


 



 

 
  



  الموضوعية العلمية وعدم
 . استخدام اللغة الجارحة

  ّيتم تقييم البحوث من قبل لجان
المجلة، وعلى الباحث إجراء 

 .التعديلات المطلوبة
  يخضع تقديم وتأخير البحوث

لظروف فنية لا علاقة لها بمكانة 
 .كاتبال
  ،المادة المنشورة تعتبر ملك المجلة

ولها الحق في إعادة نشرها وطبعها 
ضمن كتاب أو ترجمتها إلى لغة 

 .أخرى
  ّيفضل أن لا يزيد البحث عن

 .أربعين صفحة
  للمجلة الحق في حذف وتلخيص

 .ما لا يتناسب مع أهدافها
  يفضل إرسال البحوث مصفوفة

 .على برنامج وورد
 تعبر بالضرورة المواد المنشورة لا ّ

 .عن رأي المجلة
  إرسال نبذة عن السيرة الذاتية

للباحث مع رقم الهاتف 
 .والايميل

  الالتزام بالرأي المشهور عند
 .علماء الشيعة

  تمنح مكافئة تقديرية لكل باحث
 .بعد طباعة بحثه

 

 
  سماحة السيد أحمد الصافي

 الأمين العام للعتبة العباسية المقدسة
 

  
  السيد هاشم الميلاني

  
 

  السيد محمد زوين. د.أ
 

  
  )وف الهجاءبحسب حر(

 ادريس هاني  
 الشيخ جواد البهادلي. د.م.أ  
 السيد ستار الأعرجي. د.م.أ  
 عصام العماد. د  
 الشيخ علي آل محسن  
 الشيخ قيس العطار  
 الشيخ محمد الحسون  
 الشيخ محمد شقير. د.أ 
 السيد محمد علي الحلو  

  
  

  نصير شكر
n.shokr90@gmail.com 

 
 

 لمركزالبريد الألكتروني ل
 Islamic.css@gmail.com 

 

  البريد الألكتروني للمجلة
aqeedah.m@gmail.com 



 
  

  الهداية والضلال في القرآن   ■
  )مد ظلّه(المرجع الديني الشيخ جعفر السبحاني 

      
  )الحلقة الثانية(حديث الرزية    ■

  السيد محمد مهدي السيد حسن الخرسان
  

  رؤيتان في جمع القرآن   ■
  السيد علي الشهرستاني

  
  

   في الهرمنوطيقالآراء شبستري دراسة نقدية   ■
  كَلبايكَانيرباني  عليالشيخ 

  
  تغييب العقل العربي بين العقل المستبد والنص المستبد   ■

  السيد محمد علي الحلو
  

  )صلى االله عليه وآله(خلافة محمد    ■
  نجومادل ولفرد البروفسور  
  هاشم الميلانيالسيد : عرض ونقد

  

  ) للشيخ الامينية في كتاب الغديردراس( الغدير في السنة المتواترة  ■
  صادق حسن علي. د
  

  غدير خم في البحوث الغربية المدونة باللغة الانجليزية   ■
 محمد مقداد أميري

  
  فقه حديث الغدير   ■

  فلاح رزاق جاسم. د
  

  
  

٧ 

١٧ 

٨٥ 

١٧٩ 

٢٣٩ 

٢٥٥ 

٢٩٧ 

٣٤١ 

٤٠٧ 












 









 







 












 



 

 
 
   

لقد غاب علم الكلام عن الساحة المعرفية التي نعيشها اليوم، ولم 
ّبل مختلف الأندية الفكرية والثقافية إلا على مستوى ًنر اهتماما به من ق

ّإعادة طباعة بعض المتون الكلامية القديمة ـ محققة وغير محققة ـ  ّ
ّوالاكتفاء بالمسائل الخلافية المتعلقة بفروع الإمامة، وهذا الأخير هو 
الطافح على وسائل الإعلام سواء أكانت شيعية أم سنية، الأمر الذي 

 .قي لغياب هذا العلم المبارك عن مدار اهتماماتنا الفكريةينذر بخطر حقي
ّونحن إذ نقدم لقرائنا الكرام العدد الثاني من مجلة العقيدة، نحاول 
ٍجهد إمكاننا سد الفراغ، وإعادة قراءة تراثنا الكلامي من جديد وبنظرة  ّ

 .ٍشمولية، مع عدم إهمال المستجدات الكلامية المتبلورة في الفكر المعاصر

ًوعليه نقدم لقرائنا الكرام في هذا العدد باقة عطرة من البحوث  ًّ ّ
 .ّوالدراسات الكلامية المتنوعة وبأقلام علمائنا الأعلام

ّففي محور الكلام القديم تطرق مبحث الهداية والضلال في القرآن إلى 
ّدراسة هاتين المفردتين على ضوء القرآن الكريم ومعالجة ما ربما يختلج في 

 رائحة الجبر المنفي ي االله تعالى مما يعطن من نسبة الهداية والضلال إلىالذه

 .عندنا معاشر الإمامية

ّأما مبحث حديث الرزية فهو الحلقة الثانية لدراسة حديث الرزية، أي 
ّ قبيل وفاته قلما وقرطاسا ليكتب للأمة ما يعصمها حديث طلب النبي  ً ًُ

  ! الضلال، ولكن حيل دون ذلكنم

 



ّففي هذه الحلقة يسلط المؤلف الضوء على تبريرات                               ّ

 .السنة في تفسير هذا الحديث والحدث ويجيب عنهاأهل علماء 

 تبيين اهتمام النبيّيتكفل ) رؤيتان في جمع القرآن(وكذلك مبحث 

 بجمع وتدوين القرآن من خلال استعراض الروايات وأميرالمؤمنين 

ّالمختلفة، ويؤكد المؤلف على والأقوال  نّ هذه الجهود المبذولة هي التي أّ

 .حفظت القرآن الكريم من الضياع والتحريف، لا ما قامت به مدرسة الخلافة

ّأما في محور الفكر المعاصر فقد تطرق المبحث الأول إلى نقد آراء  ّ
اه من الرؤى الهرمنوطيقية في تفسير الدين ّالدكتور محمد شبستري فيما يتبن

 .تهّة الفهم الديني ونسبيّليّالمؤدية إلى سيا

ّيشير المؤلف إلى أسباب نشوء الحداثة فّأما مبحث تغييب العقل العربي 

 استبداد النص :ّفي الفكر الغربي والعربي لينتهي إلى أن العقل العربي يعاني من

العقل من قبل التيارات الليبرالية  واستبداد ،ّعلى يد التيارات المتطرفة

 .والعلمانية

على تحليل ونقد كتاب ط الضوء سليّتم توفي محور مكتبة العقيدة 

تأليف البروفسور ولفرد مادلونج، والبحث هو الحلقة ) خلافة محمد (

 .ّالثانية ويتعلق بسيرة الخلفاء الثلاثة الأوائل

ّوأخيرا ملف العدد، وقد خصص بحديث الغدير، ُ ً نظرا إلى صدور ً

ّل فيه الدين وتمت النعمة بولاية ُالمجلة في شهر ذي الحجة، الشهر الذي كم
 .أميرالمؤمنين 

 »كين بولاية أميرالمؤمنين ّ الله الذي جعلنا من المتمسُالحمد«

  رئيس التحرير
  



 

 

 ٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 
 

 
 

  
 

  )مد ظلّه( المرجع الديني الشيخ جعفر السبحاني
 

 بسم االله الرحمن الرحيم

 الحمد الله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير خلقه محمد وآل الطاهرين

 

  :الناشئ الجديد والظروف المحدقة به  ■

ا بعالم الارتباطات، فما من تحيط بالناشئ الجديد هذه الأيام ظروف يعبر عنه

ّفكرة تتولد في مكان ما إلا انتشرت بعد دقيقة أو دقائق في كل بقاع العالم ّ. 

ًوهذا النوع من التواصل وإن تضمن خيرا لكنه تضمن شرا كثيرا كذلك، وهذا  ً ًّ ّ ّّ

ّشأن كل نتاج حضاري، فله وجهان خير وشر، فصاحب العقل الحصيف والتفكير 

ًا تنشره وسائل الإعلام على اختلاف أنواعها ما ينفعه عاجلا وآجلا، ّالسليم ينتقي مم ً

ُالذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه: ًعاملا بقوله سبحانه ْ ُ ْ ُ ََ َّ ََ َ ْ ََ َ َِ َ َ َ ْ َِّ ِ)١(. 

ّوفي مقابل هذا فمن لم يتدرع بدليل وبرهان واضح ورصين فسوف يتأثر  ّ
ّبالتيارات الإلحادية الكافرة التي تبثه ّا وسائل الإعلام الغربية التي تهدف لإبعاد ّ

ًالمسلمين عن مبادئهم وتعاليمهم الدينية التي إن التزموا بها فستكون سدا حصينا أمام  ً ّ

 .ّأطماع الغربيين الساعين للسيطرة على ثروات وخيرات الشعوب المسلمة



 

 

٨ 








آن 

قر
في ال

ل 
ضلا

وال
ية 

لهدا
ا

 /
اني

بح
لس

ر ا
عف

 ج
جع

المر
 

ّومن أسباب سرورنا هو ما بلغنا من أن العتبة العباسية في كربلاء الم ّقدسة ّ

ّبصدد إصدار مجلة فكرية علمية تحمي عقائد المسلمين وترد على شبهات المخالفين 
ًوتوضح المسير أمام الشباب المتحمس لدينه وعقيدته، وسررت لهذا النبأ سرورا  ّ
ّغامرا، فشكرت االله سبحانه لعودة الأجواء في العراق إلى حالتها الطبيعية حتى أتاحت  ً

ّبحرية، بعد زوال الأجواء المظلمة التي عد فيها التفكير للمفكّرين نشر أفكارهم  ُ ّ

 .السليم جريمة وعثرة لا تغتفر

ًشارك  في هذا المشروع النافع أتقدم أولا بالتهاني والتبريكات لهيئة أُولأجل أن  ّ ّ

ّتحرير المجلة الذين تحملوا مسؤوليتهم الإلهية وعزموا على القيام بهذا العمل الثقافي  ّ

 .الهام

ّلبية لطب الإخوة المشرفين على المجلة، قمت بتحرير مقال له صلة بالعقيدة وت

ّالإسلامية، راجيا من االله القبول والنفع الوافر لقراء المجلة ً ّ. 

*** 

ّإن من المسائل التي تشغل بال أكثر شبابنا هي ما أشار إليه الذكر الحكيم من أن  ّ ّ

 : ّتولد في أذهانهم شبهة وهيٍالهداية والضلالة من االله تعالى، وعندئذ ت

 إذا كان الأمران من االله سبحانه فما هو دور الإنسان في أمر الإيمان والكفر؟ -

 :وإليك شرح الشبهة والإجابة عنها

ّإذا كان الإنسان حرا في مسيرته وأنه يقف على مفترق طريقي الهداية والضلالة  ً ّ
ُبحرية تامة، وأن زمام الأمور بيده فله أن يختا ر طريق السعادة والفلاح، كما له أن يختار ّ

طريق الضلال والشقاء والانحراف، فلماذا يا ترى نجد الكثير من الآيات التي قد 

ّ، وأن مصير الإنسان وعاقبته بيد االله سبحانه هو الذي يختار »الجبر«يستشم منها رائحة 

 : له ما يشاء، كما في الآيات التالية



 

 

 ٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









...فيضل االله من ْ َ ُُّ ِ ْ يشاء ويهدي من يشاء وهو العزيز الَ ُْ ِ َ َ ُ َ ْ َُ َُ ََ َ َِ
ْ ُحكيمـَ ِ َ)٢( ،

...َلكن يضل من يشاء ويهدي من يشاء ُ َُ ََ َ َ َ ُْ َ ْ ِْ ِ ِ
ْ َ ُّ َ...)٣( ، َفإن االله َّ ِ ِ يضل من يشاء ويهدي َ ِ

ْ َ َ ُْ َ َ َ ُُّ

ُمن يشاء َ َ َْ...)٤(. 

ّفإن ظاهر هذه الآيات المباركة أن مسألة الهداية والضلال ة تابعة للإرادة الإلهية، ّ

ًوإن زمام الأمور هنا بيد االله سبحانه، وأن الإنسان ليس حرا في مقابل الإرادة الإلهية ّ ّّ ُ .

 ّفأمام هذه الصراحة كيف نوجه حرية الإنسان أمام الإرادة والمشيئة الإلهية؟

ّإن بحث الهداية والضلال من وجهة نظر القرآن الكريم من : الجواب -

ّلمتعمقة والواسعة النطاق والمفصلة، بحيث إن دراستها دراسة كاملة وشاملة البحوث ا ّ ّ
تستدعي أن نأتي بجميع الآيات الواردة في هذا المجال وتسليط الضوء على جميع زوايا 

تلك الآيات وبيان أسرارها والنكات الكامنة فيها لنستخلص النظرية القرآنية في هذا 

ًبحثا مفصلا لا ينسجم مع هدف هذا المقال، لذلك ّالمجال، وبما أن ذلك يستدعي  ّ ً

ُّ فيضل االله : ّسوف نركز البحث على نوع واحد من الآيات، وهي الآيات التي تقول ِ ُ َ

ُمن يشاء ويهدي من يشاء َُ ََ َ َ َْ َ ِْ
ْ َ . 

» الجبر«ّالحقيقة أن الاستدلال بهذا الطيف من الآيات القرآنية لإثبات نظرية 

ّيعد غفلة عن هدف  الآيات المذكورة، والسبب في هذه الغفلة هو الخلط بين نوعين من ُ

، فإذا »الهداية الخاصة«ُوالأخرى » الهداية العامة«: الهداية وعدم التفكيك بينهما، وهما

ّسلطنا الضوء على هذين النوعين من الهداية يتضح بجلاء مفهوم تلك الآيات والمراد  ّ

 .لكاملٍمنها، وستنتفي حينئذ فكرة الجبر با

  :الهداية العامة والخاصة  ■

ُإن االله سبحانه هو مفيض كل شيء، ومن الأمور التي يفيضها  ّ » فيض الهداية«ّ

ّوإن له سبحانه نوعين من الإرشاد والهداية، إحداهما عام وشامل بحيث يستوعب 



 

 

١٠ 








آن 

قر
في ال

ل 
ضلا

وال
ية 

لهدا
ا

 /
اني

بح
لس

ر ا
عف

 ج
جع

المر
 

ويشمل جميع أفراد الإنسان، والآخر هو الفيض والإرشاد الخاص وهو الذي يشمل 

ّفراد الذين استفادوا من الهداية العامة على أحسن وجه وأكمله، فلو أن فئة بعض الأ ّ
ّمن الناس لم تستغل الهداية العامة والفيض الشامل لعامة الناس بل كافة الكائنات،  ّ ّ

ًفحينئذ لا تصل النوبة إلى مرحلة الهداية الخاصة ولا يشملها هذا الفيض أبدا ٍ. 

ّفالهداية العامة تتلخص في ن  :وعين من الهداية، هماّ

 :ّالهداية العامة التكوينية: ألف

ّوالمقصود هنا أن االله سبحانه خلق جميع الموجودات وبين لكل مخلوق مهمته  ّّ ّ

ّوالوظائف التي ينبغي عليه القيام بها والمسؤوليات التي لابد من تحملها يقول . ّ

َّ ربنا الذي أعطى كل :سبحانه في هذا الخصوص َُّ ََ ْ َُّ ِ َ شيء خلقه ثم هدىَ ََ َُّ ُ َ ْ ٍَ
ْ)٥(. 

ّومن الواضح أن في هذا النوع من الهداية لا يوجد أدنى استثناء وتمييز 

ّوتفاضل، بل حتى الأفعال التي تنطلق من الحالة الغريزية لبعض الحيوانات والأعمال 

ية ًالمنظمة والموزونة التي تصدر منها معلولة لذلك النوع من الهداية، فضلا عن الهدا

ّالفطرية للإنسان، ففطرة كل إنسان تهديه إلى التوحيد ونبذ الشرك، وكذلك العقل 

 .الموهوب له المرشد إلى معالم الخير والصلاح

 :ّب ـ الهداية العامة التشريعية

ّإن المراد من الهداية التكوينية هو ذلك النوع من الإرشاد والهداية التي تنبع من 

 الهداية التشريعية فهي الهداية التي ترد على الإنسان من ّداخل الإنسان وكيانه، وأما

الخارج، والتي تأخذ بيده في مواطن الخطر وترشده إلى ساحل الأمان وتوصله إلى ما 

يريده بيسر وطمأنينة، وفي هذا النوع من الهداية لا يوجد أدنى تمييز وتفاضل ـ حالها 

ّسماء للإنسان كل وسائل الهداية والرشاد ّحال الهداية التكوينية كما قلنا ـ حيث توفر ال

 :ّوالصلاح والتي تتمثل بما يلي



 

 

 ١١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 . ـ الأنبياء والرسل١

 .ـ الأولياء٢

 .ـ الكتب السماوية٣

 .ّـ الأئمة والقادة٤

 .ـ العلماء والمفكّرون٥

وغير ذلك من الوسائل التي وضعها االله سبحانه تحت اختيار الجميع بنحو 

 منها وأن ينهلوا من نميرها العذب على حد سواء بلا فرق ّيتسنى للجميع الاستفادة

النبي «وبسبب شمولية وعمومية هداية هذه المجاميع نراه سبحانه يصف  .وبلا تمايز

ّبأنهما هاديان ومرشدان للأمة ويخاطب النبي الأكرم » القرآن«و » الأكرم ُّ

ِ وإنك لتهدي إلى صراط مستقيم...:وبصراحة ٍ ِ َِ َْ ُ َ َ َِ ِْ َ َّ َ)ًويقول سبحانه واصفا القرآن  )٦

ُإن هذا القرآن يهدي للتي هي أقوم:الكريم َ َْ َْ َّ ُ َْ ِ ِ ِ ِ
ْ َ َ ََّ ِ)٧(. 

ّإن العدل الإلهي يقتضي أن توفر السماء للناس كافة، جميع سبل الهداية والرشاد  ّ ّ

ّوتسهل لهم الوصول إليها وفهمها، كما أن وظيفة العباد ومهمتهم تقتضي أن يستفيد  ّ
سان ـ ومن خلال الحرية التي منحت له ـ من جميع تلك السبل على أحسن ما يرام الإن

ّوأن يرغم أنف الشيطان وجنوده بالتراب، وأن يتوجه نحو االله سبحانه مستعينا بكل  ً ّ
ّتلك النعم التي توفرت له، ومن المعلوم أن الاستفادة من تلك الطرق والوسائل 

ّشروط بأي شرط أو قيد، وأن الإرادة والمشيئة لتحصيل هذا النوع من الهداية غير م

ّالإلهية تعلقت بأن تضع كل تلك الوسائل تحت تصرف جميع أفراد الإنسان  ّ ّ

  .واختيارهم

 :الهداية الخاصة  ■

ّإن هذا النوع من الهداية يختص بمجموعة وطائفة خاصة من الناس الذين  ّ

ة من ـكما قلنا ـ هي تلك المجموعّتشملهم العناية الإلهية الخاصة، وهذه الطائفة ـ و



 

 

١٢ 








آن 

قر
في ال

ل 
ضلا

وال
ية 

لهدا
ا

 /
اني

بح
لس

ر ا
عف

 ج
جع

المر
 

ّعباد االله الذين استغلوا الهداية العامة واستفادوا منها على أكمل وجه بحيث استنارت  ّ

 .ّقلوبهم وأرواحهم بنور الهداية العامة

ّإن هذه الطائفة من الناس حينما استغلت الهداية العامة ـ التكوينية والتشريعية ـ  ّ

ًبالنحو الأكمل جعلت من نفسها محلا مناسبا لنيل الفيض الإلهي الخاص والرعاية  ă

الهداية (ّالإلهية الخاصة، وأن يشملها الإمداد الغيبي والتوفيق والتسديد الإلهي 

 ).الخاصة

ّتي ذكرناها ـ وهي أن الهداية الخاصة تشمل تلك الطائفة من وهذه الحقيقة ال

ّالناس الذين استفادوا من الهداية العامة بأحسن وجه ـ هي من الحقائق التي بينها 
ُ إن االله يضل من يشاء ...:ّالقرآن الكريم في آيات متعددة، حيث قال في بعضها َ َ َ ُْ ُّ ِ َّ ِ

َويهدي إليه من أناب ْ ََ َ َ ِْ َِ ِ ْ َ)٨(. 

ْاالله يجتبي إليه من يشاء ويهدي إليه من ...  :ُفي آية أخرى قال سبحانهو َ ْ َْ ْ َ َ ِْ ِ َِ َِ ِ ِْ َ ُ َ َ َ

ُينيب ِ ُ)٩(. 

َ أنابّإن المراد من كلمة  َ َ  ُفي الآية الأولى وُينيب ُ  في الآية الثانية هو

ّالعودة والرجوع والالتفات إلى االله سبحانه بصورة متكررة، وأن هذا النوع من  الهداية ّ

من نصيب من أصغى لنداء العقل وخضع واستجاب لنداء المرشدين والمصلحين 

ًالإلهيين، ووضع نفسه في طريق الهداية الخاصة طالبا من االله سبحانه المزيد من التوفيق  ّ ّ
 .والسداد والرعاية والعطف

 ّوإذا كان الملاك في شمول الهداية الخاصة للإنسان هو استغلاله لطرق الهداية

ّالعامة على أكمل وجه، فإن الملاك في الضلال والخذلان الإلهي هو الإعراض  ّ
ّوالعصيان والتمرد على الهداية العامة وعدم الاستفادة منها بالنحو المطلوب ّ. 

َفلما زاغوا أزاغ االله قلوبهم واالله :يقول سبحانه ْ ُ َ ُ ُ َ ََ ََ ُ َّ َيهدي القوم الفاسقين لاَ ِ ِ َِ ْ َ َْ ْ ْ َ)١٠(. 

ُّويضل االلهُ... :ُ أخرى يقول سبحانهوفي آية ِ ُ ِالظال َ ُمين ويفعل االلهُـَّ َ َْ َ َ ُ ما يشاءِ َ َ َ )١١(. 



 

 

 ١٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ُّ يضل االلهُ: ّإن استفادة الجبر من قوله تعالى ِ ُ من يشاء ويهدي من يشاءُ َُ ََ َ َ َْ َ ِْ
ْ َ ي مبن 

ّعلى تصور وحدة الضلالة والهداية، بمعنى أنهم تصوروا أن الله سبحانه وتعالى ّ ً نوعا ّّ

ّواحدا من الهداية والضلالة، وأنها تختص بذلك الفريق الذي أراد االله له الهداية  ّ ً

ّوالرشاد ويحرم منها الفريق الآخر، والحال أنه يوجد هنا نوعان من الهداية إحداهما :ُ

ّعامة، والأخرى خاصة، وان الملازم للعدل الإلهي هو النوع الأول من الهداية، وأما  ّّ ّ ُ

فهو رهين ببعض الشروط التي من أهمها ) ّالهداية الخاصة(لثاني من الهداية النوع ا

ّشرط الاستفادة من النوع الأول من الهداية واستغلالها بحيث يضع الإنسان نفسه أمام 
 .ّالرحمة والفيض الإلهي لكي تشمله الرعاية والهداية الخاصة

إطار مشيئته وإرادته، ّصحيح أن االله تعالى جعل كلا النوعين من الهداية في 

ولكن إرادته سبحانه ومشيئته لا تكون بدون ملاك وبلا جهة، بل ملاكها وجهتها هو 

وجود اللياقة والكفاءة والاستعداد اللازم في العبد الذي وصف في بعض الآيات 

ُينيبو َأناب: بقوله تعالى ُ ولا شك أن الحصول على هذا الاستعداد، وتلك ّ

  .ّى لكل إنسان مهما كانّاللياقة لا تتسن

ولتوضيح فكرة الهداية الخاصة بنحو أتم وبصورة أجلى وأوضح نأتي بالمثال 

 :التالي

ّلنفرض أن مجموعة من الناس قد وقفوا على مفترق طرق وأنهم يبحثون عن  ّ

مكان خاص يريدون الوصول إليه، فأرشدهم أحد الأشخاص العارفين بالطريق، 

 وبعد أن تصلوا إلى المكان الكذائي سوف تجدون هناك خذوا هذا الاتجاه: وقال

فقسم من الناس يتبعون إرشاد المرشد .ًشخصا آخر يدلكم على هدفكم النهائي

ُفالطائفة الأولى الذين استناروا من الهداية الأولى . ّالأول، وقسم آخر لا يلتزمون بقوله ُ

ين بقوا على عنادهم ولم ُيستفيدون من الهداية الثانية بخلاف الطائفة الأخرى الذ

ّلأن العامل من غير «.ًيأخذوا بكلام هذا المرشد، فهؤلاء لا يصلون إلى هدفهم أبدا

ًبصيرة كالسائر على غير الطريق لا يزداده كثرة السير إلا بعدا ّ«)١٢(. 



 

 

١٤ 








آن 

قر
في ال

ل 
ضلا

وال
ية 

لهدا
ا

 /
اني

بح
لس

ر ا
عف

 ج
جع

المر
 

ًمن هذا المثال يتضح لنا أن االله سبحانه وضع الجميع ـ وطبقا لمفاد الآيات ـ  ّ ّ

َإنا هديناه السبيل :ّعامة فقال سبحانهتحت الهداية ال َّ ُ ََ ّ ِ...)١٣(.  ُوهديناه َ ََ

ِالنجدين َ َّ)١٤(.  

ُثم شاء سبحانه أن يفيض مرة أخرى على الذين أدركوا الطريق واهتدوا إلى  ّ ّ
ّالحق واستفادوا من الهداية العامة، بفيض وعناية وهداية خاصة ليتسنى لهم الوصول  ّ

ّ، وقد عبر سبحانه وتعالى عن تلك الحقيقة والنعمة الإلهية إلى قمة هرم الإنسانية
ًوالذين اهتدوا زادهم هدى :والفيض الرباني الخاص بقوله َ َ َُ ُ َ ْ ْ َ َْ ِ َّ)١٥(.  

ّانطلاقا من هذا الأصل نرى أن االله سبحانه وتعالى يعتبر الهداية إحدى ثمار  ً

َوالذين جاهدوا فينا :لونتائج جهاد الإنسان وسعيه في طريق االله سبحانه حيث قا ُِ َِ َ َ ََّ

َلنهدينهم سبلنا َّ ََ َُ ُ ْ َُ ِْ)١٦(.  

ّهذا من جهة، ومن جهة أخرى تعلقت المشيئة والإرادة الإلهية أن تترك  ُ

ّالمنحرفين والضالين ـ الذين اختاروا طريق الانحراف والضلالة بإرادتهم، وحرموا 

 وهذا ما سبب ضلالهم وانحرافهم ّأنفسهم من الاستفادة من الهداية العامة ـ لحالهم

ّبصورة أشد، لأنه كلما توغل الإنسان في الانحراف ازداد بعدا عن الحق، وهكذا كلما  ً ّّ ّ ّ ّ

ًخطا خطوة في طريق الانحراف فلا يزيده ذلك السير إلا بعدا عن الهدف الذي أراده  ّ

  .االله له

ّإذا صحيح أن االله  ًُيضل من يشاء َ َ َ ُُّ ِء الذين يريد االله َولكن من هم هؤلا

ُّوما يضل .. .:ًضلالهم وعدم هدايتهم؟ القرآن المجيد يجيب عن هذا التساؤل قائلا ِ ُ َ َ
ّبه إلا ِ ِ َ الفاسقينِ ِ ِ َ ْ)ُوفي آية أخرى .)١٧: ْفلما زاغوا أزاغ االله قلوبهم ُ َ ُ ُ َ ََ ََ ُ َّ َ...)١٨(. 

ية والصراط ّنعم ان االله قادر على أن يأخذ بأعناق الجميع إلى طريق الهدا

َّ ولو شئنا لآتينا كل :المستقيم وأن يجبرهم على طي هذا الطريق حيث يقول سبحانه َُ َ َ َ ْْ ِ ْ َ
َنفس هداها َُ ٍ ْ َ)١٩(. 



 

 

 ١٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ّولكن في هذه الحالة لا يكون الإنسان إنسانا، بل يتحول إلى آلة ميكانيكية، لا  ً

ّمل الفني المشرف عليها، ّتعمل بإرادتها ومشيئتها وإنما عملها وحركتها تابع لإرادة العا

ّفمتى شاء ضغط على زر التشغيل فتعمل ومتى شاء أطفأها، وأنها لا تملك القدرة على  ّ ِ

ًالعصيان أو التمرد أمام إرادة العامل القاهر لها، وكذلك يصبح الإنسان عاجزا أيضا  ً ّ
ئز عن الصمود أمام الغرائز الكامنة فيه، ولذلك سيضطر لتكييف نفسه مع تلك الغرا

 ...والميول، وينظم حياته على أساسها حاله في ذلك حال النحل، أو دودة القز أو

ًولكن شاء االله تعالى أن يكون الإنسان إنسانا ومخلوقا خاصا؛ له إرادته ومشيئته  ً ً

واختياره وحريته الكاملة التي منحها االله تعالى له، ليتمكّن من خلال وضعها في 

ّفسه إلى قمة هرم الكمال والرقي الإنساني والسمو الموضع المناسب أن ينطلق بن ّ
 .المعنوي

ّوفي الختام إذا أردنا أن نقرب الفكرة بمثال عرفي يمكن لنا أن نشبه طريقة 
: الخطاب القرآني في الآيات المذكورة، بطريقة مخاطبة المعلم لتلامذته حيث يقول لهم

ّكم كل حالات الغموض ّأنا قد بينت لكم الدرس بصورة واضحة، وأزلت من أمام

ّوالإبهام الموجودة في المادة، فما بقي عليكم إلا المثابرة والجد والدراسة على أحسن  ّ

ُوجه، فمن يفعل منكم ذلك فسأمنحه الدرجة الكاملة، وأفيض عليه عطايا أخرى  ُ

 .حسب إرادتي ومشيئتي

الفيض ّفمن الواضح هنا أن المعلم قد ربط مسألة الفيض على الطالب أو عدم 

ّبإرادته، ولكنه في نفس الوقت لاحظ صلاحيات الطالب ومواهبه واستعداداته 

 .ُومدى استفادته من الجهود التي بذلها الأستاذ في بيان الدرس وتوضيحه

 جعفر السبحاني
 ّالحوزة العلمية ـ قم المقدسة

  هـ١٤٣٥السابع من رجب المرجب



 

 

١٦ 








آن 

قر
في ال

ل 
ضلا

وال
ية 

لهدا
ا

 /
اني

بح
لس

ر ا
عف

 ج
جع

المر
 

 
 *هوامش البحث * 

 .١٨: الزمر) ١(

 .٤: إبراهيم) ٢(
 .٩٣: النحل) ٣(
 .٨: فاطر) ٤(

 .٥٠: طه) ٥(
 .٢: الشورى) ٦(
 .٩:الإسراء) ٧(

 .٢٧: الرعد) ٨(
 .١٣: الشورى) ٩(
 .٥: الصف) ١٠(

 .٢٧: إبراهيم) ١١(
 .١٤٨: ُالأصول الأصيلة للفيض الكاشاني) ١٢(
 .٣: الإنسان) ١٣(

 .١٠: البلد) ١٤(
 .١٧: محمد)  ١٥(
 .٦٩: العنكبوت) ١٦(

 .٢٦: قرةالب) ١٧(
 .٥: الصف) ١٨(
 .١٣: السجدة) ١٩(

 

 
 

 



 

 

 ١٧ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 
 

 
 ١ ـالثانيةالحلقة ـ 

  
 

  

تطرقت الحلقة الأوُلى من هذا البحث إلى صور حديث الرزية وهو 
 ليكتب للأمة ما يعصمهم من اً دواة وكتفحديث طلب النبي 

  .الضلال

تتبع المؤلف صور صدور الحديث في الصحاح والمسانيد وأوصلها 
، وتتبع إلى خمسة وعشرين صورة برواية أربعة من الصحابة

  .مصادره إلى القرن العاشر الهجري

وفي هذه الحلقة يستمر المؤلف في بحثه القيم ويتطرق إلى 
  .ذكر تبريرات القوم في تفسير الحديث والرد عليها

                                                
ل مركز ُسبق وأن نشر هذا البحث في كتاب موسوعة ابن عباس للمؤلف، المطبوع من قب )*(

 .الأبحاث العقائدية

 



 

 

١٨ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

 
ّلابد لنا من وقفة عند ذلك الحدث والحديث، لأنه كان بداية تحول في تاريخ  ّ َ َّ

 في زرع الفتنة والشقاق، فكان بمثابة رأس الحربة في إعلان ّالمسلمين، أسهم صناعه

ّتمرد من بعض المسلمين على الإسلام ونبيه ولا زالت الأمة تعاني من آثار ذلك . ّ

  .التمرد، وتكتوي بناره، وحتى في تمحيص أخباره

 هي المثلى يهتدي بها المسلمون، ولهم في ًفبدلا من أن تكون سيرة الرسول 

ًسنته قولا ً وعملا وتقريراّ ت عليهم رواسب بّ خير معين لكن بعضهم وللأسف تغلً

جُبلوا عليها، ولم يقووا على التخلي عنها، حتى كانوا يقولون للرسول بألسنتهم ما ليس 

ّفي قلوبهم، كما جاء التنزيل منددا بهم، ثم طغت تلك الرواسب فصاروا يفصحون  ً ّ

 .عنها حين يلقون إليه بقوارص الكلم

ْأن يقولوا سمعنا وأطعنا وأولئك هم ال من ًفبدلا َ ُ ُْ َ َُ ْ َ ْ َ َْ ِ ُِ َ ََ ََ َمفلحونـْ ُ ِ ْ ُ)فإذا هم . )١

ْويقولون سمعنا وعصينا واسمع ّيردون عليه بوقاحة  َ َ َ َ ْ ََ ْ ْ َ ََ َ ِ َ ُ ّغير مسمعٍ وراعنا ليُ َ َ ْ ُ َْ َ ِ َ َ ْ بألسنتهم اًَ ِ ِ َِ ْ َ ِ

َوطعنا في الدين ولو أنهم قالوا س ْ ُُ َ ََّ ْ َ ْ ََ ِ ِّ ًِ َمعنا وأطعنا واسمع وانظرنا لكان خيرا لَ ًَ ْ ْ َ َْ َ ََ َ َ ُ ََ ْ َ ْ َ َْ ْهمـِ ُ)٢(. 

َوالآن وقد سبق السيف العذل، فما هو حقيقة موقف أولئك السادة القادة، هل  ُ

ّكان ما صدر منهم عفويا؟ أم عن سابق عناد وتدبير؟ أم كان حدثا عابرا فتزيد فيه  ً ً ًٍ

َالرواة؟ أم كان عظيما فلفـهّ الض ّباب فلم يستبن منه إلا وجهه الباهت؟ وذلك ما ً

 .ّأجرى دموع ابن عباس حتى بل الحصباء
ّلابد من ) بنعم، أو لا(ولكي نتلمس الإجابة الصحيحة على تلك التساؤلات 

َعرض شامل لمواقف فقهاء الحديث عن حديث الرزية، خاصة منهم علماء التبرير، 
ّلمدارسة، وبمنتهى التجرد والموضوعية، وبالتالي ّستقراء، وأناة في الروية لبدقة في الا

ًفإن تلك اللفظتين المختصرتين تقتضيان كثيرا من البحث ) بنعم، أو لا(نعرف الجواب  ّ

ّوالتفكير قبل الإجابة لتلمس الحقيقة الثابتة التي لا لبس عليها ولا غبار، وعلى ضوئها 

  .توزن القيم والأقدار



 

 

 ١٩ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 :ذلك الحديثفلنقرأ ما قاله العلماء في 
 

 
ً حديث الرزية مضاجع العلماء بدءا منذ عهد الرواة، وانتهاءا بأصحاب ّأقض ً

ّالصحاح والسنن وسائر المصنفات، وإذا كان ابن عباس قال عنه الرزية كل الرزية، 

ّفإن كلمته تركت العلماء يخوضون كل مخاضة في سبيل تبرير ما صدر  من بعض ّ

ٌالصحابة، الذين جعلوا لهم من الحصانة ما يرفعهم عن الإدانة، فنسج كل على نوله  ّ

َبقوله وأتى بما عنده مكابرة بحوله وطوله َ ً. 

ّولابد لنا من وقفة مع أولئك الذين  وا مكابرة ومصادرة ليعرف القارئ ّشتداّ

ًمبلغ جهاد ابن عباس، وهو أشد الرواة أمرا، وأكثرهم ذكرا لح ً ديث الرزية، نصرة ّ

ّ كما ينبغي به أن يعرف من هم أولئك النمط الذين جاهدوه في لرسول االله  َ
 . ولو على حسابه برد أمره في كتابهّالطريق المعاكس، فناصروا من عارض النبي

 

 ؟ 
ًنهم كثيرون جدا، ولا يسع المقام استيفاء جميع ما قالوه، لكنا سنختار الوإ احد ّ

ّوالاثنين نماذج من كل قرن، بدءا من القرن الرابع ثم القرون التي بعده حتى القرن  ً ّّ
 .ونترك الباقين وتركاضهم فهم من عاقلتهم، وعلى شاكلتهم، وفي سابلتهم. العاشر

لخطابي البستي المتوفى ّ أبو سليمان حمد بن محمد بن إبراهيم ا:فمن القرن الرابع

ية زيد بن الخطاب ـ فيما يزعمون ـ وزيد هذا أخ لعمر بن  وهو من ذرـ، ه٣٨٨سنة 

 اعلام  تصانيف منها  ولا تخفى حمية النسب في أقواله، له،الخطاب رجل المعارضة

 .السنن في شرح صحيح البخاري، ومعالم السنن في شرح سنن أبي داود وكتب أخرى

ّ أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم ال:ومن القرن الخامس ظاهري ّ

 هـ صاحب التصانيف الكثيرة كالمحلى والإحكام والفصل ٤٥٦الأندلسي المتوفى سنة 



 

 

٢٠ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

ّن جدإ : يقال،ّفي الملل والنحل، ولسانه الجارح على حد سيف الحجاج كما وصفوه ه ّ

أبو بكر أحمد : ًيزيد كان من موالي يزيد بن أبي سفيان صخر بن حرب الأموي وأيضا

هـ صاحب السنن الثلاث ٤٥٨ الشافعي المتوفى سنة ّبن الحسين بن علي البيهقي

  .ودلائل النبوة وغير ذلك

ّ محمد بن علي بن عمر المالكي المازري المتوفى سنة :ومن القرن السادس هـ ٥٣٦ّ

 .له عدة كتب منها المعلم بفوائد كتاب مسلم

هـ مؤلف كتاب الشفاء ٥٤٤القاضي عياض المالكي المتوفى سنة : ًوأيضا ً ً

 .وغيره

هـ صاحب كتاب ٦٠٦ ابن الأثير الجزري المتوفى سنة :ومن القرن السابع

 .النهاية في غريب الحديث وغيره

هـ صاحب المنهاج بشرح ٦٧٧ الدين النووي الشافعي المتوفى سنة يمحي: ًوأيضا

 .ًصحيح مسلم بن الحجاج وكتاب الأذكار والأربعين حديثا وغيرها

ًهـ محبوسا بقلعة دمشق ٧٢٨ني المتوفى سنة  ابن تيمية الحرا:ومن القرن الثامن

 .بأمر من علماء وحكام الوقت

هـ له ٧٩٠ّإبراهيم بن موسى بن محمد الغرناطي الشاطبي المتوفى سنة : ًوأيضا

 .كتاب الإحكام والموافقات والإعتصام

هـ له ٨٥٢ شهاب الدين ابن حجر العسقلاني المتوفى سنة :ومن القرن التاسع

 .ح صحيح البخاري وغيرهفتح الباري في شر

هـ ٩٢٣ّ شهاب الدين أحمد بن محمد القسطلاني المتوفى سنة :ومن القرن العاشر

ًوأخيرا من القرون المتأخرة نذكر . له إرشاد الساري في شرح صحيح البخاري وغيره

 .ّما قاله الدهلوي واللاهوري ومن المعاصرين العقاد والريس



 

 

 ٢١ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 

 
  الخطابي: لاًأو:  

 : قال

ّإنما ذهب عمر إلى أنه ل« لاف لبطلت فضيلة ل الخـّو نص بما يزيـّ

ر في فتح ـ، حكاه عنه ابن حج ادـجتهدم الاـالعلماء وع

 .)٣(»اريـالب

  :ًوقال أيضا

ّولا يجوز أن يحمل قول عمر على أنه توهم الغلط على رسول االله «

لكنه . ّير ذلك مما لا يليق به بحال أو ظن له غّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه 

 من الوجع ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه لمّا رأى ما غلب على رسول االله 

عتراه من الكرب، خاف أن يكون ذلك القول اوقرب الوفاة مع ما 

ًمما يقوله المريض مما لا عزيمة له فيه، فتجد المنافقون بذلك سبيلا إلى  ّ ّ
 .»الكلام في الدين

، وحكاه بلفظ آخر وتفاوت )٤(النووي عنه في شرح صحيح مسلمكذا حكاه 

 .، فراجع)٥(يسير في فتح الباري
 

 :مع الخطابي

ّمن المؤسف حقا تضييع الوقت في رد وما ذكره من .  مزاعمه في الدفاع عن عمهً

 ّ لو نص النبي هّ من أنًفما ذكره أولا. الاحتمالات الواهية فهي على عروشها خاوية

الخلاف يبطل فضيلة العلماء ويعدم الاجتهاد، فليته أوضح مراده من فائدة بما يزيل 

 بقاء الخلاف؟ وما قيمة فضيلة العلماء إذا هي لم ترفع الخلاف من بين الأمة؟



 

 

٢٢ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

 وليته استدل لنا على ترجيح الاجتهاد على النص النبوي؟

ّما باله يعتذر برمه وطمه، ويجعل من منعه فضيلة تفوق أمر النبي  ّ ّ ـ الذي ّ

ًلا ينطق عن الهوى ـ والذي يضمن لأمته عدم الضلالة أبدا فهل بعد هذا أعظم فائدة . ّ

 ! وعائدة؟

 :ما أدري بماذا يجيب الخطابي وأنصاره عن المسائل الآتية

عتبار من عدمه وبقاء  بما يزيل الخلاف أولى بالاّ أليس كتاب النبي -١

 يرة الضلالة؟الخلاف بين الأمة يخوضون في الجهالة وح

ماذا يبتغي الخطابي وابن الخطاب من بقاء فضيلة العلماء؟ أليس فضيلتهم لهداية 

 تباع فلماذا منع منه عمر؟يغني وهو أولى بالا الأمة؟ فإذا كان كذلك فكتابه 

ّثم هل كان الخطابي يرى في عمه أنه أعلم من النبي  ّّ بما يصلح الأمة؟ ولا 

 يعلم بذهاب فضيلة  حين أمر بالكتاب هل كانّلنبي ًأظن مسلما يقول بذلك، فا

ّ؟ والثاني باطل ومستلزم للكفر، وعلى الأول فلابد من علمه برجحان لا العلماء أو ّ
ّمصلحة الكتابة على فضيلة العلماء دون العكس، لأنه يستلزم أمر النبي  ّ بالمرجوح 

 .حي وطلبه الأصلح للأمةّوترك الراجح، وهذا ممنوع من النبي لعصمته وتسديده بالو

ّثم هل كان أمر النبي  ّ من عند نفسه أو من عند ربه، والأول مدفوع بقوله ّ ّ
ْوما ينطق عن ال :تعالى ْ َ َُ ِ ْ َ َهوىـَ َ)والثاني مسموع لقوله تعالى)٦ ،:  ّن هو إلاِإ ِ َ ُ ٌ وحي ْ ْ َ

َيوحى ُ)و)٧ ، َّقل إنما أنا بشر مثلكم يوحى إلي ٌ ََ ُ ْ َ ْ ُِ َِ َُ ْ ُ َ َِّ َ)و)٨ ،  َّقل إنما أتبع ما يوحى إلي ََ ْ ُِ ِ َِ ُُ َ َّ َ َّ

ِّمن ربي َْ ِ)٩(.  

ّوبعد هذا كله لو سلمنا جدلا أن الخطابي علم بمراد عمه عمر من منعه كتاب  ً ّ ّ

ّ لأنه يلغي فضيلة العلماء ويعدم الاجتهاد، فمن أين له أن كتابه ّالنبي  ّ سوف 

 على شيء أو أشياء مخصوصة  الرسول ّلأن نص. يشمل جميع الحوادث والأحكام

ّلا يبطل فضيلة العلماء ولا يعدم الاجتهاد، لأن الحوادث لا يمكن حصرها، فليعدم 



 

 

 ٢٣ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









وبهذا . جتهادهم سائر المجالات الأخرىتهاد فيما نص عليه خاصة، ويبقى لاالاج

وتعقبه ابن : كان تعقـّب ابن الجوزي للخطابي فيما حكاه عنه ابن حجر حيث قال

ّجتهاد، لأن الحوادث لا يمكن ّبأنه لو نص على شيء وأشياء لم يبطل الا: وزيالج

 .حصرها

ًهذا كله فيما ذكره أولا ًوأما ما ذكره ثانيا .ّّ ّ: 

َ هجر:ّ لماذا لا يجوز أن يحمل قول عمر على أنه توهم الغلط الخ؟ وقوله-١ َ، 

ّعمر، كلها أو بعضها تدل ّ من ألفاظ الهجر التي فاه بها ، إلى غير ذلك...أهجر، يهجر

 .ّعلى أن مراده ذلك

ّ؟ فهل مراده أن » لمّا رأى ما غلب رسول االله«:  وما المراد من قوله-٢

ّالوجع غلب عليه حتى سلبه اختياره ـ والعياذ باالله ـ فان كان ذلك فهذا ما فر منه 
ّمما يورثه وإن أراد غلبته على جسمه كاصفراره ونحو ذلك . واعتذر عنه لكنه وقع فيه

ّالمرض في بدن صاحبه، فليس في ذلك شيء يخشى منه مما خاف منه الخطابي وعمه ّ .

ّحكام، والذي يبدو لي أن مراد الخطابي هو ّلك بمانع من إجراء أي حكم من الأوليس ذ ّ

ّخاف أن يكون ذلك القول مما يقوله المريض مما لا عزيمة «: ّالأول وشاهد ذلك قوله ّ
سوى الهجر والهذيان ويعني صدور ما لم يرد ) ما لا عزيمة له فيه(ى وهل معن» له فيه

هذا هو المعنى الحرفي والعرفي للعزيمة، وهو نفس المعنى اللغوي . فعله ويعزم عليه

ّالذي يعني لم تكن له الإرادة المؤكدة المتقدمة لتوطين النفس على ما يرى فعله أو الجد 

حضار الدواة والكتف إلأمر في الإلزام، وما أمره بوهذا الوجه يدفعه ظاهر ا. في الأمر

ًإلا كسائر أوامره الوجوبية، خصوصا بعد بيان النفع المترتب عليه، وهو عصمة الأمة  ّ

 .من الضلالة إلى الأبد

إذ ليس الموجب » الخ... ًفيجد المنافقون بذلك سبيلا«:  ما معنى قوله-٣

عتراه من الكرب كما يقول الخطابي، اا  ولا ملكلام المنافقين هو قرب الوفاة منه 

بل إن حال المنافقين كانت معلومة لديه أيام حياته، ومعرفته بالكثير منهم وقد نزل 



 

 

٢٤ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

فآذوه في نفسه وآذوه في  وقد آذوه يوم رجع من غزاة تبوك. القرآن في التحذير منهم

ل كان يومئذ فه. أهله، وتقاعدوا عنه، وتقاعسوا متخاذلين ومخذلين كلما أراد الغزو

 قرب وفاة؟ وهل كان مرض؟ أو هل كان اعتراه كرب؟

ً ولو سلمنا أن المنافقين كانوا يجدون سبيلا، فمن أين للخطابي وأضرابه -٤ ّ

إثبات علم عمر بذلك، وإذا قالوا أدركه بفطنته ففي بقية الصحابة الحاضرين يومئذ 

ًمن فاقه فطنة وعلما وحكما وفهما، لماذا  ً ئك ما أدركه عمر؟ فإن هم سكتوا ولُيدرك ألاً

ّلعلمهم أنه ليس لهم حق الاعتراض فكان على عمر مثل ذلك ّ. 

ّ ثم يا ترى ما هو موقف الخطابي من اعتراف عمر بمراده، وهو يدفع ما قاله -٥
ّهو وغيره من علماء التبرير فانتظر، وسنوافيك به، حينئذ ستجده يعترف بأن النبي  ّ ٍ

إنما أراد عليا ل ً ّ  .لأمر فمنعه هو من ذلكّ

  ًابن حزم الظاهري: ثانيا :  

ذكر ابن حزم في كتابه الإحكام في أصول الأحكام في جملة كلامه في إبطال 

ّحكام الدين قارب في بعضه وسدد، وشذ ّ في بعضه وأبعد، ومهما يكن فقد أالقياس في  ّ

 : ذكر حديث الرزية وعقبه بقوله

ّة العالم التي حذر منّهذه زل« ًها الناس قديما، وقد كان في سابق علم ّ

 طائفة وتهتدي بهدى االله ّاالله تعالى أن يكون بيننا الاختلاف، وتضل

ًأخرى، فلذلك نطق عمر ومن وافقه بما نطقوا به، مما كان سببا إلى  ّ
ُحرمان الخير بالكتاب الذي لو كتبه لم يضل بعده ولم يزل أمر هذا . ّ

ًالحديث مهما لنا، وشجى في ن فوسنا، وغصة نتألم لها وكنا على يقين ً

ّمن أن االله تعالى لا يدع الكتاب الذي أراد نبيه  ) وآله(ّصلى االله عليه ّ

 ّيضل من بعده دون بيان، فيحيا ـ كذا ـ من حي  أن يكتبه فلنّوسلم

ّعن بينة، إلى أن من االله تعالى بأن أوجدناه فأنجلت الكربة، واالله  ّ
 .المحمود



 

 

 ٢٥ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 عبد االله بن يوسف ثنا أحمد بن فتح ثنا عبد الوهاب ّوهو ما حدثناه

ّبن عيسى ثنا أحمد بن محمد ثنا أحمد بن علي ثنا مسلم بن الحجاج ثنا ا ّ
عبيد االله بن سعيد ثنا يزيد بن هرون ثنا إبراهيم بن سعد ثنا صالح 

قال لي رسول «: بن كيسان عن الزهري عن عروة عن عائشة قالتا

ادعي أبا بكر وأخاك حتى :  في مرضهّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه االله 

ٍاكتب كتابا، فإني أخاف أن يتمنى متمن ويقول قائل ّ أنا أولى، ويأبى : ً

ّاالله والنبيون إلا أبا بكر ّ«. 

ّقال أبو محمد ـ هو ابن حزم ـ هكذا في كتابي عن عبد االله بن يوسف، 
 ).ويأبى االله والمؤمنون(وفي أم أخرى 

ّبد االله بن ربيع ثنا محمد بن معاوية ثنا أحمد بن ّوهكذا حدثناه ع
ّشعيب ثنا عبد الرحمن بن محمد بن سلام الطرطوسي ثنا يزيد بن 

ّإن ذلك كان في اليوم «: هارون ـ إلى آخر السند المتقدم ـ بمثله وفيه

 .بأبي هو وأمي» ّ بوجعه الذي مات فيهّالذي بدئ فيه 

ّنا ان الكتاب المراد يوم الخميس ّقال أبو محمد ـ هو ابن حزم ـ فعلم

 بأربعة أيام ـ كما روينا عن ابن ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه قبل موته 

ّعباس يوم قال عمر ما ذكرنا ـ إنما كان في معنى الكتاب الذي أراد  ّ
 ،أن يكتبه في أول مرضه قبل يوم الخميس المذكور بسبع ليال ّ
بيت ميمونة أم المؤمنين،  ابتدأه وجعه يوم الخميس في ّلأنه 

 به ّشتداّوأراد الكتاب الذي قال فيه عمر ما قال يوم الخميس بعد أن 

ّصلى االله عليه علته  ّ يوم الاثنين، وكانت مدةالمرض، ومات 

ّثنى عشر يوما، فصح أن ذلك الكتاب كان في إ ّوسلم) وآله( ً

 .استخلاف أبي بكر لئلا يقع ضلال في الأمة بعده 



 

 

٢٦ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

ر ذاكر معنى ما روي عن عائشة إذ سئلت من كان رسول االله ّفإن ذك

 .)١٠(»لو كتب الكتاب في ذلك: ّستخلف؟ فإنما معناهاًمستخلفا لو 

ّ إلى هنا انتهت الحاجة من نقل كلامه الطويل العريض الذي نفى فيه :أقول

. وا بهًتقديم أبي بكر للخلافة قياسا على تقديمه للصلاة ـ كما يروي القياسيون ـ وقال

فيأبى االله ذلك، وما قاله أحد قط يومئذ، وانما تشبث بهذا القول الساقط «: حتى قال

ًالمتأخرون من أصحاب القياس، الذين لا يبالون بما نصروا به أقوالهم، مع أنه أيضا في  ّّ

ًالقياس فاسد ـ لو كان القياس حقا ـ لما بينا قبل، ولأن الخلافة ليست علتها علة 

ّ الصلاة جائز أن يليها العربي والمولى والعبد والذي لا يحسن سياسة الصلاة، لأن

 .لةضالجيوش والأموال والأحكام والسير الفا

ّوأما الخلافة فلا يجوز أن يتولاها إلا قرشي صليبة عالم بالسياسة ووجوهها،  ّ
ًوإنما الصلاة تبع للإمامة، وليست الإمامة تبعا ) ؟(ًوإن لم يكن محكما للقراءة  للصلاة ّ

ّفكيف يجوز عند أحد من أصحاب القياس أن تقاس الإمامة التي هي أصل على 

ّالصلاة التي هي فرع من فروع الإمامة؟ هذا ما لا يجوز عند أحد من القائلين 

  .»بالقياس

ًوسيأتي عن ابن حزم أيضا مثل ما تقدم من الكلام، وهناك يحاول اثباته بالقسم 

 .مكانوالأيمان وهذا من الطرافة ب

 :وقفة مع ابن حزم
 البلية ما يضحك ـ أن يكون مثل ابن حزم المتحرر من كثير ّمن المضحك ـ وشر

ًالرواسب المقيتة عند قومه، وهو ينعى عليهم التقليد، ويعترف صريحا بما هو الصحيح 

ّفي أن قول عمر إنما هو زلة العالم التي حذر الناس منها قديما، ثم هو يكبو كبوة يق ً ّ ّ ُّ ع ّ
ّفيها لوجهه حين يحسب أنه زالت عنه دياجي الظلماء أن كشف له الغطاء بوجدانه 
ّحديث عائشة المزعوم، ولقد أغرب كثيرا حين زعم أن ذلك نص على خلافة أبي بكر،  ً



 

 

 ٢٧ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









َفقد قال في كتابه الفصل ّفهذا نص جلي على استخلافه عليه الصلاة والسلام أبا بكر «: ِ
ّوكأنه نسي أو تناسى بأن أبا بكر وقومه، ومن أتى بعده . )١١(»على ولاية الأمة بعده ّ

ّكلهم لم يقولوا بالنص في أمر الخلافة، وإنما قالوا بالاختيار، وما دعاهم إلى ذلك إلا  ّّ
 .الإضطرار، حيث لا نص ثابت عندهم

وربما يفاجأ القارئ إذا وجد ابن حزم في كتابه جوامع السيرة يدين عملية المنع 

 : لدواة والكتف فيقولمن إحضار ا
ِ بأربع ليال ـ اجتمع عنده ّفلما كان يوم الخميس ـ قبل موته «

ًئتوني بكتف ودواة أكتب لكم كتابا ا: (جمع من الصحابة فقال 

فقال عمر بن الخطاب كلمة أراد بها الخير، فكانت ) لاتضلون بعدي
  قد غلب ّإن رسول االله: متناعه من ذلك الكتاب فقالًسببا لا

وساعده قوم . عليه الوجع، وعندنا كتاب االله، وحسبنا كتاب االله
أجيبوا بالكتف : ، وقال آخرون أهجر رسول االله: حتى قالوا

ً كتابا لا تضلون بعده، فساء  والدواة يكتب لكم رسول االله

ّ وأمرهم بالخروج من عنده؟ فالرزية كل الرزية  ذلك رسول االله

ّب، إلا أنه لا شك لو كان من واجبات ما حال بينه وبين ذلك الكتا ّ

 . »ا هـ... الدين ولوازم الشريعة لم يثنه عنه كلام عمر ولا غيره

ّ، ومر عنه ما ذكره في كتابيه )١٢(هذا ما ذكره ابن حزم في جوامع السيرة
ّحكام والفصل فبأيهما يأخذ القارئ؟ وأيها هو الصحيح؟ وهل ذلك منه إلا الإ ّ

ّ؟ فالحديث الذي زعم أنه وجده فانجلت به الكربة فكأنه !استغفال لعقول الناس ّ ّ

ّعمي أو تعامى أن الحديث صورة ممسوخة لحديث الرزية، وليته كان كحديث الرزية 

في تظافر نقله لتتكافأ الكفتان، وينظر عند التعارض لأيهما الرجحان، وليختر هو معنى 

ّذلك المزعوم، ثم كيف يخفى هذا على من سبقه ممن  َ ّخرج الحديثين مثل مسلم وغيره؟ ّ
ًوسيأتي الكلام في ذلك مفصلا عند حديثنا عن عملية التزوير والمسخ، وسيقف  ّ



 

 

٢٨ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

 في مقابلة الحديث المروي - القارئ على قول ابن أبي الحديد المعتزلي وضعوه ـ البكرية

، )ًإئتوني بدواة وبياض أكتب لكم ما لا تضلون بعده أبدا: ( في مرضهعنه 

لقد غلبه الوجع حسبنا كتاب االله، وسيعود ابن حزم : وا عنده وقال قوم منهمفاختلف

 مرة أخرى إلى الحديث المزعوم يحاول اثباته بالأيمان؟

ّويكفي في تزييفه أنه لم يظهر يوم السقيفة حين كان أبو بكر أحوج إليه من كل  ّ

ها به في أحرج وقت ما احتج به، فأين كانت عائشة عن رواية ذلك؟ ولماذا لم تناصر أبا

 ًكان محتاجا لنصرتها بمثله؟

 .ًمضافا إلى ما سيأتي من كشف حال رجاله فانتظر

  ًالبيهقي: ثالثا :  

ّفي أواخر كتابه دلائل النبوة بعد ذكره لحديث الرزية بأسانيده إلى علي ابن 
جبير ّالمديني والحسن بن محمد الزعفراني عن سفيان بن عيينة عن سليمان عن سعيد بن 

يوم الخميس وذكر الحديث إلى قوله وسكت عن الثالثة أو قالها «: قال قال ابن عباس

ّهذا لفظ حديث علي بن المديني وهو أتم، زاد علي قال : ّثم قال البيهقي» فنسيتها ّ
ّثم قال البيهقي رواه . ّإنما زعموا أراد أن يكتب فيها استخلاف أبي بكر: سفيان

 ... )١٣(البخاري ومسلم في الصحيح

 : -ّثم ذكر الحديث بسند آخر وصورة ثانية وفيه قال ـ ابن عباس 

ُما حضر رسول االله ـل«  وفي البيت رجال فيهم عمر بن ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه ّ

إن : فقال عمر) ًوا أكتب لكم لن تضلوا بعده أبداّهلم: (ّالخطاب، فقال النبي 

فاختلف أهل .  القرآن، حسبنا كتاب االله قد غلب عليه الوجع وعندكم رسول االله

ّقربوا يكتب لكم رسول االله ومنهم يقول ما قال : البيت واختصموا فمنهم من يقول
 ).قوموا: (ّ قال النبي  ّعمر فلما أكثروا اللغو والاختلاف عند رسول االله

ال بين ـا حـرزية مـلّ الـة كـنّ الرزيإ:  فكان ابن عباس يقول :قال عبداالله



 

 

 ٢٩ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 . » وبين أن يكتب لهم ذلك الكتاب لاختلافهم ولغطهمسول االلهر

ّثم ذكر رواية البخاري له في الصحيح عن علي بن المديني وغيره ورواية مسلم . ّ

 : ّثم قال. ّعن محمد بن رافع وغيره عن عبد الرزاق

  ّوإنما قصد عمر بن الخطاب بما قال التخفيف على رسول االله

 أن يكتب ّالوجع، ولو كان ما يريد النبي حين رآه قد غلب عليه 

ًلهم شيئا مفروضا لا يستغنون عنه لم يتركهم لاختلافهم ولغطهم  ً

َبلغ ما أنزل إليك :لقوله تعالى ْ ََ ِِّ َ ِ ُ ْ َ)كما لم يترك تبليغ غيره )١٤ 

ّبمخالفة من خالفه ومعاداة من عاداه، وإنما أراد ما حكى سفيان بن 

ّه أن يكتب استخلاف أبي بكر ثم ترك كتبته عيينة عن أهل العلم قبل
ّعتمادا على ما علم من تقدير االله تعالى ذلك، كما هم به في ابتداء ا ً

يأبى االله : ّوارأساه، ثم بدا له أن لا يكتب وقال: مرضه حين قال

ّوالمؤمنون إلا أبا بكر، ثم نبه أمته على خلافته باستخلافه  ّ ياه في إّ

 ... هاالصلاة حين عجز عن حضور

 .، وكله من الدفع بالصدر)١٥(إلى آخر ما قال

 : وقد روى نفسه في سننه الكبرى في كتابة العلم في الصحف، حديث جابر

ً دعا بصحيفة في مرضه ليكتب فيها كتابا لأمته  ّان رسول االله«

ِلا يضلون بعده ولا يضلون، وكان في البيت لغط وتكلم عمر  ُ َ
 . )١٦(»فتركه

ّاه بتر من آخره ما يدين عمر، ثم ذكر بعده في كتابة العلم في ّوهذا الذي رو
يوم الخميس وما «: الألواح والأكتاف بسنده عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال

إئتوني باللوح والدواة والكتف والدواة لأكتب : ( يوم الخميس قال رسول االله

ًلكم كتابا لا تضلوا بعده أبدا  .)١٧(»جر يه رسول االله: قالوا) ً



 

 

٣٠ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

  :مع البيهقي في دعاواه

 :وتتلخص دعاواه في الأمور التالية

ّ زعمه أن حديث علي بن المديني أتم لأنه زاد قول سفيان إنما زعموا أراد أن -١ ّ ّ ّ

 .يكتب فيها استخلاف أبي بكر

 .ّ فقال الذي قال ّ زعمه أن قصد عمر هو التخفيف على رسول االله-٢

ّن النبي أ زعمه -٣ ّ اد أن يكتب لهم ما هم مستغنون عنه أر. 

 . زعمه بل كذبه على سفيان في حكايته قوله-٤

 . لأمته على خلافة أبي بكر استخلافه إياه في الصلاةّ زعمه تنبيه النبي-٥

ّأما زعمه الأول أن حديث علي بن المديني أتم وقال ّ ّ ّإنما : ّزاد علي قال سفيان: ّ

فتراء، فحديث سفيان لقد رواه عنه خمسة اض الخ فهذا كذب وهراء ومح... زعموا

ّعشر إنسانا كما مر في الصورة التاسعة، وكلهم من الحفاظ وأئمة الحديث، وكان علي  ّ ً

وحديثه لم يقتصر على رواية البيهقي بأسانيده فقط، بل رواه . ًبن المديني واحدا منهما

 أحاديث الرواة الآخرين ، كما لم ترد في)١٨(ًعنه البخاري أيضا وليس فيه هذه الزيادة

 عن سفيان فمن أين ألصق البيهقي بابن المديني هذه الزيادة؟

ّوأما زعمه الثاني أن عمر قصد التخفيف على رسول االله ّ  . فينفيه ما سيأتي

ّعن عمر نفسه من بيان قصده في منعه، ولو سلمنا جدلا، فهل أن عمر كان أبصر  ً

  منه بنفسه؟ّبنفس النبي 

ّمه الثالث أن النبي ّوأما زع ّ أراد أن يكتب لأمته ما هم مستغنون، مدفوع 

ّللحكمة التي بينها النبي  ّ ّ في كتابة ذلك الكتاب وهي قوله ) : لن تضلوا بعده

حتياجهم إلى عاصم يعصمهم من الضلالة إلى الأبد، وليس اّفإن ذلك يدل على ) ًأبدا

 .بة ذلكمن تأمين على السلامة والصيانة لهم غير كتا

ّولو سلمنا جدلا ـ ولا نسلم ـ صواب قول البيهقي أراد أن يكتب لهم ما هم  ً ّ



 

 

 ٣١ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









مستغنون عنه، فيلزم منه أن ينسب القائل بذلك إلى مقام الرسالة ما لايليق بها من 

ٍالعبث، حيث أن ذلك الكتاب لا يزيدهم فائدة ولا يعود عليهم بعائدة، وهو مناف  ّ

 .مناف للحكمة عند من لا يقول بهاللعصمة عند من يقول بها، و

ّوأما ما استدل به على مقالته فهو مردود بعد أن انتفت الفائدة المتوخاة والتي  ّ
ً، حيث فتح عمر بابا واسعا للطعن فيما يكتبه، ويدل على ذلك ما جاء كان يعلمها  ً

نّ إ :فقال بعض من كان عنده: ّفي بعض صور الحديث مما رواه ابن سعد وغيره وفيه

فلم يدع : أو بعد ماذا؟ قال:  ألا نأتيك بما طلبت؟ قال: فقيل له: قال،ّنبي االله ليهجر

 .)١٩(به

ّوأما زعمه الرابع أن سفيان حكى عن أهل العلم قبله فهذا كذب على سفيان، . ّ

وما روي عن سفيان على اختلاف صور نسخه الخمس عشرة حسب عدد الرواة عنه 

ّوإنما الوحيد الذي .  سفيان حكى ذلك عن أهل العلم قبلهّفلم يأت في واحدة منها ان ّ

ثباته من الكتابة إّ ومهما يكن فان الذي حاول  ـ هو البيهقيـروى ذلك عنه فيما أعلم 

 .ّباستخلاف أبي بكر فقد مر الجواب عنه في رد ابن حزم فراجع

ّوأما زعمه الخامس أن النبي  ّّفه إياه ّ نبه أمته على خلافة أبي بكر باستخلا

ّفي الصلاة فيكفي في دحض ما زعمه ما قاله ابن حزم في كتابه الإحكام آنفا ـ وقد مر  ً

واحتجوا باجماع الأمة على تقديم أبي : ًنقل ذلك عنه قبل هذا فراجع ـ مضافا إلى قوله

وهذا من ...  له إلى الصلاةّبكر إلى الخلافة، وان ذلك قياس على تقديم النبي 

ّلا يحل، ولو لم يكن في تقديم أبي بكر حجة إلا ان رسول االلهّالباطل الذي  ّه مّ قد

ً قد استخلف عليا ّلأن رسول االله. ّإلى الصلاة لما كان أبو بكر أولى بالخلافة من علي ّ
 فقياس الاستخلاف على على المدينة في غزوة تبوك وهي آخر غزواته 

ستخلاف على ولى من قياس الاالاستخلاف اللذين يدخل فيهما الصلاة والأحكام أ

 .)٢٠(إلى آخر ماذكره من مناقشة... الصلاة وحدها



 

 

٣٢ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

  ًالمازري: رابعا :  

 : قال

ّإنما جاز للصحابة الاختلاف في هذا الكتاب مع صريح أمره لهم 
 لأن الأوامر قد يقارنها ما ينقلها من الوجوب، فكأنه ظهرت ؛بذلك

ختيار، تحتم بل على الاّمنه قرينة دلت على أن الأمر ليس على ال
ا قام عنده من متناع لمفاختلف اجتهادهم، وصمم عمر على الا

 قال ذلك عن غير قصد جازم، ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه القرائن بأنه 
 .فظهر ذلك لعمر دون غيره

هكذا حكاه النووي في شرح صحيح مسلم، وابن حجر في فتح الباري، 

 .، وغيرهم)٢١( والبدر العيني في عمدة القارئوالقسطلاني في المواهب اللدنية،
 

 :مع المازري

 :عتذار المازري في النقاط التاليةايتلخص 

ّ إنما كان لأن الأمر ليس على ّ اختلاف الصحابة في امتثال أمر النبي -١ ّ

 .ختيارالتحتم بل على الا

عن  قال ذلك ّ تصميم عمر على الامتناع لما قام عنده من القرائن بأنه -٢

  .غير قصد جازم

  ظهور ذلك لعمر دون غيره؟-٣

ّن عمر هو الذي ظهر له أن إوبين النقطة الأولى والنقطة الثالثة نحو تضاد، إذ  ّ ّ

الأمر عن غير قصد جازم، وهذا مختص به دون غيره كما يزعم المازري، ويعني ذلك 

ثال الأمر ما دام لم ّأنه خفي على الآخرين، وإذا كانوا كذلك فما بالهم يختلفون في امت

ّيظهر لهم ما ظهر لعمر دون غيره، ثم إن قول المازري يعني » عن غير قصد جازم«: ّ



 

 

 ٣٣ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ّترك الباب مفتوحا أمام الصحابة فمن شاء أن يمتثل امتثل ومن شاء تخلف، لأن الأمر  ً

والآن » عن غير قصد جازم«: ليس على التحتم بل على الاختيار وهذا ما أكده بقوله

  .نسائلهلنا أن 

لا تضلون : ( لمصلحة الحكم الشرعي من أمره بقوله ما معنى بيانه -١

ختيار فمن شاء فعل ومن شاء ترك، لما ترتب أمر فلو كان على سبيل الا). ًبعدي أبدا

ًالعصمة من الضلالة لهم جميعا، بل كان يختص ذلك بمن امتثل ويحرم منه من خالف، 

 توخى هداية الجميع وبذلك تتم فائدة نّه ّولما كان الخطاب للجميع فلابد أ

  .ّالعصمة من الضلالة وإلا فلا

، وذلك يعني طردهم )قوموا عني: ( في آخر الحديث ما معنى قوله -٢

ختيار لما جازم وليس على التحتم، بل على الاّعنه ولو كان أمره الأول عن غير قصد 

ّ طردهم عنه إنما كان بعد تنازعهم ّان«: ّكان لطردهم عنه معنى، وان تنطع متنطع فقال

. وهذا لا يدل على الوجوب في الامتثال. ») قوموا عني: (ولغطهم فتأذى بذلك فقال

ّهنا نقول له ان ذلك النزاع هو وحده كاف في الدلالة على لزوم الأمر، وإلا لو كان  ّ

 .ستلزم الطرداًالأمر اختياريا لما حدث النزاع ولما 

 ّ على فهمه أمر النبيّ؟ أليس يدل»حسبنا كتاب االله« ما معنى قول عمر -٣

ّأنه كان للوجوب فأراد دفع من يقوم بالامتثال عنه، وإسقاط حجة قول النبي ّ 

  .»حسبنا كتاب االله« :حتاج إلى قولهامتثال لما ولو لم يكن فهم لزوم الا. بالكلية

ّية كل الرزية الرز«:  وقوله ما معنى بكاء حبر الأمة عبداالله بن عباس -٤

؟ أليس يدل ذلك على فوات أمر عظيم » وبين كتابة الكتابما حال بين رسول االله

. ّوخطير، وله أثر كبير في حياة الأمة فاستدعى فواته ذلك البكاء حتى يبل دمعه الحصى

ّالرزية كل (ًختياريا لما لزم ذلك البكاء؟ ولما لزم التعبير عنه بـاًولو كان الفائت أمرا 

ولعيب عليه ذلك التوجع والتفجع، فكم هناك من أمور مندوبة وأحكام ) زيةالر



 

 

٣٤ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

مستحبة تركها الناس في أيامه، بل وحتى تغيير بعض الفرائض فلم ينعها ولم يذكر عنه 

ًأنه بكى لها، ولم ينقل التاريخ عنه أنه عبر عن فوت واجب آخر بأنه رزية فضلا عن  ّ ّ ّ

 .المندوب

 كان ّ أمر النبي ّثبات فهم عمر دون غيره بأنإزري ً وأخيرا من أين للما-٥

 .ّعن غير قصد جازم، وهذا لا يعلم إلا من قبل عمر نفسه، ولم يرد عنه في ذلك شيء

ّثم إن ما ذهب إليه المازري لم يتابعه عليه أحد يعتد به ـ فيما أعلم ـ إلا رجل  ّ ّ
  .)٢٢(واحد من المتأخرين هو السيد عبدالرحيم الطهطاوي

مّا باقي أعلام قومه كالقاضي عياض والقرطبي وابن حجر وغيرهم فقد أ

ّذهبوا إلى عكس ما قاله المازري وقالوا بان عمر فهم الوجوب، وإنما قال الذي قاله  ّ

متثال، وستأتي مقالاتهم التافهة وما أسسوه من مقدمات ًإنكارا على من تخلف عن الا

 ..لنتائجهم المردودة وقياساتهم الباطلة
 

  ًالقاضي عياض: خامسا:  

 : في كتاب الشفاء: قال

 في ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه  قد تقررت عصمته :فإن قلت: فصل

ٌأقواله في جميع أحواله وأنه لا يصح منه فيها خلف ولا اضطراب في  ُ ّ

ًعمد ولا سهو ولا صحة ولا مرض ولا جد ولا مزح ولا رضى ولا  ّ

) وآله(ّصلى االله عليه وصيته غضب، ولكن ما معنى الحديث في 

 ...ّوسلم

 : ّثم ذكر حديث الكتف والدواة بسنده إلى قوله

 قد غلبه ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه ّان رسول االله : فقال بعضهم

 .الحديث... الوجع



 

 

 ٣٥ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 :ّثم قال

ًإئتوني أكتب لكم كتابا لن تضلوا بعدي أبدا(: وفي رواية فتنازعوا ) ً

ّدعوني فإن الذي أنا فيه : (فقال، فهموه له أهجر است ما: فقالوا ّ

 ).خير

 : وفي بعض طرقه

ّإن النبي  َيهجر: ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه ّ َ. 

 : ُوفي رواية هجر، ويروى

ًأهجرا ّإن النبي : وفيه فقال عمر. ُ  قد اشتد ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه ّ

قوموا : (به الوجع، وعندنا كتاب االله حسبنا، وكثر اللغط فقال

 ).عني

 : وفي رواية

ّقربوا يكتب لكم : واختلف أهل البيت واختصموا فمنهم من يقول
ً كتابا، ومنهم من يقول ما قال ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه رسول االله 

 .عمر

 غير ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه ّفي هذا الحديث النبي : ّقال أئمتنا

من شدة الوجع معصوم من الأمراض وما يكون من عوارضها 

ّوغشي ونحوه مما يطرأ على جسمه، معصوم أن يكون منه من القول 
أثناء ذلك ما يطعن في معجزته، ويؤدي إلى فساد في شريعته من 

 .هذيان واختلال كلام

َوعلى هذا لا يصح ظاهر رواية من روى في الحديث هجر إذ معناه  َ َ
ًهذي يقال هجر هجرا إذا هذى وأهجر هجرا إذا أف ً َ َ حش وأهجر َ



 

 

٣٦ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

َتعدية هجر، وانما الأصح والأولى أهجر على طريق الأنكار على من  ََ ََ َ
قال لا يكتب، وهكذا روايتنا فيه في صحيح البخاري من رواية جميع 

ّالروات في حديث الزهري المتقدم، وفي حديث محمد بن سلام عن  ّ
ابن عيينة، وكذا ضبطه الأصيلي بخطه في كتابه وغيره من هذا 

، وكذا روينا عن مسلم في حديث سفيان وعن غيره، وقد الطريق

َتحمل عليه رواية من رواه هجر على حذف ألف الا َ ستفهام، َ

ًوالتقدير أهجر، أو أن يحمل قول القائل هجرا أو أهجر دهشة من  ًَ َ َ
 وشدة قائل ذلك وحيرة لعظيم ما شاهد من حال الرسول 

ّلأمر الذي هم بالكتاب ختلف فيه عليه، وااّوجعه وهو المقام الذي  ّ

ُفيه حتى لم يضبط هذا القائل لفظه وأجرى الهجر مجرى شدة 
على شفاق ه يجوز عليه الهجر، كما حملهم الإّعتقد أناّالوجع، لا أنه 

ِ يعصمك من الناسوَااللهُ  :حراسته واالله يقول َّ ْ ِْ َِ ُ َ)ونحو هذا، )٢٣ 

ًوأما على رواية أهجرا وهي رواية أبي إسحاق ا ُ لمستملي في الصحيح ّ

في حديث ابن جبير عن ابن عباس من رواية قتيبة فقد يكون هذا 

ً ومخاطبة لهم من ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه ًراجعا إلى المختلفين عنده 

 ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه بعضهم أي جئتم باختلافكم على رسول االله 

ُوبين يديه هجرا ومنكرا من القول، والهجر بضم ً َ الهاء الفحش في ً

 .المنطق

ختلفوا بعد أمره اوقد اختلف العلماء في معنى هذا الحديث وكيف 

أوامر :  أن يأتوه بالكتاب فقال بعضهمّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه لهم 

باحتها إيجابها من ندبها من إ يفهم ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه ّالنبي 

ّعضهم ما فهموا أنه لم  لببقرائن فلعل قد ظهر من قرائن قوله 

ّتكن منه عزمة، بل أمر رده إلى اختيارهم، وبعضهم لم يفهم ذلك 



 

 

 ٣٧ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ماّ رأوه ـّختلفوا كف عنه إذ لم يكن عزمة ولاّستفهموه، فلما ا: فقال

 .من صواب رأي عمر

ّشفاقا على النبي إّمتناع عمر إما اّثم هؤلاء قالوا ويكون  ّصلى االله عليه ً

ه في تلك الحال إملاء الكتاب وأن تدخل عليه  من تكليفّوسلم) وآله(

ّمشقة من ذلك كما قال إن النبي   به ّشتدا ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه ّ

 .الوجع

ًخشي عمر أن يكتب أمورا يعجزون عنها فيحصلون في : وقيل

ّالحرج بالمخالفة ورأى أن الأرفق بالأمة في تلك الأمور سعة 

 ئب، فيكون المصيب والمخطالاجتهاد وحكم النظر وطلب الصوا

 .ًمأجورا

َاليوم   :ّوقد علم عمر تقرر الشرع وتأسيس الملة وان االله تعالى قال َْ ْ

ْأكملت لكم دينكم ْ َُ َُ ُ ِْ َ ْ َ)أوصيكم : (ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه  وقوله )٢٤

ٌحسبنا كتاب االله، رد على من : وقول عمر). بكتاب االله وعترتي
 .ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه ّبي نازعه لا على أمر الن

َإن عمر خشي تطرق المنافقين ومن في قلبه مرض ما كتب : وقد قيل ّ ّ

في ذلك الكتاب في الخلوة وأن يتقولوا في ذلك الأقاويل، كادعاء 

 .الرافضة الوصية وغير ذلك

ّإنه كان من النبي : وقيل  لهم على طريق ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه ّ

ختلفوا اّختبار هل يتفقون على ذلك أم يختلفون فلما المشورة والا

 .تركه

ّإن معنى الحديث ان النبي : وقالت طائفة أخرى ) وآله(ّصلى االله عليه ّ

ّ كان مجيبا في هذا الكتاب لما طلب منه، لا أنه ابتداء بالأمر، بل ّوسلم ُ ً



 

 

٣٨ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

اقتضاه منه بعض أصحابه فأجاب رغبتهم وكره ذلك غيرهم للعلل 

 .كرناهاّالتي ذ

انطلق بنا إلى رسول االله : ّواستدل في هذه القصة بقول العباس لعلي

ّ فإن كان الأمر فينا علمناه، وكراهة علي هذا، ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه 
 .الحديث... واالله لا أفعل: وقوله

ّدعوني فإن الذي أنا فيه: (واستدل بقوله ّأي الذي أنا فيه خير من ). ّ

ّككم وكتاب االله وأن تدعوني مما طلبتم، وذكر أن رسال الأمر وترإ ّ
 .)٢٥(ّالذي طلب كتابة أمر الخلافة بعده وتعيين ذلك

ّهذا كل ما ذكره في هذا الفصل من كتابه الشفاء وليس فيه من النافع إلا : أقول ّ

ّولابد لنا من محاسبته . ّشفى ـ القليل ـ إذ هو إما تكرار للسابقين أو تلفيق المتخرصين

ُ بعض ما ذكره مما لم يسبق إليه من وجوه الاعلى ّحتمالات والتمحلات وإنما نقلناه ّ

ّبطوله لأن جماعة ممن على شاكلته تبعه على رأيه فإنهم بين من نقل جميع كلامه كما صنع 
، ومنهم من لخصه كالقرطبي ولخص من تلخيصه ابن )٢٦(النويري في نهاية الإرب

 .أتي تلخيصه كما سي)٢٧(حجر في فتح الباري

 

 :مع القاضي عياض

لقد كانت غاية محاولة القاضي هي تبرير ما صدر من عمر بن الخطاب في ذلك 

 :فهو استعرض. اليوم التعيس، يوم الخميس، ولكنها محاولة بائسة ويائسة

ّختلاف، ثم التشكيك في تعيين ّ تحقيق الصيغة اللفظية التي كانت سبب الا:أولاً
حتى أنهاها إلى ثماني . ل ما ذكره من سياق الروايات المختلفةقائلها وذلك من خلا

 :روايات كما يلي

 . قد غلبه الوجعّان رسول االله:  فقال بعضهم-١



 

 

 ٣٩ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 .ستفهموهافتنازعوا فقالوا ما له أهجر :  وفي رواية-٢

ّن النبي إ:  وفي بعض طرقه-٣ ّ يهجر ـ ُ ُبفتحتين هكذا في النسخة المعربة (ََ

 .-)  هـ١٣٠٤مبول سنة سلاإالمطبوعة ب

َهجر:  وفي رواية-٤ َ. 

ٌأهجر:  ويروى-٥ َ. 

ًأهجرا:  ويروى-٦ ُ. 

ّن النبي إ:  وفيه فقال عمر-٧ ّ به الوجع وعندنا كتاب االله حسبنا ّشتدا قد 

 .وكثر اللغط

ّختصموا فمنهم من يقول قربوا يكتب اواختلف أهل البيت و:  وفي رواية-٨
  .هم من يقول ما قال عمرً كتابا، ومنلكم رسول االله

ّ وهذه الروايات التي أشار إليها تترك القارئ في حيرة من أمر القاضي، :أقول

وكأنه يحاول التعتيم على الحقيقة، فيعرض لها دون بيان الصحيح منها، فهو يترك 

 .القارئ في دروب من المتاهات

ّ الثالثة التي ّلكن الباحث الواعي لا يعدم الرواية الصحيحة بينها، وانها هي

َان النبي يهجر«: ورد فيها َ ّ ّوما تحريكه لها بفتحتين إلا نحو من التعتيم المتعمد، لأن » ّ

ُيهجر«الصحيح  وتحريكها بفتحتين يخرجها عن المعنى ) نصر ينصر(فانها من باب » َ

ّالأصلي للكلمة، وانحراف بمسارها الصحيح، وذلك ان القراءة بفتحتين تكون 

ولكن ذلك . لشيء، أي تركه كما نصت على ذلك بعض قواميس اللغةبمعنى هجرك ا

ِيهجر«: لم يعجب الملا علي القاري شارح كتاب القاضي المذكور فقال في المقام بكسر » َ

 ).؟(نكارإّالجيم مع فتح أوله بتقدير استفهام 

ّوهذا من غرائب الأغراب في مسائل الإعراب، وإنما حدث بعد زمان الحديث 

 .ًتبريرا لمواقف المعارضة عند الحسابوالحدث، 



 

 

٤٠ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

ّأما الذي قلناه أنه الصحيح وهي الرواية الثالثة فقد ذكرها القاري وقال هو  ّ ّ
 )٢٨(كما ذكرها غيره. الموجود في مستخرج الإسماعيلي من طريق ابن خلاد عن سفيان

 .وسيأتي مزيد بيان عن ذلك في محله إن شاء االله

ّولا يعنينا معرفة أئمته بأعيانهم سواء . ته في الحديثّ استعرض ما قاله أئم:ثانياً
ّكانوا هم المالكية، أو الأشعرية، أو أهل السنة والجماعة كما ذكرهم شارح كتابه الملا 

  .ّعلي القارئ الحنفي

طار إّوالذي يعنينا أن نعرف ماذا قالوا؟ لم يأتوا بشيء جديد، ولم يخرجوا عن 

ّفكل ما مخض سقاؤهم أن الروايات المختلفة آنفة الذكر . يرالتبرير وإن باؤا بإثم التزو ّ

ّستفهام الإنكاري، ولم يخرج عن تلك الروايات، إلا الرواية يجب تخريجها على نحو الا

ّالثالثة التي لم يذكر لهم فيها رأيا ولم يعلق عليها هو بشيء، لكن شارح كتابه لم تفته  ّ ً ّ

ستفهام ابتقدير : ّا ولاحقها فعلق عليها بقولهالمشاركة في الحلبة، فحشرها مع سابقه

  ..نكارإ

ّ ذكر اختلاف العلماء في معنى الحديث، فذكر أربعة آراء كلها تدور في :ثالثاً

 :فلك التبرير

ّإن الأوامر إذا اقترنت بقرينة تخرجها من الوجوب إلى الندب والإباحة، : ّأولها

ّ منه أنه لم يكن عزمة، وبعضهم لم  لبعضهم ما فهمواّفلعله ظهر من قرائن قوله 

ّختلفوا كف عنه إذ لم يكن عزمة، ولما رأوه من اّاستفهموه، فلما : يفهم ذلك فقال

  .صواب رأي عمر

ً، وإما خشي أن يكتب أمورا ًشفاقا عليه إّوهؤلاء قالوا عن امتناع عمر إما  ّ
 .عة الاجتهاد الخيعجزون عنها فيحسون بالحرج في المخالفة، فرأى الأرفق بالأمة س

نّ عمر خشي تطرق المنافقين إلى أن يقولوا فيما كتب في ذلك الكتاب في إ: ثانيها

  .وأن يتقولوا الأقاويل كادعاء الرافضة الوصية وغير ذلك) ؟(الخلوة



 

 

 ٤١ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ّان النبي : ثالثها ّختبار ليراهم هل ّ إنما قال لهم ذلك عن طريق المشورة والا

 .ختلفوا تركهاّيتفقون أم يختلفون، فلما 

ّان النبي : رابعها ّ كان مجيبا لما طـُلب منه ولم يكن ذلك منه ابتداء، فأجاب ً

ّرغبة الطالب، وكره غيره ذلك للعلل التي ذكرها في الرأيين الأول والثاني ّ. 

 :ّوفي كل هذه الآراء مواقع للنظر نذكر بعضها

ّأما الأول وهو احتمال وجود قرينة في المقام عرفها ب عضهم ولم يعرفها آخرون، ّ

ّحتمالات وقد مر مثله والجواب عنه فراجع ما مر عن المازري وقبل فهو من واهي الا ّ
 .ذلك ما قلناه مع الخطابي

ّوأما الثاني وهو إما  ّحتمالا أن يكون عمر أشفق على النبي اّ ً متثال ا فمنع من

ِأمره، فهذا من قبيل المثل  ً مشفقا عليه وهو يعلن فكيف يكون) اكوس عريض اللحية(ِ

ّرد أمره ويشغب عليه؟ وأين منه الشفقة وقد سماه كما في حديث . ّ مكلبارسول االله ّ

 في بعض خرج رسول االله«: ّابن عمر الذي أخرجه الدارقطني في سننه قال

يا صاحب :  فقال عمر)٢٩(ّ فمروا على رجل جالس عند مقراة لهًأسفاره فسار ليلا

يا صاحب المقراة لاتخبره : (ّباع الليلة في مقراتك؟ فقال له النبي المقراة أولغت الس

ِّـب، لها ما حملت في بطونها ولنا ما بقي شراب وطهور  .)٣٠(»ا هـ)... هذا مكل

ّوالمكلـِّب ـ بكسر اللام ـ معلم الكلاب للصيد، وبفتحها المقيد ولما كان : أقول
ّصطلم أذنه شبهه النبي اه ًمعروفا بالغلظة والشدة، وإذا لاحاه بعض أهل ّ بالمكلب ّ

ّمعلم الكلاب، إذ لا يكون معلمها إلا من هو أكلب منها لتخافه، فمن كان كذلك أين  ّ ّ

 منه الشفقة المزعومة؟

 ًحتمال خشية تطرق المنافقين فيجدوا سبيلا إلى الطعن فيما لو كتب اّوأما 

ّفهذا مر عن الخطابي ومر الجواب عنه ه لتطرق المنافقين بادعاء الرافضة ّوأما تمثيل. ّ

ّالوصية، فليس ادعاؤهم من دون دعوى البكرية أنه  ّ أراد أن يكتب لأبي بكر 



 

 

٤٢ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

ّعاؤهم كان هو الحق الذي لا مرية فيه، لأنه قد اعترف بصحة دعواهم دّابالخلافة، بل  ّ ّ

 . للأمر فمنعته من ذلكعمر بن الخطاب حين قال لابن عباس أراده رسول االله

ّأما الثالث وهو الجديد ـ فيما أعلم ـ إذ لم يأت في زبر الأولين، وهو ان و ّ
 قال لهم على طريق المشورة والاختبار، هل يتفقون فيكتب لهم، أو يختلفون ّالنبي

  .ختلفوا تركهاّفيتركه، فلما 

ّوصاحب هذا الرأي الفطير من الغباء بمكان، إذ تخيل أن النبي  ّ وهو في 

ً بعد لم يعرف أصحابه معرفة تامة، وهو الذي عايشهم طيلة ثلاثا أخريات أيامه ّ

وعشرين سنة فلم يعرفهم وما كان عليه بعضهم من المخالفة له، وكأن تلك التجارب 

ًالتي مرت عليه في اختلافهم عند المشورة لم تترك في نفسه أثرا يذكر حتى احتاج إلى  ّّ
 ختبارهم مرة أخرى؟ا

ّر فكان منهم السامع المجيب، ومنهم المخذل المريب ألم يستشرهم في حرب بد

ّا قريش ما ذلت منذ عزتنهّإ: ّالذي يقول له ّ. 

ألم يستشرهم في أسارى بدر؟ فكان منهم من يرى قتل الأسارى، ومنهم من 

 :يرى أخذ الفداء حتى نزلت الآية فحسمت الموقف المترجرج وذلك في قوله تعالى

ْحتى إذا أثخنتموهم ُُ َُ َ َّْ ُ فشَ ّدوا الوثاق فإما منَ َُّ َّ ِ َ َ َ ً بعد وإما فداءاًَْ َ ُِ َّ ِ َ ْ َ)٣١(. 

 !ألم يختلفوا عليه في وقعة أحد؟

 !ألم يختلفوا عليه في وقعة الأحزاب؟

 !ألم يختلفوا عليه في قضية بني النضير؟

 !ألم يختلفوا عليه في صلح الحديبية؟

ٍألم وألم؟ وكل ألم فيها ألم ّ!! 

ع ـ وهو كشف جديد كسابقه ـ ما أنزل االله به من سلطان، إذ ّوأما الرأي الراب

ّيقول صاحبه أن النبي  ّ لم يكن مبتدءا بأمره، بل قال إئتوني أكتب لكم كتابا لمن ً ً



 

 

 ٤٣ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 نطلق بنا إلى رسول االلهإ: ّ على ذلك بقول العباس لعليّستدلاطلب منه ذلك، و

 .الحديث... لا أفعل: ّفإن كان الأمر فينا علمناه، وكراهة علي هذا وقوله

ّوهذا من الغرابة بمكان فإن قول العباس لعلي ـ لو صح ـ إنما كان صبح يوم  ّ
الوفاة كان بعد حديث الرزية يوم الخميس بأربعة أيام، فكيف يكون هو السبب 

ً مجيبا لا مبتدءا، كما في تاريخ ابن الأثير وغيره ّلتقديم الطلب ويكون النبي  ً

 .فراجع

 

  ًابن الأثير الجزري: سادسا:  

قالوا ما شأنه : ّومنه حديث مرض النبي ) هجر: (قال في كتابه النهاية

ستفهام، أي هل تغيير كلامه ف كلامه بسبب المرض على سبيل الاختلاأهجر، أي 

ّخبارا فيكون إما إواختلط لأجل ما به من المرض، وهذا أحسن ما يقال فيه، ولا يجعل  ً

 .)٣٢( والقائل كان عمر ولا يظن به ذلكمن الفحش أو الهذيان،

 :التبرير الفطير عند ابن الأثير

ّليس من القسوة عليه ما وصفناه به، فهو إذ لم يأتنا بجديد من عنده، وكل ما 

ّجتر أقوال السابقين من علماء التبرير، واستحسن ذلك، وحيث اّبذله من جهده، أنه 
ّمرت بنا نماذج من أقوالهم وردها، فلا نط ّإلا أن من حقنا أن . ًيل الوقوف ثانيا عندهاّ ّ

ً ذكر الحديث أولا مبهما أسماء القائلين وهم جماعةذانسأله لما ِ ً ًثم صرح أخيرا باسم . ّ ّ ّ
ٍكل عضو في الروع منه جموع(عمر وهو مفرد؟ فهل كان عمر هو الجماعة؟   ؟)ّ

و التبرير الفطير،  به ذلك؟ أليس ذلك من ابن الأثير هّ ولايظن:ًولماذا قال أخيرا

ّفلماذا لا يظن بعمر ذلك وهو رأس الحربة التي طعنت النبي  ّ في فؤاده، إذ عارضه 

 .ه من بلوغ مرادهفلم يمكن



 

 

٤٤ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

ّفهل أن مقامه فوق مقام الرسول الكريم، فيجب أن يحترم ولو على حساب 

 .ّ، اللهم إن هذا الرد بهتان عظيمّكرامة النبي 
  

  ًالنووي: سابعا:  

: ّ مما يخل بالتبليغّفي شرحه صحيح مسلم بعد مقدمة في عصمة النبي قال 

ّوليس معصوما من الأمراض والأسقام العارضة للأجسام ونحوها، مما لا نقص فيه  ً

ّ حتى صار يخيل إليه أنه فعل لمنزلته ولا فساد لما تمهد من شريعته، وقد سحر  ّ
لحال كلام في الأحكام مخالف لما  وفي هذا االشيء ولم يكن فعله، ولم يصدر منه 

ّسبق من الأحكام التي قررها ّ. 

ّختلف العلماء في الكتاب الذي هم افإذا علمت ما ذكرناه فقد : ّثم قال ّ

 . بهّالنبي

 .نسان معين لئلا يقع نزاع وفتنإأراد أن ينص على الخلافة في : فقيل

ّأراد كتابا يبين فيه مهمات الأحكام ملخصة ليرتف: وقيل ع النزاع فيها، ويحصل ً

ّ هم بالكتاب حين ظهر له أنه مصلحة أو ّتفاق على المنصوص عليه وكان النبي الا ّ
ّأوحي إليه بذلك، ثم ظهر أن المصلحة تركه أو أوحي إليه بذلك، ونسخ ذلك الأمر  ّ

 .ّالأول

ّوأما كلام عمر فقد اتفق العلماء المتكلمون في شرح الحديث على أنه من دلائل  ّ
ّ أمورا ربما عجزوا عنها ّه عمر وفضائله، ودقيق نظره، لأنه خشي أن يكتب فق ً

حسبنا : ّستحقوا العقوبة عليها لأنها منصوصة لا مجال للاجتهاد فيها، فقال عمراو

ٍما فرطنا في الكتاب من شيء :كتاب االله لقوله تعالى ِ ِ
ْ َ ْْ ِ َ َِ ْ َّ ََ)وقوله)٣٣ :   ُاليوم أكملت ْْ َْ َ ََ ْ

ِلكم د ْ ُ ْينكمَ ُ َ)فعلم أن االله تعالى أكمل دينه فأمن من الضلال على الأمة، وأراد )٣٤ ،ّ

 .)٣٥( فكان عمر أفقه من ابن عباسالترفيه على رسول االله
 



 

 

 ٤٥ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 :مع النووي

 !ّلابد لنا من وقفة مع النووي

 في التبليغ وعدمها من ّ في المقدمة التي ذكرها في عصمة الرسول :أولاً

) وآله(ّصلى االله عليه وقد سحر : م العارضة للأجسام فقال في ذلكالأمراض والأسقا

ّ حتى صار يخيل إليه أنه فعل الشيء ولم يكن فعله، وقد ّوسلم ّعتبر ذلك غير مضر اّ
 .برسالته

ّإن ما ورد من أخبار القصاص الجهال بأنه سحر حتى صار كيت : فنقول له
ومسلم وغيرهما عن عائشة وكيت لا يمكن التصديق بها، وإن رواها البخاري 

ًوغيرها، فهي أشبه بحديث خرافة، ويكفي في ردها جملة وتفصيلا قول االله تعالى حيث  ً ّ
ِوقال الظال:ّأنكر على الكفار الظالمين قولهم َّ َ َ ًمون إن تتبعون إلا رجلا مسحوراـَ ُ ُ ُْ َ َ ًُ ّ ِ ِ َِ ْ ََ)٣٦( 

لك لا يمنع من جواز أن وذ. ّوالمسحور هو الذي خبل عقله، فأنكر االله تعالى ذلك

ّطلع االله نبيه على ما فعله، أيكون بعض اليهود قد اجتهد في ذلك فلم يقدر عليه، ف
 .حتى استخرج ما فعلوه من التمويه، فكان ذلك دلالة على صدقه ومعجزة له

وقد «: قال ابن القيم في كتابه بدائع الفوائد وقد ذكر الحديث عن عائشة فقال

نكار، وقابلوه بالتكذيب، أهل الكلام وغيرهم وأنكروه أشد الإاعتاص على كثير من 

ًوصنف بعضهم فيه مصنفا مفردا حمل فيه على هشام وكان غاية ما أحسن القول فيه ان  ً

 لا يجوز أن ّلأن النبي : شتبه عليه الأمر ولم يكن من هذا شيء، قالاقال غلط و

ّيسحر فإنه يكون تصديقا لقول الكفار ً ّ:  َإن ت ْ ًتبعون إلا رجلا مسحوراِ ْ َ َُ ُ ًُ ّ ِ َِ)قالوا)٣٧ ، :

َإني لأظنك يا  :وهذا كما قال فرعون لموسى َ ُّ ُ َ ِّ ُموسى مسحور ِ ْ َ َ ، وقال قوم )٣٨(اًُ

ْإنما أنت من ال :صالح له ْ ِ َ ْ ََّ َ َمسحرينـِ َِّ َ ُ)وقال قوم شعيب له)٣٩ ،:  ْإنما أنت من ِ َ ْ ََّ َ ِ

َمسحرينـْال َِّ َ ُّياء لا يجوز عليهم أن يسحروا، فإن ذلك ينافي حماية االله لهم فالأنب: ، قالوا

 .)٤٠(»وعصمتهم من الشياطين



 

 

٤٦ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

 : ما ذكره من اختلاف العلماء فذكر قولين:ثانياً

ّوهو الحق الذي أباه عمر: أولهما ّ لأنه أعترف بعد ذلك أمام ابن عباس بأن ؛ّ

ّ أراد عليا للأمر فمنعته من ذلك فتبين المرسول االله ً  .راد عندما تبين العنادّ

فهو من نسج الخيال ولا نطيل فيه المقال لكننا نسأل النووي عن : ّوأما ثانيهما

 :مزاعمه التالية

ّ قوله اتفق العلماء؟ فأين وقع؟ ومتى وقع؟ ثم كيف يزعم ذلك وهو الذي -١ ّ
راد كيف في المراد من الكتاب، فهم حين اختلفوا في الم» اختلف العلماء«: سبق منه أن قال

ّاتفقوا على أن الحديث من دلائل فقه عمر وفضائله ودقيق نظره لأنه خشي أن يكتب  ّ

. ّالخ وفهم عمر على زعمه لا يتفق مع أصحاب القول الأول ولم يرده عمر... ًأمورا

 فكيف يكون اتفاق مع هذا الاختلاف؟. ّوإنما يتفق مع أصحاب القول الثاني فقط

فكيف يزعم له ذلك . » فقه عمر وفضائله ودقيق نظرهّإنه من دلائل«:  قوله-٢

ولكن ! ولازمه أن يكون عمر أبصر بمصلحة الأمة من نبيها؟ ولعل النووي يرى ذلك

ّلم يجرأ على البوح به فقال الذي قال، ومهما كان عمر فليس يصدق زعم من يرى فيه  ُ ّ

ّأنه خشي أن يكتب أمورا ربما عجزوا عنها، لأن مبنى عذر ال ًّ نووي هو الخشية ّ

ّوالاحتمال لا التحقق، ومع ذلك ربما تكون النتيجة العجز ولربما لا تكون، ولو سلمنا 
ُلا يكلف االلهًُجدلا أنهم عجزوا عنها فهم معذورون و َِّ َ نفسا إلا وسعهاُ َ ُْ ًّ ِ ْ َ)٤١(. 

ًثم إن عمر لم يكن مسددا بالوحي ورسول االله ّّ ّ ،كان ينزل عليه الوحي 

ّل بدقيق نظره؟ ـ كما يحلو للنووي وصفه بذلك ـ أن ما أمر به رسول فهلا احتم

 كان من أمر الوحي فهو مأمور بالتبليغ عند الإطاعة، فإذا هم عصوا تركهم االله

 ؟وتركاضهم في الضلال فلماذا منع عمر من امتثال أمر رسول االله

ومن . »حسبنا كتاب االله«: ّ كيف يكون عمر أفقه من ابن عباس لأنه قال-٣

ّالمعلوم يقينا أن الكتاب المجيد لم يتكفل ببيان جميع أحكام الشريعة بتفاصيلها، فخذ  ً



 

 

 ٤٧ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ّمثلا حكم فريضة الصلاة التي هي عمود الدين فلم يرد في الكتاب المجيد ما يبين جميع  ً

ستغناء في الأحكام مها وسيأتي مزيد بيان حول عدم الافروضها وأركانها وسائر أحكا

ّحده، ولابد من أخذ السنة معهبالكتاب و ّ. 

ولنسأله أين كانت . ولنعد إلى تفضيل النووي لعمر على ابن عباس في فقاهته

َقد طرأت علينا عضل أقضية أنت لها «: فقاهة عمر غائبة عنه يوم يقول لابن عباس ُ

 .)٤٢(»ولأمثالها

 .)٤٣(»غص غواص«: وأين كانت فقاهته حين يقول له

ًمن كان سائلا عن «: ن ابن عباس؟ وعمر هو القائلفكيف يكون عمر أفقه م

، وأين غابت عنه فقاهته يوم سئل عن )٤٤(»شيء من القرآن فليسأل عبد االله بن عباس

يا أميرالمؤمنين ليس الأمر هكذا، : مسألة فقال فيها، فقام إليه ابن عباس فساره فقال

االله لك في عبد االله ضل بارك يا أبا الف: فأقبل عمر على العباس ـ وكان عنده ـ فقال له

ّإني قد أم ّإلى غير ذلك مما قاله عمر ... )٤٥(َّته على نفسي فإذا أخطأت فليأخذ عليرّ
 .وغير عمر في علم ابن عباس

ًولا يفوتني تنبيه القارئ إلى أن النووي لم يكن بدعا في قومه فله أمثال ابن بطال  ّ

ّوالقسطلاني من شراح البخاري الذين يذهبون  وعمر أفقه من ابن : مذهبه فقد قالواّ

ولا حاجة بنا إلى إبطال أقوال ابن ! كتفى بالقرآن ولم يكتف ابن عباس بهاعباس حيث 

ّبطال وغيره فهم في التزوير أبطال، ولكن لابد من وقفة قصيرة للموازنة بين فقه عمر 

 .وبين فقه ابن عباس، بعد معرفة معنى الفقه

للراغب الأصبهاني، ) دات في غريب القرآن الكريمالمفر(لقد جاء في : فأقول

... هو التوصل إلى علم غائب بعلم شاهد، فهو أخص من العلم): الفقه: (فقه: مادة

ّويعني بذلك أن فقه الشيء يحتاج إلى جهد ذهني من الإنسان ليصل إلى فهم أمره، إما  ّ

 .باستنباط من أمر، أو ظاهر نص يجده



 

 

٤٨ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

ًون جهد وتفكير، وقد يحصل ببذل جهد أيضا، فالفقه ّأما العلم فهو قد يحصل د

الفقه هو الفهم، : أخص من العلم، فكم من عالم ليس بفقيه، ولذلك قال علماء اللغة

 :ّأي فهم حقيقة الشيء وإدراك معناه، ولهذا نفى االله تعالى الفقه عن الكفار فقال

ََهم قلوب لا يفقهون بهاـل َ ِْ َ ُ َُ ُ ُْ ٌ)ّعنى الفقه وأنه الفهم لحقيقة الأمر، وإذا عرفنا م. )٤٦

َفلنرجع إلى مقالة ابن بطال والنووي لنرى من هو الأفقه من الرجلين ابن عباس أو 
 عمر؟

 أيهما أفقه عمر أم ابن عباس؟

ستباق الشواهد الدالة على أفقهية ابن عباس وللحديث عنها مجال الا أريد 

موازنة بين الرجلين وذلك ما ّولكن لابد لي من ذكر شاهد واحد يصلح لل. آخر

ّأخرجه جملة من أئمة الحديث ممن لا يتهمون في نقله كابن الجوزي والحاكم والبيهقي  ّ
 .وابن كثير وابن حجر والسيوطي وغيرهم

 ّدعا عمر بن الخطاب أصحاب النبي «: قال ابن عباس: عن عكرمة قال

ّإني لأعلم : فقلت لعمر. اخرفسألهم عن ليلة القدر؟ فأجمعوا على أنها في العشر الأو

ّوإني لأظن أي ليلة هي، قال ّوأي ليلة هي؟ قلت سابعة تمضي أو سابعة تبقى من : ّ
 .العشر الأواخر

 ومن أين تعلم؟: قال

ّخلق االله سبع سموات، وسبع أرضين، وسبعة أيام وإن الدهر يدور : قال قلت

والطواف سبع، ويسجد على سبعة أعضاء، ) ؟(في سبع، وخلق الإنسان فيأكل

 .والجبال سبع

 .فقال عمر لقد فطنت لأمر ما فطنـّا له

كنت عند عمر وعنده أصحابه فسألهم : وفي رواية أخرى عن ابن عباس قال



 

 

 ٤٩ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 أي ً في ليلة القدر التمسوها في العشر الأواخر وتراأرأيتم قول رسول االله: فقال

ليلة : ثلاث، وقال بعضهمليلة : حدى وقال بعضهمإليلة : ليلة ترونها؟ فقال بعضهم

إنك أمرتني : مالك لا تتكلم؟ قلت: ليلة سبع، وأنا ساكت فقال: خمس، وقال بعضهم

إني سمعت االله : ّما أرسلت إليك إلا لتتكلم فقلت: فقال. أن لا أتكلم حتى يتكلموا

نسان من سبع، ونبت يذكر السبع، فذكر سبع سموات ومن الأرض مثلهن، وخلق الإ

 .الأرض سبع

نبت الأرض : (هذا أخبرتني ما أعلم، أرأيت ما لم أعلم قولك: قال عمرف

ّثم شققنا الأرض شق  ):ّعز وجل(قال االله : قال) سبع ْ َ َُ ََ ْ ََّ ّفأنبتنا فيها حب * اًَ َ ََ ِ َ ْ ْ َ َوعنب * اًَ ِ ً اَ

ْوقضب َ ُوزيتون * اًَ َْ ْ ونخلا ً اًَ َ ِوحدائ* َ َ َ ْق غلبَ ُ ّوفاكهة وأب * اًَ َ ََ ً َ ِ  .)٤٧(ًاَ

ّفالأب ما أنبتت الأرض مما تأكله الدواب والأنعام ولا يأكله الناس: قال ّ. 

ّأعجزتم أن تقولوا كما قال هذا الغلام الذي لم تجتمع : قال فقال عمر لأصحابه

 .)٤٨(»ّشئون رأسه، واالله إني لأرى القول كما قلت

ّهذا شاهد واحد مما يرويه أصحاب الحديث ممن لا يتهمون على عمر  دع ّثم. ّ

ّعنك ابن عباس فإنه حبر الأمة وترجمان القرآن، وهلم إلى سائر الناس الذين كانوا  ّ

 :أعلم وأفقه من عمر باعترافه، وإليك جملة من اعترافاته

 .)٤٩(»ّكل الناس أفقه منك يا عمر«:  قال-١

 .)٥٠(قالها في واقعتين» ّكل الناس أفقه من عمر«:  قال-٢

 .)٥١(»ً قالها ثلاثاّكل أحد أفقه مني«:  قال-٣

  .)٥٢(»ّكل واحد أفقه منك حتى العجائز يا عمر«:  قال-٤

 .)٥٣(»ّكل واحد أفقه منك يا عمر«:  قال-٥

 .)٥٤(»ّكل الناس أعلم منك يا عمر«:  قال-٦

 .)٥٥(»ّكل الناس أعلم من عمر«:  قال-٧



 

 

٥٠ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

 .إلى غير ذلك من أقواله

يوم الخميس وكلمته النابية في ّفكيف يمكن تصديق الزعم بأنه في تصرفه الشاذ 

ّحق النبي  ّ بن عباس؟اً وأخيرا قوله حسبنا كتاب االله يكون أفقه من! 

ّولست في مقام المفاضلة ولكن أود تنبيه القارئ إلى أن ابن عباس كان قد حفظ 

 .)٥٦( عشرة سنةيثنتاّوعمر لم يحفظ سورة البقرة إلا في . ّالمحكم على عهد النبي 

 ّبأي شيء كان النبي« :واقد الليثي من أبي الجاهل والسائل هو رعم ّثم أليس

ّ ـ وكان ذلك يوم العيد ـ فمن كان يجهل ما كان يقرأه النبي )٥٧(»يقرأ في مثل هذا اليوم
ّفي صلاة العيد كيف يمكن أن يزعم له بأنه أفقه من ابن عباس؟ ُ 

ّاللهم إن ذلك من أكبر الشطط والغلط ّ. 

ًوأخيرا لا آخرا فقد أخرج البيهقي في شعب الإيمان، والضياء المقدسي في المائة  ً

خلا عمر ذات يوم فأرسل «: المختارة والخوارزمي في الجامع عن إبراهيم التيمي قال

كيف تختلف هذه الأمة وكتابها واحد ونبيها واحد وقبلتها : إلى ابن عباس فقال له

 واحدة؟

ُإنا ان: قال ابن عباس ّزل علينا القرآن فقرأناه وعلمنا فيم نزل، وأنه يكون بعدنا ّ

ّأقوام يقرأون القرآن لا يعرفون فيم نزل، فيكون لكل قوم فيه رأي، وإذا كان كذلك 

 .)٥٨(»...اختلفوا

عن :  بعدة طرق)٦٠(، والبيهقي في السنن الكبرى)٥٩(وأخرج أحمد في مسنده

ّصلى االله عليه غلام هل سمعت من رسول االله يا «: ّكريب عن ابن عباس أنه قال له عمر

  أو من أحد من أصحابه إذا شك الرجل في صلاته ماذا يصنع؟ّوسلم) وآله(

 فبينما هو كذلك إذ أقبل عبد الرحمن بن عوف قال فيم أنتما؟: قال

) وآله(ّصلى االله عليه سألت هذا الغلام هل سمعت من رسول االله : فقال عمر



 

 

 ٥١ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









: ابه إذا شك الرجل في صلاته ماذا يصنع؟ فقال عبد الرحمن أو أحد من أصحّوسلم

 .»الحديث...) إذا شك أحدكم: ( يقولّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه سمعت رسول االله 

فعمر الخليفة وهو لا يعرف حكم الشك في الصلاة ـ وهي فريضة يأتي بها 

اس وهو بعد ّالمسلم كل يوم خمس مرات ـ حتى يسأل عن حكم الشك فيها من ابن عب

 كيف يكون هو أفقه؟. ولم يكن عند ابن عباس في ذلك سماع في الحكم. غلام

 

  ًابن تيمية: ثامنا:  

ّقال في كتابه منهاج السنة بعد حكايته قول العلامة ابن المطهر الحلي في حديث  ّ

 : ًالكتف والدواة فقال ردا عليه

ا لم ّأما عمر فقد ثبت من علمه وفضله م: والجواب أن يقال

ّيثبت لأحد غير أبي بكر، ففي صحيح مسلم عن عائشة عن النبي 
قد كان في الأمم قبلكم : ّ أنه كان يقولّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه 

 ).؟(!ّمحدثون فإن يكن في أمتي أحد فعمر 

إلى آخر ما ذكره من سياق )... ّمحدثون ملهمون: (تفسير: قال ابن وهب

 .ّ ينفعه بل عليه أضروشواهد على إلهام عمر بما لا

 : ّثم قال

ّوأما قصة الكتاب الذي كان رسول االله   يريد ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه ّ

ًأن يكتبه فقد جاء مبينا في الصحيحين عن عائشة قالت قال رسول 

ً في مرضه ادعي لي أباك وأخاك حتى أكتب كتابا فإني أخاف االله

 .ّأبى االله والمؤمنون إلا أبابكرأن يتمنى متمن ويقول قائل أنا أولى، وي

ًثم ساق حديثا آخر عن البخاري نحو ما سبق، وأتبعه بثالث ّ:  



 

 

٥٢ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

ً مستخلفا لو  من كان رسول االله:عن مسلم عن عائشة وسئلت

َ ثم من بعد أبي بكر؟ قالت:فقيل لها. أبو بكر: استخلف؟ قالت ّ :

َ ثم من بعد عمر قالت:قيل لها. عمر ّح ثم ا الجرأبو عبيدة عامر بن: ّ
ّشتبه عليه هل كان قول النبي اّوأما عمر ف: ّثم قال. انتهت إلى هذا

 من شدة المرض أو كان من أقواله المعروفة، والمرض جائز على 

ّما له أهجر، فشك في ذلك ولم يجزم بأنه هجر، : الأنبياء ولهذا قال

ّوالشك جائز على عمر، فإنه لا معصوم إلا النبي  ) وآله(ه ّصلى االله عليّ

ّ، لاسيما وقد شك بشبهة، فإن النبي ّوسلم ّ كان مريضا فلم يدر ً

أكلامه كان من وهج المرض كما يعرض للمريض، أو كان من كلامه 

 .ّالمعروف الذي يجب قبوله

ّولذلك ظن أنه لم يمت حتى تبين أنه قد مات، والنبي  ّ ّ قد عزم 

ّعلى أن يكتب الكتاب الذي ذكره لعائشة، فلما  ّرأى أن الشك قد ّ

 .ّوقع، علم أن الكتاب لا يرفع الشك فلم يبق فيه فائدة

ويأبى االله : (ّوعلم أن االله يجمعهم على ما عزم عليه، كما قال

 ).ّوالمؤمنون إلا أبا بكر

ّإن الرزية كل الرزية ما حال بين رسول االله : وقول ابن عباس ّصلى االله ّ

ّب، يقتضي أن هذا الحائل كان  وبين أن يكتب الكتاّوسلم) وآله(عليه 

شتبه عليه ارزية، وهو رزية في حق من شك في خلافة الصديق أو 

 .الأمر، فإنه لو كان هناك كتاب لزال هذا الشك

ّفأما من علم أن خلافته حق فلا رزية في حقه والله الحمد ّ ّ. 

ّومن توهم أن هذا الكتاب كان بخلافة علي فهو ضال باتفاق عامة  ّ

ّأما أهل السنة فمتفقون على ). ؟(ّماء السنة والشيعة الناس من عل ّ



 

 

 ٥٣ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 .تفضيل أبي بكر وتقديمه

ّوأما الشيعة القائلون بأن عليا كان هو المستحق للإمامة فيقولون إنه  ً ّّ ّ
ًقد نص على إمامته قبل ذلك نصا جليا ظاهرا معروفا، وحينئذ فلم  ً ً ً ُ

 .يكن يحتاج إلى كتاب

ً المعلوم المشهور فلأن تكتم كتابا إن الأمة جحدت النص: وإن قيل

 .حضره طائفة قليلة أولى وأحرى

ًوأيضا فلم يكن يجوز عندهم تأخير البيان إلى مرض موته، ولا يجوز 

ّاب مما ـان ما يكتبه في الكتـله ترك الكتاب لشك من شك، فلو ك
ّ يبينه ويكتبه ولا يلتفت إلى قول ّيجب بيانه وكتابته لكان النبي 

ّه أطوع الخلق له، فعلم أنه لما ترك الكتاب لم يكن الكتاب ّأحد فإن

ٍواجبا ولا كان فيه من الدين ما تجب كتابته حينئذ، إذ لو وجب  ً

  .لفعله

ّولو أن عمر اشتبه عليه أمر ثم تبين له أو شك في بعض الأمور  ّ

ّفليس هو أعظم ممن يفتي ويقضي بأمور، ويكون النبي  ّ قد 

 ّ في ذلك، ولايكون قد علم حكم النبيًحكم بخلافها مجتهدا

ّفإن الشك في الحق أخف من الجزم بنقيضه، وكل هذا باجتهاد سائغ  ّّ

 ... )٦١(ّكان غايته أن يكون من الخطأ الذي رفع المؤاخذة به

 .إلى آخر ما ذكره من تهويش وتشويش لا يسمن ولا يغني
 

  :مع ابن تيمية
  : بعضهاوفي كلامه مواقع كثيرة للنظر نشير إلى

ً زعمه فضل عمر على الأمة بعد أبي بكر وانه كان محدثا ملهما؟ وهذا منطق :أولاً ّ

ّعلماء التبرير في كل زمان، ولكن لنا أن نسأل أين يغيب عنه ذلك الفضل والإلهام حين 



 

 

٥٤ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

ّتعتاص عليه الأمور، فلا يجد مخرجا إلا عند الآخرين، فيلجأ إلى الإمام أمير المؤمنين  ً
لا أبقاني االله لمعضلة «، و»ّلولا علي لهلك عمر«: ّ أكثر المواطن التي قال فيها، وما

  ؟»ليس لها أبو الحسن

وأين يكون ذلك الفضل المزعوم والإلهام الموهوم حين تطرأ عليه العضل وهو 

ية أنت ضقد طرأت علينا عضل أق«: ًلا يعرف لها مخرجا، فيدعو ابن عباس فيقول له

 ؟»لها ولأمثالها

ّوخل عنك عليا وابن عباس فالأول باب مدينة علم النبي  ّ ًّ ّ والثاني حبر ،

ولكن كيف يفضل على جميع الأمة عدا أبي . الأمة، ولا غضاضة عليه لو رجع إليهما

ّبكر، وهو دون مستوى الكثير الكثير من الصحابة وقد مرت بنا أقواله التي قالها ّكل «: ّ

لكن علماء . )٦٣(»ّكل أحد أفقه من عمر«: وله الآخروق. )٦٢(»الناس أفقه منك يا عمر

 .ًالتبرير يأبون ذلك لا عن حجة ولكن دفعا بالصدر

ّ زعمه أن الذي أراد أن يكتبه النبي :ثانياً ّ ّ هو خلافة أبي بكر، وهذا قد مر ّ
ّمثله عند ابن حزم وغيره، فلا حاجة إلى الوقفة عنده طويلا سوى إنا نود أن نسأل ابن  ً

ّة الذي استدل بثلاثة أحاديث كلها عن عائشة فالأول عن الصحيحين ثم الثاني تيمي ّ ّ ّ

ّعن البخاري وحده وهذا ما استدل به غيره أيضا ومر ما عندنا فيهما، ولكن ما رأي  ً

وفيه ترشيح . ّعلماء التبرير وابن تيمية منهم في الحديث الثالث الذي رواه عن مسلم

ر؟ فأين كان الرواة عنه يوم السقيفة لحسم النزاع بين أبي عبيدة للخلافة من بعد عم

المهاجرين والأنصار وأحسبه لم يختلق بعد، بل أحسبه من الموضوعات أيام النفرة بينها 

، ولو كان له أدنى نصيب من )٦٤(»ًاقتلوا نعثلا فقد كفر«: وبين عثمان حين كانت تقول

ّالصحة لذكر فيه عثمان بعد عمر لأنه الذي تولى  الخلافة، وعلماء السلطان يروون في ّ

 . في مثل ذلكّترتيبهم ما ينسبونه إلى النبي 

شتبه عليه الأمر، لماذا ذلك وهو صاحب الإلهام المزعوم اّ زعمه أن عمر :ثالثاً



 

 

 ٥٥ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ّوأنه لو كان من المحدثين أحد في هذه الأمة لكان هو؟ ّ 

ّثم كيف يشتبه عليه قول النبي  ّو كان من أقواله  هل كان من شدة المرض أ

ّالمعروفة؟ فهل أن النبي  ّ قال مبهما ومتمتما؟ أو لم يقلها كلمة صريحة فصيحة ً ًِ ِ

ًإئتوني بدواة وكتف لأكتب لكم كتابا لن تضلوا بعدي أبدا( ّ؟ أين الكلام الذي )ً

  يوجب الاشتباه؟

ّثم لماذا لم يشتبه ذلك على غير عمر ممن حضر عنده؟ ولماذا أحصر عمر عندم ا ّ

ّإن النبي ليهجر«: ّاشتبه عليه الحال إلا أن يقول  ؟»ّ

ّنعم كل ما يهدف إليه ابن تيمية هو تبرئة عمر من وزر الكلمة وإن تم ذلك على 

عتذار باشتباه عمر لا يرفع عنه الوزر ما ولكن الا.  وكرامتهّحساب قدسية النبي 

ّ وأنه أراد أن يكتب  من الكتابّدام هو يقر لابن عباس بأنه عرف مراد الرسول 

لابن عمه فمنع منه وفيما تقدم في الصورتين الثالثة والرابعة من صور الحديث ما يؤكد 

 .منعه عن معرفة بالمراد، وكان المنع منه عن سبق إصرار وعناد فراجع

ّإنما هو في حق من شك في » ّالرزية كل الرزية«: ّ زعمه أن قول ابن عباس:رابعاً ّ

ّشتبه عليه الأمر، فأما من علم أن خلافته حق فلا رزية في حقه؟ا خلافة أبي بكر أو ّّ ّ 

ًولنا أن نسأل ابن تيمية عن ابن عباس صاحب الكلمة هل كان شاكا أو مشتبها  ً

ّعليه الأمر؟ أو كان عالما بحقيقة خلافة أبي بكر؟ والثاني منفي لأنه هو صاحب الكلمة  ً

هو من الشاكين أو المشتبه عليهم الأمر وهو يتحدث عن نفسه ويعبر عن شعوره، إذن 

وإذا كان كذلك، فابن عباس غير مؤمن بحكم ما يرويه البخاري . في تحديد ابن تيمية

 ستخلاف أبي بكرارادة إعن عائشة من حديث 

بن تيمية؟ وإذا قال افهل يقول بذلك . ّيأبى االله والمؤمنون إلا أبا بكر: وفيه

ّثم بعد ذلك . فة أبي بكر من سائر الصحابةّبذلك فليعطف عليه كل من أبى خلا
ًليبحث ابن تيمية وأضرابه عن حجة لإثبات عدالة جميع الصحابة خصوصا من أبى 



 

 

٥٦ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

ّخلافة أبي بكر ولم يبايعه حتى مات مثل الزهراء وسعد بن عبادة، أو تخلف عن البيعة 

ستأتي  من الصحابة كما هّإلى ستة أشهر كعلي وجميع بني هاشم وآخرين من شيعت

ّأسماؤهم، أو يتخلوا عن مقولة الصحابة كلهم عدول ّ. 

ّ زعمه أن من توهم أن هذا الكتاب كان بخلافة علي فهو ضال باتفاق :خامساً ّ ّ

إذا كان هذا حكم ابن تيمية فيمن توهم ذلك، فما هو حكمه فيمن . عامة الناس الخ

 ًفهل يبقى ضالا أم يزيد في عقوبته؟ تيقن وقطع به؟

ن حكمه فإنا نقول له لقد حكمت على إمامك عمر بالضلالة من دون ومهما يك

ًلأن عمر كان يقول بذلك جازما غير شاك ولا مرتاب، وقد اعترف به لابن . أن تشعر ّ

عتراف خطير يدمغ رؤوس علماء اًعباس كما أشرنا إلى ذلك مرارا، وذلك من عمر 

 .التبرير

ّتفاق من أهل السنة الذين يقولون  زعمه اتفاق عامة الناس، وتلفيقه الا:سادساً

ّبتفضيل أبي بكر وهذا لا كلام لنا فيه، ولكن هلم الخطب فيما زعمه اتفاق الشيعة 
ّمعهم على أن الكتاب لم يكن بخلافة علي بتقريب أن الشيعة يقولون بالنص الجلي على  ّ ّّ

 .ّعلي قبل ذلك اليوم، فهو لا يحتاج إلى الكتاب يومئذ

ًه الخبيثة، وكأن تأكيد النص كتابة بعد أن كان شفاهاوهذا من مناورات  ممنوع ّ

ًعقلا أو شرعا ً.  

الغدير ـ  وهو بيعة يوم الظاهر ـ السابق الجلي يذكرون النص فليكن الشيعة وهم

وما سبقها منذ بدء الدعوة وما لحق بها، لكن لا مانع من تأكيد ذلك بالكتاب ليكون 

ّولت لهم أنفسهم فنابذوه وأضبوا على عداوته مع ّأقوى حجة في دفع الخصوم الذين س ّ
 . بين ظهرانيهمّوجود النبي 

ًولماذا لا يكون الكتاب ـ لو تم ـ أقوى حجة وأظهر دليلا وهو المتكفل بعصمة  ّ
 .الأمة من الضلالة



 

 

 ٥٧ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ّلكن عناصر الشغب الذين أظهروا كوامن أحقادهم عرفوا أنه لو تم الكتاب  ّ ّ

متثال أوامر اك أصروا على التمرد والعناد، وعدم فلا يبقى لهم حساب، لذل

 ّسامة والنبي أُ، وكانت الصلعاء والشوهاء منهم تخلفهم عن جيش ّالنبي

، وما كان ذلك )٦٥()سامةأُسامة، لعن االله من تخلف عن جيش أُأنفذوا جيش : (ينادي

ّمنهم إلا بعد أن تيقنوا ان المراد بالكتاب هو خلافة علي، فألقحها  ّ ابن الخطاب فتنة ّ

ّان النبي ليهجر«: عمياء حين قال كلمته الرعناء ّفنسف كل ما أراده النبي » ّ ّ ،

 أغمي عليه من شدة الصدمة، ووقع الاختلاف والنزاع، فأفاق ) ّغم(لذلك 

 ).قوموا عني: (وطردهم وقال

ن رغمت معاطس؟ إّ ألا نأتيك بالذي طلبت و:ّولما قال له بعض أهل بيته

هذا بعض ما في كلام ابن تيمية من شطط في القول ) ّأبعد الذي قال قائلكم(: فقال

 .وخطل في الرأي
 

  ًالشاطبي: تاسعا:  

 : قال في كتاب الاعتصام

لفتنا وهدايتنا، حتى ثبت من حديث أًُ حريصا على ولقد كان 

ّلما حضر النبي : ّأنه قال) رضي االله عنهما(ابن عباس  ُ ّصلى االله عليه ّ

:  قال وفي البيت رجال فيهم عمر بن الخطاب ـ فقالّوسلم) هوآل(

ًهلم أكتب لكم كتابا لن تضلوا بعده( ّان النبي : فقال عمر) ّ ّصلى االله ّ

 غلبه الوجع وعندكم القرآن فحسبنا كتاب االله، ّوسلم) وآله(عليه 

ّقربوا يكتب لكم : واختلف أهل البيت واختصموا فمنهم من يقول
ً كتابا لن تضلوا بعده، ومنهم من ّوسلم) وآله(االله عليه ّصلى رسول االله 

ّيقول كما قال عمر، فلما كثر اللغط والاختلاف عند النبي  ّصلى االله ّ



 

 

٥٨ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

الرزية : فكان ابن عباس يقول) قوموا عني: ( قالّوسلم) وآله(عليه 

 وبين أن ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه ّكل الرزية ما حال بين رسول االله 

 .م ذلك الكتاب من اختلافهم ولغطهميكتب له

ّفكان ذلك ـ واالله أعلم ـ وحيا أوحى االله إليه أنه إن كتب لهم ذلك  ً

وَلا   :هـالكتاب لم يضلوا بعده البتة، فتخرج الأمة عن مقتضى قول

َيزالون مختلفين ِ ِ َ َْ ُُ َ َولهـت قـا تحـ بدخوله :  ّإلا َ من رحم ِ َ َِ ْ
َربك ُّ َ)ختلف اختلافهم كما ا ما سبق به علمه من ّفأبى االله إلا . )٦٦

رضينا بقضاء االله وقدره، ونسأله أن يثبتنا على الكتاب  .غيرهم

 .)٦٧(ّوالسنة ويميتنا على ذلك بفضله
 

 :مع الشاطبي

ّستغفال القراء في تبريره، ومراوغته، العل القارئ أدرك كيف حاول الشاطبي 
عية مقبولة يكسب فيها قارئ كلامه، لكنه ًفهو حين يبدو حريصا على إظهار نفسه بواق

سرعان ما تطغى عليه جبريته في سبيل تبرئة عمر، فيلقى اللوم على السماء، وبتعبير 

ّإن النبي «: فانظر إلى قوله. أصح يلتمس العذر له من السماء ّ كان حريصا على ً

.  الرزيةوهو حديث) رضي االله عنهما( بحديث ابن عباس ّستدلا، و»لفتنا وهدايتناأ

  .وهذا صحيح في واقعه ولا غبار عليه

 :نظر إلى قوله في تعقيبه على ذلكاو

ّفكان ذلك ـ واالله أعلم ـ وحيا أوحى االله إليه إن« ب لهم ـه إن كتـً

 :ذلك الكتاب لم يضلوا بعده البتة، فتخرج الأمة عن مقتضى قوله

َولا يزالون مختلفين ِ ِ َ َْ ُُ َ َ َبدخولها تحت قوله :  ّإلا َ من رحم ِ َ َِ ْ
َربك ُّ َ)٦٨(«. 



 

 

 ٥٩ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









فسرعان ما . ًوهذا أيضا من مقبول القول وبه كسب القارئ إلى قبول ما يقوله

 .»ّفأبى االله إلا ما سبق به من علمه من اختلافهم كما اختلف غيرهم«: ستغفله بقولها

 !ّنظر إلى هذا التبرير الفجاف

ّاالله سبحانه وتعالى هو الذي أوحى إلى نبيه  ّيأمر بالكتاب الذي  بأن ّ

ُوعمر يمنع من ذلك، ويحدث الفرقة .  بدوره يأمر بذلكّلايضلون بعده، والنبي 

ّفي الحاضرين، ثم يقع الخصام وينتهي بطرد النبي  ّّومع ذلك كله .  للمنازعين

 .»ّفأبى االله إلا ما سبق في علمه من اختلافهم«: يقول

ّ المنع، ويحمل السماء تلك ومن الغريب العجيب ينأى عن إدانة السبب في
ّالإدانة، وإن االله أبى إلا ما سبق في علمه؟ ّ 

ّوليس لنا إلا أن نقول كما !! ستغفال للقراء واستخفاف بالعقولاّوهل هذا إلا 

 .رضينا بقضاء االله وقدره: قال
 

  ًابن حجر العسقلاني: عاشرا:   

ّقال في فتح الباري كلاما كثيرا نثره وكرر أكثره في ً ً أجزاء كتابه، تبعا لصحيح ً

في كتاب : البخاري لورود الحديث في مختلف أبوابه، لكنه أطال الكلام في موضعين

، ولم يأتنا )٧٠( ّ، وفي كتاب المغازي باب مرض النبي )٦٩(العلم باب كتابة العلم

وقد : بشيء جديد، ولم نتجن عليه في ذلك فقد اعترف بذلك في الموضع الثاني فقال

ّعياض وغيره على هذا الموضع فأطالوا، ولخصه القرطبي تلخيصا حسنا ثم تكلم  ً ً

 فذكر ما لخصه، ولما كنا نحن قد ذكرنا كلام عياض ،لخصته من كلامه وحاصله

ًبطوله، وناقشناه فيه، لذلك أعرضنا عن ذكر كلام القرطبي إلا عرضا، وكذلك  ّ

ّحتمالات التي ال وهو ينقل الافقد ق. ّنعرض عن ابن حجر إلا ما جاء به من عند نفسه

 : الكلمةذكرها القرطبي في تعريف قائل 



 

 

٦٠ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

ّحتمالات التي ذكرها القرطبي ويكون ويظهر منه ترجيح ثالث الا

ّقائل ذلك بعض من قرب دخوله في الإسلام، وكان يعهد أن من 

 عليه الوجع قد يشتغل به عن تحرير ما يريد أن يقوله لجواز ّشتدا

ّأنه قد غلبه : وقع في الرواية الثانية فقال بعضهمولهذا . وقوع ذلك

ّووقع عند الإسماعيلي من طريق محمد ابن خلاد عن سفيان . الوجع
ستفهموه، وعن ابن سعد ا! ما شأنه يهجر؟: في هذا الحديث فقالوا

ّإن نبي االله ليهجر، ويؤيده أنه : من طريق أخرى عن سعيد بن جبير ّ ّ

غة الأمر بالاستفهام، أي اختبروا بعد أن قال ذلك استفهموه بصي

 وابحثوا معه في كونه الأولى، ّأمره بأن يستفهموه عن هذا الذي أراده

 .لا أو
 

 :مع ابن حجر العسقلاني

ّمن الغريب أمر هذا الرجل فهو يختار مرجحا ان القائل لكلمة الهجر سواء  ً

ًكانت إخبارا أو إنشاءا هو من بعض قرب دخوله في الإسلام؟ مع أ نّه سبق منه في ً

والمراد به ـ يعني الهجر ـ في الرواية ما يقع من كلام «: تفسير معنى الهجر والهذيان فقال

ّصلى االله عليه ّووقوع ذلك من النبي . ّالمريض الذي لا ينتظم ولا يعتد به لعدم فائدته

ُوما ينطق :ّ مستحيل، لأنه معصوم في صحته ومرضه لقوله تعالىّوسلم) وآله( ِ ْ َ َ ْ عن َ َ
َهوىـْال َ)ّإني لا أقول في الغضب والرضا إلا : (ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه ، ولقوله )٧١ ّ

حضار إمتثال أمره باّ، وإذا عرف ذلك، فإنما قاله من قاله منكر على من توقف في )ًحقا

 .الكتف والدواة

ّفكأنه قال كيف تتوقف؟ أتظن أنه كغيره يقول الهذيان في مرضه وأحضره م ا ّ

ّطلب فإنه لا يقول إلا الحق ّ  .»ا هـ... ّ



 

 

 ٦١ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ّ فأين صار ترجيحه بأن القائل هو من قرب دخوله في الإسلام وكان :أقول

ّيعهد أن من اشتد عليه الوجع الخ؟ ثم ما باله يشرق تارة ويغرب أخرى بين الرأيين،  ّّ ّ

ّ بأن القائل هو ًبينما يعترف هو بنفسه تبعا لما ورد في صحيح البخاري في الموارد الآتية

. ّفأي أقواله هو الصحيح؟ ليس ذلك منه إلا استماتة في الستر على مقولة عمر. عمر

ًوهل هذا منه إلا كذبا من القول وتمويها على القارئ وتشويها للحقيقة ً ً ّ. 

ّوما أدري كيف استساغ أن يقول ذلك، وفي صحيح البخاري الذي هو يشرحه 

 : عمر، ورد ذلك في ثلاثة مواضع، وهي كما يليّقد ورد التصريح بأن القائل هو

ّان النبي «: قال عمر:  في كتاب العلم باب كتابة العلم-١ ) وآله(ّصلى االله عليه ّ

 .)٧٢(»...فاختلفوا.  غلبه الوجع وعندنا كتاب االله حسبناّوسلم

ّان النبي «: فقال عمر:  في كتاب المرضى باب قول المريض قوموا عني-٢ ّصلى ّ

 قد غلب عليه الوجع وعندكم القرآن حسبنا كتاب االله فاختلف ّوسلم) وآله(ليه االله ع

 ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه ّقربوا يكتب لكم النبي : أهل البيت فاختصموا منهم من يقول

 .)٧٣(»...ًكتابا لن تضلوا بعده، ومنهم من يقول ما قال عمر

ّان النبي «: مر في كتاب الاعتصام باب كراهية الاختلاف قال ع-٣ ّصلى االله عليه ّ

 غلبه الوجع وعندكم القرآن فحسبنا كتاب االله واختلف أهل البيت ّوسلم) وآله(

 ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه قربوا يكتب لكم رسول االله : واختصموا، فمنهم من يقول

  .)٧٤(»...ًكتابا لن تضلوا بعده، ومنهم من يقول ما قال عمر

سم عمر، وقد شرحها ابن حجر في كتابه إّتي صرح فيها بّهذه هي الموارد ال

ّوصرح بها بذكر عمر تبعا للبخاري، أما الموارد الأربعة الأخرى التي غمغم فيها  ًّ ّ
نجد ابن حجر في شرحه لها يورد اسم . البخاري أو الرواة قبله فلم يذكروا اسم عمر

 .ًعمر مدافعا عنه



 

 

٦٢ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

ّثم إذا كان في نظره أن القائل  ، فهل )بعض من قرب دخوله في الإسلامهو (ّ

ّيعني بذلك أن عمر كان كذلك؟ وهذا ما لا يكاد تصديقه ولا يمكن أن يكون مراده، 

ّلأن عمر أسلم قبل ذلك اليوم بأكثر من خمس عشرة سنة، وليس هو بقريب عهد 

بالإسلام وإذا لم يكن يعني عمر فمن هو ذلك الرجل المزعوم الذي قرب دخوله في 

ستحياء، اّم؟ وما اعتذاره إلا استخفاف بعقول الناس واستجهال لهم على غير الإسلا

ًفهو إذ لم يصب الهدف المنشود يكشف عن بلادته أيضا حين جانب الدقة في كلامه، 

ّفتخيل بهذه الفهفهة الفجة يغطي ما لا يضمه ستر، وأنى له ذلك، فهو مهما أوتي من  ّ
لا يستطيع التستر على اسم القائل، ولا الإعتذار عنه، براعة التزييف وامعان في المغالاة 

ّولكن ما الحيلة معه ومع أمثاله، وهذا شأن من يقول ما يشاء من دون تورع، ولا يبالي 
بما يقال فيه، وهذه سجية علماء التبرير إذ يسوقهم خطأ التقدير، إلى مهاوي التحوير 

 .والتزوير

 

  القسطلاني: الحادي عشر:  

ل لدة قومه يدلي بدلوهم ويمتح من غربهم، ولا يجاوز طريقتهم في وهذا الرج

ّتضارب الأقوال، فهو وبعبارة أوضح يجتر أقوال السابقين، من دون التفات لما فيها 
ّلذلك كثر عنده التناقض، وأظن أن القارئ يكتفي ببعض الشواهد . من هنات وهنات

  :على ذلك

فيه النص «): ًأكتب لكم كتابا(في شرح ً فمثلا قال في كتابه إرشاد الساري -١

 .)٧٥(»ّعلى الأئمة بعدي أو أبين فيه مهمات الأحكام

 :فقال) ّولا ينبغي عند نبي تنازع(ولكنه جاء بجديده فيما يحسب في شرح 

ّوالظاهر إن هذا الكتاب الذي أراده إنما هو في النص على خلافة  « ّ ّ

، لكنه عاد ...زيادة أحكامنّه بإ، وأبطل قول من قال )٧٦(»...أبي بكر



 

 

 ٦٣ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









فيه استخلاف أبي بكر بعدي أو فيه «: فقال) ًلكم كتابا(في شرح 

 .)٧٧(»مهمات الأحكام

ّفهو أولا جعل المراد كتابته النص على الأئمة أو بيان : فأنظر إلى أقواله هذه ً ّ
ّستظهر أن الكتاب إنما هو في النص على خلافة أبي بكر قال اّمهمات الأحكام، ثم  ذلك ّ

ّوأبطل زعم أن فيه زيادة أحكام، ثم عاد ) ّإنما(بضرس قاطع وقد جاء بأداة الحصر  ّ

ّثالثا فجعل المراد مرددا بين استخلاف أبي بكر أو مهمات الأحكام ً ً. 

 .)٧٨(أي الصحابة عند ذلك) فاختلفوا: (ً وشاهدا آخر على تناقضه قال-٢

 :وقال

ّصلى  الصحابة لا أهل بيته ّالذين كانوا فيه من) فاختلف أهل البيت(

 .)٧٩(ّوسلم) وآله(االله عليه 

 : لكنه قال مرة أخرى

 ؟)٨٠(النبوي) فاختلف أهل البيت(

  !!نظر إلى تناقضهاف

ًفهو أولا قال  ً، وأكد ذلك ثانيا ونفى أن يكون أهل بيته »هم الصحابة«: ّ

ي أو غير وعي ختلاف، ولكنه فجأة وبجرة من القلم بوعّمن أولئك الذين جاؤا بالا

 !!النبوي» فاختلف أهل البيت«: قال

ولا نطيل المقام عنده فمن شاء أن يستزيد من عجائب تناقضاته فليرجع إلى 

ًولا عجب من علماء التبرير خصوصا . ّ ليرى كيف حب الشيء يعمي ويصم)٨١(كتابه

حتجنا شرّاح الصحيحين فكم لهم من تأويلات وتمحلات لو أتينا على جميع ما قالوه لا

إلى تأليف مخصوص في ذلك، والآن ولا نبخل على القارئ ببعض الأسماء منهم وشيء 

ّمما عندهم، فعسى أن يقيض االله لنصرة دينه من يجمع جميع ما قالوه ويفند ما زعمه  ّ
 .أولئك الخصوم نصرة للحق المهضوم والولي المظلوم



 

 

٦٤ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

  الوشتاني الآبي المالكي: الثاني عشر:  

ّتبرير أيضا أبو عبد االله محمد بن خلفة الوشتاني الآبي المالكي المتوفى ومن علماء ال ً

 :  هـ قال في كتابه إكمال إكمال المعلم بشرح صحيح مسلم في شرح قوله٨٢٨سنة 

وم ـا يـوم الخميس ومـي) رضي االله عنه(اس ـال ابن عبـق«

تفق ا استعظام وتفجع باعتبار ما  ـ والقائل هو ـقلت هو» ميسـالخ

 وانقطاع الوحي وخبر ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه فيه من موته 

 ؟)٨٢(...السماء
 

 !مع الوشتاني وفتحه الجديد

ّنظر بربك إلى قوله مفسرا سر بكاء ابن عباس هو لموت النبي أُ ّ ً ّ كيف يزعم 

ّ بأربعة أيام، إذ أن وهذا اليوم قبل يوم موته » يوم الخميس«: ذلك وهو يقول

ً يوم الاثنين راجع كتب السيرة والتاريخ؟ أليس هذا تهربا من كشف وفاته كانت

  الحقيقة؟

ّثم اقرأ واضحك ـ وشر البلية ما يضحك ـ قال ّبكى حتى بل دمعه : قوله«: ّ

، أو لما ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه يحتمل بكاؤه لموته : -ًالحصى، قلت ـ والقائل هو أيضا 

حتضار لا تدل على نّ شدة المقاساة والنزع عند الا أذكر من شدة وجعه وهو يدل على

 .)٨٣(»...المرجوحية كما يعتقد بعض العوام

 على إبل حداها غير حاديها، فهذا كِبْا فيوالآن إن شئت أيها القارئ أن تبك

قرأ االرجل جاء بما يضحك الثكلى، لكنه يبكي من له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد ف

لا يعني بالضلال : - ، قلت ـ وهو القائل )لا تضلوا بعدي (:قوله«: ًما يقوله أيضا

ّالضلال بعد الهدى، لأنه تقدم في تأويل ما أراد أن يكتب أنه ما يرفع الخلاف بين  ّ

ّختلاف في الخلافة، والخلاف الواقع في كل ء في المسائل، أو ما يرفع ذلك الاالفقها



 

 

 ٦٥ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 .)٨٤(»ا هـ... يس بضلالّمنهما إنما هو عن اجتهاد، والخطأ في الاجتهاد ل

فكل ما حدث من خلاف في الخلافة . وهذا هو بيت القصيد كما يقولون: أقول

وأريقت بسببه دماء المسلمين، ليس فيه مؤاخذة، فجميع أهل الجمل وصفين 

ّوالنهروان وما بعدها من حروب طاحنة، كلهم معذورون فالقاتل والمقتول في الجنة، 

  !يا سلام؟

ر كان ضرب الباقين من علماء التبرير، فلا عجب إذا ما تبعه وعلى هذا الوت

لن (« :  هـ في كتابه مكمل إكمال الإكمال قال٨٩٥السنوسي الحسيني المتوفى سنة 

 على خلافة إنسان معين حتى لا يقع فيها نزاع ولا ّأراد أن ينص: قيل) تضلوا بعدي

 .فتن

ة، ليرتفع نزاع العلماء فيها ًأراد كتابا يبين فيه مهمات الأحكام ملخص: وقيل

 في الاجتهاد على ئًبعد، فالضلال إذن على الوجهين ليس ضلالا عن هدى، إذ المخط

 .)٨٥(»القول بالخطأ ليس بضال

َفاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون :ـومن دون تعليق  ـ أقول ُْ ْ َْ َ ُْ َْ ُ ْ ُ ِْ ِ ِّ َ َ َ)فهل )٨٦ 

فدونكم كتب اللغة والتفسير . دىتجدون للضلال معنى غير الضلال عن اله

 .ّستجدون الضلال ضد الرشاد وهو بمعنى الباطل والهلاك
 

  البدر العيني: الثالث عشر:  

عمدة (وهذا من شراح صحيح البخاري ومعاصر لابن حجر، وقيل في كتابه 

 :سطو على فتح الباري، ولا يعنينا هذا بقدر ما يعنينا ما جاء فيه من قوله) القاري

، فيه إشعار )لا ينبغي عندي التنازع: (ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه له قو«

ختاره عمر امتثال الأمر وإن كان ما ابأن الأولى كان المبادرة إلى 

 ؟)٨٧(»ًصوابا



 

 

٦٦ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

، ً أتريد تهالكا في التبرير أكثر من هذا، الأولى المبادرة إلى امتثال أمره :أقول

ّإنما يدل على ) لا ينبغي(ا؟ فإن كان مراده لفظًوإن كان ما اختاره عمر صوابا؟ لماذ

شعار إّالكراهة، كما أن لفظ ينبغي يدل على الاستحباب، فمن أجل ذلك يكون فيه 

ّبأولوية المبادرة، فيكون ما اختاره عمر صوابا وان كان خلافا لما هو أولى، فهذا إنما يتم  ً ً

فالحالية زمان ومكان . مقاليةًله لو كان خاليا عن القرينة، فكيف والقرينة حالية و

 :الصدور والمقالية

ّهو أمر والأمر ظاهر في الوجوب إلا أن تكون قرينة ) إئتوني: ( قوله :أولاً

 .صارفة وليست في المقام

ّوهذا نص في أن الحق هو إمتثال أمره ) ًلن تضلوا بعده أبدا: ( قوله :ثانياً ّ

ّذا بعد الحق إلا الضلالّوعند عدمه لابد أن يبقوا عرضة للضلال، فما وهل ترك . ّ

 المندوب يوجب الضلال؟

فلو لم يكن أمره للوجوب لما كان لتنازعهم ) قوموا عني: ( قوله :ثالثاً

 .معنى، كما لا موجب لطردهم من بيته

متثالهم افهل كان لفوات . ّ حتى يبل دمعه الحصى بكاء ابن عباس :رابعاً

ّأمرا ندبيا؟ أم أن بكاءه يدل ً ّ على تفويتهم أمرا وجوبيا يعصمهم وجميع الأمة من كل ً ً ً

 .إلى غير ذلك، ولكن علماء التبرير لا تقنعهم القرائن ولو كانت ألف قرينة...ضلالة؟

ّواختلف العلماء في الكتاب الذي هم «: ًوقال أيضا في عمدة القاري ّصلى االله عليه ّ

 :ّ بكتابته، قال الخطابي يحتمل وجهينّوسلم) وآله(

ّأنه أراد أن ينص على الإمامة بعده فترتفع تلك الفتن العظيمة كحرب : أحدهما

ًوقيل أراد أن يبين كتابا فيه مهمات الأحكام ليحصل الاتفاق على . الجمل وصفين ّ
ّالمنصوص عليه، ثم ظهر للنبي  ُ أن المصلحة تركه، أو اوحي ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه ّ ّ

عيينة أراد أن ينص على أسامي الخلفاء بعده حتى لا يقع منهم وقال سفيان بن . إليه به



 

 

 ٦٧ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ّالاختلاف، ويؤيده أنه عليه الصلاة والسلام قال في أوائل مرضه وهو عند عائشة 

ٍادعو لي أباك وأخاك حتى أكتب كتابا فإني أخاف أن يتمنى متمن : (رضي االله عنها ّ ّ ّ ً

أخرجه مسلم، وللبخاري معناه، ومع . )ّويقول قائل، ويأبى االله والمؤمنون إلا أبا بكر

 .ذلك فلم يكتب

ّإن رسول االله عليه الصلاة والسلام غلبه الوجع وعندنا كتاب : قال عمر: قوله

ًكلام عمر هذا مع علمه وفضله لأنه خشي أن يكتب امورا : االله حسبنا، قال النووي ُ ّ

للاجتهاد فيها، وقال ّفيعجزوا عنها فيستحقوا العقوبة عليها، لأنها منصوصة لا مجال 

ّقصد عمر التخفيف عن النبي عليه الصلاة والسلام حين غلبه الوجع ولو : البيهقي
 ..كان مراده عليه الصلاة والسلام أن يكتب ما لا يستغنون عنه لم يتركهم لاختلافهم

ّوقد حكى سفيان بن عيينة عن أهل العلم قيل إن النبي عليه : وقال البيهقي
ًأراد أن يكتب استخلاف أبي بكر ثم ترك ذلك اعتمادا على ما علمه الصلاة والسلام  ّ

ّمن تقدير االله تعالى، وذلك كما هم في أول مرضه حيث قال ّوارأساه ثم ترك الكتاب : ّ
ّيأبى االله والمؤمنون إلا أبا بكر، ثم قدمه في الصلاة، وقد كان سبق منه : وقال ّ ّ

ن وإذا اجتهد فأخطأ فله أجره، وفي تركه إذا اجتهد الحاكم فأصاب فله أجرا: قوله

 . الإنكار على عمر دليل على استصوابهّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه 

 .والسلام الصلاة ّ كيف جاز لعمر أن يعترض على ما أمر به النبي عليه:فإن قيل

ّلا يجوز أن يحمل قوله إنه توهم الغلط عليه أو ظن به غير : قال الخطابي: قيل له

ا لا يليق به بحاله، لكنه لما رأى ما غلب عليه من الوجع وقرب الوفاة خاف أن ّذلك مم

ًيكون ذلك القول مما يقوله المريض مما لا عزيمة له فيه فيجد المنافقون بذلك سبيلا إلى  ّ ّ
ّالكلام في الدين، وقد كانت الصحابة رضي االله عنهم يراجعون النبي عليه الصلاة 

 قبل أن يجزم فيها كما راجعوه يوم الحديبية، وفي الخلاف وفي ُوالسلام في بعض الامور

وأكثر : قال. الصلح بينه وبين قريش، فإذا أمرنا بالشيء أمر عزيمة فلا يرجعه أحد



 

 

٦٨ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

ّالعلماء على أنه يجوز عليه الخطأ فيما لم ينزل عليه فيه الوحي، وأجمعوا كلهم على أنه لا  ّّ

 .ّيقر عليه

 وإن كان قد رفع درجته فوق الخلق ّوسلم) وآله(الله عليه ّصلى اّومعلوم أنه : قال

ّكلهم فلم يتنزه من العوارض البشرية، فقد سها في الصلاة فلا ينكر أن يظن به 

ُحدوث بعض هذه الامور في مرضه فيتوقف في مثل هذه الحال حتى يتبين حقيقته، 

 تقدم من أقوال ّثم ذكر ما. »...فلهذه المعاني وشبهها توقف عمر وأجاب المازري

 : وختم الكلام فقال، المازري

 :بيان استنباط الأحكام«

فيه بطلان ما يدعيه الشيعة من وصاية رسول االله عليه : ّالأول

ّلأنه لو كان عند علي . الصلاة والسلام بالإمامة عهد ) رضي االله عنه(ّ

 ).كذا(من رسول االله عليه الصلاة والسلام لأحال عليها 

 . يدل على فضيلة عمر وفقههفيه ما: الثاني

ّدلالة على أن للإمام أن ) إئتوني بكتاب أكتب لكم: (في قوله: الثالث

ُوصي عند موته بما يراه نظرا للأي  .مةً

ّلكتابة إباحة الاجتهاد لأنه وكفي ترك ا: الرابع هم إلى أنفسهم لّ

  .جتهادهماو

 .)٨٨(»فيه جواز الكتابة والباب معقود عليه: الخامس

 هذا بعض ما جادت به قريحته من تعقيب وتصويب، مضغ طعام :أقول

ّالأولين فلم يحسن مضغه، وقد سبق منا ذكر ما قاله الخطابي والبيهقي والمازري، وبينا 
 .ًما في أقوالهم من ملاحظات، فلا حاجة بنا فعلا إلى إعادة ما قد سبق

 نقله عن سفيان بن ّولكن الذي ينبغي التنبيه عليه في كلام العيني من تفاوت في

ّعيينة، حيث حكي عن الخطابي أولا انه قال سفيان بن عيينة ً أراد أن ينص على أسامي : ّ



 

 

 ٦٩ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









وقد حكى : ّثم حكى عن البيهقي قوله. الخلفاء بعده حتى لا يقع منهم الاختلاف

ّسفيان بن عيينة عن أهل العلم، قيل ان النبي عليه الصلاة والسلام أراد أن يكتب  ّ

ففي ! ّومن البين الواضح الفاضح ما بين القولين من تفاوت... بي بكراستخلاف أ

... وفي الثاني أراد أن يكتب استخلاف أبي بكر. ّالأول النص على أسماء الخلفاء بعده

 !ّفأي القولين هو الصحيح، أو لا صحيح في المقام، وإنما ذلك من أضغاث الأحلام؟

تم كلامه ببيان استنباط وبعد أن شرق وغرب، وفي جميع ذلك أغرب، خ

: ّالأحكام، ومنه يعرف القاري مدى تضلعه والأصح ضلوعه مع فقهاء الحكم، فقال

فيه بطلان ما يدعيه الشيعة من وصاية رسول االله عليه الصلاة والسلام : ّالأول

ّبالإمامة، لأنه لو كان عند علي  عهد من رسول االله عليه الصلاة ) رضي االله عنه(ّ

ّولا نرد عليه إلا بما قاله عمر ولا نزيد عليه وحسبنا به  ).كذا(ل عليها والسلام لأحا

ًشاهدا عليه وحاكما  في أن يصرح ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه ولقد أراد رسول االله «: قال: ً

ًيعني عليا ـ فمنعت من ذلك اشفاقا وحيطة على الإسلام-باسمه  ً ّ«)٨٩(. 

 .رها إن شاء االله فيما يأتيوستأتي أقوال لعمر في هذا الشأن نذك

 

  الدهلوي: الرابع عشر:  

وهو الشاه ولي االله الدهلوي من علماء المسلمين في الهند في القرن الثاني عشر 

الهجري وله مؤلفات عديدة أشهرها كتابه حجة االله البالغة ومن مؤلفاته شرح تراجم 

 فمن طبعة حيدر آباد ًأبواب صحيح البخاري وهو مطبوع مكررا، وما ننقله عنه هنا

 .الدكن الطبعة الثانية

 :قال

ّإعلم إن هذا المقام، من مزالق الأقدام، كم زلت فيه الأعلام، « ّ

ُوصغت فيه الأفهام، وإني قد تحققت بعد تتبع طـُرق هذا الحديث ـ  ّ



 

 

٧٠ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

: ّ بالكتاب أن قول ابن عباسّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه يعني أمره 

ّالرزية كل الرزية، إن ّما كان بطريق الشبهة مثل سائر شبهاته، لأنه ّ

ّثبت في الروايات الصحيحة أن كبار الصحابة مثل أبي بكر وعلي  ّ

 ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه وغيرهما كانوا حاضرين، ففهموا من أمره 

ّأن مقصوده بالكتابة ليس إلا ما جاء في القرآن والتوثيق به، ولو كان  ّ

ًنيا وثالثاًشيئا آخر لأمرهم به ثا  ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه ّلأنه عاش . ً

ّمفيقا بعد ذلك أياما، ومع ذلك روي أنه  ً  أمر ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه ً

ّعليا باحضار القرطاس والدواة، فخاف علي فوته بعد أن يذهب،  ً ّ
ّصلى االله عليه ّأسمع وأعي، فبين له رسول االله : فقال يا رسول االله

ّ من أحكام الصدقات، واخراج الكفار من جزيرة لّموس) وآله(

العرب، وإجازة الوفود بنحو ما كان يجيزهم، والإستيصاء بالأنصار 

ًخيرا، وغير ما بين أكثره قبل ذلك أيضا ًّ. 

رضي االله (فبعد ذلك لم يبق مجال في أن يتمسك بشبهة ابن عباس 

ث السن ّ، ويقال ما يقال في خيار الصحابة، لأنه كان حدي)عنه

 . )٩٠(ّمناهز البلوغ، والاعتبار بما فهمه كبار الصحابة

 .إلى هنا انتهى ما قاله الدهلوي
 

 :مع الدهلوي

ٌ في أوله ومبطلٌّهذا قول الدهلوي، وهو محق  ! في آخرهّ

ّان المقام من مزالق الأقدام ويكفي ما قدمناه من نماذج لعلماء : وبيان ذلك ّ

زم والبيهقي والمازري وعياض وابن الأثير والنووي التبرير أمثال الخطابي وابن ح

ًوابن تيمية وابن حجر والقسطلاني والوشتابي والعيني وغيرهم ممن ورد ذكرهم تبعا  ّ



 

 

 ٧١ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ّفجميع هؤلاء الأعلام ممن . كابن بطال والنويري والقرطبي والطهطاوي وأضرابهم

خرهم، بل هو ولم يكن الدهلوي آ. ّزلت قدمه في سبيل تبرير عمر من سوء كلمته

ًستدل مكابرا بالهباء، وذلك منه منتهى اًأسوأ فهما منهم، فقد خبط خبط عشواء، و

ًالغباء، ولو لم يكن غبيا لما قال ّإن الاعتبار بما فهمه كبار الصحابة وضرب مثلا بعلي : ّ ً ّ ّ

. ّوهم فهموا مراده بالكتابة ليس إلا تأكيد ما جاء في القرآن والتوثيق به. وأبي بكر

ختلفوا وتنازعوا؟ وما انحن نقول له ما دام كبار الصحابة فهموا ذلك فلماذا إذن و

 فكتب لهم ذلك التأكيد؟ وما داموا هم ملتزمين متثلوا أمره اضرّهم لو أنهم 

ُأطيعوا االلهَ :بالقرآن، فالقرآن يأمر بإطاعة أمره إذ فيه ِ َ وأطيعوا الرسولَ ُ َّ ُ َِ َ)وفيه)٩١ ،: 

ُِاستجيبوا الله ِ َ ْ وللرسول إذا دعاكم لما يحييكمْ ْ ُ َُّ ِ ْ َ َ َُ َِ ُِ ِ)فلماذا لم يستجيبوا ولم يطيعوا؟)٩٢  

ًولو كان شيئا آخر لأمرهم «: ومن الغريب والغباء أن يستدل على مرامه بقوله

ًإنما لم يأمرهم به ثانيا وثالثا لعدم الجدوى في ذلك حتى ولو كرر . »!ًبه ثانيا وثالثا؟ ً ّ

َومرة، فقد سبق السيف العذلذلك مائة مرة  ّ فعمر حين قال إنه - كما يقول المثل-َ

ّيهجر أصاب مرماه وضيع الهدف المنشود للنبي  ّ ولو أنه ،ّ ،كرر ذلك ّ
ًلصدقت مقولة عمر زمرة المنافقين وكان مجالا للطعن في شخصه الكريم لذلك . ّ

 ).قوموا عني: (طردهم وقال

ّوإن ما ذكره من وصاياه التي خ ّص بها الإمام أميرالمؤمنين علي بن أبي ّ
ّ، تثبت أن عليا وصي رسول االلهطالب ً ّّ فكيف يزعم قومه عن عائشة بأن ،ّ

ّالنبي مات ولم يوص، ثم هي القائلة متى أوصى إليه وقد كنت مسندته إلى «: ّ

ًستبان أن عليا أوصى إليه رسول اهللاوالآن فقد . )٩٣(»صدري ّّ!! 

ّالرزية كل الرزية ما حال «: ن عباس كان على حق في قولهوبعد هذا أوليس اب

 أم كان ٍ؛ أفهل كان على شبهة»ًبين رسول االله وبين أن يكتب لهم كتابا لن يضلوا بعده

 ؟ٍعلى يقين



 

 

٧٢ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

  اللاهوري: الخامس عشر:  

الخير (سم كتابه اهذا هو الملا يعقوب اللاهوري أحد شراح صحيح البخاري و

 : ، فقد قال فيه في كتاب العلم باب كتابة العلم)البخاريالجاري في شرح صحيح 

 رأى المصلحة في ّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه ّلا شك في أن رسول االله 

 ).لن تضلوا بعدي: (كتابة الكتاب، بدليل قوله 

ّأن عمر نهى الأصحاب عن إحضار الدواة : ًولا شك أيضا

 .والكتف

ّأن أهل البيت ألحو: ًولا شك أيضا ا على إحضارها، وطال النزاع بين ّ

 .ً جميعاّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه ّالفريقين حتى أخرجهم النبي 

ّوهذا القدر مما يتبادر إلى الذهن من نص الحديث، ولا يرتاب فيه 
 .)٩٤(أحد

 
 :مع اللاهوري

» ًأخرجهم جميعا«: وليس من تعليق على ما لا شك فيه، غير أنا نقف عند قوله

ّان الذين طردهم رسول : ذلك، وكتب الحديث والتاريخ والسيرة تقولكيف يصح  ّ

ّ هم الذين تخلفوا عن امتثال أمره وتنازعوا مع أهل البيت في ذلك، أما أهل االله ّ ّ

ّالبيت فلم يخرج منهم أحد، وبقوا عنده، ومنهم الذي قال له بعد خروج أولئك الذين  ّ

ّلا، أو بعد الذي قال : (فقال»  طلبت؟ألا نأتيك بما«: لم يستجيبوا لرسول االله َ َ
 !؟)قائلهم

ألا نأتيك بالذي طلبت «: ّوفي بعض المصادر أن القائل كان هو عمه العباس

 .»وإن رغمت فيه معاطس

 ًوإلى هنا نطوي كشحا عن استعراض ما قاله علماء التبرير فهم



 

 

 ٧٣ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 
ندفاعهم يركبون ا فوجدناهم في لقد أوردنا نماذج من أقوال علماء التبرير،

الصعب والذلول، ويقولون المقبول وغير المقبول، بل وحتى غير المعقول، في سبيل 

ّتبرئة عمر من معرة كلمته الجافية النابية، والتي لم يتبرأ هو منها، ولكن القوم على  ّ
 .»ملكيون أكثر من الملك«: مقولة

ّبملء فيه، متحديا شعور النبي . ةفعمر قال كلمته دون استعمال تورية أو كناي ً ،

  .ّومشاعر الشرعية النبوية التي تؤيدها رسالة السماء

ّولنقرأ ثانية بعض ما قاله في روايته لحديث الرزية، وقد مر في الصورة الرابعة ً :

ّلما مرض النبي «: قال إئتوني بصحيفة ودواة أكتب لكم : ( قالّوسلم) وآله(ّصلى االله عليه ّ

 .»...، فكرهنا ذلك أشد الكراهية)لا تضلون بعديًكتابا 

ولا عليك من الإجابة، فان ! لماذا يا أبا حفص كرهتم ذلك أشد الكراهية؟

علماء التبرير مستعدون للدفاع عنك، ولو كان ذلك على حساب قدسية الرسالة، وقد 

 .ّمرت بنا نماذج من أقوالهم فليرجع القارئ إليها

ّصلى االله عليه َولقد أراد رسول االله «: من الزمنٍّي  لأوعمر يقول لابن عباس بعد

ًسمه ـ يعني عليا ـ فمنعت من ذلك إشفاقا وحيطة على اّ في أن يصرح بّوسلم) وآله( ً ّ
  .)٩٥(»الإسلام

ًربما أراد أن يكتب شيئا من الأحكام، أو أن : وعلماء التبرير يقولون في تبريرهم ّ
 . يقول الرافضة؟ فليرجع القارئ ثانية إلى أقوالهميكتب خلافة أبي بكر من بعده لا كما

ّوعمر يقول أيضا لابن عباس في كلام بينهما في شأن علي ّصلى إن رسول االله «: ً

أو !  أراد ذلك وأراد االله غيره، فنفذ مراد االله ولم ينفذ مراد رسوله؟ّوسلم) وآله(االله عليه 

 .)٩٦(» كانّسلمو) وآله(ّصلى االله عليه ّكل ما أراد رسول االله 

ّولا يجوز أن يحمل قول عمر على أنه توهم الغلط على : وعلماء التبرير يقولون



 

 

٧٤ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

 .كما قال ذلك الخطابي وأضرابه... رسول االله

ً ذروا من قول، لا لقد كان من رسول االله«: وعمر يقول ثالثة لابن عباس

 .)٩٧(»ًيثبت حجة ولا يقطع عذرا

 من دلائل فقه عمر وفضائله ودقيق نظره، كما كان ذلك: وعلماء التبرير يقولون

 .ّمر عن النووي

ًورابعة عمر يقول لابن عباس في كلام في شأن علي أيضا أما واالله يا بني عبد «: ّ

 .)٩٨(»ّالمطلب لقد كان علي فيكم أولى بهذا الأمر مني ومن أبي بكر

رّ عن ابن كما م. ومهما كانت كلمته فلا يظن به ذلك: وعلماء التبرير يقولون

 .الأثير

ًوعمر يقول خامسة لابن عباس في كلام في شأن علي أيضا ّأول من راثكم «: ّ
 .)٩٩(»عن هذا الأمر أبو بكر، إن قومكم كرهوا أن يجمعوا لكم الخلافة والنبوة

ّصلى االله عليه ّشتبه عليه هل كان قول النبي افإن عمر : وعلماء التبرير يقولون

ّ، كما مر عن ابن )ما له أهجر؟: (رض فشك في ذلك فقال من شدة المّوسلم) وآله(
 .تيمية

ّوإنما قصده التخفيف عن النبي : وبالتالي يقولون ّ .ّكما مر عن البيهقي. 

ّختاره عمر صوابا، كما مر عن العينياكان ما : ويقولون ً. 

وهكذا ظهرت كوامن نفوسهم على ألسنتهم فخطوها بأقلامهم، وبانت 

 . ّإن ذلك لعجيب. ن عمرّعمريتهم أكثر م

ّولابد ،  ما سال به قلم العقاد في عبقرياته من مكابراته  ،ّوأعجب من ذلك كله

وأتى بالعجاب في ، ّمن المرور به ولنقرأ ما يقول، فإنه جاوز القوم في عمريته 

 !!عبقريته



 

 

 ٧٥ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 
 :د ّقال في عبقرية محم

، لنعلم مبلغ ذلك ّالخلافة بعد النبي يكفي أن نستحضر اليوم ما قيل عن «

ُالذكاء العجيب في مقتبل الشباب، ونكبر ذلك النظر الثاقب إلى أبعد العواقب، 

ّونلتمس لها العذر الذي يجمل بامرأة أحبها محمد ذلك الحب وأعزها ذلك الإعزاز ّ ّ. 

، وما قيل فيها ما يخطر على بال الأكثرين: ّفقد قيل في الخلافة بعد النبي كثير

ّيخطر على بال الأقلين، وما ليس يخطر على بال أحد إلا أن يجمح به التعنت  َ َ ّ

ّن وصول الخلافة إلى أبي بكر إنما كان مؤامرة بين إ: قيل. والاعتساف أغرب جماح ّ

 عائشة وأبيها؟

ّانه كان مؤامرة بين رجال ثلاثة أعانتهم عائشة على ما تآمروا فيه، بما كان : وقيل

أبا بكر : لحظوة عند رسول االله، وكان هؤلاء الرجال على زعم أولئك القائلينلهما من ا

 من المهاجرين ـ إلى سقيفة بني –ّوعمر وأبا عبيدة بن الجراح، وهم الذين أسرعوا 

 .ساعدة ليدركوا الأنصار قبل أن يتفقوا على اختيار أمير أو خليفة لرسول االله

: ًا على تعاقب الحكم واحدا بعد واحدّان هؤلاء الرجال الثلاثة اتفقو: وقيل

ًلو كان أبو عبيدة حيا : ولهذا قال عمر حين حضرته الوفاة. أبوبكر فعمر فأبو عبيدة

ّكما قال فيه رسول االله؟ وهذا زعم روجه بعض . ّلعهدت إليه لأنه أمين هذه الأمة
ّالمستشرقين ولقي بين القراء الأوربيين كثيرا من القبـول، لأنه شبيه ب ما عهدوه في أمثال ً

 .)١٠٠(»ئتمارير والتمهيد وروايات التواطؤ والاهذه المواقف من أحاديث التدب

 :وقال في عبقرية عمر

ّونفس عمر بن الخطاب هي تلك النفس التي تدعم علم الأخلاق من «

ّالأساس، وهي ذلك الصرح الشامخ الذي ننظر إلى أساسه فكأننا تسلقنا النظر إلى 



 

 

٧٦ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

ّ لأنه قرب بين الآمال والقواعد أوجز تقريب، إذ هو التقريب ذروته العليا، ّ

 .)١٠١(»الملموس

هذه المراجعة كانت من «: وقال بعد ذكره ما صدر من عمر في صلح الحديبية

ّخلائق عمر التي لا يحيد عنها ولا يأباها النبي  ّ) ما ّستحباًوكثيرا ما جاراه و) ؟ 

 ).؟(أشار به وعارض فيه 

ّع النبي في كل عمل أو رأي لم يفهم مأتاه ومرماه ما أمكنته فلا جرم يراج ّ
ّاللهم إلا أن تستعصي المراجعة . المراجعة وما قلقت خواطره حتى تثوب إلى قرار ّ

ويعظم الخطر، فهناك تأتي الخليقة العمرية بآية الآيات من الاستقلال والحب والحزم 

ّفلما دخل النبي . ّالذي يضطلع بجلائل المهمات ّ في غمرة الموت ودعا بطرس يملي 

ًعلى المسلمين كتابا يسترشدون به بعده، أشفق عمر من مراجعته فيما سيكتب وهو جد 

ّان النبي غلبه الوجع وعندنا كتاب االله حسبنا، ومال النبي إلى رأيه : وقال) ؟(خطير  ّ ّ

ّفلم يعد إلى طلب الطرس وإملاء الكتاب، ولو قد علم النبي أن الك) ؟( ّ تاب ضرورة َ

ّلا محيص عنها لكان عمر يومئذ أول المجيبين ٍ«)١٠٢(. 

 :ّوقال في عبقرية الإمام علي 

وربما كانت أصح العلاقات المعقولة لأنها وحدها العلاقة الممكنة المأمونة، «

ُوكل ما عداها فهو بعيد من الأمكان بعده من الأمان ّ. 

ّفهو يحبه ويمهد له وينظر إلى غده، ويسره أ ّ ّن يحبه الناس كما أحبه، وأن يحين ّ ّ
 ..ّالحين الذي يكلون فيه أمورهم إليه

 ..ّوكل ما عدا ذلك، فليس بالممكن وليس بالمعقول

 .ليس بالممكن أن يكره له التقديم والكرامة

وليس بالممكن أن يحبهما له، وينسى في سبيل هذا الحب حكمته الصالحة للدين 

 ..والخلافة



 

 

 ٧٧ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ّكمة في استخلافه، فليس بالممكن أن يرى ذلك ثم لا يجهر وإذا كان قد رأى الح
 .به في مرض الوفاة أو بعد حجة الوداع

وإذا كان قد جهر به، فليس بالممكن أن يتألب أصحابه على كتمان وصيته 

ّوعصيان أمره إنهم لا يريدون ذلك مخلصين، وإنهم إن أرادوه لا يستطيعونه بين جماعة  ّ
ّفكل أولئك .. ستطاعوه لا يخفى شأنه ببرهان مبين، ولو بعد حينّالمسلمين، وإنهم إن ا

  ..ليس بالممكن وليس بالمعقول

ّوإنما الممكن والمعقول هو الذي كان، وهو الحب والإيثار، والتمهيد لأوانه،  ّ

 .)١٠٣(»حتى يقبله المسلمون ويتهيأ له الزمان

.  ولكن لنا أن نسأل منه.هذا ما تفتقت عنه عبقرية العقاد، ولا نطيل عند أقواله

ًحين حاول جاهدا دفع . ًونحن أيضا نكبر فيه ذلك النظر الثاقب إلى أبعد العواقب

ّمعرة النشاط المحموم الذي كان من عائشة في تهيئة الأجواء لأبيها وصاحبيه، فدفع  ّ
ّذلك بالصدر دون حجة، بينما هي التي تقول كما رواه مسلم في الصحيح واحتج به 

ّية ـ كما مر ـ وقد سئلت عمن كان يستخلف النبي ابن تيم ّ لو استخلف فسمت 

ّأباها ثم عمر ثم أبا عبيدة بن الجراح ثم انتهت إلى هذا ّ ّفلماذا جعل هذا زعما روجه . ّ ً

 بعض المستشرقين؟

وأين هم من عائشة ومعنى ما رواه مسلم عنها، ومن أين لها علم ذلك إن لم 

 !؟اطؤ وائتماريكن ثمة تدبير وتمهيد، وتو

ّثم الذي قاله في عبقرية عمر من أن نفس عمر هي تلك النفس التي تدعم  ّ ّ ّ
كيف يتم له صدق ذلك وهو ... الأخلاق من الأساس وهي ذلك الصرح الشامخ

ّالذي يقول بعد هذا ـ في مراجعة عمر للنبي  ّ ّانها كانت من «: - في صلح الحديبية
ً يأباها النبي؟ وكثيرا ما جاراه واستحب ما أشار به ّخلائق عمر التي لا محيد عنها ولا ّ

 .») ؟(وعارض فيه 



 

 

٧٨ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

ّأليس هذا من زخرف القول؟ فهذه كتب السيرة والتاريخ تذكر ان عمر كان 

ّفظا غليظا ولا يهمنا ذلك بمقدار ما يهمنا تنبيه القارئ إلى ان هذه نفس عمر التي  ّ ً ً

  . العقادكانت تدعم علم الأخلاق من الأساس كما يقول

ًثم ليت العقاد تروى قليلا ولم يرسل القول على عواهنه، وراجع الكلمة قبل أن  ّ ّ
 .يكتبها

؟ لماذا لم يوثق »ًوكثيرا ما جاراه واستحب ما أشار به وعارض فيه«: فقوله

وأين كان ذلك المستحب من . ّدعواه بشاهد صدق واحد من ذلك الكثير الذي زعمه

 .ّالنبي ّمشورته الذي جاراه فيه 

ّوما أدري هل أن ما كان من إعراض النبي  ّ عن أبي بكر وعن عمر حين 

ّشاور الناس في يوم بدر فتكلما فأعرض عنهما، كان ذلك من شواهد الكثير الذي 

 ؟)١٠٤(زعمه

 حين قال أبو بكر وحين قال في أناس ّوما أدري لماذا تغير وجه رسول االله

 فهل هذا من شواهد ذلك الكثير )١٠٥(»الخ.. .إنهم جيرانك وحلفاؤك«: من قريش

 !ّالذي زعمه

ّ بعد الذي مروما أدري لماذا قال  ّيا معشر قريش واالله ليبعثن االله عليكم : (ّ
، فقال )متحن االله قلبه للإيمان فيضربكم على الدين أو يضرب بعضكماًرجلا منكم 

: قال» نا هو يا رسول االله؟أ«: ، قال عمر)لا: (قال» أنا هو يا رسول االله؟«: أبو بكر

ًـ وكان أعطى عليا )ّلا، ولكن ذلك الذي يخصف النعل( ّ١٠٦(ً نعلا يخصفها( .

ّوهل هذا من شواهد ذلك الكثير الذي زعمه، ثم إن قوله أشفق عمر من مراجعته فيما  ّّ
ّسيكتب وهو جد خطير وقال إن النبي غلبه الوجع  .الخ... ّ

ّ، وهو الذي صده عن الكتابة وشاق الكلمة كيف يكون قد أشفق من المراجعة ّ

وشطر الحاضرين إلى فريقين فريق معه وفريق عليه، حتى وقع النزاع والخصومة 



 

 

 ٧٩ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









؟ فهل هذا كان من )قوموا عني لا ينبغي عندي تنازع: ( وقالّفطردهم النبي 

 الإشفاق؟ أو هو من تعلان الشقاق؟

ّالنبي ان الكتاب ضرورة لا ولو قد علم «: ّثم يقول العقاد من دون استحياء ّ
ّمحيص عنها لكان عمر يومئذ أول المجيبين  ؟»ٍ

 يا الله أهكذا تقلب الحقائق ويتلاعب بالعقول؟

ّأما ما قاله في عبقرية الإمام فقد أتى فيه بالمغالطة الفاضحة حيث أنكر النص 
ّوتنكّر لجميع ما قاله النبي في حق الإمام علي  ّ ّمصحرا وجهرا بالقول ،ُ ً ً، بدءا من ً

َوأنذر عشيرتك الأقربين :يوم حديث الإنذار ِ َ ْْ َ َ َ َ
ِ َِ ََ)ومرورا بيومي المؤاخاة ويوم )١٠٧ ً

ًالمناجاة بالطائف وأيام براءة وحجة الوداع والغدير كل ذلك لم ير العقاد فيها نصا بل  ّ

!) (هو إلماح وتأهيل للمستقبل وأقصى ما تدل على الحب والإيثار والتمهيد لأوانه

ّوخل عنك كل ذلك ولكن هلم فاسأل العقاد عن حديث الكتف والدواة فيم كان  ّ

ّالتنازع بين الصحابة فمنهم من قال القول ما قال النبي، ومنهم من قال القول ما قال 
 عمر؟

 

 *هوامش البحث  *  
 

 

  .٥١/النور ) ١(

 .٤٦/النساء ) ٢(

 . هـ١٣٧٨  ط مصطفى البابي الحلبي سنة١/٢١٩فتح الباري ) ٣(

 . ط مصطفى الحلبي١١/٩١شرح صحيح مسلم للنووي ) ٤(

 .١٩٩ -٩/١٩٨فتح الباري ) ٥(

 .٣/النجم ) ٦(

 .٤/النجم ) ٧(



 

 

٨٠ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

 .٤١/، فصلت ١١٠/الكهف ) ٨(

 .٢٠٣/الأعراف ) ٩(

 . ط السعادة بمصر٧/١٢٢ُالإحكام في اصول الأحكام ) ١٠(

َالفصل ) ١١( ِ٤/١٠٨. 

 .٢٦٣/جوامع السيرة ) ١٢(

 . ط بيروت بتحقيق د عبد المعطي قلعجي١٨٢ -٧/١٨١ دلائل النبوة )١٣(

 .٦٧/المائدة ) ١٤(

 .١٨٣ /٧دلائل النبوة ) ١٥(

 .هـ١٤١١ ط بيروت سنة ٣/٤٣٥السنن الكبرى ) ١٦(

 .نفس المصدر) ١٧(
 .٩ و ٦/أنظر صحيح البخاري ) ١٨(

 .أنظر الصورة الحادية عشرة من صور الحديث) ١٩(
 .١٢٠ ـ ٧/١١٩ه الإحكام أُنظر كتاب) ٢٠(
، عمدة القارئ ٢/٣٦٧، المواهب اللدنية ٩/١٩٨، فتح الباري ١١/٩١شرح صحيح مسلم ) ٢١(

٢/١٧١. 
 .١/٨نظر كتابه هداية الباري أُ) ٢٢(
 .٦٧/المائدة ) ٢٣(

 .٣/المائدة ) ٢٤(
 .هـ١٣٠٤ ط اسلامبول سنة ١٨٦ ـ ٢/١٨٥نظر الشفاء أُ) ٢٥(
 .٣٧٨ـ  ١٨/٣٧٣نهاية الإرب ) ٢٦(

 .نظر فتح الباري الجزء التاسعأُ) ٢٧(
 .»إن الرجل ليهجر«: ١٣١٤ّ ط بومبي الهند علي الحجر سنة ٩/جاء في سر العالمين للغزالي ) ٢٨(
 .كل ما أجتمع الماء فيه ـ القاموس: المقراة) ٢٩(

 .١/٢٦سنن الدارقطني ) ٣٠(
 .٤/ّمحمد ) ٣١(
مادة ( هـ ١٣٢٢ُ ط الاولى مطبعة الخيرية بمصر سنة ٤/٢٥٥النهاية في غريب الحديث والأثر ) ٣٢(

 ).هجر



 

 

 ٨١ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 .٣٨/الأنعام ) ٣٣(

 .٣/المائدة ) ٣٤(

 . ط مصر١١/٩٠شرح صحيح مسلم للنووي ) ٣٥(

 .٤٧/الإسراء ) ٣٦(

 .١٠١/الإسراء ) ٣٧(

 .١٥٣/الشعراء ) ٣٨(

 .١٨٥/الشعراء ) ٣٩(

 .٢/٢٢٣بدائع الفوائد ) ٤٠(

 .٢٨٦/البقرة ) ٤١(

ولقد رأيت عمر بن الخطاب : ى ابن سعد قول عمر عن سعد بن أبي وقاص بلفظ آخررو) ٤٢(
ّيدعوه للمعضلات ثم يقول عندك قد جاءتك معضلة ثم لا يجاوز قوله وان حوله لأهل بدر  ّ

، وراجع فضائل الصحابة لأحمد )١٢٢ / ٢ ق٢طبقات ابن سعد (من المهاجرين والأنصار 
 .١٩١٣بن حنبل برقم 

 ط ٣/٢٤٦ُ تحـ السلمي، وسير أعلام النبلاء ١/١٤١) الطبقة الخامسة( ابن سعد طبقات) ٤٣(
 . ط مؤسسة الرسالة٢/٦٨١مؤسسة الرسالة، وفضائل الصحابة 

 .١٤٠٣ ط مؤسسة الرسالة بيروت سنة ١٨٩٣فضائل الصحابة لأحمد بن حنبل برقم ) ٤٤(

 . الرسالة ط مؤسسة١٩٤٢ برقم ٢/٩٨٢فضائل الصحابة لأحمد بن حنبل ) ٤٥(

 .١٧٩/الأعراف ) ٤٦(

 .٣١ ـ ٢٦/عبس ) ٤٧(

، تفسير ٤/٣١٣ وصححه، سنن البيهقي ١/٤٣٨، مستدرك الحاكم ٨٧/أنظر مسند عمر ) ٤٨(
 .٤/٢١١، فتح الباري ٦/٣٧٤، تفسير السيوطي ٤/٥٣٣ابن كثير 

 .٣/٤١٦العقد الفريد ) ٤٩(

 .٧٩/ار للشبلنجي ، ونور الأبص١/٦١أنظر شرح النهج لابن أبي الحديد ) ٥٠(

 .٢/١٩٦الرياض النضرة ) ٥١(

 .٦٥/نور الأبصار ) ٥٢(

 .٢/٥٧الرياض النضرة ) ٥٣(

 .١٤/٢٧٧الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ) ٥٤(



 

 

٨٢ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

 .٢/٤٤٥تفسير الكشاف ) ٥٥(

: وأخرج الخطيب في رواية مالك عن ابن عمر قال:  ما لفظه٢/١٩٤في شرح الموطأ للزرقاني ) ٥٦(
ًثنتي عشرة سنة فلما ختمها نحر جزوراتعلم عمر في أ ّ. 

 .حفظ عمر سورة البقرة فنحر وأطعم:  ط الأوقاف ببغداد٢/٧٧جاء في ربيع الأبرار 

، وأبي داود في ١/٢٤٢هذا ما أخرجه عنه أصحاب الصحاح والسنن كمسلم في صحيحه ) ٥٧(
ذي في ، والترم١/١٨٨، وابن ماجة في سننه ١/١٤٧، ومالك في الموطأ ٢/٢٨٠سننه 

 .٣/٢٩٤، والبيهقي في سننه ٣/١٨٤، والنسائي في سننه ١/١٠٦صحيحه 
، ومفتاح الجنة في الاحتجاج بالسنّة للسيوطي )ثمانية( ط حيدر آباد ٢/٢١٥كنز العمال ) ٥٨(

 ط الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة ط الثالثة، والجامع لأخلاق الراوي وآداب ١/٤٦
 . ط مكتبة المعارف بالرياض٢/١٩٤السامع للخطيب البغدادي 

 .١٩٥و ١/١٩٠مسند أحمد ) ٥٩(

 .٢/٣٣٢السنن الكبرى ) ٦٠(

 .هـ١٣٢٢ ط أفست بولاق سنة ١٣٥ ـ ٣/١٣٤منهاج السنّة ) ٦١(

 . ط مؤسسة الرسالة بيروت١٥٥و ٢/١٥٣ و ١/٤٦٦كشف الخفاء للعجلوني ) ٦٢(

 وكتاب الزهد لابن أبي عاصم  ط دار العصيمي بالرياض،١/١٩٥سنن سعيد بن منصور ) ٦٣(
 . ط دار الريان للتراث بالقاهرة١/١١٤

 . ط الأولى بمصر١١٤ و ٣/٩٧شرح النهج لابن أبي الحديد ) ٦٤(

 . هـ١٣٩٥ ط الثانية سنة ١/٢٣أنظر الملل والنحل للشهرستاني ) ٦٥(

 .٧/الحديد ) ٦٦(

 .٣/١٢الاعتصام ) ٦٧(

 .٧/الحديد ) ٦٨(

 .١/٢١٩فتح الباري ) ٦٩(

 .٩/١٩٧نفس المصدر ) ٧٠(

 .٣/النجم ) ٧١(

 .٣٠ /١صحيح البخاري ) ٧٢(

 .٧/١٢٠نفس المصدر ) ٧٣(

 .٩/١١١نفس المصدر ) ٧٤(



 

 

 ٨٣ 

د ا
عد

ال
اني

لث
 /

 
ذو

جة 
الح

 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 .١/٢٠٧إرشاد الساري ) ٧٥(

 .٥/١٦٩نفس المصدر ) ٧٦(

 .٨/٣٥٥نفس المصدر ) ٧٧(

 .١/٢٠٧نفس المصدر ) ٧٨(

 .٦/٤٦٣نفس المصدر ) ٧٩(

 .٨/٣٥٥نفس المصدر ) ٨٠(

 .٤٦٣ ـ ٦/٤٦٢فس المصدر ن) ٨١(

 .٤/٣٥٢إكمال إكمال المعلم بشرح صحيح مسلم ) ٨٢(

 .٤/٣٥٣نفس المصدر ) ٨٣(

 . في أدنى الصفحات٤/٣٥٧نفس المصدر ) ٨٤(

 .٤/٣٥٣مكمل إكمال الإكمال ) ٨٥(

 .٤٣/النحل ) ٨٦(

 .٢/١٧٢عمدة القاري ) ٨٧(

 . دار إحياء التراث بيروت٢/١٧١عمدة القاري ) ٨٨(

 .ُ ط الاولى بمصر٢/٩٧ح النهج لابن أبي الحديد شر) ٨٩(

 .، ط حيدر اباد١٤/شرح تراجم أبواب صحيح البخاري للدهلوي ) ٩٠(

 .٥٩/النساء ) ٩١(

 .٢٤/الأنفال ) ٩٢(

 .٤/٣) كتاب الوصايا باب الوصايا(أنظر صحيح البخاري ) ٩٣(

 . ط الهند٤١١/نقلا عن تشييد المطاعن ) ٩٤(

 . ط الأولى٣/٩٧لابن أبي الحديد أنظر شرح النهج ) ٩٥(

 . ط الأولى٣/١١٤نفس المصدر ) ٩٦(

 . ط الأولى٣/٩٧نفس المصدر ) ٩٧(

 . ط مصر الأولى٢/٢١٣أنظر محاضرات الراغب ) ٩٨(

 .٤/٤٩٧أنظر شرح النهج لابن أبي الحديد ) ٩٩(

 .١٨٠) /العبقريات الإسلامية(موسوعة عباس محمود العقاد الإسلامية ) ١٠٠(



 

 

٨٤ 








ية 

رز
ث ال

حدي
)٢

 /
 (

ان
رس

الخ
ي 

هد
د م

محم
يد 

لس
ا

 

 .٤٣٨/ نفس المصدر )١٠١(

 .٤٤٤/نفس المصدر ) ١٠٢(

 .٧٩٥/نفس المصدر ) ١٠٣(

 .٢٥٧ و ٢١٩/ ٣أنظر مسند أحمد ) ١٠٤(

 .١/١٥٥نفس المصدر ) ١٠٥(

 .١١/أنظر الخصائص للنسائي ) ١٠٦(

  .٢١٤/الشعراء ) ١٠٧(
 
 

  

 



 

 

 ٨٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 
 

 
 

 
  

 

 سيد علي الشهرستانيال

  :في تاريخ جمع القرآنرؤيتان 

: ُوالأخرىّ تبنتها مدرسة الخلافة ـ وهي المشهورة على الألسن ـ، :إحداهما

 .ّتبنتها مدرسة الإمامة

ُوأصول المدرستين تختلف كل واحدة عن الأخرى ٍ ُّ َ ُ.. 

ّ تبتنى على مقدما:ُفالأولى ّت قد توصلنا إلى التشكيك بحجية القرآن الكريم ُ ُ ٍ

ّوإلى المساس بقدسية النبي  ّ.  

ّ فيها جواب تلك الإشكالات المتعددة التي أثارتها مدرسة الخلافة في :والثانية ّ

 .مسألة جمع القرآن وغيرها والخروج برؤية موضوعية في هذا الأمر

ّإن كلام أئمة أهل البيت : ٍوبعبارة أوضح ّًعلماء مدرستهم جاء ناظرا إلى  و

ًالاتجاه الخاطئ والفكر السائد آنذاك بين المسلمين، ساعيا إلى تصحيحه وتقويمه نحو 

  .الطريق الصحيح

ّمع التنبيه على أن فكرة مدرسة الخلافة في جمع القرآن ليست وليدة ساعتها، 

ّوإنما تمخضت عن علل وأسباب خاصة مر بها الخلفاء، وأن تلك  ّ ّ ٍ ّ العلل والأسباب ّ

ّالسياسية والاجتماعية هي التي دعتهم لتبني هذه الفكرة والقول بها، نطويها في عشر  ّ ّ ّ
 :ّمقدمات



 

 

٨٦ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

  

 
 

 

  : المقدمة الأُولى ◘

ّإن النبي : قالوا ّأمي؛ بمعنى أن ّ ّ ّ َه لا يعرف القراءة والكتابة، جاعلين جهله ُ
ًبالكتابة معجزة له ولكتابه، معتبرين من لم يوافقهم في ذلك كافرا أو فاسقا أو خارجا  ً ً َ ً

  .وهذا الرأي لا يوافق مدرسة أهل البيت ! عن الدين
 

 :الرؤية التصحيحية * 

 النبيه لا يكتبيعرف القراءة والكتابة، لكن :  

ِّر على الألسن أن الأمي هو وصف لكل من يولد من أمه وهو ّإن المشهو َ ّ ُّ َ ّ ٌّ ُ

 .َلايعرف القراءة والكتابة

، ّلكن هذا التفسير تفسير بدائي وفطري، لا يمكن تطبيقه على رسول االله 

ّذلك الإنسان المعلم من قبل االله تعالى والجامع لجميع الخصال والفضائل، إذ أن االله  َِّ

َّد بأنه علم نبيه ما لم يكن يعلم؛ في قوله تعالىّسبحانه وتعالى أك ّ َوكذلك أوحينا ﴿: ّ َْ َ ْ ََ َ ِ

ُإليك روحا من أمرنا ما ك َ ْ ُ َْ ِ َ ْ ِ ً ََ َنت تدري ما الكتاب ولاِ ُ َ ْ َ َِ ْ َ ُ الإيمانِ َ : ، وقوله تعالى)١(﴾ ِ

َوأنزل االلهُ﴿ َ َ ْ عليك الكتاب والحكمة وعلمك ما لم تكن تعَ ْ َ َ َ َ ََ َ َُ ْْ َ َْ َ َ َْ ََّ َ ْ َِ ُلمِ ، وأمثال ذلك من )٢(﴾ َ

ّالموارد الكثيرة في القرآن الكريم، تؤكد بأجمعها على أن االله علم رسوله  ّ ّ كل العلم ّ

 .ّوعلمه ما لم يكن يعلم

َفإن االله تعالى حينما جعله نبيا وحكَما بين الخلق، وألزم الناس بالرجوع إليه فيما  ًّ ّ



 

 

 ٨٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ُيعلمه الحكم في ذلك اختلفوا فيه، كان من بالغ لطفه وحكمته أن  ّ)٣(. 

ّومن المعلوم أن البت في الدعاوى والأحكام ـ في الظاهر ـ يتوقف على الشهود  ّّ ّ

ُّوما بأيديهم من وثائق مكتوبة ومسموعة، ولو لم يكن النبي يعرف القراءة والكتابة 
  .ًلكان محتاجا في فهم الدعاوى إلى الآخرين

ُعض رعيته في بعض الأمور، لكان ً محتاجا لبّولو جاز أن يكون النبي  ُ ّ
َالمحتاج إليه حجة على النبي، ضرورة أن من يعلم حجة على من لا يعلم ًّ ّ ًّ ّ ُ. 

ٍوما كنت تتلوا من قبله من كتاب ﴿: إذن، فعدم قراءته وكتابته في قوله تعالى َ ْ َ َ ُِ ِ ِ ِ ِْ ََ ُ َ
َولا تخطه بيمينك إذا لارتاب الـمبطلون ُ ْ ًِ ِ ِْ َ ُ َُ ْ ََ َ ِ َ ُِ َّ ّ، لا يعني عدم معرفته بهما، بل إنه لا )٤(﴾ َ

َّيحتاجهما تنزها ورفعة، لكونه المعلم من قبل االله تعالى، ﴿ ًيتلوا صحفا مطهرةّ َ ُّ ََّ َ ً ْ ُُ ُ ْ﴾ )٥( 

ٌفمن تعهد الجليل بتعليمه وتهذيبه غني عن الدراسة عند غيره، بل هو عالم بما لم يكن  ٌّ ُ ّ
َوأنزل االلهُ عليك الكتاب والحكمة ﴿: هقال سبحان. ًيعلم، فضلا من عند االله تعالى ْ ََ ْْ ِْ ِْ َ َ َ ََ ََ َ َ

ُوعلمك ما لم تكن تعلم َ ََ َّْ َ ََ َُ ْ َ َ ﴾)٦(. 

أخبرني : قلت لأبي عبد االله الصادق : عن إبراهيم بن عمر، قال

ٌعن العلم الذي تعلمونه، أهو شيء تعلمونه من أفواه الرجال بعضكم  ّ

 ؟ٌمن بعض، أو شيء مكتوب عندكم من رسول 

ّالأمر أعظم من ذلك، أما سمعت قول االله عز وجل في «: فقال: قال ّ َ ُ
ُ﴿وكذلك أوحينا إليك روحا من أمرنا ما ك: كتابه َ ََ ْ ُ ْ َْ ِ َ َْ َ ْ َِ ًِ ََ ُنت تدري ما الكتاب َِ َ ْ َ َِ ْ َ ِ

ُ الإيمان﴾؟وَلا َ ِ«. 

 .بلى: قلت: قال

ِفلما أعطاه االله تلك الروح علم بها، وكذلك هي إذا انتهت «: قال
ٍإلى عبد ّ

َعلم بها العلم والفهم َ َْ َ ِ َ«  )٧(. 



 

 

٨٨ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

 سمعت أبا جعفر الباقر : ّوعن محمد بن الفضيل، عن أبي حمزة قال

ّ ـ يعني العالم الذي افترض االله طاعته ـ ٌلا واالله لا يكون عالم«: يقول

ًجاهلا أبدا، عالما بشيء جاهلا بشيء ًٍ ً ّاالله أجل وأعز وأكرم «: ثم قال. »ً ّ

لا «: ثم قال. »ٍطاعة عبد يحجب عنه علم سمائه وأرضهمن أن يفرض 

 .)٨( »يحجب ذلك عنه

ّحدثنا يحيى بن عبداالله أبي الحسن صاحب : وعن ابن محبوب قال

ٌ يقول ـ وعنده أناس ّسمعت جعفر بن محمد الصادق : الديلم، قال ُ

ّإنهم أخذوا علمهم كله عن رسول ! ًعجبا للناس«: من أهل الكوفة ـ ّ
ّعملوا به واهتدوا، ويرون أن أهل بيته لم يأخذوا علمه، ونحن  فاالله 

ُأهل بيته وذريته، في منازلنا نزل الوحي، ومن عندنا خرج العلم إليهم،  ِّ

َأفيرون أنهم علموا واهتدوا وجهلنا نحن وضللنا؟ ْ ِ ِ ّ ّإن هذا ! َ

 .)٩(»!لمحال

ن معرفة  ومقام أوصيائه البررة، وهو أسمى مفهذا هو مقام رسول االله 

َالقراءة والكتابة، إلا أن الآخرين يريدون أن ينتقصوا من شأنه  ّ ّ ،ما وسعهم 

ّفادعوا أنه لا يعرف الكتابة والقراءة، وان كان هناك من يخالفهم في الرأي، قالوا بذلك  َّ
ًتمهيدا لأمور كثيرة في الشريعة والعقيدة، منها عدم جمعه للقرآن، جهلا بالكتابة  ٍ ُ  ـ )١٠(ً

 .ـ لعياذ بااللهوا

 معرفته بعلم كتابة السطور، وهو القائل فتراهم يحجبون عن رسول االله 

ِّألق الدواة، وحرف القلم، وانصب الباء، وفرق السين، ولا تعور «: ّلأحد كتاب الخط َ َُ ِّ ِِّ ِِ َ

ِّالميم، وحسن  َّ، ومد )االله(َ ُ، وضع قلمك على أذنك اليسرى )الرحيم(ِّ، وجود )الرحمن(ُ

ُه أذكر لكّفإن َ َ« )١١(. 

سند أما مات رسول االله حتى كتبه، و: في حين روي عن الشعبي عندهم انه قال



 

 

 ٨٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









خبر أ قرأ صحيفة لعيينة بن حصن وبي كبشة السلولي انه أالنقاش حديث 

لى ذلك جماعة إوفي صحيح مسلم ما ظاهره انه كتبه مباشرة، وقد ذهب ، بمعناها

 .بو الوليد الباجي، وغيرهماأالهروي، والقاضي حمد أبو ذر عبد االله بن أ: منهم

بي الوليد الباجي حتى كان بعضهم يسب أ نكير كثير من علمائنا على ّواشتد

مر بالكتابة أ معناه نّأعلى ) انه كتب(كثر العلماء ما ورد أويطعن فيه على المنبر، وتأول 

 .)١٢(مر بالكتب أي أكتب السلطان لفلان بكذا : كما تقول

توا رسول االله بكتب قد كتبوا أ من المسلمين ً ناسانّأكر يحيى بن جعدة وذ... 

و ضلالة أكفر بها جماعة قوم : لقاها وقالأليها إ فلما نظر )١٣(فيها بعض ما يقول اليهود

ْأولم يكفهم لى ما جا ء به غير نبيهم فنزل ﴿إن يرغبوا عما جاء به نبيهم أقوم  َِ َِ ْ ْ َ َ...﴾ )١٤(. 

 ، عن الصادق الثماليمامية، عن أبي حمزة للإ) صائر الدرجاتب(كما جاء في 

 .)١٥(نظر رسول االله إلى ألواح موسى وقرأها، وكتابها بالعبراني : ٍفي حديث قال فيه

ّومن هذا يتضح أن النبي كان يعرف القراءة والكتابة  ً، وكان داعيا إليهما، )١٦(ّ

ّمية في أمته حسبما ستًساعيا لمحو الجهل والأ ّقف عليه في سيرته العطرة، خاصة وأن ُ ً ّ
َوالقلم وما * ن ﴿: ّالقرآن المجيد يؤكد على عظمة الكتابة ويقسم بالقلم في قوله تعالى َ َِ َ َ ْ

َيسطرون ُ ْ ُإقرأ وربك الأكرم ﴿: ، وقوله تعالى)١٧(﴾ َُ َ َ َْ َ َ ُّ َ ْ ِالذي علم بالقلم* ْ َ َ ْ َّ َِّ َ َ ِ﴾  )١٨( ،

 !به إلى القراءة والكتابة ورسوله لا يعرفهما؟وأمثالهما، فكيف يدعو االله في كتا

ُّإذن، فإن تعلم القراءة والكتابة ـ وهما من وسائل كسب المعرفة ـ سلاح من  ّ

ّ عز وجل كالنبي محمد بن عبد االله  الكامل من االله  أراد أن يتكامل، لا ّ ّ ّ وإن ،ّ

َّما كتب قر وما حفظ فر«: مقولة ََّ َ َِ ُِ َ ، فالرسول أعلى  تنطبق على رسول االله  لا» ُ

َّمرتبة وأعظم شأنا من أن يتعلم الكتابة والقراءة من الآخرين ً ً.  

ّإن كلمة الأمي في قوله تعالى: وفي ضوء ما اسلفنا نستطيع ان نقول ّ ُ َالذين ﴿: ّ ِ َّ

َّيتبعون الرسول النبي الأمي الذي يجدونه مكتوبا عندهم في الت َ ُ ُ َّ َِّ ْ َ َّ ِّ َّ ُ َّ َُ ُ ُِ ًِ َّْ َ ِ َ ُ ِ َِ ِوراة والإنجيلَ ِ ْ ِ َ ِ ُ فآمنوا ...َ ِ َ



 

 

٩٠ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

َبااللهِ ورسوله النبي الأمي الذي يؤمن بااللهِ وكلماته واتبعوه لعلكم تهتدون ُْ َ َ َّ َ َّْ َْ ُ ِّ ِّ ِّ ُ َُ َّ َ ََّ ُ ُ َ َ ُ َِ ِِ ِ ِ ِ ِ ِ ِِ ُِ﴾)١٩( ،

ًجاءت مدحا للرسول لا ذما أو منقصة له، ومعناها ً ّأن الرسول رغم كونه ولد من : ًّ

ٍلقراءة والكتابة عند أحد من المخلوقين، فقد جاءهم بالمعارف ّبطن أمه ولم يتعلم ا

ّالإلهية على أكمل وجهها، لتعلمه ذلك من رب العالمين، بل إن االله سبحانه أمره أن  ُّّ ّ
ّيقرئ أمته ما نزل عليه في قوله تعالى ُ ِ َويعلمهم الكتاب﴿: ُ َ َِ ُ ُ ُُ ُ﴿وقرآنا فرقناه ، و)٢٠(﴾ّ ََ ْ َُ َْ ً

َلتقرأه على  َْ ُ َ َ َ ٍالناس على مكث﴾ِ ْ ُ َ َ ِ َّ )٢١(. 

ّالأمي«ّعلى أن مدرسة أهل البيت لا ترى ما يراه غيرهم في كلمة  ، فقد قال »ُ

 :ّجعفر بن محمد الصوفي

ّمحمد بن علي الرضا ] الجواد[ُسألت أبا جعفر  ّيا بن رسول : ، فقلت

ّاالله، لم سمي النبي ّ ُ َ
ِ ) ّالأمي ّ  ؟)ُ

 .»ما تقول الناس؟«: فقال

ّعمون أنه إنما سمي يز: قلت ُ ّ ِّالأمي(ّ  .ّلأنه لم يحسن أن يكتب) ُ

: ّكذبوا، عليهم لعنة االله، أنى ذلك واالله يقول في محكم كتابه«: فقال

ْهو الذي بعث في الأميين رسولا منهم يتلوا عليهم آياته ويزكيهم ﴿ ُ َ ْ ْ َ ْ ُ َ ِّ ِِّ ِِّ َ ْ َْ َ َ َ َ ُِ ِ ِ َِ ُ َ َُّ ًَ ُ ِ

ِويعلمهم الكتاب والح ِْ َ َ َ ََ ْ ُِّ ُ َكمةُُ َ ِفكيف كان يعلمهم ما لا يحسن؟، )٢٢(﴾ ْ ْ ُ ّ !

 : ـ أو قال يقرأ ويكتب باثنتين وسبعينوااللهِ لقد كان رسول االله 

ّلسانا، وإنما سمي الأمي لأنه كان من أهل مكة، ومكة  ـ بثلاثة وسبعين ّ ّ ّّ ّ ُُ ً

ّمن أمهات القرى، وذلك قول االله عز وجل ُّ ّ َلتنذر أم القرى و﴿: ُ َ َّ َُ ْ ُ ِ ْمن ُِ َ
ََحولها ْ َ﴾«  )٢٣(. 

َّوعليه فإن االله سبحانه وتعالى علم نبيه العلوم كلها؛ ﴿ َّ َوالنجم إذا هوى َّّ َ ْ ََ ِ ِ مَا * َّ

َضَل صاحبكم وما غوى  َ ُ ََ َ ْ ُ ِ َوما ينطق عن الـهوى * َّ َ ََ ْ ِ ُ ِ َ َإن هو إلا وحي يوحى * َ ْ َ َ ُُ ٌ ّ ِ ُعلمه * ِْ ََ َّ



 

 

 ٩١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









َشديد القوى ُ ْ ُ ِ ْ، فإذن قوله)٢٤(﴾َ َما كنت تتلوا من قبله من كتاب ولا تخطه بيمينك وَ﴿: َ ُِ ِ ِ ِ ِ ِ َِ َِ ُ َ ْ ْ ُّْ َ َ ٍ َ ْ َ َ ْ َُ ْ ُ

َإذا لارتاب الـمبطلون﴾  ُ ْ ًِ ْ َُ َْ َ  به من أخذه واقتباسه من ّ، جاء لدفع ما اتهموه )٢٥(ِ

ُالأديان السماوية الأخرى َوقال الذين كفروا إن هذا إلا إفك افتر﴿: قال سبحانه. ّ َ ْ ْ ٌَ ِ ِ ِّ َ َْ ُ َ َ َِ َّ ُاه َ
ًوأعانه عليه قوم آخرون فقد جاؤوا ظلما وزورا  ْ َ َ َُ ْ ََ َ ْ َ ُ َ ًَ ُ ُ ََ َ ُ ٌ ِْ َوقالوا أساطير الأولين اكتتبها فهي * َ َِ ََ َ ََ َّ ََ َ ْ ِ َِ ُ ُ َ

ًتملى عليه بكرة وأصيلا ِْ َِ َ ُ ًَ َ ْ َْ َ ّ، لأن الاقتباس والاستنساخ من الكتب السابقة يحتاج )٢٦(﴾ ُ

ّ لم يعرف عنه أنه دخل الكُتاب أو تعلم ول االله ّإلى الكتابة والقراءة، وبما أن رس ّ ّ َ ُ
ّالقراءة والكتابة من أحد في الجاهلية، فكيف به أن يأتي بهذه العلوم الغريبة التي هي  ّ ٍ

ِولقد نعلم أنهم يقولون إنما يعلمه بشر لسان الذي ﴿: وقال تعالى. فوق طاقة البشر َّ ِّ َ ِّ ُ ُ َ َ َُ ََ ُ ُ َ ْ ُ ٌُ ََ ُ َ َّ ْ ََّ َِ َ ْ

ُيلحد ِ ْ ٌّون إليه أعجمي وهـذا لسان عربيُ ِ َ َ ٌّ َْ َ َ َ ٌْ َِ ِ َِ َ َ ِ﴾)٢٧(. 

ّإن محمد بن عبداالله هو ابن مكّة : فسبحانه وتعالى أراد أن يقول لهم ُأم القرى(ّ ّ ُ( ،

ّالكُتاب ولم يتعلم من ّوأنتم أعرف بحاله وتاريخه، وأنه لم يدخل ّأستاذ، فكيف تدعون  ّ ُ

 ! ُأخذ كتابه عن الأديان الأخرى؟

ّنه لم يكن محمد بن عبداهللا: عناهوم ّ يقرأ كتابا أو يخطه بيمينه، ولما لم يكن ّ ّ ً

ًمنه ذلك، لم يبق ريب بأن المنزل عليه هو من رب العالمين، وليس هو تلفيقا مأخوذا ً ّ َّ ٌَ  من َ

 .كتب السابقين حسبما تزعمون

 لما قاله ٍ قد استعان ببعض أعدائه في كتابة الوحي لحكمة، فاستمعّنعم، إنه 

  :الصدوق 

َ الوحي معاوية وعبدّووجه الحكمة في استكتاب النبي  َ االله بن  َ

ّوهما عدوان ـ، هو أن المشركين قالوا سعد ـ ًإن محمدا يقول هذا القرآن : ّ ّّ
ٍمن تلقاء نفسه، ويأتي في كل حادثة بآية ّ  ... 

َّفاستعان في كتب ما ينزل عليه في الحوادث الواقعة بعدوين ل ه في دينه ْ

ّعدلين عند أعدائه، ليعلم الكفار والمشركين أن كلامه في ثاني الأمر  ّ ََ َ ِ ُ ْ َ



 

 

٩٢ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ّكلامه في الأول، غير مغير ولا مزال عن جهته، فيكون أبلغ للحجة  ٍّ ُ ٍَّ

َّعليهم، ولو استعان في ذلك بوليين ـ مثل سلمان وأبي ذر وأشباههما ـ 
ّع، وكان يتخيل فيه التواطؤ لكان الأمر عند أعدائه غير واقع هذا الموق َّ ُ

ّفهذا وجه الحكمة في استكتابهما واضح بين، والحمد والتطابق،  .)٢٨(الله ٌ

َويعلمهم الكتاب﴿: ّإن ظاهر قوله تعالى َ ََ ِ ْ ُِّ ُ َ﴾، هو تعليم رسول االله أمته الكتاب ُُ ّ ُ

ّكتابة وتفهيما، لأن من الواضح أن  ّ َيطلق على الألفاظ والمعاني ) الكتاب(ًً ًمعا، وهو مثل ُ

ًمن حفظ على أمتي أربعين حديثا «: قول رسول االله  ّ ّوإن حفظ كلام . )٢٩(» ...َُ

ًرسول االله لا يختص بحفظه عن ظهر القلب، بل الحفظ يتحقق بالكتابة أيضا، بل قد  ّ
ًيمكن القول بأن المحافظة عليه بالكتابة هي الأجدر والأنفع، ولهذا نرى العلماء قديما  ّ

ّ يؤلفون كتب الأربعينيات الحديثية ولم يكتفوا بحفظها في الصدورًوحديثا ّ ّ. 

ًيتلوا صحفا مطهرة﴿: ومثل هذا الكلام يأتي في قوله تعالى َ ُّ ََّ َ ً ْ ُُ ُ ، أو في قوله )٣٠(﴾ ْ

َواتل ما أوحي إليك من كتاب ربك﴿: تعالى َِّ ََ ْ َ َِ َ ِْ ِ َِ ُِ ّ، وأمثالهما، فكلها تدل بالإطلاق ـ )٣١( ﴾ُ ّ

 . كان يقرأ ويتلو المكتوبّكن بالظهور ـ على أنه إن لم ت

ّوهناك روايات كثيرة أخرى دالة على معرفة رسول االله  ُ ،بالقراءة والكتابة 

ّإن النبي كان «: قال أبو عبد االله : ّصحيحة عبد الرحمان بن الحجاج، قال: منها ّ

 .)٣٢(  »يقرأ ويكتب، ويقرأ ما لم يكتب

 :لتلك الروايات ـقال المجلسي ـ بعد ذكره 

ّكيف لا يعلم من كان عالما بعلوم الأولين والآخرين، أن هذه النقوش  ًّ ََ
ّومن كان يقدر بإقدار االله تعالى على شق ! ٌموضوعة لهذه الحروف؟ ِ َ

القمر وأكبر منه، كيف لا يقدر على نقش الحروف والكلمات على 

 )٣٣(!الصحائف والألواح؟

، رواية ابن سنان، عن أبي عبداالله : البابومن الروايات الصحيحة في هذا 



 

 

 ٩٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 :ّالواردة في كيفية صلح الحديبية الطويلة، وفيها

فكتب . »اُكتب«:  بالكتب، ودعا أمير المؤمنين وقال له فدعا رسول االله

لا : ، فقال سهيل بن عمرو»بسم االله الرحمن الرحيم«: أمير المؤمنين

 .ّباسمك اللهم: ُ، اكتب كما كان يكتب آباؤك)الرحمن(نعرف 

ٌباسمك اللهم، فإنه اسم من أسماء االله: اُكتب«: فقال رسول االله  ّ ّ« .

ٌهذا ما تقاضى عليه محمد رسول االله والملأ من قريش«: ّثم كتب ّ«. 

ُلو علمنا أنك رسول االله ما حاربناك، اكتب: فقال سهيل بن عمرو هذا : ّ

 !ّبك يا محمد؟، أتأنف من نس ّما تقاضى عليه محمد بن عبد االله

ُّأنا رسول االله وإن لم تقروا«: فقال رسول االله  ِ ُامح ـ يا «: ، ثم قال»ُ ُ

ما أمحو اسمك «: ، فقال أمير المؤمنين»ّمحمد بن عبد االله: ُّعلي ـ واكتب

ًمن النبوة أبدا هذا ما «: ، فمحاه رسول االله بيده، ثم كتب »)٣٤(ّ

 قريش وسهيل بن عمرو، ّاصطلح عليه محمد بن عبد االله والملأ من

 .)٣٥( »...اصطلحوا على وضع الحرب بينهم عشر سنين 

ّويدل هذا الحديث الشريف بوضوح على أن النبي  ّ ٍّ محا بيده الشريفة لقبه 

ٌّ، وهو دال على معرفته »...هذا ما اصطلح عليه «: المبارك، ثم كتب بيده الشريفة

 .بالقراءة وبالكتابة

ّلكن العامة روت هذه  ّالرواية بشكل آخر يرضيها ويسيء إلى النبي الأكرمّ ٍ 

ّويؤكد عدم معرفته بالكتابة، فجاءت تلك الرواية المروية عندهم ـ وفي بعض كتب  ّ

ًأعلامنا أيضا أخذا عنهم ـ على هذا النحو ً:  

ّقال النبي لعلي َ، فوضع علي يد رسول االله عليها، »ضع يدي عليها«: ّ ٌّ
 .)٣٦(  فمحاها



 

 

٩٤ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ّنص إن صح فإنما فعل رسول االله ذلك أمام قريش لئلا يتهموه بأن وهذا ال ّ

 .القرآن من كلامه

ّأضف الى ذلك ان رواية وضع الأصبع كذب، يخطؤه مطالبته ُ  الصحابة َ

ًعند مرضه بأن يأتوه بدواة وكتف كي يكتب لهم كتابا لن يضلوا بعده أبدا ّ ً ٍ ٍ. 

ل دفع شبهة التأثر بالكتب ّوإن الاشتهار بعدم معرفته للكتابة كان لأج

 .السماوية والأخذ عن كتب الأحبار والرهبان وأمثال ذلك

 .وبهذا القدر نكتفي في توضيح هذه النقطة لننتقل إلى المقدمة الثانية

  

  :المقدمة الثانية  ◘

مات «:  في رواية أنس بن مالك وأمثالهالجمعفسرت مدرسة الخلافة لفظة 

ُالنبي ولم يجمع القرآن غير أبو الدرداء، ومعاذ بن جبل، وزيد بن ثابت، وأبو :  أربعةّ

ّأن هؤلاء جمعوا القرآن في الصدور لا في السطور، أي أن الجمع : ّ، بأن معناه)٣٧(»زيد ّ

ٍعندهم كان جمع حفظ لا جمع تدوين وكتابة ٍ ِْ َ ْ َ. 

ًوهذا التفسير يخالف المألوف عند اللغويين، لأن الجمع لغة يشمل الكتا ُ ّ َّ ْ َ بة ّ

ًوالحفظ معا، وأن ترجيح أحدهما على الآخر هو ترجيح بلا مرجح، خصوصا مع  ّ ًِّ ٌ
ٍمعرفتنا بوجود كتـبة لرسول االله  َ َ َ أيام حياته يكتبون الوحي عنه، إذن معنى الجمع 

 !واضح عندنا، فما يعني وجود الكتبة لو كان المقصود منه هو الحفظ فقط؟

ُّبل لماذا يخصون الجمع بالحفظ، ُ ِّ ويخطؤون التفسير الآخر؟َ َ ُ 

ًإن وراء هذا سرا كامنا، ولا أستبعد أن تكون قد جاءت من أجل حصر  ً ّّ
َالجامعين للقرآن ـ حسب زعمهم ـ بالخلفاء الثلاثة لا غير، وذلك بعد نفيهم جمع  ِ

ًالآخرين للقرآن كتابة وتدوينا ً َ. 



 

 

 ٩٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 :الرؤية التصحيحية* 

  :رسول االله وجود مصاحف مكتوبة للصحابة على عهد 

ّمن المعلوم بأن الكتابة كانت موجودة في مكّة آنذاك، وأن القرآن أكد وجود  ّ ّ

َإنا كنا نستنسخ ما ﴿: الاستنساخ والكتابة ولولاه ما عرفوا الاستنساخ، في قوله تعالى ُْ َ َّ ُِ َ َّ ِ

َكنتم تعملون ُ َ ْْ َ ُ َحتى تنزل علين﴿: ، كما يشهد لذلك قوله تعالى)٣٨(﴾ُ ِّ َ ُ َّْ َ َ ًا كتابا ََ َ ِ

ُنقرؤه ُ ََ ، وأمثال ذلك من الآيات الدالة على الكتابة وادواته من القلم والقرطاس )٣٩(﴾ْ

ًفلو لم تكن الكتابة مألوفة والاستنساخ معروفا عندهم، لما خاطبهم االله بهذه ... و ً

 .الكلمات

ًوقد ذكر المؤرخون وأصحاب السير اسم أربعة عشر صحابيا أو أكثر قد جمعوا  ّ َ ّ
 :، وهم)٤٠( قرآن وكانت لهم مصاحف على عهد رسول االله ال

، وزيد بن ثابت، وأبو موسى الأشعري، ّأمير المؤمنين علي بن أبي طالب 

ّوأبي بن كعب، وابن مسعود، وأبو الدرداء، ومعاذ بن جبل، وسعيد بن عبيد، ومجمع  ُ

ّدة بن الصامت، بن جارية، وعبداالله بن عمرو بن العاص، وأبو زيد الأنصاري، وعباا
ّوأبو أيوب الأنصاري، وتميم الداري ّّ. 

ّوعلى الرغم من أن أسماء الأربعة الأواخر لم يصلنا شيء عن مصاحفهم، إلا  ٌّ
 . ّأنها كانت موجودة عندهم

ّإن المصاحف المشهورة في زمن ): الأفكار الأبكار(قال الآمدي في كتابه 

َعثمان بن عفان آخر ما عرض على ًالصحابة كانت مقروءة ومعروفة، وكان مصحف  ُِ

َالنبي، وكان يصلي به إلى أن قبض  ِ ُ ّ ّ)٤١(. 

ّ ـ ما يؤكد كونه من الكتاب وكانت عنده وجاء عن أمير المؤمنين علي  ّ

 :نسخة من المصحف على عهد رسول ـ قوله



 

 

٩٦ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ّفما نزلت على رسول االله آية من القرآن إلا أقرأنيها، وأملاها علي ... « َ ّ

ّبخطي، وعلمني تأويلها وتفسيرها، وناسخها ومنسوخها، ُفكتبتها  ّ

ّومحكمها ومتشابهها، وخاصها وعامها، ودعا االله أن يعطيني فهمها  ّ
ُوحفظها، فما نسيت آية من كتاب االله ولا علما أملاه علي وكتبته منذ دعا  ُّ َ ًً

 .)٤٢( »...  االله لي بما دعا

ّومما يؤكد وجود مصاحف للصحابة على عهد رسو ، وأنهم كانوا ل االله ّ

لا «:  في قولهيكتبون حديث رسول االله على كل حال حتى جاءهم النهي عنه 

ّتكتبوا عني، ومن كتب عني غير القرآن فليمحه ّ، الدال على اهتمام الرسول)٤٣(»َّ ّ 

 :ه ما روي عن ابن مسعود، حيث قالوكذا يؤيد. ِبتدوين الآيات كتابة بعد حفظها

ّاقرأ علي«:  قال لي رسول االله َ ُ، ففتحت سورة النساء، فلما »ِ

ِفكيف إذا جئنا من كل أمة بشهيد وجئنا بك على هؤلاء ﴿: بلغت ٍ ٍ َِ ُ َ ِّ ََ ََ ِ َِ ْ ُ َ ِْ ِِ َُ َ ََّ ِْ َ

ًشهيدا ِ حسبك «: ، رأيت عينيه تذرفان الدمع، فقال)٤٤(﴾ َ

 .)٤٥(»...  الآن

رسالة (لاً عن نق) تاريخ القرآن(وحكى الدكتور عبدالصبور شاهين في كتابه 

ُبأن لحمزة بن عبدالمطلب ـ عم رسول االله الذي استشهد في : للكرماني) ّشواذ القراءة ّ ّ ّّ
ًأحد ـ مصحفا  ُ)٤٦(. 

َومعنى كلامه بأنه كان قد جمع النازل من القرآن إلى ذلك الحين بين الدفتين ّّ. 

 ّأخبرنا الفضل بن دكين، حدثنا الوليد بن: وأخرج ابن سعد في الطبقات

ّحدثتني جدتي، عن أم ورقة بنت عبد االله بن الحارث ـ وكان : عبداالله بن جميع، قال ُ ّ ّ

 . ـوكانت قد جمعت القرآنّرسول االله يزورها، ويسميها الشهيدة، 

ُأتأذن لي فأخرج معك أداوي : ً حين غزا بدرا قالت له وكان رسول االله

ّجرحاكم وأمرض مرضاكم، لعل االله يهدي لي شهادة ّ ِإن االله مهد لك « :قال؟  ُ ٍ ْ ُ ّ



 

 

 ٩٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 .)٤٧(» ...شهادة

 فإذا كان هذا حال النساء في جمع القرآن، فكيف يكون حال الرجال؟

َّنعم، المصاحف المجموعة آنذاك كانت ناقصة، وفيها السور التي أقرت من قبل  ُ ً

ُفإذا قرأناه فاتبع قرآنه﴾﴿: االله تعالى إلى ذلك الحين لقوله تعالى ْ َُ َْ َُ َ َِ َِّ َ ُوقرآنا فرقناه  ﴿:  وقولهَْ ََ ْ ً َُ َْ

ًلتقرأه على الناس على مكث ونزلناه تنزيلا َ ِْ َ َ َّ َّ َُ َ َ َ ُْ َ َ ٍْ ُِ َِ  .﴾، ولا كلام في ذلكَ

ّ هو أعم مما في الصدور أو )٤٨(ّالمعني في الأخبار) الجمع(ّولا يخفى عليك بأن  ّ
ًفي السطور، وترجيح أحدهما على الآخر ترجيح بلا مرجح، خصوصا ح ِّ ّينما نرى أن ٌ

ّالصحابة كانوا قد جمعوا القرآن لكي ينفعوا الآخرين ويعلموهم الكتاب العزيز، وأن  ّ َ

ًذلك لا يتم على وجهه الأكمل إلا بالكتابة، خاصة لمن كان يجيد القراءة والكتابة من  ّّ ّ
وإن فكرة حصر الجمع بالحفظ كانت فكرة سياسية يقف عليها كل من . الصحابة

 . والمستندات التراثية عند الجمهورتصفح الوثائق

فالكتابة وبيان وسائلها مذكور في القرآن وهو دليل على اهتمام الإسلام بالقراءة 

، )٤٩(ّوالكتابة، وقد تحدى سبحانه وتعالى المشركين بأن يأتوه بعشر سور مثل القرآن 

َيعلمهم الكتاب﴿: وقال تعالى ََ ِ ْ ُِّ ُ ًكتابا﴿: ، وقوله تعالى)٥٠(﴾ ُُ َ ُ متشابها مثاني تقشعر منه ِ ْ َ َِ ُِّ َ َ ً َُ َْ َِ ِ

ْجلود الذين يخشون ربهم ُ َّ َ َ ْ َ ُ َُ ْ َ ِ َّ ً، ومعنى هذه الآيات وجود القرآن مكتوبا بين )٥١(﴾ ُ

ًأيديهم، بحيث يمكنهم أن يماثلوه ويعارضوه، فلو لم يكن القرآن معلوما وموجودا  ً

 .لى المجهولّعندهم لكانت دعوته إياهم للمعارضة مع القرآن دعوة إ

ٍوإذا بدلنا آية مكان آية ﴿: ويلفت قوله تعالى َ َّ ََ َ ً ْ ََ َّ َ ُواالله أعلم بما ينزلَِ ِّ َ ُ َُ ِ َ ْ َ قالوا إنما أنت ََ َ ّ ُ

َمفتر ْ ، االله رسول عهد على المسلمين وترتيبها عند ّ، إلى معلومية مكان الآيات)٥٢(﴾ُ

ّبحيث لا يمكن لأحد أن يغير آية بدل آية أخرى ٍ. 

ًتكن الكتابة معروفة، ولم يكن القرآن حاضرا موجودا في الحياة ولو لم  ً ُ ً

 الاجتماعية، فماذا يعني إرسال عمرو بن حزم إلى اليمن لتعليمهم القرآن؟ 



 

 

٩٨ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

َلا يمسه إلا الـمطهرون﴿: ّوماذا يعني قوله عز وجل ُ ُ ُّ َ ََّ َ ْ ّ َِ ً وخصوصا للذي )٥٣(﴾ ُ

ّيفهم منها المس الحسي لآيات المصحف؟  ّ 

َّفلا يمس «: دل على وجودها في الخارج؟ وماذا يعني قول رسول االله ألا ي
ّالقرآن إنسان إلا وهو طاهر ٌ  ؟)٥٤( »َ

ّ؟ أليس في كل ذلك دلالة على )فاتحة الكتاب(وماذا تعني تسمية سورة الحمد بـ

 وجود الكتاب العزيز بين أيدي الناس بفاتحته؟

 :عبد العزيز بن رفيع، قالّثم ماذا يعني المروي في صحيح البخاري، عن 

ّدخلت أنا وشداد بن معقل على ابن عباس، فقال له شداد بن معقل ّّ ُ :

ّأترك النبي  ََْما ترك إلا ما بين الدفتين: ِ من شيء؟ قال َ َّ ّ... )٥٥(. 

ًوهذا يعني بأن القرآن كان موجودا بين الدفتين، ومدونا ضمن قراطيس  ّ ً َّّ
 .ِّمتعددة

 في   عن ترتيب القرآن وجمعه في عهد رسول االلهنحن قد فصلنا الكلام

ّكتابنا جمع القرآن وان جمعه كان جمع كتابة لا جمع حفظ فقط كما يدعون ٍ)٥٦(. 
 

  :المقدمة الثالثة  ◘

 حسبما قيل ـ )٥٧( ّمعركة اليمامة ـ والتي مات فيها أكثر من سبعمائة صحابي

؛ من ع القرآن بعد رسول االله  لمدرسة الخلافة للادعاء بضرورة جمًصبحت مبرراأ

ًقبل أبي بكر خوفا ثر مقتل هذا العدد الهائل من الصحابة في إ على القرآن من ضياعه ٍ

ّإلى آخر القصة المذكورة في كتب ... هذه المعركة، فاقترح على زيد بن ثابت أن يجمعه
  .التاريخ والحديث

ُوهذا الرأي يتقاطع مع نصوص حديثية أخرى موجودة في ك تب الصحاح ّ



 

 

 ٩٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









َوالمسانيد، مثل النصوص الدالة على أن القرآن كان مكتوبا ومحفوظا ـ بواسطة كتبة  ً ً ّ ّ

ً ومحفوظا عند آخرين، فلماذا ً ـ فلو كان مكتوباالوحي على عهد رسول االله 

 الخوف من ضياعه إذن؟

ٍكما أنه لا يتفق مع المروي بإسناد صالح من قوله  ّ ّ ّ : َقراءة الرجل القرآن في ُ

. )٥٨(َغير المصحف ألف درجة، وقراءته في المصحف يضاعف على ذلك ألفي درجة 

ًليس شيء أشد على الشيطان من قراءة المصحف نظرا«:  ِوقوله ، وفي هذا )٥٩(» ّ

، )٦٠(السياق ورد النهي عن رسول االله من أن يسافر بالمصحف إلى أرض العدو 

ٍوأمثال ذلك مما دل على وجود مصحف معروف ٍ ّ ٍ عند المسلمين، مكتوب في قراطيس ّ

 .ِّمتعددة يقرؤون فيها

ّوتظهر هذه النصوص خطأ رؤية مدرسة الخلافة من أن الخليفة قد خاف على  ُ

ّالقرآن من ضياعه، وأن القرآن لم يدون على عهد الرسالة، إذ إن الاعتقاد بعدم تدوين  َّّ َُ

ّ يرجى منه أمور كثيرة، أقل ّالقرآن في عهد النبي ٌ ها حصر فضيلة جمع القرآن ُ

 . بالخلفاء الثلاثة فقط

 :كان هذا مجمل الكلام عن المقدمة الثالثة وإليك
 

 :الرؤية التصحيحية* 

  :قتلى اليمامة مقدمةٌ لجمع أبي بكر للقرآن

ّنعم إن ما جاء عن واقعة اليمامة وكثرة القتلى فيها، واهتمام أبي بكر وعمر بن 

ٌع القرآن دون غيرهم من كبار الصحابة، فيه تهويل عظيم الخطاب وزيد بن ثابت بجم ٌ

ّوتضخيم أيما تضخيم، كما فيه أيضا تعريض بالنبي  ً ّ َ والصحابة، لأن الكل يعلم ّ ّ

ً كتابة وحفظا، ّبأن ثلة من الصحابة كانوا قد جمعوا القرآن على عهد رسول االله  ً

 ٢٣ّ عساكر كتاب الوحي إلى ونحن قد أتينا بأسماء أربعة عشر منهم، وقد أوصل ابن



 

 

١٠٠ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ً صحابيا، وتجاوز شبراملسي ذلك العدد إلى ٢٥ًصحابيا، وأبو شامة وابن عبد البر إلى 

ّ صحابيا، وقال الحافظ العراقي في الدرر السنية٤٠ ً: 

 ناـزيد بن ثابت وكــــان حيـ         اــونـــوأربع ان ــاثن  ابه ـّكت

 )٦١(ابن أبي سفيان كان واعية         اويةـــمع ده ـــوبع ه ـــكاتب

 بكر لم يكن هو الوحيد ّكثيرون وأن أبااب الوحي ّإذن، فجامعي القرآن وكت

ّالذي جمع القرآن، بل جمعه قبله أمير المؤمنين علي بن أبي طالب وسالم مولى أبي حذيفة،  ّ

ّوأبي بن كعب، وأبو موسى الأشعري، وابن مسعود، وغيرهم ُ. 

ًجمع سالم مولى أبي حذيفة للقرآن يؤكد أنه كان مجموعا قبل جمع ّوإن ما قيل عن  ّ ّ

ُأبي بكر له، لأن سالما كان قد قتل في واقعة اليمامة ً ّ. 

ّبلى، قد بالغ المؤرخون في عدد قتلى اليمامة، حتى أوصلها بعضهم إلى  ّ)١٧٠٠( 

 .)٦٣(ً أو أربعمائة وخمسون قارئا )٦٢(نفر من الصحابة، بينهم سبعمائة قارئ 

ٍفسبعمائة قارئ من جيش بلغ عدده أربعة آلاف وخمسمائة مقاتل في قبال جيش  ٍ ٍ

ّ ألف نسمة فيه تهويل عظيم، لأن شهداء الإسلام ٤٠ّمسيلمة الكذاب البالغ عددهم  ٌ

ًفي غزوة بدر لم يتجاوز عددهم أربعة عشر قتيلا، وفي واقعة أحد سبعين قتيلا، وفي  ًُ

ت جميع شهداء الإسلام لما وصل إلى نصف عدد قتلى واقعة ّالخندق ستة قتلى، ولو جمع

ّاليمامة، وخصوصا القراء منهم  فما يعني هذا التهويل والتعظيم؟! ً

لا نجد في : وتبعه على ذلك بلاشير وشوالي) Caetani(قال المستشرق كيتاني 

 معرفة ليهمإّلوائح المسلمين الذين سقطوا في ـ عقربا ـ اليمامة إلا قلائل ممن تنسب 

لأنهم ] أي أنهم لم يكونوا من المسلمين الأوائل الذين حفظوا القرآن [واسعة بالقرآن 

ًتقريبا ينتمون إلى صفوف المنتمين حديثا  .)٦٤( للإسلامً

ّثم شكك شوالي ـ الذي أتم كتاب نولدكه ـ في أسماء شهداء اليمامة التي قدمها 



 

 

 ١٠١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









لا إليها إارير التي تمكنت من الوصول لا نجد في التق: ً شخصا فقال١٥١كيتاني وأنهم 

أي كانا من الحافظين [اثنين ممن سقطوا من الذين يشهد لهم بوضوح معرفتهم بالقرآن 

هما عبداالله بن حفص بن غانم، وسالم من أتباع أبي حذيفة الذي حمل لواء ] له

 .)٦٥(المهاجرين بعده

مين الأوائل وقراء ّومعنى كلامه أنه ليس بين أولئك القتلى من هم من المسل

  .الأمة

ّوإذا كان القراء قتلوا بأجمعهم، فهل القتل يتحراهم دون غيرهم؟ وهل تعمد  ّ ُّ

ٍالخليفة في إرسال القراء إلى معركة غير متكافئة ليلقوا حتفهم؟ ّ 

َّولو كان القراء ـ بمعنى القارئين له  بهذا العدد، فجميع المسلمين كانوا ـ ُ

ّم، فكيف يمكن للشعبي إخراج الإمام علي من الجامعين يقرؤون القرآن في صلواته
ًوهل هؤلاء القراء المقتولون في اليمامة هم أعظم شأنا من أمير  !للقرآن والحافظين له؟ ّ

 !ّالمؤمنين علي بن أبي طالب؟

ّوكيف يكون القرآن محصورا في صدور أولئك القراء المقتولين في واقعة اليمامة  ً

أمير : ّر الأصحاب الذين ما زالوا على قيد الحياة، أمثالفقط دون غيرهم من كبا

ّالمؤمنين علي بن أبي طالب وابن مسعود وعبد االله بن عباس و  ؟...ّ

ّبل لو كان لدينا هذا العدد الهائل من الصحابة القراء، أفلا يعني بأن القرآن كان  ّ
ًمتواترا ومشهورا عند المسلمين، ولا حاجة في إثباته حينها إلى  ّشاهدين عادلين كما أقره ً َ َ

ًأبو بكر وعمر في منهجهما في جمع القرآن لاحقا؟ ٍ 

 :ّومن هنا قد جاء ابن حجر ليخفف الوطأة فيما قالوه، إذ قال

ُوهذا يدل على أن كثيرا ممن قد قتل في واقعة اليمامة كان قد حفظ  ً ّ ّّ
ّأن يكون المراد أن مجموعهم جمعه لا أن كلالقرآن، لكن يمكن  ّ ٍ فرد َّ

َجمعه َ   ...)٦٦(. 



 

 

١٠٢ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

َاذن التطرف والغلو بقي موجودا في النصوص، ولو تأملت فيما أخرجه ابن أبي  ّ ًّ ّ
 :ّداود عن ابن شهاب الزهري، لاستشممت رائحة التحريف منه فواحة، إذ قال

ّبلغنا أنه كان أنزل قرآن كثير، فقتل علماؤه يوم اليمامة الذين كانوا قد  ُ ٌ ُ ّ

َولم يعلم وعوه،  ّفلما جمع أبوبكر وعمر وعثمان القرآن  ُبعدهم ولم يكتب،ُ
 .)٦٧( ... لم يوجد مع أحد بعدهم

 :ًوقد استغل المستشرق جون جيلكرايست هذه الرواية معلقا عليها بالقول

) لم يكتب(و) لم يعلم(ّومعنى هذا أن الرواية تؤكد سقوط نصوص كثيرة بدليل 

 .)٦٨(قتل من كان يحفظهاوأنها ضاعت ب) لم يوجد مع أحد بعدهم(و

ّواللافت أن هذا الكلام باطل جملة وتفصيلا وأن هؤلاء القراء المقتولين بسيف  ّ ّ ًّ

ّبعض المؤرخين لم يكونوا بهذا العدد الهائل، ولم يكونوا منسيين في التاريخ، فقد ذكر 
شر ، اثنا ع)٧٠(ً اسما ٢٩، والبلاذري ذكر )٦٩(ً اسما ٢٠ّابن حزم من هؤلاء القراء 

ّمنهم يشتركون مع أسماء ابن حزم، وادعى ابن الأثير بأن خمسة عشر منهم كانوا من  ّ
ُالحاضرين في بدر وتسعة منهم من الحاضرين في أحد  ، ولم نقف على أكثر من هذا )٧١(ً

 .العدد

ِفلو صح أن أبا بكر استنسخ المصحف من على نسخة رسول االله  ّ ّ ـ كما قاله 

ّعني بطلان المقولة المشهورة من أنه وقف على نقصان آيتين من  ـ، فهذا ي)٧٢(ابن حجر

ْ﴿لقد : ّآخر سورة التوبة ثم وجدهما عند أبي خزيمة أو خزيمة، وهما قوله تعالى َ َ

ٌجاءكم رسول من أنفسكم عزيز عليه ماعنتم حريص عليكم بالـمؤمنين رؤوف  ُّ ٌ ُُ ُ ُ َْ ُ ْ ْ َ ْ ْ ُ َ َْ ِ ِ ِ ِ ِ ِْ ْ َ َِ ِ َِ ٌ َ َ َ َ ْ َُ َ ٌ َ
ٌرحيم  ِإن تولوا فقل حسبي االلهُ لا إله إلا هو عليه توكلت وهو رب العرش فَ* َِ ْ َ ْ َ َْ ُّ َ ُ َ َ َ َ ُ َ َ ْ َْ ْ َ ْ ُ َُّ َّ َ َِ ّ َِ ِ ِ َِ ْ

ِالعظيم ِ َ  وتمام ّ، لأن العقل والدين يأبيان القول بنقصان نسخة رسول االله )٧٣(﴾ ْ

َنسخ الآخرين وكمالها ُ! 

ًفلو كان أبو بكر يخاف حقا من ضياع القرآن، لكان علي ه أن يزيد من حلقات ّ



 

 

 ١٠٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









َتحفيظ القرآن في المساجد وتعليمه، أو يأمر الكَتبة باستنساخ الموجود من القرآن عند  َ

ًالصحابة وخصوصا من على نسخ الذين عرضوا قراءاتهم على رسول االله أمثال أبي بن 

ّكعب، وابن مسعود، وعلي، ومعاذ وغيرهم؛ لأن الكل يعلم بوجود مصاحف لهؤلاء 

أهل «ّلى عهد أبي بكر، فكان عليه أن يأمر باستنساخ نسخ هؤلاء لأن الصحابة ع

ّدمشق كانوا يقرؤون بقراءة أبي بن كعب، وأهل الكوفة يقرؤون بقراءة ابن مسعود،  ُ

وأهل البصرة يقرؤون بقراءة أبي موسى الأشعري، وأهل حمص يقرؤون بقراءة 

 .ين فيه لا أن يأتي بمنهج جديد قد يخالف الآخر)٧٤(» المقداد

َوعليه، فلو كانت هذه المصاحف والقراءات موجودة عند المسلمين، فلم لا 
ٌيعتمدها أبو بكر ولا يستفيد منها ـ وهي مصاحف وقراءات لكبار الصحابة، ورسول  ٍ

ْ كان قد مدحهم لهذا الغرض ـ دون أن يبدأ الخليفة العمل من نقطة الصفر االله  ِّ
ٍوبمنهجية جديدة؟ ّ 

 

  : الرابعةالمقدمة  ◘

ّإن مدرسة الخلافة حصرت جمع القرآن بالخلفاء الثلاثة، وأبعدت عنه الإمام 

ّ وابن مسعود ومعاذ بن جبل وأبي بن كعب وغيرهم، ثم ّعلي بن أبي طالب  ّ ُ

ّركزت على عثمان فقط من بين الثلاثة، مع تأكيدها على أنه هو الذي وحد المسلمين  ّ ّ

ّصحف إليه دون غيره، رغم قولها أن عثمان على مصحف واحد، ثم نسبة رسم الم

استنسخ مصحفه من نسخة أبي بكر وعمر، كما أوجبت الالتزام برسم المصاحف 

: ّالمرسلة الى الامصار رغم اختلافها بدعوى أن النبي قد أقرها، ومن هنا يثار التساؤل

 المصاحف(، أو )ّالمصاحف النبوية: (لماذا لا يقال عن تلك المصاحف ورسمها

، بل تكتفي بوصفها بالمصاحف العثمانية؟ ولماذا لا يطلق لفظ )العمرية(، أو )ّالبكرية

على المصاحف الأخرى المرسلة من قبل عثمان إلى الأمصار بل ) المصحف الإمام(

 خص هذا الوصف بالذي كان يقرأ فيه عثمان فقط؟



 

 

١٠٤ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ّبل إذا كان رسم الخط توقيفيا من عند الباري، وأنه أمضي من ق ً بل االله ورسوله، ّّ

ًفلماذا يحرقون المصاحف المدونة عند المسلمين؟ ألم تكن تلك المصاحف قد كتبت طبقا  َ ُّ

ّللقواعد التي رسمها رسول االله في الخط وعلمها لمعاوية، حسبما قاله الزرقاني  ّ)٧٥(. 

ٌان التركيز على اسم عثمان وإبعاد الآخرين عنه، فيه شيء من الإجحاف  ّ

، والذين كبار الصحابة الذين عرضوا قراءتهم على رسول االله ّوالهضم بحق 

 . اوصى بأخذ القرآن منهم على وجه الخصوص

 

 :الرؤية التصحيحية* 

  :الغلو في عثمان وإقصاء منافسيه

ّأجل إن مدرسة الخلافة أرادت ـ عبر حصر جمع القرآن بالخلفاء الثلاثة ـ الغلو 

ّواقصاء منافسيه من كبار القراء وانتقاصهم ـ ًفي عثمان وفي مصحفه رسما وقراءة، 
ٍ ـ عن الحياة السياسية في آن واحد، بل سعت أن تنسب  وعلى رأسهم الإمام علي ّ

َ كل شين، فقالوا ـ وبئس ما قالوا ـإلى شيعة الإمام  ّإن الشيعة تعتقد بأن للإمام : ّ ّ

ّعلي قرآنا غير قرآن المسلمين، وأن مصحفه الذي يقرأ به قد ّ رتب غير ترتيب المصحف ً ُ
 .الرائج

 لعملية جمع عثمان، حتى حكي عن ًويلاحظ، انهم قالوا بكل ذلك تهويلا

لم يختمه : وقال. توفي ابو بكر وعمر وعلي رحمهم االله ولم يجمعوا القرآن: الشعبي قوله

 .)٧٦( احد من الخلفاء غير عثمان

ّ وروي عن شريك، عن إسماعيل بن أبي خالد أنه قال ّ سمعت الشعبي يحلف :ٍ
َلقد دخل علي حفرته وما حفظ القرآنّوجل؛   ّباالله عز ّ، أو أنه كان لا يعرف إلا )٧٧( ٌّ ّ

َ﴿سبح اسم ربك الأعلى﴾سورة  ْ ِّ َِّ ْ َ َ َ ْ َِ )٧٨(. 



 

 

 ١٠٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ّلا خلاف بين المسلمين في أن عبد االله بن : ّوروي عن يزيد بن هارون أنه قال

  .)٧٩(ّمسعود مات وهو لا يحفظ القرآن كله 

كل هذه المحكيات تؤكد تبني اتجاه خاص لرؤية خاصة في جمع القرآن وتكشف 

مدى اصرارهم على حذف اسماء كبار الصحابة من منافسي عثمان من الذين تلقوا 

ُالقرآن وعرضوه على رسول االله كأمير المؤمنين علي وابن مسعود وأبي ومعاذ وغيرهم، 

 .ونسبة اشياء باطلة الى هؤلاء وغيرهم

ً فيما قاله ابن حجر تعليقا على ما أخرجه ابن أبي داود في )٨٠(وترى نفس الأمر

  :من طريق ابن سيرين، فقال) المصاحف(

ّلما مات رسول االله، آليت أن لا آخذ علي ردائي إلا لصلاة «: قال علي َّّ َ ُ

َجمعة، حتى أجمع القرآن، فجمعه َ ًثم علق ابن حجر قائلا: ... »ّ ّ فإسناده : ّ

ً لانقطاعه، وعلى تقدير أن يكون محفوظا فمراده بجمعه حفظه ٌضعيف

 )٨١(!! في صدره

ّقالوا بكل ذلك في الإمام علي، وقالوا بمثله من المفتريات في ابن مسعود وابن 

ّعباس وأبي وغيرهم من كبار القراء المنافسين لعثمان في أمر القرآن ّ ٌّ. 

ّبن ثابت، حتى قالت نائلة بنت ّوفي المقابل رفعوا بضبع عثمان بن عفان وزيد 

 : ّالفرافصة الكلبية ـ زوجة عثمان ـ للذين دخلوا عليه

ٍ إن تقتلوه أو تدعوه، فقد كان يحيي الليل بركعة يجمع فيها  ّ ُ ُ َ َ

 .)٨٢( القرآن

ٌوكلام ابن حجر الآنف ـ في تضعيف جمع الإمام ـ متهافت وغير صحيح  ُ
 للقرآن بعد  ّ؛ لأن خبر جمع أميرالمؤمنين)٨٣(ًيعرفه طالب العلم فضلا عن العلماء 

، )هـ٣١٦ت ( غير ما أخرجه ابن أبي داود )٨٤( قد روي بطرق كثيرةرسول االله



 

 

١٠٦ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ُوحتى المروي عن ابن سيرين على وجه الخصوص فإنه روي بطرق أخرى عنه ليس  ّ ّّ
 .فيها أشعث بن سوار الكندي

بي داود ولا يشير إلى رواية فلماذا يكتفي ابن حجر بالإشارة إلى ما رواه ابن أ

ّ، عن معمر، عن أيوب، ) هـ٢١١ت (ّغيره، مثل رواية عبد الرزاق بن همام الصنعاني  ّ
 .ًعن عكرمة مثله أو قريبا منه، مع أن إسناده صحيح على شرط البخاري

في طبقاته، عن إسماعيل بن إبراهيم، عن )  هـ٢٣٠ت (أو رواية ابن سعد 

ّأيوب وابن عون، عن محم  .ًيضاأد مثله، وإسناده صحيح ّ

أخبرنا ابن : ، عن يزيد بن هارون قال) هـ٢٣٥ت (أو رواية ابن أبي شيبة 

 .َوإسناده صحيح على شرط الشيخين. ّعون، عن محمد مثله

، عن مسلمة بن )أنساب الأشراف(في )  هـ٢٧٩ت (أو رواية البلاذري 

 .ن، وإسناده حسنمحارب، عن سليمان التميمي وعن ابن عون، عن ابن سيري

ّحدثنا عبد الوهاب : سلمة بن الصقر وروح بن عبد المؤمن قالا: وفي آخر

 .ّالسقفي، أنبأنا أيوب عن ابن سيرين مثله، وإسناده حسن

ّ، بإسناده عن هوذة بن خليفة، حدثنا ) هـ٢٩٤ت (أو رواية ابن ضريس 

ًعوف، عن محمد بن سيرين، عن عكرمة مثله أو قريبا منه، وإسنا ده صحيح على شرط ّ

 .البخاري

ّفلماذا يذكر ابن حجر طريق ابن أبي داود عن ابن فضيل عن الأشعث عن محمد 
 ً.أولابن سيرين فقط، ولا يذكر ما رواه غيره عن ابن سيرين؟ هذا 

ً ليس كغيره من الصحابة، فهو أول القوم إسلاما، نّ أميرالمؤمنين إ: ًثانياو ّ
ِّ المواقف والمشاهد، يتبعه اتباع الفصيل أثر أمه، ّ في كلوقد كان مع رسول االله َُ ََ ّ

ُوهو ابن عمه، وزوج ابنته، وأبو ولده، وقد كان يعرف القرآن كما أنزل على رسول  ُ ّ



 

 

 ١٠٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ُ، وقد دون كل ما أنزل على رسول االلهاالله ّ َّ َ  وقد أتى بكل ما جاء عنه في ّ

ّتفسيره وتأويله، وقد كتب كل ذلك بخطه  ّفقال ،: 

ّ نزلت على رسـول االله آيـة مـن القـرآن إلا أقرأنيهـا وأملاهـا عـلي، فما« َ ٌّ

ّفكتبتها بخطي، وعلمنـي تأويلهـا وتفـسيرها، وناسـخها ومنـسوخها،  ّ ُ

ّومحكمها ومتشابهها، وخاصها وعامها   .)٨٥(  إلى آخر الخبر»...ّ

ُ يكتب كل تلك الأمور وقد كان  ِمن فلق فيه ّ ْ ِ وكان القرآن )٨٦( بيده ،

ُّقر في صدره كما يقر في صدر رسول االله يَ َُّ ََ. 

ّوعن العباس بن معروف، عن حماد بن عيسى، عن ربعي، عن زرارة، عن أبي 

 .)٨٧(» ...ّكان جبرئيل يملي على النبي، وهو يملي على علي «:  قال ٍجعفر

 ّويتضح مما قلناه أن تلك الأخبار المتناسية لأسماء كبار الصحابة من قائمة جمع

ّصابع أموية في بث أمثال هذه الأفكار بين أالقرآن، هي التي دعتنا للقول بوجود 

ّالمسلمين، وبالتالي تهويل أمر جمع عثمان بن عفان ـ شيخ بني أمية ـ للقرآن والرسم  ُ ّ

 .ّالعثماني أكثر مما يلزم

ّن مداه حتى جرأ بعض المستشرقين آلقد تجاوز التشكيك في جمع رسول االله للقر
على انكار جمع القرآن على عهد الشيخين )  م١٩٣٧ ـ ١٨٨١(ال آلفونس مينكانا أمث

ّأيضا بدعوى أن أخبارها لم تسبق ابن سعد  ، كما لم يأت اسم ابي بكر ) هـ٢٢٩ت (ً

وعمر ضمن الجامعين للقرآن على عهد رسول االله في طبقات ابن سعد، في حين جاء 

بر جمع القرآن على عهد عثمان في صحيح ذكر أسماء غيرهما من الصحابة، وأن مجئ خ

ّالبخاري ليس له قيمة علمية، لأنه جاء في كتاب متأخر مات صاحبه بعد ربع قرن من 

 .)٨٨( وفاة ابن سعد

ّ نتيجة اضطراب مرويات مدرسة الخلافة جعلت هذا المستشرق يزعم أن نّابلى 

سف الثقفي، جمعه كان في عهد عبدالملك بن مروان وذلك بسعي الحجاج بن يو



 

 

١٠٨ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

 )٨٩(»كازانوا«المستشرق  قد طرحت قبل ذلك من قبل الرؤية كانت ّمنوهين إلى أن هذه

 .لكن مينكانا أتى بشواهد أخرى تدعم كلامه

فطرح هكذا رؤى من قبل رجل دين مسيحي له توجهات ضد الإسلام مثل 

لام في مينكانا ليس ببعيد بنظرنا، فقد كتب هذا المسيحي عشرات المقالات ضد الإس

 .المجلات الأوربية

، وذلك )٩٠(ًوأمثالهما وإن كان باطلا بلا ريب» مينكانا«و» بل كازانوا«فكلام 

ّلأن رسول االله كان قد جمع آيات وسور كتاب ربه في اللقاء الثنائي بينه وبين جبرئيل في 
ًكل عام، لكن من المؤسف له أن ترى مستند كلام هذا المستشرق أو ذاك مأخوذا من َّ 

 .الكتب التراثية للجمهور وهذا مما يحز في النفس

ّواللافت في الأمر أيضا ان الناس في عهد الشيخين لم يكونوا يخافون من ضياع  ً

ّالقرآن، لأنه كان مقروء ومعروفا ومتداولا عندهم، وهذا التخوف المزعوم إن كان  ًَ ً ً ّ

ٌّموجودا بينهم فهو مختص بأبي بكر وعمر وعثمان وزيد بن ثا ٍغير، لأمر ما بت لاً َ! 

ًفمدرسة الخلافة كثيرا ما تتضارب في نصوصها وأقوالها، فتارة تضعف أخبار 

َّ، وتنسب إلى ابن مسعود حذفه المعوذتين والفاتحة من مصحف الإمام علي 
ًمصحفه، وتقول بإتيان أبي بن كعب سورتي الخلع والحفد في مصحفه خلافا لجميع  َ ّ ُ

 .المسلمين، وأمثال ذلك

ّوأخرى تعد أبي بن كعب ضمن لجنة المصاحف، مع أنه ـ كما سيتضح ـ قد  ّّ ُ ُ

 .ّتوفي قبل تاريخ جمع المصاحف

ّة نرى اتباع مدرسة الخلافة ينقلون عن أبي عبدالرحمن السلمي ما يدل ـوثالث

ّعلى كونه من خواص الإمام علي  ّٍّقرأت على علي :  َ، وقوله  الآخذين عنه ُ

َقرآن كثيرا، وأمسكت عليه المصحف فقرأ علي  ال أميرالمؤمنين ً َ)٩١( . 

ّوأخرى ينقلون عنه ما يدل على مضادته للإمام  ّ ُ ورواية أخبار مسيئة ٍ ُ ٍ



 

 

 ١٠٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ّ، وهذا ما يؤكد قولنا بوجود ما يدل على تبني اتجاه خاص لرؤية خاصة  فيه ٍّ ٍ ّ ّ

  .)٩٢(ولهدف خاص

ٍبل العجب من كل ذلك أنهم يأتون بأسماء صحابة آ  ٍّخرين مع الإمام علي ّ

ّزعموا ان السلمي أخذ عنهم، في حين ان التحقيق عندنا أثبت التشكيك   في أخذه )٩٣(ّ

منهم، بل لم يأخذ السلمي منهم بلا ريب، وغرضهم من ذلك التشكيك بجمع أمير 

َ للقرآن، وحشر أسماء آخرين معه في هذه الفضيلة التي ّالمؤمنين علي بن أبي طالب 

 .الله ورسوله بهّخصها ا

ّأجل، إنهم تفوهوا بهذه الأقوال وشكّكوا في بعض الأخبار كي يسلبوا فضيلة  ّ
ًجمع القرآن عن أمير المؤمنين، لأنها من الفضائل المهمة له، وبها تتم حيازته الثقلين معا،  ّ ّ ّ

ُفهو أبو العترة من جهة، وجامع الثقل الأكبر ـ أعني القرآن الكريم ـ من جهة أخرى ٍ. 

ِّفهؤلاء كانوا لا يريدون أن يعطوا عليا ما أعطاه االله ورسوله، فسعوا جادين  ًّ

ًأولاجاهدين لتحريف المسيرة ورسم البديل لأنفسهم ثم للخلفاء من بعدهم، فسلبوا  ّ 

ّ حاولوا أن يسلبوه كل فضيلة، وكانت فضيلة جمع القرآن بين الدفتين ّثمالخلافة منه،  َّ

ًمما سلبوه أيضا، متظا هرين بحرصهم على الحفاظ على القرآن المجيد وخوفهم من ّ

ّضياعه، فبدؤوا بجمع القرآن من نقطة الصفر تحت غطاء التثبت والضبط، وعملهم 
ٌهذا وإن كان في الظاهر مقبولا، لكنه في العمق كان فيه إساءة إلى القرآن، والمساس  ً

ّاء، كأبي وابن مسعود وأبي ّ، وبالصحابة العلماء القربتواتره، وتعريض برسول االله  ُ

 الذين ذكرهم ّالدرداء، وعلى رأسهم التعريض بأمير المؤمنين علي بن أبي طالب 

 .الذهبي في الطبقة الأولى من أعيان القراء

مصابيح (في تفسيره ) هـ٥٤٨ت (ّقال محمد بن عبد الكريم الشهرستاني 

ً، موضحا هذا الأمر)الأسرار ّ: 

َلم يطلبوا جمع علي بن أبي طالب؟ أو ما كان ّودع هذا كله، كيف ...  ّ



 

 

١١٠ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

َأكتب من زيد بن ثابت؟ أو ما كان أعرب من سعيد بن العاص؟ أو ما  َ َ ََ ْ َ ََ ْ

َّكان أقرب إلى رسول االله من الجماعة؟ بل تركوا بأجمعهم جمعه، واتخذوه  َ َْ َ
ًمهجورا، ونبذوه ظهريا، وجعلوه نسيا منسيا ً ً ًّ  ؟ ّ

سول االله وغسله وتكفينه والصلاة عليه ودفنه، ّوهو لما فرغ من تجهيز ر

ًآلى أن لا يرتدي برداء إلا لـجمعة، حتى يجمع القرآن، إذ كان مأمورا  ّّ ُ ِ ٍ

ًبذلك أمرا جزما ًْ َ. 

ٍفجمعه كما أنزل، من غير تحريف وتبديل وزيادة ونقصان، وقد كان  ٍٍ ُ َ َ
 .ّأشار النبي إلى مواضع الترتيب والوضع والتقديم والتأخير

ٍإنه وضع كل آية جنب ما يشبهها: ال أبو حاتمق َّ ُ ّ .. 

ّبلى واالله، إن القرآن : إلى أن يقول محمد بن عبد الكريم الشهرستاني

َإنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون﴿: محفوظ، لقوله تعالى ُ ِ ََ ُ َ ُ َْ َّْ َ َ َِّ َِ ْ َ َِّّ ﴾)٩٤( ،

ّوأما حفظه بحفظ أهل البيت، فإنهما لا يفترقان قط، ف ُلا وصل القول ّ ْ َ
َولقد وصلنا لـهم القول﴿: ينقطع؛ لقوله تعالى ْ َّ َ ََ ْ َ ْ َ َُ ُ َ َ، ولا جمع الثقلين )٩٥(﴾ ْ َ َّ ُ ْ َ

ُإن علينا جمعه وقرآنه﴿: يفترق؛ لقوله تعالى َ ُ َ ْ ََ ْ ُْ ََ َ َّ ِ ﴾)٩٦(. 

ٍفنسخته إن كانت عند قوم مهجورة، فهي بحمد االله عند قوم محفوظة  ٍ ٍ َُ ُ

ُبل هو قمستورة، ﴿ َْ ُ ٌرآن مجيد َ ِ َ ٌ ٍفي لوح محفوظ* ْ ُ ْ َ ٍ ْ َ ِ ﴾)٩٧(. 

َولم ينقل عنه  ُأرى : ٌ إنكار على ما جمعه الصحابة، لا كما قال عثمان

ّإن الكاتب كتبه وهو : ًفيه لحنا وستقيمه العرب، ولا كما قال ابن عباس

 .)٩٨( ّبل كان يقرأ من المصحف ويكتب بخطه من الإمام. ناعس

ُوكذلك الأئمة من ولد ّه، يتلون الكتاب على ما يتلونه ويعلمون ّ

 .أولادهم كذلك



 

 

 ١١١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ّواالله تعالى أكرم وأمجد من أن يدع كتابه الكريم المجيد على لحن حتى  ٍ ْ َ

َبل عباد مكرمون تقيمه العرب، ﴿ ُ َ ُّْ ٌ َ َِ ِلا يسبقونه بالقول وهم بأمره * ْ ِ ِ ِْ ْ ََ ُ َ ْ ُِ َ ْ َُ ِ َ

َيعملون ُ َ َْ﴾  )٩٩(. 

َولا يستبعد أن يكون لكتاب ّه المنزل نسختان لا تختلفان اختلاف التضاد، ُ ّ َ

ّوكلاهما كلام االله عز وجل ّ ... )١٠٠(. 

ّمع التأكيد على أن سياسة الإقصاء من قبل الخلفاء ـ في جمع القرآن ـ لا تختص  ّ

ّ، وإن كان هو الشاخص والبارز في هذه العملية، بل تعدت إلى ّبأمير المؤمنين علي  ّ
 .غيره من الصحابة

ً لم ينتدب أبو بكر معاذ بن جبل إلى كتابة المصحف في أيامه مع أنه كان حيا إذ َّ ّ
 .يرزق

ّكما ترك عمر بن الخطاب قراءة سيد القراء أبي بن كعب بدعوى أنه أقرأ  ُ

 .)١٠١(للمنسوخ 

ّوأبعد وأقصي ابن مسعود من الكوفة أيام عثمان بن عفان، ولما دخل المدينة  ّ ُ ُِ

َّدويبة سوء( بـ ّالمنورة نبزه عثمان ْ َ ُ( )١٠٢(. 

ٌوقال الحجاج عن مصحف ابن مسعود بأنه ما هو إلا رجز من رجز  َ ّ ّ

 .. )١٠٣( الأعراب

ّواتهم ابن عباس ـ حبر الأمة ـ في العصور المتأخرة بروايته الإسرائيليات في  ّّ ّ ُ ُّ

ًالقرآن، كل ذلك استنقاصا لمناوئي عثمان ّ! 

في سر التركيز على اسم عثمان وإبعاد الآخرين ومن هنا يحق لنا تكرار ما قلناه 

ّعنه، وان في ذلك شيء من الإجحاف والهضم بحق كبار الصحابة ـ الذين عرضوا  ٌ ّ

 .قراءتهم على رسول االله، والذين أوصى بقراءتهم رسول االله ـ على وجه الخصوص



 

 

١١٢ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ّ وتفوح منه أيضا رائحة تبني الأمويين لذلك، إذ كيف لا يعرف لأمير الم ُ ؤمنين ً

ٍ قراءة صحيحة، ولم يصح وجود مصحف له، وهو الجامع ُّعلي بن أبي طالب  ّ
ٌللقرآن والكاتب له، وأصل قراءتنا اليوم مأخوذة عنه بحسب اعتراف الجميع ـ من 

ٍخلال أربعة قراء من السبعة ـ، وهو العالم بالقرآن، نزل بليل أم بنهار، في سهل أو  ٍ ِ ّ
ّلا أخرج من بيتي حتى أجمع «:  ـ رسول االله جبل، وهو القائل ـ بعد وفاة

 ؟)١٠٤( »القرآن

كيف يترك ولا يعتمد مصحف علي بن أبي : ألم يكن من حقنا أن نسأل

ُ الذي هو باب مدينة علم الرسول، وأعلم الصحابة وأقضاهم وأقرؤهم  طالب َ
 ويعتمد مصحف عثمان وزيد بن ثابت؟ 

،  من رسول االله أمير المؤمنين ّوإذا كان القرآن وعلومه هو مما ورثه 

ِفلماذا يقصى الإمام، ويقصى غيره ـ كابن مسعود وأبي بن كعب ـ وهم من أقرإ الناس  َ ْ َ ُِ ّ ُ ُ
َ، ويؤتى بأمثال زيد بن ثابت اليهودي ذي الذؤابتين )١٠٥(للكتاب العزيز   !؟ )١٠٦(ُ

ِّإنه سؤال محير للعقول وهو يبحث عن إجابة ٌ ّ! 

ّ بأن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب هو كأحد المسلمين وليس وإذا تنزلنا وقلنا ّ

ّلى أن القراءة إله ميزة على غيره من الصحابة في القرآن وفي غيره، فكيف يذهبون 

ّ، وأن مصحف الكوفة هو أضبط ّالرائجة اليوم بين المسلمين هي محكية عنه 

 .المصاحف حسبما يقولون

اءة أهل الكوفة كانت هي قراءة علي بن أبي طالب ّومما تجدر الإشارة إليه بأن قر

 .وابن مسعود لا غير

ّويؤيد هذا الاتجاه قول الدكتور طيار آلتي قولاچ في مقدمته على المصحف 

ّ، والذي طبعته )نسخة صنعاء (ّالشريف المنسوب للإمام علي بن أبي طالب 

 ):IRCICA(منظمة التعاون الإسلامي 



 

 

 ١١٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









لّذي هو مرجع قراءة عاصم بن بهدلة إملاء مصحف الكوفة ا... 

ّمن مسلمي عالم اليوم يفضلون  % ٩٠ّبرواية حفص، إذ المعروف أن نحو 

رواية حفص، ويبدو من تدقيقنا أثناء هذه الدراسة في مواضع الخلاف بين 

َّمصاحف عثمان، أن طريقة إملاء مصحف الكوفة كانت هي المفضلة، سواء  ّ

 هـ، ١٣٥٤ هـ، ١٣٤٢ هـ، ١٣٣٧( أعوام أكان في طبعة القاهرة من خلال

ّ، أم كان في المصحف المطبوع في المدينة المنورة باسم الملك فهد بن ) هـ١٣٥٧
ً هـ، ولكن حفصا١٤٠٥ًعبد العزيز اعتبارا من سنة  ّ... )١٠٧(. 

ّومن هنا نستطيع التأكيد أنه لا يصح ما قالوه بأن المراد من مصحف الكوفة هو  ّ ّ

ّسل من قبل عثمان إلى أهلها، وحتى لو كان ذلك فقراءة علي بن ابي ذلك المصحف المر

 !ّطالب وابن مسعود هما الأشهر والأضبط، فما عدا مما بدا يا علماء تاريخ القرآن؟

 

  :المقدمة الخامسة  ◘

ًالتأكيد على مشروعية تعدد القراءات ـ في عهد الشيخين ـ وانها جاءت وفقا  ّ ّ
ّ، والذي استغل من )١٠٨(» نزل القرآن على سبعة أحرف«لتفسيرهم الحديث الشريف  ِّ ُ

ًقبل أعداء الدين قديما وحديثا للطعن فيه ً. 

 لما فعله ً، لكان هذا مخالفاّفلو ثبت جواز تعدد القراءات عن رسول االله 

ّ، إذ إنها لو شرعت التعددية في القراءات ـ )١٠٩(ٍعثمان في توحيدها على قراءة واحدة  ّ ّ
ُ الثانوي ـ سعة للمسلمين ورحمة بهم، فلماذا يضيقها عثمان ويلزمهم بالأخذ بالعنوان ّ ًّ ً

  واحدة؟ٍبقراءة

ًوما هي حال القراءات الستة الأخرى المشروعة دينيا ـ ُ حسب الفرض ـ  ّ

ًوالمحظورة سياسيا بعد عثمان؟ ّ 

ولو كانت المصلحة تقتضي توحيد القراءات، فكيف يعرف هذه المصلحة عثمان 



 

 

١١٤ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

 وابن ّ، ولا يتفطن لها أمير المؤمنين فة وزيد، ولا يعرفها رسول االله وحذي

ّمسعود وأبي بن كعب وغيرهم من عيون الصحابة وكبار قرائهم؟ ُ ّ ُ ! 

 للعربي ولغيره ـ ًونستطيع القول أيضا ان السعة التي منحها االله ورسوله 

ّالذي لا يطيق التلفظ بالمنزل على صدر النبي محمد  ّ َ ّ ّ حتى حين﴾قراءة  ـ﴿ِ َّ َ  )١١٠( 

َ﴿إنا أعطيناك الكوثر﴾، و)١١١() ّعتى حين(بـ َ ْ َ َّ َ َ  )١١٣() ّإنا أنطيناك الكوثر( بـ )١١٢( ِ

ّوأكثر من ذلك فانه قد ورد في بعض الاخبار أن االله سبحانه يرفع قرآن الأعجمي  ّ

ًعربيا  ً، سعة ورحمة وتفضلا، لكن هذا لا يعني تجويزه القراءا)١١٤(ّ ّ ً ّت الخاطئة للعربي ً
ّالقرشي أيضا، أو سماحه للعربي الفصيح أن يقرأ القرآن بالمعنى أو بأي شكل ارتضاه  ً

ما لم يجعل آية رحمة آية عذاب هذا مجمل الكلام في المقدمة الخامسة وإليك تفصيل ذلك 

 :من خلال الرؤية التصحيحية

 

 :الرؤية التصحيحية* 

 وهو المبرر لتشريع القراءات د القراءات تخالف الوحدة فيه،عدت

  :الجديدة

ّإن فكرة مشروعية تعدد القراءات، والقراءة بالمعنى، والأخذ بالمترادف في  ّ ّ

ُالقرآن، وقراءة القرآن بأي نحو كان، بشرط أن لا تصير آية رحمة آية عذاب وآية  َ ٍ ٍ ّ
ّ، وأمثال هكذا آراء تسيء إلى قدسية النص القرآني)١١٥(ٍعذاب آية رحمة  ّ ، وهذا الأمر ّ

 .َيدركه من له أدنى معرفة واعتقاد بإعجاز القرآن الذي لا يتوافق مع هكذا أقوال

ّفهل يعقل بأن يكون النص مقدسا مع تعدد ألفاظه وأشكاله؟ ًّ َّ وهل سمعت ! ُ

ًأن ملكا أو رئيسا أصدر مرسوما ملكيا أو جمهوريا على سبعة أشكال وصور؟ ً ً ً ً ّّ ّإن لهذا ! ِ

ّما لا يمكننا قبوله، وهذا هو الذي جعل بعض المستشرقين يسخفون قرآننا من الغرابة 

 ): مذاهب التفسير الاسلامي(ويقولون بأشياء قبيحة فيه، إذ قال جولد تسهير في 



 

 

 ١١٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ًفلا يوجد كتاب تشريعي اعترف به طائفة اعترافا عقديا على أنه نص  ً

ه الصورة هذ مثل تداوله عصور في أقدم نصه يقدم به، موحى أو منزل

 . )١١٦(من الاضطراب وعدم الثبات، كما نجد في نص القرآن

ّلأنه خلط الحابل بالنابل، لأن . ًوكلام هذا المستشرق باطل جملة وتفصيلا ّ

ًالنص القرآني نص واحد لا اختلاف فيه، وتعدد الوجوه والقراءات جاء متأخرا بعد  ّ ّ
تجزي ولا تجوز القراءة إلا ، ولذلك لا يعتنى بها في الصلاة ولا زمن الرسول 

 .بالثابت المشهور

والذي يحز في النفس بأن مستمسك هؤلاء هي الروايات الموجودة في كتب 

الجمهور وهي التي تصور المسالة هكذا، في حين لم يكن كما قالوه؛ إذ بقي القرآن 

 .معجزة على مر الازمان والدهور

ِبل كيف يمكن أن يتصور هذا في القرآن المعج َّ ّز الذي فاق كل نصوص البشر، ُ ّ

ّوالذي فيه من العلوم فوق ما يتصوره الناس ّ. 

ًبابا أسماه ) التحبير(في كتابه ) ٦٥٤ ـ ٥٨٥(وقد أفرد ابن أبي الإصبع المصري 

 من سورة هود فقط، ٤٤ً، أشار فيه إلى عشرين ضربا من البديع في الآية )باب الإبداع(

ْوقيل يا أر﴿: وهي قوله تعالى ََ َ ِ ِض ابلعي ماءك ويا سماء أقلعي وغيض الـماء وقضي َ ِ ِ ِ ِ ُِ ْ ْ ََ َ َ ُْ ُ ََ َ َُ َ َ َ
َالأمر واستوت على الـجودي وقيل بعدا للقوم الظالمين ِِ ِ ِ َِّ ِ ْ ْ ُ َ ِّ ُ َ َ ََ ْ ً َ ْ ْ َ ْ ُ ْ ّإن قريشا لـما : ، وقال)١١٧(﴾ َ ً ّ

 .َّنزلت هذه الآية عمدت إلى معلقاتها فأنزلتها من جدران الكعبة

ن ـ وهو بهذه المنزلة من الإعجاز ـ على إعجازه لو اعتقدنا فهل يبقى القرآ

 بجواز الأخذ بالمترادف أو صحة القراءة بالمعنى فيه؟ 

ّوأجيز بأن يقرأ بأي شكل كان، بدعوى أنه جاء من باب هلم وتعال؟ َّ ٍ ّ ُ ُ !)١١٨( 

إن هذا الكلام باطل لا نقبله، وهو يفتح الباب للمغرضين للقول بالزيادة 

 .ن في القرآن الكريموالنقصا



 

 

١١٦ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

  :جذور فكرة الأحرف السبعة

ّإن هناك مؤشرات تؤكد على أن عمر بن الخطاب كان وراء تبني فكرة الأحرف  ّّ ّّ

ّ، وقد الصقت هذه الفكرة بابن مسعود وأبي بن )١١٩(ّالسبعة وبثها بين المسلمين ُ

ًكعب، ومن قبلهما إلى رسول االله أيضا دعما لعمر، وسترى بعد قليل ب ّأن نسبة ً

 .الاستفادة من الأحرف السبعة إلى عمر بن الخطاب قد قال به غيرنا

َولا يستبعد أن تكون هذه الفكرة قد جاءتنا من اليهود للتشكيك في النصوص 
ُالمقدسة عندنا، لأن اليهود وبعد أسرهم الجماعي ونقلهم إلى بابل قد أحرقت جميع  ّ ّ َّ

ّكتبهم ودمرت معابدهم، وبقوا على ذلك ّ الحال عدة عقود حتى أنقذهم الملك ُ ٍّ

ّالفارسي كوروش، فيقال بأنهم دونوا التوراة على ما بقي في ذاكرة بعض الأشخاص  ّ ّ
ّالذين سمعوه من آبائهم، فأصبح هناك عندهم توراة عبرية وتوراة سامرية، لذا أرادوا  ٌّ ٌ ّ

ّأن ينسبوا هذا الأمر إلى كتابنا المقدس أيضا، وأن يدعوا بأن ًّ ٍ القرآن جمع عن حفظ لا ّ ُ

 .عن كتابة

ّوربما جاءتنا هذه الفكرة من عند النصارى، حيث تعرض المسيح لمحاولة 
ّالصلب، إذ تفرق الحواريون عنه، فلم يبق من الإنجيل لديهم إلا ما في الذاكرة، فأخذ  َ ّ ّ

ّالحواريون يكتبون ما عرفوه، ولهذا تعددت الأناجيل عندهم، فأرادوا أن يقولوا ّ بأن ّ

ّالقرآن متعدد أيضا، يشبه إنجيل لوقا، وإنجيل متى، وإنجيل بولس، وإنجيل يوحنا،  ّ ًّ ٌ
ّأي أنهم أرادوا تسرية التحريف من كتبهم إلى الكتاب العزيز .. وغيرها من الأناجيل

ّعندنا، وذلك تحت عنوان مشروعية تعدد القراءات ّ. 

 .إلى النصارى من اليهودوبذلك تكون فكرة الأحرف السبعة هي بنظرنا أقرب 

إذا كان الحفظ هو المعيار في الجمع فلماذا لا يجمعه زيد بن : ومع ذلك نتسائل

 ...ثابت من حفظه بل يأخذه من العسب واللخاف والكتف و
 



 

 

 ١١٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









  :أهل البيت ووحدة النص القرآني

ّإن أهل بيت الرسالة صرحوا بهذه الحقيقة وأنهم لا يقبلون بتعددية النص  ّ ّ ّ ّ

سلامي، لأن النازل من عند االله الواحد عندهم ً، بل يرونه طارئا على الفكر الإالقرآني

ّهو نص واحد، وقد نزل على رجل واحد، ولأجل هذا كذب الإمام من فسر الأحرف  َ ّ

  .ّالسبعة بتعدد القراءات

ّنعم إن فتح هذا الباب ودراسته ربما يفضي الى اتساع آفاق البحث عن سر 
 . تلاعب اليهود والنصارى بالقرآن الكريم منّتخوف الرسول 

ّ عن اليهود والنصارى ليس هو محض تنبؤ، بل هو ّوباعتقادي أن ما قاله  َ َ

ّإخبار عن دور موجود لهم آنذاك في المجتمع أيام حياته المباركة ـ وهذا ما سنفتحه  ْ ٍَ ٌ
بهم، إذ بقي ًلاحقا إن اقتضى الأمر لذلك ـ لكنهم لم يفلحوا ولم ينجحوا لتحقيق مآر

ّمتن القرآن محفوظا وشرعيا يؤخذ به رغم كل المحاولات المسيئة له ً ًّ. 

ّلأن صحة نبوة النبي محمد  ّ ّ ّ ّ متوقفة على سلامة القرآن من التحريف، وأن ّ ّ

ّهداية الخلق والإعجاز الالهي متوقفان على القرآن نفسه، ومع احتمال التحريف بزيادة 

ّآيات القرآن ومحتوياته، وتسقط حجيته، مع التأكيد على أو نقيصة لا وثوق بشيء من  ّ
ّأن التشكيك في تعدد القراءات لا يعني التشكيك بأصل القرآن المجيد كما يريد أن  ّ

 .يستغله المستشرقون وغيرهم

ّ كانت لا تقبل بفكرة التعددية في القرآن، بل ّنعم، إن مدرسة أهل البيت 

ّتقول بالوحدوية فيه وتؤكد علي ٍه، لأن كلام االله نزل من عند الواحد على رجل واحد، ّ ّ

 .ٍبلسان واحد

ّإن ]: الصادق [قلت لأبي عبداالله : فعن الفضيل بن يسار، قال

كذبوا أعداء «: فقال. ّإن القرآن نزل على سبعة أحرف: الناس يقولون

ٍاالله، ولكنه نزل على حرف واحد من عند الواحد ٍ ّ« )١٢٠(. 



 

 

١١٨ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ٌإن القرآن واحد نزل «: ، قال]الباقر [ جعفر وعن زرارة، عن أبي ّ

ُّمن عند واحد، ولكن الاختلاف يجيء من قبل الرواة َ ِّ« )١٢١(. 

بهذين النصين عن الباقر والصادق عليهما السلام نقف على دور الأئمة 

التصحيحي في القرآن والقراءات فيه، إذ أن صحة منهجهم تدعوا إلى الوحدوية في 

ِ﴿أفلا يتدبرون القرآن ولو كان من عند غير االلهِ : شهد له قوله تعالىالقول والعمل وي ْ ْ ُ ََ ِ ِ ِْ َ َ َْ ْ َ ََّ َ ََ ُ ْ َ َ َ

ًلوجدوا فيه اختلافا كثيرا﴾
ِ ِ ِ َِ ْ ًُ َ َ َ َ )١٢٢(. 

 : ما يقارب ذلك إذ قالوقد روى عبد االله بن مسعود عن النبي 

: َأقرأني رسول االله، وقال هذا: اختصم رجلان في سورة، فقال هذا

ِ فأخبر بذلكّفأتيا النبي . َأقرأني رسول االله ُ. 

ُاقرؤوا كما علمتم «: ّفتغير وجهه، فقال: قال ّ َفإنما هلك من كان ... ُ ّ

 .)١٢٣( »قبلكم باختلافهم على أنبيائهم

ْاقرؤوا كما علمتم «: وفي جملة ُْ ِّ ّ إلى ضرورة الأخذ بالنص ، إشارة منه »...ُ
ِالواحد المعلم من قبل رسول ، وعدم جواز الاختلاف )١٢٤( االله لأصحابه المخلصين َّ

 .على الأنبياء

إشارة منه إلى لزوم » كما علمتم«: بل قال» كما سمعتم« لم يقل فالنبي 

 هو المعيار في صحة القرآن والأخذ به لا السماع عن اعتبار العرضة والتعلم منه 

أو استشهاده ببعض الآيات  في الصلاة طريق النقل الجماعي، مثل سماعهم تلاوته 

 .في خطبه، وبذلك يكون العرض اسمى من اعتبار السماع وأثبت

عن أبي عبدالرحمن : ّمن مسند الصديق» كنز العمال«وقد يكون الخبر المروي في 

كانت قراءة أبي بكر وعمر وعثمان وزيد بن ثابت والمهاجرين والأنصار : السلمي، قال

ّما نريد قوله في لزوم الوحدوية في النص، إذ أن النبي قد  فيه اشارة الى )١٢٥(...واحدة



 

 

 ١١٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ّجد باقراء الناس القرآن على مكث كي يصونهم من التحريف، فلا يمكن لي أن اتصور  ّ

 .مكان وقوع الاختلاف بين الصحابة الذين عرضوا قراءتهم على رسول االلهإ

 في وكذا لا يمكن تصور وقوع الاختلاف بين الذين نص عليهم رسول االله

الاقراء والتعليم للأمة وأمر الناس في الرجوع إليهم كابن مسعود وأبي بن كعب وعلي 

 .بن أبي طالب

ّإذن القرآن المقروء عند المسلمين في العصر الأول كانت قراءة واحدة، لكن  ً ً

ِّالصراعات السياسية في الأزمان اللاحقة هي التي جعلتها متعددة، تحت ذريعة  ّ ّ

ّمشروعية تعد  عن معنى الأحرف   ُد القراءات، فقد سئل الإمام أمير المؤمنينّ

 : السبعة فقال

ٌّإن االله ـ تبارك وتعالى ـ أنزل القرآن على سبعة أقسام، كل منها « ّ

أمر، وزجر، وترغيب، وترهيب، وجدل، ومثل، : ٍشاف كاف، وهي

 .)١٢٦( »...  وقصص

سعود هو غير ما يريدون وهذا الكلام من أمير المؤمنين وما يتلوه عن ابن م

 .الذهاب إليه في القراءات وفي غيرها

ّكان الكتاب الأول نزل من «:  قولهفقد روى ابن مسعود، عن رسول االله 
ٍباب واحد على حرف واحد، ونزل القرآن من سبعة أبواب على سبعة أحرف ٌزاجر : ٍٍ

ٌوآمر، وحلال وحرام، ومحكم ومتشابه وأمثال ٌ ٌ ٌٌ« )١٢٧(. 

ًنا بأن النبي قد تلقى القرآن نصا واحدا، فلا معنى لجواز نقله بالمعنى، فلو قبل ً ّ ّّ
ٍوإنك لتلقى القرآن من لدن حكيم عليم﴿: فقد قال سبحانه ٍ َِّ ِ َِ َ َْ َُ َُ ُ ْ َّ َ َْ َ : ، وقال تعالى)١٢٨(﴾ ِ

َوأوحي إلي هذا القرآن لأنذركم به ومن بلغ﴿ َُ ُ ْ ََ َ ََ َ ْ َِ ِ ِِ ُ ِ ُ َ َّ ِ ُإنا نحن  ﴿:ّ، وقال عز وجل)١٢٩(﴾ ُ ْ َ َّ ِ

ًنزلنا عليك القرآن تنزيلا َِ َ َ ََّ ْ ُْ ْ َ َْ َوقرآنا فرقناه لتقرأه على ﴿: ّ، وقال عز من قائل)١٣٠(  ﴾َ ْ ْ ً َُ ُ ُ ََ َ َ َْ َِ َ

ٍالناس على مكث ْ ُ َ َ ِ  .، وأمثالها)١٣١(  ﴾َّ



 

 

١٢٠ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ّفكل هذه الآيات تؤكد لزوم التعبد بالنص القرآني الواحد، وعدم جواز تغيير  ّ ّ ّ ُّ

ٍحروفه، وعدم صحة ما ادعوه من جواز قراءة القرآن بأي شكل كان ألفاظه وترتيب  ّ ّ ّ
ّبشرط أن لا تغير آية رحمة إلى آية عذاب، والذي يرجع جذوره إلى ما حكي عن عبد  ٍُ َّ ُ

!! ًأخي عثمان من الرضاعة ـ، حينما كان كاتبا للوحي حسبما يقولون  االله بن أبي سرح ـ

ْأكتب«: وأن رسول االله إذا قال له ً عليما حكيما:ُ ًغفورا رحيما، وإذا قال له: ، كتب»ً ً :

ًغفورا رحيما: أُكتب« ّعليما حكيما، وارتد ولحق بمكة : ، كتب»ً ً ً)١٣٢(. 

ّلو كانت التعددية والاختلاف هي مطلوب الشارع، فلم يحصر النبي : فسؤالنا َ ِ ّ ّ

ّالفرقة الناجية من أمته بواحدة من الثلاث والسبعين فرقة، ويقول عن ّإنها في :  الباقيُ
 .)١٣٣( النار؟

ّبل ما يعني تأكيد االله سبحانه وتعالى على وحدة الكلمة اذن؟ وهل أمرنا االله عز  َ َ
ُوجل بالوحدة أم بالفرقة؟ ّ 

ِولو كان من عند ﴿: ُولو كانت الفرقة هي مطلوب الشارع، فما معنى قوله تعالى ِ ِْ ْ ََ َ َ

ًغير االله لوجدوا فيه اختلافا ََ ِ ِ ِْ ُ َ َ ِ ْ ِ كثيراَ  !؟)١٣٤(﴾ َ

ْوأن هذا صراطي مستقيما فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم ﴿: وكذا قوله َّ ُّ ْ ُُ ِ َ ََ َ ََ َّ َ َّ َُ ُ َ ُ ُ َِ َِ ً ِ ِ ِ
َ َ َّ َ

َعن سبيله ذلكم وصاكم به لعلكم تتقون ُ َّ ََّ َ ُْ ْ َُ َُ َّ َ َِ ِ ِ ِِ ِ ﴾)١٣٥(. 

ّاختلاف أمتي رحمة«: ًوهل حقا معنى قوله   أم هو ّ كما يفسرونه،)١٣٦(» ُ

َتختلفوا، فإن من كان قبلكم اختلفوا  لا«:  ّشيء آخر؟ فكيف نفسر قوله ّ

 ؟)١٣٧(»فهلكوا

ّوألم يذم الإمام علي  ّاختلاف العلماء في الفتيا؟ في قوله ُ: 

ّثم يجتمع القضاة بذلك عند الإمام الذي استقضاهم، فيصوب آراءهم ... « ّ ّ
َأفأمرهم االلهُ تعالى بالاختلاف ! بهم واحدوكتا! ّونبيهم واحد! ًجميعا، وإلههم واحد َ



 

 

 ١٢١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ًأم أنزل االله دينا ناقصا فاستعان بهم على إتمامه؟! فأطاعوه، أم نهاهم عنه فعصوه؟ أم ! ً

ّأم أنزل االله سبحانه دينا تاما فقصر ! كانوا شركاءه فلهم أن يقولوا وعليه أن يرضى؟ ًّ ً

ِ ﴿ما فرطنا في الكتاب من :وااللهُ سبحانه يقول!  عن تبليغه وأدائه؟ الرسول ِِ َ َْ ِ ْ َّ ََ

ٍشيء﴾، 
ْ ٍ﴿تبيانا لكل شيء : وقالَ ِ ِ

ْ َ ِّ ًُ َ ْ...﴾ )١٣٨(. 

نّ القرآن واحد نزل من عند إوعليه، فالاختلاف ليس من القرآن نفسه، إذ 

ّالواحد، لكن الاختلاف يجيء من قبل الرواة، فهذا يقرأه بكذا وذاك يقرأه بشكل آخر 
 .ّيغير معناه

ّوإن تعد  وقد حدثت بعد أعوام د القراءات لم تكن على عهد رسول االله ّ

» على سبعة أحرف«: من عهد التنزيل، وبذلك يكون المقصود من الحرف في جملة

ًإشارة إلى التأويل والأطراف والجوانب والوجوه الموجودة في القرآن المجيد، لا 

 .القراءات

ّوجود جوانب متعددة للنص الواحد يمكن فهم: أي ّ ظاهرها طبقه، لكن ّ
ّمعرفة كنه تلك الأمور لا يتأتى إلا للمعصومين، لأنهم الراسخون في العلم الذين قال  ّّ ّ ُ ْ ُ

ُولو ردوه إلى الرسول وإلى أولي الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطونه ﴿: سبحانه عنهم َ ُ َ َ ُ ُّ ْ ََ ُ ِ ِ ِْ َ ْْ َ َ ْ ْ ُ َّ َِ ِ َِّ َ ِ َ َ َُ ِ َ ُ ِ

ْمنهم ُ ْ ّسالة فقط، كما هو نص حديث الثقلين المتواتر عند ، وهم أهل بيت الر)١٣٩(﴾ ِ
 .الفريقين

ّفلا تجوز القراءة بالشاذ، إذ إن أئمة أهل البيت أكدوا لزوم القراءة بما يقرأ به  ّ ّ ّ

ًالناس وترك الشاذ النادر، وهذا ما أكده غالب فقهاء مدرستهم أيضا ّّ. 

ّوعليه، فقد اتضح لك بأن غير المعصوم لا يمكنه فهم عم ق القرآن وكنهه، أما ّ

ّظاهره فيفهمه غالب الناس، وأن مسألة الأحرف السبعة قد استغلت من قبل الخلفاء  ُّ

ٍـ خصوصا من قبل عمر بن الخطاب ـ لعلل ٍ ٍ خاصةً ، ولأجل وجود هذه الإشكالية ّ

ّوأمثالها عد الدكتور عبدالصبور شاهين حديث الأحرف السبعة أنه ّ: 



 

 

١٢٢ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

آن، بل هو مصدر مشكلات هذا التاريخ، لغز الألغاز في تاريخ القر

ًولذلك كثرت في تفسيرها الاجتهادات وتعددت الآراء قديما  ّ

ٍوحديثا، دون أن ينتهى إلى رأي قاطع ُ ً   ...)١٤٠(. 

ّكما أكد الدكتور شاهين أن  لا يعدو )١٤١(ّأول من كشف وجود هذا الإذن : ّ

ّأبي بن كعب وعمر بن الخطاب: أحد الرجلين ّ ُ...  

ّومعنى ذلك بداهة أن الوحي القرآني استمر ينزل على قلب النبي :  أن يقولإلى ّ ّ ّ ً

ّواحدا وعشرين عاما على حرف واحد، وأن إقراء هذه المدة من حياة النبي كان على  ّ ّ ً ًٍ

ّحرف واحد، وأن المجتمع كله كان يقرأ القرآن طيلة هذه المدة من حياة النبي على  ّ ّ ّ ٍ

ّحرف واحد، وأن تدوين م ٍا كان ينزل من القرآن كان أيضا على حرف واحد، ولا ٍ ً

ًشك في هذا أبدا بعد أن وضحت لنا المعالم التاريخية السابقة  ّ)١٤٢(. 

ٍفمن المؤكد أن الوحي بمكّة كان على حرف واحد، وكذلك ما : إلى أن يقول ّ َّ

ّنزل بالمدينة قبل الأحرف السبعة كان كله يقرأ على حرف واحد، فكيف نفسر ٍَ ُ  أن يقع ّ

 )١٤٣( !َّهذا الاختلاف في سورتين مكيتين؟

ّلكنه مع كل ذلك، استفاد الدكتور مما قاله الطبري ـ عند جمعه بين روايات  ّ ّ

ّالأحرف السبعة، وجمع عثمان الناس على حرف واحد وتركه للستة الباقية ـ ّبأنها «: ٍ
 :؛ فقال الدكتور شاهين»ًكانت رخصة وليست بعزيمة

ُكما نلتقي أيضا مع ما رآه أستاذنا الدكتور ...  مع الطبري وهنا نلتقي ً

ّأنيس من أن روح هذه الرخصة لا تزال باقية إلى اليوم، يقرأ في حدودها 

ّالمسلمون من شتى الأجناس، على اختلاف ألسنتهم في الماضي والحاضر 

ّوالمستقبل، وإن كنا لا نرى أن ذلك من الأحرف السبعة، بل هو من  ّ

َّتيسير التي تميز بها الإسلام، إذ كان وجود الأحرف السبعة روح ال ّ

ّبمعناها التنزيلي قد توقف ـ بإجماع المسلمين ـ على مصحف عثمان، ولم  ّ



 

 

 ١٢٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 .)١٤٤(َيبق منها سوى بعضها في حدود رسم هذا المصحف الإمام 

ّونحن لا نتفق مع الدكتور شاهين لأن فكرة الأحرف السبعة ـ بالشكل الذي  ّ

ّنه ـ جاءت متأخرة، وليس لها وجود أيام رسول االله يرتضو ً ِّ ـ في مكّة المكرمة وفي ّ
ٍالمدينة المنورة ـ، وقد استخدمت من قبل عمر بن الخطاب كمرحلة من مراحل جمع  ِ ُ ّ

ّ، ولجمع جميع آراء الصحابة في القرآن، ثم  الخلفاء للقرآن بعد رسول االله
ًاستغلت هذه الفكرة حديثا ـ اس َّ ِ ّتغلالا بشعا ـ من بعض الكتاب المعاصرين، أمثالُ ً ًِ َ :

ّمحمد عابد الجابري، ومحمد أركون، ونصر حامد أبي زيد، وعبد الكريم سروش،  ّ
 .وغيرهم بدعوى وجود أولياته في التراث القديم

، فهو يخالف  على عهد رسول االله ّجواز تعدد القراءاتوعليه، فلو ثبت 

راءة الواحدة والحرف الواحد، كما يخالف حرقه للأحرف إلزام عثمان الصحابة بالق

ًالستة الباقية لأنها ـ حسب الفرض ـ مما أرادها االله ورسوله تيسيرا ورحمة بأمته ً ّ! 

ّألم يكن في فعل عثمان نفيا للغرض الذي شرع من أجله تعدد القراءات؟ ِّ ُ ّ ً!! 

 كان يريد أن ّ مطلوبة للشارع وللناس، وأن عمروحدة القراءاتوإذا كانت 

ٍيجمع الناس على قراءة واحدة  ّفطعن طعنته التي مات فيها(ٍ َّ، فلماذا تشرع )١٤٥()ُِ ُ

ّالتعددية من بعده، ويقال عمن لا يؤمن بتواتر القراءات السبع عن رسول االله  ُ ّ :

َ؟ أليس في ذلك تناقض بين الادعاءين؟)١٤٦(ّإنه كافر  ّ! 

 
ح قراءات الصحابة أو للحد فكرة تعدد القراءات وضعت لتصحي

  :من عمل عثمان

ًكما أني أرجح أن تكون فكرة تعدد القراءات قد جاءت أيضا لشرعنة قراءات  ّ ّ ُ ّ

ّ، لأن الذي لا يعرف معنى الكلالة )١٤٧( الصحابة ، ولا يقوى على حفظ سورة )١٤٨(ّ



 

 

١٢٤ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ًالبقرة إلا بعد اثني عشرة سنة حتى إذا أتم حفظها نحر جزورا  ّّ ّوالذي كان يقرأ ، )١٤٩(ّ

بدل ) عظام ناخرة: (بعض الآيات بقراءة تخالف المشهور عند المسلمين ـ مثل

َ﴿نخرة﴾، أو  ِ ّالحي القيام(َ ُّبدل ﴿الحي القيوم﴾، وأمثالها ـ فهو محتاج إلى تصحيح ) ّ َ ّ َ
ٍقراءته، سواء قلنا بأنها كانت لهجة لم توافق لهجة قريش أو قلنا بأي شيء آخر ّ ّ ً. 

ِّ تعدد القراءات شرع لإدراج بعض تلك القراءات الشاذة ـ من فقد يكون ُ ّ

ّالصحابة ـ في القرآن، لكنهم لم يوفقوا لذلك؛ بسبب اعراض الأمة عن الأخذ بغير  ُ َّ ُ ّ

 .المشهور

فالسهو في القرآن ـ أو في غيره ـ أمر محتمل لغير المعصوم، فانه قد ينسى لفظ 

بـ ) اسعوا(قريبة الى المعنى، كاستبدال كلمة الكلمة دون معناه فيستبدلها بمرادفة 

وأمثال ) صوف منفوش(بـ ) عهن منفوش(و) أسرعوا(أو ) ّعجلوا(أو ) امضوا(

ذلك، ومن هنا يأتي قولهم بجواز قراءة القرآن بالمعنى، وجواز قراءته بأي نحو كان ما 

 .لم يجعل آية عذاب آية رحمة وأشباه ذلك

ح للتحريف والتغيير في القرآن لكن منهج ّإن منهج بعض الصحابة كان يسم

لأبي ) فضائل القرآن(ّأهل البيت كان يقف أمامه ولا يرتضيه، يؤيد ذلك ما جاء في 

 :عبيد، بإسناده عن الأوزاعي

ًإن رجلا صحبهم في سفر، قال ّفحدثنا حديثا ما أعلمه إلا أنه رفعه إلى : ّ ّّ ً

ّإن العبد إذا قرأ فحرف أو : رسول االله، قال َ، كتبه الملك كما )١٥٠(أخطأ ّ

 .)١٥١(أُنزل 

ّوروي عن خالد بن الوليد أنه أم الناس فقرأ  ّمن سورتين، ثم ] ًمخلوطا[ّ
ّشغلني الجهاد عن تعلم : التفت إلى الناس حين انصرف، فقال

 .)١٥٢( القرآن

وبهذا فلا يستبعد أن يكون ما جاء من أخبار في موافقات الوحي لعمر بن 



 

 

 ١٢٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 .جاء من هذا القبيلّالخطاب، قد 

ًوأخرج عن عبد الرحمان بن أبي ليلى أن يهوديا : للسيوطي) الاتقان(ففي  ّّ
ّإن جبرائيل الذي يذكر صاحبكم عدو لنا: ّلقى عمر بن الخطاب فقال ّ ّ .

ّمن كان عدوا الله وملائكته ورسله وجبرئيل وميكائيل فإن : (فقال عمر ً َ
 .)١٥٣( سان عمرفنزلت على ل: قال). ّاالله عدو للكافرين

ّإن فكرة التعددية جاءت بعد فتوحات عمر : ًكما لنا أن نحتمل أيضا ونقول ّ

ّللأمصار، توسعة له ولهم، وتصحيحا للقراءات المتعددة المنتشرة آنذاك بين أيديهم،  ً ً

ّوهذا الكلام يشبه ما قلناه سابقا في سبب اختلاف النقل عن الصحابي الواحد  ً)١٥٤( ،

ًوه فيه هو وضع الخبر على لسان الصحابي تأييدا لاجتهاد الخليفة، فلا ّوأن أحد الوج ّ
ًيستبعد أن يكون عمر قد سمح بتعدد القراءات للأعاجم سعة ورفقا بحالهم، وهو  ً ّ َ ُ

ًمسموح به شرعا من قبل رسول االله  ٌ ولا خلاف فيه، لكنه استفاد من ذلك ّ

ًرب أيضا، وروى حديثا عن رسول االله ّالجواز تجويز الخلاف في النص القرآني بين الع ً

ّوقع بينه وبين هشام بن حكيم، في حين أن عمر بن الخطاب وهشام بن حكيم كانا  ّ

ّ، أي أن عمر بن الخطاب امتد بدعواه إلى )١٥٥(كلاهما قرشيين، وقد اختلفت قراءتهما  ّ

أن يقرآ ً، حاكيا عن رسول االله أنه سمح لهما ّعهد رسول االله لكسب الشرعية منه 

ّالقرآن بأي شكل كان، ما لم يجعل آية رحمة آية عذاب، لأن القرآن بزعمه جاء من باب  ٍ ٍ ّ
 .ّهلم وتعال وهذا ما لم نقبله

ّهل يمكننا ـ طبقا لهذا الكلام ـ أن نصحح قراءة عمر بن الخطاب : فالسؤال ً

ِغير الـمغضوب عليهبدل ﴿) ّغير المغضوب عليهم وغير الضالين( ْ َ َْ َْ ِ ُ ْ ِ َّم ولا الضَ َ َ َليناْ ِّ ،﴾

ّ أكثر من خمس وعشرين ألف مرة في صلواته الجهرية المقروءة من قبل رسول االله  ّ ٍ

ً عاما، ٢٣ بين ظهرانيهم أكثر من ّـ بصرف النظر عن الإخفاتية ـ طوال مكثه 

ّإنها جاءت من باب هلم وتعال؟: ونقول ّ 



 

 

١٢٦ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ًا يكون النص قرآنا ًبل هل يجوز الاجتهاد في قبال النص، وخصوصا عندم ّ
 ؟ والقارئ له رسول االله

ّلأننا نعلم بأن فاتحة الكتاب هي من أوائل السور التي نزلت على النبي  ّ ّ

ّ، وأنها لا تترك بحال في الصلوات، جهرية كانت أو إخفاتية، وقد شرعت ّمحمد ُ ّ ًّ ٍ َ ُّ

ّفي مكّة المكرمة في بدء البعثة، فكيف يمكن تصور اختلاف الصحابة  ٍفي قراءة أمر ّ

ٍإنه سؤال وجيه يواجهه كل باحث في موضوع القراءات، ! مشهور كفاتحة الكتاب؟ ُّ ٌٌ ّ

 .وهو يبحث عن جواب له من علماء القراءات

ً أيضا، ّنعم، لا يستبعد أن تنسب أمثال هكذا قراءات إلى ائمة أهل البيت 

ُوهذا ما يفعله أنصار النهج الحاكم غالبا في الأمور الخلاف يّة، فينسبون ما يريدون ً

ّادعاءه إلى أئمة أهل البيت ّ لآرائهم ً وإلى كبار الصحابة والتابعين تعضيدا 

 .ًوتحكيما لها

ّن النبي وأهل بيته وأصحابه ـ الجامعين للقرآن على عهدها: وزبدة الكلام ّ 

ّـ لم يقرؤوا القرآن إلا بقراءة واحدة، إذ لم ينزل القرآن الكريم إلا بتلك، ْ لكن في ٍّ
ٍالعصور اللاحقة اختلفت القراءات واختلطت لعلل يجب توضيحها في مكان الآخر  ّ

ّناسبين ذلك الى رسول االله، وإنما أجاز أهل البيت ـ تبعا للنبي ً ّ ـ القراءة بالمشهور َ

ّالمتداول بين المسلمين وترك الشاذ النادر، لأنه الأقرب إلى قراءة النبي  ّ وما جاء 

  .عن االله

 

  :المقدمة السادسة  ◘

ٍتباع مدرسة الخلافة تقول بجمع القرآن بشاهدين ـ أو حتى بشاهد واحد، كما أ ٍ ّ َ

ّبإمكان ثبوت القرآن بالبينة : جاء في خبر خزيمة أو أبي خزيمة ـ، أي أنهم قالوا
بخبر الآحاد ـ، وفي الوقت نفسه قالوا بشيء آخر في : ٍأو على قول والشهود ـ



 

 

 ١٢٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









َ، واتهموا من لم يقل بذلك  تواتر القراءات العشر عن رسول االله القراءات، وهو ّ

 !)١٥٦(بالكفر

ّ، لأن حجي ّوهذا القول منهم يسيء إلى حجية القرآن ة والشهود ـّة الجمع بالبينـّ

، بل  ّـ حسب هذا المدعى ـ ينافي حجية القول بالتواتر الذي تقول به الشيعة الإمامية

ّ ويقره العقل والفطرة ، ّ الأول حسب اعتراف الجميع منّصحأخير  القول الأّإن
 .والتاريخ

ّكما أن فكرة التواتر ينافي ما قالوه في شأن الآية التي وجدت عند خزيمة ـ أو أبي 

ّخزيمة ـ وأنها لم تكن من أخبار الآحاد بل كانت مشهورة ومتواترة، بدعوى أن زيد 
َبن ثابت كان قد حفظها لكنه نسيها، ولما ا ِ َ  .ّقرأها خزيمة تذكرهاّ

ً هل أن جميع الصحابة نسوا تلك الآية أم أن زيدا وحده هو :فالآن نتساءل ّ

ّالذي نسيها ولما ذكره خزيمة تذك ّ ّ َ ِ  !رها؟َ

ّن فكرة جمع القرآن بشاهدين ربما فيها مصادرة لعمل وجهود الأمة، ومسعاة إ ُ ّ

 وعثمان وزيد تحت بي بكر وعمرألركوب الموجة وحصر المشروع وتسجيله لصالح 

ًطائلة التثبت ولزوم الدقة والضبط في القرآن وهذا ما ستقف عليه لاحقا، وهذا  ّ ّ
ّالأصل وإن كان إيجابيا في ظاهره، لكنه في العمق يخدش تواتر القرآن ويسيء إليه،  ً ّ

 .ويتعارض مع مسيرة رسول االله 

 

 :الرؤية التصحيحية* 

  :لقرآنمصادرة الخلفاء لجهد الأمة في حفظ ا

ء إلى الدين الإسلامي ّ فكرة جمع القرآن بالبينة والشهود تسينّإ :قلنا قبل قليل

 .ّخذت تسميته من كثرة قراءته آناء الليل وأطراف النهارأ القرآن الذي ىوتخالف معن



 

 

١٢٨ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ٌإنه لقرآن كريم﴿: قال الرازي في تفسيره للآية الكريمة ِْ َ ٌ ُ َ ُ َّ ِ﴾)١٥٧(: 

ُسماه قرآنا لكثرة ما قر ً ، بعضه في الدنيا وبعضه في  ُئ ويقرأ إلى الأبدّ

 .)١٥٨(الآخرة

ّوأن الصحابة كانوا مأنوسين بهذا القرآن يرتلونه آناء الليل وأطراف النهار  ّ

ُحتى تتورم أقدامهم، وكانوا يحفظونه حتى قيل عنهم بأن أناجيلهم صدورهم  ّّ ّ ّ)١٥٩(. 

 ):البرهان(ّقال الزركشي في 

ّ من الصحابة، وكل قطعة منه كان يحفظها جماعة كثيرة حفظه في حياته جماعة

ّأقلهم بالغون حد التواتر، وجاء في ذلك أخبار ثابتة في  ) المستدرك(و) الترمذي(ّ

كان رسول االله يأتي عليه الزمان وهو ينزل عليه : وغيرهما من حديث ابن عباس قال

ضعوا : ان يكتب فيقولَالسور ذوات العدد، فكان إذا نزل عليه الشيء دعا بعض من ك

. هذا حديث حسن: قال الترمذي. هذه الآيات في السورة التي يذكر فيها كذا وكذا

 .)١٦٠(صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه : وقال الحاكم

َفلا يصح ولا يعقل أن يستعين الخلفاء الثلاثة ـ بعد كل ما قلناه ـ بزيد بن ثابت  ّ
ًإذا كان القرآن محفوظا ومعلوما ع ند المسلمين، وكانوا هم من الجامعين للقرآن على ً

 ! عهد رسول االله

ُ كما يقولون، فلم يستعين بزيد بن ثابت )١٦١(وإذا كان أبو بكر أقرأ الناس  َ ِ

 لجمع القرآن ولا يباشر هو هذا العمل بنفسه؟

ّكما لا يصح أن يجمع أبو بكر أو عمر أو عثمان القرآن المقروء والمشهور بين 
ك  ين ـالمسلم ّمع وجود صحف منه عند كبار الصحابة ـ وبمنهجية خاصة تشكِّ ّ ٍّ

 .ِّبعدالة كل الصحابة

ّإن أطروحتهم الخاطئة في جمع القرآن قد توصلنا إلى القول بأن القرآن ليس  ُّ



 

 

 ١٢٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ّبمعجز؟ لأنه لو كان معجزا وخارقا للعادة لما احتاج إلى الشهادة عليه بالشهود،  ّ ً ً ِ ِّ

 .اً على نفسه، لتواتره ولبلاغتهولكان بنفسه شاهد

ّبلى، إن هذا المنهج وهذه الأطروحة قد سببت لنا مشاكل كثيرة في علوم  ُ ّ

ّالقرآن، ولا يمكن حلها إلا بالذهاب الى ما تقول به مدرسة أهل البيت وأنه كان قد  ّ ّ

ِجمع ورتب من قبل المعصوم  ّ ُ ّ، وأن حجيته جاءت لتواتره وإشتهاره بين )١٦٢(ُ ّ

ّلمين لا بشاهدين كما يزعمون، وأن رسول االله المس َ ،هو الذي أقرأهم على مكث ّ

ّوهو الذي أشرف على ترتيب كتاب ربه، وهو الذي أمر وصيه علي بن أبي طالب أن  ّ ّّ

َيوحد شكل الصحف وأن يجمعه بين الدفتين ًفإذن لم يكن ترتيب القرآن ـ وخصوصا . ّ

ّابة، ولم يكن القرآن مجموعا من قبلهم، لأن الآيات في داخل السور ـ باجتهاد الصح ً

ّالقول بجمعهم متأخرا يفقد القرآن حجيته ويستلزم توالي فاسدة جمة حسبما وضحناه ّ ّ ً. 

ّ فلو أرادوا أن يعطوا القرآن الحجية فعليهم القول بما تقول به مدرسة أهل  ّ
َإن علينا ّالبيت لا غير، لأن االله قال في كتابه العزيز ﴿ ْ َ َ َّ ُجمعه وقرآنهِ َ ُ َ َْ ْ ُ ﴾ فلم يقل إن على أبي َ

 !بكر أو على عمر وعثمان جمعه وقرآنه؟

فجبرئيل الأمين والنبي الصادق هما أحق بجمعه والإشراف على ترتيبه من 

  .غيرهما

إذن، رؤية مدرسة أهل البيت هي أقرب إلى الأدلة والفطرة والعقل والوجدان، 

 .وإلى الدين الصحيح والصراط المستقيم
 

  :كلام علمين من أعلامنا

ّـ وإليك ما نقله الشيخ الطبرسي عن الشريف المرتضى ١ ُّ
ِ ِ ْ ّحتى )  هـ٤٣٦ت ( َّ

 :تعرف حقيقة الأمر

ّإن العلم بصحة نقل القرآن كالعلم بالبلدان ، والحوادث الكبار، )١٦٣( ّ



 

 

١٣٠ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ّشتدت ّوالوقائع العظام، والكتب المشهورة، وأشعار العرب المسطورة، فإن العناية ا

ّوالدواعي توافرت على نقله وحراسته، وبلغت إلى حد لم يبلغه فيما ذكرناه، لأن القرآن  ٍّ

ُمعجزة النبوة، ومأخذ العلوم الشرعية والأحكام الدينية، وعلماء المسلمين قد بلغوا في  ّ ّ
ُحفظه وحمايته للغاية، حتى عرفوا كل شيء اختلف من إعرابه وقراءته وحروفه  ٍّ ّ

ًيف يجوز أن يكون مغيرا أو منقوصا مع العناية الصادقة والضبط الشديد؟وآياته، فك َّ 

 :ًوقال أيضا قدس االله روحه

ّإن العلم بتفسير القرآن وأبعاضه في صحة نقله كالعلم بجملته، وجرى ذلك  ّ

ّمجرى ما علم ضرورة من الكتب المصنفة، ككتاب سيبويه والمزني، فإن أهل العناية بهذا  ّ ً ُ

ًمون من تفصيلهما ما يعلمونه من جملتهما، حتى لو أن مدخلا أدخل في الشأن يعل ِ ْ ُّ ّ

ٌكتاب سيبويه بابا في النحو ليس من الكتاب، لعرف وميز وعلم أنه ملحق وليس من  ّ ِ ُ ِّ ُُ ِ ً

ّأصل الكتاب، وكذلك القول في كتاب المزني، ومعلوم أن العناية بنقل القرآن وضبطه  ٌ
 .يبويه ودواوين الشعراءأدق من العناية بضبط كتاب س

ً مجموعا مؤلفا على ما نّ القرآن كان على عهد رسول االله إ: ًوذكر أيضا  َّ ً

َهو عليه الآن، واستدل على ذلك بأن القرآن كان يدرس ويحفظ جميعه في ذلك الزمان،  ّ َّّ ُ
ّحتى عين على جماعة من الصحابة في حفظهم له، وأنه كان يعرض على النبي َ ُّ ّ ٍّ ُ  

ًتلى عليه، وأن جماعة من الصحابة ـُوي ّمثل عبد االله بن مسعود وأبي بن كعب وغيرهما ـ  ّ ُ

ّختموا القرآن على النبي عدة ختمات، وكل ذلك يدل ـ بأدنى تأمل ـ على أنه كان  ٍّ ّ ّّ ُّ

ٍمجموعا مرتبا، غير مبتور ولا مبثوث ً ًَّ. 

ُوذكر أن من خالف في ذلك من الإمامية والحشوية لا يع ّ ّ ّتد بخلافهم؛ فإن ّ ّ َ

ّالخلاف في ذلك مضاف إلى قوم من أصحاب الحديث نقلوا أخبارا ضعيفة ظنوا  ًٌ ٍ

 .)١٦٤(ّصحتها، لا يرجع بمثلها عن المعلوم المقطوع على صحته 

ٌـ قال الشيخ محمد جواد البلاغي ـ وهو عالم آخر من علماء الإمامية ـ٢ ّ :



 

 

 ١٣١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ّحتى صاروا في زمان الرسول يعدون ] أي على تلاوته[ّواستمر المسلمون على ذلك  ّ

ّبالألوف وعشراتها ومئاتها، وكلهم من حملة القرآن وحفاظه، وإن تفاوتوا في ذلك  َ َّ ُ

، لم ّبحسب السابقة والفضيلة، هذا ولما كان وحيه لا ينقطع في حياة رسول االله 

ًيكن كله مجموعا في مصحف واحد، وإن كان ما أوحي منه مجموعا في قلو ً ُّ ب المسلمين ٍ

 .)١٦٥(... وكتاباتهم له 

ّفاستمر القرآن الكريم على هذا الاحتفال العظيم بين المسلمين : إلى أن يقول
ّجيلا بعد جيل، ترى له في كل آن ألوفا مؤلفة من المصاحف وألوفا من الحفاظ،  ً ً َّ ً ُّ ُ ٍ ً

ٍولاتزال المصاحف ينسخ بعضها على بعض، والمسلمون يقرأ بعضهم على بعض ُ َ ُ 

 .ويسمع بعضهم من بعض

ّتكون ألوف المصاحف رقيبة على الحفاظ، وألوف الحفاظ رقباء على  ّ ًُ ُُ

ّالمصاحف، وتكون الألوف من كلا القسمين رقيبة على المتجدد منهما، نقول ً ِ ُالألوف، : ُ

ّها مئات الألوف، فلم يتفق لأمّولكن ّتاريخي من التواتر وبداهة البقاء مثل ما اتفق رٍ ُ ّ
ْآن الكريم، كما وعد االله جلت آلاؤه بقوله في سورة الحجرللقر ِ َإنا نحن نزلنا الذكر ﴿: ّ ْ َ َِّّ ْ َ َ َُّ ْ ِ

َوإنا له ل َُ ََّ َحافظونـِ ُ ِ َ ﴾)١٦٦(. 

ًومن أجل تواتر القران الكريم بين عامة المسلمين جيلا بعد جيل : ًوقال أيضا ّ
ًفلم يؤثر شيئا على مادته ٍاستمرت مادته وصورته وقراءته المتداولة على نحو واحد، 

ّوصورته ما يروى عن بعض الناس من الخلاف في قراءته من القراء السبع المعروفين 
ًوغيرهم، فلم تسيطر على صورته قراءة احدهم اتباعا له ولو في بعض النسخ، ولم  ّ

يسيطر عليه ما روي من كثرة القراءات المخالفة له مما انتشرت روايته في الكتب 

 .)١٦٧( بخاري ومستدرك الحاكمكجامع ال

ّإذا فلا يحسن أن يعدل في القراءة عما هو المتداول في الرسم : ًوقال أيضا ً

ًوالمعمول عليه بين عامة المسلمين في أجيالهم، إلى خصوصيات هذه القراءات، مضافا  ّ



 

 

١٣٢ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ُإلى أنا ـ معاشر الشيعة الإمامية ـ قد أمرنا بأن نقرأ كما يقرأ الناس، أي نوع  َ
ِ المسلمين ّ

 .)١٦٨(  وعامتهم

ّفهذا هو كلام علمين من أعلام الإمامية، وبينهما تسعة قرون، لأن السيد  َّ َ
 وهو يؤكد وحدة ١٣٥٢ والشيخ البلاغي توفي في سنة ٤٣٦المرتضى توفي في سنة 

الفكر والنهج بينهما وان فكرة عدم التحريف ثابتة عندهم منذ القدم ولم تكن وليدة 

ّن الروايات الجمة في كتب الفريقين الدالة على هذا المعنى، كما أن اليوم، وهناك م ّ ّ
ٌالعقل يؤيد ذلك ويدعو إلى الإذعان بأن القول بحجية القرآن بالتواتر خير من القول  ّ ّّ

ّبحجيته بالبينة والشهود، وأن فكرة التعددية تدعو إلى التسيب وعدم التعبد بالنص ُّ ُّ ّ ّ ُّّ ّ. 

ثة بنفيهم تواتر القرآن من خلال طلب الشهود على إثبات فمدرسة الخلفاء الثلا

ّآياته، والسماح بتعدد القراءات فيه، ثم القول بتواتر الاختلاف عن رسول االله في  ّ

ّالقراءات ومشروعية ذلك، كأنهم كانوا يريدون أن يقولوا بأن لا ذنب للنبي حينما  ّْ ّ
ّيسمح بتعدد القراءات، لأن جبرئيل الأمين أبلغه  ًالقرآن مختلفا ومتفاوتا، وجبرئيل لا ّ ً

ًذنب له أيضا، لأنه أخذه عن االله تعالى مختلفا، وهذا الكلام فيه ما فيه من المجافاة  ًّ

 .ًللحقيقة والتوالي الفاسدة على الشريعة والعقيدة، وخصوصا على القرآن الكريم

ّفي حين نعلم بأن النصوص الدينية تدعونا إلى غير ذلك، فإنها تدع ّونا إلى التعبد ّ
ِّوالتسليم لأوامر االله تعالى، وإنا قد سمينا  ُ لهذا الغرض، فنحن عباد االله، ) مسلمين(ّ

ّيلزمنا أن نتقيد بأوامره ونواهيه، وعلينا التعبد بالنص القرآني بحرفه، فلا يجوز لنا  ّ ّ
ًالاجتهاد فيه، وهو معنى الإسلام لغة وشرعا، وعلينا التسليم بما أوحاه االله  لرسوله ً

 .ّمن القرآن المجيد بنصه وحرفه، ولا يجوز لنا الزيادة والنقصان فيه

ُلكن الآخرين كانوا وما زالوا يريدون التحرر من القيود والأطر والتجاوز على  ّ ّ
ّالنصوص، فيجيزون قراءة القرآن بأي شكل كان تحت مسمى الأحرف السبعة، 

ّعال، وإلي، وقصدي، ونحوي، ّهلم، وأقبل، وت: فالقرآن عندهم كقول القائل



 

 

 ١٣٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 .، ونحو ذلك)١٦٩( وقربي

ً﴿إن كانت إلا صيحة :  ّوقد رووا عن ابن مسعود أنه كان يقرأ قوله َ َْ َّ ِ ِْ ََ ْ

ًواحدة﴾ َ ِ ِ﴿كالعهن الـمنفوش﴾: ، أو قوله تعالى)ّإلا زقية واحدة: ()١٧٠(َ ُِ ْ ََ ْ ْْ ّ فإنه )١٧١( ِ

ُطعام ًن مسعود أقرأ رجلا ﴿، كما روي أن اب)كالصوف المنفوش: (كان يقرؤها َ َ

ِالأثيم ِ َ  .طعام الفاجر فجعلها الناس قراءة: ﴾ فلم يفهمها فقال لهْ

: طعام اليتيم فردها عليه فلم يستقم بها لسانه، فقال: وفي آخر فقال الرجل

 .)١٧٢(فافعل: نعم، قال: أتستطيع أن تقول كلام الفاجر، قال

َإن شجرة ذا قرأ عليه ﴿إ فكان ًسيا فارًبي بن كعب أنه كان يقرئ رجلاُوعن أ َ َ َ َّ ِ

ِالزقوم ُّ ِطعام الأثيم * َّ ِ َ ْ ُ َ قل له طعام الظالم، :  به النبي فقالّطعام اليتيم فمر: ﴾ قالَ

ٍومعنى هذا الكلام أنهم أجازوا قراءة القرآن بأي شكل كان ما لم . )١٧٣(ففصح لسانه ّ ّ
 .ِتصر آية رحمة آية عذاب

لى غيرهم من الصحابة إبي بن كعب وأُ ابن مسعود ولىإوهذا الموقف المنسوب 

َ﴿ولقد خلقنا الإنسان : ّهو نفس موقف ابن أبي سرح القائل بأن النبي أملى عليه قوله َ ْ ِ ْ َ َ ْْ َ َ َ َ
ٍمن سلالة من طين﴾ ِ ِ ٍ ِْ َْ َ َ﴿ثم أنشأناه خلقا آخر﴾:  إلى قوله)١٧٤(ُ ََّ ًَ ْ ُُ َ َ ْْ ، فقال ابن أبي )١٧٥(َ

ًتعجبا من تفصيل خلق الإنسان، فقال له )  الخالقينفتبارك االله أحسن: (سرح ّ
َهكذا أنزلت علي: ّالنبي ّفشك وارتد وقال. ُ ّلأن كان محمد صادقا لقد أوحي إلي : ّ ً ّ

ًكما أوحى إليه، ولئن كان كاذبا لقد قلت مثل ما قال َْ ْ﴿ومن :  فأنزل االله تبارك وتعالى.ِ ََ
َقال سأنزل مثل ما أنزل االله ُ ََ ْ َْ َ ََ ْ َِ ِ ُ﴾ )١٧٦(. 

ّإذا أملى علي النبي: وكان ابن أبي سرح يقول َ﴿عزيز حكيم﴾: َ ٌَ ٌ﴿غفور : ، كتبتِ ُ َ

ِرحيم﴾  . انه كذب وبهتان عظيمَ

فما نسبوه لابن مسعود وغيره من معارضي السلطة من القراءات، هو مثل ما 

ابن (، وهذا التقارب بين القولين يعني جعلهم كلام الكافر  كان يقوله ابن أبي سرح



 

 

١٣٤ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

وأن منزلة الطليق عندهم ) ابن مسعود وأبي بن كعب(بمنزلة كلام المسلم ) بي سرحأ

 . كمنزلة المهاجر، وهذا يهدم أساس القرآن والشريعة

ّ أن يبدل بعض النصوص والمشركون كانوا قد طلبوا من رسول االله 

ِقل ما يكون لي أن أبدله من تلقاء ﴿: َء نفسه، فجاءه الوحي الإلهيّالقرآنية من تلقا ِ َِ ْ َ ِ ْ ُُ َِّ ُ َْ ُ ُ َ َ
َّنفسي إن أتبع إلا ما يوحى إلي َ ِ ِ ِ َِ ُُ َ ّ َّ َ ْ ِ ْ ّ البراء بن عازب حينما علمه  ، وقد عاتب)١٧٧(﴾ َ َ

َونبيك الذي أرسلت«: ًدعاء كان فيه ْ َّ ْ َ ّبي ، فنهاه الن»ّورسولك الذي أرسلت«: ، فقرأ»ّ
ّوألزمه التعبد بالنص الذي علمه إياه بحرفه   .ٍ من دون زيادة فيه)١٧٨(ّ

 
  :لزوم التعبد بحرفية النص

ّإذن، التعبد بالنص هو دستور شرعي عام، وأن الأئمة من أهل البيت كانوا  ٌّ ٌّ ّ
 .ّيؤكدون على الالتزام به

ً، أنه علمه دعاء يقرؤه عنفعن العلاء بن كامل، عن الصادق  ّ د المساء، كان ّ

ُلا إله إلا االله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، يحيي ويميت ويميت «: فيه ّ

ٍويحيي، وهو على كل شيء قدير ّ«. 

ْإن بيده الخير، ولكن قل كما أقول : ، قال »بيده الخير«: قلت]: العلاء[قال  ُ ّ

 .)١٧٩(  ...  لك

ّ، أنه علموعن عبد االله بن سنان، عن الصادق  يا «: ه دعاء الغريق، وفيهّ

ِّرحيم، يا مقلب القلوب، ثبت قلبي على دينك االله، يا رحمان، يا ّ«. 

ِّيا االله، يا رحمن، يا رحيم، يا مقلب القلوب والأبصار، ثبت قلبي على «: فقلت ّ

 .»دينك

ْإن االله عز وجل مقلب القلوب والأبصار، ولكن قل كما أقول «: فقال  ّ ّ ّّ

 .)١٨٠(» ِّوب، ثبت قلبي على دينكّيا مقلب القل: لك



 

 

 ١٣٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ٍ لا يجيزون زيادة حرف ّ والأئمة من أهل البيت فإذا كان الرسول 

ّوالنقيصة في دعاء يعلمونه، فكيف يرضى االله سبحانه قراءة ما جاء في كتابه بالمعنى،  ََ ُ ٍ

 .حسبما ينسبونه الى ابن مسعود وغيره! والتغيير فيه، والإتيان بالمترادف؟

ّبحانه هو الذي ألزم رسوله بحفظ القرآن حرفيا، وإن جبرئيل الأمين فاالله س ً ّّ
ِ، وليرجع الآيات النازلة )١٨١(ّكان يأتيه كل عام ليضبط معه آيات القرآن وسوره  ُ

ً إلى سورها الـمنزلة عليه دفعة واحدة في ليلة مباركة، كل ذلك دقة )١٨٢( ًعليه نجوما ّ ًٍ َ ُ
 .من قبل االله ورسوله في الضبط

ّبل كيف يجيز رسول االله اختلاف عمر مع هشام بن حكيم ويصحح قراءتهما 
وهكذا الحال بالنسبة إلى ما رووه في اختلاف ابن مسعود ! ًمعا إذا لم يكن في اللهجة؟

ّوأبي وصحابي آخر، وأنه  ّ ُأجاز قراءتهم جميعا؟ ً 

من ّنعم إن القرآن هو السبب الأعظم في هداية المسلمين، وفي خروجهم 

ظلمات الجهل إلى نور السعادة والعلم، ولا خلاف فيه، وقد بلغ المسلمون في العناية به 

الدرجة القصوى، فقد كانوا يتلون آياته آناء الليل وأطراف النهار، وكانوا يتفاخرون 

ّفي حفظه وإتقانه ويتبركون بسوره وآياته، والنبي يحثهم على ذلك ّ ّ. 

ّفهل يحتمل عاقل بعد هذا كله  ّأن يقع الشك فيه عندهم حتى يحتاج إثباته إلى ٌ ّ

 .ّ إن هذا من قبيح القول في القرآن المقروء كل صباح ومساء)١٨٣(  !شاهدين؟

ٍأن العادة تقتضي أن زعيم أي أمة إذا أظهر رغبته في حفظ كتاب : ُويضاف إليه ّ ُ ّ ّ ّ

ّما، فإن ذلك الكتاب سيكون رائجا بين جميع أمته، وقد علمنا من ا ُ ً ّلأخبار الكثيرة بأن ّ

ً كان قد أكد الأمر بحفظ كتابه، حتى جعل لقارئ القرآن منزلة الرسول الأعظم  ّ ّ

ّإقرأ وارق، ورتل كما كنت ترتل في الدنيا، فإن منزلك في : ّبعد وفاته، إذ يقال للميت ُ َ ّْ ُ َ ّ ْ َْ

 .)١٨٤( ٍآخر آية تقرؤها

ّإن عدد درج الجنة بعدد آ: ّوعن عائشة أنها قالت ّي القرآن، فمن دخل الجنة ممن ّ ّ



 

 

١٣٦ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ّكل ذلك ارتقاء للمقامات الأخروية التي يحصل . )١٨٥( قرأ القرآن فليس فوقه أحد ّّ ُ ً
 .عليها قارئ القرآن وحافظه

َألا يكفي لقاء الشاهدين الصادقين المعصومين  َ ّالصادق الأمين محمد بن عبد (َ
ّكل عام على صحة القرآن ) ، والأمين جبرئيل االله َودقة ضبطه، حتى يطلب ّ ْ ُّ ّ

ّشاهدان آخران غير معصومين في العصور المتأخرة، كي يشهدا بأنهما قد سمعا الآية أو  ْ َّ

 !، أو أنهما كتبا ذلك على عهده؟السورة من لسان رسول االله 

َفلو كان هذان الشاهدان المتأخران غير معصومين، فيحتمل إذن اشتباههما في  ُ َ َ ِّ

ًيضا، فلا قيمة لنقلهما الآيات لأمثال زيد بن ثابت بعد ورود هذا السماع والكتابة أ

 .الاحتمال

ِبل إن إقراء االله لرسوله  ّ :﴿َسنقرئك فلا تنسى ََ ُ َُ َ َ ِ ّ، والاجتماع الثنائي )١٨٦(﴾ ْ ُّ

ٍوجبرئيل الأمين في كل عام في شهر رمضان لضبط سوره ) محمد(بين الصادق الأمين  ّ

 . الناس بهوآياته، ثم السماح بإقراء

ّوقراءة رسول االله لتلك الآيات والسور في صلاته، ثم إقراء الأمة   بها )١٨٧(ُّ

ّلاحقا، وجمع القرآن تحت إشراف النبي  ً كل ذلك يعطيه أكمل وأوفى وأتم ،ّ
ّالحجية، فلا معنى للإشهاد بعد ذلك عند زيد بن ثابت أو عند عمر بن الخطاب، وعد  ّ

ًذلك دقة في التدوين وتح ًريا في الضبط كما يقولونّ ّ!! 

َوعليه، فالصادق الأمين والأمين جبرئيل بعد أن كانا يقرران انتهاء  نزول )١٨٨(ُ

ًالآيات والسور نجوما إلى ذلك الحين، كانا يسمحان للصحابة بقراءتها في الصلاة  ُ ُ ُّ
َإن عل﴿: ًوكتابتها في المصاحف لأنها صارت قرآنا يجب اتباعه؛ لقوله تعالى َ َّ ُينا جمعه ِ َ ْ َ َ ْ

ُوقرآنه  ََ ْ ُفإذا قرأناه فاتبع قرآنه* ُ ْ َُ َْ َُ َ َِ َِّ َ َ ﴾)١٨٩(. 

ّأما لو بقي شيء من تلك السور لم يكتمل، فيترك إلى العام القابل حتى ينتهي  ُ ٌ ّ
َنزوله منجما، وعندما تكمل السور يسمح للناس بقراءتها في صلاتهم وكتابتها في  ْ ُ ًَّ



 

 

 ١٣٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ّلسور بعد صدور القرار بإتمامها من قبل رب العالمين، ّمصاحفهم، أي أن الآيات وا
ُفإذا قرأناه ﴿: ورفع احتمال وقوع النسخ فيها كانت تقرر للناس على أنها قرآن لقوله َ َ َ َ ِ َ

ُفاتبـع قرآنه َْ ْ ُ ِ َّ َ ﴾)١٩٠(. 

 )١٩٢( وهذا الضبط )١٩١(ألم تكن هذه القراءة : وبعد هذا نكرر سؤالنا الآنف

ّأدق وأضبط مما قال ّوه في جمع القرآن على عهد الشيخين وفي القراءات، خصوصا وأنه ّ ً

َّضبط بأمر الرسول وأقر من قبل جبرئيل الأمين، وقد كان رسول االله  ِ ُ َ ِ ُ يعلمه ِّ

ّفما كان يتجاوز من عشر آيات إلا ويعلمهم بما فيها«الصحابة،  ّ ٍ «)١٩٣(. 

ّ، فإن النبي كان ]س آياتخم[ّتعلموا القرآن خمس آيات :  وعن أبي العالية قال ّ

ًيأخذه من جبرئيل خمسا خمسا  ً)١٩٤(. 

ّ يتحرى الدقة في إقرائهم لتلك الآيات والسور، كل ذلك مع لحاظ وهو  ّ ّ
ِأنس الصحابة بتلك الآيات والسور واستماعهم لتلاوة رسول االله لها، ومداومتهم على  ُْ

م ويقرؤون بها في مصاحفهم، تلاوتها وحفظها وصيانتها، فكانوا يتلونها في صلواته

 .ّغير منكرين بأن تعليم القرآن كانت ظاهرة قد اعتادوا عليها في حياتهم اليومية

ّكان الرجل إذا هاجر، دفعه النبي إلى رجل منا يعلمه : فعن عبادة بن الصامت ّ ٍ ُّ
ّالقرآن، وكان يسمع لمسجد رسول االله ضجة بتلاوة القرآن، حتى أمرهم رسول االله أن ّ َُ 

 .)١٩٥(ّيخفضوا أصواتهم لئلا يتغالطوا 

ٌفمن الطبيعي أن لا يكون في تلك القراءات المقروءة على عهد رسول االله لحن،  ْ َّ

ٌولا يوجد بين كتابها أحد يكتبها وهو ناعس ّ ّلأن المعلم قد انتخب من قبل رب ! َ ُ ّ ّ

َويعلمهم الكتابالعالمين ﴿ َ ََ ِ ْ ُِّ ُ ِّما علموا، ورسول االله قد ﴾، والناس مأمورون أن يقرؤوا بُُ ُ

ّاتخذ أناسا يعلمونهم القرآن  ً ّ)١٩٦(. 

ٍإذن، القرآن كان يقرأ على عهد رسول االله بقراءة واحدة، ولا اختلاف بين قراءة  ُ
 على من رسول االله وقراءة أبي وابن مسعود وعلي بن أبي طالب وقد أوجب 



 

 

١٣٨ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ّلايعرف القرآن أن يتعلمه كما انزل، وربما أجاز  ُ ُ ّ لمن لا يقدر على النطق به سليما أن ً

ّيقرأه بلهجته إلى أن يستقيم لسانه بالقرآن، لكنهم استغلوا هذه الإجازة، فأجازوا  ّ

وقد عرفت ) طعام الاثيم ـ طعام الفاجر(تغيير شكل الآيات وأن يقرؤوها بالمترادف 

ًبأن أبا بكر ترك قراءة معاذ مع وجوده حيا عنده في المدينة، وعمر  ّإنا : بن الخطاب قالّ

ّلندع من لحن أبي ُ وقد اختلف عثمان مع ابن مسعود ولم يأخذ بقراءته فلماذا لا . )١٩٧(  َ

يأخذ هؤلاء الخلفاء بقراءة هؤلاء الصحابة وهم من الطبقة الأولى الذين عرضوا 

 !!قراءتهم على رسول االله حسب تعبير الذهبي

والأخذ بأخبار الآحاد في القرآن هو ّإذن القول بجمع القرآن بالبينة والشهود، 

ٌإساءة إلى القرآن، سواء كان القائلون بذلك عالمين أم جاهلين َ. 

 

  : المقدمة السابعة  ◘

 جمع ّبته مدرسة أهل البيت، لأنّإن ما قالته مدرسة الخلافة في جمع القرآن كذ

، ناس غير معصومين يعني احتمال سهوهم وخطأهم ونسيانهمُالقرآن من قبل أ

ّلأن العقل يحكم بان القرآن إذا  وبالتالي يفتح للمغرضين باب التشكيك بالقرآن نفسه؛ ّ

ًكان مفرقا متشتتا منتشرا عند الناس وتصدى لجمعه غير المعصوم، يمتنع عادة أن  ّ ً ً ً

ًيكون جمعه كاملا موافقا للواقع ًلأنه كيف يكون القرآن معصوما وحجة على الناس . ً ًّ ُ ّ

ـ أعني عثمان بن )!!! جامع القرآن(ُّكل ذلك مع تأكيد ! ير المعصوم؟ُوقد جمع بيد غ

ّعفان ـ على وجود اللحن فيه، وأن العرب ستقيمه بألسنتها ، وقول ابن عباس )١٩٨(  ّ

َإن الكاتب كتبها وهو ناعس َ َ ٌإنه خطأ من الكاتب: ، أو قول عائشة)١٩٩(ّ ، أو )٢٠٠(ّ

ٍنقطت الآية لذبابة جلس: قول رابع ُ َ ِّْ ّت عليها، أو أن النقطة جاءت على أثر الحبر الزائد ُ

ّوأمثال ذلك من الأقوال المغيرة لحقيقة القرآن المجيد، ... على ريشة قلم الكاتب 
ْ﴿كبرت كلمة تخرج من أفواههم﴾ ُ َِ َِ ِ َِ ْ ُ ُْ ْ َ ً َ ْ ََ )٢٠١(. 



 

 

 ١٣٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 :الرؤية التصحيحية *
  :جمع القرآن بيد غير المعصوم، كذب وخيانة للدين والأُمة

ّإن القول بجمع القرآن بيد غير المعصوم هو الطامة الكبرى في الشريعة، إذ  ّ

ُكيف يمكن الاعتماد على قرآن معصوم كتب بيد غير معصوم؟ ٍ! 

ّإن هذه الشبهة قد أثيرت ضدنا كثيرا، وذلك لأنهم قد أحسوا بوجود تناقض  ّ ً َّّ ِ ُ

تاب الذي لا يأتيه الباطل ُبين أصولنا، فمن جهة يشاهدوننا نعتقد بأن القرآن هو الك

 .من بين يديه ولا من خلفه، وأنه ذلك الكتاب الذي لا ريب فيه هدى للمتقين

ُومن جهة أخرى يقفون على اعتقاد بعض المسلمين بتبني غير المعصوم جمعه،  َ ْ َ ّ

ومعناه إمكان ورود الخطأ فيه، فإن قلنا بما تقول به مدرسة الخلافة فقد وقعنا في المنزلق 

ّ علينا إلا الرجوع إلى مدرسة أهل البيت لأنها حلت هذه الإشكاليةوليس ّ ّ. 

ّما أحد من هذه الأمة جمع القرآن إلا وصي «: فقد جاء عن أبي جعفر الباقر  ّ َ ّ ُ ِ ٌ

 .)٢٠٢(»  ّمحمد

ُما ادعى أحد من الناس أنه جمع القرآن كله كما أنزل «: ً أيضاوعن الباقر  َّ ّ ٌ ّ
ّإلا كذاب ّ وحفظه كما نزله االله تعالى إلا علي بن أبي طالب والأئم، وما جمعه ّ ّ ّ َ َّ ة من ـَ

 .)٢٠٣(»بعده

ّما يستطيع أحد أن يدعي أن عنده جميع القرآن كله ظاهره وباطنه، «: وقال  ّ ّ ٌ

 .)٢٠٤(»غير الأوصياء

كما أن فكرة وجود اللحن في القرآن وأمثالها هي التي دعت بعض المستشرقين 

لى المصادر غير الإسلامية لمعرفة حقيقة الأمر عندنا، كالرجوع إللرجوع مينكانا : أمثال

الى مناظرة عمرو بن العاص والأسقف الأعظم مونوفيزيت، آنتيوخ جان الأول 

)Antioch john I ( هـ المصادف ١٨في سنة )م٦٣٩ .(  



 

 

١٤٠ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

 )ايشوياب الثالث(ـالمعروف ب، ) Nineveh(ف ني نوه ـلى رسالة الأسقإأو 

)Isoyab III (والذي أشار فيه الى المسلمين. 

في سنة ) John Bar Penkaye( لى الوقائع التي ذكرها جان بار بنكاييإأو 

ه من خلال نقله لتلك النصوص يريد التشكيك في حجية القرآن نّإف).  م٦٩٠( هـ٧٠

 .والقول بعدم وجوده في عهد الرسول والشيخين

 المعصوم هو الذي فتح الشرخ ّوهو يوضح بأن القول بجمع القرآن بيد غير

ّمثال هؤلاء المستشرقين أن يزيدوا في مدعياتهم حتى صرح بعضهم بعدم وسمح لأ

في المصادر المسيحية المعاصرة ) أي القرآن(وجود ذكر للكتاب المقدس عند المسلمين 

 .)٢٠٥( لعهد عثمان بن عفان

ًن مجموعا ّفي حين سيتضح لك كذب  هذا المدعى وبطلانه وأن القرآن كا

ّومدونا على عهد رسول االله، وانه  ً كان يقرئ الناس القرآن على مكث، كما كان 

ًيسمح لهم بتلاوته وتدوينه في المصاحف وإن كان ناقصا، كل ذلك من اجل المحافظة 

 .عليه

ّ في جمع القرآن هي الصواب الحق، ّوعليه، فإن رؤية مدرسة أهل البيت 

ّق من رؤية مدرسة الخلفاء الثلاثة، وقد مثل السيد الخوئي وهي أقرب إلى العقل والمنط ّ ّ

ّلهذه المسألة بمثال واقعي من حياتنا العادية، بين من خلاله سقم ما يذهب إليه الاتجاه  ّ ٍّّ ٍ

 :الآخر، إذ قال

ٍوالعادة تقضي بفوات شيء منه على المتصدي لذلك إذا كان غير معصوم، كما  َ ّ ٍ

ّهو مشاهد فيمن يتصدى لج ٌ َ ًمع شعر شاعر واحد أو أكثر إذا كان هذا الشعر متفرقا، ُ ّ ٍ ٍ

ّوهذا الحكم قطعي بمقتضى العادة، ولا أقل من احتمال وقوع التحريف، فإن من  ّ ٌّ
ّالمحتمل عدم إمكان اقامة شاهدين على بعض ما سمع من النبي  ُ َ فلا يبقى وثوق ،ٌ

 .)٢٠٦(بعدم النقيصة 



 

 

 ١٤١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









  :المقدمة الثامنة  ◘

َلقرآن وتدوينه ـ حسب ادعاء مدرسة الخلافة ـ كان بعد عقدين من ّإن جمع ا ّ
ّ، وذلك في أيام الفتنة ونشوء المذاهب المبتدعة والآراء الفاسدة في  وفاة رسول االله

ّزمن عثمان على وجه التحديد، وأن هذه الدعوى قد زاد في الطنبور نغمة كما يقول 

 .المثل العربي

ٍآن مؤلف في زمن الفتنة، والمأخوذ من محفوظات فكيف يمكن الاعتماد على قر َّ ٍ

 !الصحابة لا مكتوباتهم؟

َكيف يمكن الاعتماد على قرآن لم يدون ويجمع على عهد : وبمعنى أوضح َّ ٍ

ّ، كما أنه غير مأخوذ عن مدونات أصحابه وكتاب  رسول االله وتحت إشرافه َّّ ٍ

َالوحي بالمباشرة، بل أخذ عن محفوظاتهم بعد عقدين  من الزمن، وهم غير معصومين، ُ

ّفعدم إشراف النبي أو الوصي على المحفوظ .. يسهون ويخطؤون، ويزيدون وينقصون ّ ُ
ّوالمكتوب يضعف من حجيته باعتراف العقل والنقل ُِ. 

 

 :الرؤية التصحيحية* 

  :يخدش في حجيته!! القول بجمع القرآن في زمن الفتنة

ً أن القرآن كان معظمه مجموعا ومكتوبا )٢٠٧(لقد أثبتنا في كتابنا جمع القرآن  ً ّ

ًومرتبا على عهد رسول االله ّ  وأن دعوى جمعه بعد عقدين من وفاة رسول االله وفي ،َ ّ

ٌـ خطأ فاحش، ومن خلاله يرد الإشكال على القرآن،  زمن الفتنة ـ كما يقولون

ّ، وأبي بن ابن مسعود: ُوالتعريض برسول االله وأمير المؤمنين، وكبار الصحابة أمثال ُ

ّكعب، ومعاذ بن جبل، وغيرهم من عيون الصحابة الذين جمعوا القرآن على عهد 

ّ، والتقليل من شأنهم، حتى جاء عن عمر ـ حسبما أخرجه البخاري رسول االله  ّ

ُعن ابن عباس ـ قوله في أبي ّ : 



 

 

١٤٢ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ّأبي أقرؤنا، وإنا لندع من لحن أبي بن كعب  ُ ُّ َُ ّ ّإن أبي: وفي آخر. )٢٠٨(َ ُ اً كان أقرأنا ّ

 .)٢٠٩(للمنسوخ 

ُفعمر يدع قراءة أبي عالما عامدا مع اعترافه أنه أقرأ الأ ً ً ّ مة وقد اخذ قراءته من في ُ

ٍرسول االله مباشرة، فعلى أي شيء يمكن حمل هذا الكلام منه والمخالفة الصريحة  ّ
 لرسول االله؟

ثابت لا خذ بقراءته وهذا أمر  عثمان استنقص ابن مسعود وترك الأكما ان

 .خلاف فيه

 مدرسة أهل البيت كانت لا ترضى القول بجمع نّأليه إشارة ومما تجدر الإ

ُوقرآنا فرقناه لتقرأه  وتؤكد بإقراء رسول االله أصحابه ومن أول البعثة ﴿ًالقرآن متأخرا ُ ََ َ َ ْْ ْ َُ َِ َ ً

ٍعلى الناس على مكث ْ ُ َ ََ َِ عليم ّ كان قد عين بالفعل مجموعة منهم لت، وأنه)٢١٠(﴾َّ

 بنفسه قد اشرف على كتابة القرآن وترتيب آياته، لكنه ترك المسلمين القراءة، وهو

 .الجمع النهائي وتوحيد شكله للإمام علي

ّنعم أن نتيجة مرويات وأحاديث مدرسة الخلافة جعلت امثال بلاشير وغيره 

البعثة ـ كان التعريض بالنبي الأكرم والتجرئ عليه وعلى رسالته بالقول انه ـ في أوائل 

ّلا يعلم بأنه مبعوث من قبل االله وأن رسالته ستغير المجتمع، وانه على أثر اتصاله 

 .باليهود تعلم ذلك، ورأى ضرورة تدوين شريعته وكتابة القرآن

ّ الاختلاف في عدد كتاب الوحي لهو أهم دليل على عدم صحة ما نّإ: ّثم أضاف

ّكرة وجود كتاب للوحي جاء لدعم فكرة ّقيل عن الكتابة في عهد رسول االله وأن ف

 .كتابته على عهده 

 لعدم معرفة الكثير من العرب كما أن الكتابة لم تكن مفيدة في عصره 

ّالقراءة والكتابة كي يستفيدوا منه بعكس الحفظ، وأن العوز المادي هو أهم سبب من 
ل عن رسول االله أسباب عدم جمع القرآن على عهد رسول االله، كما أنه لا يصح ما قي

 .)٢١١( ّوأنه رتب المصحف



 

 

 ١٤٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ًوكلام بلاشير وإن كان باطلا في كل فقرة من فقراته، وقد أجبنا عن بعضها في 

ًبعض مؤلفاتنا، لكن المهم أن كثيرا من فقرات كلامه يستند إلى التراث الروائي السني  ّ ّ ّ
 وأساء الاستفادة ّوهو مما يحز في النفس، وأن تلك الروايات والأخبار هي التي استدل

 .منها أمثال سلمان رشدي المرتد

ذن، إن عمل الخلفاء هو الذي سمح للمستشرق جون جيلكرايست وغيره أن إ

بأن الغاية الحقيقية من عمل الخلفاء هو القضاء على السلطة السياسية التي كان : يقولا

 من المصداقية بسبب ًيتمتع بها قراء القرآن في الأمصار التي كان عثمان يفتقد فيها شيئا

السياسة التي كان ينتهجها حيث انه كان يعين اقرباءه من بني أمية أعداء محمد كعمال 

 . آخر كلامهإلى. )٢١٢(ّعلى حساب الصحابة الذين ظلوا أوفياء لمحمد طيلة حياتهم 

ًذن فإن إثارة الخلفاء الثلاثة وأتباعهم لمقولة جمع القرآن متأخرا وأمثالها، إ ّ

ءهم عدم كتابة القرآن على عهد رسول االله، فتح المجال الواسع لمن يريد ّوادعا

ّالتشكيك في حجية القرآن وهنا مسألة يجب التأكيد عليها وهي حدوث حالة 
ٍالاضطراب والمنهجية عند علماء مدرسة الخلافة فهم من جهة يذهبون ـ في كتبهم 

ّالحديثية والدرائية والرجالية والفقهية ـ إلى لز ّ وم الحيطة والحذر من الأحاديث ّ

ٍالصادرة في أيام الفتنة وعدم الأخذ بها من دون تمحيص ودراسة ّ. 

ُ ومن جهة أخرى يقولون ان القرآن قد جمع في زمن الفتنة، وبدورنا نسأل كيف  ٍ

ّيمكن أخذ القرآن المجموع أيام الفتنة، مع ما عرفت من طريقة تعاملهم مع الأخبار 
ًإن هذا سؤال يطلب جوابا وحلا منهم! نة؟الصادرة أيام الفت ً ٌ ّ. 

 
  :، الضمان لعدم تحريف القرآنأئمة أهل البيت 

ِّأن الأساليب والمقدمات الخاطئة التي شرعت من : ّومما يجب التنبيه عليه هنا ُ ّ ِّّ

ّقبل مدرسة الخلافة كادت أن تؤدي الأمة إلى التحريف اللفظي في القرآن، لكن اهتمام  ّّ ّ ِ



 

 

١٤٤ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

 ـ بالقرآن، ّبة وأهل البيت ـ وعلى رأسهم أميرالمؤمنين علي بن أبي طالب ّالصحا

على مكث، وقراءتهم له ) القرآن(واشتهار القرآن بين المسلمين، وإقراء رسول االله لهم 

ًآناء الليل وأطراف النهار حفظا وفي المصحف نظرا أبقى الذكر مصونا ومحفوظا لم  ً ً ً

 .َّيمسه شيء

ًعنوي فيبقى محتملا وواردا، وذلك من خلال تصحيحهم ّأما التحريف الم ً ّ
ّللقراءات المختلفة في العصور البدائية، مع وجود الأهواء المتعددة عند المذاهب 

ّوالفرق، فإن تصحيح القراءات المتعددة بوجوه من العربية هو مما يجرئ أهل المذاهب  َّ ّ ِ

 .، وهذا خيانة للقرآن بلا شكالمبتدعة والأهواء الباطلة لتحكيم آرائهم في الدين

ّإن « و»كذبوا«:  الآنفة)٢١٣(ّ الذي مر في النقطة الخامسة وكلام الإمام 

ِالقرآن واحد نزل من عند واحد، ولكن الاختلاف يجيء من قبل الرواة ِ
ُ ّ ٌ، فيه تصريح »ٌ

، ومثله بدور الرواة ـ في تأجيج الاختلاف المقصود في القراءة ـ بعد رسول االله 

َيحرفون الكلم عن ّالعربية أصحاب« :الصادق الإمام عن حكيالم  .)٢١٤(»مواضعه ِّ

 بعدم مناقشة كما لا يستبعد أن يكون النهي الصادر عن أمير المؤمنين 

ّالخوارج بالقرآن ـ لأنه حمال ذو وجوه ّـ إشارة إلى أن في القرآن تفسيرات متعددة، وقد  ّ

ّاستدلت كل الفرق ـ حتى الفرق ال ّ  ّباطلة ـ بالقرآن، ومن هنا جاء الخبر عن النبي ّ

في عدم جواز التعددية في القرآن والاختلاف فيه، ولزوم الأخذ بما هو مشهور بين 

 .)٢١٥( »ّلو أن الناس قرؤوا القرآن كما أنزل االله ما اختلف اثنان«: المسلمين

ّأي أنهم لو أخذوا بالمقصود الواقعي الذي نزل به االله على الن ّبي محمد ّ ّ 

ّوبالثابت بين المسلمين لما اختلف اثنان، وهو يعني بأن الاختلاف لم يكن من عند االله 

ّومن عند رسوله بل يأتي من قبل الرواة الذين قرؤوا القرآن بأنحاء مختلفة وفسروه  ّ

ّبأشكال مختلفة في الأزمان المتأخرة، فإن من يقرأ قوله تعالى ُ﴿أو لامستم : ٍ ْ َُ َ ْ َ

َالنس على وجه القطع واليقين، ) أو لمستم النساء: (ّ، يختلف فهمه عمن يقرأه)٢١٦(َاء﴾ِّ



 

 

 ١٤٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









َ﴿حتى يطهرن﴾:ّفالأول يفهم منه النكاح والثاني اللمس باليد، ونحوه في قوله ْ َُ ْ َّ َ)٢١٧( ،

َحتى يطهرن(أو  َّّ ّ، فالأول يجيز وطء الحائض عند انقطاع الدم وقبل الغسل، والثاني )ّ
 .عد الاغتساللا بإلا يجيزه 

كما لا يستبعد أن يكون التحريف المعنوي هو سر إخبار رسول االله الإمام 

ًعليا ّ  بأنه سيقاتل على التأويل كما قاتل هو على التنزيل، ومعنى كلامه ّ أن ّ

ًقتاله سيكون دفاعا عما علمه عن رسول االله ذبا عن مفاد الوحي النازل عليه ًّ ّ 

ٌّوالذي تعلمه الإمام علي : ، ولأجل هذا ترى الإمام يقول عن جمعه للقرآن منه ّ

ًلقد جئتكم بالكتاب كملا مشتملا على التنزيل والتأويل« ً«. 

ّكما أن االله سبحانه أكد بوجود رجال بين الأمة من يعرف التأويل والتفسير،  ُ ّ

ّولزوم الرجوع إليه، لأن المحكم يعني ما لا يشتبه على الأمة ويعرفه الجميع، وأ نّ ُ

 .ًالاشتباه في الأمور غالبا ما يأتي من المتشابه وأن المعصوم هو الذي يوضحه

َذن الروايات تؤكد وجود من يعلم تأويل المتشابه بين الناس، وهم الراسخون إ
ّ ويعلمه )٢١٨(ّ، وان الرسول قد دعا لابن عباس أن يفقهه في الدين في العلم

نحن الراسخون في «:  الإمام الصادق قولهكما جاء عن. )٢٢٠(  والتأويل)٢١٩(الحكمة

 .)٢٢١(»العلم، ونحن نعلم تأويله

ّومثله ما رواه علي بن إبراهيم ومحمد بن مسعود العياشي في تفسيريهما عن بريد  ّ
ّأن رسول االله أفضل الراسخين في العلم، قد علمه االله : بن معاوية عن أبي جعفر ا

ًما كان االله لينزل عليه شيئا لم يعلمه تأويله، ُجميع ما أنزل من التنزيل والتأويل و

 .)٢٢٢(ّوأوصياؤه من بعده يعلمونه كله

ّنعم قد حذر أئمة أهل البيت شيعتهم من التفسير بالرأي، وقعدوا لهم قواعد  ّ ّ

ّأن القرآن لا يفهمه : ّتقيهم الانحراف عن الجادة، وأعلموهم بحقائق كثيرة، منها

ّكملا إلا المعصوم  ً َ، وأن القرآن لا يعرفه إلا من خوطب به )٢٢٣(ُُ ّ ّ، وأنهم هم )٢٢٤(ّ



 

 

١٤٦ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ّ، وأنهم هم خزان االله )٢٢٦(ّ، وأنهم هم أهل علم القرآن )٢٢٥(الراسخون في العلم  ُ ّ
  .، وأمثالها)٢٢٧(على علمه 

ّوهذه النصوص لا تعني بأن الأئمة يذهبون إلى القول بعدم حجية ظواهر  ّ

 .يمكنهم فهم ظاهره  ّالقرآن، أو أن عموم الناس لا

ٌكتاب ﴿: ٌّفظاهر القرآن دال على إمكان فهمه من عموم الناس كما في قوله تعالى َ ِ

ِأنزلناه إليك مبارك ليدبروا آياته ِ َِ ُ َ َ ُ َّْ َ َُّ َ ٌَ َ َ ِْ ْإنا أنزلناه قرآنا عربيا لعلكم ﴿: ِ، وقوله تعالى)٢٢٨( ﴾َ ّ َ ُْ ْ ََّّ َ ً ً ُ َْ َ ُِ َ َ َ ِ

َتعقلون ُ ِ ْ َهذا بيان للناس وهدى وموعظة للمتقين﴿: عالىِ، وقوله ت)٢٢٩(﴾ َ ِ ِ ِ َِّ َُّ َ َْ ٌ َ ْ َ ً ُ َ َِ ٌ َ ﴾)٢٣٠(. 

ٍلكنهم كانوا يريدون أن يؤكدوا لهم بأن في القرآن أسرارا ومفاهيم ولفتات  ً ّ ّ ّ

َيدرك كنهها إلا من خوطب به، ألا وهو المعصوم ٍوإيماءات لا ّ َ ِ. 

ذاهب المبتدعة كما يمكن تأويل القرآن وتفسيره حسب هوى أصحاب الم

ًوآرائهم بعيدا عن الواقع؛ لأن القرآن حمال ذو وجوه، وعليهم التثبت وأخذ التفسير 

الصحيح للقرآن من عدل القرآن لا عن غيره، بل عدم السماح لأصحاب المذاهب 

المبتدعة بتفسير الدين وفق أهوائهم، وعليه فجامع علوم القرآن يجب أن يكون 

 .ًمعصوما
 

   أهل البيت  يفهمه إلاّكُنه القرآن لا

ّإن االله فرض طاعتنا «:  يقولسمعت أبا عبد االله : ّفعن بشير الدهان، قال

ًفي كتابه، فلا يسع الناس جهلا ولا   ُلنا صفو المال، ولنا الأنفال، ولنا كرائم القرآن ـ. ُ

ّأقول لكم إنا أصحاب الغيب ـ ونعلم كتاب االله، وكتاب االله يحتمل كل شيء، إن ا ّ الله ّ

ًأعلمنا علما لا يعلمه أحد غيره، وعلما قد أعلمه ملائكته ورسله، فما علمته ملائكته  ًٌ

  .)٢٣١(  »ورسله فنحن نعلمه

ّ بالثعلبية وهو يريد ٌلقي رجل الحسين بن علي : وعن الحكم بن عتيبة، قال



 

 

 ١٤٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ّمن أي البلاد أنت؟«: ّكربلاء، فدخل عليه فسلم عليه، فقال له الحسين  : ، قال»ِ

َأما واالله ـ يا أخا أهل الكوفة ـ لو لقيتك بالمدينة لأريتك أثر «: من أهل الكوفة، قال ُ

َ من دارنا ونزوله بالوحي على جدي، يا أخا أهل الكوفة، أفمستقى الناس جبرئيل  ُّ
 .)٢٣٢( »هذا ما لا يكون! العلم من عندنا، فعلموا وجهلنا؟

ّإن االله علم «: ّ جعفر بن محمد واالله لقد قال لي: َوعن أبي الصباح، قال ّ

ً التنزيل والتأويل، فعلمه رسول االله عليا  ّنبيه ّّ «)٢٣٣(. 

َّن رسول االله هو المعصوم الأول في الإسلام، وقد علم وصيه أمير إأجل  ّّ ّ

 ما قاله  جميع علمه، وقد كتب أمير المؤمنين ّالمؤمنين علي بن أبي طالب 

ّ عند الأئمة من ، ثم أودع ما كتبه )٢٣٤(وتأويله وتفسيره الرسول في تنزيل القرآن 
ّولده، وهو الآن موجود عند قائم آل محمد ٌ )٢٣٥(. 

ّوأن رسول االله قد صرح بذلك في قوله ّإن االله أنزل علي القرآن، وهو الذي «: ّ َّ ّ

ٍّمن خالفه ضل، ومن ابتغى علمه عند غير علي هلك َ َّ «)٢٣٦(. 

ُإنما على الناس أن يقرؤوا القرآن كما أنزل، فإذا «:  وفي آخر عن المعصومين ّ

 .)٢٣٧(» احتاجوا إلى تفسيره فالاهتداء بنا وإلينا

هذا من جهة ومن جهة أخرى كان في الطرف الآخر أعني الصحابة يحدث 

ّشيء آخر في المقابل، وهو أن بعض المعاصرين لرسول االله كانوا لا يستوعبون عمق 

ّعض المفردات اللغوية فيه، فهم من جهة لا يرتضون الاهتمام ّالنص القرآني أو ب

ّبالوحي، وكسب علومه، ومن جهة أخرى لا يريدون أن يفتضح عجزهم العلمي، 
ًفكانوا يستدلون بالقرآن بالشكل الذي يريدونه، ويفهمونه فهما بعيدا عن الواقع،  ّ ًّ

ّوهذا سبب لهم ولأتباعهم مشكلة الجهل والتخبط وفتح باب  ّالتقول على مصراعيه ّ
 .وهو ما يجب توضيحه في مكان آخر



 

 

١٤٨ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

  :المقدمة التاسعة  ◘

تشريعهم للقراءات الشاذة إلى جنب القراءة المتواترة، واعتبار المنقول بالنقل 

ّالجماعي بمنزلة المنقول عن طريق العرضة، والسعي في الأخذ بكل القراءات على أنها  ّ

ل الأحرف السبعة وبذلك أدخلوا قراءاتهم اختيارات شرعها رسول االله من خلا

  .السهوية والعفوية في القرآن
 

 :الرؤية التصحيحية* 

التقليل من شأن القرآن من جهة، والاهتمام بتواتر القراءات من 

  !!جهة أُخرى

ّإن هذه المقدمة قد تكون قريبة لما مر في بعض المقدمات السابقة الأخرى وإن ما  ّ

ّديد القرآن وتهديمه من القول بحجيته، لأن شأن القرآن أسمى ّادعوه هو أدل على ته ّ
ّمن كل شيء، والقرآن هو الكتاب الذي تتوفر فيه الدواعي لنقله بتواتر، لأنه الأصل  ّ ّ

ّالأول للتشريع الإسلامي، والمعجزة الخالدة لهذا الدين، وكل شيء تتوفر الدواعي  ٍُّ ُ ّ
ًلنقله لابد وأن يكون متواترا ّ. 

رار الخلفاء فكرة الشاهدين والتعددية يحتمل ان يكون منشؤه القراءات قإ نّإ

السهوية والعفوية الصادرة عن بعض الصحابة والخلفاء بسبب نسيانهم للفظ الآيات 

ٍطلح منضود﴿: مع احتفاظهم بالمعنى، كقراءتهم لقوله تعالى ُ ٍَّ ْ و أ﴾ بطلع منضود، َ

ِطعام الأثيم﴿ ِ َ ْ ُ َ ْلعهن الا﴾ بطعام اليتيم، او ﴿َ ِْ ْ ِمنفوشـِ ُ مثال أ﴾ بالصوف المنفوش وَ

 .ذلك

قرارهما تعدد القراءات في مصاحفهما لكن إرادا مواجهة هذه المشكلة عبر أف

با بكر وعمر ـ في عهدهما ـ يخفقان في إقرار أمر جعلت قناع المسلمين بهذا الأإصعوبة 

ّمصحفهما إماما للمسلمين وتعميمه على الأمة بل ظهرت مخالف ُ ِة عملية من قبل الأمة ً ّ ٌ



 

 

 ١٤٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









وجاءت سكرة الحق : لقرارهما وقراءتهما وتركها لما أراده الشيخان من إدخال أمثال

 وآية الرجم والشيخ والشيخة وأمثال ذلك، بل إصرار ها على الأخذ بما )٢٣٨( بالموت

ّتعلمته أيام رسول االله  ّمر هو الذي دعا عثمان للرجوع إلى ما تواتر  فقط، هذا الأ

ّعند الأمة والعدول عما  ّ ُرادا الذهاب إليه، فانصاع عثمان مرغما لإرادة الأمة، والأخذ أُ ً َ ُ
َّبالمتسالم عليه عند كبار الصحابة، فجمع المشهور المتفق عليه َ ََ َ ، ولم يكتف بما جمعه )٢٣٩(َ

ًأبو بكر وعمر سابقا، ساعيا أن يكتب مصحفه وأن يجمع فيه المختلف عليه بين  ً

 . بشكل يرضي الجميعالمسلمين

ولهذا لا نرى في القرآن المتداول اليوم قراءات غير مشهورة، وإن كان هناك من 

ّوالتي كان يقرأ بها عمر ) غير المغضوب عليهم وغير الضالين(يدافع عنها، فليس فيه 

ّالتي كان يدعو لزيادتها في ) الشيخ والشيخة(، أو آية الرجم )٢٤٠( بن الخطاب

ًإذا كنا عظاما ناخرة( أو ،)٢٤١(القرآن ًنخرة بدل ﴿)٢٤٢( )ّ َ ِ ّ﴾ والتي حكيت عن عمر َ
ّالحي القيام( وغيرهم، أو )٢٤٥( وابن الزبير )٢٤٤( وابن عمر )٢٤٣(  بدل )٢٤٦()ّ

ُالـحي القيوم﴿ ُّ َُّ ْ ِفاسعوا إلى ذكر االله بدل ﴿)٢٤٧() فامضوا إلى ذكر االله(﴾، أو َْ ْ ِ َ ِ ْ َ ْ ﴾، أو َ

ُفأخذتهم الصاعقةدل ﴿ب) فأخذتهم الصعقة( َ ِ َّ ُ ُ ْ ََ َ  الواردة في )٢٤٩( ، وأمثالها)٢٤٨(﴾ َ

 .ّقراءة عمر بن الخطاب

ِ﴿بسم االلهِبل ترى في المقابل وجود  ْ ِ الرحمن الرحيم﴾ ِ ّ ّ في مفتتح كل سور ِّ

 .المصحف، وهذا ما لم يكن يرتضيه أبو بكر ولا عمر ولا عثمان

ّولون بحجية القرآن بالبينة والشهود، ٍإذن فمدرسة الخلفاء الثلاثة من جهة يق ّ ّ
ُومن جهة أخرى يقولون بتواتر القراءات السبع إلى رسول االله، ناقلين ذلك عن  ٍ

ْالسبكي ّإن القراءات السبع لا يلزم فيها : ّ، وقد أفرط بعضهم؛ فزعم أن من قال)٢٥٠(ُّ

 سعيد فرج ابن ّونسب هذا الرأي إلى مفتي البلاد الأندلسية أبي. التواتر، فقوله كفر

 .)٢٥١(لب 



 

 

١٥٠ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ٌمؤكدين بأن هذا الكلام غلو في القراءات السبع ـ أو العشر ـ وإجحاف  ٌّ
ّلأن إدخال القراءات السهوية على أنها قراءات صحيحة شرعية، أو ! بالقرآن نفسه

 . قراءة القرآن على أي نحو كان بشرط أن لا تصير آية عذاب آية رحمة شيء باطل

ّلمزدوج هذا تبنيهم لفكرة الاختلاف والتعددية من جهة ألا يعني موقفهم ا
ُ، مع رفعهم في الوقت نفسه لشعار توحيد المصاحف من جهة أخرى؟)٢٥٢( ٍ! 

ّإذن، فالتقليل من شأن القرآن والاهتمام بتواتر القراءات ثم تشريع الاختلاف 
 .بين المسلمين هو ضربة للدين في صميمه

ّوقد أثبت السيد الخوئي عدم ت ً، موضحا )البيان(واتر القراءات العشر في كتابه ّ ِّ

ّوجود تقاطع بين فكر المدرستين في مسألة جمع القرآن، فمن أحب فليراجعه ٍ. 

 
  :المقدمة العاشرة  ◘

ة على قراءة واحدة حتى كثرت وشاعت مُّخفق عثمان نفسه في توحيد الأأ

ة أو عشرة أو أربعة عشر القراءات من بعده حتى بلغت خمسين قراءة اختير منها سبع

ساءة إمر خذ بمصحفه ـ وكان في هذا الأصرار الحكومات على الأإقراءة ـ رغم 

ّللإسلام مما دعا الأئمة من أهل البيت وخيار الصحابة لتصحيحها أو تكذيبها، لأن  ّ
ُالقول بتلك الأقوال هو مما يجرئ أعداء الدين للمساس بالثقل الأكبر وأول أصول  ّ ُ ُّ ّ

 .ع الإسلامي ألا وهو القرآن الكريمالتشري

لهذا كانت محاولات مدرسة الخلافة ـ كما قلنا ـ غير موفقة في عملها وبقي 

ُالقرآن محفوظا مصونا بلطف االله وفضله وعنايته رغم كل الملابسات والأطروحات  ّ ً ً

ًالسياسية الخاطئة، ونحن مقرين بأن كلامنا هذا سيبقى ادعاء ما لم يثبت للآخري ّّ ن ّ

ّصحته أو خطئه من خلال بيان الرؤية التصحيحية لمدرسة أهل البيت ّ  في هذا 

 .المجال



 

 

 ١٥١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 :الرؤية التصحيحية* 

 ومصحف جميع الصحابة، مصحفنا هو مصحف رسول االله 

  :وليس بمصحف عثمان وزيد فقط

ّإن ما أشيع من توحيد عثمان الأمة على قراءة واحدة غير صحيح بل الأمة هي 

دّت للوقوف على القراءات الصحيحة، لأنا أثبتنا في كتابنا جمع القرآن التي سعت وج

ّبأن الأمة وقفت على قراءة رسول االله من خلال القراءات المعروفة والمشهورة 

ّ كان يقرأ بما أقر من قبل الباري ّوالمنسوبة إلى الإمام علي، لأنا عرفنا بأن رسول االله ُ

ّلى ـ في الاجتماع الثنائي من كل عام ـّجل وعلا على أنه قرآن، لقوله تعا ُفإذا قرأناه ﴿: ّ َ َ َ َ ِ َ

ُفاتبـع قرآنه َْ ْ ُ ِ َّ ّ﴾، كما لا يعقل بأن يكتفي رسول االله بقراءة السور التي كان يقرؤها في َ َ ُ
ّالأعوام السابقة فقط، بل كان عليه أن يأتيهم بالجديد من السور أيضا، ليعرفهم  ً

 . ويؤنسهم بها

ّعم : ًبقراءة السور القصار المكية دائما في صلاته، أمثالِ لم يكتف فهو 
سورة البقرة : ًوالواقعة ويس وأمثالها، بل كان يقرأ بالسور الطوال المدنية أيضا، أمثال

  .)٢٥٣(وآل عمران والنساء 

ًوأن المنهج الخاطئ لمدرسة الخلفاء كاد أن يكون ـ بقصد أو بغير قصد ـ سببا  ٍّ

ّيد، لأن منهجيتهم قد مهدت الطريق للمساس بالكتاب العزيز، لتحريف القرآن المج ّ

 .ّلكن االله حفظ كتابه عن طريق إقراء رسول االله أمته القرآن على مكث

ّوعليه فقد اتضح لنا بأن ما تقول به مدرسة الإمامة والوصاية هو الأوفق  ّ

 ّبالأدلة، وهو الأدنى إلى العقل والمنطق، والأقرب إلى الصواب،

 يستبعد أن يكون في كلام الشيخين المشعر بوجود الزيادة في القرآن أن كما لا

ٍيكون فيه ما يوحي إلى أن جمعهما كان جمعا مميزا يختلف عن غيره، لأنهما وقفا على آيات  ّ ً ًَّ
ّوسور لم تكن عند غيرهم من المسلمين، إذ صرح عمر باسم بعض تلك الآيات 



 

 

١٥٢ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

والسابقون (رتي الحفد والخلع، وقراءته لآية والسور، كآية رجم الشيخ والشيخة وسو

ّالأولون من المهاجرين والأنصار الذين اتبعوهم بإحسان  بدون الواو وبرفع )٢٥٤()ّ

ٍفي جنات يتساءلون عن المجرمين يا فلان ما سلككم (، وقراءته )٢٥٥(»الأنصار«كلمة  ّ

، ﴿الجبال﴾ بدل )٢٥٧()َوإن كان مكرهم لتزول منه الجباد(، أو قراءته )٢٥٦()في سقر

  .وأمثال ذلك

وهذا الفهم وهذه القراءة لم يأخذ بهما المسلمون، وإن كان مصدرهما الخليفة 

ّالثاني، لأن فيهما مخالفة صريحة للمشهور الذي عرفوه عن رسول االله والمتناقل عندهم، 

ّبل في تناقل هكذا نصوص خطر على النص المقدس، أعني القرآن الكريم ّ. 

ّم كانوا يريدون سلب فضيلة جمع القرآن عن أمير المؤمنين علي بن أبي ّبلى، إنه
َ وإعطاءه لآخرين، ولو أدى ذلك لتعريض الكتاب العزيز للمساءلة، أو  طالب ّ

ّأدى إلى أن يكون ذلك على حساب التقليل والنيل من حجيته ّ. 

ّفالقول بحجية القرآن بالبينة والشهود يعارض القول بحجيته بالتو ّ ّ ُاتر، والقول ُ

ٍبجمعه بيد وصي محمد المعصوم أولى من القول بجمعه بيد شخص غير معصوم،  ٍ ّ ّ
َ خير من القول بجمعه بعد عقدين من الزمن والقول بجمعه في زمن رسول االله  ِ

ٌ
 .ّوفي أيام الفتنة على وجه التحديد

يمان بما تقول ّفالمسلم لو أراد أن يعطي الحجية التامة لهذا القرآن المجيد للزمه الإ

ّبه مدرسة أهل البيت والابتعاد عن الرأي المشهور عند مدرسة الخلافة، لأنه يؤدي الى 

ّتوال فاسدة ويسيء إلى قدسية النبي  ّ ٍوالقرآن العزيز .  

ّإذن المسلمون لم يتعبدوا بحرف زيد بن ثابت، بل أن التعددية التي شرعت ـ 

ّبن الخطاب قد كثرت القراءات من بعد من خلال الأحرف السبعة ـ على عهد عمر 

ّعثمان أيضا حتى جاء العلماء فاختاروا من بينها سبعة أو عشرة أو أربعة عشر قراءة،  ً

ّفإن طرح هكذا أفكار مسيئة للإسلام دعا الأئمة من أهل البيت وخيار الصحابة  ّ



 

 

 ١٥٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ُلتصحيحها أو تكذيبها، وأن القول بتلك الأقوال هو مما يجرئ أعداء ا ُّ ّ لدين على ّ

ُالمساس بالثقل الأكبر وأول أصول التشريع الإسلامي ّ.  

ّإن محاولات مدرسة الخلافة ـ كما قلنا ـ لم تفلح، بل باءت بالفشل، وبقي 

ًالقرآن محفوظا مصونا بلطف االله وفضله، وبفضل  ته القرآن على مّأُقراء رسول االله إً

ّالأطروحات السياسية ّمكث، وبجهود أئمة أهل البيت، رغم كل الملابسات و ُ

 .الخاطئة

ًوعليه، فإن مصاحف الصحابة كانت آنذاك موجودة وناقصة، باعتبار استمرار  ّ

ّ، لكنها كانت تامة في وقتها وحينها، وإن الصحابة نزول الوحي على رسول االله  ً ّ ّ

ّكانوا يحفظون تلك السور ويقرؤون بها في صلواتهم، حتى صارت أناجيلهم 

 .صدورهم

ّ بالكتاب العزيز أن يكون مشهورا ومعروفا عند المسلمين آنذاك، فإنهم ٌّوحري ً ً

ّكانوا يعرفونه كما يعرفون أبناءهم وبلدانهم أو أكثر، وإن أمير المؤمنين علي بن أبي  ّ

َ كان قد اهتم بجمعه بوصية من رسول االله، طبقا للمحفوظ خلف طالب  ْ ًَ ٍ ّ
 .)٢٥٨(  فراشه

 
   حقيقة أم خيال؟وقوع التحريف في القرآن

ًوعليه، فالقرآن بمتنه واحد ـ مجمع عليه ـ عند جميع المسلمين، فلا ترى مسلما  ٌ َ ٌ

ًيختلف مع غيره في حجية المصحف الموجود اليوم، سواء كان سنيا أو شيعيا، ناصبيا أو  ً ًّ ّ ٌ
ًرافضيا أباضيا أو علويا، وهابيا أو حلوليا ً ً ً ًّ ّ.  

 لا يؤخذ )٢٦٠(ً أو نقيصة )٢٥٩(ًقرآن زيادة ٍفوجود روايات تشكّك في هذا ال

ّبها، وهي أخبار لا يعتمد عليها وقد رويت من قبل الحشوية من أهل الحديث، وهي  َُ
 .منكرة ومتروكة عند الفريقين ولا يؤخذ بها



 

 

١٥٤ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ْوإن محاولات الزيادة والنقيصة في القرآن بقيت غير ناجعة، وبقي المصحف  َ َِ ّ

ّعلى جميع المسلمين، وإنه حسب نظرنا مصحف النبي الموجود بين أيدينا الحجة  ّ 

 . وقد رتب باجتهاد منه)٢٦١(ّوبترتيبه، لا ما قالوه بأنه مصحف عثمان وزيد المزعوم 

ّفهم قد جدوا أن ينسبوا هذا المصحف إلى عثمان متناسين ـ أو مقللين ـ دور 

ّ والصحابة فيه، وإن عملهم هذا هو من الغلو والترسول االله  ّطرف في الخلفاء ّ
ّالثلاث والرفع بشأنهم فوق مقام وشأن رسول االله الذي علمنا الكتاب وأقرأنا آياته 

ْويعلمهم الكتاب وال﴿ ْ َِّ َ َ ََ ِ ُ ُ َحكمةـُُ َ ْ ٍلتقرأه على الناس على مكث﴾ و﴿ِ ِْ ُ ََ َ َْ َ ُِ َّ ما قالوا في  ّ﴾ وإنََ

 فاستمع لما يقوله كبار ه استنقاص برسول االله والصحابة،نّّزيد لا يرتضيه أي مسلم لأ

 ـ في دفاعه عن هذا القرآن، ّعلماء الإمامية في عصرنا الحالي ـ ألا وهو الإمام الخوئي 

ّوجوابه عن دعوى وقوع التحريف من قبل أبي بكر وعمر وعثمان، أذكره بنصه كي 
 :تعرف موقف علماء الشيعة من القرآن

 

  :دعوى وقوع التحريف من الخلفاء وبطلانه

ّن القائل بالتحريف إما أن يدعي وقوعه من الشيخين بعد إ: ل الخامسالدلي ّ ّ

ٍ، وإما من عثمان بعد انتهاء الأمر إليه، وإما من شخص آخر بعد انتهاء  ّوفاة النبي ّ ّ
 .ّالدور الأول من الخلافة، وجميع هذه الدعاوى باطلة

ا التحريف إما ّفيبطلها أنهما في هذ: أما دعوى وقوع التحريف من أبي بكر وعمر

ّأن يكونا غير عامدين، وإنما صدر عنهما من جهة عدم وصول القرآن إليهما بتمامه، لأنه  ّ

 .ًلم يكن مجموعا قبل ذلك

ّوإما أن يكونا متعمدين في هذا التحريف، وإذا كانا عامدين، فإما أن يكون  ِّ ّْ َ

ّالتحريف الذي وقع منهما في آيات تمس بزعامتهما، وإما أن يكو ّ ٍ ٍن في آيات ليس لها ّ

ّتعلق بذلك، فالاحتمالات المتصورة ثلاثة ّ: 



 

 

 ١٥٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ّأما احتمال عدم وصول القرآن إليهما بتمامه، فهو ساقط قطعا، فإن اهتمام  ً ٌ ّ
 بأمر القرآن؛ بحفظه وقراءته وترتيل آياته، واهتمام الصحابة بذلك في عهد  ّالنبي

ً محفوظا عندهم، جمعا أو  وبعد وفاته، يورث القطع بكون القرآنرسول االله  ً

ًمتفرقا، حفظا في الصدور أو تدوينا في القراطيس ً ً ّوقد اهتموا بحفظ أشعار الجاهلية . ِّ ّ
َّوخطبها، فكيف لا يهتمون بأمر الكتاب العزيز الذي عرضوا أنفسهم للقتل في دعوته  ّّ َ ُ

 نسائهم وإعلان أحكامه، وهجروا في سبيله أوطانهم، وبذلوا أموالهم، وأعرضوا عن

ُوأطفالهم، ووقفوا المواقف التي بيضوا بها وجه التاريخ؟ َّ َ ّ! 

َّوهل يحتمل عاقل مع ذلك كله عدم اعتنائهم بالقرآن حتى يضيع بين الناس،  ّ ٌ

ّوحتى يحتاج في إثباته إلى شهادة شاهدين؟ وهل هذا إلا كاحتمال الزيادة في القرآن، بل  ُ َّ

ّلمنزل؟ على أن روايات الثقلين المتظافرة دالة على ٍكاحتمال عدم بقاء شيء من القرآن ا ّ

َإني تارك فيكم الثقلين؛ كتاب االله وعترتي«: ّبطلان هذا الاحتمال، فإن قوله  ٌ ، لا »ّ

ٍيصح إذا كان بعض القرآن ضائعا في عصره، فإن المتروك حينئذ يكون بعض الكتاب  ّ ً ّ
ّدوين القرآن وجمعه في زمان النبي ٌلا جميعه، بل وفي هذه الروايات دلالة صريحة على ت

ِّ؛ لأن الكتاب لا يصدق على مجموع المتفرقات، ولا على المحفوظ في الصدور ُ ُّ ْ َ. 

ِّوإذا سلم عدم اهتمام المسلمين بجمع القرآن على عهده  ُ َّيهتم ، فلماذا لم
ًبذلك النبي بنفسه مع اهتمامه الشديد بأمر القرآن؟ فهل كان غافلا عن نتائج  هذا ّ

ّالإغفال، أو كان غير متمكن من الجمع لعدم تهيؤ الوسائل عنده؟ ٍ ومن الواضح ! ِّ

 .بطلان جميع ذلك

ّوأما احتمال تحريف الشيخين للقرآن ـ عمدا ـ في الآيات التي لا تمس بزعامتهما  ّ ً

ٌوزعامة أصحابهما، فهو بعيد في نفسه، إذ لا غرض لهما في ذلك، على أن ذلك مقطوع  ّ ٌ

ً وكيف يمكن وقوع التحريف منهما مع أن الخلافة كانت مبتنية على السياسة بعدمه، ّ

ّوإظهار الاهتمام بأمر الدين؟ وهلا احتج بذلك أحد الممتنعين عن بيعتهما والمعترضين  ّ



 

 

١٥٦ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ّعلى أبي بكر في أمر الخلافة، كسعد بن عبادة وأصحابه؟ وهلا ذكر ذلك أمير المؤمنين 
ّوفة، أو في غيرها من كلماته التي اعترض بها على من ّ في خطبته الشقشقية المعر

ّتقدمه؟ ولا يمكن دعوى اعتراض المسلمين عليهما بذلك واختفاء ذلك عنا، فإن هذه  ّ َّ

 .الدعوى واضحة البطلان

ّـ في آيات تمس بزعامتهما، فهو  ًعمدا َوقوع التحريف من الشيخين ـ ا احتمالّوأم ٍ

ّأيضا مقطوع بعدمه، فإن أمير ّ المؤمنين وزوجته الصديقة الطاهرة وجماعة من أصحابه ًٌ

ّقد عارضوا الشيخين في أمر الخلافة، واحتجوا عليهما بما سمعوا من النبي ّ ،

ّواستشهدوا على ذلك من شهد من المهاجرين والأنصار، واحتجوا عليه بحديث  َ
لى أبي بكر في ًاحتجاج اثني عشر رجلا ع: ُوقد ذكر في كتاب الاحتجاج. الغدير وغيره

ًوقد عقد العلامة المجلسي بابا لاحتجاج أمير. َّالخلافة، وذكروا له النص فيها المؤمنين  ّّ

ّفي أمر الخلافة، ولو كان في القرآن شيء يمس زعامتهم لكان أحق بالذكر في مقام  ّ ٌ
ّالاحتجاج، وأحرى بالاستشهاد عليه من جميع المسلمين، ولا سيما أن أمر الخلافة كان ّ 

ّقبل جمع القرآن على زعمهم بكثير، ففي ترك الصحابة ذكر ذلك في أول أمر الخلافة 
 .ّ دلالة قطعية على عدم التحريف المذكور ٍّوبعد انتهائها إلى علي

ُوأما احتمال وقوع التحريف من عثمان، فهو أبعد من الدعوى الأولى َّ: 

ٍ ـ لأن الإسلام قد انتشر في زمان عثمان على نحو ل١ يس في إمكان عثمان أن ّ

ًينقص من القرآن شيئا، ولا في إمكان من هو أكبر شأنا من عثمان ًَ. 

ّ ـ ولأن تحريفه إن كان للآيات التي لا ترجع إلى الولاية ولا تمس زعامة سلفه ٢ ّ ّ

ٍبشيء، فهو بغير سبب موجب، وإن كان للآيات التي ترجع إلى شيء من ذلك فهو  ّ ٍ

َن لو اشتمل على شيء من ذلك وانتشر بين الناس لما وصلت ّمقطوع بعدمه، لأن القرآ ٍ

 .الخلافة إلى عثمان

َّ ـ ولأنه لو كان محرفا للقرآن، لكان في ذلك أوضح حجة وأكبر عذر لقتلة ٣ ً ِّ ّ



 

 

 ١٥٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









َعثمان في قتله علنا، ولما احتاجوا في الاحتجاج على ذلك إلى مخالفته لسيرة الشيخين في  ً َ َ

  .ما سوى ذلك من الحججبيت مال المسلمين، وإلى 

ّ بعد عثمان أن يرد القرآن إلى أصله، الذي ٍّ ـ ولكان من الواجب على علي ٤ ّ
َ وزمان الشيخين، ولم يكن عليه في ذلك شيء ينتقد به، ّكان يقرأ به في زمن النبي  َ ْ ُ ٌ

ّبل ولكان ذلك أبلغ أثرا في مقصوده وأظهر لحجته على الثائرين بدم عثمان، ولا سيما ّ ً 

 ...ّ قد أمر بإرجاع القطائع التي أقطعها عثمانّأنه 

ٍّهذا أمر علي  ُ ْ َفي الأموال، فكيف يكون أمره في القرآن لو كان محرفا؟ ً َّ !

 .ًفيكون إمضاؤه للقرآن الموجود في عصره دليلا على عدم وقوع التحريف فيه

ٌوأما دعوى وقوع التحريف بعد زمان الخلفاء، فلم يدعها أحد َّ َ  فيما نعلم، غير َّ

ّأنها نسبت إلى بعض القائلين بالتحريف، فادعى أن الحجاج لما قام بنصرة بني أمية  ّ َُّ ّ ّ ُ ّ
ٍأسقط من القرآن آيات كثيرة كانت قد نزلت فيهم، وزاد فيه ما لم يكن منه، وكتب 

ّمصاحف وبعثها إلى مصر والشام والحرمين والبصرة والكوفة، وأن القرآن الموجود 

ًمطابق لتلك المصاحف، وأما المصاحف الأخرى فقد جمعها ولم يبق منها شيئا اليوم  ِ ْ ُ ُ ّ ٌ

  .ًولا نسخة واحدة

ّوهذه الدعوى تشبه هذيان المحمومين وخرافات المجانين والأطفال، فإن 

ًالحجاج واحد من ولاة بني أمية، وهو أقصر باعا وأصغر قدرا من أن ينال القرآن  ً ّ ُ ُّ

ّن أن يغير شيئا من الفروع الإسلامية، فكيف يغير ما هو بشيء، بل وهو أعجز م ًِّ

ومن أين له القدرة والنفوذ في جميع ممالك الإسلام ! أساس الدين وقوام الشريعة؟

ٌوكيف لم يذكر هذا الخطب العظيم مؤرخ في تاريخه ! وغيرها مع انتشار القرآن فيها؟ ِّ َ َْ

ّولا ناقد في نقده، مع ما فيه من الأهمية و ّ َّكثرة الدواعي إلى نقله، وكيف لم يتعرض ٌ
ٌلنقله واحد من المسلمين في وقته، وكيف أغضى المسلمون عن هذا العمل بعد انقضاء 

 !ّعهد الحجاج وانتهاء سلطته؟



 

 

١٥٨ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ٌوهب أنه تمكّن من جمع نسخ المصاحف جميعها، ولم تشذ عن قدرته نسخة  َّ َ ُ ّ ْ
ن من إزالته عن صدور المسلمين وقلوب واحدة من أقطار المسلمين المتباعدة، فهل تمكّ

َحفظة القرآن؟  .ّوعددهم في ذلك الوقت لا يحصيه إلا االله! َ

ّعلى أن القرآن لو كان في بعض آياته شيء يمس بني أمية، لاهتم معاوية  ٌّ ُُّ ّ

ُبإسقاطه قبل زمان الحجاج، وهو أشد منه قدرة وأعظم نفوذا، ولاستدل به أصحاب  ّّ ً ً ّ

 .ّوية، كما احتجوا عليه بما حفظه التاريخ وكتب الحديث والكلام على معاٍّعلي 

ّوبما قدمناه للقارئ، يتضح له أن من يدعي التحريف يخالف بداهة العقل، وقد  َّ ّ

ّحدث الرجل بما لا يليق، فإن صدق فهو ليس بعاقل : قيل في المثل ِّ  ـ انتهى كلام )٢٦٢(َ

 .السيد الخوئي

ٌيدينا هو قرآن معصوم، وقد أخذه الصادق الأمين إذن، فالقرآن الموجود بين أ

َإقرأعن جبرئيل الأمين المعصوم ﴿) محمد بن عبد االله(المعصوم  ﴾، وهما كانا يضبطان ْ

ّآياته وسوره في شهر رمضان من كل عام، وإن رسول االله  ِّ كان قد أمر من قبل 

َيعلمهم الكتوالباري بتعليم المسلمين الكتاب العزيز ﴿ ِ ْ ُِّ ُ ُُ ّ﴾ وقد عين بالفعل جماعة َابَ
ّمن أصحابه يقرؤون الناس وقد وقفت على أسماء بعضهم، وفوق كل ذلك قد علم 

 التنزيل والتأويل والناسخ والمنسوخ ّرسول االله أمير المؤمنين علي بن أبي طالب 

 .)٢٦٣() فيه ليده( من والمحكم والمتشابة وقد أخذه 

ٍلمين على قراءة واحدة بعد اختلافهم نّ عثمان سعى أن يجمع المسإ  ،نعم ٍ

 .)٢٦٤(فيها

ّبأن الأمة ألزمت الخلفاء بالرجوع إلى ما أجمع عليه المسلمون على عهد : أو قل ُ ّ

  .رسول االله 

ًأجل، إن أمير المؤمنين عليا وأولاده المعصومين  ّّ ،قد تمسكوا بهذا القرآن ّ
ه في احتجاجاتهم مع الخلفاء ّورضوا بتحكيمه في واقعة صفين، واستشهدوا بآيات



 

 

 ١٥٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ًوغيرهم، فلو كان هذا القرآن محرفا أو ناقصا عندهم  ً َّ لما قبلوا بالقرآن المحرف أو ّ ِ َ

  .الناقص ولما صار حجة في الاستدلال عندهم

ّنعم، إن منهج الخلفاء الخاطئ كاد يوصل الأمة إلى القول بتحريف القرآن، 

ّاع الأمة صانت الذكر العزيز من التحريفّلكن إرادة االله من خلال الأئمة وإجم ُ. 

ٍوعليه، فالقرآن الموجود بين أيدينا هو قرآن االله عز وجل، وقرآن محمد  ّ ّ ّ ،

ّ، وقرآن جميع الصحابة، فلا يصح ما يقال بأنه قرآن عثمان وقرآن زيد ٍّوقرآن علي  ّ
وا على ما اجمع بن ثابت فقط ـ دون غيرهما ـ إذ أجمع الصحابة عليه، فالصحابة أجمع

 وقرؤوا به، وجرت السيرة على الأخذ به واعتماده عليه الناس منذ عهد رسول االله 

ّفي كل العصور رغم كل الصعاب، فهو ليس ما جمعه عثمان وزيد بن ثابت، بل إنهما  ّ ّ

ّجمعا وأقرا ما تواترت عليه الأمة بعد مخاض عسير مر به تاريخ جمع القرآن وإدخال  ّ ٍّ ٍ ُ

 .القراءات الشاذة فيهشيء من 

ّكما إنك ستقف في كتابنا جمع القرآن أيضا على كيفية استغلال الخلفاء الثلاث  ً ّ

وبعدهم معاوية لأسماء كبار الصحابة أمثال أبي بن كعب ومخالفتهم مع أمير المؤمنين 

 .علي على وجه الخصوص

ار ّفإن صمود هؤلاء الصحابة أمام منهج الخلفاء هو الذي وقف أمام إقر

ّمصحف الشيخين إماما للمسلمين في عهدهما، حتى جاء عثمان ورضخ لقرار الأمة  ُ ّ ً

 .ّفأقر مصحفه لأنه وافق مصحف المسلمين وما عرفوه على عهد رسول االله

ّفمدرسة الخلافة كانت تريد سلب فضيلة جمع القرآن من الإمام علي بن أبي 
ّ القرآن نفسه، لكن إرادة ِّ بأي شكل كان، وإن كان على حساب الخدش فيطالب 

ًاالله حالت بينهم وبين مبتغاهم، فبقي القرآن محفوظا مصونا كما قال تعالى ُإنا نحن ﴿: ً ْ َ َّ ِ

َنزلنا الذكر وإنا له ل َ ُْ ََّ َِ َ ْ َ َحافظونـَِّّ ُ ِ  لأن الناس كانوا قد تلقوه من رسول االله على )٢٦٥(﴾َ

 . ـ بين الحين والآخراً وعرضًمكث، وأن رسول االله كان يضبطه لهم ـ قراءة



 

 

١٦٠ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

وعليه، فجمع القرآن حسبما قالوه لم تكن فضيلة للخلفاء، بل قد يمكن 

اعتبارها مثلبة لهم، وذلك لفتحهم المجال أمام المغرضين وأصحاب الأهواء لإدخال 

 .ما ليس من الدين في الدين باسم القراءات وأمثالها

هل البيت وعلى رأسهم أمير ّوعليه فنحن قد أخذنا القرآن من يد الأئمة من أ

المؤمنين علي بن أبي طالب لا من يد الخلفاء وأن حجيته جاءت عندنا من قبلهم، وهم 

ّحجة االله على أرضه وحفظة دينه والمرجع في كل الأمور، ولولاهم لما حصلت القناعة  َ َ ّ ُ
خرة يؤكد ّبما تنقله مدرسة الخلافة في حجية القرآن، وان اقرار الائمة في العصور المتأ

حجيته ومشروعيته عندنا، هذا ما عندنا وعلى الآخرين أن يثبتوا حجيته ومشروعيته 

 .عندهم
 

 *هوامش البحث  *  

 .٥٢: سورة الشورى) ١(

 .١١٣: سورة النساء) ٢(
 .انظر كتب القضاء من فقه الامامية) ٣(
 .٤٨: سورة العنكبوت) ٤(

 .٢: سورة البينة) ٥(
 .١١٣: سورة النساء) ٦(
 مـن نفـس ٢الحـديث : ُ، ومثله عـن عبـد االله بـن طلحـة، انظـر٣ح  / ٤٧٩: بصائر الدرجات) ٧(

ّ من كتاب الحجة ـ بـاب الـروح التـي يـسدد االله بهـا الائمـة ٥ح  / ٢٧٣: ١الصفحة، والكافي  ّ ّ ّ
الحديث . 

 .٦ح  / ٢٦٢: ١الكافي ) ٨(

ّ من كتاب الحجة ـ باب أن مستقى ال١ح  / ٣٩٨: ١الكافي ) ٩(  . ّعلم من بيت آل محمدّ
والنبي لا ) غفور رحيم(الى ) عزيز حكيم(ّومنها قول سعد بن أبي سرح بأنه كان يبدل الآيات ) ١٠(

 ٧٠٩ ترجمـة ٢١٤: ٣، ثقات ابن حبان ١٠٣: لباب النقول: أنظر. ّيعلم بذلك أو يقره وأمثاله

 .لسعد بن أبي سرح



 

 

 ١٦١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









: ٥، عـن الـديلمي في الفـردوس ٢٨: ١رّ المنثـور الـد: ، وانظر٤١ح  / ١٥٢: ٢بحار الأنوار ) ١١(

٨٥٣٣ / ٣٩٤  . 

 .١٥١: ٧تفسير ا لبحر المحيط ) ١٢(

فانتسخت كتاب من أهل الكتاب ثم جئـت ... انطلقت أنا : فعن خالد بن عرفطة إن عمر قال) ١٣(
 لنزداد كتاب انتسخته: فقال لي رسول االله ما هذا في يدك يا عمر، قلت يا رسول االله. به في أديم

ّبه علما الى علمنا، فغضب رسول االله حتى احمرت وجنتـاه، ثـم نـودي بــ ّ ، )الـصلاة جامعـة(ً
 .ّ السلاح السلاح، فجاؤوا حتى أحدقوا بمنبر رسول االله!أغضب نبيكم: فقالت الأنصار

ًإني قد أوتيت جوامع الكلم وخواتيمه، واختصر لي اختصارا، ولقد أتي! يا أيها الناس: فقال  ُ تكم ْ

َّبها بيضاء نقية، فلاتتهوكوا  َّ ِّولا يغرنكم المتهوكون ) ٥٢: تقييد العلم(َ ّ. 

ّرضيت باالله ربا، وبك رسـولا، ثـم نـزل رسـول االله : فقمت فقلت: قال عمر ً ً ّ)  المـصنف لعبـد

يـا :  وفيـه١٧٤ : ١، ومجمع الزوائـد ١٩٢١٣، ح ٣١٣ : ١٠، ١٠١٦٤ح / ١١٣ : ٦الرزاق 
 ...).ّن التوراة أخذتها من أخ لي من بني زريق، فتغير وجه رسول االله جوامع م! رسول االله

 .١٥٢: ٧تفسير البحر المحيط ) ١٤(

 .٢١ح  / ١٣٧: ١٧بحار الأنوار :  ـ عنه٤ح  / ١٥٩: بصائر الدرجات) ١٥(

ّوحتى إنه كان يعرف القراءة باللغة العبرية كما في النص السابق) ١٦( ّ ّ ّ. 

 .٢: سورة القلم) ١٧(

 .٤: سورة العلق) ١٨(

 .١٥٨ و١٥٧: سورة الأعراف) ١٩(

 .١٦٤: سورة آل عمران) ٢٠(

 .١٠٦: سورة الإسراء) ٢١(

 .٢: سورة الجمعة) ٢٢(

ّ، وقريب منه رواية عـلي ٧٠ح  / ١٣٢: ١٦بحار الأنوار :  ـ عنه١ح  / ١٢٤: ١علل الشرائع ) ٢٣( ٌ
 ٤ح  / ٢٢٦: ائر الـدرجاتوبـص٢ح  / ١٢٥: ١بن أسباط عن أبي جعفر في علـل الـشرائع 

أن النـاس يزعمـون : قلت لأبي جعفر: باب في أن رسول االله كان يقرأ ويكتب بكل لسان وفيه
: كـذبوا لعـنهم االله أنـى ذلـك وقـد قـال تعـالى: أن رسول االله لم يكن يكتب ولا يقـرأ، فقـال

َويعلمهم الكتاب والحكمة...﴿ َ ُ ُ ُْ ِ ِْ َ َ َ ََ ْ  والحكمـة ولـيس يحـسن أن ﴾ فكيف أن يعلمهم الكتاب ...ُِّ

 .يقرأ ويكتب



 

 

١٦٢ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

 .٥ ـ ١: سورة النجم) ٢٤(

 .٤٨: سورة العنكبوت) ٢٥(

 .٥: سورة الفرقان) ٢٦(

 .١٠٣: سورة النحل) ٢٧(
 .١ح  / ٣٤٧: معاني الأخبار) ٢٨(

 .٢٩١٩٢ ـ ٢٩١٨٢ح  / ٩٨ و٩٧: ١٠ّ، كنز العمال ٢٥٨ح  / ٦٨: ١مشكاة المصابيح : اُنظر) ٢٩(
 .٢: نةّسورة البي) ٣٠(
 .٢٧: سورة الكهف) ٣١(

 .٥ح  / ٢٤٧: بصائر الدرجات) ٣٢(

 .٧٢ّ من بيان للمجلسي في ذيل الحديث ١٣٤: ١٦بحار الأنوار ) ٣٣(

ًإن طلب رسول االله لم يكن مولويا بل إرشاديا، ومعنى كلام الإمام ) ٣٤( ً أن يدي لا تطيق فعل 
 .يكن ذلك منك، فمحاه رسول االله بيدهذلك إذ لا يمكنني أن أمحو اسم النبوة عنك أبدا فل

وهذا الشعور الديني لم يختص بالإمام فقط بـل هـو شـعور لجميـع المـسلمين، ففـي المغـازي 
 عن واقد بن عمرو قال حدثني من نظر إلى أسـيد بـن حـضير وسـعد بـن ٦١١ : ١للواقدي 

ّ إلا محمـد رسـول لا نكتب: فأمسكاها وقالا] وهو أمير المؤمنين علي[عبادة أخذا بيد الكاتب 
علام نعطى الدنية في ديننا؟ فجعل رسول االله يخفـضهم ويـومي إلـيهم : االله وإلا فالسيف بيننا

 ... أسكتوا 

 .ًفلو كان الأمر مولويا فلم يخفضهم الرسول ويومي إليهم أسكتوا

 امتنع عـلى سـهيل بـن عمـرو ذلـك لا عـلى النبـي، ويؤيـده مـا جـاء في وقد يكون علي 
لـو نعلـم أنـه : ّ بسنده عن أمير المؤمنين أنـه قـال قـالوا١٤٩:  المؤمنين للنسائيخصائص أمير

 ...هو واالله رسول االله وإن رغم انفك لا واالله لا أمحوها : رسول االله ما قاتلناه،  امحها قلت

ّبلى واالله أنه لرسـول االله وإن رغـم : فغضبت فقلت:  عن أمير المؤمنين ٥٠٩: ّوفي وقعة صفين 
 ] ...الكلام موجه لسهيلو[أنفك 

ّ أن الإمـام ٣٢٦ : ٨ والكـافي ٣٠١ ـ  ٣٠٠ : ١ّومما يجب التنبيه عليه إن في الثقات لابن حبان 

 . امتثل أمر رسول االله دون تلكؤ

: ٥، سـنن البيهقـي ٣٦٨٤١ / ٣٨٣: ٧مصنف ابن أبي شـيبة : ، وانظر٣١٢: ٢ّتفسير القمي ) ٣٥(
 .٨٩٧١ح  / ٦٩



 

 

 ١٦٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 .٣٦٨٤١ / ٣٨٣: ٧، مصنف ابن أبي شيبة ١٧٨٣ح  / ١٤١٠: ٣م صحيح مسل: أنظر) ٣٦(

ُ، وفي رواية أخرى ٤٧١٨ح  / ١٩١٣: ٤صحيح البخاري ) ٣٧( ّأبي بن كعب«: ٤٧١٧ح / ٍ بـدل » ُ
ّ، وهناك اختلاف في أسماء الجامعين للقرآن وأعدادهم، حتـى أوصـلها بعـضهم »أبي الدرداء« ِ

ًإلى أربعين صحابيا ّ. 
 .٢٩: سورة الجاثية) ٣٨(
 .٩٣: سورة الإسراء) ٣٩(

 .وإن كانت ناقصة) ٤٠(
لـو كـان لعـثمان بـن : فنقـولانظر المجلد الثالث من كتاب نصوص في علوم القرآن للميامي، ) ٤١(

عفان مصحف أيام حياته وكان من الذين عرضوا قراءتهم على رسول االله فلماذا يعتمد زيد بن 

 ! إلى شاهدين عدل في تصحيحه للآيات والسور؟ثابت في كتابة المصحف؟ ولماذا يحتاج زيد
 . باب اختلاف الحديث١ح  / ٦٢: ١الكافي ) ٤٢(
 .٤٥٠ح  / ١٣٠: ، سنن الدارمي٣٠٠٤ح  / ٢٢٩٨: ٤صحيح مسلم ) ٤٣(

 .٤١: سورة النساء) ٤٤(
 .٢٣ح  / ٢١٦: ٨٩، و١٦٢ح  / ٢٩٤: ١٦بحار الأنوار :  ـ عنه١٣٩: رسائل الشهيد الثاني) ٤٥(
 .١٦٠: اريخ القرآنت) ٤٦(

 .٤٥٧: ٨الطبقات الكبرى ) ٤٧(
ًأي في الأخبار القائلة بأن فلانا وفلانا وفلانا قد جمعوا القرآن على عهد رسول االله) ٤٨( ً ً. 
ِفأتوا بعشر سور مثله مفتريات وادعوا مـن اسـتطعتم مـن دون ﴿: ، قوله تعالى١٣: سورة هود) ٤٩( ُْ ْ ُ ْ َ َ َِ ٍ ِ ِ ُِ َ َُ ْ َ َ ُ ُِ َ َ ْ ْ ْ ٍَ ِ ِ

 .﴾االله
 .١٢٩: سورة البقرة) ٥٠(
 .٢٣: سورة الزمر) ٥١(

 .١٠١: سورة النحل) ٥٢(
 .٧٩: سورة الواقعة) ٥٣(
 .٢٩٤: ٥سيرة ابن هشام ) ٥٤(
ّ من قال لم يترك النبي إلا ما بين الدفتين٦ الباب ٤٧٣١ح  / ١٩١٧: ٤صحيح البخاري ) ٥٥( ّ ّ ولا . َ

سيقت لنفـي كتابـة النبـي وصـية لأمـير المـؤمنين ّيفوتك التنبيه على أن هذه الرواية ومثيلاتها 
ّلكن ذلـك لا يـضر المقـام هنـا، لأن المقـصود هـو وجـود القـرآن . وباقي الأئمة الاثنى عشر ّ

ّمكتوبا بين الدفتين ً. 



 

 

١٦٤ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ُانظر ذلك في المرحلتين الثانية والثالثة من المراحـل الأربعـة في تـاريخ القـرآن والـذي بينّـاه في ) ٥٦(

 .آن المجلد الاول فراجعكتابنا جمع القر

ّوقد اختلفوا في عدة مـن استـشهد باليمامـة، فأقـل مـا : ١٠: ١قال البلاذري في فتوح البلدان ) ٥٧( ّ
ّإن عدتهم ألف ومائتان: ذكروا من مبلغها سبعمائة وأكثر ذلك ألف وسبعمائة، وقال بعضهم ّ. 

 .١٦٥: ٧، مجمع الزوائد ٦٠١ح  / ٢٢١: ١المعجم الكبير ) ٥٨(

ً باب في ثواب من قرأ القرآن نظرا ـ عنه١٠٣: ثواب الأعمال) ٥٩(  .٢٣ / ٢٠٢: ٨٩بحار الأنوار : َ

 رواه ١٨٦٩ح  / ١٤٩٠: ٣، وصــحيح مــسلم ٢٨٢٨ح  / ١٠٩٠: ٣صــحيح البخــاري ) ٦٠(

 .مخافة أن يناله العدو: بطريق آخر، وفيه زيادة

ترجمة زيد بن ثابت، والتراتيـب : د البر، والاستيعاب لابن عب٥: ١الروضتين لأبي شامة : اُنظر) ٦١(
ً، ذكر فيـه أسـماء سـتة عـشر صـحابيا وصـحابية مـن ٥٢: ٩، وفتح الباري ١١٦: ١ّالإدارية  ًّ ّ ّ

روى غير مسلم حفظ جماعـات :  قال١٩: ١٦، وشرح النووي )عن أبي عبيد(المهاجرين فقط 
 .ًمن الصحابة في عهد النبي وذكر منهم المازري خمسة عشر صحابيا

فـتح : أنظـر. ًسبعون قارئـا: ، ومن روى عنه قال٥٠: ١انفرد بهذا الكلام القرطبي في تفسيره ) ٦٢(

ــاري  ــان ٥٢: ٩الب ــان ١٩٣ و١٩٢: ١، والإتق ــل العرف ــت في ١٧٤: ١، ومناه ــو الثاب ، وه
ّ، وابـن القـيم الجوزيـة في أعـلام ١٩: ١٦الصحيح كما أشار إليه النووي في شرحه على مسلم 

 .٣٤: ٣الموقعين 

لمـا أسرع :  عن الحسن وابـن سـيرين وابـن شـهاب قـالوا٤٧٦٢ / ٢٤٣: ٢كنز العمال : اُنظر) ٦٣(
ٍالقتل في قراء القرآن يوم اليمامة، فقتل منهم يومئذ أربعمائة رجل  ُ رواه عن ابن الأنبـاري في ... ّ

  ).المصاحف(

 .Caetani, Annali dell Islam, vol2. no331 وانظر٢٥٣: ٢قرآن لنولدكهالتاريخ ) ٦٤(

 .٧٨: وخاورشناسان وجمع وتدوين قرآن كريم 

 .المصدر نفسه) ٦٥(

 .١٢: ٩فتح الباري ) ٦٦(

 .٤٧٧٨ / ٢٤٧: ٢، وعنه في كنز العمال ٨١ / ٢٠٨: ١المصاحف لابن أبي داوود ) ٦٧(

 .١١٨: مجلة المصباح العدد الخامس الصفحة ) ٦٨(

 .٦٦: ٢الفصل ) ٦٩(

 .١٠٢ ـ ١٠٠: فتوح البلدان) ٧٠(



 

 

 ١٦٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 .٢٢٤ ـ ٢٢٣: ٢الكامل في التاريخ : اُنظر) ٧١(

 .ً أيضا٥٢٥ : ٤انظر كلام البغوي في شرح السنة ) ٧٢(

 .١٢٩ ـ ١٢٨: سورة التوبة) ٧٣(

 .٥٨٣: ٢، تاريخ ابن خلدون ٨: ٣، الكامل في التاريخ ٢٤٢: ٣٩تاريخ دمشق ) ٧٤(

ّولي تعليق بسيط في المقطع الأخير من النص السابق، فال ّذي أحتمله هو أن أهـل حمـص كـانوا ّ

ًيقرؤون بقراءة معاذ بن جبل لا المقداد، لكون معاذ بـن جبـل قـد عـاش في حمـص فـترة مـن  ُ
الزمن، ولعدم وجود نموذج من قراءة المقـداد في كتـب المـصاحف الموجـودة بأيـدينا اليـوم، 

بق، وقـد يكـون جـاء فتكون قراءة أهل حمص هي قراءة معاذ لا المقداد كما جاء في النص السا
 .ذلك لتقارب رسم خط مقداد ومعاذ، فربما جاء التصحيف من هنا

ّويمكننا أن نعزو سببا آخر لما رجحناه، وهو أن المقداد كان من أتباع أمير المـؤمنين عـلي  ّ ًّ ،

ّوكان لا يتخطى قراءته أبدا، بل وكان لا يتخطى فهمه، وأن مدينة حمص وقعت تحـت سـلطة  ّ ً ّ

ّالأمويين ّ، وأن الذين كتبوا في اختلاف مصاحف الصحابة كانوا من المتعاطفين مـع الحكومـة، ُ

ّانظر ما رواه سـليم وأنـه سـأل أمـير المـؤمنين عـن سـبب . وهؤلاء قد قضوا على معالم قراءته
إني سمعت من سلمان والمقـداد وأبي : اختلاف الحديث عن رسول االله قال قلت لأمير المؤمنين

 ثم سـمعت منـك تـصديق مـا سـمعت  القرآن ومن الرواية عن النبي ًذر شيئا في تفسير
 منهم ورأيت في أيدي الناس أشياء كثيرة من تفسير القرآن ومـن الأحاديـث عـن النبـي 

 .١/  ح ٦٣: ١ وعنه في الكافي ١٨١: في كتاب سليم بن قيس .  ..تخالف الذي سمعته منكم

 .٢٦٤: ١مناهل العرفان ) ٧٥(

 . باب تكرار الكلام والزيادة فيه٢٣٤ ـ ٢٣٣: ١ل القرآن لابن قتيبة تأويل مشك) ٧٦(

وابن قتيبة يطلق إطلاقات منكرة ويـروي : ٣٢٥: وقال ابن فارس في الصاحبي. المصدر نفسه) ٧٧(

ًـ وهذا كلام شنيع جدا فيمن يقول: ّأشياء شنيعة ـ ثم روى الخبرين الآنفين عن الشعبي، وقال ّ ٌ :
ٍوني، فما من آية أعلم، أبليل نزلت أم بنهار، أم في سهل أم في جبلسلوني قبل أن تفقد ٍ. 

ًكما أن المقطع الأخير من الخبر لا يتفق مع ما تواتر من أن أمير المؤمنين عليا كان أعلم الناس بما  ّ ّّ
 .ّبين اللوحين

 .١: سورة الأعلى) ٧٨(

 .٥٣: ١الجامع لأحكام القرآن ) ٧٩(

 .نين علي بن ابي طالبأي إقصاء أمير المؤم) ٨٠(



 

 

١٦٦ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

 .١٣: ٩فتح الباري ) ٨١(

، ١٣٠ح  / ٨٧: ١، المعجـــم الكبـــير ٦٨١٧ح  / ٨٩: ٢، ٣٦٩٠ح  / ٣٢٣: ١المـــصنّف ) ٨٢(
 .١٢٧٧ح  / ٤٥٢: كتاب الزهد لابن المبارك:وانظر

 لم: وقال أبـو بكـر: بي داود السجستاني في المصاحف وقولهأّفإنه أراد أن يعلق على ما رواه ابن ) ٨٣(
حتـي أجمـع (وهو لين الحديث، وانما رووا ] بن سوار الكندي[يذكر المصحف أحد الا أشعث 

 .ّيعني اتم حفظه، فإنه يقال للذي يحفظ القرآن قد جمع القرآن): القرآن

 في المجلد الاول مـن كتابنـا  للقرآن بعد رسول االلهستقف عليها عند جمع الإمام علي) ٨٤(
 .٢٦٧جمع القرآن صفحة 

 . باب اختلاف الحديث١ح  / ٦٤: ١الكافي ) ٨٥(

 . باب فيه ذكر الصحيفة والجفر والجامعة ومصحف فاطمة١ح  / ٢٣٩: ١الكافي : اُنظر) ٨٦(

 .ٍ باختلاف يسير٥ح   / ٣٤٢: بصائر الدرجات:  ـ عن٣٤ح  / ٢٧٠: ١٨بحار الأنوار ) ٨٧(

 ).كتاب فارسي (٩٢: خاورشناسان وجمع وتدوين قرآن كريم) ٨٨(

)٨٩( Paul Casanova, Mohammed et la fin du monde, paris, 1911, p. 141. 

 كتـاب (٩٩: خاورشناسـان وجمـع وتـدوين قـرآن كـريمُ وقد رده بلاشير وغيره، انظر كتاب )٩٠(

 ).فارسي
 .٦٨: كتاب السبعة في القراءات) ٩١(
 في المجلـد الاول ّلمؤمنين علي ّتكلمنا عن هذا المبحث عند كلامنا عن القراء والإمام أمير ا) ٩٢(

 .من كتابنا جمع القرآن فراجع
ٍّسماع السلمي من علي ( تحت عنوان ٣٥١:١ّحسبما وضحناه في كتابنا جمع القرآن ) ٩٣( ّ لا مـن 

 ).غيره

 .٩: ِسورة الحجر) ٩٤(
 .٥١: سورة القصص) ٩٥(
 .١٧: سورة القيامة) ٩٦(

 .٢٢ و٢١: سورة البروج) ٩٧(
ّأن المقصود منه أنه كان يكتب من مصحف الإمـام عـلي ويؤيـده مـا جـاء عـن ابـن بتصوري ) ٩٨( ّ

 .مسعود في سعد السعود

 .٢٧ و٢٦: سورة الأنبياء) ٩٩(



 

 

 ١٦٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 .  من مقدمة المؤلف١٥ ـ ١٣ : ١مفاتيح الأسرار ومصابيح الأبرار ) ١٠٠(

 فـتح البـاري ،٤٨٠٨ح  / ٢٥١: ٢، كنز العـمال ١١٧٦ح  / ٣٧٧: ٢تاريخ ابن شبة : أنظر) ١٠١(
 .١٦١: ٨، الدر المنثور ٦٤٢: ٨

 .١٣٦٦ح  / ١٤٦: ٦أنساب الأشراف : أنظر) ١٠٢(

 .٦٣٥٢ح  / ٦٤١: ٣، مستدرك الحاكم ٤٦٤٣ح  / ٢١٠: ٤سنن أبي داوود ) ١٠٣(

ح  / ٤٥٠: ٥ّ، ومـصنّف عبـد الـرزاق ٣١ح  / ١٦٩: ١المـصاحف لابـن أبي داوود : اُنظر) ١٠٤(
 .٣٣٨: ٢، طبقات ابن سعد ٩٧٦٥

، المبـسوط ٣٧٢: ٤، البحـر الرائـق ٢١٣٨ / ٣٢٦: ٤تـاريخ بغـداد : عن ابن مسعودأنظر ) ١٠٥(
: ٢، وكنـز العــمال ٤٧١٩ / ١٩١٣: ٤صـحيح البخـاري : ُوعـن أبي، ١٢٤: ٦للسرخـسي 

٤٧٦٨ / ٢٤٥. 

 / ١٣٤: ٨) المجتبى(سنن النسائي : أنظر. ًهذا هو تعبير ابن مسعود عن زيد قالها تعريضا به) ١٠٦(
 .٣٩٠٦ / ٤١١: ١، مسند أحمد ٥٠٦٤

الفـصل الثالـث مـن ) نسخة صـنعاء (ّالمصحف الشريف المنسوب لعلي بن أبي طالب ) ١٠٧(
 .٦٩: ّالمقدمة

ُ باب أنزل القرآن على سبعة أحرف وفيه حديثان، صحيح مسلم ١٩٠٩: ٤صحيح البخاري ) ١٠٨(

 .أحاديثّ باب بيان أن القرآن على سبعة أحرف وفيه عدة ٥٦٠: ١
توحيـد (مر في آخر المجلـد الثـاني مـن كتابنـا جمـع القـرآن تحـت عنـوان تكلمنا عن هذا الأ) ١٠٩(

 ).المصاحف

 .٤٣: سورة الذاريات) ١١٠(
 .ّ مادة عتا١٨١: ٣النهاية في غريب الحديث والأثر : اُنظر. وهي قراءة ابن مسعود) ١١١(
 .١: سورة الكوثر) ١١٢(

 .٧٣١: ٨فتح الباري : أنظر) ١١٣(

إن : قـال النبـي:  باب أن القرآن يرفع كما أنزل، عن الصادق قال١ح  / ٦١٩: ٢ففي الكافي ) ١١٤(
 .الرجل الأعجمي من أمتي ليقرأ القرآن فترفعه الملائكة على عربيته

 .٣٨٠٢ح  / ٣٨٤: ٢، وسنن البيهقي ٨ح  / ٢١: الأحرف السبعة للداني: اُنظر) ١١٥(

ً وقال بمثل هذا الكلام كانون سـل أيـضا أنظـر ٤: سلامي لجولد تسهيرمذاهب التفسير الإ) ١١٦(

كـانون سـل (ستاذ عبـدالجبار الـشاطي  مقال الأ١٤٢مجلة المصباح العدد الخامس الصفحة 



 

 

١٦٨ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

 ).وكتابه تدوين القرآن

 .٢٩١: ٢ الإبداع، وخزانة الأدب ٤٣ الباب ٢٥٨: ٢الإتقان : ُ انظر)١١٧(

 .٣٨٠٤ح  / ٣٨٤: ٢، و١٠٤٨ح  / ٥٦٥: ١سنن البيهقي : اُنظر) ١١٨(

 .تكلمنا عنه مفصلا في كتابنا جمع القرآن) ١١٩(

 .١٣ح  / ٦٣١: ٢الكافي ) ١٢٠(

 . باب الاعتقاد في مبلغ القرآن٨٦: ، إعتقادات الصدوق١٢ح  / ٦٣٠: ٢الكافي ) ١٢١(

 .٨٣: سورة النساء) ١٢٢(

 عـن أبي عبيـد في ٣٩ح  / ٤٥: ١لـه ، وذم الكـلام وأه٥٠٥٧ح  / ٤٧٠: ٨مسند أبي يعلى ) ١٢٣(
 .فضائل القرآن

ٍوقرآنا فرقناه لتقرأه عـلى النـاس عـلى مكـث ﴿: والذي جاء في أمر الباري في قوله) ١٢٤( ِْ ُ َ َ َْ ََ َ ُ ُ َِ َّ َ ََ ْ ْ َ ً ﴾  سـورة ُ
 .١٠٦: الإسراء

 ).المصاحف( ـ عن ابن الأنباري في ٤٨٠٢ح  / ٢٥٠: ٢ّكنز العمال ) ١٢٥(

 .تفسير النعماني:  ـ عن٣: ٩٠بحار الأنوار ) ١٢٦(

 . والمتن منه٣١٤٤ح  / ٣١٧: ٢، ٢٠٣١ح  / ٧٣٩: ١المستدرك على الصحيحين ) ١٢٧(
 .٦: سورة النمل) ١٢٨(
 .١٩: سورة الأنعام) ١٢٩(

 .٢٣: سورة الإنسان) ١٣٠(
 .١٠٦: سورة الإسراء) ١٣١(

: ّعد، عن أبيه أنه قالّ، وعن السدي، عن مصعب بن س٧٦٢٦ح  / ١٣٤٦: ٤تفسير الرازي ) ١٣٢(

ّلما كان فتح مكّة، أمـن رسـول االله النـاس إلا أربعـة نفـر وامـرأتين، وقـال ّ اقتلـوهم وإن «: ّ
عكرمة بن أبي جهل، وعبد االله بن أخطل، ومقيس بـن : »ّوجدتموهم متعلقين بأستار الكعبة

َومن أظل﴿: ّوقيل بأنه هو الذي نزل فيه. صبابة، وعبد االله بن أبي سرح ْ َ ْ َم ممن افـترى عـلى االلهِ ََ َ َ َ ْ ِ َّ ِ ُ
َكذبا أو قال أوحي إلي ولم يوح إليه شيء ومن قال سأنزل مثـل مـاأنزل االله ُ َ ََ ْ َْ ُ ََ َ َ ْ ُ ََ َ َْ َ َ َِ ِ ِ ِِ ُ َ َ َ ٌْ ْ َِّ ِْ َ ّ﴾، لأن رسـول االله َ

ٍولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين﴿: أملى عليه ذات يوم ِ ِ ٍ َِ َ ََ ُ ََ ِ َ َ ْْ َ َّثـم ــ ﴿: ﴾ ـ إلى قولهَ ُأنـشأناه ُ َ َْ َ

َخلقا آخر َ ًَ َفتبارك االلهُ أحسن الخالقين: ﴾، فجرى على لسان ابن أبي سرحْ َِ ِ َ ُ ْ َْ ََ ََ : فأملاه عليه وقال. َ
ّ، فارتد عدو االله وقال»هكذا نزل« ّإن كان محمد صادقا فلقد أوحي إلي كما أوحي إليه، ولئن : ّ ًّ ٌ

 .در رسول االله دمهّوارتد عن الإسلام وه. ًكان كاذبا فلقد قلت كما قال



 

 

 ١٦٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









، تفـسير القرطبـي ٧٥: ٢٣، التفسير الكبـير ١٠٥٤ح  / ٢٤٨: ٣الأحاديث المختارة : أنظر

٤٠: ٧. 

: ٣ّ باب ما جاء في الحرورية، مسند أحمـد ١٨٦٧٥ح  / ١٥٦: ١٠ّمصنّف عبد الرزاق : اُنظر) ١٣٣(

ّ باب افتراق الأمة، سنن٢٥١٨ح  / ٣١٤: ٢، سنن الدارمي ١٢٥٠١ح  / ١٤٥  أبى داوود ُ
 .٣٩٩٣ح  / ١٣٢٢: ٢، سنن ابن ماجة ٤٥٩٧ح  / ١٩٨: ٤

 .٨٢: سورة النساء) ١٣٤(

 .١٥٣: سورة الأنعام) ١٣٥(

، الجـامع ٩١: ١١، شرح النـووي عـلى صـحيح مـسلم ٣١٤: ٢ّأحكام القرآن للجـصاص ) ١٣٦(

 .٢٨٨ح  / ٤٨: ١الصغير للسيوطي 

: ١ّ واللفظ له، مسند أحمـد ٣٢٨٩ح  / ١٢٨٢: ٣، و٢٢٧٩ح  / ٣٤٩: ٢صحيح البخاري ) ١٣٧(

 .٤٦٤ح  / ٨٣: ١، مسند ابن الجعد ٣٩٠٨ و٣٩٠٧ح  / ٤١١

ّ من كلام له في صفة من يتصدى للحكم بين الأمـة ولـيس لـذلك ١٧ / ٥١: ١نهج البلاغة ) ١٣٨( َُ ّ ٍ

 .أهل

 .٨٣: سورة النساء) ١٣٩(

 .٧٤: تاريخ القرآن) ١٤٠(

 .السبعةأي الإذن بالقراءة بالأحرف ) ١٤١(
 .٨١ و٨٠: تاريخ القرآن) ١٤٢(

 .٨٥: تاريخ القرآن) ١٤٣(
 .٦٨: تاريخ القرآن) ١٤٤(

 .٣٤٨٨ح  / ٥٣٨: ١، الإتقان في علوم القرآن ١٧١١ح  / ١١٦: ٢تاريخ المدينة ) ١٤٥(

ّ، فقد نقله عن مفتي البلاد الاندلسية أبي سعيد فـرج ٣٠١: ١مناهل العرفان للزرقاني : اُنظر) ١٤٦(
 . لبابن

 / ٣٧٥: ١، وتـاريخ المدينـة ٤٤٩: ٢ُ، محـاضرات الأدبـاء ١٦٤: ١٩التفسير الكبـير : اُنظر) ١٤٧(
ُوالـذين اتبعـوهم ﴿: ّ عـن عمـر أنـه كـان يـرى٩٧: ٥وفي تفسير البحر المحـيط . ١١٧٠ح ُ َ َ ََّ ِ َّ

ٍبإحسان َ ْ ِ ّ بغير واو، صفة للأنصار، حتى قال له زيد بن ثابت﴾ِ ائتوني : رإنها بالواو، فقال عم: ً
ّبأبي، فقال َ ْ﴿وآخرين مـنهْم لمـا يلحقـوا بهـم﴾: تصديق ذلك في كتاب االله في أول الجمعة: ُ ِْ ِ ُ َََّ َ ُ َ َْ ِ ِ َ ،

ْ﴿والذين جاءوا من بعدهم﴾: وأوسط الحشر ُِ ِ ِ ِْ َ َ َ ُ﴿والذين آمنُوا من بعد﴾: ، وآخر الأنفالََّ ْ َ َ َِ َِ َّ. 



 

 

١٧٠ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

: فـدعاه، فقـال. أُبي: َمن أقرأك؟ فقال: لًسمع رجلا يقرؤه بالواو، فقا] أي عمر[ّوروي أنه 

ًرفعنا رفعـة: الصواب[ُلقد كنت أرانا وقعنا وقعة : ّومن ثم قال عمر. َأقرأنيه رسول االله ْ َ ُْ لا ] ِ
 .ٌيبلغها أحد بعدنا

َوالـذين يكْنـزون الـذهب والفـضةومثله الصراع الذي قام بين معاوية وأبي ذر في الآية ﴿ َّ ََّ ُِ ِ ِْ ََّ َ َ َ ََ ﴾
قرأها معاوية بدون الواو واعتراض أبي ذر عليه أو اختلافه معه في تفـسيرها هـل أنهـا والتي 

 .نزلت في أهل الكتاب أم في المسلمين فمعاوية يقول في أهل الكتاب وأبوذر يقول فينا

ّإشهدوا أنه : ُولما طعن عمر وآيس من نفسه، قال: قال. ١٨٠: ٢٩المبسوط للسرخسي : اُنظر) ١٤٨(
 .ّ الجد ولا في الكلالةلا قول لي في

 .٢٧: ٢، شرح الزرقاني ٢٨٦: ٤٤، تاريخ دمشق ١٩٥٧ح  / ٣٣١: ٢شعب الإيمان ) ١٤٩(

ّإن العبد إذا لم يقدر على الـتلفظ والنطـق : ، ولم يقل)ّفحرف أو أخطأ(اُنظر إلى القيد في الخبر ) ١٥٠( ّ

ُكتبه الملك كما أنزل( َ.( 

ّ تأمل في النص لتراهم يعتبرون التحريف ممـا يكتبـه االله كـما .١٠٦: فضائل القرآن لأبي عبيد) ١٥١( ّ
 .أُنزل

 .١٨٩: فضائل القرآن لأبي عبيد) ١٥٢(

 .٤٠٦ح  / ١٠٢: الإتقان) ١٥٣(

 ).منع تدوين الحديث(كتابنا : اُنظر) ١٥٤(

ر ـ  النوع الحـادي عـشـ٣١١: ١، كما في البرهان ٢٨٠: ٨هذا ما قاله ابن عبد البر في التمهيد ) ١٥٥(

 .الأحرف السبعة
 . فقد نقله عن مفتي البلاد الأندلسية٣٠١ : ١اُنظر مناهل العرفان للزرقاني ) ١٥٦(
 .٧٧: سورة الواقعة) ١٥٧(

 .١٦٦: ٢٩تفسير الكبير ) ١٥٨(
ّ في صفة هذه الأمة صدورهم أناجيلهم١٠ح  / ٤٨: ٣تخريج الأحاديث للزيعلي ) ١٥٩( ُ. 
 .الثالث عشر جمع القرآن ومن حفظه من الصحابة النوع ٣٣٤ : ١: البرهان) ١٦٠(

ّان الذهبي لا يقبل بهذا الكلام لأنه لا يعده ضمن السبعة الذين عرضوا قراءتهم على رسـول ) ١٦١(

االله فإذا لم يكن قد عرض قراءته على رسول االله، فكيـف يكـون أقـرأ النـاس والأحـق بالخلافـة 
 !!باعتقاد الذهبي؟

ّمد بن عبد االله ووصيه علي بن أبي طالبأعني رسول االله مح) ١٦٢( ّ ّ. 



 

 

 ١٧١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ّبل أكثر وأشد من ذلك، لأن العلم بالبلدان والحوادث قد يصيبه الترديد والشك، أما العلـم ) ١٦٣( ّ ّ
ّبالقرآن فلا، لأنه نازل من عند االله العزيز، وقـد اهـتم الرسـول ٌ ّ بـضبطه وتلاوتـه وتعليمـه 

 . مذاهبهم في كل عصر ومصر جيلا بعد جيلالمسلمين واهتم به المسلمون على اختلاف

وقد استغل ابن حزم  .المسائل الطرابلسيات:  ـ عن٤٣: ١تفسير مجمع البيان للطبرسي : اُنظر) ١٦٤(
الاقوال الضعيفة الموجودة فی كتب الامامية والحشوية من العامة للافتراء  علی الامامية والقول 

 :ا ثم قالبأنهم يقولون بتحريف القرآن قديما وحديث

ًحاشا علي بن الحسين ـ المرتضی علم الهدی ـ وكان اماميا يظاهر بالاعتزال، مع ذل«  فانه كـان ك،ّ
» ّينكر هذا القول ويكفر من قاله، وكذلك صاحباه أبو يعلی ميلاد الطوسی وأبو القاسم الـرازي

 ).١٣٩: ٤الفصل فی الملل والنحل  (

مية وهو الـذاكر لأسـماء هـؤلاء الأعـلام القـائلين بعـدم َّليته سمى القائلين بالتحريف من الاما
ّالتحريف من الإمامية، فكان عليه ـ وعلى الـذي حقـق كتابـه ـ أن يـضيف إلـيهم اسـم الـشيخ 
ّالصدوق، والشيخ المفيد، والشيخ الطبرسي، وابن طاووس الحلي، والعلامة الحلي، وزين الـدين  ّ

 . لا أن يلقي الكلام على عواهنهمامية،البياضي، والكركي وغيرهم من كبار أعلام الا

ّبل كان على ابن حزم أيضا أن ينظر إلى كلام أبي الحسن علي بن إسماعيل الأشعري  )  هـ330ت (ً

أي مـن [والفرقـة الثالثـة مـنهم ): ٤٧: ّمقالات الإسلاميين(ـ رأس الأشاعرة وما قاله في كتابه 
ّأن والإمامـة يزعمـون ] ولهم بأصل العدللق[وهم القائلون بالاعتزال ] الروافض حسب زعمه

ّالقرآن ما نقص منه ولا زيد فيه، وأنه على ما أنزله االله على نبيه لم يغير ولا يبـدل ولا زال عـما كـان  ّ ّ

 .عليه

وأمـا أبـو : ّ صحح كلام ابن حزم بقوله)٤١: ١أعيان الشيعة (الأمين في ّهذا ولا يخفى عليك أن 

وأمـا أبـو القاسـم الـرازي ... ّ، وصوابه أبو يعلى سلار الـديلمي ّيعلى ميلاد الطوسي اسم محرف
ًفالظاهر أنه محرف أيضا، إذ لا نعلم في أصحاب المرتضى أحدا بهذا الإسم ً. 

ّصحيح بأنه لم يكن مجموعا في مصحف واحد، لأن الرسول كان قد ترك جمعه لأمير المـؤمنين ) ١٦٥( ّ ًٍ ّ ٌ
ّلمـسات الأخـيرة لأمـير المـؤمنين عـلي، ليوحـد شـكل  تـرك الّأنه: ّعلي بن أبي طالب، أي  ّ ّ

 حـسبما الصحف الموجودة عنده، وليضيف إليه الآيـات الأخـيرة النازلـة عـلى رسـول االله

 .ذكرناها في كتابنا جمع القرآن

 . الفصل الثاني في جمعه في مصحف١٨ ـ ١٧: ١آلاء الرحمان للشيخ البلاغي ) ١٦٦(

 .في القراءات السبعة:  الفرع الأول،، الفصل الخامس٤٩ : ٢نزالعمال انظر على سبيل المثال ك) ١٦٧(



 

 

١٧٢ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

 .، الفصل الثالث في قراءته٣٠، ٢٩ : ١آلاء الرحمن ) ١٦٨(

 .١٣٩، ١٣٢: ، كما في رسم المصحف لغانم قدوري الحمد٥٥: ١تفسير الطبري : اُنظر) ١٦٩(

 .٢٩: يس، والآية في سورة ٣٨٠٥ح  / ٣٨٥ : ٢سنن البيهقي الكبري ) ١٧٠(

 .٥: والآية في سورة القارعة. ٦٩ : ٣٢التفسير الكبير ) ١٧١(

 .٥٧٠ح  / ١٢٣ : ١، الاتقان ١١٩ : ٤أحكام القرآن لابن العربي ) ١٧٢(

 .٤١٩ : ٧الدر المنثور ) ١٧٣(

 .١٢: سورة المؤمنون) ١٧٤(

 .١٤: سورة المؤمنون) ١٧٥(

 وقـال ٩٣:  والآية في سـورة الأنعـام٣٢٢ : ٢ ، المحرر الوجيز٧٥ : ٢٣انظر التفسير الكبير ) ١٧٦(

وقيل هذه الحكاية غير صحيحة لان ارتداده كان في المدينـة وهـذه  : ١١٨ : ٣النسفي في تفسيره 
 ..٣٦٩ : ٦السورة مكية، وقيل القائل عمر بن الخطاب أو معاذ؟ وانظر تفسير البحر المحيط 

النجار في هـامش كتـاب مـذاهب التفـسير وقد حصر الدكتور عبد الحليم ١٥: سورة يونس) ١٧٧(
حتـى إذا أتيـا ـ أي موسـى (سألوا عمر أن يغير آية الكهف :  هذا الأمر بعمر فقال٨: الاسلامي

: ًبدلا من» فأتوا أن يضيفوهما«: بأن يقرأ) وصاحبه ـ أهل قرية استطعما أهلها فأبوا أن يضيفوهما

َفأبوا أن يضيفوهمُا ﴿ ِّ ُُ َ َ ْ َ َ  .هانة لهم﴾، لما فيه من مَ

َ فـضل مـن بـات عـلى الوضـوء، ٧٥ مـن البـاب ٢٤٤ح  / ٩٧: ١صحيح البخاري : أنظر) ١٧٨(
 .وغيره

 . باب القول عند الإصباح والإمساء١٧ح  / ٥٢٧: ٢الكافي ) ١٧٩(
 .٣٣ الباب ٤٩ح  / ٣٥١: كمال الدين وإتمام النعمة) ١٨٠(

ّإن أريد في جمع القرآن دقة الضبط فهذا منتهاه،) ١٨١( َ لا كما قـالوه أنـه ضـبط بـشاهدين، أحـدهما ُ ُ ِّ

 .ًالحفظ وثانيهما الكتابة، قلنا بهذا تعليقا على ما قالوه
ًالنازلة على رسول االله في وقائع وأحداث مختلفة زمانا ومكانا: أي) ١٨٢( ً. 

 .٩٢: ّهذا ما قاله السيد الخوئي في البيان في تفسير القرآن) ١٨٣(
 ٧٣: ٢ عن عبد االله بن عمرو عن رسـول االله، سـنن أبي داوود ٨٧: عبيدفضائل القرآن لأبي ) ١٨٤(

 .٣٥٦ الباب ١٤٦٤ح / 

 .٨٦: فضائل القرآن لأبي عبيد) ١٨٥(

 .٦: سورة الأعلى) ١٨٦(



 

 

 ١٧٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









ٍوقرآنا فرقناه لتقرأه على الناس على مكث ﴿)١٨٧( ِْ ًُ َ َ َْ ََ َ ُ ُ َِ َّ َ ََ ْ ْ َ ًونزلناه تنزيلا* ُ َِ ْ َ َ َُّ  ).١٠٦: الإسراء( ﴾ َْ

 .ّبأمر االله سبحانه وتعالى في شهر رمضان من كل عام) ١٨٨(

 .١٨ و١٧: سورة القيامة) ١٨٩(

 .١٨: سورة القيامة) ١٩٠(

َ﴿اقرأ﴾:  في قوله تعالىإقراء الأمين جبرئيل لرسول االله: أي) ١٩١( ْ ، وإقراء الرسول للـصحابة ِ

ِ﴿لتقرأه على الناس على مكث﴾: في قوله تعالى َ ْ َ ِ. 

ّ وجبرئيل الأمين كـل عـام، وقـد اعتمـدوا العرضـة ّضبط الثنائي بين رسول اهللال: أي) ١٩٢(

ًالأخيرة في جمع القرآن بعد رسول االله دقة في الضبط ّ. 

ّحدثنا من كـان يقرؤنـا مـن :  عن أبي عبد الرحمان السلمي قال١٠٦: ٨٩بحار الأنوار : اُنظر) ١٩٣(
ّر آيات، فـلا يأخـذون في العـشر الآخـر حتـى ّالصحابة، أنهم كانوا يأخذون من رسول االله عشـ

، وعن ابـن مـسعود ٢٣٥٢٩ / ٤١٠: ٥مسند أحمد : وانظر. يعلموا ما في هذه من العلم والعمل
 .٦: ٢المغني لابن قدامة . كنّا لا نجاوز عشر آيات حتى نعرف أمرها ونهيها: قال

، عـن البيهقـي في ٣٤٦:  ٥، الـدر المنثـور ٢٩٩٣٠ / ١١٧ : ٦انظر مـصنف ابـن ابي شـيبة ) ١٩٤(
 .شعب الإيمان عن عمر بن الخطاب

 .٢١٨، ١٦٩: ١مناهل العرفان ) ١٩٥(

استقرؤوا القرآن من أربعة عبد االله بن مسعود وسالم مـولى أبي حذيفـة : فجاء في الخبر عندهم) ١٩٦(
 / ١٣٧٢: ٣صحيح البخاري . وفي نصوص أخرى أسماء آخرين. وأبي بن كعب ومعاذ بن جبل

 .٣٥٩٥ح  / ١٣٨٥: ٣، ٣٥٤٩ح 

 .٢١١٢٢ح  / ١١٣ : ٥، مسند أحمد ٤٧١٩ح  / ١٩١٣ : ٤صحيح البخاري ) ١٩٧(

: ٢٢، ٨٤: ١١، وتفـسير الـرازي ٤٩٩ ـ ٤٩٨: ١، تفـسير البغـوي ١٨٥: ١المحكم للداني ) ١٩٨(
 .٤٦٦ : ٣، وفيات الأعيان ٦٥

 .٣٥٠٥ح  / ٥٤٣: ١، الإتقان ١٤٥: ١٣تفسير الطبري ) ١٩٩(

 .٢١٦: ١١، تفسير القرطبي ٢٢٢: ٣، تفسير البغوي ٦٥: ٢٢فسير الرازي ت) ٢٠٠(

 .٥: سورة الكهف) ٢٠١(

 ٢١٤: بصائر الـدرجات: ، وانظر٥ح  / ٤٨: ٨٩بحار الأنوار :  ـ عنه٤٥١: ٢ّتفسير القمي ) ٢٠٢(
 .٦ الباب ٥ح / 

ّ باب أنه لم يجمع القرآن كله إلا الأئمة ١ح  / ٢٢٨: ١الكافي ) ٢٠٣( ّ ّ ّ. 



 

 

١٧٤ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

 .٢ح  / ٢٢٨: ١الكافي ) ٢٠٤(

 ).كتاب فارسي (٩٤: خاورشناسان وجمع وتدوين قرآن كريم ) ٢٠٥(

 . الشبهة الرابعة٢٣٩: ّالبيان للسيد الخوئي) ٢٠٦(

 .الأخبار الدالة على وجود مصحف أو مصاحف على عهد رسول االله. ٢٠٥:١جمع القرآن ) ٢٠٧(

 .ّقراء من أصحاب النبي، باب ال٤٧١٩ / ١٩١٣: ٤صحيح البخاري ) ٢٠٨(

: ٨، فـتح البـاري ٤٨٠٨ح  / ٢٥١: ٢، كنـز العـمال ١١٧٦ح  / ٣٧٧: ٢تاريخ ابـن شـبه ) ٢٠٩(
 .١٦١: ٨، الدر المنثور ٦٤٢

 .١٠٦: سورة الإسراء) ٢١٠(

 .٩٧ ـ ٩٦: خاورشناسان وجمع وتدوين قرآن كريم) ٢١١(

ت جمع القرآن في الفكر الإستشـراقي  أثر روايا١٢٢ الخامس الصحفة ٥مجلة المصباح العدد ) ٢١٢(
 ).دراسة في كتاب جمع القرآن للمستشرق جون جيلكرايست(

 .تعدد القراءات تخالف الوحدة فيه. ٧٥:١في كتابنا جمع القرآن ) ٢١٣(

ّ باب وجوب تعلم إعراب القرآن، وستعرف لاحقـا ٤٧٠١ح  / ٢٨٠: ٤مستدرك الوسائل ) ٢١٤(

الخلفاء الثلاثة، لا إلى أصحاب العربية على الإطـلاق، فـإن رائـد  اشار الى اتباع مدرسة أنه 
أبي الأسود الدؤلي وأبي عمـرو بـن العـلاء : مدرسة العربية هو أمير المؤمنين علي وأصحابه أمثال

ًوغيرهم، وإن أبا الأسود هو الذي قنن القرآن المتلو كتابة ّ. 

 .٧ح  / ٤٩: ٨٩بحار الأنوار :  ـ عنه٤٥١: ٢ّتفسير القمي ) ٢١٥(

 .٤٣: سورة النساء) ٢١٦(

 .٢٢٢: سورة البقرة) ٢١٧(
 .١٦٧ح  / ١٦٩ : ١٠، الأحاديث المختارة ١٤٣ح  / ٦٦ : ١صحيح البخاري ) ٢١٨(
 .٣٨٢٤ح  / ٦٨٠ : ٥، سنن الترمذي ٣٥٤٦ح  / ١٣٧١ : ٣صحيح البخاري ) ٢١٩(

، صـحيح ٦٢٨٧ح  / ٦١٧ : ٣، المستدرك للحاكم ١٠٥٨٧ح  / ٢٣٨ : ١٠المعجم الكبير ) ٢٢٠(
 .الاسناد ولم يخرجاه

 .١ح  / ٢١٣ : ١، الكافي ٧، ٥ح  / ٢٢٤: بصائر الدرجات ) ٢٢١(

 .٩٦ : ١، تفسير القمي ٦ح  / ١٦٤ : ١، تفسير العياشي ٢ح  / ٢١٣ : ١الكافي ) ٢٢٢(
ُ باب في أن الأئمة أعطوا تفسير القرآن والتأويل٢١٤: بصائر الدرجات: اُنظر) ٢٢٣( ّ المراد منه الفهم و. ّ

ّالكامل، أي فهم الظواهر والبطون، لأن القرآن نزل لعامة الناس، وخطاباته تعم جميع المسلمين ّ ّ. 



 

 

 ١٧٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 .٣٣٥٥٦ح  / ١٨٥: ٢٧، وسائل الشيعة ٤٨٥ح  / ٣١١: ٨الكافي : اُنظر) ٢٢٤(

ّئمة هـم ّ في أن الأ١٠ الباب ٢٢٢: ، بصائر الدرجات١٤٤ الخطبة ٢٧: ٢نهج البلاغة : اُنظر) ٢٢٥(
ّ باب أن الراسخين في العلم هم الأئمة ٢١٣: ١الراسخون في العلم، والكافي  ّ. 

 .٢١٠: ١، وكذا في الكافي ١٩ الباب ٥٨: بصائر الدرجات) ٢٢٦(

ّ في الأئمة أنهم خزان االله في السماء والأرض على علمه١٩ الباب ١٢٣: بصائر الدرجات) ٢٢٧( ّ ّ. 

 .٢٩: سورة ص) ٢٢٨(

 .٣: ة يوسفسور) ٢٢٩(

 .١٣٨: سورة آل عمران) ٢٣٠(

 .٥٥ح  / ٦٩: ٨٩بحار الأنوار :  ـ عنه٧ح  / ١٦: ١تفسير العياشي ) ٢٣١(

َأفيستقي الناس العلـم «: ، وفيه٣٤ح  / ٩٣: ٤٥بحار الأنوار :  ـ عنه٢ح  / ٣٩٨: ١الكافي ) ٢٣٢( ُ
 .»هذا محال! مِن عندنا فيهدونهم وضللنا نحن؟

 .١٠٥٢ح  / ٢٨٦: ٨، تهذيب الأحكام ١٥ح  / ٤٤٢: ٧الكافي ) ٢٣٣(

ح  / ٤٨٢: ٢٢، بحـار الأنـوار ١٠٧ / ١: ، الاحتجـاج١٤٦: كتاب سليم بن قيس: راجع) ٢٣٤(

 .٧٣: ّخصائص الأئمة:  ـ عن٣٠

 / ٩٢: بحار الأنوار:  ـ عنه٣ح  / ٢١٣: ، بصائر الدرجات٢٣ح  / ٦٣٣: ٢الكافي : راجع) ٢٣٥(
 .٢٨ ح ٨٨

 .١٠ح  / ٩٤: ٣٨بحار الأنوار :  ـ عنه١١٢ح  / ١٢٢: دوقأمالي الص) ٢٣٦(

 .٣٥١ح  / ٢٥٨: تفسير فرات) ٢٣٧(

 .٢٢٥: ٤ سورة ق، إعراب القرآن ٣٨٩: ٤ّ، الكشاف ٦٤: ٤التسهيل لعلوم التنزيل ) ٢٣٨(

 .نظره في سعد السعودأُللسيد ابن طاووس كلام في مصحف عثمان ) ٢٣٩(

غـير المغـضوب علـيهم ... رج وكيع وأبو عبيد وسعيد بن منـصور  أخ٤٠: ١ّفي الدر المنثور ) ٢٤٠(
وغـير : ُوقـرأ عمـر وأبي): ١٥٠: ١البحـر المحـيط (قال أبو حيان الاندلـسي في . وغير الضالين

 .الضالين

ُلقد خشيت أن يطول : قال عمر:  عن ابن عباس قال٤٦٦١ح /٢٥٠٣: ٦صحيح البخاري ) ٢٤١(
ٌبالناس زمان حتى يقول قائل ٍنجد الرجم في كتاب االله، فيـضلوا بـترك فريـضة أنزلهـا االله لا: ّ ّ...  

صـحيح : اُنظـر. زاد عمر في كتاب االله، لكتبـت آيـة الـرجم بيـدي: لولا أن يقول الناس: وقوله
الـشيخ والـشيخة إذا زنيـا : وفي الخـبر .باب الشهادة تكون عنـد الحـاكم / ٢٦٢٢: ٦البخاري 



 

 

١٧٦ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ًفارجموهما البته نكالا من االله  : ، وقال١١٦٦ح  / ٣٧١: ٣الأحاديث المختارة . ٌواالله عزيز حكيمّ
ُلما أنزلت هذه، أتيت رسول : ، فقال عمر٢١٦٣٦ح  / ١٨٣: ٥وفي مسند أحمد  .إسناده صحيح ُ ّ

 ...أكتبنيها : االله فقلت

ًقـرأ أهـل الكوفـة ـ إلا حفـصا ـ: ٢٥١: ١٠قال الطوسي في التبيان من سـورة النازعـات ) ٢٤٢( ّ :
اتبـع رؤوس الآي، نحـو ) نـاخرة(مـن قـرأ . بـلا ألـف) نخـرة( ناخرة، بألف، والباقون ًعظاما

ّلأنه الأكثر في كـلام العـرب، ولمـا روي عـن : ، ومن قرأ نخرة بلا ألف قال)الساهرة، والحافرة(
 ) ...نخرة: ( أنه قرأّعلي 

 .٢٧٧: ١٩عمدة القاري ) ٢٤٣(

 .٤٠٧: ٨ّلدر المنثور ، ا١٣٠٧٦ح  / ٢٦٨: ١٢المعجم الكبير ) ٢٤٤(

 .٢٧٧: ١٩، عمدة القاري ٤٠٧: ٨ّالدر المنثور ) ٢٤٥(

ّالحي القيام: (كما قرأ عمر: ٣٩٧ح  / ١٨٧٢: ٤في البخاري ) ٢٤٦( وقـد دافـع . ، وهي من قمـت)ّ
ّالقـائم عـلى كـل شيء، ): ّالقيوم: (وقال مجاهد ... ٧٠٠٤ح  / ٢٧٠٩: ٦البخاري عن عمر في 

 .، وكلاهما مدح)ّالقيام: (وقرأ عمر

 ٢٢٧: ٣سـنن البيهقـي . فامضوا إلى ذكر االله: ، وقرأ عمر٣٧٣الباب  / ١٨٥٨: ٤البخاري ) ٢٤٧(
ّما سمعت عمر بن الخطـاب يقرأهـا إلا : ُ، عن سالم، عن أبي قال٥٦٥٩ح /  فامـضوا إلى ذكـر (ّ

 ).االله

ن منـصور وعبـد بـن ، وأخرج سعيد بـ٧٢٦: ٢ّ، الدر المنثور ٤٤ / ٢٤٧: ٤إعراب القرآن ) ٢٤٨(
 .فأخذتهم الصعقة: ّحميد عن عمر بن الخطاب أنه قرأ

َيا عمر، إن القرآن كله صـواب مـا لم يجعـل عـذاب مغفـرة أو مغفـرة : قول رسول االله: منها) ٢٤٩( ُ ّ ّ

 .١٦٤١٣ح  / ٣٠: ٤مسند أحمد . ًعذابا

 . عن جمع الجوامع لابن السبكي٣٠١: ١مناهل العرفان ) ٢٥٠(

 ).الآراء في القراءات السبع (٣٠٥: ١لعرفان مناهل ا) ٢٥١(

َّكما استغله جولد تسهير في كلامه الآنف وادعى وجود الاضطراب في متن القرآن بحيـث لا ) ٢٥٢(
 .يمكن الاعتماد عليه

، كـسورة البقـرة ]لرسول االله في الـصلاة[ ثبت من قراءات عديدة ٢١٣: ١١جاء في الإتقان ) ٢٥٣(

ّحديث حذيفة، والأعراف في صحيح البخاري أنه قرأها في المغرب، وقد وآل عمران والنساء في 
 ...أفلح 



 

 

 ١٧٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

 ذو
جة 

الح
 /

١٤
٣٥

 هـ

  









 .٢٦٨: ٤ّ، الدر المنثور ١٣٦: ١٦التفسير الكبير ) ٢٥٤(

ٍ﴿والسابقون الأولون من الـمهاجرين والأنصار والـذين اتبعـوهم بإحـسان﴾: قال سبحانه) ٢٥٥( َِ ْ ُ َّْ ُ ُ َ َ َ َ َ َ َ َّ َِ ِ ِ َِّ ِ َِّ ْ ُِ َ َْ ْ َْ َ َ ُ 
 ).١٠٠: لتوبةسورة ا(

في جنّـات : سمعت عبد االله بن الزبير يقـرأ: عن عمرو بن دينار قال: ٣٣٧: ٨ّفي الدر المنثور ) ٢٥٦(
ّسـمعت عمـر بـن الخطـاب يقرؤهـا : سمعت ابن زبـير قـال: أخبرني لقيط قال: قال عمرو... 

 .كذلك

احف، عـن عمـر بـن وأخـرج ابـن الأنبـاري في المـص: ٥٣: ٥ّقال السيوطي في الدر المنثور ) ٢٥٧(
ّالخطاب أنه قرأ : ٢، يعنـي بالـدال، ورواه في كنـز العـمال )وإن كاد مكرهم لتزول منه الجبـال: (ّ

 ).ص وابن جرير وابن المنذر وابن الأنباري في المصاحف( عن أبي عبيدة ٤٨١٧ح  / ٢٥٣

 . عن أبي عبد االله ٤٥١: ٢تفسير القمي ) ٢٥٨(

ّ، والتي كان يقرأ بها عمر بن الخطاب وابن مسعود وعلي وأبي بن كزيادة سورتي الخلع والحفد) ٢٥٩( ُ ّ ّ

ح  / ١٠٦، ٦٨٩٣ح  / ٩٥: ٢مـصنّف ابـن أبي شـيبة : اُنظر. كعب وعثمان وغيرهم في القنوت
 .٨٣٢ح  / ١٧٦: ١، الإتقان ٧٠٣٢، ٧٠٢٩، ٧٠٢٨، ٧٠٢٧

:  عن ابن عباس، قال٥٥٨: ٦ّ، والدر المنثور ١٣٣٦٤ح  / ٣٣٠: ٧ّفي المصنّف لعبد الرزاق ) ٢٦٠(
ّأمر عمر بن الخطاب مناديا، فنادى أن الصلاة جامعة، ثم صعد المنبر، فحمد االله وأثنى عليه، ثـم  ّ ّ ً

ٌيا أيها الناس، لا تجزعن من آية الرجم، فإنها آية نزلت في كتاب االله وقرأناها، ولكنهّا ذهبت : قال ّ ّّ
ّفي قرآن كثير ذهب مع محمد ٍ ٍ. 

القرآن ألف ألف حرف وسبعة وعشرون ألف حرف، فمن قرأه : ال رسول االلهق: وعن عمر قال

ٍصابرا محتسبا فله بكل حرف زوجة من الحورالعين  ّ ً ّ، الدر ٦٦١٦ح  / ٣٦١: ٦المعجم الأوسط (ً
 ).٦٩٩: ٨المنثور 

ًاثنتـين أو ثلاثـا : ّكم تعدون سورة الأحزاب؟ قلـت: ّقال لي عمر بن الخطاب: وعن حذيفة قال

، ٥٥٩: ٦ّالـدر المنثـور (إن كانت لتقارب سورة البقرة، وإن كان فيها لآية الرجم : ، قالوسبعين
 ).٢٥٩: ٤فتح القدير 

ّالتي تسمون سورة التوبة هي سورة العذاب، وما تقرؤون منها مما كنّا نقـرأ إلا : وعن حذيفة قال ّّ ّ
 / ٣٦١: ٢رك الحـاكم ، مستد٢٨: ٧، مجمع الزوائد ١٣٣٠ح  / ٨٦: ٢المعجم الأوسط (ربعها 

 ).ّ، صحيح الإسناد ولم يخرجاه٣٢٧٤ح 

 .وأمثال هكذا روايات كثير



 

 

١٧٨ 








آن 

قر
ع ال

 جم
يخ

تار
في 

ان 
ؤيت

ر
/

اني
ست

هر
لش

لي ا
د ع

سي
ال

 

ّوهذا كله يدل على أن :  النوع الحادي عشر الأحرف السبعة قال أبو عمر٣١٥: ١في البرهان ) ٢٦١( ّ

ّالسبعة الأحرف التي أشير إليها في الحديث ليس بأيدي الناس منها إلا حرف زيد بن ثابت الذي ُ 
 ).٢٩٢: ٨٨التمهيد : أنظر(جمع عثمان عليه المصاحف 

 .٢٢٠ ـ ٢١٩: البيان في تفسير القرآن) ٢٦٢(

 .كنز جامع الفوائد:  ـ عن١٧ح  / ١٨١: ٤١بحار الأنوار ) ٢٦٣(

ّعلى أثر تفسيرهم الخاطئ للأحرف السبعة وتشريعهم للقـراءات المتعـددة في عهـد أبي بكـر ) ٢٦٤(
 .عمر بن الخطاب

 .٩: ِورة الحجرس) ٢٦٥(
 

 
 

 



 

 

 ١٧٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








 
 

 
 

 
  ـ الحلقة الأولى ـ

 

 
 

  
 

 رباني گلپايگاني عليالشيخ : بقلم   ■

 حيدر نجف: تعريب   ■       

   : مقدمة

ّيخبرنا مؤرخو الفلسفة أنه منذ أقدم العصور وإلى عصرنا الراهن هذا، استمر  ّ
ّن حول الحقيقة وثباتها أو تحولها، وحول النقاش والجدل والنفي والإثبات بين المفكري

وفي غمرة هذه النزاعات الفكرية ظهرت . شمولية أو نسبية الفهم والمعرفة البشريين

وكان من أشهر المدارس والاتجاهات الفلسفية التي برزت . مدارس وتيارات متنوعة

 الواقع في هذا النطاق الواقعيون أو أنصار أصالة الواقع، والسفسطائيون أو منكرو

أو المشكّكون الذين يعترفون بالواقع لكنهم » السپتيسيون« نحو الإطلاق، وعلى

ّيقولون بتعذر معرفته معرفة صحيحة، والمثاليون الذين يلخصون الواقع في الإنسان  ّ

ًوتصوراته الذهنية، والنسبيون الذين يعتبرون الحقيقة أمرا متحولا نسبيا ً ً.  

رسالة لبيان وتحليل الآراء المطروحة في هذه ولا تتسع هذه الدراسة أو ال

وما يلوح أن من . المدارس، إنما يستدعي ذلك تحرير عمل بحثي مستقل وتفصيلي

َّالضروري الإشارة إليه هو أن النزعة النسبية تطرح أحيانا حول أصل الحقيقة، وتقرر  ً ُ

 الأحيان وفي بعض. في أحيان أخرى بشأن فهم الإنسان للحقيقة وانطباعاته عنها



 

 

١٨٠ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

ّيطرح هذان الرأيان على نحو الإطلاق ودون تخصيص لحيز أو مجال معين، وفي أحيان  ُ
ّأخرى ضمن حيز معين خاص قد يكون حيز الطبيعة أو الشريعة أن ك ذل معنى. ّ

ّالبعض ذهبوا إلى القول بالنسبية في حيز الطبيعة والشريعة، أو قالوا بنسبية الحقائق 
أذعنوا بوجود حقائق ثابتة في الطبيعة والشريعة لكنهم أكدوا الدينية فقط، وهناك من 

 .نسبية فهم البشر لحقائق الطبيعة أو الحقائق الدينية

فريق من العلماء الجدد اعتبروا الحقيقة نسبية، فمن عقيدتهم أن ماهية الأشياء، 

وهي متعلق علم الإنسان، لا تدخل إلى القوى الإدراكية للإنسان بشكلها الأصيل 

ّالأولي غير المعبوث به، إنما تتأثر من ناحية بالأجهزة الإدراكية للإنسان، ومن ناحية 
ّوبهذا تتكون للأفراد المتعددين وفي الظروف . أخرى بالظروف الزمانية والمكانية

وحتى الفرد الواحد قد يدرك . الزمانية والمكانية المتباينة إدراكات متفاوتة لشيء واحد

ستختلف الحقيقة  وبالتالي. ال متنوعة ومختلفة في ظروف مختلفةالشيء الواحد بأشك

. بالنسبة للأفراد المختلفين المتعددين، أو بالنسبة لفرد واحد في ظروف متعددة متنوعة

ًوعليه، ليست الحقيقة أمرا ثابتا كليا، بل هي أمر متحول ونسبي ً ً. 

 ناقضة، إذ حسب الرؤيةغير أن نظرية نسبية الحقيقة أو الحقيقة النسبية نظرية مت

ًالشائعة بين الفلاسفة فإن ملاك كون الإدراك حقيقيا صحيحا أو خاطئا هو تطابقه أو  ً ً

ًمتى ما أدرك شخصان في زمن واحد جسما واحدا بكيفيتين . عدم تطابقه مع الواقع ً

مختلفتين فإن لذلك الجسم في الواقع ونفس الأمر إما إحدى تلكم الكيفيتين، أو ليس 

في الفرض الأول سيكون . يّ واحدة من تلكم الكيفيتين، بل له كيفية ثالثة أخرىله أ

ًإدراك أحد الشخصين خاطئا، وفي الفرض الثاني سيكون إدراكاهما كلاهما خاطئا،  ً

 .ًومن المستحيل أن يكون كلا الإدراكين صحيحا

تفاق ًطبعا، ذكرت معايير ومقاييس أخرى في باب الحقيقة والخطأ، من قبيل الا

العامة، أو التأييد التجريبي، أو السهولة في البيان والميل  أو المنفعة العام، والمصلحة



 

 

 ١٨١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








بيد أن هذه الآراء . لهذه الآراء تصطبغ الحقيقة بصبغة النسبية ًطبقا. للانسجام

 .)١(مرفوضة من الناحية المعرفية

 علم المعرفة ما قيل حول النزعة النسبية في الحقيقة و المعرفة يندرج ضمن إطار

ّوالحيز الآخر الذي تطرح فيه النزعة النسبية هو الهرمنوطيقا أو . أو الإبستيمولوجيا
ًالتفسير، وأبرز جانب في الهرمنوطيقا هو فهم النصوص وتفسيرها، وخصوصا 

ثمة .ًوفي هذا النطاق أيضا ظهرت العديد من الآراء والتصورات. النصوص الدينية

ثابتة ويقررون إمكانية الفهم الصائب والتام لتلك الحقائق من يؤمنون بحقائق دينية 

 . الهرمنوطيقا التقليدية الكلاسيكية فيعلى نحو الإجمال، وهذه هي الرؤية الشائعة

ٍ للقضايا والعبارات الدينية معان ثابتة، وينحاز إلى نظرية ىفريق آخر لا ير

تذهب إليه الهرمنوطيقا وهذا هو ما . التحول والنسبية في معاني النصوص الدينية

ختار فريق اوقد . )٢(ّالفلسفية أو الحديثة التي يعد هايدغر وغادامر من أبرز من يمثلها

ًآخر حدا وسطا بين هاتين الرؤيتين، فهم يعتقدون بوجود معنى مركزي ثابت للنص،  ً

م، لكن فهمه منوط بالظروف التاريخية والثقافية التي تختلف وتتغير، فيتغير بذلك الفه

 .ًنسبيا، والدكتورمحمد مجتهد شبستري من أنصار هذا الاتجاه الثالث وسيكون بالتالي

ّلقد انحاز شبستري إلى نظرية نسبية وتاريخانية فهم النصوص، وقرر أنه 
فالنص يتحمل على مدى الأطوار والمراحل . ّلايمكن عرض تفسير نهائي لأي نص

المحورية والأصلية للنص،   وما عدا الرسالةالتاريخية المختلفة تفاسير متعددة متنوعة،

الدوام، تعمل سائر عبارات النص و قضاياه على خدمة المعنى المركزي  و هي ثابتة على

ّو الرسالة الأصلية للنص، وليست لها معان ثابتة، وعلى مفسر النص أن يترجمها ترجمة 
 . يفسرها بما يتناسب وأفقه التاريخيْثقافية، أي

ستري في هذه القاعدة التي يطرحها بين النصوص الدينية وغير ّولم يميز شب

الدينية، والعبارات الوحيانية وغير الوحيانية، فهو يعتقد أن الأوامر والنواهي 



 

 

١٨٢ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

 ليست فوق تاريخية، بل تختص الشرعية الواردة في كلام االله والرسول الأكرم 

يخاني ومتزمن، وفهمه وبالنتيجة فإن النص الديني نص تار. بعصر نزولها وصدورها

 .ًأيضا فهم نسبي وعصري

هذه النظرية وكما هو واضح ـ ومثلما يعترف الدكتور شبستري نفسه ـ تتعارض 

مع الرؤية الرسمية الشائعة للفقهاء والمفسرين والمتكلمين والمحدثين الإسلاميين من 

صول ّومع ذلك فهو يصر عليها ويعتقد أن نظريته تتناغم مع أ. مختلف المذاهب

الهرمنوطيقا وقواعد علم اللغة، وتنسجم كذلك مع جوهر الدين والفلسفة النهائية 

ًللشريعة، كما أن الشواهد التاريخية والدينية تعضدها وتؤيدها، مضافا إلى أنها النظرية  ّ ّ

الوحيدة أو أفضل النظريات التي تضمن حركية الاجتهاد الديني بصورة عصرية 

 .كفوءة

رية فإن التحديات والنزاعات التي برزت بين نظريات على أساس هذه النظ

الفلاسفة والعلماء الجدد في مجالات القضايا الأخلاقية والاقتصادية والسياسية 

والثقافية، وكذلك حقوق الإنسان الغربية من جهة، وبين التعاليم والأحكام 

الإسلام لهذه ًالإسلامية من جهة ثانية، سوف تزول، إذ طبقا لهذه النظرية لم يقترح 

ًالمجالات المذكورة صيغة أو شكلا خاصا، وبالمقدور تجسيد وتحقيق رسالته المحورية  ً

بقوالب وأشكال متباينة تنسجم مع الثقافة العلمية والاجتماعية والسياسية لكل عصر 

 .من العصور

ًطبعا يجب لتحقيق هذا الغرض تسديد تكلفة باهضة تدفع كلها من حسابات 

حول   للإسلام من شيء يقوله سوى رسائل كليةىوبالتالي لن يبق متوفير الإسلا

ّوانطلاقا من ذلك سوف يوقع . وما إلى ذلك التوحيد والعدالة والكرامة الإنسانية ً

ًالإسلام على بياض يعطيه للبشر ليملؤوه وينتفعوا منه في كل زمان ومكان طبقا لميولهم 

ي هو العقل والفهم البشريان وليس ِّوفهومهم؛ بمعنى أن ما يوجه المجتمع البشر

ًطبقا لهذه النظرية ستكون مكانة الوحي في هداية البشر كمكانة الملك ! الوحي الإلهي



 

 

 ١٨٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








في بعض النظم السياسية، حيث لا دور له سوى الإمضاء التشريفي والصوري 

زمام أمور . ّلقرارات رئيس الوزراء، دون أن يكون له أي دور آخر في قيادة المجتمع

فهو الذي يقود المجتمع حسب فهمه  لمجتمع وتدبير شؤونه بيد رئيس الوزراء،ا

وإرادته وسائر الملاحظات والاعتبارات القانونية والسياسية، ولا يفعل الملك غير 

 !ّإمضاء قراراته؛ هذا ليس إلا

من هنا يمكن التفطن إلى أهمية وضرورة تقييم ونقد نظرية النسبية في فهم 

يم الدينية، إذ إن النتيجة الطبيعية لهذه الرؤية هي تعذر اختيار رؤية النصوص والتعال

 والتصورات المختلفة، بل ىصحيحة من الناحية النظرية والمعرفية بين الرؤ

 ىوالمتعارضة، التي تتحدث عن المعارف والأحكام الدينية، إنما ستكون هذه الرؤ

ّتمثل أي منها النصاب التام ّكلها بشكل نسبي جديرة بالدفاع عنها وتبنيها، ولن 
نظرية تعدد القراءات التي يطرحها ويتبناها في الوقت الحاضر عدد من . للحقيقة

يعتقد كاتب السطور . ىالكتاب والمنظرين في ميدان المعرفة الدينية هي ثمرة هذا المنح

ًأن البحوث الهرمنوطيقية في عصرنا هي من أهم البحوث وأكثر إلحاحا وضرورة في  ً

اق البحث الديني، لأنها تترك بصماتها على كل بحوث علم الدين من تفسير وفقه نط

 كاتب السطور، وفي لقد أولى. وكلام، وبذلك تعتبر البنية الأساسية لكل هذه العلوم

ًحدود قدراته العلمية، اهتماما بليغا لهذه الإشكالية، وقام ببحوث كثيرة في شأنها على  ً

، وسينشر بعضها الآخر )٣(ت بعض هذه البحوثشكل تدريس وتأليف، وقد نشر

 .االله في المستقبل إن شاء

 بين يدي القارئ الكريم من قسمين، يتناول القسم الأول لبحث الذين اّتكوي

بالتبيين والنقد آراء الدكتور محمد مجتهد شبستري حول ماهية الفهم والتفسير 

ويشتمل . ئيسي في الهرمنوطيقاومبادئهما، وقد استقيت غالب آرائه هذه من كتابه الر

 : هذا القسم على الفصول التالية



 

 

١٨٤ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

 .ماهية التفسير ورسالته
 .قبليات المفسر

ِّالميول والتوقعات الموجهة للمفسر ُ. 
 .استفهام التاريخ

 .المركزي للنص اكتشاف المعنى
 .الترجمة الثقافية للنص

لنزعة النسبية في أما فصول القسم الثاني الذي تطرقنا فيه لدراسة ونقد أسس ا
 :فهم الدين، فهي

 .نظريات المعنى وتعدد القراءات
 .الفينومينولوجيا التاريخية للدين

 .قابلية التحول في الركائز الفلسفية للدين
 .التعددية والنسبية المعرفية ونسبية فهم الدين

 .الفقه السياسي قابلية الموضوعات للتغيير والتحديات التي تواجه
 . تبيين الكلام الإلهيالتاريخانية في

ًا هي البدء أولا بنقل آراء الدكتور شبستري نمنهجية البحوث المطروحة ه

، ومن ثم تقييم هذه الآراء )٤(حول الموضوعات المذكورة عبر مراجعة أعماله وآثاره
 الكاتب أن ىيتمن.ًونقدها ارتكازا على الأصول والقواعد المنطقية والفلسفية واللغوية

ع بعمله هذا خطوة، وإن كانت بسيطة،على سبيل تنوير العقول والأذهان يكون قد قط
ًوالدفاع عن الفكر الإسلامي الأصيل، وهو يشكر القراء الواعين مقدما على ما يبدونه  ّ ّ

  .من نقود واقتراحات بناءة حول هذا النتاج

*** 



 

 

 ١٨٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








  القسم الأول

  ماهية التفسير ومبادئه
 

 الفصل الأول
 لتهماهية التفسير ورسا

 

أو (التفسير عملية خاصة تحصل للنص أو الكلام، وتقع في مقابل عملية البيان 

الأسلوب الأول هو التبيين، : يمكن التعامل مع نص أو كلام بأسلوبين). التبيين

 بكيفية ىُفي أسلوب التبيين يعتبر النص كظاهرة ويعن. والأسلوب الثاني هو التفسير

ّلأسباب والظروف والعلاقات التي أدت إلى تحققه التي تحصل عن طريق بيان ا
يقوم «. أما في أسلوب التفسير فالغاية هي فهم النص واستشفاف معناه. ظهوره

مع أن مدلول كلماته ) قول(التفسير على قبلية فحواها أن قراءة أو استماع نص أو كلام 

ّوجملاته معلوم، إلا أن هذه الكلمات والجمل لا تفصح عما تكنه في داخ ّ لها، ولا يمكن ّ

إذن، فهم معنى نص . ّالإفصاح والإعلان عن هذا الشيء المكنون الخفي إلا بالتفسير

ّ، لأن معنى أي نص واقع خفي يجب )٥(»من النصوص منوط بتفسير ذلك النص ّ
ّوالواقع أن النص إنما يتحدث ويكشف عما في داخله . الإفصاح عنه بواسطة التفسير

صحيح أن . المعنى تحصل في ظل عملية التفسير ص علىدلالة الن«:بواسطة التفسير

ِّدلالة النص على المعنى لها صلتها بآلية قواعد الدلالة  والعامل الذي يثمر عمل جهاز 
الدلالة هو عملية التفسير الناتجة عن المفسر، و قواعد الدلالة تتعلق باللغة والكلام، 

. ص، وعن طريقها يجعل الدلالة مؤثرةلكن التفسير هو العملية التي يقوم بها فاهم الن

ًإذا لم يحصل التفسير فلن يكشف أي نص عن معناه تلقائيا ّ«)٦(. 

معنى من دون تفسير، وإننا لا من أجل فهم أي نص  ّما من أحد يفهم أي«

وحسب، بل حتى من أجل فهم الكلام والسلوكيات اليومية العادية للآخرين إنما 



 

 

١٨٦ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

إننا في سياق فهم كلام الآخرين نضع ـ في الحقيقة . هانقوم بشكل من الأشكال بتفسير

 .ـ كل كلام في موضع من الحياة يرتبط به ذلك الكلام، وبهذا نقوم بتفسيره

وهكذا فإن فهم كلام الآخرين هو فهم حياتهم، وتفسير كلامهم هو تفسير 

 .حياتهم

 نص اختلاف في فهم معنى ّحيثما لا يكون هناك ـ على سبيل الافتراض ـ أي

ًمن النصوص، فإن ذلك لا يعود إلى دلالة النص تلقائيا على المعنى وعدم حاجته 

 .ّللتفسير، بل لأن الجميع فسروه بشكل واحد

 :على هذا الأساس، يقوم تفسير النص بهدف فهمه على الأمور التالية

 . خاصًـ للنص معنى١

ًـ المعنى الخاص للنص ليس بديهيا وبينا٢ ًّ. 

 .ّلخاص للنص غير متاح إلا بالتفسيرـ فهم المعنى ا٣

للنص عدة (ُدة وتحتمل فيه معان متنوعة ومتعددة ّ وجوه متعدٍّ نصّـ لكل٤

 ).وجوه

ـ وظيفة المفسر هي تشخيص المعنى الصحيح للنص واختياره وتسويغه، ٥

 .)٧(»واستبعاد التفاسير غير المناسبة والمعاني غير الصائبة

  :ـ الفرق بين التبيين والتفسير١

من المسائل المطروحة في فلسفة العلم دراسة الفارق ووجه التمييز بين العلوم 

 هذان الصنفان من العلوم يشتركان في خصوصية )٩(.)٨(الطبيعية والعلوم الإنسانية

وثمة آراء تطرح . الحالة التجريبية، بمعنى أن كلاهما يتبع منهجية الفرضية والاختبار

والعلوم  ،)١١(، منها أن العلوم الطبيعية تتعامل مع التبيين)١٠(حول وجه التمايز بينهما

 قبل جدير بالذكر أن التبيين يستخدم في حالتين، الأولى .)١٢(الإنسانية ترتبط بالتفسير



 

 

 ١٨٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








 .المعرفة والفهم، والثانية بعد المعرفة والفهم

في الاستخدام الأول يقصد بالتبيين أسلوب يأخذ بيد الإنسان إلى فهم معنى 

وفي الاستخدام الثاني يقصد بالتبيين منهج شرح وإيضاح معنى النص . نصال

 .والمقصود هنا هو المعنى الأول. للآخرين

 من أنصار التمييز بين التفسير والتبيين، ويذهب إلى) م١٩١١ـ ١٨٣٣(دلتاي 

الفرق بين هذين . أن التبيين يختص بالعلوم الطبيعية، والتفسير يرتبط بالعلوم الإنسانية

فيها قصد  ّالعلوم الطبيعية توضح واقعيات ليس ّببيان مبسط أن الحقلين من العلوم هو

أو شعور أو إرادة، وحتى لو واجهت هذه العلوم واقعيات تمتاز بخصوصيات القصد 

والشعور والإرادة فإن هذه الخصوصيات لا تؤخذ بنظر الاعتبار في البحث العلمي، 

سان من حيث هي ظواهر طبيعية لا من حيث هي ومثال ذلك الأمور المتعلقة بالإن

من هنا إذا أخذت . ظواهر واعية وإرادية ولها علاقتها بالمشاعر والعواطف الإنسانية

أعمال الإنسان دون النظر لعناصر الوعي والإرادة والشعور فهي تتعامل مع الإيضاح 

 . والتبيين، وليس مع الفهم والتفسير

غياب . نسانية بالتجربة الداخلية لحياة الإنسان العلوم الإىُبعبارة أخرى تعن

ّالتوكؤ على التجربة الإنسانية هو الصفة البارزة للعلوم الطبيعية، وحضور التوكؤ على  ّ

يمكن تبيين . الحياة الداخلية للإنسان هو الخصوصية التي تمتاز بها العلوم الإنسانية

فة، ويمكن كذلك دراسته موضوع من الموضوعات على أساس المقولات العلية الصر

وإيضاحه في ضوء ما يقوله لنا هذا الموضوع بشأن الحياة الداخلية للإنسان، أو حول 

في ). الحياة الاجتماعية والتاريخية(العالم الذي يمثل تبلور التجربة الداخلية للإنسان 

يمكن الاستفادة من الأمور الواقعية الفيزياوية، ولكن بخصوص  العلوم الإنسانية

ّالعالم الخارجي لا يجري البحث والنقاش إلا في ضوء مشاعر الأفراد وإراداتهم، 

ّوالأمور الواقعية لا يكون لها معنى إلا من حيث أن لها تأثيراتها في سلوك الأفراد، 



 

 

١٨٨ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

 .ّوتساعدهم على مقاصدهم أو تصدهم عن مقاصدهم

ة هي الفهم، كان دلتاي يعتقد أن الكلمة المفتاحية بالنسبة للعلوم الإنساني

ّالعلوم الطبيعية توضح الطبيعة، والعلوم الإنسانية . والإيضاح يختص بالعلوم الطبيعية

 .)١٣(تجلياتها والحياة تفهم بيانات

تحركات الحياة الداخلية للإنسان تركيبة من المعرفة والشعور والإرادة، ولهذا 

إيكال مهمة .  الميكانيكيةّلايمكن ردها إلى معايير العلية، ودقة التفكير الكمية وشبه

فهم الإنسان إلى مقولات فكرية مستنبطة من النقد العقلي المحض هو في الواقع تحليل 

هذه . ًوالتي لم تقتبس منها إطلاقا مجموعة من المقولات الانتزاعية من خارج الحياة،

موضوع . ّوبالتالي فهي على الضد من الحياة المقولات واقفة وعديمة الزمان وانتزاعية،

العلوم الإنسانية ليس فهم الحياة على أساس مقولات من خارج الحياة، بل فهم الحياة 

الحياة يجب أن . على أساس مقولات من داخل الحياة؛ مقولات مستمدة من الحياة

ُمن هذه الزاوية ينظر للحياة بحسب المعنى، وتعرف من . تفهم من تجربة الحياة ذاتها

 .)١٤(لهخلال تجربة الإنسان لداخ

ّنظريات دلتاي وغيره من العلماء والفلاسفة الذين شددوا على تمايز العلوم 

الإنسانية عن العلوم الطبيعية كانت ردة فعل حيال نظريات الوضعيين الذين اعتبروا 

ًالعلوم الطبيعية نموذجا كاملا للعلم العملي أو المعرفة العلمية، وعدوها مثالا وقدوة  ًّ ً

ًبمعنى أن أي فرع علمي إذا كان متناسقا مع نموذج العلوم . علوممتكاملة لسائر ال

ًالطبيعية فهو يتمتع بالاعتبار العلمي، وأي حقل علمي إذا لم يكن متناغما مع نموذج 

بتعبير آخر، لم يكن الوضعيون يرون .  بالاعتبار العلميىالعلوم الطبيعية فلا يحظ

ًللعلوم الإنسانية استقلالا منهجيا، وكانو  يقيمونها على أساس العلوم الطبيعية، ً

ولأنهم لم يجدوا العلوم الإنسانية منطبقة على معايير العلوم الطبيعية، لذلك لم يروا 

 .علوم الإنسانية قيمة علمية تذكرلل



 

 

 ١٨٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








؛ وقد ذهبوا إلى )١٥(لكن دلتاي وسواه شددوا على استقلال العلوم الإنسانية

منهج . ية، والتفسير مما يختص بالعلوم الإنسانيةأن التبيين مما يتعلق بالعلوم الطبيع

ّالتفسير في العلوم الإنسانية يحل محل منهج التبيين في العلوم الطبيعية، وباستخدام هذا 

 .)١٦(المنهج تتكافأ العلوم الإنسانية من حيث الاعتبار العلمي مع العلوم الطبيعية

لرؤيتين السابقتين، ًفي هذا الخضم، كان هناك أيضا مفكرون عارضوا كلا ا

ّوأكدوا على تعذر مد خط فاصل حاسم بين العلوم الطبيعية والعلوم الإنسانية،  ّ

كل علم هو . ٍّوتخصيص كل من التبيين والتفسير لواحد من هذين الصنفين من العلوم

بموجب أصول موضوعه الخاص، علم مستقل، وما من علم بوسعه أن يكون 

قد هؤلاء أنه لا مساعي العلماء الذين حاولوا تعميم يعت. ًنموذجا لغيره من العلوم

المنهج الرياضي على كل العلوم مقبولة، ولا رؤية الذين حاولوا فصل العلوم الإنسانية 

ّوالكمي وتشييدها على أساس الشهود أو التناغم العاطفي  ّعن المنهج العلي
ربة المعاشة باعتبارها التج. المقبولة والمشاعري أو إحياء التجارب المعاشة، بالرؤية

ّخصية ليست بمعرفة علمية، ولا تعتبر معرفة علمية إلا بشرط تموضعها في  شتجربة

 .دائرة المفاهيم ودراستها بمناهج الاختبار

 كل منهج كفوء هو جيد )١٧() م١٩٢٠ -  ١٨٦٤(من وجهة نظر ماكس فيبر 

ًع أبدا من استخدام وعليه، لا مان. بمعنى دفعه لعجلة البحث والتحقيق إلى الأمام

من صلاحية أي عالم أن يختار المفاهيم المفيدة . منهج القياس الكمي في علم الاجتماع

لقائل بأن  االادعاء. لمراحل عمله العلمي واستخدامها للوصول إلى أهداف بحثه

ًالعددية ليس ادعاء صحيحا، إذ من  ّ إلا عن طريق الدقةىالدقة المفهومية لا تتأت ً
 نفس هذه الدقة عن طريق التعقل المنطقي وصحة المشاهدات أو ى تتأتالممكن أن

 .)١٨(الحذاقة الشهودية

: »رسالة في الكلام والسياسة«في كتابه ) م١٦٧٧ - ١٦٣٢(يقول اسپينوزا 



 

 

١٩٠ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

ًسلوب تفسير الكتاب المقدس لا يختلف كثيرا عن أسلوب معرفة الطبيعة، إذ كما أن أُ

تاريخ الطبيعة ومن ثم استنتاج تعاريف للظواهر تفسير الطبيعة يتكون من دراسة 

الطبيعية على أساس قواعد كلية ثابتة ومعينة، كذلك تفسير الكتاب المقدس يتحقق 

ّبدراسة نص الكتاب المقدس واستنباط نوايا كتابه باعتبارها نتيجة مشروعة للأصول 

 .)١٩(الأساسية

ين العلوم الطبيعية والعلوم و البراغماتيون كذلك لا يوافقون التمييز المنهجي ب

ّيؤكد البراغماتيون على أن عملية البحث والتحقيق والاستنباط ثابتة . الإنسانية

في الثقافة الهرمنوطيقية، يتحرك مفهوم التفسير عادة . بالقياس إلى موضوع البحث

للتفكيك بين مطالعة الأشخاص وتعابيرهم الثقافية وبين مطالعة الطبيعة، وإثبات 

ّبينما في الثقافة البراغماتية يتحرك مفهوم التفسير . ة الأساليب ومتعلق المعرفةثنائي
الثقافة الهرمنوطيقية ناتجة عن . للتأكيد على وحدة الفكر والنسيج المتلاحم للعقيدة

ًبها دوما، بينما الثقافة البراغماتية ناجمة عن  التفسير الأدبي والعلوم الإنسانية ومرتبطة

 .)٢٠(ير المعطيات التجريبيةالتأمل في تفس

النقطة الجديرة بالملاحظة في هذا الصدد هي أن بالمستطاع دراسة الظواهر 

الطبيعية من زاويتين، إحداهما الزاوية الأفقية، أي الترابط بين هذه الظواهر على مدى 

والزاوية الثانية هي . عالم الطبيعة، وهذه الزاوية هي المتداولة في العلوم الطبيعية

السؤال الذي ينبثق من الزاوية الأولى يتعلق . الزاوية الطولية وبالقياس إلى خالق العالم

والسؤال الذي يطرح في الزاوية . ّبكيفية تكون الظواهر والحوادث الطبيعية وظهورها

 العلم الطبيعي من الزاوية الأولى. الثانية يرتبط بسبب أو فلسفة نظام الطبيعة وغايته

 ويجيب عن الأسئلة حول كيفية الأحداث الطبيعية، والفلسفة ينظر إلى العالم

والرؤية الكونية الوحيانية تنظر . الميتافيزيقية من الزاوية الثانية تنظر إلى عالم الطبيعة

ًإذن، طبقا للرؤية .  أن كلاهما لازم وضروريىلكلا الزاويتين إلى جانب بعضهما وتر

المنهج التبييني والتفسيري في النظر للعالم، الكونية الوحيانية لا مانع من اجتماع 



 

 

 ١٩١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








وغائي  ًفظواهر العالم مع أن لها أسبابا وعوامل طبيعية، لها كذلك سبب فاعلي

 .ٍّميتافيزيقي، والخلقة هي تجل لعلم وإرادة وحكمة الخالق العالم القدير الحكيم

 

 :ـ المدلول والمعنى٢

ه أو سلوكياته وتصرفاته القصد والهدف الذي يروم الإنسان إفهامه بأقوال

وقد تستطيع تلك الأقوال أو . للآخر، يعتبر معنى تلك الأقوال أو التصرفات

والدلالة عبارة عن حكاية . التصرفات إفهام المعنى المقصود، وقد تقصر عن إفهامه

ًشيء لشيء آخر، سواء كان قولا أو تصرفا إنسانيا أو شيئا آخر ً ً على سبيل المثال، الأثر . ً

هنا توجد دلالة ولكن . إنسان من ذلك المكان بقي عن أقدام إنسان يدل على مرورالمت

 . لا توجد إفادة شيء لشيء آخر

 القول إن العلاقة بين المدلول والمعنى علاقة عموم وخصوص ىّو عليه يتسن

من وجه، ففي القول الواعي للإنسان والذي يدل على قصده، يوجد مدلول ويوجد 

ّالقول الواعي الذي لا يعبر عن قصد القائل ولا يبلغه، يوجد معنى ًأيضا معنى، وفي  ّ
ولا يوجد مدلول، وفي دلالة آثار الأقدام على الشخص الماشي من هناك يوجد مدلول 

 .ولا يوجد معنى

النقطة الأخرى هي أنه يوجد نوعان من المدلول بشأن الدلالات اللفظية، 

المدلول التصوري هو الذي . ل التصديقيأحدهما المدلول التصوري والثاني المدلو

مثل هذه الدلالة تابعة .  من تصور اللفظ وبدون أخذ قصد المتكلم بنظر الاعتبارىيتأت

لوضع الألفاظ لمعانيها، وليست تابعة لقصد المتكلم، والمدلول التصديقي هو أن 

هنا . ليةّيستخدم المتكلم اللفظ بالمعنى الموضوع له، وهذا ما يسمونه إرادة استعما

 هي أن المتكلم أراد المعنى الذي استخدم اللفظ له إرادة جدية، الأولى: توجد حالتان

 .والحالة الثانية هي أنه لم يرد المعنى إرادة جدية



 

 

١٩٢ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

 :في العلاقة بين النص ومدلوله ومعناه تتحقق العملية التالية: والحصيلة هي

ساس القواعد اللغوية ـ معاني المفردات والتراكيب الكلامية تحصل على أ١

ّفي هذه المرحلة يكتشف قارئ النص أو مفسره مدلول الكلام وليس . والعقلائية
 .معناه

ّـ بالتوكؤ على القاعدة العقلائية القائلة إن المتكلم استخدم الألفاظ ٢

 .بمعانيهااللغوية والعرفية، يتضح مدلول الكلام ومراده الاستعمالي

عقلائية القائلة إن المتكلم أراد من كلامه نفس المعنى ـ بالاستناد إلى القاعدة ال٣

ّالذي استعمل الكلام فيه، ينتج تطابق مراده الجدي مع المراد والمدلول الاستعمالي ّ 

 .لكلامه

في المرحلتين الأخيرتين حيث نتعامل مع قصد المتكلم وإرادته، ما يحصل من 

الغاية . ّوالثاني المعنى الجدي ليالكلام يعتبر معنى الكلام، أحدهما المعنى الاستعما

الرئيسية هي تفسير فهم المراد والمعنى الجدي للكلام، والمدلول الوضعي والمراد 

 .)٢١(للنص مقدمة لفهم معناه الواقعي الاستعمالي

ً أيضا، فيقال على المرحلة الأولى ًطبعا في الاستخدام الشائع تطلق مفردة المعنى

 التصوري للفظ، لأن وضع الألفاظ للمعاني عملية المعنى الوضعي أو اللغوي أو

ُواعية والغاية منها هي أن يفهم الأفراد بواسطتها مقاصدهم لغيرهم ُِ. 

على كل حال، المراد من تفسير الكلام الاطلاع على المعنى ذي الصلة بإرادة 

  .)٢٢(المتكلم وقصده

 : ـ مديات التفسير٣

 هي الجهة الأولى: دوده من جهتينيمكن دراسة مديات التفسير ومساحاته وح

ًهل التفسير يختص بالنص والكلام المكتوب، أم أنه يشمل الكلام الشفهي أيضا؟ 



 

 

 ١٩٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








المكتوب والمقول (ًوهل تراه يشمل أيضا أفعال الإنسان وسلوكه أم يقتصر على الكلام 

نص هل كل : ً، وهل يشمل أمورا غير أفعال الإنسان أم لا؟ والجهة الثانية هي)ًشفهيا

أو كلام بحاجة إلى تفسير أم أن النصوص والأقوال التي تحتاج دلالتها على المدلول 

ّالكلام إلى تدبر وتفكير، هي وحدها التي تحتاج إلى تفسير؟ وبكلمة ثانية ى ومعن
النصوص والأقوال التي تحتاج إلى تفسير هي التي يكون مدلولها ومعناها غير 

  .واضحين

أين ما :  الملاك التفسيري هوب القول إن مقتضى يجبخصوص الحالة الأولى

كان هناك معنى وقصد فإنه يقبل التفسير، لأن التفسير يتعامل مع اكتشاف المعنى 

ًوفهمه، سواء كان ذلك المعنى نابعا من الكلام أم ناجما عن فعل قصدي وإرادي غير  ً

ّسانية، وتوسع من هنا طرح دلتاي علم الهرمنوطيقا في مديات العلوم الإن. الكلام
بمدياته لتخرج عن نطاق النصوص، سواء النصوص الدينية أو غير الدينية؛ ومن قبله 

 :يقول أنطوني كورباي في هذا الشأن. كان علم الهرمنوطيقا يختص بالنصوص

فمن وجهة . اكتسبت الهرمنوطيقا بواسطة ويلهلم دلتاي مكانة فلسفية واسعة

تبط على مستوى أساسي بقضية الهرمنوطيقا وتأويل نظره أن جميع العلوم الإنسانية تر

فهم الإنسان يعني فهم كلامه الثقافي، وهذه القضية لا تشمل . الكلام الإنساني

  .)٢٣(النصوص فقط، بل تستغرق مختلف الصنوف الفنية والجاذبيات الثقافية

و بنظرة أعمق يمكن القول إن الهرمنوطيقا لا تختص بمديات الكلام والأفعال 

الواعية للأنسان، بل تشمل كل واقعيات العالم وأشيائه، لأنها كلها كلام تكويني الله 

. ًوبالتالي فهي أشياء هادفة وذات معنى، وبذلك سيكون فهمها هرمنوطيقيا ،تعالى

وكما سبق أن أوضحنا فإن التبيين والتفسير ليسا مقولتين ممتنعتي الاجتماع تختص 

 .لثانية بالعلوم الطبيعيةإحداهما بالعلوم الإنسانية وا

  :ولكن في الإجابة عن الجهة الثانية قال المفكرون المسلمون



 

 

١٩٤ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

ًـ كل نص بحاجة إلى تفسير، حتى لو كان مدلول كلماته وجملاته معلوما، ١

وهذا ما يستشف من .  من دون تفسيرفالمعنى حقيقة خافية في النص ولا تتجلى

 :عبارات الشيخ شبستري، ومنها

ير على قبلية أن قراءة نص أو قول والاستماع إليه، حتى لو كانت يقوم التفس

ُمدلولات كلماته وجملاته معلومة، لا يجلي ما يضمره النص أو القول في داخله، ولا 

 .)٢٤(ّالخفي إلا بالتفسير الإفصاح والإعلان عن هذا الشيء يمكن

 :و يقول في موضع آخر

وجوه عديدة، وفهم معنى يمكن عرض تفاسير متعددة لكل نص، ولكل نص 

 .)٢٥(النص ليس بالقضية البديهية

، بحيث لا سبيل »النص«ـ أين ما كانت دلالة الكلام على المعنى من قبيل ٢

ّلأن يكون له معنيان أو أكثر، فهو غني عن التفسير، وبغير هذه الحالة سيكون للتفسير 
لزركشي عن الراغب تستفاد هذه الفكرة من العبارة التي رواها ا. دوره وفائدته

 :الإصفهاني، حيث قال

ّ التفسير في عرف العلماء كشف معاني القرآن وبيان المراد، أعم من أن يكون نّإ
 .)٢٦(بحسب اللفظ المشكل وغيره، وبحسب المعنى الظاهر وغيره

ًفي هذه العبارة، نجد أن بيان المعنى الظاهري للكلام يعد هو الآخر تفسيرا ّ .

ًلى أن التفسير يتعلق أحيانا ببيان معنى المفردات الغريبة مثل بحيرة، ّوينوه بعد ذلك إ

اقيموا «:ً، ويأتي أحيانا لشرح وبيان الكلام الموجز، مثل الآية)٢٧(وسائبة، ووصيلة

 .)٢٨(»الصلاة وآتو الزكاة

ـ يلزم التفسير في المواطن التي لا تكون دلالة الكلام على المعنى من قبيل ٣

وبالتالي يلزم الفحص والتأمل الفكري من أجل  ون له ظاهر،، ولا يك»النص«

ًبعبارة ثانية يلزمنا التفسير عندما يكون معنى الكلام خافيا، . اكتشاف معنى النص



 

 

 ١٩٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








ّإذن، متى ما تحصل المعنى عن طريق . فيكشف لنا التفسير عن ذلك المعنى الخفي
ن التفسير هو إجلاء معنى ًالكلام فإن بيان هذا المعنى الظاهر لن يكون تفسيرا، لأ

ًومتى ما كان معنى الكلام ظاهرا جليا لم يعد بحاجة إلى تفسير. الكلام ّإذن، يصح . ً
 :التفسير عندما

أ ـ عندما يكون ثمة احتمالان أو أكثر لمعنى الكلام، ولا أرجحية لاحتمال على 

رسالة التفسير حسب هذا الافتراض هي انتقاء أحد . غيره من الاحتمالات

 .)٢٩(الاحتمالات باعتباره المعنى المراد من الكلام، وإثبات ذلك

ب ـ عندما يكون هنالك احتمالان أو أكثر لمعنى الكلام، ويستفاد أحد 

 .)٣٠(الاحتمالات من ظاهر الكلام، لكن المراد احتمال آخر لا يستفاد من ظاهر الكلام

اهر الكلام، فإن الكلام لن ُ فيها المعنى المستفاد من ظىُأما في الحالة التي ينتق

 .)٣١(وهذه النظرية مشهورة شائعة بين علماء أصول الفقه. يعود بحاجة إلى تفسير

: الظهور البسيط مثل جملة. ظهور بسيط وظهور مركب: ـ الظهور على نوعين٤

إلى البحر في كل يوم  ْاذهب: والظهور المركب مثل جملة. اذهب إلى البحر في كل يوم

 .لامهواستمع إلى ك

ًشخصا عالما، بيد » البحر«، من المتحمل أن يكون المراد بكلمة في الجملة الأولى ً

أن هذا الاحتمال مرجوح، لأنه يمثل المعنى المجازي لكلمة البحر، ولا توجد قرينة 

 .مذكورة على هذا المعنى

أحدهما ظهور كلمة البحر في بحر الماء، : أما في الجملة الثانية فهنالك ظهوران

ًوفي كلا الحالتين يحتمل الخلاف أيضا، . ّالثاني ظهور لفظة الكلام في القول والتكلمو

ً يحتمل أن يكون المقصود من البحر شخصا عالما، وفي الجملة الثانية ففي الجملة الأولى ً

في مثل هذه . يحتمل أن يكون المقصود من الكلام أصوات أمواج البحر ومياهه

ّصود من الكلام وأي الظهورين المذكورين مرحج على الحالات يستدعي تشخيص المق ّ



 

 

١٩٦ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

ًالآخر حتى يكون قرينة على المعنى المقصود في الجملة الأخرى، يستدعي بحثا وتأملا  ً

 .)٣٢(ًفكريا، وهذه هي عملية التفسير

 ـ الرأي المختار هو أنه متى ما كانت دلالة الكلام على المعنى المراد من قبيل ٥

 لن ٍ يكن بالإمكان تصور أكثر من وجه واحد للكلام، عندئذالنص، أي متى ما لم

تكون هناك ضرورة للتفسير، ومتى ما كانت دلالته من قبيل الظهور، ومن ناحية 

كانت منهجية المتكلم أن يذكر مراده على شكل تدريجي وباستخدام أساليب العام 

ذلك الظهور  سيكونوالخاص، والمطلق والمقيد، والقرائن المتفرقة وغير المترابطة، 

ًظهورا بدويا ولا يكشف عن معنى مراد المتكلم في هذه الحالة ومن أجل فهم مراد . ً

ولا ريب في أن هذه العملية بحاجة إلى . النص ينبغي أخذ مجموع الكلام بنظر الاعتبار

لقد استخدم القرآن الكريم المنهجية . بحث وتأمل فكري، وهي من مصاديق التفسير

ًيان مقاصده، بمعنى أن فيه عاما وخاصا ومطلقا ومقيدا وحقيقة ومجازا المذكورة لب ً ً ً ً

فهم مقاصد الآيات القرآنية حول . الخ، وقد ذكر هذه الأمور بصورة تدريجية... و

وهذه العملية مصداق . موضوع معين منوط بدراسة مجموع الآيات ذات الصلة

 .)٣٣(واضح للتفسير

ً مع حاجته إلى تفسير، لأن كونه نصا يتعلق افىًكون الكلام نصا لا يتن: إشكال

 .بمدلول الكلام ودلالته التصويرية، والتفسير يتعلق بمعنى الكلام ودلالته التصديقية

 بالنسبة للمتكلم الواعي والحكيم لا يمكن التفكيك بين مدلول: الإجابة

العرفي الكلام ومعناه، لأن مثل هذا المتكلم يستخدم الكلام بمعناه اللغوي أو 

حيثما كان للفظ معنى لغوي أو عرفي واحد، ). المتلقي(المعروف بالنسبة للمخاطب 

ّولا يوجد احتمال معنى آخر فيه، كان معنى الكلام جليا ولا يحتاج إلى أي تدبر وبحث  ّ ً

ًنعم، في مثل هذه الحالات قد يكون مصداق اللفظ ـ وليس معناه ـ متعددا، . فكري

والمثال على . ّق هو المراد لابد من اللجوء إلى التدبر والتفسيرولأجل فهم أي المصادي



 

 

 ١٩٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








ٌإلهكم إله واحد« :ذلك الآية القرآنية ، فكلمة واحد مشترك معنوي، وفي مقابل )٣٤(»ٌ

ولا يرد احتمال أن يكون المراد من الوحدة الكثرة والتعدد، وإذن فدلالة الآية . الكثرة

 على أن الوحدة من حيث المصداق لها أقسام .على أن االله واحد دلالة صريحة ونصية

. )٣٥(من قبيل الوحدة العددية والوحدة النوعية والوحدة الجنسية والوحدة الحقة

وإثبات هذه . ّومن بين هذه الأقسام المذكورة لا تصدق على االله إلا الوحدة الحقة

 . الفكرة بحاجة إلى تحقيق وتفسير

ًحدتين عدديتين، فلن تكون الآية مثالا نعم، إذا كانت كلمة واحد ظاهرة في و

آيات (للنص، بل ستكون من مصاديق الآيات التي يقصد منها معنى بخلاف ظاهرها 

 ).متشابهة

*** 

 

 

 الفصل الثاني
 ِّقبليات المفسر

يتناول الشيخ محمد مجتهد شبستري في القسم الأول بالبحث و التحليل 

أثيراتها في تفسير الوحي، عاراتهم وتدورقبليات المفسرين ومعارفهم المسبقة واست

 حول التفسير وفهم النصوص، طرحوا دقيقةالعلماء الهرمنوطيقا، بدراساتهم  :فيقول

  .ًبحوثا وموضوعات مهمة

ويختار شبستري خمس قضايا أساسية تتعلق بمقدمات ومقولات التفسير وفهم 

 :وهذه القضايا الخمس هي. النصوص، ويعرضها باختصار

 



 

 

١٩٨ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

 .ت المفسرـ قبليا١

ّـ الميول والتوقعات والتطلعات الموجهة للمفسر٢ ِّ. 

 .ـ أسئلة المفسر من التاريخ٣

 .ـ تشخيص المعنى المركزي للنص، وتفسير النص حول محوره٤

 .ـ ترجمة النص في الأفق التاريخي للمفسر٥

 التي يثيرها شبستري كإحدى مقدمات التفسير ومقوماته هي القضية الأولى

لا عند تفسير النصوص وحسب، بل حتى قبل أي جهد علمي آخر، . فسرقبليات الم

ما من عالم أو مفسر أو كاتب بمستطاعه . يحمل الباحث قبليات أو معلومات مسبقة

كل شخص يحمل حول . خلق أفكاره ومعارفه من العدم وصياغتها وإعطاءها شكلها

 إذا لم تكن هناك أية .ًأي شيء يريد معرفته أكثر، معارف إجمالية أو إجمالية جدا

معلومات مسبقة حول موضوع فلن تكون هناك أية إرادة أو رغبة لفهم ذلك الموضوع 

 .)٣٦(أو تبيينه كعمل إرادي، ولن يحصل أي فهم أو تبيين

الحقيقة ـ  ـ في إنما يبحث من يريد فهم نص من النصوص أن هي الأخرى النقطة

إذن، الفهم .  الواقع بطرح سؤالعن شيء، والشخص الذي يبحث عن شيء، يقوم في

 :يبدأ بطرح سؤال، وطرح السؤال مسبوق بعدة معلومات قبلية

 . ـ معلومات مسبقة حول السؤال نفسه١

 .ُ ـ معلومات مسبقة حول الشخص أو النص الذي يسأل عنه٢

فعلى السائل أن يعتبر سؤاله ذا معنى، .  ـ معلومات مسبقة حول لغة السؤال٣

 .ّن دون تبني نظرية لغويةوهذا غير ممكن م

 .ُ ـ معلومات مسبقة حول منبت وأساس العلم الذي يطرح السؤال في ضوئه٤

بهذه المعلومات المسبقة يعلم السائل ما الشيء الذي يمكن سؤاله، وما الشيء 

ما يكون خارج نطاق العلم الذي يمثل منبت السؤال، ينبغي . الذي لا يمكن سؤاله



 

 

 ١٩٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








  .ُأن لا يسأل عنه

مع أن :  ذكره لهذه القبليات، يلفت الدكتور شبستري إلى نقطة مهمة وهيبعد

الفهم لا يحصل بدون قبليات وفهوم مسبقة، بيد أن المفسر يجب أن لا يعتبر قبلياته 

ًالتي تقوم الفهم مركزا لمعنى النص أو معنى مركزيا للنص، لأنه في هذه الحالة  ً ّ
 .)٣٧(ّسيتوقف عند مستوى النص ويحرف معناه

 : ـ القبليات العامة والخاصة للفهم١

القبليات العامة : يمكن تصنيف قبليات الفهم والتفسير إلى فئتين كليتين

  .والقبليات الخاصة

المراد من القبليات العامة المعارف التي لا تختص بفهم نص معين أو علم 

ة أو والقبليات الخاصة هي تلك المرتبطة بعلوم خاصة كالمعارف الفلسفي. خاص

 ... .الميتافيزيقية أو السايكولوجية أو السياسية أو

 : أ ـ القبليات العامة للفهم

 ـ المعرفة الإجمالية بموضوع البحث والتفسير، فالفهم والمعرفة عملية واعية ١

وإرادية، ولا يمكن الفهم والمعرفة من دون وجود أي فهم أو معلومات مسبقة حول 

ًنسان أن يكتسب معرفة به ليس مجهولا مطلقا ولا الشيء الذي يروم الإ. الموضوع ً

ًمعلوما مطلقا؛ أي إنه ليس بحيث لا يمتلك الإنسان أي تصور أو إدراك حوله، ولا  ً

لموضوع البحث والتفسير  وعليه فالفهم الإجمالي. أن هذا الإنسان يعرف كل شيء عنه

 .من قبليات الباحث والمفسر

من حيث التصنيف أو التبويب العلمي  ـ يرتبط موضوع البحث والتفسير ٢

الموضوع . بعلم خاص، ولأجل معرفته ينبغي الاغتراف من معطيات ذلك العلم

الفلسفي يجب معرفته عن طريق الدراسات الفلسفية، والموضوع التاريخي يجب 



 

 

٢٠٠ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

ّمعرفته والبحث فيه عن طريق علم التاريخ، ولأجل فهم مسألة فقهية يتعين مراجعة 
ًإذن، الاطلاع على المبنى والمكانة العلمية لموضوع البحث هو أيضا من . ..علم الفقه و

ًأحيانا يمكن البحث في موضوع معين من جهات وزوايا . قبليات الفهم والمعرفة

على سبيل المثال، الماء يمكن دراسته من حيث خواصه وتركيباته الكيمياوية، . متعددة

 كل حال، على الباحث أو المفسر أن على. دراسته من حيث الحدوث والقدم ىوتتسن

 . العلمي لموضوع البحث والتفسيرىًيحدد مسبقا المكانة والمنح

من القبليات الأخرى للفهم والتفسير الاطلاع على اللغة والقواعد   ـ٣

ّاللغوية، فمع أن الفهم في ذاته وحقيقته ليس ظاهرة لغوية، إلا أنه لا يتأت  من دون ىّ

 . أصول وقواعد لغوية

يعد النص ذاته ) كتابات أو أقوال شفهية(في فهم وتفسير نص أو كلام : ًفأولا

 . ًلغة، وفهم المعنى يحصل عن طريق فهم لغة النص

حتى في غير فهم النص ونتيجة كثرة الاستخدام والأنس الذهني يرتبط : ًوثانيا

ة اللفظ والمعنى مع بعضهما بشكل من الأشكال، بحيث تدرك الأجهزة الإدراكي

  .)٣٨(للإنسان والتي تفكر في النص، المعنى في إطار اللغة

على كل حال، في عملية فهم النصوص وتفسيرها، تعد معرفة معنى المفردات 

ّحسب القواعد الأدبية والقواعد العقلائية التي تسود لغة التفاهم والحوار، تعد من 

 .قبليات المفسر

 رهن بمراعاة القواعد المنطقية  ـ الفهم لا يحصل من دون تفكير، والتفكير٤

 .إذن الاطلاع على القواعد المنطقية للتفكير هو الآخر من قبليات التفسير. للتفكير

 ـ قبل كل هذه المقدمات المذكورة، يجب أن يؤمن المفسر والباحث بالفهم، ٥

ًولا يكون سفسطائيا أو مشككا، إذ بدون مثل هذه المعرفة والاعتقاد سوف لن يبادر  ً

  .ًدا لفهم النص أو معرفة الواقعأب



 

 

 ٢٠١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








 :تستخلص من الإيضاحات المذكورة ثلاث نقاط

أ ـ من أجل تبيين أن الفهم والتفسير يتوقفان على قبليات، لا حاجة لأن نعتبر 

ًالفهم بحثا، ثم نعتبر البحث سؤالا واستفهاما، ثم نعتبر السؤال متوقفا على المعارف  ً ً ً

  .ور شبستريالأربع الواردة في آراء الدكت

 .ب ـ القبليات العامة للتفسير أكثر من تلك التي وردت في آرائه

ًج ـ تطرح أيضا في التفسير قبليات خاصة، هي المعارف الفلسفية أو الكلامية 

أو العلمية أو الفقهية في مجالات معينة، لأن للإنسان معارف ومعلومات في المجالات 

ًل هذه المعارف والمعلومات أيضا تؤثر في فهمه ه: والنقاش المطروح هنا هو. المذكورة

لتفسير النص، أم لا؟ وعلى افتراض أنها تؤثر فهل تأثر الفهم بالمعارف القبلية مما لا 

 مناص منه أم يمكن التملص منه؟

 :ب ـ القبليات الخاصة للفهم 

استرعت القبليات الخاصة اهتمام علماء الهرمنوطيقا أكثر من القبليات العامة، 

ًكانت مثار نقاش وجدل في الهرمنوطيقا، وخصوصا في فهم النصوص الدينية و

هل من المسموح للمفسر أن يشرك قبلياته الفلسفية أو العلمية في تفسير . وتفسيرها

 الوحي الإلهي؟ وتطبيق الكلام الإلهي عليها، أم أنه غير مسموح له بمثل ذلك؟

 تحول دون فهمه لمعنى النص، تحذير شبستري من أن قبليات المفسر يجب أن لا

تحذير في محله، وخطورة هذا الموضوع في ما يتعلق بالقبليات الخاصة أكبر منها 

  .)٣٩(بخصوص القبليات العامة

*** 

 

 



 

 

٢٠٢ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

 الفصل الثالث

ِّموجهة للمفسرـالميول والتوقعات ال ُِّ 

ّميول المفسر نفسه وتلطعاته وتوقعاته، والتي تحضه على طرح الأسئلة على 

يطرح الإنسان جميع أسئلته . ّفهم النص ومقوماته ص وفهمه، هي من مقدماتالن

بدافع من رغبة وميل وتوقع معين، ولا جدال في أن ميوله وتوقعاته هذه تتناسب 

إذا لم . ًالسؤال مسبوق دوما بميول وتوقعات. ّوقبلياته التي صاغت سؤاله وقومته

تفسير النص مثل أي عمل . لتفسيرهًيكن الإنسان راغبا في فهم نص فلن يبذل جهد 

هدف الشخص . إرادي آخر ينجم عن الميل والاندفاع وبغية الوصول لهدف معين

 .يختلف عن هدف شخص يبغي فهم نص تاريخي يروم تفسير نص فلسفي الذي

النقطة المهمة هي أن هذه التوقعات ليست مجرد حالة نفسية، بل هي من 

 ىلفهم، وبهذا المعنى فإن المفسر يستطيع أن يتلقمقدمات ومقومات عملية التفسير وا

هذا التوقع يساعد المفسر ويرسم له . من النص الإجابات التي يتوقع تلقيها من النص

طريق طرح الأسئلة، ويجعله لا يطلب من النص الفلسفي إجابة تاريخية، ومن النص 

 الدينية عن كثيرون هم أولئك الذين بحثوا في النصوص. التاريخي إجابة فلسفية

ومن النماذج على . إجابات تتعلق بالعلوم التجريبية وكتبوا تفاسير كبيرة بهذا الطريقة

ً بالجواهر، والذي لم يلق استحسانا في ىذلك تفسير الطنطاوي للقرآن الكريم المسم

 .العالم الإسلامي

أهمية تنقيح القبليات والأسئلة والميول والتوقعات من أجل تفسير النصوص 

ًدينية تفسيرا صحيحا تفوق أهميته من أجل تفسير النصوص الأخرىال تتحدث . ً

النصوص الدينية حول معنى الوجود ومصير الإنسان، وتنقيح القبليات والمعلومات 

المسبقة والأسئلة والتوقعات والميول ذات الصلة بتفسير هذه الأسرار المتداخلة المعقدة 

 .خاصةعملية جد صعبة ومجهدة وتتطلب موهبة 



 

 

 ٢٠٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








 هي) دور ميول المفسر وتوقعاته في عملية التفسير(المعضلة في هذا الخصوص 

كيف يمكن الوثوق بأن ميول المفسر وتوقعاته متطابقة مع ميول مؤلف النص 

يطرحها المفسر حيال النص  وتوقعاته؟ كيف يمكن الاستنتاج بأن الأسئلة التي

بة عنها؟ التطابق الإجمالي بين هاتين متطابقة مع الأسئلة التي أراد مؤلف النص الإجا

ويزداد هذا الموضوع صعوبة عندما يكون النص . المجموعتين ضروري لحصول الفهم

كيف يمكن تشخيص الميول والتوقعات والأسئلة التي . ًقد وضع في زمن بعيد جدا

ًخالجت أناسا كتبوا نصوصا قبل آلاف السنين تشخيصا واضحا صحيحا؟ ً ً ً ً 

كل هذا،كيف يمكن للمفسر أن يتفطن لكل ميوله وتوقعاته بالإضافة إلى 

 الظاهرة والخافية والتي تصوغ أسئلته؟

 بفنونه -يجب عليه أن يثبت درجة انتصاره  على كل حال، المفسر هو الذي

 .)٤٠( على هذه المشكلات-التفسيرية 

 : الميول والتطلعات الصحيحة وغير الصحيحة- ١

سان يتأثر برغباته وميوله وتوقعاته وتطلعاته، لا يمكن الشك في أن فهم الإن

. بيد أن درجة وكيفية تأثير الميول والتوقعات على الفهم قضية تحتاج إلى دراسة وتحقيق

ّكما أنه من الواضح أن الميول الإنسان وتوقعاته بشأن شيء معين تتناسب مع وعي 
ًبر كاتبه شخصا توقعات الإنسان من نص يعت. الإنسان ومعتقداته حول ذلك الشيء

ًعالما مفكرا ذا نظرة شاملة دقيقة وقدرات فكرية وتجربة علمية عالية ستختلف طبعا  ً ً

التوقعات التي يتوقعها من . ًعن توقعاته من نص يعتبر كاتبه مفتقرا لهذه الخصوصيات

الدين شخص يعتقد أن مديات الهداية الدينية واسعة وشاملة تختلف عن توقعات فرد 

. عتقد بأن مديات الهداية الدينية تقتصر على الأبعاد العقيدية والمعنويةمن الدين ي

ًيعتبره فيلسوفا أن يجيب عن أسئلته الفلسفية،  الإنسان يتوقع من الشخص الذي

 .ًيعتبره عالما في التاريخ أن يجيب عن أسئلته التاريخية ويتوقع من الشخص الذي



 

 

٢٠٤ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

 : الميول والتوقعات الصحيحة وغير الصحيحة- ٢

النقطة المهمة في هذا البحث هي أن ميول الإنسان وتوقعاته والتي تؤثر على 

الأخرى من معلوماته وميوله واحتياجاته، وقد تكون معلومات  فهمه تنبع هي

الإنسان صحيحة أو غير صحيحة، وقد تكون ميوله منطقية أو غير منطقية، وقد 

 نسان المتأثر بهذه العوامل النفسيةوبهذا فإن فهم الإ. تكون احتياجاته أصيلة أو كاذبة

إذن، متى ما نبعت ميول المفسر وتوقعاته من معرفة . ًقد يكون صحيحا أو غير صحيح

ًصحيحة وميول منطقية واحتياجات أصيلة فسيكون تأثيرها على الفهم منطقيا 

ًوإيجابيا، ومتى ما كانت ميول المفسر وتوقعاته ناتجة عن معرفة غير صحيحة وميول 

ً منطقية واحتياجات كاذبة كان تأثيرها على الفهم تأثيرا سلبيا وغير منطقيغير ً. 

 : طريقة تمييز الميول والتوقعات الصحيحة من غير الصحيحة- ٣

هل ثمة معيار لمعرفة الميول والتوقعات الصحيحة وتمييزها : و الآن ينبغي النظر

هم والتفسير من مشكلات عن غير الصحيحة أم لا؟ في الافتراض الأول لن يعاني الف

ّالنزعة النسبية والتشكيكية، ولكن في الافتراض الثاني سوف تعم النسبية والتشكيكية 
  .أجواء الفهم والتفسير

الإجابة الصائبة هي أنه يمكن معرفة الميول والتوقعات الصحيحة وتمييزها عن 

 :الميول والتوقعات غير الصحيحة، وذلك بثلاثة أشياء

. تقييم العوامل المعرفية والشعورية المؤثرة في الميول والتوقعات يجب نقد و- أ

ًعلى سبيل المثال متى ما تصور الفرد نصا وحيانيا بأنه نص غير وحياني، أو نصا غير  ً ً

وحياني بأنه نص وحياني، وبذلك تكونت لديه ميول وتوقعات غير صائبة تجاه النص، 

 .ه لإصلاح توقعاته وميوله تجاه النصمن اللازم و الحال هذه نقد معرفته واعتقاد

 فيه القواعد المنطقية ىً ينبغي أن يكون الفهم والتفسير منهجيا تراع-ب



 

 

 ٢٠٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








ّمتى ما خرج المفسر عن الإطار العقلاني والعقلائي للتفسير من . والعقلائية واللغوية
 .أجل الوصول إلى توقعاته وميوله الخاصة، سيخرج تفسيره غير صحيح وغير مقبول

ًعا، قد تكون عدم مراعاة قواعد التفسير وضوابطه ناجمة عن غفلة المفسر، طب

وليست واعية عمدية، بيد أن الغفلة بدورها قد تكون ناتجة عن ميوله وتوقعاته غير 

 .الصحيحة

ً المعرفة الصحيحة لمؤلف النص والاطلاع على قصده ونيته يمكنه أيضا أن -ج

متى ما كانت . صحة ميول المفسر وتطلعاتهًيكون سبيلا آخر لتقييم صحة أو عدم 

. وتطلعاته، فإنها لن تكون مقبولة فّميول المفسر وتوقعاته غير منسجمة مع ميول المؤل

أما كيف يمكن الاطلاع على ميول المؤلف وتوقعاته ومقاصده ونواياه فهذه قضية 

 . سندرسها في الفصل اللاحق

 : أهمية التفسير وصعوباته-  ٤

تبناه الدكتور شبستري والقائل بأن اكتشاف رسالة الدين من الرأي الذي ي

المرء  خاصة، وأن يكون عظيم وذكاء وموهبة تفسيرى النصوص الدينية يحتاج إلى جهد

ًمفسرا للنصوص الدينية أصعب من أن يكون فيلسوفا أو متألها، وأن غالبية المتدينين  ً ً

ًرأي يبدو رأيا صائبا وقويمايتلقون رسالة الدين عن طريق مفسري الدين، هذا ال ً إنه . ً

على الذين يتوهمون أن فهم الحقائق والمعارف الدينية لا يستلزم موهبة  ٌّ وردٌإجابة

ًومهارة ووعيا خاصا، ويخالون أن فهم الدين حالة عامة منتشرة في كل المستويات  ً

قرآن والحال أن ال. والدرجات، وذلك بذريعة أن الدين شيء عام وهو للناس كافة

الكريم له مستويات ودرجات من المعارف والمفاهيم، إدراك بعضها غير متاح من دون 

ومن جهة ثانية فإن التعرف على . التوفر على المعرفة اللازمة لمناهج التفسير وقواعده

روي عن . ًمناهج التفسير وقواعده عملية تخصصية تستدعي قدرات وجهودا خاصة

 :ّه قال إن كلام االله قسم نفسه إلى ثلاثة أقسام أنبن أبي طالب  الإمام علي



 

 

٢٠٦ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

 ).النصوص والظواهر القرآنية البديهية( ما فهمه عام شامل - أ

ّ ما يفهمه الذين يتمتعون بقوة إدراكية سليمة والذين هذبوا وشذبوا -ب ّ

 ).المعرفة النظرية للقرآن(أذهانهم 

حقائق القرآن (م ّ ما لا يفهمه إلا االله والملائكة والراسخون في العل-ج

 .)٤١ ()الباطنية

 :ًو قد رويت هذه الفكرة عن ابن عباس أيضا بشكل آخر، حيث قال

 :تفسير القرآن على أربعة أنحاء

 . ما يفهمه كل من يفهم لغة العرب- أ

 . ما يجب على الجميع معرفته، ولا يعذر أحد في عدم معرفته-ب

 ).دونالمفسرون والمجته(ّ ما لا يعلمه إلا العلماء -ج

 .)٤٢(ّ ما لا يعلمه إلا االله- د

الصنف الأول هو ما يعلمه العارفون :ًوقال بدر الدين الزركشي إيضاحا لذلك

من دون معرفة لغة العرب . بلغة العرب، وهو ما يتعلق بعلم اللغة والإعراب

والصنف الثاني هو المعارف والأحكام المستحصلة . وقواعدها لا يمكن تفسير القرآن

الدالة على  ،)٤٣(»فاعلم أنه لا إله إلا االله«:ن نصوص القرآن، نظير الآيةبوضوح م

النفي (» ّإلا«و» لا«وحدة االله، حتى لو لم يعلم الإنسان أن البنية الكلامية لـ 

 )٤٤(»أقيموا الصلاة وآتوا الزكاة«: ونظير الآية. هي من أجل الحصر) والاستثناء

 شيء، حتى لو لم يعلم الإنسان هل أن مقتضىالدالة على طلب القيام بعمل والأمر ب

إذن، لا يعذر أحد في عدم معرفة مثل . الترجيح الوجوبي أم الاستحبابي» َافعل«صيغة 

ًهذه الأمور التي يعد فهمها بديهيا واضحا ّوما لا يعرفه إلا العلماء والمجتهدون فهو . ً

والذي . وتخصيص العامالأمور التي تحتاج إلى استنباط وتأويل، مثل تبيين المجمل 

ّلايعرفه إلا االله هو الآيات التي تحتوي الحقائق الغيبية مثل موعد القيامة أو حقيقة 



 

 

 ٢٠٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








 .الروح أو الحروف المقطعة

لا يمكن فهمها عن طريق الاجتهاد العلمي، وفهمها :ثم يقول عن المتشابهات

، وفي غير هذه الحالات ّغير ممكن إلا عن طريق البيان القرآني أو الروائي أو إجماع الأمة

 .)٤٥(يجب التوقف عندها والسكوت عنها

بمعرفة لغة العرب يمكن فهم معاني المفردات القرآنية، ولا : و النتيجة هي

كل من كان على معرفة بالمحاورة العربية . حاجة هنا إلى بحوث تفسيرية واجتهادية

لحالات الجلية سيفهم مدلول الآيات القرآنية، كما أنه سيعرف مقاصدها في ا

الواضحة، ولكن المعرفة التفصيلية لمقاصد القرآن تحتاج إلى بحوث تفسيرية، وهذه 

 .رهن بكسب معارف ومهارات خاصة

 : رأي غير صحيح ومتناقض- ٥

المدهش هو أن الدكتور شبستري يغفل في موضع آخر عن هذه الفكرة الرصينة 

  :ويقول

إبداء آرائهم بخصوص الدين فكرة فكرة أن علماء الدين هم فقط من يحق لهم 

الدين الذي يدعو إلى عقلانية المعتقدات بالإضافة إلى التجربة . ًغير مقبولة أساسا

إذا كان الجميع . المعنوية، لا يمكنه حصر إبداء الآراء الدينية بالعلماء والمختصين

ء حول مطالبين بالدين والتدين المعقول فسيكون من حق الجميع البحث وإبداء الآرا

التقليد في المعارف الدينية يتلاءم مع الدين الذي يرفض عقلانية . الشؤون الدينية

المعتقدات، ويعلن عن شخصية مقدسة معصومة منصوبة من قبل الغيب كواسطة بين 

 تفسير الدين، ولا يسمح لأحد بالاستفسار والسؤال االله والناس، هي التي تتولى

 مثل هذا الدين، والقرآن الكريم وسنة الرسولوليس الإسلام . والبحث والتفكير

، وآراء الفلاسفة والعرفاء والمتكلمين المسلمين لم تطرح  والمعصومين الأكرم 

 .)٤٦(الإسلام على هذا النحو



 

 

٢٠٨ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

ًهذا الكلام فضلا عن أنه يتناقض مع كلامه السابق، فهو مرفوض ومدخول 

 :من عدة جوانب

م أن يستطيع كل شخص إبداء آرائه حول  عقلانية الدين والتدين لا تستلز- أ

عقلانية التدين وأية قضية . الدين، وأن لا تحتاج هذه العملية إلى مهارات وتخصص

 مع المشاعر ىيتماه ً هي أن يعمل الإنسان وفقا للمعايير العقلانية، ولاىأخر

من الأصول العقلانية أن يتخذ الإنسان . والعواطف وسائر العوامل غير العقلانية

قراراته في أية قضية نظرية أو عملية بنحو واع ومدروس، ومتى ما كان بوسعه هو 

نفسه أن يكتسب الوعي والمعرفة اللازمة حول تلك القضية ويدرس جوانبها، فعليه 

القيام بذلك، وإذا لم يكن بوسعه التوفر على مثل هذا الوعي والمعرفة بسبب عدم توفر 

وعليه . نة بأصحاب الخبرة والاختصاصأسباب ذلك وظروفه، فعليه الاستعا

فالرجوع إلى المجتهدين وخبراء الدين وعلمائه من قبل من يفتقرون إلى القدرة الفعلية 

 التمتع  عقلانية الدين والتدين، كما أن مقتضىعلى التخصص والاجتهاد، هو مقتضى

بية، فإذا لم بالسلامة الجسمية المعقولة هو أن يعمل المرء على أساس نتائج البحوث الط

وهذا مبدأ يسود . ًيكن الإنسان نفسه طبيبا وجب عليه العمل برأي الطبيب المختص

  .كل شؤون الحياة

تنصيب المعصوم كواسطة بين االله وعباده والمسؤول عن تفسير الدين  -ب

بمقدور . لايتعارض مع حق الاستفسار والبحث والتفكير الذي يتمتع به الآخرون

ستفهام والبحث والتفكير حول الدين، وإبداء آرائهم بشأن الدين غير المعصومين الا

باستخدام أصول الاجتهاد ومنهجيته، لكنهم يجب أن يتحاشوا معارضة رأي 

 ىالمعصوم، فرأي المعصوم كعلامات المرور التي يجب على السواق مراعاتها ليبقوا بمنأ

 ىخرُ أٍ، ومن جهة)٤٧(الدينّالقرآن الكريم يدعو من جهة إلى التفقه في . عن الأخطار

 .)٤٨(نحراف عنه وعدم الاباع الرسول الأكرم ّد على ضرورة اتّيشد



 

 

 ٢٠٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








ّاالله عز وجل رسوله الأعظم   أعلن-ج ّ مفسرا رسميا للقرآن الكريم ً ً

َّوأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم ولعلهم يتفك«:فقال ُ َْ َ ِّ َّ ُ ْ ََ ْ ْ ْ ِّ َ ُْ ََّ َ َ َ َْ َ َ َِ َِ َِ ِِّ ِ ِ َرونَ ُ«)٤٩(. 

ْ بأمر من الخالق العظيم عترته الطاهرة عدالرسول الأكرم  وقد أعلن لاً ِ

ْللقرآن وأكد على أن هذين العد لين لا يفترقان، والهداية الحقيقة رهن بالاعتصام ِ

 هو المفسر المعصوم للدين من ضروريات فكرة أن الرسول الأكرم . )٥٠(بكليهما

 من قبل كل المذاهب الإسلامية، كما أن الاعتقاد بأن عترة الإسلام وقضية متفق عليها

 من  مفسرون معصومون للوحي من بعد الرسول الأكرم الرسول الطاهرة 

ً أبدا مع  هذه الفكرة لا تتنافىّولكن كما سبق أن ذكرنا فإن. ضروريات المذهب الشيعي

  . السؤال والاستفهامّحرية البحث والتفكير وحق

*** 

 

 
 الرابعالفصل 

 استفهام التاريخ

 يطرح الدكتور شبستري من منطلق القبلية القائلة بأن للنص معنى وأن ذلك

ّالمعنى ممكن الدراسة والمعرفة بالنظر لقصد المؤلف ونيته، يطرح أربع قضايا يجب من 
 : وهذه القضايا الأربع هي. أجل إيضاحها الاستعانة بمنهج التحليل التاريخي

  أية ميول وتوقعات دفعت المؤلف إلى إنتاج النص؟ ـأ

  ما هي الوضعية والظروف التاريخية التي أنتج المؤلف نصه في إطارها؟ ـب

 ّ كيف كانت الوضعية والظروف التاريخية لجمهوره ومتلقيه؟ ـج

ً ما هي معطياته وإمكانياته اللغوية لإنتاج النص كتابة ومشفاهة؟ ـد ً 



 

 

٢١٠ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

ّيمكن الإجابة عنها بصورة صحيحة إلا بمنهج التحليل مثل هذه الأسئلة لا 

قواعد «ّاستخدام قواعد اللغة والمحاورة وقوانينها، والتي سماها القدماء . التاريخي

، وكل مباحث الألفاظ في علم الأصول تتعلق بهذه القضية، وقد فتحت »التفسير

ًرها أبوابا واسعة فيما البحوث والدراسات الجديدة المتعلقة بمنهج النقد التاريخي بدو

 .يتعلق بهذا الموضوع

في هذا الخصوص هي أن مفسر النص من أجل دراسة  القضية المهمة

ًالمذكورة والتحقيق فيها يعمل وفقا لميوله وتوقعاته وظروفه التاريخية  الموضوعات

وفي هذه الحالة هل يستطيع الإصغاء للتاريخ بشكل واقعي، وإفساح المجال . الخاصة

ّ للتعبير بصورة عينية وواقعية عما أراد منتج النص التعبير عنه؟ ألا تمثل ميول للنص
المفسر وتوقعاته ضمن أفقه التاريخي عقبة في هذا الطريق؟ مع وجود مثل هذه الأسئلة 

ّالأساسية ينبغي على المفسر بذل كل جهوده لتنقيح الموضوعات الأربع المذكورة، وإلا 

ص سيفرض معلوماته ومعارفه وآراءه على النص بشكل من ًفإنه بدلا عن تفسير الن

 .)٥١(الأشكال

 :ّ أسلوب معرفة قصد المؤلف ونيته- ١

ّكما سبق أن مر بنا فإن قبلية هذا البحث هي أن رسالة التفسير تتمثل في 
ّالتوصل إلى معنى النص بما يتطابق وقصد المؤلف ونيته  فإن قصد ىومن جهة أخر. ّ

ر بميوله وتوقعاته وظروفه التاريخية، كما أن وضعية المتلقين ّالمؤلف ونيته تتأث

أضف إلى ذلك أن المعطيات . وظروفهم التاريخية تؤثر في قصد المؤلف ونيته

وإذن، ففهم النص . والإمكانيات اللغوية للمؤلف تؤثر في كيفية عرض قصده

  :وتفسيره يقوم على الأصول والركائز أدناه

 .لذي أراد المؤلف التعبير عنه وإفادته يتضمن النص المعنى ا-١

 . قصد المؤلف يتأثر بمعارفه وميوله وتوقعاته-٢



 

 

 ٢١١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








 . الوضعية والظروف التاريخية للمؤلف تؤثر في معنى النص-٣

 الوضعية والظروف التاريخية لمتلقي النص وجمهوره تؤثر هي الأخرى في -٤

 .ّقصد المؤلف ونيته

ص يتأثر بمعطياته ومعارفه وإمكانياته  المعنى الذي قصده المؤلف من الن-٥

 .اللغوية

وعليه، فالمفسر يستطيع فهم معنى النص عندما يفهم قصد المؤلف ونيته، ومن 

أجل فهم قصد المؤلف ونيته يجب عليه معرفة الشخصية العلمية والنفسية للمؤلف 

ر ومعرفة الأوضاع والظروف التاريخية للمؤلف وجمهو) معارفه وميوله وتوقعاته(

وهنا . المؤلف، والاطلاع على المعطيات والإمكانيات اللغوية التي يتمتع بها المؤلف

ّعن أي طريق وعلى أساس أي قواعد يستطيع المفسر التوفر على مثل : يُطرح السؤال ّ
 هذه المعارف والمعلومات؟

يرى الشيخ شبستري أن منهج التحقيق والتحليل التاريخي أهم طريق لتوفر 

أضف إلى ذلك أن قوانين وقواعد لغة التحاور التي .  المعارف المنظورةّالمفسر على

 ٍكدليل ومباحث علم أصول الفقه ستعمل هي الأخرى» قواعد التفسير«ّسميت 

 . للمفسر في هذا الطريقٍومرشد

 :تتكون أفكار شبستري من أربعة أجزاء

 قصد  الأساس الهرمنوطيقي لفهم النص وتفسيره، وهو عبارة عن محورية-١

 .ّالمؤلف ونيته في اكتشاف معنى النص

 العوامل المؤثرة في تكوين معنى النص، وهي ميول المؤلف وتوقعاته، -٢

 .ووضعية المتلقين وظروفهم، والمعطيات والإمكانيات اللغوية للمؤلف

 أدوات المؤلف وآلياته في معرفة الأمور المذكورة، وهي منهج البحث -٣

 .دام القواعد التي تسود اللغة والتحاور البشريالتاريخي واستخ والتحليل

 التحذير من فرض المفسر رغباته وميوله وتوقعاته ومعارفه السابقة على -٤



 

 

٢١٢ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

 .النص مما يحول دون التوصل إلى المعنى الحقيقي للنص

 الأفكار المذكورة أعلاه مقبولة ورصينة على العموم، ولكن ثمة في هذا الصدد

 .التفطن من الضروري الإشارة إليهاًنقاطا جديرة بالتأمل و

 : علاقة النص بالمؤلف- ٢

المؤلف هو . علاقة النص بالمؤلف علاقة الفعل الواعي والاختياري بفاعله

ّالذي أنتج النص، والنص يتكون من مفردات ربط بينها المؤلف ضمن نظام خاص، 
. نة بواسطتهاًأفكارا معي) قارئ النص أو المستمع إليه(وكان قصده إفهام المتلقي 

من جهة أخرى تنبع . ّوبهذا، للنص طابعه الذرائعي فهو في خدمة قصد المؤلف ونيته

ّالأفكار التي يتغيا المؤلف إفهامها للمتلقي من معارفه وعلومه بخصوص الإنسان 
ينبغي لمعرفة محتوى النص ومضمونه  ولذلك. والعالم، ومن كماله الوجودي الذاتي

ّغير أن هذا لايمثل الواقع برمته، . لمؤلف ورؤيته الكونيةالداخلي معرفة شخصية ا
. ًفإمكانيات المتلقي وقدراته أيضا تتدخل في معرفة معنى النص والقصد المودع فيه

ّومرد هذا التدخل والدور هو إلى أن المؤلف ومن أجل تفهيم قصده للمخاطب يضطر ّ ّ 

 .ية بنظر الاعتبار إدراك المتلقي وقدراته الذاتية الواقعىلى أخذ مستوإ

 :و على حد تعبير الشاعر

  .)٥٢(قتلتني حسرة الفهم الصحيح ّكل ما أقوله إنما هو على قدر فهمك

 :إذن، ينبغي لفهم النص وتفسيره أخذ ثلاثة عناصر بنظر الاعتبار

 . عنصر النص-١

 . عنصر منتج النص-٢

 . عنصر متلقي النص-٣

والشكلي والجانب الباطني الجانب الظاهري  :وللعنصر الأول جانبان

الجانب الظاهري للنص يتعلق بالقواعد الأدبية و اللغوية، و الجانب  .والمضموني



 

 

 ٢١٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








 .يعود إلى قصد المنتج ونيته) معنى النص(الباطني و المضموني 

 :قسم إلى نوعين كلييننما قصده منتج النص ي

 .  من سنخ الإخبار-١

ّفهام، والتمني، والترجي، والأمر والنهي، والاست( من سنخ الإنشاء -٢ ّ.(... 

من البديهي أن منتج النص، ومن أجل إفهام أحد هذين القصدين للمتلقي، 

يأخذ بنظر الاعتبار الإمكانيات والطاقات الطبيعية والقدرات الإدراكية واللغوية 

 .للمتلقي، ومن هنا يمكن أن يكون لخصوصيات المتلقي تأثيرها في فهم معنى النص

 :ل المؤثرة في فهم معنى النص العوام- ٣

ّتبين من الإيضاحات المارة الذكر أن هناك ثلاثة عوامل لها دورها الحاسم في  ّ
 :فهم معنى النص

 معرفة شخصية منتج النص ورؤيته الكونية، فمعنى النص ينبع قبل كل - أ

 .شيء من شخصية المؤلف ورؤيته الكونية

تج النص يعبر عن قصده  معرفة قدرات المتلقي وخصوصياته، لأن من-ب

 .ومراده في ضوء ظروف المتلقي وأوضاعه

 معرفة القواعد الأدبية واللغوية، لأنها تشكل البعد الصوري والظاهري -ج

 . للنص، والمؤلف ينقل المعنى الذي يقصده إلى المتلقي بواسطة هذه القواعد

ًا غائيا لكن معرفة وضعية المؤلف أو المتلقي وظروفه التاريخية ليست موضوع ً

 المؤلف والمتلقي ورؤيتيهما الكونيتين، ولا ْبحد ذاتها، إنما تمثل وسيلة لمعرفة شخصيتي

 .ينبغي في كل الأحوال الغفلة عن دورها في فهم معنى النص

النقطة التي من المهم الإشارة لها هنا هي أن العنصرين الآخرين من بين 

ي النص، والقواعد الأدبية واللغوية النص، ومتلق منتج(العناصر الثلاثة المذكورة 



 

 

٢١٤ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

متساويان بخصوص النصوص الوحيانية والبشرية، إذ إن خصوصية منتج ) للنص

النص المتمثلة في أن المعنى يجب أن ينقل إلى المتلقي عن طريق القواعد اللغوية، وينبغي 

عث  إدراك المتلقي وقدراته الطبيعية، لن تختلف في شيء ولن تبىأن يتناسب مع مستو

ّوما أرسلنا من نبي إلا بلسان قومه «:ّعلى أي فارق في الأمر، وقد قال االله تبارك وتعالى ّ
ّوهكذا، فقد نزل القرآن الكريم بلغة عربية بينة ليفهم المتلقون الذين . )٥٣(»ّليبين لهم

ًإنا أنزلناه قرآنا عربيا لعلكم «.  بينهم معاني القرآنبعث النبي الأكرم  ً

 وقد أمر الأنبياء الإلهيون بتفهيم الحقائق الوحيانية للمتلقين في حدود .)٥٤(»تعقلون

ّإنا معاشر الأنبياء أمرنا أن نكلم الناس على قدر «. فهم المتلقين وإدراكاتهم

ًطبعا حيث إن جمهور الشرائع والرسالات الإلهية ومتلقيها هم عموم . )٥٥(»عقولهم

هم دون أخرى، لذا ينبغي أخذ مستوياتهم الناس والأفراد، والأمر لا يختص بفئة من

إلى جانب المستويات المعنائية العامة،  المعرفية والمعنائية بنظر الاعتبار، فهنالك

مستويات معنائية خاصة تتناسب مع المواهب والقدرات الذاتية للخواص، وقد ورد 

 .)٥٦(ًفي الأحاديث حول القرآن الكريم أن له بطونا بالإضافة إلى ظاهره

 : الفرق بين النصوص الوحيانية والبشرية- ٤

ً فاعل النص الوحياني وهو االله سبحانه وتعالى لا يخضع أبدا لتأثير العوامل -١

التاريخية؛ لذلك لا يمكن عن طريق التحليل التاريخي اكتشاف شخصيته الوجودية 

إذ لو كان ًهنا لن يكون استفهام التاريخ والسؤال منه نافعا للمفسر، . ورؤيته الكونية

ًللتاريخ بعدا قيميا سلبيا فسوف يتعارض ذلك مع منتج النص الوحياني، ولا يمكن  ً ً ُ
ُأن يعبر عن مقامه ومنزلته وحقيقته، وإذا كان للتاريخ بعده القيمي الإيجابي فذلك  ّ
ًمعلول لشخصية منتج النص وليس علة أو سببا أو صانعا لشخصيته، وهذا بخلاف  ً ً ٌ

لبشرية حيث تتأثر شخصية منتجها بالعوامل والظروف الحال في النصوص ا

  .)٥٧(التاريخية



 

 

 ٢١٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








 الفارق الآخر بين منتج النص الوحياني والإلهي ومنتج النصوص البشرية، -٢

هو أنه بخصوص النصوص الوحيانية والإلهية وبمقدار ما يتعلق الأمر باالله سبحانه 

 ص الأنبياء والأئمة المعصومينوفيما يخ الاحتياج منتفية بالكامل، حالة وتعالى فإن

ّمع أن هناك حاجة إلا أن احتياجهم أصيل وعلمي وحكمي، أما بخصوص مؤلفي 

النصوص من البشر غير المعصومين فقد تؤثر فيهم الاحتياجات غير الأصيلة ويكون 

وفي هذه الحالة ستكون معرفة احتياجات المؤلف . لها دورها فيما ينتجونه من نصوص

عرفة شخصيته، وسيكون بمستطاع استفهام التاريخ والسؤال منه أن يعين ًجانبا من م

 .المفسر في مهمته

على هذا الأساس، في ما يتعلق بالنصوص الوحيانية يمكن للتحقيق والبحث 

. ّوالتحليل التاريخي أن ينفع المفسر في خصوص الإبلاغ الوحياني للمتلقين ليس إلا

كريم تحت عناوين أسباب النزول أو شأن النزول وما يطرح في إطار تفسير القرآن ال

ًوفي بعض الحالات يكون الاطلاع على شأن نزول الآية نافعا . يعود إلى هذه الفكرة

إن الصفا والمروة من شعائر االله « :للمفسر في فهم معناها، ففي خصوص الآية الكريمة

ّفمن حج البيت أو اعتمر فلا جناح عليه أن يطوف بهما  يستفاد من ظاهر ، لا)٥٨(»ّ

الآية وجوب السعي بين الصفا والمروة، إنما يظهر منها جواز ذلك، ولكن في ضوء 

هوأن المشركين كانوا في العصر الجاهلي » جناح«ّشأن النزول يتبين أن المراد من كلمة 

ّقد نصبوا على كل واحد من جبلي الصفا والمروة صنما يتمسحون به عند السعي بين  ً

والمراد . كان المسلمون غير راغبين في السعي بين الصفا والمروة ة، لذلكالصفا والمرو

هو عدم وجود مانع أو نهي عن السعي على الرغم من » لا جناح عليه«من عبارة 

هنا » جناح«بعبارة أخرى فإن .وجود ذلكم الصنمين وما يفعله المشركون عند السعي

 واجب، بل تتعلق بعملية السعي لا تختص بأصل السعي بين الصفا والمروة وهو عمل

  .)٥٩(في حالة خاصة



 

 

٢١٦ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات «والنموذج الآخر على ذلك هو الآية 

وقد تصور البعض أن هذه الآية تدل على إباحة الخمر، . )٦٠ (»..جناح فيما طعموا

ا يشربون تتعلق بالمؤمنين الذين كانو» جناح«والحال أنها ليست كذلك، لأن كلمة 

  .)٦١(ّالخمر ووافتهم المنية قبل نزول حكم تحريم الخمر

: والنتيجة هي أن تأثر منتج النص بالأوضاع والظروف التاريخية على نحوين

النحو الأول هو أن تؤثر الأوضاع والظروف التاريخية في تكوين شخصيته وصياغة 

. يته وتبلور رؤيته الكونيةرؤيته الكونية، والنحو الثاني أن تكون مؤثرة في تجلي شخص

 .النحو الأول لا يتحقق في النصوص الوحيانية، بينما النحو الثاني يصدق عليها

 مما ذكرنا أن المحور الرئيس في فهم معنى النص هو قصد المؤلف ونيته، ّتجلى

والذي يمكن اكتشافه عن طريق معرفة رؤيته الكونية وظروف جمهوره ومتلقيه 

ومن هنا يتعين على المفسر أن . العقلائية التي تسود لغة المحاورةوالقواعد اللغوية و

يتجنب فرض ميوله وتوقعاته وقبلياته على النص، وبدل أن يجعل ميوله وتوقعاته 

ًورأيه الشخصي مقياسا لفهم معنى النص واكتشاف ميول المؤلف وتوقعاته 

معايير ميول المؤلف ومقاصده، يجب أن يعمد إلى تقييم ميوله وتوقعاته وآرائه حسب 

  .وتوقعاته ومقاصده

*** 
 

 
 الفصل الخامس

 اكتشاف المعنى المركزي للنص

. يطرح الشيخ شبستري تحت هذا العنوان عدة قضايا ومسائل ويناقشها بإجمال

 :والقضايا هي



 

 

 ٢١٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








  ما هو مركز المعنى أو المعنى المركزي، وما هو تأثيره في فهم النص؟- أ

 اف المعنى المركزي للنص؟ ما هو السبيل إلى اكتش-ب

 ما هي عقبات اكتشاف المعنى المركزي للنص، وهل يمكن رفع هذه -ج

  العقبات أم لا؟

المراد بمركز معنى النص هو : يقول في معرض الإجابة عن السؤال الأول

ومركز المعنى هذا يسبغ . الرؤية الأصلية التي تنتظم كل أفكار النص حول محورها

قد .  كل أجزاء النص بحيث تفهم تلك الأجزاء في إطار علاقتها بهالحياة والمعنى على

ًيكون المعنى المركزي لنص من النصوص وحسب وجهة نظر أحد المفسرين مهما أو 

ًغير مهم، ومقبولا أو غير مقبول، لكن فهم معنى النص غير ممكن من دون أخذ هذا 

 .المعنى المركزي بنظر اعتبار

أسلوب اكتشاف المعنى المركزي للنص :  الثانيةو يقول شبستري حول القضية

ّهو طرح الأسئلة على التاريخ أو الإصغاء للتاريخ، وهو ما تم تبيينه في المبحث 
 .السابق

ألا يتأثر مركز معنى النص بالظروف والأوضاع : و يقول حول المسألة الثالثة

 التاريخية للمفسر والأسئلة التي يعتبرها مهمة وحيوية؟

ً بنفسه تماما عن التأثر بالعوامل المذكورة، فقد يفهم ىستطع المفسر أن ينأإذا لم ي

المركزي للنص بشكل مختلف ى كل واحد من المفسرين بتأثير من تجاربه وأسئلته المعن

. ّالذي يصل إليه مفسر آخر، و بالتالي ستظهر فهوم متباينة لكل النصى ًنسبيا عن المعن

ًيتحدث النص نفسه بمركز معناه بعيدا عن هذه ما الذي يمكن فعله من أجل أن 

ّالتأثيرات والتأثرات، ويفصح عما يخفيه دون زيادة أو نقصان؟ هل مثل هذه العملية 
  ممكنة؟

لا شك في أن هذا السؤال هو السؤال الأهم في عملية فهم النصوص، والذي 



 

 

٢١٨ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

تتضاعف أهمية .هلا يزال أمام علماء الهرمنوطيقا طريق طويل قبل الإجابة الواضحة عن

هذا السؤال فيما يتصل بالنصوص الدينية، لأن النصوص الدينية تتعامل مع قضايا 

ممتنعة، واكتشاف المعنى المركزي لمثل  محفوفة بالأسرار والتعقيدات، ومع أمور سهلة

ًهذه النصوص تعتوره صعوبات خاصة ويتطلب موهبة خاصة وفنا تفسيريا مختلفا  ً ً

  .)٦٢(ًتماما

 : المؤلف والمعنى المركزي للنص قصد- ١

ّبالنظر لما مر بنا في الفصل السابق يتعين معنى النص وفق معيار قصد المؤلف  ّ
لا مراء في أن للمؤلف هدفه من كتابة النص، وله نظريته المركزية والمحورية من . ّونيته

. بحوثه وطروحاته، وأجزاء النص تدور حول ذلك المحور وتنتظم حول ذلك المركز

على سبيل المثال، نظرية أصالة الوجود في المنظومة الفلسفية لصدر المتألهين هي المعنى 

المركزي والفكرة المحورية عنده، وتكتسب كل أفكاره الفلسفية معانيها الخاصة في 

أصالة الرياضيات وبداهتها في المنظومة الفلسفية لديكارت هي . ضوء تلك الفكرة

حورية عنده، والتي تكتسب سائر أرائه وأفكاره الفلسفية المعنى المركزي والفكرة الم

ّمبدأ الحسن والقبح العقليين يعد الفكرة . معانيها الخاصة بالنظر إليها وفي ظلها

وكل البحوث ذات ) الشيعة والمعتزلة(والمعنى المركزي في النظام الكلامي للعدلية 

ّالصلة بالعدل الإلهي تفسر بواسطة هذا المبدأ ُ.  

هذا الأساس، إذا أراد شخص تفسير الأفكار الفلسفية لصدر المتألهين على 

ّفعليه التركيز على رؤيته بخصوص أصالة الوجود، وأي تفسير لأفكاره لا ينسجم مع 
وهكذا الحال بالنسبة لتفسير الأفكار الفلسفية لديكارت . ًهذا المبدأ سيكون مرفوضا

 .علقة بالأفعال الإلهيةوالآراء الكلامية للعدلية في القضايا المت

وعلى ذلك، يبدو رأي الدكتور شبستري حول المعنى المركزي للنص ومحوريته 

ًفي فهم النص وتفسيره رأيا قويما مقبولا، بيد أن كلامه حول طريقة وأسلوب اكتشاف  ًً



 

 

 ٢١٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








ًالمعنى المركزي للنص لا يبدو ناهضا ومنيعا أفضل طريق وأسلوب لمعرفة المعنى . ً

يجب الاستفسار عن .  هو الإصغاء للمؤلف بدل الإصغاء للتاريخالمركزي للنص

الأساسية لمؤلف النص من المؤلف نفسه، لأن مؤلف النص هو  المعنى المركزي والرؤية

يبدو أن المنهج المألوف بين عقلاء  ومن جهة أخرى. أفضل عارف بمعناه المركزي

اه المركزي، وهذا هو البشر هو أن يفصح منتج النص نفسه عن قصده الأصلي ومعن

 .الحال في ما يتعلق بالأمثلة الثلاثة التي ذكرناها

  : أسلوب معرفة قصد المؤلف- ٢

ّإذا لم يكن منتج النص قد بين بشكل واضح قصده الأصلي والمعنى المركزي 
لنصه، فيمكن عن طريق التدقيق في النص والنظر في القرائن والشواهد الداخلية 

ّ ذلك القصد، ومثال ذلك أن يكون المؤلف قد أكد على هذا والخارجية للنص معرفة

المعنى المركزي في مواضع متكررة من النص، أو أرجع بعض التفريعات إليه، أو جعله 

ّعلى سبيل المثال يظهر من التدبر والتأمل في . نقطة انطلاق النص ونهايته، وما إلى ذلك ّ
إن «:و النواة المركزية للهداية القرآنيةالقرآن الكريم أن التوحيد في العقيدة والعمل ه

في أن التوحيد في العقيدة والعمل أقوم  ّلا شك. )٦٣(»هذا القرآن يهدي للتي هي أقوم

ًومن أحسن قولا ممن دعا إلى االله « :وقال سبحانه في موضع آخر. طرق الحياة الدينية

 .)٦٤(»ًوعمل صالحا وقال إنني من المسلمين

أجل اكتشاف المعنى المركزي للنص ينبغي مراجعة و الحصيلة هي أنه من 

متى ما أفصح المؤلف بشكل واضح عن هدفه الأصلي . ّالنص أكثر من أي شيء آخر

ورؤيته الأساسية فستكون هذه الرؤية المعنى المركزي للنص، ومتى ما لم يفصح عن 

خذ هدفه ورؤيته الأصلية بوضوح فينبغي اكتشافها عن طريق التدقيق في النص وأ

نعم، معرفة شخصية المؤلف . القرائن والشواهد الداخلية والخارجية بنظر الاعتبار

ّأيضا مساعدة المفسر في اكتشاف المعنى المركزي للنص،  ورؤيته الكونية بوسعها هي ً



 

 

٢٢٠ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

ّويمكن عند محاولة التعرف على شخصية المؤلف ورؤيته الكونية الاستفادة من منهج 
 .التحليل التاريخي

 :ومينولوجيا التاريخية للدين الفين- ٣

كمنهج »فينومينولوجيا الدين«يذكر الدكتور شبستري في كتاب آخر من كتبه 

إنه يعتقد أن بالإمكان بفضل هذا المنهج الفصل بين . لاكتشاف المعنى المركزي للنص

من  ً، والاستنتاج مثلا أن أحكام العائلة في الإسلام هي)٦٥(الذاتي والعرضي في الدين

بهذا المنهج . )٦٦(ات الدين الإسلامي ولا تقبل التعميم على العصر الحاضرعرضي

ّسيتم إثبات أن الأحكام الاجتماعية والسياسية والاقتصادية للإسلام أحكام تاريخية 
  .)٦٧(ولا تقبل الإطلاق على كافة الأزمنة

بهذا المنهج . )٦٨(بعبارة أخرى، إنها قضايا خارجية وليست قضايا حقيقية

تضح أن المعنى المركزي للدين الإسلامي هو ضرورة السلوك المعنوي للإنسان سي

باستخدام . )٦٩(نحو االله، ويجب قياس العقائد والشعائر الدينية بهذا المعنى المركزي

هذا المنهج سوف لن تعود الأوامر والنواهي الإسلامية في ميادين السياسة والمعاملات 

 تحليل حتى الأحكام العبادية في الإسلام على ثابتة، وليس هذا وحسب بل ينبغي

 .)٧٠(أساس تأثيرها في تربية الإنسان وتهذيبه النفسي

  :دـنق

 بالشكل الذي يعرضه -المنهج الفينومينولوجي التاريخي في التعامل مع الدين 

خلاق الدينية حالة تاريخية، ويشكك في  يجعل العقائد والأحكام والأ-ي شبستر

على هذا الأساس، ما يمتاز بالطابع فوق . ها للعصر الحاضر وما بعدهقيمتها واعتبار

التاريخي من الإسلام والذي يمكنه أن يلهم البشرية في العصر الحاضر والمستقبل هو 

في العبارات المذكورة هناك ثلاثة أشياء . المعنى المركزي والرسالة المحورية للإسلام



 

 

 ٢٢١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








ية للإسلام، وهي التوحيد، والعدالة في نطاق تعتبر المعنى المركزي والرسالة المحور

هذه الأمور . الأحكام الاجتماعية للإسلام، وتزكية النفس وتهذيبها في نطاق العبادات

الثلاثة ثابتة وفوق التاريخ، أما بقية التعاليم والأحكام والدساتير الإسلامية فلها طابع 

 :ضة وضعيفة من وجوههذه النظرية مرفو. تاريخي وليست متعالية على التاريخ

 : الأوامر والنواهي فوق التاريخية حالة ممكنة-أ

قيل إن الأوامر والنواهي فوق التاريخية حالة غير ممكنة، لأن الأوامر والنواهي 

، لأن )٧١(وهذا الكلام لا أساس له. باعتبارها فعل االله ورسوله والمؤمنين كلها متزمنة

متى ما أمكن لمضمون .  علاقة ذرائعية أداتيةعلاقة اللغة بمضمون الرسالة ومحتواها

. الرسالة أن يكون فوق التاريخي فلن تكون هناك أية مشكلة أو عقبة على صعيد اللغة

ّومن جهة أخرى، وفي ما يخص مضمون الرسالة ومحتواها، سواء بشأن الأحكام 
ر أو منع الاجتماعية أو حول الأحكام العبادية أو الأخلاقية، لا يبدو وجود أي محذو

من باب المثال، الحكم القائل إن بيع الشيء من قبل إنسان لا يمتلكه بيع باطل، . عقلي

أو الحكم القائل إن على المؤمنين صيام شهر رمضان، أو إقامة الصلاة خمس مرات 

أحكام يمكنها أن تكون شاملة وعامة، لأن المخاطب بها ... طوال اليوم والليلة، و

ًليس فردا أو أفرادا بعبارة .  معينين دون غيرهم، بل هم عموم المكلفين والمؤمنينً

متى ما كان جعل الأحكام الشرعية من سنخ القضايا الحقيقية فإن شموليتها  خرىأُ

وتعاليها على التاريخ لن يواجه أية عقبة أو مانع، واللغة بدورها قادرة على نقل هذه 

 . والمؤمنينالأحكام الشاملة فوق التاريخية إلى كل المكلفين

  : طريقة تشخيص القضايا الحقيقية والخارجية في أحكام الدين- ب

مسألة هل أن الأحكام الإلهية من قبيل القضايا الخارجية أو من سنخ القضايا 

الحقيقية شيء لا يمكن الإجابة عنه بواسطة التحليل التاريخي، إنما يمكن استنتاجه من 

متى ما . ضوعات وملاكات الأحكام الشرعيةدراسة وتحليل الخطابات الإلهية ومو



 

 

٢٢٢ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

الناس، أو الذين آمنوا، أو أولي : كان المخاطب بالخطابات الإلهية فئات كلية من قبيل

الألباب، وكانت موضوعات الأحكام الشرعية عناوين وماهيات نوعية مثل البيع، 

اسد وكانت ملاكات الأحكام مصالح ومف... والربا، والصلاة، والصوم، والحج، و

. بشرية تختص بالبعد الفطري للإنسان، ستكون الأحكام الشرعية فوق تاريخية

 .وبمراجعة الكتاب والسنة يتضح أن الأحكام الإسلامية تتسم بهذه الخصوصيات

 :ّ الأهداف العليا لا تدرك بأي منهج من المناهج- ج

ّرمتها، كما لا نقاش في أن التوحيد في العقيدة والعمل هو محور الهداية الدينية ب
أن العدالة تمثل الهدف المحوري في الأحكام الاجتماعية الإسلامية، وأن تزكية النفس 

هل : والسلوك المعنوي هو الغاية من العبادات الإسلامية، بيد أن النقاش يدور حول

ّيمكن أن تتحقق هذه الغايات والأهداف بأية وسيلة وبأي منهج، أم يجب من أجل 
سبيل وعلى نهج خاص اختطه الوحي الإلهي؟ ثمة مبدءان يمكن تحقيقها السير في 

 .ّالاستنتاج في ضوئهما أن الافتراض الثاني هو المتعين والصائب

ًالمبدأ الأول هو أن حياة الإنسان، وخصوصا في بعدها المعنوي، معقدة وزاخرة 

وهكذا . هابالأسرار، ولا أحد، باستثناء االله خالق الإنسان، على علم بأعماقها وأسرار

. فلا أحد ماعدا االله سبحانه بوسعه تعيين كيفية عبادة الإنسان وطريق سلوكه المعنوي

ّوعليه فتحقيق حالة تزكية النفس والتكامل المعنوي بشكل مطلوب غير متاح إلا عن 

المبدأ الثاني هو أن الحيوات المادية والمعنوية والجسمية . طريق العبادات الشرعية

ان مترابطة ببعضها، والجسم والروح في الحقيقة غير منفصلين عن والروحية للإنس

وعليه فالحيوات المادية والمعنوية والدنيوية والأخروية للإنسان مترابطة . بعضهما

ببعضها تمام الارتباط، وكيفية حياته الأخروية تتأثر بطريقة حياته الدنيوية، وحياة 

 . البشر المادية تؤثر على حياته المعنوية

ستفاد هذه الفكرة من الآيات القرآنية والروايات الإسلامية بكل وضوح ت



 

 

 ٢٢٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








وإذن، فالعدالة المنشودة في . ًفضلا عن ما يقوم لصالحها من أدلة عقلية وفلسفية

الإسلام لا تتلخص في الحياة الاجتماعية المتسمة بالعدالة الاقتصادية والسياسية، إنما 

، ولها ىلعدالة الإسلامية لها صلتها بالتقوا. تستوعب كل شؤون الحياة الإنسانية

، وفي هذه الحالة ستؤثر )٧٢(»ىاعدلوا هو أقرب للتقو«:محتواها المعنوي والتربوي

الأحكام الاقتصادية و الاجتماعية في الإسلام على مصير الإنسان المعنوي لنفس 

 . السبب الذي تؤثر بموجبه أحكام الإسلام العبادية على مصيره المعنوي

تيجة المبدئين المذكورين هي أن أحكام الإسلام، سواء على صعيد العبادات أو ن
 المعاملات والسياسات، تكتسب هويتها ضمن سياق وصول البشر إلى ىعلى مستو

ّالعدالة الإنسانية والكمال المعنوي، وأي تغيير وتبديل فيها يجب أن يتم بالنظر للمنهج 
إلى واقعية وظاهرية، وأولية وثانوية، وما إلى  تقسيم الأحكام. ّالذي قررته الشريعة

ذلك، منهج اعتمدته الشريعة الإسلامية للاستجابة للاحتياجات البشرية المتحولة 
يقول العلامة الطباطبائي حول أن الأجزاء الثلاثة للشريعة الإسلامية، أي . المتطورة

ًالعقائد والأخلاق والأحكام، يكمل بعضها بعضا ّ: 

في .  الثلاثة للتشريع الإسلامي على أساس الفطرة الإنسانيةقامت الأجزاء

المرتبة الأولى تأتي الاعتقادات الحقة والتي تشكل أصول الرؤية الكونية الإسلامية، 

وبعد ذلك . التوحيد أو معرفة االله، والمعاد، والنبوة أو معرفة الأنبياء: وهي عبارة عن

 الفضائل والرذائل الأخلاقية، وهي جملة من الصفات الإنسانية باعتبارها تأتي

وتأتي في المرتبة الثالثة القوانين والأحكام . منسجمة مع الأصول العقيدية في الإسلام

الأحكام وهي المختصة . الإسلامية المتناغمة مع الأصول العقيدية والمباني الأخلاقية

الإسلامية، لأن بأعمال الإنسان، تحفظ في حقيقة الأمر الأصول العقيدية والأخلاقية 

نظام العقيدة والأخلاق والأعمال الإنسانية نظام منسجم ومتلاحم، ورصانة كل جزء 

فهي ذات تأثيرات متقابلة فيما  وبالتالي تتسبب في رصانة وكمال الأجزاء الأخرى،

  .)٧٣(بينها



 

 

٢٢٤ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

 : خاتمية الأحكام الإسلامية وخلودها- ٤

الإسلامية خاتمة الشرائع الدين الإسلامي هو آخر دين سماوي، والشريعة 

من وجهة نظر الإنسان المسلم لا يوجد أي شك في أن الخاتمية من الضروريات . الإلهية

ما هو المراد بخاتمية الدين والشريعة السماوية : وهنا يطرح السؤال القائل. الإسلامية

  الإسلامية؟

 :للإجابة عن هذا السؤال يمكن تصور عدة افتراضات

 من قبل االله ليعلن للبشرية أنها لم تعد بعد الآن سلام  أمر رسول الإ-١

ُبحاجة لشريعة سماوية، لا لشريعة الإسلام ولا لأي شريعة سماوية أ  .خرىّ

 ليعلن للبشرية أن شريعة الإسلام هي آخر شريعة  أمر رسول الإسلام -٢

ًامها أساسا في كل إلهية، وأنها شريعة باقية إلى يوم القيامة، وينبغي اتخاذ تعاليمها وأحك

 .ًالمجالات واعتبارها ميثاقا للحياة الإنسانية

 نفس الافتراض الثاني مع فارق أن الباقي والخالد من هذه الشريعة هو -٣

ولا أهمية لشكل أحكامها ) التوحيد والعدالة والمعنوية(مقاصدها الأصلية والعامة 

  .وقوالبها

 جاء للبشر الرسول الأكرم لا مراء في أن الافتراض الأول خاطئ، لأن 

 ىإذن، فهو لم يعلن للناس بأنهم في غن. بشريعة جديدة وطالبهم باتباع هذه الشريعة

 .عن الشريعة، بل أكد على حاجتهم لشريعة الإسلام

والافتراض الثاني هو الذي يجمع عليه المتكلمون والفقهاء وكل المفكرين 

 .ير منسجم مع نظرية الدكتور شبستريالإسلاميين من كافة المذاهب، وهو افتراض غ

ّوالافتراض الثالث الذي يتبناه شبستري افتراض لا دليل لصالحه، بل وترفضه 

تستدعي هذه النظرية أن الخاتم والخالد من شريعة . الأدلة العقلانية والوحيانية



 

 

 ٢٢٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








 الإسلام هو رسالة التوحيد والعدالة والمعنوية، بيد أن هذه القضايا الكلية العامة

إذا اعتبرنا . لاتختص بشريعة الإسلام، بل هي من مطامح وأهداف كل الشرائع الإلهية

ـ  في الحقيقة ـًهذه الأمور ملاكا للخاتمية لكانت أول شريعة سماوية هي التي نادت 

الضرورة الأخرى الدالة على عدم صواب هذا الافتراض هي أن تطرح . بالخاتمية

ومة شاملة جامعة من الأحكام العبادية وغير الشريعة الإسلامية، من جهة، منظ

مثل هذا الشيء ! العبادية، وتعتبر هذه المنظومة، من جهة أخرى، موقتة وقصيرة الأمد

 .تنسجم مع الحكمة الإلهية البالغة من وجهة نظر العقل عملية عبثية وغير حكيمة ولا

نظومة ًفضلا عن ذلك، يجب النظر في الضرورة التي جعلت الإسلام يطرح م

. تعاليم خاصة بعنوان الشريعة الإسلامية لتنظيم الحياة العبادية وغير العبادية للبشرية

إذا كان السبب في ذلك قصور العلم والعقل البشريين فإنه سبب باق لحد الآن؛ فرغم 

ما اكتسبه عقل الإنسانية وعلومها من تطور لكنها لم تبلغ قمة الكمال ليقال إن الإنسان 

  . يعد في حياته بحاجة لتعالم الشريعة السماويةالجديد لم

*** 

 

 
 الفصل السادس

 الترجمة الثقافية للنص

الترجمة الثقافية للنص من البحوث المهمة في كتابات الشيخ شبستري حول فهم 

خلاصة ما يقوله في مواضع ومناسبات متنوعة . وتفسير المعارف والنصوص الدينية

 :)٧٤(حول هذا الموضوع، هو

ينبغي  ولأجل ذلك.  على المفسر أن يفسر النص في ضوء أفقه التفسيري-١



 

 

٢٢٦ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

ٍعليه أولا اكتشاف المعنى المركزي والرسالة الأساسية للنص، وعندئذ  يعمد إلى الترجمة ً

ً ثابتا ىالشيء الذي يبق. الثقافية في ظل متطلبات الزمان والمكان وبالنظر لأسئلة عصره

ة الأصلية للنص، والذي يتحول ويتغير هو القالب هنا هو المعنى المركزي والرسال

 . والبنية الظاهرية للنص

وعليه فالتفسير يتم بتجاوز شكل النص وقالبه واكتشاف معناه المركزي 

ّورسالته الأصلية وصب هذا المعنى المركزي في قالب جديد يتناسب مع مقتضيات 
 النظر للمعنى المركزي وإذا فسر المفسر النص بدون. المفسر وخصوصياته الثقافية

يكون ) المفسر(والرسالة الأصلية للنص وبمجرد النظر لمتطلباته وظروفه الثقافية هو 

وإذا أعاد التعبير عن المعنى . قد فرض قبلياته على النص ولن يصل لمعنى النص

المركزي للنص ورسالته الأساسية ضمن القوالب والبنى الثقافية والتاريخية للمؤلف 

 مقتضياته وظروفه الثقافية بنظر الاعتبار، فسوف ينجرف إلى النظرة ودون أخذ

إذن، التفسير الصحيح والمجدي هو الذي . ً تفسيره عقيما غير ناهضىالشكلية وسيبق

 : فيه شيئانىيراع

  . المعنى المركزي والرسالة الأصلية للنص- أ

 . الترجمة الثقافية للمعنى المركزي والرسالة الأصلية للنص-ب

تحصل الترجمة الثقافية للنص عندما يعرض المفسر أسئلة عصره على النص و

 تجيب عن تلك ىالمعنى المركزي والرسالة الأصلية للنص في قوالب وبن ّويصب

 ىالأسئلة، أي إن المعنى المركزي للنص يجب أن يصاغ بما يتناسب والقوالب والبن

 .الثقافية الجديدة

. ًلمذكورة النصوص الدينية والوحيانية أيضا تشمل القاعدة الهرمنوطيقية ا-٢

تحتاج إلى ترجمة ثقافية، وعلى المفسر قبل كل ) الكتاب والسنة(ًفهذه النصوص أيضا 

شيء اكتشاف معناها المركزي ورسالتها الأصلية، ثم يعمد إلى تفسيرها بما يتناسب 



 

 

 ٢٢٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








ذه العملية ولأجل النهوض به). الترجمة الثقافية(وأفقه التاريخي ومتطلبات عصره 

ّينبغي للمفسر أن يكون مطلعا على الظروف الثقافية والاجتماعية لعصر تكون النص  ً

. ، وعليه كذلك معرفة الظروف الثقافية والاجتماعية لعصره)الكتاب والسنة(الديني 

 عن خطر فرض ىّإذا تسلح المفسر بهذين السنخين مع المعرفة والاطلاع سيكون بمنأ

وكذلك وعن خطر النظرة الشكلية السطحية ) التفسير بالرأي(ني رأيه على النص الدي

 في عملية التفسير، وإذا لم يتوفر على هذين النمطين من المعرفة ىوعدم الكفاءة والجدو

أو إذا لم يعمل على مراعاتهما وأخذهما بنظر الاعتبار فسيكون عرضة لأحد ذلكم 

 .الانحرافين

 والعبارات والأحكام الدينية، ولا يوجد  يشمل المبدأ المذكور كل القضايا-٣

فرق في هذا المجال بين القضايا والأحكام الدينية العبادية والاقتصادية والجزائية 

كل القضايا الدينية من سنخ القضايا الخارجية وليست من نوع القضايا . والسياسية

 ). فوق الزمان والمكان(الحقيقية فوق التاريخية 

لاف القراءة الرسمية للدين، والتي تعتبر الأحكام ًطبعا هذه الرؤية بخ

على أساس هذه الرؤية تتعلق الأحكام الدينية . الإسلامية من نوع القضايا الحقيقية

ّففي أي زمان ومكان تتحقق تلك الذات  وبالتالي بذات الموضوعات وماهيتها،
ام الإسلامية ولكن متى ما كانت الأحك. والماهية، تترتب عليها الأحكام الإسلامية

من نوع القضايا الخارجية فهي تتعلق بموضوعاتها بالنظر للظروف الخاصة لعصر 

، وعليه لن تشمل الموضوعات الخاصة بعصر آخر تختلف ظروفه الرسول الأكرم 

ما يمكن أن يكون فوق التاريخي من الأحكام . عن ظروف عصر الرسول الأكرم 

ياتها والمتمثلة بالتوحيد وعبادة االله الواحد الإسلامية هو أهداف تلك الأحكام وغا

 .الأحد، فالتوحيد هو الغاية النهائية للمعارف والأحكام الإسلامية

الإسلامية،  الكلية والنهائية للأحكام الغاية الذي يعتبر التوحيد  ما عدا مبدأ-٤



 

 

٢٢٨ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

ية يمكن افتراض غاية معينة لكل واحد من الأحكام العبادية والمعاملاتية والسياس

الغاية الخاصة من . الإسلامية، ودراسة ثباتها و تحولها في ضوء تلك الغاية الخاصة

متى ما تحققت هذه . العبادات الإسلامية عبارة عن تهذيب الذات وتزكية النفس

الغاية في الأفراد أو الظروف المختلفة بصور متنوعة، يمكن أو يجب تقرير قوالب 

الغاية في باب المعاملات . العرفاء مثل هذا النهجوأشكال خاصة للعبادة، وقد انتهج 

 تحقيق هذا الهدف في عصر الرسول الأكرم . والسياسات هي العدالة الاجتماعية

كان بالأساليب التي تتناسب مع ظروف ذلك الزمان، والأحكام الإسلامية في هذا 

ف في ، وتحقيق ذلك الهد)قضايا خارجية(ّالحيز تختص هي الأخرى بتلك الظروف 

غير متاح بنفس تلك ) في المجتمعات الصناعية ونصف الصناعية(العصر الحديث 

وعليه، ينبغي تحقيق . فهو غير متاح عن طريق الأحكام الإسلامية وبالتالي الأساليب،

رسالة العدالة الإسلامية في قوالب ومناهج عصرية تعتبر مصاديق ومظاهر للعدالة في 

 .تترجم ترجمة ثقافيةّهذا العصر، بمعنى أن تفسر و

ً يطرح شبستري في هذه الدائرة رأيا آخر هو أنه بالمقدور في الوقت الحاضر -٥

وفي باب فقه العبادات  والمعاملات الاستجابة لاحتياجات وأسئلة العصر الحديث 

بنفس البنية القديمة، ولا حاجة لتطوير البنية وتحويلها، لأن المجتهدون المسلمون في 

رين استطاعوا باستخدام منهج الاجتهاد التقليدي الإجابة عن المسائل هذين المضما

لقد استطاع الفقه الإسلامي في . المستحدثة والاستجابة لمتطلبات العصر الحديث

هذين المضمارين وبمراعاة متطلبات الزمان والمكان في الاجتهاد، الاستجابة 

 السياسة فقد أرضيته ىمستولاحتياجات البشر في العصر الراهن الجديد، لكنه على 

ًالعقلانية تماما، فالموضوعات والمسائل السياسية في العصر الحديث تختلف اختلافا  ً

، وباستثناء ًكبيرا عن الموضوعات والمسائل السياسية في عصر الرسول الأكرم 

ة الرسالة الكلية للهداية الاجتماعية والكرامة الإنسانية المبثوثة في الأحكام الإسلامي

لا يمكن اتخاذ أشكال ) الأحكام الجزائية وقوانين الحكم(الخاصة بالمضمار السياسي 



 

 

 ٢٢٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








 للخطط والبرامج السياسية في ىًوقوالب الأحكام السياسية الإسلامية نموذجا يحتذ

 .العصر الحديث

  ما هو المعنى المركزي للنص؟- ١

ًمعنى مركزيا أو القبلية التي ترتكز عليها الترجمة الثقافية للنص هي أن للنص 

المعنى المركزي للنص ـ كما يظهر من . نواة معنائية ثابتة، وقالب المعنى هو المتحول

ًعبارات الدكتور شبستري ـ معنى كلي عام جدا، وبسبب هذا الطابع الكلي العام فهو 

ّعلى سبيل المثال، في حيز العلوم الطبيعية . فوق التاريخ وغير قابل للتحول والتطور
بدأ كلي ثابت فحواه أن للأحداث الطبيعية أسبابها وعللها الطبيعية، وما يطرأ هناك م

والتغيير هو نظريات العلماء الطبيعيين بشأن اكتشاف الأسباب والعوامل  لّعليه التحو

الأمن والعدالة والكرامة الإنسانية أصول . الطبيعية التي تقف وراء الأحداث الطبيعية

 تفسيرها بضروب مختلفة في ىجتماعية والسياسية، وقد جرّثابتة في حيز البحوث الا

الظروف التاريخية والاجتماعية المتنوعة، وطرحت العديد من الأساليب والمناهج 

 .لتحقيقها

لا شك في وجود معنى مركزي للنص على النحو المذكور، بيد أن مثل هذا 

ً كلية وعموما، والحال ّالمعنى كلي وعام للغاية ويعد ضمن أكثر مبادئ التفسير وأصوله

أنه عندما يجري الحديث في تفسير النص عن قصد المؤلف وغايته فليس المراد مثل هذه 

المبادئ والمقاصد الكلية، إنما المراد المعاني والمقاصد الأضيق والأخص التي توصل لها 

المؤلف في ضوء تلك المبادئ والأصول الكلية، وطرحها بوصفها تصوراته الفلسفية 

ًوعليه، فالذين يعتبرون معنى النص منوطا بقصد المؤلف .  العلمية أو الكلاميةأو

لايقصدون بذلك المبادئ والمقاصد الفلسفية أو الأخلاقية الكلية وما إلى ذلك، إنما 

يقصدون نظرية فلسفية أو علمية أو كلامية أو ما شاكل عرضها مؤلف النص بشأن 

لة لا يكفي التسليم بالمقاصد والمعاني الكلية من في مثل هذه الحا. ّموضوع محدد ومعين



 

 

٢٣٠ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

ّأجل التحرر من فرض الرأي على معنى النص، إنما ينبغي أخذ المعنى الخاص الذي 
  .يقصده المؤلف بنظر الاعتبار، وتفسير النص في ضوئه

 : درجة تأثير الظروف الثقافية والاجتماعية للمؤلف على محتوى النص- ٢

تماعية التي تسود عصر المؤلف لها تأثيرها على تصوراته الظروف الثقافية والاج

ًوآرائه، على أن هذا التأثير لم يكن دوما على النحو الذي يترك بصماته على محتوى 

ّنظرياته حتى يتغير محتوى نظرياته بتغير تلك الظروف، إذ يمكن افتراض أن الظروف  ّ
على قضية بعينها  تهّ تركيز ذهنيالثقافية والاجتماعية لعصر المؤلف كان لها تأثيرها في

ّليس إلا، أما الجواب أو المعالجة التي ينحتها المؤلف لتلك القضية فقد تكون فوق 

ًصحة هذا الافتراض منوطة أولا بأن تكون القضية موضع النقاش قضية . التاريخية ّ
قشة في ًفوق تاريخية، وثانيا أن تكون النظرية التي طرحها المؤلف ممكنة البحث والمنا

من باب المثال كل واحدة من نظريات الجبر . أزمنة وأمكنة متعددة ولها أنصارها

والتفويض، والكسب، والأمر بين أمرين، طرحت في ظروف خاصة، ولا مراء في أن 

الظروف الثقافية والاجتماعية كانت مؤثرة في طرحها، ولكن حيث أن مسألة الجبر 

تختص النظريات المذكورة بعصور ظهورها والاختيار مسألة فوق تاريخية، فلن 

نظريات إفلاطون .  قابلة للمناقشة والبحث والدراسة في أزمنة وأمكنة مختلفةىوستبق

وأرسطو وهوبز وجون لوك حول أنظمة الحكم طرحت في ظروف سياسية واجتماعية 

 معينة، وقد كان لتلك الظروف تأثيراتها في هذه النظريات، ولكن لا يمكن القول إن

فقد يظهر . هذه النظريات غير ممكنة الطرح والمناقشة في ظروف زمانية ومكانية أخرى

ّفي العصر الحديث مفكرون يختارون نظرية إفلاطون السياسية ويرجحونها على غيرها 
 .من النظريات السياسية

النظرية العينية في الهرمنوطيقا طرحت في ظروف تاريخية خاصة، كما أن النظرية 

والتاريخانية طرحت في ظروف أخرى، وكلا النظريتين مطروحة في عصرنا النسبية 



 

 

 ٢٣١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








المنحيان الإخباري والاجتهادي انطلقا في ظروف تاريخية معينة، . هذا ولها أنصارها

  .ولكن لا يزالان موضع نقاش وحوار، ولكل منهما أنصاره وأتباعه

صر المفسر عن إذن، لو كانت الترجمة الثقافية للنص منوطة باختلاف أسئلة ع

ً فيها أسئلة عصر المؤلف مطروحة في ىأسئلة عصر المؤلف، ففي الحالات التي تبق

 نظرية المؤلف منيعة قويمة ولها أنصارها في عصر ىعصر المفسر، ومن جهة أخرى تبق

ّالمفسر، لن يكون لترجمة النص الثقافية من مبرر، حتى لو اختلفت الظروف الثقافية 
 . عن الظروف الثقافية والاجتماعية لعصر المؤلفوالاجتماعية للمفسر

ثمة هنا افتراض آخر هو ظهور موضوعات ومسائل جديدة بالإضافة إلى 

في مثل هذه الحالة فإن استخراج إجابات . موضوعات ومسائل عصر المؤلف القديمة

ومعالجات للموضوعات والمسائل الجديدة من النص القديم بحاجة إلى تفكير 

ًي، ويجب على المفسر فضلا عن استنباطه لنظرية المؤلف حول واجتهاد نظر

الموضوعات والمسائل القديمة في عصره، اكتشاف نظرياته حول الموضوعات والمسائل 

ّوالآن، إما أن يكون استنباط إجابات ومعالجات للمسائل الجديدة من . الجديدة
 ًنظريات المؤلف القديمة ممكنا أو لا يكون؟

ً المنهج دوما بين بعض المفكرين، ويعتبر من أهداف الاجتهاد في ُلقد اعتمد هذا

إحداهما استنباط : للاجتهاد في الفقه الإسلامي رسالتان أساسيتان. الفقه الإسلامي

الأحكام الإسلامية الخاصة بموضوعات كانت موجودة في عصر نزول الوحي 

للاستنباط؛ والرسالة وصدوره من الكتاب والسنة، والاستفادة من المباني العقلية 

الثانية هي استنباط أحكام الموضوعات الجديدة بالاعتماد على مصادر الأحكام 

  .الإسلامية

 : كيفية تأثير الظروف الاجتماعية والثقافية على النصوص الوحيانية- ٣
ما قيل يتعلق بالترجمة الثقافية للنصوص سواء كانت وحيانية أو غير وحيانية، 



 

 

٢٣٢ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

ما يرتبط بالنصوص الوحيانية تنطوي على دقة مميزة، لأن النصوص بيد أن القضية في

الوحيانية هي تبلور العلم الإلهي الواسع الشامل، والظروف المكانية والزمانية مع أن 

لها دورها في نزول المعارف والأحكام الوحيانية وصدورها، بيد أن دورها لا يتجاوز 

 . ّحدود العلل الإعدادية والظروف الممهدة

ً واضحا جدا خصوصا بالنسبة للشريعة الإسلامية ًوتكتسب هذه الفكرة معنى ً ً

مع أن االله بعث المعارف والأحكام الإسلامية في ظروف . المتسمة بالخلود والأبدية

ًتاريخية خاصة، بيد أن الغرض من تشريعها ليس تاريخيا ولا متزمنا في هذه الحالة ما . ًّ

سلامية هو الإجابة عن مسائل وأسئلة عصر النزول يتوقع من المعارف والأحكام الإ

موضوع ى ّوالصدور وكذلك الإجابة عن مسائل وأسئلة العصور اللاحقة، إلا إذا انتف

ًأحد الأحكام انتفاء كاملا في مثل هذه الحالة لن يكون للحكم قيود زمنية إنما سيكون . ً

ًموضوعه غائبا وغير موجود خارجيا ً . 

إذن، . ّ متى ما تحقق الموضوع ترتب الحكم الشرعي عليهمعنى هذا الكلام أنه

فالأحكام الشرعية هي من سنخ القضايا الحقيقية وليست من صنف القضايا 

موضوع الحكم في القضية الحقيقية هو ذات الشيء وماهيته، وليس وجوده . الخارجية

 موضوع حرمة شرب الخمر هو ذات شرب الخمر وماهيته، وليس وجوده. الخارجي

 .ّالخارجي، بمعنى أن الشارع المقدس حرم ذات شرب الخمر وماهيته إلى الأبد

على هذا الأساس، كما أن الغرض والقصد من الأحكام الإسلامية شامل 

ًطبعا جرت صياغة . ودائم، كذلك الحال بالنسبة لشكل الأحكام الإسلامية وصورها

تجابة لاحتياجات البشر في نظام التشريع الإسلامي بحيث تكون له القدرة على الاس

لا يوجد . ّالظروف المكانية والزمانية المختلفة إلى جانب ثبات أحكامه وعدم تغيرها

ّأي موضوع جديد في مضمار الأفعال الفردية أو الاجتماعية للبشر لا يمكن استنباط 
ولا توجد ظروف زمانية ومكانية يعجز الاجتهاد . حكمه من المصادر الإسلامية



 

 

 ٢٣٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








 الدكتور شبستري طرح في جانب من ّمع أن. ي عن تبيين أحكامها الشرعيةالإسلام

ّمقاله فكرة تستلزم قابلية التحول في قوالب وأشكال الأحكام الشرعية في حيز 
العبادات والمعاملات والسياسات، لكنه يسلم في جانب آخر من مقاله بأن الترجمة 

ة لا ضرورة لها في العصر الحديث، الثقافية في مجال العبادات والمعاملات الإسلامي

والفقه الإسلامي باستخدامه لمنهجه الخاص يجيب عن الأسئلة الجديدة في المجالات 

 . المذكورة

وعلى حد تعبيره فإن الفقه الإسلامي حافظ على نفسه في ميدان العبادات و 

ة، و فی هذا المعاملات العقلائية، و لم يفقد أرضيته العقلائية إلا فی القضايا السياسي

الميدان وحده تبدو الترجمة الثقافية عملية جيدة، أي ينبغي في القضايا السياسية الحفاظ 

 . ّعلى المقاصد الكلية للشريعة وصبها في هذه القوالب السياسية العصرية الجديدة

معنى هذا الكلام أن الأحكام السياسية الإسلامية لا مكان لها في العصر 

وسوف نتناول . بعادها  وإحلال الأحكام البشرية المعاصرة محلهاالحديث، وينبغي است

 . هذه النظرية في فصل خاص

 قضية أن الترجمة الثقافية في هذا البحثكما سندرس في القسم الثاني من 

خصوص النصوص البشرية ليست بالفكرة العامة المستوعبة، وهي غير مقبولة بالمرة 

 الشريعة الإسلامية، لأن القبلية ًفي خصوص النصوص الوحيانية، وخصوصا

واعتبار هذه القبلية لا . المفترضة لترجمة النص ترجمة ثقافية هي تاريخانية محتوى النص

ًيشمل كل النصوص البشرية، وهي غير صائبة إطلاقا فيما يتعلق بالشريعة الإسلامية 

 . وأحكامها الأبدية

 الموضوعات تنباط أحكامواس الاجتهاد منهج استخدام هو هنا الضروري الشيء

 .والمسائل الجديدة، وهذه الفكرة غير فكرة الترجمة الثقافية
 
 



 

 

٢٣٤ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

 *هوامش البحث * 
 

م س، قضية / ٩٨-٩٦، ص١ مطهري؛ أصول الفلسفة والمذهب الواقعي، جمرتضى:  راجعـ  ١

 .١٨٦ -١٧٥المعرفة، ص 
 .١٤٨ - ١٢٧، وص ٤٨ - ٤٥ رباني گلپايگاني؛ الهرمنوطيقا ومنطق فهم الدين، ص علي: راجع -٢
من سلسلة بحوث مؤلف هذا الكتاب حول » الهرمنوطيقا ومنطق فهم الدين«كتاب  - ٣

والكتاب الحالي جزء آخر من . الهرمنوطيقا، وقد صدر عن مركز إدارة الحوزة العلمية في قم
ًرمنوطيقا من اله«نفس هذه المجموعة، والجزء الثالث سيصدر في المستقبل إن شاءاالله تحت عنوان 

 .»الكلاسيكية إلى الهرمنوطيقا الكلاسيكية المحدثة

، »الهرمنوطيقا والكتاب والسنة«:  أهم أعمال محمد مجتهد شبستري فيما يرتبط بالبحث الراهن هي- ٤
، وقد صدرت هذه »تأملات في القراءة الإنسانية للدين« ، و»نقد القراءة الرسمية للدين«و

 .في إيران» ح نوطر«الكتب الثلاثة عن دار 

 .١٣محمد مجتهد شبستري، الهرمنوطيقا والكتاب والسنة، ص - ٥
 .١٥م س، ص - ٦
 .١٦ـ ١٥محمد مجتهد شبستري، الهرمنوطيقا والكتاب والسنة، ص  - ٧

أطلقت على العلوم الإنسانية تسميات أخرى مثل العلوم الاجتماعية، والعلوم التاريخية، وعلوم  - ٨
 .فةالروح، وعلوم الثقا

ّما يسمى اليوم علوما إنسانية تكون طوال الحقب التاريخية الممتدة بين أرسطو ودلتاي - ٩ ً قطع . ّ

أرسطو الخطوات الأولى نحو تدوين منطق العلوم الإنسانية وتعيين أهدافها وغاياتها، وفي القرن 
 القرن التاسع وفي. الثامن عشر قدم فيكو وهيوم وفولتير ومونتسكيو إضافاتهم إلى هذه المفاهيم

. ًعشر صاغ أغوست كونت، وجون ستيوارث ميل وأخيرا دلتاي الشكل التاريخي لهذه العلوم

 ).٢٦ـ ١٣ويلهلم دلتاي، مقدمة في العلوم الإنسانية، مقدمة المترجم، ص : راجع(
إيان باربور، العلم والدين، ترجمة بهاء الدين خرمشاهي، الفصل : راجع في هذا الخصوص -١٠

 ٣٢ًيقدم المؤلف بحثا من . ٢١٤ـ٢١١، ص »من العلوم الطبيعية إلى العلوم الإنسانية«ع الساب

 .صفحة حول الفارق بين العلوم الطبيعية والعلوم الإنسانية
11- Explanation 

12 - Interpretation 



 

 

 ٢٣٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








 علم ريتشارد پالمر،/ ويلهلم دلتاي، مقدمة في العلوم الإنسانية، الكتابان الثالث والرابع - ١٣
 .١١٧ـ ١١٥الهرمنوطيقا، ترجمة محمد سعيد حنائي كاشاني، ص 

 .١١٤ ـ ١١٣م س، ص  - ١٤

 بشكل ١٣يصرح دلتاي في الفصل الثاني من الكتاب الأول بهذا الموضوع، ويخوض في ص  - ١٥
 .مستقل في هيكلية العلوم الإنسانية

والعلاقات فيما بينها  لعلوم الإنسانيةًعموما كان للبحوث ذات الصلة بماهية العلوم الطبيعية وا - ١٦

ّمعنى ومدلول واسع في اللغة الألمانية، لكنهم اعترفوا رسميا بوجود هوة سحيقة بين العلوم التي  ً

يعترف . والعلوم التي تدرس العالم الطبيعي) Gelist(تتناول الحياة الفكرية والمعرفية والمعنوية 
 بأن علم الاجتماع علم يحاول عرض فهم تفسيري »الاقتصاد والمجتمع«ماكس فيبر في كتاب 

 ).٢١ترنر، فيبر والإسلام، المقدمة، ص .أس. برايان: راجع. (لمعنى الفعل الاجتماعي وآثاره
 .عالم اجتماع ألماني شهير في القرن العشرين للميلاد - ١٧
 .٤٩ - ٤٣جولين فروند، علم الاجتماع عند ماكس فيبر، ترجمة عبد الحسين آذرنگ، ص - ١٨

 .١٠٧ـ ٦٨پراودفوت، التجربة الدينية، ترجمة عباس يزداني، البحث الثاني حول التفسير، ص  - ١٩
 .٧٥ـ ٧٤م س، ص  - ٢٠
ـ حول الدلالة التصورية والتصديقية للكلام على الإرادة الاستعمالية والإرادة الجدية، راجع كتب ٢١

 .٩٠ ـ ٨٧، ص١، ج»صولدروس في علم الأ«علم أصول الفقه، بما في ذلك كتاب 
ورد هذا التبيين في مباحث الألفاظ من علم الأصول، وله طابع الهرمنوطيقا الكلاسيكية أكثر  - ٢٢

 ).يرجى التدقيق(من التبيين الهرمنوطيقي الفلسفي 
 .١١ ـ ١٠أنطوني كورباي، إلى الهرمنوطيقا، ضمن مجموعة الهرمنوطيقا الحديثة، ص  - ٢٣
 .١٣تري، الهرمنوطيقا والكتاب والسنة، صمحمد مجتهد شبس - ٢٤
  .١٦م س، ص - ٢٥

 .١٤٩، ص٢بدرالدين الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج - ٢٦
المائدة، (» ...ما جعل االله من بحيرة ولا سائبة ولا وصيلة ولاحام«:إشارة إلى الآية الكريمة  - ٢٧

١٣(. 

 .٤٣البقرة،  - ٢٨
ّاض مجملا، وتسم يعتبر الكلام في هذا الافتر- ٢٩  .»ّالمبين« القرينة التي تبين معناه ىً
ً في مثل هذه الحالة يكون الكلام مأولا- ٣٠ ّ. 

 .٢١٨السيد محمد باقر الحكيم، علوم القرآن، ص د الشهي - ٣١



 

 

٢٣٦ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

دروس في علم الأصول، : راجع.(طرح هذه النظرية المرحوم آية االله الشهيد محمد باقر الصدر - ٣٢
  ).٢١٩ ـ ٢١٨، ص ١ج

ّمن هنا يسمى الإدرار الذي . لأن التفسير مشتق من جذر فسر بمعنى إظهار المعنى المعقول - ٣٣
. »تفسير«مبالغة لكلمة » تفسرة«كلمة . »تفسرة«يخضع للاختبار لتشخيص مرض صاحبه 

 ).٣٨٠الراغب الإصفهاني، المفردات في غريب القرآن، ص (
 .١٦٣البقرة،  - ٣٤

حدة لا سبيل لأي لون من ألوان الكثيرة إليها، لا الكثرة الداخلية ولا الكثرة الوحدة الحقة و - ٣٥
. الفرد الواحد من الماهية النوعية مصداق للوحدة العددية، من قبيل الفرد الإنساني. الخارجية

مفهوم الحيوان . مفهوم الإنسان مصداق للوحدة النوعية، فالإنسان نوع من الأنواع الحيوانية

 .دة الجنس، فالحيوان جنس له أنواع مختلفةمصداق لوح
 ).بتلخيص (١٨ - ١٧، الهرمنوطيقا والكتاب والسنة، ص ي محمد مجتهد شبستر- ٣٦
 .٢٣ - ٢٢ م س، ص - ٣٧

 بين اللفظ والمعنى علاقة غير طبيعية لكنها لكثرة تداولها صارت راسخة، حتى أن تعقل المعاني - ٣٨
قطب الدين (كاد الإنسان في فكره يناجي ذهنه بألفاظ متخيلة قلما ينفك عن تخيل الألفاظ، بل ي

 ).٢١، ص ١الرازي، حواشي شرح الإشارات، ج 
الهرمنوطيقا ومنطق فهم الدين، القسم الرابع، الفصل :  لمزيد من الإطلاع حول هذا راجع كتاب- ٣٩

 .الخامس، لكاتب السطور
 ).بتلخيص (٢٥ - ٢٣نة، ص  محمد مجتهد شبستري، الهرمنوطيقا والكتاب والس- ٤٠
 .١٤٣، ص ١٨ الشيخ الحر العاملي، وسائل الشيعة، ج- ٤١
جلال الدين السيوطي، الإتقان / ١٦٤، ص٢ بدر الدين الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج-٤٢

 .٢١٦، ص٤في علوم القرآن، ج
 .١٩ محمد، - ٤٣
 .٤٣ البقرة، - ٤٤
 .١٦٦ - ١٦٤، ص ٢م القرآن، ج بدر الدين الزركشي، البرهان في علو- ٤٥
 .١٠١ محمد مجتهد شبستري، الهرمنوطيقا والكتاب والسنة، ص - ٤٦
 ).١٢٣التوبة، (» ...فلولا نفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا في الدين «- ٤٧

لقد كان لكم في رسول االله «)/ ٧الحشر، (» وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهواه «- ٤٨
 ).٢١الأحزاب، (» ... حسنةأسوة



 

 

 ٢٣٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








 .٤٤ النحل، - ٤٩
السيد علي الحسيني :  إشارة إلى حديث الثقلين، وهو من الأحاديث الإسلامية المتواترة، راجع- ٥٠

الميلاني، نفحات الأزهار في خلاصة عقبات الأنوار، والذي خصص مؤلفه عدة مجلدات منه 

 .ًحابيا ص٣١لدراسة سند ودلالة حديث الثقلين وتواتره عن 
بقليل من التصرف في  (٢٨ - ٢٥ محمد مجتهد شبستري، الهرمنوطيقا والكتاب والسنة، ص - ٥١

 ).العبارة

 .١/٢٠٩ جلال الدين محمد البلخي الرومي المولوي، مثنوي مولوي، الكتاب الثالث، البيت - ٥٢
 .٤ إبراهيم، - ٥٣
 .٢ يوسف، - ٥٤

 .١٥، كتاب العقل والجهل، الحديث رقم ١ ج محمد بن يعقوب الكليني، أصول الكافي،- ٥٥
الملامحسن الفيض الكاشاني، / ١٢ - ١١، ص ١ محمد بن مسعود العياشي، تفسير العياشي، ج - ٥٦

) الميزان(في تفسيره ) رحمه االله(أورد العلامة الطباطبائي . ٦٧ - ٦٦، ص ١تفسير الصافي، ج

ًبحثا مفصلا في عدة فصول حول باطن الآيات القرآن . ية، وهو بحث عظيم الفائدة والمنفعةً
 من سورة آل عمران، ص ٩ - ٧، في تفسير الآيات ٣العلامة الطباطبائي، الميزان، ج: راجع(

٧٨ - ٥١.( 

ً طبعا يمكن في هذا المضمار العثور على حالات استثنائية تكون فيها شخصية منتج النص البشري - ٥٧

 .يخية، بيد أن الغالب هو ما ذكربمعزل عن التأثر بالعوامل والظروف التار
 .١٥٨ البقرة، - ٥٨

 .٢٤٠، ص١ الفضل بن الحسن الطبرسي، مجمع البيان، ج - ٥٩
 .٩٣ المائدة، - ٦٠
 .١٢٧-١٢٥ من سورة المائدة، ص ٩٣، في تفسير الآية ٦ العلامة الطباطبائي، الميزان، ج- ٦١
 .٢٩-٢٨ص محمد مجتهد شبستري، الهرمنوطيقا والكتاب والسنة، - ٦٢
 .٩ الإسراء، - ٦٣
 .٣٣ فصلت، - ٦٤
ما هي طبيعة «، بحث ٩٠-٨٩ محمد مجتهد شبستري، تأملات في القراءة الإنسانية للدين، ص - ٦٥

 .»القراءة الإنسانية للدين؟
 .»ثلاث قراءات للتراث الديني في عصر الحداثة«، بحث ٥٧-٥٦ م س، ص - ٦٦
 .» وغياب الاقتناع العقلاني الدينيةىالفتاو«، بحث ١٩٦ م س، ص - ٦٧



 

 

٢٣٨ 










ي 
ستر

شب
اء 

لآر
سة 

درا
 /

خ 
شي

ال
اني

 رب
علي

 

 .»ما هي طبيعة القراءة الإنسانية للدين؟«، بحث ٧٤ م س، ص - ٦٨
 .»الديمقراطية والإسلام«، بحث ١٧٧ م س، ص - ٦٩
 .، البحث نفسه١٦٧-١٦٦ م س، ص - ٧٠

 .١٦٧-١٦٦ محمد مجتهد شبستري، تأملات في القراءاة الإنسانية للدين، ص - ٧١
 .٨ المائدة، - ٧٢
قيمة القرآن الكريم : الجزء الأول. ١٧-١٣العلامة الطباطبائي، القرآن في الإسلام، ص :  راجع- ٧٣

 . القرآن الكريم يشتمل على كليات برامج الحياة الإنسانية: تحت عنوان» أ«بين المسلمين، الفقرة 
نقد م س، / ٨٨و٣٠ - ٢٩محمد مجتهد شبستري، الهرمنوطيقا والكتاب والسنة، ص :  راجع- ٧٤

م س، تأملات في القراءة الإنسانية / ٣٧٥ - ٣٧٤و ١٧٠ - ١٦٧القراءة الرسمية للدين، ص 

 .١٦٧و ٩٠ - ٨٩و ٧٤ - ٧٣للدين، ص
 
 

 

 



 

 

 ٢٣٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








 
 

 
 

 
 

  
 

 سيد محمد علي الحلوال

ُتنتسب محنة الحداثة إلى الصدمة العنيفة التي واجهها العقل البشري من 
محاولات الكنيسة في أوربا إلى الهيمنة على الوعي الذاتي الإنساني وتجريده من كل 

عطاف المقدس الكنيسي على النزعة الإنسانية وإلغائها أو بنيوياته الإنسانية ومحاولة ان

 .تسخيرها لصالح هذا المقدس دون غيره

ولعل القرن الخامس عشر الميلادي الذي شهد ثورة التحرر من الارباك الذي 

ًأحدثته الكنيسة في بنية التفكير الإنساني والعمل على مصادرته لصالحها أحدث تمردا  ُ
الذي معه صادرت جميع حقوق » بالمقدس«اولت أن تستأثر على تلك القيم التي ح

ًالأمة، ومما لا شك فيه فإن الهيمنة الكنيسية هذه أحدثت ارتجاجا كبيرا في ثقة النخبة  ً

بالكنيسة بل في صدقية هذا المقدس الكنيسي لدى العامة مما وعى إلى التمرد على 

ًات العقل الذي كان أيضا ُقرارات الكنيسة والبدء في إصلاحها بما ينسجم وطموح

  .ّمنذ قرون تحت هيمنة المقدس الكنيسي الذي قيد حركته بشكل مميت

ًلم يكن هذا الانعطاف في الإصلاح مجديا ما لم تصاحبه تحولات فكرية أو 

ثقافية، ولم تكن هذه التحولات في حدود الرجوع إلى الحقيقة الدينية التي تكفلها 

تلاعب والتحريف فيه، بل تجاوز إلى حالة تطرف فكري النص الديني التوراتي قبل ال



 

 

٢٤٠ 








الع
ب 

غيي
ت

ق
بي 

عر
ل ال

 /
لو

الح
لي 

دع
محم

يد 
لس

ا
 

ُيبحث عن البديل دون أن يجده في ثنايا الكتب السماوية كالتوراة والإنجيل، إذ تعيش 

نصوصها الدينية محنة التحريف والتشظي في الرؤى والتوجهات فألقت هذه المشكلة 

محنتها وذلك من خلال ، الذي يسعى إلى انقاذ الأمة من »البديل«أطلالها على حالة 

خيارات النخبة التي أطاحت بالكثير من القيم لاستحداث حالة جديدة في التفكير 

وهو تحكيم العقل بشكل مربك، وهذا الإرباك جاء نتيجة التعاطي العنيف في إلغاء 

المسلمات والقيم التي لا يتقبلها العقل بشكله الساذج المحروم، وانهزاميته هذه تشكّل 

اقات الحداثة التي تعاملت مع الدين على العمل لإيجاد البديل، وبهذا  إحدى اخف

ّفالحداثويون أوجدوا بأنفسهم الفجوة الفاصلة بينهم وبين الأمة بشكلها التصنيفي 
ّالاصطفافي، أي أخذت الأمة تصنف الحداثوي في اصطفافات التمرد، الانعزالية، 

ات الاخفاق التي شعرت بها الأمة من الانهزامية، التهميشية، إلى غير ذلك من مصنف

ًأولئك الحداثويين الذين ابتعدوا كثيرا عن قلب الحدث وراحوا بتنظيراتهم الطوبائية 

يتعاملون مع واقع يرفض محاولات تهميش المقدس الذي بات الفاصل الحقيقي بين 

 .ٍالحداثة وبين الأمة الذين لا يمكنهم القبول بأية مجازفة في هذا المقدس
  

  ..لكي ننصفو

فإن محنة الحداثة عند أهلها بدأت بعد مخاضات الإصلاح التي .. وللإنصاف 

سعت إليها، وذلك على خلفية نشوء تيارين متضادين أنهكا العقلية الإسلامية بشكل 

فادح وهما التيار السلفي والتيار الليبرالي، وهذا للأسف كان من خلال مساعي 

ً التيارين حتى أخذت تيارا ثالثا على خلفيات هذا النهضة العربية التي أنجبت هذين ً

ًالاخفاق، ويعد هذا التيار تيارا  تصحيحيا وهو تيار توفيقي أو تلفيقي إلا أنه عانى من  ً ّ ُ
ًنفس تخمة الشعارات التي تحرك من خلالها فكان استهلاكا إعلاميا أكثر من كونه  ً

ًإصلاحا جدوائيا يدفع بالركود الفكري ليزحزحه بما  ينسجم ومتطلبات الحركة ً

 أن يقلق على مستقبل هذه الحركة إذ )١(النهضوية لذا فمن حق أحد رواد الحداثة



 

 

 ٢٤١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








إن تجربة مائة سنة قد أسفرت عن جمود الحركة في هذه التيارات ـ يقصد «: يقول

التيارات السلفية والليبرالية معها التوفيقيةـ فلا أحد منها تطور وحقق أهدافه، بل كل 

 .»..ث هو اجترار وعود على بدء مستمرما حد

ًولعلي أشارك الاستاذ الجابري في قلقه هذا حتى أني أضيف قلقا آخر يدركه 

ّإن التيار السلفي في حركته الإصلاحية هذه ساهم بشكل سلبي في : الاستاذ وغيره

تقديم الإسلام على قراءاته المتطرفة المغلوطة ليفرضها على واقع الأمة ثم هو يشطب 

 ..على الآخر بكل خطوطه وتوجهاته

 هذه الحالة أرعبت الكثير من الإصلاحيين أو الطامحين للإصلاح لأن يقرأوا

ُالتراث الإسلامي برؤية متشائمة تخسر من خلالها الكثير من القيم وذلك بدعوى 
 .استدعاء التراث وجر الماضي إلى حاضرهم ليقرؤوه بقراءاتهم العقلية المجردة

 المجردة أوشكت ان تكون جرس الإنذار في البدء بقطيعة النخب هذه العقلية

فتؤوا يبحثون عن تطلعات الإصلاح في  الدينية لتطلعات أولئك الحداثويين الذين ما

ً، ومن الجدير ذكره أن الحداثة هي ليست علما له حدوده »ّالمقدس«تعاطيهم مع 

لبديل وهذا يستدعي ومعالمه بقدر ما هي حالة نفسية تدعو البعض للبحث عن ا

ُحضور آليات إيجاد البديل للتعاطي مع قضية ما تمس الضمير الديني أو الوجدان 
وبمعنى آخر فان مسألة الحداثة لم تقف عند أعتاب رؤية . المقدس للفرد أو الجمع

ّمعينة بل هي ممارسات أخلاقية لهواجس نفسية معطلة في يوم ما حتى وجدت ما يبرر 

 .ع اصلاحي معينانعتاقها ضمن واق
 

  ..الحداثة العربية

ُوعروبة الحداثة تنطلق من مسألة تقليديتها لغربية الحداثة التي وجدت نفسها 

ّمضطرة في يوم ما أن تعبر عن انزعاجها للسلوك الكنيسي الذي ألغى معها حرمة  ً



 

 

٢٤٢ 








الع
ب 

غيي
ت

ق
بي 

عر
ل ال

 /
لو

الح
لي 

دع
محم

يد 
لس

ا
 

ًالعقل إلى حد تعطيله وإقصائه فكان القرن الخامس عشر الميلادي شاهدا على تمرد 

جتمع الممتهن من قبل الكنيسة لاسترداد إنسانيته الملغاة في حساباتها، ولعل الثورة الم

الشعبية العارمة التي أطاحت بصلاحيات الكنيسة المطلقة تلتها تنظيرات فكرية خشية 

ّعودة الهيمنة الكنيسية إلى الحاضر الغربي الذي تروع من هذه الهيمنة الظالمة، ولا بد 
ًد البديل المناسب ليقطع الطريق عن كل ما يمكن إحداثه مستقبلا، للفكر الغربي أن يج

إلا أن الذي كان هو سطوة العقل وإلغاء ما دونه ومحاولة عقلنة كل المبادئ لكن 

بشكلها الارتجاعي الذي يسحق معه المقدس ومحاولة الشطب عليه لئلا تكون له 

 .الهيمنة والسطوة بشكل مروع ومرير
 

  :خطاب النهضويالحداثة وراثة ال

في محاولات  لعل المثير في الأمر أن الحداثة كانت نتيجة الاخفاق الذي حصل

ّنهضوي القرن التاسع عشر الذي تزعمه محمد عبده وجمال الدين الافغاني ورفاعة  ّ
الطهطاوي وعبد الرحمن الكواكبي وأحمد لطفي السيد بعد أن أحال محمد رشيد رضا 

ركة سلفية ثقافية بدائية، أي الرجوع إلى الفكر السلفي هذه الحركة النهضوية إلى ح

ًتحت عنوان الاصالة والتراث، وهذا أحدث تمردا على مشروع استاذه محمد عبده 

ونظرائه، ولعل محاولات الازهر في التصدي لفكر علي عبد الرزاق في كتابه الإسلام 

لعربي كما أن لبروز وأصول الحكم أوجد انتكاسة كبيرة في حركة الحداثة في الوطن ا

ًتيار الاخوان المسلمين وتبني أفكارا سلفية أكثر تطرفا أوجد هذا الواقع حالة من  ً

التمرد والبحث عن البديل في أواسط القرن العشرين بعد تنشيط تيار الإصلاح 

ّالمغاربي الذي تزعمه محمد عابد الجابري ونظرائه من المنتمين إلى مركز دراسات 

 .الوحدة العربية

ولا نريد هنا تاريخية الحداثة بقدر ما نريد الإشارة إلى أنها كانت نتيجة انتكاسة 

فكرية للتيارات الإسلامية المتزعمة للافتة الاصلاح، وهزيمة للنخبة العربية المثقفة 



 

 

 ٢٤٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








بسبب مشقة التطرف الذي عانتها الأمة بمختلف أطيافها الثقافية مما دعاها إلى إيجاد 

بشكلها الانتكاسي المهزوم، وهي حالة التجريد العقلي عند حالة الاصلاح لكن 

التعاطي مع المورث وهي حالة لاشك أنها تشكّل هزيمة فادحة، إذ تحكيم العقل في 

الثوابت يعني اخفاق العقل في التعاطي مع الواقع وإحداث فجوة بين التنظير وبين 

 .الواقع الاصلاحي المراد تحقيقه

ًأبدا، وفي الوقت نفسه لا يمكن تحكيمه في كل فالعقل لا يمكن إلغاءه 

 .المستويات

فالإسلام أعطى للعقل مساحته الواسعة والقرآن التزم المبدأ العقلي في تحكيم 
: المعرفة المبتنية على التمييز بين الحق والباطل، وبين الخير والشر كما في كثير من الموارد

إلى آخره من الآيات الحاثة على » نلعلهم يتفكرو» «أفلا يتدبرون» «أفلا يعقلون«
ًالتحكيم العقلي، وبعبارة أخرى ان العقل يدرك الحسن والقبيح، فما كان حسنا فقد  ّ

ّأقره الشرع ودعى إليه، وما كان قبيحا فقد حرمه الشارع ونهى عنه، وبهذا يطلق على  ً

ا ما يدركه العقل بالمحسنات العقلية والمقبحات العقلية وهناك بحوث تبناه
الاصوليون أوضحوا من خلالها المقصود من الحكم العقلي ولا مجال للتعرض اليها، 
إلا أن المهم في الأمر هي محاولتهم في الجمع بين حديثين وردا عن الحكم العقلي يظهر 
ّلمن نظر إليهما في أول وهلة بأنهما متعارضان لكن للجمع بينهما وجه قدمه أحد  ٌ

ان دين االله  «:و ما ورد عن أئمة أهل البيت عليهم السلامالأعلام، وهذين الحديثين ه
حجة ظاهرة : إن الله على الناس حجتين «:وقولهم عليهم السلام» ُلا يصاب بالعقول

وحجة باطنة، فأما الظاهرة فالرسل والأنبياء والأئمة عليهم السلام، واما الباطنة 
 فكيف الجمع بين ما  ينهى عنه وما يؤمر فيه؟» فالعقول

والحل لهذا : ً حلا لهذا الإشكال قال فيه)٢(ّوقد قدم أحد الأعلام الأفذاذ

التعارض الظاهري بين الطائفتين، هو أن المقصود من الطائفة الأولى بيان عدم 

استقلال العقل في إدراك الأحكام ومداركها، في قبال الاعتماد على القياس 



 

 

٢٤٤ 








الع
ب 

غيي
ت

ق
بي 

عر
ل ال

 /
لو

الح
لي 

دع
محم

يد 
لس

ا
 

حكام ومدارك الاحكام لا تصاب والاستحسان لأنها واردة في هذا المقام أي أن الا

ومن المعلوم ان مقصود من يعتمد على الاستحسان في بعض . بالعقول بالاستقلال

ًصوره هو دعوى أن للعقل أن يدرك الاحكام مستقلا ويدرك ملاكاتها، ومقصود من 

يعتمد على القياس هو دعوى أن للعقل أن يدرك ملاكات الاحكام في المقيس عليه 

وعليه فهذه الطائفة من .. م في المقيس، وهذا معنى الاجتهاد بالرأيلاستناد الحك

الاخبار لا مانع من الأخذ بها على ظواهرها لأنها واردة في مقام معارضة الاجتهاد 

بالرأي، ولكنها أجنبية عما نحن بصدده وعما نقوله في القضايا العقلية التي يتوصل بها 

عن الاخبار التي تثني على العقل وتنص على أنه ّإلى الحكم الشرعي، كما انها أجنبية 

حجة باطنة، لأنها تثني على العقل فيما هو من وظيفته أن يدركه، لا على الظنون 

 .)٣(والاوهام ولا على ادعاءات إدراك ما لا يدركه العقل بطبيعته

ُهذه هي المدرسة العقلية عند الامامية تعمل على إعمال العقل واحترامه وعدم 

ُ دوره بما ينسجم والبقاء على المقدس الغيبي الذي ينفتح على الكثير من قضايا إلغاء ّ ُ
الأحكام، والتي قد لا يذعن  العقل لها بسبب عدم ادراكه علل الأحكام الواقعية، 
ًفمقومات الرسالة السماوية لا تتحقق إلا بالبقاء على العامل الغيبي قائما في التعاطي 

ي يذعن المكلف بالانصياع إلى المصلحة الإلهية الغائبة عن مع الاحكام التعبدية الت
 .ٍإدراكاته، وبهذا الانصياع يتكامل إيمان الإنسان برب عالم بمصالح الخلق

ّوبمعنى آخر إن المدرسة الامامية توفق بين طرفي  المعادلة العقلية التي توائم بين  ّ

بين انصياع العقل واذعانه دور العقل في مجاله الادراكي للحسن والقبح العقليين و
ًالارادة الإلهية المتمثلة في تسيير الأمر وفقا لمصالح الكون ومخلوقاته، ولعل هذا التوافق 

الذي يضمن حقوق العقل وحريته الفسيحة في مجالات ادراكاته ومن جهته يبقى 
مية الأمر التعبدي يتمتع بحصانته الغيبية ـ الاذعانية هو من ابداعات المدرسة الاما

التي غابت عن رؤى الكثير من الاصلاحيين، والتي تضمنت اطروحاتهم الاصلاحية 
نزعة التمرد على المقدس الاسلامي بلبوس حداثوي يستثير رغبة البعض وإعجابهم، 



 

 

 ٢٤٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








ًومن جهته يثير قلق الكثير وانزعاجهم، من هنا وانطلاقا من حرصنا على تمتين أواصر 

 لكن على أسس إيجابية تنهض بواقع الأمة وطموحاتها ـ التعاون بين الطامحين للتغيير ـ
ٍلابد من أن نقف وقفات تساوق الجهود الذي بذلها الجميع من أجل النهوض 

 .بمستوى الطموح التصحيحي المسؤول

 

  :»الوعي العربي« إلى انهزامية »العقل العربي«من انهزامية 

ننا للوقوف على تخرصات من أين تبدأ انهزامية العقل العربي، سؤال نطرحه ليعي

الوعي العربي الذي لازم انهزامية هذا العقل الطموح بالمشروع التغريبي الذي حاول 

ًعبثا إيجاده كبديل يملك وسائل التغيير الأخلاقي، ولا أريد اتهام العقل العربي هذا 

بهزيمته الافتراضية، بل أريد أن أقف على أسباب هذا الانهزام الجائر الذي سحق 

الانهزامية  «: اجعه الكثير من القيم والمبادئ، ولعل مقولة الأستاذ طه حسينبتر

ّستعيننا على تلمس المشكل بكل أبعاده ودواعيه، قال في حديثه عن مذاهب التعليم في 
ًولم يقف أمرنا عند هذا الحد بل نحن قد خطونا خطوات أبعد جدا مما ذكرت، : مصر

ها في الحكم، ونسير سيرتها في الادارة، ونسلك فالتزمنا أمام أوربا أن نذهب مذهب

طريقها في التشريع، التزمنا هذا كله أمام أوربا، وهل كان إمضاء معاهدة الاستقلال 

ّومعاهدة إلغاء الامتيازات الا التزاما صريحا قاطعا أمام العالم المتحضر بأننا سنسير  ً ً ً

 .)٤(»سيرة الأوربيين في الحكم والادارة والتشريع؟

» بضرورة الانهزام«لعل هذه المقالة تكشف لنا خبايا الوعي العربي الممتهن و

وهي الضرورة التي خلفتها تراكمات فترة اللاوعي التي استلبت من الفرد العربي 

ُهويته المتمثلة بذاتياته المهزومة، يوم كان النص المستبد يخضع هذا الوعي إلى حيثيات 

 .الخنوع وأدبيات الاستسلام

قف التنظير عند الاستاذ طه حسين الى هذا الحد، بل يحاول أن يجد ولم ي

 : تبريرات هذا التماهي الذي لم يقف عند حد فهو يقول



 

 

٢٤٦ 








الع
ب 

غيي
ت

ق
بي 

عر
ل ال

 /
لو

الح
لي 

دع
محم

يد 
لس

ا
 

إننا هممنا الأن أن نعود أدراجنا وأن نحيي النظم العتيقة لما وجدنا إلى ذلك «

ً، ولوجدنا أمامنا عقابا لا تجتاز ولا تذلل عقابا نقيمها نحن لأنناًسبيلا  حراص على ً

ًالتقدم والرقي، وعقابا تقيمها أوربا لأننا عاهدنا على أن نسايرها ونجاريها في طريق 

 .الحضارة الحديثة

ًنحن إذا مدفوعون إلى الحياة الحديثة دفعا عنيفا، تدفعنا إليها عقولنا وطبائعنا  ً ً

ًوأمزجتنا التي لا تختلف في جوهرها قليلا ولا كثيرا منذ العهود القديمة ً جدا عن ً

عقول الأوربيين وطبائعهم وأمزجتهم، وتدافعنا إليها المعاهدات التي أمضيناها 

ًوأبرمناها، والالتزامات التي قبلناها راضين، بل بذلنا في سبيلها جهودا لا تحصى، 

ّوضحينا في سبيلها بالأنفس الزكية والدماء الطاهرة، وأنفقنا في سبيلها كرائم الأموال، 
 .)٥(»بيلها ضروب المحن والآلامواحتملنا في س

بداية التحرر » الملهم الأوربي«هذه هي تجربة التحديث عند بعضهم ليجعلوا 

التي رافقتهم منذ أن شعروا بدونية التفكير » انتكاسة الثقافة«من أزمة الثقافة أو قل 

 .من أنماط التفكير والسلوك» خلطة أوربية«الذاتي ما لم يمازجه ـ هذا التفكيرـ 

ّلم يستطع جورج طرابيشي أن يلتزم هذا النمط من التفكير الساذج الذي عبر و
ًالمصادرة على التحقيق المبكر للديمقراطية تنهض شاهدا على ضرب من «عنه بـ

الاستهسال ـ الذي لا يخلو من سذاجة تاريخية ـ من جانب طه حسين لعملية التماهي 

 . حسين من دعوة التغريبًوذلك تعليقا على ما أبداه طه» مع الأوربيين

بتعبير آخر عن نمط من أنماط هزيمة » الاستسهال«حتى اقترف خطيئة هذا 

 :ّالهوية فيما يتعلق بالتغريب الفكري ليقسم أنماط التحديث إلى ثلاث

ٍفالتحديث الأدبي أنجز على امتداد قرننا العشرين هذا، بنجاح لا مرية فيه «

ًشطرا أساسيا من مهمته ً. 

ة القرن العشرين هذه تتجه القوى الفاعلة في الثقافة العربية المعاصرة وفي نهاي



 

 

 ٢٤٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








ًالى تحديث التراث العقلي، أي الفقهي والكلامي والفلسفي واللغوي والتاريخي، عطفا 

ومعلوم أن هذا التحديث التراثي اصطدم ولا يزال ـ منذ طه . على التحديث الأدبي

بما لا يقاس من تلك التي اصطدم بها حسين إلى نصر حامد أبو زيد ـ بمقاومات 

ومع ذلك لامناص من المضي في معركة ـ بل في حرب ـ التحديث . التحديث الأدبي

التراثي إلى آخر الشوط، فذلك هو على ما يبدو البند الرئيسي المطروح في اللحظة 

المقدمة الممهدة الحاضرة من جدول عمل التاريخ، آية ذلك أن التحديث التراثي هو 

 .عنينا التحديث اللاهوتي والفلسفي: ٍوالشرط الشارط لطور أعلى تال من التحديث

ًوإذا أجزنا لأنفسنا ضربا من الاستباق للتحقيب المستقبلي فإننا نتوقع أن تتوالى 

 .عملية التحديث التراثي على مدى نصف القرن الجديد

 فنتوقعه تحديث لاهوتي ثم أما النصف الثاني من القرن الحادي والعشرين

 .فلسفي

 .تحديث لاهوتي يحرر النص من النص

 .وتحديث فلسفي يحرر العقل من النص

ولم يكد جورج طرابيشي أن يخفي قلقه من انجاح جهد النقلة التراثي إلى ما 

ٍيمكن تسميته بالتحديث الأدبي إلى قفزة لاهوتية حداثوية تستتبعها انتقالة فلسفية 

ٍ النصي إلى عقل متحرر يودي بالنصتُطيح بالعقل ٍ. 

ولم يستطع الكاتب أن يستمر في تنظيراته ليبرر لنا هذه الثورة النصية على 

ٌالعقول أو التمرد العقلي على النص، وهو على ما يبدو مشغول بتضمد الجراح 

:  النرجسي إلى ثلاث محطاتحّللنرجسية الكونية التي استعارها من فرويد ليقسم الجر

ح الكسمولوجي والتي أحدثته نظرية كوبرنيكوس في دوران الأرض حول الجر

 .الأرض وليس كما اعتقدته البشرية أن الشمس تدور حول الأرض

ّوالجرح النرجسي الثاني وهو الجرح البيولوجي ـ كما عبر عنه ـ وهي النظرية 



 

 

٢٤٨ 








الع
ب 

غيي
ت

ق
بي 

عر
ل ال

 /
لو

الح
لي 

دع
محم

يد 
لس

ا
 

 .الدارونية التي ترجع الإنسان إلى أصله الحيواني

 وهو سيكولوجي،وهو ما أوجده فرويد من اكتشاف والجرح النرجسي الثالث

 .)٦(»اللاوعي النفسي أو اللاشعور

ٌلكن هذا الشعور بالجرح النرجسي عند طرابيشي عممه وكأنه جرح انساني عام 
في حين كان هذا الشعور لا يشمل من سبق كوبرنيكوس في نظريته والتي أثبت بها أن 

د في ذلك أن الإمام علي عليه الأرض تدور حول الشمس وليس العكس، وأقص

ُالسلام هو الذي افتتح هذه النظرية بإشاراته اللطيفة التي لم يثقل بها كاهل الفكر 
ّالانساني الذي لا يزال يحبو في بداياته الأولى، ولم يستطع الإمام علي أن يصرح كما 

قد صرّح كوبرنيكوس في نظريته هذه، ولعل علماء الشيعة المهتمون بعلوم الفلك 

أشاروا إلى سبق النبي وأهل بيته لهذه النظرية، فقد علق العلامة السيد هبه الدين 

ويمكننا القول بأن هذه الهيئة الجديدة «: قال» الهيئة والإسلام«الشهرستاني في كتابه 

وذلك لأن الإمام . هي الهيئة الواردة في أخبار آل محمد صلى االله عليه وآله وسلم

 عليه السلام المشهور بذكر المغيبات قد تحقق انه تكلم في فنون جعفر بن محمد الصادق

الهيئة والكيمياء ومباحث الطبيعة كما يظهر من كتب تلميذه جابر بن حيان المطبوع 

 .كثير منها في المانيا قبل ظهور نوابغ الهيئة الجديدة

والمعروف أن كوبرنيك ـ يقصد به العلامة الشهرستاني هو كوبرنيكوس ويبدو 

أن ما ذكره هو اختصار لاسمه ـ كان ذا اطلاع على الكتب الشرقية وانه كان يأخذ منها 

ولما كان أساس هذه الهيئة الجديدة حركة «ثم يضيف .. المطالب ثم يسندها الى نفسه

الأرض والسيارات حول الشمس حركة وضعية وانتقالية، وكان اول المبرهنين على 

 م أسندت هذه الهيئة إليه، مع أنه لم ١٥٤٤توفى سنة هذه المسائل كوبرنيكالبروسي الم

ًيكتشف أمورا جديدة في الهيئة وقد سبقه في أكثر أقواله أساطين الحكمة من المسلمين 

واليونان والافرنج، لكنه امتاز من بينهم بإقامة البراهين والتوضيحات اللازمة فاتبعه 



 

 

 ٢٤٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








ًالحكماء سرا وجهرا وعد بذلك مؤسسا للهيئة الج ً ًّ ديدة وصار لقوله دوي عظيم، لكنه ُ

ًأخطأ في مدارات السيارات إذ فرضها بركارية، أي دوائر حقيقية تبعا 

 .)٧(»...للمتقدمين

ويعزز السيد الشهرستاني آراءه هذه بآيات من القرآن الكريم تؤكد على أن 

َوالأرض بعد ذلك دحاها  :للأرض فلك تدور حوله كما في قوله َ َ ْ َ ََ ِ َ َ َ ْ ْأخ* َ َرج منها َ ْ ِ َ َ
َماءها ومرعاها  َ َ َْ َ َوالجبال أرساها* ََ َ ََ ْ َ َ ِ ْ)وكذلك قوله تعالى .)٨: الذ ِ ْي جعل لكم َّ ُ َ َ َ َ

ْالأرض مهد َ َْ ِهو الذي جعل لكم الأرض ذلولا فامشوا في  :  وقوله تعالى)٩(اًَ ُ َ ُْ ْ َْ ً ُ َ َ َ ََّ َ َ َ ُِ

ِمناكبها وكلوا من رزقه ِ ِ ِْ ُ َِ ْ َُ َ ِ َ)وقوله تعالى)١٠ ،:  َّوترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمر مر َ ُّ ُ َ َ ََ ِ َِ َ ُ َ ًَ َ ََ ْ َ َ ِ ْ

ٍالسحاب صنع االلهَِّ الذي أتقن كل شيء ِ
ْ َ َّ َ َُّ ْ َْ َ ُ ََ ِ َّ)إلى غيره من الآيات)١١ . 

 الآيات هذه تشير إلى ظاهرة دوران الأرض ّويؤكد العلامة الشهرستاني أن

 ورد عن أئمة أهل البيت عليهم ثم يعزز هذه النظرة بما. حول نفسها وحول الشمس

السلام في ذلك حيث أورد ما في البحار عن هشام بن الحكم عن الإمام الصادق عليه 

ّإن الأشياء تدل على حدوثها وانقلاب الازمنة : السلام أنه قال في أجوبته للزنديق

 يعني البشر »وتحرك الأرض ومن عليها«: فقوله عليه السلام.. واختلاف الوقت

ه، وهو تصريح في اثبات حركة مستمرة للأرض كحركة من عليها وكحركة ما في وغير

 يصلح للحمل على حركتها اليومية »وتحرك الارض«وقوله عليه السلام .. الفلك

ّوعلى حركتها السنوية أيضا، ولكن التأمل في ألفاظ الخبر يرجح الحمل على الحركة  ً

من دوران الفلك بما «: وله عليه السلاماليومية، فان السنوية مفهومة بالإجمال من ق

وتحرك الأرض ومن عليها « فان الأرض من جملة ما في الفلك، وقال عليه السلام »فيه

 فذكر عقيب تحرك الارض انقلاب الازمنة »..وانقلاب الأزمنة واختلاف الوقت

ًواختلاف الوقت لأنها من فروع تحرك الأرض يوميا وسنويا ً)١٢(. 

غرق في ذكر الأقوال المؤكدة على الفلكية الإسلامية بقدر ما نريد أن نست ولا



 

 

٢٥٠ 








الع
ب 

غيي
ت

ق
بي 

عر
ل ال

 /
لو

الح
لي 

دع
محم

يد 
لس

ا
 

نريد أن نثبت أن المشروع العربي بانهزاميته أمام الانبهار الأوربي يثبت جرحه النرجسي 

من خلال هزيمته مع ما يملك من كبرياء الثروة المعرفية التي يشمخ بها مرفوع الهامة، 

أقصد من هذه التلقيبات هو اغتيال الطموح ًفهو يتقهقر متعثرا بتلقيات التقليد، و

ًالذاتي عند مواجهة الآخر بكل بهارجه التنظيرية فيقف مبهورا، وينهزم مخذولا بعد ما  ً

 .أضاع هويته المتمثلة بأصالته التراثية

وإذا أردنا أن نبحث في تراث أهل البيت كما بحثه العلامة الشهرستاني، فإننا 

 وأصدقاءه التي يأن منها بانكسار يثير الشفقة، بل ّسنضمد جراحات جورج طرابيشي

 التراث »دوريات«بامكان وعيه أن يستنهض كل هذه الاخفاقات من خلال مراجعة 

 .المعرفي الذي نهض به أهل البيت دون الحاجة إلى تحديث المعرفة وتقليديات الآخر

ُولا أدري لماذا التحديث الذي يطمح له أصدقاؤنا الحداثويون يشل ِ  الحركة ُ

الحبيسة بين تهمة التخلف وبين عقدة   لاسترجاع تراثياتنا»الوراء«الناهضة إلى 

وليس المستحسن لرواد الحداثة العربية أن يتنكروا لأصالتهم ويتعاملون . الانبهار

معها على أساس النكبة الأصولية التي نرفضها نحن بدورنا، بعد أن اتخذت هذه 

 الأدوات الحضارية المتوفرة والتي يحتاجها مجتمعنا  مفهوم القطيعة مع»الاصولية«

اليوم لنتخذ حالة العزلة المعرفية، وتستبدل النهضة بأثرها التراجعي لتصل إلى مفهوم 

البداوة في الحوار بل في التعامل، وهذا ما أظهرته سلفية الحاضر لتأسرنا بكل قيمنا 

 . كل يوموطموحاتنا وتتغلب علينا بآليات التكفير المستجدة في

هذه هي أزمة الوهابية المتطرفة والتي أظهرتها ممارساتها غير الانسانية لنستبدل 

الحوار إلى عنف والمعرفة إلى شعارات تكفير، ولعل الحداثة العربية المرعوبة من 

ًأصوليتها السلفية المتمثلة بالنمط الوهابي التكفيري كان دافعا رئيسيا فرض على أهل  ً

 ..م المعرفي ـ لكن بشكله العنيف وبروحيته  المتخاذلةالحداثة تغريبه

 



 

 

 ٢٥١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








  .. آخر»حداثوي«جرح نرجسي 

 لم »رطانة دارونية«لعل الجروح النرجسية الحداثوية لم تندمل بعد، إذا عرفنا أنها 

يستوعبها هؤلاء إلى يومهم هذا، بالرغم من تراجعات داروين عن نظريته في أواخر 

 قال في خطاب إلى مستر ١٨٧٩ن عن عقيدته الدينية سنة ُلما سئل داروي«أيامه، وذلك 

لا خطر لها ّإن آرائي الخاصة مسألة «: فوردايس صاحب كتاب ملامح من الشكوكية

د، ولكني في ّني متردنّإً أحدا غيري، ولكنك سألتني فأسمح لنفسي أن أقول يولا تعن

نكار إلحاد على  فيه الإًد لم أكن قط ملحدا بالمعنى الذي يفهمّأقصى خطرات هذا الترد

ّالوجود، وأحسب أن وصف اللاأدري يصدق علي في أكثر الأوقات ـ لا في جميعها ـ 
 .)١٣(»ما تقدمت بي الأياملّك

إلى غير ذلك من ترددات داروين الذي نزع من نظريته سمة الجزم واليقين 

ام ًليعطيها صفة الاحتمال بل التردد، في حين يقف جورج طرابيشي منهمكا أم

جراحاته الثلاث التي لم تندمل، ولا تندمل بحسب نظريته وحسب تقديرنا، ولعل 

 عند »الوعي العربي«ٌهذا التمزق في الذات ناجم عن حالة الردة المعرفية التي يقررها 

جورج طرابيشي وأصدقائه الذين ما فتأوا يتسابقون في البحث عن البديل لتعويض ما 

  قد نكأ١٩٦٧يونيو / يمة العربية الكبرى في حزيرانالهز«أفرزته خيبة الأمل منذ 

ًالجرح النرجسي الذي ما كان اندمل أصلا، ففغر شفتيه على شعور شبه مطلق بالعجز 

 .)١٤(»واليأس

ولنا أن نتساءل ماهي أسباب هذه الاخفاقات التي يستشعرها الكاتب وأمثاله، 

ؤمية كهذه؟ ولعل الكاتب بل ما هي دواعي هذه الاحباطات المتواصلة في نظرة تشا

الأصولية الإسلاموية الراهنة هي «يجيبنا بكل احساساته المتشائمة ان السبب هو 

 .)١٥(»ًجزئيا على الأقل من افراز هذا الجرح في الطور الجديد من نزفه

وهنا لابد أن نقف مع الكاتب في محنته هذه، فالاحباطات الموروثة في الوعي 



 

 

٢٥٢ 








الع
ب 

غيي
ت

ق
بي 

عر
ل ال

 /
لو

الح
لي 

دع
محم

يد 
لس

ا
 

بعدما ترعرعت في أجواء الإرهاب الاصولي المتطرف الذي ِالعربي لم تأت من فراغ 

ًفرض على الأمة ـ أو يفرض عليها ـ نظريته، فالوعي الأصولي السلفي لم يكن متسامحا 

في يوم ما مع أحد، فقد حاول فرض هيمنته الفكرية على منابع البترول بكل شراسة 

 يستطع مثل هذا الفكر ولم.. كما فرض سطوته على منابع الفكر العربي بكل سطواته 

السلفي المنتن بأفكاره الهمجية أن يستجيب لنداء التعقل والتروي في اصدار الفتاوى 

التكفيرية أو الأحكام الجائرة على جميع المسلمين الذين لم يدخلوا في دائرة أفكاره 

ٍالمغلقة، فكفر وقاتل وأباح حرمات المسلمين دون حريجة في دين أو رادع من تقوى،  ّ

ّ حسب رؤيتهم هي أوائل الفرق التي تعرض لها هذا »الضالة«وكان الشيعة الفرقة  ِ

الفكر بالفتاوى التكفيرية الجائرة واستبيحت حرمات المدن الشيعية بكل أصناف 

 .البربرية السائدة في أجواء هؤلاء المدعين بدعاوى سلفية غير واقعية

دّم مشروع الرد على ق) هـ١٢٢٨(كان العلامة الشيخ جعفر كاشف الغطاء 
تخرصات هذا الخط الهائج بأفكاره التكفيرية، وكان باكورة البرامج والردود التي 
تصدت لمثل هذه الأفكار وذلك من خلال الرسالة الجوابية التي هدد بها أمير الدرعية 

 والذي تجاوز عدة مرات على نهب المدينتين المقدستين )هـ١١٧٨(عبدالعزيز بن سعود 
فكانت كوارث إبادة ) هـ١٢٢١(وكربلاء ـ وهدم قبور أئمة البقيع في عام ـ النجف 

ّإنسانية حقا، فرد عليه العلامة الشيخ جعفر كاشف الغطاء برسالة جوابية بين فيها  ً

حقيقة التوحيد التي من أجلها قتل عبد العزيز المئات واستباح الحرمات وهي ادعاءاته 
 فكانت رسالته باكورة الرد على الدعاوى في تصحيح هذه العقيدة ـ كما أعلن ـ

منهج «التكفيرية لهذا الخط السلفي الجائر، وكانت الرسالة مشروع كتاب بعنوان 
ً وتوالت الردود بعد ذلك من قبل جميع علماء المسلمين سنة »الرشاد لمن أراد السداد

 هذه ُوشيعة، ولعل الذي يحضرني من ردود علماء أهل السنة والذي يعد من بواكير
 للعلامة المحدث عبد الرؤوف المناوي الشافعي المتوفى »فيض القدير«الأعمال كتاب 

 حيث تعرض في كثير من موارد الكتاب للرد على النهج السلفي المتطرف الذي ١٠٣١



 

 

 ٢٥٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  








 أفرد ١٠٥٧يتزعمه ابن تيمية، إلا أن المحدث محمد بن علي بن علان الصديقي المكي 
 وتوالت »المبرد الميكي في الرد على الصارم المتكي« أسماه ًرسالة للرد على هذا النهج

 في شرح الشفا ١٠٦٩ردود هؤلاء العلماء أمثال شهاب الدين أحد الخفاجي المصري 
 له رد على ١٢٤٨للقاضي عياض، والعلامة المحقق اسماعيل التميمي المالكي المتوفى 

 له كتاب ١٣٧٩زامي الع محمد بن عبد الوهاب، وكذلك العلامة الشيخ ابراهيم
علماء «البراهين الساطعه والشيخ حسين حلمي بن سعيد الاستانبولي في كتابه 

براءة الشيعة من « والاستاذ محمد أحمد حامد السوداني في كتابه »المسلمين والوهابين
ُ والعلامة مفتي سلطنة عمان الشيخ أحمد بن حمد الخليلي في كتابه »مفتريات الوهابية

 الى آخرها من القائمة التي حملت العشرات من عناوين كتب علماء أهل »مغالحق الدا«
 ...ُالسنة واستثنيت بالذكر ما كتبه علماء الشيعة وهو كثير غير منحصر

ّإن الدعاة الى تحرير العقلية الإسلامية من الأفكار التي : الذي أريد قوله

 في الفكر الإسلامي لاتنسجم وتوجهاتهم العقلية والرافضين إلى دعوات التطرف

ينبغي أن يبدؤا حملتهم التصحيحية من نقد هذا الفكر المتطرف ومحاربته، والوقوف مع 

علماء المسلمين في رفض مثل هذه التيارات المناوئة للتحرر والداعية إلى التطرف 

ّوالتزمت، في حين لم نجد آية إشارة تساهم في رفد الحركة التحررية من الأفكار 
تي استهدفت الفكر المسلم وثقافته وكرامته، فلم نجد من خلال استقصائنا السلفية ال

ما يشجع على تسجيل ولو خطوة واحدة تنضم إلى مشاريع الرافضة  لجهود الحداثويين

ّلهذه التوجيهات المتطرفة، في حين تعد  مثل هذه المشاريع من أولويات الجهد  ُ

 .الحداثوي التصحيحي

ّتي هيمنت منذ عقود على الجو العربي الملبد بإشكاليات  استبدادية المغلق النّإ
التخلف «محاولاته ليركز على  عابد الجابري في لى العنف يجملها محمدإالتطرف والنزعة 

ًالذي نعاني منه فكريا هو التخلف المرتبط باللاعقلانية، بالنظرة السحرية إلى العالم 

 يستبطن الالتفاف على مفاهيم الغيب  وهذا الطرح)١٦(»والأشياء، بالنظرة اللاسببية



 

 

٢٥٤ 








الع
ب 

غيي
ت

ق
بي 

عر
ل ال

 /
لو

الح
لي 

دع
محم

يد 
لس

ا
 

وما وراء الطبيعة التي تستنقذ الانسان من مادياته الفتاكة بأحاسيسه وهواجسه 

الفطرية إلى تمتين أواصر العلاقة الفكرية مع النزعة السلفية العربية التي هيمنت عليها 

د اتهام ُماديات الفكر والثقافة الهائجة بنزعات الاقصاء والتهميش، ولست في صد

أحد لكني في صدد التشديد على ضرورة التصدي للأفكار المتطرفة التي دعت إلى 

 .ُتغيير مسارات الثقافة والفكر لكن بما ينسجم وتطلعات النخب الحداثوية
 

  *هوامش البحث  *  
 .الدكتور محمد عابد الجابري في مقالته الحداثة ونقد العقل الأوربي) ١( 
 .د رضا المظفر رحمة االله تعالىالعلامة الشيخ محم) ٢(
 ١١٨: ٢أصول المظفر) ٣(
 .١٩٧٣ دار الكتاب طبعة أولى ٤٥: علم التربية : ٩المجموعة الكاملة لمؤلفات طه حسين ) ٤(
 .٤٦:المصدر السابق) ٥(
 .٢٠٠٩ دار الساقي بيروت ٧٩: جورج طرابيشي: من النهضة إلى الردة) ٦(
 .١٩٧٨ مؤسسة أهل البيت بيروت ٤٢ين الشهرستاني الهيئة والإسلام للسيد هبة الد) ٧(
 .٣٢-٣٠سورة النازعات، آية ) ٨(
 .٣سورة طه، آية ) ٩(
 .١٥سورة الملك، آية ) ١٠(
 .٨٨سورة النمل، آية ) ١١(
 .١٩٧٨ مؤسسة أهل البيت بيروت ٤٢الهيئة والإسلام للسيد هبة الدين الشهرستاني ) ١٢(
 . دار الكتاب اللبناني بيروت٤٣٩: لعقادعقائد المفكرين عباس محمود ا) ١٣(
 .٨٣: من النهضة إلى الردة لجورج طرابيشي) ١٤(
 .المصدر نفسه) ١٥(
 مركز دراسات ٢٤٣: ومناقشات الدكتور محمد عابد الجابري.. التراث والحداثة دراسات) ١٦(

 . بيروت٢٠٠٦ ٣الوحدة العربية ط 
 

 



 

 

 ٢٥٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

 
 
 
   

 )*( الخلافة في وقت مبكربحث حول

   ـالثانيةـ الحلقة 
 

 

  نجومادل ولفرد البروفسور  : تأليف □
  هاشم الميلانيالسيد : عرض ونقد □

 

ّانتهينا في الحلقة السابقة من عرض ونقد مقدمة المؤلف ولفرد مادلونج 

ألة الخلافة ّحيث قدم دراسة عن جذور مس) خلافة محمد (لكتابه 

ّالإسلامية، وذكر أنها من أعمق الخلافات في الصف الإسلامي، والتي 
ّقسمت المسلمين إلى سنة وشيعة، وهو رغم ما يذهب إليه من عدم 
وجود نص صريح على مسألة الخلافة، يعتقد ـ وبالاستناد إلى الآيات 

ف الدالة على لزوم الاهتمام بالقربى وابتناء سنة النبوة على استخلا

 ما كان ّالقربى في جميع المجالات الفردية والجمعية ـ بأن رسول االله 

ّراضيا باستخلاف أبي بكر، وما كان يبحث عن الخليفة إلا في أهل بيته  ً

 .ولكن وافاه الأجل دون تحقق ذلك

ّوفي هذه الحلقة يبدأ المؤلف بذكر خلافة الخلفاء الثلاثة وما جرى فيها، 

  :وإليك بيانه

                                  



 

 

٢٥٦ 








مد 

 مح
لافة

خ
  )٢( 

 /
نج

دلو
 ما

رد
ولف

 

   :والخلافة القرشيةخليفة رسول االله : رأبو بك

 :ّقال المؤلف في هذا الفصل

ّترجع الرواية الرئيسية لتبيين اجتماع سقيفة بين ساعدة، والتي تم «
وجميع . ، إلى عبد االله بن عباس][فيها استخلاف أبي بكر لمحمد

الروايات الأخرى قد استقت من هذه الرواية أو نشأت منها، وهذه 

 قد وردت ـ مع بعض التغيير في سلسلة الرواة ـ عند ابن الروايات

هشام، الطبري، عبد الرزاق بن همام، البخاري وابن حنبل، حيث 

ًيصل السند إلى الزهري، وهو روى رواية ابن عباس نقلا عن عبيد 

االله بن عبد االله بن مسعود، وهذه الرواية تطرح بوضوح رأي ابن 

 .)١(»ك في وثاقة رواتهاّعباس الخاص، ولا دليل لنا للش

ّثم يذكر المؤلف رواية ابن عباس ـ والتي رواها البخاري ـ عن آخر حجة  ّ
لو قد مات «: ّحجها عمر بن الخطاب، وما قيل له عندما كان في منى من قول القائل

ّعمر لقد بايعت فلانا، فواالله ما كانت بيعة أبي بكر إلا فلتة فتمت ّ فغضب عمر وأراد » ً

ّ منى ليحذر الناس من هؤلاء، فنهاه عبدالرحمن عن ذلك وأشار عليه أن أن يخطب في

يُظهر ما في ضميره في المدينة عند مرجعه، فقبل عمر ذلك، ولما رجع إلى المدينة خطب 

ّالناس وشرح لهم واقعة السقيفة وذكر لهم أنها كيف تمت، كما ذكر مقولة الأنصار،  ّ
ّن تكون في قريش، ثم مبايعته لأبي بكر، وإقراره ّوخطبة أبي بكر وأن الخلافة لابد وأ

 .)٢(ّبأنها كانت فلتة بالفعل ولكن وقى االله شرها

 :ّثم يقول المؤلف بعد سرد هذه الرواية الطويلة

ّإن عمر اتهم . ّإن هذه الرواية بمختلف جوانبها تحتاج إلى دراسة أعمق«

 وحرمان ،] [الأنصار بالمؤامرة لغصب الحكم بعنوان خلافة محمد

ّوهذا أيضا ما توصل إليه المؤرخون الجدد في . المهاجرين من حقهم ّ ً



 

 

 ٢٥٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

ّدراساتهم، ولكن لابد من التحقيق في هذا التفسير، فان نظرية الخلافة ـ 

 ـ لم تكن مطروحة آنذاك في فترة رسالته، ومن ][أي خلافة محمد 

ّالصعب جدا أن نتصور طلب الأنصار لها في ذلك الاجتماع المن فرد الذي ً

ّعقدوه، فإن الأنصار ـ كسائر القبائل العربية التي واجهت الردة ـ وإن  ّ ّ

ّكانوا راسخين في عقائدهم الإسلامية، وكانوا يتصورون ـ من دون 
 قد انتهت بعد رحيله، فهم لاحتمالهم ][ّشك ـ أن بيعتهم لمحمد 

هم ، أرادوا باجتماع][ّانهيار المجتمع السياسي الذي أسسه محمد 

ذاك أخذ قيادة مدينتهم بأيديهم، ولذا اجتمعوا من دون مشورة مع 

 .المهاجرين

ُإنهم زعموا أن المهاجرين سيرجعون إلى مدينتهم مكة، إذ لا مبرر بعد  ّ ّّ

لبقائهم في المدينة، ومن أراد منهم البقاء في المدينة سوف يرضى بإمارة 

ّيبدو، ويظهر بوضوح أن نظرية الأنصار فيما  » ا أمير ومنكم أميرّنم«ّ

ّكانت حلا ًوسطا وعادلا، لا مؤامرة ضالة لإلقاء الخلاف في مجتمع  ً ً ّ

 ).للحدث(ُالمسلمين كما يشاهد في الروايات التالية 

 فقط هما اللذان ذهبا إلى انتخاب خليفة لمحمد بكر وعمر وكان أبو

][ يحكم جميع قبائل العرب، وقد استدل أبو بكر بأن هكذا خلافة ّ ّ

ّلا تكون إلا لقريش، إذ أن قبائل العرب لا تستسلم لغيرها ّ«)٣(. 

ّ إن ادعاءه بأن نظرية الخلافة لم تكن مطروحة في فترة رسالة النبي :أقول ّ ،

غير تام بشهادة الروايات الصحيحة عند الفريقين، منها حديث الدار الذي كان في 

َوأنذر عشيرتك  :الى بعد نزول قوله تعبداية الدعوة حيث أمر رسول االله َ َ
ِ َِ َْ َ

َالأقربين ِ َ ْ َبدعوة عشيرته لتناول الطعام عنده، فدعا علي القوم وكانوا بحدود 

ازرني على أمري هذا ويكون أخي ؤي ّفأيكم«ـ : الأربعين ـ إلى أن يقول النبي 



 

 

٢٥٨ 








مد 

 مح
لافة

خ
  )٢( 

 /
نج

دلو
 ما

رد
ولف

 

هذا عدا ما ورد في مصادر .  وقبل ذلك فقام علي )٤(»ّووصيي وخليفتي فيكم

 .ألفاظ الخلافة والوصاية وما شاكلالشيعة من 

ّأما ادعاؤه الآخر بأن الأنصار زعموا أن بيعته قد رفعت عن أعناقهم بعد  ّ ّ
ّ، فهو غير تام أيضا، إذ أنهم بايعوه على غير هذا ليلة العقبة، يقول عبادة بن رحيله  ً

  على السمعبايعنا رسول االله «: ًالصامت شارحا مفاد البيعة في تلك الليلة

لا «وقال ابن حجر في تفسير . )٥(»والطاعة في المنشط والمكره، وأن لا ننازع الأمر أهله

 .)٦(أي الملك والإمارة: »ننازع الأمر أهله

ّفهذه البيعة تضمنت قبول الأنصار كون أمر النبوة وامتدادها بعد شخص النبي 
ّشيئا آخر يختلف عن الحكم الدنيوي، بل انها وا على أن لا ينازعوا أمر إلهي ولذا بايع ً

 .الأمر أهله

 يعرض نفسه على قبائل العرب، منها وقبل هذه البيعة، كان رسول االله 

أرأيت إن نحن «: ّقبيلة بني عامر حيث لما عرض عليهم الإسلام قال له رجل منهم

: بايعناك على أمرك، ثم أظهرك االله على من خالفك، أيكون لنا الأمر من بعدك؟ قال

 .)٧(» االله يضعه حيث يشاءالأمر إلى

ّإذا مسألة الخلافة كانت مطروحة في بدايات الدعوة، واستمرت إلى نهاية  ً

 . في حديث الدواة والكتفالدعوة قبيل وفاة رسول االله 

ّأما ما ذهب إليه أخيرا من أن أبا بكر وعمر هما اللذان طرحا فكرة الخلافة  ً ّ
ًالنبوية العامة، فمردود أيضا بشهادة  ّ ّما مر من أن مسألة الخلافة كانت مطروحة منذ ّ ّ

ّالبداية، مضافا إلى ما رواه أهل السنة ـ وهو محل توقف ومناقشة عندنا ـ من أن  ّ ّ ً

ً أن يدخلا عليه ويأخذا منه تصريحا  قبيل وفاة النبي العباس طلب من علي 

قال «: كذاّبأن الأمر لهم أو لغيرهم، فان كان لغيرهم أوصى بهم، ونص الحديث ه

 .)٨(»ّاذهب بنا إلى رسول االله فإن كان هذا الأمر فينا وإلا أوصى بنا الناس: العباس



 

 

 ٢٥٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

ّفهذا النص إن صح يدل بوضوح على أن مسألة الخلافة العامة لم تكن مما تفرد  ّّ ّ ّ ّ
  .بطرحها أبو بكر وعمر

ّثم إن المؤلف يتطرق في بحثه إلى الأسباب التي أدت إلى مقولة عمر بأ ّ ّ نّ بيعة أبي ّ

 ـ ونوجزها فيما يلي ـ : بكر كانت فلتة حيث يقول

 وقبيلته لم يحضروا ][سرة النبيأُّلأن المهاجرين الكبار أمثال «ـ ١

ّكان يرى أن مشاركة أولئك في أي ) أي عمر(ّإنه . تلك الشورى ّ

ّشورى أمرا حياتيا، ولذا حذر المجتمع آنذاك عن تكرار هذا العمل  ً ً

 .)٩(»في المستقبل

ولا يخفى ما في هذا الكلام من مسامحة واضحة، إذ لم يجر على لسان عمر هذا 

ّالكلام إطلاقا، مضافا إلى أن أفعاله وطريقة معاملته مع العترة آل النبي  ً ً تخالف 

ّكلام المؤلف، ويكفينا للتدليل على المقاطعة الحاصلة آنذاك بين العترة وبين جهاز 

فوجدت فاطمة على أبي بكر في «:  في أمر فدك من قولهاالخلافة ما روي عن عائشة

ّذلك فهجرته فلم تكلمه حتى توفيت  ًفلما توفيت دفنها زوجها علي ليلا ولم يؤذن ... ّ ّ ّ ّ
ّبها أبا بكر، وصلى عليها، وكانت لعلي من الناس وجه حياة فاطمة، فلما توفيت استنكر  ّ ّ ّ

 .)١٠(»ّعلي وجوه الناس

ّليته راجعها أو أشار إليها لئلا يقع ! م عن هذه النصوص؟ّفأين المؤلف المحتر

 .في خطأ التحليل

 :ّ ـ قال المؤلف٢

الدليل الآخر لانتقاد عمر لأمر السقيفة ووصفها بكونها فلتة، هو ـ «

ّبلا شك ـ ما آلت إليه من فوضى، لأن عمر وأصحابه نزوا على سعد 

ًبن عبادة سيد الخزرج الذي كان مريضا آنذاك لا ّيعاقبوه، لأنه تجرأ ّ ّ

 .)١١(»واعترض على حق قريش الثابت في مسألة الحكم



 

 

٢٦٠ 








مد 

 مح
لافة

خ
  )٢( 

 /
نج

دلو
 ما

رد
ولف

 

ّوهذا أيضا مما لا دليل عليه وكادوا أن  عبادة على سعد بن ّهناك تعد حصل نعم، ً

ّيقتلوه، ولكن ليس هذا هو السبب عند عمر في عد بيعة أبي بكر فلتة، لأنه كان يقول  ّ

 فعمر لم يكترث بقتل سعد بن )١٢(»وه قتله اهللاقتل«: ويصيح في احتدام تلك المعركة

ّعبادة إطلاقا بل كان من الدعاة إليه، وعليه فهذا الدليل ساقط أيضا عن محل الاعتبار ً ً. 

ّثم إن المؤلف يشير ـ بحق ـ إلى الخلاف القائم آنذاك في السقيفة، وأنه لم يحصل  ّ ّ ّ

ّهناك إجماع على خلافة أبي بكر، وإلا فأي معنى لله ّجوم على سعد والتعرض له، ّ
ًمن المحتمل أن عددا معتدا به من الأنصار ـ وتبعا للخزرج ـ «: ويستنتج ويقول ً ً ّ

 : ًويضيف قائلا. )١٣(»أنكروا طاعة قيادة المهاجرين

ًوالآن لابد وأن نعرف جليا المدافعين عن أبي بكر وعمر، « ّ
ّالأشخاص الذين سببوا فرض إرادتهما بالقوة على مجتمع  السقيفة، ّ

ًبالرغم من أن عددا من مهاجري مكة كان حاضرا في واقعة أخذ  ً ّ

 .)١٤(»ّالبيعة، ومن المحتمل أن الخزرج كانوا أغلبية الأنصار

ّويستنتج المؤلف أن التنافس الحاصل آنذاك بين الأوس والخزرج من جهة،  ّ

ّ غلبة كفة ّوبين الخزرج أنفسهم ـ خلاف بشير بن سعد مع سعد بن عبادة ـ أدى إلى

 .المهاجرين وانتخاب أبي بكر

ّثم يشير إلى عامل آخر قد ذكره كايتاني، أدى إلى صعود أبي بكر لدفة الحكم، ألا  ّ
ّحدثني : وهو مجيء قبيلة أسلم إلى السقيفة، فقد روى الطبري عن أبي مخنف قال

بايعوا ّأبوبكر بن محمد الخزاعي أن أسلم أقبلت بجماعتها حتى تضايق بهم السكك ف

 .)١٥(ّما هو إلا أن رأيت أسلم فأيقنت بالنصر: أبا بكر، فكان عمر يقول

ًثم إن المؤلف يضيف شاهدا آخر لتأييد الخلاف القائم آنذاك، وأن كثيرا من  ّ ً ّ

ّويؤيد كون كثير من الأنصار الحاضرين في السقيفة «: الأنصار لم يبايعوا أبابكر ويقول
). هـ٩٦ت(  ذيل رواية رويت عن إبراهيم النخعي الكوفي لم يبايعوا أبابكر، ما ورد في



 

 

 ٢٦١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

ًفإنه يقول بعد ذكر بيعة الناس لأبي بكر تبعا لعمر و بعض فقالت الأنصار أ«: ّ

 .)١٦(»اًيّّلا نبايع إلا عل: الأنصار

ّإن كايتاني يرد هذه الرواية لصبغتها الشيعية، ولكن مع هذا فإن إبراهيم  ّّ ّ
ّية، بل لهذه الرواية صبغة سنية واضحةالنخعي لم يعرف بميول شيع ّثم إن من غير . ّ

ّالمعلوم أن الأنصار في السقيفة هل هتفوا باسم علي ّ أمام سعي أبي بكر للخلافة أم 

ولكنهم مع هذا فعلوا ذلك فور استخلاف أبي بكر، وهذا . ُلا، ولكن لا يستبعد هذا

ّما يلوح ويؤيد من أشعار حسان بن ثابت الأنصاري الخ زرجي التي أنشدها بعد ّ

 .)١٧(»، وأوردها ابن اسحاقرحيل النبي 

 :ّويشير المؤلف إلى بعض تلك الأبيات منها قوله

 دراـــه بينهم  ًارا ــّوبددوه جه           واقتسم الفيء دون الناس كلهم

 : ويقول

 هذا البيت الأخير يشير إلى حرمان بني هاشم من إرث النبي «

 .)١٨(»آني من قبل أبي بكروسهم الفيء القر

ّكما أن بني هاشم لم تسكت عن حقها، فقد نقل ابن إسحاق عن « ّ

ًأحد أعقاب أبي لهب أشعارا في قبال ما كانت تذكره جزافا قبيلة أبي  ً

ًتيم بن مرة، حيث يذكر مآثر قومه قائلا: بكر ُ: 

  ّما كنت أحسب أن هذا الأمر منـصرف

ّألــــيس أول مــــن صــــلى لقبلــــتك   مّ

ــرب  ــنوأق ــالنبي وم ــدا ب ــاس عه   ًالن

  مـــا فيـــه مـــا فـــيهم لا يمـــترون بـــه

ـــه ـــه فنعلم ـــم عن ـــذي رده ـــاذا ال   ّم
 

  عـن أبي حـسن عن هاشـم ثـم منهـا 

  ِوأعلـــم النـــاس بـــالقرآن والـــسنن

  جبريل عـون لـه في الغـسل والكفـن

  وليس في القـوم مـا فيـه مـن الحـسن

ــا إن ذا غبنــا ًه ــن أعظــم الغــبنّ    م
 



 

 

٢٦٢ 








مد 

 مح
لافة

خ
  )٢( 

 /
نج

دلو
 ما

رد
ولف

 

اس بن عتبة بن أبي لهب الذي يحتمل أن تكون هذه الأبيات للعب

ًتزوج بآمنة بنت العباس بن عبد المطلب، وقد يكون شاعرا صالحا،  ً ّ
نسجت على أكثر أشعاره عناكب النسيان لنسبته القريبة من  ولكن

ُ الملعون في القرآن، وما تبقى منها نسب  إلى غيره ] [ّعم محمد ّ

هكذا أشعار،  عن إنشاء ][ وقد منعه علي. سيما إلى ابنه الفضل

ّوذكر له أن مصلحة الدين أعز إليه من كل شيء ّّ«)١٩(. 

ّـ بعد هذا الكر والفر ٣  :ّول المؤلفـيق، ّ

ّأدى إلى (ّإن تبرير عمر لانتخاب أبي بكر المفاجئ الذي كان فلتة «
من الممكن  ّهو ما أحس من خطر الأنصار، حيث كان) خطأ كبير

لاً اهذه المسألة تطرح سؤ. بيعتهم لشخص آخر لم يرتضه المهاجرون

 .آخر

ًكان من الممكن أن ينتخب أهل المدينة من بينهم شخصا أو أن 

ًيقدموا عليا ّ ُ ][ وهذا ما أدى إلى تخوف المهاجرين الحاضرين ،ّ ّ
لحسم الأمر ) أي أبو بكر وعمر(في السقيفة، وكان سبب إقدامهما 

اعتمدنا ذا إف. ّمن دون تشكيل شورى واسعة تلم جميع الأطراف

ّعلى شرح عمر المختصر لتلك الواقعة فلا يظهر بوضوح أن أبا بكر 

ُبذل كل جهده في كلامه آنذاك كي لا يذكر اسم علي ّ ][ في ذلك 

ّإنه استند لتقديم حق قريش في الحكم على غيرهم على أن . المحفل ّ

ولكن . ][ّالعرب لا تذعن إلا لقريش، لا لكونهم قربى محمد

ًخرى لواقعة السقيفة، أن أبا بكر ـ وخلافا لمعتقده أُ ورد في روايات ّ

. ][السابق ـ جعل سبب أولوية قريش للحكم قرباها لمحمد

ّوعلى كل حال فهذا الاستدلال نوع دعوة لإثبات حق لبني هاشم  ٍ



 

 

 ٢٦٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

ّ، وهذا ما سار عليه متكلمو ][لكونهم أقرب الناس إلى محمد

ّالشيعة دوما أمام أهل السنة بأن الخل يفة لابد وأن يكون من قريش ً

ُ، ولذا يحتمل أن أبا بكر كان يتحاشى ][أي من قربى النبي

 .)٢٠(»ّالتطرق إلى مسألة القربى لهذا السبب

ّثم إن المؤلف يتساءل عن حضور أبي بكر وعمر وأبي عبيدة الجراح في السقيفة،  ّ ّ

ّبأنه هل كان اعتباطا، أم أنهم اتفقوا على ذلك قبل رحيل الن ً ، وأن يكون أبوبكر بيّ

ّهو الخليفة بعده، كما تشير إليه نظرية لامنس في مثلث القوة، ثم يحاول المؤلف رد  ّّ ّ

ًفرضية المؤامرة قائلا ّ:  

ّالدليل الصريح لرد هذه الفرضية إقدام عمر على إنكار وفاة « ّ
ّ بشدة، وقد حذر المسلمين بكلام خشن من قبول ][محمد ّ

ّاذبة، وعلى ما ورى أبو هريرة أن عمر أكد بأن دعايات المنافقين الك ّّ

ً ذهب إلى ربه كموسى، وسيعود بعد أربعين يوما، ][محمد

ّوهدد أن سيقطع أيدي وأرجل أولئك الذين يعتقدون بوفاة 

ّفلو كان هذا توافقا مسبقا بينهم لابد وأن نفترض بأن . ][محمد ً ً

ّعمل عمر هذا كان مخططا له من قبل كي يوفر فر صة لنفسه، ولكن ً

ّ عمر، يدل على أن الأمر لم يكن كذلكا قالهرفض أبي بكر السريع لم ّ. 

ًبل يظهر أن عمر كان صادقا نوعا ما في اعتذاره من المسلمين في  ً ّ

ّاليوم الثاني عندما اجتمعوا للبيعة العامة، بأنه كان يعتقد ويقول بأن  ّ ّ
 .)٢١(»ّ سيدبر أمرنا حتى يكون آخرناالنبي

ّ إن السيناريو التي رسمها عمر لم تكن لتحصل من دون تخطيط مسبق، :لأقو

ّوعليه فنحن لا نتفق مع المؤلف فيما ذهب إليه من عفوية الموقف، وقبل البدء بالتعليق 
: ّأنه قال ّنورد نص الرواية بحسب ما رواها ابن هشام حيث روى عن ابن اسحاق



 

 

٢٦٤ 








مد 

 مح
لافة

خ
  )٢( 

 /
نج

دلو
 ما

رد
ولف

 

ّقال الزهري، وحدثني سعيد بن المسيب، عن«  ّلما توفي رسول االله :  أبي هريرة قالّ

ًإن رجالا من المنافقين يزعمون أن رسول االله : قام عمر بن الخطاب فقال ّ قد 

ّتوفي، وان رسول االله ّ ،ما مات ولكنه ذهب إلى ربه كما ذهب موسى بن عمران ّ

نّ فقد غاب عن قومه أربعين ليلة، ثم رجع إليهم بعد أن قيل قد مات، وواالله ليرجع

ّ كما رجع موسى فليقطعن أيدي رجال وأرجلهم زعموا أن رسول رسول االله ّ
 . ماتاالله

ّوأقبل أبو بكر حتى نزل على باب المسجد حين بلغه الخبر وعمر يكلم : قال

 في بيت عائشة ورسول الناس، فلم يلتفت إلى شيء حتى دخل على رسول االله

ُ مسجى في ناحية البيت عليه برد حبرةاالله ، فأقبل حتى كشف عن وجه رسول ّ

ّمي أما الموتة التي كتب االله أُبأبي أنت و: ّثم أقبل عليه فقبله ثم قال: ، قالاالله ّ
ّثم رد البرد على وجه رسول : ًعليك فقد ذقتها ثم لن تصيبك بعدها موتة أبدا، قال

أن ّعلى رسلك يا عمر أنصت، فأبى إلا : فقال. ّ، ثم خرج وعمر يكلم الناساالله

ّيكلم، فلما رآه أبو بكر لا ينصت أقبل على الناس، فلما سمع الناس كلامه أقبلوا عليه  ُّ ّ

 :فحمد االله وأثنى عليه ثم قال. وتركوا عمر

ّأيها الناس إنه من كان يعبد محمدا فإن محمدا قد مات، ومن كان يعبد االله فإن  ً ّ ً ّ

َوما مح: ثم تلا هذه الآية: ّاالله حي لا يموت، قال ُ َ ِمد إلا رسول قد خلت من قبله َ ِ ِْ َْ َ َْ َ ْ ٌٌ ُ َ ََّّ ِ

َّالرسل أفإين مات أو قتل انقلبتم على أعقابكم ومن ينقلب على عقبيه فلن يضرُ االلهََّ  َ ْ َ َ ْ ْ َ ْ ُ ُّْ َ َ َ ْ ْ َ ْ َ ْ َْ َ َ َ َ َ َ َ ُ َُ َِ ِ ِ ِْ ُ َُ ِْ َ َ َِ

َشيئا وسيجزي االلهَُّ الشاكرين ْ َِ ِِ َّ َ َ ًْ َ. 

ّ أن هذه الآية نزلت حتى تلاها أبو بكر ّفواالله لكأن الناس لم يعلموا: قال

ّواالله ما هو إلا أن سمعت أبا بكر تلاها فعقرت حتى وقعت إلى : قال عمر... ٍيومئذ

 .)٢٢(» قدم ماتّالأرض ما تحملني رجلاي، وعرفت أن رسول االله

 :ّولنا على هذه المسرحية ملاحظات



 

 

 ٢٦٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

، سول االلهكيف عرف عمر وسائر المسلمين بوفاة ر: ـ نتساءل ونقول١

 !ومن أين انتشر هذا الخبر؟

ّوالذي أحلف به إن كان علي لأقرب : وقالت) رضي االله عنها(م سلمة أُروت 
جاء علي جاء علي؟ : ، عدنا رسول االله غداة وهو يقولًالناس عهدا برسول االله

ّفجاء بعد، قالت ام سلمة: ّكأنك بعثته في حاجة، قالت: ًمرارا، فقالت فاطمة  فظننت: ُ

ّأن له إليه حاجة، فخرجنا من البيت، فقعدنا عند الباب، وكنت أدناهم إلى الباب، 

ّ وجعل يساره ويناجيه، ثم قبض رسول االله من يومه ذلك، ّفأكب عليه رسول االله
ًفكان علي أقرب الناس عهدا به ّ«)٢٣(. 

ّ وان رأسه لعلى ُولقد قبض رسول االله«: خرى قال عليأُوفي رواية 

 .)٢٤(»ّلقد سالت نفسه في كفي فأمررتها على وجهيصدري، و

ّهذه النصوص تدل ّعلى أن أول من علم برحيل الرسول ّ عترته ونساؤه 

ًإن رجالا من «: ومنهم انتشر الخبر إلى خارج الدار، فمن يقصد يا ترى عمر بقوله ّ

ل ًفهل يصف عليا والعباس والفض! ؟»ّ قد توفيّالمنافقين يزعمون أن رسول االله

ًوغيرهم من الصحابة ممن كان آنذاك محدقا بالنبي ّّثم أي !  وبداره بالمنافقين؟
 !؟علاقة بين النفاق وبين الاعتقاد بوفاة النبي

ًـ مفاد الرواية أن عمر كان واقفا بفناء البيت النبوي حاله حال سائر الصحابة ٢ ّ

ٍخرج يومئذ علي : ل، فعن عبد االله بن عباس قاالذين كانوا يترقبون أخبار النبي

يا أبا الحسن كيف أصبح : ، فقال له الناسبن أبي طالب من عند رسول اهللا

وعندما خرج خبر الوفاة من البيت كان على عمر أن يتثبت . )٢٥(...رسول االله

 ّويدخل بنفسه الدار ليتأكد من الخبر، كما صنع أبو بكر حيث دخل ورأى النبي

  .ّ وأكدهوأعلن الخبر من جديد

ّ إلى ربه كما ذهب موسى بن عمران، محل ّـ إن ادعاءه ذهاب رسول االله ٣



 

 

٢٦٦ 








مد 

 مح
لافة

خ
  )٢( 

 /
نج

دلو
 ما

رد
ولف

 

 خرج من الدار ّهل يقصد أن رسول االله ! ّتأمل فماذا كان يقصد بكلامه هذا؟

ّوهذا خلاف الفرض إذ الكل كان ! ّوذهب إلى مناجاة ربه في مكان لا يعلم أين هو؟

 ّأم كان يقصد أن رسول االله. روجهًمحدقا بالدار وبالمسجد النبوي ولم يروا خ

ّعرج به من فراشه إلى لقاء ربه، فهذا أيضا لا معنى له، إذ أن الرسول مسجى في فراشه  ً ّ
ّبجسده، وكان بإمكان عمر أن يدخل الدار ليرى ويتحقق من الأمر، والخلاصة أن 

ًادعاء عمر هذا  لا معنى محصل له سوى تأخير الأمر انتظارا لمجيء أبي ب  .كرّ

ّـ الآية التي تلاها أبو بكر لا تدل على أن رسول االله٤ ّ ،توفي الآن بالفعل ّ

ّ إلى ربه، فإنها كانت في واقعة سبقت ّكما أنها لا تدفع شبهة عمر بذهاب رسول االله ّ
ّالحدث بسنين عدة حيث نزلت في واقعة أحد، والخلاصة أن الآية المستشهد بها لا  ّ

ّنعم هذه الآية صحيحة ولكن إن : ه أن يقول لأبي بكرتدفع شبهة عمر إذ بإمكان

ّن فانه سيبقى ليدبر أمرنا و لم يمت الآرسول االله ّ.. . 

ّولكن لماذا اقتنع عمر فور سماع هذه الآية، ولماذا لم يسل سيفه عندما أعلن أبو 

ّ ولماذا لم يتهمه بالنفاق كما اتهم غيره؟!بكر خبر الوفاة؟ ّ! 

ّم علما يقينا بدنو أجل رسول االلهّـ إن عمر كان يعل٥ ً ً إذ أن الرسول أخبر ،ّ

ُيوشك أن ادعى «:  في خبر الغدير حيث أعلن بدنو أجلهً وتكرارا منهًبذلك مرارا

وما شاكل، وعند اشتداد المرض وعندما كان جمع من الصحابة عنده، حيث » ُفاجيب

ّ ولكن منعه المانع بأن ة ما يعصمها من الضلال،مُّليكتب للأطلب إحضار دواة وكتف 

 كان في أخريات ساعات حياته حيث بدأ ّالقرآن حسبنا، وهذا يعني أن الرسول

ّبالعهد والوصية، فخبر الوفاة لم يكن مفاجأة فكيف يدعى أن عمر اندهش بعد سماع  ّ ُ
ّالخبر، وادعى ان الرسول لم يمت بل ذهب إلى ربه، والناس كلهم وعمر نفسه سمعوا  ّ

 !ًه سيرحل وشيكا؟ّوعلموا أن

ّوأخيرا نقول للمؤلف المحترم  ام أبي بكر ّة ساحة عمر من المؤامرة، واتهئتبر نّأً



 

 

 ٢٦٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

ًبها ـ كما سيأتي لاحقا ـ لا وجه له، إذ هما شريكان في الأمر دوما ً. 

ّيقول المؤلف بعدما يبرأ ساحة عمر من المؤامرة ّ : 

ّولكن أمر أبي بكر يختلف عن هذا تماما، فإنه وإن«  كان آنذاك لم ً

ُ بدليل بقائه في منزله بالسنح، ولكن مع هذا ][ّيتوقع وفاة محمد
ًما كان يشك بأن محمدا سيموت يوما ما ً ًوبما أنه كان تاجرا وسائسا . ّ ً ّ

مور أًُخبيرا من أهل مكة، كان يشارك عن قرب في إدارة وتخطيط 

، ولذا قد درس ][المجتمع الإسلامي كمستشار أمين للنبي

 من ذي قبل، ولأجل اهتمامه ][كل دقيق تداعيات وفاة محمدبش

 باسم ][ّالعميق بالمنافع المشتركة للمجتمع الذي أسسه محمد

ًالإسلام، كان شائقا تماما لتوسيع رقعة اقتداره وبسطها على جميع  ً

ّذا كان البناء عدم تفسخ هذا المجتمع، إالعرب بل ما وراء ذلك، ف
 ولكن من سيكون هذا ][ للنبييلزم وجود خليفة سياسي

فأبو بكر ـ ومن دون شك ـ كان قد عزم قبل وفاة ! الخليفة؟

ّ أن يكون هو ذلك الخليفة، فكان لزاما عليه ـ والحال أنه ][محمد ً

 لذلك ـ أن يقضي على منافسيه الأقوياء ][ّلم يرشح من قبل النبي

ن حضور أهل ُللوصول إلى هذه الأمنية، وكان على رأسها الممانعة م

 الذين أعطاهم القرآن رتبة وميزة أعلى من بين ][بيت محمد

 .سائر المسلمين، كي لايذكروا ادعاءهم

لذا كانت مبادرة الأنصار فرصة ذهبية لأبي بكر، حيث طرح من 

للانتخاب، ) أبي عبيدة وعمر(خلال هذه الفلتة تقديم المرشحين 

ّوأراد من خلال هذه المسرحية أن يعرض بن ُ فسه للانتخاب، ويظهر ّ

ّعدم جدية أبي بكر في هذا الاقتراح ما حصل من التشاجر بين القوم  ّ



 

 

٢٦٨ 








مد 

 مح
لافة

خ
  )٢( 

 /
نج

دلو
 ما

رد
ولف

 

ّإن أبا بكر كان يعلم بأن أي واحد من هذين الاثنين ليس له . بعده ّ ّ

 . حظ في الفوز

ّإن أبا عبيدة وإن كان من أوائل الصحابة لكن لا يرقى إلى تلك 

ّالمرتبة والموقعية حتى يصبح محط الأ نظار، وكان سبب حضوره ّ

وكذلك عمر وإن كان من أقرب معاشري . هناك صداقته لعمر

َ ومن الأشخاص الأقوياء في المجتمع، لكنه فقد سمعته ][النبي َ َ ّ

وقد استيقن أبو . ][عند الناس بسبب تكذيبه خبر وفاة محمد

ّ تركت أثرا عميقا على نفسية عمر، وأنه ][بكر أن وفاة النبي ّ ً ً

ّيخالفه بعد ما أذعن له مرتان وسيستسلم له، وقد فهم عمر سوف لا 
ّذلك أيضا وبايع أبا بكر، ولم يتردد أبو بكر في قبول البيعة ولا لحظة  ً

 .)٢٦(»ّلأنه حصل على ما يريد

ّليست لنا مناقشة خاصة مع المؤلف سوى ما ادعاه من نفوذ كلمة أبي : أقول ّ
ّبكر وأنه المستشار المقرب للنبي ّًث أنه أخذ هذا عما يردده أهل السنة دوما ، حي ّ ّ ّ

ّولكن يكذبه الواقع والحقائق التاريخية، فإن أبا بكر كان حاله حال سائر الصحابة 

ّ كان يحاول أن يتقرب إليه نوعا ما ليلقي في الأذهان ولكنه لوجود ابنته عند النبي ًّ

ّوجود خصوصية له، وإلا يكفينا لرد هذه المزاعم عدم تكلي ّفه بأمر مهم طيلة حياة ّّ
ّ، وعندما كان يكلف بأمر كان يفشل فيه كما في ترأسه للجيش في واقعة خيبر النبي ّ ُ

 بل بالأمر الإلهي كما في واقعة تبليغ سورة ُوهزيمته، أو يعزل لا من قبل النبي

 .براءة

ّثم يشرح المؤلف كيفية استغلال أبي بكر لهذه الفرصة التي أتاحها له اجتماع 

ّالأنصار، لأن أبا بكر كان يعلم أن الشورى لا تكون بصالحه لأن تحالف قريش  ّ ّ

ّوالأنصار سوف لا ينتج انتخابه بل ربما يؤدي إلى انتخاب علي ّ لأن أكثر الأنصار ،ّ



 

 

 ٢٦٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

ّ، كما أن قبيلة عبد شمس ـ إحدى قبائل قريش سيدافعون عنه لقربه من النبي

 القوانين القبلية السائدة آنذاك، رغم الخلاف  بحكمّالقوية ـ سوف تنحاز إلى علي 

ّالموجود بينها وبين بني هاشم، وتوجد شواهد جيدة تدل على اقتراح أبي سفيان  ّ
 هذا الاقتراح،  في مناهضة القوم والانقلاب عليهم، ولكن رفض عليلعلي

خرى أُفتحالف الأنصار وبني عبد شمس كان ينتج استقطاب طوائف وقبائل 

ُم ـ الطائفة القرشية القوية الأٍ بهم، وحينئذ كان يصعب على بني مخزوللالتحاق خرى ّ

ّوالمخالفة لبني هاشم ـ أن توحد الصفوف خلف مرشح مختلف فيه، وعليه كان يغلب 
ّفي تلك الشورى العامة القانون القبلي الذي يعتمد على أصل الوارثة في انتقال 

 .)٢٧(السلطة

ّثم إن المؤلف  ّشيخوخة أبي بكر وتقدمه في العمر وعدم احتمال يذكر بعدما ّ

ّبقائه في الحكم طويلا، وعدم وجود مؤهل في  سرته للحكم كي يخلفه، يتساءل عن أًُ

ً ليكون عليا الحاكم وأبو بكر المستشار، ّسبب عدم تنحيه عن الحكم لصالح علي

ّلكنه يجيب أن العلاقات المتوترة بينه وبين علي ّ ّائشة حالت  بسبب موقفه من ع

ًدون ذلك، مضافا إلى أن أبا بكر كان يزعم بأن عليا يحسده، ويحاول دوما التقليل من  ً ّ ّ ً

، لذا كان ينظر إليه نظر المنافس ويرى أن لا خير له ولا لابنته موقعه أمام النبي

ًومن هذا اللحاظ مضافا إلى حب الجاه «: ّ، يقول المؤلفعائشة في استخلاف علي

 .)٢٨(» في الممانعة من استخلاف علياً قاطعًسه، كان دليلاالكامن في نف

ًعلى رغم ادعاء عمر من أن رأي المسلمين كان متوجها صوب أبي « ّّ
ًبكر، كان وضعه متزلزلا جدا في الوهلة الأولى بقطع النظر عن  ًّ

ّمسألة ردة القبائل المختلفة، كانت مسؤولية عمر في المدينة أخذ  ّ
ّإنه سيطر على أزقة المدينة بفضل مساعدة . انهاالبيعة من جميع سكّ ّ

وس، والتي سرعان ما أبني أسلم وبعدها بني عبد الأشهل من قبيلة 



 

 

٢٧٠ 








مد 

 مح
لافة

خ
  )٢( 

 /
نج

دلو
 ما

رد
ولف

 

 .ًأصبحت من المدافعين عن السلطة الجديدة خلافا لأكثر الخزرج

ٍتذكر المصادر أن القوة استعملت ضد الزبير فقط، فإنه مع جمع آخر  ّ ّ ّ

ّ، فهددهم عمر إن لم ][ فاطمةّمن المهاجرين تجمعوا في بيت

ّيخرجوا للبيعة بحرق البيت، فخرج الزبير مصلتا سيفه لكنه عثر  ً

ّوتوجد شواهد على أن . ّووقع السيف من يده فقيده أصحاب عمر

ّ قد كشف، ونقل عن علي فيما بعد أنه كان يشير ][بيت فاطمة ُّ ُ

ًمرارا بمناهضته القوم لو كان له أربعون شخصا علم ُولا ي. ً

ّباستخدام القوة في غير هذا المورد، إذ يحتمل عموما أن التهديد  ً ُ ّ
ًالأول كان كافيا لتسليم المعارضة ّ. 

ّوقد رويت روايات مستقلة  ّخرى بالنسبة إلى استخدام القوة ضد أُُ ّ
ً وبني هاشم حيث امتنعوا جميعا من البيعة لستة أشهر ][ّعلي

 وجود اتفاق لقبول هذه على ما رواه الزهري، ولكن يحتمل عدم
ّكان أبو بكر يقظا من دون تردد بحيث يمنع عمر من . الروايات ً

ّإعمال القوة عليهم، لأنه كان يعرف جليا بأن إعمال القوة يسبب  ّ ّّ ً ّ
ّاتحاد  أغلبية بني عبد مناف، والحال أنه كان يريد رضاهم وودهم ّّ .

يلزم الالتفات كانت سياسته انزواء بني هاشم إلى أبعد ما يمكن، و
 إلى أن ّإلى ما قالته عائشة بأن وجهاء القوم تركوا الكلام مع علي

ّأقر بخطئه وتعهد بالبيعة لأبي بكر ٍرأى بنو هاشم أنفسهم في وضع . ّ

ّذكرهم بذكرى تحريم كفار مكة إياهم للضغط عليهم بترك  ّ ّ

ّ، بيد أن الوضع الآن تغير حيث أصبح المسلمون اليوم ][محمد ّ

ً، لكن عليا خلافا دون عليهم كي يتركوا نصرة عليّيشد ً

  .)٢٩(»] [ ترك دعواه بعد رحيل فاطمة][للنبي

يلاحظ على ما ذكره من عدم وجود اتفاق لقبول رواية الزهري عن عائشة في 



 

 

 ٢٧١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

ّتخلف علي ّ ومن معه عن البيعة لستة أشهر، أن هذا الاتفاق موجود؛ إذ أن هذه ّ ّ

ّي البخاري ومسلم، وهما من أصح الكتب عند أهل السنة الرواية وردت في صحيح
بعد كتاب االله، فما ورد فيهما لا يقبل النقاش ويؤخذ به عندهم، فهذه الرواية متفق على 

ّقبولها عندهم، أما عند الشيعة فالأمر واضح إذ أنهم يعتقدون بأكثر مما ورد في هذه  ّ ّ
الرواية متفق عليها عند ضمون مّالرواية من إقصاء وهجوم وضرب، فالنتيجة أن 

 .الفريقين، ولا دليل للتشكيك فيها

ّأما ادعاؤه بممانعة أبي بكر من إعمال القوة على بني هاشم خشية اتحاد بني عبد  ّ
ّمناف، فمحل كلام إذ أنه سيطر على المدينة بحكم مساعدة بني أسلم وبني عبد  ّ

ّالأشهل، كما نفعه مسألة الردة وقمع المرتدين مم ّا كان يعطيه ذريعة لكبح أي صوت ّ
ّمعارض بحجة الارتداد، وأخيرا ما دل على الهجوم وتهديد الإحراق للبيت النبوي ـ  ً ّ
ّأقدس البيوت وأشرفهاـ يكفي لتفكيك أي معارضة، مضافا إلى أن المعارضة طوقت  ّ ً

ّ مما يعني عدم وجود صوت واجتمعت في مكان واحد وهو بيت علي وفاطمة
 . في غير هذا المكانمعارض آخر

ًوأخيرا فإن عليا ّ ً صالح القوم، ولكن لا كما قال المؤلف من أنه أقر بخطئه ّ ّ ّ

حتى رأيت راجعة «: وما شاكل، بل لأجل الحفاظ على بيضة الإسلام، كما قال

، فخشيت إن لم أنصر الناس قد رجعت عن الإسلام يدعون إلى محق دين محمد

ّثلما أو هدما تكون المصيبة به علي أعظم من فوت ولايتكم الإسلام وأهله أن أرى فيه  ً ً

ّالتي إنما هي متاع أيام قلائل، يزول منها ما كان كما يزول السراب، أو كما يتقشع  ّ ّ

ّالسحاب، فنهضت في تلك الأحداث حتى زاح الباطل وزهق، واطمأن الدين 

 .)٣٠(»وتنهنه

ّثم يشير المؤلف إلى أن ّ: 

ً تماما، ولذا ][ه سيتابع سياسات وسنن محمدّأبا بكر أعلن بأن«



 

 

٢٧٢ 








مد 

 مح
لافة

خ
  )٢( 

 /
نج

دلو
 ما

رد
ولف

 

 . )٣١(»][اختار لنفسه لقب خليفة رسول االله

ّولإثبات مصداقية كلامه يذكر المؤلف عدة  ّ رسال إمور قام بها أبو بكر، منها أُّ

ّسامة إلى حدود الشام، على رغم من أن عدم وجود جيش مستحكم ربما يواجه أُجيش 

على أخذ الزكاة من جميع القبائل لكونه الخليفة، ولم يلتفت إلى ّكما أصر . المدينة للخطر

مخالفة عمر وأبي عبيدة وسالم حيث طلبوا منه تأجيل ذلك إلى العام القادم، لكن أبا 

ّبكر أصر على موقفه، حتى أنه تعدى ما كان رسمه محمد ّ ّ فحكم بارتداد من لم ،

 .من لم يدفع الزكاة ضد يدفع الزكاة، الأمر الذي لم يستعمله النبي

ّولذا وقع الفقهاء القدامى في حيرة لتبرير موقف أبي بكر، حتى أن عمر سأله 

ّعن المبرر الشرعي لقتال مانعي الزكاة، إذ أن النبي ّ كان يكف عمن تشهد ّ ّ ّ

ّأما الآخرون أمثال الشافعي أطلقوا لقب الباغي عليهم، وبه أحلوا إراقة . الشهادتين ّ
ًالأمر الذي يفقد أي مبنى قرآني وروائي نبوي، بل كان أمرا لمصلحة ًدمائهم شرعا،  ّ

 .جهاز الخلافة طرأ على ذهن أبي بكر فقط

ولي الأمر، وتهديده العصاة أُّإن القرآن رغم أمره بإطاعة االله والرسول و

ًبالعقاب، لكنه لم يأمر بإراقة واستباحة دم مسلم أو تعذيبه، وهذا يبدو جليا من تعامل  ّ

قرآن مع المنافقين حيث اكتفى بالعتاب والوعيد، فكان أبو بكر في سعة من متابعة ال

. نهج القرآن والتعامل معهم معاملة المنافقين، ولم يكن له أن يحاربهم كمرتدين أو بغاة

ّإن أبا بكر أجرى تغييرات أساسية في مسار الإسلام «: ّولذا يستنتج المؤلف ويقول

 .)٣٢(»وض عليه كخليفةّبحجة أداء الواجب المفر

رغم هذه المحاولات التي أجراها أبو بكر لبسط سلطته على القبائل وإعمال 

ّنفوذه، يلفت المؤلف المحترم الأنظار إلى التناقض البين في أعماله، حيث أنه رغم مدعاه  ّ ّ

ّ وإجراء جميع أوامره وسننه، لكنه وقع في تناقض عند تعامله مع بخلافة النبي

 :ّ، يقول المؤلفأهل البيت



 

 

 ٢٧٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

ّ وأعماله في جميع الموارد سيما ][كان الاتباع الدقيق لسنن النبي«
ًفي التعامل مع قرباه القدامى أي بنو هاشم، صعبا لأبي بكر للغاية، 

ّإذ كان من الواضح أن تأسيس خلافة مستحكمة يتقاطع مع أداء  

ن ـ ّ الخاص، لأنه يلزم عليه ـ بحكم القرآ][حق أهل بيت محمد

. إعطاء الإرث والخمس والفيء إلى من وصفهم القرآن بأهل البيت

 .وكان في موقف أبي بكر لعلاج هذا الموقف نوع إفراط وإبداع

ّوطبقا لما روته عائشة، أن فاطمة ً][ والعباس لما جاءا لطلب ّ

: ، وأرض فدك وسهمه من خيبر، قال لهما أبو بكر][إرث النبي

ّلا نورث ما تركنا فهو صدقة، إنما :  يقولّأما اني سمعت رسول االله«

ًيأكل آل محمد في هذا المال، واني واالله لا أدع أمرا رأيت رسول االله  ّ

  .)٣٣(»ّيصنعه إلا صنعته

ّفتخلص أبو بكر بهذه الطريقة من مشكلة أهل البيت، وحلها من « ّ

ًوطبقا لهذا الجواب، فإن محمدا. دون أن يطعن بسمعته ّ ً] [ لم 

منع أهل بيته من الإرث، بل وافق على أخذهم الصدقات يكتف ب

ّعند الحاجة، والحال أنه بنفسه حرم عليهم في حياته أخذ الصدقة  ّ

ولكن أهل البيت عند أبي بكر لابد وأن يأخذوا سهمهم . لطهارتهم

ّمن الصدقة كسائر الناس، من دون أن يفسح لهم أخذ حقهم القرآني  ُ
 .من الخمس والفيء

ً أخبره بذلك سرا من دون أن ][ّأبو بكر أن النبيفقد ادعى  ّ
ّيطلع عليه أحد، وكان غرضه من هذا العمل إثبات كونه الخليفة 

ّوقد تحيرت وتعجبت . ][ّالمخول لإجراء أوامر النبي ّ
ّبنت النبي من ادعاء أبي بكر هذا، فانها لم تتمكّن من ] [فاطمة



 

 

٢٧٤ 








مد 

 مح
لافة

خ
  )٢( 

 /
نج

دلو
 ما

رد
ولف

 

 ولكن على ما روت ًاتخاذ موقف صريح اعتراضا على هذا الحكم،

ّفهجرته فاطمة فلم تكلمه في ذلك حتى ماتت، فدفنها علي «: عائشة ّ

 .)٣٤(»ًليلا ولم يؤذن بها أبا بكر

 من قبل ][ّثم يقول المؤلف بعدما يشير إلى الاهتمام الخاص بنساء النبي

 : جهاز السلطة

ّكان من دون شك مصادرة أموال النبي الكثيرة ـ التي غطت بعض «

ّ الجيش الإسلامي ـ ضرورة سياسية، توصل إليها أبو بكر نفقات
ّبكل لباقة بدعوى أن النبي ّ][ ،أرجع جميع أمواله إلى بيت المال 

ّإن . ًوكان هذا نظير التمهيد السياسي الذي عمله في السقيفة تماما

ّاعتراض حسان بن ثابت على غصب الفيء سرعان ما كبت وتم  ُ

بالمنافسة لادعاء سماعهم من نسيانه، وبدأ كبار الصحابة 

 .ّ أن الأنبياء لا يورثون، وما يتركوه فهو صدقة][النبي

ّوقد نجح أبو بكر في خطته لاقصاء بني هاشم من دون إعمال القوة، 
، ][ّوكاد أن يتم نجاحه هذا بعد ستة أشهر عندما توفيت فاطمة

ًولكن خبر وفاتها وأنها دفنت سرا في الليل كي لا يحضر ا ّ ُ لخليفة ّ

 .)٣٥(»أمرها، كان ضربة قاضية لهذا النجاح فيما يبدو

ّثم إن المؤلف يشرح كيفية مجيء علي ّ ّ ّ إلى البيعة كما ورد عن عائشة، وأن ّ

ّهذه البيعة أخرجت بني هاشم من العزلة، وأن الناس أقبلوا على علي ّ بعدها، ثم 

 : يقول

ّإن استسلام علي« ّ][هاشم، وأحكم  أمام الناس أنهى عزلة بني 

ًظاهرا صفوف المسلمين في تأييد أبي بكر، ولكن مع هذا لم تحدث 

ăمصالحة حقيقية بينهما إطلاقا، فان كلا منهما كان يعرف خبايا ونوايا  ّ ً



 

 

 ٢٧٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

في تلك . ً والإطراء الظاهري أيضاصانعةالمولم يعتمدا على . الآخر

 دموع أبي بكر وادعاءه حب أهل البيت ][ّالظروف لم يحمل علي

ّسوى على الرياء والتصنع، لأنه كان يعلم تماما بأن الخليفة سيسعى  ً ّ ّ

ًجهد ما يتمكن من إقصاء بني هاشم عن السلطة، فضلا عن سعيه 

وفي المقابل كان أبو بكر .  عن الوصول إلى الخلافة][لصد علي

ًيعلم بأن هذا الشاب لم يكن جادا في إذعا ، ][نه له بخلافة محمدّّ

ّوكان يعلم بأن الفرصة لو سنحت له لأنكر شرعية خلافة قريش  ّ

وعليه . ][ّوحاول اثبات حقه المبتني على حقوق أهل بيت محمد

 .)٣٦(»كانت بينهما أزمة ثقة

ّوفي ختام هذا الفصل ينهي المؤلف كلامه حول أبي بكر بمسألة استخلافه 

ة، ورغم ما كان في عمر من غلظة وجفاء، وكان هذا لعمر، رغم مخالفة بعض الصحاب

ّالانتخاب مفروضا على أبي بكر، إذ أن عمر هو الذي شيد أركان خلافته، وأعانه على  ّ ً

 .)٣٧(نوائبه، وكان أقرب الناس إليه

 

  :الكفاءات الإسلامية، الشورى والإمبراطورية العربية: عمر

ُإن مقام الحكم على الأ« متاز الذي منحه أبو بكر مّة الإسلامية المّ

ففي إحدى السور المكية . ّلقريش، لم يبتن على أي أساس قرآني

يُطلب من قريش أن يعبدوا رب هذا البيت ) سورة قريش(الأوائل 

ّوفي فترة معتد بها من . الذي أطعمهم من جوع وآمنهم من خوف

، وكان ][ّالبعثة النبوية كانت قريش في مكة من ألد أعداء محمد

ّرآن يتهجم صريحا على الكفار والمشركينالق ً ّ. 

ًإن االله تعالى يثني كثيرا على المهاجرين في القرآن، وقد وعدهم الرحمة  ُّ



 

 

٢٧٦ 








مد 

 مح
لافة

خ
  )٢( 

 /
نج

دلو
 ما

رد
ولف

 

 . وخير الجزاء في الدنيا والآخرة

ولكن لم يقصد القرآن من المهاجرين من هاجر من قريش مكة فقط، 

 بل هذا الاصطلاح يشمل حتى أولئك الأعراب والقبائل البدوية

 من جميع أنحاء الجزيرة العربية، وفي ][الذين هاجروا إلى النبي

ّالقرآن وإن قدم اسم المهاجرين على الأنصار، ولكن منزلتهم  ُ

) ١١٧ـ ١٠٠: ، التوبة٧٤ـ ٧٢: الأنفال(ًتتساوى مع الأنصار تماما 

ُولم يميزوا في أي مكان على حساب الأنصار، إلا ما يعطى لفقراء  ّ ّّ

وذلك لهجرتهم عن مدينتهم وتركهم ) الغنائم(سهم المهاجرين من 

 ـ ٨: الحشر(أموالهم هناك، من دون أن يراد تفضيلهم على الأنصار 

ًولكن القرآن يفضل صريحا إيمان من سبق إلى الإسلام على ). ٩ ّ

ًغيره، وهذا الأصل عموما ينفع الصحابة الأوائل من بين قريش 

 الذين أسلموا بعد المهاجرين ويأتي بعدهم في الرتبة المسلمون. مكة

 ٨: ، الحشر٧٥ ـ ٧٤: الأنفال(وبعد الأنصار الذين آووا المهاجرين 

 ).١٠ـ 

 والسابقون السابقون َ َُ ُِ َِّ َّ َولئك المقربون أُ*َ ُ َّْ َ َُْ َ ِفي جنات النعيم*ِ ِ َِّ َّ َ ِ 

 .)١٢ـ ١٠الواقعة (

ّثم إن القرآن يصرح للذين أسلموا بعد فتح مكة، أن لا يقي سوا ّ

ًولئك أعظم درجةأُ أنفسهم بالذين أنفقوا وجاهدوا قبل الفتح  ََ َ ْ َْ ُ َ َ َ ِ 

ّوكان الاعتقاد السائد آنذاك أن الهجرة قد تمت بفتح . )١٠: الحديد( ّ

ّمكة، حتى أن المسلمين الذين كانوا يسلمون ويأتون إلى المدينة بعد 

 .)٣٨(»الفتح، لم ينالوا عنوان المهاجرين

ّبأنها لم  ّمة الموجزة للمؤلف في نقد سياسة أبي بكر لتفضيل قريش؛ّبعد هذه المقد



 

 

 ٢٧٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

ّتستند إلى أي دليل قرآني، يلقي المؤلف نظرة موجزة إلى سيرة عمر بن الخطاب  ّ
 :وسياسته في حكومته ويقول

ًكان عمر بن الخطاب منشغلا دوما بالدفاع والدعم الجاد لترسيخ « ً

ً سعى مرارا ـ وإن ][النبيّإنه في زمن . أصول ومبادئ الإسلام

ّلم يوفق ـ وأبدى مخالفته لتحسين العلاقات السياسية مع أعداء 

وعليه كان رأيه في واقعة بدر قتل الأسرى . المسلمين من أهل مكة

ّبدل إطلاق سراحهم في قبال أخذ الفدية، إنه خالف انعقاد المصالحة 

بي سفيان في صلح الحديبية، وكما اعترض في فتح مكة على عفو أ

 .ّمويين، وطلب قتله لدوره الهام في عداء الإسلامُرأس الأ

ًوفي زمن أبي بكر خالفه في مسألة قتال مانعي الزكاة، وكان مخالفا 

ّأيضا لتسليم بعض المناصب الهامة إلى بعض أشراف مكة كخالد بن  ً

ّالوليد وخالد بن سعيد، لاعتقاده أن سلوك خالد بن الوليد لا 

لخلق الإسلامي، مع تشكيكه لإخلاص خالد بن سعيد يتلاءم مع ا

 .لأبي بكر

ّثم إن عمر بعدما أصبح خليفة، وإن لم يسع إلى تخطئة أبي بكر في 

ًإعطاء حق الحكم لقريش حصرا، ولكن سعى إلى تقوية الوجهة 

ّصول الإسلام والحد من قوة أُالإسلامية للحكومة من خلال إجراء 
ّإنه ركز على أصلين قرآنيين وهما. مأشراف مكة الجاهليين ونفوذه ّ :

ّالسابقة ـ وعلى فرض إثباتها حقا لقريش لكنها تشمل أوائل  ً ّ

 .)٣٩(»أصحاب النبي من قريش ـ والشورى

ّما ذهب إليه المؤلف، وما استنتجه من أفعال عمر بن الخطاب في زمن  :أقول

ً وبعده، وقبل تسلمه منصب الخلافة وبعده من كونه صلباالنبي ً متحمسا في ّ ّ



 

 

٢٧٨ 








مد 

 مح
لافة

خ
  )٢( 

 /
نج

دلو
 ما

رد
ولف

 

إذ كيف يكون الاعتراض على . ّالدفاع عن مبادئ الإسلام واصوله؛ محل إشكال

 كما حصل ، ومحاولة تغيير الأمور على خلاف ما يقوله ويفعله ويأمر بهالنبي

يعني في نقض . ًفعملت في ذلك أعمالا«: في صلح الحديبية ـ وقد قال عمر بنفسه

ً كتابا يعصم  الدواة والكتف ليكتب الرسولـ والمنع من إحضار)٤٠(»الصحيفة

مة من الزلل والضلال، أو ما صنعه من إبداع صلاة التراويح، والمنع من المتعتين، ُالأ

ّومحاولة التعدي والهجوم على دار الوحي والرسالة، وغيرها مما دونته الصحاح  ّ ّ

ّوالمسانيد، كيف يكون كل هذا دليلا على التحمس للدين، فلو صح  ً هذا وكانت مخالفة ّ

وى صلابة في الدين من ـقون أقـً دليلا على الصلابة في الدين لكان المنافالنبي

 .عمر

ّوكذلك سائر ما صنعه عمر بن الخطاب في سيرته الحكومية من شدة وخشونة، 

ّإنما كان ناتجا من طبيعته أولا، وما تمليه عليه الظروف والمصالح الوقتية ثانيا، وإلا  ً ً ًّ ّ ّ

 البعض وتعطيل بعض الأحكام ب هذا، ونفي ذلك، وجلد آخر، ورفع الحد عنفضر

ّن فيها، كلها لا تمت إلى الشرع بصلة، بل هي اجتهادات أحسن ما يقال فيها أنها وّوالتل
  .خاطئة

ّثم إن المؤلف يشرح ما توصل إليه في تحليله من اعتماد عمر على أصلين قرآنيين  ّ ّ

ّر بالنسبة إلى الأصل الأول ـ أي السابقة ـ كيفية تقسيم هما السابقة والشورى، ويذك ّ
عمر للغنائم على خلاف ما كان في عهد أبي بكر من التسوية في العطاء، حيث كان يرى 

ّ وبين من حارب ضده لفترة، عمر عدم إمكان التسوية بين من حارب مع النبي

 ُن يعطي لنساء النبيُوعليه كان يعطي لمن قاتل في غزوة بدر أكثر من غيرهم، وكا

ّ، أما بالنسبة إلى أسباط النبي ضعفي مجاهدي بدر وكذلك العباس عم النبي
 سهم مجاهدي غزوة فكان يعطيهم بقدر سهم أبيهم عليالحسن والحسين

 .بدر

ّأما بالنسبة إلى  الأصل الثاني وهو الشورى، فيظهر مما رواه ابن عباس حين  ّ



 

 

 ٢٧٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

ّن والأنصار في السنة الثامنة عشرة، فلما وصل إلى سرغ ًخرج عمر غازياومعه المهاجرو
، فأمر عمر أن يجمع إليه المهاجرون )فيها وباء(ّمراء الجيش بأن الأرض سقيمةأُأبلغه 

ّالأولون فاستشارهم فاختلفوا، فصرفهم وأمر بحضور مهاجرة الأنصار فاستشارهم 
تح من قريش فاستشارهم ًفاختلفوا أيضا فصرفهم كذلك، ثم أمر باحضار مهاجرة الف

ّأيها الناس إني راجع : قال... ّارجع بالناس فإنه بلاء«: فلم يختلفوا وقالوا ّ
 .)٤١(»فارجعوا

 :ّوبعد هذا يقول المؤلف

ّكان عمر غالبا ما يستشير كبار الصحابة المكيين فقط« توجد . ً

ّروايات كثيرة بالنسبة إلى استفساره منهم في مختلف المسائل السياسية 
ّويظهر صحة ما ذهب إليه كايتاني من أن عمر أبقى كبار . ّوالفقهية ّ

الصحابة في المدينة للاستشارة والاستئناس برأيهم، وأرسل الباقين ـ 

الذين لم يكونوا بمنزلتهم في السبق إلى الإسلام ـ إلى خارج المدينة 

 .)٤٣)(٤٢(»ّوأمرهم على العساكر

استفسار عمر عن كثير من المسائل ّ ما ذهب إليه المؤلف من كثرة :أقول

ّالسياسية والفقهية أمر صحيح وثابت، وهذا بكونه مثلبة أولى من كونه منقبة، إذ  ّ
ًالناس تنتظر من قيادتها الحكمة والحنكة والخبرة واللياقة، لا أن يكون الحاكم عيالا 

 مطلوب ولكن ّعليها في كثير من المسائل الصغيرة والكبيرة، فالاستشارة بحد ذاتها أمر

ّكل شيء جاوز حده انقلب ضده ّ. 

ّأما بالنسبة إلى ما ذهب إليه كايتاني، فيكفينا في الرد عليه، ما ذكره المؤلف في  ّ
الهامش من تناقض أقوال كايتاني في تفسير وتحليل حبس عمر لكبار الصحابة في 

ّحبسهم لأنه ّالمدينة، حيث ذكر في موضع آخر من موسوعته في تاريخ الإسلام أن عمر 

ّكان يخاف منهم الخيانة، لذا أوقفهم عنده ليكونوا تحت النظر، كما أنه حرمهم من أي  ّ



 

 

٢٨٠ 








مد 

 مح
لافة

خ
  )٢( 

 /
نج

دلو
 ما

رد
ولف

 

 .)٤٤(مشاركة في الحكم وتعامل معهم كأعداء

ّثم إن المؤلف يستند على روايات مختلفة ويستنتج أن عمر بادر بعد استخلافه  ّ ّ

خطاء السابقة، وعليه ّإلى الحد من نفوذ أشراف مكة، كما حاول تصحيح بعض الأ

ّفأول ما صنعه بهذا الصدد عزل خالد بن الوليد عن إمارة الجيش في الشام ونصب أبا 
سراء حروب الردة، وألغى قانون منع حضور أُكما أمر بإطلاق سراح . عبيدة مكانه

ّكما أن عمر نصب ولاته في الأمصار . المشركين في حروب الردة في الجيش الإسلامي

لثانية ومن غير قريش، وعليه خلت الساحة السياسية من أشراف قريش من الطبقة ا

ًالذين لعبوا دورا بارزا زمن أبي بكر ً. 

ّثم يشير المؤلف إلى أن عمر نصب يزيد بن أبي سفيان على دمشق والأردن  ّ

ّوفلسطين بعد موت أبي عبيدة، وعندما مات يزيد بمرض الطاعون ولى أخاه معاوية 

مية عند الخليفة، أُّعلو منزلة بني  ُنه، الأمر الذي يعنى عند كايتانيبن أبي سفيان مكاا

ّولكن المؤلف لا يرتضي هذا التحليل لزعمه أن عمر كان يكره أشراف مكة وأعداء  ّ

ّ القدامى، ويحتمل أن سبب اهتمامه بهم ربما يكون لإيجاد تعادل وموازنة محمد

وأرسوا قواعدهم فيها ـ وبين بني حمير سياسية بينهم ـ وقد حكموا دمشق لفترة ممتدة 

اليمنيين، حيث كان لهم دور بارز في الفتوح، وكانوا لا يخفون رغبتهم بإقامة دولة حمير 

مية أُّبزعامة قائدهم سميفع بن ناكور ذي الكلاع، فعمر أدرك هذا وقوى جانب بني 

كر بالنسبة إلى ًليقفوا أمام هؤلاء الذين كان يرى فيهم تهديدا لما رسمه هو وأبو ب

 .)٤٥(الخلافة

ّ إن محاربته لسادة قريش كانت لمصالح شخصية لا تمت إلى الإسلام :أقول

ّمية كما ذكره المؤلف، وإن زعم أن أُ يبصلة، والشاهد على ذلك حسن تعامله مع بن ّ

ّذلك كان لصد خطر بني كلاع، ولكن المهم هو ان سياساته ما كانت تبتني على رؤى 

ّة، بل على مصالح سياسية مؤقته كما أن المؤلف يناقض نفسه حيث إسلامية واضح ّ



 

 

 ٢٨١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

ّيذكر بعد أسطر ان عمر كان ينوي إيصال كبار الصحابة إلى دفة الحكم، كما سيأتيك، 

 .فكيف يمكن الجمع بين هذا وبين ذاك

 : ّثم يقول المؤلف

ًإن ما كان ضروريا وحيويا لخطة عمر في تحكيم كبار الصحابة « ً ّّ
ً ولو ظاهريا][، إشراك عليالأوائل ّإن عمر ـ من دون أن . ّ

يتنازل عن حق قريش في الخلافة ـ بذل غاية جهده لمصالحة بني 

 كسائر الصحابة الأوائل، وأظهر ][هاشم، فتعامل مع علي

 من خلال احتفائه بالعباس الذي أصبح ][اهتمامه بقربى النبي

، ولم يكن ][ أقرب الناس إلى رسول االله][بعد وفاة فاطمة

ّمن قبله أي إحساس وشعور بتهديد سياسي، لأنه لم يكن من 

كما ). نحو الحكم(الصحابة الأوائل، ولم تكن له طموح شخصية 

ّقرب عمر إلى نفسه أيضا عبد االله بن عباس الشاب الذي لم يعد  ُ ً ّ
ًتهديدا سياسيا أيضا ً كانت لعبد االله بن عباس علاقة وطيدة بعمر . ً

ّه إلى وفاته، وخلف أكثر الروايات الكاشفة عن أفكار منذ خلافت

، أعطاهم عمر ][ولكون بني هاشم ورثة محمد. ّالخليفة الخاصة

ّوبكل حيطة بعض المخصصات، وعلى ما قالت عائشة فإنه أعطى  ّ
، ولكن  في المدينة إلى العباس وعلي][ولاية ما ترك محمد

ولى ـ ُا ـ بخلاف الأّحبس عنهما سهمه من خيبر وفدك، لزعمه أنه

 الشخصية وسائر ما ][كانت لرفع حوائجه واحتياجات النبي

ًينوبه، وبعده تصل إلى يد الحاكم، وقد ذكرت عائشة أن عليا ّ] [ 

استولى بعد فترة على التركة وأخذ حق العباس من تركة 

 .)٤٦(][محمد



 

 

٢٨٢ 








مد 

 مح
لافة

خ
  )٢( 

 /
نج

دلو
 ما

رد
ولف

 

 سياسته ّ إن طريقة تعامل عمر مع العترة في زمن خلافته كانت تتبع:أقول

ّالحذرة لتطويق المعارضة، مضافا إلى أن العترة الطاهرة آنذاك ما كانت بصدد إظهار  ً

الخلاف على جهاز الحكم، ولكن مع هذا ما انمحت عن أذهانهم ما صنعه عمر بن 

ّالخطاب أيام السقيفة وما تلتها من أحداث محزنة أليمة، وكانوا يعلمون أن محاولات 

ّيا حسنة إنما هي سياسة أملتها الظروف عليه، والدليل على عمر هذه لم تكن عن نوا

 للخلافة بعد عمر، ّذلك أن في أخريات حياته لما سمع البعض هتف باسم علي

ّثارت حميته وهدد بالقتل وخطب الناس خطبة ذكر فيها أحداث السقيفة وان بيعة أبي  ّ ّ
 .ّبكر كانت فلتة يجب أن لا تعود ـ كما مر ـ

 والعباس إلى عمر، وشكوى كل واحد لّف رواية مجيء عليثم يذكر المؤ

 القرار وإرجاع منهما عن الآخر بشأن حق الولاية على التركة، وتهديد عمر بسحب

 :التركة، ثم يقول

، ][هذه الرواية التي تعطي صورة سلبية عن العباس وعلي«

 ًتبلور تماما شعور الأمويين ضد الهاشميين وربما لا يمكن الاعتماد

ّإن . ّعلى تفاصيلها الجزئية، لكنها تعكس وجهة نظر عمر بوضوح

ًالخليفة كان يعلم الخطر الكامن من وراء مخالفته ولو جزئيا لقرار 

ّ، وقد اطمأن أن الجميع يعرفون ][أبي بكر بشأن تركة محمد ّ

 ).بشأن عدم التوريث (][حديث النبي

معنى تمليكها ّ المدنية لم يكن بّإن قراره بشأن أموال محمد

، بل كان عليهما صرفها لنفع المجتمع ][للعباس وعلي

ّإن عمر تلا لتأييد رأيه الآية . ][الإسلامي كما كان يفعل محمد

ّالسادسة من سورة الحشر الدالة على أن النبي ّ][ استلم فيء بني 

ّالنضير فقط، لكنه لم يقرأ الآية التي تليها الدالة على تخصيص سهم 



 

 

 ٢٨٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

ّ، وذلك لاعتقاده أن هذا ][ أهل القرى لقربى النبيمن غنائم

ّالمقطع يشمل أموال فيء خيبر وفدك فقط، والحال أنها أصبحت 
 .][ضمن الأموال الديوانية بعد وفاة النبي

ًبالنسبة إلى فيء خيبر روى جبير بن مطعم أن محمدا ّ][ قسم ّ
مس بعضه بين بني هاشم وبني عبد المطلب، ولم يعط لبني عبد ش

وبعده سار أبو بكر بالنسبة . ًوبني نوفل ـ وكان جبير منهم ـ شيئا

ّ إلا أنه حرم قربى النبي][للفيء بطريقة النبي ّ][لكن .  منها

ًعمر ومن تلاه خصصوا سهما لهم ّ«)٤٧(. 

 وقرباه ّثم يشرح كيفية تقسيم الأموال والغنائم، وتفضيل عمر لنساء النبي

 وسائر بني هاشم ة في العطاء، مع تسويته عطاء عليسامأُأي العباس والحسنان و

ّمع غيرهم من أصحاب بدر، مما أدى إلى تذمرهم منه لحرمانهم مما كان النبي ّّ ّ 

 . يعطيهم

ّكما أنه منع منهم خمس غنائم الحروب، وعندما أراد أن يصرف لهم «

ّمنها فيما يخص نفقات الزواج وأداء الدين ونفقات العبيد، أبوا إلا ّ 

ّأن يأخذوا كلها من دون تمييز لكنه أبى ولم يوافق ّ. 

ّيظهر أن عمر كان يأمل من خلال هذه المقترحات أن يحظى 

ّبمصالحة بني هاشم من دون أن يقوي العامل الاقتصادي 
والسياسي عندهم، لذا حاول الاقتراب من العباس وابنه حيث لم 

ّيشكّلا خطرا تجاه الحكم، وهذا ما يفسر تسوية ا لعباس مع نساء ً

 في العطاء، وتقديمه لصلاة الاستسقاء في السنة الثامنة ][النبي

ّعشرة، وعدم التعرض له عند ما امتنع عن هدم داره لتوسعة الحرم 
 .المكي



 

 

٢٨٤ 








مد 

 مح
لافة

خ
  )٢( 

 /
نج

دلو
 ما

رد
ولف

 

ّأما بالنسبة إلى علي ّ][ فقد كان عمر يتوجس منه كثيرا، يقول ً ّ
روى . اًّإن علاقة عمر مع علي كانت أكثر صعوبة وتعقيد«: ّالمؤلف

ابن أبي طاهر الطيفور في كتابه تاريخ بغداد عن ابن عباس رواية 

ّتكلم عمر مع ابن عباس في أوائل خلافته، حيث سأل عمر هل بقي 

ّأيزعم أن رسول : نعم، قال: في نفسه شيء من أمر الخلافة؟ قلت

ّنعم، وأزيدك سألت أبي عما يدعيه : ّ نص عليه؟ قلت][االله ّ
 في أمره ذرو ][لقد كان من رسول االله: عمرفقال . صدق: فقال

ًمن قول لا يثبت حجة ولا يقطع عذرا، ولقد كان يربع في أمره وقتا  ً

ًما، ولقد أراد في مرضه أن يصرح باسمه فمنعت من ذلك اشفاقا  ّ
ًوحيطة على الإسلام، لا ورب هذه البنية لا تجتمع عليه قريش أبدا، 

ّ أقطارها، فعلم رسول االله أني ولو وليها لانتقضت عليه العرب من

 .)٤٨(»ّعلمت ما في نفسه، فأمسك وأبى االله إلا إمضاء ما حتم

ٍإن عمر وإن كان يعلم أن عليا كرئيس لآل النبي ً ّ ّ][ لم يغض ّ

طرفه عن طلبه للوصول إلى الحكم بمعنى تهديده لخلافة قريش، 

ًلكنه مع هذا كان يسعى أن يدني عليا إلى نفسه ضمن مجموع ة كبار ّ

ًإنه كثيرا ما شاور عليا وسائر الصحابة الأوائل، . الصحابة الأوائل ً ّ

ًوكان مصرا على أن يتزوج أم كلثوم بنت علي وحفيدة النبي ّ][ .

ًإن عليا طلب من عمر قطعة أرض في ينبع قرب جبل رضوى،  ّ

فاستجاب له عمر وأعطاه تلك الأرض، وكانت فيما بعد بيد أولاد 

 .][ الحسين بن علي

وعلى الرغم من محاولات عمر السلمية، لكن بقيت بينهما مسافة 

بن عباس  يا:  الـّاس أن عمر سأله وقـيروي عبد االله بن عب. فارقة



 

 

 ٢٨٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

يابن عباس : لا أدري، قال: ًما منع عليا من الخروج معنا؟ قلت

ّ وأنت ابن عمه، فما منع قومكم منكم؟ ][أبوك عم رسول االله
لم : ّ لكني أدري، يكرهون ولايتكم لهم، قلت:لا أدري، قال: قلت

ًاللهم غفرا، يكرهون أن تجتمع فيكم النبوة : ونحن لهم كالخير؟ قال

ّوالخلافة فيكون بجحا بجحا، لعلكم تقولون إن أبا بكر قفل ذلك،  ً ً

لا واالله ولكن أبا بكر أتى أحزم ما حضره، ولو جعلها لكم ما 

 .)٤٩(نفعكم مع قربكم

 قصد عمر من هذا الكلام إيصال رسالة إلى ّمن الواضح أن

ًإن عليا لابد أن لا يأمل في الوصول إلى .  وإلى العباس][علي ّ

، وقريش تأبى أن تجتمع النبوة ][ّالخلافة، لأنه من آل النبي

والخلافة فيهم، هذه الحقيقة لم تكن مؤامرة أبي بكر وعمر في 

 من ] [ً منع علياّالسقيفة، بل إن الحسد الدفين لقريش هو الذي

 للوصول ][الفرصة الوحيدة المتاحة لعلي. الوصول إلى الخلافة

إلى حكومة المجتمع الإسلامي، هي المشاركة الكاملة في الشورى 

 .ّالتي عينها عمر بمشاركة الصحابة الأوائل من قريش

يابن : ّخرى عن عمر أنه قال لهأُوقد روى ابن عباس في مناسبة 

أن كان صاحبكم هذا أولى الناس بالأمر بعد وفاة عباس أما واالله 

ّ إلا أنا خفناه على اثنتين][رسول االله ما  :  ...قال ابن عباس. ّ

ّخشيناه على حداثة سنه وحبه بني عبد المطلب: هما؟ قال ّ)٥٠(. 

 وأصحابه، ][ّمنيات عمر لتذليل وسيطرة تطلعات عليأُّإن 

ّلأنه ـ كما روى ابن عباس ـ خريات حياته، أُذهبت أدراج الرياح في 

ّحدثت واقعة أجبرت الخليفة على أن يتكلم عن أحداث سقيفة بني 



 

 

٢٨٦ 








مد 

 مح
لافة

خ
  )٢( 

 /
نج

دلو
 ما

رد
ولف

 

ّإنه أكد في خطبته على اعتقاده بابتناء الخلافة على أصل . ساعدة ّ

ّالشورى، وأدان كل المساعي والمحاولات لتعيين الخليفة من دون 

ّوذكر أن الخلافة تتعلق بجميع قر. استشارة المسلمين يش، ولا ّ

 .)٥١(»يمكن حصرها في قبيلة واحدة

ّثم يشرح المؤلف مقتل عمر بن الخطاب، وتعيين الشورى السداسية لانتخاب 

ّالخليفة، وما صنعه عبيد االله بن عمر من قتل الأبرياء، ويعرج على رأي كايتاني وينتقده 
ّلخلوه من إثباتات مرجعية، حيث ذهب كايتاني إلى أن قتل عمر كان بمؤا مرة من قبل ّ

ّعلي والزبير وطلحة، ويستند إلى وقوع الاغتيال مباشرة بعد خطبة عمر وإنذاره بأن 

ًجمعا يريدون أن يغصبوا الخلافة، كما يستند إلى ما صنعه عبيد االله في قتل الهرمزان 

 .وغيره

ّلكن المؤلف يرد كايتاني لعدم توفر الأدلة، وأن أعمال عبيد االله كانت جنونية،  ّ ّ ّّ
ّ تكن عن تدبر وتعقل لذا لا تدل على شيء، كما أنه لا يوجد أي دليل لعلاقة أبي ولم ّ ّ ّ

لؤلؤة مع الذين ذكرهم كايتاني، ولو كان هناك احتمال لوجود مؤامرة من قبل 

 كما صنعوا ّمية فيما بعد للتنقيص من عليأُ لقتل عمر، لاستفاد منها بنو علي

 .في مسألة قتل عثمان

ف تفاصيل الشورى والمفاوضات التي جرت، وحصر الأمر في ّثم يذكر المؤل

 : على البيعة ويقول وعثمان، ثم غلبة عثمان وإجبار عليعلي

ًإن عمر وإن كان قلقلا فيما يبدو من صعود علي« ّ][ ،إلى الخلافة

ّولكن لا يوجد أي مستند يدل على تأثيره المباشر في مسألة انتخابه،  ّ
 في أواخر عمره عند عبد الرحمن بن عوف من ّومع هذا فإن تحذيراته

طموحات بني هاشم لحصر الخلافة فيهم، كان لها دور بارز في فشل 

ّإن عمر وإن لم يذكر هذا الأمر أمام الملأ، ولكن قد .  ][علي

 .)٥٢(»ّاطلع عليها الجميع من دون تردد



 

 

 ٢٨٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

ياسة ّثم يذكر المؤلف قدح عمر لكل واحد من أصحاب الشورى، ويشير إلى س

ّعمر القومية وعدم سماحه لغير العرب بالبقاء في الحجاز، وهذا ما أدى إلى تذمر الكثير  ّ
 .ّمنه سيما أبو لؤلؤة حيث حفزه على القيام باغتياله

وفي ختام هذا الفصل يشير إلى تعظيم المؤرخين الجدد من المسلمين وغير 

لإسلامية على قاعدة الشورى المسلمين وثنائهم على عمر لما بذله من تأسيس الخلافة ا

 .ميةأُوبحضور القرشيين، وإن انحرف مسار الخلافة على يد معاوية وبني 

ّ إن سياسة الشورى التي اتخذها عمر لم تكن إلا للصد عن صعود :أقول ّ ّ

ّإلى دفة الحكم والخلافة، ونحن إن سلمنا أن بيعة أبي بكر كانت فلتة ومن علي ّ ّ

 يطالب مْـ لمَِـ يعترض عمر على كيفية انتخابه للخلافة ولمْـ لمَِـدون مشورة، ولكن ل

 ! بالشورى؟

ّإنه في خطبته تعرض لكيفية خلافة أبي بكر، ولم يتعرض  ّ ة خلافته إذ ّكيفيلّ

ًكانت من دون مشورة أيضا بل مع كره بعض كبار الصحابة أمثال طلحة، فهذه 

 .رىالمفارقات تجعلنا في شك من صدق نوايا عمر بشأن الشو

ّعدلت عنا؟ : ّ هذه اللعبة حيث قال لعمه العباسوقد فهم أميرالمؤمنين

كونوا مع الأكثر فإن رضي رجلان : قرن بي عثمان، وقال: وما علمك؟ قال: فقال

ًرجلا ورجلان رجلا، فكونوا مع الذين فيهم عبدالرحمن بن عوف فسعد لا يخالف . ً

 يختلفون فيوليها عبدالرحمن عثمان أو ّابن عمه عبدالرحمن، وعبدالرحمن صهر عثمان لا

 .)٥٣(...يوليها عثمان عبدالرحمن، فلو كان الآخران معي لم ينفعاني

ّإذا تعظيم المؤرخين للشورى التي وضعها عمر في غير محله، ويبقى علي ً 

ًهو الانتخاب الحر والانموذجي للمسلمين دون غيره من الخلفاء سابقا ولاحقا ً ّ . 



 

 

٢٨٨ 








مد 

 مح
لافة

خ
  )٢( 

 /
نج

دلو
 ما

رد
ولف

 

 

  : حكم بني عبد شمسبداية: عثمان

ًإن خلافة عثمان قد انتهت بعد اثنتي عشرة عاما بالثورة عليه وقتله « ّ

الفجيع، وكانت الاعتراضات على أعماله الجائرة كثيرة وواسعة 

بحسب ملاكات تلك الفترة، وقد ذكرت المصادر التاريخية 

ّإن عدم الرضى والخلاف عليه . الأحداث التي اتهم بها بالتفصيل

خريات فترة حكومته، ولم يبرئه من تلك التهم  أُين الكثيرين في شاع ب

ًـ عند أهل السنة ـ إلا موته الدامي حيث أصبح سلاحا سياسيا،  ً ّ

 .)٥٤(»ووسمه بالشهيد وثالث الخلفاء الراشدين

ّبعد هذه المقدمة يبدأ المؤلف بذكر بعض فضائل عثمان، من قبيل أن رسول  ّ ّ

ّما يدخل عثمان، وأنه زوجه ابنته رقية ثم  كان يستر ركبته عنداالله م كلثوم الأمر أُّ

ًالذي حرم منه أبو بكر وعمر، وأن عثمان بذل كثيرا من أمواله لنصرة الإسلام، وكان  ّ ُ
 . لمشركي مكة قبل صلح الحديبيةسفير النبي

ّ أما حديث ستر الركبة، فهو ما رواه الطبراني بسنده عن عبد االله بن عمر :أقول
 جالس وعائشة وراءه إذ استأذن أبو بكر فدخل، ثم استأذن  بينما رسول االله:قال

عمر فدخل، ثم استأذن سعد بن مالك فدخل، ثم استأذن عثمان بن عفان فدخل 

ّ يحدث كاشفا عن ركبته، فرد ثوبه على ركبته حين استأذن عثمان وقال ورسول االله ً ّ

 .)٥٥(...ّتأخري: لامرأته

ّبلا إشكال إذ أن كشف الركبة إما مباح أو مكروه أو فهذا الحديث موضوع 

ًن كان مكروها أو حراما فالنبيإ ف ،رامـح ً رق ـًاحا لا فـ، وإن كان مب  لا يفعله

بين عثمان وبين غيره في الكشف وعدم الكشف، والأنكى من ذلك أمر رسول 



 

 

 ٢٨٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

ّزوجته بالتأخر والاستتار من عثمان، هب أن أبا بكر كان أباهااالله ، فما بالها لم ّ

مور يندى الجبين لها أُ!  بذلك؟تستتر من عمر وسعد، ولماذا لم يأمرها النبي

 .ّ وتشوه صورتهّوتخالف خلق النبي المعظم

، وقدح غيره في سلسلة )٥٦(هذا بالإضافة إلى تضعيف ابن كثير لهذه الرواية

 .السند

ّأما قضية الزواج والمصاهرة فهي لا تدل على فضل، لأن  ّ رقية وأم كلثوم لا ّ

 وما امتازت  وكانتا كسائر النساء، بخلاف الزهراءتصلان إلى مرتبة الزهراء

ّبه من مناقب وفضائل فاقت بها جميع النساء، ناهيك عما ورد في مصادر الشيعة من 
وكذلك سائر الأوصاف التي . ّكيفية سلوك عثمان مع زوجاته مما هو للطعن أقرب

 .ن من الفضائل المطلقة التي لا تقبل المناقشةّذكرها المؤلف، لم تك

ّوقد أشار المؤلف بحق إلى عدم أهلية عثمان لتولي الخلافة، حتى أن الرسول  ّ

 لم يأمره على جيش، ولذا يستنتج المؤلف أن سبب جعله في الشورى وانتخابه ّ ّ ّ
 :  ويقولللحكم كان لمنافسة علي

لى ابنتيه، كان الأقدر  وصهره ع][ّإن عثمان القريب من النبي«

ّ الوطيدة، والأهم من هذا ][ بالنبيعلى منافسة علقة علي
ًفلو لم يكن عثمان عضوا في . كان يمتاز بمساندة جميع أشراف مكة

ّالشورى، ما كانت قبيلة عبد شمس تدافع إلا عن علي لأنه من بني  ّ ّ

ًلعا وكان عثمان مط... عبد مناف بحسب النظام القبلي السائد آنذاك

ًعلى هذا الأمر، ومطمئنا من دعم قريش الواسع له، لذا لم ينطق 

 .ببنت شفة في الدفاع عن نفسه

ّبعثمان، ودعم قريش الكامل له، ولد   الخاص][ّإن لطف النبي

على ] [في  نفسه الإحساس برفعة مرتبته في خلافة محمد



 

 

٢٩٠ 








مد 

 مح
لافة

خ
  )٢( 

 /
نج

دلو
 ما

رد
ولف

 

من دون ّالخليفتين من قبله، وقد قوى في نفسه وصوله إلى دفة الحكم 

ّأن يسعى لها بأنه مؤيد من قبل االله ّانه بعد ما خلص نفسه من تلك . ّ ّ

ّالسنة المقيدة التي سمت عمر خليفة خليفة رسول االله ُّّ][ أطلق ،

على نفسه عنوان خليفة االله، وهذا اللقب الجديد تم تثبيته فيما بعد في 

لهي وفي ًمية، فالخليفة إذا أصبح يحكم باللطف الإأُفترة حكم بني 

لذا عندما فقد . مقام نائبه على الأرض، لا بعنوان خليفة رسول االله

دعم الذين ساندوه في انتخابه، ما كان بالامكان طرح مسألة 

  .)٥٧(»ًاستقالته نهائيا

ّومن هنا يستنتج المؤلف أن أعمال وأحداث ومخالفات عثمان السياسية والمالية،  ّ

ّ حيث كان يرى لنفسه الحق في التصرف والبذل كانت تنشأ من هذه النظرة الفوقية،
ًحتى أنه خالف ما اشترط عليه أولا من متابعة سيرة الشيخين، فبدأ . كيف ما شاء ّ ّ

ّبإعطاء المخصصات المالية والسياسية لأقربائه ومن يخصه، حتى وصل به الأمر إلى 
 .مية هي القبيلة المختارة للحكم الإسلاميأُالاعتقاد بكون بني 

 قام لتعبئة الطريق بتأويل النصوص والمحكمات لصالحه، فقد ذكر الزهري وقد

ّأن عثمان كتب لمروان بخمس مصر، وأعطى أقرباءه المال، وتأول في ذلك الصلة التي  ّ

ّإن أبا بكر وعمر تركا من : أمر االله بها، واتخذ الأموال واستسلف من بيت المال وقال

 .)٥٨(ه في أقربائيّذلك ما هو لهما، وإني أخذته فقسمت

ّهذه الرواية تدل على أن عثمان كان يبني بذله وسخاءه لأقربائه على « ّ

ًعبائر من القرآن خصصت سهما من الخمس والغنائم والفيء لقربى  ّ
ّإن أبا بكر وعمر رغم منعهما سهم بني هاشم بعد وفاة . ][النبي

ّ الوارد في القرآن، لكنهما لم يستغلاه لص][رسول االله الح ّ

أما عثمان فكان يرى نفسه الخليفة . قرباهما، بل وضعاه في بيت المال



 

 

 ٢٩١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

 ووارث جميع حقوقه، لذا اعتقد بأحقيته ][الشرعي للنبي

ّولزوم صرف الأسهم القرآنية على أقربائه، كما أنه أقطع فدك ووادي 

 في المدينة إلى مروان بن الحكم وأخيه ][مهزور ملك النبي

 تعامل معه أبو بكر وعمر معاملة الحارث، الشيء الذي

 .)٥٩(»الصدقة

ّثم يذكر المؤلف ما صنعه عثمان ببيت المال وتوزيعه على أقربائه، وكذلك تقسيم 

ّالولايات بينهم وعزل الولاة السابقين، وينتقد من قسم حكومة عثمان إلى قسمين 
قة يعمل بسيرة ّحيث كان في القسم الأول ـ أي السنوات الستة الأولى ـ مستقيم الطري

 :ني، ويقولالشيخين، بخلاف النصف الثا

بعد خمس سنوات من استخلاف عثمان، كانت جميع الولايات «

وفي السنة الثلاثين عندما . ًوالمدن المهمة في قبضة أقربائه حصرا

ّاضطر لعزل وليد بن عقبة لسوء أعماله، ولى مكانه  ُ ًمويا آخر أي أُّ

وضمن خطة دقيقة زوج بناته  ّ إنه.حيحةأُسعيد بن العاص بن أبي 

 .كم علقته معهمُلمن يهواه كي يح

ّوعليه لا يوجد أي شاهد يدل على تغيير أساسي في سلوك عثمان  ّ
ًوسياساته في منتصف حكومته، بل ميله إلى أقربائه كان لائحا منذ 

البداية، ولكن في النصف الأول من خلافته لم توجد مخالفة معتد بها، 

تهدئة كبار الصحابة وقريش من خلال البذل والعطاء ّلأنه حاول 

كما سمح . ًالمفرط، مضافا إلى وداعته المباينة لفضاضة عمر وغلظته

ّبتردد قريش على الولايات المفتوحة والحال أن عمر منعهم من ترك 

 .)٦٠(»ّالحجاز إلا بإذن خاص

ّيشير المؤلف إلى أن ظهور الخلاف كان بعد عام ثلاثين من الهج رة، لاستأثار ّ



 

 

٢٩٢ 








مد 

 مح
لافة

خ
  )٢( 

 /
نج

دلو
 ما

رد
ولف

 

ًعثمان أقرباءه واختصاصهم بالعطاء على غيرهم، مضافا إلى سوء صنيعه مع بعض 

ّبن العاص أول  ّالصحابة أمثال أبي ذر، وابن مسعود، وعمار، أما في المدينة فكان عمرو
ّمن رفع علم الخلاف ضد الخليفة لما عزله عن ولاية مصر، وحاول تأجيج الموقف 

 .ّضده وإلقاء الخلاف

ّكما أن انسحاب عبدالرحمن بن عوف عن دعم الخليفة، كان له أثر بالغ في 

ًزعزعة الموقف، وقد ازدادت رقعة الخلاف ضده شيئا فشيئا من هنا وهناك حتى  ً ّ

أي : شملت معظم البلدان الإسلامية وبقيادة أبرز الصحابة وبعض أمهات المؤمنين

أجيج الناس ضد الخليفة من خلال طلحة وعائشة، حيث كان لهما الدور البارز في ت

 .الخطب وإرسال الرسائل إلى القبائل والمدن

ّثم إن المؤلف يناقش كايتاني فيما ذهب إليه من اتهام علي ّ بالمؤامرة ضد 

 : ّعثمان، وأنه كان وراء هذه المؤامرة حيث كان المنتفع الوحيد آنذاك، ويقول

ّ، إذ أن انتخاب قد ابتنى استدلال كايتاني على مقدمات خاطئة«

ًعثمان كشف أن قريشا ـ كما قال عمر لابن عباس ـ لا توافق على  ّ

ًإن عليا. ][خلافة ابن عم رسول االله ّ] [ قد دافع عن نفسه 

ّقويا ولكن رفض أشد الرفض ُ ً ّإنه وكذلك أعداءه ما كانوا . ّ

ّيتصورون أن لو حصل انتخاب آخر سوف تكون النتيجة غير هذه، 
ئشة وكذلك طلحة بالاعتراض على عثمان لاطمئنانهما لذا بدأت عا

ًبأن عليا ّ] [ لم يكن مرشحا معتدا به، فلو كان علي هو المحرك ً ً ّ

الرئيسي للثورة ضد عثمان أو كان له نفع فيه، لما شاركت عائشة 

ّركب المعارضة، لأنها رغم كرهها لتكبر عثمان الأموي، كانت 
 .)٦١(» أكره][لعلي

 من عثمان سواء في مقام الاعتراض عليه لّف مواقف عليثم يشرح المؤ



 

 

 ٢٩٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

ّلمخالفاته أصول الإسلام وظلمه لكبار الصحابة، أو الدفاع والتوسط بينه وبين الثوار 
ًومحاولة تهدئة الأمور، ويستنتج أن رأي كايتاني مجانب للصواب جملة وتفصيلا ّ. 

كاتبات الصحابة في ّوبعد هذا يبدأ المؤلف بسرد أحداث الثورة ضد عثمان وم

ّالحث على القيام ضده، واندلاع الخلافات في الكوفة والمدينة ومصر وغيرها، وازدياد 

ًعددهم شيئا فشيئا لعدم استجابة الخليفة أو استجابته المؤقتة ورجوعه عنها، إلى أن  ً

ار ليه في محاسبة ومعاقبة بعض الثوار، والحصاانتهى الأمر بقضية الرسالة التي كتبها لو

 .الأخير لداره ومنعه من جميع الأمور ثم قتله

ّوفي الختام يلقي اللوم على عثمان حيث كان هو الذي أسس هذه البلايا وجرها  ّ ُ
ّلنفسه بسبب إيثار خاصته على الناس، وهذا الأساس الذي أسسه أودى بحياته، كما 

 .حرف مسار الخلافة الإسلامية إلى الملوكية الجائرة

 

  *هوامش البحث* 
 

 .٦٣: خلافة محمد ) ١(

 .، باب رجم الحبلى٢٥: ٨صحيح البخاري) ٢(

 .٦٦ـ٦٥: خلافة محمد ) ٣(

: ٢، تـاريخ الطـبري ٤٩: ٤٢، تاريخ دمـشق لابـن عـساكر ٤٠٠: ٣انظر معالم التنزيل للبغوي ) ٤(

م ّ، وغيرها من المصادر وقد تنبه الاسكافي إلى عظمة هذا الحديث حيث قـال في معـرض رد كـلا٦٣

ّفهل يكلف عمل طعام ودعاء القوم صغير مميز وغر غير عاقل، وهل يؤتمن على سر النبوة «: الجاحظ ّّ ّ ّ

ّطفل ابن خمس سنين أو سبع، وهل يدعى في جملة الشيوخ والكهـول إلا عاقـل لبيـب، وهـل يـضع 

. »...ذلكّ يده في يده ويعطيه صفقة يمينه بالاخوة والوصية والخلافة إلا وهو أهل لـرسول االله 

 ).٢٤٥: ٣شرح النهج لابن أبي الحديد (

 .١٦: ٦، صحيح مسلم ١٢٢: ٨صحيح البخاري: انظر) ٥(



 

 

٢٩٤ 








مد 

 مح
لافة

خ
  )٢( 

 /
نج

دلو
 ما

رد
ولف

 

 .١٣:٦فتح الباري لابن حجر ) ٦(

 .١٧١: ٣، البداية والنهاية لابن كثير٤٠: ٢السيرة النبوية لابن هشام ) ٧(

 .١٢ :١، الإمامة والسياسة لابن قتيبة ٢٨: ٤الطبقات الكبرى لابن سعد) ٨(

 .٦٧: خلافة محمد ) ٩(

 .١٥٤: ٥، صحيح مسلم ٨٢: ٥صحيح البخاري) ١٠(

 .٦٧: خلافة محمد ) ١١(

 .٤٥٩: ٢تاريخ الطبري ) ١٢(

 .٦٨: خلافة محمد) ١٣(

 .م ن) ١٤(

ّويتساءل المؤلف في الهامش أن بني أسلم هل جاءت وظهـرت آنـذاك . ٤٥٨: ٢تاريخ الطبري) ١٥( ّ

ّاعتباطا أم أن أبا بك ويتوقـف عـن الجـواب لعـدم وجـود ! ر وعمر أخبراهم بفعل الأنـصار؟ً

 ).٦٩: خلافة محمد . (ّالأدلة

 .٣٢٥: ٢، الكامل لابن الأثير٤٤٣: ٢تاريخ الطبري) ١٦(

 .٧١ـ٧٠: خلافة محمد ) ١٧(

 .٧٢: خلافة محمد ) ١٨(

 .٧٤ـ ٧٢: م ن) ١٩(

 .٧٤: خلافة محمد ) ٢٠(

 .٧٥: خلافة محمد) ٢١(

 .٢٠٠ ـ ١٩٩: ٤سيرة النبوية لابن هشام ال) ٢٢(

 .ّ وصححه١٣٩: ٣المستدرك للحاكم ) ٢٣(

 .١٩٧: نهج البلاغة، الخطبة رقم) ٢٤(

 .١٩٨: ٤السيرة النبوية لابن هشام ) ٢٥(

 .٧٧ـ٧٦: خلافة محمد ) ٢٦(

 .٧٩ـ ٧٨: خلافة محمد) ٢٧(



 

 

 ٢٩٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

 .٨١: م ن) ٢٨(

 .٨٢ ـ ٨١: خلافة محمد) ٢٩(

 .٦٢: الكتاب رقمنهج البلاغ، ) ٣٠(

 .٨٥: خلافة محمد ) ٣١(

 .٨٨: خلافة محمد) ٣٢(

 .٤٤٨: ٢تاريخ الطبري ) ٣٣(

 .٩١ـ ٩٠: ، خلافة محمد٤٤٥: ٢م ن) ٣٤(

 .٩٢ـ ٩١: خلافة محمد) ٣٥(

 .٩٤: خلافة محمد) ٣٦(

 .٩٨ ـ ٩٦: م ن) ٣٧(

 .١٠٠ـ ٩٩: خلافة محمد) ٣٨(

 .١٠٠: خلافة محمد ) ٣٩(

 .٢٢٥: ١١حبان صحيح ابن ) ٤٠(

 .١٥٨: ٣تاريخ الطبري ) ٤١(

 .٤٤ ـ ٤٣: ٥، ١٤٠: ٤تاريخ الإسلام لكايتاني) ٤٢(

 .١٠٢ـ ١٠٠: خلافة محمد ) ٤٣(

 .٤٥ـ ٤٢: ٥، ٤٥٣: ٤تاريخ الإسلام ) ٤٤(

 .١٠٥ ـ ١٠٢: خلافة محمد ) ٤٥(

 .١٠٦ ـ ١٠٥: خلافة محمد) ٤٦(

 .١٠٨ ـ ١٠٧: خلافة محمد) ٤٧(

 .٢٠: ١٢ لابن أبي الحديد شرح النهج) ٤٨(

 .٢٨٨: ٣تاريخ الطبري ) ٤٩(

 .٥٧: ٢شرح النهج لابن أبي الحديد ) ٥٠(

 .١١٣ ـ ١١١: خلافة محمد) ٥١(

 .١١٨ـ ١١٧: خلافة محمد) ٥٢(

 .٩٢٥: ٣، تاريخ المدينة لابن شبه ٣٩٤: ٣تاريخ الطبري ) ٥٣(



 

 

٢٩٦ 








مد 

 مح
لافة

خ
  )٢( 

 /
نج

دلو
 ما

رد
ولف

 

 .١٢٧: خلافة محمد) ٥٤(

 .٢٥٢ :١٢المعجم الكبير للطبراني) ٥٥(

 .٢٠٣: ٧تاريخ ابن كثير) ٥٦(

 .١٣٠ـ١٢٩: خلافة محمد) ٥٧(

 .٣:٦٤، الطبقات الكبرى لابن سعد ١٣١: خلافة محمد) ٥٨(

 .١٣٢: خلافة محمد) ٥٩(

 .١٣٩: خلافة محمد) ٦٠(

 .١٦٥ـ ١٦٤: خلافة محمد) ٦١(

 
 

 
 



 

 

 ٢٩٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

 
 
 

 
  

 

 

  صادق حسن علي. د: الباحث □
 

  المقدمة

 الحمد الله رب العالمين والصلاة والسلام على سيد المرسلين 

  صطفى وعلى آله الطيبين الطاهرينمحمد الم
 

ّيعد علم الكلام من العلوم المهمة في حياة الإنسان ُّ  المسلم؛ باعتباره يبحث في ُ

ولذا فإن لهذا العلم الأثر البارز في تكامل الإنسان ، مسائل أصول الدين والعقيدة

ٌوتحصينه ؛ لأنه طريق ، )١(الحجج ودفع الشبهالادلة وثبات العقائد الدينية بايراد  لإّ

ّولأجل ذلك سمي ، ٌ فرعوالفقه في العلم، ٌلأن الفقه في الدين أصل(بالفقه الأكبر؛  ً

 .)٢()وفضل الأصل على الفرع معلوم

وللمتكلم الدور الفاعل في الحفاظ على كيان الإسلام من جهة وظيفته البيانية 

ّبل يعد في وظيفته الأخيرة كالمجاهد في سبيل االله تعالى، ًوالدفاعية معا  كما أفاد الطبرسي، ُ

ْفلا تطع: هذه الدلالة عند بيانه لقوله تعالى) هـ٥٤٨ت( ِ ُ َ ً الكافرين وجاهدهم به جهادا َ ُ َ َ ََ ِ ِ ِ ِِ ِْ ْ َ ْ

ًكبيرا ِ َ)ّوفي هذا دلالة على أن من أجل الجهاد وأعظمه منزلة عند االله : ( بما نصه)٣ ّ

 .)٤()ِّسبحانه جهاد المتكلمين في حل شبه المبطلين وأعداء الدين



 

 

٢٩٨ 








رة 

وات
المت

نة 
لس

في ا
ير 

غد
ال

. د/ 
علي

ن 
حس

ق 
صاد

 

ّمؤلفات علماء المسلمين في علم الكلام يتجلى له بشكل  إلى والذي يرجع

ٍح ما بذل من جهود كلامية سواء في إثبات العقائد الإسلامية وتقديمها بإسلوب واض ً ُ
 .الدعاوى والإفتراءات وإبطال ِّعنها برد الشبهات منطقي متماسك أم في جانب الدفاع

الدور الواسع والتأليف   ـِّمن المتقدمين والمتأخرين  ـولعلماء الشيعة الإمامية

 ـ أي علم أصول الدين ـ ومن أهم مسائله )٥(ا المضمارالناجع والمسار الناصع في هذ

 ُالأمةوأعظم خلاف بين ): (هـ٥٤٨ت( التي يقول عنها الشهرستاني ،الإمامةمسألة 

َّ إذ ما سل سيف في الإسلام على قاعدة دينية مثل ما سل على الإمامةخلاف  َُّ ٌُ

ّولحديث الغدير حيز مهم من بين الأبحاث المتعل، )٦()الإمامة كونه روي  ؛ الإمامةقة بّ

ومن أهم الأبحاث التي تناولت حديث  ،من قبل الفريقين وبمستوى دلالي رفيع

ّالغدير في الكتاب والسنة والآدب :  وظروفا تاريخية هو كتابً ودلالةًالغدير سندا

الذي لمع نجمه وذاع ) هـ١٣٩٠ت(الأمينيّللعلامة الشيخ عبد الحسين بن أحمد 

والذي استغرق ، )صاحب كتاب الغدير(ُذا الكتاب؛ حتى عرف بـصيته بعد تأليفه له

  .)٧(في تأليفه قرابة نصف قرن من الزمن

من : هذا الكتاب الذي نال إعجاب مشاهير الأعلام من علماء الإسلام كافة

بل نال إعجاب غير المسلمين ، مراجع ومجتهدين وأدباء وخطباء وأساتذة جامعيين

من كلام : ّلما جاء في طياته من معارف متعددة في شتى المجالاتّوما ذاك إلا ، )٨(ًأيضا

ّأنه دائرة معارف : )٩(ّولذا عده بعضهم، ّوتفسير وسنة وحديث وفقه وأدب وتاريخ

 .إسلامية

  :البحث في ثلاثة مباحثهذا وقد انتظم 



 

 

 ٢٩٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

 
 

كل ( أو )١٠()ول أو فعل أو تقرير من قهي ما صدر عن النبي ): (ّالسنة(

ًما يصدر عن المعصوم قولا وفعلا وتقريرا ّولا يخفى على كل مسلم ما للسنة ، )١١()ًً

ًالشريفة من دور مهم في التشريع الإسلامي بل لا يمكن ان نفهم القرآن فهما حقيقيا  ً

ِّوما ذاك إلا لان السنة الشريفة هي الشارحة والمبينة لما جاء، بدونها  في كتاب االله عز ّ

 .وجل من التشريعات والأحكام

 عن ُالأمة ظاهر الكتاب لا يغني نّإ: ( الأمينيوفي هذا الصدد يقول الشيخ 

ّالسنة لا تقصر عن  إلى ُالأمةوحاجة ، وهي لا تفارقه حتى يردا على النبي ، ّالسنة

): هـ١٥٧ت(والأوزاعي ) هـ١١٢ت(وكما قال مكحول . ظاهر الكتاب  إلى حاجتها

ّالسنة من السنة إلى ّإن الكتاب أحوج  .)١٢(الكتاب إلى ّ

ّكما أن السنة هي الركيزة الثانية التي تشكّل مع نصوص الكتاب الكريم  ّ

 .دعامتي الأدلة النقلية في العلوم الدينية كعلوم القرآن والتفسير وعلم الكلام والفقه

ِّتباعه اووجوب  وقد جاءت الآيات الكريمة تأمرنا بالأخذ عن النبي 

َتاكم الرسول فخذوه وما آمَا  :كقوله تعالى، وطاعته عليه أفضل الصلاة والسلام ُ َّ َُ ُ ُ ُُ ُ ََ

ُنهاكم عنه فانتهوا َ ْ ُْ َ ُ َ َْ َ )١٣( ،ٌلقد كان لكم في رسول االلهِ أسوة حسنة َ َ ََ َ َْ ْ ُ َ َْ ٌَ ُ ِ ِ ُ َ)١٤( ، ُأطيعوا ِ َ

ُااللهَ وأطيعوا الرسول وأ ََ ُ ََ ُ َّ ْولي الأمِ ْمنكمرِ ِ ُ ْ ِ )١٥(. 

ْوفي علم الكلام يشترط في الدليل النقلي المأخوذ من السنة الشريفة أن يكون  ّ ُ
 )١٧(ُوذكر في علم الأصول، نْ يحصل العلم بصدور الحديثأ؛ من أجل )١٦(ًقطعيا

 والخبر المحفوف بقرائن )١٨(مثل الخبر المتواتر، منها قطعية، ّالطرق الموصلة للسنة

 .)٢٠(مثل أخبار الآحاد، ومنها غير قطعية ، )١٩(بصدورهتوجب العلم 



 

 

٣٠٠ 








رة 

وات
المت

نة 
لس

في ا
ير 

غد
ال

. د/ 
علي

ن 
حس

ق 
صاد

 

  :وهي،  )٢١(والحديث المتواتر على ثلاثة أنحاء

 الخبر الذي يرويه جماعة يمتنع تواطؤهم على الكذب :المتواتر اللفظي  ـ١

َّمن كذب علي  (: ّ أنه قالكما في الرواية عن النبي ، ويتفقون على روايته بلفظ وأحد َ
 .)٢٢()ّليتبوأ مقعده من النارًمتعمدا ف

 إخبار جماعة بألفاظ مختلفة مع اشتمال كل منهما على معنى :َالمتواتر المعنوي  ـ٢

ًمشترك بينهما سواء كان ذلك المعنى المشترك مدلولا عليه بالدلالة المطابقية أم 

 .وكرم حاتم الطائي،  الدالة على شجاعة الإمام علي الأخباركدلالة . ّالتضمنية

 وهو الخبر الذي يرويه جماعة غير متفقين على لفظ واحد :َالمتواتر الإجمالي  ـ٣

 صادر الأخبار بعض هذه نّأُولكنه يعلم بواسطة كثرة المخبرين ، حداولا على معنى و

 . الدالة على حجية أخبار الآحادالأخبارك، ًقطعا

 : وهي، ويتضمن هذا المبحث مطالب ثلاثة 
 

   :ر حديث الغديرتوات :المطلب الأول

 حديث الغدير من الأحاديث النبوية الصريحة والدالة على إمامة مولانا أمير ُّديع

فلذا ينبغي الكلام في ، الإمامةومن الأدلة النقلية المعتبرة في باب ، المؤمنين علي 

ّومن ثم دلالته، سند هذا الحديث َ.  

ّ الإمامية في الحديث  كتبنّإ :  الأمينيوفي سند حديث الغدير ذكر الشيخ 
والتفسير والتاريخ وعلم الكلام مفعمة بإثبات صحة حديث الغدير والاحتجاج 

 )هـ٤٦٠ت( منها ما ذكره الشيخ الطوسي )٢٣(النبوة أنوار إلى مع ذكر مسانيده، ّبمؤداه

وقد  الذي يدل على صحة الخبر هو انه قد تواترت به الشيعة عن النبي : (إذ قال

ّلأنه لا خبر في ، ن مخالفيهم من إن لم يزيدوا على حد التواتر لم ينقصوا فيهًرواه أيضا م

 .)٢٤()ُالشريعة مما اتفق مخالفونا معنا على انه متواتر نقل كنقله



 

 

 ٣٠١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

ّعند تعرضه للأدلة المقامة على إمامة ) هـ٧٢٦ت(وكذا ما ذكره العلامة الحلي 
 يوم غدير وهو قوله ، تواترالخبر الم: (قائلا،   بعد رسول االله الإمام علي 

ّخم وقد رجع من حجة الوداع : معاشر المسلمين ألست أولى منكم بأنفسكم؟ قالوا: (ُ

ِفمن كنت مولاه فعلي مولاه اللهم وال من والاه وعاد من : (قال! بلى يا رسول االله ِ

 .)٢٥()دار عاداه واخذل من خذله وانصر من نصره وأدر الحق معه كيفما

ً حديث الغدير وتواتره ثابت عند أهل السنة أيضا)٢٦(صحةّوإن القول ب ّ)٢٧( ،

 :هي)٢٨(وقد روى علماؤهم هذا الحديث بعدة طرق

 .)٢٩(ًمن أربعين طريقا) هـ٢٤١ت(أحمد بن حنبل   ـ١

 .)٣٠(ًمن نيف وسبعين طريقا) هـ٣١٠ت(ابن جرير الطبري   ـ٢

 .)٣١(ًمن ثمانين طريقا) هـ٨٣٣ت (الجزري المقري   ـ٣

 .)٣٢(س طرقمن مائة وخم) هـ٣٣٢ت(ابن عقدة   ـ٤

 .)٣٣(ًمن مائة وعشرين طريقا) هـ٤٧٧ت(أبو سعيد السجستاني   ـ٥

وفي . )٣٤(ًمن مائة وخمس وعشرين طريقا) هـ٣٥٦ت (بكر الجعابي أبو   ـ٦

ّأحد شعراء القرن الثاني عشر إن له  ـ عن الأمير محمد اليمني) هداية العقول(تعليقة 

 .)٣٥(ًسين طريقامائة وخم

 .)٣٦(ًمائتين وخمسين طريقا إلى أنهاهم) هـ٥٦٩(العلاء العطار أبو   ـ٧

 :رواة حديث الغدير
،  حديث الغدير قد رواه جماهير من الصحابة والتابعيننّإ:  الأمينيذكر 

ّورتبهم حسب حروف ، ّفذكر من اطلع عليهم ووقف على الطرق المنتهية إليهم

 :وهم، ادر التي تناولت هذه الطرقمع ذكر المص، الهجاء

هريرة  أبو أولهم، )٣٧(ً ذكر منهم مائة وعشرة صحابيا:طبقة الصحابة ـ ١

 .مُرازم يعلى بن مرة بن وهب الثقفي أبو وآخرهم، )هـ٥٧ت (الدوسي 



 

 

٣٠٢ 








رة 

وات
المت

نة 
لس

في ا
ير 

غد
ال

. د/ 
علي

ن 
حس

ق 
صاد

 

هؤلاء مئة وعشرة : (ً قائلا الأمينيّوبعد الانتهاء من ذكرهم عقب الشيخ 

ّولعل الذي ذهب علينا ، نا روايتهم لحديث الغديرمن أعاظم الصحابة الذين وجد

ّلأن ، ْوطبع الحال يستدعي أن رواة الحديث أضعاف المذكورين، أكثر من ذلك بكثير

 ّوبقضاء الطبيعة أنهم حدثوا به عند مرتجعهم، السامعين له كانوا مئة ألف أو يزيدون

 .)٣٨()شاهدها في سفره عن الأحداث الغريبة التي ئُشأن كل مسافر ينب، أوطانهمإلى 

راشد اخضر  أبو  أولهم)٣٩(ً ذكر منهم أربعة وثمانين تابعيا:طبقة التابعين ـ ٢

 ).هـ١٠٩ت(وآخرهم أبو نجيح يسار الثقفي ، )هـ٩٤ت(ُالحبراني الشامي 

 في القرون )٤٠(ً ذكر منهم ثلاثمائة وستين عالما:طبقة الرواة من العلماء  ـ٣

محمد عمرو بــن دينار  أبو أولـهم، هم حسـب الـوفياتّورتـب، الهجرية المنصرمة

الفيض  أبو وآخرهم الحافظ شهاب الدين، )هـ١١٦، ١١٥ت ()٤١(المكي، ُالجمحي

 ).هـ١٣٨٠ ()٤٢(ّأحمد بن محمد بن الصديق

ْوإن حديثا رواته بهذه الكثرة لابد ان يكون ، إذن هؤلاء هم رواة حديث الغدير ً ّ

ٍوأي معاند يمكنه : (الأمينيولذا يقول الشيخ ، )٤٣(لتواترّبل تجاوز حد ا، ًمتواترا

مع ، )٤٤()ّرد تواتره اللفظي في الجملة والمعنوي في تفاصيله والإجمالي في جملة شؤونه

وذكره . بصحة حديث الغدير وتواتره ـ سنة وشيعة ـ ّانه قد صرح علماء الفريقين

، ّورتبهم حسب الوفيات) ًلما منهمثلاثة وأربعين ع(، )٤٥(طائفة من أعلام أهل السنة

ًوانتهاء بالحافظ شهاب الدين أبي ) هـ٢٧٩ت(ًبدءا بالحافظ أبي عيسى الترمذي 
ًوهؤلاء الأعلام جميعا قد ) هـ١٣٨٠ت  ()٤٦(ّالفيض أحمد بن محمد بن الصديق

  .صرّحوا بصحة حديث الغدير وتواتره

ت تواتر حديث رسالة في إثبا) هـ٨٣٣ت(وقد أفرد شمس الدين الجزري 

هذا حديث حسن  (:  يوم الرحبةقال فيها بعد ذكره مناشدة أمير المؤمنين ، الغدير

صحيح من وجوه كثيرة تواتر عن أمير المؤمنين علي رضي االله عنه وهو ، من هذا الوجه



 

 

 ٣٠٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

ِّرواه الجم الغفير عن الجم الغفير، ًمتواتر أيضا عن النبي  لا عبرة بمن حاول ، ُّ

 .)٤٧()طلاع له في هذا العلما لا ّتضعيفه ممن
 

  :الطعن في صحة وتواتر حديث الغدير: المطلب الثاني

ّومن صرح ، مع كثرة من روى حديث الغدير من الصحابة والتابعين والعلماء ْ َ
ْومع ذلك كله تجد من يشكّك في صحة  ـ ًكما تقدم ذكرهم آنفا ـ بصحته وتواتره َ ّ

ًومندفعا بداع العصبية ، ًه؛ متحجا بأعذار واهيةأو صدور، ُأو ينكر تواتره، الحديث

، )هـ٤٥٦ت( أمثال ابن حزم الاندلسي، )٤٨(ًمحاولا تعكير صفو المسلمين، العمياء

، )٥١()هـ٧٣٩ت(والتفتازاني ، )٥٠()هـ٧٢٨ت(تيمية وابن ،)٤٩()هـ٦٠٦ت(والرازي

 .)٥٢()هـ٧٥٦ت(يجي والأ

التفتازاني :  الحديث وهما مثالين من الذين انكروا تواتر الأمينيوذكر 

بأن الشيعة اتفقوا على : ( إذ قالا)٥٣()هـ٩٧٤ت( وابن حجر الهيتمي )هـ٧٩٣ت(

 فكيف يسوغ لهم الاحتجاج بحديث الغدير الإمامةُاعتبار التواتر فيما يستدل به على 

 .)٥٤()وهو من الآحاد؟

ًهذا مع ان ابن حجر قد صرح بصحة حديث الغدير قائلا صحيح بأنه حديث : ّ

 .)٥٥(لا مرية فيه 

 أقوالهم في انعقاد التواتر الأمينيّ وفي مقام الرد عليهم يذكر :الأمينيجواب 

 :للحديث وهي

يحكم بتواتر الحديث إذا رواه أربعة ): هـ٤٠٦ت(ندلسي ابن حزم الأ  ـ١

  .)٥٦(رواة

 .)٥٧(يحكم بتواتره إذا رواه ثمانية): هـ٩٧٤ت(ابن حجر  ـ ٢

 .)٥٨(يحكم بتواتره إذا رواه عشرة): هـ٩١١ت(السيوطي   ـ٣

 .)٥٩(ًيحكم بتواتره إذا رواه اثنا عشر راويا): هـ٧٧٤ت(ابن كثير   ـ٤



 

 

٣٠٤ 








رة 

وات
المت

نة 
لس

في ا
ير 

غد
ال

. د/ 
علي

ن 
حس

ق 
صاد

 

هذه : ( الأمينيّوبعد الانتهاء من التعرض لأقوالهم في التواتر يقول الشيخ 

اً لكنهم إذا وقفوا على حديث الغدير اتخذوا له حد،  في تحديد التواترةنظريتهم المشهور

 .)٦٠()ًأعلى لم تبلغه رواية مئة وعشرة أو أكثر بالغا ما بلغ

ّوالمدار فيه إنما ، ّون بأنه لا حد للتواترحّلفريقين يصرّهذا مع أن اغلب علماء ا

واليقين هذا ، لامتناع تواطؤ الجميع على الكذب، هو حصول اليقين بصدور الحديث

  .)٦١(لا يرتبط بعدد معين

َ بحثه  الأمينيأردف الشيخ ،  تواتر حديث الغديرومن باب التأكيد على ْ َ
  الأمينيشعارهم وأعرب الشيخ أبقصائد الشعراء الذين تناولوا حديث الغدير في 

  :ًعن غرضه من ذكر هذه القصائد قائلا

رداف ذلك بتراجم شعراء الغدير وشعرهم فيه على ترتيب إُّوجل قصدنا من (

شداق يث وتواتره في كل جيل وانه اظهر ما تلوكه الأالقرون الهجرية إثبات شهرة الحد

ًنظما ونثرا ًن كلا من أولئك الشعراء الفطاحلأ: (ًوذكر أيضا، )٦٢()ً َّوقل في أكثرهم  ـ ّ

معدود من رواة هذا الحديث فإن نظمهم إياه في شعرهم القصصي ليس من  ـ العلماء

ّلكن هؤلاء نظ.. يالية الفارغةالصور الخ ِوافرغوا ما فيها من كلم ،  خارجّوا قصة لهامّ َ

ّفتكون تلكم القوافي المنضدة في عقودها الذهبية من جملة . ٍمنثورة أو معان مقصودة

  .)٦٣()ّالمؤكدات لتواتر الحديث

 :نستنتج مما تقدم من البحث

ًالجزم بصحة وتواتر حديث الغدير خصوصا بعد شياعه بين جميع   ـ١

  .المسلمين

ات حول تواتر حديث الغدير وصحته أوهن من بيت ّإن جميع الشبه  ـ٢

 .العنكبوت للدلائل الواردة حول تواتره في جميع الطبقات



 

 

 ٣٠٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

  :خراُ محاولات : المطلب الثالث

ّأنه لم يقتصر الحال على الطعن في صحة حديث الغدير و :  الأمينيّبين 

ا تضعيف الحديث ُمحاولات أخر أريد به إلى ّبل تعداه ـ كما يأتي ـ تواتره أو دلالته

ّ فتارة بزعم أن الإمام علي )٦٤(والآيات النازلة بحقه، متجاهلين تواتره، والحط منه
 لم يكن حاضرا في المدينة مع النبي ًّوتارة أن  )٦٥( يوم الغدير بل كان في اليمن

ّمن كنت مولاه أما أن أسامة بن زيد قال لعلي: السبب في قوله  إنما ، لست مولاي: ّ

كما ذكر ذلك ابن الأثير  ـ )من كنت مولاه فعلي مولاه (: فقال ، ي رسول االلهمولا

: ُأو ان السبب هو ما أخرجه أحمد بن حنبل وآخرون عن بريدة انه قال، )٦٦(والحلبي

ً ذكرت عليا ُفلما قدمت على رسول االله ، ًفرأيت منه جفوة، ٍّغزوت مع علي اليمن(

ْيا بريدة ألست أولى بالمؤمنين من : (فقال، ّيتغيرفرأيت وجه رسول االله ، ّفتنقصته ُُ

 .)٦٧()ٌّمن كنت مولاه فعلي مولاه: قال. بلى يا رسول االله: أنفسهم؟ قلت

ًخرى يراد بها التعتيم على حديث الغدير أيضا بإبدال الواقعة ُوهناك محاولة أ ُ
هيار  قول أحمد نسيم المصري في شرح بيت شعري لمالأمينيوقد نقل ، )وقعة(بـ

 ):هـ٤٢٨ت(الديلمي 

 اًـاعيـواه مســدّوا ســُل عــفق             ً الغدير أبوا عليه قبوله نهيا وهب

ّ تسمى بوقعة غدير خمةالغدير أو شبهه وللإمام علي وقع: النهي: (قال ُ ،

  :ً ثم اخذ بالرد عليه قائلا)٦٨()والشاعر يشير إليها

 الموجود في مخطوط »البغي«ً بدلا عن  وجعله»النهي«ستاذ بعد شرحه ُليت الأ(

ْ مثله لا يصلح من مثل مهيار ّويعرف ان، ُديوانه يعرب عن معناه الحالي أو المفعولي ِ

يوم الغدير : ه يرى رأي شاكلته ملحم ابراهيم الاسود في قولهّوكأن، ِّالمتضلع الفحل

 )هـ٢٣١ت( لقصيدة أبي تمام الطائي وذلك عند شرحه، )٦٩())(معروفة واقعة حرب
                                                

)( بعد قول أبي تمام الطائي: 
ُويوم الغدير استوضح الحق أهله ُبضحياء لا فيها حجاب ولا ستر         َّ ٌ 



 

 

٣٠٦ 








رة 

وات
المت

نة 
لس

في ا
ير 

غد
ال

. د/ 
علي

ن 
حس

ق 
صاد

 

ّ عليه أيضا بأن كتب السيرة النبوية والتاريخ خالية من ذكر هذه الأمينيّوقد رد  ً

 .)٧٠(وأن هذه المحاولة فاشلة في ستر حقيقة الغدير، الغزوة
 

 

 
 

 

ّيعتبر حديث الغدير من نصوص السنة النبوية التي يستدل بها الشيعة الإمامية  َ
أمثال الشيخ ، وأورده علماؤهم في تأليفاتهم ،  مامة الإمام علي بن أبي طالب على إ

والشيخ أبي الصلاح الحلبي ، )هـ٤٣٦ت(والسيد المرتضى ، )هـ٤١٣ت(المفيد 

ّاستنادا على أن المراد من ،  )٧١(وغيرهم) هـ٧٢٦ت(والعلامة الحلي ، )هـ٤٤٧ت( ً

ّبالطاعة والإتباع ) ْالأولى(هو )  مولاهمن كنت مولاه فعلي(في حديث الغدير ) المولى(

  .الإمامةو، والانقياد

ّما سلم لروايته الجميع من قول : (ّما نصه) هـ٤١٣ت(ذكر الشيخ المفيد  ُ
ّ بغدير خمالرسول  َّبعد أن قرر أمته على المفترض له من الولاء الموجب ، ُ َ امته لإمْ

وأذعنوا ،  فلم ينكره أحد منهموالتقدم لسائرهم في الأمر والنهي والتدبير، عليهم

، فأعطاه بذلك حقيقة الولاية) من كنت مولاه فعلي مولاه: (بالإقرار له طائعين

والنهي والتدبير والسياسة ، وكشف عن مماثلته له في فرض الطاعة والأمر لهم

  .)٧٢()الإمامة ـ اللغة لا يرتاب بمعناه من فهم ـ ٌوهذا نص، والرئاسة

بشكل ،  دراسة سند الحديث وأثبت تواتره  الأمينيشيخ ْوبعد أن أنهى ال

ٍبين وصريح ّانبرى للبحث الدلالي في الحديث واثبات أن المعنى اللغوي لكلمة ، ِّ

بالوضع اللغوي  ًوبالتالي تكون نصا في المعنى الذي نحاوله) الأولى( ينحصر بـ) المولى(

ّأو مجملة في مفادها لاشتراكها بين معان جمة ٍ واء كانت عرية عن القرائن لإثبات ما وس، ً



 

 

 ٣٠٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

ّفإنها في المقام لا تدل إلا على ذلك، ّ أو محتفة بهاالإمامةّندعيه من معنى  ّ()٧٣(. 

ٍوكان كلامه يتركز على محاور ست، ثم أخذ بالاستدلال على مراده  :وهي، ّ

ّالأولى هو الذي فهمه الحاضرون في الحشد ممن (ّ إن معنى :المحور الأول ■
 نْأ الذي استأذن النبي ) هـ٥٤ت(ّومنهم حسان بن ثابت، مقالة النبي سمع 

 :ٍينظم الحديث في أبيات منها
  قــــم يــــا عــــلي فــــأنني: فقــــال لــــه

 

ــا  ــا وهادي ــدي إمام ــن بع   )٧٤(ًرضــيتك م
 

الذي ) هـ٦٠ت(الصحابي الجليل قيس بن سعد بن عبادة الأنصاري: ومنهم

 :قال
ـــــــــام ـــــــــا وإم ـــــــــلي إمامن ٌوع ــــــى  ٌ ــــــسوانا أت ــــــلل ــــــه التنزي ُب

ـــي ـــال النب ـــوم ق ـــولا: ُّي ـــت م ـــن كن ٌه فهـــذا مـــولاه خطـــب جليــــل م ٌ ُ)٧٥(

ً أن هذا المعنى فهمه أيضا أساطين الأدب وعلماء اللغة الأمينيّأكد  طوال ، ّ

ًفلا يمكن أن نحكم بخطأ هؤلاء جميعا ؛ لتواتر نقل ، القرون الماضية والى يومنا هذا ْ

ِّنفسه الذي فهمه المهنئين والمبايعين للإمام علي بن أبي هذا المعنى عنهم وهو المعنى 

وعمر بن الخطاب ، )هـ١٣ت(بكر بن أبي قحافة  أبو :ّ وأولهم الشيخانطالب 

ِّأمسيت يابن أبي طالب مولى كل : (عندما أتيا أمير المؤمنين وهما يقولان) هـ٢٣ت(

  . )٧٦() ٍمؤمن ومؤمنة

، عا بنزول العذاب ود، ري واستعظمهوكذلك فهمه الحارث بن النعمان الفه

  .)٧٧(ًشارة إليه سابقاّكما تقدمت الإ

 في رحبة الكوفة وكذلك فهمه أولئك النفر الذين وافوا أمير المؤمنين 

 الحالة لإيقاف السامعين على فاستوضح الإمام . السلام عليك يا مولانا: (قائلين

ّإنا : فأجابوه)  رهط من العرب؟كيف أكون مولاكم وأنتم (: وقال، المعنى الصحيح

ّ يقول يوم غدير خمسمعنا رسول االله   .)٧٨()ٌّمن كنت مولاه فعلي مولاه: (ُ



 

 

٣٠٨ 








رة 

وات
المت

نة 
لس

في ا
ير 

غد
ال

. د/ 
علي

ن 
حس

ق 
صاد

 

 ).ْالأولى(هو ) المولى(ْفلا بد أن يكون معنى 

 : ْخرى يمكن أن نقولُوبعبارة أ

، )ْالأولى(هو  ـ عند الحاضرين في يوم الغدير) المولى(نّ المتبادر من لفظ إ

تقرير وإمضاء  إلى َّ علامة الحقيقة كما هو مقرر في علم الأصول بالإضافة)٧٩(والتبادر

وأولئك النفر في ،  للمعنى الذي فهمه حسان بن ثابت  والإمام علي النبي

 .رحبة الكوفة

 .ِّعند المفسرين) المولى( معنى :المحور الثاني ■

مّا إ) المولى( لفظ ّإن: )٨٠( دليله الثاني بالشكل الآتي الأمينيّبين الشيخ 

ِّبدليل ما ذهب إليه المفسرون في تفسير قوله ، ّأو أنه أحد معانيه) ْالأولى(منحصر بـ
ْفاليوم لا يؤخذ منكم فدية ولا من الذين كفروا مأواكم النار هي مولاكم  :تعالى َ َ ُ ُ َ ُ َ ْ ُ َ َُ َّ ُ َ ْ ْ َْ َ َ َ ِْ ِ ِ ِ َِ ََّ ٌ ُْ ُ ْ

ْوبئس ال َ َْ ُمصيرـِ
ِ َ )وهم فريقان، )٨١:  

وهم سبعة ، )٨٢()المولى(ًمعنى منحصرا بـ ) ْالأولى(ِّالمفسرون الذين جعلوا  ـ ١

وآخرهم السيد محمد ، )٨٣(في تفسيره) هـ٦٨ت(ّأولهم ابن عباس ، ًوعشرون مفسرا

وعليه يكون معنى قوله ، )٨٤(بصاركما جاء في نور الأ) هـ١٢٩٨ت(مؤمن الشبلنجي 

ْالنار هي مولاكم: تعالى َ َ ُُ َّْ ِ٨٥(سلفتم من الذنوبألما ،  أولى بكم أي(.  

  .)٨٦()المولى(أحد معاني ) ْالأولى(ِّالمفسرون الذين جعلوا   ـ٢

ّ منهم ستة عشر مفسرا أولهم أبو إسحاق الثعلبي ذكر الشيخ  ً ِّ
 .)٨٨(في تفسيره) هـ٧٢٥ت( وآخرهم الخازن )٨٧()هـ٤٢٧ت(

ُ ذكر آياتا أخرى استعم الأمينيالشيخ  ّكما أن ْل فيها المولى بمعنى الأولى ً
  .)٨٩(بالأمر

َأنت مولانا فانصرنا على القوم الكافرين :منها قوله تعالى ْ َ ِْ ِ َ ِ َ َ ْْ َ ْ َ ْ ُ ََ َ َ)ناصرنا :  أي)٩٠ 

ْوحافظنا وولينا وأولى بنا ّ)٩١(. 



 

 

 ٣٠٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

ْبل االلهُ مولاكم :وكذلك قوله تعالى َُ ْ َْ)ُاالله أولى بأن يطاع (:  أي)٩٢ ْ()٩٣(. 

ْقل لن يصيبنا إلا ما كتب االلهُ لنا هو مولانا وعلى االلهِ فليتوكل  :وقوله تعالى ْ َ َ َ ْ َُّ َ َ َ َ ََ َ َ ْ َ ُ َ َ َْ َ َ َُ َ ّ ِ ِ

َالمؤمنون ُْ ِ ُْ)مالكنا وسيدنا فلهذا : وقيل. ْأولى بنا من أنفسنا في الموت والحياة( أي )٩٤

 .)٩٥(ن في تفسيرهاّكما جاء عن أبي حي) ف كيف يشاءّيتصر

) المولى( في هذا المحور لبيان معاني  الأمينيّ تصدى الشيخ :المحور الثالث ■

ثم بيان إمكان ارادة ، وتحديد المعاني المرادة من غيرها، على طريقة السبر والتقسيم

  .)٩٦(بل انحصاره فيه، من المعاني المرادة) الأولى(

 :ّويمكن توضيح ما أفاده بالمخطط الآتي
  
  

 

 قرائن تحدد الأولى            )١( نحو الاشتراك اللفظيعلى           المرادة        
 -)المولى(معاني 

 )إمكان إرادة الأولى في الجميع  ()٢(على نحو الاشتراك المعنوي             غير المرادة        

                                                
اتحاد الألفاظ وتغاير المعنى والملاك فيه صدق اللفظ الواحد على كثيرين، أو : شتراك اللفظيالا (١) 

ٍأنه وضع لفظ وأحد لمعا ٍن مختلفة بأوضاع متعددة، ظّ / ١: محمد رضا المظفر، أصول الفقه: ٍ
 .٢٦: ، علي المشكيني، اصطلاحات الأصول٦٩

صدق المفهوم الواحد على كثيرين، : تغاير الألفاظ واتحاد المعنى والملاك فيه: شتراك المعنويالا (٢) 
مد رضا المظفر، أصول مح: أو انه وضع اللفظ الواحد لمعنى قابل للانطباق على كثيرين، ظ

 .٦٩/ ١: الفقه

 متصلة

 منفصلة



 

 

٣١٠ 








رة 

وات
المت

نة 
لس

في ا
ير 

غد
ال

. د/ 
علي

ن 
حس

ق 
صاد

 

وهي ، )٩٩( لأقوال علماء اللغة في معاني المولى الأمينيّوقد تعرض الشيخ 

 :ًسبعة وعشرون معنى وهي

، ِالمعتق   ـ٦، ابن الاخت   ـ٥، الابن   ـ٤، ّابن العم   ـ٣، ّالعم   ـ٢، الرب  ـ١

،  هـم عليـَالمنع  ـ١١،  عـالتاب  ـ١٠،  الك أو المليكـالم  ـ٩،  دـالعب  ـ٨،  قـَالمعت  ـ٧

،  ل ـالنزي  ـ١٦  ،ار ـالج  ـ١٥، احب ـالص  ـ١٤، ف ـالحلي  ـ١٣، ك ـالشري  ـ١٢

ْالأولى   ـ٢٢، ّالولي   ـ٢١، العقيد   ـ٢٠، ِالمنعم   ـ١٩، القريب  ـ ١٨ ،الصهر   ـ١٧
ِالسيد غير المالك والمعتق   ـ٢٣، بالشيء  ّالمتصرف   ـ٢٦، الناصر   ـ٢٥، ّالمحب   ـ٢٤، ّ

  .ّالمتولي في الأمر  ـ٢٧، في الأمر 

فالمعنى  المعاني غير المرادة لاستلزامها الكفر أو الكذب؛  الأمينيّثم رد 

ّإذ لا رب للعالمين سوى االله(يستلزم الكفر؛  ـ وهو الرب ـ الأول ّوأما الثاني ، ْ
 .)١٠٠()الرابع عشر فيلزم من إرادة شيء منها في الحديث الكذب إلى (*)والثالث

ولم يكن نبي العظمة : (ً قائلاّ رده الشيخ »الحليف«فعلى سبيل المثال معنى 

َّمحالفا لأحد ليعتز به ّولقد اعتز به المسلمون ، انما العزة الله ولرسوله وللمؤمنين و، ً

 .)١٠١()فكيف يمكن قصده في المقام؟ وعلى فرض ثبوته فلا ملازمة بينهما، اجمع

، »القريب« و»الصهر« و»النزيل« و»الجار« و»الصاحب«ولا يمكن ارادة معنى 

من كنت : ْ في ذلك الحر الشديد من اجل أن يقول لهموكيف يجمعهم النبي 

ِالمنعم«وهكذا معنى ! ٌصاحبه فعلي صاحبه   .)١٠٢(»العتيد« و»ُ

 ثلاثة احتمالات على  الأمينيفقد ذكر الشيخ ) الناصر(و) المحب(ّأما معنى 

  .)١٠٤(وكلها مستبعدة، )١٠٣(خبارالإنحو الإنشاء أو 

                                                
فابن ، ّلا يستلزم منه الكذب؛ لوضوح أنهما أبناء عم) ابن العم(ّأن المعنى الثالث : يُلاحظ عليه (*)

 .ّلا أنه يستلزم الكذب، فهذا المعنى غير مراد لعدم الفائدة فيه، ِّعم أحدهما هو إبن عم للآخر



 

 

 ٣١١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

 المعاني فهي) ٌمن كنت مولاه فعلي مولاه(ّأما المعاني المرادة من الحديث الشريف 

) ِالسيد غير المالك والمعتق(و) الأولى بالشيء(و) الولي (: الخمس المتبقية وهي

 ).ّالمتولي في الأمر(و) ّالمتصرف في الأمر(و

 .)١٠٥()ْالأولى بالشيء( إلى ّمردهما) ّالسيد(و) ّالولي(فـ

في تفسير قوله ) هـ٦٠٦ت ()١٠٦(فقد ذكره الرازي) ّالمتصرف في الأمر(ّأما 

ْواعتصموا بااللهِ هو مولاكم  :تعالى َ ُُ َْ َ ُ ْ َِ ِ )من معانيه ) هـ٩٧٤ت(ّ وعده ابن حجر)١٠٧

ّفقد عده أبو العباس المبرد ) ّمتولي الأمر(ّوأما ، )١٠٨(الحقيقية من معاني ) هـ٢٨٥ت(ّ

ّإذ بين في قوله تعالى، المولى  ْ : ُذلك بأن االلهَ مولى الذين ءامنوا َ ََ َ ِْ َِّ َ ََّ َ ِ َ )والولي والمولى : )١٠٩

 .)١١٠(ّوهو الحقيق بخلقه المتولي لأمورهم، معناهما سواء

 )هـ٧٦١ت( والقرطبي )هـ٤٦٨ت(ًهذا المعنى أيضا أبو الحسن الواحدي  وذكر

 .)١١٢(وآخرون،  في لسان العرب)هـ٧١١ت(وابن منظور ، )١١١(في تفسيريهما

 : الأمينيعند ) مولى(المعنى المختار لكلمة 

، من غيرها، ّوبين المرادة منها) المولى( معاني  الأمينيرض الشيخ ْوبعد أن ع

ّان الحقيقة من معاني المولى ليس إلا  (: بقوله) الأولى بالشيء(حصر المعنى المراد في 

ِّومأخوذ في كل منها بنوع من ، وهو الجامع لهاتيك المعاني جمعاء، الأولى بالشيء

  .)١١٣()ّ شيء منها إلا بمناسبة هذا المعنىولم يطلق لفظ المولى على، )(العناية

: فعلى سبيل المثال، على جميع المعاني) الأولى بالشيء(ّثم طبق المعنى المختار أي 

ٍفالرب سبحانه هو أولى بخلقه من أي قاهر عليهم؛ خلق العالمين كما شاءت حكمته( ِّ ْ ،

 بالنهوض بحفظ من ْفهو أولى، والأمر في الحليف واضح(، )١١٤()ّويتصرف بمشيئته

 .)١١٥()حالفه ودفع عادية الجور عنه

                                                
) (أي المجاز. 



 

 

٣١٢ 








رة 

وات
المت

نة 
لس

في ا
ير 

غد
ال

. د/ 
علي

ن 
حس

ق 
صاد

 

ٌوهو مقدم ، ٌشتراك معنوي بين هذه المواردالا ّإن: ٍنتيجة مفادها إلى ثم ينتهي ّ

ٍالذي يستدعي أوضاعا كثيرة غير معلومة بنص ثابت ، شتراك اللفظي على الا ً ،

م  .)١١٦(ّوالمنفية بالأصل المحكَّ

بن البطريق اهذه النظرية شمس الدين  إلى قد سبقهّ أنه  الأمينيوذكر الشيخ 

 )١١٨(وبعض الأعلام مثل سبط ابن الجوزي .)١١٧()العمدة(في كتابه ) هـ٦٠٠ت(

  .)١١٩(والدرواجكي الزاهدي) هـ٦٥٤ت(

ً مؤيدا لمختاره وهوثم يذكر الشيخ  عند إطلاق كلمة ) الأولى(تبادر معنى : ِّ

ّفإن مولاكم ، ِّلا يقل العبد لسيده مولاي: (  قالّ أنهما جاء عن النبي ، )المولى(

  .)١٢٠()االله

هو نفس ما ) الأولى( من حصر المعنى بـ الأمينيّإن ما ذهب إليه الشيخ 

الذي قال بعد ) هـ٤١٣ت(ّذهب إليه علماء الشيعة الإمامية في المقام مثل الشيخ المفيد 

 على فرض ّقررهم : ()ألست أولى بكم منكم؟(ْأن أورد مقدمة خبر الغدير 

وجاء فيه ، بما ينطوي على معناه، ثم عطف على اللفظ الخاص، طاعته بصريح الكلام

ْفدل على أنه الأولى دون ، ُالتي لا يبتدأ بها الكلام) الفاء(بحرف العطف من  ّ ّ

 .)١٢١()سواه

 :ْفي الذخيرة إذ قال) هـ٤٣٦ت(وكذا الشريف المرتضى 

ّوأما الذي يدل على أن ل( ّ ْفي الخبر لم يرد بها إلا الأولى دون باقي ) مولى(فظة ّ
ّمن عرف أهل العربية إذا قدموا جملة مصرحة وعطفوا عليها بكلام : ّفهو أن، أقسامها ّ ْ ُ

ّمحتمل ما تقدم التصريح به ويحتمل غيره لم يجز أن يريدوا بالمحتمل إلا المعنى  َْ ّ

 .)١٢٢()الأول

:  في تقريب المعارف)هـ٤٤٧ت( ح الحلبيوفي هذا الصدد ذكر الشيخ أبوالصلا

ّإن لفظ مولى : (المفيد للإمامة؛ وذلك من وجوه ثلاثة) الأولى( أراد ّأن النبي 



 

 

 ٣١٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

وإذا .. ورجوع سائر الأقسام في الاشتقاق إليها، ْحقيقة في الأولى ؛ لاستقلالها بنفسها

 وهذا )١٢٣()هاْكانت لفظة مولى حقيقة في الأولى وجب حملها عليها دون سائر أقسام

ّإن لفظة مولى لو كانت مشتركة بين سائر الأقسام وغير : الثاني(ّأما ، هو الوجه الأول

ّمختصة ببعضها لوجب حمل خطابه صلوات االله عليه وآله بها على جميع محتملاتها إلا ما 

  .)١٢٤()منع مانع

 في الرسائل) هـ٤٦٠ت(ّوكذا سائر علماء الإمامية أمثال الشيخ الطوسي 

في نهج الحق ) هـ٧٢٦ت(وكذلك العلامة الحلي ، )١٢٥(وتلخيص الشافي، العشر

 .)١٢٦(وكشف الصدق

  القرائن المتصلة والمنفصلة والقرينة العقلية:المحور الرابع ■

مرحلة أخرى وهي في حالة عدم  إلى  في هذا المحور الأمينيينتقل الشيخ 

ّوأصر على أن الاشتراك  ـ  الاشتراك معنويّعلى أن ـ ّبما قدمه من دليل، اقتناع المقابل ّ
ّإن لدينا قرائن : ٍفحينئذ يقال له، )الأولى(ولا خصوصية لـ، بين تلك المعاني هو لفظي

وعدد هذه القرائن هو ، وتنفي غيره) الأولى(متصلة ومنفصلة في تحديد معنى 

  :فمن القرائن المتصلة، )١٢٧(ذكرها على نحو التفصيل، عشرون

ْألست أولى بكم من «:  حديث الغدير)١٢٨( قال في مقدمة ان النبي ُ

فمن كنت مولاه فعلي «: على ذلك قوله َّثم فرع،  أو ما يشابه هذه العبارة»أنفسكم

 لعاد )(ّ يريد في كلامه غير المعنى الذي صرح به في المقدمةفلو كان (،  »مولاه

ٍونجله عن كل سقطة ـ ُلفظه ّ ُُّ ِ وكان في معزل ، ًتزلا بعضه عن بعضمخ، ُمحلول العرى ـ ُ

ْوأبلغ من نطق بالضاد، عن البلاغة وهو أفصح البلغاء فلا مساغ في الإذعان بارتباط ، َ

ّإلا أن نقول باتحاد المعنى ، وهو الحق في كل قول يلفظه عن وحي يوحى، أجزاء كلامه ْ ّ

 .)١٢٩()في المقدمة وذيها
                                                

) (قوله وهي  :أولى بكم من انفسكمُ ألست . 



 

 

٣١٤ 








رة 

وات
المت

نة 
لس

في ا
ير 

غد
ال

. د/ 
علي

ن 
حس

ق 
صاد

 

، ّنشهد أن لا اله إلا االله: قالوا) ون؟ُّيا أيها الناس بم تشهد(قوله ص : (ومنها

ًوأن محمدا عبده ورسوله: قالوا، )َثم مه ْ؟: (قال االله : قالوا، ) ّقال فمن وليكم؟. ّ

من يكن االله ورسوله « : فقال، ٍّعضد علي فأقامه إلى ثم ضرب بيده .ورسوله مولانا

 .)١٣٠(»...ّمولاه فإن هذا مولاه

ّ أن يراد بها إلاادة بالتوحيد والرسالة لا يمكنّفإن وقوع الولاية في سياق الشه ُْ 

 .(١٣١) الملازمة للأولية على الناس منهم بأنفسهمالإمامةمعنى 

ِّهنئوني هنئوني  (:  بعد بيان الولاية لعلي قوله «: ومن القرائن المنفصلة ِّ

ّإن االله تعالى خصني بالنبوة  فالعبارة صريحة، )١٣٢(»الإمامةوخص أهل بيتي ب، ّ

 والمراد منهم في ذلك الوقت أمير المؤمنين علي بن  بأهل بيته الإمامةباختصاص 

 .أبي طالب

عن  (: )هـ٣٨٥ت(ما جاء عن الحافظ الدارقطني : ًومن القرائن المنفصلة أيضا

 هذا يقضي : فقال أحدهما، اقض بينهما: ّفقال لعلي، عمر وقد جاءه أعرابيان يختصمان

ْويحك ما تدري من هذا؟ هذا مولاي : وقال (*)وأخذ بتلبيبهبيننا؟ فوثب إليه عمر  َ
ْومن لم يكن مولاه فليس بمؤمن، ِّومولى كل مؤمن َ()١٣٣(. 

ّويعقب الشيخ  ْ بعد أن يذكر المصادر الأخرى التي ذكرت هذه  الأمينيُ

 نفسه ّفإن المولوية الثابتة لأمير المؤمنين التي اعترف بها عمر على: (ً قائلا)١٣٤(الرواية

ّوعلى كل مؤمن زنة ما اعترف به يوم غدير خم ُ َ ّوشفع ذلك بنفي الإيمان عمن لا  ،(**)ِِّ َّ

  .)١٣٥()يكون الوصي مولاه

قد أشار ، توجد قرينة مقامية عقلية، ّما تقدم من القرائن اللفظية إلى بالإضافة

                                                
 .٧٣٤/ ١:  ابن منظور، لسان العرب: أي جمع ثيابه عند نحره وصدره، ظ(*)

ٍبخ بخ يا علي؟ أصبحت مولاي ومولى كل مؤمن ومؤمنة، ظ: وهي قوله(**)  .٢٢٢/ ١:  ن.م: ٍ



 

 

 ٣١٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

ّإن :  وهي)١٣٦(ّ في معرض رده لبعض معاني المولى المحتملة الأمينيإليها الشيخ 

ّ؛ إذ أن جمع الحشود في أثناء المسير )ْالأولى(على ) المولى(مقتضى المقام يقتضي حمل  ْ ،

ّحتى أن أحدهم ليضع رداءه تحت قدميه من شدة الحر، َّوحر الهجير مع نزول الوحي ، ّ

ُوإن لم تفعل فما بلغت رسالته : بهذه اللغة َ َ ََ َ ََ َّ َْ ِ ْ َ َ ْ ْ َ ْ ِ )ثم إعلامه ، )١٣٧ن نفسه قد  بأ

ّوأن له الأهمية الكبرى في الدين ، ٍوهو مهتم بتبليغ أمر يخشى فوات وقته ، نُعيت إليه ِّ ّ

ِّهنئوني هنئوني:  فيهوالذي قال النبي، والدنيا ّكل ذلك لاينسجم إلا مع ، ...ِّ ُّ

 .)١٣٨( الإمامة

 :ّ الأحاديث المفسرة لمعنى المولى والولاية:المحور الخامس  ■

ًلقرآن الكريم يفسر بعضه بعضاّكما إن ا ولذا ، )١٣٩(ّفكذا السنة المطهرة، ِّ

 )١٤٠(المولى والولاية الأحاديث التي وردت في تفسير  لبعضالأميني ّتعرض الشيخ

 : ثم قال رسول االله : ( يوم صفين قولهما جاء في مناشدة أمير المؤمنين : منها

ّأيها الناس إن االله مولاي وأنا مولى الم« من كنت مولاه ، ْؤمنين وأولى بهم من أنفسهمُّ

ْوعاد من عاداه، ْاللهم وال من والاه، ٌّفعلي مولاه  .وانصر من نصره واخذل من خذله، َ

ِكولا ٌولاء: ذا؟ فقالٌيا رسول االله ولاء كما: فقال، فقام إليه سلمان الفارسي ي؛ من َ

ٌّكنت أولى به من نفسه فعلي  .)١٤١() ْ أولى به من نفسهْ

ِولاء كولاي (: فالواضح من قوله  َ ْمن كنت أولى : وتفسيرها بعد ذلك) ٌ
ْبه من نفسه فعلي أولى به من نفسه  .فحسب) الأولى(هو ) المولى(ّإن معنى ، ٌّ

جُعلت الموالاة (: ّ أنه قالما روي عن الإمام علي : ومن هذه الأحاديث

) المولى(ل الدين إلا بتفسير ولا يستقيم كونها من أصو، )١٤٢()ًأصلا من أصول الدين

 .)١٤٣( الإمامةأي بالولاية و) ْالأولى(بـ



 

 

٣١٦ 








رة 

وات
المت

نة 
لس

في ا
ير 

غد
ال

. د/ 
علي

ن 
حس

ق 
صاد

 

 : كلمات الأعلام حول مفاد الحديث:المحور السادس  ■

مرحلة أخرى وهي تعضيد الرأي  إلى  الأمينيفي هذا المحور انتقل الشيخ 

َفذكر أربعة عشر، ّببعض كلمات أعلام أهل السنة) المولى(المختار في معنى  َ مرتبة ،  منهمَ

ابن ( بدءا بًالحافظ الحسن بن ابراهيم أبي محمد المصري الشهيربـ)١٤٤(حسب الوفيات

ًوانتهاء بالشيخ أحمد الحفظي العجيلي ، )١٤٥(في تاريخ مصر) هـ٣٨٧ت) (زولاق
 .)١٤٦() هـ٢٣٣ت(

: ّفأما قوله«: الذي قال) هـ٦٥٤ت (سبط ابن الجوزي الحنفي : ومن هؤلاء

 ثم ذكر )١٤٧()لفظ المولى ترد على وجوه: فقال علماء العربية) من كنت مولاه(

ُفاليوم لا يؤخذ  :قال االله تعالى، والعاشر بمعنى الأولى: ( منها ثم قال)١٤٨(تسعة َ ْ ُ َ َْ ْ َ

ْمنكم فدية ولا من الذين كفروا مأواكم النار هي مولاكم َ َ ُ ُ َ ُ َ ُْ َّ ُ َ ْ ْْ َ َ َِ ِ ِ ِ َِ َّ ٌ ُ )ثم اخذ )١٥٠(»)١٤٩ 

والمراد من الحديث الطاعة : ( فقالً واحداًحداِّادة كل من المعاني المذكورة وارإيُبطل 

ْمن كنت أولى به من : الأولى ومعناه: ّفتعين الوجه العاشر وهو، المحضة المخصوصة
 .)١٥١()ٌنفسه فعلي أولى به

 : نستنتج مما تقدم من البحث في مفاد حديث الغدير ما يأتي

والمراد منه ، )ْالأولى بالشيء(عند الإطلاق هو ) المولى (ّإن المتبادر من كلمة  ـ١

 أولى بالطاعة فيكون أمير المؤمنين علي ، ّالأحق بالطاعة والانقياد والإتباع

 .الإمامةوالانقياد و 

 للمعنى الذي فهمه لإقرار النبي ، )الأولى(هو ) المولى(ان المراد من   ـ٢

 وكذا إقرار الإمام علي ، ِّلكلام المهنئين حجةُوإقراره  ـ في شعره ـ ّحسان بن ثابت

 .ً حجة أيضاواقراره ، وللناس في رحبة الكوفة، لقيس بن سعد بن عبادة في شعره

، على نحو الاشتراك المعنوي) المولى(في جميع معاني ) الأولى(إمكان ارادة   ـ٣



 

 

 ٣١٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

 .َّوالذي هو مرجح على الاشتراك اللفظي

ِّ؛ لوجود قرائن منفصلة ومتصلة تحدد )ْالأولى(بـ) المولى(انحصار معنى   ـ٤

 .هذا المعنى في حالة الاشتراك اللفظي

 ُالأمةّ هي الحاكمية المطلقة على ّإن المرتبة المثبتة لأمير المؤمنين علي   ـ٥

 .)١٥٢(ّ الملازمة للأولوية المدعاة في معنى المولىالإمامةوهي معنى ، جمعاء

 .ِّتؤكد المعنى المختار في المقامّإن الأحاديث الشريفة   ـ٦

ّإن حديث الغدير نص جلي على إمامة أمير المؤمنين علي بن أبي طالب   ـ٧ ٌ ّ. 

 

 
 

 
 

) هـ٦٠٦ت( للشبهات التي أثارها الرازي  الأمينيّتعرض الشيخ 

 :ا شبهتا الرازي فهماّأم، )١٥٣(حول مفاد حديث الغدير) هـ١٢٣٩ت(والدهلوي 

 .)الأولى(بمعنى ) المولى( امتناع مجيء ):للرازي(الشبهة الأولى 

  :تدور هذه الشبهة على محورين

َّبمعنى واحد في اللغة لصح استعمال كل وأحد ) ْأولى(و) مولى(لو كان   ـ١ ً
ن هذا أولى م(بدل ) ًهذا مولى من فلان: (ْفلا يصح أن يقال، منهما في مكان الآخر

ّذلك في معرض رده لقول ابن عباس والكلبي ) هـ٦٠٦ت(ذكر الرازي . )١٥٤()فلان
ُمأواكم النار هي مولاكم وبئس المصير :في تفسير قوله تعالى

ِ َِْ َ َ ْْ ُ َّ ُِ ْ َ َ ُ ُ َ )فقد ذكر ابن ، )١٥٥

ّأما الكلبي فقد فسرها بـ، أي مصيركم) هي مولاكم(ّأن معنى : عباس  ).ْأولى بكم(ّ



 

 

٣١٨ 








رة 

وات
المت

نة 
لس

في ا
ير 

غد
ال

. د/ 
علي

ن 
حس

ق 
صاد

 

ّوإنما نبهنا على هذه الدقيقة؛ لأن الشريف ): هـ٦٠٦ت (زي ويقول الرا ّ
ّلما تمسك في إمامة علي بقوله  ـ المرتضى ّ) :أحد : قال ـ ٌمن كنت مولاه فعلي مولاه

 .)١٥٦( »ْأولى«ّ انه »مولى«معاني 

ُلصح أن يقرن بأحدهما كل ما يصح قرنه ) ْالأولى(بمعنى ) المولى(لو جاء   ـ٢ ْ ََ ُّ ُّْ ُ
 .فامتنع كون المولى بمعنى الأولى، ّلكنه ليس كذلك، بالآخر

ْمن(بـ ) مولى(لا يصح اقتران كلمة  ّأنه: ّومثل لذلك مع صحة ذلك في ) ِ

ْويصح أن يقال، )الأولى( وهما ، ْولا يصح هو أولى، وهما موليان، هو مولى : ّ

 .)١٥٧(ْأوليان

 :ّرد الشبهة الرازية

ّ جوابا مفصلا وبعد التأمل فيه وجدته  على الشبهة الرازية الأمينيأجاب  ً ً

ّأحدهما نقضي والآخر حلي: جوابين إلى ينقسم في حقيقته َ: 

ُّمن صحة استعمال كل واحد منهما مكان  ـ ّفإن ما ذكره الرازي: ّأما النقضي

حيث لا يستعمل هو مولى دين ، )الولي(و ) الناصر(مثل ) ْالأولى(ٍجار في غير  ـ الآخر

االله؟  إلى َّ من موالي: ـ على نبينا وآله وعليه السلام ـ ولا قال عيسى، هاالله مكان ناصر

ِمن أنصاري...مكان قوله  َ ْْ َ ، نحن موالي االله: ّولا قال الحواريون، )١٥٨( ...االلهِ إلى َ

ُنحن أنصار االلهِ: بدل قولهم َ ُ ْْ ََ)وهذا هو النقض ، )١٦٠(وكذا الحال في الولي، )١٥٩

 .ل من شبهتهعلى المحور الأو

وهو صحة اقتران أحدهما  ـ ّأما النقض على المحور الثاني من الشبهة الرازية

ُّبكل ما يصح في الآخر ُفإنه ينتقض بـ ـ ِّ ِالمنعم(ّ ٌ منعم : ويقال) على(ّفإنها تقترن بـ) ُ ُِ

ِالمنعم(ّمع أن ) المولى(بينما لا يصح هذا الإقتران في ، وأنعم على، عليه . أحد معانيها) ُ

ْإلا أن يقال  .)١٦١(ّ إن مجموع اللفظ وأداته هو معنى المولى: ّ



 

 

 ٣١٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

ِّثم يعلق  ٍلأمر : (ًقائلا) ْالأولى به( في سبب انكماش الرازي عنه في  الأمينيُ

ِّما دبر بليل ُ()١٦٢(.. 

ّأما الحلي َ ّبين الألفاظ إنما يقع في جوهريّإن اتحاد المعنى أو الترادف (فهو : ّ ت اّ

، وارضها الحادثة من أنحاء التركيب وتصاريف الألفاظ وصيغهالا ع، المعاني

ّبلزوم مصاحبة الثاني للباء وتجرد الأول  ـ )الأولى(و) المولى(فالإختلاف الحاصل بين 
هي ) مِن(ّكما أن مصاحبة ، من هذه المادة) فعلأ(ّإنما حصل من ناحية صيغة  ـ منه

، وأحد) فلان مولى فلان(و) ولى بفلانفلان أ(ْإذن فمفاد ، ًمقتضى تلك الصيغة مطلقا

 .)١٦٣()ْحيث يراد به الأولى به من غيره

ّإن صحة : (ْإذ قال) هـ٩٠٥ت( كلامه بما ذكره الأزهري الأمينيَّوأيد الشيخ 

، وها هنا منع مانع، ّوقوع المرادف موقع مرادفه إنما يكون إذا لم يمنع من ذلك مانع

ّ يصاحب من حروف الجر إلا ّفإن اسم التفضيل لا، ستعمالوهو الا وقد ، خاصة) مِن(ّ

َوالآخرة خير وأبقىتحذف مع مجرورها للعلم بها نحو  ْ َ ََ ٌ ْ ََ ُ ِ)١٦٥())١٦٤(. 

 :أجوبة العلماء على الشبهة الرازية

ّ رد عدة من العلماء على شبهة الرازي المتقدمة  ما ورد  الأمينيوذكر الشيخ ، ّ

 :وهي، )١٦٦(من كلماتهم في المقام

: بلفظ وأحد) هـ٧٨٩ت (والقوشجي ) هـ٧٩١ت (قال التفتازاني   ـ١

ّلا أنه صفة ، بمعنى المتولي والمالك للأمر والأولى اسم لهذا المعنى) المولى(استعمال (

ّبمنزلة الأولى؛ ليعترض بأنه ليس من صيغة افعل التفضيل وأنه لا يستعمل  ّ ُ
 .)١٦٧()استعماله

ّبلفظ قريب مما ، )١٦٨(في شرح المواقف) هـ٨١٦ت(الشريف الجرجاني   ـ٢
 .ًتقدم آنفا



 

 

٣٢٠ 








رة 

وات
المت

نة 
لس

في ا
ير 

غد
ال

. د/ 
علي

ن 
حس

ق 
صاد

 

 بمجيء )١٦٩(َّسلم )هـ٩٧٤ت (ّ أن ابن حجر الهيتمي :  الأمينيذكر   ـ٣

ّولكنه ناقش في متعلق الأولوية هل أنها عامة أو في بعض ، المولى بمعنى الأولى بالشيء
 النواحي؟ واختار الأخير؟

ً ذكر ما اشكل به الرازي أيضا على مفاد الأمينيكما ان ): للرازي(نية الشبهة الثا

ْمفعل(ان أهل اللغة والنحو لا يذكرون مجيء : ْ إذ قال)١٧٠(حديث الغدير بمعنى ) َ

ْمفعل(؛ وذلك لان )أفعل( َموضوع للحدثان أو الزمان أو المكان) َ ) افعل(بينما ، َ

 .)١٧١(موضوع لافادة التفضيل

ْإذ ، ّما صرح به الرازي في هذه الشبهة)هـ٧٥٦ت(لدين الايجي وتابع عضد ا

ْمفعل بمعنى أفعل لم يذكره أحد: (قال : بقوله) هـ٩٧٤ت(وكذا ابن حجر ، )١٧٢()َ

ًعلى ان كون المولى بمعنى الإمام لم يعهد لغة ولا شرعا( ّأما الثاني فواضع وأما الأول ، ُ ّ
ً أن مفعلا يأتي بمعنى أفعلًفلأن أحدا من ائمة اللغة العربية لم يذكر وتبعه ، )١٧٣()ّ

 )١٧٤(في التحفة الاثنا عشرية) هـ١٢٣٩ت(ًأيضا شاه صاحب الهندي 

 .)١٧٥(وآخرين

 : ّرد شبهة الرازي الثانية

 :ورايدور جوابه في عدة مح

ة ّئمأقوال أ قبل الدخول في هذه الشبهة بعض  الأميني نقل :المحور الأول

 :وهم، )أولى(بمعنى ) مولى(صرّح بمجيء اللغة والتفسير والتي ت

): هـ٢٨٥ت(ّعن أبي العباس المبرد ) هـ٤٣٦ت(نقل الشريف المرتضى   ـ١

  .)١٧٦()ومثله المولى، أي الذي هو أولى واحق ، ّان اصل تأويل الولي(

ّعلما أن الف َمأواكم النار هي  : قد ذكر في معنى قوله تعالى) هـ٢٠٧ت(اء رًّ ُ ُ َِ َّ ُ

ْمولاكم َُ ْ)١٧٨( هي أولى بكم:  أي)١٧٧(.. 



 

 

 ٣٢١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

في قول ) ولي( مادة، في صحاح اللغة) هـ٣٩٣ت(نصر الجوهري  ـ أبو ٢

ْأنه يريد أولى وأحرى موضع يكون فيه الخوف: )١٧٩(لبيد أقوال  إلى بالإضافة .)١٨٠(ّ

 .)١٨١(ّعدة من العلماء

 :تقويم أصحاب الشبهة: المحور الثاني

أنا لا ألوم القوم على عدم وقوفهم على كلمات  (: الأمينيفي هذا الصدد ذكر 

ِّفإنهم بعداء عن الفن، أهل اللغة واستعمالات العرب لألفاظها ، بُعداء عن العربية، ُ

واين هؤلاء ، )(ٍّباني يتي إلى ومن دهلوي، ٍّكابلي إلى ٍّومن هندي، ٍّأيجي إلى ُفمن رازي

ّمن العرب الأقحاح؟ وأين هم من العربية؟ نعم حن ٌ قدح ليس منهاَ ِ)()١٨٢(. 

): هـ٨١٥ت(فقد قال عنه أبو الوليد ابن الشحنة ) هـ٦٠٦ت(ّوأما الرازي 

 .)١٨٣()ّإن الرازي كانت له اليد الطولى في العلوم خلا العربية(

ّإن تفسيره خارج عن مناهي كلام العرب  (: )هـ٧٤٨ت(ن اّوقال عنه أبو حي

 .)١٨٤()ّلذين يسمون أنفسهم حكماءوهو في أكثره شبيه بكلام ا، ومقاصدها

َلا تخف نجوت من  :عنه في تفسير قوله تعالى) هـ١٢٥٠ت(وقال الشوكاني  ْ َِ َ َ ْ َ َ

ِالقوم الظال َّ ِ ْ َ َمينـْ ِ)ًوللرازي في هذا الموضع إشكالات باردة جدا لا تستحق : ()١٨٥

ُأن تذكر في تفسير كلام االله عز وجل لاً عن ِّللمقصر فض والجواب عليها يظهر، ْ

   .)١٨٦()الكامل

ْمفعل(ّإن  ـ المتقدم: المناقشة في كلام الرازي: المحور الثالث َموضوع للحدثان ) َ َ
ْأفعل(بينما ، أو الزمان أو المكان ُفقد رده  ـ موضوع لإفادة التفضيل) َ   الأمينيّ

                                                
) ( الكابلي هو صاحب الصواقع، والدهلوي هو عبد الحق)صاحب اللمعات في ) هـ١٠٢٥ت

 .٦٣٢/ ١: ن.م:  وياني بتي هو القاضي سناء االله صاحب السيف المسلول، ظشرح المشكاة
) (ُمثل يضرب لمن يمتدح بما لا يوجد فيه، ظ ، ٦٨/ ٢: الزمخشري ، المستسقى في أمثال العرب: ُ

  .٢٤٦مثل رقم 



 

 

٣٢٢ 








رة 

وات
المت

نة 
لس

في ا
ير 

غد
ال

. د/ 
علي

ن 
حس

ق 
صاد

 

 :ّنقضي و حلي إلى ٍبجواب ينقسم

 »المولى«مع الرازي اختصاص   ـًجدلا ـ ّلو سلمنا: ًفأولا: )١٨٧(ّأما النقضي

ْبالحدثان أو الواقع منه في الزمان أو المكان لوجب عليه أن ينكر مجيئه بمعنى الفاعل  َ َ
ّوها هو يصرح بإتيانه، والمفعول وفعيل ُ)(ـ َوالمعتق ـ بالكسر ـ ِ بمعنى الناصر والمعتق 

ّمع أن أهل العربية يصرحون بمجيء  والحليف ـ بالفتح ، ّعنى الوليبم) المولى(ّ

، والعقيد، ّوالمحب والعتيق، والقريب، الشريك: ّويذكرون أن من معاني المولى

 .والمليك، والمالك

أي الرازي وأتباعه في هذا  ـ ّ أنهم الأمينيوالكلام للشيخ  ـ ّلو سلمنا: ًوثانيا

ًفإن ذلك لا يكون موجبا ، لم يعثروا على هذا الاستعمال في غير المولى ـ القول ّ

ّ فإن عدم الوجدان لا يدل على عدم الوجود)١٨٨(نكارهلإ ّ. 

ّوأما الجواب الحلي ْإن من يذكر الأولى في معاني ( :الأمينيفقد قال الشيخ : ّ َ ّ

ّوهم الجماهير ممن يحتج بأقوالهم، المولى ُ ّلا يعنون أنه صفة له حتى يناقش بأن معنى ، ّ ّ

ّوإنما يريدون أنه اسم لذلك ، يتفقان مزيد عليه فلا »المولى«التفضيل خارج عن مفاد  ّ

 .)١٨٩()المعنى

ْمفعل: (الشبهة الثالثة للدهلوي  :)فعيل(ِلا تأت بمعنى ) َ

في كتابه التحفة الاثنا ) هـ١٢٣٩ت(الدهلوي  وهذه الشبهة ذكرها

ّ محاولا رد دلالة حديث الغدير)١٩٠(عشرية ّحيث ذكر إن دلالته لا تتم إلا بمجيء ، ً ّ

 ).فعيل(ِلم تأت بمعنى ) ًمفعلا(ّوإن ) ّالولي(ى بمعن) المولى(

 :الأمينيجواب 

ّإن أهل اللغة قد نصوا على أن : الأمينيأجاب الشيخ  بمعنى ) المولى(ّّ
                                                

)( أي المولى. 



 

 

 ٣٢٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

ّثم ذكر . وولي العبد، وولي المرأة ، كما في ولي اليتيم، ويراد به ولي الأمر) ّالولي( ُ 

ّبدءا بقول الفراء ، )١٩١(لا التفصيلأقوال أئمة اللغة والتفسير على سبيل الإجمال  ً

بأن الولي : )١٩٣()هـ٢٨٥ت(ِّوأبي العباس المبرد ، )١٩٢(في معاني القرآن) هـ٢٠٧ت(

ُثم يعرض ، )١٩٤(ًوانتهاء بما جاء في تاج العروس. والمولى في كلام العرب وأحد
 .)١٩٥(ًلكثرتها وطلبا للاختصار،  عن ذكر بقية المصادر الأمينيالشيخ 

 :ات أخرى للدهلويشبه

بل أورد شبهات ، على إيراد الشبهة المتقدمة) هـ١٢٣٩ت(لم يقتصر الدهلوي 

 عن الأمينيو قد أعرض الشيخ ، )١٩٧(ّتعرض إليها صاحب العبقات، )١٩٦(أخرى

 :وهي، ذكرها

 :الشبهة الأولى

 .)١٩٨()ّالأولى بالمحبة والأولى بالتعظيم: ْيحتمل أن يكون المراد( :قال الدهلوي

ً أيضا؛ لأنه إذا كان أمير الإمامةّإن هذا الاحتمال يفيد : جواب صاحب العبقات

 كان ،  هوالأولى بالمحبة والأولى بالتعظيم بعد الرسول الكريم المؤمنين

ٍ والخلافة بلا كلام ولا الإمامةوالأفضلية شرط ، الأفضل من الشيوخ الثلاثة

 .)١٩٩(شبهة

  :الشبهة الثانية

ُإن أولى الناس بإبراهيم للذين اتبعوه: ه تعالىالنقض بقول ُ َ َ َّْ َِّ َِّ َ ََ َ ِ ِِ ِ َّ)٢٠٠(. 

ُوأي ضرورة لأن يحمل لفظ : (ذكر الدهلوي ْ الأولوية « على »الأولى«ُّ

ُّإن أولى الناس بإبراهيم للذين اتبعوه وهذا النبي :  في كل مورد؟ قال تعالى»ّبالتصرف َ َِ ِ َِّ َّ ََّ َ َ ُ ُ َ َ ِْ َِّ َ َِ ِ َّ

َّوال ُذين آمنواَ َ َ ِ)ّوواضح إن أتباع إبراهيم لم يكونوا أولى بالتصرف منه، )٢٠١ ّ()٢٠٢(. 

) هـ١٣٠٦ت(أجاب السيد حامد حسين اللكهنوي : جواب صاحب العبقات



 

 

٣٢٤ 








رة 

وات
المت

نة 
لس

في ا
ير 

غد
ال

. د/ 
علي

ن 
حس

ق 
صاد

 

َإن أولى الناس بإبراهيم: ّإن في قوله تعالى: (ّبما نصه َِ ْ ِ ِِ ِ َّ َ َّ... قرينة )( تمنع عن الحمل 

 .)٢٠٣()فلا يقاس أحدهما على الآخر،  بخلاف ما نحن فيه»فالأولوية بالتصر«على 

 

  : يجة البحثنت

ٍ تواتر حديث الغدير بشكل لا يقبل الشك لكل ذي  الأمينيّبين الشيخ 

ٍمسكة ولكل مسلم منصف ٍ ِِ ُ َّرادا أقوال من شكّكوا في صحته وتواتره أمثال، ٍْ ً :

حزم والرازي وابن تيمية والأيجي أقوال ابن  إلى وأشار البحث، التفتازاني وابن حجر

 .في المقام 
 

 

  *هوامش البحث  *  
 
 .٣١ : المواقف في علم الكلام، الأيجي: ظ )١(
 .٧: )لأبي حنيفة (شرح الفقه الأكبر، ّملا علي، الحنفي) ٢(
 .٥٢: سورة الفرقان) ٣(
 .٣٠٣/ ٧: مجمع البيان) ٤(
في ) هـ٤١٣ت (والشيخ المفيد، ماميةفي اعتقادات الإ) هـ٣٨١ت(الشيخ الصدوق: أمثال) ٥(

في الشافي في ) هـ٤٣٦ت (والسيد المرتضى،  وغيرهاالإمامةتصحيح الإعتقاد والإفصاح في 
والسيد محسن ، في رحلته المدرسية) هـ١٣٥٢ت (والشيخ محمد جواد البلاغي،  وغيرهمالإمامة
في ) هـ١٣٧٧ت  (والسيد عبد الحسين شرف الدين، في نقض الوشيعة) هـ١٣٧١ت(الأمين 

  .المراجعات وغيرهم
 .٢٤/ ١: الملل والنحل) ٦(

                                                
) ( ّإذ أن إليهود والنصارى، ّالقرينة هي إن الآية جاءت في مقام التعليل ّ ادعوا أن نبي االله إبراهيم ْ ّ

ْفهم أولى به،  منهم وعلى دينهمالخليل  ُ / ٣: تفسير الميزان: محمد حسين الطباطبائي: ظ، َ
٣٤٧. 



 

 

 ٣٢٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

 .٣٠٥: ّربع قرن مع العلامة الأميني، حسين الشاكري: ظ) ٧(
ّمقدمة ، مجموعة باحثين: انظر ما جمعته مؤسسة الغدير من كلمات الاطراء بحق الكتاب ومؤلفه) ٨(

 .٤٤٧  ـ٣١١: كتاب الغدير
والسيد عبد الحسين شرف الدين الموسوي ، )هـ١٣٧٢ت(وهم السيد صدر الدين الصدر) ٩(

والمحامي توفيق الفكيكي ، )هـ١٣٨٠ت (والسيد مهدي الشيرازي، )هـ١٣٧٧ت(
 .٤٣٢، ٤٢٦، ٣٧٩، ٣٤٦: ن.م: ظ، )هـ١٣٨٩ت(

 .٣٣: ارشاد الفحول: محمد بن علي، الشوكاني )١٠(

 .١١٧: الأصول العامة للفقه المقارن، محمد تقي الحكيم )١١(
 .٤١٩/ ٦: الغدير. ١٩١/ ٢: جامع بيان العلم وفضله، ابن عبد البر  : عن)١٢(
 .٧: سورة الحشر )١٣(

 .٢١: سورة الاحزاب )١٤(
 .٥٩: سورة النساء )١٥(
 .١٤: الكلام والعرفان، مرتضى المطهري: ظ )١٦(

 .٦٨/ ٢: علم الأصول إلى مفتاح الوصول، أحمد البهادلي: ظ )١٧(
في فهم ، تواطؤهم على الكذب واتفاق خطئهم ـ عادة–ما يرويه جماعة يمتنع : الخبر المتواتر )١٨(

وان يكون ، ويشترط فيه ان يكون ذلك في جميع الطبقات، ًبحيث يفيد الخبر نفسه علما، الحادثة
مفتاح ، أحمد البهادلي: ظ، ُوان لا يحتمل خطأ المخبرين بما اخبروا به، إخبارهم عن حس

 .٧٠ ـ ٦٩/ ٢ : ولعلم الأص إلى الوصول
أصول : محمد رضا المظفر: ظ، وهي موافقة الخبر للكتاب أو السنة أو الإجماع أو الدليل العقلي )١٩(

 .٦٩/ ٢: الفقه
 .ن.م:  التي لم تبلغ حد التواترالأخباروهي  )٢٠(
أحمد : ظ، ٣٣٧/ ٥: شرح كفاية الأصول إلى بداية الوصول: محمد طاهر آل راضي: ظ )٢١(

 .٧١/ ٢: علم الأصول إلى مفتاح الوصول، البهادلي
باب . (٦٣/ ١: الأصول من الكافي، الكليني ، ٤٦٩ ح٦٥/ ١: مسند أحمد، ابن حنبل )٢٢(

 )١اختلاف الحديث ح
 .٤٠/ ١: الغدير، الأميني: ظ )٢٣(
 .١٣٤: الرسائل العشر) ٢٤(

 .٤٧٥: مناهج اليقين في اصول الدين )٢٥(



 

 

٣٢٦ 








رة 

وات
المت

نة 
لس

في ا
ير 

غد
ال

. د/ 
علي

ن 
حس

ق 
صاد

 

، العاملي: ظ، ّما صح سنده من الضعف والقطع ومتنه من العلة: ناالمراد من صحة الحديث ه )٢٦(
 .٩٣: الأخباراصول  إلى وصول الاخيار، حسين بن عبد الصمد

 .٢٨٦/ ١١ و ٤٠/ ١ : الغدير، الأميني: ظ )٢٧(
 ).١( الهامش رقم ٤٠/ ١: ن.م: ظ )٢٨(

 .٢٢٨/ ٢ : مناقب آل أبي طالب: محمد بن علي، ابن شهر آشوب )٢٩(
ًذكر فيه خمسة وسبعين طريقا، كتاب الرد على الحرقوصية: في كتابه )٣٠( ّ ، محسن علي، البلستاني: ظ، ُ

 .٣١٤/ ١ : الغدير، الأميني، ٤٣: النهج السوي في معنى المولى والولي

 .٥٥٠/ ١: الهامش ؛ الغدير، ٤٥٦/ ٢: احقاق الحق وإزهاق الباطل، نور االله، التستري: ظ )٣١(
وذكر ، ٢٢٨/ ٢: مناقب آل أبي طالب ،ابن شهر آشوب: ظ، حديث الولاية: في كتابه )٣٢(

ًأنه رواه بمائة وخمسين طريقا: التستري ّ / ١ : الغدير، الأميني، ٢٩٠/ ٦، احقاق الحق: ظ، ُّ

 .٢٥٠/ ١مج): مخطوط(؛ ثمرات الأسفار ٣١٥
: احقاق الحق، تستري ال: ظ، ًفي سبعة عشر جزءا، كتاب الدراية في حديث الولاية: في كتابه )٣٣(

 .٣١٦/ ١: الغدير، الأميني، )الهامش (٤٥٦/ ٢

 .٢٢٨/ ٢ : مناقب آل أبي طالب: محمد بن علي، ابن شهر آشوب: ظ )٣٤(
 .٣١٦/ ١ : الغدير، الأميني: ظ )٣٥(
 ).٢( هامش رقم٥٥٥/ ١: ن.م: ظ )٣٦(
 .١٤٤ ـ ٤١/ ١ : الغدير، الأميني: ظ )٣٧(
 .١٤٤/ ١ : ن. م )٣٨(
 .١٦٦ ـ ١٤٥/ ١ : ن.م: ظ )٣٩(
 .٣١١ ـ ١٦٧/ ١: ن.م: ظ )٤٠(
 من كنت مولاه علي : روى عمرو بن دينار عن طاووس عن بريدة بن الحصيب عن النبي  )٤١(

حلية ، الاصبهاني ، نعيمأبو ، ؛ ٧١/ ١: المعجم الصغير، سليمان بن أحمد، الطبراني: ظ: مولاه
 .١٢٦/ ١ : الأولياء

فتواتر عن . من كنت مولاه فعلي مولاه: ّوأما حديث: (٧٧شنيف الاذان صقال في كتابه ت )٤٢(
ًعلما أني لم أعثر على كتاب تشنيف الإذان، ) ً من رواية نحو ستين شخصاالنبي  بحدود  ً
  .تتبعي

 .٢٨٦/ ١١ : الغدير، الأميني: ظ )٤٣(

 .٥٤٣/ ١ : ن.م )٤٤(



 

 

 ٣٢٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

 ـ ٥٤٣/ ١: لغدير وتواتره في كتاب الغديرسمائهم وكلماتهم حول سند حديث اأأنظر تفصيل  )٤٥(
٥٧٢. 

 .٣٧١٣ ح٥٩١/ ٥ : سنن الترمذي: ظ )٤٦(
، عن الميلاني، ولكن ذكره اللكهنوي في العبقات، لم اعثر عليه بحدود تتبعي، أسنى المطالب )٤٧(

 .٩٨/ ٦: نفحات الازهار
 .٥٧٤/ ١ : الغدير، الأميني: ظ )٤٨(
الفصل ، )ًفلا يصح من طريق الثقات اصلا، ت مولاه فعلي مولاهّوأما من كن: (يقول ابن حزم )٤٩(

 .١١٦/ ٤ : في الملل والاهواء والنحل
ّلا نسلم صحة الحديث أما دعواهم العلم الضروري بصحته : (قال الرازي في نهاية العقول ِّ

 .٤٠٧): مخطوط(الرازي نهاية العقول في دراية الأصول ، )فهي مكابرة
 .٢٣/ ٤: منهاج السنة النبوية: ظ،  الحديث من الكذب باتفاق أهل المعرفةان هذا: إذ قال )٥٠(
..) بل الكلام في صحة خبر الغدير ودلالته، منع التواتر: (يقول التفتازاني عن حديث الغدير )٥١(

 .٢٧٢/ ٥: شرح المقاصد: ظ
 لم يكن يوم ًلا صحة للحديث إذا لم ينقله أكثر أصحاب الحديث بل ان عليا: يقول الايجي )٥٢(

ِّوإن سلم فرواته لم يرووا مقدمة الحديث، الغدير مع النبي بل كان في اليمن : المواقف: ظ، ُ
٤٠٥. 

 .٥٨٢/ ١: ؛ الغدير٦٤: ؛ الصواعق المحرقة٢٧٤/ ٥ : شرح المقاصد )٥٣(
 .٥٨٢/ ١: الغدير: ظ )٥٤(
 .٤٣ ـ ٤٢: الصواعق المحرقة )٥٥(
فهو نقل ) رض(فهؤلاء اربعة من الصحابة  (:  بيع الماءقال ابن حزم في مسألة عدم جواز )٥٦(

ّالمحلى، )تواتر لا تحل مخالفته  .١٥١٢مسألة ، ٢٨٨/ ٩ : ُ
واعلم ان هذا الحديث  (: قال ابن حجر في ذيل خبر صلاة أبي بكر بالناس قبيل وفاة النبي )٥٧(

بد االله بن زمعه وأبي فأنه ورد من حديث عائشة وابن مسعود وابن عباس وابن عمر وع، متواتر
/ ١مج): مخطوط(؛ ثمرات الأسفار ٣٧: الصواعق المحرقة) سعيد وعلي بن أبي طالب وحفصة

٢١٠. 
: الغدير(وقد ذكر الأميني ، ٢٥: ّ ألفية السيوطي في علم الحديث: أحمد محمود شاكر )٥٨(

 :ما جاء به في الفية السيوطي) ١/٥٨٣
ـــم يجـــب ـــدد ج ـــا رواه ع ٌّوم ٌ

 
عهم عـــلى الكـــذبإحالـــة اجـــتما 

ـــــددوا  ـــــوم ح ـــــواتر وق ّفمت ٌ
 

ـــــود  ـــــدي أج ـــــو ل ُبعـــــشرة وه َّ ٍ

 



 

 

٣٢٨ 








رة 

وات
المت

نة 
لس

في ا
ير 

غد
ال

. د/ 
علي

ن 
حس

ق 
صاد

 

 وقد ذكر الأميني ، هـ٣٧ حوادث سنة ٣٠١/ ٧: البداية والنهاية: ابن كثير، الدمشقي) ٥٩(
: ظ). ومثل هذا يبلغ حد التواتر، ًهذه اثنتا عشرة طريقا إليه( نص كلام ابن كثير وهو قوله 

 .٥٨٣/ ١: الغدير
 .٥٨٣/ ١: لغديرا) ٦٠(
اصول ، السرخسي، ٦٦/ ١: تحقيق الحق من علم الأصول إلى إرشاد الفحول، الشوكاني : ظ) ٦١(

الإحكام في اصول ، ؛ الآمدي٤٢٠: الرسائل العشر: ابن فهد، ّالحلي: ظ، ٢٨٩/ ١: السرخسي
 .٣٢٠/ ٣ : المنطق، ؛ محمد رضا المظفر٢٩/ ٢ و ٣١١/ ١ : الأحكام

 .٢٠/ ١ : الغدير )٦٢(
 .١٢ـ  ١١/ ٢ : ن. م  )٦٣(
 .٦٦٩ ـ ٦٦٧/ ١ : ن. م : ظ )٦٤(
شرح ، علي بن محمد، الجرجاني.١٥٤ـ١/١٥٣: الإمامةقسم ،المغني،عبد الجبار،القاضي:ظ )٦٥(

 .١٣٤،  ٢٥: الصواعق المحرقة، ابن حجر، الهيثمي): ظ(و، ٣٦١: المواقف
 .٣٤٠/ ٣: يرة الحلبية؛ الس٢٢٨/ ٥: النهاية في غريب الحديث والاثر: ظ )٦٦(
 .١٠٦/ ١: ينأبيع المودة، ؛ القندوزي٤٥/ ٥: سنن النسائي، النسائي، ٣٤٧/ ٥: مسند أحمد )٦٧(
 .٣٢٣ / ٤ : الغدير )٦٨(
 .٣٢٤/ ٤ : ن. م ) ٦٩(
 .٤٧٤ ـ ٤٧٢/ ٢ : ن.م: ظ )٧٠(
 تقريب ؛٢٥٨/ ٢: الإمامة؛ الشافي في ٣٢/ ٨: الافصاح، سلسلة مؤلفات الشيخ المفيد: ظ )٧١(

 ٤٧٥: ؛ مناهج اليقين في اصول الدين٢١٤: المعارف
 .٣٢/ ٨: الافصاح في إمامة أمير المؤمنين ، سلسلة مؤلفات المفيد، المفيد )٧٢(
 .٦٠٩/ ١ : الغدير )٧٣(
 .١١٣: نظم درر السمطين، محمد بن يوسف الحنفي، الزرندي، ٦٠٩/ ١ : ن. م ) ٧٤(
 .٢٣٠/ ٢ : مناقب آل أبي طالب، ب  ؛ ابن شهر آشو٦١٠/ ١ : ن. م  )٧٥(
الصواعق ، ابن حجر، ؛ الهيتمي٢٢٩/ ٥ : البداية والنهاية، ؛ ابن كثير٦١٢/ ١ : ن. م  )٧٦(

 .٦٧: المحرقة
  .٢٥المطلب الثالث من المبحث الثاني ص ينظر ) ٧٧(
/ ٩ :مجمع الزوائد، ، ؛ الهيثمي٤١٩/ ٥: مسند أحمد،  ؛ أحمد بن حنبل٦١٣/ ١: الغدير )٧٨(

١٠٤. 
ّهو انسباق تصور المعنى من اللفظ بمجرد اطلاقه بحيث يكون هذا المعنى هو المتصور : التبادر )٧٩(



 

 

 ٣٢٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

، محمد صنقور، ٦٩/ ١: أصول الفقه، محمد رضا المظفر: ظ. الأول في الذهن دون بقية المعاني
 .٤٣٦/ ١: المعجم الأصولي

 .٦١٥/ ١: الغدير: ظ )٨٠(
 .١٥ : سورة الحديد )٨١(
 .٦١٩ ـ ٦١٥/ ١ : الغدير: ظ )٨٢(
 .٣٤٢: تنوير المقباس من تفسير ابن عباس: محمد بن يعقوب، الفيروزآبادي :عن) ٨٣(
 .٣٠١/ ١: ظ )٨٤(
 .٢٤٩/ ٤: الوسيط في تفسير القرآن،  الواحدي :ظ )٨٥(
 .٦٢٣ ـ ٦١٩/ ١ : الغدير: ظ )٨٦(
 .١١١/ ٦: الكشف والبيان: ظ )٨٧(
 .٢٤٩/ ٤: تفسير الخازن: ظ) ٨٨(
 .٦٢٣/ ١ : الغدير: ظ )٨٩(
 .٢٨٦ : سورة البقرة )٩٠(
 .٤٩١/ ١ : الكشف والبيان، الثعلبي )٩١(
 .١٥٠: سورة آل عمران )٩٢(
 .٦٢٣/ ١ : الغدير: ظ، لم اعثر عليه بحدود تتبعي، تفسير الزاهدي )٩٣(
 .٥١ : سورة التوبة )٩٤(
 .٥٢/ ٥ : البحر المحيط )٩٥(
 .٦٥١ ـ ٦٤٠/ ١ : الغدير) ٩٦(
، اتحاد الألفاظ وتغاير المعنى والملاك فيه صدق اللفظ الواحد على كثيرين: الإشتراك اللفظي )٩٧(

ٍأو أنه وضع لفظ وأحد لمعان مختلفة بأوضاع متعددة ٍ ٍ / ١: أصول الفقه، محمد رضا المظفر: ظ، ّ
 .٢٦: اصطلاحات الأصول، علي المشكيني، ٦٩

، صدق المفهوم الواحد على كثيرين: لفاظ واتحاد المعنى والملاك فيهتغاير الأ: الإشتراك المعنوي )٩٨(
أصول ، محمد رضا المظفر: ظ، أو انه وضع اللفظ الواحد لمعنى قابل للانطباق على كثيرين

 .٦٩/ ١: الفقه
 .٦٤١/ ١: الغدير: ظ )٩٩(
 .٦٤١/ ١: ن.م )١٠٠(
 .٦٤٢/ ١ : ن.م )١٠١(
 .٦٤٣، ٦٤٢/ ١ : ن.م: ظ )١٠٢(



 

 

٣٣٠ 








رة 

وات
المت

نة 
لس

في ا
ير 

غد
ال

. د/ 
علي

ن 
حس

ق 
صاد

 

: ًوثانيا، ّ بوجوب حب الإمام علي عليه السلام على المؤمنينإخبار النبي : ًوهي أولا )١٠٣(
/ ١ : ن.م: ظ، ِّإخباره بوجوب حبهم أو نصرتهم عليه: ًوثالثا، ّإنشاء وجوب حبه ونصرته

٦٤٥، ٦٤٤. 
 .ن.م)١٠٤(
 .٦٤٦/ ١: الغدير، الأميني: ظ )١٠٥(
 .٧٤/ ٢٣ :  مفاتيح الغيب: ظ ()١٠٦(
 .٧٨ :سورة الحج )١٠٧(
 .٦٣ص: الصواعق المحرقة )١٠٨(
 .١١: سورة محمد )١٠٩(
ِّحكاه عنه الشريف المرتضى عن كتاب للمبرد المترجم بـ )١١٠( : عن صفات االله تعالى) العبارة(ٍ

/ ٢: الإمامةالشافي في ، المرتضى: ظ، ومثله المولى، أصل تأويل الولي الذي هو أولى أي أحق 
 .١٣/ ٢:  الشافيتلخيص، الطوسي، ٢١٩

 .١٥٥/ ١٦ : ؛ الجامع لأحكام القرآن١٢٢/ ٤: الوسيط: ظ )١١١(
 .٦٤٨ ـ ٦٤٧/ ١: ؛ انظر بقية المصادر في كتاب الغدير٤٠٧ ـ ٤٠٦/ ١٥: ظ).١١٢(
 .٦٤٩/ ١ : ن.م )١١٣(
 .٦٤٩/ ١: الغدير)١١٤(
 .٦٥٠/ ١ : ن.م )١١٥(
 .ّم تعدد الوضع في اللغةهوعد: مراده من الأصل المحكّم،٦٥١ /١ : ن.م: ظ )١١٦(
وهو الأصل ) ْالأولى(أولها : ّإن لفظة المولى في اللغة تنقسم على عشرة أوجه: ( ْإذ قال )١١٧(

 .١١٥ ص : الأخبارعمدة عيون صحاح ، )التي ترجع إليه المعاني في باقي الأقسام، والعماد
ّفعلم أن جميع المعاني راجعة: (قال سبط ابن الجوزي )١١٨( ّومعنى ذلك أنه على ) عاشرلوجه الا إلى ُ

 .٣٥ : تذكرة الخواص: ظ، شتراك المعنوينحو الا
عن ، نعم ذكره صاحب العبقات ، لم اعثر عليه بحدود تتبعي) مخطوط(تفسير الزاهدي  )١١٩(

 .٥١/ ٨: نفحات الازهار، الميلاني
 .٧/ ١٥: صحيح مسلم بشرح النووي، النووي )١٢٠(
 .٣٢ ـ ٣١/ ٨: أقسام المولى في اللسان، خ المفيدسلسلة مؤلفات الشي )١٢١(
 .٤٤٤ : الذخيرة في علم الكلام )١٢٢(
 .٢١٧ : ص )١٢٣(
 .ن.م )١٢٤(



 

 

 ٣٣١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

 ١٨٣/ ٢ ؛١٣٥ص : ظ). ١٢٥(
 .١٧٢:ص )١٢٦(
 .٦٦٩ ـ ٦٥١/ ١: الغدير: ظ )١٢٧(
ً علما من أعلام السنّة٦٤نقل هذه المقدمة أكثر من  )١٢٨( مرات ؛ ث٦٥٣، ٦٥٢/ ١ : ن. م: ظ، َ

 ..، ١٠٩، ٦٣، ٦٠، ٣٠/ ٢مج): مخطوط(الأسفار 
 .٦٥٣ ـ ٦٥١/ ١: الغدير، الأميني )١٢٩(
، ١٣٨/ ١٣: كنز العمال، المتقي الهندي، ٢٣٦/ ٤٢: تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر  )١٣٠(

 .٦٥٦/ ١: الأميني، الغدير
 .٦٥٦/ ١: الغدير: ظ )١٣١(
/ ١: ن.؛ م٢٨: كفاية الطالب، ؛الشنقيطي ٢/٢٣٧: مناقب آل أبي طالب، بن شهر آشوب ا )١٣٢(

 .٦٥٨ ـ ٦٥٧
ًعلما اني لم أعثر عليه في كتب الدار ،٦٧ص :الصواعق المحرقة، ابن حجر، عن الهيتمي) ١٣٣(

 .قطني
 .٦٦٧ و٦٦٦/ ١: الغدير: ظ )١٣٤(
 .٢٨٨/ ٢مج): مخطوط(؛ ثمرات الأسفار ٦٦٧/ ١: ن.م )١٣٥(
 .٦٤٢/ ١: ن.م: ظ،  والصهر والقريبوهي الصاحب والجار والنزيل )١٣٦(
 .٦٧: سورة المائدة )١٣٧(
، علي البحراني ، ٢١٧: تقريب المعارف، أبو الصلاح ،؛ الحلبي ٦٤٣ و٦٤٢/ ١: الغدير: ظ )١٣٨(

 .٢٣٣: منار الهدى في النص على إمامة الإثني عشر 
 : ٣٢العدد ، د رضا الجلالي للسيد محم، نقد الحديث بين الإجتهاد والتقليد، مجلة تراثنا: ظ )١٣٩(

١٥. 
 .٦٧٧ ـ ٦٧١/ ١: الغدير: ظ )١٤٠(
 ٧٥٨/ ٢: كتاب سليم بن قيس، سليم بن قيس،  الهلالي: )ظ(و، ٦٧٣ ـ ٦٧٢/ ١: الغدير )١٤١(

 .٣٤٣/ ١: ينأبيع المودة، ؛ القندوزي٢٥ح
 .٤٨ح ،  ٧٩/ ١: فرائد السمطين، ابراهيم بن محمد، الجويني )١٤٢(
 .٣٤/ ٨: اقسام المولى في اللسان، يدالمف: ظ )١٤٣(
 .٦٨٧ ـ ٦٧٦/ ١: الغدير: ظ )١٤٤(
 .٢٢٢/ ٢: الخطط المقريزية، عن المقريزي  )١٤٥(
 .٩ص): مخطوط(ذخيرة المآل في شرح عقد جواهر الآل : ظ )١٤٦(



 

 

٣٣٢ 








رة 

وات
المت

نة 
لس

في ا
ير 

غد
ال

. د/ 
علي

ن 
حس

ق 
صاد

 

 .٣٣ص: تذكرة الخواص )١٤٧(
ّالمتولي ، الحليف، ابن العم، ناصرال،  ـ َوالمعت َق بالفتح،  ـ بالكسر ـ ِالمعتق،  المالك: وهي )١٤٨(

 .ن.م: ظ، السيد المطاع ، الجار، لضمان الجريرة
 .١٥ : سورة الحديد )١٤٩(
 .٣٤: تذكرة الخواص )١٥٠(
 .٣٤ : ن. م ) ١٥١(
 .٦٦٢/ ١: الغدير، الأميني )١٥٢(
 .٦٤٠ ـ ٦٢٣/ ١ : ن. م : ظ )١٥٣(
 .٢٢٧/ ٢٩: مفاتيح الغيب: ظ )١٥٤(
 .١٥  :سورة الحديد )١٥٥(
 .٢٢٧/ ٢٩ : مفاتيح الغيب )١٥٦(
 .٤٠٨ ص : )مخطوط(  نهاية العقول في دراية الأصول:  ظ)١٥٧(
 .١٤: سورة الصف )١٥٨(
 .٥٢: سورة آل عمران )١٥٩(
 .٦٢٦/ ١: الغدير )١٦٠(
 .٦٢٧/ ١: الغدير، الأميني: ظ )١٦١(
َ مثل ر١٦٤/ ١: كتاب جمهرة الأمثال، هلال العسكري أبو : ظ)١٦٢( َ  .ن.؛ م١٧٢قم َ
 .٦٢٦، ٦٢٥/ ١: الغدير، الأميني )١٦٣(
 .١٧ : سورة الاعلى )١٦٤(
 .٩٧/ ٢ :  شرح التصريح على التوضيح)١٦٥(
 .٦٢٨/ ١: الغدير: ظ )١٦٦(
 .٣٢٩: ٣: شرح التجريد  ؛٢٧٣ / ٥ : شرح المقاصد) ١٦٧(
 .٢٧٢/ ٣ :ظ) ١٦٨(
ّذعان والإيمان بل على فرض التنزل والقبول التسليم هنا ليس بمعنى الإ ّ أن: يُلاحظ عليه (١)١٦٩(

ِّقبل ذلك بأنه لا يسلم مجيء  ابن حجر ؛ لتصريح ّمعللا بأن أئمة العربية لم ) مولى( من) ْأولى(ّ ً ِّ
  .٦٧ ،٦٥ ص: الصواعق المحرقة: ظ، يذكروا ذلك

 .٦٣٢/ ١: الغدير: ظ )١٧٠(
 .٤٠٧ص ): مخطوط(نهاية العقول في دراية الأصول : ظ)١٧١(
 .٤٠٥ص :المواقف )١٧٢(



 

 

 ٣٣٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

 .٦٥ص: الصواعق المحرقة )١٧٣(
أهل عربيه قاطبه انكار كرده اندكه مولى بمعنى أولى آمده است بلكه كفته : (قال الدهلوي )١٧٤(

: ّالتحفة الاثنا عشرية في الرد على الإمامية، )اند كه مفعل هيج جا در هيج ماده نيامده
 .٣٢٩ص

 .٦٣٢/ ١: الغدير، كرها الأمينيانظر بقية المصادر التي ذ )١٧٥(
 .٢١٩/ ٢ : الإمامةالشافي في  )١٧٦(
 .١٥: سورة الحديد )١٧٧(
 .١٣٤/ ٣:  معاني القرآن)١٧٨(
    :وهو )١٧٩(

ّفغدت كلا الفرجين تحسب أنه  هاـافة خلفها وأمامــمولى المخ           ْ
 .١٨٣٢/ ٢: ظ )١٨٠(
 .٦٣١ـ  ٦٣٠/ ١: ينظر بقية المصادر في الغدير )١٨١(
 .٦٣٣ ـ ٦٣٢/ ١: الغدير )١٨٢(
 . حوادث سنة ست وستمائة٢٣٨:  روض المناظر)١٨٣(
 .١٤٩/ ٤): البحر المحيط(التفسير الكبير الشهير بـ) ١٨٤(
 .٢٥: سورة القصص )١٨٥(
 .٢١٠/ ٤: فتح القدير، الشيخ محمد علي، الشوكاني )١٨٦(
 .٦٣٤/ ١: الغدير، الأميني: ظ )١٨٧(
 .ن.م )١٨٨(
 .٦٣٤/ ١: الغدير )١٨٩(
 .٣٢٩ص : ظ)١٩٠(
 .٦٤٠ـ  ٦٣٩/ ١: الغدير: ظ )١٩١(
 .١٦١/ ٢: ظ )١٩٢(
عند ، ِّان المبرد ذكر ذلك في كتابه عن صفات االله تعالى) هـ٤٦٠ت(قال الشيخ الطوسي  )١٩٣(

في تحقيقه لتلخيص الشافي انه لم ) هـ١٤١٠ت(وذكر السيد حسين بحر العلوم ، )الولي(تأويله 
: ظ، ّعلى نسخة في كثير من المكتبات التي اطلع عليها ولعله من المخطوطات النادرةيعثر 

 .١٤ ـ ١٣/ ٢: تلخيص الشافي
 ).ولي( مادة ٣١٠/ ٢٠: الزبيدي :ظ )١٩٤(
 ).٧( هامش ٦٤٠/ ١: الغدير )١٩٥(



 

 

٣٣٤ 








رة 

وات
المت

نة 
لس

في ا
ير 

غد
ال

. د/ 
علي

ن 
حس

ق 
صاد

 

 .٣٣١ و٣٢٩ ص : التحفة الإثنا عشرية) ١٩٦(
 .٣٠٨ ـ ٢١٥/ ٩: صة عبقات الانوارنفحات الازهار في خلا، علي الميلاني: عن) ١٩٧(
ّميشود بمعنى محبت  ْمراد از ولايت كه از مولى يا أولى هر جه باشد فهميده: (قال الدهلوي )١٩٨(

 .٣٢٩: التحفة الإثنا عشرية: ظ، )است
 .٢١٥/ ٩:  نفحات الازهار في خلاصة عبقات الانوار: عن علي الميلاني )١٩٩(
 .٦٨: سورة آل عمران )٢٠٠(
 .٦٨: سورة آل عمران )٢٠١(
 : وجه لازم كه هرجا لفظ أولى بشونيم مراد أولى بتصرف كريم قوله تعالى: (قال الدهلوي )٢٠٢(

ّإن أولى الناس بإبراهيم للذين اتبعوه وهذا النبي والذين آمنوا« ْ وييداست كه أتباع حضرت .. »ّ
 . ٣٢٩: يةالتحفة الاثنا عشر: ظ، )ْإبراهيم أولى بتصرف انجناب نبوده اند

 .٢١٧/ ٩: نفحات الأزهار في خلاصة عبقات الانوار: عن علي الميلاني )٢٠٣(
 
 

 * البحث مصادر *
 .ـ القرآن الكريم

 ) .هـ٦٠٦ت(أبو السعادات المبارك بن محمد : ابن الأثير

 ـ ٤طاهر أحمد الزاوي ، قم ـ مؤسسة اسماعيليان ـ ط :تحقيق/ـ النهاية في غريب الحديث ١
 .هـ١٤٠٦

 )هـ ٦٠٠ت (يحيى بن الحسن الأسدي الحلي ، ابن البطريق 

قم ، مؤسسة النشر الاسلامي التابعة لجماعة المدرسين ، ـ عمدة عيون صحاح الأخبار ٢
 .هـ ١٤٠٧، ايران ، المقدسة 

 )هـ٧٢٨ت(أبو العباس أحمد بن عبد الرحيم الحراني:ابن تيمية

 ـ١بيروت ـ دار الكتب العلمية ـ ط/والقدرية ـ منهاج السنّة النبوية في نقض كلام الشيعة ٣
 هـ١٤٢٠

 )هـ٩٧٤ت(أحمد بن حجر الهيتمي: ابن حجر

 . هـ١٤٢٠بيروت ـ دار الكتب العلمية ـ /ـ الصواعق المحرقة في الرد على أهل البدع والزندقة٤

 )هـ٤٥٦ت(علي بن أحمد الأندلسي :  ابن حزم
 . مكتبة الخانجي ـ ب ت ط القاهرة ـ/ـ الفصل في الملل والأهواء والنحل٥



 

 

 ٣٣٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

 .هـ١٤١٨ ـ ١أحمد محمد شاكر ـ بيروت ـ دار إحياء التراث العربي ـ ط : تحقيق/ـ المحلى٦
 )هـ٢٤١ت(أبو عبد االله أحمد بن حنبل الشيباني : ابن حنبل

 .مصر ـ دار قرطبة ـ ب ت ط / ـ مسند أحمد٧

 )هـ٨١٥ت ( أبو الوليد محمد بن محمد :ابن الشحنة
 .هـ١٤١٧ ـ ١محمد مهنّى ـ بيروت ـ دار الكتب العلمية ـ ط : تحقيق/ناظر ـ روض الم٨

 )هـ٥٨٨ت(أبو عبد االله محمد بن علي :ابن شهر آشوب

 ـ/ـ مناقب آل أبي طالب ، تحقيق مجموعة باحثين ٩ النجف الاشرف ـ المكتبة الحيدرية 
 .هـ١٣٧٦

 )هـ٨٤١ت (أبو العباس أحمد بن محمد الحلي:  ابن فهد

تحقيق مهدي الرجائي ـ قم ـ مكتبة السيد المرعشي النجفي ـ مطبعة /لرسائل العشر ـ ا١٠
 .هـ١٤٠٩ ـ ١سيد الشهداء ـ ط 

 )هـ٤٦٣ت(يوسف بن عبد االله النمري المالكي: ابن عبد البر

 .هـ١٣٩٨بيروت ـ دار الكتب العلمية ـ /ـ جامع بيان العلم وفضله ١١
 )هـ٥٧١ت(أبو القاسم علي بن الحسن :ابن عساكر

 .هـ١٤١٥علي شيري ـ بيروت ـ دار الفكر ـ : تحقيق/ـ تاريخ مدينة دمشق ١٢

 )هـ٧٧٤ت(اسماعيل بن كثير الدمشقي : ابن كثير
 .هـ١٤٠٨ ـ ١علي شيري ـ بيروت ـ دار إحياء التراث العربي ـ ط : تحقيق/ ـ البداية والنهاية١٣

 )هـ٧١١ت ( محمد بن مكرم : ابن منظور

 .هـ١٤٠٥ ـ ١بيروت ـ دار إحياء التراث العربي ـ ط /ـ لسان العرب ١٤
 )هـ٧٤٥ت(محمد بن يونس الأندلسي :  أبو حيان

 ٢بيروت ـ دار إحياء التراث العربي ـ ط) /البحر المحيط (ـ التفسير الكبير ، المعروف بـ ١٥

 هـ١٤١١ـ 
 )هـ٤٣٠ت (أحمد بن عبد االله الاصبهاني: أبو نعيم

 .هـ١٤٠٥ ـ ٤ت ـ دار الكتاب العربي ـ طبيرو/ ـ حلية الأولياء ١٦

 أحمد محمود شاكر 
 .هـ١٣٥٣بيروت ـ المكتبة العلمية ـ /ـ ألفية السيوطي ١٧

 )هـ١٤٠٠ت ( محمد طاهر بن عبد االله :  آل راضي

  .هـ١٤٢٥ ـ ١قم ـ مطبعة ستاره ـ ط / ـ بداية الوصول إلى شرح كفاية الأصول١٨



 

 

٣٣٦ 








رة 

وات
المت

نة 
لس

في ا
ير 

غد
ال

. د/ 
علي

ن 
حس

ق 
صاد

 

 )هـ٩٠٥ت ( خالد بن عبد االله :  الأزهري
دار الكتب العلمية  ـ محمد عيون السودـ بيروت:تحقيق/ ـ شرح التصريح على التوضيح ١٩

 . هـ١٤٢٧ ـ ٢ـ ط 

 )هـ١٣٩٠ت(عبد الحسين بن أحمد :الأميني
مركز الغدير : تحقيق) /موضوع الدراسة (ـ الغدير في الكتاب والسنة والأدب ٢٠

 .هـ١٤٢٥ ـ ٢لفقه الإسلامي ـ ط للدراسات الإسلامية ـ قم ـ مؤسسة دائرة معارف ا

 )مخطوط (ـ ثمرات الأسفار إلى الأقطار ٢١
 )هـ٧٥٦ت(عضد الدين عبد الرحمن بن أحمد : الأيجي

 .هـ١٤١٧ ـ ١بيروت ـ دار الجيل ـ ط/ ـ المواقف في علم الكلام ٢٢

 )معاصر(علي : البحراني
عبد الزهراء : تحقيق/ـ منار الهدى في النص على إمامة الإثني عشر عليهم السلام ٢٣

 .هـ١٤٠٥ ـ ١الخطيب ـ بيروت ـ ط 

 )معاصر(البهادلي أحمد 
 .هـ١٤٢٣ ١بيروت ـ دار المؤرخ العربي ـ ط /ـ مفتاح الوصول إلى علم الأصول ٢٤

 هـ١٣٦٠محسن علي بن محمد حسين الهندي المولود :البلستاني

 .هـ١٤١٩ ـ ٢النجاح ـ ط طهران ـ مكتبة /ـ النهج السوي في فهم معنى المولى والولي ٢٥
 )هـ٢٧٩ت(أبو عيسى محمد بن عيسى :الترمذي

 .هـ١٤٠٣ ـ ٢عبد الوهاب اللطيف ـ بيروت ـ دار الفكر ـ ط :تحقيق/ـ سنن الترمذي ٢٦

 )هـ١٠١٩ت(نور االله بن عبد االله :التستري
شهاب الدين المرعشي ـ قم ـ منشورات مكتبة : تحقيق/ ـ إحقاق الحق وإزهاق الباطل ٢٧

 .هـ١٤٠٣ ـ ١السيد المرعشي ـ ط 

 )هـ٧٩١ت(سعد الدين مسعود بن عمر : التفتازاني
 ـ ١عبد الرحمن عميرة ـ قم ـ مطبعة الشريف الرضي ـ ط .د:تحقيق/ ـ شرح المقاصد ٢٨

 هـ١٤١٣

 )هـ٤٢٧ت(الثعلبي ـ أبو إسحاق أحمد بن محمد 
أبو محمد بن : تحقيق) /علبيتفسير الث( ـ الكشف والبيان في تفسير القرآن المعروف بـ ٢٩

 . هـ١٤٢٢ ـ ١عاشور ونظير الساعدي ـ بيروت ـ دار إحياء التراث العربي ـ ط 

 )هـ١٢٣٩ت(غلام حليم بن أحمد : الدهلوي



 

 

 ٣٣٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

 .ـ ب ت ط ) فارسي ( الهند ـ لكهنو ـ طبعة حروفية / ـ التحفة الإثنا عشرية ٣٠
 )هـ٨١٦ت(علي بن محمد :الجرجاني 

 .١٣٢٥مصر ـ مطبعة السعادة ـ ط ـ /ـ  شرح المواقف٣١

 )هـ٧٣٠ت(إبراهيم بن محمد الحموئي:الجويني
 محمد باقر المحمودي : تحقيق/ـ فرائد السمطين في فضائل المرتضى والبتول والسبطين ٣٢

 )هـ١٤٢٤ت(محمد تقي : الحكيم

 ٢م ـ طقم ـ المجمع العالمي لأهل البيت عليهم السلا/ـ الأصول العامة في الفقه المقارن٣٣
 .هـ١٤١٨ـ 

 )هـ٤٤٧ت ( أبو الصلاح تقي بن نجم :الحلبي

 .هـ١٤١٧فارس الحسون ـ قم ـ : تحقيق/ ـ تقريب المعارف ٣٤
 )هـ١٠٤٤ت(علي بن برهان الدين :الحلبي

 .هـ١٤٠٠بيروت ـ دار المعرفة ـ /ـ السيرة الحلبية ٣٥

 ) هـ٦٠٦ت)(الفخر الرازي (محمد بن عمر العروف بـ : الرازي
 . ـ ب ت ط٢طهران ـ دارالكتب العلمية ـ ط)/التفسير الكبير ( مفاتيح الغيب المعروف بــ٣٦ 

 )مخطوط( ـ نهاية العقول في دراية الأصول ٣٧ 

 )هـ١٢٠٥ت)(مرتضى(محمد بن محمد الملقب بـ: الزبيدي
 .علي شبيري ـ بيروت دار الجديد ـ ب ت ط: تحقيق/ـ تاج العروس ٣٨

 )هـ٧٥٠ت(لحنفي محمد بن يوسف ا: الزرندي

 -١ط-ب م ط/ـ نظم دررالسمطين في فضائل المصطفى والمرتضى والبتول والسبطين٣٩
 .هـ١٣٧٧

 )هـ٥٣٨ت(أبو القاسم جار االله محمود بن عمر: الزمخشري

 .هـ١٤٠٨ ـ ٢بيروت ـ دار الكتب العلمية ـ ط /ـ المستسقى في أمثال العرب ٤٠
 )هـ٦٥٤(يوسف بن قزأغو لي : سبط ابن الجوزي

بيروت ـ دار ، ) تذكرة الخواص(ُـ تذكرة خواص الأمة في معرفة الأئمة المعروف بـ٤١

 .هـ١٤٢٦ ـ ١الكتب العلمية ـ ط 
 )هـ٤٩٠ت(محمد بن أحمد : السرخسي

 ـ١بيروت ـ دار الكتب العلمية ـ ط/أبو الوفا الأفغاني: ـ أصول السرخسي ، تحقيق٤٢  
 .هـ١٤١٤



 

 

٣٣٨ 








رة 

وات
المت

نة 
لس

في ا
ير 

غد
ال

. د/ 
علي

ن 
حس

ق 
صاد

 

 )معاصر(حسين : الشاكري
  .هـ١٤١٧ ـ ١قم ـ مطبعة ستاره ـ ط/ّقرن مع العلامة الأمينيـ ربع ٤٣

 )هـ١٣٦٣ت(محمد حبيب االله : الشنقيطي
القاهرة ـ  /حياة علي بن أبي طالب  (ـ كفاية الطالب لمناقب علي بن أبي طالب ٤٤

 .هـ١٣٥٥مطبعة الإستقامة ـ
 )هـ١٢٥٠ت(محمد بن علي :الشوكاني

 ـ/ من علم الأصولـ إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق٤٥ مصر ـ مطبعة مصطفى بابي الحلبي 
 .هـ١٣٥٦ ـ ١ط 

 .بيروت ـ دار الكتب العلمية ـ ب ت ط / ـ فتح القدير ٤٦
 )هـ٥٤٨ت(محمد بن عبد الكريم :الشهرستاني
 .ب ت ط. محمد سيد كيلاني ـ بيروت ـ دار المعرفة : تحقيق/ـ الملل والنحل ٤٧
 )هـ١٤٠٢ت(محمد حسين : الطباطبائي

 .هـ١٤١٢ ـ ٥قم ـ مؤسسة اسماعيليان ـ ط /ـ تفسير الميزان ٤٨
 )هـ٣٦٠ت(أبو القاسم سليمان بن أحمد :الطبراني

 .بيروت ـ دار الكتب العلمية ـ ب ت ط/ـ المعجم الصغير ٤٩
 )هـ٤٦٠ت ( أبو جعفر محمد بن الحسن :الطوسي

 ـ ١نتشار المحبين ـ ط السيد حسين بحر العلوم ـ قم مؤسسة ا: تحقيق/ـ تلخيص الشافي ٥٠
 .هـ١٤٢٤

 .قم ـ مؤسسة النشر الاسلامي ـ ب ت ط /ـ الرسائل العشر ٥١
 )هـ٩٨٤ت(حسين بن عبد الصمد :العاملي

عبد اللطيف الكوهكمري ـ قم ـ مجمع : تحقيق/ ـ وصول الأخيار إلى أصول الأخبار٥٢
 .هـ١٤١٠ ـ ١الذخائر الإسلامية ـ ط 

 )هـ٣٩٥ت(أبو هلال:العسكري
محمد أبو الفضل إبراهيم وآخر ـ بيروت ـ دار الفكر ـ :  تحقيق/ـ كتاب جمهرة الأمثال ٥٣

 .هـ١٤١٠
 )هـ٧٢٦ت(ّأبو منصور الحسن بن يوسف بن المطهر:  ّالعلامة الحلي
 ١محمد رضا الأنصاري ـ قم ـ مطبعة ياران ـ ط : تحقيق/ـ مناهج اليقين في أصول الدين ٥٤

 .هـ١٤١٦ـ 
الشيخ عين االله : السيد رضا الصدر ـ تعليق:  تقديم/ف الصدق ـ نهج الحق وكش٥٥



 

 

 ٣٣٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

 . هـ ١٤٢١الحسني ـ قم ـ دار الهجرة ـ 
 )هـ٢٠٧ت(يحيى بن زياد :  الفراء

احمد يوسف نجاتي وآخر ـ مصر ـ الهيئة المصرية العامة للكتاب ـ : تحقيق/ـ معاني القرآن٥٦
 .هـ١٩٨٠

 )هـ٨١٧ت(محمد بن يعقوب : الفيروز آبادي
 .لبنان ـ دار الكتب العلمية ـ ب ت /ـ تنوير المقباس من تفسير ابن عباس ٥٧

 )هـ٦٧١ت(محمد بن أحمد :  القرطبي
مصطفى السقا ـ بيروت :  تحقيق) /تفسير القرطبي( ـ الجامع لأحكام القرآن المعروف بـ٥٨

 .هـ ١٤٠٥ـ دار إحياء التراث العربي ـ 
 )هـ١٢٩٤ت(سليمان بن إبراهيم : القندوزي

 .هـ١٤١٦ ـ ١علي جمال أشرف ـ قم ـ دار أسوة ـ ط : تحقيق/ـ ـينابيع المودة ٥٩
 )هـ٣٢٩ت(محمد بن يعقوب : الكليني

 .هـ١٣٨٨ ـ ٣طهران ـ دار الكتب الإسلامية ـ ط / ـ الأصول من الكافي ٦٠
 )هـ٩٧٥ت(علي بن حسام الدين : المتقي الهندي
 ضبط وتفسير بكري حياني ـ بيروت ـ مؤسسة ـ كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ،٦١

 .هـ١٤٠٩الرسالة ـ 
  ـ مجلة تراثنا٦٢

إصدار / للسيد محمد رضا الجلالي ، ـ نقد الحديث بين الإجتهاد والتقليد ) نشرة فصلية (
 ـ ٣٢:  ونشر مؤسسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث ـ قم ـ مطبعة مهرـ العدد

 . هـ١٤١٣
 )مؤسسة السبطين عليهما السلام: (مجموعة باحثين

 .هـ١٤٢٢قم ـ مطبعة شريعت الطبعة الأولى ـ / ـ المولى في الغدير٦٣
 )معاصر(محمد صنقور علي 

 .هـ١٤٢٦ ـ ٢قم ـ منشورات نقش ـ مطبعة العترة ـ ط / ـ المعجم الأصولي ٦٤
 )هـ٤٣٦ت(الشريف علي بن الحسين : المرتضى

السيد أحمد الحسيني قم ـ مؤسسة النشر الإسلامية : يقتحق/ـ الذخيرة في علم الكلام ٦٥
 .هـ ١٤١١

 ـ٢عبدالزهراء الخطيب ـ طهران ـ مؤسسة الصادق ـ ط : تحقيق/ ـ الشافي في الإمامة ٦٦
 .هـ١٤٢٦



 

 

٣٤٠ 








رة 

وات
المت

نة 
لس

في ا
ير 

غد
ال

. د/ 
علي

ن 
حس

ق 
صاد

 

 )معاصر(علي :  المشكيني
 .هـ١٤٢٣ ـ ٨قم ـ دار الهادي ـ ط/  ـ اصطلاحات الأصول ٦٧

 )هـ١٣٩٩ت(مرتضى بن محمد حسين : المطهري
 .هـ١٤١٣ ـ ١بيروت ـ الدار الإسلامية ـ ط / ـ الكلام والعرفان ٦٨

 )هـ١٣٨١ت ( محمد رضا بن محمد حسن : المظفر
 . هـ ١٤١٥ ـ ٢قم ـ مكتب الاعلام الإسلامي ـ ط / ـ أصول الفقه ٦٩
 .هـ١٤١٠ ـ ٤قم ـ مطبعة اسماعيليان ـ ط /ـ المنطق ٧٠

 )هـ٤١٣ت(دي محمد بن محمد العكبري البغدا:  المفيد
 .هـ ١٤١٤ـ ٢مهدي نجف ـ دار المفيد ـ ط : تحقيق/ـ أقسام المولى في اللسان٧١
 .هـ ١٤١٤ ـ ٢بيروت ـ دار المفيد ـ ط /ـ الإفصاح في الإمامة ٧٢

 )هـ٨٤٥ت(أحمد بن علي :المقريزي
 .هـ١٣٨٢لبنان ـ دار إحياء العلوم ـ /ـ الخطط المقريزية ٧٣

 )هت١٠١٤ت (  الدين جليل محي: الملا علي القاري
 .بيروت ـ دار الكتب العلمية ب ت ط /ـ شرح الفقه الأكبر ٧٤

 )معاصر(علي : الميلاني
 .هـ١٤١٤ ـ ١ـ نفحات الأزهار ـ قم ـ مطبعة مهر ـ ط٧٥

 )هـ٣٠٣ت(أحمد بن علي :النسائي
 .هـ١٣٤٨ ـ ١ط /بيروت ـ دار الفكر /  ـ سنن النسائي ٧٦

 )هـ٧٦(سليم بن قيس : الهلالي
 ـ ٣تحقيق محمد باقر الأنصاري ـ قم ـ منشورات دليل ما ـ ط / ـ كتاب سليم بن قيس٧٧

 .هـ١٤٢٣
 ).هـ٨٠٧ت(علي بن أبي بكر :الهيثمي

 .هـ١٤٠٨بيروت ـ دار الكتب العلمية ـ /ـ مجمع الزوائد ٧٨
 )هـ٤٦٨ت(أبو الحسن علي بن أحمد النيسابوري : الواحدي

 .هـ١٤١٥ ـ ١ بيروت ـ دار القلم ـ ط صفوان عدنان ـ: تحقيق/ـ الوسيط ٧٩
 

 



 

 

 ٣٤١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

لحج
و ا

ذ
/ ة 

١٤
٣٥

 هـ

  







  

 
 
 

(*) 

 
 

 

  محمد مقداد أميري: دوينت □
  أسعد مندي الكعبي: ترجمة □

 

 
 

  : مقدمة البحث

ّواقعة غدير خم تعد واحدة من أهم الأحداث المصيرية في تأريخ الإسلام،  ّ ُ

الم الإسلامي وأخذ البيعة من ّ عين فيها مصير العّفالشيعة يعتقدون بأن رسول االله 

 لذا يمكن اعتبار هذا الحدث التأريخي ؛ّالأمة الإسلامية لما صدع به في ذلك اليوم

عهد الرسالة وهو المنشأ الأساسي على ّالعظيم بأنه الأبرز من بين سائر أحداث 

ّللتشيع، وأيضا حسب اعتقاد الشيعة فإن الأمة الإسلامية منذ يوم الغدير انقسمت  ّ ً إلى ّ

ٍفئتين، إحداهما موالية لأهل البيت والأخرى غير موالية، حيث التزمت الفئة الموالية 

ّوبناء على هذا فإن . ّ وتنصلت الأخرى عنهبالعهد الذي قطعته مع رسول االله  ً
ّواقعة غدير خم أصبحت على مر العصور حدثا يميز الشيعة عن غيرهم ً ّ ُ)١(. 

                                                
 ).وهىژپامامت (سبق وأن طبع هذا البحث باللغة الفارسية في مجلة  (*)



 

 

٣٤٢ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

ّقام بها الباحثون الغربيون حول التشيع ّأما بالنسبة إلى الدراسات التي 
ٍوالإمامة، فإنها تتمحور حول واقعة الغدير وما تحظى به من مكانة بين المسلمين،  ّ
ّلذلك عند دراسة وتحليل ما دونه الباحثون الغربيون بشأن التشيع فلا بد من معرفة  ّ ّ

 . آرائهم واستنتاجاتهم حول هذه الواقعة

ًولو ألقينا نظرة شاملة  ّعلى البحوث العلمية التي دونها المفكّرون الغربيون ً
ٍحول المعتقدات الإسلامية بشكل عام ومعتقدات الشيعة بشكل خاص، بكل تأكيد  ّ ٍّ ٍ ٍٍّ
ّسنجدها متأثرة بالأصول المعرفية المتجذرة في أفكارهم وبالتالي فإنهم عجزوا عن بيان  ّ ًّ

ّ قبيل الإمامة وحقيقة الأئمة الذين ّالكثير من البحوث المتعلقة بمعتقدات الشيعة من
ًهم حجج االله على خلقه والنص الذي تم على أساسه تنصيبهم أئمة للمسلمين  ّ ّ ّ
ّومسائل أخرى كثيرة تتفرع على هذه المعتقدات كواقعة الغدير، وذلك لأنهم لم  ّ

ًيفهموها فهما صحيحا ً . 

ّل الإسلام أو التشيع ّالمنهجية التي يتبعها الباحثون الغربيون في دراساتهم حو
ٍّعادة ما ترتكز على أسلوب تأريخي ٍ  فالباحثون الذين )٣(،)فينولوجي( أو ظاهري )٢(ً

ّيتبعون الأسلوب الأول في دراساتهم  ُ يتطرقون إلى دراسة الأسس ـ التأريخي ـّ ّ
ٌالاعتقادية على ضوء مختلف العوامل التأريخية التي لها دور في ظهور المعتقدات، 

على خلاف أتباع الأسلوب الثاني، حيث لا يكترثون بمعرفة واقع المعتقدات وهؤلاء 

ٍوالأسس الفكرية ويرتكز موضوع بحثهم على أن كل ظاهرة قد حدثت في رحاب  ّ ّ ُ

ٍأحداث ووقائع تأريخية، ومن هذا المنطلق يعتقدون بعدم إمكانية دراسة أية ظاهرة  ٍ ٍّ
 هذا الأسلوب يعتمد في أساسه على معايير ّوبما أن. ًبعيدا عن تلك الأحداث والوقائع

ٍمادية وتجريبية تأريخية نوعا ما ونظرا لكون أتباعه لا يؤمنون بأي دور لعوامل ما وراء  ّ ًّ ً ٍ ٍ ٍ

ّالطبيعة، نلاحظ أن النتائج التي يتوصلون إليها في دراساتهم تؤكد على أن الظواهر  ّّ ّ
ّالناجمة عن الأحداث التأريخية إما أن تكون مزي ٌفة أو لا تتطابق مع الواقع أو أنها مبالغ ّ ّ ً

 . فيها



 

 

 ٣٤٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

ّ فإنهم - الفينولوجي -ّأما الباحثون الذين يتبنون في دراساتهم الأسلوب الثاني 
ّيقيمون موضوع البحث ويوضحون المعتقدات ويبينون وظائفها في المنظومة العقائدية  ّّ

ٍلأي دين أو مذهب على أساس آراء أتباعه، لذلك يمكن  ٍ ّالقول إن الرؤية المطروحة ّ

 . ًأكثر إيجابية من غيرها

ّوحسب رأي الدكتور حسين نصر الذي يعد أحد المتأثرين بالفكر الغربي، ّ)٤( 

ّفإن الكثير من الباحثين الغربيين لدى دراستهم المسائل الاعتقادية اتبعوا الأسلوب  ّ

ًالتأريخي، وهناك عدد قليل جدا منهم اتبع الأسلوب الفين ٌّ ولوجي؛ وعلى هذا الأساس ٌ

ّفإن رؤية الأكثرية من الباحثين الغربيين قد ألقت بظلالها على قضية الغدير مما دعاهم  ّ

ّلأن يصدروا أحكاما مسبقة ويرجحون التصورات الذهنية على الحقائق الموجودة على  ّ ً ً

 . أرض الواقع

 غربيون وتجدر الإشارة هنا إلى وجود بعض الدراسات التي قام بها باحثون

ّحول الإسلام لكنها لا تتطرق إلى موضوع الغدير من قريب ولا من بعيد، في حين أن  ٍ ٍ ّ ّ

المصيرية في  الواقعة هذه ذكر يقتضيان الصحيح العلمي البحث وأسلوب العلمية الأمانة

ّتأريخ الأمة الإسلامية، أو على أقل تقدير ذكر رأي الشيعة حولها ّعلى سبيل المثال فإن . ّ

ّ ألف كتابا موسعا تناول فيه مختلف الأحداث التي طرأت على الأمة )٥( بروكلمانكارل ًّ ً ّ

 ،)٦()تأريخ الشعوب الإسلامية( بالتفصيل وعنونه الإسلامية في حياة رسول االله 

ّلكنه عندما وصل إلى الحديث عن حجة الوداع لم يتطرق إلى واقعة الغدير وتجاهل كل  ّ ّ ّ

ّفي حين أنه ضمن كلامه عن الخلفاء الراشدين ذكر النزاعات ، )٧(ما يرتبط بها بالكامل

ّ للاستئثار بمنصب الخلافة وزعم أن الإمام علي التي نشبت بعد رحيل رسول االله  ّ
ّثم إن عليا ابن عم «: ّ قد طمع فيها دون أن يلمح إلى واقعة الغدير، حيث قال ًّ ّ

ّالنبي وزوج بنته، ادعى لنفسه الحق في خلافته  ّ ٍكرئيس للدولة بوصفه أقرب الناس ّ

ًرحما إليه، ولكنه كان كسعد بن عبادة سيد الأنصار الذي طمع في الخلافة أيضا،  ًّ ّ

 . )٨(»ّلايملك من القوة أو من النفوذ ما يساعده على تحقيق طلبته



 

 

٣٤٤ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

ّأما الآثار العلمية التي ألفها الباحثون الغربيون باللغة الإنجليزية والتي  ّ
ٌا للنقد والتحليل في هذا البحث، فهي مصادر تناولت ما حدث في غدير جعلناها محور ً

ٍخم بالشرح والتحليل أو أنها على أقل تقدير أشارت إليه، كالمصادر التي طرحت فيها  ّ ّ ُ

ّدراسات حول حياة النبي الأكرم  ٌ والتشيع في باكورة الإسلام ونشأة التشيع ّ ّ
وبالطبع . يين الإمام، وما ماثل هذه المواضيعّوالإمامة لدى الشيعة ودور النص في تع

ّفإن بحوثا كهذه لم تدون باللغة الإنجليزية فحسب، بل إنها دونت في مختلف اللغات  ّّ ً ّ

ّمحمد ( و)١٠( لمكسيم رودنسون)٩()ّمحمد(الأوروبية كالفرنسية والألمانية، ومنها كتاب 
 لكارل )١٣()تأريخ الشعوب الإسلامية( و)١٢( لرودي بارت)١١()والقرآن

 وسائر ّ حيث تمحورت هذه الآثار على سيرة النبي الأكرم )١٤(بروكلمان،

ّالمواضيع المتعلقة بالإسلام الحنيف، لكن البحث هنا مختص بما دونه الباحثون  ّ ّ ّ

 . الغربيون باللغة الإنجليزية

ٍوضمن هذه الآثار، هناك مؤلفات لم تدون وفق منهج علمي صحيح وافت ٍٍّ ّ ٌ دت قّ

ّنة العلمية التي هي شرط أساسي لكل بحث علمي، إذ لم تتطرق إلى واقعة الغدير الأما ٍّ ٍ ّ ٌٌّ
 : ًمطلقا، ونذكر منها ما يلي

تدوين يوري  ـ )١٦( في موسوعة القرآن)١٥()ّمحمد(مدخل كلمة ) ١

 . )١٧(روبن

تدوين  ـ )١٩( في الطبعة الثانية من موسوعة الدين)١٨()ّمحمد(مدخل كلمة ) ٢

 . )٢٠(ونغكارين آرمستر

 . )٢٢(تأليف وليام مونتغمري واط ـ )٢١()ّمحمد في المدينة(كتاب  ) ٣

ّمحمد نبي وسياسي(كتاب  ) ٤  . )٢٤(تأليف وليام مونتغمري واط ـ )٢٣()ّ

 . )٢٦(موسوعة الأديان العالمية ـ )٢٥()ّمحمد(مدخل كلمة  ) ٥

تأليف كارين  ـ )٢٧(السيرة الذاتية لرسول االله ) ّمحمد(كتاب  ) ٦



 

 

 ٣٤٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

 . )٢٨(مسترونغآر

 في الطبعة الثانية من موسوعة )٢٩()ّعلي بن أبي طالب(مدخل عبارة  ) ٧

 . )٣١(تدوين لورا فيشيا فاغليري ـ )٣٠(الإسلام

تدوين  ـ )٣٣( في موسوعة القرآن)٣٢()ّعلي بن أبي طالب(مدخل عبارة  ) ٨

 . )٣٤(علي آساني

تدوين ديفين  ـ )٣٦( في الموسوعة القرآنية)٣٥()ّحجة الوداع(مدخل عبارة  ) ٩

 . )٣٧(ستيوارت. جَي

 . )٣٩(تأليف كارين آرمسترونغ ـ )٣٨()التأريخ الإسلامي الموجز(كتاب  ) ١٠

 في موسوعة أوكسفورد للعالم )٤٠()الإسلام الشيعي(مدخل عبارة  ) ١١

 )٤٣(جيفري،. ّ السيد حسين أم)٤٢(كشيشيان،. تدوين جوزيف أي ـ )٤١(الإسلامي

 . )٤٥( أحمد موسالي)٤٤(حميد دباشي،

ٍكيف تحول التشيع الأول إلى فرقة(مقالة تحت عنوان  ) ١٢ ّ ّ  نشرت في )٤٦()ّ

 . )٤٨(تأليف مارشال هوجسن ـ )٤٧(ّمجلة اتحاد مشرق أمريكا

 . )٥٠( في موسوعة الأديان العالمية)٤٩()شيعة(مدخل كلمة  ) ١٣

ي ّومن الجدير بالذكر أن أصحاب هذه الآثار اعتمدوا بالكامل على المصادر الت

ّتحظى بأولوية لدى أهل السنة فقط، أو أنهم جعلوا بعض المصادر الفرعية الغربية  ّ ٍ

ّمرتكزا لدراساتهم؛ وهذا المنحى في البحث العلمي بكل تأكيد يدل على ضعف  ّ ًٍ

ٌالأسلوب، وبالتالي فإن النتيجة المتحصلة منه باطلة لكونه لا ينسجم مع ما تقتضيه  ّّ
 :  وذلك لسببينالمعايير العلمية الثابتة،

ٍ الأسلوب العلمي الذي يجب اتباعه في دراسة وتحليل أي موضوع :ّالأول ّ ّ

ّديني يلزم الكاتب بأن يتطرق إلى آراء ومعتقدات جميع المذاهب المنضوية تحت راية  ٍّ
 . ذلك الدين والتي لها صلة بموضوع البحث



 

 

٣٤٦ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

 ترد عليها الكثير ّ مصادر أهل السنة التي اعتمد عليها هؤلاء الباحثون:الثاني

من الاشكالات والمؤاخذات، وبما في ذلك نقصان المعلومات الموجودة فيها 

ّوالأسلوب الانتقائي الذي اتبعه مؤلفوها وعدم صحة كل ما ذكر فيها ّّ ّ . 

ّوأما أهم المصادر التي اعتمد عليها الباحثون في الآثار المذكورة أعلاه، فهي  ّ
ح مسلم، سنن أبي داود، سنن الترمذي، سنن صحيح البخاري، صحي: ٌعبارة عن

النسائي، سنن ابن ماجه، فتح الباري لابن حجر، سيرة ابن إسحاق، سيرة ابن هشام، 

ُطبقات ابن سعد، أسد الغابة لابن الأثير، تأريخ الطبري، أنساب الأشراف 

ّللبلاذري، وقعة صفين لنصر بن مزاحم الكوفي، تفسير ابن كثير، تفسير الطبري، 

 . للزمخشري، تفسير مجمع البيان للطبرسي) ّالكشاف(فسير ت

ّوالمثير للدهشة أن بعض هؤلاء الباحثين قد اعتمدوا على مصادر سنية ذكرت  ّ

ّفيها واقعة الغدير، لكنهم مع ذلك لم يتطرقوا إليها في مؤلفاتهم ّ ّعلى سبيل المثال فإن . ّ

 القرآن، ذكر مختلف في موسوعة) ّمحمد(ّيوري روبن الذي دون مدخل كلمة 

ّ وما جرى إبان رسالته المباركة، لكنه لم ّالأحداث التي واكبت حياة النبي الأكرم  ّ
ًيذكر شيئا حول ما جرى في غدير خم رغم أنه اعتمد مصادر تضمنت أخبارا حول  ًّ ّ ُ

ّوكذلك فإن . )٥١(واقعة الغدير وبما فيها أنساب الأشراف للبلاذري وتفسير ابن كثير

 بالشرح ّمونتغمري واط قد تناول مختلف جوانب حياة نبينا الأكرم وليام 

وحدة (ّولا سيما في أحد فصوله الذي عنونه بـ ) ّمحمد في المدينة(والتحليل في كتابه 

ّحيث ذكر فيها أهم الأحداث التي طرأت في السنتين الأخيرتين من ، )٥٢( )العرب
ّ يوم الغدير رغم أنه اعتمد على كتاب ابن ّحياته المباركة، لكنه لم يشر إلى ما حدث في

ّالذي ذكر أحداث الغدير في عدة مواضع ونقل قول رسول ) أُسد الغابة(الأثير 

ُمن كنت مولاه فعلي مولاه«: االله ٌُّ ُ ٍعدة مرات» َ ّ ّ)٥٣( . 

ّأما لورا فيشيا فاغليري فقد دونت مدخل عبارة  في الطبعة ) ّعلي بن أبي طالب(ّ



 

 

 ٣٤٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

ّ الإسلام وتطرقت إلى الحديث عن مختلف جوانب حياة الإمام الثانية لموسوعة
، لكن عند حديثها عن الخلافة اكتفت بالحديث عن امتناع الإمام عن بيعة ّعلي

ُدون أن تشير إلى غدير خم، ) ّاختلاف علي مع أبي بكر(ٍأبي بكر في موضوع عنونته 

ّابتدع الشيعة كلاما حول علي نسبوه إلى محمد «: وقالت ّ ّأو أنهم فسروا بعض كلامه بما ً ّ
ًيتناسب مع معتقداتهم لأنهم يعتقدون أن النبي أراد تنصيب صهره وابن عمه خليفة  ّّ ّ ّ

ّله، ولكن كما هو معلوم فإنه لم يذكر هذا الأمر في مرضه الذي توفي على إثره ّ هذه . »ٌ

دت عليها هو ّالباحثة الغربية لم تذكر واقعة الغدير رغم أن أحد المصادر التي اعتم

مَن «:  في تلك الواقعةّالذي ذكر المؤلف فيه قول رسول االله ) ّواقعة صفين(كتاب 

ُكنت مولاه فعلي مولاه ٌُّ ّعندما تحدث عن احتجاج عمار بن ياسر على عمرو بن » ُ ّ

 . )٥٤(العاص

َوأما ديفين جي في ) ّحجة الوداع(ّستيوارت الذين دون مدخل عبارة . ّ

ّو أيضا لم يتطرق مطلقا إلى واقعة الغدير التي تلت حجة الوداع موسوعة القرآن، فه ً ًّ
ّمباشرة حيث اكتفى بالقول إن رسول االله  ً ألقى خطبة بعد انتهاء مناسك الحج ّ ً

ّوذكر بعض مضامينها، لكنه لم يذكر تفاصيل هذه الخطبة وتجاهل الأمر الأهم من كل  ّ ّ

ّشيء فيها، ألا وهو تنصيب الإمام علي 
ٍفهذا الباحث الغربي . ًليفة للمسلمين خ

تناسى موضوع الولاية واكتفى بذكر بعض ما ورد في الخطبة، كبيان حكم النسيء 

للعلامة ) مجمع البيان(ّالذي اعتبره من المضامين الهامة في هذه الخطبة واستند إلى 

ًومن ثم ساق بحثا) التوديع(هو ) النصر(ّالطبرسي في أن الاسم الآخر لسورة   حول ّ

ّزمان نزول هذه السورة التي قال البعض إنها نزلت في حجة الوداع وذكر آخرون بأنها  ّّ
ًنزلت بمناسبة فتح مكّة، في حين أنه لم يتحدث أبدا عن الآية المباركة ّ ُاليوم أكملت «: ّ ْْ َْ َ ََ ْ

ْلكم دينكم ُْ َُ ِ ّ التي يعتقد الشيعة بأنها نزلت بمناسبة يوم الغدير، ورغم أن»...َ  هذا ّ

ّالذي أكد فيه على أنها ) مجمع البيان(الباحث الغربي استند إلى تفسير العلامة الطبرسي  ّ

نزلت بمناسبة هذا اليوم المصيري واعتبره الرأي الصحيح من بين سائر الآراء التي 



 

 

٣٤٨ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

ّطرحت، لكنه لم يشر إلى هذا الرأي الهام في المدخل الذي دونه ّ ّ!)٥٥(  

) سنن النسائي(عتمد عليها ستيوارت، كتاب ومن المصادر الأخرى التي ا

 حينها في مواضع عديدة الذي ذكرت فيه واقعة الغدير وما قاله رسول االله 

ٍوبعبارات متشابهة، منها ِمن كنت وليه فهذا وليه، اللهم وال من والاه وعاد من «: ٍ ِ ّ ّ ّ ُ

ُمن كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه وعا«و » عاداه ُ ُِ ّ ٌّ وعبارات » دِ من عاداهُ

ًكما أن ابن ماجه في سننه والترمذي أيضا في سننه . )٥٦(أخرى بنفس هذا المضمون ّ

ٌّمن كنت مولاه فعلي «: ، نقلوا قول رسول االله )فتح الباري(وابن حجر في كتاب  ُ ُ

 . )٥٧(ّدون أن يذكروا أنه قاله في يوم الغدير» ُمولاه

ٍلغة الإنجليزية تضمنت إشارات ّوهناك بعض البحوث التي دونت في ال ّ
ٍّمقتضبة لواقعة الغدير وفي إطار كلي، نذكر منها ما يلي ّ ٍ ً : 

 ـ )٥٩( في الطبعة الثانية من موسوعة الإسلام)٥٨()ّمحمد(مدخل كلمة  ) ١

 . )٦٠(تدوين ترود إيلريت

ّمهمة محمد(فصل  ) ٢ تأريخ الفكر السياسي الإسلامي منذ ( في كتاب )٦١()ّ

 . )٦٣(تأليف أنطوني بلاك ـ )٦٢()إلى العصر الحاضرّعصر النبي 

تأليف ويلفرد  ـ )٦٤()خلفاء الرسول في الخلافة الراشدة(كتاب  ) ٣

 . )٦٥(ماديلونغ

 في الطبعة الثالثة من موسوعة )٦٦()ّعلي بن أبي طالب(مدخل عبارة  ) ٤

 . )٦٨(تدوين روبرت غليف ـ )٦٧(الإسلام

موسوعة أوكسفورد للعالم  ـ )٦٩()ّعلي بن أبي طالب(مدخل عبارة  ) ٥

 . )٧١(تدوين عبد العزيز ساشدينا ـ )٧٠(الإسلامي

 ـ )٧٢()بعض آراء الشيعة الإمامية حول الصحابة(مقالة تحت عنوان  ) ٦

 . )٧٣(تدوين إيتان كولبيرغ



 

 

 ٣٤٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

 . )٧٥(موسوعة الأديان العالمية ـ )٧٤()ّعلي(مدخل كلمة  ) ٧

وكسفورد للعالم  في موسوعة أ)٧٦()أهل البيت(مدخل عبارة  ) ٨

 . )٧٨(تدوين ميري إيلاين هيغلاند ـ )٧٧(الإسلامي

تأليف  ـ )٧٩()َمغامرة الإسلام، قيم وتأريخ في الحضارة العالمية(كتاب  ) ٩

 . )٨٠(مارشال هودجسون

 . )٨٢(تدوين إيتان كولبيرغ ـ )٨١()تكامل الشيعة(مقالة تحت عنوان  ) ١٠

ّالتشيع الأول في (مقالة تحت عنوان  ) ١١  )٨٣()التأريخ والبحوث العلميةّ

ّطبعت في مقدمة سلسلة بحوث التشيع  . )٨٥(تدوين إيتان كولبيرغ ـ )٨٤(ّ

 . )٨٧(تأليف هاينز هالم ـ )٨٦()ّالتشيع(كتاب  ) ١٢

 ـ )٨٩( في الطبعة الثانية من موسوعة الدين)٨٨()ّتشيع(مدخل كلمة  ) ١٣

 . )٩٠(تدوين ويلفرد ماديلونغ

 - )٩٢(في الطبعة الثانية من موسوعة الإسلام )٩١()شيعة(مدخل كلمة  ) ١٤

 . )٩٣(تدوين ويلفرد ماديلونغ

 - )٩٥( في الطبعة الثانية من موسوعة الإسلام)٩٤()إمامة(مدخل كلمة  ) ١٥

 . )٩٦(تدوين ويلفرد ماديلونغ

 ـ )٩٨( في الطبعة الثانية من موسوعة الدين)٩٧()إمامة(مدخل كلمة  ) ١٦

 . )٩٩(تدوين ويلفرد ماديلونغ

 ـ )١٠١( في موسوعة الإسلام وعالم المسلمين)١٠٠()شيعة(مدخل كلمة  ) ١٧

 . )١٠٢(تدوين روبرت غليف

 في موسوعة أوكسفورد للعالم )١٠٣()إمامة(مدخل كلمة  ) ١٨

 . )١٠٥( تدوين عبد العزيز ساشدينا- )١٠٤(الإسلامي

ّوهناك صنف ثالث من البحوث الإنجليزية تطرق الباحثون فيها إلى واقعة  ٌ ٌ



 

 

٣٥٠ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

ٍ بدقة وتفصيل أكثر من الصنف ّتأريخية ومسألة خلافة النبي الأكرم الغدير ال ٍ ّ

 :  الثاني، نذكر منها ما يلي

تدوين  ـ )١٠٧( في موسوعة إيرانيكا)١٠٦()ّعلي بن أبي طالب(مدخل عبارة  ) ١

 . )١٠٩(بوناوالا. كي.  وآي)١٠٨(إيتان كولبيرغ

من موسوعة  في الطبعة الثانية )١١٠()ّعلي بن أبي طالب(مدخل عبارة  ) ٢

 . )١١٢(تدوين رضا شاه كاظمي ـ )١١١(الدين

ّ الفصل الأول من كتاب )١١٣()ٌبحث حول الخلافة(فصل تحت عنوان  ) ٣
 . )١١٥(تأليف دونالدسون ـ )١١٤()مذهب الشيعة(

تدوين  ـ )١١٧()ٌالقرآن موسوعة( في موسوعة )١١٦()شيعة(مدخل كلمة  ) ٤

 . )١١٨(لالاني. أرزينا آر

ّ البحوث حول تأريخ التشيع الأولآخر(مقالة تحت عنوان  ) ٥  في )١١٩()ّ

 . )١٢١(تدوين روبرت غليف ـ )١٢٠(موسوعة الإسلام والعالم المسلم

 )١٢٢()ّمقدمه اي بر تشيع، تاريخچه وعقيده شيعه دوازده امامی(كتاب  ) ٦

 . )١٢٣(منوتأليف موجان م ـ باللغة الفارسية

تدوين  ـ )١٢٥()ٌالقرآن موسوعة( في موسوعة )١٢٤()ولاية(مدخل كلمة  ) ٧

 . )١٢٦(هيرمان لاندولت

. تأليف أرزينا آر ـ )١٢٧()الفكر الشيعي المبكر، تعاليم الإمام الباقر(كتاب  ) ٨

 . )١٢٨(لالاني

تدوين ماريا  ـ )١٣٠( في موسوعة إيرانيكا)١٢٩()ُغدير خم(مدخل عبارة  ) ٩

 . )١٣١(ماسي دقاق

 أحمد تدوين ـ )١٣٣( في موسوعة إيرانيكا)١٣٢()ُغدير خم(مدخل عبارة  ) ١٠

 . )١٣٤(كاظمي موسوي



 

 

 ٣٥١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

ُمطالبة بحق في الماضي، غدير خم وظهور تدوين (مقالة تحت عنوان  ) ١١ ٍّ ٌ

تدوين بولا  ـ )١٣٥()التأريخ بواسطة الحافظية في أواخر عهد الفاطميين في مصر

 . )١٣٦(ساندرز

 ـ )١٣٨()ٌالقرآن موسوعة( في موسوعة )١٣٧()ُغدير خم(مدخل عبارة  ) ١٢

 . )١٣٩(ينتدوين أسماء أفسر الد

 في الطبعة الثانية من موسوعة )١٤٠()ُغدير خم(مدخل عبارة  ) ١٣

 . )١٤٢(تدوين لورا فيشيا فاغليري ـ )١٤١(الإسلام

ّحديث غدير خم، ولاية علي بن أبي طالب وأفضليته (فصل تحت عنوان  ) ١٤ ُ

مجتمع الكاريزماتية، هوية الشيعة في باكورة ( الفصل الثاني من كتاب )١٤٣()المعنوية

 . )١٤٥(تأليف ماريا ماسي دقاق ـ )١٤٤()سلامالإ

ّومن بين البحوث الإنجليزية التي دونها الباحثون الغربيون حول واقعة غدير 
ّخم، فإن الفصل الثاني من كتاب السيدة ماريا ماسي دقاق مجتمع الكاريزماتية،  ()١٤٦(ُ

م، ُحديث غدير خ(ّ والذي دونته تحت عنوان )١٤٧()هوية الشيعة في باكورة الإسلام

ً يمكن اعتباره أكثر الآثار تفصيلا )١٤٨(،)ّولاية علي بن أبي طالب وأفضليته المعنوية

ّحيث تطرقت فيه إلى دراسة مختلف جوانب هذا الحدث التأريخي الهام، وكما نلاحظ 
ًفإنها أفردت له فصلا خاصا من بين الفصول الاثني عشر للكتاب، ولا نبالغ لو قلنا  ّ ً ّ

ّإن هذا الفصل تضمن  . ٍ معظم المواضيع التي طرحت في سائر البحوث وبتفصيل أكثرّ
 

  :في الدراسات الغربية   خلافة النبي محمد   ■

ً دون مقالة تحت عنوان )١٤٩(الباحث الغربي روبرت غليف آخر البحوث (ّ

ّحول تأريخ التشيع الأول ً وتضمنت موضوعا عنونه )١٥٠()ّ ّخلافة النبي (ّ
لمسيرة التأريخية للدراسات التي قام بها الباحثون الغربيون ّ تطرق فيه إلى ا)١٥١()ّمحمد



 

 

٣٥٢ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

ّحول خلافة النبي محمد  ّ ونوه فيه على أن آخر الدراسات الغربية التي نسبت ّ ّ
ّتأريخ نشأة هوية التشيع إلى ادعاء أحقية الإمام علي  ّ ّ بالخلافة بعد وفاة النبي ّ

ًوالذي أثار جدلا واسعا ٌ هذه المقالة بشكل عام متأثرة بكتاب ّوتجدر الإشارة إلى أن. ً ّ ٍّ ٍ

وقال غليف . )١٥٣()خلفاء الرسول في الخلافة الراشدة ()١٥٢(ّالسيد ويلفرد ماديلونغ

ّإنه قبل تأليف هذا الكتاب لم يكن الباحثون الغربيون يعرفون ما إن كان النبي محمد  ّ ّ
 قد نصب عليا ً ّ ّخليفة له أو أنه ادعى ذلك بنفسه ّ ّ ً . 

ّبع فإن هذا التبرير ليس بعيدا عن الواقع فحسب، بل يعتبر تافها في ظل وبالط ً ً ّ

ّسعة نطاق معلومات الباحثين الغربيين واطلاعهم على مختلف النصوص الإسلامية 

ٍالقديمة؛ لذا فإن غاية ما يمكن أن يدعى من غموض حول المسألة هو طرح السؤال  ّ ّ

  من قبل رسول االله ّيب الإمام علي ّهل أن قضية تنص: التالي على سبيل المثال

ٍفي يوم الغدير قد ذكرت تفاصيلها في المصادر التأريخية بالكامل أو أنها ذكرت بشكل  ّ
ّمقتضب؟ وبما أن النقد الأدبي يتولى مهمة تشخيص واقع الأخبار المذكورة في  ّ ّ ٍ

ٍالنصوص الإسلامية القديمة وبيان ما إن كانت مشوبة بألفاظ إضافية أ ٍ ٌو أنها صحيحة ً ّ
ّفهذا السؤال الذي يطرح وفق القواعد التي تتبناها الأوساط العلمية . ٌأو مبتدعة

 . )١٥٤(ٍوالأكاديمية يبقى بلا جواب، وبالتالي ينتفي من أساسه

ٍومن جانب آخر، هناك سؤال يحظى باهتمام بالغ بين الباحثين، وهو كيف  ٍ ٌ ٍ

ٍ حكايات وقصص من قبل الشيعة ًأصبح هذا الموضوع المثير للجدل سببا لسرد ٍ

ومخالفيهم في النصوص الإسلامية القديمة؟ وهذا الأمر قد أرغم الباحثين على 

ّالإذعان بحتمية واقعة الغدير التي يرجع تأريخها إلى صدر الإسلام، لذلك لم يتطرقوا 
ّفي بحوثهم إلى بيان ما إن كانت حدثت حقا أو لا، بل انصب اهتمامهم على بيان  ً ّ

 . )١٥٥(فهومها ومضمونها لدى الشيعة ومخالفيهمم

ّويرى الباحث روبرت غليف أن ويلفرد ماديلونغ لا يتفق مع بعض محللي  ّّ



 

 

 ٣٥٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

النصوص الذين يرون عدم إمكانية استخراج الحقائق التأريخية من النصوص، إذ من 

ّخلال شرحه للأخبار التي وردت حول وصول الخلفاء الأربعة الأوائل إلى سدة 

ٌفة والأخبار التي وردت حول نهاية خلافتهم، أثبت أن النصوص فيها قابلية الخلا ّ

ّفهو يعتقد أن النصوص الموروثة من القرون الهجرية . ٌكامنة لمعرفة الوقائع التأريخية

ّالأولى من شأنها أن تكون مستندا يعتمد عليه لاستخراج الوقائع التأريخية، كما أنه  ُ ً

ّدر بدعوى أنها أساطير دونت بعد وقوع الأحداث يرفض فكرة رفض جميع المصا ّ
ًالتأريخية، ويرى أنه من الممكن طرح صورة أكثر دقة وصوابا حول واقع الأحداث  ً ٍ ّ

 . التأريخية من خلال الرجوع إلى تلك المصادر بشرط مراعاة جانب الاحتياط

 ّوتجدر الإشارة إلى أن هذا الباحث قد أجرى دراساته حول تأريخ الخلافة

ّكيف تولى الخلفاء زعامة : ٍالإسلامية وفق منهج بحث محوره الجواب عن السؤال التالي

ّالأمة الإسلامية بعد النبي  ّ ّ؟ والنتيجة الهامة التي توصل إليها لدى دراسته التشيع ّ ّ
ّهي أن الإمام علي  ّ كان يعتبر نفسه منصبا من قبل النبي ّ ً ّأن هذا ّ، وأكد على ّ

ّولا لدى المسلمين ومتعارفا في الجزيرة العربية في تلك الآونة وحتى إنه الأمر كان مقب ّ ً ً

ُ ولكن هذا المنصب القيادي قد سلب منه إثر )١٥٦(ينسجم مع السيرة النبوية، ّ

 . )١٥٧(ّالمؤامرات التي حاكها بعض صحابة النبي 

ّويضيف غليف أنه لم يطرح حتى الآن جواب محدد حول النتائج التي توصل  ٌ ٌّ ّ ّ

 )١٥٩( وغراهام)١٥٨(إليها ماديلونغ في كتابه المذكور باستثناء ما قاله موروني

 . )١٦٢( وكرون)١٦١( وماتسون)١٦٠(ودانييل

ٍم لم يدون الباحثون الغربيون أية دراسة على ١٩٩٧بعد نشر هذا الكتاب في عام  ّ ّ
ّصعيد الخلافة الإسلامية في عهدها الأول، ورغم أن السيد ماديلونغ دعا المؤرخين ّ  إلى ّّ

ٍالتعامل مع المصادر بطريقة علمية صائبة لأجل أن يتمكّنوا من تدوين آثار تأريخية  ٍ ٍ ٍٍ

ٍمعتمدة حول العهد الأول للخلافة، لكن دعوته هذه لم تحظ بإقبال يذكر َ ّ ّ ّأما بالنسبة . ٍ



 

 

٣٥٤ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

ّإلى النتائج التي توصل إليها، فقد دلت على قابلياته العلمية المشهودة ورغبته الحقيقية  ّ
ٌفي إجراء البحوث العلمية وفق أسس صحيحة، لذلك قلما يجرؤ أحد على معارضتها  ّ ٍ ٍ ُ

 . رغم وجود بعض المؤاخذات عليها

ًالإنجازات العلمية التي قام بها هذا الباحث يمكن اعتبارها ردا على ما طرحه  ّ
ّ اللذان زعما صحة أخبار أهل السنة )١٦٤( ومن بعده وليام مونتغمري)١٦٣(كايتاني ّ

 . )١٦٥(ّي وردت حول مسألة الخلافة وما يتعلق بهاالت

ّوتجدر الإشارة إلى ما قاله روبرت غليف، حيث أكد على أن البروفسور  ّ

ّماديلونغ قد أثر على منهج البحث العلمي حول خلافة النبي  ّ بين العلماء الغربيين 

ّوغير تصورهم بحيث جعلهم يعتقدون بأنه صلوات االله عليه قد نصب علي ّ ّّ  اً ّ

ّخليفة له، واعتبر غليف أن هذا الأمر هو أحد محاسن إنجاز البروفسور ماديلونغ ومن  ً

 . آثاره الإيجابية

ّرغم النقاط الإيجابية التي تطرق إليها روبرت غليف في إنجاز البروفسور 
ّماديلونغ، لكن يؤاخذ على الأخير في منهجيته ودقة استنتاجاته التي توصل إليها على  ّ

ًعتقاده بكون النصوص الموروثة من القرون الهجرية الأولى مصدرا مناسبا أساس ا ً

لاستكشاف الحقائق التأريخية وعدم قبوله مبدأ رفض جميع المصادر بذريعة كونها 

ّأساطير دونت فيما بعد؛ لأن هذه المنهجية تتعارض مع ما يراه بعض الباحثين ّ)١٦٦( 

ّر دلالة أهم مصادر السيرة على ٍالذين يطرحون إشكالات عليها، من قبيل قصو
المطلوب وكون المعلومات المذكورة فيها انتقائية وغير قطعية، وما شاكل ذلك من 

ّمؤاخذات يذكرونها حول ما دونه الواقدي وابن سعد وابن هشام والطبري فمصادر . ٍ

ًالسيرة هذه قد دونت على أساس مصادر خاصة تتضمن كما هائلا من الأحاديث  ً ّ ّ ّ ّ
ّلسيرة النبوية ويعود تأريخها إلى القرن الثالث الهجري، كما أن المعلومات حول ا

ٍالموجودة في المصادر التي ألفت بعد ذلك التأريخ هي الأخرى لم تدون حسب منهج  ّ ّ

ٍمنظم ولم تقارن مضامينها مع المعلومات السابقة ّ . 



 

 

 ٣٥٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

ّومن ناحية أخرى فإن البروفسور ماديلونغ وإن أثبت كون الخلافة  بعد ٍ
ّ حقا للإمام علي ّالنبي ً ّ ورغم أنه ذكر أدلة عديدة على ذلك، لكنه لم يتقيد ّ ّ ً ًّ ّ

ّ في كتابه ولم يطرح جميع القضايا المتعلقة بها - أي موضوع الخلافة -بمحور البحث 

ّبشكل شامل لدرجة أنه لم يتطرق إلى قضية تنصيب الإمام من وجهة نظر الشيعة،  ّ ٍ ٍ

ٌّ واقعة الغدير أصبحت مهمشة تقريبا وكأنها موضوع ثانوي لا ّوبالتالي نلاحظ أن ٌ ّ ًّ ً

ّومقدمة الكتاب فهي الأخرى تتضمن تفاصيل واسعة حول قضية الخلافة . أهمية له ّ
ّ، ولكن رغم كل التفاصيل المذكورة نلاحظ أنه لم يشر إلى وما أراده رسول االله  ّ

مة، مسألة خلافة الأنبياء السابقين ّومن المواضيع التي تناولها في المقد. ُغدير خم
ّلماذا قصر النبي : ًوكذلك طرح سؤالا دون أن يجيب عليه، وهو ّ في وضع برنامج ٍ

 وضمن نقله لبعض الروايات والأخبار عن )١٦٧(ٍمناسب لتعيين من يخلفه بعد وفاته؟
ّمنذ أن تولى الإمام علي خلافة الن«: ّعائشة وابن عباس في هذه المقدمة، قال ّبي فإن ّ ّ

ًشيعة الكوفة يعتقدون بأنه جعله وصيا له ُودون أن يذكر واقعة غدير خم، . )١٦٨(»ّ

ّقال أيضا في هذه المقدمة ٍأرسل محمد عليا إلى اليمن كنائب عنه في السنة العاشرة «: ً ً ّ
ّللهجرة، ولكن بعض تصرفاته أثارت حفيظة عدد ممن كانوا معه فشكوه إلى النبي ّ ٍ

ّ ّ .
ٍد بثلاثة أشهر ارتأى أن يدافع عن ابن عمه في خطاب له بين جمع عظيم ّقبل وفاة محم ٍ ٍ ّ ٍ ٍ

ّمن الناس، ولكن الوقت لم يكن مناسبا آنذاك لتنصيب علي خليفة له ويحتمل أنه كان  ً ًٍّ ّ
ّيرجو أن يعمر بما فيه الكفاية حتى يتمكّن فيما بعد من تنصيب أحد حفيديه؛ لذلك  ّ

 .)١٦٩(»ّأخر الإعلان عن خليفته

ّومن الجدير بالذكر أن كتاب البروفسور ماديلونغ رغم اشتماله على تفاصيل 

ّومباحث واسعة إلا أنه أشار فقط إلى بيعة المسلمين للإمام علي  ّ مرة أخرى عندما ً ّ
ّتصدى لتمرد الخوارج في حرب النهروان التي يرجع تأريخها إلى أواخر أيام خلافته،  ّ

ًتعلقة بتنصيبه خليفة للمسلمين،ّلكنه تجاهل جميع المسائل الم ّ في حين أنه ذكر )١٧٠(ّ

ٍواقعة الغدير في مكانها غير المناسب من حيث منهجية البحث وأقحمها في موضوع 

ّهامشي رغم أنها أجلى دليل على خلافة الإمام علي  ٍٍّ ّبرأي الشيعة  . 



 

 

٣٥٦ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

القيمة المعرفية لمصادر السيرة من وجهة نظر الباحثين  ■

  :لوب البحث الذي اعتمدوه الغربيين وأس

ّلا يجد أي باحث سبيلا لدراسة رسالة النبي الأكرم  ً ٍ ّ وتأريخ صدر 

ٌالإسلام إلا في رحاب مصادر السيرة المعتبرة، ولكن هناك مؤاخذات تطرح حول هذه 

ٍالمصادر وبما فيها اختلافها من حيث طرحها للحقائق بدقة وحيادية وكذلك انتقاء  ٍ ّ

ّعلى سبيل المثال فإن الباحثة . مات بما يتناسب مع مشاربهم ومعتقداتهمّمؤلفيها للمعلو

 في الطبعة الثانية لموسوعة )١٧٢()ُغدير خم( في مدخل عبارة )١٧١(لورا فيشيا فاغليري

الكثير من المصادر التي اعتمدنا عليها «: ّالإسلام، دونت حول مصادر السيرة ما يلي

ّلدراسة حياة النبي، كمؤلفات ابن هش ام والطبري وابن سعد، التزمت جانب ّ

ّالصمت حيال توقف النبي في غدير خم وحتى بعض المصادر التي ذكرت هذا الأمر  ُ ّ ّ

ّنجد أنها لم تنقل شيئا عن خطبة النبي في ذلك اليوم، ومن الواضح أن أصحاب هذه  ًّ ّ
ّالكتب كانوا يخشون من أن نقل خطبة النبي يفسح المجال لمتكلمي الشيعة بأ ن يدعموا ّّ

ّآراءهم حول حق علي بالخلافة وبالتالي تقوى استدلالاتهم في نقاشاتهم مع أهل السنة ٍّّ .

ّونتيجة الكلام أن المفكّرين الغربيين الذين اعتمدوا على هذه المصادر لدراسة حياة 

ٍالنبي محمد لم يتطرقوا في مدوناتهم إلى ما حدث في غدير خم بشكل متسق ّ ٍ ُ ّ ّ ّ ّ«)١٧٣(. 

ّ فقد تحدثت عن حديث الغدير في مصادر )١٧٤(السيدة ماريا ماسي دقاقّوأما 

ّعندما ندقق في أهم مصادر السيرة والتأريخ لأهل السنة مثل «: ًالسيرة النبوية قائلة ّ ّ

ًالتي تعد أثرا منقحا لسيرة ابن إسحاق ـ سيرة ابن هشام ّ ً أو تأريخ الطبري أو طبقات  ـ ّ

ّومهما يكن الأمر، فلو تتبعنا . تها من حديث الغديرّابن سعد، فلا عجب في خلو غالبي
ّالموضوع نجد أن هذا الحديث موجود في سائر مصادر أهل السنة المعتبرة التي تناظر  ٌ ّ

ّهذه المصادر، فعلى سبيل المثال نقل مؤرخ القرن الثالث الهجري البلاذري صاحب 
ة الرسول في خطبت هذا الحديث بالكامل وذكر بعض روايا) أنساب الأشراف(كتاب 

ّيوم الغدير، وكذلك فإن محدث أهل السنة ابن حنبل قام بتغطية واقعة الغدير في  ّ ّ



 

 

 ٣٥٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

ّمسنده بشمولية أكثر من غيره، ومن ثم تلاهما مؤرخون آخرون في ذلك كابن عساكر  ّ ٍ

ّ، وهؤلاء المحدثون )البداية والنهاية(وابن كثير في ) تأريخ مدينة دمشق(في 

ّن المتعصبين لمذهب أهل السنةّوالمؤرخون هم م ّوالملفت للنظر أن الكتابين الأخيرين . ّ

ّيتضمنان تفاصيل وشروح موسعة لمختلف الآراء حول حديث الغدير كما نجد فيهما  ّ
ّالعديد من طرق هذا الحديث، وهذا ينطبق مع الكثير من مدونات الشيعة حتى  ّ

 . )١٧٥(»ّالعهود المتأخرة

ّوقد ذكرت السيدة دقاق  نشأة ( في كتاب )١٧٦(ًكلاما للباحث جاكوب لانسرّ

ٍ أكد فيه على عدم وجود معلومات كافية في مصادر السيرة )١٧٧()حكومة العباسيين ٍ ّ

ّحول موضوع الغدير، وذلك لأن الكثير من محدثي أهل السنة ومؤرخيهم، كالطبري  ّ ّ

ّوابن سعد والمسعودي واليعقوبي، إما أنهم لم يتطرقوا إلى حديث الغ ّ ّدير أو أنهم قصروا ّ ّ
ّفي ذكر تفاصيله لأنهم كانوا يدونون مصادرهم تحت رعاية بني العباس ويعملون وفق  ّ
ّمرامهم، لذا يمكن القول إن اختلاف النزعات من حيث الولاء لمذهب أهل السنة أو 

ًالتشيع كان سببا لذلك، لكن يحتمل أن تكون الضغوط السياسية التي فرضت عليهم  ّ
ّلادعاء حق ّانية بني العباس بالخلافة قد ألقت بظلالها على هذا التوجه في تعاطي ّ

ٍّأحداث تلك الواقعة، لأن حديث الغدير يثبت أحقية الإمام علي  ّ ّ بالخلافة دون 

ّسواه، أي أنه لا يثبت هذا الحق لجميع بني هاشم ّ . 

ّفالمؤرخون الأوائل في عهد بني العباس نقلوا أن بني العباس بذلوا  ًجهودا ّ

ّحثيثة لإثبات أحقيتهم بالخلافة قبل أن يروجوا لأحقية منافسيهم العلويين بها، وهذه  ّ ًّ
ٌالمساعي قد تزامنت مع تدوين أقدم مصادر التأريخ والحديث، لذلك كان لها تأثير 

 . )١٧٨(ٌّجذري على تدوين التأريخ الإسلامي

ّوفضلا عن المؤاخذات الموجودة حول مصادر السيرة، فإن  منهج البحث في ً

ًالدراسات التي قام بها الباحثون الغربيون اعتمادا على هذه المصادر هي الأخرى 



 

 

٣٥٨ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

ّجديرة بالتأمل، فالباحث هارالد موتزكي ّ وصف منهج البحث الذي يتبعه )١٧٩(ٌ

ّسيرة النبي محمد، مشكلة المصادر( في كتابه ّالغربيون حول سيرة النبي   كما )١٨٠()ّ

ّات منهجية ونقدية وافية حول مصادر سيرة النبي محمد، ليست هناك دراس«: يلي ّ ٌ ٌ ٌ ٌ

ٍفكتاب السير دونوا في مؤلفاتهم معلومات اقتبسوها من المصادر التي تعجبهم  ّ ّ َ ّ

ّفحسب؛ لذا من الضروري إجراء دراسات نقدية حول ما تضمنته كتب السيرة من  ٍ ٍ

ًسة أن تكون تطبيقية كي ّأحاديث وأخبار بصفتها مصادر تأريخية، ولا بد لهذه الدرا

ّيقارن الباحث فيها كل ما تصمنته من أخبار ويحدد تأريخها ٍ ّ : ًويضيف قائلا. )١٨١(»ّ

ٍ سوى بحوث مقتضبة للغاية حول تعيين مدى إمكانية الاعتماد على ّلحد الآن لم تجر« ٍ

ٌأحاديث السيرة النبوية، ويمكن القول إنه لا يوجد معيار لتقييم النصوص الحديثية، ّ 

ّوأما منهج دراسة الوثائق فقد شهد تطورا في العصر الراهن ولم يتطرق الباحثون على  ًّ ّ
ٍأساسه إلى تقييم المعلومات المتوفرة حول السيرة إلا بندرة ّ«)١٨٢( . 

ّوحسب رأي هذا الباحث الغربي فإن كتب السيرة النبوية التي دونت حتى  ّ ّ

ٍيدها في الحقيقة بسلسلة واسعة من اليوم قد اعتمدت على مصادر محدودة، ويمكن تقي ٍ

الأحاديث التي يرجع تأريخ روايتها إلى القرن الثالث الهجري كما فعل الواقدي وابن 

ّوأكد أيضا على أن المعلومات الموجودة في المصادر التي . سعد وابن هشام والطبري ً ّ

ّدونت في القرن الثالث الهجري لم تكن على المحك ولم يتناولها الباحث ون بالتحليل ّ

ٍوالمقارنة مع المعلومات السالفة وفق منهج بحث معتبر ٍ)١٨٣( . 

 

  :شهرة واقعة غدير خم في المجتمع الإسلامي الأول   ■

تقول الباحثة ماريا ماسي دقاق حول ذياع صيت حديث الغدير بين المسلمين 

ة قد أشارت ّإن المراجع التأريخية والأحاديث التفسيري«: ّفي العصر الإسلامي الأول

ٍإلى حديث غدير خم الذي كان شهيرا على نطاق واسع في العصور الإسلامية الأولى  ٍ ً ُ



 

 

 ٣٥٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

ٍوكان منتشرا في كل بقعة من بلاد ّ ٌ وصحيح يثبت برٌٌ المسلمين، لذلك هناك دليل معتً
ّوجود ارتباط وثيق وفريد من نوعه بين مفهوم الولاية وشخصية علي بن أبي طالب

ٍ ٍٍ ...

 الذهن الإسلامي الواعي كان يدرك هذه الحقيقة منذ الأيام الأولى ّوالواقع أن

 . )١٨٤(»للإسلام

ّونلاحظ في الفصل أيضا من هذا الكتاب أن مقصود الباحثة من شهرة حديث  ً

ّالغدير وانتشاره هو شهرته بين فئة معينة في المجتمع الإسلامي الأول، لأنها بعد أن  ّ ٍّ ٍ

ّالتي ذكرت ما جرى في يوم الغدير، أكدت على أن نقلت بعض الأخبار من المصادر  ّ

ّإحدى النقاط المشتركة بين هذه الأخبار هي القبول بصحة حديث الغدير من قبل 
ّالمسلمين الأوائل الذين كانوا مقيمين في المدينة، لذلك استنتجت أن هذا الأمر يثبت 

ّعدم شهرته على نطاق واسع بين عامة الناس واقتصاره على مؤل ّ ٍ ّفي هذه المصادر حتى ٍ

ٍاندلاع أول حرب داخلية ٍ ّ أو أنه لم يروج بين عامة المسلمين)١٨٥(ّ ّ ّ)١٨٦( . 

ّوترى الباحثة أن الإمام علي  ّ كان يستند إلى ما قاله النبي ّ في غدير خم ُ

ّكلما أراد أن يدافع عن حقه، وقد كان يوجه خطابه آنذاك إلى مسلمي المدينة سواء في  ّ ّ

ّلقاها بين كبار المهاجرين من أصحاب الشورى أم في كلامه الذي وجهه خطبه التي أ
ّوأكدت على أن الآخرين عندما . ّبالتحديد إلى طلحة بن عبيد االله الذي انتفض ضده ّ

ّيؤيدون صحة حديث الغدير دفاعا عن حق الإمام علي  ّ ً ّ ّ فما يرجى من الصحابة 

ّيجدر بهم إخبار كل من كان لا يعلم به، المقيمين في المدينة هو علمهم به، لذلك كان 

ّسواء في ذلك الموالين للإمام من أمثال أبي أيوب الأنصاري أم غير الموالين له كسعد  ٌ
ّونوهت على أن الاعتقاد بكون أهل المدينة فقط أو بعض النخبة منهم . ّبن أبي وقاص ّ

ّحفت بخطبة رسول ٍكانوا على علم بحديث الغدير، ينسجم مع الظروف الزمانية التي 

ّ ويتناسب مع مضمونها، لأن جميع الأخبار في هذا الصدد تدل على أنه ألقاها االله  ّ ّ

ّهذا يعني أن المسلمين «: ّفي طريق العودة من مكّة إلى المدينة بعد حجة الوداع، وقالت



 

 

٣٦٠ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

ونوا يك الذين كانوا يقطنون خارج المدينة لم مسلمي القبائل المقيمين في مكّة والكثير من

ّ، لذلك فإن ّحاضرين في ذلك اليوم ليشهدوا الإعلان الرسمي لخلافة الإمام علي 

 . )١٨٧(»ّمعاوية بن أبي سفيان الذي كان من أهل مكّة ادعى عدم علمه بذلك

ّوأكدت السيدة دقاق على أن الكثير من المصادر الإسلامية التي دونت في  ّّ ّ ّ

ًالعصور الإسلامية الأولى تتضمن أخبارا ّ صريحة وإشارات إلى ما قاله النبي ّ ٍ ً في 
ٍهذه المناسبة رغم عدم اشتمالها على خبر يتناول ما حدث في الغدير بشكل شامل ومن  ٍ ٍ

ّجميع جوانبه، لذلك نلاحظ أن المصادر الروائية والتأريخية التي دونت فيما بعد تتضمن  ّ ّ

ّفي طياتها أخبارا متفرقة حول هذه الواقعة حتى وإن  ً ًّ ٌلم يخصص لها باب بالتحديدّ ّ . 

ذكرت هذه الباحثة الغربية الأمثلة التالية من المصادر التي اعتمدت عليها في 

 : )١٨٨(استنتاج آرائها

ّ في حقه ّخبر أبي الطفيل عامر بن واثلة حول استدلال الإمام علي  ) ١

ّبالخلافة وعدم استحقاق سائر أعضاء الشورى الذين عينهم عمر بن الخطاب 
ًلينتخبوا من بينهم خليفة بعد موته، حيث حاججهم صلوات االله عليه قائلا ً :

ٌنشدتكم باالله، هل فيكم أحد قال له رسول االله « : كما قال لي) ّصلى االله عليه وآله وسلم(ُ

ّإن االله أمرني بولاية علي، فولايته ولايتي، وولايتي ولاية ربي، عهد عهده إلي ربي،  َّّ ٌٍّ ّ

ِّوأمرني أن ابل نشدتكم باالله، «: ّنعم قد سمعناه، ثم قال:  قالوا»غكموه، فهل سمعتم؟ُ

ّأنت مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبي : ٌهل فيكم أحد قال له رسول االله  ّ ّ

 . )١٨٩(ّاللهم لا:  قالوا ،»بعدي؟

ّوذلك عندما اجتمع الكثير من المسلمين إبان ) الرحبة(ما جرى في يوم  ) ٢
ًففي ذلك اليوم طلب الإمام ممن كان حاضرا في .  في الرحبةّمام علي خلافة الإ ّ

ُمن كنت مولاه فعلي مولاه«: يوم الغدير وسمع قول رسول االله  ٌُّ ُ أن يشهد » َ

 . )١٩٠(بذلك



 

 

 ٣٦١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

) الرحبة(ّموقف أبي أيوب الأنصاري وبعض الصحابة من الأنصار في يوم  ) ٣

ّ بـأنه مولاهم ودهشته من ذلك، حيث ّ واصفين إياهّعندما خاطبوا الإمام علي 

ٌسألهم كيف يكون مولاهم وهم عرب أحرار؟ ّلكنهم استشهدوا بحديث الغدير ! ٌ

ّكشاهد على استخدام هذه الكلمة بحقه، حيث قال رسول االله  ٍ :» ُمن كنت مولاه ُ

ُفعلي مولاه ٌّ«)١٩١( . 

تولى على  مع معاوية بن أبي سفيان الذي اس)١٩٢(ّكلام سعد بن أبي وقاص ) ٤

ً، حيث أنبه واعتبره ليس أهلا للخلافة فقال لهّالخلافة بعد شهادة الإمام علي  ّ :

ّقاتلت عليا وقد علمت أنه أحق بالأمر منك« ّ فأجابه » َولــِم ذاك؟«: ، فقال معاوية»ً

ُمن كنت مولاه فعلي مولاه، : (يقول) ّصلى االله عليه وسلم(ّلأن رسول االله «: سعد ٌُّ ُ

ُل من والاه وعاد من عاداهّاللهم وا ُِ فما «: ، فقال معاوية»، ولفضله في نفسه وسابقته)ِ

ُّكنت قط أصغر في عيني منك الآن ِــم؟«: ، أجابه سعد»َ لتركك نصرته «: قال» َول

 . )١٩٣(»وقعودك عنه، وقد علمت هذا من أمره

 وطلحة بن عبيد االله قبيل اندلاع ّالحوار الذي دار بين الإمام علي  ) ٥
ِاللهم وال من والاه وعاد «: حرب الجمل، حيث استشهد الإمام بقول رسول االله  ُ ِ ّ

ّوحذر طلحة من العاقبة السيئة إثر نكثه العهد ونقضه البيعة بقيامه على » ُمن عاداه ّ

 . )١٩٤(الخليفة الشرعي

ّرغم أن السيدة دقاق دعمت استنتاجاتها بشواهد عديدة، لكنها تجاهلت بعض  ّ ّ

ّالتي ترد على هذه الاستنتاجات، على سبيل المثال كلما تتطرق إلى دفاع الاشكالات  ّ

ّ عن حقه في الخلافة فهي تذكر أنه استدل بما قاله رسول االله أمير المؤمنين  ّّ يوم 
ًالغدير وتؤكد على أن مخاطبيه في ذلك اليوم كانوا من أهل المدينة معتمدة على حدثين  ّ ّ

ّعلى أعضاء الشورى التي عينها عمر والذين يعتبرون من تأريخيين، أحدهما احتجاجه 
رموز المهاجرين، والآخر احتجاجه على طلحة بن عبيد االله الذي كان من أهل المدينة 

 . وشارك في حرب الجمل إلى جانب عائشة



 

 

٣٦٢ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

ّومن المؤاخذات الأخرى التي تطرح على استنتاجاتها هو أنها تؤيد صحة ادعاء  ّ ّ ّ
ن في عدم علمه بحديث الغدير، ولكن جميع الشواهد التي ذكرتها معاوية بن أبي سفيا

ًعلى هذا الصعيد لا يمكن أن تكون مستندا يثبت جهل معاوية بهذا الأمر الذي كان 

ٍشائعا على نطاق واسع آنذاك ٍ ّوأما بالنسبة إلى الشورى التي عينها الخليفة الثاني فإن . ً ّ ّ
ّأعضاءها مكثوا في مكان واحد مدة ثلا ٍ ّثة أيام كي يعينوا أحدهم خليفة، وبالطبع فإن ٍ ً ّ ٍّ

 على منصب الخلافة، ّالحاضرين في هذه الشورى فقط كانوا منافسين للإمام علي 

ّلذا فإنها لم تكن أمام الملأ العام حتى نعتبر مخاطبيها آنذاك جميع المسلمين، كما أنها  ّّ

 .  حينهاّ مخاطبو الإمام علي ّتشكّلت في المدينة ومن الطبيعي أن أهل المدينة هم

ّومن أعضائها طلحة والزبير اللذان كانا من رؤوس الخارجين على الإمام علي 
 أيام خلافته في حرب الجمل بعد أن حرضا عائشة على المشاركة في هذه الحركة ّ

ّالمتمردة على القانون، ومن البديهي أن الأوضاع كانت تقتضي بأن يتم الإمام علي  ّ ّّ 

ّجة على رموز هذه الفتنة لصيانة المجتمع الإسلامي من شرهم ومكائدهم، وقد الح ّ
ّكانت حجته بالغة لدرجة أن الزبير الذي يعد المحرك الأساسي لهذه الفتنة، انسحب  ّ ّ ً ّ
ّمن الحرب بعد أن وبخه الإمام، إلا أن طلحة مع اعترافه بحق الإمام بالخلافة وإذعانه  ّ ّ

ً يوم الغدير لكنه أصر على مواصلة القتال طمعا بحطام  ّبصحة ما قاله رسول االله ّ ّ

 . )١٩٥(الدنيا

ٍويمكن نقض استدلال هذه الباحثة في أن معاوية بن أبي سفيان لم يكن على علم  ّ

 : ُبحديث غدير خم في النقاط التالية

ّلا يختلف اثنان في أن معاوية كان من ألد الخصام للإمام علي  ) ١ ّ ّ لذا فإن ،ّ

ٍ اعترافه بصحة حديث الغدير هو أمر متوقع لكونه لم يتوانى عن أية ذريعة لبلوغ عدم ّ ٌ ّّ ٌ
 . مآربه الشيطانية

ّالمؤرخون والمحدثون من أهل السنة أشاروا إلى أن الطليقين معاوية  ) ٢ ّّ ّ ّ



 

 

 ٣٦٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

وأباسفيان بعد أن تظاهرا باعتناق الإسلام في أحداث فتح مكّة، شاركا في غزوتي 

ً، كما أنهم اعتبروا معاوية كاتبا للوحيمع رسول االلهحنين والطائف  لذلك ؛ )١٩٦(ّ

ًلو استندنا إلى ما نقله هؤلاء في هذا الصدد ينبغي لنا أيضا الاستناد إلى أقوالهم 

ًالأخرى، إذ إنهم نقلوا أن معاوية كان بعيدا عن رسول االله  ّ ّ في آخر أيام حياته ولم 

ٍ أن جهل شخص مثل معاوية بواقعة الغدير يكن يعلم بما يحدث آنذاك؛ ناهيك عن ّ

ّالمصيرية يعد أمرا مستحيلا تقريبا لأن الحقيقة الدامغة التي لا مناص منها هي أن  ّ ً ًّ ً ّ

زعماء النفاق والمعارضة لدين االله من أمثال معاوية وأبي سفيان كانوا حريصين على 

ّا مؤامراتهم ضده ّ ومعرفة كل ما يقوله لكي يحوكوّمتابعة جميع أخبار النبي 

ّوتجدر الإشارة أيضا إلى أن رسول االله . ٍبنجاح ً كانت له صلة قرابة معهما لأن ّ

 . ّزوجته أم حبيبة هي بنت أبي سفيان

ّهناك ملاحظة هامة جدا تجدر الإشارة إليها هنا، وهي أن واقعة الغدير قد  ) ٣ ً ّ ّ
ٍّاكتنفتها ظروف خاصة جعلتها تنتشر كخبر هام في جم ٍ ٌ ّ  . يع بقاع العالم الإسلاميٌ

ٍغدير خم يقع في الطريق الواقع بين مكّة والمدينة على مسافة ثلاثة أميال من  ُ

ّالجحفة التي هي مفرق طرق يفترق فيه مسير القوافل المتجهة نحو المدينة ومصر  ٍ

ّ لذا فإن حجاج بيت االله الحرام العائدون إلى ديارهم بعد حجة الوداع )١٩٧(والعراق، ّ ّ

ّ يكونوا قد افترقوا في غدير خم لأنهم لم يصلوا إلى الجحفة بعد، وهذا يعني بكل لم ّ ُ

ّتأكيد أن الذين استمعوا إلى خطبة رسول االله  ٍ في يوم الغدير لم يكونوا من أهل 
ٍّفضلا عن ذلك، ليس هناك أي دليل قطعي يثبت عدم حضور . المدينة فحسب ٍ ّ ً

ّأما السيدة . ّلمصيري بصفتهم ممثلين عن قومهمٍأشخاص من أهل مكّة في هذا الحدث ا ّ
ّماريا ماسي دقاق فقد أكدت على أن الظروف التي اكتنفت واقعة الغدير تقتضي انتشار  ّ

ٍ في كل مكان، وقالتخطبة رسول االله  ّمن المحتمل أن المسلمين المقيمين في مكّة «: ّ

دينة لم يكونوا حاضرين في والكثير من مسلمي القبائل الذين كانوا يقطنون خارج الم
ّذلك اليوم ليشهدوا الإعلان الرسمي لخلافة الإمام علي، لكننا لو تتبعنا ما حدث في  ّ ّ



 

 

٣٦٤ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

ذلك اليوم ولاحظنا الطريقة التي ألقيت الخطبة فيها والظروف التي اكتنفتها 
ّوالتمهيدات التي اتخذت لها في حضور كبار الصحابة الذين بايعوا الإمام علي بإمرة  ّ

ًالمؤمنين، سوف يثبت لنا بشكل لا يشوبه أدنى شك بأن خبرا بهذه الأهمية قد انتشر  ّ ٍّ ٍ

ّبسرعة في كل مكان وأن المسلمين قد تناقلوه بينهم أينما حلوا ونزلوا ّ ٍّ ٍ« . 

الغدير في الكتاب ( صاحب كتاب ّوتجدر الإشارة إلى أن العلامة الأميني 

ّ رووا هذه الواقعة التأريخية الهامة وذكر  صحابي١١٠ذكر أسماء ) ّوالسنة والادب
هؤلاء مائة وعشرة من أعاظم «: أسماءهم والطرق التي روي منها الحديث، حيث قال

ّالصحابة الذين وجدنا روايتهم لحديث الغدير، ولعل فيما ذهب علينا أكثر من ذلك 

ّبكثير، وطبع الحال يستدعي أن تكون رواة الحديث أضعاف المذكورين لأن  السامعين ٍ

ّالوعاة له كانوا مائة ألف أو يزيدون، وبقضاء الطبيعة إنهم حدثوا به عند مرتجعهم إلى  ّ ٍ

ٍأوطانهم شأن كل مسافر ينبئ عن الأحداث الغريبة التي شاهدها في سفره نعم، . ّ

ّفعلوا ذلك إلا أشذاذ منهم صدتهم الضغائن عن نقله، والمحدثون منهم وهم  ّ ٌ

ء المذكورون، ومنهم من طوت حديثه أجواز الفلى بموت الأكثرون فمنهم هؤلا

السامعين في البراري والفلوات قبل أن ينهوه إلى غيرهم، ومنهم من أرهبته الظروف 

ٌوالأحوال عن الإشادة بذلك الذكر الكريم وقد مر تلويح إلى ذلك في رواية زيد بن  ّ
ٌنهم حديث ولا انتهى أرقم، وجملة من الحضور كانوا من أعراب البوادي لم يتلق م

ًإليهم الإسناد؛ ومع ذلك كله ففي من ذكرناه غنى لإثبات التواتر ّ«)١٩٨( . 

ّوأما بالنسبة إلى رواية عامر بن واثلة التي تضمنت اح ّجاجا للإمام علي تّ ً 
ّبحديث الغدير على أصحاب الشورى، فقد شكّكت السيدة دقاق في صحتها لأن  ّ

ّومن البديهي أن هذه المؤاخذة على الرواية لا مورد لها لأن . الراوي من الموالين للإمام ّ

ّالأخبار التأريخية بشكل عام هي أخبار آحاد، والأمر الهام على هذا الصعيد هو وجود  ٍٍّ ٍ

ّقرائن تفيد الاطمئنان بصحة هذه الأخبار ولا يوجد ما يناقضها؛ وإحدى القرائن 
ّالواضحة التي تؤيد صحة ما رواه عامر بن و ّاثلة هي أن الإمام في هكذا ظروف كان ّ



 

 

 ٣٦٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

ّملزما بإتمام الحجة على من هو ليس بأهل للخلافة، وذلك بالطبع إنما يكون بالتذكير  ٍ ّ ً

ّوبكل . ّ التي ألزم المسلمين باتباعها، ومنها ما قاله في يوم الغديربأوامر رسول االله 

ّتأكيد فإن هذه الحقائق والأخبار لا تنسجم مع مشارب وتو جّهات الفئة الحاكمة ٍ
ّآنذاك، لذلك لا يتم تناقلها إلا عن طريق الموالين للإمام علي  ّ فحسب، لأن ّ

ّمؤيدي النظام الحاكم وغيرهم من الجبناء كانت لهم دواعيهم الخاصة التي جعلتهم  ّ
ّينكرونها أو يعتمون عليها، بل ويقبلونها في بعض الأحيان؛ وعلى هذا الأساس نجد 

ّأنها قد هم  . ّشت بمرور الزمان ومن ثم تلاشى الكثير منها بالتدريجّ

ّومن الجدير بالذكر أن السيدة دقاق التي شكّكت في هذه الرواية، قالت ّ :» 

ُتذكير الإمام علي الناس بخطبة غدير خم دون أن يذكر تفاصيل أخرى   كما تتناقلت -ّ

ًمصادر الفريقين شيعة وسنة  ة بصفتها فضيلة معنوية له، ٌ دليل على قبول هذه الخطب- ًّ

ّوهذا ما كان مشهورا على نطاق واسع بين مختلف مؤلفي المصادر الإسلامية في  ًٍ ٍ

 . )١٩٩(»العصور الأولى

 

  :مستوى تغطية مصادر التأريخ والحديث لحديث الغدير   ■

ُأحد الأبحاث النظرية التي تطرح حول حديث غدير خم هو موضوع سعة 

ًومات بني أمية وتأثره بالظروف التي كانت سائدة آنذاك نطاق انتشاره في عهد حك ّ

ٍوالسكوت عنه بشكل مؤقت بعد ظهور فرق وفئات سياسية  ّ ّ دينية إبان حكومات - ٍ
 .بني العباس

ّالسيدة ماريا ماسي دقاق بدورها تناولت هذا الموضوع في الفصل الثاني من 
ان ما اكتنف جوانب واقعة كتابها الذي أشرنا إليه وذكرت العديد من الشواهد لبي

ّالغدير في تلك الآونة، ومن الجدير بالذكر أن بعض مصادر أهل السنة لم تذكر حديث  ّ ّ

ًالغدير وبما فيها سيرة ابن هشام التي تعد تنقيحا لسيرة ابن إسحاق وكذلك تأريخ  ّ



 

 

٣٦٦ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

ّالطبري وطبقات ابن سعد، بينما هناك مصادر أخرى تضمنت حديث الغدير مثل 
اب الأشراف للبلاذري الذي يرجع تأريخه إلى القرن الثالث الهجري، كما كتاب أنس

هناك مصادر فيها تفاصيل واسعة حول واقعة الغدير كمسند أحمد بن حنبل وكتب 

ّالتأريخ التي ألفت بعده كتأريخ مدينة دمشق لابن عساكر والبداية والنهاية لابن كثير ُ .

ّر دونت وفق مشارب مذهب أهل السنة ّوتجدر الإشارة إلى أن جميع هذه المصاد ّ
 . )٢٠٠(فحسب

ّوتقول دقاق إن مصادر ومؤلفات الشيعة التي يرجع تأريخها إلى العصر  ّ

الأموي قد ذكرت أحداث الغدير، كالهاشميات وأشعار الكميت بن زيد الأسدي 
ّوكتاب سليم بن قيس المثير للجدل، كما أن الغالبية العظمى من مصادر الحديث  ُ

ّة التي دونت في أواخر القرن الثالث الهجري قد تضمنت حديث الغدير، من الشيعي ّ
ّقبيل أصول الكافي للعلامة الكليني؛ ولكنها لم تخصص أبوابا ومباحث مستقلة  ً ّ ّ

ّللغدير، بل ذكرته لإثبات صحة عقيدة الشيعة الإمامية حول النص على الخلافة ّ .
ّولعل سبب هذا الأمر يرجع إلى أن الذين د ّونوا كتب الحديث فيما بعد كانوا يتصورون ّ ّ

ٌأن مخاطبيهم الشيعة لهم اطلاع واسع حول ما جرى في واقعة الغدير ويعرفون جميع  ٌ ّ ّ

ّتفاصيل الخطبة التي ألقيت فيه، لذلك لا نلاحظ إلا اليسير من المؤلفات التي  ُ

يخية المعروفة ّكما أن بعض المصادر التأر. تمحورت حول هذا الموضوع في تلك الآونة
ًالتي لم يكن مؤلفوها مناهضون للشيعة لم تغط هذه الواقعة تغطية شاملة، فعلى سبيل  ً ِّ ّ

ًالمثال لم يذكر المسعودي في كتابه مروج الذهب شيئا عنها واليعقوبي ذكر لمحة موجزة  ً ً

 . )٢٠١(دون أن يذكر تفاصيل

ّالسنة وعدم ّوترى هذه الباحثة أن ذكر حديث الغدير في بعض مصادر أهل 

ّذكره في بعض مصادر الشيعة هو أمر مثير للدهشة لكنه لم يحدث عن طريق الصدفة،  ٌ ٌ
ًفحسب رأيها لو أننا راجعنا تأريخ جميع المصادر التي تضمنت معلومات وأخبارا  ٍ ّ ّ

ّد دونت في العصر الأموي أو أنهّحول الغدير لوجدناها إما أن تكون ق ّا دونت بعد ّ



 

 

 ٣٦٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

ًالتين فإنها أعارت اهتماما كبيرا بالأحاديث والأخبار التي كانت ذلك، وفي كلا الح ً ّ
 . )٢٠٢(ًسائدة في أوائل هذا العصر، لذلك حفظتها في طياتها

ّالعلماء في أوائل العصر العباسي أكدوا على أن بني العباس كانوا يروجون بين  ّ ّ

ّالناس أنهم أحق بالخلافة أكثر مما كان يروج العلويون لأحقيت ّ ّ ّ هم بها، وهذه المساعي ّ

ٍبالطبع قد تواكبت مع أحداث حساسة شهدها المجتمع الإسلامي آنذاك وبالتالي  ٍّ
ًألقت بظلالها على تدوين التأريخ والحديث فبقيت آثارها ملموسة على عملية تدوين 

 . التأريخ الإسلامي

ّإضافة إلى ذلك فإن العباسيين وبعض متكلمي الشيعة الإمامية في أوائل ّ  عهد ً

بني العباس قد نأوا بأنفسهم عن الحركات الأصولية الشيعية التي ظهرات في رحاب 

ّتقول السيدة دقاق حول . الأجواء الطائفية التي شاعت في أواخر العصر الأموي
ّكما ذكرنا آنفا فإن هذا الأمر يدل بشكل قطعي على أن تأريخ حديث الغدير «: ذلك ّ ًٍّ ٍ

ٍالعصر الأموي بكثير وقد حظي باهتمام بالغ في الأجواء ٍيضرب بجذوره في زمان سبق  ٍ ٍ

ّالسياسية والطائفية التي سادت في أواخر هذا العصر، ولكنه سرعان ما آل إلى الأفول 

ّبين الأوساط الفكرية في باكورة العصر العباسي، وكأنما خفي حتى على بني العباس  ّ

ًالذين كانوا يزعمون أنهم أكثر تعصبا من العلو ّ يين في الدفاع عن حقوق جميع بني ّ

 . )٢٠٣(»!هاشم

ّولكن استدلال الباحثة في هذا المضمار ليس تاما، إذ هناك مصادر مؤلفة في  ً ّ
ّالعصر العباسي قد تطرقت إلى ذكر أحداث الغدير، مثل كتاب أنساب الأشراف 

لا «: ّوتبرر ذكر الحديث في هذين المصدرين بالقول. للبلاذري ومسند أحمد بن حنبل

ّشك في أن المؤرخ السني البلاذري في كتابه  ّ ّ ٍالذي صنفه كمصدر ) أنساب الأشراف(ّ ّ

ًللأنساب قد انحاز إلى بني أمية نوعا ما، حيث جمع الكثير من معلوماته عندما كان 

ّمقيما في دمشق لمدة طويلة، ويحتمل أنه وج ٍّ ٍ ًاك أحاديثا كثيرة يرجـد هنـً ا إلى ـع تأريخهـً



 

 

٣٦٨ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

ّعهد العباسي وبقيت مكتومة في صدور رواة الشام فأضافها إلى كتابه مما زاد ما قبل ال ً

ّمن أهميته ليصبح أحد المصادر القيمة من مصادر العصور الإسلامية الأولى وتغطيته . ّ

ّالملحوظة لواقعة الغدير مقارنة مع المصادر التأريخية التي دونت قبله في عصر بني  ً

صيل واسعة حول الأحداث التأريخية التي سبقت العهد ّالعباس والتي لم تتضمن تفا

ّالأموي، تدل على أنه قد اقتبس أخبار الغدير من مصادر أقدم من المصارد التي  ّ

 . ذكرناها

ّأما ابن عساكر فهو المحقق الدمشقي الآخر الذي دون أوسع البحوث وأجزلها  ّّ ّ

ّد كبير على ما رواه مؤرخو ّحول واقعة الغدير في مصادر أهل السنة وقد اعتمد إلى ح ٍ ٍّ

ّالشام الذين كانت لديهم أخبار يعود تأريخها إلى ما قبل العهد الأموي، كما أن مؤرخ  ٌّ

ًأهل السنة المعروف ابن كثير هو الآخر قد تحدث عن الغدير بالتفصيل معتمدا على ابن  ّ ّ

ٍّعساكر بشكل أساسي ٍ«)٢٠٤( . 

ّكما أن السيدة ماريا ماسي دقاق قد بر ّ رت وجود حديث الغدير في مسند أحمد ّ

ًبن حنبل الذي دون في العصر العباسي رغم أن مؤلفه لم يكن مؤرخا ولم يكن متأثرا بما ا ّ ً ّ ّّ ّ
ٌهذه المسألة متأثرة بعوامل عديدة لها صلة بالرؤى «: روي في العهد الأموي، كما يلي ٌّ

العباسي، فابن حنبل ًالعقلية والكلامية التي كانت مطروحة في العصرين الأموي و

ٍأولا هو أحد المحدثين المتعصبين لأهل السنة وكان ينتمي إلى مدرسة فكرية ترتكز  ٍ ّ ّّ ً

ّمبادؤها على المصادر الروائية ولا تعير أهمية للتوجه العقلي والكلامي، لذا فإن مسنده  ًّ

ًتضمن مجموعة من الأحاديث التي حصل عليها، وحينما كان يجد سلسلة سندية  ً ً ّ
ّصحيحة أو مصدرا معتبرا لأحد الأحاديث فإنه كان يضيفهما إلى كتابه مثلما فعل  ً ً ً

. ّبالنسبة إلى حديث الغدير وبعض الأحاديث الأخرى التي تنصب لصالح العلويين

ّثانيا إن أحمد بن حنبل قد وضع حجر الأساس للمصالحة السنية، فالإمام علي آنذاك لم  ّ ّ ً

ّير الشيعية وكان يتعرض للسب، لكن ابن حنبل جعله ًيكن مقبولا لدى الأوساط غ ّ ّ



 

 

 ٣٦٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

ّمن الخلفاء الراشدين إلى جانب أبي بكر وعمر وعثمان، وبالطبع فإن ذكره للعديد من 

ّالأحاديث التي تتضمن فضيلة لعلي تدعم موقفه هذا ً ّ . 

ًفضلا عن ذلك، فإن ابن حنبل كان معروفا بمعارضة معظم الأطروحات  ّ ً

ّية التي سادت في أوائل العهد العباسي معارضة شديدة لدرجة أنه العقلية والكلام ً ً

ًتعرض للتعذيب وتحمل معاناة كبيرة دفاعا عن موقفه هذا ً ً ّ وعلى هذا الأساس يبدو . ّ

ّأنه لم يتأثر بأفكار معاصريه ولم تفرض عليه آراء سياسية وكلامية من قبل حكومة بني  ّ

القلم البارزين الذين تجاهلوا حديث الغدير ّالعباس، في حين أن الكثير من أصحاب 

ّأو أولئك الذين لم يؤدوا واجبهم في بيان تفاصيله، كالطبري وابن سعد والمسعودي 
ّإن . ّواليعقوبي، يعتبرون ممثلين رسميين لبني العباس في نقل الأخبار والأحاديث

ًالتوجهات الفكرية الشيعية والسنية التي كانت سائدة آنذاك قد تك ّ ًون متأثرة ّ ّ

بالضغوط الفكرية التي تفرض على العلماء الترويج لأحقية بني العباس، وحديث 

ّالغدير قد لا يفي بهذا الغرض لأنه يدل فقط على أحقية الإمام علي بالخلافة ولا يدل  ّ ّّ ّ

 . )٢٠٥(»ّعلى أحقية جميع بني هاشم بها

ّيبدو أن السيدة دقاق قد غفلت عن مسألتين في تحليلها هذ ّا أو أنها تركتهما دون ّ
 : ٍجواب، وهما

ًأولا ّ أشارت إلى عدم الاهتمام بحديث الغدير في العهد العباسي لكنها لم تذكر :ّ

ّمن المؤكد أنها تقصد من ذلك أواخر العهد ! سبب الاهتمام به في العهد الأموي ّ

ٍالأموي لكنها لم  تشر إلى أن الاهتمام بحديث الغدير وانتشاره على نطاق ّ ٍ واسع قد كان ّ

ّبطلب من عمر بن عبد العزيز الذي ألغى منع تدوين الحديث بعد وفاة النبي  ٍ

ٌ أو أنه ناشئ من الأجواء السياسية المفتوحة في تلك الآونة إثر ضعف نظام الأكرم ّ

 . بني أمية والحركات المناهضة لهم في مختلف البلاد الإسلامية

ّفي تهميش حديث الغدير لكنها تجاهلت  ذكرت دور خلفاء بني العباس :ًثانيا



 

 

٣٧٠ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

ّدور الخلفاء الأوائل الذين تصدوا للخلافة قبل العهد الأموي وكذلك دور خلفاء بني 

ّوبالطبع فإن إحدى النقاط الهامة التي لا يمكن التغاضي عنها هي أن . أمية الأوائل ّّ
في أيامه ًالأجواء السياسية التي أصبحت أكثر انفتاحا بعد ضعف الحكم الأموي 

الأخيرة وانطلاق بعض الحركات الشيعية حينذاك، هما أمران جديدان على الساحة ولم 

ّيشهدهما المجتمع الإسلامي إبان عهد الخلفاء الأوائل، لذلك فإن بيان فضائل أهل  ّ
ً وبعض القضايا الهامة من قبيل واقعة الغدير قد كان أمرا في غاية البيت  ّ

 .ة الحكم مارستها أنظمالصعوبة إثر الضغوط التي

ّلا ريب في أن النزاعات التي حدثت على الخلافة والصراعات السياسية ونجاح 

ٌالخلفاء في قمع مناهضيهم، سواء في المجتمع الإسلامي أو في أي مجتمع آخر، هي أمور  ٌٍ ّ
ٍينجم عنها منع تدوين أو نشر أية حقيقة أو خبر يتعارض مع مصالح الطبقة الحاكمة،  ٍ ّ

ّ هذا الأساس فإن الحقائق والأخبار إما أن تنكر من أساسها وإما أن يتم التعتيم وعلى ّ ّ ّ

ٍعليها أو أنها تقلب رأسا على عقب بواسطة أصحاب المصالح والجبناء الذين لا يجد  ً ُ ّ
ًالإيمان مكانا في نفوسهم، أو أنها تبقى مهمشة إلى أن تتلاشى بالتدريج ًّ ٍومن ناحية . ّ

بار التي تخدم مصالح النظام الحاكم أو تلك التي لا تتعارض مع هذه ّأخرى فإن الأخ

ٍالمصالح، تجمع في مصادر ويتم الترويج لها دون مضايقات تذكر ّ . 

ّوبطبيعة الحال فإن نطاق التعتيم على الحقائق التي تتعارض مع مصالح النظام 

ّالحاكم والحيلولة دون نشر الأخبار التي تتضمن كل ما يمت بصل ّ ةٍ لهذه الحقائق، ّ

ّيشمل جميع التفاصيل العامة والجزئية دون استثناء، ناهيك عن أنه يشمل حتى المسائل  ّ ٍ ّ
ٍالأساسية التي لا يمكن التغاضي عنها، لذلك نلاحظ في هذه الحالة أنه يتم نشر جانب  ّ ّ

ٍيسير من تلك المسائل الأساسية في بطون الكتب على شكل خبر هامشي أو حديث 
ٍّ ٍ ٍ

ًتضب دون التأكيد على المضمون وإن كان هاما للغايةمق ّ ٍ . 

ّيشار إلى أن البحث الذي تطرقت إليه السيدة لورا فيشيا فاغليري في مدخل  ّ ّ



 

 

 ٣٧١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

ًفي الطبعة الثانية من موسوعة الإسلام، يشابه ما ذكرناه نوعا ما، ) ُغدير خم(عبارة 

ّياة النبي، كسيرة ابن ّمعظم المؤلفات التي نعتمد عليها كمصادر لح«: حيث قالت
ّقد تجاهل بعضها توقف النبي في غدير ... هشام وتأريخ الطبري وطبقات ابن سعد ّ

ّخم والبعض الآخر أشار إليه لكن دون ذكر ما قاله في خطبته الشهيرة، وذلك لأن  ُ

ّمؤلفي هذه المصادر كانوا يخشون من أن يستغل متكلموا الشيعة هذا الكلام لإثبات  ّ ّ

ّدلالهم في أحقية الإمام علي بالخلافة، كما أن أصحاب هذه المصادر كانوا ّصحة است ّّ
ّوهذا التوجه في نقل الأخبار . ّيخشون من سطوة السنة الذين كانوا على رأس السلطة

ّأثر بالتالي على كتاب السيرة الغربيين لكونهم اعتمدوا على تلك المصادر في دراسة  ّ

ّسيرة النبي مما جعلهم يغضون ّ  .حدث في يوم الغديرّ النظر عما ّ

ًوعلى أي حال، فما لا يمكن إنكاره بوجه هو أن النبي قد ألقى خطبة في غدير  ّّ ٍ ٍ ّ
ّخم ومن المتيقن أنه قال ُمن كنت مولاه فعلي مولاه: (ُ ٌُّ ُ ّلأن خبر هذه الواقعة قد نقل ) َ

ّبشكل مقتضب أو مبسوط ليس فقط بواسطة مؤرخين من أمثال اليعقوبي ٍ ٍ  الذي كان ٍ

ّيؤيد العلويين، بل نجده في سلسلة من الروايات التي تعد معيارا أساسيا، ولا سيما  ًّ ً ّ ٍ

ٍتلك التي رويت في مسند أحمد بن حنبل، حيث نقل هذا الحديث بطرق وأسانيد  ُ

ًعديدة لدرجة لا يمكن معها التشكيك في صحته مطلقا ّ ٍ ٍ«)٢٠٦( . 

 

   :رتفسير الشيعة والسنة لحديث الغدي  ■

ّيبدو أن النتائج التي توصل إليها الكثير من الباحثين الغربيين فيما يتعلق بمسألة  ّّ
ً خليفة للمسلمين في واقعة الغدير كانت متأثرة بتفسير أهل ّتنصيب الإمام علي  ّ ً

فالكثير من الباحثين . ّالسنة لحديث الغدير حيث أنكروا دلالته على هذا التنصيب

ّدث يوم غدير خم، لكنهم لم يتخذوا جانبا محايدا متأثرين بآراء الغربيين ذكروا ما ح ً ً ّ ّ ُ

ٍأهل السنة، لكن بعضهم لم ينحازوا إلى طرف معين والتزموا جانب الحياد، من أمثال  ّ ٍ ّ ّ



 

 

٣٧٢ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

 . ساندرز وفاغليري ولالاني

ّ وصفت موقف أهل السنة )٢٠٧(ّعلى سبيل المثال فإن الباحثة باولا ساندرز

ّمعظم الكتاب الذين يعتمد عليهم أهل السنة تجاهلوا «: م كما يليُبالنسبة إلى غدير خ ّ

ٍواقعة غدير خم وتجاهلوا ما حدث فيها، وأما الذين أقروا بها فقد نقلوها كحدث  ّ ّ ُ

ّتأريخي إلا أنهم بطبيعة الحال لم يقبلوا بتفسير الشيعة لها ّكما أن الباحثة لورا . )٢٠٨(»ٍّ

ّ موقفا محايدا أيضا عندما دونت مدخل عبارة ّفيشيا فاغليري هي الأخرى اتخذت ً ً ً

ّفي الطبعة الثانية من موسوعة الإسلام، حيث وصفت تفسير أهل السنة ) ُغدير خم(

ّأهل السنة لا ينكرون واقعة الغدير ويقبلون ما قاله محمد فيها، «: لواقعة الغدير كالتالي ّ

ًإلا أنهم يرون أنه طلب ممن كان حاضرا في ذلك اليو ّ ّ ّم أن يكنوا غاية المحبة والاحترام ّ ّ

ٍّلابن عمه وصهره علي، فابن كثير الدمشقي ربط هذه الواقعة بحدث فرعي وقع في  ٍّ
ّ

ّاليمن، وذلك عندما رجع علي إلى مكّة والتقى بالنبي في حجة الوداع بعد أن كان في  ّ ٌّ
 . )٢٠٩(»ٍاليمن على رأس عدد من المسلمين في السنة العاشرة للهجرة

ّلالاني بعد أن نقلت آراء الطبري والبيضاوي ووضحت . ا الباحثة أرزينا آرّأم

ّأراء مفسري أهل السنة الذين زعموا بأن قوله تعالى ّ َأيها الرسول بلغ ما أنزل إليك  يَا«: ّ ْ َ ُ ََّ ِِّ َ ُِ ْ ُ َْ َ َ ُّ
َمن ربك ِّ َْ م الفكر الشيعي المبكر، تعالي(ُ لا يرتبط بما جرى في غدير خم في كتابها »ِ

ً تحدثت عما طرحه الطبري قائلة)٢١٠(،)الإمام الباقر ّ الطبري لا يكتفي بتجاهل «: ّ

ًالأخبار التي تؤيد آراء الشيعة فحسب، بل إنه يتقصد ذكر أحاديث معينة لنقض  ّ ّ ّّ

ّوذكرت حديثا للإمام محمد الباقر . »آرائهم ً حول هذه الآية ذم فيه رأي الحسن ّ
ٍالبصري وأقسم بأنه على يقين ً بمعنى الآية لكنه كتمه عمداّ ّ . 

ّوفي تفسير قوله عز وجل ِاليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي «: ّ ِ َِ ْ ْ ْ َ ْ ْ َ َ َْ َ َ ُْ ُ َُ َ ْ ُْ َ ُ ْْ َ َ

ًورضيت لكم الإسلام دينا ُِ َِ ْ ُ ََ ِ ْ ُ َ ّرأي الإمام محمد الباقر في تفسير «: ، قالت السيدة لالاني»َ
ُاليوم أكملت«: قوله تعالى ْْ َْ َ ََ ْ لكمْ ُ ً واضح تماما في مختلف مصادر الشيعة، حيث يقول »...َ ٌ



 

 

 ٣٧٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

ًإن هذه الآية نزلت بشأن غدير خم عندما نصب النبي عليا إماما ً ُّّ ّ ّ، ونوهت بعد ذلك »ُ
ّعلى أن أهل السنة يعارضون الشيعة ولا يعتقدون بكون الآية نزلت في تلك المناسبة،  ّ

ّومن ثم انتقدت موقف الطبري الذي يتعم د المساس بالشيعة عن طريق نقل الحديث ّ

ًومن الواضح غاية الوضوح أنه قد تكلف كثيرا لإنكار آراء «: ًوأضافت قائلة ّ ّ

 . )٢١١(»الشيعة

ّومن الباحثن الغربيين الذين أنكروا أن النبي  ّ قد عين خليفة له في غدير ً ّ
ٍخم، هاينز هالم الذي أشار إلى واقعة الغدير بشكل عابر ومقتضب ٍ ٍ : ، حيث قالُ

ّمشكلة خلافة النبي كان من الممكن أن تحل بشكل سليم من قبل صحابته المقربين « ٍّ ٍّ ّ

ٍحينما توفي في السنة الحادية عشرة للهجرة على الرغم من أنه لم يصدر أي أمر بشأن  ّ ّ ّ

ّحسب روايات الشيعة فإن النبي عين «: وأضاف. )٢١٢(»ّقيادة الأمة الإسلامية بعده ّ ّ

ٍوصهره علي بن أبي طالب خليفة له في عدة مناسباتّابن عمه  ّ ً رُوي «: كما قال. )٢١٣(»ّ

ّأن النبي عندما كان عائدا من حجة الوداع يوم الثامن عشر من شهر ذي الحجة في  ّ ً ّّ
ّتوقف في الطريق بين مكّة والمدينة ) م٦٣٢مارس سنة / آذار (السنة العاشرة للهجرة 

ٌّمن كنت مولاه فعلي : (ّه على رأس علي وقالّوخطب بالحجاج العائدين ووضع يد ُ ُ َ
ّ، والشيعة اعتبروا هذا الكلام نصا على تنصيبه خليفة للنبي، وتنقل مصادر )ُمولاه ً ً ّ

ّالشيعة أن الصحابة الذين كانوا حاضرين هناك، وبمن فيهم عمر الذي تولى الخلافة  ّ

ًهذا الحديث نقل أيضا . لمؤمنينٍّفيما بعد، باركوا لعلي بعد هذه الخطبة وخاطبوه بإمرة ا

ّفي مصادر أهل السنة، لكنهم فسروه بشكل آخر وادعوا أن النبي أراد من هذا الكلام  ّّ ّ ٍ ّ ّ

ٍإعادة هيبة واحترام علي الذي تعرض لنقد بسبب عدم مجاملته في القضايا الدينية  ّ ّ
ّحتمل أنه لم ّومهما كان قصد النبي من هذا الكلام لكن من الم... ّوتمسكه الشديد بها

 . )٢١٤(»يقصد تعيين الخليفة بعده

ّخلافة النبي محمد (وكما ذكرنا في مبحث  ّّفإن )  في الدراسات الغربية



 

 

٣٧٤ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

خلفاء الرسول في الخلافة (ّالباحث الغربي ويلفرد ماديلونغ في مقدمة كتابه 

ّ قد تطرق إلى الحديث عن خلافة النبي )٢١٥()الراشدة ّ بالتفصيل، وبعد أن ذكر 

ًدمات مفصلة حول خلافة الأنبياء السابقين ومباحث أخرى، طرح سؤالا لم يجب مق ً ّ ٍ ّ

ّلماذا قصر النبي : عليه، وهو ّ في وضع برنامج مناسب لتعيين من يخلفه بعد ٍ ٍ

ً كما أنه نقل روايات وأخبارا من عائشة وابن عباس، وقال)٢١٦(وفاته؟ ٍ عندما «: ّ

ّأصبح علي خليفة ادعى شيعة الكوفة  ً ًأن النبي جعله وصيا لهٌّ ّّ وفي نفس هذه . )٢١٧(»ّ

في السنة العاشرة للهجرة أرسل «: ّالمقدمة ذكر الخبر التالي دون أن يشير إلى اسم الغدير

ًالنبي محمد عليا إلى اليمن نيابة عنه، ولكنه اتخذ موقفا أثار حفيظة البعض الأمر الذي  ً ًّ ّ ٌ ّ ّ
ً فإن محمدا رأى من الضروري أن يدافع عنه وبعد عودته،. ّدفعهم لأن يشكوه إلى النبي ّّ

ٍ في اجتماع عدد كبير من الناس قبل وفاته بثلاثة أشهر، وكما يبدو - ّ وهو ابن عمه - ٍ ٍ

ّفإن الوقت لم يكن مناسبا حينذاك لينصبه خليفة بعده لأنه كان يتوقع أنه سيعمر بما فيه  ّ ّّ ً ً ّّ
 .)٢١٨(»ّا ما دعاه لأن يؤخر هذا القرارّالكفاية لكي يعين حفيديه في هذا المنصب، وهذ

ّوبالنسبة إلى رأي السيدة ماريا ماسي دقاق حول تفاسير الشيعة والسنة لواقعة  ّ
ٌغدير خم، ففي الوهلة الأولى يبدو محايد ّفهي في بادئ الأمر ذكرت رأي أهل السنة . ُ

ّالذين اعتبروا أن النبي  ّخطب في يوم الغدير ردا على من شكا الإما ً  ّم علي ّ

ّإليه وذلك حينما أوفده إلى اليمن على رأس جيش من المسلمين قبل حجة الوداع،  ٍ

ّلذلك استنتجت أن دلالة حديث الغدير يجب أن تتمحور حول هذه الأجواء، وعلى 

ّهذا الأساس رجحت أن الولاية في قوله صلوات االله عليه ٌّمن كنت مولاه فعلي «: ّ ُ ُ َ
ّوبعد ذلك تطرقت إلى أدلة . ّتعني المحبة أو النصرة وليست فيها دلالة سياسية» ُمولاه ّ

ّالغدير في الكتاب والسنة ( في كتابه ّالشيعة، ولا سيما ما ذكره العلامة الأميني 

ّ في رسالته الموجزة حول معنى المولى، إذ أكدا على وما قاله الشيخ المفيد ) والأدب

ٌأن غدير خم هو حدث  ًديني سياسي بالكامل والولاية المذكورة فيه لا يمكن مطلقا أن ُّ ٌّ ٌّ
ّتدل على النصرة أو المحبة كما يزعم أهل السنة ّ ّ)٢١٩( . 



 

 

 ٣٧٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

ّرغم أن السيدة دقاق نحت منحى حياديا في بادئ بحثها، لكننا نلاحظ أن  ً ّّ ً ّ
. ائيةّتفسير أهل السنة للأحداث وآراءهم قد انعكست بالكامل في استنتاجاتها النه

شهرة واقعة (الذي ذكرناه في مبحث ) الرحبة(فهي ضمن نقلها لخبرين حول يوم 

ّغدير خم في المجتمع الإسلامي الأول ٍعلى أي حال، فما يثير الدهشة ...«: ، قالت)ُ ّ
ّأكثر هو أن الخبرين حول الرحبة؛ أي الرواية التي تضمنت طلب الإمام علي من جموع  ّ ّ

ُحبة أن يشهدوا بما قاله النبي يوم غدير خم وعدم استجابة المسلمين الغفيرة في الر ّ
ّالبراء بن عازب وبعض الصحابة لهذا الطلب، والرواية التي جاء فيها أن أبا أيوب 

ّالأنصاري وفد على علي في الرحبة مع بعض الصحابة من الأنصار ووصفهم إياه بأنه  ّ ٍّ
ٌّمن كنت مولاه فعلي«ًمولاهم استجابة للحديث  ُ ُ ّ وتعجبه من كلامهم؛ كلاهما »ُ مولاهَ

ًيشيران إلى أن حديث الغدير كان معروفا بين أبرز الصحابة من أهل المدينة إلا أن عليا  ّ ً ّ

ّوبعض أصحابه المقربين كانوا مترددين في دلالاته المعنوية والسياسية ومن المحتمل . ّ

ّ الشهادة علنا بما قاله النبي ّأن يتردد البراء بن عازب وسائر الصحابة من أهل المدينة في ً

ّيوم الغدير عن علي لأنهم وإن أيدوه في التصدي للخلافة في الحرب الداخلية الأولى،  ّ ّ ٍّ
ّلكنهم لم يكونوا يرغبون بأن يصبح هذا التأييد ذريعة علنية لتأييد أحقيته السياسية فيما  ً ً ّ

ّحدث من نزاعات، ويبدو أن عليا بنفسه قد تعجب من أصح ًّ ّ ابه الذين خاطبوه بصفته ٍ

ّطبيعة هذا الموقف الذي اتخذته السيدة دقاق تتضح أكثر عند نقلها . )٢٢٠(»مولى لهم ّ ّ

ُالأخبار المتعلقة بغدير خم والتي أشرنا إليها في مبحث  ُشهرة واقعة غدير خم في (ّ

الأمر الثاني ...«: ، حيث قالت حول انسجام هذه الأخبار)ّالمجتمع الإسلامي الأول

ّلذي يدل بقطع على انسجام هذه الأخبار هو أن جميع المصادر التي ذكرت خبر غدير ا ٍّ

ٍخم لا بد وأن تشير إلى مسألة هامة ٍّ ّ ٍّولا شك في أن دفاع النبي عن علي في هذه ... ُ ّ ّ ّ

ّالمناسبة يعد فضيلة معنوية له، لذلك يمكن الاستناد إليه كدليل يحتج به بغية التصدي  ّّ ٍ ً ً

ّومن الطبيعي فإن جميع نصوص الغدير لا تتضمن . ن أمثال طلحة ومعاويةلأعدائه م ّ

ٍما يدل بشكل صريح على أن عليا أو أي شخص آخر يمكنه الاعتماد عليها كشاهد  ٍ ّ ً ّ ٍّ ٍ



 

 

٣٧٦ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

ّسياسي مباشر لإثبات أن النبي عين فيه الخليفة من بعده ّ ّ ٍ ّوكما يبدو فإن الإمام علي . ٍّ ّ

ّحين للخلافة بعد الخليفة الثاني استدل لإثبات حقه بما ّبنفسه عندما كان أحد المرش ّ

ًقاله النبي يوم غدير خم بصفته فضيلة من فضائله الكثيرة، وبالتأكيد لو كان هو ومن  ُ ّ
ًيناصره آنذاك كأبي الطفيل يعتقدون بأن النبي في هذه الواقعة قد عينه خليفة  ّّ ّ

ٍللمسلمين بشكل صريح لاستندوا إليه بأسلوب آخ ٍ ٍر ولم يكونوا بحاجة إلى ذكر ٍ

ًفضلا عن ذلك فإن عليا عندما أصبح خليفة غالبا ما كان يدافع عن منصبه . فضائله ً ً ّّ ً

ّبأنه انتخب بشكل قانوني، ولم يستدل بحديث الغدير إلا عندما كان يحتج على بعض  ّ ٍّ ٍ ّ

ّأهل المدينة ليدافع عن نفسه وييثبت ضلال من يعاديه، لكنه لم يتمسك به ّ لإثبات حقه ّ

ّلذلك يبدو أن مصادر أهل السنة رغم ذكرها لحديث الغدير لكن . في القيادة السياسية ّ ّ

ّآراء مؤلفيها لا تنسجم مع رأي الشيعة بكون المشهور بين صحابة النبي آنذاك دلالته  ّ

ٍوهذا الفهم في الحقيقة غير صائب ويشير . ّعلى التنصيب السياسي والمعنوي للإمام علي

ُ تأثر الشيعة بما قاله النبي في غدير خم وهو السبب في انحراف العلويين في القرون إلى ّ ّ

ّوكما ذكرنا في هذا المبحث أيضا، فإن السيدة دقاق وصفت عدم رغبة . )٢٢١(»الأولى ّ ً

أخبار الشيعة «: ّالبراء بن عازب للشهادة بصحة حديث الغدير في يوم الرحبة، كما يلي

ّفالبراء بن عازب امتنع عن تأييده مع أنه ... ةٌ بعض الشيءحول هذه الواقعة غامض

ّواحد من أصحاب الإمام علي الأوفياء منذ وفاة النبي ّ ٌ« . 

ّولكن الأمر على خلاف تصور هذه الباحثة الغربية التي زعمت بأن مواقف  ّ ّ
ّالصحابة كانت معقدة وعجيبة مما اضطر مؤلفي المصادر الشيعية لتوضيحها، فهذه  ّ ّّ

ًلمواقف كانت مألوفة ولا غرابة فيها نظرا للظروف والأجواء التي كانت سائدة ا ً ً

ٍآنذاك، إذ من الممكن أن يؤيده بعض الصحابة ومن ثم يتراجعون عن ذلك لأسباب  ّ ّ
ّعديدة ومنها أن الأوضاع كانت مشحونة ضده رغم كونه الخليفة الشرعي  ً ّ ٍ

ّوكما تناقل المؤرخون فإن فتر. )٢٢٢(للمسلمين ًة حكمه شهدت أحداثا مريرة إثر ّ ً

ّمكائد أعدائه ومواقفهم الماكرة لدرجة أن هذه الباحثة نفسها وصفت خلافته بعبارة 



 

 

 ٣٧٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

: ووصفت موقف بعض الصحابة المتخاذل بالقول) الخلافة الحافلة بالاضطرابات(
ّكانوا يستاؤون من استشهاد الإمام علي بحديث الغدير كدليل على إثبات حقه « ٍ ّ

  . »عي في الخلافةالشر

ّوعلى خلاف تفسير السيدة دقاق، فإن السؤال الذي وجهه الإمام علي  ّ ّّ 

ّللصحابة من الأنصار في الرحبة عن معنى أنه مولاهم، لم يكن سببه أنه تعجب من  ّ ّ

ّ، فلو تأملنا في الرواية التي ساقها أحمد بن حنبل في مسنده نجد )المولى(ّوصفهم إياه بـ
ّوقف يعد برهانا ساطعا يثبت كون حديث الغدير يدل على إمامتهّأن هذا الم ً ً ّ وذلك لأن ّ

) ّأولى في التصرف بالأمور(في هذه الرواية هو من كان ) مولى(المقصود من كلمة 

ّوليس سوى هذا المعنى؛ وبالتالي لا يمكن تخصيص معنى الكلمة بالمحب والناصر، 
ّوكذلك يتضح الجواب عمن يقول  أبا أيوب الأنصاري ّل الإمام علي لماذا سأ: ّ

ًوسائر الصحابة بأنه كيف يكون مولاهم وهم عرب أحرار؟ استنادا إلى ما ذكر،  ٌ ّ

ّفالسبب من وراء هذا السؤال هو استشهادهم بحديث الغدير، أي أنه أرادهم أي 

ًيخبروا الناس عن سبب استشهادهم بهذا الحديث وأن يذكروا من كان حاضرا منهم  ّ

ّقعة الغدير لكي يعرفوا أنه نصب للخلافة في ذلك اليومفي وا ّكما أن هذا الأمر بذاته . ّ

ّيعتبر دليلا على شهادة هؤلاء الصحابة بصحة الحديث، حيث أجابوا عن سؤاله  ً

ُمن كنت مولاه فعلي مولاه«:  يوم الغديرمستشهدين بما قاله رسول االله  ٌُّ ُ َ«)٢٢٣( . 

ّ أي مصدر يدل على أن الإمام علي أو أي لا يوجد«: ّوتقول السيدة دقاق ّّ ّ ّ ٍ

ٍّشخص آخر اعتبر حديث الغدير دليلا مباشرا على تعيينه في منصب سياسي وهو  ٍ ًٍ ً

ًفلو كان عليا وأصحابه الأوائل كأبي الطفيل، يعتبرون واقعة الغدير . ّخلافة للنبي ّ
ٌحدثا نصب فيه النبي الخليفة من بعده، لم تكن هناك حاجة لبي ًّ  . »ان سائر فضائلهّ

ّهناك أمثلة وشواهد تأريخية كثيرة تثبت أن الأمة الإسلامية قد تنصلت من  ّ ّ

ّ ولم تذعن لها، ولا سيما الاحتجاجات العديدة من قبل أهل أوامر رسول االله 



 

 

٣٧٨ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

احتجاج : ، ومنها ومواليهم حول سلب الخلافة من أمير المؤمنين البيت 

ُلمسجد النبوي بواقعة الغدير عندما غصبت الخلافة من  في اّالسيدة فاطمة الزهراء 

ً شهادة طلحة بن عبيد االله بتنصيب الإمام خليفة للمسلمين في )٢٢٤(،ّالإمام علي 

ّ احتجاج عمار بن ياسر بحديث الغدير على عمرو بن العاص في )٢٢٥(يوم الغدير،
  بواقعة الغدير عند صلحه مع احتجاج الإمام الحسن )٢٢٦(ّحرب صفين،

 . )٢٢٨( احتجاج عمرو بن العاص بخطبة الغدير على معاوية)٢٢٧(معاوية،

ّإضافة إلى ذلك فإن هذه الباحثة قد أخطأت في ادعائها بأن ذكر سائر فضائل  ّ ًّ
 إلى جانب حديث الغدير في الاحتجاجات على المخالفين يشير إلى ّالإمام علي 

ّعدم دلالته على تعيينه خليفة للنبي  ًّه في الاحتجاج إنما يهدف إلى إتمام ّ، فهذا التوج

ّالحجة على المعارض، إذ لو تصور أحد صحة ما فعله المسلمون بعد وفاة النبي  ّ ّ ٌّ 

ُ خليفة لهم رغم تنصيبه له في يوم غدير خم، عليه أن يعلم ّبتعيين غير الإمام علي  ً

ّبأن تصوره هذا خاطئ لأن هذا العمل فضلا عن تعارضه مع النص ا ًّ ّ لصريح، فهو ٌّ

ّيخالف حكم العقل، إذ كيف يقرن الإمام علي  ُ مع من هم ليسوا عدلا له وهو ً

صاحب المواقف المشهودة والفضائل الفريدة والشخصية العظيمة التي بني الإسلام 

 ! على أكتافها؟

ًوعلى أساس هذا الاستنتاج، طرحت السيدة دقاق موضوعا للبحث تحت  ّ
يعة الإمامية حول الإمامة وعدم انسجامها مع حديث الرؤية الأخرى للش(عنوان 

ًرغم أن حديث الغدير يعد برهانا قويا يستند إليه الشيعة في إثبات «: ، وقالت)الغدير ً ّّ

ّالمكانة الفريدة للإمام علي لدى النبي، إلا أنه لا ينسجم مع عقيدة الشيعة الإمامية التي  ّ ّ
ٌوالتي تؤكد على أنه حديث متعارف وواضح ظهرت في القرنين الثاني والثالث للهجرة  ٌ ٌ ّ ّ

ّحول إمامة أولاد علي، وذلك أولا لأن هذا الحديث لم يتضمن كلمة  ّ ً ّ بالتحديد ) إمام(ٍّ

ّوإنما تضمن كلمة  ّإشارة إلى الإمام علي) ولي(وفي بعض الروايات ) مولى(ّ ً  وثانيا ،ً



 

 

 ٣٧٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

ٍلم يتطرق الحديث إلى قرابته من النبي كامتياز معن ّ ّوي له ولم يشر مطلقا إلى أحقيتهّ ً كما . ٍّ

ّأن الحديث ليس فيه ما يدل على استحقاق أولاده للخلافة أو أفضليتهم ّ ّ«)٢٢٩( .

ّالشيعة لم يكتفوا بالاستدلال على أن «: وتواصل كلامها على هذا الأساس، وتقول

ّكلام النبي في غدير خم كان بأمر من االله، بل حاولوا إثبات أن كلمة  ٍ ُ التي ) ولىم(ّ

 .)٢٣٠(»)إمام(وردت في الحديث تترادف مع كلمة 

ّكما نلاحظ فإن السيدة دقاق تقول إن كلمتي  لا يمكن أن ) ولي(و) مولى(ّّ
في حديث ) إمام( كلمة ّيستفاد منهما القيادة السياسية، لذلك لو استخدم النبي 

ّ والأئمة من ليّ ّالغدير لصح احتجاج الشيعة به لإثبات الخلافة السياسية للإمام ع
ّإن هذا الادعاء بكل تأكيد ليس صائبا، فالشيعة يعتقدون بأن الإمامة في . ولده ً ّ ٍّ ّ

ّالأساس قد ثبتت بالنص من االله تعالى على لسان نبيه  ّ إذ قام في غدير خم بتعيين ،ُ

ً خليفة وإماما بأمر من االله تعالى وعين بعده أحد عشر إماما من وّالإمام علي  ً ًّ لده، ٍ
ًبحيث إن كل إمام يخبر الناس بالإمام الذي يليه استنادا إلى هذا التنصيب ّ ٍّ . 

وقد تناول الباحث الغربي ويلفرد ماديلونغ هذا الموضوع بالبحث والتحليل في 

ّفي موسوعة الإسلام وأشار إلى أن الإمامية الاثنا عشرية ) إمامة(مدخل كلمة 

ّيعتقدون أن كل إمام يحدد من ين ٍ ّ ّكل إمام يجب أن يعين بواسطة «: وبه في الإمامة، وقالّ ٍ ّ

ٍاالله تعالى على لسان النبي أو الإمام الذي يسبقه، أو بواسطة نص صريح  ٍّ ) ّنص جلي(ّ

ّكما أن السيدة دقاق بنفسها قالت. )٢٣١(»ّمن قبل النبي ّعلى النقيض من أهل السنة، «: ّ

ّفالأدلة التي يستدل بها الشيعة تفيد بأن ك ّ في حديث الغدير تعني ) ولي(أو ) مولى(لمة ّ

ّالقائد والسيد الذي له الأولوية في التصرف بالأمور، وعلى هذا الأساس فإن الإمام  ّ ّ
ًعلي قد نصب خليفة للمسلمين في يوم الغدير ّ ّإذن، لا جدوى من ادعاء أن دلالة . »ّ ّ
ٍ غير تامة في لّحديث الغدير على تنصيب الخليفة بعد النبي  ) ولي(و) مولى(فظي ّ

ّبدلهما كي يصح استدلال الشيعة كما تقول ) إمام(وكذلك لا ضرورة لاستخدام كلمة 
 . ّالسيد دقاق



 

 

٣٨٠ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

غدير ( فقد قالت في مدخل عبارة )٢٣٢(ّأما الباحثة الغربية أسماء أفسر الدين

ّمصادر الشيعة تتفق على أن كلمة «: )٢٣٣()ٌالقرآن موسوعة(في موسوعة ) خُم ) مولى(ّ

ّي الحاكم وولي النعمة، ومن هذا المنطلق ترى أن حديث الغدير يدل على كون تعن ّ ّ
ّالإمام علي أول خليفة يقود الأمة بعد النبي ّ ٍ ّ ّوأما مصادر أهل السنة التي نقلت هذا . ّ ّ

ٍالحديث فقد ذكرت أن هذه الكلمة لها عدة معان، لذلك ذهبت إلى معان أخرى غير  ٍ ّ ّ

ّالتالي ادعت دلالتها على المحبوب للتقليل من أهمية الحديث ّولي النعمة والحاكم، وب
ًومعارضة الشيعة والتشكيك في استنباطهم منها بكون حديث الغدير نصا ودليلا لا  ً ّ

ّشائبة عليه في تعيين عليا خليفة بعد النبي ً ً ًإضافة إلى ذلك، فالمصادر الروائية . )٢٣٤(»ّ

ّالشيعية قد تضمنت روايات تفيد بأن رسو ٍ ّ في غدير خم لم يعين الإمام علي ل االله ّ ّ ُ
 فقط إماما للمسلمين بعده، بل قام بتعيين أولاده الحسن والحسين وتسعة من ً ً

ً أئمة من بعدهأولاد الحسين  ّ)٢٣٥( . 

ّالمؤاخذة الأخرى على قالته السيدة دقاق هي زعمها أن العلاقة الأسرية بين  ّ
ّباب أفضلية الإمام أو حقانيته واعتبارها  هي إحدى أسّ والإمام علي ّالنبي 

ٍأن هذا الأمر بمثابة قاعدة اعتمد عليها الشيعة ّهذا المدعى بطبيعة الحال عرضة للنقد . ّ

ّوالإنكار، إذ لا أحد يعلم من أين جاءت السيدة دقاق بهذه القاعدة التي لا تنسجم مع 
ًمشارب الفريقين شيعة وسنة  في ّدخل للقرابة بالنبي ّفحسب رأي أهل السنة لا ! ًّ

ّتعيين الخليفة مطلقا، كما أن الشيعة يعتقدون بأن قرابة الإمام علي  ّ ّ ً به صلوات االله 

ًعليه ليست لها أي دور في تعيينه خليفة للمسلمين ٍ ٌوكما هو معلوم، فأتباع مذهب أهل . ّ
ٍالبيت يعتقدون بأن إمام المسلمين يجب أن ينصب بأمر من االله تبارك ّ  وتعالى، لذا ّ

ّفالإمام هو الذي أمر االله باتباعه وليست القرابة هي السبب في ذلك، حيث نلاحظ أنه  ّ

 الكثيرين لم يتم من بين جميع شخصيات بني هاشم وسائر أقرباء رسول االله 

 .  وأولادهٍّاختيار غير علي 



 

 

 ٣٨١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

  :تحريف حديث الغدير   ■

) ُغدير خم(ّ دونت مدخل عبارة  التي)٢٣٦(الباحثة الغربية لورا فيشيا فاغليري

في الطبعة الثانية لموسوعة الإسلام، نقلت أحداث الغدير التي شهدها المجتمع 

الموافق آذار (ّالإسلامي يوم الثامن عشر من شهر ذي الحجة في السنة العاشرة للهجرة 

ّ، ثم »ُألست أولى بكم من أنفسكم؟«: ّوذكرت قول النبي ) م٦٣٢مارس سنة / 
ُمن كنت مولاه فعلي مولاه«: بعد ذلك قال... «: قالت ٌُّ ُ  ولم يستتبع بعد هذه العبارة »َ

ّكلام آخر يوضح معناها العميق، كقوله ُاللهم وال من والاه وعاد من عاداه«: ٌ ُِ ِ  الذي »ّ

ّورد في أحاديث عديدة، كما ليست هناك إضافات غير ذلك كما يدعى، وأبرزها  ُ
ّوهذا يثبت على أقل تقدير أن ما استنبطه ) ليو(بــ ) مولى(استبدال كملة  ّ  - الشيعة - ٍّ

ّالمسألة التي تجدر بالملاحظة في كلام السيدة . )٢٣٧(»ٍغير دقيق) مولى(من معنى كلمة 
ٍفاغليري هي أنها لم تأت بأي دليل يفصح عن سبب عدم وجود أية إضافة لقول  ِّ ٍّ ّ

ُمن كنت مولاه فعلي مولاه«: رسول االله  ٌُّ ُ ِاللهم وال من والاه وعاد من «: قولهك» َ ُ ِ ّ

ِكي يتضح معناه العميق، وكلامها هذا غير صائب لأن العبارة الثانية لم ترد في » ُعاداه ّ ٍ ّ

ّمصادر الشيعة فحسب، بل إنها منقولة أيضا في مصادر أهل السنة ً ٌ ّ)٢٣٨( . 

 يبدو أن كلام هذه الباحثة يعكس آراء ذوي الأفكار المناهضة لأهل البيت

ِاللهم وال من والاه وعاد من «: ّمن أمثال ابن تيمية الذي يكذب قول رسول االله  ُ ِ ّ

ّكذب باتفاق أهل المعرفة «: ، حيث قال»ُعاداه وانصر من نصره واخذل من خذله ٌ
 .)٢٣٩(»بالحديث

ّكما نلاحظ من كلام السيدة ماريا ماسي دقاق أنها قسمت التغييرات التي  ّ ّ
إلى مرحلتين زمنيتين من التأريخ الإسلامي، ونفهم من طرأت على حديث الغدير 

ّكلامها أن أول تغييرات حدثت في عهد الخلفاء الأوائل، حيث ادعت أن بعض  ّّ ٍّ

 ومواليه ّالمفاهيم المذهبية أو السياسية قد أضيفت إلى الحديث بواسطة الإمام علي 



 

 

٣٨٢ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

واهد والبحوث العلمية ّأو معارضيه في عهد الخلفاء الراشدين ولكن مع ذلك فإن الش

ًتؤكد على أنه كان شائعا بين مسلمي المدينة في تلك الآونة ّ ّأما التغييرات . )٢٤٠(ّ
ٌالأخرى التي زعمتها فهي منسوبة إلى بني العباس الذين حاولوا طمس حقائق الغدير 

ّوالتقليل من أهميته، والدليل على تصرفهم هذا هو النصوص الكثيرة التي دونت في  ّ
ّدون أن تتضمن حديث الغدير بعد تعمد مؤلفيها تجاهله، لكنه رغم ذلك كان عهدهم  ّ ّ ّ

ٍمشهورا آنذاك مما دعا العباسيين لفبركته وتحريفه بشكل يخدم مصالحهم  ّ ً

ّواستدلت على كلامها هذا بشواهد عديدة من مختلف مصادر أهل . )٢٤١(السياسية

ّفي التأريخ الذي دونه «: ث قالتّالسنة، منها ما ذكره الطبري في كتابه المعروف، حي
ّهذا المؤلف السني المعروف  ّ فإن حديث غدير خم روي نقلا عن عدة - الطبري -ّ ً ُ ُ ّ

ٍّمصادر أخرى لكنه لم يشر إليها، لذلك نقل أخبارا عديدة ومتنوعة حول فضائل علي  ً ًّ ً ّ

 . ّالمذكورة في حجة الوداع

ٍّإمرة علي في اليمن شكوه إلى ّوحسب هذه الأخبار فإن بعض الذين كانوا تحت 
ّالنبي الذي قام بفض النزاع لصالحه، وهكذا برر أهل السنة فحوى حديث الغدير في  ّ ّّ

ّوضمن بيانه لأحداث غدير خم، نقل الطبري حديثا للنبي في يوم الغدير . مصادرهم ً ُ

ُدافع فيه عن علي، ولكن ألفاظه لا تنطبق مع حديث غدير خم المتعارف حيث نقل ّ ه ّ

ّيا أيها : (عن أبي سعيد الخدري الذي يعتبر أحد رواة حديث الغدير، والحديث هو
ّالناس لا تشكوا عليا، فو االله إنه لأخشن في ذات االله ً هذا الحديث ). في سبيل االله ( أو)ّ

ٍهو أحد الأحاديث في فضائل علي وقد نقله أبرز مؤرخ ذكر حديث الغدير، وكان من  ّ ٍّ
ّواقعة غدير خم في كتابه، وكما نلاحظ فإن الحديث المذكور ليست ّالحري به أن ينقل  ُ

ّفيه أية دلالة من حيث المعنى على الحقانية الموجودة في حديث الغدير ٍ ّولكن مصادر . ّ
ًالتأريخ الشيعية والسنية تؤكد على أن الطبري دون في كتابه بابا خاصا حول واقعة  ً ّّ ّ ّ ّ

ّاشات التي تمحورت حول كلام النبي في هذه الغدير وساق جميع الروايات والنق
ّالواقعة، لذلك من المحتمل أن هذه المواضيع قد استقطعت من النص وحذفت  ّ



 

 

 ٣٨٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

ّوأضيفت مكانها مواضيع أخرى؛ إذ إن القرائن والشواهد تدل على وجود مواضيع  ّ

ّوحسب بعض الأخبار فإن ما تم حذفه من . ًعديدة قد حذفت عمدا من هذا الكتاب ّ

ّ، لذا فإن الحذف الذي )كتاب الولاية(أو ) كتاب الغدير( الطبري كان عنوانه كتاب

ًطال تأريخ الطبري كان متعمدا ولم يكن سهوا ً ّ«)٢٤٢( . 

الحديث الذي روي في «: ّ، تقول السيد دقاق)صحيح مسلم(ّوأما بالنسبة إلى 

ّصحيح مسلم بن الحجاج ربما يوضح الموضوع أكثر، فحسب هذا الحديث أل ّ ّقى النبي ّ
ًخطبة عامة في غدير خم، لكن مسلم اعتبره فضيلة لجميع بني هاشم ً ًّ ُ ّفقد روى أن . ّ

ّيزيد بن حيان وحصين بن سبره وعمر بن مسلم ذهبوا إلى زيد بن أرقم الذي يعتبر 
ّأحد رواة حديث الغدير المتعارف وطلبوا منه أن يحدثهم عما سمع من النبي، لكنه  ّ ّ ّ

ّه نسي بعض ما سمعه وأن يقبلوا منه ما يقوله لهم ويعذروه عما لا ّرفض ذلك وقال إن
ّيذكره سهوا، ثم قال لهم ُقام رسول االلهِ «: ً َُ َ َ ة َ يوما فينا خطيبا بماء يدعى خما بين مكَّ َ ْ َ ًَ ă ََ ُ ً ْ َُ ْ ٍ ِ ِ َِ َ

َوالمدينة فحمد االلهَ وأثنى عليه ووعظ وذكر، ثم قال َ ُ َ َ َ ْ َ ََّْ َ َّ َ َ َ ْ َ َ ََ َِ ِ ِ َِ ََ َأما بعد، ألا أيها الناس فإنما أنا «: َ ََّ َ َ ََ َ ُِّ َ ُ ْ ََّ َُ َّ
ُبشر يوشك أن يأتي رسول ربي فأجيب، وأنا تارك فيكم ثقلين أول َ َ َ ََّ َ َ ِّ ََ َ َِ ِ ُ ِ ْْ ْ َ ُ َ َ ُُ َِ ٌِ ُِ َ َ َ ْ ُ ِهما كتاب االلهِ فيه ـٌ ِ ُِ َ َ ُ

ِهدى والنور، فخذوا بكتاب االلهِ واستمسكوا بهـْال ِ ِِ ُِ ْ ْ َُ َ ُ ُّ ََ َِ ُ َ َّ، فحث»ُ ِ على كتاب االلهِ ورغب فيه، ََ ِ َِ ََّ َ ِ َ َ َ

َثم قال َ ُوأهل بيتي، أذكركم االلهَ في أهل بيتي، أذكركم االلهَ في أهل بيتي، أذكركم االلهَ «: َُّ ُ ْ ُ ُ ْ ُ ُ ُْ ِّ ُ ِّ ُ َِّ َ َ ُُ َ ُ َ ُ َِ ِ َِ ْ َ ْ َ ْ َِ ِِ ِ

ِفي أهل بيتي ْ َ ِْ َ ٌفقال له حصين. »ِ ْ َ ُ ُ َ َ َ ْومن أهل بيته يا زيد؟ ألي: َ ْ َ ْ َ ْ ََ َُ َُ َ ِ ِ ْ َس نساؤه من أهل بيته؟ قالَ َ ِ ِ ِ ِْ َ ْ ُ َِ ْ َ ُ َ :

ُنساؤه من أهل بيته، ولكن أهل بيته من حرم الصدقة بعده ْ َ َّ ُ ْ ْ َ ْ َ ْ َ ْ َُ ََ َ ُ ََ َ َِ ِ ِ ِ ِ ِ ِ ِْ َْ َِ َقال. ُ َومن هم؟ قال: َ َ ْ َُ ْ ْهم : َ ُ
ٍآل علي وآل عقيل وآل جعفر وآل عباس َّ َ ْ َ َ ََ َ َُ َ ُ ُ ٍُ ٍ ِ ِ

َقال. ٍّ َّكل هؤلاء حرم الص: َ َُ ِ ِ َ ُُّ َ َدقة؟ قالُ َ َ َ ْنعم: َ َ َ .(

ًونجد هنا أمرا مشابها لما ذكر في تأريخ الطبري، إذ ذكرت مؤشرات أساسية كقرائن  ً

ّعلى غدير خم، ومنها المكان والزمان والعودة من حجة الوداع ورواية الخبر عن أحد  ُ

ّأبرز رواة حديث الغدير؛ إلا أن مسلم بدل أن يذكر الحديث المتعارف الذي ينصب  ّ

. ة جميع بني هاشمّ بحديث الثقلين الذي ينصب بمصلحٍّمصلحة علي، نراه استبدلهب

ٍهناك عدة ملاحظات هامة حول هذا الحديث الذي نقله مسلم عن زيد بن أرقم، منها  ٍّ ّ



 

 

٣٨٤ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

ّادعاء زيد بأنه أصبح طاعنا في السن ونسيانه بعض ما سمعه عن النبي ّ ًّ فمن الممكن . ّ

ّأن مؤلف الكتاب جعل كهولة ً سن زيد بن أرقم ذريعة للتشكيك بحقيقة حديث ّ ّ
ّومنها إن نص حديث الثقلين المعروف ... ًالغدير المتعارف والذي رواه بنفسه سابقا ّ

ّالذي روي هنا يشابه إلى حد كبير النص الذي روي في مصادر الشيعة لأن عبارة  ّ ٍ أهل (ٍّ

ًقريبة جدا من معنى ) البيت ّالتي كلف المسلم) العترة(ٌ . ّون بالتمسك بها بعد القرآنُ

ّوما يثير الدهشة حول هذا الحديث هو مضمونه الضعيف الذي تم التركيز فيه على 
 . )٢٤٣(»معرفة من هم أهل البيت

ًنظرا للأجواء السياسية التي كانت سائدة في عهد الخلفاء الراشدين، يمكن  ً

ًالقول إن تفسير السيدة دقاق لحديث الغدير اعتمادا على بع ض المفاهيم الهامشية ّّ

ّ لكنه لا ينسجم مع ّالمذهبية أو السياسية ينطبق مع تفسير معارضي الإمام علي 

ُإن مجريات الأحداث في واقعة غدير خم وخطبة رسول االله . تفسيره وتفسير شيعته ّ
 واضحة للجميع، لكن المشكلة الأساسية كانت تكمن في توجهات الأنظمة ّ ّ ٌ

 اغتصبت الخلافة من أهلها، لذا اقتضت الضرورة طمس الحقائق الحاكمة آنذاك والتي

ّوحذف بعض الروايات وترويج أخبار كاذبة ومحرفة تنصب في مصلحة السلطة،  ٍ ٍّ ٍ

ّوعلى هذا الأساس فإن الموالين للإمام علي  ّ سواء في عهد الخلفاء الراشدين أم في ٌ
ً والعباسي لم يغيروا الحقائق مطلقايالعهدين الأمو ، بل النظام الغاصب للخلافة هو ّ

 . ًمن فعل ذلك حفاظا على هيمنته

ًوتضيف السيدة دقاق قائلة ًبغض النظر عن أهمية خطبة الغدير دينيا «: ّ ّ ّ

وارتباطها بالقرائن والتفاسير العديدة التي طرحت حولها، فالحقيقة الثابتة هي كلام 

ًالنبي الذي أثار جدلا ٌّمن كنت مولاه فعلي « :ّ ُ ُ ّ لأنه الإطار العام لجميع الآراء ؛»ُمولاهَ ّ

ّوالتعديلات التي طرحت حول الغدير بين الشيعة والسنة، والتغيير الوحيد الذي طرأ 

ٍوهما من جذر ) ولي(بـ ) مولى(على هذه الحديث هو أن بعض المصادر استبدلت كلمة 



 

 

 ٣٨٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

ّفهذه الحقيقة ثابتة ومصونة عن التحريف رغم كل الشروح و. ٍواحد ٌ التفاسير ٌ

ّالمطروحة بين مختلف الفرق والمذاهب الشيعية والسنية، وذلك يدل على حتمية صدور  ّ

هذا الحديث في تلك الواقعة التأريخية ويثبت وجود الكثير من الوقائع والأحاديث 

ّالواقعية المرتبطة بها، لكن الشيعة والسنة بدل أن يذكروها بالكامل قاموا بتعديلها  ّ
نسجم مع مشاربهم العقائدية والسياسية، ففي القرنين الثاني والثالث وتحويرها لكي ت

ًشهدت الساحة نقاشا محتدما على هذا الصعيد ً«)٢٤٤( . 

 

  :  نتيجة البحث  ■

ّهناك مؤاخذات يطرحها الباحثون الغربيون حول مصادر السيرة التي يضطر  ٌ

ٍكل باحث للرجوع إليها إن أراد دراسة موضوع الغدير، نذكر من ها ما يلي على سبيل ّ

 : المثال لا الحصر

 . اختلافها في ذكر الوقائع ) ١

 . عدم حياديتها ) ٢

ٍّعدم وجود دراسات منهجية ذات أسلوب نقدي حولها ) ٣ ٍ ٍ ٍ . 

ًنقلها معلومات انتقائية ) ٤ ٍ . 

 . ّعدم دقتها في نقل أحاديث السيرة ) ٥

ٍعدم وجود معيار مناسب فيها يتم من خلاله ا ) ٦ لمقارنة بين نصوص أحاديث ٍ

 . السيرة

 . اقتصارها على مصادر محدودة ) ٧

ّبعض الباحثين الغربيين استدلوا على شهرة حديث الغدير وشيوعه في المجتمع 

ّالإسلامي الأول بشواهد تأريخية وأحاديث مروية، وأشكلوا على بعض الفئات 
ٌالاجتماعية التي تجاهلته لأغراض معينة، وهناك نظرية  ٌيطرحها عدد من هؤلاء ّ



 

 

٣٨٦ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

ّالباحثين حول مدى تغطية مصادر التأريخ والحديث لواقعة الغدير فحواها أن أخبار 

ّهذه الواقعة تأثرت بالأجواء السياسية والمذهبية التي سادت في نهاية العهد الأموي 

ّوبداية العهد العباسي، حيث قلل الأمويون من شأنها وتجاهلها خلفهم العباسيون، 

ًإضافة إلى ما ذكر، . ّلأجل إثبات أحقيتهم بالخلافة مقابل منافسيهم العلويينوذلك 

ًهناك أمر آخر لا يمكن تجاهله على هذا الصعيد وقد طرحه باحثون غربيون أيضا،  ٌ
ًوهو تأثر أوساط أهل السنة بالتوجهات التي كانت سائدة طوال تلك الفترة، حيث  ّ ّ ّ

ٍكان يتم التعتيم على كل حقيقة لا ّ  .  تتناسب مع آرائهم ومعتقداتهمّ

ّرغم أن بعض الباحثين الغربيين في ظاهر الحال التزموا جانب الحياد في 

ّدراساتهم التي قاموا بها حول تفسير حديث الغدير من قبل الشيعة والسنة، إلا أننا  ّ

ّنرى بعض تلك الدراسات متأثرة بآراء أهل السنة بالتحديد والتي يراد منها نفي صل ً ة ّ

ّواقعة غدير خم بتنصيب الإمام علي  ُ خليفة للمسلمين، وحتى الذين اعترفوا ّ ً

ًبوجود صلة بين الأمرين، نجد أنهم لم يتخذوا مواقفا حيادية بالكامل ً ّ ّ ٍ . 

قضية تحريف حديث الغدير والتغييرات التي طرأت عليه هي من المسائل 

ّ، وأكدوا على أن الأغراض الأخرى التي طرحها هؤلاء الباحثون على هذا الصعيد ّ

ّالسياسية لبني العباس هي إحدى العوامل التي أدت إلى ذلك، حيث حاولوا استبدال 
ّنص الحديث بعبارات ومضامين تخدم مصالحهم وتتناسب مع مشاربهم، ولكن القول  ٍّ

ِاللهم وال من والاه وعاد من عاداه«: ّبأن عبارة ِ  ليست من الحديث وقد أضيفت إلى »ّ

ُمن كنت مولاه فعلي مولاه«:  رسول االله قول ٌُّ ُ ٌ هو ادعاء باطل، إذ لا توجد »َ ٌ ّ
ّشواهد أو أدلة تثبت صحة هذا الادعاء، وهو رأي شاذ طرحه المتعصبون الذين كذبوا  ٌّ ّّ ٌ ّ ّ

 . نسبة هذه العبارة إلى الحديث

 
 

 



 

 

 

 ٣٨٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

 *هوامش البحث  *  
ً موجان مؤمن هو أحد أتباع الديانة البهائية، ألف كتابا تحت عنوان - 1 ّمقدمة حول التشيع، تأريخ (ّ ّ

ًباللغة الفارسية تضمن فصلا تحت عنوان ) الشيعة الإمامية الاثنا عشرية ومعتقداتهم خلافة (ّ
ّالنبي محمد  ّ (ٍخلافة النبي محمد هي إحدى المسائل الأساسية التي تحظى بأهمية ": قال فيه ّ ّ

ّبالغة في الإسلام الشيعي كما أنها عامل اساسي وهام يميز الشيعة عن الأكثرية السنّية ٌّ ٌّّ ٌ ّومن ثم . "ٍ
ابتدأ بحثه من حديث يوم الإنذار الذي يعود تأريخه إلى الأيام الأولى من البعثة النبوية وختمه في 

ّاية المطاف بما حدث في الأيام الأخيرة من البعثة النبوية المباركة في يوم الغدير وذكر قصة نه
ّالدواة والقرطاس، وضمن طيات بحثه تطرق إلى ذكر العديد من المواقف التي أخبر رسول االله 

 المسلمين فيها بأن الإمام علي بن أبي طالب ّ ّراجع كتاب موجان .  هو الخليفة من بعده
 ،)باللغة الفارسية (چه وعقيده شيعه دوازده اماميّمقدمه اي بر تشيع، تاريخ: ؤمنم

(An Introduction to Shi`a Islam ـ The History and Doctrines of Twelver 
Shi`ism. United States,Yale University Press. 1985. pp. 11 15 ـ). 

2 - historicism. 
3 - phenomenological 
4 - The Heart Of Islam ـ Enduring Values fo Humanity, Sayyed Hossein 

Nasr, New York. 2002, Preface. P. viii. 
5 - Brockelmann. Von Carl.  
6 - Geschichte der islamischen Volker und Staaten.   

) الإسلاميةتأريخ الشعوب (ترجم هذا الكتاب من اللغة الألمانية إلى العربية تحت عنوان 
ٍولكن لو أردنا ترجمة عنوان الكتاب بشكل ينطبق مع . بواسطة نبيه أمين فارس ومنير البعلبكي

 ). تأريخ الشعوب والبلدان الإسلامية(ّالعنوان الأصلي فالصحيح أن نسميه 
منير / نبيه أمين فارس :  كارل بروكلمان، تأريخ الشعوب الإسلامية، ترجمه إلى العربية- 7

 . ٦٧ ـ ٣١كي، ص البعلب

 . ٨٣ المصدر السابق، ص - 8
9 - M. Rodinson, Mahomet, Paris, 1961 
10 - M. Rodinson. 
11 - R. Paret, Muhammad und der Koran, 1975.  
12 - R. Part.  



 

 

 

٣٨٨ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

13 - Brockelmann. Von. Carl, Geschichte der islamischen Volker und 
Staaten, 1939.  

14 - Brockelmann. Von. Carl. 
15 - Muhammad.  
16 -   Encyclopedia of the Qur`an. 
17 - Uri Rubin.  
18 - Muhammad.  
19 - Encyclopedia of Religion, 2nd Edition.  
20 - Karen Armstrong. 
21 - Muhammad at Madina.  
22 - W. Montgomery Watt.  
23 - Muhammad: prophet and statesman 
24 - W. Montgomery Watt. 
25 - Muhammad. 
26 - Merriam ـ Webster`s Encyclopedia of World Religions.  
27 - Muhammad: A Biography of the Prophet.  
28 - Karen Armstrong. 
29 - Ali b. Abi Talib.  
30 -  Encyclopedia of Islam, 2nd edition. 

31  - L. veccia Vaglieri.يدة لورا فيشيا فاغليري هي مستشرقة إيطالية وأستاذة في  الس
 . الإيطالية في فرع تأريخ الإسلام) Naples(جامعة 

32 - Ali b. Abi Talib. 
33 - Encyclopedia of Qur`an.  
34  -  Ali S. Asani.  
35  -  Farewell Pilgrimage.  
36  -  Encyclopedia of Qur`an.  
37 - Devin J. Stewart. 
38 - Islam. A. Short History. 
39 - Karen Armstrong.  
40 - ShI`I Islam. 
41 - The Oxford Encyclopedia of the Islamic World. 



 

 

 

 ٣٨٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

42 - Joseph A. Kechichean. 
43 - Syed Hussein M. Jafri.  
44 - Hamid Dabashi. 
45 - Ahmad Moussalli. 
46 - How did the early Shi`a become Sectarian. 
47 - Journal of the American Oriental Society, Vol. 75. No. 1. (Jan ـ 

Mar., 1955) pp. 1 13 ـ. 
48 - Marshall G. S. Hodgson. 
49 - Shi`ate 
50 - Merriam ـ Webster`s Encyclopedia of World Religions. 

؛ تفسير ابن كثير، ج ١١٢ و ١١٠ و ١٠٨: أنساب الأشراف، البلاذري، الصفحات:  راجع- 51

ّومن الجدير بالذكر أن ابن كثير لا يعتقد بأن قوله تعالى. ١٥، ص ٢ ْاليوم أكملت لكم دينكم «: ّ ْ َ َ َُ َُ ُِ َ ْ ْْ َ ْ
ًوأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا ِ ِ ِ َِ ْ ُ َ َ ْ ْ َْ َ َِ ْ ُ ُ ُْ َُ ْ َ ََ ّ قد نزل حول واقعة الغدير، لكنّه أكد على أن »َ ّ

ٌّمن كنت مولاه فعلي مولاه«:  قد قال في يوم الغديرالله رسول ا ُ ُ َ« . 

52 - The Unifying Of The Arabs.  

 ٢٧٤ و ٩٣ ـ ٩٢، ص ٣، ج ٢٣٣، ص ٢، ج ٣٦٩ ـ ٣٦٨، ص ١ُ أسد الغابة، ابن الأثير، ج - 53
 . ، وغيرها٦، ص ٥، ج ٢٨، ص ٤، ج ٣٢١و 

 . ٣٣٨ّ وقعة صفين، نصر بن مزاحم المنقري، ص - 54
 . ٢٧٤ ـ ٢٧٣، ص ٣ مجمع البيان، الطبرسي، ج - 55
 . ١٥٥، ١٣٦، ١٣٥، ١٣٤، ١٣٢، ١٣٠، ٤٥، ص ٥ السنن الكبرى، النسائي، ج - 56

؛ فتح ٧٩٢، ص ٥؛ سنن الترمذي، الترمذي، ج ٥٤، ص ١ سنن ابن ماجه، ابن ماجه، ج - 57
 . ١٦، ص ٧الباري، ابن حجر، ج 

58 - Muhammad.  
59 - Encyclopedia of Islam, 2 nd Edition.  
60 - Trude Ehlert.  
61  -  The Mission of Muhammad.  
62  -  The history of Islamic political thought: from the Prophet to the 

present.  
63  -  Antony Black.  
64  -  The Succession to Muòhammad: A Study of the Early Caliphate.    



 

 

 

٣٩٠ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

65  -  Wilferd Madelung.  
66  -  Ali b. Abi Talib.  
67  -  Encyclopedia of Islam, 3 d Edition.  
68  -  Robert M. Gleave.  
69  -  Ali b. Abi Talib. 
70  -  The Oxford Encyclopedia of the Islamic World.  
71  -  Abdulaziz Sachedina.  
72  -  Some Imami Shi'i Views on the Sahaba.  
73  -  E. Kohlberg.  
74  -  Ali.  
75  -  Merriam-Webster’s Encyclopedia of World Religions.  
76  -  Ahl al-Bayt.  
77  -  The Oxford Encyclopedia of the Islamic World.  
78  -  Mary Elaine Hegland.  
79  -  The Venture of Islam: Conscience and History in a World 

Civilization.  
80  -  Marshall G. S. Hodgson.  
81  -  The Evolution of the Shia.  
82  -  E. Kohlberg. 
83  -  Early Shi'ism in History and Research.   
84  -  Shi’ism.  
85  -  E. Kohlberg. 
86  -  Shi’ism. 
87  -  Heinz Halm. 
88  -  Shi’ism.  
89  -  Encyclopedia of Religion, 2nd Edition. 
90  -  Wilferd Madelung.  
91  -  Shi’a.  
92  -  Encyclopedia of Islam, 2 nd Edition.  
93  -  Wilferd Madelung.  
94  -  Imāma. 
95  -  Encyclopedia of Islam, 2 nd Edition.  



 

 

 

 ٣٩١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

96  -  Wilferd Madelung.  
97  -  Imāma. 
98  -  Encyclopedia of Religion, 2nd Edition. 
99  -  Wilferd Madelung.  
100  - Shi’a.  
101  -  Encyclopedia of Islam and the Muslim World.  
102  -  Robert M. Gleave.  
103  -  Imāma. 
104  -  The Oxford Encyclopedia of the Islamic World.  
105  -  Abdulaziz Sachedina.  
106  -  Ali b. Abi Talib.  
107  -  Encyclopedia Iranica.  
108  -  E. Kohlberg.  
109  -  I. K. Poonawala.  
110  -  Ali b. Abi Talib.  
111  -  Encyclopedia of Religion, 2 nd Edition.  
112  -  Reza Shah-Kazemi.  
113  -  The Question of Succession. 
114  -  The Shi'ite Religion.  
115  -  Donaldson.  
116  - Shi’a.  
117  -  The Quran: an Encyclopedia.  
118  -  Arzina R. Lalani.  
119  -  Recent Research into the History of Early Shi'ism. 
120  -  Encyclopedia of Islam and the Muslim World.  
121  -  Robert M. Gleave .  
122   -  An Introduction to Shi’i Islam: The History and Docuines of 

Twelver Shi’ism.  
123  -  Moojan Momen.  
124  -  Walayah.  
125  -  The Quran: an Encyclopedia.  
126  -  Hermann Landolt.  



 

 

 

٣٩٢ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

127  -  Early Shi'i thought: the teachings of Imam Muhammad al-ir.  
128  -  Arzina R. Lalani.  
129  -  Ghadir Khumm.  
130  -  Encyclopedia Iranica.  
131  -  Maria Massi Dakake.  
132  -  Ghadir Khumm.  
133  -  Encyclopedia Iranica.  
134  -  Ahmad Kazemi Moussavi.  
135  -  Claiming the past: Ghadir Khumm and the Rise of Hafizi 

Historiography in Late Fatimid gypt. 
136  -  Paula Sanders.  
137  -  Ghadir Khumm.  
138  -  The Quran: an Encyclopedia.  
139  -  Asma Afsaruddin.  
140  -  Ghadir Khumm.  
141  -  Encyclopedia of Islam, 2 nd Edition.  
142  -  L. veccia Vaglieri.  
143  -  The Ghadir Khumm Tradition: Walayah and the Spiritual 

Distinctions of Ali b. Abi Talib. 
144  -  The Charismatic Community: Shi’ite Identity in Early Islam.  
145  -  Maria Massi Dakake.  

146 - Maria Massi Dakake.  السيدة ماريا ماسي دقاق هي أستاذة في قسم الدراسات 
 . الدينية بجامعة جورج ميسون الأمريكية

147  -  The Charismatic Community: Shi’ite Identity in Early Islam.  
148  -  The Ghadir Khumm Tradition: Walayah and the Spiritual 

Distinctions of Ali b. Abi Talib. 
149  - Robert M. Gleave .  البروفسور روبرت غليف هو أستاذ في قسم الدراسات العربية 

 . والإسلامية بجامعة إكسيتر البريطانية
150  -  Recent Research into the History of Early Shi'ism. 
151  -  The Succession to Muhammad.  
152  -  Wilferd Madelung.  



 

 

 

 ٣٩٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

153   -   The Succession to Muòhammad: A Study of the Early 
Caliphate.  (Cambridge: 

Cambridge University Press, 1996) 
 : ّ تطرق إليها السيد غليف من الأبحاث التي- 154

Recent Research into thi History of Early  Shi’ism”, p.1603): P. 
Sanders, ‘‘Claiming the Past: Ghadır Khumm and the Rise of 
Hafizi .Historiography in late Fatimid Egypt’’, Studia Islamica, 75 
(1992): 81–104 

155   -   Gleave Robert M., Recent Research into the History of Early 
Shi’ism, in: History Compass 7/6, 2009, pp. 1593–1605.   

ّ السيد ويلفرد ماديلونغ لم يقل إن الإمام علي -  156 ّ قد نصب للخلافة على أساس نص من ٍّ ّ
ّقبل االله تعالى، لكنّه قال إن هذا التنصيب معقول لأنه لا يتعارض مع ال ٌ عرف الذي كان ّ

 . ًسائدا في الجزيرة العربية آنذاك
157   -   Gleave Robert M., Recent Research into the History of Early 

Shi’ism, in: History Compass 7/6, 2009, pp. 1593–1605. 
158   -  M. Morony, ‘‘Review of The Succession to Muammad: A 

Study of the Early Caliphate’’,JNES, 59.2 (2000): 153.  
159   -  W. A. Graham, ‘‘Review of The Succession to Muammad: A 

Study of the Early Caliphate’’, Muslim World, 89.2 (1999): 194.  
160  -  E. L. Daniel, ‘‘Review of The Succession to Muammad’’, 

Middle East Journal, 52.3 (1998): 471.  
161  -  I. Mattson, ‘‘Review of The Succession to Muammad’’, Journal 

of Religion, 78.2 (1998): 321.  
162  -  P. Crone ‘‘Review of The Succession to Muammad’’, Times 

Literary Supplement, 4897 (7 Feb, 1997): 28.  
163  -  L. Caetani, Annali dell’ Islam, Milan: U. Hoepli, 1905.  
164   -  William Montgomery Watt, Early Islam: Collected Articles, 

Edinburgh: Edinburgh University Press, 1990.  
165  -  Gleave Robert M., Recent Research into the History of Early 

Shi’ism, in: History Compass 7/6, 2009, pp. 1593–1605.  
ً المفكّر هارالد موتزكي هو أحد هؤلاء الباحثين، وسوف نتطرق إلى بيان آرائهم لاحقا- 166 ّ . 



 

 

 

٣٩٤ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

167   -  The Succession to Muhammad: A Study of the Early Caliphate, 
1997, Cambridge University Press, p. 18.  

168  -  Ibid, p. 35.  
169  -  Ibid, p.18.  
170  -   Ibid, p. 253.  
171  -  L. veccia Vaglieri.  
172  -  Ghadir Khumm.  
173  -  Veccia Vaglieri L., “Ghadir Khumm” in: Encyclopedia of 

Islam, 2nd ed., vol. 2, Brill, Leiden, 1991. 
174  -  Maria Massi Dakake.  
175  -  Dakake Maria Massi, The Charismatic Community: Shi’ite 

Identity in Early Islam, pp. 36-37.  
176  -  Jacob Lassner.  
177  -  Jacob Lassner, “The Shaping of Abbasid Rule”, Princeton, 0.  
178  -  Dakake Maria Massi, The Charismatic Community: Shi’ite 

Identity in Early Islam, p. 38.  
179  -  Harald Motzki.  
180  -  The Biography of Muhammad: The Issue of the Sources  
181   -  The Biography of Muhammad: The Issue of the Sources , edited 

by: Harald Motzki, Leidin, Brill, 2000, Introduction, pp. xiv-xv.  
182  -  Ibid.  
183  - Ibid.  
184  -  Dakake Maria Massi, The Charismatic Community: Shi’ite 

Identity in Early Islam, Chapter II, pp.47-48.  
ًحيث أشارت إلى هذا الأمر أيضا في ) ّحرب صفين( تقصد السيدة دقاق من هذه الحرب -  185

 ).مجتمع الكاريزماتية، هوية الشيعة في باكورة الإسلام(كتابها 
186  -  Dakake Maria Massi, The Charismatic Community: Shi’ite 

Identity in Early Islam, Chapter II, pp.43-44.  
187  -  Ibid.  
188  -  Ibid, pp.41-43.  



 

 

 

 ٣٩٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

لابن أبي الحديد، ) شرح نهج البلاغة( نقلت السيدة ماريا ماسي دقاق هذا الحديث من كتاب - 189
ُهناك تساؤل يطرح ": وقالت). ١٦١، ص ١الغدير، الأميني، ج  (١٦٨ ـ ١٦٧، ص ٦ج 

ّما قاله الإمام علي لأعضاء الشورى لأن الراوي لهذا الخبر، أي عامر بن واثلة الذي ّحول صحة  ّ
ّنقل حديث الغدير أيضا، كان مواليا له وقد سمع الحديث صدفة، وكذلك فإن اجتماع الشورى  ً ً ً

ّكان محاطا بحراسة مشددة ُتذكير الإمام علي الناس بخطبة غدير خم ": لكنهّا قالت بعد ذلك. "ً ّ
ٌ أن يذكر تفاصيل أخرى بحيث تتناقل مصادر الفريقين شيعة وسنةّ كلامه، دليل على قبول دون ً ً

ّهذه الخطبة بصفتها فضيلة معنوية له، وهذا ما كان مشهورا على نطاق واسع بين مختلف مؤلفي  ٍ ٍ ً

 . "المصادر الإسلامية في العصور الأولى

ّ هو تمرد بعض النافذين وإنكارهم أحقيته ّربما يكون سبب هذا الطلب": ّ قالت السيد دقاق- 190 ّ
ً شخصا قد استجابوا لأمره وجميعهم من ١٣ أو ١٢ّبالخلافة، حيث تشير الأخبار إلى أن 

؛ ١١٩ ـ ١١٨، ص ١مسند أحمد بن حنبل، ج . ("المسلمين الأوائل الذين شهدوا حرب بدر

ّبعض الأخبار أن سبعين وتفيد ": وقالت). ٢٧٧- ٢٧٦، ص ٧البداية والنهاية، ابن كثير، ج 

ّمسلما ممن شاركوا في حرب بدر قد انضموا إلى جيش الإمام علي في حرب صفين ّ ّ ّ وقعة . ("ً
ّولكن كما يبدو فإن العدد المذكور في كتب ": وأضافت). ٢٣٦ّصفين، نصر بن مزاحم، ص 

ّالتأريخ قليل جدا، ومن المحتمل أن هذه الكتب لم تذكر الأكثرية التي كانت  ً ّ حاضرة في يوم ٌ
ّأما أخبار الشيعة حول هذا الموضوع فتذكر أن البراء بن عازب الذي . ّالغدير بعد حجة الوداع ّ

ّكان داعما للإمام علي منذ وفاة رسول االله والذي يعتبر أحد رواة حديث الغدير، قد وقف إلى  ً

. "ديث في يوم الرحبةّجانب الإمام علي في جميع حروبه في أيام خلافته لكنّه لم يشهد بهذا الح
البراء بن عازب كان يوافي الإمام ": ًوقالت أيضا). ١٠٨ ١٠٧الأمالي، الشيخ الصدوق، ص (

ّعلي وابن عباس بآخر الأخبار من سقيفة بني ساعدة عندما كانا مشغولين بتجهيز رسول االله 
 ) ٢٢٠ ـ ٢١٩، ص ١شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج . ("بعد وفاته

؛ البداية والنهاية، ابن ٤١٩، ص ٥لت الباحثة هذه الحادثة من مسند أحمد بن حنبل، ج  نق- 191
 . ٢٧٧، ص ٧كثير، ج 

ّ سعد بن أبي وقاص هو أحد أعضاء الشورى التي عينها عمر بن الخطاب كي يختاروا من -  192 ّ

ّبينهم خليفة بعده، كما أنه لم يشارك في حرب صفين إلى جانب الخليفة الشرعي الإ ّمام علي ًّ
ضد معاوية بن أبي سفيان ّ . 



 

 

 

٣٩٦ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

: وقالت. ٩٣، ص ٤ نقلت الباحثة هذا الخبر من كتاب أنساب الأشراف، البلاذري، ج - 193
ّنستنتج من استدلال معاوية أنه يعتبر ذنبه أهون من ذنب سعد بن أبي وقاص تجاه الإمام " ّ

ٍعلي رغم أنه عارضه بشكل مباشر وسعد توانى عن نصرته فقط،  ٍ ّ ّوبرر ذلك بأنه لم يكن ّ ّ
 . "ًحاضرا في يوم الغدير مثل سعد

هذا الخبر لم ": وقالت. ٣٧٣، ص ٢ نقلت الباحثة هذا الخبر من كتاب مروج الذهب، ج - 194

 . "ينقل إلا في كتاب مروج الذهب للمسعودي المعروف بولائه للشيعة
؛ ٣٧١ و ٢٦٧ و ٣٦٦، ص ٣المستدرك على الصحيحين، الحاكم النيسابوري، ج :  راجع- 195

، ص ٢٥؛ تأريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ج ٢٥١أنساب الأشراف، البلاذري، ص 

١٠٨ . 
؛ الطبقات الكبرى، ابن سعد، ٣٨٥، ص ٤أُسد الغابة، ابن الأثير، ج : ّ للاطلاع أكثر، راجع-  196

؛ ٦٧ و ٥٥، ص ٥٩ج  / ٣٣٣، ص ٤؛ تأريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ج ٤٠٦، ص ٧ج 

، ص ٥؛ البداية والنهاية، ابن كثير، ج ٣٥٨ و ٤٢١، ص ٢الطبري، الطبري، ج تأريخ 
 . ٢٣، ص ٨ج  / ٣٧٦

؛ معجم البلدان، ١٠، ص ١ الغدير في الكتاب والسنّة والأدب، عبد الحسين الأميني، ج - 197

 . ٣٨٩ و ١١١، ص ٢ياقوت الحموي، ج 
 . ١٤٤، ص ١ي، ج  الغدير في الكتاب والسنّة والأدب، عبد الحسين الأمين- 198
ّسوف نتطرق إلى مناقشة رأي السيدة ماريا ) تفسير الشيعة والسنّة لحديث الغدير( في مبحث - 199 ّ

ُماسي دقاق حول سكوت البراء بن عازب وعدم شهادته بصحة حديث غدير خم ودهشة  ّ
 .  بةّ من هذا الموقف المتخاذل بعد أن أقر الأنصار له بالولاية في يوم الرحّالإمام علي 

200  -  Dakake Maria Massi, The Charismatic Community: Shi’ite 
Identity in Early Islam, Chapter II, p.36.  

201  -  Ibid, p.36.  
202  -  Ibid, pp.36-37.  
203  -  Ibid, p.38.  
204  -  Ibid, p.37.  
205  -  Ibid, pp.37-38.  
206  -  Veccia Vaglieri L., “Ghadir Khumm” in: Encyclopedia of 

Islam, 2nd ed., vol. 2, Brill, Leiden, 1991  



 

 

 

 ٣٩٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

207  -  Paula Sanders.  
208   -  … most Sunni authorities ignored the event, and those Sunnis 

who accepted the event as an historical fact naturally rejected the 
Shi'i interpretation. (Sanders Paula,   “Claiming the past: Ghadir 
Khumm and the Rise of Hafizi Historiography in Late Fatimid 
Egypt” in: Studia Islamica, No.75 (1992), p.88).  

209  -  Veccia Vaglieri L., “Ghadir Khumm” in: Encyclopedia of 
Islam, 2nd ed., vol. 2, Brill, Leiden, 1991.  

210  -  Early Shi'i thought: the teachings of Imam Muhammad al-
Baqir.  

لالاني، الفكر الشيعي المبكر، تعاليم الإمام الباقر، ترجمة الدكتور فريدون بدره اي، .  أرزينا آر-  211
 . ٨٨ ـ ٨٦ص 

212  -  Halm Heinz, Shi’ism, (Second Edition), translated by: Janet 
Watson & Marian Hill, Edinburgh Universiry Press, Edinburgh, 
2004, p.5.  

213  -  Ibid, pp.7-8.  
214  -  Ibid, pp.7-8.  
215  -  The Succession to Muòhammad: A Study of the Early 

Caliphate.    
216   -  The Succession to Muhammad: A Study of the Early Caliphate, 

1997, Cambridge University Press, p. 18.  
217  -  Ibid, p. 35.  
218  -  Ibid, p.18.  
219  -  Dakake Maria Massi, The Charismatic Community: Shi’ite 

Identity in Early Islam, Chapter II, pp.44-46. 
220  -  Ibid, p.42.  
221  -  Ibid, pp.43-44.  

ّ مع أنه كان يتقلد منصب الخلافة، ّ تكن بصالح الإمام علي  الأجواء في تلك الآونة لم-  222 ّ
ًحيث عارضه الكثير من الناس وحاربه بعضهم كما أنه كان يخشى أيضا من انقلاب بعض  ّ



 

 

 

٣٩٨ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

ّعسكره عليه بذريعة مخالفته لسيرة الشيخين وعدم سكوته عن البدع التي روجا لها، وحتى  ّ
ّإن البعض لم يتورع من التذرع بأنه خا ّ ّ قد عملت ": ً، لذلك شكا قائلاّلف سنةّ النبي ّ

 متعمدين لخلافه ناقضين لعهده مغيرين لسنته، ًالولاة قبلي أعمالا خالفوا فيها رسول االله 
 ّولو حملت الناس على تركها وحولتها إلى مواضعها وإلى ما كانت في عهد رسول االله 

ّلتفرق عني جندي حتى أبقى وحدي أو قليل من شيعتي ّ  الذين عرفوا فضلي وفرض إمامتي ّ

ّمن كتاب االله عز وجل وسنة رسول االله  ّ ... واالله لقد أمرت الناس أن لا يجتمعوا في شهر
ٌرمضان إلا في فريضة، وأعلمتهم أن اجتماعهم في النوافل بدعة، فتنادى بعض أهل عسكري  ّ ٍ ّ

ّيا أهل الإسلام، غيرت سنة عمر، ينهانا عن ا: ّممن يقاتل معي ًلصلاة في شهر رمضان تطوعاّ ّ .

ّولقد خفت أن يثوروا في ناحية جانب عسكري، ما لقيت من هذه الامة من الفرقة وطاعة  ُ

؛ بحار الأنوار، ٦٣ ـ ٥٩، ص ٨الكافي، الكليني، ج . "ّأئمة الضلالة والدعاة إلى النار
 . ٣٨٤، ص ٩٣المجلسي، ج 

ّصة عبقات الأنوار، السيد علي الميلاني، ج نفحات الأزهار في خلا: ّ للاطلاع أكثر، راجع- 223 ّ٩ ،
 . ١٣٤ص 

ّ أسنى المطالب في مناقب سيدنا علي بن أبي طالب - 224 ّ، شمس الدين محمد بن )ّكرم االله وجهه(ّ
 )٣٩٦، ص ١الغدير، العلامة الأميني، ج : راجع. (٥٠ ـ ٤٩ّمحمد الجزري الشافعي، ص 

الغدير، العلامة : راجع. (٤١٩، ص ٣ابوري، ج  المستدرك على الصحيحين، الحاكم النيس- 225
 )٣٨٠ - ٣٧٨، ص ١الأميني، ج 

، ٨؛ شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج ٣٣٨ّ وقعة صفين، نصر بن مزاحم الكوفي، ص - 226
 )٤٠٤، ص ١الغدير، العلامة الأميني، ج : راجع. (١٢٤، الخطبة رقم ٢١ص 

، ١الغدير، العلامة الأميني، ج : راجع. (١٥٠، ص ٣ّ ينابيع المودة، القندوزي الحنفي، ج - 227

 )٣٩٨ص 
، ص ١الغدير، العلامة الأميني، ج : راجع(، ١٩٩ المناقب، الخطيب الخوارزمي، ص - 228

؛ لطائف ١٧٨، الخطبة رقم ٥٦، ص ١٠؛ شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج )٤٠٣

الغدير، : راجع. (٦١ي، ص ّأخبار الأول في من تصرف بمصر من أرباب الدول، الإسحاق
 .)١٧٧ - ١٧٦، ص ٢العلامة الأميني، ج 

229  -  Dakake Maria Massi, The Charismatic Community: Shi’ite 
Identity in Early Islam, Chapter II, p.35. 



 

 

 

 ٣٩٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

230  -  Ibid, pp.46-47. 
231   -  Madelung Wilferd, “Imāma”, in: Encyclopedia of Islam, 2 nd 

Edition, Vol. 3, under the patronage of the International Union of 
Academies, Leiden, E.J. Brill, 1986. 

232  -  Asma Afsaruddin.  
233  -  The Quran: an Encyclopedia.  
234   -  Afsaruddin Asma, “Ghadir Khomm” in: The Quran: an 

Encyclopedia, Edited by Oliver Leaman, Routledge, London, 
2006. 

؛ الغيبة، النعماني، ٢٧٧كمال الدين وتمام النعمة، الشيخ الصدوق، ص : ّ للاطلاع أكثر، راجع- 235
؛ الغدير في الكتاب والسنّة ٤١١، ص ٣١؛ بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ج ٧٥ص 

 . ١٦٥، ص ١والأدب، العلامة الأميني، ج 
236  -  L. veccia Vaglieri.  

237  -  Veccia Vaglieri L., “Ghadir Khumm” in: Encyclopedia of 

Islam, 2 nd ed., vol. 2, Brill, Leiden, 1991. 

مسند أحمد بن حنبل، أحمد بن حنبل، حيث نقل الأحاديث التالية عن : ّ للاطلاع أكثر، راجع- 238
ّاللهم من " :بلی، قال: اقالو "!أليس االله أولی بالمؤمنين؟":  في يوم الغديررسول االله 

ُكنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه وعاد من عاداه ُ ُ ُِ ِ ّ ٌّ ألستم "؛ ١١٨، ص ١ ج "ُ
ّألستم تعلمون أني أولی بكل " :بلی، قال:  قالوا"!ّتعلمون أني أولی بالمؤمنين من أنفسهم؟ ّ

ّمولاه فعلي مولاه اللهم ُمن كنت ": ٍّفأخذ بيد علي فقال... بلی:  قالوا"!ٍمؤمن من نفسه؟ ُ ٌُّ
ُوال من والاه و عاد من عاداه ُِ ّأتعلمون أني أولی بالمؤمنين من "؛ ٢٨١، ص ٤ ج "ِ

ِمن كنت مولاه فهذا مولاه، اللهم وال من " :نعم يا رسول االله، قال:  قالوا"!أنفسهم؟ ّ ُ ُ ُ
ُوالاه وعاد من عاداه ٌّاللهم من كنت مولاه فعلي مو"؛ ٣٧٠، ص٤ ج "ُِ ُ ُ ِلاه، اللهم وال من ّ ّ ُ
ُوالاه وعاد من عاداه  . ٣٧٠، ص ٥ ج "ُِ

ّإن االله عز وجل مولاي وأنا ": المستدرك علی الصحيحين، الحاكم النيسابوري: ًراجع أيضا ّ ّ
ٍمولی كل مؤمن ٍّ ثم أخذ بيد علي "ّ ّمن كنت مولاه فهذا وليه، اللهم " :فقال) رضي االله عنه(ّ ّ ُ ُ

ِوال من والاه وعاد من  ُ هذا ": ، وبعد أن نقل هذا الحديث قال٣٧٠، ص ٣ ج "ُعاداهِ
ٍ، كما قال في موضع ١٠٩، ص ٣ ج "حديث صحيح علی شرط الشيخين و لم يخرجاه بطوله



 

 

 

٤٠٠ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

، ١ج » ًشاهده حديث سلمة بن كهيل عن أبي الطفيل، أيضا صحيح علی شرطهما": آخر
 . ٣٧١، ص ٣ج  / ١١٦ص 

ِمن كنت مولاه فعلي مولاه اللهم وال من والاه و عاد ": مجمع الزوائد، الهيثمي: ًراجع أيضا ُ ُ ُِ ّ ٌّ ُ
ورجال ": ، نقل الهيثمي هذا الحديث عن أحمد بن حنبل، وقال١٠٤، ص ٩ج » ُمن عاداه

فقال إليه ثلاثون من الناس، قال أبو نعيم فقام ناس كثير ... ": ، كما نقل ما يلي"أحمد ثقات

بلی يا :  قالوا،)ّ أني أولی بالمؤمنين من أنفسهمأتعلمون: (فشهدوا حين أخذ بيده فقال
ُمن كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه وعاد من عاداه": رسول االله، قال ُ ُ ُِ ِ ّ ٌّ :  قال،"ُ

ًفخرجت كأن في نفسي شيئا، فلقيت زيد بن أرقم فقلت له، إني سمعت عليا يقول كذا و  ً ّّ
نقل الهيثمي . "يقول ذلك) صلی االله عليه وسلم(فما تنكر قد سمعت رسول االله : كذا، قال

رواه أحمد و رجاله رجال الصحيح غير فطر بن ": هذا الحديث من أحمد بن حنبل، وقال
 . "خليفة و هو ثقة

ِمن كنت وليه فهذا وليه، اللهم وال ": ٤٥، ص ٥ُّالسنن الكبرى، النسائي، ج : ًراجع أيضا ّ ُ
ُمن والاه وعاد من عاداه ُِ...« . 

 . ١٧، ص ٤المعجم الكبير، الطبراني، ج : ًاجع أيضار

ّابن تيمية كذب قول النبي . ٢٤ ـ ٢٣، ص ٤ منهاج السنّة النبوية، ابن تيمية، ج -  239 ّ وزعم 
ّأن أهل المعرفة بالحديث ينكرونه أيضا يف حين أن الأمر ليس كما يدعي، فابن كثير الذي لا  ّ ً ّ

ّيقل عنه تعصبا قد أكد على أن س ًّ ّ البداية (ٌّند هذه العبارة قوي في كتابه المعتبر لدى أهل السنّة ّ

ّوصدر الحيث متواتر أيقن أن رسول االله ": ، حيث قال)والنهاية ّصلى االله عليه وسلم(ٌ قاله، ) ّ
ُاللهم وال من والاه(ّوأما  ِ  . ٢٣٣، ص ٥البداية والنهاية، ج . "ٌ فزيادة قوية الإسناد)ّ

240  -  Dakake Maria Massi, The Charismatic Community: 
Shi’ite Identity in Early Islam, Chapter II, p.34. 

241  -  Ibid, p.38. 
242  -  Ibid, pp.38-39.  

): الفكر الشيعي المبكر، تعاليم الإمام الباقر(لالاني فقد قالت في كتابها . ّأما الباحثة أرزينا آر

ُاليوم أكملت لكم دينكم وأتممت : (ّوى أن الآيةّإن أهل السنة يخالفون الشيعة في دع" َ ُْ ْ ْ َ َ ََ ْ ُ َُ ََ ِْ َ ْ ْْ
ًعليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا ُِ ِ ِ َِ ْ ُ َ َ ْ َْ َ َِ ْ ُ َُ ْ ّقد نزلت بشأن غدير خم وتعيين الإمام علي ) َ ُ 

ّخليفة للنبي  ً"وتحدثت عن رأي الطبري قائلة ،ً ّرأي الإمام محمد الباقر في تفسير قوله ": ّ



 

 

 

 ٤٠١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

ْاليوم أكملت لكم: (عالىت َ َ َُ َ ْ ُْ ْ َ ّواضح تماما في مختلف مصادر الشيعة، حيث يقول إن هذه ) ...ْ ً ٌ
ًالآية نزلت بشأن غدير خم عندما نصب النبي عليا إماما ً ُّ ّ ّأما الطبري فهو لا يكتفي ... ُ

ٍبتجاهل الأخبار التي تؤيد آراء الشيعة فحسب، بل إنه يتعمد ذكر أخبار بمضامين م ّ ّ ّعينة ّ
ًومن الواضح غاية الوضوح أنه قد تكلف كثيرا لإنكار آراء الشيعة... للتشكيك بآرائهم ّ ّ" .

لالاني، ترجمة الدكتور فريدون بدره . الفكر الشيعي المبكر، تعاليم الإمام الباقر، أرزينا آر

 . ٨٨ ـ ٨٧اي، ص 
243  -  Dakake Maria Massi, The Charismatic Community: 

Shi’ite Identity in Early Islam, Chapter II, pp.39-40. 
244  -  Ibid, p.47. 

 
 

 *مصادر  البحث *   
 

  .أحمد بن حنبل، مسند الإمام أحمد بن حنبل، دار صادر، بيروت* 
، منهـاج الـسنة النبويـة، الطبعـة الأولـی، دار )ابن تيمية(ّأحمد بن عبد الحليم الحراني المعروف بــ * 

 .م١٩٩٩، بيروت، الكتب العلمية
ّأحمد بن علي بن حجر العـسقلاني الـشافعي، فـتح البـاري، الطبعـة الثانيـة، دار المعرفـة للطباعـة * 

  .والنشر، بيروت
ّالـشيخ محمـد بـاقر : أحمد بن يحيى بن جابر بن داوود البلاذري، أنساب الأشراف، تحقيق وتعليـق* 

  .م١٩٧٤ت، بيروت، المحمودي، الطبعة الأولی، مؤسسة الأعلمي للمطبوعا
: ، ترجمه إلى الفارسية)باللغة الفارسية(الفكر الشيعي المبكر، تعاليم الإمام الباقر لالاني، . أرزينا آر* 

  .ش١٣٨١الدكتور فريدون بدره اي، الطبعة الأولى، منشورات فروزان روز، طهران، 
علي : ية، تحقيق وتدقيق وتعليقإسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري الدمشقي، البداية والنها* 

  .م١٩٨٨شيري، الطبعة الأولی، دار إحياء التراث العربي، 
يوسـف عبـد : إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري الدمشقي، تفسير القرآن العظيم، تقديم* 

  .م١٩٩٢الرحمن المرعشلي، دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، 
حمـدي عبـد المجيـد الـسلفي، : ّ أيوب الطبراني، المعجم الكبير، تحقيق وتخـريجسليمان بن أحمد بن* 

  .م١٩٨٤الطبعة الثانية، دار إحياء التراث العربي، بيروت، 



 

 

 

٤٠٢ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

ّالسيد علي الميلاني، نفحات الأزهار في خلاصة عبقات الأنوار، الطبعة الأولی، *    .ـه١٤١٤ّ
الكتاب والسنّة والأدب، الطبعة الرابعة، دار الكتاب عبد الحسين أحمد الأميني النجفي، الغدير في * 

  .م١٩٧٧العربي، بيروت، 
ّعز الدين علي بن محمد بن عبد الكريم الجزري المعروف بــ *  ّ ، أسـد الغايـة في معرفـة )ابـن الأثـير(ّ

 .الصحابة، دار الكتاب العربي، بيروت
، تأريخ مدينة دمشق، دار )ابن عساكر( بــ ّعلي بن الحسن بن هبة االله بن عبد االله الشافعي المعروف* 

  .هـ١٤١٥الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، 
الفضل بن الحسن الطبرسي، تفـسير مجمـع البيـان، الطبعـة الأولى، مؤسـسة الأعلمـي، بـيروت، * 

  .م١٩٩٥
 البعلبكـي، نبية أمين فـارس ومنـير: كارل بروكلمان، تأريخ الشعوب الإسلامية، ترجمه إلى العربية* 

  .م١٩٦٨الطبعة الخامسة، دار العلم للملايين، بيروت، 
الـشيخ عبـد الزهـراء العلـوي، دار الرضـا، : ، تحقيـق)٣١ج (ّمحمد باقر المجلسي، بحار الأنـوار * 

  .م١٩٨٣بيروت، 
ودي، ّالسيد إبراهيم الميانجي ومحمد الباقر البهبـ: ، تحقيق)٩٣ج(ّمحمد باقر المجلسي، بحار الأنوار * 

  .م١٩٨٣ّالطبعة الثانية المصححة، مؤسسة الوفاء، بيروت، 
فارس حسون كريم، الطبعه الأولی، أنوار الهـدی، : ّمحمد بن إبراهيم النعماني، كتاب الغيبه، تحقيق* 

  .ـه١٤٢٢قم 
نخبـة مـن العلـماء الأجـلاء، : ّمحمد بن جرير الطبري، تأريخ الطبري، مراجعه وتصحيح وضـبط* 

  .علمي للمطبوعات، بيروتمؤسسة الأ
  .، الطبقات الكبری، دار صادر، بيروت)ابن سعد(ّمحمد بن سعد بن منيع الهاشمي المعروف بــ * 
ّمحمد بن عبد االله الحاكم النيسابوري، المستدرك علی الـصحيحين، إشراف، يوسـف عبـد الـرحمن * 

  .المرعشلي
ّمحمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي المعـر*  ، كـمال الـدين وتمـام )الـشيخ الـصدوق(وف بـــ ّّ

علي أكبر الغفاري، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسـين، : النعمة، تصحيح وتعليق
 .ش١٣٦٣قم، 

ّعبـد الـرحمن محمـد عـثمان، الطبعـة : ّمحمد بن عيسى الترمذي، سنن الترمذی، تحقيـق وتـصحيح* 
  .م١٩٨٣لتوزيع، بيروت، الثانية، دار الفكر للطباعة والنشر وا

ّمحمد فؤاد : ، سنن ابن ماجة، تحقيق وترقيم وتعليق)ابن ماجة(ّمحمد بن يزيد القزويني المعروف بـ * 



 

 

 

 ٤٠٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

  .عبد الباقي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت
عـلي أكـبر الغفـاري، الطبعـة : ّمحمد بن يعقوب بن إسحاق الكلينـي، الكـافي، تـصحيح وتعليـق* 

  .ش١٣٦٢رابعة، دار الكتب الإسلاميه، طهران، ال
ّالدكتور عبد الغفار سليمان البنـداري والـسيد حـسن كـسروي، : النسائي، السنن الكبری، تحقيق*  ّ

  .م١٩٩١الطبعة الأولی، دار الكتب العلمية، بيروت، 
ة الثانيـة، ّعبد السلام محمـد هـارون، الطبعـ: ّنصر بن مزاحم المنقري، وقعة صفين، تحقيق وشرح* 

  .ه١٣٨٢المؤسسة العربية الحديثة للطبع والنشر والتوزيع، القاهرة، 
ّنور الدين علي بن أبي بكـر بـن سـليمان الهيثمـي، مجمـع الزوائـد، دار الكتـب العلميـة، بـيروت، * 

 .م١٩٨٨
  .م١٩٧٩ياقوت الحموي، معجم البلدان، دار التراث العربي، بيروت، * 

 
A fsaruddin Asma, "Ghadir Khomm" in: The Quran: an Encyclopedia, 

Edited by Oliver Leaman, Routledge, London, 2006. 
Armstrong Karen, "MUHAMMAD", in: Encyclopedia of Religion,2nd ed., 

vol. 9, Lindsay Jones, editor in chief, United States of America. 
Armstrong Karen , "Islam A Short History", 2002, New york. 
Asani Ali S., "Ali b. Abi Talib", in: Encyclopedia of the Qurān, v.1, Brill, 

Leiden, 2001, Black Antony, The history of Islamic political thought: 
from the Prophet to the present, Routledge, 2001, pp. 9-17: "The Mission 
of Muhammad". 

Crone P., "Review of The Succession to Muammad" , Times Literary 
supplement, 4897 (7 Feb, 1997): 28. 

Dakake Maria Massi, "Ghadir Khomm" in: Encyclopedia lranica. 
Dakake Maria Massi, The Charismatic Community: Shi'ite ldentity in Early 

Islam, editor: Seyyed Hossein Nasr, State University, of New york 
press,2007. 

Doniger wendy (Consulting Editor), "SHI'ITE" in: Merriam-Webster's 
Encyclopedia of world Religions, wendy Doniger (Consulting Editor), 
Massachusetts. 

Doniger wendy (Consulting Editor), "Ali" in: Merriam-webster's 
Encyclopedia of world Religions, Wendy Doniger (Consulting Editor), 
Massachusetts. 



 

 

 

٤٠٤ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

Doniger wendy (Consulting Editor), Muhammad" in: Merriam-webster's 
Encyclopedia of world Religions, Wendy Doniger (Consuling Ediror). 
Massachusetts. 

Ehlert Trude, "Muhammad" in : Encyclopedia of Islam,2nd Edition, vol. 7, 
Brill, Leiden, 1993. 

Gleave Robert M., Recent Research into the History of Early Shi'ism, in: 
History Compass 7/6, 2009. 

Gleave, Robert M., "Ali b. Abi Talib", in: Encyclopaedia of Islam(Three), 
Edited by: Gudrun Kramer - Denis Matringe-John Nawas-Everett 
Rowson, Brill, 2011. 

Graham W.A., "Review of The Succession to Muammad: A Study of the 
Early Caliphate", Muslim World, 89.2 (1999): 194. 

Halm Heinz, Shi'ism, (Second Edition), translated by: Janet Watson Marian 
Hill, Edinburgh University Press, Edinburgh, 2004. 

Hegland Mary Elaine, "Ahl al-Bay" in: The Oxford Encyclopedia of the 
Islamic world. Editor in Chief: John L. Esposito, Oxford University 
press, 1995. 

Hodgson Marshall G. S., "How Did the Early Shi'a become Sectarian?", 
Journal of the American Oriental Society, Vol. 75, No. 1. (Jan. - Mar., 
1955). 

Hodgson Marshall G. S., The Venture of Islam: Conscience and History in a 
World Civilization,The University of Chicago Press, Chicago, 1974. 

Jacob Lassner, "The Shaping of Abbasid Ruld", princeton, 1980. 
Kazemi Moussavi Ahmad, "Ghadir Khomm" in: Encyclopedia lranica. 
Kéchichian Joseph A. Jafri Syed Husain M. Dabashi Hamid Moussalli 

Ahmad, "Shi'i lslam" in: The Oxford Encyclopedia of the Islamic World, 
Editor in Chief: John L. Esposito, Oxford University Press, 1995. 

Kohlberg Etan Poonawala l. K., "Ali b. Abi Talib,,in: Encyclopedia tranica. 
Kohlberg Etan (editor), Shi'ism, Hebrew University of Jerusalem, Israel, 

2003. 
Kohlberg Etan, "Some Imami Shi'i views on the sahaba", Jerusalem Studies 

in Arabic and Islam 5 (1984), p. 143-175=BL, art. IX. 
Kohlberg Etan, From Imāmiyya to lthnā-'ashariyya, in: Bulletin of the school 

of Oriental and African Studies,university of London, Vol. 39, No. 3 ( 



 

 

 

 ٤٠٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







  

1976), Cambridge University press on behalf of School of Oriental and 
African Studies. 

Kohlberg Etan,"The Evolution of the Shi'a", The Jerusalem Quarterly27 
(1983), p. 109-126=BL, art. I (different pagination). originally published 
in Hebrew as "Ha-Shi'a: si'ato shel'All",in Zmanim 8 (1982), p. 16-23, 
repro in Martin Kramer (ed.), Meha'a u-mahpekha ba-islam ha-shi,i 
(protest and Revolution in Shf'ite Islam ), Tel-Aviv 1985, p. 11 -30. 

Lalani Arzina R., "Shi'a" in: The Quran: an Encyclopedia, Edited by Oliver 
Leaman, Routledge, London,2006. 

Landolt Hermann, "Walayah" in: The Quran: an Encyclopedia,Edited by 
Oliver Leaman, Routledge, London, 2006. 

Leaman Oliver (Editor), Tlte Quran: an Encyclopedia,Edited by Oliver 
Leaman, Routledge, London, 2006. 

Madelung Wilferd, "IMAMATE" in: Encyclopedia of Religion,2nd,ed,., vol. 
7, LindsayJones, editor: in chief, United States of America. 

Madelung Wilferd, "Imāma", in Encyclopedia of Islam, 2nd Edition, vol.3, 
under the patronage of the International Union of Academies, Leiden, 
E.J. Brill, 1986. 

Madelung Wilferd,"Shi'a"in: Encyclopedia of lslam,2nd 
Edition,vol.9,Brill,Leiden. 1997. 

Madelung Wilferd. "Shi'ism", in: Encyclopedia of Religion,2nd Edition. vol. 
12, Lindsay Jones editor in chief, United Statcs of America. 

Madelung Wilferd, The Succession to Muhammad: A Study of the Early 
Caliphate,1997, Cambridge University Press. 

Momen Moojan, An Introduction to Shi'i lslam-The History and Docuines of 
Twelver shi'ism, United States, Yale University Press, 1985. 

Montgomery Watt W., Muhammad at Medina. Oxford University Press, 
1956. 

Montgomery Watt W., Muhammad: prophet and statesman, Oxford 
University Press, 1961. 

Montgomery Watt William, Early Islam: Collected Articles, Edinburgh: 
Edinburgh University Press, 1990. 

Morony M., "Review of The Succession to Muhammad: A Study of the 
Early Caliphate", JNES, 59.2 (2000): 153. 



 

 

 

٤٠٦ 







  



ية 
غرب

ث ال
حو

 الب
 في

خم
ير 

غد
 /

يري
 أم

مد
مح

 

Motzki Harald (editor), The Biography of Muhammad: The Issue of the 
Sources, Leidin, Brill, 2000. 

Nasr Seyyed Hossein, The Heart of Islam-Enduring Values for Humanity, 
New York, 2002. 

Rubin Uri. "MUHAMMAD".in: Encyclopedia of Quran, vol 3, Brill, Leiden, 
2003. 

Sachedina Abdulaziz. "Ali ibn Abi Talib", The Oxford Encyclopedia of the 
lslamic World' Editor in Chief: John L. Esposito, Oxford University 
Press, 1995. 

Sachedina Abdulaziz. "Imāmah" in Oxford Encyclopedia of the Modern 
Islamic World, Oxford University Press, 2007-2011: 

Sanders Paula, "Claiming the past: Ghadir Khumm and the Rise of Hafizi 
Historiography in Late Fatimid Egypt" in Studia Islamica, No. 75 
(1992). 

Shah-Kazemi Reza. "Ali b. Abi Talib" in: Encyclopedia of Religion.2nd ed.., 
vol. 1, Lindsay Jones, editor in chief, United States of America. 

Stewart Devin J., "Farerwell Pilgrimage", in: Encyclopedia of Quran, Brill. 
Leiden, vol.2, 1991 . 

Vaglieri Veccia L., "Ali b. Abi Talib" in: Encyclopedia of lslam.2nd Edition, 
vol. l" Brill, Leiden, 1986. 

Vaglieri Veccia L., "Ghadir Khumm" in: Encyclopedia of Islam.2nd ed., vol. 
2. Brill, Leiden, 1991. 

 

 

 
 



 

 

 ٤٠٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

 
 

 

   
 

 

  فلاح رزاق جاسم. د □
 

حد أ ولاسيما في اًّ حيً      يتعاظم تلازم حديث الثقلين مع حديث الغدير تلازما

 من هنا كان لابد من إخضاع حديث الغدير هو الآخر ،طرقه ودلالة الأول على الثاني

 .إلى طاولة البحث لبيان فقه ما جاء فيه

ر لم يكن مجرد خبر ورواية تدرس فيستنبط ما يريده االله والحق أن حديث الغدي

تعالى وإنما هو واقع من ذلك اليوم ولكن لما وقع من أحداث وما حصل من واقع بعد 

 ولما ألفه المسلمون من هذا الواقع وما يشعر به بعضهم من رغبة  وفاة الرسول

غدير في فترة متأخرة ودافع نحو تبرير الواقع فدار جدل حول معنى أو مفاد حديث ال

 .عن عهد الصحابة

أما في عهد الصحابة فلم يقع الجدل؛ لأنهم لم يختلفوا في معناه وإنما اختلفوا فيه 

من حيث الموقف بل اختلفوا من حيث الإيمان فمن متقبل له منهم بصدر منشرح ومن 

مستكثر ومستقل له ومن معرض عنه بل منهم من وقف ضده ونحن وبعد هذا 

خ أصبحنا بحاجة إلى فهم معنى الغدير أو بيان معنى هذا الحديث، ففصول التاري

) من كنت مولاه فعلي مولاه( الحديث وان كانت مترابطة وبينها تكامل ولكن عبارة

تكفي وتفي بالغرض المقصود ولذلك اشتهر ترديدها والاحتجاج بها وهي المحور 



 

 

٤٠٨ 









قه 

ف
ـر 

ديـ
الغ

ث 
حدي

. د/ 
 ج

اق
رز

ح 
فلا

سم
ا

 

في الإسلام والظرف المحيط والعمود الفقري للحديث مع ملاحظة مفهوم الولاية 

 بتلك المناسبة والمقدمات التي  بصدور الحديث والخطبة والجو الذي هيأ الرسول

قدمها وطريقة جمع الناس والتوقيت وكونه بصدد الوصية لما بعد موته الذي أعلن عن 

ألست أولى بالمؤمنين «:   قربه ثم النظر بشيء من التركيز بأقرب مقدمة وهي قوله

ً فصبها بصيغة السؤال والاستفهام مع انه قريبا راحل عنهم بما يستلزم »فسهم؟من أن

النظر لخلفية النص والتدبر فيه وسنأتي على ذكر المحطات التي تستحق التوقف 

 .والتأمل فيها
 

  : أثر الزمان والمكان في ورود الحديث ■

يث له  زمان أو وقت الحج في إطلاق الحد ذلك أن اختيار الرسول الأعظم

الملازم معه وكان توقيت )حديث الثقلين(دلالات أعمق في تشريعات الحديث 

وفي زمان ) مكة(الاختيار مع أكبر تجمع للمسلمين آنذاك بدون نداء إعلامي في مكان

، حيث من المعلوم والمؤكد أن الوافدين على مكة أوقات الحج سيكون )فريضة الحج(

لناس الوافدون هم طبقة  المؤمنين أو المقرين عددهم أكثر من حيث الكمية وسيكون ا

 من حيث النوعية فإن  بفريضة الحج غير الرافضين لها أو الناكرين لرسالة الرسول

إطلاق هكذا حديث في اجتماع كهذا ومكان بمكة وزمان كأيام الحج سيكون له وقع 

ذا ما  أهمية أعظم مما لو أطلق في ظروف غير هذه وه أكبر ولصدوره من النبي

يجعلنا عند الحديث في دلالته لدى اعتبار البعض له من أحاديث التوجيه أو الإشارة 

إلى التوصية في احترام الكتاب العزيز والعترة وتوقيرهما أن نأخذ على كلام  هؤلاء 

بالتنبه لأهمية ظرف صدور هذا الحديث وعند ذاك سيكون لظرفي الزمان والمكان في 

 من حيث أهميته وعمق تشريعاته وسيكون لسبب وروده أو هذا الحديث تدخل مباشر

 أن يوقف تلك   غايات متعددة وإلا ما الذي يدعو الرسول صدوره عنه

الجموع الغفيرة في تلك الصحراء اللاهبة بحر القيظ والظهيرة القاتلة وفي رمضاء 



 

 

 ٤٠٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

ا قاله لهم في الهجير بعد تفرقهم إلى طرق متعددة فلا يكون ذلك إلا  لأمر هام أكثر مم

 .الأوقات الأخرى بتأكيد أكثر
 

  :نسخ الحديث أو تخصيصه  ■

بحديث آخر فإن وقت صدوره ) الغدير(و) الثقلين(أما من ناحية نسخ حديث

وطريقة عرضه على الملأ بما يحتاج معه الناسخ له إلى أن تكون طريقة عرضه مشابهة 

 بصورة انفرادية على  لطريقته بل لا يمكن صدور حديث ناسخ له عن الرسول

طبقة من المسلمين دون غيرهم لان إدعاء هذه الطبقة بهذا الحديث الناسخ سيواجه 

 عن ًإشكالات وردود وإنكار عام من قبل كل الحجيج الذين حضروا الواقعة فضلا

 يؤكد عدم نسخه بحديث آخر  شهرين من وفاته(أن توقيت صدور الحديث قبل 

ه ولا وجود لمثل هذا الحديث، فبعد الإقرار بحديث الغدير مناف له أو معارض لمحتوا

وعدم إنكاره لشهرته وذياع صيته جاءت المحاولات في الالتفاف عليه ومحاولة حرفه 

أما إذا كانت هناك دلالات من أحاديث كانت قد . عن مقصوده بما يؤكد ثبوته

نجوم بأيهم أصحابي كال( عي أنها في آخرين مثل حديثدّا و صدرت من الرسول

، فلو وافقنا القول بعموم هذه الأحاديث وشمول كافة الصحابة )١()اقتديتم اهتديتم

 دون سائر مام علي حديث الغدير يدلل على تخصيصه بالإفإن وقت ورود 

الصحابة بالولاية في المكان والزمان بما يدل على نسخ ما يعارضه إن كان هناك 

حابة لا يصح أن يكونوا كلهم أمان ونجاة لمن دلالات في أحاديث أخرى، ثم أن الص

 :يقتدي بهم وذلك

 .ـ لضعف أو بطلان الحديث كما صرح غير واحد١

 : وانقلب على عقبيه كما أشارت الآية الكريمةّرتدا من الصحابة من نّإـ ٢

 َأفإين مات أو قتل انقلبتم على أعقابكم ومن ينقلب على َ َ َ َ َ َ َُ ْ ْ َ ْ َ ْ ِْ ِْ ُ ََ َ ْ ْ َ ُْ ِْ َ َ َِ َّعقبيه فلن يضرَُ َ ْْ َ ََ َ ِ   االلهَِ



 

 

٤١٠ 









قه 

ف
ـر 

ديـ
الغ

ث 
حدي

. د/ 
 ج

اق
رز

ح 
فلا

سم
ا

 

ًشيئا ْ َ)ْومنهم المنافق كعبداالله بن أبي وأمثاله ومنهم من . )٢ ً خاسرا كما في رواية ّرتداُ

 من أصحابي يؤخذ بهم ذات الشمال، فأقول أصحابي أصحابي، ً أناساّوان( الحوض

ليرفعن ( آخر ، وفي موضع)٣()فيقال إنهم لم يزالوا مرتدين على أعقابهم منذ فارقتهم

رجال منكم ثم ليختلجن دوني فأقول يا رب أصحابي فيقال إنك لا تدري ما أحدثوا 

 .)٤()بعدك

 : عدم كفايتهم في جملة من المواطنـ٣

 وما يبدو أن حديث  ـ إخبار القرآن بوجود المنافقين في حياة النبي٤

واه جملة من النجوم هذا مجعول لأغراض سياسية ذلك أن الحديث الوارد على ما ر

النجوم أمان لأهل الأرض من الغرق «:  الأعلام وما يتماشى مع الواقع هو قوله

وأهل بيتي أمان لأمتي من الاختلاف فإذا خالفتهما قبيلة من العرب اختلفوا فصاروا 

ُ، وباعتبار انه ليس كل النجوم يهتدى بها وإنما القسم منها كما هو )٥(»حزب إبليس
ً كونهم عددا متميزا الذي ند العرب لذا خصص بأهل البيت الشائع والمعروف ع ً

 .ًهو كالنجوم المتميزة وبالتالي يكون الحديث متماشيا مع الواقع

  
  :  الدلالة النفسية للحديث ■

لدى سرح النظر في الظرف المحيط بصدور الحديث والخطبة والأجواء التي 

 بطرحها والطريقة التي جمع   بتلك المناسبة والمقدمات التي قام هيأها النبي

بها الناس والتوقيت وكونه بصدد الوصية لما بعد الموت بما أعلن عن قربه ثم التركيز 

 والتي »ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟«:   والنظر بأقرب مقدمة وهي قوله

ًجاءت بصيغة الاستفهام والسؤال مع انه قريبا راحل عنهم كل ذلك يستلزم التأمل 

 له أبعاده النفسية وأثره في تهيأت النفوس لتلقي الأمر  دبر ذلك أن استفهامهوالت

ّبالقبول ولو مؤقتا ذلك أن المهم هو تبليغ هذا الأمر العظيم بسلام دون ردات فعل  ً



 

 

 ٤١١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

ًعنيفة بما يؤثر سلبيا  على الدين من حيث الأساس فالاستفهام والجواب عليه يقطع 

 مبلغ عن االله تعالى وضمن صلاحياته التي  ط فهوالألسن في تلك اللحظة من اللغ

هي جزء من ولايته وإذا ثبت الدرجة العليا فمن الأولى ثبوت الدرجات الأقل منها 

ّومن ضمنها الولاية على الأمر، إن التحول من صيغة الأولوية في المقدمة إلى هذه 

أوسع دائرة من كلمة ) ليالو(أو كلمة ) المولى(ًالصيغة فيه دلالات إيجابية أيضا فكلمة 

ًوهي أساس لها أيضا، فإذا ذكر بالأولوية وذكر المعنى الأوسع ثبتت الولاية ) أولى(

 .ًتلقائيا

 هو ولي المؤمنين وولايته عليهم فرع ولاية االله وذكرت معها في  ّإن النبي

ْإنما وليكم االلهُ:الآية الكريمة بلا فصل ُُّ َِّ َ َ َ ورسوله والذين ِ َ ُ َِ َّ ُ ُ ُآمنواَ َ)ومن ثم فهو أولى . )٦

يريد أن يبين  (  امتداد لهذه الولاية والرسولبكل مؤمن من نفسه وولاية علي 

 ،الولاية بكل أبعادها وكل درجاتها وكل مجالاتها وهذا التعبير يكفي لأنه جامع مانع

بهم  ولي المجموع بالأمور العامة وهو يتضمن معنى أولى إنه يكفي لبيان أن الإمام 

من أنفسهم كمجموع ويكفي لبيان انه ولي كل فرد من المجموع بالأمور العامة أو التي 

ًلها علاقة بها أيضا كالقضاء والجهاد وحفظ الأمن فله أن يتصرف بأي من المؤمنين في 

ً أطلق الكلام وعممه وقرنه بنفسه ولو أراد شيئا دون  ، لأنه)٧()هذه الحالات

ًيئا لوضحه لأنه في مقام التبليغ عن االله تعالى فلا يصح منه في ولايته أو يختلف عنها ش

ًذلك المقام الإجمال المحير وفعلا لم يتحير بكلامه أحد من الحاضرين مع انه بإمكانه ّ 
 أن يختار غير هذه الكلمات ولو أراد شيئا آخر كما يذكر البعض فبإمكانه أن يبين ً

ة بغير لفظ الولاية وتبقى حصة الإمام في  على المؤمنين ذلك الحق مباشرأن لعلي 

الولاية بين المؤمنين على فاعليتها وله ذلك الأمر الإضافي أيضا على فرض أن المقصود 

غير المتعارف من معنى الولاية وسيأتي أن شاء االله بيان الأمر والمراد ) المولى(من كلمة 

 .من ذلك



 

 

٤١٢ 









قه 

ف
ـر 

ديـ
الغ

ث 
حدي

. د/ 
 ج

اق
رز

ح 
فلا

سم
ا

 

  : الدلالة التشريعية للحديث  ■

 المشار إليها حصلت في يوم واحد ومكان واحد على مرأى إن هذه الأحداث

ًومسمع الغالبية المطلقة من الصحابة ومن المعروف أن االله تعالى إذا فرض شيئا جديدا  ً

على المسلمين لا يجعل له مقدمات ولا ترتيبات، فحين فرض الصلاة أخبر المسلمين 

حادثة الغدير نجد اختلاف بذلك مباشرة وهكذا سائر الفرائض كالصوم والزكاة وفي 

 تبليغ ما أنزل االله إليه وبعد تبليغه نزلت آية  الأمر فقد نزلت آية تأمر الرسول

الإكمال وكأن إكمال الدين متوقف على هذا الأمر، فما هو هذا الأمر هل هو النص على 

  استدرج المسلمين ، إن الملاحظ في الحديث الشريف انه!خلافة علي أم بيان محبته؟

ًآخذا منهم الشهادة الله بالوحدانية ولنفسه بالنبوة كي يمهد للأمر المراد تبليغه، 

فما علاقة محبة علي ) التوحيد والنبوة( ذكر أصلين من أصول الدين  فالرسول

 تستلزم ذكر التوحيد وهل محبة علي . ونصرته للمسلمين بهذين الأصلين؟

 أخذ الشهادة من الناس بالتوحيد ثم  هوالنبوة؟ فقصد المحبة هنا غير وارد ذلك ان

:  حين قال في كلامه  ث بالإمامة وهذا ما يقتضيه السياق، ثم أن النبيّبالنبوة فثل

إن االله مولاي وأنا مولى المؤمنين وأنا أولى بهم من أنفسهم فمن كنت مولاه فهذا علي 

ت مولاه أي من وأنا أولى بهم من أنفسهم قال مباشرة فمن كن:  ل مولاه فحين قا

وكلمة ) أولى(بكلمة) مولى( كلمة  كنت أولى به من نفسه فعلي كذلك ففسر النبي

هنا أعم من الخلافة فكما أن طاعة النبي أولى من طاعة الناس لأنفسهم فكذلك ) أولى(

علي، ومن المفيد هنا ذكر ما أجاب به السيد شرف الدين بعد تأويل الشيخ سليم 

لو سألكم فلاسفة (: بالناصر والمحب فأجاب شرف الدين) المولى(البشري لكلمة 

الاغيار عما كان منه يوم غدير خم فقال لماذا منع تلك الألوف المؤلفة يومئذ عن المسير 

وعلى م حبسهم في تلك الرمضاء بهجير؟ وفيم اهتم بإرجاع من تقدم منهم وإلحاق 

ثم خطبهم عن االله . لاء ولا ماء؟ًمن تأخر؟ ولم أنزلهم جميعا في ذلك العراء على غير ك

عز وجل في ذلك المكان الذي منه يتفرقون ليبلغ الشاهد منهم الغائب وما المقتضي 



 

 

 ٤١٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

يوشك أن يأتيني رسول ربي فأجيب وإني : لنعي نفسه إليهم في مستهل خطابه؟ إذ قال

 عن تبليغه؟ وتسأل الأمة عن  لمسؤول وإنكم لمسؤولون، وأي أمر يسأل النبي

: ًا فيه ولماذا سألهم ألستم تشهدون أن لا اله إلا  االله وان محمدا رسول االله؟ قالواطاعته

: بلى، ولماذا اخذ حينئذ على سبيل الفور بيد علي فرفعها إليه حتى بان بياض إبطيه فقال

المؤمنين بنا أولى أ كلمته وّيا أيها الناس إن االله مولاي وأنا مولى المؤمنين، ولماذا فسر

فمن كنت مولاه فهذا « وأنا أولى بهم من أنفسهم، ولماذا قال بعد هذا التفسير: بقوله

ِ وال من ولاه وعاد من عاداه وانصر من نصره واخذل من خذلهّلهملعلي مولاه ا ؟ »ِ

ولم خصه بهذه الدعوات التي لا يليق لها إلا  أئمة الحق وخلفاء الصدق؟ ولماذا قرن 

َ الألباب؟ وفيم هذا الاهتمام العظيم من هذا العترة بالكتاب وجعلهم قدوة لأولي
النبي الكريم؟ وما المهمة التي احتاجت إلى كل هذه المقدمات؟ وما الشيء الذي أمره 

االله بتبليغه؟ وأي مهمة استوجبت من االله التأكيد واقتضت الحض على تبليغها بما يشبه 

صمة االله؟ أكنتم ـ بجدك لو  النبي الفتنة تبليغه ويحتاج إلى عىالتهديد؟ وأي أمر يخش

 إنما أراد بيان نصرة علي  سألكم عن هذا كله ـ تجيبون بان االله عز وجل ورسوله

م أنكم هّأراكم ترتضون هذا الجواب ولا أتوللمسلمين وصداقته لهم ليس إلا ؟ ما 

ًترون مضمونه جائزا على رب الأرباب ولا على سيد الحكماء وخاتم الرسل والأنبياء 

 أجل من أن تجوزوا عليه أن يصرف هممه كلها وعزائمه بأسرها إلى تبيين شيء وانتم

ّبين لا يحتاج إلى بيان ولا شك أنكم تنزهون أفعاله وأقواله عن أن تزدري بها العقلاء  ّ
 .)٨()أو ينتقدها الفلاسفة والحكماء

  :الدلالة اللغوية للحديث  ■

 من العلماء ونص ابن طلحة كثير) أولى(بـ) مولى(وممن ذهب إلى تفسير كلمة 

وذهب لهذا الرأي ) الأولى( ، على طائفة ممن حملوا اللفظة في الحديث على)٩(الشافعي

د والزجاج وابن الانباري، والفراء وثعلب وابن المبارك وابن الملقن والجوهري ّالمبر



 

 

٤١٤ 









قه 

ف
ـر 

ديـ
الغ

ث 
حدي

. د/ 
 ج

اق
رز

ح 
فلا

سم
ا

 

،  )١٢(حيان الأندلسي ، وأبو )١١(، والبغوي )١٠(الطبري : ومن المفسرين

 المولى والولي وصفان من الولاية ّ، وان)١٥(، والرازي)١٤(،  والثعلبي)١٣(اويوالبيض

ولي الوالي (: ّومن مشتقاتها القيام بأمر والتقلد له كما يستفاد من كتب اللغة ومن ذلك

ًوليته معروفا ونقول فلان ولي وولي عليه أالبلد، وولي الرجل البيع ولاية، فيهما و

ولي  (:، ويقال)١٦()ّلاه بيع الشيء وتولى العمل أي تقلدهوولاه الأمير عمل كذا وو

وليته أالشيء وعليه ولاية وولاية أو هي المصدر بالكسر الخطة والإمارة والسلطان و

واستولى على ... أوصى: وأولى على اليتيم... ّوتولى الأمر تقلده... الأمر وليته إياه

 الولاية بالكسر ـ الاسم مثل الإمارة :قال سيبويه(: ، وفي ذلك)١٧()بلغ الغاية: الأمر

ّوالولي ولي اليتيم  ...والنقابة لأنه اسم لما توليته وقمت به فإذا أرادوا المصدر فتحوا
 وولي المرأة الذي يلي عقد النكاح عليها ولا يدعها تستبد ،الذي يلي أمره ويقوم بكفايته

ن مولاها فنكاحها أيما امرأة نكحت بغير إذ: بعقد النكاح دونه، وفي الحديث

غريب (، واعتبر أبو عبيده في كتابه )١٩(ّوليها أي متولي أمرها: ، وفي رواية)١٨()باطل

 :)٢٠(ًمستشهدا بقول الأخطل) الأولى(بمعنى ) المولى)(الحديث

 رى قريش أن تهاب وتحمداــوأح     فأصبحت مولاها من الناس كلها   

الولي الذي هو الأولى والأحق ومثله « :د أنه قالّوقد حكي عن أبي العباس المبر

َالنار هي :تعالىالمولى وقد ذكر جماعة كثيرة من المفسرين في تفسير قوله  ُِ َّ

ْمولاكم َُ َ ْ)الولاية تشعر بالتدبير (ً، واستنادا إلى ما تقدم فان )٢٢(، أي أولى بكم)٢١

 لعلي أصبحت وقول عمر... ًوكل من ولي أمرا فهو مولاه ووليه... والقدرة والفعل

ً، ويتضح مما تقدم ـ لغويا ـ أن حقيقة كلمة )٢٣()مولى كل مؤمن أي ولي كل مؤمن

ًمن يلي أمرا ويقوم به ويتقلده وما عدوه من المعاني فإنما هي مصاديق وقد ) المولى(

أطلقت عليها من باب إطلاق اللفظ الموضوع لحقيقة على مصاديقها كإطلاق كلمة 

فيطلق لفظ المولى على الرب لأنه القائم بأمر المربوبين ( وبكر على زيد وعمر) الرجل(



 

 

 ٤١٥ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

وعلى السيد لأنه القائم بأمر العبد وعلى العبد لأنه يقوم بحاجة السيد وعلى الجار وابن 

العم والحليف والعقيد والصهر لأنهم يقومون بنصرة صاحبهم فيما يحتاجون إلى 

من كنت مولاه فعلي  :  نصرتهم وهكذا فاللفظ مشترك معنوي فمعنى قوله

ًمن كنت متقلدا لأمره وقائما به فعلي متقلدا أمره والقائم به وهذا صريح في : مولاه ًً

 زعيم الأمة ووليهم وسلطانهم  زعامة الأمة وإمامتها وولايتها فإن رسول االله

 .)٢٤(» ما ثبت له من الولاية العامة والزعامة التامةوالقائم بأمرهم فثبت لعلي 

  :القرائن الحالية والمقالية في الحديث  ■

بمعنى الولاية ) المولى(وهناك قرائن حالية وأخرى مقالية على أن المراد من لفظ 

 أمر بحبس المتقدم في السير ومنع التالي في محل  أما القرائن الحالية فهي أن النبي

ثاء السفر وحر ّ للنزول، بيد أن الوحي حبسه هناك والناس قد أنهكتهم وعًليس صالحا

ًالهجير وحراجة الموقف حتى أن أحدهم ليضع طرفا من ردائه تحت قدميه فعند ذاك 

 منبر الأهداج فهل يصح أن يراد من المولى في هذا الموقف الحرج  رقى رسول االله

ه هو المتصرف والآخذ بالزمام بعده وإلا فلو أغمض على ّغير إبلاغ الولاية لعلي وان

بان المراد من المولى الناصر والمحب لسقط الكلام عن البلاغة هذا المعنى وقيل 

 بعدم ضرورة حبس هذه  واحتفظ عامة الناس بحق النقد والرد على النبي

ًالحشود في ذلك الموقف غير الصالح للنزول وإلقاء الخطبة لأجل تفهيم الجميع أمرا 

 الجماهير في حر  حشر ًواضحا وهو الدعوة إلى نصرة علي وحبه فلا يسوغ للنبي

الرمضاء إلا  أن تكون الخطبة حول أمر خطير تناط به حياة الإسلام وكيان المسلمين 

 . وهي تعيين الوحي بعده وإضفاء الولاية العامة على من بعده

 :فكثيرة ونشير إلى بعضها :ّأما القرائن المقالية

نة على ألست أولى بكم من أنفسكم فهذه قري :  ـ صدر الحديث وهو قوله١



 

 

٤١٦ 









قه 

ف
ـر 

ديـ
الغ

ث 
حدي

. د/ 
 ج

اق
رز

ح 
فلا

سم
ا

 

ما ورد في الصدر وهي الأولوية في النفوس والأموال قال ) المولى(أن المراد من 

ْالنبي أولى بال:سبحانه َِ ْ َ ُّ ِ ْمؤمنين من أنفسهمـَّ ُِ َِ ِ ِ ُِ ْ ْ َ ْ)٢٥(. 

ِاللهم وال من ولاه وعاد من عاداه و:  في ذيل الحديث ـ قوله٢ نصر من اِ

ة فلو أريد منه غير الولاية العامة والأولويخذل من خذله، أو ما يؤدي مؤداه، انصره و

 بالتصرف فما معنى هذه الإطالة؟

ألستم تشهدون أن لا إله إلا  االله وان : ـ أخذ الشهادة من الناس حيث قال٣

من كنت مولاه :   ًمحمدا عبده ورسوله، وان الجنة حق والنار حق، فإن وقوع قوله

في سياق الشهادة بالتوحيد والرسالة يحقق أن المراد هو الخلافة بعد الرسالة للأولوية 

ّعلى الناس ولعل ما يكفي ما ذكرنا من القرائن، بأنه لم يفهم الشعراء والأدباء منذ 

 وقد أنشأ حسان بن  صدور الحديث من صاحب الرسالة إلا الأولوية العامة لعلي

 . في هذا المقامًثابت شعرا

 أو ما يقرب من ذلك، تكأني دعيت فأجب :  ـ ذكر قبل بيان الولاية قوله٤

َ لم يبق من عمره إلا  قليل، ويحاذر أن يدركه الأجل فأراد سد  ُوهو يعرب عن أنه

 من بعده، فإن هذه ً وقائداً إماماالفراغ الحاصل بموته ورحلته بتنصيب علي 

 توجب اليقين بأن الهدف من هذا النبأ في ذلك  ة في كلامهالقرائن وغيرها الموجود

 ً أن عليا الحشد العظيم ليس إلا  إكمال الدين وإتمام النعمة من خلال ما أعلن عنه

قائد وإمام للأمة وللحصول على المزيد من هذه القرائن فيمكن مراجعة ما كتبه 

  عاد والرسالة في خطبته،على أن ذكر التوحيد والم)٢٦(الأميني في كتابه الغدير

 بصدد بيان  والتنويه برحيله عن قرب وذكر الثقلين كل ذلك يعرب عن أن النبي

أمر خطير فيه إكمال الدين وإتمام النعمة لا بصدد الايصاء بإكرام أهل بيته الذي لم يكن 

 هو   على الأمة أضف إلى ذلك أنه لو كان الهدف من كلام النبيً مستوراًأمرا

ّصاء بالمحبة والمودة فلماذا أخره إلى أخريات أيام حياته الشريفة؟ ولماذا نوه به في يالإ



 

 

 ٤١٧ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

 ًحشد عظيم في صحراء لا يخيم على الناس فيها إلا  حر الشمس؟ أو ليس هذا بعيدا

  ورعاية مقتضى الحال؟ عن بلاغة النبي
  

  :دلالة السياق في الحديث  ■

ّ، فإن هناك )الأولى(تعني) المولى(نّّوالحق أن سياق الحديث ودلالته تشعر أ

 ففي أحاديث ًقاعدة في علم الحديث يعبر عنها بقاعدة الحديث يفسر بعضه بعضا

من كنت :(أي الولاية ومنها) الأولى( والتي تعني  بحق علي  أخرى للنبي

ّوليه فعلي وليه ، وفي لفظ آخر )٢٧()هو وليكم بعدي وأنه مني وأنا منه:(، وفي رواية )ّ

بلى يا رسول االله ـ والقول  :قلت ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟«: ل قوي

علي ولي كل مؤمن ( : ، وقوله)٢٨(»ّمن كنت مولاه فعلي مولاه: لبريدة ـ قال

ِهذا وليي والمؤدي عني اللهم وال من والاه وعاد من :(، وفي لفظ أبي داود)٢٩()بعدي ِ ّ ّ
، ًقالوا االله ورسوله ثلاثا:أيها الناس من وليكم(:، وفي لفظ آخر لأبي داود)٣٠()عاداه

ِمن كان االله ورسوله وليه فهذا وليه اللهم وال من والاه :ثم أخذ بيد علي فأقامه ثم قال ّ
ألست أولى بالمؤمنين من  أنفسهم بما يعني :فبقرينة وسياق. )٣١()ِوعاد من عاداه

م بعدي، من كنت وليه فهذا  علي وليك: في الأحاديث المتقدمة مثل الولاية وقوله

 نظر بعين  لا شك أننا نشعر من خلال السياق وكأنه وليه ماذا يشعر هذا السياق؟

فأكد بهذه الأحاديث المتقدمة من خلال ) مولى(الغيب وأنه سيأتي من يشكك بكلمة

 من أنفسهم التي تعني   بالسياق نفسه بأنهًالسياق بالشعور بالولاية مصرحا

قرينة أخذه بيد علي ليقول لهم هذا هو من بعدي بالولاية، ثم ماذا تعني الولاية ثم ب

  ،»ِاسَّ الننَِ مكَمُصِعَْ يااللهُوَ« :، ثم أن سياق الآية)٣٢(بخبخة الشيخين سوى الولاية

 في إبداء الأمر ولعل منشأ هذا التخوف   من الرسولًما يشعر بأن هناك تخوفا

عرفة ردة الفعل المنتظرة وما هذا التخوف إلا  لأمر خطورة العزم على القيام بالأمر لم

 .عظيم وخطير يتعلق بالولاية وليس مجرد المحبة والنصرة



 

 

٤١٨ 









قه 

ف
ـر 

ديـ
الغ

ث 
حدي

. د/ 
 ج

اق
رز

ح 
فلا

سم
ا

 

أضف إلى ذلك أن وحدة السياق بين حديث الغدير وحديث آخر يدل على 

ما من مؤمن إلا  وأنا أولى « :ما يفصح عن الحقيقة أكثر والحديث) الأولى(معنى 

 ً فليرثه عصبته من كانوا فإن ترك ديناًوالآخرة، فأيما مسلم ترك مالاالناس به في الدنيا 

 .)٣٣(»ِ فليأتني وأنا مولاهًأو ضياعا

 أولويته بالمؤمنين من ً ذكر أولا  فإن النبيًوتماثل السياق واضح هنا جدا

، وكذلك الأمر في حديث الغدير إذ )وأنا مولاه:(أنفسهم في الدنيا والآخرة ، ثم  قال

، ثم أن )ّمن كنت مولاه فعلي مولاه:( فيه كونه أولى بالمؤمنين من أنفسهم ثم قالّبين

ولعل . إلا  إلى ولاية الأمرً لم يكن منصرفا  فيه إفادة تثبت أن مقصده دعاءه

من أقوى القرائن على ذلك هو اقتران حديث الثقلين بحديث الغدير المتواترين كليهما 

ّ على أن دلالة حديث الثقلين هي نفس مدلول حديث ّومجيئهما بسياق واحد ما يدل

الغدير،واقتران حديث الثقلين بحديث المنزلة في بعض طرقه لتصبح ثلاثة أحاديث في 

سياق واحد وليس مجيء ذلك إلا  لحكمة باعثة وتنبيه هام للأمة لمعرفة ذلك الأمر 

 .والأخذ به والسير على نهجه
 

  : وفقههأحاديث أخرى تعضد سياق الحديث  ■

ّإن مظاهر دلالة حديث الغدير على الولاية تعطي لنا الوضوح الكامل لمبدأ 

 بنفسه وكذا سائر أئمة أهل البيت وعلماء الإمامية بإثبات هذا اهتمام الإمام علي 

 ودلالة ونشره بين الأمة بشتى الوسائل والطرق وبقائه في الأذهان ًالحديث سندا

الإمام يناشد الأصحاب بهذا الحديث « عصار فنرىوالأفكار على مدى الدهور والأ

في يوم الشورى وفي يوم الرحبة وفي يوم الجمل والصديقة الزهراء تحتج به فيما رواه 

 فقد احتج به سعد بن ابن الجوزي بل احتج به بعض الأصحاب من خصماء علي 

 واحتج به عمرو بن العاص في أبي وقاص عندما غضب من نيل معاوية منه 

فة في ّ كثرت الكتب المؤلًكتاب له إلى معاوية فيما رواه الخوارزمي، ولهذا السبب أيضا



 

 

 ٤١٩ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

 من جوانب ً، كل ذلك يشكل جانبا)٣٤(» من علماء الفريقينً وخلفاًهذا الحديث سلفا

الحديث على الولاية ولعل من أظهر مظاهر دلالة ومفاد حديث الغدير على معنى 

ِسأل سائل بعذاب واقعٍ:بب نزول آيةالولاية والخلافة ما جاء في س َِ ٍَ َ َِ ٌ َ ََ)في حق  )٣٥

 لم يكفه المجيء بالأحكام   وأنه  على النبيًالحارث الفهري الذي جاء محتجا

 لنزول الآية فهل يستحق نزول آية فيها عذاب لو ً بهذا الأمر ما كان سبباًحتى قام معلنا

 يشعر بذلك، ولم تكن هناك قرينة أوضح ، ولعل السياق ماً وخطيراًلم يكن الأمر عظيما

من ذلك، أضف إلى ذلك أن من يمعن النظر في وحدة السياق وتأويل العبارة بكونها 

 قد حث على حب  ، لم يصب الحقيقة ذلك انه)الحب والنصرة( :منصرفة إلى معنى

ْقل لا أسألكم: لأمر االله تعالى فيهم في قولهً وأهل بيته امتثالاعلي  ُْ ُ ْ َُ َ َّ عليه أجرا إلا َ ِ ً ْْ ََ ِ َ

َمودة في القربىـْال َّ َْ َُ ْ ِ َ)٣٦( وقال في علي ،: )  ُلا يحبك إلا  مؤمن ولا يبغضك إلا

 غير ذلك  ، وقال)٣٨()ّعنوان صحيفة المؤمن حب علي(  : ، وقال)٣٧()منافق

. ً لا يحتمل تبريراًمن الأحاديث التي تحث على تلك المحبة وتفرضها على الأمة فرضا

 ونصرته للمسلمين يعرفها الجميع، وهو أمر مفروغ منه وإذا أجل أن محبة علي 

ً فهو لم يأت بجديد ـ حاشاه ـ وليس هذا إكمالا قد دعا الناس لحب علي  كان ِ 

 فبخبخوا له بالإمرة والولاية وقام الجميع   لذا فهم الصحابة مقصود النبي؛للدين

مكن القول إن حسان قد أخطأ بفهمه للحديث يهنونه وألقى حسان قصيدته فلا ي

لاشك أن . والعجب ممن لم يحضر الحادثة ويفهم منها ما لم يفهمه حسان والصحابة

 شهادة البعض في الواقعة وما أصابت الأمر أكبر من ذلك فما طلب الإمام 

في روايات الطرفين أحاديث (منكري الشهادة دعوته إلا  لإنكارهم لأمر عظيم ثم أن 

عن الحب والنصرة لأفراد وجماعات في المسلمين صرح فيها بالمعنى المراد ولم يطلق 

، )٣٩()»الأولوية«عليها لفظ الولاية ولم يقرنها بولايته ولم يقدم لها بهذا المستوى الأعلى 

يشير إلى المستوى الأعلى من ولايته على المسلمين ) ألست أولى؟( في تقديمه بـ فهو

والواقع .  بولايته وأنها من سنخ واحديقرن ولاية علي ) مولاهمن كنت :(وبقوله



 

 

٤٢٠ 









قه 

ف
ـر 

ديـ
الغ

ث 
حدي

. د/ 
 ج

اق
رز

ح 
فلا

سم
ا

 

 أن يؤدي بالالتزام في ّ منها لابدăأن معنى الحب والنصرة يتحصل ولو بالنتيجة لأن كلا

 لابد وأن يكون بدرجة عالية  جوانب الولاية، فالحب الذي يقرن بحب النبي

ّ الغير وتأميره، وقد احتج القرآن  تقتضيها المخالفة والمعصية والخذلان وتفضيلًجدا
ْقل« :تعالىالكريم بهذا المعنى في أكثر من موضع منها قوله  َإن كنتم تحبون االلهَ ُ ُّْ ِ ُ ْ ُ ْ ُ ِ فاتبعوني ِ ُ ِ َّ َ

ْيحببكم االلهُ ُ ْ ِْ  ، عدم التجاوز للإمامًلاّففرض النصرة يوجب أو(  ، وعلى ذلك)٤٠( »ُ

 طاعة الإمام والوقوف معه بكل قوة مهما  يوجبً وثالثا، يوجب منع التجاوزًوثانيا

كان رأيه في الأمر وأي رأي مقابل رأيه هو خذلان وأكبر منه الإصرار على ابعاده عن 

 إلى الذهن عند ملاحظة التعبير ًوتشتد هذه المعاني تبادرا... الأمر ونصرة غيره عليه

سع منه، وهذا عن النصرة بالولاية لكون معنى الولاية أغنى من معنى النصرة وأو

 المعنى هو الذي يستقيم مع السياق ومع المرتكز الذهني للولاية ولولاية الرسول
()وما يؤيد المطلب من ولاية الأمر من خارج إطار الحادثة أو السياق )٤١ ،

ة هارون من أما ترضى أن تكون مني بمنزل:(الخارجي لها هو حديث المنزلة القائل

 إلا  استيزار هارون ، وما هذه المنزلة من موسى )٤٢()ي بعدَّموسى إلا  أنه لا نبي

أو رد دلالتها ) الأولى(على غير) مولى(له كما هو معلوم فلا سبيل إذن من حمل كلمة 

. ّفإنها وإن كانت من الألفاظ المشتركة إلا  أن المشترك لا يصح استعماله  إلا  مع القرينة

 . أشرنا إلى ذلكوالقرينة الحالية والمقالية موجودتان كما
 

  *هوامش البحث  *  

الإحكام في : طلانه ووضعه فيب، وكذبه ابن حزم وحكم ب٢/٢٢٣:أعلام الموقعين:  ضعفه ابن القيم)١(
لباني محمد ناصر في سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة ، فه الأّ، وضع٢/٢٥١:أصول الأحكام

 إذ كيف يسوغ لنا أن نتصور أن  مهنّ الحديث موضوع ليس من كلاإ(ًوقال معقبا بعد ذلك 
 لنا أن نقتدي بكل رجل من الصحابة مع أن فيهم العالم والمتوسط في العلم ومن هو يجيز  النبي 

َدون ذلك وكان فيهم مثلا من يرى أن البرد لا يفطر الصائم بأكله كما سيأتي ذكره َ ً:(١/١٤٤-
ًوممن ضعفه سنديا. من الكتاب المذكور. ١٥١ ، ٢/٩٠):جامع بيان العلم وفضله(د البر في ابن عبّ



 

 

 ٤٢١ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

العلل المتناهية في الأحاديث (ونقل ابن الجوزي تضعيفه من قبل يحيى بن معين وغيره في
 .١٥٧أسنى المطالب،ص: وتيبر، ال١/٢٨٣):الواهية

 .١٤٤:  آل عمران)٢(
: ي، النسائ٤/٣٨:السنن: ، الترمذي٨/١٥٧:الصحيح: ، مسلم٤/١١٠:الصحيح:  البخاري)٣(

 .٤/١١٧:السنن
 .٥/٤:السنن: ، الترمذي٢/١١٠٦:السنن: ، ابن ماجة٨/١٤٨:الصحيح: البخاري )٤(
، الزرندي نظم درر ٣٧١ينابيع المودة، ص: ، القندوزي٢٣٤الصواعق المحرقة، ص:  ابن حجر)٥(

الإتحاف : ، الشبراوي٢٠إحياء الميت بفضائل أهل البيت، ص: ، السيوطي٢٣٤السمطين، ص
الجامع : ، السيوطي٣/١٤٩:المستدرك على الصحيحين: ، الحاكم٢٥٥اف، صبحب الاشر

 .٢/٦٨٠:الصغير
 .٥٥: المائدة )٦(
 .٤٢٩ فارس حسون، الروض النضير في معنى حديث الغدير، ص)٧(
 ).٥٨(، المراجعة ١٩٤ شرف الدين، العاملي، المراجعات، ص)٨(
 .٩٥مطالب السؤول، ص: ابن طلحة الشافعي:  ينظر)٩(
 .٤/٢٩٥: جامع البيان)١٠(
 .٤/٢٩٧:  معالم التنزيل)١١(
 .٨/٢٢٠: البحر المحيط)١٢(
 .٥/١٨٧: أنوار التنزيل وأسرار التأويل)١٣(
 .٩/٢٧٦):الكشف والبيان( تفسير الثعلبي، المعروف بـ)١٤(
 .٢٩/٢٢٧: مفاتيح الغيب)١٥(
 . ـ ولي ـ٦/٢٥٢٩:الصحاح:  الجوهري)١٦(
 .٤/٤٠١: المحيطالقاموس:  الفيروز آبادي)١٧(
: ، الحر العاملي٤/٢٢٩:النهاية في غريب الحديث والأثر: ، ابن الأثير١٠/٢٠٤:السنن:  الترمذي)١٨(

 .٧/٢٠٦:وسائل الشيعة
 . ـ ولي ـ ١٥/٤٠٧ ابن منظور، لسان العرب )١٩(
 ٨٤الديوان، ص:  الأخطل)٢٠(
 .١٥:  الحديد)٢١(
: ، الزمخشري٤/٣١٠:التفسير: كثير، ابن ٢٧/١١٧:الطبري، جامع البيان:  ينظر)٢٢(

 .٤/٦٦:الكشاف
 .٥/٢٢٧:النهاية في غريب الحديث والأثر: ابن الأثير)٢٣(
 .٤٤الروض النضير في معنى حديث الغدير، ص:  فارس حسون)٢٤(



 

 

٤٢٢ 









قه 

ف
ـر 

ديـ
الغ

ث 
حدي

. د/ 
 ج

اق
رز

ح 
فلا

سم
ا

 

 .٦:  الأحزاب)٢٥(
اد ،وقد ذكر هناك ما يقرب من عشرين قرينة على ما هو المر٦٦٦-٢/٦٥١:الغدير: الأميني:  ينظر)٢٦(

 .من الحديث
 .٩٨الخصائص،ص:، النسائي٥/٣٥٠:المسند:  أحمد بن حنبل)٢٧(
 .٩٥الخصائص،ص:  النسائي)٢٨(
 .٥/١٣٢:السنن:  النسائي)٢٩(
 .١٠١خصائص أمير المؤمنين،ص: النسائي)٣٠(
 .٥/١٣٥:السنن الكبرى: البيهقي)٣١(
بحت مولاي ومولى كل أص:، وفيه قول عمر٨/٢٨٤:تاريخ بغداد: الخطيب البغدادي:  ينظر)٣٢(

 .مؤمن ومؤمنة
 .٥/٦٢:الصحيح:، مسلم٦/٢٢:الصحيح:  البخاري)٣٣(
 .٦/٣٦:خلاصة عبقات الأنوار:الميلاني: ، وينظر٢/٦٥٣:الغدير: الأميني)٣٤(
 .١: المعارج)٣٥(
 .٢٣: الشورى)٣٦(
 .٥/٣٠٦:السنن:، الترمذي١/٩٥:المسند: ، أحمد بن حنبل١/٦١:الصحيح:  مسلم)٣٧(
 .١٩٨مناقب الإمام علي بن أبي طالب،ص:بن المغازلي ا)٣٨(
 .٤٢٣الروض النضير في معنى حديث الغدير،ص: فارس حسون)٣٩(
 .٣١: آل عمران)٤٠(
 .٤٢٣الروض النضير في معنى حديث الغدير،ص: فارس حسون)٤١(
 .١/٤٥:السنن:، ابن ماجة٧/١٢٠:الصحيح:  مسلم)٤٢(

 

 *مصادر البحث  *  
 .القرآن الكريم* 
طاهر الزاوي ومحمود الطناحي، : ابن الأثير، المبارك بن محمد، النهاية في غريب الحديث والأثر، تحقيق *

 .هـ١٣٨٤، ١مطبعة شريعت، قم،ط
هـ، ودار صادر، بيروت، ١٤١١، ١المسند، دار الفكر، بيروت، ط): هـ٢٤١ت(أحمد بن حنبل* 

 ).ت.د(
ة والأدب،تحقيق مركز الغدير للدراسات الإسلامية، الغدير في الكتاب والسن: الأميني، عبد الحسين* 

 ).م٢٠٠٦/هـ١٤٢٧(،٤مؤسسة دائرة معارف الفقه الإسلامي،قم، ط
 الصحيح، دار الفكر للطباعة، أوفسيت،): هـ٢٥٦ت(البخاري، محمد بن إسماعيل* 



 

 

 ٤٢٣ 

دد 
الع

اني
الث

 /
 

جة 
الح

ذو 
 /

١٤
٣٥

 هـ

  







 

 ).م١٩٨١/هـ١٤٠١(
قيق مصطفى عبد القادر عطا، أسنى المطالب في أحاديث مختلفة المراتب، تح: البروتي، محمد بن درويش* 

 ).م١٩٩٧/هـ١٤١٨(١دار الكتب العلمية، بيروت، ط
معالم التنزيل، تحقيق خالد عبد الرحمن، دار المعرفة، : ، الحسن بن مسعود)هـ٥١٦ت(البغوي* 

 ).ت.د(بيروت،
 ).م٢٠٠٦/هـ١٤٢٧(١معرفة الحديث، دار الهادي، بيروت، ط:البهبودي، محمد الباقر* 
أنوار التنزيل وأسرار التأويل، تحقيق محمد عبد الرحمن مرعشلي،  دار إحياء التراث العربي، : البيضاوي* 

 .هـ١٤١٨، ١بيروت،ط
 ).ت.د(، السنن الكبرى، دار الفكر، بيروت،)هـ٤٥٨ت(البيهقي* 

 /هـ١٤٠٣( السنن، تحقيق عبد الرحمن محمد عثمان، دار الفكر، بيروت،) هـ٢٧٩ت( الترمذي* 
 ).م١٩٨٣

 ،٢ط إبراهيم عطوه عوض، مطبعة مصطفى البابي الحلبي،: مزي، الجامع الصحيح، تحقيقالتر* 
 ).م١٩٧٥/ هـ١٣٩٥(

العلل المتناهية في الأحاديث الواهية، تقديم وضبط خليل : ابن الجوزي، أبو الفرج عبد الرحمن بن علي* 
 ).م٢٠٠٣/هـ١٤٢٤(، دار الكتب العلمية، بيروت،٢الميس،ط

الصحاح، تحقيق أحمد عبد الغفور عطا، دار العلم للملايين، بيروت، : يلالجوهري إسماع* 
 ).م١٩٧٩/هـ١٣٩٩(،٢ط

المستدرك على الصحيحين ، تحقيق يوسف عبد الرحمن المرعشلي، من ): هـ٤٠٥ت(الحاكم النيسابوري* 
 ).ت.د(دون مطبعة

، والطبعة )م١٩٩٩/هـ١٤٢٠(الصواعق المحرقة، دار الكتب العلمية، بيروت، : ابن حجر العسقلاني* 
 ).ت.د(المحمدية، مصر

، ٤وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط: الحر العاملي* 
 ).م٢٠٠٢/هـ١٤٢٢(٤هـ، وطبعة دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١٣٩١

، ١د، دار الكتب العلمية، بيروت،طالبحر المحيط، تحقيق عادل أحمد عبد الموجو: أبو حيان الأندلسي* 
 .هـ١٤٢٢

، ١تاريخ بغداد، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط: الخطيب البغدادي* 
 ).ت.د(هـ، وطبعة دار الكتاب العربي، بيروت، ١٤١٧

اث العربي، نظم درر السمطين، تحقيق علي عاشور، دار إحياء التر: الزرندي الحنفي، محمد بن يوسف* 
 ).م٢٠٠٤/هـ١٤٢٥(١بيروت، ط

 ).ت.د(الكشاف، تعليق عبد الرزاق المهدي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، : الزمخشري، جار االله* 
 .هـ١٤٠١، ١الجامع الصغير،دار الفكر، بيروت، ط): هـ٩١١ت(السيوطي، جلال الدين* 



 

 

٤٢٤ 









قه 

ف
ـر 

ديـ
الغ

ث 
حدي

. د/ 
 ج

اق
رز

ح 
فلا

سم
ا

 

 خليل الميس، دار الفكر، جامع البيان، تقديم): هـ٣١٠ت(الطبري، محمد بن جرير* 
 ).م١٩٩٥/هـ١٤١٥(بيروت،

المراجعات، تحقيق وتعليق حسين الراضي،  دار الكتاب الإسلامي، : العاملي، شرف الدين عبد الحسين* 
 ٢ط ، وطبعة، مطبعة الأمير، دار الكتاب الإسلامي،)م٢٠٠٢/هـ١٤٢٣(٢قم،ط

 ).م٢٠٠٢/هـ١٤٢٣(
 .هـ١٤١٩، ١يث الغدير، مطبعة دانش، قم، طالروض النضير في معنى حد: فارس حسون* 
 ).ت.د(، من دون مكان طبع، ٣مفاتيح الغيب،ط: الفخر الرازي* 
 .هـ١٤٠٦، ١القاموس المحيط، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط: الفيروز آبادي* 
، مقدمة محمد ٧، وط)هـ١٤١٧/ ش١٣٧٥(، مطبعة أمير، قم،٢ينابيع المودة، ط: القندوزي الحنفي* 

 .رسان، منشورات المكتبة الحيدرية، النجفمهدي الخ
أعلام الموقعين عن رب العالمين ، باعتناء طه عبد الرؤوف سعد، : ابن القيم الجوزية، محمد بن أبي بكر* 

 ، مطبعة السعادة، مصر،٢م، وتحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد،ط١٩٧٣دار الجيل، بيروت، 
 ).م١٩٥٥/هـ١٣٧٤(

 /هـ١٤١٤( ،٢تفسير القرآن العظيم، دار الخير، بيروت، ط: ين الدمشقيابن كثير، عماد الد* 
 ).م١٩٩٣

 ).ت.د(تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار الفكر، بيروت: ، السنن)هـ٢٧٣ت( ابن ماجة* 
هـ، وطبعة مطبعة ١،١٣٧٤الصحيح، تحقيق محمد فؤاد عبد  الباقي، عيسى البابي الحلبي، ط: مسلم* 

 ).ت.د(ر الفكر، بيروت، محمد علي صبيح، دا
 .هـ١٤٢٦، مطبعة سبحان،قم، ١مناقب علي بن أبي طالب، ط: ابن المغازلي* 
م، وطبعة أدب الحوزة، قم، ١٩٥٥ابن منظور، محمد بن مكرم جمال الدين، لسان العرب، بيروت، * 

 .هـ١٤٠٥
نشر، بيروت، خلاصة عبقات الأنوار، مجمع البحوث الإسلامية للدراسات وال: الميلاني، علي* 

 .م١٩٩٥/هـ١٤١٥
 /هـ١٣٨٨(، ١خصائص أمير المؤمنين، المطبعة الحيدرية، النجف، ط: النسائي، أحمد بن شعيب* 

  ).م١٩٦٩
 

 






