


نقد الحضارة الغربيّة )8(
)الإغريق بين القرنين الخامس والأوّل ق.م(



ّ
الإخراج الفن

سيد علي مير حسين

الناشر

العتب�ة‌ العباسيّة المقدّسة/ المركز الإسلامي للدراسات الإستراتيجيّة 

 الطبعة: الأولی 2022م/ 1443هـ 

مة من قبل لجنة علميّة(
ّ
 جميع الأبحاث الواردة في هذا الكتاب محك

ّ
)إن



نقد الحضارة الغربيّة )8(
)الإغريق بين القرنين الخامس والأوّل ق.م(

مجموعة باحثين



       نقد الحضارة الغربية )8(  

)الإغريق بي�ن القرني�ن الخامس والأوّل ق.م(

إشراف

د هاشم الميلاني السيِّ

رئيس التحرير

الشيخ حسن الهادي

مدير التحرير العلمي

د. محمد مرتضى

الهيئ�ة العلميّة
* أ.د. طالب عمران )سوريا(

* أ.د. إسماعيل مهنانا)الجزائر(

* أ.د. يوسف طباجة)لبن�ان(

* سارة الدبوسي

* علي محمد إسبر

* منذر حسن شباني

* سارة المحمود

* هناء عمّار

* خنجر حميّة

* رائده نهار الدالي

* هنى محمد الجزر

* محمد مرتضى

ار
ّ

* مصطفى النش

* حمدان أحمد العكله

* جويدة غانم

* مروه محمد نبي�ل جريده

* رمضان خلف محمد رسلان

المشاركون في هذا الجزء

* أ.د. عادل الوشاني)تونس(

* أ.م.د. الشيخ حميد بارساني�ا )إيران(

* أ.د. رشيد العلوي)المغرب(

هويّة الكتاب



فهرس المحتويات

مة ................................................................................................................9 ـ مقدِّ

11.............................................................................................................. ـ مدخل 

ـ  الله في فلسفة أرسطو

سارة الدبوسي ........................................................................................................... 23

ك متحرِّ ك الأوّل اللاَّ ـ  عقلُ المحرِّ

41 ....................................................................................................... علي محمد اسبر

ـ  نظريّة قِدَم العالم عند أرسطو )عرض ونقد(

منذر حسن شباني..................................................................................................... 65

؛ في فلسفة الطبيعة عند أرسطو ة المكان والزمان الكوسمولوجيَّ ـ  إشكاليَّ

85 .......................................................................................................... ساره المحمود

�ة ة المُثُل الأفلاطونيَّ ـ  نقد أرسطو لنظريَّ

ر................................................................................................................. 101 هناء عمَّ

ـ  النفس وقواها في علم الطبيعة الأرسطيّ

خنجر حميّة  ............................................................................................................ 123

�ة في فكر أرسطو ـ  مصير النّفس الإنسانيَّ

علي محمد إسبر....................................................................................................... 161

ة انفراد أرسطو بتبويب علم المنطق ـ  إشكاليَّ

181  ...................................................................................................... رائده نهار الدالي 

ة في مقولات المنطق الأرسطيّ ـ  الأبعاد الميت�افيزيقيَّ

203 .................................................................................................... هنى محمد الجزر 

فهرس المحتويات

* أ.د. عادل الوشاني)تونس(

* أ.م.د. الشيخ حميد بارساني�ا )إيران(

* أ.د. رشيد العلوي)المغرب(



ـ   الديمقراطيّة وحقوق الإنسان عند أرسطو

223 .......................................................................................................... محمد مرتضى

ـ   الدولة المثاليّة بين أفلاطون وأرسطو؛ دراسة نقديّة مقارنة

مصطفى النشّار......................................................................................................... 257

ولة عند أرسطو ةٌ في مفهوم الدَّ ـ  قراءةٌ نقديَّ

291 ............................................................................................. حمدان الأحمد العكله 

ة عند أرسطو؛ )قراءة في الإنسان والطبقة  ة والسياسيَّ ـ  الفلسفة العنصريَّ
والقيمة(

311 .............................................................................................................. جويدة غانم

ـ  فلسفة أخلاق الفرد ونقد المعادلة الأرسطيّة؛ )الفضيلة وسط بين رذيلتين(

مروه محمد نبيل جريده ............................................................................................. 343

ـ الفضيلة والسعادة في فلسفة أرسطو الأخلاقيّة

رمضان خلف محمد رسلان .....................................................................................363 

فهرس المحتوياتفهرس المحتويات





مة مقدِّ

  
/  ق.م ولوالا خامسبين المرنين ال: تاريخ الاغريك  ثامنالجزء النمد الحضارة الغربية.     

المركز  العتبة العباسية الممدسة، : العراق، النجف-الأولى.الطبعة -.مجموعة باحثين تأليف
 .2022هـ. =  1443، الإسلامي للدراسات الاستراتيجية

 (المشروع التأسيسي لعلم الاستغراب)-.سم 24 ؛ : ايضاحيات مجلد    
 .يتضمن إرجاعات ببليوجرافية    
 9789922625560ردمن :     

 أ. العنوان. .لبل الميلاد 1-5المرن --تاريخ--الاغريك. 1
 

                              2022 .N37 DF221.2  LCC : 
DDC : 938 

 ودار مخطوطات العتبة العباسية الممدسةمركز الفهرسة ونظم المعلومات التابع لمكتبة      
 فهرسة اثناء النشر

   
                                 

                                                                                                                                                                                         
                                                       

                              
 



للقرّاء الأعزاّء، أهداف هذا المشروع والمعيار في تقسيمه إلى  لقد بات واضحاً 

مراحل؛ إذ بدأنا من المرحلة الأولى التي غطّت الإغريق قبل القرن التاسع قبل الميلاد 

)صدرت في جزأين؛ 1 و2(، ثم أتبعناها بالمرحلة الثانية التي عملنا فيها على الإغريق 

نقدّم  اليوم  قبل الميلاد )الأجزاء 3، 4، 5(، وها نحن  الثامن والخامس  القرنين  بين 

المرحلة الثالثة، والتي تغطّي معظم ما عُرف لاحقًا بأوروبا بين القرنين الخامس والأوّل 

قبل الميلاد )في أجزاء أربعة: 6، 7، 8، 9(. 

بالإغريق، ثم أتممنا هذا  ترتبط  السادس لمباحث تكميليّة  الجزء  ولقد خصّصنا 

وسقراط،  سقراطيّة،  الماقبل  كالفلسفة  المتفرقّة؛  الفلسفيّة  المباحث  ببعض  الجزء 

والفلسفات الرواقيّة والأبيقوريّة، إضافة إلى ما عُرف بالمدارس السقراطيّة الصغرى؛ 

بأرسطو،  الثامن  الجزء  اختصّ  فيما  بأفلاطون،  ا  خاصًّ جزءاً  السابع  الجزء  وجعلنا 

لنختم المرحلة بالجزء التاسع الذي سلّطنا فيه الضوء على صعود روما في عصريها، 

الملكي والجمهوري؛ وأضفنا إليها بعض الأبحاث المرتبطة بالشعوب التي احتكّت 

معها روما؛ كالقبائل الجرمانيّة، وشعب »الكلت«.

والحقيقة، أننّا فكّرنا مليًّا في تحديد الفترة الزمنيّة التي ينبغي أن تغطّيها هذه المرحلة 

الثالثة؛ ولئن كنّا غير متردّدين في جعل بدايتها القرن الخامس قبل الميلاد، انطلاقًا من 

حيث انتهينا في المرحلة الثانية، إلّ أنّ تحديد نهايتها كان موضع نقاش؛ لكن الرأي 

عام 27ق.م، كون  قبل الميلاد، وتحديداً  الأوّل  القرن  النهاية هي  استقرّ على جعل 

هذا التاريخ مثّل انطلاق مرحلةٍ جديدةٍ في طبيعة الحكم الروماني الذي سيهيمن على 

الغرب لفتراتٍ طويلةٍ، ونعني به تحوّل روما إلى إمبراطورية.

مة مقدِّ



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(10

مدخل

يبقى أن نشير إلى قضيّة فنيّة، وهي ترتبط بضم أبحاث فلسفيّة إلى الجزء السادس، والذي 

يتعلّق بإكمال بعض المباحث المرتبطة بتاريخ الإغريق. والواقع أنّ السبب في ذلك يتعلّق 

فآثرنا  أفلاطون وأرسطو في جزأين مستقلّين،  بكلٍّ من  المتعلّقة  الأبحاث  برغبتنا في جعل 

هذه  أنّ  باعتبار  التاسع،  الجزء  بدل  السادس  الجزء  في  المتبقّية  الفلسفيّة  الأبحاث  جعل 

الأبحاث وموضوعاتها أكثر التصاقًا بالفكر الإغريقي منه بالفكر الروماني.

هذه  إنجاز  في  ساهموا  الذين  الباحثين  لكلّ  الشّكر  جزيل  نقدّم  أن  ننسى  لا  وأخيراً، 

في  وطيّباً  واسعاً  صدًى  تلقى  والتي  النور،  السلسلة  هذه  أبصرت  لما  لولاهم  إذ  المرحلة، 

الأوساط العلميّة. والشكر الأول والأخير لله سبحانه وتعالى الذي يرعى هذا المشروع بعينه 

التي لا تنام. والحمد لله رب العالمين.

المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجيّة



مدخل

تمثلّ المرحلة الثالثة من هذا المشروع، مرحلة التغيّات الكبرى في المشهد العام للعالم 

الانهمامات  في  ثم  أولً،  والعسكري  السياسي  القرار  مركز  في  التحولات  حيث  الغربي، 

الفكريةّ تالياً.

وما يميّز هذه المرحلة أنهّا شهدت صعود الإمبراطوريةّ المقدونيّة بعد الغزوات الواسعة 

التي شنّها الإسكندر الأكبر، والتي ما لبثت أن تفكّكت بعد موته، وتقاسم قادة جيشه للتركة 

الكبيرة التي خلفّها وراءه؛ ثم بعد ذلك في صعود روما وتوسّعها.

أبحاث هذه المرحلة ستظُهر كم كان »ليفي ستراوس« مصيباً في  فإنّ  أيّ حال،  وعلى 

مارسها  التي  الإقصاء  كون ممارسات  والتاريخ«، في  »العرق  كتابه  التي عرضها في  فكرته 

الغرب، ترتقي إلى زمن بعيد في الثقافة الغربيةّ، عندما كانت العصور القديمة تخلط كلّ ما لا 

يشترك مع الثقافة اليونانيّة )ومن بعد الثقافة اليونانيّة الرومانيّة( تحت اسم البربري، لتستعمل 

»الحضارة الغربية«، فيما بعد، تعبير متوحّش في المعنى ذاته.

 * * *

حُكمت مقدونية من قبل السلالة الأرغية، التي يرقى أقدم تاريخ موثقّ لحكمها لنحو عام 

540ق.م، واستمرت بشكل فعلّي حتى وفاة الإسكندر الثالث، وقد بلغت ذروة قوّتها في 

عهدي فيليب الثاني والإسكندر الثالث، حيث استطاع الأوّل فرض السيادة المقدونيّة على 

بلاد اليونان، ومهّد من خلال حملةٍ استطلاعيّةٍ لغزو الشرق، ولكنّه توفي قبل تحقيق ذلك، 

وخلفه الإسكندر الثالث، الذي قام بدوره بتعزيز السيادة المقدونيّة على بلاد اليونان قبل أن 

يتوجّه لغزو الشرق ويهُيمن عليه.

ترتبط  العسكريةّ،  وغزواته  الإسكندر  حياة  في  الباحث  تعتري  مهمّة  أسئلة  ثمة  لكن 

جميع  تشمل  السيادة  تلك  كانت  وهل  السيادة.  تلك  فرض  على  ساعدت  التي  بالعوامل 

إنهّا كانت سياسيّة وعسكريةّ واقتصاديةّ؟ ولماذا لم يستطع المقدونيون عبر  أم  الجوانب؟ 



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(12

تاريخهم إنتاج ثقافةٍ تمكّنهم من فرض سيادةٍ ثقافيّةٍ على مناطق سيطرتهم؟ إذ بقيت الثقافة 

الإغريقيّة هي المهيمنة على مقدونية حتى في أوج قوّتها. 

وماذا عن الدين؟ فهل كان له دورٌ بارزٌ في مجريات الأحداث، لا سيما وأنّ المكتشفات 

الأثريةّ تشُير إلى تغلغل الديانات السريةّ اليونانيّة في مقدونية؟! أضف إلى ذلك، أنّ سلوك 

الإسكندر كان مثيراً للاستغراب، فقد كان يتقربّ لآلهة البلدان التي يحتلهّا، كما حصل في 

مصر، بل وفي بابل أيضاً، ما يفرض السؤال التالي: هل كان تقرّبه من آلهة هؤلاء سعياً من 

الإسكندر لكسب مودّة شعوب تلك المناطق؟ أم كان يعتبر أنّ تلك التماثيل هي آلهة بالفعل 

إنهّ كان يسعى لترسيخ  أم  الإغريق والمقدونيين؟  بأخرى- لآلهة  أو  امتدادًا -بصورة  وتمثلّ 

فكرة أنهّ من سلالة الآلهة لإضفاء طابع الألوهيّة على نفسه تشبّهاً بهرقل مثاله الأعلى؟ 

عندما  جيشه  قادة  يوبخّ  كان  الإسكندر  أنّ  من  المصادر  بعض  إليه  أشارت  عمّ  وماذا 

بابل نظرة استعلاء واحتقار، وأنهّ حمل عليهم وعلى أرسطو في وصف  ينظرون إلى  كانوا 

هؤلاء بالبرابرة، فيما أنهّم يملكون حضارةً تفوق حضارة الإغريق وتسبقهم في التقدّم بقرون 

التاريخ؟  تلك حقيقيّة في  الإسكندر  توبيخات  كانت  التالي: هل  السؤال  يثير  ما  عديدة؟! 

تصريحاتٍ  مجردّ  هي  أم  عنده،  راسخة  قناعة  من  تنطلق  كانت  هل  صحّتها  فرض  وعلى 

إعلاميّةٍ يرُاد منها عدم استفزاز تلك الشعوب من خلال احتقارها واحتقار تاريخها؟ وعلى 

فرض صحّتها وقناعة الإسكندر بها، فهل وقع الإسكندر تحت تأثير الهيمنة الفكريةّ والمعنويةّ 

لتلك الحضارات، فبات المحُتلّ أسيرا؟ً

فرض  استطاعوا  وإن  المقدونيين  أنّ  يظُهر  المعمّق  البحث  فإنّ  أمر،  من  يكن  ومهما 

سيادتهم على بلاد اليونان، ولكن تلك السيادة كانت سيادةً عسكريةًّ وسياسيّةً واقتصاديةًّ، في 

مقابل بقاء الهيمنة الثقافيّة الإغريقيّة على مقدونية. 

 * * *

لقد غلب على العصر الهللينستي الفوضى والاضطرابات السياسيّة والاجتماعيّة، وسيادة 

يبحثون  الناس  أخذ  حيث  والتوترّ،  بالقلق  النفوس  ملأت  التي  الهدّامة  المنحرفة  الأفكار 

عن الطمأنينة والهدوء. لكن المفارقة كانت في التوجّه بهذه المهمّة نحو مذاهب من أمثال 

الأبيقوريةّ من خلال مذهبها الأخلاقي، والتي رأت أنّ السعادة الإيجابيّة فوق قدرة البشر، 



13 مدخل

وقالت بطمأنينة نفسيّة سلبيّة تتمثلّ في الخلوّ من الآلام والمتاعب والتحرّر من المخاوف 

وحالات القلق والهم، والتمتعّ بكافة اللذات الممكنة. ومن ثمَّ جعل الأبيقوريون من اللذة 

بادّعاء  الدين والعلم  للقيم. لقد رفض هؤلاء  الخير الأسمى وغايةً للحياة ومعياراً  الحسيّة 

أنهّما يجلبان الهمّ والغمّ والخوف والقلق والتوترّ، وذلك على خلاف الرؤى، وعلى خلاف 

الفطرة السليمة، التي تسود قديماً وحديثاً وترى في الدين مصدر عزاء وخلاص، وفي العلم 

سببًا للتقدّم والرفاهيّة. لقد وقع الأبيقوريون في مقتل عندما حصروا اهتمامهم بما هو باطنيّ 

انسحاباً  الحياتيّة  الأنشطة  كافة  من  ينسحبون  جعلهم  ما  الخارجيّة،  بالظروف  واستخفّوا 

ت الأخلاق  يقضي على طموح الإنسان ويسلبه الحيويةّ التي لا تستقيم بغيرها حياة. كما عبَّ

ا للنفع والفائدة  الأبيقوريةّ عن نزعةٍ نفعيّةٍ واضحةٍ، فلم تنشد الأبيقوريةّ الفضيلة لذاتها، وإنَّ

التي تعود من ورائها، فأباحت الظلّم وعصيان القوانين متى حقّق هذا الأمر منفعةً، وتم قصر 

الأخلاقيّة على الفائدة الدنيويةّ وعدم ربطها بثواب أخروي، فلا حياة أخرويةّ ولا معاد فيها.

 * * *

التفكير  كان  حيث  تحوّل،  نقطة  السقراطيّ  السفسطائّي  الجدل  مرحلة  تعدّ  فلسفياً، 

ورغم  ومآله.  وطبيعته  العالم  أصل  حول  خصوصًا  الطبيعة،  نطاق  حول  متمركزاً  الفلسفيّ 

أنّ الإنسان كان دائماً هو الأصل في كلّ مراحل الحراك والنشاط النبوي، فقد كان الإنسان 

مهمّشًا مع الفلاسفة الطبيعيين؛ لكن التحوّل الذي حصل بدأ مع الحركة السفسطائيّة، التي 

حوّلت الإنسان إلى مصدر القول أو الخطاب، ومعياريةّ الحقيقة إن وُجدت، فجاء مشروع 

سقراط الفلسفي مهتمًّ هو الآخر بالإنسان. لكن يختلفان في مسألة الحقيقة، فالسفسطائيةّ 

أعطت مركزيةًّ للعبارة أي للدال، ما يعني أنّ الحقيقة مهمّشةٌ وتابعةٌ، في حين سقراط أعطى 

المركزيةّ للحقيقة بوصفها كياناً كليًّا موجودًا في الخارج، وكذلك داخل فطرة الإنسان.

في  دائماً  المشكلة  لكن  الإنسان،  إلى  المركزيةّ  حوّلا  قد  معًا  فهما  اختلافهما،  ورغم 

الفلسفات المتمركزة حول الإنسان تتمثلّ في مصدر هذه المركزيةّ، ما من شأنه أن يقع فكر 

التمركز حول الإنسان في مفارقة المركز وتفكيكه في الآن نفسه، فعندما نتمركز حول الذات 

سنتساءل عن منح الإنسان المركز؟ وهنا قد نجد إجابتين، هما: إمّا الإله، أو الطبيعة. وهكذا 

سنتحوّل إلى مركزيةّ الإله أو الطبيعة، ما سيجعل هيومانيّة سقراط والسفسطائيّة محلّ نقد.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(14

السؤال عند  بـ»منهج  ما يُكن وسمه  فلسفة سقراط، هو  مقاربته في  ما يمكن  أهمّ  إنّ 

ومريديه  تلامذته  منقولات  من  السقراطيّة  الفلسفة  عن  إلينا  وصل  ما  ضوء  في  سقراط« 

المؤيدّين، لا سيمّا أفلاطون وأنتستينس، وعن خصومه ونقّاده سيّما شاعر الكوميديا الساخرة 

أرستوفانس. 

إنّ مقاربة سقراط، تستهدف مقابلة أسلوب تفلسفه ومقارنته مع من يوصفون بأنهّم خصومه 

المفترقين عنه من الفلاسفة السفسطائيين، لإظهار حدود هذا الافتراق وأسبابه ومحصوله، 

وذلك في سبيل مقاربة ورسم صورة مختلفة عن تلك الشائعة عن سقراط ومنهجه، مقاربة 

تكون أقرب إلى الواقعيّة والموضوعية منها إلى المديح والتكرار، فنتساءل حقيقة عمّ استقرّ 

في الأذهان عن صورة لسقراط خطهّا ذراع أفلاطون وأسطرها حُسن بيانه وشيوع فلسفته. 

من هنا، نجد مشروعيّة السؤال حول الحدّ الذي يسمح لنا بوصف سقراط بأنهّ كان فيلسوفاً 

ا رجل الحقيقة والمنُافح  للاختلاف عن دارج أفكار زمانه وثقافة مدينته؟ ولماذا؟ وهل كان حقًّ

عنها في زمن تسفيهها وتحويلها سبيلاً للعيش والترزقّ؟ وهل لدى سقراط، ما يستحقّ أن يوصف 

بـ»منهج في السؤال«، وما درج عليه الباحثون من توصيف منهجه وأنهّ يعتمد على التهكّم والتوليد؟ 

أم كان السّؤال إجراءً ووسيلةً لغاية اقتضتها ضرورات وشقاقات السياسة بين المواطنين والفلاسفة 

والخطباء في أثينا؟ وأخيراً: هل حقّق سقراط، بأسلوب تفلسفه، مقصود منهجه في بلوغ ثبات 

المفاهيم وبراء الحقيقة؟ أم إنهّ أخفق في بلوغ الهدف الذي جعله مرامَ فلسفته؟  

 * * *

التأّمل والمراجعة  ويستدعي  الفكريّ،  الجَدل  يثيُر  أفلاطون  زالَ  ما  نفسه،  السياق  وفي 

النقديةّ فيما أعطاه من أفكارٍ وطروحات فلسفيّة وسياسيّة، حولَ كثيرٍ من القضايا والمفاهيم 

التي تمسُّ أصل الوجود البشري على هذه البسيطة.

لقد سعت أبحاث هذه المرحلة الى إعطاء صورةٍ إجماليّةٍ، بنظرةٍ نقديةٍّ، حول ما قدّمه لنا 

أفلاطون في مجال نظريةّ المعرفة، والإلهيات، والسياسة، وفلسفة بناء الدولة. وقد كان للفلسفة 

السياسية في فكر أفلاطون حصّةٌ لا بأس بها؛ لأنهّا كانت الهاجس الرئيس لأفلاطون، رغم كلّ 

حضوره الفلسفيّ في مجالات أخرى، تأثرّاً بما وقع على أستاذه، سقراط، من ظلم، اعتبر أنّ 

سببه الأساس هو النظام السياسي القائم. بل إننّا لا نبتعد عمّن قال إنّ السياسة كانت السبب 



15 مدخل

الرئيس، أو أحد أسباب دخول أفلاطون لعالم الفلسفة. على أنّ تناول الفلسفة السياسيّة عند 

أفلاطون لا يستقيم دون مقاربة مفهوم العدالة والأخلاق، وأنواع الحكومات وأنظمة الحكم، 

يتقوّم  قوي وضخم،  كهيكل  والشعب  المجتمع  قضايا  مقاربة  وكذلك  الدولة،  قيام  وأسُس 

بالفرد-المواطن، وضرورة تربيته على الأخلاقِ والعدالة ليكون صورةً مصغّرةً عن الدولة المثاليةّ 

المنشودة، وهذا يحتم البحث في الطبقات الاجتماعيّة، وتأثيرها على السّياسة.

الأخلاقيةّ  مرجعيتّه  على  تستند  أفلاطون  عند  السياسي  التفكير  فلسفة  أنّ  الواضح  من 

المثاليّة )نظرية المثل والاستذكار( والتي شكّلت خلفيّة ذهنيّة وعمليّة محرِّكة عنده، بقيت 

حاضرةً في تفكيره وسلوكه ونتاجاته وأعماله حتى آخر لحظة في حياته الاجتماعيّة والسياسيّة،  

فأيّ نقدٍ أو مراجعة فكريةّ لأفلاطون، ينبغي أن تأخذ بعين الاعتبار المعطى المعرفّي السابق 

الذي كان جوهرَ فكره ومحور رؤيته الفلسفيّة والوجوديةّ، رغم كلّ الهنات والعثرات التي 

لنا  يقدّم  قابلةٍ للإثبات، أو على الأقل، لم  أنهّا كانت غير  اعترت نظريتّه في المثل، أهمّها 

أفلاطون الأدلةّ عليها.

بناء منظومةٍ سياسيّةٍ متكاملةٍ،  أفلاطون كانت جادّةً في  أنّ محاولات  الإنكار  لا يمكن 

الفاضلة  والمدينة  المثالي  بالمجتمع  تنتهي  مثاليّة،  سياسيةّ  لدولة  معياريةٍّ  صورةٍ  وتقديم 

أنهّ  إلّ  السياسيّة-  -التي اعتبرها أهم المداخل وتمثلُ رؤيته  العدالة والأخلاق  القائمة على 

يمكن ملاحظة التناقض والمغالاة في بعض آرائه وطروحاته السياسيّة والأخلاقيّة، لا سيما 

ما يتعلقّ منها ببناء الفرد وتربيته على معايير تربويةّ وأخلاقيّة وعمليّة، وهي تتناقض مع فطرة 

والقوى  الشهوات  بقمع  وطالبَ  المادّة  أفلاطون  رفضَ  جهةٍ،  فمن  وجوده؛  وجوهر  الفرد 

الغرائزيةّ والغضبيّة، واعتبرها مصدراً لكلّ شر، ومانعاً لوصول هذا الفرد إلى المعرفة الكاملة، 

متجاهلاً أنّ الإنسان لا يكون فاعلاً ومنتجاً إلا بتوازن المادة والروح فيه، ومن جهة أخرى 

نجده يصطفّ مع الداعين إلى إباحة الاتصّال الجنسّي والمثليةّ الجنسيةّ أو طقوس الزواج 

المنصوص عليها أساساً في أخلاقيّة الدولة الأفلاطونيّة والقائمة على زواج الشيوع أو زواج 

المشاركة، والتي يبدو أنهّ عدل عنها في أواخر حياته.!!.

مهما يكن من أمر، فإنّ القارئ لأفلاطون يلحظ جيّداً القواعد الصارمة والممنهجة التي 

يتبّعها لتحقيق الغاية التي يرجوها منها، والتي تعدّ مخالفة للقواعد التي يرسمها في الوقت 

نفسه، وهو ما قد يصيب القارئ بخيبة أمل. 



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(16

بالتربية  يتعلقّ  ما  سيما  ولا  أفلاطون،  فلسفة  أغلب  يغلفّ  التناقض  من  النّمط  هذا  إنّ 

والتعليم، بوساطة المراحل التي يقترحها لكلّ فئة من فئات المجتمع على حده، وبوسائل 

للتعليم التي يمكننا أن نقف عليها في محاوراته، والأهداف المثاليّة التي يرجوها منهما. وهو 

ما أثرَ سلباً على الصعيد الفردي، والاجتماعي، وأدّى إلى شرخ واضح في نظامه التربوي 

بين النظريةّ والتطبيق، وجعل منه شخصاً انتقائياً وديكتاتورياً تقوم أفكاره على مبادئ تحسين 

النسل، وعلى إعلاء الفعل العقلّي على الفعل العملي، وعلى أهميةّ اتبّاع القوانين والتمسّك 

بالمجتمعات أكثر من الاهتمام بإعداد الفرد من أجل الوصول إلى مثال الإنسان، ومن ثم من 

أجل تنظيم المدينة والإنسانيةّ.

في مباحث الإلهيات، اهتم أفلاطون بمبحث الألوهيّة اهتمامًا فائقًا، وأفرد له مساحات 

الدّيانة  في  سائدًا  كان  عمّ  نزهته  بصفات  الإله  وصف  على  وحرص  محاوراته،  في  كبيرة 

الشعبيّة اليونانيّة من تجسيد وتشبيه، حيث أصبح صورةً خالصةً من المادة أو من عالم الظن، 

وكان هذا نتيجة تأثرّ أفلاطون بما وصلت إليه الأمم المتحضّة المحيطة ببلاد اليونان حينذاك 

فيما يخص مبحث الألوهيّة، واستفادته من الصفات الإلهيّة التي وصف بها حكماء الشّق 

القديم آلهتهم، فقال بالإله الموجود الكامل الخيّ المعتني بالكون، فهو جميل، وحكيم، 

من  ورثه  مما  التخلصّ  يستطع  لم  ذلك  مع  أفلاطون  لكنَّ  المحامد.  لكلّ  وجامع  وعالم، 

أساطير كانت سائدةً في الدّيانة الشعبيّة اليونانيّة، فقال بالإله الصانع لا الخالق، وذهب إلى 

القول بتعدّد الآلهة وليس الإله الواحد، وأنَّ الإله لا يصدر عنه الشّ ولا يستطيع أن يمنعه 

بشكل تام فهو فوق مقدرته، وقال بعجز الإله التام أمام فكرتي القدر والضرورة. 

لغويةّ،  مباحث  إرهاصات  بسهولة  نجد  فإننّا  باللغة،  الاهتمام  عن  أفلاطون  يبتعد  ولم 

تحوّلت في العصر الحديث، إلى مذاهب شتىّ في اللسانيات وفلسفة اللغة. من هنا، فإنّ 

هذه الأبحاث لم تغفل عن مقاربة مسألة اللغة عند أفلاطون، وتبيان رأيه في نشأتها وقدرتها 

على تأدية وظائفها بوصفها وسيلةً للتواصل والمعرفة. ورغم أنّ إحدى السمات الأساسيّة 

يستبعد الإجماع والاتفّاق على عمليّة وضع  أنّ أفلاطون  إلّ  لغويّ،  أنَّه كائن  للإنسان هي 

الطبيعة  تحاكي  والأسماء  الأحرف  أنّ  ترى  التي  المحاكاة  نظريةّ  إلى  ويرُجعها  الأسماء، 

الأوّلية  الأصْل-الأسماء  إلى  )الثانوية(  الفَرعيّة  الكلمات  كلّ  يردّ  لذلك  للأشياء،  الجوهريةّ 

وهنا  الاشتقاق،  عمليّة  عليه  تعتمد  الذي  اللُّغوي(  )الأصْل  الجذر  أو  الثابت  تشُكّل  التي 

يلُاحظ التمّاهي بين نظريةّ أفلاطون اللغوية ونظريتّه في الوجود والمعرفة، من حيث التمييز 



17 مدخل

بين الثابت والمتغيّ وردّ الوجود إلى مبادئ أوّليّة ثابتة. ولا يغفل أفلاطون عن العلاقة التي 

تربط بين الاسم والشيء على اعتبار أنّ الشيء يمتلك أسبقيّة أنطولوجيّة على الاسم، كما 

أنّ الاسم يشُكّل انعكاساً لغوياً للشيء، إلّ أنّ معرفة الاسماء لا تعني عن معرفة الأشياء؛ لذا 

يتوجّب على المرء التوجّه إلى الأشياء ذاتها من أجل معرفتها، وهذا يطرح من جانب آخر 

الكلمة-الاسم  للحقيقة، وهناك مسافة بين  انعكاساً  اللغة  تعَُدُّ  بالحقيقة، حيث  اللغة  علاقة 

والشيء لا يمكن عبورها.

من المؤكَّد أنَّ اليونانيين كانوا أوَّل مَنْ أثار الاهتمام بالظَّاهرة الجماليَّة، وهم أيضاً أوَّل مَنْ 

بدأ بوضع أسسٍ حقيقيَّةٍ لمعرفة ماهيَّة الجمال، وسواءٌ أكان الجميل هو النَّافع أو المنسجم 

أو المثير للعواطف واللَّذات الجماليَّة، فإنَّ كلَّ تلك النَّظريات تلتقي في نقطةٍ واحدةٍ وهي 

أنَّ الجمال يرتبط بالإنسان بوصفه ذاتاً جماليَّةً يتذوَّق الفنَّ ويتأثَّر به.

من هنا، كان لا بدّ من مقاربة الجمال عند أفلاطون، مقاربةً نقديةًّ، وربطاً به كان لا بدَّ من 

مقاربة موضوعي الفنِّ والحبِّ أيضاً. أولاً؛ لأنَّ الفنَّ هو المعبِّ الأفضل عن الجمال، وثانيا؛ً 

نحاكي  أن  نستطيع  أفلاطون،  وفق   ، بالفنِّ لأنَّنا  وثالثا؛ً  ومبلورها،  الجمال  قيمة  لأنَّه حامل 

إذ كلَّما اقترب  ابتكره أفلاطون؛  الذي  ات في عالم المثُلُ  بالذَّ أو الجمال  الجمال الأسمى 

الفضيلة  نحو  يرشدنا  الذي  المثاليِّ  الجمال  من  اقترب  كلَّما  الحقيقة  من  الواقعيُّ  الجمال 

والخير والأخلاق الفاضلة.

فبالحبِّ  المثُلُ،  الماديِّ إلى عالم  العالم  انتقاله من  الفنَّان في  معراج  فهو   ، الحبُّ ا  أمَّ  

الرُّوحيِّ  والجمال  الواقع  في  الجمال  بين  الحقيقيَّة  النَّقلة  يحقِّق  أن  الفنَّان  يستطيع  وحده 

به نحو الجمال  الجميل، ويستطيع أن يسمو  يعاين  الفنَّان فقط، بل كلُّ من  المثاليِّ، ليس 

الكليِّ المطلق؛ لأنَّ الحبَّ حاجةٌ دائمةٌ للاكتمال، فهو عاطفةٌ تبحث بشوقٍ أبديٍّ عمَّ يحقِّق 

الكمال المنسجم المتعالي عن الواقع.

 * * *

يدفعنا إلى  والعرقي،  الثقافي  التفوّق  استندت إلى  التي  الفلسفة الأرسطيّة  النّظر في  إنّ 

مراجعة خلفيّة العلاقة اليونانيّة مع بلاد فارس، والتي تميزّت بخوفها الشّديد من أن يسُتعبد 

اليونانيون في ظلهّم رغم أنّ  فارس كانت إمبراطوريةًّ عظيمةً في العالم القديم، فقد انتصر 

ببناء  وقاموا  الوقت،  ذلك  في  دولة  أكبر  وهي  ضدّها،  عديدة  معارك  في  القدماء  الإغريق 



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(18

مجموعة من الأساطير الوطنيّة على أساس تلك الانتصارات، كانت في حدّ ذاتها ضروريةّ 

وممكنة، لمحو إمكانيّة الهزيمة وتوطيد قيم السيطرة والتفوّق اليوناني، وقد ساندتها الفلسفة 

الأرسطيّة باختلاقها وعيًا آخر، يمجّد الاستعباد والرقّ والعنصريةّ، ويوصف بالعقلانيّة، وإن 

اتسّمت هذه »العقلانيّة« بأنهّا تصف كلّ الأجانب على أنهّم برابرة.  

في الواقع، إنّ الحديث عن أرسطو والعبوديةّ الطبيعيّة يظُهر الرؤية الأيديولوجيّة لأرسطو 

وصف  في  النظر  إعادة  يقتضي  عاديةّ،  ليست  حالة  دراسة  كونه  من  الرق،  دراسة  ضمن 

بأنّ  أنهّ أيديولوجيّ في طبيعته، فعلينا أن نظهر اعتقاده  الطبيعيّة بدقةّ على  أرسطو للعبودية 

غير اليونانيين كانوا طبيعيين. وتبيين ما إذا كان العصر الأرسطي فيه عبوديةّ، وأنّ أرسطو في 

حدّ ذاته عاش في مجتمع عُبوديّ، وهل كانت العبوديةّ طوعيّة على حدّ تعبير ايتيان لابويتي 

Etienne de la Boétie( ) أمراً مقبولً؟	

وما يؤخذ على أرسطو في قضيةّ العبوديةّ والاستعلاء الإغريقيّ، يؤُخذ عليه أيضًا في قضايا 

تصُنّف اليوم ضمن حقوق الإنسان: كموقفه من المرأة، وأسرى الحروب، وما إلى ذلك.

وليس بعيداً عن ذلك، حاولنا إلقاء الضّوء على فلسفة أخلاق الفرد عند أرسطو، لا سيما 

فيما يتعلقّ بمفهومها والأسس التي بنُيت عليها، وعلاقتها بمفهوم السعادة ونظريةّ الفضيلة 

سبيل  في  رذيلتين"  بين  وسط  "الفضيلة  الأرسطيّة  المعادلة  على  والوقوف  جهة،  من  عنده 

استعراض الإشكاليات والصعوبات التي واجهتها من جهة أخرى، وصولاً إلى الإشكاليات 

التي تعرضّت لها فلسفة أرسطو الأخلاقيّة ككل، ليغدو التسّاؤل بعد ذلك عن إمكانيّة وجود 

إنسان فاضل عند أرسطو.

ولم تكن الإلهيات الأرسطيّة أفضل حالً، فقد ظهر الإله الأرسطي في نظريةّ المحركّ 

الأوّل الذي لا يتحركّ، إلهاً خاليًا من الصفات الكماليّة.

وفي نظريةّ المعرفة، فقد كانت نظريةّ المثل والنقد الأرسطي لها، من الإشكاليات التي 

الأستاذ  ما بين  بدايتها؛ لأنهّا موضوع خلافٍ جوهريٍّ  منذ  اليونانيّة  الفلسفة  تاريخ  شغلت 

والتلميذ الذي حاول بنقده الثورة على أفكار أفلاطون، وتأسيس فلسفةٍ مغايرةٍ لفلسفته في 

المنهج والأسلوب، وهذا ما تؤكّده الغالبيّة العظمى من مؤلفّات تاريخ الفلسفة، دون التطرقّ 

إلاّ فيما ندر إلى الأسباب الحقيقيّة الكامنة خلف هذا النّقد الشرس للمثل.

التزامه  مدى  وإبراز  والتحليل،  للنقد  المثل  لنظريةّ  أرسطو  نقد  إخضاع  هنا  حاولنا  لقد 



19 مدخل

بالموضوعيّة وقواعد الصحّة والبطلان أثناء نقده، هذا النّقد الذي أوقعه في التناقض والكثير 

من المشكلات الفلسفيّة أثناء رحلة بناء فلسفته، وأهمّها إشكاليّة العلاقة بين الكلّ والجزئي 

التي بدأ فيها فيلسوف اسطاغير برهانياً كرجل منطق وانتهى مثالياً في تأكيده أولويةّ الموجود 

الميتافيزيقي المطلق، كما يكشف منهجه في البحث، إذ انتقل بتراتب هرميّ من المحسوس 

)لا وجود إلاّ للجزئي( إلى المعقول )لا علم إلاّ بالكلي( ليصل في نهاية المطاف إلى المفارق 

)المحرك الأول اللامتحرك( الذي عدّه موضوع العلم وغايته الحقيقيّة؛ فيعود هنا أفلاطونياً.

وعلى أيّ حال، فإننّا لا نجافي الحقيقة إن قلنا إنّ أرسطو كان أوّل من زرع بذور المنهج 

الماديّ بطريقة أو بأخرى، في الفكر الفلسفي. وهكذا وقع الفكر الفلسفي، لقرون لاحقة، 

بين سندان مثاليّة مفرطة عند افلاطون، ومطرقة أرسطو المادية.

وفي الفلسفة الطبيعيةّ، تتقوّم فلسفة الطبيعة عند أرسطو وتأمّلاته في فيزيائها، وما تستتبعه 

هذه التأمّلات، التي يبدأها أرسطو من مقدّمات استقرائيّة، من قولٍ بخصوص كوزمولوجيا 

الكون الذي يشكّل للطبيعة علتّها أو ما وراءها، من سلسلة من الحوامل المقصود الفصل 

بخصوصها، والتي أخصّها وأعسرها على القطع الواثق، هي مقولتا الزمان والمكان.

الطبيعة، ضمن حدوده المتاحة، عن الآثار الما قبل أرسطيةّ  البحث في فلسفة  يتقصى 

في تفكير وإرث أرسطو المختصّ بمشكلة ثنائيّة المكان والزمان، سيّما تلك الآثار والتراث 

الذي حفظه لنا تاريخ الفلسفة اليونانيةّ عن شيوخ المدرسة الأيلية.

وقد استخلصنا معنى المكان والزمان الكوزمولوجيين في طبيعيات أرسطو انطلاقاً مما 

الثنائيةّ  معنى  تفسير  محاولة  مع  اللامطلقين،  أو  الواقعيين  والزمان  المكان  دعوته  يُكن 

الزمكانيّة عند أرسطو.

التي  النتائج  وتضادات  المنهجيةّ  بالتناقضات  دعوته  ما يُكن  اختزال  إلى  وقد خلصنا 

تظهر في فيزياء السماع الطبيعي عند أرسطو بخصوص إشكاليّة المكان والزمان، وثنائيتّيهما.

 * * *

ما تقدّم، يمثل مضمون الأجزاء الثلاثة من هذه المرحلة )6،7،8(، أمّا الجزء الرابع )9(، 

فقد تمّ تخصيصه للمرحلة الرومانيةّ.

ومن الطبيعي، في معالجة المرحلة الرومانيّة في عهديها الملكي والجمهوري، أن نقارب 

مفهوم القانون الروماني من حيث ماهيّته، لا سيما وأنهّ يعُدّ، إلى اليوم، مفخرة الغرب، وما 



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(20

زال يدُرس حتى يومنا هذا، في الجامعات. وقد تركّز النقد لهذا القانون على تبيان مواضع 

القسوة  مواضع  بيان  كذلك  العام،  الروماني  القانون  فروع  واللاعدل في  والضّعف  القسوة 

والضعف واللاعدل في فروع القانون الروماني الخاص.

 * * *

ومن جهة ثانية، تعدّ دراسة الحياة الدينيّة لأيّ شعب من الشعوب من الدّراسات المهمّة، 

والتي يمكن من خلالها التعرفّ على مستوى تفكيرهم، ومدى تطوّرهم الحضاري والروحي، 

فالدين مركز اهتمام الإنسان ومحور تفكيره وتنظيم مجتمعه.

احتلّ المكانة  الرومان  كافةّ، وعند  القديمة  الشعوب  مهمّةً عند  الدين مكانةً  احتلّ  لقد 

الأسمى لارتباطه بحياتهم اليومية، فكانت الآلهة هي المسؤولة عن كلّ شيء، فهي الراعية 

والحامية والمانحة والمدمّرة والمسبّبة للأعاصير والمرسلة للرياح القويةّ، وكان على الشعب 

الشدائد،  عند  إليها  واللجوء  المعابد  وبناء  لها،  الدينيّة  الشعائر  وإقامة  تامةً،  طاعةً  طاعتها 

والأجداد،  والأباطرة،  والأبطال  العظماء،  قدّس  كما  الطبيعة،  قوى  عبد  القديم  فالروماني 

وقدّم لهم النذور والقرابين، وبهذا لم يخرج الرومان عمّ كان سائداً في بلاد الإغريق، من 

تصوير للالهة، وتزاوجهم، وغضبهم ورضاهم، وزرع الشقاق والحروب بين بني البشر، تبعًا 

لاختلاف الآلهة بين بعضهم البعض.

 * * *

لقد اتسّمت الحياة الرومانيةّ بالقسوة، وهذا أمرٌ طبيعيٌّ في مجتمع تمرسّ على الحروب، 

العملي،  العقل  إلى  الروماني  الفكر  يتجّه  أن  في  غرابة  فلا  النفعيةّ.  عقليّته  على  وهيمنت 

الوجود  بمباحث  يرتبط  وما  الأنطولوجيّة  المباحث  عن  الابتعاد  الإمكان  قدر  محاولً 

والمعرفة، والعلوم العقليّة المجردّة؛ إذ لم يكن العقل الروماني يألف التجريد، مضافاً إلى 

ذلك، محاولات الرومان بناء ثقافةٍ خاصةٍ بهم تبتعد عن هيمنة الفكر والفلسفة الإغريقيين، 

وهي السمة الرئيس للمرحلة الهللينستيّة، وهم يعلمون أنهّم لن يستطيعوا مضاهاة الإغريق 

في هذه الفنون.

 * * *

على أنّ عقدة النقص هذه من الإغريق، لم تقتصر على العقل الفلسفي، فقد امتدّت الى 

الأدب أيضًا، وربما حاول الرومان التركيز على الآداب والفنون في محاولة تعويضيّة، إلّ أنّ 



21 مدخل

النّظر إلى الإغريق، ومحاولات مضاهاتهم لم يسلم منها الأدب أيضًا، ولعلّ أوضح تعبير 

عن هذا الأمر، هو كتاب الانياده التي دوّنها فرجيل، إذ إنّ سرديات أسباب كتابتها لم تخرج 

عن منطق: فليكن لنا ملحمة كما لهم ملحمة، في إشارة إلى الالياذة التي كتبها هوميروس.

 * * *

والقادة  والساسة،  الحكّام،  بين  سواء  حدّ  على  فهي  الرومانية،  السياسيةّ  الحياة  أما 

العسكريين، بل وزوجاتهم أيضًا، فهي حياة مليئة بالخداع، والتآمر، والاغتيالات، والخيانة. 

ولعلّ النموذج الصارخ في هذا الأمر هو عقلهم المفكّر، والمنظرّ الأعظم في الفكر السياسي 

الروماني، وأعني به شيشرون، تلك الشخصيّة المليئة بالتناقضات، لناحية الشرخ الهائل بين 

النظريةّ والتطبيق، بين الحرص على التنظير الأخلاقي، والممارسة السياسيّة المليئة بالخداع 

والمؤامرات.

 * * *

العلاقات في  تلك  وأثر  أفراده  بين  تربط  التي  العلاقات  معرفة  المجتمع  تتطلبّ وحدة 

وثقافات  منوَّعة،  وشرائع  وأمم  وقبائل  شعوب  على  يشتمل  الإنسانّي  فالمجتمع  تكوينه. 

وحضارات، لها عاداتهُا وتقاليدُها وأعرافها المتمايزة حتى داخل الحضارة الواحدة. إضافة 

إلى أنّ حياة البشر تتضمّن الكثير من الحقائق المؤثرّة في شريط الأحداث التاريخيةّ، وإذا 

تكون  الحضارة  هذه  فإنّ  الأخرى،  البشريةّ  المجموعات  تجذب  أن  ما  استطاعت حضارة 

غنيّة، ولها القدرة على التفاعل مع الآخر، وهذا ما حدث للإمبراطوريةّ الرومانيّة نهاية العصور 

القديمة، إذ جذبت حضارتها قوى خارجيّة تفاعلت على أرضها، فما حدث هو  التاريخيّة 

ليصبحوا  الرومانيّة  الإمبراطوريةّ  مكونات  وباقي  الجرمانيّة  القبائل  بين  متبادل  وتأثرّ  تأثير 

متشاركين في بناء حضارةٍ جديدةٍ.

فالخطر الجرمانّي، الذي صوّره الرومان، كمظهر مستمر لقرون عدّة، تحدّث عنه المؤرّخ 

الرومانّي تاكيتوس عام 98م، وبقي موضوع الجرمان مسألة المسائل حتى زوال الإمبراطوريةّ 

الرومانيّة في الغرب على يد الجرمان، ما يؤكّد حجم التأثير المتبادل بين الطرفين، ما حتمّ 

أصبحوا  وكيف  )750-1ق.م(،  الأعوام  خلال  الجرمانيةّ  القبائل  تحركّات  حول  البحث 

العنصر البشريّ الأساسّي في صنع الحضارة الأوروبيّة في العصور الوسطى. على أنهّ لا يمكن 

المتوحشين  الرومان بصورة  التي صوّرها  القبائل  الغربيةّ حول بعض  الروايات  إلى  الركون 



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(22

الذين يشكّلون خطراً على »الحضارة«؛ إذ إنّ »وحشنة« الآخر هو صفة ظلتّ ملازمةً للأدبيات 

الغربيّة في توصيف الشعوب التي تسعى لاستعمارها، ومصطلح الانتداب الذي أستعمل في 

النصف الأوّل من القرن الماضي ليس ببعيد، إذ سعى هذا المصطلح )الانتداب( للإيحاء بأنّ 

هذه الشعوب لا تصلح حتى لحكم نفسها!

وعلى أيّ حال، فإنّ القبائل الجرمانيّة عبارة عن مجموعة عرق- لغويةّ وصلت إلى المنطقة 

الشماليةّ والوسطى من أوروبا خلال عدة قرون )750-1ق.م(، إذ وجدت في الهجرة الحلّ 

الوحيد لمشاكلها.

بتراثها  تمسّكها  عبر  باستمرار  الحضاريّ  تميّزها  عن  للتعبير  القبائل  هذه  سعت  وقد 

الماشية،  وتربية  الزراعة  على  القائم  والاقتصاديّ  القبيلة،  على  القائم  الاجتماعيّ  المحلّي 

وشكّلت  محارب،  أنهّ  واحدة  صفة  حمل  متجانسًا  بسيطاً  الجرمانيةّ  القبائل  مجتمع  وكان 

الأرض بالنسبة إليه مركز تماسك إقليميّ، بينما شكّلت الأسرة مركز تماسك إنسانّي.

 * * *

التي عالجناها بشكلٍ نقديٍّ في هذه المرحلة، وهي  هذه صورةٌ إجماليّةٌ للموضوعات 

مرحلةٌ استمرّ العمل عليها لمدّة تزيد عن العام بقليل.

ونحن إذ لا ندّعي الكمال في هذا العمل، إلّ أننّا نزعم، وبقوّة، أنّ الباحثين المشاركين 

في هذا النتاج الفكري، قد بذلوا جهودًا كبيرةً في محاولة التقصّ والبحث، والتحليل والنقد، 

الفكريةّ،  وإنتاجاته  للغرب،  والمهللّة  المصفّقة  والأبحاث  بالكتب  ومليئةٍ  حاشدةٍ  بيئةٍ  في 

وفي أجواء يحتاج النقد فيها لجرأة وشجاعة لا تقل عن الشجاعة التي يحتاجها الجندي في 

المعارك العسكريةّ.

مدير التحرير

د. محمد مرتضى



الله في فلسفة أرسطو
[[[

سارة الدبوسي

مقدّمة

ما انفكَّ العقل البشريُّ منذ غابر الأزمان يبحث في أهمِّ الإشكالات الكبرى التي تؤرِّق 

ال في  فعَّ الوجود دور  للبحث في سبب  فقد كان  الغيبيَّات.  الكون شأن مسألة  وجوده في 

إنشاء العلوم والأفكار التي دفعت الإنسان إلى الحفر في جذور وأسُُس العالم، لأجل اكتشافه 

وإدراك حوادثه المختلفة. 

عبر  العالم  في  وجوده  من  ضئيلً  جزءًا  إَّل  يفقه  لم  البدائيَّ  الإنسان  أنَّ  القول  وحريٌّ 

هن، لذلك كان البحث في وجود الله من أهمِّ الإحراجات الفكريَّة التي أولاها  الحواسِّ والذِّ

، وخصوصًا الفلسفة، اهتمامًا واسعًا باعتبار أنَّ إثبات واجب الوجود للكون  الفكر البشريُّ

يمثِّل أساس الحكمة الفلسفيَّة ومنطلقها من جهة، ومن جهة أخرى يوجب على الإنسان فكَّ 

ه نحو البحث في الغيبيَّات من أهمِّ المسائل  غموض الكون المحدق به، لذلك كان التوجُّ

الفكريَّة التي سلكها لأجل تفسيره، مع ما رافق هذا المبحث من صراعات الإيمان والإنكار 

ه بالبحث نحو هذه المسألة المعقَّدة منذ نشأتها  للغيب. لذلك أكَّدت الفلسفة ضرورة التوجُّ

الأولى مع الفلاسفة اليونان.

دًا بواقع الإنسان الأوّل، بقدر  من هذا المنطلق، لم نعد في حاجة إلى إعادة النظر مجدَّ

الله عبر  العديد من المفكِّرين لمسألة  تناول  الكامن خلف  الدافع  البحث في  حاجتنا إلى 

، والحال أنَّ هذه المسألة لا يمكن أن تفُهم عبر الحواسِّ البشريَّة فحسب. الحواسِّ

فاللهّ هو المبدأ الأوحد والأعلى للوجود، وهو أيضًا غاية الوجود والكون، لذلك شكَّلت 

]]]- أستاذة الفلسفة بجامعة قفصة ـ تونس.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(24

مسألة وجوده مبحثاً فكريًّا واسع الأطراف، واعتبر البحث فيه من أعقد المفارقات الفكريَّة 

إثبات وجوده،  كيفيَّة  الجدل حول  هوتيين، وأثارت  الفلاسفة والَّل العديد من  أربكت  التي 

سواء من خلال القول بالإيمان وحده، أم من خلال التدليل على وجوده باستخدام الأسلوب 

الفلسفيِّ العقلانْيّ. ولكنْ، أليس وجود الله مركوزاً في الفطرة البشريَّة بالطبع، فما الدافع، 

إذن، إلى البحث في وجوده طالما أنَّ هذه القناعة كامنة بالقوَّة في أعماقنا؟

من المفيد الإشارة هنا إلى أنَّ هذه المسألة حظيت باهتمام واسع لدى الفلاسفة اليونان، 

، وبين عالم ما تحت  ولا سيَّما أرسطو الذي ميَّز بين عالم ما فوق القمر ذي النظام الإلهيِّ

القمر أي عالم البشر الذي يسوده فعل الإمكان. وهو خلال بحثه في مسألة الغيبيَّات وسم 

الله بالمحرِّك الأول الذي لا يتحرَّك. وبالتالي، فإن السؤال الذي يطرح نفسه هنا: كيف جاز 

ا؟  لأرسطو التطرُّق إلى  هذه المسألة الغيبيَّة في وقت كان الوعي البشريُّ آنذاك محدودًا جدًّ

وما طبيعة الإله بالنسبة إليه؟ وما علاقته بسائر الموجودات الأخرى؟ وإلامَ أفضى تصوُّره 

الفلسفيُ لهذه المسألة؟

ّ
لً: في البحث عن جوهر الجواهر الأرسطيْ أوَّ

يعُدُّ أرسطو]]] من أشهر الفلاسفة اليونانيين القدامى، وقد تطرَّق إلى العديد من المسائل 

يتناول موضوعًا بعينه بل  دة آنذاك. ففلسفته كانت واسعة ومتنوِّعة حيث لم  الفكريَّة المعقَّ

م العلوم إلى  تطرَّق إلى العديد من المواضيع سواء في الفلسفة النظريَّة أم العمليَّة. وهو يقسِّ

ثلاثة فروع هي: الطبيعيَّات والرياضيَّات والإلهيَّات. وتعُدُّ مسألة الإلهيَّات أو الغيبيَّات من 

الله مسألة ذات أهميَّة  إليها في فلسفته، والحال أنَّ مسألة وجود  التي تطرَّق  أهمِّ المسائل 

كبرى. ولكنْ، أوَليس من المفارقة أن يكون هناك دافع لإثبات وجود الله وهو خالق الكون 

فيما  عقلانيًّا  وجوده  على  تبرهن  أن  القدرة  المحدودة  البشريَّة  للحواسِّ  كيف  ثمَّ  وسيِّده؟ 

القناعة السائدة لدى أغلبيَّة الناس تتمثَّل في البرهنة عليه روحيًّا من خلال الإيمان به؟

ة  به العرب بالمعلِّم الأول، له مؤلَّفات عدَّ ]]]- أرسطو أو أرسطوطاليس )384-322( فيلسوف وطبيب وعالم وسياسيٌّ يونانيٌّ، لقَّ

تقسم إلى مرحلتين: المرحلة الأولى مرحلة الشباب حيث كتب مجموعة محاورات على غرار محاورات أفلاطون إَّل أنَّها ضاعت 

نت كتبه المدوَّنة والمتداولة إلى يومنا هذا. ى بمرحلة الكهولة، وتضمَّ جميعها. أما المرحلة الثانية فتسمَّ



25 الله في فلسفة أرسطو

ر أرسطو للإله 1. تصوُّ
وأستاذه  أرسطو  من  كلٌّ  عليها  اتَّفق  التي  القناعة  هي  تلك  الصدفة،  وليد  ليس  الكون 

عن  منزَّهة  كاملة  حكيمة  قوَّة  فعل  هو  الكون  وجود  بأنَّ  أقرَّا  كليهما  أنَّ  حيث  أفلاطون، 

النقصان، إَّل أنهما اختلفا في تفسير كيفيَّة الوصول إلى هذه القوَّة. ففيما أقرَّ أفلاطون بأنَّ 

عالم الفكر والمثُلُ هو السبيل المؤدِّي إليها، اتَّجه أرسطو نحو عالم الطبيعة وما اكتنفه من 

درجات تؤثِّر عللهُا في معلولاتها، ونجده في حديثه عن العلَّة يقول« لسنا نعرف الحقَّ من 

دون أن نعرف علَّته، وكلُّ واحد من الأوائل هو خاصة علَّة لما عليه سائر الأشياء )...(، وإنَّ 

علل الأشياء الموجودة ليست بلا نهاية لا من طريق الاستقامة ولا من طريق النوع، أي أن 

تكون أنواع العلل أكثر من أن تعُدَّ إلى غير نهاية]]]«.

هذا، ويعُتبر أرسطو من أوائل الفلاسفة الذين تناولوا هذه المسألة الدينيَّة الغيبيَّة بالتفكير 

ين انطلاقاً من المنهج الاستقرائيِّ الاستنتاجيِّ  عقليًّا من خلال محاولته الجمع بين العقل والدِّ

مه في كتابه »ما بعد الطبيعة«، لأجل البرهنة على وجود الله باعتباره دافعًا ومحرِّكًا  الذي قدَّ

للأشياء الموجودة في الكون.

كذلك يعُتبر أحد الفلاسفة اليونانيين القدامى الذين أقرُّوا بأنَّ سائر الموجودات في الكون 

ا تشكَّلت من بعضها البعض وفي اتِّصال مستمرٍّ بالمحرِّك الأول، ما  لم تنشأ من العدم وإنَّ

يعني أنَّ كلَّ موجود يفتقر إلى شيء آخر يحرِّكه من خارجه، ويجب على الأشياء المتحرِّكة 

أن تنتهي إلى محرِّك أول لا يتحرَّك، وهو الإله، وتكون هذه الحركة دائريَّة. ولكنْ، ألا يعُدُّ هذا 

س العقل ويلغي الوحي؟ التصوُّر الأرسطيُّ ذا نزعة وثنيَّة باعتباره يقدِّ

لمَّا كان الكون قديماً وموجودًا منذ الأزل، بحسب قناعة أرسطو، فقد عمل على فهمه من 

خلال النظرة الهيراركيَّة التي نظر بها إليه، واعتبر من خلالها أنَّ الكون مرتَّب، وأنَّ حدوث 

َِّّس  الأشياء فيه يقتضي وجود جملة من العلل المؤثِّرة في معلولاتها، باعتبار أنَّ الإدراك الح

م سوى جزء بسيط من الواقع، لذلك راهن على البحث بواسطة الأسباب منذ  والذهنيَّ لا يقدِّ

البدء لأجل تجاوز هذه المحدوديَّة، وبالتالي فكِّ لغز الكون ومعرفة علل وجوده. ولأجل 

]]]- أرسطوطاليس، ما بعد الطبيعة، دار ذو الفقار، الَّلذقية، دمشق، 2008، ص6.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(26

فك لغز طبيعة الإله، سعى للبحث في بنود العلم الإلهيِّ من خلال بسطه لفكرة المحرِّك غير 

المتحرِّك الذي يخرج ما هو بالقوَّة من القوَّة إلى الفعل، وذلك من خلال اعتماده على جملة 

من البراهين الدالَّة عليه. ولكن ما طبيعة هذا المحرِّك غير المتحرِّك؟

للبرهنة على  الذي سعى  الإلهيَّات  موضوع  الأساس في  والمحور  الدائم،  الجوهر  إنَّه 

وجوده وتنزيهه على سائر الموجودات الكونيَّة الأخرى بقوله »الجواهر أوائل الموجودات، 

أزليَّان  والزمان  الدائريَّة  الحركة  ولكن  فاسدة،  كلُّها  الموجودات  لكانت  فاسدة  كانت  فلو 

غير  دائمة  جواهر  توجد  إذن،  الحركة،  مقياس  والزمن  لجوهر،  عرض  والحركة  أبديَّان، 

متحرِّكة«]]].

الإطلاق،  الجواهر على  أهمَّ  الإله،  أو  المتحرِّك«  »المحرِّك غير  مبحث  هنا، شكَّل  من 

، لأنَّه، كما رأى، أزليٌّ ولا تشوبه لا الحركة ولا النقصان، بل إنه  بحسب التصوُّر الأرسطيِّ

أن  فينبغي  متحرِّك،  الواحد غير  اثنتين طبيعيتين، وكان  ثلاثاً:  الجواهر  كانت  سرمديّْ »لمَّا 

مة على  نتكلَّم عن ضرورة أن يوجد جوهر ما سرمديٌّ غير متحرِّك، ذلك أن الجواهر متقدِّ

جميع الموجودات«]]]. 

أنَّه مصدر  يبدو الإله الأرسطيَّ السرمديَّ محرِّك أزليٌّ للعالم الذي لا يتحرَّك، ما يعني 

الحركة في الكون باعتباره يحرِّك الأشياء من دون أن يتحرَّك بغيره، بل هو محرِّك بذاته، كما 

أنَّه يمثِّل فعلً محضًا خالصًا، إنَّه صورة الصور.

لقد أقرَّ أرسطو بوجود جوهر ثابت وهو الإلهُ السرمديُّ الذي لا يتحرَّك على أزليَّة الحركة 

هو  الزمان  وأنَّ   ، السرمديِّ الجوهر  لهذا  عرضَيَّة  سمة  الحركة  أنَّ  معتبراً  والزمان،  الدائريَّة 

؟ فكيف لإله سرمديٍّ أن يكون  مقياسها. ولكن ألا يبدو أنَّ ثمة تهافتاً في الفكر الأرسطيِّ

صورة الصور طالما أنَّ الصورة تعِّب عن المادَّة وهو منزَّه عن العادة باعتباره سرمديًّا وثابتاً؟

ما تجدر الإشارة إليه، هو أنَّ المحرِّك الأول الذي استدلَّ به على وجود الإله يوجد به زمان 

سة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة، 2014، ص209. ]]]- تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، يوسف كرم، مؤسَّ

]]]- تفسير ما بعد الطبيعة. المقالة الثانية عشرة. T29. ابن رشد، ترجمة: بويج موريس، دار المشرق، 1991، ص1556.



27 الله في فلسفة أرسطو

وحركة، فهذا الزمان لا بداية ولا نهاية له ما يعني أنَّه موجود أزليًّا، إنَّه مقياس الحركة التي لا 

تتمُّ إَّل بوجود الزمان. ولكن كيف لهذا المحرِّك أن يحرِّك وهو لا يتحرَّك؟ ألا يعُتبَر هذا ضرباً 

من الَّلغو والمبالغة في تعظيم شأن هذا الإله والتقليل من شأن الحركة بنظر المعلِّم الأوّل؟

لا يخفى على الباحثين أنَّ وجود الله في فلسفة أرسطو قد شكَّل الأساس الذي ترتكز 

عليه جملة الموجودات الأخرى في الكون، وللتدليل على ذلك فقد ساق العديد من الأدلَّة 

العقليَّة، حيث مثَّلت ظاهرتي الزمان والحركة المنطلق الأساسيَّ الذي سلكه لأجل تفسير 

قِدَم الكون وما يشوبه من حركة، باعتبار أنَّ الزمان وُجِد منذ الأزل ومستمرٌّ إلى الأبد، ما يعني 

ا البشر هم من اعتقدوا ذلك لعجز إدراكاتهم،  مًا على العالم في الزمان وإنَّ أنَّ الله ليس متقدِّ

لذا أقرَّ بأنَّ هذه الأسبقيَّة ليست إَّل فكريَّة »فأسبقيَّة الله للعالم في نظر المعلِّم الأول )...( 

م في الزمان، ولا ارتباط  مة المنطقيَّة لنتيجتها، وعلى هذا فلا تقدُّ أشبه ما تكون بأسبقيَّة المقدِّ

علَّة بمعلول بينهما«]]].

فالزمان بنظر أرسطو ليس مجرَّد حركة فيزيائيَّة صرفة يتمُّ عبرها رصد حركة الأجسام في 

ا اعتبره وحدة تقُاس بها الحركة، واستخلص أنَّ الزمان يعُدُّ مقدار الحركة من  المكان، وإنَّ

ر. هذا يعني أنَّ الزمان المقصود هنا هو الزمان الأرضيُّ وليس الكونيَّ  م والمتأخِّ جهة المتقدِّ

باعتباره يدلُّ على حركة الجسم وانتقاله من موضع إلى آخر في المكان، »وبعد أن بَّي أرسطو 

أن الخلاء غير ضروريٍّ )...( يلوِّح أنَّ الزمان غير موجود، أو أن ليس له سوى وجود ناقص 

التقصِّ  ، وهذا  غامض؛ لأنَّ الماضي فات، والمستقبل غيب، والحاضر في نقص مستمرٍّ

يَّة المتحرِّك غير منفكًّةٍ عنه، والزمان مشترك  يوحي للفكر أنَّ الزمان حركة، ولكن الحركة خاصِّ

بين الحركات جميعاً«]]].

ر  م والمتأخِّ بناء على تصوُّره لحركة الزمان، أقرَّ أرسطو بأنَّه لا يمكن فهم معنى المتقدِّ

إَّل بفهم   الماضي والمستقبل الذي هو في اتِّصال مباشر بجوهر الجواهر الذي لا يتحرَّك 

ا دليل الحركة فقد استند إليه لأجل البرهنة على  ا يحرِّك الزمان إلى ما لا نهاية له. أمَّ وإنَّ

وجود الله من خلال إقراره بوجود محرِّكين: الأول، يتحرَّك ويجب أن تكون حركته دائريَّة 

]]]- الفلسفة اليونانيَّة مقدمات ومذاهب، محمد بيصال، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ص127.

سة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة، 2014، ص172. ]]]- تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، يوسف كرم، مؤسَّ



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(28

متَّصلة في المكان حتى لا يكون لها بداية ولا نهاية أي السماء الأولى. والثاني، لا يتحرَّك 

وهو خارج عن الجسم. ويقول أرسطو في هذا الشأن »إنَّ المحرَّك الأوَّل ليس الذي هو 

كذلك من قبل، بل هو محرِّك أول من قبل أن يكون منه مبدأ الحركة«]]]، أي أنَّه جعل من 

بعض  أنَّ  باعتبار  واهية  تعُدُّ  ة  الحجَّ هذه  ولكن  الحركة،  دوام  رهين  الأوّل  الجوهر  دوام 

الموجودات بمستطاعها التحرُّك بمفردها ولا حاجة لها إلى غيرها حتى تتحرَّك شأن الكائن 

الحيِّ الذي بمستطاعه التحرُّك بمفرده، هذا فضلً عن أنَّ الحركة ليست أزليَّة وقد تسكن 

في بعض الأحيان باعتبار أنَّ »الحركة فعل ناقص يتَّجه إلى التَّمام، والفعل الناقص عسير 

الفهم، ولكنَّه مقبول عند العقل«]]].

ة ضدَّ المحرِّك المتحرِّك لا غير المتحرِّك لأنَّ الأول متحرِّك  يبدو أنَّ نقصان الحركة حجَّ

ا هو الذي يحرِّك الكون وما فيه من  والثاني ثابت، ولا يحتاج إلى محرِّك آخر كي يحرِّكه وإنَّ

دون أن يتحرَّك. وهنا نستخلص مع أرسطو أنَّ كلَّ متحرِّك ناقص، وما هو غير متحرِّك كامل، 

ا هو غاية الغايات، وجوهر الجواهر،  طه وإنَّ ط يتوسَّ ما يعني أنَّ المحرِّك الأول ليس له متوسِّ

فهو إذن مصدر الحركة لأنَّه لو كان متحرِّكًا لتحرَّك إلى غاية، إنَّه المحرِّك الأول للعالم.

م، تبدو الحركة من خلال التصوُّر الأرسطيِّ هي العنصر الأساسيَّ الدالَّ  انطلاقاً مَّم تقدَّ

متحرِّك،  على دوام الجوهر الأول، ما يعني أنَّ كلَّ متحرِّك يتحرَّك بغيره وصولً إلى الإله الَّل

إله القوة الدافعة للحركة بين سائر الموجودات. فالإله الأرسطيُّ يحرِّك العالم ويظلُّ ساكنًا، 

ولكن كيف يحرِّك هذا الإله العالم من دون أن يتحرَّك؟ وماهي أهمُّ صفاته؟

إذا ما أمعنَّا النظر في مسألة الحركة الأرسطيَّة، واعتبرنا أنَّ كلَّ متحرِّك يتحرَّك بتأثير غيره، 

فيتوجَّب علينا الإقرار بوجود محرِّك ثابت في الكون يحرِّك ولا يتحرَّك، وذلك لأنَّ فعل الحركة 

يقتضي أن يكون هناك محرِّك يتحرَّك وآخر لا يتحرَّك، وهذا التصوُّر المنطقيُّ يقتضي الإقرار 

ة أوليَّة ثابتة كوَّنت العالم، وهي في الآن ذاته تحُرِّك سائر الموجودات  بوجود جوهر أو قوَّ

ه أرسطو.  في الكون ولا تتحرَّك بل ثابتة، أي الله، أو المحرِّك الأول الذي لا يتحرَّك كما سَّم

ولكن كيف لهذا المحرِّك أن يقوم بفعل الحركة من دون أن يتحرَّك؟

ة للكتاب، القاهرة، ص746. ]]]- الطبيعة، أرسطوطاليس، ترجمة: إسحاق بن حنين وعبد الرحمان بدوي، الهيئة المصريَّة العامَّ

سة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة، 2014، ص169. ]]]- تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، يوسف كرم، مؤسَّ



29 الله في فلسفة أرسطو

 تعُتبَر الحركة من العناصر الضروريَّة لحدوث الوقائع في العالم كونها تساهم في توجيه 

الأجسام ودفعها من القوَّة إلى الفعل، وهذا ما يفِّس اتِّصال الأجسام ببعضها البعض وصولً 

إلى المحرِّك الأول الذي يحرِّك العالم ولا يتحرَّك، وهو الإله الأرسطيُّ الذي يدرك بالعقل لا 

بالإيمان، لكن السؤال المطروح هنا: ما طبيعة هذا المحرِّك؟ وكيف جاز له أن يحرِّك العالم 

والحال أنَّه لا يتحرَّك؟.

ك الأول 2. صفات المحرِّ
ة، فلَّم كان لا يتحرَّك  يتَّسم بصفات عدَّ أنَّه  لنا جيِّدًا فكرة المحرِّك الأول لوجدنا  لو تأمَّ

فهذا يعني أنَّه ثابت ويحرِّك من دون أن يتحرَّك، هذا فضلً عن كونه يتحرَّك بذاته من دون أن 

يحتاج إلى غيره، فلو تحرَّك بغيره فلن يكون محرِّكًا بذاته. كما أنَّه غير قابل للتقسيم لأنَّه خالٍ 

د فلن نستطيع معرفة الجزء الذي ستطاله الحركة.  من المادَّة، لأنَّه إذا انقسم إلى أجزاء وتعدَّ

متحرِّك، هو ذاك الإله الذي لا يكون معلولً  الَّل القول أنَّ الإله الأرسطي  ومن المهمِ 

إنَّه المحرِّك الأزليُّ الذي يحرِّك العالم من  لعلَّة سابقة عليه وإنما هو مصدر كلِّ الأشياء، 

دون أن يتحرَّك، إنه فعل محض أي أنَّه عقل وفكر معًا، فهو إله كامل ولا يشوبه النقصان 

»ينبغي أن تنتهي سلسلة المتحرِّكات إلى محرِّك أول لا يتحرَّك وهو أصل الحركة بجميع 

أشكالها في الكون«]]].

فيه  والمتحكِّم  الكون  الفاعل في  هو  الكامل  الأرسطيَّ  الإله  أنَّ  نتبَّي  مَّم سبق شرحه 

باعتباره يحرِّك الكائنات في الكون من دون أن يتحرَّك، إَّل أنَّ أرسطو لا يقف عند حدود هذا 

ويستمدُّ  متحرِّك  الَّل المحرِّك  يلي  آخر  بوجود محرِّك  الإقرار  إلى  بل ذهب  متحرك  الَّل الإله 

يتحرَّك حركة  الذي  الثوابت  النجوم  فلك  أو  الأولى  السماء  هو  المحرِّك  »وهذا  منه  حركته 

دوريَّة أزليَّة«]]].

متحرك  هذا، وتبدو السماء الأولى بعيون أرسطو عبارة عن همزة وصل بين المحرِّك الَّل

المتحرِّك  غير  المحرِّك  أنَّ  باعتبار  للحركة،  الخاضعة  الأخرى  الكونيَّة  الموجودات  وسائر 

]]]- أرسطو المعلِّم الأول، ماجد فخري، سلسلة قادة الفكر، المطبعة الكاثوليكيَّة- بيروت، ص94.

]]]- م.ن، ص59.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(30

بمدفوع،  هو  وليس  يحرِّك  »والأوّل  شأنه  في  قال  حيث  الأولى  السماء  فضاء  في  موجود 

ط، وقد نقول في الاستحالة، إَّل أنَّ  والآخر مدفوع فقط غير دافع، والأمران يلزمان المتوسِّ

المحيل يفعل وهو ثابت في مكانه«]]].

الكامل والمحرِّك للأشياء من دون أن يتحرَّك  إليه في شأن هذا الإله   ما تجدر الإشارة 

هو حاجته إلى فلك السماء الأولى كوسيط بينه وبين الموجودات الأخرى في الكون، وهذا 

التناقض في الفكر الأرسطيِّ لأنَّه أقرَّ من جهة بكمال ونزاهة المحرِّك غير  يعُتبر ضرباً من 

المتحرِّك عن سائر الموجودات الأخرى في الكون، في حين هو في حاجة إلى وسيط بينه 

وبين هذه الموجودات، ما يعني أنَّ هذا الإله محدود القدرة والفعل، ولا يستطيع إدارة الكون 

بمفرده كما زعم ذلك.  لكن لماذا يقع أرسطو في مثل هذه التناقضات الواضحة المعالم؟

وفقًا لتصوُّره للإله، فإنَّ فلك السماء الأولى يلعب دور الوساطة بين المحرِّك السرمديِّ 

الثابت والموجودات الأخرى في الكون، باعتباره هو المسؤول عن حركة الأشياء، إَّل أنَّ هذا 

التصوُّر قد بَّي لنا مدى محدوديَّة فكرهِ الوثنيِّ الذي يريد أن يجعل من قناعته حقيقة مطلقَة 

الذي يسكنه. لذلك لجأ إلى  لأجل إرضاء ذاته، وبالتالي تجاوز خوفه وقلقه حيال الكون 

تصوُّر هذا الإله بوصفه سرمديًّا يحرِّك الموجودات من دون أن يتحرَّك لأجل حماية العالم 

من الأخطار المحدقة به، وبالتالي تحقيق الطمأنينة.

ولكي يثبت أنَّ ثمَّة محرِّكًا لا يتحرَّك أقرَّ أرسطو بأنَّ هذا المحرِّك يمثِّل صورة خالصة من 

المادَّة باعتبار أنَّ كلَّ مادَّة خاضعة للحركة، وهذا المحرِّك مُنزَّه عن الحركة، فإذا ما أمعنَا النظر 

جيِّدًا في ثنائيَّة المحرِّك والمتحرَّك يتبَّي لنا أنَّ ثمة أمراً يتحرَّك ولا يحرِّك )الهيولى(، وآخر 

يحرِّك ويتحرَّك )الصورة(، وثالثاً يحرِّك ولا يتحرَّك )المحرِّك الأول(، ما يعني أنَّ المحرِّكات 

ة  تخضع لتسلسل حركيٍّ يفضي في النهاية إلى محرِّك أول لا يتحرَّك. »لو كان هناك عوالم عدَّ

ة متَّفقة بالنوع مختلفة بالعدد، ولكن الموجود الأول بريء من  لكان هناك مبادئ محرِّكة عدَّ

المادَّة فلا يمكن أن يتكَّث من حيث أنَّ المادَّة هي التي تتكَّث الصور، فالمحرِّك الأول واحد 

والعالم واحد«]]].

]]]- تلخيص كتاب النفس، أبو الوليد ابن رشد، تحقيق وتعليق: الفرد ل عبري، مراجعة: د. محسن مهدي، تصدير ا د إبراهيم 

مدكور، مطابع الجمعيَّة المصريَّة العامة للكتاب- القاهرة، القاهرة 1994، ص83.

سة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة، 2014، ص212. ]]]- تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، يوسف كرم، مؤسَّ



31 الله في فلسفة أرسطو

الموجودات  سائر  عن  مختلفًا  تجعله  ة  عدَّ بسمات  أرسطو  عند  الأول  المحرِّك  يتَّسم 

الكونيَّة الأخرى، حيث أنَّه ليس جسميًّا لأنَّه لو كان كذلك فمن الممكن أن يكون متناهيًا، 

ة متناهية حركة لا متناهية منذ الأزل وإلى الأبد«]]].  والحال أنَّه أزليٌّ »لأنَّه يمتنع أن تحُرِّك قوَّ

هذا فضلً عن كونه يحرِّك كغاية ما يعني أنَّ هذا المحرِّك غير الماديِّ بمستطاعه أن يبعث في 

الأشياء حركة مادِّيَّة من دون أن يكون في مكان ما، وهو أيضًا معقول ومعشوق، والحال أنَّ 

العقل عند أرسطو يمثِّل أكمل الصور، أي الخير الأعظم والكمال. ولكن كيف لمحرِّك خالٍ 

من المادَّة أن يبعث في الأشياء حركة مادِّيَّة؟

، يبدو أنَّ الإله المنُزَّه عن العالم لا يعلم ما يدور في العالم، ولا  حسب التصوُّر الأرسطيِّ

دخل له فيه، لأنَّ النزاهة تمنعه من ذلك، وما دون ذلك يسقطه عن شرف النزاهة. فأرسطو 

يعتبر أنَّ حركة العالم تحصل بالشوق كما هو الحال في تأثير صورة المعشوق على العاشق، 

حيث أنَّ الصورة تظلُّ على حالها ولا تفقد شيئاً من ذاتها، في حين أنَّ العاشق تتحرَّك مشاعره 

نحو معشوقه، ليكون بذلك الله هو المعشوق )الصورة(، والعالم هو العاشق)المادَّة(. 

وقلقه  الإنسان  فخوف  لأرسطو،  الأساسيَّ  المنطلق  كانت  الوثنيَّة  أنَّ  هنا  القول  حريٌّ 

المستمرُّ مَّم يدور حوله في الكون جعلاه يلجأ إلى تصوُّر قوَّة عظمى ترتِّب العالم وتحميه 

من الأخطار المحدقة به، لذلك تخيَّل الإله السرمديَّ الذي يحرِّك الموجودات من دون أن 

يتحرَّك، وشبَّهه بالعاشق والمعشوق، من هنا كان هذا التصوُّر قريبًا من الصفات البشريَّة أكثر 

منها الإلهيَّة. ربما كانت رغبته تكمن في تحقيق الحياة الآمنة لذلك لم يقرَّ بأنَّ الإله خلق 

العالم وإنما تصوَّره متحكمًِّ فيه، ولم تشغله البتَّة إشكاليَّة خلق الكون، وتجاوز بذلك حدود 

قدراته البشريَّة والعقليَّة.

في الإطار عينه، يبدو إله أرسطو المعشوق رمزاً للكمال الذي تبحث عنه جلُّ الموجودات 

إلى  وتصبو  إليه،  تتشوَّق  العاقلة  الموجودات  يعشقه، وسائر  فالجميع  الكون،  الناقصة في 

كماله من خلال التشبُّه به إنَّ الله عند أرسطو يشبه قائدًا وقف كالتمثال اعتزازاً بكرامته، وكان 

هناك عساكر من خشب أخذت تحاكيه على قدر استطاعتها فتنظَّمت جيشًا حقيقيَّا!]]].

]]]- تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، يوسف كرم، ص212.

سة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة، 2014، ص215. ]]]- تاريخ الفلسفة اليونانية، يوسف كرم، مؤسَّ



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(32

في  الموجودات  سائر  بأنَّ  القول  إلى  مردُّها  كان  التشبيه  لهذا  أرسطو  استعارة  أنَّ  يبدو 

النَّقص ومادامت كذلك، فهي تتوق إلى الكمال، وهذا الكمال لا يوجد  الكون تعاني من 

إَّل في الإله، لذلك تتشوَّق للسير نحو الكمال الإلهيِّ باعتبار أنَّ الشوق مصدر الحركة في 

فعل  لأنَّه  معقول؛  هو  ومعشوق،  كمعقول  يحرِّك  الله  »إنَّ  الكون  في  الموجودة  الكائنات 

ات أي  محض، وفعله التعقُّل، فهو التعقُّل القائم بذاته، والتعقُّل بالذات تعقُّل الأحسن بالذَّ

الخير الأعظم«]]].

نظام  التلقائيَّة، بل ثمَّة  أو  دفة  للصُّ الكون لا تخضع  أنَّ حركة  إليه هو  ما تجب الإشارة 

شامل يحتلُّ الإله مصدره حيث يجعل من الأشياء تتحرَّك لأجل غاية ما باعتبار أنَّ هذا الإله 

يجعل من الأشياء تتحرَّك بالشوق، أي أنَّه يضع لكلِّ حركة غايتها عن طريق جذبها، فلولا 

وجود هذا الإله لما بقي العالم ساكنًا غير متحرِّك لأنَّه يمثِّل مصدر الحركة ومركزها.

لقد كان إله أرسطو عقلً كاملً لا يتغيَّ ولا يتحرَّك لأنَّه لو تحرَّك لاحتاج إلى محرِّك آخر، 

ثابتاً لأنَّه يحتلُّ أعلى  ما يجعله  ناقص، وهذا  أنَّ كلَّ متحرِّك  باعتبار  ناقصًا  وبالتالي يصبح 

مرتبة في الوجود مَّم يجعل من العالم في شوق دائم إلى كماله، كما أنَّه يمثِّل فعلً محضًا 

فلا يحتاج إلى شيء يخرجه من القوَّة إلى الفعل. »فالمحرِّك الأوّل، إذن، موجود بالضرورة 

وحيث أنَّه موجود بالضرورة فوجوده خير«]]]. 

إله  إنَّه  الحركة،  مصدر  يمثِّل   ، الأرسطيِّ التصوُّر  بحسب  الإله،  أنَّ  ذلك  من  نستخلص 

الحركة بالشوق، فلولاه لما بقي العالم ساكنًا من دون حركة، لأنَّ لكلِّ حركة غاية يدركها جوهر 

الجواهر باعتبار أنَّها من المقوِّمات الأساسيَّة لحدوث الأشياء، لذلك استوجب أن يكون لكلِّ 

شيء محرِّك يحرِّكه من القوَّة إلى الفعل، وصولً إلى المحرِّك غير المتحرِّك الذي يحرِّك العالم 

من دون أن يتحرَّك، لكنه لم يخلق العالم باعتبار أنَّ الوجود قديم وموجود منذ الأزل.

للسموِّ  رمزٌ  فهو  لغيرها،  معلولة  غير  أولى  علَّة  يمثِّل  المتحرِّك  غير  الإله  هذا  أنَّ  يبدو 

والتعالي، إنَّه صورة من غير مادَّة، كذلك هو رمز للمحرِّك الذي يحرِّك الأشياء في الكون من 

سة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة، 2014، ص214. ]]]- تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، يوسف كرم، مؤسَّ

]]]- مقالة اللام من كتاب ما بعد الطبيعة، أرسطو، ص6.



33 الله في فلسفة أرسطو

دون أن يتحرَّك، وربما هذا ما يجعل من مفهوم الله عند أرسطو يختلف عن مفهومه الدينيِّ 

الوارد في الديانات السماويَّة، إنَّه إله يحرِّك الأشياء ولا يخلقها، ويجهل ما يدور في العالم 

حتى أنَّه يحرِّك الأشياء في الكون من دون أن يتدبَّر شؤونها. ولكنْ، هل استطاع أرسطو من 

خلال بسطه لثنائيَّة المحرِّك المتحرِّك والمحرِّك غير المتحرِّك أن يعِّب عن حقيقة الله؟ وهل 

مفهوم  أسير  أنَّه جعله  أم  هوتيين،  والَّل المفكِّرين  باقي  لدى  عينها  هي  عنده  الله  فكرة  أنَّ 

التَّحريك، واستبعد عنه العديد من السمات الضروريَّة الأخرى؟

مها أرسطو حول الإله الذي يحرِّك العالم من دون أن  لو افترضنا جدلً أنَّ القراءة التي قدَّ

فإنَّ ذلك يفضي  المادَّة،  المتكوِّنة من  فعلً محضُا، والموجودات الأخرى  باعتباره  يتحرَّك 

إلى القول بأنَّ العالم الخارجيَّ يتكوَّن من أشياء مادِّيَّة ملموسة قابلة للحركة بواسطة غيرها، 

ة الغيبيَّة الخفيَّة التي  ، هو القوَّ إَّل أنَّ ثمَّة أمراً آخر يتجاوز تصوُّراتنا للمادَّة وللعالم الخارجيِّ

مه أرسطو حول هذه القوَّة يظلُّ  تظلُّ صعبة الفهم من خلال تجاربنا الطبيعيَّة. لذا، فإنَّ ما قدَّ

محدود التصوُّر، وبذلك يكون السؤال كيف استطاع أرسطو أن يفكِّر في الإله وفقًا لتصوُّراته 

الوثنيَّة؟

�ا: إله أرسطو على محكِّ النقد ثانيًّ
لا بدَّ من الإشارة إلى أنَّ أرسطو كان يميِّز بين الإله والعالم إَّل أنَّه لم يقرَّ بأنَّ الله هو خالق 

ا اكتفى بالقول بقِدَم العالم، وبتعالي الله عليه من خلال وضعه للمحرِّك الأول  العالم، وإنَّ

في فضاء السماء الأولى. فهو كان وثنيًّا مشركًِا، وقد استبعد عن الله فعل الخلق، والحال أنَّه 

ِى  رَبَّكُمُ ٱلَّ يُّهَا ٱلنَّاسُ ٱعْبُدُواْ 
َ
أ يَٰٓ خالق الكون وما فيه، وهذا ما أثبته الدين الإسلاميُّ 

مَاءَٓ  رْضَ فرَِشًٰا وَٱلسَّ
َ
ِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْ ِينَ مِن قَبْلكُِمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ   ٱلَّ خَلَقَكُمْ وَٱلَّ

نتُمْ 
َ
ندَادًا وَأ

َ
ِ أ خْرَجَ بهِِۦ مِنَ ٱلثَّمَرَتِٰ رِزْقًا لَّكُمْۖ  فَلَ تَعَْلُواْ لَِّ

َ
مَاءِٓ مَاءًٓ فَأ نزَلَ مِنَ ٱلسَّ

َ
بنَِاءًٓ وَأ

 .[[[َتَعْلَمُون
كالخلق  الحقيقيَّة  الألوهيَّة  على  الدالَّة  الإلهيَّة  فات  الصِّ أهمَّ  إلهه  عن  أرسطو  نفى  لقد 

]]]- القرآن الكريم، سورة البقرة، الآيتان 22-21.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(34

ِ رِزقُْهَا]]]. وهو اكتفى بالقول  رْضِ إلَِّ عََ ٱللَّ
َ
والتدبير وإبداع الحياة وَمَا مِن دَآبَّةٍ فِ ٱلْ

بكماله الذي يجعل من الأشياء تتشوَّق طبيعيًّا إليه، ولكن هذا الكمال يبدو مبتورًا لأنَّ الكمال 

يجعلنا  ما  وهذا  فيه،  بما  والعالم  ذاته  ويعقل  يعلم  أن  يستلزم  تعالى  الله  به  يتَّصف  الذي 

نستخلص أنَّ أرسطو لا يدرك الصفات الحقيقيَّة للألوهيَّة، وأنَّ البراهين التي اعتمد عليها لا 

تصلح إَّل لمعرفة أمرين محسوسين أحدهما غيبيٌّ والآخر محسوس.

شأنها  من  قلَّل  أنَّه  نلاحظ  عنها  تكلَّم  التي  الحركة  صفة  في  جيِّدًا  النظر  أمعنَّا  ما  وإذا 

عن  الحركة  فعل  ونفى  سواها،  دون  من  الأخرى  الموجودات  سائر  على  حكراً  واعتبرها 

الإله، والحال أنَّها تمثِّل أيضًا صفة كمال الخالق، ولا يجب النظر إليها باعتبارها حكراً على 

المخلوقات فحسب.

ولأجل التدليل على وجود الله والبرهنة على أنَّه هو خالق الكون، وتجاوُز الفكر الأرسطيِّ 

لمذهب  خلافاً  الكنديِّ  شأن  والمسلمين  العرب  المفكِّرين  من  العديد  ذهب  فقد   ، الوثنيِّ

أرسطو حيث أقرَّ بأـنَّ الله موجود مستدًّل بدليل العناية والغاية في الكون، وذلك لأنَّ العالم 

بما فيه من دقَّة وإحكام يدلُّ على أنَّ خالقه حكيم لأنَّه خلقه بقصد لا من عبث، حيث يقول 

أول،  مدبِّر  تدبير  الدلالة على  الخفيات- لأوضح  لك  الله  -أظهر  للحواسِّ  الظاهرات  »إنَّ 

ناً لكلِّ مكوِّن، وأولًَّ لكلِّ أول، وعلَّة لكلِّ  أعني مدبِّراً لكلِّ مدبِّر، وفاعلً لكلِّ فاعل، ومكوِّ

ه  ، وخواصُّ ه الآليّة موصولة بأضواء عقله، وكانت مطالبه وجدان الحقِّ علَّة، لمن كانت حواسُّ

، وعرضُه الإسناد للحقِّ واستنباطه والحكم عليه، والمزِّك عنده في كلِّ أمر شجر بينه  الحقَّ

وبين نفسه العقل«]]].

كما أنَّ إقرار أرسطو بأنَّ المحرِّك الذي لا يتحرَّك يمثِّل صورة خالصة من المادَّة باعتبار 

أنَّ كلَّ ما به مادة يكون قابلً للحركة، لذلك فإنَّ الإله مُنزَّه عن المادَّة، كما أنَّه يقطع مع فكرة 

تسلسل المحرِّكات المتحرِّكة بواسطة غيرها، أي تسلسل العِلل والمعلولات إلى ما لا نهاية 

له، على أساس أنَّ هذا التسلسل سيفضي لا محالة إلى ما لا نهاية، والحال أنَّه يجب الانتهاء 

الله  فعل  قصر  أرسطو  أنَّ  يبدو  ولكن  يتحرَّك.  أن  دون  من  الأشياء  يحرِّك  أول  محرِّك  إلى 

]]]- القرآن الكريم، سورة هود، الآية 11.

]]]- رسائل الكنديِّ الفلسفيَّة، ص215-214.



35 الله في فلسفة أرسطو

في اتِّصاله بالعالم على التَّحريك فحسب، ولم يتفطَّن إلى أنَّ الله مُنزَّه عن صفات الأشياء 

المخلوقة، سواء في حركاتها أم في ثباتها، بل إنَّه علَّة ذاته لا يحتاج إلى معلول غيره، كما أكَّد  

.[[[»مِيعُ الَْصِيُر ءٌ وَهُوَ السَّ ذلك الدين الإسلاميُّ لَيسَْ كَمِثْلهِِ شَْ

أزليَّة، واستخلص من وجودها محرِّكًا  الحركة  بأنَّ  أقرَّ  الفخ حينما  لقد وقع أرسطو في 

إذا  بأنَّه  القول  إلى  يفضي  وهذا  الأزليَّة،  في  متساويان  والمحرِّك  الحركة  أنَّ  يعني  ما  أزليًّا، 

والحال   ، السرمديِّ الوجود  فإنها ستضاهي المحرِّك من حيث  أزليَّة  الدائريَّة  الحركة  كانت 

أنَّ المحرِّك هو الذي يحرِّكها من دون أن يتحرَّك، وهذا التشابه سيفضي لا محالة إلى غياب 

الفرق بينهما في الوجود.

به »الله لا يعلم  يعُنى  العالم شيئاً ولا  إله أرسطو لا يعلم عن  أنَّ  القول هنا  من المفيد 

نموذج  ماهيَّته  في  يعلمها  ولكنَّه  علمه،  عنها  يتلقَّى  كموضوعات  أنفسها  في  الموجودات 

باقي  يجهل  وجعله  فحسب،  الغائيِّ  الدائريِّ  التحريك  في  وظيفته  قصر  لقد  الوجود«]]]. 

وقائعه، ربما لأنَّه بحث عن الإله وفقًا لتصوُّره البشريِّ الوثنيِّ المحدود.

لقد بنى أرسطو فكره على العديد من المتناقضات الدالَّة على ضعف فكره، حيث أنَّه من 

الخطأ القول بأزليَّة الإله والعالم، والحال أنَّ الأول ثابت سرمديٌّ يحرِّك من دون أن يتحرَّك 

معشوق لا يبالي بعاشقه، والثاني يتحرَّك بفعل تأثير الأول الذي لا يتحرَّك وهو أيضًا العاشق 

لمعشوق لا يأبه لعشقه. فهذا الاختلاف يدلُّ على أنَّهما يختلفان ولا يشتركان في صفة الأزليَّة 

ة منطقيَّة تقرُّ بالتفضيل بينهما. م حجَّ لا لشيء إَّل لأنَّه لم يقدِّ

ما تجدر الإشارة إليه أيضًا، أنَّ المحرِّك الأول الأرسطيَّ لا يحرِّك العالم بصفة طبيعيَّة عن 

بالرَّغبة والشوق، ما يعني أنَّ الإله لا يعير الأشياء  ا  طريق الاتِّصال المباشر بالأشياء، وإنَّ

التصوُّر الأرسطيِّ الذي  اهتمامًا بقدر ما هو مهتمٌّ بذاته الخالصة، وهذا دليل على ضعف 

اعتقد عبر تجسيده لفكرة المحرِّك والمتحرِّك بأنَّه بلغ الحقيقة الكاملة في حين أنَّه عجز عن 

ذلك.

]]]- القرآن الكريم، سورة الشورى، الآية 11.

سة هنداوي للتعليم والثَّقافة، القاهرة، 2014، ص214. ]]]- تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، يوسف كرم، مؤسَّ



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(36

دًا في صفة الإله المحرِّك غير المتحرِّك، وجدنا أنَّ مسألة الحركة  وإذا ما أمعنَّا النظر مجدَّ

التحرُّك  أزليَّة المحرِّك الأول، لكن عدم  ما يفضي إلى  ، وهذا  للتصوُّر الأرسطيِّ وفقًا  أزليَّة 

الذي يتَّسم به المحرِّك الأول جعله يشترك مع الأجرام السماويَّة في الثبات باعتبار أنَّ كًّل 

أي  يتحرَّك،  لا  محرِّكًا  بكونه  الله  تعريف  فكرة  يدحض  ما  وهذا  يتحرَّك،  ولا  يحرِّك  منهما 

جوهر الجواهر، ويجعله يتماثل مع غيره من المحرِّكات الأخرى المتَّسمة بالحركة، لذلك 

اعترض عليها برتراند راسل بقوله »لا ينبغي لنا أن نتجاهل هذه المشكلة، وهي: هل نفرض 

وجود جوهر واحد من هذا القبيل، أو نفرض أكثر من جوهر واحد«]]].

ولمَّا كان إله أرسطو المحرِّك غير المتحرِّك كاملً ولا يشوبه النقصان باعتباره أزليًّا وخاليًا 

من المادَّة، ومحرِّكًا للمحرِّكات الناقصة المتكوِّنة من المادَّة، فإنَّ هذا الإله الكامل لا يتعقَّل 

إَّل ذاته ويكون عاجزاً عن تعقُّل غيره لأنَّ كماله يمنعه من التفكير في ما هو ناقص، وهذا ما 

يعني أنَّ هذا الإله الكامل منفصل عن العالم، ولا يفكِّر فيه، وهذا ما يتنافى مع تصوُّر الله في 

الأديان السماويَّة، وقد دلَّت النصوص الشرعيَّة على ذلك »الرحمان على العرش استوى«]]].

إنَّ إقرار أرسطو بوجود إله واحد يؤثِّر في الموجودات ولا يتأثَّر بها، أي أنَّه فعل محض 

خالص لا صورة ولا امتداد له، فقد جانبَ المعقول، لكنَّ إقراره بأنَّ هذا الإله لا يفكِّر في 

العالم  يجهل  الإله  هذا  من  ما جعل  الناقص،  يفكِّر في  الكامل لا  أنَّ  بعلَّة  الناقص  العالم 

الحقيقة  الفكر الأرسطيَّ ضعيفًا ولا يلامس  الأرضيَّ ولا يفكِّر فيه، فإنَّ ذلك ما جعل من 

الإلهيَّة الفعليَّة.

القول  في  سابقيه  عن  كثيراً  يختلف  لم  أرسطو  أنَّ  إلى  السياق  هذا  في  الإشارة  تجدر 

د الآلهة، حيث كان يتأرجح بين القول بوحدانيَّة الإله، وبتعالي  بوحدانيَّة الإله، والقول بتعدُّ

هذا الإله على العالم المادِّيِّ الناقص في آن، وهذا التناقض الذي شكَّل حوله فكره عن الإله  

يشهد على تهافت فكره من ناحية، وعلى مسايرته للنَّمط الفكريِّ اليونانيِّ السائد في عصره 

د الآلهة. آنذاك من ناحية ثانية، باعتبار أنَّ اليونانيين القدامى كانوا يؤمنون بتعدُّ

]]]- برتراند راسل، تاريخ الفلسفة الغربيَّة، ك1، الفلسفة القديمة، ص271.

]]]- القرآن الكريم، سورة طه، الآية 5.



37 الله في فلسفة أرسطو

 ومن التناقضات الدالَّة على ضعف فكره وتهافته أيضًا هو إقراره بأنَّ المحرِّك الأول أي 

الإله يمثِّل أكمل وأفضل الموجودات في العالم، وذلك لأنَّه هو محرِّك الكون باعتباره يحرِّك 

من دون أن يتحرَّك، إَّل أنَّه قد نقض ذلك من خلال إقراره بأنَّ هذا الإله لا فعل له ولا قوَّة 

باعتباره يجهل العالم ولا يعلم إَّل ذاته.

يبدو أنَّ أرسطو كان جاهلً بوحدانيَّة الله كونه زعم أنَّ الإله لا يعلم إَّل ذاته، ولا علم 

فلك  في  آلهة  معه  يكون  أن  افترض  لذلك  التعب،  فسيصيبه  بغيره  علم  إذا  لأنَّه  بغيره  له 

فْسَطة  السماء الأولى تساعده في الخلق قدرها ما بين 47 و55 إلهًا، وهذا يعُدُّ ضرباً من السَّ

، قد أثبتت خلاف ذلك قُلْ هُوَ  والمغالطة، فمعظم الديانات، وخصوصًا الدين الإسلاميَّ

.[[[ٌحَد
َ
مَدُ )2( لمَْ يلَِْ وَلمَْ يوُلَْ )3( وَلمَْ يكَُنْ لَُ كُفُوًا أ حَدٌ )1( الَلّ الصَّ

َ
الَلّ أ

لا بدَّ من الإشارة هنا إلى أنَّ أرسطو، رغم إقراره بأنَّ المحرِّك الأول أزليٌّ والحركة أزليَّة 

ك بقوله حينما أقرَّ بأنَّه  ما يعني أنَّ العالم واحد ومحرِّكه لا يكون إَّل واحدًا، فهو لم يتمسَّ

دة باعتباره تأثَّر بالأساطير الدينيَّة التي تؤمن بأنَّ الكواكب آلهة  توجد حركات دائريَّة أزليَّة متعدِّ

وبمستطاعها التحكُّم بسائر الموجودات الأخرى.

]]]- القرآن الكريم، سورة الإخلاص، الآيات 4-1.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(38

خاتمة
نخلص من هذا البحث إلى القول أنَّ الفلسفة اليونانيَّة القديمة كانت فلسفة وثنيَّة بامتياز، 

فلا علم لها عن وحي السماء حتى تحتكم إليه في القول، لذلك كانت أغلب مواقفها من 

العقل متأرجحة بين القول بانتمائه إلى عالم الطبيعة وبالتالي القول بأنَّه مادَّة، وبين القول بأنَّه 

خالٍ من المادَّة ومُتعالٍ عليها وعلى عالمها.

ولقد تبَّي لنا، من خلال فكرة الإله في فلسفة أرسطو، أنَّ العقل البشريَّ مهما زعم من 

يظلُّ  السماء  وحي  من  دينيٍّ  مرجع  أي  دون  من  الغيبيَّة  الكونيَّة  الخفايا  لتفسير  استدلال 

محدودًا وعاجزاً عن تقديم نتائج مطلقة، وإنما تظلُّ نتائجه محدودة باعتباره كائنًا محدودًا، 

أن يصل إلى  أرسطو  يستطع  لذلك، لم  الكامل.  الله وحده  الكمال لأنَّ  بلوغ  يستطيع  ولا 

التجريد التام للإله ولم يتمكَّن من الإقرار بفكرة الخلق الإلهيِّ للعالم.

أن  دون  من  العالم  يحرِّك  الذي  المحرِّك  صورة  في  الإله  تقديم  أرسطو  محاولة  ورغم 

يتحرَّك، وتنزيهه عن المادَّة، واعتباره رمزاً للكمال، إَّل أنَّه وقع في التناقض حينما أقرَّ بأنَّ الإله 

ه أمره باعتباره كاملً وخاليًا من المادَّة، والعالم ناقص ومتكوِّن من  مُنزَّه عن العالم، ولا يهمُّ

المادَّة، والحال أنَّ الكامل، بحسب تصوره، لا يجوز له التفكير في الناقص.

في  السائد  الأسطوريِّ  الفكر  من  التخلُّص  من  يتمكَّن  لم  أرسطو  أنَّ  هنا  القول  حريٌّ   

تارة،  المتحرِّك  غير  المحرِّك  بوحدانيَّة  القول  في  تأرجُحه  خلال  من  ذلك  ويتجِّل  عصره، 

والجمع بينه وبين الآلهة التي تساعده حينما يتعب في أداء مهامه تارة أخرى. ورغم اقترابه 

أنَّه لم يستطع التخلُّص من الإرث الأسطوريِّ والدينيِّ السائد في  الله إَّل  من فكرة توحيد 

عصره.



39 الله في فلسفة أرسطو

  لائحة المصادر والمراجع
القرآن الكريم.

11 ابن رشد، تفسير ما بعد الطبيعة. المقالة الثانية عشرة. T2. ترجمة بويج موريس، دار .

المشرق، 1991.

22 ابن رشد، تلخيص كتاب النفس، تحقيق وتعليق: الفرد ل عبري، مراجعة د. محسن .

ة للكتاب- القاهرة،  مهدي، تصدير أ.د إبراهيم مدكور، مطابع الجمعيَّة المصريَّة العامَّ

القاهرة 1994.

33 الهيئة . بدوي،  الرحمان  وعبد  حنين  بن  إسحاق  ترجمة:  الطبيعة،  أرسطوطاليس، 

ة للكتاب، القاهرة. المصريَّة العامَّ

44 ذقية، دمشق، 2008.. أرسطوطاليس، ما بعد الطبيعة، دار ذو الفقار، الَّل

55 أرسطوطاليس، مقالة اللام من كتاب »ما بعد الطبيعة«..

66 برتراند راسل، تاريخ الفلسفة الغربيَّة، الفلسفة القديمة..

77 الكاثوليكيَّة- . المطبعة  الفكر،  قادة  سلسلة  الأول،  المعلِّم  أرسطو  فخري،  ماجد 

بيروت.

8 مات ومذاهب، دار الكتاب اللبناني، بيروت.	.  محمد بيصال، الفلسفة اليونانيَّة مقدِّ

99 القاهرة، . والثَّقافة،  للتعليم  هنداوي  سة  مؤسَّ اليونانيَّة،  الفلسفة  تاريخ  كرم،  يوسف 

.2014





ك متحرِّ ك الأوّل اللاَّ عقلُ المحرِّ
[[[ علي محمد اس�ب

مقدّمة

فلسفيَّة  عقيدةٍ  تحوَّلت إلى ضربٍ من  فلسفيَّة  أفكار  تقديم  كبيٌر في  تأثيٌر  كان لأرسطو 

انتشرت في الثقافات اليهوديَّة والمسيحيَّة والإسلاميَّة، فوجدت من أخذ بها وكأنَّها حقائق 

لا يعتريها البطلان، وصار الالتزامُ بها علامةً على كونِ المرء فيلسوفاً. هذا، وما تزال أفكاره 

في جزءٍ منها موضوعاً حيَّاً للنقاش، لأنَّها لم تقتصر من حيث انتشارها على عَصْهِ ومَصْهِ 

دة،  متعدِّ ثقافات  مع  فتداخلت  مختلفة،  وأمكنة  أزمنة  لتنتشر في  ذلك  ت  تعدَّ بل  فحسب؛ 

وفرضت حضورها على نحوٍ واسع في الأدبيَّات الفلسفيَّة العبريَّة واللاَّتينيَّة والعربيَّة، تحديداً 

في العصر الوسيط. 

من  نوع  إلى  تحوَّلت  حتى  لفلسفته  لوا  يؤصِّ أن  عامٍّ  بوجهٍ  أرسطو  شَُّاح  استطاع  وقد 

هذه  مت  وقدَّ العقل؛  معايير  على  خروجاً  عليها  الخروجُ  يعَُدُّ  التي  الفكريَّة  الإيديولوجيا 

متها فكرة أنَّ الإله لا يعقل إلاَّ ذاته، ما يؤدِّي  الإيديولوجيا نفسها أفكاراً خطيرةً تأتي في مقدِّ

ات الإلهيَّة نهائيَّاً عن مجرى أحداث العالم من حيث علمه بها. لذلك، حاول  إلى تحييد الذَّ

هذا البحث استقصاء آرائه في هذا الاتِّجاه من أجل تقييمها على نحوٍ يكشف مواضع الخلل 

هذا  بلوغ  أجل  ومن  العربيَّة-الإسلاميَّة.  الفلسفة  في  تحديداً   ، السلبيِّ تأثيرها  ومدى  فيها، 

الهدف، تمَّ تقسيم البحث إلى المحاور الآتية:

«، أو الأصول الكلدانيَّة لإثارة أرسطو إشكاليَّة كيفيَّة تعقُّل المحرِّك  - أوَّلاً: »الرأي الأبويُّ

بكونه عقلاً  الإله  أنَّ مشكلة وصف  بتبيان  هنا  البحث  عُني  )الإله(. وقد  اللاَّمتحرِّك  الأوَّل 

ترجع إلى الكلدانيين القدماء كما صرَّح أرسطو نفسه في مواضع من مقالة اللاَّمدا )=اللام( 

من كتاب بعد الطبيعة.

]]]- عضو هيئة تدريسيَّة ورئيس قسم الفلسفة في فرع مجمع السيَّدة رقيَّة- جامعة بلاد الشام، دمشق.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(42

التعقُّل. وكان  القدرة على  اللاَّمتحرِّك  نقد منهجيَّة أرسطو في منح المحرِّك الأوَّل  ثانياً: 

الهدف هنا كشف منهجيَّته في إضفاء نوع غامض من التعقُّل على الإله.

ثالثاً: التباسات آراء أرسطو في ما يتعلَّق بامتناع تعقُّل الإله للغيريَّات. وهنا اتجَه البحث 

إلى نقد حججه التي استند إليها في رفض أيِّ إمكانيَّة لتعقُّل الإله لما هو خارج ذاته وداخل 

الوجود.

رابعاً: إشكاليَّة الإله بصفته تفكيراً في التفكير؛ وقد عالج البحث هنا إشكاليَّة كون الإله 

عقلاً هو ذاته المعقول، على نحو يظُهر تناقض أرسطو في هذه الحيثيَّة. 

( إلى الثقافة العربيَّة-  خامساً: انتقال مشكلة عقل المحرِّك الأوَّل اللاَّمتحرِّك )العلم الإلهيّْ

في  أصيلة  فلسفيَّة  مشكلة  الإلهيِّ  العلم  مشكلة  أنَّ  إثبات  هنا  البحث  وحاول  الإسلاميَّة. 

الثقافة الإسلاميَّة ظهرت في الصدر الأوَّل، لكن انتقال أفكار أرسطو عن كيفيَّة تعقُّل الإله، 

إلى الفلسفة العربيَّة –الإسلاميَّة في عصر الترجمة، كانت هي الطاغية على الأدبيَّات الفلسفيَّة 

العربيَّة آنذاك.

ثمَ ينتهي البحث بوَضْعِ خاتمة.

أوّلًا: »الرأي الأبويّ« أو الأصول الكلدانيّ�ة لإثارة أرسطو 

ك الأول اللامتحرّك )الإله( ل المحرِّ إشكاليّة كيفيّة تعقُّ
     تعَُدُّ مقالة »اللامدا« من كتاب »ما بعد الطبيعة« لأرسطو المصدر الوحيد الرئيس عن 

؛ ولذلك لا يمكن تكوينُ تصوّرٍ نقديٍّ حقيقيٍّ عن فهمه لكيفيّة تعقُّل الإله  فهمه  للعقل الإلهيِّ

إلاَّ على أساس الرجوع إلى هذه المقالة ذات التأثير الكبير في تاريخ الفلسفة الغربيَّة عموماً، 

والفلسفة العربيَّة الإسلاميَّة خصوصاً]]]. ويمكن أن يكشف استقصاء مواضع معيَّنة من كلامه  

في هذه المقالة مصادر ومنهجيَّته ونتائج تفكيره في هذا الموضوع الفائق الخطورة والتعقيد. 

كاملاً عن ميتافيزيقا أرسطو، فكما يقول  أنَّ تعطي هذه المقالة تصوُّراً  إلى هذا، يمكن 

مقالةً  »اللاَّمدا«  مقالة  »تعَُدُّ   :)Jaeger( ييغر  الألمانيُّ  الكلاسيكيَّات  وعالم  الفلسفة  مؤرِّخ 

]]]- أنظر: بدوي، عبد الرحمن، أرسطو عند العرب: دراسة ونصوص غير منشورة، دراسات إسلاميَّة- 5-، وكالة المطبوعات، 

. الكويت، ط2، 1979، ص6- 66 من التصدير العامّْ



43 عقلُ المحرِّك الأوّل اللاَّمتحرِّك

ة عن نسق أرسطو الميتافيزيقيِّ بأكمله. إنَّها كاملة في ذاتها تماماً،  م رؤية عامَّ مستقلَّةً، وتقدِّ

ولا تعطي دلالة على أيِّ ارتباط مع المقالات الأخرى«]]].    

إذن، يمكن الاستناد إلى هذه المقالة في فهم عمق فكر أرسطو الميتافيزيقيِّ على نحوٍ 

يفُسح في المجال، من أجل تحديد موقفه من علاقة عقل الإله بالعالم.

في هذا السياق، قال أرسطو: »نقََلَ أجدادُنا )our forefathers( إلينا منذ عصورٍ سحيقةٍ 

 these substances) وهو أنَّ هذه الجواهر هي آلهة ،)myth( اً تراثاً جاء بصيغة الأسطورة جدَّ

هذا  إلى  زيادةٍ  إضافةُ  تمَّت  وقد  كلِّها.  بالطبيعةِ  يحيطُ   )divine( الإلهيَّ  وأنَّ   ،)are gods

التراث لاحقاً بهدف إقناعِ سوادِ الناس وإرساء النواميس وتحقيق المصالح؛ إذ قالوا: إنَّ هذه 

الآلهة هي في هيئة الإنسان أو مثل بعض الحيوانات الأخَُر، وقالوا أشياء أخَُر مترتِّبة على 

الزيادات المضافةِ  النقطة الأولى عن هذه  إذا فصلنا  لها. لكن  التي ذكرناها ومُشابهة  هذه 

وجرَّدناها بمفردها -أي أنَّهم اعتقدوا أنَّ الجواهر الأوُل )first substances( هي آلهة- يجب 

مُلهِماً، ونفكِّر فيه. ففي حين أنَّ أيّ علمٍ أو فنٍّ كان قد تطوَّر قدْر  علينا أن نعدَّ هذا كلاماً 

الممكن وتلاشى مرَّة أخرى، كانت هذه الآراء محفوظة مثل الآثار حتى الوقت الحاضر. إلى 

هذا الحدّ، إذن، كان رأي أسلافنا وأسلافنا الأوائل واضحاً بالنسبةِ إلينا«]]].

أرسطو،  استخدمها  التي  الأوائل«  »أسلافنا  أو  »أجدادنا«  لفظة  عند  هنا  نقف  أن  يجب 

اً في إرجاع الأفكار إلى مظانِّها،  لنتساءل من يعني بهؤلاء الأجداد أو الأسلاف؟ لأنَّه دقيق جدَّ

ولا يتركها من دون تحديد كيفما اتُّفق؛ لذلك يمكن حلُّ هذه المشكلة بالرجوع إلى تفسير 

ابن رشد لمقالة »اللاَّمدا« أو »اللاَّم« من كتاب »ما بعد الطبيعة« لحَسْمِ هذا الأمر. 

[1]- Jaeger, Werner,  Aristotle: Fundamentals of the History of His Development, Translated With 

THE Author s Corrections And Additions By Richard Robinson, Second Edition, Oxford University 

Press, 1948, p.170.

[2]- Aristotle, Metaphysics, Book 12, Chapter 8, 1074b, 1- 14=Aristotle, Metaphysics, Translated 

by W.D.Ross,in: The Complete of Aristotle The Revised Oxford Translation, Edited by Jonathan 

Barnes, Princeton/ Bollingen  Series Lxxi . 2, Princeton University Press, 1984, p.3649.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(44

لقد كانت الترجمة العربيَّة القديمة -وهي من عمل إسحاق بن حنين]]]- لهذا المقطع]]] 

من مقالة »اللاَّمدا« وفيّةً للنصِّ الأصليِّ ومطابقة تقريباً للترجمات الحديثة لهذا المقطع نفسه 

من هذه المقالة إلى اللُّغة الإنكليزيَّة]]]، تمثيلًا لا حصراً. وهنا أفصح ابن رشد في تفسيره عن 

مقصد أرسطو من لفظة »أجدادنا« في المقطع نفسه من المقالة على النحو الآتي: »لمَّا كان 

مه إلى هذا القولِ أحدٌ، يريد  هو أوَّل من وقفَ من أهل دهره على هذا المبدأ، ولم يكن تقدَّ

أن يستشهد بأقاويلَ قديمةٍ أخُذت عن الكلدانيين الذين يظُنُّ أنَّ الحكمةَ كملت عندهم؛ إلاَّ 

أنَّ ما تبقَّى من تلك الأقاويل يجري مجرى اللُّغز )....(«]]].

هم  يتبيَّ من هذا الشرح لابن رشد أنَّ أرسطو كان قد اطَّلع على ما بقي مِن آراء مَنْ سَّم

الناس عنهم،  تداوله  القدماء، مَّم  الكلدانيون  تبعاً  بهم  اً«. ويقُصَد  »القدماء والأقدمين جدَّ

الطبيعيَّة في عالم الكون والفساد؛ وما  الكائنات  وهو أنَّ الأجرام السماويةّ آلهة وهي تدبِّر 

عدا ذلك من أقاويل عن أفعال الأجرام فلا تعدو أن تكون اختلاقات الهدفُ منها إصلاح 

الناس وإلزامهم عن طريق تخويفهم بأنَّ الآلهة تعرف أفعالهم وستعاقبهم أو ستثيبهم عليها، 

نَن والأعراف، لذلك جرت عادات كثير من الشعوب على تقديم  كيما يلتزموا بالتقاليد والسُّ

القرابين إلى الأجرام السماويَّة بدعوى أنَّها آلهة تستحقُّ الطاعة، لكنَّ الحقيقة أنَّ هذه الأجرام 

لا تعقل شيئاً من شؤون بني الإنسان. كما أنَّ المزاعم عن وجود صور فلكيَّة مماثلة للصور 

حر  الموجودة في عالم الكون والفساد ليست إلاَّ هباء وقبضَ ريح، ولذلك لا فائدة من السِّ

المبنيِّ على أحكام النجوم. ولا يعُوِّل أرسطو – في هذا الاتِّجاه- إلاَّ على الجواهر الأوَُل التي 

آلهة في منظار  تعُدّ  الجواهر  إنَّ هذه  إذ  ماويَّة،  السَّ السماويَّة والأجسام  هي مبادئ الأجرام 

]]]- أنظر: بدوي، أرسطو عند العرب، المعطيات السابقة نفسها، ص15 من التصدير العامّْ.

]]]- جاءت ترجمة إسحاق للعبارة الواردة في السطر الأول من العمود 1074 في الفصل الثامن من مقالة »اللاَّم« على النحو 

اً أشياء بقيت لمن بعدهم كالأحاديث أنَّ هذه آلهة وأنَّ الإلهيَّ يحيط بجميع التي  الآتي: »وقد أخُذ من القدماء والأقدمين جدَّ

بالطبع )...(. أنظر: ابن رشد، تفسير ما بعد الطبيعة، الجزء الثالث، تحقيق: موريس بويج، المطبعة الكاثوليكيَّة، بيروت، 1938، 

ص1678.

]]]- يقول عبد الرحمن بدوي بخصوص الترجمة العربيَّة القديمة لمقالة »اللاَّم«: »)...( وبمقارنة الترجمة القديمة والنصِّ الأصليِّ 

 )W.D.ROSS( اليونانيِّ نجد أنَّ المترجم العربيَّ القديم كان أحرص على دقَّة الترجمة وحرفيَّتها من صاحب الترجمة الإنكليزيَّة

......أو بعض الترجمات الفرنسيَّة )مثل ترجمة تريكوTricot ، نشرة فران، باريس 1940 ط2( ...«. أنظر: بدوي، أرسطو عند 

. العرب..، مرجع سابق، ص10 من التصدير العامّْ

]]]- إبن رشد، تفسير ما بعد الطبيعة، الجزء الثالث، 1688.



45 عقلُ المحرِّك الأوّل اللاَّمتحرِّك

ة وهي أنَّ شعوباً عديدة عرفت أنَّ هذه الأجرام آلهة،  أرسطو الذي يقف هنا عند فكرة مهمَّ

إذ لا يمتنع ظهور فلاسفة في أيِّ شعب من الشعوب البائدة الغابرة كانوا قد وصلوا إلى هذه 

المعارف. هذا يعني أنَّ ما يصل إليه فرد من أفراد البشر لا بدَّ وأن يكون النوع البشريُّ قد 

وصل إليه، ذلك أنَّ العلوم والفنون أو المهن والصناعات، كانت قد ظهرت في غابر الأزمان 

في حضارات سابقة ثمَّ اندرست، وعاودت الظهور مرة أخرى. وهذا الرأي ينسجم مع اعتقاد 

أرسطو بقِدَمِ العالم، ولذلك شرحه ابن رشد بتأكيده أنَّ الكائنات الفاسدات -على مستوى 

الأنواع- تدور مرَّات لا نهاية لها في الوجود]]].

المهم هنا هو التساؤل: إلى أيِّ حدٍّ كان يعني أرسطو بلفظة »أجدادنا« الكلدانييَن القدماءَ 

كما اعتقد ابن رشد؟

يبيِّ الرجوع إلى عقائد الكلدانيين الذين ظهرت ممالكهم في بلاد الرافدين في النصف 

الثاني من القرن الثامن قبل الميلاد، أنَّهم فعلاً عبدوا الظاهرات السماويَّة أو الأجرام السماويَّة، 

فقد عبدوا ثالوثاً إلهيَّاً »)...( وكان مركَّباً من الإله سين أي القمر؛ والإله شِمشا أي الشمس؛ 

بوه بالنيِّ  لوا سين على شمشا ولقَّ والإله أداد أي الجو أو الرقيع. ولكون الكلدان فلكيِّين فضَّ

الشهر. وكان شمشا محرِّك السماء والأرض ومدبِّرهما.  أيام  والسيِّد والقدير واللاَّمع وربِّ 

القنوات،  وربَّ  الخصوبة،  وموزِّع  ومدبِّرهما،  والأرض  السماء  على  متوليَّاً  فكان  أداد  ا  وأمَّ

ورئيس الزوابع والعواصف والفيضان والبرق«]]].

اليونانيَّة والحضارات الشرقيَّة القديمة،  أنَّه بسبب الاحتكاك بين الحضارة  ولا شكَّ في 

اليونانيين معلومات عن عبادات الشرقيين القدماء، تحديداً في بلاد  كانت قد وصلت إلى 

الرافدين للظواهر السماويَّة، وكان أرسطو قد استفاد من هذه المعلومات في بناء صرح نسقه 

، إذ إنَّ فكرة أنَّ الأجرام السماويَّة تنهض عليها أنواع الوجودات الأخَُر تعَُدُّ فكرة  الميتافيزيقيِّ

شرقيَّة من دون ريب. وهنا يتبيَّ أنَّه استحضر نوعاً من العبادات الوثنيَّة للأجرام السماويَّة 

. بصفتها ظواهر إلهيَّة، وجعله أساساً لبناء نسقه الميتافيزيقيّْ

]]]- أنظر: ابن رشد، تفسير ما بعد الطبيعة، الجزء الثالث، 1690-1688.

]]]- شير، ادي، تاريخ كلدو واثور، المطبعة الكاثوليكيَّة للآباء اليسوعيين، بيروت، 1912، ص7.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(46

ل ك القدرة على التعقُّ متحرِّ ل اللاَّ ك الأوَّ ة أرسطو في منح المحرِّ ثاني�اً: نقد منهجيَّ
عقولاً  أكانت  سواء  المحرِّكة،  الأوَُل  الجواهر  بألوهيَّة  واضحاً  تصريحاً  أرسطو  صرَّح 

مفارقة أم أجراماً سماويَّة ما يدلُّ بوضوح على نزعة شُك عنده استقاها من عبادة الشرقيين 

سبعة  أو  وخمسون  خمسة  إما  عددها  أنَّ  إلى  انتهى  أنَّه  ذلك  السماويَّة،  للأجرام  القدماء 

وأربعون، وهي مسؤولة عن تدبير عالم الكون والفساد، كما أنَّها عقول مفارقة تعقل أنفسها 

بصفتها مبادئ للموجودات]]].

لكن يجب أن يتَّجه التساؤل نحو قضيَّة ذات أهميَّة كبيرة، تتلخَّص في البحث عن دوافع 

إله لا يملك عقلاً  يقبل وجود  أنَّه لم  العقل على الإله، أي  التي تقف وراء إضفاء  أرسطو 

، فكما أنَّ الإنسان يحوز  اً به، فقد أراد أن يوجد في مقابل العقل الإنسانيِّ عقلٌ إلهيٌّ خاصَّ

حائز على  الإله غير  يكون  أن  يجوز  الشرف، لا  مراتب  أعلى  إلى  ترفعه  التي  العقل  مَلكََة 

العقل. لكن من أين استقى فكرة أنَّ للإله عقلاً؟

في هذا السياق، قدّم لنا ابن رشد معلومات ذات أهميَّة كبيرة، إذ بيَّ أنَّ مطلب أرسطو 

فأوضح  ذلك على  أنفسهم،  الكلدانيون  إليه  نبَّهه  قد  الإله كان  بالبحث في عقل  المتعلِّق 

النحو الآتي: »إنَّ هذا المطلب الذي هو أشرفُ المطالب في الله، وهو أن يعُلم ماذا يعقل، 

ه الرأي الأبويَّ ورأيَ  قه بالطبع، وكان الكلدانيون قد افتحصوا به، فسمَّ وكان كلُّ إنسانٍ يتشوَّ

الآباء، وذكر أنَّ فيه شكَّاً كثيراً، وهو ماذا يعقلُ الإله سبحانه«]]].

الإله  لعقل  بفهمه  يتعلَّق  ما  في  أفكاره  أخذ  أرسطو  أنَّ  عن  رشد  ابن  رأي  أنَّ  والواقع 

النظر  يفسح في المجال لإعادة  العميق، لأنَّ ذلك  الانتباه  يستحق  القدماء  الكلدانيين  عن 

بالتأثيرات الشرقيَّة الرافديَّة تحديداً في تطوُّر مسار الفلسفة اليونانيَّة. 

 والحقيقة أنَّ الوثائق التاريخيَّة تدلُّ على اطِّلاع اليونانيين على المنجزات الحضاريَّة لبلاد 

ما بين النهرين، فالإسكندر المقدونيُّ بعد غزوه لهذه البلاد أتاح الفرصة المباشرة للفلاسفة 

[1]- See: Aristotle, Metaphysics, Book 12, Chapter 8, 1073b, 1- 35. 1074a, 1- 35.

]]]- ابن رشد، تفسير ما بعد الطبيعة، الجزء الثالث، ص1694.



47 عقلُ المحرِّك الأوّل اللاَّمتحرِّك

بعقائد  يتعلَّق  ما  تحديداً  البلاد،  هذه  ثقافة  على  للاطِّلاع  اليونانيين  والمؤرِّخين  والعلماء 

الكلدانيين القدماء]]].

وبعدما أكَّد أرسطو أنَّ الإله يجب أن يتَّصف بكونه عاقلاً قال: »إنَّ طبيعة الفكر الإلهيَّ 

دة؛ لأنَّه بينما يعُتقد أنَّ الفكر هو أكثر الظواهر  ن مشكلات محدَّ )divine thought( تتضمَّ

إلهيَّة، إلاَّ أنَّ التساؤل عن كيفيَّة حصول هذا الحال، ينطوي على صعوبات. ذلك أنَّه إذا لم 

يفكِّر في شيء ماذا يكون له من الكرامة )dignity(؟ إنَّه يكون مثل الشخص الذي ينام، وإذا 

فكَّر فإنَّ ذلك يكون بالتعويل على شيء آخر، إذن، )إنَّ ما هو جوهرهُُ ليس فعلَ التفكيرِ بل 

 ،)the best substance( وهذا يعني أنَّه لا يمكن أن يكون الجوهر الأفضل ،)له capacity قوَّة

لأنَّه بسبب التفكير نال تلك القيمة التي له«]]].

فإنَّه يرفعه  العقليُّ عند الإنسان عالي المرتبة،  التفكيُر  إذا كان  أنَّه  تبيان  لقد أراد أرسطو 

إلى أعلى درجات الشرف؛ لكن التفكير العقليَّ العميق لا يقُيَّضُ للناس كافَّةً، لأنَّه نادر بين 

بني الإنسان، ولذلك أحرى به أن ينُسب إلى الإله لا إلى الإنسان؛ لكن أيمكن وصف الإله 

بالمفكِّر أيَّاً كانت طبيعة تفكيره؟ يمكن القول هنا أن دائرة الألوهيَّة -إن صح هذا التعبير- لا 

يمكن أن تكون في ممارسة أو تقاطع أو تداخل مع دائرة الإنسانيَّة، فأن يوُصف الإله بالعاقل 

أو المفكِّر من قِبَلِ أرسطو، وأن يكون ذلك معياراً تقُاس على أساسه قيمة الإله، أمر ينطوي 

على عمليَّة إسقاط لماهيَّة الإنسانيَّة على الألوهيَّة بطريقة تشبيهيَّة، إذ يصير العقل أعلى من 

الإله ذاته، وبذا يكتسب الإله إلهيَّته من كونه عاقلاً، وهذا أمر واضح التناقض. 

إلى ذلك، ورغم إقرار أرسطو بكون الإله عاقلاً، إلاَّ أنَّ صعوبتين تظهران في هذا الاتِّجاه 

-في رأيه- ينبغي إيجاد حلٍّ لهما: 

- الصعوبة الأولى تظهر في احتمال أن يكون الإله عاقلاً؛ لكن من دون أن يمارس فعل 

[1]- See: Oll, Moonika, Greek Cultural Translation of Chaldean Learning:  A Thesis Submitted to 

The University of Birmingham For the Degree of Doctor Of Philosophy, Department of Classics, 

Ancient History and Archaeology, School of History and Cultures, College of Arts and Law, The 

University of Birmingham, May, 2014, p.162.

[2]- Aristotle, Metaphysics, Book 12, Chapter 9, 1074b, 15- 22.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(48

التعقُّل، مثله مثل الشخص النائم. وقصََدَ أرسطو من ذلك أنَّه إذا لم يقم الإله بفعل التعقُّل، 

لفعل  فاعلاً  أو  الإله ممارساً  لذلك يجب حسبان  الألوهيَّةِ،  ماهيَّة  نقصاً في  يعَُدُّ  فإنَّ ذلك 

التعقُّل. 

- الصعوبة الثانية تظهر في كون الإله ممارساً أو فاعلاً لفعل التعقُّل، لأنَّ الإله في هذا 

إليها، ولا  مفتقراً  فيصبح  يعقلها،  التي  بالمعقولات  يسُتكَمّل  أن  بدَّ  الحال بصفته عاقلاً لا 

يصير عقلاً كاملاً إلاَّ بها. وقصََدَ أرسطو من ذلك أنَّ الإله يجب أن يعقل بكيفيَّة لا تنُقص من 

كماله. وهنا أراد تبِيان أنَّ للإله عقلاً يجب أن يتعقَّل به لكن بكيفيَّةٍ مخصوصة، وإن لم يكن 

على هذا النحو، فلا يعَُدُّ إلها؛ً غير أنَّه هنا يقُحم تصوُّره الخاصَّ عن عقل الإله الناجم عن 

داً لحقيقة وجود الإله ذاته. وهذه النزعة التشبيهيَّة عنده  نظرته التشبيهيَّة، أساساً، ليصير محدَّ

م على كلِّ موجود،  استطاع أفلوطين تلافيها في إشاراته للألوهيَّة، إذ أكَّد أنَّ »الحدَّ الأول متقدِّ

 ، فهو بريء من كلِّ صورة، حتى الصورة المعقولة، إذ إنَّه لما كانت طبيعة الواحد مولِّدة للكلِّ

فهي ليست شيئاً مَّم تلد. وإذا كنَّا نقول إنَّه علَّة، فمعنى ذلك أنَّنا حاصلون على شيء منه، 

بينما هو باق في ذاته، وليس شيئاً من الأشياء التي هو علَّتها. فيجب أن ننفي عنه فعل التعقُّل 

والفهم، تعقُّل ذاته وسائر الأشياء«]]].

أرسطو،  نظر  وجهة  تماماً  تعارض  النقطة  هذه  في  أفلوطين  نظر  وجهة  أنَّ  والحقيقة 

فالألوهيَّة تحيط بالعقل وليس العقلُ -بصفته مفهوماً- محيطاً بالألوهيَّة؛ لكن تنتهي هاتان 

النظرتان إلى النتيجة نفسها، وهي أنَّ الإله لا يعُنى بحوادث العالم.

ات ل الإله للغيريَّ ق بامتن�اع تعقُّ ثالثاً: التب�اسات آراء أرسطو فيما يتعلَّ
يستأنف أرسطو كلامه في هذا المنحى قائلاً: »علاوة على ذلك، سواء أكان جوهره مَلكََة 

ا  الفكر )the faculty of thought( أم فعل التفكير )the act of thinking(، ففيمَ يفكِّر؟ إمَّ

ا هو نفسه دائماً أو شيء مختلف.  في ذاته، أو في شيء آخر؛ وإذا كان هناك شيء آخر، إمَّ

 any) أو في أيِّ شيء كيفما اتفّق ،)good( وهل يميِّز، إذن، أم لا، إن كان يفكِّر في ما هو جيِّد

ق أنَّه يجب أن يفكِّر فيها؟ من  chance thing(؟ أليست هناك بعض الأشياء التي هي لا يصُدَّ

]]]- كرم، يوسف، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، القاهرة، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، ط3، 1953، ص288- 289.



49 عقلُ المحرِّك الأوّل اللاَّمتحرِّك

 ، ؛ ذلك أنه إذا تغيَّ الواضح، إذن، أنَّه يفكِّر على النحو الأكثر إلهيَّةً وكرامةً من دون أن يتغيَّ

فإلى الأسوأ، وهذا يعُدُّ مسبقاً حركة«]]].

لقد قام أرسطو هنا بعرض الاحتمالات المتعلِّقة بموضوع تفكير الإله، على النحو الآتي:

1- يمكن أن يكون تفكير الإله منصبَّاً على ذاته فحسب.

د غير ذاته. هاً نحو شيء آخر محدَّ 2- يمكن أن يكون تفكير الإله متوجِّ

ا يمكن أن ينتقل، متفكِّراً، من  د، وإنَّ 3- يمكن ألاَّ يقتصر تفكير الإله على شيء محدَّ

شيء إلى شيء آخر وهكذا إلى ما لا نهاية له.

لها عقل الإله من النوع الشريف فحسب.  4- يمكن أن تكون المعقولات التي يتعقَّ

أيِّ  دون  من  كان  نوع  أيِّ  من  الإله  عقل  لها  يتعقَّ التي  المعقولات  تكون  أن  يمكن   -5

تحديد.

معيَّنة  أشياءً  يتعقَّل  أن  بالإله  يليق  لا  أنَّه  بتأكيد  مبتغاه  إلى  ليصل  أرسطو سارع  أنَّ  غير 

إذ لا  له،  تعقُّ الحضيض من حيث  إلى  السامقة  مرتبته  انحدر من  قد  إيَّاها  له  تعقُّ يكون في 

يتناسب مع عظمة الإله على الإطلاق -في رأي أرسطو- أن تكون العلاقة بين أفعال التعقُّل 

لة، علاقةً بين أفعال شريفة وموضوعات غير شريفة، لأنَّ الشريف إذا  والموضوعات المتعقَّ

، وهذا لا يجوز  خالط غير الشريف خضع لتحوُلات تنُقص من مرتبته، فيجري عليه التغيُّ

على الإله.

م أرسطو حجتين لإثبات صواب رأيه:  وهنا قدَّ

ة له، سيكون من المعقول أن نفترض  - أولاً: إذا لم يكن له فعل التفكير بل كان هناك قوَّ

أنَّ استمراريَّة التفكير متعبة )wearisome( له. 

- ثانياً: من الواضح أنه سيكون هناك شيء آخر آثر من الفكر، أعني المفُكَّر فيه.  ذلك 

أنَّه لكلٍّ من التفكير )thinking( وفعل التفكر )act of thought( ينتمي حتى مَنْ تكون لديه 

أخسُّ أفكارٍ. وعليه، إذا كان يجب تجنُّب هذا )ويجب ذلك، لأنَّ هناك بعض الأشياء التي 

[1]- Aristotle, Metaphysics, Book 12, Chapter 9, 1074b, 22- 29.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(50

من الأفضل ألا ترُى من أن ترُى(، فإنَّ فعل التفكير لا يمكن أن يكون أفضل الأشياء«]]].

هنا ينأى أرسطو بالإله عن أن تكون له قدرة أو استطاعة على التفكير، لأنَّ ذلك يعني أنَّ 

لهذا القدرة حدوداً تقف عندها بسبب الانتقال الدائم من حال اللاَّتعقُل إلى حال التعقُّل. 

كما أنَّه إذا كان الإله يعقل معقولات، فهذا يعني أنَّ عقله بحاجة إلى هذه المعقولات حتى 

يصير عقلاً بالفعل؛ ولذلك يجب ألاَّ يوصف الإله بأنَّه قادر على أن يفكِّر في أي موضوع، 

لأنَّ هذا النوع من القدرة يقُيَّض لمن يفُكِّر في أسفل الأشياء.  

تيَْ أرسطو إيضاحاً، بتأكيده نفي أرسطو أيِّ قدرة  ويزيد ثامسطيوس )317-390 م( حجَّ

على تعقُّل الإله للموضوعات الخارجيَّة: »فيكونُ العقلُ بالقوَّة، ويكونُ من الواجب أن يتُعبه 

تعبٌ  الفعل  القوَّة إلى  التي تخرجُ من  فإنَّه يوجد في جميع الأشياء  الفعلِ ودوامُهُ،  اتصالُ 

واسترخاءٌ عن الفعل، ويكون العقل يعقل ما هو من طبيعة أفضل، أو أشياء خسيسة؟ ويجب 

أن ينفى عن الأول قبول صورة الأشياء الخسيسة، ونقول إنه يعَْقُلُ التي غاية في الشرف؛ فإنَّه 

إن كان يعقل الأشياء الخسيسة فهو يستفيد الشرف من أخسِّ الأشياء، وذلك يجب أن يهُرب 

منه. فإنه ألا يستفيدَ البصُر أشياء أولى من أن يبُصَ«]]].

لكن ما يمكن طرحه في هذا الاتِّجاه هو أنَّ نفي التعقُّل عن الإله على هذا النحو يقدح 

في مفهوم الألوهيَّة نفسه، إذ إنَّه يضع بين الإله والكائنات في العالم هاوية لا يمكنُ عبورها؛ 

لة بالموجودات الأخرى، وهذا  لذلك يفُهم من كلام أرسطو أنَّه أراد أن يجعل الإله مجذوذ الصِّ

اليته بصفته علَّة لوجوداتها،  يستتبع أنَّه غير معنيٍّ على الإطلاق بالمعلولات الناجمة عن فعَّ

- أن تحافظ في ذواتها على  فكيف يمكن لهذه المعلولات )الكائنات( -على المستوى الفرديِّ

يها لتدبير الإله لها إن كان منقطعاً عنها، ولا يمكن أن يتُرك الأمر هنا لافتراض أنَّ  ديمومة تلقِّ

هناك قوانيَن كونيّةً تنظم هذه العمليّة؛ لأنَّ هذا يفترض استبدال هذه القوانين أنفسها بالإله، 

وكأنَّها تحوز على ضرب غامض من القدرة على التحكُّم يتيح لها أن تحلَّ محلَّ الإله. هذا، 

لَ الإله لما  وقد حسم أرسطو مسألة في غاية الخطورة ووضعها بصفتها مسلَّمة وهي أنَّ تعقُّ

[1]- Aristotle, Metaphysics, Book 12, Chapter 9, 1074b, 28- 34.

غير  ونصوص  دراسة  العرب:  عند  أرسطو  الرحمن،  عبد  بدوي،  في:  اللاَّم،  لحرف  ثامسطيوس  شرح  من  ثامسطيوس،   -[[[

منشورة، مرجع سبق ذكره، ص20.



51 عقلُ المحرِّك الأوّل اللاَّمتحرِّك

يغايره ينُقص من كماله، وكأنه افترض هنا على نحوٍ تعسفيٍّ أنَّ إحاطة الإله بالعالم -في حال 

حدوثها- لا بدَّ  من أن تكون بطريقة »عقليَّة« مماثلة لطريقة العقل الإنسانيِّ في التعقُّل مغلقاً 

بذلك الباب في وجه أيِّ احتمالات أخرى لا يستطيع العقل الإنسانيِّ بلوغها.

ة الإله بصفته تفكيراً في التفكير رابعاً: إشكاليَّ
التي  إثارته لحقيقة الموضوعات  الناجمة عن  يتخلَّص من الإشكاليَّات  أن  أراد أرسطو 

يفكِّر  الذي  الفكر  ذاته  هو  يكون  أن  »يجب  الإله  أنَّ  إلى  وانتهى   ، الإلهيُّ العقل  لها  يتعقَّ

 its thinking is a thinking on لأنه هو أشرف الأشياء(، وتفكيره هو تفكيٌر في التفكير(

 .[[[»thinking

قصد أرسطو من ذلك أنَّ فكر الإله لا يتناول الموضوعات الخارجيَّة، لأنَّه فكر محض لا 

يخالطه أيُّ شيء، لذلك فإنَّ هذا الفكر ذاته لا يفكِّر بالأشياء ولا بصور معقولة عن الأشياء 

ولا باستدلالات تنهض على الموضوعات المختلفة، وإنما هو فكر يفكِّر بأفكار هي أيضاً 

محضة، وهذا يعني أنَّ الإله يفكِّر في تفكيره.

الإنسانيِّ  الفكر  بين  الفارق  تبيان  أجل  نظره من  أرسطو وجهة  السياق، أوضح  في هذا 

والفكر الإلهيِّ على النحو الآتي: »غير أنَّه يظهر بجلاء أنَّ المعرفة )knowledge( والحسَّ 

)perception( والظنَّ )opinion( والفهم )understanding( يتجه كلٌّ منها نحو شيء آخر 

بصفته موضوعاً، وهي أنفسها تكونُ بالعَرضَ فحسب. 

علاوةً على ذلك، إذا لم يكن التفكير هو المتفكَّر فيه نفسه، فأين يكونُ صلاحُ الفكر؟ لأنَّ 

فعل التفكير وموضوع الفكر ليس لهما الماهيَّة ذاتها. نحن نجيب بأنَّه في بعض الحالات 

 )productive sciences( هي المعروف. في العلوم المنتجة )knowledge( تكون المعرفة

 )theoretical sciences( النظريَّة  العلوم  وفي  الماهيَّة،  بمعنى  الجوهر  المادَّة(  جرَّدنا  )إذا 

يكون شكل أو فعل التفكير هو نفسه المفكِّر فيه. كما هو ظاهر، إذن، الفكر والمفكِّر فيه 

ليسا مختلفين في حالة الأشياء العارية من المادَّة، سيكونان الشيء نفسه، بمعنى آخر التفكير 

 the thinking will be one with the object of its فكره  موضوع  مع  واحداً  سيكون 

[1]- Aristotle, Metaphysics, Book 12, Chapter 9, 1074b, 32- 34.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(52

.[[[»thought

أنَّ وعي الإنسان المؤلَّف من المعرفة والحسِّ والظنِّ والفهم لا  تبيان  أراد أرسطو  لقد 

اليَّة، إلاَّ إذا قامت المعرفةُ بالمعروفِ، وأدرك الحسُّ بالمحسوسِ، وبنُي الظنُّ  تكون له أيَّة فعَّ

الفهم بالمفهوم، وهذا يعني أنَّ الوعي الإنسانيَّ لن يكون فاعلاً إلاَّ  على المظنون، وتقوَّم 

إذا استند إلى الموضوعات التي يعيها، فالعلاقة بين الوعي وموضوع الوعي جوهريَّة إلى 

، إذ لا يقُيَّضُ أن يكون هناك وعي من دون موضوع وعي، ولا موضوع وعي من  أقصى حدٍّ

قِبَلِ ما يعرض له من  الاً إلاَّ من  الوعي الإنسانيُّ فعَّ دون وعي. وعليه، لا يمكن أن يكون 

موضوعات معرفةٍ وحسٍّ وظنٍّ وفهمٍ، لذلك فالوعي الإنسانيُّ لا يعي ذاته، إلاَّ بوساطة هذه 

الموضوعات أنفسها، وهذا يقتضي أنَّ الوعي الإنسانيَّ ليس وعياً ذاتيَّاً، وإن حدث أيُّ نوعٍ 

عَرضَيَّاً، لأنَّه لا يستند إلى ذاته على نحوٍ مطلق في  الذاتيِّ، فسيكونُ لا محالة  الوعي  من 

أكَّد أرسطو أنَّ  التي يعيها. ولذلك  عمليَّة الوعي، وإنما يجب أن يستند إلى الموضوعات 

صلاح التفكير لا يمكن أن يكون في انفصال التفكير عن موضوع الفكر، لوجود فارقٍ في 

اً. وبذا يحقِّق الفكر كماله الذاتيَّ الذي  الماهيَّة بينهما، وإنما يكون في تماهيهما تماهياً تامَّ

فيه صلاحه. وبيَّ أرسطو أنَّه في العلوم المنتجة أو الصناعات تكون صورة الشيء المصنوع 

في ذهن الصانع قبل صناعته مثلما هي بعد صناعته إذا جرَّدناها من المادَّة التي صُنعت منها، 

وهذا يعني أنهما واحد، فيكون التقارب كبيراً، هذا من ناحية. ومن ناحية أخرى، فإنَّ الوحدة 

بين التفكير وموضوع الفكر أكثر جلاءً في العلوم النظريَّة )العلم الطبيعيُّ - العلم الرياضيُّ - 

، وصولاً إلى  الميتافيزيقا(، فتزداد الوحدة بينهما صُعُداً من العلم الطبيعيِّ إلى العلم الرياضيِّ

علم ما بعد الطبيعة، تبعاً لارتفاع درجة التجريد والابتعاد عن المادَّة.

بعدما بيَّ أرسطو أنَّ هناك نوعاً ما من الوحدة بين التفكير وموضوع الفكر على مستوى 

العلوم المنتجة والعلوم النظريَّة، أكَّد أنَّ هذا الأمر أحرى أن يكون في حالة الأشياء التي لا 

متها المحرِّك الأول  تخالطها مادَّة، ويقصد بها العقول المفارقة أو الجواهر الأوُل وفي مُقَدَّ

اللاَّمتحرك، ففي عقل هذا المحرِّك يكون التفكير مفكِّراً في ذاته.

[1]- Aristotle, Metaphysics, Book 12, Chapter 9, 1074b, 35- 39- 1075a, 1- 3.



53 عقلُ المحرِّك الأوّل اللاَّمتحرِّك

والحقيقة أنَّ أرسطو أراد الوصول إلى غاية أساسيَّة بالنسبة إليه، وهي تقويض أيِّ إمكانيَّة 

تفسح في المجال كيما يكون العقل الإلهيُّ قادراً على تعقُّل ما يقع خارج ذاته؛ لكن هذه 

النتيجة التي انتهى إليها ناجمة عن موقف يتناقض مع منهجيَّته في معالجة هذا الموضوع؛ 

إذ إنَّه انطلق من قناعة راسخة وهي أنَّ العقل الإنسانيَّ قادر على إطلاق أحكام معرفيَّة تخصُّ 

العقل الإلهيَّ -هذا إذا سلَّمنا معه بأنَّه يصحُّ أن يقال: إنَّ للإله عقلاً-، فكيف يمكن قبول أنَّ 

عقل الإنسان يمتلك القدرة على إطلاق مثل هذه الأحكام الميتافيزيقيَّة القاطعة على العقل 

الإلهيِّ ذاته؟

إنَّ ما يترتَّب على آراء أرسطو في هذا الاتِّجاه هو أنَّ العقل الإنسانيَّ قادر على تحديد 

التفكير في  الإلهيِّ هي  العقل  ماهيَّة  أنَّ  بآرائه لاكتشفنا  لو أخذنا  ، أي  الإلهيِّ العقل  ماهيَّة 

التفكير أو تعقُّل التعقُّل، فالعقلُ الإلهيُّ عقل وعاقل ومعقول في وحدة واحدة، فكيف يمكن 

للعقل الإنسانيِّ أن يخترق هذه الوحدة ليَسْبَُ ماهيَّتها؟

علاوة على ذلك، كيف يمكن -وقد أعلن أرسطو على مستوى تعقُّل الجزئيَّات الانفصال 

التام بين الإله والعالم- أن يكون العقل الإنسانيُّ الفرديُّ قادراً على الاتصال مع العقل الإلهيِّ 

ليقوم بإطلاق أحكام تخصُّ ماهيَّته؟ 

م أيَّ جواب عنه وتركه معلَّقاً، لكنَّه قال: »يبقى تساؤل آخر - ما إذا  هذا السؤال لم يقدِّ

كان موضوعُ الفكر مركَّبا؛ً لأنَّه إذا كان هذا هكذا، فإنَّ الفكر سيتغيّ بانتقاله من جزء إلى جزء 

من الكلّ. نحن نجيب عن ذلك بأنَّ كلَّ ما ليس له مادة لا يتجزأ. مثل الفكر الإنسانيِّ، أو 

ة معينة من الزمن )لأنَّه لا يمتلك الخير في  بالأحرى فكر الموضوعات المركَّبة، هو في مدَّ

هذه اللَّحظة أو تلك، لكنه الأفضل، لذلك لا يعقل من الشيء ما هو مختلف عنه، إنه يعقل 

ة كليَّة من الزمان( وهكذا طوال الأبديَّة هو الفكر الذي يمتلك ذاته  دفعةً واحدةً فقط في مدَّ

من أجل موضوعه«]]].

بصفته عاقلاً  منه،  الإله  يعقله  ما  أي  الإله  تفكير  كان موضوع  إذا  أنَّه  أرسطو  هنا قصد 

يتعقَّل ذاته، مركَّباً من معقولات كثيرة، فإنَّ الإله لن يتوقَّف عن الانتقال من معقول جزئيٍّ 

[1]- Aristotle, Metaphysics, Book 12, Chapter 9, 1075a, 4- 10.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(54

منها إلى معقول جزئيٍّ آخر داخل كليَّة ذاته، وهذا يقتضي تغاير هذه المعقولات الجزئيَّة لا 

تجانسها، فيكون مضطرَّاً لمتابعة تعقُّل تغاير هذه المعقولات الجزئيَّة، فينبني على ذلك أنَّها 

لها يعني أنه يعقل معقولاً جزئيَّاً منها في زمن أول ويعقل معقولاً  غير ذاته، كما أنَّ متابعته لتعقُّ

آخر منها في زمن ثانٍ، وهكذا دواليك، وهذا لا يجوز لأنَّ الإله يعقل دفعةً واحدة في كلية 

الزمن؛ لذلك يبقى الإله متعقِّلاً لذاته على نحوٍ سرمديٍّ من دون وجود أيِّ احتمالٍ آخر.

إنَّ سعادة الله وفق هذا النوع من الفهم تكون باستمراريَّة تعقُّل ذاته على نحو أزليٍّ، فهو 

ذات متعالية مغلقة كأنها في شرنقة لا يمكن لها أن تخرج منها. 

سيحدث  فإنَّه  الأرسطيَّة،  الفكرة  هذه  فولر  بينيامين  الأميركيُّ  الفيلسوف  ح  يوضِّ وكما 

»بالنسبة إلينا نحن البشر، أنَّ تعالياً ذاتيَّاً ووحدةً مع موضوع فكرنا من هذا القبيل سيكونان 

قَاً، ولكن مع الله اللَّحظة تعادل السرمديَّة، كما أنَّ الهُويَّة كاملة. وعلى هذا  أمراً عابراً ومُخْفِّ

ل الله الذاتيَّ يدوم عبر الزمان اللاَّمتناهي؛ بل إنَّه مستقلٌّ  الأساس يجب علينا ألاَّ نفهم أنَّ تأمُّ

.[[[» عن شروط الزمان على نحوٍ كليٍّ

غ لها، فكأنَّه استطاع أن يعرف  والحقيقة أنَّ أرسطو هنا امتلك جرأة غريبة لا يوجد أيُّ مسوِّ

يخرج  ألاَّ  يجب  تفكير،  له طريقة  يضع  أن  استطاع  بالأحرى  أو  الإله،  يدور في عقل  ماذا 

عليها، فألزمه  بتعقُّل ذاته بعقل هو نفسه المعقول من دون أن يعتريه تغيُّ ولا كثرة؛ لكن ما 

لم ينتبه إليه هو أنَّه ما دام العقل في الإله هو المعقول، فما الحاجة إلى عمليَّة التعقُّل أصلاً، 

فالعقل الإلهيُّ مكتمل على نحوٍ مطلق وليس بحاجة إلى القيام بفعل التعقُّل، وليس فعل 

م أيَّ علم جديد؛ ولذلك يبقى أرسطو في هذا  التعقُّل سوى تحصيل حاصل ما دام لا يقدِّ

الاتجاه أسير نزعة تشبيهيَّة وقع فيها حينما اعتقد أنَّ للإله عقلاً، وحاول تجاوزها باقتناعه 

بأنَّ العقل الإلهيَّ لا يفكِّر على غرار العقل الإنسانيِّ، لكنَّه لم ينجح بسبب أنه جعل العقل 

أعلى من الإله، قلم يقبل أن يعلو الإله على العقل، فرفع معنى العقل إلى أعلى مستوى من 

التجريد، وأخضع الإله له.

[1]- Fuller, B.A.G, The Theory of God in Book Λ Aristotle s Metaphysics, The Philosophical 

Review, Mar., 1907, Vol.16, No.2 (Mar.,1907), pp.173- 180, Duke University Press on behalf of 

Philosophical Review- Stable URL:https://WWW.jstor.org/stable/2177471.



55 عقلُ المحرِّك الأوّل اللاَّمتحرِّك

) ك )العلم الإلهيِّ متحرِّ ك الأول اللاَّ خامساً: انتقال مشكلة عقل المحرِّ
ة �ة- الإسلاميَّ  إلى الثقافة العربيَّ

يمكن تأكيد أنَّ الإمام عليَّ بن أبي طالب عليه السلام، كان قد تطرَّق لأوَّل مرَّة في تاريخ 

- لقضيَّة علم الله تعالى، وقد عُني الإمام  الثقافة العربيَّة الإسلاميَّة -على المستوى الفلسفيِّ

بتبيان طبيعة الموضوعات التي يعقلها الله تعالى، ولا شكَّ في أنَّه توجد في القرآن الكريم 

. قال تعالى: ﴿وَعِندَهُۥ مَفَاتحُِ ٱلْغَيْبِ لَ يَعْلَمُهَآ إلَِّ هُوَۚ   آيات بيِّنات تدلُّ على العلم الإلهيِّ

رْضِ وَلَ 
َ
ِ وَٱلَْحْرِۚ  وَمَا تسَْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إلَِّ يَعْلَمُهَا وَلَ حَبَّةٍۢ فِ ظُلُمَتِٰ ٱلْ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلبَّْ

.[[[﴾ بيٍِنۢ رَطْبٍۢ وَلَ ياَبسٍِ إلَِّ فِ كتَِبٍٰۢ مُّ
الكريم  القرآن  في  آيات  من  ورد  مما  يستنبط  أن  السلام  عليه  عليٌّ  الإمام  استطاع  وقد 

وعيٍ  على  قائماً  الموقف  هذا  جاء  لكن  تعالى،  الله  علم  من  النهائيَّ  الإسلاميَّ  الموقف 

فلسفيٍّ عميق]]] لا يمكن نكرانه، إذ قال عليه السلام عن الله تعالى: »عالُم السِِّّ من ضمائرِ 

ومَسَارِقِ  اليقين،  عزيماتِ  وعَقْدِ  الظُّنون،  رجَْمِ  وخواطرِ  المتُخافتين،  ونجوى  المضُْمِرين 

إيماضِ الجُفونِ، وما ضَمِنَتهُ أكنانُ القلوب، وغياباتُ الغيوبِ، وما أصغت لاستراقه مصائخُ 

الأقدام،  المولهاتِ، وهمسِ  الحنيِن من  ورجَْعِ   ، الهوامِّ ر، ومشاتي  الذَّ الأسماعِ، ومصائفِ 

وأوديتها،  الجبالِ  غيرانِ  من  الوحوشِ  ومُنْقَمَعِ  الأكمام،  غُلفُِ  ولائجِ  من  الثَّمرة  ومنفسَحِ 

ومُختبأِ البعوض بين سُوقِ الأشجار وألحيتِها، ومغرزِ الأوْراقِ من الأفنان، ومحطِّ الأمشاجِ 

حابِ في مُتَاَكمِِها، وما  من مساربِ الأصلابِ، وناشئةِ الغيومِ ومُتلََحِمِها، ودرورِ قطرِ السَّ

الرِّمالِ،  كُثبانِ  في  الأرضِ  بناتِ  وعَوْمِ  بسيولها،  الأمطار  وتعَْفُو  بذيولها،  الأعاصيُر  تسفي 

بذُرا شناخيبِ الجبال، وتغريدِ ذواتِ المنطق في دياجيرِ الأوكار،  ومُستقَرِّ ذوات الأجنحةِ 

وما أوعبتهُ الأصدافُ، وحضنت عليه أمواجُ البحار، وما غشيته سُدْفةَُ ليل أو ذَرَّ عليه شارقُ 

نهار، وما اعتقََبَتْ عليه أطباقُ الدياجيرِ، وسُبحات النُّور؛ وأثرِ كلِّ خطوةٍ، وحسِّ كلّ حركةٍ، 

]]]- سورة الأنعام، الآية 59.

أنَّه عليه السلام عالج  اليونانيين أو غيرهم؛ بل نؤكِّد  الفلاسفة  يفكِّر على غرار  إنَّ الإمام علّي فيلسوف  نحن هنا لا نقول   -[[[

مشكلات فلسفيَّة عميقة من دون أن يكون مطَّلعاً -على الأرجح- على تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، وهذا يعني أنَّ هذه المشكلات 

أحرى بأن توصف بأنَّها إنسانيَّة من أن توصف بأنها فلسفيَّة، أي تخصُّ الإنسان بما هو إنسان، ولا ترجع إلى طريقة تفكير معيَّنة 

ظهرت عند شعب من الشعوب كما هو حال اليونانيين مع الفلسفة.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(56

ةٍ، وما عليها  ورجَْعِ كلّ كلمةٍ، وتحريكِ كلّ شفةٍ، ومستقرِّ كلّ نسمةٍ، وهماهمِ كلِّ نفسٍ هامَّ

من ثمرِ شَجَرةٍَ، أو ساقطِ ورقةٍ، أو قرارة نطفةٍ، أو نقُاعةِ دمٍ ومُضغةٍ، أو ناشئةِ خلقٍ وسُلالةٍ؛ 

لم يلحقه في ذلك كُلفَْةٌ، ولا اعترضته في حفظ ما ابتدع من خلقه عارضَِةٌ، ولا اعتورته في 

تنفيذ الأمور وتدابير المخلوقين ملالةٌ ولا فترةٌ، بل نفذهم عِلمُْهُ، وأحصاهم عَدَدُهُ، ووسعهم 

عدلهُُ، وغمرهم فضلهُُ، مع تقصيرهم عن كنهِ ما هو أهْلهُُ«]]].

ابق عن أنَّ استمراريَّة التفكير في الجزئيَّات ستكون متعِبة  وإذا رجعنا إلى زعم أرسطو السَّ

ردٌّ مباشر على  السلام، لوجدنا كأنَّ كلامَه  الإمام علي عليه  للإله، وقمنا بمقارنته مع كلام 

الله  أنَّ  أكَّد  السلام  عليه  الإمام علّي  للإله، لأنَّ  متعِبة  الجزئيَّات  تعقّل  استمراريَّة  أنَّ  زعمه 

تعالى عالمٌ بعلمٍ مطلق يحيط بالوجود إحاطةً شاملة، ولا يغيب عن علمه تعالى أيُّ شيء، 

، بل علمه نافذ في  ة، ولا أن يعرض له أي تغيُّ ويكون ذلك من دون أن يعاني من أيِّ مشقَّ

المخلوقين نفاذاً مطلقاً.  

ساً من نصوص  اً مؤسِّ والحقيقة أنَّ هذا الكلام الذي قاله الإمام علي عليه السلام يعُدُّ نصَّ

علم التوحيد الإسلاميِّ الذي يمكن أن يوُضع بإزاء ميتافيزيقا أرسطو كردٍّ مباشر عليها، وإن 

كنَّا لا نملك أيَّ وثائق تدلُّ على أنَّ الإمام عليَّاً عليه السلام كان قد اطَّلع على فلسفة أرسطو، 

. لأنَّ حركة الترجمة لم تزدهر إلاَّ في العصر العباسّيْ

تماماً  واعياً  كان  البلاغة  نهج  )1190-1258م( شارح  المعتزلي  الحديد  أبي  ابن  لكن 

لكون كلام الإمام عليٍّ على علم الله يعَُدُّ ردَّاً مباشراً على أفكار أرسطو عن عقل الإله، إذ 

قال: »)...( لو سمع هذا الكلام أرسطوطاليس، القائل بأنَّه تعالى لا يعلم الجزئيَّات، لخشع 

قلبه، ووقف شَعْرهُُ، واضطرب فكره، ألا ترى ما عليه من الرُّواء والمهابة، والعظمة والفخامة، 

والمتانة والجزالة )...(«]]].

ويكشف كلام الإمام عليٍّ عليه السلام- عمَّ يعلمه الله تعالى من معلومات ذكرها الإمام 

]]]- ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، الجزء السابع، بتحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربيَّة، القاهرة، 

1960، ص22- 23.

]]]- ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، المعطيات السابقة نفسها، ص24.



57 عقلُ المحرِّك الأوّل اللاَّمتحرِّك

نفسه في النصِّ السابق- أنَّ هذه المعلومات نفسها ليست إلاَّ نقطةً من بحرٍ محيطٍ؛ لكن ما 

لولاه لما  التي  والوقائع  أنَّ خالق كلِّ هذه المخلوقات والأشياء  إليه هو  التنبيه  الإمام  أراد 

كانت، لن يتخلَّ عن متابعتها في أعمق أعماقها، وهنا تتجلَّ عظمة الألوهيَّة، ولا تتجلَّ 

ائين. هذه العظمةُ نفسها في انغلاق الإله على ذاته كما زعم أرسطو وأتباعه من مدرسة المشَّ

والحقيقة أنَّ ما تقدّم يعُدُّ دليلاً على أنَّ قضيَّة العلم الإلهيِّ قد أثُيرت على نحوٍ مبكر في 

الصدر الأول؛ لكن لم توُلَ الاهتمام الكافي حتى عند فرقة المعتزلة التي تطرَّقت إلى هذا 

ات والصفات ولم تذهب إلى أبعد؛ غير أنَّ ما أفضى إلى  الموضوع من جهة العلاقة بين الذَّ

ق عند الفلاسفة المسلمين هو -كما سبق القول- ترجمة مقالات  إعادة طرحها على نحو مُعمَّ

كتاب أرسطو »ما بعد الطبيعة« إلى اللُّغة العربيَّة، تحديداً المقالة الثانية عشرة المعروفة عند 

العرب بـ »مقالة اللاَّم« التي قام إسحاق بن حنين بنقلها إلى العربيَّة.

اللاَّم«  الواردة في »مقالة  تلقَّف الأفكار  قد  الفارابي )873-950م( كان  أنَّ  هذا، ونجد 

، وقبَِلَ آراء أرسطو، وكأنها علم يقينيٌّ لا يأتيه  وأخذ بها من دون إخضاعها لأيِّ منظور نقديٍّ

الباطل من بين يديه ولا من خلفه، ويمكن الذهاب في التحليل إلى أبعد بتأكيد أنَّ الفارابي 

بنظريَّة الجواهر الأوُل أو العقول المفارقة المحركين الخمسة والخمسين  آمن إيماناً قاطعاً 

ك. فقد ميَّز الفارابي بين الأنَفُْس  أو السبعة والأربعين التي تدلُّ دلالة قاطعة على عقيدة الشُّ

ة  القوَّ هو  البشريَّة  الأنفس  تمتلكه  أن  يمكن  ما  فأعلى  السماويَّة،  الأجسام  وأنَفُْس  البشريَّة 

عنها في  مفردة  النوع  الأنفس في  لهذه  مباينة  فهي  السماويَّة  الأجسام  أنفس  ا  »وأمَّ الناطقة 

جواهرها، وعنها تتحرَّك دوراً. وهي أشرف وأكمل وأفضل وجوداً من أنفس الحيوان التي 

لدينا. وذلك أنَّها لم تكن بالقوَّة أصلاً، ولا في وقت من الأوقات، بل هي بالفعل دائماً، من 

قِبَلِ أنَّ معقولاتها لم تزل حاصلة فيها منذ أول الأمر، وأنها تعقل ما تعقله دائماً«]]]. 

والحقيقة أنَّ هذا الكلام -يدلُّ على نحو حاسم- على أنَّ الفارابي يقول بألوهيَّة الأنفس 

السماويَّة العاقلة، لأنِّه ينفي عنها أن تكون »بالقوَّة أصلاً«، وهذا يعني أنَّها أزليَّة أبديَّة، أي 

نفس  كل  جوهر  وفق  بعضاً  بعضها  وتعقل  أنفسها،  وتعقل  الإله  تعقل  عاقلة  وهي  إلهيَّة، 

له وعلَّق عليه: فوزي متري نجار،  م  قه وقدَّ السياسة المدنيَّة الملقب بمبادئ الموجودات، حقَّ أبو نصر، كتاب  الفارابي،   -[[[

بيروت، دار المشرق، ط2، 1993، ص33- 34.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(58

ويضع  والفساد.  الكون  الفاسدات في عالم  الكائنات  إلى  لها  تعقُّ يصل  منها، ولا  سماويَّة 

يه في رأس الهرم، »فالأوَّل يعقل ذاته وإن كانت ذاته بوجه  الفارابي الإله أو »الأول« كما يسمِّ

عن  الوجود  منها  واحد  كلَّ  اقتبس  إنما  الموجودات  سائر  لأنَّ  كلَّها،  الموجودات  هي  ما 

وجوده«]]].

ولا غرو أنَّ الفارابي قصََدَ من قوله أنَّ الأول يعقل ذاته وبعقله لها يعقل الموجودات ليس 

أنَّ الأوَّل يعلم الجزئيَّات؛ بل إنَّ الأول يعلم أنه مبدأ للموجودات كافةً، فهو يعلمها من هذه 

الجهة. 

كما أكّد الفارابي أنَّ الله عالم -وهذا إلى حدِّ الآن يتَّسق مع العقيدة الإسلاميَّة- لكنه عاد 

وقال: إنَّ الله »ليس يحتاج في أن يعلم إلى ذات أخرى يستفيد بعلمها الفضيلة خارجاً عن 

يعَلم  إلى ذات أخرى تعلمه؛ بل هو مكتفٍ بجوهره في أن  ذاته، ولا في أن يكون معلوماً 

ويعُلم. وليس علمه بذاته غير جوهره، فإنَّه يعلم وإنَّه معلوم، وإنَّه علم، ذات واحدة وجوهر 

واحد«]]].

الله  علمُ  يكون  أن  ورفض  أرسطو،  نهج  على  سار  الفارابي  أنَّ  الظهور  كلُّ  يظهر  وهنا 

هاً نحو الموجودات أو الكائنات، وهذا يقتضي مباشرةً إنكار العقاب والثواب الإلهيَّين،  موجَّ

لأنَّه طالما لا يعلم الله إلاَّ ذاته -وفق رأي الفارابي هنا- فإنَّه لن يعاقب على الأفعال الرديئة 

ولن يثيب على الأفعال الحسنة، وإذا كان هكذا، فلا توجد أيُّ ضرورة تقتضي قيام الموتى 

الله »مكتفٍ بجوهره«. وبذا يكون  بأنَّ  مع تسليمه  يتَّسق تماماً  التحليل  قبورهم. وهذا  من 

والثاني على  الترجمة  مستوى  -الأوّل على  أدخلا  قد  بن حنين  إسحاق  قبله  ومن  الفارابي 

ين الإسلاميِّ  - أفكاراً مناقضة تماماً للأديان السماويَّة عموماً، وللدِّ مستوى التأليف الفلسفيِّ

خصوصاً. 

الناس  اليأس في نفوس  ين؛ بل تشُيع  الدِّ ولا تتوقَّف خطورة هذه الأفكار على مناقضة 

وتنزع المعايير الأخلاقيَّة من عقولهم، وتعَُزِّزُ قانون الغاب بينهم، لأنَّه إذا كان الله لا يعلم 

]]]- المصدر نفسه، الفارابي، أبو نصر، كتاب السياسة المدنيَّة الملقب بمبادئ الموجودات.

]]]- المصدر نفسه، ص45.



59 عقلُ المحرِّك الأوّل اللاَّمتحرِّك

شيئاً عن أفراد البشر في هذا العالم، فهذا يعني أنَّه ترك لهم الحريَّة المطلقَة في كلّ شيء، 

وهذا يسُقط التكاليف، ويخُلُّ بالنواميس والشرائع. فضلاً عن أنَّ الفارابي أضاف فكرةً على 

درجةٍ عاليةٍ من الخطورة وهي أنَّ الله لا يحتاج »أن يكون معلوماً إلى ذات أخرى تعلمه«؛ 

لكن لو كانت هذه الفكرة صحيحة على إطلاقها، فلماذا تعبدُ الشعوبُ -منذ غابر الأزمنة- 

الله إلى يومِ النّاسِ هذا، فكان الأحرى، تبعاً لرأي الفارابي، أن يطمس الله أيَّ معرفةٍ به في 

عقول البشر ويتركهم على حال الطبيعة مَثلَهُم في ذلك مَثلَُ العُجماوات؛ لكنَّنا نشاهد عند 

بني الإنسان ميلاً شديداً نحو معرفة الله، ولا شكَّ في أنَّ هذا الميل مغروزٌ في جِبلَّةِ الإنسان، 

، لما كان فِكْرُ البشر في جميع  ولولا أنَّه لم يكن ميلاً أصيلاً، أي داخلاً في تكوين الأنَاسِِّ

العصور وفي الأمم كافَّة متوجّهاً نحو الألوهيَّة بشوقٍ عارم. 

أفكار  بقبول  يتعلَّق  ما  الفارابي في  من  أقلَّ حماسةً   )1073-980( سينا  ابن  يكن  ولم 

»يعقل الأشياء دفعةً واحدةً  ابن سينا  الله في رأي  أنَّ  ؛ ذلك  الطبيعيِّ اللاَّهوت  أرسطو عن 

َ بها في جوهره، أو يتصوّر في حقيقة ذاته بصورها، بل تفيض عنه صورهُا  من غير أن يتكثَّ

معقولةً، وهو أولى بأن يكون عقلاً من تلك الصور الفائضة عن عقله، ولأنه يعقل ذاته وأنه 

مبدأ كلّ شيء فيعقل من ذاته مبدأ كلّ شيء«]]].

ولا شكَّ في أنَّ كلام ابن سينا يعني تماماً أنَّ الله لا يعقل إلا ذاته، وعلم الله بالموجودات 

خارج ذاته يقتصر على علمه بأنَّه مبدأ لها، لأنَّها أحطُّ مرتبة من أن تكون موضوعاً لعلم الله، 

ولذلك لا ينفذ العلم الإلهيُّ في الجزئيَّات من جهة أوضاعها في عالم الكون والفساد؛ بل 

من جهة أصولها الوجوديَّة النابعة من الله. والحقيقة أنَّ ما ينطبق من نقدٍ على الفارابي في 

هذا الاتِّجاه ينطبق على ابن سينا؛ لذلك لا يوجد داعٍ للتكرار.

يعلم  لا  الله  أنَّ  فكرة  على  يرد  أن  )1058-1111م]]](  الغزالي  حامد  أبو  حاول  لقد 

الجزئيَّات، فذهب إلى أنَّ الله يعلم الحوادث المستقبليَّة بعلم مسبق، وهذا العلم المسبق 

، قم-  ]]]- ابن سينا، الإلهيَّات من كتاب الشفاء، تحقيق: آية الله حسن زاده الآملي، مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلاميِّ

إيران، 1418ق، 1376ش، ص389.

تاريخ(،  القاهرة، ط4، )من دون  دار المعارف بمصر،  دنيا،  التهافت، تحقيق: سليمان  تهافت  أبو حامد،  الغزالي،  أنظر:   -[[[

ص206- 217.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(60

يكون هو نفسه عند وقوع هذه الحوادث، ولا فرق بين أن يعلم الحادث ماضياً أو حاضراً أو 

مستقبلاً، لأنَّ الماضي والحاضر والمستقبل من الأمور المضافة إلى الذات الإلهيَّة من حيث 

علمها، لذلك لا تقدح نهائيَّاً ولا تؤثِّر فيها. »وهكذا ينبغي أن يفُهم الحال في علم الله عزَّ 

.[[[» ، فإنَّا نسلِّم بأنَّه يعلم الأشياء بعلم واحد، في الأزل والأبد والحال، لا يتغيَّ وجلَّ

والحقيقة أنَّ ابن رشد )1126- 1198( انبرى للردِّ على الغزالي في هذه القضيَّة، إذ رفض 

رأيه  القائل إنَّ العلاقة بين العلم والمعلوم من الأمور المضافة، وإذا اقتضى الأمر تغيُّ أحد 

المضافين هنا -وهو المعلوم- فإنَّ ذلك الأمر عينه لا يقتضي تغيُّ المضاف الآخر -وهو هنا 

العالم- وقد رفض ابن رشد أن تكون العلاقة بين الله بصفته عالماً والموجودات خارج ذاته 

بصفتها معلومات من الأمور المضافة. وقد أوضح ابن رشد رفضه هذا على النحو الآتي: 

»الحال في العلم القديم مع الموجود خلاف الحال في العلم المحدث مع الموجود، وذلك 

فلو  للموجود،  وسبب  علَّة  هو  القديم  والعلم  لعلمنا،  وسبب  علَّة  هو  الموجود  وجود  أنَّ 

كان إذا وُجِدَ الموجود بعد أن لم يوجد حدث في العلم القديم علم زائد، كما يحدث ذلك 

في العلم المحُْدَث، للزم أن يكون العلمُ القديم معلولاً للموجود، ولا علَّة له. فإذاً، واجبٌ 

قياس  من  الغلط  هذا  أتى  ا  وإنَّ المحدث،  العلم  يحدث في  كما   ٌ تغيُّ هنالك  يحدث  ألاَّ 

عُرفَِ فسادُ هذا  الشاهد، وقد  الغائب على  العلم المحدث، وهو قياس  القديم على  العلم 

القياس«]]].

ً من الفارابي وابن سينا وابن رشد قد اتَّخذوا عُمقيَّاً الموقف نفسه، فهم لا  يتبيّ أنَّ كَّل

الجزئيّة خارج ذاته على أي نحوٍ كان، وإنما هو  بالموجودات  الله عالماً  يقبلون أن يكون 

يعلمها داخل وجوده هو وحده من حيث هو مبدأ لها أو علَّة لها؛ لكن لماذا أجمع هؤلاء 

الفلاسفة على هذه الفكرة؟

الأفروديسي]]]  بشَحَْي الإسكندر  كلِّهم  تأثُّرهم  إرجاع إجماعهم إلى  أنَّه يمكن  الحقيقة 

]]]- المصدر نفسه، الغزالي، أبو حامد، تهافت التهافت، ص213.

]]]- إبن رشد، ضميمة العلم الإلهيِّ الملحَقة بكتاب »فصل المقال فيما بين الشريعة والحكمة من الاتصال«، دراسة وتحقيق: 

محمد عمارة، دار المعارف بمصر، القاهرة، ط3، )دون تاريخ(، ص74.

[3]- Bertolacci, Amos, The Reception of Aristotle s Metaphysics in Avicenna s Kitab Al- sifa, A 

Milestone of Western Metaphysical Thought, Brill, Leiden. Boston, 2006, p.395.



61 عقلُ المحرِّك الأوّل اللاَّمتحرِّك

بعد  »ما  كتاب  من  اللاَّم  حرف  عليها  المرسوم  المقالة  من  التاسع  للفصل  وثامسطيوس]]] 

الطبيعة« لأرسطو، إذ أكد ثامسطيوس أنَّ »الله هو المبدأ الأوَّل وأنَّه يعلم ذاته وجميع الأشياء 

التي هو لها مبدأ معاً، وأنَّه إذا كان مالكاً لذاته فهو أيضاً مالك لجميع الأشياء التي قوامها به. 

- إذا عقل ذاته،  والعقل والمعقول منه واحد. فالعقل الأوَّل يعقل العالم، وذلك أنَّه -إن تكثَّ

عقل أنَّه ما هو، فقد عقل من ذاته أنه علَّة جميع الأشياء ومبدأها«]]].

كان أرسطو قدوةَ كبار الفلاسفة العرب المسلمين، وقد تحوَّلت فلسفته إلى مرجعيَّة مطلقَة 

بالنسبة إليهم، فكلُّ ما قاله أرسطو صار في نظرهم حقيقةً راسخة، ولذلك شاعت فكرة أنَّ 

الله لا يعقل إلاَّ ذاته بينهم من دون إخضاعها للنقد والفحص والبحث، وكانت حُججهم في 

إثباتها مأخوذةً من أرسطو وشارحَِيه الإسكندر وثامسطيوس، وهي حجج في عمقها ضعيفة 

د ما  تقوم على منهجيَّة غامضة تجعل العقل الإنسانيَّ قادراً على النفاذ في العقل الإلهيِّ ليحُدِّ

له وما لا يستطيعه، من دون البحث عن مسوِّغات تسمح للعقل البشريِّ بإطلاق  يستطيع تعقُّ

. د حقيقة العقل الإلهيّْ أحكام تحدِّ

غير  ونصوص  دراسة  العرب:  عند  أرسطو  الرحمن،  عبد  بدوي،  في:  اللام،  لحرف  ثامسطيوس  شرح  من  ثامسطيوس،   -[[[

منشورة، مرجع سبق ذكره، ص21.

ين تفسير في مقالات هذا العلم ولا تلخيص إلا في هذه المقالة  ]]]- يقول ابن رشد: »لم يلُفَ للإسكندر ولا لمن بعده من المفسِّ

تلخيصاً  فيها  لثامسطيوس(  )اقرأ:  لتامسطيوس  وألفينا  المقالة  ثلثي  من  نحواً  تفسيراً  فيها  للإسكندر  ألفينا  فإناّ  اللام(،  )=مقالة 

تاماً على المعنى. وقد رأيتُ أنَّ الأجود أن نلخص ما يقوله الإسكندر في فصلٍ فصلٍ منها بأوضح ما يمكننا وأوجزه وما كان 

لتامسطيوس )اقرأ: لثامسطيوس( في ذلك من زيادة أو شك أتينا به وكذلك نذكر نحن أيضاً ما كان عندنا من زيادة أوشك«. انظر: 

ابن رشد، تفسير ما بعد الطبيعة، ص1393- 1394.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(62

خاتمة
الفلسفة  تاريخ  الحاسم في  تأثيره  له  متكاملاً كان  فلسفيَّاً  م نسقاً  يقدِّ أن  استطاع أرسطو 

على امتداد عصورها؛ لكن هذا لا يعني أنَّه امتلك الحقيقة المطلقَة، ولم يكن الوحيد الذي 

سار في طرق الكشف عنها، لذلك لا يجوز أن تقُبلَ أفكارهُ كلُّها من دون فحص ولا مُساءلة، 

د الوجود الإنسانيَّ أكبر تهديد. فرأي أرسطو  لأنَّ هذه الأفكار تنطوي على جانبٍ خطير يهدِّ

حول أنَّ الله مكتفٍ بتعقُّل ذاته، يضع هاويةً لا قرار لها بين الله والإنسان، ويترك للإنسان 

حريَّة التفكير في فعل ما يشاء، ولا يمكن هنا الاستناد إلى فكرة أنَّ القوانين الوضعيَّة تكفل أو 

تضمن العلاقات بين الناس، أفراداً وشعوباً وأمُماً، لأنَّ استقراء وقائع التاريخ يكشف لنا أنَّ 

القوانين الوضعيَّة تأتي دائماً لصالح الأقوى، ولا تعدو أن تكون وسائل للسيطرة والاستغلال 

وفرض النفوذ. كما أنَّ قطع صلة الله بالإنسان الفرد تحجب عنه آفاقاً وجوديَّةً لا نهاية له، 

أو  شذوذ  أو  انتحار  من  له،  يعرض  عارضٍ  لأيِّ  يستسلم  أن  فيمكن  بنفسه،  الثقة  وتفُقده 

شٍ، وإلى ما هنالك من رزايا لا حصر لها؛ فالاعتراف بوجود إلهٍ لا يعلم عن البشر شيئاً  توحُّ

أمر لا يكفي على الإطلاق لنظم الحياة الإنسانيَّة على الأقل. 

وليس بدعاً القول أنَّ تناهي الإنسان الفرد، أي خضوعه للولادة والموت، يعني أنَّه كائن 

زائل، فإذا فقد هذا الكائن الزائل أيَّ أمل بحياة أخرى بعد الموت سيتحوَّل زواله إلى دافع 

سُنَّةٍ ولا  قاعدة ولا  بأيِّ  يلتزم  لن  نيا، وهنا  الدُّ أعراض  نهبه من  يستطيع  ما  لنهب  له  خطير 

شريعةٍ، وسينفلتُ من عقاله مثل طوفان أو زلزال أو بركان.

سٍ التأسيس       إنَّ تأكيد أرسطو أنَّ الإله عقلٌ يتعقَّل ذاته لا يعدو أن يكون موقفاً غير مؤسَّ

م أيَّ أدلَّة تبرِّر له أن يأخذ بتصوُّرٍ معيَّ عن أنَّ  الكافي على المستوى المعرفيِّ، لأنَّ لم يقدِّ

العقل الإلهيَّ يعقل معقولاته بكيفيّةٍ من دون أخرى؛ إذ لم يفعل في هذا الاتِّجاه أكثر من 

أنَّه قاسَ العقل الإلهيِّ على العقل الإنسانيِّ، بمعنى أنَّه اتَّبع منهجيَّة المقارنة بين عقل الإله 

إلى  القوَّة  من  انتقل  لأنَّه  للمعقولات،  بعَقْلِهِ  يتغيَّ  الإنسان  عقل  كان  فإذا  الإنسان،  وعقل 

الفعل، أي من الجهل إلى العلم، فإنَّ هذا في رأي أرسطو يقتضي أنَّه لا يجوز بالنسبةِ إلى 

الإله أن يعقل المعقولات خارج ذاته، وإلاَّ سيصبح حاله حال العقل الإنسانيِّ. لكن ما لم 

ائين هو أنَّه: هل يمكن بالنسبة  يبحث عنه أرسطو ولا الفلاسفة العرب المسلمون من المشَّ

إلى الإله أن يعقل الجزئيَّات بطريقةٍ لا تؤثِّر في كمال ذاته ولا في كونه علَّةً للموجودات؟ 



63 عقلُ المحرِّك الأوّل اللاَّمتحرِّك

لائحة المصادر والمراجع
أولاً: العربيَّة:

11 الفضل . أبو  محمد  بتحقيق:  السابع،  الجزء  البلاغة،  نهج  شرح  الحديد،  أبي  ابن 

إبراهيم، دار إحياء الكتب العربيَّة، القاهرة، 1960.

22 المطبعة . بويج،  موريس  تحقيق:  الثالث،  الجزء  الطبيعة،  بعد  ما  تفسير  رشد،  ابن 

الكاثوليكيَّة، بيروت، 1938.

33 الشريعة . بين  فيما  المقال  فصل  بكتاب  الملحَقة  الإلهيِّ  العلم  ضميمة  رشد،  ابن 

والحكمة من الاتِّصال، دراسة وتحقيق: محمد عمارة، دار المعارف بمصر، القاهرة، 

ط3، )من دون تاريخ(.

44 ابن سينا، الإلهيَّات من كتاب الشفاء، تحقيق: آية الله حسن زاده الآملي، مركز النشر .

، قم- إيران، 1418ق، 1376ش. التابع لمكتب الإعلام الإسلاميِّ

55 بدوي، من عبد الرحمن، أرسطو عند العرب: دراسة ونصوص غير منشورة، دراسات .

إسلاميَّة- 5- ، وكالة المطبوعات، الكويت، ط2، 1979.

66 بيروت، . اليسوعيين،  للآباء  الكاثوليكيَّة  المطبعة  واثور،  كلدو  تاريخ  ادي،  شير، 

.1912

77 بمصر، . المعارف  دار  دنيا،  سليمان  تحقيق:  التَّهافتُ،  تهافتُ  حامد،  أبو  الغزالي، 

القاهرة، ط4، )من دون تاريخ(.

88 م . قه وقدَّ الفارابي، أبو نصر، كتاب السياسة المدنيَّة الملقَّب بمبادئ الموجودات، حقَّ

له وعلَّق عليه: فوزي متري نجار، بيروت، دار المشرق، ط2، 1993.

99 كرم، يوسف، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، القاهرة، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، .

ط3، 1953.



ثانياً: الأجنبيَّة:

1- A ristotle , M etaphysics , T ranslated by W.D.Ross ,in: The C omplete 

of Aristotle The Revised Oxford Translation, Edited by Jonathan Barnes, 

Princeton/Bollingen Series Lxxi . 2, Princeton University Press, 1984.

2- Bertolacci, Amos, The Reception of Aristotle s Metaphysics in Avicenna s 

Kitab Al-sifa, A Milestone of Western Metaphysical Thought, Brill, Leiden. 

Boston, 2006.

3- Jaeger, Werner, Aristotle: Fundamentals of the History of His 

Development, Translated With THE Author s Corrections And Additions 

By Richard Robinson, Second Edition, Oxford University Press,1948.

4- Oll, Moonika, Greek Cultural Translation of Chaldean Learning:  A 

Thesis Submitted to The University of Birmingham For the Degree of Doctor 

Of Philosophy, Department of Classics, Ancient History and Archaeology, 

School of History and Cultures, College of Arts and Law, The University of 

Birmingham, May, 2014.

 



نظريّة قِدَم العالم عند أرسطو
)عرض ونقد(

[[[ ي
منذر حسن شبا�ن

مقدّمة

اً في تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، انطلاقاً من البحث  شكَّلت مسألة قِدَم العالم موضوعاً هامَّ

اليونانيين  الفلاسفة  أفكار  لعرض  هذا  بحثنا  في  سعينا  ولذلك  وطبيعته؛  الوجود  أصل  في 

من خلال فيلسوف بعينه هو أرسطو الذي اتَّبع منهجاً نقديَّاً حيال من سبقوه. وبالفعل، فقد 

الفلاسفة  د كما وجدها لدى  والتعدُّ الوحدة  نظريَّة  ناقشنا  تطوُّر هذه المسألة عندما  لاحقنا 

الطبيعيين، وبعد ذلك ناقشنا نقده لنظريَّة الكون والفساد عند أفلاطون، وكيف توقَّف عند 

قضايا تتعلَّق بالكون الإضافيِّ واللاَّموجود الإضافيِّ ودورهما في مسألة الكون والفساد. 

العلل الأرسطيَّة، ودورها في  الغائيَّة كعلَّة من  لهذه المسألة، تطرقنا إلى مفهوم  وإتماماً 

نظريَّة قِدَم العالم، ذلك أنَّ مفهوم العليَّة يبدو مفهوماً حاسماً في إثبات ذلك، كما سنرى في 

نهاية البحث حول الإمكان والزمان كمبدأين لوجود العالم من حيث إنَّهما علَّة سابقة وقديمة 

وأزليَّة. 

واستطعنا أن نفرد مبحثاً كاملاً لمناقشة دور كلٍّ من الكون والفساد، ثمَّ المحرِّك الذي لا 

يتحرَّك وعلاقته بقِّدم العالم، ثم علاقة الهيولى بالصورة ودورها في هذه النظريَّة.

أرسطو،  عند  العالم  قِدَم  لنظريَّة  والشيرازي  الفارابي  من  كلٍّ  لنقد  مبحثاً  أفردنا  كذلك 

خصوصاً ما يتعلَّق بالإمكان والزمانيَّة.  

ة وفلسفة الحضارة والتاريخ. في قسم الفلسفة، جامعة تشرين، اللاَّذقية-سورية.  ]]]- أستاذ الفلسفة العامَّ



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(66

أولًا: نقد أرسطو للفلاسفة الطبيعيّين وأفلاطون
د ة الوحدة والتعدُّ 1. نقد نظريَّ

لعلَّ الدرب الذي يقود إلى مبحث أرسطو في الطبيعة والوجود، كذلك الموجود، لا بدَّ 

ولكنَّه  له،  السابقون  القدماء  الفلاسفة  بها  قال  التي  د  والتعدُّ الوحدة  نظريَّة  أن يمرَّ عبر  من 

يضع برنامجاً للبحث في هذه النظريَّة ومنها في نظريَّة الطبيعة بالكامل، وهذا البرنامج الذي 

يعتمده يلخِّصه في قوله: »لمَّا كانت حال العلم واليقين في جميع السبل التي لها مبادئ أو 

ا تكون من قبل المعرفة، لاعتقادنا حينئذٍ أنَّنا عرفنا كلِّ أمر من الأمور متى عرفنا  أسباب إنَّ

أسبابه ومبادئه الأولى حتى نبلغ إلى »اسطقساته«، فمن البِّي أن في العلم بأمر الطبيعة أيضاً 

قد ينبغي أن نلتمس أولاً تلخيص أمور مبادئها«]]].

الوحدة  نظريَّة  دراسة  أجل  من  أرسطو  يضعه  الذي  البرنامج  هذا  أنَّ  ملاحظة  ويمكننا 

أحد  يرى  إذ  دقيق،  نحو  شَُّاحه على  دها  يحدِّ المسائل  من  مجموعة  عن  يكشف  د  والتعدُّ

إذن، عندما  الهيولى والصورة. فأرسطو،  يتكلَّم في  أن  يريد في الأسباب  أنَّه  الشَُّاح  هؤلاء 

ا يبحث في استئناف الفعل من العدم، ولا يمكن لشيء أن يوجد  يقول إنَّ لكلِّ مبدأ سبباً فإنَّ

إلاَّ في العدم]]].

إلى ذلك، يعمل أرسطو بعد ذلك على إيضاح المنهج الذي يتَّبعه في دراسة الطبيعة، ومن 

ي منهج البحث  دها، وكلِّ ما يتَّصل بهذه المسألة. وقد سُمِّ بينها المبادئ في وحدتها وتعدُّ

الطبيعي]]] كونه يحاول تفسير الطبيعة من خلال جمع المعطيات اليقينيَّة، ثم الوصول إلى 

مه، وهو يوضح ذلك بقوله: »ومن شأن الطريق أن يكون من  تعريفات للأشياء بحسب ما تقدِّ

الأمور التي هي أعرف وأبين عندنا، إلى الأمور التي هي أبين وأعرف عند الطبيعة. فالأمور 

]]]- أرسطو طاليس. الطبيعة. ت: إسحاق بن حنين، الدار القوميَّة للطباعة والنشر، القاهرة، الجزء الأول، د.ت، ص1. 

]]]- يعود التفصيل في قول أرسطو هذا إلى أبو علي الحسين بن السمح الذي يفصل  البرنامج الذي يتَّبعه في دراسته للطبيعيَّات. 

ومن أجل الاستزادة يمكن العودة إلى الشروحات على أقواله في كتابة الطبيعة، ص2. 

الحديثة  العصور  مطلع  في  الفلسفيِّ  البحث  إلى  عاد  أرسطو  سه  أسَّ الذي  الطبيعيِّ  البحث  منهج  أنَّ  بالذكر  الجدير  من   -[[[

، كما تمَّ استخدام هذا المنهج في قضايا النقد اللاَّهوتي  ة في البحث الطبيعيِّ خصوصاً مع ديكارت وأسبينوزا، وقد مثَّل حالة عامَّ

. ومن أجل الوقوف على طبيعة  اً للتوراة مستخدماً منهج البحث الطبيعيِّ م نقداً هامَّ كما فعل أسبينوزا الفيلسوف الهولندي الذي قدَّ

هذا المنهج من الممكن مراجعة كتاب باروخ أسبينوزا "رسالة في اللاَّهوت والسياسة"، ترجمة: حسن حنفي، ط4، دار الطليعة، 

بيروت، 1994، ص242 وما بعد.     



67 نظريّة قِدَم العالم عند أرسطو

المعروفة عندنا ليست هي الأمور المعروفة على الإطلاق. ولذلك، ربما علينا أنَّ نسلك هذا 

المسلك فنتطرَّق من الأمور التي هي أخفى عند الطبيعة وأبين عندنا إلى الأمور التي هي أبين 

وأعرف عند الطبيعة«]]].

ا الملاحظة التي يجب أن نضيفها هنا فهي تلك المتعلِّقة بطريقة البحث، أي الطريقة  أمَّ

، لنجد أنَّ هذه الطريقة هي طريقة  التي يلجأ إليها أرسطو كأداة داخل منهج البحث الطبيعيِّ

ِِّّل إلى  الاستقراء، إذ يرى أرسطو أنَّه من أجل دراسة الطبيعة من الأفضل الانطلاق من الك

الجزئيِّ، أو كما يقول »ولذك قد ينبغي أن نتطرَّق من الأمور المجملة إلى الجزيئات، وذلك 

، والمجمل هو جملة ما، وذلك أنَّ المجمل يشتمل على أشياء  أنَّ الجملة أعرف من الحسِّ

كثيرة كالأجزاء له«]]]. وهذا المنهج، أي منهج البحث الطبيعيِّ وكذلك طريقة الاستقراء كأداة 

من أدوات هذا المنهج، يهدف إلى العلم بالأسباب، ولكن اللُّجوء إلى العلم المركَّب كما 

من  المبادئ  البحث في  تفيد  أنَّها  تبدو  التي  الإشكاليَّات  من  يخلق جملة  هنا،  الحال  هو 

العام لمناقشة  الإطار  قد وضع  يكون  أرسطو  فإنَّ  وتالياً،  الحركة.  ومن حيث  العدد  حيث 

عليه  السابقين  الفلاسفة  بحث  رافقت  التي  المشكلات  الضوء على  وإلقاء  المبادئ  نظريَّة 

في هذه المسألة، وصولاً إلى فكرة التناهي أو غير التناهي لدى هؤلاء الفلاسفة، وعلى وجه 

الخصوص الفلاسفة الطبيعيين]]]. 

وقبل الخوض في ملاحظاته على الفلاسفة السابقين عليه، وعلى نحو الخصوص فلاسفة 

الطبيعة، لا بدَّ من الإشارة إلى أنَّ بعض الباحثين يعتقدون أنَّ العلَّة الكبرى المسيطرة على 

الصورة  علاقة  على  الرأي  هذا  يبنون  وهم  الغائيَّة،  العلَّة  هي  أرسطو  عند  الطبيعيِّ  البحث 

]]]- المصدر نفسه، باروخ أسبينوزا "رسالة في اللاَّهوت والسياسة"، ص3.

]]]- المصدر نفسه، ص3.

، ونحن هنا نقف على  ]]]- حول البحث في العلم بالمركَّب عند أرسطو يتَّفق الشَُّاح على أنَّه يبحث في الطبيعة انطلاقاً من الكِِّّل

رأيين أولهما لأبي علي الحسن بن السمح، وثانيهما لأبي الحسين محمد بن علي البصري. ففيما يؤكَّد بن السمح على أنَّ أرسطو 

قد قال بالأسباب من أجل الوصول إلى مناقشة المبادئ والحركة، نراه يشير إلى أنَّ هناك أسباباً لا أسباب لها، وهنا يفِّس قول 

أرسطو بأنه لا مانع من اللُّجوء إلى الأخذ بالأشياء المشتركة في الأسباب وفي الأشياء المركَّبة. في المقابل  نجد البصري يحسم 

المسألة لصالح القول أنَّ مجرَّد الأخذ بالمركَّبات هو في الحقيقة أخذ في الأسباب. ورأي كلٍّ من هذين الشارحين يمكن الاطِّلاع 

عليه في المصدر المذكور لأرسطو،" الطبيعة" ، ص4.  



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(68

ن الغائيَّة، وهذا الانتقال من الهيولى  اللاَّمادِّيَّة مع الهيولى الهلاميَّة، ويرون أن الصورة تتضمَّ

إلى الصورة هو حركة نحو الغايات]]].

يتخذه أرسطو كمقدمة كبرى في بحثه  ميتافيزيقي   وهذه الملاحظة قد تدل على طرح 

أننا قد نواجه مشكلات معرفية حول الطرح الأرسطي  الطبيعي، ويمكن أن نقول منذ الآن 

يه المصادرات الأرسطيَّة على البحث  للوجود وطبيعته، ثم لعلنا نكتشف في ما بعد ما نسمِّ

 . الطبيعيِّ

د  تعدُّ الطبيعة حول  التي يكتشفها أرسطو لدى فلاسفة  ا الآن فنريد أن نطرح المآخذ  أمَّ

المبادئ أو ردِّها إلى الواحد، ومنها مناقشة مشكلة المتناهي وغير المتناهي، كما عثر عليها 

د، وقد وقف على رأيين  لدى الفلاسفة الطبيعيين. وتبدأ هذه المشكلة في فهم الواحد والمتعدِّ

للقدماء حول هذه المسألة، فهناك من يقول بالواحد غير المتحرِّك مثل بارمنيدس، وهناك من 

يقول بالواحد المتحرِّك، كما يقول ما تبقَّى من الفلاسفة الطبيعيين، وهذه القضية تقود بدورها 

إلى قضيَّة التناهي أو اللاَّتناهي، وهنا يستبعد أرسطو أن يكون الواحد غير متحرِّك لأنَّ هذه 

النظريَّة ليست طبيعيَّة، ووجهة نظره هنا حول الواحد غير المتحرِّك يصرِّح عنها بقوله: »فإذا 

كان الواحد نفسه قد يقُال على وجوه كثيرة، كما قد يقُال الموجود - فقد يجب أن ننظر على 

ا في ما ليس بمنقسم،  ا في المتصل، وإمَّ أيِّ وجه يقولون إنَّ الكلَّ واحد«. فقد يقال واحد »إمَّ

ا في الأشياء التي القول الدال على ماهيتها واحد بعينه مثل الشمول والخمر، فإنَّ كان  وإمَّ

متصلاً فالواحد كثير، وذلك أنَّ المتَّصل قد ينقسم إلى مالا نهاية له«]]].

هه أرسطو للفلاسفة الطبيعيين يجعله في نهاية  من المفيد القول أنَّ هذا النقد الذي يوجِّ

الأمر يرفض أن تكون الموجودات واحداً، وانطلاقاً من هذه اللَّحظة نستطيع أن نفهم ما الذي 

تخدم  دية  التعدُّ أنَّ  ذلك  الواحد،  الوجود  وبالتالي  الواحد،  المبدأ  يرفض  عندما  إليه  يرمي 

الفلسفة الأرسطيَّة أكثر من الواحديَّة. وأكثر من ذلك، فإنَّه في بحثه حول وحدة الوجود يريد 

أنَّه حتى ما نطلق عليه غير الموجود هو  اللاَّوجود، فهو يرى  الوجود إلى  يتجاوز  أن  أكثر 

أيضاً موجود، أي أنَّه يريد التأكيد على قِدَم العالم طالما أنَّه، أي أرسطو، وفيما هو يناقش 

]]]- ولتر ستيس: تاريخ الفلسفة اليونانيَّة. ت: مجاهد عبد المنعم مجاهد، دار الثقافة للنشر والتوزيع، القاهرة، 1984، ص238. 

]]]- أرسطو طاليس. الطبيعة. ت: اسحاق بن حنين، مصدر سبق ذكره، ص12.



69 نظريّة قِدَم العالم عند أرسطو

في  وعلَّته  أيضاً،  وجود  هو  موجود  غير  هو  ما  حتى  أنَّه  يؤكِّد  أن  يريد  والموجود  الوجود 

ذلك تتعلَّق بالموجود كجوهر والأعراض التي تنجم عنه. ويشرح ذلك أبو على الحسن بن 

السمح بقوله: »إنَّ أرسطو طاليس يقول إنَّ الموجود إن لم يدلّ على معانٍ شتَّى حتى يدلَّ 

على الشيء العارض على الموضوع وعلى الشيء الذي هو الموجود، يعني الذي هو أولى 

بالوجود، وهو الموجود على الحقيقة لا يعرض وجوده على غيره، وهو الجوهر وهو الواحد 

على الحقيقة لأنَّه الواحد بالعدد. بل إن كان الموجود هو الشيء العارض على الجوهر فإنَّه 

يلزم منه أن يكون الجوهر موجوداً، لأنَّ الموجود قد عرض له، ولا يجوز أن يعرض الموجود 

لمن ليس بموجود. وقد قالوا: إنه ليس هو الموجود إذا كان الموجود هو الشيء العارض لا 

الموضوع. فقد صار الموضوع موجوداً وغير موجود«]]].

من هنا، فإنَّ النتيجة التي يصل إليها أرسطو حول الموجود إنما تؤكِّد على أنَّه يعارض 

حدوث العالم، ويذهب إلى التأكيد على قِدَمه، خصوصاً عندما يعترض على أستاذه أفلاطون، 

وهذا ما سنراه في نقده  لنظرية الكون والفساد عنده.

ة الكون والفساد عند أفلاطون 2. نقد أرسطو لنظريَّ

يتنقد أرسطو نظريَّة أفلاطون في الكون والفساد من موقع أنَّ الأخير لا يدرس الكون في 

أصله، بل هو  يدرس الأشياء كما هي في حضورها الراهن فحسب، مع أنَّ هناك آراء تعترض 

على موقفه بهذا الشأن، ولهذا نجد أنَّه في كتابه »الكون والفساد« يقول صراحة: »لم يدرس 

ليدرس  يكن  لم  بل  بالأشياء،  وجودهما  طريقة  حيث  من  إلاَّ  والفساد  الكون  أفلاطون  إذاً 

الكون في كلِّ عمومه بل اقتصر على كون العناصر، ولم يقل شيئاً على تلوُّن جميع الأجسام 

التي هي من جنس اللَّحم والعظم وسائر الأجسام المشابهة لها، ولم يتكلم على الاستحالة 

، ولم يبِّي كيفيَّة إدراكه إيَّاهما في الموجودات«]]]. ولا على النموِّ

ث عن أصل الأشياء،  بيد أنَّ أرسطو في مواضع أخرى من فلسفته، أقرَّ بأنَّ أفلاطون قد تحدَّ

ث عن الأصل وليس عن كون العناصر في حالتها الراهنة فحسب، لذا  أي أنَّه  كان قد تحدَّ

]]] - أرسطو طاليس. الطبيعة. ت: اسحاق بن حنين، مصدر سبق ذكره، ص25.

]]]- أرسطو طاليس. الكون والفساد. ت: أحمد لطفي السيد، الدار القوميَّة للطباعة والنشر، د.ت، ص95.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(70

اً يكشف عن تناقض في أقواله]]].  نجد في الحاشية تعليقاً هامَّ

  انطلاقاً مَّم سبق يتَّضح أنَّ الهدف الأساسيَّ الذي يريد أرسطو أن يصل إليه هو رفض 

أنَّها هي التي توجد، وهي التي  عالم المثُلُ عند أفلاطون والإبقاء على المادَّة، حيث يرى 

ا مشتركة لكلِّ الأشياء  أن وجدت فإنَّها تكون سبب العدم، فليس هناك سوى مادَّة تكون إمَّ

الموجودة وغير الموجودة، أي هي أصل الوجود والعدم معاً، وفي هذا يقول: »وإذن، فنحن 

الذين نميِّز بين المادَّة والخلوِّ منها) العدم( نستطيع أن نرى جيداً لمَ أمكن أن تكون المادَّة 

وهي تشترك مع الصورة لتكون الأشياء، متصوَّرة بمنزلة أمٍّ لهذه الأشياء أو رحم لها. وأيضاً 

الناقصة  الخاصيَّة  فيتأمَّل  السلب  انتباهه على  يركِّز  الذي  أنَّ الإنسان  نستطيع أن نرى كيف 

للعدم) = الخلو من الصورة( يمكن أن يفكِّر في هذا العدم كلاوجود محض. إذن، إن نحن 

( خير متشوَّق إليه، أمكن أن نفكِّر في العدم كتناقض  أمعنَّا التفكير في الوجود كشيء) إلهيٍّ

يتشوَّق وينزع إلى الموجود  أن  نفكِّر في المادَّة كشيء من شأنه  أننا  إلاَّ  الخير،  لهذا  ير  شرِّ

المتحقِّق بالفعل«]]]. 

 ويجب أن نلاحظ هنا أنَّ أرسطو في هذه النظريَّة حول قِدَم المادَّة، وبالتالي قِدَم الكون، 

قد تأثَّر بشكل واضح بما ذهب إليه بارمنيدس الذي يرى أنَّ الكون كامل وثابت، وليس فيه 

ث عن أوصاف الوجود يقول عنه: »هو لا يكون ولا  ما ينشأ وما يفسد، وهو  عندما يتحدَّ

يفسد، ذلك أنَّه كامل ثابت، ولا يمكن أن يكون أكمل مَّم هو عليه، فأنَّ له أن ينشأ وهو 

الكلُّ الكامل، وأنَّ له أن يفسد وهو الثابت، وكذلك فإنَّه باعتباره واحداً) أحداً( متَّصلاً فلا 

تكوُّن يدخل عليه ولا فناء«]]].

إنَّنا نعثر في  ، إذ  التي نسوقها الآن تحتاج إلى تدقيق تاريخيٍّ النظر هذه   غير أنَّ وجهة 

مواضع أخرى في فلسفة أرسطو على رأي يتبنَّاه وهو أنَّ أحداً لم يتكلَّم عن الفساد والكون 

سوى ديمقرطيس، بل هو يرى أنَّه حتى ديمقرطيس لم يشرح كيف تتكوَّن الأشياء وتفسد]]]. 

أصلها.  العناصر في  يدرس  أفلاطون لم  بأنَّ  أرسطو  قول  إلى  أضافها المترجم  التي  الحاشية  مراجعة  الشأن، يمكن  بهذا   -[[[

)الكون والفساد، ص95(. 

]]]- أرسطو طاليس. الفيزياء السماع الطبيعي،  ت: عبد القادر قينيني، أفريقيا الشرق، 1998، ص40.  

]]]- عزت قرني. الفلسفة اليونانيَّة حتى أفلاطون، مجلس النشر العلمي، جامعة الكويت، 2003، ص57.

]]]- أرسطو طاليس، الكون والفساد، ص95.



71 نظريّة قِدَم العالم عند أرسطو

قال  الذي  بارمنيدس  العالم على  قِدَم  نظريَّته حول  يستند في  أنَّه  إذاً، نجد  النحو  على هذا 

بالكلِّيَّة والثبات. 

ة قِدَم العالم ي نظريَّ
ها �ف ة وتأث�ي 3. الغائيَّ

أو  الغاية  مفهوم  بالمادَّة، على  الصورة  تفسير علاقة  الأولى في  بالدرجة  أرسطو  يعتمد 

يه نشوء الغاية،  الغائيَّة، إذ إنَّ كلَّ ما يحدث داخل الكون ينطلق من طور أوَّل يمهِّد لما يسمِّ

هه هدف من أجل تحقيق أو كما يقول: »فحينما يكون شيء ما قد  وكلَّ فعل لا بدَّ من أن يوجِّ

أحدثته الطبيعة فإنَّ الطور الأوَّل من وجوده، في كلِّ حالة، يمهِّد السبيل لنشوء الغاية على 

النحو نفسه في عمليَّة الصناعة التقنيَّة والعكس بالعكس، مالم يعُِق ذلك عائق، فكلُّ فعل أو 

ا يوجهها هدف ما. وإذن، يمكن أن نستنتج أنَّ كلَّ فعل طبيعيٍّ يقوده هدف ما نحو  عمليَّة إنَّ

غاية يتحقَّق فيها«]]].  

ث عنها أرسطو هي أشبه بالمغالطات. فإذا كان يعتقد بقِدَم  وعلَّة الغائية هذه التي يتحدَّ

العالم، وإذا كان بالفعل يرى أنَّ الأشياء موجودة ولا تحتاج إلى إضافات، فهو هنا يخرج 

عن العلَّة الميكانيكيَّة التي تحكم علاقات هذا الكون الثابت، والذي ينطوي على كلِّ شيء 

وعلى كلِّ وجود سلفاً، ولا نستطيع أن نتقبَّل فكرة الغائيَّة إلاَّ إذا استطاع هو أن يخرج من 

بوتقة قِدَم العالم. بل وأكثر من ذلك، فإنَّ اعتقاده بأنَّ العلَّة الغائيَّة هي التي تتحرَّك في الكون 

كمنشئ أو كمفسد، فإنَّ هذه الحركة أيضاً تنطلق من الثبات، بحسب رأيه، ومن غير المعقول 

أن تبدأ حركة من ثبات. وقد لجأ أرسطو بالفعل إلى الحركة من أجل إثبات نظريَّته في قِدَم 

ٍِّّل ويمكن تلخيصها في ما يلي: »العلَّة الأولى ثابتة  العالم، والحركة عنده قائمة على مبدأ ك

هي دائماً لها القدرة نفسها وتحدث المعلول نفسه، فلو افترضنا وقتاً لم يكن فيه حركة لزم 

عن هذا الافتراض ألاَّ تكون حركة أبداً، افترضنا على العكس أنَّ الحركة كانت قدماً لزم أنها 

تبقى دائماً«]]].

رآه  ما  إلى  أرسطو  يلجأ  الحركة،  خلال  من  العالم  قِدَم  على  يبرهن  لأن  سعيه  وفي   

]]]- أرسطو طاليس. الفيزياء السماع الطبيعي، ص66.

]]]- يوسف كرم. تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، 1936، ص186.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(72

 ، الظنَّ الأشياء، ولكن هذا  ثمَّ حرَّك  متناهياً  لا  زمناً  العقل ظلَّ ساكناً  أنَّ  انكساغورس »في 

لها لا  فضلاً عن أنَّه يضيف التغيُّ إلى العلَّة الأولى، وهذا مُحال، فإنَّه لا يبِّي المرجح لتدخُّ

في نفسها ولا في وقت من دون آخر من أوقات الزمان المتجانس«]]]. 

أيضاً، يلجأ أرسطو إلى ما يقوله أنبادوقليس الذي تخيَّل »العالم يمرُّ بدور حركة، يعقبه 

دور سكون، يليه دور حركة، وهكذا إلى غير نهاية، ولكن هذا التصوُّر لا يقوم على أساس، 

فما دام مبدأ الحركة واحداً ثابتاً فالحركة مطِّردة ليس فيها صعود ولا هبوط«]]]. 

العالم وقِدَمه فهو  بأنَّه ليس هناك من تعارض بين حدوث  القول  ينتهي أرسطو إلى  ثم 

ا يتعلَّق بوجود إرادة قديمة »وإنَّ  يفِّس ما ذهب إليه كلٌّ من انكساغورس وأنبادوقليس إنَّ

مفعولها هو المتعلِّق بالزمان. فقِدَم العلة لا يستتبع قِدَم المعلول إلاَّ إذا كان المعلول من شأنه 

أن يصدر عن علَّته صدوراً ضروريَّاً، ولا يكون هذا شأنه إلاَّ إذا تكافأ مع العلَّة، وليس بين 

العالم المتغيِّ والله الثابت تكافؤ، وليس العالم ضروريَّاً لله، فليس من شأن الله أن يحرِّك 

)أو يخلق( الضرورة«]]].

 غنيٌّ عن القول أنَّ ما يصل إليه أرسطو يوضح لنا كيف أنَّ حججه حول الحركة والثبات 

وقِدَم العالم هي مجرَّد مغالطات، لم يتمكَّن من شرحها على نحو واضح، فلا العلَّة الغائيَّة 

ليٍّ من أجل أن  يمكن أن تؤكِّد على قِدَم العالم طالما أنَّها علَّة تستند إلى طور أساسيٍّ وأوَّ

قِدَم  إثبات  تنطلق من ثبات يمكن أن تكون مفهومة في سياق  التي أيضاً  تبدأ، ولا الحركة 

د  ا يعقِّ العالم، ولهذا نجد أنَّ قِدَم العالم عنده حتى الآن لا يمتلك مبرِّراً عقليَّاً واضحاً، وإنَّ

المفاهيم الأرسطيَّة أكثر فأكثر، بحيث نجد أنَّه لا يبرهن على قِدَم العالم، وبالمقابل فهو لا 

يستطيع أن يفنِّد نظريَّة الحدوث، أي حدوث العالم.

]]]- المرجع نفسه، يوسف كرم. تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، ص187.

]]]- المرجع نفسه، ص187.

]]]- المرجع نفسه، ص187.



73 نظريّة قِدَم العالم عند أرسطو

ة عناصر الأجسام وقِدَم العالم ثاني�اً: نظريَّ
ّْ ي
1. الكون المطلق والكون الإضا�ف

يته في قِدَم العالم من خلال البحث في المطلق، ويبدو هنا أنَّه يريد    يتابع أرسطو نظرَّ

أن يبرهن على المطلق من اللاَّموجود، أي من العدم، وبالتالي أن يؤكِّد أن العدم هو أيضاً 

لا وجود مطلق، وهنا يصبح العدم متعلِّقاً ببعض الموجودات، وكلُّ ذلك من أجل البحث 

في الوجود والموت المطلقين، وفي ما إذا كانت الأشياء تولد وتموت بالمعنى المطلق أو 

. وهنا يبدو أنَّ أرسطو يلجأ إلى البحث في الوجود بوصفه سلسلة متتابعة،  بالمعنى الخاصّْ

كلُّ سلسلة تؤدِّي إلى غيرها، أي أنَّ كلَّ موجود يؤدِّي إلى موجود آخر، وهو يعبِّ عن ذلك 

بقوله: »في هذه الحالة يلزم فحص ما إذا كان أيُّ شيء مالا يأتي دائماً من شيء آخر هو 

يخرج منه: مثال ذلك من المريض يأتي الصحيح، ومن الصحيح يأتي المريض، أو كالصغير 

يأتي من الكبير، والكبير من الصغير، وكلُّ الأشياء بلا استثناء)تكون( بهذه الطريقة عينها«]]].

ِِّّل والمطلق ضمن   تجدر الإشارة هنا إلى أنَّ كلَّ فكرة أرسطو تهدف إلى البحث في الك

إطار الموجود واللاَّموجود، وكيف يمكن أن يوجد الموجود من اللاَّموجود، إذ نجده يرى 

أنَّه إذا »سلَّم بكون مطلق يلزم حينئذٍ أنَّ الموجود يأتي مطلقاً من اللاَّموجود أي من العدم، 

بحيث يحقُّ التأكيد على أنَّ العدم يتعلَّق ببعض الموجودات«]]].

، فإنَّه يربط  ِِّّل ث عن المطلق أو الك   ولكن ما يمكن أن نلاحظه هنا أنَّ أرسطو وهو يتحدَّ

 . ِِّّل َِّّل بالجزئيِّ، ولكننا نجد أنَّ هناك الكثير من الغموض حول فكرته في المطلق والك الك

ِِّّل فحسب، وبقيت المسألة موضع  فقد أضاف الجزئيَّ على أفلاطون الذي تحدث عن الك

نقاش عندما نصل إلى مفهوم الله باعتباره فكرة. ومن وجهة نظرنا، إنَّ إقحام فكرة الله قد 

أثارت غموضاً هائلاً في نظريَّة قِدَم العالم عند أرسطو، وهذه المسألة تتعلَّق بما إذا كان الله 

نجد  بحيث  الكثير من الملاحظات  أثارت  التي  المسألة  موضوعيَّاً، وهي  فكراً  أو  شخصاً 

بعض الباحثين قد درسوا هذه الفكرة من جهة الاعتبار، أي أنَّه يتوجَّب علينا أن نعتبر الله فكراً 

]]]- أرسطو طاليس. الكون والفساد. مصدر سبق ذكره، ص105. 

]]]- المصدر نفسه، ص105.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(74

الله  الباحثون عن فكرة زئبقيَّة عند أرسطو. فحول مسألة  ث هؤلاء  يتحدَّ موضوعيَّاً، عندما 

كشخص نجد هؤلاء يرون أنَّه »بالنسبة إلى الشخصيَّة نجد أنَّ اللُّغة التي يستخدمها تضمنها. 

فاستخدام كلمة الله نفسها يدلُّ على المطلق أو الصورة ويوحي بفكرة الشخصيَّة، وعندما 

ينطلق في الحديث عن الله باعتباره يسكن في نعمة أبديَّة فإنَّ هذه الكلمات إذا أخُِذت حرفيَّاً 

اللُّغة ليست سوى مجرَّد لغة  أنَّه شخص مدرك، فإذا قلنا إنَّ هذه  لا يمكن أن تعني سوى 

تشبيهيَّة فيمكن الردُّ علناً بأنَّ أرسطو من ناحية المبدأ يعترض على اللُّغة التشبيهيَّة، وكان كثير 

الاعتراض على أفلاطون لاستخدامه إيَّاها، وما يطلبه هو المصطلح العلميُّ الحرفيُّ الدقيق، 

وأنَّه لا يحطِّم مبدأه الخاصَّ بالتعبير الفلسفيِّ بمجرَّد استخدام العبارات الشعريَّة«]]].

 وتجدر الإشارة هنا إلى أنَّ المسألة ذاتها تنطبق على ما يطلق عليه أرسطو الكون الإضافيَّ، 

إذ إنَّ هذا الكون هو أيضاً يأتي من لا موجود إضافيٍّ، وهو يرى أنَّ الأمثلة على ذلك واضحة 

عندما يقول: »والكون الإضافيُّ يمكن أن يأتي من لا موجود إضافيٍّ. ومثال ذلك الأبيض 

يجب  المطلق  الكون  لكن  اللاَّجميل.  من  يأتي  الجميل  أو  اللاَّأبيض،  من  يأتي  أن  يمكن 

معه  نبدأ  هنا  فإننا  الإضافيَّ  الكون  يضيف   عندما  المطلق«]]]. وهو  اللاَّوجود  من  يأتي  أن 

ديَّة الجواهر من جهة، وبالوجود من اللاَّشيء من جهة أخرى،  بتعدُّ يتعلَّق  بغموض جديد 

ة مدلول المطلق، فذلك هو  وهو يشير إلى ذلك بقوله: »فإذا كان اللاَّموجود هو بصورة عامَّ

ُِّّل لجميع الأشياء، ولذلك فما يولد وما يكون يلزم ضرورة أن يولد من لا شيء«]]].  النفي الك

ل ك الأوَّ ة المحرِّ 2. نقد نظريَّ

ينطلق أرسطو في نظريَّته حول الحركة والمحرِّك بإبطال الحركة في المحرِّك والإبقاء عليها 

إذ  لكلٍّ من المحرِّك والمتحرِّك،  أن تكون كمالاً  الحركة يجب  أنَّ  في المتحرِّك، من موقع 

فإنَّها كمال لهذا  أنَّ الحركة في المتحرِّك،  فيه، وهو  يقول: »فقد ظهر بذلك ما وقع الشكُّ 

يكون عن المحرِّك. وفعل المحرِّك أيضاً ليس هو شيئاً غير هذا، وذلك أنَّه يجب أن تكون 

]]]- ولتر ستيس. تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، ص236.

]]]- أرسطو طاليس. الكون والفساد. مصدر سبق ذكره، ص105.

]]]- المصدر نفسه، ص106.



75 نظريّة قِدَم العالم عند أرسطو

الحركة كمالاً لهما جميعاً، فإنَّ المحرِّك هو محرِّك بما هو قوى على الحركة، وهو يحرِّك بأنه 

يفعل، وهو من المتحرِّك بمنزلة الفاعل«]]].

  الملاحظة الأولى التي يمكن ذكرها هنا هي حول طبيعة المحرِّك، إذ يبدو أنَّه لا يمكن 

من  الفاعل  بمنزلة  أنَّه  المحرِّك  يصف  أرسطو  كان  وإذا  المتحرِّك.  في  إلاَّ  عليه  الاستدلال 

أنَّه، أي أرسطو،  المتحرِّك، فإنَّه كان من الأجدى به أن يعتبر المحرِّك منفعلاً لا فاعلاً، مع 

ث عن شكٍّ منطقيٍّ في هذه العلاقة بين المحرِّك والمتحرِّك،  يلاحظ هذه المسألة عندما يتحدَّ

إذ نجده يقول في موضع آخر »وفي ذلك موضع شكٍّ منطقيٍّ وهو أنَّه لعلَّ من الواجب أن 

ل، ويكون  يكون الفاعل ويكون المفعول فعلاً ما، فذلك يقُال له تفعيل، وهذا يقُال له تفعُّ

ا لهذا: فانفعالاً. فإذا كان الأمران جميعاً حركتين  ا لذلك: ففعلاً، وأمَّ العمل نفسه والتمام: أمَّ

ا  ا أن يكونا جميعاً في المنفعل الذي يفعل، وإمَّ وكانتا مختلفتين ففي أيِّ شيء هما؟ فإنَّهما إمَّ

ا أن يكون التفعيل منهما في الذي يفعل، والتفعُّل في  ، وإمَّ أن يكونا في الذي ينفعل ويتغيَّ

المنفعل«]]].

العالم قديماً في حين  أن يكون  أن نطرحه هنا هو: كيف يمكن  الذي يمكن   والسؤال 

قِدَم العالم هو في  أنَّ الحركة لا يمكن العثور عليها سوى في المتحرِّك؟ بمعنى آخر، هل 

قِدَم  قِدَمين:  أمام  هنا  فإنَّنا  معاً  الإثنين  في  العالم  قِدَم  كان  وإذا  المتحرِّك،  في  أم  المحرِّك 

قِدَم  فكرة  إلى  يتسلَّلوا  أن  اد  النقَّ بعض  استطاع  الزاوية  هذه  ومن  المتحرِّك،  وقِدَم  المحرِّك 

الباحثين قد أشاروا إلى هذه المسألة،  العالم وتقويضها من أساسها بحيث نجد أنَّ هؤلاء 

خصوصاً حول الغموض الذي يكتنف فكرة المحرِّك الذي لا يتحرَّك، إذ يرى هؤلاء »أنَّه إذا 

كان العالم قديماً فهو محتاج في قِدَمه إلى مبدأ يستند إليه، إلى عقل يجعله معقولاً. وهذا 

المبدأ هو الحقُّ الذي لا حقَّ بعده، والكمال الذي لا كمال فوقه، والفعل المحض الذي لا 

ً منهما قديم، لأنَّه ليس لفعل  عدم في ذاته. ومعنى ذلك أنَّ العالم محتاج إلى إله، ولكنَّ كَّل

الإله ابتداء. ولو كان لفعله ابتداء لكان العالم حادثاً، إلاَّ أنَّ المحرِّك الأولى يحرِّك العالم منذ 

]]]- أرسطو طاليس. الطبيعة. ت: إسحق بن حنين، مصدر سبق ذكره، ص191.

]]]- المصدر نفسه، ص192.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(76

القِدَم، يحرِّكه من غير أن يتحرَّك معه، لأنَّه إذا تحرَّك انتقل إلى الشرِّ لا إلى الخير، ولا يعُقل 

أن يكون هناك خير غير الذي له في ذاته«]]].

 في هذا السياق نعتقد أنَّه إذا كان أرسطو لم يتمكَّن من الافصاح في فلسفته حول المحرِّك 

الفلسفة  الحال في  ث عن واحديَّة كما هو  يتحدَّ إذا كان لا  أنَّه  أي  الأوَّل عن كون واحد، 

ووجود  المتحرِّك  وجود  وجودين:  عن  ث  يتحدَّ فإنَّه  سبينوزا]]]،  عند  وتحديداً  الحديثة، 

المحرِّك، وهنا لا يمكن إثبات أنَّ العالم قديم لأنَّ الثنائيَّة تفترض وجودين منفصلين يرتبطان 

بعضهما ببعض من خلال الحركة التي تظهر في المتحرِّك من دون أن تكون هي ذاتها حركة 

إذ  المصطلحات،  على  اللَّعب  من  قريبة  محاججة  إلى  أرسطو  يلجأ  وهنا  نفسه،  المحرِّك 

ى الانفعال أيضاً فعلاً،  ث عن الانفعال بمثابته فعلاً، فيقول: »وإذا كان قد يجب أن يسمَّ يتحدَّ

فهما مشتركان في الاسم، وإن كان الأمر على هذا فإنَّ الحركة تكون في ما يحرِّك. وذلك أنَّ 

ا  ا كلَّ ما يحرِّك فهو متحرِّك، وإمَّ قولاً واحداً بعينه يقُال في ما يحرِّك وفي ما يتحرَّك، فيكون إمَّ

أن تكون له حركة وهو لا يتحرَّك«]]].        

3. علاقة الهيولى بالصورة

الوجود، أي طريقة  التفرقة تأتي من طريقة  الهيولى والعدم، وهذه  يفرِّق أرسطو بين    

هي  الهيولى  أنَّ  نجد  بحيث  الوجود  بطبيعة  تتعلَّق  التفرقة  هذه  أنَّ  كما  منهما،  كلٍّ  وجود 

ا العدم فهو ليس كذلك، ولكن ما نلاحظه هو أن أرسطو يتحدث عن الهيولى  أمَّ جوهر، 

والعدم بطريقة السلب، أي أنَّه لا يذهب إلى التعريف المباشر بطبيعة كلٍّ منهما وبالفارق 

ث من خلال السلب حيث يقول: »إنَّ الهيولى والعدم متغايران، وإنَّ  بينهما، بل هو يتحدَّ

ا العدم فغير موجود بالذات، وإنَّ  أحدهما -وهو الهيولى- غير موجود بطريق العرض، فأمَّ

والنشر،  للتأليف  الكبرى  المكتبة  مطبوعات  العربيَّة،  الفلسفة  في  محاضرات  سينا،  ابن  إلى  أفلاطون  من  صليبا.  جميل   -[[[

دمشق، ط4، 1951، ص82.

نا هنا هو   ث سبينوزا عن العالم الواحد في فلسفته الواحديَّة حيث يرى أنَّ الطبيعة هي الله، وهي الجوهر، وما يهمُّ ]]]- يتحدَّ

قِدَم العالم عند سبينوزا حيث نجد أنَّ الجوهر هو ما يقوم بذاته ولذاته ولا يحتاج إلى ما يوجده، وفي هذا يكون سبينوزا قد خرج 

د مفهوم واحديَّة العالم وقِدَمه  دية، وثانياً من حيث إلغاء أيَّة ثنائيَّة قد تهدِّ على أرسطو أولاً من حيث واحديَّة الجوهر وإلغاء التعدُّ

وأبديَّته.) أنظر سبينوزا. الأخلاق المبرهَن عليها هندسيَّاً. ج1 الذي حمل عنوان في الله، ص30 وما بعد(.

]]]- أرسطو طاليس. الطبيعة. ت: إسحق بن حنين، مصدر سبق ذكره، ص192.



77 نظريّة قِدَم العالم عند أرسطو

ا العدم فلا البته«]]]. الهيولى أمر قريب، وجوهر على وجه من الوجوه، فأمَّ

   ويمكن أن نتبَّي أنَّ كلَّ ما يريده أرسطو هو أن يصل إلى وجود الطبيعة الأزليِّ، والهيولى 

تمثِّل هذا الوجود قبل كون الطبيعة) أي قبل تكوُّنها(. وهنا أيضاً نجد أنَّه يسعى إلى إظهار 

قِدَم العالم، وعلى هذا الأساس تكون الهيولى موضوع الوجود الأوَّل، ولكن المشكلة في 

الكيفيَّة التي يفِّس فيها كيف توجد الهيولى في صورة شيء، أو صورة موجود بحيث نجده 

ث عن اشتياق الهيولى للصورة، ومبدأ الاشتياق هذا هو إسقاط شخٌّصي بشريٌّ على ما  يتحدَّ

، بل أنَّ فكرة الهيولى كلِّها تقوم على مبدأ الخير المتشوَّق، بمعنى أن التشوَّق دائماً  هو مادِّيّْ

يكون نحو ما هو خير، فالهيولى تتشوَّق إلى ما يجعلها خيراً إلهيَّاً، وما يبعدها عن الفساد، 

أي كلِّ ما يفسده وهو ما يأتي عليه بالقول: »فإنَّه لمَّا كان ههنا شيء إلهيٌّ خٌّير متشوَّق، فإنَّا 

ا أولئك فإنهّ  ه، وذاك هو الذي من شأنه بطبعه نفسه أن يتشوَّقه ويشتهيه. فأمَّ نقول إنَّ هذا ضدُّ

يلزمهم أن يكون الضدُّ يشتاق إلى فساد نفسه، وليس يمكن أن تكون الصورة تشتاق ذاتها في 

ين يفسد كلُّ واحد منهما صاحبه،  ها لأنَّ الضدَّ نفسها، لأنَّها ليست ناقصة، ولا تشتاق ضدَّ

لكنَّ الهيولى هي التي تتشوّق كما تتشوَّق الأنثى إلى الذكر، ويتشوَّق القبيح إلى الحَسَن، 

غير أنَّه يتشوَّق لا على أنَّها في ذاتها قبيحة، بل بطريق العَرضَ، ولا على أنَّها في الذات أنثى، 

بل بطريق العَرضَ«]]].

قد  كانت  وقديم،  أولي  كوجود  الهيولى  مسألة  أي  المسألة،  هذه  بأنَّ  التذكير  يجدر   

أثيرت على نحو آخر من خلال العلاقة بين الألوهيَّة والعالم، إذ إنَّ أرسطو، كما يرى بعض 

الباحثين، قد أختار طريقاً وسطاً بين الألوهيَّة والعالم بحيث استطاع أن يقول إنَّ العالم كامل 

وخالد وهو أبديٌّ وأزليٌّ، وهذا القول يلتقي مع فكرة الهيولى التي هي جوهر خالد وأبديٌّ 

أيضاً. ومع أنَّه يقف ضدَّ الحدوث والتكوُّن والفساد، نراه يعترف بوجود مثل هذه الحالات، 

أي بوجود التكوُّن والفساد خارج إطار أبديَّة العالم وقِدَمه طالما أنَّ هذا التكوُّن والفساد لا 

. ويشير بعض الباحثين إلى ذلك بالقول: »ومع ذلك فإنَّ أرسطو لم يسلك  ِِّّل يؤثِّر على الك

حول هذه المسألة الطريق الذي سيسلكه أبيقور )الذي استفاد كثيراً من حجج أرسطو ضدَّ 

]]]- أرسطو طاليس. الطبيعة. ت: إسحق بن حنين، مصدر سبق ذكره، ص72.

]]]- المصدر نفسه، ص74.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(78

أفلاطون واستخدمها(. فهو لم يقطع تماماً كلَّ رابطة بين الألوهيَّة والعالم، وإنما اختار طريقاً 

ً لا ينشأ ولا  وسطاً يميِّزه. فهو يقول من ناحية إنَّ العالم نفسه كامل وخالد، وهو باعتباره كَّل

إلهيَّة  يدركها،  النظر  أنَّ  السماء فهي، رغم  القمر وحدود  ما بين  الواقعة  ا المنطقة  أمَّ يفنى. 

وثابتة على مدى الأبد، وإذا كان هناك في عالم ما تحت فلك القمر تبادل دائم ما بين التكوُّن 

   .[[[» والفساد، إلاَّ أنَّ ذلك لا يشكِّل خطراً على دوام الكلّْ

ة ة الأرسطيَّ ة من النظريَّ ة والتلفيقيَّ ثالثاً: المواقف التوفيقيَّ
ي للحدوث، وقِدَم العالم 1. نقد الفارا�ب

  يفنِّد الفارابي آراء أرسطو حول نظريَّة قِدَم العالم، فهو يعتقد أنَّه لم يأخذ بهذه النظريَّة، 

بل ظلَّ متَّفقاً مع استاذه أفلاطون حول حدوث العالم. ولكن الحجج التي يلجأ إليها هي 

د رأيه هذا فيقول: »ومَّم يظُنُّ  تلك المتعلِّقة بسوء الفهم الذي طال فلسفة أرسطو، وهو يحدِّ

بأرسطو طاليس أنَّه يرى أنَّ العالم قديم، وبأفلاطون أنَّه يرى أن العالم محدث، فأقول: إنَّ 

الذي دعا هؤلاء إلى هذا الظنِّ القبيح المستنكَر بأرسطو طاليس الحكيم هو أنَّه أتى في كتاب 

طوبيقا، عند الكلام عن القياس، بمثال سأله فيه: العالم قديم، أم ليس بقديم؟ وزاد ظنَّهم هذا 

قوله في كتاب السماء والعالم أنَّ الكلَّ ليس له بدء زمانْيّ«]]].

 وأكثر ما يهتمُّ به الفارابي هو أقوال أرسطو حول الربوبيَّة، إذ يرى أنَّه في كتابة »بايثولوجيا 

قد  كانت  أنها  ذاكراً  الهيولى  مسألة  إلى  تطرَّق  كما  للعالم،  ومبدعاً  هناك صانعاً  أنَّ  »أثبت 

نجمت عن إرادة إلهيَّة، وأنَّ الهيولى التي هي وجود أوَّل لم تكن قد أوجدت نفسها بنفسها 

رغم أنَّ أرسطو قد اعتبرها جوهراً، وبالتالي فلابدَّ من أن يكون الجوهر قد أوجد ذاته بذاته، 

معرض  في  ذلك  الفارابي  ويذكر  جوهراً.  كونها  ناحية  من  الهيولى  به  تتمتَّع  لا  أمر  وهو 

حديثه عن حدوث العالم عند أرسطو فيقول »ومن نظر في أقاويله في الربوبيَّة في الكتاب 

المعروف) بايثولوجيا( لم يشبِّه عليه أمره في إثباته الصانع المبدع لهذا العالم. فإن الأمر في 

تلك الأقاويل أظهر من أن يخفى، وهناك تبَّي أنَّ الهيولى أبدعها الباري، جلَّ ثناؤه، لا عن 

]]]- أولف جيجن. المشكلات الكبرى في الفلسفة اليونانيَّة. ت: عزت قرني، دار النهضة العربيَّة، القاهرة، د.ت، ص376.

]]]- جميل صليبا. من أفلاطون إلى ابن سينا، محاضرات في الفلسفة العربيَّة، مرجع سبق ذكره، ص54.



79 نظريّة قِدَم العالم عند أرسطو

مت عن الباري، سبحانه، وعن إرادته، ثمَّ ترتَّبت«]]]. شيء، وإنَّها تجسَّ

بالطبع، يمكن أن نقول إنَّ الفارابي يميل أكثر إلى فلسفة أفلاطون، إذ إنَّ الفارابي يستند 

إلى أقوال أفلاطون في تأكيد حدوث العالم، وبالتالي فإنَّ أرسطو قد سار على خطى أستاذه 

عن  خرج  الذي  الفارابي،  نظر  وجهة  من  العالم  قِدَم  ونفي  الحدوث  تأكيد  في  أفلاطون 

الفلاسفة المقلِّدين للأرسطيَّة والذين اتَّبعوا مذهب أرسطو في الكون والفساد، وأكَّدوا على 

ته »حي  قِدَم العالم، كما هو الحال عند ابن طفيل عندما يعالج قضيَّة الكون والفساد في قصَّ

بن يقظان«]]].            

ازي ونقد قِدَم العالم 2. الش�ي

هي:  أربع،  من خلال حجج  مذهبهم  ة  يؤكِّدون صحَّ العالم  قِدَم  مذهب  أتبَاع  كان  إذا 

صدور الحادث من قديم، ثمَّ قِدَم الزمان، ثمَّ الإمكان، ثم مادَّة الإمكان، فإنَّ الشيرازي قد فنَّد 

ً قضيَّة  هذه الحجج حيث تناولها بالتفصيل، ولكن في كتابه »حدوث العالم »نجده يشرح أوَّل

التي  أنَّ قضيَّة الإمكان  العالم، بحيث نجد  قِدَم  بذلك موقفه من مسألة  الإمكان، موضحاً 

تتعلَّق بإمكان وجود العالم، وإمكان إيجاد الصانع، وما يلزم عنهما من وجود للعالم وجوداً 

أزلياً قبل أن يكون وجوداً عيانياً، والمشكلة هنا تتعلق بإمكان وجود العدم والوجود معاً، إذ 

ة التي تطرح وجهة النظر  لا يمكن أن يكون الوجود موجوداً لو لم يرافقه عدم، وهذه الحجَّ

هذه يرفضها الشيرازي لأنَّ مفهوم الإمكان عنده يختلف عن مفهوم الإمكان عند أصحاب 

مذهب قِدَم العالم، فنحن نجده يرفض فكرة القوة والفعل، أو الوجود بالقوَّة والوجود بالفعل، 

مه ابن  ة أقدم من الفعل، ويرجِّح في هذا المقام ما يقدِّ ويرفض هذا الترتيب القائل بأن القوَّ

الفعل،  مة على  متقدِّ القوة  إنَّ  قال:  من  »وأخطأ  فيقول:  بالفعل،  الإمكان  سينا حول علاقة 

كالقائلين بأنَّه كان قبل وجود العالم خلاء غير متناهٍ أو ظلمة أو هاوية، وهم فرقِ. قد حكى 

الشيخ أبو علي مذاهبهم في الشفاء- وسبب هذا الإمكان لا محالة حادث. ويسبقه إمكان 

آخر سبقاً زمانيَّاً، وهو أيضاً محتاج إلى سبب يسبقه سبقاً ذاتيَّاً، وهكذا، فإمكان وجود كلِّ 

]]] - جميل صليبا. من أفلاطون إلى ابن سينا، محاضرات في الفلسفة العربيَّة، مرجع سبق ذكره، ص55. 

]]]- ابن طفيل الأندلسي. حي بن يقظان. ت: جميل صليبا و كامل عيا، مطبعة جامعة دمشق، ط5، 1962، ص139، بتصرُّف.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(80

ل ويتقوَّم بصفة موجودة في هيولاها، وينتزع منها بحيث إذا عقلت تلك  صورة حادثة يتحصَّ

الصفة، عقلت أنَّها إمكان وجود تلك الصورة«]]].

ة من أجل إثبات قِدَم العالم، فإذا  على هذا الأساس، فإنَّ الوجود بالإمكان لا يعود حجَّ

بدَّ  بالعدم، لأنَّ الوجود الأزليَّ لا  يبقى مسبوقاً  فإنَّ هذا الوجود  أزليَّاً وممكناً  كان الوجود 

من أن يرتبط بالعدم وأن يلزم عنه. ولكن الشيرازي يفصل في هذه المسألة ويرفضها رفضاً 

قاطعاً عندما يرى أنَّ هناك تلازماً بين الإمكان والفعل، أي الوجود الممكن والوجود الواقعيِّ 

م زمانيٍّ بين الإمكان والفعل بقدر ما أنَّهما يلزمان بعضهما عن  ، وليس هناك من تقدُّ الفعليِّ

بعض في الوقت ذاته، كالشيء وصفته، أو الشيء ومقوٍّمه. ويشرح الشيرازي ذلك بقوله: 

ة بالقياس إلى الوجود مطلقة، لكانت قوةً محضة كالهيولى الأولى، فهي معنى  »ولو كانت قوَّ

مُعرَّاة عن الصور كلِّها، ولو لم يكن صورة،  أنَّها لا تكون  ، لأنَّها قوَّة بالإطلاق، إلاَّ  عدميٌّ

لم يكن هيولي: لأنَّها معلولة للصورة، مفتقرة إليها، متقوِّمة بها، ونسبتها إلى الصورة نسبة 

النقص إلى الكمال، ونقص الشيء لا محالة يتقوَّم بذلك الشيء لأنَّه تمامه وغايته«]]].

ة الإمكان سواء كان هذا الإمكان إمكاناً ذاتيَّاً، أم كان  وبهذا يكون الشيرازي قد فنَّد حجَّ

إمكاناً استعداديَّاً، فعلى صعيد الإمكان الذاتيِّ لم يعد هذا الوجود ممكناً أو واجباً ممتنعاً لأنَّ 

مة عليه بالزمان، فما عاد  القوَّة أصبحت ملازمة للفعل كصفة الشيء للشيء، ولم تعد متقدِّ

ة التي تبرهن قِدَم العالم  يمكن القول بقِدَم العالم بالإمكان. بعد ذلك يناقش الشيرازي الحجَّ

ة أيضاً هي التي تعطي للعالم أقدميَّة على كلِّ ما يوجد من  من خلال قِدَم الزمان، وهذه الحجَّ

م  م بالعليَّة، ثمَّ التقدُّ ة هي: التقدُّ ماً بأوجه عدَّ حيث الحركة والصفة، بحيث يكون الزمان متقدِّ

م بالشرف. ومن حيث العليَّة نجد أنَّ العالم سابق زمانيَّاً  م بالزمان، ثمَّ التقدُّ بالطبع، ثمَّ التقدُّ

على المعلول، وبهذا المعنى فإنَّ الزمان قديم ويلزم عنه قِدَم العالم، وأصحاب هذا الاتِّجاه 

أنَّ  نجد  عليه. وحول هذه المسألة  لكان صانعه سابقاً  العالم محدثاً  كان  لو  بأنَّه  ون  يحاجُّ

ماً على شيء أو سابقاً على شيء سوى على نفسه،  الشيرازي قد رفض أن يكون الزمان متقدِّ

لنفسه فحسب وليس  ا هو سابق  يأتي كعلَّة سابقة على المعلول وإنَّ أن  فالزمان لا يمكن 

]]]- صدر الدين محمد الشيرازي. رسالة في الحدوث )حدوث العالم(، ت: الدكتور سيد حسين موسويان،  shiabooks.net، ص30.

]]]- المرجع نفسه، ص31.



81 نظريّة قِدَم العالم عند أرسطو

لغيره من حيث العلل والطبائع والشرف. ونفهم ذلك من خلال فهم الشيرازي لمسألة الزمان 

لنجد أنَّه لا يمكن الاستناد إليه لإثبات قِدَم العالم كما فعل أصحاب هذا الاتجاه، إذ يقول 

م، فقابله يستحيل أن يتكوَّن من  م عليه شيء غيره هذا التقدُّ بشكل صريح: »إذا الزمان لا يتقدَّ

، لا يكن في طبعه حركة  جسم آخر، أو يتكوَّن منه جسم آخر، فيكون تامَّ الخلقة، غير عنصريٍّ

مكانيَّةـ ولا حركة كميَّة، ولا استحالة في الكيف، لأنَّ هذه الأشياء توجب انصرامه وانقطاعه 

د وانقضاء وتصرُّم،  مه على سائر الأجرام. وأما من جهة كونه ذا حدوث وتجدُّ وتسقط تقدُّ

د وتصرُّم؛ وكذا قابله يجب أن يكون مَّم  ففاعله القريب المباشر له يجب أن يكون له تجدُّ

ديَّة على نعت الاتصال والوحدة«]]]. يلحقه أكوان تجدُّ

ه نقداً حاسماً لمسألة قِدَم العالم من حيث مناقشة    بهذا الشكل، يكون الشيرازي قد وجَّ

مفهوم الإمكان والزمان ونقل هذين المفهومين إلى حيِّز الحدوث بحيث لم يعد الإمكان 

محايثين  والزمان  الإمكان  من  كلٌّ  أصبح  بل  سابقة،  علَّة  الزمان  يعد  ولم  سابقاً،  وجوداً 

للوجود، فلا يمكن فصل النار عن السخونة، ولا يمكن اعتبار العدم وجوداً سابقاً إلاَّ إذا كان 

هذا العدم وجودًا آخر، أي عالماً آخر غير العالم الموجود. 

]]]- صدر الدين محمد الشيرازي. رسالة في الحدوث )حدوث العالم(، ت: الدكتور سيد حسين موسويان،  shiabooks.net، ص96. 



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(82

الاستنت�اجات
خلال  الموجود  مفهوم  رافقت  فلسفيَّة  بمشكلات  تتعلَّق  أن  يمكن  العالم  قِدَم  مشكلة 

تشكُّل الفلسفة اليونانيَّة.

هناك انقسام داخل الفلسفة اليونانيَّة حول قِدَم العالم.

نظريَّته  ضمن  ولكن  العالم  قِدَم  عن  الحديث  حاول  قد  أرسطو  يكون  أن  الممكن  من 

المنطقيَّة فحسب.

لقد اكتشف الفارابي أنَّ هناك مشكلة تتعلَّق باستخدام أرسطو للمفاهيم واللُّغة أدت إلى 

سوء فهم الأخير في التاريخ الفلسفيِّ اللاَّحق.

والزمانيَّة  الإمكان  ومنها  العالم،  بقِدَم  القائلة  الحجج  لأهمِّ  حاسماً  نقداً  الشيرازي  م  قدَّ

عندما رفض اعتبار الإمكان وجوداً سابقاً وأزليَّاً وهو من أوجد العالم، كذلك حول مسألة 

الزمانيَّة عندما رفض أن يكون الزمان علَّة للمعلولات.



83 نظريّة قِدَم العالم عند أرسطو

لائحة المصادر والمراجع
11 والنشر، . للطِّباعة  القوميَّة  الدار  حنين،  بن  إسحاق  ت:  الطبيعة.  طاليس.  أرسطو 

القاهرة، الجزء الأوَّل، د.ت.

22 الشرق، . أفريقيا  قينيني،  القادر  عبد  ت:   ، الطبيعيِّ السماع  الفيزياء  طاليس.  أرسطو 

.1998

33 للطِّباعة . القوميَّة  الدار  السيد،  لطفي  أحمد  ت:  والفساد.  الكون  طاليس.  أرسطو 

والنشر، د.ت.

44 أولف جيجن. المشكلات الكبرى في الفلسفة اليونانيَّة. ت: عزت قرني، دار النهضة .

العربيَّة، القاهرة، د.ت.

55 ابن طفيل الأندلسي. حي بن يقظان. ت: جميل صليبا وكامل عيا، مطبعة جامعة .

دمشق، ط5، 1962.

66 دار . ترجمة: حسن حنفي، ط4،  والسياسة«،  اللاَّهوت  اسبينوزا »رسالة في  باروخ   

الطليعة، بيروت، 1994.

77 جميل صليبا. من أفلاطون إلى ابن سينا، محاضرات في الفلسفة العربيَّة، مطبوعات .

المكتبة الكبرى للتأليف والنشر، دمشق، ط4، 1951.

88 الدكتور . العالم(، ت:  )حدوث  الحدوث  رسالة في  الشيرازي.  محمد  الدين  صدر 

سيد حسين موسويان،  shiabooks.net، د.ت.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(84

99 عزت قرني. الفلسفة اليونانيَّة حتى أفلاطون، مجلس النشر العلمي، جامعة الكويت، .

.2003

1010 ولتر ستيس: تاريخ الفلسفة اليونانيَّة. ت: مجاهد عبد المنعم مجاهد، دار الثقافة 

للنشر والتوزيع، القاهرة، 1984.

1111 يوسف كرم. تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، 1936.



ة المكان والزمان الكوسمولوجيَّ إشكاليَّ
في فلسفة الطبيعة عند أرسطو

ساره المحمود]]]

مقدّمة

 ثمَّة جدلٌ كبيٌر تثيره إشكاليَّة المكان والزمان في دفاتر أرسطو ومصنَّفاته، وفي السابق 

فكر  في  تفييضها  حاولت  التي  التالية  الشروحات  في  وكذلك  عليه،  والفلسفيِّ  المعرفيِّ 

الأرسطيين اللاَّحقين، سواء نظرنا إليها بانفصال طرفيها أعني المكان والزمان أحدهما عن 

فهذه الإشكاليّة تظل؛ وهذه  الطرفين.  الاتصال بين هذين  بالنَّظر إلى  بها  تفكَّرنا  أم  الآخر، 

ً لإثارات كثيرة،  ربما تكون طبيعتها الأصلية، عصيَّة على القبض والتعريف الدقيقين، ومحَّل

وإمكاناً مفتوحاً لإجابات تجانب القطع الواثق بخصوصها؛ لتبقى دوماً كلُّ قراءة لها في إطار 

واحد من الاحتمالات قابلة للنقد وللاختلاف.

وعليه، فإننا إذا ما شئنا، مسلَّحين بطموح فهمها بصورتها التي كانت عليها عند أرسطو، 

وبمعزل عَّم ألحق بها من عمليَّات تأويل، أو تعديلات تفسيريَّة، كانت على سبيل محاولات 

الفهم لها، فإنَّنا قد لا نجد سبيلاً لفضِّ مستغلقها بغير الانطلاق من سؤال مفاده:

ما الذي استدعى تفكير أرسطو بثنائيَّة الزمان والمكان؟ وبأيَّة رؤية وأيِّ منهج أقحم نفسه 

مه من  راً بما تقدِّ في غمارها؟ وهل دخل باب التفكير بمشكلته هذه صفر اليدين أم بدأها مُذخَّ

إرث سابق عليه، سواء كان هذا الإرث مثيولوجيَّاً أم فلسفيَّاً يونانيَّاً أو قبل يوناني؟ 

استطاعت  ما  تنأى  قراءة  على  ارتكازاً  التساؤلات،  هذه  مقاربة  محاولة  وبعد  وتالياً،   

عَّم لأرسطو من سلطة على العقل، ومن إعجاب قد يؤدِّي إلى انزلاق الباحث في إحدى 

]]]- مدّرسة في قسم الفلسفة – جامعة دمشق.



إشكاليَّة المكان والزمان الكوسمولوجيَّن في فلسفة الطبيعة عند أرسطو نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(86

موضوعات فلسفته إلى حدِّ الإذعان والاستسلام لكلِّ ما قال، فإنَّ البحث سيحاول ما استطاع 

ف:  أن يوصَّ

م عليه من فكر فلسفيٍّ أو مثيولوجيٍّ  - انتساب فكرة أرسطو عن الزمان والمكان إلى ما تقدَّ

وافتراقه عنه وتعليل ذلك أو مردِّه ما أمكن.

- طبيعة المنهج الذي اعتمده أثناء التفكير بمشكلتيَْ الزمان والمكان في فيزيائه أو سماعه 

ة لفلسفته إن وجدت، وذلك في حدِّ الإضاءة  ، وتناقضات هذا المنهج مع الروح العامَّ الطبيعيِّ

عليها على أقلِّ تقدير.

- كيف لنا أن نجِّس أو نفِّس العلاقة التي تشي بها نصوصه بخصوص حديثه عن زمانين 

ومكانين، أي عن زمان ومكان كوسمولوجيَّين لهما صفة الإطلاق والسرمديَّة، وعن أمكنة 

موضعيَّة وأزمنة نسبيَّة متغايرة الطبيعة والامتداد.

لًاَّ: على سبي�ل التأسيس لفهم المكان والزمان كمفهومين أو أقنومين أو
المكان  لمفهومَيْ  والمعاصرة  الحديثة  الفيزياء  فلسفات  فهم  عن  النظر  صرفنا  ما  إذا 

والزمان ككليَّتين، وأشحنا النظر في أمر هذين المفهومين، محاولين التقصِّ عن علَّة بواكير 

التأمُّلات الفلسفيَّة بخصوصهما، مقاربين كيف نشأت وعمَّ تولَّدت؛ أي إذا ما جهدنا على 

سبيل الرجوع القهقرى صوب لحظةٍ لنا أن ندعوها مجازاً بـ )اللَّحظة صفر(، والتي يُكن 

أن يخُتزل توصيفها بكونها: تلك اللَّحظة التي وُجد فيها الإنسان، كنوع؛ مقذوفاً في العالم، 

وسط جغرافيا المكان الممتدِّ حوله، والذي شكَّل بما احتواه من تضاريس وكيانات وكائنات، 

حدود عالمه والحدَّ المكانيَّ لهذا العالم الذي كان في المتناول. 

سواء قصدنا بقولنا: )العالم الذي كان في المتناول( ما كان في حدود الفحص بملكات 

ي الإدراك والتأمُّل  ، أو ما يطاله الإدراك وينشده التأمُّل في الماوراء، فارتسم مع حدَّ الحسِّ

ان لعالمين: عالمٌ فيزيائيٌّ بما يشتمله من كائنات أو أجرام وكواكب سيَّارة كالشمس  هذين، حدَّ

والقمر والنجوم و... إلخ، وعالمٌ فوق أو راء فيزيائي تقف حدوده عند سدرة المنتهى.

الآن، وفي حدود ما سبق من وصف: لنا أن نتساءل: تحت أيِّ احتمال ممكن لنا أن نفهم 



87 إشكاليَّة المكان والزمان الكوسمولوجيَّن في فلسفة الطبيعة عند أرسطو

بواكير الفكر أو التأمُّلات بخصوص المكان والزمان؟ وهل لنا من إمكان القبض على ما سيق 

بخصوصهما من تصوُّراتٍ وصياغاتٍ، قبض الواثق المطمئن؟ باختصار: كيف لرواية ميلاد 

؟! مفهومَيْ المكان والزمان أن ترُوى أو تقُصّْ

حوله  ما  وشأن  النوع،  في  نظرائه  شأن  ذلك  في  شأنه  مُتحيِّزاً،  الإنسان  وعي  تفتَّح  لقد 

، ثمَّ ساقته الملاحظة البسيطة  من الوجودات والموجودات التي تخالفه الوصف والخواصَّ

ما  يتحرَّك ومنها  ما  فمنها  أنواع:  المكان  المتحيِّزات في  أنَّ  إلى  للانتباه،  المباشرة  الشديدة 

ا الأخرى فحرَّكتها من غيرها، كما أدَّت  صفته الثبات، والمتحرِّكات منها ما حرَّكته من ذاته أمَّ

به الملاحظة للالتفات إلى أنَّ المتحرِّكات داخل الحيِّز المكانيِّ تدنو من بعضها اقتراباً أو 

اً  لاً وتصيُّ تتباعد افتراقاً بعضها عن بعض. فاستقرأ: أنَّ حركتها قد تكون نشوءاً وكوناً أو تبدُّ

أو فساداً وفناء، كما استقرأ: أنَّ الحركة على أنواعٍ أخَُر، فمنها النقلةُ ومنها التتابع ومنها التتالي 

أو التعاقب أو الاستمرار أو الانقطاع أو المراوحة في الحيِّز، ومن الحركات ما هو بانتظام أو 

بغير انتظام، ومنها ما هو باطِّراد أو غيره.

البسيطة، نشأ أوَّل التصوُّرات، أو المفاهيم عن المكان  وعن مقتضى هذه الملاحظات 

حساسيَّة  يجعل  ما  وهو  والمتُأمَّل،  المعيش  عالمنا  حدُّ  وهو  فيه،  نحن  ما  فهو  ومتعلِّقاته 

إنَّه قابليَّة أزل الوجود إذا كان الوجود أزليَّاً، وهو كذلك  بالعالم ممكنين.  الإدراك والوعي 

قابليَّة صدوره إذا كان صادراً أو صائراً بعد أن لم يكن. وهذا قد يفُسِّ لمَ جعل أرسطو المكان 

في موضع من مواضع فيزيائه، مسلَّمة واجب التسليم بها]]]. 

والتي  أرسطيَّة،  القبل  رة،  المتأخِّ الفلسفيَّة  أو  الميثولوجيَّة  التصوُّرات  لبعض  وبمراجعةٍ 

؟ فإنَّنا  وا: كيف نشأ العالم وعمَّ تصيَّ حاول أصحابها جموعاً كانوا أم كانوا أفراداً، أن يفِّس

سنلحظ: 

ً، وافتراض حدِّ مطلق  أنَّ نقطة الصفر في كلِّ هذه التصوُّرات، كانت افتراض المكان محَّل

بمثابة مكان للمكان، وذلك عند محاولتهم مقاربة كوزمولوجيا كوننا الصغير، فكان المكان 

نقطة البداية أو البداهة أو المسلَّمة التي لم يستطع ذهنٌ أن ينكرها، أو يخرج عنها.                                  

]]]- أنظر: أرسطو، فيزياء السماع الطبيعي، ترجمة: عبد القادر قنيني، أفريقيا الشرق، 1998، ص99. 



إشكاليَّة المكان والزمان الكوسمولوجيَّن في فلسفة الطبيعة عند أرسطو نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(88

ففي مصر القديمة، مثلاً: دار أوَّل التصوُّرات الميثيولوجيَّة، بخصوص المكان الأول عن 

افتراض وجود رابية وسط محيط مائيٍّ، وُجدت عليها أولى بذور الوجود الذي تصيَّ عالماً 

عنها. وتقول الأسطورة المصريَّة: »إنّ الخالق خرج من مياه الهيولى، وأقام رابية صغيرة على 

اليابسة يقف عليها، هذه الرابية الأولى التي بدأت الخليقة عليها«]]]. 

الأمر ذاته نلحظه في أساطير بابل والهند فقبل المكان عماء، وبعده كون صائر منتظم، 

فحيث لا مكان لا وجود. وجاء في مضمون أسطورة إينوماليش البابليَّة: »عندما في الأعالي 

لم يكن هناك سماء، وفي الأسفل لم يكن هناك أرض، لم يكن هناك سوى )ابسو( الفضاء 

. لا سماء ولا أرض، لا آلهة ولا بشر، لا شيء من  المظلم.. و)تيامات( المياه التي لا تحُدُّ

ة إلى ما لا نهاية.. بكلِّ ما فيها  ذلك أبداً سوى الفضاء المحيط، أبى كلُّ شيء، والمياه الممتدَّ

                          .[[[»! من اضطراب وفوضى. تضرب كلُّها الأطناب، وتخرج -من بعده- كلَّ شيء حيّْ

ويظهر كذلك الافتراض التسليميُّ نفسه للمكان الأول، عند أول فلاسفة الفلك والطبيعة 

»آثر  ثقيلة وسط محيط مائيٍّ عظيم، فهو  ترابيَّة  إذ تصوَّر طاليس مثلاً المكان كرة  اليونان. 

الماء، ولكنه هو أيضاً لم يعتبر سببه الأول مجرَّد سائل لا طعم له ولا لون، وعلينا أن نذكر أنَّ 

البذور والبصيلات وبويضات الحشرات تمكث عديمة الحياة في تربة الأراضي الغنيَّة شرقي 

البحر الأبيض المتوسط«]]].                                  

ومن  وحيِّز،  كمحلٍّ  المكان  في  التأمُّل  أو  التفكير  حكاية  بداية  مقاربة  حاولنا  بعدما 

متعالقةً  وتولَّدت  نشأت  التي  المفاهيم  بعض  نذكر  أن  لنا  كوزمولوجي،  مطلق  كامتداد  ثمَّ 

الاقتراب  والتحرُّك،  الحركة  الحيِّز،  في  التجاور  وهي:  المكان،  أقنوم  ل  تأمُّ مع  ومتواشجةً 

، الفساد، الانتقال. والابتعاد، الائتلاف والافتراق الخلاء، التوالي والتتالي، الكون، التصيُّ

ا عن الزمان: فيبقى السؤال بخصوصه وتبقى محاولة مقاربة ميلاد مفهومه أعسر وأشدَّ  أمَّ

صعوبةً من محاولة التساؤل والتوصيف بخصوص المكان، وتفسير هذا الفارق مردُّه إلى: أنَّ 

سة العربيَّة  ]]]- جون ولسن وآخرون، ماقبل الفلسفة )الإنسان في مغامراته الفكريَّة الأولى(، ترجمة: جبرا ابراهيم جبرا، المؤسَّ

للدراسات والنشر، بيروت. ط2، 1980، ص34. 

]]]- سليمان مظهر، أساطير من الشروق، دار الشروق، ط1، 2000، ص109.

]]]- فرانكفورت وآخرون »ما قبل الفلسفة )الإنسان في مغامراته الفكريَّة الأولى(«، ص280.



89 إشكاليَّة المكان والزمان الكوسمولوجيَّن في فلسفة الطبيعة عند أرسطو

المكان مُعطى للإدراك المباشر على عكس الزمان الذي هو واقعة شعوريَّة شديدة الضبابيَّة، 

الزمان  تبسيط لولادة مفهوم  تأسيس  القبض المباشر. ومع ذلك فمن الممكن  عصيَّة على 

بالانطلاق من نقطتين اثنتين هما:       

1. افتراضنا أنَّ الإنسان وُجد مقذوفاً في العالم بغير سوابق كافية تعلِّل سبب أو غاية أو 

معنى أو حقيقة هذا الوجود بالاقتران مع وعي الإنسان لهذه الواقعة، هما أمران متحايثان 

نا بها وعينا البسيط، ولأنَّ من  )الآن( التي هي أولى اللَّحظات الزمانيَّة التي يمدُّ يمثِّلان معاً 

بمجرَّد  ماضياً  تصُبح  إذ  بها،  التفكير  محاولة  أو  وعيها  بمجرَّد  مفلاتة  كونها  )الآن(  طبيعة 

القَبل والبَعد، كذلك مفهوم  فإنَّها لذلك تستدعي وتولِّد، مفهومَي  الوقوف عليها،  محاولة 

)الآن( فكرة  التعاقب ودوريَّة الآنات، وللعقل نتيجةً لذلك، أن يستنتج من استقرائه لطبيعة 

خطِّ الزمان كمتِّصل، متعالق مع الحركة.                    

2. لنا أن نستشفَّ فكرة الزمان بالرجوع إلى حكايا الميثيولوجيا القديمة وبواكير الفلسفة 

الأول  المكان  مسلَّمة  افتراض  شأن  من  البحث،  مه  قدَّ ما  الاتِّكاء على  من خلال  اليونانيَّة 

مه  قدَّ الذي  الكوسمولوجيِّ  التصوُّر  أو  المصريَّة  الأسطورة  عنها  ثتنا  حدَّ التي  الرابية  كتلك 

طاليس أو غيره من فلاسفة اليونان. ففكرة ظهور الرابية من وسط مائيٍّ عديم الوصف تستلزم 

ه أو قياسه.   التسليم بفكرتَْ القَبل والبَعد اللتين هما فكرتان لزمان يصعب عدُّ

ا فكرة طاليس وتسليمه بأنَّ كلَّ شيء خرج من الماء، وكذلك تصوُّره أنَّ العالم كرة محاطة  أمَّ

بالماء، فإنَّها تفيد استنتاج: أنَّه في البدء كان المحيط المائيُّ، وهذا البدء يفيد معنى الأزل الذي 

لا قبَل ولا بداية له كما يسوق إلى استنتاج فكرة الأبد وتعاقبُ الدورات الكونيَّة، فـ »الماء هو 

المادَّة الأولى والجوهر الأوحد الذي تتكوَّن منه الأشياء]]]« وهذا التكوُّن تصيَّ في زمان.                                     

ثاني�اً: مشكلة المكان والزمان في فلسفة أرسطو وعلاقتها بالتراث السابق عليه
يه لفيزياء  س أرسطو الذي وُصف على لسان أفلاطون بـ »القارئ الممتاز«]]]، تصدِّ      يؤسِّ

ناتها مشكلتا المكان والزمان، وما يتَّصل بهما من متعلِّقات، مُتَّكئاً،  الكون، والتي من متضمِّ

]]]- يوسف كرم، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، 1936، ص12.

]]]- أرسطو، الفيزياء )السماع الطبيعي(، ص5. 



إشكاليَّة المكان والزمان الكوسمولوجيَّن في فلسفة الطبيعة عند أرسطو نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(90

بارمنيدس  سيَّما  لا  الأيليَّة  المدرسة  فلاسفة  من  موه  تقدِّ من  إرث  على  مخصوص،  بشكل 

وتلميذه زينون الذي لم يستطع أرسطو تفنيد تساؤلاته، بخصوص إنكاره لحقيقة وواقعيَّة وجود 

الزمان والمكان، خصوصاً أنَّ هذين الرجلين كانا قد تركا أثراً بالغاً في فلسفة أستاذه أفلاطون 

الذي ذهب تحت ثأثير من بارمنيدس إلى إنكار واقعيَّة عالم التغيُّ والحركة، واعتباره مجرَّد ظلٍّ 

شبحيٍّ لعالم المثُلُ عالم الثبات واللاَّزمانيَّة، وكلُّ ذلك على خطى بارمنيدس وبأثر منه.

وتجب الإشارة هنا إلى أنَّه مَّم يؤخذ على أرسطو في هذا الشأن؛ إجحافه بحقِّ السلف، 

وميله الواضح إلى إنكار قيمة تأمُّلاتهم تحت ادِّعاء أنَّ من سبقوه من الرُّواد لم يأتوا بشيء 

يذُكر، ولم يصيغوا المسائل بخصوص موضوعاتهم]]]، وهذا يفُِّس لمَِ تناول أرسطو موقف 

ً واحداً ساكناً  المدرسة الأيليَّة بالنقد، فقال: »إنَّ بارمنيدس -حسب رأيه- يجعل الطبيعة كَّل

«]]]. على أساس أنَّه: »لما كانت الطبيعة مبدأ  غير متغيِّ رغم ما يبدو لنا فيها من كثرة وتغيُّ

، فيتعَّي وهو بصدد دراسته للطبيعة ألاَّ يهمل مبحث الحركة لأنَّه لو أهمله  للحركة والتغيُّ

لكان في ذلك إهمال لدراسة الطبيعة كلِّها )...( ولمَّا كان الجسم الطبيعيُّ المتَّصل يكون 

متناهياً أو لا متناهياً ) ومعنى قوله متناهياً أنَّ له مقداراً وحدوداً وشكلاً معيَّناً وصورة معيَّنة، 

فإنَّ  متكاملة  صورة  أو  نهاية  أو  حدوداً  له  نتصوَّر  أن  يمكن  لا  فإنَّه  اللاَّمتناهي  الجسم  ا  أمَّ

المكان  دون  من  تمتنع  الحركة  كانت  ولما  الحركة  دراسة  في  يدخل  اللاَّمتناهي  الجسم 

والخلاء والزمان فإنَّه يجب بحث هذه المسائل أيضاً«]]].

ينقسم لأنَّه كلٌّ  »الوجود واحد لا   : أنَّ بارمنيدس شيخ الأيليين، قد ذهب إلى  فإذا كان 

متجانس، ولا يوجد هنا أو هناك أيُّ شيء يمنعه من التماسك... فهو في كلِّ مكان متَّصل؛ 

بارمنيدس:  مذهب  بحسب  الوجود  صار  حتى  موجود«]]]،  هو  بما  متماسك  الوجود  لأنَّ 

وإليه يسير،  يتحرَّك  منه  ما  الوجود  ليس خارج  إذ  نفسه(  كلُّه في  )مقيم  »ساكن في حدوده 

وهو كامل متناهٍ؛ أي معيَّ )لا ينقصه شيء(، إذ ليس خارج الوجود وجود يُكتَسب، وهو تامُّ 

]]]- أرسطو، الفيزياء )السماع الطبيعي(، ص99، وكذلك ص133.

رة، دار المعرفة الجامعيَّة ج2، ب.ت، ص61. ]]]- محمد علي أبو ريان، تاريخ الفكر الفلسفي أرسطو والمدارس المتأخِّ

]]]- مرجع سابق، ص91-90.

]]]- أميرة حلمي مطر: الفلسفة اليونانيَّة )تاريخها ومشكلاتها(، دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، 1998، ص92-91.



91 إشكاليَّة المكان والزمان الكوسمولوجيَّن في فلسفة الطبيعة عند أرسطو

التناهي والتعيين في جميع جهاته«]]].  

للحركة وللخلاء،  الزمان، وإنكاراً  لدهريَّة ولا حدوث  الثبات، وتأكيداً  وتأييداً لمذهب 

قام زينون الأيلي بوضع سلسلة من الحجج؛ في محاولة منه لإثبات بطلان الحركة، وبالتالي 

بطلان القسمة الواقعيَّة للزمان إلى آنين، لأنَّ افتراض انقسام الحركة في آنات الزمان الساكنة 

يؤدِّي إلى خلف؛ لأنَّه يقتضي استنتاج الحركة من السكون، واستنتاج التغيُّ من الثبات، وهذا 

ة السهم  خلف وتناقض. ومن الحجج التي ساقها زينون على سبيل المثال لا الحصر: )حجَّ

الطائر(، وتنطلق من افتراض أنه لو كانت الحركة موجودة لكان الزمان مؤلف من آنات غير 

متجزئة وأن الشيء دائماً ما يوجد في مكان مساو له و من ثم فإن السهم المنطلق إلى هدفه 

لابده أن يقطع في كل آن من آنات الزمان مكاناً مساوياً ومن المعروف أن وجود الشيء في 

الآن يكون غير متحرك . وبالتالي فإن السهم لن يتحرك لأنه سيكون ساكناً في آن من آنات 

ينطلق بآن واحد وهذا خلف لأنه يستحيل أن تنشأ حركة  الزمان المنفصلة فهو ينطلق ولا 

ة استحالة الحركة  من مجموع حالات السكون، مَّم يؤدِّي إلى بطلان الفرض وإثبات صحَّ

إثباته بقسمة لحظاته مترابطةً مع  في الوجود]]]. وبالتالي، استحالة وجود الزمان واستحالة 

الحركة أو مستنتجَة منها. 

 وسبيلاً منه للخروج من إقرارات بارمنيدس وحجاجات وإحراجات تساؤلات زينون، 

لم  عليه؛  استقراءً  الاستدلال  وطريقة  وطبيعته،  الزمان  وجود  بمشكلة  يتعلَّق  ما  خصوصاً 

اً من الاعتراف بقيمة إحراجات المدرسة الأيليَّة وصوابيَّتها إذا ما بقينا ضمن  يجد أرسطو بدَّ

قبْليَّين من حيث ضرورة  التجريديِّ بالمكان والزمان كوسطين كوزمولوجيَّين  التفكير  دائرة 

ة أنَّه: »في الأمور الأزليَّة لا فرق بين الممكن والوجود«]]].  ووجوب إمكانهما الجهويِّ بحجَّ

، رغم تأسيسه لدراسة هذين الأقنومين؛ أي  ولذلك نلحظ أنَّه في فيزيائه أو سماعه الطبيعيِّ

ين لكليَّة كوزمولوجيا  أقنومَي الزمان والمكان، كوسطين لإمكان وجود الطبيعة، ومن ثمَّ كحدَّ

]]]- يوسف كرم: تاريخ الفلسفة اليونانية، ص37. 

]]]- مصطفى النشار، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة من منظور شرقيٍّ )السابقون على السوفسطائيين(، دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع، 

1998، ص204-205. وانظر: أرسطوطاليس، الطبيعة، ترجمة: اسحق بن حنين مع شروح ابن السمح وابن عدي ومتى بن 

ة للكتاب، ج2، 1984، ص714. يونس وأبي الفرج بن الطيب، تحقيق: عبد الرحمن بدوي، الهيئة المصريَّة العامَّ

]]]- أرسطو: الفيزياء )السماع الطبيعي(، ص83.



إشكاليَّة المكان والزمان الكوسمولوجيَّن في فلسفة الطبيعة عند أرسطو نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(92

»من شأن طريق البحث أن ينطلق من  مة تأسيسية أولى، صاغها كالتالي:  الكون، على مقدِّ

الأشياء الأكثر معرفةً ووضوحاً بالنسبة إلينا، إلى الأشياء التي هي أبين وأكثر قبولاً لأن تعُرف 

بطبيعتها، إذ ليس سواء حال الأشياء التي يكون حصول المعرفة بها بالنسبة إلينا، على وجه 

مته على التسليم  ساً مقدِّ مباشر، كحال الأشياء التي تحصل معرفتها على الإطلاق«]]]. مؤسَّ

 .[[[» : »الأشياء والموجودات الطبيعيَّة في كليَّتها واقعة تحت الحركة والتغيُّ بأنَّ

لقد ظهر لدى أرسطو نتيجةً لهذين الاعتبارين منهجان في دراسة طبيعتيَْ الزمان والمكان، 

عنه، هما:  والإفصاح  بيانه  يرُيد  ما  أو  إثبات مقصوده  واحدة في  لعمليَّة  يتناوبان كوجهين 

ذاته،  البيِّ على الإطلاق أو في  تارةً من الاستقراء وأخرى من الاستنتاج لإظهار  الانطلاق 

بدءًا من البيِّ بالملاحظة أو ارتكازاً عليه، ولكن الخلوص لديه لا يكون إلاَّ بتعميم مطلق 

. وهذا الأمر أفضى بين دفَّات مصنَّفاته إلى ظهور ثنائيَّتين زمكانيَّتين واحدة تلُحَظ  استنتاجيّْ

والأخرى تسُتنَتج، نظراً لضرورة التوقُّف عند حدود كوزمولوجيَّة لعالمنا وكوننا.    

ولذلك، ظلَّ أرسطو سائراً على هدى اعتبارات بارمنيدس وزينون والأثر الباقي من الأول 

في فلسفة أفلاطون، في عديد من النقاط على مستوى تفكير الأوائل بالزمان والمكان رياضةً 

لا استقراءً وملاحظةً. ومن هذه النقاط كان: 

وواقعيَّة  مادِّيَّة  حساب  على  كمفهومين،  وتصوُّريَّاً  صوريَّاً  والمكان  بالزمان  التفكير   

الحوادث الزمكانيَّة، التي ليس لها إلاَّ القليل من الاعتبار، وهنا يقول: »على الفيزيائي مبدئيَّاً 

ة فينبغي أن يهتمَّ بها إلى  ا المادَّ ة، وأمَّ وبالأساس أن يهتمَّ بالصورة كاهتمام الطبيب بالصحَّ

ا هو  اد بالحديد، لأنَّ اهتمام الفيزيائيِّ الرئيسيَّ إنَّ حدٍّ ما، كاهتمام الطبيب بالعصب، والحدَّ

مع الغاية التي هي صورة، إلاَّ أنَّه يُعالج هذه الصورة من جهة كونها – مفهوماً في الفكر لا 

ة التي تحصل فيها تلك الصور«]]]. واقعيَّاً- مفارقة للمادَّ

مع  بارمنيدس-  واعتبار  طريقة  -على  دوماً  ملاء  المكان  بأنَّ  واعترافه  للخلاء،  إنكاره   

الافتراق عنه بالذهاب إلى أنَّ المتمكِّنات والمتحيِّزات تتناوب على المكان، فلا خلاء فعلي 

]]]- أرسطو، الفيزياء )السماع الطبيعي(، ص11.

]]]- مصدر سابق، ص14.

]]]- مصدر سابق، ص48 -49. 



93 إشكاليَّة المكان والزمان الكوسمولوجيَّن في فلسفة الطبيعة عند أرسطو

: »الخلاء هو  عون بوجود الخلاء يذهبون إلى الزَّعم، بأنَّ ولا خلاء داخلي، معتبراً أنَّ من يدَّ

مكان ليس فيه شيء أصلاً«]]]. فهم »قالوا: الخلاء هو ما لا شيء فيه لأنَّهم رأوا أنَّ كلَّ موجود 

جسم والخلاء ما لا جسم فيه، فإذاً هو ما لا شيء فيه«]]]. 

من  واحد  لكلِّ  كان  »إنَّه لما  قوله:  هي  فيه  ته  فحجَّ بالخلاء،  للقائلين  أرسطو  تفنيد  ا  أمَّ

الأجسام البسيطة نقلة ما – مثال ذلك أنَّ للنار نقلة إلى فوق، وللأرض نقلة إلى أسفل، ونحو 

وسط فمن البيِّ أنَّ الخلاء ليس يستقيم أن يكون سبباً للنقلة لأنَّه متشابه«]]]. ففي قول من 

موه خلاءً.  يقولون بالخلاء إقرار وإثبات لوجود المكان الذي توهَّ

المتحيِّزات  كلِّ  عن  مستقلٌّ  متحقِّق  وجود  له  بارمنيدس  كوجود  أرسطو  مكان  إنَّ   

نقول عنه سوى  أن  لنا  فليس  يندرج تحته،  أو فصل  له جنس  ليس  فيه، وهو  والمتمكِّنات 

ليس  »المكان  أرسطو:  يقول  السياق،  تامٍّ عن كلِّ محتوياته. في هذا  باستقلال  أنَّه موجود 

جزءاً من شيء، ولا حالة داخليَّة منه؛ بل هو منفصل عنه... ويبدو في الواقع أنَّ المكان كأنَّه 

شيء بمنزلة الإناء... وإذا كان الإناء ليس جزءاً من محتواه، فكذلك المكان ليس جزءاً من 

الذي يوجد فيه... وهذه الاعتبارات تكفي كونها جعلتنا، من ناحية أولى، نفترض أنَّ للمكان 

قاً، ومن ناحية ثانية، جعلتنا نكون حائرين في جنس وجوده«]]].        وجوداً متحقَّ

والمكان  الزمان  وأنَّ  المكان]]]،  وحدات  ذاتها  هي  الزمان  وحدات  أنَّ  أرسطو  اعتبار   

متحايثان، على الطريقة التي حاجج فيها زينون دعماً لآراء أستاذه بارمنيدس، لإثبات الثبات 

النتائج بين  اختلاف  أدَّى إلى  الذي  الفارق  أنَّ  والزمان، على  والتغيُّ  الحركة  وتفنيد وجود 

م المكان إلى وحدات صغرى تتوافق  ة السهم الطائر حين قسَّ الرجلين، هو أنَّ زينون في حجَّ

مع قسمة الزمان إلى آنات، افترض أنَّ اللَّحظة الزمانيَّة التي هي )الآن( ثابتة الهويَّة وساكنة، 

ولذلك استنتج رياضيَّاً استحالة البرهان على الحركة من السكون.

للكتاب، ج1،  ة  العامَّ الهيئة المصريَّة  بدوي،  الرحمن  بن حنين، تحقيق عبد  ترجمة: إسحق  »الطبيعة«،  أرسطو طاليس،   -[[[

1984، ص347.

]]]- المصدر سابق، ص351.

]]]- أرسطو طاليس، الطبيعة، ص357.

]]]- أرسطو، الفيزياء )السماع الطبيعي(، ص105-104. 

]]]- مصدر سابق،  ص140.



إشكاليَّة المكان والزمان الكوسمولوجيَّن في فلسفة الطبيعة عند أرسطو نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(94

ا أرسطو فقد ذهب إلى أنَّه ليس للآن هويَّة، وأنَّه ليس كلُّ آن كما الأخرى، لأنَّها مجرَّد  أمَّ

حدِّ انتقال ووجود اعتباريٍّ فلا وجود في الآن، وأنَّ الزمان لا يقيس الحركة فحسب باعتبارها 

استمراراً متَّصلاً، بل يقيسها مركَّبةً، وهذا برأيه معنى أن يكون الشيء في زمان. وهنا يقول: 

»معنى أن يكون الشيء في الزمان، هو أن يُقاس بزمان، وما يقيسه الزمان، إنما هو الحركة 

والسكون«]]].   

ت�ان في فلسفة الطبيعة عند أرسطو ت�ان الزمكانيَّ ثالثاً: الثن�ائيَّ
لقد جعل أرسطو منطلقه لفهم فيزياء الطبيعة، والتي يعنينا منها في هذا البحث مشكلتا 

 ، ِِّّل أو المفهوميِّ المكان والزمان: البدء من البيِّ لنا، أو البِّي بالملاحظة، وصولاً إلى الك

والذي لا علمَ إلاَّ به، والذي يدعوه البيِّ بذاته، هذا الذي لأجله يكون العلم وبه يصير العلم 

ا؛ً وقد كان من نتائج مسلَّمة البدء هذه، والتي جعلها منطلق مقصوده لفهم حوامل  علماً حقَّ

( ثنائيَّة مكانين وثنائيَّة زمانين،  الكون الطبيعيِّ على ما تكون؛ أن تظهر في )سماعه الطبيعيِّ

لاسيَّما أنَّ الذي لأجله توجد الطبيعة ومن أجله تتحرَّك، هو نمط من الغائيَّة التي تتَّجه الطبيعة 

بكلِّيَّتها وبمكوِّناتها الجزئيَّة، وكذلك بحواملها لبلوغها وتحقيقها. فكلُّ موجود موجود لغاية، 

تهيُّؤ  تهيُّؤ للمادَّة، وما هو  الطبيعة كما يذهب هي:  النهائْيّ. فكلُّ  الغاية هي مستقرُّه  وهذه 

للمادَّة محكوم دوماً بالغاية التي يتَّجه إليها]]]. 

إثبات وجود المكان من خلال حركة  أرسطو في طبيعيَّاته من  ينتقل  نسأل: كيف  وهنا 

إلى  الحركة  الزمان بملاحظة  إثبات  ومن  كـكوزموس؟  المكان  إلى  فيه  المتمكِّنات  انتقال 

الزمان كمنطلق كوزمولوجيٍّ قديم لا أوَّل له، يقيسه السكون كما تقيسه الحركة؟

ة 1. الثنائيّة المكانيَّ

بالمعنى  المكان  براهين على وجود  يزعمها  التي  الاعتبارات،  من  أرسطو سلسلة  لدى 

، والتي بالارتكاز عليها، وعلى قاعدة استحالة التسلسل إلى ما لا نهاية،  الجزئيِّ أو النسبيِّ

إثبات  إلى  يخلص  التحقُّق،  لا  الإمكان  سبيل  كاحتمال وعلى  إلاَّ  توجد  لا  اللاَّنهاية  كون 

]]]- أرسطو، الفيزياء )السماع الطبيعي(، ص142.

]]]- أنظر: أرسطو، الفيزياء )السماع الطبيعي(، ص48. 



95 إشكاليَّة المكان والزمان الكوسمولوجيَّن في فلسفة الطبيعة عند أرسطو

وجود المكان كـكوزموس وكحدٍّ نهائيٍّ للأعلى المطلق والأسفل المطلق.

ومن هذه الاعتبارات:

للمتحرِّكات  والحركة الملاحظة  مته،  بالمكان ومقدِّ التفكير  علَّة  الحركة، هي   ملاحظة 

لة هي تسوق إلى استنتاج وجود المكان واستقلاله، وإلى إثبات »أنَّ الوجود المادي  المنتقِّ

متصّل في جميع أجزاء الكون الفضائي )الكوسموس(«]]]. فعن ملاحظة الحركة في العناصر 

والموجودات الطبيعيَّة نعقل معنى المتَّصل الذي لا نهاية له كالزمان، والكون ككوزموس 

متصل الأجزاء متأثرّ كلهّ بكلهّ في علاقات عليّة تقف عند حد نهاية هو العلَّة الأولى التي هي 

. ولذلك ذهب إلى اعتبار أنَّ »الحركة والمكان، والخلاء، والزمان، هي  علَّة كلِّ حركة وتغيُّ

ة لسائر الظواهر الطبيعيَّة«]]]. شروط مشتركة عامَّ

ة   من المتمكِّن في المكان الجزئي البِّي بالمشاهدة، والذي تتناوب عليه المتحيِّزات الممتدَّ

على اختلاف طبائعها وحركاتها، بحيث يكون ملاء دائماً، إذ لا خلاء خارجي أو داخلي في 

طبيعيَّات أرسطو، فـ »التغيُّ يتمُّ في الملاء مع انتفاء الخلاء، كذلك تحدث الحركة المكانيَّة في 

الملاء عن طريق حلول جسم محلَّ جسم آخر بالتبادل من دون حاجة إلى فجوات خلاء خارج 

هذه الأجسام، ويمكن ملاحظة ذلك في دوامات الأشياء المتَّصلة في السوائل، وذلك حينما نلقي 

حجراً في الماء«]]]. ومن هذه الملاحظات استنتج: معنى المكان ككليٍّ متَّصل مطلق، والذي 

يدعوه تارةً بالكوزموس، وأخرى بالسماء على سبيل التواطؤ.

مات الملاحظة،  يبرهن أرسطو على ما سبق بطريقة منطقيَّة استنتاجيَّة، بالارتكاز على مقدِّ

فيبلغ ما يجوز دعوته مكان المكان، أو المكان ككليَّة كونيَّة، من أضيق وأبسط المعاني الممكنة 

 : للمكان، فيذهب إلى أنَّ

أ. أي جسم خارجه جسم آخر فهو في مكان، والذي ليس خارجه جسم فهو ليس في 

مكان.

]]]- أرسطو، الفيزياء )السماع الطبيعي(، ص118.

]]]- مصدر سابق، ص72.

رة(، جزء ثانٍ، ص101. ]]]- محمد علي أبو ريان، تاريخ الفكر الفلسفي )أرسطو والمدارس المتأخِّ



إشكاليَّة المكان والزمان الكوسمولوجيَّن في فلسفة الطبيعة عند أرسطو نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(96

ب. كل المتحرِّكات، سواء كانت تتحرَّك بالذات أم بالعرض، وسواء كانت حركتها من 

ذاتها أم من غيرها، وعلى اختلاف طبيعة حركتها أكانت حركة نقلة أم نماء أم غير هذه وتلك، 

فهي جميعها في مكان، وتبرح مكانها دوماً إلى آخر، إَّل السماء وكتلتها فلا يُكن أن تغُيّ 

مكانها ككل، فهي ليس لها مكان تتغيّ إليه أصلاً؛ لأنهّ ليس لها جسم محتوٍ أصلاً]]].

افتراضين  من  كوزمولوجيَّة،  ككليَّة  المكان  أو  المكان  مكان  وجود  أرسطو  يثُبت  ج. 

يسُلِّم بهما في طبيعيَّاته، هما افتراض دوريَّة الحركة الأولى، وغائيَّة حركة المتحرِّكات إلى 

مواضعها الطبيعيَّة، وهو يمثِّل على ذلك بالقول: كما »النفس الموجودة في العضوية الحيَّة، 

وحياة جملة العالم أيضاً، لأنَّ جميع أجزائه في مكان حسب شكلها الخاصِّ بها... ولذلك 

بالهواء،  الأثير  ويحُيط  بالماء،  الهواء  ويحيط  الماء،  بها  ويحُيط  يكتنفها  بطبعها  فالأرض 

والسماء بالأثير، والسماء بنفسها لا بشيء آخر«]]].  

2. الثنائيّة الزمانيّة

 يظهر التردُّد الأرسطيُّ جليَّاً واضحاً بالنسبة إلى مشكلة الزمان، مع إصراره على استنتاج 

لا زمانيَّة الكوزمولوجيا الكونيَّة من زمانيَّة المتحرِّكات الواقعيَّة، وليس أدلَّ على عسر مشكلة 

، من كونه:  الزمان واختلاف طبيعة طرفي ثنائيَّتها كما تظهر في سماع أرسطو الطبيعيِّ

- تارةً، يعترف أرسطو بقيمة إحراجات بارمنيدس وزينون اللذين ضاعفا من صعوبة فهم 

طبيعة الزمان، بإنكارهما بالبرهان الرياضيِّ استحالة قسمة المتِّصل كونه لا متناهيَ وقابلاً 

للانقسام إلى ما لا نهاية، واستنتجا من هذه الاستحالة: بطلان الحركة وبطلان الزمان، وطوراً 

ها، وأخرى يقرنه بالسكون، كون الزمان يعدُّ السكون على  يقرن الزمان بالحركة كونه ما يعدُّ

وجه الإمكان لا الواقعيَّة والتحقُّق، وثالثة يقرنه بالاثنين معاً، ورابعةً يجعله وجهاً من وجوه 

إيقاع الطبيعة، فيربطه بالموسيقى على ما ذهب إليه الفيثاغوريون، أو يربطه بالشعور وبإيقاع 

الحياة النفسيَّة الداخليَّة.

]]]- أنظر: أرسطو، الفيزياء )السماع الطبيعي(، ص114.

]]]- مصدر سابق، ص115.



97 إشكاليَّة المكان والزمان الكوسمولوجيَّن في فلسفة الطبيعة عند أرسطو

ولذلك، نجد في طبيعيَّات أرسطو كلَّ هذا الاختلاط في توصيف طبيعة الزمان، وإن شئنا 

ذكر بعضاً من شذراته، كأمثلة على هذا الأمر، فنلحظ أنَّه: يجعل الزمان كلَّ هذا في كلِّ هذا. 

ومما يقوله في هذا الصدد:

ر«]]].  م والمتأخِّ أ. »الزمان هو عدد الحركة من قبل المتقدِّ

الحركة  من  نوع  الزمان  أنَّ  هو  النفس،  على  أثراً  وأبقاها  وضوحاً  الأشياء  »أكثر  ب. 

.[[[» والتغيُّ

ج. »الزمان لا يُكن أن ينفكَّ عن الحركة«]]].

د. الزمان ليس مماثلاً للحركة ولا يُكن فصله عنها.

ر الحركة تقديراً عدديَّاً«]]]. ه. »الزمان ليس حركة؛ بل بما به يُكن أن تقُدَّ

ح. الزمان مُتَّصل، لأنّ الحركة متَّصلة... وهو مدين بكونه متَّصلاً إلى الآن، ...لكنَّ الآن 

ليس زماناً، بل هو عارض للزمان]]]. ولكنَّه في الطبيعة يذهب مذهب مختلف، حين يقُرُّ بأنَّ 

»الزمان متجزِّئ لا متَّصل«]]]. 

ة فحسب، بل أيضاً الحياة النفسيَّة  د. الزمان ملازم للحركة، لكن الحركة لا تخصُّ المادَّ

ة أنَّ الصوت هو عدم حركة في موضوع من  وإيقاعها]]]، كما تخصُّ الصوت والسماع، بحجَّ

شأنه أن يتحرَّك]]]. 

وبالنظر إلى جميع هذه التباينات، المتعلِّقة عند أرسطو، في محاولته القبض متردِّداً على 

باقترانه  الواقعيِّ  الزمان  فهم  عقليَّاً  المقبول  من  كان  إذا  فإنَّه  نقديَّا؛ً  ودراسته  الزمان  طبيعة 

]]]- أرسطو طاليس، الطبيعة، جزء أول، ص420.

]]]- أرسطو، الفيزياء )السماع الطبيعي(، ص133. 

]]]- المصدر نفسه، ص134. 

]]]- المصدر نفسه، ص136. 

]]]- المصدر نفسه، ص138-136.

]]]- أرسطو طاليس، الطبيعة، جزء أول، ص410.

مة المترجم«، ص9. ]]]- أنظر: أرسطو السماع الطبيعي، »من مقدِّ

رة(«، جزء ثانٍ، ص107. ]]]- أنظر: محمد علي أبو ريان »تاريخ الفكر الفلسفي )أرسطو والمدارس المتأخِّ



إشكاليَّة المكان والزمان الكوسمولوجيَّن في فلسفة الطبيعة عند أرسطو نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(98

محاولة  عند  تبريره  أو  قبوله  ر  يتعذَّ الأمر  هذا  فإنَّ  إليها،  بالإحالة  الأقلِّ  على  أو  بالحركة، 

، وحتى لو تذرَّع باعتبارات من مثل:  أرسطو تفسير لا زمانيَّة الزمان الكونيِّ الكوزمولوجيِّ

، أنَّه »في  »أنَّ ما لا نهاية له موجود بالإمكان«]]]، أو قوله لإثبات أزليَّة الزمان الكوزمولوجيِّ

الأمور الأزليَّة لا فرق بين الممكن والوجود«]]]. ذلك أنَّ مثل هذه الاعتبارات تظلُّ فضفاضة 

مةً لفهم العناصر المشتركة بين مكوِّنات الطبيعة  ومبهمة، ولا تتَّسق، مع ما جعله أرسطو مقدِّ

بالانطلاق من البِّي بالملاحظة، وتجعل وجود الزمان الكوزمولوجيِّ وأزليَّة العالم من جهة 

الاعتبار لا الحقيقة، فهو ليس موجوداً على الأصالة. 

: ......»الموجودات  م سوى ليخلص إلى أنَّ يجدر القول أنَّ أرسطو لم يهدف من كلَّ ما تقدَّ

الدائمة الخالدة كالعقول المحرِّكة للكواكب والملائكة والله لا يمكن أن يسري عليها الزمان 

بل إنَّ هذه الموجودات تظلُّ في سكون دائم«]]]. 

د أبو ريان إلى أنَّ في هذه النقطة يتَّفق مع الأيليين »فكأن السكون  ويذهب الباحث محمَّ

الذي أشار إليه الإيليون لا ينطبق إلاَّ على المعقولات الخالدة التي لا تكون موضوعاً للتغيُّ 

فهذه الموجودات الأزليَّة لا تتحرَّك إذ هي ثابتة«]]]. 

ولذلك انتهى تفكير أرسطو في الزمان إلى قسمته إلى زمانين: الأول هو الزمان المطلق 

ا الثاني فهو الزمان المرتبط بالحركة  المتعلِّق بالأبديَّة وهو زمان الموجودات الخالدة )...( أمَّ

.[[[
والتغيُّ

]]]- أرسطو: الفيزياء )السماع الطبيعي(، ص91.

]]]- مصدر سابق، ص83.

رة(، جزء ثاني، ص105.    ]]]- محمد علي أبو ريان، تاريخ الفكر الفلسفيِّ )أرسطو والمدارس المتأخِّ

]]]- مرجع سابق، ص105.

]]]- المرجع نفسه، ص105.



99 إشكاليَّة المكان والزمان الكوسمولوجيَّن في فلسفة الطبيعة عند أرسطو

خاتمة

إذا ما شئنا قول شيء في الختام، لاسيَّما بخصوص مشكلة الزمان والمكان الكوزمولوجيَّين 

في طبيعيَّات أرسطو وفيزياء سماعه فإنَّه ليس لنا من مجال إلاَّ أن نقف عند الحدود التي 

ى  مسمَّ تحت  تناولها  أنَّه  خصوصاً  الثنائيَّة  هذه  طبيعة  على  القبض  محاولاته  في  رسمها 

على  الطبيعة  فيزياء  ألقى  أنَّه  من  المؤرِّخون  نقله  ما  الانتباه  يلفت  كما  الجدليِّ.  المبحث 

تلامذته مشافهة، وهي نقطة تستوجب التوقُّف عندها، فلماذا المشافهة لا الكتابة؟ والإجابة 

ل في  ث أن ينتصب ويتردَّد ويبدِّ المحتملة هنا قد تكون أنَّ حضور الصوت يسمح للمتحدِّ

دة المعاني- على  أقواله، لأنَّ الصوت يظلُّ حاضراً مرناً يقبل الاحتمالات المفتوحة -المتعدِّ

عكس الكتابة التي تقيِّد حدود النصِّ وتكشف انزلاقاته وعثراته. فكأنَّ بأرسطو يعلم صعوبة 

ي له فجعله من المباحث التي تحتمل الكثير من الأغاليط، وهو تردَّد  ما أقحم نفسه بالتصدِّ

في نسف إرث السابقين عليه الذين ادَّعى أنَّهم لم يقولوا بخصوص الزمان والمكان ما يعوَّل 

عليه، ثمَّ عاد وارتكز على إرثهم وبنى عليه. 

أنَّ الحديث عن مكان وزمان كوسمولوجيَّين، وعن كواكب ذات عقول  واللافت أخيراً 

دوَّارة بيِّنة بذاتها كأنَّها لا تقبل الاستنتاج من المشاهدات الجزئيَّة البيِّنة للملاحظة.

 



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(100

لائحة المصادر والمراجع
11 الشرق، . أفريقيا  قنيني،  القادر  عبد  ترجمة:  الطبيعي(،  )السماع  الفيزياء  أرسطو، 

.1998

22 أرسطو طاليس، الطبيعة، ترجمة: إسحق بن حنين مع شروح ابن السمح، وابن عدي، .

ومتى بن يونس، وأبي الفرج بن الطيب، تحقيق: عبد الرحمن بدوي، الهيئة المصريَّة 

ة للكتاب، ج1، 1984. العامَّ

33 أرسطو طاليس، الطبيعة، ترجمة: إسحق بن حنين مع شروح ابن السمح، وابن عدي، .

ومتى بن يونس، وأبي الفرج بن الطيب، تحقيق: عبد الرحمن بدوي، الهيئة المصريَّة 

ة للكتاب، ج2، 1984. العامَّ

44 أميرة حلمي مطر، الفلسفة اليونانيَّة )تاريخها ومشكلاتها(. دار قباء للطباعة والنشر .

والتوزيع، القاهرة، 1998.

55 سليمان مظهر، أساطير من الشرق، دار الشروق، 2000..

66 فرانكفورت وآخرون، ما قبل الفلسفة )الإنسان في مغامراته الفكريَّة الأولى(، ترجمة: .

سة العربيَّة للدراسات والنشر، بيروت، ط2، 1980. جبرا ابراهيم جبرا، المؤسَّ

77 دار . رة(،  المتأخِّ والمدارس  )أرسطو  الفلسفي  الفكر  تاريخ  ريان،  أبو  علي  محمد 

المعرفة الجامعيَّة، ج2، ب.ت. 

88 على . )السابقون  شرقيٍّ  منظور  من  اليونانيَّة  الفلسفة  تاريخ  النشار،  مصطفى 

السوفسطائيين(، دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع، 1998.

99 يوسف كرم، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، 1936..



�ة ة المُثُل الأفلاطونيَّ نقد أرسطو لنظريَّ

ار]]] هناء عمَّ

مقدّمة

الفكر  تاريخ  في  واضحة  بصمة  أرسطو،  مه  قدَّ الذي  الأفلاطونيَّة  المثُلُ  نظريَّة  نقد  يعُدُّ 

ومناقضته لمبادئ  أفلاطون  الكشف عن خطأ  والذي حاول من خلاله  اليونانيِّ،  الفلسفيِّ 

والتي  المحسوس،  والعالم  المفارق  المعقول  العالم  بين  العلاقة  وجدل  السليم،  التفكير 

ة به. تحمل إشارة إلى تأسيسه  ميتافيزيقا خاصَّ

للقراءة  النظريَّة  لهذه  الأرسطيِّ  النقد  إخضاع  هو  البحث،  هذا  ثنايا  في  تتبُّعه  سيتمُّ  ما 

والنقد، بهدف الكشف عن الأسباب والآليَّات التي حاربها بها، والإجابة عن تساؤل لم يسبق 

أن تمَّ طرحُه صراحة من قبل باحث في تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، وهو إلى أيِّ مدى استطاع أن 

يرتفع بفلسفته عَّم عابه ونقده في مُثلُ أفلاطون؟ وهل جاءت ميتافيزيقاه في المحرِّك الأوَّل 

اللاَّمتحرك ـ المقابلة للمُثلُ ـ خالية من التناقضات، ومن الدلالات الأسطوريَّة والاستعارات 

الفكر  مبادئه في  نقََدَ؛ فخالف  ما  فخِّ  ينجو من  أن  أنَّه لم يستطع  أم  الشعريَّة؟  والتشبيهات 

والمنطق؟

البداية ستكون في تحديد دلالة المثُلُ، وعرض النظريَّة، ونقد أرسطو لها، ثم نقد النقد 

إنتاج  إيضاح  في  وتساهم  جديدة،  معرفة  تضيف  إجابة  لتقديم  منَّا  محاولة  في   ، الأرسطيِّ

. أفلاطون وأرسطو الفكريِّ والفلسفيّْ

ة لمفهوم المُثُل لًاَّ: الدلالة الاصطلاحيَّ أو
في الحقيقة، لا يستقيم أيُّ بحث علميٍّ إلاَّ بذكر الدلالة اللُّغويَّة والاصطلاحيَّة لمفاهيمه 

]]]-  مدرِّس في قسم الفلسفة بكليَّة الآداب في جامعة دمشق.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(102

الأساسيَّة، ومحور بحثنا مفهوم المثُلُ، لذلك ينبغي تحديد معناه، وتبيان الأوجه التي يقُال 

فيها، وما إذا كان يتقاطع معناه في اليونانيَّة مع ما درَجَ عند الفلاسفة العرب.

فالمثال في اللُّغة العربيَّة هو: إن قولنا مثل: كلمة تسوية، يقُال هذا مِثلُهُ أو مَثلَهُ، كما يقُال 

شبيهه وشبهه، والمماثلة لا تكون إلاَّ بين المتَّفقين، ومَثَّل له الشيء: صوَّره وكأنه ينظر إليه، 

فالمثال هو: ما يدلُّ على مناظرة الشيء للشيء، وهو القالب الذي يقدر على مثله]]].

وفي اللُّغة اليونانيَّة هو )Eidos(، المشتقُّ من الفعل )Idein(. وهو بمعنى ينُظر أو يرُى.

الأقرب  والهيئة وهو المرادف  الشكل  يدل على  الذي   )Form( الفرنسيَّة هو اللُّغة  وفي 

لمعنى اللفظة اليونانية.

اليونانيُّ ذاته، وهناك من يترجم )Idea( بمعنى  اللُّغة الإنكليزيَّة فهو الاصطلاح  أما في 

الصورة بدلاً من المثال، إلاَّ أنَّ هذه الترجمة مثيرة للبَس والغموض في اللُّغة العربيَّة؛ لأنَّ 

يقصده  الذي  المعنى  بعيدة عن  أنَّها  أو الأصل، إضافة إلى  المثال  تأتي ضدَّ  لدينا  الصورة 

أفلاطون من مفهوم المثال.

هن؛  الذِّ أو  العقل  القائمة في  الشيء  اليوميَّة على صورة  الحياة  المثال في  لفظ  ويطُلق 

هن )...(. إنَّه  فصورة »زيد« في ذهني هي مثاله »فالمثال في اللُّغة الدارجة تصوُّراً ذاتيَّاً في الذِّ

مثال فحسب )أي فكرة( وليس شيئاً واقعيَّاً«]]].

ا في الاصطلاح فإنَّ مفهوم المثال هو »صورة الشيء الذي تمثِّل صفاته، والقالب أو النموذج  أمَّ

الذي يقرِّر على مثله، والجزئي الذي يُذكر لإيضاح القاعدة وإيصالها إلى فهم المتعلِّم«]]]. بمعنى 

آخر: إنَّ المثال هو النموذج الذي ينُسَج على منواله، كأن نقول: الطالب على مثال أستاذه، وقد 

يخرج عن المثال أو النموذج الواحد عدد لا متناهٍ من الصور التي تحاكيه.

الفكر: بيروت، 1979، مج5،  اللُّغة، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار  ]]]- أحمد بن فارس بن زكريا، معجم مقاييس 

ص296.

الجيزة،  للترجمة:  القوميُّ  المشروع  إمام،  الفتاح  عبد  إمام  ترجمة  وروما«،  »اليونان  الفلسفة  تاريخ  كوبلستون،  فردريك   -[[[

2002، مج1، ص241.

]]]- جميل صليبا، المعجم الفلسفي، دار الكتاب اللبناني: بيروت، 1973، ج2، ص335.



103 نقد أرسطو لنظريَّة المُثُل الأفلاطونيَّة

والمثال عند الفيثاغوريين هو الشكل المرئيُّ أو الصورة الهندسيَّة، حيث ذهبوا إلى أنَّ 

وجود الموجودات هو محاكاة للأعداد.

اهتمامه  أنَّ  إلاَّ  صراحةً،  المثال  لفظ  يستخدم  لم  إذ  ات،  بالذَّ الشيء  هو  سقراط  وعند 

ومختلفة  كثيرة  أمور  على  ينطبق  الذي  ِِّّل  الك المعنى  عن  للبحث  سعيه  عكس  بالأخلاق 

ات، فكان  بالذَّ ات، والفضيلة  بالذَّ ات، والتقوى  بالذَّ تجتمع تحت معنى واحد؛ كالشجاعة 

الخالصة،  العقليَّة  الحقائق  فهو:  »أفلاطون«  عند  المثال  ا  أمَّ ات]]].  بالذَّ الشيء  هو  المثال 

والصورة الكلِّيَّة المجرَّدة القائمة بذاتها.

وقد ذهب كانط إلى أنَّ المثال هو الصورة العقليَّة التي تتجاوز معطيات الحسِّ وتصوُّرات 

، ورغم ذلك تتَُّخذ كقاعدة للعمل  هن، وليس لها ما يقابلها في عالم التجربة الخارجيِّ الذِّ

والتفكير.

ورأى هايدغر أن »الأيدوس« أو »الأيديا« هو المظهر أو المنظر الذي يظهر به الموجود، 

فالمثُلُ هي التي تتيح للموجود أن يوجد على الصورة التي يبدو بها، وتتجَّل على ما هي 

عليه]]].

تحاكيها  التي  والصورة  الثابت،  المعقول  ُِّّل  الك المعنى  هي  المثُلُ  أنَّ  القول:  خلاصة 

ة، التي ينطبق عليها معنى المثال الواحد، بوصف المثُلُ الحقائق العقليَّة  الجزئيَّات المتغيِّ

. الأزليَّة التي لا تتغيَّ

ة المُثُل ثاني�اً: نظريَّ
الثابتة، فأخذ عنه مفهوم  طبيعيَّاً لمبحث سقراط عن الماهيَّات  المثُلُ تطوُّراً  نظريَّة  تعُدُّ 

«، واستعار من الفيثاغوريين مقولة »الأيدوس« لتدلَّ على المثُلُ؛ التي هي  ِِّّل الأخلاقيِّ »الك

ً عن وعي الإنسان، وتشكِّل  أجناس كلِّيَّة ثابتة، موجودة بالفعل وجوداً خارجيَّاً ثابتاً ومستقَّل

الفكر  ، وهي موضوعات  ِِّّس الح العالم  ؛ لأنَّها علَّة وجودها في  حقيقة الأشياء وجوهرها 

الخالص، وتمتاز بأنَّها تمتلك وجوداً سابقاً على وجود الجزئيَّات المشتركة معها في الاسم. 

]]]- أحمد الأهواني، أفلاطون، دار المعارف: القاهرة، ط4، 1991، ص109.

سة هنداوي: بيروت، ط2، 2019، ص234-ص242. ]]]- مارتن هايدغر، نداء الحقيقة، دراسة وترجمة: عبد الغفار مكاوي، مؤسَّ



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(104

، لا تفسد ولا تتغيَّ مع فساد الجزئيَّات  والمثُلُ خالدة، مطلقَة، كلِّيَّة، مفارقة، لا تدرَّك بالحسِّ

الناس وتمايزت،  اختلفت صور  إذ مهما  المشاهدة؛  وأمثلتها  تطبيقاتها  تغيُّ  يَّة، رغم  الحسِّ

، يبقَ »مثال الإنسانيَّة« ذاته،  دت طباعهم في العالم الخارجيِّ ت أشكالهم وتعدَّ ومهما تغيَّ

بوصفه جنساً خالداً يمثِّل الخصائص الجوهريَّة التي تنطبق على كلِّ أفراد البشر في كلِّ زمان 

ومكان »الإنسان سيظلُّ هو هو، حتى لو انتهى البشر«]]].

التي في جوهرها  ات،  بالذَّ والعدالة  ات،  بالذَّ كالجمال  ات،  بالذَّ الشيء  هو  المثال  إذاً، 

العاشر من  الكتاب  أكَّده سقراط في  ما  لها، وهذا  المحُاكية  الصور  لت  تبدَّ ل مهما  تتبدَّ لا 

أنَّ  افتراض  تقوم على  البحث  في  طريقتنا  إنَّ  لغلوكون:  قال  عندما  أفلاطون«،  »جمهوريَّة 

لكلِّ مجموعة من الأفراد اسماً كلِّيَّاً، أو مثالاً واحداً ينطبق عليها. صحيح أنَّ هناك مثلاً كثيرة 

للأسرَّة والمناضد في العالم إلاَّ أنَّه ليس لها إلاَّ مثالٌ واحد وهو السرير أو المنضدة]]].

من المهمِّ القول هنا أنَّ أفلاطون جعل المثُلُ مصدراً للمعرفة ومبدأً للوجود، فهي بنظره 

مصدر للمعرفة لأنَّ العلم لا يقوم إلاَّ إذا كان هناك ماهيَّات عقليَّة، كلِّيَّة وثابتة للأشياء، فلكلِّ 

، فإنَّ أيَّ شيء يصلح أن  موجود  في العالم المحسوس مثال يقابله في عالم المثُلُ، ومن ثمَّ

يكون موضوعاً للعلم إذا ما امتلك مثالاً أو ماهيَّة ثابتة في عالم المثُلُ. لذلك يقول: لا علم 

ِِّّل إلاَّ  إلاَّ بالكلِّيَّات أي بالمثُلُ، ولا يمكن للمرء الوصول إلى الموضوع الحقيقيِّ للعلم الك

إذا كان قادراً على تأمُّل المثُلُ. هذا من جهة، ومن جهة أخرى رفع أفلاطون المثُلُ إلى مقام 

د  المجسِّ الوجود  يَّة  من تمتلك خاصِّ لأنَّها وحدها  الوجود  مبدأ  ها  وعدَّ  ، الحقيقيِّ الوجود 

ة؛ فأيُّ جسم لا يتعَّي في نوعه إلاَّ  ، في مقابل عالم الحسِّ بجزئيَّاته المتغيِّ للواقع الحقيقيِّ

إذا شارك بجزء من مادَّته في مثال من المثُلُ، حيث أنَّ كلَّ مثال ينطوي على ماهيَّته الثابتة 

ُّ في ذاتها. إنَّها لا  التي لا تتغيَّ »المثُُل جواهر، إنَّها حقائق مطلقة وقصوى، ووجودها الكلِّ

تتوقَّف على شيء، بل كلُّ الأشياء تتوقَّف عليها. إنَّها مبادئ الكون الأولى«]]].

القاهرة، 1984،  والتوزيع:  للنشر  الثقافة  دار  مجاهد،  المنعم  عبد  مجاهد  ترجمة  اليونانيَّة،  الفلسفة  تاريخ  وولترستيس،   -[[[

ص164.

]]]- أفلاطون، جمهوريَّة أفلاطون، دراسة وترجمة فؤاد زكريا، دار الوفاء للطباعة: الإسكندريَّة، 2004، ص505، ص596.

]]]- وولتر ستيس، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، ص162.



105 نقد أرسطو لنظريَّة المُثُل الأفلاطونيَّة

م أنَّ أفلاطون ربط بين مبحث الوجود ومبحث المعرفة، قاسماً الوجود  نلاحظ في ما تقدَّ

إلى وجودين:

. : وهو عالم التغيُّ والحركة، يدُركَ بواسطة الحواسّْ ّْ 1- وجود حسِّ

، ويدُركَ بالعقل. : وهو عالم المثُلُ المفارق، الثابت الذي لا يتغيَّ 2- وجود عقلْيّ

ّ إلى الوجود الحقيقيِّ الأعلى )المثُلُ(، ويقابل  ْ ويتمُّ الانتقال من الوجود الأدنى الحِّس

هذا معرفيَّاً الانتقال من عالم الوهم والظَّنِّ صعوداً إلى عالم التعقُّل، ويمكننا إيجاز ذلك في 

الجدول التالي]]]:

درجات الوجودمراحل المعرفة

المعرفة 
العقليَّة

العقل 
الخالص

عــالم المثُـُـل: مثــال القطــط، مثــال الإنســان، 
العالم مثــال الشــجرة.. الــخ.

المعقول
الرياضيَّات )الحساب والهندسة(.الفهم

المعرفة 
الظنِّيَّة

الظنُّ
ــر،  ــة سري ــة والمصنوع ــة: الطبيعيَّ ــياء الجزئيَّ الأش

ــخ. ــجرة.. ال ــدة، ش ــب، منض كل
العالم 

المحسوس
الوهم

الظــال والخيــالات، الأشــباح والانعكاســات، 
ــرآة. ــورة في م ص

وتتجَّل الصلة بين العالم المعقول والعالم المحسوس عبر مفهوم المشاركة أو المحاكاة، 

يقابلها في  فكلُّ شيء من الأشياء المحسوسة ما هو إلاَّ صورة أو نسخة تحاكي مثالاً كلِّيَّاً 

عالم المثُلُ المعقول؛ أي أنَّ مفهوم المشاركة هو أساس وجود الكائنات عن طريق محاكاتها 

القطط،  للمُثلُ. فالقطَّة على سبيل المثال، لا تتعَّي في نوعها من دون المشاركة في مثال 

وهذا ينطبق على أيِّ جسم، وبالتالي فإنَّ علاقة الأشياء الجزئيَّة المحسوسة بالمثُلُ المعقولة 

هي علاقة الظلِّ بأصل الشيء، لأنَّها انعكاس للمُثلُ الحقيقيَّة. وقد شبَّه أفلاطون هذه العلاقة 

مرآة  تأخذ  أن  فيها  صعوبة  لا  طريقة  أنَّها  موضحاً  المرآة،  في  تعكس  التي  بالصورة  بينهما 

وتديرها في جميع الاتِّجاهات؛ فتصنع الشمس والقمر والنجوم والأرض، ونفسك، وكذلك 

]]]- أنظر: أفلاطون، طيماوس، المحاورات الكاملة، ترجمة: شوقي داود تمراز، الأهليَّة للنشر والتوزيع: بيروت، 1994، مج5، 

ص413؛ وراجع أيضاً: فردريك كوبلستون، تاريخ الفلسفة »اليونان وروما«، مج1، ص242.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(106

سائر النباتات والحيوانات والمصنوعات]]]. وهذا يعني أنَّ الأشياء لا تمتلك حقيقة وجودها 

العالم  في  والقائم  المحسوس،  للعالم  المفارق  ِِّّل  الك المثال  صورة  من  اقترابها  بقدر  إلاَّ 

المعقول.

إضافة إلى ذلك، ضبط صاحب المثُلُ عمليَّة المشاركة بين عالم المثُلُ وعالم الحسِّ وفق 

نظام دقيق، فرأى أنَّ الأشياء الجزئيَّة المحسوسة مرتَّبة فوق بعضها بعضاً في أجناس وأنواع، 

»الخير  يه  ما يسمِّ أو  المثُلُ(،  )مثال  تنتهي إلى المثال الأوَّل  التي  المثُلُ  الحال في  وكذلك 

ها جميعاً، مرتِّباً بذلك علاقة الأشياء بعضها ببعض. الأسمى«، الذي يعمُّ

وعليه، فإنَّ أسمى درجات المعرفة، بحسب أفلاطون، هي معرفة »الخير الأسمى«، الذي 

بطريقتين  الذي يحصل  الجدل،  أو  الديالكتيك  ى  يسمَّ منهج خاصٍّ  إليه عبر  الوصول  يتمُّ 

متواليتين ومتعاكستين هما:

؛  ِِّّل الك إلى  الجزئيِّ  من  صعوداً  بالعقل  ينتقل  الذي  الطريق  وهو  الصاعد:  الجدل   -1

أي يصعد من التصوُّر، إلى النوع، إلى الجنس الأكثر عموميَّة وكلِّيَّة لها جميعاً، وهو »مثال 

المثُلُ«.

نزولاً من  الفكر  فيه  يتدرَّج  الصاعد،  للجدل  المعاكس  الطريق  النازل: وهو  الجدل   -2

أرفع المثُلُ الكلِّيَّة إلى الجزئيِّ؛ بمعنى آخر: بعد أن يدرك العقل أعلى الأجناس -مثال الخير 

الأسمى- يجب أن يهبط إلى الأنواع المندرجة تحته، ووسيلته في ذلك منهج القسمة الثنائيَّة 

)التحليل( المستنير بحدس المثُلُ، فيرتِّب الموجودات ويصنِّفها في أجناس وأنواع من أعلى 

. إلى أدنى، مُراعياً حقيقتها وترتيبها المنطقيّْ

د، من خلال استبعاد كلِّ ما لا يتعلَّق بهذا  والقسمة الثنائيَّة تستخدم لتعريف شيء محدَّ

، وبعد ذلك يلجأ الفيلسوف إلى »منهج التصنيف«، إذ بعد  الشيء، وإبقاء كلِّ ما هو جوهريّْ

ل إلى تعريف الماهيَّات يجب إعادة تصنيف الأجناس، خصوصاً أن التعريف لا يكون  التوصُّ

واضحاً إذا لم يكن تصوُّر الجنس واضحا؛ً فوضوح التعريف يتطلَّبّ أن يكون مُعرَّفاً ومُصنَّفاً. 

]]]- أفلاطون، جمهوريَّة أفلاطون، ص506.



107 نقد أرسطو لنظريَّة المُثُل الأفلاطونيَّة

وبتكامل هذين الطريقين بإمكاننا اكتشاف المثُلُ ومعرفتها، واجتياز جميع مراتب الوجود من 

أدنى إلى أعلى وبالعكس]]].

في السياق عينه، ذهب أفلاطون إلى أنَّ العقل ينتقل صعوداً وهبوطاً داخل عالم المثُلُ 

ة إلى المثال الأوَّل »الخير الأسمى«، وهبوطاً  المفارق والمطلق ذاته، صعوداً من المثُلُ المتكِّث

ة، وهذه أرقى درجات الجدل العقليِّ الأفلاطونيِّ، فمن  من المثال الأوَّل إلى المثُلُ المتكِّث

بالمثُلُ  والانشغال  التأمُّل  من خلال  ويدُركه  المطلقَ،  الوجود  الإنسانيُّ  العقل  يبلغ  خلاله 

يقينيَّة  معرفة  لكلِّ  الوحيد  الموضوع  وبوصفها  الأشياء،  حقائق  بوصفها  المطلقَة،  الكلِّيَّة 

الأولى صعوداً  درجته  الجدل في  يَّة  وأهمِّ من شأن  تقليل  ذلك  ليس في  وبالطبع،  ممكنة. 

وهبوطاً من العالم المحسوس إلى عالم المثُلُ وبالعكس]]].

أراد  ، حيث  الحسِّ وعالم  المثُلُ  عالم  بين  والعلاقة  الوجود  المثُلُ  نظريَّة  ت  فَّس هكذا 

العقل، في فهمه وتفسيره  به  الثَّبات والأزليَّة يحتذي  من  أن تكون المثُلُ نموذجاً  أفلاطون 

النهائيِّ  المثال  إلى  أوصله  ميتافيزيقيَّاً  بعُداً  النظريَّة  هذه  على  أضفى  مَّم   ، المتغيِّ للواقع 

الضعف  نقاط  من  تخلو  لا  النظريَّة  هذه  أنَّ  إلاَّ  الأسمى«.  »الخير  وهو  للوجود  والمطلقَ 

ة  الخاصَّ نظريَّته  لصياغة  أساساً  منها  واتَّخذ  أرسطو،  انتقدها  التي  الفكريَّة  الثغرات  وبعض 

. حول طبيعة الموجود الحقيقيّْ

�ة ة المُثُل الأفلاطونيَّ ثالثاً: نقد أرسطو لنظريَّ
جملة  فيها  ووجد  المثُلُ،  في  أفلاطون  أستاذه  نظريَّة  والتحليل  بالدراسة  أرسطو  تناول 

من الثغرات التي لم تقنعه، ودفعته إلى تقديم أخطر نقدٍ يزعزع قواعد هذه النظريَّة، ويهدم 

مفهومها الأساس )المثُلُ(، وجاء نقده كالآتي:

]]]- والدليل على ذلك ما أورده أفلاطون في »محاورة الجمهوريَّة« في »أسطورة الكهف«، بأنَّه يتوجَّب على الفيلسوف الذي 

خرج من الكهف، وتمَّت له معرفة الماهيَّات الثابتة )المثُلُ( أن يعود إلى الكهف، ويبيِّ للآخرين حقيقة ما رأى، ويدلَّهم على 

طريق المعرفة الصحيح، ويشرح لهم أنَّه أعاد تقديره لقِيَم الأشياء على ضوء المعرفة الجديدة التي حظي بها، وأنَّه في هذه المعرفة 

الحقيقيَّة سعادته القصوى، وخلاصه في العالم الآخر. أفلاطون، جمهوريَّة أفلاطون، الكتاب السابع، ص403-ص409؛ وراجع 

سة الجامعيَّة للدراسات والنشر  أيضاً: روبير بلانشي، المنطق وتاريخه من أرسطو حتى راسل، ترجمة: خليل أحمد خليل، المؤسَّ

والتوزيع: بيروت، ب.ت، ص30.

]]]- مصطفى النشار، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة من منظور شرقيٍّ »السوفسطائيون – سقراط – أفلاطون«، دار قباء للطباعة والنشر: 

الوفاء للطباعة  اليونانيَّة »تاريخها ومشكلاتها«، دار  الفلسفة  القاهرة، 2000، ج2، ص194؛ وراجع أيضاً: أميرة حلمي مطر، 

والنشر: القاهرة، 1998، ص180-179.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(108

ن موضوعات العلم والوجود 1. المماهاة ب�ي

أن  له  كيف  أرسطو  يتساءل  وهنا  والوجود،  المعرفة  لتفسير  أفلاطون  أداة  المثُلُ  كانت 

يجعل المثُلُ موضوعات للعلم؟ وكيف لها أن تكون جواهر كلِّيَّة للأشياء في الوقت ذاته؟ 

ِِّّل والجوهر  وكيف استطاع تفسير الوجود وتحديد موضوعات المعرفة جامعاً بين العلم الك

ِِّّل للأشياء وجوديَّا؟ً الك

الأشياء  وجود  تفُِّس  أن  لها  يمكن  فلا  للعلم،  موضوعات  هي  المثُلُ  أنَّ  سلَّمنا  وإذا 

والعكس صحيح، أي: إذا كانت المثُلُ جواهر كلِّيَّة للأشياء؛ فلا يمكن لها أن تكون موضوعاً 

للعلم، لأنَّ هذا يفُقد أحد الطرفين قيمته في الواقع. هذا من جهة، ومن جهة أخرى لا يمكن 

أو  المثُلُ،  مثالٍ من  يندرج تحت  إذا كان  إلاَّ  للحكم والمعرفة  أن يكون موضوعاً  للجزئيِّ 

ا إذا نظُِرَ  مشاركاً في مثال نوعيٍّ على أنَّه مثال لفئة ما، ومن ثمَّ يكون حقيقيَّاً وقابلاً للمعرفة، أمَّ

إلى الجزئيِّ في جزئيَّته، فلا يمكن تعريفه ولا معرفته ومن ثمَّ فهو ليس حقيقيَّاً]]].

ل والأشياء
ُ
ن المُث امُّ ب�ي 2. الفصل التَّ

ِِّّل وعالم الأشياء   لم توضح لنا نظريَّة المثُلُ الأفلاطونيَّة طبيعة الصلة بين عالم المثُلُ الك

الجزئيَّة المحسوسة، واكتفت بالقول أنَّ لكلِّ شيء نموذجه الخاصَّ الذي يحاكي فيه المثال 

الجمال ونموذجه، وليس لأنَّها  مثال  ما تعكس  بقدر  فالمرأة جميلة  َِّّل المنفصل عنه.  الك

ِِّّل المفارق. ويرى أرسطو هنا أنَّ مفهوم المشاركة أو المحاكاة يفشل  د مثال الجمال الك تجسِّ

بالوظيفة التي أسندها إليه أفلاطون، إذ إنَّ كلَّ ما فعله صاحب المثُلُ هو إقامة عالم خياليٍّ 

مفهوم  وما   ، الحقيقيِّ ِِّّس  الح العالم  في  القائمة  للموجودات  المقابلة  يات  بالمسمَّ مملوءٍ 

المشاركة إلاَّ استعارة شعريَّة لا طائل منها »إنَّ القول بالمشاركة بين المثُُل والأشياء الأخرى 

ما هو إلاَّ ضرب من الكلام الفارغ أو يمكن وصفه بالاستعارات الشعريَّة«]]].

[1]- Aristotle’s, Metaphysica, Translated by: W.D. Ross, Oxford, 1924, M (XIII) ch9, 1086 b21 

-1086, 32- 35, p. 910-p911.؛

 وراجع أيضاً: فردريك كوبلستون، تاريخ الفلسفة »اليونان وروما«، مج1، ص257.

[2]- Aristotle’s, Metaphysica, M (XIII), ch5, 1079b, 25, p896. 

وراجع أيضاً: وولتر ستيس، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، ص218.



109 نقد أرسطو لنظريَّة المُثُل الأفلاطونيَّة

إنَّها  بل  لا  الجزئيَّة،  الأشياء  عن  تنفصل  لا  كلِّيَّة  كمبادئ  المثل  أنَّ  أفلاطون  فات  لقد 

فحسب    . ِِّّس الح العالم  موجود في  هو  ما  لكلِّ  الماهيَّة  تمنح  من  هي  لأنَّها  فيها،  توجد 

الأفلاطونيين إذا أخذنا زهرتين صفراوين كمثال، فإنَّهما موجودتان لأنَّهما تحاكيان نموذج 

، لأنَّ اللَّون  الأصفر، لكن فاتهم أنَّ اشتراكهما في اللَّون ذاته ليس سبباً لوجود نموذج مستقلٍّ

ُِّّل  يَّة مشتركة بين الزهرتين، وبالتالي يجب ألاَّ ينفصل الك الأصفر ببساطة، ما هو إلاَّ خاصِّ

ل فيه]]]. عن الجزئيِّ، لأنَّه متأصِّ

ل لا تفسِّ وجود الأشياء
ُ
3. المُث

المثُلُ  بأنَّ  الإيمان الأفلاطونيَّ  قطعيَّاً  أرسطو رفض رفضاً  أنَّ  هنا إلى  بدَّ من الإشارة  لا 

هي التي تشرح وجود الأشياء رغم وجودها المستقلِّ في عالم مفارق ومعقول، معلِّلاً ذلك 

المادِّيَّة؟  الأشياء  لوجود  وعلَّة  سبباً  تكون  أن  لها  كيف  مادَّة،  ليست  المثُلُ  أنَّ  بالقول: بما 

وكيف لها القدرة على تفسير وجودها ما دام جوهر الأشياء موجوداً بمعزل عنها؟ وبالتالي، 

من المستحيل لمادَّة مستقلَّة بذاتها، ومنفصلة عن كونها مادَّة شيء ما، أن تكون نماذج ومثلاً 

لموادِّ الأشياء وهي مفارقة لها، كما أنَّه لا يمكن للمادَّة )المثُلُ( أن تؤثِّر في خواصِّ المادَّة 

)الأشياء الجزئيَّة(]]].

وفي مقالة »المو« عن ميتافيزيقا أرسطو يتجَّل تأكيد أرسطيٌّ على أنَّ المثُلُ ليست سبباً 

اتها، ومن ثمَّ المثُلُ لا يمكن أن  لوجود الأشياء، فضلاً عن عجزها في تفسير حركتها وتغيُّ

تكون عللاً فاعلة ولا غائيَّة، وبالتالي فإنَّ المثُلُ ليست إلاَّ نسَُخاً أخرى من الأشياء الجزئيَّة 

اللَّفظ في ذاتها]]]؛ لأنَّ المثال عاجز عن إحداث أيِّ جزئيٍّ وتحريكه، بمعنى  إليها  مضافاً 

آخر: سيكون الكون سكونيَّاً على نحو مطلق كالمثُلُ، التي هي أشبه بسفينة الشاعر »كولردج« 

[1]- Brad Vezina, Universals and Particulars: Aristotle’s Ontological Theory and Critieism of the 

platonic forms, Undergraduate Review; Bridge water state University, 2007, p.102.

[2]- Brad Vezina, Universals and Particulars: Aristotles Ontological Theory and Critieism of the 

Platonic Forms, P. 101.

[3]- Aristotle’s, Metaphysica, M (XIII), Ch5, 1079b, 15, p. 896.

ج1،   ،1982 بيروت،  الطليعة:  دار  طرابيشي،  جورج  ترجمة  اليونانيَّة«،  »الفلسفة  الفلسفة  تاريخ  برهييه،  إميل  أيضاً:  وراجع 

ص250.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(110

المرسومة على الحائط. غير أنَّ العالم، على العكس من ذلك، يضَُجُّ بالحياة والتغيُّ والحركة، 

وهذا ما تجاهله أفلاطون ولم يحاول تقديم أيِّ شرح وتفسير لكون الأشياء التي لا تنقطع 

وصيرورتها، حتى ولو كان مثال البياض الذي يفُِّس وجود الأشياء البيضاء.

4. المثُُل ماهيَّات الأشياء

إنَّ أساس هذا الاعتراض هو الافتراض الأفلاطونيُّ القائل: بأنَّ المثُلُ هي ماهيَّات وجود 

؟  ّْ الأشياء، ولكن كيف لهذه الماهيَّات أن توجد في عالم خاصٍّ بها، مفارق للوجود الحِّس

ِِّّل بالوجود الجزئْي؟ّ ولماذا رهن أفلاطون وجود المثال الك

تكون  عنها ولا  تنفصل  لا  أرسطو-  الأشياء -حسب  ماهيَّات  أنَّ  إلى  هنا  الإشارة  تنبغي 

ُِّّل ليس شيئاً  ، فالجواد الك ِِّّل باستقلال عن الجواد الفرديِّ خارجها؛ لأنَّه لا وجود للجواد الك

يوجد بذاته، وباستقلال عن الجياد الفرديَّة التي نعرفها. وهنا ينتهي أفلاطون إلى لغو الكلام، 

ُِّّل أو العام في مكان آخر، رغم أنَّه لا يوجد إلاَّ  كما لو كان يوجد شيء مفرد اسمه الجواد الك

.[[[ الجواد الذي هو الوجود الحقيقيّْ

أفلاطون  عليه  أقام  الذي  المتين  بالأساس  يهوي  واضحاً  تناقضاً  هذا  بأنَّ في  ولا شكَّ 

 ، َِّّل هو الحقيقيُّ والجزئيُّ هو اللاَّحقيقيُّ نظريَّة المثُلُ ومجمل فلسفته التي تنادي بأنَّ الك

ِِّّل ليصل به إلى مرتبة الجزئيِّ، موضحاً  وبهذا انتهى أرسطو طاليس إلى الحطِّ من شأن الك

. ، وتصوَّر مثاله على أنَّه الوجود الحقيقيّْ خطأ أستاذه في عدِّ الجواد غير حقيقيٍّ

5. جدل الإنسان الثالث]]]

يفُترض أن تشرح المثُلُ الماهيَّة المشتركة بين كثيرين، فأينما وُجِد عنصر عامٌّ ومشترك 

ة مشتركة بين كلِّ الناس، كان مثال الإنسان  وُجِدَ لهُ مثالٌ من المثُلُ، ونتيجة وجود صفة عامَّ

رة«، دار المعرفة الجامعيَّة: الإسكندريَّة، ط3، 1972،  ]]]- محمد علي أبو ريان، تاريخ الفكر الفلسفي »أرسطو والمدارس المتأخِّ

ج2، ص177- ص182؛ وراجع أيضاً: أرسطو، الميتافيزيقا، ترجمة: إمام عبد الفتاح إمام، »مقالة الألفا الكبرى«، ضمن كتاب 

مدخل إلى الميتافيزيقا، نهضة مصر للطباعة: القاهرة، 2005، فقرة 991a، ص280.

.Aristotle’s, Metaphysica, Z (VI), ch13, 1039a, 2 :ًإميل برهييه، تاريخ الفلسفة »الفلسفة اليونانيَّة«، ص250، وراجع أيضا -[[[



111 نقد أرسطو لنظريَّة المُثُل الأفلاطونيَّة

اً ومشتركاً بين الإنسان الفرد ومثال الإنسان. وهذا يعني  موجوداً، إلاَّ أنَّ هناك أيضاً عنصراً عامَّ

فات  بالصِّ لارتباطهما  وسطى  حلقة  بمثابة  يكون  الثالث«،  »الشخص  هو  آخر  مثال  وجود 

ة بالإنسان. وبين المثال الجديد والإنسان الفرد، هناك مثال آخر أو »شخص رابع«،  الخاصَّ

لشرح ما هو مشترك بينهما، هكذا إلى ما لا نهاية.

واستخلص أرسطو من ذلك أنَّ الوسيط الأفلاطونيَّ بين عالم المثُلُ والعالم المحسوس 

لة بين  )المحاكاة أو المشاركة(، ما هو إلاَّ علاقة غامضة ومبهمة، وبدل أن يحلَّ مشكلة الصِّ

أرَّقت أفلاطون- سبَّب شرخاً وهوَّة عميقة أضعفت نظريَّة المثُلُ، وقوَّضت  العالمين -التي 

والمعرفة  الوجود  في  الفلسفيِّ  نسَقه  لبناء  أساسيَّة  ركيزة  اتَّخذها  الذي  واضعها،  جهد 

والميتافيزيقا]]].

ة 6. الواحد فوق الك�ث

الواحد فوق الكثرة،  الهرميَّ للكون، الذي يمثِّل  العقليَّ  البناء الأفلاطونيَّ  انتقد أرسطو 

ته إلى مثال  ه بناءً ليس صحيحاً، لأنَّ الترتيب الهرميَّ للمُثلُ بعضها فوق بعض ينتهي بقمَّ وعدَّ

المثُلُ »مثال الخير الأسمى«، والخير مجرَّد صفة أخلاقيَّة]]]. هذه النظرة استعارها أفلاطون من 

أستاذه سقراط، واتَّخذ منها معياراً للحكم على الأشياء الجزئيَّة في العالم المحسوس، رغم 

احتياجها للوجود الواقعيِّ المشخَّص خارج ذهن الشخص الذي يحكم على الأشياء. وما 

يرمي أرسطو إلى توضيحه هنا هو أنَّ التلميذ لم يستطع الخروج من عباءة الأستاذ واهتمامه 

]]]- ذهب بعض الباحثين في الُمثلُ الأفلاطونيَّة إلى أنَّها لا تعُدُّ كلِّيَّات على الإطلاق، لأنَّها مجرَّد استنساخات ذات موادَّ جزئيَّة 

مفردة لا فائدة منها، لا بل إنَّ نظريَّة المثُلُ تغتصب دور الكلِّيَّات، لأنَّه لا يوجد شيء إلاَّ بقدر ما يشارك بالخواصِّ التي تنتمي 

إلى طبيعة الشكل أو المثال الذي يحاكيه. على سبيل المثال: إذا كان لدينا شيء يشارك في المثال المزعوم للمضاعفة؛ فيجب 

مشاركته إلى الأبد، طالما الأبديَّة والخلود سمة لهذا الشكل، إلاَّ أنَّ الأفلاطونيين يتَّفقون على أنَّه من الخطأ القول عن أيِّ شيء 

يتضاعف أن يكون خالداً وأبديَّاً، وبالتالي فإنَّ المثُلُ ليست صوراً مجرَّدة في العقل، لأنَّها يجب أن تكون موادَّ جوهريَّة وليس 

، لذلك هي ليست كليَّات. أنظر: خواصَّ

Lioyd P. Gerson, Platonism and the Jnvention of the Problem of Universials, University of Toronto, 

Without date, p. 4-p. 7.

]]]- عبد الرحمن بدوي، أرسطو، وكالة المطبوعات: الكويت، ط2، 1980، ص115.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(112

ٍِّّل يفَُّس به الوجود، قائم  بالكلِّيَّات الجماليَّة والأخلاقيَّة]]]، مَّم دفعه إلى البحث عن مبدأ ك

في عالم آخر مفارق، غير عالمنا المحسوس.

ة يَّ ل حسِّ
ُ
7. المُث

، ما هو في  ، مفارق يشرح عالم الحسِّ ٍّ رأى أرسطو أنَّ قول أفلاطون بالمثُلُ كمبدأ لا حِّس

يَّة، حيث لا يوجد اختلاف بين الإنسان  حقيقته إلاَّ تناول موضوعات الحسِّ وتسميتها لا حسِّ

الفارغ من المعنى »في  العقيم  التعبير  ومثال الإنسان، وبين الحصان ومثال الإنسان سوى 

، فتبدو شيئاً مختلفاً. في الحقيقة،  حدِّ ذاته«، الذي كان يضيفهُ أفلاطون لموضوعات الحسِّ

أرسطو  ويشبِّهها  الأشياء،  نسخ  أنَّها  أي  »مؤقنمة«،  الحسَّ  ليست سوى موضوعات  المثُلُ 

بالآلهة المشخَّصة في الديانة الشعبيَّة »وكما أنَّ هذه الآلهة ليست سوى أناس مؤلَّهين؛ فإنَّ 

المثُلُ ليست سوى أشياء الطبيعة وقد أضُفِي عليها الخلود«]]].

لقد أثبت أرسطو من خلال هذه الاعتراضات أوجه القصور في نظريَّة المثُلُ الأفلاطونيَّة، 

والتي كان نقدها نقطة الانطلاق لوضع نسقه الفلسفيِّ على أساس متين، ولكنَّ السؤال الذي 

هن هو: إلى أيِّ مدى كان متلزماً بالنقد الموضوعيِّ لنظريَّة أستاذه، أم أنَّه نقده  يتبادر إلى الذِّ

لأجل النقد، ولإبراز أنَّ فلسفته هي الفلسفة الصحيحة فحسب؟

نها  حصَّ التي  فلسفته  بناء  أثناء  أفلاطون  فيها  وقع  التي  الفكريَّة  العثرات  تجاوز  وهل 

بالمنطق وقوانينه أم أنَّه وقع في ما عابه عليه؟

]]]- لذلك تأتي الُمثلُ الأفلاطونيَّة على ضربين فقط:

ة بالفضائل والأشياء الجميلة؛ أي الأمور التي تدلُّ على قيمة. - الأوَّل: مُثلُ خاصَّ

ات. أنظر:  ة بالرياضيَّات كالمربَّع والدائرة، والمساواة والواحد، ويعِّب عن مثالها بالقول: الزوجيَّة أو الزوج بالذَّ - الثاني: مُثلُ خاصَّ

أحمد فؤاد الأهواني، أفلاطون، ص111؛ وراجع أيضاً:

Aristotle’s, Metaphysica, A (I), ch6, 987b, 5, p.700-p.701.

]]]- وولتر ستيس، الفلسفة اليونانيَّة، ص219؛ وراجع أيضاً: عبد الرحمن بدوي، أرسطو، ص111.



113 نقد أرسطو لنظريَّة المُثُل الأفلاطونيَّة

�ة ة المُثُل الأفلاطونيَّ رابعاً: الردُّ على نقد أرسطو لنظريَّ
سنُخضِع في هذا المبحث جملة من آراء أرسطو الفلسفيَّة للنقد والتحليل، بهدف الكشف 

عن أوجه المغالطة والمخالفة لقوانين الموضوعيَّة الفكريَّة أثناء نقده لنظريَّة المثُلُ، وتبيان 

تناقضه مع ذاته، وما إذا احترس من الوقوع في ما نقد فيه أستاذه، والتزم بقوانين منطقه التي 

تجنِّب الفكر الوقوع في التناقض.

]]]، الذي كان  لابدَّ من الإشارة، بادئ ذي بدء، إلى المنهج الأرسطيِّ في البحث الفلسفيّْ

ينطلق من نقد آراء الفلاسفة السابقين عليه، فيقوم بتعيين موضوع البحث، ثمَّ يعرض الآراء 

الفلسفيَّة السابقة عليه بشأن هذا الموضوع وتمحيصها، وينتقل بعدها لتسجيل الصعوبات 

والمشاكل التي تعترضها، كاشفاً النقاب عن تناقضها وتهافتها، وأخيراً ينقد المسائل ويطرح 

وجهة نظره في الموضوع المدروس.

والسؤال الذي يطُرح هنا: إلى أيِّ مدى كان أرسطو أميناً في نقد وتفسير آراء الفلاسفة 

ة آرائه  السابقين عليه؟ وهل كان نقده يقوم على معرفة صحيحة بالأشياء أم أنَّه نقد لتبيان صحَّ

الفلسفيَّة بدليل أخطاء من سبقوه؟

هذا ما سنحاول الإجابة عنه مع تقديم الدليل القاطع على ذلك.

بناء فلسفته -نتيجة صعوبات  الرمز والخيال في  لقد استغلَّ أرسطو لجوء أفلاطون إلى 

ة  في اللُّغة اليونانيَّة- باعتبارها أكثر قدرة على تقريب المعنى وتحقيق الاستيعاب من الحجَّ

البرهانيَّة؛ فاستخدام الرَّمز في أسطورة الكهف مثلاً يوضح نظريَّة المعرفة الغامضة ودرجاتها، 

كما أنَّه أفاد في تفسير نظريَّة المثُلُ وتقريبها للأذهان، فكانت الشمس رمزاً لمثال الخير في 

عالم المثُلُ، ومن استطاع أن يخرج من الكهف ويرى نور الشمس هو الفيلسوف الذي كان 

عليه العودة إلى الكهف ليعِّب لرفاقه عَّم رآه]]].

ة  وقد اعتمد أرسطو في نقد المثُلُ على ما اعتمد عليه أفلاطون من رمز وخيال وآراء عامَّ

وتشبيهات لغويَّة، من دون تقديم برهان علميٍّ ومنطقيٍّ يوضح وجه الخطأ الذي وقع فيه 

]]]- ماجد فخري، أرسطو طاليس »المعلِّم الأوَّل«، المطبعة الكاثوليكيَّة: بيروت، من دون تاريخ، ص142-ص152.

]]]- أفلاطون، المحاورات الكاملة، ترجمة شوقي داود تمراز، الأهليَّة للنشر والتوزيع: بيروت، 1994، مج1 ومج2.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(114

أستاذه، واكتفى بالقول أنَّ المثُلُ كالآلهة الشعبيَّة وضعها أفلاطون في عالم مفارق وهي أشياء 

الطبيعة وقد أضفى عليها صفة الخلود، ودلَّل على سكونها بأنَّها كسفينة الشاعر »كولردج« 

المرسومة على حائط، مستشهداً »بأمثلة من الحكمة الشعبيَّة«]]].

قوامُها  ومشهورة  ة  عامَّ بأقوال  آرائه  صحة  على  يبرهن  المنطقيَّ  أرسطو  أنَّ  هنا  نلاحظ 

هن من الوقوع في  يَّة، مُقصِياً دور العقل والمنطق وقوانينه التي تعصم الذِّ الملاحظات الحسِّ

الخطأ والتناقض جانباً، لأنَّ جلَّ غايته من نقد المثُلُ الأفلاطونيَّة -نقداً جدليَّاً خالصاً- هو 

ساً ميتافيزيقاه على أرضيَّة صلبة وثابتة.  رغبته بالتفرُّد بأنَّه أول من وَضَعَ الفلسفة الأولى مؤسِّ

هذا ما أكَّده »برهييه« قائلاً إنَّ أرسطو »ليس مقصده أن يثبت أنَّ المثُلُ غير موجودة بقدر ما 

أنَّ بغيته أنَّ فلسفة أفلاطون ليست هي الفلسفة الأولى«]]].

حريٌّ القول أنَّ تفسير أرسطو ونقده لنظريَّة المثُلُ لا يخلو من التمويه والمغالطة]]]، وهو 

ته، وظَّفه بما يتناسب مع مبادئ فلسفته مرتكزاً على مبدأ »استناداً إلى خطأ  نقد مشكوك بصحَّ

من هم قبلي فإنَّ قولي هو الصحيح«. لذلك، علينا التعامل بحذرٍ شديد مع تعليقات أرسطو 

وقراءته لآراء الفلاسفة السابقين عليه، وعلى وجه الخصوص أفلاطون »لا يمكن القول أنَّ 

نثق  أن  يرتكز في كلِّ الأحوال على معرفة صحيحة، وعادة يكون من المأمون  نقد أرسطو 

يعود موثوقاً  فإنَّه لا  تفسير معناها  ينتقل إلى  ا عندما  أمَّ أفلاطون،  آراء  بأرسطو عندما يسرد 

عنه«]]].

الواضح أنَّ أرسطو يبحث عن الإحراجات في تلك الآراء ويناقشها ليبِّي ضعفها، ومن 

م انتقاداته على  ثمَّ يستدلُّ من تناقضها على أنَّ آراءه صحيحة، مستتراً بالوجه المنطقيِّ ليقدِّ

القاهرة، 1987،  للكتاب:  ة  العامَّ الهيئة المصريَّة  مكاوي،  الغفار  عبد  ترجمة  يبتيقوس«،  »بروتير  للفلسفة  دعوة  أرسطو،   -[[[

ص26.

]]]- إميل برهييه، تاريخ الفلسفة »الفلسفة اليونانيَّة«، ج1، ص248.

ة، على اعتبار أنَّها صور للتفكير الخاطئ أو صور للحجج التي تحتوي على أمثلة غير  ]]]- إنَّ المغالطة ادِّعاءات ظاهريَّة الصحَّ

ة بالمغالطة، والمغالطة تتجَّل  صحيحة، وهناك من يعُرِّفها بأنَّها: الأساليب المختلفة التي يلجأ إليها الإنسان في مقارعة الحجَّ

ة منها التضليل والتمويه، أو المكر والخداع وتبكيت الخصم، أو مخالفة قواعد التفكير المنطقيِّ الصحيح. أنظر: في وجوه عدَّ

Antony Flew, A dicitionary of  philosophy, St. Martins press, New York, 1970, p. 111.

وراجع أيضاً: صالح الشماع، مشكلات الفلسفة من حيث نظريَّة المعرفة والمنطق، طباعة ونشر الأهليَّة، 1960، ص257.

]]]- برتراند راسل، حكمة الغرب، ترجمة فؤاد زكريا، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، العدد 62، 1984، ج1، ص122.



115 نقد أرسطو لنظريَّة المُثُل الأفلاطونيَّة

ة؛ فيضع آراءه  أنَّها مسلَّمات واضحة بذاتها، لا تحتاج إلى برهان، معتمداً الإقناع ظاهر الصحَّ

وضعاً من دون تقديم برهان عليها، لأنَّه مجادل أكثر من كونه برهانيَّاً، ومعظم الأقاويل التي 

أتى بها في نقده لنظريَّة المثُلُ أقاويل جدليَّة مشهورة. 

ا  هذا من جهة أولى وبنظرة نقديَّة عامة لآرء أرسطو التي نقد فيها أفلاطون ومن سبقوه. أمَّ

من جهة أخرى، فإذا ما خُضنا في غِمار فلسفته نجد نكوصاً على الكثير من الآراء الأفلاطونيَّة، 

وسنتلمَّس ذلك بجلاءٍ أكثر في النقاط التالية:

ة هرم الوجود لينهي تسلسل الصور  1- كما افترض أفلاطون وجود »الخير الأسمى« في قمَّ

إلى ما لا نهاية له، كذلك انطلق أرسطو في بناء فلسفته الأولى من الفرض الفلسفيِّ القائل 

بضرورة وجود »محرِّك أوَّل لا متحرِّك« -ينهي تسلسل حركة الموجودات في الطبيعة، حتى 

لا يقع في الدور- هو أصل كلِّ حركة في الكون]]]. إلاَّ أنَّ أرسطو يخالف أستاذه في نقطة 

الانطلاق؛ إذ بدأ بالجزئيِّ المحسوس وانتهى بالمعقول، وبطريقة معاكسة افترض أفلاطون 

وجود مثال الخير الأسمى ثمَّ تدرَّج منه إلى الجزئْيّ.

ة كون المثُلُ الساكنة اللاَّمتحرِّكة هي علَّة وجود الموجودات عبر  2- انتقد أرسطو بشدَّ

ميتافيزيقاه-  -في  والساكن  الثابت  اللاَّمتحرِّك«  الأوَّل  »المحرِّك  جعل  ثمَّ  المحاكاة،  مفهوم 

للعالم  إنَّ الإله ليس خالقاً  بالعشق والشوق؛ بمعنى آخر:  العالم وتحُرِّكه،  تدبِّر  علَّةً غائيَّة 

ولا موجداً للأشياء، كما هو الحال عند أفلاطون، فالجزئيَّات موجودة عن جزئيَّات مثلها، 

فالإنسان يولد من الإنسان، محاولاً بذلك تجاوز نقده القسمة الأفلاطونيَّة للعالم إلى عالميَْ 

م العالم، من دون أن يدري، إلى قسمين: ، إلاَّ أنَّه وقع في  الخطأ ذاته، فقسَّ المثُلُ والحسِّ

1- عالم معقول: يتربَّع على عرشه »المحرِّك الأوَّل اللاَّمتحرِّك الأزلي«، وهو »مبدأ وجود 

ات ولا بالعرض«]]]. الموجودات وأوَّلها غير متحرِّك، لا بالذَّ

يَّة القائم بذاته، الذي ينزع بالحب والشوق  2- عالم محسوس: وهو عالم الجزئيَّات الحسِّ

نحو العالم المعقول، الغاية القصوى والمطلقَة لكلِّ الموجودات.

]]]- ماجد فخري، أرسطوطاليس »المعلِّم الأوَّل«، ص96.

[2]- Aristotle’s, Metaphysics, Book (XII), ch8, 1037a, p882.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(116

العاشق  كعلاقة  هي  والمحسوس،  المعقول  العالمَين  بين  العلاقة  أنَّ  نجد  ذلك  من 

بالمعشوق، ومن ثمَّ مفهوم العشق أو الشوق لا يختلف عن مفهوم المشاركة أو المحاكاة 

المفتقر  الأسطوريِّ  التفسير  وبهذا  الأصل.  النموذج  الصورة  به  تحاكي  الذي  الأفلاطونيِّ 

والمنُاقض  للعقل  المنُافي  من  لأنَّه  أفلاطون؛  لمثُلُ  الأرسطيُّ  النقد  ينهار   ، العقليِّ للبرهان 

للمنطق أن أقول إنَّ القمح أو الفول يعشق الإله المعقول، وينزع إليه بنموِّه وانتقاله من صورة 

إلى أخرى، كونه غايته النهائيَّة]]].

ويذهب راسل إلى أنِّ الخطأ الأساسيَّ الذي وقع فيه أرسطو في الغائيَّة، هو أنَّها تشبيهيَّة، 

فالبشر وحدهم من توجد لديهم أهداف ويسعون إلى تحقيق غايات، مَّم يمنح الغائيَّة معنى 

وقيمة بالفعل، ولكن العَُّصي والأحجار لا تستهدف غايات، وبالتالي لا جدوى من الحديث 

عنها كغايات]]].

3- تأسيس أرسطو لعلم ما بعد الطبيعة أو الفلسفة على الطبيعة، فجعل العالم المحسوس 

ة علَّة وأساس لبناء علم ما بعد الطبيعة، مبرهناً على ذلك من خلال إيضاح  بجزئيَّاته المتغيِّ

، فيقول »علينا أن  العلاقة بين المادَّة والصورة التي عَّب عنها بطريق الاستعارة والتشبيه البلاغيِّ

نرى المادَّة كأنها أنثى تعشق الذكر، أو القبيح يعشق الجمال، ولا ينبغي أن ينسب الاشتياق 

إلى القبح في ذاته، بل الموضوع الذي هو قبيح أو إلى الأنثى بطريق العرض«]]].

وإذا كان أرسطو قد عاب واستهجن على أفلاطون في نقد المثُلُ استخدامه للتشبيهات 

أن  من  بالتحذير  يبدأ  بالذي  »وإذا  ذاته  الفعل  نراه يمارس  الشعريَّة،  والاستعارات  البلاغيَّة 

المثُلُ الأفلاطونيَّة مجرَّد »استعارات شعريَّة«، ينتهي بإخراج نظريَّة في أنَّ الإله يحرِّك العالم 

، المطلقَ، الخالي من المادَّة، الذي  ]]]- يمنح أرسطوطاليس بهذا التفسير المادَّة حياةً وروحاً تنزع بها وتشتاق لمعشوقها، الكِِّّل

يتربَّع على عرشه بصفته الإله وصورة الصور، التي يتحرَّك نحوها جميع العشاق، لأنَّه الموجود بالفعل دائماً. وبذلك حَمَلَ أرسطو 

صفة الحياة على المادَّة حملاً خاطئاً ينسف كلَّ ما جاء به في نظريَّته في القوَّة والفعل أو المادَّة والصورة التي فَّس بها موجودات 

الطبيعة، مناقضاً ذاته بربط ميتافيزيقاه  بالمحرِّك الأوَّل الذي ليس بمادَّة ولا يتَّحد بمادَّة وصورة دائماً بهذه النظريَّة، ربطاً تعسفيَّاً 

لا صلة له بالمبحثين، وفات رجل المنطق أنَّه أوجد ثنائيَّة )القوة والفعل( أساساً للخروج من طائفة من المشاكل العقليَّة العويصة 

ته الإيليائيَّة والأفلاطونيَّة في الفكر اليونانْيّ. أنظر: ماجد  التي يدور معظمها على إنكار الوجود المتَّصل، هذا المفهوم الذي زجَّ

فخري، أرسطوطاليس »المعلِّم الأوَّل«، ص90-89.

]]]- برتراند راسل، حكمة الغرب، ج1، ص135.

«، ترجمة: عبد القادر قنيني، أفريقيا الشرق: بيروت، 1998، ص40. ]]]- أرسطوطاليس، الفيزياء »السماع الطبيعيُّ



117 نقد أرسطو لنظريَّة المُثُل الأفلاطونيَّة

لكونه »موضوع عشق العالم««]]].

، مع صفات المثال الأفلاطونيِّ،  4- تقاطع صفات المحرِّك الأوَّل اللاَّمتحرِّك الأرسطيِّ

المبدأ  المثُلُ وخلعها على  أهمَّ خصائص وسمات  أستاذه  من  استعار  الأوَّل  المعلِّم  وكأنَّ 

ِِّّل المطلقَ، المعقول الذي  الأوَّل لفلسفته الأولى، إذ وصفه بالخير المحض الخالص، الك

لا يعقل إلاَّ ذاته، أزليَّاً، ليس بمادَّة، المعشوق الأوَّل، والمعقول الأوَّل، غاية الغايات، صورة 

الصور، هو بالفعل دائماً، عقل محض لأنَّه عقل وعاقل ومعقول، إله مفارق يسمو على عالم 

التغيُّ والصيرورة.. إلخ.

المحسوس  العالم  بين  أرسطو حلقة وسطى  التي جعلها  الأولى  السماء  مفهوم  إنَّ   -5

بين  كان وسيطاً  الذي  الصانع]]]  أو  الديمورج  ذاتها  المفارق، هي  المعقول  ِِّّل  الك والعالم 

عالم الجزئيَّات والخير الأسمى )عالم المثُلُ(، وهو من ذمَّ هذا الوسيط، وأثبت عجزه عن 

القيام بوظيفته مَّم يضعف نظريَّة المثُلُ ويزيد مشكلات الوجود تعقيداً، إلاَّ أنَّه عاد واستخدم 

المفهوم بالمضمون ذاته مع اختلاف التسمية، مَّم يؤكِّد مبالغة أرسطو في نقد نظريَّة أفلاطون 

وتفسيرها من وجهة نظره الشخصيَّة، من دون الاستناد إلى أدلَّة وبراهين علميَّة أو عقليَّة، إلاَّ 

أنَّ نقده ردَُّ إليه ووقع في شرِّ أعماله.

6- إنَّ الإله الأرسطيَّ )المحرِّك الأوَّل( مجرَّد إله فرضيٍّ تأمُّليٍّ خالص، استخدمه كضرورة 

فلسفيَّة على طريقة الخير الأسمى عند أفلاطون الذي وضعهُ كضرورة جماليَّة. إنَّه إله »فلسفيٌّ 

لا لون له ما هو إلاَّ ملحق من ملاحق نظريَّته في السببيَّة«]]]؛ فانتهى أرسطو إلى نتيجة مشابهة 

ً في العالم المعقول،  لما عابه عند أفلاطون الذي جعل مثال الخير الأقصى مفارقاً ومستقَّل

إذ وصف المحرِّك الأوَّل بالمفارقة والأزليَّة والتجرُّد من المادَّة، لا بل حجب عنه العلم بأيِّ 

ه علَّة الكون  ، لا يفقه شيئاً، وعدَّ شيء غير ذاته، وكأنَّه تمثال خشبيٌّ يجلس في برجٍ عاجيٍّ

وغايته المطلقَة، وما هو في حقيقته إلاَّ إله فقير، جامد وساكن، لا يفعل شيئاً سوى الجلوس 

ة النسق الفلسفيِّ لكلٍّ من أفلاطون وأرسطو، ويعلِّل الأخير ضرورة وجوده لحفظ  على قمَّ

]]]- ألفرد إدوارد تايلور، أرسطو، ترجمة: عزت قرني، دار الطليعة: بيروت، 1992، ص76.

]]]- أميرة حلمي مطر، الفلسفة اليونانيَّة »تاريخها ومشكلاتها«، ص186-185.

]]]- برتراند راسل، حكمة الغرب، ج1، ص140.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(118

النظام في الكون، لأنَّ كثرة المبادئ الأولى تجعل الوجود أقلَّ نظاماً]]].

الجزئيَّ  لأنَّ  للجزئيِّ،  مفارقاً  َِّّل  الك المثال  يكون  أن  للمُثلُ  نقده  في  أرسطو  د  ندَّ  -7

َِّّل الكلِّيَّات، جاء مفارقاً للجزئيَّات  ِِّّل ومحايث له، إلاَّ أنَّ »صورة الصور« أو ك مباطن للك

المحسوسة، ومتعالياً على المادَّة، مثله مثل »مثال المثل« أو »الخير الأقصى« الأفلاطونيِّ، 

متجاهلاً نقده الشديد اللَّهجة الذي طال الوجود المستقلُّ والمفارق للمُثلُ الكلِّيَّة عن عالم 

المادَّة،  على  متعالياً  بوصفه  أفلاطون،  طريقة  على  ِِّّل  الك تصوُّر  و»واصل  المحسوسات، 

وعلى الأشياء المفردة، مفارقاً لها«]]].

ة، فنظريَّته  ختاماً، يمكننا القول أنَّ أرسطو لم يخرج من أحضان الفلسفة التي نقدها بشدَّ

س عليها فلسفته الأولى، هي نظريَّة المثُلُ الأفلاطونيَّة،  في المحرِّك الأوَّل اللاَّمتحرِّك التي أسَّ

إلاَّ أنَّها صيغت بطريقة وألفاظ  وصفات جديدة، لا تخلو من الخيال والأسطورة، ويخالفنا 

بها المحرِّك  يتَّصف  التي  التجرُّد  الذي رأى أنَّ صفة  أبو ريان«  الرأي »محمد علي  في هذا 

اتِّصافه بالموجوديَّة، كما هو الحال مع الصور الأفلاطونيَّة. فإذا كان  الأوَّل، لا تنقص من 

أرسطو يتَّفق مع أفلاطون في أنَّ الإله جوهر مفارق مجرَّد، إلاَّ أنَّه يختلف عن مثال الخير 

ٌِّّل  ا هو ك ِِّّل الذي ينطبق على كثيرين، وإنَّ الأفلاطونيِّ، لأنَّ هذا الإله ليس كالجوهر الك

إنَّ  حيث  من  نموذج  وهو  للموجودات،  أعلى  جنساً  باعتباره  وليس  المماثلة،  من  بضرب 

الموجودات جميعاً، تتَّجه إليه، وتحاول أن تنتظم بحسبه مع أنَّه مفارق لها]]].

وإنَّنا نتحفَّظ على رأي »أبو ريان« الذي قد يكون صحيحاً في وجه من الوجه، إلاَّ أنَّه لا يكفي 

لتطهير أرسطوطاليس من جذوره الأفلاطونيَّة التي واصل على طريقتها وضع أساس ميتافزيقاه 

يات جديدة،  وثيولوجيَّته الإلهيَّة، فلم يخرج التلميذ عن مثل أستاذه، وتابع خطاه الفكريَّة بمسمَّ

رغم اجتهاده الشديد بنقد المثُلُ إلاَّ أنَّه وقع من حيث يدري أو لا يدري بما عابه ونقده في نظريَّة 

أفلاطون للمُثلُ، وجاءت فلسفته الأولى أكثر أسطوريَّة وخياليَّة مما جاء عند أستاذه.

»ليس  فيقول:  ذلك  لتأكيد  لهوميروس  »الإلياذة«  من  اقتبسها  بمقولة  الميتافيزيقا  من  اللاَّم«  »مقالة  في  أرسطو  ويستشهد   -[[[

وكالة  العرب،  عند  أرسطو  بدوي،  الرحمن  عبد  واحداً«.  يكون  أن  ينبغي  الرئيس  ولكن  كثيرين،  الرؤساء  يكون  أن  الجيِّد  من 

المطبوعات: الكويت، ط2، 1978، ص11.

]]]- ألكسندر ماكوفلسكي، تاريخ علم المنطق، ترجمة نديم علاء وإبراهيم فتحي، دار الفارابي: بيروت، 1987، ص115.

]]]- محمد علي أبو ريان، تاريخ الفكر الفلسفي »أرسطو والمدارس المتأخِّرة«، ج2، ص192.



119 نقد أرسطو لنظريَّة المُثُل الأفلاطونيَّة

خاتمة
لنتاجه  الأساسيَّ  المنبع  كان  الأفلاطونيَّة،  المثُلُ  لنظريَّة  أرسطو  نقد  أنَّ  صحيح 

،خصوصاً أنَّه قد ظنَّ أنَّ ضبط أماكن الضعف والقصور في نظريَّة أستاذه يمهَّد له  الفلسفيِّ

وضع قواعد ومبادئ فلسفته على أساس متين، لا يعرضها للنقد والتمحيص.

أنَّه لم يكن مخلصاً لمنهجه في  لنا  النقد والتحليل تبَّي  وعندما وضعنا نقده في ميزان 

البحث ولا لمنطقه، وكشف لنا النقاب عن الوجه الآخر لأرسطو المجادل والمغالط الذي 

والاتِّساق  العلميِّ  للبرهان  فلسفته  افتقار  إلى  إضافة   ، الفلسفيِّ نسقه  تشييد  في  استخدمه 

الثِّقة  مزعزعاً  بذاتها،  مسلَّمات واضحة  أنَّها  الفلسفيَّة على  فروضه  يضع  كان  إذ   ، المنطقيِّ

به  س علم المنطق الذي نصَّ التي كانت تتحَّل بها أفكاره باعتباره واضع قوانين الفكر، ومؤسِّ

إلهاً ومدخلاً للعلوم، مقوِّضاً ما بناه في الطبيعة والوجود، عندما ختم نسقه الفلسفيَّ بالقول 

بالمحرِّك الأوَّل اللاَّمتحرِّك، الذي يحاكي المثُلُ الأفلاطونيَّة. وهو يهبط من عرش العقل إلى 

يعُرِّض فلسفته، وعلى  الفلسفيَّة، ممَّ  الآراء الشعبيَّة والأسطوريَّة والخياليَّة، لحلِّ إشكالاته 

براثن  من  التحرُّر  يستطع  لم  لأنَّه   ، مستمرٍّ بشكل  للدَّحض  الميتافيزيقا،  الخصوص  وجه 

مَّم  المثُلُ،  نظريَّة  واستنكره في  عابه  ما  فيها، ووقع في  تتلمذ  التي  الأفلاطونيَّة  الأكاديميَّة 

يعني تمويهه للحقائق وتفسيره لآراء افلاطون بما يخدم مصالح فلسفته الشخصيَّة.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(120

لائحة المصادر والمراجع
أوّلاً: المصادر والمراجع والدوريَّات العربيَّة:

11 أحمد بن فارس بن زكريا، معجم مقاييس اللُّغة، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، .

دار الفكر: بيروت، 1979، مج5.

22 أحمد الأهواني، أفلاطون، دار المعارف: القاهرة، ط4، 1991..

33 أرسطو، دعوة للفلسفة »بويتريبتيقوس«، ترجمة: عبد الغفار مكاوي، الهيئة المصريَّة .

ة للكتاب: القاهرة، 1987. العامَّ

44 «، ترجمة: عبد القادر قنيني، أفريقيا الشرق: . أرسطوطاليس، الفيزياء »السماع الطبيعيُّ

بيروت، 1998.

55 للطباعة: . الوفاء  دار  زكريا،  فؤاد  ترجمة:  دراسة  أفلاطون،  جمهوريَّة  أفلاطون، 

الإسكندريَّة، 2004.ت.

66 أفلاطون، المحاورات الكاملة، ترجمة: شوقي داود تمراز، الأهليَّة للنشر والتوزيع:  .

بيروت، 1994، مج1-مج2-مج5.

77 ألفرد إدوارد تايلور، أرسطو، ترجمة: عزت قرني، دار الطليعة: بيروت، 1992..

88 ألكسندر ماكوفلسكي، تاريخ علم المنطق، ترجمة: نديم علاء وإبراهيم فتحي، دار .

الفارابي: بيروت، 1987.

99 للطباعة . الوفاء  دار  ومشكلاتها«،  »تاريخها  اليونانيَّة  الفلسفة  مطر،  حلمي  أميرة 

والنشر: القاهرة، 1998.

1010 دار  طرابيشي،  جورج  ترجمة:  اليونانيَّة«،  »الفلسفة  الفلسفة  تاريخ  برهييه،  إميل 

الطليعة: بيروت، 1982، ج1.

1111 إمام عبد الفتاح إمام، مدخل إلى الميتافيزيقيا، نهضة مصر للطباعة: القاهرة، 2005.



121 نقد أرسطو لنظريَّة المُثُل الأفلاطونيَّة

1212 برتراند راسل، حكمة الغرب، ترجمة: فؤاد زكريا، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، 

العدد 62، 1984، ج1.

1313 جميل صليبا، المعجم الفلسفي، دار الكتاب اللبناني: بيروت، 1973، ج2.

1414 روبير بلانشي، المنطق وتاريخه من أرسطو حتى راسل، ترجمة: خليل أحمد خليل، 

سة الجامعيَّة للدراسات والنشر والتوزيع: بيروت، ب.ت. المؤسَّ

1515 صالح الشماع، مشكلات الفلسفة من حيث نظريَّة المعرفة والمنطق، طباعة ونشر 

الأهليَّة، 1960.

1616 عبد الرحمن بدوي، أرسطو، وكالة المطبوعات: الكويت، ط2، 1980.

1717 عبد الرحمن بدوي، أرسطو عند العرب، وكالة المطبوعات، الكويت، ط2، 1978.

1818 فردريك كوبلستون، تاريخ الفلسفة »اليونان وروما«، ترجمة إمام عبد الفتاح إمام، 

المشروع القومي للترجمة: الجيزة، 2002، مج1.

1919 ماجد فخري، أرسطوطاليس »المعلِّم الأوَّل«، المطبعة الكاثوليكيَّة: بيروت، ب.ت.

2020 سة هنداوي:  مارتن هايدغر، نداء الحقيقة، دراسة وترجمة: عبد الغفار مكاوي، مؤسَّ

بيروت، ط2، 2019.

2121 دار  رة«،  المتأخِّ والمدارس  »أرسطو  الفلسفي  الفكر  تاريخ  ريان،  أبو  علي  محمد 

المعرفة الجامعيَّة: الإسكندريَّة، ط3، 1972، ج2.

2222 مصطفى النشار، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة من منظور شرقي »السوفسطائيون – سقراط 

– أفلاطون«، دار قباء للطباعة والنشر: القاهرة، 2000، ج2.

2323 دار  مجاهد،  المنعم  عبد  مجاهد  ترجمة:  اليونانيَّة،  الفلسفة  تاريخ  وولترستيس، 

الثَّقافة للنشر والتوزيع: القاهرة، 1984.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(122

ثانياً: المصادر والمراجع الأجنبيَّة:

1.	 Aristotle’s, Metaphysica, Translated by: W.D. Ross, Oxford, 1924.

2.	 Antony flew, Adicitionary of Philossophy, St. Martin’s press, New 

York, 1970.

3.	 Brad Vezina, Universals and Particulars: Aristotle’s Ontological 

Theory and Critieism of platonic forms, Undergraduate Review, 

Bridgeuaterstate University, 2007.

4.	 Lioyd P. Gerson, Platonism and the Invention of the problem of 

Universials, University of Toronto, Without date.

 



النفس وقواها في علم الطبيعة الأرسطيّ

خنجر حميّة]]]

مقدّمة

الطبيعة بشكل أو بآخر، ويتَّصل  النَّفس عند أرسطو في بحوث علم  البحث في  يندرج 

به اتصالاً مباشرا؛ً ولذلك ألحق الباحثون كتاب النفس، وهو أشهر دراسة وأوسعها عنده، 

ضمن الكتب الطبيعيَّة. لكنَّ هذا لا يعني أنَّه لم يتعرَّض للبحوث النفسيَّة في كتبه الأخرى، 

خصوصاً ما بعد الطبيعة.

والحقيقة أنَّ هذا الكتاب الذي انطوى على نطريَّة شاملة في النفس وفي المعرفة، هو أكثر 

كتب أرسطو جوهريَّة في السياق، لا لاستيعابه جملة آرائه فحسب، بل كذلك لما تركه من أثر 

ومن نقاش في تاريخ الفلسفة، ذلك أنَّه تعرَّض فيه لأمور خطيرة، منها علاقة النفس بالجسم، 

والعلاقة بين أنواع الكائنات الحيَّة التي تكتسب تميُّزها وصفاتها من الوظائف التي تمارسها 

النفس في الجسد. وإذا ما وصلنا إلى الإحساس الذي يشترك فيه الإنسان والحيوان، تبدأ 

عند أرسطو قضية المعرفة التي تعدُّ من أخطر قضايا هذا الكتاب؛ لأنَّه نهج نهجاً في التمييز 

يَّة  المعرفيِّ بين الإنسان والحيوان لم يكن معروفاً من قبل، خصوصاً التمييز بين المعرفة الحسِّ

والمعرفة العقليَّة. 

ولعلَّ أهمَّ القضايا التي كان لها تأثير بالغ الأهميَّة في التراث الفلسفيِّ هي علاقة العقل 

عند  ميتافيزيقيَّاً  اتَّخذت طابعاً  لكنَّها  أرسطو  عند  معرفيَّاً  القضيَّة تخدم جانباً  بالبدن، وهذه 

ال وصلته بالعقل المنفعل، وهو نقاش حرَّكته  تلامذته وشَُّاحه، خصوصاً مشكلة العقل الفعَّ

عبارته التالية: »ولا نستطيع أن نقول إنَّ هذا العقل يعقل تارة ولا يعقل تارة أخرى، وعندما 

]]]-  أستاذ الفلسفة في الجامعة اللبنانيّة.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(124

يفارق يصبح مختلفاً عَّم كان بالجوهر، وعندئذٍ فقط يكون خالداً وأزليَّاً، ومن دون العقل 

ال لا تعقل«]]]. وسأعرض ما أثارته هذه العبارة عند الشَُّاح في ما بعد.  الفعَّ

لكن، إذا كان كتاب النفس عمدة كتب أرسطو في ما يتصل بعلم النفس، فهو جوهريٌّ 

كذلك بالنسبة إلى دراساته حول علوم الحياة والإنسان، وقد ساهم مساهمة كبيرة في تحديد 

طبيعة الإنسان وتميُّزه، وفي نظريَّة المعرفة، وبيان قوى الإنسان المعرفيَّة ودورها ووظيفتها. 

الكتاب في دراساته الأخلاقيَّة، لأنَّ ملكَة الأخلاق ومنبع  أثر هذا  ولا يمكن كذلك إغفال 

ة العاقلة بقوى النفس الأخرى، فلا فضيلة إلاَّ حينما تنمو القوَّة  الفضيلة يبدآن بتحكُّم القوَّ

العاقلة، فتدرك بالحدس المبادئ الأخلاقيَّة التي يمكن بمقتضاها توجيه السلوك الإنسانْيّ.

لًاَّ: دراسة النفس في سياق علم الطبيعة: »الطبيعة ومراتب الموجودات« أو
علم  دراسات  ضمن  أساسيٍّ  بشكل  تندرج  قلنا،  كما  النفس،  فدراسة  حال،  أيِّ  على 

المتحرِّك والمحسوس،  بالجوهر  يعُنى  الحقيقة  العلم هذا في  أنَّ  فهو  السبب  ا  أمَّ الطبيعة، 

ولذلك كان موضوعه الجسم من حيث هو متحرِّك، أعني من جهة الحركة. وانسجاماً مع 

هو  الطبيعة  علم  موضوع  بأنَّ  يقول  حين  دقَّة  أكثر  بشكل  الجسم  هذا  أرسطو  د  يحدِّ ذلك 

يشكِّل  ما  المعنى هو  بهذا  الأجسام  مبدأ حركته، ومجموع  داخله  يوجد في  الذي  الجسم 

أو  مادَّة وصورة،  الحقيقة من  يقول- مركَّب في  الطبيعة. وكل جسم -حسبما  موضوع علم 

من هيولى وصورة، وما يكوِّن ماهيَّة الجسم على الحقيقة، حين نفكِّر في العلاقة بين المادَّة 

الطبيعة  ينبغي أن تطلق  والصورة، هو الأخيرة، فماهيَّة كلِّ جسم إنما هي صورته، ولذلك 

لكلِّ جسم.  الحقيقيَّة  الماهيَّة  تشكِّل  التي  الصورة هي  الهيولى، لأنَّ  الصورة لا على  على 

ات لحركة ما  لهذا، يعرِّف أرسطو الطبيعة تعريفاً نهائيَّاً فيقول: »هي مبدأ أوَّل، وعلَّة أولى بالذَّ

ات«]]]. ات، في شيءٍ التغيُّ له بالذَّ ات وسكون ما بالذَّ بالذَّ

ولا يعنينا كثيراً هنا ما يثيره هذا التعريف للطبيعة من مشكلات تفصيليَّة، لكن اعتبارها علَّة 

]]]- Aristotle, De Amina, tran. R. D. Hicks, M. A. , Cambridge, 1907, p 430، ويقارن: أرسطو، كتاب النفس، تج. 

أحمد فؤاد الأهواني، القاهرة: المركز القومي للترجمة، 2015م. ص 112 – 113.

]]]- Aristotle’s physics, By W. D. Ross, Oxford, 1936, p 192 ويقارن:أرسطو، في النفس، الترجمة العربيَّة القديمة، تح: 

عبد الرحمن بدوي، القاهرة: المركز القومي للترجمة،2007م. ج1، ص 77 وبعدها.



125 النفس وقواها في علم الطبيعة الأرسطيّ

ات معناه أنَّها قوَّة واحدة في جميع الأشياء، ما دامت الأشياء كلُّها تستمدُّ حركتها  أولى بالذَّ

ة، منها وجود قوَّة فاعلة تسري في كلِّ  من محرِّك أوَّل. ومثل هذا الاعتبار يثير صعوبات جمَّ

الموجودات الطبيعيَّة، وهو شيء يحيلنا على تصوُّر أفلاطون للنفس الكلِّيَّة، ذاك الذي كان 

اً، إذ على أيِّ نحو يجب أن نفهم السريان هذا خصوصاً إذا لاحظنا  قد رفضه أرسطو رفضاً تامَّ

الأشياء في  ثمَّ نميِّز بين  الطبائع،  د بين جميع  نوحِّ به؟ وكيف  ة  أنَّ لكلِّ شيء طبيعة خاصَّ

الجوهر؟

فإذا قلنا بروح سارية في جميع الموجودات، هي الطبيعة، وقعنا في القول بالنفس الكلِّيَّة، 

مبدأ  أنَّ أصل كلِّ حركة  أرسطو،  نفترض، حسب مذهب  فكيف  متمايزة،  بطبائع  قلنا  وإذا 

أوَّل]]]؟

م إجابات مقنعة على هذه الأسئلة، خصوصاً  والملاحظ من هذا كلِّه أنَّ أرسطو لم يقدِّ

دة للحركة هي طبائع متمايزة فلن يستطيع أن يوفِّق بين ذلك  أنَّه إذا قال بوجود مبادئ متعدِّ

اً  ين، ولذا نراه ينكر إنكاراً تامَّ ة إلى الطبيعة باعتبارها ذات نظام وعليَّة مستمرَّ وبين نظرته العامَّ

تدخُّل الله في الأحداث الجزئيَّة وعنايته بأيِّ شيء خلا ذاته.

على أيِّ حال، ليس في مذهب أرسطو في الطبيعة تطوُّر بالمعنى الشائع للكلمة، وكلُّ 

الجزئيَّات في هذا العالم تظهر وتختفي، على خلاف الأنواع والأجناس التي يعتبرها أزليَّة، 

ولأجل ذلك، فنحن لا نقع عنده، وفي فيزيائه على وجه الدقَّة، على نظريَّة في التطوُّر الزمانْيّ]]]. 

ما نقع عليه هنا هو نظريَّة تتعلَّق ببنية الكون، أو رؤية في مراتب الوجود، حيث تغلب الصورة 

على الهيولى، وحيث يترتَّب العالم الطبيعيُّ ترتيباً تقع فيه أسفل السلَّم المادَّة غير العضويَّة، 

، وهكذا]]]. ثمَّ المادَّة العضويَّة، ثمَّ النبات والحيوان والإنسان، ثمَّ العالم العلويُّ

ما يمكن تصوُّره من  أرسطو كلَّ  فيه  يدرج  للعالم  بتصوُّر  تتَّصل  تها  برمَّ إذن،  فالمسألة، 

ماً هذا العالم، في تصوُّر كوزمولوجيٍّ مغلق وشامل، إلى عالم علويٍّ وآخر  موجودات، مقسِّ

مه إلى عالم الكائنات الحيَّة  ، وما يعنينا هنا من هذا النظام، هو العالم الثاني، الذي يقسِّ سفليٍّ

]]]- عبد الرحمن بدوي، أرسطو، بيروت: دار القلم، 1980م. ص237.

]]]- كوبلستون، تاريخ الفلسفة، تج.إمام عبد الفتاح إمام، القاهرة: المركز القومي للترجمة، ج1، ص437.

]]]- أحمد أمين وزكي نجيب محمود، قصة الفلسفة اليونانيَّة، القاهرة: دار الكتب المصريَّة، 1935م. ص 237.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(126

وعالم الكائنات غير الحيَّة، والأخيرة عنده بسائط ومركَّبات، والأولى تحيل بالضرورة إلى 

تعريف الحياة]]] نفسها، الذي يقرِّره كالآتي:

ى وينمو وينقص بنفسه«]]]. »إنَّها صفة للموجود بها يتغذَّ

الحياة  إرجاع صفة  الممكن  فمن  الاستحالة،  يقتضي  أرسطو،  ، حسب  النموُّ كان  ولمَّا 

ات، وهو شيء يقرِّره بوضوح، لكنَّه لا يقصد منه أنَّ الحياة معناها  ي بالذَّ الرئيسيَّة إلى التغذِّ

ة  ي فحسب لأنَّ الأخير يفترض بالضرورة وجود علَّة فاعلة بها يتمُّ ويحصل. وهذه القوَّ التغذِّ

هة عند برنار]]] لأنَّ مثل هذه القوة  الفاعلة »أو العلَّة« لها من القوَّة أكثر من الصورة الموجَّ

معناها أنَّ الجسم لا بدَّ من أن يكون ذا نفس. فكلُّ كائن حيٍّ إذن هو كائن ذو نفس. وهذا 

شيء يكشف عن اعتقاد راسخ بأن كلَّ موجود، في ما يخصُّ الكائنات الحيَّة، هو ذات نفس، 

وأن النفس هي أصل الحياة.

تمايز  على  الطبيعة  في  مذهبه  يقيم  ولأنَّه  التطوُّر،  بمبدأ   - مرَّ -كما  يقرُّ  لا  أرسطو  ولأن 

بعض،  عن  بعضها  يستقلُّ  الحيَّة  الكائنات  بأنَّ  يعتقد  فهو  واختلافها،  وتفرُّقها  الأجناس 

على خلاف ما كان يقوله انبادوقليس من أنَّ الكائنات تتطوَّر من الأقلِّ تفضيلاً إلى الأكثر 

تفضيلاً]]]، وبدلًا من ذلك يقرِّر أنَّ الحياة إنَّا تنشأ في الأعمِّ الأغلب عن طريق اجتماع مادَّة 

وصورة الأولى قابلة والثانية فاعلة، مؤنَّث ومذكَّر، ومن اجتماعهما تنشأ الحياة. لكن الحياة 

على الحقيقة هي أثر الفاعل أو أثر الصورة. 

د مراتبها. فلنرَ كيف يقسم أرسطو الكائنات الحيَّة وكيف يحدِّ

الكائنات الحيَّة -عموماً- مراتب، وتبعاً لذلك تنقسم إلى أجناس رئيسيَّة ثلاثة، هي: النبات 

والحيوان والإنسان، ومثل هذا التقسيم في الحقيقة هو تقسيم للكائنات الحيَّة حسب وظائف 

وحيوانيَّة  نباتيَّة  إلى  للنفس  فتقسيمه  ذلك  ولأجل  بعد.  ما  في  سنرى  كما  للنَّفس  مختلفة 

]]]- كوبلسون، مصدر سابق. ج1، ص437.

]]]- De Amina, p 142، وقارن: ترجمة الأهواني، ص42.

]]]- بدوي، أرسطو، مصدر سابق. ص238.

]]]- كوبلستون، مصدر سابق. ص437.



127 النفس وقواها في علم الطبيعة الأرسطيّ

وعاقلة هو تقسيم لها حسب وظائف مختلفة تؤدِّيها وتقوم بها]]]. أعني أنَّها وظائف لنفس 

واحدة، وليست تقسيماً للنفوس إلى أنواع على الحقيقة. من هنا اختلف تقسيمه عن تقسيم 

أفلاطون الثلاثيِّ المعروف للنفس إلى شهويَّة وغضبيَّة وعاقلة، تلك التي ينظر إليها أرسطو 

باعتبارها وظائف تنسجم في ما بينها تصاعديَّاً من الأدنى الذي يمكن أن يوجد وحده، إلى 

الأعلى الذي لا يوجد الأدنى فيه إلاَّ مقروناً بالأعلى من الوظائف، أعني أنَّ وظيفة الاغتذاء 

توجد وحدها في النفس النباتيَّة لكنَّها لاتوجد في الحيوان إلاَّ مقرونة بالإحساس والحركة، 

وهكذا لا توجد في الإنسان إلاَّ مقرونة بالإحساس والتعقُّل، ومثل هذه المراتب تتصاعد من 

النفس النباتيَّة، إلى الحيوانيَّة، إلى النفس الناطقة.

ورغم هذا التراتب، يبدو أنَّ أرسطو يؤمن بأنَّ للنبات نفساً شأنه شأن الحيوان والإنسان. 

وهي عنده مبدأ الحياة، إذ الكائنات الحيَّة تتدرَّج تصاعديَّاً حسب وظائف النفس كما قلنا 

في كلِّ هذه الأنواع.

وما يميِّز النبات هو أنَّه يغتذي وينمو، ولكنه لا يتحرَّك ولا توجد فيه إرادة، ولا أيُّ شيء 

من قوى العقل. والحيوان يجمع إلى الاغتذاء والنموِّ الحركةَ والإحساسَ والخيالَ والذاكرةَ 

ة حسٌّ  ة والألم. واللذَّ ]]]. ويتبع الإحساس]]] الشعور باللذَّ وقيامَ الأعضاء في مكانها الطبيعيّْ

اللذيذ وتجنُّب المؤلم. وهذا لا  الدافع للبحث عن  سارٍ والألم عكسه. ويتبع ذلك وجود 

النبات الذي لا  بالقدرة على الحركة. ولهذا كان أغلب الحيوان متحرِّكاً بخلاف  يكون إلاَّ 

ة ولا بألم، فلا يسعى لتحصيل الأول والفرار من الثاني. يشعر بلذَّ

وقبل أن نستكمل الحديث عن مراتب النفس بتفصيل القول على النفس الناطقة التي هي 

أرفع مراتبها، فلنقرِّر تعريف أرسطو لها لنقيم على الشيء لوازمه ومقتضياته.

فس وخصائصها تعريف النَّ
يقرِّر أرسطو في القسم الأول من كتاب النفس]]] آراء السابقين في ما يتعلَّق بحقيقتها، ثمَّ 

]]]- بدوي، أرسطو، مصدر سابق. ص239.

]]]- أرسطو، كتاب النفس، ترجمة الأهواني، ص46 -47.

]]]- قصة الفلسفة اليونانيَّة، مصدر سابق. ص237.

]]]- De Amina p 142، ويقارن: في النفس، ترجمة الأهواني، ص9 -10.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(128

يناقشها بتفصيل مفترضاً أنَّهم لم يستطيعوا إدراك ماهيَّتها على الحقيقة، فالفيثاغوريون مثلاً، 

جعلوها مستقلَّة لا يكاد يكون لها أدنى صلة بالجسد، وكذلك فعل أفلاطون. ومعنى هذا 

العلوِّ أو الاستعلاء يؤدِّي إلى نتيجة مفادها أن أيَّ نفس يمكن أن تحلَّ في أيِّ جسم، وهو 

شيء يرفضه أرسطو أبلغ الرفض.

ثمَّ إنَّ الفيثاغوريين -حسب أرسطو- وكذلك أفلاطون، يقولون إنَّ النَّفس انسجام للبدن، 

- شيء ثانويٌّ لأنَّ الانسجام وعدمه تابع لوجود الشيء الذي  أو لأجزائه. لكن ذلك -لو صحَّ

يحلُّ فيه، فليس تحديداً للنفس أن يقال: إنَّها متَّصفة بصفة هي في الحقيقة ثانويَّة وعرضَية، 

ويخلص إلى أنَّه ينبغي إعادة تحديد طبيعتها بمنأى عن تصوُّرات القدماء لها، فيقول: 

»هي كمالٌ أوُّل لجسم طبيعيٍّ ذي حياة بالقوَّة كما في الميتافيزيقا]]]، أو أنَّها كمالٌ أوَّل 

لجسم طبيعيٍّ آليٍّ ذي حياة بالقوَّة« كما في كتاب النفس]]].

واحد، لأنَّ  يكونان بمعنى  يكادان  بالقوة«  »ذي حياة  قوله  وقوله: »جسم آلي« وكذلك 

كلمة آلي معناها أنَّه مستكمل ليس في أدواته فحسب، بل أيضاً في وظائفه، وأنَّ هذه الوظائف 

ليست له بالفعل بل بالقوَّة.

وقوله: »كمال أوَّل، أو فعل أوَّل« يقصد به الفعل القريب، أي الذي له بالفعل في مرتبته 

قاً وتارة أخرى غير متحقِّق. ولمَّا  الدنيا. والمرتبة الدنيا للفعل هي التي يكون فيها تارة متحقِّ

كانت النفس لا تؤدِّي وظائفها باستمرار كما في حالة النوم، فإنَّ فعلها في هذه الحالة »فعل 

.[[[ً أوَّل«، أي المرتبة الدنيا من مراتب الفعل ما دام الفعل ليس مستمرَّا

نا من ذلك كله هو أنَّ أرسطو يعتبر النفس »فعلاً« أو أنَّها فعليَّة الجسم، في الوقت  ما يهمُّ

الجسم من أجل  فيه صورته كذلك، ومبدأ حركته وغايتها. ولأجل ذلك، يوجد  الذي هي 

النفس، ويحقِّق كلُّ عضو فيه غرضه بواسطتها. وعلى خلاف ما يذهب إليه أفلاطون حين 

ات ثمَّ لم يبِّي طبيعتها، فإن أرسطو يؤكِّد هذه الطبيعة على  قال: إنَّ النفس شيء متحرِّك بالذَّ

[1]- Aristotle’s Metaphysics, By W. D. Ross, Oxford, 1926, V1, p 71

[2]- De Amina p.412

]]]- كوبلستون، تاريخ الفلسفة، مصدر سابق. ج 1، ص439.



129 النفس وقواها في علم الطبيعة الأرسطيّ

نحو الاستقصاء والتفصيل من خلال اللُّجوء إلى فكرته الخصبة الغنيَّة عن المادَّة والصورة، 

أو القوَّة والفعل.

الكائنات  لكلِّ  الحيويُّ  المبدأ  هي  »النفس«  أنَّ  النفس]]]  كتاب  في  يفترض  أنَّه  ورغم 

الحيَّة، لكنَّه يقرُّ بصعوبة إيجاد المنهج الذي يعيننا على فهمها فهماً صحيحاً. إذ يتَّخذ في 

السياق كلٌّ من الفيلسوف النظريِّ والمفكر الطبيعيِّ موقفين مختلفين، ويصوغان تعريفاتهما 

بطرق جد مختلفة]]].

ويرى أرسطو أنَّ للعلوم مناهجها المختلفة في مقاربة هذا الموضوع، وأنَّه إذا لم يستطع 

علم جزئيٌّ معَّي أن يستخدم مثلاً منهاج الكيمائيِّ أو عالم الطبيعة فلا تكون نتائجه بالضرورة 

فاسدة]]].

النفس]]]. ولا  ومبدأ حياته هو  ذو حياة،  مركَّب هو جسم طبيعيٌّ  أنَّ كلَّ جوهر  وبرأيه 

يمكن للجسم أن يكون نفساً لأنَّه ليس حياة بل ما يملك الحياة أو يتَّصف بها.

والنفس عند أرسطو لا تختصُّ بالحركة، أعني لا تتميَّز كما يزعم أفلاطون، لأنَّها تحرَّك 

بطريقة إيجابيَّة نشيطة لكنَّها لا تتحرَّك، ومع ذلك يضع نفسه مع الأفلاطونيين في معارضته 

أنَّ الجسم يجب أن يكون على نحو ما تكون المادَّة  أتباع لوقيبوس وديموقريطس، معتبراً 

للصورة، في حين أنَّ النفس بمثابة الصورة أو الفعليَّة للجسم.

 فالنفس، إذن كمال أوَّل، أو فعل لجسم ذي حياة بالقوَّة، وهو تعريف لا يقصد الإشارة 

قاً للجسد يمكن  إلى شيء مجرَّد عن النفس، بل إلى شيء يملك نفساً... وبذلك تصبح تحقُّ

له،  الحقيقيُّ  والجوهر  وعلَّته ومصدر حركته،  كلِّ جسم حيٍّ  حياة  ومبدأ  عنه،  تنفصل  أن 

. ومبدأه الصوريّْ

402 De Amina p :أرسطو، في النفس، الترجمة العربيَّة القديمة، القسم الأول، ص 11 -12. ويقارن -[[[

]]]- كوبلسون، تاريخ الفلسفة، مصدر سابق. ج1، ص 439.

[3]- De Amina, 402.

[4]- ibid, 412.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(130

مراتب النفس وقواها
تشكِّل الأنواع المختلفة من النفس سلسلة تفترض منها الأعلى وجود الأدنى، أو وجود 

ا الصورة الدنيا لها فهي الغاذية أو  الأشرف وجود الأخسِّ كما يعبر السهروردي المقتول. أمَّ

ي والتوالد. وإذا كان مثل هذا النوع من النفوس  دة هي التغذِّ النباتيَّة والتي لها وظيفة محدَّ

يوجد كذلك في الحيوان والإنسان، فهو في النبات يوجد وحده، وهو ضروريٌّ ليواصل كلُّ 

، لكن وجوده في النبات إنما يكون من  موجود منها وجوده. فهو بالتالي موجود في كلِّ حيٍّ

ة التي  ا الحيوان فهو يملك الصورة الأعلى، وهي النفس الحاسَّ دون الإحساس والفكر. أمَّ

الملكَة  وينتج من  المكان،  والحركة في  والرغبة،   ، الحِّس الإدراك  الثلاث،  القوى  تمارس 

مجرَّد  عن  تنشأ  لا  وهي  ذلك،  من  أبعد  تطوَّر  نوع  فهي  الذاكرة  ا  أمَّ التخيُّل،  قوة  ة  الحاسَّ

إحساس]]].

ة والتمييز والإحساس التغذيَّ
إذا كانت التغذية ضروريَّة للحفاظ على الحياة مطلقاً فإنَّ اللَّمس ضروريٌّ أيضاً بحسب 

أرسطو، لأنَّ الحيوان يحتاج إلى أن يكون قادراً على تمييز طعامه]]]. والطعم أو التذوُّق هو 

الذي ينجذب الحيوان عن طريقه إلى الطعام. وبواسطته يرفض ما ليس طعاماً، وهو أيضاً 

، لكن الحواسَّ الأخرى، ورغم كونها غير ضروريَّة على نحو دقيق، فإنَّها مطلوبة من  ضروريٌّ

ة الحيوان، كما هو الحال في السمع والشمِّ والبصر.  أجل تمام صحَّ

كلَّ  فيها  د  وتتوحَّ الحيوانيَّة،  من  أعلى  النفوس  درجات  في  فهي  الإنسانيَّة  النفس  ا  أمَّ

وظائف النفس.

فعل  »الإحساس  وهو:  له  مشهور  تعريف  ولأرسطو  الإحساس.  الوظائف  هذه  وأوَّل   

تحديد  من  تبدأ  كثيرة،  مشكلات  يثير  تعريف  وهو  والمحسوس«،  الحساسيَّة  بين  مشترك 

د معانيه وتتباين.  معاني المفردات مثل »المحسوس]]]« الذي تتعدَّ

[1]- De Amina, p 427.

[2]- De Amina, p 12.

[3]- ibid, p 421.



131 النفس وقواها في علم الطبيعة الأرسطيّ

لكنَّ المهمَّ في التعريف هذا هو لفظ المشترك. فما المقصود من الاشتراك؟ وما هو مكان 

كلِّ طرف من طرفَ الحساسيَّة والمحسوس من هذه الشراكة؟ هل معناه أوَّلاً أنَّ أحد الطرفين 

عرضَيٌّ وليس ضروريَّاً، وأنَّ الطرف الآخر يكاد يكون تقريباً كلَّ شيء؟ أعني أنَّ المحسوس 

في  وأنَّ  قوَّة،  المحسوس  في  أنَّ  ثانياً  معناه  أنَّ  أو   ، عرضَيٌّ أمر  والحساسيَّة  شيء  كلُّ  هو 

الحساسيَّة قوة، وأنَّهما متوازنتان على نحوٍ ينشأ من التوازي فعل مشترك هو الإحساس؟ أو 

هل معناه ثالثاً أنَّ الصلة بينهما على التضايف، بمعنى أنَّه لا يوجد أحدهما من دون وجود 

الآخر، فكأنَّ كلمة إحساس تطُلق على فعلين هما في الواقع فعل واحد]]]؟

هذه أنحاء ثلاثة يقرِّرها بدوي، يمكن أن نتصوَّر الصلة من الحساسيَّة والمحسوس من 

خلالها، وأرسطو يترجَّح في الحقيقة بين هذه الثلاثة، من غير أن يحسم موقفاً في المقام.

والواقع أنَّ هذه الفكرة هي إحدى أفكاره الرئيسيَّة، خصوصاً حين يقرِّر أنَّ طبيعة الصلة 

أنَّه لا تكون في حالة الحسِّ إلاَّ حركة  بين الحساسيَّة والمحسوس هي صلة إحالة بمعنى 

واحدة، أو فعل واحد، كما هو الحال في كلِّ طرفين متضايفين. وعليه فلا يمكن هنا التحدث 

عن إحساس من دون حساسيَّة ومحسوس. وهي فكرة ستطوَّر في الفينومينولوجيا من خلال 

أعمال برنتانو، خصوصاً فكرته عن القصديَّة، والتي سيدفع بها هسرل إلى أقصى دلالاتها]]].

قوى الإحساس
إلى  الحساسيِّة  م  فيقسِّ ووظائفه،  قواه  حيث  من  الإحساس  في  القول  أرسطو  ل  ويفصِّ  

ما يتعلَّق بموضوع معَّي وما لا يتعلَّق بموضوع بالذات، والثانية هي الحسُّ المشترك، وله 

وظائف ثلاث، الأولى: أنَّه الأساس لبقيَّة الحواس، ويدرك موضوعات معلومة لا تستطيع 

الحواسُّ الأخرى إدراكها مثل الحركة والمقدار. والثانية: أنَّه يجعل الإنسان يشعر بما يحسُّ 

ها والأحرى بالعناية هي أنَّها تقدم لنا أول فكرة في ما يتَّصل بالوعي  به. وآخر الوظائف  وأهمُّ

أو بالشعور]]].

]]]- بدوي، أرسطو، مصدر سابق. ص240.

[2]- Herbert spieglberg, The phenomenological movement, kluwer 1994, p 27 -49 and p 69 -88.

]]]- بدوي، أرسطو، مصدر سابق. ص240.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(132

من  فتكون بحسب الموضوعات   ، يتعلَّق بموضوع معَّي ما  أي  الأولى،  الحساسيَّة  ا  أمَّ

أولى  ة  فهو حاسَّ اللَّمس،  ما عدا  منها موضوعٌ خاصٌّ  ة  لكلِّ حاسَّ ، ويكون  خمس حواسَّ

الرطب  والبارد، وبين  الحار  بين  التمييز  أربع هي:  قوى  من  مزيجاً  تكون  أن  تشبه  غامضة 

واليابس، وبين الخشن والأملس، وبين الثقيل والخفيف.

الخيال والذاكرة
مرتبة  إلى  بعد  ارتفعت  قد  تكن  وإن لم  عنه،  مباشرة  ترتفع  أخَُر  أشياء  الحسِّ  بعد  تأتي 

العقل. كما هو الحال في الخيال أو المخيِّلة، ثمَّ في الذاكرة، رغم أنَّ أرسطو لم يكن يميِّز 

تمييزاً واضحاً بينهما. ولعلَّ السبب هو أنَّ الوظيفة التي يقومان بها واحدة، وهي الاحتفاظ 

د الشيء وتركِّزه في مكان  بالصور، لكن للذاكرة تميُّزاً عن المخيّلة لجهة أن من شأنها أن تحدِّ

ما، وأن تشعر بهذا التحديد. كما من شأنها إدراك الماضي. والخيال لا يتعلَّق بزمان. ويفرِّق 

أرسطو بوضوح بين التذكُّر وفكرة تداعي المعاني التي يقيمها على قوانين ثلاثة، هي: التشابه 

هن، ولهذا  والتباين والإقتران. وماهيَّة الخيال هي أنَّه بقيَّة الآثار الناشئة من الإحساس في الذِّ

يكون الخيال ذا وظيفة سلبيَّة على خلاف ما نسبه الإسكندر الأفروديسيِّ إلى أرسطو من أنَّه 

يعتبر الخيال فاعليَّة وإبداعاً وأنَّه قوَّة تخلق الصور وتبدعها.

يه الحكم، ويطلق  وتعلو الخيالَ ملكَةٌ أعلى منه تقوم عليه، وهي وظيفة قريبة مما نسمِّ

التي تقوم بتركيب الصور بعضها مع بعض  عليها أرسطو اسم هوبوليسيس، وهي الوظيفة 

الظنِّ  درجةُ  الملكَة  هذه  وتعلو  كاذبة]]].  أو  صادقة  عنها  يقُال  لأن  صالحة  أقوال  لتكوين 

وفوقها الحكمة ثمَّ العلم.

ولأنَّه لا يعنينا الحديث عن هذه المراتب في سياق بحثنا عن النفس، نعطف الكلام إلى 

ما تتميَّز به النفس الناطقة، ما دمنا قرَّرنا ما تتميَّز به النفس النباتيَّة والحيوانيَّة. فما تتميَّز به 

على الحقيقة هو أنَّها تملك قوَّة عاقلة، والأخيرة تنشط بطريقين، باعتبارها قدرة على التفكير 

العلمي، وباعتبارها قدرة على التفكير المتروِّي. وتستهدف الأولى الحقيقة من أجل ذاتها، 

فيما تستهدف الثانية الحقيقة من أجل أعراض عمليَّة.

]]]- De Amina, p 430 ص 430. ويقارن بدوي، أرسطو، ص 240.



133 النفس وقواها في علم الطبيعة الأرسطيّ

العقل وأحكامه
لا بدَّ من القول هنا أنَّ قوى النفس، على تنوِّعها، غير قابلة للانفصال عن البدن، لكنَّها 

البدن  العقل -حسب أرسطو- سابق في وجوده على  أنَّ  العقل. ذلك  للفناء ما سوى  قابلة 

ويتمتَّع بالخلود، ومع ذلك فهو لمَّا يدخل البدن يحتاج إلى مبدأ قوَّة، إلى صفحة يتحقَّق 

فيها فعله تكون له كقابليَّة مطلقة. وهنا يفرِّق بين العقل الفاعل والعقل المنفعل، والثاني هو 

ا الأول فقد وجد تصوُّره الأتمَّ مع الإسكندر الأفروديسي الذي دفع  من وضعه بلا إشكال. أمَّ

بنظريَّة العقل الأرسطيَّة إلى أقصى مدَياتها الميتافيزيقيَّة والدينيَّة والمعرفيَّة كما سيأتي.

ال هذا هو الذي يجرِّد الصور من التصوُّرات الذهنيَّة التي تصبح تصوُّرات  إنَّ العقل الفعَّ

فعليَّة عندما يستقبلها العقل المنفعل. وهو عقل خالد، مفارق من حيث إنَّه الجوهر بالفعل، 

ومن حيث إنَّه الفاعل. والفاعل في الحقيقة أسمى مرتبة من المنفعل]]].

ال. وما  لكن من الصعوبة بمكان في الواقع، معرفة وجهة نظر أرسطو حول العقل الفعَّ

م على الدوام حول ذلك لا يمكن أن يكون إلاَّ تأويلاً، أو تأويلات مختلفة. يقُدَّ

ما يقوله في الحقيقة حول العقل هو الآتي: 

»وهذا العقل هو المفارق اللاَّمنفعل غير الممتزج من حيث إنَّه بالجوهر فعل، لأن الفاعل 

في  بالزمان  م  متقدِّ بالفعل  والعلم  الهيولى،  من  أسمى  والمبدأ  المنفعل،  من  أسمى  دائماً 

ماً بالزمان على الإطلاق، ولا نستطيع أن نقول إنَّ هذا العقل يعقل تارة  الأفراد لكنه ليس متقدِّ

ولا يعقل تارة أخرى. وعندما يفارق يصبح مختلفاً كما كان بالجوهر، وعندئذٍ فحسب يكون 

خالداً وأزليَّاً. ومع ذلك، فإننا لا نتذكَّر، لأنَّه غير منفعل، على حين أنَّ العقل المنفعل فاسد، 

ال لا يفعل«]]]. ومن دون العقل الفعَّ

حريٌّ القول أنَّ ورود هذه العبارة في كتاب النفس لا يوحي أنَّه كان في ذهن أرسطو كلُّ ما 

أثارته من جدل ظلَّ دائراً منذ الإسكندر حتى يومنا. ومثل هذه المناقشات تحتفظ في الحقيقة 

. لكن  بقيمة تاريخيَّة، من غير أن يكون لها فائدة واضحة في ما يتعلَّق بفهم النصِّ الأرسطيِّ

[1]- De Amina p 430.

]]]- .Ibid, p 430 ويقارن: في النفس، تج.عربية قديمة، ص113.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(134

أثارها  التي  بأيِّ حال تجاوزها، لأنها تكشف عن الآفاق الميتافيزيقيَّة  -مع ذلك- لا يمكن 

كتاب النفس وأفضى إليها وألهمها لمن جاؤوا بعده، من قبيل فكرة الخلود، وأنَّ ذلك للعقل 

ين الأوائل من شَُّاح أرسطو وتلامذته لم يكن  وحده من النفس أو للكل. والحقَّ أنَّ المفِّس

دلالتها  من  أبعد  إلى  فهمها  في  يذهبوا  أن  أستاذهم  كلام  ون  يفِّس وهم  خلدهم  في  يدور 

م تحليلًا لنظريَّة العقل الأرسطيَّة،  ، وقدَّ البسيطة المباشرة]]]، حتى جاء الإسكندر الأفروديسيُّ

كان سبباً في حصول كلِّ ما دار في ما بعد من جدل. وهو ألَّف رسالة في العقل، ميَّز فيها 

ال]]]. وما استعمله  بين ثلاثة أنواع من العقول هي: الهيولاني، والعقل بالملكَة، والعقل الفعَّ

أرسطو هو في الحقيقة لفظ العقل النظريِّ وحده، وقصد به العقل التأمُّلي أو غير المنفعل.

ولقد نظر الإسكندر إلى العقل الهيولانيِّ على أنَّه قوة واستعداد تفسد بفساد البدن، وأنَّه 

وظيفة من وظائف النفس، وصورة للجسم، ولأنَّه كذلك فهو فاسد.

والإسكندر نفسه هو الذي ابتكر كذلك فكرة العقل بالملَّكة ووصفه بوصفين، الأول أنَّه 

ا كونه يعقل فذلك لأنَّ العقل الهيولانيَّ قوَّة فيجب أن يصبح شيئاً  يعقل، والثاني أنَّه قنية، أمَّ

ة من حالات العقل الهيولانيِّ قبل أن تنفعل  آخر وأن يستفيد. فالعقل بالملكَة إذن حالة خاصَّ

المعقولات  الضوء على  إلقاء  عند حدِّ  يقف في عمله  فهو لا  الأخير  ا  وأمَّ ال.  الفعَّ بالعقل 

فيخرجها من القوَّة إلى الفعل، بل هو يجرِّد المعقولات ولكي يفعل ذلك ويقوى عليه يجب 

أن يكون هو نفسه معقولاً]]] لأنَّه كيف يكون فاعلًا إن لم يكن معقولًا، وهذا معنى أنَّه قنية.

إنَّ هذا العقل ليس جزءاً من أنفسنا ولا هو قوَّة من قواها. لكنه فاعل من خارج، يخلع 

ال خارج أنفسنا واعتباره  لها]]]. ومجرَّد وضع العقل الفعَّ على المعقولات وعلى الصور تعقُّ

الذي  المعقول  الوحيد  التفسير  وهو  الإسكندر،  عند  واحد  شيء  والإله  أنَّه  يوحي  واحداً 

ال خارج العقول الهيولانيَّة المتفرِّدة، واعتباره خالداً لا يقبل الفساد  يقتضيه وضع العقل الفعَّ

وأزليَّاً وصورة مفارقة للمادَّة]]].

]]]- بدوي، مقدمة كتاب النفس لأرسطو، الترجمة العربيَّة القديمة، ص1 – 2.

]]]- المصدر نفسه، ص3.

]]]- بدوي، أرسطو، مصدر سابق. ص241.

مة ص33 – 36. ]]]- ابن رشد، تلخيص كتاب النفس لأرسطو، تح.أحمد فؤاد الأهواني، القاهرة: نهضة مصر، 1950م. المقدِّ

[5]- Thery, Alexander d’aphrodise, belgique 1926, p31.



135 النفس وقواها في علم الطبيعة الأرسطيّ

أنَّه فهم خاطئ البتَّة،  يعترض روس )Ross( على مثل هذا التفسير لكلام أرسطو معتبراً 

بينها وبين  الإسكندر  ربط  التي   potheicos nous :عبارة عليه هو  بني  الذي  الأساس  لأنَّ 

ال في الآخر، وهذا شيء  عبارة Poeticos nous، ثمَّ ظنَّ أنَّ أرسطو يعتقد أنَّ أحد العقلين فعَّ

لم يقله الأخير ولا أشار إليه، وغاية ما قاله هو أنَّ أحد العقلين يعقل كلَّ الأشياء، والآخر 

يصبح كلَّ الأشياء]]].

ا الجانب الثاني من اعتراض روس، فهو يتعلَّق بوجهة نظر الإسكندر التي قرَّر فيها أنَّ فعل  أمَّ

أحد العقلين في الآخر ينتج شيئاً جديداً هو عقل كذلك... وهو لا أساس له في كلام أرسطو.

تامسطيوس  تفسير  هو  الجدل،  مثار  العبارة  لهذه  الحقيقة  في  تفسير  أقرب   إنَّ 

عت  )317-388م( الذي اعترض على كلام الإسكندر حول أنَّ العقل الهيولانيَّ يتولَّد إذا تجمَّ

يجعل  أرسطو  أنَّ  معتبراً  بفساده،  يفسد  وتجعله  الإنسانيِّ  الجسم  لتكوين  العناصر  بعض 

ال. والعقلان إذن،  للعقل الهيولانيِّ وجوداً أزليَّاً مفارقاً للمادَّة مع أنه متوقِّف على العقل الفعَّ

عن  ابتعاداً  وأشدَّ  مفارقة  أكثر  ال  الفعَّ العقل  كان  وإن  مفارقان،  تامسطيوس،  تفسير  حسب 

الامتزاج بالمادَّة وأعظم نقاء. أما في الإنسان فالعقل الهيولانيُّ أقدم تولُّداً في الزمان، ولكن 

ال أول بالطبع والرتبة، وليست أولويَّة العقل الهيولانيِّ بالزمان على الإطلاق، بل  العقل الفعَّ

الأولويَّة من جهة الأفراد فحسب، لأنَّه يظهر أوَّلاً عندي أو يظهر عندك]]].

ته إلى أرسطو نفسه لا إلى تامسطيوس، ولعلَّ  ويبدو أن كوبلسون ينسب هذا الكلام برمَّ

يشِ إلى مساهمة  أنَّه لم  اللاَّفت  كتبه، لكن  التفسير من مقاصده في  السبب هو قرب هذا 

تامسطيوس في إيضاح مشكلة العقل الهيولانيِّ عند أرسطو. وهو كذلك نسب الكثير من آراء 

الإسكندر إلى أرسطو نفسه في معرض شرحه لفكرة العقل عنده]]].

في الواقع، إنَّ كل شيء مركَّب من قوة وفعل عند تامسطيوس يختلف فيه الجوهر عن 

العقل المركب  فالأنا مثلاً هو  فيه عن الماهيَّة.  متميِّزة  النفس  أن تكون  الماهيَّة، أي يجب 

الماهيَّة  والتي هي  بالفعل،  العقل  بالفعل، وماهيَّته مكوَّنة من  بعقل  ة  بالقوَّ اتِّحاد عقل  من 

[1]- Ross, Introduction of Anima d’aristotle, oxford, 1961, p42 – 43.

]]]- الأهواني، مصدر سابق، ص40.

]]]- كوبلسون، تاريخ الفلسفة، مصدر سابق.، ج1، ص44.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(136

النوعيَّة، أو صورة  الصورة  بالفعل هي  النوع الإنسانيِّ  الناس. فماهيَّة  المشتركة بين جميع 

ال ليس إلهيَّاً كما يقول الإسكندر، بل هو ما يميِّز  النفس الإنسانيَّة، ولأجل ذلك فالعقل الفعَّ

ال هو نحن جميعاً]]]. النوع الإنسانيَّ، العقل الفعَّ

ال  د العقول الفردية فهو تشبيه العقل الفعَّ ا الحلُّ الذي يرتضيه تامسطيوس للقول بتعدُّ أمَّ

بالصورة والعقل الهيولانيِّ بالمادَّة، فالصورة واحدة غير منقسمة عندما تتَّحد بالمادَّة، وهي 

في  كذلك  والأمر  أفراد،  إلى  بالفعل  منقسم  جوهر  منها  يخرج  بالقوَّة،  للقسمة  قابلة  غير 

ال بالعقل الهيولانْيّ]]]. موضوع اتصال العقل الفعَّ

ل النصَّ  لكن، رغم أنَّ تامسطيوس كان أقرب إلى روح أرسطو من الإسكندر، فقد حمَّ

نظريَّة  عن  للحديث  الأساسيَّة  المادَّة  بمجملها  شكَّلت  وميتافيزيقيَّة  دينيَّة  تأويلات  كذلك 

العقل الأرسطيَّة، ولأجل ذلك، اعتبر )دي كورت( أنَّ كلَّ مبادئ نظريَّة العقل عند أرسطو 

ال فحسب، بل بالنسبة  تحتمل القول بالخلود الشخِّصي للنفس لا بالنسبة إلى العقل الفعَّ

ته أنَّ العقل الهيولانيَّ هو الآخر لا يكون من مادَّة، وهو ليس  إلى العقل بالقوة كذلك. وحجَّ

عضواً كسائر الأعضاء]]].

تحليل  على  بناء  الأرسطي  النصِّ  تفسير  الخضيري  زينب  تحاول  السياق،  هذا  في 

تامسطيوس فتركِّبه كالآتي:

»العقل في ماهيَّته جوهر مركَّب من العقل الهيولانيِّ الذي لعب دور المادَّة، ومن العقل 

ا  ا العقل الهيولانيُّ فيفنى بفناء البدن، أي بفناء الفرد، أمَّ بالفعل الذي لعب دور الصورة، أمَّ

بالفعل فلأنَّه صورة، والصورة مبدأ للوحدة عند أرسطو، فهو واحد في كلِّ الأفراد،  العقل 

الجسد  الاتِّحاد بين  أو ذاك  الجوهر،  فإنَّ هذا  الجسد،  يفنى  الفرد، وحينما  بفناء  يفنى  ولا 

ث عنها أرسطو، ليصبح في حالته  والعقل بالفعل، يفنى بدوره، وعندئذٍ تتمُّ المفارقة التي تحدَّ

ة مجرَّداً«]]]. الخاصَّ

]]]- الأهواني، مصدر سابق، ص41.

]]]-  المصدر نفسه، ص42.

[3]- Marcel De corte, La Doctrine de l’intelligence chez Aristote, l’Antiquité classique, Bruxelles, 

1935, pp 96 – 98.

]]]- زينب الخضري، أثر ابن رشد في فلسفة العصر الوسيط، القاهرة: دار الثقافة، 1983م، ص324-323.



137 النفس وقواها في علم الطبيعة الأرسطيّ

دة لفكرة العقل: مناقشات متعدِّ

لكنَّ تأويل تامسطيوس لم يكن ليرضي ابن سينا، ولا كذلك تأويل الإسكندر، وهو غالط 

ال إذا فارق صار كما كان قبل اتِّصاله بالبدن، وليس  الأخير في رأيه حين فهم أنَّ العقل الفعَّ

السعادة  من  فيه  ما  قدر  هو على  كما  بقي  فارق  إذا  أنَّه  يقصد،  أرسطو  إنَّ  بل  هذا.  المراد 

بحسب المعقولات لا يزيد ولا ينقص، أبديَّاً كما هو، ولم يمت]]].

وهو انتقد تامسطيوس كذلك في تفسيره للمصطلح نفسه في نصِّ أرسطو حيث قال: إنَّ 

العقل »غير مفارق بالمكان، وليس هذا بصحيح، لأنَّ  أنَّ  تامسطيوس فهم أنَّ أرسطو أراد 

كلام الرجل في أنَّه مفارق أو غير مفارق في هذا الموضع، ليس في المكان، ولا هو الآن 

مشتغل به بل قصارى كلامه وبحثه مصروف إلى القوام«]]].

ى نقد ابن سينا إلى أرسطو نفسه حين حاول كشف التناقض الحاصل بين كتابيه:  وسيتعدَّ

النفس، وما وراء الطبيعة، حيث قال: »أرسطو في الأوَّل أنَّ العقل ينقص بالطبيعة بل يزداد 

بالتعقُّل قوَّة ولا يتعب في جوهره، وقال في الثاني، إنَّ العقل يتعب في متابعة المعقولات«]]].

العقل  بين  يمزج  أن  سينا  ابن  يحاول  َُّّشاح  ال من  السابقين  فهم  إصلاح  محاولته  وفي 

سبيل  على  واستعداداً  قوَّة  منهما  الأوَّل  ي  يسمِّ وهو  اً.  تامَّ مزجاً  بالملكَة  والعقل  الهيولانيِّ 

التشبيه، فالعقل عنده قوَّة موجودة في سائر الناس، حتى الأطفال والمجانين. ورتبة العقل 

الهيولانيِّ الاستعداد لقبول الصورة الفعليَّة، ورتبة العقل بالملكَة حصول المعقولات الأولى 

، فهذه المبادئ فطريَّة  بالفعل، كاعتقاد المبادئ الأولى للبرهان، مثل أنَّ الجزء من دون الكلِّ

في النفس لا تكتسب بالبرهان]]].

ا ابن رشد فكان متأرجحاً بين التفسيرات السابقة، وهو وضع العقل الهيولانيِّ في وضع  أمَّ

ال هو غير قابل للفساد، كما قال تامسطيوس،  مزدوج. ذلك أنَّه من حيث شبهه بالعقل الفعَّ

]]]- ابن سينا، “التعليقات على كتاب النفس لأرسطو” ضمن: بدوي، أرسطو عند العرب، القاهرة: النهضة المصريَّة، 1947م.

ج1، ص106.

]]]- ابن سينا، المصدر نفسه، ص98.

]]]- ابن سينا، “شرح مقالة اللام” ضمن: بدوي، م.ن. ص31-30.

]]]- الأهواني، مصدر سابق، ص48.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(138

مع  يتَّفق  بذلك  وهو  فاسد،  فهو  النوعيَّة،  الصور  لقبول  بالأشخاص  يتَّصل  إنَّه  ومن حيث 

الإسكندر.

أنَّه  الذي لا يستشفُّ منه بطريقة قطعيَّة  الغامض  ابن رشد على هذا الموقف  ولقد ظلَّ 

يقول بخلود النفس، على ما يذهب إليه تامسطيوس، أو ينكر هذا الخلود ولا يقول إلاَّ بخلود 

ال الذي هو خارج عنَّا، كما يقول الإسكندر]]]. العقل الفعَّ

، ذلك بأنَّ العقل  ويرى الأهوانيُّ أن ابن رشد نسب إلى أرسطو أنَّه ينكر الخلود الفرديَّ

، وهو مبدأ النشاط كلِّه، ومن ثمَّ فهو لا يتأثَّر بالعواطف والانفعالات، وليس  ال جوهريٌّ الفعَّ

حافظاً للأنواع، وبالتالي فالعقل البشريُّ المنفصل لا يستطيع أن يقوم بوظيفته كما يفعل في 

حالة اتِّحاده بالجسم. 

وخلاصة رأي ابن رشد كما يرى الأهوانيُّ، أنَّ العقل المنفعل استعداد فحسب، ولا تعني 

ال أنَّه مفارق حقيقة قط]]]. نظريَّة العقل الفعَّ

ويبدو أنَّ تأويلات نصِّ أرسطو هذا مَّم لا يمكن حصرها ويصَعُب تتبُّع كلِّ التفسيرات 

التي انشغلت بنظريَّة العقل الأرسطيَّة في القديم والحديث. فها هو الكنديُّ مثلاً يستنبط من 

ه الفارابي العقل المستفاد،  نصٍّ أرسطو السابق عقلاً رابعاً يدعوه العقل الظاهر وهو ما سَّم

حتى  النفس،  من  الظاهر  العقل  »هو  بقوله:  العقل  عن  المشهورة  رسالته  في  عرضه  وهو 

»قنية  ابن رشد  يدعوه  الذي  الثالث  العقل  يختلف عن  منها«، وهو  فكان موجوداً  أخرجته 

النفس«]]]. لأنَّه يخرج إلى حالة العقل، ويظهر باستعمال النفس له، أي باستحضار المعارف 

التي حصلت له ومطابقتها بالفعل. ويعرِّفه الفارابي بقوله: »إنَّه يصادف المعقولات منتزعة 

من المادَّة، فتعقلها على مثال ما يصادف ذاته من حيث هو عقل بالفعل، أي أنَّه يتَّصل بهذه 

المعقولات أو يطالعها مباشرة من دون المرور بعالم الحسِّ فيكون هذا العقل آخر مراحل 

الإدراك البشريِّ وأسماها«]]].

مة كتاب النفس، الترجمة العربيَّة القديمة، ص12. ]]]- بدوي، مقدِّ

]]]- الأهواني، مصدر سابق، ص113.

]]]- الكندي، رسالة في العقل، نشرها بدوي في: رسائل فلسفيَّة، بيروت: دار الأندلس، 1980م. ص1–5.

]]]- ماجد فخري، أرسطو طاليس، بيروت: مط. الكاثوليكيَّة، 1958م. ص69–70.



139 النفس وقواها في علم الطبيعة الأرسطيّ

ال  وسيتابع زاباريل في القرون الوسطى تأويلات الإسكندر في التوحيد بين العقل الفعَّ

والله، حيث سيجعل وظيفة الله في النفس توضيح ما هو معروف بالقوَّة على نحو ما يجعل 

ضوء الشمس الأشياء مَّم يمكن رؤيته بالفعل]]].

ويشير روس )Ross( إلى أنَّه ليس من الضروريِّ أن يكون أرسطو قد تناقض عندما تحدَّث 

ا يكون  عن محايثة الله في كتابه عن النفس، بينما تحدَّث عن مفارقته وعلوِّه في الميتافيزيقا، فرَّب

-بنظره- من الممكن من ناحية أخرى أنَّ الكتابين يمثِّلان وجهتيَْ نظر مختلفتين عن الله]]]. 

ا تأويل الإسكندر وزاباريل فهما تأويلان في الحقيقة غير متشابهين تماماً كما يعتقد  أمَّ

روس، إذ من الممكن أن يكون أرسطو قد وصف الله بأنَّه المحرِّك الذي لا يتحرَّك والذي 

يكون نشاطه الفعليُّ نشاط جذب بوصفه غاية، وأنَّه لا يعرف سوى ذاته، ليستطرد فيصف الله 

بأنَّه محايث في الإنسان بطريقة تجعله ينقل إليه المعرفة بالفعل]]].

ة حتى يومنا في محاولة تفسير  ال ما زالت تثير أسئلة جد ملحَّ على أنَّ فكرة العقل الفعَّ

ال يتَّفق مع الله، فهل ينظر إليه على أنَّه جزئيٌّ  أرسطو، من قبيل أنَّه إذا لم يكن العقل الفعَّ

في كلِّ إنسان مفرد، أو على أنَّه واحد عند سائر البشر؟ وعبارة أرسطو »نحن لا نتذكَّر«]]]، 

مع تأكيده على أنَّ الذاكرة والحب والبغض تفنى مع الموت]]] بوصفها تنتمي إلى الإنسان 

ال، فيبدو أنَّ أرسطو يشير بها إلى أنَّ الأخير في وجوده المنفصل لا  كلِّه لا إلى العقل الفعَّ

ذاكرة له، وبالتالي فهو ليس شخصيَّاً، لأنَّ الشخصيَّة تفترض ذاكرة. لكن رغم ذلك، فلا يثبت 

ال في كلِّ إنسان ليس عقلاً فرديَّاً في حالة انفصال. وقول أرسطو:  على التعُّي أنَّ العقل الفعَّ

»العقل في ذاته لا ينفصل« يثير مثل هذه الصعوبات إذ التفكير كالحب والبغض أحوال لا 

للعقل، بل لمن توجد فيه من حيث هو كذلك. وأيضاً إذا فسد الشخص لم يكن هناك تذكر 

أو حب، فهي إذن ليست أحوال العقل بل أحوال المركَّب الذي فسد. أما العقل فهو بلا ريب 

أكثر ألوهيَّة«]]].

]]]- بدوي، أرسطو، مصدر سابق، ص241.

[2]- Ross, Aristotle, p 33.

[3]- Ibid.

.Ibid p. 48ا -[4]

]]]- كوبلسون، تاريخ الفلسفة، مصدر سابق. ج1، ص441.

]]]- كتاب النفس، تج. الأهواني، ص28.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(140

م في الزمان على الفرد، لكنَّه  وفضلاً عن ذلك، فعندما يؤكِّد أرسطو »أنَّ العلم بالقوَّة متقدِّ

يعقل  تارة ولا  يعقل  الفعل  هذا  أنَّ  القول  نستطيع  الإطلاق، ولا  بالزمان على  ماً  متقدِّ ليس 

أخرى«. فيبدو أنَّه يضع تفرقة بين الفرد الذي يعلم أحياناً ولا يعلم أحياناً أخرى، وبين العقل 

ال]]]. ال الذي هو مبدأ نشط وفعَّ الفعَّ

البشر، عقل يعلوه  أنَّه مبدأ واحد عند جميع  ال على  الفعَّ العقل  وربما نظر أرسطو إلى 

تسلسليَّاً سلسلة من العقول الأخرى المنفصلة التي تدخل في الإنسان، وتقوم بوظيفة داخله، 

وتبقى بعد الموت. ولو صحَّ ذلك فإنَّ النتيجة التي نخرج بها بالضرورة هي أنَّ النفس الفرديَّة 

تفنى مع المادَّة التي تشكِّلها.

اً  وحتى لو مال أحدنا إلى مثل هذا التأويل، فلا بدَّ من أن يعترف بوجود صعوبة كبيرة جدَّ

ال عند أرسطو هو نفسه عند ابن سينا من الناحية العدديَّة، فسيَّان  في أن نفترض أنَّ العقل الفعَّ

ال عند كلِّ إنسان بمفرده، فما الذي يعنيه أنَّه جاء  لو اعتقدنا في الشخصيَّة الفرديَّة بالعقل الفعَّ

ية من أفلاطون]]]. من الخارج؟ هل كان ذلك من الآثار المتبقِّ

بالثنائيَّة  يأخذ  لم  أرسطو  أنَّ  الواضح  فمن  الأنفس  مسألة  حسابنا  من  أسقطنا  وإذا 

الأفلاطونيَّة في كتاب النفس، لأنَّه جعل من النفس كمالاً أوَّل للجسم، وهو بذلك يجعل 

الإنسان جوهراً واحداً.

به  يسمح  مما  أكثر  والجسد  النفس  بين  وثيق  باتِّحاد  يسمح  أرسطو  فإنَّ  وعموماً، 

الأفلاطونيون. وهو يقرُّ بأنه من الأفضل للنفس أن تتَّحد بالبدن، لأنهّا بذلك وحده تستطيع 

الوسطى  العصور  اعتنقها الأرسطيون في  التي  النظر  أن تمارس قدراتها، وتلك هي وجهة 

ثون  ثوا وما زالوا يتحدَّ مثل توما الأكويني، رغم  أنَّ العديد من المفكِّرين المسيحيين تحدَّ

بلغة تذكِّرنا بالتراث الأفلاطونيِّ كما يقول كوبلسون]]]. كما يصرُّ أرسطو على أنَّ المدرسة 

الأفلاطونيَّة فشلت في تفسير مقنع لوحدة النفس والجسم، من خلال اعتقادها بأنَّ أيِّ نفس 

ه، ويؤكِّد روس ذلك  يمكن أن تتَّحد بأيِّ بدن، وما يعتقده أرسطو هو أنَّ لكلِّ بدن صورة تخصُّ

]]]- كوبلسون، مصدر سابق، ص441

]]]- كوبلسون، المصدر نفسه.

]]]- المصدر نفسه.



141 النفس وقواها في علم الطبيعة الأرسطيّ

بعبارة بليغة حين يقول: »إنَّ فكرة مثل فكرة ديكارت حول أنَّ وجود النفس هو اليقين الأول، 

ووجود المادَّة استدلال لاحق، مثل هذه الفكرة لا بدَّ من أن تصدم أرسطو، بوصفها خلفاً 

ات بمجملها وكذلك النفس والبدن، هي أمور معطاة وليست موضع تأوُّل«]]].  محالاً، فالذَّ

ولا حاجة بنا إلى القول أنَّه إذا كان أرسطو سوف يعارض وجهة نظر ديكارت هذه فهو 

سيعارض كذلك أولئك الذين يردُّون النفس البشريَّة بأسرها وبجميع أنشطتها ووظائفها إلى 

للدماغ محضاً  انتعاشاً  مجرَّد ظاهرة مصاحبة للبدن جاعلين النشاط الأعلى للفكر البشريِّ 

كما يقول كويلسون .

ة ثاني�اً: مناقشة صدر الدين الشيرازي لفكرة النفس الأرسطيَّ
تمهيد

لا يمكن بحال استيعاب مشكلة النفس عند صدر الدين الشيرازي في سياق البحث عن 

ر لأسباب عديدة، منها أنَّ لمَُّل صدرا نهجاً  النفس عند أرسطو وقواها الطبيعيَّة، ذلك متعذِّ

ائيَّة عموماً لأنَّه  اً في معالجة المشكلة هذه تقطع قليلاً أو كثيراً مع تراث أرسطو والمشَّ خاصَّ

جهة،  من  الوجود  ببحوث  جذريَّاً  ويربطها  الميتافيزيقا  إلى  الطبيعة  من  فيها  البحث  ينقل 

في  النفس  على  الكلام  بسط  الشيرازي  ولأنَّ  أخرى.  جهة  من  العلويَّة  المفارقات  وبعالم 

أن مشكلة من هذا  يعني  الواحد. وهذا  الكتاب  كتبه وفي مواضع مختلفة في  مواضع من 

هنا. ولأجل  لنا  ليس غرضاً  ما  أصيلة، وهذا  إلا بمعالجة خاصة  تستوعب عنده  القبيل لا 

ذلك، سأكتفي بالتركيز على الأصول الفلسفيَّة لمشكلة النفس عنده، خصوصاً تلك التي نأى 

ائين ليرسم لنفسه حولها ملامح وجهة نظر مختلفة ومتمايزة. بها عن نهج المشَّ

معرفة النفس عند الشيرازي

ن سبقه من الفلاسفة، يرى الشيرازي أنَّ النفس:  في التعريف، وهو لا يكاد يختلف عمَّ

»كمال أول لجسم طبيعيِّ آلي ذي حياة بالقوى«]]].

[1]- Ross, Aristotele, p 132.

]]]- صدر الدين الشيرازي، الشواهد الربوبيَّة، تح. جلال الدين الأشتياني، مشهد: مركز النشر الجامعي، 1981م. ج1، ص 187.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(142

وهو تعريف يقرب، أو يكاد يطابق تعريف أرسطو في كتاب النفس كما نجده في الترجمة 

العربيَّة القديمة للكتاب، حيث قال: »النفس انطالشيا )كمال(، وهو أول تمام جرم طبيعيٍّ 

ذي حياة بالقوَّة«]]]. وليس من قبيل الصدفة تطابق التعريفين أو تشابههما، إذ تعريف أرسطو 

كانت شائعاً جداً بين فلاسفة الإسلام ومتكلميه، بمن في ذلك ابن سينا... لكن الشيرازي 

كان يدرك أن تعريفاً كهذا إنما هو تعريف للنفس باعتبار علاقتها بالبدن، وأنَّ ذلك إنما هو 

اسم لها بما هي كذلك،  كما قرَّر ابن سينا قبله وابن عربي، حين اعتبرا أنَّ من المستحيل 

العقليَّة]]]. ولأجل ذلك، فهو اعتبر أنَّ تعريفه  النفس وكنهها وإدراك حقيقتها  معرفة جوهر 

لها، كما هو الحال في تعريف السابقين، اسميٌّ إضافيٌّ – باعتبار علاقتها بالبدن – وهي لها 

التحريك.  الفعل وهو  لقدرتها على  قوَّة  أخَُر، فهي  باعتبارات وحيثيَّات  أخَُر  كذلك أسماء 

وصورة قياساً إلى المادَّة التي تحلُّها ليجتمع منهما جوهر نباتيٌّ أو حيوانيٌّ، وهي كمال النوع 

ل بالفصل الذي يميِّزه]]]. لأنَّ الجنس ناقص فيكمَّ

فهل للنفس ماهيَّة، إذن، غير كونها كمالاً للجسم، كما افترض أرسطو وتبعه عليه جماعة 

إليه  مضافة  بالبدن  باعتبار علاقتها  إلاَّ  مها  يقدِّ لا  هذا  التعريف  دام  ما  بعده،  من  ائين  المشَّ

متعلِّقة به؟

في سياق الإجابة، ينبغي الإشارة إلى أنَّ الشيرازي سيعيد التفكير في قضيَّة النفس إلى 

د،  المتجدِّ السيَّال  ، وجوهرها  ِِّّل الك فيها في سياق وجودها  التفكير  إلى  أعني  البدء،  نقطة 

في  نظراً  وسيستأنف  وقِدَمها  وحدوثها  المادَّة،  عن  تجرُّدها  أو  ومادِّيَّتها  وقواها،  وفعلها 

أسئلتها الكبرى يكاد يكون أصيلاً في كلِّيَّته، أقصد في مبادئه وأسُُسه، منهجه وطريقته، لغته 

ومصطلحه، وفي السياق العام الذي ينبغي أن تعالج قضيَّة النفس في إطاره.

الأفق  فهم مختصر لمثل هذا  عليها، في سبيل  الضوء  أساسيَّة كبرى سألقي  مشكلات 

الجوهريَّة  وحركتها  ومادِّيَّتها  حدوثها  بالبدن،  النفس  علاقة  كقضيَّة  عنه.  ثت  تحدَّ الذي 

]]]- أرسطو، كتاب النفس، تج. عربية قديمة، مصدر سابق، ص30.

]]]- ابن عربي، فصوص الحكم، القاهرة: البابي الحلبي، 1407هـ، ص185. وابن سينا، النفس من الشفاء، تح. حسن زاده 

الآملي، قم: مكتب الإعلام الإسلامي، 1417هـ، ص21. ويقارن: الشيرازي الأسفار الأربعة العقليَّة، قم: مط. مصطفوي، د.ت. 

ج1، ص442.

]]]- الأسفار، ج8، ص7.



143 النفس وقواها في علم الطبيعة الأرسطيّ

رؤية  ليس  تكشف  قضايا  وهي  قواها.  د  بتعدُّ دها  تعدُّ أو  ووحدتها  العقول  بعالم  وعلاقتها 

الشيرازي في إطار تفكير عصره فحسب، بل أيضاً القطيعة التي سيحدثها تفكيره في النفس 

ائيَّة في أهمِّ مفاصله. مع تراث المشَّ

ة« تها، وحركتها الجوهريَّ يَّ علاقة النفس بالبدن »حدوثها، مادِّ
َُّّشاح، إنَّ النفس حادثة وأنَّها صورة  قال أرسطو، في ما هو معروف عن مذهبه كما نقله ال

فلاسفة  مجمل  ذهب  حدوثها،  وإلى  بفنائه.  وتفنى  بوجوده  توجد  فهي  وبالتالي  البدن، 

الإسلام، بمن فيهم ابن سينا، الذي اعتقد بتجرُّد النفس من أوَّل فطرتها، لكنَّه خالف أرسطو 

: »ليس إذا وجب حدوث شيء عند حدوث شيء،  في موضوع فنائها بفناء الجسد مفترضاً أنَّ

وجب أن يبطل مع بطلانه«]]]... ومثل هذا الاعتقاد لابن سينا ينقله الشيرازي، ليس في سياق 

اختلافه مع أرسطو، ولا لجهة اعتقاده بحدوث النفس، بل لجهة القول بتجرُّدها، وهو شيء 

سيكافح الشيرازي لإبطاله بكلِّ الطُّرق مفترضاً أنَّه الأساس الذي نشأت منه أغلب الشبهات 

مجرَّد  سينا-  -ابن  عنده  الإنسانيَّة  »النفس  فيقول:  الأوائل،  تراث  في  النفس  بعلم  المتَّصلة 

عقليٍّ من أول الفطرة حين حدوثها، وليس كذلك، بل إنَّها من أول الأمر خيال بالفعل عقل 

ثمَّ  بالقوَّة-  بالفعل، مجرَّدة  مادِّيَّة في أول الأمر  بالقوة -وهي عبارة أخرى عن قولنا: طبيعة 

تصير بتكرُّر الإدراكات وانتزاع المعقولات من المحسوسات والكلِّيَّات من الجزئيَّات صائرة 

من حدود العقل بالقوة إلى حدود العقل بالفعل«]]].

ومأخذ الشيرازي ليس شكليَّاً البتَّة لأنَّه يقصد الطريقة التي بها فسَّ ابن سينا تبعاً لأرسطو 

أو علاقته بسريره  يركبها،  بدابَّته حين  الشخص  تشبه علاقة  بالبدن على نحو  النفس  علاقة 

حين يستند إليه، أو باعتبارها مجرَّد جامع لقوى البدن مؤلِّف لها تشبه في حقيقتها المزاج، 

ويقصد القناعة الرَّاسخة عند أرسطو بتباين النفس عن البدن تباينُاً يجعل من الصعب تفسير 

وبالتالي  كذلك.  مادِّيَّاً  الجسم  الفطرة ويكون  أول  من  مفارقاً  ارتباطهما حين تكون جوهراً 

فمثل هذه العلاقة الواهية الضعيفة الصعبة التفسير، وغير المقنعة، لا يمكن أن تفِّس -حسب 

الشيرازي- علاقة النفس بالبدن تفسيراً تسلم به العقول، وتنساق له الأفئدة كما قرَّرها ابن سينا 

]]]- النفس من الشفاء، ص314.

]]]- الأسفار، ج 8، ص366.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(144

قائلاً: »إذ ليس وجود النفس في الجسم كوجود العرض في الموضوع، فالنفس التي لكلِّ 

حيوان هي جامعة عناصر بدنه ومؤلِّفتها على نحو يصلح معه أن يكون بدناً لها«]]]. 

ائين ثمَّ يعترض عليه فيقول: »إنَّ القول بأنَّ الصحابة -يقصد  ويعرض الشيرازي رأي المشَّ

باطل  قول  ذاتيَّة  بينهما علاقة  ليس  وأنَّهما  اتفاقيَّة،  معيَّة  مجرَّد  والبدن  النفس  بين  العلاقة- 

ائين- صرَّحوا بأنَّ النفس صورة كماليَّة للبدن، فلو افترضنا  وسخيف، كيف وهم -يقصد المشَّ

المجرَّد عن  يكون  بالبدن، وكيف  نفِّس علاقتها  فكيف  يقولون،  النفس حدوثاً، كما  تجرُّد 

لديه  يتساوى  والمجرَّد  حركتها،  في  المتدرِّجة  المادَّة  شأن  والاستعداد  استعداد،  ذا  المادَّة 

الاستعداد والزمان؟. فالحقَّ أنَّ بينهما علاقة لزوميَّة لا كمعيَّة المتضايفين.. بل كمعيَّة شيئين 

النفس بخصوصها  قه، لكن لا إلى  تحقُّ ا هو  إنَّ النفس  البدن إلى  متلازمين. ووجه حاجة 

الفعلية، بل من  البدن، لا من حيث حقيقتها المطلقة  بل إلى مطلقها، والنفس مفتقرة إلى 

حيث وجود تعينها الشخصي وحدوث هويَّتها النفسيَّة -أي بما هي نفس أو بما لها من نشأة 

طبيعيَّة-..«]]].

أول  من  ليست  أنَّها  تفترض  بأن  اتحاديَّة،  رابطة  كذلك  البدن  مع  للنفس  يكن  لم  ولو 

نشأتها سوى الطبيعة المادِّيَّة للبدن، لم يكن سوء مزاج البدن أو تفرق اتصاله مؤلماً للنفس، 

ى في وجودها أولاً في أدنى  فالإنسان ليس إذن إلاَّ »هويَّة واحدة ذات نشآت ومقامات تتبدَّ

منازلها -يقصد كونها مادَّة- وترتفع قليلاً إلى درجة العقل والمعقول«]]].

والطريقة الوحيدة بنظره التي يمكن فيها ذلك، هو أن تفترض النفس مادِّيَّة من أوَّل الأمر، 

أقصد مادِّيَّة الحدوث، تنشأ في هذه النشأة مع البدن، وتوجد إذ يوجد وتتَّحد به، أو فلنقل 

إلاَّ حال  يكون  تجرُّدها لا  وأن  للبدن،  المادِّيَّة  الطبيعة  نشأتها سوى  أول  تكون في  إنَّها لا 

ل من كونها طبيعة بدنيَّة إلى  بقائها، بارتقائها بحركة جوهريَّة ذاتيَّة تنقلها في وجودها الشمَّ

كونها عقلاً يدرك المعقولات بالفعل ويتَّحد نحو اتِّحاد بالعقل الفعال -كما سيأتي للتوّْ -.

والشيرازي لا يقصد من وحدة الإنسان، استقلال وحدة النفس الجمعيَّة وقيامها بنفسها 

]]]- النفس من الشفاء، ص135 – 136.

]]]- الأسفار، ج8، ص381 – 382.

]]]- الأسفار، ج8،  ص133.



145 النفس وقواها في علم الطبيعة الأرسطيّ

واكتفائها بوجودها كطبيعة، بل يربط وحدتها الجمعيَّة هذه بعالم المفارقات، مفترضاً أنَّها ظلٌّ 

- من سنخ الملكوت،  للوحدة الإلهيَّة لجهة كونها جوهراً قدسيَّاً -يقصد في وجودها العقليِّ

لقوَّة حيوانيَّة  نة  بذاتها متضمِّ ، وهي  إذا رجعت إلى موطنها الأصليِّ قوَّة عاقلة  بذاتها  وهي 

حسب مراتبها من حدِّ التخيُّل إلى حدِّ الإحساس]]].

فللنَّفس جهتان إذن، لأنَّها »من جهة ذاتها جوهر عقليٌّ ثابت بالقوَّة، ومن جهة تعلُّقها 

تكون  أن  يشبه  مَّم  الجهتان  وهاتان  ثابت،  غير  د  متجدِّ جوهر  وتدبيرها  وفعلها  بالطبيعة 

إحداهما مقوِّمة داخلة في قوامها -يقصد جهة ثباتها- والأخرى لاحقة لها، لكونها إضافة لها 

، أي عالم العقول«]]]. إلى الطبيعة، فإذا سقطت عنها الإضافات رجعت إلى عالمها الأصليِّ

القول تجرُّدها  النفس نصٌّ لأرسطو يظهر منه  بتجرُّد  القول  أنَّ منشأ  والشيرازي يفترض 

أو صورة  »النفس جوهر  هو:  والنصُّ  الغزاليِّ،  إلى  الكنديِّ  من  ذلك  المسلمون في  فتبعه 

بالقوة، والصورة  ]مادة[. والمادَّة صورة  النفس  د ماهيَّتها، وليست  التي تحدِّ الجسم، وهي 

مادَّة قد بلغت الكمال، أي قد اشتدَّ وجودها، وقد يوصلها كمالها إلى أن تعقل ذاتها ثمَّ تعقل 

المعقولات«]]].

ل وجوه، فقد يفهم منه أن تجرُّدها إنما هو بحسب ما لها  وهو يعتبر أنَّ النصَّ هذا حمَّ

من جوهر لا بحسب كونها مدبِّرة. وأن تجرُّدها في نشأة الطبيعة إنما يتمُّ بالاشتداد الوجوديِّ 

بانتقالها من مادَّة إلى صورة، أي من كونها عقلاً بالقوَّة إلى كونها عقلاً بالفعل، فيكون النصُّ 

في الحقيقة إشارة إلى الحركة في الجوهر. 

نشأة  أول  مجرَّدة في  كونها  هو  ه  نصِّ من  المسلمون  الفلاسفة  فهمه  فما  أيِّ حال،  على 

ة نشأت في المبتدأ من كونهم  عالم الطبيعة، ثم جرَّهم عدم فهم طبيعتها إلى مشكلات جمَّ

به- حين عجزوا  إلاَّ  يقوم  -الذي لا  النفس  ائين- »لم يحكموا أساس علم  المشَّ -خصوصاً 

عن ربطه بقضيَّة الوجود في كماله ونقصه ومبدأه وغايته، وأنكروا الوجود المشكِّك للهويَّة 

]]]- الأسفار، ج8،  ص133.

]]]- الشيرازي، رسالة في الحدوث، تح. حسين موسويان، طهران: وزارة الثقافة، د.ت. ص132.

]]]- أرسطو، في النفس، تج. الأهواني، ص30. 



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(146

الإنسانيَّة، والوحدة الجوهريَّة بين النفس والبدن في أول نشأة عالم الطبيعة]]]، وبالتالي زعموا 

أنَّ »النفس بحسب جوهر ذاتها شيء واحد من أول تعلُّقها بالبدن إلى آخر بقائها«]]]... مع 

أنَّها وحدة جمعيَّة، أقصد أنَّها واحدة ذات مراتب، وأول مراتبها أن تكون طبيعة مادِّيَّة متَّحدة 

أحضان  في  فيها  تتقلَّب  متَّصلة،  تصاعديَّة  بحركة  جوهرها  ويشتدُّ  ذاتها  تتطوَّر  ثم  بالبدن، 

الطبيعة ليشتدَّ وجودها، ثمَّ تتَّجه لتستقلَّ عن البدن فلا تفسد بفساده لأنَّ مرتبتها في أول نشأة 

الطبيعة غير مرتبتها في نشأتها العقليَّة، فللنَّفس إذن أطوار مختلفة حسبما يتمتَّع به وجودها 

العقل  الخيال خياليَّة أو خيال، ومع  أو بدن، ومع  بدنيَّة  البدن  ة وضعف، فهي مع  من شدَّ

د، الأول  عقليَّة أو عقل، وجودها حدوثاً غير وجودها بقاءً رغم وحدة وجودها السيَّال المتجدِّ

من عالم الخلق، والثاني من عالم الأمر، أو أنَّ الأول عن عالم التغيُّ والحركة، والثاني من 

عالم الثبات والمفارقة.

حسب  فشيئاً  شيئاً  تترقَّى  ثم  الطبيعة،  درجة  درجتها  الكون  أول  في  النفس  »إنَّ  يقول: 

لها  حصلت  متى  فالنفس  والحيوان...  النبات  درجة  تجاوز  حتى  المادَّة،  استكمالات 

المحضة  القوَّة  إلى  أخرى  تارة  ترجع  أن  فيستحيل  بالفعل-  عقلاً  تصبح  حين  -أي  الفعليَّة 

والاستعداد...«]]].

اؤون يعتقدون بتجرُّد النفس حدوثاً وبقاء، لزمهم إنكار الحركة في الجوهر،  ولمَّا كان المشَّ

ها وعدم ثباتها]]]، وهذا يقتضي، حسب  يَّة خياليَّة وعقليَّة، وتغيُّ وتقلُّب النفس في شؤون حسِّ

الشيرازي، أن يكون جوهر النفس متَّحد الوجود بالجسم النامي بصورة دائمة، كيف والنفس 

، وهو يناقض مذهبهم  هي مبدأ فصل النوع الإنسانيِّ؟ ويلزم من ذلك أنَّ النفس جسم مادِّيٌّ

من كونها مجرَّدة حدوثاً وبقاء]]]...

ائين بثبات النفس وتجرُّدها دفعهم إلى القول ببساطتها، مستدلِّين على  والإيمان عند المشَّ

]]]- الأسفار، ج8، ص135 – 136.

]]]- المصدر نفسه. ص238.

]]]- الشيرازي، الشواهد الربوبيَّة، ج1، ص234.

ائين- من لدن أول تعلُّقها بالبدن وحدوثها إلى أقصى مراتب تجرُّدها شيء  ]]]- الأسفار،ج7، ص 344، »كلُّ نفس -حسب المشَّ

واحد... إلخ«.

]]]- المصدر نفسه. ج8، ص345.



147 النفس وقواها في علم الطبيعة الأرسطيّ

فكذا محلُّه... وذلك صحيح حسب  للقسمة،  قابل  والعلم غير  العلم،  بكونها محلَّ  ذلك 

الشيرازي لكنَّه لا يكفي، إذ كونها بسيطة ينافي حدوثها كما يعتقدون، وتجرُّدها عن المادَّة 

اؤون ويذهبون  ها بالعدد حسب تكُّث الأبدان، وهو شيء يقرُّه المشَّ في أول نشأتها ينافي تكُّث

إليه]]].

والسبب حسب الشيرازي -في مثل هذا الاضطراب في بحث تجرُّد النفس وبساطتها- هو 

ائين لم يحكموا فكرة أنَّ النفس البشريَّة هي الكائن الوحيد من  أن أرسطو ومن تبعه من المشَّ

بين كلِّ المخلوقات الإبداعيَّة كالعقول المجرَّدة والموجودات الطبيعيَّة تتمتَّع بحركة منفتحة 

على المقامات والمراتب الوجوديَّة، أو فلنقل على ما يتفتَّق عنه وجودها من ممكنات، أو 

اً،  ها إلى تحقيق إمكانها شدَّ على أنحاء وجودها في مراتبها المتنوِّعة المتصاعدة، حركة تشدُّ

وتدفعها إلى كمالها دفعاً. وما أدركه هؤلاء من حقيقة النفس ليس إلاَّ ما لزم عن وجودها 

من جهة البدن وعوارضه الإدراكيَّة والتحريكيَّة، ولم يتفطَّنوا من أحوالها إلاَّ إلى ما يلحقها 

من جهة الإدراك والتحريك وهو مشترك بين جميع الحيوانات]]]. لكنَّ الراسخين في العلم، 

الجامعين بين النظر والبرهان والكشف والوجدان، فيرون»أنَّ للنفس شؤوناً وأطواراً كثيرة، 

بعد  وبعضها  الطبيعة،  مع  وبعضها  الطبيعة  قبل  بعضها  وجوديَّة  أكواناً  بساطتها  مع  ولها 

الطبيعة، فالنفس الإنسانيَّة جسمانيَّة الحدوث روحانيَّة البقاء والتعقُّل، وتصرُّفها في الأجسام 

لها لذاتها وذات مبدعها روحاني]]]. جسمانيٌّ، وتعقُّ

وتجرُّد النفس إلى مرتبة الخيال يقصد الشيرازي به أنَّ النفس لكونها من عالم الملكوت، 

القدرة على  فقد وهبت  الحقيقة والمثال،  تفاوت بين  مبدعها مع  بعالم  ولأن عالمها شبيه 

كالشكل  آثارها  من  لا  المادَّة  من  مجرَّدة  مرتبة  فهي  عالمها]]]،  في  الأشياء  صور  إيجاد 

والإدراك. ودليله على تجرُّد الصور الخياليَّة هو أنَّها غير ذات وضع لأنَّها لا تحصل في قوة 

جسمانيَّة أو آلة]]].

]]]- الأسفار، ج8، ص344.

]]]- الأسفار، ج8 ص343.

]]]- المصدر نفسه. ج8، ص345، وص393، وسيأتي طبيعة فهم مَُّل صدرا للإدراك.

]]]- الشواهد الربوبيّة، ج1، ص25.

]]]- الأسفار، ج3، ص478.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(148

ة التي يتأَّت  والخيال هذا هو الحسُّ المشترك عند ابن سينا الذي عرَّفه بقوله: هو »القوَّ

بين  التمييز  استطعنا  لما  سينا-  ابن  -حسب  لولاها  قوَّة  وهي  كلِّها«]]].  المحسوسات  إليها 

الخيال  بين  سينا  ابن  يفرق  ولم  والحيوان،  الإنسان  بين  شراكة  وهي  والملموس،  الملوَّن 

الحسِّ  ا خزانة  إمَّ الحسِّ المشترك. والخيال عنده ليس كذلك بل هو  القائمة في  والصورة 

ى المتصرِّفة بالقياس إلى الحيوان، والمفكِّرة بالقياس إلى  المشترك، وإما المتخيَّلة وهي تسمَّ

الإنسان]]].

ة فعل النفس في البدن، النفس بما هي طبيعيَّ
مادِّيَّة  البدن  في  أفعالها  كون  ينافي  لا  مراتبها  د  تعدُّ حسب  إذن  ات  بالذَّ النفس  وتجرِّد 

ة آثار تتوقَّف  ا تصدر عنها وتنسب إليها من جهة ما فيها من قوَّ وصفاتها كذلك، إذ الأخيرة إنَّ

فعليَّتها على تهيُّؤ المادَّة التي هي آلة صدورها عنها، واتِّصافها بها. والأولى هي جهة فعليَّة 

، ولأجل ذلك، فهي قاصرة من أول حدوثها عن  لها من قبل ذاتها المستندة إلى فاعلها التامِّ

الكمال متعلِّقة في تدبيرها، أعني بما هي نفس أو طبيعة، بالمادَّة، وإن كانت بسيطة مجرَّدة 

الجوهر من جهة صدورها عن المبدأ الفيَّاض]]]. ولأجل ذلك، فهي ما دامت نفساً فحكمها 

حكم الطبيعة الجرميَّة، من حيث ارتباطها ارتباطاً جوهريَّاً بالبدن الذي تدبِّره]]].

د بين النفس في نشأتها الطبيعيَّة والطبيعة المادِّيَّة نفسها فهو ينسب  ولأنَّ الشيرازي يوحِّ

كلَّ الأفاعيل إلى الطبيعة، أعني الحركات الإراديَّة والطبيعيَّة... مَّم يوهم أنَّ النفس ليست 

هي الفاعل بل الطبيعة... وفي نصٍّ موهم، يقصد منه إثبات الحركة في جوهر الطبيعة المادِّيَّة 

ا تنشأ من حركة الجوهر ذاته لجهة أنَّ العرض لا يقوم  نفسها، وأنَّ كلَّ الحركات العرضيَّة إنَّ

بنفسه في ذاته فلا تقوم حركته كذلك، يقرِّر الشيرازي ما يأتي: »إنَّ بعض الباحثين زعموا أنَّ 

النفس هي الفاعلة القريبة للحركات المنسوبة إلى الإرادة، لكنَّ التحقيق أن المبدأ القريب 

طبيعة  بعينها  هي  القوَّة  وتلك  والرباطات،  والأوتار  العضليَّة  المحركة  القوة  هو  للحركات 

]]]- النفس من الشفاء، ص227.

]]]- الأسفار، ج8، ص211.

]]]- الأسفار، ج5، ص115.

]]]- رسالة الحدوث؛ ص111.



149 النفس وقواها في علم الطبيعة الأرسطيّ

البدن  النفس على الأعضاء لتدبير  تلك الأعضاء، والآلات جعلتها مطيعة لأنَّها منبعثة من 

بواسطتها -أي هذه القوة- فالمبدأ القريب للحركة الجسميَّة قوَّة جوهريَّة قائمة بالجسم، إذ 

الأعراض كلُّها تابعة للصورة المقوِّمة، وهي الطبيعة«]]].

طة بين النفس والبدن تكون هي الفاعل القريب للحركات  فهل يؤمن الشيرازي بقوى متوسِّ

الجسميَّة؟ كيف وهو لا يؤمن بقوى نفسيَّة أصلاً، ويفترض أنَّ النفس هي الفاعل لكلِّ حركة 

ا تفعل الأفاعيل بما  ط قوى أصلاً، وأنَّ الأعضاء مجرَّد آلة. ولعلَّ المرُاد أنَّ النفس إنَّ بلا توسُّ

هي طبيعة مادِّيَّة لا بما هي نفس في جوهرها. أي أنَّ الفاعل هو النفس بما هي مدبَّر، وهي 

مرتبة النفس في نشأة عالم الطبيعة.

ح الشيرازي بوقوع الحركة في جوهر الطبيعة، التي  مهما يكن من أمر، ففي هذا النصِّ يصرِّ

لولاها لما أمكن تعقُّل وقوع حركة في الأعراض أصلاً، إذ كما ينتهي العرض في وجوده إلى 

جوهر يقوم فيه، تنتهي كذلك كلُّ حركة عرضيَّة... ولو كان مباشر الحركة وفاعلها أمراً ثابت 

اؤون منذ أرسطو بأنَّ  د الجوهر لما أمكن صدور الحركة عنه. ولقد أقرَّ المشَّ ات غير متجدِّ الذَّ

ة وإلاَّ لما أمكن صدور الحركة عنها، لكنَّهم قالوا »إنَّ هذا التغيُّ  الطبيعة المدبِّرة للبدن متغيِّ

د الإرادات في أفعال الإرادة،  في الطبيعة ليس ذاتيَّاً، بل يطرأ عليها من الخارج بسبب تجدُّ

د الشوق الجزئيِّ الصادر عن النفس تبعاً  د أحوال الحركة القسريَّة في القسر، أو تجدُّ وتجدُّ

د  د الدواعي التي تبعث على الحركة... لكنَّهم غفلوا -حسب الشيرازي- عن أنَّ تجدُّ لتجدُّ

، أقصد إلى جوهر الطبيعة نفسه أو  د جوهريٍّ الأحوال أو الشوق لا بدَّ من أن ينتهي إلى تجدُّ

دات بأسرها  إلى حركتها الذاتيَّة، لأنَّ النفس لا تكون مبدأ حركة الجسم إلاَّ كطبيعة، فالتجدُّ

ات لا بالعرض«]]]. منتهية إلى الطبيعة معلولة لها]]]، فهي مبدأ حركة ما هي فيه وسكونه بالذَّ

ل الجسم وتكوِّنه، لا كما  ولأجل ذلك، افترض أنَّ النفس هي الحاملة للبدن، وأنَّها تحصِّ

الغذاء  ة  بقوَّ وأنَّها تقوى  الجسم،  أنَّها تحصل من  تعبيره- من  ائين -حسب  زعمه أكثر المشَّ

وتضعف بضعفه]]].

]]]- الأسفار، ج3، ص 64.

]]]- الأسفار، ج3، ص 64 – 65.

]]]- المصدر نفسه. ص 66.

]]]- المصدر نفسه. ج9، ص 47.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(150

وللشيرازي رأيٌ في أنَّ البدن الذي تنسلخ النفس عنه عند تجرُّدها هو هذا البدن المادِّيُّ 

، وأنَّ ثمة بدناً آخر يلازمها في نشأتها الأخرى وهو البدن على الحقيقة، يقول: »وليس  الطبيعيُّ

ل وجودها الدنيويِّ إلى وجودها الأخرويِّ تنسلخ  كما ظنَّه الجمهور خطأ، أنَّ النفس عند تبدُّ

عن بدنها وتصير كعريان يطرح ثوبه، وذلك لظنِّهم أنَّ البدن الطبيعيَّ الذي تدبِّره وتتصرَّف 

فيها تدبيراً ذاتيَّاً وتصرُّفاً أوليَّاً هو هذه الجثَّة الجماديَّة التي تطرح بعد الموت، وليس كذلك، 

ات وهي إنما تدبِّره  بل هذه الجثَّة الميتة خارجة عن موضوع التصرُّف والتدبير -يقصد بالذَّ

بالعرض- وإنما هي كثقل يقع مدفوعاً عن الطبيعة كالأوساخ ممَّ تحصله الطبيعة خارجاً عن 

ات لا بالعرض،  ذاتها، فالبدن الحقيقيُّ هو الذي يكون سريان غور الحسِّ والحياة فيه بالذَّ

فنسبته إلى النفس كنسبة الضوء إلى الشمس«]]].

ومثل هذا يتَّصل حقيقة لا بالمعاد فحسب ومشكلاته وعودة البدن أو عدمها، بل كذلك 

ات، فكأنَّ ثمَّة تدبيرين للنفس الأول لبدن مثاليٍّ  بأصل ما يقع عليه فعل تدبير النفس بالذَّ

حقيقيٍّ له أعضاء مثاليَّة بها يقع السمع على الحقيقة، والبصر على الحقيقة، والذوق على 

الحقيقة.. ومجمل الأحاسيس والحركات. والثاني ظاهريٌّ شكليٌّ ينفعل بالعرض بسبب من 

ات. فآلة السمع هنا آلة ظاهرة لا يقع السمع بها إلاَّ على الظاهر، بينما يقع  انفعال البدن بالذَّ

على الحقيقة بآلة البدن المثاليِّ. ثمَّة أذُن مثاليَّة وعين كذلك وأنف.. إلخ.

وفي نصٍّ آخر يقول: »المادَّة التي تتصرَّف فيها النفس ليست هذا الجسم الثقيل الذي يقع 

، وهذا غلافه وقشره، ولا  لها به الإعياء، بل هي اللَّطيفة المعتدلة النوريَّة، وهي البدن الأصليُّ

يوجب لها الإعياء لأنَّه مناسب لجوهرها«]]].

ولعلَّ الشيرازي متأثِّر في ذلك بالدوانيِّ في أحد نصوصه التي يقول فيها: »إعلم أنَّ الإنسان 

مركَّب من ثلاثة أشياء، من جسم كثيف وجسم لطيف وروح. وإن شئت زيادة إيضاح فاعلم 

أنَّ جسمك الكثيف هو الراقد في الفراش حالة النوم، وجسمك اللَّطيف هو الجسم الذي 

يسير في النوم، والروح هو الرابطة بينهما«]]].

]]]- الأسفار، ج9، ص99.

]]]- المصدر نفسه. ج8، ص88.

]]]- جلال الدين الدواني، رسالة الإنسان والروح، ط1947م. من دون ناشر، ص10.



151 النفس وقواها في علم الطبيعة الأرسطيّ

�ة ة النفس، ونفي القوى النفسانيَّ وحدة هويَّ
ال،  يبدو أنَّ أرسطو كان متردِّداً في ما يتَّصل بوحدة النفس من جهة تردُّده في العقل الفعَّ

تارة يقول بأنَّه أحد وظائف النفس، وأخرى بأنَّه نفس مستقلَّة، ولهذا تردَّد المسلمون في إثره، 

فذهب الفارابي والغزالي إلى اعتباره نفساً مستقلَّة، وذهب ابن رشد إلى كونه قوَّة من قوى 

النفس]]].

دة، لأنَّ ذلك ينسجم مع  والأقرب إلى مذهب أرسطو هو أنَّ النفس واحدة لها قوى متعدِّ

نظريَّته في الانطباع، أي انطباع النفس في البدن وأنَّ النفس صورة له.

وهذا ما قاله ابن سينا، وهو جعل منه دليلاً على وجودها المجرَّد ومغايرتها للبدن]]]، رغم 

م النَّفس تبعاً لأرسطو -باعتبار وظائفها- إلى  مخالفته لفكرة أرسطو حول الانطباع. ولقد قسَّ

م قوى النفس الناطقة إلى عالمة وعاملة في سياق عرضه لأدلَّته  نباتيَّة وحيوانيَّة وناطقة، ثمَّ قسَّ

د قواها]]]. على وحدة النفس وتعدُّ

في  أرسطو،  عن  وبالتالي  المسألة،  هذه  أصل  في  سينا  ابن  عن  الشيرازي  يختلف  ولا 

بالوجدان، فيقول: »إنَّ كلَّ واحد منا يعلم  النفس  الأنسب لمذهبه، وهو يدلِّل على وحدة 

بالوجدان، قبل المراجعة إلى البرهان، وأنَّ ذاته وحقيقته أمر واحد لا أمور كثيرة، ومع ذلك 

اس والمشتهي، الغضبان والمتحيِّز والمتحرِّك. وهذا، وإن كان  يعلم أنَّه العاقل المدرك الحسَّ

أمراً وجدانيَّاً، لكن أكثر الناس لا يمكنهم معرفته من باب الصناعة العلميَّة، بل أنكروا هذا 

التوحيد«]]].

لكنَّ مثل هذا المعنى للوحدة، كما يقرِّره الشيرازي، يختلف عن الوحدة كما في صورتها 

د فيه، أو فلنقل إنَّ القوى  الأرسطيَّة، ذلك أنَّ معنى وحدتها هنا، أنَّها وقواها شيء واحد لا تعدُّ

ا هو النفس بوحدتها الجمعيَّة.  ليست إلاَّ مجرَّد آلات أو أدوات، وأنَّ الفاعل على الحقيقة إنَّ

ولأجل ذلك قال: »وأيضاً البرهان قائم على أنَّ المدرك للصور الجزئيَّة الحاصلة في الحواسِّ 

]]]- محمود قاسم، في النفس والعقل عند فلاسفة الإغريق والإسلام القاهرة: مط. الفكرة، 1949م، ص113.

]]]- ابن سينا، النجاة، طهران: المكتبة المرتضويَّة، 1364هـ.ش. ص189.

]]]- النفس من الشفاء، ص55.

]]]- الأسفار، ج9، ص56.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(152

ليس هو إلاَّ للنفس من دون الحسِّ وآلته، إذ المدرك للشيء لا بدَّ وأن يدرك ذاته في ضمن 

ذلك الإدراك وليس للجسم ولا لقوَّة تقوم به إدراك لذاته«]]].

اؤون، وأنَّ الذي يفعل هو  وبالتالي، ففكرة أنَّ النفس رباط لجميع القوى كما قرَّر المشَّ

القوى، مردودة عند الشيرازي ذلك أنَّهم »إن عنوا به أنَّ النفس علَّة لوجودها فهذا القدر لا 

اس الغاذي الساكن الكاتب، بل كونها علَّة لوجود  يكفي في كون النفس بعينها هي الحسَّ

بعضها  فشروع  له.  معيقاً  أو  فعله  في  للآخر  معاوناً  البعض  كون  في  يكفي  لا  القوى  هذه 

النفس  أنَّ  القصد  كان  »وإن  ويتابع:  فعله...؟«]]].  الآخرين  يمنع  كيف  الخاصِّ  فعله  في 

ً لهذه القوى، مبدأ لهذه الأفعال... فهي  هي المدبِّرة فهذا يعني أنَّ النفس ذاتها تكون محَّل

ة والمتذوِّقة... إلخ وهذا هو الاحتمال الحقُّ الصراح الذي لا لبس  الباصرة والسامعة والحاسَّ

فيه، لكن من ذا الذي أتقنه وأزاح الشكوك عن إدراكه؟ وإذا كان الأمر كذلك، فكيف يقُال 

اؤون«]]]. د القوى، وهذا مبطل للقوى التي أثبتها المشَّ بتعدُّ

ة الظاهرة، إذا أدركت جسماً فإنَّه  ا الاحتمال الآخر الذي ينكره الشيرازي، فهو أنَّ الحاسَّ أمَّ

يحصل ربط بين هذا الإدراك الجزئيِّ وبين النفس المدركة للكلِّيَّات، ويكون هذا الإحساس 

ٍِّّل  ، ثم يكون هذا باعثاً لطلب ك ٍِّّل الجزئيُّ سبباً لاستعداد النفس لتدرك الجزئيَّات على نحو ك

ا أبصر وسمع لا بإبصار وسماع قائم بذاته بل  لتحصيل ذلك الشيء، وعليه يكون الإنسان إنَّ

صاً بعدما  ص، فإنَّ الإدراك يكون متخصِّ بإبصار وسماع قائم بغيره]]]، وبما أنَّ القابل متخصِّ

الرباط للقوى  النفس هي  ائين في كون  ينقله الشيرازي عن مذهب المشَّ كان كلِّيَّاً. هذا ما 

الجسمانيَّة، وإذا كان ثمة ما يوحي في نصوصه السابقة بأنَّه يميِّز بين أفعال النفس الإدراكيَّة 

ط بأن  ط بينها وبين فعلها قوى، وفي الثانية تتوسَّ وتحريكها، لجهة أنَّها في الأولى لا تتوسَّ

العضلات كما  القائمة في  التحريك  ط قوى  بتوسُّ الإراديَّة  تفعل حركتها  إنما  النفس  تكون 

أوحى نصٌّ سابق، فإنَّ النص الآتي يحسم ذلك حيث يقول: »إنَّ النسبة بين الأفعال الجزئيَّة 

]]]- الأسفار، ج8، ص66.

]]]- المصدر نفسه. ج8 ص59.

]]]- المصدر نفسه. ج8، ص60.

]]]- المصدر نفسه. ج8، ص60 – 61.



153 النفس وقواها في علم الطبيعة الأرسطيّ

كالشهوة والغضب، وبين النفس ليست أمراً مبايناً بحيث يكون من شأنه أن يدرك على وجه 

واحدة تعقل  لنا ذاتاً  أنَّ  أنفسنا  أنَّنا نجد من  ٍِّّل كلَّ ما يدركه الآخر على نحو جزئيٍّ، مع  ك

الكليَّات منا هو بعينه يدرك الشخصيَّات... أي  أنّ الذي يدرك  وتحسُّ ]وتحرَّك[... ونعلم 

د شؤونه«]]]. فهي تعقل وتحسُّ وتحرَّك كذلك، أي أنَّها تقوم  لا بدَّ من وحدة المدرك وتعدُّ

بجملة هذه الأفاعيل بنفسها لا بقوى تتمايز عنها، فللنَّفس إذن هويَّة جامعة لجميع مراتبها 

الوجوديَّة من أدناها إلى أعلاها.

وما دامت النفس في نشأة الطبيعة فهي موجود واحد ذو هويَّة واحدة، لها مراتب تتفاوت 

ة وضعفاً، فهي مع الحسِّ حسٌّ ومع الخيال خيالٌ ومع العقل عقلٌ... وهي الفاعل على  شدَّ

الحقيقة لكلِّ الأفاعيل، أي أنَّ النفس في ذاتها لها »سمع وبصر وشمٌّ وذوق ولمس«، غير 

هذه الحواسِّ الظاهرة التي هي آلات بدنيَّة تعين النفس على فعلها، أو فلنقل تشكِّل موضع 

دة يختصُّ كلٌّ منها  فعلها، فالنفس تسمع بإذن، وتبصر بعين، وتشمُّ بأنف... لا بقوى متعدِّ

بفعل يفعله]]].

باصرة،  يَّة فتصير عند الإبصار عيناً  النفس- قوى حسِّ تنزَّلت فهي -أي  إذا  يقول: »وهي 

ال صائرة  وعند السماع أذناً واعية، وكذا ترتفع عند إدراكها للمعقولات إلى درجة العقل الفعَّ

إيَّاه متَّحدة به«]]].

ال نفس مستقلَّة، بل مرتبة من مراتب النفس هي  ولأنَّ الشيرازي لا يؤمن بأنَّ العقل الفعَّ

ى عقلاً مستفاداً شبيهاً  مرتبة تجرُّدها، فهو يعتقد أنَّ النفس بعد صيرورتها عقلاً بالفعل تسمَّ

بالمادَّة  مقترنة  كانت  مفارقة  المستفاد صورة  العقل  »أنَّ  هو  بينهما  والفرق  ال،  الفعَّ بالعقل 

ال هو صورة لم تكن في مادَّة أصلاً ولا يمكن أن يكون إلاَّ  ثمَّ تجرَّدت عنها، والعقل الفعَّ

مفارقاً«]]].

ط بينها وبينه، لا في أفعالها الإدراكيَّة  وحاجة النفس إلى آلة، هو البدن، لا إلى قوى تتوسَّ

ولا في أفعالها الطبيعيَّة كالتَّحريك.

]]]- الأسفار، ج8، ص61.

سة التاريخ العربي، 2000م، ص35. ]]]- الشيرازي، الرسالة العرشيَّة، ط1، بيروت: مؤسَّ

]]]- الشواهد الربوبيَّة، ج1، ص27.

]]]- الأسفار، ج3، ص461.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(154

يَّة »ذلك أنَّ النفس في  وحاجتها هذه إلى الآلة إنما هي حاجة في خصوص أفاعيلها الحسِّ

ا إدراكها  طها الجسمانيَّات وأمَّ معرفة الأمور الجسمانيَّة محتاجة إلى الجسد وآلاته لتدرك بتوسُّ

ط الجسد،  للصور الروحانيَّة فيكفيها ذاتها وجوهرها بعدما تأخذها من طريق الحواسِّ بتوسُّ

.[[[» فإذا حصل لها ذلك وصارت عقلاً وعاقلاً بالفعل فقد استغنت عن الحواسّْ

النفس  »إنَّ  فيقول:  الأفعال،  د  بتعدُّ الفاعل،  وحدة  مع  الآلات،  د  تعدُّ الشيرازي  ويعلِّل 

والخيال  العقل  مقام  وهي  الأخرى،  النفوس  دون  من  بها  تختصُّ  مقامات  لها  الإنسانيَّة 

والطبيعة، وما هو موجود من الأفعال والصفات في مقام ما موجود أيضاً في المقام الآخر 

بما يناسبه من الوحدة والكثرة والرتبة، فوجود هذه الحواسِّ والآلات في البدن يكون بشكل 

متفرِّق، لأنَّ محلَّ المادَّة محلُّ الانقسام والتضادِّ، فلا يكون موضع الشمِّ في موضع البصر، 

ولا محلُّ الشهوة في محلِّ الغضب، وهذا يعني أنَّها ترجع جميعها إلى أصل واحد، يسمع 

ويرى ويلمس ويذوق، وغير ذلك، من غير انقسام وتفرُّق، وتوجد أيضاً في عالم العقل من 

الإنسان  ذلك  موجودة في  أعضائه  العقليِّ روحانيٌّ، وجميع  الإنسان  شائبة كثرة، لأنَّ  غير 

. بوجود واحد]]]« يقصد بوجود واحد جمعيٍّ هو وجود النفس في تجرُّدها العقلْيّ

فمذهب الشيرازي، إذن، في النفس أنَّها المدركة العاملة، وما البدن إلاَّ آلة، فهي بذاتها 

ة، وبعض أفعالها تحتاج فيها إلى آلة وبعضها لا، لكن مع ذلك »فالنفس هي  متلفِّظة شامَّ

الطبيعيَّة  الحركات  بجميع  المحرِّكة  وهي  الإدراكات،  بجميع  المدركات  جميع  المدركة 

باب  بعضها في  التي  المتخالفة  دة  المتعدِّ ط الآلات  توسُّ ينافي وجوب  والإراديَّة. وهذا لا 

ط«]]]. فهي  ة العالية لا تفعل الذاتيَّ إلاَّ بتوسُّ الإدراك، وبعضها في باب التحريك لأنَّ القوَّ

ا  في وحدتها كلُّ القوى، ولها تنزُّلات في مراتبها كلٍّ بحسبه. وهذا قول على المجاز، وأمَّ

في الحقيقة فهي الفاعل لجميع الأفعال... »فهي بعينها تدرك الكليَّات والجزئيَّات، وتحسُّ 

وتحرِّك وتغذو وتنمو وتولد وتحفظ المزاج، وبالجملة تفعل بذاتها جميع ما فعلت الصورة 

]]]- الأسفار، ج 3. ج2، ص81.

]]]- الشيرازي، ج8، ص63.

]]]- المصدر نفسه، ج8، ص71.



155 النفس وقواها في علم الطبيعة الأرسطيّ

في  توجد  التي  الجواهر  هذه  كلُّ  بوحدتها  فهي  والحيوانيَّة،  النباتيَّة  والنفس  الجماديَّة 

الخارج«]]].

النفس وعالم الروح
ولأنَّ النفس لا يمكنها أن تخرج من القوَّة إلى الفعل بنفسها، فإنَّ الشيرازي يربطها بعالم 

الفعل في كماله  القوَّة إلى  الملكوت ربطاً جذريَّاً في وجودها وفعلها. فخروج الشيء من 

العقليِّ ليس بذاته، إذ إنَّ الشيء لا يخرج بذاته من النقص إلى الكمال، ولا الجسم أيضاً 

بمشاركة  إلاَّ  تؤثِّر  لا  نفس-  هي  -بما  النفس  ولأنَّ  مرتبتها،  دون  مرتبته  لأنَّ  النفس  ل  مكمِّ

الجسم ووساطة الوضع، وإلاَّ كانت عقلاً محضاً، فمخرجها إلى الكمال ملك كريم روحاني 

عنده جميع صور الأشياء«]]].

ائين ومَُّل صدرا المعرفة بين المشَّ
رؤيته  أيضاً  ائين، تمايزت  والمشَّ الشيرازي  بين  النفس  إلى  الرؤية  التفاوت في  هذا  إلى 

على  تقوم  عنده  لكنَّها  التجريد،  على  تقوم  أرسطو،  منذ  نظرتهم،  أنَّ  ذلك  عنهم،  للمعرفة 

الإشراق والفيض، وأنَّ إدراك النفس للمعقولات الكلِّيَّة يسُتمدُّ من أنوار مجرَّدة، ذلك، »أنَّ 

إيَّاها  النفس  بتجريد  لا  مجرَّدة  نوريَّة  ذواتاً  تشاهد  الكلِّيَّة  للمعقولات  إدراكها  عند  النفس 

وانتزاع معقولها من محسوسها كما هو عليه جمهور الحكماء، بل بانتقال ومسافرة يقع لها 

من المحسوس إلى المتخيَّل، ثمَّ منه إلى المعقول أي بحركة ذاتيَّة جوهريَّة تكون بها النفس 

اً، ثمَّ خيالاً، ثمَّ عقلاً على التدريج...«]]]. حسَّ

]]]- الشيرازي، ج8، ص124.

]]]- تفسير القرآن، قم: مط. أمير، 1415هـ. ج7، ص325.

]]]- الشواهد الربوبيَّة، ج1، ص 33. والأسفار، ج9، ص242.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(156

خاتمة 
، وهي  كانت نظريَّة أرسطو في النفس ذروة ما بلغته الرؤية اليونانيَّة في عصرها الذهبيِّ

ست في حقيقتها كردَّة فعل على التأمُّلات الأفلاطونيَّة في النفس والجسم، وفي مجمل  تأسَّ

وأطباء  وفلاسفة  مفكِّرين  رؤى  تفاصيلها  في  اختصرت  لكنَّها  الإنسانيَّة،  الطبيعة  مسألة 

في  شاملة  رؤية  لبناء  أكيداً  طموحاً  كانت  ولأنَّها  عنه.  تأخَّروا  أو  سقراط  سبقوا  وطبيعيين 

وعلاقتها  بماهيَّتها  المتَّصلة  الكبرى،  أسئلتها  معالجة  في  انخرطت  فإنَّها  الإنسانيَّة  النفس 

بالبدن وكيفيَّة وجودها وفعلها، والقوى التي تندرج تحتها وميادين فعل هذه القوى، إدراكيَّة 

وتحريكيَّة، وأقسامها من نباتيَّة وحيوانيَّة وإنسانيَّة، وما إلى ذلك من مشكلات وقضايا كان 

ه ركَّزها على نقاش مستفيض لآراء السابقين، وعلى  لأرسطو في مجملها وجهة نظر تخصُّ

حجج كان يفترض أنَّها حقيقة.

َُّّشاح من تراث أرسطو، وقعت قراءته في سياق تأويل شامل، سواء عند  لكن ما بقي لل

بفكره، المندرجين في مدرسته، المتَّبعين  به، المقتدين  أو عند المتأثِّرين  شَُّاحه المبكِّرين 

لمنهجه، من وثنيين أو مؤمنين، مسلمين ومسيحيين، في القديم وفي الحديث.

فشَُّاحه الأوائل استثمروا غموض أفكاره ليكون لهم وجهة نظر تطمح إلى تفسير حقيقة 

يكاد  لنظريَّته،  تماسك  توكيد  وراء  سعياً  الحقيقة،  وجه  على  منها  أرسطو  يقصده  كان  ما 

دها،  أو تعدُّ النفس  أنَّه غير مضمون، فوجهة نظره في وحدة  ى، في غمرة ما نقل عنه،  يتبدَّ

ث عن الموضوع، وطبيعة ما  التي تتحدَّ النصوص  كانت مجال نظر وتأوُّل لجهة غموض 

كانت  كذلك  وتجرُّدها.  ومادَّتها  به  النفس  وعلاقة  ال  الفعَّ العقل  طبيعة  من  أرسطو  يفهمه 

موضع تأوُّل مستفيض انخرط فيه مفكِّرو القرون الوسطى، وذهب الأغلب إلى كونه يعتقد 

بتجرُّدها وحدوثها، لكن مَُّل صدرا كان على قناعة بسوء تأويل كلام أرسطو في السياق، وأنَّ 

مين وقفوا عند ظاهر كلامه من غير فهم لأبعاده النظريَّة وخفاياه. المتقدِّ

س في  بيد أنَّ محاولة الشيرازي هي تأويل كذلك، بل هي التأويل الأكثر جذريَّةً،لأنَّه يتأسَّ

الأصل على المشكلة التي ورثها المسلمون، ولمَّا يجدوا لها الإجابة الشافية حول الكيفيَّة 

التي بها يتَّصل جوهر مجرَّد حادث بجوهر مادِّيٍّ هو البدن. تلك الإجابة التي أقامها أرسطو 



157 النفس وقواها في علم الطبيعة الأرسطيّ

رة، بما  على فكرة المادَّة والصورة ثم بقيت راسخة غامضة المأخذ وغير مقنعة إلى فترة متأخِّ

نه من أفكار حول النفس، كبساطتها وثباتها الجوهريِّ ووحدتها النوعيَّة، وأنَّ تجرُّدها  تتضمَّ

ط قوى، كان لأرسطو فضل السبق في عرضها  تطلَّب أن يكون فعلها في البدن المادِّيِّ بتوسُّ

عرضاً يكاد يكون نهائيَّاً في تراث المشائيَّة كلِّه، وعنه ورثه المسلمون بلا تردُّد ولا مراجعة...

الأرسطيَّة في  النظريَّة  التفصيل والإيضاح  يستعيد مع شيء من  يكاد  ابن سينا  أنَّ  حتَّى 

الطبيعيَّة...  نشأتها  أول  من  بتجرُّدها  عنده  القول  يقتضيه  شيء  وهو  شمولها،  على  القوى 

وفي سياقه نشأت كلُّ مشكلات الحركة والفعل والمعرفة والعلم عنده... أقصد كيفيَّة تحقُّق 

يَّة منها كذلك، وهو  الحركات ونسبتها إلى النفس على تجرُّدها، وكيفيَّة وقوع المعرفة الحسِّ

شيء بقي أثره في الفلسفة الغربيَّة حتى كانت وهيوم، وفي عالم الإسلام حتى مَّل صدرا. 

خ له حضور شبه شامل، في تراث اليونانيَّة  لكن رغم ذلك، يبقى أرسطو الفيلسوف الذي ترسَّ

َُّّشاح الذين ارتبط اسمهم به أو عند الإسكندرانيين، حتى منهم أولئك  ر، سواء عند ال المتأخِّ

الذين عارضوه، وفي سياق العصور الوسطى المسيحيَّة وتراث النهضة الأوروبيَّة، وكذلك في 

تراث الإسلام، فلسفة وكلاماً، في موافقة لآرائه وتبعيَّة لتراثه في الجملة، كما هو حال فلاسفة 

اء، أو في مخالفة واضحة وصريحة له كما في تراث الإشراق والتصوُّف... أو في إعادة  المشَّ

تجاوزه استناداً إلى بنية تفكير جديدة ومنهج متجاوز كما هو الحال في الحكمة المتعالية 

عند صدرا. ومثل هذا الحضور المستدام لفكره على مدى قرون يكشف عن مدى الأثر الذي 

ة سلباً أو إيجاباً. تركه تفكيره في سياق الفكر الإنسانيِّ عامَّ



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(158

لائحة المصادر والمراجع
المصادر العربية

11 أرسطو، كتاب النفس، تج. أحمد فؤاد الأهواني، القاهرة: المركز القومي للترجمة، .

2015م. 

22 القاهرة: . بدوي،  الرحمن  عبد  تح:  القديمة،  العربيَّة  الترجمة  النفس،  في  أرسطو، 

المركز القومي للترجمة، 2007م. 

33 الرحمن بدوي،القاهرة: . القديمة، تحقيق عب  العربيَّة  النفس، الترجمة  أرسطو، في 

الأنجلو المصريَّة، 1954م. 

44 عبد الرحمن بدوي، أرسطو، بيروت: دار القلم، 1980م..

55 القومي . المركز  القاهرة:  إمام،  الفتاح  عبد  إمام  تج:  الفلسفة،  تاريخ  كوبلستون، 

للترجمة.

66 الكتب . دار  القاهرة:  اليونانيَّة،  الفلسفة  ة  قصَّ محمود،  نجيب  وزكي  أمين  أحمد   

المصريَّة، 1935م. 

77 فؤاد الأهواني، . مة: أحمد  النفس لأرسطو، تحقيق ومقدِّ ابن رشد، تلخيص كتاب   

القاهرة: نهضة مصر، 1950م. 

88 الثقافة، . دار  القاهرة:  الوسيط،  العصر  فلسفة  في  رشد  ابن  أثر  الخضري،  زينب 

1983م.

99 عند . أرسطو  بدوي،  ضمن:  لأرسطو«  النفس  كتاب  على  »التعليقات  سينا،  ابن 

العرب، القاهرة: النهضة المصريَّة، 1947م. 

1010  ، ابن سينا، النفس من الشفاء، تح. حسن زاده الآملي، قم: مكتب الإعلام الإسلاميِّ

1417هـ،

1111 ابن سينا، النجاة، طهران: المكتبة المرتضويَّة، 1364هـ.ش.



159 النفس وقواها في علم الطبيعة الأرسطيّ

1212 الكندي، رسالة في العقل، نشرها بدوي في: رسائل فلسفيَّة، بيروت: دارالأندلس، 

1980م.  ماجد فخري، أرسطو طاليس، بيروت: مط. الكاثوليكيَّة، 1958م. 

1313 صدر الدين الشيرازي، الشواهد الربوبيَّة، تح. جلال الدين الأشتياني، مشهد: مركز 

، 1981م.  النشر الجامعيّْ

1414 صدر الدين الشيرازي الأسفار الأربعة العقليَّة، قم: مط. مصطفوي، د.ت.

1515 العربي،  التاريخ  سة  مؤسَّ بيروت:  ط1،  العرشيَّة،  الرسالة  الشيرازي،  الدين  صدر 

2000م.

1616 صدر الدين الشيرازي، تفسير القرآن، قم: مط. أمير، 1415هـ. 

1717 ابن عربي، فصوص الحكم، القاهرة: البابي الحلبي، 1407هـ. 

1818 جلال الدين الدواني، رسالة الإنسان والروح، ط1947م. من دون ناشر.

1919 مط.  القاهرة:  والإسلام  الإغريق  فلاسفة  عند  والعقل  النفس  في  قاسم،  محمود 

الفكرة، 1949م. 

المصادر الأجنبية

1.	 Aristotle, De Amina, tran. R. D. Hicks, M. A. , Cambridge, 1907.

2.	 Aristotle’s physics, By W. D. Ross, Oxford, 1936.

3.	 Aristotle’s Metaphysics, By W. D. Ross, Oxford, 1926.

4.	 Thery, Alexander d’aphrodise, belgique 1926.

5.	 Ross, Introduction of Anima d’aristotle, oxford, 1961. 

6.	 Marcel De corte, La Doctrine de l’intelligence chez Aristote, l’Antiquité 

classique, Bruxelles, 1935. 

7.	 Herbert spieglberg, The phenomenological movement, kluwer 1994.





�ة في فكر أرسطو مصير النّفس الإنسانيَّ

[[[ علي محمد إس�ب

مقدّمة

م نسقاً فلسفيَّاً شاملاً بدأ بالمنطق، ثمَّ مرَّ بالعلوم النظريَّة )العلم  استطاع أرسطو أن يقُدِّ

الطبيعيِّ - العلم الرياضيِّ - الفلسفة الأولى(، وصولاً إلى العلوم العمليَّة )السياسة - الأخلاق 

، حيث  -تدبير المنزل(، وأخيراً الفنون. وقد جاءت معالجته لمشكلة النفس في العلم الطبيعيِّ

ص كتاباً كلِّيَّاً لهذا الموضوع هو كتاب »النَّفْس«، ولا يجب أن نفهم علم النَّفْس عنده  خصَّ

على غرار علم النَّفْس المعاصر؛ لأنَّه لا يبحث في هذا الكتاب في الأمراض أو الانحرافات 

د  أو السلوكيَّات النفسيَّة؛ بل يبحث في النَّفْس بصفتها المبدأ المحرِّك للأفعال الحيويَّة، ويحدِّ

طبيعتها وأقسامها وقواها وإلى ما هنالك. 

بيد أنَّ ما عُني به بحثنا هذا هو تتبُّع آراء أرسطو في النَّفس التي تفُضي إلى القول بفنائها 

، ثمَّ فحص آرائه التي تؤول إلى القول بخلودها بطريقةٍ غامضة. هذا، إلى استقصاء كيفيَّة  التَّامِّ

تأثير أفكاره عن النَّفس في الفلسفة العربيَّة الإسلاميَّة على نحوٍ يكشف نظرة الفلاسفة العرب 

المسلمين للمَعاد.

ة وفق الآتي: م البحث إلى محاور عدَّ من أجل تحقيق هذه الغاية، قسُِّ

النَّفْسَ كلَّها صورةُ الجسمِ كلِّه،إذ عُني البحث بدراسة  أوّلًا- نقد مذهب أرسطو في أنَّ 

ونقد حججه التي يدُافع بوساطتها عن العلاقة الجوهريَّة بين النَّفْس والجسم، على أساس 

لة لتضافر نفسه وجسمه. أنَّه لا يمكن للموجود الإنسانيِّ أن يتحقَّق وجوديَّاً إلاَّ بصفته محصِّ

ال داخل النَّفْس الإنسانيَّة، وقد اتَّجه  ثانياً- إشكاليَّة العلاقة بين العقل المنفعل والعقل الفعَّ

الشخص الإنسانيِّ  القائم على جعل  الحيثيّة إلى استقصاء موقف أرسطو  البحث في هذه 

]]]- عضو هيئة تدريسيَّة ورئيس قسم الفلسفة في جامعة بلاد الشام-فرع السيِّدة رقية -دمشق.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(162

القابل لاستقبال  العقل المنفعل  الأوَّل  العقل هما:  كلِّيَّين من  للمشاركة بين نوعين  معتركاً 

المعقولات، والثاني العقل الفعّال الفاعل للمعقولات.

ال، يتحرَّى البحث هنا إمكانيَّة قول أرسطو بضرب غامض  ثالثاً- مآلات خلود العقل الفعَّ

ال. من الخلود، يقوم على أساس الاتِّصال بين عقل الإنسان والعقل الفعَّ

هِ ها صورةُ الجسمِ كلِّ فْسَ كلَّ لًاَّ: نقد مذهب أرسطو في أنَّ النَّ أو
ق في قضيَّة ذات أهميَّة مطلقة بالنسبة إلى النوع الإنسانيِّ، أو للإنسان  استطاع أرسطو التعمُّ

ا أن يكون كائناً مادِّيَّاً فحسب يزول  بما هو إنسان، وأعني بها أنَّ الإنسان عُرضة لاحتمالين: إمَّ

بزوال جسمه نهائيَّا؛ً أو أن يكون موجوداً يمتلك نفساً قابلة للبقاء بعد الموت.

والحقيقة أنَّ أرسطو لم يكن من القائلين باستقلال النَّفْس عن الجسم، ولا الجسم عن 

النَّفْس؛ بل حاول تبرير وجود علاقة جوهريَّة بينهما تقوم على أساس تكامل عملهما معاً على 

نحوٍ لا يقبل أيَّ تفكير بوجود كيِان منفصلٍ للنَّفْس يجعلها بمنأى عن الجسم، ولذلك قامت 

النَّفْس وعلم وظائف الأعضاء  مُحكَماً بين علم  الرَّبط ربطاً  منهجيَّته في هذا الاتِّجاه على 

-شريطة أن نفهم الدلالة الاصطلاحيّة لهذين العلمين بما يتفق مع عصر أرسطو وفلسفته-

على أساس أنَّه لا يمكن أن يعتري النَّفْس أيُّ تغيير لا يعتري الجسم، فالإنسان نسيج واحد 

لحُمَته النَّفْس ؟؟وسداته؟؟ الجسم.

وهنا قال أرسطو »)...( يبدو أنَّه في معظم الحالات النَّفْس لا تنفعل ولا تفعل من دون 

الجسم، فتمثيلاً لا حصراً، مع الشعور بالغضب )angry( والجُرأة )confident( والاشتهاء 

)appetitive(، أو عموماً مع الإدراك )perceiving(؛ كما أنَّ التفكير )reasoning(، على أيِّ 

حال، سيبدو أكثر شيء خاصٍّ بها. لكن، إذا كان هذا نوعاً من التخيُّل )imagination(، أو 

لا يمكن من دون خيال، فلن يعَُدَّ ممكناً حتى هذا أن يحصل من دون الجسم«]]].

أنَّه لا يمكن  النَّفْس والجسم إلى  الجوهريَّة بين  العلاقة  للتأكيد على  استند أرسطو هنا 

للنَّفْس أن تنفعل ولا أن تفعلَ أيَّ فعلٍ من أفعالها من دون الاعتماد على الجسم: فحينما 

[1]- Aristotle, De Anima, Book 1, Chapter 1, 403a 510- =Aristotle, De Anima, Translated with an 

Introduction and Commentary by Christopher Shields, Clarendon Press. Oxford, 2016, p.p.2- 3.



163 مصير النفس الإنسانيَّة في فكر أرسطو

عور  تغضب النَّفْس فإنَّ الجسم هو الذي يعُبِّ عن انفعال الغضب، وعندما تمتلك النَّفْس الشُّ

بالجرأة أو الإقدام في موقف من المواقف فإنَّها لن تقدر على القيام بأيِّ فعل في هذا الاتِّجاه 

يتَّصل  معيَّ  اشتهاءها لملُذٍّ  فإنَّ  النَّفْسُ،  تشتهي  حينما  أيضاً  الجسم، وكذلك  بوساطة  إلاَّ 

فلا  أيضاً  الأمر على الألم  وينطبق هذا  النَّفْس.  تشتهيه  يلتذُّ بما  الجسم  بأنَّ  مباشراً  اتِّصالاً 

يمكن أن تكون النَّفْس في حالة ألم من دون أن يتأثَّر الجسم، والعكس صحيح. 

َّ الذي يعَُدُّ بمثابة ينبوع الحياة للنَّفْس لا يمكن أن يتمَّ إلاَّ  إلى هذا، فإنَّ الإدراك الحِّس

بوساطة الأعضاء الجسميَّة للحواسّ. ولا يقتصر الأمر عليه بل يتجاوزه إلى التفكير العقليِّ 

الذي هو في رأي أرسطو يحتاج إلى التخيُّل، لأنَّه بوساطة التخيُّل يقوم الفكر بتجريد الصور 

المعقولة من الأجسام، ولولا الحسُّ لما كان التخيُّل ممكناً، لذلك لا ينهض التفكير العقليُّ 

بمعزل عن الجسم.

من  نوع  تقوم على  لأنَّها  ليست صحيحة؛  الاتِّجاه  هذا  أرسطو في  أنَّ حجج  والحقيقة 

الانفعالات  على  والجسم  النَّفس  بين  الجوهريَّة  للعلاقة  تحليله  في  يقتصر  فهو  التضليل، 

والأفعال التي تقتضي ضرباً من المشاركة النفسيَّة – الجسميَّة؛ لكن في الحقيقة يمكن أن 

توجد انفعالات داخل النَّفْس لا يمكن التعبير عنها جسديَّاً ولا بأيِّ شكلٍ من الأشكال. وهذا 

أمر يعرفه كلُّ إنسان من ملاحظته لأحواله الداخليَّة النفسيَّة، فكم يمرُّ على امرئٍ بعينه من 

انفعالات كثيرة لا يتوقَّف عن كبتها ولا تجد طريقاً للتعبير المادِّيِّ عنها طوال حياته.

ِّ الذي -وفقاً لرأيه- لا يمكن للنَّفس أن  ولقد ضرب أرسطو أيضاً مثلاً عن الإدراك الحِّس

تنفكَّ عنه، ما يدلُّ على التداخل الجوهريِّ العميق بين النَّفْس والجسم. لكن، في الحقيقة، 

د ماهيَّة النفس، فهو يقودها إلى  مهما كان تأثير أعضاء الحسِّ قويَّاً في النَّفْس، إلاَّ أنهّ لا يحدِّ

الانفتاح على العالم ومعرفته؛ غير أنَّه لا يمكن أبداً أن يقودها إلى تحديد موقفها من العالم، 

. وبذا يتجلَّ الفارق بين  ّْ بمعنى أنَّ نفس الإنسان ليست تبعاً لاحقاً لعمليَّة الإدراك الحِّس

ِّ دوراً رئيساً -على مستوى  الإنسان والحيوان الأعجم. نعم، يعَُدُّ صحيحاً أنَّ للإدراك الحِّس

نظريَّة المعرفة- في تعريف الإنسان بالعالم؛ لكنَّ هناك في المقابل موقفاً نفسيَّاً داخليَّاً يتَّخذه 

يَّةٍ على الإطلاق، فإذا  ، وهذا الموقف ليس من طبيعةٍ حسِّ ِّ الإنسان بإزاء عالم الإدراك الحِّس



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(164

ه، فهذا لا  للعالم بحواسِّ كان التكوين الحيويُّ - العضويُّ للإنسان يحتِّم كونه كائناً مدركاً 

ه؛ بل هو يذهب  يعني أنَّه لا يمتلك من نفسه -على مستوى معرفة العالم- إلاَّ ما يتَّصل بحواسِّ

إلى أبعد من معطيات الحواسِّ في فهم العالم، فيرتفع من المحسوس إلى المبادئ والقيم 

ينفر من المؤذي وينجذب إلى الممتع، غير  يَّاً،  الحيوان الأعجم، حسِّ أنَّ  والمعايير؛ ذلك 

ات، وسبب ذلك  أنَّ الإنسان قد يقوم بالعكس تماماً، إذ يندفع نحو الخطر، ويجتنب الملذَّ

. لجوؤه إلى العقل لا إلى الحسّْ

والواقع أنَّ أرسطو حاول أيضاً ردَّ التفكير العقليِّ إلى التخيُّل بصفته وسيلة ضروريَّة له، 

على أساس أنَّ للخيال وظيفة معرفيَّة تقوم من جهة أنَّه وسيط بين الحسِّ والعقل، ولا يمكن 

يَّة، فينتزع الصور المعقولة  الاً ما لم يستند أساساً إلى المدركات الحسِّ للخيال أن يكون فعَّ

. بيد أنَّه لم ينتبه إلى أنَّ ثمَّة موضوعات يمكن  منها ويحوِّلها إلى موضوعات للتفكير العقلّيْ

أيِّ  قيام  رفض  حينما  عموماَ،   . ّْ حِّس أصل  إلى  إرجاعها  دون  من  ذاته  التخيُّل  يؤلِّفها  أن 

إمكانيَّة للتفكير العقليِّ بمعزل عن الجسم، فهذا صحيح من جهة أنَّ الإنسان المفكِّر يجب 

؛ لكن ليس صحيحاً من جهة أنَّ الجسم الحيَّ هو الذي يفكِّر، لأنَّ  أن يكون ذا جسم حيٍّ

أنَّه ليس  ، إلاَّ  بأنَّها جسميَّة، وإن وُجِد العقل داخل الجسم الحيِّ التفكير لا توصف  مَلكََة 

امتداداً مادِّيَّاً لهذا الجسم نفسه.

النَّفْس  بين  الجوهريَّة  العلاقة  قضيَّة  في  رأيه  أرسطو  يحسم  أن  وبعد  عينه،  الإطار  في   

أو   )functions( إذا كانت هناك بعض وظائف  »إذن،  الآتيين:  والجسم، يضع الاحتمالين 

ة بها، فإنَّه يصبح ممكناً بالنسبةِ إلى النَّفْس أن تكون مفارقة   خصائص )affections( النَّفْس خاصَّ

)separated(؛ لكن إذا لم يكن هناك شيء خاصٌّ بها، فلن تكون قابلة للمفارقة«]]].

    هنا يمكن أن نستنتج بوضوح أنَّه قرَّر على نحوٍ حاسم الرأيين الآتيين:

بها وحدها بمعزل عن  تتَّصل  إذا كانت نفس الإنسان تمتلك وظائف أو خصائص   -1

علاقتها مع الجسم، فإنَّه يمكن لها أن تبقى بعد الموت.

[1]-  Aristotle, De Anima, Book 1, Chapter 1, 403a 10- 13.



165 مصير النفس الإنسانيَّة في فكر أرسطو

2- إذا لم يكن للنفس أيُّ وظائف ولا خصائص ولا أفعال إلاَّ من جهة صلتها مع الجسم، 

فمعنى ذلك أنَّ النفس زائلة بزوال الجسم.

هكذا انتهى أرسطو إلى أنَّه لا يمكن للنَّفْس أن تفعل ولا أن تنفعل إلاَّ من جهة صلتها 

بالجسم، كما أنَّها لا تنفتح على العالم المحسوس إلاَّ عن طريق أعضاء الحسِّ المشروطة 

بالجسم، إضافةً إلى أنَّه لا يقُيَّضُ لها التفكير العقليُّ بمعزل عن صلتها بالجسم بسبب ارتباط 

أنَّه لا يمكن لنفس الإنسان أن تفارق، أي لا تبقى بعد  التخيُّل بالجسميَّة. ويعني هذا كلُّه 

للتداخل  بناء على توكيده  النتيجة  ل إلى هذه  بفناء الجسم. ولقد توصَّ تفنى  الموت، لأنَّها 

أيِّ شيء من دون  تأدية  قادرة على  النفس غير  دامت  فما  والجسم،  النَّفْس  بين  الجوهريِّ 

الجسم، فلا يمكن أن يفُتَض لها أيُّ وجود باستقلال عنه.

ة  بعامَّ يقوم  »هو  قائلاً:  هنا  أرسطو  موقفِ  على   )Simplicius( سيمبليقيوس  علَّق  وقد 

بتمييز يتطلَّب رؤية العنصر المفارق في النَّفس )sperate element in the soul( ليس من 

مفارقة  غير  ما  بطريقة  انفعالاتها  أنَّ  يعرف  أنَّه  بما  أفعالها،  من  أيضاً  بل  انفعالاتها وحدها 

)inseparable(؛ لكن أفعالها )its actions( عند السكون مفارقة )separate(. لكن كيف، 

مرئيَّة؟  تكون  قابلة لأن  كونها  رغم  البتَّة  مرئيَّة  القيعان غير  الحصاة في  يسأل، ستكون  هو 

لذلك يجب أن أقول إنَّها تتوقَّف عن أن توجد قبل أن ترُى، لأنَّ ما يستطيع المشي لا يمشي 

حتما؛ً لكن طبيعته هي أن يمشي. ولن نطلب ذلك الذي هو في ماهيَّته كذا وكذا مسبقاً لكي 

يفعل ولكن أن تكون له طبيعة للفعل«]]].

بالجسم في  النفس متَّصلة  انفعالات  أنَّ  الواقع، قصد سيمبليقيوس من هذا الكلام  في 

ا أفعال النَّفْس فقد يبدو أنَّها إذا لم تصل إلى حيِّز التحقيق ستكون مفارقة  الأحوال كافَّةً؛ أمَّ

مشروط  فالوجود  موجوداً،  يكون  أن  يمكن  لا  يتحقَّق  لا  ما  يرى-  -كما  أنَّه  غير  للجسم؛ 

، وبكلمة: لا يمكن أن يعَُدَّ الوجود بالقوَّة وجوداً حقيقيَّاً ما لم يصبح وجوداً  بالتحقُّق الفعليِّ

بالفعل، ولن يقُيَّض لأفعال النَّفْس أن تكون وجوداً بالفعل بمعزل عن الجسم.

في هذا الإطار، يضرب أرسطو مثلاً ينبغي الوقوف عنده وهو أنَّه يصف حال العلاقة بين 

[1]- Simplicius, On Aristotle On the Soul 1.1- 2.4, Translated by J.O.Urmson-Notes by Peter 

Lautner, Bloomsbury, London, New Delhi, New York, Sydny, 2014, pp.32- 33.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(166

النَّفس والجسم على النحو الآتي: »بالأحرى تكون مثل المستقيم، بقدْر ما هو مستقيم، على 

ة كرة برونزيَّة في نقطة، ومع ذلك  أيِّ حال يحوز خصائص عديدة، فتمثيلاً لا حصراً، مماسَّ

حينما تتمُّ مفارقته، فإنَّ المستقيم لن يماسَّ الكرة بهذه الطريقة؛ لأنَّه ليس شيئاً مفارقاً، إذ إنَّه 

دائماً حالٌّ في جسمٍ ما«]]].

ة في دراسة النَّفْس، وقد بنى هذه المنهجيَّة على أساس      هنا يضع أرسطو منهجيَّته الخاصَّ

أنَّه يقول بوجود نفس  أبداً  للنَّفس، على مستوى الانفعالات والأفعال، لا تعني  أنَّ دراسته 

بانفعالات وأفعال مستقلَّة عن الجسم، بل ما يريد قوله هو أنَّه حين يدرس النَّفس بصفتها 

، لأنَّ واقعها هو كونها متَّصلة مع  مفارقة للجسم، فإنَّه يدرسها على نحو تجريديٍّ غير واقعيٍّ

ة مستقيم  الجسم. وقد شبَّه منهجه بما يقوم به عالم الرياضيَّات حينما يدرس في عقله مماسَّ

لن توجد  الواقعيَّة  ة  الواقع؛ لكن المماسَّ المادَّة في  نقطة، على نحو مفصول عن  لكرة في 

إلاَّ على أساس وجود مستقيم مادِّيٍّ في الواقع يماسُّ كرة برونزيَّة ماديَّة، فكلُّ ما فعله عالم 

الرياضيَّات هنا هو أنَّه قام بعمليَّة تجريد عن المادَّة، وهذا ما فعله أرسطو بدراسته للنَّفس فهو 

لم يقُم بأكثر من تجريدها عن الجسم، إلاَّ أنَّ حقيقتها الواقعيَّة هي اتِّصالها بالجسم اتِّصالاً 

لا فكاك فيه.

حريٌّ القول أنَّه »في الرياضيَّات يمكن أن ندرس الخصائص الصوريَّة للخطوط المستقيمة 

ا في علمنا فسندرس وظائف النفس  على نحو مفارق، رغم أنَّها لا توجد على نحو مفارق. أمَّ

على نحو مفارق رغم أنَّها لا توجد على نحوٍ مفارق. سيكون هذا مثل دراسة نوع من الخطِّ 

مستقيم،  المستقيم من حيث هو  ندرس  نزال  ما  نحن  برونزيَّة.  كرة  الذي يماسُّ  المستقيم 

تمثيلاً لا حصراً، أي أنَّه يماسُّ الخطُّ الدائرةَ عند نقطة واحدة، لكنه سيكون شيئاً مادِّيَّاً أي 

»مستقيماً« يماسُّ كرة برونزيَّة«]]].

    هنا نصل إلى نتيجة حاسمة في علم النَّفْس عند أرسطو، وهي أنهّ يقول بضرب من 

العلاقة الحتميَّة بين النَّفْس والجسم، وقد أراد أن يذهب إلى أبعد ما يمكن في توكيد هذه 

[1]-  Aristotle, De Anima, Book 1, Chapter 1, 403a 12- 15.

[2]- Gendlin, Eugene T, Line by Line Commentary on Aristotle s De Anima, published by the 

Focusing Institute, 2012, p.12.



167 مصير النفس الإنسانيَّة في فكر أرسطو

العلاقة إلى حدِّ الإفراط في تقديم الأدلَّة التي يمكن إرجاعها إلى فكرة واحدة وهي أنَّ النَّفْس 

لا يمكن أن تفعل ولا أن تنفعل بمعزل عن الجسم. 

وكان أرسطو قد قال: »ويبدو أنَّ انفعالات النَّفْس كافَّةً تنطوي على الجسم – الغضب، 

الحِلمْ، الخوف، الشفقة، الشجاعة، وكذلك الفرح، والمحبَّة والكراهية. ذلك أنَّه في الوقت 

نفسه بسبب منها ينفعل الجسم بطريقةٍ ما. يتَّضح هذا على أساس واقعة أنَّه في بعض الأحيان، 

رغم وجود انفعالات قويَّة وواضحة، نحن لا نتأثَّر ولا نخاف، بينما في أوقات أخرى يؤثِّر 

فينا شيء صغير وغامض، كلَّما كان الجسم مُهتاجاً وفي حالة الغضب«]]].

في الواقع، إنَّ فكرة أرسطو هنا تقوم على توكيد أنَّه لا يمكن للنَّفس أن تفعل ولا أن تنفعل 

ق  لة لوظيفة النَّفْس، لكن يلُاحظ أنَّه لم يتعمَّ اً للقيام بوظيفته المكمِّ إلاَّ إذا كان الجسم مستعدَّ

في هذا الموضوع بالقدْر الكافي،  ففي حال تعرَّضنا لانفعالات قويَّة لا تثيرنا ولا تخيفنا، 

فإنَّ هذا لا يعني دائماً غياب ردَّة الفعل بسبب انعدام استعداد الجسم لهذه الانفعالات، بل 

قد يكون ذلك بسبب رباطة الجأش، وكذلك فإنَّ اهتياج الجسم لا يؤدِّي دائماً إلى استقباله 

منقطعة  أناس يمتلكون، تمثيلاً لا حصراً، شجاعةً جسديَّة  فهناك  اتفّق،  للانفعالات كيفما 

لانفعالاتهم  يخضعون  لا  أنَّهم  إلاَّ  المواقف؛  أصعب  في  للإقدام  فائقاً  واستعداداً  النظير، 

النفسيَّة.

 المهمُّ في الأمر أنَّ أرسطو انتهى إلى نتيجة حاسمة بالنسبةِ إليه وهي أنَّه، بناءً على ما 

مه من آراء، »يعُدُّ واضحاً أنَّ الانفعالات هي مبادئ تنطوي على المادَّة«]]]. ويعني بذلك  قدَّ

اليَّة بمعزل عن الجسم، فالانفعال من حيث هو مبدأ  أنَّه لا يمكن أن تكون للانفعالات أيُّ فعَّ

مشروطٌ بالجسم.

يجب  والجسم،  النَّفْس  بين  الجوهريَّة  الصلة  عن  هنا  قدّمها  التي  الأمثلة  أنَّ  والحقيقة 

ألاَّ تؤخذ بصفتها معايير بل يجب إعادة النَّظر فيها، لأنَّها قابلة لأوجه مختلفة من التأويل، 

د لها والذي انتهى منه إلى استنتاجه الرئيس، وهو أنَّ النَّفْس  على نحو مناقض لتأويله المحدَّ

[1]-  Aristotle, De Anima, Book 1, Chapter 1, 403a 19- 23.

[2]-  Aristotle, De Anima, Book 1, Chapter 1, 403a 24- 25.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(168

تتداخل مع الجسم تداخُلاً جوهريَّاً إذ لا يمكن انفكاكهما، بعضهما عن بعض، بأيِّ طريقة.

ال داخل النَّفْس الإنسانيَّة ثانياً: إشكاليةّ العلاقة بين العقل المنفعل والعقل الفعَّ

انتقل أرسطو بعد توكيده للعلاقة الجوهريَّة بين النَّفْس والجسم إلى تعريف النَّفْس استناداً 

انتشر انتشار النار في الهشيم في الأدبيَّات الفلسفيَّة، شرقاً  إلى منهجيَّته. وقد عرَّفها تعريفاً 

ق في هذا التعريف. وغرباً، لذلك لا بدَّ من التعمُّ

بينها  ومن   ،)substances( جواهر  أنَّها  على  الأول  المقام  في  الأجسام  »تبدو  قال:   

الأجسام الطبيعيَّة، بما أنَّ هذه هي مبادئ للأخَُر، ومن بين الأجسام الطبيعيَّة نجد بعضها له 

ى ويكون ويفسُد. حياة وبعضها الآخر من دون حياة. ونعني بالحياة ذلك الذي بذاته يتغذَّ

ويترتَّب على ذلك أنَّ كلَّ جسمٍ طبيعيٍّ حاصلٍ على الحياة يعَُدُّ جوهراً، أي جوهراً مركَّباً. 

لكن بما أنَّه أيضاً جسم من هذا النوع- الذي يحوز الحياة- فإنَّ النَّفْس لا يمكن أن تكون 

جسما؛ً لأنَّ الجسم ليس من بين تلك الأشياء التي توجد في موضوع، بل الأحرى أن يكون 

موضوعاً ومادَّة. يعَُدُّ ضرورياًّ إذن أن تكون النَّفْس جوهراً من حيث هي صورة لجسم طبيعيٍّ 

حاصل على الحياة بالقوَّة؛ لكنَّ الجوهر يعُدُّ كمالاً أوَّلَ )actuality(؛ من هنا، النَّفْس ستكون 

كمالاً أوَّل لجسم من هذا القبيل.

    يقُال الكمال الأوَّل )Actuality( بمعنيين: الأوَّل، كما هي المعرفة )knowledge(؛ 

والثاني، كما هو التفكير )contemplating(. من الواضح إذن أنَّ النَّفْس هي كمال أوَّل كما 

أنَّ  النَّفْس؛ وبما  يقومان على وجود  فإنَّهما  واليقظة  النوم  إلى  وبالنسبة  المعرفة. هذا،  هي 

اليقظة تشبه التفكير )contemplating(، فإنَّ النوم يشبه امتلاك المعرفة )knowledge( من 

دون استخدامها. في الفرد نفسه المعرفة )knowledge( تكون في الأصل أوَّلاً«]]].

 وعليه، ينتهي أرسطو إلى أنَّ النَّفْس كمالٌ أوَّل لجسم طبيعيٍّ حاصل على الحياة بالقوَّة، وقد 

شبَّه علاقتها مع الجسم بعلاقة العارف مع معرفته، فإذا لم يفكِّر العارف أي لم يستخدم معرفته 

تكون معرفته كمالاً أوَّل، وإذا مارس فعل التفكير مستخدماً معرفته تكون كمالاً أخيراً. من هنا، 

إذا لم تقم النَّفْس الإنسانيَّة بوظائفها تعُدُّ كمالاً أوَّل، وإذا قامت بهذه الوظائف تعَُدُّ كمالاً أخيراً.

[1]-  Aristotle, De Anima, Book 2, Chapter 1, 412a 11- 25.



169 مصير النفس الإنسانيَّة في فكر أرسطو

 وهنا يمكن أن نقف عند فعل المعرفة الذي تقوم به النَّفْس الناطقة]]] للكشف عَّم إذا كان 

أرسطو ما يزال متَّسقاً مع منهجيَّته السابقة في الربط على نحو جوهريٍّ بين النَّفْس والجسد.

 َّ الحِّس الإدراك  يشبه   )reasoning( التعقُّل  كان  »إذا  أرسطو:  قال  السياق،  هذا  في 

 object of) العقل  الناجم عن موضوع  الانفعال  من  ما  بطريقةٍ  يتكوَّن  فإنهّ   )perceiving(

reason( أو عن شيءٍ من هذا القبيل. إنَّه يعَُدُّ ضروريَّاً إذن، ألا يكون قابلاً لكونه انفعالاً، مع 

أنَّه قابل للانطباع بالصورة )form(؛ ذلك بأنَّ يكون منطبعاً بالقوَّة لكن لا يكون هكذا بالفعل، 

، فإنَّ العقل  ِّ يَّة بالنسبة إلى موضوعات الإدراك الحِّس وأنَّه مثلما تكون القوَّة الإدراكيَّة الحسِّ

.»)objects of thought( سيكون بالنسبة إلى موضوعات التفكير

 )unmixed( غير ممتزج )يعَُدُّ ضروريَّاً، إذن، بما أنَّه يتعقَّل الأشياء كافَّةً أن يكون )=العقل

كما يقول أنكساغوراس )Anaxagoras(، حتى يمكن أن يحكم، أي حتى يمكن أن يعرف، 

ط أو يدُاخل )interposing( أيَّ شيء أجنبيٍّ ويعوقه ويعُرقله. لذلك، لا  من أجل أنَّه يتوسَّ

.)potential( يجب أن تكون طبيعته أيَّ شيء آخر غير هذا: أنَّه بالقوَّة

ى عقلاً )reason( )وأعني بالعقل ذلك الذي  من هنا، ذلك الجزء من النَّفْس الذي يسُمَّ

عقلها،  الأشياءالتي  من  شيئاً  ليس  قبل  من  الواقع  هو في  وتتصوَّر(  النفس  تعقل  بوساطته 

ولا هو، وفقاً لذلك، من المعقول أن يمتزج بالجسم، بما أنَّه، إذن، سيكون مشروطاً بكيفيَّة 

معيَّنة، سواء أكان بارداً أم حارَّاً، وهناك سيكون عضواً لها )=يعني لهذه الكيفيَّة(، تماماً كما 

يَّة، لكن كما تجري الأمور، لا يوجد شيء من  هو الحال بالنسبة إلى القوَّة الإدراكيَّة الحسِّ

هذا القبيل«]]].

يقارن أرسطو بين التعقُّل والإحساس، فكما أنَّ للحواسِّ الخمس مداركها، فإنَّ للعقل 

منفعلاً  العقلُ  كان  إذا  لكن،  بينهما.  به  الشَّ اكتشاف ضربٍ من  إلى  معقولاته، وهذا يفضي 

سَيَتسََبَّبُ  ذلك  فإنَّ  المحسوس،  ة بموضوعه  الحاسَّ عضو  ينفعل  كما  المعقول  بموضوعه 

ة والناطقة والنازعة والمحرِّكة. ويظهر من هذا أنَّ الحياة والنَّفْس لا تقالان  ]]]- إنَّ »أجناس القوى النفسيَّة خمسة: النامية والحاسَّ

بالتواطؤ بل بالمماثلة، بحيث لا تعَُدُّ النَّفْسُ جنساً تحته أنواع، بل شبه جنس، لأنَّ كلَّ نفس قائمة برأسها«. أنظر: كرم، يوسف، 

تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، ط3، 1953، ص156.

[2]- Aristotle, De Anima, Book 3, Chapter 4, 429a 14- 25.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(170

ة حينما ينفعل عن محسوس  بإحداث تغييرٍ في العقل مثلما يحَدث تغيير في عضو الحاسَّ

أو آخر. لذلك، يجب ألاَّ ينفعل العقل، أي ألاَّ يتغيَّ إذا تعقَّل فكرةً من الأفكار، فهو قابل 

له لها، وهذا يقتضي أنَّه كما  ة لتعقُّل أيِّ فكرة، لكنها لا تحُدث فيه أيَّ تغيير في حال تعقُّ بالقوَّ

يكون الإحساسُ مخصوصاً بإدراك المحسوسات، فإنَّ العقل مخصوص بتعقُّل المعقولات، 

ا العقل فليس ممتزجاً  غير أنَّ الفارقَ بينهما أنَّ الإحساسَ ممتزجٌ بالمحسوس بطريقةٍ ما؛ أمَّ

ا هو قابل لتعقُّل الأفكار كافَّةً، ولو كان ممتزجاً لما قيُِّض له تعقُّل إلاَّ  بأيِّ فكرة بعينها، وإنَّ

ط العقل أو يدُاخل أيَّ فكرة في عمليَّة التعقُّل، فإنَّه  الأفكار التي امتزج بها، لذلك حينما يتوسَّ

لا يتحوَّل إلى طبيعتها، ويمنعها من أن تتلبَّسه وتطبعه بطابعها، فيعوقها عن إلباسه لبوسَها، 

مع. ة الذي يطبعه المحسوس بطابعه مثلما يطبع الخاتم الشَّ على عكس عضو الحاسَّ

وبناءً على ذلك، يفرِّق أرسطو تفريقاً قاطعاً بين العقل والمعقولات من جهة، وبين العقل 

ً بإزاء الجسم. والجسم من جهةٍ أخرى. وبذا يكون العقلُ منفصلاً عن معقولاته ومستقَّل

  في هذا السياق، يلُاحظ وجود اعتراف صريح من أرسطو بأنَّ عقل الإنسان مفارق، أي 

دة. ويعني هذا الأمر أنَّ النَّفْس  أنَّه غير متَّصل بمعقولاته ولا بالجسم، إذ له خصوصيَّة محدَّ

الناطقة مفارقة. وهنا يمكن أن نكتشف نوعاً من التناقض في منهجيَّته، إذ كان قد ربط -كما 

مرَّ سابقاً- بين التفكير والتخيُّل ربطاً محكماً، وجعل ذلك مشروطاً بالجسم. 

وقد أوضح يوسف كرم هذه الحيثيَّة عند أرسطو بقوله: إنَّ »التعقُّل، ولو أنَّه بالنَّفْس، إلاَّ 

أنَّه مفتقر للتخيُّل، ولا يتحقَّق التخيُّل من غير الجسم«]]]. فكيف يمكن على هذا الأساس 

أن يرجع بقوله ليؤكِّد أنَّ العقل منفصل عن معقولاته وعن الجسم على حدٍّ سواء، لأنَّه إذا 

كان العقل منفصلاً عن الجسم، فهذا يعني أنَّه غير مفتقر للتخيُّل. لكن، وفقاً لرأي أرسطو 

نفسه، لا يمكن ذلك لأنَّ التعقُّل مشروط بالتخيُّل، والتخيُّل بدوره مشروط بالإحساس »إذ 

ة باطنة هي المخيَّلة، فتستعيده وتدركه في غيبة موضوعه.  يترك الإحساس أثراً يبقى في قوَّ

فالتخيُّل إحساس ضعيف«]]]. 

]]]- كرم، يوسف، تاريخ الفلسفة اليونانية، مرجع سابق، ص154.

]]]- المرجع نفسه، ص161.



171 مصير النفس الإنسانيَّة في فكر أرسطو

إلى ذلك، تقوم منهجيَّة أرسطو على الرَّبط ربطاً مُحكَماً بين الذاكرة والمخيَّلة، »فإنَّ الذِّكر 

ى  ممتنع من غير التخيُّل )...( والذاكرة قد تؤدِّي وظيفتها عفواً، وقد تستحثُّها الإرادة، ويسُمَّ

هذا النوع الثاني تذكُّراً، وهو خاصٌّ بالإنسان لأنَّه يستلزم التفكير«]]].

وعليه، فهو من جهة يزعم أنَّ النَّفس الناطقة مشروطة بالجسم، ومن جهة أخرى يزعم 

أنَّها مفارقة للجسم. فكيف يمكن حلُّ هذه الإشكاليَّة؟

تثور هذه الإشكاليَّة على أساس أنَّ العقل الذي تتعقُّل بوساطته النَّفْس الناطقة المعقولات 

ى العقل المنفعل أو العقل الهيولانيَّ. وهنا يجب أن نفهم  أو الأفكار وتتصوَّر المعاني، يسمَّ

لفظة »المنفعل« بالمعنى المجازيِّ -وفقاً لمقاصد أرسطو- إذ إنَّ هذا العقل المنفعل يقبل 

الأفكار من دون أن تطبعه بطابعها المخصوص -كما مرَّ سابقاً- لذلك يعَُدُّ العقلُ المنفعلُ 

استعداداً أو تهيُّؤاً صِفاً لتعقُّل المعقولات، وهذا يقتضي أن يكون خلوَّاً من الصور أو الأفكار، 

لأنَّه لو لم يكن كذلك، لم يقبل إلاَّ الصور أو الأفكار المطبوعة فيه، ولأنَّه ليس كذلك، فهو 

يقبلها كافَّةً، لكنَّ العقل المنفعل ما كان ليكون موجوداً لولا هذه الصور أو الأفكار، فهي 

شرط لوجوده؛ لكنها ليست طابعةً له، وهي شرط لوجوده لأنَّه لولاها لما كانت له وظيفة 

غ وجوده. ويمكن تحديد العقل المنفعل بصفته القدرة -الموجودة  يؤدِّيها، ويفقد بذلك مسوِّ

داخل كلِّ إنسان- على فهم معاني الموجودات. 

لكن، يظهر هنا تمام الظهور أنَّ العقل المنفعل أو الهيولانيَّ الموجود في النوع الإنسانيِّ 

تقوم وظيفته على فهم نظام العالم بأوسع المعاني، فلو لم يكن العالم منظَّماً، عقليَّاً، بالفعل، 

لما كانت هناك أيُّ قيمة للعقل الهيولانّيْ. إذن، يوجد عقل يحكم العالم ويجعله معقولاً، أي 

ال.  قابلاً لأن يكون موضوعاً معقولاً للنوع الإنسانيِّ، وهذا هو العقل الفاعل أو العقل الفعَّ

ال  من هنا أصبح العقل الهيولانيُّ متَّصلاً بأفراد النوع الإنسانيِّ من جهة، ومتَّصلاً بالعقل الفعَّ

من جهةٍ أخرى. ويعني هذا أنَّ العقل المنفعل متَّصل بالكائنات الفاسدات أي الأناسيِّ من 

ال. ويدلُّ هذا على تناقض صارخ  جهة، ومتَّصل من جهة أخرى بما هو أزليٌّ أي العقل الفعَّ

في فهم أرسطو للعقل المنفعل أو الهيولانيِّ، فكيف يمكن لهذا العقل أن يتَّصل في الوقت 

ذاته بما هو كائن فاسد وما هو أزلّيْ؟!

]]]- كرم، يوسف، تاريخ الفلسفة اليونانية، ص162.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(172

والحقيقة أنَّ ابن رشد كان قد انتبه بذكاء نادر إلى هذه الإشكاليَّة، لكنَّه حاول أن يعزو غلط 

، فقد قال ابن رشد: »)...(  أرسطو في هذا المقام إلى أحد شَُّاحه وهو الإسكندر الأفروديسيُّ

ا الموضوع له  ة إلاَّ الاستعداد فحسب، وأمَّ وعلى مذهب الإسكندر ليس العقل الذي بالقوَّ

فهو من جنس آخر من أجزاء النَّفْس أو النَّفْس بأسرها. إلاَّ أنَّه يلزم أيضاً هذا أمر شنيع آخر 

وهو أن يكون الاستكمال الأول من العقل أزليَّاً والآخر كائناً فاسداً. وأيضاً إن كان الإنسان 

كائناً فاسداً باستكماله الأول فواجب أن يكون هذا الاستكمال كائناً فاسداً«]]].

 هنا انتبه ابن رشد إلى غلط أرسطو؛ لكنه نظراً لاقتناعه الكامل بأنَّ أرسطو فيلسوف لا 

، علماً أنَّ  يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، أرجع هذا الغلط إلى الإسكندر الأفروديسيِّ

]]]. إلاَّ أنَّ ابن رشد كان يرفع أرسطو إلى  الإسكندر نفسه كان أميناً لنصِّ أرسطو إلى أقصى حدّْ

درجة القداسة، فقد قال عنه: »وقد كان هذا الرجل دستور الطبيعة والمثال الذي حاولت أن 

تعبِّ به عن الكمال البالغ«]]]، ويعني هذا أنَّ الغلط لا يمكن أن يأتي منه؛ وإنما من شَُّاحه.

المهمُّ في الأمر أنَّ أرسطو أدخل نفسه في متاهة، وهي أنَّه انتهى في موقفه إلى أنَّ العقل 

المنفعل استعداد، ويعني هذا الاستعداد أنَّ للنَّوع الإنسانيِّ قابليّةً محضةً لاستقبال أو تلقّي 

أفكار أو صور أو معاني حقيقة الوجود، لذلك يجب أن يفُهم هذا الاستعداد بصفته استعداداً 

النفس  يوجد في  لكن  النوع جملةً  يوجد في  وهو  فيه،  الأفرادُ  تفاضل  وإن  فردياًّ  لا  نوعيَّاً 

، غير أنَّه هل يصحُّ أن يوجد تهيُّؤ صِْف وهو- وفقاً لابن  الناطقة لدى كلِّ فردٍ من الأناسيِّ

رشد- من جنس في جنس آخر يعَُدُّ موضوعاً له وهو النفس الناطقة؟!

داخل  بالقوَّة  العقل  فيه  يوجد  الذي  والموضوع  بالقوَّة  العقل  بين  فرق  هناك  وعليه، 

الفرق يتحوَّل إلى فارق، لأنَّه لا يوجد تجانس، أصلاً، بين شيء لم يوجد  الإنسان، وهذا 

نردَّ  أن  )النفس الإنسانيَّة(. ولا يمكن هنا  )العقل المنفعل(، وشيء موجود فعلاً  بعد  فعليَّاً 

النفس الإنسانيَّة كلَّها إلى العقل المنفعل؛ لأنَّ النفس الناطقة لا تمثِّل أجناس النَّفْس كافَّةً، 

إبراهيم مدكور،  الفرد.ل. عبري، مراجعة: محسن مهدي، تصدير:  النَّفْس، تحقيق:  الوليد، تلخيص كتاب  أبو  ابن رشد،   -[[[

المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، 1994، ص124-123.

[2]- See: Alexander Of Aphrodisias: Supplement to On the Soul, Translated by R.W.Sharples, 

Bloomsbury, London. New Delhi, New York. Sydney, 2004.

]]]- رينان، أرنست، ابن رشد والرشديَّة، نقله إلى العربيَّة: عادل زعيتر، دار إحياء الكتب العربيَّة، القاهرة، 1957، ص71.



173 مصير النفس الإنسانيَّة في فكر أرسطو

؛  هذا إذا قلنا إنَّ العقل المنفعل سبب لوجود النَّفس الناطقة؛ غير أنَّ هذا التبرير نفسه لا يصحُّ

لأنَّ العقل المنفعل يفتقر إلى موضوع يوجد فيه داخل الإنسان، وهذا الموضوع هو النفس 

الناطقة، ولا يمكن التسليم بأنَّ العقل المنفعل يبدع المكان الذي يوجد فيه داخل الإنسان، 

ذلك لأنَّه منفعل، أصلاً، وليس فاعلاً.

 يترتَّب على ما سبق أنَّ العقل المنفعل أو الذي بالقوَّة ما دام استعداداً نوعيَّاً لبني الإنسان، 

فهو من طبيعة أزليَّة، لأنَّ النوع الإنسانيَّ أزليٌّ أبديٌّ - وفقاً لأرسطو- بدلالة قوله بِقِدَم العالم، 

لكن إذا كان النوع الإنسانيُّ سرمدياًّ - تبعاً له- فإنَّ هذا لا يعني أنَّ أفراد هذا النوع سرمديُّون؛ 

بل هم من الكائنات الفاسدات، ومعنى ذلك أنَّ ما هو سرمديٌّ يوجد في ما هو كائن فاسد، 

فكيف يصحُّ هذا الأمر المشُبعَ بالتناقض؟

ويجدر التساؤل هنا: إذا كان الإنسان يملك النفس بصفتها كمالاً أوَّل، وَلنَِقُلْ هنا يملك 

النفس الناطقة أو العاقلة على وجه التحديد، وكانت هذه النفس عينها كائنة فاسدة، أفليس 

حريَّاً أن يكون الاستعداد للنطق أو للعقل كائناً فاسداً، لأنَّه تبعٌ لاحقٌ لما هو كائن فاسد؟

ه -كما مرَّ سابقاً- »مذهب الإسكندر« في شرح معنى  هذه هي مآخذ ابن رشد على ما سَّم

العقل المنفعل عند أرسطو، لكن المأساة هي أنَّه اعتقد أنه ينقد الإسكندر، وهو في حقيقة 

الأمر ينقد أرسطو، وهذا أمر غريب يرجع إلى اعتقاده أنَّ أرسطو لا يمكن أن يكون عُرضَْةً 

هها إليه شخصيَّاً، لكن ما  للغلط؛ لكن هذا لا ينفي عبقريَّته النقديَّة التي حبَّذا لو كان قد وجَّ

مه مِنْ ولاء مطلق له. يحُزن هنا هو ما قدَّ

مهما يكن من  أمر، فإنَّ هذه الإشكاليات التي أثارها فهم أرسطو للعقل المنفعل، حاول 

ال. استدراكها بنفسه بأن أتمَّ نواقص ما خاض فيه بخصوص العقل المنفعل بالعقل الفعَّ

ال ثالثاً: مآلات خلود العقل الفعَّ
ال، لكن ماذا   يفُضي بنا هذا الكلام إلى أنَّ العقل المنفعل لا معنى له من دون العقل الفعَّ

ال؟ يعني أرسطو بالعقل الفعَّ

يقول في هذا المجال: »بما أنَّه في الطبيعة كلِّها يوجد شيء بمثابة المادَّة )matter( لكلِّ 

بينما  potentiality(؛  بالقوَّة  تكون  التي  كافَّةً  الأشياء  يكون  ما  هو  )وهذا  الأشياء  من  نوعٍ 



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(174

يوجد شيء آخر هو علَّتها )cause( أعني العلَّة الفاعلة، لأنَّه فاعلها كافةً كما يقع بالنسبة إلى 

الصناعة )craft( في علاقتها مع المادَّة، وإنه ليُعَدُّ ضروريَّاً أن يكون هذا التمييز موجوداً في 

النَّفْس. وهناك نوع واحد من العقل قابل للأشياء كافَّةً، ونوع آخر فاعل للأشياء كافَّةً، بصفته 

ضرباً من حالة إيجابيَّة )kind of positive state(، مثل الضوء )light(، لأنَّه بطريقةٍ معيَّنة 

العقل  وهذا   .)actuality( بالفعل  ألواناً   )potentiality( بالقوَّة  تكون  التي  الألوان  يجعل 

مفارق وغير منفعل وغير ممتزج، إذ إنَّه موجود في ماهيَّته بالفعل. ذلك أنَّ ما يفعل يكون 

دائماً أشرف مَّم ينفعل، كما هو الأمر بالنسبة إلى المبدأ الأوَّل )first principle( والمادَّة 

.)matter(

ولا بدَّ من القول أنَّ المعرفة بالفعل هي نفسها الشيء، وإن كانت المعرفة في الفرد متقِّدمة 

مة في الزمان. بالقوَّة في الزمان، إلاَّ أنَّها بإطلاق ليست متقدِّ

لكن ليس الحال أنَّه يعقل أحياناً ولا يعقل أحياناً أخرى. وبعدَ أن يفُارق، هذا وحده يكون 

أنَّنا لا نتذكَّر، لأنَّ هذا يكون غير  ما هو عليه فحسب، وهذا وحده غير زائل، ودائم، رغم 

منفعل، في حين أنَّ العقل السلبيَّ )passive reason( بائد، ومن دون هذا لا شيء يعُقل«]]].

النوع  في  الموجود  بالقوَّة  العقل  غير  آخر  عقل  وجود  إلى  انتهى  أرسطو  أنَّ  يظهر  هنا 

ال، لذلك نصبح بإزاء نوعين من العقل داخل كلِّ إنسان:  الإنسانيِّ هو العقل الفاعل أو الفعَّ

عقل منفعل؛ وعقل فاعل. 

والحقيقة أنَّه لا يمكن البتَّة فهم طبيعة تأثير قول أرسطو بهذين النوعين من العقل من دون 

الرُّجوع إلى شرح الإسكندر الأفروديسيِّ لهذا القول نفسه؛ لأنَّ شرحه يعَُدُّ تكملة ضروريَّة لا 

، وهذا ما يمكن ملاحظته  غنى عنها بسبب من امتزاج آراء أرسطو بشروحه على نحوٍ جوهريٍّ

عند فلاسفة العصر الوسيط من مسيحيين ومسلمين.

ينطلق الإسكندر الأفروديسيُّ في شرحه من التأكيد على أنَّه »في حالة الحواسِّ لا يمكن 

العقل  أنَّ  الطريقة، بما  لما يملك بعض الصفات أن يحيط ويحكم على ما يملكه. وبهذه 

يحيط بالمعقولات ويحكم عليها، فإنَّه من غير الممكن بالنسبة إليه أن يكون أيُّ شيء من 

[1] - Aristotle, De Anima, Book 3, Chapter 5,430a, 10- 25.



175 مصير النفس الإنسانيَّة في فكر أرسطو

الأشياء التي حكم عليها أيَّاً كان. لكنه يحيط بالأشياء الموجودة كافَّةً، إذ إنَّه من الممكن أن 

يفكِّر في الاشياء كافَّةً. وهكذا، فإنَّ العقل )intellect( ليس بالفعل أيَّاً من الأشياء الموجودة؛ 

لكنه يكوِّنها كلَّها بالقوَّة. من أجل هذا، يكون ما يكون كيما يصبح عقلاً. الحواسُّ 

قِبَلِها، لكن هي  التي تأتي بوساطة الأجسام، ليست هي أنفسها الأشياء المدُْرَكة من 

أشياء أخرى معيَّنة بالفعل، ووجودها بالقوَّة هو الوجود بالقوَّة لجسم ما. وبسبب هذا 

ة  ن انفعال الجسم بطريقةٍ ما. ولذا، ليست أيُّ حاسَّ يَّة يتضمَّ فإنَّ إدراك الأشياء الحسِّ

ةً معيَّنة بالفعل. لكن العقل لا  تدرك أيَّ شيء كان؛ لأنَّها هي نفسها تكون مسبقاً حاسَّ

ليس  بالقوَّة للجسم، وهو  إنه ليس وجوداً  الجسم؛  يدرك الأشياء الموجودة بوساطة 

وجوداً  يحوز  ولا  الإطلاق،  على  الموجودة  الأشياء  من  أيَّاً  بالفعل  ليس  إنه  منفعلاً. 

بالقوَّة لشيء مخصوص، لكنه فقط يكون بالقوّة من دون صفة )qualification( من 

أجل ما هو بالفعل والنَّفْس من هذا النوع، وهو قابل لاستقبال الصور )forms( والأفكار 

)thoughts(. إذن، هذا العقل الذي يكون هيولانيَّاً هو في كلِّ الأشياء المشاركة في 

 .)human beings( البشريَّة  الموجودات  أعني   ،)complete soul( ة  التامَّ النَّفس 

 )disposition( الاستعداد  مُسبقاً، ويمتلك  يفكِّر  الذي  ذلك  هو  العقل  من  آخر  نوع 

بأولئك  تشبيهه  بقدرته. يمكن  المعقولة  الأشياء  بصور  الإحاطة  وقادر على  للتفكير، 

الذين يمتلكون استعداد )disposition( الحِرفَيين، ويقدرون على تأدية أعمال الحرفة 

بأنفسهم. 

وينبغي القول أنَّ النوع الأول من العقل لا يشُبَّه بهم، لكنه يشُبَّه بأولئك القادرين 

على تولي هذه الحرفة ويصبحون حرفيين. والنوع الثاني هو العقل المادِّيُّ حينما يكون 

قد حصل بالفعل على التنظيم والتفكير الفعلّي. وهذا النوع موجود عند أولئك الذين 

 ،)productive( ال ا النوع الثالث   فهوالعقل الفعَّ هم بالفعل أكثر كمالاً ويفكِّرون. أمَّ

هذا   .)disposition( الاستعداد  له  يتأَّت  )=الهيولانيُّ(  الماديُّ  العقل  منه  وبسبب 

تكون  أن  في  سبب  هو  الضوء  لأنَّ  للضوء،  أرسطو  يقول  كما  مشابه،  ال  الفعَّ العقل 

الألوان المرئيَّة بالقوَّة مرئيَّةً بالفعل. وعليه، هذا النوع الثالث من العقل يجعل العقل 



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(176

للتفكُّر.   )disposition( فيه الاستعداد بأن يخلق  بالفعل،  بالقوَّة المادِّيَّ صائراً عقلاً 

هذا العقل هو المعقول بطبيعته، وهو من هذا القبيل بالفعل؛ لأنَّ هذا هو الذي يفعل 

التفكير وينقل العقل المادِّيَّ إلى الفعل. هذا أيضاً هو في ذاته عقل؛ ذلك بالنسبة إلى 

التي هي  طبيعته،  معقول في  )immaterial form(، وهو وحده  المادِّيَّة  الصورة غير 

العقل«]]].

 يعني الإسكندر الأفروديسيُّ بالعقل المادِّيِّ أو الهيولانيِّ ذلك العقل الموجود في نفوس 

ة الذي يمكن وصفه بأنه تهيُّؤ  ه أرسطو العقل بالقوَّ الموجودات البشريَّة كافَّةً، وهذا ما سَّم

ز صِْف لاستقبال المعقولات، لكنه لم يستقبل بعد أيَّ معقول. وقد شبَّهه الإسكندر  أو تحفُّ

بأشخاص يقدرون على تعلُّم حرفة من الحِرف، ثم بعد أن يختموا مراحل تعلُّمها يصبحون 

قادرين على تأديتها. وعليه، لا يعدو العقل المادِّيُّ أن يكون قابليَّة محضة تسري في النوع 

الإنسانيِّ لتعقُّل المعقولات من دون أن يتمَّ تعقُّل أيِّ معقول، وهذا يعني أنَّ الإنسان بما هو 

ة ما  إنسان قابل لحلول العقل فيه، ولذلك كان الأحرى بأرسطو -هذا إذا سلَّمنا جدلاً بصحَّ

يه سُكنى العقل أو بيت لا العقل بالقوَّة، ولا العقل المادِّيَّ ولا الهيولانيَّ كما  قال- أن يسُمِّ

ة أو  . ذلك أنَّ ما يعنيه كلٌّ من أرسطو والإسكندر بالعقل بالقوَّ ه الإسكندر الأفروديسّيْ سَّم

النوع  لأنَّ  الإنسانيِّ،  النوع  الحقيقيِّ في  العقل  ولوج  أو  إمكانيَّة حلول  هو  المادِّيِّ  العقل 

الإنسانيَّ قابل لهذا الولوج، على عكس -تمثيلاً لا حصراً- نوع من الحيوانات هو الثيران.

    أمّا النوع الثاني من العقل فيُشبِّهه الإسكندر بصاحب حِرفْة متقِن لها وهو مستعدٌّ للقيام 

ة تنُاط به في ما يخصُّ مجال حرفته، وهذا يعني أنَّ العقل الثاني هو العقل المادِّيُّ  بأيِّ مهمَّ

حينما يستقبل المعقولات على أساس أنَّه قادر على التفكير وتنظيم الأفكار، أي هو العقل 

المتواضع عليه والساري في أفراد النوع الإنسانيِّ، وبكلمة هو العقل المادِّيُّ وقد صار قادراً 

على التعقُّل.

دَ هذا العقل الثاني على نحوٍ دقيق قائلاً: »العقل الهيولانيُّ   ولقد استطاع ابن رشد أن يحدِّ

ناقص، وهو  أوَّلاً بوجودٍ  يعقله  أنَّه  إلاَّ  بالفعل،  الذي هو عقل  ال  الفعَّ العقل  ينظر إلى  ا  إنَّ

[1]-Alexander of Aphrodisias, Supplement Of The Soul, Translated by r.w.Sharples, 

Bloomsbury, 2004, pp, 25- 26.



177 مصير النفس الإنسانيَّة في فكر أرسطو

والكمال  التمام  ويعقُلُ على  الهيولانيَّة،  الموجودات  الذي هو صور  بالمَلكََة  الذي  العقل 

ى مُستفاداً. وهذا العقل الذي بالمَلكََة، كأنَّه وسط  إذا كان ما ننظر إليه من هذه الجهة ويسُمَّ

ال. فهو من جهة الموجودات بوجود أشرف من  بين الموجودات الهيولانيَّة وبين العقل الفعَّ

ال بوجود أنقص من وجوده التَّامِّ الذي ليس فيه قوَّة  الوجود الهيولانيِّ، ومن جهة العقل الفعَّ

أصلاً«]]].

ليتعقَّل  الناطقة  النَّفْس الإنسانيَّة  بدايةً، وهو داخل  الهيولانيُّ،  العقل  ه  يتوجَّ إذن، حينما 

ال يصير عقلاً بالمَلكََة -كما درجت هذه التسمية عند الفلاسفة المسلمين- وهذا  العقل الفعَّ

المادِّيَّة،  الموجودات  أي  الهيولانيَّة،  الموجودات  صور  يكون  أن  يعدو  لا  بالمَلكََة  العقل 

ته تقف عند حدِّ تجريد الأفكار من المحسوسات، بمعنى أنَّه يسُهم في رفع الوعي من  فمهمَّ

مستوى التعيُّنات الفيزيقيَّة إلى مستوى المفاهيم التي تدلُّ على هذه التعيُّنات، لكن هذا الرفع 

ال  ال على نحوٍ مطابقٍ لما هو عليه العقل الفعَّ ليس كافياً كيما يعقل العقل بالملكََة العقل الفعَّ

ال؛ لكن  في حقيقته، فيعجز التعقُّل عند الإنسان في هذه المرحلة عن الإحاطة بالعقل الفعَّ

حينما يبلغ الإنسان أواخر عمره يصبح عقله الذي بالملكَة ناضجاً بما فيه الكفاية للإحاطة 

ى حينئذٍ عقلاً مُستفاداً.  به فيسمَّ

-وفقاً  الأفروديسي  الإسكندر  عنه  ث  تحدَّ الذي  الثاني  العقل  يكون  الأساس،  هذا  على 

لشرح ابن رشد- عقلاً بالملكَة من جهة، وعقلاً مستفاداً من جهة أخرى.

ال داخل الشخص الإنسانيِّ،  والحقيقة أنَّ هذا العقل المسُتفاد يتماهى تماماً مع العقل الفعَّ

فلا يعود هناك أيُّ معنى لهذا الشخص الإنسانيِّ عينه، في ما يتعلَّق بما هو إنسانيٌّ فيه، فكلُّ 

ما يتَّصل بالحياة الشخصيَّة للإنسان الفرد زائل لا محالة: حسناته، سيِّئاته، آماله، آلامه، وطنه، 

ال يعني قتل الذاكرة،  أهله، وهكذا دواليك، هذه كلُّها تكون بلا معنى، فالاتِّصال بالعقل الفعَّ

ال  ، أي تميل إلى تاريخ الأنا؛ لكنَّ العقل الفعَّ لأنَّ ذاكرة أيِّ إنسان تميل إلى ما هو شخصيٌّ

د هذا الأنا تبديداً نهائيَّاً وفقاً لأرسطو، لكن ماذا يبقى في رأيه؟ يبدِّ

إنَّ ما يبقى هو ما عَقِلهَ العقلُ الإنسانيُّ من نظام العالم، فالخلود عند أرسطو يقتصر على 

ال وهو ملتبس بالجسم(،  ]]]- ابن رشد، كتاب النَّفْس )تلخيص( مع رسالة الاتِّصال )هل يتَّصل بالعقل الهيولانيِّ العقلُ الفعَّ

تحقيق: أحمد فؤاد الأهواني، القاهرة، مكتبة النهضة المصريَّة، 1950، ص121.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(178

ال اتِّصالاً حقيقيَّاً، أصبح  ما يعيه الإنسان من حقيقة الوجود، فإذا اتَّصل الإنسان بالعقل الفعَّ

خالداً، لأنَّه شارك في معرفة حقيقة الوجود.

ة بانتهائه      لكن، ألم يناقض مذهبه في العلاقة الجوهريَّة بين النَّفْس والجسم مناقضة تامَّ

إلى هذا النوع الغامض من الخلود الذي لا يعني شيئاً أكثر من خلع الإنسان من إنسانيَّته، 

ورفعه إلى مستوى مفتعل من المعنى؟

خاتمة
لم ينجح أرسطو في محاولته لردِّ الإنسان على نحوٍ نهائيٍّ إلى طبيعته الفيزيولوجيَّة، فهو 

مجرَّد حلم  ولو  يحلم  أن  من  نهائيَّاً  الإنسان  غ  فرَّ جوهريَّاً  ربطاً  والجسم  النَّفْس  بين  بربطه 

عالماً  فنفى  يح،  الرِّ يتطاير في  تشبه هشيماً  التي  البائدة  يَّة  الحسِّ الحياة  أغلال  من  بالتحرُّر 

مثاليَّاً كان يمكن للإنسان أن يجد فيه العزاء لنفسه من أهوال الواقع الشائن، وأصرَّ على أن 

الواقع بطريقةٍ تعسفيَّة غيَّب فيها عالم الغيب؛ لكن تغييب الغيب إظهار  يشدَّ الإنسان إلى 

للغيب بمعنىً ما، فما كان من أرسطو من بعد نكرانه لإمكانيَّة بقاء الإنسان من بعد موته إلاَّ 

أن تنكَّر لنكرانه، وقال بإمكانيَّة متهافتةٍ للخلود تقوم على بقاء الإنسان شريطة إنكاره لذاتيَّته، 

للعالم  الحاكم  للعقل  الفرديِّ  العقل  الحقيقيَّ يكون من جرَّاء مطابقة  الخلود  بأنَّ  واعترافه 

فحسب. لكن ما لم ينتبه إليه أرسطو هو أنَّ نظام العالم ذاته سيكون بلا معنى ما لم يصل إلى 

له الموجودُ الإنسانيُّ، فهو نظام موضوع، أصلاً، من أجل الإنسان، كيما يحيا على هذه  تعقُّ

الأرض، وليس الإنسان موضوعاً من أجل هذا النِّظام.



179 مصير النفس الإنسانيَّة في فكر أرسطو

لائحة المصادر والمراجع
ة: أولًا- العربيَّ

11 مراجعة: . عبري،  الفرد.ل.  تحقيق:  النَّفْس،  كتاب  تلخيص  الوليد،  أبو  رشد،  ابن 

محسن مهدي، تصدير: إبراهيم مدكور، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، 1994.

22 ابن رشد، كتاب النَّفْس )تلخيص( مع رسالة الاتِّصال )هل يتَّصل بالعقل الهيولانيِّ .

القاهرة، مكتبة  ال وهو ملتبس بالجسم(، تحقيق: أحمد فؤاد الأهواني،  الفعَّ العقلُ 

النهضة المصريَّة، 1950.

33 رينان، أرنست، ابن رشد والرشديَّة، نقله إلى العربيَّة: عادل زعيتر، دار إحياء الكتب .

العربيَّة، القاهرة، 1957.

44 كرم، يوسف، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، ط3، .

.1953

ة: -الأجنبيَّ
ً
ثانيا

1.	 Aristotle, De Anima, Book 1, Chapter 1, 403a 510- =Aristotle, De Anima, 

Translated with an Introduction and Commentary by Christopher Shields, 

Clarendon Press. Oxford, 2016.

2.	 Alexander Of Aphrodisias: Supplement to On the Soul, Translated by 

R.W.Sharples, Bloomsbury, London. New Delhi, New York. Sydney, 2004.

3.	 Gendlin, Eugene T, Line by Line Commentary on Aristotle s De Anima, 

published by the Focusing Institute, 2012.

4.	 Simplicius, On Aristotle On the Soul 1.12.4-, Translated by J.O.Urmson-

Notes by Peter Lautner, Bloomsbury, London, New Delhi, New York, 

Sydny,2014.





ة انفراد أرسطو بتبويب علم المنطق إشكاليَّ

[[[
رائده نهار الدالي

مة مقدِّ

النظرة  أفرزتها  بتبويب المنطق، واحدة من جملة إشكاليَّات  انفراد أرسطو  تعُدُّ إشكاليَّة 

الغربيَّة الاستعلائيَّة على شعوب العالم، من منطلق أنَّ الحضارة الغربيَّة كانت ومازالت مركز 

عية أنَّ التاريخ الحضاريَّ بدأ مع الإغريق. ولتأكيد هذا  الإشعاع الفكريِّ في هذا العالم، مدَّ

لحضارات  والعلميَّة،  والعقائديَّة،  الفكريَّة،  السجلاَّت  لمحو  حثيثاً  سعياً  سعت  الادِّعاء، 

الشرق القديم، وللحضارات اللاَّحقة كالحضارة الإسلاميَّة. 

من هنا، يتَّجه هذا البحث إلى معالجة هذا الإشكاليَّة، في ضوء الأطروحة الغربيَّة التي 

ترى أنَّ بداية العلم والفلسفة كانت عند اليونان، وأنَّ أرسطو طاليس هو واضع علم المنطق 

بمعنى أنَّه المخترع والمبتكر له. وتأتي أهميَّته من كونه يسلِّط الضوء على جانب من جوانب 

الميراث المعرفيِّ في الحضارات الشرقيَّة القديمة، والحضارة الإسلاميَّة، وأهميَّة هذا الميراث 

في الفكر الإنسانْيّ.

ابتكار  المنطق  هل  الآتي:  السؤال  عن  للإجابة  يسعى  البحث  هذا  أنَّ  القول  خلاصة 

، أم أنَّه ميراث فكريٌّ استفاد به من ثقافات أخرى، وعمل على تبويبه وفق رؤيته؟ أرسطيٌّ

تمهيد

يعُدُّ الفيلسوف اليونانيُّ أرسطو طاليس ابن نوقوماخوس )384 -322ق.م(، من مدينة 

د الغاية من  ه آلة للعلوم. وفي كتابه »العبارة« حدَّ أستاغيرا، أول من دوَّن علم المنطق وعدَّ

]]]- مدرِّسة الفلسفة العربيَّة الإسلاميَّة في قسم الفلسفة، جامعة دمشق.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(182

هذا العلم بالقول أنَّه: »الشيء الذي عنه نفحص فهو البرهان، وغرضنا العلم البرهانْيّ«]]]. 

وقد أطُلق على هذا العلم اسم »التحليلات«، وعُرف لاحقاً باسم المنطق، أو الأورغانون. 

يت بـ »علم إصابة الحق«]]]. ولقد ميّز بين الحكمة والحقِّ إذ قال:«  ا كتبه وحكمته فقد سمِّ أمَّ

ا الحكمة فهي أخصُّ من  الحقُّ أعمُّ من الحكمة، إلاَّ أنه قد يكون جليَّاً، وقد يكون خفيَّاً. وأمَّ

، إلاَّ أنَّها لن تكون إلاَّ جليَّة... وكلا المعنيين ليسا يفارقان صنع الله الموجِد العالم،  الحقِّ

وقوَّته الممسِكة بالعالم«]]].      

أغوار  لسبر  الكبيرة  الجهود  بذُلت  وقد  بالغموض،  المنطقيَّة  أرسطو  مؤلَّفات  اتَّصفت 

د التحقيقات والتفسيرات إلى فوضى فكريَّة، زادت من صعوبة  هذا العلم، وربما أدَّى تعدُّ

اً صريحاً عند الشَُّاح  الوقوف على الغاية الحقيقيَّة من هذا العلم، خصوصاً أننا لا نجد نصَّ

ين يبيِّ لنا »كيفيَّة انشعاب أبواب المنطق، وترتيبها بالنحو الذي يبرز للطالب كيفيَّة  والمفِّس

تحقيقها للغرض من العلم، وهو الوصول إلى قواعد التفكير الصحيح، وهذا ما أدَّى بأكثرهم 

«]]]، مضافاً  ، من دون قواعد الاستدلال المادِّيّْ إلى التركيز على بيان قواعد التفكير الصوريِّ

إلى ذلك عدم وضوح موضوع هذا العلم، ومرتبته بين العلوم. ورغم الدراسات والتحقيقات 

ين،  والمفِّس الشّراح  عند  اً صريحاً  نصَّ نجد  لا  فإنَّنا  المنطق،  مسائل  عالجت  التي  الكثيرة 

يجيب عن سؤال: ما هو الأصل الذي بنى عليه أرسطو تبويبه للكتب المنطقيَّة؟ وما الأصل 

الذي اعتمده في ترتيب هذه الأبواب؟. وإن كانت مؤلَّفاتهم لا تخلو من إشارات وتلويحات، 

إلاَّ أنَّها تحتاج إلى جهد كبير لاستخراجها. وقد لا يتسنَّى ذلك بحسب أرسطو إلى الخاصيِّ 

بالطبع. 

»العلماء  أنَّ  إلى  الفهم  على  وانغلاقها  أرسطو  كتب  غموض  الصفا  إخوان  عزا  وقد 

العارفين بصناعة البرهان، قد أطالوا الخطب فيها، ونقلها من لغة إلى لغة من لم يكن عارفاً 

المتعلِّمين  معانيها، وعسر على  فهم  الكتب  هذه  الناظرين في  فانغلق على  بها وبمعانيها، 

]]]- أرسطو، منطق أرسطو، ج1، تحقيق عبد الرحمن بدوي، دار القلم، بيروت، 1980، ط1، ص137.

]]]- الشهرزوري، روضة الأفراح ونزهة الأرواح في تاريخ حكماء الأقدمين والفلاسفة المتألِّهين، مخطوط، نسخة إلكترونية، 

ص33.

]]]- السجستاني أبو سليمان المنطقي، صوان الحكمة وثلاث رسائل، تحقيق: عبد الرحمن بدوي، طهران، 1974، ص70، 

ص61.

مة، ص6. ]]]- فلاح العابدي، لباب المنطق، ومضات للترجمة والنشر، لبنان، 2018، ط1، المقدِّ



183 إشكاليَّة انفراد أرسطو بتبويب علم المنطق

أخذها«]]]. من هنا، يتَّضح أنَّ الإشكالات الفكريَّة المتعلِّقة بالمنطق مازالت قائمة في زماننا، 

. وعليه،  كما كانت في الزمان القريب لدخول تلك المؤلَّفات إلى العالم العربيِّ والإسلاميِّ

بنا من حقيقة علم المنطق وصفةِ  تقرِّ قد  التي  النصوص  تلك  استحضار  البحث إلى  يتَّجه 

واضِعه.

لًاَّ: معنى الوضع عند أرسطو أو
المشهورين  لبعض  مبدع  »رأيٌ  أنَّه  فرأى  زمانه،  في  الوضع  إشكال  أرسطو  يغفل  لم 

بالفلسفة، فالوضع مسألة، وليس كلَّ مسألة وضعاً«]]]. وفي هذه الحالة، أوجَب التشكيك 

في الآراء الموضوعة، وإخضاعها للفحص والتحقيق، ليحصل اليقين برأي مثبَت بالبرهان. 

القياس فلم يكن عندنا  ا في عمل  وقد وضع رأياً في آخر كتاب »السفسطة« قال فيه: »فأمَّ

فح عمَّ وقع  قديماً فيه شيء...«، إلى أن يقول: »فليتشاغل جميع من سمع قولي على الصَّ

فيه من تقصير من هذه الصناعة، ويفيد ما قيل فيها من النعم السابقة«]]]. 

ة على انفراده بهذا العلم، والناظر في  في الواقع، اتَّخذ الجزء الأول من قول أرسطو حجَّ

تمام قوله يجد إحالة على ما كان قبله من الصناعة المنطقيَّة، والمرُاد صناعة الجدل، التي 

وصفها في كتابه ما بعد الطبيعة بالمنطق »إن صناعة الفلسفة والجدل تنفصل بنوع العلم، 

ا  أمَّ بالشهرة.  بالبرهان والآخر  أنَّ أحدهما يعلم  الفيلسوف، إلاَّ  لأنَّ الجدليَّ يعلم ما يعلمه 

هذه  في  مه  تقَدَّ من  أخطاء  يصحِّح  الاعتبار،  وبهذا  البتة«]]].  علم  عنده  فليس  السفسطائيُّ 

الصناعة بترتيب موضوعها وغايتها، وهدفه الحكمة العالية. 

ولمَّا كان المنطق من العلوم السماعيَّة عند أرسطو »لأنَّه قول مسموع فقط على الإطلاق 

اة بخلاصة تاريخيَّة لأحمد زكي باشا،  ]]]- أخوان الصفاء وخلاَّن الوفاء، تصحيح خير الدين الزركلي، تصدير طه حسين، مقفَّ

كتاب  غرض  غموض  وفي  ص204.  منها،  والغرض  العلميَّة  الصنائع  في  السابعة،  الرسالة   ،1928 مصر،  العربيَّة،  المطبعة 

المقولات راجع: البغدادي، شرح المقولات الكبير لأرسطو، ص61-60.

]]]- أرسطو، منطق أرسطو، ص506.

]]]- المصدر نفسه، ص1051.

]]]- أرسطو، ما بعد الطبيعة، تفسير ابن رشد، ج1 بيروت، دار المشرق، 1986، المقالة المرسومة بالألف الكبرى، ص330.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(184

ص بلغة من دون لغة«]]]. وكان السماع بالاصطلاح الفلسفيِّ هو »بروز الوحدة  غير مخصَّ

مه  إلى الحسِّ بواسطة التأليف في الصناعة«]]]. وقد عمل أرسطو على تصحيح خطأ من تقدَّ

في الخلط بين النظر في المبادىء، والنظر في القوانين التي بها يقع التصديق، لأنَّ المعرفة 

الحقيقيَّة عنده هي هي في معرفة جوهر الشيء وهو الذات.

ة وترتيبها فات أرسطو المنطقيَّ ثاني�اً: مؤلَّ
»نشرها  أن  منذ  التاريخ،  عبر  المفكِّرين  اهتمام  الأرسطيَّة  المنطقيَّة  المؤلَّفات  شغلت 

أبرز  من  وكان  الميلاد،  قبل  الأول  القرن  من  الأول  النصف  في  الرودسي«  »أندرينيقوس 

شَُّاحه »الاسكندر الأفروديسي، وثامسطيوس،  وفرفوريوس الصوري«]]]. ومن أبرز تلامذته 

ائيين عندما اعتزل أرسطو في مدينة هاليكس  »ثيوفراسطوس، الذي توَّل رئاسة مدرسة المشَّ

بارسطو. وأخذه العرب والمسلمين عن   323 ق.م«]]]، وبذلك ارتبط علم المنطق تاريخيَّاً 

وساد  فرفوريوس،  يامبليخوس  وأيدّ  »ايساغوجي«.  كتاب  صاحب  الصوري  فرفوريوس 

المذهب في ما بعد طوال العصر الوسيط، وذلك بفضل الشَُّاح في القرن الرابع والخامس، 

ومنهم سمبليقيوس. 

وقد استمرَّ سلطان منطق أرسطو حتى العصر الحديث«]]]، وعُدَّ إيساغوجي مدخلًا إلى 

هذا العلم، وانتهى ترتيب الكتب المنطقيَّة عند شَُّاح أرسطو المسلمين واللاَّتين على الشكل 

الآتي:

1. كتاب الكليَّات الخمسة وهو باليونانيَّة )إيساغوجي(.

2. كتاب المقولات وهو باليونانيَّة )قاطاغورياس(.                    

ة لشؤون المطابع الأميريَّة،  ]]]- ابن سينا، الشفاء، المنطق، ج2، تحقيق: سعيد زايد، مراجعة وتقديم: إبراهيم مدكور، الهيئة العامَّ

القاهرة، 1383هـ، 1964م، ط2، ص54- 55.

]]] - السجستاني، صوان الحكمة، ص220.

]]]- راجع: محمد فتحي عبد الله، مترجمو وشَُّاح أرسطو عبر العصور، ص37 - 38.

]]] - ديوجين اللاَّئرتي، حياة مشاهير الفلاسفة، ج1، ترجمة: إمام عبد الفتاح إمام، راجعه على الأصل اليوناني محمد حمدي 

ابراهيم، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، 2006، ط1،  ص399.

]]]- فرفوريوس الصوري، إيساغوجي، نقل أبي عثمان الدمشقي، بقلم أحمد فؤاد الأهواني، دار إحياء الكتب العربيَّة، القاهرة 

1371هـ - 1952م، ص41.



185 إشكاليَّة انفراد أرسطو بتبويب علم المنطق

3. كتاب العبارة وهو باليونانيَّة )بارمينياس(.

القياس  وهو  الأولى(،  )أنالوطيقا  باليونانيَّة  وهو  الأولى  التحليلات  كتاب   .4

)السيليجموس(.

5. كتاب التحليلات الثانية وهو باليونانيَّة )أنالوطيقا الثانية( وهو البرهان. 

6. كتاب الجدل وهو باليونانيَّة )طوبيقا(.

7. كتاب المغالطة وهو باليونانيَّة)سوفسطيقا(.

8. كتاب الخطابة وهو باليونانيَّة)ريطوريقا(.

9. كتاب الشعر وهو باليونانية )فويطيقا(.

ترتيب  هو  المنطق  لأبواب  الترتيب  هذا  أنَّ  إلى  والسريان  الإسلام  فلاسفة  انتهى  وقد 

منهجيٌّ ينسجم مع المنظومة الفكريَّة لأرسطو طاليس، بعدما بذلوا جهوداً كبيرة في الفحص 

المنطقية  كتبه  »جملة  بأنَّ  شكٌّ  يوجد  فلا  الترتيب.  هذا  ة  صحَّ على  للوقوف  والتحقيق 

ا إذا أخُذت التحليلات الأولى  ثمانية، مرتبة ترتيباً يؤدِّي إلى تحصيل الصناعة المنطقيَّة، أمَّ

والتحليلات الثانية كتاباً واحداً، يصبح عدد أجزاء المنطق سبعة بحسب أسماء الكتب التي 

تشتمل على أجزائها، وكثيراً ما اعتبر أرسطا طاليس كتاب »القياس« وكتاب »البرهان« كتاباً 

المنطق  في  النَّظر  تمَّ  الترتيب  هذا  وعلى  الثالث«]]].  الكتاب  مجموعهما  ويسمي  واحداً، 

. الأرسطيّْ

ثالثاً: أرسطو واضع المنطق عند العرب والمسلمين
اتَّبع الفلاسفة العرب والمسلمون منهجيَّة علميَّة في تحقيق المؤلَّفات، فكان من جملة 

ة نسبة الكتاب إلى  الرؤوس الثمانية التي يجب أن تعُرف قبل البحث في أيِّ علم، إثبات صحَّ

]]]- الفارابي، الألفاظ المستعملة في المنطق، تحقيق: محسن مهدي، دار المشرق، بيروت، من دون تاريخ، ط2، ص106. 

إيران،  قم،  الإسلاميَّة،  المعارف  دار  الكعبي،   غالب  تحقيق:  المنطق،  في  البرهان  حسين،  محمد  الطبطبائي،  أيضاً.  راجع 

1428هـ، ط1، ص59. وانظر: ابن زرعة، أبو علي عيسى ابن اسحق، منطق ابن زرعة، تحقيق وضبط وتعليق: جيرار الجيهامي 

ورفيق العجم، دار الفكر اللبناني، بيروت، 1994، ط1، ص93. راجع أيضاً: أبي البركات البغدادي، هبة الله ابن علي ابن ملكا، 

المعتبر في الحكمة، ج1، الدكن، حيدر آباد 1357، ط1، ص4.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(186

بالكثير  ة نسبة المؤلَّفات المنطقيَّة لأرسطو،  صاحبه، وبناء على هذه المنهجيَّة،أثبتت صحَّ

العشر«،  »المقولات  كتاب  إلى  تحقيقاته  الفارابي في  ل  توصَّ وقد  والتدقيق.  الفحص،  من 

على أسبقيَّة أرخوطس على أرسطو في علم المنطق، مستنداً في تحقيقه إلى ما ذكره أرسطو 

في كتاب »ما بعد الطبيعة«، فقال: »قد تبَّي من أمر أرخوطس الذي كان قبل أرسطاطاليس، 

أنَّه كان يروم أيضاً القول في ما هو داخل في صناعة المنطق، فإنَّ أرسطاطاليس لمَّا عدد في 

قال  الحدود، وبلغ أكمل أصنافها،  الطبيعيات« أصناف  بعد  السابعة من كتاب »ما  المقالة 

القياس،  أرخوطس«]]]. وعلى هذا  يرتضيها  كان  التي  الحدود من  وأمثال هذه  القول:  هذا 

الطبيعيَّة،  الأبواب  ورتَّب  المنطقيَّة،  الكتب  »صنَّف  الذي  هو  أرسطو  أنَّ  من  التحقُّق  تمَّ 

فيه«]]]. وقد  الولاء  كتاباً على حده محافظاً على  منها  باب  لكلِّ  الإلهيَّة، ووضع  والأبواب 

واضع  لأنَّه  الأول  المعلِّم  ي  »سمِّ بقوله:  ومنطقه  أرسطو  حال  واقع  الشهرزوري  وصف 

التعاليم المنطقيَّة، ومخرجها من القوَّة إلى الفعل، وحكمه حكم واضع النحو إلى الكلام، 

والعروض على الشعر، وهو واضع لا بمعنى أنهَ لم تكن المعاني مقوَّمة بالمنطق فقوَّمها هو، 

بل إنَّه جرَّد آلة عن المادَة، فقومها تقريباً إلى أذهان المتكلِّمين، حتى تكون كالميزان عندهم، 

حتى يرجعوا إليه عند اشتباه الصواب بالخطأ، والحقِّ بالباطل، إلاَّ أنَّه أجمل القول إجمال 

الممهِّدين، ...وأكثر من جاء بعده  سلك طريقه، ورأى رأيه كالمقلِّدين له، وليس الأمر على 

ما ظنُّوه، فإنَّ أرسطو وأتباعه أخطأوا«]]]. وهذا النصُّ يخبرنا في عمقه عن تلك الجهود التي 

، ووضعه على بساط الفحص والنقد، لا على سبيل التقليد  بذُِلت في فهم النصِّ الأرسطيِّ

والاتباع. 

ى النظر  كذلك ربط »ابن زرعة« علم المنطق بإثبات بقاء النفس الناطقة، ومن هنا »يسمَّ

القاعدة الأرسطيَّة  منطقيَّاً«]]]،لأنَّ  الذي هو أشرف أجزائه، نظراً  الجزء من الإنسان  في هذا 

تقول« ما كان موجوداً للشيء الأفضل والأكرم فهو آثر، مثل ما هو موجود لله فهو آثر مَّم 

]]]- الفارابي، الألفاظ المستعملة في المنطق، ص109-110. راجع أيضاً السجستاني، صوان الحكمة، حوار بين اسحق بن 

حنين، وابنه حنين حول أرخوطس، ص281- 282.

]]]- صوان الحكمة، السجستاني، ص85.

]]]- الشهرزوري، مخطوط، ص34.

]]]- السجستاني، صوان الحكمة، ص281-280.



187 إشكاليَّة انفراد أرسطو بتبويب علم المنطق

هو موجود للإنسان، وما هو موجود للنفس، آثر مَّم هو موجود للبدن، وما يخصُّ الأفضل 

«]]]. من هنا ذهب »ابن زرعة« إلى أنَّه إذا أردنا أن نقيس على بقاء  أفضل مَّم يخصُّ الأخسّْ

باعتبار أنَّ  ينفعنا هو »صناعة البرهان لأرسطو طاليس وقوانينه،  الذي  النفس، فإنَّ البرهان 

هذه الصناعة تستخرج الأشياء الخفيَّة بالأشياء الظاهرة«]]]. 

المنطق  بين  تربط  التي  بالعلاقة  الجهل  خطورة  عن  الطبطبائيُّ  عَّب  السياق،  هذا  في 

ا المبحوث عنه،  والنفس، من خلال الجهل بالموضوع المبحوث عنه في المنطق، قائلاً: »أمَّ

فهو نفس الارتباط الموجود بين النفس الناطقة الإنسانيَّة، والصورة الذهنيَّة الموجودة فيها، 

وهنا مورد الخطر لمن جهل هذه الصناعة«]]]. 

بمعرفة  أرسطو  منطق  في  أبحاثهم  ثمرة  ين  والمفِّس الشَُّاح  علَّق  القياس،  هذا  وعلى 

النفس، وأسوق على سبيل المثال لا الحصر ما أجاب به حنين بن إسحق عندما سأله ابنه 

الحكيم  أمرك  التي  الخاصيَّة  »ذاتك  فأجابه حنين:  أعرفه؟«،  أن  يجب  ما  أول  »ما  إسحق: 

بتعرُّفها وهي أنت«.  فالنفس بوصفها الجزء الشريف من الإنسان، تدخل في عمق  الأول 

البحث المنطقيِّ وتمثِّل جوهر هذا العلم. ومن هنا ربط فلاسفة المسلمين حكمة أرسطو 

ونبَّه   ، الإلهيِّ بالحكيم  أرسطو  عُرفِ  . وقد  الحقُّ بالغاية وهي  التوحيد، لاشتراكهما  بعقيدة 

رسول الله محمد  إلى مكانته عندما وصفه بقوله: »كان نبيَّاً فجهله قومه«]]]. 

ورغم كلِّ هذا الاعتراف بفضل أرسطو ومكانته الرفيعة، إلاَّ أنَّ تحقيقات العلماء العرب 

والمسلمين انتهت إلى أنَّ أرسطو واضع المنطق بمعنى أنهّ المخرج لهذا العلم من القوَّة إلى 

الفعل، ومرتِّبه في قوانين فكريَّة تحاكي القوانين الطبيعيَّة.

والمسلمين،  العرب  بلاد  في  البشريِّ  الفكر  على  أرسطو  بفضل  الاعتراف  مقابل  في 

حذوه  حذا  ومن  رينان  آرنست  فوضع  بالنكران،  الفلاسفة  لهؤلاء  العظيمة  الجهود  قوبلت 

رينان:  قاله  ما  الحصر  المثال لا  ومنها على سبيل  والعنصريَّة،  بالعرقيَّة  المشبعة  مقولاتهم 

]]]- أرسطو، منطق أرسطو، ص557.

]]]-  منطق ابن زرعة، ص104.

]]]- الطبطبائي، البرهان في المنطق، ص24. 

]]]- الشهرزوري، مخطوط، ص2.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(188

»ليس العرق السامي هو ما ينبغي أن نطالبه بدروس في الفلسفة... ولم تكن الفلسفة لدى 

الساميين غير استعارة خارجيَّة صرفة خالية من كبير خصب، غير اقتداء بالفلسفة اليونانيَّة«]]]. 

وعلى مثل هذه الآراء ذهب بعض علماء الغرب، في التعالي الموهوم على الإنتاج الفكريِّ 

والعلميِّ لفلاسفة العرب والمسلمين، بتزييف الحقائق بالآراء الكاذبة، والركون إلى حجج 

عرقيَّة واهية، وحتى الدراسات الغربيَّة التي اتَّجهت إلى فضح المركزيَّة الأوروبيَّة، كدراسة 

ناحية،  من  الكلاسيكيَّة  الدراسات  إحياء  الإسلاميِّ في  العربيِّ  »لدور  أهملت  برنال  مارتن 

وبعث النهضة الأوروبيَّة من ناحية أخرى« ]]]. وقد ارتفع  منسوب الاستعلاء الغربيِّ المزعوم 

والموهوم عند آرنست رينان لدرجة الاستخفاف بجهود ابن رشد في شروحاته على أرسطو، 

إذ رأى أنَّه »من الجهد الضائع أن نحاول استخراج نور منها لتفسير أرسطو«]]]، متغافلًا عن 

امتداد الفلسفة الإسلاميَّة في المشرق العربيِّ في مدرسة الحكمة المتعالية عند صدر الدين 

الشيرازي، ومتجاوزاً بذلك جملة الإرث العربيِّ الإسلاميِّ الذي أضاء ظلمات الغرب.

رابعاً: أرسطو واضع المنطق عند الغرب
عُرف أرسطو في الغرب بأنَّه »واضع المنطق الصوري«]]]، إلاَّ أنَّ الطرح الغربيَّ لانفراد 

أرسطو بتبويب علم المنطق، قد حمل بين طيَّاته نزعة استعلائيَّة، ترتقي إلى طمس المعالم 

الوضع  العربيَّة الإسلاميَّة، وذلك لأنَّ معنى  القديمة، والحضارة  الشرقيَّة  الفكريَّة للحضارة 

المبتكر  أنَّه  المنطق، بمعنى  فأرسطو طاليس واضع  الابتكار والاختراع.  لديهم أتى بمعنى 

ح به برتراند  والمخترع لهذا العلم، وبالتالي نفي أيِّ جذور معرفيَّة سابقة عليه، وهذا ما صرَّ

اً، وعلى  راسل في كتابه »حكمة الغرب« بقوله: »تبدأ الفلسفة حين يطرح المرء سؤالاً عامَّ

هو  الاستطلاع  حبِّ  من  النوع  هذا  أبدى  شعب  أول  كان  ولقد  العلم،  يبدأ  ذاته  النحو 

]]]- آرنست رينان، ابن رشد والرشديَّة، نقله إلى العربيَّة عادل زعيتر، دار إحياء الكتب العربيَّة، لبنان، 1957، ص14- 15.

]]]- مارتن برنال، أثينا السوداء، الجذور الأفروآسيويَّة للحضارة الكلاسيكيَّة، ج1، ترجمة: لطفي عبد الوهاب يحيى وآخرين، 

مراجعة وتقديم: أحمد عثمان، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، 2002، ص35- 36.

]]]- آرنست رينان، ابن رشد والرشديَّة، ص69.

]]]- إميل برهييه، تاريخ الفلسفة، الفلسفة اليونانيَّة، ج1، ترجمة: جورج طرابيشي، ط1، دار الطليعة، بيروت، لبنان، 1982، 

ص266.



189 إشكاليَّة انفراد أرسطو بتبويب علم المنطق

اليونانيون«]]]. ومن ثم نفى راسل أي دور للحضارة الشرقيَّة في ميدانَ الفلسفة والعلم بقوله: 

»توصلت مصر القديمة وبابل إلى بعض المعارف التي اقتبسها الإغريق في ما بعد، ولكن لم 

تتمكَّن أيٌّ منهما من الوصول إلى علم أو فلسفة«]]]، وهذا تصريح بظهور الحضارة اليونانيَّة 

مات سابقة عليها. كما وصف عقائد هذه الشعوب بالسخيفة،  هكذا فجأة ومن دون أيِّ مقدِّ

أنَّ  القدماء«]]]. ورغم  البابليين، والمصريين  »المتوحِّشين،  المتوحِّشين  قائمة  وجعلهم في 

ح بأنَّه لم يستطع أن يعرف حقيقة قول أرسطو »الإنسان حيوان عاقل«]]]، إلاَّ  راسل قد صرَّ

ص الناطقيَّة  أنَّه لم يتردَّد في جعل الأمم العظيمة والعريقة في قائمة العجماوات، بينما خصَّ

لليونان، مبتعداً عن حكمة أرسطو في تركيب الحيوان عندما قال: »وهما عنصران أحدهما 

، وليس  العقل الإلهيُّ النفس والجسد، وهدفه  ثنائيَّة  بالطبع، والآخر مأمور«]]]، قاصداً  آمر 

استعلاء الأمم بعضها على البعض الآخر.

أرَّخ ديوجين اللاَّيرتي »بداية الديالكتيكا )الجدل أو المنطق( على يد زينون الأيلي«]]]، إلاَّ 

، ويفيد اليقين، لأن  أنَّ الجدل عند أرسطو قد أصبح آلة للبرهان، وهو العلم الذي يثبت الحقَّ

«]]]. وأخبرنا الفارابي في  ا يقصد لإثبات الحقَّ المبُرهِن عند أرسطو »ليس يقصد للجدل، وإنَّ

«]]]، فالصناعة المنطقيَّة  تفصيله لفلسفة أرسطو أنَّ صناعة الجدل »آلة وخادم للعلم اليقينيِّ

س على  بلا شكٍّ  في وجودها قبل أرسطو، إلاَّ أنَّ وولتر ستيس ذهب إلى أنَّ علم المنطق تأسَّ

ته »عندما يكون هناك علم لم يكن له وجود من قبل،  يد أرسطو وقبله لم يكن منطقاً، وحجَّ

س  ن تأسيس علوم جديدة عندما تكون هناك ضرورة، ومن ثمَّ أصبح مؤسِّ فإنَّ خطَّته تتضمَّ

]]]- برتراند راسل، حكمة الغرب، ج1، ترجمة: فؤاد زكريا، عالم المعرفة، العدد 62، الكويت، 1983، ص21.

]]]- المصدر نفسه، ص22.

]]]- برتراند راسل، بحوث غير مألوفة، ترجمة: سمير عبدة، دار التكوين، دمشق، 2009، ص115.

]]]- المصدر نفسه، ص79.

اللَّجنة الدوليَّة لترجمة الروائع، بيروت، 1957،   ]]]- أرسطو، السياسات، نقله إلى العربيَّة الأب أوغسطينس بربارة البولسي، 

ص14.

]]]- ديوجين اللاَّئرتي، حياة مشاهير الفلاسفة، ج1.

]]]- أرسطو، منطق أرسطو، تحقيق: عبد الرحمن بدوي، ص130-129.

]]]- الفارابي، فلسفة أرسطو طاليس، تحقيق: محسن مهدي، دار مجلَّة »شعر«، بيروت، 1961، ص83 - 84.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(190

علمين على الأقلِّ هما المنطق وعلم الحيوان«]]]، وبهذا إنكار لوجود الفلسفة قبل أرسطو، 

وكذلك إنكار لآلتها وهي المنطق، الذي ارتبط بالفلسفة ارتباطاً وثيقاً إلى أن انفصل عنها 

»في عام 1847، تاريخ صدور كتاب التحليل الرياضي للمنطق، للرياضي جورج بول«]]].

وتنبغي الإشارة هنا إلى أنَّ المنطق الأرسطيَّ تعرَّض لهجمة شرسة قام بها فرنسيس بيكون 

ة لا  صاحب )الأورغانون الجديد( الذي رفض هذا المنطق كمنهج للعلم، مستهزئاً به بحجَّ

جدواه قائلاً: »المنطق الذي بحوزتنا لا جدوى منه في اكتشاف العلوم، نسق المنطق الحاليِّ 

يفيد في تثبيت وترسيخ الأخطاء القائمة على الأفكار السائدة، أكثر مَّم يفيد في البحث عن 

الحقيقة، ومن ثمَّ فإنَّ ضرره أكبر من نفعه«]]]. في كلِّ حال، هذا لا يخرج أيضاً عن كونه رأياً 

موضوعاً لبيكون، ربما تبطله حجج الفارابي الذي عالج إشكال رفض المنطق الأرسطيِّ في 

ة لا جدواه، مبيِّناً الأسباب التي تؤدِّي إلى »الاعتقاد بلا جدوى المنطق«]]]، وربما  زمانه بحجَّ

أغراضه  بيكون عن  ابتعاد  للكشف عن  أرسطو،  تأمُّل في حكمة  أدنى  الأمر إلى  لا يحتاج 

ومقاصده في علم المنطق عندما يقول: »هيهات لمبادئ تمَّ استخلاصها بالجدل أن تعِّي 

بالعلم  الذي استخلص فيه أرسطو المبادئ  الوقت  نتائج جديدة«]]]. وفي  أحداً في كشف 

مة الجدليَّة. مة البرهانيَّة، والمقدِّ البرهاني مفرِّقاً بين المقدِّ

  خامساً: حكمة أرسطو ومنهج تبويب المنطق
صرَّح أرسطو في كتابه »ما بعد الطبيعة« عن منهجه في المعرفة قائلاً: »الأول في المعرفة 

النظر في الجوهر المحسوس ولواحقه هو أول في المعرفة،  هو الجوهر المحسوس، فإنَّ 

القاعدة،  الوجود«]]]. وعلى هذه  أوَّل في  الجوهر المفارق هو آخر في المعرفة  والنظر في 

]]]- وولتر ستيس، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، ترجمة: مجاهد عبد المنعم مجاهد، دار الثقافة، القاهرة، 1984، ص213.

]]]- الكسندر مالكوفسكي، تاريخ علم المنطق، نقله إلى العربيَّة نديم علاء الدين، ابراهيم فتحي، دار الفارابي، بيروت، 1987، 

مة، ص6. ط1، المقدِّ

 -15617 الدولي  الترقيم  هنداوي،  سة  مؤسَّ الطبيعة،  تفسير  في  صادقة  إرشادات  الجديد،  الأرغانون  بيكون،  فرنسيس   -[[[

 .15273

]]]- راجع: الفارابي، الألفاظ المستعملة في المنطق، ص86 - 104. 

]]]- فرنسيس بيكون، الأرغانون الجديد، ص17.

]]]- أرسطو، ما بعد الطبيعة، تفسير ابن رشد، المقالة الرابعة المرسوم عليها حرف الجيم، ص319.



191 إشكاليَّة انفراد أرسطو بتبويب علم المنطق

عن  المنطق  أبواب  ترتيب  يكشف  والصورة،  والمادَّة  والفعل،  القوَّة  قاعدتي  وبمراعاة 

»جعل  والترتيب اصطلاحاً  الترتيب،  هذا  من  القصد  هو  التعلُّم  أنَّ  باعتبار  التبويب،  منهج 

التقديم والتأخير، وهو قد يكون  البعض نسبة  ة واحداً، ويكون إلى بعضها  الأشياء المتكِّث

الصغرى  التصديقات كترتيب  الفصل، وقد يكون في  الجنس على  التصوُّرات كترتيب  في 

على الكبرى في القياس«]]]، إذ الغاية في التعلم أن نفهم ونميِّز، ونحسُّ الخير من الشرَّ في 

والخطأ  والصحَّ  الآراء،  والخطأ في  والصواب  الأخبار،  الكذب في  من  والصدق  الأفعال، 

في الكلام. ولهذه الغاية وضع أرسطو لكلِّ باب من الأبواب غاية ينتهي إليها المتعلِّم، ليبدأ 

مرحلة جديدة في الباب الذي يليه، إذ بجهل الغاية لا يمكن الوصول، فالتبويب بذاته غرض 

من أغراض تأليف أرسطو، قام على »ترتيب المختلط، وتصحيح الخطأ، وجمع المتفرِّق]]] 

لا على التأليف بمعنى أنه أتى بشيء جديد، فترتَّبت أبواب المنطق بحسب موضوعات العلم 

بناء على علاقة الكلِّ بالجزء. وقد نبَّه ابن سينا في إشاراته إلى منهجيَّة الترتيب منطقيَّاً بلغة 

المنطق ذاتها فقال: »كلُّ تحقيق يتعلَّق بترتيب الأشياء حتى يتأدَّى منها إلى غيرها«]]]. كما 

نبَّه ابن المقفع إلى أنَّ الغاية كانت أوَّل تفكير أرسطو، وهي آخر ما يصل إليه. وهذا ما عَّب 

ع  عنه أرسطو بالقول: »أوائل المعرفة ليست هي أوائل الوجود«]]]. كذلك أخبرنا ابن المقفَّ

التفكير«]]].  آخر  العمل  وأول  العمل،  أول  التفكير  آخر  قال  بأن  الكتاب  »افتتح  أرسطو  أنَّ 

وفسَّ هذا القول بالرَّجل الذي يريد بناء الكنّ، فهو يحتاج في البناء إلى المواد التي بها يتمُّ 

بناء الكنّ، بالتالي إن كانت الموادُّ صحيحة كان البناء صحيح، وإلاَّ كان فاسداً، مشيراً بهذا 

المثال إلى أهميَّة كلٍّ من المادَّة والصورة في المباني المنطقيَّة، فالمنطق صناعة، وكلُّ صناعة 

سة أم  ]]]- أبو جمهور الإحسائي، كشف البراهين في شرح رسالة زاد المسافرين تحقيق: الشيخ وجيه بن محمد المسح، مؤسَّ

القرى، ط1، بيروت، 1422 هـ، ص70.

]]]- حاجي خليفة، كشف الظنون عن أسماء الكتب والفنون، تصحيح وتعليق: محمد شرف الدين، دار إحياء التراث العربي، 

بيروت، ص35. »التأليف على سبعة أقسام، لا يؤلف عالم عاقل إلاَّ فيها، وهي إما شيء لم يسبق إليه فيخترعه، أو شيء ناقص 

مه، أو شيء مغلق يشرحه، أو شيء طويل يختصره، من دون أن يخلَّ بشيء من معانيه، أو شيء متفرِّق يجمعه أو شيء مختلط  يتمِّ

يرتِّبه، أو شيء أخطأ فيه مصنفه فيصحِّحه.

القاهرة،  القسم الأول، دار المعارف  دنيا،  الطوسي، تحقيق: سليمان  الدين  ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، شرح نصير   -[[[

1983، ط3، ص129.

]]]- أرسطو، ما بعد الطبيعة، المقالة الثالثة المرسومة بحرف الباء، ص223.

]]]- ابن المقفع، المنطق، تقديم محمد تقى، طهران، 1357هـ، ص9. وانظر أيضاً الأصفهاني، بهاء الدين محمد بن حسن، 

عون إخوان الصفا على فهم كتاب الشفا في المنطق، تحقيق علي أوجبي، مجلَّد أول، طهران، 1393هــ، ص202.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(192

تحتاج إلى مادَّة، وصورة، وآلة، و»الصناعة التي تحتوي على الموادِّ والموجودات التي فيها 

البرهان  صناعة  ولأنَّ  الاضطراريَّة«]]].  القضايا  تأتلف  منها  التي  المواد  هي  اليقين،  يوجد 

الصورة،  تلك  في  النظر  م  »قدَّ آخر،  شيء  المنطق  غاية  هو  الذي  البرهاني  والعلم  شيء، 

م النظر في بسائطها«]]]، لأنَّ علم القياس هو علم بصورة القياس، تلك الصورة  ولمعرفتها قدَّ

التي تتكَّث بتكُّث موادِّها، ولا يمكن معرفة الصورة، إلاَّ بعد الوقوف على أقسام الاختلافات 

والكثرة في المواد.

ولا بدَّ من الإشارة هنا إلى أنَّ ما حيَّ ترتيب أبواب المنطق هو السؤال الذي طرحه بلانشي  

حول »منطق ترتيب الكتب المنطقيَّة الأرسطيَّة، هل اعتمد أساساً زمنيَّاً أم منطقيَّا؟ً بما أنَّ هذا 

أنَّ  أي  أرسطو، ولا حتى عنوانها،  ليس من وضع  الأرغانون  إلينا في  الذي وصل  الترتيب 

اسم الآلة أو الوسيلة قد وضع في زمن متأخِّر«]]]. وقد أسف بلانشي لأنَّه لا »يملك لتحديد 

ذلك معايير خارجيَّة مثل معلومات عن أرسطو ذاته، أو عن مؤلِّفين قدامى«]]]، فاتَّجه إلى 

تبويبه للمنطق،  الذي اعتمده أرسطو في  الداخليَّة للكشف عن الأساس والملاك  المعايير 

التي جمعت تحت اسم واحد هو  أنَّ »الكتابات المنطقيَّة  برهييه إلى  إميل  في حين ذهب 

الأرغانون )الآلة( لا تشتمل اطلاقاً، رغماً عن الظاهر، على عرض منهجيٍّ لهذا المنطق«]]]. 

 ، وبهذا يخُرج بريهييه المنطق الأرسطيَّ من منظومة أرسطو الفلسفيَّة ومنهجها الميتافيزيقيَّ

لأنَّ »الحكمة عند أرسطو هي »معرفة الأسباب، وكلُّ علم يحتوي على معرفة الأسباب«]]]. 

تنظر  التي  »هي  بإطلاق  الحكمة  الفائقة،  العالية  »الحكمة  أنَّ  إلاَّ  حكمة  عنده  علم  فكلُّ 

ا  أمَّ في السبب الغائيِّ«]]]، وتحصيل معرفة هذا السبب الذي هو علَّة الخير تبدأ بالإنسان. 

طريق البحث على قاعدة الكلِّ والأجزاء، وهي القاعدة التي بوَّب عليها أرسطو منطقه، لأنَّ 

]]]- الفارابي، فلسفة أرسطو، ص75 - 76.

]]]- الأصفهاني، عون إخوان الصفا على فهم كتاب الشفا في المنطق، ص202.

سة الجامعيَّة للدراسات والنشر والتوزيع، لبنان،  ]]]- روبير بلانشي، من أرسطو إلى راسل، ترجمة خليل أحمد خليل، المؤسَّ

من دون تاريخ، ص37.

]]] - المصدر نفسه، ص30.

]]] - إميل برهييه، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، ج1، ص266.

]]]- أرسطو، ما بعد الطبيعة، المقالة المرسومة بالألف الكبرى، ص190. 

]]]-  المصدر نفسه.



193 إشكاليَّة انفراد أرسطو بتبويب علم المنطق

الإنسان جزء من العالم، وبمعرفة الغرض من الإنسان، نعرف الغرض من العالم، ذلك لأنَّ 

»الفعل الإنسانيَّ يعلم إذا علم الغرض الذي لأجله رتُِّب الإنسان في العالم على أنَّه جزء منه 

اليونانيَّ كما ذهب ول  إنسان أرسطو ليس هو  أنَّ  العالم«]]]. إلاَّ  به جملة  أنَّه يكمل  وعلى 

: »حركة عامة شاملة يقوم بها كائن حيٌّ  ديورانت عندما وصف حضارة اليونان بالكائن الحيّْ

ثقافيٌّ عظيم له مائة عضو، ومائة ألف ألف خليَّة، لكنَّ له جسماً واحداً وروحاً واحداً«]]]. 

، وأفضل فعل للإنسان هو النطق، ويقُصد به العقل.  ُِّّل ا إنسان أرسطو هو الإنسان الك وإنَّ

وعن الإمام جعفر الصادق : أنَّ »اسم العالم باليونانيَّة )قوسموس( يعني الزينة، كذلك 

ونه بهذا الاسم، إلاَّ لمَّا رأوا فيه من التقدير  ه الفلاسفة ومن ادَّعى الحكمة، أفكانوا يسمُّ سمَّ

وه زينة، ليخبروا أنَّه مع ما هو عليه  وه تقديراً أو نظاماً، حتى سمُّ والنظام، فلم يرضوا أن يسمُّ

من الصواب والاتقان، على غاية الحسن والبهاء«]]]. وبحسب أرسطو، لا يمكن لأيِّ إنسان 

أن يفهم هذا الترتيب والنظام في الكون، من دون أن يمتلك ملكَة المنطق، لأنَّ الحكماء عند 

أرسطو »يقولون بحسب الطبيعة وبحسب الحق]]]«فمن الضرورة اقتناء هذه الملكَة بحيث 

يعسر زوالها، ولا يمكن ذلك إلاَّ إذا استندت إلى قانون.

�ة في انفراد أرسطو بتبويب المنطق سادساً: نقض الأطروحة الغربيَّ
إنَّ الردَّ على دعوى ابتكار أرسطو للمنطق بمعنى نفي أيِّ وجود للمنطق قبله، يقودنا إلى 

السؤال بدوره يضعنا  ، وهذا  أبواب المنطق الأرسطيِّ رتُِّبت عليه  الذي  السؤال عن الأصل 

بشكل مباشر في مواجهة الأطروحة الغربيَّة التي ترى أنَّ »الفلسفة والعلم كما نعرفهما، هما 

اختراعان يونانيَّان«]]]. وبما أنَّ المنطق هو المدخل إلى الفلسفة، سيكون أيضاً اختراعاً يونانيَّاً 

المنطق من  قاله صاحب  ما  ينافي  العقل كما  ينافي  ما  مات، وهذا  مقدِّ ظهر فجأة من غير 

]]]- الفارابي، فلسفة أرسطو، ص68.

مة،  ]]]- ول ديورانت، قصة الحضارة، ترجمة: محمد بدران، المجلد 2، ج1، الكتاب 6، حياة اليونان، بيروت، تونس، المقدِّ

ص1. 

]]]- المفضل، أبو عبد الله بن عمر الجعفي الكوفي، توحيد المفضل، تقديم وتعليق: كاظم باقر المظفر، المطبعة الحيدريَّة، 

النجف، 1955، ط2، ص161.

]]]- أرسطو، منطق أرسطو، ص903.

]]]- برتراند رسل، حكمة الغرب، ج1، ص21.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(194

أنَّ لكلِّ كون ابتداء، والسؤال عن البداية والنهاية هو سؤال فلسفيٌّ يختصُّ بطبيعة الجنس 

اً بشعب اليونان، والملكة العارفة بالبدايات عند أرسطو  ، وليس السؤال الفلسفيُّ خاصَّ البشريِّ

و»اليوناني  الكلمة،  وتعني  اليونانيَّة،  »لوغوس«  كلمة  من  ة  مشتقَّ وهي  المنطق،  ملكة  هي 

ى الإنسان من النطق،  ونه في بعض المواضع نطقاً، ولذلك يسمَّ يه  لوغس، والعرب يسمُّ يسمِّ

ناطقاً«]]]، وقد وصفه برتراند راسل بأنَّه »لفظ يدلُّ على معانٍ كثيرة، ومن بينها الكلام، والنسبة 

الفكر  ويوازي  الأول،  الفكر  »ابن  الذي جعله هرمس المصريُّ  الوقت  المقياس]]]، في  أو 

ر في عمق الإنسانيَّة، إذ  الإنسانيَّ الذي يلد الكلام«]]]. إلاَّ أنَّ اللُّوغوس له تاريخ طويل متجذِّ

هو فكرة قامت عليها فلسفات وعقائد مختلفة في الحضارات القديمة، حيث كانت الكلمة 

لفظاً ظاهراً لحسٍّ باطن، وفي منظومة هرمس المعرفية »في الإنسان يرتفع الإحساس ليصل 

«]]]. كذلك فكرة القانون عرَّفتها الحضارات الشرقيَّة، فالمصريون  إلى معرفة النظام الإلهيّْ

وا الظواهر الطبيعيَّة بتفسيرات فيزيقيَّة، على نحو ما يروي هيكاتيوس وأرستاغوراس،  »فسَّ

كما سنُّوا القوانين المتعلِّقة بالعدالة، ونسبوا هذه القوانين إلى الإله هرمس«]]]. فالحضارات 

مبدأ  عن  وتساءلت  والقانون،  والعدالة،  والترتيب،  النظام،  أرسطو  قبل  عرفت  الشرق  في 

برزت  التي   المفاهيم  والخلود، هذه  الكمال  وتساءلت عن المصير، وبحثت عن  الكون، 

هذا  أنَّ  إلاَّ  الأخرى،  الحضارات  من  فكريٌّ  ميراث  إلاَّ  هي  ما  جديد،  بشكل  أرسطو  عند 

يبقَ عليه إلاَّ شواهد قليلة جرَّاء محاولات طمسه، ومنها على سبيل المثال لا  الميراث لم 

الحصر نصُّ النظريَّة الكونيَّة لسانخيات ونفي الحضارة الفينيقيَّة، والنظريَّة الكونيَّة البابليَّة« 

التقاء  سانخياتون  نظريَّة  مع  »تلتقي  التي  النهرين،  بين  ما  بلاد  لحضارة  الأعالي«،  في  لما 

متعالية  حكمة  من  أنتجته  وما  الفارسيَّة  الحضارة  وكذلك  مستنير«]]].  واقعيٍّ  فكريٍّ  منهج 

]]]- السجستاني، صوان الحكمة، ص70. 

]]]- برتراند راسل، حكمة الغرب، ج1، ص26.

]]]- تيموثي فريك، بيتر غاندي، متون هرمسن حكمة الفراعنة المفقودة، ترجمة عمر الفاروق عمر، المجلس الأعلى للثقافة، 

2002،  ط1، العدد 357، القاهرة، ص38.

تاريخ،  دون  من  الحصاد، ط1،  دار  دمشق،  عباس، سورية،  الهادي  عبد  ترجمة:  العظمة،  المثلَّث  مينار، هرمس  لويس   -[[[

ص152.

]]] - ديوجين، تاريخ مشاهير الفلاسفة، ص36.

]]]- يوسف الحوراني، مجاهل تاريخ الفينيقيين، ط1، دار الثقافة ودار العودة، بيروت، 1999.



195 إشكاليَّة انفراد أرسطو بتبويب علم المنطق

يعُرِّض  أن  من  سقراط،  بلسان  السيبادس  ر  يحذِّ أفلاطون  جعلت  والفضيلة،  المعرفة  في 

: »عليك أن تأخذ بعين الاعتبار  الفارسيِّ أمام »أرتاحشيروس بن أحشورش الملك  أسلافه 

أنَّنا أقلُّ أهميَّة منهم في فخامة نسبنا وفي مميِّزاتنا الأخرى«]]]، معِّباً عن عظمة هذه الحضارة 

مقابل سوء حال اليونانيين. وقد ذهب تيموثي فريك وبيتر غاندي في دراستهما القيمة التي 

ينتصرون فيها للحضارة الشرقيَّة، من أنَّه قد كان »لتحوت في الحضارة المصريَّة بالغ الأثر 

على الفكر الغربيِّ بدءاً من اليونانيين، وحتى الاكتشافات التي أطلقت النهضة الأوروبيَّة في 

القرن السادس عشر«]]]. إلاَّ أنَّ هذه النصوص لم تسلم من تشكيك بعض علماء الغرب فيها، 

في إطار محاولاتهم الحثيثة طمس المعالم الفكريَّة والعلميَّة لتلك الحضارات.

اختراع  من  ليست  الأرسطيِّ  المنطق  في  عنها  المبحوث  المعاني  أنَّ  القول  المهمِّ  من 

بحروفها  القديمة  الحضارات  شعوب  عنها  عبّت  التي  ذاتها  المعاني  هي  ا  إنَّ أرسطو، 

وأصواتها. وقد أشار هرمس المصري إلى أنَّ ألفاظه التي تدلُّ على معان منطقيَّة خفيَّة، قد 

يَّة اللِّسان المصري،  أصبحت عند الإغريق منبع الغموض واللاَّمنطق، وسبب ذلك أنَّ »خاصِّ

ر اسكليبيوس الملك  وطاقة الكلمات التي يستعملها، تجعل المعنى مفهوماً«]]]، لذلك يحذِّ

آمون »عمل على أن لا يترجم هذا الخطاب خوفاً ألاَّ تفهم هذه الأسرار عند الإغريق«]]]. كما 

يبِّي فيها أنَّ هذه الحكمة إذا ما ترجمت سوف تفقد رصانتها السامية وطاقة التعبير عن هذه 

البراهين، وفلسفتهم  تنتج  اللُّغة كي  أيها الملك أشكالاً جديدة من  المعاني لأنَّ »للإغريق 

ة من الكلمات، ونحن على العكس نستعمل ليس كلمات، وإنما الصوت الكبير  هي ضجَّ

للأشياء«. وما فعله أرسطو بفطنته هو أنَّه حوَّل الصوت الكبير الذي أشار إليه هرمس، إلى 

ِِّّل متسائلاً: »هل اسطقصات الألفاظ هي حروف المعجم المشار إليها، أعني  الصوت الك

، والحرف  منها يقوم لفظ لفظ، أم الصوت الكِّل ى حروفاً  الأصوات المسموعة التي تسمَّ

]]]- أفلاطون، المحاورات كاملة، مجلَّد4، نقلها إلى العربيَّة شوقي داود تمراز، الأهليَّة للنشر والتوزيع، بيروت، 1974، محاورة 

السيبيادس الأول،  ص305- 307.

]]]- تيموثي فريك، بيتر غاندي، متون هرمسن حكمة الفراعنة المفقودة، ص13- 14.

]]]- لويس مينار، هرمس المثلث العظمة ص251.

]]]- المصدر نفسه، ص251.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(196

الكُِّّل في  ، والمعنى  ُِّّل الك ، والحرف  ُِّّل الك الذي هو كالجنس لهذه«]]]. فالصوت  ُِّّل  الك

س لها أرسطو مَّم ورثه عن سابقيه، يمكن النظر  داخل النفس. وعلى هذه القاعدة التي أسَّ

، بوصفها طريقاً لفهم تلك المعاني. إلاَّ أنَّ  إلى ترتيب المنطق، وأشكال القياس الأرسطيِّ

، جعلت إسحق كازابون يشكِّك بعلوِّ  محاولات تزوير الحقائق بغاية الاستعلاء الحضاريِّ

شأن الحضارة المصريَّة في العلم والحكمة، فنشر في عام 1641م تحليلاً للهرمسيَّات، أثبت 

، واعتبر الأسماء المصريَّة زخارف زيَّنت  فيه أنَّ هذه الأعمال لم تكن أعمال حكيم مصريٍّ

النص«]]]. في المقابل، ذهب جورج.جي إلى أن »الفلسفة اليونانيَّة هي سليلة نظم الأسرار 

المصريَّة«]]]، وأنَّ »العالم القديم كان ينظر إلى مصر باعتبارها مركزاً تعليميَّاً«]]]، خلافاً لما 

ذهب إليه ول ديورانت بقوله: »لا نكاد نجد شيئاً في ثقافتنا الدنيويَّة، أللَّهم إلاَّ آلاتنا لسنا 

مدينين به لليونان«]]]، متغافلًا عن نبع الحكمة الخالدة التي كانت معين أرسطو طاليس في 

»تأليف الصناعة بأجزائها، وتصفُّحها من حضيضها إلى عليائها«]]]. وما كان أرسطو ليفعل 

لوا في السماء.  ذلك، لولا أنَّه واحد من أولئك الحكماء الفضلاء الذين تأمَّ

سابعاً: نت�ائج البحث
م، يخلص البحث إلى النتائج الآتية: بناء على ما تقدَّ

إنَّ الأطروحة الغربيَّة في انفراد أرسطو بتبويب المنطق، ترتدُّ سلباً على الحضارة الغربيَّة 

، كونها  ً من أركان الادِّعاء بالتفوُّق الثقافيِّ والحضاريِّ ذاتها، لأنَّ هذه المقولة تهدم ركناً مهَّم

تضرب عمق المنطق الأرسطيِّ القائم على العقل، وتفرغه من جوهره الإلهيِّ الممتدِّ بجذوره 

إلى أعماق البشريَّة، لتختزل فكر أرسطو في الجانب المادِّيِّ لا غير. وإذا كان الأمر كذلك، 

فإنَّ عدم اعتراف الغرب المتطرِّف ممثَّلاً ببعض مفكِّريه، بالأصول الشرقيَّة للفلسفة اليونانيَّة، 

]]]- أرسطو، ما بعد الطبيعة، تفسير ابن رشد، المقالة المرسومة بألف الكبرى، ص220- 221.

]]]- تيموثي فريك، بيتر غاندي، متون هرمسن حكمة الفراعنة المفقودة، ص23.

المجلس  جلال،  شوقي  ترجمة:  مسروقة،  مصريَّة  فلسفة  اليونانيَّة  الفلسفة  المسروق.  التراث  جيمس،  جيي.ام.  جورج   -[[[

الأعلى للثقافة، مصر، 1996، ص44.

]]]- المصدر نفسه، ص54.

]]]- ول ديورانت، قصة الحضارة،  ص1.

]]]- السجستاني، صوان الحكمة، 129.



197 إشكاليَّة انفراد أرسطو بتبويب علم المنطق

تبطل حكمة  التي طلبها بمنطقه، وببطلان حكمته  العالية  الحكمة  دائرة  يخرج أرسطو من 

الغرب، بناءً على دعواهم.

إنَّ الأطروحة الغربيَّة بأنَّ الفلسفة بدأت مع اليونان، قامت على آراء بعض المشهورين في 

ٍّ في الشاهد،  ة عقليَّة، ولا بدليل حِّس تها لا بحجَّ الفلسفة، وهذه الآراء بجملتها لم تثبت صحَّ

لذلك لا تعدو هذه الآراء أن تكون حججاً سفسطائيَّة كاذبة ضلَّ من اتَّبعها عن الحقيقة.

وعنصريَّة  عرقيَّة  بحجج  الفلسفيِّ  الفكر  دائرة  من  الإسلاميَّة  العربيَّة  الفلسفة  إقصاء  إنَّ 

ارتبطت  التي  الفلسفيَّة  بإبداعاتهم  يقدح  لا  الغرب،  في  المتطرِّفين  العلماء  بعض  قبل  من 

بعقيدة الوحيد، ولا يقدح بعقولهم الوقَّادة التي اخترقت ما وراء النصِّ الأرسطيِّ رغم  انغلاقه 

وكانت  والمعقول،  الله  نحو  والثانية  والمحسوس،  الإنسان  نحو  الأولى  بنظرتين،  وذلك  

النفس الناطقة نقطة انطلاقهم في  مباحثهم الفلسفيَّة باعتبارها الحدَّ الأوسط بين العالمين، 

، فأبدعوا في المجالين  هذا الفهم الذي لم يطغَ فيه منهج التأمُّل على منهج التجريب العلميِّ

معاً، ولا يقدح نكران فضلهم على الغرب، بعظيم حكمتهم.

إنَّ الخلط بين المنطق كمنهج للعلم، وبين المنطق كمنهج للميتافيزيقا عند علماء الغرب، 

مات لا  د أنوار الحكمة العالية في منطق أرسطو طاليس، فنقضوا هذا المنطق على مقدِّ قد بدَّ

. ا تنتسب إلى فهمهم الخاصّْ ، وإنَّ تنتسب إلى المنطق الأرسطيِّ

منطق  أنوار  الغرب من  قد حرم  العظيم،  الحقائق في هذا المجال المعرفيِّ  تزييف  إنَّ   

قد  الماورائية،  ومباحثه  السرَّاني  تاريخه  عن  الأرسطيِّ  المنطق  فصل  لأنَّ  طاليس،  أرسطو 

جعله بلا جدوى، وحرم الإنسان من النظر إلى الحقيقة خارج المادَّة. 



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(198

لائحة المصادر والمراجع
11 ع، المنطق، تقديم: محمد تقى، طهران، 1357هـ.. ابن المقفَّ

22 ابن زرعة، أبو علي عيسى ابن اسحق، منطق ابن زرعة، تحقيق وضبط وتعليق: جيرار .

الجيهامي ورفيق العجم، دار الفكر اللبناني، بيروت، 1994، ط. 

33 ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، شرح نصير الدين الطوسي، تحقيق سليمان دنيا، .

القسم الأول، دار المعارف القاهرة، 1983، ط3.

44 ابن سينا، الشفاء، المنطق، ج2، تحقيق: سعيد زايد، مراجعة وتقديم ابراهيم مدكور، .

ة لشؤون المطابع الأميريَّة، القاهرة، 1383هـ-1964م، ط2. الهيئة العامَّ

55 أبو جمهور الإحسائي، كشف البراهين في شرح رسالة زاد المسافرين تحقيق الشيخ .

سة أم القرى، ط1، بيروت، 1422هـ. وجيه بن محمد المسح، مؤسَّ

66 تصدير، طه حسين، . الزركلي،  الدين  تصحيح: خير  الوفاء،  الصفاء وخلاَّن  إخوان 

اة بخلاصة تاريخيَّة لـ أحمد زكي باشا، المطبعة العربيَّة، مصر، 1928. مقفَّ

77 اللَّجنة . البولسي،  بربارة  أوعسطينس  الأب  العربيَّة:  إلى  نقله  السياسات،  أرسطو، 

الدوليَّة لترجمة الروائع، بيروت، 1957.

88 أرسطو، ما بعد الطبيعة، تفسير ابن رشد، ج1 بيروت، دار المشرق، 1986..

99 أرسطو، منطق أرسطو، تحقيق: عبد الرحمن بدوي، دار القلم، بيروت،1980، ط1..

1010 آرنست رينان، ابن رشد والرشديَّة، نقله إلى العربيَّة: عادل زعيتر، دار إحياء الكتب 

العربيَّة، لبنان، 1957.

1111 الأصفهاني، بهاء الدين محمد بن حسن، عون إخوان الصفا على فهم كتاب الشفافي 

المنطق، تحقيق: علي أوجبي، مجلد أول، طهران، 1393هــ.

1212 أفلاطون، المحاورات كاملة، مجلَّد4، نقلها إلى العربيَّة: شوقي داود تمراز، الأهليَّة 

للنشر والتوزيع، بيروت، 1974.



199 إشكاليَّة انفراد أرسطو بتبويب علم المنطق

1313 إميل برهييه، تاريخ الفلسفة، الفلسفة اليونانيَّة، ج 1، ترجمة: جورج طرابيشي،  ط1 

دار الطليعة، بيروت، لبنان، 1982.

1414 برتراند راسل، بحوث غير مألوفة، ترجمة: سمير عبدة، دار التكوين، دمشق، 2009.

1515 العدد 62،  الغرب، ج1، ترجمة: فؤاد زكريا، عالم المعرفة،  برتراند رسل، حكمة 

الكويت، 1983.

1616 البغدادي، أبو الفرج عبد الله بن الطيب، الشرح الكبير لمقولات أرسطو، تحقيق 

علي جابر، دار التكوين، دمشق، 2010.

1717 ج1،  الحكمة،  في  المعتبر  ملكا،  ابن  علي  ابن  الله  هبة  البركات،  أبي  البغدادي، 

الدكن، حيدر آباد 1357، ط1.

1818 الفراعنة المفقودة، ترجمة عمر  بيتر غاندي، متون هرمسن حكمة  فريك،  تيموثي 

الفاروق عمر، المجلس الأعلى للثقافة، 2002، ط1، العدد 357، القاهرة.

1919 جورج جيي.ام. جيمس، التراث المسروق. الفلسفة اليونانيَّة فلسفة مصريَّة مسروقة، 

ترجمة: شوقي جلال، المجلس الأعلى للثقافة، مصر، 1996.

2020 حاجي خليفة، كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، تصحيح وتعليق، محمد 

شرف الدين، دار إحياء التراث العربي، بيروت، مجلَّد1، من دون تاريخ.

2121 ديوجين اللاَّئرتي، حياة مشاهير الفلاسفة، ج1، ترجمة: إمام عبد الفتاح إمام، راجعه 

القاهرة،  للثقافة،  الأعلى  المجلس  ابراهيم،  حمدي  محمد  اليوناني:  الأصل  على 

2006، ط1.

2222 سة  المؤسَّ خليل،  أحمد  خليل  ترجمة:  راسل،  إلى  أرسطو  من  بلانشي،  روبير 

الجامعيَّة للدراسات والنشر والتوزيع، لبنان، من دون تاريخ.

2323 عبد  تحقيق:  رسائل،  وثلاث  الحكمة  صوان  المنطقي،  سليمان  أبو  السجستاني 

الرحمن بدوي، طهران، 1974.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(200

2424 الشهرزوري، روضة الأفراح ونزهة الأرواح في تاريخ حكماء الأقدمين والفلاسفة 

المتألِّهين، مخطوط، نسخة إلكترونيَّة.

2525 دار  الكعبي،   غالب  تحقيق:  المنطق،  في  البرهان  حسين،  محمد  الطبطبائي، 

المعارف الإسلاميَّة، قم، إيران، 1428هـ، ط1.

2626 المشرق،  دار  مهدي،  محسن  تحقيق:  المنطق،  في  المستعملة  الألفاظ  الفارابي، 

بيروت، من دون تاريخ، ط2.

2727 الفارابي، فلسفة أرسطو طاليس، تحقيق: محسن مهدي، دار:مجلَّة »شعر«، بيروت، 

.1961

2828 فؤاد  أحمد  بقلم   ، الدمشقيِّ عثمان  أبي  نقل  إيساغوجي،  الصوري،  فرفوريوس 

الأهواني، دار إحياء الكتب العربيَّة، القاهرة 1371هـ - 1952م.

2929 سة  فرنسيس بيكون، الأرغانون الجديد، إرشادات صادقة في تفسير الطبيعة، مؤسَّ

هنداوي، الترقيم الدولي 15617، 15273.

3030 ط1،   ،2018 لبنان،  والنشر،  للترجمة  ومضات  المنطق،  لباب  العابدي،  فلاح 

مة. المقدِّ

3131 الدين،  علاء  نديم  العربيَّة:  إلى  نقله  المنطق،  علم  تاريخ  مالكوفسكي،  ألكسندر 

ابراهيم فتحي، دار الفارابي، بيروت، 1987، ط1، 

3232 لويس مينار، هرمس المثلَّث العظمة، ترجمة عبد الهادي عباس، سورية، دمشق، 

دار الحصاد، ط1، من دون تاريخ.

3333 ج1،  الكلاسيكيَّة،  للحضارة  الأفروآسيويَّة  الجذور  السوداء،  أثينا  برنال،  مارتن 

ترجمة: لطفي عبد الوهاب يحيى وآخرون، مراجعة وتقديم أحمد عثمان، المجلس 

الأعلى للثقافة، القاهرة، 2002.

3434 محمد فتحي عبد الله، مترجمو وشَُّاح أرسطو عبر العصور، من دون توثيق، نسخة 

إلكترونيَذة.



201 إشكاليَّة انفراد أرسطو بتبويب علم المنطق

3535 الجعفيِّ الكوفي، توحيد المفضل، تقديم وتعليق  الله بن عمر  أبو عبد  المفضل، 

ر،المطبعة الحيدريَّة، النجف، 1955، ط2. كاظم باقر المظفَّ

3636 الكتاب 6،  بدران، المجلَّد 2، ج1،  الحضارة، ترجمة محمد  ة  ول ديورانت، قصَّ

مة.  حياة اليونان، بيروت، تونس، المقدِّ

3737 دار  مجاهد،  المنعم  عبد  مجاهد  ترجمة  اليونانيَّة،  الفلسفة  تاريخ  ستيس،  وولتر 

الثقافة، القاهرة، 1984.

3838 يوسف الحوراني، مجاهل تاريخ الفينيقيين، ط1، دار الثقافة ودار العودة، بيروت، 

.1999





ة في مقولات المنطق الأرسطيّ الأبعاد الميت�افيزيقيَّ

ه�ن محمد الجزر]]]

مقدّمة

أنَّها  أمرٌ مشروعٌ تماماً، خصوصاً  أرسطو  المنطقيَّ في مقولات  البحث  أنَّ  لا ريب في 

قد  لغويَّاً  أنطولوجيَّاً  ميتافيزيقيَّاً  إرثاً  معها  منطقه، حاملةً  أنَّها جزءٌ من  قبله على  مت من  قدُِّ

يلاحظه كلُّ لبيب في العلوم الفلسفيَّة.

دة لهذه المقولات مع الحرص على الكشف عن   هذا البحث يحاول تقصِّ الأبعاد المتعدِّ

، ومدى قدرة المعلِّم الأول على توظيفها في الأبحاث الإلهيَّة. وقد سعى  البُعد الميتافيزيقيِّ

للابتعاد عن المنهج الوصفيِّ الذي يكتفي بوصف الظاهرة الفلسفيَّة بغية فهمها، والاقتراب 

التداخل بين  للظاهرة، في محاولة لاكتشاف  فهمٍ أعمق  النقديِّ من أجل  أكثر من المنهج 

، انطلاقاً من بديهيَّة أنَّ العلم واحدٌ، وبعضه يخدم بعضه الآخر. المنطقيِّ والميتافيزيقيِّ

الفلسفيِّ الذي سبق أرسطو في توظيف  كما سيحاول هذا البحث الكشف عن الجهد 

التطوُّر  مدى  لنكتشف   ، والميتافيزيقيِّ والأنطولوجيِّ  المنطقيِّ  المستوى  على  المقولات 

الذي لحق ببحث المقولات الأرسطيَّة.

ة ة للمقولات الأرسطيَّ لًاَّ: الجذور التاريخيَّ أو
تعُتبَر المقولات -في مرحلة الفلسفة الطبيعيَّة- مبحثاً في الأنطولوجيا، فقد نظُِر إليها  من 

قِبَل الفلاسفة الطبيعيين على أنَّها وُجِدت لتنظيم موجودات العالم. فقد أقام طاليس فلسفته 

الطبيعيَّة على مقولة أساسيَّة وهي الماء باعتبارها أساساً وجذراً لكلِّ موجود، وبذلك يكون 

الوجود  التي تطرأ على  ات  التغيُّ إيجاد نسق فلسفيٍّ يفِّس من خلاله  فيلسوف حاول  أوَّل 

]]]- رئيسة قسم الفلسفة - جامعة دمشق.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(204

بمقولة واحدة ينُظرَ إليها على أنَّها محاولة لمحاكاة الموجود، لكنَّها في حقيقتها بحث في 

ه العلميُّ -بحسب سمبليقوس]]]-  الوجود. ولعلَّ ما أوصل طاليس إلى هذه المقولة هو حسُّ

وأنَّ  البريَّة،  الحيوانات  من  أكثر  المائيَّة  والحيوانات  الماء،  من  ى  يتغذَّ النبات  أنَّ  رأى  فقد 

حب بما تحمله من أمطار هي السبب الأوَّل للحياة. السُّ

وقد استمر البحث الفلسفيُّ حول إيجاد مقولة تفِّس موجودات العالم من خلال مقولات 

أنَّ  ذلك  أنكسمندريس،  عند  الأبيرون  بمقولة  طاليس  عند  الماء  مقولة  لت  فتبدَّ محدودة، 

مقولة الماء كجنس عالٍ لكلِّ الموجودات لم تقنع أحداً لاستحالة ذلك فيزيائيَّاً، في حين 

استطاعت مقولة الأبيرون الاستجابة لكلِّ متناقضات الوجود، ذلك أن الأبيرون مفهوم يشير 

الكمِّ واللاَّمتعيِّنة من حيث الكيف، وتحتوي في داخلها  إلى المادَّة اللاَّمحدودة من حيث 

كمبدأ  الهواء  مقولة  إلى  أنكسيمانس  عودة  أنَّ  القول  الكون. ويمكننا  متناقضات  كلِّ  على 

، وعودة إلى  ات الواقع يمثِّل نكوصاً على المستوى الميتافيزيقيِّ والأنطولوجيِّ مفِّس لمتغيِّ

، إلاَّ أنَّ أنكسيمانس أضاف إلى مقولة الهواء مقولة الحركة التي تحدث  فكر طاليس المادِّيِّ

نحوٍ  فالتراب على  الماء،  ثمَّ  ومن  النار،  الهواء  من  فينتج  الهواء،  والاجتماع في  التخلخل 

ل فيلسوفنا مقولة الهواء على الماء لأنَّه يملك خصائص  ]]]. وبحسب ثيوفراسطس، فضَّ آلْيّ

فيزيائيَّة يستطيع من خلالها النفاذ إلى الأشياء من دون حامل]]]. وتغيَّت المقولة المفِّسة 

نقطة،  »الواحد  فغدا  العدد،  الهواء إلى مقولة  فيثاغوراس من مقولة  العالم مع  لموجودات 

والاثنان خطَّاً، والثلاثة مثلثاً..«]]].

بمذهب  للكون  ة  المفِّس بالمقولات  التعالي  استطاع  فيثاغوراس  أنَّ  القول  يمكننا 

أنَّ هيراقليطس أرجع هذه المقولات  إلاَّ  الواقعيِّ للأشياء،  للوجود  مثالاً  ميتافيزيقيٍّ يكون 

لتفسير  إليهما  المشار  المقولتين  والتغيُّ  النار  مقولتا  فأصبحت  الطبيعة،  إلى  أخرى  مرَّة 

ث عنها هيراقليطس هي  الواقع، لكنَّ أغلب مؤرِّخي الفلسفة أجمعوا على أنَّ النار التي تحدَّ

]]]- عبد الرحمن بدوي: ربيع الفكر اليوناني، مكتبة النهضة المصريَّة: القاهرة، ط 3، 1942، ص95. 

]]]- يوسف كرم: تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر: القاهرة، 1936، ص18. 

]]]- أميرة حلمي مطر: الفلسفة اليونانيَّة تاريخها ومشكلاتها، دار قباء: القاهرة، 1998،  ص55. 

]]]- أحمد فؤاد الأهواني: فجر الفلسفة اليونانيَّة، دار إحياء الكتب العربيَّة: القاهرة، ط 1، 1954، ص82.  



205 الأبعاد الميتافيزيقيَّة في مقولات المنطق الأرسطيّ

اللُّوغوس الكونيُّ، مَّم يجعلنا نؤكِّد في هذه المقولة على صفة التعالي، ولعلَّ هذه الصفة 

التي منحها انكسيمنريس للمقولات أضفت عليها بعُدها الميتافيزيقيَّ في المرحلة الطبيعيَّة، 

وهذا التعالي الميتافيزيقي الذي طوَّره فيثاغوراس مهَّد الطريق لنظريَّة المثُلُ عند أفلاطون.

ة لظواهر الكون بين مادِّية المقولة ومثاليَّتها،  بعدما تراوح التطوُّر في المقولات المفِّس

مجتمعة  ستمثِّل  مبادئ  أربعة  فأمست  المقولات،  عدد  في  تطوُّراً  أنباذقليس  مع  سنلحظ 

يون )ليوقيبوس - ديمقريطس( فقد حاولوا إرجاع كلِّ  ا الذرِّ مبدأً أساسيَّاً لوجود الأشياء. أمَّ

الموجودات إلى مبدأ واحد هو الذرَّة التي ستشكِّل المكوِّن الأصغر والنهائيَّ للمادَّة، فهي 

لها،  كيف  أصلها لا  والذرَّات في   ، بالحواسِّ إدراكها  ويصعب  العدد،  من حيث  لامتناهية 

الذرَّات بعضها إلى جانب بعض]]]. وقد  إلاَّ أن كيف الأشياء سيتكوَّن من طريقة تموضُع 

اعتمد هؤلاء في تصنيفهم لمكوِّنات الكون على ثلاث مقولات أساسيَّة هي: 1- الذرَّة وتمثِّل 

العدم، وتمثِّل  الذرات، 3- ومقولة  ارتبطت بحركة  التي  التغيُّ  الوجود، 2- ومقولة  عندهم 

الفراغ الذي تتحرَّك فيه الذرَّات]]].

إذا ما تجاوزنا المرحلة الطبيعيَّة التي حاولنا من خلال قراءة تاريخها استخراج المقولات 

فلسفة  عند  وتوقَّفنا  العالم،  لموجودات  عُليا  أجناساً  باعتبارها  ابتدعوها  التي  الفلسفيَّة 

بجانبها المنطقيِّ والميتافيزيقيِّ  للمقولات  مناقشة صريحة  أفلاطون، لوجدنا -ولأول مرة- 

ث أفلاطون في محاورة ثياتيتوس عن خمسة أزواج من المقولات]]]  . وقد تحدَّ والأنطولوجيِّ

الفعل  والسكون،  الحركة  والمطابق،  المغاير  والكثير،  الواحد  واللاَّوجود،  الوجود  هي: 

، وإيجاد  والانفعال، وقد اعتبرها أجناساً عُليا للوجود، وحاول توظيفها في الحمل المنطقيِّ

، فكيف نحمل  حل للتعارض بين نظريَّة بارمنيدس في الثَّبات ونظريَّة هيراقليطس في التغيُّ

صفة على موضوع يشابهه عند بارمنيدس؟ وكيف يمكن أن نحمل صفة على موضوع غير 

ثابت عند هيراقليطس؟ إنَّ وظيفة الحمل هي الوصول إلى الماهيَّة الثابتة، وهذا يعني عدم 

القاهرة، 1984،  للنشر والتوزيع:  الثقافة  اليونانيَّة، ترجمة: مجاهد عبد المنعم مجاهد، دار  الفلسفة  تاريخ  ]]]- ولتر ستيس: 

ص83. 

]]]- عبد الرحمن بدوي: ربيع الفكر اليوناني، مرجع سابق، 151 – 152.    

]]]- أفلاطون: محاورة ثياتيتوس، المحاورات الكاملة، المجلَّد الخامس، ترجمة: شوقي داود تمراز، الأهليَّة للنشر والتوزيع: 

بيروت، 1994، ص 165، 263 – 268.  



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(206

إمكانيَّة الحمل المنطقيِّ عند كلا الفيلسوفين، وقد عَّب عن هذه النتيجة إقليدس الميغاريُّ 

وأنَّ  واحدٌ،  واللاَّوجود  الوجود  أنَّ  واعتقد  والعقل،  والله  الوجود  مفهوم  بين  طابق  عندما 

ممتنعة،  والحركة  لغو،  فالحكم   . المنطقيِّ الحمل  إمكانيَّة  عدم  يعني  مَّم  ممتنعة،  الحركة 

والماهيَّات واحدة ]]]. وقد أنكر إقليدس الميغاريُّ ومن قبله السفسطائيون، ومن بعده استلبو 

التناقض  الحمل، وحاول الأخير هدم مفهومَيْ  إمكانيَّة هذا  ، وأبوليدس الملطيُّ  الميغاريُّ

كمغالطة  المغالطات،  من  عدد  إقامة  خلال  من  وذلك  له،  أساساً  يعُتبران  اللَّذين  والهُويَّة 

اب وكومة القمح]]]..  الكذَّ

إمكانيَّة  ليثبت  الرؤى  هذه  زيف  بيان  المنطقيَّة  مقولاته  خلال  من  أفلاطون  حاول  لقد 

من  والإحساس  العلم  بين  التوحيد  في  السفسطائيَّة  الدعوى  خطأ  فبيَّ   ، المنطقيِّ الحمل 

جهة، كما حاول إقامة الصلة بين الماهيَّات عن طريق ربطها بالمثُلُ العليا، وربط المثُلُ العليا 

يها الأجناس العُليا للوجود، فكلُّ شيء  بالعالم المحسوس، وذلك عبر المقولات التي يسمِّ

يشارك في الوجود باعتباره ماهيَّة، ويشارك في اللاَّوجود بوصفه غير الأجناس الأخرى]]].

كذلك يمكننا -بحسب كوبلستون- تلمُّس البُعد الأنطولوجيِّ لمقولات أفلاطون باعتبارها 

أجناساً عُليا للموجودات، فالخير هو عالم لكلِّ شيء جميل وخيِّ في الأشياء الجميلة]]]، 

لكن يمكننا أن نعترض على كوبلستون بأنَّ أفلاطون لم يرَ في مفهوم الخير مقولة من مقولاته.

طريق  عن  اكتشافه  فيمكننا  الأفلاطونيَّة،  المقولات  لمبحث  الميتافيزيقيُّ  المعنى  أما 

تقسيم أفلاطون المعرفة إلى عالمين:

الحقيقة في هذا  بقيمة  أفلاطون  ، ويشكُّ  الحسِّ ويقوم على  يَّة:  الحسِّ المعرفة  1. عالم 

إلى  للوصول  سبيل  لا  ة  متغيِّ موضوعاته  من  تجعل  التي  المستمرَّة  الحركة  بسبب  العالم 

]]]- يوسف كرم: الفلسفة اليونانية، مرجع سابق، ص278. 

[2]- Bochenski . I. M : Ahistory of formallogic ، Trans by : Ivo Thomas Chelsea ، Publiyshing 

company ، New York ، 1970 ، P : 105 .

]]]- أنظر: أفلاطون: محاورة السوفسطائي، المحاورات الكاملة، المجلَّد 2، ترجمة: شوقي داود تمراز، الأهليَّة للنشر والتوزيع: 

بيروت، 1994، ص262.

]]]- فردريك كوبلستون: تاريخ الفلسفة، المجلَّد الأول اليونان وروما، ترجمة: إمام عبد الفتاح إمام، المجلس الأعلى للثقافة: 

القاهرة، 2002، ص381 – 382 .   



207 الأبعاد الميتافيزيقيَّة في مقولات المنطق الأرسطيّ

ماهيَّتها]]].

ن المعارف العقليَّة وعالم المثُلُ، ويعتمد على  2. عالم المعرفة العقليَّة والمثُُل: ويتضمَّ

. العقل والاستنتاج العقلْيّ

ولكي يقيم أفلاطون علاقة بين العالمين اعتبر أنَّ المثُلُ علَّة وماهيَّة لكلِّ شيء سواء كان 

الوجود بأسره  فالواحد مبدأ  الحقيقيَّة لعالم المثُلُ]]]،  العلَّة  الواحد هو  أم ماديَّاً، وأنَّ  عقليَّاً 

العقل، فهو مبدأ الوجود والماهيَّة،  ينتمي إلى عالم الحسِّ أم إلى  سواءً أكان هذا الوجود 

كذلك يتبَّي أثر مقولة الوجود واللاَّوجود في بناء عالم أفلاطون الميتافيزيقيِّ عندما استخدم 

المقولتين للخروج من عباءة بارمنيدس عندما أقرَّ أنَّ لللاَّوجود وجوداً، فقد »وُجِد اللاَّوجود 

لكي يكون لا وجوداً«]]]، وأنَّ حديثنا عن أيِّ موجود ينتمي إلى عالمه وهويَّته، ولكنَّ كلَّ 

شيء خارج هويته يشكِّل له جزءاً من عالم اللاَّوجود، فالسكون وجودٌ لذاته، وهو لا وجود 

بالنسبة إلى عالم الحركة]]].

لقد أراد أفلاطون من هذه المقولات )الوجود، اللاَّوجود( إيجاد علاقة بين عالم المثُلُ 

، وعلى هذا النحو كان هو أوَّل فيلسوف استخدم المقولات على المستوى  ِِّّس مع العالم الح

المعنى  على  السابقون  الفلاسفة  اقتصر  بينما   ، والميتافيزيقيِّ والمنطقيِّ  الأنطولوجيِّ 

. الأنطولوجيّْ

ة ثاني�اً: الأبعاد المختلفة للمقولات الأرسطيَّ
اللُّغويَّ والمنطقيَّ والأنطولوجيَّ لمفهوم المقولات  المعنى  سنناقش في هذا المطلب 

الأرسطيَّة، وسنبدأ بالبُعد اللُّغوي عند ابن منظور الذي يورد معانَي لا تخدم بحثنا كقال الماء 

أي صبه، وقال برجله أي مشى]]]. إلاَّ أنَّ ما لفت انتباهنا للمعاني الكثيرة لهذه اللَّفظة أنَّها 

]]]- ديوجينيس لائرتي: حياة مشاهير الفلاسفة، المجلَّد الأوَّل، ترجمة: إمام عبد الفتاح إمام، المجلس الأعلى للثقافة: القاهرة، 

ط1، 2006، ص248 – 249 .

]]]- فردريك كوبلستون: تاريخ الفلسفة، المجلَّد الأول اليونان وروما، مرجع سابق، ص254 – 255.

]]]- أفلاطون: محاورة السوفسطائي، المحاورات الكاملة، مرجع سابق، ص132. 

]]]- أفلاطون: المصدر نفسه، ص267 -270 .

]]]- ابن منظور: لسان العرب، المجلَّد الحادي عشر، نشر أدب الحوزة: قم طهران، 1405هـ، ص577.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(208

لنا مواقع  ن الحركة، وقد أشار الرازي إلى أنَّها تشير إلى معنى الحركة حتى ولو بدَّ كلَّها تتضمَّ

الأحرف على النحو التالي: 

 معاني التقليبات المختلفة للفظة قول]]] احتمالات لفظة قول

وهو كلام سهل على اللِّسان يدلُّ على الحركة.لوق

ته في الحركة. ولق تطُلق على حمار الوحش لخفَّ

تطُلق على الوعل لحركته. لقو

ولق يلق إذا أسرع. قلو

يطُلق على الطعام الذي أعُملت اليد في تحريكه.قول

اللَّقوة تطُلق على الوجه الذي اضطربت حركته.وقل

ناقصاً،  أو  اً  تامَّ القول  أكان هذا  الترتيب سواء  الكلام على  اللُّغويِّ هو  بالمعنى  والقول 

ويعني بالقول الألفاظ المفردة التي يبنى منها الكلام]]]، وهذا ما أشار إليه حنين بن اسحق في 

ترجمته لكلمة قاطيغورياس اليونانيَّة]]] باعتبار أنَّ الأخيرة تشير إلى جزء من المعنى، يمكننا 

القول أنَّ المعنى اللُّغوي العربيَّ يقارب المعنى اللُّغويَّ لكلمة قاطيغوريا في الفكر اليونانيِّ 

 Categoria اللاَّتينيَّ  الاشتقاق  فإنَّ  كذلك  موضوع]]].  تحُمل على  التي  الصفة  تعني  التي 

يمنح المفهوم اللُّغويَّ معنى الصفة – المحمول التي تحمل على موضوع]]]، إلاَّ أنَّ الحديث 

اللُّغويَّ على المقولات باعتبارها  قولاً ناقصاً أو صفة تحمل على موضوع يبعد مقولة الجوهر 

الأول من المقولات، على اعتبار أنَّ الجواهر الأول لا تحمل على موضوع وليست موجودة 

]]]- فخر الدين الرازي، مفاتيح الغيب، دار الفكر: بيروت، ط1، 1981، ص23.

]]]- ابن منظور: لسان العرب، المجلَّد الحادي عشر، مصدر سابق، 572.

مة كتاب المقولات، منطق أرسطو، الجزء الأوَّل، تحقيق عبد الرحمن بدوي، وكالة المطبوعات:  ]]]- عبد الرحمن بدوي: مقدِّ

الكويت، ط 1، دار القلم: بيروت، 1980، ص12 – 14.

]]]- جوناثان ري، ارمسون: الموسوعة الفلسفيَّة المختصرة، ترجمة  فؤاد كامل، جلال العشري، عبد الرشيد الصادق محمودي، 

ط 1، الهيئة المصريَّة للكتاب: القاهرة، 1984، ص410.

]]]- إمام عبد الفتاح إمام: دراسات هيغلية، دار الثقافة للنشر والتوزيع: القاهرة، 1984، ص243.



209 الأبعاد الميتافيزيقيَّة في مقولات المنطق الأرسطيّ

في موضوع]]]. لذلك وجدنا أنَّ المقاربة اللُّغويَّة لهذه المقولات لا تصحُّ بهذا المعنى، إلاَّ 

الأرسطيَّة، عندما  للمقولات  اللُّغوية  المقاربة  تجاوز معضلة  المعاصرين  الباحثين  أحد  أنَّ 

اعتقد أنَّ الجوهر يقابل الاسم باعتبارهما يشكِّلان موضوعاً في قضيَّة منطقيَّة، والكم يقابل 

العدد، والكيف يقابل الصفة، والإضافة تقابل الإضافة، والوضع يقابل الفعل اللاَّزم، ومقولة 

الفعل  يقابل  ينفعل  وأن  ي،  المتعدِّ الفعل  يقابل  يفعل  وأن  البعيد،  الماضي  تناظر  الملك 

المبنيَّ للمجهول]]]. 

ومن الناحية الأنطولوجيَّة، حافظ أرسطو على الدلالة القديمة للمقولات باعتبارها أجناساً 

عُليا للموجودات، وقد فهمها ابن سينا على أنَّها أجناس عشرة عالية تحوي الموجودات]]]، 

كما أنَّها تمثِّل تعيُّنات حقيقيَّة للموجودات في الواقع، فلا بدَّ من الجوهر كحامل لحالات 

الموجود المختلفة، كما أنَّ هذا الموجود يجب أن يوجد على هيئة وفي مكان وزمان ما، 

ً ما ويتمتَّع بصفات تشكِّل له كيفاً، كذلك فإنَّ هذا  وأن يكون فاعلاً أو منفعلاً، وأن يكون كَّم

الموجود يجب أن يدخل في علاقة ترتيب وجوديٍّ مع غيره من الموجودات، فهل هو جنس 

أم نوع؟

الجوهر  من  نوعاً  الهيولى  فاعتبر  الجوهر،  لوجود  مختلفة  أشكالاً  أرسطو  ناقش  لقد 

الناقص لأنَّها عدمت الصورة، كذلك اعتبر الصورة جوهراً إذا كانت هي الماهيَّة التي يدلُّ 

، كما اعتبر أنَّ الوجود الحقيقيَّ للجوهر عندما يكون مركَّباً من مادَّة وصورة، وأنَّ  عليها الحدُّ

هذا التحقُّق الفعليَّ للموجود يحتاج في وجوده لمكان وزمان، وأن يفعل، وأن ينفعل، وأن 

يدخل في علاقات مع الموجودات الأخرى، وكلُّ هذه مقولات تساهم في بلورة الأنطولوجيَّة 

الأرسطيَّة.     

كتبه  الأرسطيَّة  المقولات  مبحث  أنَّ  القول  فيمكننا  المنطقيَّة  الدلالة  إلى  بالنسبة  أما   

مة التي كتبها فورفوريوس يبدأ المشروع  ، فبعد المقدِّ يه النَّسق المنطقيَّ فيلسوفنا ضمن ما نسمِّ

القلم:  دار  الكويت،  المطبوعات:  وكالة  بدوي،  الرحمن  عبد  تحقيق:  الأوَّل،  الجزء  أرسطو،  منطق  المقولات،  أرسطو:   -[[[

بيروت، ط1، 1980، ص34.

سة العربيَّة للدراسات والنشر: بيروت، 1984، ص459.  ]]]- عبد الرحمن بدوي: موسوعة الفلسفة، الجزء الثاني، المؤسَّ

]]]- ابن سينا: المقولات من المدخل، كتاب الشفاء، الجزء الأوَّل، تحقيق: الأب قنواتي – محمود الخضيري – فؤاد الأهواني، 

المطبعة الأميرية: القاهرة، 1952، ص6.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(210

المنطقيُّ الأرسطيُّ بكتاب المقولات، أي -على حدِّ تعبير روبير بلانشي- الطرق العشرة التي 

تمكننا من حمل محمول على موضوع]]]. وقد عرَّف أرسطو المقولة بأنَّها »التي تقُال بغير 

أنَّ  نبِّي  أن  بدَّ من  أو سلب«]]]. لكن، لا  بإيجاب  يقل  فلم  قيل على حياله،  وإذا  تأليف.. 

المقولات الأرسطيَّة هي محمولات تحمل على موضوع إذا ما استثنينا مفهوم الجوهر الأوَّل 

أربعة  العالم  موضوعات  أن  إلى  أرسطو  نبَّهنا  وقد  موضوع،  على  يحمل  أن  يصحُّ  لا  فهو 

أصناف]]]:

1. مقولات تقُال على موضوع وغير موجودة في موضوع، وهي كليَّات الأشياء كقولك: 

زيد إنسان، فلفظة إنسان تحمل على وليست موجودة في.

تقُال على،  لا  فلأنها جزئيَّة  وموجودة في موضوع،  تقُال على موضوع  لا  مقولات   .2

ولأنَّها أعراض فإنها توجد في، كقولك الورقة بيضاء.

3. مقولات تقُال على موضوع وموجودة في موضوع.

4. مقولات لا تقُال على موضوع، وغير موجودة في موضوع، وهي جواهر أول، كقولك 

زيد، وهذه لا يمكن أن تحمل، وهذا الصنف هو المقصود من النقد.

ة: عددها، ترتيبها      ثالثاً: المقولات الأرسطيَّ
تفاوت عدد المقولات بين فيلسوف وآخر بحسب النسَق الفلسفيِّ لكلٍ منهم، ووظيفة 

المقولات داخل هذا النسق؛ فبينما كانت مقولات الفلاسفة الطبيعيين محدودة بسبب حصرها 

بالوظيفة الأنطولوجيَّة، ارتفع عدد هذه المقولات إلى خمسة أزواج في محاورة  ثيتاتيوس، 

وثماني مقولات في السوفسطائي بسبب إضافة مهام منطقيَّة لها. أما بالنسبة إلى أرسطو فقد 

أفرد في مجموعته المنطقيَّة عشر مقولات واحدة منها جوهر، وتسعة أعراض له، بيد أنَّه لم 

يثبت على هذه المقولات العشرة فاقتصر على ثمانٍ منها في مقالة الدال، من دون أن يذكر 

]]]- روبير بلانشي: المنطق وتاريخه من أرسطو حتى راسل، ترجمة: خليل أحمد خليل، ديوان المطبوعات الجامعيَّة: الجزائر، 

راسات والنشر والتوزيع : لبنان، ص38. سة الجامعيَّة للدِّ المؤسَّ

]]]- أرسطو: المقولات، منطق أرسطو، الجزء الأول، مصدر سابق، ص35 – 36.

]]]- أرسطو: المقولات، منطق أرسطو، الجزء الأول، مصدر سابق، ص34 .



211 الأبعاد الميتافيزيقيَّة في مقولات المنطق الأرسطيّ

ا في كتاب الطبيعة فقد حذف من العشر ثلاث مقولات هي  مقولتي الوضع والملك]]]. أمَّ

الوضع والملك والزمن]]]. وقد آثرنا عرض هذه المقولات كما وردت في كتاب المقولات؛ 

لأنَّها اللَّوحة الأكمل التي تبِّي كلَّ إمكانيَّاتها اللُّغويَّة والأنطولوجيَّة والميتافيزيقيَّة، وهي على 

النحو التالي]]]: 

بالتحقيق  أولى  بأنَّه  بقوله: وهو الموصوف  أرسطو  يعرِّفه   :)Subbstance( الجوهر   -1

ذلك:  ومثال  موضوع،  هو في  موضوع، ولا  يقُال على  لا  الذي  فهو  والتفضيل،  والتقديم 

ا الموصوفة بأنَّها جواهر ثوان فهي الأنواع التي فيها توجد الجواهر  إنسان ما، أو فرس ما. فأمَّ

بأنَّها أول، فالجوهر نوعان: جوهر أول هو دائماً موضوع منطقيٌّ ولا يصحُّ أن  الموصوفة 

، ويصحُّ أن  يكون محمولاً، وجوهر ثانٍ يمكن أن يكون موضوعاً كقولك الإنسان كائنٌ حيٌّ

يكون محمولاً كقولك زيد إنسان.

ا الكمُّ المتَّصل فمثاله  2- الكم )Quantity(: وينقسم إلى كمٍّ متَّصل وكم منفصل، فأمَّ

ا الكمُّ المنفصل فمثاله العدد والقول، ومن خواصِّ الكمِّ أنَّه لا مضادَّ له،  الخطُّ والزمان، وأمَّ

وأنَّه غير قابل للأكثر والأقل، لكنَّه يقبل علاقة المساواة واللاَّمساواة، مثال ذلك المحصول 

قد يكون مساوياً لمثيله أو غير مساوٍ له. 

3- الكيف )Quality(: الكيفيَّة عند أرسطو ما تقُال في جواب كيف هي، ويكون الجواب 

تكون حالات  والفضيلة، وكيفيَّات  كالعلم  ملكات لأصحابها  تكون  كيفيَّات  نوعين:  على 

وهناك  ة،  والصحَّ والمرض  والبرودة  كالحرارة  حركة  وأكثر  دواماً  أقلَّ  وتكون  لأصحابها، 

ومن  المستقيم.  كالشكل  للمادَّة  تحصل  وكيفيَّات  والبياض،  كالحلاوة  انفعاليَّة  كيفيَّات 

تقبل  أنَّها  كما  المتضادَّة،  المفاهيم  وتقبل   ، اللُّغويَّ الاشتقاق  تقبل  أنَّها  الكيفيَّات  خواصِّ 

الأكثر والأقل.

]]]- أرسطو: كتاب الدال، أعدّه عبد الكريم المرَّاق، محمد الحبيب المرزوقي، محمد المحجوب، منشورات المعهد القومي 

لعلوم التربية: تونس، 1983، ص33 .

]]]- أرسطوطاليس: الطبيعة السماع الطبيعي، ترجمة اسحق بن حنين، شرح: الحسن بن السمح، يحيى بن عدي، أبي الفرج بن 

الطيب، متى بن يونس، مراجعة وتدقيق: هيثم إدريس، دار إدريس: حمص، ط1، 2008 ، ص23 - 24.

]]]- أرسطو: المقولات، من كتاب منطق أرسطو، الجزء الأول، مرجع سابق، ص36 – 62.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(212

بين  علاقة  إيجاد  وظيفتها  لأنَّ  العلاقة  مقولة  أيضاً  ى  وتسمَّ  :)Relation( الإضافة   -4

كالعلم  الضدَّ  تقبل  أنَّها  المقولة  هذه  ومن خواصِّ  أكبر،  كلفظة  إليه،  والمضاف  المضاف 

والجهل، وأنَّ العلاقة في المضاف متكافئة، ففلان عبد لفلان الذي هو مولى لعبده، والعلم 

علم للمعلوم كما أنَّ المعلوم معلوم للعلم.

5- المكان )Place(: تقُال في الجواب عن سؤال أين، فتقول هو في مكان ما.

6- الزمان )Time(: وهي مقولة متعلِّقة بسؤال: متى يحصل الشيء.

7- الوضع )Situation(: وهي مقولة تعِّب عن كيفيَّة وجود الموجود، هل هو متَّكئ، أم 

جالس، أم أنَّه نائم.

8- الملك )State(: مقولة تصف الملُكيَّة، كقولك: إني منتعلٌ حذائي.

ومن  يركض،  يكتب،  مثل  الفعل  وضعيَّات  على  تقُال  مقولة   :)Activity( الفعل   -9

أنَّها تقبل الأكثر والأقل، فنقول فلان يكتب أكثر أو  ها قبول الأقوال المتضادَّة، كما  خواصِّ

أقل من فلان.

وضعيات  على  تعبر  التي  المفاهيم  مجموعة  على  تقُال   :)Passivity( الإنفعال   -10

الإنفعال، ومن خواص هذه المقولة أنها تقبل الأقوال المتضادة، والأكثر والأقل.

المنطقيَّة  القضيَّة  في  المقولات  هذه  بين  الحمل  أولويَّة  يوضح  شكل  رسم  ويمكننا 

الأرسطيَّة على النحو التالي:

     



213 الأبعاد الميتافيزيقيَّة في مقولات المنطق الأرسطيّ

ة رابعاً: المعنى الميت�افيزيقيُّ للمقولات الأرسطيَّ
الأرسطيَّة،  للمقولات  الميتافيزيقيِّ  المعنى  إلى  أشار  من  أوَّل  هو  الرئيس  الشيخ  يعُتبَر 

المبحث في  هذا  عندما عرض  أنَّه  إلاَّ  منطقيَّاً،  بحثاً  وليست  الميتافيزيقا  بحثاً في  فاعتبرها 

الشفاء عرضه في باب المنطقيَّات رغبة منه في متابعة أرسطو في هذا الكتاب]]]. لكن ملاحظة 

ابن سينا أسمعت فخر الدين الرازي، فقام بعرض هذا المبحث في كتبه الخاصة -ككتاب 

المباحث المشرقيَّة- ضمن المباحث الميتافيزيقيَّة لا المنطقيَّة]]]. 

سنحاول في هذا المطلب تناول المقولة الأرسطيَّة التي يمكن أن تثير مشكلات لا تقبل 

المعالجة إلاَّ في إطار الميتافيزيقا الأرسطيَّة، مع التأكيد على بعديها المنطقيِّ والأنطولوجيِّ 

الذين عرضنا لهما من قبل:

ة لمقولة الجوهر ة الميت�افيزيقيَّ الأهميَّ
تعُتبَر مقولة الجوهر المقولة المحوريَّة عند أرسطو، فهي واسطة العقد الذي تنبني عليها 

بقية المقولات، كذلك فهي  الذي تحمل عليه  إنَّها الموضوع  القضايا المنطقيَّة؛  أنواع  كلُّ 

يتركَّب من هيولى هي بمثابة  فالجوهر عنده   فلسفته.  الميتافيزيقيَّة في  المفردات  أهمِّ  من 

مادَّة له، وصورة مقوَّمة لمادَّته، وهما عنصران لا ينفكَّان بعضهما عن البعض الآخر، فهي 

ى موجودات إلاَّ بالتبعيَّة  ا التِّسع الباقية فلا تسمَّ أهمُّ المقولات التي تستحقُّ اسم الوجود، أمَّ

ِِّّس فهو  له لأنَّها حالات للجوهر]]]. كما أنَّ الجوهر عند أرسطو لا يقتصر على العالم الح

، فالجواهر أوائل الموجودات، وتنقسم إلى جواهر فاسدة هي الجواهر  موضوع العلم الإلهيِّ

الطبيعيَّة، وجواهر غير فاسدة تكون حركتها دائريَّة، وعلى رأس هذه الجواهر المحرِّك الأوَّل 

الغائْيّ]]]، ومن خلال  المبدأ  يحرِّكها من خلال  الأشياء  مبدأ حركة سائر  الذي هو  الأزلي 

ا فلسفته المشرقيَّة التي كتبها لأتباعه فهي في  ]]]- لقد كتب ابن سينا الشفاء رغبة منه في شرح الفلسفة على خطى أرسطو، أمَّ

الإشارات والتنبيهات، وكتب أخرى أشار إليها إلاَّ أنَّها فقدت ككتاب الفلسفة المشرقيَّة، أنظر: ابن سينا: المدخل من الشفاء، 

الجزء الأول، تحقيق: الأب قنواتي – محمود الخضيري – فؤاد الأهواني، المطبعة الأميرية: القاهرة، 1952، ص9.  

]]]- أنظر: فخر الدين الرازي: المباحث المشرقيَّة، المجلَّد الأول، تحقيق: محمد المعتصم بالله البغدادي، ذوي القربى: قم، 

الطبعة الثانية، 1329 شرقي، ص237 - 381.  

]]]- يوسف كرم، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، مرجع سابق، ص205.

]]]- يوسف كرم، المصدر نفسه، ص209 – 212.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(214

لأنَّ  الميتافيزيقا؛  حقل  إلى  المنطق  حقل  من  المقولات  مبحث  في  ننتقل  الأوَّل  المحرِّك 

. وقد قال أرسطو من  ، وله الأولويَّة في الوجود الحقيقيِّ الجوهر الأوَّل هو موضوعه الأهمُّ

، والمحرِّك الأوَّل هو أوَّل المتعيِّنات، فالميتافيزيقا لا تعترف  إنَّه لا وجود إلاَّ للمتعِّي قبل 

ِِّّل الذي هو أساس العلم عند أرسطو، ومن هنا فإنَّ الكليَّات عند أرسطو »تمثِّل  بالوجود الك

همزة وصل بين الميتافيزيقا والمنطق من حيث أنَّها تجمع بين مبحثيَْ الوجود والمعرفة«]]]. 

الجوهر  مواصفات  وهل  أرسطو،  ميتافيزيقا  في  دور  أيَّ  الجوهر  مفهوم  لعب  هل  ولكن، 

الميتافيزيقيِّ مختلفة عن صفات الجوهر الذي ورد في كتاب المقولات؟

ث أرسطو عن طبيعة المحرِّك الأوَّل في أنَّه يحرِّك العالم بالشوق من  في مقالة اللاَّم يتحدَّ

دون أن يتحرَّك، فهو جوهر أزليٌّ ثابت غير متحرِّك لا يلحقه التغيير، وليس بذي كم، لأنَّه غير 

قابل للقسمة، وهو مفارق للمادَّة، وهو عقل بالفعل، يعقل أسمى المعقولات، وإليه تصبو 

سائر الموجودات، فهو العلَّة الغائيَّة للكون التي تحرِّكه من دون أن تتحرَّك، فهو المعشوق 

الأول يطلب من أجل ذاته]]].

ث  بِصِلة لمفهوم الجوهر الذي تحدَّ إن مواصفات المحرِّك الأوَّل عند أرسطو لا تمتُّ 

باعتباره حاملاً لأعراض هي عين ذاته كما قالت  فالله   ، عنه في كتاب المقولات المنطقيِّ

 ، داً بمكان وزمان معَّي المعتزلة، لا يمكنه أن يكون موضوعاً للحمل المنطقيِّ الأرسطيِّ محدَّ

يقوم بفعله وفقهما، له وضع ما ويتمتَّع بعلاقات مع غيره، ويكون خاضعاً للانفعال. وقد لا 

حظ الرازي هذا الاختلاف بين عالميَْ المنطق والميتافيزيقا، فما يصدق -بخصوص مفهوم 

الجوهر- على المنطق لا يصدق في مجال الميتافيزيقا ؛ لأنَّ ماهيَّة الجوهر في كلا المجالين 

متغايرة]]]. لكنْ، يمكننا مخالفة الاعتراض في موضعين:

1. إنَّ الفيصل الأساسيَّ الذي يجعل من الجوهر جوهراً، ألاَّ يكون في موضوع عندما 

يعرض هذا الوجود في الخارج.

، مكتبة الحريَّة الحديثة، جامعة عين شمس: القاهرة، ط1، 1978،  ]]]- سامي لطف: فكرة الجوهر في الفكر الفلسفيِّ الإسلاميِّ

ص238.

]]]- أرسطو: مقالة اللاَّم من كتاب ما بعد الطبيعة، نص ضمن كتاب أرسطو عند العرب لعبد الرحمن بدوي، دراسة نصوص غير 

منشورة، وكالة المطبوعات: الكويت، ط2، 1978، ص5 - 6.

]]]- فخر الدين الرازي، الحكمة المشرقيَّة، الجزء الأول، مصدر سابق، ص241 – 243 .



215 الأبعاد الميتافيزيقيَّة في مقولات المنطق الأرسطيّ

2. أنَّ الشيء الواحد لا يجوز أن يكون جوهراً أو عرضاً إلاَّ في الجواهر الصوريَّة التي 

ا في الجواهر المفارقة فلا يجوز]]]. لأنَّ ذلك  ، تكون الصورة مقوَّمة له، أمَّ يرافقها شيء مادِّيٌّ

يستحيل على الله.

بناءً عليه، نستطيع التأكيد على أنَّ الجوهر المنطقيَّ عند أرسطو يندرج تحت أصل من 

أصول الوجود وهو الوجود الممكن، الذي قد يكون في الموضوع وهو العرض أو لا يكون 

وهو الجوهر]]]. كذلك فإنَّه ليس من شرط الجوهر كجوهر أن يكون موجوداً في الخارج، 

وألاَّ يكون في موضوع، أي أنَّه ليس هناك ارتباط بين الجوهر ووجود الشيء في الخارج أو 

هن، وهذا ما دفع أرسطو إلى الحديث عن ثلاثة أنواع من الجواهر. وعلى هذا النحو،  في الذِّ

، ذلك أنَّ المقولات الأرسطيَّة كانت  فإنَّ أرسطو لم يقع في تناقض على صعيد نسَقه الفلسفيِّ

منطقيَّة من ناحية، وطبيعيَّة من ناحية أخرى، وميتافيزيقيَّة من ناحية ثالثة، ونحن نذهب إلى 

الجوهر  س لمقولة  ِِّّس المؤلَّف من صورة وهيولى عند أرسطو يؤسِّ الجوهر الح أنَّ مقولة 

، على اعتبار أنَّ مقولة الجوهر أحد  ، ليشيد عليها مقولة الجوهر الميتافيزيقيِّ العقليِّ المنطقيِّ

القضيَّة  ولتنظيم  الطبيعة  فلسفته حول  لبناء  الفلسفيَّ  نسقه  أرسطو  عليها  أقام  التي  الأسُُس 

، وكذلك لرفع دعائم العالم الميتافيزيقيِّ لديه. والقياس المنطقيِّ

ة لمقولات الزمان والمكان والإضافة عند أرسطو ة الميت�افيزيقيَّ الأهميَّ
ضمن محاولته لإثبات قِدَم المحرِّك الأوَّل]]]، استخدم أرسطو مقولات الزمان والمكان 

والإضافة، ومن أجل هذه الغاية حاول إثبات حركة السماء الأولى، ولكي يصل إلى نتيجته 

ة هي:  مات عدَّ تلك انطلق من مقدِّ

أنَّ الزمان لا بداية له ولا نهاية

وأنَّ الزمان مقياس الحركة

]]]- فخر الدين الرازي، المصدر نفسه، ص265 .

عبد  له: طه  م  وقدَّ راجعه  والمتكلِّمين،  والحكماء  العلماء  من  والمتأخِّرين  مين  المتقدِّ أفكار  ل  الرازي، محصَّ الدين  فخر   -[[[

الرؤوف سعد، دار الكتاب العربي، بيروت، 1984، ص76. وانظر أيضاً فخر الدين الرازي، شرح عيون الحكمة، الجزء الأول، 

سة الصادق للطباعة والنشر، طهران، 1373هـ ش، ص96. تحقيق: أحمد حجازي السقا، مؤسَّ

]]]- حول برهان أرسطو على تحريك العالم عن طريق المحرِّك الأول، أنظر: أرسطو: مقالة اللاَّم من كتاب ما بعد الطبيعة، نصٌّ 

ضمن كتاب أرسطو عند العرب، نشر:عبد الرحمن بدوي، مصدر سابق، ص3 – 6.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(216

ينتج عنهما أنَّ الحركة أبديَّة أزليَّة

مة، ليستنتج أنَّ هذه الحركة دائريَّة ومتَّصلة في المكان،  النتيجة مقدِّ ومن ثمَّ يعتبر هذه 

أن تضاف هذه  بدَّ من  فلا  الإضافة،  مقولة  نهاية، ومن خلال  بداية ولا  لها  تكون  حتى لا 

ا أن يتحرَّك بذاته أو  الحركة الأزليَّة  إلى محرِّك أوَّل ينبغي أن يكون ساكناً، لأنَّه لو تحرَّك فإمَّ

بغيره، فلو تحرَّك بغيره لاحتاج محرِّكاً، وهذا بدوره سيحتاج محركاً آخر منفصلاً عنه، وهكذا 

إلى ما لانهاية. ولمَّا كان من المستحيل أن تتسلسل العلل إلى ما لا نهاية، فلابدَّ من أن لا 

ا إذا افترضنا أنَّ المحرِّك الأوَّل يتحرَّك بذاته، فسيعني ذلك انقسامه  يتحرَّك المحرِّك بغيره، أمَّ

إلى جزء محرِّك وجزء لا يتحرَّك؛ لأنَّ الشيء لا يمكن أن يتحرَّك بالحركة نفسها التي يحرِّك بها 

في وقت واحد ومن جهة واحدة، لذلك فالمحرِّك يحرِّك هذه الحركة الأزليَّة الأبديَّة، ويظلُّ 

في الوقت نفسه ساكناً ولا يتحرَّك.

ة: فيجب أن يكون صورة  د أرسطو صفات كثيرة لهذا المحرِّك لاعتبارات عدَّ ويعُدِّ 	 

. إنَّه عقل  بلا مادَّة، فهو موجود بالفعل وليس بالقوة، وهي صورة الوجود للموجود المادِّيِّ

خالص لا يجوز أن ينفعل بما هو ناقص، لذلك فهو لا يعقل إلاَّ ذاته لأنَّها أكمل الأشياء، 

وهو يحرِّك الكون باعتباره غاية له عن طريق الشوق. 

حريٌّ القول أنَّ تلازم الحركة مع المحرِّك واستحالة تسلسل العلل، يتَّفق تماماً مع  	

القول بالخلق وحدوث العالم، من دون الحاجة إلى برهان ابن سينا، بأنَّ مرجِّحاً قد استجد. 

فثبات العلَّة الأولى عند أرسطو يناظره عند الفلاسفة المسلمين الذين قالوا بالخلق أنَّ إرادة 

اً في  الله قديمة تعلَّقت بأنَّه سيكون عالمٌ في الزمان. ولمَّا كان حدوث العالم لم يحدث تغيُّ

العلَّة لا  م  بالزمان، فقدَّ العلَّة الأولى من حيث أنَّ الإرادة قديمة، وأنَّ مفعولها هو المتعلِّق 

يستتبع قدم المعلول، إلاَّ إذا كان المعلول من شأنه أن يصدر عن علَّته صدوراً ضروريَّاً، ولا 

يكون هذا شأنه إلاَّ إذا تكافأ مع العلَّة، وليس بين العالم المتغيِّ والله الثابت تكافؤ، وليس 

العالم ضروريَّاً لله.  

التحوُّلات  ترصد  ميتافيزيقيَّة  مقولات  والإضافة  والحركة  والزمان  المكان  يغدو  وهكذا 

محمولات  باعتبارها  المنطقيَّة  الحدود  عند  تقف  ولم  الطبيعيَّة،  ات  التغيُّ وراء  تقف  التي 



217 الأبعاد الميتافيزيقيَّة في مقولات المنطق الأرسطيّ

ه الزمان، بل أصبحت حالات للمادَّة الأولى والمحرِّك  وحالات تعرض للجوهر الذي يحدُّ

باعتبارها حالات  الأرسطيَّة  المقولات  بقيَّة  عن  الحديث  النحو، يمكننا  هذا  الأوَّل. وعلى 

يمكننا أن نحملها على الجوهر الأوَّل والمحرِّك الأوَّل فلا نقتصر على هذه المقولات الأربع، 

ولكن الحمل سيكون على وجه الضرورة لا الإمكان.

ولا بدَّ من القول أنَّ المقولات الأرسطيَّة جميعها حملت المعنى الميتافيزيقيِّ في أبحاث 

فات، واختلفوا في ذلك حول تأكيد هذه  ات والصِّ علماء الكلام عندما ناقشوا العلاقة بين الذَّ

فيثبتوا  التشبيه،  الذات الإلهيَّة عند الأشاعرة ولكن من دون أن يدخلوا في  المقولات على 

ات، بينما حاول المعتزلة سلب الصفات والأحوال عن الله،  ما أثبته القرآن الكريم على الذَّ

ونحن نذهب إلى أنَّ تحميل المقولات الأرسطيَّة الرؤى الميتافيزيقيَّة كما وردت في كتاب 

قاطيغورياس هو تحميل للنصِّ الأرسطيِّ ما لا يستطيع حمله، وبالتالي فإنَّ الحديث عن هذا 

البُعد ما خلا مقولة الجوهر هو توسيع الدلالة للمقولة الأرسطيَّة.    



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(218

خاتمة
من خلال دراستنا للمقولات الأرسطيَّة بأبعادها المختلفة، تبَّي لنا الآتي:

يمكننا القول أنَّ اللُّجوء إلى لوحة من المقولات تكون ركيزة لفيلسوف ما في إنشاء نسَقه 

اليونانيُّ  أن حاول  منذ  المبحث  هذا  يفِّس ظهور  ما  وهذا  ترفٍ،  نتيجة  يكن  ، لم  الفلسفيِّ

تحرير حكمته الفلسفيَّة. 

شهدت لوحة المقولات الفلسفيَّة تطوُّراً ملحوظاً في عدد المقولات وفي مستوى عمق 

المعالجة، ولعلَّ أهمَّ تطوُّر لهذه المقولات حصل مع أنكسميندريس الذي أضفى على مقولته 

صفة التعالي واللاَّنهائيَّة، فاكتشف من خلال بحثه الفلسفيِّ أفقاً جديداً، وهو المجال الميتافيزيقيُّ 

. وقد  ليضاف كبعُد جديد للمقولات بعدما اقتصر ردحاً من الزمن على المستوى الأنطولوجيِّ

تطوَّر هذا البعُد بشكل ملحوظ على يد فيثاغوراس وهيراقليطس وديمقريطس.

لقد كشف البحث عن جهود أفلاطون الجبَّارة في إضفاء المعنى الميتافيزيقيِّ والمنطقيِّ 

إلى  ل  توصَّ وقد  الطبيعيين.  اليونان  فلاسفة  عند  أصلاً  الموجود  الأنطولوجيِّ  البُعد  على 

منطقيَّة  خبريَّة  جملة  بناء  إمكانيَّة  السوفسطائيِّ  محاورة  في  بَّي  عندما  المنطقيِّ  المعنى 

، وعلى الصعيد الأنطولوجيِّ عندما اعتبر  مكوَّنة من مجموعة مفاهيم تقبل الحمل المنطقيِّ

حت العلاقة بين المقولات  هذه المقولات أجناساً كبرى في تنظيم الموجودات. وقد توضَّ

ماً لعمل أفلاطون  والميتافيزيقيا من خلال نظريَّة المثُلُ، مَّم يعني أنَّ عمل أرسطو كان متمِّ

والفلاسفة السابقين.  

البُعد  أنَّ  إلاَّ  المنطقيَّة  مباحثه  ضمن  المقولات  لمبحث  الأوَّل  المعلِّم  إدراج  رغم 

الأنطولوجيَّ والميتافيزيقيَّ لهذه المقولات لا يخفى على بعيد نظر يشتغل في ميدان البحث 

، ذلك أنَّ أهمَّ ما تبحثه هو مقولة الجوهر وأعراضه ودلالاته الأنطولوجيَّة  المنطقيِّ الأرسطيِّ

والميتافيزيقيَّة، وكذلك فإنَّ مقولتيَ الزمان والمكان تسُتخدمان في الدلالة على وجود الله 

لهذه  تجاوز  أيُّ  ولكنْ،  ما.  منطقيٍّ  حدث  ومكان  زمان  تعيين  في  استخدامهما  من  أكثر 

المقولات للبحث بين ثناياها عن معنىً ميتافيزيقي، هو طلبٌ لمعنىً غير موجود، وتحميل 

    . لدلالات لا يحتملها النصّْ



219 الأبعاد الميتافيزيقيَّة في مقولات المنطق الأرسطيّ

الناحية  من  المنطقيِّ  المبحث  هذا  أهميَّة  غيرهم  قبل  المسلمون  الفلاسفة  أدرك  لقد 

الميتافيزيقيَّة، ولعلَّ ابن سينا كان رائداً في هذا الاتِّجاه، عندما نبَّه إلى أهميَّة البُعد الميتافيزيقيِّ 

للمقولات الأرسطيَّة. وقد أخلص فخر الدين الرازي لهذه الوصيَّة فأورد مبحث المقولات 

المعنى  عن  للبحث  الصفحات  عشرات  وأفرد  المنطق،  باب  في  لا  الميتافيزيقا  باب  في 

الميتافيزيقيِّ لهذه المقولات في كتابه الأشهر المباحث المشرقيَّة، مَّم يعني أنَّ أرسطو لم 

يكتشف هذا البُعد للمقولات، لأنَّ المناخ الفكريَّ الذي كان يعيش فيه لم يسمح له بهذا، 

فجاءت مقولاته لتستجيب إلى متطلِّبات النَّسق المنطقيِّ والطبيعيِّ بالدرجة الأولى، ومن ثمَّ 

لبعض المعاني الميتافيزيقيَّة التي أوردناها في البحث. 

لقد كان الدافع لكلٍّ من أرسطو وأفلاطون لاستخدام المقولات الفلسفيَّة التي اقترحوها 

 ، الأرضيِّ والعالم  الإلهيِّ  العالم  بين  علاقة  إقامة  في  رغبتهما  الميتافيزيقيِّ  المستوى  على 

على اعتبار أنَّ ما يجري في الأرض له أصل في العالم السماويِّ عبر حركة مستمرَّة هابطةٍ من 

المحرِّك الأوَّل إلى الإنسان عبر حركة الكواكب والوسائط الميتافزيقيَّة.

يعُتبَر مبحث المقولات من أهمِّ المباحث التي تثبت الوشائج القويَّة بين الفلسفة ومختلف 

أشكال التعبير عن الواقع، فهي تربط المنطق بالأنطولوجيا والمباحث الطبيعيَّة إضافة إلى 

المباحث الميتافيزيقيَّة واللُّغويَّة.

لم يكن للمقولات من الناحية الميتافيزيقيَّة كبير الأثر على المعلِّم الأوَّل كما هو الحال 

عند الفلاسفة المسلمين الذين ركنوا لهذه المقولات بغية شرح عالمهم اللاَّهوتيِّ، وتحديد 

الكلام  أهميَّة قصوى في علم  الصفة  مقولة  والنَّاسوت. كما شكَّلت  اللاَّهوت  العلاقة بين 

أنكروا  قد  المعتزلة  أنَّ  معلوم  هو  فكما  تطويره،  في  أثر  من  المشكلة  لهذه  لما  الإسلاميِّ 

عالم  من  المقولة  لهذه  نقل  بمثابة  هو  لله  صفة  وتعيين  أثبتوها،  الأشاعرة  بينما  الصفات 

. الإمكان المادِّيِّ إلى عالم الضرورة الإلهيّْ



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(220

لائحة المصادر والمراجع
المراجع العربية

11 ابن رشد: تفسير ما وراء الطبيعة لأرسطوطاليس، الجزء الثاني، نشره موريس بويج: .

بيروت، 1938.

22 محمود .  – قنواتي  الأب  تحقيق:  الأول،  الجزء  الشفاء،  من  المدخل  سينا:  ابن 

الخضيري – فؤاد الأهواني، المطبعة الأميريَّة: القاهرة، 1952.

33 ابن سينا: المقولات من المدخل، كتاب الشفاء، الجزء الأول، تحقيق: الأب قنواتي .

– محمود الخضيري – فؤاد الأهواني، المطبعة الأميريَّة: القاهرة، 1952.

44 طهران، . قم  الحوزة:  أدب  نشر  عشر،  الحادي  المجلَّد  العرب،  لسان  منظور:  ابن 

1405 هـ.

55 أحمد فؤاد الأهواني: فجر الفلسفة اليونانيَّة، دار إحياء الكتب العربيَّة: القاهرة، ط .

 .1954 ،1

66 أرسطو: مقالة اللاَّم من كتاب ما بعد الطبيعة، نص ضمن كتاب أرسطو عند العرب .

لعبد الرحمن بدوي، دراسة نصوص غير منشورة، وكالة المطبوعات: الكويت، ط2، 

.1978

77 ه عبد الكريم المرَّاق، محمد الحبيب المرزوقي، محمد . أرسطو: كتاب الدال، أعدَّ

المحجوب، منشورات المعهد القومي لعلوم التربية: تونس، 1983.

88 ارسطوطاليس: الطبيعة السماع الطبيعي، ترجمة اسحق بن حنين، شرح: الحسن بن .

السمح، يحيى بن عدي، أبي الفرج بن الطيب، متى بن يونس، مراجعة وتدقيق: هيثم 

إدريس، دار إدريس: حمص، ط1، 2008. 

99 أرسطو: المقولات، منطق أرسطو، الجزء الأوَّل، تحقيق: عبد الرحمن بدوي، وكالة .

المطبوعات: الكويت، دار القلم: بيروت، ط1، 1980.

1010 ارمسون جوناثان ري: الموسوعة الفلسفيَّة المختصرة، ترجمة: فؤاد كامل، جلال 



221 الأبعاد الميتافيزيقيَّة في مقولات المنطق الأرسطيّ

القاهرة،  للكتاب:  الهيئة المصريَّة  الصادق محمودي، ط 1،  الرشيد  العشري، عبد 

.1984

1111 أفلاطون: محاورة ثياتيتوس، المحاورات الكاملة، المجلَّد الخامس، ترجمة: شوقي 

داود تمراز، الأهليَّة للنشر والتوزيع: بيروت، 1994.

1212 أفلاطون: محاورة السوفسطائيِّ، المحاورات الكاملة، المجلَّد 2، ترجمة: شوقي 

داود تمراز، الأهليَّة للنشر والتوزيع: بيروت، 1994.

1313 إمام عبد الفتاح إمام: دراسات هيغليَّة، دار الثقافة للنشر والتوزيع: القاهرة، 1984.

1414 ديوجينيس لائرتي: حياة مشاهير الفلاسفة، المجلَّد الأوَّل، ترجمة: إمام عبد الفتاح 

إمام، المجلس الأعلى للثقافة: القاهرة، ط1، 2006.

1515 المطبوعات  ديوان  أحمد خليل،  ترجمة: خليل  وتاريخه،  المنطق  بلانشي:  روبير 

سة الجامعيَّة للدراسات والنشر والتوزيع: لبنان. الجامعيَّة: الجزائر، المؤسَّ

1616 سامي لطف: فكرة الجوهر في الفكر الفلسفي الإسلامي، مكتبة الحريَّة الحديثة، 

جامعة عين شمس: القاهرة، ط1، 1978.

1717 القاهرة، ط3،  النهضة المصريَّة:  اليوناني، مكتبة  الفكر  ربيع  بدوي:  الرحمن  عبد 

.1942

1818 مة كتاب المقولات، منطق أرسطو، الجزء الأول، تحقيق  عبد الرحمن بدوي: مقدِّ

عبد الرحمن بدوي، وكالة المطبوعات: الكويت، ط 1، دار القلم: بيروت، 1980.

1919 سة العربيَّة للدراسات  عبد الرحمن بدوي: موسوعة الفلسفة، الجزء الثاني، المؤسَّ

والنشر: بيروت، 1984.

2020 فخر الدين الرازي: شرح عيون الحكمة، الجزء الأول، تحقيق أحمد حجازي السقا، 

سة الصادق للطباعة والنشر، طهرأن، 1373 هـ ش. مؤسَّ

2121 والحكماء  العلماء  من  والمتأخِّرين  مين  المتقدِّ أفكار  الرازي: محصل  الدين  فخر 

م له: طه عبد الرؤوف سعد، دار الكتاب العربي، بيروت،  والمتكلِّمين، راجعه وقدَّ

.1984



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(222

2222 فخر الدين الرازي، مفاتيح الغيب، دار الفكر: بيروت، ط1، 1981

2323 المعتصم  محمد  تحقيق  الأول،  المجلَّد  المشرقيَّة،  المباحث  الرازي:  الدين  فخر 

بالله البغدادي، ذوي القربى: قم، الطبعة الثانية، 1329 شرقي. 

2424 فردريك كوبلستون: تاريخ الفلسفة، المجلَّد الأول اليونان وروما، ترجمة: إمام عبد 

الفتاح إمام، المجلس الأعلى للثقافة: القاهرة، 2002.   

2525 دار  مجاهد،  المنعم  عبد  مجتهد  ترجمة:  اليونانيَّة،  الفلسفة  تاريخ  ستيس:  ولتر 

الثقافة للنشر والتوزيع: القاهرة، 1984.

2626 يوسف كرم: تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر: القاهرة، 

.1936

المراجع الأجنبية:

1. Bochenski. I. M: Ahistory of formallogic, Trans by: Ivo Thomas Chelsea, 

Publiyshing company, New York, 1970.



الديمقراطيّة وحقوق الإنسان عند أرسطو

[[[ محمد مرت�ض

مقدّمة

ما زال  تعاليمه  الفلسفة والسياسة، فمعظم  تأثيرها في ميدان  لها  يعُتبَر أرسطو شخصيَّة 

أكثر  من  الإنسان  وحقوق  يَّات  والحرِّ الديمقراطيَّة  موضوع  أنَّ  وبما  اليوم.  إلى  بها  يعُتدُّ 

م، وجدنا أنَّ  الموضوعات التي يثيرها الغرب، حتى أصبحت محورًا للاتِّهام، ومعيارًا للتقدُّ

ونها- التي قامت عليها المدنيَّة الأوروبيَّة الحديثة، من علوم وآداب  الأصول العريقة -كما يسُمُّ

وأفكار إغريقيَّة، هي تيَّارات مُشبَعة بروح التمييز العنصريِّ والتفرقة. وقد اخترنا هذا البحث 

بهدف تبيين حجم ذلك الفكر المشوَّه عند أحد أعظم فلاسفة الإغريق قاطبة، وسنجد أنَّ 

تعاليم وأفكار هذا »المعلِّم الأول« كانت بمثابة كارثة جرِّت الويلات على آلاف البشر في 

استعباد الإنسان لأخيه  لتبرير  النظريَّات  أفرد عشرات  فقد  القديم.  العالم  متفرِّقة من  أنحاء 

العبيد  على  مقتصرة  امة  الهدَّ آراؤه  تكن  ولم  حقوقها،  أبسط  من  المرأة  وحرمان  الإنسان، 

تهم إلى الأطفال المشوَّهين حين ادَّعى أن لا  والنساء )الطرف الضعيف في المجتمع( بل تعدَّ

فائدة من الاعتناء بهم ورعايتهم، ناهيك بمواقفه العنصريَّة من الأجانب المقيمين في المدن 

اليونانيَّة، ومواقفه العدوانيَّة تجاه الشرقيين، وحجم الكذب والتهويل في الثناء على الجنس 

اليونانيِّ المتميِّز؛ لذلك فإنَّ دراسة تاريخ اليونان القديم ستزوِّدنا بالكثير من المفاتيح لفهم 

العديد من النظريَّات والأفكار والأحداث في التاريخ المعاصر.

ة لأرسطو لًاَّ: بعض من السيرة الشخصيَّ أو
آيونيَّة  مستعمرة  وهي   ،Stagira أسطاغيرا  مدينة  في  384ق.م  سنة  أرسطوطاليس  ولد 

]]]- أكاديمي وباحث لبناني، دكتوراه في الفلسفة، واستاذ تاريخ الفلسفة الغربية في جامعة المعارف.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(224

Ionian قديمة على الشاطئ الشرقيِّ لبحر إيجة، في تراقيا شمال بلاد اليونان على الحدود 

مع مقدونيا، لذلك لم يعامل معاملة أستاذه أفلاطون الذي كان مواطنًا أصيلً، بمعنى أنَّه لم 

يكن من »ذوي الدم اليونانيِّ الأزرق« إن جاز لنا التعبير، كما أنَّه لم يكن يكترث كثيراً للتقاليد 

والأعراف الاجتماعيَّة السائدة في أثينا]]]. 

اقترن أرسطو مرَّتين؛ مرَّة بـ بِثياس Pythias ابنة أخت صديقه وزميل دراسته في أكاديميَّة 

ها  أفلاطون هرمياس Hermias، ويبدو أنَّ ذلك الزواج كان سعيدًا حيث أنجب منها بنتاً سَّم

مع  عاش  حيث  زوجته،  وفاة  بعد  فكانت  الثانية  المرَّة  ا  أمَّ والدتها.  اسم  على  بِثياس  أيضًا 

يتزوَّجها]]].  لم  أنَّه  رغم  نيقوماخوس،  هو  ابنًا  منها  وأنجب   Herpyllis هربيليس  محظيَّته 

القرن  والوقع أنَّ هذا الطفل كان من الممكن أن يحصل على صفة الأطفال الشرعيين في 

ا أن يحصل على  الخامس قبل الميلاد، أما في القرن الرابع قبل الميلاد فكان من الصعب جدًّ

تلك الصفة، لأمور تتعلَّق بسياسات دولة المدينة، ما جعل -نيقوماخوس- طفلً غير شرعيٍّ 

في نظر المجتمع والدولة]]]. 

الفاخرة،  الجميلة  الثياب  يحبُّ  التأنُّق،  كثير  أرسطو  كان   ، الشخِّصي المستوى  على 

لمخالطته علِّيَّة القوم، وإقامته في قصور الملوك والعظماء، وكان من عادته، خلافاً لما درج 

إلى  منساقاً  بالعطور،  خ  ويتضمَّ كثيراً،  ويستحمَّ  لحيته،  يحلق  أن  زمانه،  في  الفلاسفة  عليه 

مغازلة الغلمان والتمتُّع بهم، إذ كان له حتى أواخر حياته غلام اسمه مرمكس]]].

طبيبًا  نيقوماخوس  أبوه  كان  بالطب، حيث  كانت أسرته مشهورة  تعليمه،  ما يخصُّ  في 

للملك المقدونيِّ أمينتاس الثاني Amyntas II )396- 369ق.م(؛ والد فيليب الثاني، وجدِّ 

[1]- Pomeroy. S., B., & Stanley M. Burstein, & Walter Donlan  & Jennifer Tolbert Roberts., A Brief 

History of Ancient Greece: Politics, Society, and Culture., University Press Oxford., Oxford 2004, 

p.249

سة الأهرام للنشر والتوزيع، القاهرة 1996م، ص11. ]]]- إمام عبد الفتاح إمام، أرسطو والمرأة، ط1، مؤسَّ

[3]- Driscoll, S., Ancient Greece: Life as a Slave in Ancient Greece., Iconn One Se arch for Public 

Libraries 2011. p.3

]]]- أرسطو، السياسات، ط1، ترجمة: الأب أوغسطينس بربارة البولسي، اللَّجنة الدوليَّة لترجمة الروائع الإنسانيَّة )الأونسكو(، 

بيروت 1957م، ص46-45.



225 الديمقراطيّة وحقوق الإنسان عند أرسطو

الإسكندر الكبير، وقد توُِّف عندما كان أرسطو لا يزال حدثاً، فلم يأخذ عنه الطب]]]، وعندما 

عشرين  فيها  درس  حيث  أفلاطون  أكاديميَّة  وقصد  أثينا،  إلى  وفد  عشرة،  الثامنة  سنَّ  بلغ 

سنة على يد هذا الأستاذ، وظلَّ يتتلمذ على يديه ويشاركه التعليم حتى وافته المنيَّة في سنة 

347ق.م. 

لمَّا توُِّف أستاذه قصد أرسطو أسوس Assos في آسيا الصغرى تلبية لدعوة أميرها هرمياس 

استمرَّت  فترة  فيها  وأقام  الأكاديمية،  الدراسة في  منذ عهد  له  زميلً  كان  الذي   Hermeias

ة  خاصَّ دعوة  على  بناء  مقدونيا،  قصد  ثم  الأولى،  زوجته  من  خلالها  تزوج  سنوات  بضع 

المقدونيِّ،  الإسكندر  تثقيف وريث عرشها  ة  مهمَّ إليه  أسند  الذي  الثاني  فيليب  ملكها  من 

البالغ من العمر ثلاث عشرة سنة، وقد استمرت تلك الفترة ثلاث سنوات]]]، حيث أخذ في 

السنوات الأولى يلقِّن تلميذه أصول الأدب اليونانيِّ ومبادئ الخطابة والشعر، وقد نقح له 

نصَّ إلياذة هوميروس وعلَّق عليه، فأضحى ذلك النشيد سمير ليالي النجل الملكْيّ. وخلال 

تلك الفترة، وضع أرسطو مجموعة من الكتب والمؤلَّفات يعُتقَد أنها كتبت خصيصا لولي 

العهد وأبناء طبقة النبلاء والوزراء وأولاد كبار رجال البلاط المقدونيِّ، الذين كانوا يشاطرون 

الإسكندر الصغير دروسه، ومنها كتابه )في الشعر( ومؤلَّفات أخرى في الأدب والفلسفة مثل 

)الصعوبات الهومريَّة( و)الصعوبات الشعريَّة( و)في المآسي(، كما ألَّف  لتلميذه كتابًّا )في 

إَّل شذرات]]]. وفي  المؤلَّفات  تلك  يصلنا من  أنَّه لم  إَّل  الاستعمار(،  الملكية( وآخر )في 

صه فليب ليكون مكان الإقامة والدراسة للأستاذ ووريث العرش،  معبد الحوريات الذي خصَّ

حدث الِّلقاء الأول بين أولومبيا Olympias )زوجة فيليب( وأرسطو، وقد قيَّمته تلك المرأة 

قة، وربما عادت  الغريبة الأطوار  بأنَّه رجل يلثغ في كلامه، وليس عنده ما يقوله من أفكار خَّل

لين]]]. شهرته إلى أنه واحد من تلاميذ أفلاطون المفضَّ

فيها  س  وأسَّ أثينا،  إلى  335ق.م  سنة  نحو  أرسطو  عاد  الإسكندر،  نجم  سطع  بعدما 

]]]- يوسف كرم، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة 1936م، ص141.

[2]- Pomeroy. S., B.,  et la., Op. Cit., 2004, p.249.

]]]- أرسطو، السياسات، مصدر سابق، ص35.

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، أرسطو والمرأة، مصدر سابق، ص15.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(226

 ،Lyceum اللوقيون  اسمه  رياضيٍّ  ملعب  في  والمعروفة  الفلسفة  في  ة  الخاصَّ مدرسته 

ما  معهم،  يتمَّش  وهو  الدروس  به  لطَّل وكان يشرح  الملعب،  هذا  باسم  مدرسته  فعرفت 

يومنا هذا. وخلال  به حتى  زالوا معروفين  peripatetics وما  ائين  أسبغ عليهم اسم المشَّ

تقليدًا  محاورات،  هيئة  على  غالبًّا  المكتوبة  الصغيرة  المؤلَّفات  معظم  وضع  الفترة،  هذه 

لأسلوب أستاذه أفلاطون في الكتابة، وإن كان هناك فرق واضح بين الأسلوبين، فأسلوبه 

كتبه  ما  أهمِّ  من  ولعلَّ  الخيال]]].  مسهب وخصب  أفلاطون  أسلوب  بينما  وجيز وجاف، 

بمساعدة تلاميذه 158 بحثاً عن الدساتير في العالم القديم والمدن اليونانيَّة، إَّل أنَّ جميع 

هذه الأبحاث ضاعت، ما عدا دستور أثينا، وقد عُدَّ ذلك خسارة معرفيَّة فادحة، لأنَّها لو 

كلِّها، كما وضع  اليونان  بلاد  الدستوريَّة في  الحياة  تطوُّر  التعرُّف على  لنا  بقيت لأتاحت 

)السياسات(  وكتاب  )الأخلاقيَّات(،  وكتب  الطبيعة(،  وراء  )ما  كتاب  نظير  مؤلِّفاته  أهم 

الذي سنعتمد عليه مطولًَّ في بحثنا هذا. 

أرسطو

الشعور  انفجر  الثالث،  الإسكندر  وفاة  بعد       

على  أثينا  وفي  اليونان،  بلاد  في  لمقدونيا  المعادي 

تلميذه  على  محسوباً  أرسطو  كان  ولمَّا  الخصوص، 

أدرك  لأنَّه  يرحل،  أن  ل  فضَّ فقد  المقدونيِّ  الإسكندر 

ولا  سقراط؛  مصير  سيلقى  أثينا  في  بقي  إن  أنَّه  تمامًا 

أمام  بالمثول  راغباً  يكن  لم  بالإلحاد،  اتُّهم  أنَّه  سيَّما 

محاكمة غير عادلة سيتم الانتقام فيها منه جزاءً له على 

مواقفه السياسيَّة. وهكذا غادر المدينة   للمرَّة الثانية بعد 

12 سنة، وقصد خالكيس Chalcis في آسيا الصغرى، 

إَّل أنه مات في السنة التي تلتها أي سنة 322ق.م، وهو في الثالثة والستين من عمره]]]، بعدما 

ألمَّ به داء في المعدة لعلَّه السرطان، وقال بعضهم إنَّه انتحر لأنَّه لم يعرف سرَّ المدَِّ والجَزْر، 

[1]- Pomeroy. S., B., et la., Op. Cit., 2004, p.249.

[2]- Pomeroy. S., B., et la., Op. Cit., 2004, p.249.



227 الديمقراطيّة وحقوق الإنسان عند أرسطو

ع السمِّ الزعاف]]].  ا لحياته بتجرُّ فألقى بنفسه في البحر، وقال البعض الآخر إنَّه وضع حدًّ

ة الزائفة ثانيً�ا: أرسطو والديمقراطيَّ
أتاحت  حيث  السياسيَّة،  المشاركة  مبدأ  في  أرسطو  عند  الديمقراطيَّة  عيوب  تظهر 

وأن  حكومتها،  في  المناصب  يشغل  من  تختار  أن  للجماهير  فكره  في  الزائفة  الديمقراطيَّة 

 ، تحاسبهم، من دون أن تأذن لأيِّ فرد من أفراد هذه الجماهير بأن يتولى أيَّ منصب حكوميٍّ

بالطبقة  حصرتها  التي  المناصب  من  النوع  هذا  لتولي  لين  مؤهَّ غير  أفرادها  أنَّ  بدعوى 

النخبويَّة]]]. ومن هنا، ينقسم المجتمع -في نظر أرسطو- إلى فئة حاكمة، وأخرى محكومة 

تخضع لها، والفئة الحاكمة هي فئة المتفوِّقين الذين يمتلكون الفضيلة والقدرات الفكريَّة 

لا  ذلك  مقابل  وفي  السياسيَّة،  الشؤون  في  المشاركة  من  تُكِّنهم  التي  المتميِّزة  والثقافيَّة 

ا  تمتلك الفئة المحكومة مثل هذه القدرات، وبالتالي لا تساهم في مثل هذه الشؤون، وإنَّ

د مشاركتها بالقيام بالأعمال اليدويَّة التي تفي باحتياجات الأسياد، وتوفير أوقات فراغ  تتحدَّ

لهم من أجل التفكير في شؤون الدولة، ومن هذا المبدأ كان العبيد يعُتبَرون أداة ضروريَّة في 

أيدي مالكيهم، ومكوِّنات أساسيَّة وضروريَّة من مكوِّنات الأسرة]]].

لقد كانت تلك الأفكار انعكاسًا لتقسيمات كان أرسطو يؤمن بها وهي: حُرٌّ وعبد، يونانيٌّ 

تعارضًا في كلِّ  أقامت  قد  الطبيعة  أنَّ  اعتقاده  بالغ وطفل، ذكر وأنثى]]]، فحسب   ، وبربريٌّ

مكان بين الأعلى والأدنى، بين النفس والبدن، بين العقل والشهوة، بين الإنسان والحيوان، 

عي حيثما يوجد هذا الاختلاف بين موجودَين فإنَّ ذلك  بين الذكر والأنثى، وحسب ما يدَّ

يكون لمصلحتهما معًا، أن يحكم أحدهما ويطيع الآخر]]]، »إنَّ القيادة والانقياد ليسا أمرين 

للرئاسة، ومنها  يفرز منذ نشأته  الكائنات ما  أيضًا، ومن  نافعان  ضروريين فحسب، لكنهما 

عي أرسطو أنَّ الخطورة تكمن في ما إذا أصبح الحكم  ما يفرز منذ نشأته للخنوع]]]«. ويدَّ

]]]- أرسطو، السياسات، مصدر سابق، ص44.

[2]- Pomeroy. S., B., et la., Op. Cit., 2004, p.251.

]]]- أسماء محمد علي شحاته، ملامح العنصريَّة في الفكر السياسيِّ الغربيِّ قديًما وحديثاً، جامعة الإسكندريَّة، د.ت، ص1523.

[4]- Pomeroy. S., B., et la., Op. Cit., 2004, p.251.

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، أرسطو والمرأة، مصدر سابق، ص31.

]]]- أرسطو، السياسات، ص97.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(228

لين،  والقرار بيد من لا يعرف أن يحكم، وبيد من لا يملك الفضائل السياسيَّة، أي غير المؤهَّ

القوم  علِّيَّة  صلاحيَّات  تفوق  صلاحيَّات  ة  للعامَّ يصبح  عندما  فهي  الأكبر  الخطورة  ا  أمَّ

)النخبة(، لأنَّ العوامَّ سيقومون باختيار من سيشغل المناصب العليا في الحكم، أي ستكون 

لين سياسيًّا في المجتمع، والأكثر خطورة من هذا  لهم الكلمة الأولى والأخيرة على المؤهَّ

ة؛ أي مصالح العوامِّ والفقراء،  وذلك أن ميولهم ستكون نحو من يخدم مصالحهم الخاصَّ

ة للبلاد]]]، ويتَّضح من هذه الآراء مدى تحامل أرسطو على  بصرف النظر عن المصلحة العامَّ

الديمقراطيَّة الحقيقيَّة، ورغبته في الترويج لمبادئ ديمقراطيَّة زائفة. 

ولعلَّ سبب تلك الآراء أنَّ مفهوم الشعب لدى اليونان الذين ابتكروا النظام الديمقراطيَّ 

يعني  فجعلوه  قاصًرا،  فهمً  الشعب  فهموا  أنَّهم  ذلك  مفهومًا،  يكن  الشعب( لم  )أو حكم 

المقيمين  أخرجوا  وبذلك  العشرين،  سنَّ  بلغوا  ممن  الأحرار  الأثينيين  المواطنين  مجموع 

والعبيد من مفهوم الشعب.  فأفلاطون فهم الشعب في النظام الديمقراطيِّ على أنَّه مجموع 

ا أرسطو فقد عرَّفهم بجمهرة المواطنين الفقراء  الغوغاء أو الدهماء ومن هم على شاكلتهم، أمَّ

فلم تكن  ا،  تطبيق محدود جدًّ ذا  اليونان  الشعب عند  في مختلف المدن، ولذا كان حكم 

ا كانت بيد المواطنين الأحرار وحدهم؛ وهم فئة  السلطة السياسيَّة في الواقع بيد الأغلبيَّة وإنَّ

محدودة لا تتجاوز عُشْ سكان المدينة في بعض الروايات، أو ثلثهم على أحسن الأحوال]]]. 

مفهوم  في  الخلل  فهو  أرسطو؛  عند  الزائفة  الديمقراطيَّة  مظاهر  من  الثاني  المظهر  ا  أمَّ

المواطنة، إذ كان في العصور الإغريقيَّة يشير على العموم إلى أنَّ كلَّ إنسان مدعوٌّ بثروته أو 

بجاهه إلى ممارسة سلطة سياسيَّة معيَّنة، والمساهمة في تسيير شؤون المدينة، إَّل أنَّه كان 

إقصائيًّا، فلم يكن للعبيد والصُنَّاع والزُرَّاع والمقيمين الأجانب والنساء والأطفال وكبار السنِّ 

حقُّ المواطنة في دولة المدينة]]]، فالمواطن هو الرجل اليونانيُّ الحرُّ الذي بلغ سنَّ الرشد 

أبناء  لجميع  يتيح  لا  أنَّه  في  ة؛  العامَّ الحالة  على  سلبًا  ينعكس  كان  الخلل  وهذا  فحسب، 

دولة المدينة المشاركة في الحياة السياسيَّة، وبدل أن ينقُضَ أرسطو تلك المفاهيم القاصرة، 

، أوراق كلاسيكيَّة، العدد 11، القاهرة 2012م، ص144. ]]]- ولاء توفيق فرح، الديمقراطيَّة في فكر أرسطو السياسيِّ

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، مسيرة الديمقراطيَّة رؤية فلسفيَّة، مجلَّة »عالم الفكر««، مج 22، عدد 2، الكويت 1993م، ص13.

الفلسفة  في  الماجستير  درجة  لنيل  ة  مُعدَّ رسالة  أرسطو،  عند  والمواطن  الدولة  بوهالي،  إبراهيم  عباسي،  الزهراء  فاطمة   -[[[

الاجتماعيَّة، جامعة 8 ماي 1945، قالمة-الجزائر 2017م، ص92.



229 الديمقراطيّة وحقوق الإنسان عند أرسطو

تابع التجربة اليونانيَّة التي قصََت مفهوم المواطنة على الذين يسُمَح لهم بممارسة السلطة، 

أنَّ  إلى  يذهب  الأحرار]]]، وهكذا  الذكور  بأنَّهم  السياسيَّة  الشؤون  المباشرة في  والمشاركة 

المواطنين هم الذكور الأحرار الذين حُرِّروا من القيام بأعباء الحياة اليوميَّة، والمهام الإنتاجيَّة 

ن يقومون بهذه  ل والفنيُّون وغيرهم ممَّ اليدويَّة، وبهذا يخرج من دائرة المواطنين لديه العَّم

الأعباء، مبرِّرًا ذلك بأنَّ هؤلاء ليس لديهم المقدرة على القيادة واتِّخاذ القرارات في الوقت 

ذاته]]].

حسب الاعتقاد المشوَّه والتفكير العنصريِّ لأرسطو، نلاحظ الأمور التالية:

لًَّ: أنَّ حياة الفلاح والصانع والتاجر لا تتَّفق مع حياة المواطنين الأحرار -تلك الطبقة  أو

المنتجة التي سبق أن استبعدها أفلاطون من المشاركة في الحياة السياسيَّة في مدينته الفاضلة- 

وقد أطلق عليها اسم مجتمع الشهوة، ووصف الحياة في هذا المجتمع بأنَّها أقرب ما تكون 

إلى حياة الخنازير. وتجدر الإشارة إلى أنَّ تلك الآراء لم تكن له وحده بل هي معتقدات 

الغالبيَّة العظمى من المنظِّرين السياسيين عند اليونان]]].

ع هذه المبادئ الإقصائيَّة بحديثه عندما  نا هنا هو رأي أرسطو الذي شرَّ طبعًا، إنَّ ما يهمُّ

الغابرة كان أهل الصناعات عند بعض الأمم أرقَّاء أو أجانب، ولا تزال  قال: »في العصور 

الطائفة الكبيرة منهم حتى الآن على تلك الحال، والدولة الفاضلة لم تكن لتجعل صاحب 

ولا  مواطن،  كلَّ  ليست  وصفناها،  التي  المواطن  فضيلة  أنَّ  القول  وجب  مواطنًا،  الحرفة 

ا أيضًا فضيلة الذين هم مشغولون بالأحكام الضرورية. إنَّ الذين  فضيلة الحرِّ فحسب، وإنَّ

الحِرفَ  العوامَّ هم أصحاب  يخدمون في الأشغال الضروريَّة هم الأرقَّاء، والذين يخدمون 

لمَّا  لأنَّه  الراهن،  وضعهم  يظهر  أمرهم  في  التأمُّل  من  قليلً  فإنَّ  وبالتالي  والمستأجرون، 

دت أنواع المواطنين، لا سيَّما المرؤوسين منهم. ومن ثم تحتَّم  دت الأحكام السياسيَّة تعدَّ تعدَّ

في بعض الأحكام السياسيَّة أن يكون العامل والمأجور مواطنين. واستحال ذلك في البعض 

الآخر منهما، نظير النظام الذي تقلَّد فيه المناصب اعتمادًا على الفضيلة والشرف، إذ لا سبيل 

]]]- أرسطو، السياسات، ص98.

، مصدر سابق، ص1524. ]]]- أسماء محمد علي شحاته، ملامح العنصريَّة في الفكر السياسيِّ

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، أرسطو والمرأة، مصدر سابق، ص71.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(230

لمن يعيش عيشة أهل الصنائع والمأجورين أن ينصرف إلى تحصيل أصول الفضيلة«]]].

       في الواقع، إنَّ هذا الكلام مرفوض جملة وتفصيلً، وشاهِدُنا على ذلك أنَّه مع انتشار 

مِح انحطَّ زبانية الكفر، وهم من سادة قريش من أمثال أبي الحكم )أبي  الدين الإسلاميِّ السَّ

، إلى مرتبة وضيعة، بعد ما أظهروه من إسفاف في العقل  النبيِّ جهل( وأبي لهب وهو عمُّ 

والفكر عندما رفضوا اعتناق الدعوة الإسلاميَّة، لا بل ناصبوها العداء، في حين أنَّ صنَّاعًا 

وحرفيِّين استطاعوا أن يصلوا إلى أعلى مراتب الفضيلة، حتى أنَّ عبيدًا مُعتقَين من أمثال بلال 

الجديد،  الإسلاميِّ  المجتمع  الفضيلة والمكانة في  من  مراتب سامية  إلى  الحبشيِّ وصلوا 

وهذا ما يؤكِّد خطأ نظريَّة أرسطو.  

دولة  في  المقيمين  )الأجانب(  البرابرة  ضدَّ  متحيِّزاً  وميلً  استعلاء  أرسطو  يبدي  ثانيًا: 

كانوا  وإن  السلطة،  في  يشاركون  ولا  فحسب  محكومون  مقيمون  فهم  اليونانيَّة،  المدينة 

يختلفون كلِّيَّة عن غيرهم من المواطنين]]]، وهو في ذلك إنَّا يعِّب عن المعتقد الذي كان 

سائدًا في المجتمع وهو احتقاره لعاداتهم وتقاليدهم، بل يذهب إلى أنَّهم عبيد بالطبيعة]]] . 

ا اليونان فنبلاء لا في أوطانهم فحسب ولكن أيضًا أينما حلُّوا، بعكس الأعاجم الذين لا  »أمَّ

اعتبار لهم إَّل في بلادهم«]]]. ومن العجيب كيف انساق أرسطو في سهولة وسذاجة لمزاعم 

قومه الواهية وعصبيَّاتهم الذميمة والسخيفة]]].

والسياسيَّة  الثقافيَّة  الحياة  في  المشاركة  ميدان  من  تمامًا  المرأة  أرسطو  يستبعد  ثالثًا: 

عهده،  سابق  في  الأمر  كان  كما  وظيفتها  ليجعل  ة،  عامَّ بصفة  المدينة  دولة  في  والفكريَّة 

ة  للَّذَّ أيضًا، فالعاهرة  اليونان  الشائع في بلاد  يتوافق مع المبدأ  مقتصًرا على الإنجاب، وهو 

عي أنَّ النساء  بينما الزوجات لإنجاب الأبناء الشرعيين فحسب]]]. ولا يجد حرجًا عندما يدَّ

يختلفن عن الرجال في النوع، وعندهنَّ نقص في القدرة العقليَّة والقدرة الخلقيَّة، ولو أنَّهنَّ لا 

]]]- أرسطو، السياسات، ص129.

]]]- ولاء توفيق فرح، الديمقراطية في فكر أرسطو السياسي، مصدر سابق، ص138.

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، أرسطو والمرأة، مصدر سابق، ص71.

]]]- أرسطو، السياسات، ص19.

]]]- أرسطو، السياسات، هامش، ص19.

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، أرسطو والمرأة، مصدر سابق، ص71.



231 الديمقراطيّة وحقوق الإنسان عند أرسطو

يفتقرن كليَّة إليها. وعلى هذا، فبينما يحُال بينهنَّ وبين حقِّ المواطنَة الكامل، وإن كان مقتنعًا 

بضرورة تمتُّعهنَّ بقسط محدود من الحريَّة، وأن ينلنَ نصيبًا من التعليم، بحيث يتناسب مع 

به هو عدم وجود فطنة علميَّة  أنَّه كان متأثِّراً  الثانويَّة في دولة المدينة، وما يظهر  وظيفتهنَّ 

لديهنَّ وخاصيَّة العقل الذي يكون له السلطان]]]. 

ه لأرسطو هو أنَّ مفهوم الشعب لا يمكن أن يكتمل معناه الحقيقيُّ من  إنَّ النقد الذي يوجَّ

دون أن تتحرَّر المرأة من عبوديَّة الرجل حتى يحكم الشعب كلَّه لا طائفة ولا طبقة ولا فئة 

منه، وهنا لا بدَّ من أن تنال المرأة حقوقها السياسيَّة كاملة غير منقوصة، فلا تعُامَل كما كانت 

تعُامَل في المجتمع اليونانيِّ بوصفها جزءًا من مُلكيَّة الرجل]]]. 

ن لم يبلغوا سنَّ الحُلم تمامًا من ميدان المشاركة  رابعًا: يستبعد أرسطو الشيوخ والفتيان ممَّ

بعد -لحداثة سنِّهم- في  الذين لم يحُصوا  السياسيَّة في دولة المدينة، »فالأولاد  الحياة  في 

عداد المواطنين، والشيوخ الذين أطُلِق سراحهم، ينبغي أن نعترف بكونهم مواطنين من بعض 

أولئك مواطنون لم  أنَّ  قيد أو حصر، ولذا نضيف  الوجوه، وإن لم يكونوا مواطنين دونما 

يكتملوا بعد، وأنَّ هؤلاء مواطنون قد فات أوانهم«]]].

خامسًا: يستبعد أرسطو العبيد - الذين كانوا يشكِّلون الأكثريَّة الساحقة من سكَّان أثينا، 

ون من المواطنين، بل لم يكونوا يتمتَّعون بأيِّ حقوق  من حقِّ المواطنَة، حيث لم يكونوا يعُدُّ

التباين بين أجسام الأحرار  إقامة  تتَّجه إلى  »الطبيعة  إنَّه يجعل:  بل  أو مدنيَّة]]]. لا  سياسيَّة 

وأجسام الأرقَّاء، فتجعل هذه الأجساد قويَّة تصلح لما يلزمها من الخدمة، بينما تجعل تلك 

وهكذا  المدنيَّة،  للحياة  ملائمة  الوضعيَّة،  للأشغال  صالحة  غير  قويمة  الأخرى  الأجسام 

تصُرفَ حياة الأحرار في شؤون الحرب وشؤون السلم«]]]. 

ه لأرسطو هنا هو أنَّ الديمقراطيَّة والعبوديَّة لا تتَّفقان، لأن الأولى تحترم  والنقد الذي يوجَّ

]]]- محمد بن علي، سؤال الإنسان في الفكر العربيِّ الإسلاميِّ والليبراليِّ الغربيِّ دراسة فلسفيَّة في المفهوم والحقوق، رسالة 

ة لنيل درجة الدكتوراه في الفلسفة، جامعة وهران، الجزائر 2013م، ص202. مُعدَّ

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، مسيرة الديمقراطيَّة، مصدر سابق، ص26.

]]]- أرسطو، السياسات، ص116.

، مصدر سابق، ص138. ]]]- ولاء توفيق فرح، الديمقراطيَّة في فكر أرسطو السياسيِّ

]]]- أرسطو، السياسات، ص17.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(232

ٍِّّل لحقوق  حقوق الإنسان أيًّا تكن منزلته الاجتماعيَّة، في حين أنَّ الثانية تقوم على رفض ك

الشخص المدنيَّة، وذلك يعني أنَّه ما دام هذا الرفض قائماً، وما دامت العبوديَّة مقبولة، فإنَّه 

لا سبيل إلى التسليم بوجود حقيقيٍّ للديمقراطيَّة]]].  

من هنا، فإنَّ المواطنَة كانت مقتصرة على الرجل اليونانيِّ الحرِّ فحسب، وينبغي أن تكون 

ة، وعلى أسرته، وعلى عبيده، ليكون مواطنًا، ومن لا يتمتَّع بتلك  له سلطة على ملكيَّته الخاصَّ

ا وراثيًّا لأبناء مدينة أثينا، وكانت الديمقراطيَّة  السلطة فليس له حقُّ المواطنَة التي كانت حقًّ

مبنيَّة على أساس دولة المدينة، وكانت الروابط بين المواطنين وطيدة بسبب الصداقة والقرابة 

فيه  يتشاورون  عامٍّ  مكان  في  تتمُّ  عاتهم  تجمُّ وكانت  ة،  العامَّ الحياة  في  والاشتراك  والجيرة 

ن حقَّ  ة بما فيها القرارات السياسيَّة. هكذا كانت المواطَّنة مسؤوليَّة تتضمَّ بشؤون الحياة العامَّ

، أو على الأقلِّ حضور الاجتماع العامِّ  المشاركة في حكم دولة المدينة اليونانيَّة بشكل فعليٍّ

. ولهذا استثنى أرسطو من حقِّ المواطنَة الغرباء  الذي يعُقَد للتباحث في شؤون الحياة العامَّ

المقيمين، والأطفال وكبار السنِّ والنساء، والعبيد والصنَّاع والمزارعين....]]].

يتَّضح مَّم سبق أنَّ لفظ المواطن قد وضعه أرسطو في أضيق نطاق، وذلك حينما حصره  في 

القدرة على المشاركة في الشؤون السياسيَّة، وهنا فاق أفلاطون في هذه النزعة العنصريَّة، فبرأيه 

الأجانب والنساء والأطفال والعمال الأرقَّاء خارج إطار مفهوم المواطَّنة. وإذا كان أفلاطون يعُدُّ 

الطبقة الثالثة )طبقة المنتجين( من المواطنين، وجزءًا من الدولة، فإنَّ أرسطو يعُدُّ الفئات خارج 

الذكور الأحرار -المشاركين في الشؤون السياسية- لا ينطبق عليهم لفظ مواطنين]]].

الفكرتين  في  فنجده  أرسطو؛  عند  الزائفة  الديمقراطيَّة  مظاهر  من  الثالث  المظهر  ا  أمَّ

الأساسيَّتين -إلى جانب فكرة الشعب السابقة- اللتين قامت عليهما الديمقراطيَّة منذ بدايتها 

دتا أكثر فأكثر على مرِّ  الراهن، وقد تطوَّرتا وتحدَّ اليونان، ولا تزال حتى يومنا  الأولى عند 

التاريخ، وهما الحريَّة والمساواة. وربما بسبب هذين الركنين هاجم أفلاطون وأرسطو قديمًا 

هذا النوع من الحكم. 

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، مسيرة الديمقراطيَّة، مصدر سابق، ص14.

]]]- فاطمة الزهراء عباسي، إبراهيم بوهالي، الدولة والمواطن عند أرسطو، مصدر سابق، ص92.

، مصدر سابق، ص1524. ]]]- أسماء محمد علي شحاته، ملامح العنصريَّة في الفكر السياسيِّ



233 الديمقراطيّة وحقوق الإنسان عند أرسطو

وهو  أرسطو  عند  قديمًا  وردت  أنَّها  إَّل  حديثة  فكرتها  أنَّ  رغم  المساواة،  إلى  فبالنسبة 

 Nicomachean ث عن فكرة العدالة في الكتاب الثالث من الأخلاق إلى نيقوماخوس يتحدَّ

المتساوين من جميع  الناس  يكون هناك تمييز بين  أَّل  ينبغي  أنَّه  يذهب إلى  فهو   .Ethics

الوجوه، وحبَّذا لو ترجمنا كلمة المتساوين هنا بالنُّظراء أو الأنداد]]]، فالعدالة لا يمكن أن 

قدَم  على  يشاركون  الذين  أولئك  بين  أي  النُّظراء،  أو  الأنداد  أو  المتساوين  بين  إَّل  تكون 

الظلم أن يعامل هؤلاء  الحالة سيكون من  المساواة في الحكم كموطنين رفقاء، وفي هذه 

الأنداد بأيِّ طريقة أخرى غير طريق المساواة]]]. بحسب أرسطو العدالة لا تقتضي المساواة، 

بل مراعاة النسب الصحيحة، وهذه لا تكون مساواة إَّل في بعض الحالات من دون بعضها 

الآخر، فعدالة السيِّد أو الوالد تختلف عن عدالة المواطن، ذلك لأنَّ الإبن أو العبد ملك، ولا 

يمكن أن يظلم الإنسان من يمتلك]]].  

ا يقصد المواطنين  هذا هو بالضبط ما يعنيه أرسطو لأنَّه لا يتحدث عن جميع الناس، وإنَّ

ن تجاوزوا سنَّ العشرين، فهؤلاء  ن لهم حقُّ الاشتغال بالسياسة، أو ممَّ اليونانيين الذكور ممَّ

ينبغي أَّل نفرِّق بينهم في المعاملة أو في الحقوق. وفي الواقع، هذا المفهوم للمساواة فيه 

هو  وبروكرست  Procrustes؛  بروكرست  الناس على سرير  ويشبه وضع  الَّلغط  من  الكثير 

قاطع طريق في الميثولوجيا اليونانيَّة اسمه الحقيقيُّ بوليبيون Polypemon، كان يدعو الغرباء 

لزياراته في بيته، ثم يرغمهم على النوم في سريره الوحيد، فإن كانوا أطول قطع الزيادة، وإن 

هم حتى الموت، وهو يقضي عليهم في الحالتين لولعه الشديد بالمساواة  كانوا أقصر شدَّ

 ، ة في جميع الوجوه! وبالطَّبع، ليست المساواة بين الناس على هذا النحو الساذج الفجِّ التامَّ

ناحية أخرى هو  ثابت من  ثالث  وبينهم وبين شيء  ناحية،  بينهم من  التساوي  تعني  وإنما 

الفرص والقانون.. إلخ]]]. 

م الناس إلى ثلاث  يَّة؛ فإنَّ أفكار أفلاطون التي تقسِّ ا بخصوص الرُّكن الثاني وهو الحرِّ أمَّ

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، مسيرة الديمقراطيَّة، مصدر سابق، ص34.

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، أرسطو والمرأة، مصدر سابق، ص72.

]]]- فاطمة الزهراء عباسي، إبراهيم بوهالي، الدولة والمواطن عند أرسطو، مصدر سابق، ص39.

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، مسيرة الديمقراطيَّة، مصدر سابق، ص34.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(234

طبقات )وذلك فضلً عن العبيد بالطبع(، والتي لا تتخيَّل أن يصل العامل مثلً إلى كرسيِّ 

تسمح  أن  يمكن  لا  التي  الأفكار  ذاتها  هي  الأوضاع،  لجميع  قلباً  ذلك  في  لأنَّ  الحكم، 

يَّة للجميع وعلى قدم المساواة. وفي استطاعتنا أن نقول الشيء نفسه عن أرسطو الذي  بالحرِّ

م البشر منذ البداية إلى شعوب أرقاها الشعب اليونانيُّ، والباقي همج أو برابرة، ثم في  يقسِّ

م بين الأجانب وهؤلاء في مرتبة دنيا إذ لا يكتسبون حقَّ المواطنة بمجرَّد  داخل المجتمع قسَّ

، فكيف يمكن أن يوافق  الإقامة، وكذلك النساء. وبالتالي، يبقى المواطن اليونانيُّ الذكرَ الحرَّ

يَّة للجميع؟ وعندما نقول إنَّه يعرَّف الإنسان بأنَّه )حيوان عاقل( فلا بدَّ من أن ننتبه  على الحرِّ

جيدًا إلى أنَّ مثل هذا التعريف لا ينطبق على جميع الناس، بل يعني المواطن اليونانيَّ الذكر 

فحسب، فكيف يمكن تصوُّر أن يفهم أرسطو الحريَّة في المجتمع الديمقراطيِّ فهمً جيِّدًا؟ 

إنَّ المجتمع الذي يعيش فيه يزخر بالعبيد وهم قوى جسديَّة فحسب، وبالنساء وهنَّ أقلُّ قدرة 

عقليَّة من الرجال، والأجانب الذين ليس لهم أيُّ حقوق سياسيَّة، وباليونان الذين يتمتَّعون 

يَّة لاسيَّما  بامتيازات كثيرة يورثونها لأبنائهم. لذا، فالنتيجة المنطقيَّة هي الفهم السيِّىء للحرِّ

تلك التي ترتبط بفكر المساواة. معنى ذلك أنَّ عملاقيَْ الفكر اليونانيِّ أفلاطون وأسطو قد 

، أي معنى أن يفعل المرء ما يشاء]]]. يَّة بالمعنى السلبيِّ فهما الحرِّ

يَّة  الحرِّ الديمقراطيَّة؛ كمبدأ  الآليَّات  يبرِّر أرسطو خشيته من استخدام  السياق،  في هذا 

عياً أنَّ الإفراط في استخدام هذه المبادئ يؤدِّي إلى  والمساوة وسيادة الأغلبيَّة المنتخََبة، مدَّ

يَّة يعني الانعتاق من سلطة ممثِّلي الدولة، ومبدأ  السقوط في حالة من الفوضى، فمبدأ الحرِّ

ة فهمً خاطئاً، لأنَّه عنده يقوم على مبدأ الاستحقاق، وليس على  المساواة يفُهَم من قِبل العامَّ

ة،  أساس المساواة بين المختلفين كفاءة. وانطلاقاً من هذا المبدأ، يثير مشكلة عميقة وهامَّ

نها ديمقراطيَّة اليونان، وهي المساواة بين غير المتساوين، فإذا كانت عدالة الدولة أن  تتضمَّ

ينالها كل المواطنين عن طريق اختيار الأغلبيَّة، فالحاصل أن يكون الفقراء أعظم سلطة من 

ذكُِر  ما  يبدو للأكثريَّة، وعطفًا على  اليسار لأنَّهم أكثر عددًا والمرجع الأعلى هو كما  أهل 

تحقِّق  أنَّها  المواطنين،  أكثريَّة  تفرضه  شعبيًّا  حكمً  تعني  التي  اليونانيَّة  الديمقراطيَّة  تصبح 

العدل والمساواة بينهم -لا جدوى منها، وما هي في حقيقة الأمر إَّل حكم الطبقة الفقيرة- 

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، مسيرة الديمقراطيَّة، ص31.



235 الديمقراطيّة وحقوق الإنسان عند أرسطو

ا يميِّز أساسًا بين الديمقراطيَّة والأوليجاركيَّة هو الفقر والغنى، فأينما وُجِد حكم الأغنياء  إنَّ

حتى ولو كانوا أغلبيَّة فهو حكم أوليجاركيٌّ، وأينما وُجِد حكم الفقراء -حتى ولو كانوا أقليَّة- 

، والذي يضمن توازن الأمور هو أن تساير الديمقراطيَّة الأغنياء وتسمح  فهو حكم ديمقراطيٌّ

لهم بالحكم، بينما يساير الأغنياء الشعب ويضمنون مصالحه]]].

إنَّ تفضيل أرسطو للحكومات الملكيَّة والأرستقراطيَّة على الحكومات الديمقراطيَّة، يعُدُّ 

، فكم من حكومة  هراء لأن الحاكم الفرد متى آلت إليه الأمور لم ولن يراعي الصالح العامَّ

! وكم من حكومة أرستقراطيَّة انقلبت  ملكيَّة انقلبت إلى الطغيان وسادها الاستبداد الفرديُّ

فتتخَّل عن  الأشرار،  من  أقليَّة  تحكمها  إلى حكومة  الأخيار  من  ثلَّة  تحكمها  من حكومة 

م هذه الأقليَّة في  صفات الفضيلة والعدل، وترتدي صفات الطمع والاستغلال، بحيث تقسِّ

ة]]].  ما بينها مصادر الثروة العامَّ

المدينة  دولة  )أزمة  أثينا  عبوديَّة  ديمقراطيَّة  بأزمة  ا  جدًّ متأثِّراً  أرسطو  كان  لقد  إجمالً، 

والحرف  وللتجارة  الواسعة  الدولة  سات  الميلاد(، وكان خصمً لمؤسَّ قبل  الرابع  القرن  في 

المتطوِّرة وللمدن الكبرى ذات السكَّان الجريئين والنشيطين سياسيًّا]]].

ا المظهر الرابع من مظاهر الديمقراطيَّة الزائفة عند أرسطو؛ فهو أنَّه أنكر -كما أنكر من  أمَّ

باب  لنا من غير  »ويتَّضح  يقول:  الدولة، حيث  الفرد لمصلحة  قيمة  أفلاطون-  أستاذه  قبله 

الذاتيِّ  أنَّ توخِّي وحدة مفرطة للدولة ليس بالأمر الأفضل، لأنَّ الأسرة أقدر على الاكتفاء 

من الفرد، والدولة أقدر عليه من الأسرة«]]]، فليس للفرد حقٌّ بل ليس له وجود إَّل بالدولة 

ة، فالدولة التي يكون سلطانها مبسوطاً في  وللدولة، التي تدبِّر كلَّ شيء؛ حتى الحياة الخاصَّ

المجالات كافَّة، تفرض على الفرد طاعة غير مشروطة، وما عليه سوى الإذعان للسلطان، 

، فالديمقراطيَّة من  وهذا ما يبرِّر وقوف أرسطو -ومن قبله أفلاطون- ضدَّ الحكم الديمقراطيِّ

وجهة نظره أفسد الأنظمة]]]. 

]]]- محمد بن علي، سؤال الإنسان، مصدر سابق، ص60.

]]]- المصدر نفسه.

]]]- ف. دياكوف، س. كوفاليف، الحضارات القديمة، ج2، ترجمة نسيم اليازجي، دمشق، دار علاء الدين 2000م، ص379.

]]]- أرسطو، السياسات، ص51.

]]]- محمد بن علي، سؤال الإنسان، مصدر سابق، ص56.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(236

خلاصة القول أنَّ الإنسان الفرد غُيِّب عند أرسطو وليس له أيُّ حقوق بالمعنى الحديث 

ه العامِّ السائد في بلاد اليونان الذي  للكلمة،   وليس له حريَّة شخصيَّة، وهذا يتوافق مع التوجُّ

إلغاء  بينما كان يرى ضرورة  الفرد والمدينة]]]. ولكن،  التناغم بين  أو فكرة  مبدأ  يقوم على 

تذوب  أن  إلى  يدعو  عندما  نفسه  يناقض  نراه  الدولة،  لمصلحة  )المواطن(  الفرد  شخصيَّة 

الدولة في حكم الفرد؛ حيث اعتبر أنَّ الفرد إذا تسنَّم الحكم، لا يجوز أن يخضع لقوانين 

الدولة أو أن يعُتبَر شطراً منها، بمعنى أنَّه من غير الجائز مقارنته بغيره من رعاياها» لأنَّه يظُلمَ 

إذا عُدَّ أهلً لقسط من الحقوق السياسيَّة يساوي قسط غيره، وذلك لفرط سموِّ فضله، وعِظمَ 

، إذ من الطبيعيِّ أن يعُتبَر من كان من هذا الطراز بمنزلة إله بين البشر. ومن  اقتداره السياسيِّ

ا أمثال  ثم يتَّضح أنَّ القانون يسُنُّ حتمً بين المتساوين من البشر في المحتد والمقدرة، وأمَّ

أولئك، فلا تجري عليهم شريعة، إذ إنَّهم هم أنفسهم الشريعة«]]]، ولا خوف عليهم أن يأتوا 

ا في الواقع فإنَّ  عملً مُنكَراً لما اتَّصفوا به من سموِّ الفضيلة. هذا من وجهة النظر المثاليَّة، أمَّ

كُثُ  وغيرهم  وهتلر،  ونابليون  قيصر  ويوليوس  المقدونيُّ  فالإسكندر  آخر،  وجهًا  للعظماء 

دانت لهم شعوبهم، وكانت إرادتهم هي الشريعة لاقتدارهم وبطشهم وجبروتهم، ولكن ما 

ة، والفضل العظيم لم يحل دون إتيانهم المنُكَرات، واقتراف القبائح،  تحلُّوا به من عالي الهمَّ

ف]]].        والقيام بالمذابح وضروب الظلم والتعسُّ

أتى  بل  هاجمها،  التي طالما  أفلاطون  مثاليَّة  من  يتخلَّص  أن  أرسطو  يستطع  أخيراً، لم 

بمثاليَّة أكثر منها بعيدًا عن الواقع مخالفًا بذلك منطق مذهبه، وهو ما يتَّضح من خلال نظريَّته 

ى مساحتها مدى رؤية  في المدينة الفاضلة، حيث رأى أنَّ المدينة الفاضلة لا يجب أن تتعدَّ

الإنسان لها من الجهات الأربع، فهل يصحُّ ذلك إذا نظر إليها من فوق ربوة! علمً أنَّه في 

عصره كانت دولة المدينة الواحدة قد فات أوانها، إذ لم يكن في مقدورها أن تدافع عن نفسها 

سها فيليب وأرسى دعائمها ابنه الإسكندر الأكبر. ويبدو  أمام الإمبراطوريَّة المقدونيَّة التي أسَّ

أنَّ خيال أرسطو قد قصر عن إدراك الأهميَّة الثوريَّة لاحتلال الإسكندر للبلاد الشرقيَّة ومزج 

الحضارتين الغربيَّة والشرقيَّة]]].

]]]- محمد بن علي، سؤال الإنسان، ص63.

]]]- أرسطو، السياسات، ص155.

]]]- أرسطو، السياسات، هامش، ص155.

]]]- فاطمة الزهراء عباسي، إبراهيم بوهالي، الدولة والمواطن عند أرسطو، مصدر سابق، ص99.



237 الديمقراطيّة وحقوق الإنسان عند أرسطو

ة ة تجاه الشعوب غیر الیونانیَّ ثالثًا: أرسطو والعنصريَّ
النساء  بين  هناك تمييز  فليس  طبيعيُّون،  عبيد  الأجانب هم  أو  البرابرة  أنَّ  أرسطو  اعتقد 

والعبيد لأنَّهم يفتقرون إلى المؤهِّلات الطبيعيَّة للرِّئاسة، لا بل إنَّهم بأنفسهم عبيد يعيشون في 

مجتمع مستعبد]]]، »فعند الأعاجم، الأنثى والعبد طبقة واحدة، وسبب ذلك أنَّهم خالون من 

المؤهِّلات الطبيعيَّة للرِّئاسة، فقرانهم ]الرجل الشرقيِّ بامرأته[ قران عبد وأمََة، ولذلك يقول 

ا الأجانب والعبيد طبيعة  البرابرة«، فكأنَّ الشعراء: »يجب على الإغريق أن يحكموا هؤلاء 

واحدة]]]«. ولا شكَّ في أنَّ أرسطو كان يجري مع أستاذه أفلاطون في التمييز بين اليونانيِّ 

وغير اليونانيِّ؛ ويعزو مثله هذا التمييز إلى الطبيعة]]]. وهكذا فإنَّ نظرته إلى الشعوب الأجنبيَّة 

نظرة دونيَّة واضحة؛ حيث ادَّعى أنَّهم لا يصلحون إَّل للخضوع إلى الشعب اليونانيِّ؛ لأنَّهم 

يفتقرون إلى القدرة على الحكم بسبب افتقارهم إلى المؤهِّلات الطبيعيَّة للرِّئاسة، وقد ذهب 

إلى أنَّ الشعب اليونانيَّ هو »الشعب الحرُّ السيِّد«؛ فهو -في نظره- إذا أتُيحت له الوحدة لساد 

على الجميع؛ لأنَّه متميِّز ومتفوِّق من الناحية السياسيَّة، وعلى دراية كاملة بشؤون السياسة 

هو  الحرُّ  اليونانيُّ  فالرجل  لهم]]]،  عبيد  هم  والأجانب  الأحرار،  هم  فاليونانيُّون  والحكم، 

مصطلح  وطبيعته،  الإنسان  عن  حديثه  طوال  يستخدم  كان  وإذا  عنده،  الحقيقيُّ  الإنسان 

من  للغاية  ضئيلة  فئة  على  يطلقها  أنَّه  نكتشف  ما  فسرعان   Anthropos البشريِّ  الموجود 

(. والواقع أنَّ تعريف أرسطو الشهير  نوع واحد من الجنس البشريِّ هو )الرجل اليونانيُّ الحرُّ

عن  وحديثه   ، الحرِّ اليونانيِّ  الرجل  هذا  على  إَّل  يصَدُق  لا  عاقل(  )حيوان  بأنَّه  للإنسان 

الفضائل الإنسانيَّة، والخير الأقصى، وسعادة الإنسان ليس سوى حديث عنه، كذلك حديثه 

والمحكوم،  والحاكم  والمساواة،  الاجتماعيَّة،  والعدالة  الحكم،  وأنظمة  الديمقراطيَّة  عن 

النظراء إلخ؛ ذلك كله إنما يرتبط بنظرته إلى هذا الرجل؛ أي بنظريَّة  والصداقة والأنداد أو 

الشعب المختار]]]. 

]]]- سامي سعيد الأحمد، العبوديَّة عند اليونان، مجلَّة »التربية«، العدد 48، قطر 1981م، ص102.

]]]- أرسطو، السياسات، ص7.

]]]- عبد السلام الترمانيني، الرقُّ ماضيه وحاضره، »عالم المعرفة«، العدد 23، الكويت 1979م، ص21.

، مصدر سابق، ص1525. ]]]- أسماء محمد علي شحاته، ملامح العنصريَّة في الفكر السياسيِّ

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، أرسطو والمرأة، مصدر سابق، ص76.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(238

لا ريب في أنَّ مبدأ أرسطو هذا يتنافى مع أبسط مبادئ التفكير السليم، وقد انتقد يوسف 

ضروريَّة،  كليَّة  أوليَّة  ظنَّها  التي  المختار،  اليونانيِّ  الشعب  عن  له  روَّج  بما  عنصريَّته  كرم 

حيث لم يستطع أن يسمو فوق عرف عصره فيفطن إلى أنَّ الدهر متقلِّب، وأنَّ المزايا تفُتقد 

ك بمذهبه بأنَّ الماهيَّة واحدة ثابتة،  وتكُتسب، وأنَّ الأنظمة تتحوَّل، بل إنَّه هو نفسه لم يتمسَّ

وأنَّ العوارض لا تحدث بين جزئيَّاتها مثل هذه الهوَّة بين أفراد البشر]]]. 

كما أنَّ فكرة الحريَّة التي هي مركزيَّة في الفكر الاجتماعيِّ اليونانيِّ، كانت مقتصرة على 

«، حيث كان يعُدُّ بربريًّا كلُّ من  ، بل كانت هي التي تميِّز بين اليونانيِّ و«البربريِّ اليونانيِّ الحرِّ

ليس   يونانيًّا]]]. لا بل إنَّ عنصريَّة أرسطو دفعته إلى أن يطالب باستعباد الشعوب الأجنبيَّة، 

اليونانيين  لأنَّ  ذلك  ؛  الحرِّ اليونانيِّ  الشعب  على  والفائدة  النفع  ستدرُّ  الشعوب  هذه  لأنَّ 

باعتبارهم عبيدًا عندهم. كما  احتياجاتهم  تلبية  الشعوب من أجل  أفراد هذه  سيستخدمون 

نراه يتطرَّق شيئاً فشيئاً إلى الشعوب الشرقيَّة، حيث إنَّ أبناء هذه الشعوب -في نظره- لديهم 

طبيعة العبيد، وأنَّهم خُلقوا عبيدًا]]]، »فالشرقيُّ غیر جدیر إَّل بأن یحكمه الإغریقيُّ ويعامله 

فقرة  )سنعالجها في  البيولوجيا  إلى  الميتافزيقيَّة  آراءه  أرسطو  نقل  العبد«]]]. ومثلما  معاملة 

المرأة(، عاد ونقلها إلى السياسة، فهو يؤمن بوجود مراتب ودرجات بين الشعوب، فمنها ما 

ة، ولهذا نراه  هو أعلى كالإغريق، ومنها ما هو أدنى كالبرابرة الذين هم غير اليونان بصفة عامَّ

يكتب للإسكندر الأكبر عندما غزا الشرق رسالة ينصحه فيها بأن يفرِّق في المعاملة بينهم، 

بحيث يعامل اليونانيين انطلاقاً من كونه قائدًا لهم، ويعامل البرابرة )الشرقيين( بوصفه سيِّدًا 

فهناك  والشعوب،  الأجناس  بين  مساواة  ولا  للإغريق،  يخضعون  بطبيعتهم  لأنَّهم  عليهم، 

الأعلى والأدنى، وهناك الحاكم والمحكوم]]]. 

إلى  يفتقرون  لكنهم  والمهارة  بالذكاء  الشرقيين يمتازون  »أنَّ  أرسطو:  عي  يدَّ ذلك،  إلى 

]]]- يوسف كرم، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، مصدر سابق، ص266.

، مصدر سابق، ص138. ]]]- ولاء توفيق فرح، الديمقراطيَّة في فكر أرسطو السياسيِّ

]]]- أسماء محمد علي شحاته، ملامح العنصريَّة، مصدر سابق، ص1525.

]]]- نسطور ماتسَاس، مذكرات الإسكندر الكبیر عن مخطوط بابل، ترجمة: الطاهر ڤیڤة، ط ١، تونس ١٩٨٩م، ص33.

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، أرسطو والمرأة، مصدر سابق، ص75.



239 الديمقراطيّة وحقوق الإنسان عند أرسطو

الشجاعة، لذلك يميلون إلى العيش بخنوع«]]]، وهنا يربط  مصطلح )الطغيان( بـ )الشرق( 

ما  الوصف  للطغيان، وهذا  الحقيقيَّ  النموذج  واعتبره   ،» الشرقيِّ »الطغيان  بـ  يعُرفَ  ما  في 

زال موجودًا حتى يومنا هذا في دوائر الفكر الغربيَّة. ولقد بالغ في عنصريَّته حينما أكَّد أنَّ 

أنَّه أمر طبيعيٌّ لا يجدون فيه غضاضة، فهم في  الشرقيين يستسلمون لطغيان الحاكم على 

رون، وعليهم أن يقبلوا بهذا عن طيب خاطر، في حين أنَّ الرجل  نظره لا يحتجُّون، ولا يتذمَّ

ل هذا الضرب من الحكم فيفرَّ منه بمختلف الطرق]]]. اليونانيَّ الحرَّ لا يستطيع أن يتحمَّ

ة أرسطو ضدَّ المرأة رابعًا: عنصريَّ
القيمة  حيث  من  للرجل  مساوية  أنَّها  على  المرأة  إلى  ينظرون  عمومًا  اليونان  يكن  لم 

الإنسانيَّة، بل كانوا يعتبرونها كائنًا أدنى من الرَّجل وأقلَّ سُموًّا منه. كما كانوا يعتقدون أنَّها 

الناحية الأخلاقيَّة. ولم يكن  العقليَّة، وأقلَّ سُموًّا من  الرجل من حيث المَلكَات  أدنى من 

وكتَّابهم وفلاسفتهم، ولم  لدى شعرائهم  السائد  الرأي  كان  بل  تهم  عامَّ ذلك مقصورًا على 

الشريعة  ترى  بينما  عديدة]]].  لقرون  استمرَّ  بل  تاريخهم  من  معيَّنة  فترة  على  ذلك  يقتصر 

الإغريقيَّة أنَّ المرأة قاصر على الدوام، وهذا ناتج من ديانة الموقد أو المنزل]]]. 

العقل  ضوء  على  ينقضها  أن  بدل  الرجل،  أمام  المرأة  وضاعة  فكرة  أرسطو  ردَّد  لقد 

والمنطق، معتبراً هذه الفكرة قانوناً عادلً أبديًّا صنعته الطبيعة والآلهة، وفيما أفلاطون دعا 

ة، سخر هو من  في جمهوريَّته إلى ضرورة تعليم النساء من أجل إشراكهنَّ في الحياة العامَّ

هذه الدعوة وانتقدها]]]؛ حيث اعتبرها دعوة سخيفة]]]، لأنَّه كان يعتقد بنقصٍ في طبيعتهنَّ 

]]]- أرسطو، السياسات، ص371.

]]]- أسماء محمد علي شحاته، ملامح العنصريَّة، مصدر سابق، ص1525.

]]]- محمود سلام زناتي، المرأة عند اليونان، دراسات حول وضع المرأة الاجتماعيِّ والقانونيِّ في العصور القديمة، الإسكندريَّة 

1957م، ص30.

2011م،  دمشق   ، السوريُّ النسائيُّ  العامُّ  الاتحاد  العصور،  مختلف  في  سوريا  في  المرأة  تاريخ  وآخرون،  محمد  نجاح   -[[[

ص71.

[5]- Pomeroy. S., B., et la., Op. Cit., 2004, p.251.

[6]- Cohen, E. E., The Athenian businesswoman., In Book Women in ancient., Real women across the 

Ancient World., Edited by Stephanie Lynn Budin and Jean MacIntosh Turfa., New York 2016, p.716.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(240

]]]، لذا يجب على المرأة أن تحُكَم من قبل  الحيويَّة، كما كان من أشدِّ أنصار النظام الأبويِّ

ة حكم الأسرة والدولة؛ نظراً لأنَّه يتفوَّق عليها من حيث القدرات  ل للقيام بمهمَّ الرجل المؤهَّ

والتي  به  ة  الخاصَّ الفضائل  من  عددًا  أرسطو- يمتلك  نظر  أنَّه -في  هذا فضلاً عن  العقليَّة، 

ة بالمرأة والتي  ة الحكم، وهي بالطبع فضائل تختلف عن تلك الخاصَّ تُكِّنه من القيام بمهمَّ

ترتبط بالطَّاعة، لذا يجب عليها أن ترضخ له، وتطيعه في كلِّ شيء]]]. »يجب علينا أن ننظر 

في شأن من هو رئيس بالطبع، ومن هو مرؤوس بالطبع، هل لهما  الفضائل نفسها، أم فضاءل 

متباينة، فإنَّ تحتَّم على الطرفين أن يدركا كمال المروءة، فلم يؤتَ الواحد رئاسة دائمة، ولم 

يفُرضَ على الآخر الانقياد المسُتدام، وفضلً عن ذلك، ليس في الوسع أن نميِّز بينهما بزيادة 

الفضيلة ونقصها؛ لأنَّ الخضوع والأسرة متباينان في النوع، وما من تباين نوعيٍّ في الزيادة 

والنقصان«]]]. 

المنزليِّ،  التدبير  شؤون  على  ها  ومهامَّ المرأة  دور  يقصر  أرسطو  أنَّ  سلف  مَّم  يتبَّي 

والأمومة، والحضانة، لا بل إنَّه لا يسمح لها بمغادرة البيت، بل كان عليها أن تقوم فيه بكلِّ 

الأعمال المنزليَّة التي يحتاجها من غسيل، وطبخ، وكنس، ومسح، وتنظيف، وتربية الأولاد، 

بانتظار وصول الزوج صاحب الإرادة والقوَّة المسيطر عليها، فالمرأة ليست سوى تابع لتلك 

لت الرجل  ة لها والمتُحكِّمة فيها]]]. ومن وجهة نظره أنَّ الطبيعة هي التي فضَّ القوَّة المسُيِّ

الأكثر عقلً وكمالً على المرأة]]]؛ »لأنَّ جنس الذكور أصلح للرئاسة من جنس الإناث«]]]، 

لأنَّها عاطفيَّة ولأنَّه عقلانْيّ. 

لقد استكمل أرسطو نزعته العنصريَّة حينما نظر إلى المرأة على أنَّها أدنى منزلة من الرجل، 

رعايتهم  ثم  الأطفال،  إنجاب  تتمثَّل في  التي  الطبيعيَّة  بوظيفتها  للقيام  لة  مؤهَّ لديه  فالمرأة 

[1]- Pomeroy. S., B., et la., Op. Cit., 2004, p.251.

، مصدر سابق، ص1524. ]]]- أسماء محمد علي شحاته، ملامح العنصريَّة في الفكر السياسيِّ

]]]- أرسطو، السياسات، ص39.

]]]- فاطمة الزهراء عباسي، إبراهيم بوهالي، الدولة والمواطن عند أرسطو، مصدر سابق، ص70.

]]]- نجاح محمد وآخرون، تاريخ المرأة في سوريا، مصدر سابق، ص71.

]]]- أرسطو، السياسات، ص37.



241 الديمقراطيّة وحقوق الإنسان عند أرسطو

يزوِّد الأسرة بمتطلِّباتها]]]. لا  الذي  العبد  بدور  يشبِّه دورها  بهم فحسب]]]. وهو  والاعتناء 

بل إنَّه كان يعتقد بالأفكار الشائعة في المجتمع اليونانيِّ بأنَّ الجنين يحصل على الروح عن 

ا الأنثى فلا  م له الصورة والعلَّة، أو مبدأ الحياة أو الروح والنفس، أمَّ طريق الأب، فالأب يقدِّ

م في عمليَّة الإنجاب -من وجهة نظر أرسطو- سوى المادَّة )دماء الطمث التي يخلق منها  تقدِّ

أنَّ المرأة تسهم بحيوانات  الأبيقوريون من  به  يقول  ما  يرفض  اعتقاده(، وكان  الجنين وفق 

د دور الأنثى في عمليَّة الإنجاب  منويَّة مثل الرجل. والَّلافت للانتباه أنَّ نظريَّته هذه -التي تحدِّ

بتقديم دماء الطمث- ظلَّت مسيطرة على الفكر الغربيِّ من دون أن يطرأ عليها أيُّ تغيير -أو 

ة، حيث يمكن أن نراها مصوَّرة في كتاب )علم التوليد(  حتى مجرَّد الشكِّ فيها- لقرون عدَّ

إبَّان القرن السادس عشر الميلاديِّ الذي ألَّفه يعقوب رويف Jacob Rueff سنة 1554م، ولم 

يبرهن على زيف هذه النظريَّة على نحو قاطع سوى وليم هارفي William Harvey في كتابه 

عن توالد الحيوان سنة 1651م بعد تشريحه لمجموعة من الظِّباء الإناث التي كانت تعيش 

في حديقة الملك شارل الأول]]].

إلى ذلك، كان يعتقد أنَّ حرارة الرَّحم هي التي تساهم في نموِّ الجنين. فالجنين الذي نشأ 

في رحم بارد لن يكمل تطوُّره ليصبح ذكراً، بل سيبقى أنثى، وبالتعبير الدارج بين أهل اليونان 

للفكرة(،  الحرفيِّ  بالتعبير  »إنَّ المرأة مخلوق نصف ناضج« )أي نصف مخبوز  في وقتها؛ 

ومن هنا جاءت أدنى قوَّة من الرجل، لا بل اعتقد أنَّها في واقع الأمر ذكر مشوَّه. 

والَّلافت للانتباه أنَّ قدرات أرسطو ومنهجه في الملاحظة كان يهجره متى كان الموضوع 

يتعلَّق  بالنساء، وهذا ما دفع فيلسوف القرن العشرين بيرتراند روسل Bertrand Russell إلى 

الاستهزاء به عندما ادَّعى أنَّ عدد أضراس المرأة أقل من عدد أضراس الرجل، من دون أن 

يكلِّف نفسه عناء فتح فم زوجته ليعدَّ أضراسها]]]. في الواقع، إنَّ العلاقة التي رسم أطُرُها بين 

الذكر والأنثى ما كانت في واقع الأمر إَّل علاقة مبنيَّة على مبدأ عدم المساواة الذي طالما 

، مصدر سابق، ص1524. ]]]- أسماء محمد علي شحاته، ملامح العنصريَّة في الفكر السياسيِّ

]]]- فاطمة الزهراء عباسي، إبراهيم بوهالي، الدولة والمواطن عند أرسطو، مصدر سابق، ص71.

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، أرسطو والمرأة، مصدر سابق، ص51.

[4]- Pomeroy. S., B., et la., Op. Cit., 2004, p.251.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(242

، والأعلى  روَّج له وكان يعتقد  بشرعيَّته، فعلاقة الذكر بالأنثى هي علاقة الأسمى بالمنحطِّ

بالأدنى]]]،  واحد يحَكُم والآخر يحُكَم؛ »فإذا ما قوبل الذكر بالأنثى ظهر بالطبع تفوُّق الأول 

وانحطاط الثانية، وتسلُّطه وانقيادها، ومن الضرورة أن يكون الأمر نفسه لدى سائر الناس«]]]. 

وعلى المرأة أَّل تجد غضاضة في ذلك لأنَّ هذا لمصلحة الطرفين، والغاية هي حفظ النوع 

أو حفظ الذات، وهذا يعني أنَّ الطبيعة هي التي صنعت الفرق بين المرأة والرجل، وجعلت 

هذا الأخير في مرتبة أسمى، في حين لم تزوِّد المرأة بأيِّ استعداد تعتدُّ به]]].

انطلاقاً مَّم سبق، يتلخَّص موقف أرسطو من الأنثى بأنَّها مخلوق يتَّسم بالعجز والقصور 

الإيجابيُّ  فهو  الرجل  ا  أمَّ والاستسلام،  الخضوع  عليها  ينبغي  ولهذا  والسلبيَّة،  والدنيويَّة 

الذي يحكم، وهو  يأمر، وهو  الذي  فهو  ثمَّ  الأعلى والأرقى والأسمى، ومن  النشط، وهو 

م الحجج، ولهذا فهو الإنسان على الأصالة -لا سيَّما  الذي يفكِّر ويناقش ويكوِّن الآراء ويقدِّ

كلها،  البشريَّة  لحكم  أيضًا  بل  فحسب  النساء  لحكم  لا  ل  مؤهَّ إنَّه   - الحرُّ اليونانيُّ  الرجل 

السلبيِّ  الحامل  أو  الوعاء،  بدور  تقوم  أنَّها  أرسطو-  نظر  وجهة  -من  فخراً  المرأة   ويكفي 

الرجل على المرأة  أفضليَّة  يبرِّر عنده  ما  الذكر من الإنجاب]]]. وهذا  الذي يمكِّن  المتقبِّل 

هذه  على  صادق  الذي  المجتمع  ذلك   ، الأثينيِّ مجتمعه  ثقافة  من  أساسًا  ها  استمدَّ والتي 

التراتبيَّة وجعل من المرأة تابعة للرَّجل. والملاحظ هنا أنَّه يرفض وجود مساواة بين المرأة 

والرجل رفضًا قاطعًا، ذلك أنَّ الطبيعة هي التي أقرَّت أفضليَّة الذكر عن الأنثى بسبب تركيبة 

ركْ الأسفل من الخلق، فهي عبارة عن رجل ناقص  كلٍّ منهما، حيث جعلت المرأة في الدَّ

التكوين، ضعيف الإرادة، وأقلَّ عقلً ومكانة من الرجل، فكان هو بالطبيعة أسمى مرتبة منها 

وقوَّامًا عليها بالضرورة. هكذا نجد أرسطو يقرِّر مبدأ السلطة الأبويَّة التي تخضع لها الزوجة 

مثلها في ذلك مثل الأولاد، إذ يرى أنَّ نسبتها إلى الرجل كنسبة العبد إلى السيِّد، أو نسبة 

، لذلك كان للرَّجل أن يحكم وعليها  العامل باليد إلى المفكِّر، أو نسبة البربريِّ إلى الإغريقيِّ

أن تطيع، فضعف إرادتها ونقص تكوينها جعلاها تابعة له وتحت إمرته تمامًا، ولا يمكن أن 

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، أرسطو والمرأة، مصدر سابق، ص57.

]]]- أرسطو، السياسات، ص15.

]]]- فاطمة الزهراء عباسي، إبراهيم بوهالي، الدولة والمواطن عند أرسطو، مصدر سابق، ص70.

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، أرسطو والمرأة، مصدر سابق، ص57.



243 الديمقراطيّة وحقوق الإنسان عند أرسطو

تتساوى معه إطلاقاً، ذلك أنَّ المملوك لا يمكن أن يتساوى مع مالكِه، فاقتضت الضرورة أن 

بته الطبيعة سيِّدًا ومالكًا  ة من طرف إرادة القوَّة أي الرجل الذي نصَّ تكون هي التَّابعة والمسيَّ

بفضل الامتيازات الممنوحة له منذ الوهلة التي أقُرَّ فيها أن يكون ذكراً]]].

ولعلَّ الخطير في الأمر أنَّ أرسطو اعتبر ذلك أمراً طبيعيًّا، فالطبيعة -التي لا تفعل شيئاَ باطلً 

دت لكلِّ موجود  أو عن عبث- هي التي رتَّبت الموجودات على هذا النحو، وهي التي حدَّ

وظيفته التي يخدم بها الموجود الأعلى، وهكذا كانت النساء بالطبيعة أدنى من الرجال، وكلُّ 

هذه الوظائف والأوضاع والمراتب بالطبيعة لا بالعُرف، ولا بالعادات ولا بالتقاليد، ومن هنا 

كانت معارضته العنيفة للسفسطائيَّة التي ذهبت إلى أنَّ جميع هذه الأوضاع عنده حتى لو 

كانت ناتجة من العادة فإنَّها مع تكرارها تتحوَّل إلى طبيعة]]]. 

لم يقتصر هجوم أرسطو على المرأة كإنسان، بل انتقد المجتمع الإسبارطيَّ لأنَّه أباح لها 

قسطاً من الحريَّة، حيث ينتقد حجم الحريَّة التي حصلت عليه في إسبارطة، وهو يرى أنَّ ذلك 

غ لواجب الخدمة  قد حصل نتيجة طبيعة المجتمع العسكريِّ الذي أجبر الشباب على التفرُّ

تقسيم  اقتضى  ما  الحروب«]]]،  إلى  الميَّالة  العسكريَّة  الشعوب  أغلب  »شأن  الإلزاميَّة]]]، 

العمل بين الرجال والنساء، وكان من الطبيعيِّ أن تحصل المرأة على إدارة الشؤون الداخليَّة، 

وبالتالي حصلت على قسط وافر من الحريَّة، وهذا ما أسهم -وفق وجهة نظر أرسطو- في 

]الإسبارطيُّ  ع  »فالمشرِّ الترف]]]،  من صنوف  كل صنف  الإسبارطيَّات في  النساء  انغماس 

الذي[ رام أن يحِّل الدولة كلَّها بالقناعة وضبط الهوى، قد أتمَّ قصده بشأن الرجال؛ ولكنَّه 

«]]]. ولعلَّ أنانيَّة  تغاضى عن أمر النساء، فهنَّ يعشنَ في البطر والترف، وينصرفنَ إلى كلِّ غيّْ

النساء الإسبارطيَّات وعدم معرفتهنَّ بحاجات المدينة، وكذلك عدم الإحساس المسؤوليَّة، 

هي التي دفعتهنَّ إلى الترويج للطَّمع والانحطاط والدعوة إلى المساوة بين المواطنين. ومن 

]]]- فاطمة الزهراء عباسي، إبراهيم بوهالي، الدولة والمواطن عند أرسطو، مصدر سابق، ص70، 71.

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، أرسطو والمرأة، مصدر سابق، ص36.

[3]- Pomeroy. S., B., et la., Op. Cit., 2004, p.98

]]]- أرسطو، السياسات، ص88.

[5]- Pomeroy. S., B., et la., Op. Cit., 2004, p.98

]]]- أرسطو، السياسات، ص88.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(244

وجهة نظر أرسطو، أنَّ تحرُّر المرأة من دون القاعدة الأساسيَّة التي هي العمل المشترك مع 

الرجل هو خطر عليها وعلى الرجل. أو بمعنى آخر أنَّ تحرُّر المرأة وأنانيَّتها الزائدة وتفكيرها 

في السيادة أمر كاف لتحطيم المدينة وانهيارها، ولعلَّ هذا هو السبب نفسه الذي جعل المرأة 

في تبعيَّة دائمة للرجل]]]. 

ا هو ناتج  عي أرسطو، وإنَّ في الواقع، إنَّ انحطاط المجتمع ليس عائدًا إلى النساء كما يدَّ

كانت عليه  الطاعة والانضباط كما  التي صارت تملُّ  إسبارطة،  الرجال في  ل طباع  تبدُّ من 

الأمور في القرن الخامس قبل الميلاد. كما ادَّعى أنَّهنَّ تسبَّبَن في ضياع ملكيَّة الأرض بعدما 

ة الذكر من الميراث، حتى  تسلَّمت البنات في  مساحات من الأرض كمهور في مقابل حصَّ

البلاد،  التقريب خُمسَْ  النساء يمتلكنَ على  صرنَ يملكنَ خُمسَْ أرض إسبارطة]]]، »وإنَّ 

«]]]. في هذا المجال يرى أرسطو »أنَّه من  لوفرة الوارثات بينهنَّ وأهميَّة المهور المبذولة لهنَّ

الأفضل أن لا يترتَّب لهنَّ صداق أو أن يعُطيْنَه زهيدًا أو على الأقلِّ معتدلً]]]. لا شكَّ في 

عي أنَّ إسبارطة قد حُكِمت من قبل النساء، لأنَّه ما كان لهنَّ نصيب من  أنَّه يبالغ عندما يدَّ

الحكم، إَّل أنَّ نيل المرأة نصيبها من حيازة الأملاك أعطاها مكانة أعظم من باقي نساء بلاد 

اليونان]]]. 

خامسًا: حقوق الطفل
منذ  عزلهم  ضرورة  يرى  فهو  الأطفال،  موضوع  في  أفلاطون  أستاذه  مع  أرسطو  يتَّفق 

اء وأولاد مشوَّهين]]]، »وليس ثمَّة قانون يمنع عيالة المشوَّهين«]]].  الولادة إلى أولاد أصحَّ

ا المشوَّهون فيجب  أمَّ اء فحسب،  الرعاية للأطفال الأصحَّ م  ومن وجهة نظره يجب أن تقدَّ

بدَّ من سنِّ قانون في جميع  البريَّة. كما لا  العراء لوحوش  يطُرحَوا في  بأن  التخلُّص منهم 

]]]- فاطمة الزهراء عباسي، إبراهيم بوهالي، الدولة والمواطن عند أرسطو، مصدر سابق، ص70.

[2]- Pomeroy. S., B., et la., Op. Cit., 2004, p.98.

]]]- أرسطو، السياسات، ص90.

]]]- المصدر نفسه.

[5]- Pomeroy. S., B., et la., Op. Cit., 2004, p.98.

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، أرسطو والمرأة، مصدر سابق، ص84.

]]]- أرسطو، السياسات، ص408.



245 الديمقراطيّة وحقوق الإنسان عند أرسطو

د النسل]]]، »إذ لا بدَّ من وضع حدٍّ لتكاثر النسل، وإذا ما أنجب زوجان عددًا من  المدن يحدِّ

البنين فيجب أن يصُار إلى الإجهاض«]]]، فمن وجهة نظره أنَّه من الأفضل منع زيادة النسل 

بالإجهاض، حتى لا يتعرَّض الأطفال للموت طرحًا في العراء، لمجرَّد المحافظة على عدد 

د حجم الأسرة أولًَّ ثمَّ نلجأ إلى الإجهاض قبل  . ولهذا يقترح أن نحدَّ السكان عند حدٍّ معَّي

أن تدبَّ الحياة في الجنين أو ينمو فيه الإحساس]]]. 

أَّل يسرف  ينبغي  وكان  السكان،  عدد  زيادة  تعسفيَّة ضدَّ  إجراءات  هذه  أن  لا شكَّ في 

إنساناً  الجنين  أوليس  قيمتها،  الإنسانيَّة وأدرك  النفس  الذي درس  الأوَّل،  فيها وهو المعلِّم 

ا جديراً بالاحترام ونفسًا تستحقُّ العيش؟! فمطالبته بإعدام  بالقوَّة، أوليس للطفل المشوَّه حقًّ

المشوَّهين والأطفال الناقصي التكوين وقتل الأجنة وصمة عار أخرى في جبينه لا يغفرها له 

الدارس لفلسفته السياسيَّة على مرِّ التاريخ]]].

ة من العبي�د سادسًا: مواقف أرسطو العنصريَّ
وصل عدد الرقيق في أثينا إلى قرابة مائتي ألف عبد، وقد اعترف المشرِّعون والفلاسفة 

الإغريق  ع فلاسفة  ، وشجَّ الرقِّ بنظام  القديمة  الديمقراطيَّة  الحكومات  فيها وفي غيرها من 

ة لا بدَّ من توفُّرها لتكون الحياة سعيدة]]].  ومفكِّروهم على الاسترقاق واعتبروه حاجة ملحَّ

، وشاعت وانتشرت هذه الظاهرة فيها، وأقرَّها  فالحضارة اليونانيَّة القديمة عرفت مسألة الرقِّ

مفكِّروهم أمثال أفلاطون وأرسطو وغيرهم من فلاسفة الإغريق]]]. وتتَّضح النزعة العنصريَّة 

، فرغم أنَّ أرسطو يعُدُّ من أعظم فلاسفة اليونان،  عند أرسطو بوضوح في تناوله لفكرة الرقِّ

تها  مت الأفراد إلى فئتين، فئة خصَّ ]]]، وأنَّ الطبيعة نفسها قسَّ
إَّل أنَّه أكَّد أنَّ الرقَّ نظام طبيعيٌّ

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، أرسطو والمرأة، مصدر سابق، ص84.

]]]- أرسطو، السياسات، ص409.

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، أرسطو والمرأة، مصدر سابق، ص84.

]]]- فاطمة الزهراء عباسي، إبراهيم بوهالي، الدولة والمواطن عند أرسطو، مصدر سابق، ص99.

]]]- نور الدين حاطوم، نبيه عاقل، صلاح مدني، أحمد طربين، موجز تاريخ الحضارة، ج1: حضارات العصور القديمة، مطبعة 

الكمال، دمشق 1965م، ص373

]]]- سلاماني عبد القادر، الاستعمار وظاهرة الرقِّ في أفريقيا الغربيَّة، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة أحمد بن بلَّة، وهران 

-الجزائر 2016م، ص17.

، مصدر سابق، ص1522. ]]]- أسماء محمد علي شحاته، ملامح العنصريَّة في الفكر السياسيِّ



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(246

لتها لتوِّل الحكم والسيادة، وفئة لم تمنحها الطبيعة سوى نسبة قليلة من  بميزات فكريَّة وأهَّ

ويعدُّ  وعبيد]]]،  سادة  الناس  أصبح  وبذلك  الأولى،  للفئة  خضوعها  فوجب  الميزات  هذه 

، وأن بعض الناس كانوا  هذا الأمر من قبيل العدالة]]]. وهو يؤكِّد  أنَّ العبوديَّة نظام طبيعيٌّ

أن  الذي يجب  العقلانيِّ  الجزء  افتقرت إلى  أرواحهم  بالطبيعة حتمً سيكونون عبيدًا، لأنَّ 

يرشد الإنسان. 

من  نتبيَّنها  وأن  المسائل،  هذه  العقل في  نحكم  أن  الصعب  من  »ليس  أرسطو:  ويقول 

الأمور الواقعة، فالقيادة والانقياد ليسا أمرين ضروريَّين ولكنهما نافعان أيضًا، ومن الكائنات 

ما يفرز منذ نشأته للرئاسة ومنها ما يفرز للخنوع]]]«. فـالنفس الإنسانيَّة أو الروح؛ أي الجزء 

الَّلاعقلانيَّ في الإنسان، الذي يدرك ويرغب، رغم أنَّه لا يفكِّر، إَّل أنَّه قد يتجاوب مع تفكير 

أن  بطبيعته عبد »وخير لمثل هؤلاء  فالمرء  يتجاوب  فعندما لا يكون كذلك أي لا  العقل، 

يخضعوا لسلطة سيِّد لأنَّ من يمكن أن يكون عبدًا هو بطبعه عبد، ولذلك هو ملك لغيره 

ممن قسُِم له مقدار من العقل«]]]. وبناء على هذا، فإنَّ العبد عنده »هو ذلك الذي لا يملك 

نفسه بطبيعته، بل هو ملك إنسان آخر]]]«، »وبناء عليه، فكلُّ من انحطَّ شأنهم انحطَّ الجسد 

عن النفس، أو الحيوان عن الإنسان، كانوا عبيدًا في طبعهم، لا سيَّما إذا بلغ بهم الانحطاط 

ا لا يرُتجى معه منهم سوى استعمال أجسادهم كأفضل ما يصدر عنهم، وأنَّه خير لهؤلاء  حدًّ

أن يخضعوا لسلطة سيِّد، إذا ما كان ذلك خيراً لمن سبق ذكرهم]]]«. 

ويميِّز أرسطو بين السيِّد والعبد، حيث يرى أنَّ الأول يمثِّل المظهر الروحانيَّ من الطبيعة، 

أنَّه من طبيعة  فنجد  نظرنا إلى الإنسان  إذا  أنَّه  منها، ويذكر  الجسديَّ  والثاني يمثِّل المظهر 

الروح أن تسود على الجسد، ولهذا فإنَّ السيِّد يسود على العبد كما تسود الروح على الجسد، 

]]]- نور الدين حاطوم وآخرون، موجز تاريخ الحضارة، مصدر سابق، ص373

، مصدر سابق، ص1522. ]]]- أسماء محمد علي شحاته، ملامح العنصريَّة في الفكر السياسيِّ

]]]- أرسطو، السياسات، ص14.

]]]- المصدر نفسه، ص16.

]]]- المصدر نفسه، ص13.

]]]- المصدر نفسه، ص15- 16.



247 الديمقراطيّة وحقوق الإنسان عند أرسطو

وسيادة الروح على الجسد هو خير للإنسان]]]. وهو يرى أنَّ هذا الوضع مفيد وعادل بالنسبة 

إلى العبد وسيِّده، بحكم المنفعة المصلحة المتبادلة بينهما »لأنَّ منفعة الجزء والكل واحدة، 

كان  وإن  والعبد جزء من سيِّده، وكعضوٍ حيٍّ من جسده،  واحدة،  والروح  الجسد  ومنفعة 

، ومن ثمَّ يتمُّ تلبية  منفصلً عن هذا الجسد«]]]، كما أنَّ العبيد يوفِّرون للسادة الإنتاج الماديَّ

الاحتياجات الاقتصاديَّة للسادة، وفي المقابل فإنَّ العبيد يفيدون من القرارات التي يتَّخذها 

السادة من أجل مواجهة المشكلات التي يتعرَّض لها العبيد، فيقومون بتطبيق هذه القرارات 

العبد  تربط  التي  العلاقة  »إنَّ  منهما  لكلِّ  الاستفادة  تتحقَّق  وبهذا  مشكلاتهم،  مواجهة  في 

ا المساواة بينهما  بالسيِّد يجب أن تكون صلة طبيعيَّة، مصلحة مشتركة وصداقة متبادلة]]]«. أمَّ

فهي تقود إلى ناحية الخطر والإضرار بالإنسان، وعلى هذا، فإنَّ سيادة السيد على العبيد تُّضر 

بالخير على المجتمع، والمساواة تقود المجتمع إلى حافة الهاوية والانهيار]]]. ويقول أرسطو 

تأكيدًا لذلك: »فيتاح إذا على حدِّ قولنا، أن نرى في الكائن الحيِّ أولًَّ سلطة سياديَّة وسلطة 

مدنيَّة، فالنفس تسود الجسد كسيِّد على عبده، والعقل يسود الشهوة سيادة سياسيَّة أو ملكيَّة. 

وفي هذه الأشياء يتبَّي أنَّ الطبيعة تفضي إلى أن تتسلَّط النفس على الجسد، وأن تتسلَّط القوَّة 

ة العاقلة على الهوى والميل، ولأنَّ في فائدة للطرفين، ولكن إن تساوت فيها  المدركة والقوَّ

الحقوق أو تولَّيا السيادة على نقيض ما تفرضه الطبيعة عاد ذلك عليها بالضرر]]]«.

ون  لقد كان استخدام العبيد في البدء مقتصًرا على الخدمة في البيوت، وكان اليونان يسمَّ

ون حاجة  عبيد المنازل οικετης )بمعنى عبيد المنزل( أو παις بمعنى غُلام. وكانوا يعُدُّ

أساسيَّة في البيت منذ اليوم الأول لتأسيسه، فمن غير المنطقيِّ تأسيس بيت من دون شراء 

الأطفال  مثل  العائلة  من  أساسيًّا  جزءًا  العبد  يعدُّ  أرسطو  نظر  وجهة  فمن  لخدمته]]]،  عبد 

، مصدر سابق، ص1523. ]]]- أسماء محمد علي شحاته، ملامح العنصريَّة في الفكر السياسيِّ

]]]- أرسطو، السياسات، ص20.

]]]- المصدر نفسه.

، مصدر سابق، ص1523. ]]]- أسماء محمد علي شحاته، ملامح العنصريَّة في الفكر السياسيِّ

]]]- أرسطو، السياسات، ص15.

[6]- Bonk, E., E., Differentiating Slaves from Wives in Ancient Athens by Social Death., Presented 

in partial fulfillment of the requirements for graduation with Honors Research., The Ohio State 

University 2013, p.27.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(248

والزوجة]]]، كما يذكر في تعريف »البيت« أنَّه ذلك الكيان المكوَّن من الأحرار والعبيد. ولمَّا 

كان من المفترض أن يحدث الحمل بعد فترة وجيزة من الزواج، فبالتالي كان لا بدَّ من جارية 

في البيت تقوم على رعاية الزوجة الحامل وتمريضها، وفي ما بعد تعُنى بطفلها الجديد، وأن 

م الخدمات التي يحتاجها كل بيت]]]. ووفق  أرسطو إذا لم تكن هناك قدرة لربِّ البيت  تقدِّ

على شراء عبد للبيت فلا بدَّ من أن يقوم الأطفال والنساء في البيت بأعمال العبيد فيه]]].

وغالبًا ما كانت جنسيَّة العبد تلعب دورًا مهًّم في سعره وفي الرغبة باقتنائه؛ حيث أوصى 

أرسطو باقتناء العبيد من الأقوام التي لم يعرف عنها جبنها الشديد )الشرقيون(، ولا شجاعتها 

الشديدة]]]، التي تقوم بعملها بنشاط من دون أن يعرقل هذا النشاط أعمالها. لكن هذا الكلام 

الفضاض لا يمكن أن نستقيه من أيِّ معلومات حول جنسيَّة العبيد المفضلة، بينما كان أرسطو 

في كتاب السياسة أكثر وضوحًا عندما وصف نوعيَّات الأقوام المختلفة، ومدى صلاحيَّتهم 

التي تقطن شمال بلاد  الجغرافيَّة ومناخها، فالأقوام  البلاد  استنادًا إلى طبيعة  للعمل كعبيد 

اليونان عاشت في أرض باردة، وأهلها أقوياء لكنهم عديمو المعارف، بينما الآسيويون عاشوا 

في بلاد حارَّة نسبيًّا وهم أذكياء لكن قوَّتهم البدنية أقل، ويمتازون بالخنوع )على حدِّ وصف 

إلى  ذلك  مردَّ  أنَّ  في  شكَّ  ولا  مثلً،  أثينا  في  أثيوبيين  عبيد  عن  نسمع  لم  بينما  أرسطو(، 

ط الذي انتشر اليونانيون  النائية عن عالم البحر المتوسِّ صعوبة الوصول إلى تلك المناطق 

له  فلن تجد  العبد؛  يرفع سعر  ما  يكلِّف كثيراً،  أثيوبيا  نقلهم من  على سواحله، وربما كان 

شارياً. ومهما يكن من أمر، كانت هناك نصيحة منتشرة بين الإغريق بأَّل يضعوا عددًا كبيراً 

من العبيد من الجنسيَّة نفسها في مكان واحد، حتى يقلِّلوا من فرص ثورتهم]]]. كما كانوا 

ة العمل بالزراعة، ورغم أنَّهم  يرون أنَّ الريف يجب أن يعمُر بالعبيد، حيث توكل إليهم مهمَّ

لن يكونوا نشيطين في العمل مثل المزارعين الأحرار، إَّل أنَّ إرسالهم إلى الريف سيكفي 

[1]- Cohen, E. E., Op. Cit., 2016, p.716

[2]- Bonk, E., Op. Cit., 2013, p.27

[3]- Bonk, E., Op. Cit., 2013, p.23

]]]- أرسطو، السياسات، ص371.

[5]- Lewis, B., Near Eastern slaves in classical Attica and the slave Trade with Persian territories. 

The Classical Quarterly, Volume 61, Issue 01, Printed in Great Britain 2011, pp.94, 95.



249 الديمقراطيّة وحقوق الإنسان عند أرسطو

ة للزراعة والفلاحة، فما  ا الفئة المعدَّ المدينة شرَّ ثوراتهم وتمرُّدهم، حيث يقول أرسطو: »وأمَّ

يرُجى ويبُتغى خصوصًا بشأنها، فهو أن تكون فئة من الأرقَّاء المختلفين في الجنس والدماثة 

ر أن تكون  والأخلاق، لأنَّها هكذا تصلح للخدمة ولا يخشى أن تحدث قلاقل، ولكن إن تعذَّ

فئة أرقَّاء، فلتكن جماعة من الأعاجم أو أهل الريف الذين يدُانون بطباعهم الأرقَّاء السابقي 

الذكر«]]].    

، كما تخيَّله أفلاطون، وإنما يربطه بالضرورة  بيد أنَّ أرسطو لا يربط الرقَّ بالنظام السياسيِّ

المواطنين  وتحقِّق سعادة  توفِّر  ونافعة  مجدية  وسيلة  الرقَّ  أنَّ  يرى  كان  الاقتصاديَّة، حيث 

الفرد  لشعور  ومُنمٍّ  للشخصيَّة،  مُقوٍّ  المتاع  وامتلاك  المتاع،  من  جزء  الرقيق  لأنَّ  الأحرار 

الجدل  وهذا  مؤلَّفاته،  مهًّم في  حيِّزاً  العبوديَّة  مع خصوم  الجدل  أخذ  لقد  بالمسؤوليَّة]]]. 

يفضح آراءه التي يرى فيها أنَّ العبد هو خير أشكال الملكيَّة وأجود الأدوات، وأنَّ كلَّ البرابرة 

العبد ملكيَّة حيَّة وأداة تعمل  للمعيشة، وإنَّ  أداة  فيقول: »إنَّ الملكيَّة هي  بالولادة]]]،  عبيد 

بما تؤُمَر به، ولو كانت كلُّ أداة يمكنها، بما أمُِرتَ به، أن تشتغل من ذات نفسها، ولو كانت 

)المكوكات( تنسج وحدها بذاتها، ولو كان القوس يلعب وحده على القيثارة لاستغنى أرباب 

الأعمال عن العمل والسادة عن العبيد. وما دامت الآلة لا تشتغل إَّل بقوة العبيد والأرض 

لا  التي  والمدينة  الأسرة  لاقتصاد  ضروريًّا  يبقى  الرقَّ  فإنَّ  بسواعدهم،  إَّل  الحب  تنبت  لا 

العمل  أداء  كان  ولمَّا  يعملون]]]«.  وعبيد  يحكمون  أحرار  على  تشتمل  أن  من  لحياتها  بدَّ 

يستلزم الحفاظ على أداته والعناية بها. فإنَّ أرسطو، خلافاً لأفلاطون، يدعو إلى حسن معاملة 

السيِّد لعبده بحيث تكون سلطته عليه عادلة ونافعة لأنَّ سوء استعمال هذه السلطة شؤم على 

الطرفين]]].

فنَّ  أن  العبيد، كان ويرى  الحرب من أجل كسب  فكرة شنِّ  ميَّالً إلى  أرسطو  كان  لقد 

يجب  والصيد  منه،  جزء  الصيد  فنَّ  لأنَّ  واغتنام،  اقتناء  فنُّ  هو  وجوهه  بعض  في  الحرب 

]]]- أرسطو، السياسات، ص385-384.

]]]- نور الدين حاطوم وآخرون، موجز تاريخ الحضارة، مصدر سابق، ص373

]]]- ف. دياكوف، س. كوفاليف، الحضارات القديمة، مصدر سابق، ص379.

]]]- أرسطو، السياسات، ص13-12.

]]]- عبد السلام الترمانيني، الرقُّ ماضيه وحاضره، مصدر سابق، ص22.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(250

استعماله لأخذ الأوابد، وقمع من لا يريدون الخضوع من البشر مع كونهم أوُجِدوا لأجله، 

على اعتبار أنَّ تلك الحرب حرب عادلة بالطبع]]]، وهكذا يبدو حسب زعمه أن العنف لا 

يخلو من الفضل]]]. 

كما أنَّ عنصريَّته تجلَّت في معاملة العبيد المثقَّفين الذين كانوا يعملون بصفة مربٍّ أو 

مشاغل  بسب  الوظيفة  هذه  ظهرت  حيث   ،paidagogos ى:  بمسمَّ الصغار  للأولاد  معلِّم 

الأب اليونانيِّ خارج البيت، وانشغال الأم بشؤون المنزل، فاحتاج المجتمع إلى بعض العبيد 

ة تأديب الأولاد، لكن عنصريَّة أرسطو تجلَّت في عدم جواز السماح  المثقَّفين للقيام بمهمَّ

ة طويلة للَّعب مع أولاد مؤدِّبيهم من العبيد، خوفاً منه -كما  لهؤلاء الأطفال اليونان أنَّ يبقوا مدَّ

عي- على مدارك هؤلاء الأولاد  التي ستتراجع بسبب اختلاطهم بأولاد العبيد]]].  يدَّ

ه إلى أرسطو هو أنَّه من المحُال أن ينحطَّ إنسان عن الآخر  إنَّ النقد الذي يمكن أن يوجَّ

في حالة من الحالات، انحطاط الجسد عن النفس أو الحيوان عن الإنسان، ولو كان فاقد 

ة لسعادة دائمة، وإنَّ الإنسان  العقل، يبقى إنساناً له غايته السامية ويبقى نفسًا روحيَّة أبديَّة مُعدَّ

إنسان بنفسه، والنفس عاقلة مُريدة للخير من طبعها، وإن عاق فعلها الطبيعيُّ عائقٌ عرضيٌّ 

لا بدَّ من أن يزول. فيما الجسد مادَّة كثيفة، لا قيمة له إَّل بالروح، والحيوان بجملته مركَّب 

من عناصر ماديَّة تصير إلى الانحطاط والفناء. إذًا، كلام أرسطو مبالغة فاحشة وخطأ فادح 

استنتج منه استنتاجًا فاسدًا، وهو أنَّ ناقصي المدارك عبيد بالطبع]]]. كما وُجِد من يردُّ على 

ث الخطيب اليونانيُّ Alcidamas الذي بَّي  نظريَّته منذ القرن الرابع قبل الميلاد حيث تحدَّ

أنَّ الإله قد خلق الناس أحرارًا]]]. 

إذا كان أرسطو يدعو إلى شنِّ الحرب من أجل إخضاع ناقصي الإدراك ومنهم الأعاجم 

وبالتالي  لها طوعًا،  ينقادوا  أن  رفضوا  بعدما  عليها  يكُرهَوا  أن  يجب  للعبوديَّة، حيث  طبعًا 

]]]- أرسطو، السياسات، ص25-24.

]]]- المصدر نفسه، ص18.

[3]- Bonk, E., Op. Cit., 2013, p.33.

]]]- أرسطو، السياسات، مصدر سابق، هامش ص16.

[5]- Martin, T. R., Ancient Greece From Prehistoric to Hellenistic Times., Second edition., New 

Haven & London 2013, p.234.



251 الديمقراطيّة وحقوق الإنسان عند أرسطو

فالحرب من وجهة نظره عادلة. ثمَّ إنَّ القياس كامل ولكن البرهان ضعيف، لأنَّ المبدأ الذي 

بنى عليه القياس مغلوط فيه، فبمجرَّد كون الإنسان جعل للخضوع لضعف مداركه، لا يولي 

من يفوقه عقلً وفهمً حقَّ تجريده من الحريَّة، وإَّل لتوجَّب أن نقبل بمبدأ الاستكبار والعتوِّ 

والطغيان الذي يجعل الحقَّ في القوَّة والأفضليَّة للعنف والبطش، وهذا المقطع قد سبَّب له 

نقدًا لاذعًا وعذل مفكِّرين كُثُ]]]. وإنَّ إجازته  للحرب في حالة الحصول على الرقيق اعتبُتِ 

وصمة عار في مذهبه، إذ إنَّه يعرف الإنسان بأنَّه ذلك الحيوان العاقل الناطق، وما العبد إَّل 

هذا الإنسان، فكيف بعد ذلك يعتبره  مجرَّد أداة تعتمد عليها الأسرة في تلبية حاجاتها]]]. 

لقد ميَّز أرسطو بين العبيد الطبيعيين، وبين العبيد الذين صاروا عبيدًا بعدما وقع عليهم 

فعل الظلم )الأسر في الحرب(، »فالرقُّ والرقيق قد يعنيان أمرين متباينين، فمنهم من يكونون 

عبيد  لأنَّهم  ظلم،  دون  من  تستعبد  قد  البشر  أغلبيَّة  أنَّ  يعتقد  وهو  شرعًا.  مسترقين  عبيدًا 

ه لنظريَّته أنَّ اليونان الذين تمَّ استعبادهم بعدما وقعوا  بالطبيعة«]]]. من هنا فإنَّ النقد الذي يوجَّ

بيد أعدائهم كأسرى حروب؛ ينسف تفسيره لنظام العبوديَّة الطبيعيَّة، لأنَّهم كانوا أحرارًا قبل 

حادثة هزيمتهم في المعركة، وما كان قصورهم الفكريُّ هو الذي حوَّلهم إلى العبوديَّة، على 

د باستعباد اليونانيِّ  اعتبار أنَّ العبد والمرأة والبربريَّ قاصروا التفكير]]]. لذلك نرى أرسطو يندِّ

ى عبدًا ذلك الذي لا يستحقُّ أن يكونه. فاليونانيُّ الذي  لليونانيِّ، ولو وقع في أسره، ولن يسمَّ

يؤسَ في الحرب ويبُاع لا يمكن أن يستحيل إلى رقيق ما دام لم يخلق بطبيعته ليكون عبدًا 

فيلزم بالضرورة التسليم بأنَّ بعض الناس يكونون عبيدًا أينما كانوا، وأنَّ آخرين لا يكونون 

عبيدًا في أيِّ مكان]]]، رغم هذا، قبلت معظم الدول اليونانيَّة ببيع أسراها اليونان عبيدًا ما لم 

يتمَّ فداؤهم من قبل عوائلهم]]].

إنَّ كلَّ البراهين التي يسوقها أرسطو ليثبت فيها أنَّ من الناس من هم أرقَّاء بالطبع »لقد 

]]]- أرسطو، السياسات، مصدر سابق، هامش ص25.

]]]- فاطمة الزهراء عباسي، إبراهيم بوهالي، الدولة والمواطن عند أرسطو، مصدر سابق، ص99.

]]]- أرسطو، السياسات، ص18.

[4]- Martin, T. R., Op. Cit., 2013, p.84.

]]]- عبد السلام الترمانيني، الرقُّ ماضيه وحاضره، مصدر سابق، ص22.

[6]- Martin, T. R., Op. Cit., 2013, p.84.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(252

ظهر بجلاء أنَّ البعض أحرار بالطبع، وأنَّ البعض أرقَّاء بالطبع«]]]، فاسدة من أساسها لأنَّه 

ينظر إلى غاية المرء في المجتمع لا إلى غاية المرء في حدِّ ذاتها، وبعبارة أخرى لا ينظر إلى 

غاية الإنسان الزمنيَّة، لا إلى غايته المجرَّدة، فالمجتمع جعل لأجل الإنسان ليوفِّر له عيشًا 

كريمًا ويساعده في بلوغ الكمال الإنسانيِّ، ولم يجعل الإنسان الإنسان لأجل المجتمع كما 

يرى، فبراهينه إن دلَّت على شيء فإنما تدلُّ على أنَّ ناقصي المدارك منقادون بحكم الطبيعة 

لكامليها، وأنَّهم غير أهل لأن يتولَّوا السلطة، فلا تدلُّ إذًا على وجوب كونهم أرقَّاء، بمنزلة 

المقتنيات الجامدة أو الحيوانات الداجنة كما كانت حالهم عند اليونان]]].

الخاتمة

رغم أنَّ أرسطو يصُنَّف ضمن الديمقراطيين الاجتماعيين؛ حيث أصرَّ على أنَّ »المعايير 

م دائم للجميع«، لكنَّنا رأينا أنَّ »الجميع« عند أرسطو  يجب أنَّ توضع بطريقة تؤدِّي إلى تقدُّ

لا يشمل بالفعل كلَّ المجتمع.

وصحيح أنَّ أفكاره بقيت، وما زالت، موضوع اهتمام كبير من الباحثين، إَّل أنَّ أفكاره 

الأحيان  بعض  في  كانت  وإن  كبيراً،  اهتمامًا  تلقَ  لم  بالذات  والمرأة  العبوديَّة  حول  وآراءه 

كين بظاهر من القول حول  مثارًا للجدل، رغم محاولة البعض الدفاع عنها، وتأويلها، متمسِّ

»ابداع« أرسطو المرتبط بالديمقراطيَّة والمساواة، متجاهلين قضايا من قبيل حقوق الإنسان، 

والعبيد، والمرأة، وأنَّ القول لا يستقيم مع وجود هذه الآفات من الآراء.

والواقع أنَّ أرسطو ولو اعتبر أنَّه من الضروريِّ إشراك جميع المواطنين في الحكم، لكن 

 . القطبة المخفيَّة كانت ترتبط بمن تصدُق عليه صفة »المواطن« وفق الاستعمال الأرسطيّْ

ومهما يكن من أمر، فقد أظهر هذا البحث، قدر المستطاع، مواقفه من قضايا تصُنَّف بأنَّها 

على قدر كبير من الحساسيَّة في الفلسفة السياسيَّة المعاصرة، سواء ما يتعلَّق منها بحقوق 

الإنسان والعبوديَّة، أو ما يتعلَّق منها بقضايا المرأة والطفولة. وهي، في الحقيقة، آراء تمثِّل 

 . وصمة عار حقيقيَّة في تاريخ الفكر الأرسطيّْ

]]]- أرسطو، السياسات، ص19، 20.

]]]- المصدر نفسه، هامش ص16.



253 الديمقراطيّة وحقوق الإنسان عند أرسطو

مصادر ومراجع البحث
11 أرسطو، السياسات، ترجمة الأب أوغسطينس بربارة البولسي، الَّلجنة الدوليَّة لترجمة .

الروائع الإنسانيَّة )الأونسكو(، بيروت، ط1، 1957م.

22 قديماً . الغربيِّ  السياسيِّ  الفكر  في  العنصريَّة  ملامح  شحاته،  علي  محمد  أسماء 

وحديثاً، جامعة الإسكندريَّة، د.ت.

33 سة »الأهرام للنشر والتوزيع«، القاهرة، . إمام عبد الفتاح إمام، أرسطو والمرأة، ، مؤسَّ

ط1، 1996م.

44 إمام عبد الفتاح إمام، مسيرة الديمقراطيَّة رؤية فلسفيَّة، مجلَّة »عالم الفكر«، مج 22، .

عدد 2، الكويت 1993م.

55 سامي سعيد الأحمد، العبوديَّة عند اليونان، مجلَّة »التربية«، العدد 48، قطر 1981م..

66 سلاماني عبد القادر، الاستعمار وظاهرة الرقِّ في أفريقيا الغربيَّة، رسالة ماجستير غير .

منشورة، جامعة أحمد بن بلَّة، وهران -الجزائر 2016م.

77 عبد السلام الترمانيني، الرقُّ ماضيه وحاضره، »عالم المعرفة«، العدد 23، الكويت .

1979م.

88 ة . فاطمة الزهراء عباسي، إبراهيم بوهالي، الدولة والمواطن عند أرسطو، رسالة مُعدَّ

لنيل درجة الماجستير في الفلسفة الاجتماعيَّة، جامعة 8 ماي 1945، قالمة-الجزائر 

2017م.

99 اليازجي، . نسيم  ترجمة  ج2،  القديمة،  الحضارات  كوفاليف،  س.  دياكوف،  ف. 

دمشق، دار علاء الدين 2000م.

1010  محمد بن علي، سؤال الإنسان في الفكر العربيِّ الإسلاميِّ والليبراليِّ الغربيِّ دراسة 

ة لنيل درجة الدكتوراه في الفلسفة، جامعة  فلسفيَّة في المفهوم والحقوق، رسالة مُعدَّ

وهران، الجزائر 2013م.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(254

1111 اليونان، دراسات حول وضع المرأة الاجتماعيِّ   محمود سلام زناتي، المرأة عند 

والقانونيِّ في العصور القديمة، الإسكندريَّة 1957م.

1212 ، أوراق كلاسيكيَّة، العدد   ولاء توفيق فرح، الديمقراطيَّة في فكر أرسطو السياسيِّ

11، القاهرة 2012م.

1313  نجاح محمد وآخرون، تاريخ المرأة في سوريا في مختلف العصور، الاتحاد العام 

النسائي السوري، دمشق 2011م.

1414 الطاهر  ترجمة:  بابل،  مخطوط  عن  الكبیر  الإسكندر  مذكرات  ماتسَاس،  نسطور   

ڤیڤة، ط ١، تونس ١٩٨9م.

1515  نور الدين حاطوم، نبيه عاقل، صلاح مدني، أحمد طربين، موجز تاريخ الحضارة، 

ج1: حضارات العصور القديمة، مطبعة الكمال، دمشق 1965م.

1616  يوسف كرم، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة 

1936م.

�ة: المراجع الأجنبيَّ
1.	 Bonk, E., E., Differentiating Slaves from Wives in Ancient Athens by 

Social Death., Presented in partial fulfillment of the requirements for 

graduation with Honors Research., The Ohio State University., 2013.

2.	 Driscoll, S., Ancient Greece: Life as a Slave in Ancient Greece., Iconn 

One Search for Public Libraries 2011.

3.	 Cohen, E. E., The Athenian businesswoman., In Book Women in 

ancient., Real women across the Ancient World., Edited by Stephanie 

Lynn Budin and Jean MacIntosh Turfa., New York 2016.



255 الديمقراطيّة وحقوق الإنسان عند أرسطو

4.	 Lewis, B., Near Eastern slaves in classical Attica and the slave Trade 

with Persian territories. The Classical Quarterly, Volume 61, Issue 01, 

Printed in Great Britain 2011.

5.	 Martin, T. R., Ancient Greece From Prehistoric to Hellenistic Times., 

Second edition., New Haven & London 2013.

6.	 Pomeroy. S., B., & Stanley M. Burstein, & Walter Donlan & Jennifer 

Tolbert Roberts., A Brief History of Ancient Greece: Politics, Society, 

and Culture., University Press Oxford., Oxford 2004.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(256



الدولة المثاليّة بين أفلاطون وأرسطو
دراسة نقديّة مقارنة

مصط�ف النشّار]]]

مقدّمة

ذيوع  حظّ  من  لها  توافر  فقد  كثيراً،  الفلسفة  تاريخ  المثاليّة في  أفلاطون  دولة  اشتهُرت 

الصيت ما لم يتوافر لكتَّاب اليوتوبيات الأخرى سواء من الفلاسفة المسلمين كـ )أبى نصر 

بهذا  أفلاطون  جمهورية  استقُبلت  حين  وفى  مور(،  )توماس  كـ  الغربيين  من  أو  الفارابي( 

الترحاب فإنّ جمهوريةّ أخرى لم تجد لها كثير حظ من ذاك الاستقبال، إنهّا جمهورية آرسطو. 

؛ حيث عاصر أفلاطون  فقد شهد العصر اليوناني في مرحلته الذهبيّة فترة اضطرابٍ سياسيٍّ

آنئذٍ،  سياسيّة  مناصب  اعتلوا  الذين  وأتباعهم  السوفسطائيين  من  السياسي  التطرفّ  دعاة 

وإعدامهم لأستاذه سقراط،  الديموقراطيّة  عباءة  تحت  الحكم  إلى  الغوغاء  وحيث وصول 

وهو ما كان له أبلغ الأثر في تناول المشكلات السياسيّة عبر محاوراته أو في دروسه الشفهيةّ 

داخل أكاديميّته التي أسّسها؛ لتكون مركزاً لإعداد القادة والسياسيين.

ا يُكننا القول إنهّ لم يتفلسف إلّ من أجل السياسة، وقد حُقّ  لقد بلغ اهتمام أفلاطون حدًّ

لأحد مؤرخّي الفلسفة السياسيّة أن يعبّ عن ذلك بالقول: »إنّ أفلاطون لم يأتِ إلى الفلسفة 

إلّ عبر السياسة، ومن أجل السياسة«]]]. 

هذا الاهتمام الأفلاطوني بالسياسة يرجع إلى دعامتين رئيسيتين، الأولى في مدى صلة 

السياسة بالأخلاق، حيث سيكون غياب العدالة التي هي صفة أخلاقيةّ بالمقام الأوّل ذريعة 

]]]- أستاذ الفلسفة اليونانية بكلية الآداب/ جامعة القاهرة

]]]- ولتر ستيس: تاريخ الفلسفة اليونانية، ترجمة: مجاهد عبد المنعم مجاهد، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، 

بيروت 1987م، ص149.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(258

لديه هو من  الفاضل  ثمَّ كان المواطن  بالدولة، ومن  إلى خلق فوضى سياسيةّ تكاد تودي 

يشارك في سياسة المدينة ويحرص على أداء واجبات المواطنة]]]، وتتمثلّ الثانية في طبيعة 

نشأته الأرستقراطيّة التي كانت تعُدّه ليصبح أحد حكام أثينا أو أحد كبار رجال الدولة فيها، 

وحينما اضطرتّه الظروف السياسية التي مرتّ بها أثينا إلى اعتزال السياسة لم تفتر عزيمته عن 

طرح هذه القضايا نظريًّا؛ لتصبح السياسة محور اهتمامه الأول، حيث بدأ طرح قضاياها منذ 

محاوراته الأولى، تلك التي عُرفت بالمحاورات السقراطيةّ )الدفاع – أقريطون – خارميدس 

– لاخيس – أوطيفرون (؛ إذ نجد أنّ القضايا السياسيّة تطُرح فيها جنبًا إلى جنب مع القضايا 

الأخلاقيّة والاجتماعيّة]]].

ولم يتخلف آرسطو في رؤيته السياسية كثيراً عن منطلقات أستاذه، فقد كانت الأخلاق 

والتشريعات  القوانين  أهميّة  على  يؤكّد  إذ  السياسى؛  الفكر  منها  ينطلق  التي  البوابة  لديه 

ودورها في تحقيق الانضباط الأخلاقي عبر فرض العقوبات الصارمة ضدّ العصاة وفاسدي 

إجباره على  بدّ من  الخاصّة في الأسرة لا  والتربية  بالنّصح  أمره  يستقم  الأخلاق]]] فمن لم 

الأخلاق القويمة عبر إلزامه وإخضاعه لقوانين الدولة ودستورها]]].

ولكن دولة آرسطو لم تكن مشيّدة البنيان على طراز دولة أفلاطون، ولا حتى قريبة الشبه 

منها، بل كانت دولة غير مكتملة الأركان، غير ناضجة سياسيًّا بالقدر ذاته الذي وُلدت به 

شائهة فلسفيًّا.

ثمة إشكالات عدّة تواجهها هذه الدراسة إذًا، يأتى على رأسها:

- ما الفروق الكبرى بين الدولتين المثاليتين وحظهما من الإبداع؟ 

- كيف دعا أفلاطون إلى شيوعيّة الأموال والنساء والأولاد؟ وما مدى مطابقة ذلك للفطرة 

الإنسانيّة، فضلاً عن مدى استقامة تلك التعاليم مع الدين الإسلامي؟ 

- هل كانت العدالة الأفلاطونيّة هي النموذج الأسمى؟ 

]]]- أفلاطون : ثياتيتوس، ترجمة د. أميرة حملى مطر، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة 1973م.، ص92-90.

[2]- Crombie: An. Examination of Plato’s Doctrines, I-plato.on man and society, p.295.

]]]- آرسطوطاليس: علم الأخلاق إلى نيقوماخوس )ك10، ب10، ف10( الجزء الثانى من الترجمة العربية ص369.

]]]- م.ن، ك10، ف10 )فـ11-22( ص376-370.



259 الدولة المثاليّة بين أفلاطون وأرسطو

- كيف يضمن أفلاطون نظامًا تربويًّا يحقّق طموحاته السياسيّة؟

- هل يبقى حلم »الحاكم الفيلسوف« رأس الهرم في الفكر الأفلاطوني؟

- كيف وجّه آرسطو النقد إلى دولة أفلاطون؟ 

- لماذا لم تكتمل معالم الدولة المثاليّة لدى آرسطو؟ 

ولأجل الإجابة على هذه الأسئلة فسوف نستخدم المنهج المقارن مع اللجوء كثيراً إلى 

المنهج النقدي كلمّا اقتضى الأمر.

أوّلاً: »الجمهورية« ومعالم الدولة المثالية عند أفلاطون 

جرت عادة المؤرخّين على أن يصفوا المدينة التي رسم معالها أفلاطون في »الجمهورية« 

بأنهّ »أوّل ما عرف العالم من مدن فاضلة]]]«. هذا في اعتقادنا خطأ شائع؛ لأنهّ قد سبقه إلى 

تصوّر هذا الحلم بالمدينة الفاضلة المثاليّة كلٌّ من أخناتون في مصر القديمة، وكونفوشيوس 

في الصين القديمة، وربّا تفوّقا عليه في أنهّما حقّقا ولو بشكلٍ جزئيٍّ حلمهما الفلسفي على 

أرض الواقع]]].

أما أفلاطون فقد تفوّق عليهما دون شكّ في البناء الفلسفي المحكم لمعالم هذه المدينة 

»المثال«  ثبات  في  ترى  التي  الميتافيزيقيّة  فلسفته  ضوء  في  معالمها  رسم  حيث  الفاضلة؛ 

وعدم تغيّه حقيقة لا تقبل الشك أو المناقشة؛ فقد كان أفلاطون -على حد تعبير ماتسون

W.I.Matson- مغرمًا وشغوفاً بالنظام الثابت في كلّ شيءٍ بدءًا من حبّه للرياضيات وانتهاءً 

برسمه لمعالم المدينة المثاليّة في فلسفته السياسية]]]. 

ثابت  مثال  بلورة  من  »الجمهورية«  في  الفاضلة  المثالية  مدينته  بناء  أفلاطون  بدأ  وقد 

للعدالة عبر مناقشة النظريات الأخرى عن العدالة ورفضها.

]]]- برتراندرسل: تاريخ الفلسفة الغربية، الجزء الأول )الفلسفة اليونانية(، ترجمة: د. زكى نجيب محمود، مطبعة لجنة التأليف 

والترجمة والنشر، القاهرة 1967م، الطبعة الثالثة 1978م.

]]]- انظر: ما كتبناه عن كل من أختاتون وكونفوشيوس في كتابنا: فلاسفة أيقظوا العالم.

[3]- Matson W.I.A New History of Philosophy-Vol.I,Harcourt Brace Jovanovich Inc,U.S.A 

1987,p.98.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(260

أ- تعريف العدالة

قبل أن يقدّم أفلاطون تعريفه للعدالة، ذلك المثال الثابت الذي لا ينبغي أن يتغيّ أو يتبدّل، 

استعرض تعريفات عدّة شائعة لها، منها؛ التعريف الذي قدّمه كيفالوس وبوليمارخوس وهو 

التعريف  هذا  بوليمارخوس  طور  وقد  بالدين«  والوفاء  القول  في  »الصدق  هي  العدالة  أنّ 

هو  بما  إنسان  كلّ  نعامل  أن  بمعنى  حقّه«؛  حقّ  ذي  كلّ  »إعطاء  تعني  العدالة  أنّ  فأصبح 

مناسب له، أي أنّ العدالة تكمن في »تقديم الخير للأصدقاء وإلحاق الأذى بالأعداء«]]].

لقد رفض أفلاطون هذا التعريف على أساس أنّ العدالة ليست مجردّ علاقة بين فردين، 

والتعريف السابق يقدم العدالة على أنهّا علاقة تقوم على مبادئ فرديةّ، وفي هذا الإطار لا 

يفكّر الفرد إلّ في نفسه؛ حيث يجزي أصدقاءه خيراً ويرد على أعدائه بالمثل]]]. ومن جانب 

آخر فإنّ »إيذاء الغير إنّا هو دائماً عمل غير عادل«]]].

بأنهّا:  عرَّفها  السوفسطائي؛ حيث  تراسيماخوس  قدّمه  فقد  للعدالة،  الثاني  التعريف  أمّا 

في  تسير  فالعدالة  دائماً«  الأقوى  هو  الحاكم  »العنصر  أنّ  وطالما  الأقوى«  صالح  »هي 

فللعدالة في  ملكية...  تجعلها  والملكية  قوانين ديمقراطية،  تضع  »فالديمقراطية  مصلحته! 

جميع الدول معنًى واحد هو صالح الحكم القائم]]]«. 

الذي  الفنون  ككل  فنّ  الحكم  أنّ  أساس  التعريف على  هذا  أيضًا  أفلاطون  رفض  وقد 

يتلقى الذين يقومون بها أجراً على أعمالهم؛ فكما أنّ الطبيب يحُاول علاج عيوب الجسم، 

كذلك الحاكم يحاول علاج عيوب الدولة، فالحكام حسب تعبير أفلاطون »لا يحكمون وفي 

ذهنهم أنهّم سينتفعون أو يتنعّمون وإنّا لأنّ الضرورة اقتضت ذلك« و»الحاكم الصحيح لا 

ينتظر منه أن يرعى مصالحه الخاصّة وإنّا يرعى مصالح رعيته]]]«. وعلى ذلك فإنّ الحاكم 

 ،)332-331( 1985م،  القاهرة  للكتاب،  العامة  المصرية  الهيئة  زكريا،  فؤاد  د.  ودراسة:  ترجمة  الجمهورية،  أفلاطون:   -[[[

الترجمة العربية ص180-179.

]]]- م.ن، )332-335(، ص180-187؛ انظر أيضًا: باركر: النظرية السياسية عند اليونان، الجزء الأول والثاني، ترجمة: لويس 

إسكندر ومراجعة: د. محمد سليم سالم، سلسلة الألف كتاب )566(، مؤسسة سجل العرب، القاهرة 1966م. ص270.

]]]- أفلاطون، الجمهورية، الترجمة العربية، م.س، ص 187.

]]]- م.ن، )338-339(، ص191.

]]]- م.ن، )347(، ص200.



261 الدولة المثاليّة بين أفلاطون وأرسطو

لا يحكم بوصفه حاكمً أو ممارسًا لفن الحكم، بل يفعله بوصفه من أصحاب الأجور الذين 

يمارسون العمل لقاء الأجر.

افتراض  فيه على  اعتمد  فلقد  مقنع؛  دقيق وغير  الأفلاطوني غير  الردّّ  هذا  أنّ  والحقيقة 

أنّ الحكّام دائماً قوم أخيار، وعلى أنهّم إذا ما أدّوا عملهم بصورةٍ مثاليّةٍ فستكون أحكامهم 

من  تعريفه  في  ينطلق  تراسيماخوس  فإنّ  وبالطبع  العكس!.  وليس  المحكومين  لصالح 

افتراض معاكس تمامًا. ولذلك فقد فشل أفلاطون حقيقة في رفضه لهذا التعريف؛ لأنهّ لم 

يرد على حجج صاحبه، بل واجهه بافتراض مضاد وحاول إقناعه بصحّته!

وعلى أيّ حال فقد نجح أفلاطون إلى حدّ ما في ثنايا ردوده على حجج تراسيماخوس، 

وفي ثنايا ردوده على جلوكون الذي عرف العدالة بناءً على غريزة الخوف باعتبارها ضرورةً 

تفرض على الأضعف، وبأنهّا »شر يطلب لنتائجه«]]]. أقول نجح أفلاطون في معرض ردوده 

التسليم بحقيقة  تبدأ من  التي  النظرية  العدالة، تلك  لنظريتّه الخاصة عن  أنّ يمهّد  هذه في 

مؤداها أنّ كلّ شيء مؤهلٌ بالطبيعة لأداء وظيفة معيّنة؛ إذ إنّ »وظيفة الشيء هي ما يؤدّيه 

هذا الشيء وحده«، ومن ثم فإنهّ يكون حسنًا وكاملاً بقدر ما يؤدي هذه الوظيفة بنجاح تام، 

العين  وكمال  العدو،  يحسن  أن  وهي  وظيفته  أداء  يحسن  أن  هي  وفضيلته  الفرس  فكمال 

هي أن تحسن الإبصار. إلخ]]]. وهكذا الحال بالنسبة إلى النفس التي لن تؤدي وظيفتها في 

الإنسان بصورة كاملة، إلا إذا مارست العدل وليس الظلم]]]؛ لأنّ العدالة »أشرف ما تنطوي 

عليه نفوسنا، والظلم أرذلها«]]].

وإذا كانت العدالة عند فيلسوفنا هي كمال النفس فهى أيضًا في رأيه كمال الدولة. وإذا 

كانت النفس التي تحسن أداء وظيفتها هي النفس العادلة، فكذلك تكمن العدالة في الدولة 

التي يقوم كل فرد فيها بأداء وظيفته على الوجه الأكمل.

إنّ القارئ للكتاب الثاني من »الجمهورية« يرى بوضوح تلك الموازنة الدقيقة التي يقيمها 

]]]- أفلاطون، الجمهورية، الترجمة العربية، م.س، )357-359(، ص216-214.

]]]- م.ن، )352-353(، ص211-210.

]]]- م.ن، )354(، ص212.

]]]- م.ن، )367(، ص224.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(262

بوظيفته  فرد  كلّ  »قيام  بأنهّا  العدالة  خلالها  من  يعرفّ  والتى  والفرد،  الدولة  بين  أفلاطون 

على الوجه الأكمل« في الوقت الذي »تحافظ له الدولة على هذه الوظيفة بحسب المواهب 

والمؤهلات الطبيعية الكامنة فيه«. وها هو في الكتاب الرابع يؤكّد هذا التعريف حينما يقول: 

»إنّ على كلّ فرد أن يؤدّي وظيفة واحدة في المجتمع هي التي وهبته الطبيعة خير قدرة على 

أدائها«، فمن »العدل أن ينصرف المرء إلى شؤونه دون أن يتدخل في شؤون غيره«]]].

ب- أصل الدولة

وإذا ما تساءلنا عن الأسباب التي دعت أفلاطون إلى تقديم تعريفه السابق للعدالة مقترناً 

بفكرة الوظيفة؟! فإنّ إجابته تكمن في تحليله لأصل تكوّن الدولة ونشأة المجتمع السياسي.

فالدولة في رأيه »من عجز الفرد عن الاكتفاء بذاته وحاجته إلى أشياء لا حصر لها]]]«. 

ولما كانت حاجات الفرد عديدة وهو لا يستطيع القيام بها وحده، فهو إذن في حاجة إلى 

مساعدة الآخرين، وكذلك فإنّ الآخرين في حاجة إلى مساعدته، ولذلك كان لا بدّ أن يتجمع 

بعضهم  يساعد  الذين  الشركاء  أولئك  يتجمّع  وعندما  المشتركة«  حاجاتهم  ليحقّقوا  هؤلاء 

بعضًا في إقليم واحد، نسمي مجموع السكان دولة]]]«.

لنشأة  كأصلٍ  البشري  للاجتماع  الطبيعية  للضرورة  أفلاطون  إدراك  مدى  تلاحظ  وهنا 

الفطرية  تلبية لتلك الحاجات  الدولة. فالدولة لا تنشأ إلا  المجتمعات السياسية أو كأصل 

هذه  تلبية  ضرورة  تفرضها  مسألة  البشر  من  بغيره  اجتماعه  كان  ثم  ومن  الفرد.  للإنسان 

الحاجات المادية والمعنوية التي لا يستطيع أن يلبيها بنفسه لنفسه!

ي
جـ - تقسيم العمل والنظام الطب�ق

إنّ الدول المثالية إذن عند أفلاطون ينبغي أن تقوم على مبدأ تقسيم العمل بين أفرادها، 

الذين يتوزعون عنده على طبقات ثلاث أساسية، هي: طبقة المنتجين من زرّاع ورعاة وصنّاع 

وخلافه، وطبقة الجنود، وطبقة الحكام. وكلّ طبقة من هذه الطبقات ينبغي أن تؤدي وظيفتها 

]]]- أفلاطون، الجمهورية، الترجمة العربية، م.س، )433(، ص313.

]]]- م.ن، )369(، ص227.

]]]- م.ن، ص227



263 الدولة المثاليّة بين أفلاطون وأرسطو

»إذ  الأخرى؛  عمل  في  طبقة  أي  تتدخل  أن  وبدون  بفضيلتها  متحليةً  الأكمل  الوجه  على 

أدواتهما  يتبادلا  أن  أو  حرفتيهما  والحذاء  النجار  يتبادل  أن  الدولة  على  الوبيل  الخطر  من 

وأجورهما أو أن يصر شخص واحد على القيام بالحرفتين معًا]]]«. وكذلك فإنّ من الخطر 

أن يتبادل الصانع والمحارب والحاكم الوظائف فيصبح الصانع محارباً أو يصبح المحارب 

حاكمً.. إلخ؛ »فالتعدي على وظائف الغير والخلط بين الطبقات الثلاثة يجر على الدولة 

أمراً مخالفًا  إذا عد ذلك جريمة]]]«، أي  العواقب بحيث أن المرء لا يعدو الصواب  أوخم 

للعدالة.

تكتمل  الثلاث حتى  الطبقات  إلى ضرورة وجود  أفلاطون  ينظر  المثالي  المنطق  وبهذا 

صورة الدولة المثاليّة التي يتحقّق في إطارها الخير للجميع.

والحقيقة أنّ هذا النظام الطبقي عند أفلاطون وهو أساس تحقّق العدالة في بناء الدولة 

من  خاصة  السياسة  وفلاسفة  المؤرخين  بعض  من  عديدة  انتقادات  واجه  قد  المثالية، 

المحدثين؛ حيث اعتبروا أنّ هذا التقسيم الطبقي القائم على أساس التزام كل طبقة حدودها 

الخاصة، وألّ تنظر إلى غيرها، إنّا هو »دفاع عن الجمود والتحجر الطبقى]]]«.

وضع  يقصد  لم  الطبقي  التقسيم  بهذا  قال  حينما  أفلاطون  أنّ  أعتقد  فإننّي  ذلك  ومع 

نظام طبقي صارم متحجّر كما قال نقّاده بقدر ما كان يحاول بناء دولته المثاليةّ على أساسٍ 

اقتصاديٍّ سليمٍ ومتوازنٍ يقوم على تبادل المنافع بين طبقات الدولة وأفرادها، بحيث يحلّ 

هذا التبادل للمنافع -مادية كانت أو معنوية- محل الفرديةّ الأنانيّة التي يريد كلّ فرد في إطارها 

أن يقوم بعمل كلّ شيء دون أن يتخصّص في شيء بعينه فيتقنه.

يخلق  أن  شأنه  من  أنهّ  الطبقي،  النظام  بهذا  المقرون  الوظيفي  التخصّص  مزايا  من  إنّ 

الانسجام بين جميع الأفراد وأن يبعد عنهم روح المنافسة اللّ محدودة التي تقوم في معظم 

الأحيان على الأنانيّة المفرطة للفرد]]].

]]]- أفلاطون، الجمهورية، الترجمة العربية، م.س، )434(، ص314.

]]]- م.ن، ص315.

]]]- د. فؤاد زكريا: الدراسة التي تقدم بها لمحاورة الجمهورية، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة 1985م. ص84.

]]]- يشاركنا هذا الرأى: ارنست باركر: نفس المرجع السابق، ص287.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(264

قال  النظام لم يضعه مغلقًا جامدًا كما  فيلسوفنا حينما وضع هذا  فإنّ  ومن جانب آخر 

الصائغ  إذ يمكن لابن  الاستثناءات؛  أباح  أنهّ  أي  مفتوحًا]]]،  نظامًا  بل وضعه  نقّاده،  بعض 

أن يصبح جندياً إذا أهلته مواهبه وقدراته الطبيعية لذلك، وإذا ما نجح في اجتياز المراحل 

التعليميّة التي تؤهله بصورةٍ لائقةٍ ليصبح أحد أفراد الطبقات الأعلى.

د- نظرية التربية ووظيفة الفنون والآداب التعليميّة 

إنّ الناظر في التقسيم الطبقي السابق يلاحظ أنّ الدولة إنّا تقوم في جانبها المادي على 

طبقة المنتجين من زرّاع وصنّاع وغيرهم، وتقوم في جانبها المعنوي على ما يسُميهم أفلاطون 

»حراس الدولة« )أي الجند والحكام(. ورغم أنهّ أولى عناية خاصّة بتربية الجند باعتبارهم 

الحراس الأشدّاء الذين ينبغي أن يكتسبوا قدرًا معقولً من المعرفة حتى يستطيعون التمييز 

كانت  الحقيقة  في  الأكبر  عنايته  أنّ  إلّ  العناية،  تلك  رغم  إنهّ  أقول  والعدو،  المواطن  بين 

بتخريج من أسماهم »الحكام الفلاسفة«؛ لأنّ العقل -حسب التعبير الأفلاطوني- لا يتوافر 

الاكتمال إلّ لدى »الحارس الكامل« أي لدى طبقة الحكام]]].

ولذلك فإنّ النظريةّ التي يقدّمها أفلاطون في التربية إنّا تستهدف في المقام الأوّل تربية 

هؤلاء الحكام الفلاسفة )الحراس الفلاسفة( ومساعديهم )الحراس العسكريون(. ومع ذلك 

فهي ليست كما قال د.فؤاد زكريا مجرد »منهاج لتربية فئة مختارة من المواطنين]]]«؛ إذ إنّ تربية 

هذه الفئة المختارة لا يتم إلا عبر مراحل تربوية تعليمية عدة تستهدف التربية البدنية والنفسية 

السليمة لكافة أبناء الدولة، وإذا كانت قدرات بعضهم لا تؤهلهم لأن يكونوا حراسًا، فإنهّم 

قد تلقوا القدر المناسب والضروري من الثقافة والتعليم الذي يساعدهم على إتقان مهنهم 

التي هم مؤهلين لها بالطبيعة بعد أن اكتسبوا بعض المهارات الخاصة بها بالخبرة والوراثة.

يبدأ النظام التربوي بأن يميز القائمون على بناء المجتمع المثالي المنشود بين الأطفال، 

التدريبات  ثم  الرياضيّة  التمرينات  تحمّل  على  القادرون  الأصحاء  بينهم  من  فيختارون 

نظام  إلى  بينهم  طبقيّ  أيّ تمييز  دون  الأطفال  ذلك، ويخضع جميع هؤلاء  بعد  العسكرية 

[1]- Tyalor: Plato- The Man and his works, P.275.

]]]- انظر: هزيود: الأعمال والأيام )109-201(. نقلًا عن: د. فؤاد زكريا، نفس المرجع السابق، هامش ص291.

]]]- أنظر: أفلاطون: الجمهورية )414(، ص289-298؛ باركر، النظرية السياسية عند اليونان، م.س، ص291.



265 الدولة المثاليّة بين أفلاطون وأرسطو

والنفسيةّ  الجسميّة  القدرات  -عنده-  فللجنسان  وفتاة.  صبي  بين  فرق  لا  موحّد  تعليمي 

والعقليةّ نفسها.

وتبدأ المرحلة الأولى منذ حداثة الطفل إلى سن الثامنة عشرة، ويركز فيها على التنشئة 

ومتكامل  سليم  غذائّي  نظام  فتقوم على  البدنيةّ  التنشئة  أمّا  الأبناء.  بهؤلاء  والنفسيّة  البدنيةّ 

الأبناء بصحّة جيّدة وببنيةٍ  يتمتعّ  أن  الرياضيّة. ومن شأن هذا وذاك  التمرينات  مع ممارسة 

جسمانيّةٍ قويةّ. أما التنشئة النفسيةّ فتقوم على تغذية نفوس الأبناء بالآداب الراقية والموسيقى 

الهادئة.

وقد اشترط أفلاطون في تلك الآداب والفنون التي يتلقاها هؤلاء الأبناء شروطاً عدّة؛ حتى 

لا يقعوا أسرى لأشعار أمثال هوميروس وهزيود، الذين طالب بطردهم من المدينة الفاضلة؛ 

نظراً لأنّ أشعارهم »تفتقر إلى الجمال الشعري«، كما أنهّا ليست صالحة لأن يسمعها الأطفال 

والرجال]]]! إنّ الشعر الذي يسُمح به هو الشعر التعليمي الذي يهذّب النّفس ويعودها على 

ممارسة الفضيلة. ولذلك فشعراء المدينة الفاضلة ينبغي أن يكونوا »أكثر خشونة وصرامة، لا 

يحاكون إلا أسلوب الفضلاء]]]«.

إنّ الموسيقى ذات أهميّة قصوى في التعليم على اعتبار أنّ »الإيقاع والانسجام قادران 

على التغلغل في النفس والتأثير فيها بعمق.. إنّ التعليم الموسيقي إذا ما أحسن أداؤه يتيح 

المتعلم  فيتأثر  الطبيعة  الفن وتخلقه  يبتدعه  فيما  والقبح  النقص  مظاهر  أن تكشف  للنّفس 

بهذا الكشف، بحيث يشيد بما يراه من مظاهر الجمال ويتقبلّها في نفسه مسرورًا، فيجعل 

منها غذاءه ويغدو رجلاً خيراً ويحمل من جهة أخرى على الرذائل ويمقتها قبل أن يستطيع 

التفكير فيها بعقله]]]«.

الهدف  وأوضح  الإنسانيّة،  النفس  في  الموسيقى  أثر  أفلاطون  صور  النحو  هذا  على 

الأخلاقي منها، وبين كيف يمكن توظيفها لخدمة النظام التربوي والتعليمي الأمثل.

]]]- د. فؤاد زكريا، الدراسة التي تقدم بها لمحاورة الجمهورية، م.س، ص126.

]]]- أفلاطون، الجمهورية، م.س، )387( ص251.

]]]- م.ن، ص 268.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(266

أمّا عن طريقة التعليم في هذه المرحلة الأولى، فهي مراعاة حريةّ الأبناء والحرص على 

عدم القسوة معهم، فيقول: إنّ »تعليم الحر ينبغي ألا يتضمّن شيئاً من العبودية؛ فالتدريبات 

البدنيّة التي تؤدى قهراً لا تؤذي البدن في شيء. أما العلوم التي تقحم في النفس قسًرا فإنهّا 

لا تظلّ عالقة في الذهن]]]«. إنّ على المعلمين أن يجعلوا »التعليم يبدو لهوًا بالنسبة للأطفال 

حتى يتمكنوا من اكتشاف ميولهم الطبيعية ويركزوا على تنميتها]]]«.

الثانية فتبدأ حينما يجتاز الأبناء المرحلة الأولى بنجاح، ومن ثم يتحوّلون  أما المرحلة 

في حوالي الثامنة عشرة إلى »التدريب العسكري الإجباري الذي يدوم ما بين سنتين وثلاث 

سنوات]]]«.

ويرى أفلاطون أن تقتصر هذه السنوات من الثامنة عشر إلى العشرين على هذه التدريبات 

وإذا  آخر.  شيئاً  معها  يفعلوا  أن  عليهم  المستحيل  من  لأنهّ  فقط؛  الشاقة  البدنية  العسكرية 

الثلاثين في  بلوغ  العشرين وحتى  من  ويبدأون  يكُرمّون  بنجاح  التدريبات  هذه  اجتازوا  ما 

تلقي العلوم، وخاصّة العلوم الرياضيّة التي تستهدف في المقام الأوّل تدريبهم على التفكير 

المجردّ وعلى إدراك العلاقات المجردة بين الأشياء. وبالجملة فإنّ دراسة هذه العلوم يعتبر 

خير معيار تميز به المواهب القادرة على دراسة الديالكتيك )أي الفلسفة(؛ إذ إنّ الذهن قادر 

على النظر إلى الأمور نظرة شاملة هو الأصلح للديالكتيك]]]. 

لها  خصّص  والتي  التعليمي  نظامه  من  الثالثة  المرحلة  إلى  أفلاطون  مع  ننتقل  وهنا 

والثلاثين،  الخامسة  سن  بلوغهم  حتى  الثلاثين  سن  الأبناء  بلوغ  من  سنوات]]]«؛  »خمس 

وهي المرحلة التي خصّصها لدراسة الديالكتيك )أي الفلسفة(، تلك الدراسة التي يتمكنون 

أية حاسة  أو  العين  الحقيقة دون معونة  الخالص سعيًا وراء  الوجود  فيها من »الارتقاء إلى 

أخرى]]]«.

]]]- أفلاطون، الجمهورية، م.س، )401-402(، ص272.

]]]- م.ن، )536(، ص449.

]]]- أفلاطون، الجمهورية، م.س، )536(، ص449.

]]]- م.ن، )537(، ص450-449.

]]]- م.ن، ص405.

]]]- م.ن، )540(، ص453.



267 الدولة المثاليّة بين أفلاطون وأرسطو

وقد طالب فيلسوفنا هنا بضرورة أخذ الحيطة والحذر من أن يمارس الأبناء الديالكتيك 

مرةّ  الديالكتيك لأوّل  يتذوّقون  الذين  المراهقين  »أنّ  يرى  إذ  يزالون في حداثتهم؛  وهم لا 

بتفنيد  أحد  قام  ما  فإذا  للمغالطة،  إلا  يستخدمونه  ولا  ملهاة  ويتخّذونه  استعماله  يسيئون 

النحو شأنهم في ذلك شأن  نفس  الآخرين على  ويفنّدون حجج  يحاكونه  فإنهّم  حججهم 

الجرو الذي يجد لذّة في جذب كل من يقترب منه وتمزيق ملابسه]]]«.

وليس من شكّ أنّ هذا التحذير ينطبق على أولئك الفتيان المراهقين المبتدئين في دراسة 

الفلسفة فهم ما إن يبدأوا في دراستها حتى يتصوّروا أنهّم قد امتلكوا الحكمة كلها فيتلاعبون 

سمعة  إلى  الإساءة  شأنها  من  وفلسفية  لفظية  مغالطات  في  ويوقعونهم  وبأهليهم  بأقرانهم 

الفلسفة والفلاسفة]]].

أما المرحلة الرابعة والأخيرة من هذه المراحل التعليميةّ عند أفلاطون فهي تستمر خمس 

عشرة سنة بعد المرحلة السابقة، أي أنها تستمر حتى سن الخمسين، وهي مرحلة خصّصت 

والغرض  الفعلية.  العسكرية  المهام  وتولي  العليا  الوظائف  العملي على ممارسة  للتدريب 

من هذه المرحلة هو اختبار قدرة هؤلاء الأبناء على »الصمود أمام المغريات التي تتجاذبهم 

من جميع الاتجاهات]]]«، فضلًا عن أن هذه التدريبات العملية على ممارسة تلك الوظائف 

تجعلهم »يتميزون عن كل من عداهم في الشؤون العملية وفي المعرفة]]]«.

وهنا يتضح مدى حرص أفلاطون على أن يتوافر في حكام المدينة الفاضلة وهم الحكام 

الفلاسفة الخبرة العملية بالإضافة إلى المعرفة النظرية. فقد خصّص لفترة التدريبات العملية 

على فنون الحكم مدة تساوى المدة التي قضاها هؤلاء في تلقي العلوم النظرية في المرحلتين 

الثانية والثالثة. 

إن الحكام من هذا الطراز إنما »يكرسون للفلسفة أكثر قدر من وقتهم ولكن إذا ما جاء 

]]]- أفلاطون، الجمهورية، م.س، )537(، ص450.

]]]- م.ن، )539(، ص453-452.

]]]- أفلاطون، الجمهورية، م.س، )539(، ص453.

]]]- م.ن، )540(، ص453.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(268

دورهم فإنهم يتولون زمام السياسة ويتناوبون الحكم من أجل الصالح العام وحده، ويرون 

في الحكم ذاته واجبًا لا مفرّ منه أكثر من كونه شرفاً]]]«. 

هـ- نظرية الشيوعية

ي الدولة
1- شيوعيّة النساء ومكانة المرأة �ف

لقد اقترن الحديث عن الشيوعيّة بالحديث عن التربية الصالحة عند أفلاطون؛ حيث نجده 

يعلن في »الجمهورية« أنّ التربية الصالحة لو أثارت نفوس مواطنينا لأمكنهم أن يحلوا بسهولة 

الأمور  نتبع في هذه  الأطفال بحيث  والزواج وإنجاب  النساء  اقتناء  كل المشاكل. كمشكلة 

القاعدة القائلة إنّ كلّ شيء مشاع بين الأصدقاء]]]«. فلقد ربط أفلاطون هنا بين التربية الصالحة 

لحراس الدولة وبين إدراكهم أن حلول المشكلات الاجتماعية إنما يكمن في الشيوعية!!

والحقيقة أنّ هذا الربط الذي أكده أفلاطون يقوم على مبدأ هام آمن به هو المساواة بين 

المرأة والرجل في كل شيء؛ إذ إنهّ يرى »أنّ على الجنسين معًا أن يقوما بكلّ شيء سوياً«، 

الرجال،  بها  يقوم  التي  نفسها  بالمهام  يقومون  ثم  نفسه، ومن  الرجال  تعليم  النساء  فيتعلم 

تسهر  الحراسة  »فإناث كلاب  الحيوان  عالم  موجود في  لأنهّ  نظره؛  بغريب في  هذا  وليس 

كالذكور على حراسة القطيع وتصطاد معهم وتسهم في كل ما يفعلون]]]«.

وبالطبع فإنّ هذه النّظرة الأفلاطونيّة التي تساوي بين المرأة والرجل رغم إدراكها »ضعف 

أحدهما وقوة الآخر]]]«، ليس مردّها فقط إلى التشبّه بما يجري في عالم الحيوان، بل كانت 

قياسًا على تلك النظرة التي سادت المجتمع الأسبرطي الذي كان فيلسوفنا شديد الإعجاب 

به؛ فقد أسقط الأسبرطيون عن المرأة كل مظاهر الأنوثة وعلموها الخشونة والقسوة حتى مع 

أبنائها وزوجها، وكان نظامهم السياسي والاجتماعي لا يفرق بين رجل وامرأة فقد كان كل 

شيء فعلا لديهم مشاعًا بين الأصدقاء]]].

]]]-  أفلاطون، الجمهورية، م.س، )540(، ص453.

]]]- م.ن.

]]]- م.ن، )424(، ص299.

]]]- م.ن، )451(، ص325.

]]]- أفلاطون، الجمهورية، م.س، )451(، ص325



269 الدولة المثاليّة بين أفلاطون وأرسطو

وهكذا فقد استلهم أفلاطون هذه النظرة الأسبرطية للمرأة، وأراد أن تكون عضوًا كامل 

العضويةّ في طبقة الحراس، ودافع عن ذلك قائلاً »إنّ المرأة قادرة بطبيعتها على كلّ الوظائف 

وكذلك الرجل وإن تكن المرأة في كل شيء أدنى قدرة من الرجل«]]].

لا  العامّة  الوظائف  تولي  في  والمرأة  الرجل  بين  المساواة  عن  هنا  فالحديث  وبالطبع 

بالقدرات  مرهون  كلهّ  فالأمر  الرجال،  كل  ينسحب على  النساء، كما لا  كلّ  ينسحب على 

البدنيّة والعقليةّ العالية التي ينبغي أن تتوافر في كلا الجنسين، بشرط »أن نعهد إليهن بأسهل 

هذه الأعمال بالقياس إلى ما يقوم به الرجال وذلك نظراً لضعف جنسهن]]]«.

إنّ الهدف إذن من هذا التحليل الأفلاطوني لطبيعة المرأة ومحاولته التأكيد على ضرورة 

مساواتها بالرجل في كل الأمور من حق التعليم إلى حقّ تولي الوظائف العليا في الدولة؛ إنّ 

الهدف هنا ليس الدعوة إلى تحرير المرأة كما يظن البعض]]]، بل هو الاستفادة بأقصى قدر 

من الإمكانيات البشريةّ المتاحة في دولة المدينة الفاضلة، فضلً عن أنهّ بهذا معدّ لعرض 

نظريتّه في شيوعيّة النساء والأطفال، تلك الدعوة التي قال فيها بوضوح »إنّ نساء محاربينا 

مع رجل  واحد  تقيم تحت سقف  أن  منهن  لواحدة  فليس  للجميع،  مشاعًا  يكن  أن  يجب 

بعينه.. وليكن الأطفال أيضًا مشاعًا بحيث لا يعرف الأب ابنه ولا الابن أباه«]]].

وإذا تساءلنا عن الكيفية التي تتم بها هذه المشاعية؟! أتتم اتفّاقا وبدون نظام أم تتم تحت 

إشراف الدولة؟! لأجابنا أفلاطون بأنّ الزيجات ينبغي أن تتم وفق نظام دقيق يراعي »الضرورة 

الهندسية« ويقدّم »أفضل النتائج«؛ فكما نحرص على أن تتناسل أفضل السلالات في عالم 

الحيوان كذلك ينبغي للمشرع في المدينة الفاضلة أن يحرص على »أن يتزاوج النّوع الرفيع 

من الجنسين على أوسع نطاق ممكن، وأن يتزاوج النّوع الأدنى على أضيق نطاق ممكن ولا 

]]]- انظر: د. إمام عبد الفتاح إمام: أفلاطون والمرأة، حوليات كلية الآداب – جامعة الكويت، الحولية )12(، الرسالة الخامسة 

والسبعون، 1992م، ص48-38.

]]]- أفلاطون، الجمهورية، م.س، )455(، ص340؛ وانظر أيضًا: ص341.

]]]- م.ن، )457(، ص343.

]]]- انظر: ما كتبناه عن هذا الموضوع في كتابنا: مكانة المرأة في فلسفة أفلاطون – قراءة في محاورتي الجمهورية والقوانين، دار 

قباء للطباعة والنشر، القاهرة  1997م، ص48-46.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(270

بدّ من تربية أطفال الأولين لا الآخرين إن كنا نود أن نحتفظ للقطيع بأصالته]]]«.

ومن جانب آخر فإنّ هذا التزاوج لا ينبغي أن يتم في أي وقت كيفما اتفّق، بل لا بدّ أن 

النظام، وذلك حتى يستطيعوا  يتم في مواسم محدّدة يحدّدها الحكام والقائمون على هذا 

الحروب  تستتبعه  أن  يمكن  ما  حساب  مع  الإمكان  بقدر  السكان  من  ثابت  بعدد  الحفاظ 

والأمراض وغيرها من الحوادث من خسائر]]].

ويبدو أن أفلاطون هنا قد فاته أنّ الحفاظ على هذا العدد المحدود من السكان غير ممكن 

الزواج المشاعي هذه على الحراس فقط )أي الحكام والجند( دون  نظراً لأنهّ قصر قواعد 

طبقة المنتجين التي تشكل بالطبع غالبية سكان الدولة!

الحق أنّ شيوعيّة النساء والأطفال وإلغاء النّظام الأسري في طبقة الحراس هي أضعف 

ما في البناء المثالى لنظام المدينة الفاضلة الأفلاطونيّة. وربما يكون أفلاطون قد اضطرّ إلى 

حرمت  ما  إذا  لأنهّ  الطبقة؛  تلك  أفراد  على  وتحريمها  الملكية  بإلغاء  لمطالبته  نتيجة  ذلك 

الملكية الخاصة للأموال والعقارات فإنّ النتيجة الحتمية المترتبة على ذلك في نظر البعض 

هي إلغاء النظام الأسري أيضًا على اعتبار أنّ الأسرة تتطلبّ الملكيّة حتى تحتفظ بكيانها]]].

2- إلغاء الملكية والدور الحقي�ق للحكام

طبقة  على  أيضًا  أفلاطون  قصرها  التي  للشيوعيّة  الثانية  الصورة  على  نتعرفّ  أن  علينا 

الحراس، وهي شيوعيّة الملكية، فقد أكد فيلسوفنا على »أنّ من الواجب ألّ يكون لأي منهم 

سيعيش  كيف  عن  تساءلنا  ما  وإذا  هو وحده]]]«.  الحراس( شيء يمتلكه  طبقة  لأفراد  )أي 

هؤلاء وكيف يوفرون احتياجاتهم المادية بدون أن يمتلكوا شيئا؟! 

لأجابنا بقوله: »إنّ الغذاء الضروري سوف يمدّهم به مواطنوهم«، أمّا »الذهب والفضة.. 

فهم ليسوا بحاجة إليه.. لأنهّ من العار أن يفسدوا ما يمتلكون من الذهب الإلهي]]] بإضافة 

]]]- أفلاطون، الجمهورية، م.س، )457(، ص344.

]]]- أفلاطون، الجمهورية، م.س، )459(، ص347.

]]]- انظر: م.ن، )462(، ص351-350.

]]]- انظر: باركر، النظرية السياسية عند اليونان، م.س، ج2، ص74.

]]]- أفلاطون، الجمهورية، م.س، )416(، ص293.



271 الدولة المثاليّة بين أفلاطون وأرسطو

مبعثاً لشرور لا حصر  كان  العامة  عليه  يتنافس  الذي  الذهب  إنّ  إذ  إليه؛  الأرضي  الذهب 

لها]]]«. 

على هذا النحو أوضح أفلاطون أنهّ لا ضرورة لأن يمتلك الحكام والجند شيئاً خاصًا، 

وملبس  غذاء  من  يحتاجونه  ما  كلّ  لهم  يوفروا  أن  المنتجين  من  بمواطنيها  الدولة  وعلى 

ومسكن.. الخ. وقد كانت حجته القوية في تبرير ذلك التحريم للملكية الخاصة »أنهم لو 

لتحوّلوا من حراس إلى تجار وزراع، ومن حماة  وبيوتاً وأموالا،  تملكوا كالآخرين حقولً 

ومبَغضين، خادعي ومخدوعين،  مبغُضين  ولقضوا حياتهم  لها،  وأعداء  إلى طغاة  للمدينة 

يسرعون  وبذلك  الخارج،  في  أعداءهم  يخشون  مما  أكثر  الداخل  في  أعداءهم  ولرهبوا 

بأنفسهم وبلدهم إلى حافة الهاوية]]]«.

أدرك أفلاطون أهمية تفرغ هؤلاء لأداء مهام الحكم والانشغال بقضايا الناس والمجتمع. 

كما أدرك أنّ علةّ كلّ الأمراض السياسية والاجتماعية في الدولة واستشراء الفساد فيها إنّا 

مردّه إلى فساد حراسها )الحكام والجند(. ومن هنا كانت محاولته إزالة الأسباب المؤدّية إلى 

فسادهم والصراع فيما بينهم والانشغال بتحقيق مصالحهم الشخصيةّ الأنانيّة، إزالة كلّ ذلك 

من خلال نظريتّه عن الشيوعيّة بشقّيها؛ شيوعيّة الملكية وشيوعيّة النساء والأطفال. 

و- حكومة الفلاسفة هي الحكومة المثلى

إنّ حكومة الفلاسفة إذن هي الحكومة المثاليّة للدولة القائمة على »مثال العدالة«؛ لأنّ 

الفلاسفة الذين تربوا وتعلموا على النحو الذي عرضناه لن يكون لهم من هدف يسعون إلى 

تحقيقه إلا تحقيق العدالة بين المواطنين في الدولة، وتكريس كل وقتهم وجهدهم في خدمة 

هؤلاء المواطنين.

على هذا النحو برّر أفلاطون رؤيته لضرورة أن يكون الحكام فلاسفة في الدولة المثالية 

سواء تناوبوا الحكم فيما بينهم واحدًا بعد الآخر فصار الحكم ملكيًا أو تناوبوه مجموعة بعد 

أخرى فصار الحكم أرستقراطيًّا]]].

]]]- أفلاطون، الجمهورية، م.س، )416-417(، ص293.

]]]- أفلاطون، الجمهورية، م.س، )417(، ص293.

]]]- أفلاطون، الجمهورية، م.س، )445(، ص331؛ انظر: شوفالييه، م.س، ص48.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(272

ثانيً�ا: نقد أرسطو لجمهورية أفلاطون
اهتم أرسطو بنقد صور الحكم الشائعة سواء في الواقع السياسي المعاش أو في الدساتير 

وصور الحكومات التي تصوّرها مفكّروا عصره. وقد شغل نقده لصورة الدولة المثالية عند 

أفلاطون سواء في الجمهورية أو في القوانين ثلاثة أبواب كاملة من الكتاب الثاني لكتاب 

السياسة.

وفي  الدولة  وحدة  فكرة  وهي  محوريةّ  فكرة  على  المثالية  للدولة  تصوّره  أفلاطون  بنى 

سبيل الحفاظ على وحدة الدولة كانت نظريته الشهيرة في الشيوعية بشقيها؛ شيوعية النساء 

والأولاد وشيوعية الملكية.

أنهّ  إلّ  الدولة،  ورغم موافقة أرسطو لأفلاطون عمومًا على ضرورة الحفاظ على وحدة 

وجد أنّ الإجراءات التي اتخّذها أفلاطون ليست إلا إجراءات قد تفسد هذه الوحدة أكثر مما 

تحافظ عليها؛ فمن جهة الدعوة إلى شيوعيّة النساء أكّد أرسطو أن ستؤدّي حتمً إلى حدوث 

صراعات وشقاقات أكثر مما تؤدّي إلى نفع؛ فهذه الشيوعية سيترتبّ عليها أنّ الأبناء هم أبناء 

الكل، وكل واحد منهم لا يعرف من هو أباه ولا من هي أمه. ولما كان وجه الشبه بين الآباء 

والأبناء مسألة طبيعيّة، فثمة صراع سينشب حينما يبحث الآباء عن أبنائهم، وبين الأبناء في 

محاولة للبحث عن والديهم]]].

ومن جهة أخرى فإنّ الجهل بالروابط الأسريةّ والقانونيّة لدى الآباء والأبناء سيترتب عليها 

أصناف من المفاسد، أبرزها شيوع انتهاك الحرمات، وشيوع المشاجرات، كما أنّ الفاحشة 

وممارسة الشهوات الجسدية بين العشاق ستكون مباحة في غياب الروابط الأسرية التي ربما 

تكبح جماح هذه الشهوات بين الأخوة والأخوات والأباء والأمهات. إن كلّ تلك الموبقات 

ستشيع في ظل انعدام الرعاية المتبادلة وفي ظلّ انعدام روابط القرابة وقيود الأسرة]]].

وقد كان أرسطو على حق تمامًا حينما أعلن في ثنايا نقده لأراء أفلاطون حول الشيوعيّة 

بشقيها »للإنسان باعثان كبيران للرحمة والمحبة، وهما الملكية والعواطف. وإنهّ لا محل 

]]]- أرسطو طاليس: كتاب السياسة، ترجمة: أحمد لطفي السيد، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة 1979 )ك2- ب1-ف 

11-12-13(، ص131-130.

]]]- م. ن، )ك2- ب1- ب14-15-16-17(، ص133-131.



273 الدولة المثاليّة بين أفلاطون وأرسطو

لأحد هذين الإحساسين وللآخر في جمهورية أفلاطون«]]].

أما بخصوص شيوعية الملكية فإنّ أرسطو يرى أنّ النتائج المترتبة على إلغاء الملكية لن 

تقضي على فساد أخلاق الناس كما تصور أفلاطون، بل ستزيد المشاحنات والخصومات 

بينهم؛ فقد تساءل أرسطو بحق »أليس يرى في الواقع أن بين الشركاء والملاك على الشيوع 

في أكثر أحوالهم من الخصومات أكثر مما بين ملاك الأموال على الانفراد«]]].

ومن جانب آخر فإنهّ في ظلّ تطبيق الشيوعيةّ »لا تطاق المعيشة]]]« على حد تعبير أرسطو؛ 

وذلك لأنّ الملكيّة فطرة فطر الناس عليها.

على هذا النحو القاطع رفض أرسطو إجراءات أفلاطون التي كان ظاهرها الحفاظ على 

وحدة الدولة واتضّح أنهّا ربما تؤدّي إلى مزيد من التفسخ والصراعات نظراً لأنهّا في الواقع 

إجراءات مضادة للطبيعة البشرية.

ولم يتوقف نقد أرسطو لأفلاطون عند نقده لنظرية شيوعية النساء والملكية في الجمهورية 

حدّدها  التي  الشروط  أنّ  واعتبر  القوانين  في  والزواج  الملكية  أباح  حينما  أيضًا  انتقده  بل 

للاثنين غير محقّقة للعدالة وحفلت بالكثير من الأخطاء]]].

ثالثًا: المدين�ة الفاضلة عند آرسطو
انتقد  بعدما  جديدة  فاضلة  مدينة  دولة  عن  أرسطو  يتحدّث  أن  الضروري  من  كان  هل 

التي تتحدث عن معنى وصورة  النظريات السياسية  أفلاطون في ذلك؟! وبعدما قدم تلك 

الدولة وأساسها وعناصرها الأساسية ونظام السلطات فيها ...إلخ؟!

الحقيقة أنني أعجب من أن أرسطو لم يلتفت إلى هذا التساؤل، وتحدّث عن دولة مدينة 

فاضلة، وكأن قد أصبح قدرًا مقدورًا أن يتحدّث عن ذلك رغم أنهّ قد فات فعلاً أوانه؛ ذلك 

أنّ أرسطو قد شهد بالفعل سقوط نظام دول المدن تحت وطأة التوسع الإمبراطوري الذي 

]]]- م.ن، )ك1-ب1-ف17(، ص133.

]]]- م.ن، ك2-ب2—ف9(، ص137-136.

]]]- م.ن، ص137.

]]]- انظر: م.ن، )ك2-ب3(، ص147-141.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(274

قامت به مقدونيا مجتاحةً كل تلك الدول، بل وشهد من سيطرتها بقيادة تلميذه الإسكندر 

على مناطق كثيرة من بينها مناطق شهدت إمبراطوريات ضخمة في التاريخ القديم مثل فارس 

ومصر. فما هو مبّرره في التحدث عن دولة مدينة فاضلة! وهل كان بإمكان أي دولة مدينة 

مهما كانت فاضلة أن تقف أمام الزحف الإمبراطوري لمقدونيا وفتاها الذهبي: الإسكندر؟!

الحق أنهّ لم يعد ثمة مبّرر إلا أنهّ قد تحدّث عن معالم تلك الدولة الفاضلة كمجرد تقليد 

غرسه في نفسه دون أن يشعر حب أفلاطون وضرورة أن يقلده! ومن ثم جاءت مدينته هو 

باهته المعالم ليس فيها حرارة الإبداع ولا دفقة التأمل لصالح مستقبل أفضل كما كان الشأن 

عند أفلاطون.

لقد دخل أرسطو في إيراد تفاصيل عناصر مثل هذه الدولة الفاضلة ووضع شروطاً قاسيةً 

مفرطةً في المثاليةّ لكلّ عنصر منها وإلى بعض هذه التفاصيل:

1. فمن حيث سعة المدينة وعدد سكّانها ينتقد أرسطو أولئك الذين يتصوّرون أنّ الدّولة 

السعيدة ينبغي أن تكون فسيحة الأرجاء، ويؤكّد أنّ لكلّ دولة مهمّة تقوم بها، وأن أكبر دولة 

هي التي تستطيع على خير وجه أن تقوم بمهمتها »وليس مهمًّ في أداء الدولة لمهمتها مدى 

التمييز بين دولة عظيمة ودولة كثيرة  أيضًا  ينبغي  سعة مساحتها أو كثرة عدد سكانها؛ لأنهّ 

تنظيم  أن يحسن  العسر، بل ربما من المحال  تثبت في رأيه »أن من  الشواهد  إن  السكان. 

مدينة سكانها أكبر عددًا مما ينبغي، والقوانين الصالحة تنتج بالضرورة النظام الحسن غير أنّ 

النظام ليس ممكنًا في جمع أكبر مما يلزم، فالقدرة الإلهية التي تشمل العالم بأثره هي وحدها 

القادرة على إقرار النظام فيه«]]].

إنّ المدينة المثاليةّ عنده ينبغي أن تتكون إذن من مساحة تُكّن الكتلة السكانيّة المجتمعة 

فيها سياسيًّا أن تقوم بتدبير أمور معيشتها ولا ينبغي أن تنمو مساحتها فتزيد عن هذه الحدود، 

وكذلك لا ينبغي أن تقل مساحتها فلا تكفي لحاجة كتلتها السكانية.

2. أما من حيث موقع هذه المدينة؛ فأرسطو يفترض ضرورة وجود شروط استراتيجيّة 

)ك4-  :1979 القاهرة  للكتاب،  العامة  المصرية  الهيئة  السيد،  لطفي  أحمد  ترجمة:  السياسة،  كتاب  طاليس:  أرسطو   -[[[

ب4-ف3-4-5(، ص249-247.



275 الدولة المثاليّة بين أفلاطون وأرسطو

عدّة منها أن يكون موقعها على أرض خصبة تكفي حاجة مواطنيها، وأن يكون هذا الموقع 

سهل المراقبة حتى يسهل الدفاع عنها وقت الحرب، وأن يكون هذا الموقع صالحاً سواء من 

جهة البر أو من جهة البحر حتى يسهل تلقيها الإمدادات الغذائيّة ونقل ما يزيد عن حاجتها 

من البقول والأخشاب وسائر الحاصلات]]].

3. أما بخصوص توافر عناصرها الضروريةّ للحياة، فيشترط أرسطو أن تكون كلّ عناصر 

الحياة طبيعيّة وبشريةّ موجودة ومؤهلة لإسعاد أهل هذه المدينة. وقد حصر هذه العناصر في 

ضرورة توافر المواد الغذائيّة الضروريةّ، ثم الصنائع والفنون المختلفة وتوافر الأدوات التي لا 

غنى عنها في الحياة، كذلك توافر الأسلحة. والمرافق العامة، وكهنة يقومون على أمر العبادة، 

وقضاة وكذلك الصناع والزراع والجنود ...إلخ]]].

4. أما بخصوص توزيع الثروات والملكيات، فقد ألمح أرسطو هنا إلى ضرورة الاستفادة 

من القوانين المنظمة لذلك في الدول القديمة ذات الخبرة الطويلة في ذلك ومنها مصر]]]. 

من  كمصدر  مصر  أرسطو  فيها  يذكر  التي  القليلة  الاستثناءات  من  المرة  هذه  تكون  وربما 

مصادر فكره. 

5. أما بخصوص شروط الزواج والتناسل فقد خاض فيها أرسطو كما خاض فيها أفلاطون 

تمامًا في محاورة القوانين وإن اختلفا في التفاصيل، وبالنسبة لأرسطو فقد شدّد على ضرورة 

للزواج، وبعد تحليل وافٍ قرّر  السنّ المناسبة  يتزوّجا في  الزوجين، وأن  الطباع بين  توافق 

أنّ السن المناسبة لزواج الفتاة بلوغها ثماني عشرة سنة، وبالنسبة للرجال سبع وثلاثين أو 

النسل قوياً، أما بخصوص الوقت  أقل قليلاً وهذه السن هي الأنسب للطرفين لكي يكون 

المناسب لإتمام الزواج فينبغي الرجوع فيه للأطباء وعلماء الطبيعة؛ إذ يستطيع الأوّلون أن 

يعينوا الصفات لصحّة الزوجين ويستطيع الآخرون أن يخبروا بأي الرياح يحسن اختيارها وإن 

كانت ريح الشمال في رأيه خير من ريح الجنوب. وطالب أرسطو الأمهات بأن يعنوا طوال 

]]]- أرسطو طاليس، كتاب السياسة، م.س، )ك4-ب5- ق1-ف6(، ص253-251.

]]]- م.ن، )ك4-ب7-)ف1-ف5(، ص258-257.

]]]- م.ن، )ك4-ب9 )ف4-ف5(، ص263.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(276

مدة الحمل بالتزام نظام معين ويتجنبن الكسل ويخفضن من الغذاء، كما ينبغي تحديد عدد 

الأطفال وإن كانت الزوجات خصبة إلى ما وراء الحد المفروض فينبغي الإيعاز بالإجهاض. 

كما لا ينبغي بموجب القانون العناية بأولئك الذين يولدون مشوهي الخلقة]]].

6. أما بخصوص تربية الأطفال والعناية بهم؛ فقد حرص أرسطو على التأكيد على أهمية 

التغذية السليمة لهم منذ ولادتهم. وعلى ضرورة أن نجنّب أبصارهم وأسماعهم كلّ مشهد 

وكلّ قول لا يليق بالرجل الحر. وإن بلغوا سن الشباب ينبغي أن يحرمّ القانون عليهم مشاهدة 

القطع التمثيلية البذيئة والمضحكة إلى أن يبلغوا السن التي يمكنهم فيها فعل كل شيء بعد 

أن يكونوا بالتربية السليمة قد تحصنوا من تلك الأخطاء]]]. 

ثم تحدث عن المبدأ العام للتربية وهو مبدأ سياسي؛ حيث إنّ أخلاق الأفراد وعاداتهم في 

كل مدينة هي الكفيلة بقوام الدولة »ومن ثم فإنّ القوانين يجب أن تكون دائماً مناسبة لمبدأ 

النظام  تحفظ  والإوليجارشية  الديمقراطية،  يحفظ  الديمقراطية  الأخلاق  تعلم  أي  الدستور 

الأوليجارشي وهكذا«]]]. وهذا المبدأ السياسي للتربية يترتب عليه مبدأ آخر هو ضرورة أن 

تكون التربية في الدولة واحدة متماثلة لجميع أعضائها]]]، وألا يترك أمر التربية لكل مواطن 

يربى أولاده على هواه!

بالمساحة  تبدأ  يلزمها من شروط  أرسطو بما  عند  الفاضلة  المدينة  معالم  وهكذا تمت 

وعدد السكان وتنتهي بشروط خاصة بالتربية الفاضلة داخل هذه الدولة – المدينة الفاضلة. 

الفاضلة يختلف  الذي لا يزال يحتاج إلى إجابة شافية: ماذا في هذه المدينة  لكن السؤال 

بوضوح عما قدمه أستاذه أفلاطون؟

رابعًا: انهيار الدولة المثالية لدى أفلاطون وآرسطو
لقد أعلن أفلاطون بعد أن انتهى من رسمه لتلك الصورة المثاليّة للدولة ولنظام الحكم 

فيها، أعلن أنهّا رغم روعتها قد تزول يومًا ما وأن الكمال يمكن أن يتحول شيئاً فشيئاً فيصير 

]]]- أرسطو طاليس، كتاب السياسة، م.س، )ك4-ب14- ف1-ف12(، ص285-281.

]]]- م.ن، )ك4-15 )ق1-ف11(، ص289-286.

]]]- م.ن، )ك5-ب1-ف1(، ص290

]]]- م.ن، )ف2(، ص290.



277 الدولة المثاليّة بين أفلاطون وأرسطو

إلى فساد، وحذا حذوه تلميذه أرسطو وهو ما سنعرض له فيما يلي.

1. انهيار الدولة المثاليّة عند أفلاطون والدعوة إلى دولة مثاليّة جديدة
لقد تحدّث أفلاطون عن ذلك في »الجمهورية« وبيّ كيف تتحوّل دولة الحاكم 

الفيلسوف إلى نقائضها الفاسدة، ومن ثم حرص في »القوانين« على الحديث عن نموذج 

آخر للدولة المثاليةّ يحكمه القانون وليس الفرد.

الخير  لتحقيق  ليس  توجد  الدولة  أنّ  على  التأكيد  »القوانين«  في  أفلاطون  واصل  لقد 

والمصلحة لفرد أو لطبقة معينة من الناس، بل توجد لتحقق للجميع الحياة الأفضل]]].

ومن ثم فإنّ كلّ ما فعله أفلاطون في »القوانين«، هو أنهّ قدم لنا خيارًا ثانياً يمكن اللجوء 

الخيار الأوّل وهو في نظره الأكثر كمالً والأكثر صحّةً، وفي  إليه حين لا نستطيع تحقيق 

هذا الخيار الثاني لا ينبغي أن يغفل المشرع )وهو أفلاطون نفسه( عن أي شيء مما يجعل 

التعامل  أكثر واقعيّةً في  يلتزم هنا بمنهج  أنه  ما هنالك  أكثر كمالً وأتم سعادة. كل  حياتنا 

يتعلق  فيما  »الجمهورية«  وردت في  التي  آرائه  بعض  من  ويطوّر  السياسية  المشكلات  مع 

بالشروط الواجب توافرها في المدينة الفاضلة؛ فقد أصبح على سبيل المثال أقلّ تقديراً للنظام 

-الأسبرطي- الذي أعطى الشجاعة والنجاح العسكري الأولويةّ على بقية الفضائل الأخرى- 

مما كان عليه الحال في »الجمهورية«، واعتبر أنّ غاية الدولة هي الانسجام والائتلاف في 

كل العلاقات سواء الأسرية في داخل الدولة، أو العلاقات الخارجية مع الدول الأخرى]]]. 

إنّ القانون هنا في دولة القوانين هو ممثل العقل الذي جعله أفلاطون أسمى ما في الدولة 

التالية في  التي ينبغي أن تتوافر لوجود تلك الدولة  المثاليةّ الأولى. فما هي تلك الشروط 

الأفضلية وما هي القوانين التي يجب أن تحكمها؟!

ي وعدد السكان
وط الموقع الجغرا�ف أ. �ش

يفتتح أفلاطون الكتاب الرابع من »القوانين« بالحديث عن خصائص المكان الذي ينبغي 

[1]- Copleston : Op.Cit,P.261.

ط4،  بمصر،  المعارف  دار  العروسى،  جلال  حسن  العربية:  الترجمة  ج1،  السياسى،  الفكر  تطور  سباين:  جورج  انظر:   -[[[

1971، ص95.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(278

أو  الدستورية  النّظم  نظرا لأن  الأمر،  هذا  أهميّة  بداية على  فيؤكّد  الدولة،  هذه  فيه  تقع  أن 

القوانين ينبغي أن تكون متوافقةً مع بيئتها الطبيعية ومواردها الاقتصادية وكذلك مع تكوين 

الشعب نفسه]]].

الرئيسية  الزراعية  الحاصلات  كل  يعطي  موقع  على  المدينة  تكون  أن  بدّ  فلا  ولذلك 

الضرورية للاكتفاء الذاتي وبحيث تعتمد المدينة على ذاتها]]]. كما يجب أن تبتعد المدينة في 

موقعها عن البحر لأن قرب المدينة من البحر هدام يصيب النفوس بعدوى التجارة والتهريب 

الحقير كما يزرع فيها الأخلاق غير المستقرة وغير الشريفة]]].

وبالطبع فإنّ المقصود من هذين الشرطين أن يتوافر للدولة موقع جغرافي يمكنها من بناء 

اقتصاد يقوم في على الزراعة وليس على الصناعة أو التجارة. 

التي تقع عليها  فينبغي أن يكونوا ملائمين للمساحة  أما بخصوص سكان هذه المدينة 

آلاف  خمسة  يتجاوز  ألا  ينبغي  المواطنين  فعدد  سعيدة،  لحياة  اللازم  بالرخاء  فيتمتعون 

مواطن، وبالتحديد 5040 مواطن]]]. إن كل مواطن من هؤلاء سيتاح له ملكيّة قطعة أرض، 

وسيتاح له أن يتزوج وأن ينجب أطفالً. ولكن هذا الزواج وتلك الملكية تحدّدها الشروط 

والقوانين الملائمة للمواطنين؛ فلا تكون الملكية مشاعًا أو نصف مشاع كما كان الحال في 

»الجمهورية«.

ب. النظم الاجتماعيّة والاقتصاديّة

إنّ أفلاطون لا يخفي في »القوانين« أنه لا يزال يؤمن بأن النظام الشيوعي الذي تكون 

الملكية فيه مشاعًا بين الأصدقاء هو النظام المثل]]]. كما أنهّ لا يزال يحتفظ بالعديد من آرائه 

]]]- انظر: مقدمة تيلور لترجمته الإنجليزية للقوانين، نقلها إلى العربية محمد حسن ظاظا مع ترجمته للمحاورة نفسها، الهيئة 

المصرية العامة للكتاب 1986م، ص39.

]]]- م.ن؛ انظر أيضًا: أفلاطون، القوانين، )ك4(، ص208 من الترجمة العربية.

]]]- جاك شوفالييه، م.س، ص56.

]]]- جاك شوفالييه، م.س، ص 56؛ سباين، تطور الفكر السياسى، م.س، ص100؛ راجع: أفلاطون، القوانين، )ك4(، الترجمة 

العربية ص251، حيث يوضح أفلاطون أسباب اختياره لهذا العدد بالذات.

]]]- انظر: أفلاطون، القوانين، م.س، )ك5(، ص253.



279 الدولة المثاليّة بين أفلاطون وأرسطو

حول المساواة بين المرأة والرجل]]]«، ومن ثم فإنهّ لا يزال يرى »أن يتلقى البنات التدريب 

نفسه الذي يتلقاه البنين بدون أي تحفظ – فالتمرينات الرياضية البدنية وركوب الخيل مناسبة 

للمرأة مثلما هي مناسبة للرجل تمامًا]]]«.

أتاح  »القوانين«  إلى  »الجمهورية«  من  السياسي  النظام  صورة  اختلاف  فإنّ  ذلك  ومع 

لأفلاطون أن يطور من آرائه في النظم الاجتماعيّة السائدة في دولة »القوانين«؛ حيث أباح هنا 

نظام الزواج الفردي؛ إذ »على الرجل أن يتزوج عندما يصل إلى سن الثلاثين وقبل أن يصل 

إلى الخامسة والثلاثين]]]«، وهذا قانون لا يجب مخالفته إذ إنّ من يخالفه »يجب أن يدفع 

غرامة سنوية ]]]«.

أما اختيار الزوجة أو الزوج فإنهّ ينبغي أن يتمّ على أساس تحقيق المصلحة العامة وليس 

فقط المصلحة الخاصة؛ إذ إنّ على كل رجل أن يبحث لا عن الزوجة التي تسرهّ وتسعد قلبه، 

بل عن الزواج الذي يتحقّق بمقتضاه الخير للدولة ككل. وهكذا ينبغي أن يحدث في أي 

زيجة نوع من أنواع التوافق النفسي والاجتماعي بين الزوجين وأن يحرص الزوج على هذا 

الأمر بقدر استطاعته حتى يحقّق الغرض الاجتماعي من الزواج ويضمن له النجاح . كما أنّ 

من الضروري لمصلحة الدولة أن يسجل عقد الزواج في المحكمة]]].

ويبدو أنّ أفلاطون كان معنيًا بضرورة الربط بين إباحة نظام الزواج وقيام الأسرة في دولة 

»القوانين«، وبين بعض التشريعات الاقتصاديةّ الخاصة بإباحة الملكيةّ الخاصّة حتى تتحقّق 

العدالة الاجتماعيّة بين أفراد المجتمع.

حقّ  قيّد  وقد  محدودًا.  مقدارها  يكون  أن  بشرط  الشخصيةّ  الملكية  أفلاطون  أباح  فقد 

الانتفاع بالممتلكات الشخصيّة بحدود تشبه الحدود المقيدة لمقدارها. فالمواطنون لا ينبغي 

لهم مثلا الاشتغال بالصناعة أو التجارة أو أن يكون لأحدهم حرفة أو مهنة. ولأن جميع هذه 

[1]- Plato: The Laws (B.VII-805), Eng. Trans, By Jowett B, The Dialogues of Plato,Vol.V.Third Ed, 

Oxford University Press, London 1931, p.187.

[2]- Ibid., B.VII-804, Eng. Trans, P.186.

]]]- أفلاطون، القوانين، م.س، )ك5(، الترجمة العربية، ص231.

]]]- م.ن، )ك5(، ص232.

]]]- انظر: كتابنا: مكانة المرأة في فلسفة أفلاطون، ص67.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(280

النشاطات لا غنى عنها ينبغي أن يقوم بها الأغراب الذين يقيمون في المدينة من الأحرار 

الذين ليس لهم صفة المواطنين. وقد بلغ أفلاطون في تحديده وتقييده للأنشطة الاقتصادية 

أو التجارية للمواطنين حد تحريم حيازة الذهب والفضة وأخذ فوائد على القروض]]].

جـ- النظام السياسي

الملكية  بين  التأليف  على  يقوم  الدولة  لهذه  أفلاطون  اختاره  الذي  السياسي  النظام  إنّ 

والديمقراطية، وإن كان نصيب الديمقراطية فيه ضئيل جدًا نظراً لأنّ الأساس الذي يقوم عليه 

هذا النظام هو على الصعيد العملي التقسيم الطبقي والتمثيل المتساوي للطبقات الأربع في 

المدينة، وهذه الطبقات تقُّوم على أساس الملكية. ولما كانت الملكية الشخصية لا ينبغي أن 

تتجاوز أربعة أمثال قيمة قطعة من الأرض، فقد تحدث أفلاطون عن أربع طبقات من هؤلاء 

الملاك؛ أولها وأدناها أولئك الذين لا تزيد ممتلكاتهم الشخصية على قيمة حصتهم من الأرض 

والثانية تتكون من أولئك الذين تزيد ممتلكاتهم الشخصيّة على قيمة حصّة الأرض ولا تزيد 

على قيمة حصتين اثنتين.. وهكذا فالطبقة العليا تكون هي الأقل عددًا والأكثر امتلاكًا. 

التساوي في  أساس  ممثليها في المجالس المختلفة على  باختيار  الطبقات  وتقوم هذه 

التمثيل بين الطبقات الأربع. وعلى رأس هذه المجالس مجلس »حراس الدستور« أو »حراس 

القانون« وهو يتكون من سبعة وثلاثين عضوا ينتخبون على ثلاث مراحل تبدأ باختيار يمنح 

كل الطبقات المالكة تمثيلا متساوياً يتجنّب من خلاله أي نزاع طبقي؛ إذ يختار هذا العدد 

المتساوي من الأعضاء من كل الطبقات الأربعة وذلك بشرط أن يكون هناك عقوبة ترغم 

أعضاء الطبقتين الغنيتين على أن يصوتوا في انتخابات ممثلي الطبقات الأربعة، بينما تستطيع 

يخصونهما.  الذين  الممثلين  انتخاب  تجنب  تكونا حرتين في  أن  أرادتا  إذ  الأفقر  الطبقتان 

أثر مماثل في  ذات  الأغنياء  أصوات  تصبح  أن  لذلك هي  أفلاطون  يرجوها  التي  والنتيجة 

اختيار ممثلي الفقراء]]].

المهم أن نصل في النهاية إلى تكوين ذلك المجلس المسمى بمجلس حراس الدستور 

رفيه  بخلق  ومتمتعين  السبعين  وتحت  الخمسين  فوق  أعضائه  سنّ  يكون  أن  ينبغي  الذي 

]]]-  أنظر: جورح سباين، م.س، ص101-100.

]]]- انظر: جورج سباين، م.س، ص102-103؛ تيلور: مقدمة »القوانين« في الترجمة العربية، ص48-49؛ راجع: أفلاطون، 

القوانين، )ك6(، الترجمة العربية، م.س، ص274، وما بعدها..



281 الدولة المثاليّة بين أفلاطون وأرسطو

وذهن صافي؛ حيث إنّ عملهم الأساسي سيكون هو مراقبة ما فيه صالح القوانين وتنفيذها 

على خير وجه]]]. وهكذا يتحدث أفلاطون عن باقي الطبقات.

الملكية  من  الخليط  السياسي  النظام  هذا  ظلّ  في  الحكومة  صورة  عن  تساءلنا  وإذا 

التي  المختلطة  الدولة  نظام  فهو  أفلاطون.  عند  واضحة  إجابة  وجدنا  لما  والديمقراطية، 

تجمع -على حد تعبير سباين- بين مبدأ الحكمة في النظام الملكي ومبدأ الحرية في النظام 

الديمقراطي، وإن كانت معالم هذا الاختلاط غير واضحة فقد جاء اتجاه أفلاطون مشتتّا على 

وجه لا رجاء فيه حتى جنح في النهاية إلى ذلك الإتجاه الأكثر ملائمةً لما بسطه من قبل في 

الجمهورية]]]. فقد مال كما رأينا في النظام الطبقي القائم على الملكية إلى أرستقراطية الحكم 

وقد تمثل ذلك في طريقة انتخاب مجلس الشيوخ )مجلس الثلاثمائة وستين عضوًا(، وفي 

السياسيةّ  والسلطات  الوظائف  القائمين على  اختيار  الدستور، وكذلك في  مجلس حراس 

والعسكرية العليا في المدينة.

د- النّظم التعليميّة الدينيّة

لقد اهتم أفلاطون في »القوانين« مثل ما اهتم في »الجمهورية« بالتربية والنظام التعليمي 

كنموذج  القديمة  مصر  في  التعليمي   – التربوي  النظام  اتخاذ  إلى  هنا  مال  قد  كان  وإن 

يحتذى]]]. حيث يفرض نظامًا دقيقًا للمراقبة الأكثر صرامةً لكلّ ما يلقى على أسماع الأبناء 

من شعر وفنون مختلفة.

وعلى أي حال فلا تزال المعالم الكبرى للنظام التعليمى واحدة؛ فلا يزال أفلاطون حذرًا 

من الشعر والشعراء، وتجلى ذلك في تلك الرقابة الشديدة التي طالب بفرضها عليهم، ولا 

يزال يصر على أن يتعلم النساء جنبا إلى جنب مع الرجال وعلى قدم المساواة كما لا يزال 

يرى أن تعليم المواطنين جميعا يجب أن يكون إجباريًّا]]].

أما الجديد هنا فهو بالطبع مراعاة وجود الأسرة كأساس في مجتمع دولة »القوانين«، وقد 

]]]- انظر: جورج سباين، م.س، . ص274

]]]- سباين، م.س، ص96.

]]]- انظر: شوفالييه، م.س، ص57.

]]]- انظر: سباين، م.س، ص105-104.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(282

ترتب على ذلك ضرورة وجود إشراف عام من الدولة على التربية بحيث لا يترك شيء لنزوات 

الأفراد من ربات البيوت. 

ويشدّد أفلاطون في التربية على توفير المباني المدرسيّة المناسبة المزودة بمساحات كافية 

وأساتذة مهرة أكفاء مزودين بكل ما يلزمهم من وسائل تعليمية. أما من حيث موضوعات 

الحياة  أعمال  أجل  من  الحساب  من  كافيًا  قدرًا  التلاميذ  هؤلاء  يعطى  أن  فيجب  الدراسة 

يعرف  لكي  الموسيقي  من  وقدرًا  التقويم،  لفهم  الفلك  أوليات  من  وقدرًا  العادية،  اليوميّة 

الفرد كيف يعزف النغمات على قيثارته الخاصة، وستكفي هذه الدراسات حتى بلوغ هؤلاء 

التلاميذ سن السادسة عشرة]]].

وقد تحدّث أفلاطون بعد ذلك عن ثلاثة موضوعات تبقى للتعليم الأعلى الذي ينبغي 

على أحرار الرجال أن يحرزوا فيه التقدّم وهي الحساب والهندسة والفلك بقدر أبعد من تلك 

المعرفة البسيطة المشار إليها سابقًا والخاصة بمجردّ معرفة التقويم. وقد استشهد أفلاطون 

هنا بما يدرسه الطلاب في مصر في ذلك المستوى المتقدم تحت إشراف ورقابة أخلاقية من 

الدولة]]].

كان  فقد  والدينية،  التعليمية  الموضوعات  بين  الربط  هو  القوانين  في  ما  أطرف  ولعلّ 

الهاجس الأساسىي عند أفلاطون في كلّ ما قاله عن التعليم هو ألا يتعارض أي شيء فيه مع 

القيم الأخلاقية والدينية الصحيحة. 

ولعل ذلك هو ما حدا أفلاطون أن يهتم كثيراً بالدين وبضوابط العقيدة الدينيّة وضرورة 

الرقابة على ممارسة الشعائر الدينيّة؛ فالدين يجب أن يخضع عمومًا لتنظيم الدولة ورقابتها، 

وعلى ذلك يحرم أفلاطون أي نوع من العبادات الدينية الخاصة وكذلك تحريم إقامة الشعائر 

إلا في معابد عامة على أيدي الكهنة الرسميين المرخص لهم بذلك. وقد انتهى هذا التشدّد 

بشأن ضرورة الإيمان بالله وممارسة الشعائر الدينية تحت إشراف الدولة، انتهى بأفلاطون إلى 

تزويد الدولة بقانون للهرطقة لعقاب الملحدين الذي عدد أفلاطون ثلاث صور لهرطقتهم 

]]]- سباين، تطور الفكر السياسي، م.س، ص55-54 ؛ راجع: أفلاطون، القوانين، م.س.

]]]- سباين، تطور الفكر السياسي، م.س، ص56-57؛ راجع: أفلاطون، القوانين، م.س، )ك7(، ص333-332.



283 الدولة المثاليّة بين أفلاطون وأرسطو

تعنى بشؤون  الآلهة  أن  إنكار  وثانيهما:  نوع.  أي  الآلهة من  إنكار وجود  أولها:  وإلحادهم 

البشر، وثالثها: أن الآلهة ترضى بسهولة عمن يرتكبون الذنوب وأنهم يستطيعون الإفلات من 

العقاب الإلهي بالصلوات وتقديم القرابين]]]!

وقد حدّد أفلاطون العقوبات التي ينبغي أن تلحق بأولئك الملحدين والهراطقة وتتراوح 

بين السجن لمدة خمس سنوات وبين الموت. والحقيقة أنّ هذه القوانين الخاصة بمحاربة 

الهرطقة والإلحاد تتنافى مع ما اعتاده اليونان من حرية الفكر والعقيدة، وهي على حدّ تعبير 

سباين وصمة عار لكونه أوّل دفاع عقلي عن الاضطهاد الديني]]].

 )Nocturnal Council( هـ- المجلس الساهر

مجلس  وهو  الساهر«  »المجلس  أسماه  ما  عن  بالحديث  القوانين  دولة  أفلاطون  أنهى 

يتشكّل من جماعة تتكون من العشرة الأكبر سنًّا من بين السبعة والثلاثين الذين يتألف منهم 

مجلس الحراس ومن الرئيس المشرف على التعليم )وزير التعليم( ومن عدد معين من الكهنة 

يختارون وسابقيهم لما هم عليه من فضيلة من قبل جميع المواطنين في جوّ من المهابة.

بأنهّ المنوط به مراقبة وإدارة جميع المنظمات  وقد حدّد أفلاطون وظيفة هذا المجلس 

القانونية في الدولة. كما أنّ واجباته تسلم تقارير من المسافرين العائدين واستعمال حصافته 

في إدخال النظم الاجتماعية وفروع البحث التي يكون تقريرهم عنها مشجعًا]]].

»جذع  بأنها  عمومها  في  المرتقبة  المدينة  القوانين  دولة  ختام  في  أفلاطون  صور  لقد 

الجسم« والحراس الذي يستقرون على قمتها وتمتد رؤيتهم إلى كل محيطها بأنهم »العقل« 

نظراً لحكمتهم الخاصّة في الشؤون العامة]]]. وأنهى الحوار بعبارة ذات مغزى يقول فيها: 

»... ولكن إذا استطعنا مرة أن نخلق ذلك المجلس المدهش فإننا يجب يا أصدقائي وزملائي 

الطيبين أن نجعل الدولة في حفظه وصيانته، وسيكون من الصعب ألاَّ يوافقنا مشرع حديث 

]]]- انظر: سباين، تطور الفكر السياسي، م.س، ص106؛ راجع الكتاب العاشر من القوانين، الترجمة العربية ص 447 وما بعدها.

]]]- سباين، تطور الفكر السياسي، م.س، ص106.

]]]- انظر: سباين، تطور الفكر السياسي، م.س، ص106؛ تيلور، مقدمة القوانين، م.س، ص70؛ راجع: أفلاطون، القوانين، 

م.س، )ك12(، ص527 وما بعدها.

]]]- أفلاطون، القوانين، م.س، ص560.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(284

على ذلك]]]«. 

وهذه العبارة تكشف بأوضح صورة ممكنة عن أن أفلاطون لم يتنازل في »القوانين« عن 

شيء مما أورده في »الجمهورية« وخاصة فيما يتعلق بالحاكم الفيلسوف.

وهو  يميّزها،  ما  أهم  القوانين  دولة  يسلب  »القوانين«  ختام  في  أفلاطون  نجد  وهكذا 

وتجديده  القضائية  والهيئات  للقانون  كمراقب  المجلس  هذا  فوجود  للقوانين؛  الخضوع 

يحكم  الذي  الفيلسوف  الحاكم  مقام  يقوم  بالفعل  أنهّ  بساطة  بكلّ  يعني  إنما  للقوانين، 

بمقتضى حكمته وقدرته ودون الرجوع إلى أي شيء خارج عقله أو بدون الاستناد على أي 

قوانين مسبقة!

2. انهيار الدولة المثاليّة لدى آرسطو

 استقر في يقين آرسطو أن دولته المثالية لا سبيل إلى تحقيقها!! فبدأ تساؤله حول أفضل 

بصورة  تحكم  أن  الحكومة  لهذه  يمكن  كيف  آخر  جانب  ومن  للحكم..  الواقعية  الأنظمة 

تحقّق الاستقرار للدولة ككل؟!

الحكومات،  وأنواع  الدساتير  أنواع  خير  عن  التساؤلات  هذه  نفسه  أرسطو  تساءل  لقد 

واتساقاً مع نظريته الأخلاقيّة في أنّ الفضيلة ليست دائماً إلا وسطاً بين طرفين، فإنهّ وجد أنّ 

الفقراء  الغنى، والمواطنون  الأغنياء جد  المواطنون  متميزة؛  تشمل ثلاث طبقات  دولة  كلّ 

الطرفين«]]]،  هذين  بين  الوسط  وضعهم  يشغل  الذين  الموسرون  والمواطنون  الفقر،  جد 

أنّ الإجماع السياسي هو على الخصوص أحسن ما يكون متى تكون من  ومن ثم استنتج 

الطبقة الوسطى  التي فيها  مواطنين ذوي ثروة متوسطة، وأن الدول حسنة الإدارة هي تلك 

أكّد ذلك من خلال الاستشهاد  الطبقتين الأخريين. وقد  قوّةً من مجموع  أكثر عددًا وأشد 

بأنّ »المشرعين الأخيار ظهروا من هذه الطبقة الوسطى، فقد كان منها صولون«]]]. وهو أكبر 

وأعظم مشرع عرفته بلاد اليونان.

]]]- أفلاطون، القوانين، ص566.

]]]- آرسطو، السياسة، م.س، )ك6-ب8- ف3(، ص339-338.

]]]- م.ن، )ب8-ف9، ف10(، ص341-340.



285 الدولة المثاليّة بين أفلاطون وأرسطو

أفضل  هي  الطبقة  هذه  أفراد  من  مشكلة  حكومة  تكون  أن  أرسطو  رجح  فقد  هنا  ومن 

حكومة، وأنّ نظامًا سياسيًا قادر على التكيف أفضل من غيره مع كل الأجسام السياسية بصفة 

عامة ويكون بإمكانها جميعًا أن تحقّقه ولا يتطلب فضيلة ليست في متناول الإنسان العادي، 

إذن نظام وسط في كل  إنهّ  للكلمة]]].  الضيق  بالمعنى   Politeia الدستوري  النظام  إنّا هو 

شيء في التشكيل الطبقي للدولة التي يحكمها، وفي التوسط بين طبقتي الأغنياء والفقراء 

بما يترتب على كلّ منهما من خصائص وعيوب قد تمثل خطراً على الدولة وسببًا في إثارة 

الثورات فيها، ويحكمها فئة من تلك الطبقة الوسطى التي لا تطمع في ثروة ولا تعاني من 

فقر.

إن مثل هذه الحكومة التي تمثل الوسط العدل حسب تصوّر أرسطو بين أنواع الحكومات 

السياسي  نظامها  أنّ  يفترض  دولة  في  حكومة  لأنهّا  مطلق؛  أو  دكتاتوري  بشكل  تحكم  لا 

النظام الأمثل والنظام السياسي الأفضل هو ما ينص المشرع فيه على أن ثمة سلطات  هو 

ثلاثة: الجمعيّة العموميّة، السلطة التنفيذيةّ، السلطة القضائيةّ. ولا تختلف الدول في الحقيقة 

إلا باختلاف هذه العناصر التي حدّد أرسطو مهامها بدقةّ فقد أشار إليها عمومًا بقوله: »إنّ 

طبيعتها  تنظيم  يلزم  الحكام  هيئة  وأن  العامة،  الشئون  في  تتداول  التي  العمومية  الجمعية 

المتنوعة  التي من شأنها بمحاكمها  القضائية]]]«  والهيئة  فيها،  التعبير  واختصاصها وطريقة 

الفصل في المنازعات.

لا شكّ أنّ هذه النظرية التي أدرك فيها أرسطو بهذا الشكل سلطات الدولة الثلاث والفصل 

بينها على أساس أن كل واحدة منها مستقلة بوظائف وموظفين ومهام محدّدة، لا شكّ أنهّا قد 

ألهمت فلاسفة السياسة الليبراليين المحدثين. فقد كان أرسطو أوّل من أدرك فيما يبدو الفرق 

بين الدولة والحكومة على اعتبار أنّ الدولة هي مجموع المواطنين وكل هذه السلطات، وأنّ 

الحكومة هي فقط إحدى سلطات الدولة هي السلطة التنفيذية وأن السيد الحق للدولة ليس 

هي وإنّا هو السلطة التشريعيّة )الجمعية العمومية( وأن هاتين السلطتين لا يمنعان وجود 

سلطة قضائيّة مستقلةّ بمحاكمها المختلفة للفصل بين الأفراد في منازعاتهم وجرائمهم، إنهّا 

]]]- انظر: شوفالييه، م.س، ص111-110.

]]]- أرسطو طاليس، السياسة، م.س، )ب11-ف1(، ص348.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(286

ا من النظريات المشرقة والأكثر معاصرةً من بين نظرياته السياسية الأخرى. حقًّ

خامسًا: الدولتان في ميزان النقد
النفوس  إليها  تصبو  حقيقية  مثالية  دولة  تقديم  في  آرسطو  وتلميذه  أفلاطون  يفلح  لم 

وتجعلها مثلاً أعلى يمكن تحقيقه في فترةٍ من عمر الزمن، حين ميلاد مؤمنين بتلك الدولة، 

ولكن دولة أفلاطون خصيصًا صدمت شعور الإنسان بإنسانيّته، صدمته ثلاث مرات، الأولى 

حين القول بشيوعيّة النساء ومن ثمَّ الأولاد، وهو ما أفاض آرسطو في نقده فلسفياً، ولكنه لم 

ينقده من ناحية الفطرة أو المعتقد؛ إذ لم تكن شمس الإسلام قد أشرقت بعد، لتكون تلك 

الفكرة بمثابة هدم لقوانين الفطرة التي تأبى تلك الشيوعية، بشقيها -النساء والأولاد- فبالإضافة 

إلى كونها تؤدي إلى تبلدّ المشاعر الوالديةّ وانعدام الرحمة والسكن للأبناء وللزوجة، فإنهّا 

مخالفة أيضًا للعقيدة الإسلامية التي جعلت الأسرة مركزاً رئيسًا للحياة ولتنظيم المجتمعات، 

نْفُسِكُمْ 
َ
أ مِنْ  لَكُمْ  خَلَقَ  نْ 

َ
أ آيَاَتهِِ  وَمِنْ  بالزواج  تبدأ  لتكوين الأسرة  ووضعت ضوابط 

مِنْ  ثُمَّ  ترَُابٍ  مِنْ  خَلَقَكُمْ   ُ وَاللَّ  ًوَرحََْة ةً  مَوَدَّ بيَنَْكُمْ  وجََعَلَ  إلَِْهَا  لتَِسْكُنُوا  زْوَاجًا 
َ
أ

إلَِْهَا، ومن ثمَّ فإنّ شيوعية  مِنْهَا زَوجَْهَا ليِسَْكُنَ  وجََعَلَ   زْوَاجًا
َ
أ ثُمَّ جَعَلَكُمْ  نُطْفَةٍ 

أفلاطون أشبه بصدام حتمي للفطرة وللدين في آنٍ واحدٍ.

ليفتح  الأموال؛  شيوعيةّ  عن  تحدث  إذ  أخرى؛  مرة  الإنسانيّة  الفطرة  أفلاطون  صدم  ثم 

أبواباً جديدة للصراع من حيث أراد إغلاقها، وليصطدم مع المطالب الإنسانيّة من حيث أراد 

الترفع فوقها، ثم ليصطدم مع الدين أيضًا حين ظهوره بعد، إذ يقرّ الملكية الخاصّة وحرية 

أبناءه بعدم التصارع لأجل ماديات الحياة، فالجانب الروحي  التصرفّ فيها، ولكنّه يطالب 

لهَُمْ  أهم كثيراً من الجانب المادي، لذا كان الحديث عن الدنيا دومًا بالإنتقاص وَاضْبِْ 

صْبَحَ هَشِيمًا تذَْرُوهُ 
َ
رْضِ فَأ

َ
مَاءِ فَاخْتَلَطَ بهِِ نَبَاتُ الْ نْزَلَْاهُ مِنَ السَّ

َ
نْيَا كَمَاءٍ أ مَثَلَ الَْيَاةِ الدُّ

وَلهَْوٌ ثم أعلى من  لَعِبٌ  إلَِّ  نْيَا  الدُّ الَْيَاةُ  وَمَا   مُقْتَدِرًا ءٍ  ِ شَْ
كُّ ُ عََ  وَكَنَ اللَّ يَاحُ  الرِّ

ارَ الْخَِرَةَ لهََِ الَْيَوَانُ لوَْ كَنوُا يَعْلَمُون َوَلَ نضُِيعُ  شأن الروح ومطلب الآخرة  وَإِنَّ الدَّ

ينَ آمََنُوا وَكَنوُا يَتَّقُونَ ... وهكذا تسير النصوص  ِ جْرُ الْخَِرَةِ خَيٌْ للَِّ
َ
جْرَ المُْحْسِنيَِن وَلَ

َ
أ

القرآنية في تنقية النفس وتهذيبها.



287 الدولة المثاليّة بين أفلاطون وأرسطو

البعد  فيه  يراع  تربويًّا جافاً لم  نظامًا  أقام  إذ  ثالثة  إنسانية الإنسان مرة  ثم صدم أفلاطون 

الروحي، ولم يراع فيه الموازنة بين النفس والبدن تلك التي أمر بها الدين الحنيف في غير 

بهِِ  لََا  مرةّ، وغير مناسبة، وكان ابتهال أهل العلم إلى ربهّم رَبَّنَا وَلَ تُمَِّلْنَا مَا لَ طَاقَةَ 

وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَاَ وَارحَْْنَا ثم كان خطأ الرجلين في دولتيهما اللتين ادعيا لهما المثالية 
جاء  الذي  العمل  تقسيم  كان  بل  النظم،  أسمى  هو  المطروح  العدالة  نظام  يكن  لم  حيث 

العدالة  كانت  ثم  لعمله،  عاملٍ  كل  بإتقان  الأمر  وكان  خالصًا،  إسلاميًا  مبدءًا  أفلاطون  به 

بنياناً  به الإسلام  يشُيد  الثروات مما  توزيع  الحرية والشورى وعدالة  القائمة على  التوزيعية 

رفيعًا لا تسابقه بناية، ولا تسمو إليه فضيلة ولا يضارعه دعاة قيم.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(288

لائحة المصادر والمراجع
11 أرسطو طاليس: كتاب السياسة، ترجمة أحمد لطفي السيد، الهيئة المصرية العامة .

للكتاب، القاهرة 1979 )ك2- ب1-ف 13-12-11(.

22 آرسطوطاليس: علم الأخلاق إلى نيقوماخوس )ك10، ب10، ف10( الجزء الثانى .

من الترجمة العربية.

33 أفلاطون: الجمهورية، ترجمة ودراسة: د.فؤاد زكريا، الهيئة المصرية العامة للكتاب، .

القاهرة 1985م، )331-332(، الترجمة العربية.

44 أفلاطون: ثياتيتوس، ترجمة: د. أميرة حملى مطر، الهيئة المصرية العامة للكتاب، .

القاهرة 1973م.

55 الكويت، . – جامعة  الآداب  كلية  والمرأة، حوليات  أفلاطون  إمام:  الفتاح  عبد  إمام 

الحولية )12(، الرسالة الخامسة والسبعون، 1992م.

66 باركر: النظرية السياسية عند اليونان، الجزء الأول والثانى، ترجمة: لويس إسكندر .

ومراجعة د. محمد سليم سالم،  سلسلة الألف كتاب )566(، مؤسسة سجل العرب، 

القاهرة 1966م.

77 د. . ترجمة:  اليونانية(،  )الفلسفة  الأول  الجزء  الغربية،  الفلسفة  تاريخ  برتراندرسل: 

زكي نجيب محمود، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة 1967م، الطبعة 

الثالثة 1978م.

88 تيلور: للقوانين، نقلها إلى العربية محمد حسن ظاظا مع ترجمته للمحاورة نفسها، .

الهيئة المصرية العامة للكتاب 1986م.

99 جورج سباين: تطور الفكر السياسى، جـ1، الترجمة العربية لحسن جلال العروسى، .

دار المعارف بمصر، ط4، 1971.

1010 العامة  المصرية  الهيئة  الجمهورية،  لمحاورة  بها  تقدم  التي  الدراسة  زكريا:  فؤاد 

للكتاب، القاهرة 1985م.



289 الدولة المثاليّة بين أفلاطون وأرسطو

1111 مصطفى النشار: مكانة المرأة في فلسفة أفلاطون – قراءة في محاورتى الجمهورية 

والقوانين، دار قباء للطباعة والنشر، القاهرة  1997م.

1212 ولتر ستيس: تاريخ الفلسفة اليونانية، ترجمة مجاهد عبد المنعم مجاهد، المؤسسة 

الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت 1987م.

1.	 Crombie: An. Examination of Plato’s Doctrines, I-plato.on man and 

society.

2.	 Matson W.I.A New History of Philosophy-Vol.I,Harcourt Brace 

Jovanovich Inc,U.S.A 1987.

3.	 Plato: The Laws (B.VII-805), Eng. Trans, By Jowett B, The Dialogues of 

Plato,Vol.V.Third Ed, Oxford University Press, London 1931.





ولة عند أرسطو ةٌ في مفهوم الدَّ قراءةٌ نقديَّ

حمدان الأحمد العكله]]]

مقدّمة

مع الفلسفة اليونانيَّة، تحوَّل مسار التَّفكير من الكون إلى الإنسان -خصوصاً مع مجيء 

ولة  سقراط- فبحث الفلاسفة بمسائل ذات صلةٍ مباشرةٍ بالإنسان وكينونته، فكانت فكرة الدَّ

ولة تترجم قوَّة وجوده وقدرته التَّنظيميَّة الفاعلة  أبرزها، ذلك لأنَّ الإنسان جوهر الوجود، والدَّ

في الحياة.

فقد حاول صولون إقرار العدالة الاجتماعيَّة عبر تشريعاته، وأراد من خلالها إنهاء نظام 

الحلَّ الأنسب للخروج من حالة  يمقراطيَّة بوصفها  بالدِّ أنَّه آمن  ، كما  الحكم الأرستقراطيِّ

قوله:  أرسطو  عن  ار  النشَّ مصطفى  نقل  حيث  قويَّةٍ،  دولةٍ  لبناء  الأنجع  والوسيلة  الحرب، 

أنَّه قضى على  إليه  عٌ عظيمُ القدر، لا سيَّما في نظر هؤلاء الذين ينسبون  »إنَّ صولون مشرِّ

وضع  وأنَّه  الوطنيَّة،  يمقراطيَّة  الدِّ وكوَّن  عب،  الشَّ استعباد  وأنهى  الأوليجاركيَّة،  مظاهر  كلِّ 

ولة  ة بأن فتح أبواب الوظائف القضائيَّة أمام جميع الموطنين«]]]، ففكرة الدَّ نواةَ سيادة الأمَّ

تحقيق  يعني  حيح  الصَّ بشكلها  ولة  الدَّ إقامة  أنَّ  كلِّ حكيمٍ، لإدراكهم  بال  يشغل  وتنظيمها 

م. القوَّة والغلبة والتَّقدُّ

إقامة نظامٍ أخلاقيٍّ  النَّاس على  ا سقراط فقد حاول عبر منهجه الحواريِّ أن يحرِّض  أمَّ

النَّاس التَّحِّل بها لمعرفة  مبنيٍّ على أسُسٍ عقليَّةٍ، يقرُّ بأنَّ الفضيلة هي الحكمة التي على 

بدَّ من أن  العدل وإصلاح الحكم، فلا  إقامة  قوا رغباتهم، وأسماها،  إدارة شؤونهم، وليحقِّ

]]]- باحث وأكاديمي سوري.

]]]- النشار، مصطفى، تطوُّر الفكر السياسي القديم من صولون حتى ابن خلدون، داء قباء للطباعة والنشر، القاهرة، 1999م، 

ط1، ص42.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(292

تتحلَّ الحكومة بالفضيلة، حيث طالب سقراط حكومة أثينا بالفضيلة والعدل وإقرار الحياة 

ياسيَّة من دون احتكارها، وأشاع ذلك بين تلاميذه، وحرَّضهم على الثَّورة ممَّ جعله هدفاً  السِّ

للحكومة.

ولة  ياسة، فالدَّ في حين أنَّ أفلاطون بنى جمهوريَّته المثاليَّة على مبدأ ترابط الأخلاق بالسِّ

ياسيَّة التي تمثِّل الفضيلة، والفضيلة لا تتحقَّق  ضرورةٌ أخلاقيَّةٌ انطلاقاً من مبدأ العدالة السِّ

أن  يجب  الأفراد  فإنَّ  لذا  وأوامرها،  النَّفس  لسيادة  الجسد  بإخضاع  إلاَّ  أفلاطون  حسب 

ولة وسيرورتها التَّاريخيَّة  ولة وأوامرها وإلاَّ حلَّ الفساد. فالحديث عن الدَّ يخضعوا لسيادة الدَّ

ولة ومفهومها عند أرسطو، والانتقال  يتطلَّب منَّا الانتقال إلى محور بحثنا، بالحديث عن الدَّ

إلى القراءة النَّقدية لها.

ولة عند أرسطو ة الدَّ لًاَّ: ماهيَّ أو
ولة بوصفها حاجةً اجتماعيَّةً، حيث  اختلف أرسطو مع أستاذه أفلاطون حول ماهيَّة الدَّ

ثمَّ  العائلة  إلى  فيه  تنتقل  الذي  الأسرة  تطوُّر  بمعنى  التَّاريخية،  يرورة  السَّ إلى  ولة  الدَّ أرجع 

اتبيَّة التَّاريخيَّة،  ولة، أي لابدَّ من هذه التَّ العشيرة فالقبيلة، إلى القرية ثمَّ البلدة فالمدينة والدَّ

ولة وماهيتها عنده يتطلَّب الأمر الحديث عن مفاهيم رئيسةٍ، وهي: ولفهم الدَّ

ة اريخيَّ ة التَّ 1. الحتميَّ

ولة من تطوُّر الأسرة ووصولها إلى مرحلة المدينة، من دون أن يكون ذلك على  تتكوَّن الدَّ

رٌ تاريخيٌّ يحصل في كلِّ مكانٍ وزمانٍ يخضع لمفهوم  ا هو تطوُّ ؛ إنَّ صيغة عقدٍ اجتماعيٍّ

التَّطوُّر والارتقاء، كما أنَّ تطوُّر الإنسان التَّاريخيَّ بخاصيَّته الاجتماعيَّة جعلته يتميَّز عن بقيَّة 

الموجودات بالاجتماع والتَّفكير، ويكُوِّن التَّنظيمات الاجتماعيَّة لتصبح دولة.

والعتاد  فاع  الدِّ ووسائل  الغذائيَّة  كالمواد  الأساسيَّة   الحاجات  لأفرادها  تؤمِّن  والدولة 

ط تكون  ولة هنا دولة – المدينة ذات الحجم المتوسِّ ة. والدَّ وغيرها، كما تنُشِئ المرافق العامَّ

لهم  يحقّق  بشكلٍ  ومعرفة حاجاتهم  الأفراد،  إلى جميع  الوصول  قادرةً على  هذا  بحجمها 



293 قراءةٌ نقديَّةٌ في مفهوم الدَّولة عند أرسطو

الذي  القانون  الجماعة إلى  بإخضاع هذه  الفساد، وذلك  ويبعدهم عن  والفضيلة،  عادة  السَّ

يرشدها إلى الخير الأسمى، هذا الخير الذي يتمثَّل بزرع الفضيلة في الفرد المكوِّن الأوَّل 

اعي للعيش المشترك. ولة ونواتها، والدَّ للدَّ

وقد ذكر أرسطو »أنَّنا نشاهد أنَّ كلَّ دولةٍ مجتمعٌ، وأنَّ كلَّ مجتمعٍ يتألَّف ابتغاء مصلحةٍ.... 

ولة تطوُّرٌ حاصلٌ بالضَّورة للأسرة،  من الواضح أنَّ كلَّ المجتمعات ترمي إلى خيرٍ«]]]، فالدَّ

طموح  تحقِّق  أن  والتَّنظيم  التَّجمعات  من  وهدفها  البشريَّة،  كات  الشَّ غاية  تمثِّل  أنَّها  كما 

ولة على هيئة إنسانٍ، كأنَّها كائنٌ حيٌّ قادرٌ  الإنسان في الرِّضا والحياة الهانئة، بذلك تكون الدَّ

، والعدل والظُّلم، مستخدماً الكلام للتَّعبير عن  ِّ ار، والخير والشَّ على التَّمييز بين النَّافع والضَّ

رَ الإنسان وتعاونه مع الآخرين،  ولة تمثِّل بتطوُّرها تطوُّ حاجته، ومتعاوناً مع غيره، لم لا؟ والدَّ

فهو   النُّواة الحقيقيَّة لها.

عادة لأفرادها وحمايتهم عبر  ة الحفاظ على السَّ ولة عند أرسطو أن تتولَّ مهمَّ وعلى الدَّ

علم  الأخلاق  أنَّ  كما  الاجتماعيَّة،  عادة  السَّ »علم  إذن  ياسة  فالسِّ قانونيِّةٍ،  تشريعاتٍ  سَنِّ 

عادة الاجتماعيَّة، هي أن ينعم الإنسان بحياةٍ فاضلةٍ، ولا تتحقَّق هذه  عادة الفرديَّة، والسَّ السَّ

ولة التي  الحياة الفاضلة إلاَّ في ظلِّ القانون، والعدالة، والمساواة، وهو ما يتطلَّب وجود الدَّ

ن سائر التَّجمعات«]]]، فالأسرة هي التَّجمع الطَّبيعيُّ الأوَّل  ع الأكمل الذي يتضمَّ هي التَّجمُّ

ولة رعاية الأسرة وتعمل  ولة، )أي مجموع الأسر( لهذا تتولى الدَّ والذي يكوِّن بمجموعه الدَّ

على إسعادها، بهذا تصبح حمايتها من مصلحة الأسرة المكوِّن الأوَّل لها؛ لأنَّها تحوي في 

عٍ يبدأ من الأسرة، وغاية الحاكم فيها تحقيق مصلحة جميع المواطنين، إذن  جوفها كلَّ تجمُّ

ولة  يرورة الطَّبيعيَّة للأسرة تقود إلى قيام هذه الدَّ ولة، والسَّ فالحياة الأخلاقيَّة تتطلَّب قيام الدَّ

ا هي  التي تستمدُّ أسسها من الطبيعة، فهي ليست نتاجاً لعقدٍ اجتماعيٍّ أو نظامٍ مُحْدَثٍ، إنَّ

موجودٌ طبيعيٌّ ينمو ويتطوَّر.

]]]- أرسطو، السياسات، ترجمة، الأب أوغسطينس بربارة البوليسي، اللَّجنة الدوليَّة لترجمة الروائع الإنسانيَّة، بيروت، 1957م، ص5.

]]]- إمام، عبد الفتاح إمام، أرسطو والمرأة، مكتبة مدبولي، القاهرة، 1996م، ط1، ص72.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(294

2. المواطَنة والدستور

د أهدافها،  ولة، ويحدِّ المواطن عند أرسطو هو الرَّجل الحرُّ الذي يشارك بوضع سياسة الدَّ

من  فردٌ  وهو  ولة،  للدَّ الأعلى  المثال  د  يجسِّ فهو  ورفعتها،  لخدمتها  نشاطاته  بكلِّ  ويقوم 

ون مواطنين، وهو  العبيد لا يعدُّ الزَّوج والزَّوجة والأبناء والعبيد، ولكنَّ  التي تشمل  الأسرة 

بذلك يذهب إلى ما ذهب إليه أفلاطون، إذ يزعم أنَّ العبوديَّة أمرٌ واقعيٌّ بطبيعة الحياة، لذا 

العقليَّة  غ للأعمال  يتفرَّ ولة، فالمواطن يجب أن  الدَّ اليدويِّ ضمن  ة العمل  يقع عليهم مهمَّ

ةٌ بالأفراد الذُّكور الأحرار، وبالتَّالي حتَّى النِّساء لا يتَّصفن بصفةٍ  والتَّفكير، وهي مهمةٌ خاصَّ

التَّملُّك،  أو  ياسيِّ  السِّ العمل  ياسيِّ وممارسة  السِّ التَّفكير  قادراتٍ على  المواطنة لأنهنَّ غير 

اكن نزيلاً أو رقيقاً، ولا الأطفال  ولة، فقد يكون هذا السَّ »فالمواطن ليس كلَّ من سكن في الدَّ

ولة، فالمواطن هو من يكون  ن العاجزين عن خدمة الدَّ حديثي الولادة، ولا حتَّى كبار السِّ

ي أرسطو  ة وغيرها...(«]]]. ويسمِّ لطة )قضاة - مجلس أمَّ ة القضاء والسُّ قادراً على تولِّ مهمَّ

يوخ مواطنين ناقصين، فهو يقصد بالمواطن من هو قائمٌ بأعماله متمتِّعاً  كلاًّ من الأطفال والشُّ

ولة، كما أنَّ المواطن هو »الرجل المنحدر من مواطنين«]]]،  بقدرةٍ على أداء واجباته تجاه الدَّ

ل أن يكون أجداده من سلالة مواطنين. أي أنَّه من أبوين مواطنين أحرار، ويفضَّ

ويحافظ على  ولة،  الدَّ مناصب  تنظيم  فيها  يتمُّ  التي  الوسيلة  هو  أرسطو  عند  ستور  والدُّ

والجغرافيَّة.  التَّاريخيَّة  للظُّروف  الأمر  يترك  حتَّى  الحكم  شكل  على  ينصُّ  ولا  وحدتها، 

ة هي من تقرِّر نظام الحكم حيث لكلِّ نظام مساوئه وعيوبه كما له إيجابيَّاته.  فالمصلحة العامَّ

والمحاكم  العسكريَّة  والوظائف  المناصب  تولِّ  وكيفيَّة  ياسيَّ  السِّ النِّظام  د  يحدِّ ستور  والدُّ

والإجراءات القضائيَّة، ويشترط في المشاركين في سياسة البلاد أن يكونوا من »المولودين 

بعض  اختيار  ويتمُّ  الثَّامنة عشرة«]]]،  بلغوا  من  المواطنين  عداد  ويسجَّل في  مواطنين،  من 

مين لها بالأهليَّة،  بب يعود -حسب رأي أرسطو- إلى تساوي المتقدِّ المناصب بالقرعة، والسَّ

]]]-  أرسطو، السياسات، ترجمة: الأب أوغسطينس بربارة البوليسي، اللجنة الدولية لترجمة الروائع الإنسانية، بيروت، 1957م، 

ص 115-116. بتصرف

]]]- المصدر السابق، ص118.

ط2،  2013م،  دمشق،  للكتاب،  السوريَّة  الهيئة  منشورات  بربارة،  أوغسطينس  الأب  ترجمة،  الإثنين،  دستور  أرسطو،   -[[[

ص111.



295 قراءةٌ نقديَّةٌ في مفهوم الدَّولة عند أرسطو

أو  بالتَّصويت  يتمُّ  الآخر  وبعضها  ورى،  الشُّ مجلس  أعضاء  اختيار  عند  الحال  هو  كما 

الانتخاب، كما هو الأمر في مناصب مدير ماليَّة الجيش، ومدير ماليَّة الألعاب والمسارح، 

تها سنةٌ واحدةٌ. ستور مدَّ والأمين المشرف على الينابيع، فأغلب المناصب في الدُّ

-مهما  للقانون  المتجاوز  فالفرد  العدالة،  مبدأ  على  ستور  الدُّ في  نظريَّته  أرسطو  ويقيم 

كان عذره- يعدُّ عمله باطلاً ومنافياً للعدالة، »فمتى أحدث إنسانٌ ضرراً لغيره تعديَّاً لحدود 

ستور تتعلَّق بالحفاظ على  ة الدُّ القانون... فإنَّه يكون بذلك صيَّ نفسه آثماً وظالماً«]]]. ومهمَّ

الفضيلة وتنميتها في المواطنين، وإلزامهم بالقانون الذي يحقِّق العدالة بين الناس، وبالتَّالي 

الكاملة في  عادة  والسَّ الفاضلة  الحياة  إلى  الوصول  ثمَّ  ومن  أيضاً،  ياسيَّة  السِّ العدالة  يحقق 

ولة الفاضلة  الدَّ ولة، وحديثه عن  الدَّ ولة، وهذا ما يدفعنا إلى متابعة حديث أرسطو عن  الدَّ

. بشكلٍ خاصّْ

ولة الفاضلة 3. الدَّ

وهي  الأخلاق،  في  ومفاهيمه  ياسة،  السِّ في  أرسطو  نظريَّة  فيه  تطُبَّق  الذي  المكان  هي 

تخضع  منظَّمةٌ  بشريَّةٌ  جماعةٌ  هي  ولة  فالدَّ عادة،  السَّ إلى  للوصول  اتِّباعه  الواجب  المنهج 

لسلطةٍ معيَّنةٍ تحافظ على استمراريَّتها، وتقوم  على أساسين: الأول هو الأخلاق، والثَّاني هو 

العقل، فلذلك جاءت وفقاً للطَّبيعة الإنسانيَّة الفاضلة والقائمة على مبدأ مدنيَّة الإنسان، وبأنَّه 

كائنٌ اجتماعيٌّ وسياسيٌّ بطبعه.

جميلاً،  سياسيَّاً  نهجاً  لنفسها  انتهجت  »إذا  والفضيلة  عادة  السَّ توفِّر  أن  يمكن  ولة  فالدَّ

ع  ه دستورها إلى الحرب... وإنَّ من واجب المشرِّ وعمدت إلى شرائع صالحةٍ، ولم يكن توجُّ

ولة، وكلُّ  مجتمعٍ  آخر إلى حياةٍ فاضلةٍ  الحصيف أن ينظر كيف يبلغ الجنس البشريُّ والدَّ

على  والعمل  البشريِّ  التَّجمع  حماية  هي  ولة  الدَّ في  فالأصل  الممكنة«]]]،  عادة  السَّ وإلى 

سعادته، كما أنَّ دستورها يجب أن يوضح ذلك الهدف النَّبيل، حتى يكون غاية جميع أفراد 

بية  بالتَّ به  يلتزم  قانوناً، ومن لا  الأفراد  الفاضلة بين  يغدو موضوع الأخلاق  ولة، حيث  الدَّ

]]]- أرسطو، علم الأخلاق إلى نيقوماخوس، ترجمة: أحمد لطفي السيد، دار الكتب المصريَّة، القاهرة، 1924م، ص109.

]]]- أرسطو، السياسات، ترجمة: الأب أوغسطينس بربارة البوليسي، اللَّجنة الدوليَّة لترجمة الروائع الإنسانيَّة، بيروت، 1957م، 

ص359.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(296

والنُّصح يلتزم به بالإجبار عبر قوانينها ودستورها.

الفتاة  من  لكلٍّ   ، السنِّ بتحديد  أفلاطون  نهج  أرسطو  تابع  الزَّواج،  إلى موضوع  بالنسبة 

ن المناسب »لزواج الفتاة بلوغها ثماني عشرة سنة، وبالنسبة إلى  والشاب، حيث وجد أنَّ السِّ

ن الأنسب للطَّرفين، لكي يكون النَّسل قويَّاً  الشباب سبع وثلاثون سنة أو أقل قليلاً، وهذه السِّ

.... كما ينبغي تحديد عدد الأطفال، وإن كانت الزَّوجات خصبةً إلى ما وراء المفروض، 

يولدون  الذين  بأولئك  العناية  القانون  بموجب  ينبغي  لا  كما  بالإجهاض.  الإيعاز  فينبغي 

ولة على عددها المناسب والمتناسب مع قدراتها  الدَّ الخلقة«]]]، وبالتَّالي تحافظ  مشوَّهي 

لتوفير حاجات الأفراد، كما وجد أرسطو أنَّ ولادة أطفالٍ مشوَّهين أو مرضى أمرٌ من شأنه 

ولة، ويزيد نفقاتها على أفرادٍ غير فاعلين، وهم عالةٌ عليها، في هذه الحالة  الدَّ أن يضُعف 

ولة؛ لأنَّ الهدف من الزَّواج  الأفضل التخلُّص من هؤلاء بقتلهم منذ ولادتهم إراحةً لهم وللدَّ

ولة فهي  ا الدَّ د كحال النِّساء، أمَّ ة، ذلك لأنَّ الأولاد مشاعٌ ليسوا لأبٍ محدَّ هو المصلحة العامَّ

. الغاية والهدف النهائيُّ من التَّجمع البشريِّ

ولة عند أرسطو ثاني�اً: نقد مفهوم الدَّ
ولة  ولة من محاورات معلِّمه أفلاطون، ومن نظريَّته في الدَّ  استلهم أرسطو فكرته عن الدَّ

ياسيَّة والأخلاقيَّة، فقد عمل على إحداث ترابطٍ بين الأخلاق  المثاليَّة، وطوَّرها في كتاباته السِّ

ولة، إلَّ أنَّه لم يوفَّق في إحداث ترابطٍ منطقيٍّ بينهما،  ياسة في عرضهِ حول نظريَّته في الدَّ والسِّ

ولة، حيث وقع في الطُّوباوية  ولم يوفق كذلك في تقديم نظريَّةٍ مترابطةٍ وصحيحةٍ حول الدَّ

ل: والتَّعميمات غير المبرَّرة وغيرها من التَّناقضات التي سوف نستذكرها في ما يلي، بشكلٍ مفصَّ

ر الأسرة ة الأب وتطوُّ 1. سلطويَّ

رةً، ذلك أنَّه يمارس صلاحيَّاتٍ سلطويَّةً  تُثِّل سلطة الأب عند أرسطو سلطةً ملكيَّةً مصغَّ

كما الملك إلَّ أنَّها بشكلٍ أكثر بساطةٍ، لم لا؟ والأسرة التي يمارس الأب سلطته فيها هي 

ولة، لهذا فمن الطَّبيعيِّ أن يصوِّره أرسطو على أنَّه ملكٌ في مملكته  غيرة لتلك الدَّ النُّواة الصَّ

]]]- النشار، مصطفى، الدولة المثاليَّة بين أفلاطون وأرسطو: دراسة نقديَّة مقارنة، مجلَّة »الاستغراب«، بيروت، من منشورات 

المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجيَّة، العدد21، خريف 2020م، ص104.



297 قراءةٌ نقديَّةٌ في مفهوم الدَّولة عند أرسطو

املة لعددٍ من الأسر، كما يرى أنَّ  ولة الكليَّة الشَّ الدَّ غيرة، أو رئيسٌ لدولةٍ أصغر ضمن  الصَّ

ة العضليَّة. إلاَّ أنَّ مفهوم -سلطة  يادة وهو مزودٌ بالعقل والقوَّ يطرة والسِّ الأب الحُرَّ خُلق للسَّ

دينيَّةٍ  نظرٍ  وجهة  من  والتَّناقضات،  الانتقادات  من  جملةً  يحمل  وتطوُّرها-  والأسرة  الأب 

وأخلاقيَّةٍ وعلميَّةٍ، نذكر منها:

إنَّ حديث أرسطو عن سلطةٍ أبويَّةٍ غير جائزٍ؛ لأنَّ الأبناء والزَّوجات مشاعٌ في نظريَّته حول 

ولة، أي لا يوجد رجلٌ واحدٌ للمرأة، ولا يوجد أولادٌ ينسبون إلى رجلٍ بشكلٍ يسمح لهُ  الدَّ

لطة، وكذلك الأمر بالنسبة إلى النِّساء. كلِ الحقيقيِّ لمعنى السُّ بفرضِ سلطتهِ عليهم بالشَّ

ولو افترضنا جدلاً وجود سلطةٍ أبويَّةٍ؛ فإنَّها سلطةٌ عاطفيَّةٌ تقوم على مفهوم الأبويَّة التي 

الطرفين،  السلطة محببَّةً لكلا  تبقى هذه  النَّفسيَّة  النَّاحية  أو الأصل، ومن  م  الدَّ تعني سلطة 

لطة  ونقصد بهما الأبناء والآباء، وهذا ما لا ينطبق على دولة أرسطو أصلاً، في حين أنَّ السُّ

ابط الأسريِّ  حيح سلطةٌ قانونيَّةٌ سياسيَّةٌ وليست أبويَّةً تقوم على التَّ ولة بمفهومها الصَّ في الدَّ

ول  عوب بعضها ببعض في الدُّ لطات وتداخل الشُّ د أنواع السُّ عها اليوم وتعدُّ والقرابة، وبتوسُّ

المعاصرة يثُبت بطلان هذه الفكرة وعدم منطقيَّتها.

لقد بالغ أرسطو في حديثه عن الفوارق بين الرَّجل والمرأة، حتَّى ظهر بمظهر المتكلِّم 

ث من دون درايةٍ علميَّةٍ خصوصاً من النَّاحية البيولوجيَّة، حين ذهب إلى الحديث  الذي يتحدَّ

– مثلاً –نأن عن عدد الأسنان لكلٍّ من الرَّجل والمرأة، وأنَّ الرَّجال أكثر عدداً من الإناث، وهنا 

نستشهد بردِّ الباحث خالد علال عليه، حيث يقول: »إنَّ قوله في ما يخصُّ أسنان الإنسان غير 

صحيحٍ قطعاً، وهو كلامٌ بلا علمٍ ولا يثُبت ... والصحيح المعروف أنَّه لا فرق بين عدد أسنان 

الرَّجل وعدد أسنان المرأة، فلا الرَّجل أكثر منها، ولا هي أكثر منه«]]].

وما ينطبق في حديث أرسطو حول الأسنان ينطبق على أكثر حديثه حول الأمور البيولوجيَّة 

ائل المنوي/ نوع الجنين، حركة الجنين داخل رحم أمه، العقل، ...(،  )التَّكاثر- المني/ السَّ

ولن نطيل الحديث حول هذه الجزئيَّة من التَّناقضات العلميَّة داخل فكره، بل نركِّز حديثنا 

ولة. على نظريَّة الدَّ

]]]- علال، خالد كبير، جنايات أرسطو في حق العقل والعلم، دار المحتسب، الجزائر، 2011م، ط1، ص113.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(298

ولة مجموعةٌ  في حديث أرسطو عن تطوُّر الأسرة لتكوُّن الدولة في نهاية الأمر، أي أنَّ الدَّ

تقوم  لا  وهي  تتطوَّر،  أن  للأسرة  يمكن  كيف  نفسه،  يطرح  الذي  ؤال  السُّ لكنَّ  الأسَُ،  من 

-أصلً- على علاقة تكافؤ بين الزَّوج والزَّوجة؟

أمرٌ  وهذا  الرِّجال،  مقابل  ودونيتهنَّ  النِّساء،  شيوعيَّة  مبدأ  على  تقوم  الأسريَّة  فالعلاقة 

يُّهَا النَّاسُ 
َ
، حيث جاء في قوله تعالى: ياَ أ ينيِّ الإسلاميِّ مخالفٌ تمام الخلاف للتَّشريع الدِّ

ِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسٍ وَاحِدَةٍ وخََلَقَ مِنْهَا زَوجَْهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رجَِالً كَثيِراً  اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّ
ي عَليَهِنَّ باِلمَعرُوفِ]]]. وغيرها من  وَنسَِاءً]]]، وكذلك في قوله تعالى: وَلهَُنَّ مِثلُ الَِّ
وبأهميَّة  الرَّجل،  مع  تساوٍ  على  المرأة  بأنَّ  تقُرُّ  التي  الإسلاميَّة  ينيَّة  الدِّ والتَّوجيهات  الآيات 

الأسرة  وتطوُّر  الأب  سلطويَّة  حول  أرسطو  كلام  يكون  بهذا  المجتمع،  في  بويِّ  التَّ دورها 

ودينيَّاً، وهذا ما  قبل أن يكون متناقضاً علميَّاً  فلسفيَّاً ومنطقيَّاً  متناقضاً  ولة حديثاً  الدَّ لتكوُّن 

ولة وتطوُّرها، عبر حديثنا عن فاعليَّة العقد الاجتماعيِّ  يدفعنا إلى الحديث عن سيرورة الدَّ

وعدم منطقيَّته.

ِّ 2. غياب العقد الاجتماعي

ولة ضرورةً للأفراد لتحقيق الاجتماع عند أفلاطون، كان يقصد بأنَّها تعُبِّ  عندما كانت الدَّ

ا عند أرسطو فإنَّها نتاجٌ لتطوُّر الأسرة التي تمثِّل وحدتها الأولى، أي  ، أمَّ عن عقدٍ اجتماعيٍّ

. إأَّها نتاج تطورٍ تاريخيٍّ

ولة نتاجاً لتطوُّر الأسرة، فهنا يمكننا أن نتساءل: من هي الأسرة التي ستتولَّ  إذا كانت الدَّ

ولة؟  ياسيَّة؟ وما هي مقوِّماتها وميِّزاتها عن بقيَّة الأسَُ التي تشترك معها في بناء الدَّ لطة السِّ السُّ

التَّنافس بين الأسَُ على تولِّ الحكم، في حين أنَّ أرسطو لم  فهذا أمرٌ من شأنهِ أن يجعل 

د الآليَّة لذلك، كما أنَّ التطوُّر التَّاريخيَّ للأسَُ يحتوي في بنيته على أفرادٍ لا ينتسبون  يحدِّ

النِّساء واختلاف الأنساب، الأمر الذي يجعل مفهوم الأسرة غير  إليها، إضافةً إلى شيوعيَّة 

بابيَّة. محددٍ ومشوب بالضَّ

]]]- القرآن الكريم، سورة النساء، الآية 1.

]]]- القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية 28.



299 قراءةٌ نقديَّةٌ في مفهوم الدَّولة عند أرسطو

يردُّ  والأولاد، حيث  بالنِّساء  الاشتراك  ياسات« على ضرورة  »السِّ كتابه  أرسطو في  يؤكَّد 

م أنَّ النِّساء  بقوله : »فالذين يجعلون النِّساء والأبناء مشاعاً بينهم، لا يقولون على نحو ما تقدَّ

ونهم؛ بل يقولون كلُّهم جملةً إنَّ الفئتين لهم، ولكن لا كلّ بمفردهِ«]]]، يظهر  والأولاد يخصُّ

ولة الناشئة من  يوعيَّة في النِّساء والأولاد، وهذا أمرٌ من شأنه تبديد فكرة الدَّ جليَّاً في قوله بالشِّ

تطوُّر الأسرة، حيث لا أسرة مترابطة في ما بينها، لا أبٌ ولا أمٌ ظاهر ولا حتَّى أخوة، لهذا لا 

ا تشير إلى حالةٍ من البدائيَّة الهمجيَّة التي تسبق مرحلة الاجتماع  تكون هذه علاقةً أسريَّةً؛ إنَّ

ولة  والتَّنظيم، إذ يعود أرسطو ليذكر شكل هذه الأسرة بقوله:« عندما يضحِّي لكلٍّ من أهل الدَّ

ألف ولد -لا كأنهم لهُ بمفرده ولكن لكون أيِّ غلامٍ يعتبر ولد أي رجلٍ- يهمل الجميع على 

واء هؤلاء الغلمان. ومع ذلك فكلٌّ ينسب لنفسه من أفلح من المواطنين، بقطع النَّظر عن  السَّ

رقم قيده، وأماَّ من ساء طالعه، فكلٌّ يتبرَّأ منه«]]].

التَّنظيم  وقبل   ، الاجتماعيِّ العقد  قبل  ما  مرحلة  إلى  عاد  هنا  أرسطو  أنَّ  نلاحظ  هكذا 

، وفي الوقت نفسه يريدُ لهذه  ياسيِّ للجماعات البشريَّة؛ لأنَّه لم يقرَّ بنظام الأسرة الطَّبيعيِّ السِّ

ولة ولبنتها الأولى، في حين كان يرسم لمرحلةٍ بدائيَّةٍ أشبه وأقرب  الأسرة أن تكون نواة الدَّ

بفكره  التَّاريخ ولا  وتطوُّره عبر  وبنموِّه  الإنسان  ترقى بمستوى  الحيوانيَّة لا  الحالة  إلى  منه 

الحضارات  التَّنظيم والعقد الاجتماعيِّ وصناعة  برهن على قدرة عاليةٍ من  الذي  ياسيِّ  السِّ

يرورة التَّاريخيَّة. عبر السَّ

جعل  لأنَّهُ  والعائلة؛  الفرد  من  أسمى  ولة  الدَّ تكون  أرسطو،  مه  يقدِّ الذي  كل  الشَّ بهذا 

ولة القائمة على سمة  مسيرة حياتهما وتحوُّلاتها وطبيعتها في خدمة قيامها، في حين أنَّ الدَّ

إنَّها قائمةٌ على خدمته لا  العقد الاجتماعيِّ تقوم على جعل الفرد الأساس والأسمى، بل 

شكل  مع  المواطن  تكييف  »يجب  قوله:  أرسطو  عن  ديورانت  ول  ينقل  حيث  العكس، 

نتمكَّن  التي يعيش فيها، وبإشراف الحكومة على المدارس وسيطرتها عليها قد  الحكومة 

الحفاظ  مع  تدريبهم  من  ونتمكَّن  الزِّراعة،  إلى  والتِّجارة  ناعة  الصِّ عن  النَّاس  تحويل  من 

]]]- أرسطو، السياسات، ترجمة، الأب أوغسطينس بربارة البوليسي، اللَّجنة الدوليَّة لترجمة الروائع الإنسانيَّة، بيروت، 1957م، 

ص51.

]]]- المصدر السابق، ص52.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(300

ة على فتح ممتلكاتهم واستعمالها مشاعاً بين الجميع«]]]. على الملكيَّة الخاصَّ

يتَّضح من حديث أرسطو وجود سلطةٍ سياسيَّةٍ مستفادةٍ ومستغلَّةٍ لحالة المشاعيَّة التي 

غياب  بسبب  الحكم  في  نفسها  تثبيت  لطة  السُّ هذه  فيه  تزيد  الذي  الوقت  في  بها،  نادت 

وهذا   ، الاجتماعيِّ التَّعاقد  حالة  غياب  أي  عب،  والشَّ الحاكم  بين  للعلاقة  المنظِّم  ابط  الضَّ

الغياب سيدفعها إلى أن تكون سلطةً استبداديَّةً تمارس الحكم المطُلق، كما أنَّ الأمر سيدفعنا 

ولة  إلى البحث والنَّقد أكثر في موضوع المساواة والحريَّة، التي بدأنا تلمُّس ضرورتها في الدَّ

الأرسطيَّة.

3. العدالة والمساوة

مبدأ  احترام  على  يقوم  أخلاقيٌّ  فعلٌ  ياسة  والسِّ ياسة،  السِّ ممارسة  تعني  ولة  الدَّ قيام  إنَّ 

ديَّة التي تقوم على مبدأي العدالة والمساواة، وفي الوقت ذاته تحترم الاختلاف والتَّمايز  التَّعدُّ

للنَّاس  يضمن  الذي  الاجتماعيِّ  التَّنظيم  في  ياسة  السِّ ة  مهمَّ وتكمن  المجتمع،  أفراد  بين 

ياسيَّة، ويمنع أيَّ تجاوزٍ للأفراد تجاه بعضهم البعض. ياتهم في الممارسة السِّ حرِّ

الغاية  التي تجعل من  التَّقليديَّة  النَّظريَّة  تقوم على  أرسطو  ولة عند  الدَّ أنَّ  القول  يجدر   

ولة هي  الدَّ الغايات والوسائل، وغاية  مبرِّرةً للوسيلة، وترفض الخضوع لتلك الجدليَّة بين 

أنَّ  تعني  التي  المساواة،  مع  الأرسطيَّة  ولة  الدَّ مبدأ وجود  يتنافى  هنا،  أفرادها. من  ذاتها لا 

أن  ات، وهذا من شأنه  الذَّ الظُّهور وتحقيق  نفسه في  الحقَّ  لكلِّ الأشخاص على تمايزهم 

عاً من حيث الإمكانيَّات، وفاعلاً من حيث القدرة على  ياسيَّ فضاءً متنوِّ يجعل الفضاء السِّ

اعتبر  حين  العنصريَّة،  نظريَّته  أرسطو  فيه  كرَّس  الذي  الوقت  في  الفضاء،  هذا  في  الظُّهور 

فهم  ا غيرهم  أمَّ والتملُّك،  يطرة  السَّ الحقُّ في  لهم  الذين  الأسياد  هم  اليونانيين وحدهم  أنَّ 

الطَّاعة والخضوع للأوامر،  لهم، وعليهم  واب لا عقل  كالدَّ فهم  لهم شٌيء،  يحقُّ  عبيدٌ لا 

ياسيَّ حكرٌ على المواطنين اليونانيين،  وهم لا يتحلَّون بالفضيلة، حيث يبيِّ أنَّ الطُّموح السِّ

فهم  الأحرار  غير  ا  أمَّ الأحرار،  المواطنين  على  إلَّ  ينطبق  لا  والعدالة  المساوة  مفهوم  وأنَّ 

بيروت،  المعارف،  دار  المشعشع،  محمد  الله  فتح  ترجمة:  ديوي،  جون  إلى  أفلاطون  من  الفلسفة  قصة  وِل،  ديورانت،   -[[[

1988م، ط6، ص99.



301 قراءةٌ نقديَّةٌ في مفهوم الدَّولة عند أرسطو

ليسوا جديرين حتَّى بتصنيف أفعالهم؛ لأنَّ أفعالهم هي استجابةٌ لأوامر أسيادهم، وانعكاسٌ 

يادة( إذ لا غنى  لأفعالهم، حيث يقول:« يطمح النُّبلاء والأحرار والأغنياء بحقٍّ إلى شرف)السِّ

ولة عن الأحرار... لأنَّ من الطَّبيعيِّ أن ينجب الكرام كراماً]]]« للدَّ

هذه  الأحرار،  اليونانيون  هم  قيامها وعمادها  أنَّ  دولته  عن  أرسطو  كلام  من  جليَّاً  يبدو 

ع  النظريَّة تحوي بمضمونها طابعاً عنصريَّاً، ولعلَّها تكون سبباً من الأسباب التي جعلته يشجِّ

التَّوسع  هذا  ولكنَّ  عوب،  الشُّ وبقيَّة  ق  الشَّ يطرة على  السَّ المقدونيَّ على  الإسكندر  تلميذه 

م. ولة على رابطة العائلة والدَّ مخالفٌ للنَّظريَّة الأرسطيَّة التي تقول بقيام الدَّ

بأنَّه  يقرُّ  إذ  التَّفاوت،  على  بل  المساواة،  مبدأ  على  تقوم  لا  أرسطو  نظريَّة  في  فالعدالة 

يجب علينا إعطاء المتساوين حقوقاً متساويةً على حدِّ تعبيره، وغير المتساوين حقوقاً غير 

متساوية )أي غير المتساوين طبقيَّاً بين أحرارٍ وعبيدٍ(، ونتيجةً لهذا التَّفاوت يرفض أن يضع 

قيامها  النَّظريَّة وعلى  إذا دلَّ يدلُّ على طوباويَّة هذه  أمرٌ  داً، وهذا  موحَّ ثابتاً ودستوراً  نظاماً 

ياسة، وخصوصاً  ان سمتين لأيِّ نظريِّةٍ في السِّ بصيغةٍ بعيدةٍ عن الحريَّة والعدالة اللتين تعدَّ

سة،  المؤسَّ هذه  نوعيَّة  تكن  أيَّاً   - ياسيَّة  السِّ سة  المؤسَّ »هدف  ذلك لأنَّ  وقيامها؛  ولة  الدَّ في 

هو تحرير الفرد من الخوف والاضطهاد، والخضوع لرأي الآخرين... فالغاية القصوى من 

يادة، أو إرهاب النَّاس، أو جعلهم يقعون تحت نير الآخرين، بل هي  ولة ليست السِّ تأسيس الدَّ

تحرير الفرد من الخوف، بحيث يعيش بأمان قدر الإمكان. فالحريَّة إذن هي الغاية الحقيقيَّة 

ياسيُّ في المجتمع، ويسمح لهم  النِّظام السِّ ولة«]]]، وذلك ضمن فضاءٍ يخلقه  الدَّ من قيام 

بإدارة شؤونهم، والانضمام إلى مؤسساتٍ تعبِّ عنهم وتحميهم.

ا  ولة، إنَّ بهذا يتبيَّ لنا أنَّ أرسطو لم يكن على منهجيَّةٍ ثابتةٍ في صياغته لنظريَّته في الدَّ

لطة الأبويَّة،  كان متناقضاً في عددٍ من أطروحاته، كما كان واضحاً في حديثنا عن مفاهيم السُّ

مفهوم  وبين  بينها  المنطقيُّ  ابط  الَّت غاب  حيث  والمساواة،  والعدالة  الاجتماعيِّ  والعقد 

ولة، كما أنَّها كانت تحتوي على تناقضاتٍ واضحةٍ وصريحةٍ، ومغالطاتٍ علميَّةٍ ولاسيَّما  الدَّ

]]]- أرسطو، السياسات، ترجمة: الأب أوغسطينس بربارة البوليسي، اللَّجنة الدوليَّة لترجمة الروائع الإنسانيَّة، بيروت، 1957م، 

ص151- 152.

]]]- بن دودة، مليكة، فلسفة السياسة عند حنة آرندت، منشورات الاختلاف، الجزائر، 2015م، ط1، ص76.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(302

في حديثه عن البيولوجيا الإنسانيَّة، هذا الأمر دفعنا إلى متابعة حديث أرسطو وإسقاطاته على 

النَّظريَّات  أثَّر في الكثير من  ، وقد  التَّاريخ الفلسفيِّ الواقع اليوم، ذلك لأنَّ فكره راسخٌ في 

والأفكار المعاصرة، وهذا ما سنحاول بحثه في المحور القادم من بحثنا.

ولة عند أرسطو وأثرها في الواقع ة الدَّ ثالثاً: انعكاس نظريَّ
عن  النَّظر  بغضِّ  معاصرةٍ،  فلسفاتٍ  في  كبيراً  أثراً  ياسيَّة  السِّ أرسطو  فلسفة  تركت  لقد 

بعض  تبيان  مع  بعضها  ذكر  يلي،  ما  في  سنحاول،  أنَّنا  إلَّ  الواقع،  مع  وتناقضها  منطقيَّتها 

الجوانب المتناقضة فيها.

ُّ للمواطَنة 1. المفهوم الأرسطي

ولة، فالمواطنون هم من تقوم  يعدُّ مفهوم المواطنة جزءاً أساسيَّاً من نظرية أرسطو في الدَّ

سارياً  المفهوم  هذا  يعدُّ  مازال  حيث  مواطنين،  دون  من  دولة  فلا  وجودهم،  على  ولة  الدَّ

كان  والسُّ )الأرض،  يشمل  ولة  الدَّ مقوِّمات  عن  فالحديث  المعاصر،  ياسيِّ  السِّ الفكر  في 

ا يذهب  ولة )المدينة(، إنَّ يادة(، والمواطن لا يشمل كلَّ من يقيم في الدَّ »المواطنين«، والسِّ

إلى أنَّ المواطن هو »ليس مواطناً بمجرَّد سكناه في البلاد؛ لأنَّ النُّزلاء والأرقاء يشاطرون تلك 

د أرسطو على صفات  ولة اشتراكاً فعليَّاً«]]]. كما شدَّ السكنى. والذين يشتركون في حقوق الدَّ

هذه  مقابل  يكفلهم  لمن  يحتاجون  هم  والذين  دولته،  في  يقيمون  ن  عمَّ وميَّزه  المواطن، 

الإقامة؛ لأنَّهم لا يرجع نسبهم إليها، حتَّى أنَّه في بعض الأحيان يتطلَّب الأمر من المواطن أن 

ول الحديثة، فقد تقلَّد عددٌ  ينحدر من سلالة مواطنين، وهو أمرٌ لم يعد مناسباً اليوم في الدُّ

ول التي هاجروا إليها، ولم يعَُق عملهم بشيءٍ،  كبيٌر من المهاجرين أرفع المناصب في الدُّ

الانتماءات  هذه  على  مةٌ  مقدَّ فالكفاءة  سيادتها،  أو  مكانتها  أو  ولة  الدَّ هيبة  من  ينقص  ولم 

ولة الحديثة، وحتَّى في عهده كان أرسطو يشهد انتقال الولاء لدى الفرد كنتيجةٍ  الضيِّقة في الدَّ

الولاء والانتماء،  فيتحوَّل  أو الاستيلاء على مدنٍ من قبل طرفٍ آخر،  للحروب والهجرات 

حتَّى أنَّه يناقض نفسه ومسيرة حياته التي شهدت تنقُّلاً من مكانٍ إلى آخر ودخل في ولاء 

]]]- أرسطو، السياسات، ترجمة: الأب أوغسطينس بربارة البوليسي، اللَّجنة الدوليَّة لترجمة الروائع الإنسانيَّة، بيروت، 1957م، 

ص115.



303 قراءةٌ نقديَّةٌ في مفهوم الدَّولة عند أرسطو

لفيليب ملك مقدونيا والذي أصبح أستاذاً لابنه الإسكندر، ثمَّ إنَّ شرط المواطنة هذه المتمثِّل 

بالانحدار من سلالة مواطنين كيف يمكن أن يطلَّب من المنتسبين الأوائل إلى هذه الدولة؟

في الحقيقة، يتقاطع مفهوم المواطنة في معناه الأرسطيِّ مع مفهومها في القرون الوسطى، 

ينيَّة، وهو المفهوم الذي ساد في الحقبة الإسلاميَّة والمسيحيَّة في أوائل فترة  ولة الدِّ وتكوُّن الدَّ

ولة، فقد جاء في  ائدة في الدَّ العصور الوسطى، فالمواطن هو الفرد المنتمي إلى العقيدة السَّ

ذَلكَِ  يَفْعَلْ  وَمَن  المُْؤْمِنيَِن  دُوْنِ  مِن  وْلَِاء 
َ
أ الْكَفرِِينَ  المُْؤْمِنُونَ  يَتَّخِذِ  :لاَّ  تعالى  قوله 

.[[[ن تَتَّقُواْ مِنْهُمْ تُقَاة
َ
ءٍ إلِاَّ أ فَلَيسَْ مِنَ الّلِ فِ شَْ

كما أنَّ الباحث الدُّكتور شريف الدين بن دوبة يستشهد بحالة المؤاخاة بين المهاجرين 

ها بمثابة » التَّأسيس الموضوعيِّ لعقد المواطنة التي  والأنصار بعد الهجرة النبويَّة، وقد عدَّ

توحي  وجهه  الله  كرَّم  وعليٍّ  الأكرم  النبيِّ  بين  فالمؤاخاة  المدنيَّ.  المجتمع  عليها  يبنى 

خصيَّات لازمةٌ ضروريَّةٌ«]]]. بدلالاتٍ عديدةٍ منها أنَّ التَّناغم بين الشَّ

عصر  هو  أرسطو  عند  المواطنة  مفهوم  مع  انطباقاً  والأكثر  الأوضح  كل  الشَّ أنَّ  إلاَّ 

ول التي تكوَّنت على أساسٍ قوميٍّ عِرقيٍّ في القرن التَّاسع عشر قامت على  القوميَّات، فالدُّ

، »وفلسفة القوميَّة تعني الجمع بين الوحدتين  ن يرتبطون برابطٍ عِرقيٍّ اعتبار المواطنين ممَّ

ة في أن تتشكَّل في دولةٍ  ياسيَّة. فمبدأ القوميَّات يقوم على فكرة أو مبدأ حقِّ الأمَّ الطَّبيعيَّة والسِّ

ولة الحديثة على أساس ارتباطها بعناصرها البشريَّة، على أساس ترابط هذه  مستقلَّةٍ، وقيام الدَّ

العناصر أو المواطنين في ما بينها على أساسٍ سياسيٍّ دعامته القوميَّة«]]].

كما نجد الأثر الأرسطيَّ واضحاً في كتابات الفلاسفة والسياسيين، لعلَّ أبرزهم ميكيافيلي، 

الذي دعا في كتابه )الأمير( إلى توحيد الإمارات الإيطاليَّة التي تربط بينها وحدة العِرق. فقد 

ة من أجل الحفاظ على  دَّ ة ما دامت هذه الشِّ دَّ استنتج أنَّ على الأمير ألاَّ يعبأ بأن يوُْصَف بالشِّ

يات هنا تعُدُّ مسألةً فرديَّةً صغيرةً لا مانع من انتهاكها إذا ما أردنا  مواطنيه وولائهم له، فالحرِّ

]]]- القرآن الكريم: سورة آل عمران، الآية 28.

]]]- بن دوبة، شريف الدين، المواطنة – مفهومها وجذورها التاريخيَّة وفلسفتها السياسيَّة، منشورات المركز الإسلامي للدراسات 

سة، بيروت، 2011م، ط1، ص133. الاستراتيجيَّة، العتبة العباسيَّة المقدَّ

]]]- المرجع السابق، ص148.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(304

الحفاظ على وحدة البلاد وتماسكها. وهذا يمهِّد للحديث عن الطَّبقات والتَّقسيم الطَّبقيِّ 

الذي نادى به أرسطو في دولته، ومدى استمراريَّته في حياتنا المعاصرة.

ً
ا  ممتدَّ

ً
ة بوصفها مبدأ يوعيَّ

ُّ
2. الش

طبقيَّةٍ  ملكيَّةٍ  على  أساساً  تقوم  كانت  دولته  أرسطو في  بها  نادى  التي  يوعيَّة  الشُّ كانت   

لكلِّ وسائل الإنتاج، بل حتَّى لملكيَّة كلِّ شيءٍ، وعلى طبقة الكادحين والعبيد العمل، وهذا 

يوعيَّة في القرن العشرين التي استندت على مبادئ الفلسفة الماركسيَّة، حيث  ما عملته الشُّ

لها  يحقُّ  لا  وبالتالي  رأسمالها،  من  لا  عملها  من  قوتها  تكسب  كطبقةٍ  البروليتاريا  توجد 

التَّملك  فوسائل الإنتاج التي تعمل بها هذه الطبقة تعود ملكيتها إلى الطَّبقة العليا البرجوازيَّة 

خل والطَّاقة، وهذا الأمر يتشابه مع طبقة النبلاء الأرسطيَّة المستأثِّرة  المتحكِّمة بمصادر الدَّ

من  والوضعيَّة،  السماويَّة  الأديان  كافَّة  التي حرمتها  الحالة  تلك  الرِّزق،  ومصادر  بالملكيَّة 

حيث إنَّها إهدارٌ لكرامة وحريَّة المجتمع، فالإسلام مثلاً دعا إلى الوحدة المجتمعيَّة دون أيِّ 

َ عَليِمٌ خَبيِر]]]، وهي  تْقَاكُمْ إنَِّ اللَّ
َ
ِ أ كْرَمَكُمْ عِندَ اللَّ

َ
تمييزٍ، حيث يقول تعالى: إنَِّ أ

لام، دعا  وات المفكِّرة، كما أنَّ رسول الله عليه السَّ دعوةٌ لعدم التَّمييز بين النَّاس، واحترام للذَّ

إلى المؤاخاة والمحبَّة بين النَّاس على اختلاف أصولهم وألوانهم، حيث جاء في الحديث، 

:« إنَّ النَّاس من عهد آدم إلى يومنا هذا مثل أسنان المشط، لا فضل  حول سلمان الفارسيِّ

للعربيِّ على العجميِّ ولا للأحمر على الأسود إلا بالتَّقوى«]]].

لهذه  الواضح  الامتداد  يجد  العشرين،  القرن  وشيوعيِّة  أرسطو  شيوعيَّة  بين  فالمقارن 

كلتا  الرِّزق، وفي  الحياة ومصادر  الطبقيِّة وشيوعيَّة  نظام  العشرين، عبر  القرن  الفلسفة في 

الحالتين أو التَّجربتين لا يسمح للطَّبقة الأدنى الكادحة والعاملة على استمرار الطَّبقة العليا، 

بالانتقال من حالتها إلى وضعيَّة أفضل أو تغيير ماهي عليه.

س الزَّعيم والقائد، الأمر  ين، إلَّ أنَّه قدَّ ورغم أنَّ الفكر الماركسيَّ أسقط قدسيَّة الإله والدِّ

يوعيَّة العبوديَّة، كما هو الحال عند لينين وستالين في التَّجربة  الذي جعله يعيش حالةً من الشُّ

]]]- القرآن الكريم: سورة الحجرات، الآية 13.

]]]- الريشهري، محمد، ميزان الحكمة، المجلَّد التاسع، منشورات دار الحديث، قم، 2000م، ص3729. 



305 قراءةٌ نقديَّةٌ في مفهوم الدَّولة عند أرسطو

وفياتيَّة، وكذلك ماو تسي في التَّجربة الصينيَّة، وما زال مستمرَّاً اليوم في التَّجربة الكوريَّة  السُّ

الشماليَّة.

لحقوق  إقرارٍ  وعدم  يمقراطيَّة،  والدِّ للحريَّة  اً  تامَّ انعداماً  الشيوعيَّة  التَّجربة  شهدت  لقد 

، ولا معارضة ولا نقد في ظلِّ استغلالٍ  الإنسان، فلا صوت يعلو فوق صوت الحزب الشيوعيِّ

عب ليكون لسان حالهم هو التساؤل:  ، إضافةً إلى انعدام الرفاهيَّة بين أفراد الشَّ طبقيٍّ عبوديٍّ

ما الفائدة من هذه الشيوعيَّة الطوباويَّة التي أرجعت الإنسان إلى العصور القديمة، فهي كانت 

ولة عند أرسطو. تجربةً غير واقعيَّةٍ ولم تنطبق على الواقع كما هو الحال في تجربة الدَّ

ي الفكر المعاصر
ة �ف ولة الأرسطيَّ ة الدَّ ات نظريَّ 3. تأث�ي

عادة للأفراد، سواءٌ أكانت بطرقٍ ماديَّةٍ أم بوسائل  ولة عند أرسطو هي بلوغ السَّ  غاية الدَّ

ولة مرتبةٌ أخلاقيَّةٌ ساميةٌ؛ لأنَّها مسؤولةٌ  معنويةٍ، ذلك لأنَّ سعادة الإنسان خُلقيَّةٌ عقليَّةٌ، وللدَّ

ياسيِّ المعاصر ومفهوم الدولة،  القيم. وبالعودة إلى الفكر السِّ عن صيانة وصياغة منظومة 

ولة أخلاقيَّةً  نجد أنَّ حنة آرندت قد ذهبت إلى ما ذهب إليه أرسطو عندما جعلت مهمة الدَّ

ستور الخاصَّ بالولايات المتَّحدة  عادة، وقد أوضحت أنَّ الدُّ وغايتها إيصال أفرادها إلى السَّ

إعلان  بها  نادى  التي  عادة  السَّ يبحثون عن  فالمهاجرون  عوة،  الدَّ يقوم على هذه  الأميركيَّة، 

ولة  الدَّ تكوين  أساسيٌّ في  ة مصطلحٌ  العامَّ عادة  السَّ أنَّ مصطلح  آرندت  وبيَّنت  الاستقلال. 

ة كانت تعني لهم حقَّ المواطنَة في الوصول إلى المجال  عادة العامَّ العصريَّة، حيث تقول:« السَّ

وذلك  فيها...  والتَّحكم  ؤون  الشُّ تسيير  دورٍ في  وأداء  ة،  العامَّ لطة  السُّ والاشتراك في  العامِّ 

ةٍ للرعايا في أن يحظوا بحماية حكومتهم في  بالإضافة إلى الحقوق المعترفَ بها بصورةٍ عامَّ

ة«]]]. لطة العامَّ خصيَّة حتَّى من السُّ عادة الشَّ نشدان السَّ

عادة  السَّ ولة كما كانت غاية دولة أرسطو تحقيق  الدَّ تنتهجها أميركا غاية  التي  عادة  فالسَّ

فيه  يرى  مو  السُّ وهذا  تغدو ساميةً،  وبهذا  عادلةً،  فاضلةً  ولة  الدَّ تكون  وبالتَّالي  لمواطنيها، 

ع كلِّ  جان جاك روسو -رغم أنَّ أرسطو لا يقول بالعقد الاجتماعيِّ مثله- مركزاً ومنطلقاً لتجمُّ

ط2،  2011م،  القاهرة،  الثقافة،  لقصور  ة  العامَّ الهيئة  منشورات  حماد،  خيري  ترجمة:  الثورات،  في  رأي  حنة،  آرندت،   -[[[

ص154-153.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(306

ة، والتي هي أكمل من كلِّ إرادةٍ فرديَّةٍ مبعثرةٍ  الإرادات الفرديَّة معاً بحيث تشكِّل الإرادة العامَّ

ولة تعتبر شخصيَّةً معنويةً وحياتها هي اتحاد  على حدة، حيث يقول روسو: »إذا كانت الدَّ

أعضـائها، وإذا كان الأهمُّ في ما تحرص عليه هو الحرص على حفظ كيان ذاتها، وجب أن 

ـةٌ«]]]. ةٌ عامَّ تكون لها قـوَّ

ولة تجاه أفرادها وإقرارها للحريَّة والعدالة، هو أمرٌ لازمٌ  وحديث روسو هنا عن وظيفة الدَّ

ول المستغَلَّة من  عادة المرتبطة بضرورة أن تكون ذات سيادةٍ. فالدُّ للفرد بغية الوصول إلى السَّ

عادة؛ لأنَّها فاقدة القدرة  غيرها غير قادرةٍ على تحقيق أدنى متطلَّبات أفرادها من الرفاهيَّة والسَّ

و التَّعبير  على إقرار أيِّ منظومةٍ فاضلةٍ، بسبب ارتهانها لقوَّة دولةٍ أخرى، وهذا ما أراد روسُّ

ولة الأخلاقيَّة والسياديَّة عند أرسطو. عنه، والذي يتقاطع مع معنى وظيفة الدَّ

ولة، حيث  عادة وضرورة تبنِّيها من قبل الدَّ وهنا نستذكر دعوة الفيلسوف جيرمي بنتام للسَّ

النَّفعية  للحكومة، وأنَّ مبدأ  عادة الأكبر لعددٍ من الأفراد يصلح أساساً  السَّ يقول: »إنَّ مبدأ 

ات«]]]. يفترض بحثاً مدروساً عن الذَّ

أسُسٍ  مبنيَّةً على  ولة  الدَّ تكون  أن  بيَّ ضرورة  رولز،  الأميركيَّ جون  الفيلسوف  أنَّ  كما 

أخلاقيَّةٍ متينةٍ، وعلى فضيلة العدالة، فغياب العدالة يعني غياب القيم الفاضلة في المجتمع. 

حياتهم  وتصبح  ولة،  الدَّ أفراد  حياة  نمط  ومفهومه  الخير  يجعل  العدالة  نشر  بأنَّ  يقرُّ  وهو 

ولة الفاضلة التي تنشر هذه العدالة الأخلاقيَّة، حيث يقول: »حين نصل إلى  متَّحدة مع الدَّ

تفسير القيم الاجتماعيَّة واستقرار تصوُّر العدالة، يصبح تفسير الخير بشكلٍ أوسع مطلوباً«]]].  

ولة وقيامها بهدف صيانة المبادئ والقواعد التي ينبغي عليها قيادة  فرولز يتصوَّر اجتماع الدَّ

عادة. المجتمع نحو الخير والسَّ

الفلسفيِّ  الفكر  ولة في  الدَّ ونظريَّته في  ياسيَّة  السِّ أرسطو  فلسفة  أثر  بعض جوانب  هذه 

المعاصر، ولكن لا يعني هذا أنَّ هذه النَّظريَّات والكتابات قد تحقَّقت، أو أنَّ دعاتها يسعون 

]]]- روسو، جان جاك، في العقد الاجتماعي، الكتاب الثاني، الفصل الأول، ترجمة، ذوقـان قرقـوط ، دار القلم، بيروت، د.ت، ص70.

]]]- روس، جاكلين، الفكر الأخلاقي المعاصر، ترجمة، عادل العوا، عويدات للنشر والطباعة، بيروت، 2001، ط5، ص97.

ط1،  للكتاب، دمشق، 2011م،  السوريَّة  ة  العامَّ الهيئة  منشورات  الطويل،  ليلى  ترجمة،  العدالة،  نظريَّة في  ]]]- رولز، جون، 

ص482.



307 قراءةٌ نقديَّةٌ في مفهوم الدَّولة عند أرسطو

مار جرَّاء  عادة«، لم تجلب للعالم إلاَّ الخراب والدَّ عادة الأميركيَّة أو »نشدان السَّ لذلك، فالسَّ

الحروب وبفعل سياسة أميركا في العالم، كما أنَّ نظريَّة العدالة لم تكن سوى واقعٍ لم يطبِّقه 

أرسطو في دولته، حيث يناقض نفسه في إقرار اقتصار مفهوم المواطنَة على اليونانيين الذين 

من هم سلالة يونانيَّة، وغيرها من تناقضات مبدأ المساواة والحريَّة والذي يقرُّ بضرورة وجود 

العبيد، وبأنَّ اليونانيين وحدهم الأسياد.. وقد اكتفينا بذكر ما سبق.

ةٌ خاتمةٌ نقديَّ
ولة لصلتها المباشرة بالوجود والكينونة الإنسانيَّة، وكان   بحث فلاسفة اليونان بمفهوم الدَّ

ياسيَّة، إلاَّ أنَّ هذه  ولة كجزءٍ من فلسفته السِّ ماً نظريَّةً في الدَّ أرسطو من أبرز الباحثين فيها، مقدِّ

الواقعيِّ فكانت طوباويَّةً ومتناقضةً، وكأنَّه أراد  التَّطبيق  النَّظريَّة لم تكن لترقى إلى مستوى 

ة بها، وقد  م نظريَّته الخاصَّ ولة تماشياً مع فلسفة معلِّمه أفلاطون الذي قدَّ الحديث عن الدَّ

مررنا خلال البحث على جملةٍ من التَّناقضات والانتقادات لهذه النَّظريَّة، ويمكننا أن نذكر 

أيضاً:

، يجعل  ولة، ورفض فكرة العقد الاجتماعيَّ 1- إنَّ إضفاء طابع الحتميَّة التَّاريخيَّة لنشأة الدَّ

عوب  الغاية مبرِّرة للوسيلة، وهذه الحتميَّة أمرٌ مناقضٌ للواقع حيث الكثير من القبائل والشُّ

ولة لما فيها من تقييدٍ لحريَّة الإنسان، فيمكن أن  تعيش حتَّى هذا اليوم وهي ترفض فكرة الدَّ

يحلَّ القانون العرفيُّ محلَّ القانون المنظِّم لهذه التَّجمعات، وهذا ما نشاهده اليوم في غابات 

الأمازون وعند بعض القبائل الأفريقيَّة.

ولة وبين شيوعيَّة النَّساء والأبناء  2- التَّناقض الفاضح بين سيرورة الأسرة بوصفها نواةً للدَّ

ولة؟ لا شكَّ بأنَّه تصوُّرٌ بمنتهى الطوباويَّة، خصوصاً  ولة، فكيف سيكون شكل هذه الدَّ في الدَّ

في ظلِّ حديث أرسطو عن سلطويَّة الأب في الأسرة.

ث  ول تهتمُّ بسعادة الفرد كما صوَّر أرسطو، حتَّى أنَّ دولته التي تحدَّ 3- لم تكن جميع الدُّ

عنها لم تكن كذلك، وإلَّ لما استمرَّت بسياسة العبوديَّة والاستعباد الذي تقوم عليها مقابل 

ولة الحديثة تكون في الكثير من نواحيها مصدر شقاءٍ  رفاهيَّة الأسياد وحريَّتهم، كما أنَّ الدَّ

وتعاسةٍ لأفرادها، ولا سيَّما في ظلِّ الأنظمة القمعيَّة الاستبداديَّة.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(308

4- المواطنَة عند أرسطو مفهومٌ عنصريٌّ بامتياز، إذا يرفض منح غير اليونانيين والمنحدرين 

من سلالة يونانيَّةٍ صفة مواطنين، كما أنَّها صفةٌ حصريَّةٌ تختصُّ بالذُّكور من دون الإناث.

ياسة بعدلٍ ومساواةٍ،  ة تنظيم ممارسة السِّ ستور هو الذي يتولَّ مهمَّ 5- يقرُّ أرسطو بأنَّ الدُّ

فأين العدل إذا كان لا يحقُّ لمن ينتمي إلى طبقة العبيد أو المهنيين أن يشارك في أيِّ عملٍ وهو 

ممنوعٌ من الخروج عن طبقته، وحصر الحكم وكلِّ الوظائف بطبقة النُّبلاء أو الأرستقراطيين، 

ولاعدالة في الوظائف ولا التَّملك ولا التَّساوي أمام القانون؟.

6- الفوارق بين الرَّجل والمرأة من النَّاحية البيولوجيَّة، وهو حديثٌ ينمُّ عن جهلٍ بأبسط 

عن  كحديثه  مةٍ  متقدِّ وتقنيَّةٍ  علميَّةٍ  كشوفاتٍ  إلى  بحاجةٍ  تكن  لم  التي  البيولوجيَّة  الأمور 

الأسنان والتَّكاثر.



309 قراءةٌ نقديَّةٌ في مفهوم الدَّولة عند أرسطو

لائحة المصادر والمراجع
11 القرآن الكريم..

22 الدوليَّة . اللَّجنة  البوليسي،  بربارة  أوغسطينس  الأب  ترجمة:  السياسات،  أرسطو، 

لترجمة الروائع الإنسانيَّة، بيروت، 1957م.

33 الكتب . دار  السيد،  لطفي  أحمد  ترجمة:  نيقوماخوس،  إلى  الأخلاق  علم  أرسطو، 

المصريَّة، القاهرة، 1924م.

44 أرسطو، دستور الإثنين، ترجمة: الأب أوغسطينس بربارة، منشورات الهيئة السوريَّة .

للكتاب، دمشق، ط2، 2013م.

55 النشار، مصطفى، تطوُّر الفكر السياسي القديم من صولون حتى ابن خلدون، داء .

قباء للطباعة والنشر، القاهرة، ط1، 1999م.

66 النشار، مصطفى، الدولة المثاليَّة بين أفلاطون وأرسطو: دراسة نقديَّة مقارنة، مجلَّة .

الاستراتيجيَّة،  للدراسات  الإسلامي  المركز  منشورات  من  بيروت،  »الاستغراب«، 

العدد21، خريف 2020م.

77 ة لقصور . آرندت، حنة، رأي في الثورات، ترجمة: خيري حماد، منشورات الهيئة العامَّ

الثقافة، القاهرة، ط2، 2011م.

88 قم، . الحديث،  دار  منشورات  التاسع،  المجلَّد  الحكمة،  ميزان  محمد،  الريشهري، 

2000م.

99 الجزائر، . الاختلاف،  منشورات  آرندت،  عند حنة  السياسة  فلسفة  مليكة،  دودة،  بن 

ط1، 2015م.

1010 وفلسفتها  التاريخية  وجذورها  مفهومها   – المواطنَة  الدين،  شريف  دوبة،  بن   

العباسيَّة  العتبة  الاستراتيجيَّة،  للدراسات  الإسلامي  المركز  منشورات  السياسيَّة، 



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(310

سة، بيروت، ط1، 2011م. المقدَّ

1111 ديورانت، وِل، قصة الفلسفة من أفلاطون إلى جون ديوي، ترجمة، فتح الله محمد 

المشعشع، دار المعارف، بيروت، ط6، 1988م.

1212 الفصل الأول، ترجمة،  الثاني،  الكتاب  العقد الاجتماعي،  روسو، جان جاك، في 

ذوقـان قرقـوط ، دار القلم، بيروت، د.ت.

1313 عويدات  ط5،  العوا،  عادل  ترجمة:  المعاصر،  الأخلاقي  الفكر  جاكلين،  روس، 

للنشر والطباعة، بيروت، 2001.

1414 ة  العامَّ الهيئة  منشورات  الطويل،  ليلى  ترجمة:  العدالة،  في  نظريَّة  جون،  رولز، 

السوريَّة للكتاب، دمشق، ط1، 2011م.



ة عند أرسطو ة والسياسيَّ الفلسفة العنصريَّ
)قراءة في الإنسان والطبقة والقيمة(

جويدة غانم]]]

مقدّمة

فاع عن مقولاته العقليَّة التي دوَّن لها التاريخ   لسنا بحاجة إلى تبرير سياسة أرسطو، أو الدِّ

عددًا لا يحُصى من الكتب والمجلَّدات التي أبرزت معالم الفلسفة السياسيَّة وظروف نشأتها 

اليونانيَّة في  العقليَّة  أسوار  ويغزو  النقديُّ  العقل  يتجرَّأ  أن  الطبيعيِّ  من  ولكن  الاجتماعيَّة، 

، ويفكِّك مقولاته الكبرى )كالجمهوريَّة والمدينة(، و)الاجتماع والطبقة(،  رسمها الأرسطيِّ

ليعي -على حدِّ تعبير ولش- كيف كان الوعي الطبقيُّ آنذاك؟

، يرسم في طيَّاته أصول  ولا شكَّ في أنَّ استلهام السياسة العنصريَّة في الفكر الأرسطيِّ

الجماعات البشريَّة اليونانيَّة، واعتقادها الصائب بأولويَّة الجنس اليونانيِّ على باقي الأجناس 

المجاورة، في محاورة بروح الدولة التي تنبذ الحرب مع من؟ وترغب في العدالة والمساواة 

مع من؟

الدولة  مبادئ  تقوم  أن  من  فلا سخرية  اليونانيِّ،  العقل  منظور  هكذا في  الأمر  كان  إذا 

وأنظمة الحكم على استرقاق الروح والجسم بمرارة مكبَّلة بأبشع القيود، حيث تغدو المسألة 

القهر  قيَّدها  التي  الإنسانيَّة  للحركة  الطوعيِّ  الاستبداد  مع  تناغمت  كونها  الخطورة  بالغة 

والبؤس في جدل باخس من التفاوت اللاَّمساواتيّْ.

بالعبوديَّة  محفوفاً  تاريخيًّا  إطارًا  الأرسطيِّ  الفكر  السياسة في  ت  عُدَّ المنظور،  هذا  من 

خ الرقُّ والاسترقاق مقامها الجدليَّ في » أن ترى عددًا لا يحُصى من الناس  الطوعيَّة، التي رسَّ

]]]- أستاذة جامعيَّة ـ الجزائر.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(312

لا يطيعون فقط بل يخنعون، ولا يسُاسون بل يُتهَنون، أموالهم ليست لهم، أهلهم ليسوا 

لهم، وأولادهم ليسوا لهم«]]].

صلبة  مادِّيَّة  في  الإنسان  اختزال  يلاحظ  الأرسطيِّ  السياسيِّ  الفكر  ذاكرة  في  والباحث 

المنشودة  إنسانيَّته  عن  ويتخَّل  بالضرورة،  عبدًا  يكون  أن  عليه  حتَّمت  اجتماعيَّة  وأوضاع 

التمييز  نحو الإعتاق والحريَّة. وبما أنَّ أرسطو رسم ماهيَّة دولته بمواطنَة ضيِّقة قائمة على 

دكًّا  اليونانيَّة  الأسوار  خارج  الإنسانيَّة  المجتمعات  دكَّ  فهو   ، والطبقيِّ الجنسيِّ  العنصريِّ 

بالبربريَّة والهمجيَّة والدونيَّة، وجعل من شعوبها أسرى وخدمًا للشعب اليونانيِّ الأرستقراطيِّ 

في انتقام من الطغيان الشرقيِّ الفارسيِّ الآسيويِّ القادم من الشرق. 

م تطُرح الأسئلة التالية: بناءً على ما تقدَّ

على  القائم  اليوناني  النِّظام  ظلِّ  في  الأرسطيَّة  السياسيَّة  النظريَّة  تقُرأ  أساس  أيِّ  على   -

العبوديَّة الطوعيَّة؟

- هل كان النظام السياسيُّ الأرسطيُّ عنصريًّا أم هو سياسة خاصة بطبيعة أوضاع اليونان 

الداخليَّة والخارجيَّة؟

- كيف نقرأ الأثر السياسيَّ الأرسطيَّ على أنساق اللاَّهوت والفلسفة ونظُمُ الاقتصاد؟  

ة الفكر الأرسطي لً: في عنصريَّ أوَّ
تعُرف العنصريَّة من الناحية الاصطلاحيَّة بأنَّها المذهب الذي يعتقد بوجود اختلافات بين 

قاً  الأجناس البشريَّة، وهذه الاختلافات تساهم في ترتيب هذه الأجناس هرميًّا من الأكثر تفوُّ

ها الناحيتان: الثقافيَّة والعقليَّة، إلى الأدنى ثمَّ الأدنى]]].  ة أهمِّ من نواحٍ عدَّ

ه ضدَّ شخص ما من عِرق مختلف، أو داخل  كما أنَّها التحيُّز أو التمييز أو العداء الموُجَّ

عِرق المرء على أساس الاعتقاد بأنَّه متفوِّق. وقد عرَّفها ماوتنر بأنها: عقيدة تنَسُب إلى عِرق 

]]]- إيتيان دولا بويسي: مقالة العبوديَّة الطوعيَّة، ترجمة: عبود كاسوحة،المركز القومي للترجمة، بيروت، لبنان، ط1، 2008م، 

ص148.

[2]- Mosley, Albert:  The Encyclopedia of Philosophy Supplement, Edited by M. Borchert, Donald, 

Simon & Schuster Macmillan, New York, 1996, p.487.



313 الفلسفة العنصريَّة والسياسيَّة عند أرسطو

وكانت  وأخلاقيًّا.  وفكريًّا  بيولوجيًّا  شأناً  أقلَّ  الآخر  يعُتبر  أو  خطرة،  أو  أدنى  صفات  آخر 

قبل شخص  من  كراهية شخص  أطُلِقت على  وقد  البشريَّة،  تاريخ  عبر  موجودة  العنصريَّة 

آخر، أو الاعتقاد بأنَّ شخصاً أقلَّ من الآخر بسبب أو اللَّون، أو اللَّغة، أو العادات، أو مكان 

أنَّه يكشف عن الطبيعة الأساسيَّة لذلك الشخص، يمكن أن  الميلاد، أو أيِّ عامل يفترض 

يؤثِّر على الحروب والعبوديَّة والاضطراب والفوضى في المجتمع]]].

القدرات  في  اختلافات  إلى  الأساس  في  يرجع  العنصريِّ  بالتفوُّق  الشعور  هذا  إذن، 

والقِيَم]]]. بمعنى أنَّه يجب على الأجناس الأدنى أن تحُكَم من قبل الأجناس الأعلى منها، 

نتيجة تفوُّق الأخيرة في القدرات والقيم. وإذا كانت العنصريَّة تعتقد بوجود اختلافات بين 

الأجناس المختلفة، فإنَّ ذلك سيترتَّب عليه تباعاً اختلافات في الحقوق والمزايا الممنوحة 

لهذه الأجناس في جميع النواحي]]].

في هذا الإطار، أكَّد يوربيديس أنَّه من المناسب للبرابرة أن يخضعوا لليونانيين، واعتقد 

كلٌّ من أفلاطون وسقراط أنَّ غير الهيلِّينيين هم جميعهم أعداء طبيعيُّون يمكن استعبادهم 

أو إبادتهم حسب الرَّغبة، كما اعتبر أرسطو نفسه أنَّ الحرب ضدَّ البرابرة عادلة في الأساس. 

من هذا المنطلق، قد يتمُّ رفض نظريَّات باعتبارها بشعة؛ لكنَّها ليست أكثر بشاعة من مفهوم 

)دي جوبينو( للسوبرمان الآري، وقد استند في أفعاله، على وجه التحديد، إلى الاعتقاد بأنَّ 

فئات معيَّنة من البشر يمكن استعبادها على أنَّها أقل من البشر، تمامًا كما اعتقد أرسطو الذي 

ساواهم بالوحوش أو النباتات]]].

من هنا جاءت نصيحة أرسطو بشأن المعاملة الخاصة لليونانيين والبرابرة، لتفَُّس بطريقة 

[1]- Peter A:  A Philosophical Analysis of the Impact of Racism in the Contemporary Society, 

Volume 5 • Issue 2, Department of Philosophy, University of  Port Harcourt, Port Harcourt, 

Nigeria,p01

[2]- Jayasuriya, Laksiri: “Old Racism, New Racism”, Australian Quarterly, Vol.70, No.5, (Sep. - 

Oct., 1998), pp.4- 5.

[3]- Bunnin, Nicholas, and Yu, Jiyuan  :The Blackwell Dictionary of Western Philosophy , First 

Published, Blackwell Publishing Ltd, U.K, 2009, p.583.

[4]- PLUTARCH:  The Age of Alexander ,Translated by And IAN SCOTT-KILVERT TIMOTHY 

E. DUFF P59.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(314

المرء  ينوي  الذين  الآسيويين  أولئك  عند  ما  أفضل  على  الحصول  بمعنى  دنيويَّة،  أكثر 

على  الآسيويين  يعاملوا  أن  إلى  بحاجة  الإغريق  كان  وقد  تعاونهم.  ولكسب  استغلالهم؛ 

هؤلاء  لأنَّ  وهميّاً،  الواقع  كان  مهما  بالاستقلاليَّة،  شعورهم  تعزيز  يتم  وأن  المساواة،  قدم 

لن يستجيبوا سوى للسلطويَّة الصارمة. وسواء قصد أرسطو هذا الدرس أم لا، فقد تعلَّمه 

الإسكندر جيدًا، وطبَّقه على كلِّ فرد أو مجموعة اتَّصل بها]]].

مفهوم  دت  وحدَّ الحكم،  أنظمة  اليونانيِّ  الفكر  في  رسمت  العنصرية  أنَّ  القول  بديهيٌّ 

تنظيم  سياق  في  للطبيعة  أخضعته  الذي  بالتفاوت  الاجتماعيَّة  الطبقات  ووزَّعت  المدينة، 

الجماعة السياسيَّة لوازم الثروة والعيش، وفي ظلِّ هذه الروابط في الفلسفة السياسيَّة الأرسطيَّة 

ين باسم المساواة في التفاوت. أصبح الملوك   مستبدِّ

الصراع  يعُلِّل  الأثينيَّة،  الطبيعة  منطلق  من  الاجتماعيَّ  الجانب  هذا  قراءة  فإنَّ  وعليه، 

ل  التاريخيَّ بين اليونانيين والآسيويين، والصراع بين الطرفين، والبحث في الامتياز الذي يؤهِّ

ا الواقع  أثينا لأن تصبح أمبراطوريَّة خالصة، لا تعُدُّ فيها الطبقيَّة أو العنصريَّة تجريمًا، وإنَّ

استعباد  إلى  أدَّت  التي  هي  الطبيعة  حدود  في  والاجتماعيَّة  الثقافيَّة  ات  والمتغيِّ الإقليميُّ 

الآخرين باسم الطبقيَّة والقوميَّة.

ة عند أرسطو؟  د والعبد طبيعيَّ ثاني�اً: لماذا كانت علاقة السيِّ
ي إشكال تناقض الطبيعة

1. �ف

لهذا  يحتكم  ومن  يحكم  من  بين  القائم  الجدل  خلال  من  أرسطو  عند  الطبيعة  د  تتحدَّ

الأمور  طبيعة  من  أنَّه  بنفسه  يقرُّ  خاص،  بنسَق  وتوزيعه  المجتمع  لبناء  س  ويؤسِّ الحاكم، 

الناس  بين  التفصيل  بهذا  أقرَّت  التي  الطبيعة هي  ومادامت  البشري.  الجنس  اعتادها  التي 

والكائنات، فلا يمكن أن نتصرَّف في تبديلها وتغييرها.

من هذه الرؤية ينظر إلى الطبيعة على »أنَّها ترمي إلى بقاء بعض الكائنات التي خلقتها 

والتبُّص  بالعقل  الموصوف  الكائن  يؤمَر  أن  أرادت  التي  ا هي  إنَّ للطَّاعة،  وبعضها  للإمرة 

بوصفه سيِّدًا، كما أنَّ الطبيعة هي التي أرادت أَّل يكون الكائن الكفء بخصائصه الجسمانيَّة 

[1]- Ibid: PLUTARCH, P60.



315 الفلسفة العنصريَّة والسياسيَّة عند أرسطو

لتنفيذ الأوامر عبدًا، وبهذا تمتزج منفعة اليد بمنفعة العبد«]]].

 يستقرئ المؤرِّخ بلوتارخ مفهوم الطبيعة بصفتها الطبقيَّة عند أرسطو من خلال إقراره بأنَّ 

عبوديَّة  في اليونان القديمة كانت أمراً شائعًا، فهي ملكيَّة شخص لآخر، على عكس العبيد 

المرتبطين بالأرض التي كان يملكها شخص آخر في زمن سقراط وأفلاطون وأرسطو، وكان 

.[[[ لدى معظم الأسر في أثينا عبد واحد على الأقلّْ

من وجهة نظر بلوتارخ، أنَّ الطبيعة الإنسانيَّة في اليونان كانت على نوعين: العبيد الذين 

تحوَّلوا إلى العبوديَّة بحكم كونهم خاضعين لأولئك الذين هم عبيد بموجب القانون، والعبيد 

الطبيعيون، من ساعة ولادتهم. وقد تمَّ وضع علامة على البعض للخضوع والخنوع، والبعض 

عي أنَّ العبيد الطبيعيين يعانون من  الآخر علامة للحكم والسيادة، ولكن يبدو أنَّ ثمَّة من يدَّ

بين  المساواة  قاعدة  أنَّ  الجسد، في حين  تحكم على  الروح  أن  وواضح  العقل،  خلل في 

الاثنين الأقل شأناً ومؤلمةً دائماً]]]. 

 كما يرى بلوتارخ أنَّ حكم العاقل على غير العاقل ينطبق على الحيوانات بالنسبة إلى 

الإنسان.   فالحيوانات تتمتَّع بطبيعة خاصة، والأليفة منها تكون أفضل حالً عندما يحكمها 

رجل عاقل،  فالأفضل لهم، كما هو الحال مع جميع من هم دون المستوى، أن يكونوا تحت 

حكم السيِّد. وقد جادل الكثيرون بأن أرسطو كان مخدوعًا في اقتراحه أن العبيد الطبيعيين 

معيبون في ملكة العقل، ومن الواضح أنَّهم لا يستخدمون العقل لأداء مهامهم. وهو يقترح 

أحياناً أنَّ البرابرة، بشكل عام، جميعهم عبيد بالفطرة، وأنَّ اليونانيين أفضل منهم بكثير كونهم 

ا]]].  تفاعلوا مع حضارات متطورة جدًّ

الفطرة خلقت  بالفطرة، وأنَّ هذه  الرقِّ كأمر طبيعيٍّ خُلِق عليه الإنسان  نظر أرسطو إلى 

وملوكهم،  أسيادهم  لطاعة  وطوَّعتهم  والإرادة،  العقل  نعمة  من  وحرمتهم  عبيدًا،  الناس 

مة في علم السياسة منذ الثورة الفرنسيَّة حتى العصر الحاضر لليروفسور بارتلمي سانتهيلير،  ]]]- أرسطو طاليس: السياسة مع مقدِّ

ترجمة: أحمد لطفي السيد، منشورات الجمل، ط1، بغداد، بيروت، 2009م، ص97.

[2]- PLUTARCH:  The Age of Alexander, Translated by And IAN SCOTT-KILVERT TIMOTHY 

E. DUFF.

[3]- Three Philosophers on Slavery, Classics of Western Philosophy, p 01.

[4]- Ibid: p 01.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(316

ذة للسادة الذين هم العقل  وكان تأسيس المدن   نتيجة تطويع العبيد باعتبارهم القوَّة المنفِّ

المدبِّر والآمر، بالتالي فإنَّ العبد في نظر أرسطو لا يختلف تمامًا عن الحيوانات الأليفة سواء 

بسواء]]].

نقرأ مستويات الرقِّ من خلال التقسيم الطبقي للمجتمع اليونانيِّ ووفق أصول التقسيم 

في الحضارات القديمة. وقد انبثق من هذا التصنيف إعادة ترتيب البيت السياسيِّ اليونانيِّ 

الذي أقرَّ بنظام حكم يمتثِّل إلى الحاكم الفيلسوف الأرستقراطي الذي تزدهر الدولة بفضله، 

النظريَّة  على  ساً  مؤسَّ اليونانيُّ  التصنيف  »يغدو  ة  الخاصَّ إيديولوجيَّاتها  ضمن  ع  وتتوسَّ

الأفلاطونيَّة التي عالجت الرقَّ من زاوية ضيِّقة محدودة، هي زاوية الإنسان اليوناني فحسب، 

يونانيًّا ولا  يكن  متوحِّشين، فكل من لم  وبرابرة  يونان عاقلين  البشر إلى صنفين:  مت  فقسَّ

يتكلَّم اليونانيَّة فهو بربريٌّ متوحِّش، وهو وحده الجدير بأن يكون عبدًا لليونانّيْ«]]].

 في الواقع، لا تختلف نظريَّة أرسطو في الرقِّ عن نظريَّة معلمه أفلاطون، الذي ربط بين 

م أفراد المجتمع إلى ثلاث طبقات: العاملين  النظام السياسيِّ في المدينة، وقسَّ الرقِّ وبين 

المدينة،  إليه  تحتاج  ما  ينتجون  الذين  والصنَّاع  الزرَّاع  هم  فالعاملون  والحكَّام.  والحرَّاس 

القوانين  يشرِّعون  الذين  الفلاسفة  هم  والحكَّام  يحمونها،  الذين  الجند  هم  والحرَّاس 

عدم  ا  أمَّ السعادة،  يؤمِّن  الذي  هو  وثباته  النظام  هذا  استقرار  أن  ويبدو  الناس.  ويحكمون 

الاستقرار الترتيب والتنظيم والطبقيَّة فيؤدِّي إلى الفوضى فيها وينشر الفساد.  

يرى أرسطو أنَّ أعظم أسباب كمال الدولة هو تلك الفضيلة التي تجعل كلَّ طبقة من هذه 

الطبقات تؤدِّي عملها من دون أن تتدخَّل في عمل غيرها، على أن يلتزم كلُّ فرد حدود طبقته 

ى نطاقها الخاص، أو أن يتطلَّع إلى  التي ينتمي إليها تبعاً لطبيعة تكوينه، ولا يحاول أن يتعدَّ

غيرها من الطبقات]]]. 

ة وهي منع ثورات العبيد وانتفاضاتهم من استغلال   من جهته أفلاطون طرح مسألة مهمَّ

]]]- محمود مراد: الحريَّة في الفلسفة اليونانيَّة، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر، )دب(، )دط(، 352.

]]]- عبد السلام الترمانيني: الرق ماضيه وحاضره، عالم المعرفة، المجلس الأعلى للثقافة الفنون والآداب، الكويت، العدد 23، 

نوفمبر، 1979م، ص20.

]]]- المرجع نفسه، ص20.



317 الفلسفة العنصريَّة والسياسيَّة عند أرسطو

التعدد النوعي واللغوي، وذلك بإتاحة بعض الفرص الضيِّقة داخل المدينة، معتبراً الوضع 

الفعليَّ لوجودهم قد يتغيَّ ـ وتتأنسن حياتهم الوجوديَّة، ولكن بحدود ضيِّقة لا تمكِّنهم من 

الوصول إلى عتبة الفكر والممارسة السياسة]]]. 

ـ والملاحظ هنا أنَّ رؤية أرسطو لا تنفصل عَّم شرَّعه معلِّمه أفلاطون، فالطبقيَّة في فلسفته 

هي طبيعة بشريَّة عاديَّة لا يمكن تبديلها أو تحويرها، وهو يذهب مذهبه في اعتبار الرقِّ نظامًا 

طبيعيًّا، ويجري مع أستاذه في التمييز بين اليونانيِّ وغير اليونانيِّ، كما يعزو مثله هذا التمييز 

إلى الطبيعة ويلتمس له تبريراً في فلسفته، كالتالي: 

ـ إن الطبيعة جعلت أجسام اليونان مغايرة لأجسام البرابرة، إذ أعطت هؤلاء القوَّة الضروريَّة 

في كونهم بطبعهم عبيدًا لا يصلحون لغير الأمر والطاعة.

ـ خلقت الطبيعة أجسام اليونان غير صالحة لأن تنحني قوامها للأعمال الشاقَّة، بل وهبتهم 

تهم لوظائف الحياة المدنيَّة فحسب، الحياة التي تتنازعهم فيها  حكمة ليكونوا أحرارًا، وأعدَّ

مشاغل الحريَّة.

ى عبدًا ذلك الذي  د أرسطو باستعباد اليونانيِّ لليونانيِّ، ولو وقع في الأسر فلن يسمَّ ـ يندِّ

لا يستحقُّ أن يكونه.

ـ اعتبر أنَّ اليونانيَّ الذي يؤسَ في الحرب ويبُاع لا يمكن أن يستحيل إلى رقيق ما دام 

لم يخلق بطبيعته ليكون عبدًا، فيلزم بالضرورة التسليم بأنَّ بعض الناس يكونون عبيدًا أينما 

كانوا، وأن آخرين لا يكونون عبيدًا في أيِّ مكان]]].

العبد  التي يعُتبر بموجبها  ـ لذا، فإنَّ نظريَّة العبوديَّة تبِّي بوضوح أنَّ المساواة الطبيعيَّة 

مساوياً للسيد والبربريِّ مستحيلة، وهذا هو وجه الطبيعة والأصل. ويبدو أنَّ الأمر لا يتعلَّق 

حدودها  في  تأخذ  التي  التناسبيَّة،  الهندسيَّة  بالمساواة  يتعلَّق  ما  بقدر  المدنيَّة  بالمساواة 

]]]- جان توشار: تاريخ الأفكار السياسيَّة من اليونان إلى العصر الوسيط ترجمة: ناجي الدراوشة دار التكوين للتأليف والترجمة 

والنشر،دمشق،سوريا،ط1،2010 م، ص19. 

]]]- عبد السلام الترمانيني: الرق ماضيه وحاضره، ص20.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(318

ة حال تطبيقها الديمقراطيَّة  الاعتباريَّة مساواة تعترف  بالأعلى باعتباره أعلى، وتتناقض بشدَّ

اللاَّمساواتيَّة التي تعامل المواطنين كوحدات متساوية بشكل دقيق]]].

تأخذ الطبيعة الإنسانيَّة في هذا المنظور بعُدًا مشتركًا بين أفلاطون وأرسطو في ترسيخ هذه 

الذي  التقليد  اليونانيَّة جرت على هذا  الثقافة  النظريَّة في الاستعباد، كون  الصور والأصول 

كوَّنته حضارتهم بقوانينها ومميِّزاتها الخاصة.           

ة ن العبوديَّ ي قوان�ي
2. �ف

تطبيق قوانين  النظريَّة الاستعباديَّة، وكيفيَّة  أفلاطون أصول  »القوانين« يشرح   في كتاب 

الحكم والمدينة على المسترقِّين، ويرى أنَّ العبد إذا ضرب رجلً حراً أجنبيًّا أو مواطنًا فسيأتي 

بتقييد  المتفرجون  وسيقوم  لقانونه،  وفقًا  الغرامة  د  يحدِّ أن  عليه  ويكون  لمساعدته،  منفرج 

وط العدد  ونه إلى طرف المجني عليه الذي سيكبِّله بالأغلال، وسيجلده بالسُّ الضارب ويسلمُّ

الذي يشاء من الجلدات، بشرط أَّل يسبِّب خسارة لسيِّده، ثم يسلَّم بدوره إلى السيد بوصفه 

 .[[[ ملكه الشرعيّْ

عن  أرسطو  يقوله  الذي  للدهشة  إثارة  الأكثر  الشيء  كان  ربما  حديثة،  نظر  وجهة  من 

يتمتَّع  فالسيد  تكافليَّة.  بسيِّده  علاقته  لأنَّ  هذا،  العبد  على  بالنَّفع  تعود  أنَّها  هو  العبوديَّة 

ما يستوعبه ولكن  بقدر  العقل  أن يشارك في  العبد  العقل، ولا يستطيع  بصلاحيَّات إحكام 

اها، ولكن لا يمكن أن  يتلقَّ التي  امتلاكه]]]. فمن المفترض أن يفهم الأوامر  ليس إلى حدِّ 

، وأداء المهام  يعمل بشكل مستقلٍّ مسبقًا ما يجب عليه القيام به. وظيفته هي العمل اليدويُّ

الروتينيَّة الأساسيَّة هو مصلحة لسيده، الذي يمتلكه كـ )أداة حيَّة(، والذي يفيده بدوره من 

خلال التحكُّم في حياته عن طريق العقل. وبشكل مماثل، يمتلك العبد فضيلة كافية لتنفيذ 

سة الجامعيَّة للدراسات والنشر،  ]]]- جان جاك شوفاليه: تاريخ الفكر السياسي من المدينة الدولة إلى الدولة القوميَّة، المؤسَّ

بيروت، لبنان، ط1،1989م، ص110.

ة للكتاب،  ]]]- أفلاطون: القوانين: ترجمته من اليونانيَّة: تايلور نقله إلى العربية: محمد حسن ظاظا، مطابع الهيئة المصريَّة العامَّ

1986م، ص444.

[3]- David Furley: Routledge History of Philosophy, Volume II From Aristotle to Augustine, 

London and New York , First published 1999, 137.



319 الفلسفة العنصريَّة والسياسيَّة عند أرسطو

ل نفقاتها لا علاقة له بعبيده،  الأوامر بروح الإرادة. ومع ذلك فإنَّ السيد الذي يستطيع تحمُّ

ويوظَّف مشرفاً على عملهم]]].

لم تكن تعليلات أرسطو بأنَّ الحاكم، باعتباره العقل المدبِّر، يكون هو نفسه مسؤولً عن 

غرس فضيلتهم. بالتالي لم تكن تصريحاته حول العبودية متَّسقة دائماً، ويرجع ذلك جزئيًّا 

إلى أنَّ النماذج العديدة المختلفة على سبيل المثال )أنَّ السيد هو العبد مثل الروح للجسد، 

أو كانتماء الكلِّ إلى الجزء( يحاول من خلالها التعبير عن جوهر العبوديَّة.

 والعلاقة بين السيِّد والعبد لها تداعيات متضاربة، والأهم من ذلك، أنَّ المنفعة المتبادلة 

يبدو  حيث  قاتمة،  آليَّة  علاقة  خلال  من  آخر  مكان  في  تقويضها  تمَّ  قد  أعلاه  الموضحة 

أنَّه من غير  الفائدة الوحيدة هي للسيد]]]. لكن المسألة في هذه الجدليَّة واضحة وهي  أنَّ 

الطبيعيِّ أن تستمتع الرعيَّة بعبوديتّها »فالشعب الذي يستسلم للاستعباد يكون هو الذي سلم 

أو  الحريَّة  أو أن يكون حرًّا، أن يتخَّل عن  الخيار في أن يكون عبدًا  له  للقطع )...(  عنقه 

يستسلم للنير، أن يقبل الأذى أو يواجهه«]]].

يقبل وضعيته، وأنَّ  أن  البشريِّ  الطبيعة هي من حتَّمت على  أن  أرسطو  يعلن  أن  يكفي 

الجرأة في تجاوز الوضع الذي صُنِّف فيه لا يمكن اختراق عتباته؛ لأنَّ سلطة الفرد الواحد 

في أنظمة الحكم هي انتزاع لكلِّ الإرادات الطبقيَّة.

3. النساء والاستعباد

كان للمرأة في اليونان نصيب من هذه العنصريَّة، وكان الوعي السياسيُّ اليونانيُّ مبكراً 

في إرساء النظريَّة الذكوريَّة السلطويًّة الذي له كلُّ القدرة في التحكُّم والقيادة. فالمرأة وفقاً 

 ، الأثينيِّ الديموقراطيِّ  النظام  لتطرُّف  نتيجة  السياسيِّ  العمل  اليونانيِّ مستبعدة من  للتنظيم 

»فلم يعتبرها القانون   فردًا مستقًّل ذا أهميَّة ومسؤولً عن أفعاله«]]].

[1]- David Furley: Routledge History of Philosophy 137.

[2]- Ibid, p 137.

]]]- إيتيان دو لابويسي: مقالة العبوديَّة الطوعيَّة، ص97.

]]]- روجرجيست: المرأة في أثينا الواقع و القانون، ترجمة وتقديم: منيرة كروان، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة ط1،2005م، ص43.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(320

العبيد،  للمرأة هي أساسيَّة وواضحة مثل وجهة نظرته عن  أنَّ نظرة أرسطو  لا ريب في 

فكلاهما محكوم من قبل رؤسائه الطبيعيين من حيث تفوُّق العقل واختلاف الفضيلة. فبرأيه 

لها لأداء وظيفتها. وإذا كان العبد يحتاج إلى  أنَّ المرأة تحتاج إلى فضائل معيَّنة بشكل يؤهِّ

، عكس العبد، تمتلك القدرة على  فضيلة صغيرة، فإنَّ المرأة )الحرَّة، عادة زوجة الرجل الحرِّ

التداول لكنها من دون سلطة الطبيعة الدقيقة للنقص غير واضحة. ولكن يفُترض أنَّ الرجل 

يمتلك القدرة على التداول في شكل أقوى، مَّم يخوِّله نقض خياراتها. وما من أمر هنا يزعج 

وجهة نظر النساء الشائعة لدى الذَّكر الأثيني، إَّل إذا ارتكب خطأ معاملة زوجته كعبدة. ولعلَّ 

الأمر الأكثر جذريَّة في مضامينه هو الملاحظة الواردة بأنَّ الرجل يحكم على زوجته، بطريقة 

رجل الدولة، كما يحكم رجل دولة آخر]]]. فالحكم السياسيُّ هو فوق الأشخاص الأحرار 

للرجل  مساوية  ليست  المرأة  بوضوح،  أرسطو  ع  يشرِّ كما  ولكن،  بالتناوب،  والمتساوين 

لة لأن تحكم أبدًا، سواء في الدولة أم في المنزل  كونها أقل شأناً منه، وبالتالي فهي غير مؤهَّ

)باستثناء ما يفُترض على الأطفال والعبيد(]]].

هذا التفاوت في الرؤية الأرسطيَّة عُدَّ من سمات التركيبة الاجتماعيَّة للمرأة الأثينيَّة، حيث 

الصورة  بهذا الموقع، وكون  المرأة  أن تكون  لزم  والدولة  والقواعد للأسرة  النُّظم  إنَّ طبيعة 

الحقيقيِّ  ا في حدود رسم صورة المرأة  اليونانيِّ ظلَّت ضيِّقة جدًّ للمجتمع  الأنثروبولوجيَّة 

أثناء تعاقب الأنظمة السياسيَّة، ونتيجة لترسيخه الصورة السلبيَّة لها. » مادامت ليست مساوية 

للرجل، وما قياسها بأنثى الحيوان تقوم بجميع أعمال الذكر مع قياس الفارق«]]].

، كون  السياسيِّ الفارق في ترسيم مكانة المرأة حائلً دون ممارستها للنشاط  يقف هذا 

مساواة التي رسمت لها وظيفتها يجعلها لا تنظر بالمطلق إلى مناصب السياسة والقيادة،  الَّل

كون تبنِّي هذه الأفكار من قبل المجتمع اليونانيِّ هو في ذاته استبعاد للحريَّة والديمقراطيَّة.

4. التعليق على من هم البرابرة؟  

كانت كلمة بارباروس)Bάρβαρος( في الأصل تعني الطريقة التي أشار بها الإغريق 

[1]- Judith A. Swanson AND C. David Corbin:  Aristotle Ethics And Politics, 138.

[2]- Ibid: p138.

سة هنداوي، القاهرة، 2014م، ص241. ]]]- يوسف كرم: تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، مؤسَّ



321 الفلسفة العنصريَّة والسياسيَّة عند أرسطو

ث لغة لا يستطيعون فهمها، وهذا المصطلح كان ببساطة عبارة عن  القدماء إلى شخص يتحدَّ

المحاكاة الصوتيَّة التي حاولت تقليد التأتأة الظاهرة لأولئك الذين كانوا يستخدمون مثل هذه 

الرموز اللُّغويَّة الغريبة]]].

      استخدم الرومان المصطلح كما هو؛ لأنَّهم كانوا يجُرون اتِّصالات مع الحضارات 

الأخرى المجاورة والبعيدة أيضاً. ثمَّ طبَّقه اليونانيون على المصريين أو الفرس أو الفينيقيين. 

الجرمانيَّة  والشعوب  »الكلت«  شعوب  إلى  للإشارة  أيضًا  الرومان  استخدمه  ولاحقًا 

باللُّغتين  الأجانب،  جميع  إلى  للإشارة  شائعًا  مصطلحًا  أصبح  ما  وسرعان  والقرطاجيين، 

اليونانيَّة واللاَّتينيَّة، كما وُجد البربر في شمال أفريقيا مثالً آخر عن حالتهم، وظلَّ الاسم قيد 

ثين باللُّغة العربيَّة، ولا يزال مستخدمًا كاسم لغير  الاستخدام، بعدما تمَّ تبنِّيه من قبل المتحدِّ

العرب في شمال أفريقيا )وإن لم يكن من قبلهم أنفسهم(. ويبدو أنَّ المصطلح الجغرافي 

بوا بالقراصنة البربريين بناءً على هذا الساحل، مشتقٌّ  للساحل البربريِّ أو البربر، والذين لقُِّ

.[[[)Barbar( من الكلمة العربية بربر )Barbary( من هذه الكلمة أيضًا. ويأتي اسم منطقة

إلى ذلك، يطُلق أرسطو لفظ البرابرة على شعوب أخرى كالفرس وغيرهم، وذلك لاعتقاد 

اليونانيين أنَّهم أعداء أبديُّون للبرابرة، وقد دعا إلى إعلان الحرب على الفرس؛ كونهم عبيدًا 

لً دواعي هذا الموقف. وتعتبر روايته  لهم، وأوضح هذا الأمر في كتابه عن السياسة، مفصِّ

هذه معيبة وغير منطقيَّة، فلا يمكن تبرير استعباد أحد على أساس مثل هذه الحجج الضعيفة. 

من ناحية أخرى، ينُظرَ إلى أرسطو على أنَّه مراقِب خارق للوقائع السياسيَّة، يؤيِّد بشكل 

غير مباشر الاستعباد حتى لأولئك الذين هم عبيد بطبيعتهم، ولأنَّ روايته عن العبوديَّة مليئة 

بالتناقض وعدم الاتِّساق، لذا يجب أن يؤدِّي وجود مثل هذه الصعوبات التفسيريَّة بالطبع 

ا  إلى مزيد من الدراسة من جانب القارئ. بدلً من ذلك، يتمُّ تسجيل التناقضات المزعومة إمَّ

كدليل على قوَّة تحطيم العقل من التحيُّز الثقافيِّ المنصوص عليها كإشارات باطنيَّة لعناصر 

الفيلسوف تعكس  العيوب المنطقيَّة في عرض  أنَّ مثل هذه  ، ويخلص إلى  العنصريِّ فكره 

[1]- Garcia Alonso, juan  luis: Whover is not Greek is  a Barbarian, coimbra university press; 13  

jun, 2021, p12.

[2]- Garcia Alonso, juan  luis: Whover is not Greek is  a Barbarian, p12.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(322

ة الوحيدة لأرسطو هي التأكيد البسيط على أن  . ويؤكِّد أنَّ »الحجَّ ب العرقيِّ عقلانيَّة التعصُّ

جميع البرابرة في أحضان الطبيعة«]]].

  ورغم أنَّ حالة العبد الطبيعيِّ أصبحت طبيعة ثانية، فهي ليست غير قابلة للتغيير من 

القصد،  دائماً على  الطبيعة  تحافظ  الغائيِّ لأرسطو، حيث  التصوُّر  الناحية الموضوعيَّة في 

وتتأَّت  قها.  تحقُّ ضدَّ  الملائمة  غير  الظروف  بها  تعمل  قد  التي  الطريقة  عن  النظر  بغضِّ 

ذلك،  ورغم  إنسانيَّته،  بحكم  الآخر  هو  العبد  لأنَّ  الطبيعيَّة  العبوديَّة  على  حكمه  ازدواجيَّة 

يمكن أن توجد العبوديَّة وفقًا للطبيعة فحسب لأنَّها موجودة على عكس الطبيعة. ومع أنَّها 

حالة مخالفة لطبيعة الإنسان، إَّل أنَّ الحكم الاستبداديَّ له ما يبرِّره على وجه التحديد في 

، فالعلاقة الاستبداديَّة صحيحة بطبيعتها، وهي تنبع من ملكيَّته  ضوء إنسانيَّة العبد الطبيعيِّ

وطبيعته]]].

من  غيره  مع  السياسيَّة،  نظريَّته  في  العرقيَّة  الاختلافات  فكرة  أرسطو  إطلاق  مسألة  إنَّ 

اليونانيين القدماء، تطرح بعض الصعوبات الأوليَّة، فقد نفترض أنَّ مسألة العِرق تطرح في 

العلاقة بثقافة قديمة عفا عليها الزمن، بقدر ما يكون المفهوم منبثقًا من أصل حديث، فإنَّ 

العِرق تسُتقرأ من وضع تطبيقيٍّ للتمايز والتفاوت بين الجنس الواحد وبين جنسين  مسألة 

مختلفين، فلا يمكن اعتباره غير قابل للتطبيق على الإغريق القدماء. ومع الاعتراف بالنشأة 

التاريخيَّة للمفهوم، يمكننا أن نفحص ما إذا كان الإغريق يمتلكون مفهومًا مكافئاً لمفهوم 

العِرق بصفته الحديثة]]].

وترتيب  الحتميَّة  بين  يجمع  بيولوجيٍّ  كمفهوم  أخذه  خلال  من  العِرق  مفهوم  د  يتحدَّ  

عات البشريَّة، بما في ذلك الخصائص الفيزيائيَّة الخارجيَّة  الاختلافات البيولوجيَّة في التجمُّ

التسلسل  ويعادلان  حاسم،  بشكل  ثابتين  اعتبارهما  يتمُّ  اللَّذين  والجلد،  الشعر  لون  مثل 

مات الفكريَّة والأخلاقيَّة. لذا يستخدم أرسطو مفهوم البرابرة البربريين  الهرميَّ المجرَّد للسِّ

[1]- Darrell Dobbs: Natural Right and the Problem of Aristotle’s Defense of Slavery, p70.

[2]- Darrell Dobbs: Natural Right and the Problem of Aristotle’s Defense of Slavery p86.

[3]- Julie K. Ward and Tommy L. Lott: Philosophers On Race Critical Essays, Edited by Blackwell 

Publishers USA,2002, P14.



323 الفلسفة العنصريَّة والسياسيَّة عند أرسطو

الأولى  أسُُسًا موحية،  تشكِّل  إضافيَّتين  نظريَّتين  ويعطينا  »السياسات«،  بكتابه  مناقشاته  في 

نظريَّة المناخ أو الاختلافات العرقيَّة، والثانية نظريَّة العبوديَّة الطبيعيَّة.  يتناول القسم الأول 

الأدلَّة من الاستخدامات الأدبيَّة والفلسفيَّة   لمصطلحات اللَّون: وهذه الأدلَّة غير حاسمة 

في ما يتعلَّق بمصطلحات مثل: )أسود( و )أبيض(، ما يشير إلى عدم اهتمامهم بعلامة لون 

البشرة كدليل على الأخلاق أو الاختلافات الفكريَّة، ومع ذلك، يجد المرء قلقًا مهيمنًا لدى 

الإغريق لتمييز أنفسهم ثقافيًّا، وربما إثنيًّا، عن غيرهم من غير اليونانيين وخصوصًا الفرس 

بعد الحرب الفارسيَّة]]].

 من المعروف جيِّدًا أنَّ المجتمعات السياسيَّة اليونانيَّة القديمة كانت مجتمعات عبوديَّة، 

فمن الصعب تحديد ما إذا كانت الاختلافات العرقيَّة أو الإثنيَّة على هذا النحو قد ساهمت 

الأثينيون  حصل  فقد  ذلك  ومع  وعبدًا،  بربريًّا  كونك  بين  صلة  بوجود  والقبول  قبولها  في 

تاريخيًا على عبيد كممتلكات من خلال غزو المدن اليونانيَّة وغير اليونانيَّة. 

وُجِدت  حيث  والسياسيَّة  الاجتماعيَّة  الثقافة  من  جزءًا  العبوديَّة  كانت  اليونانيين،  قبل 

الذي  اليدويَّ  العمل  نوع  موا  قدَّ »الذين  والأحرار  العبيد  »بين  الأشخاص  من  أخرى  فئات 

تحتاجه دولة المدينة اليونانيَّة. كما لوحظ في عمل أرسطو في السياسة على سبيل المثال، 

تباينًا، يونانيًّا بربريًّا، لإظهار أنَّ لدى البرابرة نوعًا من الطبيعة التي تجعلهم قادرين على أن 

يستعبدهم اليونانيون«]]].

من هذا المنطلق، يعلِّق أرسطو بأنَّ تأسيس المدينة قد فشل فيها البرابرة؛ »لأنَّهم أعجز من 

م مناقشته بعد ذلك توصيفين للأشخاص الذين  أن يقيموا مثل هذه الروح الدوليَّة«]]]. وتقدِّ

عي أنَّ بعض البشر يختلفون عن البعض  ، فهو يدَّ يعتقد أنَّه يجب حكمهم بشكل استبداديٍّ

الآخر بقدر اختلاف الروح عن الجسد، أو الإنسان عن الحيوان، وهؤلاء هم »أولئك الذين 

تتمثَّل وظيفتهم في استخدام أجسادهم. وبالنظر إلى أنَّ أفضل وظيفة يمكنهم القيام بها هي 

[1]- Julie K. Ward and Tommy L. Lott: p15.

[2]- Julie K. Ward And Tommy L. Lott: Philosophers On Race Critical Essays, p23.

]]]- ف.س.نرسيسيان: الفكر السياسي في اليونان القديمة، ترجمة: حنا عبود، الأهالي للطباعة والنشر والتوزيع، سوريا، دمشق، 

ط1، 1999، ص174.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(324

 ، الحكم الاستبداديِّ بطريقة  أن يحكموا  فإنَّ هؤلاء الأشخاص يجب   ، اليدويِّ العمل  أداء 

وسيكون هؤلاء بعد ذلك عبيدًا بطبيعتهم كونهم أخصَّ لأداء العمل اليدويِّ الذي يعطي من 

امتلاكهم سمات جسديَّة معيَّنة، والتي شكَّك  امتلاك نوع معَّي من الجسم، أو يسهم في 

العبيد  أنَّ  الجسديَّة، هو  الطبيعيين والصفات  العبيد  الرابط بين  أنَّ  بها لاحقًا حيث  أرسطو 

ة  البرابرة فشلوا في الوصول إلى قمَّ أنَّ  الرُّوح]]]، كما  بالجسد أكثر من  الطبيعيين هم أشبه 

الشراكة السياسيَّة للمواطنين الأحرار والمتساوين بسبب أطوارهم المختلفة، والبرابرة والعبيد 

من الطبيعة ذاتها«]]].

التذليل، وبجعل  البربريَّة بمستوى أكثر من  السياق ذاته، نرى أرسطو يغازل مفهوم  في 

العلاقة مقيَّدة في حدود علاقة السيِّد بالعبيد، بعلاقة ربِّ الأسرة وليس علاقة الدولة، حيث 

أنَّ السلطة السياسيَّة التي انبثقت من الحريَّة بأطُر المساواة، مختلفة جوهريًّا عن سلطة الأب 

على أولاده أو السيد على عبيده. فالسياسة والعدالة والدولة تحت الآلهة وفوق البرابرة، وبين 

الآلهة والبرابرة يقف الهيلِّينيُّ المتطوِّر أخلاقيًّا مواطنًا للدولة]]]. 

من  والمساواة  العدل  مفاهيم  تصوغ  السياسيَّة  الحياة  جعلت  الرهيبة  العبوديَّة  هذه  إنَّ 

خلال الانعتاق في النظام الشموليِّ للمدينة الدولة، هذه المدينة التي أرفقت حقيقة وجود 

اليونانيين يتولَّون ولائمه الاستعباديَّة بأكثر  الرعايا، ولتجعل  اليونانيِّ إلى استغباء  الاجتماع 

لهم غباءهم بارتمائهم في أحضان العبوديَّة الطوعيَّة. طواعية للملك الطاغية الذي سيحمِّ

ي اليونان
ة �ف ة الطوعيَّ ر العبوديَّ

ِّ
5. أرسطو منظ

الروح  بأنَّها حرب جاهرة على الإنسان، فطوعيَّة  العبوديَّة  إيتيان دو لابويسي   لقد علَّل 

نهاية من  ما لا  انجراف إلى  والطاعة، هو  بالولاء  له  الطاغية، والإقرار  تبعيَّة  نحو  الإنسانيَّة 

التنازلات الروحيَّة والمعنويَّة. وإذا كان أرسطو يبرَّر هذه العبودية الطوعية بأنَّها طبيعة بشريَّة 

قائمة على أساسيَّات في علاقة السيِّد بالعبد، ضمن المدينة الدولة، فإنَّ دو لابويسي يسائل 

هذا الإقرار العنصريَّ كالتالي:

[1]- Julie K. Ward And Tommy L. Lott: Philosophers On Race Critical Essays, P25.

]]]- ف.س.نرسيسيان: الفكر السياسي في اليونان القديمة، ص174.

]]]- المرجع نفسه، ص174.



325 الفلسفة العنصريَّة والسياسيَّة عند أرسطو

فخورون  وهم  واحدًا،  رجلً  ليخدموا  البشر  من  ملايين  يشقى  أن  نستوعب  كيف 

ومسحورون، في حين أنَّ حيالهم متوحِّش وبلا رحمة]]]؟

إنَّ المدينة-الدولة، هي الغطاء الشرعيُّ للنظريَّة السياسيَّة الأفلاطونيَّة والأرسطيَّة، لاعتبارها 

ولَّدت النظام السياسيَّ الخاصَّ بالأثينيين، في ظلِّ تصاعد قيم أولويَّة الجنس اليونانيِّ على 

، لا يمكن أن تكون  سائر الأجناس، والمحافظة على الحياة اليونانيَّة في شرطها الأرستقراطيِّ

نحت  في  الأكبر  الدور  ة  الخاصَّ والثقافة  التاريخ  لأولويَّات  ا  وإنَّ  ، البشريِّ ع  للتجمُّ مركزاً 

خها أفلاطون في جمهوريَّته وأرسطو في سياسته. الأشكال السياسيَّة اليونانيَّة التي رسَّ

، لا يبدو  إنَّ الأطروحة القائلة بأنَّ وصف أرسطو للعبوديَّة الطبيعيَّة ذات طابع أيديولوجيٍّ

أنَّها تعالج مسألة ما إذا كان هناك في الواقع أيُّ بشر في الوجود يمكن وصفهم بشكل صحيح 

بأنَّهم »عبيد طبيعيون«، وارتباطهم بمناخ »العنصريَّة الأوليَّة أو العبوديَّة الطبيعيَّة«.  ويجب أن 

يكون واضحًا أنَّه لا يمكن للمرء أن يأمل في إثبات الطابع الأيديولوجيِّ لتقريره عن العبوديَّة 

الطبيعيَّة على وجه اليقين، ومن ثمَّ إثبات هذا الموقف بدرجة عالية من المعقوليَّة، من خلال 

.[[[ تحليل الرأي الأرسطيِّ إيديولوجيًّا وأخذناه بالمعنى الماركسْيّ

ولادتها  منذ  الكائنات  لأنَّ  حيَّة  أداتيَّة  ملكيَّة  العبد  أنَّ  أفلاطون  ومعه  أرسطو  اعتبر  لقد 

حتمً  فإنَّه  الطبيعة،  نظر  وجهة  من  العبد  واعتبار  الاسترقاق،  مجرى  عليها  يجري  الأولى 

سيكون عبدًا للسيِّد كالجسد للنفس، وأولئك الذين ليس لديهم ما يقدمونه سيكونون حتمً 

عبيدًا؛ لأنَّ الطبيعة حكمت عليهم بالاسترقاق]]].

كون  وقضاياها،  بالحرب  الأمر  تعلَّق  إذا  الاسترقاقيَّة  فكرته  يتناقض في  أرسطو  أنَّ  غير 

تعرُّض  أنَّ  جازمًا  يعتقد  كان  لأنَّه  ونكراناً؛  ظلمً  فيها  الاسترقاق  وكون  عادلة،  الحرب غير 

من  النوع  وهذا  اليونان،  كامل  ستسرق  شايغان  مع  حروبها  في  الفارسيَّة  للسيطرة  اليونان 

]]]- إتيان دولابويسي: مقالة العبوديَّة الطوعيَّة، ص95.

[2]- Zeyad El Nabolsy: Aristotle on Natural Slavery: An Analysis Using the Marxist Concept of 

Ideology, journal Science & Society, Vol. 83, No. 2, April 2019 P224.

]]]- جان توشار: تاريخ الأفكار السياسيَّة من اليونان إلى العصر الوسيط، ترجمة: ناجي الدرواشة، دار التكوين، دمشق،سوريا، 

ط1، 2010م، ص19.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(326

الرقِّ يرفضه؛ لأنَّه خاضع لتقلُّبات التاريخ وأحداثه]]]. وقد دافع عنه بتناقض أيضًا من وجهة 

كما  للحرب،  ونتيجة  العنف  على  زمانه  في  مقرَّرًا  لكونِّه  العاقل،  السيِّد  اليونانيِّ  مصلحة 

وإذا كان صيد  الطبيعة لأجلها،  التي خلَّفتهم  للحريَّة  أهلٌ  الأرقَّاء هم  أنَّ  باعترافه  يتناقض 

ي رقًّا واسترقاقاً في الحرب، يجب  الحيوانات المتوحِّشة مباحًا، فهذا الصيد الآخر الذي سُمِّ

أن يكون مباحًا ضدَّ هؤلاء الناس الذين خُلقِوا ليطيعوا]]].

إلى  ضمنًا  تشير  أرسطو  نظريَّة  أنَّ  البعض  يعتقد  البشر؟  دون  إذًا  الطبيعيون  العبيد  هل 

أنَّهم بشر ويملكون  )البشر فعلً(، ولكن ثمَّة مواقف أرسطيَّة تشير إلى  العبيد هم دون  أنَّ 

استمدَّ  وقد  السادة.  عقلانيَّة  كمثل  ليست  لكنها  عقلانيَّتهم ​​ضعيفة،  أنَّ  العقلانيَّة. صحيح 

العبيد  يربط  أنَّه  أيضًا  وصحيح  للعبد.  الإنسانيَّة  يَّة  ف المعر الإعاقة  من  استدلاله  أرسطو 

الهرميَّة  التسلسلات  التي توضح وجود  البشريَّة في سلسلة من المقارنات  بالحيوانات غير 

العبيد  إنَّ  يقول  العلاقات متوفِّر. أرسطو  ع  تنوُّ أن  يدلُّ على  ما  الطبيعيَّة، ولكن ليس هناك 

والحيوانات الأليفة متشابهة )وإن لم تكن متطابقة(، ولكن بالطريقة نفسها، كما ساوى  بين 

الحيوانات والعبيد، فهو يرى أنَّ الحيوانات يتمُّ ترويضها من أجل خدمة الإنسان، وكذلك 

الأمر بالنسبة إلى العبيد، حيث يتمُّ ترويضهم من قبل أسيادهم للخدمة والمنفعة، على أنَّ 

منفعة الحيوانات للاستئناس وللخدمة أيضًا«]]].

من وجهة نظر أرسطو يُعتبر غير اليونانيين عبيدًا طبيعيين، بسبب ضعف الإدراك الناجم 

عن بيئتهم، لذلك قد يتساءل المرء عَّم إذا كانت طبيعيَّة حقًا: هو التأثير البيئيُّ الضارُّ وليس 

، فهل الخنوع الطبيعيُّ  عائقًا يمنع تحقيق الغاية التي تتَّجه إليها التنمية البشريَّة بشكل طبيعيٍّ

لا يتعارض مع الطبيعة؟  

ث عن شخص  إنَّ تعقيد استخدام أرسطو لـ )الطبيعة( يعيق هذا الاستدلال؛ لذلك تحدَّ

ه »أعمى بطبيعته« )رغم أنَّ العمى الخلقيِّ يتعارض مع الطبيعة(]]]. وبرأيه  بأنَّ أعمى خلقيًّا 

]]]- جان توشار: تاريخ الأفكار السياسيَّة من اليونان إلى العصر الوسيط، ص20.

]]]- أرسطوطاليس: السياسة، ص39.

]]]-  المصدر نفسه: ص106-105.

[4]- MALCOLM HEATH: Aristotle on natural slavery, Journal for Ancient Philosophy published in 

Phronesis53 2008, Universities of Leeds, P12 ,13.



327 الفلسفة العنصريَّة والسياسيَّة عند أرسطو

أنَّ وجود العبيد الطبيعيين هو الأفضل للسادة لأنَّه من الممكن أن  يجعل عيشهم أفضل. 

ة، ويكون كلُّ  كما يعتقد أنَّ الاستعباد مفيد لهم حيث يعيش معظمهم في مجتمعاتهم الخاصَّ

فرد عبدًا طبيعيًّا، لذلك لا يكتسبون أبدًا من استفادة السيِّد الطبيعيِّ من العبودية، فغالبيَّتهم 

يعانون من ضعف غير مُعوَّض. ولا يمكن أن تكون مزايا الحريَّة قد أدُركِت إذا لم يكن هناك 

عبيد طبيعيون. لذلك فإنَّ أيَّ عبد طبيعيٍّ كان من الممكن أن يكون أفضل لو وُلدِ حرًّا بشكل 

.[[[ طبيعيّْ

الطبيعيين  العبيد  أنَّ  اقتراحه  في  وضاًّل  مخدوعًا  كان  أرسطو  بأنَّ  الكثيرون  جادل  لقد 

وأنَّ  هم،  مهامِّ لأداء  العقل  يستخدموا  أن  يجب  العبيد  أنَّ  لسببين:  العقل  ملكة  معيبون في 

اليونانيين  أنَّ  يرى  لكنه  بالفطرة.  عبيد  جميعهم  اليونانيين،  غير  أي   ، عامٍّ بشكل  البرابرة، 

بطبقاتهم قد طوَّروا حضارات متطوِّرة]]].

يتبَّي مَّم سلف أنَّ أفلاطون وأرسطو بالغا في تأييدهما العبوديَّة على أساس)القوَّة على 

(، لتصبح جريمة ضدَّ الإنسانيَّة في القرن الحادي والعشرين، وبالتالي تمَّ حظرها من  الحقِّ

قبل القانون الصارم والنظام الديمقراطيِّ من أجل تعزيز المساواة  العالميَّة. ومن المناسب 

لناقد ما بعد الحداثة بشكل عامٍّ والناقد الزنجيِّ الأسود أن ينظرا بغضب بالغ  إلى أرسطو، 

يت في القرن العشرين  ل بوعي العبوديَّة، حيث سمِّ ا كعدوٍّ شرس فضَّ ليس كفيلسوف وإنَّ

بـ)العبوديَّة الجديدة(، لأن تعريف أرسطو لها قد تمَّ القضاء عليه تمامًا بسبب ضغط الدوائر 

جميع  بحقوق  كامل  إيمان  لديها  ديمقراطيَّة  أو  جمهوريَّة  في  الإنسانيَّة  للغاية  الراديكاليَّة 

المواطنين على سواء المواطنين]]].

لقد اعتقد أرسطو أنَّ الاختلاف في الاستحقاق الأخلاقيِّ يعتمد على اختلاف في القدرات 

النفسيَّة، ويتفاوت في المبدأ العقلانيِّ بما يكفي لإدراك مثل هذا المبدأ. فالعبد الطبيعيُّ قادر 

، ويبدو أنَّه لا يوجد تباين واضح  ، لكنَّه غير قادر على التفكير الأخلاقيِّ على التفكير العمليِّ

[1]- Malcolm Heath: Aristotle on natural slavery: P17.

[2]- Three Philosophers on Slavery, Classics of Western Philosophy: p01.

[3]- Malcolm Heath: Aristotle on natural slavery: P13.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(328

بين اليونانيين وغير اليونانيين في ما يتعلَّق بالقدرة على التفكير الأخلاقيِّ الكفء]]].

 ، إلى ذلك، تظهر القيمة الأخلاقيَّة بوضوح في التنظير السياسيِّ العبوديِّ للواقع النسويِّ

الذي كفل له أرسطو  تمييزاً عنصريًّا مفارقاً بين الرجل والمرأة، واعتبارها مشاعًا بين الرجال. 

ورغم أنَّ لها إرادة وقوة في مواجهة أزمات المجتمع؛  لكنها ظلَّت في درجة  أدنى من  الرجل 

صاحب الوسيلة والفضيلة. 

ي اليونان
ة �ف 6. لا ديمقراطيَّ

في  المدينة  عاشتها  التي  الحالة  عن  تعُِّب  كانت  للشعب  كحكم  الديمقراطيَّة  أنَّ  رغم 

اليونان، فإن مسيوديَّة هذا الشعب لم تتعدَّ العِرق اليونانيَّ، ولم تكن السيادة الفعليَّة للشعب 

باختلافاته واندماجه، كون أسوار المدينة اليونانيَّة كانت تتعالى يوميًّا نتيجة الصراع الحادِّ، 

والحروب القائمة بين أثينا وأمبراطوريَّة فارس. ورغم أنَّها هي أسوا الأنظمة الصالحة،  فهي 

آليَّاتها،  استخدام  في  تمادياً  ثمَّة  بأنَّ  يعلم  أرسطو  وكان  الفاسدة.  الأنظمة  وأفضل  أحسن 

وأنَّ الاستخدام المفرط لقوانينها سيوقع المجتمع اليونانيَّ في فوضى الطبقات والسياسات، 

ومن ثمَّ تظهر مشكلة أساسيَّة في اليونان وهي مساواة بين اللاَّمتساوين. فالحاصل أن يكون 

المعُسِون أعظم سلطة من الموسرين؛ لأنَّهم أكثر عددًا]]].

الأخلاق  ربط  أساس  على  اليونان  في  السياسيُّ  النظام  يقوم   ، الأرسطيِّ للتقدير  وفقًا 

دة للطبيعة البشريَّة القائمة على الجدل بين العبد والسيِّد. والواقع  بالسياسة، وهذه العلاقة مُحدِّ

أنَّ قيام أنظمة الدولة وتكوينها تقنِّنه حكومة ملكيَّة لا ديمقراطيَّة، كون الديمقراطيَّة ستسمح 

للعبيد بأن يتجاوزوا سلَّم الطبقيَّة، وبالتالي فإنَّ تقييد نظام الحكم هو من الشروط الأخلاقيَّة 

 . الأخلاقيِّ الاحترام  هذا  في  السعادة  فتتحقَّق   ، السياسيِّ والنظام  الطبقات  بين  المستمرَّة 

وبحسب أرسطو، إنَّ »السياسة  مستمرَّة مع الأخلاق، فكما أنَّ السعي وراء السعادة جزء من 

الطبيعة البشريَّة، فهو أيضًا جزء من هذه الطبيعة للعيش في مجتمعات«]]].

[1]- Danny  Frederick: Voluntary Slavery, Las Torres de Lucca ISSN: 22553827- Nº 4 (enero-junio 

2014), p122.

]]]- أرسطو: السياسة، ص344.

[3]- S. MARC COHEN, PATRICIA CURD: (Readings in Ancient Greek Philosophy from Thales 



329 الفلسفة العنصريَّة والسياسيَّة عند أرسطو

بهذا  »الدولة  أنَّ  ويؤكِّد   ، الاجتماعيِّ اليونانيِّ  الواقع  إلى  السياسيَّ  النظام  أرسطو  يأخذ 

إنَّه  للنِّظام الاجتماعيِّ والسياسيِّ هي أعلى شكل من أشكال المجتمع.  الطبيعيِّ  المنظور 

، ولا يوجد من خلال العرف فحسب. فنوع الدولة الذي يفكِّر فيه هو الدولة  كيان طبيعيٌّ

المدينة الصغيرة نسبيًّا في اليونان خلال القرن الرابع«]]].

، واقتضى  إنَّ الدولة وظيفة وطبيعة مناسبة بالطريقة نفسها التي يعمل بها الكائن الحيُّ

الرقُّ في أثينا تكريس الطبقيَّة التي شكَّلت أولى الصور الاجتماعيَّة للمجتمع اليونانيِّ، من 

مفارقة  في  وكانت  والفلاسفة،  الحكَّام  عليها  استولى  التي  والثروة  والإسراف  البذخ  حيث 

هذا  المسُترقِّين. في  صُنِّف ضمن خانة  الذي  المجتمع  وباقي  الحرفيين  طبقة   مع  عظيمة 

القيام  العبيد  على  ستوفِّر  لأنَّها  الديمقراطيَّة  يحبِّذ  لا  اليونانيُّ  السياسيُّ  النظام  كان  الحال 

بالثورة وتغيير أوضاعهم ومطالبتهم في الحكم. وقد طلب أرسطو من الأرقَّاء واجب الطاعة 

اليونانيُّ في أنَّ الإنسان حرٌّ لكنَّه قد  الفكر  والخضوع لطبقة الحكَّام الشريفة، كما تناقض 

وقع في العبوديَّة بالصدفة كون الطبيعة هي التي اختارته لأن يكون عبدًا كما اختارته أن يكون 

مُسترقًَّا]]]. 

الحكم  لنظام  مهاجمته  في  أفلاطون  مع  يتَّفق  الأرسطيَّ  الموقف  أنَّ  القول  من  بدَّ  ولا 

، والذي يثبت أنَّه لا ديمقراطيَّة مع مواطنيها، لأنَّ هذا النظام من شأنه أن يجعل  الديمقراطيِّ

ذاته  حدِّ  وهذا في  كهم،  مَُّل مع  والمساواة  بالحريَّة  يطالبون  بالعبيد  يصفهم  الذي  الأغلبيَّة 

يشكِّل خطراً على الدولة، لأنَّ هؤلاء سيتحكَّمون بالدولة في ما يعد. فقد أكَّد أفلاطون: »أن 

أقصى ما تصل إليه الحريَّة من تطرُّف في مثل هذه الدولة، هي أن يغدو العبيد من الرجال 

والنساء الذين يشترون بالمال متساوين في حريَّتهم، فهذه المساواة بين الأحرار والعبيد أسوأ 

أفلاطون  يكتفِ  ولم  الديمقراطيَّة.  الدولة  عيوب  وأكبر  اشتروهم،  الذين  في  الحريَّة  نتائج 

بذلك، بل اقترح أيضًا وضع تشريعات لمعاملة العبيد في محاورة السياسيِّ والقوانين بوجه 

to Aristotle), Hackett Publishing Company, Inc. Indianapolis/Cambridge Fourth editio2011; P691

[1]- Ibid :691.

لبنان،  بيروت  العربيَّة  النهضة  دار  الإسلام،  وصدر  والجاهليَّة  القديمة  العصور  في  والرقيق  الرقُّ  الشامي:  قدورة  فاطمة   -[[[

1430هـ/ 2009ن، ص29.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(330

خاص، حيث  تتَّسم بأنَّها أشدُّ قسوة من التشريعات التي كانت موجودة بالفعل في اليونان]]].

دة ولم يعطِ للديمقراطيَّة أهميَّة بالغة خوفاً  لقد أيَّد أرسطو النظام الملكيَّ بصفاته المتعدِّ

ة الحكم، وجعله الحكم ملكيًّا لقطع الطريق أمام من تسوِّل  من صعود العبيد البرابرة إلى سدَّ

له نفسه الوصول إلى الحكم، ووصف النظام الملكيَّ بالتالي:

ـ صورة الدستور الإسبارطي التي اختلقت السيادة الطويلة الأمد التي تسترشد بالقانون.

ـ الملكيَّة القائمة بين بعض البرابرة على الطغيان والاستبداد.

ـ الطاغية المنتخب بين قدامى اليونان يختلف عن ملوك البرابرة في أنَّه غير وراثْيّ]]].

 غير أنَّ سيطرة الرؤية الاسترقاقيَّة في شكلها الطبيعيِّ الذي نظَّر له أرسطو، لم تنفصل 

عن الرؤية السياسيَّة التي كوَّن بها المدينة، وتغدو أسئلة آراء أرسطو متعلِّقة بالأسئلة الثقافيَّة 

ي ادِّعائه الرأي القائل بأنَّ المدن هي هدايا من الآلهة، وبالتالي  السائدة،  في محاولة لتحدِّ

ي  تخضع مصائرها إلى الآلهة، حيث أنَّ ادِّعاءه أنَّ وظيفة المدن هي تعزيز الفضيلة كتحدِّ

بأنَّ  نظره  الحريَّة، ووجهة  تعظيم  وظيفتها هي  بأنَّ  القائلة  الديمقراطيَّة  الأثينيَّة  النظر  وجهة 

المدن يجب أن تذهب إلى الحرب من أجل السلام فحسب، وهذا ما يتوافق مع الرأي القديم 

القائل بأنَّ المدن يجب أن تخوض الحرب من أجل النصر والغزو]]].

مفاهيم  تحديد  في  ا  هامًّ موقعًا  يأخذ  الأرسطيَّة  النظريَّة  في  الرقَّ  أنَّ  القول  المفيد  ومن 

السياسة والحكم، حيث تغدو الدولة نتيجة القاعدة الطبيعيَّة لجدل نوع النظام السياسيِّ الذي 

اقترحه والذي رجَّح الحكم الملكيِّ الذي يمنع على  طبقة الفقراء والعبيد اعتلاء مجد السلطة. 

والمواطنين  والعبيد  للفقراء  يسمح  اليونان  في  سياسيٍّ  كنظام  تكون  أَّل  الديمقراطيَّة  فعلى 

ة الحكم، كما يسمح للبرابرة من غير اليونانيين باستغلال الوضع  البسطاء بالوصول إلى سدَّ

الهادفين  والكريتيين  الإسبارطيين  »دستور  أرسطو  انتقد  لذلك  الانقلابات،  وتدبير  القائم، 

القاهرة،  والتوزيع،  والنشر  للطباعة  الوفاء  دار  للترجمة،  القومي  المركز  أفلاطون،  لجمھوريَّة  وترجمة  دراسة  زكريا:  فؤاد   -[[[

ط1،2004م، ص87.

]]]- ف، س، نرسيسسان: الفكر السياسي في اليونان القديمة، ص139.

[3]- Judith A. Swanson And C. David Corbin: Aristotle’s Politics A Reader’s Guide, Continuum 

International, Publishig  London , New York, 2009, p131



331 الفلسفة العنصريَّة والسياسيَّة عند أرسطو

أن  يستحقُّون  الذين لا  الحرب  لاستعباد  يفكِّروا في  أَّل  الناس يجب  للغزو فحسب، لأنَّ 

يكونوا عبيدًا، لكنَّهم أولًَّ، وقبل كلِّ شيء، يجب أن يعملوا لمنع عبوديَّتهم هم أنفسهم. ومع 

ا تنبعث من طبيعة  ها، وإنَّ أنَّ الحرب هي وسيلة لحيازة العبيد، فإنَّ الحرب لا تعتمد على حقِّ

ة لأجل الحرب«]]]. الأشياء الخاصَّ

، لا ينتج من ميول الإنسان  في الإطار عينه، يقول أرسطو إنَّ المجتمع، أو النظام السياسيَّ

وصفاته الطبيعيَّة، بل من سلسلة من الحوادث التي تجمع الرجال معًا وتغيِّ طبيعتهم أثناء القيام 

ة بعد ذلك أن تخلق مجتمعًا يمكِّنه من الحفاظ على إرادته  بذلك. يمكن لهذه الطبيعة المتغيِّ

ة جماعيّة تعتمد  الفرديَّة إن لم يكن استعادة حريَّته الأصليَّة، وإن كان ذلك من خلال إرادة عامَّ

ع المتكرِّر والاعتراف المتساوي بالمواطنين، فلا يمكن أن يكون عدم المساواة  على التجمُّ

سات والحقوق، بقدر ما يتجاهل تمييز أرسطو بين الأوليغارشيَّة والأرستقراطيَّة  أساس المؤسَّ

وبالتالي تعزِّز الطبقة تحليل وجهات نظره السياسية التي لا يزال ينظِّر له اليوم]]].

 إنَّ النظر في مفاهيم نظام الحكم عند اليونان لا يستقلُّ عن اعتقاد أرسطو »أنَّ اليونانيين 

بإمكانهم أن يفرِّقوا بين أنفسهم وبين البرابرة كجنس تقُوِّمه الصفات الَّلونيَّة والجسديَّة. وبما 

، بين شعوب أوروبا المختلفة  أنَّ أرسطو كان يرى أنَّ الجنس الهيلِّينيِّ هو الجنس الذهبيُّ

يَّة في أن يحكموا بأنواع الحكم، ولو وجد الشعب  ومناطق آسيا باعتبارهم أحرارًا  ولهم الأحقِّ

اليونانيُّ حكومة واحدة لاستطاع سيادة العالم«]]].

يكن  الضعيفة، ولم  الطبقة  تجاه  المدنيَّة  الدولة  واستبداد  الديمقراطيَّة  هذه  كرَّست  لقد 

السيادة  كانت  بل  الشعب،  حكم  أنَّه  عي  يدَّ الذي  المفهوم  زخم  رغم  عاديين  أناسًا  العبيد 

المطلقة للطبقة الأرستقراطيَّة من الحكَّام ورجال الثروة والمال والأعمال.

ثالثًا: قراءات في الفكر العنصريِّ في ما بعد أرسطو
كيف كان رد فعل معاصري أرسطو على التعليق السياسيِّ للسياسة؟ وكيف كان ردُّ فعل 

]]]- ف، س، نرسيسسان: الفكر السياسي في اليونان القديمة، ص157.

[2]- Judith A. Swanson And C. David Corbin : Aristotle’s Politics A Reader’s Guide, p141

]]]- ف، س، نرسيسسان: الفكر السياسي في اليونان القديمة، ص44.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(332

خلفائه عليها في القرون التي تلت ظهورها؟ وما هي وجهة تأثير الفكر الأرسطيِّ على الفلسفة 

الفلاسفة  نصوص  في  والسياسيَّة  الفلسفيَّة  المفاهيم  حضور  مدى  ما  حقة؟  الَّل الأوروبيَّة 

هوتيين الذي تأثَّر بمنظوره العقلانيِّ في قراءة الواقع والمجتمع والطبقة؟ والَّل

ي )1225-1274( وموافقة أرسطو لعقائد الروم الكاثوليك
1. سانت توماس الأكوي�ن

هوتيُّ بأرسطو بعدما شنَّت حرباً قاسية من طرف الكنيسة على ما دعا إليه  اهتم الفكر الَّل

يس توما الأكويني في أرسطو لغته الفلسفيَّة. كونه ينافي العقائد المسيحيَّة؛ ليجد القدِّ

يس على اهتمام كبير بأرسطو، وعلى عكس القديس أغسطينوس، فعندما  كان هذا القدِّ

بواسطة ويليام أوف   - تينيَّة  الَّل الثالث عشر وترجمتها إلى  القرن  اكتشاف أعماله في  أعيد 

موربيك )William of Moerbeke(، قد كرَّس الراهب الدومينيكيُّ توما حياته لها، مجادلً 

بصرامة في توافقها مع المسيحيَّة. وعلى النقيض من ذلك، استنكر أقران توما، وهم مجتمع 

كاثوليكيٌّ من العلماء، أطروحات أرسطو باعتبارها أعمالً وثنيَّة لرجل عاش قبل قرون من 

ولادة »يسوع«، مَّم أثار ردَّ فعل مشابهًا لتلك التي أثارها داروين في كتابه »أصل الأنواع« 

ى شجبهم، وشرع في إثبات أنَّ حججه  في القرن التاسع عشر.   بيد أنَّ توما الأكويني تحدَّ

متوافقة مع معتقدات الروم الكاثوليك، والتي أسفرت عن ملخَّصه الضخم المكتمل بعنوان 

هوتيَّة(]]]. )الخلاصة الَّل

ي المتمثِّل  هوتيَّة يكشف عن التحدِّ  إنَّ تكامل الفكر الأرسطيِّ مع العقائد الدينيَّة والَّل

يس توما الأكويني. ويبدو مفهومه للقانون الطبيعيِّ المكوَّن من المحظورات  في مشروع القدِّ

الطبيعيِّ المكوِّن لاعتبارات أخلاقيَّة  للحقِّ  متناقضًا مع مفهوم أرسطو  الصارمة،  الأخلاقيَّة 

 . تهتمُّ بالظروف والواقع الاجتماعيِّ

بالإضافة إلى ذلك، إنَّ سماح توما الأكوينيِّ بعقوبة الإعدام للزنادقة المتمرِّدين، يعطي 

تأثيراً مدنيًّا للحكم الكهنوتيِّ أكثر مَّم يوصي به أرسطو، ومن ثم يناقش العلماء ما إذا كان 

جهد هذا القديس يوضح بشكل مقنع توافق الإيمان أو الوحي مع العقل، أو ينجح في كشف 

التوتُّر بين حياة يقودها أحد، وحياة يقودها الآخر فحسب.

[1]-Judith A. Swanson And C. David Corbin: Aristotle’s Politics A Reader’s Guide, p44.



333 الفلسفة العنصريَّة والسياسيَّة عند أرسطو

 على أيِّ حال، لقد أعاد توما تقديم أرسطو إلى الفكر الغربيِّ، وأكَّد أنَّه لا يمكن رفض 

حججه بسهولة من قبل المسيحيَّة]]]. كما تأثَّر بمفاهيم الملك الطاغية التي حلَّلها أرسطو 

في السياسات، واتَّخذ منها شكلً نظريًّا معيَّنًا في تسييس الكنيسة، إضافة إلى تأثُّره بمفاهيم 

القانون، وشكل الحكومة، والعقلانيَّة، والعدالة، والمدنيَّة، والمجتمع، والكثير من الأفكار 

.[[[ التي حظرتها المسيحيَّة في بداية انتعاش الفكر الأرسطيّْ

السياسيَّ  المنحى  تجاوز  الأكويني  توما  على  أرسطو  تأثير  أنَّ  كاتان،  إيف  تقدير  في   

مة عريضة  لكتاب »أخلاق  نيقيماخوس«، وأفرد له من بين  ليرتبط بالأخلاق، ويعطي مقدِّ

مؤلَّفاته فصلً كاملً في الشرح والتحليل، كما أنَّ تفكير الأكويني في البعد السياسيِّ للوجود 

الإنسانيِّ يبدو نموذجًا يدلِّل على اعتماده الفكر الأفلاطونيَّ والسياسيَّ أيضًا، كون المجال 

السياسيَّ ليس عارضًا مستقًّل عنده]]].

الاجتماعيَّة  العلاقة  »تفسير  خلال  من  بأرسطو  الأكوينيُّ  تأثَّر  كاتان،  إيف  وبحسب 

والسياسيَّة، وانعكاس اقترانهما بكينونة شخصيَّة وفرديَّة بالغة الوجود على البعد الاجتماعيِّ 

.[[[» والسياسّيْ

بفلسفته  والأخذ  أرسطو  الأكوينيُّ على شرح  يقدم  أن  الضروريِّ  من  أنَّ  القول  وينبغي 

، فكان للتصوُّر الأرسطيِّ الدور  رها في الفكر السياسيِّ المسيحيِّ هوتيَّة والسياسة، التي قدَّ الَّل

الكبير في صياغة الدين والدولة في المجتمع القروسطيِّ والمجتمع الأوروبيِّ الحديث.

2. مارسيليوس من بادوا )1280-1257(

هوتيَّة من  موا الكثير من المفاهيم والسرديَّات الَّل هوتيين البارزين الذي قدَّ  هو من الَّل

منطلق إعادة النظر في الواقع الاجتماعيِّ والسياسيِّ لإيطاليا، من منظور إعادة قراءة أرسطو 

أو  »لوسوفر«  يه  يسمِّ الذي  أرسطو  أتباع  كأحد  نفسه  ويعتبر   . والسياسْيّ الأخلاقيِّ  وفكره 

[1]- Judith A. Swanson And C. David Corbin: p136.

]]]- ف، س، نرسيسسان: الفكر السياسي في اليونان القديمة، ص136.

]]]- إيف كاتان: علم الإنسان السياسي لدى القديس توما  الأكويني، ترجمة وتقديم: أحمد علي بدوي، المركز القومي للترجمة، 

ط1 ،2013م، ص24.

]]]- إيف كاتان: علم الإنسان السياسي لدى القديس توما  الأكويني، ص24.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(334

هوتيُّ صراحة معه، على أنَّ الغرض المشترك  من  . وفي الواقع، يتَّفق عمله الَّل الحكيم الوثنيَّ

تسخير الاجتماع  للعمل، هو تأمين الحياة الطيِّبة التي تتميَّز بها الحياة لانخراط في الفضائل 

العمليَّة، وهو يوافق على أنَّ التكهُّنات الميتافيزيقيَّة تتفوَّق على التخمينات السياسيَّة]]].

موضوع  وهو  بالطب،  اهتمَّ  ولكنَّه  والقانون؛  بالخطابة  معرفة  مارسيليوس  لدى  كان 

سيطر عليه على الأقلِّ في بعُدِه النظريِّ من خلال الأطروحات العربيَّة المترجمة حديثاً إلى 

تينيَّة، رغم  أنَّه كان عارفاً أيضًا بكتب الطبِّ القدامى كجالينوس وأبقراط، ومع ذلك، كان  الَّل

هناك اندماجًا إبداعيًّا لدى مارسيليوس بين الطبِّ النظريِّ وعلم أرسطو أو الفلسفة الطبيعيَّة. 

تينيِّ بشكل أساسيٍّ  وبالمثل، جاءت أعمال الفيلسوف اليونانيُّ القديم أرسطو إلى الغرب الَّل

من خلال القنوات العربيَّة في المقام الأول، وتمَّت قراءتها جنباً إلى جنب مع التعليقات من 

قبل العلماء العرب.  

ى             يسُمَّ عملً  وكتب  الجانبين،  كلا   )Pietro d’Abano( مارسيليوس  صديق  ع  جمَّ لقد 

)Conciliator differentiarum ( حيث قام بالتوفيق بين المواقف المختلفة الموجودة في 

الفلسفة والطب]]].

ا في السياسة فقد أثَّر أرسطو في تغيير المناخ الأوروبيِّ في القرون الوسطى، ولو أنَّ   أمَّ

الكنيسة حافظت على مفاهيمه في العبوديَّة الطوعيَّة للمجتمع. وقد نظَّر مارسيليوس للفكر 

السياسيِّ الأرسطيِّ من خلال »إثبات استقلاليَّة السلطة الملكيَّة عن سلطة البابا في جميع 

الظروف، باستثناء الظروف الأكثر استثنائيَّة، شكَّلت الحجج السياسيَّة ولغة أرسطو عنصًرا 

مركزيًّا في قضيَّة السلطة الملكيَّة«]]].

( أو )الحكيم  ه  )الفيلسوف الإلهيَّ م مارسيليوس بادوا، رغم أنَّه من أتباع أرسطو، وسَّم قدَّ

( كونه مدافعًا عن السلام. واتَّفق صراحة مع أرسطو على أنَّ الغرض من الكومنولث  الوثنيَّ

هو تأمين الحياة الجيِّدة التي تتميَّز بها الحياة، من خلال إشراك الفضائل العمليَّة والأخلاقيَّة، 

[1]- Annabel Brett:  Marsilius of Padua: The Defender of the Peace, Cambridge University Press, 

2005, p12.

[2]- Annabel Brett: Marsilius of Padua: The Defender of the Peace: P12.

[3]- Ibid: p15.



335 الفلسفة العنصريَّة والسياسيَّة عند أرسطو

.[[[ وهو يوافق على أنَّ التكهُّنات الميتافيزيقيَّة تتفوَّق على النشاط السياسْيّ

 إلى ذلك، انتقد مارسيليوس أرسطو، لعدم تناوله أخطر أمراض المجتمع المدنيِّ، وتوِّل 

رجال الدين السلطة السياسيَّة، وبالطبع لم يكن أرسطو قد شهد هذا المرض، لأنَّه كان نتيجة 

. في هذا السياق يقول مارسيليوس إنَّه سيتعامل مع هذا  عرضَيَّة لمعجزة الوحي المسيحيّْ

المرض فقط لأنَّ أرسطو قام بالفعل بتحليل أمراض خطيرة أخرى.

السياسيَّة المطلقَة للحكم  السلطة  الكنيسة كونها  يؤيِّد مارسيليوس  من جانب آخر، لم 

هوتيِّ السياسيِّ العالميِّ من قبل البابويَّة. ونفى أيَّ سلطة دينيَّة - لكاهن أو أسقف بابا-  الَّل

تتمتَّع بحقٍّ إلهيٍّ بسلطة الأمر أو الإكراه، وتحديد ما هو أرثوذكسيٌّ وما هو هرطقيٌّ بطريقة 

السياسيَّة في شكلها  السلطة  زيادة  إلى  دعا  لذا  الكنيسة؛  لسلطات  تقييد  هو  قانوناً.  ملزمة 

العلمانْيّ.

هوت السياسيِّ والفلسفة السياسيَّة،  توازياً مع علمانيَّته السياسيَّة، يميِّز مارسيليوس بين الَّل

يمكن  لا  مَّم  إثباته  يمكن  الذي  السياسيُّ  التعليم  أعماله  جميع  في  يلُحَظ  أخرى  وبعبارة 

إثباته، بقدر ما هو موحى به من الله وحده، ففي الماضي كانت الإجابة على سؤال النظام 

نظريَّة عن  لديه  يكن  العقل. كما لم  منظور  من  وليس  الإيمان،  منظور  من  م  تقُدَّ السياسيِّ 

القانون الطبيعيِّ كإضاءة طبيعيَّة للعقل في الأمور الأخلاقيَّة]]].

يعني  الطبيعيَّ  القانون  الناس  يه  يسمِّ ما  بأنَّ  يجادل  مارسيليوس  أنَّ  الإشارة إلى  وتجدر 

القرية المجتمع  ينظِّم شيخ  التي هي نفسها في كلِّ مكان؛  السياسيَّة  ببساطة تلك المعايير 

. فالمعرفة تاريخيَّة وسياسيَّة بالمعنى نفسه،  البدائيَّ ليس بقانون طبيعيِّ بل بقانون شبه طبيعيّْ

حيث لا توجد معرفة فوريَّة طبيعيَّة بالكامل، ولا فهم معرفيٌّ لا يتطلَّب مجتمعًا من الفهم]]].

هوتية في عمله؛ ولكنَّه   كان استلهام مارسيليوس الأرسطيُّ هو التخِّل عن التقاليد الَّل

هوت والتكهُّن والرهبنة، بعقل متَّسع حاول أن يضع التقاليد  نظر بوجهة نقديَّة إلى مسائل الَّل

[1]- Judith A. Swanson And C. David Corbin: Aristotle’s Politics A Reader’s Guide, 137.

[2]- Annabel Brett: Marsilius of Padua: The Defender of the Peace, p16.

[3]- Annabel Brett: Marsilius of Padua: The Defender of the Peace, p16.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(336

الدينيَّة في نصابها العقلانيِّ الصحيح، وليمنع المتاجرة بالدين.

ة( ٍّ )تجاوز الأرسطيَّ ٌّ لا تفاوت اجتماعي 3. توماس هوبز عقد اجتماعي

السابع عشر من أن يعيد قراءة أرسطو  القرن   لم يمنع توماس هوبز وعصر وجوده في 

قراءة ميتافيزيقيَّة للطبيعة وآثارها السياسيَّة. وهو يقول فقًا لعمله ) Leviathan (: »إنَّ الفلسفة 

معیَّنة  نصوص  إلى  تستند  كافَّة  المسیحيِّ  العالم  جامعات  في  )السكولائیَّة(  أي  المدرسیَّة 

لأرسطو لتعلِّم عقیدة أخرى، فتقول عن سبب الرؤیة إنَّ الشيء المرئيَّ یرسل من كل جهة 

نوعًا مرئیًّا.)...(، ولكن بما أنَّني سأتكلَّم لاحقًا عليَّ أن أريكم في كلِّ المناسبات أیَّة أشیاء 

یجب تعدیلها فیها، من بینها كثرة الكلام الخالي من المعنى«.

تمیِّز  التي  السیاسیَّة،  للنُّظم  الأرسطيَّ  التقسیم  ینتقد  هوبز  نجد  أخرى،  جهة  من 

الحكومات على أساس الصالح والفاسد منها، فتغدو في رؤيته ثلاثیَّة: الملكیَّة والأرستقراطیَّة 

والدیمقراطیَّة، وما یقابلها من ثلاثیَّة أخرى هي: الطغیان والأولیغارشیَّة والدیمقراطیَّة، على 

الناس ویكره، وعلى هذا الأساس یعتبر هوبز هذه المعاییر  تابعة لما یحبُّ  أنَّها تقسیمات 

عاطفیَّة وذاتیَّة]]].  

العنيف  الموت  من  الخوف  هو  للبشر  الطبيعة  تمنحه  الذي  الوحيد  الهدف  توجيه  إنَّ 

وغير المتوقَّع، والذي يعتقد أنَّ كلَّ فرد يترجمه تلقائيًّا عبر العقل إلى واجب )إفعل ما يجب 

عليك للحفاظ على حياتك(. وبالنظر إلى المصلحة الذاتيَّة الأساسيَّة لكلِّ رجل، فإنَّ الاتفاق 

الجماعيَّ بين مجتمع من الرجال لتأسيس سلطة مقابل الأمن هو أكثر مسار عمل عقلانيٍّ 

، يكشف  ز إنشاء عقد اجتماعيٍّ ات الفرديَّة يحفِّ بالنسبة اليهم؛ وبالتالي، فإنَّ الحفاظ على الذَّ

عن نفسه على أنَّه نهاية وليس كما يعتقد أرسطو ببساطة بداية لحياة جماعيَّة]]].

الاجتماعيَّة  هوبز  فلسفة  في  الأرسطيَّ  المنحى  شاتليه  فرانسوا  يشرح  له  قراءة  في 

مساواة الطبیعیَّة  والسياسيَّة، ويرى  أنَّه »إذا كان أرسطو یرى أنَّ الطابع الطبیعيَّ للمدینة والَّل

]]]- علي عبود المحمداوي:  الفلسفة  السیاسیَّة كشف لما ھو كائن وخوض في ما ینبغي للعیش معاً، دار الروافد ناشرون، 

بغداد، د)ط(، د)س(، ص122.

[2]- Judith A. Swanson And C. David Corbin: Aristotle’s Politics A Reader’s Guide, p140.



337 الفلسفة العنصريَّة والسياسيَّة عند أرسطو

بین البشر ینتمیان لبعضهما البعض، فإنَّ هوبز یرى أنَّ الطابع الاصطناعيَّ للجسم السیاسيِّ 

مساواة بین البشر یشترطان بعضهما البعض بشكل متبادل«]]]. واللَّ

الرغبة وواقع  ، وقراءة  العقد الاجتماعيِّ ما وراء  بنية  تفكيك  ميَّالً إلى  يبدو  الطرح  هذا 

لمواجهة  الاستعداد  فيصبح  للحاكم،  السلطويِّ  التنازل  في  الجماعيِّ  الاتفاق  تعارض 

اضطرابات السلطة الجديدة حتميَّة لا مفرَّ منها، كنتيجة لآثار التعاقد الرهيب الذي سيخلِّف 

حياة سياسيَّة استبداديَّة.

وة( 4. ماركس وأرسطو )أسئلة الطبقة وال�ث

م يمثِّل الأسئلة الاجتماعيَّة والسياسيَّة وعلاقات الثروة بالطبقة من وجهة نظر أوسع  ما تقدَّ

تنشيط  أعادت  والسياسيَّة  الميتافيزيقيَّة  المناقشة  في  العقليَّة  فالتطوُّرات   . الفلسفيِّ للنقاش 

. وضمن التطوُّرات الجدليَّة التي أظهرتها الماركسيَّة، تقودنا المقاربة إلى  التقليد الأرسطيّْ

مشروعه  في  البارز  الوضوح  خلال  من  الأرسطيَّة،  في  ضليعًا  ماركس  كان  هل  التساؤل: 

طريقته  عن  الكشف  يتمُّ  كما  العاملة.  والطبقة  الإنتاج  ووسائل  المجتمع  على  الاقتصاديِّ 

في  الطبقيَّة  النظر  وجهة  من  لماركس،  الأرسطيَّة  للخلفيَّة  الرئيسيَّة  الجوانب  تحديد  في 

المجتمعات، وتدهور طبقة الكادحين في رسم قيمهم الاستعماليَّة التي أظهرها أفلاطون في 

جمهوريَّته حيث رأى أنَّ »تقسيم العمل الأساس لانقسام المجتمع إلى مراتب«]]].

ر ماركس في الواقع  إنَّ التفسير هنا لعلاقة ماركس بأرسطو، يسعى للوصول إلى قراءة تجُذِّ

الأنطولوجيِّ بدلاً من أن يحُمَل في اليوتوبيا الأخلاقيَّة، وبالتالي يأخذ نقد ما بعد الحداثة 

نظر  الأنطولوجيِّ لوجهة  التجذير  العمل«، إلى  »ديالكتيك  كتابه  آرثر في  مباشرةً كما يشير 

ة النِّظام  ماركس الاجتماعيَّة، كضرورة لتجنُّب الموقف الذي سيختصر النقد للطَّعن في صحَّ

الحالي من وجهة نظر إلهام خياليٍّ محتمل تاريخيّاً. وعلى النقيض من ذلك، يكتسب نقد 

للأشكال  التاريخيَّة  للضرورة  س  يؤسِّ أن  يمكنه  حيث   ، المادِّيِّ الواقع  في  جذوراً  ماركس 

سة الجامعیَّة للدراسات وللنشر  ]]]- فرانسوا شاتلیه وآخرون، معجم المؤلَّفات السیاسیَّة، ترجمة: محمد عرب صاصیلا، المؤسَّ

والتوزیع، بیروت، لبنان، ط1، 1997 م، ص116.

السوفياتي، مج  الاتحاد  م،  التقدُّ دار  ترجمة:فهد كمنقش،  الرأسمال،  السياسي   الاقتصاد  نقد  المال  ماركس: رأس  كارل   -[[[

الأول، الكتاب الأول، 1985م، ص529-528.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(338

الموجودة، بينما يدرك حدودها وشروطها وفقاً لتفوُّقه]]].

ويتمُّ  بضاعة،  قِيم  يصُوِّر الأشخاص في  أن  أرسطو  يستطع  ماركس، لم  تعبير  على حدِّ 

أنَّه عمل بشريٌّ متساوٍ، وبالتالي كعمل ذي جودة متساوية، من  التعبير عن كلِّ عمل على 

العبيد،  العمل بأجساد من  س على  اليونانيَّ تأسَّ القيمة، لأنَّ المجتمع  خلال فحص شكل 

ة بهم]]].  الخاصَّ العمل  الرِّجال وقوى  الطبيعيُّ هو عدم المساواة بين  وبالتالي كان أساسه 

د  خ الطبيعة الإنسانيَّة وحدَّ وفي نظره أنَّ أرسطو فتح مناقشاته الواسعة على التناقض الذي رسَّ

أنَّها كذلك لا في حقِّ  ، ولا شكَّ في  فيها مبدأ المساواة؛ »فالمساواة في ما يظهر حقٌّ عامٌّ

الجميع مع ذلك بل بين المتساويين فقط«]]].

 حريٌّ القول أنَّ سرَّ التعبير عن القيمة، أي المساواة والتكافؤ بين جميع أنواع العمل، يكمن 

، لا يمكن فكُّ شيفرته حتى يكون مفهوم المساواة  في أنَّها، بقدر ما هي عمل بشريٌّ بشكل عامٍّ

البشريَّة قد اكتسب بالفعل ديمومة شعبيَّة ثابتة. ومع ذلك، يصبح هذا ممكناً في مجتمع يكون 

فيه شكل السلع هو الشكل العامَّ لمنتج العمل فحسب، ومن ثمَّ فإنَّ العلاقة الاجتماعيَّة السائدة 

اكتشافه لعلاقة  يظُهر أرسطو رأيه من خلال  الرجال كمالكين للسلع. وهنا  العلاقة بين  هي 

ل في المجتمع الذي يعيش فيه  المساواة في التعبير عن قيمة السلع. والقيد التاريخيُّ المتأصِّ

هو الذي منعه من معرفة ما تتكوَّن منه في الواقع علاقة المساواة هذه]]].

مستوياتها  في  ات  الذَّ على  للحفاظ  غريزة  لديه  الطبيعيَّ  الرجل  أنَّ  أرسطو  ادِّعاء  رغم 

»التشوُّه  بأنَّ  لهذا  خلافاً  يقرُّ  ماركس  فإنَّ  طبقة،  كلِّ  حسب  الجسديَّة  ومظاهرها  الطبقيَّة، 

.[[[» الروحيَّ والجسديَّ لا مفرَّ منه حتَّى في ظلِّ تقسيم العمل داخل المجتمع ككلّْ

ومدى  والثروة،  والاجتماع  للطبقة  واقع  من  ماركس  مه  قدَّ لما  أرسطو  رؤية  تنفصل  لم 

سة لنظام الحكم الأرستقراطيِّ لأسباب  ربطها بتطوُّرات الاقتصاد. ولئن كان أقرَّ بالطاعة المقدَّ

[1]- Arthur, C.: Dialectics of Labour (Oxford, 1986), p144.

[2]- Ted Stolze: Marx, Aristotle, Averroes, Spinoza, Continental Thougth & Theory: A Journal L Of 

Intellectual Freedom, Volume 1, Issue, p532.

]]]- أرسطو طاليس: السياسة، ص135.

[4]- Ted Stolze: Marx, Aristotle, Averroes, Spinoza, Continental Thougth & Theory, p532.

]]]- كارل ماركس: رأس المال، الكتاب الأول، مج 1، ص523.



339 الفلسفة العنصريَّة والسياسيَّة عند أرسطو

ثقافيَّة وخارجيَّة اقتضتها الضرورة المنطقيَّة والجغرافيّة لليونان، فإنَّ ماركس قد أعطى بعُداً 

رأسماليّاً طبقيّاً أيضاً للمجتمعات من حيث استغلال العبيد في العمليَّات الإنتاجيَّة، وحاول 

ة الإنتاج والإنتاجيَّة التي ولَّدت التسابق بين  تبريره من منطلق مضاعفة البضائع، وتأمين قوَّ

الدول الرأسماليَّة عن مناطق أخرى للاستغلال والاستعمار.

خاتمة
يبدو أنَّ عمليَّة التمايز الجنسيِّ في الحضارة اليونانيَّة، بنُِيت على الرؤية الثقافيَّة التي سادت 

الفكر  عر واللَّون والجسم تأخذ بلاغة واقعيَّة كبيرة في  الشَّ أثينا؛ فأولويَّة الجنس الأثينيِّ في 

يَّة  الفلسفيِّ الذي رسم للوعي قبلته في مفهوم التمايز بين الشعوب، وحمل في أجوائها الأحقِّ

ع والتشميل في عهد الإسكندر المقدونيِّ، ليتجاوز الحدود اليونانيَّة، ويقتحم دولة فارس  بالتوسُّ

في مواجهة تاريخيَّة وجغرافيَّة، حتى يكون الفرس في هذه المعارك عبيداً وبرابرة لا اليونان.

الطبقيَّة وعلاقته  للإنسان من خلال مرجعيَّته  السياسيُّ  التعريف  فضلاً عن هذا، وصل 

تدلُّ  والحريَّة،  العقل  مفهوم  يطرحها  التي  النوعيَّة  فالعلاقة   . الاجتماعيّْ للتقسيم  بالنظام 

تشفع  والبربريَّة، ولم  الطوعيَّة  العبوديَّة  اليونانيَّة إلى  الذي جرف الأسطورة  الانحراف  على 

خ بين  النُّظم الديمقراطيَّة ولا الأرستقراطيَّة في مجاوزة العمليَّة والنظريَّة للمفهوم، ولكن ترسَّ

مواطنين: شرفاء وعبيد، طوال حياتهم.

البشر  البشعة، وصنَّفت  الجدليِّ اختلقت الاسترقاق في صوره  الطبيعة بمفهومها  ولعلَّ 

على أساس حيوانيٍّ، فلم تشفع طاقاتهم الإنتاجيَّة في تجنُّب تجاوزات السلطة التي أدخلتهم 

ومناداتهم  الخالص،  بالفكر  اليونانيين  تميُّز  ورغم   . المأساويِّ الوضع  مع  مستمرٍّ  نزاع  في 

قبولهم  في  الحاكمين  مع  تناغم  الاجتماعيَّة  العلاقات  واقع  أنَّ   إلاَّ  والفضيلة،  بالحقوق 

الشذوذ السياسيِّ لأنظمة الحكم.

أفلاطون  فتعيينات  أوروبا.  طبقيّاً في  منظوراً  الواقع خلَّف  هذا  أنَّ  جيِّداً  ندرك  أن  علينا 

وأرسطو السياسيَّة في »الجمهوريَّة« و«السياسات الأرسطيَّة« صنعت فكراً سياسيّاً منافقاُ، نظَّر 

لصراع الأجناس والتمايز العرقيِّ الذي خلَّف حروباً مستمرَّة على مدار التاريخ،  أثرّت بكل  

عناوينها الاستعباديَّة على اللاَّهوت، والفلسفة السياسيَّة، والاقتصاد. 



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(340

لائحة المصادر والمراجع
ة: العربيَّ

11 مة في علم السياسة منذ الثورة الفرنسيَّة حتى العصر  . أرسطو طاليس: السياسة مع مقدِّ

منشورات  السيد،  لطفي  أحمد  ترجمة:  سانتهيلير،  بارتلمي  لليروفسور  الحاضر 

الجمل، ط1، بغداد، بيروت، 2009م.

22 حسن . محمد  العربيَّة:  إلى  نقله  تايلور،  اليونانيَّة:  من  ترجمته  القوانين:  أفلاطون: 

ة للكتاب، 1986م. ظاظا، مطابع الهيئة المصريَّة العامَّ

33 إيتيان دولا بويسي: مقالة العبوديَّة الطوعيَّة، ترجمة: عبود كاسوحة، المركز القومي .

للترجمة، بيروت، لبنان، ط1، 2008م.

44 يس توما  الأكويني، ترجمة وتقديم: . إيف كاتان:  علم الإنسان السياسي لدى القدِّ

أحمد علي بدوي، المركز القومي للترجمة، ط1، 2013م.

55 جان توشار:  تاريخ الأفكار السياسيَّة من اليونان إلى العصر الوسيط ترجمة: ناجي .

الدراوشة، دار التكوين للتأليف والترجمة والنشر، دمشق، سوريا، ط1، 2020م. 

66 القوميَّة، . الدولة  الدولة إلى  السياسي من المدينة  الفكر  تاريخ  جان جاك شوفاليه : 

سة الجامعيَّة للدراسات والنشر، بيروت، لبنان، ط1، 1989م. المؤسَّ

77 روجرجيست: المرأة في أثينا الواقع والقانون، ترجمة وتقديم: منيرة كروان، المجلس .

الأعلى للثقافة، القاهرة ط1، 2005م.

88 عبد السلام الترمانيني: الرقُّ ماضيه وحاضره، عالم المعرفة، المجلس الأعلى للثقافة .

الحريَّة في  مراد :  نوفمبر،1979م. محمود  العدد 23،  الكويت،  الفنون والآداب، 

الفلسفة اليونانيَّة، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر، )دب(، )دط(. 

99 علي عبود المحمداوي: الفسفة السیاسیَّة كشف لما ھو كائن وخوض في ما ینبغي .

للعیش معاً، دار الروافد ناشرون، بغداد، د)ط(، د)س(.



341 الفلسفة العنصريَّة والسياسيَّة عند أرسطو

1010 ف.س.نرسيسيان: الفكر السياسي في اليونان القديمة، ترجمة: حنا عبود، الأهالي 

للطباعة والنشر والتوزيع، سوريا، دمشق، ط1، 1999م.

1111 فاطمة قدورة الشامي: الرقُّ والرقيق في العصور القديمة والجاهلية وصدر الإسلام، 

دار النهضة العربيَّة، بيروت، لبنان،1430هـ/ 2009م.

1212 فرانسوا شاتلیه وآخرون، معجم المؤلَّفات السیاسیَّة، ترجمة: محمد عرب     صاصیلا، 

سة الجامعیَّة للدراسات وللنشر والتوزیع، بیروت، لبنان، ط1، 1997م. المؤسَّ

1313 فؤاد زكريا: دراسة  وترجمة لجمهوريَّة أفلاطون، المركز القومي للترجمة، دار الوفاء 

للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، ط1، 2004م.

1414 كارل ماركس: رأس المال نقد الاقتصاد السياسي الرأسمال، ترجمة: فهد كمنقش، 

م، الاتحاد السوفياتي، مج الأول، الكتاب الأول، 1985م. دار التقدُّ

1515 سة هنداوي، القاهرة، 2014م. يوسف كرم: تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، مؤسَّ

ة: الأجنبيَّ

1.	 Annabel Brett:  Marsilius of Padua: The Defender of the Peace, 

Cambridge University Press, 2005.

2.	 Arthur, C.: Dialectics of Labour (Oxford), 1986.

3.	 Bunnin, Nicholas, and Yu, Jiyuan  :The Blackwell Dictionary of Western 

Philosophy , First Published, Blackwell Publishing Ltd, U.K, 2009.

4.	 Danny  Frederick: Voluntary Slavery, Las Torres de Lucca ISSN: 2255-

3827 Nº 4 (enero-junio 2014).

5.	 Darrell Dobbs:  Natural  Right And the Problem  of Aristotle’s 

Defense of Slavery, The Journal of Politics, Feb., 1994, Vol. 56, No. 1.

6.	 David Furley: Routledge History of Philosophy, Volume II From 

Aristotle to Augustine, London and New York, First published 1999.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(342

7.	 Garcia Alonso, juan  luis: Whover is not Greek is  a Barbarian, coimbra 

university press; 13  jun, 2021.

8.	 Jayasuriya, Laksiri: “Old Racism, New Racism”, Australian Quarterly, 

Vol.70, No.5, (Sep. - Oct., 1998).

9.	 Judith A. Swanson And C. David Corbin: Aristotle’s Politics A Reader’s 

Guide, Continuum International, Publishig  London, New York, 2009.

10.	Julie K. Ward And Tommy L. Lott: Philosophers On Race Critical 

Essays, Edited by Blackwell Publishers USA, 2002.

11.	Malcolm Heath : Aristotle on natural slavery, Journal for Ancient 

Philosophy published in Phronesis 53 2008, Universities of Leeds.

12.	Mosley, Albert:  The Encyclopedia of Philosophy Supplement, Edited by 

M. Borchert, Donald, Simon & Schuster Macmillan, New York, 1996.

13.	Peter A:  A Philosophical Analysis of the Impact of Racism in the 

Contemporary Society, Department of Philosophy, University of  Port 

Harcourt, Port Harcourt, Nigeri, Volume 5 • Issue 2 .

14.	PLUTARCH:  The Age of Alexander ,Translated by And IAN SCOTT-

KILVERT TIMOTHY E. DUFF. 

15.	S. MARC COHEN, PATRICIA CURD: ( Readings in Ancient Greek 

Philosophy from Thales to Aristotle), Hackett Publishing Company, 

Inc. Indianapolis/ Cambridge Fourth editio2011.

16.	Ted Stolze: Marx, Aristotle, Averroes, Spinoza, Continental Thougth & 

Theory: A Journal L Of Intellectual Freedom, Volume 1, Issue.

17.	Three Philosophers on Slavery, Classics of Western Philosophy .

18.	Zeyad El Nabolsy: Aristotle on Natural Slavery: An Analysis Using the 

Marxist Concept of Ideology, journal Science & Society, Vol. 83, No. 2, 

April 2019. 



فلسفة أخلاق الفرد ونقد المعادلة الأرسطيّة
)الفضيلة وسط بين رذيلتين(

مروه محمد نبيل جريده]]]

مقدّمة

تنطلق هذه الدراسة من كتاب »الأخلاق إلى نيقوماخوس«، في محاولة لدراسة فلسفة 

من  بدءاً  فيها،  نة  أهمِّ المفاهيم والحدود المتضمَّ الفرد عند أرسطو، والوقوف على  أخلاق 

أصناف  بالحديث عن  مروراً  السعادة،  وارتباطها بمفهوم  الإنسان  من سلوك  الغاية  تحديد 

اكتسابها، متتبِّعين  الفضيلة وأنواعها وطرق  الطبائع الإنسانيَّة المحتملة، وصولاً إلى نظريَّة 

بذلك المعادلة الأرسطيَّة التي ترى أنَّ الفضيلة »وسط بين رذيلتين« وما ترتَّب عليها من نتائج 

وإشكاليَّات.

وقد كان الدليل في هذه الدراسة مجموعة من الأسئلة هي: ما هو مفهوم الأخلاق  	

؟ هل هي أخلاق الفرد أم أخلاق المجتمع؟ ما الهدف الأساسيُّ للسلوك الإنسانيِّ؟  الأرسطيِّ

هل هناك سعادة كاملة؟ ما هي الفضيلة عند أرسطو، وما المقياس المناسب لها والصعوبات 

التي واجهت هذا المقياس؟ هل هناك إنسان فاضل؟ 

ة فلسفة الأخلاق عند أرسطو لًاَّ: إشكاليَّ أو
تتَّخذ مسألة الأخلاق حيِّزاً لا بأس به من فلسفة أرسطو، وذلك لما لها من ارتباط وثيق 

وتداخُل مع جميع أجزاء فلسفته، لا سيَّما فلسفته السياسيَّة وتدبير شؤون الحياة، لذلك هي 

أقرب إلى أن تكون إشكاليَّة فلسفيَّة من أن تكون فلسفة في الأخلاق.

لقد عدَّ أرسطو علم الأخلاق علماً ينظر في أفعال الإنسان من حيث هو إنسان، يمتلك 

]]]- مدرسة في قسم الفلسفة- كليَّة الآداب والعلوم الإنسانيَّة- جامعة دمشق.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(344

العلاقات  ملاحظة  خلال  من  معرفته  يمكن   ، عمليٌّ علم  عنده  فهو  لذلك  واختياراً،  إرادة 

الإنسانيَّة. وبما أنَّ الإنسان مدنيٌّ بالطبع، ولا يستطيع أن يبلغ الخير الأعلى والغاية القصوى 

إلاَّ ضمن الجماعة وبمعونتها، لذلك التحق علم الأخلاق لديه بعلم السياسة،»علم السياسة 

يأمر باسم القانون بماذا ينبغي أن يفعل، وماذا ينبغي أن يترك، لذلك فقد عدَّ غرضه يشمل 

الخير  هو  السياسة  غرض  يكون  وبالنتيجة  الأخرى،  العلوم  لجميع  المتنوِّعة  الأغراض 

، الخير الأعلى للإنسان«]]]. الحقيقيُّ

والواقع أنَّ أرسطو زاوج بين الأخلاق والسعادة التي كانت وفقاً له منتهى غايات البشر، 

ويتوجَّب لتحقيقها الجمع بين الفضائل الأخلاقية والفضائل العقلية معاً. لذلك إذا ما شئنا 

الأخلاقيِّ  منهجه  بتحديد  نبدأ  أن  علينا  توجَّب  الأخلاقيَّة  فلسفته  إشكاليَّة  على  الوقوف 

والأسُُس التي يبُنَى عليها، خصوصاً ما يتعلَّق بمذهبه الغائيِّ، وفكرة الخير الأقصى، ومفهوم 

السعادة، ونظريَّته في الفضيلة.

ّ
ثاني�اً: مذهب أرسطو الغائْي

ة،  ه من مبادئ فلسفته العامَّ أقام أرسطو مذهبه الأخلاقيَّ على مذهبه الغائيِّ الذي استمدَّ

دة مناسبة له، والحصول عليها أو بلوغها هو  حيث ذهب إلى أنَّ كلَّ موجود له غاية محدَّ

ة على  ة، ومن ثمَّ يكون الخير بالنسبة إلى كلِّ موجود هو أداء وظيفته الخاصَّ وظيفته الخاصَّ

أبلغ وجه، ويترتَّب على ذلك كلُّ ما يقوم به الإنسان من أفعال إنسانيَّة. 

 ، وبما أنَّ الأفعال الإنسانيَّة -برأي أرسطو- ترتبط ارتباطاً وثيقاً بسلوك الإنسان الأخلاقيِّ

الفضائل  هما:  الفضائل  من  نوعين  بين  ميَّز  لذلك  وإرادته،  وقدراته  المعرفيَّة،  وحدوده 

الأخلاقيَّة والفضائل العقليَّة، وذهب إلى أنَّ السبيل لبلوغ السعادة -بوصفها الغاية العظمى 

والخير الأقصى- يكمن في تحقيقهما معاً.

ه  لا بدَّ من الإشارة إلى أنَّ أرسطو أنكر على الإنسان أن تكون وظيفته وغاياته مجرَّد حواسِّ

ات، لأنَّ اقتصار وظيفة الإنسان على ذلك يجعله  وانفعالاته، وما تتطلَّبه من شهوات وملذَّ

]]]- أرسطوطاليس، علم الأخلاق إلى نيقوماخوس، ترجمة: أحمد لطفي السيد، دار الكتب المصريَّة، القاهرة، 1942، ج1، 

ص172.



345 فلسفة أخلاق الفرد ونقد المعادلة الأرسطيّة

مشتركاً بها مع غيره من الكائنات، لذلك لم يخاطب أصحاب هذه الفئة من الناس لاقتصار 

ة والغنى والطعام والشراب، ولأنَّهم  اتهم الخارجيَّة كالصحَّ وظائفهم وغاياتهم على تحقيق لذَّ

ا  يختارون بمحض إرادتهم عيشة البهائم، مع ذلك لم يقدر على إهمال هذه الغايات، وإنَّ

ها وسيلة من الوسائل التي تساعد الإنسان في سعيه للفضيلة، ويتوقَّف على عدم تلبيتها  عدَّ

زيادة هموم الإنسان.

ويمكننا أيضاً أن نستدلَّ على مذهبه الغائيِّ من مسلَّمته الأساسيَّة التي رأت علم الأخلاق 

من  المرجوَّة  الغاية  فإنَّ  غاية،  تحقيق  إلى  بالضرورة  يتَّجه  عمل  كلَّ  أنَّ  وبما  عمليَّاً.  علماً 

علم الأخلاق يجب أن تكون الغاية القصوى للإنسان، والتي تحمل قيمتها بذاتها، وتتَّجه 

الحياة  توجيه  يتوقَّف  معرفتها  وعلى  الأعلى  الخير  لأنَّها  الإنسانيَّة،  الأفعال  جميع  إليها 

الإنسانيَّة وصناعة المدن، إلى حدٍّ يمكننا القول فيه، بالاتِّفاق مع العديد من المفكِّرين، أنَّ 

ة للإنسان، وأنَّ الغرض من تأليف كتابه  الحياة السياسيَّة لا الحياة الفاضلة هي الغاية الحقَّ

»الأخلاق إلى نيقوماخوس« هو الوقوف على علم السياسة، حتى يكاد يكون هو نفسه مؤلَّفاً 

، وغاية  في السياسة. فالحياة الخصوصيَّة -عنده- لا تظهر إلاَّ أنَّها أجزاء للمجتمع السياسيِّ

ة مشتركة بين الأفراد. الناس دائماً تحصيل منفعة عامَّ

ثالثاً: الخير الأقصى
ثمَّة إشكاليَّة أخرى في فلسفة الأخلاق الأرسطيَّة تكمن في تحديد الخير الأقصى، حيث 

نتَّتبعه في جميع أعمال  أن  الذي يمكننا  الخير الأعلى  »بالنتيجة،  السعادة،  بينه وبين  د  وحَّ

حياتنا. اللَّفظ الذي يدلُّ عليه مقبول تقريباً عند الناس جميعاً عند العاميِّ وعند المستنيرين، 

ى هذا الخير الأعلى »السعادة«، وفي رأيهم العامِّ أنَّ طيب العيشة وحسن الفعل مرادفان  يسمَّ

لكون الإنسان سعيداً«]]].

ل أرسطو إلى هذه النتيجة من خلال معالجته لمشكلة الغاية من وراء الأفعال  لقد توصَّ

الإنسانيَّة، وقصد بها الخير، فالخير - من وجهة نظره- هو غرض أفعال الإنسان جميعها، وهو 

موضوع جميع الآمال، فما هو الخير عنده؟

]]]- أرسطوطاليس، علم الأخلاق إلى نيقوماخوس، ترجمة: أحمد لطفي السيد، دار الكتب المصريَّة، القاهرة، 1942، ج1، 

ص175.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(346

يلُحِق أرسطو الخير بعلم السياسة بدلاً من أن يلحق علم السياسة بالخير،  الواقع،  في 

ويعُدُّ هذه النقطة من البديهيَّات إذ يقول: »نقطة أولى يظهر أنَّها بديهية، وهي أنَّ الخير يتبع 

العلم الأعلى بل العلم الأساسيَّ أكثر من جميع العلوم. وهذا هو على التحقيق علم السياسة، 

فإنَّه في الواقع هو الذي يعيِّ ماهي العلوم الضروريَّة لحياة الممالك، وما هي التي يجب 

على أهل الوطن أن يتعلَّموها، وإلى أيِّ حدٍّ ينبغي أن يعُلِّموها«]]].

يبدو أنَّ الخطأ الذي ارتكبه أرسطو في مستهلِّ حديثه، وبنظر كثير من المفكِّرين، يكمن 

، وإن كان علماً يدرس سير الممالك، وما  في إلحاقه الخير بعلم السياسة، فالعلم السياسيُّ

ينبغي على المواطنين فعله أو تركه، لكن لا يجوز لنا أن نجعل الخير صنعته، أو أن نعزو 

بل  الفضيلة،  تعاطي  على  وتعويدهم  المواطنين  نفوس  بتكوين  له  والسماح  تعليمها،  إليه 

على العكس من ذلك؛ بمعنى أنَّ العلم السياسيَّ ينبغي أن يتلقَّى مبادئه الأساسيَّة من علم 

الأخلاق، حتى يكون بإمكانه توجيه الأفراد وتقويم أفعالهم لما هو خير للمملكة، ومن ثمَّ 

ما هو خير لهم جميعاً.

دها بالسعادة التي هي عنده أكبر الخيرات  وفي حديثه عن ماهيَّة الخير الأقصى فقد حدَّ

والخير الأعلى: »السعادة إذن على التحقيق شيء نهائيٌّ كامل مكتفٍ بنفسه ما دام أنَّه غاية 

جميع الأعمال الممكنة للإنسان... السعادة هي أكبر الخيرات، الخير الأعلى«]]].

 رابعاً: مشكلة السعادة
في  أرسطو  فلسفة  إليها  تستند  التي  الأساسيَّة  الركيزة  أنَّ  سبق  ما  خلال  من  لنا  ى  يتبدَّ

الأخلاق هي إدراك السعادة بوصفها الهدف ومنتهى غايات الإنسان، إذ لا تحتاج من أجل 

فيها إلى أيِّ شيء، فهي الهدف الذي يرجوه الإنسان من وراء جميع أعماله  كونها مرغوباً 

الإنسانيَّة، فإذا ما أراد المرء القيام بعملٍ فهو يبتغي منه أو من ورائه سعادته. 

لكنَّ التساؤل الذي يخطر على بالنا هو: هل كلُّ الأعمال التي يؤدِّيها الإنسان يبتغي من 

ورائها سعادته؟ أو يكون الهدف منها الوصول إلى سعادته؟ 

]]]- أرسطوطاليس، علم الأخلاق إلى نيقوماخوس، ترجمة: أحمد لطفي السيد، دار الكتب المصريَّة، القاهرة، 1942، ج1، 

ص \172-171.

]]]- المصدر نفسه، ص192.



347 فلسفة أخلاق الفرد ونقد المعادلة الأرسطيّة

السعادة  يعطي  »ما  بقوله:  قدسيَّة  درجة  إلى  السعادة  مقام  أرسطو  رفع  لقد  الواقع،  في 

بالنسبة  أنَّها مبدأ، لأنَّها وحدها هي غرضنا من كلِّ ما نعمل. وكلُّ ما كان  هذا المميَّز هو 

إلينا المبدأ والعلَّة للخيرات التي نطلبها يجب أن يكون في نظرنا شيئاً قدسيَّاً محترماً غاية 

الاحترام«]]]. رغم وجود الكثير من الأعمال التي يؤدِّيها الإنسان من دون أن تعود عليه، أو 

ا يؤدِّيها لما يمليه الواجب عليه، على سبيل المثال  يبتغي منها أيَّ نوع من أنواع السعادة، وإنَّ

تقديم الطبيب العلاج لشخص ميئوس من شفائه، أو اقتتال الجنود في المعارك.

ولعلَّ الخطوة التالية التي يجب أن نتابعها في ما يتعلَّق بمفهوم السعادة هي التساؤل عن 

طبيعتها: هل هي واحدة عند جميع أفراد البشر؟ 

إنَّها السعادة. إنَّ ما يبحث عنه الناس  يقول أرسطو »كلُّ إنسان متَّفق بشأن هذه الغاية، 

جميعاً وما هو دافع كلِّ أفعالهم وما يرغبونه في ذاته لا من أجل شيء آخر هو السعادة، ولكن 

رغم أنَّهم جمعياً يتَّفقون في الاسم فإنَّهم غير متَّفقين في ما عداه«]]]، وهو بذلك يقرُّ باختلاف 

الناس وحتَّى الفلاسفة في فهمها، وإدراكها وتحديدها، وانقسام الآراء حول طبيعتها.

يلقاه  لما  ووفقاً  جهة،  من  الإنسانيَّة  للطبائع  وفقاً  السعادة  طبيعة  أرسطو  م  قسَّ وهكذا 

الإنسان من الحياة التي يحياها من جهة أخرى:

ـ الطبائع العاميَّة الغليظة تضع السعادة في الأشياء الظاهرة كاللَّذة والثروة والشرف، وهي 

الفئة الغالبة على الناس »إنَّ أكثر الناس على ما يظهر على الحقيقة عبيدٌ، يختارون بمحض 

، ويبرِّر لهم فعلهم في ما يظهر، هو  ذوقهم عيشة البهائم. وإنَّ ما يعطيهم في ذلك بعضَّ الحقِّ

أنَّ العدد الأكبر من أولئك الذين لهم السلطان لا ينتفعون به، إلاَّ في أنَّ يسلِّموا أنفسهم إلى 

اتهم. الإفراطات الجديرة«]]]. فهم لا يعُمِلون العقل الذي يَلكِونه إلاَّ من أجل تحصيل ملذَّ

تعبيره-  حدِّ  -على  النشيطة  الممتازة  العقول  أصحاب  أو  السياسيَّة  الطبائع  أصحاب  ـ 

]]]- أرسطوطاليس، علم الأخلاق إلى نيقوماخوس، ترجمة: أحمد لطفي السيد، دار الكتب المصريَّة، القاهرة، 1942، ج1، 

ص218.

]]]- وولترستيس، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، ترجمة: مجاهد مجاهد، دار الثقافة، القاهرة، 1984، ص257.

]]]- أرسطوطاليس، علم الأخلاق إلى نيقوماخوس، ترجمة: أحمد لطفي السيد، دار الكتب المصريَّة، القاهرة، 1942، ج1، 

ص178- 179.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(348

تضعها في الكرامة السياسيَّة »لأنَّ هذا هو في الغالب في الغرض العاديِّ للحياة السياسيَّة. 

غير أنَّ السعادة مفهومة على هذا النحو بأنَّها شيء أكثر سطحيَّة وأقلُّ متانة من تلك التي يزمع 

البحث عنها هنا«]]]. 

ـ وتمتاز الكرامة السياسيَّة في أنَّ تحصيلها متعلِّق بالأشخاص الذين يمنحونها من الناس، 

أكثر من تعلُّقها بالشخص الذي يتقبَّلها، لذك هي نوع من السعادة يُنح ويُنع عن الشخص 

تبعاً للأشخاص من حوله، كما أنَّ الإنسان الذي يطلب المجد -من وجهة نظر أرسطو- يطلبه 

ة. فالإنسان يبغي  في سبيل »أن يتثبَّت هو نفسه من »المعنى« الذي يتَّخذه من فضيلته الخاصَّ

التي  الوافي للأهليَّة  الجزاء  يراه  فيه، لأنَّه  الذي هو معروف  العقلاء والملأ  إكرام  أن يحوز 

رها لنفسه«]]]. يقدِّ

تكُتسب،  ولا  تُنح  لا  ذاتيَّة  الفضيلة  أنَّ  فيرون  والعقليَّة  ليَّة  التأمُّ الحياة  أصحاب  ا  أمَّ

فصاحبها يطلب التكريم من العقلاء، ويطلبها لفضل فيه، أي لكمال في نفسه. 

الفئة  تنشده  الذي  السعادة  نوع  على  لديه  الحقيقيَّة  السعادة  اقتصرت  ذلك،  على  وبناءً 

الثالثة، فهل هذا يعني أن هذا النوع من السعادة كامل وتام؟ كلا، الأمر ليس كذلك حتى 

بالنسبة إلى أرسطو، لأنَّ الفئة التي تنشد السعادة في التأمُّل والتفكُّر لا يمكنها الاستغناء عن 

ة  نوعَي السعادة الآخرَين. وليتدارك الأمر، أقام مفهوم السعادة بوصفه مفهوماً يجمع بين اللذَّ

التأمُّل العقليِّ »السعادة هي أحسن ما يكون، وأجمل ما يكون، وألذُّ ما  والكرامة و جمال 

يكون، في آن واحد، لأنَّه لا ينبغي أن يفصل شيء من ذلك...كل هذه المزايا توجد مجتمعة 

في الأعمال الصالحة، وفي أحسن أعمال الإنسان، ومجموع هذه الأفعال، أو على الأقلِّ 

يه السعادة«]]]. الفعل الوحيد الذي هو الأحسن والأكمل من بين جميع الآخر، هذا هو ما نسمِّ

خامساً: سعادة الإنسان هي أساس وجوده
قدم أرسطو في فلسفته للأخلاق على صعيد الفرد اقتراحات عملية، وتحدث عن الخير 

]]]- أرسطوطاليس، علم الأخلاق إلى نيقوماخوس، ترجمة: أحمد لطفي السيد، دار الكتب المصريَّة، القاهرة، 1942، ج1، 

ص 179.

]]]- المصدر نفسه. 

]]]-  المصدر نفسه، ص202.



349 فلسفة أخلاق الفرد ونقد المعادلة الأرسطيّة

القابل للتحقق في أفعال الناس، وفي كل الظروف التي يجد أنفسهم بها، وجمع الخيرات 

الموضوعة من قبل الفلاسفة السابقين عليه– الخيرات الخارجيَّة، وخيرات النفس، وخيرات 

أنَّه  فعاد وقرَّر  أنانيَّته  التخلُّص من  لكنَّه لم يستطع  السعادة،  ى واحد هو  البدن تحت مسمَّ

يه السعادة،  على الأقلِّ الفعل الوحيد الذي هو الأحسن والأكمل من بين الجميع هو ما نسمِّ

ا  وهو  خاصٌّ بكائن ومطابق لطبعه والأكثر ملاءمة له »ما هو أشدُّ خصوصيَّة بالإنسان إنَّ

هو حياة الفهم ما دام الفهم هو في الحقِّ كلُّ الإنسان. وبالنتيجة، فإنَّ حياة الفهم هي أيضاً 

الخارجيَّة  الإنسان خيراته  ينكر على  وإن لم  فهو،  يحياها«]]].  أن  للمرء  حياة يمكن  أسعد 

ل عليها الوظيفة  يَّة مثله مثل باقي الكائنات، لكنَّه فضَّ وميله لإرضاء حاجاته ووظائفه الحسِّ

ة بالإنسان بما هو إنسان، بينما يعُدُّ ما دون هذه الوظيفة وسيلة تساعد الإنسان في  الخاصَّ

السياسيُّ آلات لا غنى  والنفوذ  والثروة  الأشياء، الأصدقاء  »ففي طائفة من  للفضيلة  سعيه 

عنها. وهناك أشياء أخرى أيضاً يكون الحرمان منها مُفسِداً لسعادة الناس الذين تعوزهم تلك 

الأشياء: شرف المولد، وعائلة سعيدة، وجمال. لذا، لا يمكن أن يقُال على إنسان إنَّه سعيد 

هٍ كريه، أو كان رديء المولد، أو كان فريداً وغير ذي ولد«]]]. متى كان من الخلقة على تشوُّ

هذا يعني حرمان الكثير من الأشخاص السعادة الكاملة بناءً على معايير نسبيَّة ليس هناك 

التي تمنع  الأشياء  من  هنالك  إلى  وما  والنسب،  والحسب  المظهر  قبيل  من  عليها،  اتِّفاق 

الإنسان من أن يكون سعيداً، أو على الأقلِّ تفُسد سعادته على حد تعبيره »الكائن الساقط 

أو العبد يمكن أن يتمتَّع بخيرات البدن كأرقى الناس سواء بسواء. ومع ذلك، لا يمكن أن 

يعترف بالسعادة لمخلوق أهانه الرقُّ إلاَّ أن يكون ذلك كما يعترف له بالحياة. فالسعادة لا 

تنحصر في هذا اللَّهو الحقير بل تنحصر في الأفعال المطابقة للفضيلة«]]].

ين بالسعادة الأرسطيَّة: الأول شرط  لا بدَّ من القول أنَّ ما سبق يضعنا أمام شرطين خاصَّ

]]]- أرسطوطاليس، علم الأخلاق إلى نيقوماخوس، ترجمة: أحمد لطفي السيد، دار الكتب المصريَّة، القاهرة، 1942، ج2، 

ص 357.

]]]- أرسطوطاليس، علم الأخلاق إلى نيقوماخوس، ترجمة: أحمد لطفي السيد، دار الكتب المصرية، القاهرة، 1942، ج1، 

ص 203.

]]]-  أرسطوطاليس، علم الأخلاق إلى نيقوماخوس، ترجمة: أحمد لطفي السيد، دار الكتب المصرية، القاهرة، 1942، ج2، 

ص352.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(350

كملت  حياة  شرط  والثاني  العقليَّة،  والفضيلة  الأخلاقيَّة  الفضيلة  بين  بالربط  ة،  تامَّ فضيلة 

تماماً. فالسعادة الكاملة هي فعل التأمُّل المحض، لذلك كانت الآلهة هي أسعد الكائنات 

وأوفرها حظاً، ومن ثم فإن الفعل الذي يقترب عند الناس من ذلك الفعل أشد اقتراب هو 

أيضاً الفعل الذي يؤكِّد لهم أكثر ما يكون من السعادة، ولذلك حياة الإنسان لن تكون سعيدة 

. إلاَّ بقدر ما تكون تقليداً لذلك الفعل القدسْيّ

ا يدلُّ على نوعٍ من المغالاة الأرسطيَّة في ما يتعلَّق بالحياة  وهذا إن دلَّ على شيء فإنَّ

السعيدة للإنسان من جهة، ويدلُّ من جهة أخرى على أنَّ مغالاته قادته إلى أخلاق أرستقراطيَّة 

تمنح السعادة الكاملة للحكماء والفلاسفة فحسب.

ة الفضيلة عند أرسطو سادساً: إشكاليَّ
ة شرطاً من شروط السعادة، وهو ما يعطي الأعمال الفاضلة شأواً  عدَّ أرسطو الفضيلة التامَّ

كبيراً في أمر السعادة، بينما تضطلع الأعمال المضادَّة بالحالة المضادَّة»إنَّه ليس في الأشياء 

الفضيلة.  الفاضلة ومعاطاة  الأعمال  عليه  ما هي  أثبت ومضمون إلى حدٍّ  ما هو  الإنسانيَّة 

عادات  جميع  بين  من  أنَّ  ذلك  وفوق  نفسه،  العلم  من  أثبت  الأعمال  هذه  أنَّ  لنا  ويظهر 

الفضيلة أيُّها أشدُّ إعلاء لقدر الإنسان هي أبقاها أيضاً«]]]. لذلك، كان لا بدَّ لنا من الوقوف 

على أنواع الفضيلة عنده.

1. أنواع الفضائل
ة أ. الفضائل الأخلاقيَّ

فينا  أو خاصيَّة موجودة  انفعالاً  ليست  أرسطو-  -عند  العادة والممارسة لأنَّها  تتولَّد من 

يها. والفضيلة هي  ها وتنمِّ بالطبع. فالطبع جعلنا قابلين لها، في حين أنَّ العادة هي التي تتمُّ

ة  الخاصَّ للوظيفة  وممارستها  له،  الاستعداد  يتمُّ  ما  هي  شيء  أيِّ  وفضيلة  ملكَة،  أو  عادة 

المنوطة به على أكمل وجه. ففضيلة العين هي كون العين سليمة وتؤدِّي وظيفتها كما ينبغي 

في حسن النظر. كذلك الأمر بالنسبة إلى فضيلة الحصان، ففضيلته بكونه قادراً على الجري 

]]]- أرسطوطاليس، علم الأخلاق إلى نيقوماخوس، ترجمة: أحمد لطفي السيد، دار الكتب المصريَّة، القاهرة، 1942، ج1، 

ص210.



351 فلسفة أخلاق الفرد ونقد المعادلة الأرسطيّة

السريع وحمل الفرسان...، وهو ما يحُمل أيضاً على الإنسان »الفضيلة في الإنسان تكون 

ه رجلاً صالحاً، رجل خير، والفضل لها في أنَّه يعرف  هي تلك الكيفيَّة الأخلاقيَّة التي تصُيِّ

أن يؤدِّي العمل الخاصَّ به«]]]، وهو إخضاع الانفعالات والشهوات الإنسانيَّة لسيطرة العقل، 

لأنَّ هذا النوع من الفضائل يعُنى بأمر الإحساسات حيث يؤتى كلٌّ منها ما هو واجب له، 

اً. لذلك فأفعال المرء  وفي كثير من الأحوال ترتبط الفضيلة الأخلاقيَّة بالشهوات ارتباطاً تامَّ

أيضاً  هي  تجلبها  التي  والسعادة  محضة،  إنسانيَّة  أفعالاً  أرسطو  عند  تعُدُّ  أخلاقيَّاً  الفاضلة 

إنسانيَّة محضة، وهي تعتمد بكثرة على الخيرات الخارجيَّة.

وقد ذهب أرسطو إلى أنَّ الإنسان يمارس الفضائل الأخلاقيَّة في المعاملات العاديَّة للحياة 

والخدمات المتبادلة بين الناس.»فالمرء يصير عادلاً بإقامة العدل، وحكيماً بمزاولة الحكمة، 

بتعويدهم على  إلاَّ  الأهالي فضلاء  ون  يصيِّ الشارعون لا  الشجاعة...  باستعمال  وشجاعاً 

ذلك، وتلك هي على التحقيق الإرادة الجازمة لكلِّ شارع«]]].

ة ب. الفضائل العقليَّ

تقوم الفضائل العقليَّة على استعدادات موهوبة لنا من الطبع. فالطبع، وإن لم يكن هو 

العقل  ونفوذ  الذوق  سلامة  للإنسان  م  يقدِّ من  هو  أنَّه  إلاَّ  وحكيماً،  عالماً  المرء  يجعل  ما 

من  سنٍّ  فلكلِّ  الإنسانيَّة،  للحياة  المختلفة  المراحل  الملكات  هذه  تقابل  لذلك،  والفهم. 

م لنا من أوُلى  السنين نصيبها من الفكر والحكمة، ومنها أيضاً أوجب ضرورة الاهتمام بما يقدَّ

التجربة والسنِّ والتدبير، وأهميَّة الأخذ بآرائهم لما لهم من باصرة التجربة التي يستكشفون 

بها المبادئ ويرونها. 

وتعُدُّ الفضائل العقليَّة -عند أرسطو- فضائل السعادة الكاملة، لأنَّها فضيلة الجزء الأحسن 

من ذواتنا، ويقُصد بها )التفكُّر والتأمُّل( لأنَّهما أنفس الأشياء فينا، وهي تتَّخذ تأييدنا باستمرار، 

نا ويرضينا بوصفنا كائنات إنسانيَّة متفرِّدة بالتأمُّل  لأنَّ تعاطي الحكمة والعلم هو أكثر ما يلذُّ

العقليِّ من دون باقي الكائنات الأخرى »إنَّ عمل الفكر لا يستهدف شيئاً وراء ذاته، ويجد 

]]]- أرسطوطاليس، علم الأخلاق إلى نيقوماخوس، ترجمة: أحمد لطفي السيد، دار الكتب المصريَّة، القاهرة، 1942، ج1، 

ص 244.

]]]- المصدر نفسه، ص 227.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(352

في ذاته السرور الذي ينعشه إلى مضاعفة العمل، وبما أنَّ الاكتفاء الذاتيَّ، والمثابرة والمقدرة 

. لذلك، يجب أن تكون السعادة كامنة  على الراحة تنتمي بوضوح إلى هذا العمل الفكريِّ

الضروريَّة  الأخرى  الأشياء  عن  الاستغناء  قبلًا-  تحدثنا  -كما  عنده  يعني  لا  ذلك  فيه«]]]. 

الناس.  جميع  يحتاجه  لما  حاجتهما  وبالمثل  العادل،  يحتاجه  ما  الحكيم  لحاجة  للحياة، 

لكن ما يقتضيه هذا النوع من الفضائل من خيرات خارجيَّة يلزم أن يكون أقلَّ بكثير مَّم يلزم 

الفضائل الأخلاقيَّة.

استقلاليَّة لا توجد مع  الفضائل يمنح صاحبه  النوع من  أنَّ هذا  أرسطو إلى  لقد ذهب 

النوع الآخر من الفضيلة. فبينما يحتاج العادل إلى أناس يقيم بينهم عدلهَ، فإنَّ الحكيم على 

على  ينكبَّ  أن  بنفسه  بانفراده  أيضاً  يمكنه  ذلك  ضدِّ  فعلى  العالم  الحكيم  ا  »أمَّ ذلك  ضدِّ 

، )رغم صداقاته(.  الدرس والتأمُّل، وكلَّما كان أحكم كان انكبابه على الدرس والتأمُّل أشدَّ

هم اكتفاءً بنفسه«]]]. غير أنَّ هذا لا يمنع الحكيم من أن يكون أكثر الناس استقلالاً وأشدَّ

اً كيف يفصل أرسطو بين نوعَي الفضيلة ويجمع بينهما في آن معاً،  من المستغرب حقَّ

لا  الآخرين،  عن  والاستقلال  بأنفسهم  الاكتفاء  العقليَّة  الفضيلة  أصحاب  يستطيع  فبينما 

يستطيع أصحاب الفضيلة الأخلاقيَّة اكتسابها بعيداً عن الآخرين. مع ذلك – ووفقاً له- تكون 

ة والسعادة المرجوَّة مؤلَّفة من اجتماعهما معاً )الفضائل الأخلاقيَّة والفضائل  الفضيلة الحقَّ

ر  العقليَّة( في الإنسان الفاضل »متى أريد تعريف الفضيلة بأن يقُال إنَّها عادة خلقيَّة لا يتأخَّ

عن أن يزاد على ذلك ما هو متعلِّق بهذه العادة أي العادة المطابقة للعقل المستقيم... يلزمنا 

الفضيلة ليست الاستعداد الخلقيَّ الذي هو مطابق  بتعديله: فإنَّ  التعريف  ع في هذا  التوسُّ

للعقل القيِّم فحسب، بل هي أيضاً الاستعداد الخلقيُّ الذي يطبِّق العقل القيِّم الذي له«]]].

، ما دام أرسطو  هذا الأمر جعلنا نعتقد أنَّ التمييز بين نوعَي الفضيلة غير مضبوط بشكل تامٍّ

نفسه موافقٌ على أنَّ الفضائل العقليَّة تحتاج في تكوينها إلى التجربة والتعليم، ويمكن أن 

ة الفلسفة، ترجمة: فتح الله محمد المشعشع، مكتبة المعارف، بيروت، 1988، ط 6، ص90. ]]]- وول ديورانت، قصَّ

]]]- أرسطوطاليس، علم الأخلاق إلى نيقوماخوس، ترجمة: أحمد لطفي السيد، دار الكتب المصريَّة، القاهرة، 1942، ج2، 

ص355.

]]]- المصدر نفسه، ص152.



353 فلسفة أخلاق الفرد ونقد المعادلة الأرسطيّة

تختلف من زمانٍ إلى آخر، وهو ما يتطلَّب التفاعل مع المحيط لا الاستقلال والانكفاء على 

ات. كما أنَّ الفضائل الأخلاقية تحتاج إعمال العقل حتى يستطيع الإنسان السيطرة عليها،  الذَّ

والاعتدال فيها.

2. طرق اكتساب الفضائل
أ. العادة والممارسة

لم يعُدَّ أرسطو الفضيلة فينا بفعل الطبع وحده، كما أنَّها ليست فينا ضدَّ إرادة الطبع، فالطبع 

جعلنا قابلين لها لأنَّ الأشياء التي فينا بالطبع ليست لنا سوى مجرَّد القدرة على استخدامها، 

ة السمع لأنَّنا نملكها، ولأنَّ »أشياء الطبع لا  كما هو الأمر في الحواسِّ فنحن نستخدم حاسَّ

يمكن بفعل العادة أن تصير أغيار ما هي كائنة، فالحجر الذي يسقط إلى أسفل لا يمكن أن 

يأخذ عادة الصعود، ولو حاول المرء تصعيده مليون مرَّة«]]]، بينما الحال ليس كذلك بالنسبة 

إلى الفضائل، فالفضائل -عنده- ملكات مكتسَبة، ونحن لا نستطيع اكتسابها إلاَّ بعد أن نكون 

يها بالعادة والتكرار حتى تتمَّ فيه، وفي حال  قد مارسناها من قبل، ولا بدَّ للإنسان من أن ينمِّ

ون الأهالي فضلاء إلاَّ  إهمالها يصير إلى غير ما هو عليه الإنسان الفاضل »الشارعون لا يصيِّ

بتعويدهم ذلك، وتلك هي على التحقيق الإرادة الجازمة لكلِّ شارع«]]].

الحال في جميع  متوقِّفان على ممارستها، كما هو  الفضيلة وزوالها  بقاء  إنَّ  إلى ذلك، 

أنواع الفنون الأخرى، وهو يبِّي ذلك بأمثلة واقعيَّة. فمن خلال اللَّعب على القيثارة يتكوَّن 

الموسيقيون المحسنون والرديئون في هذه الصنعة. وكذلك الأمر في الفضائل، ففي سلوك 

المرء في المعاملات التي تحدث بين الناس يتبَّي حاله، فيكون بعض الناس عادلين، وآخرون 

ظلَمَة. وفي المواقف الخطيرة وما يترتَّب عليها من اكتساب عادات الخوف أو الثَّبات يصير 

بعض الناس شجعاناً وبعضهم جبناء »باختصار، إن الملكَات تتشكَّل حتى على الفرق بين 

تلك الأفعال وتتبعها. وعلى هذا، فليس بشيء صغير الأهميَّة أن تتَّخذ منذ الطفولة وباكراً 

اً،  بقدر الممكن العادات الفلانيَّة أو الفلانيَّة. إنَّها على الضدِّ من ذلك نقطة كبيرة الأهميَّة جدَّ

]]]- أرسطوطاليس، علم الأخلاق إلى نيقوماخوس، ترجمة: أحمد لطفي السيد، دار الكتب المصريَّة، القاهرة، 1942، ج1، 

ص226.

]]]- المصدر نفسه، ص227.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(354

أو بعبارة أحسن هي كلُّ شيء«]]].

لكن، ماذا عن الحالة التي لا يكون الإنسان فيها ممارساً للفضيلة، وفي الوقت نفسه لا 

يمارس الحالة المضادَّة؛ بمعنى ألاَّ يكون الإنسان عادلاً ولا ظالما؟ً أو لا يجيد اللَّعب على 

القيثارة بأسلوب جميل، لكنَّه أيضاً ليس رديئاً كلُّ الرَّداءة؟ هل هو إنسان فاضل أم لا؟

ب- التعليم

إنَّ أهمَّ مزيَّة في فلسفة الأخلاق عند أرسطو -بنظره - هي أن لا يكون مؤلَّفه مجرَّد بحث 

اة منه -كي لا يكون عديم النفع- ليست العلم بما هي الفضيلة بقدر  ، فالغاية المتوخَّ نظريٍّ

ما هي أن نتعلَّم كيف نصير فضلاء وأخياراً. لذلك، كانت فلسفته بمثابة الوقوف على كلِّ 

ما يتعلَّق بالأفعال في سبيل تعلُّم إتيانها كما هو الأمر في أيِّ فن، وذلك بإتيان أفعال مطابقة 

لكمال ذلك الفن، وتفُقَد بإتيان أفعال مضادَّة. من هنا، كان لأهميَّة التعلُّم والتعليم نصيبٌ 

من كتابه في الأخلاق، خصوصاً في ما يتعلَّق بالفضائل العقليَّة، ومن ثمَّ كانت هذه الفضائل 

خ في الإنسان. بحاجة إلى التجربة والزمان كي تترسَّ

لقد اعتقد أرسطو بالمنهاج التربويِّ العموميِّ الموضوع بحكمة مع القدرة على تطبيقه، 

أن يجعل  أفراد المدينة  ة أصبح من واجب كلِّ فرد من  العامَّ العناية  أهُمِلت  لكن في حال 

ة  العامَّ العناية  هذه  أهُمِلت  »حينما  الفضيلة  على  وأصحابه  أولاده  حمل  الشخِّصي  واجبه 

وجب على كل فرد من أفراد المدينة أن يجعل واجبه الشخصي حمل أولاده وأصحابه على 

الفضيلة أو على الأقلِّ أن يعتزم ذلك بعزيمة ثابتة«]]].

ت-الإرادة

يَّة الإنسان وإرادته في اختيار الخير والشرِّ »الفضائل إرادات قد فكُِّر  يؤمن أرسطو بحرِّ

الإرادة  بين  يميِّز  لكنه  والاختيار«]]]،  الإرادة  فعل  دون  من  توجد  لا  الأقلِّ  على  أو  فيها، 

القاهرة، 1942، ج1  السيد، دار الكتب المصريَّة،  نيقوماخوس، ترجمة: أحمد لطفي  ]]]- أرسطوطاليس، علم الأخلاق إلى 

ص228.

]]]-م.ن، ص372-371.

]]]- أرسطوطاليس، علم الأخلاق إلى نيقوماخوس، ترجمة: أحمد لطفي السيد، دار الكتب المصريَّة، القاهرة، 1942، ج1، 

ص242.



355 فلسفة أخلاق الفرد ونقد المعادلة الأرسطيّة

والاختيار، فلا يعدُّ كلُّ فعل إراديٍّ اختياراً، فأفعال الأطفال والحيوانات وأفعالنا التي نقوم 

بها من دون أن نتوقَّع فعلها هي أفعال إراديَّة، لكنها لم تحصل نتيجة اختيار، لأنَّ الاختيار 

أضيق من الإرادة، فالاختيار يسبقه قرار لما يريد الإنسان فعله، ومن ثمَّ ينبغي على الرجل 

الظَّاهر  الخير  فيقع على  التمييز  الحقيقيَّ ويختاره، حتى لا يخطئ  الخير  الفاضل أن يميِّز 

للفعل ويسيء الاختيار.

هـ. معرفة الحدِّ الوسط

إنَّ الفضيلة عند أرسطو هي استعداد ما، وهي مكتسَبة بالعادة والمرِان لتكوِّن موقفاً دائماً 

»الفضيلة  الفضيلة؟  ل عليه  الذي تتحصَّ إزاء الانفعالات والشهوات. فما هو هذا الموقف 

تعني الاعتدال، وهي تقوم إقامة وسيلة للسعادة في ما يتعلَّق بالانفعالات وعدم السماح لها 

بأن تكون لها اليد العليا على العقل. ومع هذا، يجب ألاَّ نكون بلا انفعالات وشهوات، ومن 

هذا يترتَّب المذهب الأرسطيُّ الشهير عن الفضيلة باعتبارها وسطاً بين طرفين«]]].

وينبغي القول أنَّ هذا الوسط لا يشبه الوسط الرياضيَّ الذي نعينه في المقدار المتَّصل 

تبعاً  إلينا، وهو متغيِّ  ا هو وسط بالإضافة  ثابتاً، وإنَّ على مسافة واحدة من طرفين فيكون 

للأشياء  وتبعاً  وأفعالهم،  أقوالهم  الناس  بين  ترتِّبها  التي  الاجتماعيَّة  وروابطهم  للأفراد 

وللظُّروف وللعلَّة »أن يعرف المرء الشعور بها على ما ينبغي تبعاً للظُّروف، وتبعاً للأشياء، 

، هذا هو الوسط، هذا هو  وتبعاً للأشخاص، وتبعاً للعلَّة، وأن يعرف أن يلتزم المقدار الحقَّ

الكمال الذي لا يوجد إلاَّ في الفضيلة، والحال بالنسبة إلى الأفعال كالحال في الانفعالات 

الواقعيَّة فيقول على سبيل المثال  سواء بسواء«]]]. وهو لتوضيح ذلك، يضع بعض الأمثلة 

تناوُله من غذاء  الحدِّ الأقصى والحدِّ الأدنى ما يستطيع الإنسان  الحقيقيَّ بين  »إنَّ الوسط 

يزيد على حاجة المبتدئ بالرياضة، ويقلُّ عن حاجة المصارع. »الوسط بالنسبة إلى الإنسان 

...هو هذا الذي لا يعُاب لا بالإفراط ولا بالتفريط، وهذا المقدار المتساوي بعيد أن يكون 

]]]- وولترستيس، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، ترجمة: مجاهد مجاهد، دار الثقافة، القاهرة، 1984، ص261.

القاهرة، 1942، ج1،  ]]]-أرسطوطاليس، علم الأخلاق إلى نيقوماخوس، ترجمة: أحمد لطفي السيد، دار الكتب المصريَّة، 

ص247.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(356

واحداً بالنسبة إلى جميع الناس، ولا هو بعينه بالنسبة إلى الجميع«]]].

ولأنَّ الفضيلة الأخلاقيَّة عند أرسطو تختصُّ بانفعالات الإنسان وأفعاله، وما يخالج نفسه 

من شهوات، لذلك فهي تتطلَّع بلا انقطاع إلى ذلك الوسط العادل من ناحية النظر إليها في 

داً  أصلها وكما هو تعريفها. لكن، إلى أيِّ مدى يمكن أن يكون الوسط العادل معياراً محدَّ

للفضيلة، وما الصعوبات أو الإشكاليَّات التي من الممكن أن تواجهه؟ 

هذا الأمر يمكننا أن نقف عليه من خلال الآتي:

د
َّ
أ. مقياس واحديٌّ بسيط لكنه معق

العادل يصلح لأن يطبَّق على كلِّ فعل وكلِّ  الوسط  أنَّ مقياس  ببساطة  القول  لا يمكن 

انفعال بلا تمييز، حتى برأي أرسطو نفسه. فهناك من الأفعال ومن الانفعالات ما يعلن معنى 

ذ بمصاب الغير والفجور والحسد،  الشرِّ والرَّذيلة بمجرَّد ذكر اسمه: مثل السوء أو قابليَّة التلذُّ

وفي الأفعال كالزنىِّ والسرقة والقتل، لأنَّ كلَّ هذه الأفعال موسومة بمعاني الشرِّ والرَّذيلة، 

إفراطها أو تفريطها، بل لأنَّه لا يجوز معها إلاَّ  الفعل، ليس بسبب  ولا مفرَّ لها إلى حُسن 

اقتراف الآثام.

للإفراط  إفراط  حينها  يكون  »أن  علينا  سيتوجب  أرسطو-  -برأي  والجبن  الظلم  وحتى 

وتفريط للتفريط، وكما أنَّه لا يوجد إفراط ولا تفريط بالنسبة إلى الشجاعة والاعتدال، لأنَّ 

الوسط هنا هو نهاية بوجه ما«]]]. 

بالإضافة إلى ذلك، من غير الممكن إيجاد وسط خاصٍّ بكلِّ حدٍّ من الحدود؛ بمعنى أنَّه 

لا يوجد وسط للإفراط والتفريط كما أنَّه لايوجد إفراط ولا تفريط للوسط.

وقد ذهب أرسطو إلى إمكانيَّة اختلاط الوسط أحياناً بأحد الطرفين، مَّم يجعله موضوع 

طة مقارنة مع الحدود بالتفريط تظهر إفراطات، وعلى العكس  مدح أو ذم. فالحدود المتوسِّ

من ذلك مقارنة مع الحدود بالإفراط تصبح هي نفسها بوجهٍ ما تفريطات في الانفعالات وفي 

]]]- أرسطوطاليس، علم الأخلاق إلى نيقوماخوس، ترجمة: أحمد لطفي السيد، دار الكتب المصريَّة، القاهرة، 1942، ج1، 

ص244.

]]]- م.ن، ج1، ص 249.



357 فلسفة أخلاق الفرد ونقد المعادلة الأرسطيّة

واء. »على هذا، فإنَّ الرَّجل الشجاع يظهر متهوِّراً إذا قوُرِن بالجبان، ويظهر  الأفعال على السَّ

في جانب المتهوِّر جباناً، كذلك الإنسان المعتدل يظهر فاجراً إذا قوُرِن بالخامد، ويظهر هو 

نفسه خامداً بالنسبة إلى الفاجر كما في فضيلة الشرف]]]« هذا من جهة.

ا من جهة أخرى، فقد تتنازع الأطراف مركز الوسط »توجد أطراف لها بعض مُشابهَة  أمَّ

خاء، ولكن عدم المشابهة الأكبر  بالوسط، فالتهوُّر به شيء من الشبه بالشجاعة والشرف والسَّ

هو طبعاً بين الأطراف بعضها لبعض«]]].

3. صعوبة الإدراك المشترك للخير والسعي له
لا يوجد معيار مشترك بين جميع الناس يمكن أن نقيس عليه السلوك الخيِّ من السلوك 

الشرير، وذلك يعود إلى صعوبة تحديد طبيعتهما. فالإنسان »يمكن أن يسيء السلوك بألف 

طريقة مختلفة لأنَّ الشرَّ هو من اللاَّنهائي ... ولكن الخير هو من التناهي ما دام أنَّه لا يمكن 

، وكيف أنَّ الخير  حسن السلوك إلاَّ بطريقة واحدة. فانظر كيف أنَّ الشرَّ سهل إلى هذا الحدِّ

، لأنَّه في الواقع من السهل أن تخطئ الغرض ومن الصعب  على الضدِّ صعب إلى هذا الحدِّ

أنَّ  حين  في  بالرَّذيلة،  معاً  يتعلَّقان  والتفريط  الإفراط  أنَّ  في  السبب  هو  هذا  تصيبه«]]].  أن 

ات وعدم الاعتدال أكثر  الوسط وحده هو متعلِّق بالفضيلة]]]. فالإنسان ميَّالٌ بطبعه إلى الملذَّ

من ميله إلى القناعة والاعتدال في إرضاء شهواته.  

ة الإنسان في أن يكون فاضلاً، لأنَّ إدراك الوسط أمر صعب  وإلى الأمر نفسه ترجع مشقَّ

جداً، ولعلَّ أفضل طريقة لأن يصيب الإنسان الوسط العادل تقوم على الابتعاد عن الرذيلة، التي 

هي أشدُّ ما يكون تضادَّاً وإياه، سواء بالإفراط أم بالتفريط لأنَّ أحد هذين الطرفين هو دائماً أكبر 

. وبالابتعاد عن الرَّذيلة يستطيع الإنسان أن يقف في الوسط ما أمكنه ذلك. إثماً والآخر أقلّْ

من هنا، يمكننا أن نستخلص كيف أنَّ المعادلة الأرسطيَّة التي تقوم على الوسط العادل، 

]]]- أرسطوطاليس، علم الأخلاق إلى نيقوماخوس، ترجمة: أحمد لطفي السيد، دار الكتب المصريَّة، القاهرة، 1942، ج1، 

ص 258.

]]]-المصدر نفسه، ص259.

]]]- م.ن.

]]]- م.ن.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(358

إلى  أدَّت  الوسط  إيجاد  فصعوبة  الفضيلة.  وسيلة لاكتساب  الإنسان  إعطاء  من  تتمكَّن  لم 

ين، أو الالتزام باجتناب  القول بضرورة تغيير طريقة إصابة الوسط إلى طريقة الأخذ بأقلِّ الشرَّ

الخطايا عوضاً عن سلوك الخير.

معنى  لتحديد  أسلوباً صعباً  اتَّبع  أرسطو  أنَّ  إلى  بوضوح  يشير  م  تقدَّ ما  أنَّ  ريب في  لا 

معنى  إلى  عناء  بلا  يصل  أن  وميوله لاستطاع  الإنسان  السلوك  مق في  تعَّ أنَّه  ولو  الفضيلة، 

عب المنال؛ أي لكي  الفضيلة كما يريده هو، معنىً أكثر مناسبةً من القول بالحدِّ الوسط الصَّ

يكون الإنسان فاضلاً يلزمه أن يميل تارةً نحو الإفراط، وتارةً أخرى نحو التفريط، لأنَّه بذلك 

-وبذلك -فحسب- يمكن للإنسان أن يصيب الوسط والخير بأسهل ما يكون، وهي نتيجة 

وصل إليها أرسطو بعد معالجاته السابقة.

سابعاً: هل هناك إنسان فاضل عند أرسطو
إنَّ السؤال الأهمَّ بعد عرضنا لفلسفة أرسطو في أخلاق الفرد ونظريَّته في الفضيلة يدور 

حول إمكانيَّة وجود إنسان فاضل عند أرسطو؟

 ، الطبيعيُّ الاستعداد  هي  ة  عدَّ بأمور  فاضلاً  يصبح  الإنسان  أنَّ  اعتقد  ما  في  اعتقد  لقد 

والتربية والتعليم، والعادة والممارسة، والابتعاد عن الرذائل ما أمكن بواسطة السيطرة على 

انفعالاته وشهواته.

لكن، هل تكفي الأمور السابقة بنظره لإعداد الناس ليكونوا فضلاء وصالحين؟ 

قاسٍ  فيلسوف  أنَّه  كيف  ة  العامَّ عن  آرائه  من خلال  يتبَّي  أن  يستطيع  القارئ لأرسطو   

لم يعتقد بتأثير مبادئ التربية والتعليم - في اكتساب الفضيلة وتدريب النفس على حيازتها 

ة، فهي قادرة على أن تشدَّ عزم بعض الفتيان الكرام على الثبات في  واستعمالها-على العامَّ

الخير، وتجعل القلب الشريف بالفطرة صديقاً للفضيلة وفيَّاً بعهدها فحسب.

ة فإنَّ هذه المبادئ -بنظره- عاجزة على الإطلاق عن أن تدفعهم إلى  ا بالنسبة إلى العامَّ أمَّ

الخير. وإذا ما مارسوا الفضيلة فهم لا يمارسونها بالاحترام بل بالرَّهبة، ولا يمتنعون عن الشرِّ 

ا خوفاً من العقوبات »وعلى جملة من القول يلزم أن يكون القانون  لشعورهم بالخزي، وإنَّ



359 فلسفة أخلاق الفرد ونقد المعادلة الأرسطيّة

وراء الإنسان طول حياته لأنَّ أكثر الناس يخضعون للضرورة أكثر من العقل وللعقوبات أكثر 

ة  اتهم الخاصَّ من الشرف«]]]، وذلك لأنَّ أغلب الناس يعيشون بالشهوات، ولا يطلبون إلاَّ لذَّ

ة فليس لديهم منها  ة الحقَّ ا اللذَّ ا الجميل وأمَّ بهم ويمارسون الوسائل التي توصلهم إليها »أمَّ

أدنى فكرة لأنَّهم لم يتذوَّقوها البتَّة. أسائل أيُّ الخُطب وأيُّ الأدلَّة يمكن أن تصُلِح هذه الطبائع 

الجافية. ليس من السهل تغيير عادات قد أقرَّتها الشهوات منذ زمن طويل بمجرَّد قوَّة الكلام«]]].

السابقة عليه والتي  امتدح الآراء  ته  التخفيف من حدَّ في المقابل، عندما حاول أرسطو 

ة تتمُّ على يد رجال السياسة والمشرِّعين، الذين عليهم أن  رأت أنَّ أفضل وسيلة لضبط العامَّ

ة التي تمَّ إعدادها  ا أصحاب القلوب الخيِّ يجذبوا الناس بالقانون إلى الفضيلة بالإقناع. فأمَّ

بالعادات الحسنة فهو على ثقةٍ من أنهم سيستمعون إلى هذا الصوت، في حين عليهم أن 

يضعوا قوانين عقوبات وزواجر للناس العُصاة وفاسدي الأخلاق. ليس هذا فحسب، بل ألزم 

أيضاً الشَُّاع بضرورة تطهير المملكة نهائيَّاً من الأشخاص الذي لا أمل من تطهيرهم من فساد 

، والذي لا يعيش إلاَّ للخير، يثوب  الخلق »ومن الحكمة أن يزُاد على ذلك أنَّ الإنسان الخيِّ

البهيمة  تضُرب  بالألم كما  معاقبته  فتجب  الخُلق  الفاسد  الإنسان  ا  أمَّ عناء.  بلا  الرُّشد  إلى 

ائذ التي  تحت النير. ومن أجل ذلك أيضاً، يوصى باختيار العقوبات الأكثر تضادَّاً مع اللذَّ

يحبُّها المجرم حبَّاً أعمى«]]].

وهكذا نجد أرسطو في فلسفته الأخلاقيَّة ينقل علم الأخلاق مرَّة تلو مرَّة إلى نطاق علم 

ا بنوع من الإرشاد  السياسة، لا سيَّما في مبالغته بإلزام القانون على إعداد الناس وتوجيههم، إمَّ

ة اللاَّزمة لأن تطُاع »لا شيء إلاَّ  أو بنوع من الأوامر القانونيَّة المنظَّمة التي لها ما لها من القوَّ

القانون يملك قوَّة قهريَّة مساوية لقوَّة الضرورة، لأنَّه إلى حدٍ ما ترجمان الحكمة والعقل«]]].

]]]- أرسطوطاليس، علم الأخلاق إلى نيقوماخوس، ترجمة: أحمد لطفي السيد، دار الكتب المصريَّة، القاهرة، 1942، ج2، 

ص369.

]]]- أرسطوطاليس، علم الأخلاق إلى نيقوماخوس، ترجمة: أحمد لطفي السيد، دار الكتب المصريَّة، القاهرة، 1942، ج2، 

ص368-367.

]]]- المصدر نفسه، ص369.

]]]- المصدر نفسه، ص370.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(360

خاتمة
نخلص من هذه الدراسة إلى أنَّ أرسطو حاول بناء فلسفته الأخلاقيَّة من خلال السلوك 

د الغاية أو الهدف الذي يترتَّب على هذا السلوك، ووقف  الإنسانيِّ وقدراته المعرفيَّة، فحدَّ

على أصنافه، وميَّز فضائل كلِّ صنفٍ منه، ومن ثمَّ جعل من فضيلتيَ العلم والأخلاق طريقاً 

لبلوغ السعادة بوصفها الخير الحقيقيَّ ومنتهى غايات البشر.

، هدفها توجيه الحياة  ولعلَّ غاية أرسطو من ذلك هي التأكيد على أنَّ الأخلاق علم عمليٌّ

ا الغرض من مؤلَّفه  الإنسانيَّة، وصناعة المدن، ومن هنا ألحق علم الأخلاق بعلم السياسة. أمَّ

ة العلم السياسيِّ في تربية المواطنين وإعدادهم ليكونوا مواطنين  الأخلاقيِّ فهو تمتين مهمَّ

الأوامر  من  بنوعٍ  أو  ة،  الخيِّ الفطرة  أصحاب  يستميل  الذي  الإقناع  من  بنوعٍ  ا  إمَّ فضلاء، 

القانونيَّة، لأنَّ الإنسانيَّة بنظره لا تصلح إلاَّ بالقوانين التي هي صنائع السياسة ونتائجها.

ولا ريب في أنَّ هذا الأمر جعله يختتم مؤلَّفه في الأخلاق بالدخول إلى موضوع آخر هو في 

، عوضاً عن اختتامه بخلاصة لعلم الأخلاق، وهو ما قد يؤكِّد أن اهتمامه  الغالب العلم السياسيُّ

بالعلم الأخلاقيِّ ليس سوى رديفٍ لاهتمامه بالعلم السياسيِّ لا بعلم الأخلاق في ذاته. 



361 فلسفة أخلاق الفرد ونقد المعادلة الأرسطيّة

لائحة المصادر والمراجع
11 دار . السيد،  لطفي  أحمد  ترجمة:  نيقوماخوس،  إلى  الأخلاق  علم  أرسطوطاليس، 

الكتب المصريَّة، القاهرة، 1942، ج1.

22 دار . السيد،  لطفي  أحمد  ترجمة:  نيقوماخوس،  إلى  الأخلاق  علم  أرسطوطاليس، 

الكتب المصريَّة، القاهرة، 1942، ج2.

33 ة الفلسفة، ترجمة: فتح الله محمد المشعشع، مكتبة المعارف، . وول ديورانت، قصَّ

بيروت، 1988، ط 6. 

44 وولترستيس، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، ترجمة: مجاهد مجاهد، دار الثَّقافة، القاهرة، .

.1984





الفضيلة والسعادة في فلسفة أرسطو الأخلاقيّة

رمضان خلف محمد رسلان]]]

تعُدُّ فلسفة الأخلاق جزءاً أساسيَّاً من مبحث  الفلسفة  الرئيسيِّ الذي يتمحور حول قيم 

مَرِّ العصور، بدءاً من  الفلسفيِّ على  الفكر  الحقِّ والخير والجمال، وقد تجلَّت عبر تاريخ 

فلاسفة اليونان الكبار سقراط وأفلاطون وأرسطو، مروراً بالفلاسفة الذين جاؤوا بعدهم في 

، وصولاً إلى العصر الحديث مع أبرز فلاسفته أمثال  العصر الوسيط الإسلاميِّ والمسيحيِّ

بهذا  الاهتمام  معهم  د  تجدَّ ن  ممَّ المعاصرون  الفلاسفة  تلاهم  ثم  وهيغل،  وكانط  ديكارت 

، وقد أطلقوا عليه صفة الأخلاق التطبيقيَّة. المبحث على الجانب التطبيقيِّ أو العمليِّ

نتناول في هذا البحث قضية من قضايا فلسفة الأخلاق هي: الفضيلة والسعادة لدى واحد 

وا بالجانب  ن اهتمُّ من روَّاد الفكر الفلسفيِّ هو  أرسطو، إذ يعُدُّ من أبرز فلاسفة اليونان ممَّ

، وذلك لمدى أهميَّته في حياة الإنسان، حيث أنَّه ينظر إلى القيم والفضائل التي  الأخلاقيِّ

يكتسبها الفرد ويتعامل بها مع الآخرين، ومنها على سبيل المثال: الصدق والعدل والشجاعة 

ة والكرم والصداقة.   والعفَّ

الغاية عندما  السفسطائيين سبقوا أرسطو إلى تحديد هذه  أنَّ  بدَّ من الإشارة إلى     ولا 

تناولوا الأخلاق، حيث انصرفت عنايتهم إلى البحث عن سعادة الفرد، وتدعيم كيانه، والسعي 

لتحقيق نجاحه في الحياة العمليَّة. وقد ترتَّبت على نزعتهم الفرديَّة هذه نظريَّة في التربية تقوم 

على أهميَّة الاكتساب على الفطرة الموروثة. فالفضيلة مكتسَبة، والمعرفة بدورها مكتسَبة، 

ومرجعهما في نهاية المطاف هو قدرة الفرد على التعلُّم]]].

 سأعتمد في هذه الورقة البحثيَّة التي تتمحور حول ماهيَّة الفضيلة وأقسامها عند أرسطو، 

]]]- باحث دكتوراه - كليَّة الآداب - جامعة المنيا - مصر.

]]]- أميرة مطر: الفلسفة عند اليونان، دار الثقافة للنشر والتوزيع، ج 1 القاهرة، 1968م، أنظر ص119.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(364

السعادة  أو  الأقصى  الخير  لتحقيق  الأخلاقي  مذهبه  لنا في  التي صوَّرها  الوسائل  وما هي 

إلى  )الأخلاق  كتابه  وأقواله في  لنصوصه  تحليليَّة  قراءة  التحليلي، من خلال  المنهج  على 

نيقوماخوس(؟، لكونه الكتاب الوحيد الذي عرض لنظريَّته في الأخلاق، ومن ثمَّ سأعتمد 

على المنهج النقديِّ في تعقُّب الجوانب السلبية والمتناقضة في نظريته للفضيلة والسعادة 

ة. باعتبارهما محورين من أهم المحاور التي بنى عليها نظريَّته في الأخلاق بصفة خاصَّ

ة الفضيلة لًاَّ: ماهيَّ أو
وهي  فلسفته  خلال  من  تحقيقها  أرسطو  أراد  التي  الغاية  على  التعرُّف  هو  نبدأ  ما  أوَّل 

الفضيلة والسعادة، وقد أطلق عليها في كتابه )الأخلاق إلى نيقوماخوس( الخير الأقصى. 

من  المأخوذة   αρετή اليونانيَّة  للكلمة  ترجمة  الفضيلة  كلمة  تعتبر  العربيَّة  اللُّغة  في 

الكلمة  من  المأخذ  قريبة  بذلك  وهي  الأفضل،  أو  الأحسن  معناها  ويأتي   نفسه،  الجندر 

الفعل  ة من  )virtus(، وهى مشتقَّ الكلمة إلى  فقد ترجمت  اللاَّتينية  اللُّغة  ا فى  أمَّ اليونانيَّة. 

البدنيَّة والشجاعة، لكنَّ  ة  القوَّ الرجولة أي  تدلُّ على  بهذا الاشتقاق  virus  = رجل، وهي 

عوا فيها  فأصبحت على ما تدلُّ عليه الكلمة اليونانيَّة – الأحسن- أي  تينيون توسَّ الكتَّاب الَّل

الأفضل. وكلُّ هذه الكلمات في اللُّغات الأوروبيَّة الحديثة تشتقُّ من كلمة )verus( في اللُّغة 

الفرنسيَّة، وكلمة )virtu( في اللُّغة الإيطاليَّة، وكلمة )virtus( في اللُّغة الإنكليزيَّة، وتدلُّ على 

ا في اللُّغتين الفرنسيَّة والإنكليزيَّة نجد الكلمة تدلُّ على القوَّة:  المعنيين )الفضل والقوَّة(. أمَّ

ة القانون -وتدلُّ أيضاً- وهذا هو المعنى الأغلب الآن، على الفضل والتفوُّق في الخلق.  قوَّ

والأمر عينه في اللُّغة العربيَّة: فنحن نطلق عليها بفضل كذا أي بقوَّة كذا]]]. وجاءت الكلمة 

النقص  يعني  الأعمِّ  على  وهذا  الصحاح«]]]،  »مختار  معجم  في  والنقيصة  النقص  بمعنى 

تعني في كلِّ  بأنَّها  »الفضيلة« في موسوعة »أكسفورد«  ذكُرِت كلمة  الخلق. إلى ذلك،  في 

المقاربات الفلسفيَّة علم الأخلاق، فهي تختصُّ بالحديث عن السجايا التي هي في الأصل 

 . الفضائل بالمعنى العامِّ

]]]- عبد الرحمن بدوي: الأخلاق النظريَّة، وكالة المطبوعات، الكويت، 1967م، أنظر ص142 -143.

ة لقصور الثقافة، القاهرة، مادة  ]]]- أبو بكر عبد القادر الرازي: مختار الصحاح، عنى بتصحيحه محمود خاطر، نشر الهيئة العامَّ

فضل، 2020م.



365 الفضيلة والسعادة في فلسفة أرسطو الأخلاقيّة

بين  أيضاً  مهمٌّ  فرق  ثمَّة  ولكن  والأخلاقيَّة،  الذهنيَّة  الفضائل  بين  تمييز  يعُقَد  ما  وعادة 

موروث النظريَّات الأخلاقيَّة التي تؤكِّد على الفضيلة، والتي يمكن تصنيفها معاً بعلم أخلاق 

الفضيلة. فعلى سبيل المثال، إنَّ أخلاق الفضيلة الأرسطيَّة هي التي تتعلَّق بأمور الصواب 

والخطأ غير القابلة لأن توجز في قواعد، ويوصف الفرد الفاضل بأنَّه شخص يدرك ويسلك 

تقريباً من دون جهد ووفق شروط أخلاقيَّة منفردة نسبة إلى وضعه]]].

يتبَّي مَّم سبق ذكره أنَّ قيام الشخص بالفعل الفاضل يرجع إلى وضعه أو حالته الشعوريَّة، 

أو وفق استعداداته النفسيَّة، ويتجَّل ذلك في شرح طبيعة الفضيلة لدى أرسطو، التي هي بنظره 

الوسط بين رذيلتين إحداهما الإفراط والأخرى  عادة وملكَة مكتسبة لدى الإنسان، وتعني 

ة، وللفضائل الأخلاقيَّة على  التفريط، ومن ثم فالوسط العدل هنا يكون للفضائل بصورة عامَّ

ن الإفراط والتفريط معاً، ولذلك فالمرء  وجه التحديد. على العكس من ذلك، فالرذيلة تتضمَّ

ير في أنواع كثيرة]]]. وهذا يعني أنَّ الرذائل أو الشرور التي يقدر  اً في نوع واحد وشرِّ يكون خيِّ

الإنسان على إتيانها  كثيرة، وأنَّ الخير صعب المنال.

د طبقاً لنظريَّة  انطلاقاً من ذلك، تعتبر ماهيَّة الفضيلة عادة مكتسَبة لاختيار الوسط المحدَّ

ن الفضيلة  أرسطو، وذلك بناء على اختيار المرء الحكيم بعد تدبُّر عقليٍّ واع[، وبذلك تتضمَّ

الإرادة، بالإضافة إلى التفكير والرأي السليم في عمل الفعل الفاضل]]]. كلُّ هذا يتعلَّق على 

يصير  فقد  لذلك  الخصوص،  وجه  على  بالإنسان  ة  الخاصَّ الأخلاقيَّة  بالفضيلة  الدقَّة  وجه 

أفضل  على  به  الخاصَّ  العمل  يؤدِّي  كيف  المرء  يعرف  وبها  ومنها  اً،  وخيِّ صالحاً  المرء 

وأحسن صورة]]]. 

وتكرار   ، المستمرِّ التدريب  بفعل  المرء  في  تتشكَّل  الأخلاقيَّة  الفضيلة  فإنَّ  ذلك،  إلى 

الأفعال، ومدى استعداد الفرد لتحصيلها، فيتعوَّد على الفعل الفاضل الحسن، ولذا فهو دائماً 

مادَّة   – الإمارات   ،3 والتطوير، ج  للبحوث  الوطني  المكتب  الحصادي،  نجيب  ترجمة:  أكسفورد،  دليل  تدهورندرتيش:   -[[[

الفضيلة.

]]]- أرسطو: الأخلاق إلى نيقوماخوس، ترجمة: أحمد لطفى السيد، ج 1، مطبعة دار الكتب المصريَّة، القاهرة، 1924، أنظر  

ك 2، ب 14، ف 6، ص248.

]]]- أميرة مطر: الفلسفة عند اليونان، دار الثقافة للنشر والتوزيع، ط 2، القاهرة، 1968م، أنظر ص334.

]]]- أرسطو : الأخلاق، ج 1، ك 2، ب 6، ف 2، ص244.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(366

ما يحاول تجنُّب الإفراط في اكتساب مثل هذه الفضائل تحقيقاً لفكرة الوسط التي وضعها 

والممارسة  التعوُّد  هما:  المرء  لدى  الفضيلة  لتتحقَّق  شرطان  ة  فثمَّ نظريَّته]]].  في  أرسطو 

ا هي  وإنَّ بالطبع  فينا  المرء لأنَّها غير موجودة  القويَّة من  الإرادة  إليهما  تضُاف  المتكرِّرة، 

مكتسَبة]]]. 

مة المميِّزة والأساسيَّة لنظريَّة الفضيلة لدى أرسطو،  م أنَّ الوسط هو السِّ يتَّضح مَّم تقدَّ

وبناء عليه، لابدَّ للمرء من التحقُّق منه في أفعاله، والتي تأتي تبعاً للظروف وللعلَّة، وهذا ما 

جعله يصف الفضيلة بأنَّها وصلت إلى صفة الكمال الذي لا يوجد إلاَّ فيها، ومن ثمَّ فهي 

فكرة جديرة بالثَّناء عليها وتقديرها حقَّ قدْرها]]]. 

ولا بدَّ من القول هنا أنَّه رغم ما بيَّناه حتى الآن، تظلُّ الفكرة الأساسيَّة -الوسط العدل- 

التى وضعها أرسطو موضع التقدير والثناء الكبير من جانبه، فهي برأينا لا تستقيم عقلاً مع 

بعض الفضائل الأخلاقيَّة على وجه الخصوص، وهذا ما لم ينتبه إليه عندما وضع هذه الفكرة 

في فلسفته الأخلاقيَّة مع أنَّه جعلها الفكرة الأساسيَّة في تحديد فكرة الفضيلة كطريق موصل 

أن تكون  للفضيلة  لنتبَّي كيف يمكن  ما سنعرضه لاحقاً  الإنسان، وهذا  السعادة لدى  إلى 

سبيلاً  للسعادة.

في الإطار عينه، ذهب أرسطو إلى تحديد الكيفيَّة التي يقوم عليها فعل المرء لكلِّ أفعاله، 

لمعرفة ما إذا كانت أفعاله إراديَّة أو لا إراديَّة؟ وعلى هذا النحو يكون مصدرها عللاً خارجة 

ل إلى أنَّ أفعال الفضيلة إراديَّة، أي أنَّ المرء يفعلها بنفسه وإرادته القويَّة  عن ذاته. وقد توصَّ

ة  ة، ولكنه يجد صعوبة -على حدِّ قول أرسطو- في اتِّخاذ الخيِّ في ظلِّ أحواله وظروفه الخاصَّ

اللاَّ إراديَّة  منها نظراً لما فيها من فروق دقيقة تستتبعها. وعلى العكس من ذلك، فالأفعال 

مصدرها علل خارجيَّة للمرء، ولذلك وصفها بأنَّها تقع عليه إكراهاً وقسراً، وقد تبعث فيه لذة 

ة قاهرة على فاعلها -الإنسان- فلا يمكن حيئنذٍ  ا وقعت بقوَّ وألماً، ومن هنا فهذه الأفعال إنَّ

ى بحقٍّ أفعالاً إراديَّة تلك الأفعال التي تحمل على الفاعل الغضب. وبهذا تتأكَّد نظرة  أن تسُمَّ

رة، ج 1، دار الثقافة العربيَّة، القاهرة، 2006م، أنظر ص224. ]]]- مصطفى النشار: فلسفة أرسطو والمدارس المتأخِّ

]]]- أميرة مطر: الفلسفة عند اليونان، أنظر ص332.

]]]- أرسطو: الأخلاق، ج 1، أنظر ك 2، ب 6، ف 14،  ص247.



367 الفضيلة والسعادة في فلسفة أرسطو الأخلاقيّة

أرسطو في أنَّ  الفعل الفاضل يجيء من انفعالات الفرد وحالاته النفسيَّة المصاحِبة له]]].

د أرسطو أصلين للفضيلة هما: القصد والاختيار اللَّذان يعقدان نيَّة  في هذا السياق، يحدِّ

المرء على فعل الفضائل. فالقصد هو الأصل الأول بل هو أدلُّ من أفعال الفاعل نفسها على 

تقدير ملكاته الأخلاقيَّة، وهو شيء إراديٌّ ولكنَّه غير مماثل للإرادة -على حد قول أرسطو- 

الأطفال  تصب  لم  كونها  عن  فضلاً  تماماً،  القصد  من  أبعد  مكانة  في  الإرادة   تعدُّ  حيث 

يها إراديَّات بوادر أفعال لأنَّها ليست  والحيوانات، فليس لهم اختيار وقصد ثابت، ولكن نسمِّ

عن قصد واختيار متدبَّر. وهذا يقودنا إلى الحديث عن القصد والاختيار المتدبَّر للأفعال من 

ن تصيبهم الإرادة القويَّة في اختيار أفعالهم  بقصد، واختيار يصاحبه دائماً تدبُّر  قبل الأفراد ممَّ

عقليٌّ يساعده على أن ينتخب من الأشياء الأكثر تفضيلاً له من بعضها الآخر]]].

ثاني�اً: أنواع الفضائل
ث عنهما في كتابه »الأخلاق: إلى نيقوماخوس،  م أرسطو الفضائل إلى فئتين تحدَّ   قسَّ

ً منهما وما ينتمي إليهما من فضائل، هما: الفضائل الأخلاقيَّة والفضائل العقليَّة.  د كَّل وقد حدَّ

أن  الفرد  عاة  من  أنَّها  أي  يم،  والشِّ العادة  من  متولِّدة  فضائل  الأخلاقيَّة: هي  الفضائل   -

، ومثال عليها الصدق والشجاعة.  يكتسبها بفعل التجربة والتعوُّد المستمرِّ

، مثال العلم والفن  - الفضائل العقليَّة: تنتج من عقل الفرد من خلال النظر والتأمُّل العقليِّ

قها من خلال التعلُّم  والحكمة باعتبارها من أعلى الفضائل العقليَّة التى ذكرها أرسطو، ويحقِّ

   .[[[ يها ويكتسبها فيسلك بالتالي أفعالاً فاضلة على المستوى العقلْيّ المستمرِّ لينمِّ

 بناءً على ما سبق قوله، فإنَّ الفضائل الأخلاقيَّة لا يمكن أن تصير في الأشخاص بالطَّبع، 

هي  آنفاً  ذكرنا  فكما  فينا،  تصير  حتى  العادة  كفعل  معها  يجدي  لا  بالطَّبع  أشياء  فعل  لأنَّ 

فضائل مكتسَبة عن طريق التجربة والتدريب وليست من طبع الفرد. وقد دلَّل أرسطو على 

ذلك بمثال الحجر الذي لا يسقط إلى الأسفل مهما حاولت رفعه مرَّات كثيرة لتصعد به إلى 

]]]- أرسطو: الأخلاق، ج 1، أنظر ل 3 ب 1 ف 12، وانظر ك 3 ب 2 ف 11، ص273.

]]]- المصدر السابق، ك 3 ب 3 ف 3، أنظر ص 273: 274: 275.

]]]- أرسطو: الأخلاق إلى نيقوماخوس، ج 1، أنظر ك 2، ب 1، ف 2، ص225.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(368

يَّة قد طبعت  الأعلى مرَّة ثانية فإنَّه لا يستجيب لذلك، وهذا يعني أنَّ الجسم لا يفقد أيَّ خاصِّ

فيه من الطبيعة. 

ا  هذا الأمر ينسحب كذلك على الفضائل كلِّها، فهي ليست فينا بفعل الطَّبع وحده، وإنَّ

تنميتها فى الأشخاص  العادة والتجربة هما المسؤولتان عن  الطَّبع  جعلنا قابلين لها، وأنَّ 

بفعل الممارسة والتكرار المستمرِّ لها]]]. 

بيد أنَّنا لا نوافق أرسطو في ما ذهب إليه، فالإنسان حينما يتدرَّب على فعل شيء فاضل 

وحسن فسوف يصير في ذاته، أي أنَّه يصبح من عاداته الشريفة الحسنة، وسيعاود فعله مرَّات 

كثيرة في المستقبل. من هنا نرفض المثال الذي استند إليه لأنَّه غير صائب على الإطلاق، لأنَّ 

الحجر من الجمادات وهو مختلف عن الإنسان ككائن حيٍّ تميَّز عن سائر الكائنات بعقله.

 إنَّ الفضيلة الأخلاقيَّة، بحسب أرسطو، هي اختيار الوسط بين رذيلتين إحداهما الإفراط 

القيِّم بين  الوسط  إدراك هذا  فاختياره لأيِّ فضيلة ستمكِّنه من  ثمَّ  التفريط، ومن  والأخرى 

طرفين كلاهما يمثِّل في حد ذاته رذيلة، وعلى المرء أن يتجنَّبها، وهذا بلا شكَّ ينطبق على 

كلِّ الفضائل الأخلاقيَّة على حد رأيه]]].  

 من المهمِّ الإشارة هنا إلى أنَّ أرسطو نبَّه إلى أنَّ جميع الفضائل، بما فيها الأخلاقيَّة بصفة 

ة، تتكوَّن وتفسد في الإنسان بالوسائل عينها والأسباب نفسها، وذلك عن طريق تكرار  خاصَّ

إلاَّ  موسيقيَّاً  يصير  لا  الموسيقي  الحصر،  لا  المثال  سبيل  فعلى  الفاضل.  للفعل  ممارسته 

بكثرة العزف، وكذلك المعمار لا يصير معماراً إلاَّ إذا مارس عادة البناء، وهذا أيضاً يظهر في 

تعاملات المرء مع الناس فتظهر أفعاله الفاضلة التي اكتسبها وتمرَّن عليها باستمرار، ومن 

ة  خلال اكتساب المرء لعادات تكسبه في ما بعد حالات شعوريَّة تنتابه بين الألم أحياناً واللذَّ

أحياناً أخرى. من ذلك مثلاً شعور الخوف والثبات يجعل الفرد أحياناً شجاعاً وأحياناً أخرى 

جباناً، وكذلك ما تعلَّق بآثار شهواتنا وميولنا حتى يصير بعض الناس حلماء، وبعضهم الآخر 

يكتسبها في ظلِّ  كلِّ صفة  والتطرُّف في  الاعتدال  بين  أفعالنا  أنَّ  يعني  وهذا  ذلك،  عكس 

]]]- أرسطو: الأخلاق إلى نيقوماخوس، ج 1، أنظر  ك 2، ب 1، ف 2، ص226.

رة، أنظر ص224. ]]]- مصطفى النشار: فلسفة أرسطو والمدارس المتأخِّ



369 الفضيلة والسعادة في فلسفة أرسطو الأخلاقيّة

حالاته الانفعالية والنفسيَّة، ولا يأتي كلُّ ذلك إلاَّ بفعل التكرار لمثل هذه الأفعال]]]. 

تفصيلاً  وتناولها  أرسطو  لنا  دها  حدَّ التي  الأخلاقيَّة  الفضائل  أهمِّ  من  أنَّ  القول  حريٌّ 

للنفس.  العاقلة  الفضائل غير  باعتبارهما من  والعفة  الشجاعة  »الأخلاق« فضيلتا  كتابه  في 

فالشجاعة هي وسط مضبوط للأشياء بين الجبن والتهوُّر أو الخوف والطمأنينة، حيث يتمثَّل 

له؛ لأنَّ واجبه يدفعه، وهو بذلك  الوسط هنا في شجاعة المرء على أن يقتحم الخطر ويتحمَّ

م أرسطو هذا النوع من  قد يألم ويعمل بتقدير صحيح للأشياء وطبقاً لأوامر العقل. وقد قسَّ

أو  الجنون  يقابلها  والجهل،  والغضب،  والخبرة،  المدنيَّة،  أنواع هى:  إلى خمسة  الفضائل 

التهوُّر ففيه لا يشعر بالألم على الإطلاق فإنه مفرط في فعله هذا فيتَّصف بأنَّه متهوِّر]]]. 

ات الإنسان البدنيَّة والروحيَّة كالطمع وحب  ة أو الاعتدال المتعلِّقة بلذَّ ا فضيلة العفَّ   أمَّ

، لكنَّها في  ة الحواسِّ ة منها لذَّ ات، وبصفة خاصَّ العلم]]]، فهي تعني الاعتدال في هذه اللذَّ

مدلولها العام شرط لكلِّ فضيلة، فلولاها لصارت مكراً ودهاء. ومن أنواعها: الاعتدال في 

الطعام والشراب والحياء والاحتشام مع الناس، وهدفها إخضاع الشهوات والغرائز لضوابط 

العقل، وعدم الانهماك والتجاوز في إتيانها]]]. 

  بيد أنَّنا نختلف مع أرسطو في كلامه عن فضيلة الاعتدال. ففي ما يتعلَّق بفضيلة حب 

العلم إلى أقصى درجة ممكنة، وبالتالي  أنَّه قد يكون هناك شخص يحب  العلم مثلاً نرى 

لا يستطيع أن يحقِّق الاعتدال فيها، كما نرى أنَّ حبَّ العلم أمر جيد بالنسبة إلى الإنسان، 

وكذلك  حبُّ الموسيقى وممارستها بشغف، فكل ذلك لا يمكن أن يَّضر المرء إن أصرَّ على 

فعله بشكل غير معتدل أو حتى مفرط، وذلك أيضاً يرجع إلى الفروق الفرديَّة بين الناس.

وبالانتقال إلى الحديث عن الفضائل العقليَّة نرى أنَّ أرسطو في حديثه عنها سعى لتقسيم 

داً الوسائل التي  العقل إلى ملكَتين هما: الأولى ملكَة عمليَّة تتعلَّق بالميول والشهوات، محدِّ

ا الفضائل  ترضي له كل هذا، والثانية ملكَة تقديريَّة أو نظريَّة تتعلَّق بموضوعات مجرَّدة. أمَّ

]]]- أرسطو: الأخلاق، ج 1، ك 2، ب 1، ف 6، أنظر ص227.

]]]- أرسطو: الأخلاق، ج 1، أنظر  ك3 ب 9 ف 2، أنظر ص301: 305.

]]]- المصدر السابق، ك 3 ب 11 ف6، أنظر 316. 

]]]- عبد الرحمن بدوي: الأخلاق النظريَّة، أنظر ص181.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(370

مها إلى فضائل رئيسيَّة كالعلم أي المعرفة المكتسبة لكلِّ ما هو ضروريٌّ ولازم  العقليَّة فقسَّ

كيفيَّة  معرفة  وهي  العمليَّة  الحكمة  ثم  الأشياء،  كمعرفة صنع  والفن  عليه،  البرهنة  نستطيع 

بواسطته  تدركَ  الذي  الحدْسيُّ  العقل  أيضاً  وهناك  الإنسانيَّة،  الحياة  في  الغايات  تحقيق 

اتِّحاد  وهي  الفلسفيَّة  الحكمة  وأخيراً  العلم.  إليها  يستند  التي  المبادئ  أو  الكلِّيَّة  الحقيقة 

العقل الحدْسيِّ بالعلم لتصل بعدها إلى الحقيقة أو المبدأ الواضح بذاته]]].

فالفن  الأخلاقيَّة،  الفضائل  عن  تنفصل  لا  العمليَّة  العقليَّة  الفضائل  أنَّ  في  ريب  ولا   

تختصُّ  لأنَّها  الأخلاقيَّة  الفضائل  تلك  إلى  ها  ضمُّ يمكن  كلُّها  بحكمة  والتصرُّف  والتدبير 

، وتتعلَّق بالسلوك العمليِّ فى الواقع، وإن كانت أفعالاً اختصَّ  بالتصرُّف إزاء العالم الخارجيِّ

بها العقل بحيث يوازن ويعادل بين الأشياء بغرض إنتاج شيء ما، أو اختيار سلوك من بين 

بعض السلوكيات المطروحة أمام المرء. ولكن، رغم أنَّ هذه الفضائل المرتبطة بالعقل أشدَّ 

ارتباط إلاَّ أنَّها لا تمثِّل الفضيلة القصوى للعقل لأنَّ وظيفته ليست التحكُّم بالسلوك المتعلِّق 

وظيفته  ا  وإنَّ  ، الخارجيِّ بالعالم  العقل  إعمال  أو  النفس،  من  العاقل  غير  الجزء  برغبات 

الحقيقيَّة هي إدراك الحقيقة القصوى للوجود، فهذه هي فضيلته الحقيقيَّة]]]. 

ثالثاً: الخير والسعادة وسبي�ل بلوغهما
 قامت فلسفة الأخلاق عند أرسطو على غاية واحدة سعى لتحقيقها من خلال فلسفته، 

ألا وهي الخير الأقصى أو السعادة. وقد نبَّه إلى هذا في أوَّل فقرة من كتابه »الأخلاق« إلى 

نيقوماخوس، وكذلك في كتابه »السياسة«، معتبراً أنَّ كلَّ الفنون والعلوم وجميع أفعالنا بل 

ومقاصدنا تهدف إلى غرض واحد ترغب في الوصول إليه هو موضوع جميع الآمال، وبذلك 

جعل غاية الحياة كلِّها في الوصول إلى ذلك الخير الأقصى أو السعادة. فالمقصد من الحياة 

كلِّها تحقيق ذلك الغرض]]].

ولكن، رغم أنَّ أرسطو قد جعل غاية كلِّ الآمال واحدة وهي الخير، إلاَّ أن هناك فروقاً 

فرديَّة دقيقة بين غايات الأفراد التي تعتري كلَّ إنسان على حدة، فقد تكون غايات الأعمال 

رة ، دار الوفاء للنشر،  ط2، الإسكندريَّة، 2014م، أنظر ص179.  ]]]- محمد على أبو ريان: أرسطو والمدارس المتأخِّ

رة، أنظر ص223. ]]]- مصطفى النشار: أرسطو والمدارس المتأخِّ

]]]- أرسطو: الأخلاق. أنظر ك 1 ب 1 ف 6، أنظر ص168- 169.



371 الفضيلة والسعادة في فلسفة أرسطو الأخلاقيّة

التي يأتيها الفرد بسيطة، وأحياناً تكون لها غايات أهمُّ وأكبر، فتكون هي النتائج النهائيَّة لمثل 

قها  يحقِّ قد  بسيطة  غايات لأعمال  هناك  أنَّ  أرسطو،  بحسب  هنا،  المقصود  الأعمال.  هذه 

إليها  الوصول  المرء  على  ينبغي  أخرى  ونتائج  غايات  وراءها  تكون  ذلك  ورغم  الإنسان، 

وتحقيقها باعتبارها أقصى الغايات أو الخير الأقصى]]]. فعلى سبيل المثال، غاية الطب هي 

كلَّ  أنَّ  إَّل  والفنون،  العلوم  الثروة، وهكذا في شتى  الاقتصاديِّ هي  العلم  وغاية  ة،  الصحَّ

هذا في النهاية يخضع لعلم عام وأساسيٍّ يجمعها كلَّها تحت غاية واحدة. وقد أعطانا مثالاً 

على ذلك أنَّ كلَّ الأعمال الحربيَّة تقع تحت علم عام هو الحرب، فإن كانت لها نتائج أوليَّة 

ا إلى غاية قصوى هي الخير  ثانويَّة فهي بلا شك لا تهدف إلى مثل هذه الغايات الأولى، وإنَّ

الأقصى، فإذا لم يسعَ الفرد لتحقيق هذه الغاية الكبرى فتكون حياته فارغة وعقيمة]]].   

 ثمَّ ينتقل بنا أرسطو إلى تحديد ماهيَّة الخير، وفي أيِّ علم أو فنٍّ يستطيع المرء تحقيقه؟ 

، وهو على التحقيق علم السياسة؛ لأنَّه علم يقوم  ويقول إنَّه يتبع العلم الأعلى أو الأساسيَّ

على وضع وتعيين العلوم الضروريَّة لحياة الممالك كلِّها، وما يجب على أهل الوطن تعلُّمه. 

من هنا فإنَّ علم السياسة هو العلم الأكثر مكانة وشرفاً على جميع العلوم؛ لأنَّها تقوم على 

هذا العلم، ومنها على سبيل المثال العلم الإداريُّ والعلم الحربيُّ والبيان وغيرها، حيث يقوم 

علم السياسة بهذا كله عن طريق القانون، فهو الذي يأمر بما ينبغي فعله وعدم فعله، وبذلك 

يكون غرضه هو الخير الحقيقي، الخير الأعلى للإنسان]]].  

   ورغم تشبُّث أرسطو بنظرته، فإنَّنا لا نوافقه على رأيه لأنَّ السياسة لا تفيد الإنسان على 

الإطلاق حتى يسيِّ أخلاقه وآدابه من خلالها، فهو علم يقوم على ترتيب ومعرفة نظم الحكم 

ذلك  وتطبيق  ة،  المختصَّ المتنوِّعة  التشريعيَّة  السلطات  وضع  ثمَّ  ومن  الدولة،  في  الجيِّدة 

السياسة  فإنَّ  التي تشرِّعها. وعلى هذا،  للقوانين  السياسيِّ في المملكة، فتسير وفقاً  النظام 

والقانون الذي عوَّل عليه أرسطو لا علاقة له بأخلاق الفرد وآدابه؛ ذلك أنَّ حياته الأخلاقيَّة لا 

تقع تحت نظر المملكة، وإنما تحت علم الأخلاق بمبادئه وقيمه الثابتة التي يسير وفقها أفراد 

]]]- أرسطو: الأخلاق، ج 1، أنظر ك 1  ب 1 ف 6، أنظر ص190.

]]]- م.ن. ج 1، أنظر ك 1 ب 1 ف 6، أنظر ص170.

]]]- م.ن، الأخلاق  ج 1، أنظر ك 1 ب 1 ف 11، أنظر ص171.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(372

ا دور المملكة فهو برأينا تطبيق القانون على من يخالفون القيم والأخلاقيَّات  المجتمع. أمَّ

المتعارفَ عليها داخل المجتمعات أو الممالك.  

من هنا، فالسعادة أو الخير الأقصى أساس ترمي إليه جميع الغايات والآمال، على حد 

تعبير أرسطو، فإذا كانت السعادة نشاطاً إنسانيَّاً، فلا بدَّ من أن نرى ما هو هذا النشاط  الذي 

يتميَّز به الإنسان عن سائر الموجودات، فلا يمكن أن يكون نشاطاً للنموِّ والتوالد، ولا نشاطاً 

الإنسان مع غيره من الموجودات في  بها  النشاطات جميعها يشترك  للإحساس؛ لأنَّ هذه 

العالم، لكن النشاط الذي يتميَّز به هو نشاط العقل أو ما يتمُّ بطريق العقل، وهذا هو نشاط 

الفضيلة.   وإذا كان أرسطو قد ميَّز بين فضائل أخلاقيَّة وفضائل عقليَّة، لكنه ليس هذا النشاط 

ة.  الذي يعنيه الناس من السعادة؛ فهم يؤمنون أنَّها تكمن في أمور مثل العدالة والاعتدال والعفَّ

على أيِّ حال، فالسعادة بوصفها غاية أخلاقيَّة لا يمكن أن تكون في الفضيلة بما هي كذلك، 

ا تكمن طبقاً للفضيلة في نشاط يتَّفق مع أيِّ نشاط فاضل، إضافة إلى أنَّها جديرة بهذا  وإنَّ

ى فى الحياة بأسرها وليس في فترة قصيرة]]]. الاسم لأنَّها تتبدَّ

ورغم أنَّ السعادة هي الغاية التي يسعى الإنسان لتحقيقها في الحياة بأسرها، فقد انقسمت 

ة والثروة والجاه. فعلى  الآراء حول طبيعتها وأصلها، إذ إنَّ عامة الناس رأوا السعادة في اللذَّ

ة  العامَّ يبتعد  وبذلك  الثروة،  في  والفقير  الصحة،  في  سعادته  يرى  المريض  المثال،  سبيل 

أنَّ  أرسطو،  بحسب  يعني،  وهذا   ، العقليِّ التأمُّل  في  سعادتهم  تكمن  الذين  الحكماء  عن 

ا هي ناقصة.  هناك خيرات ثانويَّة ليست هي الخير الاقصى ولا الغاية النهائيَّة الكاملة وإنَّ

فالثروة مثلاً ليست إلاَّ شيئاً نافعاً ومطلوباً لأشياء أخرى غير ذاتها]]]. ومن ثم فهذا يعني أنَّ 

هناك عدداً لا نهائيَّاً من الغايات التي يمرُّ بها المرء وصولاً إلى الغاية الكاملة ألا وهي الخير 

ى السعادة. الأقصى أو ما يسُمَّ

 إلى ذلك، فإنَّ أخلاق اليونان، وأرسطو على وجه التحديد، كانت مختلفة، وهذا ما أوجد 

القديم طبُِعت الأخلاق  التصوُّر  القديم والحديث. في  الغرب هما:  تصوًّرين للأخلاق في 

]]]- فردريك كابلستون: تاريخ الفلسفة، ترجمة: إمام عبد الفتاح إمام، المجلَّد الأوَّل )اليونان وروما(، المركز القومى للترجمة، 

ط1، القاهرة، 2002، أنظر ص449.

]]]- أرسطو: الأخلاق، ج 1، أنظر ك 1 ب 1 ف 9،  وانظر أيضاً ك 1 ب 1 ف 13، أنظر ص179.



373 الفضيلة والسعادة في فلسفة أرسطو الأخلاقيّة

ا في التصوُّر الحديث فعلى العكس،  بطابع السعادة، أو كما يطُلقَ عليها أخلاق السعادة. وأمَّ

إذ طبُِعت الأخلاق بطابع الواجب، حيث أنَّ الإنسان يقوم بأفعاله لأنَّها واجبة عليه، فيما الفرد 

اليونانيُّ في التصور الأول يفعل لأنَّ في الفعل تكون السعادة الحقيقيَّة. وهذا التصوُّر الأخير 

كان واضحاً بدقة عند أرسطو]]]. 

  من المفيد القول أنَّ أرسطو لم ينظر إلى الخير الأقصى أو السعادة على أنَّ لها مثالاً 

واحداً كما ذهب أستاذه أفلاطون في نظريَّته للمُثلُ حين وضع مثالاً لكلِّ مقولة من المقولات، 

فالخير يندرج تحت مثال واحد وهكذا. لذا نراه ينتقد فكرة أستاذه، ومن ثم يبيِّ أنَّ الخير 

واحدة.  مقولة  إلى خيرات  بالنسبة  ة حتى  عدَّ علوم  توجد  لأنَّه  المقولات،  كلِّ  موجود في 

فعلى سبيل المثال، علم الفرصة هو في الحرب علم الحركات العسكريَّة، وفي المرض علم 

الطب، وعلم القياس في ما يختصُّ بالأغذية، وعلم الجمباز في ما يختصُّ بالتمرينات]]].

  وبالانتقال إلى شروط حصول السعادة للإنسان، كما بيَّنها أرسطو في كتابه »الأخلاق«، 

نرى أنَّه جعل الفضيلة وسيلة لتحقُّق المرء بالسعادة من خلال مزاولته لها وممارسته إيَّاها 

العاقلة  النفس  أفعال  فعل من  الإنسانيَّة  فالفضيلة  بتعليم وجهاد مستمرين]]]. وعلى ذلك، 

ة، وهذا كان المقصود الأول للفضيلة لدى أرسطو]]]. وليست فعلاً من أفعال الشهوة أو اللذَّ

ة، اعتبر أرسطو أنَّ حصولها يجب أن يتمَّ عن طريق الخيرات    لأجل أن تكون السعادة تامَّ

يفعل  أن  السهل  غير  من  أو  المحُال  من  لأنَّ  عنها،  يسُتغنى  أن  يمكن  لا  التي  الخارجيَّة 

ة طائفة من الأشياء )الأصدقاء، الثروة، النفوذ  الإنسان الخير إذا كان مجرَّداً من كلِّ شيء. فثمَّ

السياسي( لا غنى عنها لسعادة الإنسان، وثمَّة أيضاً من الأشياء ما تكون حرماناً له من تحقيق 

ده  ة )كشرف المولد والعائلة السعيدة والجمال(]]]. ونحن لا نوافقه في ما حدَّ سعادته الحقَّ

آنفاً لأنَّه بذلك سيقصر تحقيق السعادة على فئة الملوك أو الطبقة الأرستقراطيَّة التي تمتلك 

]]]- محمد عبد الرحمن مرحبا: تاريخ الفلسفة اليونانيَّة من بدايتها حتى المرحلة الهلنسيَّة، دار عز الدين للنشر،  ط 1، 1993م، 

بيروت، أنظر ص303.

]]]- أرسطو: الأخلاق، ج 1، أنظر  ك 1 ب 3 ف 6،  ص183.

]]]- المصدر السابق، ك 1 ب 7 ف 7، ص205.

رة، أنظر ص221. ]]]مصطفى النشار: فلسفة أرسطو والمدارس المتأخِّ

]]]- أرسطو: الأخلاق، ج 1، ك 1 ب 6 ف 16، ص203.



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(374

دها كشرط للسعادة. كلَّ الخيرات الخارجيَّة التي حدَّ

رابعاً: نقد نظرة أرسطو للفضيلة
بالسعادة  ارتباطها  ومدى  وأنواعها  ماهيَّتها  على  وتعرَّفنا  الفضيلة،  لنظريَّة  عرضنا  بعدما 

لدى أرسطو، نخلص إلى أنَّه اعتبر الطريق إلى سعادة الإنسان وخيره الأقصى يتحقَّق بعلم 

السياسة الذي اعتبره غاية كلِّ أفعال الإنسان وآماله في الحياة. كما تتحقَّق الفضيلة من خلال 

الوسط القويم الذي جعله السمة المميِّزة لنظريَّته التي لا تخلو من النقد.

التي عرضها في معظم فصول  الفضائل الأخلاقيَّة  لكثير من  الوسط  أرسطو  د  لقد حدَّ  

كتبه، وتحديداً الكتابين الثاني والثالث وغالبية الكتاب الرابع، ومن أهمها]]]:

-الشجاعة وسط بين الجبن والتهوُّر. 

-الاعتدال وسط بين الفجور والخمود. 

-السخاء وسط بين الإسراف والبخل. 

-الصداقة وسط بين التملُّق والشراسة.

  ونلاحظ أنَّه لم يضع منهجًا واضحاً لتحديد الوسط العدل، كما لم يستند إلى مبدأ واضح 

في تعداد الفضائل، بل اكتفى باستعراض السلوك الواقعيِّ عند الإنسان وتحليله، وأشار إلى 

الطرق العمليَّة لإصابة الوسط بالابتعاد عن الرذيلة، ثمَّ معالجة النفس حتى تعود إليه]]]. 

  بالإضافة إلى ما سبق، فإنَّ بعض الفضائل قد لا يستقيم معها عقل مبدأ الوسط العدل 

ا أن يكون صادقاً أو غير صادق، ولا وسط  الذي وضعه أرسطو، كفضيلة الصدق. فالمرء إمَّ

الحكمة  أو  الفطنة  الكذب. وكذلك فضائل  الفضيلة المضادَّة للصدق هي  أنَّ  بينهما. كما 

إلى  المرء  قها  يحقِّ أن  يريد  فضائل  كلَّها  لأنَّها  معها تمامًا  الوسط  يستقيم  لا  والفنِّ  والعلم 

أقصى حدٍّ ممكن، لذا نرى أنَّ الوسط تستفيد منه بعض الفضائل وليس كلَّها.

]]]- مصطفى النشار: فلسفة أرسطو والمدارس المتأخّرة، ص225.

رة(، دار الوفاء للنشر، ط 2، الإسكندريَّة، 2014م،  ]]]- محمد على أبو ريان: تاريخ الفكر الفلسفي )أرسطو والمدارس المتأخِّ

ص177.



375 الفضيلة والسعادة في فلسفة أرسطو الأخلاقيّة

الخاتمة
لنا إلى أنَّ الفضيلة  ختاماً لما عرضنا له حول قضيَّة الفضيلة والسعادة عند أرسطو، توصَّ

يها بالممارسة والتكرار والتعلُّم، وقد بيَّنا أنواعها، فانقسمت إلى  هي عادة مكتسَبة للفرد ينمِّ

طريق  عن  تحدث  فالأولى  مصدرهما،  حيث  من  مختلفتان  وهما  وخلقيَّة،  عقليَّة  فضائل 

الفضائل ليست في طبع  أنَّ كلَّ  التعلُّم، والثانية عن طريق الممارسة والتكرار، إضافة إلى 

يها الطبع فينا على حدِّ قول أرسطو.  ا ينمِّ الفرد وإنَّ

بالفضيلة،  يكون  ا  إنَّ السعادة  أو  الأقصى  الخير  تحقيق  وسائل  أنَّ  إلى  لنا  توصَّ كذلك 

يضاف إليها من الخيرات الخارجيَّة التي لا يستغني عنها المرء في وصوله إلى الخير الأقصى.

ا هي أفعال اختياريَّة  وقد بيَّنت هذه الدراسة أنَّ أفعال المرء للفضائل الأخلاقيَّة والعقليَّة إنَّ

ة  نبعت من ذات المرء، وأنَّ هناك من الأفعال التي تقع قسراً على الفرد، وتسبِّب له ألماً ولذَّ

في بعض الأحيان. كما بيَّنت أنَّ الخير الأقصى أو السعادة هي أقصى الغايات، أو هي غاية 

جميع الفنون والعلوم بما فيها علم الأخلاق، وهذا ينطبق على أفعال الإنسان عند أرسطو. 



نقد الحضارة الغربيّة )8( )الإغريق بين القرنين الخامس والأول ق.م(376

لائحة المصادر والمراجع
11 بتصحيحه محمود خاطر، نشر . الصحاح، عنى  الرازي: مختار  القادر  بكر عبد  أبو 

الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، مادة فضل، 2020م.

22 أرسطو: الأخلاق إلى نيقوماخوس، ترجمة: أحمد لطفي السيد، مطبعة دار الكتب .

المصريَّة – القاهرة، 1924.

33 أميرة حلمي مطر: الفلسفة عند اليونان، دار الثقافة للنشر والتوزيع، ط2، القاهرة – .

1968م. 

44 تدهورندرتيش: دليل أكسفورد، ترجمة: نجيب الحصادي، المكتب الوطني للبحوث .

والتطوير، ج 3، الإمارات، مادَّة الفضيلة.

55 عبد الرحمن بدوي: الأخلاق النظريَّة، وكالة المطبوعات، الكويت، 1967م..

66 الأول . المجلَّد  إمام،  الفتاح  عبد  إمام  ترجمة:  الفلسفة،  تاريخ  كابلستون:  فردريك 

)اليونان وروما(، المركز القومي للترجمة، ط1، القاهرة، 2002م.

77 المرحلة . حتى  بدايتها  من  اليونانيَّة  الفلسفة  تاريخ  مرحبا:  الرحمن  عبد  محمد   

الهلنسيَّة، دار عز الدين للنشر، ط 1، 1993م، بيروت.

88 ط2، . للنشر،  الوفاء  دار  رة،  المتأخِّ والمدارس  أرسطو  ريان:  أبو  علي  محمد 

الإسكندريَّة، 2014م

99 القاهرة، . العربيَّة،  الثقافة  دار  رة،  المتأخِّ والمدارس  أرسطو  فلسفة  النشار:  مصطفى 

ج1، 2006م.




	Blank Page
	Blank Page

