
نقد الحضارة الغربيّة )3(
)تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(



ّ
الإخراج الفن

سيد علي مير حسين

الناشر

العتب�ة‌ العباسيّة المقدّسة/ المركز الإسلامي للدراسات الإستراتيجيّة 

 الطبعة: الأولی 2021م/ 1443هـ 

مة من قبل لجنة علميّة(
ّ
 جميع الأبحاث الواردة في هذا الكتاب محك

ّ
)إن



نقد الحضارة الغربيّة )3(
)تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(

مجموعة باحثين



       نقد الحضارة الغربية )3(  

)تاريخ الإغريق بي�ن القرني�ن الثامن والخامس ق.م(

إشراف

السيد هاشم الميلاني

رئيس التحرير

الشيخ حسن الهادي

مدير التحرير العلمي

د. محمد مرتضى

الهيئ�ة العلميّة
* أ.د. هنا الجزر )سوريا(

* أ.د. كنزة القاسمي )المغرب(

* أ.د. ستار الأعرجي )العراق(

هويّة الكتاب

* أ.د. فوزي العلوي )تونس(

* أ.د. بوزيد بومدين )الجزائر(

* أ. م. د. هادي بيگي )إيران(
* د. محمود حيدر )لبن�ان(

* محمد الشريف طاهر
* حسان عبد الحق

* رفاه البوشي الدبّاغ
* غيضان السيد علي

* لين�ا محسن
* محمد جمال الكيلاني

* عزيزة صبحي

* حسام غازي

* أحمد محسن الخضر

* محمد مرتضى

المشاركون في هذا الجزء



ـ مقدمة..................................................................................................................................................9

11. ـ مدخل................................................................................................................................................

�ة وتأسيس الإنسان ـ  نظام الآلهة الأولمبيَّ
17............................................................................................................................ محمد الشريف طاهر 

�ة والأعياد في بلاد اليونان ـ  الطقوس الدينيَّ
حسّان عبد الحق ...................................................................................................................................35

ة يانة الديونيسيَّ ـ  الدِّ
67................................................................................................................................. رفاه البوشي الدبّاغ 

وجوس )مقاربة نقديّة( ة وحيرة العقل اليونانيِّ بين الميتوس واللُّ حلة الأورفيَّ ـ  النِّ
غيضان السيد علي ................................................................................................................................81

ـ الهرمسيّة 
101............................................................................................................................................ لينا محسن 

ـ  المعابد ومراكز العَرَافة وأثرها على العقل اليوناني؛ بين القرنين 8 و 5 قبل الميلاد
محمد جمال الكيلاني .........................................................................................................................121

ة العلاقة بين الميثوس واللوغوس في الفكر ما قبل السقراطي ـ  إشكاليَّ
143....................................................................................................................................... عزيزة صبحي 

وحيد عند فلاسفة اليونان؛  في القرنين 6و 5 قبل الميلاد )رؤية نقدية( ة الشرك والتَّ ـ  جدليَّ
غيضان السيد علي ...............................................................................................................................165

فهرس المحتوياتفهرس المحتويات

الفصل الأول: الدين والحياة الديني�ة

* أ.د. فوزي العلوي )تونس(

* أ.د. بوزيد بومدين )الجزائر(

* أ. م. د. هادي بيگي )إيران(

* عزيزة صبحي

* حسام غازي

* أحمد محسن الخضر

* محمد مرتضى



فهرس المحتويات

ـ   الحياة العامّة ونظام الأسرة عند الإغريق
حسام غازي ..........................................................................................................................................191 

ـ   المرأة اليونانيّ�ة حتى نهاية القرن الخامس قبل الميلاد 
أحمد محسن الخضر ..........................................................................................................................237

ـ حقوق الإنسان في بلاد الإغريق
271...................................................................................................................................... محمد مرتضى 

فهرس المحتويات

الفصل الثاني: الحياة الاجتماعية



K



مقدمة



بالمعجزة  نفسه  هو  عليه  أطلق  ما  مع  بدأ  قد  تاريخه  أنّ  الحديث  الغرب  يرى 

الإغريقيّة، ولهذا  فقد ارتأينا أن ينطلق مشروعنا النّقديّ من تلك الحقبة التأسيسيّة، 

وتحديدًا قبل القرن التاسع قبل الميلاد؛ ذلك أنّ تلك الفترة تعُدّ اللبّنة الأساسيّة التي 

بأنّ هدفنا المركزيّ والرئيس  اعتمد عليها الغرب في تكوين نفسه. وقد ذكرنا سابقاً 

من دراسة الفكر الغربي وتاريخه، ليس هو كتابة تاريخ الغرب مرة ثانية أو توصيفه 

بلغةٍ جديدةٍ، بل المطلوب هو إعادة تظهير هذا التاريخ من خلال إجراء قراءةٍ تحليليّةٍ 

نقديةٍّ معمّقةٍ للفكر الغربي من خلال دراسة تاريخه بجميع حقوله؛ وفي جميع أزمانه؛ 

بدءًا من الإغريق؛ وصولاً إلى عصرنا الراهن.

قسّمنا  فقد  منهجيّةٍ،  ولاعتباراتٍ  الغرب  لتاريخ  التاّريخي  الواقع  مع  وانسجاماً 

عملنا العلميّ والبحثيّ في هذا المشروع إلى مراحل، وارتأينا أن تكون البداية بما قبل 

القرن التاسع قبل الميلاد. وهذه هي الفترة التي عالجناها وسلطّنا الضوء عليها في 

المرحلة الأولى من المشروع، وقد طبُعت بجزئين )الأول والثاني( من هذه السلسلة 

في العام 2020م.

والرابع  )الثالث  الثلاثة  الأجزاء  هذه  في  نتابع  المشروع،  لمراحل  واستكمالاً 

والخامس( ما كنّا بدأناه في الجزأين السّابقين من مشروعنا في سلسلة »نقد الحضارة 

للمرحلة  التخصّصيّة  البحوث  إنجاز  من  تمكّنا  فإننّا  تعالى  الله  وبعون  الغربيةّ«. 

الثامن  القرنين  بين  الإغريق  تاريخ  تغطيّ  والتي  المشروع،  مخططّ  بحسب  الثانية، 

والخامس(  والرابع  )الثالث  هي  أجزاء  ثلاثة  وإصدارها في  الميلاد،  قبل  والخامس 

من هذه السلسلة؛ وقد تضمّن الجزء الثالث منها فصلين يتحدّثان عن الحياة الدينيةّ 

مقدمة



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(10

والاجتماعيّة، وتضمّن الجزء الرابع منها فصلاً واحداً يتعلقّ بالحياة السياسيةّ والاقتصاديةّ، 

العلميّة  الحياة  والآخر في  الفلسفة  أحدهما في  فصلين  منها  الخامس  الجزء  تضمّن  بينما 

والفنّيةّ.

السابقة من  العامّة لهذه المرحلة، لا تختلف كثيراً عن المرحلة  بأنّ الملامح  وصحيح 

النواحي الدينيّة والسياسيّة والأخلاقيّة والاقتصاديةّ، إلّ أنهّا شهدت بعض الإصلاحات في 

السياسة والاقتصاد، مع استمرار الحالة الدينيّة على ما هي عليه في جوهرها، لكنّها شهدت 

تحوّلاً هامًا في الفكر، بعد ظهور مجموعة من المفكّرين الذين حاولوا مقاربة موضوعاتٍ 

هامّة ترتبط بالرؤية الكونيّة مقاربة جديدة، أطُلق عليها اسم »فلسفة«، ونعني هنا ما اصُطلح 

على تسميته بالفلسفة الما قبل سقراطيةّ.

الشّكر لجميع  نقدّم خالص  للدراسات الاستراتيجيةّ،  المركز الإسلامي  إننّا في  ختاماً، 

الباحثين الذين شاركوا معنا في هذه المرحلة، وإلى فريق العمل في المركز على جهودهم 

إدارة  عناء  تحمّل  حيث  مرتضى،  محمد  الدكتور  منهم  بالذكر  ونخصّ  والبحثيّة،  العلميّة 

الشيخ حسين الجمري، حيث ساعدنا  الباحثين؛ وكذلك  وتحرير المشروع، والمتابعة مع 

في بدايات انطلاق المشروع.

المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية

مدخل



لم تكن المرحلة الواقعة بين القرن الثامن وبدايات القرن الخامس قبل الميلاد من 

تاريخ الإغريق إلّ امتدادًا لما قبلها، باستثناء ظهور بعض الفلاسفة ممن اطُلق عليهم 

للأجواء  مفارقة  بدت  طرحوها  التي  الأفكار  أنّ  رغم  سقراط؛  قبل  ما  فلاسفة  اسم 

انتشار  استمرار  مع  خاصّة  آنذاك،  البلاد  تلك  في  سائدة  كانت  التي  العامّة  الثقافيّة 

الأساطير المرتبطة بالآلهة، وفي ظلّ الهيمنة الهوميريةّ على عقول الشباب والشيوخ 

على حدّ سواء.

* * * * *

لقد شغلت الآلهة موقعًا مهمًّ في حياة الإغريق، وما يؤكّد ذلك تلك الطقوس 

كانت  التي  الطبقيّة  من  الطقوس  هذه  تنجُ  يقيمونها لأجلها. ولم  كانوا  التي  الدينيةّ 

سائدة في المجتمع الإغريقيّ، فامتازت بفخامتها، لاسيمّا إذا كانت مخصّصة للآلهة 

الإغريقيّ.  الإلهيّ  المجمع  في  العليا  المكانة  تحتلّ  كانت  التي  الكبرى  الإغريقيّة 

القرابين  تقديم  قبيل:  من  مختلفة  بصور  تظهر  فكانت  الطقوس  هذه  تنوّعت  لقد 

والتي  لها،  السوائل المقدّسة تكريمًا  والغناء والرقص، وسكب  والأضاحي للآلهة، 

لم يكن بالإمكان تأديتها ما لم يكن الإنسان طاهراً، وقد كان لهذه الطهارة طقوسها 

الخاصّة. 

وعلى كلّ حال فقد شكّلت هذه المرحلة انعطافة كبيرة لناحية المعابد وانتشارها 

بعد أن كانت تعتمد في مراحل سابقة على عبادة الأسرار التي تقام في البيوت، فكانت 

التضحية  كطقس  خارجها،  الأحيان  بعض  وفي  المعابد،  في  الطقوس  كلّ  تُارس 

الذي مارسه الإغريق في أرض المعارك أحياناً.

مدخل



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(12

 وكما هو الحال في سائر الشعوب، تعدّ الأعياد عند الإغريق من أهمّ المناسبات 

التي مُورست فيها الطقوس، وكانت هذه الأعياد تقُام على شرف بعض الآلهة الكبرى 

مناسبة  كانت  الأعياد  بعض  أنّ  إلى  إضافة  الدينيّة،  الطقوس  فضلً عن  اليونان،  في 

لعرض الأعمال الفكريةّ، وإلقاء الشعر، وإقامة الحفلات والمباريات الرياضيّة.

* * * * *

ومراحل  القديمة  الإغريقيّة  الأسرة  هو  للمناقشة  إثارة  المواضيع  أكثر  من  وكان 

الذي  التوصيف  بقي  فقد  ذلك  ورغم  ق.م؛  الخامس  القرن  إلى  وصولً  تفكّكها، 

وضعه الغرب في مرحلة لاحقة، وتبنّاه الشرق إلى حدّ كبير لشكل الأسرة الإغريقية 

القديمة وطبيعتها، لا بل حتىّ مراحل تفكّكها، غير مُقنع لكثير من الباحثين، وخاصّة 

التوصيف الذي وضعه فوستيل دي كولانج، والذي يعدّ الأكثر شيوعًا. على أنّ البحث 

والتحليل للمعطيات العلميةّ المتاحة يبيّ لنا أنّ فوستيل دي كولانج لم يتوّصل لبناء 

تصوّر مقنع لشكل الأسرة الإغريقيةّ القديمة وطبيعتها ومراحل تفكّكها، ويعود ذلك 

إلى تصوّره الخاطئ عن طبيعة الديانة المنزليّة.

* * * * *

أمّا في ما يتعلقّ بالحياة العلميّة التي سادت في بلاد الإغريق في تلك المرحلة، 

فقد ازدهرت الحركة العلميّة خلال الفترة الممتدّة من القرن الثامن إلى القرن الخامس، 

وأسّست هذه الفترة من الناحية العلميّة لفترات لاحقة من تاريخ الإغريق. وقد برع 

هؤلاء بالفلك والطبّ والجغرافيا والتاريخ والعلوم الطبيعيّة؛ إذْ كوّنت أساسًا علميًّا 

لنفس العلوم الإغريقيّة التي تطوّرت في الفترات اللاحقة، دون أن نغفل عن حقيقة 

فقد  مصر،  سيمّا  لا  الشرق،  من  الإغريق  استفادها  قد  العلوم  من  كثيراً  أنّ  مفادها 

أشارت التحقيقات إلى أنّ فيثاغورث، على سبيل المثال، قد أخذ عن المصرييّن علوم 

الرياضيّات والهندسة.



13 مدخل

العالم  في  مرةّ  لأوّل  ظهرت  حيث  الفلسفة؛  الفترة  تلك  في  برزت  التي  العلوم  ومن 

الإغريقيّ، وظهر عدد من الفلاسفة الذين ناقشوا أفكارًا مهمّة، إلّ أنّ التحّري الدقيق يفضي 

إلى نتيجة مفادها، أنّ هذه الفلسفة لم تكن طفرة عقليّة ابتكرها الإغريق، لكن ذلك لا يعني 

خلوّ العقل الإغريقيّ من الإبداع؛ لكنّنا سنجد أنهّ حتى هؤلاء الفلاسفة لم تخلُ فلسفتهم 

من تأثرّ واضح بكتابات هوميروس وهسيود، لا سيّما فيما يتعلقّ بالمادّة الأولى التي تكوّن 

منها الكون، أضف إلى ذلك تأثرّ الفلاسفة بما كان سائدًا من فكر وقاّد في الحضارة الشرقيّة، 

وقد تكلفّ العديد من مؤرخّي الفلسفة بإثبات حجم الاستفادة التي حصل عليها فلاسفة ما 

قبل سقراط من الحضارة الشرقيّة؛ بل إنّ العديد من الباحثين يرجعون أسباب غزو الإغريق 

للشرق، بما فيها غزوات الإسكندر المقدونّي )كما سيظهر لنا في أبحاث المرحلة الثالثة من 

هذا المشروع( لم تخلُ أسبابها من محاولة السيطرة على كنوز الشرق، ليس المادّيةّ فقط، بل 

والمعرفيّة أيضًا.

* * * * *

ولة في الوقت الرَّاهن باهتمامٍ كبيرٍ، بصفتهِ موضوعًا  من جهة أخرى، يحظى مفهوم الدَّ

حين  في  ياسيَّة،  السِّ والأسس  المقوِّمات  في  البحث  المفكّرين  بعض  يحاول  إذ  إشكاليًّا؛ 

ياسيِّ وتطوُّره، كما يسعى بعض الباحثين إلى  يحاول آخرون الوقوف على نمط التَّفكير السِّ

ولة في ميدان الفكر  ول مفهومًا وواقعًا، حيث يثير موضوع الدَّ الوقوف على سيرورة تكوُّن الدُّ

دةً، على الرَّغم من الكمِّ الهائل من المؤلَّفات  ياسة المعاصرة تساؤلاتٍ وإشكاليّاتٍ متعدِّ والسِّ

والكتابات التي بحُثت وما زالت تبُحث.

الباحثين في ميادين  اليونانيَّة على أهميَّةٍ كبيرةٍ لدى  الفلسفة  ولة في  الدَّ لقد حاز مفهوم 

، لا سيمّا مع بروز ما  ياسة والقانون؛ لما لهذا الفكر من أثرٍ في سيرورة التَّاريخ البشريِّ السِّ

أثينا،  الإغريقيّ، لا سيمّا  العالم  أنّ  أمثال بيركليس، خاصّة  اسم المصلحين،  أطُلق عليهم 

التي تراوحت بين الأرستقراطيّة والأوليغارشيةّ  شهدت نماذج مختلفة من الأنظة السياسيةّ 

والديموقراطيةّ. 



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(14

الثانية من مشروعنا في نقد الحضارة الغربيّة  وعلى أيّ حال، فقد جاءت هذه المرحلة 

لتغطيّ الفترة الممتدّة من القرن الثامن حتى القرن الخامس قبل الميلاد، واحتوت على أربعة 

وثلاثين بحثاً وضعناها في خمسة فصول:

الفصل الأوّل خصّصناه لأبحاث الدين والحياة الدينيّة، في جوانب مختلفة منه، ترتبط 

بالآلهة والمعابد والطقوس.

فيما خصصنا الفصل الثاني للحياة الاجتماعيّة،  إضافة إلى بحث حول حقوق الإنسان، 

حيث ارتأينا أنهّ لا بدّ من الولوج في هذا الجانب؛ لما لهذا الموضوع من أهمّيةّ محوريةّ في 

حياتنا المعاصرة.

عن  الحديث  حيث  والاقتصاديةّ؛  السياسية  للحياة  خصّصناه  فقد  الثالث،  الفصل  أمّا 

مدينتي أثينا وسيراكوزا، ومصادر تاريخ الإغريق، إضافة إلى الإرهاب الديني والاستعمار.

 وقد ارتأينا جعل بحث الرقيق ضمن الحياة السياسية لا الاجتماعية، نظراً للعلاقة العضوية 

بين قضية الرقيق وأبعادها السياسية. 

أما الفصل الرابع فقد خصّصناه للفلسفة، والتي لم نوغل في البحث فيها كثيراً، بسبب 

التي نحسب  حجم الأعمال والمنشورات حولها، واقتصر عملنا على بعض الموضوعات 

أنهّا على جانب كبير من الأهمّيّة، والتي لا بدّ من الإضاءة عليها نقدًا ونقضًا.

والعمارة،  كالعلوم،  والفنّية؛  العلميّة  للحياة  جعلناه  فقد  والأخير  الخامس  الفصل  أما 

والنحت، والتصوير، والمسرح، والكوميديا، وغير ذلك مما رأينا أنّ موارد إعمال النقد فيه 

يقع على جانب كبير من الأهمّيةّ.

مدير التحرير

د. محمد مرتضى



الفصل الأول

�ة الدين والحياة الدينيَّ

�ة وتأسيس الإنسان * نظام الآلهة الأولمبيَّ

�ة والأعياد في بلاد اليونان * الطقوس الدينيَّ

ة يانة الديونيسيَّ * الدِّ

وجوس ة وحيرة العقل اليونانيِّ بين الميتوس واللُّ حلة الأورفيَّ * النِّ

ة * الهرمسيَّ

* المعابد ومراكز العَرَافة وأثرها على العقل اليوناني 

ة العلاقة بين الميثوس واللوغوس في الفكر ما قبل السقراطي * إشكاليَّ

وحيد عند فلاسفة اليونان رك والتَّ ة الشِّ * جدليَّ





�ة وتأسيس الإنسان نظام الآلهة الأولمبيَّ
يف الطاهر ]]] محمد ال�ش

مة مقدِّ
الغربيَّة  الفلسفة  تعالجها  التي  المشكلات  أهمِّ  من  واحدة  هي  التسلُّط  نحو  النزعة 

المعاصرة، من مدرسة فرانكفورت إلى ميشال فوكو وغيرهما، والدراسة التي تسعى لبحث 

هذا الموضوع لا بدَّ لها من أن تكون ذات وجهة سياسيَّة لمعرفة مصدر استقائها لسلطتها 

وكيف حكمت، مع الأخذ في الاعتبار الدراسة الفلسفيَّة الأنثروبولوجيَّة، أو ما يصُطلَح عليه 

بـ»الأنثروبولوجيا الفلسفيَّة«.

الأنثروبولوجيا الفلسفيَّة تعالج في أساسها سؤال: ما الإنسان؟ والإجابة عن هذا السؤال 

د العديد من المعطيات الحضاريَّة، فإذا بحثنا من خلالها عن تصوُّر الإنسان داخل أيِّ  تحدِّ

نشاط  بفضلها سيظهر  التي  الأنطولوجيَّة  الوجوديَّة/  وظيفته  د  فإننا سنحدِّ  ، مجال حضاريٍّ

لكن   ، حضاريٌّ د  محدَّ هو  الإنسان  مفهوم  إدراك  فإنَّ  وعليه،  وإبداعاتها.  الحضارة  تلك 

مفهومه لا يتمُّ في فراغ، بل في إطار تحديد لنظام الوجود ومراتبه ومصيره وموقعه داخله، 

فهذا الموقع هو لغرض تحديد وظيفته وفعاليَّاته وإمكاناته، وفي الآن نفسه سيقمع طاقات 

أخرى ويقودها نحو الخمول.

د السمة المميزة للحضارة من دون غيرها، وبهذا يمكن أن  إنَّ الرؤية للعالم هي من تحدِّ

العالم، وأجدى  الغربي ودوره في  د وظيفة الإنسان  اليونانيَّة بوصفها تحدِّ ندرس الأسطورة 

منهج يتَُّبع هو منهج النماذج المعرفيَّة الذي يرصد البنية العميقة للفكر من مصادرها المركزيَّة 

ة هي:  عبر خطوات عدَّ

- الخطوة الأولى، هي رصد الموضوع المرُاد دراسته.

]]]- أستاذ في جامعة باتنة-الحاج لخضر- الجزائر.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(18

 - الخطوة الثانية، هي تحليل الموضوع ومنه تحليل العناصر والعلاقات.

- الخطو الثالثة، هي تجريد النموذج الذي يتمُّ بواسطته تفسير الظواهر المختلفة، ومنه 

كذلك يمكن نقد النموذج.

، هو: هذا المنهج هو استجابة لسؤال محوريٍّ

هل استكبار الغرب اليوم نابع أساساً من صميم بنيته المعرفيَّة العميقة والتي تجد أصولها 

في الأسطورة اليونانيَّة؟ وما علاقة الإنسان الإمبرياليِّ بهذه الأسطورة؟

للإجابة عن السؤال جاءت محاور المقال على النحو التالي: 

أوَّلاً: الآلهة اليونانيَّة: الأصل والتكوين ونظام الوجود.

ثانياً: الصورة الإدراكيَّة وتكوين نموذج الإنسان المتُسيِّد.

ثالثاً: امتدادات نموذج آلهة الأولمب في الحضارات الغربيَّة الحديثة والمعاصرة.

ويهدف هذا البحث أساساً إلى الكشف عن البنية العميقة التي كانت تحكم الأسطورة 

وتفسير  تصوُّر  عبارة  هي  الأسطورة  لأنَّ  للعالم،  وتفسيريَّة  إدراكيَّة  عمليَّة  بوصفها  اليونانيَّة 

للعالم، مع وجوب الكشف عن العمليَّات العقليَّة التي كانت تشتغل بشكل خفيٍّ داخلها، 

وباستخلاصها سنكشف عن العلاقة القائمة  بين الإمبرياليَّة أو الإنسان المتُسيِّد. من هنا، فإنَّ 

هذه الدراسة هي بحث في جذور بناء أيديولوجيا الإنسان المتُسيِّد بالرجوع إلى الأسطورة 

اليونانيَّة ممثَّلة بآلهة الأولمب.

ْ
�ة وترتيب الوجود البشريّ لا:  نظام الآلهة اليونانيَّ أوَّ

قبل الولوج إلى نظام الآلهة، الأوَلى وصف الأسطورة اليونانيَّة من خارجها، ثم الولوج 

إليها لتجريد النموذج المعرفيِّ القائم خلفها.

1. توصيف الأسطورة اليونانيَّة

للأسطورة اليونانيَّة موقعٌ مركزيٌّ داخل العقل الغربيِّ، فهي كتاب الحضارة الغربيَّة الذي 

صنعت منه كلَّ أفكارها، وهذا الذي ذهب إليه تقريباً الفيلسوف الجزائريُّ مالك بن نبي في 

أنغامها  لها  الأفكار أسطوانة  قال: »عالم  العالم الإسلامي، حيث  الأفكار في  كتابه مشكلة 



19 نظام الآلهة الأولمبيَّة وتأسيس الإنسان

الأساسيَّة ونماذجها المثاليَّة، وهي الأفكار المطبوعة، ولها أيضاً توافقاتها الخاصة بالأفراد 

والأجيال، وهي الأفكار الموضوعة، لقد تقَوْلبَت العبقريَّة اليونانيَّة في )أفكارها المطبوعة( 

في قالب النغمات الأساسيَّة )فهو هوميروس(«]]]. هذا النص لمالك بن نبي هو في حدِّ ذاته 

منهج يفهم تطوُّر الأفكار ضمن سياقٍ حضاريٍّ ما، وذلك أنَّ لكلِّ حضارة أفكارها المطبوعة 

التي تولَّدت منها باقي الأفكار التي طوّرت منها منظومة فكريَّة وأخلاقيَّة، وهنا تظهر أشعار 

هيزيود وهوميروس بوصفها الأفكار المطبوعة التي صنعت العقل الغربيَّ وإدراكه للعالم.

التنوير”،  كتابهما “جدل  أدورنو في  وثيودور  ماكس هوركهايمر  كلٌّ من  يثبته  ما  وهذا 

قد صارت  بالذات  فالأسطورة  أطروحتين:  منه بمثابة  النقديِّ  الجزء  »وفي  يقولان:  حيث 

الأسطورة  جدل  ستتعقَّب  الأولى  والدراسة  ميثولوجيا...  إلى  يتحوَّل  قد  والتنوير  تنويراً، 

البرجوازيَّة  الحضارة  تمثِّل  التي  الوثائق  أولى  من  باعتبارها  الأوديسيه،  في  والتنوير 

أنَّ  يقصد  فرانكفورت  مدرسة  لأطروحة  س  المؤسِّ الكتاب  من  النص  وهذا  الغربيَّة«]]]. 

التنوير الأوروبيِّ هي الأوديسيه، مما يؤكِّد أطروحة  الغربيَّة وحركة  العقلانيَّة  إنتاج  جذور 

أنَّ العقلانيَّة الأوروبيَّة تضرب جذورها في أشعار هيزيود وهوميروس، وهي الأشعار التي 

النماذج  حملت  لكونها  الغربيَّة  العقلانيَّة  وشكَّلت  جهة،  من  اليونانيَّة  الأسطورة  حملت 

الأساسيَّة المنتجة للعقل الغربيِّ من جهة ثانية.

وعليه، فإنَّ البحث في أسباب وجود الإنسان المتُسيِّد لا بدَّ فيه من العودة إلى أساطير 

اليونان وآلهتهم، حيث سطَّرت الأسس الأولى لهذا الإنسان الذي خاض غمار الإمبرياليَّة 

الغربيَّة وهو يحمل في تفكيره العميق نماذج إدراكيَّة بذورها الأولى تشكَّلت داخل الأسطورة.

اليونانيَّ  : »المصدر  بأنَّ الصلة ما قاله حسن حنفي  تعلِّل هذه  التي  ومن بين المبرِّرات 

وبدايات  ولغته  ومفاهيمه  تصوُّراته  الأوروبي  الوعي  أعطى  الذي  المصدر  وهو  الرومانيَّ 

تصوَّر  لذلك  الأولى،  ثقافته  مصدر  وحضاريَّاً  أوروبا،  من  جزء  جغرافيا  فاليونان  علومه، 

المستشرف وهو باحث أوروبيٌّ، أنَّ كلَّ حضارة كانت على اتِّصال باليونان، إنما كانت ثقافة 

اليونان وعلومهم ومصدر ثقافتهم ومنبعها الأول«]]]، وعند تحليل نص حنفي نجد أنَّه استدلَّ 

تين هما: على مصدريَّة اليونان من خلال نقطتين هامَّ

، دار الفكر، دمشق، 2008، ص89-86. ]]]- مالك بن نبي، مشكلة الأفكار في العالم الإسلاميِّ

]]]- ثيودور أدورنو، جدل التنوير، ترجمة جورج كتورة، دار الكتاب الجديد للمتَّحدة، بيروت، 2006، ص19.

مة في علم الاستغراب، الدار الفنيَّة، بيروت، 1991، ص118. ]]]- حسن حنفي، مقدِّ



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(20

ـ البعد الجغرافيُّ.

ـ المنبت الثقافيُّ.

التي  الأولى  الجغرافيَّة  المنطقة  اليونان،  من  ست  تأسَّ أوروبا  فإنَّ  الجغرافيُّ  البعد  أما 

تشكَّلت داخلها أول حضارة في القارة الأوروبيَّة، ولهذا، فإنَّها هي المنبت والمصدر الأول 

الذي صنع مخيَّلة الرجل الأوروبيِّ وثقافته.

وعليه، فإنَّ انبثاق الوعي الأوروبيِّ كان مع أشعار هيزيود وهوميروس، وكلُّها كانت مصدر 

إنتاج هذا الوعي، خصوصاً أنَّ الأسطورة هي تحليل لوقائع العالم الخارجيِّ يجنح صوب 

الخارق والغريب الذي يعِّب عن حالة شعوريَّة ونفسيَّة متَّصفة بالدهشة والغرابة والخوف، 

ما  وهو  العالم،  إلى  الإنسان  لرؤية  تأسيس  فهي  آنيَّة،  حالة  كونها  من  أكبر  المسألة  أنَّ  إلاَّ 

رمى  إليه الباحث الأميركي ريتشارد تارناس في كتابه »آلام العقل الغربيِّ« حينما قال: »...

مثل رؤية اليونانيين، دعونا نبدأ بمعاينة إحدى أكثر مميزاتها إدهاشاً ألا وهو نزوع مستديم، 

ع، إلى تفسير العالم من منطلق مبادئ أنموذجيَّة أصليَّة، وهذا النزوع بقي متجلِّياً  شديد التنوُّ

عبر الثقافة الإغريقيَّة من الملاحم الهوميريَّة وصاعداً«]]]، ومعنى ذلك أنَّ الأسطورة ليست 

س للمبادئ  مجرَّد حكاية جميلة تتَّسم بالغريب والمدهش، بل هي تعكس رؤيا العالم، وتؤسِّ

ة للعالم. النموذجيَّة المفِّس

هذا ما يبيِّنه الفيلسوف البريطانيُّ برتراند راسل في كتاب »حكمة الغرب”، حيث يؤكِّد - 

بعد تحليله لمحتوى أسطورة هوميروس- على الكيفيَّة التي أثَّرت في إنتاج المعرفة، فيقول: 

»والحقَّ أنَّ هذا يرمز على نحو ما، إلى توتُّر الروح اليونانيَّة، فهذه الروح يتنازعها عنصران، 

أحدهما عقليٌّ منظَّم، والآخر غريزيٌّ أهوج، من الأول جاءت الفلسفة والفنُّ والعلم، ومن 

الثاني العقيدة الأكثر بدائيَّة«]]]، وهذا التقسيم الذي وضعه هو من إنتاج الفيلسوف الألمانيِّ 

نيتشه، إلاَّ أنَّ كلتا الروحين، روح الانتظام وروح العبث، لا تزالان فاعلتين في الثقافة الغربيَّة.

في هذا السياق، تتَّضح لنا أهميَّة الأسطورة بوصفها البذرة الأولى التي اقتبس منها العقل 

النموذج المعرفيِّ المنتج للإنسان المتُسيِّد في  الغربيُّ وجوده، ومنها يمكن أن نبحث عن 

]]]- ريتشارد تارناس، آلام العقل الغربيِّ، ترجمة فاضل جاكتر، دار كلمه العبيكان، السعوديَّة، 2010، ص25.

]]]- برتراند راسل، حكمة الغرب، الجزء الأول، ترجمة فؤاد زكريا، عالم المعرفة، الكويت، 1990، ص 25.



21 نظام الآلهة الأولمبيَّة وتأسيس الإنسان

الثقافة الغربيَّة الحديثة والمعاصرة، وبناء عليه، يمكن أن ندرسها وفقاً لنماذج معرفيَّة ذات 

مبادئ أصليَّة، وهذا الذي سنطالعه في العنصر التالي.

2. الآلهة اليونانيَّة ونظام علاقاتها

سنعتمد في هذه الدراسة على ثلاثة مصادر أساسيَّة لمعرفة نظام الوجود في الميثولوجيا 

اليونان«، والثاني هو كتابا   اليونانيَّة، الأول هو مؤلَّف الأستاذ عماد حاتم وعنوانه »أساطير 

تكوُّن  خلال  من  الآلهة  ونظام  الأسطورة  تحليل  على  وسأعمل  و»الإلياذة«،  »الأوديسيه« 

العالم، ثم تراتبيَّة الكائنات، وموقع الإنسان ضمنها، ومعرفة إن كان هو المتُسيِّد.

أ. نشأة الكون

الأصليِّ  الحكاية  منبع  هيزيود  اليوناني  للشاعر  الآلهة«  أنساب  »ثيوغوما  قصيدة  تعُتبر 

و»الاوديسيه«  »الإلياذة«  مثل  الروايات  بعض  إليها  تضُاف  وتطوُّره،  الكون  نشأة  حول 

لهيرموس، وكلُّها رتَّبت بيت الوجود في مِخيال الإنسان اليونانيِّ، والذي سنلاحظ حضوره 

إلى يوم الناس هذا، ولم يقدر العقل في الثقافة الغربيَّة على أن يتخلَّص منه رغم ثورة كثير 

من الفلاسفة عليه كطاليس وأكزينوفان وسقراط وغيرهم.

إنَّ منبع الكون في نشأته ضمن الأسطورة اليونانيَّة، لم يأتِ من مصدر عُلويٍّ مستقلٍّ عن 

العالم بل هو  كامن فيه، حيث تؤكِّد الأسطورة قائلة: »في البدء كان السديم المظلم الأبديُّ 

ته وجميع الآلهة الخالدين،  لا متناهي، فهو منبع حياة الكون، ومنه انبثق كلُّ شيء، الكون برمَّ

ومنه أيضاً كانت هيا، انبسطت جبَّارة فسيحة المدى تمنح الحياة  لكلِّ من يدبُّ أو يدرج 

فوقها أو ينمو...« ]]]. وفي تحليل الأسطورة في بدايتها يظهر أنَّ أصل الوجود لم يكن الإله 

أو الله في المنظومة المعرفيَّة الإسلاميَّة التنزيهيَّة، بل هو الكون في حدِّ ذاته، ودليل ذلك أنَّ 

، والذي برزت منه »هيا«،  وهي الامتداد الفسيح الذي  السديم هو أصل الكون الماديِّ ككلّْ

تولد منه الحياة،  وبهذا يكون السديم أصل الكون وهيا أصل الحياة.

يت كذلك لاعتبار أنَّ مبدأ الكون، وهو المطلق أو  الملاحظ هنا هي الرؤية الحلوليَّة، وسمِّ

الأزلي، جال في الكون، وهو ما عرَّفه عبد الوهاب المسيري حينما قال: »مصطلح الحلوليَّة 

ة الداخليَّة الفاعلة في العالم الدافعة للمادَّة الكامنة  أنَّ الإله والعالم ممتزجان، وأنَّه هو والقوَّ

]]]- أساطير اليونان، تحرير وترجمة عماد حاتم، دار الشرق الغربيِّ، بيروت، ط3، 2008، ص53.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(22

فيها شيء واحد« ]]]، وهو عينه ما نلاحظه في الأسطورة اليونانيَّة، فالكون هو من أنتج ذاته، 

والحياة موجودة داخل»هيا«، بمعنى أنَّ الحلول هو مبدأ إنتاج وخلق الكون من داخله.

فيه حياة  السديم وسرت  التي تولَّدت من  الكائنات  بالعودة إلى الأسطورة، فهي تعطي 

»هيا« كالليل والنهار، والهُوى الساحقة في الكون، والضوء ليصل في النهاية إلى الأرض، 

الوجود  أنَّ معارك  باعتبار  الكون، وهنا سنلاحظ مركزيَّة الأرض،  وفيها ستدور كلُّ معارك 

كلَّها ستحصل داخلها، بل منها ستظهر كلُّ كائنات وقصص الأسطورة اليونانيَّة. 

وتتَّضح مركزيَّة الأرض أكثر فأكثر في النصوص التالية: »وولدت الأرض الجبَّارة الطيِّبة 

السماء الزرقاء اللاَّمتناهية أوران، وانتشرت السماء فوق الأرض بأنفة، ورفعت قممها الجبال 

والجبال  السماء  ولدت  فالأرض  الخفقان.  الأزلي  البحر  وانفسح  الأرض  بنات  الشاهقة، 

الحلول،  مبدأ  بذاتها، وهو  ذاتها  أنتجت  أنَّ الأرض هي من  والبحر من غير أب«]]]. يظهر 

ولدت من ذاتها من غير أب، وهو أول ما يمنحها المركزيَّة.

 وتزداد مركزيَّة الأرض بروزاً في هذا النصِّ الذي مفاده: »وصار أوران ملكاً على الكون، 

العملاق  ابنها  أما  جبابرة،  عمالقة  بنات  وست  أبناء  ستة  وأولادها  الطيِّبة،  الأرض  فتزوَّج 

أوكيان، والذي يحيط بالأرض كنهر عظيم لا شاطئ له، فقد كان وللآلهة فيتدا جميع ما على 

س لكسمولوجيا مركزيَّة  الأرض«]]] . يكشف النصُّ عن سعي لتفسير غير منطقيٍّ للكون، يؤسِّ

الزمن، وكون الأرض  قرون من  الغربيِّ عبر  داخل المخيال  بوجودها  ت  امتدَّ التي  الأرض 

مركزيَّة فهذا راجع أساساً إلى أنَّها موطن الحكاية، وموضوع سرد قصة نشوء الإنسان، لذلك 

التحليل أنَّ مركزيَّة الأرض تؤوَّل صوب مركزيَّة الإنسان وفق المنظور  سنكتشف في نهاية 

الحلوليِّ للعالم.

به  اتَّسمت  الذي  الأنَسَْنة  الأول هو طابع  رئيسيَّين  لسببين  نتيجة  المركزيَّة جاءت  وهذه 

حكاية الأسطورة حيث أنها أنَسَْنت الكون ككلّ، فالأرض تلد وتتزوَّج، والأمر نفسه بالنسبة 

إلى الآلهة فهم يغضبون وينتقمون ويتزاوجون، بمعنى أنها جعلت كلَّ شيء يتَّصف بصفة 

ا السبب الثاني  ، وأمَّ الإنسان، وبناء عليه نجد أنَّ مركزيَّة الأرض هي مركزيَّة للوجود البشريِّ

]]]- عبد الوهاب المسيري، الحلوليَّة ووحدة الوجود، الشبكة العربيَّة، بيروت، 2018، ص25.

]]]- الأسطورة اليونانيَّة، مصدر سابق، ص53.

]]]- أنظر: ليفي بريل، العقليَّة البدائيَّة، ترجمة محمد القصاص، المركز القوميُّ للترجمة، مصر، 2006.



23 نظام الآلهة الأولمبيَّة وتأسيس الإنسان

فيها  ثنائيَّة  تتمُّ بخلق  وآليَّة عمل الصراع  التي تحكم سرديَّة الأسطورة،  البنية الصراعيَّة  فهو 

طرفان يتصارعان، ثم إزاحة، وأخيراً مَركَْزة طرف على حساب آخر، بمعنى أنَّ الصراع يحتوي 

على ثلاثة عناصر هي، ثنائيَّة صداميَّة، إزاحة عن المركز، ثم عمليَّة مَركَْزة أحد طرفي الصراع.

وهنا نجد أمثلة عن الصراع، هي:

أولاده  يكره  أوران  »كان  القصة:  لنا  وتحكي  الأرض،  زوج  أوران  أبيه  مع  كوران  صراع 

المردة فحبسهم في أعماق الأرض داخل الدياميس المظلمة، ومنعهم من الخروج، فضجَّت 

أمهم الأرض بالحمل الرهيب المدفون في أحشائها، واستدعت أولادها العمالقة، وحاولت 

إقناعهم بالثورة على أبيهم، لكنهم كانوا يخشون أن يرفعوا أيديهم عليه، إلاَّ أنَّ أصغرهم كرون 

البنية الصراعيَّة  أبيه وينتزع السلطة من يده«]]]. هنا نكتشف  الماكر استطاع أن يحتال على 

الكائنات ومنها  من  منه الأرض كثيراً  أنجبت  الذي  »أوران«  التي تحكم سرديَّة الأسطورة، 

المردة. فدخل في صراع مع أبيه » كوران«، وعليه ظهرت ثنائيَّة صداميَّة هي »أوران≠ كوران«، 

، لتتمَّ عمليَّة مَركَْزة تسيُّديَّة قام بها »كوران«. والتي انتهت بإزاحة أوران عن المركز التسيُّديِّ

وليست  الكون  نتيجة لصيرورة  التي هي  بالآلهة  المردة  بالنسبة إلى علاقة  نفسه  والأمر 

د الصراع وتعود العمليَّة الإدراكيَّة  أصلاً، فهي نتاج صراع “كوران” مع “أوران”، لهذا سيتجدَّ

التي تحكم البنية الصراعيَّة، وهذا ما تبنَّته النصوص التالية:

يعيد  أن  على  وأرغمه  أبيه  على  فثار  عودُه،  واشتدَّ  الجبَّار،  الرائع  زيوس  الإله  »وشبَّ 

الرائعين«.  الآلهة  أبناءه  يلفظ من بين شدقيه  بنيه، فصار كرون  من  ابتلعهم  من  العالم  إلى 

وهذا الصراع هو دائماً لأجل السلطة وهو طاحن بين كوران وزيوس، والذي منه يظهر جبل 

الأولمب أو آلهة الأولمب، وهذا ما توضحه الأسطورة: »إلاَّ أنَّ المعركة لم تنتهِ عند هذا، 

فقد غضبت الأرض هيا من زيوس صاحب الأولمب لقسوته في البطش بأبنائها العمالقة«]]]، 

ت المعركة إلى غاية أن »انتصرت آلهة الأولمب على أعدائها، فلم يكن لأحد بعد  حيث امتدَّ

وا العالم،  فاختصَّ زيوس نفسه بالسماء،  ذلك أن يناوئ سلطانهم، فصار بوسعهم أن يسِّي

وأخذ بوسيدون البحار، وكانت المملكة السفلى مملكة أرواح الموتى من نصيب هاديس، 

]]]- الأساطير اليونانيَّة، مصدر سابق،  ص 55-54.

]]]- م.ن، ص58.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(24

ا الأرض فغدت ملكاً مشتركاً«]]]. من هذا النصِّ تستقي السلطة المركزيَّة في يد الآلهة التي  أمَّ

ستصدر التشريعات والقوانين للبشر »من جبل الأولمب ينثر زيوس هباته إلى البشر، ومنه 

سة للعقل  ينثر على الأرض النُّظم والشرائع، وفيه تتلخَّص الصورة الإدراكيَّة للعالم، والمؤسِّ

الغربيِّ، حيث تظهر روح الاستكبار والقوَّة وغيرها.

وتبقى صراعات آلهة جبل الأولمب قائمة، بل تمتدُّ حتى بين الإلهات كأثينا وأفروديت، 

ومن الآلهة الأبناء كـ: أبولون إله النور، وهرمز رسول الآلهة، ولكن الصراع الأهمًّ في بحثنا 

م لنا البنية العميقة للعقل في  هو صراع بروميثيوس وزيوس كبير الآلهة والذي يمكن أن يقدِّ

س الإنسان المتُسيِّد، لنكشف عن جذور الإمبرياليَّة الغربيَّة. الثقافة الغربيَّة، وكيف تؤسِّ

ب. تراتبيَّة الوجود )آلهة الأبطال البشر(

يته  كذلك لأنَّ مبدأ إنتاج  نشأة الكون كان محكوماً بمبدأين: الأول التوالد الحلوليُّ، وسمَّ

الكون كامن فيه، وليس متعالياً عليه، وهو يتمُّ عن طريق عمليَّات توالد، فالسديم ولد هيا، 

والأخيرة أنتجت الحياة،وهكذا دواليك. وهذا المبدأ، في الآن نفسه، يقوم على المبدأ الثاني 

وهو الصراع، وهذه العبارة ذات دلالة عميقة لأنَّ الصراع غير التدافع، الذي هو طرف يدفع 

ره، فالتدافع ذو سمة بنَّاءة، بينما  الآخر عن المركز، في حين أنَّ الصراع يصرعه بعنف ويدمِّ

امة. الصراع ذو سمة هدَّ

والصراع الذي انتهى إلى تسيُّد آلهة الأولمب أدَّى أيضاً إلى خلق تراتبيَّة للكائنات، وهي 

على النحو التالي: 

- الآلهة.

- الأبطال.

- البشر.

س على جملة من المبادئ الناظمة له، وهي:  وهذا النظام التراتبيُّ يتأسَّ

الكون،  والأعراف في  النظام  زيوس  الإله  »يحفظ  التالي:  النصُّ  عنه  الذي عبر  القدر، 

م المصائر هن المويرات  ويرسل إلى البشر السعادة والأحزان، ولكن رغم ذلك، فإنَّ من يقسِّ

مشيئتهنَّ  رهن  ذاته  زيوس  مصير  إنَّ  بل  الأولمب،  فوق  يعشن  واللاَّتي  الشفقة  العديمات 

]]]- الأساطير اليونانيَّة، مصدر سابق،  ص 59.



25 نظام الآلهة الأولمبيَّة وتأسيس الإنسان

فالقدر سلطان على الفانين وعلى الآلهة«]]]، بمعنى أنَّ القدر هو الحاكم الأكبر على مشهد 

ساحة الكون ككلِّ وهو يأتي دائماً من جبل الأولمب، والكلُّ خاضع له بمن فيهم الآلهة.

* المبدأ الثاني هو الخلود والفناء، فالفارق بين الآلهة والبشر ليس في الطبيعة والنوع 
ا البشر فهم فانون، أما الأبطال فهم كذلك  بل في درجة البقاء، فالآلهة لا تعرف الموت أمَّ

خالدون باقون، وعليه فالآلهة ليست سوى بشر خالدين ومالكين.

* المبدأ الثالث هو السلطة والقوة، فالآلهة أكثر قهراً وقوَّة من البشر، وأكثر سيطرة من غيرهم.

* المبدأ الأخير هو الصراع، حيث سيخوض البشر صراعاً مع الآلهة.

وبناءً على هذه المبادئ المستخلصَة من الأسطورة سنجد ما يلي: الآلهة ثم الأبطال الذين 

هم نتيجة لتزاوج الآلهة مع البشر، وأخيراً البشر. ومعيار التراتب هو الخلود. ويقوم في ما 

بينهم صراع السلطة وتنازعها، ولكن رغم ذلك كلُّهم تحت سلطة القدر.

مع  الآلهة  صراع  عن  ان  تعِّب فكلتاهما  وأوديسيوس،  بروميثيوس  أسطورتا  تظهر  وهنا 

ا بروميثيوس فيُتمُّ قصته للأوكياندات، ويروي  ا أسطورة بروميثيوس فملخَّصها: »أمَّ البشر، أمَّ

لهنَّ ما قام به في سبيل البشر، وكيف أسدى لهنَّ كلَّ خير رغم إرادة زيوس، لقد سرق لهنَّ 

النار من القرن القائم في مصنع صديقه هيفست فوق جبل موسخ في ليمينوس كما علمهنَّ 

إلى  هداهنَّ  كما  والكتابة،  والقراءة  الحساب  وعلمهنَّ  المعرفة   وأعطاهنَّ  الفنون  مختلف 

الأسطورة  منها«]]].هذه  الإفادة  وكيفيَّة  الأرض  باطن  من  إخراجها  وعلمهنَّ  المعادن  معرفة 

التي خضعت لكثير من التأويلات الرمزيَّة يلخِّصها فيصل عباس في كتابه »الفرويديَّة ونقد 

الحضارة المعاصرة«، حيث يؤكِّد أنَّها تعبير عن تشييد الحضارة الإنسانيَّة، وهو عند هاربرت 

ماركوز تحقيق الإنتاجيَّة عن طريق القمع والكبت]]].  

ا بالنسبة إلى فلسفة المعرفة،  فكلُّ هذه التأويلات سليمة بالنسبة إلى فلسفة الحضارة، أمَّ

فهي تعِّب عن مفارقة خطيرة، فنار المعرفة والعلم، كما أنَّها أداة للسيطرة على البشر، وفي الآن 

نفسه أداة لتحريرهم، وهو ما يجعل من المعرفة وسيلة من وسائل التسيُّد، وبهذا تكون الأسطورة 

ة عن الإنسان المتسيِّد، الذي يتحرَّر من قيد الآلهة بواسطة المعرفة ليصبح سيِّداً. معِّب

]]]- الأساطير اليونانيَّة، مصدر سابق، ص 63.

]]]- م.ن، ص 159.

]]]- فيصل عباس، الفرويديَّة ونقد الحضارة المعاصرة، بيروت، دار المنهل اللبنانيِّ، 2005، ص ص 15-5.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(26

قصة  ومع  أوديسيوس  أسطورة  مع  مكثَّف  بشكل  والبشر  الآلهة  بين  الصراع  يظهر  كما 

خلق البشر التي أتى بها هيزيود، والتي تشير إلى نوع من التسلُّط على البشر، ففي البداية 

البشر الأول سعيداً، وكان هذا  »خلق الآلهة الخالدون، أصحاب الأولمب المشرق، جيل 

الجيل  أي  والبرونزيُّ  الفضيُّ  الجيل  جاء  الجيل  هذا  انقطاع  بعد  لكن  الذهبي«]]].  العصر 

الثاني والثالث اللذان يتميَّزان بالقوة والبطش، حيث أدَّى بزيوس إلى قتلهم وإرسالهم إلى 

. أما العهد الرابع ففيه ولد الأبطال، حيث تقول الأسطورة: »وما إن انتقل أبناء  العالم السفليِّ

هذا العهد إلى مملكة الأشباح حتى كانت مشيئة زيوس فكان العهد الرابع، وكان الجنس 

البشري الذي امتاز أبناؤه بحب الخير والإنصاف حتى غدوا في مصاف الآلهة فهم الأبطال 

أنصاف الآلهة«]]]. وعليه، فالأبطال هم نصف الآلهة ونصف البشر، لكن العهد الأخير هو 

عهد ويلات تحلُّ بالبشر: »العهد الأخير هو العهد الحديديُّ وهو آخر عهد بالنسبة إلى البشر 

أيضاً، فهو لا يزال سائداً على الأرض، وفيه غرق البشر في الأحزان والأعمال ليل نهار، وغدا 

البشريُّ مع الآلهة، ويظهر  يبدأ الصراع  الآلهة يرسلون عليهم المحن والمصائب«]]]. وهنا 

تها إنقاذ البشر، وكذلك بروميثيوس منقذ البشر. الأبطال كواسطة مهمَّ

وتعُتبر الأوديسيه واحدة من الأساطير التي تعِّب عن صراع الأبطال مع الآلهة، وملخَّص 

أدركوا برحمتهم  لو  : »ولقد رقَّت قلوب الآلهة، وودُّوا  النصِّ الصراع نجده كذلك في هذا 

أوديسيوس إلاَّ أنَّ نيبتيون الجبَّار، ربَّ البحار، الذي يضمر للبطل في أعماقه كلَّ كراهية وكلَّ 

بغضاء«]]]. يدلُّ هذا النصَّ على استدامة الصراع بين البطل أوديسيوس  والإله نيبتيون ربِّ 

البحار وصاحبها، مع تدخُّل الآلهة التي وقفت إلى جانب أوديسيوس.

د ة وتكوين نموذج الإنسان المُتسيِّ ثاني�اً: الصورة الإدراكيَّ
والصور  المتُسيِّد،  الإنسان  أنتج  الذي  الإدراكيِّ  النموذج  تجريد   على  هنا  سأعمل 

الإدراكيَّة مع مضامينها هي من تطبع على فكر ما طبيعتها، فتتولَّد منه باقي الأفكار المطبوعة 

التي تنسخ على منوالها الأفكار الموضوعة. فالإنسان الغربيُّ صاغ عالمه من هذه الأفكار 

المطبوعة والتي وجدها محفورة في أشعار  هيزيود وهوميروس عن الآلهة، ليصنع وفقها 

باقي أفكاره، وينسج الفلسفات والرؤى العلميَّة والدينيَّة للعالم، وبذلك، تجريد الصور التي 

]]]- الأساطير اليونانيَّة، مصدر سابق، ص 149.

]]]- المصدر نفسه، ص150.

]]]- المصدر نفسه، ص150.

]]]- هوميروس، الأوديسيه، دار القصبة، الجزائر، 2012، ص8.



27 نظام الآلهة الأولمبيَّة وتأسيس الإنسان

سيعمل هذا العقل على إنتاجها لتتحوَّل إلى طابع تتمُّ فيه صياغة باقي الأفكار. وقبل بلوغ 

النموذج  التجريديِّ يتبادر إلينا السؤال التالي:

من هو الإنسان المتُسيِّد؟ وما هي الصور الإدراكيَّة المنتجة له؟ 

1. مفهوم الإنسان المتُسيِّد

هذين  ومصدر  المتعبِّد،  الإنسان  تعبير  مقابل  في  أعتمده  تعبير  هو  المتُسيِّد  الإنسان 

التعبيرين هو ما طرحه الفيلسوف المغربيُّ طه عبد الرحمن في كتابه “روح الدين”، حيث 

الأصل  من  اً  مشتقَّ باعتباره  التعبُّد،  مصطلح  مقابل  في  التسيُّد  مصطلح  »نستعمل  يقول: 

)س/و/د(، وإنما من اسم السيد يؤدِّي بدقَّة معنى الكلمة اللاَّتينيَّة dominium  التي اشتقَّت 

أنَّ  التملُّك«]]] ومعنى ذلك  التسلُّط مدلول  إذ تجمع إلى مدلول   ،domination منها كلمة 

الإنسان المتُسيِّد هو ذلك الذي غلبت فيه غريزة التملُّك لتتحوَّل إلى هوس بالتسلُّط على 

، والتملُّك هنا ليس مجرَّد تملُّك عاديٍّ يندرج ضمن حقِّ الإنسان في  الآخرين بغير وجه حقٍّ

الملكيَّة، بل تضخُّم في رغبة التملُّك مصحوبة بالتسلُّط لتتحوَّل الملكيَّة إلى تسيُّد.

ويمكن توسيع دلالة المصطلح أكثر فأكثر من خلال التمييز بين السيطرة والتسيُّد الذي أقرَّه 

المفكِّر الفلسطينيُّ وائل حلاَّق، حيث قال عن السيطرة: »فالسيطرة هي مجرَّد تحكُّم وتأثير 

يمارسَ على إنسان أو شيء ما«]]]، بمعنى أنَّ السيطرة هي مجرَّد قدرة على التأثير فقط خالية من 

ها أو مدحها في حدِّ ذاته، إلاَّ إذا تحوَّلت إلى تسيُّد، والتي  أيِّ حمولة قِيَميَّة يمكن من خلالها ذمُّ

يعرِّفها بأنَّها: »لا تعلو السيادة على المبادئ فحسب، بل أيضاً تصنع تلك المبادئ بإرادتها مع 

مرور الوقت« ]]]، وعليه فالتسيُّد هو سيطرة مطلقَة لا يحكمها قانون أو مبادئ، فهو مطلقَ التأثير 

على الآخر، ولذلك فهو نابع من تضخُّم رغبة التملُّك لدى الإنسان فيولد الإنسان المتسيِّد.

ا الإنسان المتعبِّد فذلك الذي سلَّم إرادته لخالقه، المالك الحقِّ للوجود، فيقلِّص من  أمَّ

له  فيحصل  الله،  من  القرب  عليه شوق  فيغلب  التسليم،  بذلك  لديه  التملُّك  رغبة  تضخُّم 

تخلُّق بأسماء الله الحسنى، وأوَّل ثمرة لذلك التخلُّق ترك التسيُّد والعلوِّ في الأرض، والاتِّسام 

بالراحميَّة الإلهيَّة، والتي تربط الإنسان بغيره، سواء ببني جنسه أم بغيره من الكائنات، فيصبح 

خادماً لها وليس عندها.

]]]- طه عبد الرحمن، روح الدين، المركز الثقافي العربيُّ، بيروت والدار البيضاء، ط 2، 2012، ص 94.

]]]- وائل حلاَّق، قصور الاستشراق، ترجمة عمور عثمان، الشبكة العربيَّة للأبحاث والنشر، بيروت، 2019، ص163.

]]]- وائل حلاَّق، قصور الاستشراق، ترجمة عمور عثمان، الشبكة العربيَّة للأبحاث والنشر، بيروت، 2019، ص164_165.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(28

2. الصورة الإدراكيَّة المكوِّنة لأسطورة آلهة الأولمب

إنَّ الصورة الإدراكيَّة التي أنشأتها الأسطورة اليونانيَّة لجبل الأولمب يمكن أن نلخِّصها 

في المقولات الإدراكيَّة التالية:

الحلوليَّة، الآلهة الشخصيَّة، آليَّات الصراع، المعرفة وإرادة القوَّة. وهذه المقولات الأربع 

كلُّها من شأنها أن تطبع على أفكار الإنسان الغربيِّ فكرة الإنسان المتسيِّد على العالم، ومن 

هنا يمكن فهم الإمبرياليَّة الغربيَّة بوصفها التجسيد الحقيقيَّ للإنسان المتسيِّد.

أ. الحلوليَّة

منطق الحلوليَّة هو اللاَّحريَّة والحتميَّة والقدر الذي لا مفرَّ منه، حيث أنَّ الإله أو المطلقَ 

يحلُّ في النسبيِّ فيلغي بذلك المسافات والمساحات الحرَّة، وذلك أنَّ الحلول يؤدِّي إلى 

، أو بتحويل  إلغاء المساحات والمسافات بواحدة من اثنتين: إما بإلغاء المطلق لهويَّة النسبيِّ

النسبيِّ إلى مطلقَ، والحالة الأخيرة هي الغالبة على الأسطورة اليونانيَّة. فالآلهة تحوَّلت إلى 

نسبيَّاتها  وتنتقم،  وتحبُّ  وتأكل  تلد  لأنَّها  نسبيَّة  كائنات  هي  بل  مطلقَة،  لأنَّها  ليس  مطلقَ 

الحلول سيحول  منطلقَ  يحكمها، ولكن  الذي  للقدر  الأخرى خاضعة  أنَّها هي  تكمن في 

الجزئيَّ والنسبيَّ إلى كلٍّ مطلقَ.

ل الأول لإلغاء الحريَّة، ومن ثمَّ  من هنا، تصبح المنظورات الحلوليَّة للعالم هي المؤهِّ

تأسيس الإنسان المتسيِّد باعتبار أنَّه هو من سيصبح موضع الحلول، أي هو المطلقَ الذي 

ا خاضع لأوامر  بدوره سيلغي ما عداه، حيث يتحوَّل العالم كلُّه إلى واحدة من حالتين: إمَّ

الآلهة  من  وكلٌّ  عليها،  الحرب  إقامة  وجب  للمتسيِّد  معادية  كائنات  أو  ولقهره،  المتسيِّد 

يتأكَّد  وهنا  نفسها،  البشر  صفات  يملكون  بشر  المطاف  نهاية  في  هم  البشر  أو  والأبطال 

تأسيس الإنسان المتسيِّد.

ب: الآلهة الشخصيَّة

ما نقصده بهذه المقولة، هو أنَّ الآلهة اليونانيَّة قديماً تحمل صفات شخصيَّة بشريَّة، وهو 

ما أدَّى بالفيلسوف أكزينوفان  )576( إلى نقدها بوصفها بشراً، وهذا ما يؤكِّده ولتر ستيس 

الفلسفة  النزاع بين  اليونانيَّة »حيث يقول: »ويعدُّ أكزينوفان أصل  الفلسفة  في كتابه »تاريخ 

ل إلى تصوُّر أكثر صفاء ونبلاً  والدين، فقد هاجم الأفكار الشعبيَّة عند اليونان بهدف التوصُّ

، ويقوم الدين الشعبيُّ على أساس الاعتقاد في عدد الآلهة التي تجري تصوُّرها على  عن الربِّ



29 نظام الآلهة الأولمبيَّة وتأسيس الإنسان

شكل كائنات بشريَّة«]]]، وهو ما يعني أنَّ الآلهة قد صِيغت على لون البشر، وهناك آراء أخرى 

صاغها فلاسفة اليونان حول الطبيعة البشريَّة لآلهتهم كما تؤكِّد بشريَّة هذه الآلهة.

نا هنا هو: كيف صبغت المخِيال الغربيَّ ليتحوَّل إلى وعي بالعالم؟ لكن ما يهمُّ

وهي:  اليونانيَّة،  الآلهة  بها  اتَّسمت  الغربيِّ  المخِيال  على  طابعة  دات  محدَّ ثلاثة  هناك 

الخلود، السلطة المطلقَة، والقوَّة، وكلُّها خصائص سنجدها في الإمبرياليَّة، فالآلهة استطاعت 

ل سلطتها ليس من مصدر متعال كما في النُّظم التوحيديَّة الإسلاميَّة، بل  من ذاتها  أن تحصِّ

لت على سلطتها من خلال صراع  لكونها خالدة، مما يعني أنَّها موضع الحلول، ثم إنَّها تحصَّ

الآلهة  أنَّ  المطلق، وبما  التسيُّد  لتحصيل  والعنف كوسيلة  والقوة  الحيلة  فيه  تدخل  دمويٍّ 

حاملة لصفات البشر فهي في النهاية بشر متسيِّدون، وعليه سيتحوَّل الإنسان الحامل لهذا 

المخِيال إلى كائن متسيِّد.

ت: آليَّات الصراع

 سبق أن ذكرت آليَّات الصراع، والتي تقوم على وجود ثنائيَّة صلبة متصارعة يتمُّ حسم 

المهزوم  للطَّرف  المركز  عن  الزحزحة  يتمُّ  حيث  الآخر،  دون  من  طرف  لصالح  الصراع 

نتها الأسطورة،  ليحتلَّ المنتصر المركز، وهكذا دواليك. وهذه الآليَّات الإقصائيَّة التي تضمَّ

هي آليَّات تحقيق الإنسان المتسيِّد، وهذا ما يحتاج إلى توضيح أكثر.

لقد طبعت آلهة الأولمب صورتها في مِخيال الرجل الغربيِّ، هي من ولدت لديه طريقة 

تفكيره إذ أصبح ينظر إلى العالم وكأنَّه ساحة صراع، والأخير يقوم وفق الآليَّات السابقة، أي 

ثنائيَّة متصارع، وأحد أطرافها عليه أن يزيح الطرف الآخر ليحقِّق التسيُّد أي الخلود كالآلهة 

والهيمنة المطلقَة، وبناءً على ذلك فالعالم هو عبارة عن ثنائيَّة صلبة متصارعة، تنتهي دائماً 

المركز  في  المقابل  الطرف  وإحلال  الهامش،  نحو  وإحالته  المركز  عن  طرف  زحزحة  إلى 

المتسيِّد المطلقَ، ونظراً لطبيعة الفكر الحلول وغياب المتعالي، فإنَّ المركز سيكون صاحب 

د للآخرين قوانينهم وفق  سيادة مطلقَة لا قوانين تحكمها  إلاَّ إرادتها الذاتيَّة، بل هي من تحدِّ

ما تريد، وبالتالي فهي تضخُّم في وازع الملكيَّة.

سة الجامعيَّة للدراسات، بيروت، ط2،  اليونانيَّة، ترجمة مجاهد عبد المنعم مجاهد، المؤسَّ الفلسفة  ]]]- والتر ستيس، تاريخ 

2005، ص39.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(30

ث: المعرفة والتسيُّد

هي  بل  فحسب،  العالم  فهم  وظيفتها  وليست  الحلول،  المخِيال  هذا  تضمن  المعرفة 

متسيِّد  أنه  أولها  ة،  عدَّ لتأويلات  خضعت  التي  بروميثيوس  أسطورة  تؤكِّده  ما  وهذا  تسيُّد، 

الحضارة البشريَّة، وثانيها التأويل والترويض الذي أخذ به هربرت ماركوز، وهو أنَّ الحضارة 

نشأت نتيجة لعمليَّة قمع، لكنَّ هذا التأويل يخفي تأويلاً آخر. إذ يمكن النظر إلى الأسطورة 

من زاوية أخرى، وهي علاقات المعرفة، حيث يمكن التمييز بين  رابطتين، الرابطة الأولى 

هي التي اصطلُح عليها بالمعرفة وعزم التخلق، والرابطة الثانية هي المعرفة وإرادة التسيُّد، 

فالأولى ترتبط أساساً بالثقافات الإلهيَّة عموماً والتصوُّف والعرفان الإسلاميِّ خصوصاُ، حيث 

ةٌ في الإرادة ووعيٌ في القصد نحو مزيد من تحصيل الخلق الحسن، فكلَّما  أنَّ العزم هو شدَّ

الألماني  الفيلسوف  أطروحة  من  ة  مشتقَّ فهي  التسيُّد  إرادة  أما  ازددت خلقاً،  معرفة  ازددتَ 

نيتشه، وفيها كلَّما ازددت معرفة ازددت قوَّة وسيطرة.

بالعودة إلى برومثيوس، فالمعرفة كانت أداة في يد الآلهة، يتحكَّمون من خلالها بالبشر، 

إلى  بفضلها  تحوَّلوا  للبشر  وأعطاها  برومثيوس  فلَّم سرقها  العذاب،  بها سوء  ويسُيمونهم 

أمر مقبول وإنسانيٌّ، لكنها من زاوية أخرى من  التحرُّر وهو  لها سمة  فهنا المعرفة  احرار، 

فأسطورة  وعليه  المطلقَ،  التسيُّد  لحق  امتلاكاً  المعرفة  امتلاك  في  يرى  مِخيالاً  ستصنع 

برومثيوس هي تكريس للإنسان المتسيِّد.

وبناءً على هذه المقولات الإدراكيَّة، فهي من صنعت الإنسان المتسيِّد، ومربط الفرس 

هنا هو إنسانيَّة الآلهة، وهو ما من شأنه أن يصنع مِخيالاً يتَّصف فيه الإنسان بصفات الآلهة 

نفسها، بل يرى ذاته فيها، فإن صارعت صارع، وإن تسيَّدت تسيَّد، فما هي إلاَّ بشر خالدون، 

ومن زاوية أخرى ليست الآلهة إلاَّ إسقاطاً لشخصيَّة الإنسان المتسيِّد عليها، أي أنَسَْنة الآلهة 

وفق منزع التسيُّد ووازع الملكيَّة المتضخِّم.

�ة الحديث�ة والمعاصرة ثالثاً: امتدادات نموذج الآلهة الأولمب في الحضارة الغربيَّ
يمكن أن نلاحظ امتداد الأسطورة اليونانيَّة من خلال دمج العقيدة المسيحيَّة التوحيديَّة 

امتداداتها في  نا هو  يهمُّ ما  لكن  أغلو،  داود  أحمد  يؤكِّده  ما  الرومان، وهذا  مع  إطارها  في 

عمليَّة صنع الأفكار الموضوعة في العصرين الحديث والمعاصر، وهنا يمكن أن نرصد ثلاثة 

أفكار موضوعة، وهي الحداثة وصراع التمركزات، ثم المعرفة والإمبريالية، وأخيراً السينما.



31 نظام الآلهة الأولمبيَّة وتأسيس الإنسان

1. الحداثة وصراع التمركزات

الحداثة هي ذلك المشروع الذي صنع أوروبا الحديثة والمعاصرة، وأخرجها من العصور 

الوسطى، لذلك نحتاج إلى التعرُّف عليها، فهي كمشروع فكريٍّ لم تخرج عن آليَّات الصراع 

ست في المخِيال الغربيِّ مع الأسطورة اليونانيَّة، حيث سنشهد مع الحداثة الثنائيَّة  التي تأسَّ

المتصارعة لا المتكاملة، ثم آليَّة الإزاحة، وأخيراً المركزة التسيُّديَّة للطرف الفائز بالصراع.

ما  وهذا  الجديد،  تبني  لكي  القديم  وتقويض  تفكيك  هو  الغربيَّة  الحداثة  مشروع  إنَّ   

عَّب عنه زيغموند باومان، حينما قال: »فعندما أرادت الحداثة أن تشرع بجديَّة في بناء نظام 

جديد )صلب بمعنى الكلمة(، كان لازماً عليها أن تتخلَّص من الحمل الثقيل الذي وضعه 

النظام البائد«]]]، ومعنى ذلك أنَّ الحداثة تطرح نفسها كنقيض للقديم، ولكي تشرع في بناء 

ذاتها لا بدَّ لها من تدمير القديم، وكأنَّها تعيدنا إلى الطريقة التي خلقت الأسطورة نفسها، 

فلكي يتسلَّط الجبابرة عليهم إلغاء آبائهم والعمالقة، ولكي يتسلَّط الآلهة وجب عليهم هزيمة 

وإزاحة العمالقة عن المركز لكي يحلُّوا فيه، وهي عينها عمليَّات الإزاحة والإحلال التي بنت 

الأسطورة ذاتها عليها.

ا هذه المركزيَّات التي تزحزحت، فهي أولاً مركزية الإله التي كانت سائدة في القرون  أمَّ

الوسطى لتحلَّ محلَّها مركزيَّة الإنسان والطبيعة، والأخيرة هي جدل الحداثة الذي دار بين 

التمركُز حول الذات مع ديكارت، وجدل التمركُز حول الموضوع مع فرنسيس بيكون ونيوتن 

وجون لوك، وبقي هذا الصراع لغاية اليوم.  

2. المعرفة الإمبرياليَّة

الأسطورة  في  المطبوع  مِخيالها  استرجعت  مشروعها،  الغربيَّة  الحداثة  استأنفت  عندما 

اليونانيَّة مع آلهة الأولمب، حيث أعادت من جديد أسطورة بروميثيوس نموذجها الذي يرى 

أنَّ المعرفة هي قوَّة وسلطة وتسيُّد، بهذا نجد أنَّ ركنَيْ تأسيس المعرفة في الحداثة الغربيَّة هما 

ديكارت وفرنسيس بيكون، الأول كان يرى أنَّ المعرفة تساوي السيطرة على الطبيعة،]]] والثاني 

]]]- زيغموند باومان: الحداثة السائلة، ترجمة حجاج أبو جبر، الشبكة العربيَّة، بيروت، 2017، ص44.

]]]- أنظر: ديكارت: مقال الطريقة، ترجمة جميل صليبا، موفم للنشر، الجزائر، 2011.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(32

لها عن  وافقه في ذلك الأمر بل ذهب إلى أنَّ ما بَّش به العهد القديم من جنَّة للإنسان سيحصِّ

م،  التقدُّ التنوير الأوروبيِّ الذي بَّش بفكرة  طريق العلم،]]] وهو عينه الذي حصل مع عصر 

والتي تعني أنَّ الإنسان سيحقِّق سعادته بيده من خلال عقله، الذي بواسطة التجربة سيعرف 

الطبيعة ويتحكَّم فيها، ويتسيَّد عليها، ويحقق سعادته.

كتابهما »جدل  أدرنو وهوركهايمر في  ث عنه كلٌّ من  الذي تحدَّ التنوير  بدأ جدل  وهنا 

التنوير«  حيث تحوَّل تسيُّد الإنسان من السيادة على الطبيعة إلى السيادة على الإنسان، وهو 

عينه ما ولَّد الإمبرياليَّة الغربيَّة، حيث حوَّلت العالم إلى طبيعة وجب السيطرة عليها، وسرُّ 

ذلك أنَّها تمتلك المعرفة، لذا فهي لم تنظر إلى إنسان المستعمرات بوصفه إنساناً، بل مادَّة 

ا  طبيعيَّة يمكن فهمها والسيطرة عليها كغيرها من الكائنات، التي هي ليست ذات بشريَّة وإَّن

موضوع للدراسة، من هنا انطلق الإنسان الأوروبيُّ المتسيِّد بسلاح العلم والتقنيَّة ليجعل من 

العالم مجالاً ليحقِّق به تسيُّده.

3. السينما

صورتها،  منها  استلهمت  أنَّها  حيث  اليونانيَّة،  الأسطورة  عن  نموذج  أظهر  السينما  تعُدُّ 

يحفظ  الذي  القوة  ومصدر  الآلهة  جبل  أي  أولمب،  جبل  فاستبدلت  المضامين،  ت  وغَّي

المدينة، بالعلم تارة وبالفضاء تارة أخرى. فيلم “سبيدرمان Spider-Man”  مثلاً تمَّ استبدال 

جبل الأولمب بمختبرات البحث العلمي، واستبدال القدر بالصدفة، التي حصلت فيها لدغة 

ل جينيَّاً بفضل تطوُّر العلم والتقنيَّة ما أدَّى إلى ميلاد بطل خارق. والأمر نفسه  عنكبوت معدَّ

بالنسبة إلى فيلم “أيرن مان Iron-man” الذي حلَّت  فيه التكنولوجيا محلَّ جبل الأولمب، 

ونجد ذلك في إحلال الفضاء محلَّ جبل الأولمب في فيلم  “سوبرمان super-man”، وفيلم 

“The Thor” أو صاحب المطرقة، وغيرها كثير من الأفلام التي تعِّب عن المخِيال الذي لا 

يزال يصنع ذاته، ويتميَّز بالآليَّات الإدراكيَّة التي طبعت نفسها على الإنسان الغربيِّ لتنتج لنا 

نموذج الإنسان المتسيِّد.

]]]- أنظر: فرنسيس بيكون: الأرغانون الجديد، ترجمة عادل مصطفى، دار رؤية، القاهرة، 2013.



33 نظام الآلهة الأولمبيَّة وتأسيس الإنسان

خاتمة
الاستكبار  أنَّ  إلى  نخلص  الغربيِّ،  للاستكبار  المعرفيَّة  الجذور  سؤال  عن  للإجابة 

اليونانيَّة  الأسطورة  وهو  ألا  الغربيِّ،  للوعي  س  المؤسِّ المصدر  في  رة  متجذِّ والإمبرياليَّة 

ست لـ: الإنسان  خصوصاً منها المتعلِّق بآلهة جبل الأولمب، والتي بفضل قوَّة فعل التخيُّل أسَّ

المتسيِّد وهو إنسان مستكبر عالٍ في الأرض من دون قواعد تحكمه أو تضبط سلوكه، وهو 

. نتيجة لتضخُّم نزعة الملكيَّة فيه، فتحوَّل إلى إنتاج أمبرياليَّة تستعمر العالم بغير وجه حقّْ

وقد قامت قوَّة فعل التخييل في الأسطورة اليونانيَّة ممثَّلة بآلهة الأولمب بإنتاج مجموعة 

الإنسان  منوالها  على  ينسج  التي  المطبوعة  الفكرة  تعتبر  بدورها  التي  العقليَّة  الآليَّات  من 

المتسيِّد أفكاره الموضوعة، وهي آليَّات صراعيَّة لا تؤمن إلاَّ بالقوَّة كمصدر للشريعة، وهي 

الهامش، ثم عمليَّة  ثنائيَّة صداميَّة، ثمَّ تقوم بعمليَّة زحزحة المراكز السابقة نحو  تبُنى على 

إحلاليَّة مراكز جديدة ميزتها هي التسيُّد المطلقَ.

والرابط بين الإنسان المتسيِّد والأسطورة في الوعي الغربيِّ يتجَّل في بشريَّة الآلهة، لهذا 

سرعان ما تتحوَّل ممارستهم إلى سلوك بشريٍّ وممارسة واقعيَّة، ناهيك بكون الآلهة تجسيداً 

التسيُّد على الخلق تسيُّداً مطلقَاً، إضافة إلى رابطة بشريَّة الآلهة  الرغبة الجامحة في  لتلك 

النسبيِّ والمحدود  ع والتي تجعل من  التي تنتفي معها أيَّ حريَّة وتنوُّ المنظوريَّة الحلوليَّة، 

مطلقَاً لا نهائيَّاً متسلِّطاً على غيره بإطلاق.

ولعلَّ أبرز نموذج لتجِّل الأسطورة  قرَّر آلهة الأولمب ممثَّلة بمصادر إنتاج القرار لدى 

القوَّة الإمبرياليَّة الكبرى كفرنسا وبريطانيا وبعدهما الولايات المتَّحدة الأميركيَّة، حيث قرَّرت 

هذه الآلهة إزاحة الفلسطينيين عن أرضهم، ورميهم إلى هامش التاريخ، وإحلال الصهاينة 

الإمبرياليَّة  لبقاء  رعاية  القديم،  الحضاريِّ  العالم  قلب  في  متسيِّداً  مركزاً  ليكونوا  محلَّهم، 

الغربيَّة، ورغم ذلك، فإنَّ هنالك آليَّات معرفيَّة أخرى من شأنها تحقيق العدالة في الكون، 

نحو  بالبشريَّة  تستكبر عليه، وتتكامل   الإنسان ولا  إنسانيَّة تخدم  تؤكِّد على حضارة  وهي 

تحقُّق الإنسان الكامل المتعبِّد وليس المتسيِّد.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(34

لائحة المصادر والمراجع
11 أساطير اليونان، تحرير وترجمة عماد حاتم، دار الشرق الغربي، بيروت، ط3، 2008..

22 الكويت، . المعرفة،  عالم  زكريا،  فؤاد  ترجمة  الأول،  الجزء  الغرب،  راسل، حكمة  برتراند 

.1990

33 ثيودور أدورنو، جدل التنوير، ترجمة جورج كنورة، دار الكتاب الجديد للمتَّحدة، بيروت، .

.2006

44 مة في علم الاستغراب، الدار الفنيَّة، بيروت، 1991.. حسن حنفي، مقدِّ

55 ريتشارد تارناس، آلام العقل الغربي، ترجمة فاضل جاكتر، دار كلمة العبيكان، السعوديَّة، .

.2010

66 رينيه ديكارت: مقال الطريقة، ترجمة جميل صليبا، موفم للنشر، الجزائر، 2011..

77 زيغموند باومان: الحداثة السائلة، ترجمة حجاج أبو جبر، الشبكة العربيَّة، بيروت، 2017..

88 طه عبد الرحمن، روح الدين، المركز الثقافي العربي، بيروت والدار البيضاء، ط 2، 2012..

99 عبد الوهاب المسيري، الحلوليَّة ووحدة الوجود، الشبكة العربيَّة، بيروت، 2018..

فرنسيس بيكون: الاورغانون الجديد، ترجمة عادل مصطفى، دار رؤية، القاهرة، 1010.2013

فيصل عباس، الفرويديَّة ونقد الحضارة المعاصرة، بيروت، دار المنهل اللبناني، 1111.2005

ليفي بريل، العقليَّة البدائيَّة، ترجمة محمد القصاص، المركز القومي للترجمة، مصر، 1212.2006

مالك بن نبي، مشكلة الأفكار في العالم الإسلامي، دار الفكر، دمشق، 2008. 1313

هوميروس، الأوديسيه، دار القصبة، الجزائر، 1414.2012

المؤسسة 1515 مجاهد،  المنعم  عبد  مجاهد  ترجمة  اليونانيَّة،  الفلسفة  تاريخ  ستيس،  والتر 

راسات، بيروت، ط2، 2005. الجامعيَّة للدِّ

والنشر، 1616 للأبحاث  العربيَّة  الشبكة  ترجمة عمور عثمان،  الاستشراق،  وائل حلاَّق، قصور 

بيروت، 2019.



�ة والأعياد في بلاد اليونان الطقوس الدينيَّ
حسان عبد الحق ]]]

مة مقدِّ
 أقامت الشعوب القديمة حضاراتها على أسُس دينيَّة، وينطبق الشيء نفسه على الحضارة 
الإغريقيَّة، وما يؤكِّد ذلك، على سبيل المثال، أنَّ الإغريق، قبل الذهاب إلى الحرب، كانوا 

فإذا  الكهنة،  التي ترسلها هذه الأخيرة إلى  مون الأضاحي للآلهة، وينتظرون الإشارات  يقدِّ

لوا ذلك إلى وقت آخر. ومن خلال  هوا إلى الحرب، وإذا كانت سلبيَّة أجَّ كانت إيجابيَّة توجَّ

هذا المثال نلاحظ أنَّ تأثير الآلهة في الحياة السياسيَّة، والمسائل العسكريَّة كان عميقاً، فمن 

دون إذنها ومشورتها لا يستطيع الملوك القيام بأيِّ مشروع. 

لقد ظهر التأثير الدينيُّ في الحياة الاجتماعيَّة أيضاً، وتعُتبر الأعياد من أهمِّ الأمثلة التي 

ما  اللقاء،  فرصة  للناس  توفِّر  كانت  فقد  اجتماعيَّة،  طبيعة  الأعياد  ولهذه  الأمر.  هذا  تؤكِّد 

يقويِّ العلاقات الاجتماعيَّة بينهم. ولا نبالغ إذا قلنا إنَّ الدين ساعد على إقامة هذه العلاقات 

وقوَّاها؛ لأنَّ الأعياد هي دينيَّة، وكانت مناسبة لممارسة بعض الطقوس، وعند ممارستها كان 

المحتفلون يلتقون بعضهم بعضاً. فعند ممارسة طقس الأضحية كان يجتمع عدد كبير من 

ون موكباً لهذا الغرض، ويقيمون وليمة بعد ذبح الأضحية وشيِّها.  الناس، وكان هؤلاء يسُِّي

اجتماعيَّة  مناسبة  أيضاً  بل  فحسب،  دينيَّاً  طقساً  تكن  لم  الأضحية  أنَّ  ذلك  من  ونستنتج 

يلتقي خلالها الجميع. وما ينطبق على الأضاحي، ينطبق على الطقوس الأخرى، مثل الغناء 

والرقص وتقديم القرابين.

 سنحاول في هذا البحث فهم أهمِّ التفاصيل التي تتناول الطقوس الدينيَّة والأعياد.

         

]]]- أستاذ مساعد في جامعة دمشق، كلية الآداب، قسم التاريخ.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(36

�ة لًا: الطقوس الدينيَّ أوَّ
عرف الإغريق الكثي﻿ر من الطقوس الدينيَّة، والتي كانوا يسعون من خلالها إلى التقرُّب من 

الآلهة وإرضائها. وكان يحقُّ لأيِّ شخص ممارستها، والاقتراب من الإله بحريَّة للإفصاح 

اً من حقوقها]]]،  عن طلباته. وكانت الدولة هي المسؤولة عن هذه الطقوس، ويعتبر ذلك حقَّ

تهم في الحفاظ  وكانت تمارسه بتوظيف مجموعة من الكهنة في المعابد]]]، انحصرت مهمَّ

الطقوس تحتاج إلى خبرة  تأديتها. وهذه  الطقوس، وإرشاد المؤمنين إلى طريقة  على هذه 

التي تُارس في  التدرُّب عليها لفترة طويلة، لاسيَّما تلك  كبيرة، لذلك، يجب على الكهنة 

إلى  وتحتاج  من غيرها،  تعقيداً  أكثر  كانت  والتي  الأعياد]]]،  المزدحمة، أو خلال  المناطق 

تنظيم أكثر. 

سة دينيَّة كبيرة، ويترأَّسها رئيس  اً فقد كانوا يشكِّلون مؤسَّ إنَّ عمل الكهنة هذا منظَّم جدَّ

الكهنة. ومن أسباب استئثار الدولة بالطقوس خصوصاً، وبالدين عموماً، دور الدين في دعم 

السياسة، ولا نبالغ إن قلنا إنَّ الآلهة كانت الداعم الأساسيَّ للملوك، وسيتَّضح لنا ذلك من 

خلال بعض الطقوس التي سنتعرَّض لها. 

والجدير بالملاحظة أنَّ الطقوس الدينيَّة الإغريقيَّة انقسمت إلى علنيَّة وسريَّة، ومن الأمثلة 

على الطقوس العلنيَّة تقديم الأعُطيات، والأضاحي، وبعض الممارسات في الأعياد )الغناء 

، فخلال  ية فقد كان القدماء يمارسون بعضها في عيد ديميتر الربيعيِّ والرقص مثلاً(. وأما السرِّ

ياً، وظلَّت طقوس هذا الاحتفال خفية خلال  هذا العيد كان المحتفلون يقيمون احتفالاً سرِّ

التاريخ القديم كلِّه، وإذا باح أحد أعضاء الجماعة بأيِّ سرٍّ عنها فعقوبته الإعدام]]].  

1. تقديم القرابين )الأعطيات أو التقدمات(

مون القرابين لآلهتهم في المعابد، وكانت هذه القرابين توُضع على مذابح  كان الإغريق يقدِّ

[1]- Habert O, La religion de la Grèce antique, P. Lethielleux, Libraire-éditeur, Paris, 1910, p.433. 

ة الحضارة-حياة اليونان، الجزء الأول من المجلَّد الثاني 6، ترجمة محمد بدران، بيروت، د.ت،  ]]]- ديورانت، اول وايرل، قصَّ

ص348.

[3]- Habert O, op.cit., p.157.

]]]- ديورانت، مرجع سابق، ص342.



37 الطقوس الدينيَّة والأعياد في بلاد اليونان

صة لها]]]. ويمثِّل القربان بالنسبة إليهم اتِّصالًا بين عالم الآلهة وعالم البشر؛ أي أنَّ القربان  مخصَّ

يقرب البشر من آلهتهم، ويساعدهم على بناء علاقة جيِّدة معها. وفضلاً عن ذلك، القربان 

-بحسب المعتقدات الإغريقيَّة- يدفع الإله إلى تكفير الذنوب عن المذنبين]]]. وكان الاعتقاد 

السائد أنَّه بعد أن تحصل الآلهة على القربان يختفي الحسد من نفسها، ويتَّقي البشر شرَّها في 

م باسم الملوك والمدن والأشخاص،  حال قام هؤلاء بفعل ما يغضبها]]]. وكانت القرابين تقدَّ

ص لها في المعابد]]]. ومن الواضح أنَّ تقديم القرابين عندهم  حيث تحفظ في مكان مخصَّ

م قرباناً إلاَّ إذا تطهَّر من ذنبه]]]. يتطلَّب طهارة دقيقة، ولا يحقُّ لمن سفك دماً أن يقدِّ

ساد  حيث  زيوس،  للإله  الإغريق  مها  يقدِّ كان  التي  تلك  القرابين  على  الأمثلة  ومن 

يتقرَّب الإنسان  بعيد عن الإنسان، ولكي  ، وهو يعيش في عالم خارجيٍّ  بأنَّه قويُّ الاعتقاد 

له وعبادته]]]. ونتساءل  القرابين  منه، ويحصل على رضاه، عليه الاعتراف بسيادته، وتقديم 

بون منه وهو يعيش بعيداً عنهم في عالمه الخاص؟ اعتقد الإغريق  هنا: كيف كان الناس يتقرَّ

وغيرهم من الشعوب القديمة أنَّ الحلَّ لهذه المشكلة يقضي بإنشاء المعابد التي كانت بيوتاً 

التماثيل عنها وتمثلها، ومن خلالها  داخلها، وتنوب هذه  لها في  للآلهة، ووضعوا تماثيل 

الكهنة  وكان  القرابين.  تقديم  ومنها  الدينيَّة،  الطقوس  إقامة  الآلهة عبر  مع  التواصل  يمكن 

المسؤولون عن المعبد، هم الذين يستقبلون القرابين]]]. وما ينطبق على زيوس ينطبق على 

الآلهة الأخرى، فعلى الأرجح كانت نظرة الإغريق إليها متشابهة، وتعاملوا معها بالأسلوب 

إله وآخر، ويعود ذلك إلى  قيمة الأعطية بين  اختلفت  تقديم الأعطيات، وإن  لناحية  نفسه 

. مكانة الإله في المجمع الدينيّْ

م للآلهة الإغريقيَّة، ومنها أعطيات مصنوعة من موادَّ  وتنوَّعت الأعطيات التي كانت تقُدَّ

م كهديَّة »للربَّة« أثينا،  ، وتقدَّ قابلة للتلف، مثل الأثواب التي كانت تنسجها الفتيات بأيديهنَّ

]]]- علي، عبد اللطيف أحمد، التاريخ اليوناني، العصر الهيلادي 1، دار النهضة العربيَّة، بيروت، 1976، ص212.

]]]- ديورانت، المرجع السابق، ص346.

]]]- كيتو، ه، د، الإغريق، ترجمة عبد الرزاق يسري، بيروت، دار الفكر العربي، 1962، ص74.

[4]- Habert O, op.cit., p.439.

]]]- كيتو، المرجع السابق، ص258.

]]]- علي، المرجع السابق، ص215-214.

[7]- Habert O, op.cit., p.157.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(38

مته أم هيكتور أحد فرسان طروادة إلى الربَّة]]]، والرداء الفخم الذي  والثوب المتميِّز الذي قدَّ

م المؤمنون تماثيل  كانت تنسجه نساء إسبارطة في كلِّ عام بغية تقديمه للإله أبولون]]]. وقدَّ

مون  من الطِّين، أو الرُّخام، أو البرونز للآلهة أيضاً]]]. وفضلًا عن ذلك، كان المتعبِّدون يقدِّ

ار، وثمار الحقول، والكروم والأشجار]]]، إذْ كان الناس يهُدون  لها الأثاث، والمناضد، والفخَّ

موا الأواني  ]]]. كما قدَّ إليها الثمار الأولى منها كي تبارك بالمواسم، وتحقِّق الكفاف البشريَّ

ة، والتي كانت تسُتخدم لأغراض طقوسيَّة]]] )طقوس السكب  المصنوعة من الذهب والفضَّ

صت لهذه الأعطيات مخازن في المعابد، كتلك التي كانت توجد  على سبيل المثال(. وخصِّ

للدولة،  الثراء  تحقِّق  منها،  الثمينة  لاسيَّما  القرابين،  وكانت  دلفي]]].  في  أبولون  معبد  في 

النافعة  غير  القرابين  بيع  للكهنة  يحقُّ  وكان  سلطتهم]]].  دعم  في  منها  السياسيون  فيستفيد 

من وجهة نظرهم، والتصرُّف بها عند الحاجة بما يخدم المعبد]]]. ويذكر أحد الباحثين]1]] أنَّ 

التماثيل كانت تزيِّن حرم أو ناووس المعبد )cella(، ونفهم من ذلك أنَّ جزءاً من القرابين 

المهُداة إلى المعبد كانت تسُتخدم لأغراض تزيينيَّة. وكانت تزيِّن أماكن أخرى تابعة للمعبد، 

كالطريق الذي كان يفضي إلى معبد دلفي، فقد كان هذا الأخير محفوفاً بالتماثيل والنُّصب 

التي وُهِبت للإله أبولون]1]].  

]]]- كيتو، المرجع السابق، ص68.

[2]- Habert O, op.cit., p.439.

[3]- Mylonopoulos  J., “Greek Sanctuaries as Places of Communication through Rituals: An Archaeological 

Perspective”, Ritual and communication in the graeco-roman world, , in Stavrianopoulou E (dir), Éditeur 

: Presses universitaires de Liège,  Liége, 2006, https://books.openedition.org/pulg/1125

]]]- ديورانت، المرجع السابق، ص350.

[5]- Montserrat C.G.,” L’année des Grecs : la fête et le mythe”, Université de Franche-Comté,  Annales 

littéraires de l’Université de Besançon, 530. Besançon, 1994, p.54.

[6]- Thompson W.E, “The Golden Nikai and the Coinage of Athens”, NC 1970 ,10, p. 6-1.

]]]- علي، المرجع السابق، ص117.

[8]- Linders T.,“Gods, Gifts, Society”, in T. Linders, G. Nordquist (eds), Gifts to the Gods. Proceedings of the 

Uppsala Symposium 1985, Uppsala, 1987 (Boreas, 15), p. 115- 122.

[9]- Habert O, op.cit, p.442.

[10]- Ibid., p.437. 

بيروت،  اللبناني،  الفكر  دار  القديمة،  المعبودات  أهم  ومعجم  القديمة  الشعوب  ميثيولوجيا  موسوعة  حسن،  نعمة،   -[[1[

1994،، ص48.



39 الطقوس الدينيَّة والأعياد في بلاد اليونان

ومهما يكن من أمر، فإنَّ مردود القرابين كان يعزِّز قدرات رجال الكهنوت، ويساهم في 

بسط سلطتهم أكثر، لما كان لها من مردود ماليٍّ كبير.

واتَّبع الإغريق سلسلة من التقاليد في تقديم الأعطيات لآلهتهم، وردت بعض الإشارات 

المتعلِّقة بها في النصوص النذريَّة المبكرة، ولم تحتوِ هذه النصوص على الصيغة التي تشير 

ا أضفوا الطابع الشخصيَّ الأسطوريَّ  م الأعطية للإله....، إَّن هو قدَّ إلى صاحب الأعطية: 

الزائر  وهبها  التي  النذريَّة  التقدمة  أنَّ  للقارئ  يخُيَّل  النصِّ  فمن خلال  ذاتها؛  الأعطية  على 

ث: لقد وهبني للإله....، أو أنا المكُرَّس للإله....، لذلك دعه )أي دع  للإله، هي التي تتحدَّ

الإله( يتواصل مع زائره. ونفهم من هذا النصِّ أنَّ الهدايا النذريَّة، كانت تساهم في تكوين 

علاقة بين المتعبِّد الذي يزور المعبد، وبين الإله المعبود، وبهذه العلاقة يصبح المتعبِّد قريباً 

من الإله، ويحصل على رضاه. وبحسب النصوص المبكرة، كانوا يسمحون للمتعبِّد -الذي 

التقدمة بصوت عالٍ في  الذي يشير إلى هذه  النصِّ  بقراءة  النذريَّة للإله-  الهديَّة  م  يقدِّ كان 

رة، إذْ لم يرد في نصوصها ذكر لأيِّ نشاط تفاعليٍّ  المعبد]]]. وتغَّيت التقاليد في فترات متأخِّ

بين زوار المعبد والإله المعبود فيه، وورد فيها أنَّه كان يتمُّ تبليغ الزوَّار عن الشخص الذي 

م الهديَّة للإله، وسبب تقديمها له فحسب. ونتيجة لذلك، لم يعد الزائر منفذاً للطقس،  قدَّ

النصُّ  ها  يضمُّ التي  الكتابات  قراءة  سماع  في  ته  مهمَّ وانحصرت  له،  متلقٍّ  إلى  تحوَّل  إنما 

، والتي تشير إلى الأعطية وصاحبها]]]. النذريُّ

م للآلهة خلال الطقوس التي كانت تقام في الأعياد أو  والجدير ذكره أنَّ التقديمات لم تقدَّ

في مناسبات دينيَّة أخرى فحسب، بل كانت توهب لها في الحروب لأغراض عدوانية أيضاً، 

فقد وثَّقت العديد من الوثائق قيام الإغريق بتقديم الهدايا للآلهة في المعابد بعد الانتهاء من 

الحروب. وتعُِّب هذه التقديمات عن شكر المنتصر للإله الذي ساعده في تحقيق انتصاره، 

وفضلاً عن ذلك، كانت ترمز إلى قوَّة المنتصر، وهزيمة المهزوم]]]، ومَّم لا شكَّ فيه أنَّ كلَّ 

[1]- Day J.W., “Interactive Offerings: Early Greek Dedicatory Epigrams and Ritual”, HSPh 96, 1994, p. 37- 74.

[2]- Mylonopoulos  J., “Greek Sanctuaries as Places of Communication through Rituals: An Archaeological 

Perspective”, Ritual and communication in the graeco-roman world, in Stavrianopoulou E (dir), Éditeur: 

Presses universitaires de Liège,  Liége, 2006, https://books.openedition.org/pulg/1125. 

[3]- Chaniotis A., War in the Hellenistic World. A Social and Cultural History, Oxford, 2005, p. 143- 148.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(40

قوا الانتصارات.  ذلك كان يدعم المنتصر معنويَّاً، وإعلاميَّاً، وتجلب الشهرة للملوك الذين حقَّ

التي  والأسلحة  الصغيرة،  والأبنية  التماثيل،  المناسبات  هذه  في  مة  المقدَّ الأعطيات  ومن 

الوجود،  من  المهزوم  الطرف  اختفاء  إلى  تشير  والتي  المعركة،  المنتصر في  عليها  استولى 

وقوَّة ووحشيَّة الطرف المنتصر. وكان بإمكان كلِّ المعابد الإغريقيَّة استقبال هذه التقدمات، 

م في معابد دلفي وأولمبيا، مثل معبد بوسيدون، ومعبد  غير أنَّ النسبة العظمى منها كانت تقُدَّ

أبولون )كانت الدويلات الإغريقيَّة المنتصرة ترسل إلى معبد أبولون في دلفي الهدايا والنذور 

م  تخليداً لانتصارهم(]]]، ومعبد زيوس]]]. وإضافة إلى المناسبات الحربيَّة، كانت القرابين تقُدَّ

للآلهة كشكر لها على شفاء من مرض، أو على زواج]]].   

مون العطايا إلى آلهتهم، رغم أنَّها في بعض  لكنَّ المفارقة أنَّ طرفَْ الحروب كانوا يقدِّ

الأحيان قد تكون الآلهة نفسها.

2. الأضاحي والولائم

إنَّ تقديم الأضاحي للآلهة في المعابد هو من الطقوس الدينيَّة المعروفة في بلاد اليونان، 

ويعتبر هذا الطقس أكثر شيوعاً وأهميَّة من الطقوس الدينيَّة الأخرى]]]. والهدف منه التقرُّب 

م  من الإله الذي كان الناس يضحُّون لأجله، وإقامة علاقة طيِّبة معه]]]. هذه الأضاحي تقُدَّ

باسم الدولة، ويؤيِّده التقليد الذي تبنَّاه النِّظام الإداريُّ والسياسيُّ في أثينا، والمتمثِّل بإعطاء 

الحقِّ للشعب باختيار عشرة مضحِّين يطُلقَ عليهم اسم مضحِّي السنة، وكان يقع على عاتقهم 

تقديم بعض الضحايا]]]. 

فيها للآلهة]]].  مون الأضاحي  يقدِّ التي كان الإغريق  أهمِّ المناسبات  الأعياد من  وتعتبر 

]]]- علي، المرجع السابق، 117.

[2]- Mylonopoulos  J., op.cit.,  https://books.openedition.org/pulg/1125.

[3]- Habert O, op.cit., p.442.

[4]- Mylonopoulos  J., op.cit.,  https://books.openedition.org/pulg/1125.

[5]- Belayche N., Jaccottet A., Media dossiers du Louvre «Dieux, cultes et rituels dans les collections du 

Louvre», p.2. 

]]]- حسين، طه، نظام الأثينيين دار المعارف بمصر، 1921، ص152-151.

]]]- ديورانت، المرجع السابق، ص361.



41 الطقوس الدينيَّة والأعياد في بلاد اليونان

ه إلى الحرب مرتين؛ الأولى قبل مغادرة الجيش للمدينة  التوجُّ مونها قبل  فالمتحاربون يقدِّ

ويظهر  النصر.  لتحقيق  دعمه  على  بالحصول  أملاً  مغادرتها،  لحظة  والثانية  زمنيَّة،  بفترة 

ه إلى الحرب، حيث  عم بالإشارات الإيجابيَّة التي ترسلها الآلهة إلى القادة، للتوجُّ هذا الدَّ

م الأضحية  ة الكهنة الذين يتعرَّفون على هذه الإشارات]]]. وفي أثناء الحرب تقُدَّ يتوَّل المهمَّ

بالأسلوب نفسه، كي يتمكَّن الجيش من اقتحام منطقة ما بتسهيل من الآلهة، وبعد تحقيق 

هذه  في  لأجلها  يضُحَّى  كان  التي  الآلهة  ومن  للإله.  كشكر  أيضاً  الأضحية  م  تقُدَّ النصر 

الحماية  توفِّر  الإغريقيَّة-  المعتقدات  –حسب  الأضحية  وكانت  وزيوس]]].  أثينا  المناسبة: 

ا  ة، وهي الأكثر شيوعاً، أمَّ للمدينة والمجتمع]]]. ويمكن وصف هذا النوع بالأضاحي العامَّ

ة فكان المرء يضحِّي بها للتكفير عن ذنوبه]]]، كأن يتطهَّر من إثم ارتكبه. ففي ليديا  الخاصَّ

كانت جرائم القتل من الأفعال التي تدنِّس أصحابها، وللتخلُّص من هذا الدنس يتوجَّب على 

القاتل تقديم أضحية للإله]]]. ويذكر أحد المؤرِّخين أنَّ فيثاغورس لمَّا كشف نظريَّته الشهيرة 

ضحَّى بمائة ذبيحة شكراً على هذا الكشف العظيم]]]. 

وفي  غرض،  من  لأكثر  للآلهة  م  تقدَّ كانت  الأضحية  أنَّ  السابقة  الحالات  من  نستنتج 

ة.  مناسبات عدَّ

م  ة التي كانت تذبح باسم الدولة]]]، فما نعرفه أنَّها تقدَّ وأكثر ما يهمنا هنا الأضحية العامَّ

مة للإله بوسيدون  لأحد الآلهة لمكانته التي تلعب دوراً في تحديد مواصفاتها، فإذا كانت مقدَّ

حيوانات  يقبل  لا  فالطقس  وناضجة،  وكبيرة  سمينة  تكون  أن  يجب  المثال-  سبيل  على   -

. ويبدو  صغيرة]]]، والسبب في ذلك مكانة بوسيدون المرموقة في المجمع الدينيِّ الإغريقيِّ

[1]- Lonis R., Guerre et religion en Grèce a l’époque classique, Recherches sur les rites, les dieux, l’idéologie de 

la victoire, Ouvrage publié avec le concours du CNRS, Paris, 1979, p.98.

[2]- Ibid, p.95- 97. 

[3]- Belayche N., Jaccottet A., op.cit., p.2.

]]]- ديورانت، المرجع السابق، ص346.

[5]- Habert O, op.cit., p.161.

]]]- ديورانت، المرجع السابق، ص297.

[7]- Belayche N., Jaccottet A., p.2.

[8]- Habert O, op.cit., p.447.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(42

أنَّ حجمها ومواصفاتها كانت ترتبط بقوة الإله وبطشه، فالمكانة المرموقة للإله بوسيدون 

مستلَّة من سمعته في البطش، فيغدو حجم الأضحية محاولة لإرضاء نهم هذا »الإله«. ولتنفيذ 

ه إراديَّاً  دة؛ ففي البداية كان الحيوان يتوجَّ الطقس المتعلِّق بها، كان الإغريق يتبنُّون تقاليد موحَّ

نحو المذبح، الذي كان مبنيَّاً من الخشب، أو القرميد]]]، وكان يتوَّج بأكاليل من الزهور، وبعد 

ذلك ينثرون الماء والحبوب عليه، ثم يعُطى الإذن بذبحه. وبالطبع، يتوجَّب على الذابح أن 

يكون طاهراً )لا يلمس قبراً، ولا يقيم علاقات جنسيَّة مع النساء، ولا يتواصل مع رجال غير 

إذا  السماء،  ه المضحُّون رأس الأضحية نحو  طاهرين(]]]. )الشكل 1(. ولحظة ذبحه، يوجِّ

كان الإله الذي يضحَّى لأجله أولمبيَّاً، أو من آلهة السماء، وأما إذا كان من آلهة العالم السفليِّ 

فكانوا يوجِّهون رأسه نحو الأرض]]]. وفي المرحلة التالية تلُقى الأضحية على المذبح لشيِّها 

صة لذلك]]]، ثم تغُطَّى بالكعك المغطَّس بالعسل]]]،  على النار المشتعلة بواسطة أسياخ مخصَّ

وبعد الانتهاء من ذلك تقُام الوليمة )الشكل 2(. ومسألة شيِّ الأضحية على المذبح ليست 

أثريَّاً، والدليل على ذلك مذبح هيرا في ساموس، الذي كان مليئاً  فنيَّاً فحسب]]]، بل  مثبتة 

بعظام الأضاحي، التي تحوَّلت إلى رماد]]]. وكان يسُمح للمشاركين بأكل جسد الأضحية، 

في حين يتُرك الفخذان كاملين، أو لحم الفخذين فحسب]]]، والذيل والدهون للإله. وبيَّنت 

إحدى الدراسات أنَّ الأشياء الغريبة التي كانت تظهر على المذبح في المشاهد الفنيَّة ما هي 

صة للآلهة]]].  إلاَّ أجزاء من الحيوانات المضحَّى بها، والتي كانت مخصَّ

، بل كان تشتمل على النبيذ،  ولم تقتصر المأدبة التي تلي الأضحية، على اللَّحم المشويِّ

[1]- Belayche N., Jaccottet A., p.5.

[2]- Habert O, op.cit., p.449.

[3]- Ibid., p.446.

[4]- Belayche N., Jaccottet A., p.2.

[5]- Habert O, op.cit., p.446.

[6]- Belayche N., Jaccottet A., p.5.

[7]- Habert O, op.cit., p., p.440.

[8]- Vernant J.-P., “At man’s table: Hesiod’s foundation myth of sacrifice”, in M. Detienne, J.-P. Vernant 

(eds.), The cuisine of sacrifice among the Greeks, Chicago & London, 1989, p. 40- 41. 

[9]- Gebauer J., Pompe und Thysia. Attische Tieropferdarstellungen auf schwarz- und rotfigurigen 

Vasen, Münster, 2002 (EIKON 7), p. 352- 354.



43 الطقوس الدينيَّة والأعياد في بلاد اليونان

والخبز أيضاً )ظهر في أحد المشاهد رجلان يعجنان العجين، وفي ذلك إشارة إلى تحضير 

الخبز الذي كان يسُتخدم في الوليمة(]]]. وكان الخمر جزءاً منها أيضاً، فقد كان يسُكب على 

الأضحية، ويصبُّ بعد ذلك في كؤوس المتعبِّدين]]].

إلى  يعود  آنية،  على  منقوش  مشهد   :1 الشكل 

مذبح،  أمام  رجلين  يصوِّر  ق.م،   500  –  510 الفترة 

أحدهما يحمل خنزيراً، والآخر بيده سكين يستعدُّ لنحره.

(© RMN Musée du Louvre / Stéphane Maréchalle)

الشكل 2: مشهد منقوش على 

من  جزء  شيِّ  عمليَّة  يصوِّر  آنية، 

الأضحية فوق المذبح

(Ekroth G., 2009, fig.2)

ع الناس مشكِّلين موكباً لقيادة  كانت تقام هذه الطقوس في موكب احتفاليٍّ، حيث يتجمَّ

هو  المعبد  مذبح  يكن  ولم  المعابد.  أحد  في  لنحرها  ص  المخصَّ المذبح  إلى  الحيوانات 

على  يضحُّون  كانوا  السفر  أو  الحروب  أثناء  ففي  للأضحية،  ص  المخصَّ الوحيد  المكان 

السادس  القرن  العائدة إلى  الفنيَّة  الكتابيَّة، والمشاهد  الحجر]]]. وتؤكِّد المصادر  أكوام من 

[1]- Mylonopoulos  J., op.cit.,  https://books.openedition.org/pulg/1125.

]]]- ديورانت، المرجع السابق، ص352.

[3]- Habert O, op.cit., p.441. 



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(44

ً]]]، غير أنَّه لم يخضع لقواعد صارمة في ما  ق.م، أنَّ طقس الأضحية كان منظَّماً تنظيماً جيِّدا

يتعلَّق بتسلسل المشاركين فيه]]]، ويعُتقد أنَّ المسألة كانت تخضع لنظام خاصٍّ بالموكب، 

ة تلتزم بها كلُّ المواكب، فلكلِّ موكب أسلوبه الخاص به]]].  أي أنَّه ليس ثمَّة قواعد ثابتة عامَّ

وورد في أحد النصوص أنَّ موكب الأضحية كان له رئيس يقوده، ومسؤول عن النظام الذي 

ه الأخرى تنظيم مجموعة النساء اللواتي كنَّ يشتركن فيه، والإشراف على  يتبنَّاه، ومن مهامِّ

]]]. كما وردت في النصوص الدينيَّة بعض التعليمات التي كان يجب على الموكب  لباسهنَّ

الالتزام بها، ومنها ارتداء المتعبدين ثياباً خاصة يُنع فيها النساء من وضع الجواهر، إضافة 

إلى تعليمات تتعلَّق بتنظيم وتسيير الموكب]]]. 

ويمكن التعرُّف على بعض الحقائق المتعلِّقة بموكب الأضحية من خلال مشهد منقوش 

على كأس يعود إلى منتصف القرن السادس ق.م )الشكل 3(؛ حيث تظهر »الربَّة أثينا« في 

أقصى الزاوية اليسرى من المشهد، وتقف كاهنة أمامها، وأمام الكاهنة ثمَّة مذبح، تشتعل النار 

فيه. وفي الجهة المقابلة، يرُى الموكب، وعلى رأسه رجل ملتحٍ، يبدو أنَّه رئيس الموكب، 

كان يصافح الكاهنة. وتشير هذه المصافحة إلى علاقة قويَّة تربط البشر أصحاب الأضحية، 

»بالربَّة أثينا« الممثَّلة بالكاهنة؛ ومن المحتمل أنَّها هي التي كانت تدير شؤون المعبد الذي 

سيستقبل الأضاحي، فيما يقف خلف رئيس الموكب عدد من الخدم الذين كانوا يسوقون 

الأضاحي أمامهم، وثلاثة رجال يرتدون ثياباً طويلة، ويحملون بأيديهم أغصاناً طويلة، وثلاثة 

جنود مشاة كانوا يحملون أسلحة، وخلفهم جندي كان يمتطي خيلاً]]].

نستنتج من هذا الوصف أنَّ الموكب لم يصطبغ بالصبغة الدينيَّة فحسب، إنما بالصبغة 

العسكرية أيضاً باحتوائه على بعض الجند، وربما يكون سبب ذلك أنَّ الربَّة أثينا كانت ربَّة 

الحصول على نصر عسكريٍّ  الرَّغبة في  لها  مة  المقدَّ الأضحية  من  الهدف  أنَّ  أو  الحرب، 

بدعم منها! أو كانت شكراً لها على تحقيق نصر! ومن الواضح حسب معتقدهم، أنَّ الكاهنة 

اً كوسيطة عبر الموكب، في تقوية العلاقة بين البشر والآلهة؛ لكن اللاَّفت  هامَّ تلعب دوراً 

[1]- Mylonopoulos  J., op.cit.,  https://books.openedition.org/pulg/1125.

[2]- True  M. et al.,“Greek Processions”, ThesCRA I, 2004, p. 1- 20.

[3]- Mylonopoulos  J., op.cit.,  https://books.openedition.org/pulg/1125.

[4]- Dillon M, Girls and Women in Classical Greek Religion, London, 2003, p. 290- 291.

[5]- Lupu E., Greek Sacred Law. A Collection of New Documents (NGSL), Leiden, 2005 (RGRW, 152), p. 

96- 100. 

[6]- Mylonopoulos  J., op.cit.,  https://books.openedition.org/pulg/1125.



45 الطقوس الدينيَّة والأعياد في بلاد اليونان

في المشهد هو النار المشتعلة فوق المذبح، والتي ربما تشير إلى عمليَّة طبخ الأضحية بعد 

نحرها، والذي، أي النحر، كان من مهامِّ أحد الكهنة في المعبد]]].

، بالكهنة  لقد ارتبطت قضيَّة نحر الأضحية، في إشارة الى مواقع المرأة في المجتمع الإغريقيِّ

الذكور، غير أنَّهم لم يحتكروها احتكاراً كاملاً، إذْ كان يحقُّ للكاهنات القيام بها على نطاق 

ضيِّق وفي بعض المناسبات؛ فعلى سبيل المثال، كنَّ ينحرن الأضاحي في مهرجان ثيسموفوريا 

ة  Thesmophoria الذي كان يقام تكريماً »للربَّة ديميتر«]]]. وتعتبر هذه الحالة استثنائيَّة، والمهمَّ

إليه، وتعتبر هذه  بالدخول  للمتعبِّدين  بها حراسة المعبد، والسماح  يقمن  التي كنَّ  الرئيسيَّة 

الخطوة بداية الاتصال مع الإله المعبود؛ حيث يتحقَّق الاتصال الحقيقيُّ بين المتعبِّدين وبين 

الآلهة بعمليَّة نحر الأضحية على المذبح، والتي تولاَّها الكهنة الذكور في أغلب الأحيان]]]. 

الثيران]]]،  بها؛  ون  يضحُّ الإغريق  كان  التي  الحيوانات  من  فإنَّ  الفنيَّة،  المشاهد  وبحسب 

والخنازير، والماعز، والأكباش. وبتفحُّص العظام المكتشفة في بعض المعابد تبَّي أنَّ الخنازير 

هي أكثر شيوعاً في طقس الأضحية]]]، غير أنَّ 

هذا  في  الأولويَّة  لها  كانت  الثيران 

لة على غيرها،  الطقس، وهي مفضَّ

المتعلِّقة  الاحتفالاذت  أحد  ففي 

بزيوس، تمَّ نحر مئة ثور إكراماً له]]].

كأس  على  نقش   :3 الشكل 

يعود إلى 560 ق.م، يصوِّر موكب 

الأضاحي.

(Mylonopoulos  J., 2006, fig.1)

[1]- Mylonopoulos  J., op.cit.,  https://books.openedition.org/pulg/1125.

[2]- Osborne R., “Women and Sacrifice in Classical Greece”, CIQ 43, 1993, p. 392- 405.

[3]- Berthiaume G., Les rôles du mágeiros. Étude sur la boucherie, la cuisine et le sacrifice dans la Grèce 

ancienne, Leiden, 1982, p. 17- 40.

[4]- Lonis R., op.cit., p.100.

[5]- Mylonopoulos  J., op.cit.,  https://books.openedition.org/pulg/1125.

[6]- Habert O, op.cit., p.447.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(46

ة تنفيذ طقس الأضحية هو موافقة الحيوان  ومن طرائف التضحية اعتبارهم أنَّ شرط صحَّ

الماء على  بنثر  يقضي  أسلوب  اتِّباع  الى  الأمر، عمدوا  هذا  من  وللتأكُّد  به،  التضحية  على 

الحيوان، وكان من الطبيعيِّ أن يقوم عندها بهزِّ رأسه، لكنهم اعتبروا أنَّ هذه الحركة تدلُّ على 

موافقة الحيوان على التضحية به بحسب طقس الأضحية. كما اعتمدوا أسلوباً آخر اعتبروه 

مون له الماء ليشرب، فإذا  بمثابة موافقة من الحيوان على التضحية به أيضا؛ً حيث كانوا يقدِّ

غطَّس رأسه به يكون موافقاً على طقس الأضحية]]]؛ لتتمَّ بعد ذلك عمليَّة الذبح. وتعتبر هذه 

النهائيَّة من الطقس،  سة.  ويلي مرحلة الذبح المرحلة  العملية ذروة طقس الأضحية المقدَّ

والتي تتمثَّل بشيِّ الأضحية وأكلها من قبل المحتفلين. 

لم يكن طقس الأضحية مجرَّد طقس تعبُّديٍّ فحسب، بل كان أيضاً يلعب دوراً في ترسيخ 

الهويَّة الدينيَّة إضافة إلى أنَّه فرصة اجتماعيَّة؛ حيث يفسح المجال أمام المشتركين بالموكب 

الاجتماعيَّة،  الروابط  تقوية  على  يساعد  إليهم،  بالنسبة  وهذا،  بعضاً،  ببعضهم  للالتقاء 

من  يأتون  المحتفلون  كان  فقد  واحدة.  واحد، وهويَّة  دينيٍّ  إلى مذهب  بالانتماء  والشعور 

يشهد طقس  كان  الذي  المعبد  تضمُّ  كانت  التي  المركزيَّة  المنطقة  تجاور  مختلفة،  مناطق 

الأضحية]]]. ومن الأمثلة المبكرة على ذلك معبد بوسيدون في مدينة كورنثة، المؤرَّخ بالقرن 

الحادي عشر ق.م، والذي عُثر فيه على )أطباق، وكؤوس، ورماد، وعظام للحيوانات( تدلُّ 

على إقامة وليمة؛ حيث اجتمع المحتفلون عليها بعد نحر الأضحية]]]. كما يعُدُّ معبد أبولون 

ة جبل؛  في دلفي من أشهر المعابد التي كانت تشهد طقوس الأضاحي، والذي شُيِّد على قمَّ

بينها تقديم الأضاحي  الدينيَّة المختلفة، ومن  إليه لإقامة الطقوس  حيث يصعد المتعبِّدون 

باً منه]]]. على مذابحه، بغية تقديمها للإله أبولون تقرُّ

ومن الملاحظ أنَّ هذا النوع من الطقوس قد أثَّر على الترتيبات الداخليَّة للمعبد، وعلى 

فرصة  ولإتاحة  المذبح،  على  لنحرها  المعبد  إلى  يدخل  كان  الأضحية  فموكب  تخطيطه، 

المواكب  كانت  والتي  المعبد،  داخل  سة  المقدَّ الممرَّات  بإنشاء  المعماريون  قام  الدخول، 

[1]- Mylonopoulos  J., op.cit.,  https://books.openedition.org/pulg/1125.

[2]- Morgan C., Early Greek States Beyond the Polis, London, 2003, p. 107 -134.

[3]- Mylonopoulos  J., op.cit.,  https://books.openedition.org/pulg/1125.

]]]- ديورانت، المرجع السابق، ص194 - 195.



47 الطقوس الدينيَّة والأعياد في بلاد اليونان

تحتشد فيها]]]. كما أثَّرت هذه الطقوس على مسألة الذبح؛ فالأضحية كانت تنُحر على مذبح، 

وكان المذبح يقع داخل أسوار المعبد في فناء مكشوف]]]، لذا اعتبروا هذا الفناء جزءاً من 

ترتيبات المعبد الداخليَّة. ومن أشهر المذابح مذبح الإله زيوس في أولمبيا والذي بنُي على 

مساحة قطرها 60م، ويبلغ ارتفاعه 06،6م، وكان مزوَّداً بدرج حجريٍّ للصعود إليه من قبل 

الزهور،  بأكاليل  عليهنَّ ذلك، كما كان مزيَّناً  اللواتي كان محظوراً  النساء  الرجال من دون 

وبالنُّقوش النافرة]]]. 

الرمزيَّة  الصبغة  إضفاء  من  الإغريق  تمنع  لم  المأدبة  بإقامة  المتمثِّلة  الممارسات  إنَّ 

على موضوع الأضحية، ويظهر ذلك جليَّاً في المشهد الفنيِّ الذي يصوِّر موكب الأضحية 

ثنا سابقاً عن المشهد الذي يصوِّر »الربَّة أثينا« على هيئة بشريَّة، وهي  )الشكل 3(، فقد تحدَّ

تلتقي مع أعضاء الموكب عبر الكاهنة التي تمثِّل دور الوسيط بين الطرفين. ومن المعلوم 

يراها، ما يدفعنا للاعتقاد  لوجه، ولا  يلتقي مع الآلهة وجهاً  أنَّ الإنسان لا  في الميثولوجيا 

بأنَّ إعطاءها صفات بشريَّة هو عمليَّة رمزيَّة تشير إلى العلاقة القويَّة بين الطرفين، لا سيَّما 

اعتقاديَّاً.  

الاستفادة  يمكن  حيث  الرمزيَّة،  العمليَّات  لتلك  المستخدمة  الطرق  من  الفنُّ  كان  لقد 

ة من الأضحية للآلهة، لتأكيد هذه الرمزيَّة في موضوع التقرُّب منهم.  أيضاً من تخصيص حصَّ

وربما يمكن الاستفادة أيضاً من تقديمها لهم على طاولة القرابين، وجعلها من نصيب الكهنة 

في المعبد]]]، بما يمثِّلون من وسيط مع الإله. 

القوَّة  تهب  أنَّها  الناس  باعتقاد  يتمثَّل  آخر،  والوليمة في جانب  الأضحية  رمزيَّة  وبرزت 

والحياة للإله، وباشتراكهم في الوليمة معها تتنقل إليهم حياة الإله وقوَّته]]]. 

[1]- Habert O, op.cit., p.438.

[2]- Ibid, p.436.

[3]- Ibid, p.440- 441.

[4]- Ekroth G., ‘Thighs or tails? The osteological evidence as a source for Greek ritual norms’, in P. Brulé (eds), 

La norme en matière religieuse en Grèce ancienne, Actes du XIe colloque du CIERGA (Rennes, septembre 

2007), Liège, 2009, p.130.

]]]- ديورانت، المرجع السابق، ص352.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(48

ون بالبشر أيضاً]]]،  ولم يكتفِ الإغريق بتقديم الأضاحي الحيوانيَّة للآلهة، بل كانوا يضحُّ

م للإله زيوس في أركاديا. وعندما كان القحط أو الوباء يصيبان أثينا،  ومنها التي كانت تقدَّ

أثناء  بالبشر  الإغريق  وضحَّى  للمدينة]]].  تطهيراً  للإله  بشريَّة  أضحية  مون  يقدِّ الناس  كان 

وا بثلاثة جند فرس قبل معركة سالاميس]]]. وإضافة  أنَّهم ضحُّ إذْ تذكر الروايات  الحروب، 

مت الأضحية البشريَّة إلى آريس، وأبوللون، واختفى هذا التقليد في فترة  إلى زيوس وأثينا، قدُِّ

م الحضارة الإغريقيَّة]]].  لاحقة من تقدُّ

3. طقوس السكب

ومن  الدينيَّة،  الحياة  في  ة  هامَّ رمزيَّة  له  كانت  الذي  السكب،  طقس  الإغريق  مارس 

ا الحليب فقد كان يرُاق في  السوائل التي كانوا يسكبونها النبيذ، والماء المخلوط بالعسل، أمَّ

صة للموتى. ويبدو أنَّ النبيذ استخدم أكثر من غيره في طقوس السكب،  الطقوس المخصَّ

وساد الاعتقاد أن الآلهة، التي يبدو أنَّها لا تقبل بالقليل، هي التي كانت تتناوله بعد سكبه، 

ويتوجَّب على العُبَّاد توفير النوعيَّة الممتازة منه، لتتوافق مع أذواق الآلهة. وفي بعض الأحيان 

يخلطونه بالماء، وفي أحيان أخرى يسكبون الماء النقي من دون خلطه مع أيِّ سائل آخر]]]. 

وبحسب معتقدات الإغريق، السائل المسكوب يتَّسم بالقداسة، ومن الأدلَّة على ذلك ما جاء 

م  في أشعار هوميروس على لسان هيكتور أحد أبطال طروادة، الذي قال: “لا يليق بي أن أقدِّ

بتان بالدماء”]]]. س ويداي مخضَّ قرباناً من النبيذ المقدَّ

وكان النبيذ يرُاق على الأرض في بداية موسم قطف الثمار أثناء تناول الولائم في بعض 

الأعياد، التي كانت تقام في هذا الوقت من العام، وهذه الكميَّة المسكوبة كانت من نصيب 

الآلهة، إذْ كان المتعبِّدون يعتقدون أنَّ هذه الإراقة تساهم في إشراك الآلهة في تناولها بمنحها 

[1]- Habert O, op.cit., p.448.

]]]- المرجع نفسه، ص351.

[3]- Lonis R., op.cit., p.99.

[4]- Habert O, op.cit., p.448.

[5]- Ibid., p.449. 

]]]- كيتو، المرجع السابق، ص68.



49 الطقوس الدينيَّة والأعياد في بلاد اليونان

الدفعة الأولى منه]]]. ويبدو أنَّ الهدف من تقديم هذه الُأعطية في موسم القطاف هو الرغبة 

المزارعون على حصاد وفير،  ليحصل  الجديد،  بالموسم  الآلهة  مباركة  الحصول على  في 

وكما هو معروف فالحصاد الأول، أو الانتاج الأول، سواء أكان ثماراً أم نبيذاً، يمتاز بجودته 

مقارنة بما يتمُّ إنتاجه أو حصاده لاحقاً، وإهداؤه للآلهة، وهذا يعني أنَّه كانت لها الأولويَّة.

لقد مارس الإغريق هذا الطقس في مناسبات أخرى، فمن خلال تفحُّص مشهد مرسوم 

على آنية نشاهد امرأة ورجل يقفان متقابلين، وثمَّة مذبح بينهما تشتعل فيه النار، وكانت المرأة 

تحمل إبريقاً بيدها، وتسكب منه النبيذ في وعاء دائريٍّ يحمله الرجل بيده )الشكل 4(. وكان 

هذا الإناء يسُتخدم عادة لأغراض طقوسيَّة؛ منها سكب النبيذ في أكواب الضيوف أثناء إقامة 

ترمز  الحالي  السكب في المشهد  أنَّ عمليَّة  الدينيَّة. ومن المحتمل  الولائم في الاحتفالات 

سة، التي تمَّ خلالها توزيع النبيذ على الضيوف. ونتساءل عن سبب  إلى إحدى الولائم المقدَّ

القيام بسكب النبيذ في الوعاء فوق المذبح المشتعل؟ يعُتقد أنَّ هذا المذبح يضُفي على النبيذ 

صبغة طقوسيَّة، تعُطي طقس الإراقة معناه الحقيقي]]]. ومن المحتمل أنَّ رمزيَّة المذبح هي التي 

أضفت هذه الصبغة على النبيذ، فكما هو معروف، كان هذا الأخير يمثِّل نقطة اتصال بين الإله 

صاً لنحر الأضاحي فحسب، بل كان أيضاً يستقبل كلَّ الأعطيات  والبشر، فهو لم يكن مخصَّ

مة للإله من قبل البشر. المقدَّ

الشكل 4: مشهد منقوش على آنية، يصوِّر عمليَّة 

-480 إلى  يعود  مذبح،  فوق  وعاء  في  النبيذ  إراقة 

470 ق.م

© RMN Musée du Louvre/Hervé Lewandowski

أنَّ  لنا  يبدو  آنية  على  منقوش  آخر  مشهد  ولدينا 

طقس الإراقة الممثَّل فيه يحمل رمزيَّة أخرى، تختلف 

[1]- Montserrat C.G.,” L’année des Grecs : la fête et le mythe”, Université de Franche-Comté,  Annales 

littéraires de l’Université de Besançon, 530,. Besançon, 1994, p.54.

[2]- Belayche N., Jaccottet A., op.cit., p.6.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(50

وضعيَّة  في  وامرأة  رجلاً  الحاليُّ  المشهد  د  ويجسِّ  .)5 )الشكل  السابق  المشهد  رمزيَّة  عن 

صاً  الوقوف، وبينهما مذبح، وفي داخله شجرة صغيرة لا نار مشتعلة، تحمل المرأة إبريقاً مخصَّ

كب، والذي يظهر في مشاهد الإراقة عادة. ويبدو أنَّ المرأة هي الربَّة أثينا بدليل خوذتها  للسَّ

قوسه  خلال  من  عليه  التعرُّف  تمَّ  فقد  هيراكليس،  الإله  أنَّه  فيُعتقد  الرجل،  ا  وأمَّ ورمحها، 

وجعبته]]]. واللاَّفت للانتباه أنَّ الربَّة أثينا لم تكن تسكب النبيذ في الوعاء الذي كان يحمله 

الإله هيراكليس، وبحسب حركة يدها، يبدو لنا أنَّها كانت تسكب السائل على الأرض، وعلى 

ذلك، قد تكون لهذا المشهد رمزيَّة تختلف عن رمزيَّة المشهد السابق، وقد يكون السائل ماءً 

وليس نبيذاً )ذكرنا سابقاً أنَّ الماء كان أحد السوائل المستخدمة في السكب(، وسكبه على 

الأرض ربما يرمز إلى الخصوبة والانتاج، لأنَّ الأرض هي التي تستقبل الماء، وينبت فيها 

النبات. ونستند في افتراضنا هذا إلى الشجرة الصغيرة، المغروسة داخل المذبح، والتي تمثِّل 

ة تتعلَّق بالخصوبة. مع الماء رموزاً هامَّ

الشكل 5: مشهد يمثِّل طقس السكب، تظهر فيه الربَّة أثينا، والإله هيراكليس

© 2000 Musée du Louvre/Marine Beck-Coppola

تقديم  عند  يُارس  الطقس  هذا  وكان 

الأضاحي، فالنبيذ يسُكب على الأضحية أثناء 

شيِّها على المذبح]]]، إذْ يصوِّر أحد المشاهد 

مذبح  فوق  الأضحية  من  جزءاً  يشوي  طفلاً 

تشتعل فيه النار، وفي الجهة المقابلة ثمَّة رجل 

الأضحية  من  الجزء  هذا  فوق  النبيذ  يسكب 

)الشكل 6(.

د شيَّ أجزاء من أضحية وسكب النبيذ عليها. الشكل 6: مشهد يجسِّ

[1]- Belayche N., Jaccottet A., op.cit., p.7.

[2]- Belayche N., Jaccottet A., op.cit., p.10.



51 الطقوس الدينيَّة والأعياد في بلاد اليونان

© RMN Musée du Louvre/Hervé Lewandowski

ولم تكن الأعياد الدينيَّة وطقوس الأضاحي هي المناسبات الوحيدة التي كان الإغريق 

أثناء  مارسوه  فقد  السكب،  طقس  خلالها  يمارسون 

باً من الآلهة]]] لتحقيق  الذهاب إلى الحروب أيضاً، تقرُّ

النصر. )الشكل 7(. ففي الجهة اليسرى من المشهد 

تظهر امرأتان، وأمامهما مذبح، وكانت تحمل إحداهما 

إناءً للسكب، وفي الجهة اليمنى نشاهد فارساً مرتدياً 

إلى  وواقفاً  ودرعه،  رمحه  وحاملاً  الحربيَّ،  اللِّباس 

إلى  للذهاب  يستعدُّ  كان  أنَّه  ويبدو  حصانه،  جانب 

الذاهب  فالرجل   ،[[[ عائليٌّ المشهد  هذا  إنَّ  الحرب. 

إلى الحرب ربما يكون رأس العائلة )الأب(، أو أحد 

ا المرأتان فتنتميان إلى العائلة نفسها على  أفرادها، وأمَّ

الأرجح )زوجة أو أخت أو أم(. ومن خلال قراءتنا للمشهد نعتقد أن العائلة كانت تريد أن 

س  تضفي على مسألة الذهاب إلى الحرب صبغة من القداسة من خلال إراقة النبيذ المقدَّ

على الأرض، أملاً في حماية رجلهم، وتحقيق الانتصار على الأعداء. 

إناء،  على  منقوش  مشهد   :7 الشكل 

د طقس السكب بحضور محارب يستعدُّ  يجسِّ

للذهاب إلى القتال.

© RMN Musée du Louvre/Hervé 

Lewandowski

تقُام  الطقوسيَّة  الممارسات  هذه  وكانت 

لأغراض جنائزيَّة، ومن الأمثلة على ذلك إراقة الخمر في مهرجان اكينثيا في أموكلاي بالقرب 

[1]- Lonis R., op.cit., p.97. 

[2]- Belayche N., Jaccottet A., op.cit., p.13.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(52

من أسبارطة]]]، والذي كان يقام إكراماً لأبولون وهيا كنثوس. ويعُتقد أنَّ الخمر المراق كان 

ماً لروح الميت هيا كنثوس صديق أبولون]]]. وبصرف النظر عن هويَّة هيا كنثوس )هل  مقدَّ

هي شخصية أسطوريَّة أم إله معبود( ما يهمُّ هنا أنَّ طقس السكب كان جزءاً من الممارسات 

الجنائزيَّة.

ومن خلال عرضنا لطقوس إراقة النبيذ نستنتج أنَّها مُورسِت في مناسبات كثيرة، ما يؤكِّد 

. وعلى غرار طقوس الأضاحي، انقسمت  أهميَّتها في الحياة الدينيَّة في المجتمع الإغريقيِّ

أنَّها  العائلة. واللاَّفت للانتباه  ة عائليَّة، أدارتها  الدولة، وبين خاصَّ ة رسميَّة، أدارتها  بين عامَّ

اتَّسمت  أنَّها  كما  بها،  الآلهة  بإشراك  ذلك  ويتجَّل  أحياناً،  الأسطوريَّة  بالصبغة  اصطبغت 

بواقعيَّتها أيضاً، ومن الأدلَّة على ذلك المشاهد الفنيَّة التي تصوِّر العائلة لحظة تأديتها.  

4. طقوس التطهير

لم تكن مسألة الطهارة من المسائل الجوهريَّة في الحضارة الإغريقيَّة وحسب، بل في غيرها 

، كان يتوجَّب على العباد أن يكونوا  من الحضارات القديمة أيضاً. فلممارسة أيِّ طقس دينيٍّ

طاهرين]]]. وساد الاعتقاد أنَّ الشياطين كانت تهاجم الإنسان وتحمل القاذورات والنجاسات 

إليه، وتسبِّب له الأمراض، ويعتبر الجنون أحد الأمراض التي كانت تصيبه بسببها. وبشكل 

غريب، فإنَّ الميت -بحسب الإغريق- نجس لأنَّ الشياطين كانت تسيطر عليه]]]، من دون 

تمييز بين الصالح والطالح. وللعلاقة الجنسيَّة بين المؤمنين وزوجاتهم دور في نقل النجاسة 

إليهم، وكان يحُظَّر عليهم الدخول إلى المعابد ما لم يتطهَّروا. والقاتل والسارق ومن أساء 

د الإغريق  للآلهة يعتبرون نجسين، وعليهم أن يتطهَّروا]]]. وللتخلُّص من كلِّ النجاسات، حدَّ

بعض الطقوس الدينيَّة.

تعُرف هذه الطقوس بطقوس التطهير؛ حيث كانت تقام في المنازل، والمعابد، والمدن، 

]]]- الماجدي، خزعل، المعتقدات الإغريقيَّة، دار الشروق، رام الله، غزة، 2004، ط1، ص342.

]]]- كيتو، المرجع السابق، ص260.

]]]- المرجع نفسه، ص258.

]]]- ديورانت، المرجع السابق، ص355-354.

[5]- Habert O, op.cit., p.441, 452.



53 الطقوس الدينيَّة والأعياد في بلاد اليونان

ويتجَّل ذلك بتطهير هذه الأماكن بالماء والدخان. ويعُدُّ الماء أكثر استخداماً من غيره في 

هذه الطقوس. ومن طرق التطهُّر به جلب وعاء مملوء بالماء النظيف، ووضعه أمام مدخل 

س  المعبد ليتطهَّر به زوار المعبد قبل ولوجهم إليه]]]، وكان بالإمكان التطهُّر من ينبوع مقدَّ

أبولون في دلفي]]]. وتؤكِّد هذه الممارسات أنَّ  قريب من المعبد أيضاً، وينطبق ذلك على 

الطهارة كانت شرطاً أساسيَّاً من شروط الدخول إلى المعبد]]]. وكان الكهنة يتولُّون أمر هذه 

الطقوس.

يرة الضرب على إناء  ومن الممارسات الطقسيَّة المتَّبعة لتطهير الجسد من الأرواح الشرِّ

، أو قراءة بعض الرُّقى، أو بالسحر والصلاة]]]. ولكي يتخلَّص المؤمن -الذي تواصل  برونزيٍّ

هذا  بالماء]]]، ويمكن وصف  الاغتسال  عليه  يتوجَّب  كان  النَّجاسة  من  زوجته-  مع  جنسيَّاً 

الفعل بأحد طقوس التطهير. وفضلاً عن الاغتسال، كان بالإمكان استخدام الماء عن طريق 

النثر، والغمر. 

5. الصلاة والأدعية والغناء

بها، كانت تهدف إلى إرضاء الآلهة، والتقرُّب  يقومون  التي كان الإغريق  الطقوس  كلُّ 

الصلوات  الأمر على  هذا  وينطبق  كانوا يمارسونها.  الذين  للمؤمنين  المنفعة  منها، وجلب 

والأدعية، التي كان المتعبِّد يقوم بها، هادفاً إلى إرضاء الآلهة وجلب المنفعة لنفسه باستجابة 

ن مديحاً للآلهة،  الآلهة لدعائه في آن معاً. وكذلك الأمر بالنسبة إلى الغناء، فقد كان يتضمَّ

وعلى ذلك يمكن اعتباره طقساً دينيَّاً يؤدَّى خلال ممارسة طقوس أخرى. 

المعابد وخارجها،  مناسبات كثيرة، داخل  الآلهة في  الصلوات، ويدعو  الإغريقيُّ  يقُيم 

ذلك  يعود سبب  الطقس، وربما  هذا  مناسبات  أهمِّ  من  الحروب]]]  وتعُتبر  المنازل]]].  وفي 

[1]- Habert O, op.cit., p.452.

]]]- نعمة، المرجع السابق، ص47.

[3]- Habert O, op.cit., p.441.

]]]- ديورانت، المرجع السابق، ص355.

[5]- Habert O, op.cit., p.441.

]]]- فهمي، محمود، تاريخ اليونان، مكتبة ومطبعة الغد الجيزة، 1999، ص37.

[7]- Lonis R., op.cit., p.121.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(54

بالذلِّ  بيد المنتصر، وسيصاب  الناس؛ فالمهزوم سيصبح دمية  تقرير مصير  إلى دورها في 

ينتصروا على  أن  الإله  ويدعون  يصلُّون  كانوا  الحال  الناس شرَّ هذا  يتَّقي  والمهانة، ولكي 

بها  التي كان يدعو هيكتور )بطل طروادة(  الدعوات  الأعداء. ومن الأمثلة على ذلك تلك 

»زيوس« والآلهة الأخرى، ليجعلوا من ابنه فارساً، له مكانته في طروادة: »ليتك تستجيب يا 

داً كلَّ التمجيد بين أهل طروادة،  زيوس أنت وباقي الآلهة لي فتجعل هذا الولد مثلي ممجَّ

وليته يكون ذا بأس شديد، ويكون حكمه في إيليون حكماً عظيماً، وليت الناس يقولون وهو 

عائد من الحرب: إنه أفضل من أبيه بكثير، وليته يُهلك الأعداء وينتزع منهم أسلحتهم، وليت 

أمه تفرح به«]]]. لا يشير هذا الدعاء إلى رغبة الأب بجعل ابنه فارساً قويَّاً وحاكمًا فحسب، 

بل كان يفصح عن رغبته بتحقيق الانتصار على الأعداء. وشاع هذان الطقسان في مناسبات 

د طقس أضحية كانت تشُوى على النار )الشكل 6(،  أخرى، فمن خلال تفحُّص مشهد يجُسِّ

النبيذ على الأضحية يرفع يده اليسرى إلى الأعلى،  نلاحظ أنَّ الشخص الذي كان يسكب 

، أو يدعو الآلهة بدعاء معين]]]. ومن المحتمل أن يكون  وتدلُّ هذه الحركة على أنَّه كان يصِّل

الذين يمارسون طقس الأضحية. وإذا لم يكن كاهناً  الكهنة هم  الشخص كاهناً، لأنَّ  هذا 

م أضحية. فبحسب الروايات كان المضحُّون يؤدُّون الصلاة، وألسنتهم  فربما كان متعبِّداً قدَّ

تلهج بالدعاء أثناء تأدية هذا الطقس، فقد كانوا يفتحون أيديهم ويرفعونها إلى السماء طالبين 

للعباد،  والثراء  النجاح  بتحقيق  الآلهة  الكهنة  يطالب  دعائهم،  يتمنُّونه.  وفي  ما  الآلهة  من 

تهم، لاسيَّما الذين الحاضر منهم خلال ممارسة الطقوس الدينيَّة]]].  وحماية صحَّ

التي شاعت في بلاد الإغريق، وكان  الدينيَّة  الطقوس  الغناء من  فإنَّ  وكما أشرنا أعلاه، 

مثلاً،  كالأعياد  الدينيَّة  المناسبات  بعض  في  الموسيقيَّة  الآلات  بمصاحبة  يغنُّون  المغنُّون 

ومنها العيد الأولمبي حيث تغُنَّى فيه أغانٍ دينيَّة لأبولون]]]، وأعياد ديونيسس التي كانت تشهد 

الطقس نفسه]]]. ومن أحد أسباب اقتران الغناء بالموسيقى في هذه المناسبات صعوبة تلقِّي 

]]]- كيتو، المرجع السابق، ص70.

[2]- Belayche N., Jaccottet A., op.cit., p.10.

[3]- Habert O, op.cit., p.451.

]]]- علي، المرجع السابق، ص117.

[5]- Habert O, op.cit., p.451.



55 الطقوس الدينيَّة والأعياد في بلاد اليونان

يها يشقُّ على النفس من غير الموسيقى،  الطقوس الدينيَّة من دون الموسيقى، فقد كان تلقِّ

قويَّة  علاقة  ثمَّة  أنَّ  يعني  وهذا  الموسيقى]]].  ينتج  الدين  أنَّ  كما  الدين،  تنتج  والموسيقى 

بين الموسيقى والدين من وجهة نظر الإغريق، فالموسيقى كانت ترُيح نفوس المتعبِّدين، 

وتساعدهم على ممارسة الطقوس العباديَّة من دون كلل أو ملل، وتروِّض النفس على تقبُّلها. 

وباعتقادنا، هذه الممارسات الطقوسيَّة ليست جديدة، ففي أحد معابد مدينة ماري الرافديَّة 

عثر على تمثال المغنِّي أورنانشي، الذي يعود إلى منتصف الألف الثالث ق.م، وأطلق عليه 

عندما  القيثارة  يعزف على  وكان  الدينيَّة،  بالأغاني  اً  مختصَّ كان  أنَّه  أي  المعبد،  مغنِّي  لقب 

يغنِّي]]].   

ومن المغنين المشهورين الذين كانوا يغنُّون الأغاني الدينيَّة أرفيوس التراقي، الذي يعُتقد 

ويعزف على  يغنِّي  وكان  ديونيسس،  كهنة  من  كاهناً  وكان  السابع ق.م،  القرن  أنَّه ظهر في 

اً في هذا المجال إلى الحدِّ الذي جعل سامعيه يفتنون به  القيثارة في آن معاً]]]، وكان بارعاً جدَّ

حتى كادوا يتَّخذونه إلهاً. وذكُرِ عنه أنَّه ترك الكثير من الأغاني الدينيَّة، ونشُرت هذه الأغاني 

في 520 ق.م، وقيل إنَّه في القرن السادس ق.م أو قبله أصبحت هذه الأغاني أساساً لطقوس 

دينيَّة صوفيَّة تتعلَّق بالإله ديونيسس]]].  

ثاني�اً: الأعياد
اصطبغت الأعياد اليونانيَّة بالصبغة الدينيَّة، فقد كانت تقام تكريماً للآلهة اليونانيَّة، وكان 

مون خلالها الأضاحي  الناس يجدون فيها فرصة للترويح عن النفس، والتسلية، وكانوا يقدِّ

م الدولة جزءاً منها]]].  للآلهة، وكان الأغنياء هم الذين يغطُّون نفقات هذه الأعياد، وكانت تقدَّ

وتشتمل الأعياد على أنشطة متنوِّعة، كالمباريات الرياضيَّة، والموسيقى والرقص، وأقيمت 

خلالها منافسات في العزف على القيثارة والمزمار أيضاً، وكانوا يتنافسون في الغناء بمصاحبة 

]]]- ديورانت، المرجع السابق، ص350.

[2]- Margueron J.C., Mari - Métropole de l’Euphrate. Editions Picard et ERC, Paris. 2004, p.281.   

]]]- نعمة، المرجع السابق، ص102. 

]]]- ديورانت، المرجع السابق، ص345-344.

]]]- المرجع نفسه، ص361.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(56

أنَّ الأعياد كانت  أيضاً]]]. والجدير ذكره  تأليف الموسيقى  الآلات الموسيقيَّة، وتنافسوا في 

تشهد مواكب احتفاليَّة كبيرة، وكان يقع على عاتق الكهنة مسؤوليَّة تنظيمها]]]. وكانت الأعياد 

تقام في أشهر مختلفة من السنة، وتتوزَّع على فصولها الأربعة )الخريف، والشتاء، والربيع، 

ات في  ا لتتجاوب مع بعض التغُّي والصيف(. ولم توُزَّع الأعياد بهذه الطريقة مصادفة، إَّن

الطبيعة، فالعيد في موسم البذار قد يشهد بعض الطقوس التي لا تُارس في موسم القطاف. 

وكانت الأعياد ترتبط بالأساطير]]]، وسنلاحظ ذلك عند الحديث عنها. 

1. أعياد أثينا

، وكانت تقام الكثير من  عرفت بلاد الإغريق أكثر من تقويم، ومن بينها التقويم الأثينيُّ

يت هذه الأعياد أعياد أثينا، والتي كانت أكثر عدداً، وأكثر  الأعياد في شهور هذا التقويم، وسُمِّ

»إشراقاً« من أعياد المدن الأخرى. لكنها لم تكن حكراً على فئة من دون أخرى، فقد أفسحت 

المجال للأغنياء والفقراء والمرتزقة والعبيد للمشاركة فيها]]].

ففي الشهر الأول )شهر هكتمبيون( كان الإغريق يقيمون عيد الكرونيا؛ حيث تقام وليمة 

خلاله يجتمع الناس عليها من مختلف الطبقات. وفي الشهر نفسه تقام أعياد الجامعة الأثينيَّة 

كلَّ أربع سنوات مرَّة، وتعتبر المباريات والألعاب من أهمِّ الممارسات في هذه الأعياد]]]، 

ة أربعة أيام، وبعد انتهائها ينطلق الناس في موكب، يتَّجه نحو معبد الربَّة أثينا،  تستمرُّ لمدَّ

وعند وصوله يقوم المتعبِّدون بتغطية تمثالها بثوب فخم. وف﻿ي الشهر الثاني )المتاجيتنيون( 

يقُام عيد المتاجتنيا تكريماً للإله أبوللون. وفي الشهر الثالث بويدروميون يذهب سكان أثينا 

إلى إلوسيس لتأدية الطقوس الكبرى الخفيَّة.

وفي فصل الخريف، وتحديداً في الشهر الرابع بيانيسبيون )تشرين الأول( كان الأثينيون 

يحتفلون بعيد الثيسموفوريا تكريماً للربَّة ديميتر، المتعلَّق ببذر البذار. ولكي نفهم هذا العيد 

يجب العودة إلى الأسطورة التي تقول إنَّ بيرسيفوني ابنة ديميتر خُطفت، وأخذها خاطفها 

]]]- سارتون، جورج، تاريخ العلم، ترجمة طه باقر وآخرون، الجزء الأول، دار المعارف، 1991، ص401.

)( ديورانت، المرجع السابق، 195.

[2]- Habert O, op.cit., p.157.

[3]- Habert O, op.cit., p.462.

[4]- Ibid., p.462.

]]]- نعمة، المرجع السابق، ص134.



57 الطقوس الدينيَّة والأعياد في بلاد اليونان

إلى العالم السفلي، وستمضي وقتاً تحت الأرض، وفي هذه الفترة تقوم ديميتر بالبحث عنها 

في الحقول والقرى. يبدو لنا أنَّ هذه الأسطورة حِيكت بهذه الطريقة لتتناسب مع عملية بذر 

ة تحت الأرض  البذار، فمسألة بقاء بيرسيفوني تحت الأرض ترمز إلى البذور التي تبقى مدَّ

الأموات.  عالم   ، السفليِّ العالم  إلى  تشير  إذْ  ا؛ً  جدَّ رمزيَّة  القصة  هذه  وتبدو  تنبت.  أن  قبل 

وتتلاءم هذه الرمزيَّة مع وضع البذور حينما تكون تحت الأرض قبل نموِّها وتحوُّلها إلى نبات 

مثمر، فهذه البذور -من الناحية الرمزيَّة- كالأموات تحت الأرض. وعرفت أكثر من منطقة 

الطقسيَّة  الممارسات  عن  كثيرة  معلومات  تتوفَّر  ولا  وأركاديا،  بيوتيا  بينها  ومن  العيد،  هذا 

م الأضاحي للربَّة ديميتر بعد بذر البذار أملاً  التي قام بها الإغريق خلاله، ففي أركاديا تقُدَّ

في نموِّها، وتحوُّلها إلى ثمار وحبوب لاحقاً. ويعُتقد أنَّ المحتفلين كانوا يمارسون طقوساً 

سريَّة خلال الاحتفال]]]، وعند ممارستها كانوا يضربون الأرض بعصا]]]. ونعتقد أنَّ الممارسة 

يتعلَّق بالخصوبة والإنتاج، فالعصا ربما ترمز إلى المحراث، والأرض  الأخيرة تمثِّل طقساً 

هي التراب المحروث الذي كان يستقبل البذور في هذا الموسم. ولا نستبعد أن تكون للعصا 

والأرض رمزيَّة أخرى، تشير إلى الخصوبة والإنتاج أيضاً، فمن المحتمل أنَّ العصا ترمز إلى 

ذكر الرجل، والأرض هي الربَّة ديميتر، والضرب على الأرض بالعصا ربما ترمز إلى العلاقة 

الجنسيَّة بين المرأة والرجل، والتي تؤدِّي إلى الحمل، ويرمز الحمل إلى الغلَّة التي تغلُّ بها 

الأرض )الربَّة ديميتر( في موسم الحصاد. واستندنا في هذا الاعتقاد إلى الأسطورة الرافدية، 

رغبة  مواضعها  أحد  في  يرد  والتي  وتموز،  عشتار  بين  المقدس  الزواج  عن  تتحدث  التي 

عشتار الجنسيَّة، التي ترمز إلى عودة الخصوبة إلى الأرض:

من أجلي فرجي

من أجلي، أنا العذراء، من أجلي من يحرثه لي؟

فرجي أرض مرويَّة، من أجلي]]]    

[1]- Nilsson, M.P., Griechische Feste von religiôser Bedeutung mit Auschluss der attischen, Stuttgart 1906 

(réimp.1957),  p. 343.

[2]- Montserrat C.G,” L’année des Grecs : la fête et le mythe”, Université de Franche-Comté,  Annales littéraires 

de l’Université de Besançon, 530,. Besançon, 1994, p.42- 43.

[3]- Kramer S.M: «Le Rite de Mariage Sacré Dumuzi-Inanna», Revue de l’histoire et des religions, Volume 

(181), Numéro (2), 1972, P: 123.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(58

العيد،  هذا  في  الانتباه  يلفت  ما  وأكثر  آخر،  عيد  لديميتر  يقُام  كان  الربيع  فصل  وفي 

الممارسات الطقسيَّة التي كان الإغريق يقومون بها في فصل الربيع في مدينة إلوسيس، التي 

كانت تضمُّ معبداً لديميتر. وتبدأ هذه الطقوس بالتطهُّر بالماء في منطقة قريبة من أثينا، ثم 

ه المحتفلون بموكبهم إلى إلوسيس حاملين صورة الإله باكوس، وعند وصولهم إلى  يتوجَّ

سين.  المعبد يضعون الصورة في داخله، ويقضون ما تبقَّى من اليوم في الرقص والغناء المقدَّ

ة أربعة أيام أخرى، يمارس المحتفلون خلالها بعض الطقوس، والتي  ويستمرُّ هذا العيد لمدَّ

في  منهما  يعُفى  الفائت  العام  في  الطقسين  هذين  مارس  ومن  والصوم.  بالاستحمام  تبدأ 

، وخلاله يتناول المحتفلون العشاء،  العام الحالي، وكان يدخل مباشرة في الاجتماع السريِّ

ثنا سابقاً  ساً]]]. وكنَّا قد تحدَّ ناً من دقيق القمح والماء، ويأكلون كعكاً مقدَّ ويشربون شراباً مكوَّ

نا في هذا العيد الطقس  ، وذكرنا أنَّ طقوسه غير معروفة. وأكثر ما يهمُّ عن الاجتماع السريِّ

الذي كان يقام في نهايته، والذي يتمثَّل بزواج زيوس من ديميتر، وكان يمثِّلهما كاهن وكاهنة. 

ساً]]].  وبحسب الروايات، كان هذا الزواج يثمر مسرعاً، فقد كانت ديميتر تنجب غلاماً مقدَّ

أنَّ هذا  يعني  الزواج، وهذا  بعد  التي تمثِّل ديميتر مباشرة  الكاهنة  تنجب  أن  من المستبعد 

الزواج والإنجاب رمزيَّان، وما يؤكِّد ذلك عرض سنبلة على الناس ترمز إلى إنجاب ديميتر، 

والمقصود بذلك الخيرات التي تغلُّ الأرض بها في موسم الحصاد، وكما نعلم ديميتر هي 

س.   الأرض أو ربَّة الأرض، والغلَّة يرُمز لها بالغلام المقدَّ

وفي شهر أنثستيريون )فبراير( كان الإغريق يحتفلون بعيد الأنثستريا أو عيد الزهور، وهو 

يرُاق في  الخمر  للإله ديونيسس. وكان  أيام، وأقيم تكريماً  ته ثلاثة  الربيعيَّة، مدَّ من الأعياد 

الشوارع في هذا العيد، ويتنافس الناس في شربه، فتراهم جميعهم سكارى، لكن بدرجات 

متفاوتة]]]. ومن طقوسه ركوب زوجة كبير الأركونيين بعربة إلى جوار تمثال ديونيسس، ثم 

تتزوَّج به في المعبد، ويرمز إلى اتِّحاد ديونيسس بالربَّة أثينا، ما يعني أنَّ زوجة كبير الأركونيين 

كانت تمثِّل الربَّة أثينا. وكان العيد يشهد طقوساً تتعلَّق بالموتى، لإبعاد أذاهم عن الأحياء، 

والشراب  الطعام  بعض  ويتركون  منها،  ويأكلون  ولائم،  ون  يعُدُّ الناس  كان  ذلك  ولأجل 

]]]- ديورانت، المرجع السابق، ص343-342.

]]]- نعمة، المرجع السابق، ص102.

[3]- Belayche N., Jaccottet A., op.cit., p.11.



59 الطقوس الدينيَّة والأعياد في بلاد اليونان

للأموات، وبعد انتهاء العيد يقومون بطرد أرواح الموتى من البيوت]]]. 

ويشترك الأطفال في احتفالات العيد، وتحديداً في اليوم الثاني منه، والذي يطلق عليه 

اسم يوم الأشياء. وسبب تسميته بهذا الاسم إعطاء الأطفال بعض الأشياء، ومن بينها أوان 

بسعة ثلاثة ليترات، يستخدمها الرجال للمنافسة في ما بينهم في شرب الخمر في هذا العيد. 

بينها  ومن  مختلفة،  رسومات  عليها  ونقُشت  الأطفال،  قبور  في  منها  الكثير  على  عُثر  وقد 

على  عمود  ثمَّة  المقابلة  الجهة  وفي  مذبح،  أمام  واقفاً  عربة،  يحمل  طفل  فيه  يرُى  مشهد 

شكل طفل، وإناء لسكب النبيذ]]] )الشكل 8(. ومن خلال هذا المشهد نلاحظ أنَّ الإغريق 

كانوا يسعون إلى دمج أطفالهم بالحياة الاجتماعيَّة والدينيَّة من خلال المشاركة في الأعياد 

الحياة  إدارة  من  ليتمكَّنوا  لهم  التدريبيَّة  بالعمليَّة  المشاركة  وطقوسها، ويمكن وصف هذه 

على مختلف المستويات مستقبلاً، وبشكل خاصٍّ المسائل الطقوسيَّة، لاسيَّما أنَّ المشهد 

كان يحتوي على بعض الرموز الطقوسيَّة مثل المذبح، وإبريق السكب، والعربة التي كانت 

تستخدم خلال الاحتفالات.

الشكل 8: مشهد يصوِّر طفلاً أمام مذبح. 

© RMN Musée du Louvre/Gérard Blot

الأثينيون  كان  )مارس(،  الأفيبوليون  شهر  وفي 

أيضاً،  ديونيسس  للإله  تكريماً  ديونيزيا  بعيد  يحتفلون 

للسياسي  الفضل  وكان  أيام]]]،  أربعة  ة  لمدَّ ويستمرُّ 

بيزستراتوس في جعل هذا العيد عيداً وطنيَّاً في عام 534 

ق.م، وذلك حينما طوَّر أثينا من مدينة ريفيَّة إلى مدينة 

ى  ذات شأن، وأصبح لها مكانة سياسيَّة. وأدخل هذا الأخير فنَّاً جديداً إلى هذا العيد يسمَّ

فنَّ الدراما التراجيديَّة. ومن ممارسات العيد الرقص والغناء، والمسرحيَّات، واقامة مباريات 

]]]- ديورانت، المرجع السابق، ص362.

[2]- Belayche N., Jaccottet A., op.cit., p.11.

]]]- الماجدي، المرجع السابق، ص342.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(60

في الغناء، وانشاد الأناشيد الحماسيَّة لديونيسس، مصحوبة بالرقص]]]. ويشارك الناس في 

العيد من مختلف الطبقات الاجتماعيَّة، وظهر ذلك جليَّاً في الموكب الذي كان يحمل تمثال 

العربات، في حين كان  إليوثيزا لوضعه في معبده، فقد كان الأغنياء يركبون  ديونيسس من 

الفقراء يسيرون على أرجلهم. ومن طقوس العيد تقديم الحيوانات كهدايا للإله ديونيسس]]].

2. أعياد المدن الأخرى

لم تكن الأعياد حكراً على أثينا، فقد احتفلت مدن أخرى بعدد من الأعياد تكريماً لبعض 

، الذي كان يقام في  الآلهة، ومنها العيد الذي كان يقام في مدينة أولمبيا، إنَّه العيد الأولمبيُّ

سة في مدينة أولمبيا كلَّ أربع سنوات مرَّة]]] تكريماً للإله زيوس]]]؛ حيث يتوافد  منطقة مقدَّ

العيد؛  أثناء  الإغريق  بلاد  أنحاء  كلِّ  من  والشعراء]]]  والخطباء  اج  والحجَّ الرياضيون  إليها 

حيث ينصب الزوَّار الخيام، وينشئون الأكواخ، ليتمكَّنوا من حضور أيام العيد الخمسة، التي 

أضيف إليها يومان إبَّان العصر الكلاسيكيِّ، فأصبحت سبعة. 

يوليو  شهرَيْ  بين  ما  يقام  فكان  ق.م،   776 عام  مرة  لأول  الأولمبيُّ  العيد  ظهر  لقد 

الصلوات،  الدينيَّة  الأنشطة  ومن  الدينيَّة.  وغير  الدينيَّة  الأنشطة  فيه  تمارس  وأغسطس، 

الذين  الرياضيون  كان  المضيفة.  المدينة  وباسم  المدينة،  زوار  باسم  الأضاحي  وتقديم 

ة كافية،  بوا لمدَّ يأتون للمشاركة في المباريات، يؤدُّون قسماً أمام محراب زيوس بأنَّهم تدرَّ

ها  فأهمُّ الدينيَّة،  غير  الأنشطة  وأما  والأخلاق.  الرياضة  لقواعد  منافية  بأعمال  يقوموا  ولم 

القرص،  ورمي  العالي،  الوثب  وهي  رئيسيَّة،  ألعاب  ست  على  اشتملت  التي  المباريات 

صت لجنة للتحكيم، مؤلَّفة  ورمي الرمح، والمصارعة، وسباق العربات، والمبارزة. وخصَّ

المهرجان  من  الأخير  اليوم  ف﻿ي  الجوائز  على  فيها  الفائزون  يحلُّ  قاضياً،  عشر  اثني  من 

م هؤلاء الأضاحي لزيوس]]].    خلال احتفال تعزف فيه الموسيقى، حيث يقدِّ

]]]- كيتو، المرجع السابق، ص134.

]]]- ديورانت، المرجع السابق، ص363.

]]]- فهمي، المرجع السابق، ص40.

]]]- علي، المرجع السابق، ص112.

ة يعرضون إنتاجهم الفكريَّ في هذا العيد. أنظر علي، المرجع السابق، ص114. ]]]- كان الخطباء والشعراء والمثقَّفون عامَّ

النهضة  دار  الأكبر،  الإسكندر  قيام  حتى  كريت  حضارة  من  وحضارتهم،  تاريخهم  الإغريق  علي،  أحمد  سيد  الناصري،   -[[[

العربيَّة، القاهرة، 1976، ط2، ص118-117.



61 الطقوس الدينيَّة والأعياد في بلاد اليونان

شهر  في  آخر  بعيد  يحتفلون  الإغريق  كان  أبوللون(  عبادة  )مركز  ديلوس  جزيرة  وفي 

بوكاتيوس )شهر أوغسطس( كلَّ ثلاث سنوات مرَّة، ويعرف باسم العيد البيثي نسبة إلى بيثيا 

العيد لأول مرَّة عام 586  القديم]]]. وظهر هذا  أبولون  القريبة من دلفي، وهي مكان معبد 

ق.م]]]، وكان يقام كل ثلاث سنوات مرَّة]]]، وهو عيد أبولون، ومن مظاهر الاحتفال به صعود 

ة الجبل، وعرض  المتعبِّدين على شكل مواكب دينيَّة إلى معبد أبولون، الذي يتموضع على قمَّ

المشاهد الدراميَّة لصراع أبولون مع التنين، والرقص والغناء وإلقاء الشعر على أحد المسارح. 

بون منه بتقديم  وفضلاً عن ذلك، كان المتعبِّدون ينشدون الأناشيد التي تمتدح أبولون]]]، ويتقرَّ

الأضاحي والقرابين له، وإقامة الصلوات. ليصعدوا بعد ذلك إلى منطقة أكثر ارتفاعاً لحضور 

البيثيَّة، وهي عبارة عن مباريات رياضيَّة، شبيهة بمباريات المهرجان الأولمبي]]].  الألعاب 

التجاريَّة المؤدِّية  الطريق  التجاريَّة عند  أقيمت المحالُّ  بالعيد،  ولتلبية حاجات المحتفلين 

إلى المعبد]]]. ونستنتج من ذلك أنَّ العيد أقيم لأغراض دينيَّة ورياضيَّة، غير أنَّ ذلك لم يمنع 

ار الذين كانوا يلبُّون حاجات المحتفلين.  من تحقيق بعض الأرباح للتجَّ

وبين شهرَيْ أبريل ومايو، كان الإغريق يحتفلون بعيد البرزخ في كورنثة]]]، والذي يقُام 

عرفها  التي  نفسها  الممارسات  يشهد  مرَّة؛ حيث  سنوات  أربع  كلَّ  بوسيدون  للإله  تكريماً 

المهرجان الأولمبي، ومهرجان دلفي )مباريات رياضيَّة وطقوس دينيَّة(. ويحصل الفائزون 

يحصلون فيه على إكليل من شجر البلوط]]].  

ي العيد النيمي، كان يقام في سهل نيميا التابع لإقليم أرجوس، وقد  وهناك عيد آخر، سمِّ

شهد بداية الأمر بعض الممارسات الجنائزيَّة تكريما لصبيٍّ مات خلال حملة السبعة ضد 

بالعيد الأولمبي؛ حيث  بعد عام 505 ق.م، وتحوَّل إلى عيد شبيه  العيد  تطوَّر هذا  طيبة. 

]]]- علي، المرجع السابق، ص116.

]]]- سارتون، جورج، تاريخ العلم، ترجمة طه باقر وآخرين، الجزء الأول، دار المعارف، 1991، ص401.

]]]- الماجدي، المرجع السابق، ص342.

]]]- الناصري، المرجع السابق، ص113.

]]]- الماجدي، المرجع السابق، ص342.

]]]- ديورانت، المرجع السابق، 195.

]]]- المرجع نفسه، ص364.

]]]- الناصري، المرجع السابق، ص120.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(62

يكُلِّل الفائزون بأكاليل من الصفصاف، الذي امتاز بقدسيَّته عند زيوس]]].

وعرفت الفترة التي ندرسها عيداً آخر، يتعلَّق بإله الخصب الإغريقيِّ »أتيس« وزوجته ربَّة 

الأرض »سيبيل« اللذين انتشرت عبادتهما في منطقة فريجية في الأناضول]]]، وكان يقام هذا 

ة خمسة أيام في مدينة بيسينوس الأناضوليَّة، ويقال إنَّ  العيد في فصل الربيع، ويستمرُّ لمدَّ

هذا العيد أقُيم تكريماً للربَّة »سيبيل«. 

من  بشرائط  ونها  يلفُّ ثم  سة،  المقدَّ الصنوبر  شجرة  بتقطيع  منه  الأول  اليوم  في  يقومون 

كان  الذي  الميت،  أتيس  الإله  إلى  الخشبيَّة  القطعة  هذه  وترمز  الميت،  يلُف  الصوف كما 

ص اليوم الثاني للصوم والرِّثاء. أما اليوم  يوُضع على مقربة من معبد الربَّة »سيبيل«. وخُصِّ

الناس يخرجون في موكب كبير، ويسيرون على صوت الأبواق، والدفوف،  الثالث، فكان 

قيامة  يشبه  ما  له،  الحياة  وعودة  أتيس  بقيامة  الرابع  اليوم  في  يحتفلون  فيما  والصنجات. 

ه المحتفلون إلى النهر، ويغُطسون  المسيح عند المسيحيين. وأخيراً، وبعد يوم راحة، يتوجَّ

تمثال الربَّة سيبيل فيه]]].     

ولهذا العيد أصول تتعلَّق بالزراعة وبدورة الحياة في الطبيعة، وحاك القدماء أسطورتهم 

مارسوها  الأفكار إلى طقوس  أساسها، وترجموا هذه  بأتيس وزوجته سيبيل على  المتعلِّقة 

في هذا العيد. والجدير بالملاحظة أنَّ هذه الممارسات الطقسيَّة كانت ترمز إلى دورة الحياة 

ما  إلى  وتتحوَّل   ، النموِّ النباتات عن  تتوقَّف  الشتاء  ففي فصل  تفاصيلها.  بكلِّ  الطبيعة  في 

الطبيعة، ويتطابق ذلك مع موت  الجثَّة المدفونة]]]، وتموت كلُّ مظاهر الخصوبة في  يشبه 

أتيس، والبكاء عليه. ونستنتج من ذلك أنَّ موت هذا الأخير كان يرمز إلى موت الخصوبة 

في الطبيعة، والبكاء عليه يرمز إلى الحزن الذي أصاب الناس جرَّاء اختفاء مظاهر الخصب 

 ، ل الحال في فصل الربيع، حيث تعود الحياة إلى الطبيعة، وتبدأ النباتات بالنموِّ منها. ويتبدَّ

د الناس عودة الخصوبة إلى الطبيعة -في العيد- بقيامة أتيس، وعودة الحياة له. ونعتقد  وجسَّ

]]]- المرجع نفسه، ص120 – 121.

]]]- نعمة، المرجع السابق، ص133.

[3]- Habert O, op.cit., p.147- 148.

[4]- Ibid, p.148.



63 الطقوس الدينيَّة والأعياد في بلاد اليونان

الماء  لأنَّ  أيضا؛ً  الطبيعة  إلى  الخصب  عودة  إلى  يرمز  الماء  في  سيبيل  تمثال  تغطيس  أنَّ 

ة موت أتيس مع قصص آلهة أخرى، انتشرت عبادتها  هو الذي يحيي الأرض. وتتشابه قصَّ

وبعل  الرافدي،  )تموز(  دموزي  الصالح  الراعي  مثل  واليونان،  وسورية،  الرافدين  بلاد  في 

اختفاء  إلى  )رمزاً  الصيف  فصل  في  يموتون  كانوا  الذين   ،[[[ الإغريقيِّ وأدونيس  الكنعاني، 

مظاهر الخصوبة من الطبيعة(، ثم تعود إليهما الحياة في الربيع )رمزاً إلى عودة الحياة إلى 

الطبيعة(. وعلى ذلك، نرجح أن يكون هذا العيد ذا أصول شرقيَّة، كما نعتقد أنَّ آلهة الخصب 

التي كانت محور طقوسه، تقمَّصت شخصيَّة آلهة شرقيَّة كتموز الرافدي وزوجته عشتار. 

 

الخاتمة
من خلال معالجتنا السابقة للطقوس الدينيَّة لاحظنا أنَّها مثَّلت قوَّة روحيَّة كبيرة، أثَّرت 

في  لكنَّها  ببعض.  بعضها  ترتبط  الطقوس  هذه  وكانت  اليونانيِّ،  المجتمع  في  عميقاً  تأثيراً 

بيد الحكَّام والكهنة في تحقيق الكثير من المصالح الشخصيَّة. إذ  الوقت نفسه كانت أداة 

غالباً ما كانت الطقوس والأعياد مناسبة لأصحاب التجارة من تسويق سلعهم الأساسيَّة التي 

تباع في تلك المناسبات.

بل  تقبل مطلق أعطيات  تتمتَّع »بذوق رفيع«، فلا  الآلهة  أنَّ  رأينا  فقد  إضافة الى ذلك، 

خصوص الفاخر منها. ومن الواضح أنَّ ربط الطقوس بعضها ببعض لا يخلو من مصلحة 

ف فيها، أو الاستغناء عن بعضها.  ة، التقشُّ تجعل من الصعب على العامَّ

ة للكتاب، وزارة الثقافة،  ]]]- مرعي، عيد، معجم الآلهة والكائنات الأسطوريَّة في الشرق الأدنى القديم، منشورات الهيئة العامَّ

دمشق، 2018، ص58-57.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(64

المصادر والمراجع
�ة  المراجع العربيَّ

11 حسين، طه، نظام الأثينيين دار المعارف بمصر، 1921..

22 بيروت، . بدران،  محمد  ترجمة  اليونان،  الحضارة-حياة  ة  قصَّ وايرل،  ول  ديورانت، 

د.ت.

33 سارتون، جورج، تاريخ العلم، ترجمة طه باقر وآخرين، الجزء الأول، دار المعارف، .

.1991

44 علي، عبد اللطيف أحمد، التاريخ اليوناني، العصر الهيلادي 1، دار النهضة العربيَّة، .

بيروت، 1976.

55 فهمي، محمود، تاريخ اليونان، مكتبة ومطبعة الغد الجيزة، 1999..

66 كيتو، ه، د، الإغريق، ترجمة عبد الرزاق يسري، بيروت، دار الفكر العربي، 1962..

77 الماجدي، خزعل، المعتقدات الإغريقيَّة، دار الشروق، رام الله، غزة، 2004، ط1..

88 مرعي، عيد، معجم الآلهة والكائنات الأسطوريَّة في الشرق الأدنى القديم، منشورات .

ة للكتاب، وزارة الثقافة، دمشق، 2018. الهيئة العامَّ

99 الناصري، سيد أحمد علي، الإغريق تاريخهم وحضارتهم، من حضارة كريت حتى .

قيام الإسكندر الأكبر، دار النهضة العربيَّة، القاهرة، 1976، ط2.

1010 المعبودات  أهم  ومعجم  القديمة  الشعوب  ميثيولوجيا  موسوعة  حسن،  نعمة، 

القديمة، دار الفكر اللبناني، بيروت، 1994.

1111 نيهاردت، أ.أ.، الآلهة والأبطال في اليونان القديمة، ترجمة هاشم حمادي، الأهالي 

للطباعة والنشر، دمشق، 1994، ط1.



65 الطقوس الدينيَّة والأعياد في بلاد اليونان

المراجع الأجنبي�ة
1.	 Berthiaume G., Les rôles du mágeiros. Étude sur la boucherie, la cuisine et le 

sacrifice dans la Grèce ancienne, Leiden, 1982.

2.	 Belayche N., Jaccottet A., Media dossiers du Louvre  «Dieux, cultes et rituels 

dans les collections du Louvre».

3.	 Bruit L., Llssarrague F., “Le banquet en Grèce I. Banquets des dieux C. Les 

Theoxenies”, ThesCRA II, 2004.

4.	 Chaniotis A., War in the Hellenistic World. A Social and Cultural Histo-

ry,Oxford, 2005.

5.	 Day J.W., “Interactive Offerings: Early Greek Dedicatory Epigrams and Rit-

ual”, HSPh 96, 1994.

6.	 Dillon M, Girls and Women in Classical Greek Religion, London, 2003.

7.	 Gebauer J., Pompe und Thysia. Attische Tieropferdarstellungen auf schwarz- 

und rotfigurigen Vasen,Münster, 2002 (EIKON 7).

8.	 Ekroth G., ‘Thighs or tails? The osteological evidence as a source for Greek 

ritual norms’, in P. Brulé (eds), La norme en matière religieuse en Grèce an-

cienne, Actes du XIe colloque du CIERGA (Rennes, septembre 2007), Liège, 

2009.

9.	 Kramer S.M: «Le Rite de Mariage Sacré Dumuzi-Inanna», Revue de l’histoire 

et des religions, Volume (181), Numéro (2), 1972.

110.  Linders T.,“Gods, Gifts, Society”, in T. Linders, G. Nordquist (eds), Gifts 

to the Gods. Proceedings of the Uppsala Symposium 1985, Uppsala, 1987 

(Boreas, 15).

111.  Lonis R., Guerre et religion en Grèce à l’époque classique, Recherches sur les 

rites, les dieux, l’idéologie de la victoire, Ouvrage publié avec le concours du 

CNRS, Paris, 1979.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(66

112.  Lupu E., Greek Sacred Law. A Collection of New Documents (NGSL), Leiden, 

2005 (RGRW, 152).

113.  Margueron J.C., Mari - Métropole de l’Euphrate. Editions Picard et ERC, Paris. 

2004.   

114.  Montserrat C.G.” L’année des Grecs : la fête et le mythe”, Université de Franche-Com-

té,  Annales littéraires de l’Université de Besançon, 530, Besançon, 1994.

15.	Morgan C., Early Greek States Beyond the Polis, London, 2003.

116.  Mylonopoulos  J., “Greek Sanctuaries as Places of Communication through Ritu-

als: An Archaeological Perspective”, ritual and communication in the graeco-roman 

world,  in Stavrianopoulou E (dir), Éditeur :Presses universitaires de Liège,  Liége, 

2006, https://books.openedition.org/pulg/1125.

117.  Nilsson, M.P., Griechische Feste von religiôser Bedeutung mit Auschluss der at-

tischen, Stuttgart 1906 (réimp.1957).  

118.  Osborne R., “Women and Sacrifice in Classical Greece”, CIQ 43, 1993.

119.  Robert L., “Un édifice du sanctuaire de l’Isthme dans une inscription de Co-

rinthe”, Helleni-ca 1, 1940.

220.  Themelis P., “Contribution to the Topography of the Sanctuary at Brauron”, in 

Gentili B., Perusino F. (eds), Le orse di Brauron. Un rituale di iniziazione femmi-

nile nel santuario di Artemide, Pisa, 2002.

221.  Thompson W.E, “The Golden Nikai and the Coinage of Athens”, NC 10,1970 .

222.  True M. et al., “Greek Processions”, ThesCRA I, 2004.

223.  Vernant J.-P., “At man’s table: Hesiod’s foundation myth of sacrifice”, in M. Detienne, 

J.-P. Vernant (eds.), The cuisine of sacrifice among the Greeks, Chicago & London, 

1989.



ة يانة الديونيسيَّ الدِّ
ي الدباغ ]]]

رفاه البو�ش

مة مقدِّ
التواصل بين الحضارات تعبير عن التفاعل وتبادل الثقافات والمصالح، وثبُت تاريخيَّاً 

تؤثِّر  أن  المنطقيِّ  أو غير مباشرة. فمن غير  تستفيد بعضها من بعض؛ بصورة مباشرة  أنَّها  

حضارة بأخرى من دون أن تتأثَّر بها، بغضِّ النَّظر عن الفوارق البيئيَّة والمكانيَّة والفكريَّة.

اليونانيَّة  بالمعجزة  يتمَّسك بما عُرف  التاريخيَّة والعلميَّة، ثمَّة من  الحقائق  ولكن، رغم 

التي تقول إنَّ اليونانيين أنجزوا وحدهم حضارتهم بإبداع مطلق، من دون أن يستفيدوا من أيِّ 

حضارة سابقة عليهم أو معاصرة لهم، وبالتالي ينُكر أصحاب هذه النظريَّة أن يكونوا قد تأثَّروا 

بتراث الشرق القديم، أو أفادوا منه في أيِّ مرحلة من مراحل تطوُّر حضارتهم.

في بحثنا هذا، سيظهر التأثير المتبادل بين حضارة اليونان وحضارات الشرق القديم من 

ن البحر المتوسط مجالاً سهلاً لهاتين الحضارتين  خلال عبادة الإله ديونيسيوس، حيث أمَّ

 . كي تتعاملا أو تحتكَّا بعضهما ببعض، خصوصاً في المجال الدينيّْ

ة لًا: الديانة الديونيسيَّ أوَّ
اً ينعكس من خلاله التطوُّر  تلعب دراسة الحياة الدينيَّة لأيِّ شعب من الشعوب دوراً هامَّ

من غيرها، كما  للاستيعاب  وقابليَّتها  أسُُسه  مرونة  ومدى  الشعب،  بهذا  ألمَّ  الذي  الفكريُّ 

يصوِّر أصالة الشعب ومدى ارتباطه بالمعتقدات التي توارثها عبر الأجيال المتعاقبة. 

الفكريِّ  البنيان  جوهر  في  وتؤثِّر  حياتنا،  صميم  في  تدخل  هائلة  قوَّة  يشكِّل  فالدين 

كما  العالم،  نحو  الأفعال  وردود  التفكير  لطرائق  دات  محدَّ وتمثِّل   ، والنفسيِّ والاجتماعيِّ 

]]]-  دكتوراه في تاريخ الشرق القديم )سوريا(.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(68

يشكِّل جزءاً لا يتجزَّأ من السلوك الاجتماعيِّ لدى الفرد والجماعة، فضلاً عن منظومة أخلاق 

في  وحتى  والقضاء  التشريع  وفي  والاجتماعيَّة،  العائليَّة  الحياة  أساس  في  تدخل  وحقوق 

الدينيَّة، والحلال  الدوليَّة، إضافة إلى الطقوس والقرابين، والأعياد والاحتفالات  العلاقات 

والحرام.

متهم الفينيقيُّون  بت إلى بلاد اليونان العديد من معتقدات الأمم الأخرى، وفي مقدِّ وقد تسرَّ

والمصريُّون وغيرهم من الشعوب القديمة، وكان لكلِّ مدينة أو قرية إلهٌ خاصٌّ بها، وطرق 

ون، ولم يكن ثمَّة رابطة بين كَهَنة مدينتين ولا أيُّ  ة للعبادة، وهيئة لها كَهَنتها الخاصَّ خاصَّ

صلة أو تبادل في التعليم أو الشعائر. من هنا نجد أنَّ الديانة اليونانيَّة كانت داعية للانقسام 

والانحلال بدلاً من أن تكون باعثة على الاتِّحاد والوئام، وربما الطبيعة الجبليَّة التي مزَّقت 

بلاد اليونان، كان لها أثرها الكبير في تاريخ وعقائد شعبها.

يعالج هذا البحث الديانة الديونيسيَّة التي وصلت إلى بلاد اليونان من فينيقية، وانتشرت 

وبالتالي  والمعتقدات،  الحضارات  لالتقاء  مركزاً  كانت  فينيقية  أنَّ  وبما  كافَّة،  أرجائها  في 

كان المجتمع اليونانيُّ  منفتحاً على غيره من المجتمعات التي سبقته في الازدهار والنشاط 

وإقامة  ط،  المتوسِّ البحر  حوض  في  واليونانيِّ   الفينيقيِّ  للانتشار  ونتيجة   ، الحضاريِّ

، وانعكس من  المستوطنات، والاحتكاك المباشر بينهما تحقَّق التمازج الثقافيُّ والحضاريُّ

تأثُّر  بينهما  فكان  الآلهة،  تلاقحُ بين  تحوَّل إلى  ما  الذي سرعان  الفنيُّ  الثقافيُّ  المدُّ  خلاله 

وتأثير متبادل.

وهنا سنبحث عن أحد أشهر آلهة اليونان وهو الإله ديونيسيوس.

Dionysus ثاني�اً: الإله ديونيسيوس
1. أصلُه

يقول هيرودوت عن عبادة ديونيسيوس: » إنَّ ميلاميوس بن امثيون أخذ هذه العبادة عن 

قدموس الصوريِّ ومن أتوا معه من بلاد الفينيقيين إلى بويوتية«]]].

]]]- هيرودوت: التاريخ: ترجمة عبد الإله الملاح، الكتاب الثاني، المجمع الثقافي، أبو ظبي، 2001م، ص 156.



69 الدِّيانة الديونيسيَّة 

الإله  الأرجح  على  وهو  فينيقية،  من  وَفدَ  مشرقيٌّ  إله  أنَّه  وصفاته  شخصيَّته  من  ويبدو 

اسمه  اليونان  عند  منفصلاً  إلهاً  هناك  إنَّ  ويقال  ديونيسيوس.  إلى  لفظه  تحوَّر  ثم  أدونيس، 

أدونيس وهو عشيق أفروديت، وتحول إلى ديونيسيوس الذي اكتسب صفات جديدة؛ حيث 

أصبح إلهاً للخمر والتهتُّك والمتعة في صورته الدنيويَّة. وأصبح أيضاً إلهاً في العالم الأسفل 

يشفع لمريديه في صورته الأخُرويَّة.]]] وأقيمت له احتفالات دينيَّة شكَّلت الأصول الأولى 

.[[[ Tragaidia ِّللمسرح التراجيدي

كان ديونيسيوس إلهاً للحصاد والثمار والكروم، وإن كان قد اشتهر بصفته إلهاً للخمر، 

وقد تباينت صوره في الأساطير فتصوِّره أقدمها على هيئة رجل ذي لحية، يرتدي ثوباً طويلاً 

فضفاضاً، وبينما تصوِّره الأساطير الهوميريَّة على هيئة إنسان متكاسل لا يغطِّي جسمه سوى 

جلد حيوان مفترس، يجمع خصلات شعره الطويلة في الخلف بإكليل من الكرم.]]]

فينيقية  في  تقُام  كانت  التي  بالاحتفالات  شبيهة  احتفالات  له  يقيمون  اليونانيون  وكان 

الإلهيَّة  للقوى  والشكر  الابتهاج  مظاهر  من  مظهراً  تعُتبر  وهي  أدونيس.  الإله  شرف  على 

التي تتحكَّم في الطبيعة وتدير الكون، إذ لم تكن لديهم عندئذٍ فكرة الكون، وتصوِّر العالم 

الخارجيِّ على شكل جمهوريَّة مشوَّشة تتحارب فيها قوَّات متنافسة، ولذلك رأى في كلِّ جزء 

من الخليقة في الأرض، وفي الشجرة، وفي السحابة، وفي ماء النهر والبحر، وفي الشمس 

والقمر، أشخاصاً يشبهون شخصيَّته، فنسب إليهم الفكر والإرادة واختيار الأفعال، ولما كان 

ع إليهم وعبدهم وجعل  يشعر بأنَّهم أقوياء وأنَّه خاضع لسيطرتهم، اعترف بتبعيَّته لهم، وتضرَّ

منهم آلهة]]].

]]]- خزعل الماجدي: المعتقدات الإغريقيَّة، دار الشروق، عمان، ط 1، 2004م  ص 286.

]]]- التراجيديا: هي كلمة إغريقيَّة مركَّبة من كلمتين tragos بمعنى العنز، وoidia بمعنى الأغنية العنزيَّة، والسبب في هذه التسمية 

أنَّ الممثَّلين وأفراد الجوقة التي تمثِّل العنصر الأساس في المسرحيَّة، كانوا جميعاً يلبسون جلد الماعز أثناء العرض، والجائزة 

التي تفوز بها أحسن مجموعات الإنشاد أو أحسن الممثِّلين كانت عنزاً. أنظر: خليل سارة: تاريخ الإغريق، ص 131.

ار: الفكر الديني عند اليونان، دار الهداية للطباعة والنشر، ط2، 2005م، ص 78 ]]]- عصمت نصَّ

]]]- خليل سارة: تاريخ الإغريق، منشورات جامعة دمشق،2006-2007م ص 130.

أنظر أيضاً أحمد عتمان: الأدب الإغريقي، دار المعارف، القاهرة، ط2، 1986م، ص 186.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(70

2. ولادته ووفاته

يقول هيرودوت: »إنَّ ديونيسيوس بن سيميلي ابنة قدموس«]]]. فاليونانيون، شأنهم شأن 

الشعوب الشرقيَّة القديمة، لم تسعفهم عقولهم على إدراك معنى الألوهيَّة العميق وصفاتها 

الحقيقيَّة؛ لذلك قالوا إنَّ الإله زيوس تزوَّج من سيميلي التي جعل منها أهل طيبة امرأة من 

البشر ونسبوها إلى قدموس، مع أنَّها كانت في الأصل ربَّة للأرض والخصب، وزواجه هذا 

يدلُّ على الارتباط أو اختلاط العبادات اليونانيَّة مع العبادات الفينيقيَّة، وبالتالي على امتزاج 

بين العقائد.

فعرفت  تريد،  ما  كلَّ  لها  يحقِّق  بأن  وأقسم  أحب سيميلي،  زيوس  إنَّ  الأسطورة:  تقول 

زوجته هيرا بذلك، فاستدرجتها وطلبت منها أن تقول له أن يتجَّل بكلِّ عظمته الإلهيَّة لها. 

وافق زيوس وجاء إلى قصر قدموس محفوفاً بعظمته، فاهتزَّت الصواعق في يده، واضطرب 

القصر، وترنَّحت أركانه، وأنجبت سيميلي، وهي في نزاعها الأخير، طفلاً هزيلاً عاجزاً عن 

وحمته  الوليد  واحتضنت  الأرض  من  لبلاب خرجت  لكن شجرة  ديونيسيوس،  هو  الحياة 

من النيران، ثم قام زيوس بشقِّ فخذه ووضعه فيه، وخاط فخذه حيث اشتدَّ ووُلدِ ثانية من 

بيوتيا على شاطئ بحيرة  أورخومين )في  أتامانت ملك  إينو وزوجها  أعطاه إلى  ثم  فخذه، 

كابابيد( ليرعياه، فعاقبتهما هيرا، وأرسلت الجنون إلى الملك، وهربت الزوجة من ولدها، 

ورمت بنفسها من صخرة على البحر لتتحوَّل هي وولدها إلى إلهين بحريَّين مازالا في البحر. 

وقام هرمس برعاية ديونيسيوس، وأعطاه للجنيَّات فبذلن جهداً في تربيته، فكافأهنَّ زيوس 

)هياد(، وهنَّ نجوم بين  به، وعرفن في السماء باسم  ثواباً لما قمن  بأن رفعهنَّ إلى السماء 

مجموعة أوريون التي تعُدُّ واحدة من أكثر المجموعات تألُّقاً. وقد توِّف ديونيسيوس بعدما 

قامت التيتان بتمزيقه وهو على هيئة ثور، حوَّل نفسه إليه هرباً منهم. ]]].

3. أماكن عبادته

آسيا  في  اليونانيَّة  المستعمرات  عبر  اليونان  بلاد  إلى  ديونيسيوس  الإله  عبادة  وصلت 

]]]- هيرودوت:التاريخ: الكتاب الثاني، ص 120.

]]]- جان بيار فيرنان: الكون والآلهة والناس، ترجمة محمد وليد الحافظ، الأهالي للطباعة والنشر، سورية، ط1، 2001م، ص 

اليونان، دار  عماد حاتم: أساطير  خزعل الماجدي: المعتقدات الإغريقيَّة، ص 286. وانظر كذلك:  أيضاً:  أنظر   .109 -108

الشرق العربي، بيروت، ط2، 1994م، ص 132.



71 الدِّيانة الديونيسيَّة 

الصغرى في حدود القرن العاشر قبل الميلاد، وجاء معها أغرب ما عُرف في التاريخ القديم 

من حفلات صاخبة تكريماً وتعظيماً له، ولم يكتف اليونانيُّ بما أخذه من الشرق بل أضاف 

إليها تصرُّفات غامضة، واستقرَّت عبادته في تراقيا، ولم يحِن القرن السابع قبل الميلاد حتى 

شاعت عبادته في بلاد اليونان كلِّها.

كان ديونيسيوس أول أمره تجسيداً للكرمة وصناعة الخمور.]]]، وأصبحت طقوسه النواة 

التي انطلق منها أوَّل العروض المسرحيَّة التي كانت أصل المسرح اليونانيِّ. وكان له شكلان 

، وهو إله الخمر، والنبات المزهر، والجنس، والمسرح، والجنون المقدس،  أساسيَّان: الدنيويُّ

والكروم، والمرح، والمجون. أما الشكل الآخر، الذي يمتدُّ إلى ما بعد الموت، فهو الإله 

الذي يشفع للموتى ويأخذ بيدهم نحو الخلاص. وكان سرُّ انتشار العبادة الديونيسيوسيَّة بين 

De� ى إله الشعب)  )الناس، رغم أنَّها عبادة سريَّة، هو أنَّ ديونيسيوس كان إلهاً  شعبيَّاً، ويسمَّ

motikos(.]]]. البداية كانت في جزيرة ساموثراكي في بحر إيجة، وهي تعدُّ موطناً لواحدة 

من أشهر الديانات السريَّة اليونانيَّة ألا وهي الساموثراكيَّة* ]]]. ففي هذه الجزيرة تعرَّف فيليب 

المقدوني على زوجته )أولمبياس( أثناء الرقص الكهنوتيِّ. ويذكر المؤرِّخون تعلُّق نساء تلك 

والتي  السريَّة  الوثنيَّة  بالطقوس  )ساموثراكي(،  لها  تتبع  التي  أبيروس(  )مقاطعة  المقاطعة، 

لديونيسيوس. وكانت  توصف بالهمجيَّة، ووصف الشعائر التي كانت تقام إكراماً وتعظيماً 

هو  والهدف  المريبة،  الطقوس  لإقامة  المواسم،  حلول  وعند  الأعياد  في  ينادَين  العابدات 

ط1،  دمشق،  للطباعة،  الأهالي  فاضل،  محمد  أحمد  ترجمة  العالم،   شعوب  تاريخ  في  توكاريف:الأديان  سيرغي.أ.   -[[[

1998م،ص 434

]]]- خزعل الماجدي: المعتقدات الإغريقيَّة ص 119- 127. أنظر أيضاً: حسين الشيخ، ديانات الأسرار والعبادات الغامضة في 

التاريخ،  70- 71.

]]]- *جزيرة ساموثراكي: تقع جنوب غرب ساحل آسيا الصغرى، وهي ذات طبيعة جبليَّة، وفيها طائفة تؤدِّي طقوساً بلغة غير 

خ في تلك  اللُّغة اليونانيَّة، وهو ما يرجِّح وفود هذه العقيدة من خارج بلاد الإغريق. ويبدو أنَّها ذات أصل قديم لكنها لم تترسَّ

البلاد إلاَّ بحلول أواخر القرن الخامس قبل الميلاد حيث ظهرت في أثينا نفسها. وقد اتَّخذت الساموثراكيَّة من مجموعة من الآلهة 

أو   ،Theoi-Samothrakes الساموثراكيَّة  والآلهة   ،Theoi-Megaloi العظيمة(  )الآلهة  اسم  عليها  وأطلقت  لها  مركزاً  المشتركة 

الكابيري Cabiri. وقد اشتهر هؤلاء الآلهة الكابيري، منذ القرن الخامس قبل الميلاد بحماية الملاَّحين، واشتق اسم الكابيري من 

الكلمة الفينيقيَّة )كابيرم(، بمعنى الكبير والقوي في اللُّغة العربيَّة، وهو ما يتَّفق مع وصفهم بالآلهة الكبار. وقد انتشرت عبادتهم 

س طيبة.  في بويوتية )منذ القرن السادس قبل الميلاد( التي يرتبط اسم عاصمتها طيبة باسم الإله الفينيقي الأصل )كادموس( مؤسِّ

آلهة خصب ترتبط  الحالين هم  آلهة فريجيون )فريجيا تقع جنوب جزيرة ساموثراكية(، وفي كلا  أو  فينيقيون  آلهة  ا  إمَّ إذن  فهم 

عبادتهم بطقوس سريَّة وغامضة ظهرت بوضوح في جزيرة ساموثراكية. للمزيد، أنظر  هيرودوت: الكتاب الثاني، ص 157	

وانظر أيضاَ: خزعل الماجدي: المعتقدات الإغريقية ص 125- 129.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(72

على  القائم  والرقص  المسُكِرة،  والأعشاب  اللباب  بمضغ  والشطح  الغيبوبة  إلى  الوصول 

خلجات الجسم وترجيف الأطراف، في جو عابق بالموسيقى الصاخبة المصحوبة بنقرات 

بلغت  إذا  حتى  مدويَّة،  وزعقات  صرخات  من  ذلك  يتخلَّل  ما  مع  المزمار،  وأنَّات  الطبلة 

ها، نفرت تلك النساء تائهات شاردات في دماميس الظلام، يناجين  الهستيريا بالجماعة أشُدَّ

ديونيسيوس والأرواح، إلى أن يصادفن حيواناً، فيعُمِلن فيه الأظافر تمزُّقاً وتقطيعاً بوحشيَّة 

وشراسة، ويرشفن من دمه وهنَّ مسعورات، ويأكلن من لحمه باهتياج، ثم يهمدن منهوكات 

القوى حتى الصباح.]]]. وبحلول القرن الرابع قبل الميلاد ساد الاعتقاد بأنَّ من يعتنق ديانة 

ديونيسيوس السريَّة، ويشارك في طقوسها الغامضة في محاولة للاتِّحاد مع الإله، ستكون له 

حياة سعيدة خالدة بعد الموت  ]]].

. ويمكن القول أنَّ أغلب  وهكذا نجد أنَّ الديانات السريَّة ازدهرت في العصر الهلينستيِّ

الآلهة في الديانات السريَّة كانت تعُبَد في الشرق كآلهة محليَّة، وهي آلهة واضحة بعيدة عن 

س عناصر الطبيعة المختلفة المؤثِّرة في حياة الإنسان، وبعد  الغموض، ودياناتهم بسيطة تقدِّ

انتقالها إلى بلاد اليونان تحوَّلت إلى ديانات سريَّة ذات طقوس غامضة يقوم بها معتنقوها 

لضمان حياة سعيدة أبديَّة بعد الموت.

4. احتفالاته

 ، عرفت الشعوب القديمة أنواعاً من الاحتفالات والأعياد التي ارتدى أغلبها الطابع الدينيَّ

ت هذه الأعياد عن  دة على مدى آلاف السنين. وقد عَّب وظلَّت قائمة بأشكال مختلفة ومتجدِّ

جهل الإنسان القديم وقصور تفكيره في تفسير عوامل الطبيعة، وأن هناك إلهاً واحداً يحكم 

الكون ويدبِّره، فاعتقدوا أنَّ هناك آلهة عديدة تتحكَّم بهذا الكون، وسعوا إلى كسب رضاها 

بتقديم القرابين والهدايا للآلهة في معابدها، وأقاموا لها المهرجانات والطقوس الدينيَّة مع 

ع والمباركة للآلهة وترتيل الأناشيد الدينيَّة.]]] صلوات التضرُّ

هوا نحوها  ة، فأحبُّوها ووجَّ وعندما انتقلت هذه الأعياد إلى اليونانيين حظِيَت بمكانة هامَّ

]]]- خليل سارة: تاريخ الوطن العربي في العصور الكلاسيكيَّة، منشورات جامعة دمشق، 2009م، ص 40 – 41.

]]]- حسين الشيخ، ديانات الأسرار والعبادات الغامضة في التاريخ، دار العلوم العربيَّة، بيروت، ط1، 1996م، ص71.

]]]- محمود حمود: الديانة السوريَّة القديمة، وزارة الثقافة، دمشق، 2014م، ص 292.



73 الدِّيانة الديونيسيَّة 

السكر  طابع  عندهم  فاكتسبت  سة،  المقدَّ المدن  في  وخصوصاً  عنايتهم  من  قسط  أكبر 

والموسيقى والرقص]]]. وكان الغرض من هذه الأعياد إظهار الابتهاج والشكر للقوى الإلهيَّة 

ع لهذه  التي تتحكَّم في الطبيعة، إذا ما كان المحصول وافراً، أو كنوع من الابتهال والتضرُّ

القوى إذا ما كان المحصول قليلاً.

لقد استهدفت الاحتفالات تصوير أسطورة الإله ديونيسيوس، حيث لجأ الإنسان القديم 

إلى تفسير ما يجهله من الظواهر الكونيَّة إلى نسج أحداث الواقع بطريقة خياليَّة مبالغ في 

أحداثها، وخلط بين الواقع والخيال. واعتقد اليونانيُّ أنَّها تعِّب عن آلامه وأفراحه، فقد كانت 

تصوِّر الظواهر المتعاقبة التي تمرُّ بشجر الكروم، فهذا الشجر يبدو فاقداً للحياة حزيناً في 

الشتاء، ثم تعود إليه الحياة في الربيع، فتتفتح البراعم التي تمتدُّ منها أغصان جديدة لا تلبث 

أن تغطِّيها نضرة الأوراق، ومع مجيء الصيف وحرارته تظهر الثمار، ثم تنضج مع اقتراب 

المراحل  هذه  وفي  نان.  والدِّ الخوابي  بعصيرها  تمتلىء  وتعُصر  تجُمع  أن  وبعد  الخريف، 

الفرح  إلى  والحزن  الألم  من  ديونيسيوس  بها  يمرُّ  مراحل  يرون  اليونانيون  كان  المتعاقبة 

والمرح، ثم الانتصار]]]. 

وكما ذكرنا سابقاً، أنَّ أصل هذا الإله يعود إلى فينيقية، فهو ذاته الإله الفينيقيُّ أدونيس 

د موته  إله الحب والجمال والشباب والمرح، وتقُام له طقوس وأعياد حافلة في فينيقية تجسِّ

د بعثه وبعث الخصب والربيع. وهي تشبه  وموت النبات والخصب في الطبيعة، كما تجسِّ

الأعياد التي تقُام لديونسيوس في أثينا وغيرها من المدن الإغريقيَّة، ومنها عيد الانثيستاريا 

)Anthesteria(  الذي يقُام في شهر شباط ويستمر ثلاثة ايام:

اليوم الأول: تفتح فيه جرار النبيذ الجديد، ويتمُّ تقديم قربان منه إلى ديونيسيوس.

اليوم الثاني: يعُرض تمثال ديونيسيوس في موكب حافل، وتؤدِّي الكاهنة أو زوجة حاكم 

م  المدينة  طقساً غامضاً، يقُام في الغالب عند بركة مياه، ثم يعود الموكب إلى المدينة، وتقدِّ

[1]- RefaquatAli Khan.;GeoRawlinson:Phoenicia: EncyclopaedicHistory Of  Word civilization, vol  18, 

INDIA,1992 , p 19.

]]]- خزعل الماجدي: المعتقدات الإغريقيَّة ص 119- 127. أنظر أيضاً:حسين الشيخ، ديانات الأسرار والعبادات الغامضة في 

التاريخ،  70- 71



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(74

س من الإله ديونيسيوس )الذي يقوم بدوره زوجها الحاكم أو  الكاهنة طقس الزواج المقدَّ

الكاهن(، ويتمُّ فيه  اتِّحاد المحتفلين بهذا الإله.

م القرابين لأرواح الموتى، والحقيقة أنَّ عبادة ديونيسيوس كانت مرجعاً  اليوم الثالث: تقُدَّ

العقائد  بين  المشترك  القاسم  وأصبحت  السريَّة،  الجمعيَّات  ولظهور  المسرح  فنِّ  لظهور 

والطقوس الجنائزيَّة، فقد »ربط المؤمنون به بين اسمه والبعث بعد الموت، فكانوا يؤمنون 

ة الخمر رمزاً لقوَّة  بعودتهم إلى الحياة واستمتاعهم بالخلود في العالم الآخر، ويتَّخذون من قوَّ

الطبيعة، ويقيمون له المهرجانات )الديونيسيَّة( التي كانت تضجُّ بالمرح والعربدة والسكر 

الوجد المحموم  فتنتشر بين المحتفلين حالة  القرابين،  والغناء وذبح  والرقص  والموسيقى 

الأعياد  تتُلى في  وكانت  اتِّزانها.]]]  ويفقدها  والأجساد  العقول  يسيطر على  الذي  والانفعال 

من  معلومة  أوقات  تقُام في  وهي  سة«،  المقدَّ ة  بـ»القصَّ ونها  يسمُّ اليونانيون  كان  ما  الدينيَّة 

السنة، بل في ساعات معيَّنة من النهار أو الليل، حيث أنَّ تلاوة هذه الشعيرة الخرافيَّة كان 

ال، فهي تحفظ الأشياء كما هي، فتبقى دائماً على ما كانت  لها، حسب اعتقادهم، تأثير فعَّ

عليه منذ نشأتها بفعل قوى خارقة في غابر الزمان، فعلى سبيل المثال، كانت تجعل القمح 

ينمو باستمرار وينضج كلَّ عام. كذلك كانت تحفظ نظام الكون القائم على حاله]]]. وكانت 

هناك أيضاً أغانٍ تعرض لقوانين الطبيعة، وتخضع لها الكائنات الحيَّة خصوصاً ما يتعلَّق منها 

بوظائف ديونيسيوس، فتصف تتابع الفصول وآثارها على أشجار الكرم التي يميتها الشتاء، 

فتيبس جذوعها، وتتساقط أوراقها، ثم يبعثها الربيع فتسري فيها عناصر الحياة شيئاً فشيئاً، 

والرَّائين عواطف  السامعين  نفوس  كان يمتزج في  الأولى، وبذلك  تعود إلى نضرتها  حتى 

الحزن والسرور والخوف والطمأنينة، وما إلى ذلك من المظاهر الوجدانيَّة التي كانت تثيرها 

حوادث ديونيسيوس. وفي هذه الأغاني كانت تظهر معانٍ فلسفيَّة دقيقة تمثِّل جهل الإنسان 

بمصائر الأمور، وبأنَّه لجأ إلى تفسير ما يجهله]]].

]]]- خزعل الماجدي: المعتقدات الإغريقيَّة ص 119- 127. أنظر أيضاً:حسين الشيخ، ديانات الأسرار والعبادات الغامضة في 

التاريخ،  70- 71.

]]]- عبد اللطيف أحمد علي: التاريخ اليوناني، ج1،بيروت، 1976 ص 186.

]]]- علي عبد الواحد وافي: الأدب اليوناني القديم، دلالته على عقائد اليونان ونظامهم الاجتماعي، دار المعارف، مصر، 1960م 

ص 137.



75 الدِّيانة الديونيسيَّة 

ثالثاً: ديونيسيوس وولادة المسرح اليوناني
يميل معظم الباحثين إلى الاعتقاد بأنَّ المسرحيَّة قد نشأت من أصل دينيِّ وتطوَّرت، وكانت 

وسيلة للتعبير عن الدراما الإنسانيَّة الناجمة عن المواجهة بين الإنسان والقوى الطبيعيَّة أو 

الإعجازيَّة التي يصعب عليه فهمها وتفسيرها، فضلاً عن السيطرة عليها وإخضاعها لرغباته 

ومصالحه، وبالتالي فإنَّ المسرحيَّة  في أصولها الأولى لم تكن أكثر من وسيلة يسُتعان بها 

على مزاولة الشعائر والطقوس الدينيَّة في مناسبات معيَّنة]]].

وهنا نجد أنَّ الأصول الأولى للمسرح اليونانيِّ تكمن في الاحتفالات الدينيَّة التي كانت 

تقُام في المناطق المختلفة في البلاد، وتدور حول عقيدة ديونيسيوس، حيث أقام اليونانيون 

مهرجانات دينيَّة عديدة تكريماً له في إقليم أتيكا.

اليونانيين  عهد  أول  المسرحيَّة في  كانت  لقد   « تشيني:  يقول شلدون  السياق،  هذا  في 

س« ]]]. تمتزج بالدين وجزءاً من احتفال رسمي مقدَّ

ينشد  التي  الجادَّة  فالشعائر  اليوناني،  للمسرح  الأولى  الطقوس الأصول  وشكَّلت هذه 

الحياة وخضوعها لقوَّة أكبر منها تسيطر عليها، مما  تقلُّبات  فيها المواطنون الأناشيد تبِّي 

يتَّصل بذلك من ألم ومعاناة وصراع هي أصل المأساة أو المسرحيَّة التراجيديَّة. 

  من جهة أخرى، شكَّل المرح والفكاهة أصل الملهاة أو المسرحيَّة الكوميديَّة، وامتزاج 

الألم والمعاناة مع المرح والفكاهة هو أصل لون المسرح الثالث وهو المسرحيَّة الساتيريَّة، 

هذه  مرَّت  وقد  المرحة.  الضاحكة  العناصر  مع  المأساويَّة  العناصر  فيه  تتداخل  لون  وهو 

من  أولى  ، بمرحلة  وأدب مسرحيٍّ كفنٍّ  النهائيِّ  تتبلور في شكلها  أن  قبل  الأولى  الأصول 

التنظيم أنتجت نوعين من العروض:

Dithyram� النوع الأول: العروض الغنائيَّة الجادَّة التي أطلق عليها اسم الديثيرامبوس:

bos، وهي تسمية غير يونانيَّة تعني أغنية ديونيسيوس. حيث وُلدت الدراما ولادة طبيعيَّة من 

العراقية،  الجمهوريَّة  والإعلام،  الثقافة  وزارة  منشورات  الإغريقي،  المسرح  في  وتأمُّلات  قراءة  التكريتي:  نصيف  جميل   -[[[

1985م، ص 73 انظر أيضاً:

 Peter levi: the oxford history of the classical  world , Wdited By john Boardman, jasper griffin oswyn murray ,p134

]]]- شلدون تسيني: تاريخ المسرح في ثلاثة آلاف سنة، ترجمة دريني خشبة، الهيئة المصريَّة للتأليف والترجمة، القاهرة، ج1، 

1963، ص 45.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(76

الشعر اليونانيِّ نفسه بعد مروره بمراحل تطوُّر قادته إلى هذا النوع من الشعر الدراميِّ الذي 

يحتضن في الواقع كلَّ فنون الشعر ويكثِّف كلَّ مراحل تطوُّره.

والديثيرامبوس مجرَّد أغنية جماعيَّة فولكلوريَّة تؤدِّيها الجوقة وهي تقوم ببعض الحركات 

ديونيسيوس  حياة  من  مراحل  وتعرض  الكلمات،  معاني  تؤكِّد  التي  والرقصات  التعبيريَّة 

انبعثت  النوع  بالكلمة والحركة، ومن هذا  أو المحاكاة  التنكير  في أسلوب غنائي وبوسيلة 

عند  الشفافيَّة  تحقِّق  وكانت  بذاته،  قائماً  فنيَّاً  لوناً  لتصبح  المأساة،  مسرحية  أو  التراجيديا 

الأفراد، وهو ماعُرف عند أرسطو بعمليَّة التطهير، لأنها تطهِّر نفسيَّة البشر من كلِّ الانفعالات 

المكبوتة.

وكانت المسرحية التراجيديَّة  بسيطة في بدايتها فهي ملتزمة أن يكون موضوعها متَّصلاً 

ى ممثِّلاً واحداً يقوم بتقمُّص كلِّ الشخصيَّات التي  بالإله ديونيسيوس، ولم يكن الحوار يتعدَّ

يرد ذكرها، وإنشاد الكورس أو الجوقة هو العنصر الرئيس فيها.]]] ومنذ أوائل القرن الخامس 

كل  قبل الميلاد، شهدت هذه المسرحيَّة تطوُّراً سواء من حيث المضمون أم من حيث الشَّ

والأداء.

ا  وإَّن ديونيسيوس،  الإله  يدور  المسرحيَّة  موضوع  يعد  لم  المضمون،  حيث  فمن 

أصبح يدور بين الآلهة والإنسان، أو بين القدر والإنسان، أو بين الخير والشرِّ وغيرها من 

ا أربعة،  ا من حيث الشكل فقد تطوَّر عدد الممثِّلين من ممثِّل واحد ورَّب الموضوعات. أمَّ

كما ظهرت تطوُّرات أخرى.]]]

التراجيديا  تولَّدت  كما  تولَّدت  التي  اليونانيَّة  الكوميديَّة  العروض  هو  الثاني:  النوع 

أودي(  )كوموس-  هما  إغريقيتَّي  كلمتين  من  اسمها  واشتقَُّ  ديونيسيوس،  أعياد   من 

الناس  ع  تجمُّ الأعياد  هذه  في  عنصر  أهمُّ  وكان  الريفيَّة(،  )الأغنية  أي   )COMES- ODE(

ة الإله ديونيسيوس ويشيد  حول فرقة غنائيَّة يرأس كلَّ فرقة منشد يرتجل بصوت غنائيٍّ قصَّ

بقواه السحريَّة. وقد كان هذا النوع استعراضاً هزليَّاً مرحاً تقوم به مجموعة من المشتركين 

في أعياد الإله ديونيسيوس، متنكِّرين بملابس تعطيهم شكل الحيوانات أو الطيور، فظهروا 

]]]-  لطفي عبد الوهاب يحيى : اليونان، دار النهضة العربيَّة للنشر، بيروت، 1979م ص 189-191. أنظر أيضاً فوزي مكاوي: 

تاريخ العالم الإغريقي وحضارته، دار الرشاد الحديثة، الدار البيضاء، ط1، 1980م، ص 198-197.

]]]-  خليل سارة: تاريخ الإغريق، ص 131.



77 الدِّيانة الديونيسيَّة 

تنتهي في  العروض  هذه  وكانت  أخرى،  وحيوانات  النحل  وذكور  وطيور  هيئة ضفادع  في 

مة لميلاد  صورة وليمة. وتميَّزت هذه العروض بقدر من التنظيم  والتطوُّر كان في حقيقته مقدِّ

.[[[ المسرح اليونانيِّ

رابعاً: تعليق على الإله ديونيسيوس
اليونانيين يعتقدون أنَّ عناصر كثيرة من حضارتهم قد  ول ديورانت »كان معظم    يقول 

جاءتهم من مصر، وعن المصريين والآشوريين والحثِّيين«]]].

 فالإله ديونيسيوس إله مشرقيٌّ وفد من فينيقية، ووجد له مكاناً إلى جانب أبوللون في 

، وعلى الأخصِّ بين النساء والعبيد والفقراء، وكان له  دلفي، وانتشرت عبادته بشكل سلميٍّ

، وشكل آخر يمتد إلى ما بعد الموت، فهو الإله الذي يشفع  شكلان أساسيَّان: شكلٌ دنيويُّ

للموتى ويأخذ بيدهم نحو الخلاص هناك.

يتمثَّل  المجال،  ضيِّق  الأفق  محدود  ديناً  كونه  في  اليونانيِّ  الدين  إشكاليَّة  تظهر  وهنا 

الإله بأنَّه ذو طابع إنسانيٍّ، ووضع الآلهة في سياق تصوُّريٍّ واحد مع البش. فالإله اليونانيُّ 

يقع في  الأخطاء نفسها التي يقع فيها البشر، وينزلق إلى المزالق نفسها التي ينزلقون إليها، 

وتستهويهم الشهوات نفسها، إلاَّ أنهم لا يموتون ولا تدركهم الشيخوخة، ولهم قوى خارقة 

لا يدركها البشر.

ة متباينة، وهي ليست ديانة توحيد بل   وهكذا نجد أنَّ الديانة اليونانيَّة خليط من عناصر عدَّ

د الآلهة، وأنَّ كلَّ واحد من هذه الآلهة له مجال يتحكَّم فيه، وأنَّ عدم  ديانة وثنيَّة تؤمن بتعدُّ

وجود سلطة دينيَّة ونظام كهنوتيٌّ يقوم بتنظيم العبادات، ويشرف على أداء الطقوس، جعل 

ديانة ديونيسيوس  ديانة مشوَّشة تعِّب عن جهل الإنسان.

خامساً: خاتمة
خلاصة القول، أنَّ عمليَّة التأثير والتأثُّر بين الحضارات، بما تحمل من معنى التواصل، 

قه طرفا التواصل من فعاليَّات  تبرز الدور الإنسانيَّ الإراديَّ في إثراء الوجود البشريِّ بما يحقِّ

]]]- علي عبد الواحد وافي: الأدب اليوناني القديم، ص 232.

]]]- ول ديورانت: قصة الحضارة، حياة اليونان، مج 2، ج2، ص 283.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(78

دة، ولكلٍّ منهم ما يمكن أن يضيفه. وهكذا يدور دولاب الفكر على محور التواصل  متجدِّ

ذي الحركة الدائبة المتَّصلة التي لا تقف عند حدود الحضارات بعينها، بل تلتحم الحضارات 

كلُّها ويؤثِّر بعضها في بعض من دون أن تفقد كلَّ حضارة ملامحها الأساسيَّة وخصائصها 

نها زمان ومكان كلِّ حضارة.  المميَّزة التي يتضمَّ

إنَّ عمليَّة التأثُّر والتأثير بين حضارات الشرق القديم وحضارة اليونان على الصعيد الدينيِّ 

قد  ما  يسقط  هنا  ومن  بينهما،  التواصل  من  تؤكِّد وجود ضرب  فيها، وهي  حقيقة لا شكَّ 

م وجود حواجز فاصلة بين الحضارات، وتسقط معها مقولة المعجزة  يقع في الظنِّ من توهُّ

اليونانيَّة، التي تنكر أيَّ تأثير للحضارات الشرقيَّة في حضارتهم. وهكذا أثًّرت كلُّ  حضارة 

حقَّق  وقد  المميَّزة.  وخصائصها  الأساسيَّة  ملامحها  تفقد  أن  دون  من  الأخرى  في  منهما 

الاحتكاك المباشر بينهما التمازج الثقافيَّ والحضاريَّ الذي انعكس من خلاله المدُّ الثقافيُّ 

الفنيُّ الذي سرعان ما تحوَّل إلى تلاقحُ بين الآلهة، فكان بينهما تأثُّر وتأثير متبادل. 

ط، والاحتكاك مع حضارات الشرق القديم،  ع اليونانيِّ في حوض البحر المتوسِّ إنَّ التوسُّ

نجم عنهما وجود آلهة شرقيَّة عُبدت في بلاد اليونان. ويبدو أنَّ اليونانيين، أو بعضهم، سُحِروا 

ة،  بآلهة الشرق والاحتفالات والطقوس الدينيَّة التي أقيمت في مظاهر كبيرة متنوِّعة وخاصَّ

ولا يستطيع زائر أن يتجاهله. فإن كان ذا ميول نحو الاعتقاد في الأمور الخفيَّة لا يلبث أن 

يؤُخذ بها وينجذب إليها، وربما يعود إلى وطنه متأثِّراً بها تأثرُاً يصل إلى درجة الإيمان، حاملاً 

في قلبه أمانَي وآمالاً جديدة.

إيجابيَّة على  نتائج  لذلك  وكانت  اليونان،  بلاد  إلى  العبادات  بتصدير  الشرق  قام  هكذا 

الطبقة اليونانيَّة الدنيا، إذ أكسبها الدين قوَّة جديدة في أن يكون لها ديانة وعبادة، وعزَّزت 

موقفها من خلال ذلك في المجتمع اليونانيِّ، بعدما كانت محرومة من هذه المزايا الاجتماعيَّة 

والدينيَّة، وأرُغمت الطبقة الارستقراطيَّة على الاعتراف بوجود الطبقة الدنيا التي بدأت تشعر 

بكيانها ووزنها.  

من جهة أخرى، نجد أنَّ المعتقدات اليونانيَّة اتَّسمت بالانقياد التامِّ للحاجات الغريزيَّة، 

ولم تحدث حينها أيُّ تأمُّلات عقليَّة لما يدور وسط البيئة وتقلُّباتها، وهنا نجد عدم وجود 

المستوى الذهنيِّ الكافي لفهم ما يحدث حوله في الطبيعة. 



79 الدِّيانة الديونيسيَّة 

المصادر والمراجع
�ة المراجع العربيَّ

11 هيرودوت: التاريخ: ترجمة عبد الإله الملاَّح، المجمع الثقافي، أبو ظبي، 2001م  .

22 وزارة . منشورات  الإغريقي،  المسرح  في  وتأمُّلات  قراءة  نصيف:  جميل  التكريتي، 

الثقافة والإعلام، الجمهوريَّة العراقيَّة، 1985م. 

33 حاتم، عماد: أساطير اليونان، دار الشرق العربي، بيروت، ط2 1994م..

44 حمود، محمود: الديانة السوريَّة القديمة، وزارة الثقافة، دمشق، 2014م..

55  سارة، خليل: تاريخ الإغريق، منشورات جامعة دمشق،2006-2007م..

66 جامعة . منشورات  الكلاسيكيَّة،  العصور  في  العربي  الوطن  تاريخ  خليل:  سارة،   

دمشق، 2009م.

77 الشيخ، حسين: ديانات الأسرار والعبادات الغامضة في التاريخ، دار العلوم العربيَّة، .

بيروت، ط1، 1996م.  

88 عتمان، أحمد: الأدب الإغريقي، دار المعارف، القاهرة، ط2، 1986م. .

99 علي، عبد اللطيف أحمد: التاريخ اليوناني، بيروت، 1976. .

1010 10-الماجدي، خزعل: المعتقدات الإغريقيَّة، دار الشروق، عمان، ط 1، 2004م.

الدار 1111 الحديثة،  الرشاد  دار  وحضارته،  الإغريقي  العالم  تاريخ  فوزي:  مكاوي، 

البيضاء، ط1، 1980م. 

ار، عصمت: الفكر الديني عند اليونان، دار الهداية للطباعة والنشر، ط2، 2005م.1212 نصَّ

يحيى، لطفي عبد الوهاب: اليونان، دار النهضة العربيَّة للنشر، بيروت، 1979م.1313

سة 1414 تشيني، شلدون: تاريخ المسرح في ثلاثة آلاف سنة، ترجمة دريني خشبة، المؤسَّ



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(80

ة للتأليف والترجمة، القاهرة، ج1، 1963. المصريَّة العامَّ

توكاريف، سيرغي.أ.: الأديان في تاريخ شعوب العالم، ترجمة أحمد محمد فاضل، 1515

الأهالي للطباعة، دمشق، ط1، 1998م. 

ة الحضارة، حياة اليونان، مج 2، ج2، ترجمة محمد بدران، دار 1616 ديورانت، ول: قصَّ

الجيل، بيروت، 1988م.

الأهالي 1717 الحافظ،  وليد  محمد  ترجمة  والناس،  والآلهة  الكون  بيار:  جان  فيرنان، 

للطباعة، سورية، ط1، 2001م.

 

�ة المراجع الأجنبيَّ
1.	 Khan.RefaquatAli;GeoRawlinson:Phoenicia: EncyclopaedicHistory 

Of  Word civilization, vol  18, INDIA,1992 

2.	 Peter levi: the oxford history of the classical  world , Wdited By john 

Boardman, jasper griffin oswyn murray 



وجوس ة وحيرة العقل اليونانّي بين الميتوس واللُّ النَحِلة الأورفيَّ
ة( )مقاربة نقديِّ

[[[ غيضان السيّد علي

مة مقدِّ
تعُدُّ النِّحلة الأورفيَّة من النِّحل التي ظهرت-على حدِّ أغلب الأقوال- في القرن السادس 

من  أغلبهم  كان  الذين  الأتباع  مقتصرة على  دائرة ضيِّقة  وظلَّت محصورة في  الميلاد،  قبل 

الشعراء والكتَّاب وبعض المثقَّفين؛ لأنَّها كانت في الحقيقة حركة إصلاح وتجديد في ديانة 

نت أساطير وخرافات وطقوساً عنيفة وغير عقلانيَّة.  يَّة التي سبقتها وتضمَّ ديونيسيوس السرِّ

بيد أنَّها -مع ذلك- لم تبرأ من استخدام الأساطير والخرافات في التعبير عن آرائها وتعاليمها 

الأمر الذي يبِّي لنا سذاجة خيال ذلك العصر وبداوته.

العوامِّ  من  الكثير  تجتذب  أن  دون  من  والمثقَّفين  ة  الخاصَّ ديانة  الأورفيَّة  ظلَّت  لقد   

الذين كانوا يتَّبعون ديانة الدولة الرسميَّة. ورغم ذلك كان لها تأثير كبير يستطيع القارئ أن 

يلتمسه في ذلك التأثير الواسع الذي يمكن أن يراه في معظم الفلسفات التي أتت بعدها، 

فقد أخذت منها الفيثاغوريَّة النزعة الصوفيَّة وعقيدة تناسخ الأرواح، وتأثَّر كلٌّ من سقراط 

أفلاطون  منها  وأخذ  والنفس،  الجسم  ثنائيَّة  عن  بآرائها  المحدَثة  والأفلاطونيَّة  وأفلاطون 

بها  وتأثَّر  الوجود،  وحدة  فكرة  الرواقيُّون  منها  وأخذ  التذكُّر،  وفكرة  الروح  خلود  نظريَّة 

لجوء  عن  يكشف  أسطوريًّا  بعُدًا  يعكس  ما  وهذا  الواحد.  الإله  عن  فكرته  في  أفلوطين 

 ، الفلسفيِّ نسقهم  لبناء  اليونانيَّة إلى الأسطورة  للفلسفة  الذهبيِّ  العصر  الفلاسفة حتى في 

وأنَّ الأسطورة تجري في الفكر اليونانيِّ كلِّه كما يجري الماء في العود النباتيِّ الأخضر. 

كذلك رأى العديد من الباحثين الغربيين أنَّ المسيحيَّة قد تأثَّرت بالأورفيَّة في قولها بابن 

]]]- أستاذ الفلسفة المشارك بكلية الآداب جامعة بني سويف، جمهورية مصر العربية.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(82

س. الإله الذي مات لينجي البشر، وفي العشاء الربانيِّ وهو أكل جسم الإله وشرب دمه المقدَّ

يت بهذا الاسم؟ وما هي أهم آرائها وتصوُّراتها حول: نشأة  فما هي الأورفيَّة؟ ولماذا سمِّ

، والثَّواب والعقاب في هذا  الكون، ووجود الإنسان، والأخلاق، ومصيره في العالم الأخرويِّ

العالم، وما هي علاقة النفس بالبدن؟ 

اليونانيِّ في مرحلة من  العقل  نقديًّا يكشف عن حيرة  تناولً  بالتفصيل  هذا ما سنتناوله 

)العقل/الحقائق  واللُّوجوس  الفكريَّة(  البداوة  )الأسطورة/  الميتوس  بين  المبكرة  مراحله 

الميتافيزيقيَّة(.

ة؟    لًا: ما هي الأورفيَّ أوَّ
تعُدُّ الديانة أو النِّحِلة الأورفيَّة Orphism فلسفة دينيَّة لا يعُرف على وجه التحديد بداية 

السادس قبل الميلاد. فقد ورد ذكر اسم  القرن  أنَّها كانت موجودة في  ثبت  نشأتها؛ ولكن 

سها أورفيوس Orpheusلأول مرَّة في النصف الثاني من القرن السادس قبل الميلاد في  مؤسِّ

 Orpheus الذي يصفه بصاحب الاسم المشهور  Ibycus إبيكوس الغنائي  قصيدة للشاعر 

أفلاطون وأرسطو إلى وجود الأورفيَّة كنِحلة معروفة  ]]]famous of name. وأشار كلٌّ من 

وموجودة ببلاد اليونان في القرن الرابع قبل الميلاد؛ حيث ذكرها أفلاطون  في محاورات: 

الجمهوريَّة، السفسطائيِّ، المأدبة، القوانين، أقريطون، أيون، بروتاجوراس، فيلوبس]]]. بينما 

ذكرها أرسطو مرَّتين، الاولى في كتاب”الحيوان”، والأخرى في “كتاب النفس”]]]. ومع أنَّ 

يَّة من الديانات الموجودة في بلاد اليونان،  أرسطو قد أقرَّ بوجود النِّحلة الأورفيَّة كديانة سرِّ

إلاَّ أنَّه أنكر وجود أورفيوس كشخصيَّة حقيقيَّة في الواقع.

وقد حظيت أسطورة أورفيوس، بما انطوت عليه من سلوك، وبما نجم عنها من تصوُّرات 

وإيحاءات، بكثير من التفسيرات والتأويلات نشأت منها حركة عرفت باسم الأورفيَّة، اتَّصفت 

من  انطلاقاً  أفكارها  نسجت  الصوفيَّة.وقد  والنزعة  الروحيِّ  بالطابع  الطويل  تاريخها  في 

سة التي نسُِبت إليه، ويرى البعض أنَّ هدفها الأساسيَّ  أسطورة أورفيوس ومن القصائد المقدَّ

[1]- (Owen Lee, M., Virgil as Orpheus: A Study of the Georgics, New York, 1996, pp 3- 4.

]]]- أنظر، محمد فتحي عبدالله، علاء عبد المتعال، دراسات في الفلسفة اليونانيَّة، طنطا، دار الحضارة للطباعة والنشر، د.ت، ص 3.

[3]- (Guthrie, W.K.C., Orpheus and Greek Religion: A Study of the Orphism movement, Princeton, 1993, p.224.



83 النَحِلة الأورفيَّة وحيرة العقل اليونانيّ بين الميتوس واللُّوجوس

بنى  وقد   . الإغريقيِّ العالم  يحكمان  كانا  اللذين  والدينيِّ  السياسيِّ  النظامين  معارضة  كان 

أنصار هذا المذهب نمطاً من أنماط الحياة على هامش المجتمع شبيه بما هو عند الشامانيين 

)رجال الدين في القبائل البدائيَّة(]]].

ويرى الكثير من الباحثين أنَّ الأورفيَّة كانت على نقيض الطريقة الإغريقيَّة التي تعُلي من 

شأن الحياة الدنيا، وتنشد السعادة بتحصيل مُتع الجسد من طعام وشراب ونساء، فهي تقول 

ل بالزهد، وتبغي الترقية صُعُدًا في مدارج الكمال.  بالروحانيَّة، وتدعو إلى الخلاص، وتتوسَّ

ه كاليوبي  يت بهذا الاسم نسبةً إلى أورفيوس صاحب النسب الإلهي؛ حيث كانت أمُّ وسُمِّ

Oea� عر والموسيقى أو أوجرس Calliopee ربَّة الشعر، وأبوه أبوللو Apollo ربَّ الفنِّ والشِّ

ه زيوس ربَّ الأرباب. وهكذا تبدو الخرافة في هذه الديانة  grus إله الخمر في تراقيا، وجدُّ

منذ البداية حيث اختلاط البشريِّ بالإلهيِّ من أجل إضفاء صفة القداسة على البشريِّ غير 

المقدَّس.

آخر، وكان شخصيَّة  أيِّ شيء  قبل  كاهنًا وفيلسوفاً  أيِّ حال-  أورفيوس –على  كان  لقد 

غامضة لكنَّها تستوقف النظر، ويعتقد البعض أنَّه كان رجلً حقيقيًّا في حين اعتقد آخرون أنَّه 

كان إلهًا أو بطلً خياليًّا، وتقول رواية أخرى إنَّه مثل باخوس جاء من تراقيا، لكن الظاهر أنَّه 

أو )الحركة المرتبطة باسمه( جاءت من كريت التي كانت تمثِّل الحلقة الوسطى بين الحضارة 

المصريَّة والحضارة اليونانيَّة في ذلك الحين. كما يقال إنَّ أورفيوس كان مصلحًا مزَّقته طائفة 

 .[[[ متهوِّسة من معتنقي المذهب الباخيّْ

على  الوقوف  إمكان  تمنع  التي  أورفيوس  شخصيَّة  حول  المتضاربة  الآراء  كثرة  ورغم 

حقيقة شخصيَّته أو طبيعة آرائه،  يكاد المؤرِّخون يتَّفقون على أنَّ أورفيوس كان عبقريًّا في 

الغناء ويعزف على القيثارة كأنَّه إله، وأنَّه كان مغنِّياً وصاحب صوت جميل، تنقاد إلى أنغامه 

الوحوش  استئناس  ويستطيع  السحر،  تأثير  تحت  واقعة  كأنَّها  الكائنات  جميع  وموسيقاه 

الضارية في هذا العالم، والقوى المخيفة في العالم الآخر، وبالإضافة إلى ذلك فهو المعلِّم 

التالي:   الإلكتروني  الرابط  تمَّ الإطلاع عليه في 2021/4/9 على  العربيَّة،  أورفيوس والأورفيَّة، الموسوعة  زيات،  إلياس   -[[[

http://arab-ency.com.sy/detail/707

]]]- برتراند راسل، تاريخ الفلسفة الغربيَّة، الكتاب الأول)الفلسفة القديمة(، ترجمة زكي نجيب محمود، مراجعة أحمد أمين، 

ة للكتاب، 2010، ص 48. القاهرة، الهيئة المصريَّة العامَّ



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(84

ها مثل أصل الآلهة وطبيعتها، ويعرف الطريق الذي ينبغي  والنبيُّ الذي يعرف الأسرار، ويفِّس

على الناس سلوكه في الدنيا والآخرة، والقواعد التي يجب أن تسير عليها النفس لتبلغ مقرَّها 

وء]]]. الصحيح. وكان يعلِّم تلاميذه رقُى وتعاويذ تقيهم الشرَّ والسُّ

التي  إنَّ زوجة أورفيوس  التي تقول:  أقدَم أسطورة وصلتنا عن الأورفيَّة هي تلك  إنَّ   

كان يهيم بها عشقًا لدغتها حيَّةٌ أثناء هروبها من أريستايوس بن أبوللون الذي راودها عن 

ة حزنه عليها، وانطلق إلى عالم  نفسها، فماتت]]]. فأصابت أورفيوس لوعة الفراق من شدَّ

الموتى لعلَّه يعُيد حبيبته إلى الحياة. وهناك ظلَّ ينوح ويعزف ألحانه الحزينة على قيثارته 

برسيفوني  هاديس وزوجته  قلب  بكوا. ورقَّ  الموتى  أنَّ  أبوللون، حتى  إيَّاها   أهداه  التي 

إلاَّ  إليها  ينظر  ألاَّ  شرط  الدنيا  إلى  زوجته  يصطحب  بأن  له  فأذنا  الموتى،  حارسا  وهما 

بعد خروجهما من العالم السفليِّ ووصولهما إلى الدنيا. لكن أورفيوس لم يستطع الوفاء 

التعب،  خشية  إليها  يطمئنَّ  أن  وأحبَّ  خلفه،  تسير  وزوجته  الطريق  طال  فقد  بعهده، 

ة،  وعادت من حيث أتت إلى عالم الموتى. وبكى أورفيوس  فاستدار، وهنا وقعت الطامَّ

دًا في الغابة يعزف على قيثارته إلى أن قتلته  وانتحب ما شاء له البكاء، واعتزل الناس متوحِّ

عصبة من نساء تراقيا كنَّ يمارسنَ طقوسًا سريَّة احتفاءً بديونيسوس حين رفض مشاركتهنَّ 

مع  الجنسيَّة  علاقته  يقيم  أن  وآثر  جملةً  النساء  قاطع  عندما  عليه  ثرن  إنَّهن  وقيل  الغناء، 

نهر  في  برأسه  ورمين  أشلاءه،  وبعثرن   إرباً  إرباً  فقطَّعنه   ، الغضِّ الشباب  ذوي  الفتيان 

التيَّار  “يوريديس” وقد حمله  يردِّد اسم زوجته  الرأس ظلَّ  إنَّ  Hebrus. ويقال  هِبروس 

في البحر حتى جزيرة لسبوس Lespos حيث ظهرت عرَّافة أورفيوس وهي تسأل الرأس 

أمرها  وحينئذٍ   ،Delphi دلفي  عرَّافة  من  شهرة  أكثر  غدت  حتى  تتنبَّأ  وظلَّت  فيجيبها، 

ا أشلاء أورفيوس فقد جمعتها “الموزيَّات” ودفنَّها في قبر واحد،  أبوللون أن تتوقَّف. أمَّ

ا قيثارته فصعدت إلى السماء وتحوَّلت إلى كوكبة من النجوم هي “النسر الواقع”.  وأمَّ

يقرب  يعد  الدنيا، ولم  العيش، وعاف  أورفيوس  إنَّه لمَّا زهد  فتقول  وتستطرد الأسطورة 

له من حكمة، وما كتبه لم يبلغ إلاَّ القليل  النساء، وتبتَّل، وصام، وتغنَّى بأحزانه، كتب ما حصَّ

]]]- أحمد فؤاد الأهواني، فجر الفلسفة اليونانيَّة قبل سقراط، القاهرة، دار إحياء الكتب العربيَّة، الطبعة الأولى، 1954، ص28-27.

[2]- (Liz Locke, Orpheus and Orphism: Cosmology and Sacrifice at the Boundary, Folklore Forum , 1997, p.4.



85 النَحِلة الأورفيَّة وحيرة العقل اليونانيّ بين الميتوس واللُّوجوس

من الناس، وهؤلاء عقيدتهم أو فلسفتهم في الحياة هي الأورفيَّة]]]. 

سًا  وصارت الحِكَم التي كتبها أورفيوس بمثابة وحي مكتوب جعله أتباعها مصدرًا مقدَّ

للسلطة الدينيَّة. وقد تمَّ العثور على بعض نصوص هذا الوحي الأورفيِّ المكتوب منقوشة 

على ألواح ذهبيَّة بلغ عددها ثمانية، ستة منها في مقابر في جنوب ايطاليا، وواحدفي روما، 

وآخر في كريت. وتتميَّز الأورفيَّة عن أديان الهللينيين القدماء بطابعين: أوَّلهما، أنَّ الوحي 

ست جمعيَّات  أسَّ وثانيهما:أنَّها  الدينيَّة.  الذهبيَّة هو مصدر سلطتها  الألواح  المسطور على 

دينيَّة، كان من حقِّ كلِّ إنسان -بغضِّ النظر عن سلالته أو جنسه- أن ينضمَّ إليها بعد أن يشُرَّب 

تعاليمها.

ة ة حركة تجديد وإصلاح للديانة الديونيسيوسيَّ ثانيً�اً: الأورفيَّ
الديونيسيوسيَّة  للديانة  مُصلحًا  أورفيوس كان  أنَّ  الباحثين والمؤرِّخين  الكثير من  يرى   

تمامًا كما كانت الفيثاغوريَّة إصلاحًا للأورفيَّة]]]. فقد كانت الديونيسيوسيَّة منتشرة في تراقيا 

وانتقلت منها إلى بلاد اليونان، وهي تعود إلى ديونيسيوس إله الخمر، وهو إله تراقي قديم، 

الشعير  من  المعصور  الشراب  إله  بوصفه   ،»Sabazius »سبزيوس  باسم  عُبَّاده  عند  عُرف 

)البيرة(، وكُتب اسمه مرموزاً بحرف )B( في العصر الميكينيِّ نحو 1550 ق.م، ولم يأخذ 

مكانته بين آلهة الأولمب إلاَّ في وقت لاحق بعد إزاحته »لهستيا« ربَّة المدفأة والمنزل. وذاع 

ة الطبيعة والوجد والنشوة الدينيَّة والنبيذ  رة باعتباره ربًّا لقوَّ صيته في الكتابات الهوميريَّة المتأخِّ

وثماره. ومن أحبِّ الأشياء إليه الكروم والتمر والكأس والأسد والعنزة والثعبان والدولفين 

والثور والأرقط والفأر]]].

كر  والسُّ والمجون  واللَّهو  والمدح  البهجة  ربوبيَّة  لديونيسيوس  الأساطير  أسندت  وقد 

والشعر الدراميُّ والمسرح والمدنيَّة والموسيقى وزراعة الكروم. بل يرى البعض أنَّ »زيوس« 

عندما أنجب »ديونيسيوس« من زوجته »برسيفوني« جعله سلطاناً على العالم، فغارت منه 

الثالثة، 2000، ص 130- الطبعة  القاهرة، مكتبة مدبولي،  الفلسفة،  الشامل لمصطلحات  الحفني، المعجم  ]]]- عبدالمنعم 

131.  ولهذه الأسطورة روايات شتَّى تختلف في تفاصيلها الفرعيَّة.

]]]- أنظر، برتراند راسل، تاريخ الفلسفة الغربيَّة، مرجع سبق ذكره، ص 51.

ار، الفكر الدينيُّ عند اليونان، القاهرة، دار الهداية،  الطبعة الثانية، 2005، ص 78. ]]]- عصمت نصَّ



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(86

اء هم “التيتان” فكان  “هيرا” زوجة “زيوس” وألَّبت عليه طائفة من العمالقة الأرضيين الأشدَّ

يستحيل صورًا مختلفة ويردُّهم عنه إلى أن انقلب ثورًا فقتلوه ومزَّقوه إرباً، إلاَّ أنَّ الإلهة مينرفا 

استطاعت أن تختطف قلبه، وسلَّمته إلى زيوس، فبعث من هذا القلب ديونيسيوس الجديد. 

وهكذا يكون- كما ترى الأسطورة- قد وُلدَِ ثلاث مرَّات: فقد كان موجودًا في شخص “فانس”، 

ثم ابن برسيفوني، ثم الإله الذي عاد إلى الحياة. وقد صعق “زيوس” “التيتان”، وخرج البشر 

 . ناً من عنصَريْ الخير والشرِّ من رمادهم]]]. ولذلك كان النوع الإنسانيُّ عند الأورفيين مكوَّ

ا الشرُّ فهو عنصر “التيتان”  ا الخير فبسبب ما أكله “التيتان” من جسم ديونيسيوس، وأمَّ فأمَّ

الأصلي، وهذا أيضاً هو سرُّ استعداد الطبيعة البشريَّة للفضيلة والرذيلة.

كر، ولذلك   وتعُدُّ عبادة ديونيسيوس من أكثر العبادات طرافة وإثارة، فهو إله الخمر والسُّ

ساءت سمعته، ويرجع ذلك لطقوس هذه الديانة المليئة بالمجون والخلاعة والعنف، فضلً 

عن رواجها عند النساء من دون الرجال. ومن أشهر الاحتفالات الطقسيَّة التي كانت تقام له 

ها: “ديونيسيا الأصغر” و”ديونيسيا الأكبر”              ة أهمُّ عيد “الديونيسيا”، ويتألَّف من احتفالات عدَّ

الكروم.  تزهر  الربيع حين  بداية  به في روما  يحُتفل  تهتُّكيٌّ  و”الباكخاناليا” وهو عيد سريٌّ 

د،  وتتمثَّل طقوس عبادته في صعود عُبَّاده من النسوة إلى التلال للاحتفال بمولد الإله المتجدِّ

الطقوس بإحضار حيوان  الطبول منتشيات عاريات. وتبدأ  مخمورات راقصات على دوي 

مفترس فيمزِّقنه إرباً ويرتشفن دمه إحياء لذكرى تمزيق ديونيسيوس. وكنَّ يعتقدن أنَّ الإله 

، ويصبحن والإله شيئاً واحدًا  سيدخل بهذه الطريقة إلى أجسامهنَّ ويستحوذ على أرواحهنَّ

شأن الإتحاد الصوفيِّ، ثم يصرن بعد ذلك متنبِّئات بسرِّ الخلود ويتحوَّلن إلى إلهات]]]. وكان 

كر أنهنَّ قد خرجن من أجسادهنَّ ليلاقوا ديونيسيوس وأنهنَّ بالفعل  يتهيَّأ لهنَّ تحت تأثير السُّ

ثن معه. وكنَّ يشعرن أنهنَّ قد تحرَّرن من أجسادهن، وحصلن على قوَّة اختراق حُجُب  يتحدَّ

الغيب، فأصبحن قادرات على التنبُّؤ، وصرن في واقع الأمر إلهات]]]. ويرى برتراند رسل أنَّ 

]]]- يوسف كرم، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، القاهرة، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، الطبعة الثانية، 1967، ص 7. 

ار، الفكر الدينيُّ عند اليونان، مرجع سبق ذكره، ص 79. وانظر أيضًا، جفري بارندر، المعتقدات الدينيَّة لدى  ]]]- عصمت نصَّ

للثقافة  الوطني  المعرفة،  المجلس  الكويت سلسلة عالم  مكَّاوي،  الغفار  مراجعة عبد  إمام،  إمام عبدالفتَّاح  ترجمة  الشعوب، 

والفنون والآداب، 1993، ص 58-57.

بدران،  ترجمة محمد  الثاني،  المجلَّد  الأول من  -الجزء  السادس  المجلَّد  اليونان،   الحضارة – حياة  ة  قصَّ ديورانت،  ]]]- ول 

بيروت/ تونس، المنظَّمة العربيَّة للتربية والثقافة والعلوم، د.ت، ص 339.



87 النَحِلة الأورفيَّة وحيرة العقل اليونانيّ بين الميتوس واللُّوجوس

الأزواج لم يكونوا راضين عن ممارسة زوجاتهم لهذه الطقوس الخليعة الماجنة والعنيفة في 

الآن نفسه، إلاَّ أنَّه يقرِّر أنَّ هؤلاء الأزواج لم يجرؤوا على معارضة الدين]]]. 

ولا شكَّ في أنَّ هذه الديانة كانت تتميَّز بالهمجيَّة والبدائيَّة، وهذا ما يفِّس إقبال اليونانيين 

عليها؛ إذ إنَّهم كسائر الجماعات التي تنتقل إلى الحضارة بخطوات سريعة، تراهم- أو على 

الأقلِّ ترى بعضهم- قد تعهَّدوا في أنفسهم شعورًا بحبِّ ما هو بدائيٌّ، وتراهم يسعون إلى 

أسلوب من العيش أقرب إلى الغريزة والعاطفة من أوضاع الأخلاق الجاريَّة التي يقوم العرف 

التي أجُبرت إجبارًا على أن تكون أكثر مدنيَّة في سلوكها  على صيانتها؛ فالرجل أو المرأة 

الظَّاهر منها في شعورها، يؤذيها أحكام العقل، وتكون الفضيلة بالنسبة إليها عبئاً واسترقاقاً. 

وهذا ينتهي إلى ردِّ فعل في الفكر والشعور والسلوك]]].

هذا الأمر حدا بـ”ول ديورانت” إلى القول: ”تلك هي الطقوس الانفعاليَّة التي انتقلت من 

تراقيا إلى بلاد اليونان كأنَّها وباء دينيٌّ شبيه بأوبئة العصور الوسطى، ينتزع إقليمً في إثر إقليم من 

آلهة أولمبس الباردة الواضحة معبودات الدولة الرسميَّة ليُحِلَّ محلَّها دينًا وطقوسًا تشبع شهوة 

الاهتياج والتحرُّر من القيود، والحنين إلى التحمُّس والاستحواذ والتصوُّف والغموض”]]].

من  فيقلِّل  يعمل على إصلاحها؛  أو  الديانة  هذه  د  يجدِّ أن  أورفيوس  كان على  ثمَّ  ومن 

بها قليلً إلى اللُّوجوس ويبعدها عن سيطرة الميتوس.  عنصر الخرافة المستشري فيها، ويقرِّ

كما عمل على تخليص هذه الديانة من جانبها اللاَّأخلاقيِّ العنيف مبتغيًا أن يحوِّلها إلى ديانة 

ات والنشوة الناتجة من  ائب عن الملذَّ روحيَّة تتخلَّص من عبء الجسد وشهواته وبحثه الدَّ

كر الروحيُّ  كر، فأخذ ينتقل بهذه الديانة عن طريق تحويل دفَّتها إلى الزُّهد، وأن يحلَّ السُّ السُّ

كر البدنّيْ.   محلَّ السُّ

ولكن المتأمِّل إلى الطقوس البديلة التي أضفتها الأورفيَّة على الديانة الديونسيوسيَّة يجد 

أنَّها لم تبتعد كثيراً عن إيغالها في اللاَّمعقول والاعتماد على الخرافات والأساطير؛ إذ كان 

من أهمِّ هذه الطقوس ما عُرفِ بـ “طقس التطهُّر”؛ فكانت الأورفيَّة تؤمن بأنَّ الإنسان مركَّب 

]]]- برتراند راسل، تاريخ الفلسفة الغربيَّة، مرجع سبق ذكره، ص 46.

]]]- المرجع نفسه.

ة الحضارة – حياة اليونان،  مرجع سبق ذكره، ص 339- 340. ]]]- ول ديورانت، قصَّ



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(88

، ومن دم ديونيسيوس وهو مبدأ  من عنصرين متعارضين: من العنصر التيتانيِّ وهو مبدأ الشرِّ

الخير.  ومن ثمَّ كان الجسد بمثابة القبر للنَّفس، وهو عدوُّها اللَّدود، يجري معها على خصام 

، وهذا أمر عسير لا تكفي له حياة أرضيَّة واحدة،  دائم، فواجب الإنسان أن يتطهَّر من الشرِّ

بل لا بدَّ له من سلسلة ولادات تطيل مدة التطهير والتكفير إلى آلاف السنين، ورتَّبوا عن هذه 

إليه  بالماء مضافاً  أو  باللَّبن،  التطهير بالاستحمام  ليلً، منها  يقيمونها  العقيدة طقوسًا كانوا 

ة ديونيسيوس، بما في ذلك  مادَّة تلوِّنه بلون اللَّبن، وتقديم القرابين غير الدمويَّة]]]، وتمثيل قصَّ

تقطيع ثور وأكل لحمه نيئاً، وتلاوة صلوات بينها وبين كتاب الموت المعروف عن المصريين 

مشابهات كثيرة]]]. 

من  هَدي  بلا  ويصير  أهواؤه  يطيع  عندما  البشريِّ  العقل  حال  هو  هذا  أنَّ  ولا شكَّ في 

فلم  الخرافة.  بئر  قعر  في  به  لتلقي  الأمواج  فتتلاطمه   ، الحقِّ طريق  له  يبُِّي  سماويٍّ  وحي 

اليونانيَّة من  تجُْدِ محاولات الأورفيَّة نفعًا في تخليص الدينسيوسيَّة أو غيرها من الديانات 

التامِّ في حيِّز الأسطورة رغم محاولاتها وسعيها إلى ذلك، بل بقيت هي ذاتها في  وقوعها 

دائرة الأسطورة. وهو الأمر الذي سيزداد وضوحًا مع مناقشة أفكارهم في المباحث التالية.

ة  ثالثًا: نشأة الوجود عند الأورفيَّ
رًا عن نشأة الوجود يتناسب مع طبيعتها الأسطوريَّة المليئة  الديانة الأورفيَّة تصوُّ مت  قدَّ

بالخرافات، فرأت أنَّ الماء هو أصل الكون، تمامًا كما ذهب طاليس، ومن الماء جاء الطِّين 

ومن كليهما جاء الثعبان هيراكليس أو الزمان. ومع الزمان نشأت الضرورة وهي قانون القضاء 

والقدر الذي يحكم الكون بأسره. ثم أنجب الزمان: الأثير والعماء والظلام. ثم شكَّل بيضة 

كلِّ  أصل  وهي  للحياة،  الأكبر  الرَّمز  هي  “البيضة”  إنَّ  الأورفيَّة  التعاليم  وتقول  الأثير،  في 

الأشياء. ولمَّا تفتَّحت البيضة خرج منها “فانس” أو النور. وقيل إنَّ البيضة انفلقت نصفين، 

إميل  يرى  كما  التصوُّرات  هذه  وتعُدُّ  )أورانوس(]]].  السماء  والآخر  الأرض)جايا(  أحدهما 

[1]- (Guthrie, Orpheus and Greek Religion, p.201.

]]]- يوسف كرم، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، مرجع سبق ذكره، ص 7.

]]]- محمد فتحي عبدالله، علاء عبد المتعال، دراسات في الفلسفة اليونانيَّة، طنطا، دار الحضارة للطباعة والنشر، د.ت، ص 9.



89 النَحِلة الأورفيَّة وحيرة العقل اليونانيّ بين الميتوس واللُّوجوس

برهية تخريفات لا تختلف عن سواها من ضروب الهذر]]]. ومع ذلك يمكننا أن نخلص من 

هذا إلى أنَّ المفهوم الأساسيَّ للأورفيَّة قائم على مبدأ الإثنينيَّة، وفيه معارضة لمفهوم نشأة 

الكون كما هو متعارف عليه في الدين الرسميِّ عند اليونان القدماء]]]. 

ا فانس أو النور فهو أوَّل ما أنجبت الآلهة، والنور هو خالق هذا الكون وجميع ما فيه من  وأمَّ

كائنات، وهو يحمل أجنحة ذهبيَّة فوق كتفيه، وهو كائن يتركَّب من الجنسين، وله جسمان]]]. 

وثمَّة روايات أخرى تجعل له رؤوس ثور في جنبيه، وفوق رأسه ثعبان يتصوَّر ويتحوَّل إلى 

جميع أنواع الحيوان، ومن هنا كان له القدرة على خلق جميع الحيوانات ذكورًا وإناثاً. ومن 

أسمائه زيوس، وديونيسيوس )إله الخمر(، وإيروس )إله الحب( وبان )إله التناسل( وميتيس 

)إله العقل(. وتعُدُّ هذه الأسماء الخمسة من صفاته لأنَّه هو الذي خلقها كما خلق الآلهة. 

ثنا عن أنَّها انحدرت منه، وخرجت من صلبه]]]. وأنجب النور ابنة هي  فجميع الأساطير تحدِّ

الليل، واتَّصل بها فتكوَّنت منهما الأرض والسماء، وتزوَّجت الأرض السماء فأنجبا ثلاث 

أبناءه سوف يقضون عليه ألقى بهم في  بنات وستَّة بنين، ولمَّا علم  أورانوس)السماء( أنَّ 

نهر تارتاروس وغضبت الآلهة فأنجبت)التيتان( وهم مردة جبابرة، وكورنوس وريا وأقيانوس 

ابتلع  أنجب  فلَّم  ريا،  أخته  وتزوَّج   أورانوس، فصرعه  أبيه  كرونوس على  وتغلَّب  وتيش. 

النَّجاة، وأرسلته إلى كريت حتى إذا بلغ  أبناءه، غير أنَّ ريا ساعدت زيوس على  كرونوس 

ه ابتلع النور، فأخذ منه القوَّة وأصبح البدء والوسط والنهاية لكلِّ شيء، ثم شرع زيوس  أشدَّ

يرتِّب أمور العالم، فتزوَّج ريا التي أصبحت ديميتر وأنجبت برسيفوني التي اغتصبها زيوس 

فحملت منه ديونيسيوس]]].

وهكذا تتمُّ الأجيال الستة للآلهة حسب الأسطورة: الزمان والإثير والعماء. ثمَّ النور ومعه 

نقيضه الليل. ثمَّ السماء والأرض. ثمَّ كرونوس وريا. ثمَّ زيوس وبرسيفوني. ثمَّ ديونيسيوس]]].

الثانية،  الطبعة  والنشر،  للطباعة  الطليعة  دار  بيروت،  طرابيشي،  جورج  ترجمة  اليونانيَّة،ج1،  الفلسفة  تاريخ  برهية،  إميل   -[[[

1987، ص65.

]]]- إلياس زيات، أورفيوس والأورفيَّة، مرجع سبق ذكره.

ة للكتاب، 2009، ص12. ]]]- أحمد فؤاد الأهواني، في عالم الفلسفة، القاهرة، الهيئة المصريَّة العامَّ

]]]- المرجع السابق، ص 13.

]]]- محمد فتحي عبدالله، علاء عبد المتعال، دراسات في الفلسفة اليونانيَّة، مرجع سبق ذكره، ص 10.

]]]- أحمد فؤاد الأهواني، في عالم الفلسفة، مرجع سبق ذكره، ص 14.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(90

ا البشر في الديانة الأورفيَّة فقد خرجوا من رماد “التيتان” الذين صعقهم زيوس بالبرق  أمَّ

البشر  أنَّ  وأشرنا-  سبق  كما  الأورفيَّة-  رأت  ولذلك  ديونيسيوس،  افترسوا  عندما  والرَّعد 

يمثِّل  الذي  الخالدة  النفس  عنصر  وهو   ، إلهيٌّ أو  سماويٌّ  أحدهما  عنصرين  من  يتكوَّنون 

، ويمثِّل التيتان هؤلاء المردة  نصيب ديونيسيوس في جسم التيتان، والثاني عنصر أرضيٌّ شريرٌّ

الأرضيين الذي افترسوا ديونيسيوس، بينما خرجت باقي المخلوقات الأرضيَّة تباعًا.

لا بدَّ من الإشارة إلى أنَّ نظريَّة نشأة الوجود عند الأورفيَّة تعِّب بشكل ما عَّم عُرفِ بعد 

، فالإنسان على سبيل  ذلك بـ “وحدة الوجود”، فالوجود الأورفيٌّ يختلط فيه الإلهيُّ بالمادِّيِّ

، وليست هناك حدود فاصلة بينهما. ويتَّضح  المثال  يتكوَّن من عنصر إلهيٍّ وعنصر ماديٍّ

هذا في أنَّ الأورفيَّة لم تحاول أن تجد حلولً منطقيَّة لمشكلة التضادِّ بين المادَّة والعقل، وبين 

ت بوضوح عن الثنائيَّة في ما كان ينتج من الطقوس التعبُّديَّة  الله والعالم، بل بالعكس عبَّ

د” الذي يعني دخول الإله في شخص المتعبِّد،  ونه “التوحُّ التي كانت تعِّب عَّم كانوا يسمُّ

طمأنينة  وأدرك  الأوهام  من  بذلك  تخلَّص  وأنَّه  به،  اتَّحد  قد  الإله  أنَّ  الأخير  ليعتقد  حتى 

الاندماج في الألوهيَّة. وهكذا يكون الإله في هذه الديانة ليس بمنأى عن العالم أو متعاليًا 

عنه، بل من الممكن أن يتجَّل من خلال هذه المخلوقات، وأنَّ كلَّ المخلوقات قد خرجت 

عنه أو فاضت منه فيوض النور عن الشمس.

اليونانيِّ  العقل  من  الأسطورة  تمكُّن  مدى  عن  الأورفيَّة  عند  الوجود  نشأة  تعِّب  وهكذا 

اليونانيَّ سواء  العقل  تفارق  الأسطورة لم  أنَّ  الباحثين  أحد  يرى  فيما  المبكرة،  في عصوره 

قبل عصر التفلسُف المزدهر أم أثناءه أو بعده، فقد كانت الأسطورة  تختلف في مخالطتها 

للفلاسفة الإغريق؛ فهي عند فيلسوف سافرة مكشوفة، وعند آخر ساترة ملفوفة، وعند الثالث 

. بل يرى أنَّ الفلسفة اليونانيَّة حاولت أن تجعل للأسطورة منهجًا تبُقي به  تتبرقع بما يشفُّ

ه بالباطل]]]. على الأسطورة في تصوير فلسفيِّ يموَّ

ة �ة النفس والجسد في الديانة الأورفيَّ رابعًا: ثن�ائيَّ
وهو  إلهيٌّ  سماويٌّ  أحدهما  عنصرين  من  مكوَّن  أنَّه  على  الإنسان  إلى  الأورفيَّة  نظرت 

الجسد عن طريق  إلى  قد دخلت  النفس  هذه  وأنَّ  البدن،  هو  أرضيٌّ  مادِّيٌّ  والآخر  النفس 

]]]- مصطفى غلوش، الأسطورة في الفلسفة الإغريقيَّة، الزقازيق، دار الأرقم للطباعة والنشر، د.ت، ص5.



91 النَحِلة الأورفيَّة وحيرة العقل اليونانيّ بين الميتوس واللُّوجوس

للنَّفس، وأنَّها قد سقطت  يعُدُّ قبًرا  ياح]]]، وأنَّ هذا الجسد  الرِّ التنفُّس محمولة على أجنحة 

فيه تكفيراً لخطيئة أوَّليَّة ارتكبتها أثناء وجودها بجوار الآلهة، أو نتيجة للتكوين الذي خُلِق 

س والمدنَّس؛ أي من لحم الإله “ديونسيوس”، ومن المردة الأرضيين  منه البشر من المقدَّ

في  الخيِّ  الجانب  وهي  الإلهيَّ  العنصر  النفس  تمثِّل  حال  أيِّ  وعلى  التيتان”.  الجبابرة” 

سًا. ومن  الإنسان، بينما المادَّة تمثِّل الجانب الشرير. ولذلك صار الجسم خبيثاً والروح مقدَّ

ثمَّ بحثت الأورفيَّة عن سبيل لخلاص النفس من هذا البدن، فرأت أنَّ الغاية من الحياة هي 

تنقية النفس من الشوائب المادِّيَّة الشريرة، وإبقاء الإنسان نقيًّا حتى تحين ساعة تحرُّر النفس 

من الجسد، ورأت أنَّ هذا لا يتمُّ إلاَّ عن طريق التطهُّر.

التكوين  المكوِّن الأرضيِّ في  الإلهيِّ على  المكوِّن  زيادة  يعني  الأورفيين  عند  والتطهُّر 

الإنسانيِّ، ويتمُّ ذلك عند الأورفيين باتِّباع قواعد معيَّنة في الطعام والملبس، والقيام بعبادات 

منظَّمة تجري على أيدي الكهنة أو رجال الدين الأورفيين، ومن أهمِّ هذه الطقوس التعبُّديَّة: 

ارتداء ملابس بيضاء، الامتناع عن أكل اللُّحوم، الامتناع عن ارتداء ما يصنع من موادَّ حيوانيَّة 

من صوف وجلود وغيرها، تقديم قرابين غير دمويَّة عن الأحياء والأموات، وعدم ممارسة 

النشاط الجنسيِّ من أجل الشهوة، وأحلَّته من أجل الإنجاب فحسب، والتطهُّر بالاستحمام 

باللَّبن أو بإضافة مادَّة بيضاء للماء تلوِّنه بلون اللَّبن، وتمثيل قصة ديونيسيوس، بما في ذلك 

س  تقطيع ثور وأكل لحمه نيئاً تمثيلً واستحضارًا لما حدث للإله، وامتصاصًا للجوهر المقدَّ

من جديد، وتلاوة صلوات بترانيم معيَّنة تشبه إلى حدٍّ كبير ترانيم كتاب الموتى عند المصريين 

ف في الحياة. وأنَّه إذا تمَّ الالتزام بهذه  ات والتقشُّ القدماء، هذا إلى جانب الزُّهد في كلِّ الملذَّ

الطقوس في الحياة الدنيا، فإنَّ الملتزم يفوز بالسعادة الدائمة في العالم الآخر، ويتمتَّع في 

وأنفسهم غير  يرة  الشرِّ أعمالهم  الأشرار على  يعاقب  الأخيار. في حين  بصحبة  العالم  هذا 

الطاهرة بأن يكلَّفوا بإنجاز أعمال لا تنتهي كأن يملأوا الغرابيل، ويلاقوا أهوالً مهولة. 

ولكي تتطهَّر النَّفس من الخطايا والآثام فعلى المريدين أن يلتزموا بإرشادات أورفيوس 

ة في كتاب » النفس«، ورأى أنَّه رأي قد جانبه الصواب إلى حدٍّ كبير، فإذا كانت النفس  ]]]- وهو الأمر الذي أنتقده أرسطو بشدَّ

– كما يقول الأورفيُّون – تدخل إلى الجسم عن طريق التنفُّس محمولة على أجنحة الرياح، فغن ذلك مستحيل في النبات وفي 

بعض الحيوانات؛ لأنَّها لا تتنفَّس كلُّها، وذهب أرسطو إلى أنَّ مثل هذا الأمر قد غاب عن أصحاب هذا الاعتقاد.) أنظر : أرسطو، 

كتاب النفس، نقله إلى العربيَّة أحمد فؤاد الأهواني، مراجعة جورج قنواتي، دار إحياء الكتب العربيَّة، الطبعة الأولى، 1949، 

ص36-35(.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(92

وترى  الأتباع والمريدين في عصره]]].  إلى  بالنسبة  الروحيَّ  المرشد  كان هو  فقد  وتعاليمه، 

أرضيَّة  حياة  في  يتمَّ  أن  يمكن  لا  والآثام  والخطايا  الشرور  من  الكامل  التطهُّر  أن  الأورفيَّة 

ة التطهير والتكفير إلى آلاف السنين. ومن  واحدة، ومن ثمَّ قالت بولادات متكرِّرة تطيل مدَّ

ة نفسها التي قال بها سقراط  ثم اعتقد الأورفيُّون بعدم مشروعيَّة الانتحار، انطلاقاً من الحجَّ

البدن حتى تستكمل  برفقة  تبقى  أن  بدَّ من  النفس لا  أنَّ  فيدون عن  وأفلاطون في محاورة 

الله،  الراعي وهو  الذي يملكه  الذنب الأول. ولأننا كالقطيع  العقوبة المفروضة عليها من 

فليس للإنسان أن يهرب بغير أمره]]].

إلى ذلك، قالت الأورفيَّة بالتناسخ لإتمام عمليَّة التطهُّر؛ ويعني التناسخ أنَّ الروح تولد 

الأولى،  طهارتها  حسب  منها  أشقى  أو  الأولى،  حياتها  من  أسعد  حياة  لتحيا  مرَّة  بعد  مرَّة 

ا  أو عدم طهارتها، ويتكرَّر هذا المولد مرَّة بعد مرَّة حتى تتطهَّر الروح من ذنوبها تطهُّراً تامًّ

ث  فيسمح لها بالدخول في جزائر المنعَّمين. وهكذا توغل في  عالم الأساطير حينما تتحدَّ

عن مصير النفس بعد الموت، وترى أنَّها لا تبلغ مقرَّها عقب الموت مباشرة، بل تسيح في 

ذلك  تتفادى  أن  وعليها  زيوس،  أبهاء  بجانب  ماء  ينبوعَيْ  إلى  تصل  ، حتى  السفليِّ العالم 

النفس  ع  تتضرَّ ثم  الدنيا.  إلى  العائدة  الأنفس  تشربه  النسيان،  ماء  لأنه  اليسار  على  الذي 

ثمَّ  الينبوع الآخر حتى تشرب منه فترتقي إلى مرتبة الأبطال.  الذين يحرسون  الحرَّاس  إلى 

، وهاديس إله الجحيم  تقف قبل بلوغها مقرِّها الأخير بين يدي برسفوني إلهة العالم السفليِّ

وزيوس وديونيسيوس، تلتمس منهم العودة إلى جنسها السعيد قبل خطيئة التيتان، وعندها 

تحضر النفس طاهرة تلتمس من برسفوني أن ترسلها  إلى مقرِّ الأبرار الأطهار، فتخرج من 

دائرة التناسخ وتفرُّ من الجحيم، لترتفع إلى درجة الآلهة لا البشر]]].

وهناك قول ثالث يبعث الأمل في قلوب الموتى وخلاصته أنَّ العقاب الذي يلقاه الميت 

ر عنه أصدقاؤه بعد موته،  رَ الإنسان عن ذنبه قبل موته، أو كفَّ في الجحيم قد ينتهي إذا كَفَّ

وبهذه الطريقة نشأت عقيدة التطهير وصكوك الغفران]]].

]]]- محمد فتحي عبدالله، علاء عبد المتعال، دراسات في الفلسفة اليونانيَّة، مرجع سبق ذكره، ص16.

]]]- أحمد فؤاد الأهواني، في عالم الفلسفة، مرجع سبق ذكره، ص 17.

]]]- أحمد فؤاد الأهواني، فجر الفلسفة اليونانيَّة قبل سقراط، مرجع سبق ذكره، ص 79.

ة الحضارة، مرجع سبق ذكره، ص 345- 346. ]]]- ول ديورانت، قصَّ



93 النَحِلة الأورفيَّة وحيرة العقل اليونانيّ بين الميتوس واللُّوجوس

ب  ويجدر بنا هنا الإشارة إلى أنَّ رجال الدين أو الكهنة الأورفيين قد عملوا على التكسُّ

والانتفاع المادِّيِّ من تعاليم الديانة الأورفيَّة عن طريق صكوك الغفران التي تقرُّ إمكانيَّة بعض 

الأشخاص على تكفير ذنوب البعض؛ فكانوا -كما يشير إلى ذلك “ول ديورانت” -كثيراً ما 

لهم  روا  يكفِّ أن  على  القدرة  وهبوا  قد  أنَّهم  روعهم  في  ويدُخِلون  الأغنياء،  أبواب  يقرعون 

، ثم يخُرجِون من حقائبهم مجموعة  خطاياهم أو خطايا آبائهم بضروب من التضحية والرقيّْ

ضخمة بخطِّ موسيوس Musaeus أو أورفيوس، يمارسون منها طقوسهم، ويقنعون الأفراد 

والقيام  القرابين  بتقديم  ن  يتَّم ا  إَّن عنها،  والتكفير  الذنوب،  من  التوبة  أنَّ  بأكملها  مدناً  أو 

مون بها إلى الأحياء  بضروب التسلية )الاحتفالات( التي يشغلون بها ساعات الفراغ ويتقدَّ

عون  ون العمل الأخير )الاحتفالات( طقوسًا خفيَّة، ويدَّ وإلى الموتى على السواء، وهم يسمُّ

أنَّها تنجينا من عذاب النار، فإذا أغفلناها فلا يعلم أحد ماذا يصيبنا من عذاب]]]. وهكذا يتفنَّن 

ى “الغفران والتكفير عن الذنوب”  رجال الدين في خداع الناس بأوهام وأساطير تحت مُسمَّ

من أجل الحصول على الأموال والمنافع الشخصيَّة الدنيويَّة.

ة   خامسًا: الأخلاق في الديانة الأورفيَّ
اهتمَّت الأورفيَّة بالأخلاق كمحاولة للتخفيف من ذلك الانحلال الخلقيِّ المتفِّش في 

مت  فقدَّ القدماء؛  اليونانيين  لدى  الآلهة  أفعال  يبدو ظاهراً في  أنَّه  اليونانيِّ، حتَّى  المجتمع 

حياة  مع  يتَّفق  يكن  الذي لم  الزُّهد  رأسها  يأتي على  التي  الأخلاقيَّة  القواعد  من  مجموعة 

ات. وليس هذا  اليونانيون مُقبِلين بقوَّة على الشهوات والملذَّ اليونانيين العاديَّة، حيث كان 

بغريب، فإذا كانت الآلهة تبحث عن شهواتها ورغباتها الشرعيَّة وغير الشرعيَّة فماذا سيكون 

شأن البشر؟ وقد نشأت تلك النزعة الزاهدة في الأورفيَّة نتيجة لتصوُّرها الثنائيِّ عن النفس 

والجسد، وأنَّ الجسد هو أصل الشرور، ولذلك لا بدَّ من أن يلجم شهوات هذا الجسد نحو 

اللَّحم، ولا يشترك في أيِّ نوع من أنواع سفك الدماء، ولا يعاشر النساء  المأكل فلا يأكل 

رغبة وشهوة.

كما كان من أهمِّ المبادئ الأخلاقيَّة في الأورفيَّة مبدأ احترام الحياة حيثما وُجِدت، سواء 

أكانت حياة البشر أم حياة الحيوان والنبات. فلا يجوز للإنسان أن يقتل الآخر أو يعتدي على 

بها أو يقتلها.  حياته بأيِّ حال من الأحوال، وعليه أيضًا أن يرفق بالحيوانات والطيور فلا يعذِّ

ة الحضارة، مرجع سبق ذكره، ص 346. ]]]- ول ديورانت، قصَّ



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(94

كما لا يجوز للإنسان أن يقتل نفسه؛ فالانتحار يعُدُّ كفراً لأنَّه عدول عن الامتحان، ومن ثمَّ 

عن الثواب. 

إلى ذلك، دعت هذه الديانة إلى العمل الصالح؛ حيث رأت أنَّ النفس الصالحة سوف 

تنجو من دورات الولادات المتكرِّرة وتستعيد طبيعتها الإلهيَّة فتحيا حياة روحيَّة في العالم 

غير المنظور. وإنْ لم يصل إلينا ما هي الأعمال الصالحة على وجه التحديد التي نادى بها 

يتَّفق  التي  ة  العامَّ الفاضلة  المبادئ  ستكون  الاحتمالات-  أغلب  –على  ولكنها  الأورفيُّون، 

عليها البشر في كلِّ زمان ومكان من قبيل الصدق، والأمانة، وعدم الاعتداء على الآخرين... 

إلخ. مع الأخذ في الاعتبار أنَّهم لم يحرِّموا الخمر)رغم اختلاف الباحثين حول هذه المسألة(، 

كر هذه هي التي  فقد كانوا في طقوسهم وعباداتهم يسكرون حتى الثَّمالة، ويرون أنَّ حالة السُّ

توصلهم إلى حالة “الوجد” أي حالة الاتِّحاد مع الله، ويعتقدون أنَّهم بهذه الطريقة يحصلون 

على ضرب من المعرفة الصوفيَّة التي لا يمكن الحصول عليها بالوسائل المألوفة]]]. كما أنَّهم 

يوريديس”  بعد موت  النساء  نبذ جميع  نفسه  أورفيوس  إنَّ  بل  الجنسيَّة،  المثِليَّة  لم يحرِّموا 

]]]، ما جعلهنَّ يغضبن عليه ويقطِّعنه إرباً. ل عليهنَّ الفتيان ذوي الشباب الغضِّ وفضَّ

كان الأورفيُّون يرون أيضًا أنَّ الحياة مليئة بالمعاناة والتعب والألم، فالبشر موثوقون على 

عجلة تدور بهم دورات لا نهاية لعددها، من مولد وممات يتعاقبان، وأنَّ حياتهم الحقيقيَّة 

ا هي في النجوم. ولولا ارتباطهم بالأرض لما لبثوا في هذه الحالة طويلً،  ليست هذه وإَّن

الأمر، وينعموا بما في ذلك من نشوة من خلال  بالله في آخر  يتَّحدوا  أن  بإمكانهم  ولكن 

الذهبيَّة  الألواح  في  أتى  ما  ذلك  إلى  يشير  وما  الزاهد]]].  والعيش  اللذائذ  ونبذ  التطهير، 

الأورفيَّة؛ إذ وجد مكتوباً عليها:   “بشُراك يا من عانى ضروب العناء... لقد أصبحت إلهًا 

بعدما كنت إنساناً”. ووجد على لوحة أخرى:” إنَّك سعيد مبارك، لأنَّك ستصير إلهًا بعدما 

كنت بشًرا فانيًا”]]].

لقد آمنت الأورفيَّة إيماناً راسخًا بالعدالة الإلهيَّة، وبالعالم الروحانيِّ، وبالطهارة الباطنة، 

]]]- برتراند راسل، تاريخ الفلسفة الغربيَّة، مرجع سبق ذكره، ص 51.

[2]- (Guy Lanoue, Orpheus in the Netherworld inThe Plateau of Western North America: The Voyage of Peni, 

UNIVERSITA’ DI CHIETI “G. D’ANNUNZIO”, 1991, p.2

]]]- برتراند راسل، تاريخ الفلسفة الغربيَّة، مرجع سبق ذكره، ص 54.

]]]- المرجع السابق، ص 51.



95 النَحِلة الأورفيَّة وحيرة العقل اليونانيّ بين الميتوس واللُّوجوس

الضحيَّة  فيه  يمجِّدون  أتباعها  وكان  اليونان،  آلهة  بين  نظير  له  ليس  إلهها  أنَّ  ترى  وكانت 

. ومع ذلك كانت ترى أنَّ باقي الأسرار  المظلومة، والفوز النهائيِّ للضعيف صاحب الحقِّ

ل خلقيًّا، بل إنَّها كانت تستبيح بعض  تتكفَّل الطقوس وحدها بتحقيق أغراضها من دون التكمُّ

رًا مادِّيًّا، ما يفسح المجال إلى  المخازي وتدمجها في شعائرها، وتتصوَّر العالم الآخر تصوُّ

. وهذا - في رأيي- أهمُّ ما يؤخذ على الأخلاق  المادِّيَّة، كما يفسح المجال للتأويل الشعريِّ

الأورفيَّة.  

�ة  ة في الحضارة الغربيَّ  سادسًا: أثر الأورفيَّ
تميَّز أتباع الأورفيَّة عن سائر اليونانيين بملابسهم البيضاء، وبامتناعهم عن أكل اللُّحوم، 

وبنزعتهم الزاهدة التي لم تكن تتَّفق مع عادات اليونانيين المقبلة على الحياة، اللاَّهثة وراء 

الديانة  هذه  تلفت  أن  الطبيعيِّ  من  كان  ثمَّ  ومن  ات.  الملذَّ عن  والبحث  الشهوات،  إشباع 

فيثاغورس  عنها  فأخذ  والمفكِّرين؛  الفلاسفة  من  ة  الخاصَّ سيَّما  ولا  إليها  الكثيرين  أنظار 

والفيثاغوريون طعامهم ولباسهم ونظريَّتهم في تناسخ الأرواح. واستفاد السفسطائيُّون من 

أقوال الأورفيَّة ووفَّقوا بينها وبين غيرها. كما تأثَّر بها أفلاطون تأثُّراً كبيراً حتى ذهب البعض 

إلى القول بأنَّه كان من معتنقيها، وأنَّ تعاليمه في أغلبها أورفيَّة الأصل]]]. فكان دائًما ما يذكِّرهم 

التناسخ  به مذهب  تأثَّر  ما  أهمِّ  الأقدمين، ومن  المؤلِّهة  اسم:  عليهم  مطلقًا   في محاوراته 

الذي كان يلائم المذهب الأفلاطونيَّ في التذكُّر والنسيان. ويقال إنَّ احتقار أفلاطون للبدن، 

، لا يخلو من التأثُّر بالنظرة الأورفيَّة للحياة ومن أنَّها طرد من النعيم، ومن  ولعالم الحواسِّ

ا أرسطو فقد اعتني بأن يوازن بين مذهب الأورفيين  أنَّ البدن مصدر الشرِّ وعدم الطهر. أمَّ

ومذاهب الفلاسفة الطبيعيين.

 ولا يشقُّ على الباحث المطَّلع أن يرُجع بعض التعاليم الرواقيَّة من قبيل: الزهد، ووحدة 

الوجود، إلى أصل أورفيِّ. ويرى “ول ديورانت” أنَّه كان في حوزة  رجال الأفلاطونيَّة المحدَثة 

وطقوسهم  للاهوتهم  أساسًا  اتَّخذوها  الأورفيَّة  الكتابات  من  كبيرة  مجموعة  بالإسكندريَّة 

المسيحيَّة  أثَّرت في  المحدَثة. كذلك  الأفلاطونيَّة  الكبير على  تأثيرها  يعكس  ما  وتصوُّفهم 

كما أشار إلى ذلك العديد من الفلاسفة والباحثين من أمثال برتراند راسل كما سبق أن أشرنا، 

]]]- أنظر،  مصطفى النشار، فكرة الألوهيَّة عند أفلاطون وأثرها في الفلسفة الإسلاميَّة والغربيَّة، القاهرة، مكتبة مدبولي، الطبعة 

الثانية، 1988، ص 33.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(96

ح بأنَّ هذه العقيدة امتدَّ تأثيرها حتى طال العصور الأولى من المسيحيَّة]]].  وجوتريه الذي صرَّ

وكان من أهمِّ الأفكار الأورفيَّة التي من الممكن أن نجد صداها في المسيحيَّة: فكرة التطهُّر، 

الربانيُّ،  وِلد من جديد، والعشاء  قتُل ثم  الذي  س  الجسم والروح، والابن المقدَّ وتعارض 

وهو أكل جسم الإله ودمه وقدسيَّته، وصكوك الغفران في المذهب الكاثوليكيِّ. فكلُّ هذه 

الأفكار يبدو صداها من قرب أو من بعُد في المسيحيَّة التي كانت هي نفسها دينًا ذا طقوس 

من  الكثير  ويرى  الروح.  وتحرُّر  فيَّة  التصوُّ والوحدة  والأمل  ارة  الكفَّ فيها  خفيَّة،  ومراسم 

الباحثين الغربيين أنَّه لا تزال الأفكار والعبادات التي تشتمل عليها هذه الديانة منتشرة بيننا 

هذه الأيام]]]، في حين يرى آخرون أنَّه ربما تكون هناك أفكار أورفيَّة أخرى منتشرة بيننا هذه 

الأيام ولا نعلمها خصوصًا أنَّنا لا نعلم عن تفاصيلها إلاَّ القليل، لأنَّ هذه التعاليم كانت سرًّا 

محجوباً لا يتاح إلاَّ للمريدين، فقد حفظ الأورفيُّون أسرارهم وطقوسهم باستعمال لغة من 

الاستعارات، لغة رمزيَّة تحتاج إلى تفسير لا يتسنَّى لأحد إلاَّ بعد جهدٍ جهيد.

الخفيِّ لأورفيوس في  “الوجود  بعنوان  بحثاً مسهبًا   Leah Schwebel ليه شويبل  وأفرد 

“الكوميديا الإلهيَّة لدانتي” يرى فيها أنَّ أسطورة أورفيوس قد أثَّرت في الأدب العالميِّ بشكل 

عامٍّ والأدب الغربيِّ بشكل خاصٍّ منذ العصر الهلينستيِّ وحتى العصر الراهن. فقد استخدم 

الأدباء أسطورة التمزيق الجسديِّ لأورفيوس لتعزيز أهدافهم الأدبيَّة، وتلاعبوا بها عبر آليَّات 

تفكيكيَّة. وذهب أيضًا إلى أنَّه رغم أنَّ دانتي لم يذكر أورفيوس صراحة في الكوميديا الإلهيَّة 

ة بالمثقَّفين، إلاَّ أنَّه يمكن العثور  إلاَّ مرَّة واحدة عند رؤيته له في أحد دهاليز جهنَّم الخاصَّ

دة  تتبُّع الإشارات الضمنيَّة والصريحة في “الكوميديا الإلهيَّة” على أشكال متعدِّ من خلال 

دة]]].  لحضور أورفيوس بأوجه متعدِّ

ص تشارلز سيجال Charles Segal فصله السابع من كتابه “أورفيوس أسطورة  كما يخصِّ

الشاعر Orpheus The Myth of the Poet” لهذا الغرض أيضًا، إذ أتى هذا الفصل بعنوان 

“أورفيوس من العصور القديمة إلى اليوم” والذي يرى أنَّ الشعر الغربيَّ قد تأثَّر تأثرُاً كبيراً 

لم  لو  الذي   G. Vergil فرجيل  بجورجي  مثالً  ويضرب  يوريدس(،  )أورفيوس-  بأسطورة 

[1]- Guthrie, Orpheus and Greek Religion, p.261.

ة الحضارة، مرجع سبق ذكره، ص  347. ]]]- ول ديورانت، قصَّ

[3]- Leah Schwebel, Dante’s Metam-Orpheus: The Unspoken Presence of Orpheus in the Divine Comedy, 

Hirundo: The McGill Journal of Classical Studies, Volume IV, 2005- 2006, p.62.



97 النَحِلة الأورفيَّة وحيرة العقل اليونانيّ بين الميتوس واللُّوجوس

يكتب سوى المئتي بيت التي كتبها عن أسطورة أورفيوس لكان ذلك كافيًا لأن يضمن له 

رًا أورفيوس من  . فقد استفاض فيرجيل في كتابة الأسطورة من جديد مصوِّ الخلود الشعريَّ

خلال مأساويَّة الشاعر العاشق]]]. 

كما يرى الشاعر أبولينير )1914م( أنَّ الأورفيَّة حاضرة بقوَّة في الفنِّ التشكيليِّ الغربيِّ 

أن يصنعوا  وبيكابيا، وديشامب، فجميعهم حاولوا  وليجييه،  ديلوني،  أمثال:  عند  المعاصر 

بالألوان ما صنعه أورفيوس بالأنغام، بأن يجرِّدوها من الواقع، ويجعلوا من تناسقها وتناغمها 

الجديدين واقعًا فنيًّا]]]. 

على  اعتمادها  من  تمثِّله  ما  رغم  اليوم  حتى  الغربيِّ  وجدان  في  الأورفيَّة  تبقى  وهكذا 

اللاَّعقلانيَّة  من سماتها  يخلِّصوها  أن  الراهنون  الغربيُّون  فقد حاول  والخرافات،  الأساطير 

تستدعي  رموزاً  منها  يجعلوا  بأن  )الميتوس(  والترَّهات  والأباطيل  الأساطير  سيطرة  ومن 

لوها- في مسعاهم هذا- ما لا تحتمل،  التأويل، لكن هذا يعُدُّ في الحقيقة احتيالً، فقد حمَّ

وذهبوا في تأويلها إلى ما لا يخطر لأصحابها الأصليين على بال. 

 

خاتمة
ة التي خلصت   تنتهي هذه المقاربة النقديَّة للديانة الأورفيَّة إلى مجموعة من النتائج المهمَّ

ها ما يلي: إليها، لعلَّ من أهمِّ

فة التي حاولت أن تهذِّب الأساطير  أوَّلً– إنَّ هذه الديانة هي ديانة الطبقة الوسطى المثقَّ

في  وآرائهم  الشرقيين  بأساطير  فاستعانت  الخرافة،  في  الموغلة  الآلهة  عالم  عن  اليونانيَّة 

الألوهيَّة وعلومهم، فحاولوا بذلك أن يخطوا خطوة إلى الأمام في اتِّجاه اللُّوجوس، ولكنهم 

الدائرة التي يمكن أن  -مع ذلك- بقوا يدورون في فلك دائرة )الميتوس( والأسطورة. تلك 

يسقط فيها كلُّ فكر بشريٍّ يبتعد عن منهج الله تعالى الذي أنزله على الأنبياء بطريق الوحي.

نظام صارم على رأسه سلطة من رجال  لها  دة  متشدِّ الأورفيَّة عقيدة  الديانة  كانت  ثانيًا- 

[1]- Charles Segal, Orpheus The Myth of the Poet, The Johns Hopkins University Press, London, 1989, p.155.

]]]- عبدالمنعم الحنفي، المعجم الشامل لمصطلحات الفلسفة، مرجع سبق ذكره، ص131.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(98

مذهبًا  تمثِّل  تكن  لم  أنَّها  ومع  اعتدال.  دون  من  العقيدة  شؤون  في  دة  ومتشدِّ المذهب، 

اجتماعيًّا فقد استمرَّ تأثيرها زمناً طويلاً، واعتنقها عدد من قادة الفكر اليونانيِّ القديم، وانتقل 

تأثيرها إلى الفكر المسيحيِّ في عصوره الأولى. وتركت بصماتها مع الزمن، فكان هناك من 

يمثِّلها في مختلف الحضارات الإنسانيَّة، وكان من نتائج ذلك أن أثُرِيت الأسطورة بتخريجات 

وتوظيفات مختلفة كانت مصدرًا من مصادر إلهام الأدباء والشعراء والفنَّانين.

ثالثًا- إذا كانت الديانة الأورفيَّة قد عمدت إلى جذب الناس إلى الدين عبر التخلُّص من 

بعض الطقوس والتعاليم العنيفة أو اللاَّ أخلاقيَّة إلاَّ أنَّها فشلت في ذلك؛ حيث ساعدت على 

إذاعة موجات من الشكِّ في الدين اليونانيِّ القديم. لكنَّ أهمَّ ميزاتها أنَّها عجَّلت من ظهور 

؛ حيث تمكَّن الفلاسفة معها أن يتحرَّروا من تأثير الأساطير، ويتَّجهوا مباشرة  الفكر الفلسفيِّ

إلى الاتِّجاه العقليِّ المحض الذي يرفض الخرافة ويشمئزُّ من ترديد الأساطير. وهذا يفِّس 

نقد الفلاسفة من أمثال أفلاطون وأرسطو لتلك النِّحلة حيث رأى أفلاطون أنَّ أصحابها لم 

يكونوا سوى مجرَّد عابثين.

من  مكوَّنة  دينيَّة  رؤى  عن  الأورفيَّة  الديانة  في  الدينيَّة  والطقوس  التعاليم  ت  عبَّ رابعًا- 

أباطيل وترَّهات غاية في السذاجة والبدائيَّة، وأنَّ أولئك الذين زعموا في ما بعد أنَّها كانت 

لوها ما لا تطيق، بل إنَّهم  تعِّب عن رموز أخلاقيَّة عالية، تباروا في تفسيرها وتأويلها، قد حمَّ

ذهبوا في بعض التأويلات إلى ما لم يخطر لأصحابها الأوَّلين على بال.

خامسًا: عَكَسَ هذا التناول للنِّحلة الأورفيَّة ذلك العقل الغربيَّ القديم الذي كان يرزح 

لَ ماضيه الموغل  تحت وطأة الخرافة ونير الأسطورة. وأنَّ الغربيَّ المعاصر لمَّا أراد أن يجَُمِّ

يصوِّر  أو  أثواباً عقلانيَّة  يلبسه  أن  تأويلات جزافيَّة محاولً  عليه  يضُفي  راح  اللاَّمعقول  في 

أساطيره وخرافاته كرموزٍ ترمز إلى أشياء معقولة بعيدًا عن سيطرة )الميتوس( المتمكِّن منها، 

لها ما لا تحتمل وما لا يخطر ببال أسلافه الأقدمين. فحََمَّ

 



99 النَحِلة الأورفيَّة وحيرة العقل اليونانيّ بين الميتوس واللُّوجوس

المصادر والمراجع
�ة �ة والمترجَمة إلى العربيَّ المراجع العربيَّ

11 أحمد فؤاد الأهواني، فجر الفلسفة اليونانيَّة قبل سقراط، القاهرة، دار إحياء الكتب العربيَّة، .

الطبعة الأولى، 1954.

22 ة للكتاب، 2009.. أحمد فؤاد الأهواني، في عالم الفلسفة، القاهرة، الهيئة المصريَّة العامَّ

33 أرسطو، كتاب النفس، نقله إلى العربيَّة أحمد فؤاد الأهواني، مراجعة جورج قنواتي، دار .

إحياء الكتب العربيَّة، الطبعة الأولى، 1949.

44 التالي:  . الإلكتروني  الرابط  على  العربيَّة،  الموسوعة  والأورفيَّة،  أورفيوس  زيات،  إلياس 

.707/http://arab-ency.com.sy/detail

55 الطليعة . دار  بيروت،  طرابيشي،  جورج  ترجمة  اليونانيَّة،ج1،  الفلسفة  تاريخ  برهيه،  إميل 

للطباعة والنشر، الطبعة الثانية، 1987.

66 برتراند راسل، تاريخ الفلسفة الغربيَّة، الكتاب الأول)الفلسفة القديمة(، ترجمة زكي نجيب .

ة للكتاب، 2010. محمود، مراجعة أحمد أمين، القاهرة، الهيئة المصريَّة العامَّ

77 مدبولي، . مكتبة  القاهرة،  الفلسفة،  لمصطلحات  الشامل  المعجم  الحفني،  المنعم  عبد 

الطبعة الثالثة، 2000. 

88 ار، الفكر الدينيُّ عند اليونان، القاهرة، دار الهداية،  الطبعة الثانية، 2005.. عصمت نصَّ

99 دار . طنطا،  اليونانيَّة،  الفلسفة  في  دراسات  المتعال،  عبد  علاء  الله،  عبد  فتحي  محمد 

الحضارة للطباعة والنشر، د.ت.

مصطفى النشار، فكرة الألوهيَّة عند أفلاطون وأثرها في الفلسفة الإسلاميَّة والغربيَّة، القاهرة، 1010

مكتبة مدبولي، الطبعة الثانية، 1988.

والنشر 1111 للطباعة  الأرقم  دار  الزقازيق،  الإغريقيَّة،  الفلسفة  مصطفى غلوش، الأسطورة في 

والتوزيع، د.ت.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(100

ة الحضارة – حياة اليونان،  المجلَّد السادس -الجزء الأول من المجلَّد 1212 ول ديورانت، قصَّ

والعلوم،  والثقافة  للتربية  العربيَّة  المنظَّمة  تونس،  بيروت/  بدران،  محمد  ترجمة  الثاني، 

د.ت.

يوسف كرم، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، القاهرة، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، الطبعة 1313

الثانية، 1967.

�ة المراجع الأجنبيَّ
1.	

 Charles Segal, Orpheus The Myth of the Poet, The Johns Hopkins 

University Press, London, 1989.

2.	 Guthrie, Orpheus and Greek Religion: A Study of the Orphism 

movement, Princeton, 1993.

3.	 Guy Lanoue, Orpheus in the Netherworld in The Plateau of Western 

North America: The Voyage of Peni, UNIVERSITA’ DI CHIETI “G. 

D’ANNUNZIO”, 1991.

4.	 Leah Schwebel, Dante’s Metam-Orpheus: The Unspoken Presence 

of Orpheus in the Divine Comedy, Hirundo: The McGill Journal of 

Classical Studies, Volume IV, 2005- 2006.

5.	 Liz Locke, Orpheus and Orphism: Cosmology and Sacrifice at the 

Boundary, Folklore Forum , 1997.

6.	 Owen Lee, M., Virgil as Orpheus: A Study of the Georgics, New York, 

1996.



الهرمسيّة 
لينا محسن ]]]

مة مقدِّ
هرمس واحدٌ من آلهة الأولمب، عبدَه اليونانيُّون، وأعُجبوا بقدراته الخارقة رغم قيامها 

هاء. فهو من  بالدَّ ة والطاغية، والشخصيَّة المتُذبذِبة والمتَُّسمة  النَّفس المستبدَّ على صفات 

ار والمسافرين، ومن جهة ثانية اللِّصُّ الذي سرق أخاه منذ ساعات ولادته  جهة حامي التجَّ

إلهٌ  وحاملها  فكيف  البشر،  بين  المنبوذة  البشريَّة  خصال  أسوأ  على  جُبِلَ  أنَّه  أي  الأولى، 

معبود؟! 

لطة بنَهمٍ متزايد؛ إذ  هرة والنُّفوذ والسُّ عاً جشعاً يسعى نحو الشُّ إلى ذلك، كان هرمس طمَّ

رات وصِفات ألوهيَّة أكثر، واقتنص ما أراد بالقوَّة والفَرض، فبلغت  جهِد للحصول على مقدَّ

به إلهاً وفرداً من عائلة الأولمب،  أنْ أجبر والدَه زيوس كبيَر الآلهة على الاعتراف  سطوته 

اً على الطبيعة التي كانت تعُبَد عند اليونانيين،  رات. كما أظهر تكبُّ وإعطائه المزيد من المقدِّ

قتل  حدِّ  إلى  طمعه  به  ووصل  النَّهمة.  نفسه  لغايات  تحقيقاً  أوجدته  ما  كلِّ  بتغيير  وذلك 

الكائنات الحيَّة كالسلحفاة مثلاً –وهو الذي عُرفِ عنه أنَّه إله الخصوبة للأحياء جميعاً- كما 

، والناقل له بين حدِّ الحياة والممات، كذلك  كان يعتقد بأنَّه موصل الميِّت إلى العالم السفليِّ

اقتصَّ نبات القصب ليحيله آلة لا روح فيها نسُِبَت إليه بأنَّها أوَّل ناي يخُتَع. 

ة أو تقدير الأبوَّة، إذ لم يجد في أخيه  فضلاً عن هذا، لم يألف قلب هرمس مشاعر الأخوَّ

أبولو إلَّ وسيلة لاستلاب قدراته منه، وتطوير ذاته المغرورة، فانتزع علوم العرافة منه ونسبها 

هرة، وكانت هاتان الغايتان  إليه، كما اقتصرت نظرته لأبيه على أنَّه وسيلة مُجدِية للنفوذ والشُّ

 . السفلّيْ أن يكون رسوله للآلهة وللبشر وللعالم  ية  ليستخلص من والده خاصِّ اً  ملحَّ دافعاً 

بيَْد أنَّه، رغم مسعاه لتخليد اسمه، لم ينل الاهتمام الكافي من الباحثين كما غيره من الآلهة، 

]]]- باحثة وأكاديميَّة ـ سورية.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(102

ة  واكتنفت طقوس عبادته وشعائر تقديسه الغموض، خصوصاً في الفترة المدروسة والممتدَّ

بين القرن الثامن والخامس قبل الميلاد.

العبادات  في  يته  أهمِّ وإبراز  الإله،  لهذا  متكاملة  صورة  تكوين  البحث  هذا  في  نحاول 

وإبراز  وبقدراته،  باسمه  ارتبطت  التي  العبادة  وطرق  به،  المرتبطة  والمعتقدات  اليونانيَّة، 

للبشريَّة  الحضاريِّ  الفكر  مع  يتوافق  ونقدها بما  المعلومات  استقراء  من خلال  مدلولاتها 

. والديانات السماويَّة المعروفة بما يتماشى مع المنطق والعقل البشريّْ

وقبل الشروع بالبحث لا بد من الإشارة إلى نقاط هامّة وهي:

.أ. ورد في الأدبيات الإسلامية أن هرمس هو نبيُّ الله إدريس

ب. بحسب المصادر التاريخيّة المختلفة ولا سيما العهد القديم، فإنّ إدريس هو الابن 

السادس لآدم، والذي ورد ذكره في العهد القديم  باسم )أخنوخ بن يارد(، ما يعني ـ لو سلمّنا 

جدلاً  بصحة رواية العهد القديم ـ أنّ إدريس قد عاش وعمر آدم ما يزيد عن 600 سنة.

ج. وبمعزل عن الاختلاف حول التاريخ الذي عاش فيه إدريس فإن المقطوع به أنه 

كان قبل نوح بمدة ليست قصيرة، وهذا يعني أننا نتحدث عما يقارب 5 آلاف سنة قبل 

الميلاد.

د. تتحدث المصادر التاريخيّة عن أن إدريس عاش في مصر وعُرف باسم هرمس 

الهرامسة، وكان حكيماً موحّداً مصلحاً.

التي  السماويةّ والمروياّت الإسلاميّة أن الانحرافات  التاريخيّة والكتب  الوثائق  هـ. في 

كانت تطرأ على أفكار الشعوب ولا سيّما أتباع الأنبياء غالباً ما تحدث بعد موت نبيهم، 

وتصل هذه الانحرافات إلى حد الغلو ونسبة الألوهيّة إلى هذا النبيّ.

النبي( في  و. وبملاحظة ما تقدم ومع الفارق الزمنيّ الكبير بين ظهور هرمس )إدريس 

مصر وظهور هرمس الإله في بلاد اليونان والذي بلغ ما يزيد عن الـ 4500 سنة، فإنه من غير 

المستبعد أن هذه الأفكار قد أصابها التحريف والتزييف ونسُب إلى النبيّ ما لا يصحّ نسبته 

له ولا هو دعا إليه فتحوّل إلى إله نسُبت إليه الأعمال الشنيعة التي اعتاد الإغريق أن ينسبوها 



103 الهرمسيّة

إلى آلهتهم من المجون والفجور والظلم والقهر، فتحوّلت إلى ديانة بعد أن تحوّل هرمس 

إلى إله عند اليونان.

وبناءً على ما تقدّم فإنّ هذا البحث إنّا يهتمُّ بما اعتبره الإغريق إلهاً لهم، ولا نلحظُ فيه هرمس 

الذي هو نبيُّ الله إدريس، فنناقش ما ألزم الإغريق به أنفسهم من مواصفاتٍ نسبوها إلى إلهٍ أطلقوا 

عليه اسم هرمس علمً أن المواصفات لا تنسجم مع صفات الأنبياء، فضلاً عن الإله.

لًا: لمحة عن الفكر الدينيِّ اليونانّيْ أوَّ
فنشأتها غير  مثلاً.  كغموضها  شابتها،  التي  الإشكالات  كثرة  اليونانيَّة  الديانة  يعُابُ على 

ع يفِّس طبيعة الآلهة، كما أنَّها  ند إذ لم ترتكز على نبيٍّ أو مشرِّ دة بتاريخ، وهي ضعيفة السَّ محدَّ

د التعاليم والمبادئ، ولا تنظيماً لهيكل كهنوتيٍّ متسلسل،  سة ذات نصٍّ يحدِّ لا تمتلك كتباً مقدَّ

كاً بتعاليم دينيَّة مستقيمة، ولا نظاماً  ولا تفسيراً للظَّواهر الكونيَّة، ولا حياة متفانية ورعِة، ولا تمسُّ

متَّفقاً عليه ليوم البعث والحساب، وليس لها أيضاً نظام مقبول للتَّوبة والتَّكفير، وعليه، فهي 

أقرب إلى أن تكون تجربة دينيَّة تتَّسم بالتسامح العقائديِّ وبراعة معتنقيها في التَّوفيق بين التليد 

ساتها في نسج أسطوريٍّ أو ثوب فلسفيٍّ فضفاض” ]]].  والجديد من مقدَّ

لطة الدينيَّة والنِّظام الكهنوتيِّ جعل من الديانة اليونانيَّة مشوَّشة،  ولا ريب في أنَّ غياب السُّ

ورافق كلَّ هذه العثرات انعدام القدرة على معرفة طقوسها -التي أدُِّيت بطريقة اجتهاديَّة فرديَّة- 

وتطوُّر معتقداتها بدقَّة، إذ تتداخل صفات المعبودات وتتشعَّب وظائفها، ويرجع ذلك كلُّه 

إلى ندرة الوثائق والآثار.

يانة أنَّ أساس تكوينها وهم، حيث مثَّلت الأسطورة   ومن العيوب المرافقة أبداً لهذه الدِّ

الرئيسيِّ بما تحويه من قصص عن أصول الآلهة وأسمائها وأنسابها،  الدينيِّ  الفكر  مصدر 

وأشكال الطقوس وأسُُس العبادات، وهذا المصدر لا يصلح أن يكون مصدراً تاريخيَّاً لأنه 

مجهول النشأة والنسب.

ذاجة، أو ما يمكن تسميته  راسات طور الديانة اليونانيَّة الأوَّل بأنَّه طور السَّ لقد وصفت الدِّ

، فقد بدا خياليَّاً وبعيداً عن الواقع، ومستنداً إلى الأسطورة في طروحاته وتفاسيره،  بالأسطوريِّ

]]]- س.م. بورا: التجربة الدينيَّة، ترجمة أحمد محمد سلامة محمد السيد، الهيئة المصريَّة العامة للكتاب القاهرة 1989، ص 

.76 ،75



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(104

دت  والجمع بين السحر وعبادة الأرواح من جهة، وبين عبادة الطبيعة من جهة أخرى، فتعدَّ

يتمكَّن  ولم  الميتافيزيقيَّة،  والأمور  الطبيعيَّة  يَّة  الحسِّ الأمور  بين  وجمعت  وتنوَّعت،  الآلهة 

الباحثون من تحديد أصل الأساطير اليونانيَّة، وما زالوا مختلفين حول منبتها وكتَّابها ]]]. 

ت الآلهة الكبرى  ، انقسمت آلهة اليونان بين آلهة كبرى وأخرى صغرى، واختصَّ بشكل عامٍّ

ت الصغرى بالأرض والبحر والحيوان  بالسماء ومقرُّها جبل الأولمب في تساليا، فيما اختصَّ

ا  أمَّ السفليِّ من نصيب هاديس،  والعالم  السماء من نصيب زيوس،  ]]]. وكانت  وغير ذلك 

البحر فمن نصيب بوسيدون، وقد دمجهم هوميروس في أسرة واحدة أو مجمع إلهيٍّ واحد 

)بانثيون( ]]]. 

يانة المنتمي لها، فقد  الدِّ كان مفهوم الإله في هذه الأطوار مشوَّشاً مضطرباً حالهُ حال 

واب أو الطيور أو الجمادات أو قوى غيبيَّة  أطلق اليونانيُّون صفة الألوهيَّة على البشر أو الدَّ

يتخيَّلونها يمكن تسخيرها لخدمتهم، وجمعوا بين التَّجريد والتَّجسيد في نظرتهم للإله، وقد 

حيَّة،  روحاً  له  وأنَّ  بالحياة،  ينبض  فيه  ما  كلَّ  وأنَّ  الكون  بروحيَّة  اعتقادهم  ذلك في  ظهر 

والتماثيل التي يؤلِّهونها ما هي إلاَّ صور لقوى روحيَّة كامنة فيها ]]].  

يانة اليونانيَّة إلى تشوُّش الفكر عند اليونانيين، إذ بدأوا بعبادة  يمكننا أن نرُجِع تشوُّش الدِّ

ونيَّة، ثمَّ تمادوا  الآلهة ذات الهيئة الحيوانيَّة، ما يدلُّ على قصور فكرهم في إدراك الكائنات الدُّ

في القصور ليجعلوا من البهائم آلهة، ثم اتَّخذوا  في العصور اللاَّحقة الهيئة الإنسانيَّة برفقة 

حيوان صديق له أو رمز عليه، واعتبُرت هذه نقلة مميَّزة من نقلات الفكر المتحرِّر التي تدلُّ 

مازالت  لكنَّها  تطوُّر جيِّدة  نقطة  أنَّها  وإمكانيَّاتها رغم  البشريَّة  بالقدرات  تأثُّرهم  على مدى 

مشُوْبة بفكرتين: الأولى ترميز الأعلى بالأدنى وهي أن يرمز الإنسان إلى الإله بحيوان يدلُّ 

راتها تأثُّراً جعلهم لا يستطيعون أن يتصوَّرا  عليه، والثانية ذهولهم بالهيئة البشريَّة، والتأثُّر بمقدِّ

ار، الفكر الدينيُّ عند اليونان، دار الهداية، الطبعة 2، 2005، ص23، 25. ]]]- عصمت نصَّ

]]]- حسن نعمة، موسوعة ميثولوجيا وأساطير الشعوب القديمة ومعجم أهمِّ المعبودات القديمة، دار الفكر اللبناني1994، ص 101.

]]]- حسين الشيخ، اليونان، دار المعرفة الجامعيَّة الإسكندريَّة، دراسات في تاريخ الحضارات القديمة، دار المعرفة الجامعيَّة، 

الإسكندريَّة د. ت، ص 143-142.

ار، ص 23، 24. ]]]- عصمت نصَّ



105 الهرمسيّة

أنَّ الآلهة في أيِّ شكل مغاير للأشكال البشريَّة ]]]، ما أعجزهم عن تخيُّل الإله بصورة أسمى 

وأنقى من التجسيد البشريِّ المحدود.

ى القول  إذن، ما يمكن أن نطلقه على الديانة اليونانيَّة، في هذه المرحلة التاريخيَّة، لا يتعدَّ

بأنَّها تجربة دينيَّة لا ديانة قائمة بذاتها لها ممارسات تعبُّديَّة وطقوس وشعائر، والمستهجن أنَّهم، 

رغم ضعفها، آمنوا بها، واستمالت قلوبهم، واستهوت خيالهم، وتواءمت مع نظام حياتهم. 

ة ثاني�اً: الديانة الهرمسيَّ
1. ولادة هرمس ونسَبُه

هرمس هو ابن زيوس كبير آلهة الأولمب الإثني عشر والحورية مايا، ويعُتبر ثاني أصغر 

والإلهيةّ  الإنسانيَّة عموماً،  منافية للأخلاق  من حمل صفات  يكن وحده  الآلهة. ولم  هذه 

خصوصا؛ً فقد ورثها عن والده الذي أنجبه من علاقة غير شرعيَّة جمعته بالحوريَّة مايا، ولم 

تردعه مكانته »الربوبيّة« عن خوفه من أن تكشف زوجته هيرا خيانته، لذا اختار ولادة ابنه غير 

الشرعيِّ في كهف مظلم في أركاديا على تلَّة سيلين]]].

 انطلاقاً من ذلك، لم يعِش هرمس في جبل الأولمب كباقي الآلهة المخلَّدين، فالظَّلام 

توَّاقة للانتقام من  ناقمة، حاقدة،  نفسه  كافياً لأن تكون  الذي أبصره في أولى لحظاته كان 

الذي  أبولو  أخيه  من  وكذلك  أيضاً،  الكهف  ذلك  في  ونفاه  عليه،  عاراً  اعتبره  الذي  والده 

حظي بتقدير والده، فقام بسرقة بقراته. هذه التطوُّرات السريعة في شخصيَّته دفعته إلى إظهار 

الحِيَل والخداع ليجبر والده على الاعتراف بصفاته الألوهيَّة، واعتباره رسول الآلهة، وراعي 

ار، وإله الإخصاب للحيوانات وللبشر... المسافرين، وحامي التجَّ

من هنا، يمكن وصف شخصيَّة هرمس بأنَّها سريعة التطوُّر، إذ تمكَّن من فكِّ قماطه وهو 

مازال حديث الولادة، وخرج بهدوء كي لا تنتبه أمه، وقفز من السرير، ثم انسلَّ خارجاً من 

الكهف، وذهب وحده إلى تيساليا. وعلى غفلة من أخيه، سرق بقرات من ماشيته مستغلاًّ 

في  علَّق  الواحد،  اليوم  يكمل  لم  الذي  وعمره  يتوافق  لا  وبمكر  القطيع،  عن  غيابه  فرصة 

]]]- بورا، ص79.

[2]- Hisiod the Homeric hymns and homerica,edited by g.p.goold the loeb classical library Harvard university 

press London,p363.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(106

أذنابها أغصاناً مورقِة، وربط إلى قوائمها القصب والأغصان كي يمحو أثرها، وساقها بسرعة 

كبيرة. وبعد قيامه بأفعاله الماكرة هذه عاد إلى كهفه طفلاً بريئاً يلبس قماطه وينام في سريره، 

وازداد إصراراً على الكذب بعدم علمه وصلته بسرقة بقرات أبولو]]].

السيِّىء،  وفعله  غيابه  على  ه  أمُّ عاتبته  فعندما  قة،  السَّ ذنب  باقترافه  هرمس  يكتفِ  لم 

رته من غضب أخيه عند معرفته بذلك، ما كان منه إلَّ أن فاخر بفعلته، ولم يبُدِ أيَّ أمارة  وحذَّ

ه  داً أبولو بعقابه وسرقة أملاكه إن فعل شيئاً له أو لأمِّ خجل من نفسه أو خوف، بل جهر مهدِّ

الأرجل وذهبه  الثلاثيَّة  دلفي، وأسرق كلَّ حوامله  معابدِه في  “أسطو على كلِّ  قائلاً:  مايا، 

ته وثيابه” ]]]. وهذا يدلُّ على شخصيَّة متجبِّة في الظُّلم، محابية للباطل.  وفضَّ

ده بأن يلقي به في التارتاروس المظلم، ولن يستطيع  عندما علم أبولو بفعلته غضب وهدَّ

لبقة  غير  بطريقة  هرمس  فردَّ  بقراتي”]]].  لي  تردَّ  لم  إذا  والدتك  ولا  والدك  “لا  إنقاذه  أحد 

ه:” لم أرَ بقراتك يا ابن ليتو، ولا أعرف عنها شيئاً، ولم أسمع  مستخدماً تسمية نسبه فيها لأمِّ

ي  همِّ وكلُّ  أخرى،  وأشغالاً  أعمالاً  لديَّ  إنَّ  بالي؟  يشغل  ما  هذا  وهل  عنها،  الآخرين  من 

ينحصر بالنَّوم وحليب أمِّي وأقمطتي، أقسم أنَّني حتى لم أرَ اللِّصَّ الذي سرق بقراتك”]]].

مارس هرمس من العناد ما يكفي لمنع أخيه من انتزاع الاعتراف منه رغم كلِّ تهديداته 

له، فأرغمه على الذهاب إلى زيوس ليحكم بينهما ويفضَّ نزاعهما، وهناك لم ينفعه مكره 

وخداعه ومراوغته، حيث أمره الوالد بإعادة البقرات لأخيه، لكنه بمكره المعتاد راوغ أخيه 

التي  قيثارته  تنازل بسهولة كبيرة عن  الخاطر، كما  بقراته طوعاً وهو راضٍ مسرور  له  وترك 

ليؤنس وحدته  إياها  إعطائه  نرجسيَّته، وفاوضه على  السلحفاة كي يرضي  صنعها من جلد 

بينما يرعى الأبقار، مقابل حصوله على العصا الذهبيَّة التي كان يحملها في يده ويسوق بها 

ماشيته، وهدفه من ذلك سلبه مقدرة من مقدراته، ليصبح في المستقبل إله الرَّعي والرُّعاة ]]]. 

]]]- عبد المعطي الشعراوي، أساطير إغريقيَّة، ج 3، مكتبة الأنجلو المصريَّة، القاهرة 2005، ص 511.

الطبعة الأولى  القديمة، ترجمة هاشم حمادي، الأهالي للطباعة والنشر دمشق،  اليونان  نيهاردت، الآلهة والأبطال في  أ.أ   -[[[

1994،ص 41. 

]]]- نيهاردت، ص 42.

[4]- Hisiod the Homeric hymns and homerica, op.cit ,p383. 

]]]-  شعراوي، أساطير إغريقيَّة، ج3، ص 367.



107 الهرمسيّة

2. قدراته وصفاته

أن  أيضاً  ه  يهمُّ ولم  قدراته،  على  خلالها  من  يحصل  التي  للوسيلة  هرمس  يكترث  لم 

افع الباطنيُّ  تكون هذه القدرات معيبة، ومن ذلك نجد أنَّ محور صفاته كان الطَّمع؛ فهو الدَّ

وهذا  له.  أتيح  شيء  كلِّ  على  يطرة  للسَّ العاشق  كونه  وقراراته  لتصرُّفاته  المحرِّك  الأساسيُّ 

الحبُّ التَّملكيُّ الأنانيُّ جعله يجمع بين المتناقضات بخليط بالغ الغرابة، ففي حين برز كإلهٍ 

هاء والكسب]]]. وقد  حامٍ حامٍ للُّصوص، كان أيضاً إله المسافرين وإلهاً للحظِّ والتِّجارة والدَّ

، ما جعله يحظى بشفاعة بين  ية بين العالمين البشريِّ والإلهيِّ اتَّصف بالقدرة على التنقُّل بحرِّ

، ورسولاً يجلب الحظَّ للآلهة، وهذه  البشر والآلهة، ويصبح دليل الموتى إلى العالم السفليِّ

الصفة استدعت إسناد مهامَّ كثيرة أخرى إليه، ليصير بذلك مسؤولاً عن كلِّ ما يتعلَّق بعقد 

فاع  معاهدات الصلح والاتفاقات بجميع أنواعها، وتطوير أساليب التِّجارة والنهوض بها، والدِّ

والشوارع  الطرق  عن  كذلك  ومسؤولاً  سلامتهم،  على  والمحافظة  المسافرين  حقوق  عن 

مع  تناقضها  رغم  كلِّها  المسؤوليَّات  قبوله  غروره  على  وقد ساعده  الإغريق.  بلاد  كلِّ  في 

شخصيَّته، ورغم أنَّه أكثر العارفين بنفسه وبكذبها، كيف لا وهو  المنافق الذي تعهَّد لوالده 

بعدم الكذب لقاء أن يتَّخذه رسولاً له للآلهة وللبشر معاً، وحصل منه على صولجان الرسول 

وهي عصا فاخرة تحيطها أشرطة بيضاء، وقبعة عريضة تقيه شمس الصيف وأمطار الشتاء، 

كما حصل منه على خفَّين ذهبيَّين ذوَي أجنحة، يحملانه من مكان إلى مكان بسرعة تفوق 

سرعة الريح، كما سمح له بأن يصبح فرداً من أفراد العائلة الربَّانيَّة، ويملك حقَّ التجوُّل في 

مملكة الأولمب، وتعلَّم منه كيف يشعل النار بضرب حجرتين بعضهما ببعض]]]. 

الواضح أنَّ ما زاد في جشع هرمس وطغيان نفسه هو سكوت كبير الآلهة عن تصرُّفاته 

ار  المخزية، وانصياعه لرغباته، بل ومكافأته على مكره وخداعه بتعيينه إلهاً للُّصوص والتجَّ

لأنهما يحتاجان إلى الحيلة والخداع وهو الأبرع بهاتين الصفتين، وهذا ما يدلُّ على إعجاب 

الأب بميزات ابنه المشينة]]].  

ولكن، رغم كلِّ سعيه لإرضاء نفسه لم يفلح، فقد تحوَّل عن والده ليخطف فنَّ العرافة 

]]]- محمد رزق موسى أبو حسين، المؤثِّرات الدينيَّة في الفلسفة اليونانيَّة، دار الكتب العلميَّة، بيروت 2012، ص 81.

]]]- شعراوي، ص 514.

]]]- أحمد سبانو، هرمس الحكيم بين الألوهيَّة والنبوَّة، ط 4 2020، دار قتيبة دمشق، ص 168-167.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(108

بالحصى والماء من أخيه، ولم تعد السرقة فحسب ترضيه بل ابتدع لنفسه فنَّ التَّحريف  عن 

طريق البرجمة، والبرجمة هي التنبُّؤ بالمستقبل عن طريق عظام الكفِّ والقدم.

إله  فهو  التَّعبير،  صحَّ  إن  الأطماع  ومتشعِّب  المسؤوليَّات  د  متعدِّ هرمس  أصبح  هكذا 

وتوزيع  الماشية،  أو  والزراعة  التربة  إخصاب  عن  والمسؤول   ، والحظِّ والثروة  الإخصاب 

الثروة، وعن المسافرين، وحظوظ البشر، ومشعل النار، ومبتكر القيثارة والمزمار، ومخترع 

ه لهم أحياناً]]]،  المكاييل والموازين وحارسها ]]]، وهو رسول الآلهة، وطاهي طعامهم ومن يعدُّ

الخطابة، وراعي  اللصوص، وحارس المسافرين، وكحاجب للآلهة صار ربَّ  وهو حامي 

، والمتحكِّم في  الذكاء والأدب والشعراء، وهو الذي يقود أشباح الموتى إلى العالم السفليِّ

قيادة الأحلام والرُّؤى وإرسالها إلى من شاء متى شاء]]].

لم يتمكَّن الخوف من زعزعة مآرب هرمس وطمعه، فكان متهوِّراً بين الآلهة الأولمبيَّة، إذ 

اقتحم عالم الأموات، وتمكَّن من عبور الحدود التي تفصل بين عالم الأحياء وعالم الموتى 

والذي تجنِّب الآلهة بشكل عام كلَّ اتصال بالموت والميت]]]. 

إلى ذلك، لم يكن يتوانى عن صبِّ جام بطشه وظلمه على من يغضبه أو يتعارض مع 

مصلحته، فهو المؤذي بقسوة حتى عرف عنه أنَّه مسخ مزارعاً عجوزاً وحوَّله إلى حجر مخافة 

إفشائه سرَّ سرقته البقرات لأنَّه كان شاهداً عليها ]]]. 

التَّعامل مع الماشية المسروقة وكأنَّها ملك مستحقٌّ له  لقد فوَّض لنفسه بحكم سطوته 

يحاول  كأنَّه  للآلهة]]]،  قرباناً  مها  وقدَّ شريحة،  عشرة  اثنتي  وقطَّعها  منها،  اثنتين  بذبح  فقام 

بذلك القربان التَّغطية على سرقته الأبقار عن طريق الحيلة بجعلها تمشي إلى الخلف، بعد 

تثبيت أغصان على حوافرها والسير جنوباً نحو تيساليا ووسط اليونان، ثم إلى البلبونيز]]].

]]]- شعراوي، ص 517.

[2]- Hisiod the homereric hymns and homerica,  op.cit ,p 363.

كذلك : شعراوي، ص 517.

]]]- ميكو مارك، الأساطير اليونانية والرومانية، ترجمة أمين سلامة، 1988، ص 27.

[4]- Robin hard, the rontledge handbook of greek my tholhogy  London and new York 2004,p 161. 

]]]- شعراوي، ص 510.

]]]- شعراوي، ص 511.

[7]- Robin , op.cit ,p 161,162. 



109 الهرمسيّة

في المقابل، عُرف لدى عابديه بكونه إله المعرفة والحكمة لابتداعه الموسيقى وجميع 

الصفات المتناقضة والمعيبة منها  الفنون، ولكنْ أيُّ حكمة ستأتي من شخص يحمل كلَّ 

بشكل خاص؟.

3. تصويره

صُوِّر هرمس كشاب رشيق يرتدي قبَّعة مجنَّحة، ولأنَّه كان رسول الآلهة فقد انتعل صندلاً 

البعيد، وكان من أهمِّ أدواره مرافقة أرواح الموتى إلى الجحيم. كما  ذا أجنحة تحمله إلى 

التماثيل حاملاً نعجة على  ما ظهر في  صُوِّر وهو يحمل عصا الرسول kercurius، وغالباً 

كتفه مثل “الراعي الصالح” بصفته حامي الرعاة ]]].

ومن صفاته أنَّه كان إلهاً للحجر، فقد صُوِّر على هيئة أكوام حجارة منثورة على جنبات 

أو  الحجرة  وتعني  باسمه “هرمس”،  ناً   تيمُّ يت “هرما”  كلِّها، وسُمِّ الإغريق  بلاد  الطُّرق في 

يرة، ولأجل التبرُّك به  ة أو الشرِّ الصخرة. وتشير تلك الأكوام إلى أماكن وجود الأرواح الخِّي

أقيمت تماثيل “الهرما” عند الأبواب ومفترقات الطُّرق، ولم تكن تماثيل بالمعنى المتعارف 

ويعلوها  القاعدة،  نحو  تدريجياً  الشكل تضيق  مربعة  الحجر  قوائم من  عبارة عن  بل  عليه 

، ويبرز من الناحية الأماميَّة عضو الإخصاب، فهو رفيق السيَّاح ودليلهم. ولأنَّ  رأسٌّ بشريٌّ

فلم يكن يخلو مركز رياضيٌّ من تماثيله  الشباب،  إله  إدارته، ولأنَّه  جميع الملاعب تحت 

، وبملامح  اتون في صورة شاب نحيف وسيم ذي قوامٍ رياضيٍّ التي تخيَّلها الرسامون والنحَّ

شابٍّ في السابعة عشرة أو الثامنة عشرة من عمره ]]]. ومن ميزاته اعتماره قبعة ذات جناحين 

ى “كادوكيوس”  صغيرين تساعده على التخفِّي فلا يراه أحد، وعصا مجدولة بالثعابين تسمَّ

وهي شعار قوَّته، وصندل مجنَّح]]]. وهو كان ينتقل بصندله هذا من الأولمب إلى آخر الدنيا 

بسرعة البرق. واتُّخِذَ القضيب )عضو الذكورة( أحد شعاراته الطقسيَّة لاهتمامه بشؤون الحبِّ 

مع البشر والإلهات والحوريَّات، ولارتباطه بالحظ السعيد والخصوبة.

4. الصلاة

عُبِد هرمس في كريت وأركاديا، وظهر في التقاليد الشعبيّة محوراً لجميع أنواع الخرافات، 

]]]- بيار غريمال، الميثولوجيا اليونانيَّة، ترجمة هنري زغيب، منشورات عويدات بيروت وباريس، ط1، 1982، ص 51.

]]]- شعراوي، ص 517.

]]]- ميكو، ص 27.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(110

بتلك  الريف  وزخُر  اليونان،  في  الحدود  علامات  بمثابة  كانت  التي  “الهرما”  له  فأقيمت 

الهياكل والتماثيل الصغيرة، وامتلأت ضفة نهر “الفيوس” والطرقات بالعديد منها ]]]. 

تقلَّد اليونانيُّ القديم الخرافة التي تجلَّت واضحة في عبادته، فإذا مرَّ بحجر أملس من 

عليها  وصبَّ  والاحترام،  الجلال  كلَّ  لها  أظهر  الطُّرق  مفترق  عند  المقُامة  الحجارة  تلك 

الزيت، ومنع نفسه من مواصلة السير إلاَّ بعد أن يركع ويحني رأسه إلى الأرض تقديساً لإلهه 

ز بالصخرة. وقد عبده الرياضيون تجسيداً لقوة الشباب، ونصبوا تماثيله في كلِّ مكان،  المرمَّ

لوا إليه قبيل المصارعة ومسابقات الجري السريع]]]. وتوسَّ

لت فيها الخرافة كفكرة طرد الأرواح الشريرة  واستخدم اليونانيون في طقوسهم التي تأصَّ

أناشيد  تلاوة  مع  الناي  أو  القيثارة  على  الضرب  أخرى  حالات  وفي  كبيرة،  بحريَّة  بصدفة 

جماعيَّة، وهذه الأدوات ليست إلاَّ مخترعات هرمس وأحد دلالات قدراته وصفاته. كذلك 

اعتمدوا في صلواتهم على ذكر اسم الإله الذي يرفعون الصلاة إليه، لأنَّ الاسم يمثِّل أحد 

المناداة  وأكثروا  الواجب،  هذا  يدركون  المصلُّون  وكان   ، الترنيميِّ النصِّ  في  العناصر  أهم 

ى زيوس بابن كرونيوس، وتدلُّ على أبوة  آباء الآلهة أو أمهاتهم في التراتيل، فيسمَّ بأسماء 

كرونيوس له، وتسمية أبولو بابن ليتو، ولهرمس بابن مايا.

كانت الصلاة تتمُّ على ثلاث مراحل: 

ع إلى الإله بترديد أسمائه، والتبرُّك بأضرحته كما لو كانت هذه  المرحلة الأولى هي التضرُّ

ل بها العابد؟   المرحلة  الطريقة هي الأسلوب الجليل لمخاطبته، وهل للإله أضرحة يتوسَّ

ل العابد بما أقام من صلوات في ماضيه تدعم ثقته بالإله،  الثانية هي التقديس، وفيها يتوسَّ

م له صلواته  وتؤكِّد حقه في طلب رعايته وعنايته، وهنا تبدو الصورة كأنَّه يقايضه، حيث أنَّه قدَّ

فيلزم أن يردَّها بتلبية طلبه.

الثاثة، وهي الاستعطاف، وفيها يلتمس العابد من الإله أن يقضي  وأخيراً تأتي المرحلة 

بالصلوات  الوثيق  الارتباط  إلى  الترنيمة  من  الأخير  الجزء  في  يشير  وهو  العاجلة.  حاجته 

لكونها وسيلة لتأمين المعونة الإلهيَّة، وبشكل روتينيٍّ يدعو في آخر صلاته الآلهة الكبار إلى 

]]]- المعتقدات الدينية لدى الشعوب، مشرف تحرير جفري بارندر، ترجمة إمام عبد الفتاح إمام، سلسلة عالم المعرفة الكويت، 

العدد 173، عام 1993، ص 53، 55.

]]]- نيهاردت، ص 40.



111 الهرمسيّة

منح الحماية والرفاهية والازدهار والسلام وما إلى ذلك، للمجتمع والعباد]]]. 

دة كالولائم واحتفالات  إلى هذا، ساد الاعتقاد بأنَّ الآلهة تكون حاضرة في مناسبات محدَّ

الرقص والغناء، وكأنَّه يغريها منظر موائد الطعام، أو أنَّها تأكل مثل البشر، وتعيش حياة المرح 

واللهو، أو كأنَّه لا عمل لديها تقوم به سوى ذلك. كما تكون حاضرة في احتفالات الزواج 

داً معنى الخبث والأذى اللَّذين  ومراسم الجنازة التي يظهر فيها هرمس السيِّد المسيطر مجسِّ

تتَّصف بهما المخلوقات البدائيَّة وهو الذي يرعى الخداع والخطيئة ]]].

5. الأعياد

آلهتهم  ربطوا  وقد  الإغريق،  بلاد  في  والبشر  الآلهة  بين  مرموقة  بمكانة  هرمس  حظي 

الإخصاب  بعضو  هرمس  صورة  تجسيد  في  كما  شهواتهم،  وأحياناً  وغاياتهم  بمصالحهم 

م له القرابين في هذا الشكل ]]]. وأقيمت له مهرجانات مشاغبة، أطلق عليها  حيث كانت تقدَّ

اسم هيرميا، وذلك لما تميَّزت به شخصيَّته من خداع ومكر وكذب ومراوغة، وهذا اعتراف 

البخور  هذه  الهيرميا  أعياد  في  م  يقدَّ وكان  متَّزنة.  غير  شخصيَّة  عبدوا  بأنَّهم  منهم  صريح 

والعسل والكعك والخنازير والحملان والماعز قرابين له]]].

قد اعتاد اليونانيون على ممارسة العبادات خارج المعبد، واقتصرت الطُّقوس على سكب 

الحيوانات حيث  من  والقرابين  الأضاحي  وتقديم  الآلهة،  أمام  والخمر  الطيوب  أو  الزيت 

الدخول  الذي لايجوز لأحد  تذُبح وتشُوى لتشمَّ الآلهة رائحتها. ويعُتبر المعبد حرم الإله 

إليه إلاَّ الملك المشرف على الشؤون الدينيَّة، أما الكهنة فهم أشخاص عاديُّون ينُتخَبون من 

دة  المواطنين ولم يشكِّلوا طبقة مستقلَّة أبداً، وكان الدخول إلى الهيكل يتمُّ وفق مراسم محدَّ

كالتطهُّر بوعاء ماء نظيف يوضع في باب الهيكل]]].

المعابد  الناس  يدخل  لا  وقد  والقداسة،  بالتطهُّر  اليونانيَّة  الديانة  في  التعبُّد  ارتبط  فقد 

واللِّسانيَّات  للفلسلفة  لارك  الإغريق،  عند  العبادة  طقوس  الريماوي،  سوادي  ناجي  وخالد  الأعرجي،  جلال  نور  حسين   -[[[

والعلوم الاجتماعيَّة، بحوث التاريخ، الجزء الثاني من العدد الثامن والعشرين 2018، ص409..

]]]- بورا، ص 85-84.

سيِّد علي الناصري، الإغريق تاريخهم وحضارتهم من حضارة كريت حتى قيام أمبراطوريَّة الإسكندر الأكبر، دار النهضة 
 -[[[

العربيَّة القاهرة ط 2، 1976، ص 17، 18. 

ار، ص 77. ]]]- نصَّ

]]]-  علي عكاشة وشحادة الناطور وجميل بيضون، اليونان والرومان دار الأمل للنشر والتوزيع الطبعة الأولى 1991، ص 113



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(112

إلاَّ مرَّة واحدة في السنة، أو قد لا يدخلها سوى الكهنة]]]، وهذا ما يمكن أن يؤخذ عليها، 

فمن المفترض أن تبُنى المعابد ليتعبَّد الناس كلُّهم فيها ويظُهروا الطَّاعة للإله من خلالها، 

صة للكهنة أو للآلهة، وبذلك  ويتطهَّروا من ذنوبهم وأفعالهم السيِّئة بالتوبة، لا أن تكون مخصَّ

تفقد الغاية التي بنُِيت من أجلها.

ومن الطقوس الخاصة لدى اليونان إشعال النار على صوت المزمار، وتقديم القرابين من 

الأضاحي والذبائح بغية مضاعفة قوَّة المانا »وهي القوة السحريَّة الإلهيَّة«، وكانت الأضاحي 

مها هرمس للآلهة. لة الثيران ]]]، وهي القرابين نفسها التي قدَّ المفضَّ

�ة ثالثاً: هرمس في المصادر اليونانيَّ
1. في الألياذة والأوديسة

ينُسَب إلى هوميروس ثلاثة وثلاثون مزموراً ترنَّم فيها بمدح الآلهة، وقصَّ بعض أخبارهم، 

وأثينا  والمريخ)آريس(،  وديمتير  والزهرة  )هرمس(،  وعطارد  أفلون،  إلى  بالابتهال  ل  وتوسَّ

وهيرا وهرقل قلب الأسد، وأسكلبيوس إله الطب، وهيفست إله النار، وبوسيدون وزيوس ]]].

التي طبعت شخصيَّته وتميَّز بها، إذ  وقد ظهر هرمس في الألياذة بصفات مغايِرة لتلك 

بأمانة وصدق ومن دون مكر أو خداع، أوامر زيوس  ذاً  لفعل الخير، منفِّ بدا ودوداً، ساعياً 

الذي أرسله ليحكم بين الربَّات هيرا وأثينا وأفروديت بشأن التفاحة التي رمتها آريس انتقاماً 

ث مع باريس بلطف، ثم مدَّ له التفاحة وطلب منه أن يعطيها لأجملهن]]].   من الآلهة، وتحدَّ

ثم ظهر متنكِّراً بهيئة شابٍّ جميل عندما أرسله زيوس إلى العجوز بريام بعد مقتل ابنه، 

ره  فاقترب منه، وأخذ بيده، ودار بينهما حديث استدلَّ منه العجوز أنَّ الآلهة تشدُّ أزره، وحذَّ

ه بأذى، كما طمأنه  من أن يرى الإغريق النفائس معه، ووعده بأنَّه لن يسمح لأحد بأن يمسَّ

إلى أنَّ جثة ابنه مازالت سليمة ولم تفسد ملامحه رغم ما فعله آخيل بها، وأنَّ الآلهة الأبرار 

ودلَّه على خيمة  نفسه لما سمع،  الأخير وطابت  فاطمأنَّ  ميتاً،  كان  وإن  بالإكرام  قد حبوُه 

آخيل، وعند وصوله إلى السفن ألقى النوم على الحرَّاس المنشغلين بالطعام، و فتح الأبواب، 

]]]- المعتقدات الدينيَّة لدى الشعوب، ص 55.

]]]- الأعرجي والريماوي، ص 403.

]]]- ألياذة هوميروس، ترجمة سليمان البستاني، كلمات عربيَّة للترجمة والنشر، القاهرة 2011،ص 30.

]]]- نيهاردت، ص  57-56-55. 



113 الهرمسيّة

وأدخل بريام وما معه من نفائس، وعندما وصلوا إلى الخيمة  ترجَّل من المركبة وقال:” هاأنا 

آخيل  إلى  ل  يتوسَّ بأن  دليلاً”، ونصحه  لك  ليكون  إليك  زيوس  أبوه  أنفذه  الذي  ذا هرمس 

أتاه هرمس رسول  نائماً  بريام  كان  وبينما  عليك”.  قلبه شفقة  “فيتحرَّك  وأمه  بأبيه  ويناشده 

الفدية عن  آخيل  قبل  لقد  أعدائك؟  يابريام في وسط  أتنام  له:”  قائلاً  ووبَّخه  ثانيةً،  زيوس 

هكتور ولكن أبناءك الباقين سيدفعون ثلاثة أضعاف لأجلك إذا ما علم أجاممنون بوجودك 

ا الجياد، وحملا الجثة  بين السفن”، فسمع العجوز ذلك، وارتجف رعباً وأيقظ رسوله، وشدَّ

إلى المدينة بالبكاء والنحيب، وهنا اطمأن هرمس وعاد إلى الأولمب ]]].

كان  ، وكيف  السفليِّ العالم  إلى  إيصال الموتى  الترنيمة كيف ساعد هرمس في  وبيَّنت 

أقلَّ  وبتولِّيه المهمة تصبح  الطمأنينة، فهي رحلة شاقَّة جداً،  حضوره إلى جانبهم يمنحهم 

خطورة حيث كان يتنكَّر بزيِّ شابّْ ]]]. وكان الأموات يعتمدون عليه ليقودهم إلى الطريق  ]]]. 

يته في إيصال الميت إلى العالم الآخر، فإنَّنا لا نجد ترانيم تمجِّده. ورغم أهمِّ

وفي الأوديسة أظهر هرمس علمه بالأمور الطبيَّة، فقد أعطى أولس العشبة التي تحميه 

حر والتعاويذ، وبذلك اضطرَُّت الساحرة سيرسيه لإعادة رجال أوليس بعدما حوَّلتهم  من السِّ

إلى حيوانات ]]].

2. ترانيم هسيود

ت مصدراً ثانياً  ألَّف الشاعر هسيود ملحمته الشعريَّة عن أنساب الآلهة وأسَُهم التي عُدَّ

بعد أشعار هوميروس لتوثيق أخبار الآلهة اليونانيَّة، وتعود إلى القرن الثامن قبل الميلاد]]]. 

فجمع التراث الدينيَّ للآلهة في العصور السابقة والأفكار الدينيَّة المنتشرة في عصره، وأكمل 

الصورة السائدة عن الآلهة عند اليونانيين. 

كتب هسيود ترانيمه إلى هرمس بصيغة مختلفة عما هو معروف في الترانيم الدينيَّة، فبدل 

أن تكون تعظيماً ومناجاة للإله اكتفت بسرد قصة حياته من الوقت الذي أحب زيوس أمه 

]]]- سبانو، ص141، 175، 176.

[2]- The cambridg history of classical literature , Cambridge university press,2008, p 53,73.

]]]- خالد ناجي سوادي الكريماوي، عالم مابعد الموت في ضوء الأساطير الإغريقيَّة، مجلَّة كلِّيَّة التربية الأساسيَّة للعلوم التربويَّة 

والإنسانيَّة، بابل، شباط 2019، ص 1041.  

]]]- غريمال، ص 80-59.

ار ص 25. ]]]- نصَّ



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(114

مايا، إلى لقاءاتهما في الكهف، ف”تثبيت القمر العاشر في بطنها”. واتخذت الترانيم طابعاً 

ى سرد  هة إلى هرمس بشكل عامٍّ بأسلوب روائيٍّ بسيط لا يتعدَّ فكاهيَّاً، واتَّصفت تلك الموجَّ

حياة الإله وسيرته. 

للحياة  المحرِّكين  القطبين  شخصيَّته  في  هرمس  جمع  كيف  ترانيمه  في  هسيود  وأظهر 

ار  ، فهو من جهة صاحب الحظِّ السعيد، ورسول المسافرين، وحامي التجَّ وهما الخير والشّرْ

والمكر  الاحتيال  إله  هو  ثانية  جهة  ومن  إيجابّيْ،  كجانب  والرياضيين  والحدود  والتجارة 

، ويمتلك قوى سحريَّة على النوم  واللُّصوص، وهو الذي يقود الأرواح إلى العالم السفليِّ

أنَّه حامي  للدلالة على  العاشر  الترانيم بين هرمس والقمر  الشاعر في  والأحلام. وقد ربط 

ار ولأنَّ هذا الكوكب يتوافق مع إله المكاسب الماليَّة. التجارة والتجَّ

كما دلَّتنا ترنيمة هرمس إلى رفض الإله للواقع الذي يعيشه، فرغم أنَّه ابن إله أخفاه والده  

الإله زيوس في كهف مظلم، فثار على ظروف حياته، والتجأ إلى المكر والخديعة لينتزع من 

ه إلى عائلة الأولمب ويعطيه الخلود كما الآلهة.  أبيه الاعتراف به إلهاً، ويضمَّ

وقد قابل هرمس ابتهالات العجوز ليعطيه الحظ السعيد والغنى إيماناً بقدرته على التغيير، 

به  إيَّاه، غدر  تعطيه  الذي  بالمردود  قياساً  الحقول  القاسية في  يغِّي ظروف عمله  أن  وبدل 

ومسخه فحوَّله إلى حجر.

كذلك جمع كومة من الخشب، وبدأ البحث عن فنِّ النار، فقصَّ فرعاً من شجرة غار، واخترع 

فة ووضعها في خندق، وبدأ  لأول مرَّة العصيَّ الناريَّة، بعد ذلك جمع العديد من العصيِّ المجفَّ

ها “الليلة الإلهيَّة”، وعندما أنهى كلَّ ذلك ألقى بصنادله، وأطفأ  ج من بعيد، فسَّم اللَّهب يتوهَّ

الجمر، وعاد عند الفجر إلى قمم سيلين، ولم يرهَ أحد من الآلهة ولا من البشر الفانين.

بالنَّقص تجاه أخيه أبولو، ضغط على والده لينتزع حقوقه الإلهيَّة،   وانطلاقاً من شعوره 

ويحصل على المكاسب التي يتمتَّع بها، إذ يقول: “إذا لم يعطني والدي سأسعى وأنا قادر 

على أن أصبح أمير اللُّصوص، وإذا بحث عنِّي ابن ليتو المجيد سأقتحم بيته وأنهب ما لديه 

من الذهب وكلَّ ما هو ثمين“]]].

وبمهارة وقدرة كبيرة على المكر والخداع يدافع عن نفسه أمام اتِّهامات أخيه بالسرقة إذ 

[1]- Heciod, op.cit , p375- 377.



115 الهرمسيّة

ث إليك بصدق لأِّن صادق ولا أستطيع أن أكذب،  قال: “ زيوس سيِّد الآلهة أبي سأتحدَّ

أتى إلى منزلنا يفتِّش عن أبقاره ولم يحُضر معه الشهود ولا أي من الآلهة المباركة الذين قد 

دني كثيراً لأنه يمتلك زهرة المجد الغني  رأوا السرقة، وبعنف شديد أمرني أن أعترف، وهدَّ

الشباب. صدق قصتي لأنَّك أبي، إنَّني لم أقدُ أبقاره إلى بيتي، أنت تحبه كثيراً وأنا أخافه، 

وتعلم بنفسك أنَّني لست مذنباً، وسوف أقسم اليمين العظيم عليها”، أضحك زيوس قول 

الطفل هذا لأنه يعرف ابنه ويعرف أساليبه المخادعة.

هذا الأسلوب الماكر الذي اتَّبعه هرمس أخاف أبولو فكيف يستطيع أن ينكر الذنب ويتآمر 

ا  على الشرَّ وهو لا يزال طفلاً، لذا خشي القوة التي ستكون له بعد فترة قصيرة من النمو. أمَّ

هو فقد أجاد الردَّ على أخيه بلغة لطيفة، وهو سيِّد الخطابة، واستطاع تغيير الحقائق لصالحه 

بحيث أنَّه بدل أن يكون مُلاماً أصبح صاحب حق، إذ قال له: “أنت تسألني بعناية، سأسعى 

لأن أكون ودوداً معك في الفكر والكلام. الآن أنت بخير، تعرف كلَّ شيء لأنَّك جالس قبل 

، وزيوس الحكيم يحبُّك مثل  كلِّ شيء بين الآلهة الذين لا يموتون، ابن زيوس جيِّد وقويِّ

م لك هدايا رائعة. ها أنا قد عرفت أنَّ لديك ثروة كبيرة، وأنت  الجميع، هذا صحيح، وقد قدَّ

الآن حرٌّ في معرفة أيِّ شيء”. 

بهذه البراعة بالخطابة تمكَّن هرمس أيضاً من انتزاع مكتسبات جديدة من أبيه. فقد أصبح 

رسولاً يوصل أوامر الإله زيوس للآلهة وللبشر، وهو، بالمقابل، وعده بأنَّه لن يسرق ثانيةً، 

وهذا اعتراف صريح منه بأنَّه يستعمل الكذب لتبرئة نفسه مما يفعل من أعمال شريرة.

لكن العلاقة البغيضة التي نشأت بين هرمس وأبولو تحوَّلت إلى صداقة ومحبَّة، وهذا ما 

أسعد زيوس الحكيم، الأمر الذي ظهرت معانيه في نهاية الترنيمة حيث أبدى أبولو اللُّطف 

البشر  كل  يرافق  أن  نعمة  جانبه  من  كرونوس  ابن  وأعطاه  وأصبحا صديقين،  هرمس  تجاه 

والخالدين، “وهكذا، وداعاً يا ابن زيوس ومايا، لكن أنا سوف أذكُرك في أغنية أخرى”]]].

الخاتمة
الميلاد،  قبل  والخامس  الثامن  القرن  بين  ة  الممتدَّ الفترة  في  الهرمسيَّة  الديانة  تظهر  لم 

متفرِّدة  ديانة  هناك  يكن  ولم  اليونانيِّ.  المجتمع  قبل  من  وعبادته  هرمس  الإله  وجود  رغم 

[1]- Hisiod the homereric hymns and homerica, op.cit ,p265-  405.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(116

ى الهرمسيَّة قبل القرن الرابع قبل الميلاد، بل لم تصبح ديانة لها تأثيرها في الفكر  بذاتها تسُمَّ

عندما  وذلك  اليونانيَّة،  للديانة  الفلسفيِّ  بالطَّور  ى  يسُمَّ ما  قبل حلول  اليونانيين  والمجتمع 

أخذت تنحو منحى فكريَّاً قائماً على الإله الواحد.

ة  لقد اختلفت الديانة الهرمسيَّة، أو ما يمكن تسميته عبادة الإله هرمس، في الفترة الممتدَّ

بين القرن الثامن والقرن الخامس قبل الميلاد عن تلك التي ظهرت في الفترة اللاَّحقة أي فترة 

القرون الأولى قبل الميلاد وبعده. ففي الفترة الأولى كانت عبارة عن دين وثنيٍّ ارتبط بإله 

مختلف الأطوار ومتقلِب المزاج، ومتناقض في صفاته هو الإله هرمس ثاني أصغر إله من 

آلهة الأولمب، ويتَّبع عُبَّاده طقوساً خرافيَّة وعادات بعيدة عن الواقع في الشكل والمضمون، 

ية تقوم على الإله الخالق وتوحيده، ومن ثم  أما في المرحلة اللاَّحقة فتحوَّلت إلى ديانة سرِّ

ارتبطت ببعض الأفكار التوحيديةّ، ومن غير المستبعد أن يكون هذا التحوّل ناتجاً عن تأثيرات 

الديانات  من  العديد  شهدتها  قد  التحوّلات  هذه  أن  ملاحظة  ويمكن  أنبياء،  أتباع  أو  نبويةّ 

المسمّة وضعيّة، والتي قلصّت فيها عدد الآلهة وحصرتها بثلاثة، وبعضها حصرها بواحد.

س اليونانيون الحجارة كرمز من رموزه، كما نسُِبت  انطلاقاً من تقديسهم للإله هرمس، قدَّ

تسمية كوم الحجارة “هرما” إليه حيث اشتقَُّت من اسمه. وعبادة الحجر لم تكن جديدة على 

المجتمع اليونانيِّ فهي موروث دينيٌّ لاعتقادهم بأنَّها تحوي بداخلها روحاً لإله غير معروف، 

أو لقوَّة سحريَّة قادرة على صنع المعجزات هي قوَّة “المانا”. وقد اجتهدت الأساطير بعد 

ذلك لربطها بالآلهة المعروفة كالإله هرمس. 

س اليونانيون الحجارة بأشكالها الطبيعيَّة، ثم راحوا يضيفون إليها بعض  في البداية، قدَّ

لها، وذلك بعد ازدهار فنِّ النَّحت. وقد عمَّت هذه العبادة  بها وتجمِّ اللَّمسات الفنيَّة التي تهذِّ

المصقولة  الأحجار  عشرات  توجد  حيث  آخيا  بإقليم  فاراي  مدينة  سيَّما  لا  اليونان  أنحاء 

الإله هرمس. كما عبدوا عضو الإخصاب كواحد  الزوايا بجانب تمثال  الأسطح والمقوَّمة 

من الطقوس الدينيَّة المرتبطة بالإله، فقد نحُِت العضو على الحجر، ووُضِع رأسه في أعلاه.

أو نقصاناً.  للتغيير زيادة  قابلة  إلهيَّة مطلقَة، بل كانت  اليونانيَّة قدرات  ولم يكن للآلهة 

الطَّمع  الناتج من  فقد تمكَّن هرمس من تطوير قدراته الإلهيَّة واكتسابها بإلحاحه المستمرِّ 

ل في ذاته تارة من أخيه أبولو، وتارة أخرى من أبيه زيوس. وبالمقابل، فقد خسر أبولو  المتأصِّ

رات لصالح أخيه المغامر هرمس. صفات إلهيَّة ومقدِّ



117 الهرمسيّة

التي لا يمكن  الشعريَّة  اليونانيَّة على الأساطير والملاحم  الديانة  اعتمدت   ، بشكلٍ عامٍّ

سة من قبل المؤرِّخين واليونانيين أنفسهم،  ردُّها إلى وحي إلهيٍّ رغم اعتبارها بمثابة كتب مقدَّ

التفكير  اعتمادها على  من  أكثر  والخرافة  الخيال  معتمِدة على  الديانة  يجعل هذه  ما  وهذا 

العلميِّ الصحيح المتَّفق مع العقل والمنطق. 

ويمكننا أن نلحظ من المصادر اليونانيَّة أنَّ الإغريق حاولوا جاهدين إظهار هرمس بهيئة 

جيِّدة رغم كلِّ الأحداث التي تبرهن عكس ذلك. فقد ساووا بين الصفات السيِّئة والصفات 

ذاته  الوقت  للُّصوص وفي  إلهاً  هرمس  أظهروا  حيث  واحد،  ميزان  ووضعوها في  الحسنة 

ذ المخُلص لكلِّ  ار والتجارة، وحاولوا إظهاره الإبن البارَّ بأبيه، المطيع له، والمنفِّ حامي التجَّ

أوامره، رغم أنَّه تمرَّد عليه ضمنيَّاً ليجبره على الاعتراف بألوهيَّته، وأنه لا يقلُّ شأناً عن أيِّ فرد 

في عائلة الأولمب.

كما نجد أنَّ اليونانيَّ القديم، مع علمه بسوء صفات إلهه، لم يعُمِل عقله ويتَّبع المنطق 

د رغم كلِّ صفاته  بأنَّه لا يمكن له عبادة إله سيِّىء الأخلاق، بل بقي مقيَّداً بخرافة الإله الممجَّ

البشعة، ولم يختر له رمزاً إلاَّ ما كان انعكاساً لغايات نفسه ورغباته. 

دة،  فات التي التصقت به، وقدراته المتعدِّ وما يثير الانتباه أنَّ الإله هرمس، ورغم كلِّ الصِّ

التكاثر  فيه عضو  فقد وجدوا  يَّة،  الحسِّ رغباتهم  لبَّى  ما  إلاَّ  فيه  يعبدوا  اليونانيين لم  أنَّ  إلاَّ 

إله  فيه  وجدوا  كما  والخلود،  بالبقاء  الغريزيَّة  رغباتهم  من  انطلاقاً  فعبدوه  والإخصاب 

بعيداً  الحياة  ترف  لرغبتهم في  تلبية  فعبدوه  والثروة  الحظِّ  وجالبِ  والربح  والمال  التجارة 

ده لمرافقته للأموات  عن وجهها الآخر وهو الموت، ومن هنا لا نجد له طقوساً تعبُّدية تمجِّ

. لذلك، يمكن القول أنَّ الديانة اليونانيَّة تقوم على عبادة المادِّيَّات بعيداً  إلى العالم السفليِّ

عن الروحانيَّات والتنزُّه عَّم هو فانٍ في هذه الدنيا الفانية، والتي من المفترض أن تكون هي 

صفات الآلهة.

أخيراً، يمكن القول أنَّ الإله هرمس كان إلهاً سيىّء الأخلاق والطباع، وأنَّ والده هو من 

غير  من علاقة  وأنجبه  بالخطيئة  ابتدأ  من  فهو  مخادعة،  ماكرة  طباعٍ  ذا  إلهاً  ليكون  به  دفع 

شرعيَّة، فكانت أفعال الابن ردَّ فعل على نبذه من قبل الوالد وعدم اعترافه به، وما إن تحقَّق 

له مايريد انعكس ذلك على طباعه وسلوكه.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(118

الملاحق

رة  هرمس يحمل الحَمَل: نسخة رومانيَّة متأخِّ

للأصل اليونانيِّ من القرن الخامس قبل الميلاد، 

متحف باراكو، روما. 

                                 

عصا هرمس المجنَّح )كاديكوس(

               

عبادة هرمس وتمثاله على شكل هيرما. )الشعراوي، 

أساطير أغريقيَّة الجزء الثالث ص 518(.

                   

الإله هرمس. )الشعراوي، أساطير إغريقيَّة 

ج 3، ص 518(.



119 الهرمسيّة

المصادر والمراجع

11 القديمة، ترجمة هاشم حمادي، الأهالي . اليونان  الآلهة والأبطال في  نيهاردت،  أ.أ 

للطِّباعة والنشر دمشق، الطبعة الأولى 1994. 

22 أحمد سبانو، هرمس الحكيم بين الألوهيَّة والنبوَّة، ط 4، 2020، دار قتيبة دمشق..

33 جمة والنشر، القاهرة . ألياذة هوميروس، ترجمة سليمان البستاني، كلمات عربيَّة للَّت

.2011

44 بيار غريمال، الميثولوجيا اليونانيَّة، ترجمة هنري زغيب، منشورات عويدات بيروت .

وباريس، ط1، 1982.

55 إمام، . الفتاح  عبد  إمام  ترجمة  الشعوب،  لدى  الدينيَّة  المعتقدات  بارندر،  جفري 

سلسلة عالم المعرفة الكويت، العدد 173، عام 1993.

66 حسن نعمة، موسوعة ميثولوجيا وأساطير الشعوب القديمة ومعجم أهم المعبودات .

القديمة، دار الفكر اللبناني1994.

77 تاريخ . في  دراسات  الإسكندريَّة،  الجامعيَّة  المعرفة  دار  اليونان،  الشيخ،  حسين 

الحضارات القديمة، دار المعرفة الجامعيَّة، الإسكندريَّة د. ت.

88 عند . العبادة  الريماوي، طقوس  ناجي سوادي  الأعرجي، وخالد  نور جلال  حسين 

الجزء  التاريخ،  بحوث  الاجتماعيَّة،  والعلوم  واللِّسانيَّات  للفلسلفة  لارك  الإغريق، 

الثاني من العدد الثامن والعشرين 2018.

99 خالد ناجي سوادي الكريماوي، عالم مابعد الموت في ضوء الأساطير الإغريقيَّة، .

مجلَّة كلِّيَّة التربية الأساسيَّة للعلوم التربويَّة والإنسانيَّة بابل شباط 2019.  

1010 الهيئة  السيد،  محمد  سلامة  محمد  أحمد  ترجمة  الدينيَّة،  التجربة   بورا:  س.م. 

ة للكتاب القاهرة 1989. المصريَّة العامَّ



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(120

1111 قيام  حتى  كريت  حضارة  من  وحضارتهم  تاريخهم  الإغريق  الناصري،  علي  سيِّد 

أمبراطوريَّة الإسكندر الأكبر، دار النهضة العربيَّة القاهرة، ط 2، 1976. 

1212 عبد المعطي الشعراوي، أساطير إغريقيَّة، مكتبة الأنجلو المصريَّة، القاهرة 2005.

1313 ار، الفكر الدينيُّ عند اليونان، دار الهداية الطبعة 2، 2005. عصمت نصَّ

1414 اليونان والرومان دار الأمل للنشر  الناطور وجميل بيضون،  علي عكاشة وشحادة 

والتوزيع الطبعة الأولى 1991.

1515 محمد رزق موسى أبو حسين، المؤثِّرات الدينيَّة في الفلسفة اليونانيَّة، دار الكتب 

العلميَّة، بيروت 2012.

1616 ميكو مارك، الأساطير اليونانيَّة والرومانيَّة، ترجمة أمين سلامة، 1988.

المصادر والمراجع باللغة الإنكليزية
1.	 Hisiod the Homeric hymns and homerica,edited by g.p.goold the loeb 

classical library Harvard university press London,p363.

2.	 Robin hard, the rontledge handbook of greek my tholhogy  London and 

new York 2004. 

3.	 The cambridg history of classical literature , Cambridge university 

press,2008, 



المعابد ومراكز العَرَافة وأثرها على العقل اليوناني
بين القرنين الثامن والخامس قبل الميلاد

ي ]]]
محمد جمال الكيلا�ن

مة مقدِّ
أنَّهم شعب الله المختار،  لم يختلف اليونانيون القدماء كثيراً عن العبريين في ادِّعائهم 

وأنَّهم مميَّزون عن غيرهم من الشعوب والحضارات الأخرى السابقة عليهم مثل المصريين 

يختلفون  بأنَّهم  »البرابرة« لإيمانهم  لفظة  الشعوب  تلك  يطلقون على  وكانوا  وإن  القدماء؛ 

عنهم بأساليب الحياة الإنسانية، وبطريقة تفكيرهم، وكذا تباهيهم بانتصارات العقل اليونانيِّ.

ورغم أنَّ المؤرِّخين الغربيين وصفوهم بأنَّهم أصحاب المعجزة العلميَّة والعقليَّة؛ أو ما 

أطلقوا عليه اسم »المعجزة اليونانيَّة«، إَّل أنَّهم اعتقدوا اعتقادًا راسخًا في السحر والخرافة 

–حيث كانت المعابد ونبوءات العرَّافين، مثل نبوءات معبد »دلفي«، هي حجر الزاوية في 

والسياسة،  الفكر  مجالات  كلِّ  القويِّ في  المؤثِّر  وكذلك  وأنماطها،  العبادة  أسُُس  تشكيل 

ة. وخوض الحروب، والحياة الإجتماعيَّة في شتَّى المدن لقرون عدَّ

ة متماسكة؛ بل طوائف من الناس ظلُّوا  والجدير بالذكر أنَّ اليونانيين القدماء لم يكونوا أمَّ

يتدافعون ويتصارعون قروناً، ويقُيمون هنا ثم يقُيمون هناك، ويتَّصلون باستمرار مع جيران 

بون بطبيعة الآلهة الجديدة؛ ويتناسون معبودهم السابق؛ وإن كانوا  جدد؛ وبالطبع كانوا يرُحِّ

يبُقون على أحد آلهتهم، فكانت دائماً ربَّة من الربَّات يزُوِّجونها للإله الجديد؛ وإن كان إلهًا 

فيجعلونه ولدًا للإله الجديد؛ خوفاً من تجرُّئهم على آلهة من استضافوهم من جيرانهم]]].

وعن فكرة المعابد اليونانيَّة؛ فنجد أنَّ مفهوم المعبد قد اختلف عند اليونانيين )وإن كانت 

]]]- أستاذ مساعد الفلسفة اليونانيَّة والرومانيَّة -كليَّة الآداب بالإسماعيليَّة- جامعة قناة السويس.

]]]- ه.د. كيتو، الإغريق، ترجمة عبد الرزق يسرى، مراجعة د. محمد صقر خفاجة، دار الفكر العربي، القاهرة، 1962، ص261.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(122

د أشكاله  قيمته الدينيَّة قد قلَّت عند بعضهم( عن غيرهم من الديانات الأخرى؛ وذلك لتعدُّ

وفقًا للسياقات الأسطوريَّة الموروثة.

الحال في مصر  هو  للمعابد كما  التقليديَّ  الشكل  الأمر  بادئ  اليونانيون في  يعرف  لم 

دة على الأرض،  تؤُدَّى مباشرة لصورة الإله المجسَّ العبادة  إذ كانت طقوس  وبابل والهند، 

سة »هستيا« فيه، وكذا كانت الطرقات  ومن ثم كان البيت معبدًا نظراً لوجود موقد النار المقدَّ

والجبال والحفر معابدَ ما دامت تحوي تمثالً أو هيكلً لأحد آلهة الأولمب]]].

كما باتت العَراَفة والتنبُّؤ بالغيب معتقدًا راسخًا في الثقافة اليونانيَّة عند العوامِّ والخواصِّ 

على حدٍّ سواء؛ وقد ردَّ بعض اليونانيين كذب بعض النبوءات إلى الكهنة وضعف قدرتهم 

على فهم أحاديث الآلهة.

على  قدرتهم  عن  تعِّب  ومراتب  طبقات  إلى  اليونانيين  عند  والمتنبِّئون  العرَّافة  وينقسم 

في  زيوس  معبد  متنبِّئو  وكان  الأرباب.  أحاديث  من  الغامض  وتفسير  بالآلهة،  الاتصال 

التي  الشهرة  تلك  يبلغوا  ذلك لم  ورغم  العَراَفة؛  مراتب  أعلى  يحتلُّون   Dodone »دودونا« 

حظي بها متنبِّئو معبد الإله أبولو في “دلفي”، ومن ثمَّ فقد اعتقدوا بأنَّ النسوة أكثر قدرة من 

الرجال على العَراَفة والتنبُّؤ؛ ومن أشهر المتنبِّئات “ديوتيما” و”كساندرا”.

ولم تسلم العَراَفة من الغشِّ والخداع، فكان بعض العرَّافين يتَّخذون منها وسيلة لجمع 

المال؛ إذ كانوا يتأوَّلون على الإله بأخبار وأحاديث تبعًا لرغبة من يدفع الثمن؛ ووفقًا لمصالح 

طبقة النبلاء.

القرنين  ما بين  السياسة والثقافة والفلسفة في  ميادين  ا في  العرَّافون دورًا هامًّ وقد لعب 

الثامن والخامس قبل الميلاد..

وسوف أعتمد على المنهج التاريخيِّ التحليليِّ النقديِّ في عرض العناصر الآتية: 

لً: المعابد اليونانيَّة ودورها في تشكيل ثقافة اليونانيين. أوَّ

ثانيًا: العَراَفة وأنواعها عند اليونانيين.

]]]- د. عصمت نصار، الفكر الديني عند اليونان، دار العلم للنشر والتوزيع، الفيوم- القاهرة 2002، ص122.



123 المعابد ومراكز العَرَافة وأثرها على العقل اليوناني

ثالثًا: أثر العَراَفة على الحكَّام اليونانيين من القرن الثامن وحتى الخامس قبل الميلاد.

قبل  الخامس  القرن  وحتى  السادس  القرن  من  اليونان  فلاسفة  على  العَراَفة  أثر  رابعًا: 

الميلاد.

�ة ودورها في تشكيل ثقافة اليونانيين لًَّ: المعابد اليونانيَّ أو
عرف اليونانيون فكرة إنشاء المعابد منذ القرن السادس قبل الميلاد، وكانت عادة تسُتخدم 

، ولم تكن في حدِّ ذاتها مكاناً للعبادة بل مكاناً  لإيواء تمثال أحد الآلهة أو كشعار دينيٍّ معَّي

للآلهة. وهي مستوحاة من أساطير الآلهة التي شيَّدت هذه المعابد من أجلهم.  

1. دور المعابد

دة للآلهة، ومن ثم  تطوَّر مفهوم المعبد]]] عند اليونانيين إذ ارتبط بموقع الهياكل المجسِّ

جئون والمطاردَون ليأمنوا فيه  سًا لا يعُتدى عليه، ويأوي إليه الَّل وا هذا المكان حرمًا مقدَّ عدُّ

على أنفسهم.

أماكن  للتعبُّد أو لأداء مناسك معيَّنة، وأيضًا لم تكن  أو  فلم يكن المعبد مكاناً للصلاة 

يعُجب بها الزائرون، بل كانت مواطن لهذه الأرباب الحيَّة، ينصب فيه تمثاله وتوقدَ أمامه نار 

سة«، وكثيراً ما كان الناس يعتقدون أنَّ الآله يتجَّل في صورة التمثال  لا تنطفئ »النار المقدَّ

دة في تمثال؛ ولذلك كانوا يعُنَون بغسله  نفسه، بمعنى أن لا فرق بين حقيقته وهيئته المتجسِّ

وكان  أمرهم،  أهمل  إذا  يؤنِّبونه  أحياناً  وكانوا  الرعاية،  من ضروب  بكثير  وإحاطته  وكسوته 

ون على من يستمع إليهم كيف تصبَّب تمثال الإله عرقاً في بعض الأحايين، أو  الكهنة يقصُّ

كيف بكى أو أغمض عينيه بسبب إهمال الناس له، أو بسبب ارتكابهم بعض الآثام]]].

 هذا الأمر يجعلنا نشعر بسذاجة العقليَّة اليونانيَّة، وقدرتها الفائقة على تصديق الخيال 

والخرافات التي تكسب من ورائها العَراَفة ولا سيما الكهنة. 

ى بالهيكل، بها تمثال الإله أو  ]]]- كان المعبد عند اليونان عبارة عن قاعدة مستطيلة الشكل تحتوي على حجرة داخليَّة تسمَّ

جانبَيْ  على  ا  إمَّ خارجيٌّ  رواق  الخلوة  أو  بالقاعة  ويحيط  ثلاث.  أو  حجرتين  على  الكبيرة  المعابد  بعض  احتوت  كما  الآلهة، 

ة الشمس على تمثال الإله، والمدخل  تتَّصل أشعَّ المدخلين أو على جوانبه الأربعة، ويتَّجه مدخل المعبد نحو الشرق بحيث 

المقابل يقع في الجهة الغربيَّة. واتَّسمت المعابد بكثرة الأعمدة من الخارج، ويحيط بها فضاء فسيح. وكانت بمعظمها خالية من 

. ة الشمس التي تدخل من الباب الشرقيِّ النوافذ، معتمدة في إنارتها على أشعَّ

ار، الفكر الدينيُّ عند اليونان، ص123. ]]]- د. عصمت نصَّ



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(124

2. أقسام المعابد

سًا لكلِّ اليونانيين كافَّة؛ ويشتمل  مع الوقت، تطوَّر مفهوم المعبد إلى أن أضحى بناءً مقدَّ

ستين هما: المعبد اليونانيُّ على قاعتين مقدَّ

أ. قاعة الأسرار الدينيَّة Temenos أو المحراب

وكانت في معظم المعابد اليونانيَّة مفصولة ومعزولة عن المعبد، بحيث لا يدخلها بعض 

الناس إَّل مرَّة واحدة في السنة، أو قد لا يدخلها سوى الكهنة فحسب، وقد لا تدخلها الكاهنات 

إليس Elis، وتكُتب على  بات مثل كاهنات معبد سوسيبوليس Sosipolis في مدينة  إَّل متنقِّ

الهيكل الداخليِّ كلمة adyton أي ممنوع الدخول؛ وهناك أماكن أخرى يُنع فيها المشُي مثل 

.[[[ Megalopolis في مدينة ميغالوبوليس Kire أيكة الإلهة ديمتر والإلهة كورى

 Oracle ب. هيكل الوحي

على  القدرة  لديهم  أنَّ  يعُتقد  كاهنات  أو  كهنة  الناس  فيه  يستشير  س،  مقدَّ مكان  وهو 

أيضًا على  اللَّفظ الإنكليزيُّ »أوراكل«  إرادة الآلهة والتنبُّؤ بالمستقبل. ويطلق  الكشف عن 

الكاهن أو الكاهنة وعلى الرسالة أو النبوءة.

وكان أهمُّ هيكل للوحي في »دلفي« وسط اليونان، والذي كان مكرَّسًا للإله أبولو. وكانت 

لفظة پيثيا Pythia ]]] تطُلق على أيِّ كاهنة فيه، حيث تاُرس عملها من خلال جلوسها على 

ث بصورة هيستيريَّة. اعتقد الإغريق أن  مقعد ثلاثيِّ الأرجُل، وغالبًا ما تدخل في غشية وتتحدَّ

ث عبر بيثيا أثناء نوبات الغشية التي تنتابها. وتكون الرسالة أو النبوءة التي تنقلها،  أبولو يتحدَّ

في أغلب الأحيان، غير واضحة، ويقوم كهنة الهيكل بتفسيرها للجمهور.

للإله  مكرَّسًا  فكان  الآخر  بعضها  أما  أبولو،  للإله  مكرَّسة  الوحي  هياكل  معظم  وباتت 

غربيِّ  شمال  دودونا  في  موجود  الشهيرة  زيوس  هياكل  وأحد  الآخرين.  الآلهة  أو  زيوس، 

مكتبة  الغفار مكاوي  عبد  د.  مراجعة  إمام،  الفتاح  عبد  إمام  د.  ترجمة  الشعوب  لدى  الدينيَّة  المعتقدات  بارندر،  ]]]- جيفرى 

مدبولي، ط2، القاهرة، 1996، صص56-55.

الفترة  له في  ملاذًا  دلفي  من  واتَّخذ  بالسهام،  رمياً   ”Python بيثون« ى  يسمَّ ثعباناً  قتل  قد  أبولو  الإله  أنَّ  الأسطورة  تروي   -[[[

عات في دلفي لعبادة وتقديس الأرض،  الميسينيَّة من القرن 14- إلى القرن 11 قبل الميلاد، وكانت هناك مستوطنات صغيرة وتجمُّ

، فبقي وقتاً طويلً عند أدميت Admete ملك تساليا يرعى له ماشيته. ومن وقتها  وقد عاقبه جوبيتر على ذلك وحكم عليه بالرِّقِّ

.Pythia ”انتشرت عبادة الإله أبولو في دلفي، وأطلق على أيِّ كاهنة أو عرَّافة لمعبد أبولو اسم “بيثيا



125 المعابد ومراكز العَرَافة وأثرها على العقل اليوناني

ث عبر حفيف أوراق البلوط، ويقوم العرَّافة بتفسير هذا  اليونان، وكان يعتقد الناس أنَّه يتحدَّ

الحفيف. 

وما يثُير الدهشة والاستنكار، ولا سيَّما الاستنفار، أنَّ اليونانيين كانوا يؤمنون بأنَّ الآلهة 

وينامون،  ويتناسلون،  ويشربون،  يأكلون  نظرهم  في  فهم  صفاتهم؛  معظم  في  البشر  تشبه 

ويمشون في الأسواق، وتنتابهم الأمراض، ويرتكبون أحياناً الجرائم، وينقادون لشهواتهم، 

ويغُرَّر بهم، وأحياناً يفُتنون بإناث البشر ويطاردونهم حتى إشباع شهوتهم]]]. ومع ذلك، فقد 

شيَّدوا لهم المعابد للاستقواء بهم وطلب عونهم ومشورتهم في كلِّ مناحي حياتهم.

ولعلَّ الثِّقة في الآلهة والتباهي بهم كانتا من العوامل التي أدَّت باليونانيين القدماء إلى أن 

يشعروا بأنَّهم أفضل من غيرهم من البشر؛ وأنَّه الشعب الذي اختارته الآلهة لكي يكون على 

صورتها وصفاتها]]].

3. أهمُّ المعابد

فرَّق اليوناني القديم بين آلهة الأوليمبوس؛ وآلهة أخرى أقلَّ مستوى؛ لأنَّها ذات طبيعة 

حيوانيَّة بحتة مثل Pan إله الماعز؛ وPhilippides الإله الفأر الذي نصرهم في حربهم ضدَّ 

الفرس عام 490 م]]].

من  أتى  ومعظمهم  اثنا عشر،  فعددهم  اليونانيين  عند  المعتمدون  الأوليمبوس  آلهة  أما 

الإلهات  من  سواء  ويغتصبهنَّ  عنوة،  النساء  يعُاشر  كان  جوبيتر  الإله  أباهم  لأنَّ  فاح،  السِّ

أثينا، آريس]]]، أفروديت، أبولو،  أم من البشر. وهم: زيوس، هيرا]]]، بوسيدون، ديميتر]]]، 

]]]- د علي عبد الواحد وافي: الأدب اليونانى القديم ودلالته على عقائد اليونان ونظامهم الاجتماعي، دار نهضة مصر، القاهرة، 

1979، ص11.

ة  ]]]- س.م. بورا: التجربة اليونانيَّة، ترجمة د أحمد سلامة محمد السيِّد، سلسلة الألف كتاب )الثاني( »67« الهيئة المصريَّة العامَّ

للكتاب، القاهرة، 1989، ص97.

]]]- د. عبد اللطيف أحمد علي د. محمد صقر خفاجة: أساطير اليونان، ج1، مكتبة النهضة المصريَّة، القاهرة، 1959، ص37.

]]]- الإلهة هيرا Hera أو جونون Junon وهي زوجة جوبيتر الشرعيَّة وأخته وهي إلهة الزواج، وقد اشتهرت بالغيرة والحقد.

]]]- الإلهة ديميتر Demeter أو سيريس Ceres وهي بنت كرونوس وشقيقة جوبيتر، وكانت إلهة الخصوبة والزراعة والأرض.

]]]- الإله آريس Ares أو مارس Mars إله الحرب، وهو ابن جوبيتر من زوجته هيرا.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(126

أرتميس]]]، هيفايستوس]]]، هيرمس]]]، وإما هيستيا أو ديونيسوس]]].

س تركَّزت في ما بين القرنين  وجدير بالذكر أنَّ فكرة بناء المعابد عند اليونانيين كبناء مقدَّ

السادس والخامس قبل الميلاد، أي بعد توِّل الملك بركليس الحكم، وذلك إثر تدمير هضبة 

الأكروبوليس على يد الفرس. ومن أشهر المعابد اليونانيَّة:

أ. معبد البارثينون: شُيِّد في القرن السادس قبل الميلاد، وتم تدميره في حروب اليونان مع 

الفرس، وأعيد بناؤه في القرن الخامس قبل الميلاد عام 447 قبل الميلاد. وأهُدي البارثينون 

إلى أثينا]]]، الإلهة الراعية لمدينة أثينا في الأساطير اليونانيَّة القديمة.

ب. معبد هيرا بأوليمبيا: شُيِّد عام 550 قبل الميلاد بمدينة بيتوم اليونانيَّة. وتعُدُّ هيرا إلهة 

الزواج والحب، وزوجة الإله جوبيتر.

 ج- معبد هيفايستوس: شُيِّد في القرن الخامس قبل الميلاد، بالقرب من الأكروبوليس، 

ي هيفايستوس بالإله  التجاريَّة للمعادن. وسمِّ في حيٍّ يضمُّ الكثير من المسابك والمحالِّ 

الأعرج وهو زوج الزهرة إلهة الجمال.   

د. معبد أبولو]]]: شُيِّد بين عامَيْ 450 و400 ق.م قبل الميلاد. ويقع على أحد المنحدرات 

الجبليَّة النائية في بيلوبونيز.

هـ- معبد أركتيوم: شُيِّد بين عامَيْ 421 و407 ق.م. لتكريم البطل اليونانيِّ إريخثونيوس، 

ويقع على جبل الأكروبوليس في أثينا باليونان.

]]]- الإلهة أرتميس Arthemis أو ديانا Diana أخت توأم للإله أبولون وبنت جوبيتر، جاء بها سِفاحًا من لاتون. وتعُدُّ  إلهة 

الصيد عند اليونان.

هًا دميم الخلق، فكرهته أمه  وقذفت به من السماء،  ]]]- الإله هيفاستوس Hephaistos ابن جوبيتر من زوجته هيرا. ولد مشوَّ

فهوى إلى جزيرة ليمنوس، وانثنت قدماه من السقوط فنشأ أعرج.

]]]- الإله هيرمس Hermes إله الخطابة والبيان والتجارة واللصوص. ابن جوبيتر جاء به سفاحًا من ميا Maia بنت الإله أطلس 

الذي انضمَّ إلى التيتانيين ضدَّ جوبيتر، وحكم عليه جوبيتر بأن يظلَّ حاملً الأرض على عاتقه.

]]]- الإله ديونيسوس Dionysos أو باخوس Bachus. إله الخمر. وهو ابن جوبيتر جاء به سِفاحًا من سيميليه Semele، وهي 

من البشر بنت كادموس ملك طيبة.

]]]- الإلهة أثينا أو مينرف Minerve إلهة الحكمة والفنون. وهي بنت جوبيتر. جاء بها سِفاحًا من الحكيمة ميتيس، أنظر 13-	

د علي عبد الواحد وافي: الأدب اليوناني القديم ودلالته على عقائد اليونان ونظامهم الاجتماعي، صص17-16.

]]]- الإله أبولو: أشهر آلهة اليونان، فهو إله التنبُّؤات والغيب والشعر والفنون والموسيقى، وهو ابن جوبيتر جاء به سِفاحًا من 

لاتون Latone ابنة عمه، وهو أخ توأم للإله أرتيميس.



127 المعابد ومراكز العَرَافة وأثرها على العقل اليوناني

و. معبد زيوس]]]: شُيِّد عام 490 قبل الميلاد في قورينا.

ز. معبد بوسيدون: شُيِّد عام 440 قبل الميلاد في سونيون. ويعُدُّ بوسيدون إله البحار.

ح. معبد أفروديت]]]: شُيِّد عام 400 قبل الميلاد والموجود في كورنثه، والذي يعُدُّ من 

ي بمعبد الدعارة المقدَّس، خصوصًا بعد ما  أكثر المعابد مصدرًا للدخل في أثينا، أو ما سُمِّ

والحبِّ  الجمال  إلهة  أفروديت  وتعُتبر  العام.  خل  للدَّ والدعارة كمصدرٍ  البغاء  بركليس  أقرَّ 

والتناسل.  

 Corinth من  مواطن  وهو   ،Xenophon يدُعى قام رجل  الميلاد،  قبل  عام 464  وفي 

اء  )وهو خلاف تلميذ سقراط إكسينوفون والذي أرَّخ لسقراط في كتابه الذكريات(، كان عدَّ

مشهورًا وفائزاً بجائزة الخماسيِّ في دورة الألعاب الأولمبيَّة عام 464 ق.م، بتخصيص مائة 

فتاة صغيرة لمعبد الإلهة كعلامة على الشكر]]]. 

س إَّل لإحساس  وعليه، يمكننا القول بأنَّ فكرة بناء المعابد عند اليونانيين القدماء لم تؤسَّ

اليونانيِّ بأنَّه بلا آلهة تحميه أو ترُشده إلى الصواب؛ ولا سيَّما شعوره بالغيرة من الحضارات 

الأخرى التي سبقته والمعاصرة له والتي تنتهج في حياتها بأسلوب عقائديٍّ يوضح لها قيمة 

الحياة الإنسانيَّة؛ بخلاف اليونانيِّ القديم الذي تمثَّلت حاجته للآلهة في استشراف المستقبل 

والتنبُّؤ به لما بينهما من مصالح مشتركة؛ طالما أنَّه آمن بأنَّهم لا يختلفون عنه في حاجاتهم 

الإنسانيَّة.

ثانيً�ا: العَرَافة وأنواعها عند اليونانيين
والكيانات  الآلهة  بإرادة  التنبُّؤ  على  قدرتها  حيث  من  اليونانيين  عند  العَراَفة  اشتهرت 

الخارقة الأخرى )مثل الشياطين والأشباح( وأحداث المستقبل؛ ولا سيَّما قدرتهم على جعل 

ة  الذات الإنسانيَّة في وئام ووفاق وسلام مع الآلهة. الأمر الذي جعل كلَّ اليونانيين بصفة عامَّ

ة غضبه وسرعة الانفعال، وحب الانتقام  ]]]- الإله زيوس Zeus أو جوبيترJupiter أشهر آلهة اليونان على الإطلاق. اشتهر بشدَّ

وبلادة الذهن والانقياد لرغباته الجنسيَّة، ما من حسناء من الإلهات أو البشر أعجبته إَّل واغتصبها.

.Dione الإلهة أفروديت: إلهة الجمال والحب والتناسل. وهي بنت جوبيتر جاء بها سِفاحًا من ديوني -[[[

]]]- هيرودوت: تاريخ هيرودوت، ترجمة عبد الإله الملاح، مراجعة د. أحمد السقاف، د. حمد بن صراي. المجمع الثقافي بأبو 

ظبي، الإمارات العربيَّة المتَّحدة، 2001، ص65.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(128

ا لنبوءاتهم وتكهُّناتهم سواء خوفاً من الآلهة أم طمعًا فيها. يخضعون خضوعًا تامًّ

1. الفرق بين الكاهن والعرَّاف

يمكننا توضيح الفرق بين الكاهن والعرَّاف عند اليونانيين بما يلي:

وجامع  الدينيَّة  والطقوس  الشعائر  ومُقيم  الإله؛  وخادم  النبوءات  جامع  هو  الكاهن: 

ة بكلِّ إنسان تبعًا لظروفه؛ ثم  القرابين والنذور؛ يستفيد من العرَّاف في جمع النبوءات الخاصَّ

يتُاجر بها لمن يملكون الظروف نفسها]]].

ها، بحيث يعتمد على الوساطة المزعومة بين البشر  العرَّاف: فهو مُستقِبل النبوءة ومُفِّس

الزعم  فقد ظهر  البشر،  بقيَّة  له عن  مميِّزة  دة! ولمَّا كان بحاجة إلى خاصيَّة  المتعدِّ والآلهة 

والوهم والخرافة بأنَّه ينتقل من التعايش مع البشر إلى التعايش مع الإله لسؤاله والحصول 

قون ذلك!  على الأجوبة منه، وكان الناس يصدِّ

2. أنواع العَرَافة

جرت العادة بين الناس أن تكون الاستشارة الدنيويَّة والدينيَّة من خلال العرَّافين والعرَّافات 

الوسطاء الروحيين والمتمتِّعين بقدرة مميَّزة من الإله على التعامل معهم واستشارتهم]]].

وكان اليونانيون يؤمنون بنوعين من العرافة:

الأوَّلى: عرافة مكتسَبة بالخبرة، ويطُلق عليها الطِّيرة والعراَفة؛ وتتمُّ بفحص العرَّاف أحشاء 

مة كقرابين للآلهة، ومراقبة مسرى الطيور والنجوم وتفسير الأحلام]]]. الحيوانات المقدَّ

ة قبل نشوب المعارك أو الإقدام  وأولى اليونانيون التطُّي )التشاؤم( عناية عجيبة وخاصَّ

على فعل أيِّ شيء في حياتهم مثل الزواج أو الإنجاب والزرع والحصاد.

اليونانيين البحث عن تعليلات أخرى في حالة فشل  النبوءة؛ كان على  وفي حالة خطأ 

[1]- Peter. T Struck, A Cognitive History of Divination in ancient Greece. JOURNAL OF THE HISTORY OF 

IDEAS. University of Pennsylvania. JANUARY 2016.p11.

[2]- Sarah Iles Johnston and Peter T. Struck: Studies in Ancient Divination. Leiden: Brill, 2005, p.231.

ة للكتاب، القاهرة،  ة الحضارة المجلَّد الثالث، حياة اليونان ج2 ترجمة محمد بدران، الهيئة المصريَّة العامَّ ]]]- ول ديورانت، قصَّ

2001، ص113.



129 المعابد ومراكز العَرَافة وأثرها على العقل اليوناني

الآلهة في تحقيق التزاماتها تجاه البشر، وبدلً من اتِّهامهم لها بالغدر والخيانة وعدم الوفاء؛ 

الكاهن. وعلى سبيل المثال نجد سوفوكليس )497- أو  العرَّاف  الخطأ إلى  ينسبون  كانوا 

في  يؤكِّد  أسكليبيوس،  الإله  معبد  في  كاهنًا  عمل  والذي   ، التراجيديَّ الشاعر  ق.م(   405

مسرحيَّتيه: “نساء من تراقيا” و”أوديب ملكًا”]]] على إيمانه بنبوءات الكهنة والعرَّافة، حيث 

يقول: »لو أنَّ النبوءة قد حادت عن جادَّة الصواب -فمرجع ذلك إلى سوء تأويلها من قبل 

يها- وأنَّ الخطأ خطأهم؛ ومن المنتظر أن تكون النبوءة في كلمات مبهَمة؛ إذ إنَّه لا حاجة  متلقِّ

بالآلهة إلى أن يكون لحديثهم وضوح حديث البشر]]].

الثانية: عَراَفة الإلهام، وتتمُّ بحالة أشبه بالغيبوبة حيث تتَّصل روح الإله بهذا الشخص 

ث بلسانه، وذلك بعد أداء العديد  فيتلقَّى التعاليم والأخبار منه مباشرة وينطق باسمه ويتحدَّ

ح  ر والتمسُّ س ثمَّ التبخُّ له لهذا الاتصال، تبدأ بالاغتسال في النبع المقدَّ من الطقوس التي تؤهِّ

بة للإله المرُاد الاتِّصال به]]]. بالأشياء المقرَّ

ثلاث  كانت  ولذلك  الرجال،  من  الوحي  لتلقِّي  استعدادًا  أكثر  النساء  أنَّ  يظنُّون  وكانوا 

أبولو  الإله  إرادة  التعرُّف على  بن على  يدُرَّ قرن،  منهنَّ عن نصف  تقلُّ سنُّ كلٍّ  كاهنات لا 

يَّة، خروج غاز ذو رائحة كريهة من فتحة  العراَفة الحسِّ وهنَّ في غيبوبة، ومن ضمن أوهام 

في الأرض تحت الهيكل يعزوه الناس إلى تحلُّل الأفعى التي قتلها أبولو في ذلك المكان. 

وكانت الكاهنة التي ستتلقَّى الوحي تجلس على كرسي عالٍ ذي ثلاث قوائم موضوع 

ر، فتغيب عن  سة، وتمضغ أوراق الشجر المخدِّ ، وتستنشق الرائحة الكريهة المقدَّ فوق الشقِّ

وعيها، ويتقلَّص جسمها، ثم ينزل عليها الوحي وهي في هذا الحال، فتنطق بألفاظ متقطِّعة 

يترجمها الكهنة للشعب المستمع، وكثيراً ما كان الجواب النهائيُّ يحتمل تأويلات مختلفة 

بل متناقضة، وبذلك تكون المتنبِّئة صادقة على الدوام مهما وقع من الحوادث]]]. 

]]]- تدور مسرحيَّة أوديب ملكًا لسوفوكليس حول الملك »لايوس« ملك طيبة والذي تزوج ولم ينجب فذهب إلى معبد دلفي 

ليعرف حًّل لمشكلته فجاءت إليه العرَّافة بنبوءة أنَّه سينجب ولدًا سوف يقتله ويتزوَّج من أمه، فانزعج الملك لايوس وقرَّر هجر 

زوجته حتى لا ينجب منها، وعندما اتصل بها وقبل أن تضع ولدها أوديب أخبرته بكذب نبوءات العرَّافة. أنظر د. أحمد عتمان: 

ة للكتاب، القاهرة، 2013، صص337-336.  الأدب الإغريقيُّ تراثاً إنسانيًّا عالميًّا، الموسوعة الكلاسيكيَّة، الهيئة العامَّ

]]]- س.م. بورا: التجربة اليونانيَّة، ص86.

[3]- W. jaeger. The theology of the Early Greek philosophers. Oxford, 1968. p56.

[4]- Gilbert Murray, five stages of Greek Religion. Oxford.1974 p.67.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(130

وبات العرَّافون والمتنبِّئون اليونانيون ألعوبة في أيدي من الناس، وكانوا في بعض الأحيان 

أكثر  يتفق في  وكان صوتهم  بهِ،  ينُطقوهم  أن  الرَّاشون  يرغب  لينطقوا بما  الرشاوى  يقبلون 

يفعله  فساد  كلِّ  يخلعون على  وكانوا  اليونان.  بلاد  الأكبر في  النفوذ  مع صاحب  الحالات 

الحكَّام أو الأثرياء ستارًا من رضاء القوى الإلهيَّة.

وبحلول القرن الثامن قبل الميلاد، اشتهرت »دلفي« بأنها منبع لقوى بيثيا الإلهيَّة، ومصدر 

أن تكون  فينبغي  السابق؛  النساء طبقًا لاعتقادهم  العرَّافين والمتنبِّئين؛ ومعظمهم من  إلهام 

الكاهنة أو العرَّافة قد تجاوزت الخمسين عامًا، وتهجر زوجها وترتدي ملابس الخادمات. 

.Plutarch[[[ وفقًا لما رواه بلوتارخ

خت العراَفة لدى اليونانيين الاعتقاد في الفأل الخير والحظِّ النَّحس، حيث كانوا  لقد رسَّ

أفعال  لأداء  بعينها  ساعات  ويشترطون  والتواريخ،  الأحداث  ببعض  الأفراد  مصير  يربطون 

معيَّنة حتى لا تصُيبهم اللَّعنة]]]، وعلى سبيل المثال:

أ.  اعتقادهم بأنَّ الغلام الذي يولد في العشرين من الشهر ينتظر أن يكون ذكيًّا.

ب. أنسب الأيام لولادة طفل ذكر هو اليوم العاشر من الشهر.

ت. أنسب الأيام لولادة البنات هو اليوم الرابع من كلِّ شهر.

ث. لا يصلح اليوم الرابع والرابع والعشرون من كلِّ شهر لأداء أيِّ عمل من الأعمال.

ج. يعُدُّ اليوم الخامس من الشهر هو يوم النَّحس على الذين يحنثون في أيمانهم.

ح. تجنُّب جماع النساء ومعاشرتهنَّ في النهار وفي الليالي المقمرة، اعتقادًا منهم بأنَّ هذا 

الفعل يجب أَّل تراه شمس ولا قمر فضلً عن البشر.

خ. تشاؤمهم من اليد اليسرى، لأنَّها اليد التى قطع بها كرونوس العضو الذكريَّ لأبيه.

د. تجنُّب الجلوس إلى مائدة تضمُّ ثلاثة عشر شخصًا.

ذ. تشاؤمهم من العدد ثلاثة عشر.

ر. الفزع من نعيق البوم.

]]]- بلوتارخ: تاريخ أباطرة وفلاسفة الإغريق، ترجمة جرجيس فتح الله، م1، الدار العربيَّة للموسوعات، بيروت، 2010.

ار، الفكر الدينيُّ عند اليونان، دار العلم للنشر والتوزيع، الفيوم- القاهرة 2002، ص109. ]]]-  د. عصمت نصَّ



131 المعابد ومراكز العَرَافة وأثرها على العقل اليوناني

يراً قد يلبس من يتعامل معه]]]. ز. الفرار من المجنون اعتقادًا منهم بأنَّ جاناً شرِّ

3. وسائل العَرَافة

د الآلهة ووظيفة كلٍّ منهم، فنجد  د المعابد ولا سيمّا بتعدُّ دت بتعدُّ ا عن وسائل العراَفة فتعدَّ أمَّ

أنَّ طريقة عراَفة معبد “دلفي” هي أن تجلس على كرسيٍّ ذي ثلاثة أرجل وتدخل في غيبوبة، 

ا عراَفة معبد “زيوس” بمدينة دودونا فكانوا يعتمدون على طريقة الحبوب الملوَّنة؛ حيث كان  أمَّ

السائل يسحب مجموعة حبوب بألوان مختلفة تعني نعم، أو لا. وأيضًا اعتمادهم على حفيف 

أوراق شجرة البلوط. أما عراَفة مدينة “إيف” فكانت تستخدم 256 تمثالً صغيراً مرقَّمة على 

لوحة الرمل يقوم  العرَّافة بتأويلها؛ واستخدم عرَّافة معبد “كلاروس” جوقة من المنشدين]]].

اليونانيين  بشئون  التلاعب  أجل  من  العرَّافة  نبوءات  لتضاربُ  عديدة  نماذج  نجد  كما 

قبيل  العرَّافات  إحدى  قالت  هيرودوت،  للمؤرِّخ  وتبعًا  المثال،  سبيل  فعلى  ومستقبلهم، 

الغزو الفارسيِّ )480 قبل الميلاد( “بعد رؤية زيوس الذي وهبك أثينا والجدار.. سيساعدك 

ويساعد أطفالك”. ففَّس عرَّافة أثينا هذه النبوءة بأنَّ أثينا والأكروبوليس سينجوان من الدمار 

الفارسيِّ بفضل الجدار الحامي]]].

ويترتَّب على هذه النبوءة أمران، هما:

1. لا مانع من خوض أثينا الحرب ضدَّ الفرس.

2. انتصار الأثينيين على الفرس.

رت  ، حيث حذَّ منطقيٍّ مشوَّشًا وغير  لتجعل كلَّ شيء  تليها  التي  النبوءة  ولكن جاءت 

العرَّافة أهل أثينا من خوض الحرب فقالت: “سلاميس المباركة، ستكون أبناء الأم المتوفِّين، 

إن تبعثرتم كالبذور وإن اجتمعتم.. ستكونون”. وطبقًا لهذه النبوءة: فإنَّ أثينا إذا دخلت في 

حرب سلاميس البحريَّة ضدَّ الفرس فستبوء بالهزيمة. 

]]]- ج. روز. الديانة اليونانيَّة القديمة، ترجمة رمزي عبده جرجس. مراجعة د. محمد سليم سالم، سلسلة الألف كتاب )569( 

دار نهضة مصر، القاهرة، 1965، ص45.

[2]- Herodotus, Histories, in 2 VoL. Translated by, A. D. Godley, Cambridge: Harvard University Press; 

London, 1920.vol1.p77.

]]]- هيرودوت: تاريخ هيرودوت، صص64-63.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(132

وظهر ثميستوكليس Themistocles )قائد اليونان أثناء الحروب الفارسيَّة عام480 ق.م( 

وتجرَّأ على الآلهة اليونانيَّة وعلى خرافات عرَّافة “دلفي”؛ حيث رأى أنَّهم لم يوضحوا مصير 

أثينا ولا آلهتهم؛ فالحرب أفضل من الجلوس وانتظار الموت]]].

وهناك مثال آخر لكذب ادِّعاء العرَّافين والمتنبِّئين عند اليونان، وهو مداعبة الإله أبولو 

للعرَّافة كساندرا، حيث روى أبولودورس: أنَّ كاساندرا في الأساطير الإغريقيَّة هي ابنة بريام 

ملك طروادة وهيكوبا، وكانت محبوبة للإله أبولو الذي وعدها بنعمة التبُّص والعراَفة والتنبُّؤ 

إن استجابت لرغباته وسلَّمت نفسها له؛ فوافقت على العرض، لكن ما إن حصلت على تلك 

الموهبة حتى سخرت منه ورفضت تحقيق طلبه، فانتقم منها بأن جعل كلَّ تنبُّؤاتها تكُذَّب]]].

وكان من أشهر نبوءات كاساندرا:

1. قبل ولادة الأمير باريس تنبَّأت بأنَّ المولود الجديد سيكون سبباً في دمار طروادة، فأمر 

الملك بقتل المولود بعد ولادته، لكن الحاجب الذي أمر بقتل الأمير الصغير تركه في العراء، 

حيث نشأ هناك كراعي غنم.

طروادة  حرب  في  اليونانيين  هديَّة  الخشبيِّ  الحصان  أخذ  من  الطرواديين  رت  حذَّ  .2

س  إلى داخل مدينتهم، ولكنَّ السجين الإغريقيَّ سينون استطاع إقناعهم بأنَّ الحصان مقدَّ

وسوف يجلب حماية الآلهة]]].

اليونانيين من خلال ترسيخ فكرة  أثَّرت على عقليَّة  العَراَفة قد  أنَّ  نخلص من ذلك إلى 

اتِّصالهم بالآلهة، ولا سيَّما قدرتهم على الشفاعة لهم لتغيير مصيرهم وأقدارهم رغم إيمانهم 

بأنَّ القضاء والقدر يخضع له كلٌّ من الآلهة والبشر؛ وذلك لأنَّ ربَّات القدر الثلاث )كلوتو- 

لاخيستيس- أتروبوس]]] يخضع لها كلُّ من في السماء والأرض]]].

]]]- بلوتارخ: تاريخ أباطرة وفلاسفة الإغريق، م1، ص190.

[2]- Apollodorus, Gods & Heroes of the Greeks: The Library of Apollodorus, translated by Michael Simpson, 

The University of Massachusetts Press,1976.p205.

[3]- Apollodorus, Gods & Heroes of the Greeks.p305.

 ربَّات القدر عند اليونانيين وهم أ- كلوتو: أصغرهنَّ تغزل حبل الحياة من خيوط بيضاء وسوداء. ب- لاخيستيس: تبرم هذا -[4]

	(الحبل فتجعل منه المتين والواهي. ج- أتروبوس: كبراهنَّ تقطع هذا الحبل جزءًا فجزءًا إلى أن يتلاشى. أنظر )20

w.jaeger. The theology of the Early Greek philosophers. Oxford, 1968- see Also.H. Frank fort, Before and 

after philosophy, London,1959.p23.

]]]- أنظر في ذلك د. علي عبد الواحد وافي، الأدب اليوناني القديم ودلالته علي عقائد اليونان ونظامهم الاجتماعي، دار نهضة 

مصر القاهرة 1979 صص 10-9.



133 المعابد ومراكز العَرَافة وأثرها على العقل اليوناني

ام اليونانيين  من القرن الثامن وحتى القرن  ثالثًا: أثر العرَافة على الحكَّ
الخامس قبل الميلاد

ة الشعب والعُقلاء منهم من حيث إيمانهم بنبوءات  لم يختلف حكام اليونان كثيراً عن عامَّ

العرَّافين، ولا سيَّما استشارتهم في كلِّ شؤون اليونان سواء السياسيَّة منها أم الاقتصاديَّة.

بمثابة  ويكون  الملوك،  نصح  ليتوَّل  العراَفة  أهل  من  رجلً  الأسبرطيون  ص  خصَّ وقد 

المستشار القضائيِّ لهم، وقرَّروا أن يحضر الجلسات التي يعقدها مجلس الشيوخ – وكانوا 

في المسائل ذات الخطر، لا يهملون استشارة “وحي دلفي” أو “جوبيتر” أو “دودونا”. وقد 

سنَّ ليكورجوس Lycurgus )800-730 ق.م( –وهو الذي توَّل حكم الإسبرطيين- قوانينه 

بسلطة وحي أبولو في “دلفي”. ولمَّا همَّ “ليزاندر” بنقضها منعه الشعب من ذلك، تهيُّبًا من 

السلطة التي أوحت بها. ثم إنَّ حكَّام إسبرطة لم يقنعهم البصر بأمورهم إبَّان اليقظة، فكانوا 

أنَّ  يعتقدون  كانوا  لأنَّهم  نيام،  وهم  الأحلام  لهم  لتتراءى  “باسيفاي”  في  معبد  في  ينامون 

الوحي يصدُق إن تلقُّوه وهم نيام مستريحون]]].

ويروي لنا هيرودوت أنَّ الحرب التي اشتعلت بين كروسيوس )595-547 ق.م( »ملك 

ليديا« وملك الفرس »قورش« عام 585 قبل الميلاد، انتهت بكسوف الشمس الذي تنبَّأ به 

أول فلاسفة اليونان »طاليس الملطي«، وأكَّد الجيشان رفضهما لمواصلة الحرب إعمالً لهذه 

النبوءة.

ا الحرب الثانية بينهما فكانت بعد ربع قرن أي حوالي عام 560 قبل الميلاد، وقد بدأها  أمَّ

كروسيوس بعدما استشار عرَّافة معبد »دلفي« التي كان يكنُّ لها أعظم احترام؛ فأنبأته بأنه لو 

عبر نهر هاليس الذي يفصل بينه وبين قورش، فإنه سوف يحطِّم أقوى أمبراطوريَّة، وبالفعل 

عبر النهر وحطَّم تلك الأمبراطوريَّة، ولكنها كانت أمبراطوريته هو لسوء حظِّه؛ وقد أوصلت 

هذه الحرب سلطة الفرس إلى ساحل بحر إيجه حوالي 548 ق.م]]].

ة الحضارة المجلَّد الثالث، حياة اليونان ج2 ترجمة محمد بدران، ص 96.  ]]]- ول ديورانت، قصَّ

وأيضًا: جان جاك شوفالييه، تاريخ الفكر السياسي »من المدينة الدولة إلى الدولة القوميَّة«، ترجمة: محمد 

سة الجامعيَّة للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت 1985، ص 38-37. عرب صاصيلا. المؤسَّ

]]]- هيرودوت: تاريخ هيرودوت، ترجمة عبد الإله الملاح، ص66.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(134

ا عن ولد الملك كروسيوس فكان فتى أغرَّ لا عيب فيه سوى أنه أصمٌّ أبكمٌ، وقد بذل  أمَّ

كروسيوس في أيام سطوته كلَّ ما يمكن لملك أن يبذله لكي يمكِّن ابنه من أن يحيا حياة آمنة طيِّبة؛ 

ولما أراد أن يستيقن من مستقبله بعث إلى معبد »دلفي« يسأل العرَّافة النبوءة بمستقبل ابنه.

فكان جوابها: »أيُّها الليدي الذي يسود أممً عديدة؛ كروسيوس الأحمق، لا تطلب سماع 

الصوت المفقود في قصرك، أي صوت ولدك، فالأفضل لو أنه ظلَّ أبكمَ، لأن أولى كلماته 

سينطقها يوم وفاتك«.

ويروي هيرودوت أنَّه لمَّا سقطت المدينة في أيدي الفرس، وقع أحدهم على كروسيوس 

وهمَّ بقتله؛ وهو لا يدرى حقيقته؛ ولقد شاهد كروسيوس الرجل يهمُّ به لكنه لم يحاول أن 

يتفاداه تحت تأثير فداحة الحرب، غير آبه إن عاش أو مات بالسيف؛ ولما شاهد ابنه الأبكم 

ة هلعه قائلاً: »لا تقتله يا رجل  الجنديَّ الفارسيَّ يرفع سيفه مندفعًا نحو أبيه، صاح من شدَّ

إنه الملك كروسيوس«]]].

ولما أراد الملك الفارسيُّ أن يختبر ما يقوله بعض العرَّافين بأنَّ كروسيوس له نصيب من 

قوى الآلهة؛ وأنَّ الآلهة سوف تحميه وتنقذه من النار؛ وضع الملك قورش كروسيوس فوق 

تلٍّ من الخشب، وأوقد النار حتى يرى زعم العرَّافين اليونانيين بظهور آلهتهم لإنقاذ الملك؛ 

فلم يحضر أحد منهم، ومات كروسيوس حرقاً بالنار، وكان يردِّد قول صولون: »ما من إنسان 

يعرف السعادة في هذه الحياة«]]].

ونجد صولون Solon )640-560 ق.م( يتنبَّأ بانتقام زيوس انطلاقاً من إيمانه بأنَّ غضبه 

قد يتباطأ لكنه مع ذلك حتميٌّ ومؤكَّد، فيقول: هكذا تحلُّ نقمة زيوس- وعلى النقيض من 

البشر لا يسُارع زيوس بالغضب على كلِّ ما يؤُتى. لا مهرب لكلِّ ذي قلب به خطيئة من 

أحد  الآن  يعاقب  قد  مطلق.  جلاء  في  المخطئ  أمر  يكشف  الأمر،  نهاية  في  لكنه  قبضته. 

الناس، ويعاقب الآخر في وقت لاحق]]].

]]]- هيرودوت: تاريخ هيرودوت، ترجمة عبد الإله الملاح، ص70.

]]]- نفس المرجع: ص71.

اليونانيَّة، ترجمة د. أحمد سلامة محمد السيد، سلسلة الألف كتاب )الثاني( »67« الهيئة المصريَّة  ]]]- س.م. بورا: التجربة 

ة للكتاب، القاهرة، 1989، ص91. العامَّ



135 المعابد ومراكز العَرَافة وأثرها على العقل اليوناني

ومما يزيد الأمر جدلً بصحة ما تقوله العرَّافة، وأن ما يزعمونه هو من خيالاتهم؛ نجد 

بعض الحكَّام اليونانيين يأخذون النبوءة من العرَّافة عنوة وبما يرضون عنه؛ وكان من الجائز 

ل العرَّافة النبوءة حتى لا يغضب الملك عليها وعلى آلهتها. أن تبُدِّ

على سبيل المثال: نجد الملك philomelus ]]] بعد انتصاراته ضد أهل Locris، قد أجبر     

م له نبوءة، ورفضت أن تصعد على المقعد الثلاثيِّ الأرجل؛ ولكنَّه      ال Pythia على أن تقدِّ

جرَّها بالقوَّة، ولم تستطع أن تقاوم عنفه، فقالت له “مسموح لك أن تفعل ما ترُيد”. وتكرَّر 

الأمر مع الإسكندر الأكبر الذي زار مركز النبوءة في الأيام التي كانت تعُتبر أيام شؤم على 

م له نبوءة؛ فجرَّها ووضعها على المقعد الثلاثي الأرجل،  اليونانيين؛ فرفضت العرَّافة أن تقُدِّ

فقالت له: »إنك لا تقُهَر يا ولدي«]]].

يظنُّون  كانوا  اليونانيين، لأنهم  الملوك  تحُتَم عند بعض  تكن  العرَّافة لم  أنَّ  يعني ذلك 

السياسيَّة والاقتصاديَّة؛ مما  يستغلُّونهن لمصالحهم  كانوا  الآخر  البعض  وأنَّ  آلهة؛  أنفسهم 

يؤكِّد أنَّ العرَّافة قد أثَّرت على بعض الحكَّام الذين يؤمنون بنوءاتهم خوفاً وطمعًا في الآلهة 

التي تقف بجوارهم، وتؤكِّد انتصاراتهم على أعدائهم وعلى شعوبهم سواء كانوا عادلين أم 

ظالمين.

رابعًا: أثر العرَافة على فلاسفة اليونان  في ما بين القرنين الثامن والخامس 
قبل الميلاد

تأثَّر الفلاسفة منذ القرن السادس قبل الميلاد وحتى القرن الخامس قبل الميلاد بالعراَفة 

نفس  به  وأنَّه  للحديد،  المغناطيس  لجذب  وتفسيره  ق.م   640 طاليس  من  بدء  والتنبُّؤات 

تحرُّكه. “إن في حجر المغناطيس نفسـًا لأنَّه يجذب الحديد”، لكي يفُِّس حركة الكائنات 

الحيَّة وغير الحيَّة مثل الحديد]]].

ا، لكنه لم يمنح أيًّا من ثروته لأخيه،  ]]]- philomelus  هو ابن الإله ديمتر وإياسيون، وشقيق بلوتوس، وكان بلوتوس ثريًّا جدًّ

واخترع philomelus العربة أو المحراث.

]]]- د. محمد حسن وهبه: نبوءات مركز عراَفة دلفي »وأسباب غموضها« مكتبة سعيد رأفت للطَّبع والنشر، القاهرة، 1983، 

صص41-40.

]]]- أرسطو، النفس، نقله إلى العربية د. أحمد فؤاد الأهواني، راجعه على اليونانيَّة الأب جورج شحاته قنواتي. دار إحياء الكتب 

العربيَّة، القاهرة، ط1، 1949، ك1، ف1 405و.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(136

أما هرقليطس “505 قبل الميلاد”، فقد أكَّد أنَّه وهب القدرة على تفسير الحكمة الإلهيَّة.

بعد ثلاثة  له: “ستدركني المنيَّة  يقول  أقريطون  له مع صديقه  ونجد سقراط في حديث 

أيام؛ فقد تراءت لي في الحلم سيدة فاتنة الجمال وهتفت باسمي، وأنشدتني هذا البيت من 

هوميروس: سيطلع عليك البشر، صباح اليوم الثالث، وأنت آنئذٍ على شاطئ بيثيا]]].

الجزء  في  الكبد  بنية  أنَّ  على  أكَّد  قد  نراه  إذ  العراَفة،  شأن  من  أعلى  فقد  أفلاطون  أما 

أعطى  قد  الإله  “إنَّ  يقول:  والعراَفة، حيث  التنبُّؤ  بوظيفتين هما:  يرتبط  الإنسان  الفاني من 

العراَفة القدرة على الفهم والفطنة من خلال صُنع الكبد داخل الإنسان؛ وأن العراَفة الإلهيَّة 

الصحيحة لا تتحقَّق في حالة الوعي، بل في حالة النوم حين تقُيِّد قدرة الإدراك أو يتخَّل 

الإنسان عن قدرته لوهن المرض”]]].

فقد ربط أفلاطون بين التنبُّؤ بالغيب أو العراَفة وبين الهوس، حيث يقول: »إنَّ أعظم النِّعم 

تأتينا عن طريق الهوس عندما يكون هبة إلهيَّة. ويستشهد على ذلك بقوله: »إنَّ عرَّافات معبد 

»دلفي« ومعبد »دودونا« قد أتين خيرات لا حصر لها بفضل ما أصبن به من هوس؛ ومن هذه 

- أما حين يكنَّ في كامل  ة، ومنها ما يتعلَّق بالصالح العامِّ الخيرات ما يتعلَّق بالأمور الخاصَّ

وعيهنَّ فإنَّ مجهوداتهنَّ لا تصل إَّل لشيء تافه أو لا تصل إلى شيء على الإطلاق«]]].

النبوءة أجمل وأصدق الفنون؛ ويشهد القدماء على  التنبُّؤ بالغيب أو  وعد أفلاطون فنَّ 

أنَّه بقدر ما يسمو فنُّ النبوءة Mantike على فنِّ العراَفة Rdionistike، فكذلك يكون الهوس 

الصادر من الإله أسمى من حكمة البشر سواء في الاسم أم في الفعل.

واعترض أفلاطون على تسمية العرَّافين بهذا الإسم نظراً لمكانتهم ودورهم الإلهيِّ حيث 

ونهم بهذا الإسم )العرَّافين( يجهلون كلَّ الجهل أنَّ تلك الطائفة من  يقول: »إنَّ الذين يسمُّ

ون أقوالً غامضة ورُؤى مغلقَة؛ ولا  مساعدي الآلهة يعلون على كلِّ البشر نظراً لأنَّهم يفُِّس

]]]- س.م. بورا: التجربة اليونانيَّة، ص97.

ة السوريَّة للكتاب،  ]]]- أفلاطون: تيمايوس. تحقيق وتقديم ألبير ريفو، ترجمة الأب فؤاد جرجي بربارة.. منشورات الهيئة العامَّ

دمشق، 2014، ف72A، ص298.

]]]- أفلاطون: محاورة فايدروس، ترجمة وتقديم د. أميرة حلمى مطر، دار غريب للطِّباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، 2000، 

ف244س، ص59.



137 المعابد ومراكز العَرَافة وأثرها على العقل اليوناني

يصحُّ أن نطلق عليهم عرَّافين؛ بل يطُلق عليهم مساعدي الآلهة؛ والمكلَّفين من الآلهة لتفسير 

حديثهم«]]].

على أيِّ حال، فقد أثَّرت العراَفة تأثيراً سلبيًّا على العقليَّة اليونانيَّة، وجعلتها تعيش أسيرة 

الشرق  مثل حضارات  آلهة  له  بأنَّ  القديم  اليونانيِّ  بهدف شعور  باطلة؛  خرافات وتكهُّنات 

القديم؛ حتى مع اختلاف مفهوم الألوهيَّة بين الشرق القديم والتصوُّر اليونانيِّ؛ إَّل أنَّ العرَّافة 

طها بين الآلهة والبشر لإقرار وجود الآلهة  قد نسجت بخيالاتها صلتها بالآلهة؛ ولا سيَّما توسُّ

من جهة وخداع البشر من جهة أخرى.

]]]- أفلاطون: محاورة تيمايوس، ف72B، ص299.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(138

خاتمة
نخلص من هذه الدراسة إلى أنَّ معظم الأخطاء العلميَّة والفلسفيَّة ولا سيَّما الدينيَّة التى 

نجدها فى العقليَّة اليونانيَّة القديمة في ما بين القرنين الثامن والخامس قبل الميلاد ؛ ترُدُّ إلى 

أثر العرافة على العقليَّة اليونانيَّة، والضغوط التى مارستها من أجل تقويض الفكر البشريِّ من 

م  خلال ربط كلِّ شيء بالنبوءات والخرافة لآلهة لها صفات البشر، لا تستحقُّ أن تعُبَد أو تقدَّ

لها القرابين.

بأنَّه  المؤرِّخون،  خها  رسَّ هالة،  من  به  أحيط  ما  بكلِّ  القديم،  اليونانيُّ  كان  لقد  حقيقة، 

صاحب  وأنَّه  القديم؛  الشرق  حضارات  على  بفلسفته  تفوَّق  الذى  المبدع،  العقل  صاحب 

العرَّافين والكهنة،  أنَّه كان يخضع في كثير من الأحيان، لآراء  اليونانيَّة والصحيح  المعجزة 

الرُّؤى  خلال  من  المستقبل  لاستشراف  تطلُّعه  سيَّما  ولا  الآلهة،  ونعيم  رضى  ينال  لكي 

العقليَّة والبدنيَّة مثلً فى  العرَّافة؛ من دون أن يعتمد على قدراته  بها  التى تخُبره  والنبوءات 

الانتصار على خصومه؛ ولكنَّه كان يستشيرها فى كلِّ فعل يقُدِم عليه؛ إيماناً منه بأنَّ الآلهة 

سوف تحُارب وتنتصر بدلً منه.

هذا الأمر يؤكِّد لنا أنَّ اليونانيَّ القديم لم تكن لديه رؤية دينيَّة أو معتقد دينيٌّ يؤمن به، لأنَّ 

ما لديهم من ديانة وضعيَّة وضعها الشعراء فى صورة أساطير خرافيَّة مثل الألياذة والأوديسيه 

من  العقلاء  بها  آمن  فقد  ذلك،  ورغم  لهزيود؛  الآلهة  أنساب  أو  والثيوجونيا  لهوميروس، 

ة. الفلاسفة والحكَّام والشعراء قبل العامَّ

وأكَّدت دراستنا أنَّ فكرة بناء المعبد عند اليونانيِّ القديم لم تكن للتعبُّد أو الصلاة، ولكنها 

العرَّافين  بنايات تسكنها الآلهة الحيَّة من وجهة نظرهم؛ ويشُرف عليها الوسطاء من  كانت 

والكهنة؛ لإحداث نوع من الوفاق بين الآلهة والبشر.

وحتى مع خروج بعض اليونانيين عن كذب وادعاءات بعض العرَّافين ونبوءاتهم الكاذبة 

العرَّافة  مثل ثميستوكليس Themistocles عام 480ق.م؛ الذي تجرَّأ على الآلهة ونبوءات 



139 المعابد ومراكز العَرَافة وأثرها على العقل اليوناني

ة  عامَّ أنَّ  إَّل  الفرس؛  وانتصر على  الفرس، وخاضها هو وجيشه  الحرب ضد  بعدم خوض 

الشعب اليونانيِّ لم يستطع التجرُّؤ على العرَّافة ونبوءاتها خوفاً من التجرُّؤ الأكبر على الآلهة.

ة أجبرت العرَّافة على تفسير النبوءات كما يريد الحكَّام،  ورأينا نموذجًا آخر من نماذج عدَّ

أو أن تجعل الإله ينطق بما يرُيدونه مثل الملك philomelus والإسكندر الأكبر، مما يؤكِّد 

أنَّ العرَّافة ونبوءاتها هي ضرب من اللَّهو والخداع والخرافة، شكَّلت وعي اليونانيِّ القديم في 

ما بين القرنين الثامن والخامس قبل الميلاد.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(140

المصادر والمراجع
11 أ.أ. نيهاردت. الآلهة والأبطال في اليونان القديمة، ترجمة د. هاشم حمادي، الأهالي .

للطِّباعة والنشر والتوزيع، دمشق، 1994.

22 أرسطو، النفس، نقله إلى العربيَّة د. أحمد فؤاد الأهواني، راجعه على اليونانيَّة الأب .

جورج شحاته قنواتي، دار إحياء الكتب العربيَّة، القاهرة، ط1، 1949.

33 أفلاطون، محاورة فايدروس، ترجمة وتقديم د. أميرة حلمي مطر، دار غريب للطِّباعة .

والنشر والتوزيع  القاهرة، 2002.

44 بربارة، . جرجي  فؤاد  الأب  ترجمة  ريفو،  ألبير  وتقديم  تحقيق  تيمايوس،  أفلاطون: 

ة السوريَّة للكتاب، دمشق، 2014. منشورات الهيئة العامَّ

55 بلوتارخ: تاريخ أباطرة وفلاسفة الإغريق، ترجمة جرجيس فتح الله، م1، الدار العربيَّة .

للموسوعات، بيروت، 2010.

66 بيارغريمال: الميتولوجيا اليونانيَّة، ترجمة هنري زغيب، منشورات عويدات، بيروت، .

.1982

77 ترجمة . الإغريقيَّة،  التأسيس  حكايات  والناس-  والآلهة  الكون  فيلانان:  بيير  جان 

محمد وليد الحافظ، الأهالي للطِّباعة والنشر والتوزيع، دمشق، 2001.

88 د. محمد . مراجعة  عبده جرجس،  ترجمة رمزي  القديمة،  اليونانيَّة  الديانة  روز،  ج. 

سليم سالم، سلسلة الألف كتاب )569( دار نهضة مصر، القاهرة، )1965(.

99 الفيوم- . والتوزيع،  للنشر  العلم  دار  اليونان،  عند  الدينيُّ  الفكر  ار،  نصَّ عصمت  د. 

القاهرة 2002.



141 المعابد ومراكز العَرَافة وأثرها على العقل اليوناني

1010 الفتاح  عبد  إمام  د.  ترجمة  الشعوب  لدى  الدينيَّة  المعتقدات  بارندر،  10-جيفرى 

إمام، مراجعة د. عبد الغفار مكاوي مكتبة مدبولي، ط2، القاهرة، 1996.

1111 د. محمد حسن وهبه: نبوءات مركز عرافة دلفي “وأسباب غموضها” مكتبة سعيد 

رأفت للطَّبع والنشر، القاهرة، 1983.

1212 س.م. بورا: التجربة اليونانيَّة، ترجمة د. أحمد سلامة محمد السيد، سلسلة الألف 

ة للكتاب، القاهرة، 1989. كتاب )الثاني( “67” الهيئة المصريَّة العامَّ

1313 اليونان  عقائد  على  ودلالته  القديم  اليوناني  الأدب  وافي:  الواحد  عبد  علي  د. 

ونظامهم الاجتماعي، دار نهضة مصر، القاهرة، 1979.

1414 اليونان، ج1، مكتبة  د. محمد صقر خفاجة: أساطير  اللطيف أحمد علي  د. عبد 

النهضة المصريَّة، القاهرة، 1959.

1515 مكتبة  الصغرى،  الآلهة  أساطير  إغريقيَّة، ج2،  أساطير  المعطي شعراوي،  عبد  د. 

الأنجلو المصريَّة، القاهرة، 1995.

1616 هـ.د. كيتو، الإغريق، ترجمة عبد الرزق يسرى، مراجعة د. محمد صقر خفاجة، دار 

الفكر العربي، القاهرة، 1962.

1717 هيرودوت: تاريخ هيرودوت، ترجمة عبد الإله الملاح، مراجعة د. أحمد السقاف، 

د. حمد بن صراي، المجمع الثقافي بأبو ظبي، الإمارات العربيَّة المتَّحدة، 2001.

1818 ة الحضارة المجلَّد الثالث، حياة اليونان ج2 ترجمة محمد بدران،  ول ديورانت، قصَّ

ة للكتاب، القاهرة، 2001. الهيئة المصريَّة العامَّ



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(142

19.	Peter. T Struck, A Cognitive History of Divination in ancient Greece. 

JOURNAL OF THE HISTORY OF IDEAS. University of Pennsylvania. 

JANUARY 2016.

20.	Sarah Iles Johnston and Peter T. Struck: Studies in Ancient Divination. 

Leiden: Brill, 2005.

21.		Herodotus, Histories, in 2 VoL. translated by, A. D. Godley, Cambridge: 

Harvard University Press; London, 1920.

22.		Apollodorus, Gods & Heroes of the Greeks: The Library of Apollodorus, 

translated by Michael Simpson, The University of Massachusetts Press, 

1976.

23.	W. jaeger. The theology of the Early Greek philosophers. Oxford, 1968.



ة العلاقة بين الميثوس واللوغوس إشكاليَّ
في الفكر ما قبل السقراطي

عزيزة صبحي ]]]

مة  مقدِّ
ة، أكَّد بعضها على   تمثِّل العلاقة بين الميثوس واللوغوس إشكاليَّةً تناولتها أطروحات عدَّ

واللوغوس هما وجهان  الميثوس  أنَّ  وتداخُل، بمعنى  ارتباط  بوصفها علاقة  العلاقة  تلك 

لعملة واحدة، اصطنعها الإنسان لتفسير أصله ووجوده ومآله، وكذلك لتفسير الكون الفسيح 

ا إلى  ا إلى البراهين المنطقيَّة والتناول العقليِّ فكانت الفلسفة، وإمَّ من حوله، حيث لجأ إمَّ

الروايات الخياليَّة والغيبيَّات فكانت الأسطورة، وكلٌّ منهما كامن فى الآخر متلبس به من أجل 

. قهر القلق الوجوديِّ البشريِّ

  ويؤكِّد البعض الآخر على علاقة التناقض بين الميثوس واللوغوس استناداً إلى المعنى 

الدلاليِّ الشائع لهما، فإذا كانت الميثوس هى الأسطورة – وهنا مكمن اللبّس – والأسطورة 

 ، لا عقليَّة، خياليَّة، غير منضبطة منطقيَّاً، فإنَّ اللوغوس هو النقيض من ذلك كلِّه وهو عقليٌّ

مفاجئةً من  قفزةً  أو  انتقالاً  بدورها  التناقض هذه  افترضت علاقة  ولقد  استدلاليٌّ،   ، منطقيٌّ

خ فكرة أنَّ تطوُّر البشريَّة  الميثوس إلى اللوغوس، وهذا هو الرأي الأكثر شيوعاً، والذي رسَّ

بأكمله كان بمثابة تلك النقلة من الأسطورة إلى العقل )الفلسفة(، ولم يكن هذا التطوُّر وقفاً 

ا كان حاضراً أيضاً في مجمل الحضارة اليونانيَّة. على الفكر الفلسفيِّ فحسب وإَّن

  وربما يرجع مصدر هذا الاختلاف في التناول لتلك العلاقة، فضلاً عن التباس المصطلح 

ل القول فيه، وكذلك فضلاً عن طبيعة  ، وهو ما سوف نفصِّ ودلالته عبر تاريخ الفكر الفلسفيِّ

روح التفلسُف التي لا تأمن ولا تسكن أبداً إلى قول فصل، لكنها تحيا وتتنفَّس بجدليَّة الأفكار 

]]]- أستاذة الفلسفة اليونانيَّة المساعد- جامعة الإسكندريَّة )مصر(.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(144

دة والمختلفة دوماً. ربما يرجع مصدر هذا الاختلاف إلى تناول مفهومَيْ؛ الميثوس  المتجدِّ

واللوغوس وفقاً لدلالتهما الحديثة، ومن ثم أضفى البعض عليهما ما ليس لهما من المعاني، 

فحدث هذا الخلط الناتج من جرَّاء إسقاط الحديث على القديم؛ دلالةً واستخداماً، بل ربما 

داً من أجل ترسيخ بعض الأفكار الإيديولوجيَّة الغربيَّة الاستعماريَّة. كان هذا الخلط متعمَّ

التحقُّق من مدى  ونقداً، هي  تحليلاً  الدراسة،  تلك  تتناولها  التي  الرئيسة  الإشكاليَّة  إنَّ 

تفترض  والتي  واللوغوس،  الميثوس  بين  العلاقة  الشائعة عن جدليَّة  الغربيَّة  القراءة  ة  صحَّ

نة  المتضمِّ النقلة  تلك  )اللوغوس(،  الآخر  إلى  )الميثوس(  أحدهما  من  مفاجئةً  نقلةً  معها 

بطبيعة الحال ظهور الفلسفة المفاجئ والمعُجز على أرض اليونان.

وتأتي محاور الدراسة فى سبيل تفنيد تلك الإشكاليَّة، وأطرح من خلالها بعض التساؤلات 

أناقش فيها بعض الأفكار التي ربما تكون قد شكَّلت تلك الأرض الخصبة التى استندت 

إليها القراءة الغربيَّة في القول بجدليَّة العلاقة بين الميثوس واللوغوس. 

لًا: الميثوس واللوغوس تن�اقض أم تكامل؟ أوَّ
أم  هما،  يبدو من دلالة مسَّم واللوغوس، كما  الميثوس  تعارض حقيقيٌّ بين  هل هناك 

، فكان  كان لهذين المفهومين الدلالة اللغويَّة والاصطلاحيَّة نفسها عبر تاريخ الفكر البشريِّ

ناً الآخر، وهل  علاقتهما هي علاقة انتقال من حال إلى أخرى فى مسار خطيٍّ  أحدهما متضمِّ

م؟ للتقدُّ

1. الأصل الاصطلاحيُّ واللغوى لمصطلحَيْ؛ الميثوس واللوغوس

تحديد  طرحه،  السابق  التساؤل  عن  الإجابة  محاولة  فى  قدُُماً  السير  وقبل  أولاً  يجب 

الأصل الاصطلاحيِّ واللُّغويِّ  لهذين المصطلحين ليس اتِّباعاً للمنهجيَّة العلميَّة فحسب، 

لكن أيضاً للوقوف على الالتباس والغموض اللذين أحاطا بهما. وربما كانت المسألة أكثر 

إشكاليَّة في ما يتَّصل بمفهوم الميثوس، وذلك بسبب الدلالة التي لحقت به والتي عادة ما 

ا اللوغوس ورغم الآراء المختلفة حول دلالته، فإنها جميعاً  معقول، أمَّ تضعه فى جانب الَّل

تنصبُّ في جانب المعقول.



145 إشكاليّة العلاقة بين الميثوس واللوغوس في الفكر ما قبل السقراطي

لقد اشتقَّت كلمة لوغوس Logos من الفعل Lego، وتعني بالإنكليزيَّة القول، واستخدمت 

المبدأ،  ة،  الحجَّ الحديث،  فهي؛  الكلاسيكيَّة،  المرحلة  في  دة  ومتعدِّ مختلفة  سياقات  فى 

الكلمة  أم بشريَّاً(، وهي أيضاً  المقياس، القانون، الحساب، العدد، العقل )سواء كان إلهيَّاً 

المبدأ  عند هرقليطس  نفسه. وهي  الفكر  وتعني كذلك   ، الداخليِّ الفكر  به عن  يعَّب  ما  أو 

العاقل المهيمن على العالم، أما أنكساغوراس فقد أطلقها على العقل المحرِّك للمادَّة الأولى 

)البذور(.]]]

هذا عن اللوغوس، أما الميثوس فعادة ما يشُار إليها في الموسوعات والمعاجم العربيَّة 

الخارقة.  الآلهة  عن  سة  المقدَّ الروايات  تعني  التي  الأسطورة  مع  متماثلة  بأنَّها  والأجنبيَّة  

فعلى سبيل المثال، لقد ماثل بيارغريمال بين الميثوس والأسطورة، وعرَّف الأسطورة بأنَّها، 

ة خرافيَّة،  بالمعنى الحرفيِّ، تنطبق على كلِّ حكاية ترُوى سواء كانت موضوعاً تراجيديَّاً أم قصَّ

ووضعها مقابل العقل )لوغوس( كما يقابل الخيال المنطق، أو كما تقابل الكلمة التى ترُوى 

تلك التي تبرهَن، ويرى أنَّه إذا كانت كلمة لوغوس تعني العقل، فإنَّ الميثوس تعني ما يتنافى 

ا  ته على مطابقته للمنطق، أمَّ والعقل، استناداً إلى أنَّ اللوغوس استدلال برهانيٌّ، تتوقَّف صحَّ

الأسطورة فلا غاية لها سوى ذاتها ]]].

 myth ،أسطورة لكلمة  كمرادف   Runes رونز  قاموس  ميثوس في  كلمة  تعُرف   كذلك 

م بشكل رمزيٍّ ومؤثِّر،  بالإنكليزيَّة، وينُسب إليها العديد من المعاني؛ فهي الحقيقة التي تقُدَّ

م  وهي أساطير الآلهة التي تتعلَّق بالمسائل الكوسمولوجيَّة، ثم أصبحت الخيال الذي يقُدَّ

بوصفه حقيقة تاريخيَّة، كذلك تعني الزيف الشائع، وتعني تمثيل الكون تمثيلاً رمزيَّاً هروباً 

من محدوديَّة المعنى الحرفّيْ]]].

السواح  فراس  ذكره  لما  وفقاً  به-  والتعريف  )ميثوس(  المصطلح  إشكاليَّة  بدأت  لقد    

[1]- Kerferd. G.B: Logos, in the Encyclopedia of Philosophy, vol (5), ed by, Edward. P, Macmillan Publishing, 

1972, p83.

C.F: Liddell and Scott’s: Greek English Lexicon, Oxford University Press, 1889, p477.

C.F: Guthrie. W.K.C: A history of Greek Philosophy, vol (I) the earlier pre-Socratic and Pythagoreans, 

University Press, Cambridge, 1962, pp. 220- 221.

]]]- بيار غريمال: الميثولوجيا اليونانيَّة، ترجمة: هنري زغيب، منشورات عويدات، بيروت، 1982، ص ص 6، 7.

[3]- Dogobert. D. Runes: Dictionary of Philosophy, Philosophical Library, New York, 1945, p.203.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(146

فى كتابه المهمِّ الأسطورة والمعنى- من القدماء أنفسهم الذين لم يعملوا على تمييز النصِّ 

الأسطوريِّ عن غيره، فضلاً عن إضافتهم للعديد من التعديلات بهدف الإمتاع والمؤانسة لا 

التوثيق والتدقيق، وعندما جاء الباحثون الغربيون في العصر الحديث أطلقوا على كلِّ ما حَوَته 

التي جمعت بها أشتات الحكايات اسم الأساطير، ثم عرض للعديد  المجموعات الأدبيَّة 

من التعريفات، في محاولة للوقوف على مفهوم الأسطورة، خَلصَُ منها إلى تعريف مجمل 

سة ذات مضمون يشفُّ عن معانٍ ذات صلة بالكون والوجود وحياة  فحواه أنَّها حكاية مقدَّ

تقليديَّة كالخرافة والحكايات  بها من حكايات  اختلط  الإنسان]]]، وفرَّق بين الأسطورة وما 

البطوليَّة والشعبيَّة، ولسنا هنا بصدد الحديث المطوَّل عن هذا. 

 إن ما يعنينا فى ذلك أنَّ تلك التعريفات السابق ذكرها قد ماثلت بين الأسطورة والميثوس، 

وهذا هو اللبس الذي نتج منه تصور حال البشريَّة من الانتقال المفاجئ من الفكر الأسطوريِّ 

إلى العقل، ولكن هل هذه هي الحال في ما يتَّصل بالفكر اليونانّي؟ْ

أسطورة  تسميته  يمكن  ما  الميلاد،  قبل  الرابع  القرن  وحتى  قديماً  اليونان  في  يكن  لم 

تلك  نسبيَّاً، وبالبحث عن  يات حديثة  تلك المسمَّ تعُدُّ  ا  ميثولوجيا )علم أساطير(، وإَّن أو 

ة ومختلفة غير تلك المعروفة  المصطلحات فى العصر الكلاسيكيِّ نجد أنها تحمل معانَِ عدَّ

لدى المحُدَثين. فلقد جاءت لفظتا ميثوس ولوغوس في نصوص العصر الكلاسيكيِّ لتكشفا 

قرون  مدى  على  نشأت  عقليَّة  تاريخيَّة  بنية  عن  ا  وتعِّب التناول،  من  ومختلفة  جديدة  آفاقاً 

التناقض بين الميثوس واللوغوس والذي نعهده حتى اليوم، بعيداً تماماً  طويلة، وأنَّ ذلك 

عن تلك الصياغة التي عادة ما تضع حقيقة اللوغوس مقابل زيف الأسطورة، لكنَّهما على 

النقيض من ذلك، مترابطان ممتزجان، وأيُّ محاولة للفصل الحاسم بينهما تبوء بالفشل]]].

 من أجل هذا، نتتبَّع هذين المصطلحين في النصوص اليونانيَّة القديمة لمعرفة دلالتهما 

حيث  الهوميريَّة،  القصائد  في  مترادفين  بوصفهما  المصطلحان  ذكُِرَ  ولقد  واستخدامهما، 

 فراس السواح: الأسطورة والمعنى، دراسات فى الميثولوجيا والديانات الشرقيَّة، دار علاء الدين للنشر والتوزيع والترجمة، -[1]

.ط2، دمشق، 2001، ص9، 14

[2]-  Diego  Honoato E:  Mythos & Logos as forms of Figurative discourse, A critical reading of claude  

calame’s semiotic approach. ’Agora E studos classicos em debate, num. 19.2017, Aveiro, Portugal.p ,442.

http:///www.redalyc.org/articulo.oa?id=321050819019.



147 إشكاليّة العلاقة بين الميثوس واللوغوس في الفكر ما قبل السقراطي

وردت لفظة ميثوس في الإلياذة بمعنى الكلمة أو الحديث، كذلك لفظة لوغوس فإنها قد 

 )56 ,odyssey I( ومرَّة أخرى فى الأوديسيه ،)393 ,ILiad xv( وردت مرَّتين في الإلياذة

واحدة في  دلاليَّة  آفاق  لهما  وكانت  مترادفتين،  اللفظتان  كانت  أي  أيضاً.  الحديث  بمعنى 

الإلياذة  في  ميثوس  لفظة  الهوميريَّة]]].تعني  الملاحم  كتابة  زمن  الميلاد،  قبل  الثامن  القرن 

الحديث – كما أسلفنا – لكنَّ نمطاً خاصاً من الحديث يحمل دلالة القوة والفاعليَّة، ويظهر 

لات  هذا في المواضع التي وردت فيها، فتشير إلى رفض أجاممنون  Agamemnon لتوسُّ

 Diomedes 1.388( )9.431(، وتوبيخ ديوميديس( Khryses الكاهن العجوز خريسيس

المعلن لرقَّة وضعف قلب أجاممنون )9.51(]]].

والذي   Herodotes هيرودوت  لدى  المصطلحين  هذين  على  نستدلَّ  أن  أيضاً  ويمكن 

لفظة ميثوس لدى  العقلانيَّة، ولقد جاءت  اليونان إلى  ة في رحلة  البعض محطَّة مهمَّ ه  يعَُدُّ

 – الرجل  أنَّ  فيذكر  النيل،  فيضان  عن  ث  تحدَّ عندما  إحداهما  فحسب،  مرَّتين  هيرودوت 

ث عن المحيط – بوصفه الأب الأول للأشياء جميعاً – قد  ويعني هنا هوميروس – الذي تحدَّ

مرئيِّ، ومن ثمَّ لم يترك أيَّ إمكانيَّة لتفنيد رأيه هذا،  نقل نظريَّته )mythos( داخل المجال الَّل

أتباعه، قد اخترع  أنَّه ليس هناك محيط أول، وأنَّ هوميروس أو أحد  وهنا يؤكِّد هيرودوت 

مه في صياغة شعريَّة. أما المرَّة الثانية التى استخدم فيها كلمة ميثوس، هي  ى وقدَّ هذا المسمَّ

ث عن قصة تقديم أضحية لزيوس، تلك القصة التى يرويها عادة اليونانيون، وذكر  عندما تحدَّ

أنَّها رواية سخيفة]]].

طروادة  إلى   Helen هيلين  وصول  عن  مختلفتين  قصتين  بسرد  هيرودوت  قام  وعندما 

هما logoi، حتى تلك الرواية التي لم يعتقد في صدقها]]]، كانت تلك الكلمة  Troy، فقد سَّم

)ميثوس( بلا شكٍّ تحمل دلالات عديدة أخرى، لكن في ظلِّ غياب التحليل الفيلولوجيِّ 

[1]- Chiara Bottici: Mythos and Logos, A Genealogical Approach, 2008 – Epoche, vol 13, issue 1 (Fall 2008) 

– iss N1085 – 1968.

Cf, Kathryn A. Morgan: From the pre-Socratic to Plato, Cambridge University Press. U.K, 2000, p17.

[2]- Kathryn. A. Morgan: op. cit, p18.

[3]- RoBert L. Fowler: Mythos and logos, art in, the Journal of Hellenic Studies, vol 131, November 2011, p47.

Dol.10.1017/S0075426911000048. 

[4]- Chiara Bottici: op. cit, p8.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(148

لها، ووفقاً لاستخدامها لدى القدماء – سواء عند هوميروس أم هيرودوت - كما أسلفنا – 

ندرك أنَّها لا تختلف كثيراً عن اللوغوس]]] حيث كان لهما الدلالة نفسها والاستخدام نفسه.

2. العلاقة بين الميثوس واللوغوس

في سياق القول أنَّ علاقة الميثوس واللوغوس تمثِّل انتقالاً من حال إلى أخرى في مسار 

وإنَّ  الانتشار.  واسعة  اللوغوس شائعة  إلى  الميثوس  من  الغربيِّ  الطريق  فكرة  فإنَّ   ، خطيِّ

علاقة من from... إلى   to....، التي تمَّ تناولها في العديد من الكتابات الغربيَّة، لا تعِّب 

ا عن انتقال من حال إلى أخرى متناقضة معها تماماً وكليَّةً، نقلة من  عن تطوُّر تدريجيٍّ وإَّن

. الأسطورة إلى العقل، من اللاَّمنطقيِّ إلى المنطقيّْ

واللوغوس،  الميثوس  Nestle )1940( في حديثه عن  التصوُّر هو  خ هذا  لعلَّ من رسَّ

حياة  بينهما  تتأرجح  نقيض  طرفَْ  على  قطبين  إلى  يشيران  المصطلحين  هذين  أنَّ  رأى  إذ 

 ، تخيليٌّ الأول   ، المنطقيُّ والتفكير  الأسطوريُّ  الخيال  هما؛  والتناقضان  العقليَّة؛  الإنسان 

، تركيبيٌّ يتَّخذ من الوعي  ، تحليليٌّ ، يتَّخذ من اللاَّوعي أساساً له، والثاني قصديٌّ لا إراديٌّ

منطلقاً له]]]. وهذا الرأي هو ما انتهجه كثير من المعاصرين الذين يعِّبون عن تلك العلاقة 

ة  Story vs argument، حيث  بين الميثوس واللوغوس بصياغة؛ الرواية فى مقابل الحجَّ

الفرق بين القصص وبين التفسير العقليِّ الذي يمكن اختباره بصورة منهجيَّة]]]. ظلَّ هذا الأمر 

ن نوعاً من  حتى ستينيَّات القرن العشرين، عندما نظُر إلى الروايات الأسطوريَّة على أنها تتضمَّ

م صورة من صور الفكر]]]. المنطق، وتقدِّ

    ما يعنينا في قول نستل وغيره من المعاصرين، بداية ببرنت، بالانتقال من الميثوس 

إلى اللوغوس وكونهما متناقضين، هو ارتباط الرواية اليونانيَّة عن ميلاد الفلسفة بتلك الفكرة 

الغربيَّة عن التطوُّر من الميثوس إلى اللوغوس، والحقيقة أنَّ أول من أكَّد هذا الرأي عن نشأة 

الفلسفة على أرض الإغريق وشايعه الكثير في ما بعد هو أرسطو، حيث يرى أنَّ تلك النشأة 

[1]- Robert. L. Fowler: op. cit, p47.

[2]- Diego Honorato E: Mythos & Logos as forms of Figurative  discourse. P 442.

[3]- William Wians: From  logos and mythos to …….., State university of New York press, Albany,2019. 

www.sunypress.edu>p-4839-logos-and muthos 

[4]- Diego Honorato: Op.cit, p 442.



149 إشكاليّة العلاقة بين الميثوس واللوغوس في الفكر ما قبل السقراطي

كانت فى أيونيَّة Ionia  في القرن السابع قبل الميلاد على يد فلاسفة الطبيعة الأوَُل، حيث 

الخيال  حدود  إلى  وإقصاؤها  نفيها  وتم  الأسطورة  معه  انكفأت  جديد،  فكريٌّ  اتجاه  ظهر 

يبحثون عن  انكمسندريس(   – انكسمنس   – )طاليس  مفكِّرون  مرَّة  فظهر لأول   – المحض 

الغربيِّ من  التفسيرات الميثولوجيَّة، وممهِّدين بذلك للطريق  الوجود الأول، رافضين  مبدأ 

الميثوس إلى اللوغوس]]]. 

  لقد استخدمت فكرة ميلاد الفلسفة على أرض اليونان بوصفها ثورة فكريَّة على الميثوس، 

وذلك لتبرير أفضليَّة الحضارة الغربيَّة والتفوُّق العقليُّ اليونانيُّ على ماعداه من البشر؟ فضلاً 

 Vernant فرنان  ويؤكِّد  الغربيَّة]]].  الاستعماريَّة  لتلك  الأيديولوجيَّ  الغطاء  كونها تمنح  عن 

ه التفكير  قضيَّة الخروج الغربيِّ من الأسطورة وميلاد الفلسفة والتفكير العقلانيِّ، أو ما سَّم

الوضعيَّ في القرن السادس قبل الميلاد في آسيا الصغرى، حيث يرى أنَّه في المدرسة الأيونيَّة 

يكون اللوغوس قد تحرَّر لأول مرَّة من الميثوس، ويصف هذه الحال بحال انقشاع الغشاوة 

الإعجاز  صور  من  صورة  بوصفه  الميلاد  هذا  يرون   من  ينتقد  لكنه  الأعمى]]]،  أعين  عن 

هذا  أنَّ  رأيه،  فى  الأمر  جلُّ  وإنما  الإعجاز،  بهذا  يؤمن  لم  فهو  اليونانيِّ،  العقليِّ  والتفوُّق 

اً عميقاً في العقليَّة اليونانيَّة]]]. الحدث – ويعني به الفلسفة – يمثِّل تغُّي

   إنَّ القول بالمعجزة اليونانيَّة يفترض أن يكون البحث في الماضي عن أصول الفكر 

وكأن  ذاته،  سوى  أصل  الحقيقيِّ  للفكر  يكون  أن  يمكن  ولا  جدوى،  دون  من  العقليِّ 

أو  أهل  دون  ومن  ماض  دون  من  العالم  إلى  تأتي  متاع،  دون  من  كالمسافر  هنا  الفلسفة 

ماً على  عائلة، لكنها بداية مطلقة، وبفعل ذلك، وجد اليونانيُّ نفسه من هذا المنظور، متقدِّ

باقي الشعوب، وذلك أيضاً بفضل قدراته الاستثنائيَّة – كما يقول بيرنت – مثل الملاحظة 

والقدرة على الاستدلال، وقد انتقل هذا التفوُّق من خلال الفلسفة اليونانيَّة إلى كلِّ الفكر 

[1]- Chiara  Bottici: Mythos & Logos, A Genealogical Approach.

[2]- Ibid.

، ترجمة: جورج رزق، مراجعة: عبد  ]]]- جان بيار فرنان: الأسطورة والفكر عند اليونان، دراسات فى علم النفس الاجتماعيِّ

العزيز العبادي، مركز دراسات الوحدة العربيَّة، 2012، ص633.

[4]- Chiara  Bottici: op. cit. 



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(150

الغربيِّ المنحدر من الهللينيَّة، إلاَّ أنَّ تلك الثقة المطلقة ما لبثت أن تزعزت وانهارت]]].

3. نقد القول بالنقلة المفاجئة من الميثوس إلى اللوغوس

إنَّ القول بميلاد الفلسفة المفاجئ على أرض اليونان، استناداً إلى التحوًّل من الميثوس 

ة:  إلى اللوغوس قول مردود عليه لاعتبارات عدَّ

أوَّلها: أنَّ هذا القول يغفل وربما عن عمد، الأفكار والاتِّجاهات الفلسفيَّة العميقة لدى 

الحضارات الشرقيَّة كالحضارة المصريَّة القديمة والتي أثَّرت – بلا شكٍّ – في الفلسفة اليونانيَّة 

والتي استقت – الأخيرة – منها العديد من الأفكار الفلسفيَّة، وكانت منارة زارها العديد من 

ة من  الفلاسفة اليونانيين مثل طاليس وفيثاغوراس وغيرهما، وذكرها أفلاطون في مواضع عدَّ

محاوراته، وهو ما ألمح إليه الغربيون أنفسهم خصوصاً بعد ظهور العديد من الكتابات التي 

سها الغرب كأصل الفلسفة الغربيَّة من  أحدثت ثورة كبيرة في بعض الأفكار القديمة التى قدَّ

هذه الكتابات؛ كتاب مارتن برنال: أثينا السوداء، وكتاب جورج جي أم جيمس. تراث أثينا 

المسروق وغيرهما. إذن، إنَّ قضية ريادة الفلسفة اليونانيَّة وأصالتها وإعجازها لم تكن لها 

عليها  يتغلَّب  ينازعها ويصارعها وربما  ما  الفكريَّة  الأوساط  بل ظهر فى  المطلقَة،  السيادة 

أيضاً.

ثانيها: أنَّ الدعامة التي استندت إليها فكرة ميلاد الفلسفة بالتحوُّل الجوهريِّ من الميثوس 

إلى اللوغوس تنهار بكليَّتها، لأنَّه لم يكن ثمَّة تناقضٌ حقيقيٌّ لدى اليونانيين – كما أسلفنا 

– بين الميثوس واللوغوس حتى أفلاطون في القرن الرابع قبل الميلاد، فضلاً عن أنَّ فلسفة 

الملطيِّين لم تتخلَّص تماماً من المفاهيم الأسطوريَّة، وهو ما سوف نتناوله لاحقاً. 

ثالثهاً: يستند القول في الانتقال من الميثوس إلى العقل أو الفلسفة، بداية إلى قول أرسطو 

س ذلك النوع من الفلسفة  قائلاً – أي  فى الميتافيزيقا Metaphysics. “إنَّ طاليس هو مؤسِّ

طاليس – إنَّ الماء هو المبدأ الأول للوجود”.... ثم يستأنف حديثه قائلاً.” إنَّ القدماء....

 ، كان لديهم رأي مشابه عن الطبيعة، لأنَّهم جعلوا المحيط أب الأشياء جميعاً...” ]]]. ومن ثمَّ

]]]- جان بيار فرنان: المرجع السابق، ص 633 – 665.

[2]- Aristotle: Metaphysics, 983 b20, in the basic works of Aristotle, ed by, Richard McKeon, Random house, 

new york, 1941, p694.



151 إشكاليّة العلاقة بين الميثوس واللوغوس في الفكر ما قبل السقراطي

فإنَّ أرسطو يؤكِّد بداية التفلسُف على يد طاليس، لكنَّه في الوقت نفسه يشير إلى أنَّ فلسفته 

ها مهداً للفلسفة ؟ وفي هذا  هذه لم تكن جديدة جذريَّاً، وهنا نتساءل: لماذا إذن يجب أن نعدُّ

م أرسطو أيَّ إجابة، لكنَّه استمرَّ في عرض أسباب طاليس في قوله هذا. وهنا - على  لم يقدِّ

ة في المنهج المستخدَم، حيث لم يعد المنهج هنا هو السرد  الأقل وفقاً لأرسطو-  تكمن الجدَّ

الأسطوريَّ لكن الملاحظة المباشرة، فالجديد الذي أتى به طاليس لم يكن يتعلَّق بالمضمون 

الشكل وليس من  يختلفان من حيث  واللوغوس  فالميثوس  ثمَّ  الجدل، من  ولكن بصورة 

حيث المضمون سواء كان حقيقيَّاً أم زائفاً]]].

ث عن الأيونيين بوصفهم فلاسفة  فضلاً عن ذلك، فإنَّ أرسطو نفسه، وهو أول من تحدَّ

هى  والتي  فلسفة،  يه  يسمِّ الذى  النشاط  عن  رأيه  طرح  سياق  فى  وذلك  الأول،  الطبيعة 

وانكسمنس   طاليس  مفاهيم  م  قدَّ أرسطو  فإنَّ  الأولى،  والمبادئ  العلل  البحث عن  بدورها 

وانكسمندريس  كخطوات أولى فى هذا البحث. وكأنَّ ميلاد الفلسفة هنا هو إعداد وتمهيد 

ل السابق، وعلى  النهائيَّة للتأمُّ النتيجة  لمفهومه عن العلل الأربع، ذلك المفهوم الذي يعُدُّ 

، يصعب للغاية تحديد أين تنتهي نظريَّات  التحديد، لفلاسفة الطبيعة الأوَُل، ومن ثمَّ وجه 

هؤلاء الفلاسفة وأين تبدأ فلسفة أرسطو]]].

هناك  فإنَّ  متناقضين،  بوصفهما  اللوغوس  إلى  الميثوس  من  الانتقال  فكرة  سيادة  رغم 

  Kirk أصوات غربيَّة أخرى قد انتقدت هذه العلاقة بل شكَّكت فيها، فعلى سبيل المثال، نجد

يضع علامة استفهام في عنوان مقاله From myth to philosophy?، حيث شكَّك في رواية 

اً للأسطورة(.]]] ن رفضاً تامَّ الانتقال المفاجئ وميلاد الفلسفة التي ذكر أنها لا يتضمَّ

كذلك ينتقد بلومينبرج Blumenberg فى مؤلَّفه work on myth  المسار الخطيُّ وعلاقة 

التناقض بين الميثوس واللوغوس، ويرى أنَّ هذا ليس هو الطريق الأوحد أو الأمثل لفهم 

ا ينبغي، عوضاً عن ذلك، محاولة فهم الأسطورة في ضوء أصولها  طبيعة العلاقة بينهما، وإَّن

يه “ حتميَّة الواقع”، حيث يعرض  ثنا عَّم يمكن أن نسمِّ وتأثيرها  على الفكر اللاَّحق، ويحدِّ

[1]-  Chiara  Bottici. Mythos & Logos, op. cit. p12.

[2]-  Ibid, p6.

[3]- Ibid, P2.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(152

يات والمخاطر البيئيَّة التي كانت تحيط بالإنسان، أثناء هجرته  لبداية التاريخ البشريِّ وللتحدِّ

وترحاله بين الغابات والصحارى، وما نجم عن هذا كلِّه من خوف وقلق  انتاب  الإنسان، 

خصوصاً عندما أدرك  افتقاره إلى السيطرة على تلك الظروف والأحوال بل والمخاوف أيضاً 

، لا يمكن أن تنفصل  التي تحيط به، هنا لجأ الإنسان إلى الأسطورة لقهر هذا القلق، ومن ثمَّ

أنَّ  المعروف  من  كذلك  الإنسان.  لخدمة  معاً  يتكاملان  هما  بل  الأسطورة،  عن  العقلانيَّة 

العقلانيَّة لم تنضبط كمنهج أو كعلم إلاَّ منذ عهد قريب، وبطبيعة الحال، لا يمكن تصوُّر 

غيابها التامَّ عن الحياة البشريَّة قبل هذا العهد. ]]].

ة أم اجترار للماضي؟ �ة ثورة عقليَّ ثاني�اً: الفلسفة الأيونيَّ
اليونان  تناقضٌ حقيقيٌّ في  أنَّه لم يكن هناك  الدراسة    أوضحنا فى المحور الأول من 

الدلالة  لهما  كان   – المواضع  من  كثير  في   – لكنَّهما  واللوغوس،  الميثوس  بين  القديمة 

الاصطلاحيَّة نفسها. لكن إذا ما تبنَّينا هذا الفهم الحديث والشائع للميثوس بوصفها الرواية 

، بالفعل،  التقليديَّة التي تشخِّص الآلهة والأبطال، هنا نتساءل: هل كان اللوغوس الفلسفيُّ

السابق؟ أم كان هناك تواصل بين الموروث  الفكر الأسطوريِّ  يختلف اختلافاً جذريَّاً عن 

مهداً  بوصفها  الأيونيَّة،  الفيزياء  وبصفة خاصة  قبل سقراط،  ما  وفلسفة  القديم  الأسطوريِّ 

للفلسفة، هل تخلَّت عن ذلك الموروث، وأتت بثورة فكريَّة عميقة ومتميِّزة فاستحقَّت ما 

ذكره عنها البعض بأنَّها فتحت الطريق الذي لم يعد على العلم سوى اتِّباعه؟

1. الفلسفة اليونانيَّة والثورة العقليَّ

الشعر  من  الميلاد،  قبل   300 إلى   600 عامَيْ  بين  ما  في  اليونانيَّة  الفلسفة  تطوَّرت 

الأسطوريِّ إلى الآراء العقلانيَّة عن العالم، وحامل هذا التنوير – وفقاً لجثري – هو طاليس 

الذي تجاوز تلك الآراء الأسطوريَّة، وفَّس العالم تفسيراً عقليَّاً محضاً من خلال حديثه عن 

philoso� في مؤلَّفهما  Raven وريفين  Kirk  أصل الوجود. هناك رأي آخر – يمثِّله كيرك 

pher   The Pre-Socratic  رغم أنَّه ينظر إلى طاليس بوصفه أول الفلاسفة اليونانيين – يرى 

[1]- Robert Wallace. Introduction To Blumenberg, New German Critique,No,32,Spring ,1984.

http://www.Jstor.org/stable/488157



153 إشكاليّة العلاقة بين الميثوس واللوغوس في الفكر ما قبل السقراطي

أول  صاحب  انكسمندريس  مع  اختفت  التي  الفكريَّة  السذاجة  من  لمرحلة  ممثِّلاً  طاليس 

محاولة عقلانيَّة لتفسير الإنسان وأصل الوجود. لكن ليس هناك من بين هذه الآراء من أقرَّ 

بأنَّهما – أي طاليس وانكسمندريس – قد استبدلا العقل بالأسطورة تماماً]]].

ا بيرنت Burnet  فيرى أنَّ الأيونيين قد أتوا بعلم جديد لا يمكن البحث عن جذوره  أمَّ

الكوسمولوجيَّات  الفلسفة فى  أصل  البحث عن  الثيولوجيَّة. كذلك لا يمكن  الأصول  فى 

أنَّه مع انكفاء الأسطورة وبداية الفكر  القديمة]]]. وكذلك هي الحال لدى فرنان حيث يرى 

التفكير  انكسمنس نموذجاً جديداً في  انكسمندريس،  ن رجال مثل طاليس،  العقلانيِّ، دشَّ

يتعلَّق بالطبيعة، يفترض تفسيرات مجرَّدة لأصل العالم بعيدة عن كلِّ تخيُّل مسرحيِّ لنسب 

الآلهة ونشأة الكون القديمين. ولم يعد ثمة عناصر خارقة للطبيعة تكون مغامراتها وصراعاتها 

ومآثرها أساطير التكوين، ولا حتى الإشارة إلى الآلهة التى كان الدين الرسميُّ يقُرنِها مع قوى 

الطبيعة في المعتقدات وفي العبادة، واجتاحت الوضعيَّة دفعة واحدة الكائن بكامله، ولم يعد 

داً ومتجانساً وكلِّيَّاً]]]. شيء خارج الطبيعة، فالناس والإله والعالم يكونون كوناً موحَّ

2.  الفلسفة الأيونيَّة والموروث الميثولوجي

من جهته، ينتقد كورنفورد قول برنت القائل بريادة اليونان وإعجازه العلمى، وقول فرنان 

السابق، موضحاً الرابط الذي يجمع الفكر الدينيَّ وبدايات المعرفة العقليَّة، حيث أرجع نشأة 

، فهي من ناحية تجهل كلَّ شيء  الفلسفة اليونانيَّة الأولى إلى الأصل الميثولوجيِّ والطقسيِّ

عن التجريب - وهو في هذا يفنِّد قول بيرنت - وهي تنقل بشكل مُعلنَ وعلى صعيد فكر 

أكثر تجريداً، ميثولوجيا التكوين،  وتعطي إجابات عن نمط الأسئلة نفسها مثل: كيف يمكن 

لعالم منظَّم أن يبرز من الخواء؟  - وهو في هذا يفنِّد قول فرنان – ولكي يؤكِّد كورنفورد رأيه 

هذا عرض التشابه بين فلسفة انكسمندريس وأنساب الآلهة لهزيود، ليوضح تأثُّر الأيونيين 

بكوسمولوجيا السابقين، فيعرض فقرة من قصيدة هزيود تمثِّل رواية خلق النظام وهي مجرَّدة 

[1]- Buxton R.G.A: From myth to Reason? Studies in the Development of Greek thought, Oxford University 

Press, 1999, p3.

[2]- John Burnet: Greek Philosophy, Thales to Plato, Macmillan & Co LTD, London, 1964, p22. 

سة الجامعيَّة للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت،  ]]]- جان بيار فرنان: أصول الفكر اليوناني، ترجمة: سليم حداد، المؤسَّ

1987، ص 91.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(154

من أي صور ميثولوجيَّة، حيث كان الخواء هو الأصل، وهو هوَّة مظلمة، فراغ هوائيٌّ، فينفتح 

هذا الخواء ويدخل إليه النور والهواء ويضيئان الفضاء بين الأرض والسماء، ويستمر ظهور 

ا  وإَّن بالاتحاد  لا  الولادات  هذه  وتتمُّ  الأرض،  من  بدوره  المنحدر  البحر  بظهور  العالم 

بالعزل]]].

 يتَّضح من تلك الرواية السابقة البنية الفكريَّة التي استخدمت كنموذج للفيزياء الأيونيَّة. 

ورطب،  جاف  وبارد،  حار  متضادَّة؛  أزواج  منها  تخرج  تميز،  لا  حالة  البداية  نجد  ففيها 

وتلك الأضداد التي تفرِّق أربعة أقاليم: السماء الناريَّة، الهواء البارد، الأرض الجافَّة، البحر 

بلا  دة  متجدِّ بدورة  الأخرى  على  إحداها  وتتغلَّب  المتعارضات  تلك  تتفاعل  ثم  الرطب، 

العالم، بل  لتفسير  ابتداع نسق جديد  الفلاسفة الأيونيون على  لهذا، لم يعمل  نهاية. ووفقاً 

واتحاد  إلى صراع  يستند  الذي  الميثولوجيِّ  الفكر  عمق  من  لديهم  الكوسمولوجيا  جاءت 

المتعارضات، وهو ما يعِّب عنه انسكمندريس بالظلم ἀδικία الذي يرتكبه أحدهم- أي أحد 

العناصر-  ضدَّ الآخر]]].

الطبيعة  فكر فلاسفة  قوَّتها فى  من  التمثُّلات الأسطوريَّة شيئاً  تفقد  السياق، لم  في هذا 

أصل  حول  آرائه  في  لانكسمندريس  الفيزيائيَّة  التفسيرات  خلف  انعكست  وإنما  الأول، 

الوجود، حيث خرج من الأبيرون بذرة قادرة على توليد الحارِّ والبارد، وفي وسط هذه البذرة 

يكمن البارد، وينمو الحارُّ في قشرة من النار شبيهة بالقشرة حول الشجرة، ويأتي وقت ينفصل 

فيه هذا الغلاف الدائري المشتعل عن النواة التي كان ملتصقاً بها وينكسر ويتطاير في دوائر 

من نار هي النجوم، ولقد استخدم كلمات جينيَّة تتعلَّق بفكرة التوالد]]]. وفهم الظاهرة عبر 

تسمية أبيها وأمها وعبر وضع شجرة نسبها. ومن ثم هناك صلات وثيقة بين قصيدة هزيود 

زوجان  ينبثق  كلتيهما  ولدى  البداية،  الخاووس  يعُدُّ  كلتيهما  ففي  انكسمندريس.  وفلسفة 

من المتناقضات عن الوحدة الأصليَّة، ولدى كلتيهما أيضاً يعُاد الاتحاد مرَّة أخرى بين تلك 

المتناقضات]]].

]]]- جان بيار فرنان: الأسطورة والفكر عند اليونان، دراسات في علم النفس الاجتماعي، ص639.

]]]- المرجع نفسه، ص ص 639 – 640.

]]]- جان بيار فرنان: أصول الفكر اليوناني، ص 93، 95.

[4]- Chiara  Bottici: Mythos and Logos, A Genealogical Approach, p4. 



155 إشكاليّة العلاقة بين الميثوس واللوغوس في الفكر ما قبل السقراطي

أيضاً  ظهر  وإنما  انكسمندريس  على  وقفاً  الميثولوجيِّ  بالموروث  التأثُّر  هذا  يكن  لم   

لدى سابقه طاليس، فالقضيَّة الجوهريَّة في فلسفة طاليس – وفقاً لأرسطو – تتمثَّل فى قوله 

بالماء كمبدأ أول، وفي هذا يقول أرسطو: “ربما استمدَّ )طاليس( نظريَّته هذه من ملاحظة 

ى عليه الأشياء جميعاً، فالحارُّ يأتي من الرطب ويحيا به... ويؤكِّد  أنَّ الرطوبة هي ما تتغذَّ

أرسطو أنَّ طاليس نفسه قد أورد هذا الرأي عن العلَّة الأولى ]]].

طاليس  اختيار  سبب  يؤكِّد  ما  الفلسفيَّة  الدوكسوغرافيا  تاريخ  في  نجد  لا  فإنَّنا  كذلك 

للماء، وإنما كلُّ ما جاءت به المصادر الأولى ورد في مورد الاحتمال، وربما يمكن القول 

من  وإنما  مبدأ،  تضعه  الدينيَّة  الميثولوجيا  بفعل كون  للماء  اختياره  طاليس علل سبب  أنَّ 

استشعر الحاجة إلى هذا التبرير هم اللاَّحقون له. وقد لاحظ كثير من الباحثين القرابة بين 

من  كمبدأ  الماء  فكرة  استعار  طاليس  يكون  وربما   ، الميثولوجيِّ والفكر  الطاليسيِّ  المبدأ 

تأثُّره بالميثولوجيا الإغريقيَّة، فلقد  يعنينا هنا هو  * لكن ما  الفينيقيِّ والمصريِّ الدينيِّ  الفكر 

انطلق منها، ولم يقطع معها كما زعم كثيرون )مثل بيرنت(، حيث إنَّ الميثولوجيا الإغريقيَّة 

نفسها، تجعل الماء ليس فقط أصل الوجود الفيزيقيِّ بل أصل الوجود الإلهيِّ ذاته. ومن ثم، 

فالقول بالماء كمبدأ أول هو مسلمة ميثولوجيَّة ولم يكن جديداً بالنسبة إلى الوعي اليوناني ]]].

جملة القول، أنه ليس هناك مجال للقول بأنَّ الفلسفة الأيونيَّة تمثِّل ثورة عقليَّة على الفكر 

، ليس هناك  الأسطوري، وإنما كلُّ ما في الأمر أنَّها استلهمت منه أفكارها الفلسفيَّة، ومن ثمَّ

. قفزة مفاجئة من الميثوس إلى اللوغوس أو من الفكر الأسطوريِّ إلى الفلسفيِّ

�ة ات الرئيسة فى رحلة اليونان إلى العقلانيَّ ثالثاً: المحطَّ
ة بين الميثوس واللوغوس،  يظل سؤال النشأة قائماً، إن لم تكن انتقالاً مفاجئاً وقطعيَّة تامَّ

[1]- Aristotle: Metaphysics, 983 b2030-, in the basic works of Aristotle,  p694.

]]]- اعتبر المصريون الماء هو المادَّة الأولى وذلك قبل طاليس بقرون طويلة، عندما أكَّدوا أنَّه في البدء لم يكن في الوجود سوى 

نون، وكان نون محيطاً أزليَّاً مظلماً، وفي هذا الصدد يصرِّح أرسطو بأنَّ اليونانيين قد تأثَّروا بأساطير التكوين المصريَّة، كذلك يقرُّ 

ا هم أطفال بالقياس  إلى تلك الحضارة القديمة  أفلاطون بفضل الحضارة الفرعونيَّة على الفكر اليوناني قائلاً إنَّ اليونانيين إَّن

العظيمة.

    أنظر: سيد محمود القمني: أوزوريس وعقيدة الخلود في مصر القديمة، دار الفكر للدراسات والنشر والتوزيع، القاهرة، 198، 

ص 92،93.

والدراسات،  للبحوث  التأسيس، مركز نماء  أو لحظة  الملطيَّة  الفلسفة    )1( السقراطيَّة  قبل  ما  اليونانيَّة  الفلسفة  بوعزة:  الطيب 

بيروت، 2013، ص 389، 390، 396.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(156

لكنها خطوات على طريق العقل، فما المحطات الرئيسة فى رحلة اليونان إلى تلك العقلانيَّة؟ 

ً في هذا، أم كانت عامل ضمن عوامل عديدة  الديمقراطيَّة الأثينيَّة مرتكزاً مهَّم وهل تمثِّل 

أخرى أثمرت عن بلوغ اليونان تلك الرحلة؟ وهل استبعدت تلك العقلانيَّة الميثوس تماماً 

ونهائيَّاً أم كانت كامنة بها؟

الشفاهة  حال  من  اليونانيَّة  الثقافة  وانتقال  الكتابة  ظهور  إلى  النشأة   يرجع  من  هناك 

( للأسطورة إلى نقدها  )الميثوس( إلى الكتابة  )اللوغوس(، حيث أدَّى السرد الكتابيُّ )النصيُّ

م التناقض بين اللاَّعقليِّ )الميثوس( والعقليِّ )اللوغوس( بوصفه  وتمحيصها.  وعادة ما يقدِّ

تناقضاً بين مجتمعات الشفاهة ومجتمعات الكتابة، ورغم عدم خلوِّ المجتمعات الشفاهيَّة 

من العقلانيَّة، ورغم عدم وقوفها حائلاً بين الرواية ونقدها أو الشكِّ فيها، فإنَّ الإبداع الفرديَّ 

دة يتمُّ من  فيها كان يتمُّ احتواؤه ليصبح جزءاً من المعرفة الجماعيَّة، ولم تكن هناك آليَّة محدَّ

خلالها ذلك النقد. لكن باختراع الكتابة ظهر نمط آخر مختلف من التأمُّل يجعل التدقيق في 

الخطاب ونقده أمراً متاحاً بوصفه شيئاً منفصلاً عن كاتبه، مما يفسح المجال للرُّؤى النقديَّة 

ويؤدِّي إلى اتِّجاه جديد من العلم والعقلانيَّة والمنطق]]].

وهناك من  يستحضر الجغرافيا ليفِّس التاريخ، فيرى أنَّ جغرافية وتضاريس اليونان قد 

، وإنَّ كان هناك من  أسهمت كثيراً فى تطوُّر نظامها السياسيِّ وفي بزوغ ونشأة الفكر الفلسفيِّ

لا يعوِّل على واقعها الجغرافيِّ، وكونه ساعد على ازدهار الفكر، ولأنه واقع جغرافيٌّ سهَّل 

عمليَّة التواصل مع حضارات الشرق، مثل  هيغل الذي يسخر من هذا التصوُّر، ويقول إنَّ 

الأتراك اليوم – أي القرن التاسع عشر – يجلسون على الجغرافيا اليونانيَّة نفسها، لكنهم لم 

ينتجوا فلسفة]]].

الفلسفة،  لنشأة  سين  كعاملين مؤسِّ اليونان  أو جغرافيَّة  الكتابة،  بظهور  القول  فضلاً عن 

رأينا من  فلقد  العقلانيَّة،  إلى  المؤثِّرة فى رحلتها  العوامل  أحد  أيضاً  الدينيُّ  كان الموروث 

رغم  لكن  القديم.  الدينيِّ  بالموروث  تأثَّرت  كيف  الأيونيَّة  للفلسفة  السابق  العرض  خلال 

انتقاد واسع المدى لدى  التأثُّر الذي لم يفارق الفلسفة اليونانيَّة لأمد بعيد، كان هناك  هذا 

[1]- Kathry. A. Morgan: from the pre-Socratic to Plato, pp24- 25.

]]]- الطيب بوعزة: فى دلالة الفلسفة وسؤال النشأة، ص 145.



157 إشكاليّة العلاقة بين الميثوس واللوغوس في الفكر ما قبل السقراطي

فلاسفة اليونان لميثولوجيا هوميروس وتصويره للآلهة، فيقول عنه هرقليطس في هذا، )شذرة 

119 – 42(: “يجب أن يطرد  هوميروس من سجلِّ الشعراء”. كذلك يقول في سياق سخريته 

بأن  أنفسهم  “...يطهِّرون   :)5  – 130 – )شذرة  القديمة   الدينيَّة  الطقوس والممارسات  من 

يلطِّخوا أنفسهم بالدم، كما لو لطَّخ المرء نفسه بالطِّين ليغتسل من الطِّين...”. كذلك انتقد 

اليونانيَّة  الحضارة  أثر هوميروس فى  القديم، ورغم كونه يعرف  إكسينوفان ذلك الموروث 

حيث يقول عنه “لقد تعلَّم جميع الناس على هوميروس منذ نشأتهم”، فإذا به عندما أراد هدم 

هذه الحضارة لم يجد إلاَّ هوميروس يركِّز هجومه عليه باعتباره ممثِّلاً لها.]]]

ً من هوميروس  حيث يقول إكسينوفان  في سياق نقده للتصوُّر الميثولوجيِّ للآلهة: “إن كَّل

، مثل السرقة والزنا  وهزيود قد وصفا الآلهة بكلِّ الصفات المخجلة الخاصة بالجنس البشريِّ

الثيران  استطاعت  “إذا  فيقول:  للدين  التصوُّر الملحميِّ  ثم يسخر من  المتبادل”.  والخداع 

الثيران..”.  وكذلك  شاكلتها  على  آلهتها  صورة  الخيول  ترسم  فسوف  ترسم،  أن  والخيول 

التراقيون  ا  أمَّ الأنوف،  فطُس  الشعور،  سُود  آلهتهم   يصوِّرون  الأثيوبيين  “إنَّ  أيضاً:  ويقول 

فيصوِّرون آلهتهم حُمر الشعور زُرق العيون]]].

وهذا الموقف هو ما نجده لاحقاً عند أفلاطون، لكن، ورغم هذه الرؤية النقديَّة للموروث 

الأيونيَّة بوصفها  الكوسمولوجيا  كامناً في  فإنَّ ذلك الموروث – كان   ، الدينيِّ الميثولوجيِّ 

استخدام  عن  أرسطو  إلى  وصولاً  ربما  الفلسفة  تتخل  لم  كذلك  الغربيَّة،  للفلسفة  مهداً 

الأسطورة. فقد تأتي الأسطورة كإطار فلسفيِّ للمذهب كما هي الحال عند بارميندس الذي 

الفلسفيَّة  الأفكار  بداخل  لة  متأصِّ تكون  وقد  الآلهة،  من  مستلهمة  بوصفها  فلسفته  عرض 

ووسيلة للإقناع والرمزيَّة كما هي الحال عند أفلاطون.

وهناك من يؤكِّد أنَّ المحطَّة الرئيسة فى نشأة الفلسفة هي ظهور الديمقراطيَّة، فهيغل على 

سبيل المثال، يربط نشأة الفلسفة بالديمقراطيَّة والحريَّة السياسيَّة حيث يقول: “تبدأ الفلسفة 

حيث يصل الجوهر إلى الوعي بازدهار الحريَّة السياسيَّة، وهي تبدأ هناك حيث يشعر الفرد 

ة... يظهر وعي الشخص... وعي الإنسان بأنَّ  بأنَّه فرد، ويشعر الذات بأنَّه ذات وسط العامَّ

]]]- أحمد فؤاد الأهواني: فجر الفلسفة اليونانيَّة قبل سقراط، دار إحياء الكتب العربيَّة، القاهرة، 1954، ص95، 111، 112

[2]- Xenophanes: Fr, 11, 12, 15, 16, in Ancilla to the pre-Socratic  philosophy, Basil Black well, Oxford, 1971, p22.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(158

له في ذاته قيمة لا متناهية”. لم يرجع هيغل النشأة إلى الحريَّة والفرديَّة فحسب، وإنما أيضاً 

انطلاقاً من رؤيته هذه استبعد تماماً أن يكون للشرق نصيب من هذه النشأة؛ حيث يرى أنَّه لا 

سبيل إلى القول بفلسفة بالمعنى الدقيق للكلمة في الشرق، حيث لا حريَّة سياسيَّة، ولا وعي 

محض، ولا أخلاق حرَّة، ليس هناك علم بذاته ولا ذات موجودة لذاتها. إذا فما هو شرقيٌّ – 

وفقاً لهيغل – يجب استبعاده من تاريخ الفلسفة]]].

ويعُدُّ رأي هيغل هذا متناقضاً، فهو يؤكِّد من ناحية عدم إمكانيَّة النشأة إلاَّ في الغرب حيث 

يعود الروح إلى ذاته، ويغوص في أعماقها. لكنه يذكر في موضع آخر أنَّه سوف يعرض بعض 

الإشارات – لاسيَّما بخصوص الهند والصين – وأنَّه كان متجاهلاً لذلك كلِّه، ولم يكن يدرك 

ماً على النظر في  د، إلى أن صار أكثر اطِّلاعاً ووجد نفسه مقدَّ لم كانت الحكمة الهنديَّة تُجِّ

هذا]]]. لكنَّه، رغم ذلك، لم يتنازل عن نزعته الغربيَّة الاستعلائيَّة غير المنصفة، حتى في حال 

إقراره بأنَّه لم يكن مطَّلعاً على ثقافة وأفكار الشرق، على أيِّ حال، لقد كانت لتلك القراءة 

الهيغليَّة عن نشأة الفلسفة السيادة لدى اللاَّحقين.

بدأ  الذي  الروحيِّ  بالعالم  مباشرة  الفلسفة  ربط  هيغل حيث  رأي  أيضاً  فرنان  أكَّد  لقد   

مع ظهور دولة المدينة والمتميِّزة بعلمَْنة وعقْلنَة الحياة الاجتماعيَّة]]]. لا شكَّ في أنَّ ظهور 

الفرديَّة السياسيَّة يرتبط بظهور الفلسفة ونشأة دولة/ المدينة، حيث أسهم النظام الديمقراطيُّ 

في وجود مناخ من الحريَّة والإحساس بالمسؤوليَّة والحقِّ في مناقشة الشأن العام، كما كان 

زاً للوعي اليونانيِّ على التفكير على نحو استدلاليٍّ، لأنَّه لكي يحصل  هذا النقاش شرطاً محفِّ

القرار السياسيُّ على الموافقة لا بدَّ من إقناع الأغلبيَّة، لكن إذا كان ظهور الفكر الفلسفيِّ 

مشروطاً بظهور الديمقراطيَّة فلم ظهرت الفلسفة في أيونية ولم تظهر فى أثينا؟ ]]].

إنَّ القول بأنَّ الديمقراطيَّة في اليونان قديماً وُجدت في أثينا أولاً، فيه شيء من المغالطة. 

لأنَّ الديمقراطية الأثينية لم تكن سوى تطوُّر لبعض الأنظمة القانونيَّة والتي وجدت في أيونية، 

]]]- هيغل: محاضرات فى تاريخ الفلسفة، ترجمة: خليل أحمد خليل، المؤسسة الجامعيَّة للدراسات والنشر و التوزيع، بيروت، 

1986،  ص ص194، 195

]]]- المصدر نفسه، ص199.

]]]- جان بيار فرنان: أصول الفكر اليوناني، ص96

]]]- الطيب بوعزة: فى دلالة الفلسفة وسؤال النشأة، مركز نماء للبحوث والدراسات، بيروت، 2012، ص223.



159 إشكاليّة العلاقة بين الميثوس واللوغوس في الفكر ما قبل السقراطي

وكانت تلك الأنظمة بمثابة الإرهاصات الأولى.  لم توجد الديمقراطيَّة democracy  في أيونية 

ا الأزونوميا Isonomia، ورغم اختلافهما فعادة ما ينظر إليهما بوصفهما مترادفتين، وتعني  وإَّن

الأزونوميا اللاَّحكم  rule  - non حيث يعيش الناس متحرِّرين من علاقات الحكم التقليديَّة، 

ولم تكن  فكرة مجرَّدة عن المساواة equality  فحسب، إنما أيضاً كان الجميع بالفعل متساوين 

ا لماذا حدث هذا فى أيونية من دون غيرها من مدن اليونان؟ فربما يرجع  اقتصاديَّاً وقانونيَّاً. أمَّ

.[[[ Mesopotamia هذا إلى المؤثِّرات الشرقيَّة من مصر ومسيوبوتاما

لم تكن لفظة أزونوميا دالَّة على السلطة السياسيَّة، إنما على الوضعيَّة القانونيَّة، فلم تكن 

ا أمام القانون، وانطلاقاً من تلك المساواة ابتدع  مساواة في استحقاق نفوذ وسلطة سياسيَّة إَّن

د مدلولها بأن تكون السلطة  هيرودوت لفظة سياسيَّة جديدة هي إيزوكراتيا Isokratia، وحدَّ

ة من لفظة ديموس، أي  فى يد أناس متساوين، ثم تطوَّرت لاحقاً لتعُنى ديموكراسيا المشتقَّ

المواطنين المستحقِّين لممارسة سلطة الحكم]]].

مها هيغل وفرنان  والحقيقة أنَّه لا بدَّ من معاودة التفكير في الديمقراطيَّة الأثينيَّة، كما قدَّ

مت  قدَّ التى  بالصورة  تكن  لم  لأنَّها  وذلك  اليونانيِّ،  الفلسفيِّ  للحدث  أرَّخوا  ممن  وكثير 

بحث  مثل   – المعاصرة  الأركيولوجيَّة  الأبحاث  بعض  تكشف  المثال،  سبيل  فعلى  بها. 

حساب  تمَّ  حيث  الأثينيَّة،  الديمقراطيَّة  صورة  في  للشكِّ  مثيرة  جوانب   – هانسن  مورغان 

العامَّ  السياسيَّ  الشأن  اليونانيون لمناقشة  ع  يتجمَّ للبنيكس pnyx، حيث  القدرة الاستيعابيَّة 

ديمقراطيَّاً، وظهر أنَّ مساحة هذا المكان لم تكن تسمح بجمع أكثر من ستة آلاف شخص، 

وهو رقم قليل جداً بالنَّظر إلى المستحقِّين للمشاركة السياسيَّة. فضلاً عن اصطناع البنيكس 

ع عوضاً عن الأغورا، وربما كان ذلك مقصوداً للخروج من الساحة العموميَّة  للتجمُّ مكاناً 

عة التي توحي بها  إلى مكان خاصٍّ بالفئة التي تسهم في الحكم، وهي ليست بالفئة الموسَّ

الدراسات المتداوَلة عن الديمقراطيَّة، وانتقال الأثينين إلى الجبل، حيث بنوا البنيكس يؤكِّد 

محدوديَّة فكرة الحجم السياسيِّ المشارك في الحكم.]]]

[1]- Kojin karatani: Isonomia and the origins of philosophy, trans by, josoph. A. Murphy, Duke University 

Press, London, 2017, pp 12,13.

]]]- الطيب بوعزة: فى دلالة الفلسفة وسؤال النشأة، ص 218، 220.

]]]- المرجع نفسه، ص 225.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(160

خاتمة
 نخلص من هذا البحث إلى القول: لقد تآزرت عوامل عديدة حضاريَّة تتَّصل بالجغرافيا، 

، اختراع الكتابة، والتواصل الحضاريِّ بين اليونان والشرق، فهي  السياسة، الموروث الدينيِّ

عوامل متكاملة، وإن كانت تتدرج من حيث الأهميَّة، لكنَّها مجتمعة وليست مجتزأَة شكَّلت 

الفلسفة على أرض اليونان.

وليس ثمَّة انتقال مفاجئ من الميثوس إلى اللوغوس، أدَّى إلى نشأة الفلسفة المعُجِز على 

أرض اليونان. ولقد انتقدت تلك القراءة الغربيَّة التي تؤكِّد جدليَّة العلاقة بينهما، متَّبعة في 

ذلك اتِّجاهين ؛ الاتِّجاه الأول يفنِّد هذه القراءة انطلاقاً من الأصل الاصطلاحيِّ للمفهومين، 

ا الاتِّجاه الثاني فهو ما تبنَّاه المعاصرون من  وخلصت إلى أنَّه ليس هناك تناقض بينهما، أمَّ

الدراسة الأول   مماثلة الميثوس والأسطورة كمقابل للوغوس، فبعدما أوضحت في محور 

بينهما،  عديدة  للشبه  أوجه  إلى  أشارت  القديم،  اليونانيِّ  للتناول  وفقاً  بينهما  التماثل  عدم 

لذلك كان من الممكن النظر إليهما بوصفهما شيئاً واحداً، وأنَّه حتى في تلك الحال، لم أجد 

ا كانا متكاملين ممتزجين في الفكر الفلسفيِّ  تناقضاً جوهريَّاً بين الأسطورة واللوغوس، وإَّن

الناشئ وصولاً إلى أفلاطون.

لدى  جليَّاً  ذلك  وظهر  القديمة،  الشرقيَّة  الفلسفات  من  اليونان  أفادت  الحال،  بطبيعة 

فلاسفتها، وأفادت أيضاً من موروثها الأسطوريِّ السابق، ومن موقعها الجغرافيِّ، واتَّخذت 

م والتطوُّر التدريجيِّ نحو مذاهب وفلسفات  من هذا وذاك منطلقاً سارت به في سبيل التقدُّ

أكثر عقلانيَّة، فلم تكن تلك العقلانيَّة، إذن، هي إعجاز جاء على غير مثيل، لكنها نتجت من 

ظروف تاريخيَّة كثيرة.

 ،) ( واللوغوس )العقليِّ عادة ما يصوَّر تاريخ البشريَّة بأنَّه صراع بين الأسطورة )اللاَّعقليِّ

فهل حقيقة انتصر اللوغوس، وأسر الفكر الأسطوريَّ ونفاه إلى ذاكرة التاريخ؟ إذا كنَّا نؤمن 

إلى  السحر  من  الإنسانيِّ؛  التاريخ  الظهور على ساحة  تناوبت  مراحل  أو  تحوُّلاً  هناك  بأنَّ 

ظهور  البعض  إليها  يرجع  التي  الأخيرة  المرحلة  وتلك  العلم،  إلى  الفلسفة  إلى  الأسطورة 

العقلانية – مثل ليفي ستروس في كتابه الأسطورة والمعني – وكأن التاريخ البشريَّ السابق 



161 إشكاليّة العلاقة بين الميثوس واللوغوس في الفكر ما قبل السقراطي

على سيادة عصر العلم لم يكن في مجمله تفكيراً عقليَّاً. لاشكَّ في أنَّ كلَّ مرحلة من تلك 

نت بعض سمات  فإنَّها قد تضمَّ السيادة لحقبة زمنيَّة معيَّنة،  المراحل، حتى وإن كانت لها 

والعقلانيَّة، هل  العلم  وكلِّيَّةً ونحن في عصر  تحرَّرنا تماماً  فهل  المراحل الأخرى،  وأفكار 

تحرَّرنا من السحر والتفكير الخرافّي؟ْ

التاريخيَّ  الواقع  يخالف   ، والسحريِّ الدينيِّ   ، واللاَّعقليِّ العقليِّ  بين  التامَّ  الفصل  إنَّ 

 ، ، فإذا كانت الفلسفة الغربيَّة – كما يقال – قد بدأت طريقها بالثورة على اللاَّعقليِّ والفكريَّ

لفراس السواح -  ،- وفقاً  الدينيِّ الأسطوريِّ الفكر  أمام مدِّ  انطفأ وهجها  لبثت  أن  فإنها ما 

داً في العصور الحديثة -.وقد رأينا من خلال  ثم تراجعت لقرون طويلة قبل أن تبعث مجدَّ

العرض السابق، أنَّه لم تكن هناك فلسفة خالية تماماً من العناصر الأسطوريَّة، كما أنَّه ليس 

هناك أسطورة متحرِّرة كليَّةً من العقل، وما يؤكِّد هذا أنَّه في القرن العشرين تمَّت إعادة النظر 

داً. من منطقاً غنيَّاً ومعقَّ بالأسطورة على أنَّها تتضَّ

لقد كانت الأسطورة هي الطريق الذي بدأت منه الفلسفة تخطو خطواتها الأولى، وظلَّت 

بعض عثراته،  وتنتقد  عنه  تحيد  أحياناً  كانت  لكنَّها  الطريق،  لهذا  ملازمة   – الفلسفة  أي   –

وأحياناً أخرى تلوذ إليه لأنَّه الأكثر إثارة والأسرع وصولاً إلى الهدف.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(162

المصادر والمراجع
لًا: المصادر أوَّ

)أ( المترجَمة إلى العربيَّة

سة  - هيغل: )1986( محاضرات فى تاريخ الفلسفة، ترجمة: خليل أحمد خليل، المؤسَّ

الجامعيَّة للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت.

)ب( المترجَمة إلى الإنكليزيَّة

- Aristotle: Metaphysics, in the basic works of Aristotle, ed by, Richard 

McKeon, Random house, new york, 1941.

ثاني�اً: المراجع
المراجع العربيَّة والمترجَمة إلى العربيَّة

11 الأهواني )أحمد فؤاد(: )1954( فجر الفلسفة اليونانيَّة قبل سقراط دار إحياء الكتب .

العربيَّة، القاهرة.

22 السواح )فراس(: )2001( الأسطورة والمعنى، دراسات فى الميثولوجيا والديانات .

الشرقيَّة، دار علاء الدين للنشر والتوزيع والترجمة، ط2، دمشق.

33 القمنى )سيد محمود(: )1988( أوزوريس وعقيدة الخلود في مصر القديمة، دار .

الفكر للدراسات والنشر والتوزيع، القاهرة.

44 بوعزة )الطيب(: )2013( الفلسفة اليونانيَّة ما قبل السقراطيَّة)1(، الفلسفة الملطيَّة أو .

لحظة التأسيس، مركز نماء للبحوث والدراسات، بيروت.

55 للبحوث . نماء  مركز  النشأة،  وسؤال  الفلسفة  دلالة  في   )2012(  :---------------

والدراسات، بيروت.

66 فرنان )جان بيار(: )2012( الأسطورة والفكر عند اليونان، دراسات في علم النفس .



163 إشكاليّة العلاقة بين الميثوس واللوغوس في الفكر ما قبل السقراطي

دراسات  مركز  العبادي،  العزيز  عبد  مراجعة:  رزق،  جورج  ترجمة:  الاجتماعي، 

الوحدة العربيَّة.

77 سة . اليوناني، ترجمة: سليم حداد، المؤسَّ ----------------: )1987( أصول الفكر 

الجامعيَّة للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت.

88 منشورات . زغيب،  هنرى  ترجمة:  اليونانيَّة،  الميثولوجيا   )1982( )بيار(:  غريمال 

عويدات، بيروت.

�ة المراجع الأجنبيَّ
1.	  Burnet (J): (1964) Greek Philosophy, Thales to Plato, Macmillan & Co 

LTD, London. 

2.	  Buxton (R.G.A): (1999) From myth to Reason? Studies in the 

Development of Greek thought, Oxford University Press. 

3.	  Freeman. K: (1971) Ancilla to the pre-Socratic philosophy, Basil 

Blackwell, Oxford. 

4.	  Guthrie. W.K.C: (1962) A history of Greek philosophy, vol (I), the 

earlier pre-Socratic and Pythagoreans, University Press, Cambridge. 

5.	  Karatani (K): (2017) Isonomia and the origin of philosophy, trans by, 

Murphy J.A, Duke University Press, London. 

6.	  Morgan (K.A): (2000) from the pre-Socratic to Plato, Cambridge 

University Press, U.K.

7.	  Ross. D: (1953) Plato’s theory of Ideas, Clarendon Press, 2d, Oxford. 

8.	  Robert Wallace: Introduction To Blumenberg, New German       Cri-

tique,No,32,Spring ,1984.

9.	   http://www.Jstor.org/stable/488157



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(164

10.	  Wians.W: From  logos and mythos to …….., State university of New 

York press, Albany,2019. www.sunypress.edu>p-4839-logos-and 

muthos

�ة  ة وقواميس أجنبيَّ ثالثاً: موسوعات فلسفيَّ
1.	  Liddell and Scott’s: Greek English lexicon, Oxford University Press, 

1889. 

2.	 Paul Edward: Encyclopedia of philosophy, vol (S), ed by Paul Edward, 

Macmillan publishing,

3.	  kerferd G.B: Logos. 1972.

4.	 Runes. D.D: Dictionary of philosophy, philosophic Library, New York, 

1945. 

�ة ات أجنبيَّ رابعاً: دوريَّ
1.	  Honorato (D.E): (2017) Mythos and logos as From of Figurative dis-

course, A    critical reading of claude calame’s semiotic approach, Ago-

ra, E Studes Classicos em debate, num, 19. A veiro, Portugal

http:///www.redalyc.org/articulo.oa?id=321050819019. 

2.	  Journal of Hellenic Studies, Robert L. fowler: Mythos and logos vol 

(131), November 2011.  Dol.10.1017/S0075426911000048



وحيد عند فلاسفة اليونان ة الشِرك والتَّ جدليَّ
ة( في القرنين السادس والخامس قبل الميلاد )رؤية نقديَّ

د. غيضان السّيد علي ]]]

مة مقدِّ

استيلاء  بعد  أم   ، الهومريِّ العصر  قبل  سواء  الآلهة،  د  بتعدُّ القديمة  اليونان  بلاد  تميَّزت 

يَّة التي زاد من انتشارها  الآخيين عليها وانتشار الآلهة الهومريَّة، أو بعد انتشار الديانات السرِّ

اختلاط الشرق بالغرب قبل عصر الإسكندر بقليل، وإن بقيت الديانة الأوليمبيَّة هي الأكثر 

انتشاراً. وكان لكلِّ طبقة إله؛ وتعلَّقت الطبقات الدنيا بالآلهة المحسوسة، مثل: ديونسيوس 

سها  ادين والصنَّاع(، وغيرهما من الآلهة التي كان يقدِّ )إله الخمر(، وهيفايستوس )ربِّ الحدَّ

عر والعرافة(،  سون أبوللون )إله الشِّ الزُرَّاع والصُنَّاع، في حين كان أبناء الطبقة الأرستقراطيَّة يقدِّ

ة،  ا الأفراد الذين لم يكن لهم فرصة الانضمام إلى ديانة الدولة العامَّ وزيوس )كبير الآلهة(. أمَّ

يَّة لتعويض تعطُّشهم النفسيِّ للدين.  فقد لجأوا إلى بعض الديانات السرِّ

د الآلهة، كانت هي السمة  كيَّة التي تعتمد على تعدُّ وعليه، يجدر القول أنَّ الوثنيَّة الِّش

الغالبة على الديانة اليونانيَّة؛ نظراً لعدم وجود سلطة دينيَّة ونظام كهنوتي يقوم بتنظيم العبادات، 

ويشرف على أداء الطقوس، ويحمي العقيدة من التجديف والتحريف، الأمر الذي جعلها 

اعتاد  حيث  داً  محدَّ الإله  مفهوم  يكن  لم  كذلك  معينة.  بحدود  دة  محدَّ غير  مشوَّشة  ديانة 

اليونانيون إطلاق صفة الألوهيَّة على البشر، أو الدواب، أو الطيور، أو الجمادات، أو قوى 

غيبيَّة أخرى يتخيَّلونها معتقدين أنه يمكن تسخيرها لخدمتهم وقت الحاجة عن طريق قوة 

)المانا( السحريَّة. وهذه الديانة كانت مطموسة المعالم، مشوَّشة الأفكار، مجهولة التاريخ، 

تتناقض في بنيتها العقديَّة الداخليَّة.

]]]- أستاذ الفلسفة المساعد في كلِّيَّة الآداب بجامعة »بني سويف« في جمهوريَّة مصر العربيَّة.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(166

 وقد رام عدد من فلاسفة القرنين السادس والخامس ق.م تعديل هذه الديانة، وإيضاح 

معالمها، ورفع تشوُّش أفكارها وتناقضاتها؛ وتبرئة ساحة الآلهة من كلِّ المثالب والجرائم 

المنسوبة إليها، حتى أنَّ أحدهم تمنَّى لو أنَّه أمسك بهوميروس ليذيقه كلَّ ألوان العذاب جزاءً 

، والتي انتشرت بينهم رغم عدم  له على تلك التعاليم الدينيَّة الفاسدة التي أغرى بها العوامَّ

منطقيَّتها. وظلَّت محاولات التصحيح والتعديل ساريةً حتى بدأ البعض يصل إلى ما اعتقده 

ك والتوحيد هي العلامة المميِّزة للقرنين  الكثير من الباحثين أنَّه التوحيد؛ لتبقى جدليَّة الِّش

السادس والخامس قبل الميلاد اللَّذين شهدا بزوغ نجم صفوة من الفلاسفة اليونانيين الذين 

 ،Socrates الكبير سقراط الثالوث   الذهبيَّ مع  الفلسفة  عصرها  لتبلغ  ة  بقوَّ الطريق  مهَّدوا 

وأفلاطون Plato، وأرسطو Aristotle في القرون اللاَّحقة.

انطلاقاً من ذلك، يرى البعض أنَّ آراء فلاسفة اليونان ما بين القرنين السادس والخامس 

والتصوُّرات  الدينيِّ  للفكر  تصحيح  وثورة  اعتراض  صرخة  الحقيقة  في  تعُدُّ  الميلاد  قبل 

القرن العاشر  اليونانيَّة منذ  الدينيَّة  التي سادت الحياة  دة  البشريَّة الميثولوجيَّة للآلهة المتعدِّ

مه هؤلاء الفلاسفة إبداع أصيل حاول أن ينتقل بالعقليَّة  قبل الميلاد. كما يرى آخرون أنَّ ما قدَّ

اليونانيَّة من طور الخرافة والأساطير الدينيَّة إلى طور العلم والمعرفة الفلسفيَّة، وأنَّ العقليَّة 

هذه  ما ستحاول  وهو  وبداوته.  الأسطوريِّ  العصر  ابتعدت عن سذاجة  قد  معهم  اليونانيَّة 

وأعني  الغابرة،  الأزمنة  تلك  في  اليونانيَّة  البصيرة  تقييم  خلال  من  نفْيهَ  أو  إثباته  الدراسة 

بالبصيرة اليونانيَّة هنا تلك الروح الإنسانيَّة المشرئبَّة إلى غدٍ أكثر عقلانيَّة بدافع ذاتي من دون 

سند من وحي الله تعالى. 

ة التي يدور حول مناقشتها    وتكمن إشكاليَّة هذا البحث في مجموعة من الأسئلة المهمَّ

ومحاولة الإجابة عنها، وذلك من قبيل: هل استطاعت العقليَّة اليونانيَّة في القرنين السادس 

السابقة  القرون  ساد  الذي  الأسطوريِّ  التأثير  ذلك  من  تتخلَّص  أن  الميلاد  قبل  والخامس 

بينها وبين تجاوز  التي حالت  الشوائب  أنَّها تشبَّعت بكثير من  أم  في تصوُّراتها عن الإله؟ 

ك والتوحيد  د إلى التوحيد الخالص؟ وهل يمكن الحديث عن جدليَّة حقيقيَّة بين الِّش التعدُّ

عند فلاسفة القرنين السادس والخامس قبل الميلاد؟ وهل عرف هؤلاء الفلاسفة أو بعضهم 

د؟  ك والتعدُّ توحيدًا يشبه التوحيد المعروف في الأديان السماويَّة؟ أم كان توحيدًا مشوباً بالِّش



167 رك والتَّوحيد عند فلاسفة اليونان جدليّة الشِّ

وهل استطاعت العقليَّة الفلسفيّة لهذه النخبة من الفلاسفة، الذين سيتناولهم هذا البحث، 

الوثنيِّ خطوة  الدينيِّ  بالتصوُّر  ينتقلوا  أن  فخر،  ا  أُّي تاريخه  عبر  الغرب  بهم  يفخر  والذين 

م وتطوُّر الوعي الدينيِّ نحو التوحيد؟ جديرة بالاعتبار إلى الأمام في تقدُّ

مة  بتقسيمه إلى مقدِّ البحث قمنا  التي تمثِّل إشكاليَّة هذا  التساؤلات  وللإجابة عن هذه 

مة أهميَّة الموضوع وتساؤلاته والمناهج المستخدمة  وسبعة محاور وخاتمة؛ تناولت المقدِّ

المحور  جاء  بينما  بالآلهة.  المليء  والكون  طاليس  عن:  الأول  المحور  ث  تحدَّ ثم  فيه، 

الثاني تحت عنوان: من »لا متناهي« أنكسيمندر إلى »هواء« أنكسمنيس وغياب تام لوجود 

في  الآخر  العالم  في  والبحث  فيثاغورس  عنوان:  تحت  الثالث  المحور  يأتي  بينما  الإله. 

د الآلهة. في حين جاء المحور الرابع تحت عنوان: طبيعة التوحيد عند اكسينوفان  ظلِّ تعدُّ

وهراقليطس. وقد جاء المحور الخامس بعنوان: معاقبة الآلهة عند إمبيدوقليس. في حين 

السابع  ليأتي المحور  أناكسجوراس.  العقل عند  تأليه  السادس تحت عنوان:  جاء المحور 

بعنوان: بروتاجوراس بين إنكار الآلهة والنزعة اللاَّأدريَّة. في حين جاءت الخاتمة لتشير إلى 

أهمِّ نتائج هذا البحث.

النصوص  تحليل  بغية  التحليليِّ  المنهج  على  البحث  هذا  معالجة  في  اعتمدنا  وقد 

المستخدَمة والوقوف على حقيقة مراميها، كما اعتمدنا على المنهج النقديِّ الذي عمد إلى 

البعض عكس ذلك، كما  اليونانيَّة مهما زعم  العقليَّة  التصوُّر الساذج لطبيعة الإله في  بيان 

الميلاد  قبل  والخامس  السادس  القرنين  فلاسفة  تصوُّرات  لعرض  التاريخيُّ  المنهج  عمل 

. حسب تسلسلهم الزمنيِّ والتاريخيّْ

لًَّ: طاليس والكون المليء بالآلهة أو
 كان طاليس Thales )624-546 ق.م( أوَّل الحكماء السبعة وأحد أهمِّ فلاسفة ملطية، 

الذي تميَّز اتِّجاهه المعرفيُّ بمزج الفلسفة بالعلم، فقد اجتمعت في شخصه تجربة العالم مع 

فكر الفيلسوف، وذكر عنه “هيرودت” أنه تنبَّأ مرَّة بكسوف الشمس، وصدقت نبوءته بالفعل 

عند انتهاء الحرب التي كانت مستعرة بين الليديِّين والميديِّين، وقد نسُبت إلى طاليس أعمال 

اكتشاف خطِّ سير  الأصغر في  للدبِّ  واستخدامه   ، زمنيٍّ لتقويم  منها: وضعه  ة،  عدَّ علميَّة 



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(168

السفن وقيادتها في البحار. وقد أورد ديوجين عن طاليس مجموعة من القصص تبِّي مدى 

العام  الفلسفِّي  دراسة المذهب  العلميَّة]]]. وتكمن صعوبة  بالناحية  الفيلسوف  اهتمام هذا 

لطاليس في أنَّه لم يصلنا من آثاره شيء من أفكاره مكتوباً، وإنما اعتمد الدارسون في كلِّ 

عصر على ما قاله عنه أرسطو وسائر تلاميذه.

مذهبه  لخَّصتا  رئيستان  طاليس، جملتان  إلى  ونسُبت  إلينا  التي وصلت  الآراء  أهم  من 

العام، وهما: 

الأولى: إنَّ الماء أصل الأشياء جميعًا.

الثانية: إنَّ الكون مليء بالآلهة.

وفي الواقع يمكننا ربط هاتين الجملتين في إطار جدليَّة الشرك والتوحيد عند طاليس؛ 

م معناها، حيث رفض طاليس تلك الخرافات  حيث تفِّس الجملة الثانية الجملة الأولى وتتمِّ

كيَّة، فأكَّد أنَّ  التي نسبتها الأساطير لإلى الآلهة اليونانيَّة، وحاول أن يعُقْلِن هذه الديانة الِّش

الجنِّ  من  الآلهة  وأنصاف  الآلهة  بين  وفرَّق  التراتبيَّة،  المكانة  ذات  بالآلهة  حافل  الوجود 

والملائكة والعفاريت والأبطال من البشر. 

وذهب طاليس إلى أنَّ الماء هو المادَّة الأولى والجوهر الأوحد الذي تتكوَّن منه الأشياء، 

الخارجيَّة  ت مظاهره  فغَّي للماء  استحالات عرضت  نتائج  إَّل  ليست  وأن هذه الاختلافات 

التي كانت ترافقه وهو ماء، وأحلَّت معها خاصيَّات أخرى تتلاءم مع المصدر الجديد الذي 

الماء وجد. وفوق ذلك لا حي ولا  الماء، ومن  الماء؛ فكل شيء راجع إلى  إليه  استحال 

جامد إلا وقد اشتمل على جزء من الماء. فالماء موجود في النبتة الخضراء وفي الحيوان وفي 

الإنسان وجودًا ظاهراً، وفي العود اليابس والغبار الجاف وجودًا خفيًّا، وأن الفراغ كلُّه كان 

دة سور  دت أطراف هذا المحيط الكونيِّ، فنشأ من تلك الأجسام المتجمِّ مملوءًا بالماء فتجمَّ

رات بنفسها  ر يحيط بهذا الماء من جميع جهاته، ثم استقلَّت قطعة من هذه المتحجِّ متحجِّ

وأخذت تسبح فوق الماء جيئة وذهاباً فكانت أشبه )بالفلِّينة(، وهي ما اصطلح الناس على 

لدنيا  الوفاء  دار  أفلاطون، الإسكندريَّة،  اليونانيَّة من طاليس إلى  الفلسفة   – الفلسفيِّ  الفكر  تاريخ  ريان،  أبو  ]]]- محمد علي 

الطباعة والنشر، الطبعة الثانية، 2014، ص 49.



169 رك والتَّوحيد عند فلاسفة اليونان جدليّة الشِّ

تسميتها بالأرض. ولما وجد هذا السور حول الماء كان حاميًا له من الرطوبة الشديدة الأولى، 

. وهناك تكاثفَ فصار  فحدثت بعد تلك الحماية تبخُّرات في الماء أصعدت بعضه إلى الجوّْ

التزاحم تصادمات  الجوِّ فحدثت من هذا  فتزاحم في  الجديدة  الأبخرة  ثم طاردته  سحاباً، 

عنيفة بين قطع السحاب، تولَّدت منها نيران قويَّة، وهي ما نراه أحياناً وندعوه بالبرق، وسُمع 

معة من السحاب بقوَّة هائلة  ى بالرعد، ثم خرجت هذه الأقباس الَّل منه ذلك الضجيج المسمَّ

متَّجهة نحو السور المحيط من كلِّ ناحية، فأحدثت فيه ثقوباً منها إلى الخارج. وهناك، في 

منا  الفراغ الفسيح، انتشرت وتضاعفت أضواؤها، ثمَّ ظهرت لنا من خلال تلك الثقوب، فتوهَّ

أنَّها أجرام سماويَّة كلُّ واحد منها قائمٌ بذاته، ثم دعوناها بالكواكب، وما هي في الحقيقة إَّل 

أضواء النار الخارجيَّة المنبعثة إلينا من ثقوب السور المحيط]]]. 

ولا شكَّ في أنَّ نشأة طاليس على شاطئ البحر ومشاهدته لتصاعُد الأبخرة وأفاعيل الضباب، 

ولمعَان البرق، وسماعه اصطخاب الرعود، وتوالي انهمار الأمطار المشتملة على سائل المياه 

وجامدها هي التي جعلته يتَّجه هذا الاتجاه. كما أنَّ تأثرُّه بالمصادر الشرقَّية قد يكون –أيضًا- 

ما جعله يذهب إلى القول بأنَّ »الماء أصل الأشياء جميعًا؛ إذ جاء في الأسطورة البابليَّة أنه في 

ى السماء وقبل أن يعُرف للأرض اسم كان البحر وكان المحيط، المظلم أو  البدء »قبل أن تسمَّ

الماء الأول حيث كان آتون وحده هو الإله الأول صانع الآلهة والبشر والأشياء«]]]. وهذا ما 

يؤكِّد أنَّ طاليس لم يكن مبتكراً لفكرة جديدة انفرد بها من دون أن يكون لهذه الفكرة آثارها في 

عقله من الأساطير الشرقيَّة القديمة؛ حيث تؤكِّد بعض الدراسات المعاصرة أنه لم يكن مادِّياً في 

ردِّه أصل الوجود إلى الماء، بل كان مردِّدًا لما جاء في ديانة هليوبوليس المصريَّة، التي جعلت 

أصل الوجود الإلهة )نون( أي الماء الذي ليس له قرار. وأرى أنه لم يخرج عن الحقل اليونانيِّ 

الذي كان سائدًا فكلُّ ما فعله أنَّه استبدل زيوس بالماء، وطوَّر المفهوم الأسطوريَّ للأوقيانوس 

)المصدر الأول لكلِّ المياه( فجعل منه مادَّة أوليَّة لكلِّ الموجودات]]]. 

]]]- محمد غلاب، الفلسفة الإغريقيَّة، الجزء الأول، القاهرة، الطبعة الأولى، 1938، ص 29-28.

]]]- محمد عبدالله الشرقاوي، أحمد جاد، محاضرات في الفلسفة العامة، القاهرة، المجموعة المتَّحدة للنشر، مطبوعات قسم 

الفلسفة الإسلاميَّة كلِّيَّة دار العلوم جامعة القاهرة، 1995-1996، ص99. وانظر أيضًا، يوسف كرم، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، 

القاهرة، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، د.ت، ص 25.

]]]- عصمت نصار، الفكر الديني عند اليونان، القاهرة، دار الهداية للنشر والتوزيع، الطبعة الثانية، 2005، ص 36.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(170

ما لم  يلمح  أن  للقارئ المدقِّق  الأشياء« يمكن  الماء أصل كلِّ  »إنَّ  ومن عبارة طاليس 

ح به حيث يريد أن يقول إنَّ الماء هو الإله الموجِد لكلِّ شيء، فهو المبثوث في ثنايا  يصرِّ

كلِّ شيء، ولعلَّ هذا ما دعا نيتشه إلى القول بأنَّه أول من اكتشف وحدة الوجود، وحينما أراد 

التعبير عنها عَّب عنها بالماء]]].

بعد ذلك أصبح كلُّ جزء من أجزاء الطبيعة –حسب طاليس- فيه حياة أو فيه الآلهة، وهذا 

عين ما يقصده بالمقولة الثانية »إنَّ العالم مملوء بالآلهة« وهي العبارة التي نسبها إليه أرسطو، 

فالحياة منبثَّة في موجودات العالم أجمع، وإن أظهر ما يتَّضح فيه هذه الحياة من أجزاء المادَّة 

هو المغناطيس عندما نشاهده يجذب الحديد]]]. وبناء على ذلك، يرى البعض أنَّ طاليس 

هنا يتَّجه إلى القول بالتوحيد، فالإله -المتمثِّل في الماء- هو الموجود في كلِّ شيء، وموجد 

ح بها طاليس. وفي رأيي، لا  كلَّ شيء. والحقيقة أنَّ مثل هذه الأقوال استنتاجات لم يصرِّ

يمكن أن يكون قد قال بها لسبب بسيط لأنَّ أوَّل من قال بالنفس الكلِّيَّة هو أفلاطون، وقد 

عاش بعد طاليس بوقت طويل. ولم يعُرف عن أحد الفلاسفة السابقين له أنَّه قال بها.   

أنَّه لو صحَّ أنَّ طاليس قد تأثَّر في رؤيته هذه -كما ذهب بعض  من المفيد الإشارة إلى 

الباحثين- بما جاء في التوراة، وخصوصًا في سفر التكوين: »في البدء خلق الله السماوات 

والأرض، وكانت الأرض خربة وخالية، وعلى وجه الغَمر ظلمة، وروح الله يرَفُِّ على وجه 

المياه«]]]، لو صحَّ ذلك، لما ذهب هذا المذهب؛ لأنهّ لو كان قد ناله شيء من نور الوحي 

الموسويِّ لاهتدى إلى أن للكون مُنشئاً عظيمً منزَّهًا عن الحلول في الأجسام، ونسب إليه 

منها  اقتبس  فكيف  وإَّل  التوراة،  تعاليم  في  هو  كما  الكون  جزئيَّات  من  وغيره  الماء  خلق 

ا.  جوهريَّة الماء ثم أهمل ما عدا ذلك إهمالً تامًّ

ويرى الدكتور محمد غلاب أنَّ المؤرِّخين العرب قد كفوا أنفسهم هذا الاعتراض فغالوا 

في التخريف عن »طاليس«، وعزوا إليه عبارات تدلُّ على أنَّه كان مؤمنًا بالإله إيماناً تقديسيًّا 

ة من المسلمين ليثبتوا بها أنَّه استضاء بهذا النور السماوي. وهذه  لا يقلُّ عن إيمان الخاصَّ

]]]- محمد عبد الله الشرقاوي، أحمد جاد، محاضرات في الفلسفة العامة، ص 99.

]]]- محمد غلاب، الفلسفة الإغريقيَّة، مرجع سابق، ص 30.

]]]- سفر التكوين: )الآيات2-1(



171 رك والتَّوحيد عند فلاسفة اليونان جدليّة الشِّ

، وحاولوا إثباتها والتدليل عليها بكلِّ  غاية إسرائيليَّة رمى إليها اليهود منذ العصر الإسكندريِّ

قوة ودهاء. فلما جاء العرب جازت عليهم هذه الحيلة، فاندفعوا وراء اليهود في ذلك التيَّار 

المغرض الذي لا يقود إَّل إلى الافتئات على الحق والتاريخ ]]].

إلى ذلك، فإنَّ لفظة »الآلهة« الواردة في عبارة »إنَّ الكون مملوء بالآلهة« لا توحي أبدًا 

انتقل  أنَّ طاليس قد  القول  اتِّجاه توحيدي. ولذا، لا يمكننا  بأيِّ حال من الأحوال إلى أيِّ 

ثم تصبح كلُّ الأقاويل  التوحيد. ومن  د إلى  ك والتعدُّ الِّش اليونان من  الدينيَّة عند  بالعقيدة 

الذي لا  الهراء  قبيل  والنِّحل« عن طاليس]]] من  »المِلل  كتابه  الشهرستاني في  ردَّدها  التي 

أصل له، مثل قوله عنه إنَّه قال: »إنَّ للعالم مبدعًا لا تدرك صفته العقول من جهة جوهريَّته، 

ا يدرك من جهة آثاره، وهو الذي لا يعرف اسمه فضلً عن هويَّته إَّل من نحو أفاعيله  وإَّن

وإبداعه وتكوينه الأشياء، فلسنا ندرك له إسمً من نحو ذاته، بل من نحو ذاتنا«]]]. فلم يكن 

طاليس سوى فيلسوف ماديٍّ يرى أنَّ المادَّة حيَّة حياة ذاتيَّة، وأنَّ حركتها منبعثة من داخلها، 

وأنَّ جوهرها هو الماء الذي يمثِّل أصل وجودها. وأنَّ غاية ما في الأمر أن ننسب إليه ما يمكن 

د وليس توحيديًّا. تسميته بالحلول الغامض للإلهيِّ في الماديِّ على نحو متعدِّ

ثانيً�ا: من »لا متن�اهي« أنكسيمندر إلى »هواء« أنكسمنيس وغياب تامٍّ 
لوجود الإله

رفض أنكسميندر  Anaximander)611-547 ق.م(، تلميذ طاليس وثاني أهمِّ فلاسفة 

ملطية، وجود آلهة الأوليمب، وعدَّ كلَّ ما يتعلَّق بها أساطير لا أصل لها إَّل الخيال. كما رفض 

–أيضًا- فكرة طاليس عن أنَّ »الماء أصل الأشياء جميعًا«؛ لأنهّ رأى أنَّ الماء جزءٌ كغيره من 

ه،  الأجزاء، والجزء لا يكون أصلً للكلِّ المركَّب من أجزاء يخالف بعضها البعض في خواصِّ

متناهي( أو الأبيرون  ها )الَّل وبالتالي في جوهره. لكنه وافقه في فكرة المادَّة الواحدة وسَّم

Apeiron، والأبيرون – في ظاهرة الكون العام- مزيج من الأضداد كالحارِّ والبارد واليابس 

د، ويمتاز  والرَّطب، لكنه -في الأصل- كلٌّ متجانس لا يوصف بكمٍّ نهائيٍّ ولا بكيف محدَّ

]]]- محمد غلاب، الفلسفة الإغريقيَّة، مرجع سابق، ص 31.

العلميَّة،  الكتب  الثاني، صحَّحه وعلق عليه أحمد فهمي محمد، بيروت، دار  الجزء  الِملل والنِّحل،  الشهرستاني،  أنظر،   -[[[

الطبعة الثانية، 1992، ص 370- 373.

]]]- المرجع السابق، ص 370.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(172

بالسرمديَّة، وهو جامع لخواصِّ وصفات كلِّ شيء، وعنه تكون الأشياء فترتدُّ إلى العنصر 

بعضها  تعوِّض  الأشياء-  أعني   – فهي  والقدر.  القضاء  بذلك  جرى  كما  منه،  نشأت  الذي 

الانفصال.  بعمليَّة  متناهي«  »الَّل هذا  من  تنشأ  الكون  فأشياء  بعضا.  بعضها  ويرضي  بعضًا 

لنا  تظهر  ثم  بعض.  إلى  بعضها  بعض وتجتمع  بعضها عن  الأشياء  تنفصل  المادَّة  وبحركة 

صور الانفصال، وأوَّلها البارد أو الرَّطب وهو في المركز، ثم تغلِّفه دائرة الهواء فدائرة الَّلهب 

ثم دائرة النار. وبفضل هذه الحركة الانفصاليَّة الخالدة تحدث الكائنات]]].

فكرة  ورفض  الخالق،  الواحد  الإله  الآلهة، كما رفض  أنكسيمندر جميع  رفض  وهكذا 

ببال فلاسفتها  تخطر  العصر لم  ذلك  اليونانيَّة في  الثقافة  أنَّ  للعالم، فضلً عن  الإله  خلق 

فكرة الخلق من عدمه والتي عرفتها الأديان السماويَّة. فقد قال أنكسيمندر بنوع من التطوُّر 

متناهي( الذي نشأ منه كلُّ موجود في هذا الكون، أيّ أنَّ  للكائنات التي انفصلت عن )الَّل

ثمة حركة منذ الأزل، تمَّت في غضونها نشأة العوالم، فالعوالم لم تخُلق كما تقول الأديان 

السماويَّة، بل تطوَّرت؛ وكذلك حدث تطوُّر في مملكة الحيوان، فنشأت الكائنات الحيَّة من 

ره؛ والإنسان -كأيِّ حيوان آخر- هو سليل الأسماك؛  العنصر الرَّطب حين أخذت الشمس تبخِّ

من  كان  لأنه  عنه  تختلف  الحيوان  من  صنوف  من  هبط  قد  الإنسان  يكون  أن  من  بدَّ  ولا 

كان  لو  التطوُّر  مراحل  أول  ببقائه في  يحتفظ  أن  الطويلة-  -بسبب طفولته  عليه  المستحيل 

عندئذٍ على صورته الراهنة]]]. فقد ظهر الإنسان بعد الحيوانات كلِّها ولم يخلُ من التقلُّبات 

أن  إلى  يتقلَّب  وأخذ  التركيب،  ناقص  الصورة،  شنيع  الأمر  أول  فخُلق  عليها،  طرأت  التي 

حصل على صورته الحاضرة ]]].

وهكذا، لا نجد عند أنكسيمندر شِكًا ولا توحيدًا بل إنكارًا للإله بصفة عامة. لكن نجد 

أنَّه ترك فكرة فلسفيَّة رائعة جديرة بالذكر وهي نظريَّة العدالة والنظام، إذ قرَّر هذا الفيلسوف 

ظلِّ  الكونيَّة  العدالة  طبيعة  مع  تماشى  فإذا  النظام،  هذا  عناصر  على  مشتمل  كائن  كلَّ  أنَّ 

حيًّا، وإذا انحرف عن هذه العدالة كانت عناصر النظام نفسها سبب تفكيكه كما كانت منشأ 

]]]- جعفر آل ياسين، فلاسفة يونانيون- العصر الأول، بغداد، مطبعة الإرشاد، 1971، ص 30.

]]]- برتراند راسل، تاريخ الفلسفة الغربيَّة -الكتاب الأول- الفلسفة القديمة- ترجمة زكي نجيب محمود وأحمد أمين، القاهرة، 

الهيئة المصريَّة العامة للكتاب، 2012، ص 65.

]]]- محمد غلاب، الفلسفة الإغريقيَّة، مرجع سابق، ص 41.



173 رك والتَّوحيد عند فلاسفة اليونان جدليّة الشِّ

تكوينه. أي أنَّ العالم يتطوَّر ويرتقي بسيادة العدالة، ويضمحلُّ وينهار بغياب العدالة. ولكنَّها 

بالبقاء  المسيء  وعقاب  المحسن  مكافأة  العدالة  فكرة  تلتزم  إذ  دنيويَّة خالصة؛  فكرة  تبقى 

، أما فكرة العدالة الأخُرويَّة فهو الأمر الذي لم يتناوله أنكسيمندر في الغالب  والفناء الدنيويِّ

، ولم يبِّي لنا عقاب المسيء أو المجرم الذي قضى حياته من دون عقاب، وخصوصًا  الأعمِّ

أنَّه أنكر العالم الأخُرويَّ ضمنًا لإنكاره وجود الإله. 

»الهواء«  بالانفصال إلى اسطقس  العالم  منه  الذي تكوَّن  أنكسيمندر  ومن »لامتناهي« 

تلميذ طاليس وآخر فلاسفة المدرسة  Anaximenes )585-528 ق.م(  أناكسمينس  عند 

متناهي«؛  الملطيَّة، والذي رأى أنَّ الهواء هو أصل الأشياء جميعًا وهو الأكثر قرباً لتفسير »الَّل

أصل  هو  الهواء  أنَّ  قرَّر  ثم  ومن  يتناهى.  لا  فراغًا  يشغل  وهو  يتناهى  لا  الهواء  أنَّ  حيث 

يبقى  فالإنسان  الإنسان،  تنفُّس  خلال  من  ذلك  لاحظ  أنَّه  ويبدو  الحيويَّة؛  ومادَّته  العالم 

حيًّا مادام يتنفَّس. فذهب إلى القول بأنَّ من الهواء جاءت الإلهيَّات بينما الأشياء الأخرى 

متناهي« عند  جاءت من صغارها. أي أنَّه أحلَّ »الهواء« محلَّ »الماء« عند طاليس، و«الَّل

من  وتتسرَّب  بالكون  تحيط  واعية  مادَّة  بألوهيَّة  عامٌّ   اعتقاد  هناك  كان  فقد  أنكسيمندر، 

خلاله لتشكل الهواء العلويِّ أو الأثير. 

 ولذلك اعتقد »أنكسيمنس« أنَّ الهواء أساس وجود العالم والمبدأ الأول لوجود الكائن 

؛ وذلك لأنَّ للهواء مقدرة أكثر على التغلغل بالأشياء، فهو أسرع حركة وأكثر انتشارًا،  الحيِّ

التكاثفُ  بحركتيَْ  يتميَّز  الهواء  أنَّ  نظره  ففي  كالماء.  قاعدة  إلى  إلى عدم حاجته  بالإضافة 

والتخلخُل، كما أنَّ هاتين الحركتين تجعلان الهواء مُلاحَظاً حيث يتحوَّل في حركة التكاثفُ 

إلى ماء وفي حركة التخلخل إلى نار، فبينما التكاثفُ يولِّد البرودة، فالتخلخل يولِّد الحرارة. 

وعندما يصبح الهواء مكثَّفًا يصير باردًا، ولكن عندما يصبح متخلخلً يصير دافئاً]]]. 

من هنا، يرى أن ليس هناك إله خالق للكون أو موجد له؛ إذ إنَّ الكائنات عنده لا تنتج من 

اته. ويبقى ما يراه الشهرستاني من أنَّه  شيءٍ أجنبيٍّ عنها بل تنتج من استحالات الهواء وتغُّي

دًا منزَّهًا للإله عن غيره محض افتراءات على مذهب الرجل، فكما يقول الدكتور  كان موحِّ

، دار الفكر  - نحو فلسفة توازن بين التفكير الميتافيزيقيِّ والتفكير العلميِّ ]]]- نوال الصراف الصايغ، المرجع في الفكر الفلسفيِّ

العربيِّ، د. ت، ص 42.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(174

غلاب قاصدًا الشهرستاني في فهمه لأناكسمنيس: »إذ عزا إليه تأليهًا سامياً منزَّهًا عن شوائب 

النقص كذلك التأليه الذي سنشاهده عند الأفلاطونيَّة الحديثة بعد عصر أناكسمنيس بأكثر 

، وسموِّها  الفلسفيَّة إَّل بعد نضوجها العقليِّ البيئات  من ثمانية قرون. والذي لم يوجد في 

ة النقاء والجلال«]]]. ، ووصولها إلى قمَّ الروحيِّ

وهكذا، ينتهي القرن السادس قبل الميلاد وقد أنكر فلاسفته وجود الله، وذهبوا في ذلك 

مذاهب شتَّى، لينهي الفكر الغربيُّ مرحلة شِكيَّة وثنيَّة في القرون الغابرة التي آمنت فيها بآلهة 

دة الذين يحبُّون ويكرهون ويفرحون ويحزنون ويتزوجون وينجبون أولادًا،  الأوليمب المتعدِّ

ويقيمون علاقات مشروعة وغير مشروعة مع الآلهة والبشر، فلا مانع عندهم ولا يشقُّ عليهم 

أن يستولدوا الإنسيَّات، أو يزوِّجوا بناتهم من الإنس فيستولدوهن]]]، ولينتقل هذا الفكر إلى 

مرحلة أخرى أنكرت وجود الآلهة بشكل عام. وأعتقد أن ذلك كان ردَّ فعلٍ طبيعيًّا على هذا 

التصوُّر الساذج لطبيعة الإله وقصور عقليٍّ عن إدراك التصوُّر الصحيح للإله، فراحوا يبحثون 

عن مادَّة أزليَّة تصلح لأن تكون أصلً لوجود جميع الموجودات. 

د الآلهة ثالثًا: فيث�اغورس والبحث في العالم الآخر في ظلِّ تعدُّ
 497-572( Pythagoras بالاتِّجاه نحو القرن الخامس قبل الميلاد، نصل إلى فيثاغورس

الباحثين-  يعتقد بعض  فلسفة –كما  بلفظة  أول من جاء  الذي كان  الفيلسوف  ق.م(، ذلك 

إنَّه ليس حكيمً لأنَّ الحكمة لا تضاف إلى غير الآلهة، بل هو  حيث كان يقول عن نفسه 

فيلسوف محب للحكمة. هو يونانيٌّ أيونيٌّ من جزيرة “ساموس”، هاجر إلى “كروتون” في 

س المدرسة الفيثاغوريَّة؛ التي يرى فيها البعض خطوة واسعة على  جنوب إيطاليا حيث أسَّ

م بالإنسانيَّة نحو الكمال.  ك الروحيِّ والأخلاق العالية والتقدُّ ، والتنسُّ طريق التجديد الدينيِّ

ر على  والجدير بالذكر أنَّ فيثاغورس لم يكتب شيئاً ولكن بلور فلسفته شفهيًّا، ولذلك يتعذَّ

الباحث الاطمئنان إلى كلِّ ما يكُتب ويقال عنه، وخصوصًا أنَّ أساطير كثيرة نسُجت حوله؛ 

حيث قيل عنه إنَّه ذو طبيعة إلهيَّة باعتباره ابن “أبولون” أو “هرميس”، وأنَّ الخير يأتيه من قوى 

]]]- محمد غلاب، الفلسفة الإغريقيَّة، مرجع سابق، ص 45.

الثقافة، 2015،   لقصور  ة  العامَّ الهيئة  القاهرة،  الأول،  الجزء  البستاني،  تعريب ونظم سليمان  الإلياذة،  أنظر، هوميروس،   -[[[

المصدر السابق، ص241-240. 



175 رك والتَّوحيد عند فلاسفة اليونان جدليّة الشِّ

عُلويَّة غير مرئيَّة. كما قيل إنَّ له فخذًا ذهبيًّا، وإنَّه زار عالم الموتى وعاد منه سالماً.

ارسون يتَّفقون على أنَّ “فيثاغورس” كان مهتمً بالبحث عن مصير الإنسان في  ويكاد الدَّ

ارسين “ديكاياركوس” الذي قال: “إن فيثاغورس علَّم أولً  العالم الآخر، ومن أشهر هؤلاء الدَّ

أنَّ الروح خالدة، وأنها تتحوَّل ضروباً أخرى من الكائنات الحيَّة، ثم علَّم أنَّ كلَّ ما يظهر في 

الوجود يعود فيولد في دورة معلومة، فلا شيء جديد كلَّ الجدة؛ وأنَّ كلَّ ما يولد وفيه دبيب 

الحياة، ينبغي أن ننظر إليه جميعًا نظرتنا إلى أبناء الأسرة الواحدة”]]].

تها في بداية الأمر تنحصر في التبشير بالفضيلة  لقد أنشأ فيثاغورس مدرسة دينيَّة كانت مهمَّ

الإنسان  مصير  وبين  تعاليمها  بين  الصلة  وتوثيق  الآخرة،  الحياة  عن  والحديث  والتقوى، 

ل عليهم  د الآلهة، وفضَّ بعد الموت، وهو لم يذهب إلى القول بوحدانيَّة الإله، بل قال بتعدُّ

عن  بالآلهة  المباشر  الاتصال  الدينيّة  فلسفته  غايات  أولى  وكانت  الخمر.  إله  ديونسيوس 

ك والسحر. وقد قال فيثاغورس بنوع من تناسخ الأرواح متأثِّراً بالفكر المصريِّ  طريق التنسُّ

من عجلة  النفس  تحرير  فحواها  عقيدة  هي  الفيثاغوريين  عند  والتناسخ  القديم.  والهنديِّ 

ة،  دة وخلاصها إلى المقام الأعلى حيث السعادة التامَّ الميلاد، أي من دائرة الولادات المتعدِّ

وذلك بعد سلوك طريق التطهُّر  من الحسِّ  وسائر العلائق الأرضيَّة. 

ة، وهي   بيد أنَّ ذيوع فكرة التناسخ بين تلاميذ هذه المدرسة أنتج مشكلة اجتماعيَّة مهمَّ

أنَّ جميع الحيوانات التي تدبُّ على الأرض أهل لحلول النفس البشريَّة فيها. وإذا ثبت ذلك 

فمن المحتمل أن يكون كلُّ حيوان ظرفاً لنفسٍ بشريَّة. وإذًا، فذبح الحيوانات أو قتلها جريمة 

 . كبرى لا تقلُّ عن قتل الإنسان؛ لأنَّ العبرة بالنفس القاطنة في هذا الكائن لا بجسمه الخارجيِّ

ومنذ ذلك العهد أصبح أكل اللحوم محظورًا على كلِّ فيثاغوريٍّ مخلصٍ لمذهبه]]].

نظرة  يلقي  من  إنَّ  بل  الفيثاغوري،  المذهب  في  الوحيدة  المشكلة  هي  هذه  تكن  ولم 

قارئها الضحك  تثير عند  أوَّليَّة ساذجة  دينيَّة  تعاليم  أنَّها  تعاليمه سيجد  واحدة على مجمل 

والسخرية، ومن تعاليمه هذه: أن تمتنع عن أكل الفول -لا تلتقط ما قد سقط- لا تمسُّ ديكًا 

أبيض -لا تكسر الخبز- لا تخطُ من فوق حاجز -لا تحرِّك النار بالحديد- لا تأكل من رغيف 

]]]- برتراند رسل، تاريخ الفلسفة الغربيَّة، ك1، ص73.

]]]- محمد غلاب، الفلسفة الإغريقيَّة، مرجع سابق، ص 56-55.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(176

ة– لا تنظر إلى المرآة بجانب الضوء -لا تسمح للعصافير بأن  كامل -لا تمشِ في الطُّرق العامَّ

تبني أعشاشها في دارك- لا تجلس في الجهل –لا تختتم بخاتمٍ عليه صورة إله]]]. وإنَّ أولئك 

التعاليم لها تأويلات رمزيَّة ذات قيمة أخلاقيَّة عالية قد  الذين زعموا –في ما بعد- أنَّ هذه 

لوها ما لا تطيق، بل ما لا يخطر لأصحابها الأولين على بال، إذ زعموا أنَّ فيثاغورس كان  حمَّ

يقصد بتحريم الجلوس في الظلام تحريم البقاء في ظلمة الجهل. وكان يريد بحظر التختُّم 

ة وغير ذلك من التأويلات المتكلِّفة  بخاتم عليه صورة إله حظر إفشاء أسرار الدين أمام العامَّ

التي أوجبتها عليهم السذاجة المفرطة لهذه التعاليم.

 رابعًا: طبيعة التوحيد عند إكسينوفان وهراقليطس
 وإذا ما انتقلنا من القرن السادس قبل الميلاد إلى القرن الخامس قبل الميلاد، سنجد أنَّ 

هناك انعطافاً قليلً في الفكر الدينيِّ نحو نوع معَّي من التوحيد أو ما يشبه التوحيد؛ إذ رفض 

-515(  Parrmenides بارمنيدس  وتلميذه  ق.م(   480-570(  Xenophones إكسينوفان 

الفيثاغوريَّة،  التناسخ  ديَّة وعقيدة  التعدُّ اليونانيَّة، فرفضا  440 ق.م( الطابع الخرافيَّ للديانة 

ة.  وقالا بإله واحد، لكنها وحدانيَّة على طريقتهما الخاصَّ

 انطلاقاً من ذلك، يعُدُّ إكسينوفان عند مؤرِّخي الفلسفة، أصل النزاع بين الفلسفة والدين، 

ل إلى تصوُّر أكثر صفاء ونبالة  فقد هاجم الأفكار الدينيَّة الشعبيَّة عند اليونان بهدف التوصُّ

الاعتقاد في عدد من  الشعبيِّ من  اليونانيِّ  الدين  عليه  يقوم  ما  يوافق على  . ولم  الربِّ عن 

الآلهة التي يجري تصوُّرها على هيئة كائنات إنسانيَّة، ورأى أنه من العبث افتراض أنَّ الآلهة 

تنتقل من مكان إلى مكان على نحو ما تصوِّرها الأساطير اليونانيَّة. وأنَّه من العبث افتراض أنَّ 

للآلهة بداية، ومما يحطُّ من شأنهم أن نعزو لهم قصصًا مليئة بالخداع والاحتيال واللصوصيَّة 

والزنا. كما هاجم إكسينوفان كلًّ من هوميروس وهزيود؛ لأنهما ردَّدا هذه التصوُّرات الشائنة 

عن الأرباب]]]. 

 جدير بالذكر هنا أنَّ ذلك الرأي الذي يردِّده مؤرِّخو الفلسفة حول رفض إكسينوفان فكرة 

]]]- برتراند رسل، تاريخ الفلسفة الغربيَّة، ك1، ص72.

]]]- ولتر ستيس، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، ترجمة مجاهد عبد المنعم مجاهد، القاهرة، دار الثقافة للنشر والتوزيع، 1984، ص 

.46



177 رك والتَّوحيد عند فلاسفة اليونان جدليّة الشِّ

د الآلهة، وذهابه إلى القول بأنَّ ما هو إلهيٌّ لا يمكن إَّل أن يكون واحدًا، ولا يمكن إَّل  تعدُّ

أنَّ يوجد واحد هو أفضلها، لهذا رأى أنَّ الإله يجب تصوُّره على أنه واحد، وهذا الإله لا 

يشبه البشر الفانين سواء في الصورة الجسديَّة أم الفهم. يقول: »إنَّه كلَّه بصر وكلَّه سمع وكلَّه 

ة وبفضل تفكيره يحكم الأشياء جميعًا«]]]. فكر«. وأنَّه »هو الذي من دون مشقَّ

م أنَّ توحيد إكسينوفان يشبه التوحيد في الأديان السماويَّة؛  ولكن لا يجب أن نفهم مما تقدَّ

ارسين؛ لأنَّه من الطبيعيِّ أن يرفض  ل إلى التوحيد الخالص كما ادَّعى بعض الدَّ وأنَّه قد توصَّ

بشر  هيئة  على  تصويرهم  من  للآلهة  اليونانيَّة  الديانة  رسمتها  التي  الصورة  تلك  عاقل  أيُّ 

أو  امرأة  حبِّ  على  بعضًا  بعضهم  وينافس  ويتحاربون،  ويتصارعون  وينجبون،  يتزاوجون 

رجل. وأنَّ معظم الآلهة الذكور قد اغتصبوا زوجاتهم، وأنَّهم كانوا من ذوي السلوك المشين 

مع زوجاتهم وعشيقاتهم، وأنَّهم عادة ما كانوا يتآمرون على بعضهم البعض؛ إذ كثيراً ما كانت 

تلجأ الإلهات الإناث إلى الإيقاع بالآلهة الذكور، وكثيراً ما نزلت هذه الآلهة من عليائها فوق 

قمة جبل الأوليمب لتضاجع أحد البشر سواء من قِبل الآلهة الذكور أم الإلهات الإناث. 

يعني ذلك أنَّ إكسينوفان رفض تلك الصورة الهزليَّة التي صوَّرت الآلهة كالبشر يمارسون 

كلَّ الشرور، ورأى أنَّ هذه الرؤيا لن تختلف عن وصف الحيوانات للآلهة لو كان لها إمكانيَّة 

هذا  في  ة  المهمَّ دلالته  له  نصٍّ  في  يقول  ثم  ومن  الألوهيَّة]]].  حول  تصوُّراتها  عن  التعبير 

الإطار: »إنَّ الناس هم الذين استحدثوا الآلهة، وأضافوا إليها عواطفهم، وصورتهم وهيئتهم، 

زُرقُ  آلهتهم  إنَّ  أنهم سودٌ فطُسُ الأنوف، ويقول أهل تراقيا  آلهتهم  فالأحباش يقولون عن 

العيون حُمرُ الشعور، ولو استطاعت الثيران والخيول لصوَّرت الآلهة على مثالها.. إَّل أنه لا 

يوجد غير إله واحد هو أرفع الموجودات السماويَّة والأرضيَّة، ليس مركَّباً على هيئتنا، ولا 

مفكِّراً مثل تفكيرنا«]]].

بإله مفارق خارج هذا  اعتقد  لطبيعة الآلهة  الساذج  التصوُّر  إكسينوفان هذا  ولما رفض 

العالم، وهذا ما يفهم من ظاهر أقواله: »إنَّ العالم هو الله«، و«الكلُّ هو واحد«، مما يوحي 

]]]- المرجع نفسه.

]]]- مصطفى النشار، مدخل جديد إلى فلسفة الدين، القاهرة، الدار المصريَّة اللبنانيَّة، الطبعة الأولى، 2015، ص 61-60.

مكاوي،  الغفار  عبد  مراجعة  إمام،  الفتاح  عبد  إمام  ترجمة  الشعوب،  لدى  الدينيَّة  المعتقدات  بارندر،  جفري  عن:  نقلً   -[[[

الكويت، سلسلة عالم المعرفة )173(، مايو-1993، ص76.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(178

بأنَّه أقرب إلى القائلين بالحلول والتصوُّر الواحديِّ للكون. فهو تصوُّر لإلهٍ يتفادى الصفات 

الساذجة التى وُصفت بها الآلهة، تصوُّر لإله يعلو على الآلهة والبشر، ولا يشبه الآدميين في 

صورته ولا في عقله. 

د  ولكن هذا لا يعني أنَّ إكسينوفان قد خرج تمامًا على هذه العقائد الدينيَّة المؤمنة بتعدُّ

أنَّه )أي هذا الإله( هو  أكَّد على  الواحد،  تأكيده على إيمانه بذلك الإله  الألوهيَّة؛ لأنَّه في 

قال  هنا  الآلهة. ومن  الواحد هو الأعظم بين  إلهه  أنَّ  ويقرَّر  والبشر«،  الآلهة  الأعظم »بين 

دًا بالمعنى الدينيِّ الصحيح]]].  البعض إنَّه كان واحديًّا وليس موحِّ

بإله أعظم يتفوَّق على باقي الآلهة والبشر،  القول إنَّ إكسينوفان قد آمن  ولذلك يمكننا 

وليس إلهًا واحدًا أحدا، وهذا -في الحقيقة- لا يختلف عن تصوُّر اليونانيين السابقين لزيوس 

 Parmenides بارمنيدس الذي سار عليه  الدرب نفسه  كبير الآلهة في الأساطير. وهذا هو 

وجود، فالوجود  الذي آمن مثل أستاذه إكسينوفان بوحدة الوجود، وجعل الوجود أساس الَّل

موجود ولا يمكن إَّل أن يكون موجودًا. والوجود والواحد متكافئان، ملاء لا خلاء، ثابت لا 

حركة فيه، ثم أيَّده تلميذه زينون الإيلي zenon )490-430 ق.م( مثبتاً الوحدة منكراً الكثرة، 

مؤيِّدًا الثبات ضدَّ الحركة، وله في ذلك حجج مشهورة في تاريخ الفلسفة]]].

على درب إكسينوفان وبارمنيدس، سار هيراقليطس Heraclitus )540- 475 ق.م( الذي 

أعلن كفره بإله الخمر باخوس، وتمنَّى لو استطاع أن يمسك بهوميروس ويذيقه كلَّ ألوان 

. فقد رفض هيراقليطس  العذاب جزاء عن تلك التعاليم الدينيَّة الفاسدة التي أغرى بها العوامّْ

الإضافة  هي  كانت  الإله  تنزيه  في  فكرته  لكنَّ  التشبيه،  فكرة  قبوله  مع  الإله  تجسيد  فكرة 

بالإله،  قورن  إذا  قرد  وحصافة  حكمة  الرجال  أكثر  “أن  رأى  حيث  لهيراقليطس؛  الحقيقيَّة 

تمامًا كما يكون أعظم القردة جمالً، قبيحًا إذا قورن بالإنسان”]]]. وأعلن في جرأة يحُسد 

عليها أنَّ الإله واحد، وأنَّ عالم الآلهة المزعوم وهم وخرافة، وأنَّ الأسرار الشائعة بين الناس 

الذنوب عن  العوامِّ بالخلاص والتطهُّر من  أنكر إيمان  حكايات مائعة لا قدسيَّة فيها، كما 

]]]- المرجع السابق، ص 62.

]]]- حسن حنفي، تطوُّر الفكر الدينيِّ الغربيِّ )الإنسان والله(، مجلَّة الجمعيَّة الفلسفيَّة المصريَّة، السنة السابعة- العدد السابع، 

1998، ص 131.

ة للكتاب، 1989، ص99.  ]]]- س. م. بورا، التجربة اليونانيَّة، ترجمة أحمد سلامة محمد السيد، القاهرة الهيئة المصريَّة العامَّ



179 رك والتَّوحيد عند فلاسفة اليونان جدليّة الشِّ

مونها للآلهة الخرافيَّة التي لا وجود لها]]]. ومع ذلك اقتنع بأنَّ الإله  طريق القرابين التي يقدِّ

يتشابه أيضًا مع الإنسان على نحو ما مع الإقرار بأنَّ الإله أفضل وأرقى بكثير، ومع ذلك كان 

ذاك التصوُّر الهيراقليطيُّ هو أرقى تصوُّرات فلاسفة اليونان للإله.

وقد تأثَّر هيراقليطس بأورفيوس والديانة الهندوسيَّة، ويبدو ذلك في قوله بخلود الروح 

الكارما. وبذلك اختلف المؤرِّخون حول  لقانون  البدن وتناسخها وخضوعها  وتميُّزها عن 

لوا  دين وحول صلته بالعالم وأزليَّته. لكنهم لم يتوصَّ صفات الإله الواحد عند الفلاسفة الموحِّ

إلى فكرة الإله الواحد الذي ليس كمثله شيء يتعالى عَّم يصف البشر، الأمر الذي جعلهم 

يبتعدون كثيراً عن التوحيد بمعناه المتعارف عليه في الديانات السماويَّة، وذهبوا إلى القول 

بما يشبه التوحيد.

خامسًا: معاقبة الآلهة عند أمبي�دوقليس
ماديًّا  انعطافاً  الألوهيَّة  بتصوُّر  ق.م(   435-495(  Empedokles إمبيدوقليس  انعطف 

جديدًا؛ حيث تصوَّر نفسه أحد الآلهة؛ وأنَّ الآلهة لا تمتاز عن الحيوانات والحشرات إَّل 

تصوُّر  يوجد  أنَّه  أظنُّ  ولا  والتراب.  الماء  عنصَري  على  فيها  والهواء  النار  عنصَري  بغلبة 

للألوهيَّة أحطُّ ولا أنزلُ من هذا التصوير. كما رأى إمبيدوقليس أنَّ الوجود لا يمكن أن ينتقل 

وجود لا يمكن أن ينتقل إلى الوجود، وما يوجد يظلُّ إلى الأبد  وجود، كما أنَّ الَّل إلى الَّل

موجودًا. فإذا أخذنا هذا في سياق مادِّيٍّ خالص فإنَّ ما يعنيه هو أنَّ المادَّة ليست لها بداية 

ولا نهاية، وأنَّها غير مخلوقة ولا يمكن إفناؤها]]]. 

لقد كان إمبيدوقليس نفسه شخصيَّة مثيرة للجدل إذ ادَّعى أنَّه يستطيع الاتِّصال بالأرواح 

الخفيَّة، وكان قد قرأ أساطير الآلهة الهاوين إلى الأرض تحت انتقام زيوس فأعلن أنَّه أحد 

هذه الآلهة، وأنَّ روحه التي هي الآن شريدة طريدة، كانت تستمتع قبل خلق البشريَّة بسلطان 

عظيم، وأنَّها ذهبت إلى أمكنة مجهولة. وبعدما وجد الإنسان على الأرض أشرفت تلك الروح 

السماويَّة على محاسبة الأموات ورافقتهم في عبور نهر »الإكيرون« الذي ينتهي إلى الجحيم، 

وأنَّها آلمت لآلامهم وحزنت لتأوُّهاتهم وآنَّاتهم. ولأمرٍ ما، هوت إلى الأرض وظلَّت تتناسخ 

ار، الفكر الدينيُّ عند اليونان، ص 49. ]]]- عصمت نصَّ

]]]- ولتر ستيس، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، ص 77.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(180

في الأجسام  المختلفة من حيوانات إلى أسماك، إلى أطفال يموتون في حداثتهم، إلى نساء، 

فيحسبونه  الناس  يراه  الذي  إمبيدوقليس  أو في  إله  نصف  استقرَّت في  وأخيراً  رجال،  إلى 

واحدًا منهم، وما هم في ذلك إَّل واهمون]]].

نصف  فكرة  أو  البشريَّة،  الآلهة  إلى  أخرى  مرَّة  إمبيدوقليس  مع  نعود  السياق،  هذا  في 

هيئة  في  مادِّيًّا  موجودًا  الإله  ليصبح  القديمة،  اليونانيَّة  الأساطير  في  وجدناها  الذي  الإله 

اليونانيَّة.  الفلسفة  للآلهة في  المتطوِّر  للتصوُّر  انتكاسة  هنا في صدد  أنَّنا  أي  كاملة.  بشريَّة 

فإمبيدوقليس يزعم أنَّه إله قد ارتكب خطيئة فعُوقب عليها، حيث هوت روحه إلى الأرض 

ة ألف سنة يقول عنها إنَّه لم يبقَ منها إَّل القليل الذي سيكون انتهاؤه إذناً بصعوده إلى  لمدَّ

مقرِّ الآلهة في السماء.

أن  إَّل  الألوهيَّة،  إدعائه  جانب  إلى  للألوهيَّة،  إمبيدوقليس  تصوُّر  ورغم سذاجة طرح   

الجديد هنا أننا نرى لأول وهلة عقاب الآلهة الذي يكون بالتناسخ، حيث رأى أنَّه الوسيلة 

الوحيدة لتطهير الآلهة والبشر مما اقترفوا من آثام وسيِّئات. وكلُّ روح تقترف جريمة أو تلُحد 

أو تسبُّ إلهًا، لا بدَّ لها من أن تشرد في الأجسام المختلفة ثلاثين ألف سنة حتى تتطهَّر من 

الآلهة  أنَّ  يعني  ذاته، وهذا  للعقاب  الخضوع  البشر في  الآلهة مع  يتساوى  جريمتها. وهنا 

شأنها شأن البشر يخطئون ومن ثم يتعرَّضون للعقاب.

كذلك، فإنَّه يمكن للآلهة أن تحلَّ بأيِّ كائن حيٍّ بدءًا من الحشرات والهوام حتى الإنسان. 

الآلهة من  به روح؛ لأنَّ  ما  الحيَّة، وكلِّ  الكائنات  أنَّ ذلك سيؤدِّي إلى عبادة  ولا شكَّ في 

الممكن أن تكون قد حلَّت به، ويترتَّب عليه تحريم أكل اللحوم بمختلف أنواعها خوفاً من 

أن يأكل الإنسان أحد أجداده المتناسخين في أجسام الحيوانات، أو أن يأكل إلهًا فتحلُّ عليه 

د الآلهة بلغ ذروته مع إمبيدوقليس  اللَّعنة الإلهيَّة! وهذا ما يدفعنا إلى القول أنَّ الإيمان بتعدُّ

في القرن الخامس قبل الميلاد.  

من المهمِّ الإشارة إلى أنَّ إمبيدوقليس لم يرَ كغيره من فلاسفة اليونان أنَّ العالم قد تمَّ خلقُه 

أو إيجادُه بواسطة الله؛ َّوأنَّ كلَّ ما في الوجود مكوَّن من العناصر الأربعة: النار والهواء والماء 

]]]- محمد غلاب، الفلسفة الإغريقيَّة، ص 105-104.



181 رك والتَّوحيد عند فلاسفة اليونان جدليّة الشِّ

والتراب، وهذه العناصر متساوية في الجوهريَّة والأزليَّة والأبديَّة، فلم ينشأ أحدها من الثاني 

كما كان القدماء يرون، ولم يستحلّ شيء منها إلى غيره لعدم إمكان ذلك طبعًا من الناحية 

تنتج الموجودات  والكراهية  الحب  بقوتََّ  العناصر وافتراقها  اجتماع هذه  العلميَّة]]]. وعن 

العالم. فالحبُّ يجمع والبغض يفرِّق. وبالحبِّ ينمو الشيء ويصل إلى  المختلفة في هذا 

تمامه حتى يتمكَّن منه البغض فيقضي عليه، وهذه هي الحياة في دوراتها المختلفة.

هكذا بدت فكرة إمبيدوقليس عن الألوهيَّة فكرة مشوَّشة، إذ لم يقف على طبيعتها فادَّعى 

الألوهيَّة، وخلط بين الوحدة والكثرة والتجريد والتجسيد في تصوُّره للإله.

 سادسًا: تأليه العقل عند أناكسجوراس

ألوهيَّة  رفض  أنَّه  نرى  ق.م(   428-500(  Anaxagoras أنكساجوراس  إلى  بالانتقال 

الشمس، ووصفها بأنَّها حجر أحمر ملتهب أكبر حجمً من جبل البلبونيز، وبَّي أنَّ القمر 

ة  أرض فيها جبال ووديان، وأنَّه قديمًا كان جزءًا من الأرض. كما ذهب إلى القول بوجود قوَّ

بتنظيم العالم، وهي عنده في مكانة زيوس]]]، وأطلق عليها إسم  عاقلة أزليَّة خالدة قامت 

العقل Nous- Mind أو الفكر Intelligence. وقد اقترح هذا الاسم بوعي تامٍّ وعن قصد، 

ورأى أنَّ وظيفة هذا العقل هو ترتيب وتنظيم الأشياء جميعًا بواسطة حركة دائريَّة ينتج منها 

ذلك النظام الأزليُّ. إنَّه بوضوح ذلك المبدأ الذي خطَّط بعقله الإلهيِّ السامي نظام العالم 

بكلِّ جزئيَّاته]]]. ومن ثمَّ رأى أنَّ العقل هو الإله، ما يجعل دراسة الإنسان بما لديه من قوى 

 . مماثلة للإله داخل نفسه، تعُدُّ مدخلً لدراسة العقل الإلهيِّ

ا  في هذا الإطار، يقول أنكساجوراس: »جميع الأشياء الأخرى فيها جزءٌ من كلِّ شيء، أمَّ

العقل فهو لا نهائيٌّ، ويحكم نفسه بنفسه، ولا يمتزج بشيء، ولكنه يوجد وحده قائماً بذاته... 

ذلك أنَّ العقل ألطف الأشياء جميعًا وأنقاها، عالم بكلِّ شيء، عظيم القدرة، يحكم جميع 

الكائنات الحيَّة كبيرها وصغيرها، والعقل هو الذي حرَّك الحركة الكليَّة فتحرَّكت، وهو الذي 

]]]- محمد غلاب، الفلسفة الإغريقيَّة، ص107.

ار، الفكر الدينيُّ عند اليونان، القاهرة، دار الهداية للنشر والتوزيع، الطبعة الثانية، 2005، ص 136-135. ]]]- عصمت نصَّ

]]]- مصطفى النشار، فكرة الألوهيَّة عند أفلاطون وأثرها في الفلسفة الإسلاميَّة والغربيَّة، القاهرة، مكتبة مدبولي، الطبعة الثانية، 

1988، ص 57.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(182

النظام في جميع  الذي بثَّ  امتزجت وانفصلت وانقسمت، وهو  التي  يدرك جميع الأشياء 

الأشياء التي كانت، والتي توجد الآن والتي سوف تكون«]]].

تنتشر  دائريَّة  حركة  يسبِّب  فهو  كلِّها،  الحركة  مصدر  العقل  أنكساجوراس  جعل  هكذا 

في أرجاء العالم كلِّه، وتجعل أخفَّ الأشياء ينزاح إلى الحافَّة، وأثقلها يهوي تجاه المركز، 

سيادة  ترجع  ا  وإَّن الإنسان،  عنه في  الحيوان  يختلف سموًّا في  لا  فهو  متجانس،  والعقل 

الإنسان الظاهرة إلى أنَّ له يدين، وكلَّ الفوارق البادية بين درجات الذكاء، إن هي في حقيقة 

أمرها إَّل نتيجة لفوارق في الأجسام]]]. ولذلك اتُّهم بالإلحاد؛ لأنَّه بعدما أكَّد أنَّ العقل هو 

بالعناصر الأربعة وردَّها جميعًا إلى  الطبيعيَّة  مُنظِّم الأشياء جميعًا، عاد وفسَّ الموجودات 

الماء والنار والهواء والتراب. 

العقل وجعل منه المحرِّك الأول، لكنه  ألَّه  نخلص من ذلك، إلى أنَّ أنكساجوراس قد 

رغم هذا -كما لاحظ سقراط وأفلاطون وأرسطو- لم يستفد منه إَّل قليلً، وأنَّه ما جعل العقل 

عنصًرا إَّل ليتَّخذ منه سبباً حين تعزُّ عليه الأسباب، وهو لا يحجم عن تفسير الأشياء تفسيراً 

آليًّا إذا وجد إلى ذلك سبيلً. وإذا كان يحُسب له إنكاره أن تكون الضرورة والمصادفة أصلين 

ث عن أيِّ تدابير إلهيَّة في فلسفته عن الوجود. أو كما لاحظ  لوجود الأشياء إَّل أنه لم يتحدَّ

كثيراً  يفكِّر  أنكساجوراس لم  أن   B. Russell برتراند راسل  الإنكليزي المعاصر  الفيلسوف 

متَّهِموه]]].  مُنكِراً للآلهة كما زعم عنه  أن يكون  أمور الأخلاق والدين، ومن المحتمل  في 

دة؛ ولذلك اتُّهم  ونرى أنَّه في الواقع قد كفر بكلِّ الآلهة، سواء كانت إلهًا واحدًا أم آلهة متعدِّ

بالإلحاد وحُكم عليه بالإعدام حتى فرَّ هارباً إلى مدينة لامبساكوس حتى فاضت روحه.

ة أدريَّ سادسًا: بروتاجوراس بين إنكار الآلهة والنزعة الَّل
يعُتبر بروتاجوراس Protagoras )481-411 ق.م( كبير السوفسطائيين وأشهرهم ورائد 

مدرستهم، وهو صاحب القول المشهور في تاريخ الفلسفة “إنَّ الإنسان مقياس كلِّ شيء”. 

]]]- إنكساجوراس، في الطبيعة، ترجمة أحمد فؤاد الأهواني، منشور بكتاب: أحمد فؤاد الأهواني، فجر الفلسفة اليونانيَّة قبل 

سقراط، القاهرة دار إحياء الكتب العربيَّة، الطبعة الأولى، 1954، ص 195-194.

]]]- برتراند رسل، تاريخ الفلسفة الغربيَّة، ك 1، ص123.

]]]- المرجع نفسه.



183 رك والتَّوحيد عند فلاسفة اليونان جدليّة الشِّ

أنتيفون، هيبياس، أوتيديم،  السوفسطائيين: جورجياس، بروديقوس، ترازيماك،  ومن أشهر 

وهؤلاء جميعًا عاشوا في القرن الخامس قبل الميلاد، وهم أنكروا وجود جميع الآلهة، كما 

اليونانيون يحرصون على  إذ كان  ؛  السماويِّ بالقانون  اليونانيين  لدى  ى  يسمَّ ما كان  أنكروا 

استشارة الآلهة عند سَنِّ القوانين وذلك حتى القرن الخامس قبل الميلاد، ومن أمثلة ذلك: يرُدُّ 

دستور كريت للإله زيوس، ودستور إسبرطة للإله أبوللون، وزعم معظم المشرِّعين اليونانيين 

وشرَّاحه  كهنته  طريق  عن  وذلك  باستشارته،  أو  دلفي،  من  بوحيٍ  بتشريعاتهم  جاءوا  أنَّهم 

ة نبيته “بيثيا”]]]. ورغم الإشادة بموقف السوفسطائيين في التنديد بالاستغلال النفعيِّ  وبخاصَّ

للكهنة في استخدام الدين لخدمة السياسة ولو بشكل غير مباشر، ولا سيَّما في ادِّعاء الكهنة 

الزائف أنَّ الدساتير قد جاءت من عند الآلهة أو باستشارتهم. ولذلك أنكروا وجود الآلهة 

ورأى »كاليكليس السوفسطائي« إلى أنَّ فكرة الآلهة ليست إَّل من خلق المشرِّعين ابتدعوها 

فوا من جرائمهم بعض الشيء.  لقوانينهم، ويخفِّ فيذعنوا  الشعوب والجماهير،  بها  ليرهبوا 

ونسُب إلى بروديقوس القول بأنَّ الآلهة لا وجود لها وأنَّها من اختراع الإنسان الذي جُبِل على 

تأليه ما ينتفع به والخوف منه. ولا شكَّ في أنَّ هذه التعاليم قد دفعتهم إلى الانسياق في تيَّار 

الفوضى الاجتماعيَّة والهمجيَّة الخلقيَّة]]].

النقديِّ  ناتجًا من ذلك الموقف  الرافض للإلهة عند السوفسطائيين  وكان هذا الموقف 

ث عن عالم الآلهة، واكتفى  الذي وقفه السوفسطائيون من كلِّ التراث الأسطوريِّ الذي يتحدَّ

أدريَّة؛ وهو المذهب الذي يتوقَّف أتباعه عن الحكم في كلِّ شيء، فهم  بعضهم باعتناق الَّل

لا يجزمون بوجود ولا بعدم. ومن ذلك قول بروتاجوراس الشهير الذي طرحه في كتابه عن 

»الآلهة«: »أنَّه عندما نأتي إلى الآلهة، فإِّن لا أستطيع معرفة هل هي موجودة أم لا؟ أو حتى 

ماذا يشبه الآلهة في شكلهم، فهناك أسباب عديدة تقف في طريق هذه المعرفة منها غموض 

المشكلة وقصر الحياة البشريَّة«]]].

يتبَّي مَّم سبق أنَّ بروتاجوراس يمثِّل إلى حدٍّ كبير موقف السوفسطائيين من وجود الآلهة؛ 

ار، الفكر الدينيُّ عند اليونان، ص 137. ]]]- عصمت نصَّ

]]]- محمد غلاب، الفلسفة الإغريقيَّة، ص150.

]]]- نقلً عن: أميرة حلمي مطر، الفلسفة عند اليونان، القاهرة، دار النهضة العربيَّة، 1977، ص 122.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(184

أنَّها  وادِّعاء  والمعتقدات  الآلهة  بكلِّ  وجحوده  التامِّ  إلحاده  عن  البعض  أعرب  حين  ففي 

أكاذيب منتحَلة من اختلاق البشر، وهو الأمر الذي تجَّل من خلال فضح المتناقضات التي 

حوتها الأساطير خلال حديثها عن صفات الآلهة ووظائفها وواجباتها نحو البشر والقرابين 

التي يجب على الناس تقديمها إليهم، وكيفيَّة استغلال الكهنة وتلاعبهم بمشاعر وآلام العوامِّ 

من البشر. فصرَّح »تراسيماخوس« بأنَّ آلهة الأوليمب المزعومة لا تراعي مصالح البشر، كما 

أنَّها تعجز عن تحقيق العدالة. كذلك أعلن »بروديقوس« و«أنطيفون« أنَّ آلهة الأساطير قبيحة 

 . وعاجزة، الأمر الذي يجعل من عبادتها ضرباً من التدِّن

وهكذا، يمكننا القول بأنَّ موقف بروتاجوراس وسائر السوفسطائيين ينقسم بين الإلحاد 

النزعة  أتباع  أو  البشر  أنَّها أكاذيب منتحَلة من اختلاق  ينُكر وجود الآلهة ويرى  الذي  التامِّ 

بإمكانها أن تدري إن كانت الآلهة موجودة أم غير  تعلِّق الحكم، لأنه ليس  التي  أدريَّة  الَّل

موجودة، ولا على أي شاكلة تكون، وذلك نظراً لغموض المعرفة عن الآلهة فضلً عن قصر 

الحياة البشريَّة التي تحول بين معرفة البشر ومعرفة الحقائق الإلهيَّة.



185 رك والتَّوحيد عند فلاسفة اليونان جدليّة الشِّ

خاتمة
ة نشير إليها في ما يلي: راسة إلى نتائج مهمَّ لت هذه الدِّ وهكذا توصَّ

لً: إنَّ الآراء الدينيَّة لفلاسفة اليونان بين القرنين السادس والخامس قبل الميلاد لا تعدو  أوَّ

كونها، في مجملها، مجرَّد آراء ساذجة تعُِّب عن عقليَّة ما زالت في طور البداوة، وأنَّ هؤلاء 

القداسة، جعلهم  حدَّ  يبلغ  يكاد  باحترام  الفلاسفة  عنده هؤلاء  وقف  ما  تجاه  وقفوا  الذين 

ينظرون إليهم على أنَّهم مبدعون في سائر المجالات، وأنَّهم فلاسفة كانوا ذوي نبوغ خارق 

لا يمكن للمحدثين أن يقفوا معهم فيه على قدم المساواة، ليس إَّل تهويلً ومبالغة لا أصل 

الأسطوريِّ  الطابع  من  يتخلَّص  أن  عن  كاملين  قرنين  عبر  اليونانيُّ  العقل  عجز  فقد  لهما. 

الذي تشبَّعت به العقليَّة اليونانيَّة وخصوصًا في ما يتعلَّق بتوحيد الإله، وبذلك لم يستطع أن 

يتخلَّص من الشوائب الأسطوريَّة التي علقت به، ولو استطاع أن يتخلَّص من تلك الشوائب 

لوصل إلى التوحيد الإلهيِّ الذي جبل الله العقل الصافي عليه. 

ثانيًا: لم يقتنع فلاسفة اليونان بالدين اليونانيِّ الذي صوَّرته الأساطير الهوميريَّة والهزيوديَّة 

معقول، وبالتالي كان عليهم أن يعُملوا عقولهم في تصوُّر  في صورة ساذجة وموغلة في الَّل

طريق  اتَّبع  أحدهما  فريقين:  إلى  فانقسموا  الخرافيَّة  الأساطير  على  يقوم  لا  معقول  دين 

اتَّبع  والثاني  وأنكسيمنس،  وأنكسيماندر  طاليس  الأوائل:  الطبيعيين  مثل  الماديِّ  العلم 

، وهذان المجالان لم يكونا منفصلين كلَّ الانفصال بل  مجال التفكير والاستقصاء العقليِّ

متداخلين متضامنين داخل الفلسفة؛ فالفلسفة أمُّ العلوم، وهما معًا جديران بالتعامل مع مثل 

هذه المسائل الكبرى. ورغم ذلك، لم تشكِّل مواقف الفلاسفة من الإله قطيعة معرفيَّة مع 

فلسفيَّة  ألفاظ  المثيولوجيَّات المصُاغة في  الكثير من  فيها  بل جاء   ، المثيولوجيِّ الموروث 

عند  العالم  وحيويَّة  طاليس،  عند  بالآلهة  المملوء  العالم  قبيل:  من  وذلك  منظَّم،  وسياق 

ونصوص  والبداوة،  السذاجة  في  الموغلة  الدينيِّ  فيثاغورس  مذهب  وقواعد  أنكسيمنس، 

الآلهة عند هراقليطس، وألوهيَّة إمبيدوقليس ومبدَأي المحبَّة والكراهية اللذين نشأت عنهما 

الموجودات كافَّة، وتوحيد إكسينوفان لأعظم إله بين الآلهة، وتأليه العقل عند إنكساجوراس. 

وها أمورًا  وهذا ما رفضه السوفسطائيون الذين رفضوا الأساطير والمثيولوجيَّات الإلهيَّة وعدُّ

تتجاوز القدرة البشريَّة نظراً لغموض الموضوع وقصر الحياة الإنسانيَّة.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(186

م من قبل على أنَّها دين أو شعر أو فن، فكان الناس   ثالثًا: كانت الأساطير اليونانيَّة تقُدَّ

يستقبلونها بمنهج استقبال الأساطير وهو غيبة العقل، ولمَّا جاء الفلاسفة في القرنين السادس 

اليونانيِّ فأخذوا يتعاملون مع الأساطير بمنهج  العقل  إيقاظ  والخامس قبل الميلاد حاولوا 

، فارتدتْ الأسطورة ثوباً عقليًّا، وكان منهج تعقيل الأسطورة هو ما منع فلاسفة اليونان  عقليٍّ

د. ك والتعدُّ في هذين القرنين من تصوُّر الإله الواحد الأحد، وجعلهم يدورون في فلك الِّش

فإذا كان تطوُّر الأديان  اليونانيَّة،  الديانة  لا يمكن أن نرصد أيَّ تطوُّر مؤثِّر داخل  رابعًا: 

ك إلى التوحيد، فإنَّ هذا لم  يعني التحوُّل في الوعي الدينيِّ من الكثرة إلى الوحدة، ومن الِّش

يحدث عند فلاسفة القرنين السادس والخامس قبل الميلاد. ولكن يمكننا رصد جدليَّة من 

ك وشبه التوحيد، ولم تستطع تلك الجدليَّة التجاوز نحو أيِّ تطوُّر بعد  نوعٍ خاصٍّ بين الِّش

، أو حتى إلى التوحيد الغامض  ذلك، كأن تنتقل على سبيل المثال، إلى التوحيد غير التنزيهيِّ

التشبيهيِّ كي تتمكَّن بعد ذلك من التطوُّر والانتقال إلى التوحيد الواضح العقليِّ الخالص. 

ومن ثم عجز فلاسفة هذين القرنين عن أن يخطوا خطوة جديرة بالاعتبار في التطوُّر الدينيِّ 

  . نحو التوحيد الإلهيّْ

، وعدم قدرة العقل اليونانيِّ في تلك الفترة المبكرة على  خامسًا: أمام هذا التخبُّط الدينيِّ

الواحد الأحد الذي ليس كمثله شيء، الخالق  إدراك حقيقة الألوهيَّة، أو عدم معرفة الإله 

والألم  القلق  ساد   . ندٌّ أو  نظيٌر  أو  مثيلٌ  له  يكن  ولم  يولد،  ولم  يلد  لم  الذي  شيء،  لكلِّ 

واليأس والاضطراب والاغتراب النابعة منذ ذلك الوضع الذي آل إليه الدين اليونانيُّ، فكان 

للخراب  فريسة  أثينا  تسقط  بأن  إَّل  الميلاد  قبل  الخامس  القرن  ينتهي  لا  أن  الطبيعيِّ  من 

والدمار الذي خلَّفته الحرب البلوبونيزيَّة سنة 431 ق.م، حيث دخلت في مرحلة من أظلم 

مراحل تاريخها، كما عانت أشدَّ العناء من وباء الطاعون. وقد أشاعت الحروب والأمراض 

بين اليونانيين روح القسوة وعدم التسامح نتيجة لغياب الفكر الدينيِّ الصحيح، فلَّم غزوا 

جزيرة “ميلوس” سنة 416 ق.م أعدموا كلَّ رجالها الذين يقعون في سِنِّ الخدمة العسكريَّة، 

واستعبدوا من بقي من سكانها. وما كاد  ينتهي القرن الخامس قبل الميلاد حتى بدأ القرن 

الرابع بمحاكمة سقراط وإعدامه.  



187 رك والتَّوحيد عند فلاسفة اليونان جدليّة الشِّ

المصادر والمراجع
إلى  طاليس  من  اليونانيَّة  الفلسفة   – الفلسفي  الفكر  تاريخ  ريان،  أبو  علي  محمد   -1

أفلاطون، الإسكندريَّة، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر، الطبعة الثانية، 2014.

2- محمد غلاب، الفلسفة الإغريقيَّة، الجزء الأول، القاهرة، الطبعة الأولى، 1938.

القاهرة،  ة،  العامَّ الفلسفة  في  محاضرات  جاد،  أحمد  الشرقاوي،  الله  عبد  محمد   -3

جامعة  العلوم  دار  كلِّيَّة  الإسلاميَّة  الفلسفة  قسم  مطبوعات  للنشر،  المتَّحدة  المجموعة 

القاهرة، 1996-1995. 

سة هنداوي للتعليم والثقافة، د.ت. 4- يوسف كرم، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، القاهرة، مؤسَّ

ار، الفكر الدينيُّ عند اليونان، القاهرة، دار الهداية للنشر والتوزيع، الطبعة  5- عصمت نصَّ

الثانية، 2005.

6- سفر التكوين: )الآيات2-1(

7- الشهرستاني، الملِل والنِّحل، الجزء الثاني، صحَّحه وعلَّق عليه أحمد فهمي محمد، 

بيروت، دار الكتب العلميَّة، الطبعة الثانية، 1992.

8- جعفر آل ياسين، فلاسفة يونانيون- العصر الأول، بغداد، مطبعة الإرشاد، 1971.

9- برتراند راسل، تاريخ الفلسفة الغربيَّة -الكتاب الأول- الفلسفة القديمة- ترجمة زكي 

ة للكتاب، 2012. نجيب محمود وأحمد أمين، القاهرة، الهيئة المصريَّة العامَّ

- نحو فلسفة توازن بين التفكير  10- نوال الصرَّاف الصايغ، المرجع في الفكر الفلسفيِّ

، دار الفكر العربي، د. ت. الميتافيزيقيِّ والتفكير العلميِّ

11- هوميروس، الإلياذة، تعريب ونظم سليمان البستاني، الجزء الأول، القاهرة، الهيئة 

ة لقصور الثقافة، 2015.  العامَّ

12- ولتر ستيس، تاريخ الفلسفة اليونانيَّة، ترجمة مجاهد عبد المنعم مجاهد، القاهرة، 

دار الثقافة للنشر والتوزيع، 1984.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(188

13- مصطفى النشار، مدخل جديد إلى فلسفة الدين، القاهرة، الدار المصريَّة اللبنانيَّة، 

الطبعة الأولى، 2015.

إمام،  الفتاح  عبد  إمام  ترجمة  الشعوب،  لدى  الدينيَّة  المعتقدات  بارندر،  جفري   -14

مراجعة عبد الغفار مكاوي، الكويت، سلسلة عالم المعرفة )173(، مايو-1993.

15- حسن حنفي، تطور الفكر الدينيِّ الغربيِّ )الإنسان والله(، مجلَّة الجمعيَّة الفلسفيَّة 

المصريَّة، السنة السابعة- العدد السابع، 1998.

الهيئة  القاهرة  السيد،  محمد  أحمد سلامة  ترجمة  اليونانيَّة،  التجربة  بورا،  م.  16- س. 

ة للكتاب، 1989.  المصريَّة العامَّ

17- مصطفى النشار، فكرة الألوهيَّة عند أفلاطون وأثرها في الفلسفة الإسلاميَّة والغربيَّة، 

القاهرة، مكتبة مدبولي، الطبعة الثانية، 1988.

أحمد  بكتاب:  منشور  الأهواني،  فؤاد  أحمد  ترجمة  الطبيعة،  في  إنكساجوراس،   -18

فؤاد الأهواني، فجر الفلسفة اليونانيَّة قبل سقراط، القاهرة دار إحياء الكتب العربيَّة، الطبعة 

الأولى، 1954.

19- أميرة حلمي مطر، الفلسفة عند اليونان، القاهرة، دار النهضة العربيَّة، 1977.



الفصل الثاني

الحياة الاجتماعية

* الحياة العامّة ونظام الأسرة عند الإغريق

* المرأة اليونانيّ�ة حتى نهاية القرن الخامس قبل الميلاد

* حقوق الإنسان في بلاد الإغريق





ة ونظام الأسرة عند الإغريق الحياة العامَّ
حسام غازي ]]]

مة مقدِّ

ق.م  والخامس  الثامن  القرنين  بين  ما  الواقعة  الفترة  الإغريقيِّ خلال  المجتمع  برز في 

قابليَّته  بالانغلاق والانعزال وعدم  يتَّسم  ة، الأول  العامَّ للحياة  نمطان مختلفان ومتعارضان 

للتطوُّر وتمثِّله مدينة إسبارطة، والثاني يتَّسم بالانفتاح وبقابليَّته للتطوُّر وتمثِّله مدينة أثينا، أما 

ة في كلٍّ منها ضمن أحد هذين النمطين. ونتيجةً لصعوبة  بقيَّة المدن فيندرج نمط الحياة العامَّ

ة في كلِّ مدينة إغريقيَّة على حدة، سوف نقوم بالتعرُّف عليها عند الإغريق  دراسة الحياة العامَّ

عموماً من خلال دراسة هاتين المدينتين، إسبارطة وأثينا، معتمدين على نوعين من الوثائق 

هما: المصادر الوثائقية المتمثِّلة بما كشفت عنه معاول المنقِّبين من آثار الحضارة الإغريقيَّة، 

والمصادر الكتابيَّة المتمثِّلة بكتابات المؤرِّخين والخطباء والشعراء والفلاسفة الإغريق.

ومن جهة ثانية، تعُدُّ الأسرة الإغريقيَّة القديمة من أكثر المواضيع مناقشةً بين الباحثين، 

الذين لم تقُنع الكثيرين منهم التوصيفاتُ التي وضعها الغرب وتبنَّاها الشرق، وخصوصاً 

توصيف فوستيل دي كولانج]]] الذي يعُتبر الأكثر شيوعاً. لذلك، نهدف من هذا البحث 

نقدها،  ومحاولة  الشأن،  هذا  في  إليها  ل  التوصُّ تمَّ  التي  العلميَّة  النتائج  تقييم  إعادة  إلى 

سعياً لوضع توصيف واضح لشكل هذه الأسرة وطبيعتها، ومراحل تفكُّكها، وصولاً إلى 

الخامس ق.م.  القرن 

]]]- دكتور في قسم الآثار، كلية الآداب والعلوم الإنسانيَّة، جامعة دمشق.

]]]- فوستيل دي كولانج توما ديني )1830-1889( مؤرِّخ فرنسي. مؤلِّف جملة من البحوث في تاريخ العالم القديم وفي تاريخ 

فرنسا في القرون الوسطى.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(192

المبحث الأول: الحياة العامّة
ة في إسبارطة  أولًا: السكان والحياة العامَّ

ة في إسبارطة بطابعٍ خاصٍّ ناجم عن سياسة الانعزال التي انتهجها  اتَّسمت الحياة العامَّ

الإسبارطيُّون.

1. دوافع السياسة الانعزاليَّة

أبنائها  لشعور  إسبارطة  انتهجتها  التي  الانعزاليَّة  السياسة  سبب  المؤرِّخين  بعض  يعُيد 

القوي بأنَّهم مجتمع وثيق الارتباط بعضه ببعض، وأنَّهم جماعة عظيمة التنظيم وهي التي 

من  موجود  نظام  وبين  أنفسهم  بين  يلائموا  أن  يريدون  أفراداً  يكونوا  لم  إذ  تريد،  ما  تقرِّر 

م على أن يحُتفظ به]]]. ولكن،  أنظمة الحياة؛ بل كانوا مجتمعاً له نظامه الخاصُّ الذي صمَّ

أسباباً  هناك  أنَّ  جيداً  ندرك  إسبارطة،  انتهجتها  التي  عيَّة  التوسُّ السياسة  نتائج  في  لنا  تأمَّ إذا 

هؤلاء  تعليلات  تبدو  وبالتالي  تكريسها،  ربما  أو  الانعزاليَّة،  السياسة  تلك  لتبنِّي  أخرى 

؛ ومن أبرز  المؤرِّخين بعيدة عن الواقع، ومبطَّنة بمحاولة تجميل صورة المجتمع الإسبارطيِّ

تلك الأسباب، كما يبدو لنا، شعورهم بأنَّهم أقليَّة حاكمة وسط محيط من السكان المعادين 

من  انعزال تمكِّنهم  متبنِّين سياسة  أنفسهم  انغلقوا على  وبالتالي  عليهم،  والساخطين  لهم، 

المحافظة على تماسكهم وسيطرتهم، وسط هذه الأغلبيَّة المعادية. فبينما كانت بقيَّة المدن 

بإرسال جاليات كثيرة إلى  السكان  لزيادة عدد  الطبيعيِّ  التفريج  الإغريقيَّة تعِّب عن سياسة 

خارج البلاد للاستيطان وإنشاء المستعمرات -أي أنَّها وجدت في البحر مفرجاً طبيعيَّاً لزيادة 

ة إلى الأراضي بالغزو والاستيلاء على بلاد  عدد السكان- نجد إسبارطة تعالج حاجتها الملحَّ

الغير بالقوَّة. وبدلاً من أن تجد في البحر مفرجاً طبيعيَّاً لها، مثل بقيَّة المدن، وجدت في البرِّ 

الحلَّ الأمثل، وهذا ما أدخلها في حربين مريرتين مع جارتها ميسينية، الأولى في القرن الثامن 

]725-705 ق.م[، والثانية في القرن السابع ]685–668 ق.م[، وذلك من أجل الاستيلاء 

البلوبونيز. وبالتالي، بعد سيطرة إسبارطة  عليها؛ كونها تقع في أخصب مناطق شبه جزيرة 

على هذا السهل الخصيب، أصبح جميع سكانه خاضعين لها، وتحوَّلوا إلى العبوديَّة، أي 

]]]- كيتو: الإغريق، ترجمة عبد الرزاق يسري، مراجعة صقر خفاجة، دار الفكر العربي، القاهرة، 1962م، ص 114. 



193 الحياة العامّة ونظام الأسرة عند الإغريق

أصبحوا أقنان دولة. ونتيجةً لذلك أصبح الإسبارطيون أقليَّة حاكمة وسط أغلبيَّة حاقدة]]]. 

اتَّبعوا نظاماً اجتماعيَّاً وسياسيَّاً يمكِّنهم من المحافظة على تماسكهم وسيطرتهم،  من هنا، 

لهم لأن يكونوا ذوي أهميَّة خاصة عند الإغريق.  ويؤهِّ

ة بطبقات المجتمع الإسبارطيِّ نلحظ جيداً حجم القلق  لنا الإحصائيَّات الخاصَّ وإذا تأمَّ

أفراد طبقة المواطنين  تعداد  يتجاوز  يكن  إذ لم  يعانونه، والذي كرَّس عزلتهم؛  كانوا  الذي 

–الطبقة الحاكمة من الدوريين أي الإسبارطيين الحقيقيين الذين يسكنون في إسبارطة- 32 

ر بنحو 120 ألفاً، وأفراد هذه الطبقة  ألفاً، في حين كان تعداد طبقة البريكوي )Perioekoi( يقدَّ

ون أحراراً وإن لم يكونوا مواطنين، أما طبقة المستعبَدين، فقد بلغ تعداد أفرادها  كانوا يعُدُّ

نحو 224 ألفاً. وأمام هذه الغلبة الساحقة لغير الإسبارطيين، شعر المواطنون بحاجتهم إلى 

خصوصاً  الغلبة  لهم  يؤمِّن  واجتماعيٍّ  سياسيٍّ  نظام 

في  وجدوا  ولذلك  ق.م[؛   640[ ميسينية  ثورة  بعد 

الأخير؛  ملاذهم   ]1 ]الشكل:  ليكورجوس  ع  المشرِّ

السابقة،  والتقاليد  والأعراف  القواعد  يجمع  لأنه 

ويسنُّ منها قانوناً يضمن سيطرتهم. 

ع الإغريقيُّ ليكورجوس. الشكل 1: المشُرِّ

2. التنشئة الجماعيَّة للمجتمع الإسبارطي 

تمكَّن ليكورجوس من وضع مجموعة من القوانين 

التي تتناسب من وجهة نظره مع الحالة السياسيَّة التي تعيشها إسبارطة وعلى أثر ذلك تقََوْلبَت 

ة ضمن مشروع هذا القانون، إذ فرض عليهم أن ينشأوا نشأة جماعيَّة خشنة تجعل  الحياة العامَّ

منهم مجتمعاً عسكريَّاً. ولذلك كان ممنوعاً عليهم العمل في الزراعة والصناعة والتِّجارة، 

ار الأغنياء  ، وخشية نشوء طبقة من التجَّ وذلك من أجل تكريس وقتهم للتدريب العسكريِّ

قد تطمع بانتزاع السلطة. 

مة في التاريخ الحضاري. الإسكندريَّة، 1991م، ص 137. ]]]- يحيى، لطفي عبد الوهاب: اليونان مقدِّ



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(194

ولكن بالمقابل، كانت الدولة ترعى شؤونهم الماديَّة والأسريَّة، حيث أعطت لكلِّ مواطن 

وهذه  الأميريَّة،  الأراضي  اسم  عليها  أطلق  الزراعيَّة،  الأراضي  من  كبيرة  مساحة  إسبارطيِّ 

من  ليعيش  الأسرة  لربِّ  تعطيها  للدولة  ملك  بل هي  القسمة،  أو  للبيع  قابلة  المساحة غير 

الأكبر،  الابن  إلى  بالوراثة  الأرض  تنتقل  وفاته   محصولها هو وزوجته وأولاده، وفي حال 

وفي حال وفاته من دون وجود وريث تعود الأرض إلى الدولة. وقامت الدولة أيضاً بتوزيع 

الإسبارطيُّ  وليكون  الزراعيَّة،  الأرض  في  العمل  أجل  من  أسرة  كلِّ  على  العبيد  من  عدد 

متفرِّغاً للتدريبات العسكريَّة، وكان يتوجَّب على هؤلاء العبيد إعطاء الإسبارطيِّ نصف عائد 

الأرض الزراعيَّة، وكان يتوجَّب عليهم أيضاً القيام بالخدمة المنزليَّة، وجزء من العائد الذي 

الآخر  الجزء  يذهب  حين  في  الأسرة،  معيشة  نفقات  لتغطية  يذهب  لسيِّدهم  العبيد  مه  يقدِّ

لتغطية نفقات عضويَّته في النادي الذي ينتمي إليه، إذ كان يفُرض على كلِّ إسبارطيٍّ من سنِّ 

الثلاثين حتى الستين، أن يتناول طعام العشاء على المائدة المشتركة، مع أفراد جماعته، إذ 

م كلٌّ منهم  كانت كلُّ جماعة تتألَّف من خمسة عشر عضواً يشتركون في مائدة واحدة، ويقدِّ

شهريَّاً مقداراً معيَّناً من الطحين والخمر والجبن والتين المجفَّف، ومبلغاً من المال لشراء 

، فقد  اللَّحم، وكانت هذه الجماعات هي الخلايا الأساسيَّة في تكوين المجتمع الإسبارطيِّ

اً واحداً.  كانوا أفراد خيمة واحدة، ويؤلِّفون في جبهة القتال صفَّ

إذاً، كان الإسبارطيُّ يكرِّس حياته للتدريبات العسكريَّة، وممنوع عليه الاتصال بالعالم 

، وكان العبيد مكرَّسين لخدمته وخدمة أسرته، وبذلك أصبحت قطاعات التِّجارة  الخارجيِّ

والصناعة شاغرة لطبقة البريكوي، وهذا ما أدَّى إلى ممارستهم العمل بكلِّ حريَّة وأحرزوا 

ا من الناحية السياسيَّة فقد استطاع هذا النظام الجمع بين أشكال الحكم الثلاثة  ثراءً كبيراً. أمَّ

مجالاً  يترك  ولم  مناسبة،  بصورة  والديموقراطيَّة  الأقلية[  ]حكم  والأوليغاركيَّة  الملكيَّة  أي 

لتغلُّب أحد العناصر على الآخرين]]]. 

3. إعداد المواطن الإسبارطيّْ 

ة، إذ كانت جميع ميادين الثَّقافة والفنون والموسيقى  عاش الإسبارطيُّون في عزلة ثقافيَّة تامَّ

فإن وُجدت  يتناغم مع دستورهم،  منها  ما كان  إلاَّ  للمجتمع  ة  العامَّ الحياة  من  غائبة تماماً 

]]]- ساره، خليل: تاريخ الإغريق، منشورات جامعة دمشق، 2014/2013م، ص 350.



195 الحياة العامّة ونظام الأسرة عند الإغريق

الموسيقى على سبيل المثال فهي بكلِّ تأكيد تكون لتمجيد بطولات الجيش. كان الهدف 

من دستور إسبارطة هو تكريس المثل الأعلى للقوَّة والشجاعة، ولذلك كانوا يفرضون على 

كلِّ فرد نظاماً صارماً منذ الولادة، إذ كان يتوجَّب على المرأة عند ولادتها أن تغمِّس المولود 

التربية،  بنيته واستحقَّ  ة  قوَّ دلَّ ذلك على  بقي حيَّاً  فإن  للحظات،  النبيذ وتتركه  في دنٍّ من 

وإن مات تكون الأم قد أدَّت واجبها تجاه المجتمع بأن خلَّصته من كائن ضعيف لا يستحقُّ 

الحياة]]]، وبعد ذلك يعُرض المولود على لجنة من المراقبين، فإذا تبَّي ضعفه أو وجد فيه 

نقص كان يقُذف به من ذروة الجبل ليموت جوعاً أو قتلاً، أما إذا كان سليماً فيُعاد إلى أمه 

كي ترضعه وتقوم على تربيته حتَّى سنِّ السابعة، وخلال تلك الفترة كان يتوجَّب على الأم أن 

تسير وفقاً لنظام نصحت به الدولة في تربية الطفل، بألاَّ تقيِّد نموَّ أبنها وحركاته بكثرة الأغطية 

واللُّفافات والأقمشة، كما كان عليها أن تقسو في معاملته وأن تمنعه من البكاء، ولا تستجيب 

لمطالبه، وأن تتركه في الظلام حتى يشبَّ على الشجاعة والصبر والقدرة على الاحتمال. 

سنِّ  حتى  تربيته  الدولة  وتتوَّل  أسرته،  عن  الابن  ينفصل  سنوات  السبع  انقضاء  وبعد 

الثلاثين، ثم يصبح في عِداد المواطنين ويتمتَّع بجميع حقوقه المدنيَّة، وكان الإعداد البدنيُّ 

التضحية،  ، يمتلك روح  إنسان شجاع وقويٍّ بناء  التربية، لأجل  لتلك  الركيزة الأساسيَّة  هو 

وقادر على القتال بمهارة، وهذا ما أنتج العديد من القِيمَ عند الإسبارطيين، وأبرزها هو أن 

أعظم شرف وأسمى سعادة للمواطن هو أن يموت في ساحات الوغى، وأشنع عار يلحق 

يقبلن  يكنَّ  النساء لم  أنَّ  الجيش، حتى  بعد هزيمة  الحياة  قيد  يبقى على  أن  هو  بالجنديِّ 

بذلك، إذ كانت الأم تودِّع ابنها عند ذهابه للحرب بقولها: »لا تعُد إلاَّ وأنت حامل درعك 

ويعيشون  زمر،  إلى  التدريب  مرحلة  ينقسمون خلال  الصبيان  كان  إذاً،  عليه«.  أو محمولاً 

في أكواخ لا تعرف شيئاً من أسباب الراحة والسعادة، وعندما يبلغون الثانية عشرة من العمر 

يُنعون من ارتداء الملابس السفلى، ولم يكن يسمح لهم إلاَّ بثوب واحد طوال أيام السنة، 

ً]]]، وكان  كما كانوا يُنعون من الاستحمام كثيراً لأنَّ الماء والأدهان تجعل الجسم ليِّناً رخوا

ته الإشراف على تمارين زمرته ومبارزاتها الرياضيَّة  يشرف على كلِّ زمرة مدرِّب ماهر، مهمَّ

]]]- وافي، علي عبد الواحد: الأدب اليوناني القديم، القاهرة، 1977م، ص 34.

ة الحضارة، 6، الجزء الأول من المجلَّد الثاني، حياة اليونان، ترجمة محمد بدران، المنظَّمة العربيَّة  ]]]- ديورانت، ول وايريل: قصَّ

للتربية والثقافة والعلوم، القاهرة، 1953م، ص 155.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(196

الألعاب  أو من مارس  »إنَّ الإسبارطيين  وهم عراة الأجسام. ويقول توكوديدس في ذلك: 

الرياضيَّة وهم عراة، فكانوا يخلعون ملابسهم أمام الجميع ويدلِّكون أجسادهم بزيت الزيتون 

بعد الانتهاء من تمارينهم الرياضيَّة«]]]. 

وكان التعليم المترافق مع الإعداد البدنيِّ ينحصر في تعلُّم القراءة والكتابة فحسب، وذلك 

لاعتقادهم: ]أنَّ كيان الدولة يقوم على صلاح التربية والأخلاقيَّة وليس الفكريَّة، إنَّ الخلق في 

نظرهم أهم بكثير من العقل[]]]. أما بالنسبة إلى الفتاة، فكانت أيضاً خاضعة لمراقبة الحكومة، 

ولكنَّها كانت تتُرك لتربَّ في منزل والدها، وقد فرُض عليها القيام ببعض الألعاب الرياضيَّة 

العنيفة مثل المصارعة والجري ورمي القرص وإطلاق السهام، لكي تصبح قويَّة البنية، صحيحة 

مواكب  في  السير  أيضاً  الفتيات  على  وفرُض  الكاملة]]]،  للأمومة  يسر  في  صالحة  الجسم، 

الشجعان  الرقص قصائد في تمجيد  أثناء  ينشدن  والرقص وهنَّ عاريات، وكنَّ  الاحتفالات 

الذين يخوضون غمار الحرب، بينما تسخر هذه القصائد من الجبناء الذين يهربون من المعركة.

4. وضع المرأة وعلاقتها بالرجل 

كانت المرأة في إسبارطة تعوزها الرقَِّة والأنوثة، وكان يغلب عليها طابع الرجولة، إذ كان 

ممنوعاً عليها أن تظُهر أيَّ شعور يعِّب عن الضعف أو الخوف عندما تفقد زوجها أو ابنها 

في الحرب، وبالتالي فهي من وجهة نظر سيمون دي بوفوار لم تقم بواجب الأمومة كما هو 

معروف في أطرها الأخلاقيَّة والتربويَّة]]]، فإذا كان القانون الإسبارطيُّ يوجب إعدام المولود 

الضعيف، فإنَّ الأم نفسها كانت تلجأ إلى وسائل مختلفة لتحقيق هذه الغاية وحدها ومن 

دون أن تشعر بأيِّ قدر من الحنان تجاه وليدها. 

الحريَّة  كبير من  يسُمح للإسبارطيين بمقدار  كان  بالمرأة،  الرجل  ما يخصُّ علاقة  وفي 

الجنسيَّة قبل الزواج، وكانت الحكومة تشجِّع على الزواج، إذ كانت العزوبة تعُدُّ جرماً، وعلى 

ة التي  صات الإعاشة، ويُنعون من مشاهدة الاحتفالات العامَّ أثرها يحرم العازبون من مخصَّ

ع الثقافي، 2003م، الكتاب  ]]]- توكوديدس: تاريخ الحرب البلوبونيزيَّة، ترجمة دينا الملاَّح وعمرو الملاَّح، أبو ظبي، المجمَّ

الأول، ص 22.

]]]- ساره، خليل: المرجع السابق، 2014/2013م، ص 360.

]]]- ديورانت، ول وايريل: المرجع السابق، 1953م، ص 156.

[4]- DE BEUVOIR SIMONE: The second sex trans by H, M Parshley, Penguin books, 1987, P. 120- 121. 



197 الحياة العامّة ونظام الأسرة عند الإغريق

ضرب  في  يمعنَّ  النساء  من  جماعات  كانت  ما  وكثيراً  عراة،  والفتيات  الفتيان  فيها  يرقص 

الرجال العازبين وإيذائهم. 

دت الحكومة موعد الزواج للرجل في الثلاثين من العمر وللفتيات في العشرين،  وقد حدَّ

، وكان يُهَّد لذلك من قبل الأبوين،  ولم يكن للفتاة أيُّ رأي في اختيار زوجها المستقبليِّ

وبعد اتفاق الأسرتين كان على الرجل أن يخطف خطيبته بالقوَّة، وكان عليها أن تبُدي مقاومة 

لهذا  وفقاً  طقوسه  تتمُّ  وكانت  الاغتصاب،  هو  الزواج  عن  المعبِّ  اللَّفظ  كان  إذ  شديدة، 

المعنى، وفي حال لم يتمَّ الزواج بهذا الشكل، فإنهم كانوا يجمعون عدداً من الرجال والنساء 

غير المتزوِّجين، ويدفعون بهم جميعاً إلى غرفة مظلمة ليخطف كلُّ واحد زوجة له. وجرت 

داً، وأن يبقى العريس في ثكنته لا يزورها إلاَّ  العادة أن تبقى العروس عند أبويها وقتاً محدَّ

خلسة، وكانا يعيشان على هذا النحو زمناً طويلاً، قد يستمرُّ حتى إنجاب الأولاد، وبعدها 

يسُمح لهما بأن ينُشِئا بيتاً، وكان الحبُّ عند الإسبارطيين ينشأ بعد الزواج وليس قبله]]]. 

أنجلس ذلك  فريدرك  فقد فسَّ  أم جماعيَّاً،  فرديَّاً  أكان  الزواج،  بطبيعة  يتعلَّق  ما  ا في  أمَّ

الوضع  مع  يتماشى  حتى  الدولة  لته  عدَّ الفرديِّ  الزواج  من  نوع  إسبارطة  في  »كان  بقوله: 

«]]]، ويدعم ذلك الرأي سخرية  السائد، وهو زواج يحمل الكثير من خواصِّ الزواج الجماعيّْ

يعنى  أن  »إنَّ من أسخف الأشياء  قال:  احتكار الأزواج حيث  الغيرة ومن  ليكورجوس من 

فيبذلون جهدهم ومالهم ليحصلوا منها على سلالات جيِّدة، ثم  الناس بكلابهم وخيلهم، 

امتثل  وقد  الأبناء«]]]،  إنجاب  بهنَّ في  وا  ليختصُّ يبُقُون زوجاتهم في معزل  ذلك  مع  تراهم 

الإسبارطيُّون لنصيحة مشرِّعهم، فكان يمكن لعدد من الأخوة أن يتَّخذوا زوجة مشتركة لهم]]]، 

وأحياناً كان الشخص الواحد يستطيع مشاركة صديقه في زوجة إن كانت له رغبة فيها، وفي 

أحيان أخرى كان الرجال يعيرون زوجاتهم إلى رجال ذوي قوة ممتازة غير عادية حتى يكثرن 

بذلك الأطفال الأقوياء. ويقول أنجلس في ذلك: »وكان من اللاَّئق عندهم أن يضع الرجل 

]]]- ديورانت، ول وايريل: المرجع السابق، 1953م، ص 158.

م، موسكو، 1986م، ص79. ة والدولة، ترجمة إلياس شاهين، دار التقدُّ ]]]- أنجلس، فريدرك: أصل العائلة والملكيَّة الخاصَّ

]]]- ديورانت، ول وايريل: المرجع السابق، 1953م، ص 158.

]]]- أنجلس، فريدرك: المرجع السابق، 1986م، ص 79.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(198

، وإن لم يكن هذا الفحل من عداد المواطنين«]]]، كما كان  زوجته تحت تصرُّف فحل قويٍّ

ينُتظر من الرجال الذين أنهكهم المرض أو أعجزتهم الشيخوخة أن يدعوا الشبَّان ليعُينوهم 

بالزواج،  للفتاة المريضة  يسُمح  أنَّه لم يكن  قويَّة]]]. وتجدر الإشارة إلى  على تكوين أسرة 

ة، وكان عليها أن تحجم هي نفسها عن الزواج]]]، وكذلك  حرصاً على النسل المكتمل الصحَّ

الحال بالنسبة إلى الفتيات القصيرات الطول والضئيلات  الحجم]]]. وكان الزواج الذي لا 

يؤدِّي إلى إنجاب الأولاد يثير نقمة الإسبارطيين، ورغم كلِّ تلك الظروف السيِّئة التي كانت 

بين  محترم  تحظى بمركز  كانت  إنَّها  ليقولوا  الغربيين  الباحثين  بعض  يأتينا  المرأة،  تعيشها 

، ويستند هؤلاء  كلِّ نساء الإغريق الأخريات، وأنَّه لم يكن في إسبارطة الزنا بمعناه الحقيقيِّ

استمالة  أنَّ رجلاً حاول  دونالدسون  يروي جيمس  إذ  لزوجها،  المرأة  إلى طاعة  رأيهم  في 

فتاة تعلَّمت أن أطيع والدي ولقد  امرأة إسبارطيَّة ليقضي منها وطراً، فقالت: »عندما كنت 

أطعته، وعندما أصبحت زوجة أطعت زوجي، وبالتالي إذا أردت منِّي شيئاً كهذا فعليك أن 

تستأذنه أولاً«]]]. وهناك فقرة في بلوتارخوس يروي فيها أنَّ المرأة كانت ترسل الحبيب الذي 

يلاحقها بملاطفاته ومغازلاته كي يتباحث مع زوجها في هذا الشأن، ولذلك يقول أنجلس: 

«]]]، ويتابع: »لكلِّ لهذه الظروف تمتَّعت المرأة  »إنَّه لم يكن في إسبارطة الزنا بمعناه الحقيقيِّ

التي وضعها  التبريرات  في إسبارطة بمركز محترم بين كل نساء الإغريق الأخريات«]]]. إنَّ 

، وإبراز  أنجلس وغيره من الباحثين الغربيين]]] لمحاولة تجميل صورة المجتمع الإسبارطيِّ

الزنا لم يكن موجوداً، هي تبريرات غير مقنعة  بأنها كانت تتمتَّع بمركز محترم، وأنَّ  المرأة 

حتى بالنسبة إلى العقليَّة الغربيَّة، إذ نجد على سبيل المثال معظم الباحثين الغربيين، لا بل 

القطبية على  المناطق  يعيشون في  الذين  الأسكيمو  إلى سكان  ينظرون  الناس،  ة  عامَّ حتى 

]]]- أنجلس، فريدرك: المرجع السابق، 1986م، ص 79.

]]]- ديورانت، ول وايريل: المرجع السابق، 1953م، ص 154.

[3]- DONALDSON, J. W., Op. Cit., 1937, P. 32. 

]]]- عياد، محمد كامل: تاريخ اليونان، الجزء الأول، الطبعة الأولى، دمشق، 1969م، ص 186.

[5]- DONALDSON, J. W.: Herposition and influence in ancient Greece and Rome, and among early chistians 

press. N, Y, 1937, P. 27.

]]]- أنجلس، فريدرك: المرجع السابق، 1986م، ص 79.

]]]- المرجع السابق: ص 79.

]]]- ديورانت، ول وايريل: المرجع السابق، 1953م، ص 158.



199 الحياة العامّة ونظام الأسرة عند الإغريق

إلى  يعيرها  كان  الرجل  لأنَّ  حقوقها،  بأدنى  لديهم  المرأة  تتمتَّع  لا  بدائيَّة  مجتمعات  أنَّهم 

ضيفه احتراماً له]]]، فكيف للعقليَّة الغربيَّة أن تتقبَّل آراء وتبريرات أنجلس وغيره من الباحثين 

؟ الغربيين حول وضع المرأة ومركزها في المجتمع الإغريقيِّ

 إذاً، بالنسبة إلينا نعتقد أنَّ التوصيف الدقيق لوضع المرأة الإسبارطيَّة هو أنَّها كانت في 

وضع متدهور جداً، وفرضت عليها تلك الظروف أن تكون بعيدة عن أدنى شروط الإنسانيَّة، 

وأن تكون فاقدة لكلِّ ما للأنثى من صفات، إذ كانت تعُامَل كما تعُامَل الماشية التي يرغب 

مربِّيها في تحسين نسلها. 

د  بتعدُّ يتعلق  ما  في  الحال  وكذلك  الإسبارطيين،  عند  مستحبٍّ  غير  فكان  الطلاق  ا  أمَّ

دة بالانقراض.  الزوجات، إلاَّ إذا كانت الأسرة مهدَّ

وفي ما يتعلَّق بالميراث، لم تكن الفتاة ترث إلاَّ بموافقة الأب، لأنَّ الميراث للأبناء، وفي 

الإبنة  يورِّث  أن  أو  أبناء بموافقة الملكين،  يتبنَّى  أن  أبناء كان يحقُّ للأب  حال عدم وجود 

ويقوم بتزويجها لأيِّ شخص يشاء، أو يوصي بذلك لمن يشاء. 

ة في إسبارطة كانت تتَّسم بطابعها المنعزل،  م أنَّ الحياة العامَّ  يبدو لنا من خلال ما تقدَّ

والمنغلق على نفسه، وغير القابل للتطوُّر، وكان ذلك من دون أدنى شكٍّ من مخرجات سياسة 

الانعزال التي فرضها القانون الإسبارطيُّ نتيجةً لشعور المواطنين بأنَّهم أقليَّة حاكمة لأغلبيَّة 

لهم فرصة للانطلاق  تدع  القانون، بحيث لم  ة  ضمن هذا  العامَّ الحياة  تقولبت  إذ  حاقدة، 

والابتكار والخلق في أيِّ مجال ثقافيٍّ، بل فرضت عليهم شروط حياة أشبه بالشروط التي 

العالم حتى الآن، ولكن مع فارق أنَّ شروط الانعزال  البدائيَّة في أطراف  الشعوب  تعيشها 

في إسبارطة كانت بفعل القانون، بينما كانت عزلة الشعوب البدائيَّة في أطراف العالم بفعل 

بدائيَّاً  العزلة نمطَ حياةٍ  أنتجت تلك  الحالتين  الدينيَّة، وفي كلتا  الجغرافيَّة وأحياناً  العوامل 

متشابهاً في كثير من تفاصيله. 

العالميَّة الأولى،  الحرب  الإنسان حتى  العالم من ظهور  ثقافات وحضارات  العالميَّة: شعوب  غازي، حسام: الموسوعة   -[[[

المجلَّد الخامس، قيد النشر.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(200

ة في أثين�ا ثاني�اً: السكان والحياة العامَّ
تمثِّل مدينة أثينا نموذجاً للمدن الإغريقيَّة المنفتحة، وذلك خلافاً لما شاهدناه في إسبارطة 

التي تمثِّل النموذج المنعزل. فسِمة الانفتاح التي اتَّسمت بها جعلت منها مدرسة لكلِّ بلاد 

الإغريق، فيما سمة الانعزال التي اتَّسمت بها إسبارطة جعلت منها قدوة للدولة الفاشستيَّة 

في الحكم الصارم الذي يخضع الأفراد في كلِّ الأمور لمراقبة الدولة وتوجيهاتها حتى غدت 

مثالاً للقسوة]]]. 

وكانت الأسرة الإغريقيَّة بشكل عام أسرة صغيرة نتيجةً للأحوال الاقتصاديَّة التي كانت تلمُّ 

بالمجتمع]]]، وكانت تضمُّ الأب والأم والأولاد غير المتزوجين، وكذلك العبيد وزوجاتهم وأطفالهم. 

1. سلطة الأب

لعادات  طبقاً  وسعه،  في  كان  ذلك  على  ومثال  أسرته،  على  واسعة  سلطة  للأب  كان 

الإغريق، أن يعرِّض الطفل المولود للموت، إذ إنَّ حياة المولود كانت تتوقَّف على حكم أبيه 

في ما إذا كان ينبغي أن يعيش أو لا، ففي اليوم الخامس من الولادة يحُتفل بقبول  المولود 

في عضويَّة الأسرة، وفي هذا الاحتفال كان للأب الحقُّ الكامل في اختيار الحياة أو الموت 

يتعلَّق  والثاني  الوليد،  الطفل  بسلامة  يتعلَّق  الأول  أمرين:  على  يتوقَّف  ذلك  وكان  لطفله، 

بالوضع الاقتصاديِّ للأسرة، وعدم مقدرة أرباب الأسر الإغريقيَّة على تربية أولادهم، ما أدَّى 

إلى إقدام الأب في بعض الأحيان على التخلُّص من أبنائه عن طريق قتلهم، أو بيعهم كعبيد، 

أو مدخل  بجانب أرض ملعب،  أو  السوق،  أركان  أماكن خالية في ركن من  تركهم في  أو 

س من دون قتلهم حتى يأتي من ينقذهم ويتوَّل تربيتهم.  معبد، أو في كهف مقدَّ

2. وضع المرأة 

كانت المرأة أدنى منزلةً من الرجل، ويقتصر دورها على تربية الأطفال، وطهو الطعام، 

أدنى  دون  ومن  الأخرى،  البيت  شؤون  على  والإشراف  الملابس،  ونسج  الصوف،  وغزل 

الشارع  فإذا خرجت إلى  الرجال الأثينيين على زوجاتهم،  الغيرة موجودة لدى  شكٍّ كانت 

]]]- ساره، خليل: المرجع السابق، 2014/2013م، ص 390. 

الخشاب،   المحسن  عبد  ترجمة  الخامس،  القرن  أثينا في  والاقتصاد في  السياسة  اليونانيَّة،  ة  العامَّ الحياة  ألفريد:  زيمرن،   -[[[

المركز القومي للترجمة، القاهرة، 2009م، ص 402.



201 الحياة العامّة ونظام الأسرة عند الإغريق

الجواري  دون  من  فحسب  الحرَّة  المرأة  على  فرضاً  هذا  وكان  تحتجب،  أن  عليها  وجب 

الذي تضعه على وجهها بموجب الأعراف الأثينيَّة هو بمثابة  أو الأجنبيَّات، وكان الخمار 

ة.  ا الجواري والعاهرات فكنَّ ملكيَّة عامَّ ، أمَّ ة لا يجوز أن تُسَّ الإعلان عن أنَّها ملكيَّة خاصَّ

ويقول كسنوفون: »ليس مَّم يشُرِّف المرأة أن تكون خارج بيتها، وكذلك ليس مما يشُرِّف 

ة أطول مَّم يقضيها خارجه«]]]، إذ كان يقضي النهار كلَّه في المدينة،  الرجل أن يبقى فيه مدَّ

، أما المرأة فبيتها هو حصنها وعليها أن تبقى فيه مخلصة وفيَّة]]]. ويقول  فهذا بيته الحقيقيُّ

كسنوفون في مكان آخر: »كما أنَّ ملكة النحل تبقى في الخليَّة وتشرف على بقيَّة أفراد النحل 

وهي تعمل، وكذلك ربَّة المنزل عليها أن تبقى في المنزل، تشُرف على ما فيه من أعمال، 

وتراقب مصروف بيتها، فلا تنفق في شهر ما كان يمكن أن ينفق في عام، وتدرِّب الفتيات 

الأدبيَّة  النصوص  تفسيرات  وتشير  المرضى...«]]].  بالجواري  وتعني  لهنَّ  خبرة  لا  ن  ممَّ

الإغريقيَّة إلى أنَّه كان يحرَّم على المرأة أن تحضر مجالس الرجال، ويحرَّم عليها الاختلاط 

بضيوف زوجها في المنزل، كما تشير تلك النصوص الأدبيَّة إلى أنَّ المنزل الأثينيَّ كان يضمُّ 

اً بالنساء، وكان لا يجوز لأحد سوى ربِّ الأسرة وأقرب  جناحاً خاصاً بالرجال وجناحاً خاصَّ

الأقارب أن يدخل إلى جناح النساء، كما تشير تلك النصوص إلى أنَّ المرأة الأثينيَّة كانت، 

أن  أو  المحاكم،  في  الشهادة  أداء  تستطيع  فلا  القانونيَّة،  الأهليَّة  عديمة  القانون،  بموجب 

تكون طرفاً في أيِّ عقد قانونيٍّ، وكانت تظلُّ تحت وصاية زوجها حتى مماتها، وكانت أيضاً 

اً كان هذا هو الوضع  يتها ونشاطاتها. والسؤال الذي يطرح نفسه هنا: هل حقَّ مقيَّدة في حرِّ

الحقيقيَّ لحياة المرأة في أثينا؟ هذه المدينة التي كانت مدرسة لكلِّ بلاد الإغريق، أم أنَّ تلك 

النصوص الأدبيَّة تعرَّضت لتفسيرات خاطئة؟ وللإجابة عن تلك الأسئلة نعتقد أنَّه يتوجَّب 

علينا أن نأخذ المكتشفات الأثريَّة بعين الاعتبار، فهي تعُدُّ مصدراً مباشراً للمعلومات عن 

لنا جيِّداً  تلك الفترة، في حين تصنَّف النصوص الأدبيَّة كمصدر كتابيٍّ غير مباشر، فإذا تأمَّ

نتائج عمليَّات البحث والتنقيب الأثريِّ نجد أنَّ الإجابة عن تلك الأسئلة تكمن في الرسوم 

الفتيات وهنَّ  الرسوم  تلك  تظُهر  الخامس ق.م، حيث  للقرن  العائدة  ذة على الأواني  المنفَّ

[1]- ANDERSON J. K.: Xenophon, Duckworth, 1974, P. 177.

]]]- زيمرن، ألفريد: المرجع السابق، 2009م، ص 404.

[3]- ANDERSON J. K., Op. Cit., 1974, P. 177.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(202

 2 ]الشكلان:  متنوِّعة  نشاطات  يمارسن 

دورة  في  كالسباق  رياضيَّة  وألعاب  و3[ 

في  والاستحمام  الأولمبيَّة،  الألعاب 

وهنّ  أحياناً  ويظهرن  السباحة،  أحواض 

ة،  حاملات جرار الماء من النافورات العامَّ

أو سائرات في موكب عيد الربَّة أثينا الكبير 

تشير  إذاً،  والرجال...  الفتيان  جانب  إلى 

عن  للمرأة  مختلفة  حالة  إلى  الرسوم  تلك 

أو  الأدبيَّة  النصوص  مها  تقدِّ الذي  الحالة 

الرسوم  تلك  فبحسب  الخاطئة،  تفسيراتها 

بقسط كبير من  تتمتَّع  الأثينيَّة  كانت المرأة 

الحريَّة. 

الرجال  لزواج  المثاليَّة  السنُّ  كانت 

الفتيات  لزواج  المثاليَّة  السنُّ  أما  عاماً،  الثلاثين  هي 

في  السائد  الزواج  وكان  عاماً]]]،  عشر  خمسة  هو 

بالنسبة  أما   ، الأحاديَّ الزواج  هو  الأثينيِّ  المجتمع 

د الزوجات، فلم يبُِح القانون صراحةً الزواج  إلى تعدُّ

التي  ر، أي بعد الحملة  اثنتين إلاَّ في وقت متأخِّ من 

ت إلى صقلِّية عام 415 ق.م]]]، وكان ذلك نتيجةً  سُيِّ

للقضاء على عدد كبير من المواطنين خلال الحروب، 

وكان عادةً يتمُّ الزواج باتفاق والدي الزوجين، وكان 

يتوجَّب على والد الفتاة أن يهيِّئ لابنته بائنة من المال 

الأحيان،  بعض  في  العبيد  ومن  والجواهر،  والثياب 

]]]- ساره، خليل: المرجع السابق، 2014/2013م، ص 525.

[2]- GLOTZ G.: The Crekke city, London, 1929, P. 296. 

د مشاركة  الشكل 2: مشهد على آنية إغريقيَّة يجسِّ

ة.  المرأة في النشاطات العامَّ

د زيارة النساء للمقابر  الشكل 3: مشهد على آنية إغريقيَّة يجسِّ

وهنَّ محمَّلات بالهدايا.  الزواج: 



203 الحياة العامّة ونظام الأسرة عند الإغريق

الخطبة رسميَّاً  تتمُّ  للزوجة، وبعد الاتفاق عليها  الدوام ملكاً  تبقى على  البائنة  وكانت هذه 

في بيت والد الفتاة، وبحضور الشهود، ومن دون أن يكون حضورها ضروريَّاً، وإذا لم تتمُّ 

الخطبة الرسميَّة بهذه الطريقة، لا يعترف القانون الأثينيُّ بالزواج، وبعدها بأيام تقام وليمة 

في منزل الوالدة، يكون الشاب والفتاة قبل حضورها قد استحمَّ كلٌّ منهما في بيته استحماماً 

يتطهَّران به رسميَّاً، وتلبس الفتاة الثوب الأبيض وتضع حجاباً. وأثناء الوليمة يجلس رجال 

الأسرتين في جانب من جوانب الحجرة، في حين تجلس النساء في جانب آخر، ثم يأكل 

الجميع كعكة العروس، ويشربون الكثير من الخمر، وفي الختام يأخذ العريس بيد عروسه، 

العازفات  الفتيات  ومن  الأصدقاء  من  موكب  في  والدته  بيت  إلى  تقلُّهما  عربة  إلى  ويسير 

على القيثارة، ويضُاء لهما الطريق بالمشاعل، وتنُشد لهما أناشيد الزواج، وعند الوصول إلى 

البيت يقوم العريس بحمل عروسه، ويتخطَّى بها عتبة الدار، ويحيِّي والدا العريس العروس، 

وينتظرون  الزواج،  أنشودة غرفة  ينشدون  العروسين إلى حجرتهما وهم  الضيوف  يرافق  ثم 

صاخبين عند بابها حتى يعلن لهم العريس أنه قد جنى ثمرة الزواج. 

4. الطلاق

هل على الرجل أن يطلِّق زوجته من دون إبداء أيِّ أسباب، وكان عقم الزوجة  كان من السَّ

سبباً كافياً لطلاقها، لأنَّ الغرض من الزواج عندهم هو إنجاب الأولاد، أما إذا كان الزوج نفسه 

عقيماً فقد كان القانون يجيز أن يستعين بأحد أقاربه، وكان الطفل الذي يولد نتيجة لهذا الاتصال 

ينسب إلى الزوج نفسه]]]، ولم يكن الزنى يؤدِّي إلى الطلاق إلاَّ إذا ارتكبته الزوجة، وكان الزوج 

في هذه الحالة، وبحكم العادة، يخُرج زوجته من بيته]]]، وكان القانون يعاقب الزانية والرجل 

إذا زنى بامرأة متزوِّجة بالإعدام، ولم يكن يبُاح للزوجة ترك زوجها متى شاءت، ولكن كان في 

وسعها أن تطلب من الآرخون ]الحاكم[ أن يطلِّقها منه إذا قسا عليها أو تجاوز حدَّ الاعتدال في 

شؤونه]]]، وفي حال افترق الزوجان يبقى الأطفال مع أبيهم، وهكذا يتبَّي أنَّ العادات والشريعة 

الأثينيَّة في ما يختصُّ بالعلاقة بين الرجل والمرأة كانت كلُّها في مصلحة الرجل. 

]]]- ساره، خليل: المرجع السابق، 2014/2013م، ص 528.

[2]- WESTERMARCK E.: History of human marriage, 3 V, London, 1921, P. 319. 

[3]- IBID. 



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(204

5. الحياة داخل المنزل 

كانت حياة الأثينيين داخل بيوتهم بسيطة وخالية من تعقيدات الحياة الحاضرة، إذ كان 

العرف يقضي أن يكون حجم البيت صغيراً، لأنَّ المواطن الإغريقيَّ لم يجرؤ على الظهور 

بمظهر الغنيِّ والترف خشية الحسد، وكانت تلك البيوت مشيَّدة من اللُّبن، وترتفع في الغالب 

مواجهة  عمد  ذو  مدخل  الأغنياء  لبيوت  وكان  النوم،  لغرف  منها  الثاني  ص  يخصِّ طابقين، 

ى الأولي أو صحن  للشارع، وكان يمتدُّ من مدخل الدار ممشى يؤدِّي إلى فناء مكشوف يسمَّ

يكون في وسطه  وقد  رواق وعمد،  أحياناً  به  ويحيط  بالحجارة،  عادة  يرُصف  الدار، وكان 

مذبح أو حوض أو كلاهما، ويدخل أكثر الهواء وضوء الشمس إلى البيت من هذا الفناء، 

وكانت الأسرة تقضي معظم أوقاتها في فصل الصيف، في ظلال الرواق والفناء وخلوتهما، 

ا في فصل الشتاء فكانوا يمضون أوقاتهم داخل المنزل، وكانوا يدفِّئون أنفسهم على مواقد  أمَّ

الدار، ولم يكونوا يحتاجون إلى هذه  فناء  أبواب الحجرات إلى  نحاس يخرج دخانها من 

التدفئة أكثر من ثلاثة أشهر من العام. 

وفي ما يخصُّ الأثاث المنزليَّ كان قليلاً في البيوت العادية، وقد اتَّسم بالبساطة، إذ كان 

الأثاث في معظم  يكن هذا  الجماليَّة، ولم  الناحية  ثم إلى  النفعيَّة  الحاجة  أولاً إلى  يهدف 

الحالات يزيد على بضعة كراسٍ وصناديق، وقليل من النُّضد والأسرَّة، إضافة إلى مصابيح 

تعلَّق من السقف، أو توضع على قواعد، أو تتَّخذ شكل مشاعل جميلة النقش. وكان المطبخ 

الأواني  كانت  بينما  والخزف،  ة  والفضَّ والبرونز  الحديد  من  مصنوعة  متنوِّعة  بأوانٍ  مجهَّزاً 

الزجاجيَّة والذهبيَّة غير موجودة إلاَّ في مطابخ الأغنياء، وعادةً ما كان يتمُّ طهو الطعام على 

موقد في مكان مكشوف من الدار. 

6. الطعام وآداب المائدة 

كانوا  إذ  الحضارة،  ارتقاء  دليلاً على  المائدة عندهم  آداب  راقياً، وكانت  فنَّاً  الطهو  كان 

الأولاد  يجلس  أن  لديهم  العادة  وجرت  مهذَّب،  غير  جلفاً  بمفرده  منهم  يأكل  من  ون  يعَدُّ

الأسرة  وكانت  واسعة،  أرائك  يتَّكئون على  فكانوا  الرجال  ا  أمَّ موائد صغيرة،  والنساء حول 

نهاراً  أما  المسائيُّ،  العشاء  هي  الرئيسيَّة  والوجبة  غرباء،  لديهم  يكن  لم  إذا  مجتمعة  تأكل 



205 الحياة العامّة ونظام الأسرة عند الإغريق

فكانوا يتناولون وجبة تعُرف بفطور الظهيرة، وهي وجبة فطور خفيفة ]]]. 

قيَّة، فكلمة فنِّ  التذوُّ ابتكر فنَّ الكتابة  وفي ما يتعلَّق بالطعام، كان الإغريق هم أول من 

وفي  و]القوانين[،  ]المعدة[  يعنيان  إغريقيين  جذرين  بين  تجمع   )Gastronomy( التذوُّق 

مطلع القرن الخامس ق.م ربطوا الطعام بالطبِّ في مقالات تعليميَّة، وألَّفوا كتباً عن الطبخ، 

ويصوِّرونهم  المخادعين  الطبَّاخين  من  يسخرون  وكانوا  فنونه،  لتعليمه  مدارس  سوا  وأسَّ

كشخصيَّات بليدة في المسرحيَّات.

التي  الأطعمة  تحضير  في  وممتعاً  طويلاً  وقتاً  يمضين  النساء  كانت  السياق،  هذا  في   

الكثير منها من خلال المصادر المتنوِّعة  التعرُّف على  تعُدُّ هوايةً شائعة، وقد أمكن  كانت 

مثل: فلاسفة على المائدة لأثينايوس]]]، والأعمال لأرسطوفانيس]]]، والأعمال لأبقراط]]]، 

والأعمال لأكسينوفون]]]، وحياة الترف لأرخستراتوس]]]... وبالاعتماد على تلك المصادر 

الحنطة  ]خبز  أبرزها  أنواع  وله  الخبز  الأثينيَّة:  والأطباق  المأكولات  أهمَّ  نذكر  أن  يمكننا 

الشعير  وعصير  المكعب[،  والخبز  بالملح،  الكبادوقي  والخبز  البيتا،  وخبز  المطوي، 

الجافِّ  الماعز  الشعير وحليب  من  المصنوع  ي  المغذِّ الشعير  ]كعك  وأمولغايا  بالسمسم، 

ة  أي بمعنى كعك الرعاة المليء بالقوَّة[، ومازا ]كعك الشعير المحمص[، والفطائر المحشوَّ

المحمَّصة،  غاليبولي  وجبنة  والألبان،  الكستنا،  أو  البلُّوط  وكعك  الجبنة،  وبيتزا  بالجبنة، 

بالعسل،  المطلي  والروبيان  بالفلفل،  ]الأسقلوب  وأبرزها:  البحريَّة  والأطعمة  والأسماك 

والبلم  بالجبنة،  المحشوُّ  والإسقمري  بالملح،  المطبوخ  البحر  وذئب  المحمَّصة،  والتونة 

السمك  مع  الباقلاء  المطحونة، وعصيدة  بالصلصة  المطبوخ  السياف  أو  والقرش  المقلي، 

]]]- كوفمان، كاثي ك: الطبخ في الحضارات القديمة، سلسلة الحياة اليوميَّة عبر التاريخ، ترجمة سعيد الغانمي، هيئة أبو ظبي 

للسياحة والثقافة، مشروع كلمة، الطبعة الأولى، 2012م، ص 169.

لندن، هاينمان وكامبرج، مطبعة جامعة هارفارد،  ترجمة س. ب. غوليك،  المائدة، 7 مجلَّدات،  أثينايوس: فلاسفة على   -[[[

1927- 1941م.

]]]- أرسطوفانيس: الأعمال، تحرير وترجمة جفري هندرسون، كامبرج، مطبعة جامعة هارفارد، 1998م.

]]]- أبقراط: الأعمال، 8 مجلدات، ترجمة و. ه. س. جونز، كامبرج، مطبعة جامعة هارفارد، 1923م. 

]]]- أكسينوفون: الأعمال، 7 مجلدات، ترجمة كارلتون و. براونسن، لندن، هاينمان وكامبرج، مطبعة جامعة هارفارد، 1914- 

1925م.

]]]- أرخستراتوس: حياة الترف، ترجمة وشروح دوغلاس أولسن وألكسندر سينس، أوكسفورد، المملكة المتَّحدة، مطبعة جامع 

أوكسفورد، 2000م.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(206

المملَّح[، واللُّحوم والدجاج وأبرز الأطباق المصنوعة منها كانت: ]مقبلات شرائح البيض، 

عصير  مع  رقائق  بفطيرة  مطبوخ  سمان  والزيت،  الخلِ  بصلصة  الديك  القدر،  في  دجاجة 

الحمل  بسيخ،  المحمَّصة  الإوزَّة  أو  الحمامة  أو  الأرنبة  المغلي،  المخلوط  العشاء  ان،  الرمَّ

التي  والخضروات  أوديسيوس[،  تضحية  حمل  طبق  بالملفوف،  الغنم  شرائح  المشوي، 

كانت تسُتخدم كمشهيَّات وأبرزها: ]مقبَّل الفجل المجنون، أوراق الكرمة المحشيَّة، وسلطة 

وأوراق  الذاوية،  والأوراق  المخلَّل،  والشمندر  المشويّ،  والهليون  الخضراء،  الأعشاب 

فة، واللِّفت  الخردل، والبصل الأخضر المشويّ، وحساء العدس الحكيم، والباقلاء المجفَّ

المخلَّل في الخردل، والفطر بالزَّعتر، والزيتون في النقيع[، والبهارات والصلصات وأبرزها: 

وصلصة  والزيت،  الخلِّ  وصلصة  الجبن،  وصلصة  السلفيوم،  وصلصة  المتبَّلة،  ]الصلصة 

نات التي كان لها شهرة واسعة عند الأثينيين  النقيع اللاَّذع[، وبالنسبة إلى الحلويات والمعجَّ

لة بالتين أو الإجاص، وحلوى  فهي: ]مائدة حلويات الفقير، وخبز المجمرة، والفطائر المعسَّ

فهي:  الأثينيُّون  يحتسيها  كان  التي  المشروبات  أهمِّ  إلى  بالنسبة  أما  الكتان[،  وبزر  الجوز 

]الكيكيون، والخمرة الأثينيَّة، وأوكسيكراتون[. 

7. الجمال والأناقة 

ً من الحياة اليوميَّة للمرأة الإغريقيَّة، فقد  كان الاهتمام بالجمال والأناقة ينال حيِّزاً مهَّم

وكنَّ حريصات  الأشقر،  باللَّون  يصبغن شعرهنَّ  منهنَّ  الكثير  وكان  أنيقة،  ثياباً  يرتدين  كنَّ 

الشعر  ودبابيس  المرايا  من  كبيراً  عدداً  يملكن  معظمهنَّ  وكانت  الشيب،  إخفاء  على  اً  جدَّ

هان. كما كنَّ يصبغن  والملاقط والأمشاط وزجاجات العطور وأواني الأصباغ الحمراء والدِّ

خدودهنَّ وشفاههنَّ من السلقون وجذور الشنجار، ويصبغن الحواجب بمسحوق الإثمد، 

ويسُوِّدن الرموش ثم يطلينها بمزيج من زلال البيض والأشق، ويستخدمن الدهان ومساحيق 

زيت المصطكى  ويستخدمن  والجسم،  الوجه  من  والبقع  والنمش  التجاعيد  الغسل لإزالة 

لمنع العرق، كما كانت المرأة الثريَّة تدهن وجهها وصدرها بزيت النخيل، وحاجبها وشعرها 

بالبردقوش، وعنقها وركبتها بخلاصة الصعتر، وذراعيها بخلاصة النعناع، وساقيها وقدميها 



207 الحياة العامّة ونظام الأسرة عند الإغريق

بالمر]]]. وكانت النساء يحلقن الشعر من بعض أجزاء أجسمهن، ويستخدمن في هذا الشأن 

أمواساً أو أدهاناً يدخل في تركيبها الزرنيخ. 

8. اهتمامات الرجل 

الأثينيَّ لا  الرجل  لهواياتها وأناقتها، نجد  أولته المرأة  الذي  الكبير  مقابل هذا الاهتمام 

يولي اهتماماً يذكر لملابسه وأناقته، إذ كان ثوبه، على مدى أجال عديدة، ثوباً قصيراً عريضاً 

تصُنع  أو قصيرة  ونعالاً طويلة  ]صنادل[،  أخفافاً  فكانت  أحذيته  أما  الصوف،  من  مصنوعاً 

عادة من الجلد، ولم يكن أحد من الرجال يعنى بلبس الجوارب]]]. 

كان  فقد  المرأة،  إلى  بالنسبة  الحال  هو  كما  الطابع،  منزليَّة  الرجل  هوايات  تكن  ولم 

يمضي معظم نهاره خارجاً، وإذا أراد معرفة الوقت من النهار كان ينظر إلى ساعات الماء أو 

الساعات الزواليَّة المقُامة هنا وهناك. وكان يخرج بعد تناول طعام الفطور لشراء الحاجيَّات 

من الأسواق إلاَّ في حال كان يومه حافلاً بالأعمال ففي هذه الحالة كانت المرأة تخرج لهذه 

للقيل  فقد كان مكاناً  الحلاق،  ً في دكَّان  مهَّم أثينا يمضون وقتاً  الغاية. وكان بعض رجال 

والقال يتناقلون فيه أخبار الناس وقصصهم ومعايبهم، إذ كان الحلاَّق ثرثاراً بحكم مهنته، 

بقصِّ  يعُنى  كان  بل  تسويتها،  أو  اللِّحية  حلق  أو  الشعر  قصِّ  يقتصر على  عمله  يكن  ولم 

م إليه في أعين الناس]]].  الأظافر وتجميل من يتقدَّ

، أو يذهبون  من جانب آخر، كان غالبية الرجال يمضون وقتاً طويلاً في الملعب الرياضيِّ

ثوا إلى الناس، ويناقشوا أمور الدولة والحكم. وكانت الآغورا مركز المدينة  إلى الآغورا ليتحدَّ

، يخترقه شارع يعُرف بشارع بانثنايا يبدأ عند البوابة المزدوجة ]كانوا  الاجتماعيِّ والاقتصاديِّ

ونها ديبيلون[ في سور المدينة وينتهي عند الأكروبوليس. وكانت تحتوي على العديد من  يسمُّ

ها  مكاتب الشؤون المدنيَّة، فضلاً عن ورش سكِّ النقود، والمحاكم  المباني الحكوميَّة وأهمُّ

القضائيَّة، ومركز القيادة العسكريَّة حيث كان القُوَّاد العشرة يجتمعون، وبناية المجلس ودوائر 

ونها » تولوس«.  الحكومة وكانوا يسمُّ

[1]- WEIGALL A.: Sappho of Lesbos. N. Y. 1933, P. 189 -208. 

[2]- ZIMMERN A.: The Greek Commonwealth. Oxford, 1924, P. 215. 

]]]- ساره، خليل: المرجع السابق، 2014/2013م، ص 547.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(208

ها هيكل آرس إله الحرب، وهيكل  سة عديدة أهمُّ كذلك كانت الآغورا تضمُّ أماكن مقدَّ

هيفايستوس إله الحدادة، ومزارات أخرى، وكانت هنالك مذابح للآلهة على جوانب الشارع، 

منها مذبح الاثني عشر إلهاً، وكان يعتبر النقطة المركزيَّة التي كانت تقُاس منها المسافات 

بين مدينة وأخرى في أتيكا، وكانت في هذه المحلَّة قاعة مستطيلة تعرف بالأوديوم يقيمون 

نفسه  يطهِّر  أن  المرء  يستطيع  سة  مقدَّ بقعة  الآغورا  اعتبُرت  وقد  الموسيقيَّة.  الحفلات  فيها 

ساً. وفضلاً عن ذلك كان يجُرى كثير من  عند دخولها باغتساله في أجران تحتوي ماء مقدِّ

ع الناس في الأروقة وفي الممرَّات بين الأعمدة.  المعاملات التجاريَّة الرسميَّة حيث يتجمَّ

أما بالنسبة إلى الدكاكين المتنوِّعة الوظائف فكانت موزَّعة على جانبَيْ الشارع، وكان هناك 

أيضاً سوق للعبيد يفتح عند بزوغ الهلال، كما كانت هناك محالٌّ لبيع الكتب المتواضعة، 

وفيها كان يتجادل الناس في أمور الحكم والفلسفة، أو يفاضلون بين التراجيديَّة والكوميديَّة 

إلى حين يأتي وقت الغداء. 

وتجدر الإشارة أخيراً إلى كتبة الأسواق، فهؤلاء كانوا مسؤولين عن المحافظة على نظام 

، وجمع  السوق ومراقبة الموازين والمكاييل، وضبط الأسعار، وإخماد التنازع، ومنع الغشِّ

إيجار المحالِّ والمظلاَّت الخشبيَّة عن طريق الملتزمين. 

9. النشاطات الفصليَّة أو السنويَّة 

كان لدى سكان أثينا العديد من النشاطات الموسميَّة التي يشتركون بها جميعاً، ومن أبرز 

تلك النشاطات  الأعياد والمهرجانات والألعاب الرياضيَّة، حيث اتَّسم المجتمع الإغريقيُّ 

لعيد، ومثال على ذلك عيد  س عندهم مصدراً  الدينيَّة، إذ كان كلُّ ما هو مقدَّ ع أعياده  بتنوُّ

الحقول، وعيد الحرث، وعيد البذار، وعيد الأزهار، وعيد قطف العنب... 

أربع  كلَّ  كبرى  ومرَّة  سنة،  كلَّ  صغرى  مرَّة  معظمها  في  تعُقد  فكانت  المهرجانات  أما 

ة، وأشهر هذه الألعاب هي الأولمبيَّة نسبة  العامَّ سنوات، ويطُلق عليها الألعاب الإغريقيَّة 

سة جنوب غرب بلاد اليونان، وكانت تعقد على شرف الإله زيوس،  إلى مدينة أولمبيا المقدَّ

ويشارك فيها الكثير من سكان المدن ومن بينها أثينا، حيث كانت تقُام مرَّة كلَّ أربع سنوات، 

الدينيَّة  أيام، وتشتمل على مهرجانين هما: المواكب  في منتصف الصيف، وتستمرُّ خمسة 

وتقديم القرابين، ثم عقد المباريات]]]. 

]]]- ساره، خليل: المرجع السابق، 2014/2013م، ص 533.



209 الحياة العامّة ونظام الأسرة عند الإغريق

10 - الحالة الثقافيَّة 

دة مثل الفنون بأنواعها]]]  كانت مدينة أثينا تعيش حالة ثقافيَّة متألِّقة، تشمل ميادين متعدِّ

بأنواعها]]]... ومن دون أدنى  بأنواعها، والفلسفة والعلوم الأساسيَّة  ]الشكل: 4[، والآداب 

، كان ذلك كلُّه نتيجةً لسياسة الانفتاح التي اتَّبعتها أثينا، وكذلك نظام التربية الذي نشأ  شكٍّ

الجسمانيِّ  التدريب  ، والذي كان عبارة عن مزيج صالح جميل من  الأثينيُّ عليه المواطن 

، رغم عدم  ة للمجتمع الإغريقيِّ ً من الحياة العامَّ ، إذ احتلَّت تربية الأولاد جزءاً مهَّم والعقليِّ

والمعرفة  العلم  س  يقدِّ كان  الذي  العامَّ  الجوَّ  ولكنَّ  إسبارطة،  كان في  كما  التعليم  إلزاميَّة 

ة من أبناء الأحرار يعلِّمون أولادهم  فرض على عموم الأثينيين تعليم أولادهم، إذ كان العامَّ

البدنيَّة،  التربية  والتصوير، وكذلك  والرسم  والشعر  والموسيقى  والحساب  والكتابة  القراءة 

الرابعة  فيها حتى  ويبقى  السادسة،  المدرسة في سنِّ  إلى  التلميذ  يذهب  أن  العادة  وجرت 

عشرة أو السادسة عشرة من عمره، وإلى ما بعد السادسة عشرة إذا كان من أبناء الأثرياء، إذ 

كانوا يتابعون تعليمهم العالي على يد العلماء، وبعد بلوغ سنِّ السادسة عشرة من عمرهم 

بون على  ة بالتربية البدنيَّة، إذ كانوا يدرَّ ة شبَّان أثينا أن يعتنوا عناية خاصَّ كان ينتظر من عامَّ

تلك  كانت  ما  وعادة  والصد،  والمصارعة  المركبات  وسَوق  الحراب  وقذف  والقفز  العَدوِ 

ة عامين، يأكلون ويعيشون خلالها مجتمعين، ويلبسون حللاً رسميَّة  التدريبات تستمرُّ لمدَّ

 ، الرياضيِّ التدريب  من  لنظام صارم  الأولى يخضعون  السنة  وكانوا في  وبهاء،  روعة  ذات 

البلاغة]]]، وفي سن  النظريَّة وعلوم  ويتلقُّون محاضرات في الآداب والموسيقى والهندسة 

التاسعة عشرة كانوا ينهون دراستهم العسكريَّة، ويتخرَّجون ليصبحوا جنوداً. وبعد أن يصل 

وينتظمون  الأبويَّة،  السلطة  من  يتحرَّرون  عمرهم  من  والعشرين  الحادية  سن  إلى  الشباب 

[1]- DELIVORRIAS A.: Le monde grec durant les périodes archaïque et classique: Les arts. In: Albert Ollé-

Martin, Caroline Aymé-Martin, Avec la collaboration de Khadija Touré. History of Humanity, Vol III: From 

the Seventh Century BC to the Seventh Century AD. l’Organisation des Nations Unies pour l’éducation, la 

science et la culture (UNESCO), Paris et Routledge, Londres, 2005, P. 411- 413.

[2]- MOSSÉ C.: Le monde grec durant les périodes archaïque et classique: Religion, philosophie, sciences et 

techniques.  In: Albert Ollé-Martin, Caroline Aymé-Martin, Avec la collaboration de Khadija Touré. History 

of Humanity, Vol III: From the Seventh Century BC to the Seventh Century AD. l’Organisation des Nations 

Unies pour l’éducation, la science et la culture (UNESCO), Paris et Routledge, Londres, 2005, P. 394- 401.

[3]- GARDNER A. E.: Anciens Athens, N. Y. 1902, P. 483.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(210

رسميَّاً في عداد المواطنين. أما البنات فكنَّ يدرسن في 

علم  على  الغالب  في  يقتصر  تعليمهنَّ  وكان   ، منازلهنَّ

الغزل  أصول  يعلِّمنهنَّ  أمهاتهنَّ  كانت  إذ  المنزل،  تدبير 

والنسيج والتطريز... وكانت بعض أمهات الأسُر الثريَّة 

تعلِّم بناتها القراءة والكتابة والحساب.

الشكل 4: تمثال أثينا.

للحياة  نموذجاً  سابقاً-  رأينا  -كما  أثينا  مثَّلت  إذاً، 

 ، الإغريقيِّ العالم  في  والمتطوِّرة  المنفتحة  ة  العامَّ

يمثِّل  مجتمعها  وأصبح  البلاد،  لكلِّ  مدرسة  وأصبحت 

الاتِّجاه الرئيسيَّ لتطوُّر النظام السياسيِّ في دولة المدينة  

الملكيِّ،  الحكم  من  بدءاً  المتعاقبة،  الخمس  بمراحله 

، ونظام حكم الأقليَّة، وحكم الطغاة، وانتهاء بمرحلة الحكم  ومروراً في الحكم الأرستقراطيِّ

ها الكثير من الباحثين والمفكِّرين مهداً للديموقراطيَّة وموطناً للنزعة  . وقد عدَّ الديموقراطيِّ

التقدميَّة التي تسعى دوماً للتَّغيير والتجديد، وأصبحت أيضاً رمزاً لمبادئ الحريَّة والمساواة 

، ومَّم لا شكَّ فيه أنَّ هناك إجماعاً  والأخوَّة، ومظهراً حضاريَّاً من مظاهر المرح واللُّطف والفنِّ

ة ما سبق، ولكن باستثناء شيء واحد فقط وهو أن  بين الباحثين في الشرق والغرب على صحَّ

تكون أثينا كما يصفها الغرب -بقصد أو من دون قصد- مهداً للديموقراطيَّة، وفي ذلك نقول 

ة النزاع بين أوروك وكيش في  ث عن الديموقراطيَّة، يتوجَّب علينا أن نتذكَّر قصَّ إنَّه عندما نتحدَّ

مطلع الألف الثالث ق.م، ويتوجَّب علينا أن نقرأ الألواح التي عُثر عليها في نفر، وبالتحديد 

المحفوظة  لوح  من  والكسره  باسطنبول،  الشرق  متحف  في  المحفوظة  لوحاً  عشر  الأحد 

في متحف الجامعة في فيلادلفيا، التي تدوِّن أحداث هذا النزاع، وتدوِّن أيضاً تفاصيل أقدم 

برلمان سياسيٍّ في العالم، حيث تخبرنا تلك الألواح أنَّ هذا البرلمان انعقد في مطلع الألف 

البرلمان  هذا  وكان  كيش،  مدينة  مع  النزاع  أثر  على  وذلك  أوروك،  مدينة  في  ق.م  الثالث 

مؤلَّفاً من مجلسين، هما: مجلس الشيوخ، ومجلس العموم ]النواب[ المؤلَّف من الذكور 

الحرب  البرلمان للانعقاد لاتِّخاذ قرار يخصُّ  السلاح، وقد دُعي هذا  القادرين على حمل 



211 الحياة العامّة ونظام الأسرة عند الإغريق

والسلم، كان عليه أن يختار بين السلم بأيِّ ثمن كان، وبين الحرب مع الاستقلال، فأعلن 

مجلس الشيوخ أنه مع السلم بأيِّ ثمن كان، ولكن الملك اعترض على هذا القرار، وعرض 

الموضوع على مجلس العموم فأعلن هذا المجلس الحرب من أجل الحريَّة وصادق الملك 

على القرار]]]، وبناءً على ذلك، إذا أردنا أن نبحث في جذور الديموقراطيَّة علينا أن نبدأ من 

المشرق العربيِّ القديم وليس من أثينا، وبالتحديد من القسم الجنوبيِّ من العراق الحديث 

حيث قامت أولى دويلات المدن في العالم، وهي دويلات المدن السومريَّة، وحيث انطلقت 

أقدم ديموقراطيَّة في العالم من دون أيِّ صلة أو تأثير خارجيٍّ يبعثها أو يطلقها، وبالتالي، فإنَّ 

مهد الديموقراطيَّة هو المشرق العربيُّ القديم وليس أثينا كما يرى الغرب.  

ة المبحث الثاني: نظام الأسرة الإغريقيَّ
رها فوستي�ل دي كولانج ة القديمة كما تصوَّ لًا: الأسرة الإغريقيَّ أوَّ

يرى فوستيل دي كولانج أنَّ المجتمع الإغريقيَّ في عصوره الباكرة كان مؤلَّفاً من مجموعة 

من الأسر المنعزلة بعضها عن بعض نتيجةً للديانة الفرديَّة السريَّة ]الديانة المنزليَّة[، التي جعلت 

كلَّ أسرة من تلك الأسر تعيش حقيقة الأصل والنواة بمعزل عن غيرها، وبالتالي قام كولانج 

بتوصيفها كرابطة ]دينيَّة أكثر منها رابطة طبيعيَّة[]]]، وهذا ما يبدو جليَّاً من خلال ما يلي:

1. تكوين الأسرة الإغريقيَّة القديمة

الدينيَّة،  الرابطة  يرى كولانج أنَّ تكوين الأسرة الإغريقيَّة القديمة كان يقوم على أساس 

ويقصد بتلك الرابطة معتقدات وتعاليم الديانة الفرديَّة السريَّة ]الديانة المنزليَّة[، التي جعلت 

، وتعيش حقيقة الأصل والنواة بمعزل عن غيرها؛  كلَّ أسرة من تلك الأسر تتمتَّع باستقلال تامٍّ

الأسر  جميع  عن  أسرة  كلَّ  »تعزل  والأسلاف،  بالموقد  المتمثِّلة  المنزليَّة  الديانة  كانت  إذ 

الأخرى سواء في الحياة أم في الممات... وكان للمنازل نوع من السدر العازل«]]]. 

ويتابع كولانج القول أنَّ هذه الديانة جعلت من المساحة الجغرافيَّة التي يشغلها المنزل 

]]]- غازي، حسام: قرار الحرب والسلم في فجر التاريخ، مهد الحضارات، العددان السادس والسابع، 2009م، ص91-87.

]]]- دي كولانج، فوستيل: المدينة العتيقة، ترجمة عباس بيومي، مكتبة النهضة المصريَّة، القاهرة، 1950م، ص 52.

]]]- المرجع السابق: ص 84-83.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(212

ا، فالحائط المشترك يعتبر شيئاً مستحيلاً إذ لا  مساحة معزولة »لا يجوز لمسكنين أن يتماسَّ

يجب أن يكون الجذر مشتركاً بين منزلين«]]]، ويقول أيضاً إنَّه كان لكلِّ أسرة إلهها وعبادتها 

وكاهنها وحاكمها، ولم يكن لأيِّ سلطة خارجة عن نطاقها الحقُّ في تنظيم عبادتها وعقيدتها، 

ولم يكن هناك كاهن غير الأب، وباعتباره كاهناً لم يكن يعترف بأيِّ رئاسة أخرى فوق رئاسته، 

فهو المفسِّ الوحيد لديانة أسرته، وله وحده سلطة تعليمها، ولكن لأبنائه فحسب، إذ كانت 

ساً للأسرة، لم تكن تشرك أحداً  الأسرار والشعائر وعبارات الدعاء والأناشيد ميراثاً وملكاً مقدَّ

فيه، وكان محرَّماً عليها الكشف عنه لأيِّ شخص من خارج نطاق الأسرة الدينيَّة، حيث كانت 

تنتقل لقرابة الدمِّ من الذكور إلى الذكور. ويمكننا أن نلحظ حالة التقوقع التي عاشتها كلُّ 

أسرة إغريقيَّة، بحسب كولانج، من خلال بعض تفاصيل الديانة المنزليَّة؛ إذ »كان لكلِّ أسرة 

موقدها وأسلافها ولا يمكن لسواها أن يعبد هذه الآلهة، وهي أيضاً لا تحمي سواها فقد 

كانت ملكاً لها«]]]. كما أكَّد توكوديدس ذلك حين قال بوجود مذبح خاص بكلِّ أسرة إغريقيَّة 

ساً على ربِّ الأسرة أن يعني بالنار لتبقى متَّقدة وطاهرة بشكلٍ دائم،  قديمة]]]، وكان لزاماً مقدَّ

لأنَّهم كانوا يرونها كإله قويٍّ يحمي المنزل والأسرة، لذلك كانوا يعبدونها ويؤدُّون لها شعائر 

ة والثروة والسعادة. سة، لكي تحميهم وتمنحهم الصحَّ مقدَّ

 وكانت تقتضي التقاليد الدينيَّة أن تختصَّ كلُّ أسرة في عبادة موتاها الذين ينتسبون إليها 

د في كلِّ فترة، وكان  بالدم، وهي التي تقوم بالجنازة، وبتقديم الطعام الجنائزيِّ الذي يتجدَّ

ة  يتوجَّب على كلِّ أسرة أن تقصي بعنف كلَّ غريب عن ممارسة هذه الطقوس الدينيَّة الخاصَّ

ذريَّته، وحضور  من  تنحدر  التي  ذويه وأسرته  من  إلاَّ  القربان  يقبل  الميت  يكن  إذ لم  بها، 

وأن  السوائل،  يريق  أن  الابن  ينبغي على  كان  ولذلك  الأرواح،  راحة  يقلق  كان  غريب  أيِّ 

م القرابين لروح والده وأرواح جميع أجداده، وكان التقصير في ذلك يعُدُّ أخطر ما يمكن  يقدِّ

ارتكابه باعتباره يقضي على سعادة الموتى. وكان لكلِّ أسرة قبرها، يجمع أفرادها من الأموات 

ة،  التي تربطهم معاً رابطة الدم، وهو يقع دائماً بالقرب من منزل الأسرة في أملاكها الخاصَّ

]]]- غازي، حسام: قرار الحرب والسلم في فجر التاريخ، مهد الحضارات، العددان السادس والسابع، 2009م،  ص 81.

]]]- المرجع السابق: ص 79.

]]]- توكوديدس: تاريخ الحرب البلوبونيزيَّة، ترجمة دينا الملاَّح وعمرو الملاَّح، أبو ظبي، المجمع الثقافي، 2003م، 2، 15.



213 الحياة العامّة ونظام الأسرة عند الإغريق

حرصاً على خصوصيَّة المعتقدات؛ إذ كانت تلك الديانة سريَّة وتنحصر في نطاق المنزل، 

وكانت تجري جميع الاحتفالات في وسط الأسرة من دون سواها، ولم يكن الموقد يوضع 

خارج المنزل إطلاقاً، ولا على مقربة من الباب الخارجي كي لا يشاهده الغريب.

الحياة  هيئة متماسكة في  المنزليَّة جعلت من الأسرة  الديانة  أنَّ هذه  يرى كولانج  إذاً،   

تة في عاداتها وتقاليدها. وبالتالي،  دة ومتزمِّ الدينيَّة والدنيويَّة، وصلبة ومتينة في بنيتها، ومتشدِّ

يكن المولد هو  رابطة طبيعيَّة«]]]، ولم  منها  أكثر  دينيَّة  »رابطة  أنَّ هذه الأس كانت  استنتج 

الذي يجمع أعضاءها، كما لم تكن ثمَّة صلة بين أبناء أختين أو أبناء أخت وأخ، إن لم يكونوا 

ينتمون إلى الديانة المنزليَّة نفسها.   

2. السلطة الأبويَّة ودور الأمومة

قام بمعالجة  أنَّ كولانج  القديمة، نلاحظ  الإغريقيَّة  السابق للأسرة  التوصيف  لنا  تأمَّ إذا 

، وبالتحديد وفقاً لتصوُّره عن الديانة الفرديَّة السريَّة ]الديانة المنزليَّة[،  كيانها من منظور دينيِّ

ة بها من المنظور نفسه؛ إذ رأى أنَّ هذه الديانة  وبالتالي فقد قام بمعالجة بقيَّة الجوانب الخاصَّ

كانت قد لعبت دوراً جوهريَّاً في تكريس السلطة الأبويَّة في هذه الأسرة، وتصوَّر أنَّه بموجب 

عبادتها وعقيدتها،  تنظيم  الحقُّ في  نطاق الأسرة  يكن لأيِّ سلطة خارجة عن  تعاليمها لم 

بأيِّ رئاسة  يعُترف  الوحيد لأسرته، وباعتباره كاهناً لم يكن  الكاهن  وبالتالي كان الأب هو 

أخرى فوق رئاسته، فهو المفسِّ الوحيد لديانة أسرته، وله وحده سلطة تعليمها، ولكن لأبنائه 

ساً، لم تكن  فحسب -إذ كانت الأسرار والشعائر وعبارات الدعاء والأناشيد ميراثاً وملكاً مقدَّ

تشرك أحداً فيه، وكانت تنتقل بشكل حصريٍّ لقرابة الدم من الذكور إلى الذكور- وكان يقع 

على عاتقه الإشراف على كلِّ شؤون الأسرة الدينيَّة والدنيويَّة. فعلى سبيل المثال، كان لزاماً 

م  ساً عليه أن يقدِّ ساً عليه أن يعتني بالنار لتبقى متَّقدة وطاهرة بشكلٍ دائم، وكان لزاماً مقدَّ مقدَّ

القرابين ويريق السوائل على قبور الآباء والأجداد؛ وذلك لأنَّ الميت لم يكن يقبل القربان 

إلاَّ من ذويه وأسرته التي تنحدر من ذريَّته، وكان التقصير في ذلك يعُدُّ أخطر ما يمكن ارتكابه 

باعتباره يقضي على سعادة الموتى. وتتَّضح السلطة الأبويَّة أيضاً من خلال تصوُّرهم للملكيَّة 

]]]- دي كولانج، فوستيل: المرجع السابق، 1950 م، ص 52.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(214

المنبثق أيضاً من تعاليم الديانة المنزليَّة؛ إذ كان كلُّ ما تملكه الأسرة موضوعاً تحت تصرُّف 

الأب، وكان له كامل الحريَّة في التصرُّف به، وكانت تلك الملكيَّة توُرَّث للابن الأكبر؛ لأنَّه 

كان يرث أيضاً السلطة الدينيَّة بعد وفاة والده، وبالتالي كان يقوم بدور الأب بكلِّ تفاصيله. 

وتبرز أيضاً السلطة الأبويَّة في الأسرة الإغريقيَّة القديمة من خلال الدور الهامشيِّ للأمومة 

ده كولانج ورسم أبعاده أيضاً وفقاً لتصوُّره عن الديانة المنزليَّة؛  في تلك الأسر، والذي حدَّ

إذ رأى أنَّه إذا كان يحقُّ للأم المشاركة في ظاهر هذه الديانة، فإنَّه لم يكن يحقُّ لها الاطِّلاع 

على أسرارها؛ ولكونها تقوم بالمطلق على الأسرار، فإنَّ دور المرأة في حياة الأسرة الإغريقيَّة 

القديمة كان دنيويَّاً وليس دينيَّاً، وبالتالي فإنَّ الروابط الأسريَّة الحقيقيَّة كانت من جهة الأب، 

إذ لم يكن هناك أيُّ صلة بين أبناء أختين أو أبناء أخت وأخ، لأنَّهم لم يكونوا ينتمون إلى 

الديانة المنزليَّة نفسها.

3. مفهوم الملكيَّة

د مفهوم الملكيَّة عند الأسرة الإغريقيَّة القديمة، بالنسبة إلى فوستيل دي كولانج،  يتحدَّ

التملُّك،  أقامت حقَّ  التي  الديانة هي  السريَّة، فهذه  للديانة المنزليَّة  بالاعتماد على تصوُّره 

دينيَّاً، وهذا ما أوضحه بقوله: »إنَّه لم يكن في  وأطَّرته ضمن حدود المنزل، وأعطته طابعاً 

أنَّه مثلما  استطاعة الأسرة أن تتنازل عن ملكها إلاَّ إذا تنازلت عن دينها«]]]، وبالتالي، يرى 

كوَّنت تلك الديانة الكثير من مبادئ السلوك فإنَّها ذاتها: »التي كوَّنت الملكيَّة عندهم«]]]، 

وشكل تلك الملكيَّة محدود ضمن إطار المنزل.  

4. الميراث وحقُّ الباكورة

 . ، والثاني دنيويٌّ ينقسم الميراث في الأسرة الإغريقيَّة القديمة إلى قسمين: الأول دينيٌّ

الأسرار  المنزليَّة-  للديانة  تصوُّره  -بحسب  كولانج  عدَّ  فقد   ، الدينيِّ الميراث  إلى  بالنسبة 

فيه،  ساً للأسرة، لم تكن تشُرك أحداً  والشعائر وعبارات الدعاء والأناشيد ميراثاً وملكاً مقدَّ

الدينيِّ لأيِّ شخص من خارج نطاق الأسرة  عليها الكشف عن هذا الميراث  وكان محرَّماً 

الدينيَّة. وبالتالي، فإنَّ هذا الميراث ينتقل عن طريق الأب، بحكم سلطته الأبويَّة -التي أشرنا 

]]]- دي كولانج، فوستيل: المرجع السابق، 1950م، ص 89.

]]]- المرجع نفسه: ص 86.



215 الحياة العامّة ونظام الأسرة عند الإغريق

أي لأعضاء  الدم،  لرابطة  وفقاً  الذكور  إلى  الذكور  من  وبالتحديد  الأبناء،  إلى  سابقاً-  إليها 

الأسرة الطبيعيَّة فحسب، الذين تجمعهم الرابطة الدينيَّة المتمثِّلة بتعاليم ومعتقدات الديانة 

للذكور، ويورَّث  بباطنه وظاهره  يورَّث  الدينيَّ  فإنَّ هذا الميراث  وبالتالي،  السريَّة.  المنزليَّة 

الباكورة ]الابن الأكبر[، فقد أورد كولانج في  يتعلَّق بحقِّ  بظاهره فحسب للإناث. وفي ما 

بالواجب نحو الأسلاف،  للقيام  التالية: »إنَّ الابن الأكبر ولد  العتيقة المقولة  كتابه المدينة 

وولد الآخرون من الحب«]]]، فهو يرى أنَّ الابن الأكبر هو الوارث للعبادة والوارث الوحيد 

للثروة. وبمعنى آخر، هو الوارث الوحيد للسلطة الأبويَّة في الإشراف على العبادة وتعليمها 

للذكور، وتوريثها للابن الأكبر الذي يليه، وهو الوارث الوحيد للثروة ومورِّثها. 

وإذا انتقلنا للحديث عن القسم الثاني من الميراث، أي الدنيويَّ المتمثِّل بالثروة، فكما قلنا 

سابقاً، فإنَّ الابن الأكبر هو الوارث الوحيد لها بحكم وراثته للسلطة الأبويَّة بكلِّ تفاصيلها. 

ويترتَّب على هذا الأمر، أنَّ الأخوة يقعون تحت سلطته، كما كانوا يعيشون تحت سلطة والدهم، 

الرابطة الأسريَّة كانت دينيَّة أكثر منها طبيعيَّة.  النساء فليس لهنَّ أيُّ حقٍّ بالميراث؛ لأن  أما 

فالمرأة كانت خارج الحسبان، فإذا فقد ربُّ الأسرة ابنه وابنته، ولم يترك وراءه غير الأحفاد، فإنَّ 

الذي يرث هو أبن ابنه وليس أبن ابنته، وعند انعدام الذريَّة كان يرث أخوه لا أخته.  

5. مفهوم الاستمراريَّة

، أي وفقاً  تصوَّر كولانج مفهوم الاستمراريَّة للأسرة الإغريقيَّة القديمة، من منظور دينيٍّ

لتصوُّره عن الديانة المنزليَّة السريَّة، حيث أقرن مفهوم الزواج بالدين، وقولب طقوسه وفقاً 

لمفاهيم الديانة المنزليَّة، فلكون المنزل كان محور الفكر والوجود فقد كان يتمُّ الزواج في 

]]]، وبالتالي عُدَّ الزواج عملًا دينيَّاً حرص أعضاء الأسرة على 
المنزل، وبرعاية الإله المنزليِّ

لهم  أمَّن  ما  أيضاً، وبالتالي هذا  الإله المنزليِّ، ورب الأسرة  لرضا  الالتزام بطقوسه تحقيقاً 

 ، يها الدينيِّ والدنيويِّ الاجتماعيِّ المنحى الروحيَّ لموضوع الزواج، وأمَّن استمرار الحياة بشقَّ

ويقول كولانج في ذلك: »كان أثر الزواج في نظر الديانة والقوانين هو ربط كائنين في الديانة 

]]]- دي كولانج، فوستيل: المرجع السابق، 1950 م، ص 108.

]]]- المرجع نفسه: ص 55.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(216

المنزليَّة نفسها لكي يولد منهما ثالث جدير باستمرار هذه العبادة على يديه«]]]، وبذلك يرى 

سة. ، ألا وهو تأمين استمرار الأسرة المقدَّ أن الزواج نجح في تحقيق هدفه الأساسيِّ

ة القديمة  ثاني�اً: تن�اقضات حول طبيعة الأسرة الإغريقيَّ
لنا التوصيف السابق الذكر للأسرة الإغريقيَّة القديمة، نلحظ أنَّه مبنيٌّ بكلِّ تفاصيله  إذا تأمَّ

على التصوُّر الذي بناه كولانج للديانة المنزليَّة، إذ تصوَّر أنَّه كان لكلِّ أسرة ديانتها المنزليَّة 

ة بها، وإلهها وعبادتها وكاهنها وحاكمها، ولم يكن هناك أيُّ سلطة خارجة عن  السريَّة الخاصَّ

سلطتها في ما يخصُّ شؤونها الدينيَّة والدنيويَّة، وكان ربُّ الأسرة هو الكاهن الوحيد لأسرته، 

ولم يكن يعترف بأيِّ رئاسة أخرى فوق رئاسته، فهو المفسِّ الوحيد لديانة أسرته، وله وحده 

سلطة تعليمها، ولكن لأبنائه فحسب، وبالتالي يرى كولانج أنَّ تلك الديانة جعلت كلَّ أسرة 

، وتعيش حقيقة الأصل والنواة بمعزل عن غيرها.  من تلك الأسر تتمتَّع باستقلال تامٍّ

تاريخ الأديان السريَّة عند الإغريق نلحظ وجود ثلاث ديانات معاصرة  لنا  تأمَّ إذا  والآن 

والديانة  الديونيسيَّة]]]،  والديانة  الأليوسيَّة]]]،  الديانة  وهي:  الذكر،  السابقة  المنزليَّة  للديانة 

الأورفيَّة]]] المتأثِّرة بالديانة الديونيسيَّة، إذ يؤرِّخ ظهور الديانتين الأليوسيَّة والديونيسيَّة على 

الألف الثاني ق.م، في حين يؤرِّخ ظهور الديانة الأورفيَّة على بداية الألف الأول ق.م وهي 

اليونان،  بلاد  من  واسعة  أرجاء  في  الأديان  تلك  انتشرت  وقد  الديونيسيَّة،  بالديانة  متأثِّرة 

لنا توصيف فوستيل  ا أكثر من ذلك، وبالتالي إذا تأمَّ واستمرَّت حتى القرن الرابع ق.م ورَّب

لنا أيضاً  دي كولانج للحالة الدينيَّة التي كانت سائدة في بلاد اليونان في العصور الباكرة، وتأمَّ

]]]- دي كولانج، فوستيل: المرجع السابق، 1950 م، ص 65.

الثالثة،  الطبعة  الأول،  الجزء  بيروت،  والتوزيع،  للنشر  الأهليَّة  زيادة،  نقولا  ترجمة  البشريَّة،  تاريخ  أرنولد:  توينبي،  أنظر:   -[[[

1985 م، ص 37. أنظر أيضاً:

DAVID AUNE: The Eleusinnian Mysteries, Religion and Ethics Institute, 1976.

]]]- أنظر: الشيخ، حسين: ديانات الأسرار والعبادات الغامضة في التاريخ، دار العلوم العربيَّة، بيروت، الطبعة الأولى، 1996 

م، ص 70-71. أنظر أيضاً:

SANDYS JOHN PINDAR: The Odes of Pindar including the Principal Fragments. Cambridge, MA: Harvard 

University Press, London, William Heinemann Ltd, 1937.

]]]- أنظر: عجيبة، أحمد علي: دراسات في الأديان الوثنيَّة القديمة، دار الآفاق العربيَّة، القاهرة، الطبعة الأولى، 2004 م، ص 169. 

HENRICHS A.: “‘Hieroi Logoi’ ” and ‘Hierai Bibloi’: The (Un) Written Margins of the Sacred in Ancient 

Greece,” Harvard Studies in Classical Philology 101, 2003, P. 213- 216.



217 الحياة العامّة ونظام الأسرة عند الإغريق

وجود تلك الديانات السريَّة الثلاث ]الأليوسيَّة، والديونيسيَّة، والأورفيَّة[ المعاصرة للديانة 

الباكرة  الإغريق في عصورهم  لدى  التاليان: هل كان  السؤالان  أذهاننا  يتبادر إلى  المنزليَّة، 

بالديانات  ممثَّلة  والأخرى  المنزليَّة،  بالديانة  ممثَّلة  إحداهما  السريَّة:  الديانات  من  نوعان 

السريَّة الثلاث الواسعة الانتشار؟ أم أنَّه لم يكن يوجد إلاَّ النوع الثاني من الديانات السريَّة 

ة، وكانت تمارس بحكم طبيعتها السريَّة على شكل حلقات منزليَّة ضيِّقة ضمن إطار  العامَّ

فرديَّة  كديانات  بتوصيفها  وقاموا  طبيعتها،  فهم  في  الغرب  أخطأ  وبالتالي  الواحدة،  الأسرة 

منزليَّة مستقلَّة؟ 

فإنَّ ذلك  الديانات السريَّة  النوعين من  قبلنا بوجود كلا  إذا  السؤال الأول،  بالنسبة إلى 

يثير الكثير من التناقضات، وأبرزها: كيف يمكن للمواطن في العصور الإغريقيَّة الباكرة أن 

وتمثِّله  وخاصٌّ  ومحدود  ضيِّق  الأوَّل  ؟  الدينيِّ التفكير  من  متعارضين  نمطين  مع  ينسجم 

والديونيسيَّة  الأليوسيَّة  الديانات  وعامٌّ وتمثِّله  الأفق  وواسع  والثاني عميق  المنزليَّة،  الديانة 

والأورفيَّة، وفي ذلك نقول إنَّ من يقرأ جيِّداً تعاليم ومعتقدات تلك الديانات السريَّة الثلاث 

يدرك جيِّداً حجم التناقض الذي نعنيه. وكيف يمكن لبلاد اليونان أن تكون في الألف الثاني 

قبل الميلاد منفتحة حضاريَّة على الحضارات الشرقيَّة الذائعة الصيت بفكرها الدينيِّ العميق، 

في حين أنَّ واقعها الدينيَّ الداخليَّ مقتصر على ديانة منزليَّة ضيِّقة الأفق ولا تتَّسع إلاَّ لأفراد 

الدينيِّ  الفكر  مع  تعايشت  قد  تكون  أن  القاريَّة  اليونان  لبلاد  يمكن  وكيف  نفسها؟  الأسرة 

العامِّ منذ عصور ما قبل التاريخ -وهذا ما يبدو جليَّاً من خلال ثقافتيَْ سيسكلو]]] وديميني]]] 

العائدتين للعصر الحجريِّ الحديث]]]- بينما نجدها في الألف الثاني قبل الميلاد تعيش حالة 

تقوقع دينيٍّ عائليٍّ متمثِّل بالديانة المنزليَّة؟ وهل يمكن لحالة التقوقع العائليَّة التي فرضتها 

]]]- أنظر:

OTTE M.: La Protohistoire, Avec Mireille David-Elbiali, Christiane Éluère, Jean-Pierre Mohen et Pierre 

Noiret, Bruxelles, De Boeck, 2008.

]]]- أنظر:

RUNNELS C., MURRAY P. M.: Greece Before History: An Archaeological Companion and Guide. Stanford 

University Press, 2001.

[3]- DOUMAS C.: Le monde égéen au néolithique, In: CORIENNE JULIEN avec la collaboration de Khadija 

Touré 2000. History of Humanity – Vol I: Prehistory and the Beginning of Civilization, l’Organisation des 

Nations Unies pour l’éducation, la science et la culture (UNESCO), Paris et Routledge, Londres, 2000, p. 

1213- 1236.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(218

الديانة المنزليَّة أن تكون منسجمة مع المستوى الثقافيِّ الذي بلغته بلاد اليونان القاريَّة خلال 

الألف الثاني قبل الميلاد؟ وبمعنى آخر، هل تستطيع تلك الأسر المتقوقعة على نفسها ضمن 

القاريَّة خلال  اليونان  بلاد  بلغته  الذي  الثقافيَّ  المستوى  هذا  تنتج  أن  الواحد  المنزل  إطار 

الألف الثاني قبل الميلاد]]]؟ 

بناءً على ما سبق، نعتقد أنَّ الحالة الدينيَّة الصحيحة في العصور الإغريقيَّة الباكرة تكمن 

في السؤال الثاني، أي أنَّ كولانج لم يصُِبْ في تصوُّره لطبيعة الديانة المنزليَّة، إذ لم يكن هناك 

ة كانت تمارس بحكم  ة بكلِّ أسرة، بل كانت هناك ديانات سريَّة عامَّ ديانة منزليَّة سريَّة خاصَّ

احتمال  مع  الواحدة،  الأسرة  إطار  منزليَّة ضيِّقة ضمن  السريَّة على شكل حلقات  طبيعتها 

وجود بعض الاختلافات البسيطة في طقوس العبادة الظاهريَّة، وبالتالي فإن صحَّ ما نفترضه 

للحالة الدينيَّة في بلاد الإغريق خلال الألف الثاني ق.م، فإنَّ التوصيف الذي وضعه فوستيل 

الآن  علينا  يتوجَّب  ذلك  من  وانطلاقاً  القديمة غير صحيح؟  الإغريقيَّة  دي كولانج للأسرة 

إعادة تصويب ذلك التوصيف.

ة القديمة   ثالثاً: تصويب التوصيف القديم للأسرة الإغريقيَّ
دينيَّة  نظر  من وجهة  القديمة  الإغريقيَّة  توصيفه للأسرة  دي كولانج في  فوستيل  انطلق 

مبنيَّة على التصوُّر الذي بناه عن الديانة المنزليَّة، فهو يرى أنَّ المجتمع الإغريقيَّ في عصوره 

بها،  ة  الخاصَّ السريَّة  المنزليَّة  ديانتها  منها  لكلِّ  الأسر،  من  من مجموعة  مؤلَّفاً  كان  الباكرة 

ديانة  عن  تختلف  أسرة  كلِّ  ديانة  فإنَّ  وبالتالي  دينيَّة،  استقلال  حالة  تعيش  كانت  أنَّها  أي 

أسرة أخرى، وهذا ما جعلها تعيش حقيقة الأصل والنواة بمعزل عن غيرها. ولكن بموجب 

التوصيف الجديد الذي قمنا بوضعه للحالة الدينيَّة التي كانت سائدة في بلاد الإغريق خلال 

الألف الثاني ق.م، فإنَّ أول ما يتوجَّب علينا تصويبه هو هذا التصوُّر الذي وضعه كولانج 

ة بكلِّ أسرة، بل  لطبيعة الديانة المنزليَّة، فبالنسبة إلينا، لم تكن ثمَّة ديانة منزليَّة سريَّة خاصَّ

[1]- SAKELLARIOU M. and DOUMAS C.: THE AEGEAN WORLD: THE MIDDLE AND LATE BRONZE 

AGE (2100–1100 BC). In: A. H. Dani, J.-P. Mohen, J. L. Lorenzo, V. M. Masson, T. Obenga, M. B. 

Sakellariou, B. K. Thapar Zhang Changshou, S. J. De Laet. History of Humanity − Vol. 2:  From the Third 

Millennium to the Seventh Century B. C., l’Organisation des Nations Unies pour l’éducation, la science et la 

culture (UNESCO), Paris, et Routledge, Londres, 1996, P. 405- 422.



219 الحياة العامّة ونظام الأسرة عند الإغريق

ضيِّقة  منزليَّة  حلقات  شكل  على  السريَّة  طبيعتها  بحكم  تمارس  كانت  ة  عامَّ سريَّة  ديانات 

ضمن إطار الأسرة الواحدة، مع احتمال وجود بعض الاختلافات البسيطة في طقوس العبادة 

الظاهريَّة. وانطلاقاً من تلك الفكرة، فإنَّ تكوين الأسرة الإغريقيَّة لم يكن يقوم على أساس 

الرابطة الدينيَّة التي جعلت كلَّ أسرة تتمتَّع باستقلال تام، وتعيش حقيقة الأصل والنواة بمعزل 

عن غيرها، بل كان يقوم على أساس الرابطة الطبيعيَّة أي رابطة الدم، لأنَّ الرابطة الدينيَّة مع 

ة، ولذلك يتوجَّب علينا من  العامَّ الديانة السريَّة  هذا التصوُّر الجديد تشمل جميع معتنقي 

الآن فصاعداً أن نعالج موضوع الأسرة الإغريقيَّة القديمة من منظور اجتماعيِّ - دينيٍّ وليس 

بل كانت  تعيش حقيقة الأصل والنواة،  دينيٍّ فحسب، وبالتالي لم تكن الأسرة  من منظورٍّ 

. وفي ما يخصُّ السلطة الأبويَّة،  تعيش حياة اجتماعيَّة طبيعيَّة ضمن إطار المجتمع الإغريقيِّ

يقول كولانج إنَّ الديانة المنزليَّة كانت قد لعبت دوراً جوهريَّاً في تكريس السلطة الأبويَّة في 

الأسرة الإغريقيَّة القديمة، وفي ذلك نقول إنَّه ليست هي الديانة المنزليَّة التي كرَّست السلطة 

التي كانت هي أيضاً لا تلقّن إلا للذكور المنحدرين من  ة  العامَّ الديانة السريَّة  الأبويَّة، بل 

أولاً  نابعة  الأبويَّة كانت  السلطة  فإن  مهما كانت أسرته، وبالتالي  نسل أحد معتنقيها سابقاً 

، وكانت واجبات  الإغريقيِّ العرف الاجتماعيِّ  من  وثانياً  ة،  العامَّ السريَّة  الديانة  تعاليم  من 

إذ كان  ة،  الخاصَّ للديانة المنزليَّة  ة، وليس  العامَّ السريَّة  للديانة  تقام  بالعبادة  ة  الخاصَّ الأب 

يمثِّل حلقة وصل ما بين الذكور المنحدرين من نسله وبين تعاليم ومعتقدات هذه الديانة، 

ا  فهو بذلك ناقل للتعاليم ومشرف عليها ضمن إطار منزله وليس الحبر الأعظم للديانة، أمَّ

اً من  ة، والقسم الآخر مستمدَّ اً من الديانة السريَّة العامَّ سلطته الدنيويَّة فكان قسم منها مستمدَّ

الحال في  الرجل على المرأة، كما هو  ة  كفَّ يرجِّح  الذي كان  العرف الاجتماعيِّ الإغريقيِّ 

جميع المجتمعات المعاصرة والقديمة. أما بالنسبة إلى دور الأمومة، فلم يكن هامشيَّاً إلى 

 ً مهَّم للديانة المنزليَّة، بل كانت الأم تمثِّل جزءاً  لتصوُّره  التي رسمها كولانج وفقاً  الدرجة 

من الأسرة، والروابط الأسريَّة كانت من جهة الأب والأم وليس من جهة الأب فحسب، لأنَّه 

يعتنقها  التي  ة  العامَّ السريَّة  الديانة  يعتنقون  زواجها  قبل  الأم  ذكور أسرة  كان  الأرجح  على 

الأسريَّة  الروابط  كانت  وبالتالي  البنت،  زوج  إلى  بالنسبة  الحال  وكذلك  وأولادها،  زوجها 

طبيعيَّة أي من الطرفين، وليس هناك أيُّ تفسير مقنع لإقصاء جهة الأم من الروابط الأسريَّة. 



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(220

وفي ما يخصُّ مفهوم الملكيَّة، فهو ليس نابعاً من الديانة المنزليَّة كما يقول كولانج، بل من 

يه  ة ومن العرف الاجتماعيِّ الذي كان سائداً خلالها. أما الميراث، بشقَّ الديانة السريَّة العامَّ

اً، كما  اً بالأسرة كما يقول كولانج بل عامَّ ، فإنَّ الميراث الدينيَّ ليس خاصَّ الدينيِّ والدنيويِّ

ة، بل هو ميراث عام لجميع  أنَّه ليس حكراً على ذكور الأسرة بموجب الديانة السريَّة الخاصَّ

ا الميراث الدنيويَّ المتمثِّل  ة من كلِّ الأسر الإغريقيَّة. أمَّ الذكور معتنقي الديانة السريَّة العامَّ

الوارث  الباكورة، فهو  يتعلَّق بحقِّ  ما  بالثروة، فهو خاصٌّ كونه يمسُّ الأسرة فحسب. وفي 

ا النساء فهنَّ خارج  للسلطة الأبويَّة الدينيَّة والدنيويَّة بشكلها الجديد الذي أشرنا إليه سابقاً. أمَّ

الحسبان، ولكن ليس وفقاً للديانة المنزليَّة، بل وفقاً للعرف الاجتماعيِّ السائد وللحفاظ على 

ثروة الأسرة. وأخيراً، بالنسبة إلى مفهوم الاستمراريَّة، فلم يعد يمكننا أن نقرن الزواج بالدين، 

سة -إذ لم تعد تلك  ولم يعد هدف الزواج كما يقول كولانج هو تأمين استمرار الأسرة المقدَّ

الأسرة ذات الاستقلال الدينيِّ موجودة بحكم التصويب الذي قمنا به لمفهوم الديانة المنزليَّة- 

بل يتوجَّب علينا أن نراه كظاهرة اجتماعيَّة تتمُّ وفقاً للتعاليم الدينيَّة والأعراف والتقاليد بغية 

الحياة  استمرار  هو  تأكيد  بكل  الأساسيُّ  وهدفها  الصحيح،  الأخلاقيِّ  إطارها  في  وضعها 

سة التي تصوَّرها كولانج.  ة، وليس استمرار الأسرة المقدَّ بصفة عامَّ

إذاً، كانت هذه هي أهمُّ التصويبات التي قمنا بها من أجل التعرُّف على الشكل الحقيقيِّ 

التي  التطوُّرات  على  للتعرُّف  انطلاق  نقطة  إلينا  بالنسبة  وهي  القديمة،  الإغريقيَّة  للأسرة 

وما  ق.م،  والخامس  الثامن  القرنين  بين  ما  الواقعة  الفترة  خلال  الإغريقيَّة  الأسرة  شهدتها 

تجدر الإشارة إليه قبل البدء بالتعرُّف على تلك التطوُّرات هو أنَّ الأسرة الإغريقيَّة لم تسر على 

وتيرة واحدة من التطوُّر في جميع المدن بل كان هناك خصوصيَّة فرضتها طبيعة التطوُّرات 

السياسيَّة والاجتماعيَّة لتلك المدن، ونتيجة لصعوبة البحث في تطوُّر الأسرة الإغريقيَّة في 

جميع تلك المدن قمنا باختيار النموذجين الأبرز وهما الأسرة الأثينيَّة والأسرة الإسبارطيَّة. 

�ة من القرن الثامن إلى القرن الخامس ة الأثينيَّ ر الأسرة الإغريقيَّ رابعاً: تطوُّ
يمثِّل المجتمع الأثينيُّ الاتِّجاه الرئيسيَّ لتطوُّر النظام السياسيِّ في دولة المدينة الإغريقيَّة 

، ونظام  بمراحله الخمس المتعاقبة، بدءاً من الحكم الملكيِّ، ومروراً بالحكم الأرستقراطيِّ



221 الحياة العامّة ونظام الأسرة عند الإغريق

]]]، وقد ترافقت الثورات 
حكم الأقليَّة، وحكم الطغاة، وانتهاء بمرحلة الحكم الديموقراطيِّ

الثامن  القرنين  بين  ما  الواقعة  الفترة  أثينا خلال  مدينة  التي شهدتها  والسياسيَّة  الاجتماعيَّة 

والخامس ق.م، مع تطوُّرات على صعيد الأسرة الأثينيَّة أوصلتها بشكل تدريجيٍّ إلى حالتها 

التي كانت عليها في القرن الخامس ق.م. استمرت الأسرة الأثينيَّة حتى القرن السابع ق.م 

على ما كانت عليه سابقاً، ومن دون أيِّ تغُّي يذكر، ولكن ابتداء من القرن السابع ق.م، أي 

كانت  التعديلات  تلك  وأولى  كيانها،  التعديلات على  بعض  نشهد  بدأنا  الثانية،  الثورة  مع 

م بينهم، وتجدر  التخفيف من حقوق الباكورة لمصلحة الأخوة، وبالتالي أصبح الميراث يقسَّ

الإشارة إلى أنَّ هذا التعديل لم يحدث فجأة، بل كان تدريجيَّاً وتجلَّت بدايته الأولى في أن 

يكون ربُّ الأسرة حرَّاً في إعطاء أبنائه الصغار نصيباً معيَّناً الميراث، ثم تحتَّم بعد ذلك على 

أن يكون للابن الأكبر نصيب مضاعف على الأقل، وأخيراً سمح بأن تكون القسمة متساوية 

ولكن ذلك لم يحصل حتى القرن السادس ق.م. أما بالنسبة إلى التعديل الثاني الذي طرأ 

على كيان الأسرة خلال الثورة الثانية فكان قد تحرَّر معظم الموالي من سلطة أرباب الأسر 

الأثينيَّة]]]. لقد كان لهذين التعديلين اللذين طرآ على كيان هذه الأسرة دور بارز في تسريع 

وتيرة التطوُّر الاجتماعي، فبعد سلسلة من الأحداث السياسيَّة والاجتماعيَّة، واحتدام النزاع 

بين الطبقات المكوِّنة للمجتمع الأثيني، وعدم وجود قوانين مدوَّنة تكفل الحقوق القانونيَّة 

القوانين، وقد عُهد بهذه  العمل على تدوين  الحاكمة إلى  الطبقات  لكلِّ طبقة... اضطرت 

ع دراكون في عام 621 ق.م]]]، وبذلك برز دور القانون لأول مرَّة كأداة  ة إلى المشرِّ المهمَّ

للتعامل داخل المجتمع، وكان من أهمِّ ما جاء في قوانين دراكون في ما يخصَّ الأسرة هو 

العصبيَّة  وإضعاف  الجماعيَّة،  العقوبة  بمبدأ  الشخصيِّ  الانتقام  واستبدال  الثأر،  مكافحة 

يسمح  ولم  القتيل،  بدم  لهم  يحقُّ  الذين  للأشخاص  القرابة  درجات  د  حدَّ لأنَّه  القبليَّة 

يَّة بين أسرتَْ القاتل والمقتول إلاَّ باتفاق جميع الأقارب، وكان يكفي أن  بالمصالحة على الدِّ

يخالف شخص واحد ]كحقِّ الفيتو[ حتى يصبح من الضروريِّ الرجوع إلى المحاكم. إنَّ 

حقَّ الفيتو هذا ساعد على تقوية الروح الفرديَّة، إذ أصبح كلُّ عضو من أعضاء الأسرة يشعر 

]]]- ساره، خليل: تاريخ الإغريق، منشورات جامعة دمشق، 2014/2013 م، ص 385.

]]]- المرجع السابق: ص 410.

مة في التاريخ الحضاري، الإسكندريَّة، 1991 م، ص 123. ]]]- يحيى، لطفي عبد الوهاب: اليونان مقدِّ



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(222

بقيمته الشخصيَّة وحقِّه في الاستقلال والرأي. وفي مطلع الألف السادس ق.م، وبالتحديد 

في عام 594 ق.م، عُهد إلى الحكيم صولون بوضع قوانين لمعالجة الأوضاع المتردِّية التي 

ة بوضع الأسرة الأثينيَّة تقسيم الميراث  وصلت إليها أثينا، وكان من أبرز الإصلاحات الخاصَّ

بين الأخوة، ولكن لم يكن التقسيم حتى الآن بالتساوي، إذ نجد في قانون صولون بعض 

التفضيل للابن الأكبر، كما أنَّ هذا القانون لم ينص على منح الأخت نصيباً من الميراث، فهو 

ة التي طرأت  يقول »تحدث القسمة بين الأبناء«]]] أي الذكور فحسب. ومن التطوُّرات المهمَّ

على الأسرة الأثينيَّة أيضاً ضمن قانون صولون كانت قبول القرابة عن طريق النساء، ولكن 

وضعت في مرتبة أدنى من مرتبة القرابة عن طريق الذكور، إذ جاء فيه: »إذا مات والد ولم 

يترك وارثاً من صلبه غير ابنته، يرث أقرب العصبة ويتزوَّج البنت، وإذا لم يترك ولداً، يرثه أخوه 

لا أخته وأخوه الشقيق أو من الصلب وليس أخاه من الرحم، وعند انعدام الأخوة أو أبناء 

الأخوة ينتقل الإرث إلى الأخت، وإذا لم يكن هناك أخوة ولا أخوات ولا أبناء أخوة، يرثه 

وبذلك  الأخوال«]]]،  أبناء  إلى  الإرث  يتحوَّل  عم  أبناء  يوجد  وإذا لم  وأبناؤهم،  العم  أبناء 

أصبح للنساء حقُّ في الإرث ولكن من دون حقِّ الرجال. وفضلاً عن ذلك، اعترفت قوانين 

ثروته  التصرُّف في  للمالك حقَّ  وأجازت  الشخصيَّة،  الملكيَّة  الوصيَّة وبحقِّ  بحقِّ  صولون 

ويوصي بها لمن يشاء، إلاَّ أنَّ الابن يبقى الوارث الإلزامي. أما بخصوص السلطة الأبوية، 

فقد وضع صولون حدوداً لها تماشياً مع الأخلاق الجديدة، إذ حرَّم على الأب أن يبيع ابنته 

كما كان الحال سابقاً إلاَّ إذا ارتكبت خطيئة فاحشة، وكذلك الحال بالنسبة إلى الابن، وسمح 

أيضاً للابن عند بلوغه سناً معيَّناً أن يتخلَّص من السلطة الأبويَّة المطلقة. ومن التجديدات 

ة أيضاً في هذا القانون أنَّه منح حقَّ المقاضاة من أجل الجريمة لكلِّ مواطن بعدما كان  المهمَّ

بقي  فقد  المرأة،  إلى  بالنسبة  وأخيراً،  عليه فحسب.  المجني  فقط لأسرة  منحه  قد  دراكون 

د  أن توصي بثروتها، وكذلك حدَّ القديم عندما حرَّم عليها  العرف  مع  متَّفقاً  قانون صولون 

طبيعة الإرث الذي ترثه بمجرَّد الانتفاع بالثمار فحسب، ولكنه ابتعد عن العرف القديم عندما 

م،  السابق، 2014/2013  المرجع  ساره، خليل:  نقلًا عن  بيرهوس، 51.  ميراث  أبولودوروس، 20،  ميراث  إيسايوس،   -[[[

ص422.

]]]- بلوتارخوس: العظماء، عظماء اليونان والرومان والموازنة بينهم، ترجمة ميخائيل بشاره داود، دار العصور للطبع والنشر، 

مصر، المجلَّد الأول، 1928م، صولون.



223 الحياة العامّة ونظام الأسرة عند الإغريق

تعديلات  هناك  ليس  بستراتوس،  ما يخصُّ إصلاحات  بائنتها. وفي  باسترداد  للمرأة  سمح 

أفراد  أيدي  في  الثروة  تمركز  دون  من  بالحيلولة  ة  الخاصَّ التعديلات  بعض  باستثناء  تذكر 

الأثينيَّة  الأسرة  على  كبير  أثر  لها  كان  فقد  كليسيثنيس  إصلاحات  إلى  بالنسبة  أما  قلائل. 

وخصوصاً ما يتعلَّق بالحدِّ من العصبيَّة القبليَّة والعائليَّة، إذ كان سكان أثينا قبل كليسيثنيس 

ة تتوارث الزعامة منذ زمن  ينقسمون إلى أربع قبائل، وكلٌّ منها تنقسم بدورها إلى أسر عدَّ

طويل، ومن تلك الأسر الكبيرة كانت تتألَّف طبقة النبلاء التي تسيطر بالاستناد إلى ثروتها 

لمجلس  الأعضاء  انتخاب  عند  إرادتها  وتفرض  القبيلة،  أفراد  سائر  على  أتباعها  وكثرة 

الأربعمائة، ولأجل تجريد هؤلاء النبلاء من تأثيرهم ذاك، اتخذ كليسيثنيس إصلاحات ثوريَّة 

، ومن دون أدنى  الديموقراطيِّ الشعبيِّ  النظام  ، وإشهار  الفرديِّ الحكم  للحيلولة دون  ة  عدَّ

ل معها المجتمع الأثينيُّ  تبدَّ إذ  أثر كبير على الأسرة الأثينيَّة،  لتلك الإصلاحات  شكٍّ كان 

لاً كاملاً، وقد أدرك أرسطو الأبعاد الاجتماعيَّة والسياسيَّة لإصلاحات كليسيثنيس، فوصفه  تبدُّ

بما يلي: »إن كليسيثنيس جعل انتماء الأهالي إلى الديموس بمثابة رابطة أخويَّة بينهم، بحيث 

أنَّ أبناء الديمات المختلفة لا يخاطب بعضهم بعضاً بأسماء آبائهم، ولكن باسم الديموس 

المنتمي إليه الشخص، وقد استمرَّ الأثينيون يتخاطبون في ما بينهم باسم الديموس... ولكنه 

ة«]]]، ومن أبرز الإصلاحات التي قام  سُمح للجميع بالمحافظة على صلاتهم الأسريَّة الخاصَّ

مزج  بهدف  القديمة]]]،  الأربع  عن  عوضاً  عشر  إلى  القبائل  تقسيم  هي:  كليسيثنيس  بها 

بعضهم ببعض، حتى يمكن أن يشترك عدد أكبر في مباشرة شؤون الدولة، وذلك بقبولهم 

ضمن هيئة المواطنين، حيث وزَّع السكان في القبائل والأحياء لا بحسب مولدهم بل بحسب 

وحداتهم الإداريَّة، وبالتالي لم يكن هناك أيُّ وزن للمولد، وهذا ما أدَّى إلى إضعاف القبيلة، 

وإضعاف كيان الأسرة القديمة التي كانت قائمة على النسب. ثم قام بتقسيم كلِّ قبيلة من 

تلك القبائل العشر إلى مائة جماعة]]]. وأدخل في كلٍّ منها عدداً متساوياً من الجماعات التي 

تتألف من جماعات مختلفة في  الآن  القبيلة  وبالتالي أصبحت  مناطق مختلفة،  تعيش في 

]]]- أرسطو: الدستور الأثيني، ترجمة أوغسطين بربارة البوليسي، إصدار اللَّجنة الدوليَّة لترجمة الروائع الإنسانيَّة، الأونيسكو، 

بيروت، 1967، 6-1/21. 

]]]- المصدر السابق، 2-1/21. 

]]]- المصدر السابق، 5/16.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(224

مواطن  لكلِّ  المواطنة  د  حدَّ كما  تدريجيَّاً.  جذورها  القديمة  الأسر  أفقد  ما  وهذا  النسب، 

بحسب تسجيله في الديموس الذي كان يسكنه عام 507 ق.م، وهي سنة صدور القانون، 

ة حسب ظروف سكنى أفرادها في ذلك العام،  وبالتالي توزَّعت الأسر الكبيرة على ديمات عدَّ

ت إقامة الأسرة ظلَّت منتمية إلى الديموس  وهكذا انكسرت رابطة النسب القديم، ومهما تغَّي

الذي عاشته  الوضع لجديد  أدَّى إلى  ما  مرَّة سنة 507 ق.م، وهذا  أول  فيه  لت  الذي سجِّ

الأسرة الإغريقيَّة في القرن الخامس ق.م، إذ أصبحت الأسرة صغيرة بحكم الوضع الجديد 

]أي اختفاء الأسرة القديمة[، وبحكم الظروف الاقتصاديَّة للأثينيين]]]، وأصبح القانون هو 

المنظِّم الأساسيِّ لشؤون تلك الأسر، ولكن رغم ذلك نلحظ استمرار بعض التقاليد القديمة، 

الأبويَّة  السلطة  هنا  المقصود  وليس  الأبويَّة  وبالسلطة  المرأة،  بوضع  يتعلَّق  ما  وخصوصاً 

السابقة، ولكن سلطة الأب على عائلته الصغيرة، ومثال على ذلك كان في وسعه طبقاً لعادات 

يحُتفل بقبول  الولادة،  اليوم الخامس من  الطفل المولود للموت، ففي  الإغريق أن يعرِّض 

الطفل المولود في عضويَّة الأسرة، وفي هذا الاحتفال كان للأب الحقُّ الكامل في اختيار 

الحياة أو الموت لطفله، وكان ذلك يتوقَّف على أمرين: الأول يتعلَّق بسلامة الطفل الوليد، 

تربية  أرباب الأسر الإغريقيَّة على  بالوضع الاقتصاديِّ للأسرة، وعدم مقدرة  يتعلَّق  والثاني 

أولادهم، ما أدَّى إلى إقدام الأب في بعض الأحيان على التخلُّص من أبنائه عن طريق القتل 

ة. وفي ما يخصُّ المرأة، كان يقتصر دورها على  أو بيع الأبناء كعبيد، أو تركهم في أماكن عامَّ

تربية الأطفال والإشراف على شؤون المنزل، وكانت خاضعة للرجل وللشروط التي يضعها، 

فإذا أرادت على سبيل المثال الخروج من المنزل وجب عليها أن تحتجب، وكان هذا فرض 

على المرأة الأثينيَّة الحرَّة من دون الجواري أو الأجنبيَّات، وكان الخمار الذي تضعه على 

 . ة لا يجوز أن تُسَّ وجهها بموجب الأعراف الأثينيَّة هو بمثابة الإعلان بأنَّها ملكيَّة خاصَّ

ويقول كسنوفون: »ليس مما يشُرِّف المرأة أن تكون خارج بيتها، وكذلك ليس مما يشُرِّف 

ة أطول مَّم يقضيها خارجه«]]]، إذاً، كانت المرأة أدنى منزلةً من الرجل،  الرجل أن يبقى فيه مدَّ

و النصوص الأدبيَّة الإغريقيَّة، إذ يقولون إنَّ المرأة  ولكن ليس إلى الحدِّ الذي يصوِّره مفسِّ

الخشاب،   المحسن  عبد  ترجمة  الخامس،  القرن  أثينا في  والاقتصاد في  السياسة  اليونانيَّة،  ة  العامَّ الحياة  ألفريد:  زيمرن،   -[[[

المركز القومي للترجمة، القاهرة، 2009 م، ص 402.

[2]- ANDERSON J. K.: Xenophon, Duckworth, 1974, P. 177.



225 الحياة العامّة ونظام الأسرة عند الإغريق

الأثينيَّة كانت بموجب القانون عديمة الأهليَّة القانونيَّة، فلا تستطيع أداء الشهادة في المحاكم، 

أو أن تكون طرفاً في أيِّ عقد قانونيٍّ، وكانت تظلُّ تحت وصاية زوجها حتى مماتها، وكانت 

أيضاً مقيَّدة في حريَّتها ونشاطاتها، ومَّم لا شكَّ فيه أنَّ تلك التفسيرات كانت خاطئة إلى حدٍّ 

ذة على الأواني الفخاريَّة العائدة للقرن الخامس ق.م تظُهر الفتيات  كبير، لأنَّ الرسوم المنفَّ

الأولمبيَّة،  الألعاب  دورة  في  كالسباق  الرياضيَّة  الألعاب  أنواع  مختلف  يمارسن  وهنَّ 

والاستحمام في أحواض السباحة، ويظهرن أحياناً وهنَّ حاملات جرار الماء من النافورات 

ة، أو سائرات في موكب عيد الربَّة أثينا الكبير إلى جانب الفتيان والرجال... وتشير تلك  العامَّ

تفسيراتها  أو  الأدبيَّة  النصوص  مه  تقدِّ الذي  الحال  عن  للمرأة  مختلف  حال  إلى  الرسوم 

ا ما يخصُّ الزواج، فقد كان السائد هو  الخاطئة، إذ تظهرها تتمتَّع بقسط كبير من الحريَّة. أمَّ

د الزوجات، فلم يبح القانون صراحةً بالزواج من اثنتين إلاَّ  ، وبالنسبة إلى تعدُّ الزواج الأحاديَّ

ت إلى صقلِّية عام 415 ق.م]]]، وكان ذلك نتيجةً  ر أي بعد الحملة التي سُيِّ في وقت متأخِّ

للقضاء على عدد كبير من المواطنين خلال الحروب. وكانت السنُّ المثاليَّة لزواج الرجال 

عاماً،  عشر  الخمسة  هي  الفتيات  لزواج  المثاليَّة  السنُّ  كانت  حين  في  عاماً،  الثلاثين  هي 

وجرت العادة أن يتمَّ الزواج باتفاق والدي الزوجين، وكان يتوجَّب على والد الفتاة أن يهيِّئ 

لابنته بائنة من المال والثياب والجواهر، ومن العبيد في بعض الأحيان، وكانت هذه البائنة 

تبقى على الدوام ملكاً للزوجة، وبعد الاتفاق عليها تتمُّ الخطبة رسميَّاً في بيت والد الفتاة، 

وبحضور الشهود، ومن دون أن يكون حضور الفتاة ضروريَّاً، وإذا لم تتمَّ الخطبة الرسميَّة 

بهذه الطريقة، لا يعترف القانون الأثينيُّ بالزواج، وبعد الخطبة بأيام تقام وليمة في منزل والدة 

الفتاة، وبحضور رجال ونساء الأسرتين، وفي نهاية الوليمة يأخذ العريس عروسه ويسير إلى 

عربة تقلُّهما إلى بيت والدته في موكب من الأصدقاء ومن الفتيات العازفات على القيثارة، 

يقوم  البيت  إلى  وصولهما  وعند  الزواج،  أناشيد  وتنُشد  بالمشاعل،  الطريق  لهما  ويضُاء 

العروس، ثم يرافق  العريس  الدار، ويحيِّي والدا  العريس بحمل عروسه ويتخطَّى بها عتبة 

وينتظرون صاخبين  الزواج،  أنشودة غرفة  ينشدون  العروسين إلى حجرتهما وهم  الضيوف 

ا الطلاق فكان من السهل  عند بابها حتى يعلن لهم العريس أنَّه قد جنى ثمرة الزواج]]]. أمَّ

[1]- GLOTZ G.: The Crekke city, London, 1929, P. 296. 

]]]- ساره، خليل: المرجع السابق،  2014/2013 م، ص 527.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(226

على الرجل أن يطلِّق زوجته من دون إبداء أيِّ أسباب، وكان عقم الزوجة سبباً كافياً لطلاقها 

لأنَّ الغرض من الزواج عندهم هو إنجاب الأولاد، أما إذا كان الزوج نفسه عقيماً فقد كان 

القانون يجيز أن يستعين  بأحد أقاربه، وكان الطفل الذي يولد نتيجة لهذا الاتصال ينسب إلى 

الزوج نفسه، وتجدر الإشارة إلى أنَّ الزنى لم يكن يؤدِّي إلى الطلاق إلاَّ إذا ارتكبته الزوجة، 

وكان الزوج في هذه الحالة، وبحكم العادة، يخُرج زوجته من بيته]]]، وكان القانون يعاقب 

متى  زوجها  ترك  للزوجة  يبُاح  يكن  ولم  بالإعدام،  متزوِّجة  بامرأة  زنى  إذا  والرجل  الزانية 

والشريعة  العادات  كانت  إذاً،  أبيهم،  مع  الأطفال  يبقى  الزوجان  افترق  حال  وفي  شاءت، 

كبير.  حدٍّ  إلى  الرجل  جانب  إلى  تقف  والمرأة  الرجل  بين  بالعلاقة  يختصُّ  ما  في  الأثينية 

وأخيراً، بالنسبة إلى تربية الأطفال، فقد كانت من أولويَّات الأسرة الأثينيَّة، رغم عدم إلزاميَّة 

التعليم كما كان الحال في إسبارطة، فبالنسبة إلى الأطفال الذكور كانوا يذهبون إلى المدرسة 

في سن السادسة، ويبقون فيها حتى الرابعة عشرة أو السادسة عشرة من أعمارهم، وإلى ما 

بعد السادسة عشرة إذا كان الطفل من أبناء الأثرياء، إذ كانوا يتابعون تعليمهم العالي على يد 

عناية  يعتنوا  أن  أثينا  ة شبان  عامَّ ينتظر من  كان  السادسة عشرة  بلوغهم سن  وبعد  العلماء، 

بون على العَدْو والقفز وقذف الحراب وسَوْق المركبات  ة بالتربية البدنيَّة، إذ كانوا يدرَّ خاصَّ

ة عامين، يأكلون ويعيشون  ، وعادة ما كانت تلك التدريبات تستمرُّ لمدَّ والمصارعة والصدِّ

خلالها مجتمعين، ويلبسون حللاً رسميَّة ذات روعة وبهاء، وكانوا في السنة الأولى يخضعون 

، ويتلقُّون محاضرات في الآداب والموسيقى والهندسة  لنظام صارم من التدريب الرياضيِّ

النظريَّة وعلوم البلاغة]]]، وفي سن التاسعة عشرة كانوا ينهون دراستهم العسكريَّة ويتخرَّجون 

ليصبحوا جنوداً. وبعد أن يصل الشباب إلى سنِّ الحادية والعشرين من عمرهم يتحرَّرون من 

ا بالنسبة إلى البنات، فكنَّ يدرسن في  السلطة الأبويَّة وينتظمون رسميَّاً في عداد المواطنين. أمَّ

، وكان تعليمهنَّ يقتصر في الغالب على علم تدبير المنزل، إذ كانت أمهاتهنَّ يعلمنهنَّ  منازلهنَّ

أصول الغزل والنسيج والتطريز... وكانت بعض أمهات الأسر الثريَّة يعلِّمن بناتهنَّ القراءة 

والكتابة والحساب]]].

[1]- WESTERMARCK E.: History of human marriage, 3 V, London, 1921, P. 319. 

[2]- GARDNER A. E.: Anciens Athens, N. Y. 1902, P. 483.

]]]- أنظر: ساره، خليل: المرجع السابق، 2014/2013 م، ص 542-537.



227 الحياة العامّة ونظام الأسرة عند الإغريق

ة من القرن الثامن إلى القرن الخامس ة الإسبارطيَّ ر الأسرة الإغريقيَّ خامساً: تطوُّ
 ، خلافاً للحراك السياسيِّ الكثيف الذي شهدته أثينا، لم يحدث في إسبارطة أيُّ تطوُّر سياسيِّ

إذ استمرَّت طيلة أربعة قرون على نظام حكم الأقليَّة، المصان من خلال قانون ليكورجوس]]]، 

، وأصبح المنظِّم الأساسيَّ لشؤون الأسرة  الذي فرض قيوداً صارمة على المجتمع الإسبارطيِّ

التي كانت صغيرة نسبيَّاً، وتتألَّف من الأب والأم والأولاد والعبيد الذين وزَّعتهم الدولة على 

الأسر الإسبارطيَّة، ليقوموا بالأعمال الزراعيَّة والخدمة المنزليَّة لدى تلك الأسر، إذ كانت الدولة 

ترعى شؤونها ليكون ذكورها البالغين متفرِّغين للتدريبات العسكريَّة، حيث أعطت لكلِّ مواطن 

مساحة كبيرة من الأراضي الزراعيَّة، أطلق عليها اسم الأراضي الأميريَّة، وهذه المساحة لم 

تكن قابلة للبيع أو القسمة، بل هي ملك للدولة تعطيها لربِّ الأسرة ليعيش من محصولها هو 

وزوجته وأولاده، وفي حال وفاته تنتقل الأرض بالوراثة إلى الإبن الأكبر، وفي حال عدم وجود 

وريث تعود إلى الدولة. فضلاً عن ذلك، قامت الدولة أيضاً بتوزيع عدد من العبيد على كلِّ 

أسرة من أجل العمل في الأرض، والقيام بالخدمة المنزليَّة، وذلك ليكون الإسبارطي متفرِّغاً 

للتدريبات العسكريَّة. وكانت الحكومة تشجع مواطنيها على الزواج، حيث تعدُّ العزوبة جرماً 

، وكان يمهَّد للزواج من قبل الأبوين،  كبيراً، ولم يكن للفتاة أيُّ رأي في اختيار زوجها المستقبليِّ

وبعد اتفاق الأسرتين يتمُّ الزواج بقيام الرجل بخطف خطيبته بالقوة، وكان يتوجَّب على الفتاة 

أن تبدي مقاومة شديدة، إذ كان اللَّفظ المعبِّ عن الزواج هو الاغتصاب، وكانت تتمُّ طقوسه 

وفقاً لهذا المعنى، وفي حال لم يتمَّ الزواج بهذا الشكل، فإنهم كانوا يجمعون عدداً من الرجال 

غير المتزوجين ومثلهم من النساء، ويدفعون جميعاً إلى غرفة مظلمة ليخطف كلُّ واحد زوجة 

له. وجرت العادة أن تبقى العروس عند أبويها وقتاً ما، وأن يبقى العريس في ثكنته لا يزور 

زوجته إلاَّ خلسة، وكانا يعيشان على هذا النحو زمناً طويلاً، قد يستمر حتى إنجاب الأولاد، 

ا ما يتعلَّق بطبيعة الزواج في ما إذا كان فرديَّاً أم جماعيَّاً، فقد  وبعدها يسمح لهما بأن ينشئا بيتاً. أمَّ

لته الدولة حتى  فسَّ فريدرك أنجلس ذلك بقوله: »كان في إسبارطة نوع من الزواج الفرديِّ عدَّ

[1]- LONIS R.: Le monde méditerranéen et ses voisins du nord jusqu’en 300 av. J.-C., Le monde grec durant 

les périodes archaïque et classique. La polis à l’époque classique. In: Albert Ollé-Martin, Caroline Aymé-

Martin, Avec la collaboration de Khadija Touré. History of Humanity, Vol III: From the Seventh Century 

BC to the Seventh Century AD. l’Organisation des Nations Unies pour l’éducation, la science et la culture 

(UNESCO), Paris et Routledge, Londres, 1996, p. 371- 376.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(228

«]]]، ويدعم  يتماشى مع الأداء السائد، وهو زواج يحمل الكثير من خواصِّ الزواج الجماعيِّ

ذلك الرأي سخرية ليكورجوس من الغيرة ومن احتكار الأزواج حيث قال: »إنَّ من أسخف 

الأشياء أن يعنى الناس بكلابهم وخيلهم، فيبذلون جهدهم ومالهم ليحصلوا منها على سلالات 

وا بهنَّ في إنجاب الأبناء«]]]، وقد  جيِّدة، ثم تراهم مع ذلك يبقون زوجاتهم في معزل ليختصُّ

ة أن يتَّخذوا زوجة مشتركة لهم]]]،  امتثل الإسبارطيون لنصيحة مشرِّعهم، فكان يمكن لأخوة عدَّ

وأحياناً كان الشخص الواحد يستطيع مشاركة صديقه في زوجة إن كانت له رغبة فيها، وفي 

أحيان أخرى كان الرجال يعيرون زوجاتهم إلى رجال ذوي قوَّة غير عاديَّة حتى يكثرن بذلك 

الأطفال الأقوياء. ويقول أنجلس في ذلك: »وكان من اللاَّئق عندهم أن يضع الرجل زوجته 

، وإن لم يكن هذا الفحل من عداد المواطنين«]]]، كما كان ينتظر من  تحت تصرُّف فحل قويٍّ

الرجال الذين أنهكهم المرض أو أعجزتهم الشيخوخة أن يدعوا الشبان ليعينوهم على تكوين 

أسرة قويَّة]]]. وتجدر الإشارة إلى أنَّه لم يكن يسمح للفتاة المريضة بالزواج، حرصاً على النسل 

ة، إذ كان عليها أن تحجم هي نفسها عن الزواج]]]، وكذلك الحال بالنسبة إلى  المكتمل الصحَّ

الفتيات القصيرات الطول والضئيلات في الحجم]]]، وكان الزواج الذي لا يؤدِّي إلى إنجاب 

الأولاد يثير نقمة الإسبارطيين، إذاً كانت المرأة تعامل كما تعامل الماشية التي يرغب مربِّيها في 

د  ، وكذلك الحال في ما يتعلَّق بتعدُّ تحسين نسلها. وبالنسبة إلى الطلاق، فكان غير مستحبٍّ

دة بالانقراض. وفي ما يختصُّ بالميراث، لم تكن الفتاة ترث  الزوجات إلاَّ إذا كانت الأسرة مهدَّ

إلاَّ بموافقة الأب، لأن الميراث للأبناء، وفي حال عدم وجود أبناء كان يحقُّ للأب أن يتبنَّى أبناء 

بموافقة الملكين، أو أن يورِّث الابنة ويقوم بتزويجها لأيِّ شخص يشاء أو يوصي بذلك لمن 

يشاء. وفضلاً عن تلك القيود الصارمة التي فرضتها الدولة على العائلة الإسبارطيَّة، فقد فرضت 

م، موسكو، 1986 م، ص 79. ]]]- أنجلس، فريدرك: أصل العائلة والملكيَّة الخاصة والدولة، ترجمة إلياس شاهين، دار التقدُّ

ة الحضارة، 6، الجزء الأول من المجلَّد الثاني، حياة اليونان، ترجمة محمد بدران، المنظَّمة العربيَّة  ]]]- ديورانت، ول وايريل: قصَّ

للتربية والثقافة والعلوم، القاهرة، 1953 م، ص 158.

]]]- أنجلس، فريدرك: المرجع السابق، 1986 م، ص 79.

]]]- المرجع نفسه: ص 79.

]]]- ديورانت، ول وايريل: المرجع السابق، 1953 م، ص 154.

[6]- DONALDSON J. W.: Herposition and influence in ancient Greece and Rome, and among early chistians 

press. N, Y, 1937, P. 32. 

]]]- عياد، محمد كامل: تاريخ اليونان، الجزء الأول، الطبعة الأولى، دمشق، 1969 م، ص 186.



229 الحياة العامّة ونظام الأسرة عند الإغريق

نظاماً صارماً للتربية منذ الولادة، إذ كان يتوجَّب على المرأة عند ولادتها أن تغمِّس المولود في 

دنٍّ من النبيذ وتتركه للحظات فإن بقي حياً دلّ ذلك على قوة بنيته واستحق التربية، وإن مات 

تكون الأم قد أدت واجبها تجاه المجتمع بأن خلَّصته من كائن ضعيف لا يستحقُّ الحياة]]]، 

وبعد ذلك يعرض المولود على لجنة من المراقبين، فإذا تبَّي ضعفه أو وجد فيه نقصاً كان 

ه كي ترضعه  يقذف به من ذروة الجبل ليموت جوعاً أو قتلاً، أما إذا كان سليماً فيعاد إلى أمِّ

وتقوم على تربيته حتى سنِّ السابعة، وخلال تلك الفترة كان يتوجَّب على الأم أن تسير وفقاً 

لنظام نصحت به الدولة في تربية الطفل، وبعد انقضاء السبع سنوات ينفصل الابن عن أسرته 

وتتوَّل الدولة تربيته حتى سنِّ الثلاثين، ثم يصبح في عِداد المواطنين ويتمتَّع بجميع حقوقه 

المدنيَّة. أما بالنسبة إلى الفتاة، فكنَّ أيضاً خاضعات لمراقبة الحكومة، ولكنها كانت تترك لتربَّ 

في منزل والدها، وقد فرُض عليها القيام ببعض الألعاب الرياضيَّة العنيفة لكي تصبح قويَّة 

البنية، صحيحة الجسم، صالحة في يسر للأمومة الكاملة]]].

خاتمة
ق.م،  والخامس  الثامن  القرنين  بين  ما  الواقعة  الفترة  خلال  الإغريقيُّ  المجتمع  عاش 

ة، الأول تمثِّله مدينة إسبارطة، والثاني  نمطين مختلفين ومتعارضين من أنماط الحياة العامَّ

تمثِّله مدينة أثينا، وبالاعتماد على دراسة المصادر الوثائقيَّة والكتابيَّة الإغريقيَّة يتبَّي لنا أنَّ 

ة في إسبارطة كانت تتَّسم بالانعزال والانغلاق على نفسها وعدم قابليَّتها للتطوُّر،  الحياة العامَّ

أقليَّة  أنَّهم  المواطنين  لشعور  نتيجةً  الإسبارطي  القانون  فرضها  التي  الانعزال  سياسة  بفعل 

ة في أثينا  حاكمة لأغلبيَّة حاقدة. كما يتبَّي لنا أيضاً من خلال تلك المصادر أنَّ الحياة العامَّ

كانت تتَّسم بالانفتاح وبقابليَّتها للتطوُّر، وبقدرتها على إنتاج مواطن أقرب إلى الكمال من 

أثينا مدرسة  العامة في إسبارطة، ونتيجةً لذلك أصبحت  الحياة  أنتجه نمط  الذي  المواطن 

لكلِّ بلاد الإغريق.    

ل إلى بناء تصوُّر  أما فيما يتعلقّ بالأسرة فيمكننا القول إنَّ فوستيل دي كولانج لم يتوصَّ

ذلك  السبب في  ويعود  تفكُّكها،  ومراحل  وطبيعتها  القديمة  الإغريقيَّة  الأسرة  لشكل  مقنع 

]]]- وافي، علي عبد الواحد: الأدب اليوناني القديم، القاهرة، 1977 م، ص 34.

]]]- ديورانت، ول وايريل: المرجع السابق، 1953 م، ص 156.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(230

أنَّ المجتمع الإغريقيَّة في عصوره  إذ رأى  الديانة المنزليَّة،  الخاطئ عن طبيعة  إلى تصوُّره 

ة بها، أي  الباكرة كان مؤلَّفاً من مجموعة من الأسر، لكلِّ منها ديانتها المنزليَّة السريَّة الخاصَّ

أنَّها كانت تعيش حالة استقلال دينيَّة، وبالتالي فإنَّ ديانة كلِّ أسرة تختلف عن ديانة غيرها، 

هذا  من  وانطلاقاً  والنواة بمعزل عن غيرها،  الأصل  حقيقة  تعيش  أسرة  كلَّ  ما جعل  وهذا 

التصوُّر بدأ بتوصيف الأسرة الإغريقيَّة القديمة، ثم رسم مراحل تفكُّكها وصولاً إلى القرن 

ل إليه كولانج من  الخامس ق.م. وتجدر الإشارة إلى أنَّ الحكم الذي أطلقناه على ما توصَّ

تلك  تاريخ  لنا  تأمَّ فإذا  الإغريق،  عند  السريَّة  الأديان  لتاريخ  تفحَّصنا  من  نابع  علميَّة  نتائج 

الأديان عند الإغريق نلحظ وجود ثلاث أديان معاصرة للديانة المنزليَّة السابقة الذكر، وهي: 

الديانة الأليوسيَّة، والديانة الديونيسيَّة، والديانة الأورفيَّة المتأثرة بالديانة الديونيسيَّة، إذ يؤرِّخ 

ظهور الديانتين الأليوسيَّة والديونيسيَّة على الألف الثاني ق.م، في حين يؤرِّخ ظهور الديانة 

تلك  انتشرت  وقد  الديونيسيَّة،  بالديانة  متأثِّرة  وهي  ق.م  الأول  الألف  بداية  على  الأورفيَّة 

الأديان في أرجاء واسعة من بلاد اليونان، واستمرَّت حتى القرن الرابع ق.م وربما أكثر من 

ذلك، وبالتالي إذا تأملنا توصيف فوستيل دي كولانج للحالة الدينية التي كانت سائدة في 

لنا أيضاً طبيعة تلك الديانات السريَّة الثلاث المعاصرة  بلاد اليونان في العصور الباكرة، وتأمَّ

اليونان  التي كانت سائدة في بلاد  الدينيَّة  الحالة  تناقض في  للديانة المنزليَّة، نلحظ وجود 

خلال الألف الثاني قبل الميلاد، وبعد البحث في تلك الإشكاليَّة تبَّي لنا أنَّه لم يكن هناك 

ة، كانت تمارس بحكم  ة بكلِّ أسرة، بل كان هناك ديانات سريَّة عامَّ ديانة منزليَّة سريَّة خاصَّ

طبيعتها السريَّة على شكل حلقات منزليَّة ضيِّقة ضمن إطار الأسرة الواحدة، مع احتمال وجود 

العبادة الظاهريَّة، وانطلاقاً من هذا التصوُّر الجديد  البسيطة في طقوس  بعض الاختلافات 

فإنَّ تكوين الأسرة الإغريقيَّة لم يكن يقوم على أساس الرابطة الدينيَّة كما يقول كولانج، بل 

الجديد  التصوُّر  الدينيَّة مع هذا  الرابطة  الدم لأنَّ  رابطة  الطبيعيَّة أي  الرابطة  يقوم على  كان 

تشمل جميع معتنقي الديانة السريَّة العامة، وبناءً على ذلك، قمنا بإعادة تصويب للتوصيف 

الذي وضعه كولانج للأسرة الإغريقيَّة القديمة، وانطلاقاً من هذا التوصيف الجديد قمنا بتتبُّع 

مراحل تفكُّك الأسرة الإغريقيَّة القديمة حتى القرن الخامس ق.م، وذلك من خلال دراسة 

النموذجين الأبرز في تاريخ الإغريق وهما النموذج الأثيني والنموذج الإسبارطي، ونأمل أن 



231 الحياة العامّة ونظام الأسرة عند الإغريق

نكون وفِّقنا في الوصول إلى تصوُّر مقنع لشكل الأسرة الإغريقيَّة القديمة ومراحل تفكُّكها. 

وختاماً، تجدر الإشارة إلى أنَّنا اقتصرنا في هذا البحث على معالجة الأسرة الإغريقيَّة وفقاً 

للتصوُّر الجديد الذي قمنا ببنائه للحالة الدينيَّة التي كانت سائدة في بلاد اليونان خلال الألف 

الثاني ق.م، وبالتالي بقي هناك العديد من الإشكاليَّات العلميَّة التي أثارها هذا التصوُّر، وهي 

، ومن أبرزها نشوء دولة المدينة التي انطلق كولانج في معالجتها  بكلِّ تأكيد بحاجة إلى حلٍّ

أنَّ  وبما  أسلفنا،  كما  خاطئ  تصوُّر  وهو  المنزليَّة،  الديانة  لطبيعة  رسمه  الذي  التصوُّر  من 

البداية خاطئة فإنَّ النتيجة خاطئة. 



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(232

المصادر والمراجع
11 جامعة . مطبعة  كامبرج،  جونز،  س.  ه.  و.  ترجمة  مجلَّدات،   8 الأعمال،  أبقراط: 

هارفارد، 1923م. 

22 أرسطو: الدستور الأثيني، ترجمة أوغسطين بربارة البوليسي، إصدار اللَّجنة الدوليَّة .

لترجمة الروائع الإنسانيَّة، الأونيسكو، بيروت، 1967، 6-1/21. 

33 الشيخ، حسين: ديانات الأسرار والعبادات الغامضة في التاريخ، دار العلوم العربيَّة، .

بيروت، الطبعة الأولى، 1996 م.

44 كوفمان، كاثي ك: الطبخ في الحضارات القديمة، سلسلة الحياة اليوميَّة عبر التاريخ، .

ترجمة سعيد الغانمي، هيئة أبو ظبي للسياحة والثقافة، مشروع كلمة، الطبعة الأولى، 

2012م.

55 كيتو: الإغريق، ترجمة عبد الرزاق يسرى، مراجعة صقر خفاجة، دار الفكر العربي، .

القاهرة، 1962م.

66 أثينايوس: فلاسفة على المائدة، 7 مجلَّدات، ترجمة س. ب. غوليك، لندن، هاينمان .

وكامبرج، مطبعة جامعة هارفارد، 1927- 1941م.

77 ة والدولة، ترجمة إلياس شاهين، دار . أنجلس، فريدرك: أصل العائلة والملكيَّة الخاصَّ

م، موسكو، 1986 م. التقدُّ

88 ساره، خليل: تاريخ الإغريق، منشورات جامعة دمشق، 2014/2013 م..

99 عياد، محمد كامل: تاريخ اليونان، الجزء الأول، الطبعة الأولى، دمشق، 1969م..

1010 سينس،  وألكسندر  أولسن  دوغلاس  وشروح  ترجمة  الترف،  حياة  أرخستراتوس: 

أوكسفورد، المملكة المتَّحدة، مطبعة جامع أوكسفورد، 2000م.

1111 بينهم، ترجمة ميخائيل  اليونان والرومان والموازنة  العظماء، عظماء  بلوتارخوس: 

بشاره داود، دار العصور للطبع والنشر، مصر، المجلَّد الأول، 1928 م، صولون.



233 الحياة العامّة ونظام الأسرة عند الإغريق

1212 عجيبة، أحمد علي: دراسات في الأديان الوثنيَّة القديمة، دار الآفاق العربيَّة، القاهرة، 

الطبعة الأولى، 2004 م.

1313 العددان  الحضارات،  مهد  التاريخ،  فجر  في  والسلم  الحرب  قرار  حسام:  غازي، 

السادس والسابع، 2009م.

1414 أرسطوفانيس: الأعمال، تحرير وترجمة جفري هندرسون، كامبرج، مطبعة جامعة 

هارفارد، 1998م.

1515 أبو  الملاَّح،  وعمرو  الملاَّح  دينا  ترجمة  البلوبونيزيَّة،  الحرب  تاريخ  توكوديدس: 

ظبي، المجمع الثقافي، 2003 م.

1616 العالم من ظهور  ثقافات وحضارات  العالميَّة: شعوب  الموسوعة  غازي، حسام: 

الإنسان حتى الحرب العالميَّة الأولى، المجلَّد الخامس، قيد النشر.

1717 لندن، هاينمان  براونسن،  و.  كارلتون  ترجمة  أكسينوفون: الأعمال، 7  مجلَّدات، 

وكامبرج، مطبعة جامعة هارفارد، 1914- 1925م.

1818 توينبي، أرنولد: تاريخ البشريَّة، ترجمة نقولا زيادة، الأهليَّة للنشر والتوزيع، بيروت، 

الجزء الأول، الطبعة الثالثة، 1985 م.

1919 وافي، علي عبد الواحد: الأدب اليوناني القديم، القاهرة، 1977 م.

2020 دي كولانج، فوستيل: المدينة العتيقة، ترجمة عباس بيومي، مكتبة النهضة المصريَّة، 

القاهرة، 1950 م.

2121 ة  ة الحضارة، حياة اليونان، ترجمة محمد بدران، المنظمَّ ديورانت، ول وايريل: قصَّ

العربيَّة للتربية والثقافة والعلوم، القاهرة، 1953م.

ة اليونانيَّة، السياسة والاقتصاد في أثينا في القرن الخامس، 2222 زيمرن، ألفريد: الحياة العامَّ

اب، المركز القومي للترجمة، القاهرة، 2009 م. ترجمة عبد المحسن الخشَّ

مة في التاريخ الحضاري. الإسكندريَّة، 1991 م.2323 يحيى، لطفي عبد الوهاب: اليونان مقدِّ



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(234

24.	ANDERSON J. K.: Xenophon, Duckworth, 1974.

25.	ANDERSON J. K.: Xenophon, Duckworth, 1974.

26.	RUNNELS C., MURRAY P. M.: Greece Before History: An 

Archaeological Companion and Guide. Stanford University Press, 

2001.

27.	ZIMMERN A.: The Greek Commonwealth. Oxford, 1924.   

28.	SAKELLARIOU M. and DOUMAS C.: THE AEGEAN WORLD: 

THE MIDDLE AND LATE BRONZE AGE (2100–1100 BC). In: A. 

H. Dani, J.-P. Mohen, J. L. Lorenzo, V. M. Masson, T. Obenga, M. 

B. Sakellariou, B. K. Thapar Zhang Changshou, S. J. De Laet. History 

of Humanity − Vol. 2:  From the Third Millennium to the Seventh 

Century B. C., l’Organisation des Nations Unies pour l’éducation, la 

science et la culture (UNESCO), Paris, et Routledge, Londres, 1996.

29.	SANDYS JOHN PINDAR: The Odes of Pindar including the Principal 

Fragments. Cambridge, MA: Harvard University Press, London, 

William Heinemann Ltd, 1937.

30.	WESTERMARCK E.: History of human marriage, 3 V, London, 1921.

31.	DAVID AUNE: The Eleusinnian Mysteries, Religion and Ethics 

Institute, 1976.

32.	DE BEUVOIR SIMONE: The second sex trans by H, M Parshley, 

Penguin books, 1987.

33.	DELIVORRIAS A.: Le monde grec durant les périodes archaïque et 

classique: Les arts. In: Albert Ollé-Martin, Caroline Aymé-Martin, Avec 



235 الحياة العامّة ونظام الأسرة عند الإغريق

la collaboration de Khadija Touré. History of Humanity, Vol III: From 

the Seventh Century BC to the Seventh Century AD. l’Organisation 

des Nations Unies pour l’éducation, la science et la culture (UNESCO), 

Paris et Routledge, Londres, 2005, P. 411413-.

34.	DONALDSON J. W.: Herposition and influence in ancient Greece and 

ome, and among early chistians press. N, Y, 1937.

35.	DONALDSON, JAMES WOMAN: Herposition and influence in 

ancient Greece and Rome, and among early chistians press. N, Y, 1937.

36.	DOUMAS C.: Le monde égéen au néolithique, In: CORIENNE JULIEN 

avec la collaboration de Khadija Touré 2000. History of Humanity – 

Vol I: Prehistory and the Beginning of Civilization, l’Organisation des 

Nations Unies pour l’éducation, la science et la culture (UNESCO), 

Paris et Routledge, Londres, 2000.

37.	GARDNER A. E.: Anciens Athens, N. Y. 1902.

38.	GLOTZ G.: The Crekke city, London, 1929.

39.	HENRICHS A.: “‘Hieroi Logoi’ ” and ‘Hierai Bibloi’: The (Un) Written 

Margins of the Sacred in Ancient Greece,” Harvard Studies in Classical 

Philology 101, 2003.

40.	MOSSÉ C.: Le monde grec durant les périodes archaïque et classique: 

Religion, philosophie, sciences et techniques.  In: Albert Ollé-Martin, 

Caroline Aymé-Martin, Avec la collaboration de Khadija Touré. History 

of Humanity, Vol III: From the Seventh Century BC to the Seventh 

Century AD. l’Organisation des Nations Unies pour l’éducation, la 



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(236

science et la culture (UNESCO), Paris et Routledge, Londres, 2005, P. 

394- 401.

41.	 LONIS R.: Le monde méditerranéen et ses voisins du nord jusqu’en 

300 av. J.-C., Le monde grec durant les périodes archaïque et classique. 

La polis à l’époque classique. In: Albert Ollé-Martin, Caroline Aymé-

Martin, Avec la collaboration de Khadija Touré. History of Humanity, 

Vol III: From the Seventh Century BC to the Seventh Century AD. 

l’Organisation des Nations Unies pour l’éducation, la science et la 

culture (UNESCO), Paris et Routledge, Londres, 1996.

42.	 WEIGALL A.: Sappho of Lesbos. N. Y. 1933.

43.	 OTTE M.: La Protohistoire, Avec Mireille David-Elbiali, Christiane 

Éluère, Jean-Pierre Mohen et Pierre Noiret, Bruxelles, De Boeck, 2008.

44.	 WESTERMARCK E.: History of human marriage, 3 V, London, 1921.



�ة المرأة اليونانيَّ
حتى نهاية القرن الخامس قبل الميلاد

[1] أحمد محسن الخ�ض

مة مقدِّ

مع  بإسهاب،  الرجل  دور  القديمة،  للحضارات  الاجتماعيَّة  الدراسات  معظم  تناولت 

تلك  في  حقوق  أو  نشاط  أيُّ  لها  يكن  لم  أنَّه  اعتبار  على  المرأة،  لدور  كامل  شبه  إهمال 

،؛  أنفسهنَّ النساء عن  الحضارات. وما كرَّس هذه الأفكار هو عدم وجود معلومات كتبتها 

لذا كان من المنطقيِّ جداً أن تختلف هذه الكتابات باختلاف وجهات النظر، وبحسب القِيمَ 

السائدة في المجتمع اليونانيِّ؛ وانطلاقاً من ذلك، أظهر بعض الكتَّاب المرأة حبيسة جناح 

رة البيت]]]،  تغرق في جهالة مظلمة تتوارثها جيلًا بعد جيل.  الحريم في مؤخِّ

  هذا الجهل المتواصل بأحوال المرأة أدَّى إلى ضيق في الأفق، وسوء في التقدير، وضعف 

في الحكم على الأمور، لا بل أشُيع أنَّ هذه الصفات طبيعيَّة فيها، وتولد معها، وهكذا ظهرت 

صورة المرأة الأثينيَّة بوضع يرُثى له. 

ة الباكرة لًا: المرأة في العصور الإغريقيَّ أوَّ
ة على المرأة في الحضارة الموكينيَّة )1700- 1100 ق.م( تبُِّي لنا أنَّها  إن إلقاء نظرة عامَّ

لم تكن أدنى مرتبة من المرأة الكريتيَّة؛ حيث تكشف لنا الرسوم الجداريَّة؛ مثل رسم »السيِّدة 

في الركب« من طيبة، ورسم »السيِّدات في المقصورة« من موكيناي، ورسم »السيِّدة حاملة 

]]]- رئيس قسم التاريخ في جامعة دمشق.

ة الحضارة، حياة اليونان، ج2، مج2، ترجمة محمد بدران، بيروت 1988م، ص118. ]]]- ول ديورانت، قصَّ



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(238

الصندوق«، ورسم »الفتيات في العربة« من تيرنس]]]، أنَّ النساء في المجتمع الموكينيِّ قد 

ظهرنَ  بملابسهنَّ الأنيقة وحليِّهنَّ المرتَّبة مثلما كانت تظهر المرأة الكريتيَّة ]]]. 

يعتبر البعض أن المرأة اليونانيَّة حظيت بمكانة اجتماعيَّة لا بأس بها خلال القرن العاشر 

بالتنقيبات  ويستدلون على  لبلادها؛  الدوريَّة  الغزوات  الذي عقب  العصر  الميلاد؛ في  قبل 

الأثريَّة التي بيّنت في أحد القبور أنها دُفِنت إلى جوار زوجها المحاربِ، في قرية ليفكاندي 

Lefkandi في جزيرة إيبوا Euboea شمال اليونان نحو سنة 950 ق.م، وقد ارتدت كامل 

حلَّتها الذهبيَّة الجميلة الصنع]]]؛ حيث توَّجت الحلزونات رأسها، وزيَّنت الخواتم أصابع 

م في الشرق القديم قبل نحو  ا صُمِّ يديها، وطوَّق عنقها عقد ثمين من الخرزات الذهبيَّة، رَّب

ار الفينيقيين  ا كان إرثاً عائليَّاً، أو ربما اقتناه زوجها من التجَّ 650 سنة من وقت الدفن، ورَّب

تكشف  بالزينة  التصاوير  هذه  أن  يعتقد  البعض  جعل  ما  إيجة.  بحر  يجوبون  كانوا  الذين 

الامر،  هذا  نؤيد  لا  لكننا  للرجل]]].  مساوٍ  اجتماعيٍّ  مستوى  كانت في  المرأة  هذه  أنَّ  عن 

إذ أن المجتمع الاغريقي كان مجتمعاً طبقيا 

لا  بحليتهن،  النساء  بعض  وظهور  بامتياز، 

يعتبر دليلا على مكانة المرأة، فربما هؤلاء 

النسوة كن من طبقة النبلاء ومن المحظيات، 

فضلاً عن أن مكانة المرآة لا تنحصر بالأمور 

المادية.

التي  اليونانيَّة  المرأة  حُليِّ  من  جانب 

أنظر:  المحاربِ  زوجها  جانب  إلى  دُفِنت 

  Pomeroy. S., B., 2004, p.40

(، ج2، دار النهضة العربيَّة، بيرت 1974م، ص705. ]]]- عبد اللطيف أحمد علي، التاريخ اليونانيُّ )العصر الهيلاديُّ

]]]- إبراهيم عبد العزيز جندي، معالم التاريخ اليوناني القديم، ج1، المكتب المصري لتوزيع المطبوعات، القاهرة 1999م، 

ص122.

[3]- Martin, T. R., Ancient Greece From Prehistoric to Hellenistic Times., Second edition., New Haven & 

London 2013, p.50.

[4]- Pomeroy. S., B., & Stanley M. Burstein, & Walter Donlan & Jennifer Tolbert Roberts., A Brief History of 

Ancient Greece: Politics, Society, and Culture., University Press Oxford., Oxford 2004, p.39.



239 المرأة اليونانيَّة

وعلي أي حال، ففي عصر أشعار هوميروس Homer، لم يكن للمرأة اليونانيَّة أيَّة حقوق؛ 

حيث كان للرجل أن يستولي على بائنة زوجته، وأن يتصرَّف بها كيفما يشاء، وإذا كان لها 

عمل يدرُّ عليها بعض الربح الماديِّ )كغزلْ الصوف مثلاً(، فإنَّ دخلها من هذا العمل يصبح 

مُلكاً لزوجها يستغلُّه كيفما يشاء]]]. ويتَّضح من الإلياذة أنَّ المحاربِ إذا أراد أن يسبَّ آخر، 

م  وأن يعِّب عن احتقاره له؛ كان ينعته بأنه امرأة، فعندما لم يجرؤ أحد من الإغريق على التقدُّ

للعار  يا  أنَّكم نساء لا رجال،  قائلاً: لا شكَّ في  لمنازلة هيكتور Hector صاح بهم مانيلا 

الشائن إذا لم يوجد فينا رجل يقف في وجه هيكتور هذا«، وعندما ركن ذيوميذ إلى الهروب 

مون  أته الإغريق في أعيادهم أعلى مكان، يقدِّ تأثَّر هيكتور صارخاً »هل أنت الرجل الذي بوَّ

له كؤوس الخمرة مترعَة؟ إنَّهم لن يكُرموك هذا الإكرام بعد الآن، فاهرب يا فتاة، أهرب يا 

جبان«. إذ كانت المرأة في المجتمع اليونانيِّ مثالاً للجبن والخوَر في مجال الحرب]]]. 

وتحابِّ  المرأة،  وفاء  من  نماذج  ثانية،  جهة  من  هوميروس  لنا  يعرض  تقدم،  ما  ورغم 

الزوجين، والغزل الرقيق بينهما]]]؛ حيث تسلِّط الإلياذة بعض الضوء على مكانتها في كثير 

من المواقف الاجتماعيَّة؛ فهي شاركت في تأبين زوجها أو ابنها؛ فعندما جيء بجثة هكتور 

امرأته  فمشت  رجالها،  أو  نسائها  من  أحد  يتخلَّف  لم  بأجمعها،  المدينة  خرجت   Hector

وقام  فراشه،  وه على  بيته وسجُّ إلى  وأخذوه  المحتشد،  الجمع  ثمَّ  أمه  تتبعها  الجموع  أمام 

المنشدون يندبون والنساء ينتحبَن، وأتت زوجته قبل الجميع تقول: »إيه زوجي: لقد هلكت 

وأنت في ميعة شبابك وتركتني للأيم«. ثم تكلَّمت أمه وقالت: »لقد كنت يا بنُيَّ عزيزاً على 

الآلهة الخالدين في حياتك، أثيراً عندهم في مماتك«. لكن هذا الأمر لا يبّرز مكانة للمرأة، 

لأننا هنا أمام زوجة أمير، لا امرأة عادية، وحقوق المرأة، عند الحديث عن الحقوق الحقيقية، 

ينبغي أن تشمل كل النساء بما هن نساء، لا خصوص طبقة معينة منهن.

ية في  ويستنتج البعض من الأوديسة كذلك، أنَّ النساء كنَّ يتمتَّعن بنصيب كبير من الحرِّ

التَّجوال والاختلاط بالرجال، فكانت الفتيات يذهبن إلى الغدران والأنهار لغسل الملابس 

]]]- أحمد الشنتناوي، عادات الزواج وشعائره، سلسلة أقرأ 169، دار المعارف بمصر، القاهرة، 1957م، ص108.

]]]- محمود سلام زناتي، المرأة عند اليونان، دراسات حول وضع المرأة الاجتماعيِّ والقانونيِّ في العصور القديمة، الإسكندريَّة 

1957م، ص30.

]]]- عبد اللطيف أحمد علي، المرجع السابق، ص65.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(240

واجتلاب الماء]]]، ولا أدري هل الذهاب الى الغدران لغسل الملابس هي من الحقوق التي 

ينبغي التفاخر فيها؟!

ومهما يكن من أمر، فقد اعتاد المؤرخون في اظهار حقوق المرأة الاستدلال على أنها 

كان بوسعها في عصر أشعار هوميروس وحرب طروادة، أن تشارك زوجها باستقبال ضيوفه، 

الحديث،  أطراف  معهم  وتتبادل  النبيذ،  لهم  م  وتقدِّ العشاء،  مائدة  إلى  معهم  تجلس  وأن 

وتقترح سماع القصص للتسلية، فبعدما عادت هيلين Helene من طروادة إلى قصر زوجها 

منلاوس الإسبارطي لم تتعرَّض لأيِّ عقوبات، بل على العكس تبوَّأت مكانتها السابقة؛ حيث 

الاستماع  واقترحت  الرجال،  من  لضيوفه  النبيذ  مت  وقدَّ العشاء،  مائدة  إلى  بجانبه  جلست 

ما كانت توحي له باستغلال المناسبات الاجتماعيَّة من أجل  إلى القصص للترفيه، وغالباً 

تحسين صورتها بعد رحلتها السيِّئة إلى طروادة، وهكذا كانت تستخدم حفلة العشاء لأغراض 

سياسيَّة]]]. والواقع ان ما حصل ما هيلين لا يعُد مفخرة، فالمرآة التي تذهب مع عشيق لها 

تاركة زوجها، وتكون سببا في حرب ضروس، ثم تعود الى وضعها السابق من المكانة بين 

عشيرتها، لا يعُد دليلا عل مكانتها، بقدر ما يعُد خسة بحق زوجها، وهذا الامر كان مدعاة 

للعار بحق منلاوس. فغياب العقوبة على ما فعلته هيلين، يشير الى أن المجتمع اليوناني لم 

يكن يعتني بالأخلاق، والإخلاص، وأهمية عفة المرأة، لا سيما هؤلاء اللواتي يحتلن مكانة 

اجتماعية وسياسية.

وهذا ما لا يفُهم من موقف منلاوس تجاه زوجته هيلين التي هربت مع الأمير الطرواديِّ 

باريس، وكانت سبباً، بل ذريعة، بحسب الظاهر على الأقل، لحرب طروادة، تلك الحرب 

التي أدَّت إلى هلاك الآلاف، وتدمير مدينة بأكملها، فيما عادت المسبِّبة لها لتنعم بالعيش 

الرغيد، والمكانة المرموقة، وكأنَّ شيئاً لم يكن!

عموماً، يظُهر لنا شعر هوميروس أنَّ كثيراً من النساء »النبيلات« كنَّ يشاركن الرجال في 

الجمال  نوسيكا Nausicaa ذات  أمثال  فتيات من  أنَّ  النبيذ، ويبدو  العشاء واحتساء  موائد 

]]]- محمود سلام زناتي، المرجع السابق، ص15، 16.

[2]- Burton, Joan., Woman’s commensality in the ancient Greek world., Greece & Rome, Vol. XIV, No. 2, 

October 1998, p.145.



241 المرأة اليونانيَّة

إنَّها  بل  الرجال، لا  الاختلاط ومجالسة  أجواء  من  مُستثناة  تكن  الراجح لم  والعقل  الفاتن 

كانت تخرج للتنزُّه مع صديقاتها، ويلعبن على الشاطئ، وبينما كنَّ يغسلن ثيابهن وتركنها 

]]]، ظهر لهنَّ أوديسيوس Odysseus من بين الأشجار منهكا، بعدما قذفته الأمواج  لتجفَّ

إلى شواطئ فايكيا، عارياً لا يستر عورته سوى غصن زيتون، وعندما ارتبكت الفتيات من 

مت نحوه، وقالت لوصيفاتها: »هل يخيفكنَّ منظر رجل«،  منظره؛ تماسكت نوسيكا، وتقدَّ

ثم غسلت له جراحه، وغطَّت جسمه بالملابس، ورتَّبت له أمر الذهاب إلى المدينة ومقابلة 

والدها في القصر ليسرد له قصته ]]].ولا يخفى مافي هذه القصة من دلالة.

أما هزيود Hesiod الذي عاش في القرن الثامن قبل الميلاد، فقد كان يتردَّد كثيراً في أنه 

هل ينصح قرَّاءه بالزواج أم العزوبة؟ ويبدو أنَّه هو كان أعزب أو أرمل، لأنَّه لا يمكن لرجل 

يعاشر النساء أن يتكلَّم على المرأة بمرارة وقسوة كما نلاحظ في شعره. ورغم أنَّه في كتاب 

)أنساب الآلهة( يسرد قائمة طويلة من النساء العظيمات، ويجعل أكثر الآلهة من الإناث، إلاَّ 

«، فالمرأة  أنَّه في مواضع أخرى]]]، كان يقول »إنَّ من يركُن إلى مرأة مثل الذي يركُن إلى لصّْ

كانت في نظره مثلاً للخداع والخيانة]]]، كما أنَّه قرنََ الزوجة بالبيت والمحراث والثور عندما 

د الأشياء الواجب على المزارعين اقتناؤها]]]، وتحامل عليها بوصفها بأنَّها هديَّة من الإله  عدَّ

زيوس للبشر في ساعة غضب]]]، ففي كتابه الأعمال والأيام Works and Days يقول لنا: 

»إنَّ جميع مصائب البشر جاءت من باندورا الجميلة« حيث خُلقت المرأة عقاباً على جريمة 

النار من الآلهة وأعطاها للرجل]]]، لتجلب له حزناً  الذي سرق   Prometheus بروميثيوس

عظيماً. ويروي لنا كذلك كيف أن زيوس طلب من الآلهة الاشتراك في خلق امرأة يهديها 

للرجل، وبعدما انتهت الآلهة، طلب من هرمس Hermes أن يمنحها عقل كلب، وشخصيَّة 

باندورا  اسم  عليها  وأطُلق  الماكرة،  وكلماتها  أكاذيبها   Argus أرجوس  أعطاها  بينما   ، لصٍّ

[1]- Ibid, p.153.

]]]- أحمد عتمان، الشعر الإغريقيُّ تراثاً إنسانيَّاً وعالميَّاً، مجلَّة عالم المعرفة، العدد 77، الكويت 1984م، ص52.

]]]- محمد كامل عياد، تاريخ اليونان، ج1، ط3، دار الفكر، دمشق 1980م، ص116.

]]]- محمود سلام زناتي، المرجع السابق، ص31.

[5]- Pomeroy. S., B., et la., Op. Cit., 2004, p.73.

]]]- عبد اللطيف أحمد علي، المرجع السابق، ص56.

[7]- Pomeroy. S., B., et la., Op. Cit., 2004, p.72.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(242

إبيماثوس Epimetheus بعدم  Pandora. فطن بروميثيوس لغضب زيوس فأوصى شقيقه 

قبول أيِّ هديَّة منه، لكن الشقيق أهمل نصيحة شقيقه، وعندما قبل الهديَّة كان بيد باندورا 

جرَّة مليئة بالشرِّ والأمراض]]]. عموما،ً إنَّ المرأة من وجهة نظر هزيود ليست شريكة حياة 

.[[[ الرجل بالفقر والألم، وإنما هي تطالب بالطعام والثياب ولا يقف نهمها عند حدّْ

قدر  نعرف  فقد أصبحنا  المرأة،  الذي تحامل على  الوحيد  الشاعر  يكن هزيود هو  ولم 

 -680(  Archilochus أرخيلوخوس  أمثال  من  اليونان  شعراء  بعض  من  العظيم  التحامل 

أيضا  الذي كان متحاملاً على المرأة لأسباب شخصيَّة. ولدينا  اء  الهجَّ الشاعر  645 ق.م( 

د نقائصها، وشبَّه أصناف  موقف الشاعر سيمونيد Semonides )556- 468 ق.م(، الذي عدَّ

النساء بأصناف الحيوانات]]]، حتى أنَّه كان يعتقد بضعف المرأة من الناحية الجسميَّة ومن 

الناحية العقليَّة، وكان من رأيه أنَّ من بين عشر نساء تسعاً لا قيمة لهن]]].

�ة في العصر الكلاسيكيِّ ثاني�اً: مكانة المرأة اليونانيَّ
تنتقل  Polis؛ حيث  اليونانيَّة  المدينة  دولة  تنظيم  لبناء  أساسيَّة  المرأة ضرورة  كانت  لقد 

الحقوق الدينيَّة والاقتصاديَّة الموروثة من خلالها مثلما تنتقل من خلال الرجل، وكان الفرد 

يستمدُّ مكانته الاجتماعيَّة من خلال صلة القربى ومجموعة العلاقات التي تأتي من النساء 

مثلما تأتي من الرجال. ورغم أنَّ المرأة نفسها لم تكن مواطنة إلاَّ أنَّ استمرار دولة المدينة 

التركيبة  في  ودمجتهنَّ  بالنساء  اعترفت  التي  والنُّظم  القواعد  على  اعتمد  كمجتمع  الأثينيَّة 

الرسميَّة للأسرة والدولة؛ وسوف نرى أنَّ تعريف الموطن الأثينيِّ لا يتطلَّب أن يكون من أب 

أثينيٍّ فحسب، ولكن يجب أن يكون من أم أثينيَّة كذلك، لا بل وتزوجت بطريقة شرعيَّة عن 

بركليس Pericles سنة 450 ق.م،  قانون  الرجال]]]، فمنذ أن صدر  أقاربها من  طريق أحد 

بأبناء  بالاعتراف  الأمر  وانحصر  أصلاً،  منها  الزواج  بشرعيَّة  الأمَة، ولا  بابن  معترفاً  يعد  لم 

[1]- Persson, Linda., Women and Their Bodies in Classical Greece: The Hippocratic Female., Bachelor’s 

Thesis in Classical Archaeology and Ancient History, Uppsala University 2016, p.9.

]]]- محمد كامل عياد، المرجع السابق، ص117.

]]]- عبد اللطيف أحمد علي، المرجع السابق، ص57.

]]]- محمود سلام زناتي، المرجع السابق، ص31.

]]]- روجرت جست، المرأة في أثينا )الواقع والقانون(، ترجمة منيرة كروان، المركز القومي للترجمة، القاهرة 2005م، ص41.



243 المرأة اليونانيَّة

السيدات الأثينيَّات Aste فقط]]]، وهذا قانون لا يخلو من عنصرية، كما أنه لا يمسُّ بواقع 

المرأة الاجتماعيِّ مباشرة، بقدر ما يشرح مكانتها الاجتماعيَّة داخل دولة المدينة اليونانيَّة.

ث  التي تتحدَّ اليونانيَّة سنجد أنَّ جميع المصادر  وإذا ما بحثنا في نظرة الإغريق للمرأة 

الخُطب  أدبيَّة ومجموعة من  قبل الميلاد؛ هي مصادر  الخامس  القرن  عنها، ولا سيمّا في 

لا  الخطيب  لأنَّ  منها]]]،  الأخذ  عند  الحذر  يجب  لذلك  متناقضة،  هي  ما  وغالباً  النثريَّة، 

يتحرَّى الدقَّة الكاملة في ما يقول دائماً، فهو غالباً ما يكون مدافعاً عن قضيَّة أو مهاجماً لها، 

من هنا، فهو يبحث عن كلِّ ما يدعم قضيَّته، ولا يذكر الجوانب السيِّئة والقاتمة المحيطة بها، 

بينما يذكر كلَّ ما يسيء إلى قضيَّة خصمه وإضعاف موقفه، والعكس صحيح، لذلك نحسن 

م جانباً واحداً من الحقيقة، أو  صنعاً عند دراستنا لهذه الخُطب؛ أن نضع في أذهاننا أنَّها تقدِّ

على الأقل نوعاً من المبالغة التي قد تتَّخذ شكل التهويل أو شكل التهوين في عرض الحقائق 

التاريخيَّة]]]. 

ومهما يكُن من أمر هذه المصادر، فإنَّ المتابع؛ سيجد، وفق هذه المصادر، أنَّ الإغريق 

ة وبالأخلاق الكريمة؛ فهذا  قد نظروا بعين الاحترام إلى المرأة اليونانيَّة ما دامت ملتزمة بالعفَّ

»إنَّ هناك صفات عديدة تجعل المرأة  يقول:  بلوتارخ Plutarque في معرض حديثه عنها 

ة والحكمة والعدل والتقوى والإرادة والشجاعة والحلم والجمال«، لكن  مرغوبة؛ مثل العفَّ

هذا يتعارض مع ما فعلته هليلين عند هروبها مع باريس أمير طروادة، ومع ذلك لم تعاقب، 

بل عادة الى مكانتها التي كانت عليه في قومها، وعند زوجها، رغم كل ما فعلته، رغم أن 

ثيوجنيس Theognis يقول »لا شيء أعذب من امرأة شريفة«]]]. 

ثالثاً: واقع المرأة الاجتماعيّْ
ح لواقع المرأة في عصر أشعار هوميروس، وبيَّنا فيه أنَّها كانت تقوم  منا بالشَّ كنَّا قد قدَّ

ت ظاهرة العبوديَّة في المجتمع اليوناني، في  بجملة من الأعمال اليوميَّة، لكن منذ أن تفشَّ

]]]- إبراهيم عبد العزيز جندي، المرجع السابق، ص462.

[2]- Che, Jayoung., Citizenship and the Social Position of Athenian Women in the Classical Age. A Prospect for 

Overcoming the Antithesis of Male and Female., Athens Journal of History - Volume 3, Issue 2 April 2017, p.111

، دمشق 2004م، ص60. ]]]- خليل سارة، دراسات في تاريخ الإغريق، مقدمة في التاريخ السياسيِّ والحضاريِّ

]]]- محمود سلام زناتي، المرجع السابق، ص33.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(244

ست الأموال والثروات في أيدي أبناء هذا المجتمع، أقبل  القرن الخامس قبل الميلاد، وتكدَّ

الإغريق على شراء العبيد، وكلَّفوهم بمختلف الأعمال المنزليَّة وغير المنزليَّة، وبالتالي تم 

إعفاء النساء من القيام بكثير من الأعمال التي كنَّ يقمُنَ بها في العصر السابق، والتي كان 

بعضها يقتضي الخروج من المنزل والاختلاط بالرجال، وبالتالي انصبَّ جلُّ اهتمامها على 

منزلها. وعلى مرِّ الزمن اكتسب هذ الوضع -الذي نشأ من أسباب اقتصاديَّة محضة- جانباً 

خُلقُيَّاً، فاعتبرت التقاليد أنَّه من غير اللاَّئق أن تخرج المرأة من بيتها وأن تختلط بالرجال]]]. 

والغريب أن بعض الكتاب الغربيين، حاولوا تبرير هذا الانكفاء إلى داخل جدران منزلها، 

وبأنَّ عزلتها هذه لا تشير إلى أنَّ مكانتها كانت تافهة في المجتمع اليونانيِّ إبَّان هذه الفترة من 

الزمن، لا بل من منطلق أنَّ البيت كان مكانها الطبيعيَّ وعالمها ومجال اختصاصها، وإن لم 

تكن مجبرة على البقاء فيه بالقوَّة]]]، ولكن عندما يأتي الأمر الى التعاليم الإسلامية، فيتعبرون 

ذلك تقليلا من شأن المرأة، وانقاصاً من قدرها.

وعلى أي حال، هنا يطُرح السؤال التالي: ما هي أهمُّ الواجبات التي أسُنِدت إلى المرأة 

اليونانيَّة؟

 Ischomachus يمكن تلخيص الواجبات المنزليَّة التي أسُندت إليها بحديث إيسوماخوس

إلى سقراط Socrates في وصف الواجبات الملُقاة على عاتق زوجته في بيتها، والتي تمثِّل 

 ،oikos واجبات الزوجة المثاليَّة، حيث درَّبت نفسها حتى أصبحت قادرة على إدارة العائلة

رغم أنَّها تزوَّجت في سنٍّ مبكرة، لم تتجاوز الخمس عشرة سنة من عمرها ]]]، وهذه الواجبات 

د  تحدِّ منظَّماً،  مرتَّباً  المنزل  أثاث  جميع  على  الحفاظ  والنسيج،  الغزل  الإماء  »تعليم  هي 

للخدم واجبات كلِّ واحد منهم، تمدح من يستحقُّ المديح وتعنِّف المهُمِل، وتشاركهم في 

؛ مهامَّ  أعمالهم ولا تركُن للراحة حتى لا تزيد سمنة«]]]، ويمكن أن نضيف إلى هذه المهامِّ

أخرى متنوِّعة مثل إعداد الطعام، والإشراف على مؤونة البيت وعلى استهلاكها، وإذا لم تكن 

الحالة الماديَّة لربِّ الأسرة جيِّدة، وكان عاجزاً عن اقتناء العبيد في بيته، كانت الزوجة تقوم 

]]]- محمود سلام زناتي، المرجع السابق، ص31.

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص57.

[3]- Persson, Linda., Op. Cit., 2016, p.10.

]]]- المرجع نفسه، ص150.



245 المرأة اليونانيَّة

بالخدمات التي يقوم بها العبيد، وكانت هذه الأعمال تستنفد معظم وقتها]]]. طبعاً من النادر 

أن تجد في أثينا بيتاً لا يوجد فيه عبيد]]]، وكان عدم امتلاك الأسرة عبداً علامة على فقرها]]].

هتها للعمل داخل  ويبِّي إيسوماخوس أنَّ الآلهة هي التي أعطت المرأة هذه الطبيعة ووجَّ

وإدارة  والسفر  المرتفعة  والحرارة  البرودة  ل  تحمُّ على  القدرة  الرجل  منحت  بينما  البيت، 

ت المرأة  الحملات حتى يتمكَّن من العمل خارج البيت، وهكذا تكون الآلهة هي التي اختصَّ

بالواجبات المنزليَّة كإعداد الطعام والعناية بالأطفال]]]، لذلك كان العرف العامُّ يعُيب على 

ترجع  اليونانيَّة  المصادر  كانت  ما  وغالباً  الداخليَّة]]]،  بيته  شؤون  في  يتدخل  الذي  الرجل 

أسباب نجاح العائلة في حياتها إلى المرأة المدبرة]]]. فهي سيِّدة بيتها، ولا يسُتبعَد أنَّ الزوجة 

سحراً  أوُتيَت  أو  الذكاء،  في  وبسطة  الرأي،  في  وحكمة  الشخصيَّة،  في  قوَّة  مُنحَت  التي 

وجاذبية؛ تملك في بيتها وعلى زوجها نفوذاً عظيماً، حيث يرى الزوج نفسه في هذه الحالة 

لقوَّتها  يخضع  وقد  برأيها،  ويأخذ  ويستشيرها  بها،  فيتعلَّق  الاعتراف بمزاياها؛  إلى  مضطرَّاً 

ويصدع بأمرها]]].

عموديٍّ  منوال  على  الصوف  بغزل  يقمن  يونانيَّات  نساء 

اليسار،  إلى  المنتج  بعرض  امرأة  تقوم  بينما  التصوير،  وسط  في 

اليمين. وقد عُثر على هذه  Nike بوزن الصوف إلى  الربَّة  وتقوم 

المزهريَّة في أتيكا، وأُرِّخت في القرن السادس قبل الميلاد: أنظر: 

Pomeroy. S., B., 2004, p.160

إلى ذلك، كان على عاتق الأم في البيت أن تعلِّم ابنتها العذراء 

 Bonk, E., Differentiating Slaves from Wives in Ancient Athens by Social Death., Presented in partial  -[[[

23.p ,2013 fulfillment of the requirements for graduation with Honors Research., The Ohio State University

161.p ,2004 ,.Pomeroy. S., B., et la., Op. Cit -[[[

 Rhodes, P. J., The Greek City States, A source book, Second edition., Cambridge University Press.,  -[[[

111.p ,2007 Cambridge

169.Ibid, p -[[[

]]]- محمود سلام زناتي، المرجع السابق، ص57.

23.p ,2013 ,.Bonk, E., Op. Cit -[[[

]]]- المرجع نفسه، ص118.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(246

)البارثينوس Parthenos( التي لم تعد طفلة لكنها لم تتزوَّج بعد، والتي أصبحت في سنِّ 

الزواج، الواجبات المنزليَّة، حتى قبل أن تجُري أيَّ حوار مع أيِّ رجل، وكان اليونان ينظرون 

إلى تربية البنت على أنَّها نوع من الترويض لها؛ تشبيهاً لها بالمهُرة، على أن يكون الزواج 

Damar التي كانت  هو نهاية عمليَّة الترويض]]]، ويظهر أنَّ الكلمة اليونانيَّة القديمة دامار 

تستخدم للإشارة إلى الزوجة تعني الترويض أو الإخضاع]]]. وغالباً ما كانت الأم تعلِّم ابنتها 

ها تعويدها على  مبادئ الدين، وتغرس في نفسها ما توارثته الأسرة من أصول أخلاقيَّة، وأهمُّ

الطاعة والتواضع والحياء، وكانت تعمل على أن تجعل منها ربَّة منزل صالحة فتعلِّمها الغزل 

معنى  ذات  امرأة تحمل  تعني  التي   gyne الإغريقيَّة الكلمة  أنَّ  والحياكة]]]، حتى  والنسيج 

الزوجة. وكان أمل المرأة اليونانية في الحياة، أن تمنَّ عليها الآلهة بأطفال، وفي عادة قبيحة 

سادت معظم المجتمعات القديمة وحاربتها الديانات السماوية ولا سيما الإسلام في وقت 

لاحق، كانت الغبطة تغمر المرأة اليونانية والسرور يملأ قلبها إذا هي استطاعت أن تنجب 

شقيَّة  تعيسة  حياتها  طوال  فتظلُّ  البنات،  إلاَّ  تلد  لا  التي  أو  العاقر  المرأة  أما  ذكوراً،  أبناء 

الظنَّ  خيَّبت  لأنَّها  وحياء  خجلاً  تتوارى 

فيها وفشلت في أن تثبت فائدتها لزوجها 

والمجتمع]]].

بع الأخير  مزهريَّة فخاريَّة مؤرَّخة في الرُّ

كانت  الميلاد،  قبل  الخامس  القرن  من 

كجزء  بالماء  العروس  لغسل  تسُتخدَم 

من مراسم حفل زفافها. وتظهر على هذه 

المزهريَّة صورة عروس تستعرض طفلها الذي ولدته والجميع ممتنٌّ من نتيجة زواجها، أنظر: 

Pomeroy. S., B., 2004, p.158

]]]- هلين كنج، المرجع السابق، ص245.

[2]- Bonk, E., Op. Cit., 2013, p.24.

]]]- محمود سلام زناتي، المرجع السابق، ص61.

]]]- محمود سلام زناتي، المرجع السابق، ص59.



247 المرأة اليونانيَّة

رابعاً: عزلة أم اختلاط؟
أجل  من  بيتها  من  تخرج  بأن  اليونانيِّ  المجتمع  في  للمرأة  يسُمح  يكن  لم  الواقع،  في 

مخالطة الرجال، لأنَّ ربَّ الأسرة كان يخشى أن تجلب للعائلة الخُزيَ والعار بسوء تقديرها، 

فمن الممكن أن تتعرَّض في السوق للخطف أو للتحرُّش مَّم سيلحق ضرراً خطيراً بالعبادة 

إكسينوفون  يقول  لذلك  تها]]].  عفَّ على  بالمحافظة  اليونانيَّة  المرأة  تطالب  التي  المنزليَّة 

Xenophon )430- 354 ق.م( »إنَّ من الخير للمرأة أن تكون في بيتها من أن تكون في 

خارجه«]]]. وكان بركليس Pericles قد أوصى نساء اليونان الأرامل في خطاب له في مطلع 

حرب البيلوبونيز Peloponnesian War بين إسبارطة وأثينا: قائلاً: »إنَّ المرأة الأكثر فخراً 

هي الأقلُّ تناولاً في أحاديث الرجال، سواء خيراً أم شرَّاً«]]]. 

المرأة  خروج  استحباب«  »عدم  سبب  أنّ  والدراسات،  المصادر  معظم  من  ويظهر 

انفلات  يريد حماية المرأة، بل بسبب  يعود الى تشريع احترازي  الرجال لا  واختلاطها مع 

قوانين  وجود  وعدم  أثينا،  في  وخاصة  اليونان  بلاد  في  سائدة  كانت  التي  الجنسية  الحياة 

تحمي المرأة من التحرشات في الأسواق. 

، إما عائلة شريفة  ومهما يكن من أمر، فغالباً ما كان المجتمع اليونانيُّ يقُيِّم العائلة ككلٍّ

يضيِّق  الرجل  كان  لذلك  العائلة،  هذه  نساء  تصرُّف  من  له  يظهر  ما  وفق  منحلَّة،  عائلة  أو 

]]]. لذلك لم يكن بوسع المرأة، بحسب  على نساء بيته؛ حتى لا يجازف بسمعة العائلة ككلّْ

بت بالحجاب اللاَّئق بها، لا بل إنَّ العروس لم تكن  البعض، أن تخرج من بيتها إلاَّ إذا تحجَّ

بة]]]، لكن إذا حصل وتجرَّأت امرأة على  تخرج من بيت أبيها إلى بيت زوجها إلاَّ وهي محجَّ

ارتداء ثوب قصير أو الخيتون )رداء إغريقيٌّ يشبه التنُّورة( خارج بيتها؛ فمعنى ذلك أنَّها أمََة 

وليست سيِّدة]]]. وغالباً ما كان يصحب السيِّدة في أثينا عند خروجها من بيتها؛ أحد عبيدها 

[1]- Bonk, E., Op. Cit., 2013, p.25.

]]]- عبد اللطيف أحمد علي، المرجع السابق، ص58.

[3]- Che, Jayoung., Op. Cit., 2017, p.111.

[4]- Bonk, E., Op. Cit., 2013, p.23.

[5]- Ibid, p.28.

[6]- Driscoll, S., Ancient Greece: Life as a Slave in Ancient Greece., ICONN One Search for Public Libraries 

2011. p.2.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(248

ائها، أو لتشترك في أحد الاحتفالات  ص لمرافقتها عند الخروج لزيارة أقاربها وأخصَّ المخصَّ

الدينيَّة]]]. لكننا نشكك في هذه الاخبار، إذ الدلائل تشير الى عكس ذلك كما سنرى، فضلا 

أثينا غيرهاـ والمجُمع عليها، تحتاج الى طرفين، رجل  عن أن الحياة الجنسية المتفلتة في 

وامرأة، فما كان للتفلت أن ينتشر دون وجودهما معاً.

إلى ذلك، كانت المرأة اليونانية تشارك في الاحتفالات الدينيَّة؛ حيث كانت تجد في زيارة 

المعابد الدينية بشكل متكرِّر، وإن كان غير منتظِم؛ فرصةً من أجل التنزُّه وتناول العشاء خارج 

البيت، وثمَّة ما أكَّد فعلاً أن المرأة الأثينيَّة كانت تتناول العشاء )الطعام المقدَّس( في تلك 

بشكل   Menander ميناندر  لنا  وقد صوَّر  النذريَّة.  التصاوير  بعض  الاحتفالات من خلال 

دقيق خروج المرأة في نزهة لزيارة المعبد، حيث كانت تصطحب بناتها وصديقاتها من أجل 

تناول الغداء )والذي غالباً ما يكون مطبوخاً من لحم الخراف المضحَّى بها( وشرب النبيذ، 

والقيام بنشاطات ترفيهيَّة، وكانت تصطحب معها ما تجلس وتتَّكئ عليه من بسُط ووسائد، 

م الأضاحي كان ابنها يلحق بها إلى المعبد من أجل تناول طعام الغداء، وربما  وبعد أن تقدِّ

اصطحب معه أحد أصدقائه وأحد خدمه من العبيد ]]]، وهذا دليل إضافيٌّ على الاختلاط، 

معهنَّ  ، وسيتناول  وبناتهنَّ أمه  كان سيقع بصره على صديقات  الفتى  هذا  أنَّ  فلا شكَّ في 

ا سيتجاذب مع الفتيات أطراف الحديث. الغداء، ورَّب

فضلاً عن ذلك، ثمَّة من النساء اليونانيَّات من كانت تخرج من بيتها خلسة لتخون زوجها 

الليل،  مع عشيقها، فزوجة يوفيليتوس Euphiletos كانت تتسلَّل إلى الخارج في منتصف 

وعندما يسألها زوجها في الصباح عن صفقة الباب التي سمعها ليلاً، تجيبه ببساطة قائلة إنَّ 

مصباح الحجرة الصغيرة قد انطفأ، وأنَّها خرجت لتشعله من الجيران، وكانت هذه الحجة 

كعذر مقبول وكحالة عادية كثيراً ما تحدث]]]. 

ابتاعت  نكارتيه  اسمها  سيدة  بينهن  ومن  الدعارة  في  عملن  سيِّدات  عن  نقرأ  أنَّنا  كما 

]]]- ول ديورانت، المرجع السابق، ص118.

[2]- Burton, Joan., Op. Cit., 1998, p.153.

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص139.



249 المرأة اليونانيَّة

أنَّ المهندس  بلوتارخ  لنا  ]]]. ويروي  بأجسادهنَّ سبع عبدات في مقتبل أعمارهنَّ وتاجرت 

المعماري فيدياس Pheidias )الذي أشرف على بناء أعظم المباني في عهد بركليس( كان 

ة  يرتِّب لقاءات غراميَّة بين بركليس وبعض سيدات أثينا في الأكروبوليس Akropolis بحجَّ

أنهنَّ كنَّ يرُدنَ مقابلته، وهذه الرواية قد تكون نوعاً من الوشاية المضحكة، إلاَّ أنَّها تشير إلى 

.[[[ أن نساء أثينا »النبيلات« لم يكنَّ حبيسات جدران منازلهنَّ

لذا، من الشطط القول أنَّ المرأة الأثينيَّة كانت قابعة في خِدرها لا تخرج منه إلى السوق، 

أو معزولة عن الرجال، أو أنَّ الصمت كان أنبل أدوارها في الحياة]]]، فهي تمتَّعت بقسط من 

»الحريَّة«. وهناك مجموعة من الأواني الفخاريَّة المزخرفة التي تدحض رأي القائلين بعزلة 

النساء، ففي هذه الصور يظهرن وهن يمارسن مختلف أنواع الألعاب الرياضيَّة كالسباق في 

دورة الألعاب الأولمبيَّة، والاستحمام في أحواض السباحة، أو يحملن الجرار من نوافير الماء 

ة]]]، وكنَّ يذهبن من دون رقابة إلى حفلات الزواج، ويقمن بواجب المواساة في المآتم،  العامَّ

والتراجيديَّة]]].  الكوميديَّة  التمثيليَّات  لمشاهدة  المسرح  يتردَّدن على  وكن  المقابر،  ويزرن 

زوجة  أن   Ecelesiazouse الشعبيَّة  الجمعيَّة  في  النساء  مسرحيَّته  في  أرسطوفانس  ويقترح 

من موكب  ا ذهبت لتناول الفطور مع صديقتها]]]. كما كانت الفتيات يتقدَّ جاره المفقودة رَّب

عيد الربَّة أثينا الكبير Panathenaia حاملات السلال Kanephoroi، وكان يتمُّ انتقاؤهنَّ من 

أعرق الأسر في أثينا، وكنَّ يحملن فوق رؤوسهنَّ ما يلزم للطقوس]]].

يها  وتشير الأبحاث إلى أنَّ المرأة اليونانيَّة كانت، قبل أن تخرج من بيتها، تضع على خدَّ

مساحيق التجميل التي كانت في غالبها مصنوعة من النباتات ]]]. وكان من حق المرأة عندما 

]]]- سامي سعيد الأحمد، العبوديَّة عند اليونان، مجلَّة التربية، العدد 48، قطر 1981م، ص102

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص141.

]]]- خليل سارة، المرجع السابق، ص322.

]]]- عبد اللطيف أحمد علي، المرجع السابق، ص61.

]]]- خليل سارة، المرجع السابق، ص322.

[6]- Burton, Joan., Op. Cit., 1998, p.150.

]]]- روز. ه. ج، الديانة اليونانيَّة القديمة، ترجمة عبده جرجس، سلسة الألف كتاب 569، الصادرة عن المجلس الأعلى لرعاية 

الفنون والآداب والعلوم الاجتماعيَّة، القاهرة 1965م، ص88.

[8]- Powell, Anton., Athens and Sparta; Constructing Greek Political and Social History from 478 BC., 

Second Edition., London and New York., 1988, p.62.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(250

تخرج من بيتها أن تعلن اسمها على الملأ؛ حيث لم يكن ذلك أمراً محظوراً، إذ توجد في 

المواطنين  بعض  وبنات  فاضلات  ولزوجات  مبجَّلات  لأمهات  أسماء  اليونانيَّة  النصوص 

الأثينيين، ولكن كان من الشائع في المجتمع الإشارة إلى المرأة بأنَّها أمُّ أو زوجة أو أخت 

أو بنت فلان]]]، ولم يكن يشُار إلى العروس في موكب زفافها باسمها وإَّنا باسم أبيها]]].   

نساؤهم ويختلطنَ  أن تخرج  كانوا يخشون من  الإغريق  أنَّ  بونك إلى  الأستاذ  ويذهب 

؛ وهذا ما كان سيفسد الحالة الاجتماعيَّة المحافظة،  بعضهنَّ ببعض ويتناقشن في حقوقهنَّ

بمعنى أنَّه نظُر إلى نساء المجتمع على أنَّهن عدوٌّ داخلي مثلهنَّ مثل العبيد الذين كان الحذر 

منهم واجباً]]]. 

وفي الإطار ذاته، كانت بعض السيِّدات الأثينيَّات )زوجات المواطنين( يجلبن الماء من 

النبع، ويظهر من مسرحيَّة ليسيستراتا Lysistrata أنهنَّ كنَّ يتضايقن من مزاحمة العبيد لهنَّ 

ى النساء المحترفات )اللاتي  على الماء منذ الصباح الباكر]]]، وكانت من النساء طائفة تسمَّ

يَّة واسعة، فمزاولة المرأة لمهنة أو حرفة، وإن لم تكن أمراً مألوفاً  يمتلكن حرفة(، تتمتَّع بحرِّ

بعض هذه  نساء  قامت  الفقيرة]]]، حيث  للعائلات  كانت ضروريَّة  الميسورة،  العائلات  في 

العائلات بالعمل خارج البيت من أجل تأمين ما ينقص من موارد الدخل المعيشيِّ للأسرة، 

مثل بيع المنتج في الأسواق، أو العمل كقابلات أو مرضعات أو في الزراعة]]]، كما نسمع عن 

مشتغلات بنسج الصوف ورتق الأحذية، وعن أخريات يمتلكن الحوانيت أو يبِعن البخُّور 

والسمسم والحبال. في الواقع، لم يكن بوسع زوجات الأثينيين الفقراء أن يعِشن بمعزل عن 

مجتمع الرجال، ولا كان بوسع الفلاَّحات في الريف تجنُّب الاختلاط بهم]]].

تجدر الإشارة إلى أنَّ ظاهرة عمل السيدات الأثينيات خارج بيوتهنَّ قد اتَّسعت نذ نهاية 

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص45.

[2]- Bonk, E., Op. Cit., 2013, p.28.

[3]- Ibid, p.25.

]]]- المرجع نفسه، ص138.

]]]- محمود سلام زناتي، المرجع السابق، ص107.

[6]- Bonk, E., Op. Cit., 2013, p.26.

]]]- عبد اللطيف أحمد علي، المرجع السابق، ص62.



251 المرأة اليونانيَّة

القرن الخامس، حيث تسبَّبت حرب البيلوبونيز بهروب 20 ألف عبد من أثينا، كما تسبَّبت 

الأدب  أنَّ  وبما   .[[[ أطفالهنَّ إطعام  عاتقهنَّ  فوقع على  أرامل،  النساء  من  كبير  عدد  بجعل 

انعكاس للواقع؛ فإنَّنا نشاهد في مسرحيَّة )النساء في عيد الثيسموفوريا( إحدى الشخصيَّات؛ 

إنَّه بعد موت زوجها كان عليها أن تعول أسرتها عن طريق بيع  أثينا، تقول  وهي سيدة من 

البيض  بائعات  نشاهد    كما  السوق.  في  الزهور  أكاليل  وبيع  بغزله،  تقوم  الذي  الصوف 

الخطيب  والدة  وكانت  ليسيستراتا]]]،  مسرحيَّة  في  والخبز  والثوم  والبقدونس  والحبوب 

ما  وكلُّ  زوجها.  توِّف  بعدما  القماش،  وبيع  السوق  في  للعمل  اضطرَُّت  قد  ديموسثينيس 

نساء المدينة  من  »إنَّ كثيراً  بقوله:   Dion Chrisostomos م لخَّصه ديون كريستيموس تقدَّ

لا  مُعدَمة«]]].  الاقتصاديَّة  أحوالهنَّ  وكانت  عندهنَّ مصدر دخل،  كان  ما   astai gynaikes

العنب،  محصول  جَنْي  في  العمل  على  منهنَّ  عدداً  أجبرت  قد  المعيشيَّة  الظروف  إنَّ  بل 

ثنا إكسينيفون عن أريستارخوس  وهي المهنة التي عرَّضتهن بالتأكيد لعيون الرجال]]]. ويحدِّ

تسبَّبا  البيلوبونيز  أثينا في حرب  الحرب وهزيمة  لكن  ثريَّاً،  الذي كان رجلاً   Aristarkhos

وبناتهنَّ وبنات أعمامه، وبالتالي  الإنفاق على شقيقاته  قادر على  بإفقاره؛ حتى أمسى غير 

]]]. ومن الواضح أن هذه  كان عليهنَّ أن يعملن في غزل الصوف حتى يتدبَّرن أمر معاشهنَّ

المعضلة سببها تقصير الدولة في تعويض النساء الارامل ممن قتُل ازواجهن في الحروب، 

واغناءهن عن العمل لإعالة أطفالهن.   

اليونانيَّة كانت حبيسة  أنَّ المرأة  التي وصلتنا عن  الكتابات  أنَّ معظم  القول  من المفيد 

، ومن المحتمل أنَّ النساء اللواتي خاطرن بالعمل خارج  بيتها، كانت قد كُتبت كأدب تقادميٍّ

بيوتهنَّ كنَّ أكثر بكثير مما أوردته لنا تلك الكتابات. 

ل الرجال فكرة أن تبقى المرأة في البيت كسيِّدة معزَّزة مكرَّمة  ومهما يكُن من أمر فقد فضَّ

[1]- Powell, Anton., Op. Cit., 1988, p.355.

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص137.

[3]- Che, Jayoung., Op. Cit., 2017, p.109.

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص139.

[5]- Powell, Anton., Op. Cit., 1988, p.355.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(252

يقوم العبيد على خدمتها، في الأسُر التي توفَّرت لها سبُل العيش الكريم]]]، لأنَّ الرأي العامَّ 

كان قاسياً بحقِّ أولئك النسوة اللواتي أجبرتهنَّ الظروف على العمل خارج بيوتهنَّ ومخالطة 

ه قد اضطرَُّت بفعل  الرجال، حيث كان من أكبر العار الذي يلازم المرء طيلة حياته أن تكون أمُّ

يوروبيدس  التراجيديَّ  الشاعر  أنَّ  تردَّد  فطالما  والاحتراف]]]،  ب  التكسُّ إلى  الحياة  ظروف 

Euripide كان ابن بائعة خضار في السوق )وذلك بالطبع من باب الإهانة( ]]]، لذلك لم تقُدِم 

المرأة على العمل خارج منزلها إلاَّ إذا كانت مضطرَّة لتحصيل الرِّزق. 

وتنبغي الإشارة هنا إلى عدد من الدعوات التي طالبت بإشاعة أمر الاختلاط بين الرجال 

والنساء، حيث طالب عالم الرياضيَّات الشهير فيثاغورس Pythagoras )580- 495 ق.م(، 

جنوب  في   Crotone كروتون  في  افتتحها  التي  مدرسته  في  وطبَّقه  الاختلاط،  هذا  بإباحة 

الذكور والإناث، رغم أنَّ قوانين تلك  إيطاليا سنة 525 ق.م، حيث لم يفرِّق بين الطلاَّب 

الأيام كانت تحرِّم ذلك]]]. ويبدو أنَّ الشاعرة سافو Sappho )612 - 560 ق.م( قد سبقت 

ً في الحياة السياسيَّة والأدبيَّة وهي  فيثاغورس إلى هذه الدعوة، حيث بدأت تلعب دوراً مهَّم

لم تتجاوز التاسعة عشرة من عمرها بعد، وكانت أول امرأة في بلاد اليونان تفتح مدرسة لتعليم 

الفتيات الشعر والموسيقى في جزيرة لسبوس ]]]Lesbos. وهي كانت تقيم لتلميذاتها الولائم 

م لهنَّ الطعام والشراب]]]، وغالباً ما تغُنَّى الأشعار التي كتبتها في حفلات الزفاف في  وتقدِّ

بلاد اليونان من قبل جوقات الفتيات الشابَّات]]]. 

أما السيدة أسباسيا Aspasia التي وُلدت في ملطية Miletus في أسيا الصغرى، وهاجرت 

إلى بلاد اليونان قبل سنة 445 ق.م، فقد افتتحت في أثينا مدرسة لتعليم البلاغة والفلسفة، 

من  كثير  والتحق بمدرستها  بالرجال،  الاختلاط  بجرأة عظيمة على  النساء  ع  تشجِّ وأخذت 

[1]- Bonk, E., Op. Cit., 2013, p.26.

]]]- محمود سلام زناتي، المرجع السابق، ص107.

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص137.

[4]- Bruce, Ratner., Pythagoras: Everyone knows his famous theorem, but not who discovered it 1000 years 

before him., Journal of Targeting, Measurement and Analysis for Marketing., 2009, p.230.

]]]- محمد كامل عياد، المرجع السابق، ص167

[6]- Burton, Joan., Op. Cit., 1998, p.153.

[7]- Pomeroy. S., B., et la., Op. Cit., 2004, p.83.



253 المرأة اليونانيَّة

فتيات الطبقة العليا، وأرسل كثير من الأزواج زوجاتهم ليدرسنَ لديها، وكان بعض الرجال 

يستمعون إلى محاضراتها ومن بينهم الحاكم بركليس الذي تزوَّج منها، فجعلت في بيته ما 

يشبه الصالون الأدبيَّ لمناقشة مختلف قضايا الفنِّ والأدب والعلوم والفلسفة]]]، ولا ريب في 

أنَّ هذه اللقاءات قد ترافقت مع حفلات عشاء كانت تقيمها أسباسيا لضيوفها كشكل تقليديِّ 

الفلاسفة والأدباء  بقيت نخبويَّة، حيث اقتصرت على  بالزوار، لكن هذه المآدب  للترحاب 

بة في المجتمع  ة المتعصِّ وعلِّيَّة المجتمع]]]، وهذا ما جرَّ عليها غضب واستياء الطبقة العامَّ

.[[[ اليوناني، وهذا الاستياء تحوَّل إلى سخرية منها في المسرح الكوميديّْ

خامساً: الزواج
ليس الهدف من دراسة الزواج في المجتمع اليونانيِّ التعرُّف على طقوسه وشعائره، فهذا 

سة الزوجيَّة، وتبيان  ا الهدف هو نقد مكانة المرأة في المؤسَّ يخرج عن نطاق الموضوع، إَّن

ها في اختيار شريك حياتها، وما هو هدف الزواج؟  مدى حقِّ

سنبدأ من هذا السؤال الأخير؛ لقد كان الهدف الأساسيُّ من الزواج هو إنجاب أطفال 

هذه  وكانت  الأسلاف،  عبادة  أي  اليونانيَّة؛  المنزليَّة  الديانة  استمرار  يضمنون  شرعيين]]]، 

العبادة تقضي باتِّصال الأجيال من دون انقطاع، وتفرض على الأبناء تقديم القرابين لأرواح 

أسلافهم من أجل ضمان خلودها وسعادتها وهدوئها في مقرِّها الأخير، وكان يتحتَّم على 

تفرضه  بما  القيام  على  قادرين  يصبحون  شرعيين،  أبناء  له  تنجب  زوجة  يتَّخذ  أن  الرجل 

ورغم   .[[[ المهامّْ هذه  القيام بمثل  القادر على  الشرعيُّ وحده  الأبن  وكان  الأسلاف،  عبادة 

، لكن لم يكن في  من الحب والغرام للمواطن الثريِّ وجود العديد من النساء اللواتي كنَّ يقدِّ

استطاعتهنَّ تقديم أبناء شرعيين له، وكانت المرأة التي يتزوَّجها زواجاً شرعيَّاً هي الوحيدة 

القادرة على تقديم هؤلاء الأطفال، الذين يضمنون بقاء بيته واستمرار عبادة أسرته]]]. ومثلما 

، دمشق 2011م، ص92. ]]]- نجاح محمد وآخرون، تاريخ المرأة في سوريا في مختلف العصور، الإتحاد العامُّ النسائيُّ السوريُّ

[2]- Burton, Joan., Op. Cit., 1998, p.156.

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص37.

[4]- Bonk, E., Op. Cit., 2013, p.13.

]]]- محمود سلام زناتي، المرجع السابق، ص44.

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص109.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(254

على  ستلُقى  مواطنين  إنجاب  منه  الهدف  وطنيَّا؛ً  واجباً  أيضاً  كان  دينيَّاً  واجباً  الزواج  كان 

عاتقهم حماية مدينتهم]]].

وكان الزواج في الغالب زواجاً تقليديَّاً، حيث لم يتُحَ للمواطن الأثينيِّ أن يخالط الفتيات 

في مجتمعه، إلاَّ إذا كنَّ قريباته كبنات العمِّ وبنات الخال، وإذا ما عرفت أثينا بعض قصص 

الحبِّ فقد كانت ضمن نطاق الأسرة الكبيرة، رغم أنَّ الواقع يشير إلى أن جميع الزيجات 

التي تمَّت بين الأقارب؛ لم تكن نتاج قصص الحبِّ الرومانسيَّة، ولكنها كانت ببساطة نتاج 

م  الالتزام الأخلاقيِّ العام الذي يدفع المرء إلى إظهار الولاء وحسن النيَّة تجاه الأقارب ويقدِّ

لهم المساعدة]]].

ة بزواج أبنائهم، لذلك  كان الآباء هم الذين يقومون بجميع الخطوات التمهيديَّة الخاصَّ

كان الزوج في كثير من الأحيان لا يرى وجه زوجته حتى يوم الزفاف]]]، ولما كانت الفتاة 

اليونانيَّة تتزوَّج في سنٍّ مبكرة، حوالي 14 سنة، ولما كانت سنُّ زوجها أكبر بضعف عمرها؛ 

، بحسب وول ديورانت، أن تخضع الزوجة لزوجها خضوعاً كاملاً]]]. كان من الطبيعيِّ

الزواج متى بلغ 18 من عمره]]]،  أثينا  للفتى في  أنَّه كان يحقُّ نظريَّاً  تجدر الإشارة إلى 

إلاَّ أنَّه من النادر أن يتزوَّج فتيان في سنٍّ مبكرة، بل كانوا يفضلون الانتظار حتى يتجاوزوا 

قبل  الخامس  القرن  في  الأثينيَّات  النساء  عمر  ط  متوسِّ كان  لقد  الواقع،  في  الثلاثين.  سنَّ 

الميلاد حوالي 36 سنة، وكان عدد الأطفال الذين تنجبهم المرأة ما بين 3- 4 أطفال، بينما 

ل  يزيد عن عمر المرأة خمس عشرة سنة]]]،   وسبب هذا المعدَّ الرجل  ط عمر  كان متوسِّ

بيَّنت  وقد  الولادة،  أثناء  تموت  المرأة  كانت  ما  كثيراً  أنَّه  هو  النساء  أعمار  في  المنخفض 

التنقيبات الأثريَّة أنَّ معظم النسوة في العصر الكلاسيكيِّ تم دفنهنَّ بصحبة مواليدهنَّ الجدد، 

]]]- محمود سلام زناتي، المرجع السابق، ص45.

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص106.

]]]- أحمد الشنتناوي، المرجع السابق، ص119.

]]]- ول ديورانت، المرجع السابق، ص118.

]]]- محمود سلام زناتي، المرجع السابق، ص51.

[6]- Pomeroy. S., B., et la., Op. Cit., 2004, p.158



255 المرأة اليونانيَّة

ومثلما فقدت أثينا بناتها في ساعات المخاض العسير والولادة، فقدت رجالها في ساحات 

الحرب والوغى]]]. 

على أيِّ حال، بما أنَّ الزواج كان تقليديَّا؛ً لم تكن رغبة الفتاة تلقى الكثير من الاهتمام، 

م لطلب يدها، ولأنَّ مفهوم الزواج في المدينة  لأنَّها غالباً لم تكن تعلم من هو الفتى الذي تقدَّ

العريس  اتفاق بين شخصين؛  أكثر مَّم هو  تم بين أسرتين،  قد  أنَّه  إليه على  ينُظر  اليونانيَّة 

والعروس]]]. ورغم ذلك فإنَّ عدداً من الآباء لم يرغموا بناتهم على الزواج من أشخاص لا 

يرغبن بالزواج منهم، فهناك شواهد تدلُّ على أنَّ الآباء كانوا في بعض الأحيان يستشيرون 

. وهذا ما فعله كالياس Kallias الذي عاش في  بناتهم ولا يزوجوهنَّ إلاَّ بناء على رغبتهنَّ

القرن السادس قبل الميلاد حين ترك لكلِّ بنت من بناته الحريَّة المطلقة في اختيار زوج من 

.[[[ موا لخطوبتهنَّ الشبَّان الذين تقدَّ

الناحية الأخلاقيَّة ليجد لها  مُلزمَ بذلك من  مهرها، لأنَّه  م لابنته  الزوجة يقدِّ وكان والد 

أن  له  يحق  كان  الذي  الزوج  ملكيَّة  إلى  ينتقل  المهر  هذا  وكان  الزواج]]].  فرص  أفضل 

يتصرَّف به كيفما شاء ومن دون الرجوع إلى زوجته، وفي حال الحجز على أمواله   كان 

يسُتثنَى المهر منها، وفي حالة الطلاق كان عليه أن يردَّه إلى بيت أهل زوجته]]]، بمعنى أنَّ 

المقابل  بينهما. وفي  الزوجيَّة  العلاقة  باستمرار  الزوج لمهر زوجته كانت مشروطة  ملكيَّة 

لتبديد مهرها؛ كي تحافظ على ما  إذا ما سعى  كان يحقُّ للمرأة طلب الطلاق من زوجها 

الزوج  يطُالب  عندئذٍ  أبيها،  بيت  إلى  تعود  المرأة  كانت  الطلاق  وقع  ما  وإذا  منه]]].  بقي 

بإعادة مهرها إلى وليِّ أمرها، فإذا فشل في إعادته يلزمه القانون بدفع فائدة على قيمته تبلغ 

نسبتها 18% سنويَّاً إلى الوصيِّ على المرأة لينفق منها عليها، وإذا ما فشل الزوج في دفع 

أنَّ المهر كان  هذه الفائدة؛ كان من حقِّ الوصيِّ أن يقاضيه ويطالبه بالإنفاق عليها، علماً 

[1]- Powell, Anton., Op. Cit., 1988, p.362.

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص97.

]]]- محمود سلام زناتي، المرجع السابق، ص76.

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص109.

[5]- Che, Jayoung., Op. Cit., 2017, p.106.

[6]- Powell, Anton., Op. Cit., 1988, p.358.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(256

يسُتردُّ بغضِّ النظر عن أسباب الطلاق؛ حتى لو كان السبب هو خيانة الزوجة لزوجها]]]. 

وكان من حقِّ المرأة اليونانيَّة أن تتزوَّج أكثر من مرة، إذا ما طلَّقت أو ترمَّلت، وزواجها 

أكثر من مرَّة لم يقلِّل من إمكانيَّة زواجها مرة أخرى على يد وليِّ أمرها، وأن تدخل بيوتاً أخرى 

من أجل إنجاب الأبناء الشرعيين]]]. 

ر  في الإطار عينه، اكتسبت القوانين التي تعاقب الخيانة الزوجيَّة أهميَّة كبرى]]]، لأنَّها تدمِّ

ديانة الأسرة بإدخال فرد جديد إليها هو في الأصل ليس منها. لذلك سمح صولون للأب 

أو الأخ الذي يضبط ابنته أو أخته وهي تزني أن يبيعها كأمََة، ولكن في القرن الخامس قبل 

الميلاد كانت تقتصر العقوبة على طردها من العائلة، وحرمانها من الاشتراك في أيَّة نشاطات 

دينيَّة أخرى في المدينة، أي أنَّ الزوجة الزانية كانت تهوي بمكانتها إلى مستوى العاهرة أو 

ة، وإذا ما حضرت قد تعرِّض نفسها  المرأة الأجنبيَّة]]]، فلا يحقُّ لها حضور التضحيات العامَّ

لعقوبات قاسية تصل إلى حدِّ الموت.

ويمكننا هنا أن نستشهد بقصة باترسون Patterson زوجة فانو Phano؛ فعندما أذَِن لها 

أنَّ  بَّي  الذي   Apollodoros أبولودورس  غضب  عمله  أثار  ة،  العامَّ التضحيات  تحضر  أن 

أخلاق هذه المرأة المنحطَّة الزانية لا ترقى بها إلى أن تحضر احتفالاً دينيَّاً كهذا، وطلب من 

هيئة المحلَّفين أن يتخيَّلوا حجم غضب نسائهم وقريباتهم اللواتي حضرن هذا الحفل، من 

ساً كهذا وهنَّ  هذا الرجل المستهتر الذي سمح لزوجته العاهرة بأن تحضر احتفالاً دينيَّاً مقدَّ

فيه، ودعاهم إلى سحب حقِّ المواطنة من هذا الزوج المتواطئ، ولاسيَّما أنَّ القانون ينصُّ 

على أنَّ الزوج الذي يضبط زوجته تمارس الزنا ويغضُّ الطَّرفْ عنها يفقد حقَّه في المواطنة. 

والمفارقة العجيبة في هذا الموضوع أنَّ المدعي أبولودورس كان ابن عبد )سابقاً( حصل 

مها لأثينا، لكن  رَ خدماته التي قدَّ والده على حقِّ المواطنة بفضل باسيون Pasion الذي قدَّ

من سخرية القدر أن يكون المواطن الجديد حريصاً على مواطنة الأثينيين أكثر منهم]]]. 

]]]- روجرت جست، المرجع نفسه، ص98.

]]]- المرجع السابق نفسه، ص92.

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص92.

]]]- المرجع السابق نفسه، ص95.

[5]- Che, Jayoung., Op. Cit., 2017, p.102.



257 المرأة اليونانيَّة

    تنبغي الإشارة هنا إلى أنَّ حفل الزفاف كان شاهداً  آخر على الاختلاط بين الجنسين، حيث 

كانوا يجتمعون في موكب الزفاف، ويتناولون الطعام والشراب، ويؤكِّد بلوتارخ أنَّ الإغريق 

النشاطات  أغلب  لأنَّ  النساء؛  لاسيَّما  الزفاف  لحفل  الضيوف  من  عدد  أكبر  يدعون  كانوا 

، وكان من الطبيعيِّ أن يرافق الرجال زوجاتهم إلى مثل هذه  المتعلِّقة بالحفل كانت بأيديهنَّ

العديد من مدن  الزفاف في  النساء بكثرة في موكب  تقليد رؤية  المناسبات، وهذا ما يفِّس 

ار المؤرَّخ بالقرون السادس والخامس والرابع  بلاد اليونان، ولاسيَّما في التصاوير على الفخَّ

قبل الميلاد. أما في أثينا فقد تناول الرجال والنساء وليمة الزواج على طاولات منفصلة، كما 

أخبرنا Euangelus )شاعر الكوميديا الحديثة( عندما طلب والد العروس من الطبَّاخ أن يضع 

أربع طاولات للنساء، وست طاولات للرجال في غمرة التحضيرات لحفل زفاف ابنته]]]. وما 

يلفت الانتباه هو حجم النكات البذيئة التي كانت جائزة في مثل هذه المناسبات]]].

�ة    سادساً: الوصاية على المرأة اليونانيَّ
لم يكن للمرأة اليونانيَّة وجود قائم بذاته من الناحية القانونيَّة، لذلك كان من الواجب أن 

كن لها، والانفاق  تبقى تحت وصاية غيرها طوال عمرها]]]، وكان على وليِّ أمرها توفير السَّ

عليها، وتربيتها وهي صغيرة وتوفير الرفاهية لها، وتأمين مهرها عند زواجها، ورعاية مصالحها 

بشكل عامّ. وكان الوصيُّ عليها يمثِّلها وينوب عنها أيضاً في جميع الترتيبات القانونيَّة ولا 

سيّما زواجها]]]، حيث لم تكن المرأة اليونانيَّة أهلًا لأن تباشر زواجها بنفسها، بمعنى أنَّها لم 

تكن صالحة قانونيَّاً لإجراء عقد زواجها، بل ينوب عنها في ذلك وليُّ أمرها]]]. وكان الوصيُّ 

ها  ، تنتقل الوصاية إلى شقيقها من الأب نفسه، أو لجدِّ على المرأة هو والدها فإذا ما توُِّف

لأبيها. وعندما تتزوَّج يقوم زوجها بهذا الدور، فإذا ما طلَّقها تعود الوصاية إلى وليِّ أمرها من 

أهلها الذي يحاول جاهداً أن يزوِّجها لشخص آخر]]].

[1]- Burton, Joan., Op. Cit., 1998, p.158.

]]]- روز، المرجع السابق، ص39.

]]]- أحمد الشنتناوي، المرجع السابق، ص110.

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص43.

]]]- محمود سلام زناتي، المرجع السابق، ص73.

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص43.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(258

ا إذا مات الزوج فلا تصبح المرأة حرَّة؛ بل تصبح تحت وصاية شخص يختاره زوجها  أمَّ

لهذا الغرض]]]، وإذا ما كانت المرأة حاملًا عند وفاة زوجها تبقى تحت وصاية من يرثه حتى 

ا أن تعود  تضع حملها، أما إذا ترمَّلت وعندها أطفال صغار فكانت تمتلك حق الاختيار إمَّ

أبيها، أو تبقى في بيت زوجها المتوَّف تحت رعاية الوصيِّ على أولادها إلى أن  إلى بيت 

يصلوا إلى السنِّ القانونيَّة للبلوغ، وعندها تصبح هي نفسها تحت وصاية أولادها]]]. 

سابعاً: نظرة القانون اليونانيِّ للمرأة
أهميَّة  ذا   ً مستقَّل فرداً  يعتبرها  لم  حيث  شخصيَّة؛  حقوق  أيَّ  المرأة  القانون  يمنح  لم 

ومسؤولاً عن أفعاله، كما لم تكن من وجهة نظره قادرة على البتِّ في مصالحها]]]؛ فالقاعدة 

ر أو تعُير، ولا أن تقَرضِ أو تقُرضَ، ولا أن تهب  أنها لا تستطيع أن تبيع أو تشتري، ولا أن تؤُجِّ

أو توصي، ولا أن تأتي ما عدا ذلك من تصرُّفات من دون إجازة من وليِّ أمرها]]]، ولم يكن 

ها أن تملك قطعة أرض، لذلك لم يسمح القانون بأن يكون مهرها أرضاً]]].  من حقِّ

في المقابل، كان من حقِّ الزوجة في حالة الطلاق أن تستردَّ مهرها من زوجها، وكان من 

ها أخذ جميع الثروات التي أنتجتها بجهدها الخاصِّ )نتاج الغزل والحياكة(، حتى عند  حقِّ

ها أن  ]]]، وكان من حقِّ
مصادرة أملاك زوجها، كان مهرها مُعفَى من أيِّ إجراءات ولا يُسُّ

تستدين مبلغاً من المال لا تتعدى قيمته مديمنوس medomnos )قنطاراً( من الشعير، ومع 

هذا، كان من الواجب أن تتمَّ الصفقة في البيت؛ لأنَّه من غير اللاَّئق خروج السيدة اليونانيَّة 

إلى السوق والاختلاط بالرجال]]]، وكانت تجري هذه الصفقة من دون الحاجة إلى تدخُّل 

من وليِّ أمرها، وكان الهدف من هذه الصفقة تيسير أمر الحياة اليوميَّة والنفقات المعيشيَّة]]]، 

ولا بدَّ من الإشارة إلى أنَّ قيمة قنطار الشعير هذا لم تكن  تافهةً فهي تكفي لإطعام الأسرة 

]]]- أحمد الشنتناوي، المرجع السابق، ص110.

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص44.

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص43.

]]]- محمود سلام زناتي، المرجع السابق، ص104.

[5]- Bonk, E., Op. Cit., 2013, p.29.

[6]- Che, Jayoung., Op. Cit., 2017, p.106.

[7]- Bonk, E., Op. Cit., 2013, p.25.

]]]- محمود سلام زناتي، المرجع نفسه، ص105.



259 المرأة اليونانيَّة

ة كانت تجُريها  أربعة أو خمسة أيام]]]، لا بل إنَّ هناك أمثلة متنوِّعة تبِّي أنَّ الصفقات المهمَّ

النساء]]]. 

قضائياً، لم يكن يحقُّ للمرأة أن ترفع قضيَّة في المحاكم اليونانيَّة ولا أن تمثلُ أمامها]]]، 

فيها  تكون  التي  الجنائيَّة  القضايا  في  أما  الجنسين،  بين  الاختلاط  عدم  مبدأ  مع  انسجاماً 

المرأة متَّهمة، أو عندما يعتدي عليها شخص غريب من خارج العائلة، فتقوم بمقاضاته أما 

المحاكم، عن طريق الوصيِّ عليها الذي كان يتوَّل إقامة الدعوى عنها، والمطالبة بحقوقها، 

والقيام بما تقتضيه من إجراءات إداريَّة، حيث كان عامل التماسك الأسريِّ والحرص على 

يقوم  ، حيث  الشخصيِّ الولاء  جانب  إلى  القضايا  تلك  في  بارزاً  دوراً  يلعب  العائلة  شرف 

الوصيُّ ببذل أقصى جهده من أجل المرأة التي يتوَّل الوصاية عليها، ولاسيَّما في حالات 

المطالبة بالميراث؛ لأنَّ تقصيره في ذلك كان يعُتبر تقصيراً في حقوقه الشخصيَّة]]]. 

الإدلاء بشهادتها في المحكمة، في مختلف  اليونانيَّة حقَّ  القانون المرأة       ولم يمنح 

القضايا انسجاماً مع مبدأ عدم الاختلاط بين الجنسين]]]، لكن في حالات استثنائيَّة سمح 

الأثينيون لها بالإدلاء بشهادتها في المحكمة؛ لكن عن بعُد، حيث لم تكن تمثلُ في المحكمة 

لتدلي بشهادتها أمام هيئة المحلَّفين، وإنما يقوم الوصيُّ عليها بالإدلاء بها نيابة عنها]]].

الأمور  الرجل- في  مثل شهادة  -مثلها  المرأة صالحة  الأثينيَّة شهادة  المحاكم  واعتبرت 

العائليَّة؛ بحكم أنَّ الحياة العائليَّة كانت شغلها الشاغل دوماً، وبالتالي، فهي تعرف كثيراً عن 

تفاصيلها. وقد سُمِح للمرأة بشكل استثنائيٍّ بتقديم شهادتها في قضايا القتل، إذا ما كانت 

م دليلاً ضدَّ المتَّهم، لا في صالحه]]].  شهادتها تقدِّ

في الواقع، لم يكن مجتمع أثينا مجتمعاً أبويَّاً تماماً، انحصرت فيه حقوق الملكيَّة بالذكور 

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص46.

[2]- Che, Jayoung., Op. Cit., 2017, p.99.

]]]- ول ديورانت، المرجع السابق، ص118.

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص47.

]]]- محمود سلام زناتي، المرجع السابق، ص106.

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص54.

]]]- المرجع نفسه، ص52.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(260

ها أيضاً أن ترث فيه، حتى لو تحت الوصاية القانونيَّة]]]، والوصيُّ  فحسب، بل كان من حقِّ

في غالب الأحيان هو من كان يستفيد من الإرث، لأنَّ المرأة لم تكُّن من ناحية قانونيَّة قادرة 

على امتلاك أيِّ ثروة والتحكُّم بها أو إدارتها، وهنا تظهر الفائدة الماديَّة للزواج، حيث يجد 

الزوج نفسه المستفيد الفعليَّ من الميراث الذي ورثته زوجته من شقيقها الذي مات من دون 

أن ينجب؛ طبعاً على سبيل المثال]]]. بينما كانت المرأة في إسبارطة ترث وتتملَّك العقارات، 

حتَّى أنَّ أرسطو Aristote أخبرنا أنَّ النساء الإسبارطيات كنَّ يمتلكن خُمس العقارات فيها، 

ويرُجِع ذلك إلى كثرة الوراثات، وإلى ما كان يجري عليه العُرف من تقدير مُهور ضخمة]]]. 

أما في جورتين Gortyn )الواقعة جنوب كريت( فكانت النساء يتمتَّعن بأهليَّة إرث محدودة 

في منتصف القرن الخامس قبل الميلاد، حيث كان للبنت سهمٌ في ممتلكات أبيها، لكنَّه أقلُّ 

من سهم أخيها، وكانت تحصل على مهرها من أهلها عندما تتزوَّج]]]. 

صين في التاريخ الكلاسيكيِّ إلى مهر المرأة اليونانيَّة  في هذا السياق، ينظر معظم المتخصِّ

كنوع خاصٍّ من الملكيَّة، فقد كان يرفع من مكانتها أمام زوجها، وإن لم يكن لها حقُّ التصرُّف 

أثينا عند زواجه هو  مه الأب لابنته في  يقدِّ الذي  الواقع، لقد كان المهر  به شخصيَّاً]]]. في 

مه الأشقاء لشقيقتهم عند زواجها يعِّب  ميراثها من ثروته، وإذا ما توُِّف كان المهر الذي يقدِّ

عن مدى طيبتهم، ويعتمد على تقديرهم الذاتيِّ؛ فبعد أن يأخذوا نصيبهم القانونيَّ الكامل في 

الميراث كلِّه، يمنحون شقيقتهم ما طاب به خاطرهم]]].

ها على الإطلاق  إذا كانت الموضوعات القانونيَّة التي تناولناها جميعها مهمة، فإنَّ أهمَّ

كان الموازنة بين المرأة والعبد، فهل كانت المرأة في أثينا مساوية للعبد؟ ولاسيَّما أنَّ استقبالها 

والجوز  بالفواكه  يسُتقبل  حيث  فيها،  العبد  استقبال  عن  كثيراً  يختلف  يكن  لم  الأسرة  في 

مبدأ  أنَّ  اعتبرنا  وإذا  الأسرة،  لربِّ  ملكاً  العبد  يعتبر  الأثينيُّ  القانون  كان  لقد  والحلوى]]]. 

[1]- Che, Jayoung., Op. Cit., 2017, p.104.

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص116.

]]]- محمود سلام زناتي، المرجع السابق، ص115.

[4]- Rhodes, P. J., Op. Cit., 2007, p.173.

[5]- Che, Jayoung., Op. Cit., 2017, p.104.

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص117.

]]]- روز، المرجع السابق، ص39.



261 المرأة اليونانيَّة

الملكيَّة مُوازٍ لحالة العبوديَّة؛ فهذا يعني أنَّ المرأة كانت أمََة عند زوجها، لأن هذا القانون 

اعتبرها من أملاك زوجها أيضاً]]]. 

لا بدَّ من الإشارة هنا إلى أنَّه لم يكن من حقِّ المرأة طلب الطلاق من زوجها إذا ارتكب 

فعل الزنا، أو إذا كان كثير التردُّد الى بيوت العاهرات والغانيات، لكن إذا أدَّى انغماسه في 

ات والشهوات إلى إهمال شؤون بيته، أو كان يسيء معاملتها؛ ففي هذه الحالة يحقُّ لها  الملذَّ

م به  أن تطلبه وغالباً ما كانت تحصل عليه، ولو واجهت مصاعب كبيرة، إذ كان عليها أن تتقدَّ

إلى كبير قضاة المدينة، علماً أنَّه كان باستطاعة الزوج أن يمنع زوجته من مغادرة البيت ولو 

أدَّى ذلك إلى استعمال القوة معها]]]. 

ة ة حرمان المرأة من حقوقها السياسيَّ ثامناً: إشكاليَّ
الة؛ فهي لا تمتلك حقَّ التصويت أو حقَّ  لم تكن للمرأة في أثينا أيُّ حقوق سياسيَّة فعَّ

ع الذي كان يضمُّ جميع المواطنين، كما لم يكن يحقُّ لها  الحديث في الأكليسيا، ذلك التجمُّ

حضور اجتماعاتها، علاوة على ذلك لم يكن يتُاح لها توِّل المناصب الإداريَّة أو التنفيذيَّة 

ة.  داخل تنظيم دولة المدينة ذي الطابع العلمانيِّ، بما فيه نظام المحلَّفين في المحاكم العامَّ

النساء مواطنات حقيقيَّات]]]، لأنَّه ليس من واجبهنَّ أداء  للتصوُّر الإغريقيِّ لم تكن  فطبقاً 

الخدمة العسكريَّة )الشرط الأساسيِّ للمواطنَة(، رغم أنَّ اللُّغة اليونانيَّة كانت تحتوي مفردة 

مؤنَّثة لكلمة مواطن هي: aste أو ]]]politis، وبالتالي، فقد حرمت الديمقراطيَّة الأثينيَّة المرأة 

العشرين  تجاوزوا  الذين  البالغين  بالذكور  الحقوق  تلك  وحصرت  السياسيَّة،  حقوقها  من 

من عمرهم فقط]]]، وهكذا أخُرجت النساء من مجتمع الأحرار، مثلها مثل العبيد والغرباء 

المقيمين في المدينة]]].

الإغريقيَّة  المدن  دول  من  غيرها  عن  أثينا  مدينة  يميِّز  غريب  شيء  أيُّ  هناك  يكن  ولم 

[1]- Bonk, E., Op. Cit., 2013, p.3.

]]]- أحمد الشنتناوي، المرجع السابق، ص127.

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص27.

[4]- Che, Jayoung., Op. Cit., 2017, p.99.

[5]- Bonk, E., Op. Cit., 2013, p.23.

]]]- نجاح محمد وآخرون، المرجع السابق، ص76.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(262

الأخرى، حيث لا توجد دولة مدينة إغريقيَّة واحدة كانت للمرأة فيها حقوق سياسية]]].    

�ة للمرأة    تاسعاً: نظرة الديانة اليونانيَّ
صت الديانة اليونانيَّة عدداً من المناصب للنساء من دون الرجال، حيث كنَّ كاهنات  خصَّ

ها عبادة الربَّة أثينا، الراعية لدولة المدينة  في كثير من العبادات التي انتشرت في البلاد، وأهمُّ

الأثينيَّة، وكان للآلهة المؤنَّثة كاهنات بدلاً من الكهنة الذكور]]]. وعند ذبح الأضحية للآلهة 

كان على النسوة إطلاق الزغاريد تعبيراً عن الفرح، بعدها تسُلخ الدابَّة وتقُطَّع]]]. ولما كان 

زيوس(  الإله  )زوجة   Hera هيرا  الربَّة  كانت  الكهنوت؛  باب  تحت  يندرج  يزال  لا  الطبُّ 

بعض  إلى  الإغريقيَّة  التقاليد  وتشير  الشهريَّة.  الدورة  وتنظيم  المرأة  خصوبة  عن  مسؤولة 

مها باعتبارها أزهاراً تحتوي على خصائص طبيَّة ذات أهميَّة  سة التي كانت تقدِّ الأزهار المقدَّ

خاصة بالنساء، إذ تنظِّم الدورة الشهرية، أو تستعمل كعلاج من العقم]]]. وكانت الأمُّ التي 

صة في القبالة،  يأتيها المخاض تطلب الصون والرعاية من أرتميس Artemis الربَّة المتخصِّ

من  أو  المحترفات  القابلات  من  كن  سواء  رعايتها  على  القائمات  النسوة  بوسع  كان  كما 

ل الطلق]]].  وكان  الجارات العطوفات، أن يستخدمن الرُّقى أو العقاقير التي يعُرف أنَّها تعُجِّ

يتوسط معظم الأبنيَّة مكان مقدَّس، وفي كلِّ بيت كان يوجد مقام الإلهة هستيا Hestia، الرمز 

د الطهارة والورع واحترام الحُرمُات وتقديسها]]]، كما كان يسُمح للمرأة  الأنثويِّ الذي يجسِّ

بأن تشترك مع باقي أفراد الأسرة في إقامة الطقوس الدينيَّة حول الموقد في الديانة المنزليَّة، 

م  إلاَّ أنهّ لم يكن من الضروريِّ حضورها إبَّان تقديم القرابين لأرواح السلف، ولم تكن تقُدَّ

القرابين عند قبورهنَّ بعد الوفاة]]].

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص27.

[2]- Rhodes, P. J., Op. Cit., 2007, p.174.

]]]- روز، المرجع السابق، ص48.

 ،2015 نينوى  بانيبال،  آشور  دار  مقارنة،  تاريخيَّة  دراسة  القديمة،  الحضارات  في  والطب  السحر  يحيى،  عدنان  أسامة   -[[[

ص339.

]]]- روز، المرجع السابق، ص37.

ة والأجساد التي يتلبَّسها الشيطان ومجر قنى للآلهة اليونانيَّة، ضمن كتاب: صورة  ]]]- روث بادل، النساء أنموذج للملكيَّة الخاصَّ

المرأة في العصور العتيقة، تحرير: إفريل كاميرون وإيلي كوهرت، ترجمة أمل رواش، المركز القوميُّ للترجمة، القاهرة 2016م، 

ص33.

]]]- أحمد الشنتناوي، المرجع السابق، ص110.



263 المرأة اليونانيَّة

دولة  لحياة  أساسيَّة  الأثينيين  وبنات  وشقيقات  وزوجات  أمهات  إسهامات  كانت  لقد 

بالأسرة في  ة  الخاصَّ والطقوس  الشعائر  مهمٍّ في  بدور  النساء  قامت  فقد  اليونانيَّة،  المدينة 

أرجاء البلاد المختلفة، وفي الأحياء والعشائر والقبائل، لا بل في دولة المدينة بأسرها، فعلى 

سبيل المثال، كانت امرأة من قبيلة إتيوبوتادي Eteoboutadai من إليوسس Eleusis هي التي 

تتوَّل مركز كاهنة الربَّة أثينا حامية دولة المدينة، بينما كان يتمُّ اختيار أحد المواطنين كلَّ عام 

ليقوم بدور الأرخون الملك Archon Basileus الذي كان يشرف على جميع الاحتفالات 

المتعلِّقة بعبادة الأسلاف، كانت زوجته تنال لقب الملكة Basilisa وتشرف معه على جميع 

احتفالات المدينة، وكانت تقوم بدور زوجة الإله ديونيسيوس في الطقس الذي يحتفل بزواج 

، كانت زوجات المواطنين  . ويجب أن نلاحظ أنَّه، على المستوى الدينيِّ ديونيسيس الرمزيِّ

، وكان يحقُّ لهنَّ المشاركة في عيد الربَّة جالبة  يشكِّلن مجموعة متميِّزة تماماً مثل أزواجهنَّ

.Thesmophoria[[[ الكنوز الثيسموفوريا

أثينا خلال فصل الخريف  Demeter، ويجري في  بالربَّة ديميتير  اً  العيد خاصَّ كان هذا 

ة ثلاثة أيام )11- 13( من شهر بيانوبسيون )تشرين الثاني(، وكانت النساء يأكلن فيه  ولمدَّ

الثُّوم دلالة على امتناعهنَّ عن ممارسة الجنس، وفي اليوم الثالث منه كانت تجُرى انتخابات 

ما  وغالباً   ،Philleeds فيلليدس  نساء أسرة  بين  من  عادة  وتنُتقى  الربَّة؛  هذه  لكاهنة  نسائيَّة 

 .[[[ لن بمصاريف الحفل ونفقاته من أموال أزواجهنَّ كانت النساء الثريَّات يتكفَّ

نهاية  الكنوز في  الربَّة جالبة  النساء في احتفالات عيد  إلى ذلك، كانت مشاركة إحدى 

القرن الخامس قبل الميلاد، دليلاً قويَّاً على أنَّها متزوِّجة من مواطن أثينيٍّ له الحقوق السياسيَّة 

والمدنيَّة كافَّة. فقد كان محظوراً على زوجات المقيمين الأجانب والمحظيَّات والعاهرات 

حضور هذا الاحتفال]]]. 

وغالباً ما كانت النساء يلتزمن دور العبادة، أو يقمن بأداء الشعائر الدينيَّة للطائفة، وأحياناً 

يَّة، مثل الأشياء  أماكن خفيَّة سرِّ التي تكون مخبَّأة في  سة  يقمن على حراسة الأشياء المقدَّ

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص40.

[2]- Burton, Joan., Op. Cit., 1998, p.151.

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص40.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(264

 Panathenaea التي يتمُّ الكشف عنها في عيد الربَّة الكبيرة أثينا Arrheta الخرساء أو الصامتة

الذي يقُام في المدينة، إلاَّ أنَّ كلَّ ذلك لم يكن يتمُّ إلاَّ في حضرة الذكور وتحت إشرافهم، 

التي   Hexameters التفاعل السداسيَّة  يقلِّدون الأصوات   Delphi إذ كانوا في مدينة دلفي

تنطلق من أفواه الكاهنات بمجلس بيثيا Pythia حسب التقاليد الدلفيَّة. وكانت هذه التقاليد 

تقوم على مضغ الكاهنة العرَّافة لأوراق الغار فتسبِّب لها حالة من الوجد والذهول تجعلها 

اها كهنة أبولو ويؤوِّلونها على ما يطُلب منهم  تغيب عن الوعي، وتطلق كلمات محمومة يتلقَّ

ويتراءى لهم]]]. 

اعتبرت  الطهارة، لذلك  القديمة قضيَّة  اليونانيَّة  الدينيَّة  الشرائع  ، راعت  في إطار صحيٍّ

ثاً للرجل في أوقات معلومة، فحُرِّم عليه لمسها أثناء  جسد الأنثى وتكوينها البيولوجيَّ ملوِّ

حياضها أو بعد مخاضها، كما حُرِّم عليه دخول المعابد بعد مضاجعتها]]]، لا بل كان على 

طقوس  وفق  أيديهنَّ  يغسلن  أن  ولادتها  أثناء  الأمِّ  خدمة  في  شاركن  اللَّواتي  النساء  جميع 

معيَّنة، وبذلك يتطهَّرن؛ لأنَّ الولادة، فضلاً عَّم يكتنفها من أخطار بدنيَّة، كانت تعُدُّ عملاً 

بالغ الخطر من ناحية السحر، كما كان كلُّ من له علاقة بها يعُتبر نجساً ]]].

�ة عاشراً: صورة المرأة في الدراما اليونانيَّ
إذا كنَّا تركنا هذا العنوان لنهاية البحث، فلا يعني ذلك بالتأكيد أنَّه أقلُّ أهميَّة، بل على 

العكس ربما يكون من أكثر العناوين إشكاليَّة في بحث المرأة اليونانيَّة، لأن الأدب في الغالب 

يعكس صورة نسبيَّة من الحقائق التاريخيَّة، ورغم ذلك يجب أن نبقى حذرين عند التعامل 

مع الدليل الأدبيِّ على اعتباره يمثِّل وجهة نظر الأديب بنسب مختلفة، فكتَّاب المسرحيَّات 

القاسية ضدَّ المرأة]]]، وهي  العنيفة والاتِّهامات  بالحملات  الكوميديَّة مثلاً تطفح كتاباتهم 

اً أنَّ هذه  نابعة من اعتقادهم أنَّها تصرُّفات المرأة اليونانيَّة في مجتمعها]]]، ومن المنطقيِّ جدَّ

الكتابات اختلفت باختلاف وجهات النظر من المرأة، فقد صوَّرتها التمثيليَّات اليونانيَّة في 

]]]- روث بادل، المرجع السابق، ص26.

]]]- المرجع السابق نفسه، ص25.

]]]- روز، المرجع السابق، ص37.

]]]- محمود سلام زناتي، المرجع السابق، ص31.

[5]- Bonk, E., Op. Cit., 2013, p.4.



265 المرأة اليونانيَّة

الخلق يجب حبسها  الوصاية]]]، وأنَّها سيِّئة  يلزمها  بأنَّها قاصر  الخامس قبل الميلاد  القرن 

بالدار. من هؤلاء الكتَّاب نذكر أرسطوفانس Aristophanes )456 - 386 ق.م( الذي تهكَّم 

في إحدى مسرحيَّاته من النساء الأحرار اللواتي يتَّصلن جنسيَّاً مع عبيدهم، من دون أن يلقى 

معارضة من مستمعيه]]]، ومن أقواله المأثورة ليس هناك مخلوق أقلُّ حياء من النساء«]]].

في الواقع، إذا كانت كتابات أرسطوفانس تصوِّر النساء الأثينيَّات عاهرات يتَّصلن جنسيَّاً 

، أو سكيرات ومدمنات على الخمر، فلا يجب علينا أن نتصوَّر جميع نساء أثينا، أو  بعبيدهنَّ

حتى نسبة كبيرة منهن، مدمنات، كما لا يجب أن نتصوَّر معظم الرجال الاثينيين يعتقدون أنَّ 

أمهاتهم أو زوجاتهم أو شقيقاتهم أو بناتهم كنَّ كلهنَّ سكيرات، بل يجب علينا أن نضع في 

اعتبارنا أنَّنا نتعامل مع نوع من المبالغة أو النميمة الكوميديَّة]]]. وما ينطبق على قضيَّة الخمر 

ينطبق أيضاً على قضيَّة الاتصال الجنسيِّ بالعبيد. عموماً، فمثلاً أرسطوفانيس نفسه، ورغم ما 

ذكر سابقاً، لم ينكر دور المرأة في التدبير المنزليِّ، وقدرتها على إدارة بيتها، سواء في مسرحيَّة 

النساء في الجمعيَّة الشعبيَّة أم في مسرحيَّة ليسيستراتا]]]. 

مها أرسطوفانيس، وهي  في الواقع، كانت مسرحيَّة ليسيستراتا من أعظم الأعمال التي قدَّ

الأيام  في  كُتبت  حيث  منها،  العامِّ  والاستياء  والنفور  الحرب  بكراهية  العامَّ  الشعور  تصوِّر 

تناول  على  اعتدْنَ  »اللَّواتي  النساء  فقامت  وإسبارطة،  أثينا  بين  البيلوبونيز  لحرب  الأخيرة 

الأكروبوليس  واستولين على  ليسيستراتا  بقيادة  والأغبياء«؛  الحمقى  مثل  البيت  الطعام في 

في سبيل إنهاء هذه الحرب. إنَّ هذا التعبير الذي أورده أرسطوفانيس والذي يشبِّه فيه النساء 

ة أيام الحرب، التي لا عمل للنساء  : »مثل الحمقى والأغبياء«، يشير إلى الحالة العامَّ بأنهنَّ

فيها]]]. 

المسرحيَّات التراجيديَّة في معظمها تحمل أسماء نساء مثل أنتيجوني  إلى ذلك، كانت 

]]]- هلين كنج، المرجع السابق، ص242.

]]]- سامي سعيد الأحمد، المرجع السابق، ص102

]]]- محمود سلام زناتي، المرجع السابق، ص31.

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص25.

]]]- عبد اللطيف أحمد علي، المرجع السابق، ص60.

[6]- Che, Jayoung., Op. Cit., 2017, p.112.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(266

وإيلكترا وميديا وألكيتس وهليني وإفيجينا، فضلاً عن ازدحام هذه المسرحيَّات بشخصيَّات 

خطيرة،  قرارات  يتَّخذن  وهنَّ  النساء  يرى  اليونانيَّة  المآسي  هذه  يقرأ  ومن  أخرى.  نسويَّة 

إشكاليَّة  يثيرون  زالوا  ما  والفنَّ  التراجيديا  درسوا  والذين  جسيمة]]].  مسؤوليَّات  لن  ويتحمَّ

في  ظهرنَ  اللَّواتي  المهيبات  للنساء  العظيمة  الفاعليَّة  بين  التوفيق  يمكن  كيف  عميقة: 

التراجيديا سموَّ أفعالهنَّ التي تحفل بها الدراما باستمرار، وبين قِيَم المجتمع التي تدعو إلى 

مها  تحجُّب النساء وأبقتهن في الخفاء؟ في الواقع، لا نستطيع أن نستبعد الصورة التي تقدِّ

، فلا شكَّ في أنَّ هناك ارتباطاً ما  الدراما لنا؛ بزعم أنَّها لا تفيدنا في فهم المجتمع الأثينيِّ

ليسا ظواهر  ينتجه  الذي  الفنَّ والمجتمع  الأثينيَّات حقاً، لأنَّ  والنساء  التراجيديا  نساء  بين 

م للأخير، وهو أحد عناصر الحقيقة التاريخيَّة]]].  منفصلة، فالأول جزء متمِّ

أما يوروبيدس Euripides )480 - 406 ق.م( الذي يعُتبر مدرسة في المسرح، كانت 

عن  التعبير  على  الأقدر  هنَّ  والنساء  الغالب،  في  البطولة  دور  يلعبن  مسرحيَّاته  في  النساء 

لنا  النفس والأكثر إظهاراً للانفعالات بطبيعة الحال، بحسب البعض، فيما يقدم  مكنونات 

البعض الآخر صورة مخالفة تتَّهم يوروبيدس بأنَّه عدوٌّ للمرأة، وأن الروايات تقول إنَّ النساء 

؛ فلم يجدن وسيلة لإسكاته سوى قتله على هذا  بعدما اشتدَّ هجومه عليهنَّ إرباً  مزَّقنه إرباً 

النحو الفظيع!]]]. 

يبقى أن نسأل: هل حضرت النساء المسرحيَّات؟ 

العروض المسرحيَّة،  اليونانيَّة قد تمتَّعت بمشاهدة  أنَّ المرأة  أكثر من إشارة على  هناك 

منها ما ورد في كتابات أفلاطون Plato )427- 348 ق.م( حيث توحي ثلاث فقرات بأنها 

بات كنَّ  كانت تستطيع حضور جميع أنواع العروض الدراميَّة، ولكنَّه يضيف أنَّ النساء المهذَّ

رة وإن كان مشكوكاً  ة في فترة متأخِّ لن التراجيديا. وإلى جانب هذه الإشارة شاعت قصَّ يفضِّ

تها، إذ يقُال إنَّ منظر إلهات الغضب في مسرحيَّة إيسخولوس كان بشعاً لدرجة أنَّ  في صحَّ

بعض النساء الحوامل قد أجهضن. فإذا ما أخذنا كلَّ هذه الأشياء في اعتبارنا فسوف يبدو لنا 

أنَّ النساء كنَّ يحضرن جميع العروض الدراميَّة سواء التراجيديَّة أم الكوميديَّة]]].

]]]- عبد اللطيف أحمد علي، المرجع السابق، ص63.

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص23.

]]]- أحمد عتمان، المرجع السابق، ص294.

]]]- روجرت جست، المرجع السابق، ص141.



267 المرأة اليونانيَّة

خاتمة
نخلص من هذا البحث بمجموعة من النتائج:

إذا أردنا أن نضع أطُرُاً للمجتمع اليونانيِّ، فمن الخطأ أن نعَدَّ المرأة كتلة اجتماعيَّة منفصلة 

م هذا المجتمع إلى ثلاث فئات هي: المواطنون  وتحتلُّ مرتبة دنيا. في الواقع، يمكن أن نقسِّ

)هم وزوجاتهم(، الأجانب المقيمون، والعبيد. 

الاختلاط،  فكرة  يرفضون  وكانوا  البيوت،  زوجاتهم في  تبقى  أن  لون  يفضِّ الإغريق  كان 

لكن ذلك لا يعني أبداً أنَّ المرأة كانت حبيسة بيتها، بل كانت تختلط بالرجال في العديد من 

ها حفلة الزفاف وتأبين الميت. المناسبات أهمُّ

الوصاية،  تحت  وضعها  حيث  للمرأة؛  الحقوق  من  الكثير  اليونانيُّ  القانون  يمنح  لم 

وطالبها بأن تتعامل مع المحاكمة من خلال الوصيِّ عليها. 

خارج  للعمل  الأثينيين  المواطنين  زوجات  من  الأثينيَّات  السيِّدات  من  العديد  اضطرَُّ 

 . البيت من أجل كسب قوت يومهنَّ

لم يكن للمرأة أيُّ حقوق سياسيَّة في المجتمع اليونانيِّ على اعتبار أنَّ السياسة ليست من 

اهتمامات النساء. 

المنزليَّة  الديانة  سيَّما  ولا  القديمة،  اليونانيَّة  الديانة  في  عنها  غنى  لا  مكانة  للمرأة  كان 

وعبادة الأسلاف حيث كانت تشرف على بقاء الموقد متَّقداً. 

المجتمع  تصور  بآخر  أو  بشكل  وهي  قاتمة،  الإغريقية صورة  الدراما  المرأة في  صورة 

الإغريقي الذي كان قائماً آنذاك. وإن كان لا بدَّ من دراسة هذه الدراما للوصول إلى نتائج 

أقرب ما تكون إلى الواقع.  



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(268

بة �ة والمُعرَّ المراجع العربيَّ
القديم، ج1، المكتب المصريُّ  اليونانيِّ  التاريخ  العزيز جندي، معالم  إبراهيم عبد   )1

لتوزيع المطبوعات، القاهرة 1999م.

2( أحمد الشنتناوي، عادات الزواج وشعائره، سلسلة أقرأ 169، دار المعارف بمصر، 

القاهرة، 1957م.

3( أحمد عتمان، الشعر الإغريقيُّ تراثا إنسانيَّاً وعالميَّاً، مجلَّة عالم المعرفة، العدد 77، 

الكويت 1984م. 

4( أسامة عدنان يحيى، السحر والطب في الحضارات القديمة، دراسة تاريخيَّة مقارنة، 

دار آشور بانيبال، نينوى 2015.

 ، 5( خليل سارة، دراسات في تاريخ الإغريق، مقدمة في التاريخ السياسيِّ والحضاريِّ

دمشق 2004م.

6( روجرت جست، المرأة في أثينا )الواقع والقانون(، ترجمة منيرة كروان، المركز القوميُّ 

للترجمة، القاهرة 2005م

7( روث بادل، النساء انموذج للملكيَّة الخاصة والأجساد التي يتلبَّسها الشيطان ومجر 

قنى للآلهة اليونانية، ضمن كتاب: صورة المرأة في العصور العتيقة، تحرير: إفريل كاميرون 

وإيلي كوهرت، ترجمة أمل رواش، المركز القوميُّ للترجمة، القاهرة 2016م.

8( روز. ه. ج، الديانة اليونانيَّة القديمة، ترجمة عبده جرجس، سلسة الألف كتاب 569، 

الصادرة عن المجلس الأعلى لرعاية الفنون والآداب والعلوم الاجتماعيَّة، القاهرة 1965م.

9( سامي سعيد الأحمد، العبوديَّة عند اليونان، مجلَّة التربية، العدد 48، قطر 1981م.

النهضة  دار  ج2،   ،) الهيلاديُّ )العصر  اليونانيُّ  التاريخ  علي،  أحمد  اللطيف  عبد   )10

العربيَّة، بيروت 1974م.

11( محمد كامل عيَّاد، تاريخ اليونان، ج1، ط3، دار الفكر، دمشق 1980م.



269 المرأة اليونانيَّة

الاجتماعيِّ  المرأة  دراسات حول وضع  اليونان،  عند  المرأة  زناتي،  12( محمود سلام 

والقانونيِّ في العصور القديمة، الإسكندريَّة 1957م.

13( نجاح محمد وآخرون، تاريخ المرأة في سوريا في مختلف العصور، الإتحاد العام 

، دمشق 2011م. النسائيُّ السوريُّ

14( هلين كنج، ارتباطهن بفكرة النزيف أرتميس والنساء اليونانيَّات، ضمن كتاب: صورة 

المرأة في العصور العتيقة، تحرير: إفريل كاميرون وإيلي كوهرت، ترجمة أمل رواش، المركز 

القومي للترجمة، القاهرة 2016م.

بدران،  محمد  ترجمة  مج2،  ج2،  اليونان،  حياة  الحضارة،  ة  قصَّ ديورانت،  ول.   )15

بيروت 1988م.

�ة المراجع الأجنبيَّ
1) Bonk, E., Differentiating Slaves from Wives in Ancient Athens by Social 

Death., Presented in partial fulfillment of the requirements for graduation 

with Honors Research., The Ohio State University 2013.

2) Bruce, Ratner., Pythagoras: Everyone knows his famous theorem, but not 

who discovered it 1000 years before him., Journal of Targeting, Measurement 

and Analysis for Marketing., 2009.

3) Burton, Joan., Woman’s commensality in the ancient Greek world., 

Greece & Rome, Vol. XIV, No. 2, October 1998.

4) Che, Jayoung., Citizenship and the Social Position of Athenian Women 

in the Classical Age. A Prospect for Overcoming the Antithesis of Male and 

Female., Athens Journal of History - Volume 3, Issue 2 April 2017.

5) Driscoll, S., Ancient Greece: Life as a Slave in Ancient Greece., ICONN 

One Search for Public Libraries., 2011.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(270

6) Martin, T. R., Ancient Greece From Prehistoric to Hellenistic Times., 

Second edition., New Haven & London 2013.

7) Persson, Linda., Women and Their Bodies in Classical Greece: The 

Hippocratic Female., Bachelor’s Thesis in Classical Archaeology and Ancient 

History, Uppsala University 2016

8) Pomeroy. S., B., & Stanley M. Burstein, & Walter Donlan & Jennifer 

Tolbert Roberts., A Brief History of Ancient Greece: Politics, Society, and 

Culture., University Press Oxford., Oxford 2004.

9) Powell, Anton., Athens and Sparta; Constructing Greek Political and 

Social History from 478 BC., Second Edition., London and New York., 1988.

10) Rhodes, P. J., The Greek City States, A source book, Second edition., 

Cambridge University Press., Cambridge 2007.



حقوق الإنسان في بلاد الإغريق

محمد مرت�ض ]]]

مة  مقدِّ
لا يبدو الأمر سهلاً عندما يتعلَّق بالحديث عن حقوق الإنسان، في مجتمع بنُِي على قيم 

ومفاهيم تختلف في كثير من جوانبها عن القيم والمفاهيم التي نؤمن بها نحن اليوم؛ فبينما 

والتعبير،  الرأي  وحقوق  والطفل،  المرأة،  حقوق  على  الحديثة  البروتوكولات  جميع  تؤكِّد 

والحريَّة الشخصيَّة للفرد، والمساوة أمام القانون، وعدم التمييز العنصريِّ على أساس اللَّون 

قام،  والذي  اليونانيِّ،  المجتمع  مهضومة في  كانت  الحقوق  تلك  أنَّ  نجد  فإنَّنا  العرق،  أو 

بالأساس، على فكرة تفوُّق العنصر اليونانيِّ على سائر البشر الذين نعتوهم بالبرابرة، وعلى 

أساس دنيويَّة مكانة المرأة مقارنة بالرجل، وعلى مبدأ استعباد الإنسان لأخيه الإنسان. إنَّ 

هذه المفاهيم لم تكن سائدة في المجتمع وحسب، بل كانت أيضاً تعُدُّ من فضائله. وهكذا، 

سيسهل علينا تصوُّر حجم الفروق الحقوقيَّة والإنسانيَّة التي كان يعاني منها هذا المجتمع، 

ناهيك بالفروق الاجتماعيَّة ما بين الأحرار أنفسهم؛ والتي كانت تبيح للنبلاء استغلال طاقات 

المجتمع لمصالحها الشخصيَّة.

 ، في هذا البحث، سنسعى لتتبُّع المعايير الأساسيَّة لحقوق الإنسان في المجتمع الإغريقيِّ

وسنعمل على تقويمها، ونبيِّ القدر الذي اتَّفقت فيه مع المعايير السليمة للمبادئ الإنسانيَّة 

ة. وستكون نهاية الفترة التي يقاربها هذا البحث هي نهاية القرن الخامس قبل الميلاد؛  العامَّ

لكي يتسنَّى لنا معالجته بالصورة المناسبة والوافية. ولئَِ كانت مراكز الدارسات والبحوث 

الكافي؛  الاهتمام  يلق  التاريخيَّة لم  القضيَّة  تطوُّر  فإنَّ   ، والسياسيِّ القانونيِّ  بالجانب  تعُنَى 

]]]- أستاذ الفلسفة الغربية في جامعة المعارف )لبنان(، والأديان القديمة في جامعة المصطفى العالمية )لبنان(.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(272

لذلك كان من الواجب علينا إعادة مراجعة كتاب تاريخ الإغريق ومراجعه، ومحاولة استسقاء 

الكمِّ الكافي من المعلومات اللاَّزمة للبحث، وتركيبها، بما يكشف الجذور التاريخيَّة لحقوق 

م المجتمعات في وقتنا الراهن،  الإنسان، والتي تعُدُّ المعيار الأسمى والمؤِّش الأبرز في تقدُّ

فماذا كان نصيب الإغريق منها؟

لًا: تدوين القوانين أوَّ
قد يكون مصطلح »حقوق الإنسان« مصطلحاً حديثاً، ارتبط بالثورة الفرنسيَّة التي أطاحت 

بالملك الفرنسيِّ لويس السادس عشر، بعدما تردَّت أحوال الجماهير الاقتصاديَّة والإنسانيَّة، 

ومثلما أسهمت هذه الثورة في إحداث انقلابات اجتماعيَّة جذريَّة، وفي تدوين قواعد ومبادئ 

حقوق الإنسان، كذلك أفضت الانطلاقة القويَّة لقوى الإنتاج في القرنين السابع والسادس 

 ،[[[
التبدُّلات الجوهريَّة في المجتمع الإغريقيِّ اليونان إلى العديد من  قبل الميلاد في بلاد 

تعُدُّ أهمَّ وثيقة يمكن أن تحمي الإنسان من جور أخيه  التي  وأسهمت في تدوين القوانين 

الإنسان، مع الإشارة إلى أنَّ مفهومنا الحديث عن القوانين يختلف عن مفهوم إغريق القرنين 

السابع والسادس قبل الميلاد حيث كان يرُاد بالقوانين الأحكام الشاذَّة أو الغريبة التي تصدر 

عون أنَّها تعُِّب عن إرادة الآلهة، بينما لم تكن تلك  عادة عن أفراد الطبقة الحاكمة الذين يدَّ

الأحكام في الواقع سوى استغلال واحتكار قديم بغيض وممقوت]]].

ة في بلاد اليونان، وما رافقها من استغلال للإنسان من قبل  لقد كانت الأحوال المعوجَّ

ي  التحدِّ لذلك  الأثينيُّون  استجاب  وقد  للإصلاح،  ة  ملحَّ حاجة  إلى  تدعو  الإنسان،  أخيه 

ولتلك الضغوط الجماهيريَّة القويَّة، والتي كادت تقلب الطاولة على رؤوسهم، وأتوا بمصلح 

يَّة، تضبط إيقاع المجتمع، وتردع الخارجين على الأعراف؛  فوَّضوه صلاحيَّة وضع قوانين جدِّ

هذا المصلح الجديد كان »دراكون« Darcon، الذي وضع مجموعة قانونيَّة رادعة وقاسية 

إنَّ  قيل  حتى  الحقوقيَّة،  القواعد  لهذه  انتهاك  أو  خروج  لأيِّ  عقاباً  الإعدام  عقوبة  جعلت 

]]]- ف، دياكوف، س، كوفاليف، الحضارات القديمة، ج1، ترجمة نسيم اليازجي، دمشق، منشورات دار علاء الدين، ص290.

1965م،  دمشق  الكمال،  مطبعة  القديمة،  العصور  حضارات  ج1:  الحضارة،  تاريخ  موجز  وآخرون،  حاطوم  الدين  نور   -[[[

ص421.



273 حقوق الإنسان في بلاد الإغريق

 621 سنة  داركون  وضعها  التي  القوانين  تلك  لكن  بالحبر؛  لا  بالدم  كُتبت  القوانين  تلك 

ن أحوال المجتمع في قليل أو كثير]]]؛ لأنَّها لم تراعِ مبادئ  ق.م لم تكن ناجحة، ولم تحُسِّ

حقوق الإنسان في العدالة، والحريَّة، والمساواة، بل إنَّ داركون نفسه قد اكتفى في قوانينه 

، ولم يفعل شيئاً لإنقاذ المدنيين  بجمع ما كان سائداً من عادات وتقاليد في النظام الإقطاعيِّ

النبلاء الأغنياء للفقراء؛ إذ بقيت الأوضاع  المرتهنين من العبوديَّة، أو للتقليل من استغلال 

اً بالنسبة إلى القاعدة العريضة من أفراد الشعب،  الإنسانيَّة والاقتصاديَّة والسياسيَّة سيِّئة جدَّ

ع دائرة من لهم حقوق  ار. ورغم أنَّه قد وسَّ ل، وصغار التجَّ التي كانت تضمُّ الفلاحين، والعَّم

ة على دور القضاء، ومنحهم  سياسيَّة بعض التوسعة، إلاَّ أنَّه ترك لزعماء الإقطاع السيطرة التامَّ

بمحاولة  قوانينه  اكتفت  وهكذا  القوانين]]].  تلك  في  مصالحهم  يمسُّ  ما  كلِّ  تفسير  حقَّ 

القضاء على المرض، من دون أن تعالج أسبابه ودواعيه! وبما أنَّ العدل أساس الملك، فقد 

تراجع دور أثينا الإقليمي؛ حيث لقيت هزيمة نكراء على يد غريمتها ميجارا، وفقدت جزيرة 

سلاميس لمصلحة هذه الغريمة. وانسجاماً مع قواعد القانون الجديد، حُظِّر على أيِّ أثينيٍّ 

فتح هذا الملف الشائك، وإلاَّ كان مصيره الإعدام!]]]. وحتى نكون منصفين، نودُّ الإشارة 

 ، إلى أنَّ نصَّ القانون الوحيد من وضع داركون، ولم يكن من عادات وتقاليد النظام الإقطاعيِّ

ر من سنة 409 ق.م، والخاصِّ بجريمة القتل؛ نجده يفرِّق فيه  والذي وصلنا في نقش متأخِّ

بين القتل العمد والقتل الخطأ. ففي الحالة الأولى كان الإعدام جزاء لجريمة القتل العمد، 

دة،  قانونيَّة محدَّ إجراءات  بعد   ٍّ بشكل كِّل العفو  النفي، مع جواز  فجزاؤه  الخطأ  القتل  أما 

وردت تفاصيلها في النقش المذكور]]]. 

تعقيداً، والتي  تزداد  التي  للمشكلات المتفاقمة  إذاً، لم تضع قوانين داركون أيَّ حلول 

حقيقيٍّ  مصلح  إلى  ة  ملحَّ الحاجة  فأضحت  الأول،  المربَّع  إلى  عدنا  وهكذا،  إليها،  أشرنا 

]]]- محمد عبد الغني، السياسة الأثينيَّة في القرن الخامس ق.م بين الازدهار والانكسار، مجلَّة عالم الفكر، المجلَّد 38، العدد 

الثاني، الكويت 2009م، ص137.

]]]- ابتهال الطائي، تاريخ الإغريق منذ فجر بزوغه حتى نهاية عصر الإسكندر، عمان، دار الفكر 2014م، ص68.

]]]- محمد عبد الغني، السياسة الأثينيَّة في القرن الخامس ق.م، م.س، ص137.

]]]- مصطفى العبادي، اقتصاديَّات أثينا، مجلَّة عالم الفكر، المجلَّد 38، العدد الثاني، الكويت 2009م، ص210.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(274

يعالج مكمن الداء لا أعراضه. ففي أوائل القرن السادس ق.م اختار أشراف أثينا أحدهم وكان 

يدُعى صولون Solon، وهو من المشهود لهم بالحكمة ورجاحة العقل؛ ليصل إلى حلٍّ وسط 

رين، وقد اجتهد صولون ما في وسعه لكي ينزع فتيل تلك الأزمة  بينهم وبين فقراء أثينا المتذمِّ

العاصفة، قبل أن تطيح بالجميع، وكان أول ما قام به غداة انتخابه أرخونا لسنة 593/594 

الشعب  مجالس  طريق  عن  التشريعيَّة  السلطة  في  المشاركة  حقَّ  الشعب  منح  أنَّه  ق.م]]]؛ 

»الجمعيَّة الشعبيَّة« الإكليزيا، كما جعل منحة قانون صولون للشعب، الحقَّ في المساهمة 

بانتخاب قضاته؛ إذ تمَّ الأخذ بمبدأ السيادة الشعبيَّة]]]، واستصدر قانوناً يضمن عدم التلاعب 

بحريَّة المواطن الأثينيِّ تحت أيِّ ظرف؛ إذ ألغى جميع الديون التي كانت بضمان الشخص 

 )seisachtheia σεισάχθεια( المدين أو الأرض، وهو القانون المشهور باسم سيسكثيا

أي »رفع الأعباء«، وتحريم ومنع جميع القروض المستقبليَّة بضمان الأشخاص )أي بضمان 

الشخص المدين الذي كان يجوز بيعه واسترقاقه من قبل(، وقضى على نفوذ أرباب الأسر 

عن طريق تفتيت الملكيَّات الكبيرة. وبذلك تمكَّن كلُّ الأثينيين الذين بيعوا في أسواق الرقيق 

خارج أثينا أو داخلها وفاء لديونهم، وكذلك من فَّروا من أثينا لتجنُّب هذا المصير؛ تمكَّنوا 

من العودة إلى وطنهم بسلام، مع ضمان أن لا يتعرَّضوا لذلك المصير المؤلم مرَّة أخرى]]]. 

وذلك  الديمقراطيَّة؛  لا  الأرستقراطيَّة  الروح  نة  المدوَّ القوانين  هذه  على  غلبت  لقد 

لأنَّها انتزُِعت انتزاعاً تحت وطأة الضغط من حكومة أوليغارشيَّة Oligarchia كان أفرادها 

فإنَّ  ذلك،  ورغم  منها.  عدد  بأكبر  الاحتفاظ  على  وا  فأصرُّ السابقة،  بامتيازاتهم  ضنينين 

المدينة عليها؛ كلَّ  الوقوف عليها وموافقة  القوانين، وتمكُّن كلِّ المواطنين من  نشر هذه 

أضاعت  وهكذا،  الإنسان.  وحقوق  العدالة  تاريخ  في  جديدة  لمرحلة  تدشيناً  يعتبر  ذلك 

ى قوانين- تلك  طبقة النبلاء من يدها، وإلى الأبد، حقَّ تفسير القواعد -لأنَّها لم تكن تسُمَّ

فحسب]]].  طبقتها  مصالح  تلائم  بصورة  والسياسيَّة  الاجتماعيَّة  للحياة  الناظمة  القواعد 

]]]- محمد عبد الغني، السياسة الأثينيَّة في القرن الخامس ق.م، ص138.

]]]- علاء مطر، وفضل المزيني، تاريخ حقوق الإنسان، كليَّة الحقوق، منشورات جامعة الإسراء 2016م، ص23.

]]]- محمد عبد الغني، السياسة الأثينيَّة في القرن الخامس ق.م، ص138.

]]]- نور الدين حاطوم وآخرون، موجز تاريخ الحضارة، م.س، ص422.



275 حقوق الإنسان في بلاد الإغريق

م، لم تكن علاقة الحاكم بالمحكوم قد وصلت بعد إلى الوضع الدقيق، الذي  ورغم ما تقدَّ

يضمن للمواطن حقوقه، ويضعه مع الدولة على طرفَْ شريط ضيِّق يفصل بين ما لكلٍّ منها 

من حقوق وما عليه من واجبات، لقد كانت هناك سلطة، ولكن لم تكن هناك السياسة التي 

اً مشاعاً بين الدولة والفرد ]]]. تتوَّل تدبير شؤون هذه السلطة لتجعل منها حقَّ

ذلك  المرحلة،  هذه  خلال  الطبقيِّ  الصراع  في  استثنائيَّاً  مثلاً  أثينا  تكن  لم  الواقع،  في 

الصراع المرير من أجل مواجهة الظلم والاضطهاد والاستغلال، وانعدام أيِّ شكل من أشكال 

حقوق الإنسان، بل ظهر في كلٍّ من كورنثا، وأرغوس، وميغار، وسيسون، ميليتوس، وفي 

جزر لسبوس، وساموس، وفي المدن اليونانيَّة في شبه الجزيرة الإيطاليَّة، وفي المدن اليونانيَّة 

ة،  في جزيرة صقلِّية، ظهر صراع ضارٍ بين مختلف شرائح المجتمع، نجمت عنه انقلابات عدَّ

من  تعاني  كانت  والتي  وحرفيين،  ار  وتجَّ فلاَّحين  من  المنتجة  الاجتماعيَّة  الشرائح  قادتها 

ين من قمع ملاَّك الأراضي لها،  فهم؛ فطبقة الفلاَّحين كانت تعاني الأمرَّ اضطهاد النبلاء وتعسُّ

مألوفاً في  وكان طرد عائلات كاملة من السكان من أرضها ومصادرة أملاكها وأرزاقها أمراً 

، وكان إعدام قادة الأحزاب المنهزمة أمراً عاديَّاً في عدد من المدن اليونانيَّة؛  المجتمع الإغريقيِّ

ولا سيَّما في أيونيا؛ ففي إحدى قصائد الشاعر الميغاري ثيونيس )نصير الأرستقراطيَّة وعدو 

حقوق الإنسان( يدعو صراحة إلى سحق المتمرِّدين من أفراد الشعب من دون رحمة حيث 

يقول: »إسحق جمهرة الشعب البائس بعقب حذائك، إجعله يحسُّ بوخز الدبُّوس، أو لسعة 

السوط، وقيِّده إلى نير ثقيل«]]].

ط  ولم يختلف الأمر كثيراً عند الإغريق باضطهاد معارضيهم ما بين شرق البحر المتوسِّ

أكراكاس  مدينة  في  الحكم  زمام  فلارس  اغتصب  فبعدما  صقلِّية(؛  )جزيرة  وغربه  )أيونيا( 

فيها معارضيه عندما  التي عاقب  بالطريقة  التاريخ  ذاع ذكره في  Acragas سنة 570 ق.م، 

وضعهم داخل ثور من النحاس الأصفر، وأشعل تحته النار، وقد سرَّهُ أنَّ صانعي هذا الثور 

استطاعوا أن يستحدثوا فيه طريقة تجعل عويل الضحايا يخرج في طائفة من الأنابيب كأنَّه 

]]]- عدنان ملحم، وزهير عمران، تطوُّر الفكر السياسيِّ عند قدماء اليونان حتى أفلاطون، اللاَّذقية، مجلَّة جامعة تشرين للبحوث 

والدراسات العلميَّة، مج 36، عدد5، 2014م، ص157.

]]]- ف، دياكوف، س، كوفاليف، الحضارات القديمة، م.س، ص290.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(276

خوار الثور نفسه]]]. ولم تكن الأحزاب الشعبيَّة أفضل من الأرستقراطيَّة في موضوع حقوق 

الإنسان؛ فما أن تمكَّن الحزب الشعبيُّ من الانتصار على الأرستقراطيَّة، حتى كانت تنتقل 

اً حسب تعبير اليونان.  السلطة إلى يد قائد هذا الحزب الذي كان في هذه الحال يصير مستبدَّ

ون يكبحون النبلاء ويوزِّعون أرضهم على الفقراء، ويساهمون بازدهار  وهكذا، كان المستبدُّ

اقتصاد العبوديَّة، باستيراد العبيد الأجانب]]].

ة في أثين�ا ات العامَّ ة ومفهوم الحقوق والحريَّ ثاني�اً: الديمقراطيَّ
إذا كانت حريَّة الرأي هي من أعظم صور حقوق الإنسان، فإنَّ الديمقراطيَّة تجربة إنسانيَّة 

وليست يونانيَّة أو غربيَّة كما يروِّج المؤرِّخون الغربيُّون له اليوم. وحتى التجربة التي بدأها 

اليونانيون احتاجت كثيراً من الوقت حتى تبلورت أطُرُها الأولى، وتطوَّرت تطوُّراً بعيد المدى، 

حتى أصبحت تختلف اختلافاً جذريَّاً عن التجربة القديمة، مما يجيز لنا القول أنَّه لم يبق من 

يونانيَّتها سوى المصطلح، وإنَّ هذا ما يؤكِّد لنا أنَّ الديمقراطيَّة وليدة عمليَّات تحوُّل طويلة 

التي عرفها العالم القديم]]]،  الأمد، اجتازت خلالها جميع أشكال أنظمة الحكم السياسيَّة 

قبل أن تصل إلى شكل دولة المدينة اليونانيَّة Polis في القرن الخامس ق.م، والذي يمثِّل 

ظنا على دلالة المصطلح، فلماذا هذا  ذروة الحياة »الديمقراطيَّة« عند الإغريق، طبعاً مع تحفُّ

التحفُّظ؟

إذا كان الحكم الديمقراطيُّ هو حكم الشعب بواسطة الشعب، فإنَّ الديمقراطيَّة الأثينيَّة 

تختلف عن الديمقراطيَّات الحديثة؛ التي يمارس فيها الشعب، بسائر طبقاته، شؤون الحكم؛ 

بينما لم يمارس هذا الحكم في دولة المدينة الإغريقيَّة سوى أقليَّة قليلة]]]. فلم يكن مفهوم 

فهماً  الشعب  فهموا  أنَّهم  اليونان؛ ذلك  لدى  Demos، مفهوماً  باليونانيَّة  ى  ويسُمَّ الشعب، 

ة السوريَّة  ]]]- عبد الله السليمان، حروب الجمهوريَّة القرطاجيَّة من التأسيس حتى السقوط سنة 146 ق.م، دمشق، الهيئة العامَّ

للكتاب، 2015م، ص19.

]]]- ف، دياكوف، س، كوفاليف، الحضارات القديمة، م.س، ص291.

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، مسيرة الديمقراطيَّة رؤية فلسفيَّة، مجلَّة عالم الفكر، المجلَّد الثاني والعشرين، العدد الثاني، الكويت 

1993م، ص7.

]]]- نور الدين حاطوم وآخرون، موجز تاريخ الحضارة، م.س، ص440.



277 حقوق الإنسان في بلاد الإغريق

اليونانيَّة،  المدينة  دولة  لسكان  المكوِّنين  الأفراد  جميع  يعني  يكن  لم  فالشعب  ً]]]؛  قاصرا

ن تجازوا سنَّ العشرين، وبذلك حُرمِ  وإنما قصُِد به مجموع المواطنين الأحرار الذكور ممَّ

يونانيَّة أخرى( والنساء والعبيد، من حقِّ  لو كانوا من مدينة  القاطنون، من الأجانب )حتى 

المشاركة في ممارسة السلطة]]]. وبعد إخراج النساء والمقيمين والعبيد من مفهوم الشعب، 

ا كانت في يد المواطنين الأحرار؛ وهم فئة  لم تكن السلطة السياسيَّة في يد الأغلبيَّة، وإَّن

محدودة لا تتجاوز عُشر سكان المدينة في بعض الروايات، أو ثلثهم على أحسن الأحوال]]].  

ر بـ 42 ألفاً من  إنَّ عدد أفراد الشعب الحاكم، أي الذي يمكن له ممارسة الحكم، يقدَّ

المدنيَّة  بالحقوق  المتمتِّعون  وهم   ،Politai بوليتاي  الطبقة  هذه  أفراد  ويدُعى  المواطنين، 

لبلغ  النساء  إليهم  أضيفت  ولو   . أثينيّْ مواطن  لقب  حمل  حقُّ  وحدهم  ولهم  والسياسيَّة، 

العدد أكثر من مائة ألف. ولم تكن النساء الفئة الاجتماعيَّة الوحيدة التي حُرمت من ممارسة 

حقوقها السياسيَّة، بل هناك أيضاً طبقة الأجانب المستوطنين في هذا الأقاليم، وفئة العبيد، 

حيث لم يكن يحقُّ لأفراد هاتين الطبقتين ممارسة أيِّ شكل من أشكال الحكم]]]. 

الذكور«،  الأحرار  »المواطنون  البوليتاي،  فئة  أفراد  جميع  يكن  لم  أنَّه  إلى  هنا  ونشير 

عن  منشغلين  كانوا  منهم  الفقراء  أنَّ  ذلك  ة،  العامَّ السياسيَّة  الحياة  في  بالمشاركة  معنيين 

حضور جلسات مجالس الشعب بالسعي وراء رزقهم، فاستأثر الأثرياء بإدارة دفَّة الحكم؛ 

لذلك عمل بيريكليس ما في وسعه على تنشيط مسيرة الديمقراطيَّة الأثينيَّة، ومبدأ الحقوق 

جلسات  حضورهم  لقاء  لهم  رمزيَّة  مكافآت  بصرف  فأمر  للمواطنين،  الداخليَّة  السياسيَّة 

ممارسة حقوقهم  منهم- على  الفقراء  سيّما  -لا  يشجعهم  وذلك كي  كمحلَّفين،  المحاكم 

المكافأة  أو  الأجر  نظام  إدخال  إنَّ  المدينة]]].  دولة  حياة  في  دورهم  وتفعيل  السياسيَّة، 

للذين يحضرون جلسات المحاكم الشعبيَّة وجلسات الشورى، وللذين يشغلون الوظائف 

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، مسيرة الديمقراطيَّة رؤية فلسفيَّة، م.س، ص13.

]]]- علاء مطر، وفضل المزيني، تاريخ حقوق الإنسان، م.س، ص28.

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، مسيرة الديمقراطيَّة رؤية فلسفيَّة، م.س، ص13.

]]]- نور الدين حاطوم وآخرون، موجز تاريخ الحضارة، م.س، ص440.

]]]- محمد عبد الغني، السياسة الأثينيَّة في القرن الخامس ق.م، ص172.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(278

سات  المؤسَّ هذه  في  بدورهم  يقومون  كانوا  الأثينيين  لأنَّ  منه؛  بدَّ  لا  كان  ة  العامَّ الإداريَّة 

ة بحكم كونهم مواطنين، ومعنى ذلك أنَّ المواطن الغنيَّ هو الذي يشترك في  كخدمة عامَّ

 . هذه الجلسات أو الوظائف، بينما ينصرف الفقراء عن ذلك إلى البحث عن قوُْتهِم اليوميّْ

وبعد إدخال هذا النظام، تمكَّن عدد كبير من الفقراء من تأدية دورهم بالاشتراك في هذه 

سات، كما تمكَّن عدد كبير من المواطنين من المساهمة في إدارة الدولة]]]. المؤسَّ

 وهكذا، يتَّضح لنا أنَّ التطبيق الديمقراطيَّ الشعبيَّ في حقيقته، لم يكن تطبيقاً ديمقراطيَّاً، 

وإنما تطبيقاً طبقيَّاً بامتياز؛ أما بعد إدخال نظام المكافأة، فقد تمكَّن عدد كبير من أبناء الشعب 

سات]]]. من تأدية دورهم بالاشتراك في هذه المؤسَّ

إنَّ أسلوب الديمقراطيَّة المباشرة الذي أخذت به أثينا، كان يعني أنَّ الشعب )بالمفهوم 

اليونانيِّ الضيِّق للكلمة( يمتلك كلَّ السلطة ويمارسها بنفسه، فضلاً عن أنَّ سلطة الشعب 

كانت مطلقة، ولم تتمتَّع الحقوق والحريَّات الفرديَّة، بأيِّ ضمانات في مواجهة هذه السلطة. 

إنَّ  إذ  المعاصرة،  الديمقراطيَّات  مفهومها في  عن  مختلفاً  كان  الحريَّة  مفهوم  أنَّ  والحقيقة 

ا هي حريَّة المواطن باعتباره عضواً  الحريَّة عند قدماء الإغريق لم تكن تعني حريَّة الفرد، وإَّن

ة للمدينة، من دون أن يكون له  العامَّ في المجتمع الذي يسمح له بأن يساهم في الشؤون 

أيٌّ من الحريَّات المدنيَّة الحديثة؛ مثل الحريَّة الشخصيَّة، وحريَّة التملُّك، وحريَّة العقيدة. 

وانطلاقاً من هذا المفهوم الأثينيِّ للحريَّة، كان المواطن في مدينة أثينا يتمتَّع بمجموعة من 

ة، فضلاً  الحقوق السياسيَّة المتمثِّلة بالعضويَّة في جمعيَّة الشعب، وحقِّ توِّل المناصب العامَّ

وفي  للكلمة.  الدقيق  بالمعنى  يكن  لم  وإن  الرأي،  إبداء  وحريَّة  التفكير  بحريَّة  تمتُّعه  عن 

المقابل، لم يكن هذا المواطن يعرف الحريَّة الفرديَّة الحقيقيَّة، نظراً لتمتُّع الدولة بسلطات 

واسعة وشاملة، مع عدم وجود ضمانات للأفراد في مواجهتها]]].

والمجتمع،  الطبيعة،  مشكلات  »عقْلنََة«  عصر  أنَّه  الميلاد  قبل  الخامس  القرن  عُدَّ  لقد 

]]]- رجب عبد الحميد الأثرم، دراسات في تاريخ الإغريق وعلاقته بالوطن العربي، ط2، منشورات جامعة قارنيوس، بنغازي 

2001م، ص189.

]]]- خليل سارة، تاريخ الإغريق، منشورات جامعة دمشق، دمشق 2011م، ص490.

]]]- علاء مطر، وفضل المزيني، تاريخ حقوق الإنسان، م.س، ص28.



279 حقوق الإنسان في بلاد الإغريق

والدولة، والإنسان، وأنَّه عصر التنوير؛ لأنَّه عصر »فهم« القضايا والعلاقات المدنيَّة، كما أنَّه 

م فهماً جديداً لمكانة الإنسان في العالم]]]. وكان السفسطائيُّون أبرز »رُوَّاد« هذا العصر،  قدَّ

وقد عكفوا على دراسة أصل الدولة والجماعة البشريَّة وحقوق المواطنين في الدولة، ويقوم 

مذهبهم السياسيُّ على ترجيح مصلحة الفرد كإنسان ومواطن على مصلحة الدولة، والدولة 

، عمد الأفراد إلى إقامته للحفاظ  تقوم، حسب رأيهم، على المصلحة؛ لأنَّها نظام وضعيٌّ متغيِّ

على مصالحهم؛ ومن آرائهم في هذا الشأن أنَّ القانون رمز لسلطان القويِّ على الضعيف، 

مها بروتاغوراس )أهمُّ  وهذا يجعل الفرد في حلٍّ من عدم التقيُّد به]]]، ولعلَّ أهمَّ »إضافة« قدَّ

أساتذة هذه المدرسة( للفلسفة هو اعتقاده الرَّاسخ بأنَّ الإنسان هو معيار ومقياس كلِّ شيء، 

لكن أكثر كتبه إثارة للجدل وأكثرها سفسطة آنذاك هو كتاب »عن الآلهة«، وقد تسبَّب نشره 

؛ لأنَّه في  ه، اضطرَّه في آخر الأمر إلى الاعتذار العلنيِّ العامِّ في تكوُّن رأي عامٍّ غاضب ضدَّ

بدايته يقرِّر أنَّه لا يستطيع أن يكوِّن رأياً حاسماً حول الآلهة، ولا يستطيع الجزم بما إذا كانت 

الآلهة موجودة أم لا. وطبقاً لما ذكره ديوجينيس، فقد حُكم عليه في أثينا بالنفي، وأرسلوا 

ة  مندوبين حول المدينة يجمعون كلَّ نسخ كتبه حيث وجدت، وأحرقوها في الساحة العامَّ

في مدينة أثينا]]]. 

العلمانيَّة  بذرة  أوَّل من زرع  كانوا  السفسطائيين  إنَّ  قلنا،  ما  إذا  نجازف  أنَّنا لا  والواقع، 

والنفعيَّة والفردانيَّة في الفكر العالميِّ عموماً، والفكر الغربيِّ خصوصاً.

آراء  فإنَّه خالف  الأثينيَّة،  الحقوق  بكامل  يتمتَّع  مواطناً  كان سقراط  لمَّا  أيِّ حال،  على 

مصالح  على  الدولة  مصلحة  تقديم  ضرورة  ورأى  أثينا،  مدينة  عن  الغرباء  السفسطائيين 

يلجأ إلى  التي  العدالة  القوانين؛ لأنَّها صفة  احترام  وأقوى، ودعا إلى  أفضل  الأفراد؛ لأنَّها 

كنفها القويُّ والضعيف]]].

، ص162. ]]]- عدنان ملحم، وزهير عمران، تطوُّر الفكر السياسيِّ

]]]- نور الدين حاطوم وآخرون، موجز تاريخ الحضارة، م.س، ص430.

]]]- شعبان عبد العزيز خليفة، الكتب والمكتبات في بلاد اليونان القديمة، أوراق كلاسيكيَّة، العدد السادس، تصدر عن جامعة 

القاهرة؛ قسم الدراسات اليونانيَّة واللاَّتينيَّة 2006م، ص158.

]]]- نور الدين حاطوم وآخرون، موجز تاريخ الحضارة، م.س، ص431.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(280

المقياس،  للإنسان  فرديَّة  ومنفعة  خير  فيه  ما  إلى  تتَّجه  السفسطائيين  تعاليم  كانت  لقد 

، بينما دافع سقراط عن حكومة الملك الفيلسوف؛ لأنَّه  والإنسان الصانع للخير بدلاً من الشرِّ

الأقدر على تقرير وتحقيق العدالة المقبولة من جميع المواطنين]]].

 في كلِّ الأحوال، فإنَّ الحقوق والحريَّات التي تمتَّع بها المواطن في مدينة أثينا لم تكن 

تمثِّل قيداً على سلطة الدولة؛ إذ إنَّها كانت عبارة عن حقوق أو حريَّات في مواجهة المواطنين 

بعضهم البعض، أما بالنسبة إلى الدولة، فكانت تستطيع أن تنُكر هذه الحقوق والحريَّات؛ إذ 

لم تكن هناك ضمانات مقررة لمصلحة الأفراد في مواجهة الدولة التي كانت تتمتع بسلطات 

قدم  على  جميعاً  المواطنين  معاملة  هو  واحد  قيد  إلاَّ  يحدها  ولا  المواطنين،  على  شاملة 

المساواة، وهذا ما يتمُّ بإعلاء كلمة القانون، وخضوع الجميع لأحكامه، وبهذه الطريقة كانت 

تتحقَّق الحريَّة والمساواة]]]. 

ثالثاً: حقُّ المواطنة
عندما تحوَّل الأثينيُّون من قبائل إلى شعب، كان ذلك سبباً في قيام نظام قانونيٍّ أثينيٍّ 

، وقد منح هذا القانون المواطنين حقوقاً معيَّنة، وحماية قانونيَّة إضافيَّة حتى في غير  شعبيٍّ

]]]. وقد عُرفت القبائل 
أقاليم قبائلهم. وكانت هذه الخطوة الأولى نحو حقِّ المواطنَة الأثينيِّ

الجزيرة هذه،  نفوذها على شبه  الأثينيَّة، وبسطت  ة  بالأمَّ أتيكا  توطَّنت في شبه جزيرة  التي 

ودُعِي كلُّ إنسان فيها أثينيَّاً، وكان حقُّ المواطنة حكراً على أفرادها من دون غيرهم]]]. 

وقد تطوَّر مفهوم حقِّ المواطنة في أثينا حتى اكتملت أطُرُه في القرن الخامس قبل الميلاد، 

وعاد على المتمتِّعين به بمجموعة من الحقوق المدنيَّة والسياسيَّة؛ فالحقوق المدنيَّة يمكن 

أن نجملها بحقِّ امتلاك الأراضي وبيعها، وحقِّ التقاضي أمام المحاكم الأثينيَّة؛ حيث كان 

ة من  يحقُّ لكلِّ مواطن أن تؤول إليه قطعة من أرض وطنه، وأن يمارس ملكيَّتها بصورة تامَّ

، ص163. ]]]- عدنان ملحم، وزهير عمران، تطوُّر الفكر السياسيِّ

]]]- علاء مطر، وفضل المزيني، تاريخ حقوق الإنسان، م.س، ص29.

ة والدولة، ترجمة أحمد عز العرب، القاهرة، دار الطباعة الحديثة 1957م، ص113. ]]]- فردريك أنجلز، أصل العائلة والملكيَّة الخاصَّ

]]]- ابتهال الطائي، تاريخ الإغريق، م.س، ص61.



281 حقوق الإنسان في بلاد الإغريق

دون قيد أو شرط، ولم يكن بوسع الدولة أن تفرض أيَّ ضريبة على ملكيَّة المواطن العقاريَّة؛ 

الأجانب  طبقة  من  لأفراد  أتيح  ربما  التي  الأرض  قطع  على  عقاريَّة  ضريبة  فرضت  لكنَّها 

 ، الشرعيِّ الزواج  فهو حقُّ  المدنيَّة  المواطنَة  الثاني من حقوق  الحقُّ  أما  المقيمين تملُّكها. 

وقد فرض زواج الأثينيين ببنات أثينا فحسب، وإلاَّ سيكون الأولاد الذين سيولدون من ذلك 

الزواج غير شرعيين]]].

المجالس  في  التصويت  حقُّ  أوَّلاً،  نوعان:  أيضاً  فهي  السياسيَّة،  المواطنة  حقوق  أما 

بهذين  يتمتَّع  الأثينيُّ  المواطن  كان  لقد  ة.  العامَّ المناصب  أحد  شغل  حقُّ  ثانياً،  الشعبيَّة، 

ا في الواقع، فإنَّه لا يتمتَّع بها إلاَّ  الحقَّين منذ بلوغه سنِّ الثامنة عشرة، وذلك بصورة نظريَّة، أمَّ

ل  عند بلوغه العشرين؛ ذلك لأنَّه كان يؤدِّي الخدمة العسكريَّة خلال هذين العامين، ويسجَّ

الشاب في سجلِّ حيِّه )وهو حيُّ والده( منذ الثامنة عشرة من عمره أيضاً، بعد تأكُّد مجلس 

الحيِّ الذي يعيش فيه والده من سنِّه، ومن شرعيَّة مولده من أبوين أثينيَّين خالصين]]].

ا تمَّ حصره منذ أوساط القرن الخامس  إذاً، لم يكن حقُّ المواطنة ممنوحاً للجميع، وإَّن

قبل الميلاد )451- 450 ق.م( في من هو من أب وأم أثينيَّة المولد Aste؛ وذلك بعد اقتراح 

مشروع هذا القانون من قبل بيريكليس، بهدف استبعاد كلِّ من لم يكن مرتبطاً بهذا النسب 

؛ وبهذا تمَّ  الأثينيِّ الخاص]]]. وبعد سبع سنوات من صدور هذا القانون، طبُِّق بأثر رجعيٍّ

شطب نحو خمسة آلاف من الرجال والنساء من سجلاَّت المواطنين]]]. وإذا كان التشريع 

الأثينيُّ قد أباح اتخاذ الخليلات؛ لكنَّه لم يعترف بأبنائهنَّ أبناءً شرعيين Nothoi؛ أي أنَّهّم لن 

يتمتعوا بصفة المواطنة، وسيُحرمون من ممارسة حقوقهم السياسيَّة والمدنيَّة ]]]. 

وُلدوا  الذين  أولئك  إلى  للإشارة  يسُتخدم  كان   )Nothoi( شرعيين«  غير  »أبناء  لفظ  إنَّ 

]]]- نور الدين حاطوم وآخرون، موجز تاريخ الحضارة، م.س، ص441.

]]]- المصدر نفسه، ص442.

الكويت  الثاني،  العدد   ،38 المجلَّد  الفكر،  عالم  مجلَّة  القديمة،  أثينا  الاجتماعيَّة في  الحياة  يحيى،  الوهاب  عبد  لطفي   -[[[

2009م، ص131.

]]]- حسين الشيخ، اليونان، الإسكندريَّة، دار المعرفة الجامعيَّة 1997م، ص88.

]]]- نور الدين حاطوم وآخرون، موجز تاريخ الحضارة، م.س، ص442.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(282

هات أجنبيَّات Metroxenoi، وبالتالي كانوا محرومين من حقوق المواطنة ومن حقِّ  من أمَّ

الإرث، فلم يكن من حقِّ الابن غير الشرعيِّ أن يرث منزل والده، لا بالمعنى المادِّيِّ ولا 

بالمعنى الروحيِّ للكلمة؛ )حيث حُرمِوا من القيام بالعبادة المنزليَّة(. كذلك فإنَّ الأبناء من 

أم أجنبيَّة لم يكونوا أبناء غير شرعيين لوالدهم وقبيلته فحسب، بل حُرمِوا أيضاً من فرصة أن 

هم إلى العشيرة التي ينتمي إليها. وبالتالي، لم يكن بوسع  يتبنَّاهم مواطن أثينيٌّ آخر، فيضمُّ

م للزواج من فتاة أثينيَّة زواجاً شرعيَّاً عن طريق خطبتها  الفتى الذي لم تكن أمه أثينيَّة أن يتقدَّ

من أهلها؛ لأنَّه يفتقر إلى حقوق المواطنَة. باختصار، كان الابن غير الشرعيِّ )أي الذي كانت 

أمه أجنبيَّة( محروماً من جميع الحقوق المدنيَّة والقانونيَّة والسياسيَّة والدينيَّة والعائليَّة]]].

الذين  المقيمين  من  وهم  المواطنَة،  حقِّ  من  محرومين  المقيمون  الأجانب  كان  إذاً، 

استطاعوا إيجاد كفيل أثينيٍّ كي يسمح لهم بالعيش داخل المدينة]]]؛ حيث اجتذبت التجارة 

للقوانين  فيها؛ وطبقا  النقود  لسهولة كسب  أثينا  توطَّنوا في  الذين  الأجانب  من  كبيراً  عدداً 

الأثينيَّة لم يكن لهؤلاء الأجانب أيُّ حقوق أو حماية من القانون، فظلُّوا مصدراً أجنبيَّاً يثير 

القلق بين المواطنين]]]. إنَّ الأجانب الذين عاشوا في أثينا بقصد تنشيط التجارة الخارجيَّة، 

كانت ميزتهم أنَّهم أحرار، أي لا يخضعون لأيِّ سلطة حاكمة في أيِّ مدينة، إلاَّ أنَّ بقاءهم في 

ة،  دولة المدينة يتوقَّف على حسن تصرُّفهم، وعدم قيامهم بأيِّ أعمال تتنافى والمصلحة العامَّ

وإلاَّ فسيطردون في أيِّ لحظة. ولا تتمتَّع هذه الفئة بأيِّ حقوق سياسيَّة، رغم أنَّهم أحرار]]]، 

أثينيٍّ كان يعرِّض نفسه للامتلاك من قبل الآخرين، أو  يتمتَّع بحماية مواطن  ومن لم يكن 

للبيع كرقيق، وكان يسُمح لهؤلاء الأحرار بممارسة بعض المهن الحرَّة والتجارة وغيرها]]]. 

التساؤلات حول  من  يثير كثيراً  إنَّ حصر حقِّ المواطنَة في عدد قليل من الأفراد،        

عنصريَّة سكان أثينا، التي تتنافى مع أبسط قواعد حقوق الإنسان، وفي هذا الصدد يرسم لنا 

]]]- روجرت جست، المرأة في أثينا، م.س، ص83-76.

]]]- علاء مطر، وفضل المزيني، تاريخ حقوق الإنسان، م.س، ص22.

]]]- فردريك أنجلز، أصل العائلة، م.س، ص118.

]]]- لبيت عبد الستار، الحضارات، ط11، دار المشرق، بيروت 1985م، ص143.

]]]- علاء مطر، وفضل المزيني، تاريخ حقوق الإنسان، م.س، ص22.



283 حقوق الإنسان في بلاد الإغريق

قبل  الخامس  القرن  الذي عاش في   ،Thucydides توكوديدس اليونانيُّ المعروف  المؤرِّخ 

؛ إذ يتمحور اعتداده بنفسه حول رغبته في فرض سيطرته على  ة للأثينيِّ الميلاد صورة معِّب

ات]]]، بمعنى أنَّ مبدأ المساوة  الأجانب Allotrian، أو الغريب أو حتى الآخر في مقابل الذَّ

بين البشر لم يكن مفهوماً مقبولاً به في الفكر والتقاليد والموروث الثقافيِّ، فكيف سيمنح 

ة أدنى مرتبة من سكان المدينة  الأثينيون حقوق المواطنَة لأناس هم من وجهة النظر العامَّ

الأصليين؟!

لها  الخاضعة  الشعوب  استيعاب  على  قادرة  الأثينيَّة  الأمبراطوريَّة  تكن  لم  الواقع،  في 

حقِّ  قصر  وظلَّ  شكلها،  تغيير  عن  عاجزة  الإغريقيَّة  المدينة  دولة  وظلَّت  إليها،  ها  وضمِّ

المواطنَة على هؤلاء المولودين من أبوين أثينيين، رغم أنَّه كان بدعة سياسيَّة في حدِّ ذاته، 

إلاَّ أنَّ تلك البدعة كانت متوافقة مع النموذج الاجتماعيِّ المحدود القائم على مبادئ القرابة 

مفهومنا  الخالصة، حسب  السياسيَّة  الاعتبارات  قيامه على  من  أكثر  الدين،  والاشتراك في 

الحاليِّ لهذه الكلمة]]]. 

ولمَّا كان المبدأ العامُّ هو أنَّه لا يصبح مواطناً أثنينيَّاً )له حقوق المواطنَة( إلاَّ من كان أبوه 

يورثها لأبنائه  أن  الأب  يريد  التي  المعنويَّة  بالملكيَّة  أشبه  الحقوق  أثينيَّين، وكأنَّ هذه  ه  وأمُّ

المجتمع  اهتمَّ  وهكذا  وعقارات،  أرض  من  الأخرى  الممتلكات  جانب  إلى  صلبه،  من 

اً بخيانة المرأة، حتى لا يدخل نسل غريب أو زائف يغتصب حقوق  الرجوليُّ اهتماماً خاصَّ

المواطن]]]، وبالتالي كان على الزوج أن يطلِّق زوجته الزانية وإلاَّ سيتعرَّض هو لفقدان حقوق 

المواطنَة التي يتمتَّع بها، وكان هذا ينطبق على الزوجة الزانية، أو التي تتعرَّض للاغتصاب 

حسب ما نعرف من مصادر تلك الفترة. باختصار، إنَّ خيانة المرأة تضعها خارج فئة النساء 

القادرات على إنجاب أبناء شرعيين، وهي بخيانتها تلغي الأساس الذي سمح لها بالدخول 

في الحياة الدينيَّة لدولة المدينة اليونانيَّة، وبالتالي فإنَّها تضع نفسها في مستوى العاهرة أو 

ة، م.س، ص23. ]]]- روث بادل، النساء أنموذج للملكيَّة الخاصَّ

]]]- روجرت جست، المرأة في أثينا، م.س، ص84-83.

]]]- خليل سارة، تاريخ الإغريق، م.س، ص514.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(284

الزوج  على  تفُرضَ  التي  المواطنَة(  حقِّ  )سحب  القاسية  العقوبة  وتوضح  الأجنبيَّة،  المرأة 

الذي لا يطلِّق زوجته الزانية. إنَّ خيانة الزوجة إساءة للمجتمع عموماً، بقدر ما هي إساءة 

للزوج؛ وذلك لارتباطها بالتشكيك في شرعيَّة الأولاد]]]. 

قد  صولون  تشريعات  أنَّ  إلى  الإشارة  علينا  جوانبها،  جميع  من  بالصورة  نحيط  وحتى 

ت على جواز منح حقِّ المواطنَة للأفراد الأجانب المقيمين في أثينا شريطة أن يكونوا من  نصَّ

ذوي الخبرة والمهارة في الصناعات والحِرف]]]؛ إذ كان يحقُّ للمجلس الشعبيِّ )الذي يضمُّ 

جميع المواطنين ويدعى مجلس الأكليزيا(، منح بعض الأجانب المهاجرين حقَّ المواطنَة، 

وذلك لبعض الاعتبارات أو المبرِّرات بما يخدم مصلحة المدينة العليا؛ لكن ذلك لا يتمُّ إلاَّ 

بموافقة ستة آلاف عضو من أعضاء هذا المجلس. ورغم ذلك، لا يحقُّ للذين مُنِحوا هذه 

ة؛ كمنصب الحاكم )Archon(، أو بعض  الجنسيَّة من الأجانب توِّل بعض المناصب الهامَّ

المناصب الكهنوتيَّة، غير أنَّ أبناء هذا الأجنبيِّ الذي مُنِح الجنسيَّة الأثينيَّة يمكن لأحدهم 

توِّل أحد تلك المناصب]]]. وفي المقابل، نصَّ قانون صولون على سحب حقِّ المواطنَة من 

المواطنين الأثينيين الذين يبقون على الحياد أثناء قيام الفتن والاضطرابات؛ لأنَّه كان يرى أنَّ 

ة يؤدِّي إلى خراب الدولة]]]. عدم اهتمام الجمهور بالشؤون العامَّ

رابعاً: النفيُ السياسيُّ
لجمعيَّة  يجوز  كان  السياسيِّ Ostracism، وبموجبه  النفي  أو  الإبعاد  نظام  أثينا  عرفت 

الشعب أن تقوم بطرد أيِّ مواطن إذا ما ثبت أنَّ له أطماعاً خطيرة، أو كانت له شعبيَّة قد تؤدِّي 

إلى انقلابه على نظام الحكم والاستبداد به. ونظام الإبعاد بهذا الشكل، وإن كان يمثِّل ضمانة 

ن في الوقت نفسه اعتداءً على حريَّة المواطن المبُعَد]]].  ضدَّ الاستبداد، إلاَّ أنَّه يتضمَّ

كان كليسثنيس قد سنَّ هذا القانون )الذي يطلق عليه باليونانيَّة Ostrakismos(، وكان 

]]]- روجرت جست، المرأة في أثينا، م.س، ص95.

]]]- محمد عبد الغني، السياسة الأثينيَّة في القرن الخامس ق.م، م.س، ص138.

]]]- نور الدين حاطوم وآخرون، موجز تاريخ الحضارة، م.س، ص443.

ة الحضارة، حياة اليونان، ج2، مج2، ترجمة محمد بدران، بيروت 1988م، ص217. ]]]- ول. ديورانت، قصَّ

]]]- علاء مطر، وفضل المزيني، تاريخ حقوق الإنسان، م.س، ص29.



285 حقوق الإنسان في بلاد الإغريق

على الجمعيَّة الشعبيَّة أن تقرر في كل سنة إذا ما كانت تريد تطبيق إجراء إبعاد أحد مواطنيها 

ضرورة  على  الأقلِّ  على  أثينيٍّ  مواطن  آلاف  ستة  أجمع  ما  فإذا  عدمه،  من  السنة  تلك  في 

ة لهذا الغرض، وفي هذه  اللُّجوء إلى ذلك الإجراء، تجتمع الجمعيَّة الشعبيَّة في جلسة خاصَّ

الجلسة يقوم كلُّ مواطن من الحاضرين بكتابة اسم الشخص الذي يعتقد أنَّه يشكِّل خطراً 

الإجراء  هذا  اتَّخذ  هنا  )ومن   Ostrakon ار  الفخَّ من  قطعة  على  الدولة  وأمن  سلامة  على 

ار )أي من يحصد أكبر  ه(، والشخص الذي يتكرَّر اسمه على أكبر عدد من قطع الفخَّ مسَّم

ة عشر سنوات، لإبعاد خطره عن المدينة، ولكن من دون أن  عدد من الأصوات( ينُفى لمدَّ

تسقط عنه صفة المواطنة الأثينيَّة، ومن دون أن تصُادَر أملاكه]]]. كان كليسثنيس قد استصدر 

هذا القانون حتى يحول به دون عودة آل بيستراتس للحكم، لاسيَّما أنَّ الشعب كان لا يزال 

ه، ولأول مرَّة، هو هبرخوس الصغير  يألفهم ويميل إليهم. وكان أوَّل من طبق هذا القانون ضدَّ

أحد أقارب بيستراتس في سنة 487 ق.م، وطبُِّق على حالات كثيرة على مدى القرن الخامس 

قبل الميلاد، منها ما كان ضد أكسنثيبوس أبو بيريكليس وأريستيديس وكيمون ابن ملتياذس 

وغيرهم، إلاَّ أنَّ أغلبهم كانوا يعودون إلى بلادهم قبل انتهاء المدة المقرَّرة، وربما كانت آخر 

حالات تطبيقه في سنة 417 ق.م]]].

وإن  المبدأ،  حيث  من  الإنسان  حقوق  مع  يتوافق  السياسيِّ  النفي  قانون  يكن  لم  إذاً، 

من  اليونانيَّة  المدينة  دولة  في  الديمقراطيَّة  حماية  إلى  يهدف  قانون  أنَّه  الأولى  للوهلة  بدا 

التي قد تسعى إلى قلب نظام الحكم؛ لكن الواقع يشير  ة،  الشخصيَّات الخطيرة والمستبدَّ

إلى العكس من ذلك؛ إذ كان قانوناً يتعارض مع مبدأ حقوق المواطنَة، وتحوَّل إلى أداة للثأثُّر 

والاستئثار بالسلطة، كما سيظهر من بعض الشواهد. 

بالغة في  ة ذات دلالة  أريستيديس )وهي قصَّ بلوتارخ في معرض حديثه عن  فقد روى 

ة  هذا الصدد(، أنَّه حين كان يجري التصويت على نفيه في سنة 483 ق.م، طلب أحد العامَّ

شقفة  على  »أريستيديس«  اسم  يكتب  أن  يعرفه-  أن  دون  -من  أريستيديس  من  الأثينيين 

]]]- محمد عبد الغني، السياسة الأثينيَّة في القرن الخامس ق.م، م.س، ص145.

]]]- محمود فهمي، تاريخ اليونان، القاهرة 1999م، ص52.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(286

ة به على أنَّه الشخص الخطر الذي يجب نفيه! )كان ذلك المواطن الأثينيُّ  ار الخاصَّ الفخَّ

أميَّاً لا يكتب، ولذلك طلب من أريستيديس الكتابة له(، وعندئذٍ سأله الاخير: »هل تعرف 

ولكنِّي  »كلاَّ،  المواطن:  فرد  شيء«؟  في  المدينة  وإلى  إليك  أساء  وهل  هذا،  أريستيديس 

مللت من كثرة ما سمعت اسمه مقترناً بصفة العادل«. وقد لبَّى أريستيديس رغبته وكتب اسمه 

ة الأثينيَّة عدم صلاحيَّة ذلك القانون، ورأت في  على الشقفة وتعرَّض للنفي]]]. ثم ظهر للأمَّ

إبعاد عظماء أبنائها من المضارِّ ما حملها على إلغائه]]].

خامساً: حقوق المرأة
في  السبب  وكان  اليونان.  لبلاد  ممثِّلة  باعتبارها  أثينا  مدينة  في  المرأة  حقوق  سندرس 

اختيارها  بالذات، هو أنَّها، فضلاً عمَّ كان لحضارتها وثقافتها من تأثير بعيد المدى، سواء 

من  تمكِّننا  أن  شأنها  من  عنها  وصلتنا  التي  المصادر  فإنَّ  خارجها؛  أم  اليونان  بلاد  داخل 

من  التي وصلتنا عن غيرها  تلك  من  بكثير  أكثر  فيها،  الحقوقيِّ  المرأة  واقع  الوقوف على 

النَّزر اليسير]]]. وليست هذه  المدن اليونانيَّة، التي لا نكاد نعرف عنها بهذا الخصوص إلاَّ 

، وإنّا هي  صة لدراسة واقع المرأة الاجتماعيِّ أو الاقتصاديِّ الفقرة من هذا البحث مخصَّ

صة لدراسة واقع المرأة الحقوقيِّ في بلاد اليونان بوصفه معياراً أساسيَّاً من الدراسات  مخصَّ

المتعلِّقة بحقوق الإنسان حتى يومنا هذا. 

ً ذا أهميَّة ومسؤولاً عن أفعاله، كما لم تكن  لم يعتبر القانون اليونان المرأة فرداً مستقَّل

والتشريعات  الإنسان  كانت حقوق  فإذا  البتِّ في مصالحها]]]،  قادرة على  نظره  من وجهة 

بأيِّ حال  إرادتها،  عن  رغماً  ابنته  تزويج  للأب  تجيز  الإسلاميَّة، لا  والشريعة  بل  الحديثة، 

الزواج،  إرادة المرأة في  الدولة محلَّ  إرادة  فيها  من الأحوال، ولا تنصُّ على حالات تحلُّ 

]]]- محمد عبد الغني، السياسة الأثينيَّة في القرن الخامس ق.م، م.س، ص187.

]]]- محمود فهمي، تاريخ اليونان، م.س، ص53.

]]]- محمود سلام زناتي، المرأة عند اليونان، دراسات حول وضع المرأة الاجتماعيِّ والقانونيِّ في العصور القديمة، الإسكندرية 

1957م، ص10.

]]]- روجرت جست، المرأة في أثينا )الواقع والقانون(، ترجمة منيرة كروان، المركز القومي للترجمة، القاهرة 2005م، ص43.



287 حقوق الإنسان في بلاد الإغريق

أو تلزمها فيها بقبول شخص معَّي كزوج لها]]]، فإنَّنا في المقابل نجد أنَّ المرأة لا تستطيع 

اختيار زوجها، سواء كانت عذراء أم أرملة]]]. ولم تكن المرأة في بلاد اليونان أهلًا لأن تباشر 

زواجها بنفسها، بمعنى أنَّها لم تكن صالحة من الناحية القانونيَّة لإجراء عقد قرانها، بل كان 

دهم القانون]]]. ينوب عنها في ذلك أشخاص حدَّ

لم تتمتَّع المرأة بأيِّ حقٍّ في التصرُّف أو إدارة ما ورثته من تركة]]]، بل كانت عديمة الأهليَّة 

القانونيَّة؛ فلا تستطيع أن تكون طرفاً في أيِّ عقد قانونيٍّ؛ والقاعدة أنَّها لا تستطيع أن تبيع أو 

ر أو تعير، ولا أن تقُرضِ أو تستقرض، ولا أن تهب أو توصي، ولا أن تأتي  تشتري، ولا أن تؤجِّ

ما عدا ذلك من تصرُّفات، من دون إجازة من وليِّ أمرها أو الوصيِّ عليها ]]]Kyrios. ولما 

بْيَة الصغار الذين لم يبلغوا السنَّ القانونيَّة،  كانت لا تمتلك شخصيَّة قانونيَّة، مثلها مثل الصِّ

م  فإنَّه لم يكن لها الحقُّ في إدارة ما ورثته أو التحكُّم به، لا بل لم يكن لها الحقُّ في ما يقدَّ

لها كمهر]]]. 

إنَّ مبدأ الوصاية كان يقتضي أن تظلَّ المرأة تحت وصاية زوجها حتى مماتها، وإن هو 

مات قبلها، تنتقل الى وصاية أقرب أقربائها من الذكور. وكان يجوز للأب، في حالة عدم 

وجود ورثة من الذكور، أن يوصي بأملاكه وابنته لأيِّ رجل يختاره. وكان على هذا الرجل أن 

يتزوَّج الابنة حتى لو اقتضى منه ذلك أن يطلِّق زوجته الأولى، وإلاَّ تنازل عن الإرث؛ فإذا 

مات الأب من دون وصيَّة؛ أصبحت البنت إيبكليروس epikleros أي بنت ميراث، وكان من 

ه فيها فآلت  حقِّ أقرب الأقرباء أن يطالب بالزواج من الابنة الوريثة]]]، وإن شاء تنازل عن حقِّ

إلى من يليه من درجة القرابة، هذا إذا كان ربُّ الأسرة قد خلَّف وراءه تركة من شأنها أن تغري 

]]]- محمود سلام زناتي، المرأة عند اليونان، م.س، ص71.

اليونانيَّة، ضمن كتاب:  الشيطان ومجرَّد قنى للآلهة  يتلبَّسها  التي  ة والأجساد  الخاصَّ النساء أنموذج للملكيَّة  بادل،  ]]]- روث 

صورة المرأة في العصور العتيقة، تحرير: إفريل كاميرون وإيلي كوهرت، ترجمة أمل رواش، القاهرة، المركز القومي للترجمة 

2016م، ص21.

]]]- محمود سلام زناتي، المرأة عند اليونان، م.س، ص73.

ة، م.س، ص21. ]]]- روث بادل، النساء أنموذج للملكيَّة الخاصَّ

]]]- محمود سلام زناتي، المرأة عند اليونان، م.س، ص104.

]]]- روجرت جست، المرأة في أثينا، م.س، ص43.

]]]- خليل سارة، تاريخ الإغريق، م.س، ص513.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(288

الأقارب بالزواج من قريبتهم، أما إذا لم يكن قد ترك ما يغري بالزواج منها، فإنَّ القريب ما لم 

يشأ بالزواج منها، كان لزاماً عليه أن يقرِّر لها مهراً من ماله الخاصِّ لتسهيل زواجها بآخر]]]. 

ا إذا لم يوجد للفتاة التي مات أبوها أقارب ذكور، فإنَّ ولاية تزويجها تؤول إلى المدينة،  أمَّ

ة بتقرير مهر لها، ويتوَّل القاضي الأول تزويجها]]]. فتقوم الخزانة العامَّ

لقد كانت المرأة محرومة من كثير من حقوقها المدنيَّة، فلم يكن لها الحقُّ في العمل، 

كما لم يكن هناك أيُّ نشاط متاح خارج البيت لأيِّ سيِّدة إغريقيَّة من عائلة كريمة، ولم يكن 

متاحاً لها أن تصبح كاتبة أو ممثِّلة أو ممرِّضة، أو أيَّ شيء من ذلك لأنَّ المهن ليست متاحة 

للإناث]]]. بل حتى حقَّها في الكلام لم يكن مباحاً. وقد ورد في الخطاب الذي ألقاه بركليس 

أنَّ  معناه  للأرامل بما  الكلام  هاً  موجِّ البيلوبونيزيَّة  الحروب  أثينا في مستهل  قتلى  تأبين  في 

     .[[[ ث الناس عنها بالمدح أو الذمّْ المرأة الفاضلة هي من لا يتحدَّ

عي  إلى ذلك، لم يكن يحقُّ للمرأة الالتجاء إلى القضاء؛ فليس لها أن تقف موقف المدَّ

عى عليه، وإنما يقوم بتمثيلها أمام المحكمة وليُّها، وإن كان يباشر الدعوى باسمها  أو المدَّ

ولحسابها، وبالتالي لم تكن تساهم في مباشرة الدعوى بحضورها أمام المحكمة ومشاركتها 

في المناقشة والدفاع، بل كان وليُّها هو الذي يقوم بما كانت تتطلَّبه الدعوى من إجراءات]]]. 

ها كإنسان؛ لأنَّ القانون  لقد كان في قضيَّة الوصاية على المرأة -حتى أمام القانون- اجحاف بحقِّ

ع، من جانب نظريٍّ بحت، حقاً لها في رفع قضيَّة ضدَّ الوصيِّ عليها بإحدى التهمتين؛  الذي شرَّ

ا بأنَّه غير أمين في وصايته، أو بالتقصير في الإنفاق على من يتوَّل الوصاية عليها، هو ذاته  إمَّ

هة ضدَّ  القانون الذي ألزم الوصيَّ بتمثيلها  أمام القضاء، ثمَّ حظَّر مثولها، فإذا كانت التهمة موجَّ

الوصيِّ نفسه، فكيف له أن يكون هو المتوِّل رفع قضيَّتها أمام القضاء ضدَّ نفسه؟]]]

]]]- محمود سلام زناتي، المرأة عند اليونان، م.س، ص43.

]]]- المصدر نفسه، ص82.

]]]- ابتهال الطائي، تاريخ الإغريق، م.س، ص68.

]]]- عبد اللطيف أحمد علي، التاريخ اليوناني )العصر الهيلادي(، ج1، بيرت، دار النهضة العربيَّة 1976م، ص58.

]]]- محمود سلام زناتي، المرأة عند اليونان، م.س، ص105.

]]]- روجرت جست، المرأة في أثينا، م.س، ص50.



289 حقوق الإنسان في بلاد الإغريق

اليونانيَّة حقَّ الإدلاء بشهادتها أمام المحكمة]]]، لكن في  القانون للمرأة  كما لم يمنح 

شهادتها  م  تقُدِّ إذ  مباشرة؛  غير  بطريقة  لكن  بذلك؛  لها  الأثينيون  سمح  استثنائيَّة  حالات 

عن طريق الوصيِّ عليها من دون أن تَثلُ أمام المحكمة، مع الأخذ بعين الاعتبار أنَّه إذا 

ما ثبت أن ما يقوله الوصيُّ ليس صحيحاً، فإنَّه سيعاقب هو بتهمة شهادة الزور. لكن أَّن 

الوصيِّ عليها وهي غير موافقه عليها،  قبل  إليها من  أقوال نسبت  للمرأة للاعتراض على 

إذا كان هذا الوصيُّ هو صلة الوصل الوحيدة بينها وبين المحكمة؟ إنَّ هذه المواقف تشير 

 .[[[ بوضوح إلى حجم الاضطهاد الذي كانت تعاني منه  في المجتمع الأثينيّْ

لقد اعتبر الإغريق أنَّ المرأة غير جديرة بالتعليم، مما انعكس سلباً على مستواها الثقافيِّ، 

ما دفع بعض الكتَّاب والفلاسفة اليونان إلى المجاهرة بالشكوى منها أو حتى من الاقتران 

بها، فيمومنيد كان يقول: »إنَّ من يعيش مع امرأة لا يستطيع أن يكون سعيداً نهاراً بأكمله«؛ 

وأوريبيد كان يتساءل: »لأيِّ ضرورة وُلد النوع الإنسانيُّ من امرأة، إنَّه من الأفضل أيتها الآلهة 

أن يحُمَل النحاس أو الحديد أو الذهب إلى حرم المعبد لشراء أطفال منكم أنتم«؛ وللكاتب 

نفسه »للرجل ساعتان طيِّبتان إحداهما في غرفة الزفاف والأخرى عند وفاة زوجته«. وكان 

سقراط )470 - 400 ق.م( يرى أنَّ »الشبَّان في سعيهم للزواج يقلِّدون الأسماك التي تلعب 

لقد كان  منها«،  للخروج  تكافح  بينما من دخلتها  فيها،  وتتعجَّل  الصيَّاد تسرع  أمام شبكة 

رون من المرأة ومن الزواج منها، بسبب الفروق الثقافيَّة الهائلة بينهما؛  هؤلاء الفلاسفة يتذمَّ

فعندما حُرمِت المرأة من حقِّها في التعليم عاشت جاهلة حمقاء، وبالتالي تضاءل نصيبها 

يستريح  يكن  فلم  واسعة،  ثقافة  تلقَّى  الذي  بينها وبين زوجها  ة  الهوَّ فاتَّسعت  الثقافة،  من 

ة في الاستماع إليها. ثم إنَّ عزلتها وحجرها في بيتها،  إلى الحديث معها، ولم يكن يجد لذَّ

التعليم، وضحالة ثقافتها، كلُّ ذلك انعكس سلباً على شخصيَّتها الإنسانيَّة،  وحرمانها من 

التدبير. وما  الرأي وحمق  الانفعال، ومالت إلى خرق  الغضب، سريعة  فأصبحت شديدة 

يعِّب عن عمق المشكلة والشكوى من المرأة والزواج منها، مقولة صولون عندما طلبوا منه 

]]]- محمود سلام زناتي، المرأة عند اليونان، م.س، ص106.

]]]- روجرت جست، المرأة في أثينا، م.س، ص54.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(290

أن يفرض غرامة على العزَّاب، فرفض قائلاً: »المرأة حمل ثقيل«]]]. 

ادارة  نصيب في  أو  السياسيَّة،  الإنسان  من حقوق  أيُّ حقٍّ  اليونان  عند  للمرأة  يكن  لم 

ة؛ لذلك كان البيت أفضل للمرأة وكرامتها فكانت تقبع فيه، في جناح النساء  الشؤون العامَّ

رته، ولا تسمح لأحد بأن يراها حتى لو من النافذة]]]. ورغم أنَّها لم تكن مجبةَ  القائم في مؤخِّ

بالقوَّة على البقاء في المنزل، إلاَّ أنَّ هذا المنزل كان عالمها ومجال اختصاصها. 

ة، والمناصب الشرفيَّة في  لقد أبعدت الحياة السياسيَّة الأثينيَّة المرأة عن الوظائف العامَّ

الدولة، وبما أنَّ الرجال هم الذين صاغوا قوانين دولة المدينة؛ فقد أكَّد القانون الأثينيُّ على 

والتي  القانونيَّة،  بالإجراءات  يرتبط  ما  كلِّ  مستقلٍّ في  التصرُّف كشخص  قدرتها على  عدم 

يمكن أن تنشأ عنها تبعات قانونيَّة]]]. لقد أصيب الأثينيون بالصدمة عندما شاهدوا النساء في 

ة أكثر من الأثينيَّات اللواتي حُجِبن عنها، لدرجة بلغت حدَّ  إسبارطة يشاركن في الحياة العامَّ

ة]]]. عدم تداول وإخفاء أسماء السيدات المبجَّلات عن العامَّ

الإنجاب  قضيَّة  في  دورها  حتى  شيء  كلِّ  في  ودورها  المرأة  حقَّ  اليونان  هضم  لقد 

والتناسل؛ فاعتقدوا أنَّ الرجل هو الذي يعطي للطفل عنصر الحياة، أما دورها فيقتصر على 

الحفظ والتغذية، بمعنى أن الأب هو الذي ينجب لا هي ]]]. 

في الواقع، إنَّ المجتمعات اليونانيَّة التي سادها وساسها الذكور، اقتصر دور المرأة فيها 

على الإشراف على عمليَّتي الولادة والوفاة، باعتبارهما من التجارب الانتقاليَّة؛ أي أنَّ الاناث 

يلعبن دور الوسيط للدخول إلى الظلمة والخروج منها، فالوفاة انتقال إلى الظلمة والميلاد 

القبر،  إلى  الرَّحم  من  الجسد  إخراج  في  المرأة  دور  ينحصر  وبالتالي،  النور.  إلى  انبعاث 

والعبور بالروح إلى ما يمكن أن يتخيَّله العقل من عالم مليء بالغموض والعتمة إلى مثوى 

الأموات هاديس Hades؛ أي إلى العدم. وحسب المفهوم الذكوريِّ اليونانيِّ القاصر، فإنَّ 

]]]- محمود سلام زناتي، المرأة عند اليونان، م.س، ص47، 48.

ة الحضارة، م.س، ص118. ]]]- ول. ديورانت، قصَّ

]]]- روجرت جست، المرأة في أثينا، م.س، ص57.

ة، م.س، ص22. ]]]- روث بادل، النساء أنموذج للملكيَّة الخاصَّ

]]]- محمود سلام زناتي، المرأة عند اليونان، م.س، ص46.



291 حقوق الإنسان في بلاد الإغريق

ط ومراقبة الانبثاق من العتمة أو الرجوع إليها، ترجع إلى قابليَّتهن للاتِّصال  أهليَّة النساء للتوسُّ

والتواصل مع كلِّ ما هو ملوَّث ونجس وفاسد. واعتبر الإغريق، مثلهم مثل اليهود، جسد 

ثاً للرجل، فحُرِّم عليه لمسها أثناء حياضها أو بعد مخاضها.  الأنثى وتكوينها البيولوجيَّ ملوِّ

 ، ولم يختلف مفهوم الإغريق كثيراً عَّم هو شائع من أفكار حول المرأة في المجتمع الهنديِّ

الذي كتب فيه الشعر التأمُّلي القديم؛ حيث ذكُر أن كلَّ ما يخرج من جسد الأنثى هو نجاسة، 

بل إنَّ مجرد لمس لبن الرضاعة لصدر الرجل يدنِّسه]]].

ولقد ظلَّت المرأة اليونانيَّة تعاني انعداماً كاملاً في شخصيَّتها حتى نهاية القرن الخامس 

سلطان  أنَّ  على  فشيئاً،  شيئاً  عليها  المفروضة  العزلة  من  تخرج  بدأت  حيث  الميلاد؛  قبل 

الرجل عليها  ظلَّ قائماً رغم ذلك التغيير كلِّه]]].  

وبالإنتقال من طبقة المرأة الحرَّة )المرأة ذات المواطنَة الأثينيَّة( إلى طبقة أخرى من النساء 

الأجنبيَّات، نجد أنَّ هذه الطبقة قد توافدت على أثينا في القرن الخامس قبل الميلاد من آسيا 

الصغرى. ولم تكن للمرأة الأجنبيَّة لا حقوق ولا امتيازات في أيِّ مدينة إغريقيَّة، وهي ليست 

ة، وأن تجد  ا عليها أن تهتمَّ بمصالحها بطريقتها الخاصَّ جديرة بحماية المدينة وقوانينها، وإَّن

ممنوعاً  أجنبيَّات  من  الزواج  كان  لقد  الرسميَّة.  أعمالها  لها  يدير  أثينيَّاً(  )مواطناً  حرَّاً  رجلاً 

وخطراً وتعاقب عليه القوانين، حتى لا يؤدِّي اختلاطهنَّ بالمواطنين إلى إفساد الدم الأثينيِّ 

؛ فلذلك شُِّعت القوانين التي تمنع أيَّ مواطن من الزواج من امرأة أجنبيَّة أو العكس.  النقيِّ

، فالمرأة الأجنبيَّة لا تستطيع أن تتزوَّج، وفيما عدا ذلك تستطيع أن تفعل ما يحلو  ومن ثمَّ

لها من الممنوعات على المواطنة الأثينيَّة المولد، ولم يكن من وراء هذا التسامح إلاَّ هدف 

يتنافى مع حقوق الإنسان، وهو استغلال هؤلاء النسوة جنسيَّاً، أي أنَّ هذه الفئة من النسوة 

 . ة، وبالتالي شكَّلن طبقة جديدة لمتعة الرجل الأثينيِّ الأجنبيَّات لم يعشن في طهريَّة تامَّ

ة  عفَّ على  الحرص  أشدَّ  حرصوا  فبينما  كبير،  الإغريق  ادعاءات  في  التناقض  حجم  إنَّ 

زوجاتهم، لم يمنعوا أنفسهم عن ممارسة الدعارة؛ وإذا كان نقاء نسلهم يحتِّم عليهم عدم 

]]]- روث بادل، النساء أنموذج للملكيَّة الخاصة، م.س، ص25.

ة الحضارة، م.س، ص119. ]]]- ول. ديورانت، قصَّ



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(292

على  الواجب  من  كان  وإذا   . بهنَّ التسرِّي  من  عليهم  حرج  فلا  الأجنبيَّات،  بهؤلاء  الزواج 

النساء الأجنبيَّات،  النسل، فليس ثمَّة قيود مماثلة على  أنقياء  تلد أولاداً  الزوجة الأثينيَّة أن 

ولم يكن ثمَّة ضرورة في أن يبقى نسل هؤلاء نقيَّاً، فتلك مسألة لا تهمُّ المدينة ولا تهتمُّ بها 

الآلهة الأثينيَّة ]]]. 

  سادساً: حقوق الطفل

- الحقُّ في أن يصبح عضواً  لم يكن يترتَّب على ميلاد الطفل -ولو كان من زواج شرعيٍّ

في عائلة أبيه بصفة آليَّة، بل كان لا بدَّ من موافقة ربِّ الأسرة، الذي كان له الحقُّ بأن يوافق 

أو لا يوافق كيفما شاء. وكانت الموافقة أو عدمها تتَّخذان صورة شكليَّة؛ فكان الطفل يحُمل 

عقب ولادته مباشرة إلى الأب ويوضع تحت قدميه، فإذا رفعه كان ذلك دليلاً على اعترافه 

وعلى رغبته في إلحاقه بأسرته، أما إذا تركه ولم يرفعه فكان ذلك يعني أنَّه لم يعترف به ولا 

أو  بابنه  الاعتراف  الأب في  رغبة  يترتَّب على عدم  يكن  الأسرة. ولم  إلى  ه  يرغب في ضمِّ

الأكثر شيوعا؛ً وذلك  للبنات هو  الوأد  كان  الغالب  له، وفي  قانونيَّة  أيُّ مشكلة  وأده  حتى 

لقلَّة الفائدة الاجتماعيَّة للبنت مقارنة مع فائدة الأولاد الذكور]]]. فلقد كانت العشيرة هي من 

م الأب ابنه لها أثناء الاحتفال بطقوس  تعلن شرعيَّة الابن المولود لأحد أفرادها، بعد أن يقُدِّ

الأعياد  هذه  من  الثالث  اليوم  ففي  Apatouria؛  الآباتوريا  بأعياد  المعروفة  الدينيَّة  الأعياد 

م للعشيرة جميع الأطفال الذين أنجبهم أفرادها خلال العام كلِّه، فيتمُّ الاعتراف  السنويَّة يقُدَّ

هاتهم زوجات شرعيَّات؛ حيث يتمُّ تسجيلهم في قوائم  بهم أفراداً شرعيين، مع مراعاة كون أمَّ

العشيرة]]].

م دولة المدينة، وحلَّ محلَّها إجراء آخر عُرف بعرض  لقد اختفت عادة قتل الأطفال مع تقدُّ

الأطفال؛ ولئن اختلفت التسمية فهذا »الطقس الجديد« كان يهدف إلى النتائج التي كانت 

تحصل من وراء القتل، لكن أريد منه التخفيف من شناعته. ومقتضى »الطقس الجديد« أن 

]]]- خليل سارة، تاريخ الإغريق، م.س، ص520.

]]]- محمود سلام زناتي، المرأة عند اليونان، م.س، ص61.

]]]- نور الدين حاطوم وآخرون، موجز تاريخ الحضارة، م.س، ص442.



293 حقوق الإنسان في بلاد الإغريق

، أو على  ار، ويوضع في ميدان عامٍّ يحُمل الطفل غير المرغوب به في سلَّة أو آنية من الفخَّ

مقربة من مدخل أحد المعابد، ويتُرك وحيداً. وكان الكثير من الأطفال المعروضين يهلكون 

نتيجة الجوع أو عوامل الطبيعة من الحرِّ والبرد، ومنهم من كانت تلتهمه الحيوانات الهائمة، 

ومن يلُتقط منهم لم يكن أسعد حظَّا؛ً إذ كانوا يصبحون عبيداً لمن التقطهم، وكثيراً ما كانوا 

يستغلُّون الفتيات على الأخصِّ في الدعارة. 

لقد كانت نسبة البنات اللَّواتي يتمُّ عرضهنَّ أكبر من نسبة الصبيان، وذلك رغبة في التهرُّب 

من تربيتهنَّ المكلفة، ودفع مهورهنَّ عند الزواج؛ حيث يقول ميناندر: »الولد يربَّ دائماً ولو 

ا البنت تعُرض ولو كان الأب غنيَّاً«. كان الأب فقيراً، أمَّ

 عموماً، كان عرض الأطفال يتمُّ بسب الفقر، وعدم قدرة ربِّ الأسرة على إعالة عائلة كبيرة 

العدد. وأحياناً كان يتمُّ نتيجة لرغبة الأب في عدم تقسيم أملاكه، وتفتيت ثروته على عدد كبير 

نتيجة علاقة غير  الطفل  إذا جاء  العار والفضيحة  تفادي  يتمُّ كذلك بقصد  من الأولاد. وقد 

مشروعة. كما كان من الممكن أن يحدث لأيِّ سبب آخر؛ فإرادة الأب في هذا الصدد كانت 

لت زوجة أريستيب إلى هذا الأخير أن يبُقي على ابنها، وأن يقبله في  هي القانون، فعندما توسَّ

أسرته، مؤكِّدة له أنَّه منه، بصقَ على الأرض وقال: هاك أيضاً ما هو منِّي، ورغم ذلك لست في 

حاجة إليه. وكان للأب الحقُّ في بيع ابنه أو ابنته لكي يحقِّق من وراء ذلك كسب مادِّيَّاً. وقد 

حرَّم صولون على الأب بيع ابنته إلاَّ في حالة واحدة وهي إذا زنت برضاها]]].

. وهذه العادة بدأت في القرن  ولقد كان الأطفال، في الغالب، يتعرَّضون للاستغلال الجنسيِّ

الثامن قبل الميلاد، وتطوَّرت مع مرور السنين حتى صارت شكلاً من أشكال الشذوذ الجنسيِّ 

الآراء في  الغلمان Paiderastia. وتختلف  بيَة وحبِّ  الصِّ باستملاح  بدأت  إذ  في المجتمع؛ 

تفسير هذا السلوك الشاذِّ؛ فيعزوه البعض إلى عزلة النساء أو قلَّتهن، أو ما يسود الحياة العسكريَّة 

العاري في  بالجسد  الافتتان  أو ربما بسبب  يرافقها من حرمان،  العواطف وما  من كبت في 

. وقد تردَّد  الألعاب، أو الاستجابة لنداء الغريزة حيثما يشتدُّ الاختلاط وتتوافر عناصر التحابِّ

]]]- محمود سلام زناتي، المرأة عند اليونان، م.س، ص62، 63.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(294

سة  في شعر كأناكريون وإبيكوس وثيوجينس أبيات غزل في الغلمان، وكان في طيبة كتيبة مقدَّ

بان  قوامها ثلاثمئة شاب انخرطوا في سلكها على أساس أنَّ كلَّ شابَّين بينهم متحابَّان، وكانا يدُرَّ

على أنماط عاطفة الحبِّ المتبادل، والقتال سويَّاً ولقاء الموت معاً في الميدان]]].

   سابعاً: الاستعباد
كانت طبقة الأرقَّاء في أدنى السلَّم الاجتماعيِّ في أثينا، وكان العبيد كثيري العدد، وربما 

ثلث السكَّان]]]. ولم ينظر القانون إلى العبد نظرة إنسان، فأيُّ هفوة أو ضرر أو إهانة تجاه 

سيِّده تعُرِّضه للضرب المبرِّح من دون حساب عدد الضربات. فالقاعدة الأساس هي أن 

يعُامَل العبد بقسوة، والشكل الأرقى لنضال العبيد ضدَّ مضطَّهديهم هو العصيان. 

العبيد  فكان  العفويَّة،  طابع  العبيد  تمرُّدات  اتَّخذت  الميلاد،  قبل  الخامس  القرن  ففي 

العصاة يهدفون إلى تحرير أنفسهم، من دون التفكير بتحطيم نظام الرقِّ الذي يتعارض مع 

أبسط مبادئ حقوق الإنسان]]]. 

عملاً  الاسترقاق  أبقى  قد  القانون  أنَّ  اليونانيِّ  المجتمع  في  الحقيقيَّة  العبيد  مشكلة  إنَّ 

مشروعاً، ولم يجعل هذه الطبقة تدخل في حساب مواطني دولة المدينة الإغريقيَّة مطلقاً، لا 

بل جعل الرقيق ملكاً لسيِّده وشيئاً من أشيائه]]]، وبالتالي، قصَُ مفهوم الشعب على المواطنين 

ن تجاوزوا العشرين فقط. بمعنى أنَّه استثنى النساء والعبيد والمقيمين  الذكور الأحرار، ممَّ

ناً اجتماعيَّاً مُعتَفاً به، وهذا يفضح عيب الديمقراطيَّة  الأجانب، أي أنَّ العبيد لم يكونوا مكوِّ

الأثينيَّة؛ لأنَّ العبوديَّة والديمقراطيَّة لا يلتقيان؛ إذ من المفترض أن تحترم الديمقراطيَّة حقوق 

لحقوق   ٍّ كِّل رفض  على  تقوم  العبوديَّة  أنَّ  حين  في  الاجتماعيَّة؛  منزلته  تكن  أيَّاً  الإنسان، 

الشخص المدنيَّة، فإنَّ ذلك يعني أنَّه ما دام هذا الرفض قائماً، وما دامت العبوديَّة مقبولة، فلا 

سبيل إلى التسليم بوجود حقيقيٍّ للديمقراطيَّة ]]].

]]]- عبد اللطيف أحمد علي، التاريخ اليوناني، م.س، ص68، 69.

]]]- علاء مطر، وفضل المزيني، تاريخ حقوق الإنسان، م.س، ص24.

]]]- ف، دياكوف، س، كوفاليف، الحضارات القديمة، م.س، ص333.

]]]- علاء مطر، وفضل المزيني، تاريخ حقوق الإنسان، م.س، ص24.

]]]- إمام عبد الفتاح إمام، مسيرة الديمقراطيَّة رؤية فلسفيَّة، م.س، ص13، 14.



295 حقوق الإنسان في بلاد الإغريق

وعليه، يمكن القول أنَّ مسألة حقوق الإنسان لم تبلغ شأناً كبيراً عند الإغريق، وهذا أمر 

يرجع إلى عوامل اجتماعيَّة واقتصاديَّة اشتركت فيها الحضارات القديمة عموما؛ً ولكن بعض 

الفلاسفة الإغريق انتقد مع ذلك التقاليد القائمة، والقوانين النافذة في المجتمع، والتي تقُصي 

العبيد والأجانب، فقد قال بعض هؤلاء »إنَّنا جميعاً متساوون في الميلاد وفي كلِّ شيء. إنَّنا 

جميعاً نستنشق الهواء من الفم والأنف«. ولقد جاء في بعض النصوص على لسان أحد الأرقَّاء: 

»إنَّني يا سيدي وإن أكن رقيقاً، أعُدُّ إنساناً مثلك، ولقد خُلِقنا من لحم واحد، فليس هناك من 

ة الفوارق الاجتماعيَّة القائمة على أساس المولد  هم أرقَّاء بالفطرة«. وقد أنكر يوريبيدس صحَّ

حتى بالنسبة إلى الرقيق إذ قال: »إنَّ هناك أمراً واحداً يجلب العار على الأرقَّاء وهو الاسم، ولا 

لهم الأحرار في ما عدا ذلك الشيء، فكلٌّ منهم يحمل روحاً سليمة« ]]].  يفضِّ

وعلى أيِّ حال، إذا نظرنا إلى الواقع الإغريقيِّ سنجد أنَّ العبد لم يحُرمَ من حقوق الإنسان 

ة  الخاصَّ ملكيَّته  تعود  ا شيء  وإَّن أصلاً،  إنسان  أنَّه  إليهم على  ينظر  يكن  لم  بل  وحسب، 

إلى سيِّده، ويستطيع هذا السيِّد أن يجرِّد العبد من كلِّ حقوقه، أو يمنحه منها ما يشاء، فله 

نَ أسرة، وقد يعاقبه  الحقُّ في تسميته بالاسم الذي يريده، ويمنعه أو يمنحه الحقَّ في أن يكوِّ

ره إذا ما اضطرَّته  م، أن يبيع العبد أو يؤجِّ حسب مزاجه وهواه. ويستطيع، بالإضافة إلى ما تقدَّ

مها العبيد لسادتهم جرَّاء  الحاجة إلى ذلك. ويشير كسنوفون إلى المداخيل الكبيرة التي يقدِّ

ة؛ إذ بلغت واحد أبولة Obol في اليوم الواحد]]]. كما حُرمِ العبيد  تأجيرهم في مناجم الفضَّ

من ممارسة الألعاب الرياضيَّة، ومن دخول معهد المصارعة؛ حيث لم يكن يسُمح للرقيق 

ن بالزيت في معاهد المصارعة]]]. بممارسة الرياضة، أو التدهُّ

وما دام العبد مملوكاً فهو لا يستطيع اكتساب أيِّ حقٍّ من حقوق الملكيَّة، ويعتبر من وجهة 

نظر القانون مجرَّداً من أيِّ حقٍّ قانونيٍّ لأنَّ وضعه الاجتماعيَّ القائم يحرمه حقَّ المواطنَة، 

، فإذا ما تسبَّب العبد في إلحاق  ٍّ عن وضع عبده الحقوقيِّ ويعُتبر السيِّد مسؤولاً بشكل كِّل

]]]- راجع في ما مرَّ من نصوص: علاء مطر، وفضل المزيني، تاريخ حقوق الإنسان، م.س، ص25.

دمشق  جامعة  منشورات  دمشق،  ق.م،  والرابع  الخامس  القرنين  في  القديم  اليونانيِّ  الاقتصاد  في  دراسات  سارة،  خليل   -[[[

1998م، ص127.

]]]- سامي سعيد الأحمد، العبوديَّة عند اليونان، مجلَّة التربية، العدد 48، قطر 1981م، ص101



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(296

الضرر بأحد المواطنين الأحرار ألُزمِ سيِّده بدفع الغرامة النقديَّة التي تفرضها عليه المحكمة 

ا العبد فقد يخضع للعقوبة الجسديَّة، كأن يضرب خمسيَّاً  للتعويض على من لحقه الضرر. أمَّ

سوطاً على أيِّ جريمة يرتكبها، أما الحرُّ في حين ارتكابه جريمة ولو كانت أعظم من جريمة 

ه. وإذا قتل  العبد فإنَّ بإمكانه أن ينقذ نفسه من العقوبة الجسديَّة وتطبيق العقوبة الماليَّة بحقِّ

العبد أحد المواطنين الأحرار يرُغَم سيِّده على إحالته إلى المحكمة لينال عقابه، وغالباً ما 

يكون مصيره الإعدام. وتعُتبَر شهادة العبد مقبولة أمام المحكمة إذا انتزُِعت منه تحت وطأة 

التعذيب،  ولا يتمُّ تعذيب العبد الشاهد إلاَّ بعد الحصول على موافقة مسبقة من سيِّده، وفي 

العبد  باستطاعة  وكان  التعذيب،  تحت  عبده  من  الشهادة  انتزاع  يرفض  السيِّد  كان  الغالب 

في بعض الحالات الاستثنائيَّة أن يدلي بشهادته أمام المجالس الشعبيَّة شرط حصوله على 

إلى  دائماً  تقف  الحكومة  بطريقة قضائيَّة. وكانت  بذلك وضمان عدم ملاحقته  له  ماح  السَّ

جانب مصالح سادة العبد من خلال التشريعات القانونيَّة التي سنَّها]]].

وإذا شكَّ السيِّد في نيَّة عبده بالهروب، فإنَّ باستطاعته أن يطبِّق عليه العقوبة التي يراها 

ين، وأبرزها  مناسبة. وقد قامت اتفاقيَّات بين المدن اليونانيَّة التجاريَّة تقضي بتسليم العبيد الفارِّ

التنفيذ في الأوقات  أثينا وإسبارطة سنة 421 ق.م، غير أنَّ بنودها لم توضع موضع  اتفاقيَّة 

كلِّها]]]. وكان بمقدور العبد طلب اللُّجوء إلى معبد زيوس أو أيِّ معبد أو مذبح آخر، كما يفعل 

الأحرار تماماً، لكي يكون في حِرز من أذى سيِّده وملاحقته له، وكل هذه يدلُّ على تضاعف 

عدد العبيد وكثرتهم]]]. وكان العبد الذي يهرب عادة ما يلجأ إلى المعبد، الذي يوفِّر له الحماية، 

لكن ثمن تلك الحماية كان باهظا؛ً إذ سيرتبط العبد الهارب بكاهن المعبد الذي لجأ إليه، وكان 

ا أن يسلِّمه إلى سيِّده السابق، أو أن يبيعه إلى سيِّد جديد]]].  بوسع هذا الكاهن إمَّ

أما في ما يخصُّ خطف العبيد الغرباء، فقد كان ينُظر فيه أمام لجنة الأحد عشر التي كانت 

عي يطالب  الجرائم. وكان المدَُّ إدانته بإحدى  إليها، وتثبت  يسُاق  تحكم بالموت على من 

]]]- خليل سارة، دراسات في الاقتصاد اليوناني القديم، م.س، ص127، 128.

]]]- خليل سارة، دراسات في الاقتصاد اليوناني القديم، م.س، ص128.

]]]- سامي سعيد الأحمد، العبودية عند اليونان، م.س، ص101

]]]- خليل سارة، دراسات في الاقتصاد اليوناني القديم، م.س، ص130.



297 حقوق الإنسان في بلاد الإغريق

هذه اللَّجنة بإعادة عبده المسروق مع أدواته، وهذا ما يؤكِّد لنا مرَّة أخرى نظرة سادة العبيد 

إلى عبيدهم على أنَّهم جزء من ممتلكاتهم. 

إنَّ خطف أيِّ عبد يعُدُّ جريمة كبرى، وهذا يخالف التشريعات التي تنصُّ عليها قوانين 

سقوط الناس في العبودية. وقد ذكر ليسياس أنَّ جماعة حُكم عليهم بالموت لأنَّهم قاموا 

بخطف أحد العبيد. وقد نال مثل هذه العقوبة، كما قال كسنوفون، من خطفوا بعض الأحرار 

وباعوهم بيع العبيد]]].

]]]- خليل سارة، دراسات في الاقتصاد اليوناني القديم، م.س، ص128.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(298

الخاتمة
من حقوق  أيَّاً  يعرف  القديم لم  اليونانيَّ  المجتمع  أنَّ  مة  المتقدِّ دراستنا  من  نستنتج      

حقوق  كانت  فإذا   . الأثينيِّ وبالمواطن  الحاكمة  بالنخبة  ارتبط  ضئيل  بمقدار  إلاَّ  الإنسان، 

الطفل والمرأة مهضومة ويستعبد فيه الإنسان أخاه الإنسان، والمجتمع تسوسه نخبة النخبة، 

لم  فيه  العبيد  إنَّ  بل  لا  ث.  نتحدَّ إنسان  حقوق  أيِّ  فعن  تفاصيله،  بكامل  الدولة  وتتحكَّم 

يحرموا من حقوق الإنسان وحسب، بل نظُر إليهم نظرة تنفي عنهم إنسانيَّتهم.

ا المرأة فاقتصر دورها على الإنجاب من دون أن يكون لها أدنى تقدير أو حقوق، لا بل   أمَّ

توجيه المجتمع نحو أفكار متخلِّفة غاية في العنصريَّة الجنسيَّة حيث جعلوا من المرأة كائناً 

نجساً مرتبطاً بكلِّ ما هو ملوَّث وخبيث. 

وأمام  ة  العامَّ الساحات  العرض في  من  يسلم  القتل لم  من  منهم  نجا  فمن  الأطفال  ا  أمَّ

المعابد، ومن نجا منهم من العرض لم يسلم من غسيل الدماغ والتربية الأيديولوجيَّة القائمة 

ناهيك  هذا  برابرة،  الشعوب  وباقي  ممتاز  عرق  فاليونان  العنصريَّة.  التفوُّق  نظريَّة  على 

باستغلال الأطفال جنسيَّاً. في الواقع، كان المجتمع اليونانيُّ أبعد ما يكون عن الديمقراطيَّة 

وحقوق الإنسان.  



299 حقوق الإنسان في بلاد الإغريق

المراجع المعتَمدة
11 ابتهال الطائي، تاريخ الإغريق منذ فجر بزوغه حتى نهاية عصر الإسكندر، عمان، .

دار الفكر 2014م.

22 إمام عبد الفتاح إمام، مسيرة الديمقراطيَّة رؤية فلسفيَّة، مجلَّة عالم الفكر، مج 22، .

عدد 2، الكويت 1993م.

33 حسين الشيخ، اليونان، الإسكندريَّة، دار المعرفة الجامعيَّة 1997م..

44 خليل سارة، دراسات في الاقتصاد اليوناني القديم في القرنين الخامس والرابع ق.م، .

دمشق، منشورات جامعة دمشق 1998م.

55 خليل سارة، تاريخ الإغريق، منشورات جامعة دمشق، دمشق 2011م..

66 رجب عبد الحميد الأثرم، دراسات في تاريخ الإغريق وعلاقته بالوطن العربي، ط2، .

منشورات جامعة قارنيوس، بنغازي 2001م.

77 ة والأجساد التي يتلبَّسها الشيطان ومجرَّد . روث بادل، النساء أنموذج للملكيَّة الخاصَّ

العتيقة، تحرير: إفريل  اليونانيَّة، ضمن كتاب: صورة المرأة في العصور  قنى للآلهة 

كاميرون وإيلي كوهرت، ترجمة أمل رواش، القاهرة، المركز القومي للترجمة 2016م.

88 المركز . كروان،  منيرة  ترجمة  والقانون(،  )الواقع  أثينا  في  المرأة  جست،  روجرت 

القومي للترجمة، القاهرة 2005م.

99 سامي سعيد الأحمد، العبوديَّة عند اليونان، مجلَّة التربية، العدد 48، قطر 1981م..

1010 أوراق  القديمة،  اليونان  بلاد  في  والمكتبات  الكتب  خليفة،  العزيز  عبد  شعبان 

اليونانيَّة  الدراسات  قسم  القاهرة؛  جامعة  عن  تصدر  السادس،  العدد  كلاسيكيَّة، 

واللاَّتينيَّة 2006م.

1111   عبد الله السليمان، حروب الجمهوريَّة القرطاجيَّة من التأسيس حتى السقوط سنة 

ة السوريَّة للكتاب، 2015م. 146 ق.م، دمشق، الهيئة العامَّ

1212 (، ج1، بيرت، دار  الهيلاديِّ اليوناني )العصر  التاريخ  اللطيف أحمد علي،     عبد 

النهضة العربيَّة 1976م.



نقد الحضارة الغربيّة )3( )تاريخ الإغريق بين القرنين الثامن والخامس ق.م(300

1313 حتى  اليونان  قدماء  عند  السياسي  الفكر  تطوُّر  عمران،  وزهير  ملحم،  عدنان 

 ،36 مج  العلميَّة،  والدراسات  للبحوث  تشرين  جامعة  مجلة  اللاَّذقيَّة،  أفلاطون، 

عدد5، 2014م.

1414  علاء مطر، وفضل المزيني، تاريخ حقوق الإنسان، كليَّة الحقوق، منشورات جامعة 

الإسراء 2016م.

1515 ة والدولة، ترجمة أحمد عز العرب،  فردريك أنجلز، أصل العائلة والملكيَّة الخاصَّ

القاهرة، دار الطباعة الحديثة 1957م.

1616 اليازجي،  نسيم  ترجمة  ج1،  القديمة،  الحضارات  كوفاليف،  س،  دياكوف،  ف، 

دمشق، منشورات دار علاء الدين.

1717 لبيب عبد الستار، الحضارات، ط11، دار المشرق، بيروت 1985م.

1818 لطفي عبد الوهاب يحيى، الحياة الاجتماعيَّة في أثينا القديمة، مجلَّة عالم الفكر، 

المجلَّد 38، العدد الثاني، الكويت 2009م.

1919 محمد عبد الغني، السياسة الأثينيَّة في القرن الخامس ق.م بين الازدهار والانكسار، 

مجلَّة عالم الفكر، المجلد 38، العدد الثاني، الكويت 2009م.

2020 الاجتماعيِّ  المرأة  دراسات حول وضع  اليونان،  عند  المرأة  زناتي،  محمود سلام 

والقانونيِّ في العصور القديمة، الإسكندريَّة 1957م.

2121 محمود فهمي، تاريخ اليونان، القاهرة 1999م.

2222 مصطفى العبادي، اقتصاديَّات أثينا، مجلَّة عالم الفكر، المجلَّد 38، العدد الثاني، 

الكويت 2009م.

2323 نور الدين حاطوم وآخرون، موجز تاريخ الحضارة، ج1: حضارات العصور القديمة، 

مطبعة الكمال، دمشق 1965م.

2424 بدران،  محمد  ترجمة  مج2،  ج2،  اليونان،  حياة  الحضارة،  ة  قصَّ ديورانت،  ول. 

بيروت 1988م.


