


مجموعة مؤلفين

2رؤى نقدية معاصرة

نصر حامد أبو زيد
ها

ُ
 النظریات ونقد

ُ
دراسة









5الفهرس

كلمة المركز.........................................................................................

المحرر....................................................................................................

الفصل الأول:
ـ المنهجية التأسيسيّة: المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد

مسلم طاهري کل کشوندي....................................................................

الفصل الثاني:

 نظريات نصر حامد أبو زيد، ونقدُها
ُ

دراسة

  القسم الأول: منهجية نصر حامد أبو زید في فهم النصوص الدینية 

ـ الموضوعية والأصالة التاريخية في فهم القرآن الكريم

الدكتور الشيخ محمد جعفر عِلمي......................................................

ـ هرمنيوطيقا وتأويل النصّ القرآني

محمّد رضا حاجي إسماعيلي - علي بنائيان الأصفهاني.................

نظریاته حول ماهیة    أبو زید وبعض  الثاني: نصر حامد  القسم   
الدینية النصوص 

ـ نصر حامد أبو زيد وتاريخية القرآن الكريم

أحمد واعظي.........................................................................................

ـ ماهية الوحي والقرآن الكريم

عبد الله نصري......................................................................................

القسم الثالث: أبو زید وتأويل خطاب المرأة

ـ دراسة ونقد  کتاب دوائر الخوف لنصر حامد أبو  زيد

مرتضى رستگار.......................................................................................

7

9

12

141

165

199

233

283





  كلمة المركز

للعالم  الفكرية  المنظومة  في  المهمّة  التيارات  من  واحدًا  المعاصر  الفكر  يمثلّ 

الإسلامي. إنّ التراث المعاصر لا يختص بعالم الإسلام فقط، بل هو مرتبطٌ بجميع 

الثقافات والهويات العامّة المتجذّرة في العمق التاريخي. إنّ هذا التفكير إنما يكون 

منتجًا عند التلاقي والتلاقح مع الآخر بوصفه ثقافةً ومنظومةً منافسةً. إنّ عامل 

الزمان والمكان إلى جانب التنافس مع المنظومة المفهومية للآخرين، يدعو كلَّ فكرٍ 

رةٍ إلى المعترك، كي يعمل على التماهي والتطابق مع الظروف الملحقة،  وثقافةٍ متجذِّ

ويعمل في الوقت نفسه على تفعيل وتمييز مدخراته في مواجهة الآخر أيضًا.

إذا كان التراث الفلسفي الإغريقي اليوناني ـ بوصفه مساحةً مفهوميةً متناغمةً 

وقابلةً للتفكير والتأمّل ـ يدفع المفكرين المسلمين إلى التعريف بدينهم وتعاليمهم 

ومفاهيمهم في ضوء التماهي معه، وقد دفع بفلاسفةٍ من أمثال الفارابي وابن رشد 

الغربية  والثقافة  الحضارة  محله  فاليوم حلتّ  السياق،  الجهود في هذا  بذل  إلى 

الحديثة ذات النفَس العَلماني التوسّعي في الاستحواذ علينا نحن وسائر الثقافات 

السياسي  تفوّقها  خلال  من  المفهومية  المنظومة  هذه  فرضت  لقد  المتغرّبة.  غير 

والاقتصادي على نطاقٍ واسعٍ علينا نحن المسلمين تحديًّا، وهي تعمل على توسيع 

دائرة هذا التحدي يومًا بعد يومٍ. واستجابة لهذا التحدي نشهد مختلف الحلول 

التي وضعت والتي يتمّ وضعها في هذا الشأن. وهناك من استحوذت عليه السطوة 

الغرب  إلّ في الارتماء في أحضان هذا  الحل  أمامها بحيث لم يجد  الغربية وانهار 

بشكلٍ منفعلٍ والدعوة إلى التماهي بهذا الآخر. وهناك بطبيعة الحال من فكّر في 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 8

تفعيل تراثنا، ولم يرَ الحل في ساحة الخصم، وإنما رأى أنّ الحلول موجودةٌ لدينا في 

الداخل. وإن التراث المعاصر إنّما هو حصيلة هذه المنظومة من الحلول.

لقد بدأ قسم الفكر المعاصرـ في فرعه المركزي بقم ـ نشاطه في إطار التحقيق 

والتأمّل في هذه المعطيات الفكرية وتقييمها. وفي هذا السياق تم الاهتمام بمناقشة 

المشاريع الفكرية للمفكرين البارزين في العالم الإسلامي الواردة آراؤهم في إطار 

آثارهم  وتحليل  دراسة  تضمّ  سلسلةٍ  الجهود في  نتاج هذه  نشر  ويتم  المعاصرة. 

ضمن بيان مسارهم الفكري. إن هذه الطريقة في القراءة تهتم بمسار إنتاج التفكير 

القائم على طرح الأرضيات والمباني والنظريات تحت عنوان المنهجية التأسيسية، 

وتسعى إلى دراسة مدى نجاح وإخفاق الأفكار المعاصرة بشفافيةٍ.

وأخصُّ  العمل  إنجاز هذا  لكل من ساهم في  الجزيل  بالشكر  أتقدّم  وختامًا 

قاما  حيث  بيكي،  هادي  والدكتور  الموسوي  محسن  السيد  منهم سماحة  بالذكر 

بالمتابعة  قام  حيث  طاهري  مسلم  الدكتور  وكذلك  العمل  هذا  على  بالإشراف 

والإعداد والتحرير. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين وصلّى الله على رسوله 

محمدوآله الطاهرين.

السيد هاشم الميلاني

المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية

النجف الأشرف ـ محرمّ 1441 هـ



  المقدمة

إن بيان الآفاق المعرفية وهوية العلم الديني بوصفه النموذج الأسمى للإنسان 

أخرى،  جهةٍ  من  أمامه  الماثلة  والعقبات  جهةٍ،  من  الاجتماعية  وحياته  المعاصر 

الإسلامية.  للبلدان  الفكري  المجال  اهتمام  الراهن  الوقت  تمثلّ هاجسًا يشغل في 

النظرية والمعرفية  التحديات  النموذج دراسةَ  التوصّل إلى هذا  أبعاد  إنّ من بين 

القائمة في العالم الإسلامي، والتي تبلورت في إطار المواجهة مع العالم الغربي المعاصر. 

كما أنّ تحليل أصداء السنن الفكرية ـ التاريخية للإسلام وتأثير الحقول المعرفية 

ناجعًا في  يكون  المعاصرين سوف  المسلمين  البارزين من  المفكرين  الحديثة على 

هذا المسار. على الرغم من اعتبار أبو زيد من المؤلفين المكثرين إلّ أننّا سنقتصر 

المشروع  تبلور  مسار  ـ  التأسیسيّة  المنهجية  فكرة  خلال  من  ـ  الأول  الفصل  في 

الفكري لأبي زيد، سنقتصر على طرح خلفياته ومبانيه وآرائه ونظرياته. وفي الفصل 

الثاني تطرقّنا إلى بيان شتىّ القضايا التي طرحها في آرائه ونظرياته، وذلك في إطار 

مقالاتٍ تقَوَّم البحث فيها على دراساتٍ تحليليةٍ ذاتِ طابعٍ نقديٍّ بغية أنْ تتضّح 

لنا آفاق هذا المشروع ومدى نجاحه أو إخفاقه في رحاب أسس الثقافة الإسلامية 

الذين  الفضلاء  جميع  إلى  الجزيل  بالشكر  أتقدم  الختام  وفي  الشرعية.  والأحكام 

إلى سماحة  الخاص  وأقدم شكري  العمل.  هذا  تحقيق  في  وبآخرَ  بشكلٍ  أسهموا 

للدراسات  الإسلامي  المركز  رئيس  الميلاني  هاشم  السيد  والمسلمين  الإسلام  حجة 

الاستراتيجية الذي حمل على عاتقه أعباء التمهيد لإنتاج مثل هذا الأثر القائم على 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 10

وأشكر  المركز،  المجموعة في هذا  بهذه  التعريف  إلى  التأسیسيّة، وعمد  المنهجية 

شعبة  رئيس  الإصفهاني  الموسوي  السيد محسن  والمسلمين  الإسلام  سماحة حجة 

آباد مدير  بيكي ملك  الأستاذ هادي  المركز، وکذلک سماحة  المقدسة في هذا  قم 

مجموعة الفكر المعاصر في هذا المرکز. 

المحرر



المنهجية التأسيسيّة:

المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد

الفصل الأول
1



 

المنهجية التأسيسيّة:

 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد

مسلم طاهري کل‌کشوندي

المقدمة

للمفكر  الفكري  المشروع  في  التأسیسيّة  المنهجية  إلى  الفصل  هذا  نتعرضّ في 

المصري المعاصر نصر حامد أبو زيد. تسعى المنهجية التأسیسيّة إلى فهم الخلفيات 

على  يمكن  والتي  المفكر،  فكر  بلورة  في  المؤثرة  المعرفية  وغير  المعرفية  والجذور 

أساسها دراسة مشروعه الفكري والتأمل في دلالات ومعطيات نظرياته.

الفضاء  المؤثرة في  الرئيسة  العناصر  قبل كل شيءٍ في  نبحث  ومن هنا سوف 

العلمي والفكري للمجتمع المصري، لننتقل بعد ذلك إلى الخلفيات الخاصة التي 

عمل نصر حامد أبو زيد على توجيه أفكاره بتأثير منها، لنشير بعد ذلك إلى المباني 

الأنطولوجية والأنثروبولوجية والأبستيمولوجية لنصر حامد أبو زيد، وننتقل بعدها 

إلى بيان المنظومة النظرية له. ومن خلال إضافة هذا القسم يتمّ التمهيد لإجراء 

مقارنةٍ ونسبةٍ بين مباني أبو زيد ونظرياته.



13 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

العناصر غير المعرفية المؤثرة في بلورة المشروع الفكري لأبو زيد

، وكما هو معروفٌ فإنّ المصريين سُنّةٌ من  قال نصر حامد أبو زيد: أنا مصريٌّ

حيث الانتماءُ المذهبي، وشِيعةٌ من حيث الهويةُ والانتماء العاطفي))). وعلى الرغم 

من محاكمته وصدور الحكم عليه بالارتداد عن الإسلام، ولكنه يصّر على التعريف 

بنفسه بوصفه مسلمًا، ويؤكد على أنه نشأ وترعرع مسلمًا، وأنه لا يزال يواصل 

في  ويرى  الإسلام)2).  ملة  على  يموت  أن  ويتمنى  الإسلامية،  الطريقة  على  حياته 

الوقت نفسه أن القول بالفرقْ بين التجارب المعنوية والمباني العقلانية التي تظهر 

في عقيدته ودينه بالتدريج في غاية الصعوبة، ولذلك يمكن لنا أن نرصد تعارضات 

أهم  نستعرض  يلي  ما  زيد. وفي  أبي  مؤلفات  الجدال في جوانب وتضاعيف  هذا 

العناصر الماهوية والتربوية التي شكلت الخلفية العامة لتفكير نصر حامد أبو زيد.

العناصر الفردية

له  الشخصية  الخلفيات  إلى  مفكِّرٍ  أيِّ  تفكير  لتكوين  الفردية  العناصر  تعود 

: إنّ النبوغ، والدوافع الشخصية، والخلفية الأسرية،  بوصفه صاحبَ مشروعٍ فكريٍّ

هذا  في  الفردية  العناصر  بين  من  تعدّ  النفسية،  والخصائص  الحياتية،  والتجارب 

الشأن))).

وقد ذهب أبو زيد إلى الاعتقاد بأنّ كلَّ شخصٍ يتأثر في تفكيره بالتجارب التي 

)))- مقدمة إلى الناطقين باللغة الفارسية، نصر حامد أبو زيد 85)) هـ ش، في كتاب هكذا تكلم ابن عربي، 

اللغة الفارسية: إحسان الموسوي الخلخالي، طهران، نيلوفر، ص 7). ترجمه إلى 

)2)- نصر حامد أبو زيد وإستر نيلسون، صوتٌ من المنفی: تأملات في الإسلام، ترجمة: نهى هندي، ص 26.

)))- بارسانيا، )9)) هـ ش، ص 7).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 14

يخوضها في حياته، وقال بشأن تجربته الخاصة:

»بحثي العلمي جاء للحياة من خلال تجاربي الشخصية. لم يأتِ شغفي 

للبحث عن العدالة من فراغ، لقد كنت أبحث عن إجاباتٍ لأسئلةٍ، أسئلةٍ 

نبعت بالأساس من الصعوبات التي واجهتها في مشوار رعايتي لعائلتي. 

في البداية كان اهتمامي مُنصب�ا على عائلتي لا يتعدى حدودها، ثم تمدد 

هذا الاهتمام بالتدريج ليشمل مصر، ثم العالم العربي والإسلامي«(1).

إنّ التصوّف العملي من أبرز السمات التي نشاهدها في نسيج الحياة الدينية 

اليومية في القرى والأرياف المصرية)2). لقد بدأت تجربة الحياة بالنسبة إلى نصر 

عن  تحدّث  وقد  المصرية.  القرى  من  واحدةٍ  في  فقيرةٍ  أسرةٍ  في  زيد  أبو  حامد 

ذلك بنفسه قائلًا: لقد كان لحياتي في أسرةٍ فقيرةٍ الأثر البالغ في اهتمامي بمفهوم 

العلمية لأبو زيد، حتى أخذ يكرسّ  الحياة  الهاجس في  العدل. وقد تواصل هذا 

جميع مسائله حول هذا المفهوم، بيد أنّ اتجاه أبو زيد إلى بحث العدل وآلياته 

الاجتماعية، لم يكن ناشئاً من مجرد الحياة بين هذه الأسرة الفقيرة))).

بالنطق يقوم على  الطفل  يبدأ  القرى المصرية عندما  الشائع في  التقليد  كان 

بداية تعريفه بالتعاليم الدينية من خلال حفظ القرآن والذهاب إلى المساجد لأداء 

العشاء، وكان  بعد صلاة  الذكر  تقيم حلقات  كانت هناك جماعةٌ  الصلاة. حيث 

الكبار على  يقف  الحضرات، حيث  الصوفية مصطلح  الحلقات  يطُلق على هذه 

شكل حلقاتٍ دائريةٍ، ويتابعون شيخ الحضرة في حركاته المتمايلة بشكلٍ منتظمٍ 

)))- نصر حامد أبو زيد وإستر نيلسون، صوتٌ من المنفی: تأملاتٌ في الإسلام، ترجمة: نهى هندي، ص 47.

)2)- نصر حامد أبو زيد، هكذا تكلم ابن عربي، ص 5).

)))- نصر حامد أبو زيد وإستر نيلسون، صوت من المنفی: تأملات في الإسلام، ص 2).



15 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

إلى اليسار واليمين وهم ينشدون بعض الأشعار. يقول أبو زيد أنهّ ترعرع ضمن 

هذه الأجواء بشكلٍ هادئٍ حيث كان يختزن العلم والمعرفة، بيد أنّ جذور تجارب 

الطفولة تبقى هي المركوزة في التفكير. ويرى أبو زيد أن اختياره لحقل الدراسات 

الإسلامية كان بتأثيرٍ من التربية التي تلقّاها في صغره ضمن هذه البيئة))). لقد فقََد 

أبو زيد والده في بداية شبابه؛ الأمر الذي اضطره إلى إعالة أسرته وقال في ذلك: 

إن تجارب الحياة والانشغال في الدراسة قد أبعدته عن التصوّف، على الرغم من 

احتفاظه بالشوق والوفاء له. 

وباختصارٍ يمكن القول: لقد عمل أبو زيد على ترسيخ مسلكه الصوفي في أفكاره 

فلسفة  ـ في  مثلًا  ـ  نرى ذلك  أعماله، كما  الكثير من  أبرز ذلك في  العلمية، وقد 

ابن عربي. ويأتي  هكذا تكلم  أو  ابن عربي  القرآن عند  التأويل: دراسة في تأويل 

موقفه السلبي من التيار الفقهي المعاصر في مصر من قراءته الصوفية والروحية 

للدين الإسلامي.

وقد شكل طرد نصر حامد أبو زيد من جامعة القاهرة ـ بسبب كتاباته الزاخرة 

بنقد الأجواء الفكرية لمصر ـ منعطفًا أدّى إلى تغيير مصيره العلمي. لم تقتصر هذه 

الحادثة على إخراج أبي زيد من جامعة القاهرة فقط، بل تمّ نفيه من مصر، حيث 

اضطر إلى قضاء شطرٍ من عمره خارج الأراضي المصرية. إنّ هذه الحادثة والقضايا 

التي كانت قبلها والتي حدثت بعدها، تشكّل بداية التغيير الجوهري الذي طرأ 

على تفكيره.

بعد صدور حكم المحكمة المصرية على نصر حامد أبو زيد بالردّة، وطرده من 

)))- نصر حامد أبو زيد، اين چنين گفت ابن عربي هكذا تكلم ابن عربي، ترجمه إلى اللغة الفارسية: محمد 

راستگو، ص 6).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 16

جامعة القاهرة، غادر مصر متوجّهًا إلى أوروبا حيث استقرّ في هولندا. وبالالتفات 

الأرضية  زيد  أبو  وجد  الإسلام،  حول  هناك  الموسّعة  الاستشراقية  الدراسات  إلى 

الخصبة لتجديد أفكاره وإعادة النظر فيها. وقد أضحى نشاطه الفكري في هذه 

المرحلة من خلال توظيف الأدوات التحليلية الحديثة ـ من قبيل: تحليل الاعتقاد، 

النصوص  مواجهة  في  ـ  ذلك  إلى  وما  الدلالي  والمفهوم  اللغوي،  المحتوى  وتحليل 

الدينية، منشأً لتبلور الكثير من الأبحاث في هذا الخصوص.

العناصر الاجتماعية

التي تؤثر بدورها على العوامل الوجودية  ـ  إن هذه المجموعة من العناصر 

والفردية ـ تنقسم إلى أقسامٍ، من قبيل: العوامل الاقتصادية والسياسية والعسكرية 

والإيديولوجية وما إلى ذلك من العوامل الأخرى. وإنّ من بين الحقائق الاجتماعية 

الفكرية  التيارات  ـ وجود  المجتمعات الأخرى  الحال في سائر  ـ كما هو  في مصر 

المتنوعة والمتعارضة أحياناً. وإنّ الذي يميّز مصر من سائر البلدان الأخرى، هو نوع 

المكانية والوطنية  تبلور طبقًا للمقتضيات  الذي  التنويري  الديني والتيار  التفكير 

لهذا المجتمع. إنّ التعاليم الفقهية والكلامية الرسمية والمقبولة في مصر متأثرةٌ في 

الغالب بالمذهب الشافعي والأشعري، وكان هناك في قبال هذا الوضع على الدوام 

تياراتٌ هامشيةٌ من قبيل التيارات التنويرية في المجتمع المصري أيضًا. وقد تأثرّ 

والتنويرية،  الأشعرية  أي:  التيارين في مصر،  بكِلا  تفكيره  زيد في  أبو  نصر حامد 

التفسيرية  للأفكار  نقده  التنويري في  بالتيار  تأثرّ  قد  زيد  أبو  إنّ  أخرى:  وبعبارةٍ 

والكلامية والفقهية القائمة على الاتجاهين الأشعري والشافعي.

لقد اشتهر التيار التنويري باتخاذ المنهج العقلاني في مواجهة الأمور العقائدية 



17 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

النصوص  مع  التعاطي  في  واضحًا  التيار  بهذا  زيد  أبو  تأثرّ  ظهر  وقد  والإيمانية. 

الدينية ولا سيما في أطروحته العلمية على مستوى الماجستير. فقد عمد أبو زيد 

من خلال التركيز على عنوان رسالته دراسة في قضية المجاز في القرآن عند المعتزلة 

والتي طبُعت لاحقًا تحت عنوان الاتجاه العقلي في التفسير، إلى التعريف بنفسه 

في هذا الاتجاه. وعليه فمن الضروري، في إطار تحليل المشروع الفكري لنصر حامد 

البلدان الإسلامية بشكلٍ عامٍّ ولا  الفكرية السائدة في  التقاليد  أنْ نأخذ  أبو زيد، 

سيما التيارات الفكرية في مصر بنظر الاعتبار.

قد شهدت  زيد  أبو  الاجتماعية في مصر في فترة نصر حامد  الأوضاع  كانت 

العالمية  الحرب  ذروة  في  ولد  فقد  الصاخبة.  والمنعطفات  الأحداث  من  الكثير 

الثانية. حيث شغلت هذه الحرب مصر لعدة سنواتٍ. وفي عام 952) م ـ حيث 

كان نصر حامد أبو زيد في التاسعة من عمره ـ شهدت مصر انقلاباً عسكرياّ ضد 

المصري في  الجيش  في  الضّباط  من  الانقلاب مجموعةٌ  قاد  الملكي، حيث  الحكم 

الناصر، وقد  ما عُرف بحركة الضبّاط الأحرار بقيادة محمد نجيب وجمال عبد 

منه.  بدلًا  فؤاد  الملك  نجله  وتنصيب  فاروق،  بالملك  الإطاحة  في  الانقلاب  نجح 

وبعد فترةٍ وجيزةٍ تمّ خلع الملك فؤاد الثاني وإلغاء النظام الملكي وإحلال النظام 

البريطاني  للتواجد  ا  حدًّ العسكري  الانقلاب  هذا  وضع  وقد  محله.  الجمهوري 

العسكري في مصر. وقد تبنّت الحكومة المصرية الجديدة التي أعقبت الانقلاب 

سياسةً قوميةً مناوِئةً للإمبريالية ومناصرةً للقومية العربية. وقد تحدّث أبو زيد 

عن تجربته في هذا الشأن قائلًا: 

»أحببت محمد نجيب .. وبالقدر نفسه أحببت جمال عبد الناصر، ولم يكن 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 18

يعنيني آنذاك ما حدث في مدينة كفر الدوار))) من قتلٍ للعمال وإعدامِ كلٍّ من 

خميس والبقري)2)، ولا كيف تم استبعاد محمد نجيب وحبسه في بيته. كل تلك 

في  الناس  فرحة  جيّدًا  أذكر  لكني  كبرت.  أن  بعد  وعرفتها  عنها  قرأت  التفاصيل 

قريتي ومعهم أبي لطرد الملك فاروق من البلاد يوم 26 يوليو، ثم فرحتهم العارمة 

بإلغاء الملكية وإعلان الجمهورية. لا أظن أن أهل قريتي شغلتهم كثيراً الصراعات 

التي دارت على مستوى مجلس قيادة الثورة بين عبد الناصر ومحمد نجيب، ولا 

أظنهم اهتموا كثيراً بقرار حلّ الأحزاب ولا بأزمة مارس 954) م ... لقد كانت فرحة 

الناس غامرةً ... كانوا يتابعون مفاوضات الجلاء وسعدوا بالاتفاق، ولم يهتموا كثيراً 

بالتفاصيل التي كان يناقشها رجال السياسة من أبناء العهد البائد. كان الفرح بـ 

التي سبقت لحظة ميلاد  العهود  قادرًا على تصنيف كل  الجديد وبرجاله  العهد 

العهد الجديد«))).

الإخوان  بجماعة  زيد  أبو  حامد  لنصر  والتنظيمي  الحزبي  النشاط  اقترن  لقد 

المصرية  القرى  سائر  ـ كما في  زيد  أبو  يسكنها  كان  التي  القرية  ففي  المسلمين. 

الأخرى ـ هناك فروعٌ وشُعَبٌ للإخوان المسلمين، وكان الناس على صلةٍ بالإخوان، 

ولم تكن هذه العلاقة بطبيعة الحال حزبيةً بالمعنى السياسي، وإنما هي في الغالب 

تأتي على شكل تعاونٍ في المجالات الدينية والثقافية والخيرية وتقديم المساعدات 

)))- كفر الدوار: مدينة مصرية صناعية تبعد 0) كيلومتًرا شرق مدينة الإسكندرية. المعربّ.

)2)- محمد مصطفى خميس ومحمد عبد الرحمن البقري كانا عاملين بمصنع كفر الدوار، قاما بإضرابٍ ووقفةٍ 

احتجاجيةٍ سلميةٍ بالمصنع في 2) أوغسطس 952) م )بعد قيام ثورة )2 يوليو) مطالبين بزيادة أجورهم. حوكم 

خميس )8) عامًا) والبقري )7) عامًا) هم ومئاتٌ آخرون من ضمنهم صبيٌّ لم يتجاوز عمره الحادية عشر عامًا أمام 

محكمةٍ عسكريةٍ برئاسة عبد المنعم أمين )من الضباط الأحرار ومن كوادر جماعة الإخوان المسلمين). وصدر الحكم 

على خميس والبقري بالإعدام شنقًا، وتم تنفيذ الحكم عليهما في 7 سبتمبر من العام نفسه. المعربّ.

)))- أبو زيد، حياتي، مجلة أبواب، يونيو، 2000 م، ص 4)2.



19 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

للفقراء في مختلف المناسبات، وكان هذا الأمر هو الذي يرفع من رصيد الإخوان 

بين الناس ويوثقّ العلاقة العاطفية وانجذاب الناس إليهم.

يدّعي أبو زيد أنّ علاقته بجماعة الإخوان المسلمين كانت مثل علاقة معظم 

القرآن  بحفظ  منهم  يمتاز  كان  أنه  فارق  مع  الوقت،  ذلك  في  قريته  في  الصبية 

الكريم. ثم استطرد أبو زيد قائلًا: تطوّرت علاقتي بالشعبة والإخوان عقب الزيارة 

ا  التي قام بها المستشار حسن الهضيبي لمحافظة الغربية بعد اختياره مرشدًا عامًّ

[للإخوان]. في هذه المناسبة عقد الإخوان مؤتمراً كبيراً في نادي طنطا الرياضي ... 

بدأ المؤتمر باستعراضٍ رياضيٍّ كبيرٍ يتقدّمه الأشبال، وفي مقدمة العرض تم اختياري 

لأكون قائد الهتاف ... وحين مرتّ مقدّمة طابور العرض أمام المنصّة رفعني بعضهم 

وأوقفني أمام فضيلة المرشد العام الذي صافحني بحفاوةٍ شديدةٍ وأهداني بوصلةً. 

الشعبة  إلى  للصباح، حيث ذهبت  انتظارًا  الليل  أنم طيلة  ومن فرط سعادتي لم 

وطلبت من الأخ إبراهيم رجب ـ رئيس الشعبة آنذاك ـ أن يرقيني من درجة شبل 

الجاد بين نصر حامد أبو زيد وجماعة الإخوان  ... كان الارتباط  إلى درجة عضوٍ 

المسلمين قد بدأ عندما كان له من العمر أحد عشر عامًا، بيد أنّ هذا الارتباط لم 

يكن على وتيرةٍ واحدةٍ .. وقد رأى أن محاولة الإخوان إغتيال جمال عبد الناصر 

قد أدّت إلى اعتقال عددٍ من الإخوان وهو ما ترك تأثيراً بالغًا على نفسيته. وقد 

شكل موت إبراهيم رجب مسؤول شعبة الإخوان في طنطا التي بدأ أبو زيد نشاطه 

مع الإخوان فيها الحدث الأول الذي أسهم في تبلور تفكيره ضمن المناخ السياسي 

والاجتماعي في مصر))).

)))- المصدر نفسه، ص 6)2 ـ 8)2.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 20

التيارات المؤثرة في المسار الفكري لنصر حامد أبو زيد

لمعرفة المشروع الفكري لكلِّ مفكِّرٍ يجب البحث في التيارات المؤثرة في فضائه 

قد  الأدب  حقل  في  والأفكار  الآثار  دراسة  أنّ  زيد  أبو  حامد  نصر  يرى  الفكري. 

شكّلت مدخلًا له إلى عالم الثقافة والفكر))). وفي مرحلةٍ مبكرة من حياته بدأ قراءة 

ترجمات مصطفى لطفي المنفلوطي لبعض عيون الأدب الفرنسي. يليه في الترتيب 

روايات جرجي زيدان التاريخية التعليمية، ثم انتقل من المنفلوطي وزيدان إلى 

يوسف السباعي وإحسان عبد القدوس، ثم نجيب محفوظ الذي قال عنه بالحرف 

زيد  أبو  واصل  التاريخية«)2).  برواياته  لوعيي  جديدةً  عوالمَ  »فتح  إنه:  الواحد 

نشاطه في حقل كتابة القصة والشعر حتى سن السابعة والعشرين، وكانت حصيلة 

ذلك النشاط حصده للكثير من الجوائز في حقل الشعر والقصة.

ثم واصل نصر حامد أبو زيد مشواره من خلال قراءة كتابات نظمي لوقا وخالد 

محمد خالد التي كانت في حينها تثير الكثير من النقاش والاختلاف. وقد رأى أبو 

زيد في مواجهة الشيخ محمد الغزالي لهذه الكتابات بدايةً لاهتمامه بالفكر الديني؛ 

حيث بدأ قراءة كتابات سيد قطب ومحمد قطب، من قبيل: العدالة الاجتماعية 

في الإسلام، ومعركة الإسلام والرأسمالية لسيد قطب. كان الخطاب الديني في ذلك 

الوقت جزءًا من مجمل الخطاب الوطني المتبلور في العالم العربي الباحث عن التحرر 

الوطني والعدل الاجتماعي من جهة، ومواجهة أشكال الحكم السائدة في المجتمعات 

البشرية من جهةٍ أخرى. وشاهدُ نصر حامد أبو زيد على هذا الادعاء، كتاب مصطفى 

السباعي ـ القيادي الإخواني السوري البارز ـ تحت عنوان “اشتراكية الإسلام”.

)))- المصدر نفسه، ص 240.

)2)- المصدر نفسه.



21 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

التحليل  الأدبية في منهج  اهتماماته  تجاوباً مع  زيد  أبو  كما رأى نصر حامد 

الأدبي للقرآن في كتاب مشاهد القيامة في القرآن، والتصوير الفني في القرآن لسيد 

قطب، وكذلك منهج الفن الإسلامي لمحمد قطب، قبل دخول الجامعة.

يرى أبو زيد أنّ النظرية الغالبة في المحافل الجامعية في تحليل القرآن الكريم 

الخولي، وقد بحث نصر  أمين  الشيخ  إبداع  منهجًا من  الحقبة من مصر  تلك  في 

حامد أبو زيد عن جذور منهج الخولي في كتب محمد عبده وتعديلات طه حسين، 

وقال: 

»إنّ بالإمكان تتبّع منهج الخولي في أعمال تلاميذه، من أمثال: شكري 

محمد عياد في يوم الدين والحساب في القرآن. ومحمد أحمد خلف الله 

في الفن القصصي في القرآن الكريم.«

على  العلمي  مشواره  زيد  أبو  حامد  نصر  واصل  الجامعة  إلى  انتسابه  وبعد 

والدراسات  الأدبية  العلوم  حقل  في  والدكتوراه  والماجستير  البكلوريوس  مستوى 

أطروحته على مستوى  وكانت  المعتزلي.  التراث  تركيزه على  الإسلامية، من خلال 

الماجستير تحت عنوان قضية المجاز في القرآن عند المعتزلة، تحت إشراف الدكتور 

فلسفة  عنوان  تحت  الدكتوراه  مستوى  على  وأطروحته  الأهواني،  العزيز  عبد 

التأويل: دراسة في تأويل القرآن عند ابن عربي.

الدراسات الفلسفية

يتعرضّ نصر حامد أبو زيد في تضاعيف كتبه إلى ذكر أسماء المفكرين الذين 

أمثال: حسن  الفلسفية بمفكرين من  آرائه  تأثرّ في  أنه قد  يرى  بهم، حيث  تأثرّ 

حنفي، وعباس محمود العقاد، وطه حسين، وسلامة موسى، وعبد العزيز الأهواني، 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 22

من  مسحة  مؤلفاته  بعض  في  نفسه  الوقت  في  ترى  كنت  وإن  شميل.  وشبلي 

الفلسفات الحديثة أيضًا.

دراسات العلوم القرآنية والأدبية

إنّ أهم قراءات نصر حامد أبو زيد تعود إلى حقل علوم القرآن والحقول الأدبية. 

الدراسات  على  يقوم  زيد  أبو  حامد  لنصر  الفكري  الشاخص  إنّ  أخرى:  وبعبارةٍ 

القرآنية والآداب العربية. وقد تعرضّ إلى أهم الشخصيات الفكرية التي أعدّت له 

الأرضية إلى الدخول في هذا المعترك، ورأى أنهّ قد تأثرّ في هذا الشأن بمفكرين من 

العالمين العربي والغربي، من أمثال: الشيخ أمين الخولي، ومحمد أحمد خلف الله، 

وزكي نجيب محفوظ، وإبراهيم ناجي، وعلي محمود طه، وجبران خليل جبران، 

وأبو القاسم الشابي، والبارودي، وصلاح عبد الصبور، وأحمد عبد المعطي حجازي، 

وتوفيق الحكيم، وأحمد شوقي، وشوقي ضيف، وعبد القاهر الجرجاني، وحميد 

الدين الكرماني، والمدرسة الأدبية الروسية وأقطابها من أمثال: يوري لوتمان المختص 

في علم الدلالات أو السيميوطيقا)))، والعالم اللغوي والاجتماعي ميخائيل باختين)2)، 

الظاهريات،  علم  في  المختص  إنجاردن  ورومان  غادامير،  هانس  وهرمنيوطيقا 

ومدرسة كونستانس الألمانية، وهيرش، وبول ريكور، وميشال فوكو، وإرنستو لاكلو، 

وموفيه، ولويس ألتوسير، وتوشيهيكو إيزوتسو، والعالم اللغوي رومان جاكوبسون، 

)))- في الإنجليزية: )semiology) أو )semiotics) أو )semeiotics). المعربّ.

)2)- على الرغم من أن نصر حامد أبو زيد لا يأتي على ذكر ميخائيل باختين، ولكن يبدو أنه كان متأثراً في الغالب 

بمعطيات باختين في منهجيته في التعاطي مع النصوص، حيث تجد هذا التأثر واضحًا في المرحلة الفكرية الثانية 

من حياة نصر حامد أبو زيد من خلال طرحه لنظرية )حوارية الوحي)، و)مجموع الحوارات المتفرقّة للنبي 

التأثير  نتعرضّ إلى هذا  النزول)، وسوف  المعاصرين لعصر  الرسالة مع  أمد ثلاثة وعشرين سنةً من عمر  على 

والتأثرّ في محله.



23 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

العلماء من  آثار هؤلاء  إلى  وما بعد دو سوسور، حيث يشير في مختلف أعماله 

العرب والغربيين باستمرار.

الدراسات السياسية

بالإضافة إلى الدراسات الأدبية واللغوية، كانت الدراسات السياسية والاجتماعية 

تشكّل هاجسًا شخصيًّا لدى نصر حامد أبو زيد، حيث كان لها بطبيعة الحال تأثیرٌ 

ثانويٌّ في مشروعه الفكري، إذ كان لهذه الرؤية إلى المسائل السياسية والاجتماعية 

حضورٌ في العالم العربي، بيد أنّ نصر حامد أبو زيد قال بأنهّ قد تأثرّ في هذا المجال 

أمثال: سيد قطب، ومحمد عبده، وخالد محمد خالد، وجان بول  بمفكرين من 

سارتر، وبيرغسون، وإقبال اللاهوري.

العناصر المعرفية المؤثرة في بلورة المشروع الفكري لأبو زيد

أهم  من  والأبستيمولوجية  والأنثروبولوجية  الأنطولوجية  المباني  اعتبار  يجب 

أسس العلوم والمعارف البشرية. وفي هذا القسم سوف نعمل ـ في إطار توضيح 

الأنطولوجية  أبحاثه  دراسة  على  ـ  زيد  أبو  حامد  لنصر  الفكري  المشروع  مباني 

والأنثروبولوجية والأبستيمولوجية.

الأنطولوجيا

إنّ  من بين الأركان الرئيسة في تفكير كلِّ مفكِّرٍ نوعَ رؤيته إلى الوجود. إنّ هذا 

الركن من المباني الفكرية لكلِّ مفكِّرِ يمثلّ جانباً من الأرضية المعرفية التي تتبلور 

النظرية في أحضانها. إنّ الوجود بالنسبة إلى البعض وإنْ كان مشتملًا على الحدوث 

المادي، ولكنه يرى وجود تدخّلٍ روحانيٍّ في بقائه، وإنّ مساحة معرفته لا تنخفض 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 24

بالضرورة إلى حدود أفق هذا العالم. ولكن هناك في المقابل من يخفض الوجود وكل 

ما يتعلق به إلى مستوى أفق العالم المادي، ويقوم بخفض المحسوسات الموجودة في 

هذا العالم في أكثر حالاته الذهنية إلى مستوى الثقافة، وفي أكثر تجسيدات أبعاده 

إلى مستوى الأدوات والتمظهرات المدنية والحضارية. يرى القائلون بهذا الاتجاه 

أنّ الأبعاد الطبيعية وهذا العالم والحياة الإنسانية منزهّةٌ عن التعلقات الماورائية 

والغيبية. إنّ الدخول في أودية التشكيك ونسبية الفهم يؤدي إلى قتل جذور اليقين 

ويقطع طريق الوصول إلى حقيقة الوجود، ويترك الإنسان وحيدًا في قفصٍ حديديٍّ 

من مادية الوجود، وتتفاقم في كلِّ يومٍ من الأزمة المتعلقة بهويته.

ماهية الوجود

لقد تعرضّ أبو زيد إلى بحث الوجود والماهية ومختلف أبعادهما عند المذاهب 

الفكرية المتنوّعة في العالم الإسلام، مع بيان رأيه في هذا الشأن أيضًا))). وقد اتخّذ 

نصر حامد  أبو زيد ـ في هذا الإطار ـ اتجاهًا ظاهراتيًّا لتشريح مختلف المقولات، 

القرآن والإنسان والتاريخ والتراث مما تحقق ويتحقق ضمن مكانٍ وزمانٍ  مثل: 

البُعدين  بين  يميّز  والظاهر؛ حيث  الباطن  يْن، مستفيدًا في ذلك من مفهوم  خاصَّ

الظاهري والباطني عند دراسة كلِّ واحدٍ منهما في سياق النشاط الإبستيمولوجي. 

من ذلك أنه ـ على سبيل المثال ـ يعتبر باطن الإنسان من الحقائق الإلهيّة وظاهره 

والوجود  الأنطولوجي  الوجود  ثنائية  بين  يميّز  أنه  كما  الكونية.  الحقائق  من 

الإبستيمولوجي، إذ يرى للوجود الأنطولوجي استقلالًا ذاتيًّا عن الشخص المعرِّف، 

إلا أنه بالنسبة إلى الوجود بمعناه الإبستيمولوجي لا يأخذ بنظر الاعتبار وجودًا 

)))- نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل، ص )) ـ 5)، و)4 ـ 42، و47 ـ 49، و82، و94، و46) ـ 47)، و02)؛  

إشكاليات القراءة وآليات التأويل، ص )) ـ 7)، و97، و228؛ هكذا تكلم ابن عربي، ص ))2.



25 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

مستقلاًّ عن الشخص المعرِّف))). بعبارةٍ أخرى: إنّ الوجود في معناه الإبستيمولوجي 

يعمل  الماضي  أنّ  يرى  فهو  الحقيقة.  أبعاد  المعرِّف ومختلف  بوجود  ينُاط عنده 

على بلورة الحاضر بشكلٍ متواصلٍ وفعّالٍ. وعلى هذا الأساس تكون العلاقة القائمة 

بين الماضي والحاضر علاقةً ديالكتيكيةً بين التراث والباحث فيه. ومع افتراض قيام 

الوجود الحقيقي عند نصر حامد أبو زيد، فإنهّ يذهب إلى القول بأن الاستفهام 

عن الحقيقة في دائرة مسائل من قبيل الإيمان، يختلف عن الاستفهام عن الحقيقة 

في دائرة علم الفلك أو علم التاريخ. فهو يرى أننّا نتعاطى في الدائرة الدينية مع 

حقيقةٍ نسبيةٍ، وأنّ الأصول الاعتقادية بالنسبة إلى المؤمنين تمثلّ أمورًا حقيقيةً)2).

ثقله  له  سًا  مقدَّ مكاناً  المسلمين  إلى  بالنسبة  تمثلّ  المكرمّة  مكة  أنّ  ذلك  من 

بالنسبة إلى غير المسلمين))). ويذهب  أنهّا لا تعني شيئاً  الكبير، في حين  المعنوي 

أبو زيد إلى الاعتقاد بأنّ لهذا النوع من الحقيقة دورَ المقوّم بالنسبة إلى الدين)4).

يذهب نصر حامد أبو زيد إلى الادعاء بأن الأشياء في حدّ ذاتها لا تمثلّ مظاهرَ 

إلهيةً بالنسبة إلى المؤمنين، وإنما ارتباط الشخص بالشيء هو الذي يعُطيه معنًى 

إلهيًّا. فالألوهية لا تكمن في موضعٍ خارجٍ عنا، ولا تكمن في أعماق وجودنا، وإنما 

الحقيقة في  أنّ  أبو زيد  العلاقة والارتباط)5). يرى  النمط من  هي تكمن في هذا 

الدين هي في الحدّ الأدنى بحيث يسُهم الإنسان في ظهورها. وبذلك يذهب التصوّر 

)))- نصر حامد أبو زيد، إشكاليات القراءة وآليات التأويل، ص 228.

)2)- نصر حامد أبو زيد، التجديد والتحريم، ص )0) ـ 04).

)))- نصر حامد أبو زيد، محمد وآيات خدا: قرآن وآينده إسلام (القرآن ومستقبل الإسلام)، ترجمته إلى اللغة 

الفارسية: فريدة فرنودفر، ص )8).

)4)- نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل: دراسة في تأويل القرآن عند محيي الدين بن عربي، ص 258 ـ 278.

)5)- نصر حامد أبو زيد، التجديد والتحريم والتأويل بين المعرفة العلمية والخوف من التكفير، ص 04).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 26

بنصر حامد أبو زيد إلى القول بأنّ أصولنا الاعتقادية إنّما هي حقيقيةٌ بالنسبة لنا 

فقط))).

النسبة بين الوجود واللغة

إلى  زيد  أبو  عند نصر حامد  واللغة  الوجود  نسبية  البحث عن  تعود جذور 

تأملاته في آراء الصوفية والمعتزلة من جهةٍ، وإلى قربه الفكري من بعض المدارس 

من قبيل المدرسة الظاهراتية من جهةٍ أخرى. وهذا ما تعرضّ إلى ذكره في بعض 

مؤلفاته)2). فهو يرى أنّ اللغة لا تمثل انعكاسًا أو صدًى للعالم الخارجي والمستقلّ))). 

يذهب أبو زيد إلى الاعتقاد بأنّ إدراك كلِّ شخصٍ عن الوجود وحقيقته إنما يمثلّ 

تمظهراً لجانبٍ من الحقيقة الأنطولوجية المتأثرة بالمجال المعرفي، والمرتبة الإدراكية 

في  النص  مفهوم  على  تركيزه  إلى  وبالالتفات  الإطار  هذا  وفي  المدركِ)4).  لشخص 

القرآن الكريم، وحضور الوحي في مرآة اللغة والذي تحقق في ظرفيْن زمانيٍّ ومكانيٍّ 

يْن. فهو يدّعي ـ مثلًا ـ أن تجسيد القرآن لبعض الظواهر، من قبيل: الجنة  خاصَّ

والنار والملائكة والشياطين والسحر، لا يعُدُّ توصيفًا مطابِقًا للواقع بالضرورة، وإنّما 

هو مجردُ خيالٍ تمّ نسَْجه بما يتناسب والفضاءَ الثقافيَّ لعصر النزول)5). فهو يدّعي 

بأن هذه الألفاظ تعود إلى البنية والتركيبة الذهنية الخاصة بمرحلةٍ زمنيةٍ معيّنةٍ 

)))- نصر حامد أبو زيد، محمد وآيات خدا: قرآن وآينده إسلام �القرآن ومستقبل الإسلام�، ص 87).

)2)-  نصر حامد أبو زيد، إشكاليات القراءة وآليات التأويل، ص )8 ـ 86، و02)، و2)) ـ 5)).

)))- نصر حامد أبو زيد، تاريخمندي امر پوشيده ومبهم، ترجمه إلى اللغة الفارسية: محمد تقي كرمي، مجلة: 

نقد ونظر، العدد: 2)، ص 45) ـ 47)، 76)) هـ ش.

)4)- نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل: دراسة في تأويل القرآن عند محيي الدين بن عربي، ص 70) ـ )7)، 

و75).

)5)- نصر حامد أبو زيد وإستر نيلسون، صوت من المنفی: تأملات في الإسلام، ص 22.



27 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

في المسار التكاملي للإدراك البشري))). وبشكلٍ عامٍّ فإنّ النسبة بين اللغة البشرية 

واللغة الإلهية ـ من وجهة نظر نصر حامد أبو زيد ـ كالنسبة بين الظاهر المادي 

الحسيّ والباطن المعنوي المتعالي)2).

يرى نصر حامد أبو زيد أنّ النص منذ اللحظة الأولى لنزوله، أي قراءة النبي له 

؛ لأنه دخل بذلك مرحلة  في لحظة نزول الوحي، تحوّل من نصٍّ إلهيٍّ إلى نصٍّ بشريٍّ

يذهب  التأويل.  مرحلة  إلى  التنزيل  مرحلة  من  وانتقل  الإنسان،  بواسطة  فهمه 

نصر حامد أبو زيد إلى القول بأنه لا ينبغي الظن ـ كما في الخطاب الديني ـ أنّ 

الذاتي للنص ـ على فرض وجود مثل هذه  النبي للنص متطابقٌ مع المعنى  فهم 

الدلالة ـ لأن هذا النوع من الظن يؤدي إلى نوع من الشرك؛ إذْ يعتبر القصد الإلهي 

القصد واحدًا، ويضع المطلق والنسبي والثابت والمتغيّر في  والفهم الإنساني لهذا 

كفةٍ واحدةٍ، وهذا التصور ينتهي إلى تأليه النبي، وبعد هذا التقديس والتأليه يتم 

تجاهل حقيقة بشرية النبي الأكرم))).

تقييم المباني الأنطولوجية لنصر حامد أبو زيد

لقد ذهب نصر حامد أبو زيد ـ في ضوء الآراء العرفانية لابن عربي ـ إلى اعتبار 

الكلام الإلهي منشأً لظهور عالم الوجود، وقال بأنّ عالم الوجود هو عين كلام الله 

سبحانه وتعالى، ورأى في الحقيقة أنّ الوجود شأنٌ من شؤون عِلتّه، أي إنهّ عمد 

بصدد  يكن  لم  هنا  الوجودية. ومن  “كُن”  عبارة  إطار  تعالى في  الله  تعريف  إلى 

نفي منشئية الله تعالى في خلق العالم. طبقًا لهذه الرؤية، قال أبو زيد بأنّ القرآن 

)))- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 79 ـ 80.

)2)- نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل: دراسة في تأويل القرآن عند محيي الدين بن عربي، ص 8)).

)))- نصر حامد أبو زيد، إشكاليات القراءة وآليات التأويل، ص 2)) ـ )))؛ أبو زيد، نقد الخطاب الديني.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 28

الكريم بدوره يمثل ظهورًا من ظهورات الكلام الإلهي، بيد أن ظاهرة وجودية مثل 

ا بشريًّا يظُهر  القرآن الذي تجلى ـ من وجهة نظره ـ على شكل لغةٍ بشريةٍ، یعُتبر نصًّ

مجموعةً من الحوارات المتفرقّة للنبي مع الأشخاص المعاصرين لنزول الوحي على 

أمد ثلاثة وعشرين سنةً من عمر الرسالة. إنّ هذا الكتاب يحمل الأفق المفهومي 

والمعرفي لذلك العصر، وإنّ ما وصل إلى الأجيال اللاحقة بوصفه مصحفًا يفتقر في 

مجموعه إلى الحجية المعرفية.

بوصفه ظاهرةً  الكريم  القرآن  تقليل  يكمن في  زيد  أبو  إنّ خطأ نصر حامد 

وجوديةً ووحيانيةً ـ على ما كان يقول به ـ إلى دلالةٍ لغويةٍ. وقد أدّى هذا التقليل 

به من خلال نفي المرجعية المعرفية للقرآن الكريم إلى حمل جميع الاحتمالات 

التي يمكن حمل الظاهرة اللغوية عليها، ثمّ سرعان ما تخلى عن الناحية الوحيانية 

والإلهية للقرآن.

طبقًا لآيات القرآن الكريم والكثير من الروايات، فإنّ أهم وظيفةٍ وآلية للقرآن 

ذلك  في  سواءً  البشر،  من  المخاطبَين  لجميع  الشاملة  الهداية  في  تتمثلّ  الكريم 

يتم  أنْ  تأبى  القرآن  ماهية  فإنّ  هنا  ومن  وغيرهم.  النزول  عصر  في  المتواجدون 

ا لغويًّا مثل سائر النصوص المتعارفة. فإنّ القرآن الكريم  التعامل معه بوصفه نصًّ

يتحدث عن نفسه صراحةً، ويرى أنهّ متحررٌ من قيود الزمان والمكان وحصار اللغة 

والآفاق المعرفية لعصر النزول. وقال العلامة الطباطبائي في هذا الشأن:

لِلْمُسْلِمِيَن)(1) ذكروا  وَبُشرَْى  وَرَحْمَةً  وَهُدًى  ءٍ  شيَْ لِكُلِّ  تِبْيَاناً  الْكِتَابَ  عَلَيْكَ  (وَنزََّلْنَا  “قوله: 

تبيانٌ لكلِّ شيءٍ،  أنه  العامة  القرآن بكرائم صفاته، فصفته  استئنافٌ يصف  أنه 

وذلك  الناس  لعامة  كتاب هداية  كان  وإذ   - قيل  - كما  واحد  والبيان  والتبيان 

)))- النحل: 89.



29 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

شأنه، كان الظاهر أنّ المراد بكلِّ شيءٍ كل ما يرجع إلى أمر الهداية ممّا يحتاج 

إليه الناس في اهتدائهم من المعارف الحقيقية المتعلقة بالمبدأ والمعاد والأخلاق 

والقصص والمواعظ فهو تبيان لذلك كله لا أنه تبيان  الفاضلة والشرائع الإلهية 

لجميع العلوم. وقد توصّل القرآن الكريم إلى هذه المهمة من خلال توظيفه للغة 

العربية وبواسطة الكلام والدلالات اللفظية”(1).

وقال الأستاذ جوادي آملي في شرح هذه المسألة:

طبقًا  ـ  الكريم  القرآن  يعمل  أنْ  يقتضي  وخلوده  الإسلام  »إن كمال 

وأحكام  تعاليم  إنّ  البشر.  حاجات  جميع  تلبية  على  ـ  رسالته  لمقتضى 

الإسلام لا تقتصر على بضعة أحكامٍ فقهيةٍ وأخلاقيةٍ، ولا يحتاج في تلبية 

القرآن  إلى حكمٍ من خارجه، وهذا هو معنى كون  الإنسانية  الحاجات 

، وأنه قدّم الأصول العامة  تبياناً لكلِّ شيءٍ. بمعنى أنّ القرآن كتابٌ سماويٌّ

التي تلّبي الحاجات المادية والمعنوية وكذلك الإطار الرئيس لضمانها في 

ضوء الاستفادة من قوّة التعقّل«(2).

الأنثروبولوجيا

على  يشكّل  الإسلاميين  المفكرين  مختلف  عند  الإنسان  منزلة  تصوير  كان 

في  الإنسان  أنّ  زيد  أبو  يرى  زيد))).  أبو  حامد  نصر  إلى  بالنسبة  أولويةً  الدوام 

)))- العلامة الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، ج 2)، ص 469، 7)4) هـ؛ الطوسي، التبيان في تفسير القرآن، 

ج 6، ص 8)4، 409) هـ.

)2)- جوادي آملي، عبد الله، جامعه در قرآن (المجتمع في القرآن)، ص 06) ـ 2)). )مصدر فارسي).

)))- سبيل المثال: نصر حامد أبو زيد،دوائر الخوف، ص 8)) ـ 76)؛ إشكاليات القراءة وآليات التأويل، ص 54 

و)24 ـ 246؛ فلسفة التأويل: دراسة في تأويل القرآن عند محيي الدين بن عربي، ص )5) ـ 89).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 30

في  الله  خليفةَ  بوصفه  مسؤولٌ  وأنهّ  مكلَّفٌ،  كائنٌ  الغالب  الإسلامي  التصور 

على  سيعمل  المكلف  الكائن  هذا  أنّ  التصور  هذا  تبعات  ومن  الأرض.  عمارة 

ظلّ  وفي  المسؤولية،  هذه  تحقيق  أجل  من  وطاقاته  إمكاناته  جميع  توظيف 

هذه الظروف يرى نصر حامد أبو زيد أن العقل لن يمتلك القدرة على التعاطي 

الفاعل))). يذهب أبو زيد إلى الاعتقاد بأنّ التاريخ الفكري للمواجهة مع الإنسان 

في الحضارة الإسلامية قابلٌ للاستثناءات، ويدّعي أنّ من بين أبرز تجليات النزعة 

الإنسانية والأنثروبولوجية بين التيارات والمدارس الإسلامية هي تلك التي تجلتّ 

الإنسان  مع  للمواجهة  العقل  توظيف  إلى  يستند  الادعاء  وهذا  المعتزلة.  في 

وظرفياته من قبل المعتزلة.

يرى أبو زيد وجود معضلةً في الدائرة الإبستيمولوجية تظهر بشكلٍ خاصٍّ في 

الدائرة الأنثروبولوجية، فهو من جهةٍ حيث ينظر إلى باطنه ويسعى إلى معرفة 

ذاته، يجد نفسه مخلوقاً على صفةٍ إلهيةٍ، ويرى ظاهره المادي والطبيعي تبعيًّا 

الكائنات  سائر  على  التفاخر  إلى  يدفعه  الذي  هو  الأمر  وهذا  أصيلًا.  يراه  ولا 

أخرى  الألوهية. ومن جهةٍ  معه  يدعي  الذي  الحدّ  إلى  الوجود  عالم  الأخرى في 

الله سبحانه  إلى  بالقياس  أنه  يدرك  والطبيعية،  المادية  ناحيته  إلى  ينظر  عندما 

من  أدنى  وأنهّ  والمنحطةّ،  المادية  الحاجات  في  وغارقٌ  جاهلٌ  كائنٌ  وتعالى 

الحيوانات والجمادات)2). كما يذهب نصر حامد أبو زيد إلى الاعتقاد بأن القرآن 

الكريم يلعب دورًا بارزاً في مجال التعرفّ على الإنسان بشكلٍ صحيحٍ. إنّ توجيه 

الإنسانية.  الحياة  في  العقل  وجود  جهة  من  يأتي  الإنسان  إلى  خطابه  القرآن 

)))- نصر حامد أبو زيد، إشكاليات القراءة وآليات التأويل، ص 56.

)2)- نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل: دراسة في تأويل القرآن عند محيي الدين بن عربي، ص 95).



31 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

يتحدّث القرآن الكريم عن تسبيح جميع الكائنات بحمده. لا شكّ في أن المراد 

بأسره  العالم  بل  الله،  عبادة  عن  منفصلًا  إنسانيًّا  قرارًا  ليس  التسبيح  هذا  من 

منشغل في مناسك عبادية خاصة))).

رؤيةٍ  كبيرٍ،  الإنسان يمثلّ جزءًا من كلِّ  بأنّ  القائل  الادعاء  أن  زيد  أبو  يرى 

أنّ  أنهّا تغيّر من نظرة الإنسان إلى نفسه. وفي هذا الإطار يرى  تغييريةٍ، بمعنى 

زيادة معلومات الإنسان حول بيئته في العقود الأخيرة تمثل شكلًا حداثويًّا عن 

هذه الرؤية، وأنّ الإنسان من خلال استهلاكه لجميع المصادر والثروات الطبيعية 

يهدد  الطبيعية  والثروات  المصادر  استغلال  إساءة  وأنّ  بمستقبله،  ضررًا  يلحق 

وجودنا في نهاية المطاف، وهذا أمرٌ نعلمه جميعًا. وخلافاً لما كانت عليه فلسفة 

العصور الوسطى المسيحية والإسلامية من محاولة إقناعنا بأننّا أسياد العالم، إلّا 

الاعتقاد  إلى  زيد  أبو  يذهب  أكثر)2).  لا  منه  نحن جزءٌ  وإنّما  كذلك،  نعد  لم  أننّا 

تقوم على ضرورة  الشأن  الكريم والشريعة الإسلامية في هذا  القرآن  بأنّ رسالة 

أنْ يفهم الإنسان نفسه بوصفه جزءًا من الكائنات، ويعمل بما يتناسب مع هذا 

سائر  من  أسمى  نفسه  يرى  أو  المخلوقات  سائر  نفسه عن  يعزل  أنْ  لا  الفهم، 

الكائنات))).

يذهب نصر حامد أبو زيد ـ طبقًا للقرآن الكريم ـ إلى الاعتقاد بأنّ الإنسان 

يرى  فهو  الألوهية.  إلى  النسبة  في  بينهم  ما  في  يسهمون  الأخرى  والحيوانات 

الإنسان  علاقة  عن  مثاليًّا  نموذجًا  تمثلّ  الجنّة  عن  المنعكسة  الصور  مضمون  أنّ 

الفارسية:  اللغة  محمد وآيات خدا: قرآن وآينده اسلام، ترجمته إلى  )))- نصر حامد أبو زيد وهلال سزكين، 

فريدة فرنودفر، ص 7))، )9)) هـ ش.

)2)- المصدر نفسه، ص 8)).

)))- نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل: دراسة في تأويل القرآن عند محيي الدين بن عربي، ص 96) ـ 97).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 32

للإنسان  الشديد  الارتباط  في  المعاصرة  المرحلة  في  نفسها  تظهر  والتي  بالطبيعة، 

المعاصر مع البيئة والطبيعة المحيطة به. وبعبارةٍ أخرى: إنه يعتقد أنّ الجنة هي 

الطبيعة البكر أو غير المحطمة في الحدّ الأدنى))).

يذهب نصر حامد أبو زيد إلى الاعتقاد بأنّ القرآن الكريم بشكلٍ عامٍّ يؤكّد على 

أنّ الناس يمتلكون الظرفيات السلبية والإيجابية على السواء)2). إنّ هذه الظرفيات 

بين  الاختلاف  أن  زيد  أبو  يرى  انطولوجيّةٍ.  لا  إبستيمولوجيةٍ  فوارقَ  من  تنشأ 

الإنسان الكامل والإنسان غير الكامل لا يكمن في المسألة الأنطولوجية، وإنّما تكمن 

جذوره في الاختلافات الإبستيمولوجية. وعلى هذا الأساس يكون الكمال الإنساني 

أمراً متاحاً ومفتوحاً لكافة البشر))). إن وجود الظرفيات الإنسانية والمعرفية يمثل 

شرطاً لازمًا للكمال، ولكنه ليس شرطاً كافيًا، بل إنّ الاهتمام بالأبعاد الحيوانية لهذا 

الوجود المادي بدوره يبلغ بشروط الكمال الإنساني إلى حدّ الكفاية)4). وإنّ اتخاذ 

إليهم، وإنهم سيخضعون في الآخرة  أمرٌ يعود  الخير أو الشر  القرار بفعل  هؤلاء 

للمحاكمة على أساس أعمالهم الصالحة والطالحة)5).

تقييم الرؤية الأنثروبولوجية لنصر حامد أبو زيد

يمكن نقد الرؤية الأنثروبولوجية لنصر حامد أبو زيد من الزاوية الدينية أو من 

)))- نصر حامد أبو زيد وهلال سزكين، محمد وآيات خدا: قرآن وآينده اسلام، ترجمه إلى اللغة الفارسية: فريده 

فرنودفر، ص 9))، )9)) هـ ش.

)2)- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 49، 2000 م.

)))- نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل: دراسة في تأويل القرآن عند محيي الدين بن عربي، ص 99).

)4)- المصدر نفسه، ص 98) ـ 99).

الفارسية:  اللغة  محمد وآيات خدا: قرآن وآينده اسلام، ترجمته إلى  )5)- نصر حامد أبو زيد وهلال سزكين، 

فرنودفر، ص 24). فريدة 



33 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

الزاوية غير الدينية. ومن هنا نتابع هذا الأمر من خلال السؤال الآتي:

بالالتفات إلى الخصائص والظرفيات التي يذكرها نصر حامد أبو زيد للإنسان، 

هل يعَُدّ هذا الإنسان في التعاطي مع الدين المقبول لله، شارعًا أو فقيهًا؟

في معرض الجواب عن هذا السؤال، يمكن للفصل بين الشريعة بوصفها طريقًا 

بوصفه  التفقّه  وبين  البشرية،  المجتمعات  في  الاجتماعية  الحياة  لتنظيم  وأسلوباً 

أداةً لفهم وكشف إطار هذا الأسلوب أن يكون ناجعًا. لذلك يمكن على أساس هذا 

الفصل أنْ نرى فرقاً للإنسان في البحث الديني بين مقام التشريع والفقاهة أيضًا. 

وعلى هذا الأساس فإنّ مقام التشريع ـ لمكان أهميته ـ يحتاج إلى عصمةٍ قائمةٍ على 

العلم الشامل، وإنّ الله سبحانه وتعالى هو وحده اللائق بهذا المقام. ومن هنا فإنّ 

الأنبياء وأصحاب الرسالات السماوية ـ بوصفهم أناسًا كاملين ـ هم وحدهم الذين 

وأفعالهم،  أقوالهم  الاجتماعية بمعنى حجية  للحياة  منهجٍ  مقام تشريع  يمتلكون 

وأما سائر الناس إذا امتلكوا ناصية القوى الإنسانية، فلهم ظرفية مقام التفقه في 

الدين والشريعة. وبذلك يكون الفقيه أدنى رتبةً من الله ومن الأنبياء؛ فهو إنسانٌ 

يمارس الاجتهاد لفهم الشريعة، ومن هنا فليس هناك منهجٌ أو تيارٌ في علم الأصول 

يعتبر الله فقيهًا، فالفقاهة صفةٌ لا تنُسب إلى الله تعالى؛ لأنّ هذه الخصيصة صفةٌ 

لظرفيةٍ إنسانيةٍ.

ليس  الكامل  غير  والإنسان  الكامل  الإنسان  بين  الفارق  أنّ  زيد  أبو  يرى 

التكوينية  الإرادة  عن  الطرف  غضَّ  إنّ   .(((
معرفيٌّ فارقٌ  هو  وإنما  وجوديًّا،  فارقاً 

والأنطولوجية لله تعالى، القائم على عصمة الأنبياء وخفائهم، أمرٌ يسقط في حبائله 

إنّ مستوى تحليل نصر  الإنسان. وبعبارةٍ أخرى:  المتمحور حول  أبو زيد  تحليل 

)))- نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل: دراسة في تأويل القرآن عند محيي الدين بن عربي، ص 99).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 34

الإنسان  بين  مائزاً  فيه  نرى  الذي  المتوسط  الإنسان  عند  يقف  زيد  أبو  حامد 

النبي الخطاّء في جهوده الاكتسابية للحصول على  النبي المعصوم والإنسان غير 

الإلهية  المقدورات  دون  الإنسانية،  المقدورات  هو  تقييمه  في  والمعيار  المعرفة، 

والسماوية.

إنّ الكمال الإنساني ـ من وجهة نظر أبو زيد ـ وإن كان أمراً متاحًا ومفتوحًا 

جانب  إلى  وحدها  والمعرفية  الإنسانية  الظرفيات  وجود  أن  بيد  البشر،  لكافة 

للكمال  الضامنة  هي  وحدها  المادي  الوجود  لهذا  الحيوانية  بالأبعاد  الاهتمام 

الإنساني، وفي هذه الحالة فإنّ دعوى حاجة الإنسان إلى المصادر المعرفية الأخرى، 

وبلورة  تشكيل  العنصر في  تدخّل هذا  أمام  مفتوحًا  الطريق  وبقاء  الوحي  مثل: 

الحياة الاجتماعية، تعُدُّ نوعًا من الانحراف والخطأ.

الإبستيمولوجيا

يرفض نصر حامد أبو زيد النسبية المطلقة، كما يرفض الذاتیه المطلقة. وهو على 

الرغم من اعتباره نفيَ الموضوعیه إثباتاً للذاتیه، ولكنه يرى في الوقت نفسه أنّ صدى 

))). كما يذهب أبو زيد إلى الاعتقاد بأن الموضوعیه  العالم الخارجي والعيني ليس مستقلاًّ

الاستعماري)2).  الغرب  مبتدعات  من  ويعتبرها  وهمٍ،  ليست سوى  بدورها  المطلقة 

كما تنتفي القراءة الموضوعیه للعالم من وجهة نظره أيضًا))). يحُيل نصر حامد أبو 

زيد الاعتقاد باجتماعية اللغة وعدم وجود ارتباطٍ حتميٍّ وعينيٍّ للتعاطي بين العالم 

)))- نصر حامد أبو زيد، تاريخمندي امر پوشيده ومبهم، ترجمه إلى اللغة الفارسية: محمد تقي كرمي، مجلة: 

نقد ونظر، العدد: 2)، ص 45) ـ 47)، 76)) هـ ش.

)2)- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص دراسة في علوم القرآن، ص 240، 200 م.

)))- نصر حامد أبو زيد، إشكاليات القراءة وآليات التأويل، ص 50)، 2008 م.



35 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

الخارجي واللغة إلى طائفةٍ من علماء اللغة ونحاة العرب))). كما تعرضّ من جهةٍ أخرى 

إلى تلك المجموعة من المفكرين المسلمين الذين يرون وجود علاقةٍ أنطولوجيةٍ بين 

اللغة والوجود)2). ولذلك فإن أبو زيد لا ينكر حقيقة الذات بوصفها باطنًا، ولا يقول 

بقدرة اللغة على بيان الإدراك المتطابق مع الواقع من التجليات الظاهرية. وفي مثل 

هذه الظروف لا يوجد لدينا طريقٌ إلى ذات عالم الوجود والطبيعة والمادة أبدًا.

وفي هذا الإطار يرى نصر حامد أبو زيد أنّ طريق الوصول إلى الحقائق منحصٌر 

بالتأويل))). إنهّ ينظر إلى مسار كشف الحقيقة في صلب التعاطي الاجتماعي والسياسي 

القائم في المجتمعات، ويرى خصوصية صناعية للمعرفة. ويرى لكشف الحقيقة من 

قِبل المثقفين مساراً دائميًّا، ولكنه يخُضع معطيات هذا المسعى في نسبته إلى السلطة 

والسياسة. كما أنه يذهب إلى الاعتقاد بأنّ السلطة والحاكمية تحتاج أبدًا إلى الاستقرار 

والنَّظمْ في المجتمع، بيد أنّ المعطيات المعرفية قد تصطحب معها الإبداع والتجديد 

الذي يقف في مواجهة متطلبات السلطة الحاكمة. وبعبارةٍ أخرى: إنّ مفهوم الحقيقة 

عند المثقف الحقيقي يتعارض مع المفهوم نفسه عند رجل السلطة والسياسة)4).

وفي ما يلي نشير إلى الأسس الإبستيمولوجية لدى نصر حامد أبو زيد من وجهة 

نظر جابر عصفور:

ـ إنّ لدى الإنسان القدرة على تحصيل المعرفة وأدواتها.

)))- نصر حامد أبو زيد، إشكاليات القراءة وآليات التأويل، ص 87).

)2)- نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل: دراسة في تأويل القرآن عند محيي الدين بن عربي، ص 6، و)2 ـ 0)، 

و48 ـ 49 و02) و8)) و47).

)))- نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل: دراسة في تأويل القرآن عند محيي الدين بن عربي، ص 6) ـ 7)، 

م.  2008

)4)- نصر حامد أبو زيد، الخطاب والتأويل، ص 6) ـ 7)، 2008 م.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 36

مقيَّدةٌ  أخرى  جهةٍ  ومن  بشريةٌ،  جهةٍ  من  لأنهّا  ؛  نسبيٌّ أمرٌ  المعرفة  إنّ  ـ 

ومحدودةٌ بأدواتٍ هي الأخرى متحوِّلةٌ ومتغيّرةٌ. وهذا الأصل هو الذي يبرر تكامل 

وتقدّم البشر في آراء المتقدمين.

ـ حيث تكون المعرفة أمراً نسبيًّا، وتتحوّل وتتكامل، يجب استخدام نوعٍ من 

أفكار  في  والنقص  الخلل  مواضع  على  التعرفّ  بالإمكان  يغدو  كي  النقدي  الشك 

المتقدمين، والتقدم بمسار المعرفة الإنسانية))).

يذهب نصر حامد أبو زيد إلى الاعتقاد بأن مفهوم المجاز مستعملٌ عند تياراتٍ 

مختلفةٍ)2). فقد استعمله المعتزلة بوصفه أداةً لغويةً لتأويل الآيات المتشابهة))). 

كما كان المجاز آليةً لغويةً للتأويل على مبنى فلسفة المعتزلة بشأن الأمر المتعالي)4). 

دون  بها  وأخذوا  المحكمات،  من  اعتبروها  مبانيهم  مع  الآيات  تناغمت  فحيثما 

إجراء أيِّ تأويلٍ على ظاهرها. وأما إذا لم تتناغم مع مبانيهم الفلسفية، أدرجوها 

ضمن المتشابهات التي تحتاج إلى تأويلٍ بأداة المجاز.

التقييم الإبستيمولوجي لنصر حامد أبو زيد

عَيات المعرفية والإبستيمولوجية لنصر حامد أبو زيد  يمكن تبويب مجموع المدَُّ

ضمن النقاط الآتية:

) ـ من خلال الاتجاه الظاهراتي على الرغم من أنّ الإنسان يحمل الظرفيات 

)))- جابر عصفور، هوامش على دفتر التنوير، ص 9)، المركز الثقافي العربي، ط )، بيروت، 994) م.

)2)- نصر حامد أبو زيد، الاتجاه العقلي، ص 94 ـ 6))؛ إشكاليات القراءة وآليات التأويل، ص 02) ـ 44)، 

و22) ـ 24)، و28) ـ 29)، و))) ـ 46)، و)7) ـ )8)؛ فلسفة التأويل: دراسة في تأويل القرآن عند محيي 

الدين بن عربي، ص 5، و288 ـ 289.

)))- نصر حامد أبو زيد، الاتجاه العقلي، ص 22) ـ 24)، و)4) و64) و)8) و80) ـ 89).

)4)- نصر حامد أبو زيد، التجديد والتحريم والتأويل، ص 206؛ النص والسلطة والحقيقة، ص )8) ـ 89).



37 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

العقلانية للحصول على المعرفة، بيد أن المعرفة الإنسانية لا يمكن أنْ تكون انعكاسًا 

للواقع.

2 ـ لا وجود لقراءةٍ خلبّيةٍ في البين أبدًا.

) ـ لا وجود للحقائق المجردّة، ومن هنا لا نواجه حقيقةً ثابتةً وغيَر متعددةٍ 

يمكن الوصول إليها.

في ظل هذه الظروف يجب أن يحلّ الظن محل اليقين في الحجية، وأنْ تشكل 

النسبية في الفهم والتشكيك المنهجي أبجديةً لتحصيل المعرفة الإنسانية. يمكن القول 

إجمالًا: إن هذا الاتجاه من النظرة إلى المفهوم والنص لا جذور له في تاريخ الحضارة 

والثقافة الإسلامية، وإنّ الأخذ به يؤدّي إلى خروج جزءٍ كبيرٍ من مصادر حجية المعرفة 

في هذه الدائرة المعرفية. يضُاف إلى ذلك أنّ الرؤية التعددية إلى المعرفة والحقيقة 

التي حظيت باستقبالٍ بعض المفكرين ولا سيما المتأخرين منهم، تحمل تناقضاتٍ 

هامةً تمّ التعرضّ لها في النصوص المتعلقة بنقد التيارات التعددية وتيارات ما بعد 

الحداثة، بيد أننّا نحجم عن الدخول في تفاصيلها هنا تجنُّبًا للإطالة))).

مناقشة ونقد أهم نظريات نصر حامد أبو زيد

نظرياته  أهمّ  زيد، يمكن ملاحظة  أبو  تراث نصر حامد  التأمّل في  من خلال 

تأويل  ومنهجية  والسنة،  الكريم،  القرآن  وهي:  الآتية،  الثلاثة  الموضوعات  حول 

النصوص الدينية.

)))- بارسا نيا، حميد، مقال بعنوان: بلوراليسم اجتماعي جان هيك از ديدگاه امام خميني، مجلة قبسات، 

العدد: 7)، ص 05) ـ 20)، خريف عام: 84)) هـ ش؛ خسو بناه، عبد الحسين، مقال بعنوان: فرايند ظهور 

وبسط نظريه بلوراليستي جان هيك وتهافتهاي آن، مجلة قبسات، العدد: 7)، ص )2) ـ 6))، خريف عام: 

84)) هـ ش.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 38

القرآن الكريم

يمكن تقسيم آراء المفكرين في ما يتعلق بمسألة الوحي إلى قسمين. القسم الأول 

في البحث عن الصفات الإلهية على هامش صفة التكلمّ الإلهي، والقسم الآخر في 

مباحث النبوّة وضرورة إرسال الرسل. وفي ما يتعلق بالبحث الفلسفي حول مقولة 

الوحي، يتم النظر قبل كلِّ شيءٍ إلى كيفية تلقي الوحي من قبل الأنبياء، في حين 

يبحث المتكلمون في كيفية كلام الله ومعنى التكلمّ. إنّ أحد أهم الأبعاد الفكرية 

لنصر حامد أبو زيد هي تلك التي تدور حول محور القرآن الكريم. يخطو أبو زيد 

ـ معتمدًا على الاتجاه الكلامي ـ الخطوة الأولى في فهم وتفسير القرآن، بغية العثور 

على الإجابة الصحيحة عن السؤال القائل: ما هي طبيعة أو ماهية كلام الله تعالى؟))). 

يمكن متابعة جواب نصر حامد أبو زيد عن هذا السؤال ضمن المحاور الأربعة الآتية:

) ـ ماهية التجربة الوحيانية.

2 ـ دور السياق والنزول التدريجي في تبلور القرآن الكريم.

) ـ التعاطي بين النص والواقع في القرآن الكريم.

4 ـ ماهية وخصائص نصّ القرآن الكريم.

إنّ المحاور الثلاثة الأولى، أي الخوض في ماهية التجربة الوحيانية، ودور السياق 

والنزول التدريجي في بلورة القرآن، ثم تعاطي النصوص الدينية مع الواقع في نهاية 

ا في نظرية نصر حامد أبو زيد حول ماهية نصّ القرآن  المطاف، تلعب دورًا هامًّ

الكريم. وبعبارةٍ أخرى: إنّ نصر حامد أبو زيد ـ من خلال مناقشة الآراء الكلامية 

والفقهية والتفسيرية والتاريخية الموجودة في العالم الإسلامي التي اكتسبت أسسها 

)))- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 22، 80)) هـ ش.



39 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

بشكلٍ رئيسٍ من القرآن ـ يسعى إلى تقديم نظريةٍ عَلمانيةٍ  في باب القرآن الكريم 

لا تؤدي بالضرورة إلى محاربة القرآن، وإنّما تمهد الأرضية للخروج عن تناغم القرآن 

الكريم وإسقاطه عن الكلية والتعميم. ومن هنا فإنّ القرآن الكريم ـ في المنظومة 

الفكرية لنصر حامد أبو زيد ـ مثل سائر عناصر السنة إذا أراد الاستمرار وجب 

عليه الحضور في الدائرة الشخصية من حياة المسلمين، وعلى شرط عدم الاستناد 

إليه، بحيث يؤدي إلى انتهاك الحقوق الفردية للآخرين، وأما إذا أدّى إلى نمذجة 

أساليب الحياة الاجتماعية والسياسية والاقتصادية، فإنّ هذا سيشكّل ـ بزعم نصر 

حامد أبو زيد ـ دليلًا على انحراف المسلمين عن القرآن الكريم، ويجب الحيلولة 

دون ذلك بشتى السبل. وفي ما يلي نستعرض أدلة نصر حامد أبو زيد حول كلِّ 

واحدٍ من المحاور الأربعة أعلاه، مع مناقشتها ونقدها.

ماهية التجربة الوحيانية

حقل  في  إليها  نسبته  يحدّد  أنْ  الباحث  على  يتعيّن  التي  الأولى  المسألة  إنّ 

أنّ  يعتقد  وماهيته. هناك من  الوحي  مقولة  التأمّل في  القرآنية، هي  الدراسات 

هذه المسألة البحثية في المرحلة الحديثة على الرغم من جميع التغيّرات المستحدثة 

النصّ  فقدان  إلى  تؤدِّ  لم  الحديثة،  واللغوية  الفلسفية  والمناهج  الأساليب  وغلبة 

القرآني لمرجعيته في المنظومة الثقافية العربية))). يعتبر الوحي من وجهة نظر نصر 

حامد أبو زيد نوعًا من التجربة المعنوية. وعلى هذا الأساس تحظى عنده دراسة 

التجارب المعنوية الثابتة في التاريخ الإنساني بأهميةٍ بالغةٍ)2).

)))- النيفر أحميدة، التفاسير القرآنية المعاصرة: قراءة في المنهج، ص 7 ـ 9، دار الفكر، دمشق.

)2)- نصر حامد أبو زيد، هكذا تكلم ابن عربي، ص 64 ـ 65، و97؛ فلسفة التأويل: دراسة في تأويل القرآن عند محيي 

الدين بن عربي، ص )20 ـ ))2.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 40

يعُدّ الوحي من وجهة نظر نصر حامد أبو زيد تجليًّّا لمرتبةٍ من الوجود)))، وهو 

حصيلةُ تجربةٍ وحيانيةٍ، لتنظیم جانبٍ من تعامل النبي الأكرم صلى الله عليه وآله 

وسلم  مع أبناء عصره. يذهب نصر حامد أبو زيد ـ طبقًا لآراء ابن عربي ـ أنّ النزول 

الوحياني للقرآن لم يكن نزولًا واحدًا وإلى الأبد، بل هو نزولٌ متواصلٌ ومستمرٌّ على 

قلوب أمّة النبي الخاتم إلى يوم القيامة)2)، وهو النزول الذي أعد الأرضية إلى الارتباط 

بالمستوى الباطني للقرآن منذ بداية الوحي القرآني))). وبعبارةٍ أخرى: إنّ هذا القرآن 

بوصفه ظاهرَ الكلام الإلهي، يعُدّ بعد نزوله في التاريخ والثقافة الإنسانية الوسيلة 

الوحيدة المتوفرة في أيدينا للوصول إلى مستوى باطن الكلام الإلهي؛ لاحتوائه على 

الأدلة القرآنية وعلى الحقائق الإلهية)4). يرى أبو زيد أنّ هذه التجربة محصورةٌ من 

جهةٍ بثقافة عصرها، ومن جهةٍ أخرى فإنهّا بعد تبلورها ضمن الكتاب الموجود قد 

تركت آثارها على الحضارة الإسلامية)5). إنّ إمكانَ وقوع التجربة الوحيانية من وجهة 

نظر نصر حامد أبو زيد ـ بالنظر إلى الظرفيات الإدراكية والمعنوية للإنسان ـ أمرٌ 

أبو زيد نصوص  الدينية عند نصر حامد  النصوص  الوقت نفسه فإنّ  ، وفي  قطعيٌّ

يخُرجها عن  النصوص  لهذه  الإلهية  المصدرية  اعتبار  أنّ  ـ  بزعمه  ـ  بشريةٌ، ويرى 

سيطرة القوانين الثابتة والحاكمة على مسار أنسنة الظواهر.

النص  قالب  في  الإلهي  الوحي  د  تجسَّ أن  منذ  أنه  زيد  أبو  حامد  نصر  يرى 

الإنساني بدأ مسار أنسنته في التاريخ واللغة، وتركيز الأنظار على المنطوق ومداليل 

)))- نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل: دراسة في تأويل القرآن عند محيي الدين بن عربي، ص 6.

)2)- نصر حامد أبو زيد، هكذا تكلم ابن عربي، ص 98).

)))- نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل: دراسة في تأويل القرآن عند محيي الدين بن عربي، ص 287.

)4)- المصدر نفسه، ص 288.

)5)- نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص 8))؛ مفهوم النص دراسة في علوم القرآن، ص 9)2.



41 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

المفاهيم المستعملة فيه. ومن أعراض هذا المسار على النصوص الدينية، ديالكتيك 

الإخفاء والكشف، وهو ليس أمراً وجوديًّا من سنخ النزول الابتدائي للوحي القرآني، 

بل يستمرّ في دائرة المعرفة الإنسانية. وبعبارةٍ أخرى: إنّ معنى وباطن القرآن من 

وجهة نظر نصر حامد أبو زيد هو غير هذه المفاهيم التي تشكّل القرآن، بيد أنّ 

القرآن،  المراد من هذا  الحقيقي  المعنى  إلى خفاء  يؤدي  المفاهيم  تاريخية هذه 

الأمر الذي يستدعي ضرورةَ الكشف المتجدد له في كل عصٍر وزمانٍ))). إنّ تعاطي 

نصر حامد أبو زيد بشأن ماهية التجربة الوحيانية والتي من خلالها يقدم صورةً 

مختلفةً عن الوحي والقرآن الكريم يشكّل الأساس لمشروعه.

صبغةٍ  ذاتُ  القرآن  حول  تنظيره  في  زيد  أبو  حامد  لنصر  الأولى  الخطوة  إنّ 

الإسلامية  الحضارة  في  يتكفل  الذي  العلم  هو  هنا  الكلام  من  والمراد  كلاميةٍ)2). 

بمهمة الدفاع عن الأصول والعقائد الإسلامية. وبعبارةٍ أخرى: إنّ نصر حامد أبو 

زيد يبحث عن أرضيةٍ كلاميةٍ لنظرياته، ويعترف بأنهّ من دون الخوض في هذه 

المسألة لن يتمّ حمل آرائه على محمل الجدّ. إنهّ من منطلق الزاوية الأنثروبولوجية 

والإبستيمولوجية الخاصة، لا يرى القرآن الكريم مجردَ كتابٍ)))، بل يراه حصيلةَ 

إلهامٍ هو وليدُ الحوار بين الأمر الإلهي والأمر الإنساني)4).

ومن هنا يتعرضّ نصر حامد أبو زيد إلى ماهية الكلام الإلهي ونسبة الإنسان 

إليه)5). يمكن اعتبار النظرة الشاملة للوحي من خصائص نظرية نصر حامد أبو 

)))- نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص 9))؛ مفهوم النص دراسة في علوم القرآن، ص 288.

)2)- نصر حامد أبو زيد، النص والسلطة والحقيقة، ص 69 ـ 80.

)))- نصر حامد أبو زيد، هكذا تكلم ابن عربي، ص )22.

الفارسية:  اللغة  محمد وآيات خدا: قرآن وآينده اسلام، ترجمته إلى  )4)- نصر حامد أبو زيد وهلال سزكين، 

فرنودفر، ص 82). فريده 

)5)- نصر حامد أبو زيد، التفكير في زمن التكفير، ص 200 ـ ))2.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 42

زيد. إنهّ لم يجعل نقطة انطلاقته من الوحي وملكَ الوحي مما هو مرتبطٌ بعالم 

الغيب، وإنما المخاطبَ بالوحي الذي هو الإنسان بجميع خصائصه الاجتماعية 

المتلقيَ  بوصفه  الأكرمُ  النبيُّ  هو  إمْا  بالوحي  المخاطبَ  فإنّ  وعليه  والتاريخية. 

الثقافة  تشُكّل  الذين  من  الوحي  لنزول  المعاصرون  العربُ  أو  للوحي،  المباشرَ 

المفهومي  الفارق  فإنّ  الظروف  هذه  وفي  الذهنية.  وبيئتهم  ذاكرتهم  العربية 

الوحي،  الله عليه وآله وسلم والمعاصرين لنزول  النبي الأكرم صلى  الوحيد بين 

يكمن في أنّ النبي يعيش التجربة الوحيانية مباشرةً، أما المعاصرون له فيرتبطون 

زيد  أبو  حامد  نصر  إلى  بالنسبة  الكريم  القرآن  يعُدّ  خلاله.  من  التجربة  بتلك 

نتاجًا للتجربة الوحيانية لهذه العيّنة من الناس في تلك المرحلة الزمانية والمكانية 

اعتبار  إلى  ـ  ابن عربي  ـ على منوال  أبو زيد  لذلك يذهب نصر حامد  الخاصة. 

إنسانيًّا  مسارًا  بوصفها  للولاية  خاتماً  يراه  لا  ولكنه  الأنبياء،  خاتم  النبي هو  أنّ 

في فهم التجليات الإلهية في عالم الطبيعة، وادعى أنّ على الإنسان في كلٍّ عصٍر 

بتصوير  التقيّد  ينبغي  فلا  وعليه  الغيب؛  بعالم  المباشر  الارتباط  إلى  يسعى  أنْ 

القرآن الكريم لحقائق عالم الغيب، ويجب التحفّظ على ظاهر هذه الآيات، إذْ 

إن الثقافة البشرية واللغة الإنسانية لا تسمح بتجاوز الآفاق المفهومية المقصورة 

المجتمعات. على 

ومن هنا فإنّ نصر حامد أبو زيد يفسّ الوحي بحيث تكون نتيجته نوعًا من 

مناغمة الوحي مع التجربة الدينية. وبذلك فإنه يقول:

لقد تصور المفسرون أن الآية القائلة: وَمَا كَانَ لِبَشرٍَ أنَْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ 

 (1)  ُإِلاَّ وَحْيًا أوَْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ أوَْ يُرسِْلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاء

)))- الشورى: )5.



43 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

تتحدّث عن الوحي، في حين أن هذه الآية تتحدّث عن الكلام، وكلام الله 

يختلف عن الوحي. فالوحي في هذه الآية بمعناه اللغوي أو ما يصُطلح 

عليه بالإلهام.

وعلى هذا الأسـاس ينقسـم الكلام إلى ثلاثة أقسـام: التكلم من وراء حجاب، 

وقـد تحقـق مصداقـه الوحيـد في قصـة مـوسى عليـه السـلام، والوحـي بمعنـى 

الإلهـام، والقسـم الثالـث والأخير إرسـال رسـولٍ أو ملـَكٍ ليُلهم النبـي بأمرٍ بإذنِ 

اللـه. وهـذا القسـم الثالـث هـو الوحـي المعهـود))). طبقًا لهـذا التفصيـل يتضّح 

أنّ جبرائيـل لم يبُلـّغ النبـيَّ كلـماتٍ، وإنمـا ألهمهـا وأوحاهـا لـه. ومـن هنـا يمكن 

أنْ نعتـبر القـرآن وحيًـا إلهيًّـا، وأنّ كلامـه ملفـوظٌ مـن قِبـل النبـي الأكـرم صـلى 

اللـه عليـه وآله وسـلم)2).

التعددية في القول بالتجارب المعنوية

أو  الروحية والإيمان بالشرائع السماوية  التجربة  أنّ  أبو زيد  يرى نصر حامد 

العمل بها يختلفان في شيءٍ واحدٍ، فإنّ التجربة الروحية مشتركةٌ بين جميع الناس، 

فهم متحّدون فيها، في حين أنّ الشرائع السماوية تحكي عن نوعٍ من التعدّدية))). 

يزعم نصر حامد أبو زيد أنّ صاحب التجربة يمكن أن يكون مسلمًا أو بوذيًّا أو 

أبو زيد أن بعض هؤلاء الأشخاص قد بلغ مقامًا وحالةً بحيث  زرادشتيًّا)4). يرى 

)))- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 40 ـ )4.

)2)- نصر حامد أبو زيد، گفتگو، مجلة كيان، طهران، السنة العاشرة، العدد: 54، ص 2)، مهر وآبان سنة 79)) 

هـ ش.

)))- نصر حامد أبو زيد، هكذا تكلم ابن عربي، ص 209.

)4)- المصدر نفسه، ص 209 ـ 0)2.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 44

إنّ هؤلاء  بعينه.  دينٍ  إلى  ينتميَ  أنْ  دون  الروحانية  من  عظيمٍ  عمقٍ  إلى  وصل 

الأشخاص قد اكتسبوا لبيان التجربة لغاتٍ وطرقاً متنوّعةً للغاية، وليس هناك من 

دليلٍ يدفعنا إلى الإصرار على أنّ الذين خاضوا تجاربَ روحيةً كانوا من العاملين 

بتعاليمِ دينٍ بعينه أو طريقةٍ بعينها))). يرى أبو زيد أنّ الفهم التنويري للوحي 

عقيدةٌ. لا ترى هذه المقولةُ الوحيَ حادثةً تكررت في الماضي عدّةَ مراّتٍ ثمّ توقفت 

وتركت البشرية لحالها، وإنما ترى الوحي عنواناً يطُلق على نشاطٍ داخليٍّ خاصٍّ 

للإنسان في كلِّ زمانٍ ومكانٍ)2).

وعلى الرغم من ذهاب نصر حامد أبو زيد إلى التفريق بين التجربة النبوية في 

الأشخاص  أنّ جميع  يزعم  الأخرى)))، ولكنه  التجارب  الوحي وسائر  الحصول على 

يتمتعّون بقابلية النبوّة والتعرضّ ليكونوا مخاطبين بالكلام الإلهي؛ لأنّ دائرة الكلام 

الإلهي أوسعُ وأعمُّ من الوحي الإلهي)4). وعلى هذا الأساس فإنّ الكلمات الإلهية يتمّ 

إرسالها إلى جميع الكائنات في العالم وعرضها عليهم. وبعبارةٍ أخرى: من خلال الاتجاه 

الظاهراتي، تمثلّ الطبيعة مجموعةً من كلمات الله سبحانه وتعالى يمكن لكلِّ شخصٍ 

أنْ يقرأها وأنْ يبنيَ تجربته الروحية على أساسها. وبهذا المعنى يرى أبو زيد أنّ جميعَ 

الأديان هي بنحوٍ من الأنحاء من صنع البشر، وهو يخطئّ كلّ مسعًى لفصل الدين 

بوصفه حقيقةً خالصةً، ويدّعي أنّ تاريخ البشر لم يشهد الدين في واقع الأمر.

الفارسية:  اللغة  محمد وآيات خدا: قرآن وآينده اسلام، ترجمته إلى  )))- نصر حامد أبو زيد وهلال سزكين، 

فرنودفر، ص 74). فريدة 

)2)- نصر حامد أبو زيد، المصدر نفسه، ص )25، )8)) هـ ش.

)))- نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل: دراسة في تأويل القرآن عند محيي الدين بن عربي، ص 206 ـ 207؛ 

مفهوم النص، ص 59.

)4)- نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل: دراسة في تأويل القرآن عند محيي الدين بن عربي، ص 279؛ مفهوم 

النص، ص 49 ـ 50.



45 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

نقد ومناقشة نظرية التجربة الوحيانية لنصر حامد أبو زيد

إنّ القول بالتساوي بين التجربة الوحيانية للأنبياء والتجربة الروحية الإنسانية 

تبنّاها  التي  النظريات  بين  من  واحدةٌ  فهي  زيد،  أبو  بها  قام  بديعًا  أمراً  ليس 

واختارها لنفسه. إنّ نظرية التجربة الدينية))) حول الوحي أو النظرية غير الربانية 

أفكار  إلى  بجذورها  تعود  حيث  المسيحيين؛  المتكلمين  بين  الغالبة  النظرية  هي 

المصلحين الدينيين في القرن السادس عشر للميلاد، من أمثال: لوثر وكالون، وهي 

اليوم شائعةٌ في المسيحية البروتستانتية على نطاقٍ واسعٍ)2). لقد تبلور هذا النوع 

من النظر إلى الوحي في ضوء العلل والعوامل الخاصة من قبيل: إخفاق اللاهوت 

بغية  والدين  العلم  بين  والتعارض  المقدّس،  الكِتاب  وانتقاد  العقلي،  الطبيعي/ 

الخلاص والتحرّر من الحصارات المعرفية والتحديات التي تحَيق بالدين المسيحي 

نٍ ومتناغمٍ في الإلهيات الليبرالية))). المحرَّف، بشكلٍ مدوَّ

إلى  الوحي  إحالة  عن  الإسلامي  التفكير  حقل  في  تحدّث  من  أوّل  أنّ  ويبدو 

التجربة الدينية هو محمد إقبال اللاهوري)4). فقد تحدّث إقبال في بعض المواضع 

من كتابه إحياء الفكر الديني في الإسلام عن التجربة الدينية. كما أشار في معرض 

الحديث عن الفرق بين النبي والعارف إلى التجربة الدينية للنبي أيضًا، ومال إلى 

إلى  العودة  يروم  لا  بالتجربة  يتحّد  عندما  العارف  الباطني  الرجل  بأنّ  الاعتقاد 

(((- Religious Experience.

العدد: 78.  استاد مطهري، مجلة: معرفت،  از ديدگاه  وحي وتجربه ديني  الحسني، حسن، مقال:  أبو   -(2(

)مصدر فارسي).

(((- Liberal Theology.

)4)- محمد إقبال اللاهوري )877) ـ 8)9) م): فيلسوفٌ وشاعرٌ ولد في سيالكوت في البنجاب، وتوفي في لاهور 

عن عمر ناهز الستين عامًا. المعربّ.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 46

الحياة في هذا العالم، وإذا عاد مضطرًَّا، لن يكون في عودته كبيُر نفعٍ على جميع 

ر  تفجُّ إنّ  والثمر.  الإبداع  الكثير من  النبي تحمل معها  أنّ عودة  البشر، في حين 

الطاقات الداخلية لدى النبي تثير هزةًّ في العالم وتكون من الدقة والتنظيم بحيث 

الوحي بوصفه  إلى  النظر  يتم  فإنهّ عندما  البشري بأسره)))، ومن هنا  العالم  تغيّر 

تجربةً دينيةً، فمن الواضح أنهّ لا يمكن نقلها إلى الغير. فالحالات الباطنية أشبهُ 

بالحالات العاطفية منها إلى الحالات الذهنية والفكرية. إنّ التفسير الذي يقدّمه 

العارف أو النبي عن محتوى وعيه الذاتي الديني قد يمكن بيانه ونقله إلى الآخرين 

عبر الكلمات والعبارات، إلّا أنّ نفس المحتوى لا يقبل النقل)2).

وقد ذهب بعض الكُتاّب المعاصرين إلى الاعتقاد بضرورة التخلي عن النماذج 

الدينية: على  التجربة  زاوية  من  الوحي  قبيل  من  إلى ظواهر  والنظر  التقليدية، 

كانوا  الوحي،  ماهية  إلى  التعرفّ  يرومون  الأديان  أتباع  كان  التاريخ عندما  طول 

يعمدون إلى تفسيره بواسطة الأدوات المعرفية المتاحة لهم. واليوم إذا تمّ الاعتراف 

بنموذجٍ معرفيٍّ آخرَ من قبيل التجربة الدينية، وجب الاقتراب من الوحي عبر هذه 

القناة، والنظر إلى جميع المسائل من هذه الزاوية))).

هذا وقد عبّر كاتبٌ آخرُ عن الوحي بالتجربة الدينية، قائلًا:

والتجربة  الدينية  التجربة  إلى  علمائنا  كبار  استند  فقد  »ولذلك 

الذي يحصل على معلومات خاصة  النبي هو  للنبي، واعتبروا  الوحيانية 

اللغة  الديني في الإسلام)، ترجمه إلى  الفكر  إحياي فكر ديني در اسلام (إحياء  )))- محمد إقبال اللاهوري، 

آرام، ص 26 و)4)، كانون نشر پژوهشهاي اسلامي. الفارسية: أحمد 

)2)- المصدر نفسه.

)))- مجتهد شبستري، محمد، نقدي بر قراءت رسمي از دين، طرح نو، ص 405. محمد مجتهد شبستري، إيمان 

وآزادي، طرح نو، ص 7)) ـ 8))، حاوره حسن يوسفي أشكوري، نشر قصيدة، ص 62) ـ 64).



47 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

من قنوات خاصة لا يمكن للآخرين أن يحصلوا عليها. وعليه فإن مفهوم 

شخصية ونبوّة الأنبياء ورصيدهم الوحيد هو الوحي أو ما يُصطلح عليه 

حالي�ا بـ(التجربة الدينية)(1)«.

وفي هذا التعريف للوحي والذي يعبّر عنه صراحةً بالتجربة الدينية، يرى النبي 

وكأنه يظن أو يتخيّل أو يتصوّر أو ... أنّ شخصًا يقترب منه ويهمس في أذنه أو 

يلقي في روعه ببعض التعاليم والأوامر. وعلى هذا الأساس فإنّ القرآن الذي هو 

تجربةٌ نبويةٌ، إنّما ينبثق من ذاته، فهو في الواقع ترجمانٌ لتجربة الوحي، وليس هو 

الوحيَ نفسَه! وبعبارةٍ أخرى: إنّ القرآن الكريم ينبع من الضمير اللاواعي للنبي، 

حتى يبلغ شخصيته الواعية.

وقد كان نصر حامد أبو زيد من بين الذين قالوا بالتجربة الدينية في تفسير 

الوحي. بيد أن تفسير الوحي بوصفه تجربةً معنويةً لا ينسجم مع بيان الوحي 

التشريعي والقرآني؛ وذلك لأنّ لتفسير وكلام وتدخّل النبي تأثيراً في التجربة الدينية، 

وإنّ هذا النوع من الوحي لا يكون وحياً خالصًا ومن دون شائبةٍ، وهو مخالفٌ 

لصريح مدلول الآيات القرآنية. ويمكن الإشارة في هذا الشأن إلى مثل قوله تعالى:  

(وَلَوْ تقََوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الأْقََاوِيلِ * لأَخََذْناَ مِنْهُ بِالْيَمِيِن * ثمَُّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتيَِن ))2). وعلى افتراض 

القبول بتفسير الوحي على أساس التجربة الدينية، يجب اعتبار التجربة الوحيانية 

للنبي الأكرم مؤثرةً وناجعةً في حدود نظرية الإصلاح الاجتماعي في مجتمع عصر 

النزول، وأنّ النبي الأكرم هو مجردُ مصلحٍ في مجتمعه))).

)))- عبد الكريم سروش، بسط تجربه نبوي (بسط التجربة النبوية)، ص )، مؤسسه فرهنگي صراط. )مصدر 

فارسي).

)2)- الحاقة: 44 ـ 46.

)))- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 65 ـ 66.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 48

أبو زيد على إمكان  لنا إحالة السبب الأهم في إصرار نصر حامد  ربما أمكن 

خوض التجربة الدينية لكلِّ شخصٍ في كلِّ مكانٍ وزمانٍ، إلى اتجاهه في الروحانية 

الصوفية التي يعتبرها حلالة لمشاكل المجتمع البشري الراهن)))؛ لأنهّ يذهب من 

خلال قراءته لآراء أمثال محيي الدين بن عربي إلى الاعتقاد بأنّ الأصل الأهم في 

جميع الأديان والمذاهب هو أصل العلاقة القائمة بين الخالق والمخلوق على أساس 

كيفية  عن  لتصوُّره  مبلورًا  اعتبره  أنِ  عربي  لابن  سبق  الذي  الأصل  وهو  المحبة. 

التمييز بين  الوصول إلى الحقيقة. وفي هذا السياق عمد نصر حامد أبو زيد إلى 

الدين الإلهي الواحد وبين الأديان التشريعية المتعددة، واعتبر أنّ التجربة الروحية 

تمثل نقطة الاشتراك بين الأديان المختلفة. وفي هذا المجال رأى أنّ التفكير السلفي 

طريق  في  الموانع  أكبر  من  والحداثة  الإسلام  بين  التعارض  بشأن  الغربي  والتفكير 

العثور على التجربة الروحية في العالم المعاصر.

إنّ توظيف نصر حامد أبو زيد لهذه النظرية يشتمل على عدّة وجوهٍ: فهو 

يزعم أنهّ من خلال إحياء هذه النظرية يسعى إلى كس حاجز المرجعية التاريخية 

للقرآن الكريم في حقل العقلانية الفقهية في التيارات الإسلامية. إنّ رفض القرآن 

الكريم والتخلي عنه بوصفه جامعًا خالدًا وعالميًّا، كان من التبعات الرئيسة لهذه 

النظرية التي تخُرجه من الساحة المعرفية للمسلمين، وطبقًا لهذه النظرية يفقد 

العملي.  الحقل  الحقول ولا سيما في  المعرفية في مختلف  الكريم حجيته  القرآن 

طبقًا لهذا المبنى سيكون هذا الكتابُ نتاجَ تجربةٍ شخصيةٍ عاشت في فترةٍ زمانيةٍ 

الأجيال  إلى  بالنسبة  ومرجعيةٍ  أيُّ مشروعيةٍ  له  وليس  محدودةٍ،  مكانيةٍ  ودائرةٍ 

تذهب  الرؤية  قبال هذه  التاريخية. وفي  الواقعية  من  له  ما  إلا بمقدار  القادمة 

)))- نصر حامد أبو زيد، هكذا تكلم ابن عربي، ص 22.



49 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

النبي في هذا  أنزل على  قد  وتعالى  الله سبحانه  بأنّ  الاعتقاد  إلى  الغالبة  الرؤية 

الكتاب جميع الحقائق والأحكام والتعاليم والأخلاق وكل ما هو ضروريٌّ للإنسان 

في الوصول إلى الكمال والحياة المعقولة. وفي ما يلي نشير إلى بعض الانتقادات على 

رؤية نصر حامد أبو زيد في اعتبار الوحي النازل على النبي الأكرم مجردَ تجربةٍ، 

. وإبقاءِ الباب في هذه التجربة مفتوحًا أمام كلِّ من هبَّ ودبَّ

إشكالات نظرية فتح باب التجربة الوحيانية لجميع الناس

والمكاشفة  التجربة  إطار  في  يندرج  الوحي  بأنّ  القائلة  النظرية  على  ترَدِ 

النفسانية والإلهام العرفاني، إشكالاتٌ متعددةٌ:

) ـ إنّ هذا الموضوع يمثلّ حُكمًا غيَر مبرَّرٍ، حيث نعمل على تسية الحدود 

والشرائط الحاكمة على علاقاتنا العلمية في حقل العلوم البشرية إلى حقل معرفة 

الوحي التشريعي للأنبياء الذي له ماهيةٌ لا يمكن لنا الإحاطة بها أبدًا. إننّا نعرف 

الوحي من خلال آثاره، وهذه الآثار تعبّر عن هذا المعنى وهو أنّ ظاهرة الوحي 

لا تدخل في مدار وأفق العلوم العامّة للبشر، ولا يقبل قوانينها. إن الوحي بحسب 

المفهوم الذي يصوّره القرآن الكريم على هذه الشكلة: اللفظ والمعنى من الله، وليس 

للنبي غير دور المتلقي والحافظ والمبلغّ، ومن هنا لا يمكن للقوى البشرية أنْ تترك 

تأثيرها على الوحي، وإلّا لما وصل خطاب الله الحقيقي إلى الناس، وبالتالي سيكون 

الهدف من الوحي والبعث لغوًا، وهذا أكبُر نقصٍ للوحي. يشُار إلى أنّ هذا النوع من 

الرؤية القرآنية إلى الوحي يخضع للبحث العقلي المستدَلّ في باب التوحيد والمعاد 

من قِبل العلماء المسلمين، وليس هو مجردُ دعوًى من دون دليلٍ، حيث تتضح هذه 

الحقيقة من خلال نظرةٍ إجماليةٍ نلُقيها على كتب الفلسفة والكلام الإسلامي.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 50

2 ـ إنّ الوحي هو ذلك السنخ من الوعي والإدراك الفجائي وغير المتوقع بالنسبة 

إلى موضوعٍ لا يخضع للتفكير ولا يقبل الاكتساب؛ إذْ ينشأ من إفاضة المبدأ الغيبي، 

لٌ أو تأثيٌر فيه سوى القبول المطلق، في حين أنّ  دون أن يكون للمتلقي النبي تدخُّ

موضوع الإلهام والكشف العرفاني قابلٌ لإجالة الفكر أو البحث بطريق السلوك 

العلمي والرياضات المعقولة أو غير المعقولة، وكل مراد أهل الطريقة هو الدعوة 

إلى اكتساب هذه المقدمات.

الوحي  أما  الشيطانية،  والوساوس  الإلقاءات  حصيلة  الإلهام  يكون  قد  ـ   (

ل الشياطين والظنون  الإلهي فهو ـ بالالتفات إلى مبادئه المستدَلَّة ـ مَصُونٌ من تدخَّ

والأوهام الباطلة، وإنّ الله قد تكفّل بجميع الضمانات اللازمة والضرورية لحفظه. 

وعليه فإنهّ بالالتفات إلى الاختلافات بين الوحي والإلهام والمكاشفة العرفانية وإلى 

الله سبحانه وتعالى، لا يمكن للوحي أنْ يكون أمراً  أنّ معاني وألفاظ القرآن من 

تجريبيًّا وبلا واسطة ومفتوحاً على الجميع. وبعبارةٍ أخرى: إنّ من بين خصائص 

الأنبياء ـ عليهم السلام ـ التي تميّزهم من سائر المصلحين والمفكّرين والمنظرّين في 

حقل الاجتماع، أنهم يحصلون على تعاليمهم وبرامجهم من عالم الغيب وما وراء 

إنّ كلّ ما يقولونه  الطبيعة، وأنّ أوامرهم ليست وليدة أفكارهم وأذهانهم، بل 

صادرٌ من جهةٍ عليا، حيث تنزل على قلوبهم.

هناك في العالم نوعان من المصلحين، النوع الأول: هم المصلحون الذين ينسبون 

برنامجهم الإلهي إلى العالم الأعلى، والنوع الآخر: هم الذين يقولون بأنّ برنامجهم 

الإصلاحي منبثقٌ من بنات أفكارهم. أما المجموعة الأولى فتسعى إلى تطبيق برنامجها 

من خلال الإيمان بالله والعالم الآخر والوعود الإلهية، في حين أنّ المجموعة الأخرى 

تروم بلوغ أهدافها وغاياتها من طريقٍ آخرَ. فإذا كان الوحي وليد النبوغ، فلِمَ تنسبه 



51 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

المجموعة الأولى إلى عالم الغيب؟ إنّ تصوّر أنّ هؤلاء الأشخاص إنما نسبوا نتاج نبوغهم 

مٍ لا يقوم على  إلى عالم الغيب عن توافقٍ وتواطؤٍ سابقٍ لا يعدو أنْ يكون مجردَ توهُّ

أساسٍ متيٍن؛ إذ كيف يمكن لعدّة آلاف من الأشخاص ينتمون إلى مناطقَ مختلفةٍ 

ومتباعدةٍ وعلى أمد أزمنةٍ مختلفةٍ أن يجُمعوا على أمرٍ واحدٍ، ويرفعون شعاراً واحدًا، 

.(((   ويدّعون أنهم رسل الله إلى الناس قائلين: إنِْ أتََّبِعُ إلاَِّ مَا يوُحَى إليََِّ

في  طرُحت  أنْ  لها  سبق  إنّما  بديعًا،  شيئاً  ليست  الدينية  التجربة  نظرية  إنّ 

العصر الجاهلي بشكلٍ من الأشكال أيضًا. غاية ما هنالك أنهّا كانت تطُرح سابقًا 

في إطارٍ علميٍّ في ظاهره. فقد نسب عرب الجاهلية قدرة النبي الأكرم صلى الله 

عليه وآله في حقل الفصاحة والبلاغة إلى التجربة الشعرية والقريحة البديعة للنبي 

وقالوا بأنهّ شاعرٌ. وقد نقل الله ذلك عنهم، وردّ عليهم بأنّ القرآن أسمى وأرفع من 

أن يكون نتاجَ قريحةٍ شعريةٍ، أو أن يكون مقام النبي على مستوى مقام الشاعر؛ 

)2)، وقال أيضًا:  
 َوَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَليِلًا مَا تؤُْمِنُون  :إذ يقول سبحانه وتعالى

.((( عْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ إنِْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ وَقُرآْنٌَ مُبِيٌن وَمَا عَلَّمْنَاهُ الشِّ

أبدًا، وإن أخبروا عنه  لا يمكن للنوابغ أنْ يخبروا عن المستقبل بضرسٍ قاطعٍ 

فإنهم يقرنون إخبارهم بعباراتٍ من قبيل: ربما أو يبدو أو نحتمل وما إلى ذلك من 

عبارات الشك والترديد. في حين أنّ الأنبياء ـ عليهم السلام ـ يخُبرون عن مستقبل 

أمّتهم بشكلٍ قاطعٍ لا يقَبل الشك والتردّد، كما في قوله تعالى حكاية عن نبيه صالحٍ 

.(4( ٍتَمتََّعُوا فِي دَاركُِمْ ثـلََاثةََ أيََّامٍ ذَلِكَ وَعْدٌ غَيْرُ مَكْذُوب :عليه السلام

)))- الأنعام: 50؛ يونس: 5)؛ الأحقاف: 9.

)2)- الحاقة: )4.

)))- يس: 69.

)4)- هود: 65.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 52

لا يمكن لأيِّ نابغةٍ أنْ يخُبر بهذه الصيغة القاطعة عن جماعةٍ وعلى هذا النحو 

إخبار  إلى  بالنسبة  وكذلك  الدقيقة،  الزمنية  والمدّة  الوقت  حتى  فيه  يبين  الذي 

النبي الأكرم صلى الله عليه وآله عن انتصار الروم في فترةٍ قريبةٍ. إنّ هذا النوع من 

الإخبار القطعي من خصائص أنبياء الله حيث يميطون اللثام عن واقع الأحداث 

في ضوء ارتباطهم بمبدأ العالم، وإنّ مصدر هذا الإخبار الغيبي ليس شيئاً آخرَ غير 

القرآن الكريم طريقٍ  الوحي الإلهي. وعلى كلِّ حالٍ فإنّ الوحي من وجهة نظر 

خاصٍّ لإلقاء الخطاب الإلهي إلى الأنبياء حيث يكون اللفظ والمعنى كلاهما من 

قِبل الله سبحانه وتعالى.

رفض لا واقعية الوحي في دائرته اللغوية

إنّ نقطة بيان الوحي عند نصر حامد أبو زيد لا تبدأ بماهية الوحي ولا بمساره، 

السياق إلى ردّ  أبو زيد في هذا  النبي. وقد تعرضّ  الذي هو الإنسان  يه  بل بمتلقِّ

اللغوية  الدائرة  الوحي في  أنّ واقعية  اللغوية، في حين  الدائرة  الوحي في  واقعية 

ليس من صلاحية متلقِّي الوحي أو ظرفياته، بل إنّ البحث فيه يرتبط بإرادة مرسِل 

الكريم.  القرآن  مثل  كتابٍ  إلى ظهور  ينتهي  الذي  مساره  ترتيب  وكيفية  الوحي 

وعلى الرغم من وضع نصر حامد أبو زيد للبحث عن المراحل السابقة لهذا المسار 

ـ ونعني به الإرادة الإلهية وإنزال الوحي ووسيلة إرساله وما إلى ذلك ـ بين قوسين، 

التداعي المنطقي لنسبة خلق الألفاظ  دون أنْ يكون له تعرضّ إلى ذلك، إلّا أن 

الإنسانية من قِبل النبي للمعاني الإلهية التي تمّ وحيها، يعُدُّ تعرُّضًا واعتداءً واضحًا 

على الإرادة الإلهية القائمة على عصمة الوحي إلى جانب معاني القرآن الكريم.

خلافاً لنظرية المعتزلة القائلة بحدوث القرآن الكريم، والتي حاولت المعتزلة 



53 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

إلی  الكريم  القرآن  المعرفية لألفاظ  المرجعية  إحالة  أمام  من خلالها فتح طريقٍ 

طريق ظاهر الألفاظ التي تمّ وحيها في القرآن الكريم، فإنّ اتخاذ اللاواقعية في 

المرجعية المعرفية لألفاظ القرآن الكريم من قِبل نصر حامد أبو زيد، سيؤدي إلى 

ظهور نظريةٍ حديثةٍ عن ماهية الكلام الإلهي القائم على نظرية الأشاعرة “الكلام 

الأنفسي الإلهي”، سيتم فيه تحويل الوحي من ظاهرةٍ معرفيةٍ وحيويةٍ وناظرةٍ إلى 

الحياة الإنسانية إلى ظاهرةٍ غيرِ معرفيةٍ تفوق الزمان والمكان، ولا يوجد أيُّ طريقٍ 

إلى معرفتها.

إنّ هذه الرؤية إلى القرآن ليست مستحدثةً؛ لأنّ أصحاب الظاهر والأشاعرة بين 

أهل السنة والأخباريين من الشيعة، كانوا يرون قداسةً لوجود القرآن، حتى أنهم 

القرآن كافيةً لفهم معانيه، بل كانوا يعتبرونها في الأساس  لم يكونوا يرون ألفاظ 

خارج دائرة الفهم البشري؛ لأنهّم يرون أنّ المعنى الحقيقي لها هو من سنخ وجودٍ 

ثابتٍ في اللوح المحفوظ فقط، وهذه الألفاظ يستحيل أنْ يصل الإنسان من خلالها 

إلى تلك الحقيقة الوجودية المتعالية. إنهّ على أساس الهواجس العاطفية والنفسية 

وحدها يمكن التمسّك بالفلسفة الإسمانية))) البسيطة تجاه ظواهر الآيات، وهي 

الآيات ذات المعاني المتعالية الملغزة وغير القابلة للفهم. والذي يثير العجب هنا 

أنهّ على الرغم من تعرُّض نصر حامد أبو زيد إلى نقد الاتجاه الأنطولوجي الأشعري 

والظاهري في ما يتعلق بالنصوص الدينية، إلّا أنه في ما يتعلق بفهم معنى النص 

يقع في ذات الخطأ الإبستيمولوجي الأشعري والظاهري أيضًا، وخلافاً للمعتزلة ـ 

من أمثال القاضي عبد الجبار الأسدآبادي ـ فإنهّ لا يرى للنصوص الدينية حجيةً 

 ، )))- الإسمانية )nominalism): مذهبٌ فلسفيٌّ يقول بأن المفاهيم المجردّة أو الكليات ليس لها وجودٌ حقيقيٌّ

وإنما هي مجردّ أسماء لا غير. المعربّ.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 54

عصريةٍ  بلغةٍ  واجترارها  الظاهر  أصحاب  لمعطيات  تكراره  خلال  ومن  معرفيةً، 

يعمل على إخراجها من دائرة الفهم البشري!

يتمّ طرح هذا  ـ  الدينية  التجربة  البحث عن دلالات  ـ وفي إطار  وفي ما يلي 

السؤال القائل: هل يمكن اعتبار جميع الناس من النوع المتوسط حاملين للوحي 

بمعناه الخاص؟ وأن الله تعالى لم ينزل الحقائق الواقعية وحيًا إلى الإنسان ضمن 

في  الموجودة  تلك  مثل  الوحيانية  القضايا  إلى  النظر  يجب  وهل  لفظيةٍ؟  قوالبَ 

القرآن الكريم بوصفها مجردَ توصيفٍ بشريٍّ زاخرٍ بالآثار الثقافية لأمّةٍ بعينها، وقد 

تم كشفها في إطار التجربة؟

إلى  الأرضية  يمهّد  واحدًا  شيئاً  والتجربة  الوحي  مبدأ  باعتبار  القول  أنّ  يبدو 

القول باتحاد هذين المفهومين. في حين أنّ اعتبار وحدة مبدأ هذين النوعين من 

التجربة يجب أنْ يؤدّيَ ـ بالإضافة إلى ملاحظة المراتب المتنوّعة لارتباط الإنسان 

الأمر  ينتهي  أيضًا، كي لا  المراتب  ارتباط ونسبة هذه  التأمّل في  إلى  ـ  تعالى  بالله 

إلى حذف أو تفوّق أحدهما على الآخر، ويواصل كلُّ واحدٍ منهما دوره وأداءه في 

الحياة البشرية. إنّ الوحي الذي يؤدّي إلى الكتاب من جهةٍ، والإلهام غير التشريعي 

الغيب، مقولتان يمكن  لله سبحانه وتعالى من جهةٍ أخرى والذي ينزل من عالم 

تمييزهما وفصلهما عن بعضهما. ومن هذه الناحية حيث يتم بيان هذين المفهومين 

في إدارك الظواهر الطبيعية، يجب عدم الاكتفاء بطريقة التشبيه البحت.

يرى صدر المتألهين أنّ بيان الوحي في الرؤية السائدة يعاني من هذا الخلل الجاد، 

حيث يتم تشبيهه إمّا بالحوار بين أفراد البشر، فيتمّ تجاهل ناحيته الميتافيزيقية 

بالكامل، أو على العكس إذ يتم توصيفه بشكلٍ تنزيهيٍّ بحتٍ يقتصر على ظهور 



55 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

الخاصة  الرؤية  أنّ  ذلك  إلى  يضُاف  النبي))).  عقل  مرتبة  في  الوحيانية  الحقائق 

لصدر المتألهين حول دور الإنسان الكامل في انكشاف مراتب الوحي الإلهي يشُير 

إلى الاهتمام ببعُدٍ آخرَ من الوحي. إنّ مسار تلقّي الإنسان الكامل للوحي وسماع 

الناس)2)، وهذا  تلقّي غيره من  كليًّا عن  يختلف  الوحي،  ملكَ  الإلهي من  الكلام 

الاختلاف يؤدّي إلى عدم تحديد هذا الحوار وقصَْره على مرتبة الألفاظ والعبارات 

فقط. وفي الوقت نفسه يذهب صدر المتألهين إلى القول بأنّ أحد أهم الفروق بين 

الأنبياء والأولياء في مشاهدة وإدراك الحقائق الملكوتية يكمن في ظهور وانكشاف 

هذه الحقائق على أنفس الأنبياء في مرتبة الألفاظ والعبارات، على الرغم من قوله 

ـ في الوقت نفسه ـ بأنّ مشاهدة الحقائق الملكوتية في الرؤى الصادقة ـ التي هي 

د  تجسُّ أنّ  إلا  أيضًا.  والأولياء  الصالحين  لنفوس  ثابتةٌ  ـ  النبوّة  أجزاء  من  واحدةٌ 

الحقائق الملكوتية في مرتبة الخيال وعلى شكل ملكَ الوحي ولا سيما في الألفاظ 

والعبارات، هو من مختصات الأنبياء فقط))).

دور السياق والنزول التدريجي في تبلور القرآن الكريم

بعد أن بحث نصر حامد أبو زيد وناقش في معطيات علم الكلام الإسلامي في 

دائرة الوحي والكلام الإلهي، عمد إلى بيان اتجاهه بشكلٍ أكثرَ تحديدًا. على الرغم 

من أنّ الكلام الإسلامي كان يحمل الهاجس الأكبر في الدفاع عن التعاليم العقائدية 

للإسلام، إلّا أنّ تنظيم الحياة الاجتماعية للمسلين وأساليب حياتهم كان يقع على 

عاتق العلوم النقلية ولا سيما علم الفقه على وجه التحديد.

)))- صدر المتألهين، الأسفار الأربعة في الحكمة المتعالية، ج )، ص 296.

)2)- المصدر نفسه، ج )، ص 276.

)))- المصدر نفسه، ج )، ص 2).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 56

واعتبار  والروائية  القرآنية  القضايا  منظومة  من  انطلاقاً  ـ  الفقهاء  عمد  لقد 

الشريعة الإسلامية ـ إلى المشاركة بشكلٍ متواصلٍ في تنظيم حياة المجتمع في إطار 

لآيات  التدريجي  والنزول  السياق  دور  في  زيد  أبو  حامد  نصر  خوض  إنّ  بنائه. 

القرآن الكريم يشُير إلى أنّ هذه المسألة قد لعبت دورًا بارزاً في الحضارة الإسلامية، 

بين  إن من  إذْ  والدراسة؛  للنقد  بأن تخضع  زيد  أبو  نظر  وأنهّا حريةٌ من وجهة 

الفقهاء، هو  أمراً مستدلاًّ عند  الشاهد  الغائب على  التي جعلت قياس  الأسباب 

هذه المرجعية))) التي منحها الفقهاء لألفاظ آيات القرآن الكريم، وهي الآيات التي 

يزعم نصر حامد أبو زيد أنها ذاتُ صلاحيةٍ محدودةٍ للاستهلاك تنقضي بانقضائها.

وعلى هذا الأساس فإنّ من بين النقاط المحورية في دراسة نصر حامد أبو زيد 

للقرآن، سعيه إلى فتح الفضاء والظروف التي دخل الوحي من خلالها إلى دائرة 

دون  الإنسان،  إلى  تعالى  الله  من  الوحي  حركة  بداية  بمعنى  الإنساني)2)،  التاريخ 

فهم  بهدف  الإنسان  من  تبدأ  والتي  زيد،  أبو  لدى نصر حامد  العكسية  الحركة 

النص القرآني، لتنتهي إلى مجموعةٍ من التفاسير المختلفة لهذا النص))).

هناك أقسامٌ متنوّعةٌ للسياق، وقد تناول نصر حامد أبو زيد من بينها دراسة 

والسياق  والاجتماعي،  الثقافي  السياق  قبيل:  من  والعامة،  المشتركة  السياقات 

الخارجي “سياق التخاطب”، والسياق الداخلي “ترابط” الأجزاء، والسياق اللغوي 

“تركيب الجملة وارتباط العبارات ببعضها”، وسياق القراءة أو التأويل)4). وقد عمد 

)))- نصر حامد أبو زيد، النص السلطة الحقيقة، ص 27).

)2)- برهومة، موسى، الناطقون بلسان السماء، ص 45)، المركز الثقافي العربي والدار البيضاء، بيروت والمغرب، ))20 م.

)))- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 245.

)4)- قائمي نيا، علي رضا، بيولوژي نص نشانه شناسي وتفسير قرآن، ص 60)، انتشارات پژوهشگاه فرهنگ 

وانديشه اسلامي، ط 2، طهران، )9)) هـ ش. )مصدر فارسي).



57 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

نصر حامد أبو زيد إلى دراسة السياقات المشتركة والعامة من خلال بحث المسائل 

الثلاث الآتية: الآيات المكية والمدنية، وأسباب النزول، والناسخ والمنسوخ في آيات 

القرآن الكريم))).

السياق التاريخي لتبلور الوحي

لقد ذهب نصر حامد أبو زيد إلى القول بأنّ أهمية البحث عن السياق تنشأ 

من تجاهله من قبل التيار الفقهي في تعاطيه مع القرآن الكريم، حيث يرى أنّ 

المهم بالنسبة إلى التيار الفقهي هو مجرد أسباب نزول الآيات دون الالتفات إلى 

بالسياق  الاهتمام  بأن  الاعتقاد  إلى  زيد  أبو  يذهب  هنا  ومن  التاريخي،  سياقها 

بأسباب  الاهتمام  إلى  يضطرهم  القرآن  مع  المتعاطين  قِبل  من  للآيات  التاريخي 

أبو زيد إلى مستوييَْن  السياق عند نصر حامد  البحث في  ينقسم  أيضًا)2).  النزول 

للنص  التاريخي  السياق  المجموع إلى إظهار  يْن، وهو يسعى من خلالهما في  عامَّ

القرآني من خلال شخصية النبي الأكرم صلى الله عليه وآله، وتعامله مع مجتمع 

وثقافة عصر النزول))). وإليك بيان هذين المستويين:

) ـ يعمد أبو زيد في البداية إلى بحث السياق العام والكلي لنزول القرآن الكريم 

وتبلور النصوص الدينية التي تحتل مكانةً مميّزةً في دراسة القرآن. والمراد من هذا 

المستوى هو أخذ الظروف الدينية والثقافية لشبه الجزيرة العربية في القرن الميلادي 

السابع وقبل وبعد ظهور الإسلام بنظر الاعتبار، وهي أعم من الظروف والشروط 

)))- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 245.

)2)- نصر حامد أبو زيد، حوار: محمد علي الأتاسي، الملحق الثقافي، جريدة النهار، بيروت، بتاريخ: 7) / 0) / 

2002 م. نقلاً عن: برهومة، موسى، الناطقون بلسان السماء، ص 70) ـ )7)، ))20 م.

)))- نصر حامد أبو زيد، الخطاب والتأويل، ص 258 ـ 259.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 58

الداخلية من قبيل: أهمية التجارة في مكة، ووجود أتباع الديانات الإبراهيمية فيها، 

ومكانة قريش في الإدارة الدينية والاقتصادية لمدينة مكة، والصراع بين بني هاشم 

وبني أمية في هذه المدينة وما إلى ذلك من الأمور الأخرى، أو الظروف الخارجية من 

قبيل: موقع شبه الجزيرة العربية من الصراع بين الإمبراطوريتين الكبريين الرومانية 

والفارسية، وأهمية التعامل التجاري مع الشام واليمن، وما إلى ذلك.

النبوية  والسنة  الكريم  القرآن  الثاني من معرفة سياق نص  المستوى  أما  ـ   2

في رؤية نصر حامد أبو زيد، فهو مستوى النزول التدريجي لآيات القرآن الكريم، 

وهو المستوى الناظر إلى المنشأ التاريخي لتبلور القرآن الكريم والذي ينطوي في 

الغالب على هواجسَ منهجيةٍ. إنّ الاختلاف بين المكي والمدني يمثلّ اختلافاً لمرحلتين 

النص  بين  المتبادل  والتأثرّ  التأثير  إنّ  القرآني))).  النص  تبلوُر  تاريخ  في  محوريتين 

الواقع مشهودٌ في الآيات المكية والمدنية. ويرى نصر حامد أبو زيد  القرآني وبين 

أنّ هذا يدل على التعاطي المتواصل والمستمر بين الوحي والتاريخ، ومن هنا فإنهّ 

ينتقد آراء جميع المفكرين والعلماء المختصين في العلوم القرآنية، ويقول: إنّ جميع 

هذه التقسيمات الجزئية تقوم على أساس المعيار المكاني، في حين أنّ مكان النزول 

في حدّ ذاته لا يؤثرّ في المحتوى والمضمون أبدًا. إنّ معيار التقسيم المكي والمدني 

يجب أن يستند من جهةٍ إلى التاريخ، ومن جهةٍ أخرى إلى النص القرآني.

ما  نادرًا  المكرمة  وآله في مكة  عليه  الله  الأكرم صلى  النبي  إنّ مراحل دعوة 

المدينة،  إلى  مكة  من  هجرته  بعد  ولكن  الرسالة،  إلى  الإنذار  من  تنتقل  كانت 

تحوّلت الدعوة إلى رسالةٍ بشكلٍ كاملٍ. إنّ الاختلاف بين الإنذار والرسالة يكمن في 

أنّ الإنذار يحمل مواجهةً للمفاهيم الفكرية القديمة والبالية، ودعوةً إلى المفاهيم 

)))- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 76 ـ 80، وص 94 ـ 95.



59 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

المجتمع  يتم حثّ  القائم، وبذلك  الفساد  إلى  المجتمع  وتنبيهَ  الجديدة،  الفكرية 

إلى تغيير هذا الواقع. يرى أبو زيد أنّ قِصَر الآيات وقوّة آياتها مع رعاية الفواصل 

تمثل معيارًا في معرفة الآيات المكية))). أما الرسالة فتعني بناءَ منظومةٍ للمجتمع 

الجديد.

لم يكن من الممكن الانتقال فجأةً من مرحلة الإنذار إلى مرحلة الرسالة. لقد 

بدأت الرسالة بعد الهجرة الأولى للمسلمين إلى الحبشة، وعرض النبي الأكرم صلى 

الله عليه وآله كلمته على المندوبين عن أهل يثرب المدينة المنورة في موسم الحج. 

للنبي ومعاهدته بفرض الحماية  فقد شكل اعتناق أهل يثرب للإسلام، وبيعتهم 

لهم على نحو ما يحمون أهلهم وأولادهم، إعلاناً عن تحوُّلٍ جديدٍ في تاريخ دعوة 

نصر  يذهب  أيضًا)2).  القرآني  النصّ  وفي حركة  وآله،  عليه  الله  الأكرم صلى  النبي 

حامد أبو زيد في دراسة الآيات وتقسمها إلى آياتٍ مكيةٍ ومدنيةٍ إلى الاعتقاد بأنّ 

هذا التقسيم لم يكن مجردَ تقسيمٍ مكانيٍّ، وإنّما هو تقسيمٌ زمنيٌّ ناظرٌ إلى مرحلتين 

تاريخيتين في تكوّن الدين الإسلامي والقرآن الكريم.

جدوائية أسباب النزول في فهم تبلور القرآن الكريم

زعم نصر حامد أبو زيد أنّ النصوص الدينية غيُر منفصلةٍ عن البنية الثقافية 

تبلور  وكيفية  وأسباب  ماهية  عن  تبحث  أنْ  قبل  الرؤية  هذه  إنّ  لها.  المكوّنة 

القرآن الكريم، تسعى إلى العثور على حل لأساليب التعاطي مع النصوص في أزمنةٍ 

النص. ومن هنا فإنّ هاجس الاهتمام بسياق الآيات، يعني  تبلوُر  مغايرةٍ لعصر 

)))- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 77.

)2)- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، صص 76-78.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 60

إظهار السياق المعرفي لعصر النزول وسلب الاعتبار عن مثل هذا السياق في فهم 

أبو  أنّ نصر حامد  النظرة  الدينية. يؤيدّ هذه  اللاحقة للنصوص  وتفسير الأجيال 

أنّ  ويدّعي  القرآن،  تكوين  الثقافية وسياق  البنية  إلى  الالتفات  يرى ضرورة  زيد 

المفسين قد تجاهلوا ذلك على طول التاريخ، وأنّ هذا التجاهل للسياق، يشكّل 

مانعًا أساسيًّا يحول دون فهم النص طوال التاريخ))). ومن هنا فإنهّ يرى أنّ على 

المفسّ أنْ يحُيط علمًا بأحداث أسباب نزول الآيات لفهم معاني القرآن الكريم)2). 

يدّعي نصر حامد أبو زيد أنّ الخطاب الديني يستند في ترسيخ سلطة النصوص 

الدينية إلى ثلاث آياتٍ في سورة المائدة؛ ليقول أنّ سيطرة النصوص كامنةٌ في جوهر 

الإسلام، وهذه الآيات الثلاثة هي كالآتي: الآية الرابعة والأربعون، والآية الخامسة 

والأربعون، والآية السابعة والأربعون.

ذهب نصر حامد أبو زيد في نقد هذه الاستفادة من آيات القرآن إلى الاعتقاد بأنّ 

الاستدلال بهذه الآيات بشأن سيادة القانون الإلهي في نظام الحياة، يعني فصل هذه 

الآيات عن آياتٍ أخرى مرتبطةٍ بها وتنتظم معها في سياقٍ واحدٍ. فإن السياق الداخلي 

للآيات من الآية الحادية والأربعين إلى الآية الخمسين يثُبت أنهّا متصلةٌ بعضها ببعض 

في سياقٍ واحدٍ. ومن خلال تأويل هذه الآيات وحملها على سيطرة النص، ينفرط 

عقد وحدة السياق القائم بين هذه الآيات، من قبيل فصل قوله تعالى: لاَ تقَْرَبُوا 

لَاةَ ))) عن الآيات الأخرى المتصلة بها. يزعم نصر حامد أبو زيد أنّ ترسيخ دعائم  الصَّ

سلطة النص والتأسيس لأساليب الحياة على أساس معطيات النص، يمثلّ الدليل الأول 

للاتجاه التقليدي لتجاهل السياق في الاستدلال بهذه الآيات.

)))- نصر حامد أبو زيد، النص السلطة الحقيقة، ص 92 و22).

)2)- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 95 ـ 97، و))) ـ 59)، 2000 م.

)))- النساء: من الآية رقم: )4.



61 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

كما ذهب نصر حامد أبو زيد ـ في مناقشة الرؤية الفقهية لآيات القرآن الكريم 

ـ إلى الادعاء بأنّ الاتجاه الفقهي في الاستدلال بآيات الفعل يحكم الخاص بالحكم بين 

الطرفين المتخاصمين في باب القضاء فقط، وتعميمه بحيث يشمل الحكم السياسي 

ين للقرآن أيضًا. أيضًا، ناشئٌ بدوره من تجاهل السياق من قِبل الفقهاء والمفسِّ

الناسخ والمنسوخ في بعض آيات القرآن الكريم

يرى نصر حامد أبو زيد أنّ الاختلاف حول تحديد الآيات الناسخة والمنسوخة 

يقول  وهو  الاعتبار.  بنظر  أخذه  السياق وضرورة  أهمية  على  آخرَ  دليلًا  يشكّل 

بأنّ هذه المسألة تنشأ من طبيعة النزول التدريجي لآيات القرآن الكريم، ويدّعي 

الموجود بين  القرآني  النص  الراهن في  الترتيب  أنّ  إلى  يلتفت  أنْ  الباحث  أنّ على 

أيدينا، هو مجردُّ ترتيبٍ في التلاوة))). وعليه فإنهّ من الممكن أنْ تختفي الكثير من 

السياقات الجزئية والداخلية لنص القرآن، ولذلك من الضروري للباحث أن يتناول 

قراءتها  وإعادة  والمنسوخ،  والناسخ  النزول  بأسباب  المرتبطة  والنصوص  الروايات 

برؤيةٍ تاريخيةٍ ناقدةٍ.

إنما يرى نصر حامد أبو زيد ضرورة الاستناد إلى مقولة الناسخ والمنسوخ عندما 

بين  الوهمي  التناقض  حلّ  أمام  الحيرة  موقف  للقرآن  والمفسون  الفقهاء  يقف 

النقطة  يلتفتوا إلى هذه  العلماء والمفسين لم  إنّ هؤلاء  الآيات. وبعبارةٍ أخرى: 

البسيطة والواضحة، وهي أنّ الترتيب الراهن لآيات القرآن الكريم إنما هو ترتيبٌ 

للتلاوة فقط، ولا يبيّن السياق الرئيس للآيات، ومن هنا نشأ وهم التناقض. في حين 

أنّ العودة إلى السياق التاريخي لأسباب النزول، يزيل هذا التناقض الوهمي. ويرى 

)))- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 59) ـ 60).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 62

نصر حامد أبو زيد أنّ إبدال آيةٍ مكان آيةٍ أخرى، وإبطال حكمٍ بحكمٍ آخرَ، في 

إطار ظاهرة النّسخ، تمثل أوضح دليلٍ على وجود التعاطي بين النصّ والواقع))). 

نقد ومناقشة نظرية دور السياق والنزول التدريجي

التوصّل إلى نظريةٍ جامعةٍ في حقل  أبو زيد إلى استحالة  يذهب نصر حامد 

أسلوب التفسير دون دراسة ارتباط النص بالسياق)2)، إلاّ أنّ أهمية هذا الجانب 

في نظريته من الوضوح والظهور بحيث يمكن تسمية آرائه حولها بوصفها واحدةً 

من النظريات المعرفية لنصر حامد أبو زيد في ما يتعلق بالقرآن الكريم. لقد عمد 

الكثير من منتقدي نصر حامد أبو زيد في ما يتعلق بمسألة دور السياق والنزول 

الإبستيمولوجية  الاتجاهات  انتقاداتهم على  تركيز  الكريم، إلى  للقرآن  التدريجي 

والمعرفية لنصر حامد أبو زيد وتوظيفاته المنهجية لهذه النظرية))).

إنّ أهم دليل يستند إليه نصر حامد أبو زيد في إبراز دور السياق التاريخي على 

حساب أسباب النزول في تبلور نصّ القرآن، تأكيده المتكرر لادعاء المستشرقين من 

أمثال جاك بيرك، حيث زعم ـ بعد ترجمته للقرآن الكريم إلى اللغة الفرنسية ـ أنّ 

القرآن الراهن عبارةٌ عن مجموعةٍ من الآيات والسور غير المتجانسة أو من الأجزاء 

المتفرقة، وقد أطلق على هذه الظاهرة مصطلح انعدام التجانس. وذهب نصر حامد 

أبو زيد إلى هذا الادعاء، قائلًا بصيغةٍ أخرى: لقد سعى العلماء بشكلٍ حثيثٍ إلى 

إثبات وجود تجانسٍ وانسجامٍ بين آيات وسور القرآن الكريم، وأنه لا يوجد أدنى 

)))- المصدر نفسه، ص 5)) ـ 7)).

)2)- قائمي نيا، علي رضا، بيولوژي نص نشانه شناسي وتفسير قرآن، ص 57).

)))- انظر على سبيل المثال: المصدر نفسه، ص 57) ـ )7).



63 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

الحاكم عليه))). وفي ما  الخارجي  السياق  الداخلي للنص وبين  السياق  تعارضٍ بين 

يتعلق بنقد دلالة مكية ومدنية القرآن الكريم على وجود مرحلتين في تاريخ تكوين 

الإسلام من جهةٍ، والسعي إلى اختلاق ثنائيةٍ كاذبةٍ من قبيل: القرآن المكي والقرآن 

المدني من جهةٍ أخری، لإثبات تدخّل الشرائط والظروف التاريخية على تبلور القرآن 

الكريم، يجب القول: إن تقسيم القرآن على أساس هذه الثنائية، يدفع المخاطب إلى 

تقسيم الآيات وإدراجها ضمن الآيات المكية أو الآيات المدنية. وحيث يذهب نصر 

حامد أبو زيد إلى الاعتقاد بأنّ المعيار الأسلوبي هو الأساس في التقسيم، فإننا نجد 

أسلوب الآيات المدنية في بعض الآيات المكية، والعكس صحيح أيضًا.

على الرغم من أنّ الكثير من الأحكام الإلهية في القرآن الكريم ذاتُ صلةٍ بثقافة 

عصر النزول، إلّا أن هذه الأحكام لا تقف عند ثقافة العصر الجاهلي، بل تذهب 

إلى أبعدَ من دائرة ذلك العصر. إنّ الثقافة الجاهلية ذاتُ خصائصَ متمیزةٍ بها، وإنّ 

بعض الآيات القرآنية ترتبط بهذه الثقافة تبعًا لذلك، بيد أنّ ارتباط القرآن بهذه 

الثقافة ليس صدًى للظرفيات الواقعية لهذه الثقافة، وإنما هو تابعٌ لخصائص تلك 

الثقافة، وعليه كلما تجددت هذه الخصائص، عادت الحياة إلى تلك الأحكام أيضًا. 

وبعبارةٍ أخرى: إنّ هذه الخصائص ليست لزمنٍ دون زمنٍ، وإنّما هي قابلةٌ للتكرار 

في كلِّ مجتمعٍ وفي كلِّ عصٍر. وما دام هناك كائنٌ اسمه الإنسان، صانع المجتمعات 

البشرية، يمكن لمثل هذه الخصائص أنْ تظهر في كلِّ مجتمعٍ حتى وإنْ كان مدنيًّا. 

والمهمّ في البيْن هو اكتشاف توفرّ هذه الخصائص في مجتمعٍ، حيث يجب الحيلولة 

لٍ ما يعمل على تخريبها، بواسطة الطرق الوحيانية والعقلانية. دون تدخُّ

وبعبارةٍ أخرى: على الرغم من أن تأييد أو ردّ الأساليب الاجتماعية والاقتصادية 

)))- نصر حامد أبو زيد، النص السلطة الحقيقة، ص 04) ـ 05).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 64

والثقافية لمجتمع عصر النزول من قِبل الله تعالى على ما هو موجودٌ في القرآن 

القرآن  تأثرّ  تعني  الرواية لا  أنّ هذه  إلّا  العصر،  لثقافة ذلك  مرآةً  الكريم، يمثلّ 

بثقافة ذلك العصر، بل إنها تعبّر عن قوّة تأثير هذا النص المقدّس في تغيير الثقافة 

الجاهلية في عصر النزول.

إنّ رواية القرآن عن مختلف المجتمعات البشرية ابتداءً من مجتمع سيدنا آدم 

عليه السلام إلى أحداث عصر النبي الأكرم صلى الله عليه وآله، تشير إلى أنّ الشارع 

المقدس في الإسلام إنما يهتم بنموذجٍ خاصٍّ من الحياة الاجتماعية، إن تم جعله 

النبي آدم، وانتقاد بعض سلوكية  معيارًا سوف يعمل على تخطئة مجتمع عصر 

المنافقين والمشركين والكافرين في عصر خاتم الأنبياء. إنّ هذه الحقائق التاريخية 

المسجّلة في القرآن ليست ذاتَ قيمةٍ تاريخيةٍ فحسب، بل هي تثبت أيضًا أنهّ ما 

دام للإنسان حياةٌ اجتماعيةٌ في الوجود، فمن الممكن أنْ ینحرف عن أسلوب الحياة 

هذا  تكرّر  كلما  وعليه  وكماله.  سعادته  إلى  يؤدي  أنْ  شأنه  من  والذي  المطلوبة 

الانحراف في كلِّ عصٍر ومِصٍر آخرَ غيرِ عصِر ومكانِ النزول، يكون للحكم الموجود في 

القرآن الكريم مرجعيةٌ معرفيةٌ وإصلاحيةٌ، وإنّ تعهّد المؤمنين بالنسبة إلى القرآن 

يحكي عن أنّ لآيات القرآن أساسًا معرفيًّا.

فكرة  أساس  على  بالسياق  الاهتمام  حول  يتمحور  النظرية  من  الثاني  الجزء 

الأكرم  النبي  تقع حادثةٌ في عصر  أنْ  النزول  المراد من سبب  إنّ  النزول.  أسباب 

الحادثة  تلك  بشأن  آيةٌ  فتنزل  يطُرح عليه سؤال؛  أو  وآله وسلمّ  الله عليه  صلى 

أو جواباً عن ذلك السؤال؛ وعليه تكون تلك الحادثة أو هذا الجواب سبباً لنزول 

هذه الآية. إنّ غاية نصر حامد أبو زيد من الخوض في هذه المسألة، هي مواصلة 



65 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

التقليد السائد في فقه أهل السنة، في سعيٍ منهم إلى اكتشاف مقاصد الشريعة))). 

بيد أن الاتجاه الراديكالي والعقلي قد أدى إلى جنوح البحث عن أسباب النزول 

إلى الاعتقاد بتاريخية ومرحلية آيات القرآن الكريم، واهتمام أمثال نصر حامد أبو 

زيد في مقام جاعل المقصد بجعل مقاصد الشريعة. ولكن من الواضح أنّ هذا لا 

يشمل جميع الآيات، وأنّ معرفة أسباب النزول إنما تجعل الإنسان عالماً ـ إلى حدٍّ 

ما ـ بمورد النزول والمضمون الذي نزلت الآية بشأنه)2).

في  النزول  أسباب  روايات  عدد  بأن  التأكيد  إلى  الطباطبائي  العلامة  يذهب 

مصادر أهل السنة تصل إلى عدّة آلاف روايةٍ، في حين أنهّا في مصادر الشيعة أقل 

من مئةِ روايةٍ. إنّ هذا الاختلاف الملحوظ في حجم روايات أسباب النزول عند أهل 

السنة دفع نصر حامد أبو زيد إلى الادعاء بأنه قلما يمكن العثور على آيةٍ نزلت 

))). وبطبيعة الحال فإنّ هذا الكلام منه لا ينسجم 
ابتداءً ومن دون سببٍ خارجيٍّ

ـ في الحدّ الأدنى ـ مع المبنى المعرفي للقرآن عند الشيعة.

إلى  النزول  أسباب  إلى  بالنظر  القرآن  آيات  تقسيم  يمكن  تقدم  ما  ضوء  وفي 

والآيات   ، خاصٍّ بسببٍ  ارتباطٌ  لها  يكون  أن  دون  ابتداءً  النازلة  الآيات  قسمين: 

الآيات هي من  الكثير من  إنّ  أسبابٍ خاصةٍ.  أو  لسببٍ  تبعًا  تنزل  التي  الأخرى 

القسم الأول، بمعنى أنها لم تنزل بوصفها جواباً عن سؤالٍ، ولا صدى لحادثةٍ خاصّةٍ، 

 . بل من أجل البيان الابتدائي المستقل للعقائد الأصلية أو لهداية الناس بشكلٍ عامٍّ

إلّا  القرآن.  آيات  جميع  إلى  النزول  أسباب  عن  البحث  تعميم  يمكن  فلا  وعليه 

)))- نصر حامد أبو زيد، معناي متن (مفهوم النص)، ص 90).

)2)- الطباطبائي، ص 8))، 88)) هـ ش.

)))- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 79).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 66

ا في ما يتعلقّ بهذا البحث، نجد  أنّ نصر حامد أبو زيد حيث يتبنّى منهجًا خاصًّ

ارتباطها بأحداث  الكريم في  القرآن  تاريخية جميع آيات  اعتبار  منه إصرارًا على 

عصر النزول، والقول بقصْر مرجعيتها على عصر النزول، منتقدًا اعتبار ذلك مبنًى 

من قِبل الفقهاء في العثور على نموذجٍ للحياة الاجتماعية، تحت ذريعة الأصولية 

والتقليدية والحوار الديني وما إلى ذلك.

النص، هو  بسياق  الاهتمام  زيد في  أبو  إلى نصر حامد  بالنسبة  الثالث  الأمر 

القرآن،  بتاريخية نص  الاعتقاد  تداعيات  إنّ  الناسخ والمنسوخ.  ثنائية  الخوض في 

والواقع،  النص  بين  المتواصل  والجدل  النزول،  عصر  وظروف  بثقافة  وتأثرّه 

المتعاطين معه في عصر  الأفراد  إلى مصالح  النص  قِبل  من  الانفعالية  والاستجابة 

النزول، أدى إلى تحوّل ظاهرة النسخ عند نصر حامد أبو زيد إلى أداة لإثبات التمايز 

التمايز الذي شكّل بالنسبة  الأنطولوجي بين الآيات المكية والآيات المدنية. وهو 

يذهب  الكتاب، حيث  هذا  والسور في  الآيات  انسجام  وعدم  لتعارض  مؤيِّدًا  له 

النسخ  لظاهرة  الحقيقي  المعنى  فهم  باستحالة  الاعتقاد  إلى  زيد  أبو  نصر حامد 

دون ملاحظة أسباب النزول وأخذ السياق التاريخي لتبلور النصّ بنظر الاعتبار))). 

إنّ هذه المسألة تعبّر عن عجزه عن الجمع بين الاعتقاد بوجود النص القرآني على 

كيفيته الراهنة في اللوح المحفوظ، والاعتقاد بنسخ بعض آيات القرآن الكريم)2). 

لقد اعتبر نصر حامد أبو زيد أن النسخ من لوازم التغيّر والتحوّل في أوضاع المجتمع 

تاريخية ومرحلية  ادعاء  إلى  الأوضاع، ومن هنا ذهب  بتلك  الديني  النص  وتأثر 

آيات القرآن الكريم. يزعم نصر حامد أبو زيد أنّ هذه الظاهرة تمثلّ سؤالًا جوهريًّا 

)))- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 22) ـ )2).

)2)- بورروستائي، ص 249، )9)) هـ ش.



67 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

برسم الخطاب الديني السائد، وهو ما يتم التهربّ من الإجابة عنه. كيف يمكن 

الجمع بين ظاهرة نسخ وتغيير وتعديل النص القرآني وبين الاعتقاد السائد والحاكم 

الذي يعتقد بالوجود الأزلي للقرآن في اللوح المحفوظ؟

إن للغفلة غير المقصودة المتعمّدة لنصر حامد أبو زيد وجهين؛ حيث يعتقد في 

البداية أن نسخ الحكم يعني مرحلية آيات الأحكام، وأن جدوائيتها مقيدة بتلك 

آيات  اعتبار  ينبغي  ولا  النزول،  عصر  في  المتحققة  والظاهرة  التاريخية  الشرائط 

الأحكام أساسًا للأحكام الاجتماعية ـ السياسية دائماً وفي جميع الظروف والشرائط 

الزمانية والمكانية. إنّ هذا النوع من الاستدلال يذكّرنا بالإشكال الذي طرحه الغزالي 

على ابن سينا في بيان العلم الإلهي الكلي والجزئي، ونسبة علم الأنبياء له في مسائل 

العالم، وهو الإشكال الذي قال الغزالي في هامشه:

إنّ أحداث وحقائق العالم لا متناهيةٌ، فلو أنّ الأنبياء كانوا بتأثيرٍ من النفس 

التي تحدث  وتلك  الماضي  التي وقعت في  الأحداث  تلك  بجميع  عالمِين  الفلكية 

اللامتناهية  والأمور  المتناهية  الأمور  اجتماع  إشكال  سَيَردِ  والمستقبل،  الحاضر  في 

بالفعل، وإذا لم يكونوا عالمين بها، فإنّ علم الأنبياء بأحداث الماضي والمستقبل لن 

يكون مأخوذًا من النفس الفلكية))).

ولذلك يتماهى نصر حامد أبو زيد مع الغزالي ـ ولكن بصيغةٍ أخرى ـ بعد ردّه 

هذا النوع من الاجتماع، ويقول بأنّ علم النبي الأكرم صلى الله عليه وآله وسلم 

ـ سواءً في المسائل الكلية أو المسائل الجزئية ـ محدودٌ بالشرائط الزمانية والمكانية 

لعصره، وأنّ ظاهرة النسخ تمثلّ بدورها شاهدًا على هذا المدّعى أيضًا.

)))- الغزالي، أبو حامد، تهافت الفلاسفة، ص )8).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 68

إلى  ناظر  فهو  النسخ  لظاهرة  زيد  أبو  حامد  نصر  تناول  في  الثاني  الوجه  أما 

ظاهرة  أن  زيد  أبو  حامد  يزعم نصر  الكريم))).  القرآن  تفسير  وتاريخ  المفسين 

النسخ وتبلور الأدبيات حولها، إنما هو ناشئٌ عن سعي المفسين القائم على إخفاء 

بعد  ـ  التيار  هذا  ادّعى  حيث  القرآنية؛  والسور  الآيات  في  الموجودة  التناقضات 

تحوّل الوحي إلى نصٍّ مكتوبٍ ـ استحالة التناقض في القرآن، ويجب أن يكون النص 

القرآني خاليًا من التناقض. فإذا كان هذا جائزاً في حق الإنسان، فإنه لا يجوز في 

حق الله تعالى الذي يتصف بالعلم المطلق، بل إن الذي يسُمّى في القرآن منسوخًا 

يعني انتهاء فترة الحكم، ولكننا حيث تصورنا منذ البداية أنه حكمٌ دائمُ، نعتبره 

بعد التغيير منسوخًا، وكذلك الأمر بالنسبة إلى النسخ بمعنى البداء والخطأ والندم، 

فهو بدوره باطلٌ ومستحيلٌ على الله سبحانه وتعالى.

التعاطي بين النص والواقع

القرآن  آيات  تبلور  في  السياق  ودور  الوحيانية  التجربة  بحث  دراسة  بعد 

باب  زيد في  أبو  نظرية نصر حامد  الثالثة لمعالم  الخطوة  تتحقق  الكريم، سوف 

ماهية القرآن الكريم، من خلال الخوض في أهمية التعاطي بين النص والواقع. وفي 

ما يلي ندخل في بيان أهم أدلة نصر حامد أبو زيد في هذا الشأن.

تاريخية القرآن: نموذج التعاطي بين النص والواقع

يذهب نصر حامد أبو زيد إلى القول بأنّ جوهر دعوة الإسلام يقوم على 

الفكرية،  الدائرة  العقل في  أساس  يقوم على  تأسيس مجتمعٍ  إلى  السعي 

والعدالة في حقل السلوك الاجتماعي. إنّ فاعلية وحضور العقل والعدل 

)))- نصر حامد أبو زيد، الخطاب والتأويل، ص 259.



69 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

في المجتمع يقع على طرف نقيض الجهل والظلم. يذهب نصر حامد أبو زيد إلى 

الاعتقاد بأن الوحي الإلهي في عصر النزول يتكفّل ببيان انتقال المجتمع من الجهل 

والظلم إلى المستوى المطلوب من العقل والعدل.

يرى أبو زيد أن الآفة إنما تظهر عندما يعتقد تيارٌ بمطلوبية آلياته وأدواته في 

الأزمنة والأمكنة الأخرى. وقد اصطلح على هذا التيار بـ الخطاب الديني، ورأى أنّ 

حصيلة هذا التيار هي الحرص على نفي أيِّ تعارضٍ يمكن أنْ ينشأ بحكم حركة 

الواقع المستمر وثبات النصوص))). لقد عمد نصر حامد أبو زيد إلى دراسة هذه 

المسألة في إطار الجدل الكلامي الدائر بين التيارات الكلامية حول مسألة حدوث أو 

قِدم القرآن الكريم. وقد ذهب نصر حامد أبو زيد إلى الاعتقاد بأنّ التيار المسمّى 

بالخطاب الديني هو حصيلةُ رؤيةٍ في الحضارة الإسلامية تعتبر اللغة هبةً إلهيةً، 

ويرى أنّ الظاهر والقالب الإنساني للوحي المتمثل باللغة لا يحتوي إلا على القدر 

تعتبر  البين  في  الكريم  القرآن  نصّ  تاريخية  فكرة  أن  بيد  الأهمية)2).  من  القليل 

واحدةً من أهم مدّعيات الخطاب المؤيد للتجديد في الفكر الإسلامي.

إنّ تاريخية النصر لا تقتصر عند نصر حامد أبو زيد على معنى العلم بأسباب 

النزول أو علم الناسخ والمنسوخ أو سائر العلوم القرآنية))). بل إنّ تاريخية نص 

القرآن الكريم من وجهة نظر نصر حامد أبو زيد تعني تاريخية العرض المفهومي 

إنّ  خلاله.  من  ومضامينها  محتوياتها  بيان  على  الدينية  النصوص  تعمل  الذي 

الدينية  النصوص  تبلورت  التي  اللغة  لتاريخية  طبيعياً  نتاجاً  تمثل  المسألة  هذه 

)))- نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص )0).

)2)- نصر حامد أبو زيد، إشكاليات القراءة وآليات التأويل، ص 29).

)))- لقد تحدّث نصر حامد أبو زيد حول هذه المقولات في كتابه )مفهوم النص) بالتفصيل. مفهوم النص، ص 

76 ـ 86.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 70

على أساسها))). يرى نصر حامد أبو زيد أن المفسّ مضطر إلى التعرفّ على الواقع 

المحيط بعصر تبلور النص إذا أراد أن يفهم الدلالات الموجودة في النص)2).

العلاقة بين النص والثقافة بمثابة الظرف والمظروف

من خلال اتخاذ المنهج البنيوي في اللغة، تخضع النصوص اللغوية لإحاطة البنية 

الاجتماعية للمجتمع))). لقد أدّت هذه الرؤية بنصر حامد أبو زيد إلى اعتبار حصرية 

إمكان دراسة النص من خلال لغة الثقافة بوصفها أمراً علميًّا ومعقولًا، واعتبار سائر 

اعتماد  الحالة يجب  علميةٍ ولا معقولةٍ)4). وفي هذه  غيَر  الأخرى  الدراسة  أساليب 

مدخل الثقافة لفهم محتوى النص، ومنح الحق لجميع الأجيال في الارتباط به. وفي 

هذه الحالة يغدو الكشف عن باطن النص أهم من الكشف عن ظاهره، وهذا بدوره 

إنّما يكتسب الموضوعية بما يتناسب مع المتغيرات في كلِّ جيلٍ وتظهير دور العقل أيضًا. 

نقد ودراسة نظرية التعاطي بين النص والواقع

بين  التعاطي  زيد في دراسة  أبو  يرد على نصر حامد  أسلوبيٍّ  إشكالٍ  أهمّ  إنّ 

النص والواقع، يكمن في أنه في البداية يعمد إلى تقليل أسلوب الدراسة العلمية 

لنص القرآن إلى الدراسات الأدبية واللغوية)5)، وبعد ذلك لا يحدّد معيارًا أسلوبيًّا 

المحيط  الواقع  مع  التعاطي  إنّ  والواقع.  النص  بين  والتأثر  التأثير  حجم  لتعيين 

الثقافة  النص بحثٌ، واعتبارَ  العناصر الأخرى لفهم  الكثير من  بالنص إلى جانب 

)))- نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص 8)).

)2)- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 97.

)))- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 69 و84.

)4)- حرب، علي، نقد النص، ص 208، المركز الثقافي العربي، ط 6، 5)20 م.

)5)- حرب، علي، نقد النص، ص 208.



71 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

والواقع المحيط بوصفه المدخلَ الوحيدَ لفهم النص بحثٌ آخرُ. حيث يذهب نصر 

حامد أبو زيد، من خلال تبنّي أساليب النقد الأدبي الموجودة، إذْ يقول في الأساس 

بالنسبة  الكريم  القرآن  مفهومية  إلى رفض عرض  الوحيانية،  اللغة  واقعية  بعدم 

إلى مقولاتٍ من سنخ عالم الغيب، من قبيل: الجنة والجحيم والجن وما إلى ذلك، 

واعتبر تصوير هذا النوع من المفاهيم في القرآن الكريم بدايةَ مسارٍ يجب تسميته 

أسلمة الثقافة الجاهلية في عصر النزول.

وفي هذا الشأن يمكن طرح هذا السؤال القائل: ما هي الضرورة التي دعت 

الله تعالى ـ في مسار الوحي إلى النبي الأكرم وخاتم الأنبياء ـ إلى تصحيح الاعتقاد 

الخاطئ للناس في ذلك العصر بـالجن والشيطان وما إلى ذلك، بل ويعمل في بعض 

كان  فإذا  وكافرين؟  مؤمنين  إلى  وتصنيفهم  الإسلام،  إلى  الجن  دعوة  على  الآيات 

لاعتقاد الناس بالجن دورٌ في أهداف النبي والإسلام، كان بإمكانه في الحد الأدنى أن 

يكتفي بمجرد الإشارة التي نجدها في تقريره عن عقيدة الناس بالسماوات السبع، 

دون الخوض في عملية التبويب وتقرير المفاوضات السية معهم في سورة الجن. 

وهناك من تساءَل بحقٍّ قائلًا: إذا سلمّنا بوجود الجن في القرآن الكريم بوصفه 

الذين  الملائكة  النبي، فكيف يمكن توصيف وجود  لثقافة عصر  صدًى وانعكاسًا 

يمثلون قوام تبلور القرآن الكريم بوصفهم وسائطَ نزوله من عالم اللاهوت إلى عالم 

الناسوت؟ وبالتالي فإنّ ملاحظة محدودية الأطر والقوالب اللغوية في بيان الحقائق 

ما بعد الطبيعية لا تمهّد الأرضية إلى قولنا بالتعامل والتعاطي الكامل بين النص 

والواقع وتأثر القرآن بالواقع))).

الفارسية:  اللغة  محمد وآيات خدا: قرآن وآينده اسلام، ترجمته إلى  )))- نصر حامد أبو زيد وهلال سزكين، 

فرنودفر، ص 78). فريدة 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 72

مفهوم وماهية نصّ القرآن الكريم

بعد بيان الماهية التجريبية للوحي، وتأثير السياق على بلورة القرآن، وتعاطي 

الحلقة  يمثلّ  الكريم  القرآن  ماهية  في  التأمّل  فإنّ  به،  المحيط  الواقع  مع  النص 

الأخيرة من نظرية نصر حامد أبو زيد بشأن المعرفة القرآنية.

التيارات مع نص  تعرضّ نصر حامد أبو زيد في بعض كتبه لمواجهة مختلف 

القرآن الكريم))). يذهب نصر حامد أبو زيد إلى الاعتقاد بأنّ النص القرآني نتاجٌ 

ا ثقافيًّا هو تبلور القرآن الكريم بما يتناسب مع لغة وثقافة  ثقافيٌّ. ومعنى كونه نصًّ

عصر النزول. وفي هذه الحالة لا يعود هناك تعارضٌ ملحوظٌ بين تحليل نصِّ القرآن 

من خلال فهم الثقافة واللغة التي تبلور في أحضانها مع الإيمان بأنّ للقرآن مصدرًا 

إلهيًّا)2). يرى نصر حامد أبو زيد إمكانية دراسة مستويات الحديث عن النص من 

خلال ثلاثة مستوياتٍ، إذْ يقول:

»تعُطى الأولوية عند مناقشة النصوص الدينية للحديث عن الله ـ عزّ 

وجل ـ قائل النص، ثم يلي ذلك الحديث عن النبي المستقبل الأول للنص، 

والمكي  النزول،  أسباب  عناوين  تحت  الواقع  عن  الحديث  ذلك  يلي  ثم 

والمدني، والناسخ والمنسوخ«(3).

القرآنية حول  النقاش محتدم على الدوام بين علماء العلوم  أنّ  يرى أبو زيد 

قوله  إلى  استناده  على  وبناءً  الجمع)4)؟  أو  القراءة  يعني  النص  كان  إذا  ما 

)))- انظر على سبيل المثال: نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 2) ـ 4).

)2)- المصدر نفسه، ص 24.

)))- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 26.

)4)- المصدر نفسه، ص 52 ـ 54.



73 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

تعالى: إنَِّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرآْنَهَُ * فَإِذَا قَرَأنْاَهُ فَاتَّبِعْ قُرآْنَهَُ )))، فإنّ النص يعني 

القراءة والتلاوة. لقد عمل أبو زيد من خلال هذا التفسير اللغوي إلى التأسيس 

التسمية  القرآني في إطلاقه هذه  النص  بأنّ  النصوص، وقال  لهرمنيوطيقا في فهم 

على نفسه، فإنه ينتسب إلى الثقافة التابعة لثقافة عصره، وأنهّ متأثِّر بهذه الثقافة. 

ويجب أنْ تبدأ انطلاقة قراءة النص من الإطار الثقافي المحيط بأفق القارئ الأول)2).

نصر حامد أبو زيد وطبيعة الكلام الإلهي

لا يفتأ نصر حامد أبو زيد في كتابه يشير إلى الاختلاف المحتدم بين الأشاعرة 

والمعتزلة بشأن حدوث وقِدم كلام الله، وهو في ذلك ينتصر لرؤية المعتزلة أبدًا. 

وهو إنّما يرى المعتزلة في صفّه لسببين، وهما:

أ ـ توظيف الأصول العقلانية في فهم القرآن الكريم.

ب ـ اعتقاد المعتزلة بحدوث كلام الله والقول بأنه مخلوقٌ.

وانتصاره  وقدمه  القرآن  حدوث  لمسألة  طرحه  يكون  الناحية  هذه  ومن 

نظرية منسجمةٌ مع سائر  القرآن  القول بحدوث وخلق  لأنّ  للمعتزلة مفهومًا؛ 

وحدوثه  القرآن  خلق  أنّ  يرى  إنه  القرآن.  نصّ  بشأن  زيد  أبو  حامد  نصر  آراء 

البشرية  الثقافية  النصوص  لسائر  القرآن  وسنخية  تشابه  لنظرية  أساسًا  يشكّل 

التي لا يكون تكوينها منفصلًا عن الثقافة. وعلى هذا الأساس فإن انتماء القرآن 

توظيف  أمام  الطريق  يفتح  الإسلام،  وصدر  الجاهلي  العصر  ثقافة  إلى  الكريم 

الأدوات البشرية في المعرفة. وعلى هذا الأساس فإنه ينتقد نظرية أولئك الذين 

)))- القيامة: 7) ـ 8).

)2)- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 82).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 74

بين  العلاقة  ويتجاهلون  الدينية،  النصوص  التاريخية حول  الرؤية  إلى  يفتقرون 

النص والواقع))).

الاعتزالي في توظيف  الموقف  اتخاذ  ـ من خلال  أبو زيد  »فيعمد نصر حامد 

قول  بأن  الاعتقاد  إلى  ذهب  فقد  القرآن.  بشأن  الأشاعرة  رأي  نقد  إلى  ـ  العقل 

الأشاعرة في ماهية القرآن ينطوي على نتيجتين هامتين ورئيستين، الأولى: إنّ هؤلاء 

ا  قد بالغوا في قداسة القرآن، وجعلوا من النص اللغوي المستدل والقابل للفهم نصًّ

صوريًّا. والنتيجة الثانية التي تترتب على هذا الرأي الاعتقاد بعمق دلالة وتعدّد 

مع  منسجمةً  تكون  أنْ  يجب  والمعنى  الدلالة  لأنّ  النص؛  لهذا  المعنوية  المراتب 

الكلام الإلهي النفسي والقديم من جهةٍ، وأنْ تكون منسجمةً من جهةٍ أخرى مع 

كثرة الحروف الأزلية للقرآن الكريم«)2).

نقد ومناقشة آراء نصر حامد أبو زيد في ماهية القرآن الكريم

ذهب بعض الناقدين في ما يتعلق بإعادة قراءة آراء نصر حامد أبو زيد بشأن 

ماهية القرآن الكريم، إلى الاعتقاد بأنهّ لا يسعى إلى تقديم مفهومٍ عن النص، بل 

هو يسعى بشكل رئيس إلى تقديم قراءةٍ جديدةٍ لمضمون كتابي الإتقان في علوم 

فإنّ  الأساس  للزركشي))). وعلى هذا  القرآن  للسيوطي، والبرهان في علوم  القرآن 

المخاطب بآراء نصر حامد أبو زيد في باب مفهوم النص لا يهُدى إلى فهم ذات 

النص، وإنما يتعرفّ على فهم جانب خاصٍّ من النص.

)))- نصر حامد أبو زيد، النص السلطة الحقيقة، ص 65 و72؛ نقد الخطاب الديني، ص 202؛ إشكاليات القراءة 

وآليات التأويل، ص 29)؛ فلسفة التأويل، ص).

)2)- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص: دراسة في علوم القرآن، ص 54.

)))- عصفور، جابر، مفهوم النص والاعتزال المعاصر، مجلة إبداع، مارس، )99) م.



75 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

حدوث النص القرآني وتبعات ذلك

مسألة  إلى  السلام  عليهم  البيت  أهل  عن  المأثورة  الروايات  بعض  تعرضّت 

الخوض  من  أصحابهم  يحذرون  الشيعة  أئمة  كان  فقد  الله.  كلام  وقِدَم  حدوث 

في هذا البحث المثير للتفرقة؛ لأنهّ قبل أن يكون بحثاً كلاميًّا وعقائديًّا يهدف إلى 

العثور على الحقيقة، كان ينطوي على صبغةٍ سياسيةٍ، وكان كلُّ واحدٍ من الطرفين 

المتنازعين يتخذه ذريعةً للإيقاع بالآخر. من ذلك على سبيل المثال أنّ الإمام الهادي 

عليه السلام كتب إلى بعض شيعته قائلًا: 

»وليس الخالق إلا الله عزّ وجل وما سواه مخلوقٌ، والقرآن الكريم 

كلام الله، لا تجعل له اسمًا من عندك؛ فتكون من الضالين«(1).

ومن هنا فإنّ الرأي الصحيح الذي أيدّه أئمة الدين عليهم السلام، واتفقت عليه 

كلمة المتكلمين الشيعة، هو أن الكلام الإلهي حادثٌ، وأنّ التكلمّ الإلهي ـ خلافاً 

للتكلمّ الإنساني ـ غنيٌّ عن استخدام أيّ أداةٍ أو آلةٍ.

بثقافة عصر  القرآن  تأثر  والقِدم يختلف عن بحث  الحدوث  أن بحث  يبدو 

كان  ولذلك  المتقدمة،  العصور  في  له  التطرقّ  يتم  لم  البحث  هذا  وأنّ  النزول، 

ل  الأشاعرة والمعتزلة على السواء يعتبرون القرآن كلام الله وأنه في مأمنٍ من تدخُّ

العناصر غير الإلهية. إنّ اعتبار القرآن حادثاً ومخلوقاً لا يستلزم بالضرورة القول 

لا  العالم،  بخلق  يقول  الذي  أنّ  ذلك  على  والدليل  زيد،  أبو  حامد  نصر  قاله  بما 

يقول بالضرورة أنّ غير الله كان له يدٌ في خلق العالم. وخلافاً لرأي نصر حامد أبو 

القرآن  الملفوظ في  الكلام  الله تعالى، وأنّ  المعنى قديمٌ وأنهّ من  بأنّ  القائل  زيد 

)))- الصدوق، التوحيد، ص 222، النشر الإسلامي.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 76

إطار  ـ في  الجبار  عبد  القاضي  أمثال  المعتزلة من  للنبي، ذهب  حادثٌ ومخلوق 

إثبات أنّ ألفاظ القرآن الكريم حادثةٌ في قبال الفكر الأشعري القائل بقِدم المعاني 

الكريم  القرآن  ألفاظ  أن  إلا  كانت قديمةً،  المعاني وإن  بأن  القول  إلى  ـ  والألفاظ 

حادثةٌ ومخلوقةٌ. إن هذا الاعتقاد لا يستلزم بالضرورة القول بتاريخية القرآن. إذًا 

لا يمكن جعل القول بحدوث القرآن من حيث تأثُّرهُ بثقافة العصر في قبال القول 

بقِدم القرآن، بل إنّ هذا هو تفسير نصر حامد أبو زيد بشأن حدوث النص القرآني.

القرآن وكليته

لقد كان نصر حامد أبو زيد حتى الآن يقول باعتبار البُعد القيَمي للقرآن الذي 

هو في الحقيقة يمثل المستوى المعنوي، بل يراه ضروريًّا لحياة المعاصرين أيضًا. وفي 

هذه القيمَ يمكن لنا أنْ نسمع أصداءً للشمولية الحديثة. يرى أبو زيد أنّ الخطاب 

الأصلي للقرآن هو خطابٌ معنويٌ لآخر الزمان، دون أن تكون له أبعادٌ سياسيةٌ 

واجتماعيةٌ))).

تسجيل  إلى  عمد  قد  فإنهّ  عصره،  وأحداث  بثقافة  متأثراً  القرآن  كان  حيث 

بأسلوبٍ  معها  وتعاطى  له،  المعاصرة  والسياسية  والأخلاقية  الفكرية  الأحداث 

ومنهجيةٍ خاصةٍ. يرى نصر حامد أبو زيد أنّ أهم ميزةٍ لتسجيل هذه الأحداث 

إلى  بالنسبة  فائدةٍ  على  إنطوائها  في  تكمن  الكريم  القرآن  في  والمنضمة  العينية 

القصص  أو  بالتفاسير  الاستعانة  خلال  من  يستطيع  المؤرخ  أنّ  يرى  لأنه  المؤرّخ؛ 

المعيّنة أن يعمل على إعادة صياغة التيارات التي لا يمكن العثور عليها في المصادر 

الفارسية:  اللغة  محمد وآيات خدا: قرآن وآينده اسلام، ترجمته إلى  )))- نصر حامد أبو زيد وهلال سزكين، 

فرنودفر، ص 27). فريدة 



77 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

التاريخية أصلًا أو يمكن العثور عليها بشكلٍ ناقصٍ))). يرى نصر حامد أبو زيد أنّ 

قرُاّء القرآن على ثلاثة أقسامٍ، وهي كالآتي:

الآيات  ليفهموا كيفية قراءة  الكافي  التاريخي  العلم  المفتقرون إلى  القراّء  ـ   (

القرآنية في اللحظة الراهنة، أو يفهموا في الأساس ما هو الشيء الكامن وراء هذه 

البيانات الجزئية.

2 ـ القراّء الذين يسيرون على خطى الغرب في الحكم على الإسلام وعلى النبي 

الأكرم صلى الله عليه وآله، وانتقاده على قيادته السياسية ـ العسكرية، ويخُطئّون 

القرآن الكريم بسبب اشتماله على هذه النزعة العسكرية والروح القتالية.

) ـ القراّء الذين ينظرون إلى القرآن الكريم بوصفه كلامًا إلهيًّا خالدًا، واعتبار 

ا دقيقًا لكلام الله. نصّه نصًّ

يذهب نصر حامد أبو زيد إلى القول بأن جميع هذه الأقسام الثلاثة تتجاهل 

حيوية القرآن.

ة
ُّ
ن السُّ

كما سبق أنْ ذكرنا فإنّ نصر حامد أبو زيد قد اتخذ المصادر المعرفية ـ التي 

الخام  الموادَّ  بوصفها  ـ  الإسلامية  المجتمعات  والتقنين في  للتشريع  أساسًا  شكّلت 

حياة  أسلوب  عن  إلينا  الواصلة  النصوص  فإنّ  هنا  ومن  الفكري.  مشروعه  في 

الكريم  القرآن  إلى جوار  نّة، تشكّل  السَّ يطُلق عليها مصطلح  والتي  الأكرم  النبي 

المعرفة  لـ نظرية  نقده  أبو زيد عليها في  يركّز نصر حامد  التي  الثانية  المرجعية 

)))- المصدر نفسه، ص 28).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 78

في الحضارة الإسلامية))). ولذلك لا تشتمل مواجهة نصر حامد أبو زيد على تناظرٍ 

نّة، وإنما يقوم كلُّ همّه على تحدّي  متكافئٍ مع المسائل والموضوعات القائمة على السُّ

الأولية مثل  الدينية  النصوص  قبيل  تقوم على مصادر من  التي  المعرفية  المنظومة 

نّة، المعتمدة لغاية بناء النظام الاجتماعي  القرآن، والنصوص الدينية الثانوية مثل السُّ

نّة على النحو المطروح حاليًّا  والسياسي والاقتصادي. يزعم نصر حامد أبو زيد أنّ السُّ

بين علماء الدين في الحضارة الإسلامية، قد أدّت إلى غلق الطريق أمام تقدّم المجتمعات 

الإسلامية. يرى نصر حامد أبو زيد أن مراده من التقدّم هو أخذ معطيات العقل 

البشري في مختلف مساحات المعرفة العلمية، وهي المسألة التي تستلزم ـ بزعمه ـ 

التعلمّ من الآخر الذي تعرفّنا عليه أول ما تعرفّنا معتدياً غازياً محتلاًّ لأراضينا مستغلاًّ 

ل التجدّد وثقافة التنمية الغربية، فإنّ السؤال الرئيس الذي  لأوطاننا)2). والآن بعد تأصُّ

يَمثلُ أمام نصر حامد أبو زيد يقول: كيف نحقق التقدّم دون أنْ نتخلّى عن التراث؟))). 

وحيث إن مواجهة نصر حامد أبو زيد مواجهةٌ أسلوبيةٌ ـ معرفيةٌ، فإنّ النقطة القصوى 

لنظريته في هذا الشأن تتمثل في تحدّيه لحجية السنة في التقنين والتشريع.

على الرغم من أنّ نصر حامد أبو زيد لا يتعرضّ بالنقد إلى اعتبار السنة في 

التي  الحيوية  المواضع  أكثر  أنّ  إلّا  قليلًا،  إلا  المسلمين  لحياة  الخصوصية  الدائرة 

هاجمها، كانت حيث تحقّق تدخّل السنة في المساحة العامة للمجتمع، من قبيل: 

الأنظمة السياسية والاقتصادية والثقافية. وعليه فإننّا سنعمل قبل كلِّ شيءٍ على 

إحصاء آرائه في حقل السنة، لننتقل بعد ذلك إلى مناقشتها ونقدها على أساس 

الأدلة الداخلية والخارجية لهذه الآراء.

)))- نصر حامد أبو زيد، الإمام الشافعي وتأسيس المذهب الوسطي، ص 5) ـ 6).

)2)- نصر حامد أبو زيد، النص السلطة الحقيقة، ص )).

)))- المصدر نفسه.



79 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

إنّ هذا الجانب من المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد على غرار دراساته 

في المعرفة القرآنية، قد أثار عاصفةً من الانتقادات في الفضاء الفكري والاجتماعي 

المعاصر في البلدان الإسلامية. وفي معرض توضيح مكانة ومنزلة مفهوم السنة في 

الأربعة  المحاور  البحث في  نواصل  زيد، سوف  أبو  لنصر حامد  الفكري  المشروع 

الآتية:

) ـ ماهية السنة.

2 ـ حجية السنة بالنسبة إلى الأجيال القادمة.

) ـ أنواع السنة.

4 ـ النسبة القائمة بين السنة والقرآن.

إنّ المحاور الثلاثة الأولى ـ أي الخوض في ماهية السنة، وأنواع السنة، ونسبة 

أبو  النهائي من قبل نصر حامد  للحكم  الأرضية  ـ تمهد  الكريم  القرآن  إلى  السنة 

زيد بشأن حُجيّة السّنّة للمعاصرين. وبعبارةٍ أخرى: إنّ نصر حامد أبو زيد من 

خلال مناقشة الاراء الكلامية والفقهية والتفسيرية والتاريخية الموجودة في العالم 

الإسلامي بشأن السنة، يسعى إلى وضعها في الدائرة الخاصة من حياة المسلمين، 

نهاية  في  لديها  يكون  أن  يجب  حياتها،  تواصل  أنْ  أرادت  إذا  السّنّة  أنّ  ويدّعي 

المطاف حضورٌ في الدائرة الشخصية من حياة المسلمين. ويدّعي أنّ السنة إذا أدّت 

يثبت  ذلك  فإنّ  والاقتصادية،  والسياسية  الاجتماعية  الحياة  في  منهجٍ  تقديم  إلى 

الحيلولة  السنة في المجتمع الإسلامي، وهو ما يجب  استمرار قراءةٍ منحرفةٍ عن 

دونه. وفي ما يلي سوف نعمل على بيان ونقد كلِّ واحدٍ من هذه المحاور الأربعة 

في إطار بيان أدلة نصر حامد أبو زيد على كلِّ واحدٍ منها.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 80

ماهية السنة

في  السنة  مفردة  يرى  لا  المفهومي  بحثه  خلال  من  زيد  أبو  حامد  نصر  إنّ 

الأصل بمعنى سنة النبي الأكرم صلى الله عليه وآله وسلم، بل إنّ مراده من هذه 

المفردة هو المعنى العام للسنة. وهو يدّعي أنهّ ما لم يقم القرآن الكريم بوضع 

شيءٍ، فإنهّ يتمّ العمل على طبق السنة. يذهب أبو زيد إلى أنّ المراد من السنة 

في التاريخ الإسلامي قد مرّ بمراحلَ إلى أنِ استقرَّ ليتمحّض في السنة النبوية، حتى 

اكتسبت مفردة السنة معناها الراهن لاحقًا))). يرى نصر حامد أبو زيد أنّ السنن 

تعني القِدَم والتصلبّ الشكلي)2). وعلى هذا الأساس يمكن القول أنّ سنن الأقدمين 

أبو زيد  التي يتركها الميت لذويه. يذهب نصر حامد  التراث بمعنى الأموال  هي 

إلى الاعتقاد بأنّ القرآن يعارض التشبثّ والتمسّك بهذه الآداب والتقاليد والسنن 

البالية والقديمة، ويرى ذلك أمراً طبيعيًّا بالنسبة إلى النص الشامل لجميع النصوص 

ا شاملًا. السابقة له ويعمل على نفيها، ويعرض نفسه بوصفه نصًّ

وقد عمد نصر حامد أبو زيد من خلال طرحه سؤالًا على أساس الآية 70) من 

سورة البقرة)))، والآية 28 من سورة الأعراف)4)، إذ يقول: كيف يمكن توظيف السنة 

بوصفها برهاناً، لكي نقول للمؤمن كيف يجب أن يكون عليه مساره؟)5).

الفارسية:  اللغة  محمد وآيات خدا: قرآن وآينده اسلام، ترجمته إلى  )))- نصر حامد أبو زيد وهلال سزكين، 

فرنودفر، ص 94). فريدة 

)2)- نصر حامد أبو زيد، النص السلطة الحقيقة، ص 6).

أوََلوَْ كاَنَ آبَاَؤُهُمْ لاَ  ألَفَْيْنَا عَليَْهِ آبَاَءَناَ  نتََّبِعُ مَا  اللَّهُ قاَلوُا بلَْ  أنَزْلََ  اتَّبِعُوا مَا  وَإذَِا قِيلَ لهَُمُ  )))- قوله تعالى: 

.َيهَْتدَُون وَلَا  شَيْئاً  يعَْقِلوُنَ 

بِالفَْحْشَاءِ  يأَمُْرُ  اللَّهَ لاَ  إنَِّ  بِهَا قلُْ  أمََرنَاَ  وَاللَّهُ  آبَاَءَناَ  عَليَْهَا  وَجَدْناَ  وَإذَِا فعََلوُا فاَحِشَةً قاَلوُا  )4)- قوله تعالى: 

.َتعَْلمَُون لَا  مَا  اللَّهِ  عَلَى  أتَقَُولوُنَ 

الفارسية:  اللغة  محمد وآيات خدا: قرآن وآينده اسلام، ترجمته إلى  )5)- نصر حامد أبو زيد وهلال سزكين، 

فرنودفر، ص 66). فريدة 



81 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

وعلى هذا الأساس يدّعي نصر حامد أبو زيد أن الكثير من المسلمين المعاصرين 

قد اعتادوا على نقد ذات السنة التي ينتقدها. إنّ هؤلاء بزعمه لا يكلفون أنفسهم 

، ليفهموا كيف ولماذا تبلورت هذه السنن. وعلى هذه  عناء القيام بنقدٍ تاريخيٍّ

الشاكلة فإنهّم لا يسألون أنفسهم ما إذا كانت هذه السنن تتناسب مع واقعنا 

الاجتماعي والثقافي والسياسي الراهن أم لا. فهم يكتفون باجترار مقولة أن هذا من 

تراث أسلافهم، وأنه لا يسُمح لهم بالتخلي عنه))).

حجية السنة بالنسبة إلى الأجيال القادمة

لقد أدّى توسّع دائرة السنة، وتضييق حقل الاجتهاد بين أهل السنة إلى تبلور 

النظريات المتطرفّة لنصر حامد أبو زيد حول السنة وحجيّتها.

يذهب نصر حامد أبو زيد إلى الاعتقاد بأننّا لا نستطيع أنْ نسير على خطى 

وأقاموا  لعلومٍ،  وأسسوا  عصرهم،  في  الاجتهاد  السابقون  مارس  فقد  المتقدمين. 

حضارةً، وبنوْا فلسفةً وفكراً)2). وكل هذه الأمور شكّلت التراث الذي انتقل إلينا 

يترك  وإدراكنا، وهو  وعينا  تشكيل  الدوام في  التراث على  أسهم هذا  وقد  منهم، 

تأثيره على سلوكنا شئنا أم أبينا.

يرى أبو زيد أنّ الأديان بجميع أشكالها ومصاديقها هي من صنع البشر، ولا 

يمكن للإسلام أن يسُتثنى من هذه القاعدة. بيد أنّ اختلاق الدين من وجهة نظر 

نصر حامد أبو زيد لا يعني إلغاء المساحة الميتافيزيقية من أفق الإيمان الديني. بل 

إنه يرى أنّ التاريخ الاجتماعي المتحقق إن هو إلا مرآةٌ تعكس الميتافيزيقیا، وإنّ 

)))- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص: دراسة في علوم القرآن، ص 5) ـ 6).

)2)- نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص 84 ـ 86.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 82

السنة إنما يمكن عرضها وتقييمها في هذا الإطار. وبعبارةٍ أخرى: إنهّ يدعي أنّ الله 

إنّما يتجلى في التاريخ عبر الإنسان))). فهو يقول: 

من منظور الثقافة، فالإسلام دينٌ عربيٌّ، بل هو أهم مكونات العروبة وأساسها 

الحضاري والثقافي)2).

ومن هنا فإنه يرى أنّ الإسلام دينٌ عربيٌّ، وقد تجلتّ كلمة الله فيه عبر اللغة. 

وفي الحقيقة فإنّ الفصل بين ما يطرحه نص القرآن حول نفسه، وما تقوله الثقافة 

عنه، يؤيدّ الأمر الذي يعتبر الفصل مسألةً اعتباطيةً.

يذهب نصر حامد أبو زيد إلى الاعتقاد بأن الفصل بين العروبة والإسلام ينطلق 

وشموليته،  الإسلام  عالمية  وأولها  الذاتیة،  المثالية  الافتراضات  من  مجموعةٍ  من 

بدعوى أنه دينٌ للناس كافةً لا للعرب وحدهم))). يرى أبو زيد أنّ عالمية وخلود 

الثقافة  يعكس  عربيٍّ  كتابٍ  أكبُر  القرآن  أنّ  عيًا  مُدَّ مقيّدةٌ،  الإسلام  رقعة  واتساع 

والسنن العربية في عصر النزول على نحوٍ شاملٍ، وأن الإسلام دينٌ عربيٌّ)4). فإذا أراد 

هذا الدين لنفسه وأراد أتباعه له أن يكون حيويًّا، فإن من بين أهم آفاته نفي 

العقل في هذه  الدينية، حيث تتلخص وظيفة  النصوص  العقل وحبسه في دائرة 

عصٍر  كل  المتجددة في  المتغيرات  مع  يتناسب  بما  النص  باكتشاف دلالات  الحالة 

ومكانٍ)5). وعليه فمن الضروري العمل ـ من خلال توظيف المبادئ الكلية وهي: 

)))- نصر حامد أبو زيد، التجديد والتحريم والتأويل، ص 70.

)2)- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص: دراسة في علوم القرآن، ص 22 ـ )2.

)))- المصدر نفسه، ص 22، الهامش رقم ))).

اللغة الفارسية:  سزكين، محمد وآيات خدا: قرآن وآينده اسلام، ترجمته إلى  )4)- نصر حامد أبو زيد وهلال 

فريدة فرنودفر، ص 70.

)5)- نصر حامد أبو زيد، الإمام الشافعي وتأسيس المذهب الوسطي، ص 68).



83 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

العقل والحرية والعدل التي هي بمنزلة مقاصد الشريعة ـ على تقديم نموذجٍ من 

أجل التقدم وبناء الحضارة الإنسانية، وإلّا فلن تكون تعاليم هذا الدين مقبولةً من 

وجهة نظر المجتمعات الحديثة))). وهذا الاتجاه هو الذي يؤدي إلى طرد النماذج 

المدونة في القرآن الكريم والسنة النبوية لمقاصد الشريعة.

أنواع السنة

يذهب نصر حامد أبو زيد ـ انطلاقاً من مبانيه الأنثروبولوجية واعتقاده بانفتاح 

وصول التجارب المعنوية للإنسان ـ إلى اعتبار السنة بناءً على رؤية محيي الدين 

ابن عربي، هي الصراط والطريق. وهو الصراط المتعدد بعدد السالكين)2). وحيث 

الربّ،  إلى  طريقٌ  طريقان:  هناك  يكون  والعبد،  الربّ  بين  الحقيقة  أمر  ينحصر 

أوصاف  النزول في  في  يكمن  بعبده  الربّ  ارتباط  وإنّ طريق  العبد.  إلى  وطريقٌ 

الاتصاف  عبر  الصعود  في  يكمن  ربهّ،  إلى  الوصول  في  العبد  طريق  وإنّ  الخلق، 

بأوصاف الحق. وهو المسير الذي لا يصل إلى مرحلة الفعلية إلا من طريق السعي 

وبذل الجهد من أجل تحقيقه من قبل العبد))). إذًا فالسنة هي طريق العبد في 

الوصول إلى الرب، في حين أنّ الكتاب هو طريق نزول الربّ إلى العبد. وعليه فإنّ 

نصر حامد أبو زيد يزعم أنّ الكتاب طريق الربّ إلى العبد، والسنة طريق العبد 

إلى الربّ. إنّ هذين الطريقين يلتقيان في موضع؛ٍ لأنّ كثرتهما إنما هي في الظاهر 

فقط، وأمّا من حيث الحقيقة، فهما طريقٌ واحدٌ والسنة صراط الله الذي له ما 

)))- نصر حامد أبو زيد، الخطاب والتأويل، ص 207 ـ 208.

)2)- نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل، ص 8)2 ـ 9)2.

)))- المصدر نفسه، ص 58).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 84

في السماوات وما في الأرض، ألا إلى الله تصير الأمور))). بيد أنّ نصر حامد أبو زيد 

يذهب في موضعٍ آخرَ من الاستعمال القرآني إلى الفصل بين السنة والتراث، فهو 

يرى أنّ السنة الإلهية تعني في بعض الأحيان الطريق والأسلوب التكويني الناظر 

وتعالى،  سبحانه  لله  التكوينية  والإرادة  للعالم  والخارجية  الواقعية  القوانين  إلى 

وتعني في بعض الأحيان الأخرى طريقة وأسلوب حياة الإنسان والأحكام والقوانين 

العملية المرتبطة بها.

كما فرقّ نصر حامد أبو زيد بين السنة المنبثقة عن الوحي، والسنة المنبثقة 

عن العادات، وقال: 

»في هذا السياق يجب أنْ نفهم أقوال الرسول الخاصة بوجوب اتبّاع 

سنته بأنّ المقصود بها أقواله وأفعاله الشارحة والمبيّنة لما ورد مجملًا في 

يُدرج في  أنْ  والأفعال يجب  الأقوال  ذلك من  القرآن. وما سوى  تعاليم 

وأفعالٌ  أقوالٌ  أنهّا  التاريخي؛ بمعنى  للشخص  الاجتماعي  الوجود  سياق 

غيرُ ملزمةٍ للمسلم في العصور التالية«(2).

السنة والشريعة

لم ترَدِِ الصورة الاسمية للشريعة في القرآن الكريم إلا في موضعٍ واحدٍ، وذلك في 

سورة الجاثية، حيث يخاطب الله النبي الأكرم صلى الله عليه وآله بقوله: ثمَُّ 

يعَةٍ مِنَ الأْمَْرِ فَاتَّبِعْهَا وَلاَ تتََّبِعْ أهَْوَاءَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ))). طبقاً  جَعَلْنَاكَ عَلىَ شرَِ

لهذه الآية تكون لكلِّ جماعةٍ طريقتها التقليدية في الحياة.

)))- نصر حامد أبو زيد، هكذا تكلم ابن عربي، ص 222.

)2)- نصر حامد أبو زيد، النص، السلطة، الحقيقة، ص 7).

)))- الجاثية: 8).



85 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

ويرى نصر حامد أبو زيد أن القرآن يفضّل طريقة الحياة القائمة على الإسلام))). 

.(2( ُوَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الْإسِْلَامِ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْه :إذ يقول الله تعالى

الإسلامي  السياق  في  الشريعة  بأنّ  الاعتقاد  إلى  زيد  أبو  حامد  نصر  يذهب 

تشتمل على قوانيَن منبثقةٍ عن القرآن الكريم والسنة النبوية.

إنّ الشريعة من وجهة نظر نصر حامد أبو زيد تمثلّ الإرادة الإلهية على إقامة 

الاعتدال بين الجانب الوجودي والجانب المعرفي المؤثرّ في الحياة الإنسانية))). ومرةًّ 

أخرى يعود نصر حامد أبو زيد ـ من خلال التعرضّ لمسألة الظاهر والباطن ـ إلى 

أساس  الإلهي)4). وعلى  التشريعي  التكويني والأمر  الأمر  الفصل بين  التأكيد على 

هذا المبنى يعمل أبو زيد على ردّ ادعاء الإسلاميين القائلين بأنّ القانون القائم 

والذي  التحويل،  أو  التعديل  يقبل  لا  الذي  الإلهي  القانون  هو  الشريعة  على 

يمكن تطبيقه في كلِّ زمانٍ ومكانٍ، ويذهب إلى الاعتقاد بأن القانون القائم على 

الشريعة هو التفسير الإنساني للمبادئ والمباني المذكورة بواسطة القرآن والتاريخ 

للإنسان. كما  الوجودية والمعرفية  الساحات  الوسط بين  الحدّ  لبيان  الإسلامي)5) 

ورد هذا الرأي من نصر حامد أبو زيد في كتابه هكذا تكلم ابن عربي عند تبويبه 

لآراء ابن عربي.

يذهب نصر حامد أبو زيد إلى الاعتقاد بأنّ مشروعية أحكام الشريعة والتي 

)))- نصر حامد أبو زيد، هكذا تكلم ابن عربي، ص 208.

)2)- آل عمران: 85.

)))- نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل، ص 97).

)4)- المصدر نفسه، ص )40.

)5)- نصر حامد أبو زيد وإستر نيلسون، صوت من المنفی: تأملات في الإسلام، ترجمة: نهى هندي، ص 9).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 86

تقوم على أساس البُعد الفقهي من الشريعة، هو بحثٌ في ظاهر الشريعة، في حين 

أنّ هناك ساحةً أخرى في الشريعة ترتبط بباطنها وهي التي تجري داخل الإنسان، 

من  كان  إذا  شخصٍ  لكلِّ  الله  بإذن  تحدث  أنْ  الممكن  من  التي  المسألة  وهي 

أهل طريق الله. لذلك فإن حكم الشريعة يجب أنْ تكون له مشروعيةٌ في ساحة 

الظاهر والباطن))). يذهب نصر حامد أبو زيد ـ استنادًا إلى بحث مقاصد الشريعة 

ـ إلى الاعتقاد بأن سّر خلود وبقاء الشريعة في العصر الحديث، يكمن في السعي 

تفصيليةٍ  قراءةٍ  إلى  يحتاج  ما  وهو  للشريعة،  المنشودة  المقاصد  إلى  الوصول  إلى 

وعقلانيةٍ معمّقةٍ للنصوص الدينية)2). وعلى هذا الأساس فقد عمد في بعض كتبه 

إلى تحليل الشريعة عند المفكرين المسلمين))).

العرفان  في  إليها  ينُظر  الشريعة  بأنّ  الادّعاء  إلى  زيد  أبو  حامد  نصر  يذهب 

الإسلامي بوصفها القشرةَ الخارجيةَ للحقيقة)4). إنّ العرفاء لم ينُكروا الشريعة، بل 

وجدوا أنّ معناها يكمن في ضرورة توجيه المؤمنين إلى مستوًى أعمقَ من الإيمان 

الإسلام  فروع  تأويل  تبويب  إلى  آرائه  في  زيد  أبو  تعرضّ  فقد  ولذلك  والحقيقة. 

الشريعة في  أنّ  زيد  أبو  يرى  الشريعة)5). كما  أساسَ  العبادات بوصفها  ولا سيما 

الفلسفة الإسلامية تحظى بمكانةٍ أقلَّ بالقياس إلى العقل. فإذا حصل نزاعٌ في موردٍ 

بين العقلانية والشريعة، ستكون الكلمة الفصل للعقل حتمًا)6).

)))- نصر حامد أبو زيد، هكذا تكلم ابن عربي، ص 2)2.

)2)- نصر حامد أبو زيد، الخطاب والتأويل، ص )20.

)))- نصر حامد أبو زيد، إشكاليات القراءة وآليات التأويل، ص 248 ـ )25.

)4)- نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل، ص ))2.

)5)- نصر حامد أبو زيد، هكذا تكلم ابن عربي، ص ))2 ـ 249. نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص 88.

الفارسية:  اللغة  محمد وآيات خدا: قرآن وآينده اسلام، ترجمته إلى  )6)- نصر حامد أبو زيد وهلال سزكين، 

فرنودفر، ص 74). فريدة 



87 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

يذهب أبو زيد إلى الادّعاء بأنهّ عندما يمتزج الدين مع السياسة بشدةٍ في إطار 

أزمة الهوية الإسلامية، فإنّ الشريعة بوصفها قانوناً قد تحوّلت في الأساس إلى مصطلحٍ 

للإسلام السياسي))). إنّ سابقة هذا الاتجاه الذي يوحّد بين الدين والسياسة تعود إلى 

جهود الشافعي في حقل الفقه، وأبي الحسن الأشعري في حقل العقائد وأصول الدين. 

يذهب أبو زيد إلى الاعتقاد بأنّ الشافعي قد وسّع مفهوم الوحي في حقل أصول 

الفقه بحيث يشمل السنة إلى جانب القرآن، كما وسّع من مفهوم السنة بحيث 

يشمل الإجماع أيضًا، بيد أنه لم يترك لفاعلية العقل إلا مجال القياس والذي اشترط له 

شروطاً تجعله نوعًا من الاستنباط المقيّد بحدود الأصل السابق)2).

)))، وأنّ استمرارية التاريخ 
يذهب أبو زيد إلى الاعتقاد بأنّ الشريعة فعلٌ إنسانيٌّ

الشاكلة حيث يمكن إطلاق تسمية  قد تركت ركامًا من الأفعال الإنسانية من هذه 

السّنّة عليها. يرى نصر حامد أبو زيد أنّ تعدّد المدارس الفقهية لا يشُير إلى أنّ الفقه 

، بل إلى أنّ له منشأً إنسانيًّا، بيد أنّ الدين والشريعة يمثلّان إطاراً مرجعيًّا لا  أمرٌ إلهيٌّ

تختلف التيارات السلفية والإسلامية فيه، بل إنما يكمن اختلافهم حول تأويل النصوص 

الدينية)4). يسعى الفقهاء من خلال الاستعانة بمنظومةٍ معقدةٍ من الاستدلالات الفلسفية 

الإشارات  تسية  إلى  والتمثيل،  والاستقراء  القياس  قبيل:  من  المنطقية،  والأساليب 

السياسية والأخلاقية في القرآن والسنة إلى سائر المصاديق الأخلاقية والسياسية والفقهية.

)))- المصدر نفسه، ص 68).

)2)- نصر حامد أبو زيد، النص السلطة الحقيقة، ص 7) ـ 8).

الفارسية:  اللغة  محمد وآيات خدا: قرآن وآينده اسلام، ترجمته إلى  )))- نصر حامد أبو زيد وهلال سزكين، 

فرنودفر، ص 69). فريدة 

)4)- نصر حامد أبو زيد، الخطاب والتأويل، ص ))).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 88

الشريعة وثقافة العصر

يذهب نصر حامد أبو زيد إلى الاعتقاد بأنّ الأشكال التي تمّ تقديمها في القرآن 

عن العقوبات، من قبيل عقوبة الأمََة)))، والعقوبات الجسدية على الزنا أو البهتان)2)، 

توظيفها  مجردّ  إلى  القرآن  عمد  وإنماّ  قرآنيةٌ،  أصالةٌ  لها  ليست  السقة)))،  وعلى 

والاستفادة منها. يرى أبو زيد أنّ المهم في هذه المسألة ليس هو ظاهرَ العبارات 

والقواعد القانونية، وإنّما هو مستوًى أعمقَ من المعنى الحامل للخطاب الأخلاقي)4). 

في ما يتعلق بمسألة الإرث نجد القرآن من جهة تابعًا للنظام الأبوي الذي تلعب فيه 

رابطة الدم دوراً محوريًّا حيث يكون لذرية الرجل سهم في الإرث، ونراه من جهة 

أخرى يضيف شيئاً جديدًا بالكامل، فقبل الإسلام لم يكن للمرأة العربية أيُّ نصيبٍ من 

كة، في حين جاء القرآن الكريم ليمنحها نصف ما للرجل في الإرث)5). الترِّ

تنظيم الأمور اليومية على أساس الشريعة

اليومية على أساس  يزعم نصر حامد أبو زيد أنّ تنظيم جميع أمور الحياة 

العالم  الوحيد لمشاكل  الحل  تيارٍ يرى الإسلام هو  هات  الشريعة، ناشئٌ عن توجُّ

يتم  الديني  الخطاب  قبل  من  الأمور  جميع  بتنظيم  يتعلق  ما  في  المعاصر)6). 

)))- الآية الخامسة والعشرين من سورة النساء.

)2)- الآية الثالثة والرابعة من سورة النور.

)))- الآية الثامنة والثلاثين والتاسعة والثلاثين من سورة المائدة.

الفارسية:  اللغة  محمد وآيات خدا: قرآن وآينده اسلام، ترجمته إلى  )4)- نصر حامد أبو زيد وهلال سزكين، 

فرنودفر، ص )7). فريدة 

)5)- المصدر نفسه، ص 48).

)6)- نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص )9، وص 98) ـ 99).



89 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

نصر  نظر  وجهة  من  ـ  الأدوات  هذه  أهم  بين  ومن  الأدوات،  بعض  استخدام 

حامد أبو زيد ـ إيجاد الاتحاد بين الفكر والدين، ورد الظواهر إلى مبدأٍ واحدٍ 

وحسم  الذهنية،  والقطعية  والسلف،  التراث  سلطة  على  والتعويل  الماضي،  في 

والمواقف  الاختلافات  مواجهة  في  التاريخي)))  البُعد  وتجاهل  الفكرية  المشاكل 

والشرعية. الفقهية 

أزمة  في  بدوره  يكمن  المتزايد  وضيقها  الشريعة  إلى  اللجوء  أنّ  زيد  أبو  يرى 

من  متصلبٌ  نمطٌ  الأخيرة  العقود  في  ظهر  قد  وأنه  سيمّا  لا  الإسلامية،  الهوية 

السلوكيات الإسلامية، وتدقيقٌ أكبُر في الشريعة. ويذهب أبو زيد إلى الاعتقاد أنّ 

مردّ هذا التصلبّ المتزايد في بعض الموارد ـ كما في تركيا أو إيران ـ يعود إلى مسارٍ 

يؤدي  الفوقية  السياسات  من  النوع  هذا  إنّ  والمفروضة.  السيعة  العلمنة  من 

إلى زلازل لا تزال تسُتشعر في العقود اللاحقة، وبعضها يستتبع تحوّلاتٍ متناقضةً 

وعكسيةً أحياناً)2).

العلمانية والمواجهة مع السنة

يذهب نصر حامد أبو زيد إلى الاعتقاد بأنّ القول بفصل الدين عن المجتمع 

إذْ لا يمكن  المنطقية،  الناحية  السياسة، هو قولٌ خاطئٌ من  الدين عن  أو فصل 

إنّ  بل  الإنسانية))).  المجتمعات  في  الفصل  لهذا  تاريخيٍّ  شاهدٍ  أيِّ  على  العثور 

المطلوب للديمقراطية بلا قيدٍ أو شرطٍ هو فصل المرجعيات الدينية والسياسية عن 

)))- المصدر نفسه، ص 80 ـ 86.

الفارسية:  اللغة  محمد وآيات خدا: قرآن وآينده اسلام، ترجمته إلى  )2)- نصر حامد أبو زيد وهلال سزكين، 

فرنودفر، ص 76). فريدة 

)))- المصدر نفسه، ص 64).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 90

بعضها؛ إذْ بالإمكان في غير هذه الحالة تحوير الدين بسهولةٍ وتحويله إلى أداةٍ بيد 

السلطة، حتى يؤدِّيَ ذلك إلى سيطرة أقليةٍ تسيءُ الظن بالأديان الأخرى))). وبهذا 

ـ خلافاً  زيد  أبو  نظر نصر حامد  العلمانية في جوهرها من وجهة  تكون  المعنى 

لمدعيات المخالفين الذين يعتبرونها ترويجًا للإلحاد ـ ليست سوى التأويل الحقيقي 

والفهم العلمي للدين)2).

النسبة بين السنة والقرآن

ـ  العربي  التاريخ  في  تأمّلنا  إذا  بأننّا  الاعتقاد  إلى  زيد  أبو  حامد  نصر  يذهب 

أعلى  بها  وبلغ  المتعددة  الأديان  محل  حلّ  قد  الإسلام  أنّ  سنجد  الإسلامي، 

درجات الاتحاد والانصهار، وعمل على استيعاب الأديان السابقة من قبيل اليهودية 

والمسيحية، من خلال نسبتها إلى النبي إبراهيم، ودعا إلى الإله الواحد بغية توحيد 

الإسلام  إحياء خطاب  إلى  الكريم عمد  القرآن  أنّ  زيد  أبو  يدّعي  العربية.  القبائل 

لتوحيد العرب من خلال نسبتهم إلى جدهم النبي إسماعيل، بيد أنّ هذا الاتحاد لم 

يؤدِّ إلى نفي التعدّد القائم بين القبائل العربية. يرى أبو زيد في القراءات السبعة خيَر 

نموذجٍ لتقبُّل التعددية الثقافية الموجودة في القبائل العربية. وقد توصّل نصر حامد 

أبو زيد من خلال هذا التحليل إلى نتيجةٍ مفادها إمكانية أنْ يكون الإسلام قد أراد 

من وراء القبول بتعدّد القبائل العربية إقامة الوحدة السياسية بين هذه القبائل. 

بيد أنّ استيلاء قريش وسيطرتها على سائر القبائل العربية بعد رحيل رسول الله، قد 

أسس لنشوء أساس الخلافات والنزاعات السياسية والاجتماعية بين العرب))).

)))- المصدر نفسه، ص 64).

)2)- نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص 64.

)))- نصر حامد أبو زيد، الخطاب والتأويل، ص 5)) ـ 6)).



91 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

يذهب نصر حامد أبو زيد إلى الادّعاء بأنّ القرآن الكريم ليس كتابَ قانونٍ، 

وأنّ الشريعة ليست هي العنصَر الوحيدَ ولا حتى أهم العناصر المقوّمة للإسلام))). 

القرآن، كما  السنة عن  أو  السنة  للقرآن عن  الكامل  الاستغناء  زيد  أبو  يدّعي  لا 

يحل جميع  أن  لوحدهما يمكن  السنة  أو  القرآن  بأنّ  القول  الخطأ  من  أنهّ  يرى 

مصادر  إحالته  من خلال  زيد  أبو  حامد  نصر  إنّ  الإسلامية.  المجتمعات  مشاكل 

بوصفه  القرآن  شأنية  في  بالخدش  يكتفي  لا  الإنساني،  العقل  محك  إلى  التشريع 

مصدرًا للتشريع، بل يخدش حتى في حجية السنة في هذا الشأن أيضًا، ولفتح مجالٍ 

للاجتهاد والخروج من سلطة النص والتبعية له، يرى أنّ العقل هو المصدرَ الأساسَ 

الوحيد في تشخيص الصحيح من الخطأ.

نقد ومناقشة نظرية السنة عند نصر حامد أبو زيد

هناك من الناقدين لنصر حامد أبو زيد من يذهب إلى الاعتقاد بأن آراءه حول 

السنة تعمل على تقوية الخطاب المتطرفّ، وتدفع بالخطاب المعتدل ليكون أكثر 

وسلم  وآله  عليه  الله  محمد صلى  النبي  بنبوة  المؤمنين  يذهب جميع  تطرفّاً)2). 

الخطأ  يقع في  المعصية ولا  يرتكب  وإبلاغه لا  الوحي  تلقي  بأنه في  الاعتقاد  إلى 

والنسيان، وأما في سلوكه العادي خارج الوحي سواءً قبل البعثة أو بعدها، فهناك 

اختلاف بين المسلمين في هذا الشأن. فهناك من يقول بعصمته في ما يتعلق بالوحي 

فقط، وأما في ما وراء الوحي فلا يرى له عصمةً. وهناك من يذهب إلى عصمته في 

الفارسية:  اللغة  محمد وآيات خدا: قرآن وآينده اسلام، ترجمته إلى  )))- نصر حامد أبو زيد وهلال سزكين، 

فرنودفر، ص 64). فريدة 

)2)- حنفي، حسن، نقد گفتمان ديني يا تحليل گفتمان معاصر، ترجمه إلى الفارسية ملخصاً: مهدي ذاكري، في 

نقد ومناقشة لآراء نصر حامد أبو زيد، إعداد: سعيد عدالت نجاد، ص 44، مشق امروز، طهران، 80)) هـ ش.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 92

تلقي وإبلاغ الوحي بعد البعثة فقط، وبعبارةٍ أخرى: إنّ هذا البعض يقول بعصمة 

القول  إلى  يذهب  من  وهناك  قبلها.  لا  البعثة،  بعد  المعصية  ارتكاب  من  النبي 

بعصمته مطلقًا بعد البعثة وقبلها. والمشهور عن علماء الشيعة بأنهّم ذهبوا الی 

القول بأعلى مراتب العصمة للنبي الأكرم صلى الله عليه وآله وسلم، حيث أثبتوا 

والخطأ  العصيان  من  عصمة  وإبلاغه،  الوحي  تلقي  في  العصمة  إلى  بالإضافة  له 

والنسيان، وذكروا أدلةً عقليةً ونقليةً في إثبات العصمة والحجية لسنته:

لسنة  والحجية  العصمة  إثبات  على  الشيعة  يذكره  الذي  العقلي  الدليل  أما 

وتربية  الأنبياء هداية  إرسال  والغاية من  البعثة  أهداف  بين  أنّ من  فهو  النبي، 

وتزكية الناس، وإنّ الله سبحانه وتعالى من خلال إرسال الرسل والأنبياء المعصومين 

من المعاصي والأخطاء والنسيان، يعمل على إيصال كلمته إلى الناس. وعليه تقتضي 

حكمته أنْ يكون نبيه ـ في تلقي وإبلاغ الوحي وغيره من أمور وشؤون الحياة ـ 

معصومًا من العصيان والخطأ والنسيان. وإنّ القول بجواز ارتكاب المعصية على 

النبي  يتنافى مع الغرض من البعثة، مضافاً إلى ما في ذلك من تغرير الناس وحثهم 

على فعل المعاصي. وحيث أنّ نقض الغرض وتشجيع الناس على ارتكاب المعاصي 

يتنافى مع الحكمة الإلهية، إذًا يحكم العقل بوجوب أنْ يكون النبي معصومًا عن 

نقليةٌ  أدلةٌ  هناك  العصمة،  على  العقلي  الدليل  إلى  وبالإضافة  المعاصي.  ارتكاب 

من  الكريم  القرآن  في  ورد  ما  ذلك  ومن  الأنبياء.  عصمة  بوجوب  القول  تعضد 

وجوب إطاعة النبي الأكرم صلى الله عليه وآله، إذ يقول:  

 .((( ًمَنْ يطُِعِ الرَّسُولَ فقََدْ أطَاَعَ اللَّهَ وَمَنْ توََلىَّ فمََا أرَسَْلنَْاكَ عَليَْهِمْ حَفِيظا

وفي بعض الآيات الأخرى بعد الأمر بإطاعة الله، أمر الله المؤمنين بإطاعة النبي 

)))- النساء: 80.



93 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

أيضًا: 

  .((( ... َياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمََنُوا أطَِيعُوا اللَّهَ وَأطَِيعُوا الرَّسُول

وفي بعض الأيات اعتبر الله تعالى معصيةَ النبي تمرُّدًا على أوامر الله سبحانه 

.(2( وَمَنْ يعَْصِ اللَّهَ وَرسَُولهَُ فقََدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُبِينًا ... :وتعالى، ومن ذلك قوله

مًا على الله تعالى، كما  وفي بعض الآيات تم اعتبار التقدّم على رسول الله تقدُّ

في قوله:

.((( ... ِِمُوا بيَْنَ يدََيِ اللَّهِ وَرسَُوله ياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمََنُوا لَا تقَُدِّ

جديرٌ بالذكر أنّ إطاعة النبي واتباعه في أيِّ واحدٍ من هذه الآيات لم يقُيَّد أو 

صْ بحكمٍ آخرَ، وكما أنّ إطاعة الله مطلقةٌ وشاملةٌ، كذلك تكون إطاعة النبي  يخُصَّ

مطلقةً أيضًا. وهذا يدل على العصمة المطلقة للنبي، وتطابق أفعاله وأقواله تمام 

الانطباق مع الإرادة الإلهية؛ إذْ يقول تعالى: وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى )4). ولا شكّ 

في أنّ إناطة المحبّة الإلهية بإطاعة النبي إنّما تنشأ من هذه الناحية: 

 .(5( ُقلُْ إنِْ كُنْتمُْ تحُِبُّونَ اللَّهَ فاَتَّبِعُونِي يحُْبِبْكُمُ اللَّه

وقد ذكر القرآن الكريم من بين خصائص النبي الأكرم صلى الله عليه وآله صفة 

الهداية التي هي من خصائص الله سبحانه وتعالى، إذ يقول: 

)))- النساء: 59.

)2)- الأحزاب: 6).

)))- الحجرات: ).

)4)- النجم: ).

)5)- آل عمران: )).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 94

الْإِيمَانُ  وَلَا  الكِْتاَبُ  مَا  تدَْرِي  كُنْتَ  مَا  أمَْرنِاَ  مِنْ  رُوحًا  إلِيَْكَ  أوَْحَيْنَا  وكََذَلكَِ 

وَلكَِنْ جَعَلنَْاهُ نوُرًا نهَْدِي بِهِ مَنْ نشََاءُ مِنْ عِباَدِناَ وَإنَِّكَ لتَهَْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتقَِيمٍ 

 .((( ُمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأرَضِْ ألََا إلَِى اللَّهِ تصَِيُر الْأمُُور * صِرَاطِ اللَّهِ الَّذِي لهَُ مَا فِي السَّ

بالنبي الأكرم بوصفه قدوةً وأسوةً حسنةً للذين يأملون رحمة  التعريف  إن 

الناس في عصر  الله تعالى، لا يقتصر على  الله ويعتقدون بيوم المعاد والذاكرين 

النزول فقط؛ إذْ يقول الله سبحانه وتعالى في محكم كتابه الكريم:  

لقََدْ كاَنَ لكَُمْ فِي رسَُولِ اللَّهِ أسُْوَةٌ حَسَنَةٌ لمَِنْ كاَنَ يرَجُْو اللَّهَ وَاليَْوْمَ الْآخَِرَ 

 .(2( ًوَذكََرَ اللَّهَ كَثِيرا

الآيات  جزأّ  الذي  زيد  أبو  حامد  نصر  يدّعيه  لما  خلافاً  ـ  الكريم  القرآن  إنّ 

القرآنية إلى أبعاضٍ، واعتبر بعضها من الوحي، وبعضها الآخر مجردَ حوارٍ دائرٍ بين 

النبي وأبناء عصره ـ يؤكد على وجوب أخذ المسلمين جميع ما يرد إليهم من طريق 

النبي، إذ يقول تعالى:

وَمَا آتَاَكُمُ الرَّسُولُ فخَُذُوهُ وَمَا نهََاكُمْ عَنْهُ فاَنتْهَُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ إنَِّ اللَّهَ شَدِيدُ 

.((( ِالعِْقَاب

وعليه بالإضافة إلى الأمر بالسلوك المطابق لسلوك النبي الأكرم صلى الله عليه 

النواهي في  وترك  بالأوامر  العمل  يتطابق مع سلوكه، وجاء  بما  النهي  وآله، ورد 

موضعٍ واحدٍ.

)))- الشورى: 52 ـ )5.

)2)- الأحزاب: )2.

)))- الحشر: 7.



95 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

يرى بعض المنتقدين لنظريات معرفة السنة عند نصر حامد أبو زيد، أنّ رؤيته 

ل العقل الإنساني  إلى السنة تؤدّي إلى التقليل من شأن السنة، وفتح المجال لتدخُّ

باسم الاجتهاد بالخروج عن التبعية للنص))). إنّ إدخال بعض الألفاظ والتوجهات 

في  الاضطراب  إلى  بالمحقق  يؤدّي  الماضية،  الأحداث  لتحليل  الجديدة  العلمية 

التاريخية.  الظواهر  إذْ يكون بصدد تطبيق أسلوبٍ خاصٍّ على  مواضعَ مختلفةٍ؛ 

يذهب الدكتور حسن حنفي إلى الاعتقاد بأنّ نقد التفكير الموحّد لصالح التفكير 

المجتزئ والذي يثير الفرقة، يخالف الروح التوحيدية للإسلام.

آلية قراءة النص وإنتاج الوعي

إنّ التأمل في الأساليب الموجودة لقراءة النصوص الدينية في الحضارة العربية 

ـ الإسلامية، والسعي إلى توجيه الفضاء الفكري المعاصر في العالم العربي نحو نوعٍ 

من المنهجية الخاصة في قراءة النصوص، من أهم المسائل التي يمكن العثور عليها 

في جميع مواطن الحياة العلمية لنصر حامد أبو زيد. يمثلّ العثور على الأسلوب 

الصحيح لفهم وتفسير القرآن الكريم من أجل الحصول على نظرية المعرفة الحديثة 

هاجسًا لدى نصر حامد أبو زيد يحثهّ في حياته العلمية. وعلى هذا الأساس فإننّا في 

القسم الآخر من نظريات نصر حامد أبو زيد سوف نعمل على دراستها ونقدها. 

إنّ بالإمكان على أساس مقولة أسلوب قراءة النصوص الدينية في المشروع الفكري 

لنصر حامد أبو زيد، العمل على إعادة قراءة أهم نظرياته في هذا الشأن: 

) ـ ماهية النص وأسلوب قراءته. 

2 ـ الاجتهاد وإنتاج المعرفة.

مجلة  زيد)،  أبو  حامد  نصر  أعمال  بعض  في  قراءة  والعامة،  الخاصة  بين  التأويل  )علوم  حنفي، حسن،   -(((

بيروت.  ،2( العدد:  الاجتهاد، 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 96

ماهية وخصائص النص القرآني

يرى نصر حامد أبو زيد أنّ الخطوة الأولى في قراءة النص تتمثلّ في الاتفاق حول 

تحديد سنخية ونوع وماهية النّصّ. وقد تعاطى أبو زيد مع هذا السّؤال على نحوين. 

فإنهّ في بعض مؤلفاته، من قبيل: الاتجاه العقلي في التفسير، وفلسفة التأويل: دراسة 

في تأويل القرآن عند محيي الدين ابن عربي، وأخيراً في مفهوم النص: دراسة في علوم 

القرآن، عمد أوّلًا إلى فهم القرآن بوصفه نصاً مكتوباً، فقام بقراءة النصّ القرآني على 

التأويلي الأهم في هذه المرحلة  اتجاهه  النص المكتوب. وكان  طبق قواعد تحليل 

البشري  العقل  وإدخال  العربية،  اللغة  دقائق  على  والتعويل  الاعتماد  في  يكمن 

للوصول من ظواهر النص إلى حقيقته وباطنه. وفي هذه المرحلة عمد نصر حامد أبو 

زيد ـ من خلال توظيف منهجية التحليل اللغوي في الدراسات الإسلامية، من قبيل: 

الهرمنيوطيقا والسیمیوطیق�ـ إلى تقديم منهجٍ في قراءة النصوص. يرى نصر حامد أبو 

زيد أنّ الشيخ أمين الخولي وتلاميذه يمثلّون طلائع هذا الاتجاه في المرحلة المعاصرة))). 

بيد أنّ أسلوبه في مواجهته للنص لا يقف عند هذه المرحلة. ففي مرحلةٍ من حياته 

العلمية تخلّى عن هذا الرأي، وتأثرّ بالآراء القرآنية لمفكرين آخرين من أمثال محمد 

أركون، في اعتبار النص مجموعةً من الأقوال المتناثرة للنبي الأكرم على أمد عقدين 

ونيّفٍ من الزمن من عصر النزول، للتحوُّل لاحقًا إلى نصٍّ مكتوبٍ)2). وقد عمد إلى 

بحث ودراسة هذا الأسلوب في مواجهة النص في كتابه التجديد والتحريم والتأويل. 

ا منطوقاً يمهّد الأرضية إلى  يزعم نصر حامد أبو زيد أنّ النظر إلى النص بوصفه نصًّ

تأويلٍ حيويٍّ ومتحركٍ وأكثرَ إنسانيةً.

)))- انظر على سبيل المثال: نصر حامد أبو زيد، الخطاب والتأويل، ص 9) ـ 20.

)2)- نصر حامد أبو زيد، التجديد والتحريم والتأويل، ص 2)2 ـ 240.



97 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

ا مكتوبًا القرآن بوصفه نصًّ

لقد اقترن أهم ادّعاء لنصر حامد أبو زيد في هذه المرحلة التي بدأت بـ الاتجاه 

عند  القرآن  تأويل  التأويل: دراسة في  فلسفة  واصلها في  ثم  التفسير،  العقلي في 

مفهوم النص: دراسة في علوم القرآن،  محيي الدين ابن عربي، وختمها أخيراً في 

بتأليف التاريخ التقليدي للتأويل في التراث الإسلامي منتصًرا للتوجّهات العقلية ـ 

الاعتزالية، ومنتقدًا للتوجهات النقلية ـ الأشعرية، فكان من نتائج ذلك في رؤية 

نصر حامد أبو زيد التفكير ضمن الإطار التأويلي المعتزلي، وتقرير نظريةٍ لغويةٍ 

ا مكتوباً.  حديثةٍ عن خلق القرآن والنظر إليه بوصفه نصًّ

ومرحلته  الإسلام  صدر  تاريخ  بأنّ  الاعتقاد  إلى  زيد  أبو  حامد  نصر  يذهب 

إنّ  بل  الإسلامية،  البلدان  في  معاصًرا  تحدّياً  تمثلّ  التي  وحدها  ليست  الوسيطة 

يَ الأكبَر الذي شغل جميع التيارات الفكرية والسياسية والاجتماعية المعاصرة  التحدِّ

ولا يزال، يكمن في النزاع حول مفهوم الإسلام، وإنّ هذا النزاع يمثل جزءًا من النزاع 

الاجتماعي والسياسي والاقتصادي الأكبر حول مفهوم الاستقلال والحرية والعدالة. 

وإنّ منهجه في هذه الظروف يكمن في إحياء التيار الذي رآه المتقدمون معطوفاً 

على مسألة المعنى، ورآه المعاصرون معطوفاً على توظيف أسلوب التحليل اللغوي 

في الدراسات الإسلامية))). يرى نصر حامد أبو زيد أنّ هذا الأسلوب هو الأسلوب 

أيضًا،  الذي يمكن من خلاله فهم الخطاب الإلهي وفهم الإسلام  الوحيد  الإنساني 

هًا جديدًا في البلدان العربية المعاصرة. إنّ المسألة  وهو الأمر الذي كان يبدوا توجُّ

الكلية لدى نصر حامد أبو زيد في هذه المرحلة تكمن في السؤال القائل: هل يمكن 

الإيديولوجيَات  أو  الجماعية]  أو  [الفردية  للمصالح  نهباً  الديني  المفهوم  اعتبار 

)))- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 8).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 98

حتى  الحال  بطبيعة  البعيد  ـ  الديني  المعنى  لاكتشاف  وسيلة  هو  أم  المختلفة 

الإمكان عن الإيديولوجياَت ـ القائم على النص الثابت، ومتفرِّعًا على هذه المسألة 

عمد أبو زيد إلى طرح سؤاله الرئيس القائل: ما هو معنى النص القرآني؟، معتبراً 

في ذلك أنّ جميع النزاعات والخلافات القائمة في البلدان العربية، تعود إلى النزاع 

إلى  النص  مفهوم  العثور على  الكريم)))، ويسعى في  القرآن  حول معنى ومفهوم 

.(2(
موقفٍ داخليٍّ

اعتباره  يتمثلّ في  المرحلة  زيد في هذه  أبو  لنصر حامد  الفكري  المشروع  إنّ 

تبلور ضمن  لغويٌّ وتاريخيٌّ  القرآن نصٌّ  إنّ  ثقافيًّا، وبعبارةٍ أخرى:  نتاجًا  القرآن 

والمستندة  الإطار  هذا  في  الهامّة  والنقطة  الثقافة))).  بلورة  إلى  عمد  ثم  واقعيةٍ، 

إلى النص القرآني في مسار دراسة النص من جهة أنّ مراد نصر حامد أبو زيد هو 

النص بالمعنى العام، ومن الطبيعي بالنظر إلى منزلة القرآن الكريم ضمن مجموع 

غير  النص  منزلة  تحديد  إلى  بدوره  يؤدّي  تكليفه  تحديد  أنّ  الإسلامية،  التعاليم 

القرآني أيضًا. يرى أبو زيد ـ من خلال الاستناد إلى كلام الله وفصل مفهوم الوحي 

كلامه  وأنّ  الوحي،  من طريق  الله  كلام  القرآن  أنّ  ـ  للوحي  اللفظي  البيان  عن 

المنطوق هو من قِبل النبي، متجنّباً الخوض في جملةٍ من الأبحاث، ومن بينها اللغة 

ث بها جبرائيل وما إلى ذلك. إنّ الدراسات البنيوية لـ توشيهيكو إيزوتسو  التي تحدَّ

حول القرآن الكريم، ومنها مقالته بعنوان الوحي بمثابة المفهوم اللغوي في الإسلام، 

قد تركت تأثيرها العميق على دراسات نصر حامد أبو زيد. إنّ إيزوتسو في هذه 

)))- نصر حامد أبو زيد، التجديد والتحريم والتأويل، ص 09) ـ 7))، وص )2) وص )2) ـ 27)، وص 7)2؛ 

نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 5.

)2)- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 8)؛ نصر حامد أبو زيد، التجديد والتحريم والتأويل، ص 6)2.

)))- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 9.



99 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

المقالة من خلال التحليل اللغوي للوحي يصل إلى التحليل الثقافي للوحي، بمعنى 

أنه يتعرفّ على الثقافة من خلال التحليل اللغوي. إنّ إيزوتسو هو الشخص الذي 

قال عنه نصر حامد أبو زيد نفسه أنهّ هو الذي فتح ذهنه وتفكيره على الأبحاث 

الجديدة في حقل العلوم اللغوية. ومع ذلك يبدو أنّ نصر حامد أبو زيد هو الأول 

من بين المفكرين العرب المعاصرين الذي أدخل مصطلح الهرمنيوطيقا في الأدبيات 

نظر نصر حامد  النص من وجهة  يقتصر  المرحلة  العربية بشكلٍ جادٍّ. وفي هذه 

الثانوية  أبو زيد على النصوص الدينية الأولية القرآن الكريم، والنصوص الدينية 

الأحاديث النبوية وسائر شروح هذين النصين))). لقد عمد أبو زيد في هذه المرحلة 

ـ من خلال قوله بانسجام المصحف القرآن الكريم ـ إلى تكثيف قراءاته حول كيفية 

مسار جمع القرآن في عهد الخليفة الثالث، والتأويلات المتبلورة حول هذا النص.

لقد تعرضّ نصر حامد أبو زيد بوصفه مؤرخًّا في تفسير وتأويل القرآن الكريم، 

إلى تعريف قضية الفكر التأويلي في الإسلام، وعمد إلى دراسة الاتجاهات التأويلية 

المتبلورة حول المصحف بوصفها نصوصًا ثانويةً قد اكتسبت مرجعياتٍ خاطئةً بين 

الأجيال اللاحقة من المسلمين، وقد تجلتّ بوصفها المعيارَ الصحيحَ الوحيدَ في تفسير 

القرآن الكريم)2). ومن بين نتائج هذا الأمر بالنسبة إلى نصر حامد أبو زيد، اتخاذ توجّهٍ 

شبهِ اعتزاليٍّ يؤدّي إلى تأويل قسمٍ من هذه النصوص من قِبله. ويجنح التركيز التأويلي 

الرئيس لنصر حامد أبو زيد في هذه المرحلة على المسائل المرتبطة بالأحكام وتقديم 

أسسٍ بغية جعل هذه الأحكام تتماهى مع الفضاء الاجتماعي ـ السياسي الحديث.

ينظر أبو زيد في هذه المرحلة إلى النص بوصفه أرضيةً رئيسةً للحضارة الإسلامية، 

)))- نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل، ص 6).

)2)- طاهري كل كشوندي، مسلم، وبوذري نجاد، يحيى، بررسي رويكرد تأويلي نصر حامد أبو زيد در خوانش 

متون ديني، ص 87.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 100

المتنوّعة  التأويلية  الاتجاهات  تبلور  العملة  هذه  من  الآخر  الوجه  يمثل  حيث 

والمتعددة بالنسبة إلى هذا النص، وإنّ الحصيلة الاجتماعية والثقافية والاقتصادية 

والسياسية لهذه الاتجاهات هي الحضارة والتراث الإسلامي. وبعبارةٍ أخرى: النظر 

وقد  المتنوّعة))).  التأويلات  أمام  مفتوحًا  يجعله  ا  نصًّ بوصفه  الكريم  القرآن  إلى 

ذهب نصر حامد أبو زيد في هذه المرحلة إلى الاعتقاد قائلًا:

عندما ننظر إلى النص الديني بوصفه لغةً، فهذا يعني أننّا لا نستطيع تجاهل 

الطبيعة النوعية للخصائص النّصّيّة)2).

ويرى  والنص.  والإنسان  والإنسان،  النص  بين  المتبادل  بالتعاطي  يؤمن  إنهّ 

البنية  التعرفّ على  النص، ويرى في ذلك ضرورة إلى  التأويل نوعًا من فك شفرة 

اللغوية للقرآن الكريم.

ذهب نصر حامد أبو زيد ـ بتأثيرٍ من الاتجاهات التأويلية المتبلورة في عصر 

قادها  والتي  للميلاد،  العشرين  والقرن  عشر  التاسع  القرن  في  العربية  النهضة 

مفكرون من أمثال: الشيخ محمد عبده، وطه حسين، والشيخ محمد أمين الخولي، 

وأحمد خلف الله ـ إلى الاعتقاد بأنّ التأويل الصحيح  للقرآن إنّما يمكن من خلال 

عصر  ثقافة  تأثير  واعتبار  الوحي  لنزول  والمكاني  التاريخي  النسيج  إلى  الالتفات 

النزول على المجازات القرآنية وتشبيهاته واستعاراته. وفي هذا الإطار يقترح أربع 

فرضياتٍ لتقديم تأويلٍ صحيحٍ للنص في العصر الراهن:

) ـ قابلية التجربة للتأييد.

2 ـ اعتبار أصالة ثقافة ومقتضيات المفسّ.

) ـ تقسيم المفاهيم الدينية إلى ذاتيةٍ وعَرضَِيةٍ.

)))- نصر حامد أبو زيد، التجديد والتحريم والتأويل، ص 206 ـ 207.

)2)- نصر حامد أبو زيد، النص السلطة الحقيقة، ص 6)2.



101 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

4 ـ القول بأنّ أصلَ القرآن والسنة عبارة عن السلوك التوحيدي.

وفي ما يلي سوف نتعرضّ إلى خصائص الفكر التأويلي لنصر حامد أبو زيد في 

مرحلته الفكرية الثانية:

ا
ً

ا منطوق القرآن بوصفه نصًّ

والتي  ـ  السابقة  المرحلة  في  زيد  أبو  حامد  نصر  جهود  أنّ  من  الرغم  على 

أنّ  إلّا  ـ،  التقليدي  بالتيار الاعتزالي  اشتملت على أكثر مؤلفاته، وكان فيها متأثِّراً 

الشاخص الفكري له في هذه المرحلة ـ ضمن الاحتفاظ بهواجسه السابقة ـ موزعٌّ 

بين التأثر بالعلوم الأدبية ـ اللغوية ما بعد الحداثوية من جهةٍ، والتيار التأويلي 

الإسلامي المتجدد من جهةٍ أخرى، ونتيجته هي استدارة نصر حامد أبو زيد من 

ا مكتوباً إلى القرآن بوصفه مجموعةً من النصوص المنطوقة(1). القرآن بوصفه نص�

إنّ نصر حامد أبو زيد من خلال رفضه لانسجام نصّ القرآن الكريم بوصفه كُلاًّ 

واحدًا، عارياً عن التناقض وواجدًا للحقيقة، يعمل على توجيه الأنظار إلى أرضيات 

من  النوع  له، وحصيلة هذا  والمعاصرين  الأكرم  النبي  بين  المتفرقّ  الحوار  تبلور 

الحوار الذي تمّ صبّه بعد رحيل النبي الأكرم في هذا القالب، هو القرآن)2). وبعبارةٍ 

أخرى: إنّ جهوده تعبيٌر ما بعد حداثويٌّ وشبهُ اعتزاليٍّ عن قضية خلق القرآن، في 

بأن مسألة خلق  يعتقد  الأشاعرة)))؛ وذلك لأنه  القرآن من قبل  قِدم  قِبال شعار 

القرآن تمهّد مسار التأويل والاجتهاد مع المباني اللاهوتية والفلسفية)4).

)))- نصر حامد أبو زيد، التجديد والتحريم والتأويل، ص 6)2.

)2)- المصدر نفسه، ص 7)2 ـ 244.

)))- نصر حامد أبو زيد، النص السلطة الحقيقة، )) ـ 4).

)4)- نصر حامد أبو زيد، النص السلطة الحقيقة، ص )).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 102

إنّ نصر حامد أبو زيد من خلال مواجهته المستحدثة مع نصّ القرآن يرفض 

بوصفه  الموجود  النص  ويعرفّ  وتماهيها،  وانسجامها  القرآن  لغة  كتابية  دعوى 

الهدف  يرى  ولا  وأبناء عصره،  الأكرم  النبي  بين  الدائرة  الحوارات  من  مجموعةً 

الغائي من هذه الحوارات تجسيدًا وتبلورًا في إطار هذا النص، بل يرى بلورة هذه 

 . الحوارات في إطار الأهداف المختلفة بل والمتعارضة أحياناً في مسارٍ عاديٍّ ويوميٍّ

وقد ذهب نصر حامد أبو زيد ـ من خلال الاستناد إلى آراء ابن رشد في هذا الشأن 

الدين الإسلامي متعددةٌ  الناس إلى  الحوار الإلهي لدعوة  بأنّ آلية  ـ إلى الاعتقاد 

ومتكثرةٌ، وأنّ القبول بالشرائع المتعددة دليلٌ على هذه الرؤية))).

ا  إذا كان نصر حامد أبو زيد في المرحلة السابقة من خلال اعتبار القرآن الكريم نصًّ

مكتوباً يفضّل القيمة الأدبية واللغوية للقرآن على سائر الأبعاد التي نسبها الفقهاء 

والأصوليون والمتكلمون والفلاسفة إلى القرآن، فإنه في هذه المرحلة من خلال اعتبار 

ا منطوقاً يفضّل القيمة المعنوية والأخلاقية للقرآن الكريم على  القرآن الكريم نصًّ

المستوى الفردي والشخصي على سائر الوجوه القيَمية الأخرى للقرآن الكريم.

أهم النتائج المترتبة على اعتبار منطوقية القرآن الكريم

المفهومية  الثنائية  وتوظيف  باختين،  من  بتأثير  ـ  زيد  أبو  حامد  نصر  ذهب 

المجعولة من قبله ـ إلى الاعتقاد بالطبيعة الخطابية للنص، والناظرة إلى تجاهل 

الثقافة المتعالية أي الثقافة الرسمية المكتوبة، والذهاب إلى الثقافة اللامتعالية أي 

الثقافات غير الموجودة، والتي كان لها حضورٌ حيويٌّ في الوجدان الاجتماعي العام، 

وتتعاطى مع الحياة اليومية للناس)2). ومن التداعيات المترتبة على اعتبار القرآن 

)))- نصر حامد أبو زيد، الخطاب والتأويل، ص 60 ـ )6.

)2)- نصر حامد أبو زيد، التجديد والتحريم والتأويل، ص )20.



103 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

ا منطوقاً، اقتران السؤال عن معنى القرآن بالسؤال عن معنى الحياة  الكريم نصًّ

بالنسبة إلى الإنسان؛ لأنّ القرآن زاخرٌ بالحوارات والمجادلات والمناظرات والرفض 

والقبول، لا في ما يتعلق بالتقاليد والثقافات وأنواع السلوك قبل ظهورها فحسب، 

بل وحتى في ما يتعلق بالأعراف والأحكام وتأكيداتها أيضًا.

ومن بين النتائج المترتبة على الطبيعة الخطابية للقرآن الكريم ـ من وجهة نظر 

نصر حامد أبو زيد ـ في حقل المعطيات المنهجية، أنهّا تسوق المحقق القرآني إلى 

أسلوبٍ أكثَر إنسانيةً. إنّ تعدد قراءات القرآن الكريم من بين اللوازم الأخرى المترتبة 

ا منطوقاً. يذهب نصر حامد أبو زيد إلى الاعتقاد بأنّ  على اعتبار هذا الكتاب نصًّ

نظرية تعدّد الأصوات في قِبال نظريةّ الصوت الواحد في القرآن الكريم، والتي غفل 

عنها حتى محمد أركون ـ وهو الطليعي في نظرية الطبيعة الخطابية للقرآن ـ تمثل 

ا خطابيًّا))). ومن بين النتائج المترتبة  واحدةً من أهم خصائص القرآن الكريم بوصفه نصًّ

على النظرة إلى القرآن الكريم بوصفه مجموعةً من النصوص المنطوقة والملفوظة، 

ملاحظة المناظرة الجدلية مع النصارى في ما يتعلق بحقيقة السيد المسيح عيسى بن 

مريم عليه السلام واعتباره عبدًا لله سبحانه وتعالى، وكذلك ملاحظة المذاكرات التي 

تؤدي إلى الحرب ضد اليهود بشأن النزاعات المتواصلة بين الطرفين. إنّ جميع هذه 

الأمور ـ على حدّ تعبيره ـ ناظرةٌ إلى الطبيعة والماهية الخطابية والمنطوقة للقرآن 

الكريم. في التأويل القولي للقرآن يعُتبر التأمّل في السياق أمراً جوهريًّا، بمعنى نسبة 

القول إلى نوعية المخاطب والموقع الذي قيل فيه أو الغاية التي تمّ طرحه من أجلها. 

ا. وهذا بغضّ النظر عن اعتبار الوحدة الناشئة من اعتبار القرآن الكريم نصًّ

يرى نصر حامد أبو زيد في تشريحه لنظريته حول الطبيعة القولية والمنطوقة في 

حقل القرآن، إلى القول بأنّ إحدى غاياته الجديدة تتمثل في التأسيس لهرمنيوطيقا 

)))- نصر حامد أبو زيد، التجديد والتحريم والتأويل، ص 6)2 ـ 7)2.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 104

حيويةٍ ومفتوحةٍ، وتوجيه تأويل القرآن في مسارٍ يهدف إلى تبويب معنى الحياة 

هٍ جديدٍ إلى القرآن ـ سواءً في  وتحريرها من جميع أنواع السلطة. لا يمكن لأيِّ توجُّ

الأبحاث والدراسات الجامعية أو في تطبيقات الحياة اليومية ـ أنْ ينُتج هرمنيوطيقا 

تأويل  أنّ  حقيقة  من  والمفتوحة  الحية  التأويلية  هذه  وتنطلق  ومفتوحةً.  حيةً 

القرآن يمثل سعيًا إلى تبويب معنى الحياة))).

يعمد نصر حامد أبو زيد في مرحلته الفكرية الثانية إلى تقديم بعض المقترحات 

في إطار معالجة وإصلاح الخطاب الديني العربي ـ الإسلامي المعاصر، ومن بين أهمْ 

مقترحاته في هذا الشأن، العمل على إجراء تغييرٍ جوهريٍّ في الأساليب التأويلية في 

أصول الفقه والأبواب الفقهية الناتجة عنه. وفي هذه المرحلة من خلال الإطلالة 

على بعض المسائل والأمور الاجتماعية اليومية التي لا يخلو الفقه الإسلامي من 

رؤيةٍ تجاهها، يشير نصر حامد أبو زيد إلى بيان طريقة العلاج الرئيسة في مثل هذه 

الظروف من خلال طرح السؤال الآتي:

أنْ يعمل على تحديد الأصل والفرع في الخطاب  هل يمكن للعقل الإسلامي 

القرآني، ويعمل بذلك على تغيير آفاق الفقه الإسلامي؟)2).

إنهّ من خلال طرح هذه المسألة يرى أنّ المعضلة الأهم حول تجديد المجتمع 

القائم على القيم الفردية والعلمانية والعامة والعالمية تكمن في تدخّل الفقهاء، 

ويعتبر ذلك ناشئاً عن النزاع بين الخطابات الدينية حول المعنى الحقيقي للدين، 

وتكمن رؤيته البديلة في تأصيل العبادة الفردية بمعيار الثواب والعقاب الأخروي، 

يذهب  والسنة.  الكتاب  في  والاقتصادية  والسياسية  الاجتماعية  الأحكام  وتفريع 

نصر حامد أبو زيد من خلال تذكير نفسه وسائر المفكرين المعاصرين في الحقل 

)))- نصر حامد أبو زيد، التجديد والتحريم والتأويل، ص 5)2.

)2)- المصدر نفسه، ص 229.



105 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

الديني إلى الاعتقاد بضرورة العمل على تسية حكم الأصل إلى الفرع، وتحقيق 

المساواة في حقل العلاقات الاجتماعية بأساليب خلاقة))).

ماهية التأويل الحديث للنصوص الدينية

إنّ هذه المرحلة من الحياة العلمية لنصر حامد أبو زيد تمثلّ حلقة الوصل بين 

أبو زيد بوصفه مفكراً وأبو زيد بوصفه فعّالًا. وتمثلّ المرحلتان السابقتان مقدمةً 

وركيزةً ينطلق منها نصر حامد أبو زيد لتقديم النموذج المطلوب في إدارة المجتمع 

الإسلامي في المرحلة المعاصرة. ومن خلال بيان نسبته إلى القرآن الكريم والسنة 

بوصفها نصوصًا دينيةً حائزةً على مكانةٍ هامّةٍ في مواجهة المسلمين مع المعطيات 

المعرفية لدى الغرب الحديث، دخل نصر حامد أبو زيد في المرحلة الرئيسة من 

تنظيره، فهو من جهةٍ يعتقد بأنّ التراث لا ينُظر إليه في الوعي المعاصر بوصفه 

إعادة  ناحيةٍ أخرى لا يوجد مفرٌّ من  التاريخ، ومن  أيقونةً فريدةً ومقدسةً من 

قراءته)2).

يرى نصر حامد أبو زيد أنّ مسار تجدّد المجتمع الإسلامي إنّما يكمن في مدخل 

عناصر  أهم  يشُكّل  الذي  الإسلامي)))،  ـ  العربي  تراثهم  إلى  المسلمين  رؤية  تغيير 

هويتهم. إنّ هذه المرحلة من كيفية إمكان التأسيس لمنهجٍ جديدٍ من أجل إنتاج 

الدينية تعمل على إظهار نفسها، وهو المنهج الذي يكون  النصوص  المفهوم من 

المطلوب فيه من المحقق أنْ يرى نفسه في حركةٍ دائمةٍ ضمن الديالكتيك التأويلي 

وإنْ  التراث  هذا  إنّ  التراث.  في  الإدراكات  هذه  وأصول  المعاصرة  الإدراكات  بين 

)))- المصدر نفسه، ص 229 ـ ))2.

)2)- نصر حامد أبو زيد، إشكالية القراءة وآليات التأويل، ص )5.

)))- نصر حامد أبو زيد، التجديد والتحريم والتأويل، ص 9)) وص 52) ـ 66).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 106

كان مِلكًا لنا، وقد انتقل إلينا من أسلافنا، ولكن يجب ألّا يشُكّل غِلاًّ يقيّد حريتنا 

وحركتنا الاجتماعية نحو المستقبل))).

الوسيلة  بوصفها  تتجلى  والباطن  الظاهر  ثنائية  أنّ  زيد  أبو  يرى نصر حامد 

الوجود  قبيل  أخرى من  كلِّ ظاهرةٍ  الشأن مع  الكريم كما هو  القرآن  الأهم في 

والتنزيه  والمتشابه،  المحكم  قبيل:  من  أخرى،  ثنائياتٌ  خاضت  كما  والإنسان)2). 

والتشبيه، والجبر والاختيار، والرحمة والعذاب وما إلى ذلك من الثنائيات الأخرى، 

في هذه الثنائية المتمثلة في الظاهر والباطن أيضًا))). وفي ما يتعلق بالرؤية العرفانية 

يذهب نصر حامد أبو زيد إلى القول بأنّ تأويل الوجود ليس منفصلًا عن تأويل 

نصّ القرآن، ولا سبيل إلى النفوذ والتسللّ إلى مستوياته المتعددة إلّا بالنسبة إلى 

الإنسان الكامل؛ إذ يمكنه تجاوز ظاهر هذا النص والوصول إلى باطنه)4).

الاجتهاد من وجهة نظر نصر حامد أبو زيد

ذهب نصر حامد أبو زيد ـ بعد دراسة الاتجاهات الاجتهادية في تيارات الفكر 

الإسلامي ـ إلى انتقاد المنهج الاجتهادي السائد بين جماعةٍ من علماء الإسلام الذين 

الرغم من  المنهج ـ على  التشريعات والفقه فقط)5)، وهذا  يحصرون الاجتهاد في 

قدرة النص الديني على التجدّد وفهمه في مختلف الأزمنة والأمكنة ـ لا يوفرّ إلا 

إمكانيةً مفتوحةً على الفهم والاجتهادات الفقهية فقط. وقد زعم نصر حامد أبو 

)))- نصر حامد أبو زيد، إشكالية القراءة وآليات التأويل، ص 608 وص 5)، وص )5، وص 49).

)2)- نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل، ص )6).

)))- المصدر نفسه، ص )6).

)4)- المصدر نفسه، ص 6.

)5)- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 7)2 ـ 240، وص 245.



107 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

العدول عن  الفقهي، هو  القَصْر على الاجتهاد  أنّ من بين أهمّ تبعات هذا  زيد 

دائرة  تحديد  إنّ  لها.  موضوعًا  والقصصُ  العقائدُ  تشكّل  التي  والآيات  النصوص 

النزول لجميع  تبعته مقولةُ صلاحيةِ شريعةِ عصِر  الفقهاء،  بالنسبة إلى  الاجتهاد 

الأزمنة والأمكنة الأخرى، ودفعت بالاجتهاد في دائرة العقائد والقصص الدينية إلى 

بلوغ حدّ التكفير))).

والسنة  الدينية  النصوص  قراءة  إعادة  وراء  من  زيد  أبو  ينشده  الذي  إنّ 

الإسلامية، هو إبداعُ رؤيةٍ جديدةٍ في فهم الدين أو التأسيس لمنهجٍ جديدٍ في فهمه. 

وهو يرى أنّ الاجتهاد يعني العثور على أفضل وأنسب الحلول من داخل السنة 

وبين مختلف الآراء حول موضوع ما. إنّ هذا البحث عن الأمر الجديد يحُدّد دومًا 

بأنّ نعمل بذات الأدوات التي تمّ تعيينها من قِبل السنة.

قاله  ما  إلى  يتجّه  وهو  بديهيًّا،  أمراً  السنة  في  الاجتهاد  يعتبر  البيْن  هذا  وفي 

الأشياء من  بعض  نتعلمّ  أنْ  لنا  إليه. يمكن  وتوصّلوا  تفكيرهم  أفرزه  وما  أسلافنا 

الماضي، ولكنّنا على كلِّ حالٍ يجب أنْ نتعرفّ على معطيات أسلافنا، بيد أنّ هذا 

ليس كافيًا بحيث نقيّد أنفسنا في أساره، ونحاول جدلًا اكتشاف الماضي من جديدٍ، 

ونرتهن إلى القرن السادس والخامس والرابع للهجرة، فنحن اليوم نواجه مسائلَ لم 

يكن أسلافنا يرونها حتى في أحلامهم)2).

لا  يذهب نصر حامد أبو زيد إلى الاعتقاد بأنّ جميع المعنى ومفهوم النص 

ينحصر بالسطح الظاهري فقط، بل لا بد من الاستفادة من المستوى الذي كان 

أصحاب اللغة يعرفونه من خلال المنطق الحاكم على كلامهم، في معرفة المعنى 

الحقيقي والكامن في مدلولات النص. يرى نصر حامد أبو زيد في أخذ منظومةٍ من 

)))- نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص 8)).

)2)- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 9 وص 229.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 108

المداليل المعرفية والآليات البرهانية لنصٍّ ما بالالتفات إلى القواعد اللغوية لتلك 

اللغة، مساحةً اجتهاديةً))).

وبالإضافة إلى ذلك فإنّ الاجتهاد مرتبطٌ بتصوّر الفقه الإسلامي بشكلٍ وثيقٍ. 

المسار  العثور على نموذجٍ فقهيٍّ يمكن تحديد  الموضوع حول  إذًا غالباً ما يكون 

في الموارد الأخرى على أساسه. لا يمكن لنا اليوم إقناع أنفسنا بمجرد إعادة النظر 

وإصلاح الفقه الإسلامي. ومن هنا أرى ضرورة الذهاب إلى ما هو أبعد، والعمل 

على جعل فهمنا للوحي وجزئياته وفهمنا الأخلاقي متطابقًا مع الواقع.

لو أريد لمجموع السنة أنْ تخضع للتفسير والاختبار النقدي، لا يمكن القيام 

أنْ  يجب  السنة.  هذه  أساس  على  القائم  بالاجتهاد  الاستعانة  خلال  من  بذلك 

التفكير الإسلامي الانتقادي إلى أبعدَ من ذلك وأنْ تكون مساحته أوسعَ  يذهب 

من الاجتهاد. يجب أنْ يتوفرّ المجال لذلك بحيث تتمّ الاستفادة فيه من الأساليب 

العلمية والتاريخية أو الفلسفية، كي يغدوَ علمنا وفهمنا أكثرَ عمقًا)2).

نقد ومناقشة آلية قراءة النصوص الدينية وإنتاج المعنى

يرى نصر حامد أبو زيد أنّ أسلوب قراءة النص والتيارات المتعددة والمتنوّعة 

لقد  الإسلامي.  العالم  في  المعرفي  النزاع  تجليات  أبرز  من  أحياناً، هي  والمتعارضة 

تنظيم  أجل  المعنى من  بغية صياغة  الدينية  النصوص  لقراءة  منهج  تقديم  كان 

الأبنية الاجتماعية ـ السياسية في المجتمعات الإسلامية من خلال التركيز على مصر، 

)))- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 6)2 ـ 7)2؛ نصر حامد أبو زيد، الخطاب والتأويل، ص 65 ـ 66.

)2)- نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص 225. نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 7)2 ـ 8)2؛ نصر 

حامد أبو زيد، محمد وآيات خدا: قرآن وآينده إسلام (القرآن ومستقبل الإسلام)، ترجمته إلى اللغة الفارسية: 

فريدة فرنودفر، ص 89) ـ 90).



109 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

العلمية.  زيد طوال حياته  أبو  ينشدها نصر حامد  كان  التي  الأهداف  أهم  من 

تمركزت  وربّما  الانتقادات،  من  كبيراً  ركامًا  أثار  قد  تفكيره  من  القسم  هذا  إنّ 

بالقسم الأخير من  الخاص  أبو زيد  الانتقادات حول تفكير نصر حامد  تلك  أكثر 

نظرياته، ونعني بذلك أسلوب القراءة؛ لأنّ تداعيات هذه القراءة هي التي أدّت  

إلى مختلف المواجهات الشديدة أحياناً في فضاء البلدان العربية))). بل وحتى في 

)))- يمكن الإشارة من بين أهم الأعمال التي ألفها المفكرون العرب حول دراسة ونقد الدراسات القرآنية لنصر 

حامد أبو زيد، إلى الموارد الآتية: 

1. بن زين، رشيد )2009 م): نصر حامد أبو زيد: التفسير القرآني من النقل إلى التأويل ضمن 
الجنوب  دار  الحداثة،  معالم  سلسلة  عبّاس،  حسّان  تعريب:  الإسلام،  في  الجدد  المفكّرون  كتاب 

تونس.  للنشر، 

2. بودومة، عبد القادر )2000 م� النص وآلیات القراءة عند محمد أرکون ونصر حامد أبو زید، 
إنسانیات العدد: ))، مای – أوت. 

زید،  أبو  حامد  نصر  عند  القرآني  النص  تأویل  م)   2008( بادیس  ومحمد  محمد  تحریشي،   .3
ینایر.   (  ،(0 رقم:  العدد  علامات، 

عند  القرآن  علوم  في  قراءة  المناهج  وتجاذبات  القرآني  الدرس  م)   20(4( حيدر  الله،  حبّ   .4
 /http://hobbollah.com/articles الدكتور نصر حامد أبو زيد، الموقع الرسمي لحيدر حب الله

اسُترجع في تاريخ 0) جوان. 

5. حديد، أسماء )0)20 م): في تاريخية النص القرآني عند نصر حامد أبو زيد، إشراف: عبد الغني 
بارة، )رسالة ماجيستير/ بحث مرقون)، جامعة فرحات عبّاس سطيف، الجمهورية الجزائرية. 

التنظيري  زيد  أبو  حامد  نصر  خطاب  في  القرآني  النص  تاريخيّة  م):   20(4( أسماء  حديد،   .6
 . عام  شتاء  الثالثة،  السنة  الأول  العـدد  العراق،  الكوفة  جامعة  الكوفة،  مجلة  والمرجع)،  (المفهوم 

7. حرب، علی ))99) م): النص والحقيقة )الجزء الأول): نقد النص، المركز الثقافي العربي، ط )، 
الدار البيضاء / المغرب، بيروت / لبنان. 

8. حرب، علي )997) م): الاستلاب والارتداد: الإسلام بين روجيه غارودي ونصر حامد أبو زيد، 
المركز الثقافي العربي، ط )، الدار البيضاء المغرب /بيروت لبنان. 9 ـ حنفي، حسن ))99) م) قراءة 

مفهوم النص لنصر حامد أبو زید، فصول، العدد رقم: ) - 4، ) یولیو. 

9. حنفي، حسن، «علوم التأویل بین الخاصة والعامة، قراءةٌ في بعض أعمال نصر حامد أبو 
زید»، مجلة الاجتهاد، بیروت، العدد: )2، الصفحات 95 - 98. 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 110

التداعيات  التي ظهرت فیها مثل هذه  العربية مثل إيران  البلدان الإسلامية غير 

10. حیرش بغداد محمد، )2008 م) التأویلیة منهجًا لقراءة النص الدیني عند نصر حامد أبو 
زید، مجلة الموافق للبحوث والدراسات في المجتمع والتاریخ، عدد خاص أبریل. 

11. حیرش، بغداد محمد )2004 م) نصر حامد أبو زید، المشروع التثویري المجهض، کتاباتٌ 
معاصرةٌ، مجلة الإبداع والعلوم الإنسانية، مجلد 7)، العدد: 68، )أیار - حزیران) ص 29 - 8). 

12. الخراشي، سلیمان بن صالح، نصر حامد أبو زید والهرمنوطیقا. 
أنفو  أبو زيد، مطبعة  النص عند نصر حامد  النص في مفهوم  أزمة  زمرد، فريدة )د ت):   .13

المغرب.  فاس  برانت، 

أبو زيد عرض ونقد،  النص عند نصر حامد  مفهوم  الشربجي، محمّد يوسف )2008 م):   .14
مؤتمر التعامل مع النصوص الشرعية عند المعاصرين، كلية الشريعة في الجامعة الأردنية، 4 / 5 / 6 

نوفمبر )http://fr.scribd.com/doc/925((56 اسُترجع في تاريخ 0) / 6 / 4)20 م. 

15. الضحیان، سلیمان )2007 م) المناهج الحدیثة في قراءة النص الشرعي )قراءة نصر حامد أبو 
 .29/09/www.tafsie.net, 20007 (ًزید نموذجا

16. عصفور، جابر ))99) م) مفهوم النص والاعتزال المعاصر، إبداع، العدد رقم: )، ) مارس. 
17. عمار عبد الکاظم رومي )د.ت) التأثیر السیمیائي في تأویل نصر حامد أبو زید للنص الدیني، 

أطروحة الدکتوراه. 

18. عمارة، محمّد )2002 م): التفسير الماركسي للإسلام، دار الشروق، ط 2، القاهرة مصر. 
19. فریدة، زمرد، أزمة النص في مفهوم النص عند نصر حامد أبو زید، مطبعة برانت، آنفو، فاس 

المغرب. )ملاحظة: تقدم ذكر هذا المصدر في رقم: 4). المعربّ).

20. مصطفى، علي صالح )إعداد)، المذهب النقدي عند «الدكتور نصر حامد أبو زيد» وموقفه 
من الاحتجاج بالسنة، رؤية نقدية، كلية الإلهيات، جامعة حران.

21. النيلي، عالم سبيط )2008 م) فصل »ذاتيات« ضمن كتاب »بين الانغلاق الديني والنشاز 
لبنان.  البيضاء للطباعة والنشر والتوزيع، ط )، بيروت  الثقافي«، المحجّة 

22. ولد أباه، السید )2008 م) التأویل والتنویر نصر حامد أبو زید، مدارات فلسفية، العدد 
رقم: 6). 

2(. Fauzi m. najjar, (2000(, Islamic fundamentalism and the intellectuals� the case of Nasr 

hamid abu zaid, British journal of Middle Eastern studies 27, no 2. 

24. یوبي، عبد السلام )))20 م)، المسکوت عنه في فکر نصر حامد أبو زید، رسالة ماجیستر، 
جامعة مولود معمري، تیزي وزو. كلية الآداب والعلوم الإنسانية قسم الأدب العربي، الجمهورية 



111 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

المتنوّعة في مواجهة هذه القراءة))).

الجزائرية.

)))  . ومن بين أهم الأعمال التي تناولت آراء نصر حامد أبو زيد بالنقد والدراسة في الفضاء الفكري الإيراني، 

يمكن الإشارة إلى ما يلي: 

1. إیروانی نجفی، مرتضی و رضاداد، فاطمه ))9)) هـ ش) بازخوانی پدیده اختلاف قرائات 
از نگاه نصر حامد ابو زید، آموزه هاي قرآ� دانشگاه علوم اسلامي رضوي، العدد: ۱۶، خريف 

عام )9)) هـ.ش. 

2. بهرامی، محمد ))9)) هـ ش) تعدد معنا در قرآن پژوهی ابو زید، پژوهش های قرآنی، 
السنة الثامنة عشرة، العدد: 4 المسلسل: 72، شتاء عام )9)) هـ ش، صص 85 - 70. 

تولد  زید  ابو  حامد  نوشته نصر  «معنای متن»  بر  «نقدی  هـ ش)   ((8(( ناصر،  پورپیرار،   .3
 .(7 إلى   (( من   ،((9 العدد:  ش،   ـ ه عام )8))  تیر  الثالثة،  المرحلة  قرآن،  گلستان  تازه»،  تاویلگری 

4. توکلی بینا، میثم ))9)) هـ ش) «متون دینی؛ از قداست تا ادبیت کلان روش پژوهش 
نو،  اعتزال  نقد  و  مقالات جریان شناسی  مجموعه  متون مقدس»،  درباره  ادبی معاصر  های 

اسلامی،  اندیشه  و  فرهنگ  پژوهشگاه  انتشارات  سازمان  محمد عرب  صالحی، طهران:  إعداد: 

صص 60 - )). 

5. توکلی بینا، میثم (1393 هـ ش) �آشفتگی هرمنوتیکی در مباحث تأویلی نصر حامد ابو 
زید»، مجموعه مقالات جریان شناسی و نقد اعتزال نو، إعداد: محمد عرب  صالحی، طهران: 

سازمان انتشارات پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی، صص 90 - )6. 

ابو زید و فردینان دوسوسور»،  «بررسی تطبیقی آرای  توکلی بینا، میثم ))9)) هـ ش)   .6
مجموعه مقالات جریان شناسی و نقد اعتزال نو، إعداد: محمد عرب صالحی، طهران: سازمان 

انتشارات پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی، صص 48) - )2). 

7. حاجی اسماعیلی، محمد رضا؛ علی بناییان اصفهانی )94)) هـ ش)، «بررسی عینی گرایی و 
نسبی گرایی در هرمنوتیک نصرحامد ابو زید و تأثیر آن بر بعضی برداشت های تفسیری وی از 

قرآن»، فصلنامه اندیشه نوین دینی، المرحلة: 5)، العدد: 54، ربيع، صفحه 29 - 46. 

از مستشرقان،  ابو زيد  تأثيرپذيري دكتر نصر حامد  حامدي، سيد منصف )86)) هـ ش).   .8
 .2 العدد:  قرآن و حديث،  مجلة:  اعتصامي،  ترجمة سيد مهدي 

9. خواتی، محمد شفق )86)) هـ ش) «نقد و بررسی آراء و اندیشه های نصر حامد ابو زید»، 
فصلية: گفتمان نو، کابل، العدد: )). 

10. عدالت نژاد، سعید )80)) هـ ش) نقد و بررسی هایی درباره اندیشه های نصر حامد ابو 
زید، طهران: انتشارات مشق امروز. 

اعتبار معرفت  تاويل و  معناشناسي  اکبر زاده، حامد و سلطانی، مصطفی ))9)))  علی   .11



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 112

وكيفية  ماهية  إلى  يستند  زيد  أبو  حامد  نصر  تأمّلات  من  الأكبر  القسم  إنّ 

قراءة النصوص الدينية وإنتاج المعنى والمفهوم على أساسه، وكذلك ضرورة تجديد 

نصر  قبل  من  الدينية  النصوص  لقراءة  الناقدين  من  وهناك  الديني))).  الخطاب 

حامد أبو زيد، من يذهب إلى الاعتقاد بأنهّ إلى جانب بعض المحققين ـ من أمثال: 

ـ  بصدد الإجابة عن  الرحمن، ومحمد أركون  الخولي، وعائشة عبد  الشيخ أمين 

سؤال التجدد)2). وعلى الرغم من أنّ نصر حامد أبو زيد لم يتخلَّ عن هذا الحقل 

طوال حياته العلمية، إلّا أنّ تنوّع اتجاهاته يعُدُّ أمراً ملحوظاً.

شناختي آن در آراء ابو زيد، پژوهش هاي معرفت شناختي (آفاق حكمت): خريف وشتاء عام: 

)9)) هـ ش، المرحلة: )، العدد: 8، من صفحة 09) إلى صفحة 8)). 

12. کاظم زاده، پروین )92)) هـ ش) نگاهی انتقادی بر رویکرد هرمنوتیکی نصر حامد ابو 
زید در تفسیر قرآن، جستارهای فلسفه دین، السنة الثانية، العدد: 4، صيف عام: 92)) هـ ش، 

صص 08) - )8. 

13. كريمى نيا، مرتضى )76)) م� آرا و انديشه های دكتر نصر حامد ابو زيد، طهران، سازمان 
اسلامى.  وارتباطات  فرهنگ 

14. گلی، جواد ()9)) هـ ش) »تأویل قرآن از دیدگاه نصر حامد ابو زید»، مجموعه مقالات 
جریان شناسی و نقد اعتزال نو، إعداد: محمد عرب  صالحی، طهران: سازمان انتشارات پژوهشگاه 

فرهنگ و اندیشه اسلامی، صص 22) - )9. 

15. نصری، عبد الله ))8)) هـ ش) «ابو زید و قرائت متن در افق تاریخی»، مجلة: قبسات، 
العدد: )2. 

16. نصری، عبد الله ))8)) هـ ش) راز متن، هرمنوتیک، قرائت پذیری متن و منطق فهم دین، 
طهران: آفتاب توسعه. 

17. نقی زاده، حسن )84)) هـ ش) اندیشه های ابو زید و برداشت او از قرآن، مطالعات 
العدد: 68.  اسلامی، صيف عام 84)) هـ.ش، 

18. نکونام، جعفر )94)) هـ ش) «نقد نظریه ابو زید در زمینه گفتاری بودن قرآن»، گلستان 
قرآن، خرداد، العدد: 2، صص )4 - 42.

)))- نصر حامد أبو زيد، التجديد والتحريم والتأويل، ص )2 ـ 22.

)2)- النيفر أحميدة، التفاسير القرآنية المعاصرة: قراءة ٌفي المنهج، ص 49) ـ 52).



113 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

التراث الإسلامي في أسلوبه  أبو زيد في  يتلخّص الاستناد الكلامي لنصر حامد 

لقراءة النصوص على التراث العلمي المأثور عن العرفاء والمتصوفة من أمثال محيي 

التشريع،  وعالم  التكوين  عالم  عن  الإنسانية  القراءة  مواجهة  في  عربي  بن  الدين 

والفقهاء والفلاسفة من أمثال ابن رشد في فتح إمكانية الاجتهاد المتمحور حول 

العقل من أجل معرفة وفهم عالم الطبيعة إلى جانب الاجتهاد المتمحور حول النقل 

في معرفة النصوص الدينية في التراث الإسلامي.

لقد لجأ نصر حامد أبو زيد في العثور على مؤيداتٍ عربيةٍ ـ إسلاميةٍ من أجل 

بناء أسلوبه إلى تيارين؛ حيث أدى اعتقاد نصر حامد أبو زيد بظاهر وباطن اللفظ 

ومعنى القرآن إلى لجوئه إلى معطيات علماء اللغة من أمثال: الزركشي والسيوطي 

وعبد القاهر الجرجاني، وهم في الغالب من أتباع المذهب الأشعري. وفي الخطوة 

التالية يتجه نصر حامد أبو زيد ـ لغاية العثور على الذاتي والعرضي في المراد الإلهي 

من القرآن الكريم، والعثور على مسوّغٍ لتبويب الآيات الظاهرية والمراد الباطني 

منها ـ إلى تقبّل أداة المجاز التي يزعم أنهّا من معطيات المعتزلة.

للفظ  والباطن  الظاهر  بوجود  اعتقاده  جذور  زيد  أبو  حامد  نصر  يرجع 

ومعنى القرآن الكريم وضرورة التأويل ـ بوصفه حركةً عقليةً ومعرفيةً في ذاتها 

وبذلك  ابن عربي،  الدين  إلى محيي  ـ  الباطن  يخفي  الذي  الظاهر  إلى  للوصول 

أبو  حامد  نصر  أنّ  بيد  عربي،  لابن  تأويليٍّ  واتجّاهٍ  قراءةٍ  عن  النقاب  يكشف 

والمعرفية  العقلية  الحركة  هذه  كيفية  عن  أسئلةٍ  مواجهة  في  نفسه  يجد  زيد 

هذا  معطيات  وكذب  لصدق  معاييَر  اتخاذ  إلى  مضطرًّا  نفسه  ويرى  التأويلية، 

إلى  ويذهب  رشد،  ابن  إلى  زيد  أبو  حامد  نصر  يلجأ  الشأن  هذا  وفي  المسار. 

اللغوية على  غير  بالظواهر  يتعلق  ما  بالتأويل في  يؤمن  ابن رشد  بأنّ  الاعتقاد 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 114

أساس البرهان والقياس حيث يكون دور العقل فيه بارزاً، كما يعتقد بالالتزام 

نقلية  قاعدة  تمثلّ  التي  النصوص  قراءة  أجل  من  العربية  اللغوية  بالقواعد 

لتأويل النصوص المقدسة.

إنّ نصر حامد أبو زيد ـ في سعيه إلى العثور على موضعِ تفسيريٍّ مناسبٍ لمفسّ 

وذلك  الحديث؛  الغربي  التراث  واضحٍ في  مستندٍ  إلى  بحاجةٍ  نفسه  يرى  ـ  القرآن 

لاعتقاده بأنّ علاقة المفسّ بالنص، تمثل نقطة الانطلاق والقضيّة الأسياسية عند 

طائفِةٍ من الفلاسفة الغربيين الذين يعُرفون بفلاسفة الهرمنيوطيقا. ومن هنا فإنّ 

القيمة الأسلوبية للهرمنيوطيقا والأدبيات المدّخرة حولها في الغرب بالنسبة له من 

جهة تنشأ عن المكانة اللاهوتية التي يحملها المنهج الهرمنيوطيقي، ومن ناحيةٍ 

أخرى الاتجاه الخاص الذي يظهره هذه التوجه بالنسبة إلى موقع المفسّ ودوره 

الفريد في تبلور تفسير النصوص الدينية.

الدينية إلى  النصوص  الثانية من منهجيته في قراءة  أبو زيد في المرحلة  يتجه 

الابتعاد شيئاً فشيئاً عن التراث المعرفي الإسلامي، ويغدو أقربَ إلى المشاريع الحديثة 

، وإلى أسلوب الشكلية النقدية الروسية المتمحورة حول  في النقد الأدبي بشكلٍ عامٍّ

. شخصياتٍ من أمثال: شكلوفسكي وميخائيل باختين بشكلٍ خاصٍّ

للمدرسة  الرئيسة  للمباني  المؤسسين  أحد  بوصفه  شكلوفسكي  ذهب  فقد 

الشكلية في روسيا، إلى القول:

عندما يتم مشاهدة ظاهرةٍ من الظواهر ويتمّ إدراكها على دفعاتٍ 

متكررةٍ، لن تكون بعد ذلك قابلةً للإدراك والمشاهدة. وبعبارةٍ أوضحَ: إنّ 

طريق وأسلوب مشاهدتها وإدراكها سيغدو من قبيل إعادة المعرفة دون 



115 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

الرؤية. إنّ الغاية من التصوير وإبداع الفن الجديد عبارةٌ عن تغيير إدراك 

الأشياء من إعادة المعرفة إلى الرؤية(1).

عن  المعرفة  إزاحة  بضرورة  الاعتقاد  إلى  يذهب  الرؤية  هذه  إلى  وللوصول 

الأدبيات السابقة وعن ذات العالم أيضًا)2). إنّ مركز اهتمام أتباع المدرسة الشكلية 

ينصبّ على تلك المجموعة من النتاج الثقافي للمجتمعات ذات البنية الأدبية. إنّ 

النظام  أتباع هذه المدرسة ليست خصلةً ذاتيةً في  البنية الأدبية من وجهة نظر 

الأدبي نفسه أو خصلةً في ما أطلق عليه البنيويون لاحقًا مصطلح العلاقة ما بين 

النصوص؛ ومن هنا يعدّ النص الأدبي في هذه الظروف جزءًا من منظومة النصوص، 

كما هو الكلام جزءٌ من اللغة تمامًا. إنّ النص الأدبي يمثلّ جزءًا منفردًا من نظامٍ 

اعتباريٍّ اختياريٍّ إنما يمكن بيان معناه بشكلٍ رئيسٍ من طريق التحليل الناظر إلى 

المزامنة، وذلك على نحوٍ أقربَ منه إلى الأساليب الارتدادية أو التاريخية.

إنّ تأثير الأفكار النقدية لميخائيل باختين في حقل الأدب محسوسٌ في المرحلة 

الفكرية الثانية لنصر حامد أبو زيد بشكلٍ ملحوظٍ. إنّ باختين شخصٌ قلَمّا التزم 

الأدبيات  مواجهة  في  الروسية  الأدبية  الشكلية  المدرسة  في  السوسوري  بالمنهج 

ونقدها، بيد أنّ أعماله تمتدّ بجذورها دون شكٍّ في الأبحاث الشكلية الروسية. لقد 

ترك باختين تأثيراً خالدًا على النظرية الثقافية المعاصرة؛ لأنهّ قد تمكن في الحدّ الأدنى 

ـ من خلال إدخال مفاهيم من قبيل النزعة الحوارية وتعدّد الأصوات ـ من وضع 

حدٍّ للتفاسير الشكلية السائدة عن البنية التي كانوا يعتبرونها شيئاً غيَر اجتماعيٍّ 

لتعدّد الأصوات في روايات  . لقد عثر باختين على مصداقٍ  تاريخيٍّ ولا نفسيٍّ ولا 

(((- Shklovsky, V. Mayakovsky and his circle,translated by Lily Feiler, (972 p.((4.

(2(- Shklovsky, V. �art as technique�, trans. L.lemon and m. reis, in Russian formalist 

criticism: four essay, (eds( l.lemon and m. reis, university of Nebraska press, Lincoln, p.(2.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 116

دستويفسكي، حيث لا تكون الشخصيات من العبيد الصامتين، ولا يكونون عرضةً 

للوعي الرتيب والعزف المنفرد، بل هم أشخاصٌ أحرارٌ يستطيعون الوقوف على 

أقدامهم أمام خالقهم، وربما خالفوه أو تمردوا عليه))). إنّ تأثير هذه الاتجاهات 

والشخصيات على نصر حامد أبو زيد قد دفع به إلى اتخاذ مواقفَ أكثرَ إنسانيةً 

ضمن المنهج الهرمنيوطيقي؛ إلى الحد الذي يمكن معه اعتبار نصر حامد أبو زيد 

باختين العالم العربي في المرحلة المعاصرة.

إلى  الاستناد  في  باختين  أثر  يقتفي  المرحلة  زيد في هذه  أبو  حامد  نصر  كان 

منطق الحوار متعدد الأصوات بحثاً عن أصوات الشخصيات غير المتعالية بوصفها 

مبدعةً للقرآن، وقد زعم أنّ هذه الشخصيات في عصر النزول كان بإمكانها الوقوف 

على أقدامها والاعتماد على نفسها ومخالفة الوحي، بل وحتى التمردّ عليه)2). ومن 

ا إلهيًّا، بل يعتبره قد دخل الحياةَ  هنا فإنه ينفي حجية القرآن الكريم واعتباره نصًّ

ومن خلال  المرسل.  والنبي  الوحي  ملكَ  ومن خلال  وَحيانيٍّ  مسارٍ  عبر  الإنسانيةَ 

أبعاضه  عن  الطرف  وغضّ  بعضه  فهم  أو  آخرَ،  جانبٍ  وترك  منه  بجانبٍ  إيمانه 

الأخرى)))، قصََرَ الحجيةَ على دائرة المناجاة وهي دائرةٌ حيةٌ ومنتجةٌ لقيام الارتباط 

والصلة بين الأمر الإنساني والأمر الإلهي)4).

إنّ نقطة عزم نصر حامد أبو زيد في كلا المرحلتين لا تكمن في الدين والقراءة 

(((- Bakhtinm M. (984, Problems Of Dostoevsky�s Poetics, Trans. Caryl Emerson, University 

Of Minnesota Press, Minneapolis. P 6.

)2)- للوقوف على مصاديق لهذه الحوارات في القرآن الكريم بزعم نصر حامد أبو زيد، نصر حامد أبو زيد، 

التجديد والتحريم والتأويل، ص 220 ـ 240.

)))- حنفي، حسن، »علوم التأویل بین الخاصة والعامة، قراءة في بعض أعمال نصر حامد أبو زید«، مجلة 

الاجتهاد، بیروت، العدد: )2، الصفحات: 98 - 95.

)4)- نصر حامد أبو زيد، التجديد والتحريم والتأويل، ص 220.



117 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

للدين  الخارجية  والدراسة  والثقافة  الأدبيات  تكمن في  إنهّا  بل  للدين،  الداخلية 

وكذلك  له  بالنسبة  التحوّل  زيد في هذا  أبو  يرى نصر حامد  الدينية.  والنصوص 

الرؤية إلى القرآن أمراً حاسمًا ومصيرياً، ولكن لا يمكن اعتبار ذلك استدارةً جوهريةً 

في نظرياته، بل يجب اعتبار ذلك مجردَّ أرضيةٍ لتغيير أسلوب قراءة القرآن، انتقل 

أبو زيد بواسطته من الآراء اللغوية لعبد القاهر الجرجاني، وتلفيق الاتجاه التأويلي 

لابن رشد وتحويله إلى قراءةٍ عرفانيةٍ وصوفيةٍ، والإقبال من الآراء اللغوية القائمة 

على الدلالة السوسورية والاتجاه التأويلي ـ الهرمنيوطيقي لغادامير، نحو الشكلية 

الروسية والسعي إلى إزالة المعرفة عن نص القرآن الكريم.

تقييم المنهج الأسلوبي: نسبة المبنى إلى البناء

زيد  أبو  حامد  نصر  مباني  بين  النسبة  بحث  القسم  هذا  في  نتناول  سوف 

ونظرياته حول القرآن الكريم والسنة ومنهجيته في تأويل النصوص الدينية.

إنّ من بين المباني المقبولة في النظريات القرآنية عند نصر حامد أبو زيد هي 

القول بـ “حدوث” القرآن الكريم في قبال القول بـ “قِدمه”. إنّ للقول بحدوث 

النحل  بين  والأصوات  الألفاظ  إطار  في  الوحيانية  الحقائق  وظهور  الإلهي  الكلام 

المعتزلة  يذهب  الشأن  هذا  وفي  الإسلامية.  الحضارة  في  طويلةٌ  سابقةٌ  الكلامية 

الإسلامي  الدين  قاموس  الإلهي في  الوحي  بأنّ  الاعتقاد  إلى  التقليديون والإمامية 

ـ من حيث التأكيد على ظهور الحقائق الوحيانية في قالب الألفاظ والعبارات ـ 

قد أدّى إلى تبلور المصحف والقرآن الكريم))). وفي قِبال ذلك الرأي القائل بالنزول 

)))- القاضي عبد الجبار، 422) هـ، شرح الأصول الخمسة، بیروت، دار إحیاء التراث العربي، تعلیق: أحمد بن 

بررسی و تبیین رویکرد »وحی  حسین أبي هاشم، ص 58)؛ نقلاً عن: فخار نوغاني، وحیدة، )96)) هـ ش) 

گزاره ای« از دیدگاه حکمت متعالیه، پژوهش های فلسفی کلامی، السنة التاسعة عشرة، العدد: )، خريف 

عام، ص )5).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 118

المفهومي لكلام الله أو نظرية الكلام النفسي الذي يقول به الأشاعرة، وأتباع هذا 

القائم  المعنى  الحقيقة هو  في  الله  كلام  وأنّ  الإلهي،  الكلام  بقِدم  يقولون  الرأي 

بذات الله، وأنّ الألفاظ والعبارات إنما هي دلالاتٌ على ذلك المعنى الحقيقي))).

وحيث إنّ مبدأ التفكير في كلتا الرؤيتين يكمن في السعي إلى الدفاع عن العقائد 

سبحانه  الله  قِبل  من  والمعنى  اللفظ  من  كُلاًّ  اعتبروا  فقد  الوحيانية،  والتعاليم 

للقرآن  السابق  الوجود  الأشاعرة بمسألة  وكذلك  والإمامية  المعتزلة  فقال  وتعالى؛ 

سًا  الكريم، فإنّ المعنى النازل من وجهة نظرهم في مثل هذا المسار يعُتبر وحيًا مقدَّ

ويتصّف بالحجية، وكذلك الألفاظ بدورها وحيانيةٌ وثابتةٌ، وكلاهما معجزةٌ إلهيةٌ لا 

يعلوها غبار الزمان والمكان، بيد أنّ المهم بالنسبة إلى الأشاعرة بالدرجة الأولى هو 

لحاظ المعنى النازل، وأنّ حقيقة الكلام الإلهي ليست من جنس الألفاظ، وإنّما هي 

من سنخ المعنى. وعلى هذا الأساس فإنّ ألفاظ القرآن الكريم من حيث تناظرها 

مع اللغة الإنسانية عاجزةٌ عن نقل المعنى الكامن والموجود في اللوح المحفوظ، 

وإنّما يمكن التمسك والتبركّ بها، ولا يمكن الوصول إلى المعرفة على أساسها.

يلُاحَظ أنّ النزاع بين الفرق الإسلامية حول قِدَم وحدوث القرآن الكريم، لم يكن 

يعني تدخّل عنصر تأثرّ الوحي بالتاريخ، بل إنّ محل النزاع بينهم يكمن في ماهية 

وكيفية اهتمام الوحي بالتاريخ.

وعلى الرغم من تعريف نصر حامد أبو زيد لنفسه في بيان الوحي بوصفه امتدادًا 

للمعتزلة، ويعمد في جميع مؤلفاته إلى انتقاد التيار الموسوم بالخطاب الديني الرسمي 

)))- الأشعری، اللمع في الرد علی الزیغ والبدع، القاهرة: المکتبة الأزهرية للتراث، تصحیح: حمودة غرابة، ص 

69؛ نقلاً عن: فخار نوغاني، وحیدة، )96)) هـ ش)، بررسی و تبیین رویکرد »وحی گزاره ای« از دیدگاه حکمت 

متعالیه، پژوهش های فلسفی کلامی، السنة التاسعة عشرة، العدد: )، خريف عام، ص )5).



119 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

الذي يتألف في الغالب من الفقهاء من ذوي الاتجاه الأشعري، لا نجد مانعًا من جعل 

معطياته القرآنية بوصفها مبنًى لإصلاح الدلالات القرآنية عند الأشاعرة.

ربما كان أهم إبداعٍ لنصر حامد أبو زيد في التأمّل حول ماهية الوحي يكمن 

في إدخال عنصر التاريخ بوصفه ظرفاً لتبلور الوحي وفتح إمكانية الارتباط العام 

إليه الأشاعرة. وبالتالي يجب عدم اعتبار  للجميع به، وهو الأمر الذي لم يلتفت 

اعتبار  يجب  بل  معرفته،  طرق  حتى  ولا  القرآن،  ماهية  إلى  الرؤية  تغيير  آليته 

إلی  التعرفّ  الراغِبين في  المخاطبَين  دائرة  لتوسيع  فتح طريقٍ  إلى  مشروعه سعيًا 

القرآن الكريم بشكلٍ مباشرٍ.

بأنّ الوحي مجردُ تجربةٍ،  وفي هذا الإطار نجد ادعاءه غير الموضوعي وقوله 

الوحي  حول  عربي  بن  الدين  لمحيي  العرفانية  الآراء  إدخال  إلى  بجذوره  يعود 

دائرته  الوحي في  أنّ  ـ  الأشاعرة  ـ مثل  يرى  الأشعري)))، حيث  الكلامي  الفكر  في 

الأنطولوجية يعُتبر تجسيدًا للكلام الإلهي، وأنّ الكلام الإلهي يعتبر فعلًا من أفعال 

الله  كلمات  من  كلمةً  السلام  عليه  عيسى  النبي  اعُتبر  كما  وتعالى،  سبحانه  الله 

تعالى. بيد أن نصر حامد أبو زيد من خلال إبداعه في الدائرة الإبستيمولوجية لهذه 

المسألة، وإدخال الآراء العرفانية ـ الكلامية لمحيي الدين بن عربي حول التجربة 

الجرجاني،  القاهر  عبد  أمثال:  من  الأشاعرة  لعلماء  اللغوية  الأفكار  في  الوحيانية 

وبدر الدين الزركشي، وجلال الدين السيوطي، يدّعي أنّ مثل هذا الفعل الإلهي 

إلى جوار الوحي المتمحور حول النص، يواصل جريانه بشكلٍ مستمرٍّ وفي كل لحظةٍ 

ـ  زيد  أبو  الإنسانية. يذهب نصر حامد  الحواسّ  ما وراء  الطبيعة وفي  لحظةٍ في 

استنادًا إلى الظرفيات السیمیوطیقیة ـ إلى الاعتقاد قائلًا: إنّ مثل هذا الوحي يظُهر 

)))- قائمي نيا، علي رضا، بيولوژي نص نشانه شناسي وتفسير قرآن، ص 66)، انتشارات پژوهشگاه فرهنگ 

وانديشه اسلامي، ط 2، طهران، )9)) هـ ش. )مصدر فارسي).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 120

نفسه في إطار كلماتٍ ليست من نمط الألفاظ بالضرورة، وإنما غاية ما يحتاجه هو 

الأدوات والمتلقين الذي يستطيعون استيعابه وفهمه.

وحيث إن استلام ومشاهدة مثل هذا الوحي لا تنطوي على حجيةٍ بالنسبة 

إلى الآخر، فإنّ مسار الوحي لا يعود ينُظر إليه بوصفه نزولًا من قِبل الله تعالى إلى 

العالم الإنساني، وإنما يتم طرح مسارٍ معاكِسٍ حيث يكون المسار فيه صعوديًّا، وإنّ 

النوع المتوسّط من الإنسان بجميع نواقصه وعيوبه يكون مبدأً لتحصيل الوحي 

المتجدّد على الدوام. إنّ الحاصلين على هذا الوحي ليسوا بحاجةٍ إلى العصمة من 

الحياة  معنى  تنظيم  هو  إنما  فيه  المرسل  لأنّ  بالضرورة؛  الوحي  تلقّي  في  الخطأ 

الفردية للأفراد، دون التدخّل في المساحات العامة من الحياة الاجتماعية. وطبقًا 

لهذه الرؤية يذهب نصر حامد أبو زيد إلى الاعتقاد بأنّ الوحي قضيةٌ غيُر معقولةٍ، 

وأنّ القرآن حصيلةُ تجربةٍ وحيانيةٍ للنبي، حيث تبلورت القضايا الموجودة في قالب 

سٍ ومتأثرٍ بثقافة عصر النزول. الآيات والسور القرآنية في مسارٍ غيرِ مقدَّ

إنّ عدم الالتفات إلى المباني الأنطولوجية والأنثروبولوجية المناسبة في ظاهرة 

نازلٍ من  الموارد موازيةً لمستوًى  الظاهرة في بعض  اعتبار هذه  أدّى إلى  الوحي، 

التجارب البشرية، من قبيل: الشعر والكهانة. إنّ الوحي غير الموضوعي إذا كان 

غيُر  صبغةٌ  له  سيكون  الطبيعة،  لأحداث  الإنسان  ورؤيةِ  تصوّرِ  مجردِّ  على  قائماً 

واقعيةٍ وتابعةٌ لرؤية الإنسان)))، إلى الحد الذي يعُتبر معه مبدأ الوحي ـ في أكثر 

المستويات نزولًا ـ مجردَ مخلوقٍ لذهن الإنسان)2).

يذهب بعض الناقدين لنصر حامد أبو زيد إلى القول بأنّ الخوض في مسألة 

)))- فخار نوغاني، وحیدة، )96)) هـ ش)، بررسی و تبیین رویکرد »وحی گزاره ای« از دیدگاه حکمت متعالیه، 

پژوهش های فلسفی کلامی، السنة التاسعة عشرة، العدد: )، خريف عام: 96))هـ.ش، ص )5). )مصدر فارسي).

)Fuerbach, 20(2, p (6 -(2 نقلًا عن: فخار نوغاني، وحیدة، )96)) هـ ش). 



121 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

التراث والإجابة عن كيفية التعاطي معه وإن كان يعد أكبَر مسألةٍ شغلت اهتمام 

وجهود المحقِّقين والمفكِّرين المسلمين من العرب وغيرهم، إلّا أنّ نصر حامد أبو 

زيد يركّز سؤاله الرئيس على كيفية فهم النص وقراءته)))، وبالاستناد إلى تأمّلاته 

حول النص، يلتفت إلى قراءات الآخرين له، ويعتبر جميع تلك القراءات من سُنة 

القراءة. يذهب نصر حامد أبو زيد إلى الاعتقاد بأنّ سيطرة نوعٍ من القراءة ـ التي 

يراها قائمةً على الآليات العقلانية الغيبية الغارقة في الخرافات والأساطير ـ تؤدي 

إلى خفاء المعنى الحقيقي والغيبي لهذا النص، وسكون ظرفياته  المفهومية، ولذلك 

يجب قراءته في ضوء آليات العقلانية التاريخية والإنسانية)2)، والعمل من خلالها 

لقد ذهب نصر  العربية والإسلامية.  للمجتمعات  الاجتماعي  الوضع  على إصلاح 

حامد أبو زيد ـ من خلال اتخاذ المباني المعرفية النسبية من جهةٍ، والاتجاه غير 

الواقعي في مواجهة النصوص الدينية من جهةٍ أخرى ـ إلى القول بالدين العصري، 

نصّ  تخاطب  مجموعةٌ  عصٍر  كلِّ  في  هناك  يكون  أنْ  أساسه  على  يجب  والذي 

القرآن، وتطرح عليه أسئلةً بشأن المساواة والحرية وما إلى ذلك، وبالتالي فإنّ هؤلاء 

الكريم.  القرآن  نصّ  الصلة من  ذات  الإجابات  يستخرجون  الذين  الأشخاص هم 

الدوام فهمنا العصري وأسئلتنا المعاصرة في مواجهة  أننّا نخُفي على  وهو يدّعي 

القرآن في خبايا أذهاننا))). والذي تجب الإشارة إليه هنا هو أنّ مباني نصر حامد 

هاشم،  علاء  مناف،  م؛   20(5 بيروت،   ،6 ط  العربي،  الثقافي  المركز   ،205 ص  النص،  نقد  علي،  حرب،   -(((

أرکون،  ومحمد  زید  أبو  حامد  لنصر  الفکریتین  المنظومتین  في  والتأصیل  التأویل  بین  النص،  أبیستمولوجیا 

.(4 ص  م،   20(( والتوزیع،  والنشر  للطباعة  التنویر  بیروت: 

)2)- أبو زید، نصر حامد، الخطاب الدیني، رؤیة نقدیة نحو انتاج وعي علمي بدلالة النصوص الدینیة، دار 

المنتخب العربي، 992) م، ص 8.

)))- نصر حامد أبو زيد، محمد وآيات خدا: قرآن وآينده إسلام (القرآن ومستقبل الإسلام)، ترجمته إلى اللغة 

الفارسية: فريدة فرنودفر، ص 79) ـ 80).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 122

أبو زيد تفيد هذا النوع من الرؤية إلى التراث والسنة، بيد أنّ هذه المباني قابلةٌ 

للمناقشة، وقد أشرنا إلى هذه المناقشات في مختلف مواضع هذه المقالة.

هناك من الناقدين لنصر حامد أبو زيد من وجد تناقضًا بين المباني المتخذة من 

قِبله وبين النظريات المتعلقة بالقراءة التي يقُدمها، بمعنى أنّ نصر حامد أبو زيد 

يتناقض بين ألوهية النص من حيث مصدريته الإلهية، وبين بشرية محتواه))). فهو 

من جهةٍ يرى أنّ الإيمان بالوجود الميتافيزيقي والغيبي والسابق للقرآن، لا يحول 

دون إمكانية فهم وتحليل القرآن الكريم، ومن جهةٍ أخرى يذهب إلى الاعتقاد بـ 

أن الوجود الميتافيزيقي للنص، يقضي على كلِّ إمكانيةٍ لفهمه فهمًا علميًّا)2).

ومع ذلك فإنّ فرضيات نصر حامد أبو زيد في أساليب قراءة النصوص الدينية 

تستند إلى عدّة مواردَ، ومن بين أهم تلك الموارد هو ألّا يكون لتلك الأساليب اتجّاهٌ 

؛ لأنّ من شأن ذلك أنْ يخُرج الدراسة عن دائرة البحث النظري. نفعيٌّ

ومع ذلك يمكن لنا ـ من خلال إطلالةٍ على آراء نصر حامد أبو زيد والأهداف 

أنْ  ـ  الدينية  النصوص  قراءة  منهج  في  الإبداع  أجل  من  ينَشدها  التي  والغايات 

نرصد اتجاهاتٍ نفعيةً وهادفةً من أجل إصلاح وضع المجتمع وإخراجه من واقعه 

الراهن والوصول به إلى الوضع المطلوب على أساس الاتجاه الإيديولوجي، وهذا 

يتعارض مع قوله الداعي إلى ضرورة تجنّب الأساليب النفعية))).

)))- حرب، علي، نقد النص، بیروت: المرکز الثقافي العربي، الطبعة السادسة، 5)20 م، صص 0)2 - 209.

)2)- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 24.

)))- قائمي نيا، علي رضا، بيولوژي نص نشانه شناسي وتفسير قرآن، ص 59)، انتشارات پژوهشگاه فرهنگ 

وانديشه اسلامي، ط 2، طهران، )9)) هـ ش. )مصدر فارسي).



123 المشروع الفكري لنصر حامد أبو زيد 

المصادر

- قرآن کریم.
- أبو زید، نصر حامد و سزگین، هلال، محمد( ص) و آیات خدا: قرآن و آینده  ی اسلام، ترجمه  ی فریده 

فرنودفر و مقدمه و حواشی: عبدالله نصری، تهران: نشر علم، 1393.

- أبو زید، نصر حامد، »گفتگو«، کیان، تهران، سال دهم، شماره 54، مهر و آبان،79))
- ــــــــــــ، إشکالیات القراءة وآلیات التأویل، ط 8، بیروت: المرکز الثقافي العربي، 2008.

- ــــــــــــ، الاتجاه العقلي في التفسیر: دراسة في قضیة المجاز في القرآن عند المعتزلة، بیروت: 
المرکز الثقافي العربي، الطبعة: الثالثة، 996).

بیروت:  التکفیر،  من  والخوف  العلمیة  المعرفة  بین  والتأویل  والتحریم  التجدید  ــــــــــــ،   -
المرکز الثقافي العربي/ المغرب: الدار البیضاء، الطبعة: الأولی 0)20.

مدبولي،  مکتبة  قاهرة:  والخرافة،  والزیف  الجهل  ضد  التکفیر  زمن  في  التفکیر  ــــــــــــ،   -
الطبعة: الثانیة 995).

الدینیة،  النصوص  بدلالة  علمی  وعی  إنتاج  نحو  نقدیة  رؤیة  الدینی،  الخطاب  ــــــــــــ،   -
دارالمنتخب العربی،1992.

العربي/  الثقافي  المرکز  بیروت:  النص  وسلطة  السیاسة  سلطة  والتأویل  الخطاب  ــــــــــــ،   -
المغرب: الدار البیضاء، الطبعة: الثالثة 2008.

- ــــــــــــ، النص، السلطة، الحقیقة، الفکر الدیني بین إدارة المعرفة وإرادة الهیمنة، بیروت، 
المرکز الثقافي العربي، الطبعة: الأولی، 1995.

- ــــــــــــ، »تاریخمندی امر پوشیده و مبهم«، ترجمه  ی محمدتقی کرمی، نقد و نظر، شماره 
.1376 ،(2

- ــــــــــــ، حیاتی، مجلة «أبواب»، یونیو 2000.
- ــــــــــــ، دوائر الخوف قراءة في خطاب المرأة، بیروت: المرکز الثقافي العربي، الطبعة: الثالثة، 

.2004

ـــــــــــ، صوت المنفي من الإسلام، تعريب: نهى هندي، القاهرة: الكتب خان للنشر والتوزيع،  - ـ
الطبعة: الأولى، 2015.

ــــــــــــ، فلسفة التأویل: دراسة في تأویل القرآن عند محیي الدین بن عربي، بیروت: دار   -
التنویر للطباعة والنشر، الطبعة: الأولی، )98).

- ــــــــــــ، مفهوم النص دراسة في علوم  القرآن، الناشر: بیروت، المرکز الثقافي العربي، الطبعة: 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 124

الخامسة، 2000.

- ــــــــــــ، هکذا تکلم ابن عربی، القاهرة: الهیئة المصریة العامة للکتاب، 2002.
ـــــــــــ، این چنین گفت ابن عربی ، ترجمه  ی احسان موسوی خلخالی، تهران: نیلوفر، 85)). - ـ

- ــــــــــــ، این چنین گفت ابن عربی ، مترجم: سید محمد راستگو، تهران، نشر نی، 1386.
- ــــــــــــ، نصر حامد أبو زید، حوار: محمد علی الأتاسي، بیروت: الملحق الثقافي، جریدة النهار، 

.2002/(0/(7

- ابوالحسنی، حسن، »وحی و تجربه  ی دینی از دیدگاه استاد مطهّری«، مجله  ی معرفت، شماره 78.
- الأشعری، أبوالحسن، اللمع في الرد علی الزیغ والبدع، قاهرة: المکتبة الازهرية للتراث، تصحیح: 

حمودة غرابة، بی تا.

از نگاه نصر  إیروانی نجفی، مرتضی و فاطمه رضاداد، »بازخوانی پدیده  ی اختلاف قرائات   -
حامد أبو زید«، آموزه هاي قرآني دانشگاه علوم اسلامي رضوي، شمارة ۱۶، پاييز، 1391.

- برهومة، موسی، الناطقون بلسان السماء، بیروت و المغرب: المرکز الثقافي العربي و دار البیضاء، 
.20((

- بن زين، رشيد، نصر حامد أبوزيد: التفسير القرآني من النقل إلى التأويل ضمن كتاب المفكّرون 
الجدد في الإسلام، تعريب حسّان عبّاس، سلسلة معالم الحداثة، دار الجنوب للنشر، تونس، 2009.

قرآنی، سال هجدهم،  پژوهشهای  زید«،  أبو  پژوهی  قرآن  در  معنا  »تعدد  بهرامی، محمد،   -
شماره 4 پیاپی 72، زمستان 1391.

- بودومة، عبدالقادر، »النص وآلیات القراءة عند محمد أرکون و نصر حامد أبو زید«، إنسانیات 
عدد ))، مای-أوت، 2000.

قبسات،  امام خمینی«،  از دیدگاه  پلورالیسم اجتماعی جان هیک  »بررسی  پارسانیا، حمید،   -
شماره 7)، صص 05) -20)، پاییز 84)).

ـــــــــــ، نظریه و فرهنگ: »روش شناسی بنیادین تکوین نظریه های علمی«، راهبرد فرهنگ،  - ـ
شماره بیست و سوم، پاییز 92)).

تازه«،  تأویلگری  تولد  زید  أبو  حامد  نصر  نوشته  متن«  »معنای  بر  »نقدی  ناصر،  پورپیرار،   -
گلستان قرآن، دوره سوم، تیر )8))، شماره 9))، )8)).

مجموعه  واقع«،  و  نص  تعامل  در  زید  أبو  دیدگاه  نقد  و  »طرح  الف،  جواد  پورروستایی،   -
مقالات جریانشناسی و نقد اعتزال نو، به کوشش محمد عرب صالحی، تهران: سازمان انتشارات 

پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی، صص 75)-49)، 1393.

أبو زید به نقش سیاق و نزول تدریجی در فهم قرآن«،  - پورروستایی، جواد ب، »نقد نگاه 



125 المصادر

مجموعه مقالات جریان شناسی و نقد اعتزال نو، به کوشش محمد عرب صالحی، تهران: سازمان 

انتشارات پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی، صص )229-25، 1393.

- تحریشي، محمد و محمد بادیس، تأویل النص القرآني عند نصر حامد أبو زید، علامات، العدد 
رقم 0)، ) ینایر، 2008.

- توکلی بینا، میثم واکبری رضا، »اعتبار معرفتی قرآن از دیدگاه نصر حامد أبو زید؛ رویکردی 
فرهنگی-  ادبی«، پژوهش های فلسفی و کلامی، دوره ))، شماره 52، تابستان، صفحه 24-5، 

.1391

مجموعه  أبو زید«،  بینا، میثم، »آشفتگی هرمنوتیکی در مباحث تأویلی نصر حامد  توکلی   -
مقالات جریان شناسی ونقد اعتزال نو، به کوشش محمد عرب صالحی، تهران: سازمان انتشارات 

پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی، صص 90-)6، 1393.

جریان  مقالات  مجموعه  دوسوسور«،  فردینان  و  زید  أبو  آرای  تطبیقی  »بررسی  ــــــــــــ   -
شناسی و نقد اعتزال نو، به کوشش محمد عرب صالحی، تهران: سازمان انتشارات پژوهشگاه 

فرهنگ و اندیشه اسلامی، صص 48)-)2)، 1393.

ــــــــــــ، »متون دینی؛ از قداست تا ادبیت کلان روش پژوهشهای ادبی معاصر درباره  ی   -
متون مقدس«، مجموعه مقالات جریان شناسی و نقد اعتزال نو، به کوشش محمد عرب صالحی، 

تهران: سازمان انتشارات پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی، صص 60-))، 1393.

- ــــــــــــ، »مطالعه  ی انتقادي ديدگاه نصر حامد ابوزيد در باب ماهيت وحي«، پژوهش نامه 
فلسفه دین نامه حکمت، سال دهم، شماره اول، بهار و تابستان )9))، پیاپی 9)، صص 24)-

.1391 ،99

قم: اسراء،  کریم، جلد 17،  قرآن  تفسیر موضوعی  قرآن  در  جامعه  عبدالله،  آملی،  جوادی   -
.((88

نسبی گرایی  و  عینی گرایی  »بررسی  اصفهانی،  بناییان  علی  و  محمدرضا  اسماعیلی،  حاجی   -
قرآن«،  از  وی  تفسیری  برداشت های  بعضی  بر  آن  تأثیر  و  زید  أبو  نصرحامد  هرمنوتیک  در 

فصلنامه  ی اندیشه  ی نوین دینی، دوره 5)، شماره 54، بهار، صفحات 29-46، 1394.

- حامدی، سيد منصف، »تأثيرپذيری دكتر نصر حامد ابوزيد از مستشرقان«، ترجمة سيد مهدی 
اعتصامی، مجلة قرآن و حديث، ش 2، 1386.

- حبّ الله، حيدر، الدرس القرآني وتجاذبات المناهج قراءة في علوم القرآن عند الدكتور نصر 
اسُترجع في   /http://hobbollah.com/articles الله  حب  الرسمي لحيدر  الموقع  أبوزيد،  حامد 

تاريخ 0) جوان، 2014.

- حديد، أسماء، تاريخيّة النص القرآني في خطاب نصر حامد أبوزيد التنظيري المفهوم والمرجع، 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 126

مجلة الكوفة، جامعة الكوفة العراق، عـدد الأول السنة الثالثة، شتاء، 2014.

بارة، رسالة  الغني  أبوزيد، إشراف عبد  القرآني عند نصر حامد  النص  تاريخية  في  ــــــــــــ،   -
ماجيستير/ بحث مرقون، جامعة فرحات عباّس سطيف، الجمهورية الجزائرية، 2010.

- حرب، علي، الاستلاب والارتداد: الإسلام بين روجيه غارودي ونصر حامد أبوزيد، المركز الثقافي 
العربي، ط ) /بيروت لبنان: الدار البيضاء المغرب.

- ــــــــــــ، النص والحقيقة الجزء الأول: نقد النص، المركز الثقافي العربي، ط )، بيروت لبنان: 
الدار البيضاء/ المغرب، 1993.

- ــــــــــــ، نقد الحقیقة، بیروت: المرکز الثقافي العربي، الطبعة الثالثة، ))20.

- ــــــــــــ، نقد النص، بیروت: المرکز الثقافي العربي، الطبعة السادسة، 5)20.
- حنفي، حسن، »علوم التأویل بین الخاصة والعامة، قرائة في بعض اعمال نصر حامد أبو زید« 

مجلة الاجتهاد، بیروت، شماره )2.

و  نقد  ذاکری،  مهدی  تلخیص  و  ترجمه  معاصر«،  گفتمان  تحلیل  یا  دینی  گفتمان  »نقد    -
بررسیهایی درباره  ی اندیشه های نصر حامد أبو زید به کوشش سعید عدالت نژاد، تهران: مشق 

امروز، 80)).

- ، قراءة مفهوم النص لنصر حامد أبو زید، فصول، العدد رقم )-4، ) یولیو، 1991.
- حیرش، بغداد محمد، التأویلیة منهجاً لقراءة النص الدیني عند نصرحامد أبو زید، مجلة الموافق 

للبحوث والدراسات في المجتمع والتاریخ، عدد خاص أفریل، 2008.

- حیرش، بغداد محمد و نصر حامد أبو زید، المشروع التثویري المجهض، کتابات معاصرة، مجلة 
الإبداع والعلوم الإنسانية، مجلد 7)، العدد 68، أیار-حزیران ص 8-29)، 2004.

- خسوپناه، عبدالحسين، »فرایند ظهور و بسط نظریه پلورالیستی جان هیک و تهافتهای آن«، 
قبسات، شماره 7)، ص )2) ص-136، پاييز 1384.

نامه  فصل  زید«،  أبو  حامد  نصر  های  اندیشه  و  آراء  بررسی  و  »نقد  محمدشفق،  خواتی،   -
گفتمان نو، کابل، ش ))، 1386.

- دادجو، یدالله، »نظریه تجربه دینی و تفسیر تجربه گرایی وحی«، فصلنامه  ی اندیشه  ی نوین 
دینی شماره 19، زمستان 88)).

- الدوري، عبد العزیز، التکوین التاریخي للأمة العربیة: دراسة في الهویة والوعي، بیروت: مرکز 
دراسات الوحدة العربیة، 984).

- رستگار، مرتضی، »بررسي و نقد برخي از مهم ترين ادعاها و مباني ابوزيد در »دوائرالخوف««، 
قبسات، سال هجدهم، بهار 92)).



127 المصادر

- رفعت فوزي، عبد المطلب، نقض كتاب نصر أبوزيد ودحض شبهاته، القاهر، مكتبة الخانجي، 
.(996

- رودگر، محمدجواد، »نقدی بر قرائت أبو زید از ابن عربی گزارش انتقادی کتاب هکذا تکلم 
ابن عربی«، مجموعه مقالات جریان شناسی و نقد اعتزال نو، به کوشش محمد عرب صالحی، 

تهران: سازمان انتشارات پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه إسلامی، صص 46)-)2)، 1393.

- رومي، عمار عبد الکاظم، التأثیر السیمیائي في تأویل نصر حامد أبو زید للنص الدیني، أطروحة 
الدکتوراة، د.ت.

- زاهدی، محمد صادق و مجید ابراهیمی سه گنبد، »سرشت وحی: مقایسه آراء مرتضی مطهری 
و نصر حامد أبو زید«، فصلنامه علمی پژوهشی تأملات فلسفی، سال چهارم، شماره 2)، صص 

)6)-)4)، بهار و تابستان )9)).

- فريدة، زمرد،  أزمة النص في مفهوم النص عند نصر حامد أبوزيد، مطبعة أنفو برانت، فاس 
المغرب، د.ت.

- زیادة، رضوان، »نقد الفکر الدیني«، الثقافة العربیة في القرن العشرین، حصیلة أولية، إشراف 
عبدالإله بلقزیز و محمد جمال باروت، بیروت: مرکز دراسات الوحدة العربية، الطبعة الثانية، 

.20((

- ساسي، علي، قراءةٌ نقديةٌ لکتاب: هکذا تکلم ابن عربي – للدکتور نصر حامد أبو زید، الحیاة 
الثقافية، السنة 0)، العدد 69) نوفمبر، 2005.

- سالم، إسماعیل، نقض مطاعن نصر أبو زید في القرآن والسنة والصحابة وأئمة المسلمین مزید 
بتقاریر العلماء المقدمة في قضیة نصر أبو زید، القاهرة، ط 2، 1994.

- ستایش، محمدکاظم و نرگس بهشتی، »رویکرد أبو زید به سنت و حجیت آن«، فصلنامه علمی 
– پژوهشی تحقیقات علوم قرآن و حدیث دانشگاه الزهراء، سال سیزدهم، شماره )، فصل بهار، 

پیاپی 29، صص 6))-)9، 1395.

- سروش، عبدالکریم، بسط تجربه  ی نبوی، تهران: مؤسسه فرهنگی صراط، ۱۳۸۵.
- شاهين، عبد الصبور، قصة أبوزيد وانحسار العلمانية في جامعة القاهرة، دارالاعتصام، 990).

التعامل  أبوزيد عرض ونقد، مؤتمر  النص عند نصر حامد  مفهوم  الشربجي، محمّد يوسف،   -
http:// مع النصوص الشرعية عند المعاصرين، كلية الشريعة في الجامعة الأردنية، 6/5/4 نوفمبر

fr.scribd.com/doc/92531561 اسُترجع في تاريخ 0)/4/06)20. 2008.

الشرعية  النصوص  مع  التعامل  مؤتمر  ونقد،  عرض  أبوزيد  حامد  نصر  عند  النص  مفهوم   ،  -
http://fr.scribd.com/ نوفمبر   6/5/4 الأردنية،  الجامعة  في  الشريعة  كلية  المعاصرين،  عند 

doc/92531561 اسُترجع في تاريخ 0)/4/06)20. 2008.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 128

- الشیرازی، محمد بن ابراهیم، الحکمة المتعالیة في الاسفار العقلية الأربعة، چ )، بیروت: دار 
احیاء التراث، ج 7، 1981.

- ، شرح أصول الکافی، ج )، ویراستة محمد خواجوی، تهران، 66)).
- ، تفسیر القرآن الکریم، تحقیق: محمد خواجوی، ج )، قم: انتشارات بیدار، 1366.

- ، مفاتیح الغیب، مقدمه و تصحیح: محمد خواجوی، تهران: )6)).
- صفدي، مطاع، من تمعین المقدس/الدنیوي، مجلة الفکر العربي المعاصر، عدد 96/97.

- الضحیان، سلیمان، المناهج الحدیثة في قراءة النص الشرعي قراءة نصر حامد أبو زید نموذجاً 
.2007 ،29/09/www.tafsie.net, 20007

- ضیایی، صفدرعلی، بررسی و نقد مبانی نصر حامد ابوزید در فهم متون دینی، قم: مرکز بین 
المللی ترجمه و نشر المصطفی، 95)).

- طاهری کل کشوندی،  مسلم؛ بوذری نژاد، یحیی،  »بررسی رویکرد تاویلی نصر حامد أبو زید 
در خوانش متون دینی«، مطالعات اندیشه معاصر مسلمین، سال دوم، شماره سوم، صص 131-

.1396 ،14

- طباطبایی، سید محمدحسین، قرآن در اسلام، چ )، قم: بوستان کتاب، 88)).
- طباطبایی، سید محمدحسین، المیزان فی تفسیر القرآن، ج 2)، چاپ پنجم، قم: دفتر انتشارات 

اسلامی جامعه مدرسین حوزه علمیه قم، 1417.

- طوسی، التبیان فی التفسیر القرآن، ج 6، تحقیق احمد العاملی، مکتب الاعلام الاسلامی، چاپ 
اول، 409).

- عدالت نژاد، سعید، »اجتهاد نوین، بررسی کتاب نقد الخطاب الدینی«، نقد و بررسی هایی 
درباره  ی اندیشه های نصر حامد أبو زید، تهران: انتشارات مشق امروز، 1380.

العربي،  الثقافي  المرکز  دارالبیضاء:  بیروت:  التاریخي، ط 2،  العرب والفکر  الله،  العروی، عبد   -
.(992

- عصفور، جابر، مفهوم النص والاعتزال المعاصر، إبداع، العدد رقم )، ) مارس، 1991.
- ، هوامش علی دفتر التنویر، الطبعة الأول، بیروت: المرکز الثقافي العربي، 994).

- العفاني، سید، نصر حامد أبو زید: القرآن نص بشري، محرک البحث، 04/05/2008، 2008.
- علی أکبرزاده، حامد و مصطفی سلطانی، »معناشناسي تأويل و اعتبار معرفت شناختي آن در 
آراء ابوزيد«، پژوهشهاي معرفت شناختي آفاق حكمت: پاييز و زمستان 1393، دوره 3، شماره 

8، از صفحه 09) تا صفحه 8))، 1393.

- علیخانی، علی اکبر، »عدالت قرآنی در اندیشه نصر حامد أبو زید«، مقالات بررسیها، دفتر 74، 



129 المصادر

ص 8))-)2)، زمستان 82)).

- عمارة، محمّد، التفسير الماركسي للإسلام، دار الشروق، ط 2، القاهرة مصر، 2002.
- الغزالي، أبو حامد، تهافت الفلاسفة، تحقیق: سلیمان دنیا، الطبعة الرابعة، مصر: دارالمعارف 

بمصر، د.ت.

- فتاحی زاده، فتحیه، »تأثیر پایههای فکری أبو زید در نگرش او به مسائل زنان«، فصلنامه  ی 
مطالعات اجتماعی روانشناختی زنان، سال 8، شماره ) ویژه  ی حقوق و ادبیات، صص 02)-87، 

.1389

- فخار نوغانی، وحیده، »بررسی و تبیین رویکرد »وحی گزارهای« از دیدگاه حکمت متعالیه«، 
پژوهشهای فلسفی کلامی، سال نوزدهم، شماره سوم، پاییز 1396.

- زمرد، فريدة، أزمة النص في مفهوم النص عند نصر حامد أبو زید، مطبعة برانت، آنفو، فاس 
المغرب، د.ت.

- القاضي، عبد الجبار، شرح الاصول الخمسة، بیروت دار إحیاء التراث العربي، تعلیق أحمد بن 
حسین ابی هاشم، 422). 

- قائمی نیا، علی رضا، »نقد تاريخيت قرآن«، فصلنامه  ی مطالعات تفسیری، سال دوم، تابستان 
90))، شماره 6، صص 9-26، 1390.

- ، بیولوژی نص نشانه شناسی و تفسیر قرآن، تهران: انتشارات پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه 
اسلامی، چاپ دوم، )9)).

الملتقى  بموقع  نشر  التاريخيّة:  إلى  القداسة  القرآني من  النص  استبدال هوية  إلياس،  قويسم،   -
اسُترجع في تاريخ   http://www.almultaka.net/index.php 2009-03-04 الفكري للإبداع في 

.2009 .2014/06/ (0

- ، الفكر العربي المعاصر ومحاولات دنيوية النصّ القرآني، أعمال المؤتمر الدولي الأوّل: القراءات 
المعاصرة للقرآن الكريم، 9)-20-)2 أفريل كلية شعيب الدكالي - الجديدة – المغرب، 2011.

- ، مصطلح الوحي في الفكر العربي المعاصر بين التعالي و المحايثة، د.ت به نقل از سایت:
https//:vb.tafsir.net/tafsir(7(07.#/Wx0BSCAVRPY.

- كريمى نيا، مرتضى، آرا و انديشه های دكتر نصر حامد ابوزيد، تهران: سازمان فرهنگ وارتباطات 
اسلامى، 76)).

أبو زید در تفسیر  بر رویکرد هرمنوتیکی نصر حامد  انتقادی  کاظم زاده، پروین، »نگاهی   -
قرآن«، جستارهای فلسفه  ی دین، سال دوم، شماره 4، صص 08)-)8، تابستان 92)).

- گلی، جواد، »تأویل قرآن از دیدگاه نصر حامد أبو زید«، مجموعه مقالات جریان شناسی و 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 130

نقد اعتزال نو، به کوشش محمد عرب صالحی، تهران: سازمان انتشارات پژوهشگاه فرهنگ و 

اندیشه اسلامی، صص 22)-)9، 1393.

- ، »دیدگاه نصر حامد أبو زید درباره  ی احکام فقهی اسلام«، مجموعه مقالات جریان شناسی 
و نقد اعتزال نو، به کوشش محمد عرب صالحی، تهران: سازمان انتشارات پژوهشگاه فرهنگ و 

اندیشه اسلامی، صص 255-287، 1393.

- ، »نقد و بررسي ديدگاه نصر حامد ابوزيد دربارة چيستي وحي قرآني«، معرفت کلامی، سال 
دوم، شماره دوم، صص 78-)5، تابستان 90)).

- لاهوری، محمد إقبال، إحیای فکر دینی در اسلام، ترجمه  ی أحمد آرام، تهران: کانون نشر و 
پژوهش های اسلامی، 1384.

- مجتهد شبستری، محمد، ایمان و آزادی، تهران: طرح نو، ۱۳۷۹.
- ، نقدی بر قرائت رسمی از دین، تهران: طرح نو، ۱۳۸۱.

- محمود، زکي نجيب، تجدید الفکر العربي، بیروت: دارالشروق، )97).
- مصطفى، علي صالح إعداد المذهب النقدي عند »الدكتور نصر حامد أبوزيد«، وموقفه من 

الاحتجاج بالسنة، رؤية نقدية، كلية الإلهيات، جامعة حران، د.ت.

- مناف، علاء هاشم، إبیستمولوجیا النص، بین التأویل والتأصیل في المنظومتین الفکریتین لنصر 
حامد أبو زید ومحمد أرکون، بیروت: التنویر للطباعة والنشر والتوزیع، ))20.

- نصری، عبد الله، »أبو زید و قرائت متن در افق تاریخی«، قبسات، ش )2، 1381.
- ، راز متن، هرمنوتیک، قرائت پذیری متن و منطق فهم دین، تهران: آفتاب توسعه، 1381.

- نقی زاده، حسن، »اندیشههای أبو زید و برداشت او از قرآن«، مطالعات اسلامی، تابستان، 
شماره 68، 1384.

- نکونام، جعفر »نقد نظریه  ی أبو زید در زمینه  ی گفتاری بودن قرآن»، گلستان قرآن، خرداد، 
شماره 2، 1394.

- نوروزی، ابوذر، »بررسی تطبیقی وحی و تجربه  ی دینی از نگاه عبدالکریم سروش و نصر حامد 
اعتزال نو، به کوشش محمد عرب صالحی،  مجموعه مقالات جریان شناسی و نقد  أبو زید«، 

تهران: سازمان انتشارات پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی، صص 8))-289، 1393.

- النیفر، أحمیدة، التفاسیر القرآنیة المعاصرة؛ قراءة في المنهج، دمشق، دارالفکر، ط.)، 2000.
الثقافي«،  والنشاز  الديني  الانغلاق  »بين  كتاب  ضمن  »ذاتيات«  فصل  سبيط،  العالم  النيلي،   -

المحجّة البيضاء للطباعة والنشر والتوزيع، ط )، بيروت لبنان، 2008.

- واعظی، أحمد، »نقد تقریر نصر حامد أبو زید از تاریخ مندی قرآن«، قرآن شناخت، سال سوم، 



131 المصادر

پاییز و زمستان، شماره 2 پیاپی 6، 1389.

- ولد أباه، السید، »التأویل والتنویر نصر حامد أبو زید«، مدارات فلسفية، العدد رقم 6)، 2008.
- هولاب، رابرت، نقد در حوزه  ی عمومي، ترجمة حسين بشيريه، نشر ني، چ اول، 1378.

- یوبي، عبد السلام، المسکوت عنه في فکر نصر حامد أبو زید، رسالة ماجیستر، جامعة مولود 
الجزائرية،  الجمهورية  العربي،  الأدب  قسم  الإنسانية  والعلوم  الآداب  كلية  وزو.  تیزي  معمري، 

.2011

- یوسفی أکبری، »حسن، باور دینی و داور دینی در شناخت وحی و نبوت«، نشریه چشم انداز 
ایران، ش 57، شهریور و مهر 88)).

- Althusser, L. And Ébalibar. Reading capital, trans. B. Brewster, new left 
books, London, 1970.

- Bakhtinm M. Problems of Dostoevsky’s Poetics, Trans. Caryl Emerson, 
University Of Minnesota Press, Minneapolis, 1984.

- Fauzi M. Najjar. “Islamic fundamentalism and the intellectuals: the case of 
Nasr hamid abu zaid” British journal of Middle Eastern studies 27, no 22000 ..

- Fuerbach. Rethinking the Qur’an: Towards a Humanistic Hermeneutics, the 
Humanistic University Press, 2012.

- Publication. Shklovsky, V. ‘art as technique’, trans. L.lemon and m. reis, in 
Russian formalist criticism: four essay, Eds l.lemon and m. reis, university of 
Nebraska press, Lincoln, 2004.

- Shklovsky, V. Mayakovsky and his circle, translated by Lily Feiler, 1972.





الفصل الثاني
2

دراسةُ نظریات نصر حامد أبو زيد، 
ونقدُها



 المقدمة

المشروعُ الفكري الخاصّ بالمفكّر المصري نصر حامد أبو زيد متشعّبٌ إلى عدّة 

، حيث تطرقّنا في هذا المضمار إلى بيان شتىّ  فروعٍ وكلُّ واحدٍ منها ذو نمطٍ خاصٍّ

القضايا التي طرحها في آرائه ونظرياته، وذلك في إطار مقالاتٍ تقوّم البحث فيها 

بدراساتٍ تحليليةٍ ذاتِ طابعٍ نقديٍّ بغية أنْ تتضّح لنا آفاق هذا المشروع ومدى 

نجاحه أو إخفاقه في رحاب أسس الثقافة الإسلامية والأحكام الشرعية. 

حول  تتمحور  المجال  هذا  في  والنقاش  للبحث  المطروحة  الأساسية  القضايا 

مواضيع الأسئلة التالية: 

- ما هي أوجه اختلاف منهجية نصر حامد أبو زيد مع المنهجيات المعاصرة 

الذاتية والموضوعية في  الدينية؟ ما هو دور  النصوص  تقييم  الأخرى على صعيد 

نظريته الهرمنيوطيقية؟ وما هي الميزات الفارقة لهذه النظرية؟ كيف تقيّم آراؤه 

التي طرحها على صعيد إمكانية صياغة نمطٍ خاصٍّ من الهرمنيوطيقا الدينية؟ ما 

هي معالم رؤيته بالنسبة إلى طبيعة القرآن الكريم؟ ما هي التطوّرات التي طرأت 

على هذ الرؤية؟ ما هو الطابع العامّ للنقد الذي طرحه على الخطاب الإسلامي 

المعاصر الذي اعتبره خطاباً دينيًّا؟ 

الفكرية  الأوساط  بين  والنقاش  البحث  طاولة  على  مطروحةٌ  الأسئلة  هذه 

المعاصرة في المجتمعات الإسلامية، لكنّ الإجابات عنها لم تجُمع في نطاقٍ موحّدٍ ضمن 

رؤيةٍ نقديةٍ متسّقةٍ، حيث دُوّنت بحوثٌ مشتتّةٌ وغيُر متمركزةٍ بهذا الخصوص، في 

حين أنّ التلاحم الفكري لآثارٍ نقديةٍ من هذا النسق يسُهم في تفعيل الأطروحات 



135 المقدمة

الفكرية في العالم الإسلام ويقللّ من مستوى الانبهار المبالغ فيه بالرؤى الشائعة في 

عالمََيِ الحداثة وما بعد الحداثة، كما يقلصّ من تلك المواقف السلبية إزاء التراث 

الإسلامي؛ ومن هذا المنطلق بادر المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية إلى جمع 

أهمّ المقالات والبحوث المدوّنة حول الرؤية النقدية لهذا المفكّر في مختلف اللغات 

تمّ  ثمّ  والألمانية وغيرها، ومن  والفرنسية  والإنجليزية  كالفارسية  العالم  الحية في 

تقييم مضامينها لانتقاء ما له ارتباطٌ بمشروعه الفكري وما يتناسب مع مشارب 

المخاطبَين في شتىّ أرجاء العالم؛ وهذا الإنجاز يتمحور حول رؤًى نقديةٍ للمبتنّيات 

، والتي جسّدت معالم  الفكرية الشائعة في العصر الحديث بين المسلمين بشكلٍ عامٍّ

. منظومة نصر حامد أبو زيد الفكرية بشكلٍ خاصٍّ

 على مقالات الكتاب 
ٌ

 موجَزة
ٌ

نظرة

الارتكازي  المحور  عليها هي  الضوء  زيد  أبو  التي سلطّ نصر حامد  المواضيع 

للبحث في هذا الكتاب، وقد طرحت في بوتقة النقد والتحليل ضمن ثلاثة أبواب 

كالتالي: 

أوّلاً: المنهجية 

ثانياً: الدراسات القرآنية

ثالثاً: الدراسات الخاصّة بالتراث 

وتفصيل هذا التبويب كما يلي: 

أوّلاً: منهجية نصر حامد أبو زيد في بيان المضامين القرآنية تحت مجهر النقد 

والتحليل 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 136

من  جوانب  بيان  حول  تمحور  والثانية  الأولى  المقالتين  في  البحث  موضوع 

في  التأريخية  والأصالة  الموضوعية  عنوانها  الأولى  زيد،  أبو  حامد  نصر  منهجية 

فهم القرآن الكريم، وقد تمّ تسليط الضوء فيها على طريقة فهم القرآن الكريم 

؛ وكما هو واضحٌ من عنوانها فالهدف من تدوينها هو  بأسلوبٍ موضوعيٍّ وتأريخيٍّ

تحليل طبيعة المنهج الهرمنيوطيقي في فهم النصّ القرآني على أساس قصد مؤلفّه 

وإمكانية طرح قراءاتٍ وتفاسيَر جديدةٍ ومتباينةٍ له. 

ارتباطٍ وطيدٍ ومؤثِّرٍ وحتميٍّ بين الإنسان  تعالمينا الإسلامية تؤكّد على وجود 

والله تبارك شأنه، إذ نلمس معالمه جليةً في النصوص المقدّسة بشكلٍ عامٍّ وفي النصّ 

 . القرآني بشكلٍ خاصٍّ

فهم  بخصوص  مسائلُ  والتحليل  البحث  المقالة طرُحت على طاولة  في هذه 

القرآن الكريم وتفسيره، إحداها تتمحور حول تحديد أهداف مؤلفّ النصّ؛ وهذه 

المسألة تحظى بأهميةٍ بالغةٍ بكلّ تأكيدٍ، حيث تتجلّى أهميتها بوضوحٍ في مجال 

البديهي  التفسيرية طوال قرونٍ. من  التي كانت مضمارًا للآراء  الدينية  النصوص 

أننّا حينما نركّز جهودنا البحثية على تحليلِ تفاسيَر متباينةٍ لأحد الكتب المقدّسة، 

نجد كلَّ واحدٍ منها على ضوء اختلافه مع الآخر أو حتىّ تعارضه معه بالكامل، قد 

طرح وكأنّ من تبنّاه يدّعي بشكلٍ مباشرٍ أو غير مباشرٍ أنهّ يمتلك فهمًا صائبًا لهذا 

الكتاب المقدّس؛ ولكن يا ترى أيُّ أسلوبٍ تفسيريٍّ معتمَدٍ في هذه التفاسير المتباينة 

التي تبلغ درجة التعارض التامّ أحياناً، هو الأقربُ إلى المراد الحقيقي لمؤلفّ النصّ؟ 

من هذا المنطلق تطرقّ بعض الباحثين إلى تحليل مضامين النصوص المقدّسة في 

رحاب أساليبَ هرمنيوطيقيةٍ ومِن ثمََّ رفضوا بصريح العبارة إمكانية فهم المفسّ 

مقاصد مؤلفّ النصّ. 



137 المقدمة

المقالة الثانية التي تحمل عنوان دراسةٌ تحليليةٌ: هرمنيوطيقا نصر حامد أبو 

زيد في تأويل النصّ القرآني، هل هي موضوعيةٌ أو نسبيةٌ؟ يتمحور موضوع البحث 

كونهُ  من حيث  زيد  أبو  حامد  لنصر  الهرمنيوطيقي  الأسلوب  تحليل  فيها حول 

موضوعيًّا أو نسبيًّا، ومِن ثمََّ بيان مدى تأثير هذا الأسلوب على بعض التأويلات 

التي طرحها حول النصّ القرآني. 

الحصيلة النهائية للبحث التحليلي المطروح في هذه المقالة هي أنّ نصر حامد 

غادامير  هانز  نسبية  بين  يتراوح  متوازنٍ  نهجٍ هرمنيوطيقيٍّ  اتبّاع  حاول  زيد  أبو 

وموضوعية دونالد هيرش، لكنّه لم يفُلح في تحقيق مراده بعد أن انخرط في بالكامل 

في نسبية غادامير. 

الملفت للنظر أنّ أهمّ ميزة لهذا الأسلوب الهرمنيوطيقي هي حجب المفسِّ 

والمخاطبَ عن المعنى المقصود في النصّ القرآني، ناهيك عن فسح المجال لتأويلاتٍ 

مبتدعةٍ ولا تليق بشأن هذا النصّ المقدّس؛ والنتيجة التي تترتبّ عليه طبعًا هي 

الإذعان بالتعدّدية الإبستيمولوجية والعقائدية. 

ثانياً: تحليلٌ نقديٌّ لعددٍ من نظريات نصر حامد أبو زيد حول الوحي والقرآن 

الكريم 

تمّ تسليط الضوء في المبحث اللاحق على عددٍ من نظريات نصر حامد أبو زيد 

أوّلًا حول نظريته  الكريم، وفي هذا السياق دار الكلام  بخصوص الوحي والقرآن 

 . القائلة بتأريخية النصّ القرآني  ضمن تحليلٍ نقديٍّ

المقالة الأولى أثُبت فيها أنّ تحليله الخاطئ المتقوّم على الاعتقاد بتأريخية نصّ 

الوحي جعله يدّعي أنَّ هذا النصّ المقدّس بمثابة نتاجٍ ثقافيٍّ موروثٍ من عصر ظهور 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 138

الإسلام، وعلى هذا الأساس قيّد القرآن الكريم بأمرين لا مسوّغ لهما، ففي بادئ 

الأمر زعم صدوره وفق مقتضيات عصر ظهور الإسلام، لذا فلا طائل منه في العصور 

اللاحقة؛ ثمّ على ضوء هذا التصوّر ادّعى أنهّ قد تمّ إقحام مضاميَن باطلةٍ وخاطئةٍ 

في باطن النصّ القرآني معتبراً هذه المضامين تبلوُرًا لما كان يعانيه المجتمع آنذاك 

من جهلٍ فكريٍّ وتخلُّفٍ ثقافيٍّ، لكنّ رأيه هذا ليس صائبًا بكلّ تأكيدٍ لأنّ القرآن 

المجتمع  التي شهدها  والأحداث  المطروحة  بالقضايا  اهتمامه  جانب  إلى  الكريم 

إباّن عصر النزول، تصدّى بكلِّ حزم للمظاهر الثقافية والاجتماعية الباطلة ضمن 

نهجٍ إصلاحيٍّ هو الغاية في الروعة والإبداع. 

ا: دراسةٌ نقديةٌ حول آخرِ رأيٍ  المقالة التالية عنوانها القرآن خطابٌ وليس نص�

تبنّاه نصر حامد أبو زيد بخصوص الوحي والقرآن، وكما هو واضحٌ من العنوان، 

أو خطاباً  ا  نصًّ الكريم  القرآن  كان  إن  ما  يتمحور حول  المقالة  فالبحث في هذه 

شفويًّا، وفي هذا السياق طرُح آخرُ رأيٍ له بخصوص الوحي والنصّ القرآني في بوتقة 

النقد والتحليل. 

الجدير بالذكر هنا أنّ هذا المفكّر في آخر مرحلةٍ من مسيرته الفكرية والتي 

أي   - سماويًّا  لا  بشريًّا  كلامًا  الكريم  القرآن  اعتبر  حياته،  أيام  آخر  مع  تزامنت 

أنهّ ليس كلام الله تعالى - لذا سوّغ طروء الخطأ عليه مثلما يحدث في كلام كلِّ 

إنسانٍ، وعلى هذا الأساس ادّعى أنهّ يتضمّن توضيحاتٍ تتناغم مع متطلبّات عصره 

وإجاباتٍ عمّا كان يتساءَل الناس عنه. 

القرآن الكريم برأيه هو حصيلةٌ لنقاشات النبي محمّد صلى الله عليه وآله مع 

الأعراب، وبالتالي فهو عبارةٌ عن روايةٍ لأحداث هذه التجربة التأريخية التي هي 

برأيه تجربةٌ رويت وتمّ تأويلها على لسان صاحبها. 



139 المقدمة

إذًا، النظرية التي طرحها هذا المفكّر المصري فحواها تبلور ثقافة عصر ظهور 

الإسلام في النصّ القرآني، ولكنّها لم تتبلور في نطاق كلامٍ سماويٍّ تطرقّ الله تعالى 

فيه إلى بيان تقاليد العرب وأعرافهم آنذاك، بل تبلورت ضمن كلام للنبي محمّد 

صلى الله عليه وآله، أي أنّ القرآن الكريم هو عبارةٌ عن أقوالٍ صدرت من لسان 

النبي وهو بدوره تأثرّ بها أيضًا. 

يترتبّ على هذه النظرية عدم وجود أيِّ محذورٍ في تغلغل معقتدات باطلة في 

النصّ القرآني لكونه كلامًا من صياغة إنسانٍ، لذا لا يبقى مجالٌ للحديث عن نصٍّ 

المقدّس ولم يذعن  النصّ  لهذا  المقوّمات الأساسية  أبو زيد  دٍ؛ حيث تجاهل  موحَّ

بمضامينه الغيبية التي أوحيت إلى النبي محمّد صلى الله عليه وآله فاقترح إثر ذلك 

طرح قراءة حيوية وفاعلة له ضمن وجهةٍ فكريةٍ عصريةٍ وفي الحين ذاته یتحدث 

عن وحیانية القرآن وهذه مفارقةٌ واضحةٌ في کلامه. 

تقريره كما يلي:  الكريم يمكن  القرآن  إزاء  الرؤية  يطُرح على هذه  نقدٍ  أهمّ 

الإذعان بنظرية نصر حامد أبو زيد يعني ضرورة اعتقاد المسلمين بعدم قدسية 

ثمََّ  الله عليه وآله، ومِنْ  النبي محمّد صلى  الكريم وعدم كمال شخصية  القرآن 

ينبغي لهم احتمال ظهور كتابٍ من هذا القبيل في أحد العصور اللاحقة للعصر 

الإسلامي، كذلك إمكانية ظهور شخصٍ آخرَ كالنبيّ. 

ثالثاً: مجموعةٌ من آراء نصر حامد أبو زيد حول السنّة النبوية في بوتقة النقد 

والتحليل 

القسم الختامي من الكتاب ذكرت بعض آراء نصر حامد أبي زيد حول السنّة 

النبوية، وضمن المقالة المعنونة دراسة ونقد أهم مدّعيات ومبادئ نصر حامد أبو 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 140

زيد في كتابه دوائر الخوف تمّ تسليط الضوء على أهمّ آرائه ومتنّياته الفكرية في 

، وذلك على ضوء ما طرحه في كتاب دوائر الخوف: قراءةٌ في خطاب  إطارٍ نقديٍّ

المرأة. الجدير بالذكر هنا أنّ مواضيع البحث في هذا الكتاب تتمحور حول واقع 

المرأة في الثقافة الإسلامية، ومن هذا المنطلق اعتبر بعض الأحكام الشرعية تأريخيةً، 

ومن جملتها مسألة تعدّد الزوجات؛ ومن ثمّ دعا إلى عصرنة هذه الأحكام. 

إذًا، تأريخية الأحكام الشرعية الخاصّة بالمرأة وضرورة عصرنتها، هما الركيزتان 

الأساسيتان اللتان اتكّأ عليهما هذا المفكّر المصري في تحليل واقع المرأة في التراث 

ببعض  العمل  ترك  الصعيد هو وجوب  هذا  الذي طرحه على  والرأي  الإسلامي، 

هذه الأحكام في عصرنا الراهن أو في أيِّ زمانٍ آخرَ وذلك عن طريق تحديث الفكر 

الإسلامي، بمعنى نبذ كلّ ما لا ينسجم مع مقتضياته وظروفه؛ وبما أنّ الأحكام التي 

أقرتّها الشريعة الإسلامية بخصوص المرأة قد وُضعت آنذاك وفقًا لمتطلبّات ثقافة 

ذلك المجتمع الذي ظهر فيه الإسلام، لذا لا بدّ من تركها وصياغة أحكامٍ جديدةٍ 

بدلًا عنها على ضوء مبدأ مساواتها في الحقوق مع الرجل. 

الدينية مثل  أنّ هذا الاقتراح لا يترتبّ عليه سوى تجريد المصادر  لا شكّ في 

القرآن الكريم والسنّة النبوية من مبادئها الإبستيمولوجية، وقد طرُح بذريعة نظم 

شؤون الحياة الاجتماعية في العصر الحديث وسائر العصور وفق أسسٍ قويمةٍ لم 

تكن موجودةً في عصر ظهور الإسلام، إلا أنّ واقع الحال هو إمكانية تحقّق هذا 

النظم بأمثل شكلٍ في ما لو عُمل بالقرآن الكريم والسنّة النبوية.



الموضوعية والأصالة التاريخية
 في فهم القرآن الكريم)))

الدكتور الشيخ محمد جعفر عِلمي)))

ص:
َّ

مُلخ

   تهدفُ هذه المقالة إلى بحث المنهج الهرمينوطيقي))) الرامي إلى فهم القرآن 

قراءاتٍ واستخلاصاتٍ جديدةٍ  إمكانية طرح  الإلهي وعلى ضوء  المراد  ناحية  من 

)))- المصدر: 

Elmi, Jafar, 2014, Objectivity and Extra-Historicity in Understanding the Qur’an , Journal of 

Shi›a Islamic Studies, Volume 7, Number 3, Summer 2014, pp. 263282- (Article).

)))-  الدكتور الراحل الشيخ محمد جعفر علمي: درس الدكتور علمي العلوم القرآنية والفقه والعرفان والفلسفة 

الله جوادي آملي، وآية  الله عبد  الله الميرزا جواد تبريزي، آية  الإسلامية في قم على يد أفاضل من أمثال آية 

الله حسين وحيد الخراساني. تولّ الشيخ علمي منصب مدير مؤسّسة الفكر الإسلامي في طهران )بنُياد انديشه 

اسلامى( في مطلع التسعينيات وكان مؤثِّراً في زيادة عدد المجلات باللغة الانكليزية الصادرة عن تلك المؤسّسة 

 The Islamic( س الجامعة الإسلامية وتعزيز جودتها.  قدَم الشيخ علمي إلى لندن في منتصف التسعينيات ليؤسِّ

التي ترأسها بين أعوام 2007-1998 و2015-2012. نال الشيخ علمي درجة الدكتوراه من جامعة   )College

بيرمينغهام )University of Birmingham( عن موضوعه حول الهرميونوطيقيا الفلسفية لدى العلّمة السيد 

محمد حسين الطباطبائي.

)))- Hermeneutics )علم التأويل(.

القسم الأول: منهجية نصر حامد أبو زید

 في فهم النصوص الدینية 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 142

أساسيٌّ  تواصلٌي  نمطٌ  هناك  الإسلامية،  للتعاليم  وفقًا  القرآن.  حول  ومُختلفةٍ 

السماوية  الكتب  في  مُنغرسةٌ  الصلة  وهذه  والبشر،  الله  بين  وثابتٌ  دٌ  ومحدَّ

عمومًا وفي القرآن خصوصًا. سوف نتطرقُّ في هذا البحث لسؤالين رئيسيَّيْن حول 

فهم القرآن.

يتعلقُّ السؤال الأول بإمكانية تحديد المراد الإلهي من النصّ نفسِه، وتتجلّى 

أهمية هذا السؤال بشأن الكتب السماوية التي رافقتنا لمئات السنين. حينما ندُقِّقُ 

في التفسيرات المختلفة لهذه الكتب السماوية، يُمكن أنْ نلُاحظ بأنّ كلَّ تفسيرٍ منها 

مُ نفسه، بشكلٍ مباشرٍ أو غيرِ مباشرٍ، على أنهّ يطَرحُ الفهم الحقيقي للكتاب  يقُدِّ

السماوي موضع النظر. وعليه، فسُعان ما تبرزُ القضية المتمثِّلة بالسؤال عن أيِّ 

واحدٍ من هذه المناهج المختلفة –والمتناقضة أحياناً- الرامية إلى فهم النص القرآني 

النافذين  التأويل  هي الصحيحة والمتطابقة مع المراد الإلهي؟ رفضَ بعضُ علماء 

إمكانيةَ الوصول إلى الغاية الإلهية ونيل أيّ درجةٍ من الإثبات الموضوعي لها. يرى 

مه  هؤلاء العلماء أنّ الفهم هو فعلُ القارئ وأنهّ ينبغي اعتبار المعنى الذي يقُدِّ

. المفسِّ نتاجًا شخصيًّا وليس هو المرادَ الإلهيَّ الفعليَّ

   أمّا السؤال الثاني، فإنهّ يتعلقُّ بإمكانية طرح قراءاتٍ واستخلاصاتٍ جديدةٍ 

للقرآن تتعلقُّ بسياقاتٍ جديدةٍ تختلفُ عن المحيط الذي نزل فيه القرآن. يرجعُ 

الأديان  الإسلام هو آخر  بأنّ  الجوهري  الإسلامي  الاعتقاد  إلى  الثاني  السؤال  جذرُ 

وأنّ القرآن هو آخر ما نزل من الوحي وأنهّ يتولّى هداية الإنسان إلى الأبد. وعليه، 

يشُيُر بعضُ العلماء المسلمين من أمثال فضل الرحمن ونصر أبو زيد إلى ضرورة 

وجود منهجٍ هرمينوطيقيٍّ يتُيحُ تجاوزَ المعنى الحرفي للآيات القرآنية وتلبية حاجة 

البيئة الجديدة من ناحيةٍ، ونسْب أنماط الفهم الجديدة بشكلٍ موضوعيٍّ إلى الله 



143 الموضوعية والأصالة التاريخية في فهم القرآن الكريم

من ناحيةٍ أخرى. في الختام، تتناولُ المقالةُ المنهجَ الهرمينوطيقي المعتمََد كردٍّ على 

السؤالين موضع البحث.

الكلمات الرئيسية: القرآن، الإسلام، الهرمينوطيقيا، التفسير، نصر أبو زيد، فضل 

الرحمن، هانس جورج غادامر، الحداثة.

*    *    *

   برزت عمليةُ تفسير القرآن في عهد النبي صلى الله عليه وآله وامتدّت إلى يومنا 

الحالي. حينما كان النبي صلى الله عليه وآله يتلو آيات القرآن، كان المسلمون يدَنون 

منه طلباً للحصول على فهمٍ أعمقَ للآيات. يشُيُر القرآن إلى هذا الأمر ويعتبُر أنّ 

إحدى صفات النبي صلى الله عليه وآله أنهّ لم يكن مجردَ ناقلٍ للرسالة الإلهية بل 

حَ لها أيضًا. أمّا الأصحاب، فقد تولوّا بدورهم شرح آيات القرآن وتقلدّ الأتباع  الموضِّ

ين للقرآن.  هذه المسؤولية من بعدهم حيث حاز بعضُهم على شهرةٍ كبيرةٍ كمفسِّ

وعليه، كانت تلك بداية التُراث التفسيري الذي انتقل من جيلٍ إلى آخرَ حتىّ وصل 

إلى يومنا الحالي، وهو تراثٌ يعترفُ عمومُ العالم الإسلامي تقريبًا بأهميته وضرورته.

   كما الحال مع تفسير أيّ نصٍّ مكتوبٍ، يخضعُ تفسيُر القرآن لقواعدَ وضوابطَ. 

أكثرُ  هو  الآخر  بعضها  بينما  نفسه  القرآن  على  تقتصُر  ولا  عامّةٌ  القواعد  بعضُ 

ل إليها  تحديدًا لأنهّ يتعلقُّ بتطبيق إجراءاتٍ خاصةٍ على الملاحظات التي تمّ التوصُّ

العربية  اللغة  التفسير في معرفة  القرآن. تتمثلّ بعضٌ من أهمِّ شروط  في تفسير 

ومناسبات النزول بينما يشُكِّلُ الإلمام بعلم الحديث عنصًرا رئيسيًّا آخرَ في تفسير 

القرآن. أمّا المعارف الضرورية الأخرى فإنهّا تتضمّنُ معرفة تاريخ العرب قبل النبي 

صلى الله عليه وآله وأثناء حياته وثقافتهم ونمط حياتهم، فالعديد من الآيات القرآنية 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 144

تشُيُر بشكلٍ ضمنيٍّ أو صريحٍ إلى البيئة الثقافية في المجتمع الذي عاش فيه النبي 

صلى الله عليه وآله بالإضافة إلى الأفكار والمصطلحات والصور اللازمة لمعرفة التقاليد 

والعادات السائدة في المجتمع العربي آنذاك. بالإضافة إلى ذلك، يلزمُ معرفة قصص 

ين  الأنبياء السابقين والضلوع في التاريخ الإسلامي المبكِّر))). لقد انبرى عدّةُ مفسِّ

ص في أحد هذه الأنماط وقدّموا تفاسيَر واسعةً وشاملةً استنادًا إليها)2). للتخصُّ

   من ناحيةٍ أخرى، وكما يظهرُ من تاريخ تفسير القرآن، نشأت عدّةُ مقارباتٍ 

مختلفةٍ وتمّ استخراج مبادئَ ومعانٍ وأنماطِ فهمٍ متباينةٍ من القرآن ما أدّى إلى 

بروز مدارسَ مختلفةٍ في التفسير. على الرغم من أنّ كلّ هذه المدارس قد اعتمدت 

على المصادر المذكورة سابقًا إلا أنهّا قد طرحت استنتاجاتٍ مختلفةً في تفسيراتها 

لبعض أهم القضايا، وقد تباينت هذه التفسيرات أو أنهّا تناقضت أحياناً مع بعضها. 

في هذه المرحلة، يكفي أنْ نلُفت الانتباه إلى أنّ هذه التفسيرات المتناقضة للقرآن 

تنشأ بشكلٍ رئيسيٍّ من أنماط الفهم المختلفة ولا يُمكن أنْ تنُسب إلى القرآن نفسه 

ويعودُ هذا إلى أنّ القرآن وفقًا للعقيدة الإسلامية هو كلام الله وبالتالي فإنهّ خالٍ 

من التناقض كما أنّ علم الله المطلقَ غيُر قابلٍ لأيِّ تناقضٍ ممكنٍ))). بذَلَ المفسِّون 

القرآن للزركشي، والإتقان في  البرهان في علوم  بالتفصيل. راجع  تنُاقشُ هذه الشروط  )))  .هناك عدّة كتب 

للسيوطي. القرآن  علوم 

)2)- من أجل الحصول على لائحةٍ تحتوي عناوين وشروحاتٍ موجزة عن التفاسير، راجع التفسير والمفسّون 

للشيخ محمد هادي معرفت بالإضافة إلى:

-J. Burton, ‘Qur’anic Exegesis’, in Religion, Learning and Science in the Abbasid Period I, ed. M. 

J. L. Young (Cambridge: Cambridge University Press, (990(, 40- 55.

- M. Mir, ‘Tafsir in the Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World IV, ed. J. L. Esposito 

(New York: Oxford University Press, (995(, (69- (76.

)))-   يتجلّى هذا بشكلٍ واضح في الآية القرآنية التالية: أفََلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرآْن وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْد غَيرْ اللَّه لَوَجَدُوا 

  (النساء، آية 82). فِيهِ اخِْتِلَافًا كَثِيراً



145 الموضوعية والأصالة التاريخية في فهم القرآن الكريم

الذاتية  والافتراضات  الأفكار  عن  بعيدًا  القرآن  لتفسير  مضنيةً  جهودًا  المسلمون 

والفردية، ولكن لم ينجحوا دائماً في تحقيق هذا الهدف. يذكرُ الزرقاني ما يلي:

بإفراطٍ  أو  باعتدالٍ  إمّا  الله  كتابَ  المختلفة  ين  المفسِّ فرق  جميع   ُ »تفُسِّ

حسبما يرتضونه ويقبلونه. بناءً على ذلك، يصُبحُ التفسير مِرآةً تظُهر انعكاسَ أفكار 
ين وفقاً لمناهجهم المختلفة.«))) المفسِّ

ين  ي القرآن يعودُ إلى المفسِّ    وعليه، فإنّ السبب وراء الاختلافات بين مفسِّ

أنفسهم بالاضافة إلى المناهج التي اتبّعوها في تفسير القرآن. قد يتساءلُ الفردُ إذا 

كان من الممكن الوصول إلى تفسيرٍ موضوعيٍّ متحرِّرٍ من الأفكار المسبَقة للمفسِّ 

ويُمكن اعتباره شرحًا للمراد الإلهي الكامن في الآيات القرآنية. تتجلّى أهمية هذا 

السؤال حينما نقارنه بما ذكره بعضُ العلماء المتخصّصين في الهرمينوطيقيا الفلسفية 

حول موضوع استحالة فهم غاية أيِّ مؤلِّفٍ مِمّا كتبه، أي أنّ كلّ نصٍّ بغضِّ النظر 

عن مؤلِّفه يملكُ وجوده المستقلّ الخاص ويستطيعُ القراّء فهمه حتىّ ولو لم يعرفوا 

هوية الكاتب وبيئته)2).

   غادامِير))) هو أحدُ مُمثِّلي هذه المقاربة وقد احتجّ في كتابه الحقيقة والمنهج 

على أنّ سلسلةً من الافتراضات تدخلُ في أيِّ محاولةٍ لفهم نصٍّ ما وأنهّا قد تختلفُ 

عمّا يرومه مؤلِّفُ النص. وعليه، قد لا يكونُ من الممكن الوصول إلى الموضوعية 

متحققًا  وعياً  ين  المفسِّ لغادامِير، يملكُ جميعُ  وفقًا  قديمٍ.  نصٍّ  تحليل  التامة في 

تاريخيًّا يختلفُ عن وعي المؤلِّف وبالتالي فإنّ التفسير واقعًا هو دمجُ الآفاق: أفُقُ 

(((- Al-Zurqani, Manahil I (N.P.: n.d.(, (80.

(2(- K. J. Vanhoozer, Is �ere a Meaning In �is Text� (Leicester: Apollos, (998(, 27- 28.

(((- Gadamer.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 146

. بعبارةٍ أخرى، لا يُمثِّلُ التفسير إعادة إنتاج المعاني كما يقصدها  المؤلِّف والمفسِّ

المؤلِّف بل هو ناتجٌ عن المفسِّ نفسه. يذكرُ غادامِير ما يلي:

»في تحليلنا للعملية الهرمينوطيقية رأينا أنّ الوصول إلى أفق التفسير 

يتطلّبُ دمج الآفاق... يسُتنطق النصّ عبر التفسير. ولكن لا نصّ ولا كتاب 

للتفسير  ينبغي  الآخر. وعليه،  الطرف  إلى  تصلُ   لغةً  يُجِد  لم  إذا  يتكلّم 

بالتالي،  النص.  يستنطق  أنْ  فعلًا  أراد  إذا  الصحيحة  اللغة  على  يعثر  أنْ 

كلَّ  لأنّ  وذلك  ذاته  بحدّ  واحدٌ صحيحٌ  تفسيرٌ  هناك  يكون  أنْ  يُمكن  لا 

تفسيرٍ يتعلّقُ بالنصِّ نفسه. تعتمدُ الحياة التاريخية لتراثٍ ما على دوام 

رٌ  تصوُّ هو  ذاته  بحدّ  صحيحًا  يعُتبر  الذي  التفسير  والتفسير.  الاستيعاب 

مع  نفسه  يكُيِّف  أنْ  تفسيرٍ  لكلِّ  وينبغي  التراث،  يُخطئُ طبيعة  أحمقُ 
الحالة الهرمينوطيقية التي ينتمي إليها. «(1)

   تعُارضُ هذه المقاربة بشكلٍ مباشرٍ الهرمينوطيقيا الإسلامية التقليدية التي تحُرِّمُ 

التفسير بالرأي بشدّةٍ. وعليه، يتحتمُّ أنْ ننظر كيف تمتّ الإجابة عن هذه الأسئلة.

   المفهوم الرئيسي الذي يتبّعه العلماء المسلمون باعتباره المفتاحَ الهرمينوطيقيَّ 

في عملية الوصول إلى المقاصد القرآنية هو المعنى الظاهري للقرآن. المصطلح الذي 

ون المختلفون للمعنى الظاهري هو الظهور أو الظاهر المشتق  يستخدمه المفسِّ

من الجذر ظ-ه-ر. تفُيدُ كلمة ظاهر على التوالي معنى الواضح والمرئي والبادي)2). 

(((- H. G. Gadamer, Truth and Method, trans. J Weinsheimer & D. G. Marshall, 2nd ed. 

(London & New York: Continuum, 200((, (98.

(2(- R. Baalbaki, Al�Mawrid� A Modern Arabic�English Dictionary (Beirut: Dar al-‘Ilm 

li-al-Mala’in, (997(, 7(6 & 7(8- 7(9.



147 الموضوعية والأصالة التاريخية في فهم القرآن الكريم

يدلُّ مصطلح الظاهر على النص الذي ينقلُ معناه ظاهريًّا أو بوضوحٍ إلى القراّء 

ظاهرٌ  معنًى  للنص  يكون  حيث  الحالات  المصطلح  هذا  ويشملُ  المستمعين،  أو 

ولكن يُمكن في نفس الوقت افتراضَ معنًى آخرَ مُرادٍ من النص يختلفُ عن المعنى 

الظاهري. على سبيل المثال، تدلُّ كلمة »أسد« في جملة رأيتُ أسدًا ظاهريًّا على 

مُراد  يكون  أن  احتمالًا-  أقلّ  كان ذلك  أيضًا –وإن  يُمكن  المفترس ولكن  الحيوان 

المؤلِّف رجلًا شجاعًا. في هذه الحالة، إذا لم يكن هناك دليلٌ على أنّ المؤلِّف أو 

للمعنى  وِفقًا  نفهمه  أنْ  ينبغي  الظاهري،  المعنى  آخرَ غير  يقصدُ معنًى  المتكلِّم 

دًا، أي عدم وجود إمكانيةٍ  الظاهري للنصّ أو الخطاب. إذا كان معنى النص محدَّ

أنهّ ليس  ا. هذا يعني  نص� إذًا  يعُتبر  المفهوم،  المعنى  للدلالة على معنًى آخرَ غير 

بوسع القراّء افتراضَ معنًى موازٍ لهذا النص حتىّ ولو كان أقلَّ معقوليةً))).

   كثيراً ما تشُيُر المناهج المختلفة للتفسير إلى أنّ المعنى الظاهري للقرآن هو 

دٍ أو نقض صلاحية التفاسير الأخرى. على الرغم من  معيار إثبات قيمة تفسيرٍ محدَّ

المتمحورة  النقاشات  أو في  فيه  البحث  يتمّ  المصطلح، لم  لهذا  الواسع  الاستخدام 

ون  حوله بشكلٍ مستقلٍّ أو وافٍ في ميدان التفسير. بدلًا من ذلك، يستندُ المفسِّ

إلى التعاريف والمحصّلات الواردة في أصول الفقه حيث يتمُّ التطرُّق بالتفصيل إلى 

ا)2). منهج فهم القرآن أو الحديث باعتباره نصًّ

(((- M. H. Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Cambridge: Islamic Texts Society, 

9( ,((997.

)2)- الخميني، روح الله. منهاج الوصول إلى علم الأصول )قم: مؤسسة تنظيم ونشر آثار الإمام الخميني، 4)4) 

هجري/)99))، 45.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 148

منهجُ فهم المعنى الظاهري للقرآن

   يعتمدُ المنهج المطروح في أصول الفقه للوصول إلى المعنى الظاهري للقرآن 

على الوئام في فهم لغة القرآن والكلام البشري وأنماط التواصل المقبولة عمومًا))). 

يقُالُ أنّ التفاعل المعهود بين الناس حينما يرُيدون فهم الكلام أو الكتابات الصادرة 

عن بعضهم البعض يعتمدُ على المعنى الظاهري للخطاب أو النص. يتمسّكُ الناس 

بالمعنى الظاهري للنص أو الخطاب كدليلٍ لدى بروز أيِّ نزاعٍ في ما بينهم، وهذا 

يظُهرُ أنهّ وفقًا لـ»التوافق العام للعقلاء« فإنّ المعانَي الظاهريةَ صالحةٌ للاعتماد 

من أجل التفاهم.

تعني  القرآنية  الكلمات  بأنّ  للاعتقاد  يدعو  ما  هناك  ليس  للأصوليين،  وفقًا 

شيئاً آخرَ عن مفاد الكلمات الفعلية مورد الاستخدام. هذا يعني أنّ كلّ من يملكُ 

الكلمات  يفهمُ  القرآنية بوضوحٍ كما  المعاني  العربية يستطيعُ فهم  باللغة  معرفةً 

هذه  على  كدليلٍ  نفسه  القرآن  إلى  الأصوليون  يرَجعُ  العربية)2).  باللغة  المكتوبة 

دةٍ مثل بني إسرائيل،  هة إلى مجموعاتٍ محدَّ القول. هناك العديد من الآيات الموجَّ

مُ لهم الدليل على صحّته  المؤمنين، الكافرين، والناس عمومًا. يخُاطبهم القرآن ويقُدِّ

لا  وعليه،  الله.  كلمة  من  شكٍّ  في  كانوا  إنْ  مثله  بكتابٍ  بالمجيء  يتحدّاهم  أو 

بكتابٍ  بالمجِيءِ  مطالبتهم  أو  يفهمونها  لا  بكلماتٍ  الناس  مخاطبة  من  جدوى 

مماثلٍ لكتابٍ لا يفهمونه))).

   أحد الأدلة الأخرى على المبدأ محلّ البيان هو أنّ بعض الآيات القرآنية تدعو 

)))- الطباطبائي، محمد حسين. الميزان في تفسير القرآن )بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات)، الجزء ))، )9.

(2(- M. H. Tabatab’i, �e Qur�an in Islam� trans� A� Yate (Blanco: Zahra Publications, (987(, 27.

(((- Ibid.



149 الموضوعية والأصالة التاريخية في فهم القرآن الكريم

الناس للتفكُّر في معناها من قبيل الآيات التالية: )أفََلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرآْنَ أمَْ عَلىَ قُلوُبٍ 

فِيهِ  اللَّهِ لَوَجَدُوا  عِنْد غَيْرِ  كَانَ مِنْ  وَلَوْ  الْقُرآْنَ  يَتَدَبَّرُونَ  آية 24 و(أفََلاَ  محمد،  أقَْفَالُهَا) 

أنّ الآيتين تدلّان بوضوحٍ  الدعوة  اخِْتِلاَفًا كَثِيراً)النساء، آية 82. نستنتجُ من هذه 

على أنّ القرآن قابلٌ للتفكُّر والتدبُّر وهذا يشملُ معنى »التفهُّم« كأحد خصائصه. 

بالإضافة إلى ذلك، ووفقًا لهاتين الآيتين، فإنّ التفكُّر بالقرآن يزُيلُ أيّ اختلافاتٍ في 

التفسير أو أيِّ تناقضاتٍ تبرزُ للوهلة الأولى. نستنتجُ أيضًا أنهّ إذا لم تملك الآياتُ 

نفسُها معنًى واضحًا فلا فائدة من التفكُّر بها لتوضيح إشكالية تفسيرها. كذلك، لا 

توجد إشاراتٌ في مصادرَ أخرى على ضرورة رفض المعنى الجلّي للقرآن))).

اتِّباعَ هذا المنهج     وفقًا للأصوليين الذين يشُكِّلون علماء أصول الفقه، فإنّ 

مَنِ اعترضَ عليه«)2). يشرحُ  الظاهري هو »واضحٌ ولم يبرز  المعنى  للحصول على 

ر هذه النقطة، وهو أحد العلماء الأصوليين الشيعة المعاصرين، فيذكرُ أنّ: المظفَّ

س لم يستخدم قطعًا في خطابه وكلماته الرامية لتوضيح  ع المقدَّ »المشرِّ

مقاصده أيّ منهجٍ غير الذي يتّبعه العقلاء، ويعودُ هذا إلى أنهّ هو العاقل 

بل رئيس العقلاء. وعليه، فإنّ منهجه يتطابق مع منهجهم في الخطاب. لا 
يوجد أيُّ عائقٍ أمام هذا المفهوم ولا يوجد دليلٌ منه تعالى على خلافه.«(3)

   وفقاً لهذا الدليل، يُمكن الحصول على تفسيرٍ موضوعيٍّ من خلال الاعتماد على 

حُ هذا الدليل  المعنى الظاهري كما يفهمه الأشخاصُ العاديون. بالإضافة إلى ذلك، يوُضِّ

كيف يقومُ العلماء المسلمون بنَسْب المعنى الذي يفهمونه من القرآن إلى اللهِ.

(((- Ibid. 28.

)2)- الخوئي، أبو القاسم. مصباح الأصول، الجزء الثاني، 8)).

)))- المظفّر، محمد رضا. أصول الفقه، )قم: مكتبة الإعلام الإسلامي، 5)4) هجري/994))، الجزء الثاني، 6)).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 150

ينشأ  الذي  للسؤال  نتطرقّ  أن  ينبغي  الدليل،  هذا  في  التفصيل  من  للمزيد 

هنا: كيف ننتقلُ من فهمنا للنصّ إلى المراد الإلهي؟ وكيف يُمكن أنْ نكتشف إنْ 

كان ما يعنيه الله في القرآن هو نفسه ما نفهمه من القرآن؟ إذا أمكن الوصول 

إلى المعنى الظاهري للقرآن عبر دراسة اللغة التي يستخدمها الناس في حواراتهم 

فكيف نتجاوزُ الاحتمال الذي يفُيدُ أنّ الله قد لا يكون قاصدًا للمعنى الظاهري 

للقرآن لأنهّ لا يشُبهنا؟ هذا سؤالٌ مهمٌّ لأنّ الهدف الرئيسي وراء تفسير القرآن هو 

معرفة مراد الله وغايته.

يتألفُّ المنهج المطروح في أصول الفقه لتوضيح المعنى الظاهري للقرآن بحيث 

يُمكن نسْبه إلى الله من ثلاثة مبادئَ:

أ) مُراد الله من إنزال القرآن هو توجيه الخطاب إلى البشر والتواصل معهم؛

م اللهُ وسيلةً جديدةً للتواصل بل استخدم النمط الذي يتبّعه الناس؛ ب) لم يقُدِّ

البعض  بعضهم  كلام  لفهم  الناس  يتبّعها  التي  المعهودة  الكيفية  تتمثلُّ  ج) 
وكتاباتهم عبر الاعتماد على المعنى الظاهري للنص.)))

يستندُ هذا الدليل إلى النقطة التي تفُيدُ وجودَ مرحلتين في فهم النص أو 

الكلام. المرحلة الأولى هي مقام الإثبات والمرحلة الثانية هي مقام الثبوت. يُمثلُّ 

مقام الإثبات ما يفهمه القارئ من النص بينما يُمثِّلُ مقام الثبوت المعنى الفعلي 

للمؤلِّف. إذا تعارض هذان المقامان فإنّ السبب يعودُ إلى استخدام المؤلِّف لمنهجٍ 

تواصليٍّ خاصٍّ بدلًا من النمط العادي الذي يستخدمه الناس. مع ذلك، يسُلَّم بأنّ 

المؤلِّف هو في موقع التواصل مع الآخرين وأنهّ ليس هناك إشارةٌ على استعماله 

(((- Ibid.



151 الموضوعية والأصالة التاريخية في فهم القرآن الكريم

. بالنتيجة، ووفقًا للأصوليّين، يقودنا الأمر للاعتقاد بأنّ ما يفهمه البشر  لمنهجٍ خاصٍّ

عمومًا هو ما يرُيد المؤلِّف إيصاله إليهم))).

يترتبُّ على هذا الدليل أنْ يكون المعنى الظاهري للقرآن حجّةً للوصول إلى 

مُراد اللهِ.

تعريفُ حجيّة المعنى الظاهري

ينبغي  دًا  محدَّ معنًى  تملكُ  للأصوليين  وفقًا  الحجية  أنّ  إلى  الإشارة  تجدرُ 

توضيحه لكي نبُينِّ معنى نسْب المعنى الظاهري إلى الله في عملية تفسير القرآن. 

تفُيدُ كلمة الحجّة لغويًّا أيَّ شيءٍ يُمكن استخدامه كدليلٍ في مقابل الآخرين)2). 

ورد في أصول الفقه أنّ وظيفة العالمِ تتمثلّ في تبيين الممارسات الدينية استنادًا 

على  الدليل  تقديم  وجوب  إلى  بالإضافة  والأحاديث،  القرآن  مثل  المصادر  إلى 

الله أراد نتائج  أنّ  أنّ الحجيّة لا تعني  وجهة نظره لكي تكون حجّةً. ورد أيضاً 

الاستدلال التفسيري بغضِّ النظر عن طبيعته وهدفه بل تعني أنهّ حينما يبحث 

الفقيه في المصادر الدينية فإنّ النتيجة سوف تتطابقُ مع مراد الله وبالتالي يكونُ 

زًا ويقودنا إلى مراده تعالى. كذلك، قد تكون نتيجة استنباط الفقيه  الحُكم منجِّ

الخاطئة  النتيجة  هذه  وفق  العمل  يكونُ  وبالتالي  الله  مراد  مع  متطابقةٍ  غيَر 

عملية  عبر  الله  مراد  إلى  الوصول  تعسّ  إذا  أخرى،  بعبارةٍ  الله.  أمام  رًا  مُعذِّ

المعلومات  عن  باحثاً  جهده  بذل  قد  لأنهّ  الفقيه  على  اللوم  يقعُ  فلا  الاجتهاد 

)))-  تجدرُ الإشارة بطريقةٍ عابرةٍ إلى أنّ بعض المؤلفين قد أطلقوا على مقام الإثبات اسم الدلالة التصديقية 

الاستعمالية وعلى مرحلة الثبوت الدلالة التصديقية الجدّية. راجع: محمد باقر الصدر، بحوث في علم الأصول 

)قم: المجمع العلمي للشهيد الصدر، 405) هجري/984))، الجزء الرابع، 266.

)2)- المظفّر، أصول الفقه، الجزء الثاني، 8).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 152

ذات الصلة في القرآن والمصادر الأخرى مثل الأحاديث المتعلِّقة بالموضوع الذي 

يحُاولُ العلماء فهمه من الناحية الفقهية))).

شمولية التعاليم القرآنية أم خصوصيتها؟

   يتعلقُّ هذا القسم من البحث بشمولية الرسالة القرآنية، وأصالتها التاريخية 

التي تشملُ جميع الأماكن والأزمان، ومدى تأثير البيئة الاجتماعية-التاريخية على 

المختلفة. هناك مقاربتان  الظروف  القرآنية على  التعاليم  انطباق  حجية وقابلية 

وأصالتها  القرآنية  التعاليم  بشمولية  الشمولية  أنصارُ  يعَتقدُ  حيث  رئيسيتان 

الجزء  القرآنية – خصوصًا  التعاليم  أنّ  الخصوصية  أنصار  يعتقدُ  بينما  التاريخية 

دٍ. سوف نتناولُ هاتين المقاربتين في ما يلي  المتعلِّق بالشريعة- تختصُّ بسياقٍ محدَّ

بالشرح والتقييم.

المسار  السياق وهذا يظهرُ في  المسلمون إلى أهمية  العلماء  التفت     لطالما 

التاريخي لتفسير القرآن. دائماً ما يقومُ العلماء المسلمون من أجل تفسير معنَى 

لٍ.  مفصَّ بشكلٍ  سياقها  بدراسة  الظاهري  معناها  وتحديد  القرآن  من  معيَّنةٍ  آيةٍ 

يتبنّوْن منهج الشمولية  الذين  العلماء المسلمون  بعد الوصول إلى معناها، يؤكِّدُ 

الرغم  على  أنهّ  ويصُرِّحون  وزمانٍ  مكانٍ  كلِّ  في  للانطباق  صالحةٌ  الآية  هذه  أنّ 

من نزول القرآن في شبه الجزيرة العربية قبل 4) قرناً إلا أنّ تعاليمه تحوزُ على 

الصلاحية التامة منذ زمن النبي صلى الله عليه وآله وتنطبقُ في الظروف المختلفة. 

الخاتم والقرآن هو  الدين  للعقيدة الإسلامية هو  أنّ الإسلام وفقًا  يعودُ هذا إلى 

آخر الكتب المنزَّلة، وأحد لوازم ختامية القرآن هو أنْ لا يقتصر المخاطبَون به على 

)))-  الخوئي، مصباح الأصول، الجزء الثاني، 8)).



153 الموضوعية والأصالة التاريخية في فهم القرآن الكريم

الجيل الأول من المسلمين بل أن يتجاوزهم إلى البشرية جمعاء. وعليه، يؤُكِّدُ أنصارُ 

دةٍ مثل  الشمولية على أنّ الأحكام القرآنية شاملةٌ إلّا إذا ثبت العكس في حالاتٍ محدَّ

ا، يلجأ العلماء  ا أو عامًّ الآيات المنسوخة))). في حال عدم معرفة ما إذا كان الحُكم خاصًّ

مُ أنصار  ا. يقُدِّ إلى »الأصل الأولي« الذي يفُيدُ أنهّ ينبغي حينئذ اعتبارُ الحكم عامًّ

الشمولية الدليلَ على هذا عبر بعض الآيات القرآنية والأحاديث النبوية. في ما يتعلقُّ 

بالآيات القرآنية، يذكرون الآيات التي تخُاطِبُ كلَّ المؤمنين والتي تبدأ بـیا أيُّها الذين 

آمنوا أو يا أيُّها النَّاس ويؤكِّدون أنّ دلالة هذه الآيات عامّةٌ وتشملُ جميعَ 

الناس في مختلف الأماكن والأزمان. وعليه، تكونُ الآيات المذكورة آنفًا بالإضافة إلى آية 

وَأوُحِيَ إليََِّ هَذَا الْقُرآْن لأِنُذِْرَكُمْ بِهِ وَمَنْ بَلَغ سورة الأنعام، آية 9) ضمن الآيات 

التعاليم القرآنية منذ وقت نزولها)2) والتي تشملُ كلّ الناس:  الدالةّ على شمولية 

المؤمنين والكافرين، الرجال والنساء، الحاضرين والغائبين، الموجودين والذين سوف 

يوُلدوا. يسُتخَدمُ الفعل المضارع لمخاطبة الغائب لأنهّ من نفس سنخية الحاضر))).

حُ أنصارُ الشمولية أنهّ يتحتمُّ علينا تناول     من أجل توضيح هذه النقطة، يصُرِّ

الاختلاف بين القضية الحقيقية والقضية الخارجية. في القضية الحقيقية، ينُسب 

المحمول إلى الموضوع. بعبارةٍ أخرى، تندرجُ جميع مدلولات الموضوع والمدلولات 

في  تتحقّق  قد  التي  المدلولات  أو  الخصوصية  من  نوعًا  تملكُ  قد  التي  الحالية 

المستقبل ضمن هذا النوع من القضايا. وعليه، حينما يتحقّق موضوع هذا النوع 

القضية  هذه  الأمثلة على  من  أيضًا.  للمحمول  موضوعًا  يكونُ  فإنهّ  القضيّة  من 

)))-  لمزيدٍ من التفاصيل حول الآيات المنسوخة، يرُجى مراجعة البيان في تفسير القرآن لآية الله السيد أبو 

الخوئي. القاسم 

)2)- الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، الجزء السابع، 25.

)))- المصدر نفسه، الجزء الرابع عشر، 9)).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 154

عبارة »الإنسان البالغ مكلفّ بالواجبات الدينية«. هذا يعني أنهّ كلمّا وُجد إنسانٌ 

بالغٌ، فإنهّ مكلفٌّ بأداء الواجبات الدينية بغضِّ النظر عن جنسه أو مكانه أو زمانه 

أو أيّ خصوصياتٍ أخرى تتعلقّ به. أما في القضية الخارجية، فإنّ المدلولات الحالية 

للموضوع وخصوصياتها هي التي تخضع للحُكم))).

   وفقاً لأنصار الشمولية، ومع أخذ هذا الاختلاف بين القضايا بعين الاعتبار، 

جميع  يشملُ  عامٍّ  كأمرٍ  نفهمه  أن  ينبغي  القرآن  في  أمرٍ  إلى  نصلُ  حينما  فإننّا 

الآمر. وكما  القدير هو  العليم  الله  أنّ  المختلفة والسبب هو  الأوضاع والظروف 

ا لصّرح بذلك  يذكرُ العلّامة الطباطبائي في تفسيره، لو أراد الله أنْ يكون أمره خاصًّ

أو  الطمع  أو  الخوف  عن  تنبع  لا  وعباراته  بالضبط  يريده  ما  يقولُ  فالله  حتمًا 

الطموح أو الشهوة ولا تتأثرّ بها. إذا استخدم الله كلمةً بمعنًى عامٍّ فإنهّا تنطبقُ 
على كلِّ الأزمنة والأماكن والظروف.)2)

وفقًـا لهـذا الدليـل، يسـتنتجُ أنصـارُ الشـمولية أنّ المعـاني الظاهريـة للقـرآن 

تملـكُ الحجيـة المطلقـة. وعليـه، يقتـضي حـصُر الآيـات القرآنيـة بزمـانٍ أو مكانٍ 

محـدّدٍ المزيـد مـن الأدلـة، ومـع غيـاب هـذه الأدلـة لا خيـار آخـر غـير فهـم 

العبـارات القرآنيـة كـما هـي وبدلالاتهـا العامـة. بالإضافـة إلى الدليـل السـابق، 

يشُـيُر الفقهـاء الشـيعة إلى بعـض الأحاديـث المشـهورة للإمـام السـادس جعفـر 

الصـادق حيـث يقـول:

»حلال محمد حلالٌ أبدًا إلى يوم القيامة، وحرامه حرامٌ أبدًا إلى يوم 

)))- النائيني، محمد حسين. فوائد الأصول، تحرير الكاظمي الخراساني )قم: مؤسسة النشر الإسلامي)، الجزء 

الأول، 72)-70)، 276-278.

)2)- الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، الجزء الخامس، 82)-)8).



155 الموضوعية والأصالة التاريخية في فهم القرآن الكريم

القيامة، لا يكون غيره ولا يجيء غيره... قال عليٌّ عليه السلام: ما أحدٌ 
ابتدع بدعةً إلا ترك بها سُنّةً.(1)

حُكم الله عزّ وجلّ في الأولين والآخرين وفرائضه عليهم سواءٌ إلا من 

شركاء  الحوادث  منع  في  أيضًا  والآخرون  الأولون  يكونُ  حادثٍ.  أو  علّةٍ 

والفرائض عليهم واحدةٌ، يُسأل الآخِرون عن أداء الفرائض عمّا يسُأل عنه 
الأولون ويحُاسَبون عمّا به يُحاسَبون.«(2)

   وعليه، تؤكِّدُ هذه الأحاديث على شمولية العبارات القرآنية بغضِّ النظر عن 

الزمان والمكان.

اللَّذَينْ  أبو زيد  الرحمن ونصر  أتناولُ هنا بشكلٍ موجَزٍ آراء فضل     سوف 

فضل  كتب  القرآن.  فهم  عملية  في  التخصيص  دور  عن  مختلفًا  شرحًا  مان  يقُدِّ

عٍ عن الإسلام والقرآن وحاول تقديم منهجٍ لإعادة  الرحمن خلال حياته بشكلٍ موسَّ

تفسير الأوامر القرآنية لكي تنطبق على يومنا الحالي))). طرحَ فضل الرحمن بعض 

الأمثلة عن أحكام الشريعة ليُظهر أنهّ لا يُمكن تطبيقها في الظروف الحالية. يعتبُر 

فضل الرحمن أنّ المعنى الحرفي للقرآن واضحٌ ويُمكن فهمه موضوعيًّا وأنّ حجية 

المعاني الحرفية غنيّةٌ عن الإثبات. كذلك، فإنهّ يعتقدُ أنّ البيئة التي نزل فيها القرآن 

هي دليلٌ يمنعنا من تعميم بعض الأحكام الشرعية أو الاجتماعية للقرآن. يقول 

فضل الرحمن:

)))- الكليني، الكافي. الجزء الأول، 58.

)2)- المصدر نفسه، الجزء الخامس، 7).

(((- Fazlur Rahman, ‘Islamic Modernism� Its Scope, Method and Alternatives’, in Interna-

tional Journal of Middle East Studies I, no. 4 (October (970(, ((7- (((.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 156

عن  العين  وإغلاق  القرآن  الحرفي لأحكام  التطبيق  على  الإصرار  »إنّ 

التغيرُّ الاجتماعي الذي وقع وما زال يتحقّق بشكلٍ واضحٍ أمامنا هو بمثابة 
د لغاياته وأهدافه الأخلاقية-الاجتماعية.«(1) الإحباط المتعمَّ

لكي يؤكِّد على موقفه، يرجعُ فضل الرحمن إلى المبدأ المعتزلي الشهير حول 

إليه،  بالنسبة  الله«.  كلمة  »القرآن  معنى  تفسير  إعادة  ويحُاولُ  القرآن  خلق 

»الأمر  فإنّ  لتعبيره،  وفقًا  معيّنةٍ)2).  بيئةٍ  في  أنُزل  أنهّ  القرآن  خلق  مبدأ  يظُهِرُ 

تُمثِّلُ  والأخيرة  الخصوص،  وجه  على  شرعيةٌ  وساحةٌ  أخلاقيةٌ  ساحةٌ  له  الإلهي 

في  العربية  الجزيرة  شبه  في  الفعلي  البيئي  والوضع  الكلمة  خلود  بين  تفاعلًا 

«))). هذا يعني أنّ دور  البيئي قابلٌ للتغيرُّ البُعد  أنّ  القرن السابع. من الواضح 

الٍ ولم يكن صلى الله  النبي صلى الله عليه وآله في تلقِّي الوحي لم يكن دورًا غيَر فعَّ

حُ فضل الرحمن أنّ »القرآن هو الجواب  نَ للقرآن فقط بل يصُرِّ عليه وآله المدوِّ

الإلهي الذي يمرُّ عبر عقل النبي«،)4) وبالتالي »يكونُ بالمعنى العادي كلمته من 

الكلمة المنزلّة لأنّ مصدره خارج إمكانية وصول  النفسية ولكنّه  العملية  حيث 

النبي«)5).

من خلال إزالة الحجّية عن المنهج التقليدي في فهم القرآن باعتباره كلمة الله 

(((- Fazlur Rahman, Islam and Modernity� Transformation of an Intellectual Tradition 

(Chicago: Chicago University Press, (982(, (9.

(2(- Fazlur Rahman, ‘Concepts of Sunnah� Ijtihad and Ijma�in the Early Period�, in Islamic 

Studies I ((962(, (0.

(((- Fazlur Rahman, ‘Islamic Modernism�, (((.

(4(- Fazlur Rahman, Islam and Modernity, 5.

(5(- Fazlur Rahman, ‘Divine Revelation and the Prophet�, in Hamdard Islamicus I, no. 2 

(Fall (978(, 66- 72 (quotation from page 70(.



157 الموضوعية والأصالة التاريخية في فهم القرآن الكريم

معتزليةٍ  مبادئَ  إلى  –واستنادًا  التالية  الخطوة  في  الرحمن  فضل  سعى  المباشرة، 

أخرى مثل حجّية العقل كمصدرٍ دينيٍّ إلى جانب القرآن واعتماد الأوامر القرآنية 

على غاياتٍ محدّدةٍ- إلى تقديم منهجٍ جديدٍ لتفسير القرآن. يحتجُّ فضل الرحمن 

أنّ الأحكام القرآنية تعتمدُ على بعض المبادئ والمثلُ من قبيل العدالة أو المصلحة 

العامة في زمن  أو متطابقًا مع المصلحة  إذا كان حُكمٌ معيّنٌ عادلًا  العامة ولكن 

النبي صلى الله عليه وآله فهذا لا يعني أنهّ كذلك في الوقت الحاضر. وعليه، يعَتبُر 

فضل الرحمن أنّ وظيفة العلماء المسلمين تتمثلُّ في تحليل القرآن من أجل ترسيخ 

الحالي.  الوقت  تنُاسبُ  بهيئةٍ جديدةٍ  المثلُ  تقديم هذه  ثمّ  الإسلامية ومن  المثلُ 

يطرحُ فضل الرحمن حركةً مُزدوجةً لتحقيق ذلك:

»من أجل إنشاء مجموعةِ قوانيَن ومؤسّساتٍ إسلاميةٍ أصيلةٍ وقابلةٍ 

للتطبيق، ينبغي أنْ توجد حركةٌ مُزدوجةٌ. أولاً، يجب أنْ ينتقل المرء من 

معالجة حالاتٍ معيّنةٍ في القرآن –آخذًا بعين الاعتبار الظروف الاجتماعية 

الضرورية والمهمة في ذلك الزمن- فيَصِل إلى المبادئ العامة التي يلتقي 

أنْ  ينبغي  العام،  المستوى  وانطلاقًا من هذا  ثانيًا،  برمّته عليها.  التعليم 

الاعتبار  بعين  آخذًا  الخاص  التشريع  نحو  الوراء  إلى  حركةٌ  هناك  تكون 
الظروف الاجتماعية الضرورية والمهمة المتحصّلة الآن.«(1)

التفسير.  المعهودة في  المقاربة  المقاربة بشكلٍ كبيرٍ عن  تختلفُ دلالات هذه 

وحيٌ  هي  محتوياته  وكلّ  الله  كلامُ  هو  القرآن  المعهود،  الإسلامي  للفهم  وفقًا 

إلهيٌّ وتبقى صالحةً للتطبيق بينما يعَتبُر فضل الرحمن أنهّ لا يُمكن اعتبار الأوامر 

القرآنية خالدةً، على الأقل في مقام التشريع. يعتقدُ فضل الرحمن أنّ هذا المنهج 

(((- Fazlur Rahman, Islam and Modernity, 20.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 158

الحديث.  العصر  في  القرآن  لتفسير  الممكن«)))  الوحيد  ولعلهّ  إقناعًا  »الأكثر  هو 

الزكاة  مثل  الأحكام  بعض  تطبيق  نزعُ صلاحية  يسهلُ  أنهّ  الرحمن  يدّعي فضل 

يذكرها فضل  التي  الأمثلة  ومن  الحالي،  العصر  العائلية في  والقوانين  والعقوبات 

د الزوجات، الطلاق،  الرحمن وتلاميذه وأتباعه: الجَلدْ، قطع الأيدي، الإعدام، تعدُّ

أو الولاية. استخدمت آمنة ودود أسلوبَ فضل الرحمن في كتابها »القرآن والمرأة« 

فذكرت التالي:

الرحمن.  فضل  طرحه  الذي  القرآن  تفسير  منهج  استخدامَ  »أحُاولُ 

أنُزلت في زمنٍ  التي  القرآنية  المقاطع  أنّ جميع  الرحمن إلى  يُشير فضل 

دٍ وضمن ظروفٍ عامةٍ وخاصةٍ قد تمّ التعبير عنها بالتناسب  تاريخيٍّ محدَّ

مع تلك الظروف. على الرغم من ذلك، فإنّ الرسالة غيرُ مقيّدةٍ بالزمان أو 

بتلك الظروف من الناحية التاريخية. ينبغي على القارئ أن يفهم دلالات 

المناسب.  د معناها  يُحدِّ فيه لكي  أنُزلت  التي  الزمن  القرآنية في  التعابير 

دةٍ.«  هذا يعني تقديم الغاية من الأحكام أو المبادئ الموجودة في آيةٍ محدَّ

   يتحتمُّ على المؤمنين في الظروف المختلفة إجراءَ تطبيقاتٍ عمليةٍ تتناسبُ 

مع كيفية انعكاس الغاية الأصلية أو تجلِّيها في البيئات الجديدة. هذا هو المقصود 

من روح القرآن في الأيام المعاصرة، وللوصول إلى تلك الروح ينبغي أن يوجد نموذجٌ 

هرمينوطيقيٌّ شاملٌ ومنظَّمٌ.)2) أمّا مقاربة أبو زيد تجاه القرآن فهي مقاربةٌ أدبيةٌ 

بالأساس، وقد لخّص آندرياس ميير))) أفكارَ أبو زيد في النقاط التالية: 

(((- Fazlur Rahman, ‘Islamic Modernism� Its Scope, Method and Alternatives’, (((.

(2(- Amina Wadud, Qur�an and Woman� Reading the Sacred Text from a Woman�s Perspec�

tive (New York: Oxford University Press, (999(, (-4.

(((- Andreas Meier.



159 الموضوعية والأصالة التاريخية في فهم القرآن الكريم

)- النصوص الدينية نصوصٌ لغويةٌ، وهي مبنيةٌ وفقًا للتراكيب والقواعد كما 

أيِّ نصٍ لغويٍّ آخرَ. 

ترتبطُ  إنسانيةٌ  نصوصٌ  هي  لغويةً،  نصوصًا  باعتبارها  الدينية،  النصوص   -2

بالوضع العام للفكر البشري والخطاب والتواصل الإنساني. 

الثقافة  عن  ناتجةٌ  هي  إنسانيةً،  نصوصًا  باعتبارها  الدينية،  النصوص   -(

الإنسانية وتدينُ بتشكُّلها إلى بيئةٍ ثقافيةٍ خاصةٍ تسُاهمُ سماتها الخاصة جوهريًّا 

ورسميًّا في صياغة هذه النصوص. 

نصوصٌ  هي  الإنسانية،  الثقافة  عن  ناتجةً  باعتبارها  الدينية،  النصوص   -4

تاريخيةٌ وتشُبه كلّ مُنتجات الثقافة الإنسانية فتخضع لشروط الزمان والمكان. 

العلوم  بحث  موضع  هي  تاريخيةً،  نصوصًا  باعتبارها  الدينية،  5-النصوص 

جميع  على  أيضًا  يطُبَّق  كهذه  العادية  المناهج  واستخدام  التاريخية-النقدية، 
النصوص التاريخية.)))

ربط أبو زيد -مِثلُ فضل الرحمن- مقاربتهَ التفسيرية بالسؤال اللاهوتي حول 

كون القرآن كلمة الله القديمة غير المخلوقة أو كلمته الحادثة المؤقتةّ بزمانٍ. وفقًا 

لأبو زيد، فإننّا إذا قبلنا بأنّ القرآن هو كلمة الله القديمة غير المخلوقة فلا يُمكن 

أن نقول بأنّ آياته تعكسُ زمن النزول فقط. أمّا إذا قلنا بأنّ القرآن حادثٌ فحينها 

يُمكن استنادًا إلى فضل الرحمن وأبو زيد أن نقول بأنّ المحتوى القرآني خاصٌّ وقد 
خُلق وفقًا للثقافة السائدة زمن النزول.)2)

(((- Yusuf Rahman, �e Hermeneutical �eory of Nasr Hamid Abu Zayd [PhD thesis], 

McGill University, 200(, (45.

)2)- أبو زيد، النص والسلطة والحقيقة: الفكر الديني بين إرادة المعرفة وإرادة الهيمنة، )بيروت: المركز الثقافي 

العربي، 995))، )).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 160

تخصيصُ الرسالة القرآنية يطرحُ السؤالَ نفسَه أمام أبو زيد: كيف نفهم القرآن 

في العصر الحالي؟ للإجابة عن هذا السؤال، يستخدمُ أبو زيد تمييز سوسير))) بين 

اللغة)2) والخطاب))). وفقًا لسوسير، اللغة هي المنظومة العامة للتواصل بين البشر، 

ويعمدُ كلُّ فردٍ على هذه المنظومة للنُطق بخطابه. هناك علاقةٌ حواريةٌ بين اللغة 

والخطاب. اللغة كظاهرةٍ اجتماعيةٍ دائماً ما تعُارضُ أيَّ تغييرٍ مُمكنٍ ولكنّ الخطاب 

باعتباره استخدامًا فرديًّا للغة هو العنصر الذي يجلبُ التغيير إلى اللغة وينُعشها)4). 

استنادًا إلى هذا التمييز، يشُيُر أبو زيد إلى وجود علاقةٍ مُشتركةٍ حواريةٍ بين نصّ 

تأثرّت  التي  العربية  اللغة  القرآن  يستخدمُ  بينما  الأول.  المسلم  والجيل  القرآن 

بثقافة ذلك الجيل الأول إلا أنّ الخطاب القرآني كان له تأثيره الخاص على المجتمع 

الإسلامي الأول. بالنتيجة، انبثقت ثقافةٌ جديدةٌ منه بالتدريج. بما أنّ القرآن يُمثِّلُ 

رسالةً لكلِّ الأزمان فإنّ هذه العملية الحوارية سوف تستمرُّ إلى الأبد)5).

ميَّز أبو زيد بين مستوييَْن من الدلالات القرآنية: المعنى والمغزى حيث يقتفي 

أثر هيرش)6) الذي عرفّ المفهومَيْن كما يلي:

استخدام  من  المؤلِّف  أراده  ما  وهو  النص،  يظُهره  ما  هو  »المعنى 

، وهو ما تُمثِّله الرموز. أمّا المغزى، فإنهّ يُسمّي علاقةً  تسلسلٍ رمزيٍ خاصٍّ

بين المعنى وبين شخصٍ أو مفهومٍ أو حالةٍ أو أيِّ شيءٍ مُتخيَّلٍ... دائماً ما 

(((- Saussure.

(2(- langue.

(((- parole.

)4)- المصدر السابق، 86؛ أبو زيد، نقد الخطاب الديني )القاهرة: سينا للنشر)، 202.

)5)- المصدر السابق، 86؛ المصدر السابق، )0-20)2.

(6(- Hirsch.



161 الموضوعية والأصالة التاريخية في فهم القرآن الكريم

ٍ من تلك  يستلزمُ المغزى وجود علاقةٍ، والنص يعني قُطبًا ثابتًا غيرَ متغيرِّ
العلاقة.«(1)

بناءً عليه، يكونُ المعنى ثابتاً من حيث دلالته على المقصود من النص بينما 
إل ذلك، لا تملكُ  بالإضافة  بأشخاصٍ وأوضاعٍ مختلفةٍ.  يتعلقُّ  ٌ لأنهّ  المغزى متغيرِّ

الحجية  تكمنُ  بل  الحالي  زمننا  في  حجيةٍ  أو  صلاحيةٍ  أيَّ  هنا  التاريخية  المعاني 

للنصّ. نحنُ نملكُ تفسيراتٍ  التاريخي الأصلي  بالمعنى  المتصّل  المعاصِر  في المغزى 

ٍ دائمةٍ، وعليه وفقًا لأبو زيد  سياقيةً لامتناهيةً للقرآن لأنّ الظروف في حالة تغيرُّ

سوف تبقى رسالةُ الإسلام صالحة لجميع البشر في الأزمان والأماكن المختلفة:

»لا ينبغي في هذه العملية تجاهُل المعنى السياقي الاجتماعي-الثقافي 

أو تبسيطه لأنّ هذه الدرجة من المعنى مهمةٌ للغاية من أجل تحديد 

من  الانتقالَ  المعنى  اتجّاه  معرفة  لُ  تسُهِّ للنص.  الضمني  المغزى  اتجّاه 

»المعنى« إلى »المغزى« في السياق الاجتماعي-الثقافي الحالي وتُمكِّنُ المفسرِّ 

أيضًا من الاستخراج الصحيح والفعّال للبُعدين) »التاريخي« و»الزمني« 

اللَّذَيْن لا يملكان مغزًى في السياق الحالي«(2).

كما رأينا، فقد حاول كلٌّ من فضل الرحمن وأبو زيد تقديمَ قاعدةٍ لاهوتيةٍ 

على  القرآن.  بخلق  المتمثِّلة  الشهيرة  المعتزلية  الفرضية  على  اعتمادًا  لمقاربتيهما 

الرغم من ذلك، قد يحُتجُّ بأنهّ لا توجد علاقةٌ بين قِدَم القرآن أو حُدوثه من ناحيةٍ 

دٍ من ناحيةٍ أخرى. الجدال  ا بسياقٍ محدَّ وبين كون المعنى القرآني شاملًا أو خاصًّ

(((- E. D. Hirsh, Validity in Interpretation (New Haven: Yale University Press, (967(, 8.

(2(- Abu Zayd, ‘�e Dilemma of the Literary Approach to the Qur�an�, in ALIF, Journal of 

Comparative Poetics, no. 2( (Literature and the Sacred(, 200(, 8- 47 (quotation from page (9(.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 162

حول طبيعة الكلام الإلهي وكونه قديماً أو حادثاً هو جزءٌ من الجدال حول صفات 

أنّ  الأشاعرة  اعتبر خصومهم من  بينما  الله حادثٌ  بأنّ كلام  المعتزلة  احتجّ  الله. 

الصفة والكلام قديمان. على الرغم من ذلك، قد يتقبّل الفرد آراء الأشاعرة ويؤمن 

القرآن،  بشمولية  ويؤمن  الكلام  صفة  حدوث  يتقبّل  قد  أو  السياق  بخصوصية 

وذلك لأنّ القِدم أو الحدوث يتعلقّان بالبُعد الأنطولوجي للقرآن وكيفية إيجاده 

بينما قد  ا  أو خاصًّ القرآن شاملًا  القرآن نفسه. قد يكون محتوى  وليس بمحتوى 

يكون القرآن نفسه قديمًا أو حادثاً. وعليه، نلُاحظُ أنهّ بينما يؤكِّدُ علماء الشيعة 

على حدوث صفة الكلام إلا أنهّم يؤكِّدون على شمولية الأحكام القرآنية.

أنصار خصوصية  مؤلفّات  في  ملاحظتها  يُمكن  التي  الأخرى  المباحث  تتضمّنُ 

السياق من أمثال فضل الرحمن وأبو زيد الدعوة لإعادة تفسير التعاليم القرآنية 

السبب  يكمنُ  للمجتمعات.  المعاصِرة  والحاجات  القرآنية  الأهداف  إلى  استنادًا 

الرئيسي لهذه المقاربة في بروز العديد من القضايا الجديدة خلال القرون القليلة 

الماضية التي ينبغي النظرُ إليها من الناحية الإسلامية، وبالتالي ظهََرَ أنصارُ خصوصية 

السياق. يعتبُر هؤلاء أنهّ توجد الكثير من الأحكام في القرآن والحديث غير المناسبة 

أو المقبولة في المجتمعات الحديثة وبالتالي فإنهّم يدَْعون إلى إعادة تفسير القرآن 

التفسير  وإعادة  الاجتهاد  أنّ  الواضح  من  الاجتهاد.  باب  فتح  وإعادة  والحديث 

يحتاجُ إلى منهجيةٍ صائبةٍ فمن دونها سوف تحلُّ الفوضى في عملية فهم القرآن.

كتب  بشكلٍ جزئيٍّ في  الخاصة  مناهجهم  للقرآن  التقليديون  ون  المفسِّ مُ  يقُدِّ

أنصارُ  يرضَ  لم  ذلك،  مع  الفقه.  أصول  في  جزئيٍّ  وبشكلٍ  بهم  الخاصة  التفسير 

خصوصية السياق بنتائجهم لوجود اختلافٍ دقيقٍ بين الفريقين في تعريف الاجتهاد. 

ين التقليديين، يكمنُ الاجتهادُ في المسعى الشخصي المتمثِّل باستخدام  وفقًا للمفسِّ



163 الموضوعية والأصالة التاريخية في فهم القرآن الكريم

المصادر الصحيحة مثل القرآن والحديث إلى جانب مصادرَ أخرى لاكتشاف المراد 

ون على المعنى الظاهري للقرآن كدليلٍ صالحٍ  الإلهي. وعليه، يعتمدُ هؤلاء المفسِّ

للقرآن  الحرفي  للمعنى  العامة  الحجية  على  ويصُّرون  الإلهي  المراد  إلى  للوصول 

إلا إذا ورد دليلٌ على خلافه. أمّا أنصار خصوصية السياق، فإنّ تعريف الاجتهاد 

عندهم هو كالتالي:

حُكمًا،  يحتويان  سابقةٍ  حادثةٍ  أو  نصٍ  معنَى  لفهم  الرامي  »الجهد 

يُمكن  نحوٍ  على  تغييره  أو  حصره  أو  توسعته  عبر  الحُكم  ذلك  وتغيير 
تصنيف وضعٍ جديدٍ تحته عبر حلٍّ جديدٍ.«(1)

   يتحتمُّ على أنصار خصوصية السياق هنا تقديمَ منهجٍ صحيحٍ لنسْب هذا 

أهداف  إلى  هؤلاء  يشُيُر  ذلك،  إلى  بالإضافة  الله.  إلى  القرآني  المعنى  من  النوع 

الشريعة مثل العدالة. العدالة هي حتمًا أحد الأهداف الأساسية في الإسلام ولكن 

من يُمكنه أن يقُرِّر إنْ كانت دلالةُ حكمٍ معين صحيحةً وصالحة حول العدالة؟ على 

سبيل المثال، إذا أكّد أحد أنصار خصوصية السياق أنّ الفرق بين إرث الرجل والمرأة 

كما يذكره القرآن يتصّلُ بالبيئة زمن نزول الوحي إذًا كيف يُمكن أن نستنتج ضرورة 

المساواة في حصّتيهما من الإرث؟ قد يأتي من يحتجّ بأنّ النساء حتىّ في المجتمعات 

المعاصِرة هنّ أكثر ضعفًا وبالتالي ينبغي منحهنّ ضعفيْ أو ثلاثة أضعاف حصّتهنّ. 

يُمكن أن نلُاحظ بأنّ الرجوع إلى الهدف الأقصى للدين اجتماعيًّا –أي العدالة- لا 

نرُيدُ وضعه  الذي  الجديد  التفسير  أنّ  تأكُّدنا من  بكيفية  المتمثِّلة  المشكلة  يحلُّ 

مكان الأحكام القرآنية هو شرعيٌ وأنهّ المراد الحقيقي لله في زماننا. لعلّ هذا هو 

السياق.  خصوصية  أنصار  مقابل  الشمولية  أنصار  يطرحه  الذي  الأساسي  الدليل 

(((- Fazlur Rahman, Islam and Modernity, 8.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 164

إلى  الإلهي  للوحي  أيِّ فهمٍ  لهم، نحنُ بحاجةٍ إلى دليلٍ صحيحٍ لكي ننسب  وفقاً 

المعنى الحرفي للقرآن بعد أن جُعل هو المعيار الأساسي.

يعُلِّق آية الله مطهّري على إقبال الذي يشترك في الرأي))) مع فضل الرحمن 

فيقول:

الفلسفة فهذا لا يعني فقط أن لا حاجة بعد الآن  قُبِلَت هذه  »لو 

لنبيٍّ أو وحيٍ جديدٍ بل لا حاجة أيضاً  للهداية بالوحي إطلاقًا لأنّ الفكر 

الدين  الفلسفة هي فلسفة نهاية  التجريبي يكونُ قد حلّ مكانه. هذه 

وليست فلسفة النبوة الخاتمة. لو قُبلت هذه الفلسفة فإنّ الشيء الوحيد 

قه الوحي الإسلامي هو الإعلان عن نهاية عهد الدين وبداية  الذي قد يُحقِّ
عهد العلم.«(2)

(((- M. Iqbal, Reconstruction of Religious �ought in Islam (Lahore: Sh. M. Ashraf,,((958  

(26.

(2(- M. Mutahhari, Man and Universe, trans. anonymous (London: Al-Khoei Fundation, 

(45  ,(99((.



هرمنيوطيقا وتأويل النصّ القرآني )))

محمّد رضا حاجي إسماعيلي)))، علي بنائيان الأصفهاني))) 

ص 
ّ

ملخ

المفكّر المصري المجدّد نصر حامد أبو زيد الذي صُقلت آراؤه في مدرسة أمين 

الخولي التفسيرية الأدبية، أعار اهتمامًا بالغًا للأسلوب الهرمنيوطيقي في فهم دلالة 

النصّ. 

الهرمنيوطيقا عبارةٌ عن علمٍ يتمحور البحث فيه حول بيان طبيعة النظريات 

التي تطرح على صعيد الفهم والإدراك وتفسير النصوص، واتبّع الباحثون في هذا 

الباحث  وهذا  نسِْبيةٌ،  والأخرى  موضوعيةٌ  إحداهما  أساسيتين  وجهتين  السياق 

مختلف  المطروحة في  الهرمنيوطيقية  النظريات  على  الضوء  سلطّ  الذي  الشرقي 

)))- المصدر: »دراسة تحليلية: هرمنيوطيقا نصر حامد أبي زيد في تأويل النصّ القرآني هل هي موضوعية أو 

نسبية؟«، مجلة أنديشه ديني الفصلية التي تصدرها جامعة شيراز، الإصدار 15، العدد 1، 2015م، رقم التسلسل 

54، الصفحات 29 - 46. )فصلنامه انديشه ديني دانشگاه شيراز، دوره 15 ، شماره 1، بهار 1394 ، پياپي 54، 

صفحات 29-46( تعریب: أسعد مندي الكعبي

)))- أستاذٌ مشاركٌ في فرع علوم القرآن والحديث - جامعة أصفهان. 

)))- عضو الهیئة العلمیة بجامعة معارف القرآن والعترة أصفهان.  



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 166

المدارس الفكرية، حاول اختيار نمطٍ مميّزٍ منها كي يعتمد عليه الباحثون في تفسير 

النصّ القرآني. 

النصّ،  تأويل  فنّ  مجال  في  طرحها  التي  ونظرياته  آرائه  في  النظر  أمعنّا  لو 

الغربي  المفكّر  تبنّاها  التي  النسبية  بالهرمنيوطيقا  كبيرٍ  حدٍّ  إلى  تأثرّ  أنهّ  لوجدنا 

غادامير، لكنّه ادّعى أنهّ اعتمد في تفسيره بشكلٍ أساسيٍّ على مبادئ الهرمنيوطيقا 

الموضوعية المطروحة من قبل أريك دونالد هيرش؛ وبهذا اختار طريقًا معتدلًا بين 

النسبية والموضوعية. 

سلطّ الباحثان في هذه المقالة الضوء على الأصول الهرمنيوطيقية التي اتبّعها 

أبو زيد بهدف بيان جوانبها الموضوعية والنسبية، وفي هذا السياق استشهدا بأمثلةٍ 

النزعة  استحواذ  استنتاجاته  أساس  وأثبتا على  القرآني  للنصّ  التفسيرية  آرائه  من 

النسبية في أسلوبه التفسيري؛ ومن المؤكّد أنّ هذه النزعة في التأويل تجعل المفسّ 

وقارئ النصّ بشكلٍ عامٍّ بعيدين عن القصد الإلهي، كما تفتح الباب على مصراعيه 

لطرح تأويلاتٍ وتفاسيَر سقيمةٍ لا أساس لها من الصحّة. 

الهدف من تدوين المقالة هو تحليل المعالم الأساسية للأسلوب الهرمنيوطيقي 

الذي تبنّاه نصر حامد أبو زيد في تفسير القرآن الكريم، وبيان الخلفيات الفكرية 

التي جعلته يتبنى هذا الأسلوب. 



 
ٌ

     مقدّمة

مصطلح هرمنيوطيقا كان متداوَلً منذ العهد الإغريقي، وهو مشتقّ من الفعل 

بالإله  ارتباطٌ  له  والذي  التفسير،  معنى  على  يدلّ  الذي   Hermeneuin اليوناني 

الإغريقي هرمس. 

وفي تعريفٍ بسيطٍ يمكن القول أنّ الهرمنيوطيقا عبارةٌ عن علمٍ يتناول النظريات 

التي تطُرح حول بيان حقيقة فهم النصوص وتأويلها بالشرح والتحليل،))) وهذا 

التعريف ينطبق على جميع النظريات ووجهات النظر الهرمنيوطيقية. 

المفكّر الغربي ريتشارد بالمر اعتبر الهرمنيوطيقا ذاتَ ثلاثة أنماطٍ مختلفةٍ عن 

بعضها بالكامل، وهي كالتالي: 

فرعٍ  بكلِّ  الخاصّة  التفسيرية  الأصول  من  مجموعةٌ  خاصّةٌ:  هرمنيوطيقا   )1

معرفيٍّ، 

2( هرمنيوطيقا عامّةٌ: منهجيةٌ الفهم والتفسير لمختلف فروع العلوم، 

بيان  دون  الذهني  الإدراك  لمسألة  فلسفيةٌ  رؤيةٌ  فلسفيةٌ:  هرمنيوطيقا   )3

المنهجية الحاكمة عليه))). 

التي طرُحت في  الهرمنيوطيقية  الآراء  من  العديد  هنا وجود  بالذكر  الجدير 

الفارسية(، مقالة نشرت في مجلة  هرمنوتيك به مثابه روش در علوم سياسي )باللغة  )))-  محمّد موسوي، 

 .164 الفصلية، ص  السياسية  العلوم 

)))- ريتشارد بالمر، علم هرمنوتيك )باللغة الفارسية(، ترجمه إلى الفارسية محمّد سعيد حنائي كاشاني، إيران، 

طهران، منشورات »هرمس«، 1998م، ص 28. 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 168

مختلف فروع العلوم الإسلامية، فمنها ما طرُح في علم الأصول على صعيد القضايا 

تبلور في مقدّمات تفسير  الحاكمة عليه، وبعضها  النصّ والقواعد  المرتبطة بفهم 

القرآن الكريم؛ كما أنّ النزعة الهرمنيوطيقية تتجلّى أيضًا في رحاب تفسير القرآن 

بالقرآن وتفسيره الرمزي والتمثيلي.))) 

سيرة أبو زيد ونشأته الفكرية 

نصر حامد أبو زيد ولد في العاشر من شهر تموز / يوليو عام )94)م بمدينة طنطا 

الواقعة غرب مصر، وفي سنّ الخامسة عشرة حفظ نصف القرآن الكريم، وفي العشرين 

من عمره أصبح إماما للجماعة في مسجد قرية قحافة إحدى ضواحي مسقط رأسه، 

وفي الخامسة والعشرين التحق بجامعة القاهرة ليحصل على شهادة الليسانس في اللغة 

العربية وآدابها من كليّة الآداب عام 972)م، وبعد أربع سنوات حصل على شهادة 

الماجستير من الكليّة نفسها ورسالته كانت تحت عنوان »قضية المجاز في القرآن عند 

المعتزلة«، ثمّ طبعت ككتابٍ تحت عنوان »الاتجّاه العقلي في التفسير«، وفي عام )98)م 

تمكّن من كسب درجة الدكتوراه في اللغة العربية وآدابها، وموضوع رسالته تمحور حول 

مسألة تأويل القرآن الكريم برؤية ابن عربي، حيث طبعت في ما بعد في كتاب تحت 

عنوان »فلسفة التأويل: دراسة في تأويل القرآن عند محيي الدين بن عربي«. 

ألفّ هذا المفكّر 2) كتاباً باللغة العربية، ودوّن أكثر من 70 مقالةً باللغتين 

العربية والإنجليزية، حيث اعتمدنا على بعضها كمصادرَ مرجعيةٍ في هذه المقالة 

تناسبًا مع موضوع البحث.)2) 

)))- أحمد واعظي، در آمدي بر هرمنوتيك )باللغة الفارسية)، إيران، طهران، منشورات معهد دراسات الثقافة 

والفكر الإسلاميين، 0)20م، ص 52 - )5. 

)2)- حيدر علوي نجاد، فهم متن در أفق تاريخي آن )باللغة الفارسية)، مقالة نشرت في مجلة دراسات قرآنية، 

إيران، مشهد، مكتب الإعلام الإسلامي،  ص 78). 



169 هرمنيوطيقا وتأويل النصّ القرآني

الجدير بالذكر هنا أنّ الأسلوب اللغوي الأدبي الذي اعتمد عليه نصر حامد أبو 

زيد في دراساته التفسيرية، يمكن اعتباره امتدادًا لمسيرة أمين الخولي، حيث انصرف 

الحديثة  التفسيرية  الوجهة  وهذه  أدبيًّا؛  ا  نصًّ باعتباره  الكريم  القرآن  تفسير  إلى 

تختلف عمّا كان معهودًا في التراث الإسلامي العربي، لأنّ المفسّين السابقين اتخّذوا 

لذا يمكن  ولغويًّا؛  أدبيًّا  القرآن  معاني  لبيان  أساسًا  والبلاغة  والنحو  الصرف  علوم 

القول أنّ أسلوب أبو زيد التفسيري المنبثق من آرائه الهرمنيوطيقية بمثابة علمٍ 

يختلف عمّا كان متعارفاً في الأوساط الدينية.))) 

العلمية كأستاذٍ للغة  أمين الخولي المتوفىّ عام 976)م قضى فترةً من مسيرته 

الأدبية،  التفسيرية  للمدرسة  المؤسّس  ويعتبر  القاهرة،  جامعة  في  العربي  والأدب 

يعتقد  التي  التفسيرية  والمناهج  الأصول  أدبيٍّ، وذكر  تفسيرٍ  تأليف  إلى  بادر  فقد 

بصوابها ضمن محاضراته؛ والجدير بالذكر هنا أنّ أسلوبه التفسيري يختلف عن 

الأسلوب المتعارف في التفاسير التقليدية الموروثة من المفسّين القدماء، مثل تفسير 

»الكشّاف« للزمخشري الذي اعتمد فيه على قواعد علوم الصرف والنحو والبلاغة. 

من خصائص أسلوب الشيخ أمين الخولي في التفسير أنهّ ذكر معانَي ودلالاتِ 

الآيات موضوعيًّا وبحسب ترتيب نزولها، كما حللّ معاني المفردات بشكلٍ مفصّلٍ 

ووضّح بنية النصّ القرآني اعتمادًا على علوم اللغة العربية، فضلًا عن أنهّ أخذ سياق 

الكلام بعين الاعتبار حين تفسيره بعض الآيات.)2) 

)))-  نصر حامد أبو زيد، مفهوم النصّ: دراسة في علوم القرآن، لبنان، بيروت، منشورات المركز الثقافي العربي، 

2005م، ص 5). 

)2)- أمين الخولي، التفسير: معالم حياته ومنهجه اليوم، مصر، القاهرة، منشورات جماعة الكتاب، 944)م، ص 

 .44



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 170

لتلامذته  بات مرتكزاً  الخولي  أمين  ابتدعه  الذي  الحديث  التفسيري  الأسلوب 

الشاطئ  بنت  عائشة  الباحثة  فتلميذته وزوجته  العلمية،  واصلوا مسيرته  الذين 

على سبيل المثال، ألفّت كتاباً تحت عنوان »التفسير البياني للقرآن الكريم« جعلت 

تلميذه  أنّ  له؛ كما  بنيةً أساسيةً  تبنّاها زوجُها  التي  الفكرية والأصول  المرتكزات 

القرآن،  في  القصصي  الفنّ  عنوان  تحت  كتاباً  ألفّ  خلف  أحمد  محمّد  الباحث 

وتلميذه شكري محمّد عياد دوّن أطروحته في الدراسات العليا تحت عنوان من 

حامد  بذل نصر  عام 980)م  وفي  والحساب؛  الدين  ليوم  الكريم  القرآن  وصف 

أبو زيد جهودًا لإحياء فكره وتفعيل مدرسته الأدبية بشكلٍ جادٍّ، لذا قيل أنهّ بدأ 

مسيرته الفكرية التفسيرية من حيث انتهى أمين الخولي، فعلى الرغم من أنهّ لم 

يتتلمذ عنده بشكلٍ مباشرٍ، لكنّه أعلن بصريح القول عن تأثرّه بمنهجه الأدبي في 

التفسير وسعى إلى تطبيق مبادئه في بحوثه القرآنية.))) 

أبو زيد صاغ منهجيته الهرمنيوطيقية على ضوء مبادئ التراث الإسلامي والأدب 

العصري، ومن خلال اعتماده على الأساليب الهرمنيوطيقية الحديثة بادر إلى إعادة 

قراءة هذا التراث ومن ثمّ طرح نظرياتٍ تفسيريةً جديدةً حوله؛ وفي هذا السياق أكّد 

على أنّ المختصّين بالدراسات القرآنية لا يمكنهم تجاهل أصول التراث الإسلامي، وفي 

الحين ذاته ليس من الجدير قبول هذا التراث كما هو عليه، وإنّما نحن ملزمون بإعادة 

النظر في كيفية الاعتماد على مضامينه التي وصلتنا؛)2) ومن هذا المنطلق ذكر الأصول 

التالية التي يمكن للباحث اللجوء إليها كي يتمكّن من إعادة النظر في تراثه الإسلامي: 

)) نبذ كلّ شيءٍ لا يتناسب مع ظروف العصر. 

)))  . نصر حامد أبو زيد، مفهوم النصّ: دراسة في علوم القرآن، ص 0) - 9). 

)2)- المصدر السابق، ص 50 - 68. 



171 هرمنيوطيقا وتأويل النصّ القرآني

2) الاعتماد على الجوانب الإيجابية فقط من التراث الإسلامي. 

)) تجديد التراث الإسلامي وإحياؤه وتنظيم أصوله اللغوية بشكلٍ يتناسب مع 

مقتضيات العصر.))) 

وكما ذكرنا فالهدف من تدوين هذه المقالة هو بيان طبيعة رؤية نصر حامد 

أبي زيد الهرمنيوطيقية من حيث كونهُا موضوعيةً أو نسبيةً، من ثمَّ بيان مدى 

تأثيرها على منهجه في تفسير القرآن الكريم، لذا سوف نتطرقّ في بادئ الأمر إلى 

توضيح طبيعة توجّهاته الهرمنيوطيقية. 

هرمنيوطيقا أبي زيد 

منهجين  في  عامٍّ  بشكلٍ  تنصبّ  النصّ  تأويل  في  الهرمنيوطيقية  التوجّهات 

أساسيين هما كالتالي: 

)) هرمنيوطيقا موضوعيةٌ)2). 

2) هرمنيوطيقا نسبيةٌ))). 

العامّة  التأريخية والخصائص  وفي ما يلي نتطرقّ إلى شرح وتحليل الخلفيات 

هذا  في  الهرمنيوطيقية  الفكرية  المدارس  أبرز  معالم  نذكر  ثمّ  المنهجين،  لهذين 

المضمار كي يتسنّى لنا التعرفّ على النهج الذي تبنّاه نصر حامد أبو زيد. 

)))- المصدر السابق، ص 6). 

(2(- Objective hermeneutics.

(((- relative hermeneutics

للاطلّاع أكثر، راجع: أحمد واعظي، در آمدي بر هرمنوتيك )باللغة الفارسية)، إيران، طهران، منشورات معهد 

دراسات الثقافة والفكر الإسلاميين، 0)20م، ص 0)4 - ))4. 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 172

أوّلاً:‌الهرمنيوطيقا‌النسبية‌

من يتبنَّ النزعة النسبية فهو بطبيعة الحال ينظر إلى الحقيقة وكأنهّا أمرٌ نسبيٌّ - أي 

أنهّا غيُر ثابتةٍ وعرضةٌ للتغيّر والتحوّل - وكذا هو الحال بالنسبة إلى من يتبنّى الرؤية 

النسبية في تأويل النصّ - الهرمنيوطيقا النسبية - فالمفسّ في رحابها يعتقد بأنّ أحد 

الأمور قد يكون بالنسبة إلى شخصٍ ما حقيقةً ثابتةً في حقبةٍ من الزمن، لكنّه برأي 

أشخاصٍ آخرين وفي حقبةٍ زمنيةٍ أخرى يصبح أمراً باطلًا ولا أساس له من الصحّة، وليس 

هناك أيُّ معيارٍ معتبٍر يمكن الاعتماد عليه في تشخيص صوابيّته أو بطلانه، ومِن ثمَّ لا 

يمكن ادّعاء وجود فهمٍ ثابتٍ وقطعيٍّ لمختلف النصوص الموروثة، حيث يمكن تأويل 

كلّ نصٍّ بصيَغٍ وأشكالٍ عديدةٍ ومن ثمّ استنباط دلالاتٍ متنوّعةٍ له في كلّ عصٍر.))) 

نظرية نسبية تأويل النصّ طرحت من قبل هايدغر ثمّ أتمّ صياغتها غادامير، 

ومبادؤها الأساسية تتلخّص بما يلي: 

)) عدم التأكيد على ضرورة فهم النصّ بصيغته النهائية، بل فهمه على ضوء 

التساؤلات التي تطُرح حوله.)2) 

النصّ  اتسّاقها ضمن صيغةٍ واحدةٍ، فدلالة  التساؤلات وعدم  لتنوّع  نظراً   (2

ومتعدّدةٌ؛  نسبيةٌ  معانيه  أنّ  أي  القراءة،  وزمان هذه  قارئه  رؤية  أفُق  إلى  تنُاط 

وبالتالي إمّا أن تتعدّد الحقائق أو ألّا تبقى هناك أيُّ حقيقةٍ، كما أنّ القيم في هذا 

الكون مستبطنَةٌ في التأويلات التي يتبناها كلّ واحدٍ منّا، وهي بحدّ ذاتها لا تدلّ 

على أيِّ معنًى ولا قيمة لها، لذا فهي ليست سوى تأويلٍ.))) 

)))- المصدر السابق، ص ))4. 

(2(- Gadamer Hans George. (994, Truth and Method� translation revised by Joel Wein�

sheimer and Donald G� Marshal, New York: Countinum Poblish, p. 7(. 

))) - بابك أحمدي، ساختار و هرمنوتيك )باللغة الفارسية)، إيران، طهران، منشورات گام نو، )200م، ص 87. 



173 هرمنيوطيقا وتأويل النصّ القرآني

)) فهم النصّ ليس منوطاً بالمؤلفّ ولا بقصده، فالنصّ بحدّ ذاته يعتبر مرتكَزاً 

سائر  من  أفضلَ  اعتباره  يمكن  ولا  غير  لا   ٍ مفسِّ مجردُّ  بدوره  والمؤلفّ  للفهم، 

يكون  ثمََّ  يقرؤه، ومن  آخر  أيِّ شخصٍ  مثل  فهو  ألفّه،  لما  قارئاً  لكونه  المفسّين 

معنى النصّ هو المعيار الوحيد في تفسيره.))) 

الفكري للمفسّ وطبيعة  بالنطاق  ارتباطٍ وثيقٍ  النصّ ذو  أنّ فهم  لا شكّ في 

استفساراتٍ  طرح  قارئه  على  يجب  لذا  الموضوع،  تجاه  يتبنّاها  التي  الرؤية 

وتساؤلاتٍ حوله في رحاب الأفق الفكري الذي يجول فيه كي يتمكّن من فهم قصد 

كاتبه، ومن ثمّ ينبغي له التوليف بين دلالات النصّ وأفكاره الخاصّة ليتسنّى له 

الحصول على مقدارٍ من الإدراك النسبي بخصوصه. 

إذًا، عملية تأويل النصّ لا تتوقفّ عند حدٍّ نهائيٍّ، بل تتواصل مع مرور الزمان، 

وهذا يعني بطلان دعوى من يدّعي قدرتنا على فهم المغزى النهائي والتامّ له.)2) 

ثانياً:‌الهرمنيوطيقا‌الموضوعية‌

أسلوب  يقابل  الموضوعية)  )الهرمنيوطيقا  الموضوعي  النصّ  تأويل  أسلوب 

يتبنّى  حينما  المفكّر  أنّ  المؤكّد  ومن  النسبية)  )الهرمنيوطيقا  النسبي  التأويل 

الأساسية،  ومرتكزاتها  أصولها  وفق  الحركة  من  له  محيص  فلا  موضوعيةً  نزعةً 

وأهمّ خصوصيتين لها أنهّا تؤكّد على ثبوت الحقائق وتميّز بين المفسّ والموضوع 

باعتبارهما أمرين متباينين؛ ويمكن تلخيص أهمّ أصولها بما يلي: 

(((- Gadamer Hans George. (994, Truth and Method� translation revised by Joel Wein�

sheimer and Donald G� Marshal, New York: Countinum Poblish, p. (9(. 

(2(- Ibid, p. 7(. 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 174

)) لكلّ نصٍّ معنًى نهائيٌّ، وهو ذات مقصود المؤلفّ. 

هو  الخاطئ،  الفهم  عن  وتمييزه  للنصّ  الصائب  الفهم  تحديد  في  المعيار   (2

ففَهْمُه  المؤلفّ  تعََرَّف على قصد  إنْ  أي  الحقيقي؛  قارئه مع معناه  انطباق فهم 

صائبٌ وإنْ لم يتعرفّْ عليه ففهمُه خاطئٌ. 

)) فهم النصّ وتأويله يعتبران أمرين مستقليّن عن شخصية مفسّه، فوظيفته 

توجّهاته  فإنّ  لذا  يتعامل معه؛  امتلاك فهمٍ صائبٍ حول كلّ نصٍّ  الأساسيه هي 

الفكرية ورغباته الذاتية يجب وألّا تمتزج مع قصد المؤلفّ.))) 

ثالثاً:‌أعلام‌الهرمنيوطيقا‌الموضوعية‌

في ما يلي نذكر أبرز شخصيتين من المفكّرين الذين تبنوا النهج الهرمنيوطيقي 

الموضوعي في تأويل النصوص: 

)) إميليو بتي 890)م - 968)م 

النهج  عن  ودافع  الفلسفية  الهرمنيوطيقية  النزعة  عارض  بتي  إميليو 

موضوعيٍّ  بطابعٍ  تتصّف  التي  العلمية  والمعايير  بالأسس  المتقوّم  الهرمنيوطيقي 

وصف  فقد  الإنسانية،  العلوم  دائرة  وفهمه ضمن  النصّ  تفسير  في  عليه  يعُتمد 

عملية التأويل بأنهّا نشاطٌ فكريٌّ يراد منه فهم دلالة النصّ ومعرفة قصد مؤلفّه، 

وقال أنّ هذين الهدفين لا يمكن أنْ يتحقّقا إلّا من خلال شرح وتفسير كلامه كي 

فالمنهجية  معلومٌ  وكما هو  معتبَرٍ؛  دلاليٍّ  إطارٍ  تفاصيله في  بيان  المفسّ  يستطيع 

المتقوّمة على النزعة السلوكية وكذلك الهرمنيوطيقا الفلسفية ليستا كذلك. 

(((- Jean Grodn, (994, Introduction to Philosophical Hermeneutics, New Haven and 

London, Yale University Press, p. (26. 



175 هرمنيوطيقا وتأويل النصّ القرآني

من جملة الآراء التي طرحها إميليو بتي في هذا المضمار أنّ تأويل النصوص 

، يمكن أنْ يطرح ضمن  وكلّ كلامٍ ذي دلالةٍ وفق أسلوبٍ هرمنيوطيقيٍّ موضوعيٍّ

أطُرٍ تفسيريةٍ متنوّعةٍ تندرج ضمن أربع مرتكزاتٍ نظريةٍ كالتالي: 

أ - تحليلٌ لغويٌ في رحاب فقه اللغة، 

 ، ب - تحليلٌ نقديٌّ

 ، ج - تحليلٌ سيكولوجيٌّ

 (((. د - تحليلٌ فنّيٌّ

2) أريك دونالد هيرش 928)م 

الباحث أريك دونالد هيرش هو أحد المؤيدّين المتحمّسين للنزعة الموضوعية 

في تفسير النصوص، إذ أكّد في نظرياته على ثبوت دلالة النصّ ودعا إلى استكشاف 

الناحية  النصّ معتبَراً من  كان  إنْ  عمّا  المفسّ  تحرّي  إمكانية  قصد مؤلفّه، ورأى 

الزمانية أو لا، وفي هذا السياق سلك نهجًا انتقاديًّا تجاه النزعات الهرمنيوطيقية 

التي شاعت في القرن العشرين، حيث تركّز نقده على الجانب الأدبي؛ وأهمّ كتابٍ 

ألفّه في هذا المجال هو )Validity in Interpretation) ادّعى فيه بطلان قول من 

اعتبر النصّ مستقلاًّ من حيث  المعنى، وبرّر ذلك بأنّ المعنى تابع لقصد المتكلمّ 

أو المؤلفّ، لذا لا يمكن لأحدٍ بسط الحديث عنه في ما لو لم يأخذ قصد صاحب 

النصّ بنظر الاعتبار. وأمّا محورية فهم معنى النصّ فقد أناطها إلى أسلوب صياغته 

مؤلفّ  بقصد  مرتبطٍ  غيَر  الفهم  هذا  واعتبر  اللغوية،  دلالته  عن  التعبير  وكيفية 

النصّ، ثمّ استنتج من بحثه هذا أنّ عملية التأويل مقتصرةٌ على بيان معناه اللغوي 

)))- أحمد واعظي، در آمدي بر هرمنوتيك )باللغة الفارسية)، ص 5)4. 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 176

لا غير. وبالنسبة إلى نقد النصّ، فقد عزاه إلى مرحلة ما بعد فهم معناه اللغوي، أي 

أنهّ مرتبطٌ بالمعنى المتحصّل من الكلام لكون تقييم كلام الغير يعني بيان معناه 

اللغوي وفق معاييَر من خارج النصّ.))) 

رابعًا:‌هرمنيوطيقا‌أبو‌زيد‌في‌تفسير‌القرآن‌الكريم‌

إنْ أردنا التعرفّ على أهمّ معالم النظريات الهرمنيوطيقية التي تبناها المفكّر 

من  لنا  بدّ  فلا  المضمار،  عليها في هذا  اعتمد  التي  والأصول  زيد  أبو  نصر حامد 

التحرّي بدقةٍّ وإمعانٍ في آثاره التي تضمّنت آراءه في تفسير القرآن الكريم؛ إذْ من 

العامّة  المعالم  بيان  لنا  يتيح  السياق  أنّ استقصاء وجهات نظره في هذا  البديهي 

لنهجة الهرمنيوطيقي المعتمَد في تفسير كلام الله تعالى، ومن هذا المنطلق سنشير 

في ما يلي إلى أهمّ الأسس التي تقوّم عليها نهجه في التأويل: 

1) النصّ القرآني مجردُّ تجربةٍ روحيةٍ للنبي محمّد صلى الله عليه وآله 

يُكَلِّمَهُ  أنَْ  لِبَشرٍَ  كَانَ  ووَمَا  الشورى:  الآية )5 من سورة  الله تعالى في  قال 

اللَّهُ إِلاَّ وَحْيًا أوَْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ أوَْ يُرسِْلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ إنَِّهُ عَليٌِّ 

حَكِيمٌ، استدلّ نصر حامد أبو زيد من هذه الآية على أنّ الوحي نزل على قلب 

النبي محمّد صلى الله عليه وآله وخاطب ذهنه، لأنّ الإلهام مرتبطٌ بفكر الإنسان، 

الكريم ما  القرآن  لذا لا يمكن اعتبار الوحي قد نزل بذات الألفاظ الموجودة في 

 (2(. يعني أنهّ كلامٌ عربيٌّ جَادَ به لسانُ النبيِّ

)))- المصدر السابق، ص 457. 

)2)- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النصّ: دراسة في علوم القرآن، ص 98 - 99. 



177 هرمنيوطيقا وتأويل النصّ القرآني

2) معنى النصّ سيّالٌ متحركٌّ 

سلك نصر حامد أبو زيد النهج الذي تبناه اللغوي الشهير فرديناند دو سوسور، 

وإثر ذلك فصل بين اللغة))) والكلام،)2) لذا قال أنّ كلّ كلامٍ ونصٍّ محدّدين يدلّان في 

ٍّ يحكم أذهان بعض  ٍ - جزئيٍّ - مستبطنٍَ في نظامٍ كليِّ واقعهما على نظامٍ لغويٍّ معينَّ

البشر، وأكّد على وجود ارتباطٍ ديالكتيكيٍّ - جدليٍّ - بين اللغة والكلام ليستنتج من 

اللغوية والثقافية الخاصّة  الدينية مرتبطةٌ من جهةٍ بالحقائق  النصوص  أنّ  ذلك 

بالمجتمعات التي تولد فيها بحيث تؤثرّ عليها وتتأثرّ بها.))) 

ووصف حركة النصّ - تغيّر دلالته على مرّ العصور - قائلًا:

عند  الديني  المعنى  تثبيت  الدلالة  بتأريخية  القول  معنى  »وليس 

للتفسير  المرجعي  الإطار   - اللغة  أنّ  ذلك  النصوص،  تشكيل  مرحلة 

والواقع؛ وإذا  الثقافة  تتحركّ وتتطوّر مع  بل  ليست ساكنةً،   - والتأويل 

كانت النصوص - كما سبقت الإشارة - تساهم في تطوير اللغة والثقافة 

من جانب أنهّا تمثّل الكلام في النموذج السوسيري، فإنّ تطوّر اللغة يعود 

ليحركّ دلالة النصوص وينقلها في الغالب من الحقيقة إلى المجاز، وتتّضح 

هذه الحقيقة بشكلٍ أعمقَ بتحليل بعض أمثلةٍ من النصّ الديني الاساسي، 

وهو القرآن«.(4) 

(((- Language.

(2(- Parole.

)))- نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، لبنان، بيروت، منشورات المركز الثقافي العربي، 2007م، ص )9) 

 .(94 .

)4)- المصدر السابق، ص 98). 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 178

3) معرفة مغزى النصّ في نطاق الزمان 

فهم دلالة النصّ برأي نصر حامد أبي زيد يقتضي علم المفسّ بمعناه على ضوء 

الأوضاع الزمانية لكلّ حقبةٍ تأريخيةٍ، إلا أنّ عملية الفهم لا تتوقفّ عند هذا الحدّ، 

بل لا بدّ من اتخّاذ خطوةٍ أخرى للتعرفّ على مغزاه الحقيقي في الزمان المعاصر. 

الجدير بالذكر هنا أنّ الباحث كريستر ستاندال الذي حقّق الكتاب المقدّس 

أكّد على ضرورة الفصل بين معنى النصّ في الماضي ومغزاه في العصر الحاضر.))) 

فهم  كيفية  التي طرحها على صعيد  الهرمنيوطيقية  المباحث  زيد ضمن  أبو 

دلالة النصّ، أكّد على ضرورة اتخّاذ خطوتين أساسيتين هما: 

أ - العودة إلى دلالة النصّ في سياقه التأريخي ونسيجه الثقافي. 

ب - فهم مغزى النصّ على أساس مقتضيات العصر.)2) 

وقال في هذا السياق أنّ الدلالة التأريخية للنصّ ثابتةٌ لا تتغيّر، إلّا أنّ مغزاه 

هو الذي يكون عرضةً للتحوّل والتغيير رغم ارتباطه بسياق الكلام؛ أي أنهّ متقوّمٌ 

القارئ  أنهّ ينمّ عن الارتباط بين  النصّ لحظة تكوينه وتابع للسياق، كما  بدلالة 

والدلالة النصّية. وعلى هذا الأساس اعتبر أنّ قارئ النصّ - المفسّ - يفي بدورٍ كبيرٍ 

في مجال بيان مغزاه إلى جانب دوره في استكشاف دلالته التأريخية، لذا فإنهّ لو لم 

يتطرقّ إلى بيان المغزى ففي هذه الحالة يقتصر دوره التفسيري على استكشاف 

ًا لكون هذه الدلالة ثابتةً  دلالة النصّ التأريخية فقط، وبالتالي فإنهّ لا يعتبر مفسِّ

(((- Stendahl Krister, (966, Method in the Study of Biblical Theology, In the Bible in Modem 

Scholarship, ed. Philip Hyatt, New York: Abingdon Press, p. (96 - 209. 

)2) - نصر حامد أبو زيد، مفهوم النصّ: دراسة في علوم القرآن، ص 0)2. 



179 هرمنيوطيقا وتأويل النصّ القرآني

دةً؛ يضاف إلى ذلك أنّ فهم المغزى يختلف من مفسٍّ أو قارئٍ إلى آخرَ طبقًا  ومحدَّ

برأيه تجعل  الميزة  كلّ عصٍر، وهذه  الحاكمة في  التأريخية والاجتماعية  للأوضاع 

اقتصارها على  التفاسير وعدم  تنوّع  تسُفر عن  متناهيةٍ كما  غيَر  التفسير  عملية 

نمطٍ واحدٍ. إذًا، مغزى النصّ يطُرح بشكلٍ متباينٍ من شخصٍ إلى آخرَ، ولا يكون 

على نسقٍ واحدٍ في جميع الأحيان؛ لأنهّ مرتبطٌ بمدى سعة نطاق الدلالات اللغوية 

والتغييرات السياسية والاجتماعية التي تطرأ في كلّ مكانٍ وزمانٍ.))) 

ومن جملة الآراء التي تبنّاها في هذا المجال أنّ استكشاف المعنى التأريخي للنصّ 

يعتبر مرتكَزاً أساسيًّا في عملية تفسير القرآن الكريم، لكنّه لا يعُدّ كافياً لإيجاد فهمٍ ذي 

طابعٍ جديدٍ يتناسب مع الظروف والأوضاع المعاصرة، لذا لا فائدة من تأويل مفسّ 

النصّ القرآني في العصر الحديث إلا إذا كان جديدًا من نوعه، والجدير به توضيح رؤيته 

الخاصّة بعملية التأويل لقراّء آثاره وإعلامهم بالمراحل التي يجب أن تتكامل في رحابها. 

وقال أنّ مصطلح تأويل له دلالتان، إحداهما مشتقّةٌ من آل الشيء يؤول أوْلاً 

ومآلاً وتعني العودة، لذا فهو من الفعل آل وحروفه الأساسية هي أوََلَ، ويعني 

إعادة الأمر إلى علله وأسبابه. وفي كتابه مفهوم النصّ دراسة في علوم القرآن قال أنّ 

التأويل يعني إظهار المعنى الكامن في إحدى الظواهر أو أحد الأحداث بحيث يتمّ 

على أساسه بيان جذوره والأسباب التي أدّت إلى نشأته؛)2) وفي هذا السياق قال إنهّ 

مشتقٌّ لغويًّا من آل الشيء أوْلاً وإيلاءً بمعنى إصلاح الأمور وتدبيرها؛ ثمّ استدلّ 

من هذا المعنى على أنهّ يدلّ على بلوغ الهدف بالعناية والتدبير والإصلاح.))) وأمّا 

)))- نصر حامد أبو زيد، المنهج الوافي في فهم النصوص الدينية، لبنان، بيروت، منشورات الهلال، 992)م، ص 56. 

)2)- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النصّ: دراسة في علوم القرآن، ص 229. 

)))- المصدر السابق، ص 0)2؛ نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص ))). 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 180

بالنسبة إلى المعنى الاصطلاحي للتأويل المشار إليه في القرآن الكريم، فقد قال أنهّ 

يدلّ على العاقبة والنتيجة، واستشهد في هذا المجال بالآية 5) من سورة الإسراء: 

(وَأوَْفُوا الْكَيْلَ إذَِا كِلْتُمْ وَزنِوُا بِالْقِسْطاَسِ الْمُسْتَقِيمِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأحَْسَنُ تأَوِْيلاً). 

الرؤية الهرمنيوطيقية التي تبنّاها هذا المفكر المصري ونظريته الخاصّة بمفهوم 

التأويل وما له من فوائدَ عمليةٍ، جعلته يطرح نظرية فهم مغزى النصّ القرآني إلى 

جانب استكشاف دلالته التأريخية، حيث أكّد على ضرورة أن يكون المغزى متناسبًا 

التأويل؛ وقال موضّحًا الاختلاف  الثقافي والاجتماعي المعاصر لعملية  النسيج  مع 

بين المعنى والمغزى:

تحليل  عن  الناتج  النصوص  لمنطوق  المباشر  المفهوم  يمثّل  (المعنى 

بنيتها اللغوية في سياقها الثقافي، وهو المفهوم الذي يستبطنه المعاصرون 

الدلالة  يمثّل  المعنى  أنّ  القول  أخرى يمكن  وبعبارةٍ  للنصّ من منطوقه؛ 

لا  التي  الدلالة  وهي  وتشكّلها،  تكوينها  سياق  في  للنصوص  التأريخية 

تثير كثير خلافٍ بين متلقّي النصّ الأوائل وقرّائه، لكنّ الوقوف عند دلالة 

المعنى وحدها يعني تجميد النصّ في مرحلةٍ محدّدةٍ وتحويله إلى أثرٍ أو 

؛ ولأنّ للنصوص الدينية في الثقافة المعنية مكانةً معرفيةً  شاهدٍ تأريخيٍّ

متميّزةً، فإنّ دلالتها لا تتوقّف عن الحركة، وكثيراً ما يقع الصراع بين القوى 

الواحد ويكون الخلاف حول دلالة  الدين  أبناء  الاجتماعية المختلفة بين 

النصوص وجهًا من أوجه ذلك الصراع، بل أبرز أوجهه وتجليّاته).(1) 

كما ادّعى في نظريته الهرمنيوطيقية أنّ الاختلاف بين المعنى والمغزى هو على 

غرار الاختلاف الذي أشار إليه أريك دونالد هيرش بين meaning وsignificance في 

)))- نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص 7)2. 



181 هرمنيوطيقا وتأويل النصّ القرآني

نظريته الهرمنيوطيقية،))) ولكن مع ذلك ليس هناك أيّ انسجامٍ بين هاتين النظريتين، 

لأنّ مفهوم meaning أي المعنى أو المفهوم اللغوي في نظرية هيرش يتعيّن طبقًا 

ٌ، لذا فهو لا يمتّ  لقصد المؤلفّ باعتبار أنهّ أمرٌ ثابتٌ لا يمكن أنْ يطرأ عليه تغيرُّ

بصلةٍ إلى أيّ أمرٍ آخرَ خارجٍ عن هذا الإطار، أي أنهّ مرتبطٌ بقصد المؤلفّ بالتمام 

والكمال؛ في حين أنّ مراد أبو زيد من المعنى هو تجريد المؤلفّ من قصده الذي 

صاغ النصّ تبعًا له، لذا فهو يتخّذ موقفًا نظريًّا مغايراً بالكامل لما طرحه هيرش في 

هذا المضمار، حيث اعتبر الأوضاع الاجتماعية والنسيج الثقافي إلى جانب الفهم الذي 

يتلقّاه المعاصرون من النصوص مرتكزاً في تأويل كلّ نصٍّ وفهم دلالته.)2) 

يكمن  المفكّرينْ  هذينْ  بين  آخرُ  اختلافٌ  هناك  أعلاه،  الاختلاف  عن  فضلًا 

المعنى  أنّ  قال  هيرش  دونالد  أريك  الغربي  فالمفكّر  النصّ،  مغزى  من  المراد  في 

الانضمامي -المغزى- يعمّ جميع الاحتمالات التي يمكن أن تطُرح إلى جانب المعنى 

الأساسي الذي قصده المؤلفّ، وبما في ذلك آراؤه النقدية وحكمه على الأمور وتغيير 

النصّ، كما يشمل  التي طرحها في نصٍّ سابقٍ في ذات سياق هذا  نظره  وجهات 

على  دلالته  وتطبيق  النصّ  حول  تطُرح  التي  التساؤلات  مثل  أخرى  احتمالاتٍ 

أبو  حامد  نصر  الشرقي  المفكّر  برأي  المغزى  بينما  المعاصرة؛  والأوضاع  الظروف 

زيد لا يعتبر أمراً انضماميًّا يدُرج إلى جانب المعنى الأساسي، بل هو الغاية التي 

تستحصل من قراءة النصّ.))) 

وفي ما يلي نذكر عددًا من الأسس الهرمنيوطيقية التي طرحها نصر حامد أبو زيد: 

)))- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النصّ: دراسة في علوم القرآن، ص 229. 

)2)- أحمد واعظي، نقد تقرير نصر حامد أبو زيد أز تاريخ مندي )باللغة الفارسية)، مقالة نشرت في مجلة قرآن 

شناخت الفصلية، إيران، قم، منشورات الإمام الخميني )ره)، ص 56. 

)))- المصدر السابق ، ص 56. 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 182

أ- استكشاف معنى النصّ في نطاقه الزمانی 

أكّد أبو زيد في نظريته الهرمنيوطيقية على ضرورة فهم النصّ القرآني تأريخيًّا، 

؛  أيْ في نطاق زمان عملية التأويل، فهو قد تكوّن برأيه على أساس واقعٍ ثقافيٍّ خاصٍّ

والواقع برأيه عبارةٌ عن مفهومٍ عامٍّ ذي دلالاتٍ شموليةٍ تعمّ القضايا الاقتصادية 

كان  مَن  شموله  إلى  إضافةً  فهو  لذا  وغيرها،  والثقافية  والسياسية  والاجتماعية 

يتلقّى الوحي، يشمل مخاطبَيه في تلك الحقبة الزمنية؛))) ومن هذا المنطلق اعتبر 

القرآن الكريم نتاجًا ثقافيًّا تأثرّ في بادئ الأمر بالأوضاع والظروف الزمكانية إباّن 

عصر النزول، وبعد أنْ تحوّل إلى نصٍّ حاكمٍ وغالبٍ، اعتبُر معيارًا تقيمّ على أساسه 

مشروعية النصوص الأخرى.)2) 

وقال أنهّ إن أردنا فهم النصّ القرآني باعتباره نتاجًا ثقافيًّا فلا محيص لنا من 

ًا على وجود  إعادة قراءة الآفاق التأريخية التي تزامنت مع تكوينه باعتبارها مؤشرِّ

علاقةٍ جدليةٍ -ديالكتيكيةٍ- بينه وبين الواقع آنذاك؛ والأفق التأريخي القرآني يندرج 

ضمن مستويين أساسيين، هما: 

اجتماعيةٌ  أفاقٌ  وقوامه  بأكمله،  الكريم  القرآن  النصّ  نزول  الأوّل:  المستوى 

وسياسيةٌ ودينيةٌ وفكريةٌ وثقافيةٌ، وهنا لا بدّ للمفسّ من مقارنة أوضاع الجزيرة 

الروم والفرس، كذلك مع  إمبراطورتَيِ  التي كانت سائدةً في  الأوضاع  العربية مع 

واقع الديانتين اليهودية والمسيحية، ومع الواقع الاقتصادي لقبيلة قريش آنذاك؛ 

تدريجيًّا،  النصّ  نزول  الثاني:  المستوى  أخرى.  شبيهةٍ  مسائلَ  من  ذلك  إلى  وما 

)))- نصر حامد أبو زيد، معناي متن )باللغة الفارسية)، ترجمه إلى الفارسية مرتضى كريمي نيا، إيران، طهران، 

منشورات طرح نو، 2004م، ص )7 - 72. 

)2)- المصدر السابق، ص 69. 



183 هرمنيوطيقا وتأويل النصّ القرآني

القرآني بشكلٍ منهجيٍّ  للمضمون  التأريخي  المنشأ  بيان  المفسّ من  يتمكّن  وفيه 

ومنسجمٍ.))) وأناط عملية استكشاف المعنى التأريخي للنصّ القرآني بشكلٍ خاصٍّ 

تقدّم  من   والحكمة  نزوله،  أسباب  معرفة  مثل  أساليبَ،  عدّة  الاعتماد على  إلى 

بعض آياته وتأخّر بعضها الآخر، وتحليل مداليل الآيات المكّية والمدنية؛ وما إلى 

ذلك من مبادئَ أخرى.)2) 

ب- استكشاف معنى النصّ على ضوء زمان تأويله الأفق التأريخي للمفسرّ 

اتفّق نصر حامد أبو زيد مع غادامير في نظريته التي اعتبر فيها الأفق التأريخي 

للمفسّ - النطاق الثقافي والفكري لقارئ النصّ - ثمرةً للتبادل المعرفي بين معنى 

ارتباط  يعني  ما  دلالته؛  إلى  بالنسبة  المفسّ  رؤية  وبين  التأريخي  أفقه  في  النصّ 

الآفاق مع بعضها؛ وعلى هذا الأساس أكّد على أهمية الأخذ بعين الاعتبار للحيّز 

الزماني لمفسّ النصّ أو قارئه؛ لأنّ ذلك يعيننا على فهم دلالة النصّ، ويترتبّ على 

هذا الكلام القول بتعدّد القراءات التي تطرح حول الدين، أي أنّ كلّ شخصٍ يمكن 

أنْ يفهم الدين بشكلٍ مختلفٍ عن غيره. 

الفيلسوف الألماني هانس جورج غادامير))) اعتبر نظرياتِ المفسِّ وآراءَه الخاصّة 

أساسًا لفهمه الصائب أو الخاطئ بالنسبة إلى النصّ، فعملية التأويل برأيه تتقوّم 

على فهمٍ مسبقٍ وثابتٍ من حيث الزمان، لذا فهي عادةً ما تتقوّم بأحد الأعراف 

المفترض  التأريخي  الأفق  هو  وهذا  النصّ،  تكوين  عصر  في  السائدة  الاجتماعية 

للنصّ؛ لذا لا يمكن القول أنّ فرضياته ومعتقداته الشخصية تحول دون فهم دلالة 

)))- محمّد موسوي، هرمنوتيك به مثابه روش در علوم سياسي )باللغة الفارسية)، ص 8)) - 9)). 

)2)- نصر حامد أبو زيد، معناي متن )باللغة الفارسية)، ص 45) و 79) و 209. 

(((- Hans Georg Gadamer.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 184

النصّ، بل هي شرطٌ أساسيٌّ لفهمه، إذ لا طائل من السعي لفهم المضمون دون 

افتراضٍ مسبقٍ، فكلّ أمرٍ أو نصٍّ يمكن أنْ يفسَّ وفق وجهةِ نظرٍ معيَّنةٍ ضمن أفقٍ 

جديدٍ، وعملية التفسير بطبيعتها تقتضي مزج الآفاق - آفاق الماضي والحاضر - مع 

أفقَُيْ فهم المفسّ وذات النصّ. 

للتغيير  عرضةٌ  هو  بل  ثابتاً،  ليس  المفسّ  فهم  أفق  أنّ  هنا  بالذكر  الجدير 

في  التأويل  عملية  تتمّ  التي  الظروف  مختلف  ضمن  متواصلٍ  بشكلٍ  والإصلاح 

رحابها، لذا ليس هناك أيُّ تفسيرٍ حقيقيٍّ وقطعيٍّ بحيث يقال أنهّ نهائيٌّ، وبالتالي 

لا يمكننا ادّعاء أنّ تأويلنا هو الصائب أو الأرجح بين سائر التأويلات السابقة التي 

التي  والأحكام  تأويلاتنا  أنّ  يقال  الأساس  هذا  وعلى  النصّ؛  ذات  حول  طرُحت 

نصُدرها على أساسها بهدف تقييم التأويلات السابقة، سوف تكون مستقبلًا عرضةً 

للتقييم من قِبل مفسّين آخرين، وهكذا تتواصل عملية التأويل لتطُرح تفاسيُر 

وآراءٌ جديدةٌ حول النصّ. 

إحدى المؤاخذات الجادّة التي تطُرح على نظرية أبو زيد المستوحاة من آراء 

غادامير، أنهّا نسبوية الطابع، إذْ نستشفّ منها أنّ الحقيقة المطلقة تصُوّر وكأنهّا 

؛ ولكنّه على الرغم من ذلك أكّد على وجود أصولٍ عامّةٍ اعتبرها  مجردّ أمرٍ ذهنيٍّ

أساسًا لطرح تأويلٍ معتبٍر وقوامها ارتباط المغزى الصائب للنصّ مع معناه الأساسي؛ 

ومن هذا المنطلق استنتج أنّ فهم المفسّ يسهّل طرح بيانٍ مقبولٍ للارتباط الكائن 

بين مغزى النصّ وتأويله الصائب، وهذا التأويل يبقى معتبَراً ما دام متناسقًا مع 

القواعد والأصول الإبستمولوجية المعتمدة في الأوساط العلمية؛))) لذا استدلّ من 

(((- Abu Zayd, (998, Divine Attributes in the Quran� some poetic aspects� Islam and Mo�

dernity� Musli Intellectual Respond. Eds. John Cooper, London: I. B. Tauris, p. 200 - 20(. 



185 هرمنيوطيقا وتأويل النصّ القرآني

الموضوعية  هذه  لكنّ  المفسّ،  أسلوب  موضوعيةَ  تثمر  التأويل  عملية  بأنّ  ذلك 

ليست مطلقةً، وإنّما تدور في فلك النسيج الثقافي الحاكم في زمان ومكان تفسير 

النصّ.))) 

وبما أنّ منهجه الهرمنيوطيقي يتمحور حول استكشاف معنًى تأريخيٍّ ثابتٍ، 

فقد اعتبره موضوعيًّا، وادّعى أنّ هذا المعنى التأريخي على ارتباطٍ دائمٍ بالمغزى 

مع  منسجمًا  يكون  وأن  يجب  بطبيعته  والمغزى  عصره،  في  المفسّ  يدُركه  الذي 

الظروف الزمانية للمفسّ. 

لكنّ  الديني،  النصّ  تأويل  في  اتبّعه  الذي  أسلوبه  إلى  بالنسبة  رأيه  هو  هذا 

الحقيقة على خلاف ذلك، فلو أمعنّا النظر في آثاره لوجدنا نسبوية غادامير تطغى 

ارتباطٍ  ذا  التأريخي  المعنى  بكون  منها  العديد  في  صّرح  أنهّ  عن  ناهيك  عليها، 

صرفٍ بالماضي - أي زمان تكوين النصّ - وبالتالي لا فائدة منه في العصر الحاضر، 

لذا يجب على المفسّ طرح تأويلٍ جديدٍ له على ضوء الأوضاع والظروف الثقافية 

مغزىً  يتضمّن  أن  ينبغي  برأيه  التأويل  وهذا  عصره،  في  السائدة  والاجتماعية 

يتناسب مع مقتضيات العصر. كما هو واضحٌ من كلامه فمغزى النصّ الواحد ليس 

ٌ من زمانٍ إلى آخرَ؛ لكنّه مع ذلك صائبٌ مهما تنوّعت الآراء  ثابتاً، بل متعدّدٌ ويتغيرِّ

اعتقاده بضرورة  الآراء هو  لتبنّي هذه  الذي دعاه  الأزمنة؛ والسبب  في مختلف 

تناغم المغزى المستلهَم من النصّ مع ظروف العصر التي تحفّ المفسّ والقارئ، 

حيث ادّعى أنهّ لا ضير في ذلك من طرح آراءٍ متنوّعةٍ، بل وحتىّ متناقضةٍ في ما 

بينها. 

دلالة   - التأريخي  والمعنى  المغزى  بين  الارتباط  أنّ  رأى  فقد  ذكُر  عمّا  فضلًا 

)))- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النصّ: دراسة في علوم القرآن، ص 240. 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 186

يبقى على حاله، كما وصف  الهرمنيوطيقي،  - في منهجه  الزمان  نطاق  النصّ في 

في  نجد  إذْ  صحيحةً،  ليست  هذه  ادّعاءاته  لكنّ  موضوعيًّا؛  بكونه  هذا  منهجه 

التأريخي للنصّ واكتفت بنمطٍ من  آثاره الكثير من الآراء التي تجاهلت المعنى 

القراءة الجديدة التي يُمكن أن تطرح حوله، وهي قراءةٌ خارجةٌ عن ذات النصّ 

لكونها فرُضت عليه من جانبٍ لا يمتّ له بصلةٍ تذكر، وهذا الفهم النسبي الجديد 

في  نذكر  المنطلق  هذا  ومن  الديني؛  النصّ  من  المراد  مع  بشكلٍ صريحٍ  يتعارض 

المباحث التالية نماذجَ من استنتاجاته التفسيرية ذات الطابع النسبي.

خامسًا:‌تبعات‌السير‌على‌نهج‌هرمنيوطيقا‌أبو‌زيد‌

- نسبية فهم النبي صلى الله عليه وآله وعدم قدسية رسالته 

مقاصده  ومعرفة  الكريم  القرآن  تفسير  من  تتحقّق  التي  الأساسية  الفائدة 

برأي نصر حامد أبو زيد، هي فهم المغزى الذي يتناسب مع الظروف والأوضاع 

إلى  الفهم  التناسب في  تحقّق هذا  وأناط  كنفها،  المفسّ في  يعيش  التي  الزمانية 

المفسِّ بنفسه حتىّ وإن كانت النتيجة التي توصّل إليها تختلف مع السنّة النبوية 

المتناقلَة في السيرة والحديث، لأنّ الفهم برأيه يعُدّ أمراً نسبيًّا، وعلى هذا الأساس 

إحدى  ضوء  على  تبلور  قد  ذاته  بحدّ  وآله  عليه  الله  صلى  النبي  فهم  أنّ  قال 

رأيه  عن  بالتنازل  ملزمٍَ  غيُر  المفسِّ  أنّ  يعني  ما  شخصيًّا،  تبنّاها  التي  القراءات 

والتضحية باستنتاجته في سبيل تبني رأي النبي؛ ومن جملة ما ذكره في هذا السياق 

ضمن كتاب نقد الخطاب الديني ما يلي:

 »النصّ منذ لحظة نزوله الأولى - أي مع قراءة النبي له لحظة الوحي 

من  تحوّل  لأنهّ  إرشادي�ا،  ا  نص� فهمًا  وصار  إلهي�ا  ا  نص� كونه  من  تحوّل   -

التنزيل إلى التأويل. 



187 هرمنيوطيقا وتأويل النصّ القرآني

إنّ فهم النبي للنصّ يمثّل أولى مراحل حركة النصّ في تفاعله بالعقل 

البشري، ولا التفات لمزاعم الخطاب الديني بمطابقة فهم الرسول للدلالة 

الذاتية للنصّ، على وجود مثل هذه الدلالة الذاتية.«(1) 

بما أنّ أبو زيد اتبّع نهجًا وضعيًّا تجريبيًّا لدى طرح نظرياته، فقد شكّك بحقيقة 

الوحي المنزل على النبي صلى الله عليه وآله ولم يكن يتفاعل مع فكرة أنهّ امتلك 

إدراكًا متعالياً يفوق إدراك سائر البشر؛ ولكن لا نعلم ما إن كان غافلًا عن كون 

علم النبي حضوريًّا أو أنهّ تجاهل ذلك! فالواقع الثابت هو أنّ الوحي الإلهي الذي 

تلقّاه كان من سنخ العلم الحضوري لا الحصولي، لكن مع ذلك نجد هذا المفكّر 

المصري قد أصّر على تجريد تأويل النبي من قدسيته زاعمًا أنّ الاعتقاد بكون فهمه 

مطلقًا ومقدّسًا يعدّ ضرباً من الشرك، لذلك قال:

إنهّ يطابق  الزعم يؤدّي إلى نوعٍ من الشرك من حيث  إنّ مثل هذا 

بين المطلق والنسبي، وبين  الثابت والمتغيّر؛ حين يطابق بين القصد الإلهي 

إلى  يؤدّي  زعمٌ  إنهّ  الرسول.  فهم  كان  ولو  القصد  لهذا  الإنساني  والفهم 

تأليه النبي، أو إلى تقديسه بإخفاء حقيقة كونه بشراً، والتركيز على حقيقة 

كونه نبي�ا.(2) 

سادسًا:‌نموذجٌ‌من‌هرمنيوطيقا‌أبو‌زيد‌في‌تفسير‌القرآن،‌آيات‌«حقوق‌المرأة»

التشريع  في  الحسّاسة  المسائل  من  واحدةً  تعتبر  المرأة  أنّ حقوق  في  شكّ  لا 

المثيرة  المسائل  أهمّ  أدرجها ضمن  هوفمان)))  فاليري  الغربي  والباحث  الإسلامي، 

)))- نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص 46. 

)2)- المصدر السابق، ص 64. 

(((- Valleri J. Ho�man.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 188

للبحث والجدل على صعيد الحقوق الشرعية الإسلامية واعتبرها سببًا لانتقادها، 

 (((. لذلك اقترح طرح قراءةٍ جديدةٍ لها ضمن نطاقٍ فكريٍّ معاصِرٍ

وتجدر الإشارة هنا إلى أنّ نصر حامد أبو زيد ألفّ كتابين حول هذا الموضوع، 

أحدهما  المرأة في خطاب الأزمة والآخر دوائر الخوف: قراءةٌ في خطاب المرأة، 

وأكّد في هذا المضمار على أنّ الرؤية الإسلامية للمرأة عاريةٌ من البعد الاجتماعي؛ 

وبعبارةٍ أخرى فالأحكام الشرعية الإسلامية برأيه تجاهلت واقع المرأة الاجتماعي،)2) 

وعلى الرغم من أنهّ أقرّ بوجود اختلافٍ بين الرجل والمرأة، لكنّه شدّد على ضرورة 

الملاءَمة بين هذا الاختلاف وبين الظروف والأوضاع الثقافية والاجتماعية المعاصرة،))) 

ولدى بيانه تفاصيل الموضوع بادر في بادئ الأمر إلى طرح الأصول والقواعد العامّة 

التي لها ارتباطٌ مؤثِّرٌ بحقوق المرأة، ومن هذا المنطلق جعل المساواة بين الرجل 

والمرأة مرتكزاً له في الآراء التي تبنّاها بهذا الخصوص معتبراً أنّ هذا المرتكز يجب 

أن يتُخّذ كأساسٍ لبيان واقع الخطاب القرآني حول الذكر والأنثى.)4) ثمّ قارن بين 

القرآن الكريم والتوراة، وأشار إلى أنّ الشيطان قد خدع حواء بحسب ما ورد في 

التوراة، وهي بدورها أغوت آدم عليه السلام كي يأكل من الشجرة المحرمّة؛ في حين 

أنّ المضمون القرآني نستشفّ منه التأكيد على اشتراكهما بشكلٍ متكافئٍ في هذه 

المعصية وبالتالي الهبوط من الجنّة إلى الأرض، ما يعني استحقاقهما عقاباً متساوياً. 

(((- Ho�man Valerie J., (982, Quranic Interpretation and Modesty Norms for Women� In 

�e Shaping of an American Islamic Discourse, p. 89. 

)2)- نصر حامد أبو زيد، دوائر الخوف: قراءة في خطاب المرأة، لبنان، بيروت، منشورات المركز الثقافي العربي، 

2007م، ص 80. 

)))- المصدر السابق. 

)4)- المصدر السابق، ص 207. 



189 هرمنيوطيقا وتأويل النصّ القرآني

ومن ضمن المباحث التي طرحها في هذا المضمار أنّ المفسّين المسلمين القدماء 

قد أقحموا قصص التوراة وسائر الإسرائيليات حين تفسيرهم القرآن الكريم.))) 

من جملة الشواهد التي ساقها لإثبات مبدأ تساوي الرجل والمرأة، أنّ آدم عليه 

السلام وحواء قد خُلقا من نفسٍ واحدةٍ كما جاء في الآية الأولى من سورة النساء: 

زَوْجَهَا  مِنْهَا  وَخَلَقَ  وَاحِدَةٍ  نفَْسٍ  مِنْ  خَلَقَكُمْ  الَّذِي  رَبَّكُمُ  اتَّقُوا  النَّاسُ  أيَُّهَا  ياَ 

وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيراً وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تسََاءَلوُنَ بِهِ وَالأْرَْحَامَ إنَِّ اللَّهَ كَانَ 

عَلَيْكُمْ رَقِيبًا، لذلك رفض ادّعاء من قال أنّ المرأة خُلقت من ضلع الرجل الأيس 

معتبراً هذا الكلام مقتبَسًا من التصوّرات الأسطورية التي استحوذت على أذهان 

المفسّين الأوائل من أمثال الطبري، وعلى هذا الأساس اعتبر تفاسيرهم غيَر ناجعةٍ 

في العصر الحديث لكونها زاخرةً بالمعتقدات والأفكار الخاصّة بذلك الزمان؛ وبهذا 

استنتج ضرورة إعادة قراءة التراث الإسلامي بشكلٍ عامٍّ والقرآني بشكلٍ خاصٍّ وفق 

رؤيةٍ عصريةٍ جديدةٍ تتقوّم بأسسٍ ومبادئَ عقليةٍ بعيدًا عن التقديس المبالغ فيه 

والتقليد الأعمى الذي يضلّ الناس.)2) 

1) قيمومة الرجل على المرأة 

لَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ  امُونَ عَلىَ النِّسَاءِ بِماَ فَضَّ قال تعالى في كتابه الكريم: الرِّجَالُ قَوَّ

الآية  هذه  إلى  استندوا  المفسّين  غالبية   (((،ْأمَْوَالهِِم مِنْ  أنَفَْقُوا  وَبِماَ  بَعْضٍ  عَلىَ 

المباركة لإثبات أنّ الرجل هو المشرف على الأسرة والقيّم فيها، واستدلوّا بعبارة 

لَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلىَ بَعْضٍ على أنّ الله تعالى قد فضّل الرجال على النساء  بِماَ فَضَّ

)))- المصدر السابق. 

)2)- المصدر السابق، ص )2. 

)))- سورة النساء، الآية 4). 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 190

وجعل القيمومة لهم، وفي هذا السياق ذكر كلُّ واحدٍ منهم أدلةًّ ارتآها مناسبةً 

ضرورة  على  أكّد  زيد  أبو  حامد  نصر  أنّ  إلا  الإلهي؛  الحكم  هذا  صوابةّ  لإثبات 

التعامل مع هذه الآية وفق ظروف العصر باعتبار أنهّا تصف واقع المرأة في عصر 

تكوين النصّ القرآني، ومن هذا المنطلق قال أنّ ترجيح الرجل على المرأة لا يعُدُّ 

لذا  آنذاك،  الناس  الذي عاشه  للواقع  انعكاسٍ  حُكمًا دينيًّا مطلقًا، بل هو مجردُّ 

لا بدّ من تشذيبه وتعديل مساره في العصر الحديث كي نتمكّن من معرفة واقع 

التي يجب أن تنصبّ في إطارٍ متساوٍ  الخطاب القرآني بالنسبة إلى حقوق المرأة 

مع الرجل.))) 

المسؤولية  تولّي  هو  قوّام  لكلمة  اللغوي  المعنى  أنّ  قال  السياق  هذا  وفي 

لذا  والمرأة على حدٍّ سواءٍ،  الرجل  إلى  متاحٌ  الأمر  الاجتماعية والاقتصادية، وهذا 

هو  المسؤولية  هذه  تولّي  في  المعيار  أنّ  على  يؤكّد  الكلمة  من  القرآني  فالمفهوم 

الأفضلية والقدرة على الإنفاق بغضّ النظر عن الجنس. 

2) إرث المرأة 

سياق الآية 4) من سورة النساء والتي أشرنا إلى جانبٍ من تفاصيلها في المبحث 

السابق، له تأثيٌر على مسألة الإرث برأي أبو زيد، في حين أنّ الآيات 7 إلى )) من ذات 

السورة تشير إلى أسباب نزولها التي تناقلتها الروايات والتي تتمحور حول موضوع 

الإرث في الفترة التي سبقت ظهور الإسلام؛ وعلى هذا الأساس استنتج أنّ التعاليم 

الشرعية الإسلامية بهذا لخصوص تتعارض مع الأعراف والتقاليد الموروثة من العصر 

الجاهلي والتي تمنح القيمومية للرجل، فالمرأة بحسب الأحكام الإسلامية هي الأصل 

)))- نصر حامد أبو زيد، دوائر الخوف: قراءة في خطاب المرأة، ص 4)2. 



191 هرمنيوطيقا وتأويل النصّ القرآني

في تقسيم الإرث، إلا أنّ النصّ القرآني منح الرجل ضعف سهم المرأة في هذا المجال؛ ))) 

وأوّل ذلك قائلًا بأنّ القرآن أشار إلى الحدّ الأعلى من سهم الرجل بحيث لا يمكن تجاوزه 

إلى مستوًى يفوق ذلك، وفي الحين ذاته عيّن الحدّ الأدنى الذي تستحقّه المرأة والذي لا 

يمكن أنْ يكون أقلَّ من نصفِ ما تمّ تعيينه للرجل؛ وعلى ضوء هذا الاستدلال قال أنّ 

الخطاب العامّ في القرآن الكريم والسورة التي يدور حولها البحث هو بيان الخلفية 

الأساسية للتساوي بين حقوق الجنسين،)2) ومماّ قاله حول هذا الموضوع:

من  القرآن  أنّ هدف  إلى  يشيران  الآيات  ومدلول  التأريخي  النسيج 

إنّ الرجال  تحديد مقدار الإرث هو بيان سهم الرجل منها لا المرأة، إذ 

يكن  لم  النساء  بينما  أكثرَ  حقوقٍ  نيل  في  الأوفر  الحظّ  لهم  كان  قديماً 

هذه  أنّ  القول  يمكن  لذا  ؛  أقلَّ مقدارٍ  على  الحصول  سوى  نصيبهنّ 

تفضيل  إلى  تهدف  ولا  اجتماعيةٍ  مساواةٍ  إيجاد  منها  أريد  التقسيمات 

الرجل على المرأة. ومن المؤكّد أننّا لو استنتجنا من هذه الآيات أنهّا نزلت 

فقط لتعيين مقدار سهم المرأة من الإرث، فلا بدّ من تسرية دلالتها على 

جميع الأحكام الدينية الأخرى، ومن ثمّ لا محيص لنا من الإذعان إلى أنّ 

قيمة المرأة نصف قيمة الرجل، وبعبارةٍ أخرى فالقيمة الإنسانية للرجل 

والمرأة تحدّد وفق ما ذُكر على أساس ما يستحقّه كلُّ واحدٍ منهما من 

سهم الإرث.(3) 

)))- المصدر السابق، ص 2)2. 

)2)- المصدر السابق، ص ))2 - 4)2. 

)))- المصدر السابق، ص ))2 - 4)2. 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 192

3) شهادة المرأة في المحاكم 

وأمّا بالنسبة إلى الحكم الشرعي الخاصّ بشهادة المرأة في المحاكم، فقد تبنّى 

نصر حامد أبو زيد ذات وجهة النظر التي تبناها على صعيد مسألة الإرث كما 

قرّرنا في المبحث السابق، وتجدر الإشارة هنا إلى أنّ غالبية مفسّي القرآن الكريم 

المحكمة  في  واحدٍ  رجلٍ  شهادة  كون  البقرة على  28 في سورة  الآية  من  استدلوّا 

ما  تدلّ  لا  الآية  أنّ  وادّعى  الاستدلال  هذا  رفض  أنهّ  إلا  امرأتين،  شهادة  تعادل 

تصوّر المفسّون، بل إنّ فحواها يتمحور حول المعاملات المالية التي كانت غامضةً 

النزول، فالسياق القرآني برأيه قد تغيّر في العصر الحاضر بعد  للنساء إباّن عصر 

الرجال  جانب  إلى  متواجداتٍ  أصبحن  النساء  إذ  بالكامل،  الأوضاع  اختلفت  أن 

التكاليف  في  متساويان  الجنسين  أنّ  القول  يمكن  بحيث  كافةًّ  الحياة  شؤون  في 

والأعمال، وأحياناً تكون عصا السبق للنساء دون الرجال.))) 

في  المرأة  شهادة  باب  في  الفقهاء  بين  المشهور  الرأي  انتقد  السياق  هذا  وفي 

أو  القضاء  حين  النساء  شهادة  مثل  الشرعية  الأحكام  بعض  أنّ  وقال  المحاكم، 

بها مثل  البيت لم يقمن  أنّ نساء أهل  يتُصوّر  التي  حرمانهنّ من بعض الأعمال 

القضاء – على الرغم من أنّ القرآن تطرقّ بالتحديد إلى مسألة الشهادة فقط - هي 

في الواقع مجردّ نقلٍ لبيان لسان حال النساء في فترة تكوين النصّ القرآني، لذا ليس 

من الجدير اعتبارها بمثابة قانونٍ أزليٍّ نقيّد المرأة بأغلاله؛ فمن يدّعي أنهّا عاجزةٌ 

عن تحمّل المسؤولية أو أداء ذات دور الرجل في المجتمع، فهو يحذو حذو الذين 

طرحوا هذا الرأي في العصور السالفة.)2) 

)))- المصدر السابق، ص 5)2. 

)2)- المصدر السابق، ص ))2 - 5)2. 



193 هرمنيوطيقا وتأويل النصّ القرآني

4) تعدّد الزوجات 

المسألة الأخرى التي طرُحت من قبل نصر حامد أبو زيد للبحث والتحليل على 

صعيد حقوق المرأة، هي تعدّد الزوجات، حيث ادّعى في هذا الصدد أنّ سياق 

الوحي والبنية اللغوية يدلان على كون الحكم المستوحى من النصّ القرآني الذي 

يسوّغ تعدّد الزوجات، لا يمكن أنْ يعُتبر تشريعًا دائماً، بل هو مجردّ تشريعٍ لفترةٍ 

دةٍ.  محدَّ

طرُحت مسألة تعدّد الزوجات في الآيتين 2 و ) من سورة النساء التي نزلت في 

المدينة المنوّرة بعد غزوة أحُد التي استشهد فيها الكثير من رجال المسلمين، وفي هذه 

الآونة طرأت على المجتمع الإسلامي ظروفٌ خاصّةٌ جراّء كثرة الأيتام، لذلك تمّ تشريع 

حكم تعدّد الزوجات؛ والسبب في نزول هاتين الآيتين باعتقاد أبو زيد هو أنّ الرجال 

دٍ من النساء، لذا قيّدت الأحكام الإسلامية  قبل الإسلام أبيح لهم الزواج بعدد غيرِ محدَّ

الزواج بأربع نساءٍ فقط على ضوء شروطٍ خاصّةٍ وصارمةٍ؛ ومما قاله في هذا المضمار 

أنّ ظروف نزول الآية وتركيبها اللغوي يدلان على كون حكم تعدّد الزوجات لا يعدّ 

تشريعًا دائماً، بل هو مجردّ تشريعٍ مؤقتٍّ كان القصد منه وضع حلٍّ للمشاكل التي 

عانى منها المجتمع الإسلامي في تلك الآونة، والأمر الذي تسبّب بحدوث خطأٍ في فهم 

حقيقته هو العرف السائد في المجتمع الذي سبق ظهور الإسلام، إذ لم يكن هناك أيُّ 

قانونٍ أو معيارٍ يحدّد عدد زوجات الرجل الواحد، ولكنّ الإسلام حاول مكافحة مثل 

هذه العادات والتقاليد  وفق قواعدَ وأصولٍ معيّنةٍ، إلا أنّ التأويلات الفقهية جعلت 

ا من الإذعان لما كان سائدًا من سيادة  المسلمين يحيدون عنها ومن ثمّ لم يجدوا بدًّ

الرجل وأرجحيته على المرأة.))) وبهذا استنتج أبو زيد أنّ تأويل الفقهاء لهذه الآيات 

)))- المصدر السابق، ص 7)2. 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 194

متقوّمٌ بفكرة أفضلية الرجل، وهذا الأمر يدلّ بكلّ وضوحٍ على وجود انحيازٍ جنسيٍّ 

الذي  القرآني  الحقوقي  الخطاب  الهدف من  بالكامل مع  يتعارض  أنهّ  ناهيك عن 

يتمحور حول المساواة بين الجنسين. 

خلاصة البحث 

ذكرنا في هذه المقالة أنّ المفكّر المصري نصر حامد أبو زيد اعتبر النصّ اللغوي 

الله عليه وآله وأنهّ ثمرةٌ لتجربته الروحية  القرآني من صياغة النبي محمّد صلى 

والنبوية، ومن ثمّ استدلّ على أنّ اللغة القرآنية هي لغة بشٍر ما يعني إمكانية 

تجديد شرحه وتحليله -تأويله- علميًّا ولغويًّا في كلّ عصٍر. 

وأكّد على أنّ النصّ القرآني الذي هو مجموعةٌ من الألفاظ والعبارات العربية، 

لغةٍ عادةً ما  التي كانت سائدةً في عصر تكوينه، وكلّ  العربية  بالثقافة  تأثرّ  قد 

تكون عرضةً للتغيّر والتحوّل في رحاب ثقافة الناطقين بها، وهذا يعني وجود علاقةٍ 

جدليةٍ - ديالكتيكيةٍ - بين النصّ والثقافة. 

القرآن الكريم برأيه عبارةٌ عن نتاجٍ ثقافيٍّ، وهو بدوره أنتج تراثاً ثقافيًّا بعد ظهوره، 

لذا إن أردنا معرفة دلالاته ومعانيه فلا بدّ لنا من التعرفّ على ثقافة العصر الذي 

تكوّن فيه والاطلّاع على الخلفيات التي ساعدت على ظهوره، ونتيجة ذلك أنّ تأويله 

متقوّمٌ بمعرفة جوانبه التأريخية؛ وقد نحى أبو زيد في هذا السياق منحى الباحث 

الغربي أريك دونالد هيرش فتبنّى نظريته التي طرحها حول المعنى meaning وقال 

أنّ تفسير القرآن الكريم ينبغي أن يعتمد على العديد من المقوّمات التي أهمّها 

معرفة أسباب نزول آياته والداعي إلى تقدّم بعض آياته وتأخّر بعضها الآخر، وكذلك 

تحليل مداليل الآيات المكّية والمدنية؛ وما إلى ذلك من مبادئَ أخرى. 



195 هرمنيوطيقا وتأويل النصّ القرآني

ومن جملة الأسس التي أكّد عليها في مجال تفسير القرآن الكريم، استكشاف 

الثوابت التأريخية في كلّ عصٍر، وعلى هذا الأساس قال أنهّ بحاجة إلى تأويلٍ، وهذا 

التأويل بدوره يرتكز على معرفة مغزى النصّ في إطار الظروف والأوضاع الزمانية 

أن  يجب  النصّ  مفسّ  مع عصر  يتناسب  الذي  المغزى  أنّ  أي  قارئه،  أو  لمفسّه 

يكون مرتبطاً بدلالته التأريخية الثابتة ومعناه الزماني، إلا أنّ الشواهد التي ذكرها 

لإثبات نظريته هذه لا تدلّ مطلقًا على الارتباط الذي زعمه، بل نستشفّ منها أنهّ 

جعل المعنى الزماني ضحيةً للمفاهيم المطروحة من خارج النصّ بواسطة المدارس 

الفكرية المعاصرة كالإنسانية والفيمينية والعلمانية، فهذه المبادئ أثرّت على نهجه 

الهرمنيوطيقي في تفسير القرآن الكريم. 

تفسير  في  زيد  أبو  تبناه  الذي  الهرمنيوطيقي  النهج  أنّ  نستنتج  عامٍّ  بشكلٍ 

النصوص الدينية يتقوّم باعتقاده بمحورية الإنسان في العصر الحديث ضمن جميع 

الجوانب الثقافية والاجتماعية السائدة فيه، إذْ اعتبره بنيةً أساسيةً لتأويل مختلف 

المسائل المتعلقّة بحقوق المرأة وحقوق الإنسان وما إلى ذلك من مبادئَ مطروحةٍ 

عليه  اعتمد  القرآني، حيث  النصّ  تفسير  أسلوبه في  الراهن؛ وهذا هو  في عصرنا 

على الرغم من أنّ أصول النزعة الإنسانية لا تضمن أحياناً تحقّق المقاصد الدينية، 

يزُيل  لا  القرآني  النصّ  تأويل  في  المقترح  منهجه  أنّ  القول  يمكن  أخرى  وبعبارةٍ 

المفسّ ومراد  تعارضٍ بين فهم  الذي يخشى من حدوث  المؤمن  الإنسان  هاجس 

الله تعالى، إذ كيف يمكن التأكّد من أنّ المغزى الذي تحدّث عنه لا يتعارض مع 

المراد الإلهي؟! 

كما ادّعى أنهّ يتبنّى نهجًا هرمنيوطيقيًّا متقوّمًا على مبادئَ موضوعيةٍ، لكنّ 

الأمثلة التي ساقها في هذا المضمار ضمن مختلف آثاره تنمّ عن أنّ منهجيته هذه 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 196

المعرفي والعقائدي، وبذلك فتح  التعدّد  نزعةٍ نسبيةٍ تسوّغ نمطاً من  ترتكز على 

القرآنية  سيّما  ولا  الدينية  النصوص  يفسّوا  كي  للمُغرضين  مصراعيه  على  الباب 

بحسب أذواقهم الخاصّة، وهو ما يصطلح عليه بين العلماء التفسير بالرأي، الأمر 

الذي يسُفر في نهاية  المطاف عن شيوع البدع والالتقاط الفكري والانحراف عن 

الهدف الأصيل الذي أرادت التعاليم الدينية تحقيقه. 

المصادر 

)) القرآن الكريم. 

2) بابك أحمدي، ساختار وهرمنوتيك، باللغة الفارسية، إيران، طهران، منشورات گام نو، )200م. 

)) نصر حامد أبو زيد، المنهج الوافي في فهم النصوص الدينية، لبنان، بيروت، منشورات الهلال، 992)م. 

4) نصر حامد أبو زيد، مفهوم النصّ: دراسة في علوم القرآن، لبنان، بيروت، منشورات المركز الثقافي 

العربي، 2005م. 

إيران،  نيا،  الفارسية مرتضى كريمي  إلى  ترجمه  الفارسية،  باللغة  معناي متن  زيد،  أبو  5) نصر حامد 

طهران، منشورات طرح نو، 2004م. 

6) نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، لبنان، بيروت، منشورات المركز الثقافي العربي، 2007م. 

7) نصر حامد أبو زيد، دوائر الخوف: قراءة في خطاب المرأة، لبنان، بيروت، منشورات المركز الثقافي 

العربي، 2007م. 

8) أمين الخولي، التفسير: معالم حياته ومنهجه اليوم، مصر، القاهرة، منشورات جماعة الكتاب، 944)م. 

9) ريتشارد بالمر، علم هرمنوتيك، باللغة الفارسية، ترجمه إلى الفارسية محمّد سعيد حنائي كاشاني، 

إيران، طهران، منشورات هرمس، 998)م. 

0)) حيدر علوي نجاد، فهم متن در أفق تاريخي آن، باللغة الفارسية، مقالة نشرت في مجلة دراسات 

قرآنية، إيران، مشهد، مكتب الإعلام الإسلامي. 



197 هرمنيوطيقا وتأويل النصّ القرآني

))) محمّد موسوي، هرمنوتيك به مثابه روش در علوم سياسي، باللغة الفارسية، مقالة نشرت في مجلة 

العلوم السياسية الفصلية. 

2)) حسن نقي زاده، انديشه هاي أبو زيد و برداشت هاي او أز قرآن، باللغة الفارسية، مقالة نشرت 

في مجلة دراسات إسلامية الفصلية، العدد 68، 2005م. 

))) أحمد واعظي، در آمدي بر هرمنوتيك، باللغة الفارسية، إيران، طهران، منشورات معهد دراسات 

الثقافة والفكر الإسلاميين، 0)20م. 

4)) أحمد واعظي، نقد تقرير نصر حامد أبو زيد أز تاريخ مندي باللغة الفارسية، مقالة نشرت في 

مجلة قرآن شناخت الفصلية، إيران، قم، منشورات الإمام الخميني ره. 

(5( Abu Zayd, (998, Divine Attributes in the Quran: some poetic aspects, Islam 

and Modernity: Muslim Intellectual Respond. Eds. John Cooper, London: I. B. 

Tauris. 

(6( Gadamer Hans Georg. (994, Truth and Method, translation revised by Joel 

Weinsheimer and Donald G. Marshal, New York: Countinum Poblish. 

(7( Jean Grodn, (994, Introduction to Philosophical Hermeneutics, New Haven 

and London, Yale University Press. 

(8( Ho�man Valerie J., (982, Quranic Interpretation and Modesty Norms for 

Women, In �e Shaping of an American Islamic Discourse. 

(9( Stendahl Krister, (966, Method in the Study of Biblical �eology, In the Bible 

in Modem Scholarship, ed. Philip Hyatt, New York: Abingdon Press.



القسم الثاني: نصر حامد أبو زید وبعض نظریاته حول 

ماهیة النصوص الدینية



نصر حامد أبو زيد وتاريخية القرآن الكريم)))

بقلم: أحمد واعظي)))

الخلاصة

لعصر  والاجتماعية  الثقافية  بالحقائق  النص  تأثرّ  على  النص  تاريخية  تؤكد 

تاريخية  عن  زيد  أبو  حامد  نصر  تقرير  دراسة  المقالة على  تعمل هذه  ظهوره. 

نتاج ثقافي. وعلى هذا  القرآن  بأن  القول  أبو زيد إلى  الكريم. وقد ذهب  القرآن 

، ويجب تفسيره من خلال  الأساس فإنّ المعنى الأصلي للقرآن هو معنًى تاريخيٌّ

أخذ تلك الحقائق بنظر الاعتبار، إلا أنّ الدلالات اللغوية في القرآن الكريم تنطوي 

وإعادة  تأويل خلاق،  قانون  الاندراج ضمن  إلى  تؤهّلها  التي  القابلية  على هذه 

تأويل  من  الهدف  إنّ  المفسّ.  ولغة عصر  الاجتماعية  الحقائق  بحسب  صياغتها 

القرآن يجب أنْ يكون من إدراك المغزى، لا المعنى المرتبط بعصر النزول. ولازم 

الثقافية واللغوية  الحقائق  المتطابقة مع  القرآنية غير  اعتبار الآيات  هذا الاتجاه 

للعصر الراهن، من الشواهد التاريخية.

)))- المصدر: واعظي، أحمد، 1389 هـ ش، »نقد تقرير نصر حامد أبو زيد از تاريخ مندي قرآن«، مجلة )قرآن 

شناخت(، العدد الثاني، المتسلسل )6(، ص 41 ـ 65، خريف وشتاء 1389.

تعريب: حسن علي مطر.

)))- أستاذٌ في جامعة باقر العلوم )ع(. 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 200

إنّ أهم إشكالٍ في رؤية نصر حامد أبو زيد يكمن في حشر القرآن الكريم في 

زاوية مقتضيات عصر النزول، والقول بتسلل المضامين الخاطئة ـ المنبثقة عن جهل 

وتخلف ثقافة ذلك العصر ـ إلى صلب المادة الوحيانية.

١ ـ فصل تاريخية الفهم عن تاريخية النص

النص  قراءة  لمسار  تحليلها  في  ـ  ترى  التي  التفسيرية  النظريات  جميع  إنّ 

والوصول إلى المعنى ـ تأثيراً للمفس وآفاقه المفهومية في إيجاد المعنى، تميل إلى 

تبلور  للقارئ في مسار  بالدور المحوري  القول  أنّ  الفهم. والسّ في ذلك  تاريخية 

مفهوم النص يعني أنّ الفضاء الذهني للمفسّ، والموقع الهرمنيوطيقي إلى جوار 

العناصر الأخرى، هي التي تعمل على بلورة مفهوم النص، وأن مفهوم النص ليس 

ٍ قبل القراءة وبشكلٍ منفصلٍ ومستقلٍّ عن التدخل المضموني  له أيُّ هويةٍ أو تعينُّ

لمعتقدات وتوجهات ورغبات المفسّ، وبالتالي فإنّ مهمة المفسّ لا تكمن في الكشف 

عن المعنى والمفهوم المتعيّن بشكلٍ مسبقٍ، بل المفسّ إنما يسُهم في مسار ظهور 

وتبلور معنى النص. وحيث إن الأفق المعنوي للمفسّ ونجاحه الهرمنيوطيقي أمرٌ 

تاريخيٌّ ومتأثرٌ بالحقائق الاجتماعية والثقافية واللغوية للمرحلة التاريخية التي 

يعيشها المفسّ، في أن يكون فهمه للنص أمراً تاريخيًّا أيضًا، وأن يتغيّر طبقًا لتغيّر 

الشرائط والظروف التاريخية والاجتماعية وفي ظل تغيّر الآفاق المفهومية للمفسّ.

التبويب  أن  إلا  الفلسفية)))،  قبل  ما  بالهرمنيوطيقا  تبدأ  الفهم  تاريخية  إنّ 

)))-  يمكن الإشارة من باب المثال إلى جوان غوستاف درويزن )Johann Gustav Droyesen (808 - (884). فقد 

عمد في مقالةٍ له بعنوان )كانط والمنهج) ـ والتي كتبها عام 867) م ـ إلى القول باستحالة تقديم تفسيرٍ وفهمٍ عينيٍّ في 

جميع العلوم التاريخية )القائمة على فهم وتفسير الوثائق والأحداث والنصوص). إنه من خلال فصل العلوم التجريبية 

عن العلوم التاريخية والالتفات إلى روح وجوهر الوضعية الحاكمة على ذلك العصر، إلى تقبل عينية العلوم التجريبية. 

وفي ما يتعلق بالعلوم التاريخية يعتقد بأنّ هذه العلوم تقوم على )الفهم من خلال التحقيق)، أي أنه يسعى إلى فهم 



201 نصر حامد أبو زيد وتاريخية القرآن الكريم

التحليلي والفلسفي له يتجلى بشكلٍ خاصٍّ في الهرمنيوطيقا الفلسفية لـ هايدغر))) 

وغادامير)2). يذهب غادامير بالتماهي مع فريدريك نيتشه))) وهوسرل)4) وهايدغر 

إلى الاعتقاد بمحدودية الفهم في حصار أفق)5) الفاهم، ويصُّر على أنّ الأفق الذهني 

للمفس يعمل على توجيه دائرة ومساحة التفكير، ويقرن الفهم ـ في الوقت نفسه 

الهرمنيوطيقي لمفسِّ  والموقع  الأفق  أنّ  يرى  أيضًا)6). وهو  والتعيّن  بالمحدودية  ـ 

ما تقصد العبارات والوثائق والأحداث إظهاره، إلا أن )درويزن) يرى أن الذي نحصل عليه بموجب هذه المراجعة 

والفهم، ليس تصويراً عن الواقع ولا إدراك ما قصد تقديمه وإظهاره، وإنما إعادة صياغة ذهنيتنا وتفسيرنا لتلك الأحداث 

والنصوص والحقائق التاريخية. إن التاريخ )الأحداث وما يراد من تدوين النصوص والوثائق التاريخية) لا تصل إلينا 

ا أنْ نتصور أنّ  كما هي، وإنّ دلالاته لا تفُهم بشكلٍ مباشرٍ ودون توسط ذهنية المفسّ. وهو يرى أن من الخطأ جدًّ

)التحقيق التفسيري) الذي يمثلّ أساسًا لفهمنا في العلوم التاريخية يترتب عليه مستوًى من الاطمئنان المعرفي. وعليه 

لا يمكن مقارنة الاطمئنان الحاصل من القضايا والمعارف في العلوم التجريبية والطبيعية بمعطيات العلوم التايخية.

Gorndin Jean, Introduction to Philosophical Hermeneutics, Yale university press (999, PP. 80 - 84.

)))- مارتن هايدغر )889) ـ 976)م): فيلسوفٌ ألمانيٌّ. تلميذ إدموند هوسرل مؤسس الظاهريات. تميّز هايدغر 

بتأثيره الكبير على المدارس الفلسفية في القرن العشرين للميلاد، ومن أهمها الوجودية وما بعد الحداثة. من أهم 

إنجازاته أنه أعاد توجيه الفلسفة الغربية بعيدًا عن الأسئلة الميتافيزيقية واللاهوتية والإبستيمولوجية، ليطرح 

عوضًا عنها أسئلةً أنطولوجيةً، وهي أسئلة تتركز في الأساس على معنى الكينونة )Dasein). اتهمه الكثير من 

الفلاسفة والمفكرين والمؤرخين بمعاداة السامية، أو أنهم في الحد الأدنى يأخذون عليه انتماءه ـ وإن في فترة ما ـ 

إلى الحزب النازي الألماني. المعربّ.

)2)- هانز جورج غادامير )900) ـ 2002م): فيلسوفٌ ألمانيٌّ. اشتهر بعمله الشهير )الحقيقة والمنهج)، وبتجديده 

في النظرية التفسيرية )الهرمنيوطيقا). كان هناك تأثيرٌ ملحوظ لـ )مارتن هايدغر) عليه، بحيث أسهم هذا التأثير 

في بلورة فكره وفصله عن تيار الكانطية الحديثة. المعربّ.

)))- فريدريك فيلهيلم نيتشه )844) ـ 900) م): فيلسوفٌ ألمانيٌّ وناقدٌ ثقافيٌّ وشاعرٌ وملحنٌ ولغويٌّ وباحثٌ في 

اللاتينية واليونانية. كان لأعماله تأثيٌر عميقٌ على الفلسفة الغربية وتاريخ الفكر الحديث. المعربّ.

)4)- إدموند هوسرل )859) ـ 8)9)م): فيلسوفٌ ألمانيٌّ ومؤسس الظاهريات. أثر على فلاسفة من أمثال: ماكس 

شيللر، وجان بول سارتر، وألفرد شوتز، وإيمانويل ليفيناس، وكان أستاذًا لمارتن هايدغر. من أعماله: فلسفة علم 

الحساب، وتأملاتٌ ديكارتيةٌ، وأزمة العلوم الأوروبية والظاهريات المتعالية، والمنطق الصوري والمتعالي. المعربّ.

(5(- Horizon.

(6(- Gdamer Hans, Truth and Method, Caontinuum, P. (02.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 202

 ٍ تغيرُّ حال  في  هو  وإنّما  ثابتاً،  أمراً  ليس  المسبقة  أحكامه  إطار  في  المتبلور  النص 

من  الفهم  تاريخية  في  الوجه  إنّ  والتفاسير))).  الأفهام  مسار  في  ومتواصلٍ  دائمٍ 

عن  عبارةٌ  نظرهم  وجهة  من  الفهم  أنّ  في  يكمن  الفلسفية  الهرمنيوطيقا  زاوية 

إنّ  وحيث  للنص،  المفهومي  الأفق  مع  للمفسِّ  المفهومي  الأفق  وامتزاج  تركيب 

ٍ محصورٌ ومحدودٌ بعصره وتاريخه وتعاطيه مع بيئته  الأفق المفهومي لكل مفسِّ

وأبناء عصره وجيله، ويتأثر بذلك كله، ويتغير في ظل التعاطي مع هذه العناصر 

بالضرورة  سيغدو  الأفق  هذا  تدخل  عن  المنبثق  والتفسير  الفهم  فإنّ  مجتمعةً، 

تاريخيًّا أيضًا)2). 

أما تاريخية النص فلها حكايةٌ أخرى، حيث ترتبط بمقولة تأثرّ مفهوم النص بـ 

الخلفية التاريخية))) والظروف والحقائق الثقافية والتاريخية لعصر ظهور النص، 

تقاريرُ مختلفةٌ عنها. من  النص جذورًا سابقةً، وهناك  تاريخية  أنّ لموضوع  كما 

ذلك مثلًا أن رودولف بولتمان)4) يعتقد بأنّ الخطاب الديني في الكتب المقدسة 

(((-Ibid, p. (06.

)2)- لقد صّرح غادامير في الصفحة 09) من كتاب )الحقيقة والمنهج) بأنّ جميع العلوم الإنسانية في الأساس 

تتصف بالتاريخية، ويبحث عن سّر ذلك في تاريخية موقع هرمنيوطيقا العلماء والفاهمين. ويرى أنّ هذه النقطة 

ظلت مختبئةً في الهرمنيوطيقا الرومنطيقية في القرن التاسع عشر للميلاد، ولذلك كان هؤلاء بصدد الفهم العيني 

وما وراء التاريخي في العلوم الإنسانية، وتجاهلوا الأمور المرتبطة بالواقع التاريخي والمسائل الخاصة المرتبطة 

بالأفق المفهومي للفاهم.

(((- Historical context.

)4)- رودولف بولتمان )884) ـ 976) م): لاهوتيٌّ ألمانيٌّ ذو خلفيةٍ لوثريةٍ. أستاذ دراسات العهد الجديد على أمد 

ثلاثة عقودٍ في جامعة ماربورغ. قام بفصلٍ شبه كاملٍ بين التاريخ والإيمان، وقال بأنّ صَلبْ المسيح إنما يكفي 

للإيمان المسيحي فقط. تأثر بالفيلسوف الألماني مارتن هايدغر في هرمنيوطيقا الكتاب المقدس، وطرح نظرية 

النزع الأسطوري على هذا الأساس. انتقد الاشتراكية الوطنية، وتكلم ضد إساءة معاملة اليهود والتطرف الوطني 

وطرد رجال الدين غير الآريين من الكنيسة. المعربّ.



203 نصر حامد أبو زيد وتاريخية القرآن الكريم

متأثرٌ برؤية وتفكير العصر الذي تمّ فيه تدوين تلك النصوص الدينية، ومن هنا 

فإنها تشتمل على أساطيَر، ولا تنسجم مع لغتنا ومتبنياتنا العلمية المعاصرة. فقد 

ينبذون  كانوا  حيث  الكلام  علم  في  الأوائل  لليبراليين  خلافاً  ـ  الاعتقاد  إلى  عمد 

النصوص  من  الأسطورة  محو  بعدم ضرورة  ـ  بالكامل  الأساطيرية  العناصر  هذه 

إلى داخل وصلب  التسلل  تكمن في  المعاصرة  الإلهيات  أنّ مهمة  المقدسة، ورأى 

هذه الأساطير للحصول على الجاذبية الوجودية ورسالة الكتاب المقدس الكامنة 

وراء هذه العناصر التاريخية والأسطوريةّ. وعليه فإنّ ما قيل يمتاز من الذي كان 

مقصودًا، وإنّ الأسطورة تساعد على فهم ما كان مقصودًا ويشكل روح وجوهر 

رسالة النص))).

كما قدّم رولان بارت)2) تقريراً آخر عن تاريخية النص أيضًا. فإنّ النصّ ـ من 

وجهة نظره ـ يتحركّ في صُلب التاريخ والثقافة، ويكتسب معانَي جديدةً وينفصل 

والشرائط  الجغرافيا  المسار بشكلٍ مستمرٍّ وبحسب  القديمة في هذا  معانيه  عن 

أنْ  يجب  النص  بأنّ  الاعتقاد  إلى  بارت  يذهب  التاريخية.  والمقتضيات  الإنسانية 

يتمّ تفسيره وفهمه بمعزلٍ عن هذا المنشأ التاريخي وبعيدًا عن السلطة المفهومية 

للمؤلف. إنّ لكل نصٍّ ـ في التاريخية المنشودة لـ بارت ـ سندًا تاريخيًّا يتألف من 

عددٍ من الرموز والشيفرات)))، وإنّ فك هذه الشيفرات والرموز يجب ألاّ ينحصر 

إنّ  بل  فقط،  النص  لظهور  والتاريخي  الزمني  المقطع  للنص  التاريخي  المنشأ  في 

)))- أحمد واعظي، در آمدي بر هرمنيوتيك (مدخل إلى الهرمنيطيقا)، ص 75)، پژوهشگاه فرهنگ وانديشه 

اسلامي، ط 5، قم، 86)) هـ ش؛ إيان باربور، علم ودين )العلم والدين)، ترجمه إلى اللغة الفارسية: بهاء الدين 

خرمشاهي، ص 48)- 50)، و460 ـ 465، مركز نشر دانشگاهي، طهران، 62)) هـ ش.

. أثّر في تطوّر العديد  )2)- رولان بارت )5)9) ـ 980) م): فيلسوفٌ وناقدٌ أدبيٌّ ودلاليٌّ ومنظرٌ اجتماعيٌّ فرنسيٌّ

من المدارس كالبنيوية والماركسية وما بعد البنيوية والوجودية، بالإضافة إلى تأثيره في تطوّر علم الدلالة. المعربّ.

(((- Code.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 204

التفسير مُحاطٌ ومحصورٌ برموزٍ معاصِرةٍ، ويجب  الراهن ولحظة  النص في الحال 

ملاحظة ذلك في إعادة قراءتها وفك رموزها))).

يعمد نصر حامد أبو زيد ـ ضمن إشارته إلى تاريخية الفهم ـ إلى التأكيد على 

ا عن ذلك، ويعمل على ترتيب  ، ويقدّم تقريراً خاصًّ تاريخية القرآن بشكلٍ خاصٍّ

لوازمَ معرفيةٍ ودينيةٍ خاصّةٍ على هذا التقرير. ونسعى في هذه المقالة إلى بيان هذا 

التقرير والإشارة إلى نقاط ضعفه وبيان بعض لوازمه الباطلة.

٢ ـ تقرير نصر حامد أبو زيد عن تاريخية القرآن

يهدف نصر حامد أبو زيد في مشروعه إلى الحصول على وعيٍ وإدراكٍ تاريخيٍّ 

الكريم  القرآن  بشأن  بحثاً  الواقع  في  يستلزم  ما  وهو  الدينية،  للنصوص  وعلميٍّ 

التقليدي  الفهم  المواجهة مع  تاريخيًّا وبشريًّا ولغويًّا. وهذا يستلزم  ا  نصًّ بوصفه 

السائد لعلوم القرآن والحديث الذي يصُّر عليه الخطاب الديني الغالب بحسب 

زعمه. كما يحتاج إلى صياغٍة وإعادةِ قراءةٍ نقديةٍ وجديدةٍ لعلوم القرآن وطبيعة 

النص الديني على أساس تاريخيته واعتبار النص القرآني نتاجًا قرآنيًّا.

يرى نصر حامد أبو زيد أنّ جهود المتقدمين من أمثال بدر الدين الزركشي م: 

794 هـ في كتاب البرهان في علوم القرآن، وجلال الدين السيوطي في كتاب الإتقان 

في علوم القرآن، تهدف إلى الحفاظ على الثروة والذاكرة الفكرية والثقافية للحضارة 

الإسلامية، والتي هي على الرغم من قيمتها الثقافية، إنّما قامت على أساس نوعٍ 

من التصور الديني للنص القرآن، والذي هو نتاج الاتجاهات الرجعية في الثقافة 

)))- غولن فارد، پست مدرنيسم )ما بعد الحداثة)، ص 267، ترجمه إلى اللغة الفارسية: علي مرشدي زاده، نشر 

قصيده سرا، طهران، 84)) هـ ش.

Osborne Grant, The Hermeneutical Spiral, Intervasity Press, (99(, P. (72.



205 نصر حامد أبو زيد وتاريخية القرآن الكريم

العربية ـ الإسلامية. يرى نصر حامد أبو زيد أنّ أدنى تعريفٍ يمكن تقديمه عن هذا 

التصوّر التقليدي هو فصل النص القرآني عن نسيج تياراته الخارجية والتاريخية، 

ثقافيًّا،  ونتاجًا  لغويًّا  ا  نصًّ بوصفه  الحقيقية  طبيعته  عن  القرآن  فصل  وبالتالي 

.(((
سٍ وروحانيٍّ وتحويله إلى أمر مقدَّ

التنوير  الديني وخطاب  التنوير  بأنّ  أبو زيد إلى الاعتقاد  يذهب نصر حامد 

والتقليدي،  الغالب  الديني  الخطاب  وسيطرة  حصار  كس  يستطع  لم  الإسلام  في 

والتأسيس لأفقٍ معرفيٍّ جديدٍ، وصياغة الإدراك والوعي التاريخي العلمي بالنصوص 

الدينية؛ وذلك لأنهّ لم يعُطِ ذلك الاهتمام الخاص للبُعد التاريخي والناحية البشرية 

والثقافية للقرآن. وللخروج من هذا الواقع والوصول إلى الوعي العلمي والتاريخي 

للنصوص الدينية، يجب العمل تمامًا في النقطة المقابلة للخطاب والتفكير الديني 

الذي يعتبر الله هو المتكلم والمتلفظ بالنصوص الدينية، ويضُفي على النص الديني 

التاريخي  الجانب  على  نركّز  وأنْ  ميتافيزيقيًّا،  رداءً  ويلُبسه  وروحانيةً،  قداسةً 

والاجتماعي  التاريخي  الواقع  على  نركّز  وأنْ  الديني،  للنص  والثقافي  والبشري 

والثقافي المحيط بفهم الوحي)2).

نتاجٌ  وجوهره  ذاته  في  القرآني  النص  أنّ  زيد  أبو  حامد  نصر  يرى 

(3)، بمعنى أنه تبلور على أمد ثلاثة وعشرين سنة في صُلب واقع ثقافي 
ثقافيٌّ

)))- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 0) ـ 2)، المركز الثقافي العربي، ط 2، بيروت، 994) م.

)2)- نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص 88)- 90)، سينا للنشر، القاهرة، 992)م.

)))- قال نصر حامد أبو زيد في هذا الشأن: إنّ هذا النص غيُر منفصلٍ عن مجتمعه، وغيُر منفصلٍ عن ثقافته، وغيُر 

منفصلٍ عن النبي بوصفه المتلقي الأول له، وهذا هو الأساس الذي قام عليه هذا الكتاب، وتاريخية النص القرآني 

وارتباطه الوثيق بالثقافة التي ينتمي لها.. ثم نصل بعد ذلك إلى تأثير النص القرآني في الثقافة.. ومن هنا نصل إلى 

نتيجةٍ مفادها أنّ القرآن مُنتجَ ثقافيٌّ. )نصر حامد أبو زيد، معناي متن: پژوهشي در علوم قرآن )مفهوم النص: دراسة 

في علوم القرآن)، ترجمه إلى اللغة الفارسية: مرتضى كريمي نيا، ص 505 ـ 506، طرح نو، طهران، 80)) هـ ش).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 206

واجتماعي خاص بعصر النزول. وعلى هذا الأساس فإن الاعتقاد بالوجود 

المقدّس والوجود الميتافيزيقي والمتعيّن مسبقًا لهذا النص، يمثل سعيًا إلى 

إخفاء الوجه الثقافي والتاريخي له، وسدّ الطريق أمام الفهم العلمي لهذه 

الظاهرة. إن الله سبحانه وتعالى عند إنزال الوحي على النبي الأكرم صلى 

الوحي.  مستقبِل  على  الحاكم  اللغوي  النظام  اختار  قد  وآله  عليه  الله 

وخلافًا لما يؤكده الخطاب الديني المعاصر ليس اختيار اللغة اختيارًا لوعاءٍ 

فارغٍ. ذلك أنّ اللغة من أهم أدوات الجماعة في إدراك العالم وتنظيمه. 

وعلى هذا الأساس لا يمكن أنْ نتحدث عن نصٍّ مفارقٍ للثقافة والواقع 

الاجتماعي. إنّ ألوهية مصدر النص لا تنفي واقعية محتواه ومن ثمََّ لا 

تنفي انتماءه إلى ثقافة البشر والوعاء الاجتماعي والتاريخي الخاص. ولما 

العلمي،  للدرس  موضعًا  يكون  أن  يمكن  لا  القرآن  حالة  في  المرسل  كان 

فمن الطبيعي أن يكون المدخل العلمي لدرس النص القرآني هو مدخل 

الذي ينتظم حياة مستقبل الوحي وحركة  الواقع  الواقع والثقافة. وهو 

البشر المخاطبَين الأوائل بالقرآن والثقافة التي تتجسّد في اللغة. وعلى هذا 

الخوض في  والواقع بمثابة  بالثقافة  النص  البدء في دراسة  الأساس يكون 

الأمور التجريبية. ومن خلال تحليل هذه الحقائق يمكن أنْ نصل إلى فهمٍ 

علميٍّ لظاهرة النص الديني(1).

يأتي تأكيدُ نصر حامد أبو زيد على البُعد التاريخي للنصوص الدينية، وإلقاؤُه 

التاريخي  البُعد  عن  وغفلته  تجاهله  من  التقليدي  الديني  الخطاب  على  اللوم 

للوحي على أساس التعريف والفهم الخاص لـ البُعد التاريخي؛ وذلك لوضوح أنّ 

)))- نصر حامد أبو زيد، مفهوم النص، ص 24.



207 نصر حامد أبو زيد وتاريخية القرآن الكريم

الخطاب الديني السائد والتقليدي ملتفتٌ إلى البُعد التاريخي للنص الديني، ومن 

هنا نجد تفاسير القرآن وعلم الفقه تبحث في موضوع أسباب النزول والأحداث 

التاريخية التي تشكل الأرضية والخلفية التاريخية لنزول الآيات والسور القرآنية، 

كما تحُقق وتبَحث في ظاهرة الناسخ والمنسوخ وتغيير الأحكام بسبب تغيّر الظروف 

والأوضاع التاريخية وتأثير عنصر الزمان والمكان في الاجتهاد. إنّ مراد نصر حامد 

أنّ  المفاهيم، بمعنى  تاريخية  الدينية هو  للنصوص  التاريخي  البُعد  من  زيد  أبو 

مضمون ومفهوم كلمات ومفردات النصوص المقدسة تعُدُّ بسبب تاريخية اللغة 

وثقافة عصر  للغة  الخارجية  بالحقائق  وممتزجةً  تاريخيةً  الوحي  في  المستعملة 

النزول))). وعليه يتضح أنّ مراده من إيجاد الرؤية التاريخية / العلمية في مورد 

التاريخية والاهتمام  الحقائق  البحث عن  أبعد من  الدينية يذهب إلى  النصوص 

أنشطة علم  يرقى إلى سعيٍ ومجهودٍ من سنخ  بل  الوحي،  نزول  بأحداث عصر 

)))- نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص 82 ـ )8.

وعلى الرغم من اهتمام نصر حامد أبو زيد بتاريخية النص الوحياني، إلا أنه في الوقت نفسه لا يغفل عن تاريخية 

فهم القرآن ومن هذه الناحية يصف القرآن بالإنسيابية والحركية وعدم الثبات. وبعبارةٍ أخرى: إنّ القرآن إنما 

هو ثابتٌ من جهة )الألفاظ) فقط، وأما من جهة )المفاهيم) فهو متغيّرٌ ومتحركٌّ. وإن هذه الحركية والقابلة 

للتغيّر هي من ناحية وليدة تاريخية اللغة الاجتماعية وامتزاج اللغة بالثقافة والمجتمع )تاريخية النص)، وهي 

من جهة أخرى رهن ببشرية تفسير القرآن أيضًا. فما أن يباشر الإنسان )حتى النبي) فهم القرآن، سيؤدي ذلك 

لا محالة إلى حدوث قابلية التغيير في الفهم.

قال نصر حامد أبو زيد في الصفحة )9 من كتابه )نقد الخطاب الديني): إنّ القرآن من ناحية ألفاظه نصُّ دينيٌّ 

ثابتٌ، ولكنه من حيث تدخل العقل والفهم الإنساني في تفسيره وتحوله إلى )مفهومٍ) يفقد صفة الثبات ويتحول 

إلى  مدعاةٌ  فهو  )التأنسن)  وأما  والمقدس،  المطلق  الثبات من صفات  إنّ  الدلالة.  ومتعددِ  متحركٍّ  مفهومٍ  إلى 

النسبية والتغيّر. إنّ القرآن من جهة الألفاظ )المنطوق) نصٌّ مقدّسٌ، ولكنه من الجهة المفهومية نسبيٌّ ومتغيّرٌ؛ 

لأنّ الإنسان هو الذي يفُس القرآن... وفي الأساس فإنّ النص منذ اللحظة الأولى على نزوله وقراءة النبي له في 

لحظة نزول الوحي، يتحوّل من نصٍّ إلهيٍّ إلى نصٍّ إنسانيٍّ؛ لأنه يفُهم من قبل الإنسان وتحوّل من التنزيل إلى 

التأويل. إنّ فهم النبي للنص يمثل أولى مراحل تعاطي العقل البشري مع النص، ولا ينبغي الظن، مثل أنصار 

الخطاب الديني، أنّ فهم النبي للنص يتطابق مع )المعنى الذاتي للنص) على فرض وجود هذه الدلالة.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 208

إلى  الاستناد  بدلًا من  الرؤية  زيد من هذه  أبو  أراده نصر حامد  ما  إنّ  التاريخ. 

اللغوية  العلوم  معطيات  على  يقوم  النزول،  لعصر  التاريخية  الأحداث  معرفة 

الخاصة ولا سيما في قراءة النصوص))).

٣ ـ نتائج الاعتقاد بتاريخية القرآن في تقرير نصر حامد أبو زيد

إنّ الاعتقاد بتاريخية النصوص الوحيانية والدينية طبقًا للتقرير الذي يقدّمه 

نصر حامد أبو زيد، ينطوي على ثمارٍ ونتائجَ تميّز تفكيره حول قراءة وفهم النصوص 

مادةً  ويشكّل  والسائد،  التقليدي  الرأي  من  الدينية  المعرفة  وتكوين  الدينية 

للانفصال الواضح للفهم الديني لنصر حامد أبو زيد عمّا يدعوه الخطاب الديني. 

وإنّ أهم النتائج والثمار المترتبة على ذلك كالآتي:

أ‌ـ‌ضرورة‌الفصل‌بين‌المعنى‌والمغزى

يذهب نصر حامد أبو زيد إلى الاعتقاد بأنّ ارتباط النصوص بالواقع الاجتماعي 

مع  التعاطي  في  الأخرى  عن  إحداهما  تغُني  لا  زاويتين  بين  التفكيك  إلى  يؤدي 

السوسيولوجي  بالمعنى  التاريخ  زاوية  الأولى  الزاوية  والتراثية.  الدينية  النصوص 

ذلك  في  ويدخل  الأصلية،  دلالتها  اكتشاف  أجل  من  سياقها  في  النصوص  لوضع 

الغاية  النصوص ولهذه  لتلك  الخاص  اللغوي  السياق  التاريخي، وبالطبع  السياق 

يجب وضع النصوص في نسيجها الاجتماعي والثقافي الخاص بها، ودراسة الخلفية 

التاريخية واللغوية الحاكمة على ذلك العصر. والزاوية الثانية ترتبط بفهم النصوص 

بالالتفات إلى النسيج الثقافي والاجتماعي الراهن، الذي يعني في الحقيقة تأويل 

الثقافي  النسيج  لا  المعاصر  الاجتماعي  النسيج  بحسب  الإبداعية  وقراءته  النص 

والاجتماعي لعصر صدور النص)2).

)))- نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص 89).

)2)- المصدر أعلاه، ص 4)).



209 نصر حامد أبو زيد وتاريخية القرآن الكريم

قال نصر حامد أبو زيد:

إننا نعتمد هنا على التفرقة بين المعنى والمغزى، وهي تفرقةٌ مطروحةٌ 

ا  ، وإنْ كنا سنقدّم لها هنا تكييفًا خاص� في مجال دلالة النصوص بشكلٍ عامٍّ

يناسب طبيعة النصوص موضوع تحليلنا.. إنّ المعنى يمثل المفهوم المباشر 

لمنطوق النصوص الناتج عن تحليل بنيتها اللغوية في سياقها الثقافي، وهو 

أخرى  وبعبارةٍ  منطوقه.  من  للنص  المعاصرون  يستنبطه  الذي  المفهوم 

يمكن القول: إنّ المعنى يمثل الدلالة التاريخية للنصوص في سياق تكوّنها 

وتشكّلها... والفرق بين المعنى والمغزى من منظور دراستنا هذه يتركز في 

، أيْ أنه لا  بُعدين غير منفصلين: البعد الأول أنّ المعنى ذو طابعٍ تاريخيٍّ

يمكن الوصول إليه إلا بالمعرفة الدقيقة لكلٍّ من السياق اللغوي الداخلي 

ينفك عن  وإنْ كان لا  ـ  الخارجي. والمغزى  الاجتماعي  الثقافي  والسياق 

أنه محصلةٌ  ، بمعنى  ـ ذو طابعٍ معاصرٍِ المعنى بل يلامسه وينطلق منه 

لقراءة عصٍر غير عصر النص(1). لقد عمد نصر حامد أبو زيد ـ كما صرّح 

بذلك ـ إلى اقتباس هذا التمايز بين المعنى ـ الذي هو المقصود والهدف 

من الزاوية الأولى من قراءة النص ـ والمغزى ـ الذي هو الهدف من الزاوية 

اللفظي(3)  المعنى  بين  وفصله  هيرش(2)،  إريك  من  ـ  القراءة  من  الثانية 

والمعنى النسبي(4)(5).

)))- المصدر أعلاه، 7)2.

)2)- إريك دونالد هيرش )928)ـ؟ م): باحث وأديب أمريكي وناقد أكاديمي معاصر. المعربّ.

(((- Nerbal meaning.

(4(- Significance.

)5)- نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص 220، الهامش رقم: 42).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 210

ب‌ـ‌حركية‌دلالة‌النص‌ومخالفة‌القول‌بثبات‌معنى‌النصوص

إنّ النصوص الدينية ـ طبقًا لتحليل نصر حامد أبو زيد ـ نصوصٌ لغويةٌ، بمعنى 

دةٍ، وقد تمّ إنتاجها طبقًا لقوانين تلك الثقافة التي  أنهّا تنتمي إلى بنيةٍ ثقافيةٍ محدَّ

. وهذا لا يعني ـ بطبيعة الحال ـ أنّ النصوص  تعُدُّ اللغةُ نظامَها الدلاليَّ المركزيَّ

تمثلّ قابِلًا سلبيًّا في تعبيرها عن البنية الثقافية من خلال النظام اللغوي، فللنصوص 

تبعيته  خلال  ومن  ذاته.  اللغوي  بنائها  عن خصوصية  الناشئة  الخاصة  فعاليتها 

لتفرقة دي سوسير))) بين اللغة والكلام، ذهب إلى الاعتقاد بأنّ اللغة هي النظام 

الدلالي للجماعة في كليته وشموله وتعدد مستوياته الصوتية والصرفية والنحوية 

فالكلام  وإذًا  الكلام.  صياغة  في  الأفراد  إليه  يلجأ  الذي  المخزون  وهي  والدلالية، 

النظام  داخل  جزئيًّا  نظامًا  يمثلّ  والعيني،  الجزئي  باللغة  علاقته  حيث  من  يمثلّ 

هو  جزئيته  من  الرغم  على  الكلام  كان  وإذا  الجماعة.  ذاكرة  في  المخزون  الكلي 

الكاشف عن بنية النظام اللغوي الكلي، فمعنى ذلك أنّ العلاقة بين الكلام واللغة 

علاقةٌ جدليةٌ. وعلى هذا الأساس فإنّ النصوص الدينية ترتبط من جهةٍ بواقعياتها 

اللغوية والثقافية، وتتأثرّ بها من جهةٍ أخرى. إنّ دلالات وإشارات النصوص مترعةٌ 

التاريخية والثقافية المعاصرة. ومن هنا يوجد أفقٌ مشتَركٌَ  بالواقعيات والعناصر 

للتعاطي، بيد أنّ هذا الأفق المشترك قابلٌ للتغيّر في ظل تغيّر الواقعيات اللغوية 

والثقافية وتغيّر الآفاق والأبعاد التفسيرية)2).

)))- فرديناند دي سوسير )857)- ))9) م): عالمٌ لغويٌّ سويسيٌّ شهيٌر. يعتبر بمثابة الأب للمدرسة البنيوية في 

علم اللسانيات في القرن العشرين. عني بدراسة اللغة الهندية/ الأوروبية، وقال: إنّ اللغة يجب أنْ تعُتبر ظاهرةً 

اجتماعيةً. اتجه بتفكيره نحو دراسة اللغات دراسةً وصفيةً باعتبار اللغة ظاهرةً اجتماعيةً في حين كانت اللغات 

تدُرس دراسةً تاريخيةً، وكان السبب في هذا التحوّل الخطير في دراسة اللغة هو اكتشاف اللغة السنسكريتية. من 

أشهر أعماله: )بحثٌ في الألسنية العامة)، وقد نقل إلى اللغة العربية بترجماتٍ متعددةٍ ومتباينةٍ. المعربّ.

)2)- نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص )9) ـ 94).



211 نصر حامد أبو زيد وتاريخية القرآن الكريم

قال نصر حامد أبو زيد:

ليس معنى القول بتاريخية الدلالة، تثبيت المعنى الديني عند مرحلة تشكُّل 

النصوص، ذلك أنّ اللغة ـ الإطار المرجعي للتفسير والتأويل ـ ليست ساكنةً ثابتةً، 

بل تتحركّ وتتطوّر مع الثقافة والواقع. وإذا كانت النصوص ـ كما سبقت الإشارة ـ 

تساهم في تطوير اللغة والثقافة، من جانب أنهّا تمثلّ الكلام في النموذج السوسيري، 

فإنّ تطور اللغة يعود ليحرك دلالة النصوص وينقلها في الغالب من الحقيقة إلى 

المجاز. وتتضح هذه الحقيقة بشكلٍ أعمقَ بتحليل بعض أمثلة النص الديني))).

يرى نصر حامد أبو زيد أنّ القابلية على التحوّل الدلالي إنّما هو اقتضاءٌ من 

بالواقعية  وارتباطها  الدينية  النصوص  وبشريةِ  لغويةِ  لوازمَ  ومن  النص  داخل 

الثقافية والاجتماعية، وليست مفروضةً عليه من الخارج، ولا هي من مقتضيات 

مفهوم  بثبات  الاعتقاد  فإنّ  العكس  على  بل  للنصوص،  الإيديولوجية  القراءة 

النص الديني وعدم تحوّله بتحوّل الآفاق الثقافية والاجتماعية وتماهي النص مع 

المتغيرات اللغوية والثقافية، تأويلٌ يفُرض على النص من الخارج. إنّ هذا النوع 

من الفهم الإيديولوجي والنفعي والبراغماتي للنصّ هو في الحقيقة  ليس تأويلًا أو 

تفسيراً، بل هو تلوينٌ وقراءةٌ مغرضِةٌ وغيُر خلّاقةٍ)2).

ج‌ـ‌استحالة‌التفسير‌الحيادي‌للنص

إنّ الاتجاه التفسيري لنصر حامد أبو زيد يدفعه إلى نوعٍ من القراءة المحورية 

ح بأنهّ يوافق الحلقة التفسيرية الحديثة في الاعتقاد  المحافظة. فهو من جهةٍ يصُرِّ

)))- المصدر أعلاه، ص 98).

)2)- المصدر أعلاه، ص 207 ـ 208.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 212

بعدم وجود القراءة الحيادية للنّصّ. ومراده من الحلقة الجديدة هو الاتجاهات 

المؤلفّ  عن  مستقلاًّ  مفهوميًّا  عالماً  للنصوص  تعتقد  والتي  المعاصرة  التفسيرية 

ونواياه، وترى العلاقات المفهومية للنص متأثرةً بالقارئ وإبستيمولوجيته والوعي 

التأويل  نفي  خلال  من  أخرى،  ناحيةٍ  من  أنهّ  إلّا  والزمان.  المكان  بآفاق  المتأثر 

بين  يفرقّ  للنص،  الإيديولوجي  للتأويل  الإبستيمولوجية  والمنظومة  الإيديولوجي 

المقبول  بين  فرقّوا  الذين  الأسلاف  من  استلهامه  خلال  ومن  والتلوين،  التأويل 

والتلوين  للنص  المغرضِ  التأويل  بأنّ  قال  والتفسير،  التأويل  مجال  والمستكره في 

مستكَْرهٌَ، وأن نفي إمكان التفسير والتأويل الحيادي للنص لا يعني فتح الطريق 

أمام التلوين والتأويل الإيديولوجي والمغرض للنص))).

أنّ الهدف من قراءة النص هو الوصول إلى المغزى  يرى نصر حامد أبو زيد 

الذي هو مفهومٌ عصريٌّ ومتطابقٌ مع الاقتضاءات اللغوية والثقافية لعصر القارئ، 

إنّ  النّص.  الإيديولوجي على  بالفرض  ألّا يكون مقروناً  الهدف يجب  أنّ هذا  إلّا 

الماضي.  في  النص  ومفهوم  الأصلي  المعنى  إلى  بالالتفات  يتبلور  أنْ  يجب  المغزى 

القراءة  أمام  كأداءَ  عقبةً  يعتبر  مسبقًا  للنص  والمتعيّن  الثابت  المغزى  وجود  إنّ 

والتأويل الخلّاق للنص. يذهب أبو زيد إلى إمكانية الفصل بين نوعين من الدلالة، 

وهما: دلالاتٌ في النص الموجِد لـ المعنى، ودلالاتٌ أخرى موجِدةٌ لـ المغزى. وهاتان 

الدلالتان تشتركان في التأسيس لدلالة النص، وكأن للنص مستوييَْن من الدلالة، وإنّ 

الدلالة النهائية للنص هي نتاج وثمرة التركيب بين هذين المستويين من الدلالة. 

يشُكّل  ـ  للنص  التاريخي والأصلي  المعنى  الذي هو  ـ  المعنى  الأول من  المستوى 

المستوى الظاهري، والمستوى الثاني والأعمق هو مستوى الباطن وهو في الحقيقة 

)))- المصدر أعلاه، ص ))) ـ 4)).



213 نصر حامد أبو زيد وتاريخية القرآن الكريم

المستوى الذي يضع بأيدينا المغزى والفحوى. إنّ هذه المباني من نصر حامد أبو 

الواقعيات  دائرة  في  يتلخص  لا  دلاليًّا  نظامًا  بوصفه  النص  بأنّ  اعترافاً  تمثل  زيد 

بالضرورة مشتملًا  يكون  النص، ولا  والثقافية والاجتماعية لعصر صدور  الزمانية 

على الدلالات والعناصر المحصورة في المدلولات التاريخية والزمانية/ المكانية لعصر 

للنص  الخلاقة  القراءة  وإنّ  التالية،  والأعصار  الآتية  الآفاق  وتخاطب  الصدور، 

تأويلها بحسب  وإعادة  الدلالات  النوع من  اكتشاف هذا  أساس  توجد على  إنّما 

الموقعيات الثقافية واللغوية المتغيّرة والمتجددة))).

للنص  الحيادي  التفسير والتأويل  أبو زيد عن استحالة  يأتي دفاع نصر حامد 

من المبنى الإبستيمولوجي القائم على أنّ الإنسان بواقعياته الثقافية والاجتماعية 

يكون هو محور التفسير والتأويل في ما يتعلق بفهم النص، بمعنى أنّ النصوص كما 

تفُهم من الناحية الأنطولوجية بوصفها منبثقةً عن الواقعيات اللغوية والتاريخية 

والحقائق الاجتماعية والثقافية لعصر صدور وظهور النص، كذلك يتمّ فهمها من 

لعصر  والثقافية  الاجتماعية  بالحقائق  متأثرةٌ  هي  بما  الإبستيمولوجية  الناحية 

. وقد ذهب نصر حامد أبو زيد ـ من خلال إقامة التقابل بين الاتجاه غير  المفسِّ

التاريخي للنص والاتجاه التاريخي للنص الذي يدافع عنه ـ إلى القول:

»إذا كان الفكر الديني يجعل قائل النصوص ـ الله ـ محور اهتمامه 

من  به  يحيط  ما  بكل  ـ  الإنسان  ـ  المتلقي  نجعل  فإننّا  انطلاقه،  ونقطة 

واقعٍ اجتماعيٍّ تاريخيٍّ هو نقطةَ البدء والمعاد. إنّ معضلة الفكر الديني 

والطبيعة  الإلهية  الطبيعة  عن  مذهبيةٍ  عقائديةٍ  تصوراتٍ  من  يبدأ  أنهّ 

الإنسانية وعلاقة كلٍّ منهما بالأخرى، ثم يتناول النصوص الدينية، جاعلًا 

)))- المصدر أعلاه، ص 5)) ـ 8)).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 214

المعنى  نجد  أخرى:  وبعبارةٍ  والعقائد.  التصوّرات  بتلك  تنطق  إياّها 

مفروضًا على النصوص من خارجها«(1).

د‌ـ‌التحدي‌الماثل‌أمام‌الاجتهاد‌القائم‌على‌تفوّق‌النص

إنّ مباني نصر حامد أبو زيد بشأن ماهية النص وارتباطه بالحقائق والواقعيات 

الثقافية والاجتماعية، وفصله بين المعنى والمغزى، وإصراره على وجوب الذهاب 

المعاصر  بالمغزى والمعنى  للنص والاهتمام  التاريخي  المعنى  أبعد من  ما هو  إلى 

السائد في  الاجتهاد  قبال  قد وضعه في  النص،  لتأويل  نهائيًّا  بوصفه هدفاً  للنص 

مجتمعات أهل السنة. يعترف نصر حامد أبو زيد بأنّ الخطاب الديني التقليدي 

يقول بإمكان وقابلية الفهم المتجدد للنص، ويقرّ بأنّ الاجتهاد يتجدد بالالتفات 

إلى أخذ الشرائط والظروف الزمانية والمكانية بنظر الاعتبار، بيد أنّ هذا الاجتهاد لا 

يتجاوز مستوى فهم الفقهاء؛ وذلك لأنّ الخطاب الديني يقصر الاجتهاد على بعض 

النصوص فقط، وهي النصوص الفقهية والتشريعية، ويخالف أيَّ نوعٍ من الاجتهاد 

في دائرة الأمور الاعتقادية أو القصص الدينية)2).

والمشكلة الأخرى التي يعاني منها الاجتهاد المنشود للخطاب الديني هي أنهّ 

يتجاهل الحقائق والواقعيات التاريخية/ الثقافية للنص، ويسعى من خلال الإصرار 

وبسبب  الخلف،  إلى  المجتمع  سحب  إلى  للنص  والأصلي  التاريخي  المعنى  على 

الغفلة عن حركية معنى النص يصل إلى الثبات والجمود المعنوي للنص. وبعبارةٍ 

أخرى: إنّ كلاًّ من النص والواقعية التي ينبثق عنها النص يتحولان إلى أسطورةٍ، 

النص،  معنى  في  الحاصل  التحول  يتبنّى  لا  والثقافة  واللغة  الواقعية  تحول  وإنّ 

)))- المصدر أعلاه، ص 89) ـ 90).

)2)- المصدر أعلاه، ص )8 ـ 84.



215 نصر حامد أبو زيد وتاريخية القرآن الكريم

وبذلك يرى نصر حامد أبو زيد أنّ الخطاب الديني والاجتهاد المنشود له يخضعان 

لسيطرة وهيمنة سلطة النص))).

هـ‌ـ‌انخفاض‌بعض‌النصوص‌الوحيانية‌إلى‌شواهدَ‌تاريخيةٍ‌غيرِ‌صالحةٍ‌للتوظيف

كي  للنصوص  المفهومية  الدلالة  وتوسيع  الخلاق  التأويل  إمكانية  إلى  بالنظر 

تشمل الآفاق والأعصار الأبعد من الواقعية الثقافية والاجتماعية المحيطة بعصر 

حدوث النص، أو عدم إمكان هذه التوسعة، فإنّ النصوص الدينية من وجهة نظر 

نصر حامد أبو زيد، تواجه ثلاثة مستوياتٍ من الدلالة. والمستوى الأول عبارةٌ عن 

الدلالات التي لا تتجاوز الشواهد التاريخية، ولا تقبل التأويل المجازي أو غيره)2). 

الثالث  والمستوى  المجازي.  التأويل  تتقبل  التي  الدلالات  يشمل  الثاني  والمستوى 

الثقافية  والواقعيات  الحقائق  على  التعرفّ  نتاج  هي  التي  الدلالات  على  يطُلق 

والاجتماعية الحاكمة على النص وتوسيع الدائرة المفهومية للنص من طريق السعي 

إلى إدراك مغزى النص بحسب الحقائق والواقعيات الثقافية واللغوية المعاصرة.

)))- المصدر أعلاه، ص 98 ـ 99.

)2)- إن المراد من التأويل المجازي هنا ليس سوى التوسعة المفهومية للنص، بمعنى أنهّ بدلاً من التوقفّ عند 

المعنى الأصلي والحقيقي للنص، المتبلور على أساس الحقائق الثقافية واللغوية لعصر تكوين النص ـ نعمل على 

نتوقف ضمن حصار  ولا  المعاصرة،  واللغوية  الثقافية  والحقائق  الواقعيات  النص على  لتطبيق  الأرضية  توفير 

المعنى الأصلي والحقيقي للنص. وبعبارةٍ أخرى: إنّ المعنى الأصلي والحقيقي يكمن في البحث عن المعنى، وإنّ 

التأويل المجازي يخالف بدوره التصلبّ والجمود على الدلالة اللغوية والتاريخية، التي تمثل انعكاسًا للثقافة 

 ـ ويسعى في الوقت نفسه من خلال التصوير الأسطوري والإيديولوجي للنص الذي  ٍ والعقائد الخاصة بعصٍر معينَّ

الواقعية  الحاصل في  التحوّل  الميتافيزيقية والإيديولوجية تجاهل  العقائد  يحاول من خلال الاستناد إلى بعض 

والثقافة، إلى مواصلة الإصرار على المعنى الأولي والأصلي للنص. كما أن التأويل المجازي ينسجم بدوره مع التأكيد 

على الفهم الظاهري والحرفي للنص أيضًا. ويرى نصر حامد أبو زيد أنّ اعتراض القرآن على الفهم الظاهري لليهود 

بشأن آيات من قبيل قوله تعالى: )وَأقَْرضَْتُمُ اللَّهَ قَرضًْا حَسَنًا) )المائدة: 2))، حيث كانوا يقولون: )إنَِّ اللَّهَ فَقِيرٌ 

وَنحَْنُ أغَْنِيَاءُ) )آل عمران: )8))، يمثل دليلًا على ضرورة القراءة والتأويل المجازي لآيات القرآن الكريم.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 216

يذهب نصر حامد أبو زيد إلى الاعتقاد بأنّ تلك المجموعة من دلالات النص 

الاجتماعية  والظروف  الشرائط  تتحول  حيث  الأول  بالمستوى  المتعلقة  الديني 

والثقافية لعصر صدور النص ولم يعد اليوم لها من أثرٍ، تكون قد زالت بالكامل، 

وتكون هذه المضامين والمعاني والدلالات قد ارتبطت بالتاريخ، ولا تعود لها سوى 

قيمةٍ تاريخيةٍ فقط، بمعنى أنْ يتمّ تقريرها بالقول أنّ الأزمنة الماضية كان يحكمها 

هذا النمط من الأفكار والأحكام. من ذلك أنّ نصر حامد أبو زيد يذهب ـ على 

سبيل المثال ـ إلى القول بأنّ أحكامًا من قبيل: فرض الجزية على أهل الكتاب، أو 

الأحكام الخاصة بالعبيد والإماء، هي من الأحكام التي تندرج ضمن المستوى الأول 

الثقافية  تغيّر الأوضاع  ـ بسبب  التي لم تعد هناك  الدينية  النصوص  من دلالات 

والاجتماعية والعلاقات الإنسانية ـ أيُّ قابليةٍ لتطبيقها على عصرنا الراهن. كما أن 

هذه الدلالات لم تعد تقبل التأويل المجازي ولا يمكن اصطياد المغزى منها أبدًا، 

وإنما هي تصلح لمجردّ الاستشهاد التاريخي فقط، وأنّ هذا النوع من الأحكام كان 

سائدًا بين المسلمين وغيرهم في ذلك العصر لا أكثر))).

كما عمد نصر حامد أبو زيد إلى تصنيف النصوص المرتبطة بالسحر والحسد 

والجن والشياطين الواردة في القرآن الكريم ضمن دلالات المستوى الأول واعتبرها 

من قبيل الشواهد التاريخية. يرى نصر حامد أبو زيد أنّ الواقع الثقافي لعصر النص 

كان يؤمن بالسحر، وبالالتفات إلى هذا المبنى القائل بأنّ النصوص الدينية تعُدّ من 

الناحية اللغوية والثقافية نصوصًا إنسانيةً وبشريةً، وأنّ النبي، بوصفه المستقبِلَ 

للوحي وينتمي إلى ثقافة عصره، كان من الطبيعي أنْ يتسلل هذا المضمون إلى 

النصوص الدينية. وإنّ ما ورد بشأن السحر يصدق أيضًا على الحسد وعلى الأوراد 

)))- نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص )20 ـ 204.



217 نصر حامد أبو زيد وتاريخية القرآن الكريم

والتعويذات مثل سورة الفلق أيضًا. إلا أنّ وجود هذا الكمّ الكبير من النصوص 

وإنما هي مجردُ شواهدَ على وجودها في  واقعيتها،  دليلًا على  يشكّل  لا  الدينية 

ثقافة عصر نزول الوحي.

إنّ نصر حامد أبو زيد يخُطئّ الذين يؤمنون بوجود ظواهرَ من قبيل السحر 

والحسد؛ لمجرد وجود الألفاظ الدالة عليها في النص القرآني، ويقول بأنّ سّر الخطأ 

عند هؤلاء يكمن في أنهم يخلطون بين الدالّ والمدلول ويعتبرونهما شيئاً واحدًا))). 

البشرية  الثقافة  في  مكانةٌ  لها  يعد  لم  حيث  المضامين  هذه  أنّ  هي  والخلاصة 

الأمور  هذه  إلى  تشير  التي  الدينية  النصوص  من  المجموعة  تلك  فإنّ  المعاصرة، 

والمضامين تكون منقضية الصلاحية ولم يعَُدْ استهلاكها ممكنًا، وإنّما هي تعود إلى 

ظرفٍ زمنيٍّ مضى وانقضى، ولم من الممكن إعادة صياغتها على المستوى المفهومي 

والمعنوي.

٤ ـ نقد ومناقشة رؤية نصر حامد أبو زيد

، وتاريخية  النص بشكلٍ عامٍّ لتاريخية  أبو زيد  إنّ تحليل وتقرير نصر حامد 

، قابلٌ للنقد والنقاش من جهاتٍ متعددةٍ، وفي ما  النصوص الدينية بشكلٍ خاصٍّ

يلي نشير باختصارٍ إلى أهم الإشكالات التي ترَدِ عليه، على الرغم من أنّ ما يذُكر لا 

يشُكِّل سوى جانبٍ من الأبحاث القابلة للنقاش؛ إذْ لا يتسّع حجم هذه المقالة إلى 

تناول جميع الإشكالات المطروحة في هذا الشأن.

أ ـ إنّ العمود الفقري لرأي نصر حامد أبو زيد حول النصوص الدينية يتمثلّ في 

الاعتقاد بأنّ هذه النصوص عبارةٌ عن منتجٍَ ثقافيٍّ، وعلى الرغم من منشئها الإلهي 

)))- المصدر أعلاه، ص 205 ـ 207.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 218

، وتتأثر بالحقائق التاريخية/ الاجتماعية لعصر نزول الوحي.  إلا أنهّا ذاتُ طابعٍَ بشريٍّ

ومن هنا يجب أنْ تقع موضوعًا للقراءة العلمية/ التاريخية، ولا يمكن بسط المعنى 

التاريخي والأصلي لهذه النصوص على جميع الأزمنة والعصور، بل إنّ المعنى الأصلي 

لهذه النصوص يقتصر على الواقع الثقافي والتاريخي لعصر النزول فقط، وفي ما يتعلق 

ببسط هذه النصوص وتعميمها على سائر العصور والمراحل التاريخية الأخرى، نحتاج 

إلى تأويلها مجازيًّا وإدراكها على مستوى المغزى والفحوى.

إنّ الضعف الأول في هذا التحليل يكمن في استعمال مصطلح المنتج الثقافي. 

والآخر  متطرفٌّ  أحدُهما  المصطلح،  لهذا  تقريرين  تقديم  الأدنى  الحد  في  يمكن 

معتدلٌ، ومراد نصر حامد أبو زيد من استعمال هذا المصطلح أقربُ إلى التقرير 

والعلاقة  الارتباط  تنُكر  التي  الآراء  إنّ جميع  المعتدل.  التقرير  إلى  منه  المتطرف 

ـ  العلاقة  هذه  إيجاد  في  البشري  التدخّل  وتصحّح  والمعنى،  اللفظ  بين  الذاتية 

سواءً من طريق الوضع التعييني أو من طريق غلبة الاستعمال والوضع التعيّني 

تأثيٌر  هناك  اللغة.  مفهوم  والاجتماعية في  الثقافية  الروابط  لحضور  قناةً  تفتح  ـ 

العناصر  للاحتياجات، والروابط البشرية، والعلاقات الاقتصادية والثقافية، وسائر 

الطبيعية في إثراء الألفاظ، وفي ثراء وفقر الاستعارات والتمثيلات، وطريقة استعمال 

اللغة، والوزن الإيجابي والسلبي للألفاظ، وما إلى ذلك من الشؤون اللغوية، وإنّ 

التغيّر الحادث عبر القرون والأعصار في دائرة هذا النوع من العلاقات الإنسانية 

والاجتماعية تؤُثرّ ـ بطبيعة الحال ـ في الحقائق الخارجية للغة، ومن هذه الناحية 

تلك  لتحولات  التاريخي  المسار  اللغة عبر  المتبلورة في  النصوص  إنّ  القول:  يمكن 

المجتمع.  في  السائدة  الاجتماعية  والعلاقات  بالثقافة  مباشرٍِ  بشكلٍ  تتأثرّ  اللغة 

طبقًا لهذا التقرير المعتدل لا يرتبط النص ارتباطاً مباشرًا مع الثقافة والتحولات 



219 نصر حامد أبو زيد وتاريخية القرآن الكريم

سيكون  الشكل  وبهذا  اللغة.  طريق  من  الارتباط  هذا  يحدث  وإنما  الاجتماعية، 

لتلك المجموعة من العناصر الثقافية والاجتماعية ـ التي تمكنت من التأثير على 

على  يعمل  متكلِّمٍ  أو  كاتبٍ  كلَّ  لأنّ  النص؛  في  والظهور  للحضور  مجالٌ  ـ  اللغة 

وإذا  له،  المقصود  الخطاب والمعنى  وأداةً لانتقال  اللغة بوصفها وسيلةً  توظيف 

كانت اللغة تعاني من بعض المحدوديات والمقتضيات والتبعات القيَميّة الخاصة، 

فإنّ هذه المحدوديات والاقتضاءات سوف تنعكس لا محالة على النصِّ أيضًا.

إنّ التفسير المفرطِ في تأثير الثقافة والأعراف الاجتماعية على النصوص يرى أنّ 

كلَّ نصٍّ ما هو إلا انعكاسٌ للعلاقات الثقافية والعقائد السائدة في العصر التاريخي 

لحدوث النص، وإنّ كاتب النص يجب أنْ يكون معتقدًا بهذه الأعراف ومتماهيًا 

ثقافيًّا لعصره.  أنْ يكون ثمرةً ونتاجًا  يعدو  النص لا  إن  ثقافة عصره، بحيث  مع 

يتضّح من تضاعيف كلمات نصر حامد أبو زيد أنهّ يميل إلى هذا الاتجاه المتطرفّ. 

من ذلك أنه يقول في بعض كتبه:

»الواقع إذًا هو الأصل ولا سبيل لإهداره، من الواقع تكوّن النص، ومن 

لغته وثقافته صيغت مفاهيمه، ومن خلال حركته بفعالية البشر تتجدد 

دلالته، فالواقع أوّلاً والواقع ثانيًا والواقع أخيراً«(1).

وقال في موضعٍ آخرَ:

للغة  انتمائها  بحكم  بشريّةً  نصوصًا  الدينيةُ  النصوصُ  كانت  »إذا 

دةٍ، وهي فترة تشكُّلها وإنتاجها، فهي  والثقافة في فترةٍ تاريخيةٍ محدَّ

النظام  عن  تنفكّ  لا  دلالتها  أنّ  بمعنى  تاريخيةٌ،  نصوصٌ  بالضرورة 

)))- المصدر أعلاه، ص 98.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 220

اللغة  تمثّل  الزاوية  هذه  من  منه.  جزءًا  تعُدُّ  الذي  الثقافي  اللغوي 

ومحيطها الثقافي مرجع التفسير والتأويل«(1).

وهكذا نلاحظ أنهّ، في هذا التقرير المتطرفّ لدور الثقافة والمجتمع في العلاقات 

المؤلف  من  المفهومي  والمحور  القانون  نقل  عن  الحديث  يتم  للنص،  المفهومية 

النص، وتصبح  التاريخية لعصر صدور  الثقافية/  الحقائق والواقعيات  والنص إلى 

دلالة النص تابع من متغير التحولات الثقافية والاجتماعية. وعلى حدّ تعبير نصر 

 . حامد فإنّ هذه الواقعية الثقافية والاجتماعية هي التي تبلور أول وآخر كلِّ نصٍّ

إنّ هذا التقرير المتطرفّ يفتقر إلى أيِّ دلالةٍ تبُّرره.

الإشكال الآخر في هذا التقرير أنهّ لم يبيّنْ ضابطةً لحدود تأثير العناصر التاريخية 

والثقافية. من ذلك على سبيل المثال أنّ نصر حامد أبو زيد يعمد إلى بعض العناصر 

الواردة في القرآن الكريم ـ من قبيل: السحر والحسد والربا والرق والجن والشيطان 

ـ بشكلٍ انتقائيٍّ، ويرى فيها انعكاسًا للعناصر والحقائق الثقافية لعصر نزول الوحي، 

في حين أنّ هناك عناصَر أخرى في دائرة معتقدات الناس في ذلك العصر، فلِمَ لم 

والرب  الله  قبيل:  من  مفاهيم  أن  مثلًا  ذلك  من  أيضًا؟  القبيل  هذا  من  يعدّها 

والعبادة والعبودية هي بدورها من الأمور التي كانت شائعة بين الناس في عصر 

النبي الأكرم صلى الله عليه وآله أيضًا. يكشف القرآن الكريم عن حقيقة أنّ سُكّان 

الحجاز والمشركين المعاصرين للنبي صلى الله عليه وآله كانوا يعتقدون بالله خالقًا 

مَاوَاتِ  السَّ خَلَقَ  مَنْ  سَألَْتَهُمْ  وَلَئنِْ  تعالى:  قوله  ذلك  ومن  والأرض،  للسماوات 

وَالأْرَْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ )2)، وإنما كانت مشكلتهم تكمن في الشرك في الربوبية. وعليه 

)))- المصدر أعلاه، ص 98).

)2)- لقمان: 25؛ الزمر: 8). وانظر أيضًا: العنكبوت: )6.



221 نصر حامد أبو زيد وتاريخية القرآن الكريم

فإنّ هؤلاء كانوا مؤمنين بأصل الربوبية وأنّ أمور العالم بأجمعها ابتداءً من الإنسان 

وصولًا إلى سائر الكائنات والظواهر المشهودة في الحياة تقع تحت قيمومة وربوبية 

يكونوا  الربوبية، ولم  والشرك في  الأرباب  بتعدد  بالقول  ابُتْلُوُا  قد  كانوا  وإن  الله، 

إنّ  القول:  يصحّ  وعليه هل  وتعالى.  سبحانه  الله  في  الربوبية  بانحصار  يعتقدون 

وجود مفاهيم من قبيل: الله بوصفه خالق الكون، ومقولة الربوبية والمربوبية في 

القرآن الكريم، ناشئةٌ عن انعكاس ثقافة عصر النزول على النص الديني، كما هو 

حال المفردات المتقدمة الأخرى، من قبيل: الجن والشيطان أيضًا؟!

ب ـ إن القول ببشرية وتاريخية الوحي ـ طبقًا للتقرير الذي يريده نصر حامد 

بعدم  على  والنقل  العقل  يشهد  واضحةٍ  كلاميةٍ  محاذيرَ  على  يشتمل  ـ  زيد  أبو 

صوابيّتها. ومن بين أهم المحاذير المترتبة على كلام نصر حامد أبو زيد لزوم تسللّ 

الأمور الباطلة والخاطئة إلى القرآن الكريم، في حين أنّ الله سبحانه وتعالى يقول في 

محكم كتابه الكريم: لاَ يَأتْيِهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ تنَْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ 

حَمِيدٍ )))، وبذلك ينزهّ ساحة القرآن صراحة من تسللّ جميع أنواع الباطل. يضُاف 

إلى ذلك أنّ العقل يحكم بأنّ صدور الكذب والباطل من ناحية الله مخالفٌ لحكمته.

المحذور الآخر هو أنّ الإصرار على القول بأنّ القرآن الكريم منتجٌَ ثقافيٌّ، وأنّ 

الواقعية الثقافية والاجتماعية هي أوّلُ وآخرُ النص الديني، لا ينسجم مع الاعتقاد 

زيد على  أبو  وإنّ نصر حامد  القرآني،  للوحي  اللفظي  قبل  السابق وما  بالوجود 

للقرآن،  أيَّ وجودٍ سابقٍ  ينُكر  للقرآن،  الإلهي  بالمنشأ  إيمانه واعتقاده  الرغم من 

ولا يؤمن بالمفهوم الاعتقادي القائل بأنّ القرآن الذي نزل وحيًا على النبي الأكرم 

)ص) ذو مراتبَ وجوديةٍ عليا وروحانيةٍ، وأنّ ما نزل على قلب النبي إنما هو نتيجة 

)))- فصّلت: 42.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 222

التنزل من تلك المراتب الوجودية. وفي ذلك يقول نصر حامد أبو زيد:

»إنّ النص [القرآني] في حقيقته وجوهره منتَجٌ ثقافيٌّ. والمقصود بذلك 

أنهّ تشكّل في الواقع والثقافة خلال فترة تزيد على العشرين عامًا. وإذا 

بوجودٍ  الإيمان  فإنّ  عليها،  ومُتَّفقًا  بديهيةً  تبدو  الحقيقة  هذه  كانت 

ويعكّر  البديهية  الحقيقة  ليطمس هذه  يعود  للنص  سابقٍ  ميتافيزيقيٍّ 

إمكانية الفهم العلمي لظاهرة النص. إنّ الإيمان بالمصدر الإلهي للنص، 

ومن ثمّ إمكانية أيِّ وجودٍ سابقٍ لوجوده العيني في الواقع والثقافة، أمرٌ 

لا يتعارض مع تحليل النص من خلال فهم الثقافة التي ينتمي إليها«(1).

هناك من الآيات القرآنية ما يكشف عن هذه الحقيقة صراحةً؛ إذْ يقول أنّ 

القرآن النازل له أصلٌ ومرتبةٌ وجوديةٌ عاليةٌ وساميةٌ، وهي من حيث الرتبة والمنزلة 

متقدمةٌ وسابقةٌ على القرآن الملفوظ والنازل بالتدريج، ومن ذلك قوله تعالى:

رُونَ * تنَْزِيلٌ مِنْ  هُ إِلاَّ الْمُطَهَّ ـ إنَِّهُ لَقُرآْنٌَ كَرِيمٌ * فِي كِتَابٍ مَكنُْونٍ * لاَ يَمسَُّ

.(2) رَبِّ الْعَالَمِيَن

.(3) ٍبلَْ هُوَ قُرآْنٌَ مَجِيدٌ * فِي لَوْحٍ مَحْفُوظ ـ

لَعَليٌِّ  لَدَيْنَا  الْكِتَابِ  أمُِّ  وَإنَِّهُ فِي  تعَْقِلوُنَ *  لَعَلَّكُمْ  عَرَبِي�ا  قُرآْنَاً  جَعَلْنَاهُ  إنَِّا  ـ 

.(4) ٌحَكِيم

)))- نصر حامد أبو زيد، معناي متن )مفهوم النص)، ص 68.

)2)- الواقعة: 78 ـ 80.

)))- البروج: )2 ـ 22.

)4)- الزخرف: ) ـ 4.



223 نصر حامد أبو زيد وتاريخية القرآن الكريم

المادة  نشأة  لكلٍّ وجودٍ في  أنّ  أيضًا  ثبت في محله  قد  العقلية  الناحية  ومن 

مراتبَ وجوديةً أعلى وأسمى في عالم المثال والعقل والوجود الأسمائي، ويتم التعبير 

عنها بتطابق عوالم الوجود. وطبقًا لهذا المبنى العقلي هناك للقرآن بدوره مراتبُ 

ووجوداتٌ أسمى وأعلى يمكن تصوُّرها، وهي التي تشكّل الحقائق المتعالية للقرآن 

النازل. وعلى كلِّ حالٍ فإنّ الادّعاء القائل بأنّ القرآن الكريم بأسره عبارةٌ عن منتجٍَ 

للأحداث والوقائع الثقافية والاجتماعية لعصر النزول وليس له أيُّ هويةٍ سابقةٍ، 

مخالفٌ لصريح العقل والنقل.

الدراسة  في  يتمثل  زيد  أبو  حامد  لنصر  الأصلي  المشروع  أنّ  إلى  أشرنا  ـ  ج 

اعترفنا  إذا  أننا  ذلك  من  ومراده  الدينية.  للنصوص  التاريخية  العلمية/  والقراءة 

ببشرية وتاريخية النص الديني نصل إلى هذا الاعتقاد القائل بأنّ المعنى الأصلي 

هنا  ومن  النزول؛  لعصر  والاجتماعية  الثقافية  الحقائق  إلى  يستند  الديني  للنص 

واللغوية لعصره.  الثقافية  الحقائق  إطار  تاريخيٌّ محصورٌ ضمن  له طابعٌ  يكون 

وعلى هذا الأساس فإننّا في العصر الراهن حيث نعيش حقائقَ ثقافةٍ واجتماعيةٍ 

مختلفةٍ عن عصر حدوث النص الديني، من الضروري أنْ نعمل على تطبيق النص 

الديني على حقائق الثقافية/ الاجتماعية لعصرنا، وبدلًا من الاكتفاء بالمعنى الأصلي 

والتاريخي للنص يجب أنْ نبحث عن مغزى النص، وأنْ نصل إلى هذا المغزى من 

خلال تأويل دلالات النص مجازيًّا. وقد صّرح نصر حامد أبو زيد بأنهّ قد اقتبس 

فكرة الفصل بين المعنى والمغزى عن إريك هيرش، من الصفحات الأولى من كتابه 

صحّة التفسير))).

وفي ما يتعلق بهذه المسألة هناك انتقادان يرَدِ أحدهما على تصويره وفهمه 

)))- نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص 7)2.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 224

لكلام إريك هيرش، ويرد الانتقاد الثاني على أصل مشروع الوصول إلى المغزى من 

طريق التأويل المجازي. والنقطة الأولى هي أنّ فصل نصر حامد أبو زيد بين المعنى 

والمغزى لا يتناسب أبدًا مع فصل هيرش بين المعنى))) وبين “المعنى من أجل” أو 

“المعنى بالنسبة إلى”)2). إنّ ما يتحدث عنه إريك هيرش تحت عنوان المعنى أو 

المعنى اللفظي)))، يتعيّن على محور قصد ونيّة المؤلف، وهو أمرٌ ثابتٌ وغيُر قابلٍ 

للتغيير، ولا يرتبط بأيِّ وشيجةٍ بالأمور الكامنة وراء قصد المؤلف، في حين أنهّ لا يتمّ 

في تصوّر نصر حامد أبو زيد لـ المعنى)4) أيُّ سهمٍ لقصد المؤلِّف، وهو يعمل ـ في 

نقطة نظرٍ مختلفةٍ ومغايرةٍ تمامَ المغايرة لما يراه إريك هيرش ـ على جعل المحورية 

للحقائق الاجتماعية والنسيج الثقافي وكذلك لفهم المعاصرين للنص. ولكي يتضح 

هذا الاختلاف نسترعي انتباه القارئ إلى تعريف نصر حامد أبو زيد لـ المعنى؛ إذْ 

يقول:

المعنى يمثل المفهوم المباشر لمنطوق النصوص الناتج عن تحليل بنيتها 

اللغوية في سياقها الثقافي، وهو المفهوم الذي يستنبطه المعاصرون للنص 

من منطوقه. وبعبارةٍ أخرى يمكن القول: إنّ المعنى يمثّل الدلالة التاريخية 

للنصوص في سياق تكوّنها وتشكلها(5).

إنّ المعنى من وجهة نظر إريك هيرش ثابتٌ وغيُر متحركٍّ؛ وذلك لكونه متعلقَ 

أبو  حامد  نصر  رؤية  في  وأما  النص،  وإيجاد  إبداع  لحظة  في  المؤلف  ونيّةِ  قصدِ 

(((-Meaning.

(2(- Significance.

(((- Verbal meaning.

(4(- Intention.

)5)- نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص 7)2.



225 نصر حامد أبو زيد وتاريخية القرآن الكريم

زيد فإنّ المعنى أمرٌ متحركٌ وغيُر ثابتٍ؛ لأنّ الدلالة المفهومية للنص قد ارتبطت 

بدلالاتٍ تبلورت وتشكّلت على أساس الحقائق الثقافية والاجتماعية. وعلى هذا 

الأساس فإنهّ مع تغيرُّ الأوضاع الثقافية والاجتماعية يتغيّر مدلول ومضمون هذه 

تمام  يختلف  هيرش  إريك  فهم  أنّ  الواضح  من  حالٍ  كلِّ  وعلى  أيضًا.  الدلالات 

الاختلاف عن فهم نصر حامد أبو زيد للمعنى.

الأمر الثاني: إن فهم نصر حامد أبو زيد لـ المغزى لا يتناسب بدوره مع فهم 

إريك هيرش  لـ “المعنى لـ” أو »بالنسبة إلى”؛ لأنّ هيرش يرى أنّ جميع الأمور التي 

للمؤلف  المراد  المعنى  النص  مفهوم  من  الفراغ  بعد  النص  معنى  بشأن  تتحقّق 

السابق،  نصه  من  الكاتب  موقف  تغيير  إلى  وصولًا  والتقييم  النقد  من  ابتداءً 

استنطاق  قبيل:  أمورًا من  أنّ  إلى”، كما  »بالنسبة  أو  لـ”  “المعنى  دائرة  تقع في 

لـ”  “المعنى  من  جزءًا  تمثل  بدورها  الجديد  الوضع  على  معناه  وتطبيق  النص 

ليس  فهو  زيد،  أبو  عند نصر حامد  المغزى  أو  الفحوى  وأما  إلى”.  “بالنسبة  أو 

شيئاً حول المعنى أو مقارنةَ نسبةٍ بين المعنى وأمرٍ من خارجه، بل المغزى هو 

الهدف والغاية من قراءة النص. يضطلع المفسّ والذي يعمل على تأويل النصّ 

بأمرين، وهما أوّلًا: كشف المعنى الذي هو العودة إلى الأصل والمعنى التاريخي 

للنص، والآخر: الوصول إلى المغزى الذي يمثلّ الهدف والغاية النهائية من قراءة 

النص. وخلافاً لـ إريك هيرش ـ الذي يرى “المعنى لـ” أو “بالنسبة إلى” مسبوقاً 

بـ “المعنى”، والذي يمكن بلوغه بعد الفراغ من تعيين المعنى ـ لا يذهب نصر 

الأمرين  بين هذين  أنّ  ويرى  والتأخر،  التقدّم  بهذا  الاعتقاد  إلى  زيد  أبو  حامد 

من  تبدأ  حركةٌ  المعنى  اكتشاف  حتى  أنهّ  يرى  بل  طرفين،  ذاتَ  جدليةً  علاقةً 

المغزى، حيث يقول في هذا الشأن:



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 226

يمثل اكتشاف الدلالة العودة والرجوع إلى الأصل، في حين يمثل الوصول 

التأويل  أن  ذلك  ومعنى  القراءة..  فعل  من  والغاية  الهدف  المغزى  إلى 

حركة  والمغزى،  الدلالة  بين  أو  والغاية  الأصل  بُعدي  بين  متكررة  حركة 

بندولية وليست حركة في اتجاه واحد. إنها حركة تبدأ من الواقع/ المغزى 

لاكتشاف دلالة النص/ الماضي، ثمّ تعود الدلالة لتأسيس المغزى وتعديل 

نقطة البداية، وبدون هذه الحركة البندولية بين المغزى والدلالة يتبدد 

التلوين.. ومن  التأويل لتقع في وهدة  القراءة عن أفق  كلاهما وتتباعد 

الضروري هنا التأكيد على أن المغزى الذي يمثل نقطة البدء في القراءة، 

مغزى افتراضي جنيني قابل للتعديل أو النفي أو الإثبات، طبقاً لما تنتجه 

القراءة من دلالة(1).

إنّ مشكلتنا مع المغزى المنشود لنصر حامد أبو زيد تكمن في أنهّ يؤدّي إلى 

أنْ يتوسّع في  أوّلًا يسمح للقارئ  الزئبقي والنسبي؛ وذلك لأنهّ  التفسير  نوعٍ من 

معنى النص، ويحرِّرهَ من الدلالة التاريخية المصوَّرة ضمن نطاق الحقائق الثقافية 

يقُْدم على تأويل  بأنْ  للقارئ  النص، وثانياً يسمح  واللغوية لعصر نزول وتكوين 

تلك الدلالات اللغوية القابلة للتوسعة والتأويل على أساس الحقائق والواقعيات 

الثقافية والاجتماعية لعصره، والحصول على قراءةٍ عصريةٍ للنص يطُلق عليها مصطلح 

اً بحسب القارئ وبحسب  مفهوم النص. وعليه فإن مفهوم النص يكون متحوِّلًا ومتغيرِّ

انتماءاته الثقافية والتاريخية، وكذلك بحسب تطوّر اللغة. في هذا التقرير عن المغزى 

المغزى  يعتبر من  ما  الديني  النص  أو إلى صاحب  الله  إلى  ننسب  أنْ  لنا  لا يمكن 

بالتعاطي  يتعلق  ما  ـ في  والقصد  المراد  إنّ  أو معيارٍ.  ميزانٍ  بأيِّ  النهائي  والمفهوم 

)))- المصدر أعلاه، ص 6)).



227 نصر حامد أبو زيد وتاريخية القرآن الكريم

المفهومي مع النص في الأجواء الدينية والإيمانية في الحد الأدنى ـ هو الوصول إلى 

مراد المتكلم بالكلام والنص الديني، في حين أنه طبقًا لتقرير نصر حامد أبو زيد، 

لا يكون المغزى سوى التطبيق التأويلي للنص على الحقائق الثقافية لعصر القراّء 

المتنوعين والمتعددين على مسح التحوّلات والتغيّرات التاريخية، وإنّ إصرار أبو زيد 

على وجوب التعاطي بين المغزى والمعنى وعدم ابتعاد التأويل الكاشف عن المغزى 

عن المعنى الأصلي والتاريخي، لا يحل مشكلة الانتساب، ولا يثبت ما هو السبب 

الذي يجعل مثل هذا المغزى قابلًا للانتساب إلى الله سبحانه وتعالى.

تأكيده  أبو زيد  ا في كلام نصر حامد  العجيبة والغريبة جدًّ ـ ومن الأمور  د 

على عدم الوجود الخارجي والحقيقي لأمورٍ من قبيل: السحر والجن والشياطين 

واعتبار  الكريم،  القرآن  صريح  في  ورد  مما  ذلك  إلى  وما  والتعويذات  والحسد 

هذه الأمور قد تسللت إلى القرآن الكريم بسبب اعتقاد الناس بها في عصر رسول 

الله ، ومن هنا يفُتي بأنّ جميع الآيات الدالة على هذه الأمور تنَدرج ضمن 

الإنسان  إلى  دلالةٍ  أيَّ  تحمل  ولا  الماضي،  إلى  وتنتمي  التاريخية  الشواهد  دائرة 

هذه  من  الاستفادة  يمكنه  ولا  المعتقدات،  هذه  عن  البعد  كل  المبتعد  المعاصر 

النصوص الدينية على مستوى المغزى والمفهوم حتى في إطار التأويل المجازي))).

إنّ هذا الكلام ضعيفٌ وغيُر وجيهٍ من الناحية المنطقية لسببين:

م أيَّ دليلٍ على عدم واقعية هذه الأمور، وإذا أراد  السبب الأول: أنه لا يقُدِّ

التجريبية والقول بالاتجاه الوضعي والاعتماد  النزعة  أنْ يستند إلى غلبة  شخصٌ 

على التجربة والإحساس في الإيمان والاعتقاد بوجود الكائنات والحقائق، فلن يكون 

عاجزاً عن إثبات هذه الأمور فحسب، بل سيعجز حتى عن إثبات جميع الكائنات 

)))- المصدر أعلاه، ص )20 ـ 207.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 228

ومطلق  الموت  بعد  والحياة  والنار  والجنة  والملائكة  الله  قبيل:  من  المادية  غير 

الغيب في قبال الشهادة، ولا يبقى أمامه سوى إنكارها وتخطئتها. هذا بالإضافة 

إلى أنّ الحسّ والتجربة والمعطيات العلمية المستندة إليها، لا تمتلك منطق الحصر، 

ولا تستطيع نفي أو إنكار الوجودات والروابط العينية الكامنة وراء التجربة. ومن 

المادية لا يمكن لها  التجريبية بين الظواهر  الروابط والعلاقات  هنا فإنّ اكتشاف 

أنْ تنفيَ تأثير العناصر غير المادية من قبيل: الدعاء والمعجزة والإرادة الإلهية في 

أحداث العالم المادي.

اعتقادُ جماعة من الأشخاص، ولا  أنهّ في الأساس لا  المنطقي الآخر  والإشكال 

تغييُر هذا الاعتقاد من قبل جماعة أخرى، يمكنه أن يكون معيارًا وملاكًا لإثبات 

الناس في  العيني لشيءٍ ما. فلا اعتقادُ  الواقعية والوجود  العيني أو نفي  الوجود 

عصٍر بالأمور غيرِ المحسوسة من قبيل: الجن أو الشياطين، يمثلّ شاهدًا على واقعية 

هذه الأمور، ولا إنكارُ شريحةٍ واسعةٍ من المتحضرّين الغربيين لهذه الأمور يشكّل 

دليلًا منطقيًّا على عدم واقعية هذه الكائنات. وعليه فمن العجيب والمستغربَ أنْ 

يبُادر نصر حامد أبو زيد إلى الحكم بضرسٍ قاطعٍ وبشكلٍ غيرِ منطقيٍّ ـ مع وجود 

كل هذه الآيات القرآنية والأحاديث النبوية وغير النبوية ـ إلى إنكار وجود هذه 

الأمور! وكأنه يغفل عن هذه الحقيقة وهي أنّ المجتمع المشرك في شبه الجزيرة 

العربية قبل عصر نزول القرآن كان مسبوقاً بحضور الأديان التوحيدية الإبراهيمية، 

أشار  والتوحيدية. كما  الإلهية  التعاليم  إلى  وأنّ بعض معتقداتهم تعود جذورها 

الكثيرون إلى أن المفاهيم المحورية من قبيل: الله والنبي والقيامة والجنة والجحيم 

والوحي  والإيمان  والإسلام  والكفر  والكرامة  والتقوى  والشفاعة  والجن  والملك 

والغيب والدنيا والآخرة ويوم الحساب، وبعض مصطلحات الفقه الإسلامي، كانت 



229 نصر حامد أبو زيد وتاريخية القرآن الكريم

معروفةً ومعهودةً بالنسبة إلى العرب في عصر نزول الوحي)))، ولا يكمن هذا الأمر 

في تأثرّ القرآن بثقافة عصره، وإنما يعود سبب ذلك إلى تجذّر الأديان التوحيدية 

في تلك المناطق، وإلى أنّ القرآن إنما نزل بوصفه استمرارًا لنبوات سائر الأنبياء في 

الأديان التوحيدية.

هـ ـ قدّم نصر حامد أبو زيد في بعض عباراته تصويراً خاطئاً عن نتائج الاعتقاد 

بألوهية النص الديني وغير بشريته. من ذلك ـ على سبيل المثال ـ قوله:

إنّ القول بإلهية النصوص والإصرار على طبيعتها الإلهية تلك، يستلزم 

أنّ البشر عاجزون بمناهجهم عن فهمها ما لم تتدخّل العناية الإلهية بوهب 

يقوله  ما  بالضبط  وهذا  الفهم،  من  تمكّنهم  خاصةً  طاقاتٍ  البشر  بعض 

المتصوّفة. وهكذا تتحول النصوص الدينية إلى نصوصٍ مستغلِقةٍ على فهم 

الإنسان العادي... وهكذا يبدو وكأنّ الله يكلم نفسه ويناجي ذاته، وتنتفي 

عن النصوص الدينية صفات الرسالة والبلاغ والهداية والنور(2).

البارزين من المسلمين،  العرفاء والعلماء  لا يخفى على المطلّعين على أبحاث 

أنهم ـ من خلال قولهم بإلهية القرآن واشتماله على هويةٍ متعاليةٍ سابقةٍ، وتنَزُّل 

الحقيقة القرآنية من المراتب الوجودية العالية واشتماله على بطونٍ ـ لا يذهبون 

إلى القول بأنهّ كتابٌ مغلقٌَ ولا يمكن لعامة الناس أنْ يفهموا ظواهر القرآن. إنما 

الباطنية  الحقائق  بلوغ  من  العاديين  الناس  تمكّن  عدم  عليه هو  يؤكدون  الذي 

من  وهو  ـ  الطباطبائي  العلامة  أن  ذلك  من  القرآن.  لحقيقة  الفوقانية  والمراتب 

البشر  مع  التماهي  في  )الوحي  قوم  با  وهملساني  بشر  با  همزباني  در  وحي  جليلي،  الله  هداية  سيد   -(((

فارسي). )مصدر  ش.  هـ   ((7(  ،42 ص   ،2( العدد:  كيان،  مجلة  لغتهم)،  واستعمال 

)2)- نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص 79).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 230

فهم  إمكان  يقول حول  ـ  الكريم  للقرآن  باطنيةٍ  بوجود حقائقَ  القائلين  العرفاء 

القرآن من قبل عامة الناس:

ـ إن القرآن مما يناله الفهم العادي(1).

الناس ويكلمهم ببيان يقرب  ـ إن القرآن يذكر صراحة أنه إنما يخاطب 

من أفق عقولهم(2).

وفي الختام لا بدّ من التذكير بأنّ تقرير نصر حامد أبو زيد ليس هو التقرير 

الوحيد الممكن لبيان تاريخية النص، ولا ما قيل في مقام نقد كلامه هو النقد الأوحد 

الانتقادات  بعض  ذكر  عن  الإعراض  آثرنا  وقد  نظريته.  على  إيراده  يمكن  الذي 

الأخرى بشأن تحليل نصر حامد أبو زيد لتاريخية القرآن الكريم رعايةً للاختصار، 

قون بهذا المقال المختصر. على أمل أنْ ينتفع المحقِّ

النتيجة

ليس هناك نصٌّ يولد في الفراغ، وعليه فإن أيَّ نصٍّ تكون له ـ بطبيعة الحال 

ـ نظرةٌ مباشرةٌ أو غير مباشرةٌ على الحقائق الثقافية والاجتماعية لعصره. إنّ تأثير 

الحقائق الثقافية لعصر ظهور النص على محتوى الأثر ممكنٌ سواءً بواسطة اللغة 

وحضور بعض العناصر الثقافية في نسيج اللغة، أو بواسطة تأثرّ عقائد وتوجهات 

المؤلف بالمقتضيات الثقافية والاجتماعية لعصره.

وفي ما يتعلقّ بالنص الوحياني توجد هذه المسألةُ أيضًا، حيث ينُظر من بعض 

)))- السيد محمد حسين الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، ج 5، ص 20، نشر جامعة المدرسين في الحوزة 

العلمية بقم، قم المقدسة، 0)4) هـ.

)2)- المصدر أعلاه، ج )، ص 292.



231 نصر حامد أبو زيد وتاريخية القرآن الكريم

الوجوه إلى الأحداث والحقائق الثقافية/ الاجتماعية لعصر النزول؛ لأنها إنما نزلت 

لغرض الهداية والإرشاد والتربية الإلهية للمخاطبَين. إذا لا يمكن للنص أن يحاور 

المخاطبَين بعيدًا عن المسائل والمواقف الثقافية والاجتماعية ومع ذلك يكون هادياً 

يتحول  بحيث  ليس  النزول  لعصر  العينية  بالمسائل  الاهتمام  هذا  أنّ  بيد  لهم. 

، بحيث يكون أوّلًا حبيس مقتضيات  القرآن الكريم إلى منتجٍَ ثقافيٍّ أو نصٍّ تاريخيٍّ

ذلك العصر والتاريخ، ولا يكون قابلًا للتطبيق على العصور الأخرى، وثانياً تتسلل 

المضامين الباطلة والخاطئة المنبثقة عن الجهل والتخلف الثقافي لذلك العصر إلى 

النص والجوهر الروحاني للقرآن الكريم.

لقد ذهب نصر حامد أبو زيد ـ من خلال تقديمه تحليلًا خاطئاً عن تاريخية النص 

القرآني ـ إلى القول من الناحية العملية بأنّ القرآن الكريم منتجٌَ ثقافيٌّ لعصر النزول، ويرتب 

عليه المحذورينْ المذكورَينْ آنفًا، وهو ما عملنا على نقده ومناقشته في هذه المقالة.

إنّ القرآن الكريم على الرغم من اهتمامه بمسائل وأحداث عصر النزول لم يكن 

متأثِّراً أو منفعلًا بالعناصر الباطلة لذلك العصر على المستوى الاجتماعي والثقافي 

أبدًا، بل لقد اتخذ بإزائها موقف الفاعلِ غيرِ المنفعل، وسعى إلى إماتة المضامين 

الباطلة وإحياء المضامين الصحيحة والحقّة منها.

المصادر

پژوهشگاه  قم:  الهرمنيطيقا،  إلى  مدخل  هرمنيوتيك  بر  درآمدي  هـ ش،    ((86 أحمد  واعظي،   .(

فرهنگ وانديشه اسلامي، ط 5. 

الدين  بهاء  الفارسية:  اللغة  إلى  ترجمه  والدين،  العلم  ودين  علم  ش،  هـ   ((62 إيان،  باربور،   .2

خرمشاهي، طهران: مركز نشر دانشگاهي.

). الطباطبائي، السيد محمد حسين، 0)4) هـ، الميزان في تفسير القرآن، ج 5، قم: نشر جامعة المدرسين 

في الحوزة العلمية بقم.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 232

4. جليلي، سيد هداية الله، )7)) هـ ش،  وحي در همزباني با بشر وهم لساني با قوم الوحي في 

التماهي مع البشر واستعمال لغتهم، مجلة كيان، العدد: )2. مصدر فارسي.

5. فارد، غولن، 84)) هـ ش، پست مدرنيسم ما بعد الحداثة، ترجمه إلى اللغة الفارسية: علي مرشدي 

زاده، طهران: نشر قصيده سرا. 

6. أبو زيد، نصر حامد، 80)) هـ ش، معناي متن: پژوهشي در علوم قرآن مفهوم النص: دراسة في علوم 

القرآن، ترجمه إلى اللغة الفارسية: مرتضى كريمي نيا، طهران، طرح نو. 

7. أبو زيد، نصر حامد، 994) م، مفهوم النص، بيروت: المركز الثقافي العربي، ط 2.

8. أبو زيد، نصر حامد، 992) م، نقد الخطاب الديني، القاهرة: سينا للنشر، 

9. Gdamer Hans, Truth and Method, Caontinuum, P. (02.

(0. Gorndin Jean, (999, Introduction to Philosophical Hermeneutics, Yale 

University press.

((. Osborne Grant, (99(, �e Hermeneutical Spiral, Intervasity Press.

 



ماهیة الوحي والقرآن الکریم)))

 عبد الله نصري)))

ص 
ّ

 ملخ

الباحث المصري نصر حامد أبو زيد تبنّى في أواخر حياته رؤيةً تختلف عمّ 

كان يتبنّاه سابقًا حول الوحي والقرآن الكريم، وفي هذا السياق أكّد على أنّ القرآن 

ليس كلامًا لله تعالى، وإنّا هو كلامٌ صدر من لسان النبي محمّد صلى الله عليه 

وآله وهو غيُر مصونٍ من الخطأ، حيث تضمّن إجاباتٍ عن الأسئلة والاستفسارات 

التي كانت متداولةً بين الناس في تلك الحقبة من الزمن. 

وآله  عليه  الله  النبي صلى  لسان  أقوالٍ على  مجردُّ  برأيه  الكريم  القرآن  إذًا، 

)))- المصدر

ا: دراسةٌ نقديةٌ حول آخر رأي تبنّاه نصر حامد أبو زيد بخصوص الوحي والقرآن«،  »القرآن خطابٌ وليس نصًّ

مجلة »نقد ونظر« الفصلية المعنية بالبحوث الفلسفية واللاهوتية - السنة الثامنة عشرة -العدد الثاني- 2013م، 

ترجمة: أسعد مندي الكعبي

Nagd va Nazar: The quarterly Journal of philosophy & theology .Vol. 18 No. 2, summer 2013

)))- أستاذٌ في جامعة العلامة الطباطبائي. 

 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 234

بهدف مواجهة عرب الجاهلية، لذا فالنصّ القرآني هو عبارةٌ عن روايةٍ بادر راويها 

دًا ومنسجمًا، بل يتضمّن مجموعةً  ا موحَّ إلى تفسيرها وبيان دلالاتها؛ وهو ليس نصًّ

من الأقوال. 

بين  الجدلية  للعلاقة  ثمرةٍ  سوى  ليس  النظرية  هذه  بحسب  الكريم  القرآن 

النبي صلى الله عليه وآله وشتىّ الأحداث الاجتماعية التي واجهها، وفيه تساؤلاتٌ 

وإجاباتٌ تمّ تداولها بينه وبين أعراب الجاهلية؛ فمجمل هذه الأمور كان لها دورٌ 

في ظهوره على هيئته المعهودة. 

وقال أنهّ بما أنّ نظرية النصّ اللغوي تؤكّد على تأثير الظروف العامّة في عملية 

البيان، فلا بدّ عندئذٍ من الإذعان إلى أنّ النبي بادر إلى استبدال بعض المواضيع 

بأخرى وتغيير آرائه على مرّ الزمان، من خلال صَقْلها وتشديبها من شتىّ النواحي. 

القرآن برأيه عبارةٌ عن نصٍّ متناثرٍ يمكن تبرير الاختلافات الكائنة فيه وإزالة 

الظروف  مع  تناسبًا  يذُكر  ما  عادةً  كلامٍ  كلّ  لأنّ  أحكامه،  في  المشهود  التضادّ 

والمقتضيات البيئية ويوجّه لفئةٍ اجتماعيةٍ خاصّةٍ. 

ا معتمدًا  الجدير بالذكر هنا أنّ القرآن وفق هذه النظرية لا يمكن اعتباره نصًّ

في التقنين، لذا ليس من شأنه طرح مجموعةٍ من الأحكام الثابتة. 

إطارٍ  زيد في  أبو  نظرية نصر حامد  بيان  إلى  المقالة  الباحث في هذه  تطرقّ 

، حيث ذكر الأسباب التي دعته إلى تبنّيها وأهمّ نقاط ضعفها.  تحليليٍّ نقديٍّ



     مقدّمة 

مرحلتين  في  تبلورت  القرآني  الوحي  صعيد  على  زيد  أبو  حامد  نصر  نظرية 

أساسيتين كما يلي: 

المرحلة الأولى: الفترة التي دوّن فيها كتابا مفهوم النصّ: دراسة في علوم القرآن 

ونقد الخطاب الديني، وحينها صدرت فتوًى بتكفيره ثمّ نفُي إلى هولندا. 

المرحلة الثانية: الحوارات التي دارت بينه وبين الصحفية هلال سيزجين في عام 

2007م والتي طبُعت بعد عامٍ في كتابٍ مستقلٍّ باللغة الألمانية. 

في السنة الأخيرة من حياته، أي في عام 2010م جمع آراءَه ضمن كتابٍ مستقلٍّ 

نشره تحت عنوان التجديد والتحريم والتأويل بين المعرفة العلمية والخوف من 

التكفير، وفي العهد الأوّل من حياته الفكرية اعتبر الوحي إلهامًا ربانيًّا عارياً من كلّ 

، والنبي بدوره لـمّ يتلقّى معانيه من جبرائيل يقوم بصياغتها في إطارٍ  طابعٍ لغويٍّ

ثقافيًّا  ا  الكريم نصًّ القرآن  اعتبر  المرحلة من حياته  أبو زيد خلال هذه   (((. لغويٍّ

يتأثرّ به ويؤثرّ عليه، لذلك انعكست فيه بعض  ارتباطٌ جدليٌّ بالواقع بحيث  له 

معتقدات عرب الجاهلية مثل الجنّ والشيطان والسحر.))) 

وفي المرحلة الثانية من حياته الفكرية تبنّى رأياً جديدًا حول الوحي والقرآن 

الكريم، وهو محور البحث في هذه المقالة. 

)))- نصر حامد أبو زيد، معناي متن )باللغة الفارسية(، ترجمه إلى الفارسية مرتضى كريمي نيا، إيران، طهران، 

منشورات طرح نو، 2001م، ص 520. 

)))- نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، لبنان، بيروت، المركز الثقافي العربي، 1996م، ص 213. 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 236

إنكار كلام الله تعالى 

حياته  أواخر  في  للجدل  مثيراً  رأياً  تبنّى  زيد  أبو  حامد  المصري نصر  الباحث 

بادّعاء أنّ القرآن الكريم ليس كلام الله تعالى، حيث طرح هذه الفكرة ضمن أقوالٍ 

عديدةٍ منها: »حتىّ جبرئيل باعتباره رسولًا لم ينطق باللغة العربية، ويدل القرآن 

على أنّ ما جاء به مجردّ إلهامٍ وليس وحيًا لغويًّا«.))) هذا الكلام يدلّ على أنّ النبي 

قد استعرض للناس إلهاماته وتجاربه الروحية في إطار ألفاظٍ عربيةٍ. 

وأنكر في موضعٍ آخرَ الطابع اللغوي للوحي قائلًا: »نستدلّ من السنّة أنّ ما 

تلقّاه محمّدصلى الله عليه وآلهليس إلهامًا لغويًّا، وإنّما مجردّ وحيٍ أو إلهامٍ«.)2) 

إذًا، نستشفّ ممّا ذكر أنهّ تنزلّ بمكانة الوحي إلى مستوى الإلهامات والتجارب 

الشخصية، وفي سياقٍ مشابهٍ اعتبر القرآن الكريم نتيجةً للوحي وليس وحياً بحدّ 

ذاته، حيث قال: 

»أعتقد أننّا لو اعتبرنا القرآن نتيجةً للوحي وليس كلاماً لله، فنحن بهذا الرأي لا نقلّل 

  (((.»من شأن الوحي ولا نبوّة محمّد

كما أكّد على أنّ القرآن الكريم مجردُ خطابٍ وجّهه النبي صلى الله عليه وآله 

لمخاطبيه، وقال في هذا الصدد: 

لفئةٍ خاصّةٍ طوال  القرآن هو حاصلُ خطابٍ موجّه  بأنّ  »أؤكّد لكم 

)))- نصر حامد أبو زيد، محمد وآيات خدا: قرآن و آينده اسلام )باللغة الفارسية)، تحقيق هلال سيزجين، 

علم، 4)20م، ص 76.  الفارسية فريده فرنود فر، إيران، طهران، منشورات  ترجمه إلى 

)2)- المصدر السابق، ص 74. 

)))- المصدر السابق، ص 77. 



237 ماهية الوحي والقرآن الكريم

عن  وأجاب  المعيشية  أوضاعهم  إلى  مرارًا  أشار  حيث  متماديةٍ،  سنواتٍ 

تساؤلاتهم وردّ على اعتراضاتهم«.(1) 

علماء الكلام والعقائد المسلمون كانوا عرضةً للنقد من قِبله أيضًا، فقد اعترض 

كذلك،  ليس  أنهّ  وادّعى  تعالى،)2)  الله  كلام  الكريم  القرآن  بكون  اعتقادهم  على 

بل هو مجردّ انعكاسٌ لكلام الله. وفي هذا المضمار خلط بين كلام الله التكويني 

والتشريعي، فذكر في باكورة بحثه الآيتين التاليتين: 

هُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أبَْحُرٍ مَا  اَ فِي الأْرَْضِ مِنْ شَجَرةٍَ أقَْلَامٌ وَالْبَحْرُ يَمدُُّ - وَلَوْ أنَمَّ

 (3). ٌنفَِدَتْ كَلِمَاتُ اللَّهِ إنَِّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيم

-  قُلْ لَوْ كاَنَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَاتِ رَبيِّ لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أنَْ تنَْفَدَ كَلِمَاتُ رَبيِّ 

 (4). وَلَوْ جِئْنَا بِمثِْلِهِ مَدَدًا

ثمّ تطرقّ إلى تحليلهما قائلًا: 

الله لا يقتصر على القرآن، فهو كلامٌ لا  »كلا الآيتين تصّرح بأنّ كلام 

يتوقّف عند هذا الكتاب، إذ من الممكن نسخه خلال ساعاتٍ أو أيامٍ دون 

الحاجة إلى بحرٍ من الحبر«.(5) 

هذا الكلام يدلّ بوضوحٍ على أنهّ خلط بين الكلام التكويني لله تعالى والمتمثلّ 

)))- المصدر السابق، ص 84. 

)2)- المصدر السابق، ص 29). 

)))- سورة لقمان، الآية 27. 

)4)- سورة الكهف، الآية 09). 

تحقيق هلال سيزجين،  الفارسية)،  )باللغة  اسلام  وآينده  قرآن  وآيات خدا:  محمد  زيد،  أبو  )5)- نصر حامد 

 .7( علم، 4)20م، ص  منشورات  إيران، طهران،  فر،  فرنود  فريده  الفارسية  إلى  ترجمه 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 238

في كائنات عالم الخلقة، وبين كلامه اللغوي وتصوّر أنّ الآيتين تتحدّثان أيضًا عن 

الكلام التشريعي. 

وفي حواره مع أكبر كنجي أعلن بصراحةٍ أنّ القرآن هو كلام النبي وليس كلام 

الله، حيث ادّعى أنهّ عبارةٌ عن إخبارٍ لتجربته مع الله، لذلك قال: 

لي  بالنسبة  ولكنّه  المؤمنين،  لدى  مقدّسٌ  الكتاب  هذا  ورق  »حتّى 

لم  فأنا  تدوينه؛  في  الناس  من  عددٌ  ساهم  كتابٍ  مجردّ  باحثًا  باعتباري 

أجد ما يدلّ على تلقّي محمد صلى الله عليه وآله أيّة كلمةٍ من الله، وأنا 

بصفتي مسلماً لا أجد سوى أخبارٍ جاء بها محمّد بخصوص تجربته مع 

الله، لذا بإمكاننا إقناع المسلمين بأنهّ كتاب محمّدٍ، فهو كلامٌ بشريٌّ على 

غرار كلامنا. لقد ادّعى أنهّ تلقّى الوحي من الله ونحن بدورنا آمنّا به، 

 (1).» لكن ليس بين أيدنا سوى كلامه؛ لذا ما لدينا اليوم هو نتاجٌ بشريٌّ

وأضاف في هذا السياق قائلًا: 

لم  الحالة  ففي هذه  الدقيق  الظاهر  لله بمعناه  كلامٌ  القرآن  أنّ  »لو 

يبادر محمّد إلى فعل أيِّ شيءٍ يذكر«(2). 

أي أنهّ لو كان يتلقّى كلام الله ويبلغّه للناس فقط، فهو لم ينجز عملًا جبارًا، 

وباعتباره مخاطبًَا في كلام الله فقد كان دخيلًا في الوحي من نواحٍ عديدةٍ وهذا 

الأمر وازعٌ لتغيير تصوّرنا في ما يخصّ مدلول كلام الله.  وفي آخر تأليفٍ له وصف 

)))- للاطلّاع أكثر، راجع الموقع الإلكتروني التالي: 

http//:zamaaneh.com/idea/07/20(0/post.752_html 

تحقيق هلال سيزجين،  الفارسية)،  )باللغة  اسلام  وآينده  قرآن  وآيات خدا:  محمد  زيد،  أبو  )2)- نصر حامد 

 .74 علم، 4)20م، ص  منشورات  إيران، طهران،  فر،  فرنود  فريده  الفارسية  إلى  ترجمه 



239 ماهية الوحي والقرآن الكريم

الوحي بأنهّ تجربةٌ أحد طرفيها الله تعالى والطرف الآخر النبي محمّد صلى الله 

، وقال في هذا السياق:  عليه وآله على ضوء ارتباطٍ عموديٍّ

»هذا الارتباط تحقّق مرارًا طوال عشرين عامًا ونيّفًا، وتمخّضت عنه 

من  مجموعةٍ  هيئة  على  طرحت  التي  اللغوية  العبارات  من  مجموعةٌ 
الآيات القصيرة«.(1)

 وفي الحين ذاته أكّد على وجود عناصَر أساسيةٍ تتقوّم بالبنية العمودية لعملية 

الوحي، والمسائل التي أشرنا إليها تحكي عن مقصوده من العناصر الأساسية التي 

أشار إليها في هذا الكلام، لذا لا يمكن للباحث الاكتفاء بما ذكُر من إشاراتٍ على هذا 

العلمية والخوف  المعرفة  التجديد والتحريم والتأويل بين  الصعيد في كتاب 

من التكفير في ما لو أراد بيان حقيقة الوحي من وجهة نظر هذا المفكّر المصري؛ 

والجدير بالذكر هنا أنّ آخر رأيٍ له بهذا الخصوص طرحه في كتاب محمّد وآيات 

الله: القرآن ومستقبل الإسلام. 

القرآن كتابٌ روائيٌّ 

نصر حامد أبو زيد وصف القرآن الكريم والأحاديث بالنصوص الروائية، وهو 

طبعًا لا يقصد من الرواية هنا السد القصصي الذي يتمخّض عن تصوّر كاتبه، وإنّما 

حًا وجهة نظره هذه:  قال ما يلي موضِّ

»الرواية هنا تعني نقل حدثٍ شهده الراوي، والمروي ليس فيه أيّة 
وثاقةٍ سنديةٍ، وإنّما هو مجردّ انعكاسٍ لتجربةٍ أو خبرٍ شهدهما الراوي«.(2) 

)))- المصدر السابق، ص 0)). 

)2)- المصدر السابق، ص 8). 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 240

لا شكّ في أنّ رواية الأحداث تعُدّ جزءًا من حياة كلّ إنسانٍ، وفي هذا المجال 

في  شهدها  قضيةٍ  رواية  يكرّر  حينما  الإنسان  أنّ  على  المصري  الباحث  هذا  أكّد 

حياته فهو لا يسدها دائماً بذات الأحداث، ففي كلّ مرةٍّ تطرأ تغييراتٌ قليلةٌ على 

ما ينقله، والإنسان البالغ من العمر 65 عامًا عندما يتحدّث عمّا جرى في طفولته 

فهو في الواقع ليس ذلك الطفل الذي يروي تجربته، وإنّما نفسه المعاصرة هي التي 

تحكي تجربتها وتفسّها من جديدٍ.)))  أبو زيد أكّد مرارًا على أنّ الإنسان لـماّ يروي 

حادثةً فهو غير قادرٍ على ذكر التفاصيل بحذافيرها، بل في كلّ مرةٍ يرويها بشكلٍ 

مغايرٍ إلى حدٍّ ما ويفسّها من جديدٍ؛ لذلك قال:

 »نقل روايةٍ لا يعني ذكر حدثٍ محرفٍّ أو نقل كلامٍ من صياغة ذهن 

الراوي، كما لا يعني أنّ ما حدث قد روي بدقّةٍ من جميع جوانبه؛ وما 

ذكرنا هنا عبارةٌ عن قواعدَ متعارفةٍ طوال عهودٍ مديدةٍ في علوم الآداب 

أنوّه هنا على سريانها في مجال الأحاديث،  أنّ  الحديث، وأوّد  والتأريخ 

وطبعاً في مجال القرآن أيضًا«.(2) 

إذًا، استنادًا إلى ما ذكر لا يمكن اعتبار القرآن الكريم كلامًا لله عزّ وجلّ لكونه 

من صياغة ذهن النبي محمّد صلى الله عليه وآله باعتباره راوياً له، فهو برأي أبو 

زيد روى تجاربه الشخصية وفسّها من جديدٍ، ومن هذا المنطلق تتجردّ الأخبار 

المروية من وثاقتها السندية. الجدير بالذكر هنا أنهّ لم يستثِن حتىّ القرآن الكريم 

من هذه القاعدة، أي أنهّ جردّ وحي السماء من وثاقته باعتبار أنّ النبي محمّد 

صلى الله عليه وآله لم ينقله إلى الناس بدقةٍّ، وإنّما بادر إلى نقل تجربته الشخصية 

في الوحي بحيث لا يمكن ادّعاء أنّ ما رواه ذات الوحي الذي تلقّاه من الله تعالى. 

)))- المصدر السابق، ص 8). 

)2)- المصدر السابق، ص 9- 8). 



241 ماهية الوحي والقرآن الكريم

ينقل  لم  وآله  عليه  الله  النبي محمّد صلى  أنّ  بوضوحٍ على  يدلّ  الكلام  هذا 

الكلام  أنّ نقل  ادّعائه  تبنّاه في  الروحية والاجتماعية بدقةٍّ، ويرَدِ على ما  تجاربه 

يعني  لا  التغيير  هذا  لكنّ  المروي،  الحدث  على  بسيطٍ  تغييرٍ  طروء  عن  يسُفر 

تحريف الرواية عن حقيقتها؛ فهذا الادّعاء قد يصدق على النصوص البشرية فقط، 

أي أنّ الإنسان لو روى حدثاً بغير دقةٍّ ربّما لا يحدث خللٌ ولا تحريفٌ في روايته، 

إلا أنّ عدم نقل وحي السماء بدقةٍّ ليس كذلك، لذا لو تنزلّنا بالوحي إلى مستوى 

التجارب والإلهامات البشرية التي هي عرضةٌ للتغيير، فهذا يعني المساس بالوحي 

وعدم اعتباره مصوناً من التحريف. 

نفي حجّية القرآن الكريم 

عدم حجّية الوحي والقرآن الكريم هي من جملة المسائل التي طرحها نصر 

متقوّمةً  الوحي  حجّية  كون  في  ريب  ولا  الفكرية،  منظومته  في  زيد  أبو  حامد 

يؤمن  فهو  النصوص  أحد  بقدسية  اعتقادٌ  لديه  الذي  الإنسانٍ  فإنّ  لذا  بالإيمان، 

بحجّيته؛ والحقيقة أنّ حجّية النصّ القرآني لها ارتباطٌ باعتقاد المسلمين فحسب، 

لذا فهو ليس بحجّةٍ بالنسبة إلى لغيرهم. 

وممّا قاله في حواره مع أكبر كنجي ما يلي:

 »النصّ بحدّ ذاته ليس بحجّةٍ، فالحجّية هي ثمرةٌ لواقع العلاقة بينكم 

وبين النصّ، وأنا بدوري أسمّيها حجّيةً ارتباطيةً. النصّ ليس بحجّةٍ بالنسبة 

إلى من لا يؤمن به، وهي اعتبارٌ يجعله الإنسان للنصّ، لذا فهو يكتسب 

حجّيته من مفسرّه«.(1) 

)))- للاطلّاع أكثر، راجع الموقع الإلكتروني التالي: 

http//:zamaaneh.com/idea/07/20(0/post.752_html



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 242

تجدر الإشارة هنا إلى أنّ هذا المفكّر المصري لا يرتضي بالوثاقة التأريخية للقرآن 

الكريم، لذلك قال:

الأساس  النصّ، وعلى هذا  إلى  الوثاقة  يضُفون  الذين  »المتشرّعة هم 

فالمسلمون والذين جمعوا النصّ القرآني هم فقط يعتقدون بوثاقته.» 

المستشرق تسيدال))) في كتاب مصادر القرآن)2) وعددٌ من المستشرقين الآخرين، 

النبوية،  البعثة  قبل  موجودةً  كانت  القرآنية  المضامين  بعض  أنّ  إثبات  حاولوا 

زيد،  أبو  حامد  إلى نصر  بالنسبة  الحال  هو  وكذا  الإنجيل؛  من  مقتبسٌ  وبعضها 

القديمة  المصادر  تأثير  على  أكّد  ثقافيًّا  نتاجًا  القرآن  بكون  اعتقاده  منطلق  فمن 

عليه، وهو ما أشار إليه ضمن حواره مع أكبر كنجي والذي فنّد فيه حجّية كتاب 

تقصّد  الله  أنّ  ادّعى  النصّ  مفهوم  كتاب  أنهّ في  ولو  ووثاقته؛  المقدّس  المسلمين 

بلورة بعض تقاليد أعراب الجاهلية في القرآن الكريم، ففي أواخر حياته قال بما أنّ 

هذا الكتاب عبارةٌ عن نصٍّ لغويٍّ من صياغة النبي محمّد ص، ونظراً لكون علمه 

منبثقًا من ثقافة عصره، فالقرآن هو ثمرةٌ لعلومه وتعامله مع مخاطبَيه، حيث قال:

التي  المعتقدات  من  الكثير  يتضمّن  ثقافيٍّ  نتاجٍ  عن  عبارةٌ  »القرآن   

كانت سائدةً قبل الإسلام، وحتّى نجد فيه بعض مضامين الإنجيل؛ وهذه 

القرآن بأسره  الثقافية تعدّ في غاية الأهمية. المؤمنون يعتبرون  الخلفية 

وحيًا بينما الباحثون لا يعتقدون بذلك، حيث نلمس فيه بصمات الثقافة 

التي سبقت ظهور الإسلام ونجد فيه علاماتٍ تدل على تأثرّه بالأساطير 

القديمة مثل قصّة ملكة سبأ والإسكندر، فهذه القضايا تجسّد ميثولوجيا 

(((- Tisdall.
(2(- Sources of Quran.



243 ماهية الوحي والقرآن الكريم

أنّ  نلاحظ  مثلًا  اللغوي،  وتعكس طبيعة خطابهم  الإسلام  قبل  ما  عرب 

الآيات المكّية عندما تتحدّث عن موسى وعيسى لا نلاحظ فيها تفاصيلَ 

دقيقةً؛ لذلك لم يسأل أهل قريش أبدًا من هؤلاء؟ وهذا يعني أنهّم كانوا 

يعرفونهم، أي أنّ النصّ القرآني يتحدّث عن شيءٍ كان موجودًا سابقًا؛ لكنّ 

هذا الأمر لا يعدّ خطرًا يهدّد معتقدات المسلمين، والقرآن نفسه أقرّ بأنّ 

محمّدًا لم يأتِ بشيءٍ جديدٍ، بل رسالته هي ذات الرسالة التي جاء بها 

الأنبياء السابقون«.(1) 

ويرى أنّ الحكايات التي ساقها القرآن الكريم حول مريم عليها السلام منقولةٌ 

من إنجيل مَتَّى، بل جميع القصص التي تروي معجزات موسى وعيسى هي قصصٌ 

إنجيليةٌ. 

يبدو أنّ هذا الباحث المصري غفل عن أنّ الإنجيل هو الآخر كتابٌ سماويٌّ 

مقارنةً  أجرى  أنهّ  ولو  حقائقه،  وتغيير  تحريفه  تمّ  لكن  الوحي  طريق  عن  نزل 

بسيطةً بين القصص القرآنية والتوراتية والإنجيلية التي تروي مجريات الأحداث 

وعيسى  موسى  أمثال  من  الأنبياء  وبعض  السلام  عليها  مريم  السيدة  حياة  في 

عليهما السلام، سوف يدرك بكلّ قطعٍ أنّ الصورة التي انعكست في القرآن الكريم 

لهذه الشخصيات المقدّسة تختلف بالكامل عمّا تمّ تصويره في التوراة والإنجيل، 

فهذان الكتابان المحرَّفان يتضمّنان عباراتٍ مسيئةً للأدب بخصوص الأنبياء وسائر 

وإجلالٍ  أدبٍ  بكلّ  عنها  تحدّث  الكريم  القرآن  أنّ  المقدّسة في حين  الشخصيات 

واحترامٍ. 

)))  . للاطلّاع أكثر، راجع الموقع الإلكتروني التالي: 

http://zamaaneh.com/idea/20(007//post_752.html



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 244

وهنا نطرح عليه السؤالان التاليان: يا ترى هل قولنا أنّ القرآن الكريم كتابٌ 

موحًى من السماء يقتضي خلوّه من كلّ موضوعٍ اطلّع عليه الناس سابقًا؟ فهل إنّ 

سرده للأحداث التي كان عرب الجاهلية على علمٍ بها إلى حدٍّ ما مثل سيرة النبيين 

موسى وعيسى عليهما السلام أو سيرة ملكة سبأ، وروايته بعض المواضيع الأخرى 

التوراة والإنجيل؛ دليلٌ على كونه كتاباً لم ينزل عن طريق وحي  إليها في  المشار 

السماء أو أنهّ ليس بكلامٍ لله تعالى؟ 

 من الخطابات)1) 
ٌ

القرآن مجموعة

أحد التحوّلات الفكرية التي شهدتها سيرة حامد نصر أبي زيد بعد تأليفه كتاب 

دًا،  ا موحَّ مفهوم النص: دراسةٌ في علوم القرآن هو رفضه كون القرآن الكريم نصًّ

حيث اعتبره ولأسبابٍ ما مجموعةً من الخطابات التي ذكرها النبي محمّد صلى 

الله عليه وآله طوال ثلاث وثلاثين سنةً. 

وأكّد على أنّ المسلمين حينما جمعوه على هيئة مصحفٍ لم تراعَ فيه مسألة 

التوالي التأريخي لصدور خطاباته التي أدرجت ضمن مجاميعَ عديدةٍ أطلق على 

كلّ واحدةٍ منها عنوان سورة؛ وهذا يعني أنّ ترتيب آياته الحالي ليس بحسب زمان 

نزولها، وأضاف قائلًا: 

»لقد أعيد طبع هذا الكتاب عدّة مرّاتٍ، الأمر الذي يعكس أهميته، 

في  ن  المتضمَّ النصّ  أي  المسُتقبَل  النصّ  أنّ  تنكر  لا  التي  الحقائق  ومن 

يزال  وما  صاغ  الذي  هو  بالقبول،  المسلمون  استقبله  والذي  المصحف 

المدوّن  الإسلام  القرآن ومستقبل  الله:  وآيات  كتاب محمّد  الصفحة 68 من  إليه في  أشير  المصطلح  )))- هذا 

باللغة الألمانية بهذه الكلمة diskurs وهي نفس الكلمة الإنجليزية discourse وذكر في الصفحة 4)) ضمن 

النصّ العربي لكتاب التجديد والتحريم والتأويل بين المعرفة العلمية والخوف من التكفير تحت عنوان خطاب. 



245 ماهية الوحي والقرآن الكريم

النصّ  أنهّ  إلى  بالإضافة  للمسلمين،  الدينية  والقناعات  العقائد  يصوغ 

المركزي في كثيرٍ من الثقافات الإسلامية، لكنّ هذه الحقيقة التي لا تنكر 

تصحّ فقط إذا حصرنا تعريفنا للثقافة في الثقافة العالمية؛ أعني المدوّنة. 

القرآن  أنّ  سندرك  العالمية  غير  الثقافات  تلك  الاعتبار  في  أخذنا  إذا 

ا، ومن خلال  يمارس فعاليته في الوعي العامّ بوصفه خطابًا لا بوصفه نص�

دراسةٍ أنجزتها عن القرآن في الحياة اليومية، بدأت أدرك أنّ التعامل مع 

التصوّر  أنّ هذا  إلى جانب  يقلّل من حيويته  نصٍّ  مجرَّد  بوصفه  القرآن 

النصيّ يتجاهل حقيقة أنّ القرآن ما زال يمارس وظيفته في الحياة اليومية 
(1).» للمسلمين بوصفه خطابًا لا مجرَّد نصٍّ

 وفي هذا السياق نوّه على أنّ الكثير من الباحثين الغربيين بادروا إلى تدوين 

دراساتٍ وبحوثٍ متنوّعةٍ حول القرآن الكريم استندت بمجملها إلى فرضية كونه 

ا لغويًّا.)2)  نصًّ

الجدير بالذكر هنا أنّ المتكلمّ في الخطابات الشفهية يقوم بحركاتٍ خاصّةٍ تعين 

المخاطب على فهم مراده، وهذه الحالة نسبها حامد نصر أبو زيد للقرآن الكريم 

نَ يتضمّن إشاراتٍ متنوّعةً في قراءته الخاصّة وهي بطبيعة  قائلًا أنّ هذا الأثرَ المدوَّ

الحال تتواكب مع كلِّ خطابٍ شفهيٍّ مثل الهيئة الظاهرية لأداء الكلمات والوقف 

والتأكيد.))) 

)))- نصر حامد أبو زيد، نور آوري، تحريم وتاويل شناخت علمي وهراس از تكفير )باللغة الفارسية)، ترجمه 

إلى الفارسية مهدي خلجي، منشورات معهد الدراسات الإلكترونية توانا، 4)20م، ص 0)). 

)2)- المصدر السابق، ص ))). 

)))- المصدر السابق، ص ))). 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 246

ومن جملة ما ذكره في حواره مع أكبر كنجي ما يلي: 

»تحدّثت عن القرآن في كتابي مفهوم النص: دراسة في علوم القرآن 

إنهّ  ا،  إلاّ أنّي حالي�ا أنتقد هذا المفهوم بشدّةٍ، فهو ليس نص� ا،  نص� بصفته 

قبل  من  جُمع  وحينما  خطاباتٍ؛  بكونه  نصَِفه  أنّ  هو  والأصحّ  خطابٌ، 

أنْ  أردتَ  لو  كتاباً.  المسلمين فكرة كونه  ترسّخت لدى  عثمان بن عفّان 

تعرف معانيَه ودلالاتِه فأنت لستَ ملزمًَا بقرائته من أوّله إلى آخره، بل 

ينبغي لك أن تقرأه بشكلٍ معكوسٍ، أي من آخره إلى أوّله، لأنّ مسيرة 

مواضعَ  في  المطروحة  الأسئلة  بعض  تضمّنه  على  تدلّ  التأريخية  تحوّله 

خاصّةٍ لكنّ إجاباتها ذُكرت في مواضع أخرى.

وجود  وهي  أخرى،  مشكلةٍ  حدوث  عن  يُسفر  ا  نص� بكونه  القرآن  وَصْف 

مؤلِّفٍ له، وهذا المؤلِّف هو الله؛ لذا لا بدّ وأن يكون مصوناً من كلّ تناقضٍ، 

لكنّه زاخرٌ بالتناقضات، ويا ترى كيف يمكننا معالجة هذه التناقضات؟ الحلّ 

الخطابات؛  من  مجموعةٌ  بأنهّ  والاعتقاد  ا  نص� بكونه  الإذعان  عدم  هو  الوحيد 

وعلى هذا الأساس ترَدِ عليه الكثير من المؤاخذات التأريخية، ومن ثمََّ يجب 

الاعتراف بعدم حيوية جميع مضامينه، ومثال ذلك الجزية والجهاد وقطع اليد، 

فهذه ليست مضاميَن قرآنيةَ وإنّما أحكامًا قانونيةً كانت مشرّعةً قبل الإسلام«.))) 

ا، ففي هذه  ادّعى أبو زيد أننّا لو اعتبرنا القرآن الكريم خطاباً ولم نعتبره نصًّ

لمخاطبَين  هًا  موجَّ كان  فيه  مطروحٍ  موضوعٍ  كلّ  لأنّ  منه،  التناقض  يرتفع  الحالة 

لفئاتٍ  خطابه  وجّه  أنهّ  يعني  وهذا  ؛  ٍ معينَّ بأسلوبٍ  يخاطبهم  بحيث  دين  محدَّ

)))- للاطلّاع أكثر، راجع الموقع الإلكتروني التالي: 

http://zamaaneh.com/idea/20(007//post_752.html



247 ماهية الوحي والقرآن الكريم

متنوّعةٍ من المخاطبَين في شتىّ المجالات والنقاشات وَنقَل إليهم العديد من الأخبار، 

ولو  والمواضيع؛  المخاطبَين  لتنوّع  نظراً  تناقضٍ  أيُّ  الحالة  هذه  في  يحدث  لا  لذا 

تطرقّنا إلى شرح وتحليل الآيات من هذه الناحية سوف لا نشهد أيَّ تناقضٍ يذُكر. 

لا شكّ في أنّ كلّ خطابٍ لا بد أنْ يكون مرتبطاً بالظروف الزمانية والاجتماعية 

ه إلى مخاطبَين معيّنين، أي أنّ كلّ  التي صدر في رحابها، وهو بطبيعة الحال يوُجَّ

مخاطبٍَ يتلقّى هذا الكلام في ظروفٍ خاصّةٍ؛ وفي هذا المضمار نوّه قائلًا:

هت لمخاطبَين معيَّنين طوال سنواتٍ  »القرآن هو نتيجةٌ لخطاباتٍ وُجِّ

تكتنف حياتهم ومختلف  التي  للأوضاع  وتكرارًا  مرارًا  متماديةٍ، وتطرّق 

متطلبّاتهم وأجاب عن أسئلتهم«.(1) 

الواقع يتعارض مع الرأي الذي تبنّاه نصر حامد نصر أبو زيد، فجميع الآيات لا 

هًا لمخاطبَين معيَّنين بحيث يمكن ادّعاء أنهّا صدرت إثر حوادثَ  تتضمّن خطاباً موجَّ

مواضيعَ  تضمّنت  النزول  عصر  في  طرُحت  التي  الأسئلة  أنّ  أو  معيّنةٍ  ومواقفَ 

والاجتماعية  الفكرية  الظروف  حول  تتمحور  لا  الآيات  من  الكثير  وإنّما  خاصّةً، 

التي كانت سائدةً في المجتمع العربي آنذاك، وحتىّ إنّ بعضها تضمّن نقدًا وتفنيدًا 

لبعض الأفكار والسلوكيات وأساليب الحياة التي كانت سائدةً في تلك الآونة. 

يجب على كلّ باحثٍ قرآنيٍّ قبل كلّ شيءٍ أنْ يأخذ بنظر الاعتبار الهدف الذي 

يطمح القرآن الكريم إلى تحقيقه وبعد ذلك يبادر إلى دراسته وتحليله؛ فهو كتابٌ 

والمرسلين صلى  الأنبياء  خاتم  معجزة  هو  وثانيًا  البشرية،  هداية  إلى  أوّلًا  يهدف 

لجميع  تعالى  الله  أنزله  وإنّما  دٍ  بعصٍر محدَّ غيُر محدودٍ  أنهّ  وآله، كما  عليه  الله 

تحقيق هلال سيزجين،  الفارسية)،  )باللغة  اسلام  وآينده  قرآن  وآيات خدا:  زيد، محمد  أبو  )))- نصر حامد 

علم، 4)20م، ص 84.  إيران، طهران، منشورات  فر،  فرنود  فريده  الفارسية  إلى  ترجمه 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 248

العصور دون استثناءٍ، لذا لا بدّ أن تكون مضامينه وخطاباته موجّهةً لجميع الناس 

هةٍ إلى مخاطبَين  وفي شتىّ العصور ما يعني أنهّ ليس نتيجةً لخطاباتٍ لغويةٍ موجَّ

بالتعيين بحيث أريد منها الإجابة عن الاستفسارات والمؤاخذات التي طرحت من 

قبل أهل ذلك العصر. 

ا، أيْ نظراً لكونه مجموعةً  بما أنّ القرآن الكريم عبارةٌ عن خطابٍ وليس نصًّ

من الألفاظ التي تشُكّل سلسلةً من الخطابات، فإذا أردنا فهمه لا محيص لنا من 

اللجوء إلى أسلوب تحليل الخطاب لا تحليل النصّ. حين تحليل الخطاب عادةً ما 

تطُرح الأسئلة التالية: من هو المخاطِب ومن هو المخاطبَ؟ من هو المتكلمّ في هذا 

الجدير  المخاطبَون ضمنيًّا؟  ه خطابهُ؟ ومن هم  يوجَّ الخطاب؟ ولمن  المقطع من 

بالذكر هنا أنّ القرآن حينما يخاطب اليهود فهو يوجّه خطابه ضمنيًّا للمؤمنين؛ 

وفي هذا السياق قال أبو زيد:

 »تحليل الخطاب يتمحور حول الأسس والخلفيات، ومن ثمَّ يستكشف 

مختلف  والوصف في رحاب  والسؤال  والتهديد  الإجابة  نظير  المفاهيم  شتّى 

أنواع الخطاب».))) 

بنية القرآن الكريم 

، فمن الصعب  نصر حامد أبو زيد يعتقد أننّا لو اعتبرنا القرآن الكريم بمثابة نصٍّ

في هذه الحالة تحقّق منظومةٍ دقيقةٍ وبنيةٍ معيّنةٍ للخطاب القرآني؛ وعلى أساس 

هذا الرأي ذكر أنموذجين على البنية القرآنية)2) كما يلي: 

)))  . المصدر السابق، ص 68. 

)2)  . نصر حامد أبو زيد، نور آوري ، تحريم وتاويل. شناخت علمي وهراس از تكفير )باللغة الفارسية)، ترجمه 

إلى الفارسية مهدي خلجي، منشورات معهد الدراسات الإلكترونية توانا، 4)20م، ص 8)). 



249 ماهية الوحي والقرآن الكريم

-أوّلاً: 

ا على مجمل الدراسات في  »بسبب سيطرة مفهوم القرآن بوصفه نص�

الشرق والغرب، من الصعب تقديم نسقٍ بنيويٍّ دقيقٍ للخطاب القرآني، 

وقد حاولت الموسوعة الإسلامية في الطبعة الثانية أنْ تقُدّم تصنيفًا للشكل 

أو الأشكال الأدبية في القرآن، فقدّمت تصنيفًا يمزج بين الشكل والمضمون، 

بل ويخلط بينهما. هكذا صنّفت الأشكال إلى: 

1) آيات القسم وما يتعلّق بالقسم  

2) الآيات بمعنى العلامات، والآيات بمعنى الوحدة القرآنية  

3) القصص  

4) الأحكام  

5) الابتهالات والأدعية 

- ثانيًا: 

خطابًا،  بوصفه  القرآن  طبيعة  على  تأكيده  ورغم  أركون  محمّد  إنّ 

في  الأدبية  للأشكال   - الفرنسي  الفيلسوف   - ريكور  بول  تصنيف  يتبنّى 

العهد القديم، المبنية على أساس تبنّي التعريف النصيّ. 

في هذا التصنيف الذي يتبنّاه أركون يتكوّن الخطاب القرآن من: 

1) الخطاب النبوي، أو التنبّؤي 

2) الخطاب التشريعي 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 250

3) الخطاب القصصي 

4) الخطاب التقديسي 

5) الخطاب الابتهالي أو الغنا� الشعري(1) 

ومع ذلك - أي رغم التعدّد المشار إليه في بنية الخطابات - فإنّ أركون 

يؤكّد وجود بنيةٍ نحويةٍ واحدةٍ ومجالٍ وحيدٍ للتواصل النحوي في القرآن، 

هي بنية: أنا المتكلّم ، أنت الرسول ، أنتم جماعة المؤمنين؛ وأحياناً غير 

المؤمنين من مشر� مكّة وأهل الكتاب. ومعنى ذلك أنّ ثمةّ بنيةً نحويةً 

مهيمنةً هي أنا المتكلمّ، وأنت المخَاطب، وأنتم المخاطبين، والحقيقة أنّ 

هذه البنية يمكن أن تكون البنية الأكثر حضورًا في نمطٍ من الخطاب، لكنّها 

ليست البنية الوحيدة في كلّ الخطابات«. 

ثمّ انتقد محمّد أركون قائلًا: 

»يمكن القول أنّ القرآن لا يمثّل خطاباً أحادي الصوت، بل هو خطابٌ 

متعدّد الأصوات بامتيازٍ، بمعنى أنّ ضمير المتكلّم لا يشير دائماً إلى المقدّس، 

ولست أقصد هنا المتكلّم في الخطاب السردي القصصي الذي يكون خطابًا 

الحكا�. ومن  السردي  السياق  بالقرآن خارج  المتكلّم  أقصد  بل  حكائي�ا، 

جهةٍ أخرى فإنّ صوت المقدّس لا يعبرّ عنه دائماً بضمير المتكلّم أنا، بل 

الدّعا� فإنّ  أمّا في الخطاب الابتهالي  الغائب هو،  كثيراً ما يمثّله الضمير 

المقدّس يشار إليه بالضمير أنت كما س�ى. 

إنّ صوت المقدّس في سورة الإخلاص رقم 112 - وهي من أوائل السور 

)))  . محمّد أركون، الفكر الإسلامي قراءة علمية، ترجمه إلى العربية هاشم صالح، لبنان، بيروت، منشورات 

المركز الثقافي العربي، 996)م، ص 8 و267. 



251 ماهية الوحي والقرآن الكريم

المكّية - غائبٌ وراء فعل الأمر قل. سورة الإخلاص هنا مجردّ مثالٍ، وإلا 

فإنّ حضور فعل الأمر قل حيث المخاطب هو محمّد حضورٌ طاغٍ في كلّ 

يخلق  قل  الأمر  فعل  المقدّس خلف  الغياب لصوت  القرآن، وهذا  سور 

احتمالاتٍ بأنّ القائل ليس هو بالضبط الصوت الإلهي بقدر ما هو صوت 

الممثّل للمقدّس. المخاطب هو محمّد والقائل يطلب من محمّد أن يقول 

عن المقدّس - الله - بأنهّ أحدٌ صمدٌ لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوًا أحدٌ«.  

تطرقّ أبو زيد أيضًا إلى بيان الأساليب القرآنية المعتمدة في مختلف المواضيع 

الحوار  حول  تمحورت  التي  الأساليب  شتىّ  إلى  الصعيد  هذا  في  وأشار  القرآنية، 

بالبنية  مرتبطةٌ  أنهّا  على  أكّد  ثمّ  والمؤمنين،  المشركين  مع  والمجادلة  والمناظرة 

الخطابية للقرآن الكريم. 

من المؤسف أنّ هذا الباحث المصري تجاهل أنّ جميع الباحثين اعتبروا القرآن 

الكريم بمثابة نصٍّ ولم يعترضوا على هذه البنية الأساسية له، وتجدر الإشارة هنا 

إلى تدوين العديد من الدراسات والبحوث العلمية بخصوص البنية اللغوية لهذا 

-ومن  والنظريات  الآراء  من  العديد  رحابها  في  طرُحت  والتي  السماوي  الكتاب 

جملتها ما ذكره أبو زيد- وهي تتناغم مع الرأي القائل بنصّية القرآن الكريم. 

القرآن الكريم بمثابة خطابٍ 

ا خطابيًّا لا مدوّناً، وأكّد على أنّ  نصر حامد أبو زيد اعتبر القرآن الكريم نصًّ

هٍ لمختلف المخاطبَين؛ لذا فإنّ نسيجه وهيكله متقوّمان  بنيته عبارةٌ عن حوارٍ موجَّ

بمبدأ الخطاب للإجابة عن الأسئلة المطروحة وبيان بعض القضايا الشخصية، وممّا 

قاله في هذا الصدد ما يلي:



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 252

الألوهية  بالحوار؟  متقوّمةً  القرآنية  البنية  كون  من  المقصود  »ما 

والشأن الإنساني يلتقيان مع بعضهما في القرآن، لأنّ الله يتحدّث فيه مع 

البشر، وهذا الخطاب الموجّه لهم لا يتّسم بطابعٍ انتزاعيٍّ وكليٍّّ فحسب، 

دين ويُطرح ضمن ظروفٍ معيّنةٍ،  ه إلى أشخاصٍ محدَّ وإنّما غالبًا ما يوجَّ

مرارًا  المخاطب  اسم  ذكرت  القرآنية  الآيات  من  الكثير  أنّ  ذلك  ومثال 

وتكرارًا كما في العبارات التالية:

»يا أيهّا الذين آمنوا، يا أهل الكتاب، يا أيهّا الكافرون، يا نساء النبي. 

كما هو معلومٌ فقد تمّ توجيه الخطاب المباشر لهؤلاء المخاطبين في القرآن 

 ،�بشكلٍ مكرّرٍ، لذا نحن نتعامل بصراحةٍ مع نصٍّ مرتبطٍ �ستمِع� معيَّن

أي إنهّ يروم إخبارهم بشيءٍ ما».(1) 

نستشفّ من جملة آرائه التي طرحها حول القرآن الكريم أنهّ يعتقد بصعوبة 

فهم الدلالة الحقيقية لبعض الآيات في العصر الحاضر، مثل الأحكام الخاصّة بزواج 

ابن أو ابنة أحد الزوجين وزواج الابن أو البنت بالتبنّي، وكذلك الأحكام الخاصّة 

بمن اقترن به هؤلاء، فنحن غيُر قادرين برأيه على استنباط الأحكام المرتبطة بهم 

المعاني والمداليل  الصعوبة بمكانٍ معرفة  إذْ من  بيسٍ وسهولةٍ،  الآيات  باطن  من 

الحقيقية لتلك الآيات المرتبطة بالأحداث والمناسبات التي شهدها الناس في تلك 

الحقبة من الزمن.)2) 

كما أكّد على أنّ البنية القرآنية تتمحور بشكلٍ أساسيٍّ حول المخاطبَ، حيث 

تحقيق هلال سيزجين،  الفارسية)،  )باللغة  اسلام  وآينده  قرآن  وآيات خدا:  محمد  زيد،  أبو  )))- نصر حامد 

 .6( علم، 4)20م، ص  منشورات  إيران، طهران،  فر،  فرنود  فريده  الفارسية  إلى  ترجمه 

)2)- المصدر السابق، ص )5. 



253 ماهية الوحي والقرآن الكريم

غالبًا ما تتطرقّ إليه وإلى أفكاره ومعتقداته، وهذا الطابع يفوق ما يذكره المتكلمّ 

حول نفسه؛ لذا نجد الآيات توجّه خطابها للطرف المقابل؛ والقرآن بدوره ليس أثراً 

أدبيًّا على هيئة مونولوغ - خطابٍ أحُاديٍّ - بل هو متعدّد الأطراف، لذلك يتحدّث 

أحياناً على لسان المؤمن داعيًا ومناجيًا الربّ أو سائلًا ومستفسًِا إياه، وهنا المؤمن 

لسان  الخطاب على  يذكر  نلاحظه  أخرى  أحيانٍ  الحال؛ وفي  بطبيعة  المتكلمّ  هو 

أتباع النبي، بينما يسوقه في مواردَ أخرى على لسان من سخر به واعتدى عليه. 

وعلى هذا الأساس رأى أبو زيد أنّ القرآن الكريم مجردُّ مجموعةٍ من الخطابات 

اللغوية، حيث قال في هذا الصدد:

 »القرآن يرتبط بشكلٍ عامٍّ بين الألوهية والشأن الإنساني، ولبيان هذا 

؛  الأمر بدقّةٍ أكثر نقول أنّ وصفه بالخطاب اللفظي أرجحُ من وصفه كنصٍّ

عن  عبارةٌ  بأنهّ  القول  من  لنا  محيص  فلا  الدقّة  هذه  مراعاة  أردنا  ولو 

تركيبٍ بين خطاباتٍ لغويةٍ متعدّدةٍ«.(1) 

وأضاف في هذا السياق أنّ القرآن الكريم باعتباره مجموعةً من الحوارات التي 

جرت في ظروفٍ دامت ثلاثاً وعشرين سنةً من حياة النبي محمّد صلى الله عليه 

وآله، نجده يجيب في بعض آياته عّ� يطرحه المؤمنون من أسئلةٍ واستفساراتٍ، 

فقد سألوا النبي مثلاً عن الخمر والق�ر والأيتام والحرب في الأشهر الحرم والأنفال، 

وهو بدوره أجابهم عن ذلك؛ وفي آياتٍ أخرى نجد فيه إجابت» عن سؤالٍ واحدٍ في 

ظرف» زمني» مختلف» فتكون إجابته متباينةً، وهنا نلاحظ الفقهاء الذين ادّعوا 

ا من تبرير ذلك بالناسخ والمنسوخ أو العامّ والخاصّ؛ فالآية  أنهّ نصٌّ ¼ يجدوا بد«

221 من سورة البقرة على سبيل المثال رفضت زواج المؤمن» من المشركات، وهنا 

)))- المصدر السابق، ص )5. 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 254

 Äُاعتبرها هؤلاء الفقهاء بأنهّا ناسخةٌ للآية 5 من سورة المائدة، لكنّ رأيهم هذا غ

صائبٍ لأننّا إن أخذنا بع» الاعتبار أنّ هات» الآيت» ذكرتا في ظرف» مختلف» فلا 

إذ على ضوء  والمنسوخ،  بالناسخ  بينه�  الحاصل  التضادّ  لتبرير  عندئذٍ  لنا  حاجة 

تحليل الخطاب لا تبقى حاجةٌ إلى هكذا تبريرٍ. 

أبو زيد أكّد في هذا المض�ر على أنّ الآية 221 من سورة البقرة سبقت في نزولها 

الآية 5 من سورة المائدة، لذا ليس من الصواب ادّعاء أنهّا ناسخةٌ لها، بل لا بدّ من 

الإذعان إلى أنّ الخطاب المطروح فيها تضمّن دعوةً للابتعاد عن الكفّار، بين� الخطاب 

في سورة المائدة فحواه ضرورة التعايش مع أهل الكتاب في المدينة المنوّرة ما يعني أنّ 

النبي صلى الله عليه وآله قد أصدر حكً� جديدًا في موقفٍ جديدٍ بحيث لا يتعارض 

مع الحكم السابق على ضوء ظروفٍ جديدةٍ، إذْ كلُّ حكمٍ مرتبطٌ في أساسه بالأوضاع 

الخاصّة والظروف الزمانية التي تكتنفه، لذا فهو ليس بحكمٍ أزليٍّ. 

الرأي الذي تبنّاه أبو زيد بكون الآية 221 من سورة البقرة نزلت قبل الآية 5 

من سورة المائدة وليس بإمكانها أن تكون ناسخةً لها، هو رأي صحيحٌ في الحقيقة، 

لكنّ الخطأ الذي وقع فيه هو ادّعاء محوريته� حول موضوعٍ واحدٍ، فالأمر ليس 

كذلك لأنّ موضوع آية سورة البقرة يختلف عن موضوع آية سورة المائدة، ومن 

هذا المنطلق لا يبقى مجالٌ للقول بوجود تعارضٍ بينه�. 

نصّ الآية 221 من سورة البقرة: اوَلاَ تنَْكِحُوا الْمُشرْكِاَتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ وَلأَمََةٌ 

وَلَعَبْدٌ  يُؤْمِنُوا  حَتَّى  الْمُشرْكِِيَن  تنُْكِحُوا  وَلاَ  أعَْجَبَتْكُمْ  وَلَوْ  مُشرْكِةٍَ  مِنْ  خَيْرٌ  مُؤْمِنَةٌ 

أعَْجَبَكُمْ.... المقصود من المشرك في هذه الآية من  وَلَوْ  مُشرْكٍِ  مِنْ  خَيْرٌ  مُؤْمِنٌ 

يعبد الأصنام، لذا فهي لا تشÄ إلى أهل الكتاب، وهذا يعني عدم ارتباط دلالتها 

بالزواج مع أهل الكتاب وبالتالي لا يبقى مجال لادّعاء أنهّا تحرمّه. 



255 ماهية الوحي والقرآن الكريم

نصّ الآية 5 من سورة المائدة: الْيَوْمَ أحُِلَّ لكَُمُ الطَّيِّبَاتُ وَطَعَامُ الَّذِينَ أوُتوُا 

الْكِتَابَ حِلٌّ لكَُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلٌّ لَهُمْ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ 

إذَِا آتيَْتُمُوهُنَّ أجُُورهَُنَّ .... طعام أهل الكتاب  قَبْلكُِمْ  الْكِتَابَ مِنْ  الَّذِينَ أوُتوُا 

والتزاوج معهم كانا محرمّ» على المسلم» قبل نزول هذه الآية، لذا تمّ تحليله� 

بعد نزولها، فمضمونها يفيد أنّ الزواج من أهل الكتاب حلالٌ ولا محذورَ شرعي«ا فيه. 

نستنتج مّ� ذكُر أنّ موضوعَيِ الآيت» مختلفان عن بعضه�، فإحداه� تحرمّ 

الكتاب،  أهل  من  الزواج  لهم  تبيح  والأخرى  المشرك»  من  الزواج  المسلم»  على 

وهذا الأمر يدلّ بكلّ وضوحٍ على عدم وجود أيّ تضادٍّ بينه� وبالتالي يأë الدور 

للجوء إلى الناسخ والمنسوخ أو العامّ والخاصّ.(1) 

من جملة المؤاخذات التي طرحها حامد نصر أبو زيد وجود اختلافاتٍ جمّةٍ 

ب» الرجل والمرأة في الخطاب القرآî، وأنّ بعض هذه الآيات لا تنسجم مع الرؤى 

المطروحة في العصر الحديث، في ح» أنّ بعضٌ منها يتضمّن أوامرَ أكسيولوجيةً 

ذاتَ أهميةٍ في الحياة المعاصرة كالآية التالية: ايَا أيَُّهَا النَّاسُ إنَِّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ 

وَأنُثَْى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إنَِّ أَكْرمََكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أتَقَْاكُمْ.(2) هذه 

الآية تتضمّن مبادئَ أكسيولوجيةً تتجاوز نطاق الزمان، وقد وصفها ووصف سائر 

الآيات الم�ثلة لها بأنهّا تعكس الروح الدينية للقرآن. 

هناك آياتٌ تضمّنت مباحثَ اجتماعيةً وتأريخيةً، حيث أشارت إلى العلاقات 

لذلك  النبوّة،  عصر  سبقت  بظروفٍ  ترتبط  وهي  والأنثى،  الذكر  بين  الاجتماعية 

)))- للاطلّاع أكثر، راجع: عبد الله جوادي الآملي، تسنيم )باللغة الفارسية)، إيران، قم، منشورات إسراء، 2008م، 

ج )) ص 48- 2)) / ج )2، ص 62 - 47. 

)2)- سورة الحجرات، الآية )). 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 256

تطرقّت آياتٌ أخرى إلى تغيير الأحكام التي تضمّنتها؛ فالطبقية الاجتماعية كانت 

سائدةً إلى حدٍّ كبيرٍ في العصر الجاهلي والناس كانوا على صنفين، كانوا إمّا أحرارًا أو 

عبيدًا، ناهيك عن الاختلاف الكبير بين الجنسين الذكر والأنثى، لذلك حاول القرآن 

العامّة والخاصّة؛  الكريم إيجاد إصلاحاتٍ اجتماعيةٍ على صعيد جميع العلاقات 

وبهذا الخصوص قال أبو زيد: 

»القرآن من الناحية الدينية لا يميّز بين الذكر والأنثى، فهما متكافئان 

بالكامل من هذه الناحية، فالعديد من الآيات أكّدت بشكلٍ صريحٍ على 

كون الدعوة الإسلامية والحرّية في اختيار الدين وكذلك الثواب والعقاب 

في يوم الحساب هي أمورٌ تخصّ البشرية جمعاء دون اختلافٍ بين ذكرٍ أو 

أنثى؛ ولكن هناك اختلافاتٌ بينهما من الناحية الاجتماعية ولا سيّما على 

الناشزة،  الزوجة  التعامل مع  الزوجية والطلاق وكيفية  العلاقات  صعيد 

في  المطروحة  والاجتماعية  السياسية  المسائل  غرار  على  المسائل  وهذه 

القرآن، هي تنمّ بأسرها عن عدم وجود أيّ حكمٍ يساوي بينهما بالكامل 

في الشؤون الاجتماعية«.(1) 

القرآن الكريم برأي هذا المفكّر المصري أوجد تغيÄاتٍ اجت�عيةً على صعيد 

حقوق المرأة، مثلاً جعل إرث الرجل ضعفًا لسهمها بين� كانت في عصر النزول 

محرومةً منه بالكامل بحيث ينال الرجل كلّ ما تركه المتوفىّ؛ لكن على الرغم من 

ذلك لا ôكن القول بأنّ الأصول القرآنية المرتبطة بحقوق الجنس» تنسجم بالكامل 

مع مبادئ العدالة التي يعتقد بها الإنسان المعاصر.(2) وأكّد على أنّ القرآن الكريم 

)))  . نصر حامد أبو زيد، محمد وآيات خدا: قرآن وآينده اسلام )باللغة الفارسية)، تحقيق هلال سيزجين، 

علم، 4)20م، ص 47).  ترجمه إلى الفارسية فريده فرنود فر، إيران، طهران، منشورات 

)2)- المصدر السابق، ص 49). 



257 ماهية الوحي والقرآن الكريم

أقرّ نظامًا حقوقي«ا يتناغم مع الحقائق والظروف السائدة في عصر النزول، لذا لا 

ôكن اعتباره نظامًا داõي«ا فهو ليس كتابَ قانونٍ. 

نصر حامد أبا زيد اعتبر القرآن الكريم كتاباً يتضمّن خطاباتٍ متنوّعةً، وفي هذا 

المجال قال أنهّ لا يتضمّن أيَّ موقفٍ خاصٍّ حول الجبر والتفويض، ك� لا ينبغي لنا 

توقعّ أنهّ طرح إجاباتٍ مصونةً من التناقض بخصوص جميع المسائل العقائدية؛(1) 

لذلك نلاحظ أنّ بعض الآيات تتضمّن خطاباً جبري«ا، في ح» أنّ بعضها يتضمّن خطاباً 

تفويضي«ا، والخطابان هنا مختلفان بطبيعة الحال. ك� أكّد على أنّ الآية: (وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ 

لَجَمَعَهُمْ عَلىَ الْهُدَى فَلاَ تكَوُننََّ مِنَ الْجَاهِلِيَن))2) تدلّ على عقيدةٍ جبريةٍ. 

هل القرآن نصٌّ أو خطابٌ؟ 

كونه  الكريم وطرح فكرة  القرآن  نصّية  بنفسه عن  نأى  زيد  أبو  نصر حامد 

خطاباً، وعلى هذا الأساس بادر إلى بيان دلالاته؛ وفي ما يلي نلـخّص التحوّل الفكري 

الذي طرأ على شخصيته الفكرية والذي أشار إليه بنفسه، حيث نوضّح الموضوع 

استنادًا إلى آخر مؤلفّاته: 

)) الوحي طبقًا لمحورية النصّ هو كلام الله، ولكنّه بحسب نظرية الخطاب 

كلام النبي؛ لذا فالقرآن هو كلام النبي محمّد بصفته إنساناً لا يختلف عنّا كبشٍر، 

حيث أخبرنا فيه عن تجربته الروحية مع الله. 

ثقافة  فيه  تتبلور  نٍ  مدوَّ نصٍّ  عن  عبارةٌ  فهو  القرآن  نصّية  لنظرية  طبقاً   (2

عصر نزوله، بينما نظرية الخطاب تعتبره ثمرةً لعددٍ محدودٍ من التجارب الروحية 

))) - المصدر السابق، ص 84. 

)2)- سورة الأنعام، الآية 5). 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 258

والاجتماعية، أي إنهّ نتيجةٌ للعلاقة الجدلية بين النبي وما حدث على أرض الواقع في 

مجتمعه وموقفه إزاء شتىّ التساؤلات والاستفسارات التي كانت مطروحةً آنذاك وما 

يتناسب معها من إجاباتٍ مقنعةٍ؛ فكلّ هذه الأمور ساهمت في إنتاج القرآن. 

)) بما أنّ القرآن يعتبر كتاب وحي استنادًا إلى نظرية النصّ، ففي هذه الحالة لا 

تعار أهميةٌ للتناقضات الموجودة فيه باعتبار أنهّ نزل من الله بلسان الوحي، وكلام 

الله طبعًا لا تناقضَ فيه، بينما نظرية الخطاب تؤكّد على أنّ كلّ آيةٍ فيه تخاطب 

فئةً معيّنةً من الناس. 

4) لو اعتبرنا القرآن خطاباً ففي هذه الحالة لا بدّ لنا من القول بأنّ النبي لا 

يتعامل فقط مع الأحكام والقوانين الخاصّة بعصره فقط كي يؤيدّ بعضها ويرفض 

بعضها الآخر، بل هذا الأمر يسي حتىّ الأحكام والقوانين التي وضّحها للناس، فقد 

بادر إلى تغيير بعضها وتشذيب عددٍ منها على مرّ الزمان. 

وأضاف في هذا السياق قائلًا: 

»تنطلق هذه التأويلية المفتوحة من حقيقة أنّ الاختلافات الإمبريقية 

في  الاختلاف  على  القائمة  الإنسانية  طبيعتنا  من  جزءٌ  الديني  المعنى  في 

في  إيجابيةً  قيمةً  اعتباره  يجب  الذي  الأمر  وهو  عمومًا،  الحياة  معنى 

معنى  بسؤال  القرآن  معنى  وصل  تعيد  قيمةً  الحديثة؛  حياتنا  سياق 

الحياة، فالقرآن مليءٌ بالحوار والسجال والمناظرة والرفض والقبول ليس 

فقط مع أو ضدّ المعايير والثقافات وأنماط السلوك السابقة قبل انبثاقه، 

ولكن مع معاييره هو ومع تأكيداته هو ومع أحكامه. 

إنّ الخطاب القرآني يمثّل عملية محاورةٍ ونقاشٍ وتعديلٍ وفق متغيّرات 



259 ماهية الوحي والقرآن الكريم

 - الأوّل  والمتحاور  المستقبل  قليلًا في حياة  الأكثر  أو  العشرين  السنوات 

النبي محمّد - وحياة المستقبلين المحاورين من عربٍ ويهودٍ ونصرانيين 
أساسًا، ثمّ من مؤمنين وكفّارٍ ومنافقين بعد ذلك بعدّة سنواتٍ«.(1) 

النصّ يعدّ وحدةً مترابطةً مع بعضها، لكن مع ذلك  5) القرآن وفقًا لنظرية 

ا مجزءًّا، وفي هذا المضمار لا تبقى حاجةٌ للتخصيص والتعميم أو  يمكن اعتباره نصًّ

الناسخ والمنسوخ وما شاكل ذلك. وهنا أكّد أبو زيد قائلًا: 

أفق  أرحبَ من  أفقٍ  إلى  ينقلنا  القرآن بوصفه خطاباً،  »التعامل مع 

النصّ المجزّأ الذي من خلاله صاغ الفقهاء مواقفهم، يستوي في ذلك من 

اعتمد على مقولة الخصوص والعموم من أجل إباحة الزواج من الكتابية 

أو من اعتمد مقولة النسخ من أجل التحريم. إنّ محاولة الفقهاء للوصول 

إلى حكمٍ واحدٍ أمرٌ مفهومٌ كما شرحنا من قبل من حيث إنهّم تعاملوا مع 

ا قانوني�ا لا يقبل تعدّد الأحكام«.(2)  القرآن بوصفه نص�

6) نظرية نصّية القرآن لا تنظر إلى السياق التأريخي فيه باعتبار أنّ الخطاب 

في آياته موجّهٌ لفئةٍ معيّنةٍ، بينما نظرية الخطاب تؤكّد على أنّ كلّ آيةٍ تخاطب 

فئةً بالتحديد. 

7) نظرية النصّ على خلاف نظرية الخطاب من حيث تبنّيها قضية النسخ، أي 

حينما تطرح أحكامًا متنوّعةً بخصوص أحد المواضيع فلا محيص من القول بمسألة 

الناسخ والمنسوخ. 

)))- نصر حامد أبو زيد، نور آوري، تحريم وتاويل شناخت علمي وهراس از تكفير )باللغة الفارسية)، ترجمه 

إلى الفارسية مهدي خلجي، منشورات معهد الدراسات الإلكترونية توانا، 4)20م، ص 8)). 

)2)- المصدر السابق، ص )2). 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 260

النصّ يعتبر مصدراً للتشريع، ويتضمّن مجموعةً من  القرآن طبقًا لنظرية   (8

الأحكام الثابتة، في حين أنّ نظرية الخطاب تؤكّد على وجود أحكامٍ لا تسي في عصرنا 

لكونها مرتبطةً فقط بعصر النبوّة، مثل حكم قطع اليد))) وحكم المحارب؛)2) وذلك 

لعدم وجود أيِّ سبيلٍ آخرَ للعقاب في تلك الآونة. وقال أبو زيد لدى بيانه تفاصيل 

هذا الموضوع أنّ الرسالة القرآنية ترتكز على العفو والرأفة لا على المجازات والعقاب. 

9) نظرية النصّ تنفي حيوية القرآن، إذ يفُهم القرآن على أساسها وكأنهّ نصٌّ جامدٌ 

 . لا يمكن تفسيره، بينما يتمّ فهمه على أساس نظرية الخطاب بأسلوبٍ حيويٍّ ومعاصِرٍ

0)) كلّ فئةٍ سياسيةٍ تبادر إلى طرح آراء تتناسب مع توجّهاتها الفكرية بخصوص 

كلّ آيةٍ في القرآن استنادًا إلى نظرية النصّ، فالاعتقاد بنصّيته يجعله عرضةً لتحريفاتٍ 

إيديولوجيةٍ لا تقتصر على مداليله فقط، وإنّما تسي إلى بنيته أيضًا.))) 

تعتبر واقعيةً، وإنّما  الخطاب لا  القرآنية وفق نظرية  التأريخية  القصص   (((

تهدف إلى الوعظ والإرشاد؛ لذا لا يمكن استخراج حقائقَ تأريخيةٍ منها، بل غاية ما 

في الأمر أننّا نستلهم منها أصولًا أخلاقيةً. 

2)) نظرية الخطاب تؤكّد على عدم إمكانية طرح آراءٍ عقائديةٍ من القرآن، 

حيث لا ينبغي لنا توقعّ أنهّ طرح إجاباتٍ مصونةً من التناقض بخصوص جميع 

المسائل العقائدية.)4) 

ا كَسَبَا نكََالاً مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ. سورة المائدة،  ارقَِةُ فَاقْطَعُوا أيَْدِيَهُماَ جَزاَءً بمَِ ارِقُ وَالسَّ )))- وَالسَّ

الآية 8). 

رضِْ فَسَادًا أنَْ يُقَتَّلُوا أوَْ يُصَلَّبُوا أوَْ تقَُطَّعَ أيَْدِيهِمْ وَأرَْجُلُهُمْ  ا جَزاَءُ الَّذِينَ يُحَارِبوُنَ اللَّهَ وَرسَُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَْ ) -(2إنِمََّ

نيَْا وَلَهُمْ فِي الْآخِرةَِ عَذَابٌ عَظِيمٌ . سورة المائدة، الآية )).  مِنْ خِلَافٍ أوَْ يُنْفَوْا مِنَ الأْرَضِْ ذَلِكَ لَهُمْ خِزْيٌ فِي الدُّ

)))- نصر حامد أبو زيد، نور آوري ، تحريم وتاويل شناخت علمي وهراس از تكفير )باللغة الفارسية)، ترجمه 

إلى الفارسية مهدي خلجي، منشورات معهد الدراسات الإلكترونية توانا، 4)20م، ص ))). 

تحقيق هلال سيزجين،  الفارسية)،  )باللغة  اسلام  وآينده  قرآن  وآيات خدا:  محمد  زيد،  أبو  )4)- نصر حامد 

 .84 علم، 4)20م، ص  منشورات  إيران، طهران،  فر،  فرنود  فريده  الفارسية  إلى  ترجمه 



261 ماهية الوحي والقرآن الكريم

ا يقللّ من فاعليته وحيويته.  ))) اعتبار القرآن نصًّ

عنوان  القرآنية تحت  المعارف  دائرة  الخصوص في  بهذا  مقالةً  كتب  زيد  أبو 

القرآن في الحياة اليومية، أكّد فيها على أننّا لو اعتبرناه خطاباً سوف يكون له تأثيٌر 

عملي في حياة المسلمين اليومية؛ حيث قال: 

»ومن خلال دراسةٍ أنجزتها عن القرآن في الحياة اليومية، بدأت أدرك 

إلى  حيويته،  شأن  من  يقلّل   ، نصٍّ مجرَّد  بوصفه  القرآن  مع  التعامل  أنّ 

زال يمارس  ما  القرآن  أنّ  يتجاهل حقيقة  النصيّ  التصوّر  أنّ هذا  جانب 

 (1).» وظيفته في الحياة اليومية للمسلمين بوصفه خطابًا لا مجردَّ نصٍّ

تصويرٌ خاطئٌ للنبوّة 

أحد الانحرافات الفكرية في سيرة الباحث المصري نصر حامد أبو زيد أنهّ صوّر 

النبوّة بشكلٍ خاطئٍ، ومن ذلك ادّعاؤه أنّ النبي محمّد صلى الله عليه وآله شعر 

بخوفٍ في أوّل تجربةٍ خاضها مع الوحي كما اكتنفه شكٌّ في هذا الأمر لدرجة أنهّ 

استشار الآخرين وطلب مساعدتهم؛ وبالفعل فالناس هم الذين قالوا له -برأي أبو 

زيد-: »كلّ شيءٍ على ما يرام، والأنبياء السابقون خاضوا نفس هذه التجربة، لذا لا 

تجعل الخوف يستحوذ عليك حتىّ وإن واجهت أذى من الآخرين. إذًا، ليس الإله 

وحده يتكلمّ هنا، فرسالة السماء تفتقر إلى تأييد البشر حتىّ في مرحلتها الأولى«.)2) 

»وفي هذا السياق أكّد على عدم وجود محذورٍ في افتقار رسالة السماء 

(((  - Mc Auli�e, Jane Dammen (ed.(, 2002, Encyclopedia of the Qur`an, Leiden Brill, vol. 

2, p. 80 - 98. 

تحقيق هلال سيزجين،  الفارسية)،  )باللغة  اسلام  وآينده  قرآن  وآيات خدا:  محمد  زيد،  أبو  )2)- نصر حامد 

 .40 علم، 4)20م، ص  منشورات  إيران، طهران،  فر،  فرنود  فريده  الفارسية  إلى  ترجمه 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 262

إلى تأييد البشر، فهذا الأمر لا يعد وازعًا للتشكيك بمرجعية النبي والقرآن 

كما يتصوّر المسلمون، لأنّ الإنسان الذي يجد نفسه فجأةً مخاطَبًا من قِبل 

الله فأوّل ما يطرأ في ذهنه الخشية من طغيان التوهّم والتخيّل عليه، لذا 

ا تكلّم الله معي أو أننّي  يتسائل قائلًا: هل أنا في وهمٍ وخيالٍ؟ هل حق�

تصوّرت ذلك فحسب؟«(1) 

وتحدّث عن موقف النبي صلى الله عليه وآله بعد تلقّيه أوّل وحيٍ حينما أخبر 

زوجته السيدة خديجة عليها السلام التي أخذته إلى ورقة بن نوفل كي يؤيدّ نبوّته، 

حيث قال في هذا الصدد: 

يواجهه  أمرٍ  كلّ  يعتبر  بحيث لا  إنسانٌ جادٌّ وضميره حيٌّ  ا  »إنهّ حق�

بأنهّ من البديهيات الثابتة، بل يستطلعه ويستفسر عنه مرارًا، فيتمعّن به 

بدقّةٍ أكثرَ، ولا يتهربّ من السؤال، حيث يسأل: هل هذا ممكنٌ؟ كيف 

يحدث مثل هذا الأمر؟ إذن، نحن أمام مثالٍ للفكر الأساسي النقّاد، إنهّ 

يسأل ويتأمّل«.(2) 

هذا الكلام يدلّ على أنّ أبو زيد يعتبر شخصية خاتم الأنبياء محمّد صلى الله 

عليه وآله كشخصية أيِّ إنسانٍ آخرَ، لذا عندما يواجه حدثاً عظيمًا فهو كغيره من 

أيّ  أنهّ لا يعتقد ببداهة  الناس يتصوّر وكأنّ الوهم والخيال استحوذا عليه، كما 

شيءٍ، ولا يدرك صواب أو سقم كلّ حدثٍ إلا بعد تأمّلٍ وتفكّرٍ. 

الحقيقة أننّا لو أمعنّا النظر في الآيات والأحاديث التي تؤكّد على أهمية النبوّة 

ورسالة السماء، نستشفّ منها أنّ النبي محمّد صلى الله عليه وآله منذ ولادته كان 

)))- المصدر السابق، ص )4. 

)2)- المصدر السابق. 



263 ماهية الوحي والقرآن الكريم

تحت رعاية الله سبحانه وتعالى، وأنّ نزول القرآن عليه كان عاملًا لتثبيت قلبه 

ا لتلقّي الوحي على ضوء ما كان يراه في  على الإيمان، فهو قبل البعثة كان مستعدًّ

عالم المنام من رؤيا صادقةٍ. 

السؤال التالي يرَدِ على ما طرحه هذا المفكّر المصري بخصوص شخصية النبي 

الأكرم صلى الله عليه وآله: يا ترى كيف يمكن للإنسان الذي لا يعتقد ببداهة أيّ 

شيءٍ في الوجود وليس لديه يقيٌن بنبوّته ويستشير الآخرين كي يتيقّن من حقّانيتها، 

أنّ  في  شكّ  لا  جمعاء؟  البشرية  إلى  السماء  رسالة  وحمل  للنبوّة  لائقًا  يكون  أنْ 

الهدف من الوحي هو بعثة الأنبياء على أساس سموّ شخصياتهم وعظمة الرسالة 

التي يحملونها على كاهلهم، وهذه الأمور تقتضي اتصّافهم بميزاتٍ شخصيةٍ فريدةٍ؛ 

لذا ما ذكره أبو زيد بهذا الخصوص ينطبق فقط على عامّة الناس ولا يمكن تسيته 

إلى شخصية خاتم الأنبياء والرسل صلى الله عليه وآله بتاتاً. 

ما يدعو للأسف هو أنّ هذا المفكّر لجأ في بحوثه إلى رواياتٍ غيرِ موثَّقةٍ ولا 

سنديةَ لها، ناهيك عن أنهّ لم يمعن النظر في مداليلها، ومثال ذلك أنهّ نقل روايةً 

على  مرةٍّ  لأوّل  الوحي  أنزل  لـمّا  جبرئيل  الوحي  ملكَ  أنّ  فيها  ادّعي  موثقّةٍ  غير 

النبي محمّد صلى الله عليه وآله وقال له »اقرأ«، شعر بخوفٍ شديدٍ ورفض طلبه؛ 

لذا علقّ عليها قائلًا: »ومحمّد صلى الله عليه وآله في هذه الأثناء أجاب بخوفٍ 

وذهولٍ ما أنا بقارئٍ، لكنّ الملكَ كرّر طلبه، ثمّ غطهّ وعصره بشدّةٍ حتىّ بلغ منه 

الجهد وكاد يختنق؛ لكنّه استسلم في نهاية المطاف«.))) وحينما تحدّث عن التجربة 

)))  . المصدر السابق، ص 44. 

لكَُ فقََالَ: اقرَْأْ، قاَلَ: »مَا أنَاَ بِقَارِئٍ«، قاَلَ:  فأَخََذَنِي فغََطَّنِي حَتَّى بلَغََ  هذه الرواية نقلها البخاري كما يلي: فجََاءَهُ المَـ

مِنِّي الجَهْدَ ثمَُّ أرَسَْلنَِي، فقََالَ: اقرَْأْ، قلُتُْ: مَا أنَاَ بِقَارِئٍ، فأَخََذَنِي فغََطَّنِي الثَّانيَِةَ حَتَّى بلَغََ مِنِّي الجَهْدَ ثمَُّ أرَسَْلنَِي، 

فقََالَ: اقرَْأْ، فقَُلتُْ: مَا أنَاَ بِقَارِئٍ، فأَخََذَنِي فغََطَّنِي الثَّالثِةََ ثمَُّ أرَسَْلنَِي، فقََالَ: اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ. خَلَقَ 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 264

النبوية الأولى للوحي، وصف ملكَ الوحي وكأنهّ يرعب النبي صلى الله عليه وآله 

ويريد أن يصارعه، حيث عصره بشدّةٍ لدرجة أنهّ ضاق ذرعًا بذلك واعترض عليه؛ 

وهذه المعاملة الفظةّ أسفرت في النهاية عن استسلام النبي وانتصار جبرائيل. 

الجدير بالذكر هنا أنهّ أنكر عصمة النبي صلى الله عليه وآله واعتبره عرضةً 

للخطأ حاله حال عامّة الناس، حيث قال موضّحًا رأيه في هذا الصدد: 

إنساناً  وآله  عليه  الله  إلى كون محمّد صلى  مرارًا  القرآن  أشار  »لقد 

عرضةً للخطأ، فهو لم يكن معصومًا من الخطأ؛ والقول بهذا الرأي لا يعدّ 

تعدّياً على شخصيته، إذ حتّى وإن قلنا أنهّ إنسانٌ غيرُ معصومٍ، يجب على 

المسلمين العلم بأنّ عظمته ليست كامنةً في عصمته التي تفوق وجوده 

البشري، بل هي عظمةٌ إنسانيةٌ؛ لأنّ الإنسان المعصوم فطري�ا لا فضل له، 

فالفضل لذلك الإنسان الذي هو عرضةٌ للخطأ لكنّه مع ذلك يبلغ أعلى 

مراتب الخير«.(1) 

الإنِسَْانَ مِنْ عَلَقٍ. اقْرَأْ وَرَبُّكَ الأكَْرمَُ [العلق: 2]  فرَجََعَ بِهَا رسَُولُ اللَّهِ صَلىَّ اللهُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ يرَجُْفُ فؤُاَدُهُ، 

لوُهُ حَتَّى ذَهَبَ عَنْهُ الرَّوْعُ، فقََالَ  لوُنِي« فزَمََّ لوُنِي زمَِّ فدََخَلَ عَلَى خَدِيجَةَ بِنْتِ خُوَيلِْدٍ رضيََِ اللَّهُ عَنْهَا، فقََالَ: »زمَِّ

إنَِّكَ لتَصَِلُ  أبَدًَا،  اللَّهُ  لخَِدِيجَةَ وَأخَْبَرهََا الخَبَرَ: »لقََدْ خَشِيتُ عَلَى نفَْسيِ« فقََالتَْ خَدِيجَةُ: كلَاَّ وَاللَّهِ مَا يخُْزِيكَ 

، فاَنطْلَقََتْ بِهِ خَدِيجَةُ حَتَّى  يْفَ، وَتعُِيُن عَلَى نوََائبِِ الحَقِّ ، وَتكُْسِبُ المعَْدُومَ، وَتقُْرِي الضَّ الرَّحِمَ، وَتحَْمِلُ الكَلَّ

َ فِي الجَاهِلِيَّةِ، وكَاَنَ يكَْتبُُ الكِتاَبَ  أتَتَْ بِهِ وَرقَةََ بنَْ نوَْفلَِ بنِْ أسََدِ بنِْ عَبْدِ العُزَّى ابنَْ عَمِّ خَدِيجَةَ وكَاَنَ امْرَأً تنََصرَّ

العِبْراَنِيَّ، فيََكْتبُُ مِنَ الإنِجِْيلِ بِالعِبْراَنيَِّةِ مَا شَاءَ اللَّهُ أنَْ يكَْتبَُ، وكََانَ شَيْخًا كَبِيراً قدَْ عَمِيَ، فقََالتَْ لهَُ خَدِيجَةُ: ياَ 

، اسْمَعْ مِنَ ابنِْ أخَِيكَ، فقََالَ لهَُ وَرقَةَُ: ياَ ابنَْ أخَِي مَاذَا ترََى؟ فأَخَْبَرهَُ رسَُولُ اللَّهِ صَلىَّ اللهُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ خَبَرَ  ابنَْ عَمِّ

مَا رَأىَ، فقََالَ لهَُ وَرقَةَُ: هَذَا النَّامُوسُ الَّذِي نزََّلَ اللَّهُ عَلَى مُوسىَ، ياَ ليَْتنَِي فِيهَا جَذَعًا، ليَْتنَِي أكَُونُ حَيًّا إذِْ يخُْرجُِكَ 

قوَْمُكَ، فقََالَ رسَُولُ اللَّهِ صَلىَّ اللهُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ: »أوََ مُخْرجِِيَّ هُمْ«، قاَلَ: نعََمْ، لمَْ يأَتِْ رجَُلٌ قطَُّ بِمِثلِْ مَا جِئتَْ بِهِ 

َ، وَفتََرَ الوَحْيُ.  رًا. ثمَُّ لمَْ ينَْشَبْ وَرقَةَُ أنَْ توُُفيِّ إلِاَّ عُودِيَ، وَإنِْ يدُْركِْنِي يوَْمُكَ أنَصُْركَْ نصَْرًا مُؤَزَّ

محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي، الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله )صلى 

الله عليه وسلم) وسننه وأيامه = صحيح البخاري، ج )، ص 7،  المحقق: محمد زهير بن ناصر الناصر ، لبنان، 

بيروت، دار طوق النجاة الطبعة: الأولى، 422)هـ. 

)))-المصدر السابق، ص 44. 



265 ماهية الوحي والقرآن الكريم

هذا الكلام يدلّ بوضوحٍ على أنّ نصر حامد أبو زيد أخطأ في تصوّره بخصوص 

في  مخيّراً  كونه  مع  تتنافى  أنهّا  باعتبار  وآله  عليه  الله  محمّد صلى  النبي  عصمة 

أفعاله، فهذا الكلام باطلٌ جملةً وتفصيلًا لكون النبي لم يرتكب أيّ خطأٍ ولم ينحرف 

بإرادته واختياره؛ وأحد أسباب عصمته أنهّ كان على يقيٍن بالآثار السلبية والمفسدة 

للذنوب، ومن المؤكّد أنّ العلم اليقيني بعاقبة العمل لا يعُدّ بحدّ ذاته سببًا لردع 

الإنسان عن ارتكابه، ما يعني أنّ النبي صلى الله عليه وآله تجنّب كلَّ فعلٍ خاطئٍ 

أنهّ قادرٌ على أن يشرك  الكريم بدوره أشار إلى  إرادته واختياره، والقرآن  بمحض 

بالله عزّ وجلّ، وذلك في الآية المباركة: وَلَقَدْ أوُحِيَ إِلَيْكَ وَإِلىَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ 
 (((.َين لَئنِْ أشرَْكَْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُوننََّ مِنَ الْخَاسرِِ

نقدٌ وتحليلٌ 

لٍ:  نتطرقّ في ما يلي إلى نقد وتحليل آراء نصر حامد أبو زيد بشكلٍ مفصَّ

)) من فرضياته التي طرحها حول القرآن الكريم أنهّ مليءٌ بالتناقضات التي لا 

سبيل إلى رفعها سوى بالإذعان إلى أنهّ خطابٌ، إذ لو أذعنّا بكون كلّ آيةٍ نزلت في 

ظروفٍ معيّنةٍ سوف لا يبقى مجالٌ لأن تتعارض مع غيرها. 

ولإثبات رأيه هذا، ذكر أمثلةً قرآنيةً مثل الزواج من أهل الكتاب ومسألة الجبر 

تحدّثت عن هذه  التي  الآيات  دلالة  يفهم  لم  أنهّ  للأسف  يدعو  وما  والتفويض، 

المسائل، لذلك تصوّر أنهّا تتعارض مع غيرها. فقد تحدّث عن ظاهرة تعدّد الأحكام 

الأحكام  تعارضٍ في  تثبت وجود  التي  الأمثلة  يذكر عددًا من  أنْ  واختلافها دون 

التي أقرتّها الشريعة الإسلامية، لذلك نسأله: هل من الممكن الحديث عن تعارض 

)))- سورة الزمر، الآية 65. 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 266

الأحكام الشرعية كظاهرةٍ شائعةٍ في الإسلام على ضوء مثالٍ واحدٍ وهو حكم الزواج 

من أهل الكتاب؟ ناهيك عن أنّ هذا المثال بحدّ ذاته فسّه بشكلٍ خاطئٍ، لذا ليس 

من شأنه مطلقًا إثبات مدّعاه. 

2) من جملة تصوّراته الخاطئة أنّ دلالة سياق الكلام تطُرح كأساسٍ في نظريته 

القائلة بكون القرآن الكريم خطاباً، إلا أنّ هذه الدلالة لا تؤُخذ بعين الاعتبار في ما 

ا؛ لذا بحسب النظرية الثانية يمكن لنا تعميم مداليل بعض الآيات  لو اعتبرناه نصًّ

دةً حول التعامل بقسوةٍ مع اليهود المعاندين  مثل تلك التي تضمّنت أوامرَ محدَّ

في ظروفٍ خاصّةٍ، فهنا لا نعير أهميةً لسياق الآيات ومن ثمَّ يتسنّى لنا استنباط 

ٍّ فحواه وجوب التعامل الحازم مع اليهود دائماً ومهما كانت الظروف.  حكمٍ كليِّ

الكلام اعتمد  أنّ مسألة دلالة سياق  الباحث المصري غفل عن  أنّ هذا  الحقيقة 

عليها الكثير من المفسّين الذين يتبنّون فكرة نصّية القرآن الكريم، ومنهم العلامة 

محمّد حسين الطباطبائي الذي أكّد على هذا الأمر في كتابه الميزان في تفسير القرآن، 

حيث اتخّذ سياق الكلام محورًا لدى تفسيره الكثير من الآيات. 

الجدير بالذكر هنا أنّ أبو زيد قصد من اللجوء إلى السياق في التفسير أنّ المفسّ 

يسلطّ الضوء على الظروف والخلفيات التي أسفرت عن ظهور الآية، حيث ذكر في 

مباحثه بعض المصطلحات الخاصّة التي يجب اعتمادها في التفسير، مثل السياق 

إحدى  تفسير  أنّ  يعني  ما  والقبول؛  والرفض  والجدل  والنقاش  والمناظرة  والحوار 

الآيات يقتضي سعي المفسّ لمعرفة ما إن كان ظهورها في سياق النقاش والجدل، 

أو الحوار والمناظرة والمفاوضة كي يتسنّى له فهم دلالاتها بأمثلِ شكلٍ. وقال في هذا 

الصعيد أنّ الفقهاء لو ركّزوا استدلالاتهم على سياق الآيات، سوف لا يواجهون أيَّ 

تعارضٍ بين الأحكام المستنبطة منها، وبالتالي لا يضطروّن للجّوء إلى الناسخ والمنسوخ 



267 ماهية الوحي والقرآن الكريم

لرفع التعارض، حيث يدركون أنّ كلّ آيةٍ طرحت مضمونها على ضوء ظروفٍ معيّنةٍ 

دين، ويعرفون أيضًا أنّ الهدف منها كان مجادلةً أو  ووجّهت خطابها لأشخاصٍ محدَّ

حواراً أو مناظرةً أو مفاوضةً على سبيل المثال. ولو أذعنّا بأنّ القرآن بمثابة خطابٍ، 

ففي هذه الحالة لا يبقى مجالٌ للحديث عن وجود اختلافٍ وتناقضٍ في آياته. 

الكثير من المختصّين بالعلوم القرآنية تبنّوا معنى أكثرَ دقةًّ للسياق، فقد اعتبروه 

البنية الأساسية للكلام بحيث تنعكس فيه العديد من القرائن والدلالات اللفظية 

وغير اللفظية والتي تفي بدورٍ أساسيٍّ لإضفاء معنًى إلى الآية؛ لكن تجدر الإشارة 

لا  الموضوع،  المتبّع في طرح  والأسلوب  المخاطبَ  الضوء على  تسليط  أنّ  إلى  هنا 

يعُتبران دائماً ركيزةً أساسيةً لفهم دلالة إحدى الآيات، ولربّما تكون النتيجة عكسيةً 

بحيث يتمّ فهم دلالتها بنحوٍ خاطئٍ. 

)) صحيحٌ أنّ القرآن الكريم طوال ثلاث وعشرين سنةً نزل على خاتم الأنبياء 

والمرسلين محمّد صلى الله عليه وآله على هيئة خطابٍ لفظيٍّ ولم يكن من البداية 

على هيئة كتابٍ كاملٍ، إلّا أنّ هذه الخطابات جمعت في ما بعد ضمن نصٍّ واحدٍ له 

خصائصه التي يمتاز بها، ومن هذه الخصائص أنهّ نصٌّ متناسقٌ لا تعارضَ فيه ولا يأتيه 

الباطل من بين يديه ولا من خلفه، كما أنّ فهم بعض آياته منوطٌ إلى سياق الكلام. 

لا شكّ في أنّ الباحث والمفسّ القرآني لدى تفسيره وتحليله المضامين القرآنية، 

نطاق  تتعدّى  مضاميَن  ذاتُ  الآيات  من  الكثير  أنّ  الاعتبار  بنظر  يأخذ  أن  عليه 

التي  التأريخ؛ وحتىّ تلك الآيات المرتبطة بظروفٍ زمانيةٍ ومواقفَ خاصّةٍ، وتلك 

تشير إلى قصص وحكايات الأسلاف من أنبياء وغيرهم، هي الأخرى تتضمّن تعاليمَ 

تتعدّى نطاق الزمان والتأريخ، أي أنهّا سارية المفعول في كلّ عصٍر؛ لذا ليس من 

الصواب بمكانٍ ادّعاء أنّ كلّ آيةٍ هي مجردُّ كلامٍ مستقطعٍ مقتصِرٍ على سياقٍ خاصٍّ 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 268

بحيث لا يمكن فهمه خارج نطاق هذا السياق، ومن الخطأ بمكانٍ زعم أنّ القرآن 

ا يتجردّ حينها من كلّ أمرٍ يفوق نطاق التأريخ.  الكريم إن اعتبر نصًّ

إذاً، على كلّ من يرفض نصّية القرآن الكريم ويعتبره مجردَّ خطابٍ، الإذعان إلى أنّ 

جميع آيات الأحكام وشتىّ القواعد والأصول الدينية والأنطولوجية والأنثروبولوجية 

الموجودة فيه لا تسي إلى أيِّ عصٍر في ما عدا عصر البعثة النبوية، فهي في هذه الحالة 

لا تجسّد تعاليمَ ثابتةً ودائمةً. وهذا ما ادّعاه أبو زيد، حيث اعتبر جمع المصحف وكأنهّ 

تحويل مجموعةٍ من العبارات والجمل المشتتّة إلى نصٍّ متقوّمٍ على دلالاتٍ ذاتِ طابعٍَ 

دٍ، وإشكالية هذا الجمع لا تقتصر برأيه على آيات الأحكام فقط، وإنّما ترَدِ على  محدَّ

كيانه بالكامل بحيث حالت دون تحوّله إلى نصٍّ موحّدٍ ومنسجمٍ، بل إلى مجموعةٍ من 

العبارات والجُمل الخطابية التي يمكن قبول بعضها ورفض بعضها الآخر. 

كتاب الله الحكيم أكّد بدوره على أنّ النزول التدريجي لآياته لا يتعارض مع 

وَبِالْحَقِّ  التدريج حدث لأسبابٍ خاصّةٍ، وذلك في قوله تعالى:  انسجامها، فهذا 

عَلىَ  لِتَقْرَأهَُ  فَرقَْنَاهُ  وَقُرآْناً   * وَنذَِيرًا  اً  مُبَشرِّ إِلاَّ  أَرْسَلْنَاكَ  وَمَا  نزََلَ  وَبِالْحَقِّ  أنَزَْلْنَاهُ 

 (((.النَّاسِ عَلىَ مُكْثٍ وَنزََّلْنَاهُ تنَْزِيلًا

جملة  ومن  العجيبة،  استنتاجاته  ضوء  على  خاطئةٍ  نتائجَ  إلى  توصّل   (4

الكلامي إلى المحكم  الكلام المسلمين استندوا في أسلوبهم  أنّ علماء  ادّعاؤه  ذلك 

والمتشابه في القرآن الكريم، والفقهاء بدورهم ارتكزوا على الناسخ والمنسوخ؛ وهذا 

الأمر برأيه أسفر عن حدوث الكثير من الاختلافات في وجهات النظر والنزاعات 

الإيدولوجية، حيث قال في هذا الصعيد: 

))) - سورة الإسراء، الآيتان 05) و06). 



269 ماهية الوحي والقرآن الكريم

تستمرّ  أنْ  التأويل  في  نظريةٍ  لأيِّ  يمكن  هل  هو:  الآن  »والسؤال 

التفسير  تأريخ  إنّ  ؟  نصٍّ مجردَّ  فقط  ليس  القرآن  أنّ  تجاهل حقيقة  في 

إلاّ  يحتاج  لا  ا  نص� بوصفه  الآن  حتّى  معه  التعامل  تمّ  القرآن  أنّ  يؤكّد 

إلى التحليل البنيو - فيلولوجي للكشف عن معناه. هذا واضحٌ في منهج 

تركيبه  على  المتكلّمين  منهج  انبنى  حيث  والفقهاء،  المتكلّمين  من  كلٍّ 

والمنسوخ،  الناسخ  تركيبة  على  الفقهاء  منهج  وانبنى  والمتشابه  المحكم 

وهما النسقان التركيبيان السائدان حتّى الآن في التعامل مع القرآن، وهما 

نسقان أدّيا في معظم الأحوال لتحويل القرآن إلى ساحة نزاعٍ إيديولوجيٍّ 

، نزاعٍ ينتهي إلى التلاعب بالمعنى لغايات براغماتيةٍ تبريريةٍ وإن  ومذهبيٍّ

كانت لا تخلو من النوايا الحسنة. 

إنّ التعامل مع القرآن بوصفه مجردَّ نصٍّ هو مصدر النزاع، وقد يقدّم 

لنا منهج التعامل مع القرآن بوصفه خطابًا، مجالاً مختلفًا قد يساعدنا في 

تطوير منهجيةٍ إنسانويةٍ«.(1) 

لكن يا ترى هل يمكن ادّعاء أنّ علماء الكلام سلطّوا الضوء في بحوثهم على 

المحكم والمتشابه فحسب؟ هل إنّ نصر حامد أبا زيد لم يعُر أهميةً لمكانة العقل 

في الآراء التي تبنّاها علماء الكلام؟ ألم يعلم بأنّ تفسيرهم لبعض الآيات ارتكز على 

أصولٍ عقليةٍ واستدلاليةٍ معتبَرةٍ؟ فضلًا عن ذلك، ما هو السبب في ارتكاز هذا الكمّ 

من الأحكام على مسألة الناسخ والمنسوخ؟ يا ترى ما هو عدد الآيات التي نسُخت 

في القرآن الكريم؟ 

)))  . نصر حامد أبو زيد، نور آوري، تحريم وتاويل شناخت علمي وهراس از تكفير )باللغة الفارسية)، ترجمه 

إلى الفارسية مهدي خلجي، منشورات معهد الدراسات الإلكترونية توانا، 4)20م، ص 8)). 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 270

القرآن  أنّ  التفسير- على  الكلام -وحتىّ علماء  في بعض المباحث يؤكّد علماء 

الكريم نصٌّ واحدٌ واعتمدوا على مسألة المحكم والمتشابه في هذا المضمار، وبهذا 

أنهّم  ذلك  أمثلة  آياته، ومن  من  الكثير  فهم دلالات  تيسير  الأسلوب ساهموا في 

ءٌ) بكونها من المحكمات، لذا  اعتبروا الآية )) من سورة الشورى: )لَيْسَ كمَِثْلِهِ شيَْ

يتسنّى لنا على ضوئها تحقيق فهمٍ صائبٍ لآياتٍ أخرى، مثل قوله تعالى في الآية 

0) من سورة الفتح: (يَدُ اللهِ فَوْقَ أيَدِيهِمْ)؛ بينما نظرية نصر حامد أبي زيد تضطرنّا 

ءٌ) في ظروفٍ  شيَْ كَمِثْلِهِ  (لَيْسَ  قال  وآله  عليه  الله  النبي محمّد صلى  بأنّ  للقول 

معيّنةٍ، وفي ظروفٍ أخرى قال )يَدُ اللهِ فَوْقَ أيَدِيهِمْ)، لذا يترتبّ على رأيه عدم وجود 

محذورٍ في كون المراد هنا تلك اليد الجسمانية الملموسة مادّيًّا، وهذا الرأي يعُدّ 

بكلّ تأكيدٍ نتيجةً لرفض نصّية الكتاب الحكيم وعدم الأخذ بعين الاعتبار مسألة 

المحكم والمتشابه. 

لقد أخطأ أبو زيد عندما قال أننّا لو اعتبرنا القرآن ليس بمثابة نصٍّ سوف لا 

يبقى مجالٌ للتلاعب بمداليله وتوجيهها لأغراضٍ وغاياتٍ معيّنةٍ. إنّ ما يحدث من 

اختلافٍ في فهم بعض الآيات لا يصدق فقط على فهم دلالات عددٍ قليلٍ من تلك 

الآيات التي تبدو وكأنهّا متعارضةٌ في ظاهر الحال، مثل آيات الجبر والتفويض، بل 

يصدق حتىّ على ما تضمّن منها صراعاتٍ إيديولوجيةً ودينيةً. 

5) أبو زيد تصوّر خَطأًَ أننّا لو قلنا بنظرية نصّية القرآن سوف يكون فهمنا له 

سلطويًّا، لكنّنا إن اعتبرناه خطاباً فسوف نتمكّن من طرح تفسيرٍ حيويٍّ له، حيث قال: 

ا سيتيح دائماً تأويليةً كليّانيةً  »إنّ التعامل مع القرآن فقط بوصفه نص�

أو تأويليةً سلطويةً، وكلتاهما تزعم إمكانية الوصول إلى الحقيقة المطلقة. 



271 ماهية الوحي والقرآن الكريم

الاعتبار  إعادة  اعتبارها  في  تضع  لا  للقرآن  جديدةٍ  مقاربةٍ  كلّ  إنّ 

لطبيعته الأصلية الحيّة بوصفه خطابًا - إنْ في الدراسات الأكاديمية أو في 

تداوله في الحياة اليومية - لن تستطيع أنْ تنُتج تأويليةً حيّةً ومنفتحةً. 

ا للتأويلات السلطوية  إنّ السعي إلى تأسيس تأويليةٍ حيّةٍ مفتوحةٍ ضد�

القرآن هو في حقيقته  تأويل  أنّ  والكليّانية، ينطلق من حقيقةٍ فحواها 

ا جادّين في سعينا لتحرير الفكر  سعي لصياغة معنى الحياة، وإذا كنّا حق�

الديني من سلطة القهر والقوّة - سياسيةً كانت أم اجتماعيةً أم دينيةً 

سبيل  فلا  للمؤمنين؛  الديني  المعنى  صياغة  في  الحقّ  إعادة  أجل  من   -

أمامنا إلا محاولة بلورة منهجيةٍ تأويليةٍ تقبل تأويل غيرها وتبني عليه 

الاختلافات  أنّ  حقيقة  من  المفتوحة  التأويلية  تنطلق هذه  تعارضه.  أو 

على  القائمة  الإنسانية  طبيعتنا  من  جزءٌ  الديني  المعنى  في  الإمبريقية 

اعتباره قيمةً  الذي يجب  الأمر  الحياة عمومًا، وهو  الاختلاف في معنى 

إيجابيةً في سياق حياتنا الحديثة«. 

لا ريب في أنّ هذا الادّعاء هو الآخر عبارةٌ عن كلامٍ بلا دليلٍ، فقائله لم يوضّح 

مقصوده من بعض المصطلحات التي ذكرها، مثل معنى الحياة والحقيقة المطلقة؛ 

ولو كان مراده من الحقيقة المطلقة هو فهم القرآن الكريم بشكلٍ صائبٍ عارٍ من 

كلّ خطأٍ فإنّ مؤيدّي كلِّ واحدةٍ من النظريتين المذكورتين لهم الحقّ في ادّعاء أنّ فهم 

مداليل بعض الآيات من شأنه أن يكون عارياً من الخطأ، بينما فهم مداليل بعضها 

الآخر يتطلبّ امتلاك تدقيقٍ وتمحيصٍ عميقين على ضوء الإنجازات الفكرية الحديثة. 

وقوله: 

ا جادّين في سعينا لتحرير الفكر الديني من سلطة القهر  »وإذا كنّا حق�



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 272

الحقّ  إعادة  أجل  - من  دينيةً  أم  اجتماعيةً  أم  كانت  - سياسيةً  والقوّة 

بلورة  محاولة  إلا  أمامنا  سبيل  فلا  للمؤمنين؛  الديني  المعنى  صياغة  في 

منهجيةٍ تأويليةٍ تقبل تأويل غيرها«. 

ا أو خطاباً.  لا ارتباط له بمسألة اعتبار القرآن الكريم نصًّ

6) ضمن مساعيه الرامية إلى توجيه نظريته وإثبات أنّ القرآن الكريم مجردّ 

خطابٍ، تبنّى بعض الآراء المثيرة للعجب والتي من جملتها إنكار وجود آيةٍ فيه 

تدلّ على صلب المسيح عيسى عليه السلام أو تنُكره؛ حيث قال: 

»أمّا المشكلة الأخرى التي يُظنّ أنّ القرآن يخالف فيها عقائد النصاى، 

القرآن  أنّ  لبْ، حيث يعتقد عامّة المسلمين وخاصّتهم  الصَّ فهي مشكلة 

ينكر الصلب ويؤكّد الوفاة العادية للمسيح، ولا تعارض عند المسلم بين 

مشغولاً  ليس  القرآن  أنّ  تقديري  وفي  السماء.  إلى  والرفع  الصلب  إنكار 

اليهود  مع  الجدل  الخطاب هو سياق  فسياق  إثباته،  أو  الصلب  بإنكار 

دفاعًا عن مريم التي قالوا فيها بهتاناً وإثماً عظيمًا؛ وادّعاؤهم - أي قولهم 

إنهّم قتلوا المسيح عيسى بن مريم - يردّ عليه القرآن ردّاً سجالياً واضحاً: 

.(1) ْوَما قَتَلوُهُ وَما صَلبَوهُ وَلكِنْ شُبِّهَ لَهُم

 بما أنّ الآية تصّرح بكون النبي عيسى عليه السلام لم يقُتل ولم يصُلب، ادّعى 

أبو زيد)2) أنّ البنية الخطابية للقرآن الكريم تدلّ على ما يلي:

الهامّة مثل مسألة  الخلافية  المسائل  الصلب من   »لو كانت مسألة 

)))- سورة النساء، الآية 57). 

)2)-  نصر حامد أبو زيد، نور آوري، تحريم وتاويل شناخت علمي وهراس از تكفير )باللغة الفارسية)، ترجمه 

إلى الفارسية مهدي خلجي، منشورات معهد الدراسات الإلكترونية توانا، 4)20م، ص 29). 



273 ماهية الوحي والقرآن الكريم

تذُكر  أن  أوسع من  أثارت جدلاً  لكانت قد  للمسيح،  البشرية  الطبيعية 

مرةًّ واحدةً وفي سياق الجدل مع اليهود؛ إنّ بنية الخطاب ترُجّح أنّ نفي 

قتل اليهود للمسيح -وهم لم يذكروا أنهّم صلبوه- هو نفيٌ لقدرتهم على 

الفعل، أيّ فعلٍ - إذا كانت المشيئة الإلهية لا تريد وقوع الفعل. الدليل 

على ذلك أنّ مجردّ افتخار اليهود بأنهّم قتلوا المسيح وخطابهم الموجّه إلى 

محمّدٍ، يتضمّن تهديدًا بقدرتهم على قتل محمّدٍ؛ والقرآن حين يتصدّى 

بهذه اللغة الحاسمة  وَما قَتَلوُهُ وَما صَلبَوهُ وَلكِنْ شُبِّهَ لَهُمْ  للردّ على 

زعم اليهود، إنّما يهدف إلى ط�نة محمّد: إنهّم غير قادرين على ذلك، لأنّ 

الله لن يسمح لهم«. 

سيادة  إنّ  إذْ  الرأي؟  هذا  استنتج  وكيف  التفسير  بهذا  جاء  أين  من  ترى  يا 

ولا  العقلية،  الأدلةّ  من  أو  الآيات  سائر  من  نستنتجها  أن  بدّ  لا  الإلهية  المشيئة 

يمكن استنباطها من هذه الآية التي ذكرها فحسب؛ فالقرآن الكريم يؤكّد على أنّ 

المشيئة الإلهية حاكمةٌ على كلّ شيءٍ. الحقيقة أنّ الكتاب الحكيم هو عبارةٌ عن 

نصٍّ واحدٍ لا خطاباتٍ متناثرةٍ غيرِ مترابطةٍ مع بعضها كما ادّعى نصر حامد أبو 

زيد، لذا لا يمكن ادّعاء أنّ اليهود لم يمتلكوا القدرة على قتل النبيين عيسى عليه 

السلام ومحمّد صلى الله عليه وآله. 

الجدير بالذكر هنا أنّ الآية التي استشهد بها أعلاه حتىّ وإن صرحّت بعدم 

قتل المسيح أو صلبه، إلّا أنّ ما يترتبّ على السياق الجدلي لا يتعارض مع تطرقّ 

القرآن الكريم إلى بيان إحدى الحقائق؛ كما أنّ الآية لم تنقل على لسان اليهود، 

بل هي على لسان الله عزّ وجلّ الذي أنكر قتل النبي عيسى عليه السلام وصلبه، 

ومن المؤكّد أنّ قوله الحقّ وحينما يجادل البشر فهو لا يقول إلا الحقّ ولا يتضمّن 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 274

كلامه أيَّ دلالاتٍ باطلةٍ أو منافيةٍ للواقع، لكن يبدو أنّ هذا الباحث المصري لا 

يعتقد بهذه الحقيقة العقلية والقرآنية الثابتة لدى بيانه المداليل القرآنية، أي أنهّ 

ا ولا يعتقد بحصانة القرآن الكريم من كلّ باطلٍ.  لا يؤمن بكون قول الله تعالى حقًّ

تفسير  هو  الكريم،  القرآن  إلى  بالنسبة  الخطاب  نظرية  طرح  من  هدفه   (7

آياته بشكلٍ يتناسق مع قابليات العقل البشري، حيث سعى إلى طرح فهمٍ معاصٍر 

لها يتناسب مع مبادئ حقوق الإنسان، لذلك ادّعى تأريخانية الأحكام الإسلامية 

حينما قال: 

»لا يتمّ التعامل بكفاءةٍ مع السؤال الذي يثار كثيراً في سياق موضوع 

حقوق الإنسان والمساواة وحقوق المرأة... إلخ، إلاّ بالعودة دائماً إلى منهج 

تحليل الخطاب؛ من هذا المنظور لا بدّ من الاعتراف بأنّ الخطاب القرآني 

موجّهٌ بشكلٍ أساسيٍّ إلى الذكور خاصّةً في شؤون الزواج والطلاق والتجارة، 

، إذ عصر النزول  أي في كلّ شؤون الحياة الاجتماعية، وهذا أمرٌ طبيعيٌّ

الخطابية  الخصيصة  لكنّ هذه   ، ثقافيٍّ ذكوريٍّ إلى مجالٍ  ينتميان  وبيئته 

قصد  حدود  ربّما  تتجاوز  للذكور  حقوقٍ  لصياغة  تأريخي�ا  استُثمرت  قد 

الخطاب ذاته. 

التنويه به في هذا الصدد أنّ الخطاب القرآني في المجال  وممّا يجب 

الديني غير الاجتماعي - أي مجال العمل التعبّديّ وما يترتبّ عليه من 

المساواة،  قدم  على  والإناث  الذكور  يخاطب   - الأخروي  الديني  الثواب 

ويؤكّد مبدأ المساواة تأكيدًا مطلقًا. 

يظلّ الأمر في النهاية مرهوناً بقدرة العقل الإسلامي على تحديد الأصل 



275 ماهية الوحي والقرآن الكريم

والفرع في الخطاب القرآني؛ أعني إذا اعتبرنا أنّ المساواة في التعبّد وفي الثواب 

الأخروي هي الأصل، فيتعيّن علينا أنْ نمدّ حكم الأصل على الفرع فنحاول 

من خلال منهجٍ إبداعيٍّ تحقيق المساواة في مجال العلاقات الاجتماعية. أمّا 

إذا عكسنا المسألة فاعتبرنا مجال النشاط الاجتماعي هو الأصل في الخطاب 

القرآني فإنّ المساواة تصبح فرعًا. هذا التصوّر هو التصوّر الذي ساد أفق 

الفقه الإسلامي، وما يزال مسيطراً حتّى الآن على الرغم من كلّ اليافطات 

الدينية التي تجعل من الآخرة أصلًا ومن الدنيا فرعًا«.(1) 

نلاحظ من كلامه هذا أنهّ اعتبر نظرية الخطاب تصدق أكثر في ما لو أخذنا بنظر 

الاعتبار مبادئ حقوق الإنسان ومبدأ المساواة بين الرجل والمرأة، فلو أنكرنا نصّيته 

وأذعنّا بكونه مجردَّ خطابٍ سوف يتسنّى لنا في هذه الحالة المساواة بين الرجل 

والمرأة دون تمييزٍ وإجحافٍ في حقوقهما؛ وعلى ضوء اعتقاده بأنهّما متكافئان من 

الكريم،  القرآن  الأخروي في  والعقاب  الثواب  وكذلك من حيث  المبدئية  الناحية 

استنبط ما أطلق عليه فرعًا وهو كونهما متساوييَْن في الحقوق والتكاليف؛ إلا أنّ 

هذا الاستدلال يكتنفه الكثير من الغموض في واقع الحال، فكيف استنبطه وعلى 

أيِّ أساسٍ أثبت صوابه؟ 

تجدر الإشارة هنا إلى أنّ الآيات التي تطرقّت إلى الحديث عن حقوق وتكاليف 

كلٍّ من الرجل والمرأة ليست متعارضةً مع بعضها، لذلك لا يأتي الدور للجّوء إلى 

مسوّغٍ يزيل التعارض مثل نظرية الخطاب التي طرحها أبو زيد؛ كما أنهّا ليست 

عصيّةً على الذهن البشري كي يصعب عليه الاعتقاد بما ورد فيها، وبالتالي لا مجال 

لادّعاء ضرورة طرح تفسيرٍ لها يتناسق مع قابليات الإدراك البشري. 

)))  . المصدر السابق، ص 24). 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 276

لكي  فرعًا  والدنيا  أصلًا  الآخرة  بكون  إقرارنا  ادّعى ضرورة  رأيه  تبرير  ولأجل 

يصبح مبدأ المساواة بين الرجل والمرأة أصلًا، لكن يرَدِ عليه هنا ما يلي: كيف يمكننا 

استنتاج المساواة المشار إليها هنا - والتي تتعارض مع صريح بعض الآيات - على 

ضوء الاعتقاد بكون الآخرة أصلًا والدنيا فرعًا؟ 

فضلًا عمّا ذكر، فهو لدى طرحه مسألة حقوق الرجل والمرأة استند إلى عددٍ من 

الآيات ومن ثمََّ اتبّع أسلوب تفسير القرآن بالقرآن، وهذا يعني أنهّ أذعن بكون القرآن 

ا لا خطاباً متناثراً؛ وهذا الموقف يعُدّ بطبيعة الحال نقضًا للنظرية التي يتبنّاها.  نصًّ

8) تصوّر أننّا إن اعتبرنا القرآن الكريم بمثابة خطابٍ، سوف ينجو المسلمون من 

بعض السلوكيات المتطرفّة التي من جملتها الصراع والانزواء والإقصاء، لأنّ البعض 

يعتبرون الإسلام دينًا راديكاليًّا إرهابيًّا إقصائيًّا؛ فهذه السلوكيات وما ماثلها تدمّر 

المجتمعات الإسلامية ويقضي عليها. 

الطريف أنّ نصر حامد أبو زيد اعتبر نظرية الخطاب طرحًا جديدًا مدّعِيًا أنّ 

نظرية نصّيته هي من طرح القدماء، إلا أنهّ حينما تطرقّ إلى الحديث عن الحضارة 

الإسلامية القديمة قال بصريح العبارة:

 »إنّ تأريخ الثقافة في العالم ينبِئنا أنّ البذور الأولى للحضارة الإنسانية 

انبثاق  أو... ومع  السوداء  إفريقيا  الأنهار، ربّما في  قد ولدت في أحواض 

العناصر  كلّ  استوعبت  جديدةٌ  ثقافةٌ  تبلورت  للإسلام  الحضاري  الطور 

الحيّة والخلاقة في الثقافات الهللينية والهندية والفارسية، وأعادت إنتاجها 

في مُركَّبٍ جديدٍ؛ وذلك قبل أن تعُيد تصديره إلى العالم الغربي الجديد عبر 
صقلية وإسبانيا«.(1)

)))- المصدر السابق، ص ))). 



277 ماهية الوحي والقرآن الكريم

 هذا التقييم للحضارة الإسلامية من قبل أبو زيد ينمّ بذاته عن أنّ التعايش 

السلمي بين المسلمين أنفسهم، وتعايشهم مع الآخرين لا يمتّ بصلةٍ لضرورة القول 

ا أو خطاباً.  بكون القرآن الكريم نصًّ

9) لأجل تبرير نظريته التي أكّد فيها على كون القرآن الكريم خطاباً، اضطرّ في 

ا مثلما حدث في الآية التي تحدّثت عن المحكم  بعض الأحيان إلى الإذعان بكونه نصًّ

والمتشابه فيه، حيث ادّعى أنّ علماء الكلام استندوا إلى هذه الآية لطرح آرائهم 

التأويلية، وهي قوله تعالى: هو الَّذِي أنَزَْلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آياَتٌ مُحْكَمَاتٌ 

مَا تشََابَهَ  فَيَتَّبِعُونَ  زَيغٌْ  قُلوُبِهِمْ  الَّذِينَ فِي  ا  فَأمََّ مُتَشَابِهَاتٌ  وَأخَُرُ  الْكِتَابِ  أمُُّ  هُنَّ 

الْعِلْمِ  الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تأَوِْيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تأَوِْيلَهُ إِلاَّ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي  ابْتِغَاءَ  مِنْهُ 

كَّرُ إِلاَّ أوُلُو الأْلَْبَابِ ))) وفي هذا السياق  يَقُولوُنَ آمَنَّا بِهِ كُلٌّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَّ

ذكر آراءً جديرةً بالتأمّل. 

البحوث  من  الكثير  ساقوا  الكريم  القرآن  مفسّي  أنّ  إلى  هنا  الإشارة  تجدر 

بخصوص هذه الآية، فقد نقل العلامة السيّد محمّد حسين الطباطبائي ستةّ عشر 

قولًا في تفسير دلالتها.)2) 

أبو زيد الذي سعى جاهدًا لإثبات نظرية خطابية القرآن الكريم، تحدّث عن 

الخطاب في هذه الآية قائلاً: 

»... الاتهّام إذًا موجّهٌ لليهود والنصارى لا لليهودية والنصرانية كدينيْن 

)))- سورة آل عمران، الآية 7. 

جامعة  منشورات  قم،  إيران،  القرآن،  تفسير  في  الميزان  الطباطبائي،  حسين  محمّد  راجع:  أكثر،  للاطلّاع   -(2(

 .47  -  (7 )، ص  المدرسين، )6))هـ، ج 

راجع أيضاً: عبد الله جوادي الآملي، تسنيم )باللغة الفارسية)، إيران، قم، منشورات إسراء، 2008م، ج ))، ص 

 .2(2 - (0(



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 278

ولا لكتبهما المقدّسة، وهذا يقودنا لمناقشة الخطاب الذي تتضمّنه الآية 

السابعة من سورة آل عمران - رقم 3 - التي تحيل إلى الإحكام والتشابه، 

وهي الآية التي على أساسها أقام المتكلّمون قواعدهم التأويلية كما أشرنا 

من قبل. 

النصارى  فهم  على  بالردّ  يتعلقّ  الآية  في  الخطاب  أنّ  تقديري  وفي 

فهمٌ  بأنهّ  بوصفه  منه،  وروحٌ  الله  كلمة  بأنهّ  للمسيح  القرآن  لوصف 

والمتشابه  المحكم   - والغامض  الواضح  بين  التمييز  قادرٍ على  غيرُ  سقيمٌ 

- في الخطاب القرآني. هكذا استطاع القرآن أنْ يواجه التحدّي الموجّه له 

بالتناقض بإعادة تصنيف خطابه وتوجيهه وجهة الغموض بحيث يصبح 

هو - أي الخطاب - مرجعية التأويل؛ تصبح بشرية المسيح - وكونه عبدًا 

من عباد الله - هي الأصل المحكم، وما ورد من وصفٍ بأنهّ الكلمة أو 

الروح، تصبح الفرع المتشابه، وتصبح مشكلة النصارى أنهّم عجزوا عن 

التمييز بين المستويين ووقعوا نتيجةً لذلك في معسكر الذين في قلوبهم 

مرضٌ، الذين يتّبعون المتشابه ابتغاء الفتنة وابتغاء التأويل الذي لا يعلمه 

إلا الله«. 

هذا الكلام يدلّ على أنّ أبو زيد قد أشار إلى أحد مصاديق المحكم والمتشابه، 

فهو أكّد على أنّ بشرية المسيح عيسى عليه السلام يجب أنْ تكون من المحكمات، 

يدُرج ضمن المتشابهات؛ وقد استند إلى هذه الآية في  بينما كونه كلمةً أو روحاً 

البقرة والتي تحدّثت عن  آياتٍ أخرى، مثل الآيات 64 إلى 67 من سورة  تفسير 

الوجه الحقيقي لعيسى عليه السلام وأنكرت ألوهيته وبنوّته لله تعالى؛ وهذا يعني 

أنّ القرآن الكريم فنّد المعتقدات الباطلة التي تبنّاها النصارى والتي من جملتها 



279 ماهية الوحي والقرآن الكريم

المفكّر  استدلال هذا  يدلّ  ألا  لذا  ذاتها،  بحدّ  المسيحية  يفنّد  المسيح ولم  ألوهية 

المصري هنا على أنهّ استند إلى القرآن في تفسير القرآن؟ أي أنهّ لجأ إلى بعض الآيات 

ا من العمل  لفتسير آياتٍ أخرى، فهو في الحقيقة أينما اقتضت الضرورة لم يجد بدًُّ

وفق نظرية نصّية القرآن الكريم. 

نتيجة البحث 

 - الخطاب   - الجديدة  نظريته  في  طرح  زيد  أبو  حامد  نصر  المصري  المفكّر 

العديد من المسائل التي يمكن تلخيصها بما يلي: 

)) ثقافة عصر النزول قد انعكست في القرآن الكريم ولكن ليس من جهة أنّ 

الله عزّ وجلّ قصد الحديث عن معتقدات عرب ذلك العصر وسلوكياتهم، فالقرآن 

برأيه عبارةٌ عن مجموعة من الخطابات التي أثرّت على النبي محمّد صلى الله 

عليه وآله لكونها صدرت على لسانه. 

2) القرآن الكريم نقل قصص بعض الأنبياء السابقين لكونها كانت سائدةً بين 

أهل ذلك العصر، والنبي محمّد صلى الله عليه وآله بدوره استثمرها اعتمادًا على 

مدركاته الفكرية. 

التناقضات  من  الكثير  حدوث  تستدعي  الكريم  القرآن  نصّية  نظرية   ((

الناجمة عن مواجهة النبي لشتىّ الأحداث الاجتماعية، ولا بدّ من الإذعان إلى 

هذا الأمر. 

4) نظرية نصّية القرآن الكريم تقحم الكثير من الأفكار الباطلة في المضامين 

القرآنية وبكلّ سهولةٍ، لذا إنْ أردنا اجتناب هذا الانحراف الفكري فلا بدّ من القول 

بعدم وحدة نصّه. 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 280

5) الله تعالى بحسب نظرية نصر حامد أبو زيد لم يضَع أيّ تخطيطٍ مسبقٍ 

التبليغية للحقّ على  الله عليه وآله كي يسلك مسيرته  النبي محمّد صلى  لرسالة 

أساسه. 

ا ونورًا تفسّ آياته بعضها  6) لا يمكن اعتبار القرآن الكريم كتاباً موحّدًا وحقًّ

البعض. 

7) الأحكام القرآنية ليست ثابتةً وساريةَ المفعول على مرّ التأريخ، أي أنهّا لا 

تتجاوز نطاق الزمان، بل هي مقيّدةٌ بزمانٍ محدّدٍ وعرضةٌ للتغيير والتحوّل. 

8) الأحكام الاجتماعية في الإسلام تتناسق مع ما كان سائدًا في عصر ظهوره، 

لذا لا يمكن الاعتماد عليها لمعالجة المشاكل المعاصرة؛ وهذا يعني ضرورة إذعان 

المسلمين في العصر الحديث إلى كون الإعلان العالمي لحقوق الإنسان هو الأصل 

والأساس في الحياة المعاصرة، ومن ثمّ يجدر بهم تقييم جميع تعاليمهم القرآنية 

على ضوئه بحيث ينبذون كلّ حكمٍ يتعارض معه. يا ترى هل يسوّغ لنا الاعتماد 

على نظرية نصر حامد أبو زيد لتفنيد المقوّمات الأساسية للوحي القرآني بذريعة 

طرح قراءةٍ جديدةٍ وحيويةٍ لآياته؟ فهل يحقّ لنا في هذه الحالة اعتباره من وحي 

هذا  تبنّاها  التي  والآراء  الخطاب  نظرية  على  تطرح  مؤاخذةٍ  أهمّ  إذًا،  السماء؟ 

الكريم كتاباً مقدّسًا، وعدم  القرآن  المفكّر المصري على أساسها، هي عدم اعتبار 

القول بكون النبي محمّد صلى الله عليه وآله إنساناً كاملًا كما يعتقد المسلمون. 



281 ماهية الوحي والقرآن الكريم

المصادر 

)) القرآن الكريم 

إيران،  نيا،  الفارسية مرتضى كريمي  إلى  ترجمه  الفارسية،  باللغة  معناي متن  زيد،  أبو  2) نصر حامد 

طهران، منشورات طرح نو، )200م. 

)) نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، لبنان، بيروت، المركز الثقافي العربي، 996)م. 

4) نصر حامد أبو زيد، محمد وآيات خدا: قرآن وآينده اسلام باللغة الفارسية، تحقيق هلال سيزجين، 

ترجمه إلى الفارسية فريده فرنود فر، إيران، طهران، منشورات علم، 4)20م. 

5) نصر حامد أبو زيد، التجديد والتحريم والتأويل بين المعرفة العلمية والخوف من التكفير، لبنان، 

بيروت، منشورات المركز الثقافي العربي، 0)20م. 

6) نصر حامد أبو زيد، نور آوري، تحريم وتاويل «شناخت علمي وهراس از تكفير» باللغة الفارسية، 

ترجمه إلى الفارسية مهدي خلجي، منشورات معهد الدراسات الإلكترونية توانا، 4)20م. 

بيروت،  لبنان،  صالح،  هاشم  العربية  إلى  ترجمه  علميةٌ،  قراءةٌ  الإسلامي  الفكر  أركون،  محمّد   (7

منشورات المركز الثقافي العربي، 996)م. 

8) محمّد حسين الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، إيران، قم، منشورات جامعة المدرسين، )6))هـ. 

9) عبد الله جوادي الآملي، تسنيم باللغة الفارسية، إيران، قم، منشورات إسراء، 2008م. 

الله البخاري الجعفي، الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور  0)) محمّد بن إسماعيل أبو عبد 

ناصر  بن  زهير  محمّد  تحقيق  البخاري«،  «صحيح  وأيامه  وسننه  وسلم  عليه  الله  الله صلى  رسول 

الناصر، لبنان، بيروت، دار طوق النجاة الطبعة الأولى، 422)هـ. 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 282

((( Mc Auli�e, Jane Dammen ed.(, 2002, Encyclopedia of the Qur`an, Leiden Brill, 

vol. 2. 

(2( http://zamaaneh.com/idea/20(007//post_752_html 



القسم الثالث: أبو زید وتأويل خطاب المرأة

دراسة ونقد  کتاب دوائر الخوف
 لنصر حامد أبو‌ زید)))

مرتضى رستگار)))

الخلاصة

يعُدّ نصر حامد أبو زيد واحدًا من أبرز الشخصيات الفكرية ومن أكثر المفكرين 

المسلمين إثارة للجدل، حيث يسعى إلى تقديم رؤيةٍ جديدةٍ للدين. لقد بذل نصر 

التقليدي في  التفسير والاجتهاد  نقده لأسلوب  أبو زيد مجهودًا في معرض  حامد 

والتفاسير  العلماء  بين  السائد  التفكير  على  الحاكم  والإطار  الدينية  المسائل  فهم 

الدينية، وعمل في المقابل على تقديم منهجٍ بديعٍ وجديدٍ في تفسير النصوص يقوم 

على أسلوب التفسير الهرمنيوطيقي. يذهب نصر حامد أبو زيد إلى الاعتقاد بأن 

)))- المصدر: »دراسة ونقد بعض أهم مدعيات ومباني نصر حامد أبو زيد في كتابه )دوائر الخوف(«، تعريب: 

حسن علي مطر.

)))- باحثٌ على مستوى المرحلة الرابعة في الحوزة العلمية بقم المقدسة.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 284

التراث يسُهم على الدوام في صياغة وقولبة وعينا، ويؤُثرّ على سلوكنا ـ سواءً أشئنا 

العمل على  التراث، تعيّن علينا  أبينا ـ وعليه إذا لم نستطع تجاهل هذا  ذلك أم 

إصلاحه وإعادة قولبته. إن نصر حامد أبو زيد في كتابه “دوائر الخوف: قراءةٌ في 

النقد يعمد  أنه إلى جوار  إلا  أكثر منه كاتباً.  ناقداً  المرأة” يظهر بوصفه  خطاب 

وقد  نظرياته.  خطأ  أو  صحّة  على  والاستدلال  رأيه،  إبداء  إلى  الأبحاث  بعض  في 

الحداد،  الشيخ محمد عبده، وقاسم أمين، وطاهر  آراء  تعرضّ في كتابه هذا إلى 

يتطرقّ إلى قوانين  أو مخالفته لآرائهم. كما  بيان موافقته  المرنيسي، مع  وفاطمة 

بعض الدول، مثل: مصر وتونس، حيث يعمل على مناقشة موادّها بغية تأييدها 

أو نقدها. يتمثلّ جهد نصر حامد أبو زيد في هذا الكتاب في العمل ـ من خلال 

تقديم أسلوبٍ بنيويٍّ لفهم النصوص، بالاستناد إلى مبانٍ من قبيل: البنية التاريخية 

للنص، والنزعة التأويلية، والبنية اللغوية، وما إلى ذلك ـ على تقديم رؤيةٍ جديدةٍ 

في موضوع المرأة. يسعى كاتب هذا المقال إلى مناقشة ونقد بعض أهم النقاط 

والمسائل المثارة في كتاب “دوائر الخوف”.



     المقدمة

لقد شكّل واقع المرأة في العالم المعاصر مادةً خصبةً لدراساتٍ واسعةٍ. إنّ منشأ 

ـ أو ما يصُطلح  الرواية الرسمية  هذه المسألة يكمن في الاختلافات الموجودة في 

عليه بالرواية التقليدية ـ عن الدين والشريعة الإسلامية بين الرجل والمرأة؛ وذلك 

والانسجام  التوافق  من  نوعٍ  إقامة  إلى  يسعون من جهةٍ  التقليديين  العلماء  لأن 

الرسمية والعالم المتجدّد، ومن ناحيةٍ أخرى يسعى بعض المتجددين  الرواية  بين 

المسألة  حلّ  إلى  ـ  المرأة  حقوق  مسألة  إلى  الإبستيمولوجي  الاتجاه  خلال  من  ـ 

ورفع التحديات الماثلة أمامها. ويمكن لنا أن ندُرج نصر حامد أبو زيد ضمن هذه 

له  الشأن ضمن كتابٍ  آرائه في هذا  تمّ نشر أهم  المفكرين. وقد  المجموعة من 

بعنوان “دوائر الخوف: قراءة في خطاب المرأة”. ويشتمل هذا الكتاب على مقدمةٍ 

والأسطورة”. يسعى  الدين  بين  “عنوان حواء  المدخل  ومدخلٍ وقسمين. ويحمل 

الإنسان من  آدم وحواء وهبوط  زيد من خلال سرد قصة خلق  أبو  نصر حامد 

الجنة ـ بحسب رواية الطبري في تفسيره ـ إلى إرجاع جذور سوء الفهم بشأن المرأة 

إلى بدايات التفسير الديني. وقد سعى في القسم الأول بعنوان المرأة في خطاب 

الأزمة ضمن ثلاثة فصولٍ إلى البحث في الخطاب العربي المعاصر الخطاب الديني، 

والنهضة، والنزعة القبلية/ الاجتماعية حول شأن ومنزلة المرأة، ليَخْلص إلى نتيجةٍ 

مفادها أنّ هذه الخطابات الثلاثة التي تبدو متعارضةً في ظاهرها، تلتقي في نهاية 

المطاف عند نقطةٍ واحدةٍ تتلخّص في حبس المرأة في زاويةٍ من البيت. ويشتمل 

ويختص  فصولٍ.  أربعة  على  والحق”  السلطة  “كتاب  عنوان  تحت  الثاني  القسم 

الفصل الأول بحقوق الإنسان في الإسلام. وقد تعرضّ أبو زيد في الفصل الثاني إلى 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 286

بحث حقوق المرأة، وسعى إلى التفكيك بين الأساليب المختلفة لفهم النص. وفي 

الفصل الثالث عمل على نقد كتاب “الإسلام والديمقراطية والمرأة” لمؤلفته فاطمة 

الكتاب.  مجموع  على  الفصل  هذا  عنوان  فرض  على  الواقع  في  وعمد  المرنيسي، 

ثم تعرضّ نصر حامد أبو زيد في الفصل الرابع والأخير إلى دراسة نموذج الوضع 

الحقوقي والقانوني للمرأة في تونس، وتحدّث عن بعض الموارد الملفتة للانتباه من 

اجتهادات الفقهاء المسلمين في حقل الشريعة الإسلامية في المرحلة المعاصرة.

الاجتماعية  الأبعاد  مختلف  المرأة  لحقوق  أنّ  زيد)))  أبو  حامد  نصر  يرى 

والثقافية والفكرية، ولا تختص هذه الحقوق بمجتمعٍ دون مجتمعٍ، وإنّما تشمل 

كانت  والعربي  الإسلامي  العالم  في  المرأة  أنّ  فارق  مع  البشرية،  المجتمعات  كافة 

هذه  إن  أيضًا.  الخاصة  والمشاكل  التحديات  بعض  من  ـ  الحال  بطبيعة  ـ  تعاني 

التحديات تمثلّ البُعد الديني من مسألة حقوق المرأة؛ وذلك لأنّ المسلمين ينظرون 

إلى الإسلام بوصفه مرجعًا أصليًّا وشرعيًّا لأفعالهم وسلوكاتهم، وأنّ كلَّ سلوكٍ يصدر 
عنهم يجب أن يستند إلى الدين.)2)

نسعى في هذا المقال إلى مناقشة ونقد أربعةٍ من أهم مدعيات نصر حامد 

أبو زيد ومنهجه في بحث حقوق المرأة، وأربعةٍ من المباني المرتبطة بالبحث والتي 

تحظى بأهميةٍ أكبَر.

)))- أبو زيد، نصر حامد، دوائر الخوف، ص 79)، المركز الثقافي العربي، ط 4، بيروت، 2007 م. 

)2)- يضاف إلى هذا التشابك والتعقد بعدٌ خاصٌّ في مجتمعاتنا العربية والإسلامية، هو بعد )الدين) الـذي مـا 

زال يمثل مرجعيةً شرعيةً وقانونيةً.



287 دراسة ونقد  كتاب دوائر الخوف لنصرحامد أبو  زيد

دعوى الاجتهاد

التفكير  السلطة على فضاء  الكتاب من سيطرة  أبو زيد في مقدمة هذا  شكا 

الديني. ومن خلال بيانه للأهمية التي يوليها الدين الإسلامي لـ العقل، سعى إلى 

إطلاق مصطلح الاجتهاد على جهوده في ما يتعلق بموضوع المرأة، ومن ذلك قوله: 

ولأهمية وأصالة دور العقل في تأسيس الإيمان والهداية ربط الإسلام 

ربطاً محكماً بينه وبين الاجتهاد ولم يجعل الوصول إلى الصواب ـ ناهيك 

لإجازة  شرطاً  ـ  دائماً  المؤمن  ضالة  هي  التي  الحقيقة  إلى  الوصول  عن 

اجتهد  الخطأ وكافأه من  الاجتهاد  الإسلام  أجاز  لقد  الاجتهاد ومكافأته. 

مجال  في  الصواب  لبلوغ  السبيل  هو  الخطأ  أن  ذلك  أجر؛  فله  فأخطأ 

التفكير الحر(1).

ثم أضاف نصر حامد أبو زيد أن مراده من الاجتهاد هو التفكير دون خوفٍ 

ودون عوائقَ أو منطقةٍ ممنوعةٍ، وذلك لأنّ ديننا دينٌ يحثّ على التفكير الحر، 

ويرصد أجراً للاجتهاد حتى إذا كان خاطئاً)2).

وقد صّرح نصر حامد أبو زيد في هذا الكتاب قائلًا: في هذا الكتاب لن يجد 

القارئ عفريتاً، لكنه سيجد اجتهاداتٍ في فهم كتاب الله تعالى وفـي فهـم تعاليم 

نبيه ، وفي فهم واحدةٍ من أهم قضايا مجتمعنا المطروحة أمامنا، وهي قضية 

المرأة))).

)))- أبو زيد، نصر حامد، دوائر الخوف، ص 6.

)2)- المصدر أعلاه، ص 6 ـ 7.

)))- المصدر أعلاه، ص 2).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 288

نقدٌ

لا شك ـ بطبيعة الحال ـ في أنّ الإسلام يمنح العقل مكانةً ومنزلةً خاصةً ومرموقةً، 

وفي أنّ هناك بين العقل والاجتهاد علاقةً راسخةً. بيد أنّ للاجتهاد المصطلح معنًى 

دًا))). يقوم الاجتهاد عند علماء أهل السنة على مقدماتٍ، من  ومفهومًا معيَّنًا ومحدَّ

قبيل: القياس والاستحسان وسدّ الذرائع والمصالح المرسلة كأربع طرقٍ للاستنباط 

في موارد عدم وجود النص. وبالتالي فإنّ الاجتهاد في المسائل الدينية يتوقف على 

استخدام الآليات والإمكانات العلمية من أجل الوصول إلى الحقيقة، لا على مجردِّ 

التفكير الحر الذي يتمسّك به نصر حامد أبو زيد. واضحٌ أنّ استنباط وفهم الأحكام 

الإلهية بمعونة الاجتهاد يتوقف على بعض العلوم، من قبيل: علوم العربية ـ من 

صرفٍ ونحوٍ وبلاغةٍ ـ ومعرفة آيات الأحكام، وبيان النبي الأكرم صلى الله عليه وآله 

وأهل بيته عليهم السلام للآيات والسنة، وعلم الرجال والدراية. ومن هنا يجدر 

بنصر حامد أبو زيد بدلًا من التفكير الحر أنْ يعمل على توظيف أدواتٍ أخرى في 

الاجتهاد، أو أن يبيّن لنا ـ في الحدّ الأدنى ـ ما هو الإطار الذي يعتمده هذا النوع من 

الاجتهاد في الاستدلال واكتشاف مراد الدين! إنّ غاية الاجتهاد السني الذي يقوم 

على مقدماتٍ من قبيل: القياس، والاستحسان، وسدّ الذرائع، والمصالح المرسلة ـ 

)))- للوقوف على المعنى اللغوي والاصطلاحي للاجتهاد، ابن فارس، أبو الحسين أحمد، معجم مقاييس اللغة، 

ج)، ص486، مكتب الإعلام الإسلامي، قم، 404)هـ؛ ابن منظور، لسان العرب، ج)، ص ))) ـ 5))، دار صادر، 

ط)، بيروت، 4)4)هـ؛ الراغب الإصفهاني، حسين بن محمد، المفردات في غريب القرآن، ج)، ص 208، دار العلم، 

ط )، دمشق/ بيروت، 2)4) هـ؛ الطريحي، فخر الدين، مجمع البحرين، ج )، ص ))، كتابفروشي مرتضوي، ط 

)، طهران، 75)) هـ ش؛ المحقق الحلي، نجم الدين جعفر بن حسن، معارج الأصول، ص 89)، مؤسسة آل البيت 

)عليهم السلام)، ط )، قم، )40) هـ؛ الشيخ الطوسي، عدّة الأصول، ج )، ص )0)، مؤسسة آل البيت )عليهم 

السلام)، قم، 89)) هـ؛ العلامة الحلي، مبادئ الوصول إلى علم الأصول، ص 240، مكتب الإعلام الإسلامي، ط )، 

قم، 404) هـ؛ الفاضل التوني، الوافية في أصول الفقه، ص )24، مؤسسة مجمع الفكر الإسلامي، ط )، قم، 2)4) 

هـ؛ الآخند الخراساني، كفاية الأصول، ص )46، مؤسسة آل البيت )عليهم السلام)، قم المقدّسة.



289 دراسة ونقد  كتاب دوائر الخوف لنصرحامد أبو  زيد

التي تمثل أربعةً من طرق استنباط الأحكام عند أهل السنة ـ وهدف الاجتهاد في 

فقه الشيعة، هو كشف ومعرفة الأحكام الإلهية، في حين أنّ نصر حامد أبو زيد 

يروم دراسة المسائل المتعلقة بالمرأة من خلال مجردّ الأطر الاجتماعية فقط! يرى 

أبو زيد أنّ المسار في هذا الإطار وهذه الضوابط المحددة يتنافى مع التفكير الحر، 

إذ يقول: 

اجتماعيةً،  قضيةً  بوصفها  إلا  إطلاقًا  تنُاقَش  لا  المرأة  قضية  »إنّ 

لها،  تزييفٌ  ـ  الحقيقة  في  ـ  هو  الدينية  القضـايا  دائـرة  فـي  وإدخالهُـا 

يسمح  لا  إطـارٌ  وهـو  حولهـا...  الحـرّ  الحـوار  إمكانيات  لكل  وقتلٌ 

بالتداول الحرّ  للأفكار«(1). 

المنشود لنصر حامد  الحرّ  الفكرية والحوار  الحرية  تنسجم  ألّا  الطبيعي  من 

يدّعيه ما هو في  الذي  الدينية وتأصيلها، وإنّ  النصوص  الرجوع إلى  أبو زيد مع 

الحقيقة إلا تهرُّبٌ وخروجٌ عن حدود النصوص الدينية، وليس هو الاجتهادَ الذي 

يكُافأ صاحبه حتى إذا أخطأ!. والمؤشر الثاني، على أنّ نصر حامد أبو زيد لم يكن 

بصدد كشف حقائق الدين من خلال الاستعانة بالاجتهاد، هو كلامه الذي يشُير 

فيه إلى عدم جدوائية الدّين في العالم المعاصر، حيث يقول:

بنية  وفي  الإنسانية  العلاقات  طبيعة  في  حدث  الذي  التطوّر  ولكن 

المجتمعات أدّى إلى اعتماد المواطنة وليس الدين أساس الاجتماع البشري 

وجعل المساواة بين المواطنين أساس العقد الاجتماعي(2).

والنتيجة هي أن الاجتهاد ـ كما تقدّم بيانه ـ يتوقف على علوم سبق أنْ أشرنا 

)))- أبو زيد، نصر حامد، دوائر الخوف، ص 86.

)2)- المصدر أعلاه، 0).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 290

لها على نحو الإجمال، ويبعد ألّا يكون نصر حامد أبو زيد مطلّعًا عليها. يضُاف 

إلى ذلك أنّ دائرة الاجتهاد إنما تكون حيث لا توجد آيةٌ صريحةٌ أو سنةٌ لاحبةٌ 

مبيَّنًا  الواقعة  أمر  يكون  حيث  وأما  المعصوم.  إلى  الوصول  يمكن  ولا  وقطعيةٌ، 

الأكرم  النبي  إلى  الوصول  أمكن  أو  أو كانت هناك سنةٌ قطعيةٌ،  بشكلٍ صريحٍ، 

صلى الله عليه وآله أو الأئمة المعصومين عليهم السلام ـ عند الشيعة ـ فالمسألة 

ـ بمعنى  القوانين  التقنين وتشريع  تكون واضحةً. ومن هنا فإن الاجتهاد بمعنى 

أنْ يضع المجتهدُ حُكمًا لا وجود له في الكتاب والسنة اعتمادًا على مجردّ رؤيته 

من  النوع  وهذا  الرأي  اجتهاد  المصطلح  في  يسُمى  وهذا  محرمٌّ.  أمرُ  ـ  وذوقه 

الاجتهاد ممنوعٌ))). وفي ما يتعلق بدور الزمان والمكان الذي يراه نصر حامد أبو 

زيد مؤثِّراً في الاجتهاد، يجب التذكير بهذه النقطة وهي أنّ تأثير الزمان والمكان 

التشريع،  في  التوحيد  وهي:  ثابتةٍ،  أصولٍ  ثلاثة  إلى  بالالتفات  بيانه  يمكن  إنما 

وأبدية الأحكام، وامتلاك جميع الوقائع. إنّ الزمان والمكان لا يغيّران الأحكام ولا 

الملِاكات، وإنّما يغيّران الموضوع، وإنّ هذا التغيّر في الواقع إنما هو تحوّل الشيء 

من كونه مصداقاً لملِاك إلى صيرورته مصداقاً لملِاك آخرَ، وإن كان يبدو بحسب 

أخرى:  وبعبارةٍ  أيضًا.  ومِلاكاتها  الأحكام  في  يؤثران  والمكان  الزمان  أنّ  الظاهر 

الأحيان  الزمان والمكان. وفي بعض  لتأثير  الحقيقية  الدائرة  الموضوعات هي  إنّ 

يؤثر الزمان والمكان بطبيعة الحال في فهم النصوص أيضًا. إنّ عناصَر من قبيل: 

والظروف  الشرائط  وظهور  المستجدة،  الحاجات  وبروز  جديدةٍ،  أسئلةٍ  ظهور 

في  تؤثرّ  للمفسّ،  العلمي  المستوى  وارتفاع  الشريعة،  تطبيق  وضيق  الجديدة، 

فهم النصوص من جديدٍ. ولكن لا بدّ من الالتفات إلى أنّ الفهم الجديد لا يعني 

)))- مطهري، مرتضى، الأعمال الكاملة )ده گفتار)، ج 20، ص )6) فما بعد، ط 4)، انتشارات صدرا، طهران، 

85)) هـ ش. )مصدر فارسي).



291 دراسة ونقد  كتاب دوائر الخوف لنصرحامد أبو  زيد

النّصّ، وإنما يعني فهم النص بشكلٍ أفضلَ، حيث تمتّ الغفلة  فرض رؤيةٍ على 

عنه في السابق بسبب بساطة الأوضاع والأحوال))).

دعوى ذكورية اللغة العربية

كتابه  من  الأول  القسم  من   الأول  الفصل  في  زيد  أبو  حامد  نصر  يسعى 

بين  المساواة  عدم  بيان  إلى  الهوية”(2)  وانجراح  اللغة  “أنثروبولوجيا  بعنوان 

من  إنهّ  العربية.  اللغة  في  البيان  وطريقة  اللغوية  التركيبة  في  والمرأة  الرجل 

الإنسان  بوعي  اللغة  هذه  ربط  على  يعمل  العربية  اللغة  لبنية  دراسته  خلال 

العربي بنحوٍ من الأنحاء. ويعترف نصر حامد أبو زيد بأنّ هذا النوع من التركيبة 

الذكورية في اللغة، قد نجدها في سائر اللغات الأخرى ـ كالإنجليزية ـ أيضًا، إلا 

قد  العربية  اللغة  بها  تتصف  التي  والجنسية  القبلية  الخصوصية  أن  يعتقد  أنه 

تبلورت في مسار تطوّر هذه اللغة.

يرى نصر حامد أبو زيد أنّ وجود التنوين والتصريف في آخر الأسماء العربية، 

وعدم وجودها في الأسماء الأعجمية، وإطلاق صفة اللغة ـ بألف ولام العهد ـ على 

اللغة العربية، دليلًا على التمييز القيَمي الذي يوليه العرب إلى لغتهم، واعتبارها 

متفوّقةً على سائر اللغات الأخرى، ويذهب إلى الاعتقاد بأنّ هذه الفروق تؤدّي إلى 

إيجاد تفاوتٍ آخرَ بين الذكر والأنثى، وبذلك تكون اللغة العربية تعبيراً عن نوع 

من النزعة القومية التي لا تقتصر في ترفُّعها على اللغات الأخرى، بل وحتى على 

)))- للمزيد من الاطلاع، مكارم الشيرازي، ناصر ومساعدوه، دائرة المعارف فقه مقارن )موسوعة الفقه المقارن)، 

ج )، ص )28 ـ 05)، انتشارات دار الإمام علي بن أبي طالب )عليه السلام)، ط 2، قم، 87)) هـ ش. )مصدر 

فارسي).

)2)- أبو زيد، نصر حامد، دوائر الخوف، ص 27.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 292

المرأة العربية، وتعمل هذه اللغة على التأسيس لبنيةٍ تشُمُّ من جميع عناصرها 

تلك الثنائية بين الرجل والمرأة))).

يشُير نصر حامد أبو زيد إلى عدم وجود الفرق بين المذكر الحقيقي والمجازي 

بوصفه دليلًا على أصالة المذكّر في هذه اللغة، وقال في إثبات هذا الادعاء:

تصُّر اللغة العربية على أنْ يعُامل الجمع اللغوي معاملة جمع المذكر حتى ولو 

كان المشُار إليه بالصيغة جمعًا من النساء بشرط أنْ يكون بين الجمع رجلٌ واحدٌ. 

هكذا يلغي وجود رجلٍ واحدٍ مجتمَعًا من النساء؛ فيُشار إليه بصيغة جمع المذكر 

لا بصيغة جمع المؤنث)2).

تعاطٍ  ذات  العربية  اللغة  زيد  أبو  حامد  نصر  يرى  لا  الشاكلة  هذه  وعلى 

من  نوعٍ  تشتمل على  ـ حيث  يراها  بل  فحسب،  المرأة  بحق  ومجحفٍ  عنصريٍّ 

الوعي والإدراك السلبي ـ جارحةً لهِويةِ وشخصيةِ المرأة.

يدعي نصر حامد أبو زيد حدوثَ وعيٍ جديدٍ متميّزٍ في تاريخ اللغة العربية، 

وقد تمثلّ هذا الوعي المتميّز بلغة القرآن الكريم التي خاطبت النساء كما خاطبت 

مباشرِةٍ من خلال خطاب  غيرِ  بطريقةٍ  يتم  النساء  كان خطاب  أنْ  بعد  الرجال، 

الرجال. ومن هنا كلما كان ميزان كفة الصراع يميل ناحية الوعي الجديد المتمثل 

بتعاليم القرآن، كان وضع المرأة يتنامى، وحين كان لسان الميزان يميل ناحية الوعي 

جهة  إلى  يميل  المرأة  وضع  كان  المغلقة،  القبلية  القيَم  من  يمثلّه  وما  التقليدي 

التدنّي))).

)))- المصدر أعلاه، ص 0).

)2)- المصدر أعلاه، ص )).

)))- المصدر أعلاه، ص 6) ـ 7).



293 دراسة ونقد  كتاب دوائر الخوف لنصرحامد أبو  زيد

نقد

لقد رأينا أنّ نصر حامد أبو زيد يصّرح بأنّ اللغة العربية ـ بل الكثير من اللغات 

السائدة الأخرى ـ تشتمل على بنيةٍ عنصريةٍ ضدّ المرأة، إلّا أنّ نوع خطابات القرآن 

ا  الكريم يثبت أن القرآن ـ خلافاً لما عليه الواقع بين العرب ـ قد أولى اهتمامًا خاصًّ

الاهتمام  فإنّ  زيد،  أبو  لرؤية نصر حامد  لها! خلافاً  الخطاب  توجيه  بالمرأة عند 

الخاص للقرآن بالمرأة لا يعني أنّ القرآن الكريم قد وضع بنيةً جديدةً للغّة العربية 

ا  تخلو من العنصرية والمحاباة! لأنّ أبو زيد يدّعي أنّ القرآن قد أولى اهتمامًا خاصًّ

في خطاب المرأة. ولكننا نسأله: هل قام هذا النوع من الاهتمام على أساس بنية 

وقواعد اللغة العربية أم لا؟ لا شك في أنّ نصر حامد أبو زيد يقُرّ بأنّ القرآن نزل 

باللغة العربية. وعليه نتساءل: هل البنية والقواعد المستعملة في القرآن الكريم 

غيُر تلك القواعد الموجودة في اللغة العربية؟ فإذا كانت اللغة العربية بما تشتمل 

عليه من القواعد والتراكيب هي لغةُ القرآن أيضًا، وجب على نصر حامد أبو زيد ـ 

بدلًا من تقديم تصويرٍ عامٍّ للقرآن الكريم ـ أنْ يجُيب عن هذا السؤال القائل: هل 

تؤدي عربية القرآن الكريم إلى تبلور تلك الإشكالات في القرآن أيضًا أم لا؟ وثانيًا: 

التواصل  تسهيل  إطار  يأتي في  كان  التاريخ  المختلفة على طول  اللغات  إنّ وضع 

والارتباط بين أبناء المجتمع الواحد. ويأتي وضع علامات تميّز الرجل من المرأة في 

أكثر اللغات خدمةً لهذه الغاية وتلبيةً لهذه الحاجة. ولذلك يجب الالتفات إلى أنّ 

الخطابات القرآنية العامة ـ كما هو الحال في اللغة العربية ـ إذا وردت مجردّةً من 

العلامات الخاصة فإنه ستكون شاملةً للنساء والرجال على السواء. كما تستعمل 

على  والحامل  العقيم  صفة  إطلاق  قبيل  من  مذكرةً،  ألفاظاً  للنساء  اللغة  هذه 

المرأة. وعليه فإنه لا شيءَ من هذه العلامات يأتي لإثبات تفوّق جنسٍ على آخرَ أو 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 294

تدنّي جنسٍ بالقياس إلى آخرَ، وإنما هي مجردّ علاماتٍ يتمّ التوافق والتواضع عليها 

تسهيلًا لعملية الارتباط والتواصل لا أكثرَ.

ادعاء النسخ

ذهب نصر حامد أبو زيد في الفصل الثاني من القسم الأول ـ والذي وضع له 

عنوان “خطاب النهضة والخطاب الطائفي”(1) ـ إلى اعتبار خطاب المرأة في العالم 

العربي المعاصر خطاباً طائفيًّا يتمّ التركيز فيه على الثنائية بين الرجل والمرأة أو بين 

المذكر والمؤنث، ويدّعي أنّ العلاقة بينهما هي علاقة التقابل أو التعارض، ويشير إلى 

وجوب تبعية أحدهما وانصياعه للآخر. ثم أشار نصر حامد أبو زيد إلى آراء الطاهر 

الحداد التونسي الذي يسعى إلى حلّ هذه المعضلة وتجاوز هذه الثنائية من خلال 

تقديم بعض المعايير. وقد عمد نصر حامد أبو زيد إلى تأييد كلام الطاهرالحداد، 

المتغيّرات  ظل  في  الجديدة  القراءة  لإمكان  اللازمة  الأرضية  توفير  ضرورة  معتقدًا 

الاجتماعية حتى وإنْ أدّى ذلك إلى نسخ أحكام الشريعة، وقال في هذا الشأن:

محدودية  عن  الفقهاء  حديث  من  الحداد  الطاهر  ينطلق  هنا  من 

النصوص ولا محدودية الوقائع، ولكنه لا يقف مثلهم عند حدود القياس 

بمعناه الفقهي: إخضاع الوقائع الجديدة للأحكام بعلة التناظر أو التشابه 

أو استنباط علة الحكم... إلخ، بما هو معروف في علم أصول الفقه. إنه 

إنما يتأمّل ظاهرة النسخ في النصوص الدينية ـ تغيير الأحكام ـ ويفهمها 

العمر  طويلة  الحياة  إن  الخطيرة:  دلالتها  مستنبطاً  الحقيقي  سياقها  في 

جداً، وبقدر ما فيها من الطول بقدر ما فيها من الأطر المعبرّة عن جوهر 

)))- المصدر أعلاه، ص )5.



295 دراسة ونقد  كتاب دوائر الخوف لنصرحامد أبو  زيد

معناها وأخص ميزاتها. ونحو عشرين سنة من حياة النبي صلى الله عليه 

وآله في تأسيس الإسلام، كفت بل أوجبت نسخ نصوص بنصوص(1).

وعليه يمكن الوصول من وجهة نظر نصر حامد أبو زيد إلى الوضع المناسب 

والمتناغم مع المتغيّرات الاجتماعية من خلال اللجوء إلى النسخ بوصفه واحدًا من 

طرق الحلّ.

نقدٌ

يكفي في جواب نصر حامد أبو زيد أنْ نذكّر بأنّ الإسلام قد بدأ دعوته بالتدريج، 

وأنّ النسخ في القرآن الكريم كان في فترة حياة النبي الأكرم صلى الله عليه وآله ظاهرةً 

ضروريةً في الشرائط التدريجية لظهور وسيطرة الإسلام. إنّ تحقُّق النسخ في القرآن 

أمرٌ مجمَعٌ عليه من قِبل المسلمين. كما ورد التصريح في سورة البقرة بوقوع النسخ 

في حكم القِبلة وتحويلها من بيت المقدس إلى الكعبة والمسجد الحرام)2). وقد تمّ 

التصريح في الآية 06) من سورة البقرة بأنّ النّسخ مختصٌّ بالله سبحانه وتعالى. وعليه 

فإنّ نسخ الأحكام والقوانين الإلهية ليس من صلاحيات المجتهدين، حتى يتُاح لأمثال 

الطاهر الحداد وأبو زيد ـ على فرض اجتهادهما ـ أنْ يلجأوا إليه عند الضرورة. 

دعوى عدم وجود رؤيةٍ اجتماعيةٍ إلى المرأة في الدين

لقد أشار نصر حامد أبو زيد في الفصل الثالث ـ وهو بعنوان: “الواقع الاجتماعي 

المتعلق  الديني  الخطاب  آخرَ في  نقصٍ  إلى  ـ  الديني”)))  الخطاب  بعُدٌ مفقود في 

الدار   ،(2 والمجتمع، ص  الشريعة  إمرأتنا في  التونسي،  الحداد  الطاهر  عن:  نقلًا   ،68 أعلاه، ص  المصدر   -(((

م.  (992 للنشر،  التونسية 

)2)- البقرة / 42).

)))- نصر حامد أبو زيد، دوائر الخوف، ص 75.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 296

بالمرأة. حيث يرى أنّ مسألة المرأة قد تعرضّت للتجاهل في الواقعية الاجتماعية؛ إذْ 

يقول: وهذا هو الإطار العامّ الذي يتحرك فيه الخطاب الديني عادةً في مناقشة قضايا 

المرأة: إنه خطابٌ يستحضر الرجل/ الذكر أساسًا))). وهو يرى أنهّ على الرغم من عدم 

إمكان إنكار البعد الأحيائي الطبيعي والمختلف بين المرأة والرجل، ولكن يجب العمل 

على جعل هذا الاختلاف يتماهى مع الشرائط والظروف المحددة للحياة البشرية 

من الناحية الثقافية والفكرية)2). ثمّ تعرضّ أبو زيد بعد ذلك إلى بيان آراء محمود 

الجوهري، والشيخ محمد الغزالي، وعبد الحي الفرماوي وغيرهم، حيث بحث كلُّ 

واحدٍ منهم مسألة المرأة من زاويةٍ مختلفةٍ، ليُثبت في نهاية المطاف أنّ جميع هذه 

الآراء تنتهي إلى نقطةٍ واحدةٍ تتمثلّ في تجاهل البُعد الاجتماعي لمسألة المرأة.

نقدٌ

إنّ الإشكال الجوهري الذي يطرحه نصر حامد أبو زيد في هذا الفصل، يتمثلّ 

في سعيه ـ كما أشرنا ـ إلى استعراض قضايا المرأة بحيث تبدو متعذرة الحل في إطار 

الدين والشريعة! وأنّ هذه القضايا لا يمكن بحثها إلّا في إطار المسائل الاجتماعية))).

لا يمكن القبول بهذا الادعاء القائل بأنّ أحكام الإسلام مرتبطةٌ بعقدٍ اجتماعيٍّ 

لم يعَُد اليوم قائماً، حتى ندّعيَ من خلال ذلك أنّ مسائلَ من قبيل الحجاب ذاتُ 

، ويجب اليوم أنّ تكون حدود وكيفية الحجاب مسألةً  ٍ إطارٍ ثقافيٍّ وتاريخيٍّ معينَّ

ومطلوبةٍ  جامعةٍ  نماذجَ  على  تشتمل  الدينية  التعاليم  لأنّ  وذلك  اختياريةً)4)؛ 

)))- المصدر أعلاه، ص 80.

)2)- المصدر أعلاه.

)))- المصدر أعلاه، ص 86.

)4)- المصدر أعلاه، ص 7)2.



297 دراسة ونقد  كتاب دوائر الخوف لنصرحامد أبو  زيد

لمصلحة الإنسان في جميع الأزمنة والأمكنة. وعليه خلافاً لما يعتقده نصر حامد أبو 

زيد ـ حيث يقول: إنّ الخطاب الديني يزيفّ قضيّة المرأة حين يصّر على مناقشتها 

من خلال مرجعية النصوص متجاهلا أنهّا قضيةٌ اجتماعيةٌ في الأساس))) ـ نذهب 

إلى الاعتقاد بأنّ الدين الإسلامي في ما يتعلق بالبُعد الاجتماعي يحتوي على نموذجٍ 

خاصٍّ يمكن الحصول عليه من خلال الرجوع إلى النصوص الدينية.

منهج نصر حامد أبو زيد في بحث حقوق المرأة

الثلاثة، وهي:  الاتجاهات  ـ من خلال الإشارة إلى  أبو زيد  ذهب نصر حامد 

الاتجاه الأحيائي السلفي، والقطيعة مع التراث، وتجديد التراث في القسم الثاني من 

الكتاب ـ إلى الاعتقاد بأنّ الاتجاهين الأول والثاني عاجزان عن حل مشاكل المرأة، 

وفي ما يتعلق بالاتجاه الثالث، قال:

»إنّ الاتجاه الثالث هو اتجاه تجديد التراث، وهو تيارٌ تلفيقيٌّ يحاول 

أنْ يُضفيَ على نفسه صفة التوفيق بين التراث والعصر عن طريق تجديد 

التراث بإعادة تأويله بما يحقق متطلبات العصر. ولعل الذي يهمنا في هذا 

العرض هو منهج المجددين، خاصةً من زاوية تعارض النتائج التي يتوصّل 

المرجعية  الاتفاق في مسألة  رغم  المتشددين  السلفيين  إليها مع خطاب 

الشمولية للنصوص«(2). 

)))- المصدر أعلاه، ص )2).

)2)- المصدر أعلاه، ص )9)- 94). جديرٌ بالذكر أنّ أجزاءً هامةً من هذا الفصل )حقوق المرأة في الإسلام) قد 

تمتّ ترجمتها إلى اللغة الفارسية من قبل الأستاذ محمد هدايت، وقد استفدنا من هذه الترجمة في كتابة هذا 

القسم. انظر الرابط أدناه:

http://mhedayat.blogfa.com/post.27.aspx.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 298

السلفي،  الأحيائي  للاتجاه  نقده  خلال  من  ـ  زيد  أبو  حامد  نصر  عمد  لقد 

والقطيعة مع التراث، بسبب تجاهلهما للطبيعة التاريخية للنصوص ـ إلى اقتراح 

العالم  في  المتبع  المنهج  إنّ  معناه:  ما  يقول  إذْ  للنصوص؛  البنيوي  الفهم  أسلوب 

المعاصر لفهم النصوص، هو المنهج المعروف بـ القراءة السياقية، وهو المنهج الذي 

أقترحه لفهم النص المقدّس لدى المسلمين القرآن الكريم))). وقد صّرح نصر حامد 

أبو زيد من خلال إشارته إلى وجود جذور هذا الأسلوب والمنهج في علم أصول 

عبده،  محمد  الشيخ  أمثال:  من  اليقظة  حركة  طلائع  فكر  وفي  التقليدي  الفقه 

والشيخ أمين الخولي، قائلًا:

»وهذه الأدوات من أهم أدوات منهج القراءة السياقية التي نسعى 

في هذا الكتاب إلى بحثها«(2).

يتم الاهتمام في هذا المنهج بمجموع السياقات التاريخية والاجتماعية للحصول 

على المفاهيم الصحيحة من الآيات. كما يفرقّ هذا المنهج بين المعاني والدلالات 

التاريخية التي تستنبط من سياق الألفاظ، وبين المعنى والمفهوم الذي يتبلور في 

الإطار التاريخي والاجتماعي لزمان التفسير:

المعنى  من  نابعًا  المغزى  يكون  أنْ  بشرط  ا  جد� هامٌّ  التمييز  »وهذا 

ومرتبطاً به ارتباطاً وثيقًا مثل ارتباط النتيجة بالسبب أو المعلول بالعلة، 

وألاّ يكون تعبيراً عن هوى المفسر ووثبًا على المعنى أو إسقاطاً عليه«(3).

والمستويات  المراحل  بعض  مراعاة  ضرورة  إلى  زيد  أبو  حامد  نصر  يذهب 

)))- المصدر أعلاه، ص 202.

)2)- المصدر أعلاه.

)))- المصدر أعلاه، ص )20.



299 دراسة ونقد  كتاب دوائر الخوف لنصرحامد أبو  زيد

الاجتماعية  السياقات  إلى  بالإضافة  السياق  فهم  أسلوب  في  الأخرى  المتعددة 

والتاريخية العامة لعصر ما قبل نزول الوحي. وإنّ بعض هذه المستويات عبارةٌ 

عن:

سياق‌ترتيب‌نزول‌الوحي

وهو سياقٌ مغايرٌ لترتيب تلاوة السور والآيات بشكلها الراهن في القرآن الكريم. 

إنّ فهم النص على أساس ترتيب النزول أسلوبٌ مهمٌّ في اكتشاف المعاني والدلالات 

اللفظية في أسلوب الفهم السياقي. إنّ المسألة الهامة في أسلوب فهم السياق هو 

الجمع بين البعُد التاريخي والتدريجي للقرآن الكريم في مسار التفسير والفهم.

اختلاف‌السياق‌النقلي‌عن‌السياق‌التشريعي

بنظر  الآيات  لبعض  والروائي  النقلي  السياق  أخذ  هو  الآخر  الهام  المستوى 

الاعتبار. والمراد من هذه المرحلة هو وجوب التمييز بين الآيات الواردة على نحو 

التشريع والحكم القطعي، وبين الآيات الواردة على سبيل التحدي أو التوصيف، أو 

التهديد، أو الإنذار، أو الوعظ وما إلى ذلك.

مستوى‌التركيب‌اللغوي

المستوى الآخر يتمثلّ في مرحلة التركيب اللغوي، وهو مستوًى أعقدُ بكثيرٍ من 

مستوى التركيب النحوي للنص. وقد اهتم أغلب المفسين حتى الآن بالمستوى 

ففي  اللغوي.  بالمستوى  الكافي  الاهتمام  يبُدوا  لم  أنهّم  إلا  القرآن،  لنص  النحوي 

بين  والوصْل  الفصْل  مثل  علاقات  في  غالبًا  الخوض  يتم  للغة  السياقية  المرحلة 

الجمل النحوية وعلاقات التقديم والتأخير والإضمار والإظهار ـ الذكر والحذف ـ 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 300

الدلالية أساسيةٌ بأجمعها في الكشف عن  العناصر  والتكرار وما إلى ذلك. وهذه 

مستويات المعنى. في هذا النوع من الأبحاث بعد مرحلة التحليل النحوي والبلاغي 

للنص، يتم الخوض في علومٍ جديدةٍ، من قبيل: تحليل الخطاب وتحليل النص في 

إنجازاتها المعاصرة. ومرادنا من توظيف هذه الأدوات هو التمكّن من الكشف عن 

مستويات أكثرَ عمقًا وتركيبًا في الخطاب الإلهي. وأما في ما يتعلق بالنص في السنة 

النبوية الشريفة والأحاديث النبوية، فلا بدّ فيها من الجمع بين نقد المتن [الدراية] 

ونقد السند [الرجال]. وفي مسار فهم نص السنة يجب الجمع بين أدوات أسلوب 

نقد النصوص في اللغويات الأسلوبية المعاصرة))).

يطالب نصر حامد أبو زيد بفتح باب الاجتهاد، والمقارنة بين حقوق المرأة قبل 

الإسلام والحقوق الجديدة التي أقرهّا الإسلام للمرأة، وقال بأن هذا التحليل هو ما 

يسُمّى بعملية استعادة المعنى الأصلي للخطاب من خلال إعادة زرعه في السياق 

التاريخي الذي فارقه منذ أربعة عشر قرناً حتى توهّم الناس أنّ كل ما ذكره القرآن 

عن المرأة تشريع وما هو بتشريع)2).

يرى نصر حامد أبو زيد أنّ أسلوب فهم سياق النصوص هو الأسلوب الوحيد 

الذي يمكنه إنقاذنا من السجون التأويلية والتفسيرية القديمة التي لا تزال تحبس 

الفكر الإسلامي.

)))- المصدر أعلاه، ص )20 ـ 205.

)2)- المصدر أعلاه، ص 206 ـ 207.



301 دراسة ونقد  كتاب دوائر الخوف لنصرحامد أبو  زيد

نقدٌ

يسعى الدكتور نصر حامد أبو زيد ـ كما صّرح هو بذلك في بحث المنهج ـ من 

خلال اتجاه تجديد السنة والاستفادة من أسلوب فهم سياق النصوص بالاستعانة 

بعلومٍ جديدةٍ من قبيل: تحليل الخطاب وتحليل النص والعلوم اللغوية، إلى الخوض 

في تحليلٍ تاريخيٍّ وانتقاديٍّ للنصوص المرتبطة بالمرأة وحقوق المرأة، وبالإضافة إلى 

الحصول على فهمٍ جديدٍ للقرآن الكريم وإيجاد أسلوبٍ مختلفٍ في فهم الآيات، 

والعمل على حل وفصل التحديات والمشاكل المعاصرة لمجتمع المرأة. إنّ النقطة 

الأولى في إشكالنا على نصر حامد أبو زيد تكَمن في منهجه وأسلوبه. إنّ الإشكال 

المنهجي الذي يرَدِ عليه يكمن في أنه في ما يتعلق بانفعال وتأثرّ النصوص الدينية 

الملِاك  ماهية  الأولى  الدرجة  يبيّن في  لا  لعصرها،  الاجتماعية  والواقعية  بالثقافة  

والميزان في هذا التأثير. وثانياً: لا يبيّن لماذا يعتبر الله سبحانه وتعالى  بعض الأعراف 

في عصر النزول من قبيل: مسألة وأد البنات أمورًا جاهليةً، ويقف بوجهها بشدّةٍ، 

إلّا أنّ غاية القرآن في مسألة الأرث كانت هي المساواة، ولكن حيث لم يكن الناس 

يمتلكون الاستعداد الكافي للحلول الفجائية، عمد القرآن والإسلام إلى اعتماد سياسة 

التدرّج في إرساء تعاليمه وأحكامه. ثم إنه إذا صح هذا الكلام، فإنه يطرح نفسه في 

مسائلَ أخرى من قبيل: تحريم الخمر أيضًا، حيث يؤُثْر القرآن الكريم بيان هذه 

ين-.  المفسِّ الكثير من  التدرّج عبر ثلاث مراحلَ –بحسب رأي  الحكم من خلال 

وعليه لو كانت غاية الله سبحانه وتعالى في الإرث هي المساواة بين الرجل والمرأة، 

أيضًا. وعلى هذا الأساس كان يجدر  لأمكنه بيان ذلك ولو عبّر عدد من المراحل 

بنصر حامد أبو زيد أنْ يقدم منهجًا وأسلوباً مجدياً في جميع الموارد، أو أنّ يوضّح 

في الحدّ الأدنى ما هو السبب الذي يدعو الدين إلى الوقوف بوجه بعض التقاليد 



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 302

السائدة في ثقافة العرب في الجاهلية ويعمل على إصلاحها، ويتقبل بعض التقاليد 

الأخرى كما هي. في المنهج الجديد لنصر حامد أبو زيد لا يوجد حديثٌ عن الجمع 

والتفريق في ظواهر الأدلة، بل هناك من جهةٍ دخولٌ إلى السياق والنسيج الخارجي 

للنص، وهناك من جهةٍ أخرى حصولٌ على رسالة النصوص الدينية. 

والإشكال الآخر الذي يرَدِ على هذا المنهج هو أنهّ إذا كان فهم النصوص الدينية 

الدين، وصبّ ذلك في قالبٍَ وألفاظٍ جديدةٍ، وبالتالي  يتم عبر فهم رسالة ومراد 

ظهور أحكامٍ جديدةٍ، فإن هذا سوف يستلزم ظهور دين جديد في كل عصر؛ لأن 

الحاكم هو تعاليم العصر وليس الدين، وبالتالي فحتى ذاتيات الدين ـ لا مجردّ 

أهدافه ـ ستكون عرضةً للتغيير في كلِّ عصٍر. وعليه فإنّ نصر حامد أبو زيد يواجه 

الكثير من الأسئلة والتحديات في هذا المسار، ويتعيّن عليه أنْ يجيب عنها وعليها.

مباني آراء نصر حامد أبو زيد بشأن حقوق المرأة

يمكن  لا  زيد  أبو  حامد  لنصر  القرآنية  والأفكار  والآراء  المباني  على  للتعرفّ 

الاكتفاء بمجردّ كتاب “دوائر الخوف” فقط، على الرغم من إشارته إلى بعض هذه 

المباني في أبحاث هذا الكتاب على نحو الإجمال. بيد أنّ كتابين آخرين له، وهما: 

مفهوم النص ونقد الخطاب الديني قد اشتملا على بحث مبانيه بالتفصيل. وعليه 

سوف نسعى إلى بيان مبانيه المرتبطة بموضع هذا المقال بشكلٍ دقيقٍ.

‌1ـ‌السياق‌السجالي‌والسياق‌الوصفي‌في‌القرآن‌الكريم

حيث ذهب نصر حامد أبو زيد إلى الاعتقاد بأنّ بعض آيات القرآن تشتمل 

، فقد سعى إلى إثبات المساواة بين الرجل والمرأة.  على سياقٍ جدليٍّ وسجاليٍّ ووصفيٍّ



303 دراسة ونقد  كتاب دوائر الخوف لنصرحامد أبو  زيد

ويبدو أنّ مراده من الآيات الجدلية تلك المجموعة من الآيات التي نزلت في إطار 

مواجهة الآداب والسنن الخاطئة لعرب الجاهلية، وعلى الرغم من أنّ غاية القرآن 

هذه  بعض  على  وافق  أنهّ  إلا  التقاليد،  هذه  على  الكامل  القضاء  هي  الأساسية 

التقاليد ظاهريًّا:

»يمكن لنا القول أن المساواة بين الرجل والمرأة تُمثّل مقصدًا من مقاصد 

الخطاب القرآني، وأنّ النصوص الواردة بهذا الشأن لا تحتمل تأويلًا يتجاوز 

دلالتها المباشرة... ولكن لأنّ القرآن نزل على قومٍ كان التمييز بين الرجل 

والمرأة، أو بين الأنثى والذكر جزءًا من ثقافتهم ونظامهم الاجتماعي، فمن 

الطبيعي أنْ ينعكس هذا التمييز في مساجلات القرآن معهم. ولكن الخطأ 

كل الخطأ يكمن في أنْ تعمل التعبيرات السجالية على أساس أنها تشريعاتٌ 

جاء بها الإسلام، وهو الأمر الذي يُفسرّ لنا كثرة الفتاوى والتأويلات الخاطئة 

النابعة من ذلك الخلط بين السياق السجالي والسياق التشريعي«(1).

يرى نصر حامد أبو زيد أنّ الدليل على المساوة بين الرجل والمرأة في القرآن، 

هي الآيات الخاصة بخلق الإنسان، والآيات التي تتحدّث عن التساوي والاشتراك 

بين الرجل والمرأة في بعض الحقوق والتكاليف؛ وذلك إذ يقول:

مقاصد  من  مقصدًا  بوصفها  تتجلى  والرجل  المرأة  بين  المساواة  »إنّ 

الخَلْق  أصل  في  المساواة  هو  الأول  الجانب  جانبين:  من  الكريم  القرآن 

من نفسٍ واحدةٍ... والجانب الثاني هو المساواة في التكاليف الدينية وما 

يترتب عليها من ثوابٍ أو عقابٍ«(2). 

)))- المصدر أعلاه، ص 207-  208.

)2)- المصدر أعلاه، ص 208.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 304

ثم تعرضّ نصر حامد أبو زيد إلى ذكر الآيات الآتية: ) و24) من سوراة النساء، 

و97 من سور النحل، و89) من سورة الأعراف، و40 من سورة غافر، و95) من 

سورة آل عمران، ، و)7 ـ 72 من سورة التوبة. ليستنتج بعد ذلك قائلًا: 

والأنثى،  الذكر  بين  تمييزٌ  فيها  يبدو  والتي  السجالية  النصوص  »أما 

فقد وردت في سياق الرد على المشركين من العرب حين نسبوا لله الإناث 

فقالوا أنّ الملائكة بنات الله. ولعلهم كانوا ينطلقون في ذلك من عقائدهم 

الموغلة في القِدَم، والتي كانت بقاياها ما تزال باقيةً حين نزل القرآن«(1).

مع  والسجالي  الجدلي  بالسياق  المرتبطة  الآيات  أن  زيد  أبو  حامد  نصر  يرى 

العرب في تلك المرحلة لا تعُبّر عن الموقف الحقيقي للقرآن من مسألة المرأة. ويرى 

، بمعنى أنهّا تصف مختلف  أنّ هناك طائفةً أخرى من الآيات ذات سياقٍ وصفيٍّ

عن  حكايةً  بيانه  تمّ  ما  أنّ  المثال  سبيل  على  ذلك  ومن  وحالاتها.  المرأة  أوضاع 

أم مريم العذراء عليها السلام أثناء ولادتها، يحتوي على صبغةٍ روائيةٍ وقصصيةٍ 

بالكامل. بمعنى أنهّا تمثل في الحقيقة كلماتها التي نطقت بها، وقد عمد القرآن 

على نقلها وتقريرها بأمانةٍ. ويرى نصر حامد أبو زيد أنّ مسألة قوامة الرجال على 

النساء من هذه الطائفة من الآيات، وقال في ذلك:

»ومما يندرج في سياق الوصف القرآني ـ ولكنه اعُتبر تشريعًا ـ مسألة 

قوامة الرجل على المرأة بكل ما يترتب على المسؤولية من سلطة عقابٍ 

يمارسها الرجل تأديبًا للمرأة الهجر والضرب«(2).

ثم عمد نصر حامد أبو زيد إلى ذكر الآية الرابعة والثلاثين من سورة النساء، 

)))- المصدر أعلاه، ص 209.

)2)- المصدر أعلاه، ص 2)2.



305 دراسة ونقد  كتاب دوائر الخوف لنصرحامد أبو  زيد

وعقّب عليها بذكر روايةٍ عن النبي الأكرم صلى الله عليه وآله حيث شكت امرأة 

زوجها لأنه لطمها، قائلًا: ليس له ذلك، وفي روايةٍ أخرى أنّ النبي حكم بالاقتصاص 

لها من زوجها. واستنتج أبو زيد من ذلك قائلًا: ولعل ذلك الحكم من جانب النبي 

ـ إنْ صحّت الرواية ـ كان إعمالًا لمبدأ القصاص. وقد اعتبر أبو زيد أنّ إنكار النبي 

لهذا الفعل من جانب الزوج له دلالةٌ واضحةٌ على تأكيد مبدأ المساواة الأصلي في 

الإسلام، ولكن حيث لم يكن المخاطبَون قادرين بعدُ على احتمال تلك المساواة، 

نزلت آية القوامة. وعلى هذا الأساس فإنّ قوامة الرجال على النساء هنا ليست 

أساس  على  الوحي  نزول  عصر  في  الحال  لواقع  وصفًا  بل   ، إلهيٍّ لحكمٍ  تشريعًا 

التقاليد والأعراف السائدة في ذلك العصر، وهي تعكس تقاليد المجتمع في تلك 

المرحلة، ولا تمثلّ حكمًا حقيقيًّا للقرآن الكريم. وعليه من غير المعقول أنْ نعتبر 

السنن والتقاليد التي كانت سائدةً في ذلك العصر على أنهّا أحكامٌ قطعيةٌ ومطلقةٌ 

على  الآيات  هذه  اشتمال  افترضنا  لو  حتى  وبالتالي  وتعالى.  سبحانه  لله  وأبديةٌ 

الأحكام والتشريع، مع ذلك لن تكون سلطة الرجل على المرأة وإطاعة المرأة للرجل 

مطلقةً وعامةً، بل إنّ قوامة وإشراف الرجل بمعنى تحمّل المسؤولية الاقتصادية 

والاجتماعية، بمعنى أنّ على الرجل أنْ يضطلع بواجب المسائل الاقتصادية والأعمال 

الاجتماعية تجاه المرأة، كما أنّ من بين صفاة الله سبحانه وتعالى الحيّ والقيوّم، 

لأن الله يقيم الوجود ويحافظ عليه. ومن هنا يمكن القول: 

»إنّ القوامة إذن مسؤوليةٌ يتحمّلها من يستطيع من الطرفين الرجل 

أو المرأة، أو يتشاركان فيها بحسب ملابسات الأحوال والظروف«(1).

)))- المصدر أعلاه، ص 2)2 ـ 4)2.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 306

نقدٌ

يعمل نصر حامد أبو زيد على إدراج قيمومة الرجال على النساء ضمن الآيات 

إلى  وأشار  الاجتماعية،  الحقائق  إلى وصف  تسعى  والتي  الوصفي،  السياق  ذات 

روايةٍ عن النبي الأكرم صلى الله عليه وآله في هذا الشأن معتبراً أنهّا تشكّل دليلًا 

وتعالى  الله سبحانه  بأنّ  القول  يريد  وكأنه  القصاص وتشريعه،  على وضع حكم 

لا  زيد  أبو  أنّ  ذلك  إلى  يضُاف  نبيه!  من  قراراتٍ  ينتظر  الأحكام  بعض  في جعل 

أنفسهم  السنة  أهل  قِبل  من  المعتمدة  المصادرة  في  الواردة  الرواية  حتى  ينقل 

بشكلٍ كاملٍ. وبطبيعة الحال لسنا في هذا المقال بصدد مناقشة الرواية من الناحية 

السندية وإثبات صحتها من سقمها، ولكن يجب الالتفات إلى أنّ عليَّ بن أحمد 

الواحدي يرى أنّ هذه الرواية ـ المنشودة لنصر حامد أبو زيد ـ وحكم النبي الأكرم 

صلى الله عليه وآله بالقصاص، يتعلق بعصر نزول آية القصاص، ويضيف إلى ذلك 

أنّ هذا الحكم كان موجودًا قبل نزول الآية الرابعة والثلاثين من سورة النساء، وأنّ 

الله  الله عليه وآله قال بعد نزول هذه الآية: أردنا أمراً، فأبى  النبي الأكرم صلى 

تعالى))). والنقطة الهامة في البين هي أنّ هناك بشأن القوامة وجعلها وحدودها 

وشرائطها، الكثير من الأبحاث التي قام بها العلماء والمفسون من الشيعة وأهل 

السنة، ويمكن للقارئ مراجعة مظانّ هذه الأبحاث في مصادرها)2). 

)))- الواحدي، علي بن أحمد، أسباب نزول القرآن، تحقيق: كمال بسيوني زغلول، ص 56)، دار الكتب العلمية، 

ط )، بيروت، ))4) هـ.

)2)- الجصاص، أحمد بن علي، أحكام القرآن، تحقيق: محمد صادق قمحاوي، ج 2، ص )7، دار إحياء التراث 

العربي، بيروت، 405) هـ؛ ابن عربي، محمد بن عبد الله بن أبي بكر، أحكام القرآن، ج )، ص 422؛ البيضاوي، 

عبد الله بن عمر، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، تحقيق: محمد عبد الرحمن المرعشلي، ج 2، ص )7، دار إحياء 

التراث العربي، ط )، بيروت، 8)4) هـ؛ الزمخشري، محمود، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، ج 4، ص 67)، 

دار الكتاب العربي، ط )، بيروت، 407) هـ؛ الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير، جامع البيان في تفسير القرآن، 



307 دراسة ونقد  كتاب دوائر الخوف لنصرحامد أبو  زيد

)‌ـ‌تأويل‌النص

يرى أبو زيد أنهّ بالالتفات إلى المعنى اللغوي والآيات القرآنية، يمكن أن نذكر 

استعمالين للتأويل في القرآن، وهما:

أ ـ إيضاح وبيان الدلالات الخفية.

ب ـ الوصول إلى العاقبة والغاية))).

يذهب نصر حامد أبو زيد إلى الاعتقاد بأنّ العلاقة بين التأويل والتفسير هي 

من مقولة العام والخاص، بمعنى أنّ التفسير يرتبط بالرواية والنقل، وأما التأويل 

فيرتبط بفاعلية العقل والاستنباط)2).

بأننا  وقال  والمغزى،  الدلالة  للتأويل، وهما:  بعُدين  زيد عن  أبو  تحدّث  كما 

لعملةٍ  وجهان  الحقيقة  في  أنهما  إلّا  الأمرين،  هذين  بين  اختلافاً  رأينا  إذا  حتى 

ج 5، ص )، دار المعرفة، ط )، بيروت، 2)4) هـ؛ الطوسي، محمد بن حسن، التبيان في تفسير القرآن، ج )، ص 

89)، دار إحياء التراث العربي، بيروت؛ الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، انتشارات 

ناصر خسو، ط )، طهران، ج )، ص 69)، 72)) هـ ش؛ مغنية، محمد جواد، تفسير الكاشف، ج 2، ص 5))، دار 

الكتب الإسلامية، ط )، طهرن، 424) هـ؛ الطباطبائي، السيد محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ترجمه إلى 

اللغة الفارسية: محمد باقر الموسوي الهمداني، ج 4، ص 4)، دفتر انتشارات اسلامي جامعه مدرسين حوزه علمية 

قم، ط 5، قم، 474) هـ؛ الطباطبائي، السيد محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج 4، ص )54، دفتر انتشارات 

اسلامي جامعه مدرسين حوزه علمية قم، ط 5، قم، 7))) هـ ش؛ المطهري، مرتضى، حق سرپرستي در خانواده 

)حق القوامة في الأسرة) المنشور فی مجلة: پيام زن )رسالة المراة)، العدد: 26، ص 0)، السنة الثالثة، بتاريخ: 

أرديبهشت، )7)) هـ ش؛ الجعفري، محمد تقي، ترجمة وتفسير نهج البلاغة، ج ))، ص )27 ـ 272، دفتر نشر 

فرهنگ اسلامي، طهران، )6)) هـ؛ جوادي آملي، عبد الله، زن در آيينه جلال وجمال )المرأة في مرآة الجلال 

والجمال)، ص 26)، مركز نشر إسراء، ط 8)، 87)) هـ؛ فضل الله، اسلام زن وجستاري تازه )الإسلام، المرأة، 

رؤية جديدة)، ترجمه إلى اللغة الفارسية: مجيد مرادي، ص )) ـ 4)، بوستان كتاب، ط 2، قم، 84)) هـ ش.

)))- أبو زيد، نصر حامد، نقد گفتمان ديني )نقد الخطاب الديني)، ص 75)، ترجمه إلى اللغة الفارسية: حسن 

يوسفي اشكوري ومحمد جواهر كلام، نشر يادآوران، ط 2، طهران، )8)) هـ ش.

)2)- المصدر أعلاه، ص 77).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 308

واحدةٍ، وقال في هذا الشأن:

التي يوجّه بها  أنّ المغزى لا ينفك عن ملامسة الدلالة بالدرجة نفسها  ذلك 

المغزى أبعاد الدلالة. وإذا كان من الممكن القول أنّ المغزى ـ أو بالأحرى محاولة 

الغاية لا يمكن  فإنّ هذه  القراءة،  والهدف من فعل  الغاية  ـ يمثل  إليه  الوصول 

إنه لا  أيْ   ، تاريخيٍّ المعنى ذو طابعٍَ  إنّ  الدلالة...  اكتشاف  إلّا عبر  إليها  الوصول 

يمكن الوصول إليه إلا بالمعرفة الدقيقة لكلٍّ من السياق اللغوي الداخلي والسياق 

الثقافي الاجتماعي الخارجي... والمغزى ـ وإنْ كان لا ينفكّ عن المعنى بل يلامسه 

، بمعنى أنه محصّلةٌ لقراءة عصٍر غيرِ عصر النص...  وينطلق منه ـ ذو طابعٍَ معاصِرٍ

إنّ المعنى يتمتع بقدرٍ ملحوظٍ من الثبات النسبي، والمغزى ذو طابعٍَ متحركّ مع 

تغيرُّ آفاق القراءة... ومعنى ذلك أنّ المغزى ليس محكومًا فقط بضرورة ملامسته 

للمعنى، بل توجّه حركتهَ آفاقُ الواقع الراهن والمعاصر))).

يذهب نصر حامد أبو زيد إلى الاعتقاد بأنّ هناك طائفةً من الآيات ـ وهي 

ليست قليلةًـ لها قابلية التعميم والتأويل، ومن بينها الآيات المرتبطة بإرث المرأة. 

عمومًا  المرأة  بقضية  يتعلق  الأول:  يْن،  شِقَّ ذاتُ  الميراث،  مسألة  أنّ  زيد  أبو  يرى 

ووضعيتها في الإسلام خصوصًا، ويتعلق الشق الثاني بقضية الميراث في كليتها كما 

عبّرت عنها النصوص. وقال في ذلك:

المعاني واضحةٌ في أنّ النصوص لا تساوي بين الرجل والمرأة في الميراث 

العمل  في  بينهما  تساوي  كانت  وإنْ  التشريعات،  جميع  في  بل  فقط، 

والجزاء الدينيين. وفي قضية المواريث أيضًا لا خلاف حول المعاني، فعلاقات 

العصبية الأبوية تمثل معيار التقسيم في الأنصبة... لكن المعاني التي تدل 

)))- المصدر أعلاه، ص )8) و)0) ـ 04).



309 دراسة ونقد  كتاب دوائر الخوف لنصرحامد أبو  زيد

عليها النصوص بشكل مباشرٍ ليست كل القضية؛ إذ من الطبيعي أنْ تكون 

حركة النص التشريعية غيرَ مصادمةٍ للأعراف والتقاليد والقيَم التي تمثل 

محاورَ أساسيةً في النسق الثقافي والاجتماعي. وليس معنى عدم التصادم 

عن  تكشف  خلخلةً  القيَم  تلك  نسق  في  خلخلةً  تحُدث  لا  النصوص  أنّ 

من  إلا  نتائجها  تحُدث  لا  خلخلةٌ  لكنها  المعنى.  خلف  المستكنّ  المغزى 

.(1)
خلال حركة الواقع بما ينتظم في هذه الحركة من صراعٍ اجتماعيٍّ فكريٍّ

يتكشف  لا  بالمرأة  الخاصة  الأحكام  من  الكثير  أنّ  زيد  أبو  حامد  نصر  يرى 

مدلولها ومن ثمّ مغزاها خارج وضعية المرأة في المجتمع العربي قبل الإسلام؛ فقد 

الذي  الرجل  من  إلا  قيمتها  تستمد  لا  الأهلية  فاقدَ  كائنًا  بوصفها  تعُامل  كانت 

تنتسب إليه ـ أباً كان أو أخًا أو زوجًا ـ وبذلك تكون النصوص المتعلقة بالمرأة ذاتَ 

مغزىً يجب العمل على اكتشافه، وهذه هي الحركة التي تتجاوز الوضع المتردي 

للمرأة، وتسير في اتجاه المساواة... ولعل مسار الاجتهاد قد تحدد الآن في مسألة 

ميراث البنات، بل في كل قضايا المرأة المثارة في واقعنا، والتي يصُّر الخطاب الديني 

على التمسّك بمناقشتها في حدود معاني النصوص مُهدِرًا المغزى)2).

جديرٌ بالملاحظة أنّ القرآن يحضّ على إشراك أولي القربى واليتامى والمساكين 

التقسيم؛ وهذا يدلّ على  بالتصدّق عليهم إذا حضروا وقت  ممن لا ميراث لهم 

حرص القرآن على التنبيه بأنّ علاقة العصبية الأبوّة والبنوّة، ليست أهم العلاقات 

الإنسانية. وعليه عندما يذكر القرآن مثل هذه المسائل في تضاعيف آيات المواريث، 

فهذا يعني أنّ القرآن لا ينظر إلى الجانب الاقتصادي والمادي فقط، وإنما يذهب إلى 

)))- المصدر أعلاه، ص 05).

)2)- المصدر أعلاه، ص 07) ـ 08).



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 310

أبعدَ من ذلك بكثيرٍ. ومن هاتين العلامتين يمكن استنباط أنّ مفهوم القرآن لعدالة 

والصدقات  الزكاة  من  المفهوم  من  كثيراً  أوسعُ  المجتمع  في  والثروة  المال  توزيع 

يتداولونه  أي  الأغنياء  بين  دُولةًَ  المال  يكون  ألّا  والهدف  الغاية  إذ  والمواريث؛ 

معنى  تحليل  يتحتم  العام  الفهم  إطار هذا  البعض. في  بعضهم  بين  ويحتكرونه 

المواريث في القرآن، ثم الانتقال بعد ذلك من المعنى السياقي التاريخي إلى المغزى 

المتضمّن في ذلك المعنى والذي يمكن أن ينبثق عنه في وعينا الديني المعاصر))).

وفي الختام يتوصل نصر حامد أبو زيد إلى هذه النتيجة:

أن  بجلاء  يبيّن  والمغزى،  المعنى  دلالتي  إلى  بالإضافة  التاريخي  السياق  إن 

الهدف القرآني من التشريع هو تحديد نصيب الذكر، الذي كان يحصل على كل 

شيء، بوضع حدٍّ أقصى لما يمكن أن يحصل عليه لا يتجاوز ضعف نصيب الأنثى... 

بهدف  للمحروم  بفرض نصيب  والاستئثار  للفوضى  إذن هو وضع حدّ  فالتحديد 

الاقتراب من تحقيق المساواة في أفق الحياة الاجتماعية... إن المساواة معناها أن 

التسوية بين الحد الأقصى للذكر، والحد الأدنى للأنثى ليس فيها مخالفة لما حدّه 

الله. ومن البديهي أن تشمل تلك التسوية كل المجالات التي فهُمت فهماً قاصراً 

في الفقه الإسلامي انطلاقاً من تصوّر أن قيمة المرأة نصف قيمة الرجل قياساً على 

مسألة الميراث... نذكر من هذه المجالات الشهادة أمام القضاء وحرمان المرأة من 

شغل بعض الوظائف التي تؤهلها لها إمكانياتها التعليمية مثل القضاء. إن ما ورد 

في القرآن بشأن شهادة المرأة كان وصفاً لحالها وليس تشريعاً أزلياً لوضعيتها... من 

هنا يصبح القول بأن المرأة لا تستطيع أن تتحمّل المسؤوليات التي يتحملها الرجل 

في الأسرة والمجتمع إنما هو تكرار لخطاب ينتمي إلى أزمنة وعصور مضى أمرها)2).

)))- أبو زيد، نصر حامد، دوائر الخوف، ص 229 ـ 0)2.

)2)- المصدر أعلاه، ص ))2 ـ 5)2.



311 دراسة ونقد  كتاب دوائر الخوف لنصرحامد أبو  زيد

نقد

كما رأينا فإنّ الإقبال على التأويل في التعاطي مع الآيات، يمثلّ منهجًا وأسلوباً 

آخرَ ينتهجه نصر حامد أبو زيد. وبطبيعة الحال فإنّ أصل وجود الظاهر والباطن 

لآيات القرآن الكريم أمرٌ صحيحٌ، وقد ورد بيانه والتصريح به في الروايات أيضًا))). 

التأويل  معنى  وإنّ  مقبولٌ،  أمرٌ  القرآن  آيات  لجميع  والباطن  الظاهر  إنّ وجود 

هو شيءٌ يشُير إليه باطن الآيات. وبطبيعة الآيات مع إضافة هذا القيد والشرط، 

عي فهم باطن وتأويل الآيات. وعليه لا يمكن  وهو أنهّ لا يحقُّ لأيِّ شخصٍ أنْ يدَّ

يمكن  وإنّما  القرآنية،  الآيات  فهم  في  للجميع  ومتاحًا  ا  عامًّ أسلوباً  التأويل  اعتبار 

اتباعه في مجردّ رفع الغموض والإبهام في مراتب الفهم في الموارد التي لا تكون 

فيها تلك المراتب نافية لمعناه الظاهري)2). إنّ نصر حامد أبو زيد يرى أنّ التأويل 

ٌ للنص، ولكنه لا يحدّد دائرته ومساحته بشكلٍ دقيقٍ، ولا يبيّن كيفية  مٌ ومفسِّ متمِّ

الوصول إلى مراد النص ومغزاه أو تأويله المنشود. يعمل نصر حامد أبو زيد على 

إخضاع جميع آيات القرآن ـ الأعم من المحكمات والمتشابهات ـ إلى التأويل، ولكنه 

عنه.  يتحدّث  الذي  التأويل  إليها  يستند  التي  والآليات  القواعد  هي  ما  يبيّن  لا 

ويبدو أنّ نصر حامد أبو زيد قد تجاهل الانتشار الواسع والسيع للدين الإسلامي 

في صدر الإسلام، في حين أنّ العقائد والتعاليم الإسلامية إنما تيست من خلال عرض 

وتعرفّه  تعاطيه  عند  العربي  الإنسان  إنّ  النص.  تأويل  دون  من  المجردّة  الصورة 

الله عليه  النبي الأكرم صلى  القرآنية عليه من قبل  أثناء عرض الآيات  النص  إلى 

ٌ جذريٌّ في كيانه بحيث يتخلّى عن جميع أفعاله وسلوكياته  وآله كان يحَدث تغيرُّ

)))- الشيخ الحر العاملي، وسائل الشيعة، ج 27، ص 96)، مؤسسة آل البيت )عليهم السلام)، قم المقدسة، 

409) هـ.

)2)- رجبي، محمود، روش شناسي تفسير قرآن، ص 22، انتشارات سمت، طهران، 79)) هـ ش.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 312

السابقة في جميع المجالات. إنّ الانتشار السيع والمتواصل للإسلام في تلك المرحلة 

يثُبت أنّ القدرة التاريخية والتطبيقية للنص لم تكن مقتصرةً على دائرةٍ جغرافيةٍ 

مع جميع شرائط  قصيرةٍ  فترةٍ  بسهولةٍ وفي  للانطباق  قابلةً  كانت  وأنهّا  محدّدةٍ، 

الأمم المختلفة من اليمن والشام ومصر وإيران وشمال إفريقيا وغيرها، وكان ذلك 

في وقت لم تشهد فيه النور حتى التأويلات الأولى بشأن النص.

)‌ـ‌السياق‌التاريخي‌للنص

الديني  النص  مشكلة  في  الجوانب  أهم  إحدى  أنّ  زيد  أبو  حامد  نصر  يرى 

تكمن في الغفلة عن رؤيته التاريخية، ويقول أنّ المراد من الرؤية التاريخية ليس 

في تحوّل نزول الآيات إلى علمٍ، ولا في علم الناسخ والمنسوخ وما إلى ذلك، بل الرؤية 

التاريخية المرادة لنا في هذا المقام ترتبط بتاريخية المفاهيم التي تطرحها النصوص 

الدينية من خلال الألفاظ وإثر الماهية التاريخية للغة تلك النصوص))).

يرى أبو زيد أنّ النصوص لا تحتوي على عناصَر جوهريةٍ ثابتةٍ، بل إنّ كلَّ قراءةٍ 

في المعنى التاريخي/ الاجتماعي لها ذات ماهية يتم اكتشافها في النص)2).

ينظر نصر حامد أبو زيد إلى بعض الآيات القرآنية بوصفها نصوصًا تاريخيةً. إنّ 

النصوص التاريخية تعني تلك النصوص الدينية التي تعبّر عن الحقائق الاجتماعية 

تعمل على  ثقافيةٍ  عبارةٌ عن ظاهرةٍ  النص  أنّ  إلى  وبالالتفات  في عصر ظهورها. 

الاستفادة من الحقائق المعاصرة لها، فإنّ ثقافة العصر تنعكس على النص أيضًا. 

ومن هنا نلاحظ حضور ثقافة عصر النزول في النص القرآني بوضوحٍ، ولذلك كانت 

)))- أبو زيد، نصر حامد، نقد گفتمان ديني )نقد الخطاب الديني)، ص )4)، ترجمه إلى اللغة الفارسية: حسن 

يوسفي اشكوري ومحمد جواهر كلام، نشر يادآوران، ط 2، طهران، )8)) هـ ش.

)2)- المصدر أعلاه، ص 42).



313 دراسة ونقد  كتاب دوائر الخوف لنصرحامد أبو  زيد

الإسلام، من  الاجتماعي لصدر  الاقتصادي/  الواقع  إلى  ناظرةً  القرآن  أحكام  بعض 

قبيل: نظام العبيد، وتجارة الرقيق، والإماء، وعدم المساواة بين الناس، وما إلى ذلك 

من الأمور التي يجب التخلي عنها لكونها تنتمي إلى مرحلةٍ خاصةٍ، ولم تعَدُ هناك 

ـ بسبب التكامل الاجتماعي ـ ضرورةٌ إلى بقائها، وفي ذلك يقول نصر حامد أبو زيد:

كان المجتمع العربي قبل الإسلام مجتمعًا قَبَلي�ا عبودي�ا تجاري�ا، وكانت 

تجارة العبيد جزءًا جوهري�ا من بنائه الاقتصادي. وكان من الطبيعي أنْ 

ينعكس هذا الواقع في النص لغةً ودلالةً وأحكامًا وتشريعاتٍ. ففي أحكام 

الزواج مثلًا أحلّ النص ملك اليمين للمعاشرة إلى جانب الزوجات الأربع... 

التاريخي  التطوّر  أسقطها  قد  الكثيرة  الأحكام  أنّ هذه  المؤكّد  من  لكن 

وألغاها(1).

بالمرأة من خلال  المتعلقة  أبو زيد إلى حلّ بعض المسائل  يسعى نصر حامد 

الرؤية التاريخية، ومن هنا يذهب ـ تبعًا لأستاذه الشيخ محمد عبده ـ إلى القول 

حل  إطار  وفي  أحد  معركة  بعد  وضعها  تمّ  تاريخيةٌ  مسألةٌ  الزوجات  تعدّد  بأنّ 

مشكلةٍ واقعيةٍ. وفي سياق الإشارة إلى الآيتين الثانية والثالثة من سورة النساء، قال 

ما نصّه:

سياق النزول بالإضافة إلى سياق التركيب اللغوي ـ صيغة الشرط التي 

تربط بين الإباحة وبين الخوف من عدم العدل مع اليتامى ـ يؤكد كلاهما 

لمعالجة  مؤقَّتٌ  تشريعٌ  هو  وإنّما  دائمٍ،  تشريعٍ  أمرَ  ليس  الأمر  أنّ  معًا 

عادةٌ  الزوجات  تعدّد  عادةَ  أنّ  اللبس  خلق  الذي  لكن  طارئٍ.  موقفٍ 

سابقةٌ على الإسلام بشكلٍ لم يكن يخضع لأيِّ معاييرَ. وإذا كان الإسلام قد 

)))- المصدر أعلاه، ص 285 ـ 286.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 314

التي  العادة غير المنضبطة بعض المعايير والقواعد  أنْ يضع لهذه  حاول 

تحدّ من امتهان المرأة والتعامل معها بوصفها متاعًا أو متعةً، فإنّ التأويل 

وأعاد  المساواة  سياق  عن  بها  قد خرج  والقواعد  المعايير  لهذه  الفقهي 

زرعها من جديدٍ في سياق سيطرة الذكر وتحكّمه في مصير المرأة(1).

وبعد أنْ ذكر جانبًا من آراء الشيخ محمد عبده، قال نصر حامد أبو زيد أن 

الشيخ عبده يرى أنّ سبب تدنّي وضع المرأة يعود إلى آراء الفقهاء لا إلى التعاليم 

ا قال معه:  القرآنية. وقد ذهب في ذلك حدًّ

الإسلامية  الأحكام  في  استثناء  تمثل  كانت  التي  والأعراف  التقاليد  بعض  إنّ 

تحوّلت في آراء الفقهاء إلى قواعد وقوانين ثابتة، وتحولت المباحات إلى واجبات، 

وتم تفسير تعدد الزوجات، بحيث أضحى الطلاق وجميع الاختيارات بشكل غير 

منضبط وغير خاضع لقانون)2).

تعدد  حول  عبده  محمد  الشيخ  وأدلة  آراء  إلى  زيد  أبو  حامد  نصر  تعرضّ 

تاريخيةً  وثيقةً  الشيخ  كلام  تأييد  في  استعرض  ثم  بالتفصيل،  والطلاق  الزوجات 

تعود إلى القرن الهجري الرابع الموافق للقرن الميلادي الحادي عشر، وقد أثبتت 

هذه الوثيقة أنّ الرجل والمرأة في بعض مراحل التاريخ الإسلامي كانت لهم حقوقٌ 

هذه  وإنّ  أواصرها.  وانحلال  فسخها  أو  الأسرة  كيان  تشكيل  في  تمامًا  متساويةٌ 

في  الأموية  السلطة  محاكم  في  مسجّلٍ  رسميٍّ  سندٍ  عن  عبارةٌ  التاريخية  الوثيقة 

الأندلس))).

)))- نصر حامد أبو زيد، دوائر الخوف، ص 7)2.

)2)- المصدر أعلاه، ص 8)2.

)))- المصدر أعلاه، ص 224.



315 دراسة ونقد  كتاب دوائر الخوف لنصرحامد أبو  زيد

ومع ذلك كله يقرّ نصر حامد أبو زيد بأنّ ظاهرة تعدد الزوجات أفضلُ بكثيرٍ 

الناحية الأخلاقية وقلة الأضرار الاجتماعية إذا ما قورنت بالإباحية الجنسية  من 

المنفلتة المقننة والمشرعنة في الغرب))).

نتناولهما  فإننا سوف  العصري،  الدين  الرابع  والمبنى  المبنى  كان هذا  وحيث 

بالنقد في موضعٍ واحدٍ.

‌4ـ‌الدين‌العصري

المفكرين  لتقليد  إمكانيةٌ  اليوم  هناك  يعد  لم  أنه  زيد  أبو  حامد  نصر  يرى 

المتقدمين، ويجب العمل على إصلاح الفكر الديني، ونبذ كلِّ ما لم يعَُد منسجمًا 

مع واقعنا المعاصر، وإعادة ما يتناسب مع الواقع الراهن بلغةٍ عصريةٍ.

وعلى الرغم من حديثه عن السياق السياسي للدين وآليته، واعتقاده بأنّ الدين 

بشكلٍ عامٍّ ـ لا الإسلام وحده ـ عنصٌر ضروريٌّ في جميع أنواع التحوّل الاجتماعي، 

بيد أنّ موضع الاختلاف يكمن في تفسير الدين، ويرى أنّ العلمانية في جوهرها 

ليست سوى تأويلٍ صادقٍ للدين)2).

ظروفٍ  في ظل  تبلور  حيث  ثقافيٌّ،  نتاجٌ  القرآن  أنّ  زيد  أبو  حامد  نصر  يرى 

ثقافيةٍ واجتماعيةٍ خاصةٍ، بل حتى لغته غيُر منفصلةٍ عن ثقافة عصره. وعلى هذا 

الأساس فإنّ قراءة النص إنما تحدث في الأفق التاريخي للقارئ أيضًا. وقد استنتج 

من ذلك أنّ الأحكام الإسلامية إنما تكتسب معناها ومفهومها من خلال ارتباطها 

)))- المصدر أعلاه، ص 226.

)2)- أبو زيد، نصر حامد، نقد گفتمان ديني )نقد الخطاب الديني)، ص 56، ترجمه إلى اللغة الفارسية: حسن 

يوسفي اشكوري ومحمد جواهر كلام، نشر يادآوران، ط 2، طهران، )8)) هـ ش.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 316

بعصر النزول، وأنّ الذين يريدون اليوم تطبيق الأحكام الفقهية ـ ولا سيما الحدود 

الإسلامية ـ يفصلون النص القرآني عن الواقع، وبالتالي فإنهم ينكرون غاية الدين؛ 

لأنهم يتصورون أنّ القرآن نصٌّ مطلقٌَ، وأنه قابلٌ للتطبيق على الواقع المطلق.

إنّ النص القرآني في حقيقته وجوهره نتاجٌ ثقافيٌّ. بمعنى أنّ النص القرآني قد تبلور 

في صلب الواقع والثقافة على أمد أكثر من عشرين سنةً. وبعبارةٍ أخرى إن الله سبحانه 

عند إنزال وحي القرآن الكريم على قلب النبي الأكرم صلى الله عليه وآله قد وظفّ 

اللغة الخاصة بالمستقبِل والمتلقي الأول للوحي. وخلافاً للتصوّر الذي يعمل الخطاب 

الديني المعاصر على نشره، فإنّ اختيار اللغة ليس اختياراً لوعاءٍ فارغٍ، وإنّ اللغة من 

أهم الوسائل الاجتماعية في فهم وتنظيم العالم. ومن هنا لا يمكن العثور على لغةٍ 

منفصلةٍ عن واقعها الثقافي، وعليه فإنهّا لا تتنافى مع انتسابها للثقافة البشرية))).

ومن هنا يرى أبو زيد أنّ الأسلوب الصحيح في بحث ومعرفة القرآن يكمن في 

الدخول العلمي من خلال الواقع والثقافة. وعلى هذا الأساس فإنّ اللجوء في بحث 

النص القرآني إلى الواقع والثقافة، يعني التعاطي مع الحقائق التجريبية. ومن خلال 

تحليل هذه الحقائق يمكن الوصول إلى فهمٍ علميٍّ لظاهرة النص. وبما أنّ النص 

تابعٌ لثقافة عصره، يجب إعادة قراءته وتأويله باستمرارٍ؛ إذ يمكن تقديم قراءاتٍ 

مختلفةٍ للنص. إنّ نظرة نصر حامد أبو زيد إلى النص نظرةٌ هرمنيوطيقيةٌ، وهي 

النص والعمل  التحاور مع  نظرةٌ تنتمي إلى هرمنيوطيقا غادامير)2). وعليه يجب 

)))- كريمي نيا، مرتضى، آرا وانديشه هاي دكتر نصر حامد أبو زيد )آراء وأفكار الدكتور نصر حامد أبو زيد)، 

ص 8) ـ 9)، مديريت مطالعات اسلامي سازمان فرهنك وارتباطات، طهران، 76)) هـ ش.

)2)- هانز جورج غادامير )900) ـ 2002 م): فيلسوفٌ ألمانيٌّ. اشتهر بعمله الشهير )الحقيقة والمنهج)، وبتجديده 

في النظرية التفسيرية )الهرمنيوطيقا). كان هناك تأثيرٌ ملحوظٌ لـ )مارتن هايدغر) عليه، بحيث أسهم هذا التأثير 

في بلورة فكره وفصله عن تيار الكانطية الحديثة. المعربّ.



317 دراسة ونقد  كتاب دوائر الخوف لنصرحامد أبو  زيد

على استنطاقه. كما أشار إلى أحاديثَ مأثورةٍ عن الإمام علي ، مثل الحديث 

القائل: ذلك القرآن فاستنطقوه ولن ينطق...))).

في  المرأة  الواردة حول  الأحكام  بأنّ  الاعتقاد  إلى  زيد  أبو  حامد  يذهب نصر 

القرآن الكريم، إنما كانت ناظرةً إلى ثقافة عصر النزول، وقد سعى الإسلام من خلال 

بيان تلك الأحكام إلى إعادة المرأة إلى منزلتها ومكانتها. لقد كان الإسلام يهدف 

بشكلٍ رئيسٍ إلى انتشال المرأة من الواقع المأساوي الذي كان مفروضًا عليها في ذلك 

العصر، والأخذ بيدها إلى حيث المساواة مع الرجل في الحقوق. وعلى هذا الأساس 

يجب أنْ تكون إعادة قراءة النص منسجمةً مع الروح العامة للأهداف والغايات 

القرآنية. من ذلك ـ على سبيل المثال ـ أنّ نصر حامد أبو زيد يرى أن حجاب المرأة 

مرتبطٌ بالخلفية الثقافية والتاريخية للمجتمع، ويرى أن الحجاب لذلك قد يختلف 

في كل عصر تبعًا لاختلاف المجتمع، ومن ذلك قوله:

أيّ ثقافة ـ في  ـ  الثقافة  لبنية  العورة ليس مفهومًا مفارقِاً  أنّ مفهوم  والحق 

سياقها السسيوتاريخي، فهو ليس مفهومًا كليًّا ثابتاً قارًّا في وعي الجماعة البشرية 

كما يتوهّم البعض. وإذا نظرنا للسياق القرآني ـ بمعزلٍ عن السياق التاريخي لنزوله 

ـ لقلنا أنّ العورة هي الأعضاء الجنسية فقط بالنسبة إلى الأحياء)2).

)))- المصدر أعلاه، ص 46.

)2)- نصر حامد أبو زيد، دوائر الخوف، ص 7)2.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 318

نقدٌ

إنّ الرؤية التاريخية إلى أحكام من قبيل: تعدد الزوجات، وبالتالي عصرنة أحكام 

الدين، مَبْنَيان آخَراَن لنصر حامد أبو زيد في نظرته إلى حقوق المرأة، وإنّ نتيجة 

كلا المبنيَيْن هي التخلي عن بعض التعاليم الإسلامية في هذا العصر وفي أيِّ عصٍر 

آخرَ، وهو الأمر الذي يجب أنْ يتحقّق من خلال تجديد وإصلاح الفكر الديني، 

بالنظر  المرأة  العصر. وإنّ أحكام  التخلي عن كلِّ شيءٍ لا ينسجم مع  يتم  حيث 

بأحكامٍ  التخلي عنها وإبدالها  النزول، يجب الآن  بثقافة عصر  إلى كونها مرتبطةً 

جديدةٍ في إطار المساواة في الحقوق. وكما تبيّن من تضاعيف الأبحاث المتقدّمة، 

فإنّ نصر حامد أبو زيد ينظر بشكلٍ خاصٍّ إلى ثلاث مسائلَ هامةٍ وجدليةٍ بشأن 

المرأة، ألا وهي: مسألة الزواج والطلاق، ومسألة الميراث، ومسألة الحجاب. وفي ما 

يتعلق بمسألة الزواج يكمن التحدي والجدل في أمرين، أحدهما تعدد الزوجات، 

والآخر حصر حق الطلاق بيد الرجل. إنّ هاتين المسألتين من الأهمية عند نصر 

حامد أبو زيد بحيث إنه في الفصل الرابع والأخير من كتاب “دوائر الخوف” ـ وهو 

الفصل الخاص بـ “المرأة والأحوال الشخصية”، ودراسة واقعها الحقوقي والقانوني 

في الأحوال المدنية ـ يعتبرهما مصدر قوة هذا القانون، ويسعى إلى الدفاع عنهما، 

وهاتان المسألتان عبارةٌ عن: 

) ـ منع تعدد الزوجات. وكل من تزوّج وهو في حالة الزوجية وقبل فك عصمة 

الزواج السابق يعُاقب  بالسجن لمدة عامٍ واحدٍ، مع دفع غرامةٍ))). 

)))- المصدر أعلاه، ص )28.



319 دراسة ونقد  كتاب دوائر الخوف لنصرحامد أبو  زيد

2 ـ حقّ الطلاق. حيث لا يقع الطلاق إلا لدى المحكمة. وهذا الطلاق إما أنْ 

يقع بالاتفاق بين الزوجين أو بناءً على طلب أحدهما))).

وبطبيعة الحال فإنّ هذا القانون يشتمل على موادَّ أخرى، من قبيل: مسؤولية 

المرأة في ما يتعلق بنفقة البيت وما إلى ذلك)2). ولكن حيث أشار أبو زيد إلى كلتا هاتين 

المسألتين في الفصل الثاني حقوق المرأة في الإسلام وفي الفصل الأخير من الكتاب، وبادر 

إلى الدفاع عنهما، نرى من اللازم بيانهما باختصارٍ، ثم نبُدي بعض الملاحظات عليهما.

وقد عمد نصر حامد أبو زيد في إثبات صوابيّة هذه المسألة ـ خلافاً للفصل 

الخامس حيث استدل على تاريخية النصوص الدينية، وسعى من خلال الاختباء 

ما  في  معه  النسبي  والانسجام  وجاهته  من  مستفيدًا  عبده  محمد  الشيخ  وراء 

يتعلق بتعدد الزوجات والطلاق إلى إيجاد محامل لآرائه ـ عمد في الفصل الخامس 

إلى الاستدلال على ذلك بشكلٍ آخرَ. وقد تألف دليله من ثلاثة أقسامٍ، وهي:

الآية الثالثة من سورة النساء تحدّثت عن جواز تعدد الزوجات: فَانكِْحُوا مَا 

طاَبَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَثـلَُاثَ وَرُباَعَ، كما أباحت الزواج من الإماء أيضًا، 

بقوله: أوَْ مَا مَلكََتْ أيَْماَنكُُمْ، إلّا أنّ الزواج من الإماء قد زال من تلقائه بفعل 

التكامل التدريجي للإدراك والفهم البشري عبر الزمن ومن خلال التقدّم الحاصل 

في السنن الاجتماعية المقترن بتحول الحياة وازدهارها. ومن هنا يجب البحث عن 

فلسفة جواز تعدّد الزوجات إلى أربعةٍ من خلال العلاقات الطبيعية القائمة بين 

)))- المصدر أعلاه، ص 284.

)2)- المصدر أعلاه، ص )28.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 320

الرجل والمرأة في مرحلة ما قبل الإسلام، حيث كان يمكن لبعض الرجال أن يتزوج 

أربعة،  العدد  التعدد حتى  إباحة  إنّ  امرأةً.  حتى عشر نساءٍ بل وحتى عشرين 

يجب أنْ تفُهم وتفسّ في سياق طبيعة العلاقات الإنسانية في المجتمع العربي قبل 

الإسلام، حيث تمثلّ هذا الإباحة تضييقًا لفوضى امتلاك المرأة وارتهانها))).

وقد توصّل نصر حامد أبو زيد من خلال اشتراط العدالة في قوله تعـالى: 

بقوله:  العدالة  إمكان تحقيق  )2)، ونفي    فَوَاحِدَةً تعَْدِلُوا  أَلاَّ  خِفْتُمْ  نْ  فَإِ

وَلَنْ تسَْتَطِيعُوا أنَْ تعَْدِلوُا بَيْنَ النِّسَاءِ وَلَوْ حَرصَْتُمْ )))، إلى نتيجةٍ مفادها تحريم 

حٍ به، أو بعبارةٍ  القرآن الكريم لتعدد الزوجات، بيد أنهّ تحريمٌ مضمَرٌ غيُر مصرَّ

أخرى: قد تم تحريمه بطريقةٍ ضمنيةٍ أو بدلالة المسكوت عنه)4).

والقسم الثالث من الدليل بحثٌ منطقيٌّ قائمٌ على قسمين. بمعنى أننا إذا قلنا 

بأنّ إباحة الزواج من أربع نساءٍ كان المراد منه تحديد فوضى التعدد التي كانت 

منتشرةً قبل هذا الحكم، وعليه يعدّ منع التعدد وقصر الزواج على واحدةٍ بمثابة 

تضييقٍ آخرَ رأى المشّرع أنه يناسب تطوّر المجتمع)5).

أما المورد الآخر الذي حظي باهتمام نصر حامد أبو زيد بشأن الطلاق في هذا 

القانون، فهو ادعاؤه عدم وجود نصٍّ جوهريٍّ يمكن على أساسه حصر حقّ الطلاق 

)))- المصدر أعلاه، ص 287 ـ 288.

)2)- النساء: ).

)))- النساء: 29).

)4)- نصر حامد أبو زيد، دوائر الخوف، ص 289 ـ 290.

)5)- المصدر أعلاه، ص 290.



321 دراسة ونقد  كتاب دوائر الخوف لنصرحامد أبو  زيد

بيد الرجل؛ وذلك لأنّ الطلاق في الأساس مسألةٌ مدنيةٌ، وإنما يمكن الإشارة بشأنها 

لَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلىَ بَعْضٍ وَبِماَ  امُونَ عَلىَ النِّسَاءِ بِماَ فَضَّ إلى قوله تعالى: الرِّجَالُ قَوَّ

أنَفَْقُوا مِنْ أمَْوَالهِِمْ )))، وهي أولًا: لا علاقة لها بالطلاق وليست في مقام التشريع، 

في  الاقتصادية  الناحية  من  والرجل  المرأة  بين  التاريخية  النسبة  تبيّن  إنها  وثانياً: 

مراحل نزول النص، وليست الأفضلية الدائمة للرجال على النساء)2).

العصر  ثقافة  وتأثير  التاريخية  الرؤية  تبنّى  إنما  زيد  أبو  أنّ نصر حامد  يبدو 

في القرآن، لأنه أوّلًا: لم يلتفت إلى أنّ القرآن لم يؤيدّ جميع المعتقدات والأعراف 

السائدة بين عرب الجاهلية، بل حارب الكثير منها، من قبيل: الظِّهار واللِّعان والربا 

والزنا ووأد البنات وما إلى ذلك.

بعض  في  تفرض  المجتمع  ومقتضيات  والمكان  الزمان  بأنّ  نذُعن  نحن  وثانياً: 

الفقه  في  عنها  التعبير  يتمّ  قوانيَن،  وضع  والظروف  الشرائط  بعض  وفي  الموارد 

بالأحكام الثانوية أو الأحكام الحكومية، من قبيل: العس والحرج والتقية وما إلى 

ذلك، إلا أنّ هذا النوع من التغييرات إنما يأتي في إطار المصالح وضمن آلياتٍ خاصةٍ. 

والثقافة  الهرمنيوطيقية  الفرضيات  أنّ  في  يكمن  زيد  أبو  حامد  نصر  إشكال  إنّ 

أبو  يبُدي نصر حامد  لا  لمَِ  الأصل! وعليه  المفسِّ هو  تجعل  العصر  ومقتضيات 

زيد رؤيته من خلال الالتفات إلى نص القرآن والآليات التي يتمّ التعريف بها من 

قبل القرآن والنبي الأكرم صلى الله عليه وآله، ويحكم بمرحلية أو عدم مرحلية 

الأحكام الإسلامية؟ واضحٌ أننا في مثل هذه الحال لا يتعيّن علينا التخلي عن الكثير 

)))- النساء: 4).

)2)- نصر حامد أبو زيد، دوائر الخوف، ص )29 ـ 295.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 322

من الأحكام الاجتماعية في الإسلام فقط، بل يتعيّن علينا التخلي حتى عن بعض 

العقائد الإسلامية أيضًا، في حين أنّ من بين الثوابت الهامة في القرآن أنّ الباطل لا 

يتطرق إليه أبدًا))).

إلى  يعود  الزوجات  تعدد  تشريع  سبب  أنّ  زيد  أبو  حامد  نصر  يقُرّ  وثالثاً: 

الذي  والسؤال  العصر.  ذلك  في  الحرب  ظروف  من  تنشأ  التي  المشاكل  معالجة 

يطرح نفسه هنا: كيف يتم حل هذه المشكلة في ما لو تحققت ظروفها وشرائطها 

في العالم المعاصر؟ 

يضُاف إلى ذلك أنّ اجتماع حكم جواز تعدد الزوجات مع حكم الزواج من 

الإماء في الآية الشريفة، لا يعكس وجود الارتباط التشريعي الوثيق بينهما، بحيث 

إذا زال أحدهما بفعل الأسباب التاريخية المعيّنة ـ من قبيل الوعي والإدراك العام 

إنّ حكم الإسلام بجواز  أيضًا؛ ثم  ينتفي حكم الآخر  ـ  الحياة الاجتماعية  وتطوّر 

الزواج من الإماء لا يزال قائماً إذا تحققت شرائطه وظروفه.

الله سبحانه  التي ذكرها  العدالة  فإنّ  منتفٍ.  غيُر  العدالة  قَ  تحقُّ إنّ  ورابعًا: 

وتعالى في القرآن بوصفها شرطاً في جواز تعدد الزوجات، ليست هي العدالة في 

جميع الأمور، بحيث تشمل حتى النظرة والمحبة بين النساء بالتساوي. إذْ لا يمكن 

تحقيق هذا النوع من العدالة قطعًا لأنهّا غيُر مقدورةٍ للإنسان. وإنما المراد من 

العدالة هي أنْ يقوم الزوج بأداء الحقوق المدنية والشرعية لزوجاته، وألّا ينظر 

الزوج إلى إحدى نسائه نظرةً بحيث لا تعُتبر الأخرى معها زوجةً له، كما نقرأ ذلك 

)))- انظر على سبيل المثال: يوسف / ))؛ فصلت / 42؛ الطارق / 4).



323 دراسة ونقد  كتاب دوائر الخوف لنصرحامد أبو  زيد

في قوله تعالى: فَلَا تَميِلوُا كُلَّ الْمَيْلِ فَتَذَرُوهَا كَالْمُعَلَّقَةِ ))). حيث قال العلامة 

الطباطبائي في تفسير هذه الآية:

وهذا الذيل أعني قوله فَلَا تَميِلوُا كُلَّ الْمَيْلِ فَتَذَرُوهَا كَالْمُعَلَّقَةِ هو الدليل 

حَرصَْتُمْ)  وَلَوْ  النِّسَاءِ  بَيْنَ  تعَْدِلوُا  أنَْ  تسَْتَطِيعُوا  وَلَنْ  بقوله  المراد  ليس  أنْ  على 

تعَْدِلوُا  ألاََّ  خِفْتُمْ  فَإنِْ  العدل حتى ينتج بانضمامه إلى قوله تعالى  نفي مطلق 

على  يدلّ  الذيل  أنّ  وذلك  قيل.  كما  الإسلام  في  الأزواج  تعدّد  إلغاء    ًفَوَاحِدَة

أنّ المنفيَّ هو العدل الحقيقي الواقعي من غير تطرفٍّ أصلًا بلزوم حاقّ الوسط 

السنة  أن  على  تحرُّجٍ.  غير  من  عمَلًا  التقريبي  العدل  هو  ع  المشرَّ وأنّ  حقيقةً، 

النبوية ورواج الأمر بمرأى ومسمع من النبي صلى الله عليه وآله وسلم والسيرة 

آية  أول  تعالى في  قوله  أن صرف  التوهم. على  يدفع هذا  المسلمين  بين  المتصلة 

تعدد الأزواج فَانكِْحُوا مَا طاَبَ لكَُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَثـلَُاثَ وَرُباَعَ  إلى مجرد 

الفرض العقلي الخالي عن المصداق ليس إلا تعمية يجل عنها كلامه سبحانه)2). 

هذا وقد ذهب مشهور المفسين إلى رأي مماثل لرأي العلامة الطباطبائي))).

)))- النساء: 29).

)2)- الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج 5، ص 89، دار إحياء التراث العربي، ط )، بيروت، 

2006 م.

)))- انظر على سبيل المثال: الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير، جامع البيان في تفسير القرآن، ج 5، ص )20، 

دار المعرفة، ط )، بيروت، 2)4) هـ؛ السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، ج 2، ص ))2، دار الكتب 

التنزيل، ج )، ص 572،  العلمية، ط 2، بيروت، ))4) هـ؛ الزمخشري، محمود، الكشاف عن حقائق غوامض 

دار الكتاب العربي، ط )، بيروت، 407) هـ؛ مغنية، محمد جواد، تفسير الكاشف، ج 2، ص 02)، دار الكتب 

الإسلامية، ط )، طهران، 424) هـ؛ الطوسي، محمد بن حسن، التبيان في تفسير القرآن، ج )، ص 49)، دار إحياء 

التراث العربي، بيروت.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 324

خامسًا: إن المحدودية والتضييق الذي فرضه الإسلام على تعدد الزوجات بعد 

حدوث الفوضى في الزواج، لا يصلح دليلًا على أنّ غاية الإسلام من هذا التضييق 

هي القيام بعملية تضييقٍ ثانيةٍ تنسجم مع التحول التكاملي في المجتمع بجميع 

أبعاده. نعم نعترف بأنّ بعض الأحكام الأولية في الإسلام قابلةٌ للتغيير بعد تغير 

إلا  الحكومي؛  الحكم  أو  الثانوي  الحكم  إلى  والضرورة  الحاجة  عند  أو  الموضوع 

أنّ هذا إنما يتمّ عبر آلياتٍ خاصةٍ. يسعى نصر حامد أبو زيد من جهةٍ إلى تقديم 

القرآن الكريم بوصفه نتاجًا ثقافيًّا ينتمي إلى هذا العالم، ومن ناحيةٍ أخرى يسعى 

إلى المحافظة على قداسته بشكلٍ ما، في حين يبدو أنّ الجمع بين هذين الأمرين 

بعيد المنال. يضُاف إلى ذلك أنّ القرآن الكريم إنْ كان نتاجًا لثقافة خاصة، فهو 

إنما يلُبّي الحاجات الخاصة بتلك الثقافة فقط. وهذا سيؤدي بدوره إلا إنكار كون 

القرآن عابراً للزمان والمكان. والنقطة الجوهرية الأخرى هي أنّ آراء نصر حامد أبو 

زيد تتنافى مع آية إكمال الدين))).

)))- المطهري، مرتضى، نظام حقوق زن در اسلام )نظام حقوق المرأة في الإسلام)، ص 285، انتشارات صدرا، ط 

9)، طهران، 429) هـ، وج 9)، ص 297 فما بعد، بحث تعدد الزوجات. )مصدر فارسي).



325 المصادر

المصادر

* قرآن كريم.

). ابن العربي، محمد بن عبد الله أبو بكر، أحكام القرآن؛ [دون مكان]: [دون تاريخ].

2. ابن فارس، أبو الحسين أحمد؛ معجم مقاييس اللغة؛ قم: مكتب الإعلام الاسلامي،

404) ق.

). ابن منظور؛ لسان العرب؛ الطبعة الثالثة، بيروت: دار صادر، 4)4) ق.

4. أبو زيد، نصر حامد؛ دوائر الخوف؛ الطبعة الرابعة، بيروت: المركز الثقافي العربي، 2007 م.

5. -----------------؛ نقدگفتمان ديني؛ ترجمه حسن يوسفي اشكوري ومحمد جواهركلام؛ چ دوم، 

تهران: يادآوران، )8)).

6. الآخوند خراساني؛ كفاية الأصول؛ قم: مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، [دون تاريخ].

7. البيضاوي، عبد الله بن عمر؛ أنوار التنزيل وأسرار التأويل؛ تحقيق محمد عبد الرحمن المرعشلى؛ ج 

الأول، بيروت: دار إحياء التراث العربى ، 8)4) ق.

8. الجصاص، أحمد بن  على؛ أحكام القرآن؛ تحقيق محمد صادق قمحاوي؛ بيروت: دار إحياء التراث 

العربى ، 405) ق.

9. جعفري، محمد تقي؛ ترجمه وتفسير نهج البلاغه؛ تهران: دفتر نشر فرهنگ. اسلامي، )6)).

0). جوادي آملي، عبد الله؛ زن در آينة جلال وجمال؛ قم: مركز نشر اسراء، چ. هجدهم، 87)).

)). الخوئى، السيد أبو القاسم؛ البيان في تفسير القرآن؛ الطبعة الرابعة، بيروت: دارالزهراء، 95)) ق.

2). الراغب الإصفهاني، حسين بن محمد؛ المفردات في غريب القرآن؛ الطبعة الأولى، دمشق  بيروت: 

دار العلم، 2)4) ق.



 النظريات ونقدُها) 
ُ

نصر حامد أبو زيد (دراسة 326

)). رجبي، محمود؛ روش شناسي تفسير قرآن؛ تهران: انتشارات سمت، 79))

4). الزرقاني، محمد عبد العظيم؛ مناهل العرفان في علوم القرآن؛ القاهره: دار إحياء الكتب العربية، 

[دون تاريخ].

5). الزمخشرى، محمود؛ الكشّاف عن حقائق غوامض التنزيل؛ ج الثالث، بيروت، دار الكتاب العربي، 

407) ق.

6). السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن؛ الطبعة الثانية، بيروت: دار الكتب العلمية، ))4) 

ق.

7). الشيخ الحر العاملي؛ وسائل الشيعة؛ قم: مؤسسة آل البيت عليهم السلام، 409) ق.

8). الشيخ الطوسي؛ عدة الأصول؛ قم: مؤسسة آل البيت عليهم السلام، 089) ق.

باقر موسوي همداني؛ چ  القرآن؛ ترجمه محمد  9). طباطبائي، سيد محمد حسين؛ الميزان في تفسير 

پنجم، قم: دفتر انتشارات اسلامى جامعة م درسين حوزه. علميه قم، 74)).

20.؛ الميزان في تفسير القرآن؛ چ پنجم، قم: دفتر انتشارات اسلامى جامعة مدرسين حوزه علميه قم، 

7)4) ق.

)2. طبرسي، فضل بن حسن؛ مجمع البيان فى تفسير القرآن؛ تهران: انتشارات ناصر خسو، چ سوم، 

((72

22. طبري، ابو جعفر محمد بن جرير، جامع البيان فى تفسير القرآن؛ ج أول، بيروت: دارالمعرفه، 2)4) 

ق.

)2. طريحى، فخرالدين؛ مجمع البحرين؛ چ سوم، تهران: كتابفروشى مرتضوى، 75)).

24. الطوسي، محمد بن الحسن؛ التبيان فى تفسير القرآن؛ بيروت: دار إحياء التراث العربي، [ب يتا].

25. العلامه الحلي؛ مبادئ الوصول إلى علم الأصول؛ الطبعة الثالثة، قم: مكتب الإعلام الإسلامي، 404) 

ق.



327 المصادر

26. الفاضل التوني، الوافية في أصول الفقه؛ الطبعة الأولى، قم: موسسة مجمع الفكر الإسلامي، 2)4) 

ق.

27. فضل الله، سيد محمد حسين؛ إسلام، زن وجستاري تازه؛ ترجمه مجيد مرادي؛ چ دوم، قم: بوستان 

كتاب، 84)).

28. كريمي نيا، مرتضي؛ آرا وانديشه هاي دكتر نصر حامد ابوزيد؛ تهران: مديريت. مطالعات اسلامي 

سازمان فرهنگ وارتباطات، 76)).

29. المحقق الحلي، نجم الدين جعفر بن الحسن؛ معارج الأصول؛ ج الأول، قم: مؤسسة آل البيت 

)40) ق. 

 http://mhedayat.blogfa.com/post-27.aspx (0.0). محمد، هدايت

)). مطهري، مرتضي، »حق سرپرستي در خانواده«، تهيه وتنظيم [س.م. اسكندري]، انتشارات امام 

پیام زن، ش26، سال سوم، اردیبهشت )7)). 

2). ------------------؛ مجموعه آثار: مسئله حجاب؛ ج 9) ، تهران: صدرا، 85))

)).---------------------- ؛ مجموعه آثار: ده گفتار؛ ج 20 ، تهران: صدرا، 85)).

4). ----------------------؛ نظام حقوق زن در اسلام؛ چ چهل وهشتم، تهران: صدرا، 426) ق.

5). مغنيه، محمد جواد؛ تفسير الكاشف؛ چ الأول، تهران: دار الكتب الإسلامية، 424) ق.

اياز؛ چ أول، قم: مركز  القرآن المجيد؛ تحقيق سيد محمد على  6). مفيد، محمد بن محمد؛ تفسير 

انتشارات دفتر تبليغات اسلامى، 424) ق.

7). مكارم شيرازي، ناصر وهمكاران؛ دائرة المعارف فقه مقارن؛ چ دوم، قم: انتشارات امام علي بن 

ابيطالب، 87)).

8). الواحدى، علي بن أحمد؛ أسباب نزول القرآن؛ تحقيق كمال بسيونى زغلول؛ ج الأول، بيروت: دار 

الكتب العلمية، ))4) ق.




	Blank Page

