
           
  
  
  
  
  
  
  

  الدين والمعنوية 
  

 øĂëó´ö ½äþ÷Æö 
  
  
  

 إعداد:  
    ياني ك   ن ي محمدحس 

4 دراÒات دåö ½ĂúāاÏØة 



 
 
 
  
  



  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  



 
  

  
  
  

 )٤ - دراسات دينية معاصرة( المعنويةالدين و 
  مجموعة باحث˾تأليف: 
˻ إعداد:    محمدحسین کیا
  ةستراتيجيَّ الا  للدراسات  الإسلامي المركز ،سةالمقدَّ  ةاسيَّ العبَّ  العتبة الناشر:
  م ٢٠٢٢ ،ولىٰ الأُ  : الطبعة

www.iicss.iq 
islamic.css@gmail.com 

Telegram: @iicss 



  
  
  

l^èçj�]< <
 

  
 ٧ .................................................................................. المقدمة

 ٩ ................................ ی دیسع مسعود محمدنظرية الروحانية في القرآن الكريم/  
 ٤٧ ................................. خسروپناه عبدالحس˾أسباب وموانع انتشار الروحانية/  

 ٧١ .............................. حميدية  ادبهز النسبة المفهومية ب˾ «الروحانية» و«الدين»/ 
 ١٠٧.................................... حميدية  بهزادصلاح أو طلاح «المعنوية العل˴نية»/ 

 ١٣٧........................... نجاد  شاكر  أحمدالدلالات الخطابية للروحانية المستحدثة/ 
 ١٦٩................... نجاد  شاكر أحمدماهية التنصل عن الهوية في الروحانية المستحدثة/ 

 ١٩٥................ نجاد شاكر أحمد /الروحانية المستحدثةفي  أسس الأخلاق الاجت˴عية
 ٢٢٩................ داراɯ طالبي وباقر  فر سهراɯ وحيدتداعيات الحداثة على الروحانية/  

 ٢٦١................................. كيا˻ محمدحس˾المعنوية ɬا هي استعلاء وجودي/ 
  
  
  





 
äÚ‚Ï¹]< <

 
íÚ‚Ï¹]< <

«الدين   عنوان  تحت  الكتاب  هذا  المقالات  يشتمل  من  مجموعة  على  والمعنوية» 
المعنوية   على  التركيز  ضوء  في  والمعنوية  الدين  نسبة  حول  الكتاب  من  عدد  بأقلام 

عن عبارة  مبسّط  شرح  في  الجديدة  المعنوية  إن  القراءات    :الجديدة.  إلى  إشارة 
من   بوصفهم  الأشخاص  من  عدد  قبل  من  الراهن  العصر  في  المطروحة  المعنوية 

في الجديدة.    المنظرين  المعنوية  من فحقل  واسع  لطيف  شاملة  الجديدة  المعنوية 
الأفكار التي يتمّ بحثها عبر آليات متنوّعة في إطار تحس˾ الوضع الروحي والنفسي، 
وتحس˾ العلاقات الفردية، وإيجاد الشعور بالرضا عن النفس والحصول على الهدوء 

الآليات   هذه  أغلب  إن  ذلك.  إلى  وما  الأفكار والط˶نينة  من  بتأث˼   ɴتأ والحلول 
المادية، والانحراف عن التعاليم الدينية، مع التركيز على الأفهام السطحية للنظريات 

  السايكولوجية وما إلى ذلك. 
و˽كن القول برؤية أعمق: إن المعنوية الجديدة مسألة وجودية تظهر في ضوء 

اخلي. وكذلك يتم العمل  الالتفات إلى الذات، ولغرض الوصول إلى الاستعلاء الد
على  ـ  المذكور  الهدف  إلى  الوصول  ولغرض  المجهود  هذا  إطار  في  ـ  الغالب  في 
اقتراح القراءات الجديدة والأحكام المت˴يزة، ولهذا السبب فقد أدّى تعدّد القراءات 
نسبة الدين والمعنوية، ولا سيّ˴ المعنوية الجديدة منها،  والمصادر بشأن  والأفكار 

اتخ إثارة إلى   ɵأك وبشكل  الأحيان.  بعض  في  ومتناقضة  بل  متنوّعة،  مواقف  اذ 
والتعاليم  العناصر  بعض  إلى  بالنظر  الجديدة  المعنوية  فإن  والجدل  للتحدّي 
والتداعيات غ˼ المألوفة، تفاقم من النزاعات الفكرية وحتى الاجت˴عية، وتؤدّي إلى  

  . اتخاذ مواقف مختلفة من قبل الموافق˾ والمخالف˾
وفي الحقيقة والواقع فإن المسائل المتنوّعة في المعنوية الجديدة تستوجب تبلور  

نفي القيَم   :عبارة عنمن وجهة نظر الدين و الإلهيات، وهي    العديد من الانتقادات 



٨  والمعنوية الدين 

التقليدية، سلوك وحواشي القادة المعنوي˾، والتبعية العمياء من قبل الأنصار، وإنكار 
النفسانية،   والميول  الجس˴˻  الحب  على  والتركيز  التناسخ،  إلى  والاستناد  المعاد 
قانون  على  والإصرار  الإنسانية،  النزعة  على  والتأكيد  التشريعية،  الربوبية  ونفي 

للحقيقة، والترويج   اومعيارً   امصدرً ارب المعنوية بوصفها  الجذب، والتركيز على التج 
إلى  والترويج  والتعددية،  والنسبية  والحلولية،  البديل،  الطبّ  من  متنوّعة  لأشكال 
والسحر   الذات،  تحقيق  تقنيات  وبعض  التأملية،  والنزعة  الالتقاطية،  الإلهيات 

بالإمكان البحت  والاهت˴م  والمتعة،  اللذة  ومذهب  للتعالي، والخرافة،  الداخلية  ات 
  والإصرار على الهدوء والسكينة النفسية بوصفها غاية الكينونة المعنوية وما إلى ذلك. 
فهم   إلى  يسعى  المتنوّعة،  المقالات  من  مجموعة  إطار  في  الراهن  الكتاب  إن 
الأبعاد المعنوية ولا سيّ˴ منها المعنوية الجديدة. ومن هنا ˽كن لهذه الدراسة أن  

زلة المقدمة للتأمّل في هذا الشأن، وتكون في مطالعتها فائدة بالنسبة إلى  تكون ɬن
هذا  واستيعاب  فهم  في  الراغب˾  من  والجامعي˾  والطلاب  والباحث˾  الأساتذة 

  الموضوع. 
 الأثر،   هذا  إبداع  في  ساهم  من  لكل  الجزيل  بالشكر  نتقدّم  أن  بنا  يجدر  الختام  وفي
 المركز  لرئاسة  التكريم  آيات   أسمى  نرفع  ك˴.  المقالات   كتاّب   بالذكر  منهم  ونخص 

  هاشم  السيد  والمسلم˾  الإسلام  حجة  س˴حة  الاستراتيجية  للدراسات   الإسلامي 
ة˼  والتسهيلات   المساعدات   من  قدّمه  ما  على   الميلا˻،   إنجاز  إطار  في   والقيّمة  الكث

. الشأن  هذا  في  النافعة  والاراء  المقترحات   من  قدّمه  ما  إلى  بالإضافة  المشروع،   هذا
  ما  على  الموسوي  محسن  السيد  الدكتور  الإسلام  حجة  لس˴حة  بالشكر  نتقدم  ك˴
  بالشكر  نتقدم  أن   اأيضً   يفوتنا  ولا  والعلمي،  النافع   والإرشاد  الإشراف  عناء  من  تقبله
  والتنفيذية   العملية  المراحل  لبعض   وإنجازه  مقترحاته  على  قطبي  أحمد  الدكتور  إلى
  . المشروع هذا من

 ˻   محمدحس˾ كيا
  



  
  
  
  

Üè†ÓÖ]<áa†ÏÖ]<»<íéÞ^uæ†Ö]<íè†¿Þ<<< <
Üè†ÓÖ]<áa†ÏÖ]<»<íéÞ^uæ†Ö]<íè†¿Þ<<hç×‰_<ðç•<»
ì…fl„�]<íè†¿ßÖ]M  

  ٢محمد مسعود سعيدي  
إن عودة الناس في المجتمعات الراهنة إلى الروحانية، والاتجاه المتزايد نحو أنواع  

، دليل على بقاء الحاجة الأساسية لدى الإنسان المعاصر دون ٣العرفان المستحدث
تلبيتها بصدد  أنها  المدعاة  الروحانيات  تدعي  حيث  الاتجاهات  ٤تلبية،  هذه  في   .

الجديدة، لا تنحصر الروحانية بالضرورة ضمن قيود الأديان الرسمية والأصيلة، بل 
للدراسة   اجادً   اموضوعً بلدان الغربية بوصفها  يتمّ اليوم طرح الروحانية في بعض ال

والتحقيق في الأروقة والحلقات الجامعية، بل ويبدون حتى إجراءات عملية للتربية 
والتعليم في مدارس هذه البلدان، ويقومون بإجراءات متزايدة في تنمية البُعد الروحي 

 ˻   .٥والأخلاقي لدى الصغار، بالإضافة إلى بعُدهم العقلا

 
ميسعید صدر:  الم   .١ بعنوان «  مسعود،دمح ،  » في  یا نه یزم  هینظر   روش  ه یپا  بر  قرآن   در   تیمعنو  هینظر المقالة 

) قیممجلة  العدد   ، )کتاب  الفارسيَّة،  باللغة  الإيرانيَّة  الإسلاميَّة  الجمهوريَّة  في  تصدر  و ،  ۲۲التي  ،  ۱۳۹۹  صيفربیع 
  .  ۲۱۲إلى   ۱۸۵الصفحات  
 ي الهاشم مطر  علي حسن : تعريب

  . عضو الهيئة العلمية في كلية العلوم والثقافة الإسلامية. ٢
و عمل در  . كينغ، «معنويت ٣ إ˽ان  پسامدرن:  در عصري   ɪجديدگرا بعد  » بسترهايي  في عصر ما  (الروحانية 

  .٦٧ـ    ٥٩الحداثة: الإ˽ان والعمل في حواضن جديدة)، ص  
معنويت «  ماغي، .  ٤ بر جنبش  نقدي  ديني:  نه  اما  مدرنمعنوي   ɪللحركة    » گرا نقد  ديني:  غ˼  ولكن  (روحا˻ 

(نقد روحانية العصر الجديد)،    »گراɪ عصر جديدنقدي بر معنويت «تانغ،   ؛  ١٤٥ـ    ١٣٦الروحانية الحديثة)، ص  
  . ٩٥ـ    ٩١ص  

(الروحانية في عصر ما بعد   »گراɪ در عصري پسامدرن: إ˽ان و عمل در بسترهايي جديدمعنويت «. كينغ،  ٥
  .٦٦ـ    ٦٤الحداثة: الإ˽ان والعمل في حواضن جديدة)، ص  



١٠   والمعنوية  الدين 

إلى ذلك أن الروحانية في الوقت الراهن يتمّ الاهت˴م بها من قبل مختلف   يضُاف
بوصفها   بوصفها  ١للأمراض   اعلاجً الباحث˾  ـ  الروحانية  خضعت  ك˴  من    ابعُدً . 

الشخصية الإنسانية التي ˽كن أن تنطوي على تأث˼ هامّ في تطبيق الواجب المهني 
العمل أماكن  في  التنظيمي  تس٢والسلوك  أو  المؤسسات ،  هداية  في  المدراء  ـ   ٣اعد 

للبحث في الخطةّ التحقيقية للمتخصص˾ في علم الإدارة، وارتباط ذلك بالنجاح في  
. ˽كن من خلال ما سبق أن نتوصّل إلى أن هناك في العاˮ ٤كسب الأرباح والعمل 

بشأن  العالمية  التحولات  ظهرت  ك˴  الروحانية.  على  متزايد  وإقبال  إدراك   الراهن 
الروحانية نفسها على شكل ظهور وتزايد الج˴عات الروحانية المستحدثة في إيران  

. إن المسار المتصاعد للج˴عات الروحانية المستحدثة، يقتضي بالمجتمع ذي  اأيضً 
يبدي   أن  المسلمة  مقارنة   امزيدً الأغلبية  على  ويعمل  الكريم،  القرآن  في  التأمل  من 

والظواهر   الروحانية  بشأن  أنواع   رؤيته  مختلف  مقارنة  من  يتمكن   ʖ بها،  المرتبطة 
  الروحانيات.

إن الدافع الأول لهذه الدراسة هو فهم هذه النقطة، وهي: هل ˽كن مقارنة وجهة 
نظر   بوجهة  ـ  الإمكان  حتى  حيادي  بشكل  الروحانية  بشأن  ـ  الكريم  القرآن  نظر 

ذه المقارنة ملزمة لهذه  الج˴عات الدينية والروحانية الجديدة بشأنها؛ بحيث تكون ه
العمل   يجب  كان  المهمة  بهذه  وللقيام  أمكن؟  مه˴  تقديم   أولاً الج˴عات  على 

تعريف للروحانية. بيد أن مفردة الروحانية ˮ يرد استع˴لها في القرآن الكريم، بل لا 
وجود لهذه الكلمة حتى في معاجم اللغة العربية. بل إن عل˴ء اللغة حتى في˴ يتعلق  

ـ ɬعنى المخالف لل˴دّي   ٥بكلمة «المعنوي» ـ [وهي الأقرب إلى كلمة «الروحا˻»]

 
1. Miller & Thoresen, "Spirituality, Religion, and Health: An Emerging Research 

Field"; p24 – 33; George, "Spirituality and Health: What We Know, What We Need 
to Know"; p 102 – 113. 

2. Mohamed A. Amin et, al  "Towards a Theory of Spirituality in the Workplace"; 
P. 102 – 105. 

3. McCormiick, "Spirituality and Management"; P. 5 – 7. 
4. Hanna & Lane – Maher, "Success and Spirituality in the New Business 

Paradigm"; P. 249 – 259. 
  ما ب˾ المعقوفت˾ إضافة توضيحية من عندنا. (المعربّ). .٥



    ١١  نظرية الروحانية في القرآن الكريم

المخال اللغة أو  في  والمستحدثة  الجديدة  المفردات  من  أنها  يرون   ،ɴللذا ف 
اللغة ١العربية في  المستحدثة  «الروحانية»  كلمة  أن  إلى  يذهبون  المنظرين  وإن   .

. وعليه لا ˽كن أن نستخرج  ٢العربية، ترادف الاستع˴ل الفارسية لمفردة «المعنوية» 
مبا  اتعريفً  بشكل  الكريم  القرآن  من  أن  للروحانية  أردنا  إذا  أخرى  ناحية  ومن  شر. 

الأمر   هذا  يبقى  قرآنية،  روحانية  ونعتبرها  الكريم  القرآن  آيات  من  خصوصية  نستنبط 
إج˴لي   امتوقفً  نحو  على  ولو  أذهاننا  في  للروحانية  مسبق  تعريف  وجود  على 

صريح   تعريف  من  نجعل  أن  البداية  في  يجب  وعليه  لمواصلة   اأساسً وارتكازي. 
أن نعمل على تعريف وتحديد موضوع (الروحانية) بشكل    أولاً أن علينا    بحثنا. ɬعنى

كامل، ثم ننتقل بعد ذلك إلى استشراف رأي القرآن الكريم بشأن ما سبق أن عمدنا  
  إلى تعريفه. 

أعلاه،  المقارنة  لتسهيل  فإنه  مستحدث،  مصطلح  «الروحانية»  كلمة  أن  وحيث 
مفردة   معنى  نقتبس  سوف  للآخرين،  ملزمة  الإمكان  حتى  ذلك  نتائج  تكون   ʗول
يتم   ك˴  بعينه.  مسلك  أو  مذهب  إلى  ينتمون  لا  الذين  المتخصص˾  من  الروحانية 

الأ  المقارنة  على  الحصول  بغية  ذلك  إلى  بالإضافة  ˼ً كɵ  السعي  اختيار  اتأث إلى   ،
التعريف الأشمل الذي يحتوي على الاشتراك والارتباط الأكبر ب˾ المتخصص˾ في  
مختلف العلوم. وقد سبق للمحقق في دراسة أخرى قام بها في ضوء الاستفادة من 

 :ʖملا  
  التناسب مع التحقيقات القرآنية المقارنة. و   .١
  الفهم العُرفي في الاستع˴لات الشائعة.  .٢

ɱت صياغتها    اهامً   اتعريفً أن اختار التعريف الآɴ للروحانية من ب˾ خمسة عشر  
والمتكلم˾،   الاجت˴ع،  وعل˴ء  النفسي˾،  والمعالج˾  النفس،  عل˴ء  قبل  من 

 
أنيس،  .  ١ المثال:  سبيل  على  و منتصرو انظر  و الصوالحي،  أحمد،  ،  الله  الوسيطخلف  ص  المعجم  ؛  ٦٣٣، 

  . ٥٣٥، ص المنجد في اللغةمعلوف، 
  انظر على سبيل المثال: . ٢

Nasr, "Introduction"; xvi-xvii. 



١٢   والمعنوية  الدين 

والباحث˾ في الشأن الديني، وهو التعريف القائل: «الروحانية: مسار البحث النسبي  
الحياة» في  القدسي  الأمر  عن  مع  الثابت  التعريف  هذا  اختيار  في  الوجه  إن   .

توضيحات ذلك الوجه، قد تحوّل إلى مقالة مستقلة، ولكن بالنظر إلى الحجم الكب˼  
للمطالب الأصلية التي يجب بيانها في هذه المقالة، وبالنظر إلى محدودية المجلة، 

الموضع   هذا  في  تقريرها  نجد  ت١اممكنً لا  الذي  التعريف  فإن  حال  كل  وعلى  مّ . 
  عليه.  امتفقً  اتعاقديً  اوتعريفً اختياره لهذه المقالة بوصفه فرضية 

وليس هناك على ما يبدو سوى إيضاح مقتضب بشأن التعريف المذكور. إن المراد 
والمشاعر   الذهنية  والحالات  الأنشطة  توالي  هو  التعريف  هذا  في  «المسار»  من 

ن «مسار البحث» هو السعي والأحاسيس الخاصة الموجودة لدى الإنسان، والمراد م
العملي والنفسي لإيجاد العلاقة وإدراك الحضور وإحساس القرب من الأمر القدسي 
والسعي من أجل الحفاظ على هذا الارتباط وعلى استمرار التجارب الحاصلة منه. 
والمراد من «الأمرالقدسي» هو القدرة أو القوى الأسمى والمنزهّة في اعتقاد وتفك˼  

يشعر    ٢وهو الله والمعبودات والآلهات أو أيّ أمر متعال وغيبي وميتافيزيقي الإنسان؛  
  الإنسان ـ في مختلف الثقافات والمجتمعات ـ أنه خاضع وتابع له.

ك˴ سبق أن أشرنا أنه بعد اختيار التعريف المناسب، يجب أن نرى ما الذي يقوله 
ذا التعريف. من ذلك على سبيل  القرآن الكريم بشأن تلك الواقعية التي تمّ تعريفها به

المثال: ما هو الأمر القدسي من وجهة نظر القرآن الكريم، وما هي الخصائص التي  
يذكرها له، وما هي الشرائط والحواضن والموانع والتداعيات التي يراها في البحث 

، ٣عنه والتحقيق بشأنه. في ضوء المصطلحات الأسلوبية المرتبطة بالنظرية المجذّرة 
والمسارات    لو والموانع  واللوازم  والحواضن  والعناصر  الخصائص  اكتشفنا 

 
  من المقررنشر هذه المقالة في عددين من مجلة (پژوهش هاي عقلي نوين) الفصلية العلمية. . ١
) التي تتمّ ترجمتها عادة بـ (المتعالي)، تعني لغة: الشيء الذي يتجاوز الحدود  transcendentإن كلمة الـ (. ٢

  : الحقيقة الغيبية وما وراء الطبيعية والمادية، أو ما وراء تصوّر الذهن البشري. اواصطلاحً العادية، 
(أسس البحث الكيفي: فنون    مبا˻ پژوهش كيفي: فنون و مراحل توليد نظريه زمينه اي. استراوس، وكرب˾،  ٣

  . ١٥٧ـ  ١٤٩، وص  ٤٤ـ    ٤٣، وص  ٣٥ـ   ٣٤ومراحل إنتاج النظرية المجذّرة)، ص 



    ١٣  نظرية الروحانية في القرآن الكريم

والتداعيات لظاهرة ما، نكون قد أفدنا نظرية خاصّة بتلك الظاهرة. إن الغاية من هذه 
الدراسة هي العثور على هذه الخصائص للروحانية في القرآن الكريم والعمل على  

رؤي استنباط  فإن  الأساس  هذا  وعلى  الروحانية استنباطها.  بشأن  الكريم  القرآن  ة 
الأنشطة   واستنباط  و˹وّها،  تكوينها  وخلفيات  وحواضنها  وخصائصها  وعناصرها 
والتعاملات الاجت˴عية والمسارات المقرونة بها والمنتهية إليها، وفي نهاية المطاف 
تسميتها   ˽كن  التي  المعلومات  من  مجموعة  على  الحصول  إلى  تؤدّي  تداعياتها، 

القرآن   اتوسّعً  في  الروحانية  «النظرية  أو  الروحانية»  حول  الكريم  القرآن  «نظرية  بـ 
الكريم». وفي ضوء امتلاكنا لهذه المجموعة النظرية، ˽كن لنا مقارنة الروحانيات  

شامل   نحو  على  الروحانية  حول  الكريم  القرآن  برؤية  و˽كن ا نسبيً المستحدثة   ،
ع˾ بشأن الأجزاء المؤلفة لتلك المعلومات، مناقشة ومقارنة رؤية كل واحد من المدّ 

تداعيات   أو  و...  والمسارات  والحواضن  الخصائص  بشأن  المثال  سبيل  وعلى 
  الروحانية بالمعنى المشترك. 

إن إبداع هذه المقالة يكمن في هذه البنية العامة المستنبطة، وأسلوب استخراجها 
ستقلة لهذا البحث والتحقيق عندما  والغاية المترتبة عليها. إن الكث˼ من الأجزاء الم

يتمّ لحاظها بشكل منفصل ومن دون النظر إلى ارتباطها في˴ بينها، قد تبدو مستحدثة 
وكيفية   والمطالب  المسائل  مجموع  أن  بيد  ـ  المتخصص˾  إلى  بالنسبة  سي˴  ولا  ـ 

والتركيبة  ، وهذه البنية  اوجديدً   ابديعً   وهيكلاً ارتباطها ببعضها، تعمل على تكوين بنية  
حول   والمشترك)  العلمي  (بالمعنى  بالنظرية  عليه  يصُطلح  ما  ذات  هي  الجديدة 
الكريم  القرآن  من  استخراجها  تم  التي  والمشترك)،  التخصصي  الروحانية (بالمعنى 
(أسلوب   والعلاقة  الصلة  ذات  الآيات  جميع  وترميز  آياته  جميع  استقراء  بعد  فقط 

حه)، وصار بالإمكان مقارنتها بنظرية سائر أدعياء  التنظ˼ التجذيري الذي سيأɴ إيضا
  الروحانية على نحو شامل وبلغة مشتركة. 

 :ɴفي ضوء مجموع ما تقدّم يصُاغ السؤال الأصلي لهذه المقالة على النحو الآ
إذا كانت الروحانية عبارة عن: «مسار البحث النسبي الثابت عن الأمر القدسي في 

  آن الكريم بشأن الروحانية؟الحياة»؛ ف˴ هي نظرية القر 



١٤   والمعنوية  الدين 

الكريم  القرآن  ب˾  القائم  الارتباط  عن  تحدّثت  التي  والمصادر  الآثار  أهم  إن 
، ومحمد ١والروحانية، عبارة عن الأع˴ل التي كتبها كل من: الشيخ مصباح اليزدي

، ومحسن قاسم ٤، ومحمد رضا نور محمدي وآخرون ٣، ورضا باباɪ ٢علي محمدي 
، ورحمت الله  ٧، وعلي رضا نوبري وعباس علي رستگار٦واد رودگر، ومحمد ج٥پور

. ١٠، وأبو القاسم فناɪ ٩، وصغرى فضلي نجاد وآخرون٨مرزبندي وعلي أصغر زكوي
إن بحث هذه الأع˴ل إ˹ا يشُ˼ ـ من جهة ارتباطها بهذه الدراسة لا أكɵ ـ إلى أن  

سعى   وقد  موضعها،  في  قيّمة  كانت  وإن  الأنشطة  إيضاح  هذه  إلى  منها  واحد  كل 
أهدافها  أن  بيد  خاصة،  زاوية  من  والروحانية  القرآن  ب˾  والنسبة  والارتباط  العلاقة 
الدراسة   هذه  ومقاصد  أسئلة  إطار  في  تصبّ  لا  ـ  نفسه  الوقت  في  ـ  ومعطياتها 
والمقالة. إن التقرير الكامل لخصائص هذه الأع˴ل والآثار لا يتناسب مع المساحة 

 
اليزدي،  ١ مصباح  سنت«.  و  قرآن  ديدگاه  از  معنويت  مبا˻  و  نظر   »اصول  وجهة  من  الروحانية  ومبا˻  (أسس 

  . ١٣٣ـ    ١٢٠القرآن والسنة)، ص  
(الصلة ب˾ الحضارة والروحانية من وجهة نظر القرآن)، ص    »قرآنرابطه ɱدن و معنويت از نگاه  «. محمدي،  ٢
  . ٤٠ـ  ٢٧

٣ ،ɪ٢٧ـ   ١٢(القرآن والروحانية)، ص   »قرآن و معنويت«. بابا.  
قرآن و راهكارهاي معنويت جهت تأم˾ بهداشت روا˻  «راستي،   و مردان پور شهر كردي،  و . نور محمدي،  ٤

  .٩٦ـ    ٧٩حانية لض˴ن الصحة النفسية للناس)، ص  (القرآن الكريم والحلول الرو  »انسان ها
(مبا˻ وخصائص ازدهار روحانية الإنسان في    »مبا˻ و شاخص هاي رشد معنوي انسان در قرآن«. قاسم پور،  ٥

  . ١٣٤ـ    ١١١القرآن)، ص 
(الروحانية في القرآن الكريم:   » معنويت گراɪ در قرآن: مبا˻، مؤلفه ها و كاركردهاي معنويت قرآ˻«. رودگر،  ٦

  . ٣٠ـ    ١٥المبا˻ والعناصر وآليات الروحانية القرآنية)، ص  
(النموذج المفهومي للروحانية   »مدل مفهومي معنويت قدسي مبتني بر قرآن در سازمان«. نوبري، ورستگار،  ٧

  . ١٠١ـ    ٨١المقدسة القاɧة على القرآن الكريم في المؤسسة)، ص 
(خصائص السلامة الروحية من   »شاخص هاي سلامت معنوي از منظر آموزه هاي وحيا˻«ي،  زكو و . مرزبند،  ٨

  . ٩١ـ    ٧١زاوية التعاليم الوحيانية)، ص  
(الروحانية   »معنويت و سلامت روا˻ از ديگاه آيات قرآن كريم«ملا شفيع،  و كامكار،  و كامكار،  و . فضلي نجاد،  ٩

  . ٣٥٢ـ    ٣٤٠كريم)، ص والسلامة النفسية من زاوية آيات القرآن ال 
١٠  ،ɪ١٢ـ    ٩(الروحانية من زاوية القرآن الكريم)، ص    » معنويت از نگاه قرآن«. فنا  ،ɪمعنويت قدسي «؛ فنا «  

  . )٢و  ١)، (الروحانية المقدسة ٢) و(١(



    ١٥  نظرية الروحانية في القرآن الكريم

المعيّنة لهذه المقالة، بيد أن خلاصة هذا التقرير هو أن كل واحد من هذه المحدودة و 
من   عدد  أو  واحد  مورد  فيها  يصدق  الأد˺  الحدّ  في  هناك  والأع˴ل  التحقيقات 

  الموارد الآتية: 
ـ ˮ يتم العمل على تقديم تعريف عام للروحانية وبالنظر إلى جميع الآراء الهامّة  

  من الموارد ˮ يتم تقديم أي نوع من أنواع بيان الروحانية.   في هذا الشأن، وفي الكث˼
ـ إن مصدر المضام˾ الأصلية لهذا البحث لا ينحصر بالقرآن الكريم فقط، بل 

  . اأيضً وقد تم أخذ الأفكار المحورية من مصادر أخرى غ˼ القرآن الكريم 
ه˼ ـ با لنسبة إلى بعض ـ ˮ يتم تقديم أيّ دليل ـ لا من القرآن الكريم ولا من غ

الثقافة   في  الشائعة  ا˼ت  والتفس المتعارف  بالفهم  الاكتفاء  وتم  الجوهرية،  المطالب 
  العامة أو الفرضيات غ˼ المصرّح بها والتي ˮ يتمّ تحقيقها.

أو  للغاية  مبهمة  الكريم،  القرآن  بآيات  ɱتّ  التي  الاستشهادات  بعض  إن  ـ 
  الواقع.مصطنعة، وغ˼ ذات صلة بالموضوع في 

ـ والأهم من كل ذلك أنه لا شيء من هذه الأبحاث والأع˴ل المذكورة ˮ تكن 
وخصائصها  الروحانية  حول  الكريم  القرآن  على  القائم  الصرف  البحث  بصدد 

  . اأبدً وحواضنها وأنشطتها وموانعها وتداعيتها من وجهة نظر القرآن الكريم 
مج نظرية  إنتاج  شكل  على  كيفي،  التحقيق  هذا  المعطى   ١ذّرة إن  في  (التنظ˼ 

ات  ّ˼ والمتغ المفاهيم  إن  الكريم.  القرآن  آيات  من  الاستفادة  ضوء  في  المحوري) 
وتنميتها   (اكتشافها)  إنتاجها  يتمّ  المحوري،  المعطى  تنظ˼  أسلوب  في  وروابطها 

المشاهدات أو  . في توظيف ٢ضمن ترميز النصوص الحاصلة من تقرير الحوارات 
المذكور   جمع الأسلوب  يتمّ  الكريم،  القرآن  في  الروحانية  نظرية  إلى  للوصول 

المعلومات من طريق ترميز آيات القرآن الكريم. في البداية يتم أخذ جميع آيات القرآن  
الكريم بوصفها وحدة للتحليل (ما تتعلق به المعطيات وتنسب إليه) بنظر الاعتبار.  

 
1. Grounded theory  

(أسس البحث الكيفي: فنون    مبا˻ پژوهش كيفي: فنون و مراحل توليد نظريه زمينه ايوكرب˾،    ،. استراوس٢
    . ٢٣٣ـ   ٢١٩، وص  ٧٥ـ   ٥٧ومراحل إنتاج النظرية المجذّرة)، ص 



١٦   والمعنوية  الدين 

آيات  بجميع  المرور  خلال  من  فإنه  الأساس  هذا  هذه   وعلى  تكون  الكريم،  القرآن 
الآيات قد حصلت على رمزها أو رموزها اللازمة، ولكن بسبب محدودية حجم هذه 
مختصر  بشكل  لها  الممنوحة  والرموز  الآيات  من  ˹وذج  بذكر  الاكتفاء  يتم  المقالة 

  .١ا جدً 
إن الأداء الأهم الذي ˽كن له أن يؤدي إلى توسيع الاتجاه في هذه الدراسة، هو 
انتساب المعا˻ والرموز إلى آيات القرآن الكريم. من الواضح أن هذا الأداء لا ˽كن 
ب˾   شائع  نحو  على  يتمّ  أن  يجب  بل  الكريم،  للقرآن  شخصي  تفس˼  على  يقوم  أن 

. ولهذه الغاية فقد عمد كاتب هذه المقالة في كل بحث إلى بيان الفرضيات ٢الأذهان
ـ   الصلة  ذات  والقضايا  ـ  المسبقة،  أساسها  على  الأبحاث  تلك  في  ترميزها  تمّ  التي 

، هو أن القرآن يحتوي اخاصً   ابحثً صراحة. إن من ب˾ الفرضيات الهامّة التي لا تخص  
على مقاصد، وإنه يستند في إيصال مقاصده ـ مثل سائر العقلاء ـ إلى ظهوراته. وقد 

وا الغموض  موارد  في  الظهورات  هذه  تشخيص  في  المقالة  كاتب  إلى  عمد  لإبهام 
الاعت˴د على القدر المشترك ب˾ المترجم˾ من الناطق˾ باللغة الفارسية ومشهور 

. ونتيجة لذلك فإن الملاك في  اأيضً القرآن الكريم في العصر الراهن وكذلك اللغوي˾  
الغالب هو المعنى والظهور القرآ˻ الشائع ب˾ المتخصص˾ في حقل الترجمة [من 

إلى   العربية  قليلة اللغة  موارد  وفي  ومشترك.  ذهني  نحو  على  واللغوي˾  الفارسية] 
حيث مسّت الحاجة إلى مراجعة التفس˼ بغية الحصول على الفهم الأدق والأعمق، 

  تم التعريف بالتفس˼ أو التفاس˼ التي تمّ الرجوع إليها.
Üè†ÓÖ]<áa†ÏÖ]<»<ê‰‚ÏÖ]<†Úù]<“ñ^’}< <

في القرآن الكريم، يتمّ بيانه بألفاظ من قبيل:   إن الأمر القدسي الذي يتمّ التعريف به
ه˼ من الأس˴ء الحُسنى الأخرى). إن المراد من الأمر القدسي في˴ نحن فيه   الله (وغ

 
. في هذه الدراسة بلغ عدد ترميز آيات القرآن الكريم (الآيات ذات الصلة ومعانيها مع الرموز الممنوحة لكل آية)  ١

  مفردة (تمّ عرضها في الملفات التكميلية). ٣٠٥٠٠٠إلى ما يزيد على  
  ).٤٣٥، ص درآمدي بر تحقيق كيفيعدد الأبعاد في الأبحاث الكيفية (انظر: فليك، . ت٢



    ١٧  نظرية الروحانية في القرآن الكريم

تعلب   التي  الخصائص  جميع    اإيجابيً   ادورً هي  إن  الروحانية.  وازدهار  تفتحّ  في 
اد في العمل على للمتفاهم العرفي تنطوي على هذا الاستعد  ا طبقً الصفات المنتقاة  

إيجاد هذا الحافز والدافع لدى الإنسان ـ إذا توفرت شروطه وارتفعت موانعه ـ نحو  
لهذا  اطبقً . اموجودً البحث عن الأمر القدسي، أو تقوية ذلك الحافز والدافع إذا كان 

الملاك المذكور تمّ الحصول على واحد وعشرين صفة، تمّ بيانها في الشكل الثا˻. 
الصفات   التوالي إن  على  تحظى  الشكل  هذا  من  العليا  الدائرة  نصف  في  الظاهرة 

الكريم   القرآن  في  أكبر  صفة   اقياسً بظهور  إن  السفلى.  الدائرة  نصف  خصائص  إلى 
  ɵلبيان خصائص الله في آيات    استع˴لاً الربوبية تحتوي على المفهوم الأوسع والأك

  القرآن الكريم: 

 )(خصائص الأمر القدسي ١الشكل رقم: 
  



١٨   والمعنوية  الدين 

إن بعض خصائص الأمر القدسي المذكورة في الشكل الثا˻، لا تختصّ بالروحانية،  
لدى  الروحا˻  والدافع  الحافز  تقوية  أو  إيجاد  آلية  إلى  بالإضافة  أنها  ɬعنى 

. وبعبارة أدق: اأيضً الأشخاص، تعدّ بدورها مؤثرة بل ولازمة في تحقق التدينّ العادي  
وإن   واحد.  طيف  ضمن  المستخرجة  الصفات  إدراج  الطيف    اجانبً ˽كن  هذا  من 

يشمل خصائص هي في ذات امتلاكها للآلية الروحانية، تعدّ لازمة لأغلب الناس من 
أجل الحصول على تدينّ قائم على المكافأة والعقوبة. من ذلك على سبيل المثال:  

والحك والقدرة  العلم  خصائص  فهم  أن  في  ضرورية  تبدو  وتعالى  سبحانه  لله  مة 
وسلوك أكɵ الناس لتبرير عبادة الله والتدينّ القائم على استجلاب المنافع والثواب 
ودفع الأضرار والعقاب. أما الناحية الأخرى من هذا الطيف، فهي عبارة عن بعض  

ستوى الخصائص والصفات التي لا تنطوي على تلك الضرورة بالنسبة إلى هذا الم
  ɵا قربً من التدينّ، بل إن هذه الخصائص ترتبط في الغالب بإيجاد أواصر وصلاة أك  

بحث  في  عادة  تتحقق  التي  العلاقات  إيجاد  ɬعنى  القدسي،  الأمر  مع  وعاطفية 
روحا˻. من ذلك على سبيل المثال أن صفات من قبيل: الرحمة والعطف، والتنزهّ، 

صفا سيّ˴  ولا  والتعاون،  ɱيل والمواكبة  صفات  هي  والقرب،  واللطف،  السعة  ت 
عن   ʗتح ة˼  الأخ الصفات  هذه  إن  الطيف.  من  الثانية  الناحية  إلى  أكبر  بشكل 
ه˼  الحضور الواسع للأمر القدسي في جميع الأزمنة والأمكنة (واسع)، ونفوذه وتأث
ه˼ أيّ مانع (لطيف) وقربه من الإنسان، بل هو   في كل شيء دون أن يحول دون تأث

قرب إليه حتى من حبل الوريد (قريب). من ذلك على سبيل المثال أن صفة القرب  أ 
  قد تمّ بيانها في الآيات أدناه:

اعِ  ﴿ - ِّ˻ قَرِيبٌ أجُِيبُ دَعْوَةَ الدَّ   .١﴾ وَإذَِا سَألََكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِ
َ الْمَرْءِ وَقَلبِْهِ وَأنََّ ﴿ - ْ˾   .٢﴾هُ إِليَْهِ تحُْشرَُونَ وَاعْلَمُوا أنََّ اللَّهَ يحَُولُ بَ

 
  . ۱۸۶البقرة:   .١
  . ۲۴الأنفال:  .٢



    ١٩  نظرية الروحانية في القرآن الكريم

Üè†ÓÖ]<áa†ÏÖ]<»<ê‰‚ÏÖ]<†Úù]<àÂ<ovfÖ]<“ñ^’}< <

هناك آيات من القرآن الكريم تدل على مطلوبية وحُسن نوع من البحث الإلهي، ك˴ 
جَاهِدُوا فيِ سَبِيلِهِ يَا أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَابتَْغُوا إِليَْهِ الْوَسِيلَةَ وَ ﴿في قوله سبحانه وتعالى:  

والإرادة ١﴾ لَعَلَّكُمْ تفُْلحُِونَ  الطلب  في  والاجتهاد  السعي  تعني  كلمة «الابتغاء»  إن   .٢ ،
. وبذلك يكون معنى الآية على النحو الآɴ: «يا ٣و«الوسيلة» تعني الارتباط والقرب

به والقرب منه ...». مضنية من أجل الارتباط    اجهودً أيها المؤمنون؛ اتقوا الله، وابذلوا  
وبناء على هذا النوع من الآيات يكون البحث عن الأمر القدسي من وجهة نظر القرآن 

  الكريم عبارة عن السعي من أجل التقربّ إلى الله سبحانه وتعالى. 
عدم  عن:  عبارة  الكريم  القرآن  في  القدسي  الأمر  عن  البحث  خصائص  إن 

) اموردً (وقد تكرر هذا الأمر في أحد عشر    اختصاصه بدين أو طريقة أو مسلك بعينه ـ
ـ واختيارية   ٤ـ والشبه الظاهري له مع غ˼ الروحانية ـ (وقد تكرر هذا الأمر مرتّ˾) 

  اأمرً ذلك ـ (وقد تكرر هذا الأمر في تسعة موارد) ـ واعتبار هذا الأسلوب والمنهج  
  في الثقافة المجتمعية (وقد تكرر هذا الأمر في أربعة موارد).  اشائعً 

خاص:  مسلك  أو  بدين  الروحانية  اختصاص  عدم  المثال،  سبيل  على  ذلك  من 
˾َ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَاليَْوْمِ الآْخِرِ وَعَمِلَ ﴿ ابِئِ صَالحًِا فَلَهُمْ إنَِّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالنَّصَارَى وَالصَّ

. إن هذه الآية تدلّ على أن انتفاء الحزن ٥﴾ أجَْرهُُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلاَ خَوْفٌ عَليَْهِمْ وَلاَ هُمْ يحَْزنَوُنَ 
الكريم  القرآن  في  الروحانية  تداعيات  من  ه˴  اللذين  ـ  يخصّ    ٦والخوف  لا   ادينً ـ 

 
  . ۳۵  :المائدة .١
  . ۲۹۷ـ   ۲۹۵، ص  مفردات ألفاظ القرآن با تفس˼ لغوي وأدɯ قرآنالراغب الإصفها˻،  .٢
  .۶۱۱، ص  ۹، ج تهذيب اللغةالأزهري،  .٣
)، إن النبي زكريا ـ وهو من الرسُُل والأنبياء ـ يطلب من الله آية  ۴۱ـ    ۳۸سبيل المثال: (آل عمران:  انظر عى  .  ٤

وعلامة ʖ يطمئن إلى أن النداء الذي سمعه في محراب العبادة والبشارة التي أعطيت له، صادرة عن الله حقيقة. وعلى  
تخطر قد  منه،  والتقربّ  الروحي  السلوك  في  فإنه  الأساس  هذه    هذا  أن  بيد  الخطورات،  بعض  الإنسان  ذهن  على 

  الضرورات قد لا تحʗ بالضرورة عن حدوث الارتباط مع الله حقيقة.
  . ۶۲البقرة:   .٥
والجذرية  .  ٦ الجوهرية  الشرائط  بحث  من  الرابع  الفرض  في  الروحانية  على  المترتب  الأمر  هذا  بيان  سبق  لقد 

  للروحانية.



٢٠   والمعنوية  الدين 

يوم القيامة والذي يكون من الذين بعينه. وبطبيعة الحال فإن الشخص المؤمن بالله و
يعملون الأع˴ل الصالحة، إذا أدرك أن الله يريد منه الرجوع إلى نبي آخر، فإنه سوف  
يعمل على تغي˼ دينه، وأما إذا ˮ يدرك ذلك فإنه سوف يبقى في هذه الحالة على  

يغُلق باب   بالإسلام (ɬعنى التسليم لله)، ولن  امتدينًّ دينه السابق، ويكون في الواقع  
  الروحانية في وجهه. 

Üè†ÓÖ]<áa†ÏÖ]<»<ê‰‚ÏÖ]<†Úù]<àÂ<ovfÖ]<l^Ú‡øÚ< <

إن ملازمات الروحانية، إما شرائط ضرورية لتحقق الروحانية، أو هي شرائط للعمل  
على تسهليها، حيث مع وجودها يرتفع احت˴ل تحقق الروحانية، ومن دون وجودها  

القدسي   الأمر  عن  البحث  هذه   ابعيدً يبدو   ɵأك إن  كب˼.  حدّ  إلى  الاحت˴ل  عن 
الثابتة   والسلوكيات  بالعادات  مقرونة  ونفسية  روحية  حالات  عن  عبارة  الملازمات 

في  انسبيً  أنه  ɬعنى  والتأثر،  التأث˼  من  متبادلة  صلة  الغالب  في  بينها  تقوم  والتي   ،
ية حاضنة الحالة الاعتيادية يكون وجود مرتبة من هذه الخصائص الروحية والسلوك

وأرضية لازدهار مرتبة من الروحانية، ولكن في المرحلة اللاحقة فإن ازدهار الروحانية 
  للمزيد من ازدهار تلك الخصائص النفسية والسلوكية. ا سببً تشكل 

 ): ملازمات البحث عن الأمر القدسي٢الشكل (
  



    ٢١  نظرية الروحانية في القرآن الكريم

المعر   / النفسي  المبنى  أن  من  النفس،  عل˴ء  بعض  قال  ك˴  الأمر  كان  في إذا  في 
  البحث عن الأمر القدسي، عبارة عن: 

  : إدراك عدم ثبات الدنيا، والسعي من أجل الحصول على الخلود. أولاً 
: إدراك استحالة الخلاص من الآلام في الدنيا، والعمل على الحصول على  اوثانيً 

 ˮ   . ١اللذة غ˼ المشوبة بالأ
الشرائط الأخرى ـ يبدو من اللازم فإنه لتفعيل البحث الروحا˻ ـ بالإضافة إلى  

  توفرّ شيئ˾ للإ˽ان (والرجاء) في الحدّ الأد˺، وه˴:
العلم أولاً  قبيل:  من  خاصة،  بصفات  متصف  قدسي  بأمر  (والرجاء)  الإ˽ان   :

  والقدرة والخلود والرحمة وما إلى ذلك.
إلى الإنسان.    بأن الموت لا يعني انتهاء كل شيء بالنسبة  ٢: الإ˽ان (والرجاء) اثانيً 

من  الأد˺  الحدّ  في  هو  الآخر،  واليوم  بالله  الإ˽ان  فإن  الأساس  هذا  وعلى 
  المعتقدات القرآنية التي هي من اللوازم أو الحواضن والشرائط الجذرية للروحانية.

رقم:   (الشكل  للروحانية  الجذرية  والشرائط  اللوازم  استنباط  على ٣إن  قامت   (
  الفرضيات أدناه:

. إن البحث عن الأمر القدسي الذي له مراتب ٣ة مراتب ودرجات إن للهداي .١
بدوره، يعُدّ في سلسلة الأهداف الإلهية من المراحل المتقدّمة للهداية نحو  
وتعالى.  سبحانه  الله  من  القرب  مقام  واستحقاق  للتكامل   ɪالغا الهدف 

الكريم   القرآن  يعتبر  عندما  الأساس  هذا  أ   اشيئً وعلى  مقدمة  بوصفه  و  ما 

 
(هل الروحانية  »آوردي تجرɯ گوهرشناختي ومدرن به دين يا يك سازه روانشناختي؟معنويت روي «قربا˻، . ١

  .۹۴ـ    ۸۹اتجاه تجريبي جوهري وحديث إلى الدين أو هي عنصر معرفي؟)، ص  
من التعب˼ بالإ˽ان، يعبرّ في الكث˼ من الموارد بالأمل والرجاء، من ذلك ـ على سبيل    بدلاً إن القرآن الكريم  .  ٢
  الآية السادسة والثلاثون من سورة العنكبوت، والآية الحادية والعشرون من سورة الأحزاب.    المثال ـ
وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا زاَدَهُمْ هُدًى  «وهناك آيات في القرآن الكريم ـ مثل الآية السابعة عشرة من سورة محمد (ص):  .  ٣

  ـ تدل على هذا المفهوم.  »وَآتَاَهُمْ تقَْوَاهُمْ 



٢٢   والمعنوية  الدين 

كن عدّ ذلك الشيء    املازمً   ا ملازمً لهداية الناس أو المجتمعات الإنسانية،˽ 
  . اأيضً للروحانية  اجذريً  اشرطً أو 

إن كل خصيصة أو صفة يحبّها الله، أو يعتبر المتصف˾ بها من إحبّائه، فإنه    .٢
˾ّ توقع صدورها منهم ـ على سبيل المثال ـ بعبارة من قبيل:   ، ﴾عَلَّ لَ ﴿يأمر بها، أو يب

أو يخلع على الذين يعملون على رعايتها صفة الوعد بالرحمة، والدرجات، والمغفرة  
يراه   أو  المنتجب˾،  عباده  إلى  وينسبها  الكريم،  الرزق  عام  اصائبً   اطريقً أو  وبشكل   .

فإن كل خصوصية أو صفة يعمد الله سبحانه وتعالى على حثّ الإنسان والمجتمع  
البشري عليها بشكل وآخر، ˽كن أن تكون حاضنة للروحانية؛ وذلك لأن الله من  
الناحية الاعتقادية عندما يحبّ عباده بسبب اتصافهم بتلك الصفات المطلوبة، سوف 

لتواصل معه. ويستفاد هذا المضمون من بعض آيات  يساعدهم في إقامة الارتباط وا
. من الواضح أن الله سبحانه وتعالى إ˹ا  ١﴾اللَّهُ يجَْتبَِي إِليَْهِ مَنْ يَشَاءُ ﴿القرآن الكريم:  

يحبهّ   ɬا  ملتزم˾  كانوا  إذا  قربه،  ومقام  الروحانية  طريق  لسلوك  الأشخاص  يجتبي 
يتص عندما  النفسية  الناحية  من  وكذلك  والخصائص الله.  بالصفات  الشخص  ف 

المطلوبة عند الله، ويراه في الاتجاه الذي يحبهّ الله، فإنه يستعد للروحانية والبحث  
  عن حبيبه بشكل أكبر.

على   .  ٣ تدلّ  التي  القرآنية  المضام˾  وسائر  الله»  إلى  الوسيلة  صفة «إبتغاء  إن 
اللوازم استنباط  على  بدورها  تساعد  مباشرة،  الروحا˻  المتجذّرة   البحث  والشرائط 

من   بوصفه  الكريم  القرآن  يذكره  ما  أن  ـ  المثال  سبيل  على  ـ  ذلك  من  للروحانية؛ 
  . اأيضً مقدمات أو لوازم ابتغاء الوسيلة، يعُتبر من اللوازم والشرائط الجذرية للروحانية  

تعالى:    .٤ بقوله  الكريم  القرآن  يذكرها  التي  الصفة  وَلاَ ﴿إن  عَليَْهِمْ  خَوْفٌ  هُمْ    لاَ 
صفة مطلقة، وˮ يتم تقييدها بالنتائج الأخروية. وعلى هذا الأساس فإن   ٢﴾ يحَْزنَوُنَ 

كن أن تدلّ على  هذا التعب˼ القرآ˻ بالإضافة إلى بثّ الط˶نينة والسكينة الأخروية،˽ 

 
  . ۱۳:  الشورى. ١
  . ۶۲يونس:   .٢



    ٢٣  نظرية الروحانية في القرآن الكريم

الدنيوية   الحياة  في  الباطنية  والسكينة  الهدوء  من  الط˶نينة  ١اأيضً نوع  هذه  مثل  إن   .
تداعيات وأصداء البحث   ا واحدً النِحَل الهامّة للروحانية    وهذا الهدوء يعُدّ في جميع

ألاََ إنَِّ أوَْليَِاءَ اللَّهِ لاَ ﴿عن الروحانية. وقد أكد القرآن الكريم على هذه الحقيقة بقوله:  
. وعلى هذا الأساس فإن كل ما يراه القرآن مقدمة لتحقق ٢﴾ خَوْفٌ عَليَْهِمْ وَلاَ هُمْ يحَْزنَوُنَ 

لتحقق   اجذريً   اوشرطً ي الخوف والحزن في الحياة، سوف يكون مقدمة  تداعيات نف
  .ا أيضً الروحانية 

فَمَنْ يُردِِ اللَّهُ أنَْ  ﴿من ذلك ـ على سبيل المثال ـ أن شرح الصدر في قوله تعالى:  
للإِِْسْلاَمِ  صَدْرَهُ  حْ  يَشرَْ تقدّم  ٣﴾يَهْدِيَهُ  ما  ضوء  في  ـ  فإنه  وعليه  للهداية،  مقدمة  في    يعُدّ 

للروحانية، أو هو من شروطها   املازمً الفرضية الأولى ـ ˽كن القول بأن شرح الصدر  
  الجذرية. 

Üè†ÓÖ]<áa†ÏÖ]<»<íéÞ^uæ†Ö]<î×Â<ìflçÏÖ^e<ífi�¹]<l^éŞÃ¹]< <

أو   والتعاطيات  الأفعال  بالقوّة، هو  الروحانية  على  المترتبة  المعطيات  من  المراد  إن 
المساراة في أع˴ل الناس التي ˽كن أن تكون روحانية عند تحقق شرائط خاصة. 
إن المراد من الشرائط الخاصة بدورها هو تحقق الخصائص التي ˽كن من خلالها 

ث عن الأمر الإلهي. من ذلك أن الصلاة ـ على  للبح  امصداقً اعتبار الأداء الإنسا˻  
سبيل المثال ـ فعل روحا˻ بالقوة؛ وذلك لأن الفرد لو جاء بالصلاة بنية وبدافع ذكر  
الله والتقربّ إليه، وسعى الفرد أثناء القيام بها إلى تركيز ذهنه على الله وعدم التفك˼ 

الله سبحانه وتعالى، واستمرّ   ɬا سواه، وأمكنه بذلك أن يقيم التواصل والارتباط مع
، أمكن لهذه الصلاة ـ في مثل هذه الحالة ـ أن تكون انسبيً منه ذلك بشكل متواصل  

  للبحث عن الأمر القدسي والروحا˻. امصداقً 

 
الِحَاتِ  «يبدو أن القرآن الكريم في قوله تعالى:    .١ يِّئَاتِ أنَْ نجَْعَلهَُمْ كَالَّذِينَ آمََنُوا وَعَمِلُوا الصَّ أمَْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْترَحَُوا السَّ

تهُُمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ  َ˴ ام تهديد المجرم˾ والمذنب˾ ـ على أنه لا آخرتهم  )، يؤكد ـ في مق۲۱(الجاثية:    »سَوَاءً مَحْيَاهُمْ وَمَ
  واحدة مع المؤمن˾ ولا حياتهم، وفي ذلك إشارة إلى التداعيات الدنيوية الإيجابية بالنسبة إلى الروحانية.

  . ۶۲يونس:   .٢
  . ۱۲۵الأنعام:  .٣



٢٤   والمعنوية  الدين 

إن الفرضيات الأولى والثانية والثالثة والرابعة التي تقدّم إيضاحها في بحث لوازم 
على استنباط المعطيات الروحانية بالقوّة. وعلى الروحانية، ˽كن لها أن تساعد هنا  

مع هداية الناس، أو اعتبر بنحو من   املازمً هذا الأساس لو اعتبر فعلٌ ما مقدمة أو  
من قبل الله، أو كان مقدمة لابتغاء الوسيلة (والتقربّ) من   ا ومطلوبً   امحبوبً الأنحاء  

حزن والخوف في الحياة، أمكن الله سبحانه وتعالى، أو كان من ب˾ تداعياته انتفاء ال
يكون   أن  يتمّ    ا روحانيً   عملاً له  التي  الروحانية  والم˴رسات  الأفعال  إن  بالقوّة. 

استنباطها من القرآن الكريم على هذه الشاكلة، تندرج ضمن طائفت˾ كليّت˾، وه˴: 
  العبودية.. ٢و الهداية. ١

إن كل عمل يقوم به الإنسان    إن المراد من العبودية هو إطاعة الله سبحانه وتعالى.
للعبودية.   امحققً بقصد إطاعة الله تعالى والقيام بعمل مطلوب ومحبوب له، يكون  

وعلى الرغم من توصية القرآن الكريم في أن تتجه العبودية بشكل رئيس لتشمل جميع 
أبعاد حياة الإنسان ومجالاتها، وأن تتحوّل جميع الأفعال العادية للإنسان إلى أفعال  

.  اأيضً ، إلا أن القرآن الكريم يتحدّث عن عبادات خاصّة  ١عبادية في الحقيقة والواقع 
آخر غ˼    اشيئً إن هذه العبادات الخاصة  هي من الأع˴ل التي لا ˽كن لها أن تكون  

اعتبارها   وتمّ  بها  القيام  شرائط  رعاية  ɱتّ  فلو  الأمر   امصداقً العبادة.   عن  للبحث 
ادة، وفي غ˼ هذه الحالة ˮ يكن لها توظيف معقول لعامّة القدسي، كانت من العب

الناس والعلاقات الاجت˴عية السالمة (الخالية من التحريف) بينهم (من ذلك على 
سبيل المثال أن ذكر الله والصلاة ورفع الشكر والحمد إلى الله، تعدّ من العبادات 

التأكيد في القرآن الكريم    الخاصة). ولكن بالإضافة إلى العبادات الخاصة، فقد تمّ 
بعناوين أخص  على سلوكيات وأفعال أخرى إما بالعنوان الكلي للعمل الصالح أو 

. إن هذه الأع˴ل والسلوكيات ˽كن لها ـ في ضوء مراعاة الشرائط ـ أن  اأيضً منها  
في  ولكن  والعبادة.  الإلهي  الأمر  وامتثال  القدسي  الأمر  عن  للبحث  مصداق  تكون 

 
بَلىَ مَنْ أَسْلمََ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ «:  تعالىقوله    في  سبحانه  الله  إلى  الوجه  تسليم  أن   ـ  المثال   سبيل   على   ـ  ذلك   من.  ١

 خطة  والعبادة  الطاعة  تكون  أن  ɬعنى  أنه  يبدو  ،)١١٢:  البقرة(  »مُحْسِنٌ فَلَهُ أجَْرهُُ عِنْدَ رَبِّهِ وَلاَ خَوْفٌ عَليَهِْمْ وَلاَ هُمْ يَحْزنَوُنَ 
ة˼   . الخط طول  على حياته في  للفرد  وس



    ٢٥  نظرية الروحانية في القرآن الكريم

ة˼ الوقت نفسه   حتى إذا ˮ يؤت بها بقصد العبادة والطاعة، تبقى لها استع˴لات كث
الأفعال   من  عندهم  وتعدّ  الناس،  ب˾  الاجت˴عية  العلاقات  في  سيّ˴  ولا  وهامّة 
الحسنة (من ذلك على سبيل المثال: الإنفاق والصدق والعدل، تعدّ من هذا النوع 

الأع˴ من  النوع  هذا  تلخيص  ˽كن  الأفعال).  والكلي من  العام  العنوان  تحت  ل 
للإحسان الإ˽ا˻ والمخلص. من الواضح أن قيد الإ˽ا˻ والمخلص إ˹ا يأɴ من 
بالقوّة،  الروحانية  الأع˴ل  من  قسم˾  من  واحد  فهرسة  إلى  يعمد  الدراسة  هذه  أن 

  ونقصد به العبودية. 
الإ مطلوبيتها  ورجاء  الطاعة  بقصد  بها  العمل  ˽كن  بدورها  الهداية  لهية  إن 

، ولكن حيث أن مفهوم الهداية يشمل البحث عن الهداية حتى اأيضً وبوصفها عبادة 
ما تلعب المثابرة السابقة ـ في اتباع أثر   اوغالبً ،  اأيضً قبل الدخول في حقل عبادة الله  

ـ   الوجود  لحقائق  صحيح  فهم  على  للحصول  إلى    اهامً   ادورً الهداية  الوصول  في 
العبادة والنجاحات الروحانية اللاحقة، بشكل مستقل ومنفصل عن العبودية بوصفها 

رقم:   الأشكال  إن  ذكرها.  تقدّم  التي  بالقوة  الروحانية  الأفعال  من    ٦و  ٥و  ٤واحدة 
˾ّ الأع˴ل والسلوكيات التي تمّ استخراجها من القرآن الكريم في ضوء الاستفادة   تب

  من الفرضيات المذكورة في الصفحة السابقة:



٢٦   والمعنوية  الدين 

  ): الأع˴ل الروحانية بالقوّة٣الشكل رقم (
  

  الشکل الرابع: الإحسان الإ˽ا˻ والمخلص



    ٢٧  نظرية الروحانية في القرآن الكريم

يد عليها في القرآن الكريم، وإنه إن الموارد أعلاه من الأع˴ل الحسنة التي تمّ التأك
. من أعلى الشكل إلى اروحانيً  وعملاً ، تكون عبادة اوإخلاصً  اإ˽انً لو تمّ الإتيان بها 

والصبر  الإرشاد  فإن  الأساس  هذا  وعلى  الرموز.  من  التقليل  يتم  الشكل  أسفل 
ن المراد والإنفاق تحظى بالمقام الأكبر من الظهور والتكرار في آيات القرآن الكريم. إ 

والإرشاد،  الهداية  الآتية:  للأمور  الشامل  العام  المعنى  هو  هنا  «الإرشاد»  رمز  من 
إبلاغ  إطار  في  البشارة  أو  والإنذار  بالإحسان،  والوصية  والاستذكار،  والموعظة 

  .٢، والأمر بالصلاة أو سائر العبادات ١الخطاب، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

  العبادات الخاصة ):  ٥الشكل رقم (
  

 
  عليها الطابع الاجت˴عي (ترتبط بالأحكام التوصلية).مفاهيم يغلب  .١
  مفاهيم يغلب عليها الطابع الشرعي (ترتبط بالأحكام العبادية). .٢



٢٨   والمعنوية  الدين 

) كذلك من الأعلى إلى الأسفل، و(في أسفل الشكل) من اليسار  ٥في الشكل رقم (
  ɵة. إن العبادة الخاصة الأكɵا تكرارً إلى اليم˾ تنخفض الرموز؛ فلا تعود بتلك الك 

في القرآن الكريم هي ذكر الله، حيث يكون الارتباط الأكɵ له مع الروحانية والبحث  
ا الأمر  ـ  اأيضً لقدسي  عن  الله  أن  حيث  ˽كن   اطبقً .  لا  ـ  الإسلامي  الدين  لتعاليم 

يكون   الدوام  على  استذكاره  فإن  ذهنه،  في  يتصوّره  أن  بخصوصية    ا مقرونً للإنسان 
أخرى. إن ذكر الله قد يتحقق على شكل الالتفات إلى صفات الله؛ التهليل (وصف 

والتحميد (الثناء على الله لناحية جميع   الله بالوحدانية في العبادة: لا إله إلا الله)،
صفاته الك˴لية: الحمد لله)، والتسبيح (تنزيه الله من الصفات السلبية المجترحة من 
قبل ذهن البشر: سبحان الله)، والتكب˼ (ذكر الله بالكبرياء والعظمة: الله أكبر)، كلها  

أن يكون من خلال إقامة    أنواع من ذكر الله  بالنظر إلى صفاته. ك˴ ˽كن لذكر الله
نوع من الارتباط ب˾ العبد والمعبود. في هذا الارتباط يدعو العبد معبوده ويتوسل  
ة˼)،  إليه ويتضرّع ويطلب منه العون والمساعدة وقضاء حاجاته، إنه يستخ˼ الله (الخ
والغفران (الاستغفار). إن  أو يلجأ إليه ويعوذ به (الاستعاذة)، أو يطلب منه الصفح 

هذا الارتباط على الرغم من جميع أنواعه تم تحديده هنا برمز «الدعاء». ك˴ ˽كن 
لذكر الله أن يتحقق في إطار الصلاة أو مجردّ الشكر أو التوبة والعودة إلى الله سبحانه 
مع   الارتباط  في  للغاية  هامّة  خصائص  الكريم  القرآن  في  الله  لذكر  إن  وتعالى. 

عبارة عن: الحمد فقط (في التوجّه إلى الصفات الإلهية)،    الروحانية، ومن ب˾ أهمها 
الدوام   على  وحده،  وذكره  منه،  العون  وطلب  به  الاستعانة  بالأس˴ء   امقرونً ومجردّ 

بالخوف والأمل(في الدعاء). وأكɵ خصائص   امشفوعً بالتضرّع    ا مصحوبً الحُسنى،  
  بالتفكر والتدبرّ.  امقرونً ما كان  ا تكرارً ذكر الله 
وَاصْبرِْ نفَْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاةِ  ﴿لك ـ على سبيل المثال قوله تعالى:  من ذ

. إن ملازمة أصحاب الروحانية أمر مطلوب، وبالتالي فإن  ١﴾ ...  وَالْعَشيِِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ 
  بالقوّة.  اروحانيً  عملاً هذا في ضوء الفرضية الثانية، يعدّ 

 
  . ۲۸الكهف:   .١



    ٢٩  نظرية الروحانية في القرآن الكريم

Üè†ÓÖ]<áa†ÏÖ]<»<íéÞ^uæ†Ö]<ÄÞ]çÚ< <

الروحانية   دون  تحول  التي  والشرائط  الأوضاع  هي  الروحانية  موانع  من  المراد  إن 
ومع   تداعياتها.  وتحقق  البحث)،  مسار  مراحل  من  واحد  كل  إلى  بالنسبة  (المانع 

يتحقق البحث  الحضور والتواجد ـ ولا سيّ˴ المستمر والثابت ـ لهذه الوانع، إما أن لا  
القدسي   الأمر  تكتمل  اأبدً عن  فإنها لن  البحث،  مراحل  من  مرحلة  تحققت  إذا  أو   ،

ولن تؤدّي إلى النتائج والتداعيات. وفي˴ يلي لʗ نستخرج موانع الروحانية من آيات 
  القرآن الكريم، يتمّ أخذ فرضيت˾ رئيست˾ بنظر الاعتبار:  

من  .١ المراد  إن  للروحانية.  الأصلية  الموانع  من  الإلهية  المطلوبيات  عدم  إن 
يشجبها   التي  والنفسية  الروحية  الأوضاع  هي  الإلهية،  المطلوبيات  عدم 
القرآن الكريم، أو الأفعال التي يؤكد القرآن الكريم ـ بنحو من الأنحاء ـ على 

ـ   الثابت  والتواجد  الحضور  مع  لت  ا نسبيً اجتنابها.  روح ـ  في  الموانع  لك 
الإنسان، أو إصرار الإنسان على ارتكابها، لا ˽كنه بذلك أن يتقربّ من الله  
أو   الصفات  بتلك  عباده  تلبسّ  يرُضيه  لا  الذي  الروحا˻)  البحث  (في 

  الأفعال.
غ˼   .٢ الروحيات  على  الإبقاء  أو  المعاصي،  ارتكاب  في  والتعمّد  العلم  إن 

لي لتحقق هذه المانعية فحسب، بل وقد المطلوبة، لا يشكل مجردّ شرط عق
. إن مفهوم هذا الشرط ومعناه  ١تمّ الاهت˴م بهذا الشرط في الكث˼ من الآيات

هو أن ارتكاب المعاصي واقتراف الأع˴ل غ˼ المطلوبة وحضور الحالات 
في استجلاب عدم مرضاة الله   اسببً النفسية والروحية غ˼ اللائقة، إ˹ا تكون  

تمّ    اهامɚ   امانعً وتشكل   إذا  الروحانية،  تحقق  دون  مع أولاً   اارتكابهً يحول   :
حضورها  في  تستمر  أو  والموبقات،  المعاصي  من  أنها  في  المسبق  العلم 

مطلوبيتها.   بعدم  العلم  رغم  الإنسان  نفس  في  يتمّ اوثانيً وتواجدها  أن   :
 

  . ۱۵ـ    ۱۴؛ الحجر: ۱۱۵؛ التوبة: ۵؛ المائدة: ۱۱۵؛ النساء: ۴۲من ذلك على سبيل المثال: البقرة:   .١



٣٠   والمعنوية  الدين 

 ا عمدً ارتكاب الأع˴ل المنهي عنها أو يستمر حضور الروحيات المطرودة،  
  وعن إصرار سابق.

إن الموانع المستخرجة من آيات القرآن الكريم، تعمل على بيان الخصائص في إطار  
الآخر  بعضها  على  ويغلب  والنفسي،  الذهني  الجانب  بعضها  على  يغلب  مفاهيم 
الطابع السلوʖ والعملي. وعلى هذا الأساس فقد ɱتّ الاستفادة في الأشكال أدناه 

الموا وه˴:  عنوان˾،  وفي من  والسلوكية.  العملية  والموانع  والنفسية،  الروحية  نع 
الوقت نفسه ˽كن لهذين النوع˾ من الموانع أن يكونا مرتبط˾ ببعضه˴ على نحو 
تامّ وكامل. وبطبيعة الحال فإن هذا الأمر يرتبط في الغالب بنظرة الشخص المحقق، 

أكبر بشكل  النفسية   / الروحية  بالناحية  يهتمّ  كان  إذا  البُعد وما  كفة  يرجّح  كان  أو   ،
السلوʖ / العملي. من ذلك ـ على سبيل المثال ـ أن المحقق قد أدرج «النفاق» ـ 
شجبه   على  القرآن  وتأكيد  الدين،  مع  المواجهة  في  خطورته  وشدّة  أهميته  بسبب 

  واستئصاله من الجذور ـ ضمن الموانع النفسية للروحانية.
ع العملية للروحانية، تعدّ ـ في ضوء ما تمّ  والنقطة الأخرى هي أن جميع الموان

أو    اصريحً   اوɱردًّ   ا عصيانً بيانه في الفرض الأول من هذا البحث ـ بنحو من الأنحاء  
على إرادة الله سبحانه وتعالى. وفي الوقت نفسه فإن القرآن الكريم يتحدّث   اضمنيً 
والسيئّة،    اأحيانً  والذنب،  الإثم،  قبيل:  من  عام،  عنوان  تحت  المعاصي  بعض  عن 

في   ويؤكد  والطغيان،  والعصيان،  والفساد،  والفسق،  والجرم،  والخطيئة،  والإساءة، 
بشكل المعاصي  بعض  على  الأخرى  الأحيان  القرآن   بعض  ذكر  وحيث˴  خاص. 

الكريم بعض العناوين العامة من قبيل الموارد الآنف ذكرها، ɱتّ الاستفادة في هذه  
  ». انالدراسة للدلالة عليها من رمز «العصي



    ٣١  نظرية الروحانية في القرآن الكريم

) الأشكال  جميع  و( ٧في  و(٨)  يقل ٩)  الروحانية،  موانع  عرض  فيها  يتمّ  التي   (
نحو الأسفل وجهة اليم˾ من   نزولاً ظهور الرموز في القرآن الكريم من أعلى الشكل  

أسفل الشكل. ولناحية العدد الأكبر من الرموز، تمّ إظهار الموانع العملية للروحانية 
) في تتمّة انخفاض آخر رمز في الشكل ٩في شكل˾؛ حيث كɵة رموز الشكل رقم (

  ).٨رقم (

  ): الموانع النفسية للروحانية ٦الشكل رقم (
  

المراتب   بعض  للكفر  أصل  إن  إنكار  شكل  على  الكفر  يكون  أن  ˽كن  الأنواع.  أو 
على مجردّ إنكار أمره وإرادته أو إنكار آية أو إشارة منه   امقتصرً وجود الله، وقد يكون  

من  ـ  الروحانية  تكون  الله،  وجود  أصل  إنكار  ومع  نعمه.  من  نعمة  إنكار  مجردّ  أو 
مستحيل التحقق.    اأمرً سي،  وجهة نظر القرآن الكريم ـ ɬعنى البحث عن الأمر القد 

وأما بشأن سائر مراتب الكفر، فإن الكفر ـ في ضوء الافتراض الثا˻ في هذا البحث 
يكون   إ˹ا  كان    امانعً ـ  إذا  القدسي،  الأمر  مع  الارتباط  وإقامة   امقترنً للروحانية 

بالعلم بأن ما ينكره صادر من عند الله، بل من الممكن أن نقول إن مفهوم    اومصحوبً 



٣٢   والمعنوية  الدين 

بهذا النوع من العلم. ك˴ أن للشرك ـ ɬعنى    امقرونً إذا كان    اصادقً الكفر إ˹ا يكون  
. وأحد مراتبه أن لا  اأيضً لله ـ بعض المراتب    اشريكً القول بوجود شيء أو شخص  

يتمّ حصر فعل العبادة أو الثناء في الله، في ح˾ أن بعض المراتب الأخفى هي أن  
وال المعنوي  والاتجاه  يكون  الطاعة  وتارة  وتعالى.  سبحانه  بالله  يختصّ  لا  روحي 

في الربوبية فقط وليس في الخالقية، ɬعنى أن الشخص قد لا يؤمن   ا منحصرً الشرك 
وصاحب  المدبرّ  عن  يبحث  نفسه  الوقت  في  ولكنه  تعالى،  الله  غ˼  خالق  بوجود 

  الاختيار لأموره ب˾ سواه من المخلوقات. 
تقع   الغفلة  القرآن    إج˴لاً إن  في  تستعمل  الغفلة  إن  والإدراك.  العلم  قبال  في 

الكريم ɬعنى عدم تشغيل مختلف القوى الإدراكية للمعرفة والفهم والنظر والاست˴ع  
العمل  عدم  ɬعنى  أو  والمعاد،  بالمبدأ  المرتبطة  والحقائق  الواقعيات  مختلف  إلى 

في المانعية   اشرطً والعمد    ɬقتضى تلك الحقائق بعد التعرفّ عليها. وهنا يكون العلم
. إن الشخص الذي يعلم أنه ˮ يقم بشيء من أجل التعرفّ على بعض الأمور  اأيضً 

الهامّة المرتبطة بالمبدأ والمعاد، أو يعلم أنه لا يعمل ɬقتضى علمه وأنه متعمّد في 
  ا قويً   امانعً )، فإن مثل هذا الشخص يواجه  مثلاً   ااهت˴مً ذلك (كأن لا يبالي أو يبدي  

، أو إذا  أصلاً في مسار الروحانية. وفي غ˼ هذه الحال إما ان لا يتحقق مفهوم الغفلة  
يشكل   لن  الغفلة  من  النوع  هذا  فإن  الغفلة،  مفهوم  ˼ً   امانعً صدق  إلى    اكب بالنسبة 

الروحانية، إلا إذا كانت ناشئة عن قسوة القلب. وبعبارة أخرى: إن الاحت˴ل الأقوى 
  ˮ يكن له علم وتعمّد في بعض الموارد، وكان لديه جهل مركّب، هو أن الشخص إذا

ولا يعلم بالموارد أعلاه على سبيل المثال، تكون الغفلة مع ذلك صادقة، إلا أن هذا 
يشكل   إ˹ا  الغفلة  من  كان    امانعً النوع  إذا  الروحانية  القلب   اناشئً أمام  قسوة  ، ١من 

بال رهن  القلبي  والمرض  القساوة  بروز  لأن  العاˮ وذلك  والتصرفّ  القبلي  سلوك 
  والمتعمّد. 

 
من سورة    ١٠٨من سورة الأعراف، أو الآية    ١٧٩كريم ـ من قبيل: الآية  . ɱتّ الإشارة في بعض آيات القرآن ال١

  النحل ـ إلى هذا النوع من الغفلة التي تكون ناشئة من قسوة القلب. 



    ٣٣  نظرية الروحانية في القرآن الكريم

ɬختلف  الكريم  القرآن  يتحدّث  القلب».  رمز «قسوة  بشأن  توضيح  هنا  ويوجد 
العبارات عن نوع من الأوضاع الروحية والنفسية، فيُعبرّ عنها تارة ɬرض القلب وتارة 

  عن تصلبّ القلوب وتحجرها، ويتحدّث في أحيان  اأحيانً بقسوة القلب، ويتحدّث  
أخرى عن الختم والضرب على القلوب، وإسدال الحُجُب على الأس˴ع والأبصار.  
ويحتمل أن يكون مراد القرآن الكريم من هذه العبارات هي الوضعية التي يعا˻ فيها  

˼ً   اوضمورً   اضعفً الإنسان   يضرهّ   اكب ما  ومعرفة  الواضحة  الحقائق  وفهم  إدراك  في 
، وإن ١انية والأخلاقية وفي مجال العقل العملي وينفعه، ولا سيّ˴ في الأمور الروح

والمشاعر الملتهبة التي  معلولة للغلبة الشديدة للأحاسيس (الميول)  هذه الوضعية 
والواقعيات،  للحقائق  الصحيح  والفهم  للمعلومات  الصحيحة  الغربلة  دون  تحول 

الم والعملية  والعاطفية  المعرفية  الإجابات  إلى  الإنسان  وصول  دون  ناسبة.  وتحول 
قسوة   ذات  مورد  في  ذكره  ˽كن  لا  والتعمّد  العلم  شرط  أن  البيان  هذا  من  يتضح 

من الاعوجاج في الفهم، وإن   ا نوعً القلب؛ لأن قسوة القلب (أو مرض القلب) ˽ثل 
يرتبط   إ˹ا  القلب  قسوة  مورد  في  والعمد  العلم  فإن  ولذلك  انتفاؤه.  يعني  به  العلم 

الإنس يقوم  عندما  التي ɬقدماته˴.  والأهداف  مطامعه  إلى  الوصول  أجل  من  ـ  ان 
يتطلعّ إليها بشدّة ـ بارتكاب الأفعال القبيحة والمعاصي عن علم وعمد، فإنه قد يصل 

معها   يعود  لا  بحيث  الحالة  هذه  في  به  الواضحة،   اقادرً الأمر  الحقائق  إدراك  على 
في الإنسان، وهناك حقائق  اعاديً   امسارً ويبُتلى ɬرض في قلبه. إن هذا المسار يعتبر  

من هذا النوع تطرح في علم الاجت˴ع النفسي، ويتمّ بيانها في ضوء النظرية المعرفية 
  ا مخالفً   عملاً . من ذلك على سبيل المثال أن الشخص عندما يرتكب  ٢غ˼ المنسجمة

بغاياته    اذنبً ويقترف   المرتبطة  والهيجانات  الأحاسيس  غلبة  تأث˼  تحت  ومعصية 

 
  . العقل العملي يعني الإدراك الأخلاقي للقبح والج˴ل والصالح والطالح. ١
الاجت˴عي (و ٢ النفس  في علم  النظريات  أشهر  من  النظرية  هذه  إن  انظر:  .  باختصار،  توضيحها  على  للوقوف 
؛ ولمن  ٥٠ـ    ٤٩(علم النفس الاجت˴عي التطبيقي)، ص    روانشناسي اجت˴عي كاربرديɯ. بونك، روتنغاتر،  و استغ،  

(علم النفس الاجت˴عي)،    اجت˴عي  روانشناسيأراد التوضيح التفصيلي والكامل، لا بدّ من الرجوع إلى: ارونسون،  
  . ١٥٧ـ  ١٠١ص  



٣٤   والمعنوية  الدين 

الشخصية،  ومقاصد الصورة اوعامدً   اعالمً ه  على  الحفاظ  أجل  من  ـ  يسعى  فإنه   ،
الإيجابية التي يحتفظ بها في قرارة ذاته ـ إلى تحس˾ وتزي˾ عمله في الواقع. وعليه 

، وبذلك سوف اقبحً فإن تلك الأفعال سوف تستمر بالتدريج بل وسوف تصبح أشدّ  
حتى تصل تلك التبريرات إلى حدّ إنكار  يكون مرتكبها بحاجة إلى المزيد من التبرير،  

الحقائق الواضحة وعدم رؤيتها ولا سيّ˴ في مجال العقل العملي، وهذا هو مرض 
  الختم على القلب أو قسوة القلب. 

  ) ١): الموانع العملية للروحانية (٧الشكل رقم (
  

ب آياته،  إن الموارد التي تمّ ترميزها برمز التكذيب، عبارة عن: تكذيب الله أو تكذي
وتكذيب الآخرة ويوم القيامة، وتكذيب النبي الأكرم ’. وفي المجموع فإن التكذيب 

من ب˾ رموز الموانع الماثلة في   احضورً بالأنواع الثلاثة المذكورة من أكɵ الموانع  
ينسجم   لا  والعمد)  العلم  (بشرط  الله  ذات  تكذيب  إن  الروحانية.  مع    عقلاً طريق 



    ٣٥  نظرية الروحانية في القرآن الكريم

الروحانية،   عن  الآيات  البحث  تكذيب  واستنكر  شجب  قد  الكريم  القرآن  أن  إلا 
. إن الظلم بالمفهوم الواسع والأنواع التي ذكرت  اأيضً والآخرة والنبي الأكرم ’ بشدّة  

، يشمل جميع أنواع المعاصي، بيد أن هذا الرمز ˮ يعط إلا للموارد التي ورد فيها  ١له 
، وله  ٢اأيضً   اواسعً للإسراف معنى    التعب˼ بالظلم في القرآن الكريم صراحة. ك˴ أن

مع المفاهيم الأخرى ـ من قبيل الظلم ـ اشتراك مصداقي ملحوظ. وهنا تعلق رمز  
الإسراف ɬوارد إما ذكر فيها لفظ الإسراف أو أحد مشتقاته في آيات القرآن صراحة  
رمز «عدم التطابق   أو ذكر فيها مفهوم التجاوز عن حدود الاعتدال والوسطية. وإن 
(نقض  والخيانة  النفاق،  قبيل:  من  متعدّدة  موارد  يشمل  والأفعال»  الأقوال  ب˾ 

  ، وخلف الوعد. ٣العهود)
  ) ٢): الموانع العملية للروحانية (٨الشكل رقم (

 
  .٥٣٨ـ  ٥٣٧، ص  مفردات ألفاظ القرآنراغب الإصفها˻، . ال١
  . ١٤٨، ص  ٩،ج  لسان العرب، ؛ ابن منظور٥٣٨ـ  ٥٣٧، ص  لمصدر الأعلاها. ٢
  . ٣٠٥، ص  مفردات ألفاظ القرآن. الراغب الإصفها˻، ٣



٣٦   والمعنوية  الدين 

  
المعنى  وإن  الكريم.  القرآن  في  المستعملة  الألفاظ  من  والخديعة  والكيد  المكر  إن 

. إن التدب˼ والسعي من أجل صرف الآخر اتقريبً الذي يفُهم من هذه الألفاظ واحد  
ثل المفهوم المشترك لهذه المفردات. يرى عل˴ء اللغة أن المكر  ُ˽ عن غايته ومبتغاه، 

الم المكر  نوع˾:  على  صالح، والكيد  وعمل  جميل  فعل  منه  يقصد  حيث  مدوح، 
. والمراد من رمز «تسقّط  ١والمكر القبيح الذي يقصد الفعل السيئ والعمل الطالح 

العيوب»، هو الموقف غ˼ الأخلاقي وغ˼ اللائق في˴ يتعلق بالعيوب التي تنسب  
بالآخري الاستهزاء  يشمل  العيوب  تسقّط  فإن  الأساس  هذا  وعلى  الآخرين.  ن إلى 

على   للاطلاع  عليهم  والتجسس  بالألقاب،  ونبزهم  وانتقاصهم،  منهم،  والسخرية 
وَإنِْ تطُِعْ أَكɵََْ مَنْ فيِ الأْرَضِْ يُضِلُّوكَ ﴿عيوبهم، واستغابة الآخرين. ك˴ في قوله تعالى:  

. إن الاتباع الأعم من الاصطباغ أو ٢﴾عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إنِْ يتََّبِعُونَ إلاَِّ الظَّنَّ وَإنِْ هُمْ إلاَِّ يخَْرصُُونَ 
الطاعة للأكɵية أو الاعت˴د على غ˼ العلم، إذا تحقق بشكل غ˼ علمي، لن يكون 

  أمام الروحانية.  امانعً ، وبناء على الفرض الأول من هذا البحث، يعدّ  اوممدوحً   امطلوبً 
Üè†ÓÖ]<áa†ÏÖ]<»<íéÞ^uæ†Ö]<l^éÂ]‚i< <

ن آثار وɶار يحصل عليها الإنسان الروحا˻ في حياته  إن تداعيات الروحانية عبارة ع
الدنيوية أو حياته الأخروية أو في كلتا الحيات˾. ولاستخراج هذه الث˴ر والنتائج من 
آيات القرآن الكريم، تمّ الاهت˴م ببعض الفرضيات. وإن أغلب هذه الفرضيات ترتبط  

  : ايقً وث اارتباطً بالفرضيات المذكورة في الأبحاث السابقة 
إن الهدايات العُليا والخاصّة، هي في حدّ ذاتها من ɶار الروحانية والبحث  .١

من  المراد  إن  وتعالى.  سبحانه  بالله  الوثيق  والارتباط  القدسي  الأمر  عن 
الهدايات الخاصة هي الهدايات التي يؤكد الله عليها وعلى انتسابها إليه، 

 
، وصحاح العربيةالصحاح: تاج اللغة  ؛ الجوهري،  ٧٧٢ـ    ٧٢٨، ص  مفردات ألفاظ القرآن. الراغب الإصفها˻،  ١

  .٢٦٥، ص  ٦، ج  قاموس قرآن؛ قرشي بناɯ،  ٨١٩، ص  ٢ج 
  . ۱۱۶الأنعام:  .٢



    ٣٧  نظرية الروحانية في القرآن الكريم

يادية التشريعية والتكوينية. والتي تتحقق عادة بأساليب غ˼ الهدايات الاعت
من ذلك ـ على سبيل المثال ـ أن إعطاء الفرد قدرة على التمييز ب˾ الحق 

ا˼ت خاصة اعمقً والباطل، والحصول على حياة أكɵ واقعية وأشدّ   ، له تأث
على الإدراك والفهم البشري، والإلهام في النوم والرؤيا والموارد الأخرى. 

الهدايات الخاصة ـ والتي أطلقنا عليها هنا عنوان وعلى هذا الأساس فإن  
الكريم،  القرآن  بيان  في  وتداعياتها  ولوازمها  ـ  الخاصة»  الإلهية  «الهداية 

  سوف تكون من تداعيات وɶار الروحانية.
لقد تمّ إيضاح أرضيات الروحانية والأع˴ل الروحية والمعنوية في الأبحاث  .٢

ي التي  النتائج  فإن  وعليه  وجود السابقة.  حصيلة  الكريم  القرآن  عتبرها 
الخلفيات الروحانية في الفرد أو في المجتمع أو النتاج والث˴ر التي يعتبرها  

  من نتائج الالتزام الروحي، سوف تعتبر من تداعيات الالتزام بالروحانية. 
القرآ˻  .٣ المفهوم  أن  الروحانية  لوازم  بحث  من  الثالثة  القضية  في  ذكرنا  لقد 

ابتغاء الوسيلة إلى الله» يدلّ بشكل مباشر على البحث عن الأمر المتمثلّ بـ «
هذا الأساس فإن التداعيات التي ذكرها القرآن  القدسي والروحانية. وعلى 

  الكريم لهذا المفهوم، ˽كن أن تكون من ب˾ تداعيات وɶار الروحانية.
بقوله:   .٤ المفادة  القرآنية  الصفة  ذكرنا  أن  سبق  عَ ﴿لقد  خَوْفٌ  هُمْ وَلاَ  وَلاَ  ليَْهِمْ 

، بوصفها واحدة من ɶار وتداعيات الروحانية. وإن القرآن الكريم ١﴾ يحَْزنَوُنَ 
، فإن هذا إ˹ا ٢﴾ ألاََ إنَِّ أوَْليَِاءَ اللَّهِ لاَ خَوْفٌ عَليَْهِمْ وَلاَ هُمْ يحَْزنَوُنَ ﴿ حيث يقول:  

حزن، أو تصرّح يستند إلى هذه الثمرة، ɬعنى أنها تصرّح بانتفاء الخوف وال 
بالهدوء والط˶نينة التي تعمر حياة الذين يحبون الله ويحبهم، وإن الذين  

 
  . ۶۲البقرة:   .١
  . ۶۲يونس:   .٢



٣٨   والمعنوية  الدين 

أصحاب  هم  أو  الله  مع  الارتباط  عن  يبحثون  الذين  هم  الله  يحبون 
  الروحانية.

لما تقدم ذكره في بيان المسألة، فإن شعور الإنسان بالقرب من الله، قد   اطبقً  .٥
الروحا تعريف  ذات  في  إدراجه  القدسي). تمّ  الأمر  عن  البحث  (مسار  نية 

أن  إلا  الروحانية.  ونتائج  تداعيات  من  يعُدّ  لا  بالقرب  الشعور  فإن  ولذلك 
بعض آيات القرآن في بيان واحد من تداعيات الروحانية، يشُ˼ إلى المكانة 
والمنزلة الرفيعة والعُليا عند الله، والتي يحصل عليها الروحانيون من الناس. 

نزلة والمرتبة القيّمة هي مرتبة رضا الله عن الإنسان، أو هو مقام وإن هذه الم
قرب العبد من الله، والتي تمّ التعب˼ عنها في آيات القرآن الكريم بالرضوان 
وتارة  درجاته،  برفع  وتارة  العبد،  وتقريب  بقرب  وتارة  عباده،  عن  الإلهي 

التي ـ  العُليا  والمنزلة  المرتبة  هذه  إن  أخرى.  التداعيات   بعبارات  من  هي 
  والث˴ر الأخرى للروحانية ـ يتم ذكرها تحت عنوان ورمز «رضوان الله».

القدسي.  الأمر  عن  البحث  وɶار  تداعيات  استخراج  تمّ  هذه الفرضيات،  ضوء  في 
وإن أربعة من هذه التداعيات تش˼ إلى كيفية ارتباط الله مع الأشخاص الروحاني˾  

الإ (الهداية  منهم  موقفه  الإلهية،  وإلى  والرحمة  الإلهي،  والرضا  الخاصة،  لهية 
هذه  ب˾  من  إن  بالروحانية.  المرتبطة  التداعيات  هي  هذه  إن  الإلهية).  والمغفرة 
أصحاب   نصيب  من  هي  أخرى  وتداعيات  صفات  ست  هناك  الربطية،  التداعيات 

والأخروي  الدنيوية  الحياة  في  صفاتهم  إلى  ناظرة  منها  ثلاثة  أن  حيث  ة، الروحانية، 
وهي: (المحبةّ، ورقة القلب، والسكينة)، والثلاثة الأخرى ناظرة إلى خصائص الحياة 
إن  والفلاح).  والخلود،  الأخروي،  (التنعّم  وهي:  بآخرتهم،  وتختص  بل  الأخروية، 
المحبةّ، ورقة القلب، والسكينة (أو الرضا) وإن كانت لا تختص بالدنيا، إلا أن آثارها  



    ٣٩  نظرية الروحانية في القرآن الكريم

في البحث    اجدً لاهت˴م على نحو أبكر وأكɵ، وتكون مؤثرة  الدنيوية تحظى اليوم با
  عن الأمر القدسي.

  ): تداعيات الروحانية٩الشكل رقم (
  

الصفح  قبيل:  من  موارد  من  ابتداء  مختلفة؛  بأساليب  الإلهية  المغفرة  بيان  تمّ  لقد 
الرذائل   من  والتطهّر  الذنوب،  عن  حسنات   وصولاً والعفو  إلى  السيئات  تبديل  إلى 

السادسة و  الآية  إلى  بالنظر  الروحا˻.  الشخص  أع˴ل  حساب  في  التسهيل  حتى 
ɶرة   بوصفها  المحبةّ  من  المراد  بيان  في  احت˴لان  هناك  مريم  سورة  من  والتسع˾ 
للروحانية؛ المحبة التي تعتري قلوب الآخرين تجاه الشخص الروحا˻ أو المحبةّ  

لله سبحانه وتجلياته ومخلوقاته. التي تعتري قلوب ذات أصحاب الروحانية تجاه ا
إن المراد من رقة القلب النقطة المقابلة لقساوة القلب، أي الحساسية وقدرة الإدراك 
تجاه الحقائق الروحانية والأمور الأخلاقية ومدركات العقل العملي. وبطبيعة الحال 



٤٠   والمعنوية  الدين 

ة، بيد أن  ˽كن لمقدار من رقةّ القلب أن يشكل أرضية مناسبة لازدهار و˹وّ الروحاني
بدوره  يحتاج  الروحا˻  من الارتباط  والمزيد  والروحانية  القدسي  الأمر  عن  البحث 
رقةّ  الكريم  القرآن  يعتبر  عندما  ـ  المثال  سبيل  على  ـ  ذلك  من  أكبر.  قلب  رقةّ  إلى 

، ويعمل في الحقيقة على مدح المؤمن˾ والثناء  ١القلب من الصفات البارزة للمؤمن˾
 ا منصبɚ عليهم بسبب اتصافهم ɬثل هذه الصفة، يكون الاهت˴م الأصلي في هذه الآية  

على المراحل العُليا من الهداية والإ˽ان. وعلى هذا الأساس فإن المعني بذلك هم  
الهداية من  متقدّمة  مراحل  إلى  الوصول  من  ɱكنوا  الذين  والروحانية   الأشخاص 

(الفرضية الأولى)، والقرآن الكريم يرى أن رقةّ القلب من صفات هؤلاء الأشخاص، 
  وعليه تكون رقةّ القلب من تداعيات ونتائج البحث الروحا˻.

وفي مورد السعادة، التي يتمّ بيانها في القرآن الكريم عادة بألفاظ ومشتقات، من  
من سورة    ١٨٥ظر إلى آيات، من قبيل: الآية  قبيل: «الفلاح» و«الفوز»، يحُتمل ـ بالن

الذي   الأقصى  والتنعّم  والنجاح  الفوز  هو  السعادة  من  المراد  يكون  أن  ـ  عمران  آل 
  ١١٩يحصل عليه الإنسان في الآخرة، وعلى الرغم من أن الآيات الأخرى، مثل الآية  

عباد الذين من سورة المائدة ـ التي ترى أن السعادة الكبرى تعني مرضاة الله عن ال
هم بدورهم يرضون عن الله، إلا أن هذا الاحت˴ل القائل بأن السعادة تشمل السعادة 

، بل إن الآية الرابعة  ابعيدً   احت˴لاً ، ليس  اأيضً والرضا الداخلي للأشخاص في الدنيا  
المؤمن˾  ببشارة  تتمثلّ  الكبرى  السعادة  أن  ترى  بدورها  يونس  سورة  من  والست˾ 

  حياة الدنيا وفي الآخرة. والمتق˾ في ال 
إنَِّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ  ﴿من ذلك ـ على سبيل المثال ـ أن الاستقامة في قوله تعالى:  

تحَْزنَُوا وَلاَ  تخََافُوا  ألاََّ  الْمَلاَئِكَةُ  عَليَْهِمُ  تتَنََزَّلُ  اسْتَقَامُوا  وعدم   ٢﴾ ...   ثمَُّ  الاعتدال  تعني 
د من الاستقامة في أن يعتبر الإنسان أن الله هو مالكه وربهّ ومدبرّ  الانحراف. إن المرا

من   ونتائجه  تداعياته  ب˾  ومن  روحا˻،  عمل  وهو  عبادته،  في  الاستقامة  هو  أمره، 
  وجهة نظر القرآن بلوغ الط˶نينة والرضا.
 

  . ۲الأنفال:  .١
  . ۳۰فصلت:  .٢



    ٤١  نظرية الروحانية في القرآن الكريم

ovfÖ]<l^éŞÃÚ< <

مجذّرة   نظرية  تبلورت  الكريم،  القرآن  لآيات  المختلفة  الترميزات  شكل بعد  تجسّد 
الأصلية  والمقولات  الروحانية،  هي  المركزية  والمقولة  وخام.  أصلية  خطوط  عشرة 

  الأخرى ـ ɬا يتطابق مع الشكل ـ مرتبطة بها:

  ): نظرية القرآن الكريم بشأن الروحانية (المقولات الأصلية وروابطها) ١٠الشكل رقم (
  

والشرائط  اللوازم  فإن  أعلاه،  الشكل  في  الاتجاه  ذات  الخطوط  بعض  تش˼  ك˴ 
الروحانية   والمسارات  الأع˴ل  لظهور  مناسبة  أرضية  تشكل  للروحانية  الجذرية 
بالقوّة. إن الأع˴ل الروحانية في الواقع عناصر من ذات الروحانية (مسار البحث عن  

بسبب تأكيد القرآن الكريم عليها.    الأمر القدسي)؛ حيث يتم طرحها بشكل منفصل
الروحانية،  تزدهر  الروحية  الأع˴ل  و˹وّ  ظهور  خلال  من  فإنه  الأساس  هذه  وعلى 

نهاية    ا فشيئً   اوشيئً  وفي  البحث،  مسار  في  الموجودة  المتوالية  الأحداث  تتكامل 
ا˼ت الإيجابية). ك˴ أن   المطاف تؤدي إلى حصول تداعيات ونتائج روحانية (التأث
ا˼ت سلبية تجاه الشرائط الجذرية أو بالنسبة   موانع الروحانية بدورها أمور ذات تأث

  إلى مسار البحث الروحا˻.



٤٢   والمعنوية  الدين 

íréjßÖ]< <

أ  افترضا  بيان لو  في  وردت  التي  التحقيقية  والأسباب  العلل  على  بناء  ـ  الروحانية  ن 
لبحث الأمر القدسي في الحياة، سوف تكون الروحانية    ا نسبيً   ا ثابتً   امسارً المسألة ـ  

من الأسلوب السلوʖ الخاص في حياة بعض الأشخاص. إنه نوع من أ˹اط   انوعً 
أسمى قدرة  عن  الإنسان  فيها  يبحث  التي  وفكرته؛   الحياة  عقيدته  في  ومنزهّة  وعُليا 

أمام   امقهورً يتمثل في وجود الله والمعبود أو أي أمر كامل ومتعال وغيبي، يرى نفسه  
هذا  في  الإنسان  إن  إليه.  بحاجة  أو  له  تابع  بأنه  يشعر  أو  وجبروته  وكبريائه  عظمته 

الارتباط،   وإيجاد  عليه،  والعثور  القدسي  الأمر  اكتشاف  إلى  يسعى  وإدراك البحث 
الحضور والشعور بالقرب منه، وتلبيه أعمق احتياجاته وتطلعاته الإنسانية، من قبيل 
إلى  والحاجة  والك˴ل،  الازدهار  إلى  والحاجة  الموت،  وعدم  الخلود  إلى  الحاجة 

 .ˮالتنعّم بالملذات المتعالية التي لا يشوبها عناء أو أ  
يسمّي الكريم  القرآن  فإن  أعلاه،  الفرض  على  يجدر   بناء  الذي  القدسي  الأمر 

بالإنسان أن يبحث عنه بـ «الله» (أو أس˴ء أخرى، من قبيل: الربّ وما إلى ذلك)، 
ويذكر له صفات تشجّع على الروحانية. إن القرآن الكريم يحثّ الناس على البحث 
عن الأمر القدسي، ويعُدّد خصائص لمثل هذا البحث. ك˴ أن القرآن الكريم يذكر 

لحواضن والشرائط الجذرية لتحقق المعنوية ويعُرفّ بالأع˴ل التي ˽كن  اللوازم وا 
لها أن تكون من مصاديق البحث عن الأمر القدسي. وبالإضافة إلى ذلك فإن القرآن  
التي  أو  الناس،  وحياة  أفعال  في  الروحانية  تحقق  موانع  جميع  من  يحذّر  الكريم 

الروحانية خصائصها. وفي المقابل   تقوّض أرضيات الروحانية، أو الأع˴ل التي تفقد
فإن القرآن من خلال حثّ الناس على الأفعال الروحانية الباحثة، يصف لهم تداعيات 

  ونتائج الحياة المقرونة بالروحانية.
عن الأمر   ا نسبيً والحاصل هو أننا إذا اعتبرنا الروحانية عبارة عن البحث الثابت  

نظرية الروحانية مجموعة من القضايا التي القدسي في الحياة، وإذا كان مرادنا من  
المنتهية  والم˴رسات  والمسارات  التكوينية  والأرضيات  واللوازم  الخصائص   ّ˾ تب
وتداعيات الروحانية، وبالتالي لو سعينا في فهمنا للآيات الآلهية والكث˼ من الظواهر  



    ٤٣  نظرية الروحانية في القرآن الكريم

ا˼ت الشخصية، عندها ˽كن ل نا في ضوء ما والأفهام الذهنية أن لا نجنح نحو التفس
) وتم شرحه في هذه المقالة أن نتعرفّ على رأي القرآن ١تمّ تصويره في الشكل رقم (

نحو  على  بها  المستحدثة  الروحانيات  مقارنة  على  ونعمل  الروحانية،  بشأن  الكريم 
  . انسبيً شامل وحيادي 

…b^’¹]< <
  القرآن الكريم. 

  فكر. دار ال  ،ب˼وت، لسان العربابن منظور، محمد بن مكرم، 
إليوت،   الفارسية:   اجت˴عي  شناسيروان ارونسون،  اللغة  إلى  ترجمه  الاجت˴عي)،  النفس  (علم 

  هـ ش. ١٣٦٦انتشارات رشد،  طهران،حس˾ شكركن، 
  هـ. ١٤٢٥دار الكتب العلمية،  ب˼وت، ، تهذيب اللغةالأزهري، محمد بن أحمد، 

جوليت،    ،استراوس وكرب˾،  زمينهانسلم؛  نظريه  توليد  مراحل  و  فنون  كيفي:  پژوهش   اي مبا˻ 
الفارسية:  اللغة  إلى  ترجمه  المجذّرة)،  النظرية  إنتاج  ومراحل  فنون  الكيفي:  البحث  (أسس 

  هـ ش. ١٣٩٢، ٣نشر ˻، ط  طهران،إبراهيم أفشار، 
(علم النفس    شناسي اجت˴عي كاربردينروااستغ، ليندا؛ ɯ. بونك، إبراهان؛ روتنغاتر، تاليب،  

الاجت˴عي التطبيقي)، ترجمه إلى اللغة الفارسية: عزيز الله تاجيك إس˴عيلي وبرستو حسن  
  هـ ش. ١٣٩٦نشر أرسباران،  طهران،زاده، 

محمد،   أحمد،  الله  خلف  عطيةّ؛  الصوالحي،  الحليم؛  عبد  منتصر،  إبراهيم؛  المعجم  أنيس، 
  هـ.  ١٤١٦، ٥شر الثقافة الإسلامية، ط مكتب ن  طهران،، الوسيط

هـ    ١٣٨٧،  ، رمضان ٩٠، العدد:  مجلة: پيامباباɪ، رضا، «قرآن و معنويت» (القرآن والروحانية)،  
  ش.

معنويت  بر  «نقدي  كريس،  إلى  تانغ،  ترجمه  الجديد)،  العصر  روحانية  (نقد  جديد»  عصر   ɪگرا
  هـ ش. ١٣٩١ ،، بهمن١١٤العدد:  ،احت غربيمجلة ساللغة الفارسية: أحمد شاكر نجاد، 

د،   ّ˴ دار العلم للملاي˾،   ب˼وت،،  الصحاح: تاج اللغة وصحاح العربيةالجوهري، إس˴عيل بن ح
  هـ.  ١٤٠٧، ٤ط 

ترجمة و تحقيق مفردات ألفاظ القرآن با تفس˼ لغوي وأدɯ  الراغب الإصفها˻، حس˾ بن محمد،  
 ١٣٦٩،  مرتضوي نشر    الفارسية: غلام رضا خسروي حسيني، طهران،، ترجمه إلى اللغة  قرآن

  هـ ش.
  هـ. ١٤١٢دار الشامية،  ب˼وت،، مفردات ألفاظ القرآنالراغب الإصفها˻، حس˾ بن محمد، 



٤٤   والمعنوية  الدين 

«معنويت جواد،  محمد  »  رودگر،  قرآ˻ معنويت  كاركردهاي  و  ها  مؤلفه  مبا˻،  قرآن:  در   ɪگرا
مجلة: پژوهش هاي المبا˻ والعناصر وآليات الروحانية القرآنية)،  (الروحانية في القرآن الكريم:  

  هـ ش. ١٣٨٨،صيف عام: ١٤، العدد: اعتقادي كلامي
، ٢مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ط    ب˼وت،،  الميزان في تفس˼ القرآنالطباطباɪ، محمد حس˾،  

  هـ. ١٣٩٠
عظم، «معنويت و سلامت روا˻  فضلي نجاد، صغرى؛ كامكار، علي؛ كامكار، زهراء؛ ملا شفيع، أ 

المؤɱر از ديگاه آيات قرآن كريم» (الروحانية والسلامة النفسية من زاوية آيات القرآن الكريم)،  
 ١٣٨٩، دانشگاه علوم پزشʗ ياسوج، اسفند عام:  الإقليمي لبحث السلامة في القرآن الكريم

  هـ ش.
اللغة الفارسية: هادي جليلي، نشر ˻، طهران،  ، ترجمه إلى  درآمدي بر تحقيق كيفيفليك، أوفيه،  
  هـ ش. ١٣٨٧

مجلة اطلاعات  فناɪ، أبو القاسم، «معنويت از نگاه قرآن» (الروحانية من زاوية القرآن الكريم)،  
  هـ ش. ١٣٩٣، ارديبهشت عام: ٢، العدد: حكمت و معرفت

القاسم،   أبو   ،ɪفنا») قدسي  المقدسة  »)١معنويت  (الروحانية  دسترسی:  نی)،  ١،  تاریخ  لوفر، 
٢٠٢٢/١٤/٨ .https://neeloofar.org/sacred-spirituality-1/  

،ɪی دسترس  خی تار  ،لوفرین  ،)٢  المقدسة  الروحانية(  ،)»٢(  قدسي  معنويت«  القاسم،  أبو  فنا  :
٢٠٢٢/١٤/٨ .https://neeloofar.org/sacred-spirituality-2  

هاي رشد معنوي انسان در قرآن» (مبا˻ وخصائص ازدهار  قاسم پور، محسن، «مبا˻ و شاخص
  هـ ش. ١٣٨٦، ١٥، العدد: مجلة پژوهش دينيروحانية الإنسان في القرآن)، 

يك سازه روانشناختي؟»  قربا˻، ني˴، «معنويت روي آوردي تجرɯ گوهرشناختي ومدرن به دين يا  
معرفي؟)،   عنصر  هي  أو  الدين  إلى  وحديث  جوهري  تجريبي  اتجاه  الروحانية  مجلة:  (هل 

  هـ ش. ١٣٨٣، خريف وشتاء عام: ٧٦، العدد: مقالات وبررسي ها
  هـ ش. ١٣٧١، ٦دار الكتب الإسلامية، ط  طهران،، قاموس قرآنقرشي بناɯ، علي أكبر، 

«معنويت أورسولا،  جديد» گراكينغ،  بسترهايي  در  عمل  و  إ˽ان  پسامدرن:  عصري  در   ɪ
(الروحانية في عصر ما بعد الحداثة: الإ˽ان والعمل في حواضن جديدة)، ترجمه إلى اللغة  

  هـ ش. ١٣٩٢، آبان عام: ١٩٣، العدد: مجلة كتاب ماه دينالفارسية: وحيد سهراɯ فر، 
گراɪ مدرن» (روحا˻ ولكن غ˼  «معنوي اما نه ديني: نقدي بر جنبش معنويت  ، ماغي، غل˾ أي 

نجاد،   شاكر  أحمد  الفارسية:  اللغة  إلى  ترجمه  الحديثة)،  الروحانية  للحركة  نقد  مجلة  ديني: 
  هـ ش. ١٣٩١، آبان عام: ١١١، العدد: احت غربیس



    ٤٥  نظرية الروحانية في القرآن الكريم

ب˾ الحضارة والروحانية من    محمدي، محمد علي، «رابطه ɱدن و معنويت از نگاه قرآن» (الصلة
  هـ ش. ١٣٩٢، صيف عام: ٥٨، العدد: مجلة هفت آس˴نوجهة نظر القرآن)، 

«شاخص أصغر،  علي  زكوي،  الله؛  رحمت  آموزه مرزبند،  منظر  از  معنوي  سلامت  هاي هاي 
الوحيانية)،   التعاليم  زاوية  من  الروحية  السلامة  (خصائص  پزشʗ وحيا˻»  اخلاق  ،  مجلة: 

  هـ ش. ١٣٩١، صيف عام: ٢٠العدد: 
ومبا˻  (أسس  سنت»  و  قرآن  ديدگاه  از  معنويت  مبا˻  و  «اصول  تقي،  محمد  اليزدي،  مصباح 

والسنة)،   القرآن  نظر  وجهة  من  حصونالروحانية  العدد:  مجلة  عام:  ٢٠،  صيف  هـ    ١٣٨٨، 
  ش.

  هـ ش. ١٣٧٤، ٢نشر بلاغت، ط  قم،، المنجد في اللغةمعلوف، لويس، 
؛ ورستگار، عباس علي، «مدل مفهومي معنويت قدسي مبتني بر قرآن در سازمان»  نوبري، علي رضا 

المؤسسة)،   في  الكريم  القرآن  على  القاɧة  المقدسة  للروحانية  المفهومي  مجلة  (النموذج 
  هـ ش. ١٣٩٤، خريف عام: ٢٣، العدد: مطالعات تفس˼ي

كارهاي معنويت  «قرآن و راه  نور محمدي، محمدرضا؛ مردان پور شهركردي، إلهام؛ راستي، مريم،
انسان روا˻  بهداشت  تأم˾  الصحة  جهت  لض˴ن  الروحانية  والحلول  الكريم  (القرآن  ها» 

  هـ ش. ١٣٩٠، صيف عام: ٢، العدد: مجلة: كتاب قيمّالنفسية للناس)،  
Ashar, Hanna & Lane-Maher, Maureen, “Success and Spirituality in the New 

Business Paradigm”; Journal of Management Inquiry; Vol. 13, No. 3, Sep 
2004. 

George, Linda K. et al; “Spirituality and Health: What We Know, What We 
Need to Know”; Journal of Social and Clinical Psychology, Vol. 19, No 
1, 2000. 

McCormick, Donald W; “Spirituality and Management”; Journal of 
Managerial Psychology, Vol. 9, No. 6, 1994. 

Miller, William R. & Thoresen, Carl E; “Spirituality, Religion, and Health: 
An Emerging Research Field”; American Psychologist, Vol. 58, No. 1, 
January 2003. 

Mohamed, A. Amin et al; “Towards a Theory of Spirituality in the 
Workplace”; Competitiveness Review; Vol. 14, No. 1&2, 2004. 

Nasr, Seyyed Hossein; “Introduuction”; in Seyyed Hossein Nasr (ed.), 
Islamic Spirituality Foundations, New York: The Crossroad Publishing 
Company, 1991. 

  





  
  
  

íéÞ^uæ†Ö]<…^ojÞ]<ÄÞ]çÚæ<h^f‰_١< <
  

íéÞ^uæ†Ö]<…^ojÞ]<ÄÞ]çÚæ<h^f‰_N< <
  ٣عبدالحس˾ خسروپناه

من الضروري في بداية البحث أن نتحدّث باختصار حول ماهية الإنسان الروحا˻، 
  بالإضافة إلى ماهية الروحانية.

وتؤكد  .١ نفسه،  على  للتعرفّ  وحثيث  دائم  سعي  في  الروحا˻  الإنسان  إن 
النصوص الإسلامية على وجوب معرفة الإنسان لنفسه، ك˴ في النصوص 
الآتية: «من عرف نفسه، فقد عرف ربهّ»، و«أنفع المعارف، معرفة النفس»، 

  . ٤﴾ هُمْ أنَفُْسَهُمْ أوُلئَِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ وَلاَ تكَُونوُا كَالَّذِينَ نسَُوا اللَّهَ فَأنَسَْا﴿وقوله تعالى:  
بوجوده  .٢ اهت˴مه  من   ɵأك الانض˴مي  بوجوده  يهتمّ  الروحا˻  الإنسان  إن 

نفسه  من  الدوام  على  الإنسان  يحذّر  الكريم  القرآن  وإن  الانتزاعي. 
  .٥﴾ نفُْسَكُمْ يَا أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا عَليَْكُمْ أَ ﴿الانض˴مية، ومن ذلك قوله تعالى: 

 
التي    ،)حصون» في مجلة (تی معنو  عوامل و موانع ترویج المقالة بعنوان «  ، الحس˾  عبد،  خسروپناهصدر:  الم  .١

  .  ۷۶إلى   ۵۹الصفحات  ،  ۱۳۸۷  ، صيف۱۶تصدر في الجمهوريَّة الإسلاميَّة الإيرانيَّة باللغة الفارسيَّة، العدد 
 ي الهاشم مطر  علي حسن : تعريب

التي    ،)حصون» في مجلة (تی معنو  عوامل و موانع ترویج المقالة بعنوان «  ، الحس˾  عبد،  خسروپناهصدر:  الم  .٢
  .  ۷۶إلى   ۵۹الصفحات  ،  ۱۳۸۷  ، صيف۱۶تصدر في الجمهوريَّة الإسلاميَّة الإيرانيَّة باللغة الفارسيَّة، العدد 

 ي الهاشم مطر  علي حسن : تعريب
  . أستاذ مساعد في كلية الثقافة والفكر الإسلامي. ٣
  . ۱۹الحشر:   .٤
  . ۱۰۵المائدة:   .٥



٤٨   والمعنوية  الدين 

٣.  ɴإن الإنسان الروحا˻ يعلم بنفسه الانض˴مية، بواسطة وجدانه ووعيه الذا
الآخرين  أن  يتصوّر  ك˴  ولا  الآخرون،  يعرفه  ك˴  لا  الحضوري،  وعلمه 

  يعرفونه.
بالعلم  .٤ به  علم  الذي  الانض˴مي  الإنسان  مع  يعيش  الروحا˻  الإنسان  إن 

  صفونه.الحضوري، لا ك˴ يعرفه الآخرون أو ي
الإلهية،  .٥ والفطرة  الس˴وي  للدين  توظيفه  خلال  من  الروحا˻  الإنسان  إن 

الشمولي   ˮالعا ترجيح  على  ويعمل  للوجود،  الطولية  بالمراتب  يعتقد 
الآخرة،   بدلاً والكلي   مع  الدنيا  إلى  وينظر   ،ɪوالانتقا  ɪالجز  ˮالعا من 

  ا مزرعة الآخرة». ويقدم المنافع الأخروية على الملذات الدنيوية: «الدني
إن الإنسان الروحا˻، من خلال ذاته وأناه الانض˴مية يدرك أبعاده الوجودية،  .٦

ويعلم بآلامه وأوجاعه ولذّاته ونقاط قوته ونقاط ضعفه واستعداداته وطاقاته 
  أكɵ من الآخرين. 

إن الإنسان الروحا˻، يظهر نفسه ك˴ هو في الواقع، ويتمتع بظاهر وباطن  .٧
  عد كل البعد عن النفاق.واحد، ويبت

ك˴ أن القرآن الكريم، يرى للنفس مراتب من قبيل، النفس الأمّارة، والنفس  .٨
والنفس  المطمئنة،  والنفس  الملهمة،  والنفس  العاقلة،  والنفس  اللوامة، 

  الراضية، والنفس المرضية، إذ يقول الله تعالى:
ارَ ﴿ـ  وءِ إلاَِّ مَا رَحِمَ رɯَِّ إنَِّ رɯَِّ غَفُورٌ رَحِيمٌ وَمَا أبَُرِّئُ نفَْسيِ إنَِّ النَّفْسَ لأَمََّ   .١﴾ةٌ بِالسُّ
  .٢﴾لاَ أقُْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَّامَةِ ﴿ـ 
  .٣﴾ ي إِلىَ رَبِّكِ رَاضِيَةً مَرضِْيَّةً عِ ارْجِ   يَا أيََّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ ﴿ـ 

 
  . ۵۳يوسف:  .١
  . ۲القيامة: . ٢
  . ۲۷الفجر: . ٣



   ٤٩  أسباب وموانع انتشار الروحانية

  .اأيضً فإن للإنسان الروحا˻ مراتب طولي وأنوات متوالية 
، وهي أن هناك  اأيضً ك˴ أن الإنسان الانض˴مي منتبه إلى هذه النقطة الهامّة   .٩

الأشخاص  ب˾  يقوم  ك˴  النفس،  ومراتب  الأنوات  أنواع  ب˾  جاد  تنافس 
والتنافس  الاقتصادي،  التنافس  قبيل:  (من  ونفعي  ربحي  تنافس  الدنيوي˾ 

  لعلمي، والتنافس الفني وما إلى ذلك).ا
في  .١٠ بذاته،  والحقيقي  الحضوري  علمه  خلال  من  الروحا˻،  الإنسان  إن 

ة˼ الصعودية والتكاملية لنفسه، وإن الإنسان الروحا˻ يقيم   حالة من المس
والشهرة   اɱايزً  القوّة  يعتبر  إنه  ومحتوياته.  ومقتنياته  الحقيقية  ذاته  ب˾ 

ا والمناصب  الأخرى والسلطة  الأمور  من  ذلك  إلى  وما  والɵوة،  لسياسية 
ممتلكات ومقتنيات له، ولا ɱثل أناه الحقيقية، في ح˾ أن الكث˼ من الناس 
محتوياتهم  ويتصوّرون  المفهوم˾،  هذين  موضع  تغي˼  إلى  يعمدون 
المطهري  الأستاذ  ذكر  وقد  الحقيقية.  ذواتهم  ɱثل  التي  هي  ومقتنياتهم 

أن    اومعبرًّ   ابليغً   مثالاً لذلك   «لنفترض  يقول:  إذ  المولوي  لسان  عن  نقله 
عليها، فأحضر جميع   ا بيتً كانت له قطعة أرض، وأراد أن يبني لنفسه    اشخصً 

والخشب  والتراب  والإسمنت  والجص  الطابوق  من  الإنشائية  المواد 
لنفسه   وبنى  ˴ً   ا بيتً والحديد،  ˴ً   فخ وقت ومحك وحان  بناءه  أتمّ  ولما   .

الأرض  فوق  البيت  بنى  إ˹ا  أنه  إلى  تنبهّ  أثاثه  بحمل  وشرع  إليه،  الانتقال 
جاره.  أرض  هي  وإ˹ا  أرضه،  تكن   ˮ الأرض  وأن  لأرضه،  المجاورة 
فإذا   الجار؛  أرض  في  بالتصرفّ  له  يسمح  يكن   ˮ الحال  بطبيعة  والقانون 

لزمه بإزالة ما بناه، ولكن هذا الأمر ɱسّك الجار بحقه، فإن القانون سوف يُ 
البيت  ترك  إلى  يضطر  سوف  وعليه  الأموال؛  من  المزيد  يكلفه  سوف 

تعالى:   الله  يقول  ذلك  وفي  ه˼!».  فَأنَسَْاهُمْ ﴿للغ اللَّهَ  نسَُوا  كَالَّذِينَ  تكَُونُوا  وَلاَ 



٥٠   والمعنوية  الدين 

يرى  ١﴾ أنَفُْسَهُمْ  وتعالى،  سبحانه  الله  إن  الإنسان  اتلازمً .  «عثور  على    ب˾ 
نفسه» وب˾ «عثوره على خالقه». يقول القرآن إ˹ا الذين يعɵون على ذواتهم 
وأنفسهم، هم الذين يعɵون على الله سبحانه وتعالى، والذين يعɵون على 
الله، هم الذين يعɵون على أنفسهم: «من عرف نفسه، عرف ربهّ»، والعكس 

هاأيضً صحيح   وليس  نفسه».  عرف  ربهّ،  عرف  أي: «من  في ،  انفصال  ناك 
أن  دون  الواقعية،  ونفسه  أناه  على   ɵع قد  أنه  يظن  الذي  إن  القرآن.  منطق 
يكون قد وجد الله، فهو مخطئ. وهذا من أصول مفاهيم القرآن وتعاليمه 

يعُرف   ما  وإن  أصح:   احاليً الأساسية.  بعبارة  أو  الذات»  عن  «الاغتراب  بـ 
ليس   الذات»،  مع  و ابديعً   امفهومً «الاغتراب  القِدَم ،  في  ضارب  هو  إ˹ا 

القرآن  من  يبدأ  أنه  ɬعنى  الإسلامية،  المفاهيم  عمق  في  بجذوره  و˽تدّ 
  الكريم، وله سابقة تزيد على الألف سنة. 

شديد  .١١ وهو  الحقيقية،  نفسه  بشأن  دائم  قلق  في  الروحا˻  الإنسان  إن 
ي. الاهت˴م بها والمراقبة لها ومحاسبتها، لʗ تصل إلى مقام الفناء الإله 

في مناجاته الشعبانية: «إلهي   (علیه السلاّم)وعلى حدّ تعب˼ أم˼ المؤمن˾  
حتى  إليك،  قلوبنا بضياء نظرها  أبصار  وأنر  إليك،  ك˴ل الانقطاع  لي  هب 
تخرق أبصار القلوب حجبَ النور؛ فتصل إلى معدن العظمة، فتص˼ أرواحنا  

أيَُّهَا الإِْنسَْانُ إنَِّكَ كَادِحٌ إلىَِ يَا ﴿معلقّة بعزّ قدسك». وقال الله في محكم كتابه: 
  .٢﴾ رَبِّكَ كدَْحًا فَمُلاَقِيهِ 

وليس   .١٢ أخروي  إنسان  الروحا˻،  الإنسان  الفلاسفة ادنيويً إن  بعض  إن   .
إنقاذ   أجل  من  جهودهم  كل  يبذلون  والوجودي˾،  الرواقي˾  من  الغربي˾ 

 
  . ۱۹الحشر:  . ١
  . ۶الإنشقاق:  . ٢



   ٥١  أسباب وموانع انتشار الروحانية

لعذاب الأخروي الإنسان من العذابات والمحن الدنيوية، ويغفلون عن أن ا 
والمتدينّ  الروحا˻  الإنسان  إن  الدنيوي.  العذاب  من  بكث˼  وأقسى  أشدّ 
ب˾  الرئيس  الاختلاف  إن  الوجود.  مراتب  جميع  إلى  يلتفت  والواقعي، 
الروحانية الدينية والروحانية الإلحادية يكمن في أن الروحانية الدينية تؤمن  

ويعمل الأخروية،  والحيات  الموت  بعد  معرفة    بالحياة  مفهوم  توسيع  على 
الأخروية   والنفس  الدنيوية  النفس  ليشمل  من اأيضً النفس  مأمن  في  إنه   .

العذاب والندم والحسرة الدنيوية، ك˴ هو في مأمن من العذاب الأخروي 
في اأيضً  يفكر  ولا  واقعي،  شخص  الروحا˻  الإنسان  إن  أخرى:  وبعبارة   .

وإ˹ا يبحث ويبتغي الحصول الحصول على الروحانية السايكولوجية فقط،  
  .اأيضً على الروحانية الأخروية 

íéÞ^uæ†Ö]<†oÞ<h^f‰_æ<ØÚ]çÂ< <
˽كن العمل على تقوية وتعزيز الروحانية الفردية والاجت˴عية للأشخاص من خلال 
أن   للإنسان  ˽كن  اختيارية  حقيقة  الروحانية  لأن  وذلك  والأسباب؛  العوامل  بعض 

بالأسباب، وإن كان البعض يعتبر الروحانية أمر فطري مودع في يعمل على تقويتها  
جبلةّ البشر ولا ˽كن لها أن تزول. ولكن لا شك ـ على كل حال ـ في أن الروحانية 
الأسباب  لبعض  وتقوى  الأسباب،  لبعض  تضعف  وأنها  والضعف،  الشدّة  تقبل 

ɴالأخرى. وإن بعض أسباب الروحانية يتمّ بيانها على النحو الآ :  

íéß|^fÖ]<íéÞ^uæ†Ö]<íèçÏi<»<ì†mö¹]<h^f‰ù]< <

إن الإنسان كائن خلقه الله سبحانه وتعالى بفطرة وجبلةّ خاصة. إن الفطرة هي منشأ  
للدوافع الغرائزية    اخلافً حركة الإنسان المتواصلة نحو الك˴ل. وإن الدوافع الفطرية ـ  

ا الخصائص  من  هي  وإ˹ا  الجسد،  أعضاء  في  مركوزة  ليست  الأصيلة ـ  لروحية 
برفع   رهن  الفطري  الاستعداد  ازدهار  وإن  واعية،  ليست  الدوافع  هذه  إن  والثابتة. 
هذا الأساس فإن   موانعه، ووضع مساره على سكة الاتجاه الأصلي للك˴ل. وعلى 



٥٢   والمعنوية  الدين 

هذه   تنحرف  الأحيان  بعض  وفي  والتطوير.  للتربية  قابلة  الفطرية  الاتجاهات 
بس الأصلي  مسارها  عن  صحيح، الاتجاهات  بشكل  تربيتها  وعدم  هدايتها  عدم  بب 

فتتحول إلى أداة لوساوس الشيطان. إن روحانية الإنسان بدورها حقيقة فطرية أقرهّا 
  الله سبحانه وتعالى في صقع وجود الإنسان. 

وَإذِْ أخََذَ رَبُّكَ ﴿قال الله سبحانه وتعالى في بيان فطرة الإنسان في الاتجاه إلى الله:  
يَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلىَ أنَفُْسِهِمْ ألَسَْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلىَ شَهِدْناَ أنَْ تقَُ مِنْ بنَِي   ولُوا آدَمَ مِنْ ظُهُورهِِمْ ذُرِّ

 َ˾   .  ١﴾ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إنَِّا كنَُّا عَنْ هَذَا غَافِلِ
ينِ حَنِيفًا فِطْرتََ اللَّهِ الَّتِي فَأقَِمْ وَجْهَكَ لِ ﴿وقال تعالى في بيان الفطرة الدينية للإنسان:   لدِّ

ينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكɵََْ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُو    .٢﴾ نَ فَطَرَ النَّاسَ عَليَْهَا لاَ تبَْدِيلَ لخَِلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّ
إن النزوع إلى الحق الفطري في صقع وجود الإنسان عبارة عن نوع من الاتجاه  

الفطري وغ˼ المكتسب بالنسبة إلى مبدأ الك˴ل المطلق الذي ينبثق  اللاشعوري و 
من أع˴ق النفس الإنسانية. لقد تمّ تقرير التجليات الفطرية للمعرفة العقلية بلحاظ  

تعالى:   بقوله  الكريم،  القرآن  في  الك˴ل  مبدأ  وتصديق  خَلَقَ ﴿إدراك  مَنْ  سَألَتَْهُمْ  وَلئنَِْ 
وَاتِ وَالأْرَضَْ  َ˴ َّ˺ يُؤْفَكوُنَ السَّ مْسَ وَالْقَمَرَ ليََقُولنَُّ اللَّهُ فَأَ رَ الشَّ   .٣﴾  وَسَخَّ

إلى   في ميله  الفطرية للإنسان،  التجليات  بشأن  الله سبحانه وتعالى  تحدّث  ك˴ 
وَلَكُمْ فِيهَا ∗وَالأْنَعَْامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دِفْءٌ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تأَْكُلوُنَ ﴿الفن وحبّ الج˴ل، بقوله:  

تسرَْحَُونَ   َ˾ وَحِ ترُِيحُونَ   َ˾ حِ لٌ  َ˴ وتعالى:  ٤﴾جَ سبحانه  وقوله  ءِ  ﴿.  َ˴ السَّ فيِ  جَعَلنَْا  وَلَقَدْ 
نيَْا بِزِينَةٍ الْكَوَاكِبِ ﴿. وقوله تعالى: ٥﴾ بُرُوجًا وَزَيَّنَّاهَا لِلنَّاظِرِينَ  ءَ الدُّ َ˴   .٦﴾ إنَِّا زَيَّنَّا السَّ

إن هذه الاتجاهات الفطرية والشعور بالج˴ل، قد يسُاء استغلالها بفعل الغفلة  
الوساوس   لتأث˼  وتخضع  الخلق،  مبدأ  إلى  التفاته  وعدم  الإنسان  توجه  وعدم 

 
  . ۱۷۲الأعراف:  . ١
  . ۳۰الروم:  . ٢
  . ۶۱العنكبوت: . ٣
  . ۶ـ   ۵النحل:  . ٤
  . ۱۶الحجر:  . ٥
  . ۶الصافات: . ٦



   ٥٣  أسباب وموانع انتشار الروحانية

فيقع   حسنة،  ا˼ها  ف بسببها؛  للإنسان  القبيحة  الأفعال  تتجلى  وقد  بل  الشيطانية، 
  الإنسان في المعاصي والذنوب. قال تعالى: 

لَهُمْ ﴿ ـ َ˴ يْطَانُ أعَْ   .١﴾ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّ
نيَْا ﴿ـ    .٢﴾ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا الحَْيَاةُ الدُّ
ِّ˻ جَارٌ لَكُمْ ﴿ـ  لَهُمْ وَقَالَ لاَ غَالِبَ لَكُمُ اليَْوْمَ مِنَ النَّاسِ وَإِ َ˴ يْطَانُ أعَْ   . ٣﴾وَإذِْ زَيَّنَ لَهُمُ الشَّ
˾َ قَالَ رَبِّ ﴿ـ    .٤﴾ ɬِاَ أغَْوَيتْنَِي لأَزَُيِّننََّ لَهُمْ فيِ الأْرَضِْ وَلأَغُْوِينََّهُمْ أجَْمَعِ
هَوَاتِ ﴿ـ    .٥﴾ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّ
يْطَانُ مَا كَانوُا يَعْمَلوُنَ ﴿ـ    .٦﴾وَلَكِنْ قَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّ

تؤدّ  بالحق،  والإ˽ان  المعرفة  الك˴ل، إن  مبدأ  إلى  الاتجاه  هذا  هداية  إلى  ي 
  وبلورته في سياق القيَم الصحيحة. قال الله تعالى في محكم كتابه الكريم:

  .٧﴾ وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِليَْكُمُ الإِْ˽اَنَ وَزَيَّنَهُ فيِ قُلُوبِكُمْ ﴿ـ 
  .٨﴾ هِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللَّهِ الَّتِي أخَْرَجَ لِعِبَادِ ﴿ـ 
  .٩﴾ ...  وَلاَ يُبدِْينَ زِينَتَهُنَّ إلاَِّ لبُِعُولَتِهِنَّ أوَْ آبَائِهِنَّ أوَْ ﴿ـ 

توضيح ذلك أن تاريخ التدينّ يشهد على فطرية الروحانية الدينية، ورɬا كان سبب  
  ا واحدً التدينّ بوصفه  هذا التدين المستمر يعود إلى وجود حس العبادة والروحانية و 

إلى   وما  الج˴ل  وحبّ  الحقيقة  عن  البحث  حسّ  عرض  في  الباطنية  الحواس  من 
ذلك. إن العنصر والعامل الأهم والمؤثر في تقوية الروحانية هو الانتباه والتذكّر في  
قبال الغفلة. إن الوقائع والحوادث ـ الأعم من النعم والنقم، والخ˼ والشر، واللذّة 

 
  . ۳۸؛ العنكبوت: ۲۴النمل: . ١
  . ۲۱۲البقرة:  . ٢
  . ۴۸الأنفال: . ٣
  . ۳۹الحجر:  . ٤
  . ۱۴آل عمران:  . ٥
  . ۴۳الأنعام: . ٦
  . ۷الحجرات: . ٧
  . ۳۲الأعراف:  . ٨
  . ۳۱النور:  . ٩



٥٤   والمعنوية  الدين 

والنجاح والإخفاق ـ كلها تعدّ بالنسبة إلى العارف˾ أدوات تربوية وتعليمية.  والوجع،  
من  أصبحوا  الذين  والمساك˾  الفقراء   ɵأك وما  افتقروا،  الذين  الأغنياء   ɵأك ف˴ 
ـ  الأخرى  المفاهيم  من  والعشرات  الأمور  هذه  جميع  إن  الɵاء.  وأصحاب  الأغنياء 

وما إلى ذلك ـ ɱثل جرس إنذار وتحذير ومن بينها: المرض والشيخوخة والموت  
  للبشر. إن عنصر الانتباه والتذكر الهام، يعمل على تقوية وتعزيز الروحانية الدينية.

íéÏŞß¹]æ<íßâ�¹]<íÊ†Ã¹]< <

ك˴ أن الروحانية الفلسفية والعقلية بدورها تؤثر في تقوية وتعزيز الروحانية الدينية. 
لا شكّ في أن الذين يأنسون ببرهان الوجوب والإمكان، وبرهان الصديق˾، وبرهان 
العقلي،   واليق˾  الإقناع  بواسطة  الله  وجود  إثبات  إلى  يصلون  الفقري،  الوجود 

انية الدينية. إن المعرفة الفلسفية تحصل على أساس ويعملون بذلك على تقوية الروح
الحقيقة  مبحث  في  النظريات  أشهر  إحدى  إن  البنيوية.  ونظرية  التطابق  نظرية  مبنى 

يكون   إ˹ا  والإ˽ان  العقيدة  إن  النظرية  هذه  ضوء  وفي  التطابق.  نظرية    ا صادقً هي 
فه. إن الحقيقة  مع الواقع؛ وعليه يكون الكذب على خلا   امتطابقً إذا كان    اوصحيحً 

 ʗوالصدق (تطابق الفكر مع الواقع) لها ثلاثة أجزاء: الواقع ونفس الأمر أو المح
 ʖالحا ب˾  والارتباط  والنسبة  الواقع،  عن   ʖالحا أو  والفكر  للمعرفة،  الواقعي 
وأفلاطون،  أرسطو  آثار  في  النظرية  هذه  توجد  بالتطابق.  يسُمّى  والذي   ʗوالمح

الفلاسفة   من  اختار وهناك  وقد  الحال.  بطبيعة  تبناها  من  الغرب  في  المعاصرين 
إن  متعدّدة.  عبارات  عليها  وأطلقوا  التطابق،  نظرية  بدورهم  الإسلاميون  الفلاسفة 

. وذلك لأن  اأيضً التطابق ـ بالإضافة إلى الأمور الخارجية ـ يقوم في الأمور الذهنية  
ا أقسام  من  واحد  كل  في  ثابتة   ʗوالمح  ʖالحا والحقيقية علاقة  الذهنية  لقضايا: 

صدقها   تحقق  في  ضرورية  المطابقة  فإن  الأساس  هذا  وعلى  إن اأيضً والخارجية؛   .
نفس الأمر ɬعنى الواقع أعم من الذهن والخارج وظرف الاعتبار، ولا ˽كن تفس˼ 
الأمر  نفس  مع  المطابقة  تفس˼  أو  المجردّات،   ˮبعا الأمر  نفس  عبارة  في  «الأمر» 



   ٥٥  أسباب وموانع انتشار الروحانية

ال الأمر ɬوافقة  نفس  اعتبار  أو  المجردّات،   ˮعا في  الموجودة  الحقائق  مع  قضايا 
  ɬعنى الشيء. 

تقول إن المعارف تقوم على أساس مجموعة من المعارف  إن النظرية التأسيسية
تلك  ذات  بواسطة  عنها  الكشف  يتمّ  الإنسان  معارف  وسقم  صحّة  وإن  الأساسية، 
المعارف الأساسية، وإن تطابق كل معرفة مع الواقع يحصل بواسطة إسنادها إلى تلك  

البديه هي  الأساسية  القضايا  من  والمراد  الأساسية.  والمعارف  التي القضايا  يات 
معارف   هناك  تكن   ˮ لو  بأنه  الاعتقاد  إلى  البنيويون  يذهب  أقسام.  عدّة  إلى  تنقسم 
وجود  على  دليل  المعرفة  وجود  وإن  معرفة،  أيّ  على  الحصول  أمكن  لما  أساسية، 
القضايا الأساسية، وإلا للزم الدور أو التسلسل. إن ملاك بداهة البديهيات يكمن في  

عقلي. ɬعنى أنه إذا كانت هناك قضية لا يتوقف التصديق عدم الحاجة إلى الجهد ال
بها على استدلال عقلي، تكون بديهية. إن البديهيات تنقسم في عدّة لحاظات إلى:  
بديهيات تصوّرية وتصديقية، وإلى بديهيات نظرية وعملية، وبديهيات أولية وثانوية.  

 تحتاج إلى «الحدّ» و«الرسم»؛ للتصوّرات النظرية ـ لا  اخلافً إن البديهيات التصوّرية ـ  
ـ   بدورها  البديهية  التصديقات  إلى    اخلافً وإن  تحتاج  لا  ـ  النظرية  للتصديقات 

لإثباتها.    امستلزمً استدلال. إن البديهيات الأولية هي تلك القضايا التي يكون إنكارها  
بديهية من قبيل: استحالة اجت˴ع النقيض˾. والبديهيات الثانوية، هي تلك القضايا ال

  التي تقوم على البديهيات الأولية. 

íéÎø}ù]æ<íéÂ†oÖ]<ÌéÖ^ÓjÖ^e<ØÛÃÖ]< <

ثل   من شرائط التدينّ والحياة   اواحدً لا شك في أن القيام بالواجبات والمستحبات،˽ 
في   الصالح  العمل  بدور  الآيات  من  الكث˼  في  تعالى  الله  صرّح  لقد  الروحانية. 

  .١الروحانية الدينية
أن الجهاد في سبيل الله، وإعطاء الصدقات    (علیه السلاّم)  ˼ المؤمن˾وقد رأى أم

  وما إلى ذلك، مؤثر في تقوية الإ˽ان والروحانية الدينية، وقال في هذا الشأن:
 

  . ۲۵۶، و ۲۵۴، و۱۸۶، و۱۷۷، و۱۳۷، و ۱۲۱، و ۸۲، و ۶۲، و۲۵البقرة: الآيات: . ١



٥٦   والمعنوية  الدين 

[نقاتل في سبيل الله بإخلاص   )ه عليه وآلهصلى اللّ (  ـ «لقد كنا مع رسول الله
على   كنا  أننا  حتى  والعدل،  الحق  إقامة  أجل  آباءنا من  نقتل  لأن]  استعداد 

يزيدنا   ما  الباطل)].  مع  كانوا  ذلك (إذا  سبيل  وأع˴منا [في  وإخواننا  وأبناءنا 
˴ً  اإ˽انً ذلك إلا    .١على اللقم»  اومضيً  وتسلي

ـ «سوسوا إ˽انكم بالصدقة، وحصنوا أموالكم بالزكاة، وادفعوا أمواج البلاء  
  .٢بالدعاء» 

  .٣دعائم: على الصبر واليق˾ والعدل والجهاد»ـ «الإ˽ان على أربع 
على   يسُتدل  بالإ˽ان  السراج،  أنور  المنهاج  أبلج  سبيل  «[الإ˽ان]   ـ 

  .٤الصالحات. وبالصالحات يسُتدل على الإ˽ان. وبالإ˽ان يعمر العلم» 
يستقيم   حتى  قلبه  يستقيم  ولا  قلبه.  يستقيم  حتى  عبد  إ˽ان  يستقيم  «لا  ـ 

  .٥لسانه»
«ع في  ـ  خ˼  ولا  الجسد،  من  كالرأس  الإ˽ان  من  الصبر  فإن  بالصبر؛  ليكم 

  .٦جسد لا رأس معه، ولا في إ˽ان لا صبر معه»
ك˴ يذهب اللاهوتيون المسيحيون إلى القول بوجود ارتباط ب˾ العبادة والروحانية. 
بعنوان   له  مقالة  في  قال  ويكفيلد،  ستيفنز  جوردن  أن  المثال  سبيل  على  ذلك  من 

  لعبادة والروحانية): (ا
«كان هناك طوال التاريخ نوع من الأخذ والعطاء ب˾ الروحانية والعبادة، وكان  

بينه˴   صِدام  يحدث  الأحيان  بعض  إشراف  اأيضً في  إلى  بحاجة  كلاه˴   .
اللاهوت؛ رغم أن كل واحد منه˴ كان ˽نح اللاهوت حياة دينية. من الممكن 

العقل ذروتها، وكان هناك في الكنيسة في في العصر الذي بلغت فيه محاربة  

 
  . ۵۶، الخطبة رقم: نهج البلاغة. ١
  . ۱۴۶المصدر أعلاه، قصار الكلم، الحكمة رقم: . ٢
  . ۳۱المصدر أعلاه، قصار الكلم، الحكمة رقم: . ٣
  . ۱۵۶الخطبة رقم:  المصدر أعلاه، . ٤
  . ۱۷۶المصدر أعلاه، الخطبة رقم:  . ٥
  . ۸۲المصدر أعلاه، قصار الكلم، الحكمة رقم: . ٦



   ٥٧  انتشار الروحانية أسباب وموانع

الحدّ الأد˺ سوء ظن صارخ تجاه اللاهوتي˾ إذا ˮ نقل هناك بوجود عداوة 
لنقاش لا تحمد عقباه». ك˴ قال آيدن    امثارً ضارية، تبدو هذه المسألة المدّعاة  

يكن    ˮو مكاشفة  كان  الشجرة  اشتعال  حادثة  في  حصل  الذي  «إن  كافانا: 
 ً˴ إلاتعلي إلى .  أدّى  تفصيلي  كلامي  حوار  إلى  أفضت  المكاشفة  هذه  أن   

مجمل  عن  ɱخّضت  قد  المكاشفة  هذه  فإن  الواقع  وفي  عملية،  خطوات 
التاريخ اللاحق لبني إسرائيل!». وقد ذكر كل من كافانا وريتشارد هانسن أن  
أيّ  يكن   ˮو الأساقفة.  من  كانوا  للميلاد،  الرابع  القرن  في  اللاهوتي˾  أغلب 

  ا شيئً احد منهم من اللاهوتي˾ المحترف˾. إن الكنيسة الأولى ˮ تكن تعرف  و 
ك˼يغارد في   باسم اللاهوت الاحترافي. ورɬا كان أغلبهم يتفق مع سورين ك

في اللاهوت، فهذا يعني صلب السيد المسيح.    اأستاذً قوله: أن يكون الشخص  
تحذير  اجميعً إنهم   هذا  إن  الرعي.  ɬهمة  يقومون  لا    كانوا  ضروري.  وإنذار 

ينبغي باللاهوت أن ينفصل عن أيّ جزء من النشاطات البشرية، سواء أكان من 
الأمور السياسية أو الدعاء؛ وذلك لأن اللاهوت عبارة عن البحث عن الحقيقة، 
مع الاعتقاد والإ˽ان بأن كل شيء مرتبط بالله، سواء أكان المراد بذلك هذه  

عتبره تجربة «دينية». ومع ذلك فإن قيمة اللاهوت  العلاقات الإنسانية، أو ما ن 
تكمن في هذه الحقيقة، وهي أن اللاهوت شعور وإحساس ديني يتحقق في 
الط˶نينة، أو على حد تعب˼ باتلر في «لحظات الهدوء». إن اللاهوت لا يعبد  
العقل؛ لأنه يعلم أنه غ˼ معصوم من الخطأ. ثم إنه لا يبغضه ولا يُعرض عن  

واستخدامه. إن الروحانية والعبادة يحتاجان إلى إشراف اللاهوت؛ لأن  توظيفه 
بخصائص   تعريفنا  إلى  يسعى  أنه  وحيث  المسيحي،  للتراث  مدرك  اللاهوت 

  على التعايش مع الواقعية.  اقادرً عصرنا، فسوف يكون 
قال بول يوهانس تيليش في واحدة من عظاته: إن اللاهوɴ بدوره هو مثل 

المرأة   ـ  ذلك  الشخص  هو  والروحانية،  العبادة  مع  يتعاطى  الذي  ـ  الرجل  أو 
الشخص الذي «تحتويه الروح الإلهية في الأمّة المسيحية»، وهو الروح الذي  

ـ على هداية تلاميذ السيد    ١تتلخص مهمته ـ بناء على ما ورد في إنجيل يوحنا 
رحمة» المسيح إلى جميع الحقائق. وعلى هذا الأساس فإن اللاهوɴ «ملاك ال

، وهو يضمن أن الأمور التجريبية لن تحلّ  اأيضً سوف يكون للعبادة وللروحانية  
 

  . ۱۶، الإصحاح الثالث عشر، الفقرة:  إنجيل يوحنا،  العهد الجديد، الكتاب المقدس. ١



٥٨   والمعنوية  الدين 

محلّ الأمور الموهوبة، ومع ذلك ـ وعلى حد تعب˼ ɴ. أس. أليوت ـ فإنه على 
تعمل   سوف  المسيحية  بأن  التي   اأبدً دراية  الأشياء  مع  والتطابق  التأقلم  على 

  . ١» للاعتقاد والعمل اموردً تستطيع أن تقع 

íf‰^ß¹]<íéßè‚Ö]<íÊ^ÏnÖ]æ<ð^–ËÖ]< <

يجب على المؤمن˾ أن يبذلوا قصارى جهدهم من أجل توف˼ فضاء ديني مناسب  
لهم ولأسرهم، وأن يبتعدوا عن الثقافة اللادينية، وأن يتجنّبوا إقامة العلاقات مع غ˼ 

˼ً المؤمن˾ والمفتقرين إلى الروحانيات، من الذين يتركون    على الآخرين.  اسلبيً  اتأث
íéÞ^uæ†Ö]<…^ojÞ]<ÄÞ]çÚ< <

أن إن   المؤمن˾  على  ويجب  الديني،  والإ˽ان  الروحانية  دون  تحول  الأمور  بعض 
  يبتعدوا عنها ويجتنبوها. ومن ب˾ موانع انتشار الروحانية ما يلي: 

ÔoÖ]< <

إن الشك المزاجي والاستدلالي والاستفهامي والنسبية والمعصية، تعدّ من أهم موانع 
من بعض   اأحيانً ي الذي قد يصدر  هذه الطريقة. توضيح ذلك: أن السلوك اللاأخلاق

التعارض  يؤُدّي  أن  أو  التدينّ،  تجاه  المزاجي  للشك  مقدمة  يشكل  الدين،  عل˴ء 
الشك  إلى  الله،  إنكار  على  الصوري  الاستدلال  أو  والدين  العلم  ب˾  الظاهري 
الشك   إلى  الطبيعة  وشرور  المريرة  والوقائع  الأحداث  تؤدّي  أن  أو  الاستدلالي، 

المؤمن˾  الاستفهامي.   عن   أولاً فعلى  بالتدينّ  يتظاهرون  الذين  العل˴ء  يفصلو  أن 
إلى الشك الديني،    انفسيً   امعبرً حقيقة الدين، وأن لا يتخذوا من سلوكهم اللاأخلاقي  

الشأن    ا وثانيً  في  المحقق˾  على  الدينية  وتساؤلاتهم  الظاهرية  أدلتهم  يطرحوا  أن 
ة من أقرب الطرق؛ ʖ لا تتحوّل هذه  الديني، لʗ يحصلوا على الإجابات الصحيح

  الأسئلة إلى شبهات مستحكمة. 

 
سية: محمد حسن  (الروحانية والعبادة)، ترجمه إلى اللغة الفار   »معنويت و عبادت«ويكفيلد، جوردن أس.،  .  ١

  . ۱۶محمدي مظفر، مجلة هفت آس˴ن الفصلية، العدد: 



   ٥٩  أسباب وموانع انتشار الروحانية

الواقعية  هذه  وأن  ذاته،  عن  خارجة  واقعية  هناك  أن  بالوجدان  يدرك  الإنسان  إن 
˽كن التعرفّ عليها. إن الإنسان شخص واقعي شاء أم أɮ، بيد أن هذه الواقعية قد 

ببها نحو أودية المثالية. إن تضمحل أو تزول لمختلف الأسباب، فينحرف الإنسان بس
المقيدّ.  والاتجاه  المطلق،  الاتجاه  وه˴:  رئيس˾،  اتجاه˾  إلى  تنقسم  المعرفة 

للمعرفة المقيدّة التي تنظر    اخلافً والمعرفة المطلقة تشمل جميع المسائل المعرفية،  
مذاهب  مع  مواجهة  في  المطلقة  المعرفة  إن  محدّدة.  ومسألة  واحد  موضوع  إلى 

، وتسعى إلى العثور على إجابات صحيحة عن الأسئلة الجوهرية. وفي مسألة الإنكار
إمكان المعرفة هناك جبهتان متخالفتان، وه˴: الواقعية التي تنتصر لإمكان المعرفة، 
الواقعية   من  واحد  وكل  المعتبر.  والإ˽ان  المعرفة  أنواع  جميع  تنكر  التي  والمثالية 

إن السفسطائي˾ هم من أشدّ المخالف˾ لإمكان  والمثالية ينشعب إلى شُعَب أخرى.  
وحتى  بل   ،ˮالعا وجود  إنكار  إلى  بعضهم  مع  الأمر  بلغ  الذي  الحدّ  إلى  المعرفة، 
وجود أنفسهم، واعتبروا وجودات العاˮ مجردّ أوهام وخيالات. وإنكار بعض هؤلاء  

ثور على  هو إنكار أنطولوجي، وإنكار بعضهم الآخر إنكار أبستمولوجي. و˽كن الع
جذور هذا الاتجاه في عصر ذروة نشاط السفسطائي˾ وتوظيفهم لمهارة الخطابة في  

  تلك المنطقة. 
سجّلوا  الذين  من  للمعرفة،  المنكرين  من  أخرى  ج˴عة  الشكاكون  وكان 
في   متنوّعة  أشكال  على  ظهروا  ولكنهم  القديم،  الإغريقي  العصر  منذ  حضورهم 

تاريخ   من  الزمنية  المراحل  التيار مختلف  تقسيم  يتم   .ɯالغر  ˮالعا في  الفلسفة 
التشكيʗ بلحاظات مختلفة إلى أقسام متعدّدة؛ حيث يتم تقسيمه «بلحاظ المراحل  
الوسطى،   والعصور  القد˽ة،  الإغريقية  المرحلة  في  التشكيك  إلى:  التاريخية» 

كيك  والعصر الجديد، والمرحلة المعاصرة. و«بلحاظ المساحة الجغرافية» إلى: التش
الإقليمي والمناطقي، والتشكيك العالمي. و«بلحاظ المنشأ» إلى: التشكيك النفسي، 
في  التشكيك  إلى:  المدركِ»  نشاط  و«بلحاظ  والاستدلالي.  الاستفهامي  والتشكيك 
الفهم، والتشكيك في العلم (المعرفة). و«بلحاظ المتعلقّ» إلى: التشكيك في الوجود  



٦٠   والمعنوية  الدين 

ة (الشك الأبستمولوجي). و«بلحاظ الغاية» إلى: (الشك الأنطولوجي)، وفي المعرف
(ɴالديكار) وتشكيك ديفد هيوم.  التشكيك الطريقي ،  

الطرق؛  بأنجع  الشك  منهج  مع  المواجهة  في  المسلمون  المفكرون  تعامل  لقد 
فإنهم بالإضافة إلى عدم التأثر بالتشكيك المعرفي، قد شخصوا الأسباب المختلفة  

وتوصلوا إلى طرق علاجه وانتشال الإنسان من براثنه. وقد  لهذا المرض قبل انتشاره،  
عمدوا في ضوء اتباع المنهج الواقعي (اليقيني) إلى تقييم وتعريف وتقسيم المعرفة 
ɬختلف الأساليب. ومن خلال توظيف منهج اليق˾ والانطلاق في مسار الواقعية، 

  المعرفة البشرية. إلى المعارف البديهية، عملوا على تنظيم وتطوير   اواستنادً 

ífléfŠßÖ]< <

إن النسبية بدورها ظاهرة مشؤومة قد ينحرف بسببها الكث˼ من المؤمن˾ وأصحاب 
اختلاف  إلى  يعود  النسبية  منشأ  إن  وروحانيتهم.  إ˽انهم  منهم  وتسلب  الروحانية، 
عل˴ء الدين في˴ بينهم، ك˴ انجرف بروتاغوراس في الأزمنة الإغريقية القد˽ة نحو 

ية بسبب الاختلاف المحتدم ب˾ العل˴ء. ك˴ يعمد ما بعد الحداثوي˾ بدورهم النسب
. ويغفلون عن أن العل˴ء  اأيضً إلى نشر النسبية والدعوة لها بواسطة هذا الاستدلال  

مشتركات   لهم  حقل،  كل  وجود اأيضً في  على  دليل  خ˼  المشتركات  وجود  وإن   ،
قوم على أسس ومناهج علمية؛ وليس الأمر معيار العلم، ك˴ أن اختلافهم هو الآخر ي

يكون   سوف  كلامه  فإن  العل˴ء،  خالف  إذا  المتخصص  غ˼  أن  لو   مقبولاً ك˴ 
في  اومسموعً  أو  اختلافاتهم  في  سواء  ـ  الدين  عل˴ء  فإن  الأساس  هذا  وعلى   .

اشتراكاتهم ـ إ˹ا ينطلقون في آرائهم على أساس من المناهج والأساليب، وعليه لا  
ن نستنتج النسبية من اختلافهم. وعلى حدّ تعب˼ بروتاغوراس «إن الإنسان هو  ينبغي أ 

ذهب   وقد  الإنسان».  من  أسمى  ومعيار  مقياس  هناك  وليس  شيء،  لكل  المقياس 
يكون  الأشخاص  أمام  ويتمظهر  يبدو  ما  كل  بأن  الاعتقاد  إلى  بدوره  د˽وقريطس 

في مذاق   اوحلوً اق شخص  في مذ  امرɚ حقيقة حتى وإن ˮ يعجب الآخرين أو يبدو  
الآخر. إن للنسبية تقسي˴ت متعدّدة؛ فهي بلحاظ العلة أو الدليل، تنقسم إلى: نسبية  



   ٦١  أسباب وموانع انتشار الروحانية

مزاجية، ونسبية استفهامية، ونسبية استدلالية. وبلحاظ المراحل التاريخية تنقسم إلى:  
الحدا بعد  ما  ونسبية  المعاصرة،  والنسبية  الحديثة،  والنسبية  الإغريقية،  ثة.  النسبية 

إدراكية.   ونسبية  أنطولوجية،  ونسبية  أبستمولوجية،  نسبية  إلى:  المتعلقّ  وبلحاظ 
وبلحاظ المساحة إلى: نسبية إقليمية ومناطقية، ونسبية شاملة وعالمية. ك˴ تنقسم  

إلى: النسبية المفهومية التي تمّ بيانها ضمن    اأيضً النسبية بلحاظ الاتجاهات الآتية  
ا˼ت الآتية: التفس˼ الأول هو أن كل لغة تحتوي على نسيجها الثقافي الخاص   التفس
سوف   المعنى  فإن  الأرضية  ت  ّ˼ تغ بحيث لو  الكل˴ت؛  معنى  في  يؤثر  والذي  بها، 

˼ّ بدوره   مختلفة بالنظر  . والتفس˼ الثا˻ هو أن كل مɲ ونص يكتسب معا˻  اأيضً يتغ
إلى المطالب والفرضيات السابقة للقارئ. إن النسبية المنهجية والأسلوبية ـ التي هي  
نسبية مستندة إلى الأسلوب ـ تقول: إن الاستدلال نسبي من الأساس. وأما النسبية 
بحسب   يكون  إ˹ا  شخص  كل  إلى  بالنسبة  الموجود  إن  تقول:  فهي  الأنطولوجية، 

لبحثيةّ والتحقيقية المتوفرة لديه. وتذهب النسبية الأخلاقية إلى المفاهيم والأساليب ا
الاعتقاد بأن القيَم الأخلاقية والأخلاقيات، تختلف باختلاف المجتمعات والمراحل  
بتأث˼ الثقافات  بنسبية التقييم والج˴ل  النسبية المتنوّعة. إن النسبية الج˴لية تؤمن 

تعتبر المعرفية  والنسبية  والتفك˼    والمجتمعات.  الشرائط   اتابعً المعرفة  لمختلف 
النسبية   إن  للمعرفة.  الثابت  المعيار  وجود  وتنكر  ذلك،  إلى  وما  والمكانية  الزمانية 
تقريرات   لها  حيث  الحاضر  العصر  في  الهامة  المعرفية  النسبية  أنواع  من  الخطابية 

ب الاعتقاد  وإن  للمعرفة،  قابل   ˮعا وجود  عدم  وتدعي  مختلفة،  العاˮ  وهندسات 
الاتجاه   لهذا  إن  باطل.  وهم  معرفته  وإمكان  ˼ً الخارجي  السياسية    اتأث الرؤية  في 

وتقديم نظريات الحكم وإدارة المجتمع. وإن النسبية النسوية، اتجاه هام آخر تبلور  
في مهد التحركّات والنهضات الاجت˴عية ضد التمييز الطبقي والاجت˴عي. يذهب 

إلى والنسوي  المعرفي  رجولية التيار  رؤيت˾:  من  المعرفة  تقييم  بوجوب  الاعتقاد   
في  النسوية  للرؤية  وتكون  بالجنسية،  المعرفة  تتأثر  الأساس  هذا  وعلى  ونسوية؛ 
اكتساب المعرفة أفضلية على الرؤية الرجالية. إن مجموع أنواع النسبية من الموانع  



٦٢   والمعنوية  الدين 

ع النسبية من خلال الأساسية والجادة أمام نشر الروحانية، وعليه يجب مواجهة أنوا 
  الاستعانة ɬعيار المعرفة والبديهيات.

íé’Ã¹]< <
ɱثل   بدورها  المعصية  أن  والإ˽ان    ا عمليً   اومانعً   ا حجابً ك˴  الروحانية  إلى  بالنسبة 

الديني؛ ف˴ أكɵ المؤمن˾ الذين زالت عنهم الروحانية والإ˽ان الديني بسبب ترك  
 مستنقع الانحراف. وإن طريق المواجهة الواجبات وارتكاب المحرمّات، وسقطوا في

  مع المعصية عبارة عن اجتياز المنازل الأربعة الآتية: 
 المنزل الأول 

كون  وعدم  الذات،  وإدراك  والوعي  التنبهّ  منزل  هو  اليقظة  منزل  إن  منزل «اليقظة». 
أنفسنا   بإيقاظ  نقوم  أن  علينا  يتع˾  أنه  ɬعنى  نيام».  «الناس  مصاديق  من  الإنسان 

ولسنا  بأن أيقاظ  بأننا  أنفسنا  ونلقن  الأولى.  انيامً فسنا،  الخطوة  هي  اليقظة  هذه  إن   .
.  اأيضً ولكن لمن تكون هذه اليقظة؟ إنها لسائر الناس عامة ك˴ هي لخاصة الناس  

إن هذه اليقظة لا تقتصر على الخطوة الأولى فقط، بل إننا نحتاج إلى اليقظة حتى  
في    ا سببً . لأننا ما أن نتعرضّ للغفلة حتى يكون ذلك  إلى آخر المنازل  وصولاً النهاية  

الذي هو «أبو البشر» ورسول   (علیه السلاّم)  سقوطنا نحو الهاوية. ك˴ أن النبي آدم
الله وأول إنسان وخليفة الله، عندما أراد الله أن يخلقه، اعترضت الملائكة على ذلك 

مَاءَ أتَجَْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَ ﴿وقالت:   ، فقال الله تعالى في الجواب عن  ١﴾يسَْفِكُ الدِّ
ِّ˻ أعَْلَمُ مَا لاَ تعَْلَمُونَ ﴿اعتراضها:   . ثم علمّ الله آدم الأس˴ء الحسنى كلها، ك˴ في  ٢﴾إِ

ءَ كُلَّهَا﴿ قوله تعالى:  َ˴ ءِ هَؤلاَُءِ ﴿ . ثم قال للملائكة: ٣﴾ وَعَلَّمَ آدَمَ الأْسَْ َ˴ ˻ِ بِأَسْ . إن ﴾أنَبِْئُو
فهذه   والحكيم.  والقدير،  العليم،  لفظ  قبيل:  من  الألفاظ  هو  ليس  الأس˴ء  معنى 
الأمور من قبيل شرح الاسم. إ˹ا المراد هو حقيقة العليم والحكيم والقدير؛ ɬعنى  

 
  . ۳۰البقرة:  . ١
  المصدر أعلاه.. ٢
  . ۳۱البقرة:  . ٣



   ٦٣  أسباب وموانع انتشار الروحانية

آدم   السلاّم)أن  الأس˴ء   ا طبقً ـ    (علیه   ّ˾ تع أو  الثا˻   ّ˾ التع ɬنزلة  ـ  العرفاء  لبيان 
والصفات، وعندما وصل إلى هذه المرتبة الله أصبح خليفة الله؛ ولكنه وقع في الغفلة  
للحظة من الزمن. ولا بد من التأكيد هنا على أنه وقع في الغفلة دون الجهل. هناك  

˼ً   اضررً أمران يلحقان   هل، والآخر هو الغفلة. إن الجهل بالإنسان، أحده˴ الج  اكب
، وإ˹ا الذي أضرّ به هو الغفلة. إنه  (علیه السلاّم)ˮ يكن هو الذي أضرّ بالنبي آدم  

˴ً نبي وهو بالإضافة إلى ذلك خليفة الله الذي تعلم الأس˴ء الحسنى، وأصبح    معل
˾ّ الثا˻، وهناك وصل إ لى مرحلة  للملائكة، وقد استقر في قوس النزول في منزل التع

الأس˴ء والصفات، ولكن لحظة غفلة واحدة كانت كفيلة بأن تؤدّي به إلى السقوط.  
، سواء في ذلك المؤمن وغ˼ المؤمن،  ايقظً وعليه يتضح أن على الجميع أن يكون  

والناس العادي˾ إلى الأنبيا المقرب˾ ومن هم من أولي العزم وحتى النبي الأكرم ’. 
أيّ   الغفلة  اعترت  سبحانه فإذا  الله  إن  السقوط.  من  عليه  يؤمن  لن  فإنه  شخص، 

يقول:   والتحذير  الانذار  نداء  رفع  الموارد  بعض  في  يريد  عندما  أيَُّهَا  ﴿وتعالى  يَا 
خاصّة، ﴾النَّاسُ  المؤمن˾  يخاطب  أخرى  وتارة  الناس.  جميع  بذلك  فيخاطب  ؛ 

أيها المؤمنون استيقظوا ولا تستغرقوا  ؛ فيا أيها الناس ويا  ﴾يَا أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا﴿فيقول:  
  . اأيضً في نوم الغفلة، إذ لا يأمن حتى المؤمن من الغفلة 

 المنزل الثا˻

وأما المنزل الثا˻ بالنسبة إلى السالك˾ إلى الله لمواجهة المعاصي والذنوب، فهو 
لتفت «التوبة»؛ أي العودة والرجوع إلى الله. ɬعنى أنه عندما يتحقق منزل اليقظة وي

الإنسان إلى ضلاله وأوهامه، سوف يدرك أنه قد تورطّ في الأوهام والخيالات، وسقط 
في حجب الظل˴ت، أو تورطّ في التوقفّ في حجب النور، وأنه قد استقرّ في منزل  
من المنازل النورانية، وˮ تعد لديه رغبة في الصعود والارتقاء إلى المنازل العليا. إن 

نسان الوعي والدراية، وعندما يدرك ذلك، يصل الدور إلى التوبة  هذه اليقظة ɱنح الإ 
والإنابة والعودة إلى الله سبحانه وتعالى، وإذا ˮ يتب في هذه الحالة يكون قد ظلم 



٦٤   والمعنوية  الدين 

. لأن  ١﴾وَمَنْ لَمْ يتَُبْ فَأوُلئَِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴿نفسه. وفي ذلك يقول الله سبحانه وتعالى:  
بتنا واستغفارنا. إن الذي يوفقّ إلى التوبة تقع توبته ب˾ توبت˾  الله لا يحتاج إلى تو

وبعده   قبله  يكون  بحيث  عمل  إلى  المرء  يوفقّ  أن  من  أكبر  توفيق  وأي   امقرونً لله. 
بالتوبة الإلهية؟ ولذلك فإن الذي يتوصّل إلى هذا الإدراك والوعي وإلى هذه المعرفة 

ويختلي المسألة،  هذه  حقيقة  ويفهم  سبحانه  العملية،  الله  إلى  الأحيان  بعض  في   
إن  الإلهية.  بالتوبة  ومعجونة  ممزوجة  تكون  سوف  توبته  فإن  إليه،  ويتوب  وتعالى، 

لنفسه. إنها النفس   اظالمً الذي لا يتوب يكون هو المتضرر، ويكون ـ في الحقيقة ـ  
اء التي ɱتلك كل هذه المقدرة على الصعود والسريان والتجليّ، ومع ذلك تؤثر البق

في منزل واحد وتتوقف هناك ولا تواصل الصعود والارتقاء. ومن هنا قال أصحاب 
الوعظ  من  ومستمرةّ  متواصلة  حالة  في  يكون  أن  الإنسان  على  يجب  المعرفة: 
والمراقبة؛ فعليه أن يجمع ب˾ المراقبة وب˾ وعظ النفس. يجب على المرء أن يلوم 

ام، وأن يستفيد من مواعظ الآخرين، نفسه ويعمل على وعظها باستمرار وعلى الدو 
  ولا سيّ˴ من مواعظ القرآن الكريم.

 المنزل الثالث

الذي يذكر لمواجهة الذنوب والمعاصي، هو منزل المسألة والطلب؛ ɬعنى أنه بعد  
الظل˴نية   والحُجُب  والأوهام  الرذائل  ويدرك  اليقظة،  منزل  الشخص  يطوي  أن 

ا منزل  يتجاوز  أن  وبعد  والتوبة والنورانية.  والمزالق،  والانحرافات  الرذائل  من  لتوبة 
من جميع أنواع النقص والآفات التي يشعر بها في وجوده، يجب عليه التوجّه إلى 
من   التوبة  مجردّ  بذلك  نعني  لا  التوبة  عن  نتحدّث  عندما  والطلب.  السؤال  منزل 

الخارجية؛ من بعض الذنوب الداخلية وغ˼    اأيضً الذنوب المتعارفة فقط، وإ˹ا هناك  
ذلك ـ على سبيل المثال ـ الابتلاء بحبّ الدنيا؛ ɬعنى أن يستغرق الشخص وينغمس 
في الدنيا وبهارجها وزخارفها الظاهرية بحيث لا يعود ɬقدوره التنازل عن حبّ الدنيا 
ولو ɬقدار ذرةّ. وهناك من الأشخاص من يبتلى بداء الحسد؛ حتى أنه لا يطيق تقدّم  

 
  .  ۱۱الحجرات: . ١



   ٦٥  أسباب وموانع انتشار الروحانية

ونج في  الآخرين  زميله  أو  رفيقه  أو  صديقه  يحققه  الذي  الازدهار  ويتألمّ من  احهم. 
الآخرين.   نجاح  يطُيق  هو  ولا  حياته،  في  النجاح  يحقق  هو  فلا  العمل.  أو  الدراسة 
ومن ب˾ الأمراض الشائعة الأخرى سوء الظن؛ حيث يعمل على تفس˼ أع˴ل وأقوال 

˼ً الآخرين   الماسلبيً   اتفس ب˾  موجود  مرض  وهذا  حدّ  .  على  المؤمن˾  وغ˼  ؤمن˾ 
ج˸سية، أو يستولي   وال والتكبرّ والأنا  العُجب والغرور  سواء. وهناك من يبُتلى بداء 
علي الحرص والطمع وحب الجاه والمقام والمنصب والمنزلة الاجت˴عية، ويكون 
لذلك على استعداد لارتكاب كل شيء من أجل الحصول على المزيد من المناصب  

ت الاجت˴عية. أو يعا˻ من الطمع والجشع وشعور لا يعرف معنى الشبع والاعتبارا
والاكتفاء والامتلاء، ولا يقنع ɬا لديه من المال والɵاء مه˴ بلغ. فإنه حتى إذا اغتنى  
وأصبح ذا مال طويل وعريض، يبقى مع ذلك يشعر أنه بحاجة إلى المزيد، ويكون  

لمحظورات من أجل زيادة ثروته. وهناك  على استعداد لارتكاب جميع المحرمّات وا
من يصُاب بداء الشرهَ فلا يشبع ولا يرتوي مه˴ أكل أو شرب. وإذا صام فإنه إذا أفطر  
سوف يقضي المدّة الممتدة من أذان المغرب إلى أذان الصبح بالأكل والشراب على 

إن   نحو متواصل. وهناك من يستشري عنده حبّ الكسل والنوم فلا يشبع من النوم.
هذه الأمور كلها أمراض ورذائل. وهذه الأمور كلها تحتاج إلى علاج، وعلاجها هو  

  التوبة والاستغفار.
فإذا تحققت التوبة، يصل الأمر إلى منزل الطلب والسؤال. إن التوبة تشتمل على 
حيثية سلبية حيث تعمل التوبة على رفع الرذائل وسلبها. وتزيل الموانع والحُجُب،  
وتعدّ النفس لاستقبال المطلوب. وعليه لا بدّ في الوصول إلى المطلوب من الطلب، 

م يفرغ  أن  بعد  ـ  وعاؤنا  ˽تلئ   ʗوالرذائل  ل الموبقات  بالفضائل   افشيئً   اشيئً ن  ـ 
المطلقة  الإلهية  الهوية  تلك  من  الفضائل  جميع تلك  نطلب  أن  ويجب  ا˼ت.  والخ

  ومن الأس˴ء والصفات الثابتة للحق تعالى.
 المنزل الرابع 

من منازل السالك˾ لمواجهة المعاصي هو منزل «المراقبة»، حيث يتمّ بها الحفاظ  
في نهج البلاغة:   (علیه السلاّم)  على سائر المنازل الآنف ذكرها. قال أم˼ المؤمن˾



٦٦   والمعنوية  الدين 

. إن هذا الأمر يش˼ إلى أن الرقابة الكيفية ١«قليل مدوم عليه، خ˼ من كث˼ ملول منه»
أهم من الرقابة الكمّية. فلو صلى العبد قبل أذان الفجر ركعت˾ من نافلة الليل بحضور 

الفجر بثلاث قلب وإخلاص ونشاط، كان ذلك أفضل بكث˼ من الاستيقاظ قبل أذان  
الباقر   الإمام  عن  روي  وقد  قلب.  وحضور  نشاط  دون  من  يقضيها  (علیه  ساعات 

في هذا الشأن قوله: «أحبّ الأع˴ل إلى الله ـ عزّ وجل ـ ما داوم عليه العبد   السلاّم)
  .٢وإن قلّ» 

إن مراد العرفاء من المراقبة في الس˼ والسلوك، ثلاث أنواع من المراقبة، وهي:  
  الرؤيويةّ، والمراقبة الطبعية، والمراقبة السلوكية.  المراقبة

íéßè‚Ö]<íéÞ^uæ†Ö]<…^ma< <

الدينية   للروحانية  هذه   اآثارً إن  تلخيص  و˽كن  متنوّعة،  واجت˴عية  فردية  ونتائج 
العلاقات  وتحسّن  والانبساط،  البهجة  وهي:  أقسام،  ثلاثة  في  والآثار  النتائج 

  الاجت˴عية، وخفض الآلام. 
  نبساطالبهجة والا 

إن الأثر والمعُطى الأول المترتبّ على الروحانية الدينية في ضوء البهجة والانبساط، 
عبارة عن «حُسن الظن»، ɬعنى حُسن الظن بالكون والخلق والوجود. إن الروحانية  
الدينية حيث تعمل على بلورة فهم الإنسان للكون والعاˮ، بحيث ينظر إلى الخلق 

بالخ˼ والتكامل والسعادة، فإنها تعمل بطبيعة    امتعلقًّ يرى الهدف  ، واهادفً   اأمرً بوصفه  
الحال على تحس˾ نظرة الإنسان إلى النظام الكلي للكون والوجود والقوان˾ التي 
الروحية   أبعادنا  توسيع  على  تعمل  التي  هي  الروحانية  إن  أجل   .ˮالعا هذا  تحكم 

  وتحول دون ضغط العوامل الخارجية.
الثا˻ والانبساط،    والأثر  البهجة  حيث  من  الدينية  الروحانية  على  يترتب  الذي 

عبارة عن «صفاء القلب». ما أن يرى الإنسان العاˮ بنور الحق والحقيقة اللاحبة في 
 

  . ٤٤٤، الحكمة رقم:  نهج البلاغة. ١
  ، باب استواء العمل والمداومة عليه.٢، ج  أصول الكافي. الكليني، ٢



   ٦٧  أسباب وموانع انتشار الروحانية

ضوء الروحانية والإ˽ان الديني، فإن هذا الوضوح في الرؤية وصفاء القلب يضيُء  
للشخص الذي لا يتمتع    اخلافً نه.  فضاء الروح، ويكون ɬنزلة السراج الذي ين˼ باط

  ˮاعدميً   اأمرً بالإ˽ان والذي يرى العا   ً˴ ة˼ والوضوح   ومظل يخلو من الإدراك والبص
  في الرؤية. 

إن الأثر الثالث للروحانية الدينية من حيث إنتاج البهجة والانبساط، هو «الأمل» 
وية المنطق المادي بالحصول على النتائج الحسنة والنشاط الصالح. إن العاˮ من زا

حيادي بالنسبة إلى الأشخاص الذين يسلكون الطريق الصحيح أو الطريق الباطل،  
أو الذين ينتهجون أسلوب العدل أو أسلوب الظلم، والطريقة الصائبة أو الخاطئة،  

يكون   لا   ˮالعا فإن  المؤمن  الشخص  منطق  في  هات˾    احياديً وأما  جهود  تجاه 
لعاˮ تجاه هذين النوع˾ من الجهود ليست واحدة؛ بل إن  الطائفت˾. إن ردّة فعل ا

منظومة الخلق تدافع عن الناس الذين يجاهدون في سبيل الحق والحقيقة والصواب  
  والعدالة وحبّ الخ˼، قال تعالى: 

  .١﴾ إنِْ تنَصرُُْوا اللَّهَ ينَصرُْكُْمْ وَيثَُبِّتْ أقَْدَامَكُمْ ﴿ـ 
˾َ إنَِّ اللَّهَ لاَ ﴿ـ    .٢﴾يضُِيعُ أجَْرَ الْمُحْسِنِ

وأما الأثر الرابع المترتب على الروحانية الدينية، من وجهة نظر البهجة والانبساط، 
فهو «الط˶نينة» و«راحة البال» و«سكون النفس». إن الإنسان يسعى وراء البحث عن 

الس إلى  الوصول  تصوّر  عند  اللفرح  غاية  يفرح  فإنه  ولذلك  بفطرته.  عادة، السعادة 
المقرون  والمشؤوم  المظلم  بالمستقبل  التفك˼  عند  وفرائصه  أوصاله  وترتعد 

  بالحرمان، ويفزع من ذلك أشدّ الفزع. 
إن من ب˾ آثار الروحانية الأخرى التي تترتب من حيث البهجة والإنبساط، هو  
الاتصاف بسلسلة من المسرّات والملذات التي تسمّى بـ «اللذة الروحانية». إن لدى  
الإنسان،  حواس  من  بواحدة  المتعلقة  اللذات  إحداه˴:  اللذة،  من  نوع˾  الإنسان 
والتي تحدث بفعل إقامة نوع من الارتباط والاتصال ب˾ عضو من الأعضاء بواحد  

 
  . ۷محمد:  . ١
  . ۹۰؛ يوسف: ۱۱۵؛ هود: ۱۷۱: آل عمران:  اأيضً . وانظر ۱۲۰التوبة:  . ٢



٦٨   والمعنوية  الدين 

من المواد الخارجية. والنوع الآخر: اللذات المرتبطة بعمق روح الشخص ووجدانه،  
ان، ولا تتحقق بتأث˼ إقامة الصلة مع أيّ ولا ترتبط بأيّ عضو خاص من أعضاء الإنس

مادّة خارجية؛ من قبيل اللذة والمتعة التي تعتري الإنسان بسبب الإحسان والخدمة  
قبل  من  به  يحظى  الذي  والتقدير  والاحترام  الحب  أو  جلدته،  لبني  يقدّمها  التي 

ل عليها  الآخرين، أو بسبب النجاح الذي يحققه هو أو أحد أولاده، أو تلك التي يحص
  من عبادة الله وإطاعته.

  تحسّن العلاقات الاجت˴عية 
لا ˽كن للناس أن يلبّوا احتياجاتهم ɬفردهم، ولذلك فإنهم يحتاجون إلى تقاسم  
فإنه  ولذلك  ومختار؛  حرّ  كائن  الإنسان  فإن  أخرى  ناحية  ومن  بينهم.  في˴  الأع˴ل 

لاحترام من قبل الجميع.  يحتاج إلى وضع القوان˾ والحقوق التي يجب أن تحظى با 
، ويقربّ امقدّسً   اأمرً قبل كل شيء، ويجعل العدالة    امحترمً وإن الذي يجعل الحق  

قلوب الناس إلى بعضها ويجعل الرحمة فيها، ويقيم الثقة المتبادلة ب˾ الأشخاص، 
القيمَ   على  الاعتبار  ويضفي  الإنسان،  وجدان  أع˴ق  في  راسخة  التقوى  ويجعل 

و˽ الناس الأخلاقية،  توحيد  على  ويعمل  الظلم،  مواجهة  شجاعة  الأفرادة  نح 
الإنسانية   التجليات  إن  الديني.  الإ˽ان  هو  واحد،  جسد  في  أعضاء  بوصفهم 
بالأحداث  الزاخر  الإنسان  تاريخ  س˴ء  في  الشموس  مثل  تسطع  والتي  للأشخاص 

  والوقائع، عبارة عن تلك الأمور التي تنبثق من المشاعر الدينية.
  لام خفض الآ 

الج˴ل  ولحظات  السعادة  أنواع  على  تحتوي  ك˴  ـ   ɮأ أم  شاء  ـ  الإنسان  حياة  إن 
والإخفاقات  والمصائب  الآلام  على  كذلك  تنطوي  والنجاحات،  المطالب  وتحقيق 
˽كن  الأمور  هذه  من  والكث˼  والغصص،  والمرارات  الأحبة،  وفقد  الفشل،  وأنواع 

والحيلولة دون وقوعها أو إزالته ا بعد وقوعها، رغم احتاج ذلك إلى الكث˼ تجنّبها 
من الجهود والمساعي المتواصلة والحثيثة. من الواضح أن الإنسان مأمور بأن يتعامل  
مع الطبيعة وأن يعمل على منازعتها، وأن يحوّل المرارات إلى لحظات عذبة ورائقة، 



   ٦٩  أسباب وموانع انتشار الروحانية

بعد وقوعها،  بيد أن بعض أحداث العاˮ لا ˽كن الحيلولة دونها أو إزالة مفعولها  
 ،ɮمن قبيل الشيخوخة على سبيل المثال. إن الإنسان صائر إلى الشيخوخة شاء أم أ
وإن سراج عمره آخذ بالخفوت والانطفاء، وإن العجز والضعف والشيخوخة وسائر 

؛ يضاف إلى ذلك أن فكرة  اوحزينً   امكفهرً أعراض التقدّم في السن، تجعل وجه الحياة  
لع˾ عن الوجود ومغادرة العاˮ وتركه إلى الآخرين، يقضّ  الموت والفناء وإغ˴ض ا

ومقاومة  قوّة  الإنسان  ɱنح  الدينية  الروحانية  أن  إلا  وآخر.  بشكل  الإنسان  مضجع 
على تحويل المرارات إلى حلاوة وج˴ل وسعادة. إن الإنسان المؤمن   اقادرً تجعله  

ومحسوب،   مقدّر   ˮالعا هذا  في  شيء  كل  أن  يعلم  في  والروحا˻  فعله  ردّة  وأن 
  ˮ مواجهة المرارات كانت على نحو مطلوب، فإنه يرى أن هذه المرارات حتى إذا
بشكل   جبرانها  على  يعمل  سوف  وتعالى  سبحانه  الله  فإن  تداركها،  بالإمكان  يكن 
آخر. إن الموت من وجهة نظر هذا الشخص لا يعني العدم والفناء، وإ˹ا هو انتقال  

ء إلى الآخرة وعاˮ البقاء والخلود والثبات. وبعبارة أخرى: إن من الدنيا وعاˮ الفنا
  .١الموت وسيلة ينتقل الإنسان بواسطتها من عاˮ ضيقّ إلى عاˮ أرحب

…b^’¹]< <
  القرآن الكريم. 
 .نهج البلاغه

  .    ق ه ۱۳۸۸ ة،یالإسلام المکتبة طهران، ،۲ج  ،الکافي من الأصول عقوب،ی بن محمد ني،یالکل
  .  ۱۳۷۲، ۹ط صدرا، انشارات ، طهران،۱ ج،  ˴نیا و انسان، مرتضي  ،يمطهر 

أس.،   جوردن  الفارسية: «ويكفيلد،  اللغة  إلى  ترجمه  والعبادة)،  (الروحانية  عبادت»  و  معنويت 
  ه ش.  ١٣٨١ ،١٦الفصلية، العدد:  ،مجلة هفت آس˴نمحمد حسن،  ،محمدي مظفر 

 
  . ۳۹(الإنسان والإ˽ان)، ص   انسان و ا˽ان المطهري، مرتضى، . ١





  
  
  

<ífŠßÖ]àè‚Ö]æ<íéÞ^uæ†Ö]<°e<íéÚçãË¹]< <
?àè‚Ö]@æ<?íéÞ^uæ†Ö]@<°e<íéÚçãË¹]<ífŠßÖ]M< <

  ٢بهزاد حميدية
لطالما قد استعملنا كلمة «الروحا˻»، و«الروحانية» في محاوراتنا وأدبياتنا التقليدية  

بالبحث عن التعريف الدقيق لمفهوم الروحانية وɱييزها    اأبدً منذ القِدَم، ولكنناˮ  نقم  
من سائر المفاهيم القريبة منها، وˮ يحتدم هناك أيّ نقاش في هذا الشأن. وقد ورد 
تعريفها في بعض المعاجم باقتضاب شديد، حيث قيل إنها: «نسبة إلى الروح ...».  

 وقال آخر إنها: «منسوبة إلى المعنى الباطني الحقيقي». 
ة˼ فقد برزت هذه الكلمة في   غرب العاˮ وشرقه إلى  وأما في العقود الثلاثة الأخ

حدّ كب˼، وأصبحت تحظى ɬطلوبية عامة واستقلال مفهومي، ونتيجة لذلك علينا  
بدورنا أن نتعامل مع تعريف هذه الكلمة، وأن نسعى بشكل وآخر إلى بيان الحدود 
ة˼،  المفهومية لـ «الروحانية» بشكل وآخر. إن هذا التعريف يحظى بأهمية وضرورة كب

ا بعض  لأن  العادي˾ وذلك  الأشخاص  وبعض  وتأمّلاتهم  أفكارهم  في  لمستن˼ين 
أننا   اجدً يدّعون أن «الروحانية» يجب أن تحلّ اليوم محلّ الدين. من الواضح    اأيضً 

ماهية  على  نتعرفّ   ˮ إذا  أننا  ɬعنى  بنجاح؛  المفهومي  البحث  مرحلة  نتخطّ   ˮ ما 
لا   والعرفان،  الدين  من  امتيازها  هو  وما  المرحلة  الروحانية،  إلى  الانتقال  نستطيع 

الدين   استبدال  يجب  كان  إذا  ɬا  والقول  التنظ˼  بغية  صحيح،  بشكل  النظرية 
بالروحانية أم لا، وهل تحقق هذا الاستبدال أم لا، وهل هو مطلوب أم لا، وما إلى 
للروحانية،  اليوم  تعريفها  تمّ  التي  ة˼  الكث ا˼ت  التأث إن  الأخرى.  الأمور  من  ذلك 

 
  ، )انیاد   ȼژوهشنام پ(  مجلة  في  » »نید «  و   »تیمعنو«  یمفهوم  نسبت«  بعنوان   المقالة  ،بهزاد   ، یهحميد:  المصدر  .١
  . ۱۰۶  إلى  ۷۹ الصفحات  ، ۱۳۹۶ صيف  ،۲۲العدد  الفارسيَّة، باللغة الإيرانيَّة الإسلاميَّة  الجمهوريَّة في  تصدر التي

 ي الهاشم مطر  علي حسن : تعريب
  . أستاذ مساعد في حقل الأديان والعرفان من جامعة طهران. ٢



٧٢   والمعنوية  الدين 

ا اليوم من مقولة فردية إلى مقولة اجت˴عية وإدارية وعلاجية وتربوية وما إلى  وحولته
 ،ˮذلك، تفرض علينا التعرفّ على ماهية الروحانية التي حظيت اليوم باهت˴م العا
من   مفردة «الروحانية»  تكون  التراث (وهل   ˮعا نسبتها إلى  تحديد  على  نعمل  وأن 

  لموردين، أم من المشترك المعنوي؟).المشترك اللفظي بالنسبة إلى هذين ا
هناك الكث˼ من العقبات والصعوبات الماثلة أمام تعريف «الروحانية». ومن ب˾  
المقابل  إلى  ناظرة  أو  مادية  (وليست  إنسانية  مقولة  «الروحانية»  أن  العقبات  هذه 
وإن  تعريف لها،  على  العثور  في  تواجه صعوبة  الإنسانية  والمقولات  المحسوس)، 

يكون    وجد لن  فإنه  التعريف  هذا  المفهومية  امت˴سكً مثل  المميّزات  ندرك   ʗول  .
بكɵة،   الآخرين  مع  والمت˴هية  الاستبطانية  النظرة  إلى  نحتاج  الإنسانية،  للمقولات 

جمّة   صعوبات  على  بدوره˴  ينطويان  نفسيان  مسعيان  والصعوبة ا أيضً وه˴   .
من   تعدّ  فهي  للإنسان؛  الغائية  بالهواجس  ترتبط  «الروحانية»  أن  هي  الأخرى، 

بيانها    احتياجاته يزال  ولا  جديد،  بحث  «الروحانية»  بحث  فإن  وكذلك  الماورائية. 
وتحديد أبعادها وخصائصها في مستهلّ الطريق. والصعوبة الأخرى تكمن في التعدّد  
من   ـ  المفكرين  بعض  أشار  وقد  الروحانية.  ومصاديق  ومستويات  أنواع  في  الكب˼ 

لويس وتاكاهاشي ١أمثال:  وكينغ ٢،  المعا˻   ٣،  واسعة  مفردة  الروحانية  أن  إلى  ـ 
والوطنية  الثقافية  الج˴عات  ب˾  مختلفة  معا˻  تكتسب  أنها  بحيث  والمفاهيم، 
أشار   التي  المفهومية  والمزالق  الصعوبات  هذه  جميع  ب˾  ومن  المختلفة.  والدينية 

  ا ديً ومج  انافعً إليها المحققون، نجد من المهم أن نصل إلى تعريف للروحانية يكون  
للمقاصد العملية والدراسات الميدانية. وإن منهجنا وأسلوبنا العام للوصول إلى هذا  

  التعريف، يكمن في الاستفادة من «التبادر» و«صحّة السلب». 

 
1. Lewis, “Posture as a Metaphor for Biblical Spirituality” pp143-174. 
2. Takahashi, & Ide, “Implicit Theories of Spirituality across Three Generations: 

a Crosscultural Comparison in the U.S. and Japan”, pp15 – 38. 
3. Roehlkepartain, & Benson, & King, & Wagener, “Spiritual Development in 

Childhood and Adolescence: Moving to the Scientific Mainstream”, pp 1-15. 



    ٧٣  النسبة المفهومية ب˾ الروحانية والدين

ëçÇ×Ö]<îßÃ¹]< <

)، ك˴ أن صفة  Spiritualitas) مشتقة من الكلمة اللاتينية (Spiritualityإن كلمة الـ (
. إن هات˾ المفردت˾ اأيضً ) في اللاتينية  Spiritualisلمة الـ () ترادف كSpiritualالـ (

) اليونانية  الكلمة  من  مأخوذت˾  (Pneumaاللاتينيت˾  ɬعنى   (Spirit والصفة  (
). ونشاهد هذه الكلمة اليونانية في رسالة بولس في العهد Pneumatikosاليونانية (

الهامة،   النقطة  هذه  إلى  شلدراك  أشار  وقد  (الجديد.  الـ   ɴمفرد أن  )  Spiritوهي 
)،  σῶμα) ليسا في قبال «الجس˴˻» أو «المادي» (في اليونانية سوما (Spiritualو(

))، وإ˹ا في قبال «الجسد الإنسا˻» (في اليونانية ساركس Corpusوفي اللاتينية (
)σάρξ) اللاتينية  وفي   ،(Caro الأمور هو  هنا  الإنسا˻  الجسد  من  (والمراد   .((

المرتبطة بالجسد التراɯ، أي شؤون من الإنسان في تقابل مع الروح القدس). وعليه 
فإن التقابل هنا ليس ب˾ الجسد والروح، وإ˹ا ب˾ اتجاه˾ نحو الحياة. إن الشخص 

،  ١٥ـ  ١٤) ـ (في الرسالة الأولى إلى كورنثوس، في الفقرت˾:  Spiritualالروحا˻ (
مجردّ الشخص الذي حلّ فيه الروح القدس، أو الذي من الإصحاح الثا˻) ـ يعني  

  .١يعيش حياته بتأث˼ من الروح القدس 
. إن هذه المفردة  اأيضً ) تفيدنا في بحثنا Spiritك˴ أن الالتفات إلى معا˻ كلمة (

تعني «الأصل المحركّ أو الحياɴ في الإنسان والحيوان»، وهي مأخوذة من الكلمة  
والجرأة، والقوّة والطاقة).  ) Spiritusɬاللاتينية ( عنى (الروح، والنفس، والشجاعة 

الفولغاتا ترجمة  في  اللاتينية  الكلمة  هذه  استع˴ل  تمّ  عن ٢وقد  ترجمة  بوصفها   ،
 Ruachمن الكلمة العبرية (  بدلاً )، والتي جاءت بدورها  Pneumaالكلمة اليونانية (

()רוח( الـ  كلمة  فإن  الأساس  هذا  وعلى   .(Spirituality والقوّة بالحركة  مرتبطة   (
) تعني إقامة الارتباط مع روح ɱنح  Spiritualityوالشجاعة. وفي الحقيقة فإن الـ (

 
1. Sheldrake, A Brief History of Spirituality, p3. 

(باللاتينة:  ٢ الفولغاتا   .Vulgata  تعني الخامس  »شائع«):  القرن  أول  من  المقدّس  الكتاب  من  نسخة  وهي   ،
الترج˴ت اللاتينية القد˽ة. ثم أصبحت   للميلاد باللغة اللاتينية أنتجها ج˼وم بأمر من البابا دماسوس الأول ɬراجعة

  النص الرسمي المقبول في الكنيسة الرومانية الكاثوليكية. (المعربّ). 



٧٤   والمعنوية  الدين 

لطاقة    امالكً )  Spiritualوحياة، وبذلك يصبح الشخص الـ (  انفسً العاˮ الفاقد للروح  
  على مواصلة الحياة. اقادرً وقوّة مضاعفة تجعله 

لا يشُ˼ استع˴ل كلمة «الروحانية» وصفة «الروحا˻» بشكل وفي اللغة الفارسية  
رئيس إلى تبلور مصطلح خاص، بل يفيد ذات المعنى اللغوي. ومن ذلك لو ألقينا  
نظرة على وصية الإمام الراحل ـ على سبيل المثال ـ أمكن لنا إدراج الاستع˴لات  

  ɴ: المتعددة لصفة «الروحا˻» ضمن أربعة معا˻، على النحو الآ 
غ˼  .١ (البعد  للإنسان  النفسي  بالبُعد  يرتبط  ما  ɬعنى  الروحي»:  «الدعم 

  .١الجس˴˻ للإنسان)
  .٢«العاˮ الروحي»: ɬعنى العاˮ ما فوق المادي .٢
أي  .٣ الإنسان،  لحياة  الدنيوي  غ˼  بالبُعد  يرتبط  ما  ɬعنى  الروحية»:  «الحياة 

  .٣الحياة الأخروية للإنسان

 
الشكر  «.  ١ واجب  يقدموا  أن  ـ  القادمة  الأجيال  أو  الراهن  الجيل  من  سواء  ـ  فيها  والعامل˾  الدولة  وعلى 

خلا من  العمل  مواصلة  على  تشجيعهم  على  يعملوا  وأن  المادي  لمتخصصيهم،  المستوى  على  لهم  الدعم  تقديم  ل 
مع   يتعايشوا  وأن  الوطني،  للاقتصاد  والمدمّرة  الاستهلاكية  البضائع  ا˼د  است دون  يحولوا  وأن  [الروحي]،  والمعنوي 

  .»أوضاعهم لʗ يتمكنوا من صنع كل شيء بأنفسهم
٢  .»ˮالمادي والمعنوي [الروحي]،   أيها الشعب المجاهد، أنتم داخلون تحت لواء خفاق في جميع أنحاء العا

وسواء وجدتم هذا اللواء أو ˮ تجدوه، فإنكم ذاهبون إلى طريق هو الطريق الوحيد لجميع الأنبياء ـ عليهم سلام الله 
  .»ـ وهو الطريق الوحيد الموصل إلى السعادة المطلقة

المادية والمعنوية [الروحية] بعد القرآن  نحن فخورون بأن كتاب نهج البلاغة ـ الذي هو أعظم دستور للحياة «. ٣
الكريم، وأسمى كتاب لتحرير البشر، وإن تعاليمه المعنوية [الروحية] والحكومية من أكبر وسائل النجاة ـ من مآثر  

أمثال هذه الدعايات البلهاء، وتارة يعمدون بخبث وشيطنة إلى الدفاع عن قداسة  «. و»إمامنا المعصوم (عليه السلام)
م؛ فيقولون: إن الإسلام وسائر الأديان الإلهية تهتم بالمعنويات [الروحانيات] وتهذيب النفوس، والتحذير من  الإسلا 

المراتب الدنيوية، والدعوة إلى ترك الدنيا والاشتغال بالعبادات والأذكار والأدعية التي تقربّ الإنسان من الله، وتبعده 
مناقض لتلك الغاية وذلك الهدف الكب˼ والمعنوي [الروحي]؛ حيث أن  والحكومة السياسية وفن الإدارة    عن الدنيا. 

الأنبياء العظام  اجميعً هذه   ة˼ جميع  لس مناقض  وذلك  الدنيا،  و»لبناء  وأمريكا «.  وفرنسا  إنجلترا  إلى  الذهاب  يعدّون 
  .»عيةورج  اتخلفً يدعو إلى الفخر، ويعتبرون الذهاب إلى الحج وسائر البقاع المقدّسة   اأمرً وموسكو 



    ٧٥  ية والدينالنسبة المفهومية ب˾ الروحان

الباطنية «المقام   .٤ بالأبعاد  يرتبط  ما  ɬعنى  الروحية»:  «العلوم  أو  الروحي»، 
ظواهر   دون  والسلوك)  والس˼  الأخلاق  سنخ  (من  الدين  من  والأعمق 

  . ١الدين 
إن كلمة «المعنوية» في اللغة العربية، مصدر صناعي من صفة «المعنوي»، وهي في  

وع «المعنى».  مع  نسبة  له  ما  أي  منسوبة؛  كلمة  ذاتها  فإن  حدّ  الأساس  هذا  لى 
«المعنى».  مع  نسبة  إقامة  أي  والمعنوية،  بالروحانية  الاتصاف  تعني  «المعنوية» 
و˽كن اعتبار معنى الحياة والعاˮ هي قيمتها أو غايتها. هناك على الدوام أمور تهدد 
مفهوم العاˮ والحياة، من قبيل: الموت، والمرض، والعجز، والشرور، والبلايا، وفي  

تعتبر    المجموع: التي  يواصل   احدودً الأمور   ʗل الإنسان  إن  للإنسان.  وجودية 
الحياة، وفي سعيه من أجل تحس˾ كيفيتها، وبسبب الآلام والمعاناة التي يقاسيها في  
يبحث  إنه  بالمعنى؛  يطالب  فإنه  الاجت˴عية،  والمنزلة  والɵوة  العلم  تحصيل  طريق 

، وإن هذا الهدف يجب أن يكون  اومفهومً عن هدف وغاية تضفي على أنشطته قيمة  
لذاته لا أن يكون بحاجة إلى هدف آخر أسمى منه لʗ يثبته. ف˴ هو هذا الهدف   اهدفً 

من   العديد  هناك  السؤال،  هذا  عن  الإجابة  معرض  وفي  الغايات؟  وغاية  السامي 
ي . إن الروحانية و«المعنوية» تعن٢النظريات التي تمّ تقد˽ها في حقل «مفهوم الحياة»

الشخص  إن  القول:  ˽كن  الأساس،  هذا  وعلى   .ˮوالعا الحياة  معنى  عن  البحث 
ذات  (أو  والروتينية  اليومية  الحياة  مستوى  يجتاز  الذي  هو  و«المعنوي»  الروحا˻ 
المستوى الحيوا˻)، ويسعى وراء البحث عن مصدر أسمى للحصول على الهدف  

  والقيمة. 

 
ة˼ وقاصرة في باب الثقل˾، لا من حيث المقامات الغيبية  «.  ١ وبعد .. وجدت من المناسب أن أذكر بنبذة قص

إن من أسمى  «، و»والمعنوية والعرفانية؛ فقلم مثلي عاجز عن التجرّؤ في مرتبة يستعصي عرفانها ولا يطُاق تحمّلها ...
اطق واسع، هي العلوم المعنوية [الروحية] للإسلام، من قبيل: علم  وأرقى الحقول التي يجب تعليمها وتعلمها على ن

  . »الأخلاق، وتهذيب النفس، والسلوك إلى الله ـ رزقنا الله وأياكم ـ حيث هو الجهاد الأكبر
دين  . للوقوف على نظريات ما فوق الطبيعة، وغ˼ الطبيعية، والطبيعة الآفاقية، والطبيعة الأنفسية، انظر: بيات،  ٢
  (الدين ومعنى الحياة في الفلسفة التحليلية). ناي زندگي در فلسفه تحليلي و مع



٧٦   والمعنوية  الدين 

والفعل العمل  على  تدلّ  تارة  المصادر  إلى  إن  وما  والأكل  الذهاب،  قبيل:  من   ،
ذلك، وتارة أخرى تدلّ على الكون على حالة معينة، من قبيل: الخوف، ɬعنى الكون 
على حالة الخوف. إن الروحانية و«المعنوية» من القسم الثا˻؛ أي الكون على الحالة 

ثاب أو  زائلة  إما  الحالة  على  الدالة  المصادر  وإن  و«المعنوية».  و˽كن الروحانية  تة. 
على  تكون  التي  الروحانية  وه˴:  القسم˾؛  كلا  من  تكون  أن  والمعنوية  للروحانية 
شكل عابر وزائل (والتي تأɴ في الغالب على صيغة المضاف، من قبيل: روحانية  
ذلك)،   إلى  وما  الدينية  الشعائر  وروحانية  والمناجاة،  الدعاء  وروحانية  الصلاة، 

شك على  تكون  التي  غ˼  والروحانية  بشكل  الغالب  في  ترد  (والتي  راسخة  ملكة  ل 
بالروحانية   يتصف  أو  ومعنوي،  روحا˻  شخص  زيد  قولنا:  قبيل  من  مضاف، 
في  والمعنوية  والروحانية  والمهنة،  العمل  في  والمعنوية  الروحانية  أو  والمعنوية، 
على  والمعنوية  الروحانية  فإن  وعليه  والمؤسسة).  النظام  في  والروحانية   المجتمع، 

هذا الأساس تكون حالة إنسانية، يدركها الفرد في نفسه بالعلم الحضوري، والآخرون 
يعلمون بها بواسطة آثارها (من قبيل: الآثار الفعلية والقولية). وحيث تكون الروحانية  
كن على هذا الأساس استع˴لها في الأصالة  والمعنوية حالة إنسانية (وجودية)، فلا˽ 

إن الأع˴ل لا تتصف بالروحانية والمعنوية إلا إذا صدرت عن    لآثارها؛ أي الأع˴ل.
شخص روحا˻ ومعنوي. عندما يقال: إن الشعائر والدين والدعاء أو الصلاة زاخرة 
أي   العقلي؛  المجاز  نوع  (من  المجاز  من  نوع  هناك  يكون  والمعنوية،  بالروحانية 

تلك الأع˴ل التي يكون   المجاز في الإسناد) في هذا الاستع˴ل؛ لأن المراد منه هو
  روحاني˾ ومعنوي˾.  اأشخاصً القاɧون بها 

?íéÞ^uæ†Ö]@<àÂ<ìbçqç¹]<Ìè…^ÃjÖ]<˜Ãeæ<»†ÃÖ]<‡^Ói…÷]<±c<ì†¿Þ< <

والتي   ما،  مفردة  عن  أذهانهم  في  الناس  يحمله  الذي  المفهوم  إلى  الرجوع  إن 
 التعريف في  امفيدً يتحاورون ويتواصلون مع بعضهم على أساسها، ˽كن أن يكون  

الارتكاز   إلى  رجوعهم  خلال  من  ـ  الغربي˾  المحقق˾  بعض  كشف  وقد  للغاية. 
ة˼ لمفهوم المعنوية والروحانية. ومن بينهم دنتون وميتروف؛  العرفي ـ عن أبعاد كث

عام   في  قاما  يبرزا    ١٩٩٩حيث  أن  وقبل  تجريبية،  بدراسة  للروحانية   اأوليً   اتعريفً م 



    ٧٧  النسبة المفهومية ب˾ الروحانية والدين

الأف من  طلبوا  هؤلاء والمعنوية  قدّمها  التي  المفتاحية  العناصر  وكانت  تعريفها.  راد 
الأشخاص للمعنوية والروحانية عبارة عن: إنها غ˼ رسمية، غ˼ منظمة، غ˼ مذهبية،  
شاملة ومتقبلّة للجميع، عالمية وفاقدة للزمان، مصدر غاɪ ومعدّة للمفهوم والمعنى  

كائ حضرة  في  الكينونة  الحياة،  من  والغاية  الشيء  والهدف  كون  أسمى،  ،  امقدّسً ن 
الشعور العميق والتبعية المتبادلة لكل شيء، الط˶نينة الداخلية، المصدر اللامتناهي  

  .١للإ˽ان، وقدرة الإرادة، والتلقائية، والغاية النهائية
للروحانية   خصائص  ɶان  إلى  توصل  هيكز،  بها  قام  أخرى  تجريبية  دراسة  وفي 

الا   :ɴكالآ وهي  الهيجانات  والمعنوية،  والهدف،  المعنى  الشمولية،   ،ɴالذا زدهار 
والاتحاد  المتبادلة،  التبعية  والقيَم،  الأخلاق  الحكمة،  الحياة،  قوّة  والعواطف، 

  .٢المتبادل
اعتبارالخصائص   ˽كن  التجريبيت˾،  الدراست˾  هات˾  إجراء  نسيج  إلى  بالنظر 
أعلاه خاصة بـ «الروحانية المستحدثة». وبذلك فإنه لا يتمّ تعميم هذه النتائج على 

. ومن ناحية أخرى ˮ تجر في إيران  اأيضً مطلق الروحانية الشاملة للروحانية الدينية  
ن التقليدي والأصيل ـ أي دراسة من هذا النوع. وعلى  ـ التي تغلب عليها أجواء التدي

دراسة  نتائج  مع  التعامل  يجب  «الروحانية»  مفهوم  من  نقترب   ʗفل الأساس،  هذا 
  دنتون / ميتروف وهيكز بحذر شديد. 

هذا   الإج˴ل  نحو  على  هناك  بعضها،  رأينا  التي  التجريبية  المعطيات  ب˾  من 
بالعاˮ الداخلي والباطني   امنحصرً   اأمرً العنصر المشترك، وهو أن «الروحانية» ليست  

للإنسان والذي يدعوه إلى العزلة عن العاˮ الخارجي، بل وإنها تستوجب زيادة عمق  
مة في الإنسان. ك˴ ˽كن مشاهدة هذا المعنى طاقات الحياة وظهور الدوافع المفع

. ومن ذلك أننا اأيضً في الاستع˴ل الإسلامي المعاصر لكلمة «الروحانية» والمعنوية  
نلاحظ ذلك في كلام س˴حة السيد القائد بشكل واضح. من ذلك ـ على سبيل المثال  

 
(الروحانية في المنظومة في ضوء الاتجاه النفسي)، ص    معنويت در سازمان با رويكرد روان شناختي . رستگار،  ١
٦٢.  

  . ٦٣. المصدر أعلاه، ص ٢



٧٨   والمعنوية  الدين 

  ١٣٨٢ عام ـ أن س˴حته في لقائه بالجهادي˾ في حقل الإع˴ر وطبقة الفلاح˾ في 
والروحانية،   المعنوية  بالحالة  رهن  الكب˼،  والبحثي  العلمي  التقدم  أن  رأى  ش،  هـ 

  وقال: 
  ɵالإنسان أك ˮبالإضافة إلى  اازدهارً «أجل، إن الروحانية والمعنوية تجعل عا ،

˴ً   اعالمً جعله   تزدهر    سلي سوف  المواشي  ورعاية  الزراعية  حقولنا  وحتى   ...
  .١تسب رونقها الحقيقي بشكل أكبر»بهذه الروحانية وتك

لقد نظر المحققون إلى «الروحانية» من مختلف الزوايا، وقدّموا لها تعاريف متنوّعة،  
عمد   هؤلاء  ب˾  ومن  «الروحانية».  أبعاد  مختلف  إدراك  خلالها  من  ˽كن  حيث 
زهافيت غراس إلى إظهار الجغرافيا الدراسية لـ «الروحانية» بوضوح. وقد قال بأن 

قام  أ فإن  السلوكيات.  على  تؤكد  إ˹ا  التدينّ،  حول  أجريت  التي  الدراسات   ɵك
.  اعل˴نيً   اشخصً ، وإن أعرض عنها كان  امتدينًّ   اشخصً شخص بالأع˴ل الدينية كان  

إلا أن تحوّلات المجتمع الراهن تقتضي منا التخلي عن هذا التقسيم الثناɪ ـ (وهو  
) ـ  اعل˴نيً   اشخصً سيكون في غ˼ هذه الحالة  أو    امتدينًّ أن كل شخص إما أن يكون  

وأن نلتفت إلى شيء [آخر] باسم الروحانية والمعنوية. حيث ˽كن تتبعّ الروحانية 
إعادة   علينا  يجب  الأساس  هذا  وعلى  السواء.  على  العل˴ني˾  المتدين˾ وعند  عند 

في الحقيقة فإنه في  . و ٢تعريف مفهوم العل˴نية، وأن لا نعتبرها مرادفة لانعدام التدينّ 
ضوء توضيح غراس، ك˴ أن الدين تجسيد لنوع من الروحانية، فإن العل˴نية بدورها  

لأنواع أخرى من الروحانية  (ونتيجة لذلك لا تكون العل˴نية   اتجسيدً ˽كن أن تكون  
لها   المضادة  أو  للدين  المقابلة  النقطة  ضمن اɱامً هي  يندرجا  أن  له˴  ˽كن  بل   ،

ة). وقد ربط زهوايت غراس الروحانية بحقل علم النفس. وقد أوضح أن خانة واحد 
الروحانية واحدة من الطرق التي ˽كن للناس في ضوئها أن يصنعوا العلم والمعرفة.  

يحتوي على إجابات عن الأسئلة الغائية في الحياة.   اإطارً إن الهوية الروحانية ɱثلّ  
بتحس˾ كيفية الحياة. نعلم أن   اأساسً بط  إن الروحانية وعاء لمجموع البشر وهو يرت

 
  .۴۱(الروحانية والثورة الإسلامية)، ص   معنويت و انقلاب اسلاميالسيد الخامنئي، . ١

2. Gross, “Spirituality, Contemporary Approaches to Defining”, pp424 -426. 



    ٧٩  النسبة المفهومية ب˾ الروحانية والدين

الغاية في الحقل الجديد من علم النفس ـ واسمه «علم النفس الإيجاɯ» ـ ˮ تعد  
هي إصلاح الأمور الفاسدة وغ˼ المناسبة في الحياة، وإ˹ا هي التأكيد على رؤية الـ  

قد    ١«ساليوتوجنيك» النفس  علم  أن  ɬعنى  الإنسان.  وجود  بشأن  السلامة)  (تطوير 
انتقل من النشاط السلبي المتمثل بتشخيص الآفات ومعالجة المرضى النفسي˾، إلى  
النشاط الإيجاɯ الذي يعني تطوير السلامة والطاقة الإيجابية لدى الإنسان. وفي هذا 

ن الروحانية ترتبط بالأمل والفرح، وعلى . إ اهامً   ادورً الب˾ تلعب الروحانية والمعنوية  
. وعلى هذا ٢من علم النفس الإيجاɯ   وكاملاً   اتامɚ   اجزءً هذا الأساس ˽كن اعتبارها  

وترتبط   إنسانوية  الأصل  في  هي  ـ  غراس  نظر  وجهة  من  ـ  الروحانية  فإن  الأساس 
كان   وإذا  والمتعالية،  الغائية  بالأمور  وليس  للإنسان،  النفسية  ˴ɚ بالسلامة  بهذا    مهت

النوع من الأمور، فإن اهت˴مه هذا يعود إلى أنه يريد أن يستفيد منها في حقل السلامة  
تحقيقات  الغالب  في  الروحانية  بشأن  التحقيقات  أن  نرى  السبب  ولهذا  النفسية. 

إن أغلب   قائلاً تطبيقية وعملية أكɵ من أن تكون تحقيقات نظرية. وقد أوضح غراس  
لروحانية قد انتظمت في حقل علم النفس وعلم الاجت˴ع الديني التحقيقات بشأن ا

وتستند إلى الدراسات التجريبية، وليس هناك ما ينظر منها إلى الناحية الفلسفية سوى 
˼ً   امقدارً القليل، أو تساعد على بناء إطار مفهومي على المستوى النظري. إن   من   اكب

) في حقل علم  ١٩٨١لإ˽ان لفاولر (هذا التحقيق يعتمد على نظرية مراحل تطوّر ا
  .٣النفس المعرفي

وقد أشار كل من هيل وأمونز إلى أن الروحانية المعاصرة تعني في الغالب البُعد 
  .٤التجريبي والشخصي لعلاقتنا وارتباطنا بالأمر المتعالي أو المقدّس 

  ويرى روف أن الروحانية تحتوي على أربعة أمور، وهي:

 
1. Salutogenic 
2. Ibid, p425. 
3. Ibid. 
4. Hill, et al., “Conceptualizing Religion and Spirituality: Points of Commonality, 

Points of Departure”, p51- 77, And: Emmons& Crumpler, “Religion and Spirituality? 
The Role of Sanctification and the Concept of God”, pp17-24. 



٨٠   والمعنوية  الدين 

و   .١ القيم  من  على مصدر  تشتمل  والتي  الذات،  تفوق  التي  الغائية  المفاهيم 
  الإحساس والشعور بالسر وتعالي الذات وتساميها. 

  نوع من الإدراك والفهم.  .٢
  الوعي الداخلي.  .٣
 .١الك˴ل والانسجام الشخصي  .٤

تضفي الانسجام والتناغم حيث تعمل على إيجاد    اآثارً ويقول شنايدرز: إن للروحانية  
ومع   الآخرين  الأشخاص  مع  علاقاتنا  وتنظم  ارتباطنا  تقيم  ك˴  داخلنا،  في  التوحيد 

أوسع   التعالي  اأيضً حقيقة  أجل  من  وقدراتنا  طاقاتنا  تقوية  على  تعمل  وبذلك   ،
 .٢والارتقاء 

قت نفسه أنه يعني يرى فيليب شلدراك أن الروحانية مفهوم طوري،  ويرى في الو 
شلدراك    ɴيأ ك˴  كنفها.  في  يعيشوا  بأن  الناس  يطالب  التي  والمعا˻  القيَم  أعمق 
ة˼ التي تنسب إلى   بتعب˼ آخر ويعرفّ الروحانية بأنها عبارة عن كل نوع من أنواع البص

  . ٣الروح الإنسانية وكل ما يساعد على وصول الروح إلى ظرفيتها الكاملة
]<^ÚE<g×ŠÖ]<íflv‘DíéÞ^uæ†Ö]<äÞçÓi<÷<ë„Ö< <

إن من ب˾ طرق الوصول إلى المفهوم والمعنى الارتكازي للألفاظ والمفردات هو  
، فإن  اصحيحً الالتفات إلى «صحّة السلب». فلو صحّ سلب مفردة ما عن مفهوم ما  

بالنسبة إلى   اجدً ذلك المفهوم لن يعُدّ بوصفه معنى لتلك المفردة. إن هذا الأمر هامّ 
التعريف   في  لأننا  وذلك  والت˴يز، التعريف؛  الوضوح  وه˴:  عنصرين،  إلى  نحتاج 

والت˴يز  المفردة،  تلك  في  الموجودة  الخصائص  تعي˾  بواسطة  يتحقق  والوضوح 
هذا  وعلى  من خلال بيان الافتراقات بينها وب˾ المفردات المشابهة.  بدوره يتحقق 

 
1. Roof, Spiritual Marketplace: Baby Boomers and the Remaking of American 

Religion, p.35. 
2. Schneiders, “The Study of Christian Spirituality: Contours and Dynamics of a 

Discipline”, p .p.3-12. 
3. Sheldrake, A Brief History of Spirituality, p2. 



    ٨١  النسبة المفهومية ب˾ الروحانية والدين

ها، الأساس يجب في بيان وشرح «الروحانية» بحث اختلافها عن المفاهيم القريبة من
  من قبيل: «الدين» و«العرفان» و«الأخلاق». 

àè‚Ö]<àÂ<íéÞ^uæ†Ö]<Íøj}]< <
:ɴفي˴ يتعلق بالعلاقة ب˾ التدينّ والروحانية، هناك ثلاثة آراء، وهي كالآ  

  إن الروحانية جزء تام وكامل من التدينّ.  .١
  عن التدينّ.  اɱامً الروحانية أمر منفصل  .٢
  .١الروحانية هي ذات التدينّ  .٣

مثل   ـ  بدورها  الروحانية  لأن  وذلك  واسع؛  نطاق  على  بالتدين  ترتبط  الروحانية  إن 
الانتزاعي،  والأمر  العيني  الأمر  وب˾  والس˴ء،  الإنسان  ب˾  بالعلاقة  ترتبط  ـ  الدين 
وب˾ الإنسان والله. يضاف إلى ذلك أن الروحانية تعرف في الغالب بواسطة ملاكات  

من الله، والدعاء والصلاة والمعتقدات الإ˽انية. ومع ذلك    التدينّ، من قبيل: التقربّ 
ـ ك˴ أشار الكث˼ من العل˴ء ـ فإنه لا ˽كن القبول بالنظرية الثالثة من ب˾ النظريات 
التدين   في  لها  وجود  لا  خصيصة  على  تشتمل  الروحانية  لأن  وذلك  ذكرها؛  الآنف 

الت˴يز: إن الروحانية إظهار البشر    بالضرورة. ومن ب˾ العل˴ء قال غراس في بيان هذا 
نحو الإقبال على كائن أو قوّة س˴وية تقع خارج سيطرة وإدراك الإنسان، وإن   اشوقً 

هو الذي يحقق الاختلاف الوجودي ب˾ الإنسان وسائر الحيوانات   اɱامً هذا الشوق  
  .٢الأخرى 

الأبنية والأفعال وقال جيمز نيلسون: إن الدين يطُلق اليوم في الغالب على مفهوم  
والعقائد المنتظمة لطائفة دينية، في ح˾ أن الروحانية تقع في الطرف المقابل لذلك؛ 
فهي تعني البُعد التجريبي والشخصي من علاقتنا وارتباطنا بالأمر المتعالي أو الأمر 

  .٣المقدّس 

 
1. Gross, “Spirituality, Contemporary Approaches to Defining”, p .425. 
2. See: Ibid. 
3. Nelson, Psychology, Religion and Spirituality, p .8. 



٨٢   والمعنوية  الدين 

الأمر وحيث ننظر إلى العلاقة ب˾ الروحانية والدين من الزاوية المنطقية، يصُبح  
  ɵفمن الناحية المصداقية نجد أن الكث˼ من الأشخاص الروحاني˾ هم  اوضوحً أك .

أشخاص متدينون، بل ورɬا أمكن الادعاء بأن الشخص الروحا˻ يجب أن يكون 
على نحو الإلزام. بيد أن النقطة الهامة التي لا ينبغي الغفلة عنها هي أن النسب    امتدينًّ 

(نسبة التساوي، ونسبة العموم والخصوص المطلق، ونسبة   المنطقية الأربعة ـ وهي:
العموم والخصوص من وجه، ونسبة التباين) ـ تش˼ إلى نسبة التباين المفهومي. وفي  
(لأن   المترادفت˾  المفردت˾  ب˾  الأربعة  النسب  من  واحدة  إقامة  ˽كن  لا  الحقيقة 

، ولا ˽كن إقامة أي واحدة من النسب ا واحدً   امفهومً المفردت˾ المترادفت˾ تعدّان  
كانا  وإن  والروحانية  الدين  فإن  الأساس  هذا  وعلى  ونفسه).  الشيء  ب˾  الأربعة 
يجتمعان من الناحية المصداقية، وتقوم بينه˴ نسبة العموم والخصوص المطلق، أو 
ولكنه˴  المصداقي،  التساوي  نسبة  حتى  أو  وجه،  من  والخصوص  العموم  نسبة 

  آخر غ˼ الدين.  اشيئً من الناحية المفهومية. إن مفهوم الروحانية ليس متباينان 
ويرى نورمان لام في الت˴يز ب˾ الشريعة التلمودية والروحانية أن الروحانية أنفسية 
وداخلية، وبالتالي فإنها تحتوي على نسبة ودرجة من عدم النظم، وأما الشريعة فهي 

. وبعبارة أخرى: إن «الدين» ناظر إلى  ١ة والتعبدّآفاقية وخارجية وتقتضي النظم والبني
إلى   تنظر  «الروحانية»  أن  ح˾  في  التنظيمية،  التشكيلات  إطار  في  القدسي  الأمر 
عناصر من قبيل «المعنى» و«التعالي»، وهي عناصر يجب أن تخضع للتجربة على 

  نحو فردي. 
فتح بحث في بيان  في ضوء مبنى التباين المفهومي ب˾ الدين والروحانية، ˽كن  

كيفية الارتباط ب˾ هذين المفهوم˾، وأرغب في تسمية هذا البحث بـ «روحانية: ما  
  تقدّم أو ما تأخر؟». 

 
1. Lamm, The Shema: Spirituality and law in Judaism, p .6. 



    ٨٣  النسبة المفهومية ب˾ الروحانية والدين

[?†}`i<^Ú@<æ_<?Ýfl‚Ïi<^Ú@<VíéÞ^uæ…< <

. فإن كانت المعرفة ٢و«ما تأخر»   ١كان إ˽انوئيل كانط يتحدّث عن معارف «ما تقدّم» 
قبي من  تكون  التجربة  بواسطة  تكن  تحصل   ˮ وإن  تأخر»،  «ما  بالتجربة،    ارهنً ل 

في  للتقرير  قابل  الأمر  هذا  وشبيه  تقدّم».  «ما  قبيل  من  كانت  دونها  من  وحصلت 
المسألة مورد بحثنا، وذلك على النحو الآɴ: إذا انبثق فعل أو حالة من التدين على  

لناحية المستوى الماهوي، وكانت هذه الحالة بحاجة إلى افتراض وجود الدين من ا
الذاتية، أمكن لنا تسميته «ما تأخر» بالنسبة إلى الدين، وفي غ˼ هذه الحالة سوف  
تكون من قبيل «ما تقدّم». من ذلك ـ على سبيل المثال ـ أن مفهوم الطاعة والتعبدّ 
الناحية  من  والتعبدّ  للطاعة  التحقق  يكُتب  لا  إذ  تأخر»؛  «ما  مفهوم  ضمن  يندرج 

وجود الدين والأوامر الدينية. بيد أن الكث˼ من المفاهيم   الماهوية من دون افتراض
الأخلاقية، من قبيل: الصدق، والتعاطف، والشفقة، تندرج ضمن مفهوم «ما تقدّم»؛ 
وذلك لأن تحقق هذه الأمور لا يتوقف من الناحية الذاتية على التدينّ. وفي الحقيقة 

الحالات الأخلاقية الأخرى، لن  والواقع فإننا في تعريف ماهية الصدق أو المفاهيم و 
نكون بحاجة إلى مفهوم الدين والتدينّ. ك˴ أن العقلانية بدورها من قبيل «ما تقدّم»،  
إذ العقلانية في ذاتها لا تنشأ من التدينّ. وقد ورد التأكيد في الدين الإسلامي على 

التقل عن  (لا  العقل  على  بالدين  والالتزام  والاعتقاد  الإ˽ان  أصل  الأعمى قيام  يد 
  والتبعية العشواء للآباء والأجداد).

كن لنا أن نطرح هذا السؤال، ونقول: هل تندرج «الروحانية» ضمن أفعال   والآن˽ 
يشبه  شيء  الروحانية  هل  أخرى:  وبعبارة  تأخر»؟  ضمن «ما  أو  تقدّم»  وحالات «ما 

لالتزام  الطاعة والتقوى والورع، أو هي شيء من قبيل التعقل والتخلقّ؟ هل يجب ا
بدين   الروحانية  إلى  الدينية  امسبقً بالنسبة  قبل  ما  الروحانية  تعدّ  بحيث   ا مفهومً ، 

الدين    امتناقضً  قبل  ما  والتعبدّ  الطاعة  إلى  بالنسبة  الحال  هو    ا متناقضً   امفهومً (ك˴ 
الحال  اأيضً  هو  (ك˴  التدينّ  إلى  تحتاج  لا  المفهومية  الناحية  من  الروحانية  أم   ،(

 
1. A priori 
2. A posterior 



٨٤   والمعنوية  الدين 

العقل والتعقل حيث يراه الإسلام مبنى للتدينّ الصحيح والمقبول)؟ لا  بالنسبة إلى  
بدّ من التدقيق في أن مسألتنا لا تكمن في أن ك˴ل الروحانية وازدهارها يحتاج إلى  
الدين أم لا؟ فك˴ يقوم الاعتقاد في الدين الإسلامي على أن الدين يستوجب تصحيح 

العقول» دفائن  لهم  «ليث˼  العقل  تكميل  وتوجيه  على  يعمل  الدين  أن  وكذلك   ،
الأخلاق «إ˹ا يعثت لأتمّ مكارم الأخلاق»، قد يقال الشيء ذاته في مورد الروحانية  

، إلا أن هذا لا يعني أن العقلانية والأخلاق تعتبر في العقائد الإسلامية من قبيل  اأيضً 
قدّم» مثل العقلانية «ما تأخر» بالنسبة إلى الدين. فهل الروحانية بدورها من قبيل «ما ت

  ؟اأيضً والأخلاق 
إذا كانت «الروحانية» من صنف «ما تأخر»، وجب تعريفها بحيث يكون مفهوم 

فيها. من ذلك ـ على سبيل المثال ـ من الممكن أن   امندرجً الدين والالتزام بالدين  
ت  ا نوعً نعتبرها « قبيل «ما  من  اعتبرنا «الروحانية»  إذا  وأما  التدينّ».  تعميق  قدّم»، من 

فسوف تكون لها ماهية مستقلة عن التدينّ، ولا ˽كن خفضها إلى نوع خاص من  
التدينّ. وفي هذا الفرض الثا˻ ˽كن اعتبار التدينّ العميق من مصاديق الروحانية،  
العميق   التدين  واعتبار  والمصداق،  المفهوم  ب˾  ذلك  في  الخلط  ينبغي  لا  ولكن 

  .ا واحدً  اشيئً  والروحانية من الناحية المفهومية
والآن هل الروحانية من قبيل «ما تقدّم» أو هي من قبيل «ما تأخر»؟ إن الإجابة 
أن  إثبات  هنا  نروم  الروحانية.  تعريف  على  ه˼ا  تأث تترك  سوف  السؤال  هذا  عن 
الروحانية من صنف «ما تقدّم». ولهذه الغاية سوف نقيم مقارنة ب˾ الروحانية وب˾ 

والأخلاق.   نوع  العقلانية  ɬعنى  في الفطرة،  بجذوره˴  ˽تدان  والتخلق  التعقل  إن 
إليها،   وينجذب  الأخلاق  مكارم  تستهويه  بحيث  الإنسان  خلق  لقد  الإنسان.  خلق 
تغلبّ   بسبب  يكون  إ˹ا  فذلك  القبائح،  سبيل  سلك  الأخلاقية (وإذا  القبائح  ويكره 

هذا يكون  ولن  ذلك،  إلى  وما  والشهوية  الوهمية  والقوى  من   امنطلقً الأمر    الغواية 
مقتضيات ذاته). ك˴ أن التعقّل والعقلانية ɱثلّ عنصر ɱايز الإنسان من الحيوانات. 

، ˽يل إلى السلوك العقلا˻ ورعاية  امتدينًّ أو ˮ يكن    امتدينًّ إن الإنسان سواء أكان  
هذا  وعلى  الفعلية).  مرحلة  إلى  الميل  بهذا  يبلغ   ˮ وإن  (حتى  الأخلاقية  الموازين 



    ٨٥  النسبة المفهومية ب˾ الروحانية والدين

الأساس فإن العقلانية والأخلاق ليست تابعة إلى التدينّ، وبذلك فإنها تكون من قبيل  
كن إلى جانب الاتجاه الفطري لدى الإنسان  لرعاية   أنواع الحُسن «ما تقدّم». والآن˽ 

العقل   موازين  ورعاية  ـ  العملي)  العقل  موازين  من  هي  (التي  ـ  الأخلاقي  والقبح 
نثبت   أن  نحو    ااتجاهً النظري،  الاتجاه  عن  عبارة  هو  الذي  الإنسان  فطرة  في  آخر 

.  ١التعالي الوجودي والذهاب إلى ما هو أبعد من مستوى الإدراكات العادية واليومية
ضافة إلى وجود الكث˼ من الشواهد من الشعوب الأولية إلى يومنا  إن هذا الاتجاه بالإ 

(ومن ذلك لا بدّ من الرجوع   اأيضً هذا، قابلة للإثبات بالبرهان والشهودات العرفانية 
. وفي الحقيقة فإن الإنسان ـ في ضوء العرفان ٢إلى كتب الفلسفة والعرفان الإسلامي) 

الة من النستولجيا والحن˾ إلى الوطن الإسلامي ـ يتعرضّ في قوس الصعود إلى ح
قصة  هي  الإنسان  قصّة  إن  النزول.  قوس  في  منه  وانطلق  يقطنه  كان  الذي  الأصلي 

أو   اشعوريً النبتة المجتثةّ من أصولها. وإن الذي يدفع الإنسان إلى الحركة في الحياة  
حبهّ ورغبته ، ويدعوه إلى الصراع والمكابدة ويبقيه في حالة من الأمل، هو  اشعوريً لا  

الجامحة في العودة إلى أصوله وجذوره. ˽كن اعتبار هذا الاتجاه الأصيل والفطري  
كن تأييد انطباق الاتجاه   إلى التعالي الوجودي هو المبنى والأساس لـ «الروحانية».˽ 
الـ  ومفردة  اللغوي  معناها  تحليل  في  قيل  ɬا  «الروحانية»  على  المذكور 

»Spirituality  بلغ لو  مرحلة ».  إلى  الإنسان  في  الوجودي  التعالي  نحو  الاتجاه 

 
˽كن اجتنابه من كينونة الإنسان. إن النشاط الاجت˴عي، وعلوّ الهمّة،  إن الروحانية بعُد لا  «يقول فلاناغان:  .  ١

والحركة والفاعلية والإبداع، أمور تظهر نفسها بواسطة الروح. إن الروح تعمل على تحفيز الإنسان للوصول إلى ما هو  
تياجات المادية لهذا العاˮ  أبعد من ذاته، وتدفعه نحو العثور على قوّة ويغدو بإمكانه الانطلاق نحو مص˼ يفوق الاح

  . »المحسوس والعابر والمندثر
Flanagan, “Introduction”, p .p .1- 21 . 

إن وايتهيد يتحدّث عن حثّ العاˮ ودفعه نحو إثراء التجربة تحت عنوان عروس العاˮ. إن الروحانية لا تبدأ  .  ٢
بالإنسان. وإن العاˮ بدوره يعيش من منطلق الحبور والابتهاج أو لا أقل من الحاجة إلى الابتهاج. إن النجوم والكواكب  

الروح. وعندما نبحث عن إثراء التجربة حتى في أزمنة سقوطنا،   محاصيل إبداعية لهذه الحاجة، ولذلك فهي أيقونات 
  عن: مقالة منشورة على الموقع أدناه: نقلاً فنحن نشارك في حاجة أعمق منا بكث˼. 

Jay McDaniel Sixteen forms of spirituality. http://www.jesusjazzbuddhism.org 



٨٦   والمعنوية  الدين 

سوف تنفخ   ا روحً الفعلية، سوف تصبح الحياة والعاˮ بالنسبة إليه ذات معنى، وكأن  
  في حياته.

إن الروحانية ـ على النحو الذي تمّ تصويره ـ ɱتدّ بجذورها في الاتجاه الفطري 
الصعود،   قوس  طريق  من  الوجودي  التعالي  وفي إلى  والتدينّ.  الدين  في  وليس 

من   جذوره  يستمدّ  أن  ˽كن  والتدينّ  الدين  أن  أي  معكوسة؛  المسألة  فإن  الحقيقة 
. ˽كن للإ˽ان والاعتقاد والالتزام الديني أن يتحقق من مصادر مختلفة. ١الروحانية

والقبلية،  القومية  والعصبيات  والتقاليد،  العادات  أن  المثال  سبيل  على  ذلك  من 
تبعية للآباء والأجداد، والمطامع المادية، والمطامح الأخروية، وما إلى ذلك من وال

تصوّر   ك˴ ˽كن  ما.  بدين  الإ˽ان  تحقق  إلى  تؤدّي  حوافز  تكون  أن  ˽كن  الأمور 
 ا شخصً إ˽ان ناشئ من العقلانية والأخلاق والروحانية. في هذه الحالة يكون المرء  

ال  ا ومشتاقً   اوأخلاقيً   عاقلاً  الدنيوية  إلى  والحياة  المادي  الجسد  من    أولاً تعالي 
ويكون   ويصبح   متقبلاً   اثانيً وبالذات،  والتعالي  والأخلاق  العقل  من  بهداية  للدين 

والراشد امتدينًّ  البالغ  بالدين  الدين  من  النوع  هذا  تسمية  يجب  غوردون   ٢.  (عن 
  .٣ألبورت) 

بتحقق   القول  ˽كن  أنه   ، تقدّم»  «ما  بـ  الروحانية  اتصاف  تداعيات  ب˾  من  إن 
روحانية من دون تدينّ. وقبل أن نكون بصدد الحكم على الروحانية الفاقدة للدين 

 
م وما هي اللاحم التي تمّ تسط˼ها، وˮ يكن ذلك إلا لأن  لقد شهدنا صور الإ˽ان القوية في صدر الإسلا .  ١

دعوة النبي الأكرم ـ صلى الله عليه وآله ـ كانت قاɧة على الروحانية والعقلانية، وأنه قام بإيقاظ الفطرة المعنوية في  
 ˮ تكن تقوم على الآفاق    وجدان الناس. وإن أحكام الشريعة قد تمّ بيانها على مدى أعوام طويلة. إن دعوة النبي الأكرم 

  الضيقة، بل كانت تقوم على الحبّ والفهم ومكارم الأخلاق. 
ˮ يعمل على تفعيل    ا شخصً تصور الدين الخالي من الروحانية (الدين غ˼ الناضج). لو أن    ا جدً من الممكن  .  ٢

ولكن لن يكون لديه    ،امتدينً اتجاهه الفطري نحو التعالي، لن يتصف بالروحانية. قد ˽كن لهذا الشخص أن يكون  
وراء التاريخ، وآخرة   من  ونبي آت  للحب،  قابل  وغ˼  المنال  بعيد  إله  والصورية عن  المعتقدات الجافة  بعض  سوى 

  ا زاخرً خيالية وجنة ونار وهمي˾، وتكون صلاته مفتقرة إلى الروح وفاقدة لحضور القلب والخشوع، ويكون وجوده  
يحبهّ ويخشاه،    اوحاضرً   احيɚ   اإلهً يات. في ح˾ أن المتدينّ الروحا˻ يعبد  بالعصبية وحب الذات وخالية من الأخلاق

وهو على استعداد إلى التضحية بنفسه من أجل هذا الحبّ وتكون عبادته زاخرة بالخضوع والخشوع (عبادة الأحرار).  
  داخلي راسخ.  وتكون الجنة والجحيم بالنسبة إليه حقائق حيةّ ويقينية، ويكون بينه وب˾ النبي ارتباط

3. Allport, The Individual and His Religion. 



    ٨٧  النسبة المفهومية ب˾ الروحانية والدين

قابل  وهو  داخلي،  تناقض  على  ينطوي  لا  المفهوم  هذا  إن  القول:  ˽كن  وتقييمها، 
كن   اعتبار الروحانية العل˴نية أو الروحانية  للتحقق في الخارج. وعلى هذا الأساس˽ 

المستحدثة «روحانية» (وإن كان هذا النوع من الروحانية  غ˼ مطلوب من وجهة نظر  
جميع    اومرفوضً الدين،   كانت  القد˽ة  المراحل  في  العملي).  العقل  ناحية  من 

ˮ الروحانيات أو أغلبها تتحقق ضمن التدينّ، وكان المصداق الخارجي للروحانية  
يكن ˽كن العثور عليه ب˾ أتباع الأديان، وأما اليوم وفي مرحلة ما بعد الحداثة، فلم 
تعد الروحانية تحتاج في تحققها إلى الاستعانة بدين واحد، وإ˹ا تستفيد من باقة من 
والشامانية الغريبة،  والعلوم  النفس،  وعلم  العرفان  وأنواع  العريقة،  ، ١الأديان 

) الإنسوية  الحديثة»والمذاهب  «الروحانية  لـ  وأوبرز  هوɱان  تعريف  إن ٢انظر:   .(
تقع    ˮ أنها  إلا  تقدّم،  ما  إلى  انتسابها  رغم  والبحث   اموضوعً الروحانية  للتفك˼ 

العلمي، وذلك لأنها ˮ تكن ليمكن مشاهدتها في المصداق الخارجي الممتاز من  
والشعا المعتقدات  من  مستقلة  منظومة  لها  يكن   ˮ) والرموز،  التدينّ  العملية،  ئر 

في  تشكّل  قد  كان  السبب  لهذا  ورɬا  الدين)،  قبال  في  الاجت˴عية  والمؤسسات 
للتدينّ)،   اوترسيخً   اتشديدً الأذهان تصوّر يدُرج الروحانية ضمن «ما تأخر» (بوصفه  

في ح˾ أن الروحانية في المرحلة الجديدة ـ من خلال الاستقلال عن الدين وبناء 
الم من  ترسيخ منظومة  على  تعمل  ـ  والمستحدثة  الالتقاطية  والسلوكيات  عتقدات 

اندراجها ضمن مفهوم «ما تقدّم»، ونتيجة لذلك فقد حظيت باهت˴م غ˼ مسبوق من  
  الناحية العلمية.

 
): دين بداɪ من أديان ش˴لي آسيا يتميزّ بالاعتقاد بوجود عاˮ محجوب هو عاShamanism  ˮالشامانية (. ١

لمعالجة   السحر  يستخدم  كاهن  وهو  للشامان  إلا  يستجيب  لا   ˮالعا هذا  وأن  الأسلاف،  وأرواح  والشياط˾  الآلهة 
  وس المورد).عن: من˼ البعلبʗ، قام نقلاً المرضى ولكشف المخبأّ والسيطرة على الأحداث. (المعربّ، 

2. Houtman, & Aupers, “The Spiritual Turn and the Decline of Tradition: the 
Spread of Post-Christian Spirituality in 14 Western Countries, 1981-2000”, p .p .305.  



٨٨   والمعنوية  الدين 

á^Ê†ÃÖ]<àÂ<Íøj}÷]< <

بعدُ   ɱيّز  قد  مفهومها  يكن   ˮ حيث  ـ  الروحانية  ببحث  الاهت˴م  مرحلة  بداية  في 
كان ـ  كامل  سبيل   بشكل  على  ـ  ذلك  من  العرفان.  من  قريب  بتعريف  تعريفها  يتمّ 

قد تحدّث في مقالة «ظاهرة الروحانية» في عام    ١المال ـ أن «بي˼ تيلار دي شاردن» 
م حول موقع الروحانية في تطوّر البشر. إن فهمه للروحانية شديد اللصوق    ١٩٣٧

في تطوّر    اجوهريً   ادورً د لعب  والتبعية للعرفان. وقد ذهب إلى الاعتقاد بأن الدين ق
ظاهرة  وإن  الروحانية»،  «ظاهرة  هي  الأديان  لجميع  المركزية  النقطة  وأن  البشرية، 
هي  والتي  العرفان»  «ظاهرة  لـ  المركزية  النقطة  حول  بدورها  تدور  هذه  الروحانية 
مصدر دائم لجميع الروحانيات الحقيقية. و˽كن العثور على أكبر تجليات العرفان 

  .٢ظاهرة العشق»في «
من  عدد  إلى  الالتفات  ˽كن  والعرفان،  الروحانية  ب˾  الت˴يز  بيان  معرض  في 

  النقاط: 
الحياة  .١ وروح  مفهوم  إلى  الالتفات  تعني  اللغوية  الناحية  من  الروحانية  إن 

(حقيقة  الحقيقة  إلى  بالنسبة  المعرفة  اكتساب  فهو  العرفان  وأما  والخلق، 
(ˮ٣وحدانية العا.  

ان النظري إ˹ا يرتبط بالبُعد المعرفي للإنسان، وذلك لأنه رؤية في إن العرف .٢
  وحدة الوجود ولا يشمل الأبعاد السلوكية للإنسان.

إن العرفان العملي ـ ك˴ تحقق في التاريخ والأزمنة القد˽ة والعريقة ـ سلوك  .٣
خاص له قواعد محددة وتبويبات وتقسي˴ت اجت˴عية خاصة بها، من اللغة 

 
1. Pierre Teilhard de Chardin   
2. King, “Mysticism and Contemporary Society: some Teilhardian Reflections”, 

p .16. 
هـ    ١٣٨٨(مفهوم العرفان)، مركز مطالعات و تحقيقات اديان و مذاهب، قم،    مفهوم عرفانموحديان عطار،  .  ٣

  ش. (مصدر فارسي).



    ٨٩  حانية والدينالنسبة المفهومية ب˾ الرو 

حات والأساليب والآداب الخاصة، وأما الروحانية فليس لها مثل والمصطل
. ّ˾   هذا التع

˽كنهم  .٤ الأشخاص  من  الكث˼  وإن  أيسر،  بشكل  تتحقق  الروحانية  إن 
الاتصاف بها والحصول عليها، في ح˾ أن العرفان لا يتحقق إلا لأولئك 
  ية.الذين ˽تلكون الاستعداد الخاص وعبر اجتياز مسار طويل وصعب للغا

إن السلوك العرفا˻ ˽كن أن يقترن بالزهد المفرط، والعزلة وعدم الاهت˴م   .٥
بالخلق، والوقوع في الشطحات بل وقد ينطوي حتى على شيء من التجهّم 
وسوء الخُلقُ (وهذا يكون في حالة الانحراف في السلوك؛ كأن يكون ذلك 

إلى المقامات بسبب الاحتجاب في مقام ومنزل من المنازل، وعدم الانتقال  
هذه  مع  تت˴هى  لا  الروحانية  أن  ح˾  في  والأسمى)،  الأرفع  والمنازل 
الصفات؛ إذ سبق لنا أن رأينا أن الروحانية (سواء في الارتكاز الغرɯ أو في 
ويستوجب  والطاقة،  القوّة  يبعث  أمر  الأساس  في  هي  الإسلامي)  الارتكاز 

  زيادة قوّة الحياة.

<ÄÚ<Íøj}÷]Ñø}ù]< <

(وهي    ١لقد ذكر مصطفى ملكيان ثلاثة اختلافات عامة وكلية ب˾ الروحانية والأخلاق
اختلافات لا تخلو من النقص والخلل، بيد أن المجال لا يتسّع إلى نقدها). إن المراد  
الأخلاق   هي  ليست  الروحانية،  إلى  نسبتها  بيان  إلى  هنا  نسعى  التي  الأخلاق  من 

؛ ٢الأخلاق، أو الأخلاق التوصيفية، أو علم النفس الأخلاقي   المعيارية، أو ما فوق
وذلك لأن هذه الأقسام الأربعة إ˹ا هي فروع من العلم والمعرفة، وليس لها أيّ نسبة  
مع الروحانية التي هي صفة وحالة بشرية. وعلى هذا الأساس فإن المراد بالأخلاق  

 
(الروحانية في المنظومة في ضوء الاتجاه النفسي)، ص    معنويت در سازمان با رويكرد روان شناختي رستگار،  .  ١
  .٩٥ـ  ٣٥

  . ٩٢ـ    ٩١لبيان هذه المصطلحات، انظر: المصدر أعلاه، ص  . ٢



٩٠   والمعنوية  الدين 

بارة أخرى: نروم المقارنة ب˾ هنا هي الأخلاق بوصفها صفة وخصوصية إنسانية. وبع 
هذا  وعلى  الأخلاقي.  والإنسان  الروحا˻  الإنسان  ب˾  ونقارن  والتخلقّ  الروحانية 

  الأساس، تكون هناك بعض الاختلافات ب˾ الروحانية والأخلاق، ومنها ما يلي:
˽كن  .١ المطلق:  والخصوص  العموم  نسبة  والروحانية  الأخلاق  ب˾  إن 

فليست  الروحانية  وأما  روحانية.  تكون  لا  أو  روحانية  تكون  أن  للأخلاق 
كن للروحانية أن تكون أخلاقية أو لا تكون أخلاقية، بل يجب  كذلك؛ فلا˽ 

˴ً أن تكون أخلاقية   كل (وهذا هو الت˴يز الذي ذكره مصطفى ملكيان بش  حت
صائب). إن الأخلاق ـ في ضوء بيان الأستاذ ملكيان ـ إذا كانت مقرونة بنظرة 

  نفعية، فلن تكون روحانية.
إن  .٢ والقبح.  بالحُسن  الاتصاف  هي  أخلاق،  هي  ɬا  الأخلاق  نتيجة  إن 

الشخص الأخلاقي هو الذي تستحق أفعاله المدح من قبل العقلاء. إلا أن 
بل العقلاء في حدّ ذاته حيادي تجاه مفوم الحُسن والقبح والمدح والذم من ق

الأخلاق  ب˾  مفهومي  تباين  هناك  يكون  لذلك  ونتيجة  والتعالي.  الحياة 
اتصافه  كان  شخص،  في  الصفتان  هاتان  اجتمعت  لو  بحيث  والروحانية. 
بالأخلاقية من جهة (رعاية الحسن والقبح  وما يجب ولا يجب في العقل 

ن جهة أخرى (طلب التعالي من قبله وإدراكه العملي)، واتصافه بالروحانية م
  العميق لمفهوم الحياة).

إن الأخلاق ـ في ضوء التعب˼ الذي سنعمل على إيضاحه وبيانه ـ «جامدة»   .٣
والروحانية «ساخنة». توضيح ذلك أن المشاعر والعواطف ـ في الأخلاق 

رخ. ɬا هي أخلاق ـ لا تهيج، وأما في الروحانية فهناك هيجان عاطفي صا
إن الروحانية متقّدة الح˴س، وعامل تحفيز وتحريك، وباعثة على الحبّ، 
وملهبة للمشاعر والأحاسيس، والروحانية منتجة لما فوق الحوافز. في ح˾ 

عقلية   تكون  أن  لها  ˽كن  الأخلاق  والشخص   اɱامً أن  وجافةّ.  وقانونية 



    ٩١  النسبة المفهومية ب˾ الروحانية والدين

  اتابعً يكون  الأخلاقي قد يصل به الأمر إلى حدود الوسوسة والانضباط، و
  لأحكام العقل العملي بشكل صارم. 

ïçÏjÖ]æ<Å…çÖ]<ÄÚ<Íøj}÷]< <
الكامل  التمسّك  هي  التقوى  أخرى:  وبعبارة  الذنوب،  اجتناب  ملكَة  التقوى  إن 

التقوى   تكون  لذلك  ونتيجة  الدينية.  والتعاليم  «ما   امندرجً   امفهومً بالشرائع  ضمن 
بناء على ما تقدّم إيضاحه ـ مفهوم داخل لمفهوم الروحانية الذي هو ـ   اخلافً تأخر»،  

هناك   ولكن  تقدّم».  «ما  الناحية   اɱايزً تحت  من  حتى  والروحانية  التقوى  ب˾ 
. ورɬا أمكن القول بأن النسبة المنطقيةّ القاɧة ب˾ هذين الأمرين اأيضً المصداقية  

ارد هي نسبة العموم والخصوص من وجه. وبطبيعة الحال هناك في الكث˼ من المو 
أشخاص روحانيون وأتقياء، والأشخاص الأتقياء هم روحانيون، ولكن ˽كن العثور 
ب˾ الأتقياء على أشخاص غ˼ روحاني˾، ك˴ ˽كن العثور من ب˾ الروحاني˾ على 

أخرى    اأمورً . توضيح ذلك أن دوافع التقوى ˽كن أن تكون  اأيضً أشخاص غ˼ أتقياء  
الت طلب  أو  المعنى  عن  البحث  العميق  غ˼  الإدراك  أو  الوجودي  والارتقاء  سامي 

أخرى، من قبيل: العادة، والضغط   اأمورً لحضور الله؛ وقد تكون الدوافع إلى التقوى  
بالحصول  والطمع  الحياة،  أسلوب  تغي˼  من  النفسي  والخوف  والمحافظة،  البيئي، 

إن  على النعيم الجسدي في الجنة، أو الخوف من العذاب الجس˴˻ في الجحيم.  
ك˴   الروحانية.  من  مجردّة  تقوى  تكون  سوف  الدوافع  هذه  من  تنبثق  التي  التقوى 
˽كن للروحانية أن تتحقق ɬعزل عن التقوى؛ إذ تقدم الحديث منا عن الروحانية 

الخصوص   وجه  على  واليوم  الدين.  عن  ˼ً المجردّة  التعالي   اكث طلب  نواجه  ما 
والك  الحياة  وروح  معنى  عن  والبحث  الدينية، الوجودي  بالتعاليم  التمسّك  دون  ون 

وعلى الرغم من أن هذا النوع من الروحانية لا يؤدّي إلى السعادة المتمثلّة بالقرب 
من الله من وجهة نظر المفاهيم الإسلامية، ولكنها تبقى روحانية على كل حال. وقد  

  ريقة. أكد معظم العرفاء الإسلامي˾ على ضرورة التمسّك بالشريعة في اجتياز الط



٩٢   والمعنوية  الدين 

†‘^ßÃÖ]æ<b^Ãeù]< <

مختلفة   بأشكال  الروحانية  وأبعاد  عناصر  تقسي˴ت  إلى  المحققون  تعرضّ  لقد 
، وإ˹ا  ١ومتنوّعة، ولسنا هنا في وارد النقل التفصيلي لجميع هذه التقسي˴ت والأبعاد 

  سوف نكتفي في هذا الشأن ɬجردّ بيان طريق يؤدّي بنا إلى التعريف النهاɪ فقط.

‹ß¢]<°éÃi< <

إن الخطوة الأولى للاقتراب من تعريف مفهوم ما، هي أن يتضح سنخ ذلك المفهوم  
بشكل صحيح. فك˴ أن الجزء الأول من التعريف في المنطق الأرسطي عبارة عن  
الحدّ أو الرسم الكلي الأعم (الجنس أو العرضَ العام)، يجب العمل في بداية تعريف 

: فهل «الروحانية» نوع من العلم والمعرفة اأيضً و جنسها  «الروحانية» على إيضاح ما ه
من   ونوع  والتجريبي،  الداخلي  التحقق  من  هي نوع  وهل  الاعتقاد،  من  هي نوع  أم 
العمل والسلوك أو نوع من الأخلاق؟ وهل هي ترتبط في الأساس بالعقل والإدراك  

وه والجياّشة؟  العاطفية  والأحاسيس  والمشاعر  بالقلب  أم  «الروحانية» العقلا˻  ل 
  أمر بسيط أم مركب من عدد من العناصر؟ 

في˴ يتعلق بجنس وسنخ الروحانية ˽كن تبويب آراء المحقق˾ ضمن مجموعة 
 :ɴمن العناوين. و˽كن بيان بعض هذه العناوين على النحو الآ  

(التركيز   .١ والفكري  الذهني  النشاط  سنخ  من  الروحانية  أن  اعتبر  من  هناك 
لك أن نورمان لام ـ على سبيل المثال ـ قال: إن مرادي من والانتباه). من ذ

أع˴لنا   في  الاعتبار  بنظر  نأخذه  الذي  والغرض  النيةّ  هو  الروحانية  كلمة 
من  الكامل  والطيف  المتعالي،   الأمر  على  وأفكارنا  أذهاننا  وتركيز  الدينية، 

نقو  لما  البسيط  والإدراك  الوعي  ذلك  ـ (سواء في  والالتفات  م به الاهت˴م 
ـ   بالكامل)  العرفانية  المراقبات  أو  الاتفات  دون  ومن  بعادة  القيام  قبال  في 

 
وانظر  .  ١ أعلاه.  المصدر  انظر:  الفارسية،  اللغة  في  من التفصيل  المزيد  سهراɯ،  ا أيضً لرؤية  هوش  ناصري،  و : 

  روانشناسي دين و معنويت : فونتانا،  اأيضً قاييس تقييمه)؛ وانظر  (الذكاء الروحي وم  معنوي و مقياس هاي سنجش آن
  (علم النفس الديني والروحانية).



    ٩٣  النسبة المفهومية ب˾ الروحانية والدين

للتوراة  والواهب  الوجود  لجميع  مصدر  وراء  الأعمى  التتبعّ  عن  . ١المعبرّ 
وذلك  لام،  نورمان  تعريف  من  قريب  واثنو  جان  روبرت  تعريف  أن  ويبدو 

و متعال من الواقعية حيث يعدّ الروحانية مرتبطة بنظام إلهي وميتافيزيقي أ 
. ويقول كازينز بدوره ٢والذي يفوق الحياة ك˴ تتمّ تجربتها في الواقع اليومي 

إن الروحانية عبارة عن الموران الداخلي لروح الإنسان نحو الأمر الواقعي 
  .٣والمتعالي والإلهي 

˴ً يذهب الكث˼ من المحقق˾ إلى اعتبار الروحانية   .٢ ول . يقاتجريبيً   اوإدراكً  فه
ا˼ن فلاناغان في كتابه علم اجت˴ع الروحانية:   ك

«إن الروحانية ظاهرة موضوعية وتجريبية وغ˼ عقلانية، وغ˼ قابلة للتأييد ولها 
 . ٤موران وظهور غ˼ متوقّع» 

ويرى هارتز أن الروحانية تجربة ذات ثلاث خصائص، وهي: التعالي، والمفهومية،  
جربة تربطنا بوجود مقدّس أو حقيقة غائية، وتضفي والاستناد إلى الحبّ. إن هذه الت

  .٥اومفهومً على حياɴ معنى 
ة˼ روح  .٣ وقد ذهب أحد المحقق˾ إلى الاعتقاد بأن الروحانية عبارة عن بص

الإنسان. إن شلدراك على الرغم من اعتباره مفهوم الروحانية مرحلة، إلا أنه 
القيم  أعمق  من  الروحانية  أن  وهو  لها،  الجامع  الوجه  هذا  إلى  يصل 

هذه القيَم   والمفاهيم التي يسعى الناس إلى العيش في كنفها. ثم اعتبر أن

 
1. Lamm, &Norman, The Shema: Spirituality and law in Judaism, p.6. 
2. Wuthnow, “Spirituality and Spiritual Practice”, p307. 

(الروحانية في المنظومة في ضوء الاتجاه النفسي)، ص    رويكرد روان شناختي معنويت در سازمان با  رستگار،  .  ٣
٥٨ .  

4. Flanagan, “Introduction”, p.2. 
(الروحانية في المنظومة في ضوء الاتجاه النفسي)، ص    معنويت در سازمان با رويكرد روان شناختي رستگار،  .  ٥
٥٩ .  



٩٤   والمعنوية  الدين 

ة˼ الروح الإنسانية وما يساعد روح الإنسان   العميقة من جنس نوع من بص
  . ١لتصل إلى الطاقة الكاملة 

والبحث  .٤ (السعي  والنشاط  العمل  جنس  من  الروحانية  اعتبر  من  وهناك 
الجهة  عن  البحث  هي  الروحانية  بأن  قال  هينلز  أن  ذلك  من  والتربية). 

 متواصلاً   ا بحثً . وقد عدّ مايرز الروحانية بوصفها  ٢والمعنى والكلية والتعالي 
من أجل العثور على المعنى والمفهوم والهدف من الحياة، والإدراك العميق 
المعتقدات  ونظام  الموجودة  الطبيعية  والقوى   ،ˮالعا وسعة  الحياة،  لقيَم 

العمل ٣الشخصية  في  الروحانية  رستگار  علي  عباس  الأستاذ  عدّ  وقد   .
الارتباط والمؤسسة،   من  أنواع  أربعة  إقامة  في  والمراقبة  للحساسية  تربية 

المؤثر وهي: الارتباط ما فوق الفردي، والارتباط الفردي، والارتباط الفردي  
الحصول  في  المهني  التطوير  بغية  الخارجي،  الفردي  والارتباط  الوسيط، 

  .٤على الك˴ل المهني والإنسا˻ في العمل
ية من جنس القوّة والطاقة. من ذلك ـ على سبيل هناك من قال بأن الروحان .٥

) حيث اعتبر الروحانية قوّة باعثة للروح ومحفّزة ١٩٨٧المثال ـ ماك نايت (
على الحياة، وطاقة ملهمة للفرد ودافعة له نحو مص˼ محدّد أو هدف يرمي 

الفردية  وراء  ما  (٥إلى  كافاناغ  عمد  وقد  بالروحانية ١٩٩٩.  التعريف  إلى   (
  .ɬ٦ثابة الطاقة والمفهوم والغاية والوعي في الحياةبأنها 

 
1. Sheldrake, A Brief History of Spirituality, p.2. 

(الروحانية في المنظومة في ضوء الاتجاه النفسي)، ص    معنويت در سازمان با رويكرد روان شناختي رستگار،  .  ٢
٥٤ .  

  . ٥٨المصدر أعلاه، ص . ٣
  . ١١٤المصدر أعلاه، ص . ٤
  . ٥٧عن المصدر أعلاه، ص   نقلاً . ٥
  عن المصدر أعلاه.  نقلاً . ٦



    ٩٥  النسبة المفهومية ب˾ الروحانية والدين

الشوق (الشوق إلى العثور على المعنى والمفهوم ومواصلة العيش والحياة   .٦
على أساس ذلك): يذهب إيان ميتروف إلى الاعتقاد بأن الروحانية ɬنزلة 
أساس  على  والعيش  الحياة  وغاية  مفهوم  على  العثور  إلى  والميل  الشوق 

  .١ذلك
تبدو    وفي والقوّة  الطاقة  إن  القول:  ˽كن  الآنفة  الموارد   ومعلولاً   انتاجً تحليل 

للروحانية وليست ذاتها. وبعد عزل المورد الخامس، ˽كن إدراج الموارد الأخرى 
  ضمن الموارد الثلاثة الكلية الآتية:

ة˼ الروح) أو حيث ية  إن الروحانية نوع من الإدراك (الشامل للإدراك التجريبي أو بص
التركيز   نحو  على  الفكري  النشاط  من  (الأعم  ونشاط  سعي  أو  (الشوق)  عاطفية 
وإمعان النظر والبحث عن المفهوم والمعنى). على الرغم من أنه رɬا أمكن القول 
إن الأفعال الجوانحية (العاطفية) والأفعال الجوارحية، تحتوي ـ بدورها ـ على مبادئ  

كن ـ دون إعادة الموردين الثا˻ والثالث إلى معرفية، ولكن مع شيء من التسامح ˽
وفي   واحد.  أمر  من  حيثيات  بأجمعها  الثلاثة  الموارد  هذه  اعتبار  ـ  الأول  المورد 
عن   عبارة  ـ  الآنفة  التعاريف   ɵأك نظر  وجهة  من  ـ  الروحانية  فإن  والواقع  الحقيقة 

فاهيم، وإلى غاية «اتجاه وجودي» نحو ما وراء الحياة اليومية، وإلى أعمق القيَم والم
متعالية ونحو معشوق حقيقي. إن لهذا «الاتجاه الوجودي» حيثيات عاطفية وجسدية  
ومعرفية. وبعبارة أبسط: إن الروحانية إستدارة للبوصلة الفكرية والشعورية والجسدية 
الإنسان،  في  والجوهرية  الأساسية  الاستدارة  هذه  إن  ميتافيزيقي.  أمر  نحو  للإنسان 

أبعاده الوجودية وتعمل على تغي˼ حياته. وعلى هذا الأساس يجب أن تغطي جميع  
  ، حيث تكون التحوّلات الأخرى من تجلياته ومظاهره.ابسيطً  اأمرً نعتبر الروحانية 

 
  . ٥٨المصدر أعلاه، ص . ١



٩٦   والمعنوية  الدين 

ï†}ù]<b^Ãeù]æ<†‘^ßÃÖ]< <

عند البحث في آراء المنظرين، وجدت أن أحد أهمّها حول أبعاد المعنوية يعود إلى 
ح وسكريبنك.  الأبعاد  كينجرسي  وهذه  العمل،  في  للروحانية  أبعاد  ستة  يعدّان  يث 

 :ɴكالآ  
التحفيز   .١ من  ونوع  الفسيولوجي  والإيقاظ  الإثارة  (ɬعنى  الفيزيقية  التجربة 

˼ً الذي لا يكون تحت سيطرة الشخص    ).اكث
التجربة العاطفية (الشاملة للإحساس والشعور الإيجاɯ والحبور والشغف  .٢

  وما إلى ذلك). 
المعرفية (إدراك أصالة واعتبار الذات، وإدراك الغاية المتعالية، وما  التجربة   .٣

  إلى ذلك).
التجربة الفردية الوسيطة (الشعور بالارتباط والتواصل مع الآخرين وما إلى  .٤

  ذلك).
تجربة الحضور الروحا˻ (الشعور والإحساس بالتواصل والارتباط مع قوّة  .٥

  عظمى).
  .١الك˴ل أو التعالي) التجربة العرفانية (حسّ  .٦

ومن خلال تصرفّ قليل في رؤية كينجرسي وسكريبنك، ˽كن بيان تعاطي جميع 
والبُعد  الجسدي،   / النفسي  البُعد   :ɴالآ النحو  على  الروحانية،  في  الإنسان  أبعاد 
  ʖالسلو البُعد  أن  ك˴   .ʖالسلو والبُعد  التجريبي،   / الشهودي  والبُعد  المعرفي، 

 أربعة أنواع من التعامل، وهي: التعامل مع النفس، والتعامل مع بدوره يشتمل على
  الآخرين، والتعامل مع الطبيعة، والتعامل مع ما وراء الطبيعة. 

يبدو   أعلاه  التبويب  مجردّ كاملاً إن  ذكرت  إ˹ا  التعاريف  من  الكث˼  أن  بحيث   ،
دونالد ( ماك  أن  ـ  المثال  سبيل  على  ـ  ذلك  من  منه.  خمسة  ٢٠٠٩أقسام  ذكر  قد   (

 
  . ١٠٤. المصدر أعلاه، ص ١



    ٩٧  النسبة المفهومية ب˾ الروحانية والدين

عناصر للروحانية، حيث ˽كن اعتبارها عائدة إلى ثلاثة أبعاد من الأبعاد المذكورة 
. ١بُعد السلوʖ أعلاه فقط، وهي: البُعد المعرفي، والبُعد الشهودي / التجريبي، وال

ب˾   ومن  الجسدي.   / النفسي  البُعد  إلى  التعريف  هذا  في  يشرُ   ˮ فهو  وبذلك 
للروحانية ألكينز  يذكرها  التي  التسعة  بعد  ٢الخصائص  ما  البُعد  «تجربة  ترتبط   ،

وغاية  «معنى  وهي:  ـ  الستة  والخصائص  التجريبي،   / الشهودي  بالبُعد  المادي» 
والتكليف في الحياة»، و«تقديس جميع الحياة، وليس الحياة»، و«الشعور بالرسالة  

وت» ـ ترتبط  باالم  وعيالأمور الدينية فقط»، و«الزهد بالقيَم المادية»، و«المثالية»، و«
بالبُعد المعرفي. ومن ب˾ تلك الخصائص التسعة، يعود مورد واحد فقط ـ ونعني به  

ألكينز ˮ يذكر الخصائص التي   «حبّ أبناء النوع» ـ إلى بعُد التعامل مع الآخرين. إن
 ʖترتبط بأبعاد الإنسان الأخرى، ونعني بها: البعُد النفسي / الجسدي، والبُعد السلو
الحال   وبطبيعة  الطبيعة.  بعد  ما  بعُد  مع  والتعامل  الطبيعة،  مع  والتعامل  الذات،  مع 

لألكينز   التاسعة  الخصيصة  اعتبار  والغموض،  الإبهام  من  شيء  على  أمكن  ـ رɬا 
  .اأيضً ـ ناظرة إلى تلك الأبعاد    »وهي «نتائج وɶار الروحانية (التغي˼ الشامل للحياة)

˽كن مشاهدة تعاطي جميع الأبعاد الوجودية للإنسان في الروحانية ضمن قاɧة  
أعدّها كوئينج بالاحتياجات الروحية للإنسان. وقد ذكر في هذه القاɧة أربع عشرة 

  حيث ˽كن لي أن أذكر منها، على النحو الآɴ:؛ ٣حاجة روحانية للإنسان
  احتياجات البُعد المعرفي للإنسان (الحاجة إلى الهدف والغاية في الحياة). .١
  احتياجات البُعد العاطفي للإنسان (تحمّل الفراق، والاستعداد للموت).  .٢
  الاحتاجات الشهودية للإنسان (التعالي من شرائط الحياة). .٣
الإنسا .٤ تعامل  إلى  والشعور الحاجة  الذات،  وحدة  على  ذاته (الحفاظ  مع  ن 

  بقيمة النفس). 

 
  . ٥٤(الذكاء الروحي ومقاييس تقييمه)، ص    هوش معنوي و مقياس هاي سنجش آن. سهراɯ؛ ناصري،  ١
  . ٦٦المصدر أعلاه، ص . ٢
  . ٥٦المصدر أعلاه، ص . ٣



٩٨   والمعنوية  الدين 

وأدوات  .٥ المشروط،  غ˼  (الحبّ  الآخرين  مع  الإنسان  تعامل  إلى  الحاجة 
الآخرين  وعفو  والشكر،  وخدمتهم،  الآخرين  وحبّ  والاعتراض،  الغضب 

  وطلب العفو منهم). 
الاعتب .٦ عن  (البحث  الطبيعة  وراء  ما  مع  للإنسان  السلوكية  من الحاجة  ار 

  السلوكيات الدينية، والقيام بالأع˴ل الدينية، والشعور بأن الله معنا).
مع   للإنسان   ʖالسلو البُعد  احتياجات  على  أكد  قد  كوئينج  أن  نلاحظ  وهكذا 
الآخرين، أكɵ من سائر الأبعاد الأخرى، وعلاوة على ذلك فقد غفل عن احتياجات 

عن احتياجات   اشيئً نه ˮ يذكر في قاɧته  البُعد السلوʖ للإنسان مع الطبيعة. ك˴ أ 
البُعد الجس˴˻ للإنسان، في ح˾ أن الإنسان يحتاج إلى أن يخضع جسمه تحت 

على تحمّل صعوبات الحياة وامتلاك القوة والطاقة التي ɱكنه من   اقادرً حافز يجعله  
  الاستعداد من الناحية الفسيولوجية.

ب صفات  عشر  اعتبار  إلى  بوزان  ذهب  الروحا˻، وقد  للذكاء  خصائص  وصفها 
 :ɴوذلك على النحو الآ  

جزء  .١ بأننا  والاعتراف  الحيةّ،  الكائنات  جميع  الأكبر (احترام  التصوير  إدراك 
الإيجابية  المساعدة  تقديم  على  الفرد  بقدرة  والاعتقاد  الوجود،   ˮعا من 

  للكل الأكبر). 
  دية.اختيار العمل بالقيَم الروحية والأخلاقية الشخصية والفر  .٢
  إيضاح الهدف والغاية ومسار الحياة والتخطيط للمستقبل.  .٣
  الشعور بالعطف والشفقة وتجسيد ذلك على المستوى القولي والفعلي.  .٤
  العفو والشكر.  .٥
  المزاح والدعابة والنظر إلى الأˮ بترفعّ وكبرياء. .٦
والحافز   .٧ والبهجة،  الحبور  التقليدي،  غ˼  (الحبّ  الطفولية  التلقاɪ، النظرة 

  والفضول والانفتاح على التجارب). 



    ٩٩  النسبة المفهومية ب˾ الروحانية والدين

النفس  .٨ مع  الارتباط  وتقوية  لإحياء  فرصة  بوصفها  والآداب  بالشعائر  العمل 
  ومع الآخرين. 

  إيجاد وتحس˾ الهدوء والسكينة الداخلية أو المراقبة والتعمّق. .٩
  .١الإعلان عن حبّ الذات والآخرين وعاˮ الوجود .١٠

فة الأولى والثالثة ترتبطان بالبُعد المعرفي للإنسان.  وهكذا ˽كن لنا ملاحظة أن الص
إلى   تعود  الرابعة  والصفة  الذات.  مع  السلوك  ببُعد  ترتبط  والتاسعة  الثانية  والصفة 
بعدين، وه˴ البُعد النفسي والبُعد السلوʖ مع الآخرين. والصفة الخامسة والثامنة 

رتبط بالأبعاد الثلاثة: العاطفية ترتبطان ببُعد السلوك مع الآخرين. والصفة السادسة ت
والعاطفي.   النفسي  بالبُعد  ترتبط  السابعة  والصفة  الآخرين.  مع  والسلوك  والمعرفية 

  والصفة العاشرة  ترتبط بالسلوك مع الذات ومع الآخرين ومع الطبيعة.
êñ^ãßÖ]<Ìè†ÃjÖ]<á^éeæ<í‘ø¤]< <

ة إلى التعاريف المتوفرّة في نهاية المطاف وبعد الفراغ من الأبحاث السابقة والناظر 
للروحانية وتحليلها، ˽كن الوصول إلى تعريف في هذا الشأن. وفي هذا التعريف 

على خمس خصائص عامّة، وتظهر نفسها ضمن   مشتملاً   ابسيطً   اأمرً تكون الروحانية  
سبعة من أبعاد الإنسان. ولهذا السبب سوف نسُمّي هذا التعريف بـ «تعريف سبعة 

  خمسة».  ازائدً 
سبعة   التعريف  بوصفها    ازائدً ـ  ـ  الروحانية  إن  الفرد:  مستوى  على   اأمرً خمسة 

 اعميقً ،  امت˴يزً ـ (  اوجوديً   ااتجاهً ، كث˼ التنوّع ويندرج ضمن «ما تقدّم» ـ ɱثلّ  امشككً 
، سواء أكان ذلك  وشاملاً  ّ˼ من هزةّ مفاجئة   اناشئً ، بحيث يشعر الفرد فيها بنوع من التغ

على  من    اناشئً أو   التعالي  نحو  ـ  الأمد)  طويلة  أو  الأمد  ة˼  وقص مقصودة  مقدمات 
  مستوى الحياة اليومية، بحيث يشمل أبعاد الإنسان السبعة، وهي:

  .٢البُعد النفسي / الجسدي .١

 
  . ١٢٢ـ   ١٢١ه، ص المصدر أعلا . ١

2. Psycho/ Somatic 



١٠٠  والمعنوية الدين 

  . ١البُعد المعرفي (النظري / الرؤيوي) .٢
  .٢البُعد الشهودي (الإدراك الحضوري والحي) .٣
  .٣التعامل مع النفس البُعد السلوʖ الناظر إلى  .٤
  .٤البُعد السلوʖ الناظر إلى التعامل مع الآخرين والمجتمع  .٥
  . ٥البُعد السلوʖ الناظر إلى التعامل مع الطبيعة .٦
  .٦البُعد السلوʖ الناظر إلى التعامل مع ما بعد الطبيعة .٧

الأبعاد  من ذلك ˽كن ـ على سبيل المثال ـ بيان بعض التحوّلات في كل واحد من  
 :ɴأعلاه، على النحو الآ  

 ˮة˼ على تحمّل الأ ـ في البُعد النفسي / الجسدي: الشعور بالقدرة الجسدية الكب
والإيثار،  بالنفس  التضحية  إلى  والاستعداد  الحياة،  وأزمات  والمشاكل  والأمراض 
الروحية والط˶نينة  والهدوء  بالرضا  والشعور  والطاقة،  والنشاط  بالحيوية  ، والشعور 

  والعواطف الرقيقة والخالصة والبريئة والشعور بالأمل.
ـ في البُعد المعرفي: النظرة المت˴سكة والشمولية، والعثور على معنى الحياة في  
  ˮالأ إلى  المتعالية  والنظرة   ،ɯالإيجا والتفك˼  الحياة،  ووقائع  التجارب،  جميع 

والشعو  المادية،  بالقيَم  والزهد  الرضا،  ومقام  ة˼ والموت،  والبص بالمسؤولية،  ر 
  والفراسة. 

ـ في البُعد الشهودي: الإ˽ان العميق بالغيب، والفهم العميق والقلبي للمعتقدات  
 ˮالدينية، والحصول في بعض الأحيان على مشاهدات من الغيب وإلهامات من عا

  المعنى، والرؤى الصادقة والاطلاع على المستقبل.

 
1. Cognitive 
2. Intuitive 
3. Behavior Directed to Ego 
4. Behavior Directed to Society 
5. Behavior Directed to Nature 
6. Behavior Directed to Metaphysics 



    ١٠١  النسبة المفهومية ب˾ الروحانية والدين

التعامل مع النفس: الاهت˴م بالسلوك الأخلاقي،  ـ في البُعد السلوʖ الناظر إلى  
˹ط   الذاتية،  القيَميةّ  والرقابة  النفسية،  والمشتهيات  الرغبات  على  النسبية  والسيطرة 
الحياة المقرون ɬحورية الأنظار والمعتقدات والقيَم الروحية والمتناسبة مع التكامل 

  والتسامي الروحي والمعنوي.
ظر إلى التعامل مع الآخرين: تنظيم العلاقات مع الأفراد  ـ في البُعد السلوʖ النا

على أساس المداراة وغض الطرف (تجاهل الأخطاء البسيطة من الآخرين؛ لأنه يرى 
وغ˼  المخلص  والتعاون  والصداقة  الآخرين)،  أخطاء  من  وأكبر  أهم  أخطاءه 

  المشروط، والانسجام مع الآخرين بيسرُ وبساطة.
لناظر إلى التعامل مع الطبيعة: السلوك العطوف والرحيم مع ـ في البُعد السلوʖ ا

  الحيوانات، والهواجس تجاه الطبيعة والبيئة، والاهت˴م بنظافة البيئة والطبيعة. 
في  القلب  حضور  الطبيعة:  بعد  ما  مع  التعامل  إلى  الناظر   ʖالسلو البُعد  في  ـ 

والشعور بالعبادات،  والابتهاج  باللذة  والشعور  بعد    العبادات،  والطهارة  بالخفّة 
  العبادة، وحبّ الله وأوليائه. 

في   التحوّل  مع  تتجلىّ  أن «الروحانية»  هي  أعلاه،  التعريف  في  الهامّة  النقطة  إن 
جميع الأبعاد السبعة، فلو طرأ التحوّل ولو على واحد من هذه الأبعاد فقط، لا ˽كن  

التح فإن  الأساس  وفي  الفرد.  لدى  الروحانية  بوجود  الروحي الحكم   ّ˼ والتغ وّل 
وجود  وزوايا  طبقات  جميع  يغطيّ  بحيث  ذاته  حدّ  في  هو  إ˹ا  والشامل،  العميق 

. وبطبيعة الحال علينا أن لا نتجاهل هذه الحقيقة، وهي أن الطبع والمزاج، ١الإنسان
والسابقة الثقافية والاجت˴عية، والخلفيات التعليمية، والكث˼ من العوامل الأخرى، 

 اختلاف حجم ومقدار هذا التحوّل في كل واحد من هذه الأبعاد السبعة،  تؤدّي إلى
المذكورة،    اتبعً  الأبعاد  ب˾  التناقض  وجود  أن  إلا  بينهم.  في˴  الأشخاص  لاختلاف 

البحث   إن  الوجودي.  الاتجاه  وذلك  الجوهري  التحوّل  ذلك  تحقق  عدم  عن  يعُبرّ 
˴ً   اشفيقً سان بطبيعته  الحقيقي عن الله والإقبال إليه، سوف يجعل الإن   ا ورقيقً   ورحي

 
بسيط ومنسجم، وإن جميع أبعاده وقواه تعود  ؛ إذ أن الوجود الروحا˻ للإنسان وجود  اغريبً إن هذا الأمر ليس  .  ١

  ـ في الأصل ـ إلى حقيقة واحدة.



١٠٢  والمعنوية الدين 

إلى الله، وأخذ يشعر بالمتعة والبهجة    اشوقً تجاه مخلوقاته، وعليه فلو بʕ الشخص  
أثناء الدعاء والمناجاة والعبادة، وقضى معظم أوقاته في البقاع المقدّسة والمزارات  
ودور العبادة، ولكنه واصل التعامل مع الآخرين بغلظة وتكبرّ، وطرد غ˼ المؤمن˾ 

الأذى   ألحق  أو  المساجد،  عن  الصغار  وصدّ  حوله،  وجب  بالحيوانات   اعامدً من   ،
ما   وكان  عليه،  الأمر  التبس  قد  لرɬا  إذ  الله؛  عن  بحثه  وحقيقة  إ˽انه  مراجعة  عليه 

عن الله، إ˹ا هو بحث عن أنانيته وحبهّ لذاته ونفسه. إذا كان الشخص   ا بحثً حسبه  
في   وأحسّ  متعال،  هدف  سبيل  في  بوجوده  التضحية  إلى  استعداد  على  الروحا˻ 

؛ فقد يكون هناك في المقابل متدينّ «أصولي» (ك˴ جسده ونفسه بقوّة وطاقة عارمة
والقاعدة   طالبان  قبيل:  من  الإرهابية،  المنظ˴ت  أعضاء  إلى  بالنسبة  الحال  هو 
يتحلى  الآخرين،  واستغلال  للسلطة  محبّ  زعيم  أو  قومي  شخص  أو  وداعش)، 

طلاق  . بيد أن الذي ˽نعنا من إاأيضً بالشجاعة والإقدام والتضحية والنشاط والهمّة  
صفة الروحانية على هؤلاء، هو عدم التحول لديهم في سائر الأبعاد الأخرى؛ وذلك 
لأن الأصولي˾ المتطرفّ˾ والقومي˾ يعانون من التعصّب والجمود الفكري في البُعد 
 ʗالمعرفي، وإن السلوك الوحشي والقاسي الذي يرتكبه المتجبرّون والمتطرفّون يح

  بالحقد والكراهية والغرور وحبّ الذات والأنا.زاخرة  اروحً عن امتلاكهم 
ة˼ نبحث في بيان النسبة ب˾ هذا التعريف للروحانية وب˾   والآن في الكلمة الأخ
المعنى والمفهوم اللغوي لها. وعليه نقول: هل كلمة «الروحانية» ɬعناها المصلح 

نى اللغوي) أو  المعاصر ـ على نحو ما تقدّم ذكره ـ من المنقول (المتناسب مع المع
  من المرتجل (الفاقد للتناسب مع المعنى والمفهوم اللغوي)؟ 

هناك   أن  إن   اوجوديً   ااتجاهً ذكرنا  «الروحانية».  لـ  الاصطلاحي  المعنى  في 
شخص  إلى  مادي  شخص  من  العميق  الاتجاه  هذا  بواسطة  يتحوّل  الشخص 

من١روحا˻ العبور  في  يتمثل  الشامل  الاتجاه  هذا  حربة  رأس  إن  العادية    .  الحياة 
واليومية، ولكن لا نحو الحضيض وبواسطة حركة قهقرائية، بل نحو التعالي والسموّ. 

 
1. Spiritual  



    ١٠٣  لروحانية والدينالنسبة المفهومية ب˾ ا

في  ـ  بالأصالة  ـ  عنه  البحث  ˽كن  لا   ˮوالعا الحياة  من   ɪالغا الهدف  أن  وحيث 
، والأمر ١دائرة الأمور المادية والجس˴نية، وعليه فإنه من خلال هدفية الأمر القدسي

، تصبح الحياة المادية هادفة وذات مفهوم ٣، أو الأمر الس˴وي والعرشي ٢المتعالي
ومعنى. إن هذه المفهومية والروحانية بحيث وكأن جسد العاˮ والعيش فيه يصبح ذا 

) في اللغة اليونانية تعني: (الروح، والنفس، والشجاعة  Spiritusروح، وك˴ أن الـ (
الحيا فإن  والطاقة)،  والقوّة  الأخرى  والجرأة،  هي  والمعنى  الروح  على  المشتملة  ة 

)  Spiritualityتصبح زاخرة بالطاقة ومفعمة بالقوّة والدوافع والحوافز. وعليه فإن الـ (
ɬعناها اللغوي الذي يعني إقامة الارتباط مع الروح من جهة، وإن «الروحانية» من 

وا  «الروح»  مع  النسبة  إقامة  اللغوية  الناحية  من  تعني  أخرى  والهدف  جهة  لمعنى 
و«الاتجاه  المتعالي  الأمر  نحو  الفرد  واتجاه  تحوّل  في  حضور  له˴   ،ˮللعا  ɪالغا

معنى   عُدّ  الذي  ˽كن    ااصطلاحيً الوجودي»  الأساس  هذا  وعلى  «الروحانية».  لـ 
وليست  منقولة  كلمة  الاصطلاحي  مفهومها  في  والمعنوية  الروحانية  إن  القول: 

  مرتجلة.
…b^’¹]< <

رضا،،   محمد  تحليليبيات،  فلسفه  در  زندگي  معناي  و  الفلسفة    دين  في  الحياة  ومعنى  (الدين 
  هـ ش. ١٣٩٠انشارات أديان و مذاهب،  قم، التحليلية)،

علي،   اسلاميالخامنئي،  انقلاب  و  الإسلامية)،  معنويت  والثورة  مؤسسه   طهران،  (الروحانية 
  هـ ش. ١٣٩١فرهنگي ه˸ي قدر ولايت، 

(الروحانية في المنظومة في ضوء    شناختيمعنويت در سازمان با رويكرد روانعباس علي،  رستگار،  
  هـ ش. ١٣٨٩انشارات دانشگاه أديان و مذاهب،  قم، الاتجاه النفسي)، 

إس˴عيل،   ناصري،  فرامرز؛   ،ɯآنسهرا سنجش  هاي  مقياس  و  معنوي  الروحي   هوش  (الذكاء 
  هـ ش. ١٣٩١نور،  انتشارات آواي طهران،ومقاييس تقييمه)، 

ديفد،   معنويتفونتانا،  و  دين  اللغة   روانشناسي  إلى  ترجمه  والروحانية)،  الديني  النفس  (علم 
  `هـ ش. ١٣٨٥نشر أديان،  قم،الفارسية: أ. ساوار، 

 
1. Sacred 
2. Transcendental 
3. Sublime 



١٠٤  والمعنوية الدين 

علي،   عطار،  عرفانموحديان  العرفان)،  مفهوم  و   قم،  (مفهوم  اديان  تحقيقات  و  مطالعات  مركز 
  هـ ش.  ١٣٨٨مذاهب، 

Allport, Gordon W., The Individual and His Religion, New York, The 
Macmillan Company, 1950. 

  Emmons, R. A., & Crumpler, C. A., “Religion and Spirituality? the Role of 
Sanctification and the Concept of God”, International Journal for the 
Psychology of Religion, 9, 17 – 24, 1999. 

  Flanagan, Kieran, “Introduction”, A Sociology of Spirituality, Kieran 
Flanagan & Peter C. Jupp (eds.), Ashgate, 2007, pp. 1 - 21. 

  Gross, Zehavit, “Spirituality, Contemporary Approaches to Defining”, 
Encyclopedia of Religious and Spiritual Development, Elizabeth M. 
Dowling, W. George Scarlett (eds.), London: Sage Publications, 2006, pp. 
424 - 426. 

  Hill, P. C., et al., “Conceptualizing religion and spirituality: Points of 
commonality, points of departure”, Journal for the Theory of Social 
Behavior, 2000, 30, P. 51 – 77. 

  Houtman, Dick & Aupers, Stef, “The Spiritual Turn and the Decline of 
Tradition: the Spread of Post-Christian Spirituality in 14 Western 
Countries, 1981 - 2000”, Journal for the Scientific Study of Religion, 46 
(3): 305 - 320, 2007. 

  King, Ursula, “Mysticism and Contemporary Society: some Teilhardian 
Reflections”, Contemporary Spiritualities: Social and Religious Contexts, 
Clive Erricker & Jane Erricker (eds), London & New York: Continuum, 
pp. 15 - 31, 2001. 

  Lamm, Norman, The Shema: Spirituality and law in Judaism, Varda Books, 
2002. 

  Lewis, E., “Posture as a Metaphor for Biblical Spirituality”, The Destructive 
Power of Religion: Violence in Judaism, Christianity and Islam, vol.4, 
Contemporary Views on Spirituality and Violence, J. Ellens (ed.), 
Westport, CT: Praeger, 2004, pp. 143 – 174. 

  Nelson, James M., Psychology, Religion and Spirituality, New York, 
Springer, 2009. 

  Roehlkepartain, E., Benson, P, King, P., & Wagener, L., “Spiritual 
Development in Childhood and Adolescence: Moving to the Scientific 
Mainstream”, The Handbook of Spiritual Development in Childhood and 
Adolescence, E. Roehlkepartain, P. King, L. Wagener, & P. Benson (eds.), 
Thousand Oaks, CA: Sage, 2006, pp. 1 – 15,. 

  Roof, W. C., Spiritual Marketplace: Baby Boomers and the Remaking of 
American Religion, Princeton, NJ: Princeton University Press, 1999. 

  Schneiders, S. M., “The Study of Christian Spirituality: Contours and 
Dynamics of a Discipline”, Christian Spirituality Bulletin, 6 (1), 3 – 12, 
1998. 

  Sheldrake, Philip, A Brief History of Spirituality, Wiley-Blackwell, 2007. 



    ١٠٥  النسبة المفهومية ب˾ الروحانية والدين

  Takahashi, M., & Ide, S., “Implicit Theories of Spirituality across Three 
Generations: a Cross cultural Comparison in the U.S. and Japan”, Journal 
of Religious Gerontology, 15 (4), 15 – 38, 2003. 

  Wuthnow, Robert, “Spirituality and Spiritual Practice”, The Blackwell 
Companion to Sociology of Religion, Richard K. Fenn (ed.), Blackwell 
Publishing, 2003, pp. 306 - 320. 
 
 
 





 
 
 

íéÞ^Û×ÃÖ]<íèçßÃ¹]<|ø|<æ_<|ø‘< <
?íéÞ^Û×ÃÖ]<íèçßÃ¹]@<|ø|<æ_<|ø‘M< <

  بهزاد حميدية
بحث   باب  فتح  الديني،  الاجت˴ع  علم  في  الحاصلة  التطوّرات  أهم  ب˾  من  إن 
«المعنوية» قبل ما يقرب من ثلاثة عقود. إن هذا الحقل من المعرفة البشرية ˽يل في  
الغالب نحو دراسة أبعاد وتجليات التدين الشخصي للناس. وهي مسائل من قبيل: 

المقدّ  الكتاب  وعصمة  الله،  بوجود  بالثواب الاعتقاد  والإ˽ان  الخطأ،  من  س 
مثل:  الدينية،  والمناسك  الأع˴ل  قبيل:  ومن  ذلك،  ونظائر  الموت  بعد  والعقاب 

  الصلاة، والصيام، والزيارة، والنذور والتقدِمات الدينية وما إلى ذلك.  
للهواجس   امثارً ومن ب˾ الأبحاث الأخرى في علم الاجت˴ع الديني التي كانت  

مسألةاسابقً  هي  هذه    ،  كانت  وقد  الداخلية،  الدينية  والمعطيات  الدينية،  التجربة 
المسألة تعتبر أعمق وأقدم من المعتقدات والمناسك والأع˴ل. وفي مسار تطوّر هذا 
العلم نواجه اليوم تبلور المعنوية والأع˴ل الروحانية بوصفها مسألة مستقلةّ. إن هذه 

لمسائل القد˽ة والسابقة بشكل كامل. المسألة الجديدة ليست قابلة للتحويل إلى ا 
من  مجموعة  أثر  تقتفي  وهي  بها،  الخاصّة  المفاهيم  من  حلقة  على  تشتمل  أنها  إذ 

  الهواجس المت˴يزة بشكل كامل. 
إن ظهور هذه العلاقة التحقيقية والبحثية الجديدة مرهونة برواج وشمول استع˴ل  
مفردة المعنوية في المعجم الثقافي العام، الأمر الذي ينُبئ بدوره عن النموّ والتزايد  
اليومي المطرّد للمعتقدات والسلوكيات الخاصّة. وهي المعتقدات والسلوكيات التي 

 
بین المللی    مركز:  الناشر  ،گرایی در جهان معاصرمعنویت    کتاب  من فصل   المقالة  بهزاد، ه،یحميد:  المصدر.  ١

  .  ۲۰۲  إلى ۱۶۹ الصفحات ،  ۱۳۹۷  ،قم ،یالاول الطبعة  ،ترجمه ونشر المصطفی (ص)
 ي الهاشم مطر  علي حسن : تعريب



١٠٨  والمعنوية الدين 

عليها بشكل غ˼ دقيق. ولʗ نخفض ونقلل   ١المعنويةيحلو للعامّة إطلاق مصطلح  
أن  لنا  ˽كن  الحقل،  هذا  وألفاظ  مفردات  في  الدقةّ  وعدم  الغموض  مستوى  من 

ة˼  الأخ الاستثنائية  الجذابة  أوجدت  التي  ـ  المعنويةّ  عن  نفسها  ٢نتحدّث  وفصلت   ،
وأضحت   بل  الدين،  الدين   بديلاً عن  المستحدثة»  ٣عن  «المعنوية  بوصف  أو   ـ 

  «المعنوية العل˴نية».
إن مسألتنا الأصلية في هذه المقالة تكمن في كيفية رصد المعنوية العل˴نية من  
زاوية الع˾ الإسلامية، فهل هي مرفوضة وغ˼ مطلوبة من الأساس وبشكل كامل؟ 
أم هي مقبولة في بعض أبعادها وعناصرها؟ إن الغاية من الخوض في هذا الأمر هي  

ص موقف  تحققه  اتخاذ  الذي  والازدهار  النموّ  قبال  في  العلمي  للدفاع  وقابل  حيح 
في   استع˴لها  وكɵة  المعنوية  لهذه  المتزايد  النموّ  بعد  واليوم  المستحدثة.  المعنوية 
للح˴ية  نشاطة  نواجه  التكميلي،  والطب  والطب،  والاستشارة،  النفس،  علم  حقل 

بوي، والاقتصاد وتوف˼ المهن، وهذا الذاتية والدعم الاجت˴عي، والإدارة، والعلم التر 
على  ولʗ نعمل  المستحدثة.  تقييم المعنوية  ودراسة  بحث  ضرورة  عن  يعبرّ  الأمر 

على تقييم غاية الدين. علينا أن نرى ما    أولاً تقييم المعنوية المستحدثة يجب العمل  
ا˼ن في موازاة   هو مقدار تحقيق المعنوية العل˴نية لغايات وأهداف التدينّ؟ فهل يس

بعضه˴ ويتجهان نحو غاية واحدة، أما أن كل واحد منه˴ يتجه إلى غاية تخالف 
ومكانة  المعنوية  مفهوم  ما،  حدّ  إلى  نبحث  أن  شيء  كل  قبل  اللازم  من  الأخرى؟ 

  المعنوية العل˴نية في المفهوم العام لهذه المعنوية.
[íèçßÃ¹]<àÚ<^Þb]†Ú<çâ<^Ú< <

ر والحالة الملهمة والممتازة بالكامل، بل والفذّة  هل المعنوية هي ذات ذلك الشعو 
والفريدة التي يحصل عليها الفرد في بعض الأحيان عند قراءة الدعاء والمناجاة أو 
يدي  ب˾  الحضور  أو  الأطهار،  الأɧة  زيارة  أو  الكريم  القرآن  تلاوة  أو  الصلاة  أثناء 

 
1. Spiritual 
2. Hanegraaff, New Age Religion and Western Culture. Esotericism in the mirror 

of Secular Thought, P. 97. 
3. Fuller, Spiritual But Not Religious: Understanding Unchurched America, P. 6. 



    ١٠٩   صلاح أو طلاح المعنوية العل˴نية

يع الذي  الشعور  هو  وهل  الإلهي؟  والولي  الروحا˻  على الأستاذ  ويستعصي  زّ 
ثقل   من  التحرر  قبيل:  من  بأمور  الغالب  في  وتشبيهه  عنه  التعب˼  ويتم  الوصف، 
بالصفاء  والشعور  والارتفاع،  بالارتقاء  والشعور  الس˴ء،  في  والتحليق  الجسم، 
تشعر   بحيث  والروح  النفس  تعتري  التي  الرقةّ  عن  عبارة  المعنوية  أو  والنورانية؟ 

جميع   على  والعطف  والنباتات  بالشفقة  الحيوانات  وحتى  هل  اأيضً الكائنات،  ؟ 
المعنوية هي مجردّ ذكر الله في الحياة اليومية؛ في السوق والمدرسة وفي حافلة النقل 
والطاعات  العبادات  في  ة˼  والكب العارمة  الرغبة  هي  أو  الطعام؟   تناول  وأثناء  العام 

  الواجبة والمستحبة؟
لل الارتكازي  المعنى  إلى  الرجوع  المجتمعفي  أفراد  ذهن  في  وكذلك ١معنوية   ،

˽كن   المعنوي،  البحث  حقل  في  والباحثون  المفكرون  قدّمها  التي  التعاريف 
الأع˴ل  مثال  هي  المعنوية  أن  كينغ  يرى  الشأن.  هذا  في  أدقّ  إدراك  إلى  الوصول 
والالتزامات التي توجب التعالي والارتقاء وحفظ وتبلور ˹ط الحياة الإنسانية (حياة  

والمجتمعات) القيَم  ٢الأفراد  أعمق  تعني  أنها  للمعنوية  شيلدارك  تعريف  وفي   .
والمعا˻ التي يسعى الناس إلى العيش من خلال الاستعانة بها، وإن المعنوية تستلزم  

ة˼ تجاه روح الإنسان وما يقدّم الدعم والعون والإسناد إلى هذه الروح    انوعً  من البص
الكاملة  القوّة  إلى  تشمل    .٣لتصل  المعنوية  بأن  فرغوسن  من    اواسعً   اطيفً ويذكّر 

الاتجاهات والأع˴ل، بيد أنها تتمركز بأجمعها حول شيء واحد، وهو: البحث عن 
  .٤المعنى في حياة الإنسان. إن المعنوية ترتبط بكيفية الحياة

˽كن  حيث  الإنسان،  في  الخاصّة  للاحتياجات  تلبية  جهة  من  هي  المعنوية  إن 
على  تسميتها   الاحتياجات  هذه  بعض  نعدّ  أن  لنا  و˽كن  المعنوية.  بالاحتياجات 

 :ɴالنحو الآ  

 
،  )، (تعريف المعنوية على أساس المعطيات التجريبية»تعريف معنويت بر اساس يافته هاي تجرɯ« . رستگار،  ١

  .٦٣ـ    ٦٠ص  
2. King, “Can Spirituality Transform Our World”, P21. 
3. Sheldrake, A Brief History of Spirituality, P. 2. 
4. Ferguson, George Mackay Brown: The Wound and the Gift, P. xxix. 



١١٠  والمعنوية الدين 

  حاجة الإنسان إلى الغاية. .١
  المعنى والأمل في الحياة. .٢
  الحاجة الروحية والنفسية إلى التعالي من شرائط الحياة. .٣
  الحاجة إلى ما يسهّل عليه تحمل الفقدان والفراق. .٤
  س والذات. الحاجة إلى الاعتداد بقيمة النف .٥
  الحاجة إلى الحبّ غ˼ المشروط.  .٦
  الحاجة إلى الشعور بوجود الله معنا. .٧
  .١الحاجة إلى الاستعداد الروحي للموت .٨

إلى   المعنوية  أدبيات  في  موسّعة  دراسات  إجراء  بعد  ومساعدوه  ألكينز  ذهب  وقد 
على   تشتمل  المعنوية  بأن  قالوا  حيث  للمعنوية.  الأبعاد  متعدّد  تعريف  تسعة  تقديم 

في  والهدف  المعنى  وبعُد  بالتعالي،  الشعور  بعُد  الآتية:  الأبعاد  بينها  ومن  أبعاد، 
الحياة، وبعُد الشعور بالمسؤولية والرسالة في الحياة، وتقديس الحياة، والشعور بنوع  

  .٢من المحبةّ تجاه أبناء النوع والهدفية
ة˼ الأخرى التي لا في ضوء مجموع التعاريف التي تقدّم ذكرها ـ والتعاريف ال  كث

˼ً يتسع هذا المقال إلى ذكرها ـ يجب اعتبار المعنوية   ، حيث يكون اداخليً   اعميقً   اتغي
  الشعور بالح˴س، ورقةّ الروح، وذكر الله، والشوق إلى طاعته، من نتائجه وتداعياته.

والطاعة  العبادة  إلى  بالنسبة  ذهنية  وإرادة  رغبة  مجرد  ليست  المعنوية  أن  ك˴ 
تناب الذنوب؛ بل هي تحوّل باطني يوجد الرغبة على نحو تلقاɪ. رɬا أمكن واج

العقلي   الدليل  لمجردّ  المرّ  الدواء  تناول  إلى  بالنسبة   ɴوإراد برغبتي  لذلك  التمثيل 
الذي يأمر˻ بذلك لʗ أشفى من المرض، ومقارنة ذلك بتناولي للطعام الشهي أثناء 

 
. مقتبس من الحاجات المعنوية الأربعة عشرة للطاعن˾ في السن والتي قام كوينيغ باكتشافها، ولمعرفة المزيد،  ١
  انظر: 

Koenig, Ageing and God: Spiritual Pathways to Mental Health in Midlife and 
Later Years. 

2. Elkins, Hedstrom, Huges, Leaf, & Saunders, “Toward a Humanistic – 
Phenomenological Spirituality: Definition, Description, and Measurement”, P.5 – 18. 



    ١١١   صلاح أو طلاح المعنوية العل˴نية

تتحقق بسبب علمي الحصولي الذهني، وأما في   الجوع. إن الرغبة في المورد الأول
تكون   الثانية  الرغبة  أن  هي  والنتيجة  الحضوري.  بالعلم  تتحقق  فإنها  الثا˻  المورد 
كن السيطرة عليها، وتنتهي من تلقائها إلى العمل، والعمل   رغبة شديدة وعارمة ولا˽ 

من تلقائه   يستدعي حالة عميقة من الرضا واللذة. والشخص المعنوي بدوره يذهب
من   الطاعة  على  نفسه  يقسر  لا  إنه  بها.  ويستمتع  الطاعة  نحو  عميقة  ورغبة  وبشوق 
خلال القيام بإجراء محاسبة ذهنية تقوم على أساس أنه سوف يعُذّب في الآخرة إن 
هو قام بترك الطاعة، بل العمل يتحقق ويوجد من حالته الداخلية. إن المعنوية تسري 

وتنتق الإنسان  داخل  وɱنحه  من  والنفسية،  الروحية  وحالاته  جسمه  أعضاء  إلى  ل 
إن    اوإحساسً   اشعورً  خاص.  بشكل  ورغباته  ميوله  توجيه  على  وتعمل  بالح˴س، 

ذي   الذهن  تعطيل  على  تعمل  غريزة  كان الجوع  فإذا  الشديد.  مثل الجوع  المعنوية 
وتلبيتها لها  الاستجابة  إلى  الإنسان  وتدفع  والمحاسب،  الحصولي  فإن  التفك˼   ،

المعنوية بدورها ميل فطري يحمل الإنسان على الاستجابة له دون تدخل من الذهن  
  الحساɯ والمصلحي. 

الاتجاه   طريق  من  المعنى  عن  البحث  عن  عبارة  وعام  كلي  بشكل  المعنوية  إن 
يرفع   المعنى  عن  البحث  هذا  وإن  والقيَم،  الأهداف  جميع  مصدر  نحو  الوجودي 

˼ً ية، ويترك  الإنسان من مستوى الحيوان على جميع أبعاد الإنسان ابتداء من   اعميقً   اتأث
  إلى المعرفة والسلوك. وصولاً الجسم والنفس 

وفي الأصل فإن التحوّل العميق والمعنوي الشامل هو في ذاته بحيث يلقي بظلاله 
الإنسان  وجود  وزوايا  أبعاد  جميع  أن  ١على  نتجاهل  لا  أن  علينا  الحال  وبطبيعة   .

وا التعليمية،  الطبيعة  الخلفيات  وكذلك  والاجت˴عية،  الثقافية  والخلفية  لمزاج، 
والكث˼ من العوامل الأخرى، تؤدّي إلى اختلاف مقدار وحجم التحول في كل بعُد  

  من الأبعاد الوجودية للإنسان من شخص إلى آخر.

 
ومتحد، وإن جميع أبعاده وقواه  . إن هذا الأمر ليس حقيقة غريبة؛ لأن الوجود الروحا˻ للإنسان وجود بسيط  ١

  .تعود بالأصالة إلى حقيقة واحدة



١١٢  والمعنوية الدين 

[íèçßÃÚ<íéÞ^Û×ÃÖ]<íèçßÃ¹]<Øâ< <

صر هذا المفهوم على المعنوية هل مفهوم المعنوية مشترك لفظي أو معني؟ وهل يقت
المستحدثة   العل˴نية  المعنوية  يشمل  أم  فقط،  الأصيلة  ˽كن ا أيضً الدينية  ك˴  ؟ 

صياغة هذا السؤال في ضوء مصطلحات علم أصول الفقه، والقول: هل المعنوية قد 
  وضعت لـ «الصحيح» فقط، أم للأعم من «الصحيح» و«الفاسد»؟ 

ال، يجب الالتفات إلى هذه النقطة الأساسية للعثور على الجواب عن هذا السؤ 
الداخلي»   «التحوّل  عنصر  مجردّ  يشمل  المعنوية  تعريف  هل  وهي:  والجوهرية، 
التحوّل  هذا  وسبب  منشأ  يشمل  أو  فقط،  للإنسان»  الوجودية  الأبعاد  في  و«تجليّه 

اɧة على ؟ لو عرفّنا المعنوية بأنها عبارة عن: «التحوّل الناشئ من العلاقة ـ الق اأيضً 
أساس الشريعة الإسلامية ـ مع الله الواحد سبحانه وتعالى»، عندها لن تكون هذه 

العل˴نية   للمعنوية  شاملة  المفهوم  اقطعً المعنوية  هذا  تعريف  كان  لو  وأما    ا مطلقً . 
 ɚبالنسبة إلى غربال التحوّل الداخلي، فعندها ˽كن اعتبار كلا نوعي المعنوية   اوحر

في هذا الإطلاق. ويبدو أن    داخلاً الدينية الأصيلة والمعنوية العل˴نية [المستحدثة]  
عن التوجّه   اناشئً الأصح هو القول بأن المعنوية هي ذات التحوّل العميق؛ سواء أكان  

القيَم والغايات، أو كان حصيلة التوجّه إلى المصدر   إلى المصدر الحقيقي لجميع
  الوضعي والاعتباري لمعنى القيَم.

توضيح ذلك بشكل أكبر هو أن الإنسان ك˴ ˽كنه من خلال الإقبال على الحق 
تعالى من طريق العمل بالمعتقدات والأوامر والتعاليم والإرشادات الدينية، ليحصل  

له قيمة، كذلك ˽كنه الوصول إلى   اأمرً والعاˮ    على حياة ذات معنى ويرى الحياة
  ˮمن ذلك  اأيضً ذات النتيجة من خلال اعتبار أمر دنيوي بوصفه غاية للحياة والعا .

˽كنه ـ على سبيل المثال ـ أن يجعل من تطوير ذاته وقابلياته وتفج˼ طاقاته غاية 
على الدفاع عن    اقفً و مطمح وهدف له في الحياة، أو أن يجعل حياته ونشاطاته كلها  

والحياة   الرفاه  إحلال  قيَم  وتقديس  تعظيم  على  يعمل  أن  أو  الطبيعة،  وخدمة  البيئة 
المرفهّة لجميع المحروم˾ في العاˮ بحيث يشكل ذلك عنده هو المفهوم والمعنى  



    ١١٣   صلاح أو طلاح المعنوية العل˴نية

بأسرها الحياة  من ١في  النوع˾  هذين  وصفات  ودوام  تأث˼  أن  من  الرغم  وعلى   .
وم مختلف  ˽ثلان  المعنوية  حال  كل  على  أنه˴  إلا  على   ا نوعً تفاوت،  العثور  من 

على ذلك   مثالاً المعنى والمفهوم. ولʗ نخفف من غرابة هذا الأمر يجب أن نذكر  
لا   اوزائفً   امغشوشً   اذهبً والذي ˽تلك    اخالصً   ا حقيقيً   ا ذهبً ونقول: إن الذي ˽تلك  

الɵا ذوي  من  اعتباره˴  ˽كن  ولا  الɵاء،  في  قد يتحدان  ولكنه˴  الدرجة.  بنفس  ء 
يكونان من حيث الاغتباط والتفاخر بامتلاك الذهب على درجة واحدة. رغم أن الثا˻  

تلك   . إن تصوّر أن المعنوية ـ الحسّ احقيقيً   اذهبً يتصور ـ بسبب جهله المركّب ـ أنه˽ 
ول بأن العميق للمعنوية والعثور عليها ـ إ˹ا ينبثق عن التشرّع الإسلامي فقط، والق

تصوّر   منها،  محرومون  الأخرى  الأديان  وأتباع  والمجوس  والمسيحي˾  البوذي˾ 
الخارجية للواقعية  الدين  ٢مخالف  إلى  المفتقرة  المعنوية  الج˴عات  وحتى   .

)SBNR  لها حظ من الشعور والإحساس بالرضا والمعنوية التي تحدث فيهم ( ً˼  ا تغي
  .اأيضً  اوجذريً  اجوهريً  اوانقلابً 

المعنوية  سنخي  كلا  في  مشترك  المفهوم  على  والعثور  المعنى  عن  البحث  إن 
الدينية الأصيلة والمعنوية العل˴نية المستحدثة، وكلاه˴ منبثق عن الطبيعة الإنسانية.  
على الرغم من وجود اختلافات أصيلة بينه˴. وتتجلى هذه الاختلافات لا سيّ˴ في 

لأزمات الوجودية وتكشف عن نفسها بوضوح.  النقاط الخاصة ɬنعطفات الحياة وا
أن  أو  لحياته،   ɪالغا والمفهوم  المعنى  هو  الفنية  للأع˴ل  إبداعه  الفنان  يعتبر  فأن 
يعتبر نص˼ البيئة تنمية المساحات الخضراء وزراعة النباتات والأشجار أو الحفاظ 

هي المستوجبة على الغابات من أكبر الدوافع لاستمرار الحياة، وتكون هذه الدوافع  
بالمتدين˾   شبيه˾  تجعله˴  بالحياة،  والفذّ   ɪالاستثنا واهت˴مه  وحيويته  لح˴سه 
المعنوي˾ من هذه الناحية. ولكن علينا أن نرى عندما يصُاب المرء ɬرض عضال 
يؤدي به إلى الموت لا محالة، أو أن يبُتلى بفقد عزيز له، ويواجه بشكل عام الحدود  

 
. للوقوف على الآراء المختلفة حول معنى الحياة ومفهومها: انظر: بيات، دين و معناي زندگي در فلسفه تحليلي  ١

  .(الدين ومفهوم الحياة في الفلسفة التحليلية
  دّث عن الإحساسات العرفانية في مختلف الأديان.(العرفان والفلسفة)، حيث يتح عرفان و فلسفه. استيس، ٢



١١٤  والمعنوية الدين 

لذاته،   الإنسان،  الوجودية  وجدان  في  راسخة  تبقى  سوف  التي  هي  معنوية  فأيّ 
أجل   من  والروح  بالنفس  التضحية   ّ˾ تتع وحيث  الأزمة؟  هذه  إدارة  على  وتساعده 

عن نفسه   ذاهلاً الهدف، أيّ معنوية سوف تواصل عملها ونشاطها وتجعل الإنسان  
شئة عن المناشئ  ك˴ كانت؟ ولكن على الرغم من هذه الاختلافات، فإن المعنوية النا

  . اأيضً الباطلة واللامشروعة تستحق بدورها أن نطلق عليها مصطلح المعنوية 
àflè‚jÖ]<íè^Æ< <

حيث أن وراء كل فعل اختياري وإرادي يصدر عن الإنسان دافع وحافز وغاية، وفي 
الأصل فإن الغاية هي علةّ عليةّ الفاعل، فإن التدينّ بدوره يجب أن يشتمل على غاية 

  لحال. وقد عددوا للتدين ـ في بعض التقسي˴ت ـ ثلاث غايات، وهي: بطبيعة ا
  دين التجار (للحصول على مغانم وأرباح الجنة ونعيمها).  .١
  دين العبيد (للخلاص من العقاب والعذاب في الجحيم). .٢
  .١دين الأحرار (للقيام بواجب الشكر لله سبحانه وتعالى)  .٣

أن   آخر  وبعُد  سطح  في  ˽كن  ولكن  الإنسانية،  الدوافع  إلى  يعود  التقسيم  هذا  إن 
نبحث في الغاية المنشودة من وجهة نظر الشارع. ما هي الغاية التي ينشدها الشارع 

متعبدّين أم   اأشخاصً المقدّس من الشريعة ومن تدينّ الإنسان؟ وهل أراد أن ينُشئ  
واب هذا السؤال ˽ثل حجر الأساس الأصيل؛ معنوي˾؟ إن العثور عن ج  اأشخاصً 

الشارع   نظر  وجهة  من  مطلوبة  العل˴نية  المعنوية  كانت  إذا  ما  ضوئه  في  ليتضح 
  المقدّس أم لا؟

 
. وقد ورد هذا التقسيم في كلام لأم˼ المؤمن˾ علي بن أɯ طالب (عليه السلام)، على ما ورد في نهج البلاغة ١

عبدو   اقومً عبدوا الله رهبة، فتلك عبادة العبيد. وإن  اقومً عبدوا الله رغبة، فتلك عبادة التجار. وإن  اقومً إن  «من قوله: 
  . ٢٣٧. الحكمة رقم:  »، فتلك عبادة الأحراراشكرً الله 



    ١١٥   صلاح أو طلاح المعنوية العل˴نية

àflè‚jÖ]<íè^Ææ<íèçßÃ¹]< <

هناك من يدّعي أن المعنوية هي لبُّ وغاية الدين، وأن أحكام الشريعة ـ من الواجبات 
  .١وقشور الدين والمحرمّات الفقهية ـ هي فروع 

إن هذا المعنى يساوق القول بأن الأحكام مطلوبة بالعرضَ، وإن المعنوية مطلوبة 
بالذات. إن الأحكام الشرعية هي طريق الحصول على الغايات المتعالية للدين، وإن 

إذا أوصلنا إلى القصد والغاية. فإذا أحرزنا على نحو القطع    امعتبرً كل طريق إ˹ا يكون  
أن يكون    اطريقً   واليق˾  أن  ɬقدوره  يعد   ˮو طريقية،  له  تعد   ˮ ًللقصد    موصلا

والغاية، فإنه سوف يسقط عن الاعتبار في مثل هذه الحالة، ويتم اعتبار طريق جديد 
  .٢للوصول إلى تلك الغاية العالية

هذه   لأن  وذلك  الأصيلة.  الأديان  مسلّ˴ت  مع  ينسجم  لا  الافتراض  هذا  أن  بيد 
ومذهب يعمل من  المعنوية مورد الإشارة موجودة في جميع الأديان، وإن كل دين 
طريق إيجاد الرؤية المتعالية إلى العاˮ على إيجاد مفهومية حياة الإنسان وخلق هذا 
يكن    ˮ الصورة  هذه  وفي  وشروره.  ا˼ته  خ بكل  والأبعاد  الأطراف  المترامي  الكون 

ر الحق لنفسها، والقول بأنه منحصر في ذاتها. يحق للأديان الأصيلة أن تدعي احتكا
إن القول بأن غاية الدين هي المعنوية، وإن سائر أجزاء الدين الأخرى ليس لها من 
شأن سوى الطريقية، وهي أدوات ومعدّات بيد الإنسان من أجل توظيفها للوصول 

واحدة للدين  إلى المعنوية يفتح الطريق على التعددية الدينية، ويحول دون القطبية ال
الأديان  على  يجب  بأنه  الفرض  هذا  على  الالتزام  يجب  ذلك  على  وعلاوة  الحق. 
الأصيلة بعد تحقق المعنوية لدى روح شخص، أن تلتزم بعدم حاجة هذا الشخص 
وإلغاء  الدينية،  التعددية  (أي:  ـ  الأمرين  هذين  أن  إلا  الشريعة.  أحكام  رعاية  إلى 

) ـ مرفوضان من وجهة نظر الأديان الأصيلة بشدّة، الشريعة بعد الوصول إلى الحقيقة
  ولا سي˴ من وجهة نظر الدين الإسلامي الحنيف.

 
  ؛(بسط التجربة النبوية)  بسط تجربه نبوي؛ سروش،    (طريق إلى التحرر)  راهي به رهاɪ. ملكيان، مصطفى،  ١

  .(من الإسلام التاريخي إلى الإسلام المعنوي) از اسلام تاريخي به اسلام معنوي كديور،  
  .(من الإسلام التاريخي إلى الإسلام المعنوي) تاريخي به اسلام معنوي از اسلام . كديور، ٢



١١٦  والمعنوية الدين 

الإسلام   عرفاء  أكد  وقال    ا مرارً لقد  الطريقة.  مع  الشريعة  رعاية  وجوب  على 
  : صد ميدان الخواجة عبد الله الأنصاري في بداية كتاب 

ة، وأن بناء الحقيقة على «رغم أن الشريعة كل الحقيقة، والحقيقة كل الشريع
الشريعة، وأن الشريعة من دون الحقيقة عاطلة عن العمل، والحقيقة من دون 

  .١الشريعة عاطلة عن العمل، والعامل بينه˴ عاطل عن العمل» 
، وع˾ القضاة الهمدا˻ في آخر ٢وهذا ما يقوله روزبهان البقلي في عبهر العاشق˾

. وقال محيي الدين بن عرɯ  ٣كتاب التمهيدات  التمهيد السادس ـ من العشق ـ في
  . ٤، ولو بلغ الس˴ءمنارة»اشيئً في كتاب الفتوحات المكية: «ما نال من جعل الشريعة  

àflè‚jÖ]<íè^Ææ<íÂ^|< <

يرى الإسلام أن الغاية من الخلق هي التعبدّ، وفي ذلك يقول الله تعالى في محكم 
الكريم:   وَ ﴿كتابه  الجِْنَّ  خَلَقْتُ  ليَِعْبدُُونِ وَمَا  إِلاَّ  جاء  ٥﴾ الإِْنسَْ  فقد  الأساس  هذا  وعلى   .

. بيد أن النقطة الهامّة هنا هي هل المراد من التعبدّ هنا  امتعبدًّ الدين ليجعل الإنسان  
هو مجردّ القيام بالواجبات وترك المحرمات الفقيهة بشكل صوري، دون الالتفات  

ɴبصلاة مستوفية لشروط الك˴ل والصحّة    إلى باطنها وروحها؟ هل غاية الدين أن نأ
وكانت   اللطيفة،  المعنوية  المضام˾  من  فارغة  كانت  إذا  حتى  الفقهية،  الناحية  من 
سبحانه  الله  لوجود  مستحضرة  وغ˼  الدنيا،  بشؤون  الذهني  بالانشغال  مقرونة 

ينُشئ   الدين  هل  ولكنهم   اأشخاصً وتعالى؟  والمحرمّات،  الواجبات  بظاهر  مقيدّين 
قرون في الوقت نفسه إلى أيّ علاقة قلبية مع بارئهم، والخوف والخشية منه، في يفت

ذات حبهّ العارم، والعطف على الناس بل وسائر الكائنات، وˮ يحصلوا على شيء 

 
  . ٢٥٧، ص  ١ج ، (سلسلة الرسائل الفارسية مجموعه رسائل فارسي. الأنصاري، ١
ا˼زي، . ٢   . ۱۰۱، ص  عبهر العاشق˾البقلي الش
  . (التمهيدات) ɱهيداتالهمدا˻، . ٣
٤ ،ɯ١٦، ص  الفتوحات المكية. محيي الدين بن عر .  
  . ۵۶الذاريات: . ٥



    ١١٧   صلاح أو طلاح المعنوية العل˴نية

مجموع   من  يفهم  أن  ˽كن  ألا  ة˼؟!  والبص والإيثار  الباطن  وصفاء  القلب  رقةّ  من 
  ؟ احقً وياته مثل هذا الشيء التعاليم الأخلاقية ومستحبات الدين ومعن

لاَةَ لذِِكْريِ﴿يقول الله سبحانه وتعالى:   . م˴ يعني أن ذكر الله هو العلةّ ١﴾ وَأقَِمِ الصَّ
والسنن  والآداب  المستحبات  على  ة˼  الكث التأكيدات  أن  ك˴  للصلاة.  الغائية 
والمعنويات في النصوص الدينية الأصيلية، تثبت أن غاية الدين لا تنحصر بصرف 
التعبدّ ɬعنى التمسّك بأحكام الواجب والحرام فقط. من ذلك ـ على سبيل المثال ـ  

ال أكل  أن  يحلّ   ʗل الشرعية،  الطريقة  على  البهيمة  بذبح  أمر  ك˴  الإسلامي  دين 
لحمها، فقد قرن ذلك ببعض المستحبات من قبيل سقي الماء للبهيمة قبل الذبح أو 
التعجيل بذبحها ʖ لا تعا˻ المزيد من الأˮ، الأمر الذي يثُبت اهت˴م الدين بالأبعاد  

والشفقة   . إذا كانت غاية الدين اأيضً حتى تجاه الحيوانات  اللطيفة من قبيل: الرأفة 
هي مجردّ التعبدّ بالتعاليم الإلزامية والمولوية لله سبحانه وتعالى، عندها سوف يكون 
جميع  رعاية  مجردّ  على  يحرص  الذي  الشخص  ذلك  هو  للدين  المثالي  النموذج 

˴ل سك˾ بالعنف واستع  ابصحوبً الشروط الواجبة في ذبح البهيمة، وإن كان ذلك  
غ˼ حادّة، وعدم سقي الحيوان بشيء من الماء، وذبحه أمام الحيوانات الأخرى. إنه 
إلى  بأجمعه  يعود  تركه  الذي  وإن  تعبدّه،  بشرائط  يخلّ   ˮ لأنه  وقدوة؛  ˹وذجي 

  المستحبات والتعاليم الإرشادية من قبل الله! 
ادية، يجب القول: إذن بالنظر إلى روح الدين ومجموع التعاليم المولوية والإرش

التعبدّ   هي  الغاية  بل  الصرف،  التعبدّ  ولا  البحتة  المعنوية  هي  ليست  الدين  غاية  إن 
المعنوي. وعلى حدّ تعب˼ العرفاء: إن هدف الدين هو الشريعة المقرونة بالطريقة. إن 
كن تعلمه من النصوص الدينية للإسلام هو أن التعبدّ بالواجبات والمحرمّات   الذي˽ 

التعبدّ    يؤدّي هذا  كان  مه˴  النار،  من  الإنسان  نجاة  أنواع   اخاليً إلى  جميع  من 
ك˴ل   أن  إلا  القشري،  بالتدينّ  التدينّ  من  النوع  هذا  عن  التعب˼  ˽كن  المعنوية. 

  الإنسان وذروة تحليقه وارتفاعه وارتقائه، إ˹ا يتحقق بالتعبدّ المعنوي.

 
  . ۱۴طه:  . ١



١١٨  والمعنوية الدين 

íèçßÃ¹]æ<íÂ^ŞÖ]<°e<íÎøÃÖ]< <

بي بعد  الغاية  والآن  في  والمعنوية  التعبدّ  لعنصري  والمتكاتف  المتقارن  الحضور  ان 
منه˴؟  واحد  كل  مكانة  تكمن  أين  نتساءل:  أن  علينا  يجب  التدينّ،  من  والهدف 
وبعبارة أخرى: أيّ هذين العنصرين هو الأصل وأيهّ˴ هو الفرع؟ وهل غاية الدين  

  نوية؟ هي المعنوية بقيد التعبدّ أم هي التعبدّ بقيد المع
ولمزيد من البيان لهذا السؤال لا بدّ من إضافة توضيح. ˽كن القول بالإضافة  
إلى ما سبق: إن غاية الدين ليست هي إنشاء وتربية إنسان متعبدّ أو معنوي ـ (ولا بدّ 
هنا من التدقيق بأداة الفصل «أو» في هذه العبارة) ـ بل إن غاية الدين هي تربية إنسان  

المتعبدّ  متعبدّ   الإنسان  في  التعبدّ  هل  هو:  السؤال  فإن  الحالة  هذه  وفي  ومعنوي. 
والمعنوي هو المطلوب بشرط اقترانه بالمعنوية، ليتحقق الهدف الأعلى من الدين.  

  أم المطلوب منه هو المعنوية بشرط التعبدّ، لتحقيق هذ الغاية؟ 
تعالى:   قوله  في  الإطلاقي  الظهور  إلى  خَلَقْ ﴿بالنظر  إلاَِّ  وَمَا  وَالإِْنسَْ  الجِْنَّ  تُ 

العبودية ١﴾ليَِعْبدُُونِ  إلى  بالنسبة  مطلقة  هي  التي  العبودية  في  الخلق  غاية  وحصر   ،
  ɵبالقياس    تأصّلاً المعنوية والعبودية غ˼ المعنوية؛ ˽كن القول: إن للتعبدّ مكانة أك
من خلال تشبيهها    إلى المعنويات. ˽كن بيان العلاقة ب˾ التعبدّ والمعنوية بوضوح

بالعلاقة ب˾ المقتضي وعدم المانع. فك˴ أن العلة في الإحراق تكون بوجود النار  
بوصفها المقتضي للإحراق، وعدم وجود مانع يحول دون وصول الحرارة إلى الشيء 
الذي يراد له أن يحترق، والذي يتمّ التعب˼ عنه بعدم المانع، كذلك التعبدّ بدوره يكون  

 لتحقيق الك˴ل والسعادة المنشودة للدين، وأن المعنوية تعمل في هذا  هو المقتضي
  لل˴نع. اعدمً الشأن بوصفها 

مرآة  الإنسان  من  يجعل  لأنه  للسعادة؛  مقتض  التعبدّ  إن  نقول:   ،ɵأك وللتوضيح 
تتجلى فيها الأس˴ء والصفات الإلهية: «العبودية جوهرة كنهها الربوبية». وإن النبي  

تم الأنبياء ـ بوصفه الإنسان الكامل ـ قبل أن يتمّ وصفه بالنبوّة، يتم وصفه  الأكرم ’ وخا

 
  . ۵۶الذاريات: . ١



    ١١٩   صلاح أو طلاح المعنوية العل˴نية

بأنه عبد الله. إن التعبدّ يعني إفناء المرء لإرادته في إرادة الحق تعالى، والعمل بأمر 
ونهي مولاه؛ إلا أن التعبدّ يجب أن يكون بخلوّ النية من الأنانية وعبادة المرء لذاته.  

إن أخرى:  تأث˼   وبعبارة  دون  يحول  الإخلاص  وعدم  بالذات  والإعجاب  ج˸سية  ال
اختزالها   ˽كن  التي  الأخلاقية  بالرذائل  مشوبة  بنفس  المقرون  التعبدّ  إن  التعبدّ. 
بأجمعها في الأهواء، من قبيل النار التي يتم تقريبها من خشبة ناقعة بالماء. فإذا كانت  

ك التعبدّ بدوره لن يؤدي إلى سعادة  هذه النار لا تؤدي إلى إحراق الخشبة، فإن ذل
وإن  المانع؟  رفع  على  تعمل  الأخلاقية  والجهود  المعنويات  إن  الغائية.  الإنسان 
المعنويات تطهّر الوعاء والظرف الوجودي للإنسان؛ لʗ يتمكن التعبدّ من التأث˼ 
ل فيه، ويقتضي ˹وّه وتكامله. وفي الواقع فإن ذروة تحليق الإنسان تكمن في العم

الأمور  في  والخوض  بالمستحبات  العمل  وليس  المحرمّات،  وترك  بالواجبات 
المعنوية. إن الجهود المعنوية إ˹ا تعمل على رفع الموانع الداخلية التي تحول دون  

  تأث˼ التعبدّ.
ولرɬا أمكن ربط مسألة قبول وعدم قبول الطاعات بهذا البيان. لا شك في أن  

˾َ ﴿تعالى:  المراد من التقبلّ في قوله   اَ يتََقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقِ ˹َّ ، ليس هو التقبلّ الفقهي؛  ١﴾إِ
إذ ك˴ نعلم فإن الصلاة من غ˼ المتقي مقبولة من الناحية الفقهية إذا كانت مشتملة 
على الشرائط المذكورة في الفقه، حتى إذا انشغل المصلي بالنظر إلى ما يحرم النظر  

لصلاة في هذه الحالة يسقط عنه الوجوب ويبرئ ذمّته من القضاء. إليه؛ فإن أداءه ل
وعليه ما هو معنى التقبلّ في هذه الآية؟ ˽كن القول في ضوء ما تقدّم أن تأث˼ القبول 
الفقهي لعمل واجب هو النجاة من النار، إلا أن التقبلّ الخاص من قبل الله سبحانه 

ا  بلوغ  في  العمل  ذلك  تأث˼  يعني  والأتم  وتعالى،  الأقصى  الك˴ل  مرحلة  إلى  لعبد 
سبحانه   الله  وصفات  أس˴ء  لتتجلي  الإنسانية؛  المقامات  أعلى  إلى  العبد  وإيصال 
اتصاف  في  يكمن  الخاص  التقبلّ  هذا  شرط  إن  للعبد.  الوجودية  المرآة  في  وتعالى 

فها  العبد بالتقوى؛ ɬعنى تطه˼ الباطن من موانع هذا التأث˼. فك˴ أن النار ـ بوص

 
  . ۲۷المائدة:  . ١



١٢٠  والمعنوية الدين 

 ارافعً المقتضي ـ هي التي تؤدي إلى احتراق الخشبة وليس جفاف الخشبة ـ بوصفه  
لقبول العمل الخاص من قبل    اموجبً لل˴نع ـ فإن ذلك العامل والعنصر الذي يكون  

وترك  بالواجبات  بالقيام  والتمسّك  التعبدّ  هو  وإ˹ا  التقوى،  هو  ليس  سبحانه  الله 
ا ترفع المانع فقط. وبطبيعة الحال ˽كن أن نرصد المحرمّات؛ وذلك لأن التقوى إ˹

درجات متنوّعة ومتعددة لدرجات التقوى، حتى تتدرّج من أقل الدرجات إلى أعلى  
الدرجات المتثلة ɬقام الرضا؛ والذي عبرّ عنه الله سبحانه وتعالى في القرآن الكريم، 

  .١﴾ رضيََِ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ﴿بقوله: 
ç×ŞÚàflè‚jÖ]<íè^Æ<±c<†¿ßÖ^e<íéÞ^Û×ÃÖ]<íèçßÃ¹]<íéeç×ŞÚ<Ý‚Âæ<íée< <

˽كن بيان صورة المسألة ضمن مرحلت˾؛ حيث يتمّ في المرحلة الأولى السؤال عن 
وفي  الدين.  زاوية  من  التدينّ  إطار  عن  ɬعزل  العل˴نية  المعنوية  مطلوبية  أصل 

ي، يأɴ السؤال عن المطلوبية المرحلة الثانية في˴ لو أجيب عن السؤال الأول بالنف
المعنوية  ذات  إلى  بإيجابية  ينظر  أن  للدين  ˽كن  هل  أخرى:  وبعبارة  لها.  الترتبية 
العل˴نية أم لا؟ وهل يصفه في الحدّ الأد˺ إلى بعض الأشخاص الذين لا يريدون  

  أن تكون لهم حياة دينية، أم لا؟ 
نظر إلى الغاية التي ذكرناها  وهنا سوف نبحث في المرحلة الأولى من المسألة. بال

للتدينّ ـ وهي التعبدّ بقيد المعنوية ـ عندها لا ˽كن للمعنوية العل˴نية ـ التي هي 
معنوية مفتقرة إلى التعبدّ ـ أن تكون مطلوبة من وجهة نظر الدين الأصيلة والأصيل 

، بل هي اأيضً . وك˴ سبق أن ذكرنا فإن المعنوية لا تقتضي حتى الك˴ل المثالي  اأبدً 
دور   فإن  وبالتالي  العبودية.  نصيب  من  هي  إ˹ا  الأصالة  وإن  للموانع،  رافعة  مجردّ 
المعنوية من دون التعبدّ في˴ يتعلق بالسعادة الغائية، هو مثل جفاف الخشبة بالنسبة  

  هناك نار في الب˾! إلى الاحتراق، دون أن تكون 
تشتمل جميع الأديان على الكث˼ من التعاليم والأوامر الأخلاقية والمعنوية. بيد  

، اومفهومً وجهة بل وحتى معنى    اقالبً أن الذي ˽نح تلك الأخلاقيات والمعنويات  
 

  . ۸؛ البينّة: ۲۲؛ المجادلة:  ۱۰۰؛ التوبة: ۱۱۹المائدة:  . ١



    ١٢١   وية العل˴نيةصلاح أو طلاح المعن 

هو المعتقدات والآراء الشاملة لتلك الأديان. من ذلك أن الإسلام ـ على سبيل المثال  
على أمر أخلاقي يقوم على عدم الإضرار بنفس الحيوانات غ˼ المؤذية. إن ـ يشتمل  

هذا الأمر الأخلاقي هو مظهر للاعتقاد بأن جميع العاˮ مخلوق لله، ومن هنا فإنه  
قتل   ينبغي  فلا  الزرادشتي  الدين  نظر  وجهة  من  وأما  بالعشق؛  وجدير  محبوب 

طريق إع˴ر الطبيعة، وفي المقابل الحيوانات المفيدة، ʖ يتمّ إضعاف إله الشرّ من 
الهندوسية  في  وأما  الشرّ.  إله  مخلوقات  من  لأنها  الضارةّ؛  الحيوانات  قتل  يجب 
والبوذية فيعود سبب حظر قتل الحيوانات إلى التمكن من الخلاص من آثار الأفعال  
ر  القبيحة ودورة التناسخ، وفي الديانة المانوية يعود السبب في ذلك إلى عثور الأنوا

المحبوسة في العاˮ المادي على طريق الخلاص الذي يوصلها إلى عاˮ النور. ك˴  
تكتسب التعاليم المعنوية ـ من قبيل: تركيز التفك˼، ومخالفة أهواء النفس، وتنمية  
 ˮعا تأصيل  وعدم  المادة،  وراء  لما  التأصيلية  والرؤية  والشفقة،  بالعطف  الشعور 

جة الاعتقادية والفقهية ـ معا˻ ومفاهيم مختلفة. من المادة، وما إلى ذلك في الأنس
˼ً   ااختلافً ذلك على سبيل المثال أن حضور ذهن المسلم في الصلاة يختلف   عند    اكب

التأمّل في حالة  المرتاض  القبلا˻ ١تركيز  اليهودي  عند  التفك˼  تركيز  يختلف  ك˴   ،
˼ً عن الآخرين   لأخلاقيات والمعنويات في  . وفي الحقيقة ˽كن القول: إن ااأيضً   اكث

عن الأخلاق والمعنوية في    اجدً خارج الإطار الإسلامي، تحتوي على معنى مختلف  
النسيج الإسلامي، وإن كانت تبدو متشابهة في˴ بينها بحسب الظاهر. لقد ورد في 

، الأمر الذي يحʗ اوتكرارً   امرارً القرآن الكريم ذكر الإ˽ان قبل ذكر العمل الصالح  
ب قيام العمل الصالح على أساس الإ˽ان من أجل تحقيق السعادة. لو قام  عن وجو 

شخص بالعمل الصالح من دون إ˽ان صحيح، فإنه سوف يجده في يوم القيامة ـ 
  »، قال الله تعالى: امنثورً على حدّ تعب˼ القرآن ـ «هباء 

  . ٢﴾ مَنثْوُرًاوَقَدِمْنَا إِلىَ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلنَْاهُ هَبَاءً ﴿ـ 

 
1. Meditation 

  . ۲۳الفرقان:   .٢



١٢٢  والمعنوية الدين 

نُ مَاءً حَتَّى إذَِا جَاءَهُ لَمْ يجَِدْهُ شَيْئًا﴿ـ   ْ˵ لُهُمْ كَسرَاَبٍ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ الظَّ َ˴ وَوَجَدَ    وَالَّذِينَ كَفَرُوا أعَْ
يعُ الحِْسَابِ    .١﴾اللَّهَ عِندَْهُ فَوَفَّاهُ حِسَابَهُ وَاللَّهُ سرَِ
لا القول:  ˽كن  الأساس  هذا  نظر   وعلى  وجهة  من  العل˴نية  للمعنوية  مطلوبية 

  لمنظومة اعتقادية وشعائرية لا تحظى بقبول الإسلام.  اانعكاسً الإسلام؛ لأنها ɱثل 
ولكن ˽كن النظر إلى الأمر من زاوية أخرى. فإن المعنوية العل˴نية وإن ˮ تكن 

تك قد  ولكن  الإسلام،  نظر  وجهة  من  بالمطلوبية  تحظى  لا  ذاتها  حدّ  تسب  في 
المطلوبية بوصفها مقدمة مناسبة لهداية القلوب نحو اعتناق الإسلام. يقول الله تعالى  

لتَجَِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا اليَْهُودَ وَالَّذِينَ أشرَْكَُوا  ﴿في وصف بعض المسيحي˾:  
ةً لِلَّذِينَ   ˾َ وَرهُْبَاناً وَأنََّهُمْ لاَ  وَلتَجَِدَنَّ أقَْرَبَهُمْ مَوَدَّ يسِ آمَنُوا الَّذِينَ قَالُوا إنَِّا نصََارَى ذَلِكَ بِأنََّ مِنْهُمْ قِسِّ

. وبذلك نجد أن المسيحية ـ في ضوء هذه الآية الكر˽ة ـ وإن ˮ تكن  ٢﴾ يسَْتَكْبرِوُنَ 
حيث أنها تحتوي على قساوسة   غ˼  متواضع˾ و   اورهبانً مطلوبة في نفسها، ولكن 

متكبرين، فإنها تكون مطلوبة من هذه الناحية؛ لأن هذه الروحية تستوجب اقترابهم 
من الدين الحق المتمثل في الإسلام، ولرɬّا أدّى بهم ذلك إلى اعتناق الإسلام بشكل  

  كامل. والنقطة الجوهرية في الب˾ تكمن في عدم الاستكبار.
نو  أخذ  ˽كن  النقطة،  بهذه  الاستعانة  خلال  ـ  ومن  العل˴نية  المعنوية  من  ع˾ 

  بوصفه˴ نوع˾ مثالي˾ ـ بنظر الاعتبار: 
النوع الأول من المعنوية العل˴نية: المعنوية العل˴نية ɬعنى الابتعاد عن المادية،  
النفسية،  والعُقد  العصبيات،  ونبذ  الروح،  ولطف  ورقةّ  المعنى،   ˮعا إلى  والتوجّه 

للبحث والقبول بنور    اأوليً   اشرطً شكل بأجمعه  وزوال الأحقاد وظل˴ت النفس، ما ي
  الحق. 

والقالب   الإطار  ذات  العل˴نية  المعنوية  العل˴نية:  المعنوية  من  الثا˻  النوع 
˾ّ في ضدّيته مع الدين الأصيلة والنظرة المحتقر للمتدين˾ التقليدي˾، ورجال  المتع

المقدّس   الكتاب  وحتى  تجاأحيانً الدين،  العصبيةّ  وكذلك  ومعطيات  ،  العل˴نية  اه 
 

  . ۳۹النور:   .١
  . ۸۲المائدة:  . ٢



    ١٢٣   صلاح أو طلاح المعنوية العل˴نية

التمسّك   عدم  وكذلك  الحديثة،  الحياة  لنمط  المتعصّب˾  والأنصار  الوضعي  العلم 
 بالشريعة، تنشأ في الغالب من 

الدين  وترك  العل˴نية  المعنوية  لتبنّي  الأهم  الدليل  إن  أخرى:  وبعبارة  والكسل. 
م من امتثال الواجبات ، بل هو انت˴ء عملي من نوع البرَ اونظريً  امنطقيً   استدلالاً ليس 

وترك المحرمات والنزوات غ˼ الأخلاقية. في هذا النوع من المعنوية العل˴نية، لو  
  ɵتوجّه الفرد إلى الزوايا والأبعاد الخفيةّ من نفسه، وعمد إلى التدقيق فيها، سوف يع
على نوع من عبادة الموضة ـ والبحث عن الم˴رسات المستحدثة، وأحدث صرعات 

والكوندالينيالموض التأمل،  قبيل:  من  واليوغا ١ات،  بالشاكرات٢،  والعلاج   ،٣  ،
والإنسانوية ـ لتقول بالقيمة الذاتية للإنسان، وتحل محورية الإنسان محلّ محورية 

  الله. 
إن المعنوية العل˴نية من النوع الأول مطلوبة لمجردّ أنها تستطيع أن تشكل أرضية 
مناسبة للوصول إلى الدين الحق. وأما المعنوية العل˴نية من النوع الثا˻ فهي ليست  
عاجزة عن المساهمة في سعادة الإنسان فحسب، بل وإنها تساهم في إبعاده عن هذه 

  حالاً بأن الذي يحظى بهذا النوع من المعنوية أفضل    السعادة. وحتى لا ˽كن القول
والدين   المعنوية  أنواع  من  نوع  أيّ  إلى  يفتقر  الذي  الشخص  لأن أصلاً من  وذلك  ؛ 

 
الأنثوية الإلهية، يعُتقد أنها تقع  ): في الديانة الهندوسية شكل من أشكال الطاقة  Kundaliniالكوندالينية (.  ١

في قاعدة العمود الفقري. وهذه الطاقة يتمّ إيقاظها عندهم من خلال م˴رسة التانترا، ويعُتقد أنها تؤدّي إلى التحرر  
  الروحي. (المعربّ). 

2. Yoga 
. الشاكرات: مفهوم نابع من الثقافة الهندية يعبرّ عن مراكز الطاقة السبعة في جسم الإنسان والتي تتحكم في  ٣

من العلاج بالطاقة. توجد في جسم الإنسان سبع شاكرات وهي تنقسم بطبيعتها    انوعً حالته النفسية والجس˴نية، وتعد  
و  الجسم،  أسفل  في  تقع  ثلاثة منها  وفردية،  زوجية  بوصفه  إلى  القلب  شاكرا  الجسم، ويتوسطها  أعلى  في  ثلاثة منها 

همزة الوصل ب˾ الشاكرات السفلية (عاˮ الحس) والشاكرات العليوية (عاˮ العقل). ولكل واحدة من هذا الشاكرات  
  :ɴيرُمز إليها  ـ شاكرا الجذر أو القاعدة،    ١السبعة وظيفة ومكان محدد في الجسم، ويشُار إليها بلون مميزّ، وهي كالآ

ـ وشاكرا العجز ويرُمز إليها باللون البرتقالي وتتواجد في    ٢باللون الأحمر وهي موجودة في أسفل العمود الفقري.  
ـ شاكرا    ٥ـ شاكرا القلب ويرُمز إليها باللون الأخضر.    ٤ـ شاكرا المعدة ويرُمز إليها باللون الأصفر.    ٣أعلى الجذر.  

ـ شاكرا    ٧ـ شاكرا الحاجب أو الع˾ الثالثة ويرُمز إليها باللون الأزرق الفاتح.    ٦الأزرق.    الحنجرة ويرُمز إليها باللون
  التاج ويرُمز إليها في الغالب باللون الأبيض وتقع هذه الشاكرا في أعلى الرأس. (المعربّ). 



١٢٤  والمعنوية الدين 

المعنوية العل˴نية من النوع الثا˻ تؤدّي إلى المزيد من عزلة الإنسان وحقده على  
ا المعنوية  من  النوع˾  هذين  فإن  الحال  وبطبيعة  الحق.  ه˴  الدين  إ˹ا  لعل˴نية 

النوعان المثاليان لهذه المعنوية، والذي نجده في الواقع العيني والخارجي إ˹ا هو 
نواجه   وقل˴  النوع˾،  هذين  من  مزيج  الغالب  هذين   اخالصً   امصداقً في  لأحد 

  النوع˾ من المعنوية العل˴نية.
íèçßÃÛ×Ö<ífléfi�Ö]<íéeç×Ş¹]< <

يشتمل النوع الثا˻ من المعنوية العل˴نية على أيّ    في القسم الثا˻ من المسألة، ألا
مطلوبية ذاتية من وجهة نظر إسلامية؟ أو هل ˽كن أن يكون لها مطلوبية على نحو 
«الترتبّ»؟ إن الترتبّ من ب˾ أبحاث علم أصول الفقه. ولو أردنا بيانه بصيغة مبسّطة، 

أو ترك    امطلوبً عصى ما يراه الإسلام    اشخصً فسوف يكون على الصيغة الآتية: لو أن  
حتى  ترك  أنه  لو  أو  المعنوي،  التعبدّ  هو  الذي  المب˾  الدين  هذا  منه  يطلبه  كان  ما 
التدين، هل يصف له الإسلام في مثل هذه الحالة، المعنوية العل˴نية من النوع الثا˻ 

لدينية؟ ولتوضيح  لجميع أنواع المعنوية ا  اوفاقدً   امفتقرً أو يرى من الأفضل أن يعيش  
: يفرض على موظف ضمن عقد أن يقدّم خدمات للزبائن في مثالاً الأمر أكɵ نذكر  

ساعات محددة بحيث لا يسُمح له القيام خلال هذه المدّة بأيّ عمل آخر غ˼ خدمة 
الزبائن، حتى ولو كان ذلك العمل من قبيل قراءة القرآن؛ وعليه تكون قراءته للقرآن  

˼ مطلوبة ولا مناسبة. ولكنه لو تخلف عن خدمة الزبائن، وأراد في تلك الساعات غ
غ˼  للقرآن  قراءته  إن  الحالة  هذه  مثل  في  القول  ˽كن  هل  أخرى،  بأفعال  يقوم  أن 

مناسبة   وغ˼  اللذين  اأيضً مطلوبة  الموظف˾  ب˾  الفرق  بعدم  القول  ˽كن  وهل  ؟ 
وينشغل أحده˴ بالاست˴ع    يتركان خدمة الزبائن ويتمردّان على بنود عقد التوظيف،

إلى الغناء المحرم، وينشغل الآخر بتلاوة القرآن الكريم؟ لا شك في أن كلاه˴ يعُتبر  
، وما يقومان به غ˼ مناسب ولا مطلوب؛ لأنه˴ قد تركا ما يجب عليه˴ فعله.  اعاصيً 

ولكن في المرحلة اللاحقة ـ بعد حصول كل واحد منه˴ على علامة سلبية في سجل 
واحد من الت˴هي  ع مله˴ ـ وفي النظرة الثانوية هل ˽كن اعتباره˴ على مستوى 

في المعصية، أم نقول بأن الشخص الذي شغل نفسه بتلاوة القرآن هو الذي يعُتبر في  



    ١٢٥   صلاح أو طلاح المعنوية العل˴نية

المرحلة الثانية ـ ومع افتراض تخلفه عن المرحلة الأولى ـ قد قام بعمل مطلوب؟ 
  سجلّ عمله. وإنه يستحق علامة إيجابية تضاف إلى 

˽كن   هل   :ɴالآ النحو  على  المسألة  بيان  ˽كن  أعلاه،  الإيضاح  إلى  بالنظر 
من   الآتية  الموارد  أمثال  من  للأشخاص  الثا˻  النوع  من  العل˴نية  المعنوية  وصف 

الأصيل   التدينّ  حتى  ويتركون  بل  الأصيلة،  المعنوية  إلى  ينتقلون  لا  ، اأيضً الذين 
ية لذلك من وجهة نظر الإسلام؟ أم ليس لدى الإسلام أيّ والقول بوجود مطلوبية ترتبّ 

مقترح أو توصية بشأن الذين يتركون الدين الأصيل، ويضع أع˴لهم الأخلاقية وغ˼ 
  الأخلاقية بعد ترك الدين الأصيل في سلة واحدة من الرفض وعدم المطلوبية؟

الم  أو  المدرسة  قبيل  من  الخاصة،  المجموعة  أو  والمدينة  البلاد  أو في  ؤسسة 
حتى  حضور  هناك  ويكون  بل  الأديان،  في  وتعدد  تنوّع  هناك  يكون  حيث  الشركة 

  للملحدين، ولا يكون لأي واحد منهم الصفة الغالبة على الآخرين. 
الطرق  هي  لعلاجهم  طريقة  أفضل  كانت  الذين  البائس˾  المدمن˾  من  الكث˼ 

عداد للمعنوية الدينية، بل ، والذين لا ˽تلكون أي استA  Nأو    A Aالمعنوية من نوع  
  لا ˽تلكون في الأصل حتى الاستعداد لذات الدين. 

المنكوبون  أو  الموت  على  والمشرفون  عضال  بأمراض  المصابون  المرضى 
بأحداث ـ مثل الزلازل أو السيول ـ من الذين يحتاجون إلى الدعم الفوري بشكل  

إلى تحتاج  الدينية  المعنوية  أن  إلى  بالنظر  ومبرم.  وبطيء طارئ  طويل  مسار  قطع   
وتتوقف على الكث˼ من الشرائط والمقدمات ـ أو هكذا تمّ إظهار هذا الأمر في الحدّ  
للتضميد  جاهزة  ومطالب  نقاط  على  تحتوي  المستحدثة  المعنوية  أن  إلا  ـ  الأد˺ 

 ˻ . ولهذا السبب لا يبدو هناك من حل لهؤلاء الأشخاص ١والتسك˾ الموضعي والآ

 
والتحتاني١ العميقة  الأع˴ل  من  أسرع  بشكل  نتيجتها  تظهر  والعلوية  السطحية  الأع˴ل  إن  المعنوية .  إن  ة. 

وأما   سريع،  بشكل  المرضية  نتائجها  تظهر  أن  لها  ˽كن  بالكامل  وسطحية  ناضجة  غ˼  معنوية  هي  التي  المستحدثة 
إيجابها للتعالي   ومدى  الشخص،  أبعاد حياة  التغي˼ في جميع  إحداث  قابليتها على  ومدى  النتيجة  ثبات هذه  مقدار 

  الحقيقي في روح الإنسان، فهو بحث آخر. 



١٢٦  والمعنوية الدين 

الاستفاد تركنا  سوى  إذا  إلا  والنفسية،  الروحية  للمراقبة  المستحدثة  المعنوية  من  ة 
  الرقابة النفسية.

على  يقبلون  فهم  ـ  العصري˾  الشباب  بعض  سيّ˴  ولا  ـ  الدين  من  المتفلتون 
  المعنوية الحديثة والعل˴نية، ولكنهم يتهرّبون من المعنوية التعبّدية. 

ه˼م من الموارد الم˴ثلة ـ إذا  إن مطلوبية المعنوية العل˴نية لهذه ال ج˴عات وغ
  كنا من القائل˾ بهذه المطلوبية ـ يعود سببها إلى الفوائد التي تترتبّ عليها.

النوع   من  العل˴نية  المعنوية  حول  يدول  البحث  أن  حيث  القول:  يجب  ولكن 
ل مع  الثا˻ (المعنوية المناهضة للدين)، فإن جميع الفوائد المذكورة لها تقع في تقاب

الأصيل.   الدين  تجاه  سلبي  وموقف  رؤية  إيجاد  عن  عبارة  هو  الذي  الكب˼  الضرر 
حيث أن مسألة التدينّ ترتبط بالسعادة والشقاء الأبدي في ذلك العاˮ، فهي بالنتيجة  
لا ˽كن أن تقاس بالسعادة والشقاء في هذا العاˮ. وعلى هذا الأساس ˽كن القول  

للدي  المناهضة  المعنوية  المذكورة  بأن  للفئات  إيجابياتها  جميع  من  الرغم  على  ن 
  أعلاه، إلا أنها بالنظر إلى هذا العنصر السلبي للغاية، لا تعدّ مطلوبة.

إن ما تقدّم ذكره يرتبط بنموذج˾ مثالي˾ للمعنوية، بيد أن المسألة الأصلية في 
كا إذا  وما  ـ  المصداق  هوية  تحديد  فإن  المصداق.  تشخيص  تكمن في  من  الب˾  ن 

المعنويات العل˴نية من النوع الأول أو من المعنويات العل˴نية من النوع الثا˻ ـ  
  . اجدً يحتاج إلى دقةّ وإشراف كب˼ 

êÒøãj‰÷]<ÄÛj�]<h^Ş}<»<íèçßÃ¹]< <

المراحل  جميع  في  البشرية  المجتمعات  في  وسائدة  موجودة  المعنوية  كانت 
ت موجة جديدة من المعنوية في عاˮ ما  التاريخية، بيد أن المرحلة المعاصرة شهد

بعد الحداثة ولا سي˴ في البلدان النامية والمتطوّرة مثل الولايات المتحدة الأمريكية، 
تختلف عن جميع أنواع وأشكال المعنويات السابقة. وفي الأساس حيث كانت هذه  

ة˼،  المعنوية المستحدثة وليدة الظروف والتحوّلات الثقافية في العقود الأرب عة الأخ
ɱثل   الحداثة،  بعد  ما  مصطلح  الاجت˴ع  عل˴ء  بعض  لها  اختار    ا انعكاسً والتي 

وصدى لمزاج وذائقة الإنسان الجديد (إنسان ما بعد الحداثة). وهي ذائقة ˮ يسبق  



    ١٢٧   صلاح أو طلاح المعنوية العل˴نية

لها مثيل في الحضارات البشرية. يقول فلاناجان: تحوّلت المعنوية في منتصف عقد 
العشر  القرن  [من  ولا التسعينات  الأمريكية،  المتحدة  الولايات  في  هاجس  إلى  ين] 
بيد أن هذه المعنوية كان لها شكل  ٢.٣، وروبرت وثنو١سيّ˴ في أع˴ل كلارك روف 

من   اخاصً   ا˹وذجً خاص، وكانت قد ɱخّضت من شرائط وظروف خاصّة. كانت  
التقاليد  أساس  على  وتقوم  الرسمي  الدين  عن  الانفصال  عن  المعبرّة  المعنوية 

 .ɪوالأعراف الأمريكية للازدهار التلقا  
بعض  في  تحوّلت  بحيث  الجاذبية  من  المستحدثة  المعنوية  أحدثت  لقد 
اضطرتّ  لقد  والمهيمن.  الغالب  الخطاب  هي  لتصبح  والمساحات  المجالات 

من خلال طرح المفاهيم والأفكار والأمثلة والن˴ذج الجديدة  المعنوية المستحدثة ـ  
سبيل   على  ـ  بالارد  باول  أن  ذلك  معها. (من  الت˴هي  إلى  المسيحة  الديانة  حتى  ـ 

. ٤حول مكانة وموقع الكتاب المقدّس في المعنوية الجديدة)   اتحقيقً المثال ـ كتب  
الم وذات  المستحدثة  المعنويات  أن  نرى  أن  ˽كن  تدّعي  واليوم  العل˴نية  اهية 

  .٥ الحلول محل الأديان الأصيلة
تتحوّل المعنوية المستحدثة في ثقافة ما بعد الحداثة؛ لتكون   ٦وفي موضع آخر

ج˸سي سطحية   . إن هذه المعنوية وابتذالاً في خدمة تحقيق أكɵ متطلبات الإنسان ال
ح  ا نوعً ɱثل   بالأسرار،  والمحفوف  والساحر  الممتع  النشاط  لا  من  أو  يقوم  لا  يث 

ويعتبر   الميتافيزقا،  من  شيء  على  العلم    اجزءً يشتمل  وراء  لما  الخفية  الأبعاد  من 
والعلوم الغريبة. إن هذه المعنوية من الاستئصال وفقدان الجذور والضحالة بحيث  

تتبدل   بضاعة  شكل  على  المعنوية  أسواق  في  عرضها  الموضة،   ايوميً يتم  بحسب 
ها على هذا الأساس. إن غاية هذه المعنوية عبارة عن الازدهار لتشُترى ويتمّ استهلاك

 
1. Wade Clark Roof 
2. Robert Wuthnow 
3. Flanagan, “Introduction”, P.9. 
4. Ballard, “The Bible and Christian Spirituality Today”, P.363 – 6. 

المتناول،٥ في  كشاهد  كتابه    .  في  ملكيان  مصطفى  مدعيات  الشأن:  هذا  في  رهاɪانظر  به  إلى    راهي  (طريق 
  .التحرر)
  .معنويت در سبد مصرف. حميدية، ٦



١٢٨  والمعنوية الدين 

التلقاɪ وتلبية المشاعر والأحاسيس السطحية لما بعد المادية للإنسان، والاستجابة 
لإحساس سعادة نسبية وآنية وسطحية بالكامل. إن الغاية النهائية والقصوى بالنسبة  

في تتمثلّ  الحداثة،  بعد  لما  المعنوي  الشخص  إحساس   إلى  تجربة  قبيل:  من  أمور 
ومطلوبية  والسلامة،  الصحة  على  والسيطرة  والنفسي،  الجسدي  والرفاه  بالسعادة، 
النجاحات  وتحقيق  الآخرين،  ومعالجة  المرضى  وشفاء  للجسم،  الظاهري  الشكل 
والسكينة  الآخرين،  واهت˴م  انظار  ولفت  المادية،  الأرباح  وزيادة  الاجت˴عية، 

والحبور،   وملء والهدوء  والمرح،  والتسلية  واللعب  والغبطة  بالحياة،  والاستمتاع 
أوقات الفراغ، وكذلك أمور من قبيل: إحلال السلام العالمي، والتخليّ عن الأسلحة 

  الذرية وأسلحة الدمار الشامل، وحقوق الإنسان والحفاظ على البيئة. 
المعن في  الصارخة  الإنسانوية  من  نوع  على  العثور  ˽كن  ما  ويات وɬعنى 

النفس  إلى  الناظرة  «الأديان  مصطلح:  (انظر  الذات  نحو  تجنح  إنها  المستحدثة. 
تقنيات نفسية خاصة للكشف    ١الحقيقية»  وتدعي أنها تشتمل على  لباول هيلاس)، 

مفهوم  إلى  الأصيلة  ورؤيتنا  نظرتنا  تغي˼  إلى  يسعون  إنهم  الحقيقية.  الذات  عن 
ب في  التعالي  هذا  عن  ويبحثون  التعريف التعالي،  إعادة  في  وليس  الأفراد،  اطن 

 امقدارً أنه حيث˴ شاهدنا    اجدً . ومن الواضح  ٢والتسليم بالله «الذي هو آخر بالمرةّ» 
من الإنسانوية أو محورية الإنسان التامّة، عندها لن يكون هناك موضع لمحورية الله 

  . اأبدً من الإعراب 
ـ  الحداثة  بعد  ما  وظروف  شرائط  صنع  من  هي  التي  ـ  المستحدثة  المعنوية  إن 
الأسس  مع  تنسجم  لا  هي  إذ  الأصيل؛  الدين  مناهضة  نحو  ذاتها  ɬقتضى  تتجه 

 تتفق مع توجهاتها ولا حتى مع سلوكياته العملية. ومن المعرفية للدين الأصيل ولا
ب˾ مضاهر هذه المناهضة الشاملة ˽كن الإشارة إلى مخالفة هذا النوع من المعنوية 

الاجت˴عي ودورها  التقليدية  الدينية  المؤسسة  الخصائص ٣مع  أهم  ب˾  من  إن   .
 

1. True Self Religions 
2. Heelas, Paul, Cults for Self – Religions, Magic and the Empowerment of 

Business, P.167. 
  م. ۱۹۹۹ويلسون،  . ٣



    ١٢٩   صلاح أو طلاح المعنوية العل˴نية

يد الذي نجده من هذه  المشتركة ب˾ الحركات والتيارات المعنوية الجديدة هو التأك
التيارات على الدور الأساسي للناس في إدارة تطوّرهم المعنوي، والتقليل من أهمية 

  دور المؤسسة الدينية في هذا الشأن. 
إن المعنوية المستحدثة تختلف مع الدين الأصيل حتى في أكɵ المفاهيم محورية  

انت المعنوية المعاصرة وجوهرية، ونعني بذلك مفهوم «الإله» و«الفلاح». ولرɬا ك
وشرائط  ظروف  مع  ومتناسبة  بالكامل  جديد  وإطار  قالب  في  لاهوتية  طريقة  تبدو 
˽كن    ɴاللاهو والتحليل  العلمي  التدقيق  خلال  من  ولكن  المعاصر،  الإنسان 
الالتفات إلى التغي˼ المفهومي. إن المعنوية المستحدثة هي في الغالب مفهوم ذهني  

آلي؛ نشاط  على  والثقة   ينطوي  الاعت˴د  مستوى  رفع  إلى  تهدف  مفهومية  أداة  فهي 
التدخّل  ˽كن  وبالتالي  المثالي.  والطموح  السكينة  على  والحصول  بالنفس، 
صورة  هي  حيث  المعاصر؛  الإنسان  لدى  مقبولة  له  صورة  وتقديم  فيه،  والتصرفّ 

كيوبي دان  يرى  مكتملة.  وغ˼  وضعيفة  والألفة،  والرحمة  الرأفة  على  أن  تنطوي  ت 
اللاهوت التقليدي يجب أن يتنحى لصالح مفهوم جديد عن الله. إن هذا المفهوم 

. إن ١الجديد عبارة عن ˹وذج توحيدي وممثل لمتشخّصة كل شيء تقتضيه المعنوية 
دان كيوبيت يروم استبدال حقيقة الإله في التراث التقليدي بالرؤية الذهنية للألوهية  

البشر؛   تفك˼  حصيلة  هي  المعنوي التي  والتطوّر  التنمية  مع  اللاهوت  ينسجم   ʖ
  للبشر. 

المعنوية المستحدثة إ˹ا هو صدى   للاهوت    اوانعكاسً إن تغي˼ مفهوم الله في 
الإله»  «موت  عن  فيه  أعلن  الذي  اللاهوت  وهو  نيتشه،  فريدريك  إليه  دعا   . ٢الذي 

بأن الله قد مات ـ بالمفهوم الموجود في الأديان الأصيلة ـ والآن   امصيبً هناك من قال  
. إن الɵوة ورأس المال يلعب اليوم دور  ٣قد انبعث من ب˾ الموɳ بوصفه «ثروة» 

˼ّ على يد الرأس˴لية المنفلتة، وتحول  الإله. إن مفهوم اللاهوɴ لله في الغرب قد تغ
 

1. Cupitt, Taking Leave of God, P. 9. 
  انظر على سبيل المثال:. ٢

Nietzsche, The Gay Science, P.167. 
3. Carrette, & King, Selling Spirituality, the Silent Takeover of Religion, P.1. 



١٣٠  والمعنوية الدين 

علاج لمرض عميق باسم العدمية وانعدام  إلى شكل بضاعة، وهذه البضاعة عبارة عن  
وآخر   بشكل  تعمل  المستحدثة،  المعنوية  تعتنق  شخصية  أو  فرقة  كل  إن  المعنى. 

ما بعد حداثوي    امفهومً وبتعليب خاص على رفع الستار عن هذه البضاعة، وتعرض  
الحداثة   بعد  ما  في  الفلاح  إن  قبيل «الفلاح».  من  المشابهة  المفاهيم  وعن  الله  عن 

والنباتات يراد الهواء  ونقاء  الأرض  سلامة  على  والحفاظ  والرضا،  الحبور  ف 
شامل نحو  على  السلاح  ونزع  والسلام  والصلح  من  ١والحيوانات،  ذلك  إلى  وما   ،

  الأمور. 
t^jßj‰]æ<í‘ø}< <

˽كن تلخيص هذه المقالة على النحو الآɴ: من خلال التدقيق في مفهوم المعنوية، 
ينطب المفهوم  هذا  أن  الدين (العل˴نية) ندرك  عن  المنفصلة  المعنوية  على  كذلك  ق 

. إن المعنوية العل˴نية ـ بطبيعة الحال ـ مرفوضة من وجهة نظر الدين الأصيل، اأيضً 
فهي تفتقر إلى جميع أنواع المطلوبية، إلا إذا كانت تستوجب الرقة والصفاء الباطني  

ثل هذه الحالة فإنها سوف تشتمل إلى اعتناق الدين الحق، وفي م  اɱهيدً لدى الأفراد،  
على مطلوبية ترتبية. إن كفاءة المعنوية العل˴نية لا تعود إلى ذاتها الخالية من التعبدّ  
هّد الأرضية لتوجّه الإنسان القلبي إلى الله   الديني، وإ˹ا تعود فقط إلى أدائها الذي˽ 

ن هذه الناحية العملية  سبحانه وتعالى وإلى دينه الحقيقي. إن كل معنوية عل˴نية تكو 
  فيها أكبر، تكون أشدّ مطلوبية وأكɵ مقبولية.

من  الإنسان  قلب  تفرغ  بعناصر  واقترنت  ما،  بشكل  المعنوية  شحن  تمّ  إذا  وأما 
وامتزجت  والحرية،  التواضع  عن  وتبعده  الحق،  قبال  في  والمرونة  الروحية  الرقة 

اللامن والانحياز  والعصبية  النفسي،  والعنف  لقيود بالقسوة  والانصياع  والأنانية  طقي 
الذل المادي، عندها سوف تكون هذه المعنوية مفتقرة إلى جميع أنواع المطلوبية.  
عصري  إطار  في  للنفس  تأليه  ـ  والواقع  الحقيقة  في  ـ  هي  إ˹ا  المعنوية  هذه  إن 
التدينّ  عن  الإنسان  ابتعاد  إلى  الحالة  هذه  مثل  في  تؤدّي  محالة  لا  وهي  حديث، 

 
  .۱۸(بحر الإ˽ان)، ص   درياي ا˽انكيوبيت، . ١



    ١٣١   صلاح أو طلاح المعنوية العل˴نية

ية للإله الحقيقي. وبالتالي فإن هذا القسم من المعنوية ليس له مطلوبية حتى والعبود
  على نحو الترتبّ.

رغم  للدين،  المناهض  النوع  من  العل˴نية  المعنوية  كفاءة  عدم  سبب  هو  ما 
؟ ك˴ اأيضً اشت˴لها على آليات إيجابية على المستوى الروحي بل وحتى الاجت˴عي  

الن هذا  فإن  ذكرنا  أن  الفاعلة  تقدم  الآليات  من  الكث˼  على  ينطوي  المعنوية  من  وع 
بالنسبة إلى الأشخاص الذين لا يريدون أن يكونوا متدين˾، أو لا يتوقع منهم الآن ـ  
بسبب ظروفهم ـ أن يعتنقوا التدينّ الأصيل؛ فرɬا أدّى هذا النوع من المعنوية إلى 

م على حياتهم، وجعلها قابلة  الدفع بهم نحو الأخلاقية، وأن يضفي المعنى والمفهو 
للتحمّل وأكɵ متعة وعذوبة، ويقُلل من سلوكياتهم الاجت˴عية الضارةّ، وأن ينطوي 

  على الكث˼ من الفوائد بالنسبة إلى سلامتهم الجسدية والنفسية.
أي  الثمن؛  باهظ  حساب  على  الفوائد  هذه  تكون  حيث  نفسه  الوقت  في  ولكن 

وتضاؤل احت˴ل الرجوع إلى الدين الأصيل، فإنه لا    بثمن الابتعاد عن الدين الحق،
˽كن القول باشت˴ل المعنوية العل˴نية المناهضة للدين على مطلوبية حتى ولو على 
نحو الترتبّ. إن الذي يرزح تحت تعاليم هذا النوع من المعنوية، يبتعد فكره وذهنه  

مفاهيم وأفكار الدين   عن الأصالة، ويقترب من قيم ما بعد الحداثة، بحيث تبدو له
الأصيل محتقرة ومتناقضة وغ˼ مت˴سكة وقد˽ة وبالية ومنتهية الصلاحية ومضللة  
وخارجة عن الإنسانية. ولا شك في أن علاج هذا النوع من الذهنية المريضة سوف  

  يكون في غاية الصعوبة والتعقيد.
الموض ɬعرفة  وثيق  بشكل  ترتبط  مسألتنا  فإن  ذكرنا  أن  سبق  كل وك˴  ففي  وع. 

مورد من موارد المعنوية المستحدثة والعل˴نية لا بد من التدقيق، ليتضح ما هو مقدار 
المعنوية العل˴نية من النوع الأول، وما هو مستوى قربها من النوع الثا˻. وبالنظر  
المشهد  وفي  المورد.  ذلك  وكفاءة  مطلوبية  تحديد  ˽كن  التدقيق  هذا  نتيجة  إلى 

العثور على مورد ˽كن إدراجه   اجدً ي للمجتمع يبدو من المستبعد الواقعي والحقيق
بشكل خالص ضمن المعنوية العل˴نية من القسم الأول أو ضمن المعنوية العل˴نية  

  من القسم الثا˻.



١٣٢  والمعنوية الدين 

وعلى الرغم من أهمية ومص˼ية تحديد الموضوع في ضوء ما تقدّم، ولكن لا بدّ 
ة المعاصرة، والتي وصلت عبر موجة العولمة إلى من التذك˼ بأن ثقافة ما بعد الحداث

جميع الأصقاع والبلدان ـ ومن بينها إيران المعاصرة ـ هي في الغالب تعمل على دعم  
ونشر المعنوية العل˴نية المناهضة للدين. وإن الذين يرزحون على الدوام تحت تأث˼ 

الأصي التدين  وأجواء  فضاء  عن  يبتعدون  الثقافة،  من  النوع  ـ  هذا  من   اتبعً ل  لعدد 
وبيئتهم  الأصيلة،  الأسرية  وانت˴ءاتهم  التربوية  جذورهم  قبيل:  من  العناصر، 
الاجت˴عية، وقوّة وعمق تدينّهم السابق ـ بدرجات متفاوتة، ويضعون أقدامهم  في 

  إلى المعنوية العل˴نية المناهضة للدين.   اقطعً طريق ينتهي بهم 
ا دور  تلعب  التي  الهامة  النقطة  المعنوية إن  أن  هي  قياسنا،  في  الأوسط  لحدّ 

ɬثابة   الأمور  هذه  تعدّ  وإ˹ا  الأصيل،  للدين  بالأصالة  الغاية  ه˴  ليسا  والأخلاق 
المقدمة أو العنصر الرافع للموانع الماثلة في طريق الهدف الأصلي للتدينّ، والذي  

ة˼، قام ɬا قام من أفعا  اشخصً يتمثل في العبودية لخالق العاˮ. فلو أن   ل الخ˼ الكث
أجل   من  ونشط  والشفقة،  العطف  منطلق  من  الخ˼ية  المؤسسات  من  بنى  ما  وبنى 
إحلال السلام العالمي حتى يحصل بذلك على جائزة نوبل للسلام، ويقوم ɬساعدة 

 اندً ، أو بلغ في العطاء والكرم ما يجعله  ١الفقراء والمساك˾ حتى يغدو مثل الأم ت˼يزا
لله، فإنه لن يحصل على شيء من السعادة   اومنكرً   اكافرً لكنه ˽وت  لحاتم الطاɪ، و 

. وذلك لأن هذه الأمور ليست هي الغاية الأصلية من إرسال الدين من قبل الله اأبدً 
  سبحانه وتعالى إلى الناس.

إ˹ا الهدف الأصيل يكمن في وصول الإنسان إلى معرفة الله وإظهار العبودية له 
في الأرض، وبطبيعة الحال فإن هذه العبودية تستوجب ـ على نحو التلازم البديهي ـ 

 
): راهبة ألبانية هندية حائزة على جائزة نوبل للسلام.  ۱۹۹۷ـ    ۱۹۱۰الأم ت˼يزا أو القديسة ت˼يزا الكلكتية (   .١

م واتخذت لنفسها اسم الأخت ت˼يزا،    ۱۹۳۱اسمها الأصلي آغنيس غونزا بوجاكسيو. دخلت سلك الرهبنة في عام  
م تفرغّت للعناية بالأطفال المهمل˾، فخلعت   ۱۹۴۸م نذرت نفسها وأصبحت الأم ت˼يزا. وفي عام  ۱۹۳۷وفي عام 

لراهبات   أسست جمعيتها  به.  الذي عُرفت  الأزرق  الأبيض والخط  بلونه  القطني  الساري الهندي  زي الرهبة ولبست 
  م. (المعربّ).   ۱۹۵۰المحبة عام 



    ١٣٣   صلاح أو طلاح المعنوية العل˴نية

. إن اأيضً بدورها تثبيت الأخلاقيات، وبسط العدالة، ونشر الرأفة والرحمة والشفقة  
خلاص العبودية له، وإن هذا الشرط (الأخلاص) إ˹ا الذي يريده الله من العباد هو إ 

بذكر    منشغلاً يتحقق بواسطة الأخلاقيات والمعنويات. لو كان الإنسان منذ الصباح  
الله، وتصدّق وآثر الآخرين على نفسه، وهي كلها أمور مستحبة وغ˼ واجبة، فإنها  

للتعبدّ الصحيح سوف تساعده على الإتيان بفريضة الظهر الواجبة والتي هي مصداق  
  عن العجب والرياء، وسوف يأɴ بها خالصة لوجه الله. ابعيدً وبنية خالصة 

وصفاته  الله  أس˴ء  مظهر  هي  التي  الحسنة  بالأع˴ل  القيام  خلال  من  إننا 
الحسنى، سوف نتشبهّ بالحق تعالى، ونجعل ظرفية وجودنا مستعدة للتعبدّ الخالص. 

ب˾ هو التعبدّ والالتزام بالقيام بالواجبات وترك وعلى هذا الأساس يكون الأصل في ال
المحرمّات، وسوف تكون المعنوية والأخلاق هي الفرع ومن باب رفع المانع. ولا 
بدّ من التدقيق هنا في أن إطلاق عنوان الفرع على المعنويات والأخلاقيات لا يعني 

ددية، ɬعنى القول بأن  . وبهذا البيان لن نقع في إشكال التعاأبدً التقليل من أهميتها  
المعنوية مطلوبة في أيّ إطار كانت؛ ɬعنى أنه لا فرق في ذلك ب˾ الدين الإسلامي  
الحنيف وب˾ المسيحية أو حتى الهندوسية والبوذية، بل وحتى المعنوية العل˴نية. 
خدمة  في  وكانت  الحق،  الدين  إطار  في  تجلت  إذا  مطلوبة  تكون  إ˹ا  المعنوية  إن 

الأ  تكون الغاية  لن  الحالة  هذه  غ˼  وفي  التعبدّ.  هي  والتي  الحق  الدين  من  صلية 
، إلا على  اأبدً للمعنوية في الأطر الأخرى ـ ومن بينها إطار العل˴نية ـ أيّ مطلوبية  

  نحو المقدمة من أجل خضوع القلب وتسليمه أمام الدين الحق.
…b^’¹]< <

  القرآن الكريم. 
  نهج البلاغة.

ت والتر،  فلسفهعر   ،استيس،  و  الدين    فان  بهاء  الفارسية:  اللغة  إلى  ترجمه  والفلسفة)،  (العرفان 
  هـ ش. ١٣٨٨خرمشاهي، انتشارات سروش، طهران، 

(سلسلة الرسائل الفارسية)، إعداد: محمد    مجموعه رسائل فارسيالأنصاري، الخواجة عبد الله،  
  هـ ش. ١٣٨٩سرور مولاɪ، انتشارات توس، طهران، 



١٣٤  والمعنوية الدين 

روزبهان،   ا˼زي،  الش العاشق˾البقلي  انتشارات عبهر  كوربان،  وه˸ي  مع˾  محمد  تصحيح:   ،
  هـ ش. ١٣٦٦منوچهري، طهران، 

رضا،   محمد  تحليليبيات،  فلسفه  در  زندگي  معناي  و  ومفهوم    دين  الفلسفة  (الدين  في  الحياة 
  هـ ش. ١٣٩٠التحليلية)، انتشارات دانشگاه اديان و مذاهب، قم، 

بهزاد،   مصرفحميدية،  سبد  در  پژوهشگاه    معنويت  انتشارات  الاستهلاك)،  سلة  في  (المعنوية 
  هـ ش. ١٣٩٢فرهنگ و انديشه اسلامي، طهران،  

عنويت در سازمان با رويكرد  تعريف معنويت بر اساس يافته هاي تجرɯ، م رستگار، عباس علي،  
(تعريف المعنوية على أساس المعطيات التجريبية في كتاب: المعنوية في النظام   روان شناختي

  هـ ش. ١٣٨٩من زاوية الاتجاه النفسي)، انتشارات دانشگاه اديان و مذاهب، قم،  
، طهران،  (بسط التجربة النبوية)، مؤسسه فرهنگي صراط  بسط تجربه نبويسروش، عبد الكريم،  

  هـ ش. ١٣٧٨
، منطق الط˼، إعداد: سيد صادق گوهرين، انتشارات  الشيخ فريد الدين محمد العطار النيشابوري،  

  هـ ش. ١٣٩٤علمي و فرهنگي، طهران، 
(من الإسلام التاريخي إلى الإسلام المعنوي)،   از اسلام تاريخي به اسلام معنويكديور، محسن،  

  هـ ش. ١٣٨١نشر صراط، طهران، 
دان،  ك ا˽انيوبيت،  ص    درياي  كامشاد،  حسن  الفارسية:  اللغة  إلى  الإ˽ان)، ترجمه  ، ١٨(بحر 

  هـ ش. ١٣٧٦نشر طرح نو، طهران، 
  ، ب˼وت. ١، دار صادر، ط الفتوحات المكيةمحيي الدين بن عرɯ، محمد بن علي، 

  هـ ش. ١٣٨١(طريق إلى التحرر)، نشر نگاه معاصر، طهران،   راهي به رهاɪملكيان، مصطفى، 
ا˼ن، نشر أساط˼، طهران،    ɱهيداتالهمدا˻، ع˾ القضاة،   (التمهيدات)، تصحيح: عفيف عس

  هـ ش. ١٣٩٣
Ballard, Paul, “The Bible and Christian Spirituality Today”, in: Expository, 

114 (11): 363 – 6, 2003. 
Carrette, Jeremy and King, Richard, Selling Spirituality, the Silent Takeover 

of Religion, London and New York, Routledge, 1995. 
Cupitt, Dun, Taking Leave of God, London: SCM Press, 1980. 
Cupitt, Dun, Mysticism after Modernity, Blackwell, 1998. 
Elkins, D. N. Hedstrom, L. J., Huges, L. L., Leaf, J. A., & Saunders, C. et al, 

“Toward a Humanistic – Phenomenological Spirituality: Definition, 
Descripption, and Measurement”, in: Journal of Humanistic Psychology, 
28, P. 5 – 18,  1988. 

Ferguson, R, & Mackay Brown, George, The Wound and the Gift, Edinburgh, 
St. Andrew Press, 2011. 



    ١٣٥   صلاح أو طلاح المعنوية العل˴نية

Flanagan, Kieran, “Introduction”, in: A sociology of spirituality, Kieran 
Flanagan and Peter C. Jupp (eds.), Ashgate Publishing, PP. 1 – 22,  2007. 

Fuller, Robert C, Spiritual But Not Religious: Understanding Unchurched 
America, Oxford University Press, 2001. 

Hanegraaff, Wouter J, New Age Religion and Western Culture. Esotericism 
in the mirror of Secular Thought, Leiden / New York L Koln: E. J. Brill,  
1996. 

 Heelas, Paul, Cults for Self – Religions, Magic and the Empowerment of 
Business”, in: P. Gee and J. Fulton (eds.), Religion and Power: Decline 
and Growth, London: Chameleon Press, PP. 28 – 42,  1991. 

King, U, “Can Spirituality Transform Our World”, in: Journal for the Study 
of Spirituality, 1, 17 – 34, 2011. 

Koenig, H, Ageing and God: Spiritual Pathways to Mental Health in Midlife 
and Later Years, New York: The Haworth Pastoral Press. 

McFague, Sallie, The Bogy of God: An Ecological Theology, Minneapolis: 
Fortress Press, 1993. 

Nietzsche, Friedrich, The Gay Science, Vintage, 1974. 
Sheldrake, P, A Brief History of Spirituality, Oxford: Blackwell Publishing, 

2007. 
Wilson, Bryan, “Introduction”, in: Bryan Wilson & Jamie Cresswell (eds.), 

New Religious Movements, Challenge and Response, London & New 
York: Routledge, 1999. 

  
  





  
 
  
  

ím‚vjŠ¹]<íéÞ^uæ†×Ö<íée^Ş¤]<l÷÷‚Ö]<< <
Øé× <l÷÷‚Ö]<íée^Ş¤]<íéÞ^uæ†×Ö<ím‚vjŠ¹]<<o~æ<

^ãi]�m`i<í×Ûj�]<î×Â<¼´<ì^é£]<íéßè‚Ö]M< <
  ٢أحمد شاكر نجاد 

إن الروحانية المستحدثة التي تعدّ الزئبقية الدينية والتنصّل عن المرجعيات الرسمية  
ة˼ ب˾   للتدين، سمتها الأصلية، قد حظيت بوصفها ظاهرة ثقافية جديدة ɬقبولية كب

الملحدين   أوساط  في  وحتى  بل  قبيل: «إن اأيضً المتدين˾،  من  عبارات  شيوع  إن   .
»، و«إن الإنسان هو خ˼ من يستطيع التمييز ب˾ الحَسَن التدينّ بالنوايا لا بالأع˴ل

بالأفعال»،   يقُاس  لا  والتدين  القلب،  تنقية  و«يجب  قلبك»،  إلى  و«انظر  والقبيح»، 
وكذلك العبارات التي تحʗ عن إيجاد التقابل ب˾ الدين والروحانية، من قبيل: «أنا  

لست   و«أنا  ديني»،  لا  رجال  »،  امتعصبً   امتدينً روحا˻،  إلى  ينتمي  لا  ديني  و«إن 
من  والفارغة  البنيوية  غ˼  الروحانية  من  النوع  هذا  وانتشار  شيوع  إلى  يشُ˼  الدين»، 

  المؤسسة الرسمية للتدينّ. 
وبطبيعة الحال فإن سؤال هذه المقالة لا يتعلق بحجم انتشار هذه الظاهرة، وإ˹ا 

لخطاب أو الاتجاه في التدينّ؛ سؤال هذه المقالة هو أنه: لو سلمنا بوجود مثل هذا ا
الدينية؛  الحياة  أسلوب  مع  يتعارض  الس˴ت  هذه  من  واحد  وأيّ  س˴ته،  هي  ف˴ 
تسعى  المقالة  هذه  فإن  وعليه  الرسمية.  الإبراهيمية  الأديان  في  التدين  ˹ط  ɬعنى 

 
«  ،أحمد،  نجاد   شاكرصدر:  الم  .١ بعنوان    بررسي   و  جديد  ت معنوي  گفت˴˻  هايگرايي نشانه  حليل ت المقالة 

ا˼ت  التي تصدر في الجمهوريَّة الإسلاميَّة الإيرانيَّة باللغة    ،)قبسات» في مجلة (ديني  زندگي   سبك   بر  آن   احت˴لي  تأث
  .  ۸۶إلى    ۶۱الصفحات  ، ۱۳۹۹ ، صيف۹۵الفارسيَّة، العدد 
   يالهاشم مطر  علي حسن : تعريب

  الروحانية في كلية العلوم والثقافة الإسلامية.. أستاذ مساعد في حقل الإسلام والدراسات ٢



١٣٨  والمعنوية الدين 

ـ والتي    ١بالنظر إلى الدلالات الخطابية للروحانية المستحدثة بوصفها ظاهرة ثقافية
بسبب سيلانها وعدم ثباتها على أساس    ٢سمّى في هذه المقالة بـ «المعنوية السائلة» تُ 

ـ إلى تحليل أهم الاختلافات التي ɱيّز هذا الخطاب الجديد في التدينّ من    ٣رأسخ 
كانت   إذا  ما  في  البحث  خلال  التفك˼  ˽كن  الحال  وبطبيعة  الرسمي.  التدينّ 

من   لها  ɬا  ـ  السائلة  الحياة  الروحانية  ˹ط  مع  للجمع  قابلة  ـ  الخطابية  الدلالات 
الدينية دون الوقوع في التناقض أم لا. وبعبارة أخرى: هل ˽كن للمتدينّ (المعتقد  
يحدث   أن  دون  الروحانية،  من  النوع  بهذا  يلتزم  أن  الإبراهيمية)  الأديان  من  بواحد 

 ً˼ لتدينّه  اتغي الأصلية  والخصائص  للدين  الأصلية  القضايا  الالتزام   في  قبيل  من  ـ 
بالقيامة   الإ˽ان  وكذلك  النبوية  والسنة  الثابتة  الشريعة  قبال  في  والتسليم  بالوحي، 
ا˼ت غ˼ محسوسة   والآخرة ـ أم أن الروحانية السائلة والمائعة تؤدّي إلى إحداث تغي
ولكن جذرية في هيكل وبنية تدينّ الشخص، تجعل الالتزام بقضايا من قبيل الوحي 

  .اومعقدً  اصعبً  اأمرً يم في قبال الشريعة والتسل
السائلة  الروحانية  خطاب  دلالات  على  التعرفّ  بعد  أنه  المقالة  هذه  تدعي 

˾ّ أن هذا النوع من الروحانية يختلف   ˼ً ومقارنتها بأسلوب الدينية، يتب عن التدين    ا كث
ية من قبل  الرسمي، وإن القبول ɬفروضات هذه الروحانية والالتزام بأساليبها العمل

المتدينّ يؤدّي إلى ظهور بعض التعارضات في الحياة الدينية. وك˴ سيأɴ ذكره فإن  
السائلة  الروحانية  به˴:  ونعني  ـ  الجديد  الديني  الاتجاه  لهذا  الأساسي˾  الركن˾ 

 (ɪالتلقا (الدين  لهذين ٤الانطوائية  الخطابية  الدلالات  ظهور  مع  فإنه  ـ  والدنيوية   ،
لتدينّ التقليدي، قد تظهر بعض التحديات أمام الشخص المتدينّ، ومن  الفرض˾ في ا

 
. لا يتم التعرضّ في هذه المقالة إلى أنحاء فِرقّ ونحَِل الروحانية الجديدة التي ظهرت بوصفها بديلة عن الأديان  ١

ظاهرة أو متفرعّة عن الأديان الرسمية، وإ˹ا يتلخّص اهت˴مها الأصلي بالبعُد الثقافي للروحانية المستحدثة بوصفها  
  عد˽ة الشكل والصورة.

2. Fluid Spirituality 
نجاد،  ٣ شاكر  معاصر«.  هاي  گرايي  معنويت  ميان  در  سياّل  معنويت  ب˾    »جايگاه  السائلة  الروحانية  (موقع 

  . ٥٨ـ   ٥٠الروحانيات المعاصرة)، ص  
  . ٥٤ـ    ٥٠. المصدر أعلاه، ص ٤



    ١٣٩  ة المستحدثةالدلالات الخطابية للروحاني 

الإ˽ان  وكذلك  الشريعة،  أمام  والتسليم  الديني،  التعبدّ  حقل  في  تحدّيات  بينها 
وأعباء الوظائف الدينية. إن هذه المقالة بعد رسم أهم   بالآخرة، وتحمّل المسؤولية 

من الجديد  النمط  بهذا  المرتبط  الخطاب  بيان    دلالات  إلى  تنتقل  سوف  التدينّ، 
التقليدي˾  المتدين˾  على  الجديد  الأسلوب  هذا  يفرضها  قد  التي  التحديات 

  المتمسّك˾ بالأديان الإبراهيمية.
íée^Ş¤]<l÷÷‚Ö]< <

من خلال الاستفادة من التحقيقات والأبحاث الاجت˴عية حول الظاهرة المذكورة ـ 
بواسطة بعض الدلالات الخطابية والخصائص   ونعني بها الروحانية السائلة ـ ˽كن

الأسلوبية، على هذا النوع من الروحانية، والعمل من خلال تحليل هذه الخصائص 
ومقارنتها بنمط الحياة الدينية على قياس مقدار انسجامها مع التدينّ الرسمي. وبذلك 

التي  ˽كن التوصّل بشكل ضمني إلى هذا الفهم والإدراك، وهو ما هي التحديات  
التدينّ  مجال  في  المستحدثة  الروحانية  تفك˼  دخل  لو  في˴  السطح  على  ستطفو 

  التقليدي الرسمي.
إن أول ما يبدو من الدلالات في النظرة الأولى هو أن الروحانية السائلة تخالف 
موثوقة  تراتبية  منظومة  بواسطة  إملاؤه  يتمّ  الذي  التدينّ  ɬعنى  المرجعي؛  التدين 

، والأɧة، والقادة والعل˴ء المتخصصون في الدين)، ولا تؤمن بالله (الوحي، والنبي
وبوصفه    ومنزلاً   اشارعً بوصفه   الشرعية،  والأحكام  الاتباع؛   امشرّعً للتعاليم  واجب 

˽لي أوامره   اضابطً أو    امستبدً   اأبً أو    اعسكريً   اقائدً لأنها تنظر إلى هذا الإله بوصفه  
وب عسكرية،  مهمة  أثناء  جنوده  لا  على  التي  القرارات  إملاء  بغ˼  يهتم  لا  فإنه  ذلك 

يجوز التخلف عنها أو التمردّ عليها. إن التدينّ الصلب ɬا له من القواعد والأحكام  
ɱثلّ   والتي  والأبدية،  أو   اأحكامً الأزلية  والمكان  الزمان  رعاية  دون  للجميع  ثابتة 

المستحدثة   الروحانية  نظر  وجهة  من  يعدّ  حالاته،  أو  للشخص  النفسي   اأمرً السنخ 
والتقليدي  امذمومً  الرسمي  الدين  بأن  القول  وهو  الأمر  بهذا  التسليم  افتراض  مع   .

المتدين˾   إلى  الجدد  الروحانيون  يوجهه  الذي  الاتهام  يكون  سوف  أن  مستبد،  هو 



١٤٠  والمعنوية الدين 

والمراɪ والفاقد للروح، وفي    ١اتجاهكم في البُعد الفردي يؤدّي إلى التدين الشكلي 
  .٢البُعد الاجت˴عي يؤدّي بفعل التعصّب والتصلبّ إلى العنف والمواجهة 

إن مخالفة الروحانية السائلة للدين الرسمي لا يأɴ من رفضها  المطلق لمعطيات 
الدين، بل إنها تهتم بالأبعاد الفردية للدين ـ ولا سيّ˴ منها الأساليب المرتبطة بالدعاء 
ة˼ والملهبة للمشاعر والأحاسيس أو  والمناجاة والعبادات الفردية أو المناسك المث

الأخلاقية.   من  الحِكَم  التحرر  إلى  تؤدّي  أنها  من   ɴتأ الصارمة  المخالفة  هذه  إن 
تدينها  ˹ط  على  الهوية  نفسه  الوقت  في  تضفي  أنها  ك˴  للدين،  الإلهية  المرجعية 

  من التدين الشعبي (غ˼ التابع لعل˴ء الدين).  انوعً بوصفه 
الفاصل   الحدّ  في  موقعها  تحدّد   ʗل السائلة  الروحانية  فإن  الحال  ب˾ وبطبيعة 

تخالف  الرسمي،  للدين  مخالفتها  تسجل  الذي  الوقت  في  فإنها  والإلحاد،  التدينّ 
للتقديس   والرافضة  الكاملة  العل˴نية  الرؤية  للرؤية ا أيضً كذلك  انتقادها  وتورد   ،

ونبذ   الآلية  والعقلانية  الصناعية  الحياة  قبيل  من  لها،  الأسلوبية  والعناصر  المادية 
. ك˴ أنها في الوقت الذي تستفيد في أسلوب اأيضً المادية    الألوهية وتأصيل المعيارية

تدينها من ˹اذج الروحانية في الأديان الشرقية أو التيارات البديلة للدين ـ والتي يتم 
الجديد»  العصر  «حركة  عنوان  تحت  الأخ˼  ˹وذجها  أسلوب   ٣طرح  تدرج  لا  ـ 

وسية والبوذية أو أساليب  روحانيتها ضمن مجموعة الأديان الشرقية، من قبيل الهند 
العصر الجديد؛ إذ من ناحية أن الأديان الشرقية على الرغم من أنها ـ مثل الروحانية  
ة˼ الشخصية للإنسان، ولا تستند إلى   السائلة ـ تنبثق من الانطوائية والإدراك والبص
أفراد  عامة  تبعية  ضرورة  ترى  ذلك  مع  ولكنها  المتدرّج،  الس˴وي  اللفظي  الوحي 

(الغورو)ال أو  والمرشد  للمعلم  مثل  ٤شعب  ـ  الأديان  هذه  فإن  ذلك  على  وعلاوة   .
 

1. Formalism 
2. Lynch, New Spirituality: An Introduction to Progressive Religion; p. 63. 
3. New Age Movement 

): لفظ يتألف في اللغة السنسكريتية من جزئ˾ وه˴: (غو) ɬعنى الظلام، و(رو) ɬعنى النور،  Guruغورو (.  ٤
 ها في إرشاد الآخرين (معلم). وهي تستعمل للدلالة على من لديه معرفة عميقة وحكمة مرجعية في مجال ما ويستخدم

الكلمة   هذه  استخدام  شاع  بعض    ادينيً وقد  في  وكذلك  الأخرى،  الهندية  الديانات  وبعض  والسيخية  الهندوسية  في 
  الحركات الدينية والروحانيات المستحدثة. (المعربّ). 



    ١٤١  الدلالات الخطابية للروحانية المستحدثة

في نظرتها إلى الوجود، وترى أن    ١الروحانية السائلة ـ تحتوي على القول بالواحدية 
الله هو ع˾ الوجود، وتقول بأن طريق الوصول إلى الغاية من التدينّ يكمن في تجاوز  

(المايا) الدنيا  وتعت٢أوهام  المادي  ،   ˮالعا وتجنب  الارتياض  عن   اجزءً بر  ينفك  لا 
  ٣أسلوبها السلوʖ؛ وأما في الروحانية السائلة فإنه على الرغم من الأفكار الأحادية

والواحدية، فإن إدراك الحقيقة لا يعني إلغاء الدنيا، بل إن الروحانية تكمن في الإقبال  
وتأصيلها الدنيا  السا٤على  الروحانية  أن  ك˴  البديلة .  الروحانية  عن  تختلف    ٥ئلة 

(الروحانية غ˼ الدينية، من قبيل روحانية الطرق الباطنية، والسحرية، وروحانية العلوم 
؛ إذ هناك في  ٧، فهي منفصلة عنها٦الغريبة) التي يسميها تشندلر بالروحانية الجامدة 

؛ ɬعنى أنه على ٨قطعية الروحانية الجامدة ـ مثل الروحانية الدينية ـ نوع من اليق˾ وال
التجربة  على  تؤكد  كلتاه˴  البديلة  والروحانية  السائلة  الروحانية  أن  من  الرغم 

الروحانية   واعتبار  الطبيعية  وتقديس  أن   اعلاجً الشخصية  إلا  والتداوي،  للاستشفاء 
الروحانية البديلة تحتوي ـ في الحد الأد˺ ـ على هذه الرؤية الجزمية والقاطعة بأن 

˽ثل  الأد مذهبها  ترى  أنها  الكلام  هذا  من  ويسُتنبط  بأجمعها،  باطلة  التقليدية  يان 
  طريق الحق، إلا أن أتباع الروحانية السائلة لا يحكمون على جميع الأديان بالبطلان. 

للروحانية  الأسلوبية  بالخصائص  التعريف  إلى  تهدف  لا  المقالة  هذه  أن  حيث 
 المتدين˾، فإن المقدمة أعلاه تعتبر ضرورية  السائلة وإدراك تداعياتها وتبعاتها على

للتعرفّ على الخصائص الأصلية لهذا النوع من الروحانية بشكل أفضل. والمقدمة 

 
1. Pantheism 

): تعني في اللغة السنسكريتية الوهم أو السحر، ولها عدّة معان في الفلسفة الهندية؛ ففي كتابات  Mayaمايا ( .  ٢
والحكمة الخارقت˾، وأما في نصوص فيدا المتأخرة فتأɬ ɴعنى العرض السحري، وهو عرض    فيدا القد˽ة تعني القوة

  يوهم بوجود أشياء لا وجود لها في الحقيقة والواقع. (المعربّ).
3. Monism 
4. Lynch, New Spirituality: An Introduction to Progressive Religion; p.64. 
5. Alternative Spirituality 
6. Solid Spirituality 

نجاد،  ٧ شاكر  معاصر«.  هاي  گرايي  معنويت  ميان  در  سياّل  معنويت  ب˾    »جايگاه  السائلة  الروحانية  (موقع 
  .٤٧الروحانيات المعاصرة)، ص  

8. Lynch, New Spirituality: An Introduction to Progressive Religion; p.65. 



١٤٢  والمعنوية الدين 

الوسائط   من  واحد  أيّ  مع  السائلة  الروحانية  أن  نعلم  أن  هي  الأخرى  الضرورية 
  الثقافية، وكيف تظهر وتتجلى على المستوى الثقافي العام.

ال الروحانية  عن  إن  قراءتها  لتوسيع  متعددة  ثقافية  وسائط  من  تستفيد  سائلة 
الروحانية. إن الروحانية المذكورة لا تنتشر بالضرورة في إطار الأبحاث الدينية فقط، 
والتربية والتعليم أو في إطار المهن والحِرف  تنتشر في إطار العلاج النفسي  بل قد 

ة ثقافة جديدة مثل البيع والشراء، والرياضة والتسلية أو على حد تعب˼ هيلاس بواسط
والإعلانات التجارية، والعلاقات العامة، والبرامج الإذاعية والتلفزيونية، والمطالب  
الصحفية والمجلات، وأدبيات الاعت˴د على النفس، والتكافل، والمهن الخدمية من 

لى ذلك  قبيل: الخدمات الاجت˴عية، والاستشارية، والعلاج الجنسي، والتغذية وما إ
  .١ا أيضً 

الخطابية   الدلالات  عن  تتحدّث  لا  المتوفرة  التحقيقات  أن  من  الرغم  على 
،  قليلاً للروحانية السائلة من زاوية ما تنطوي عليه من التحديات للتدين الرسمي إلا  

فقد عمد طالبي داراɯ ـ في أطروحته على مستوى الدكتوراه بهدف تحليل خطاب 
تحليل  الروحانية   إلى  ـ  الروحاني˾  آثار  وتحليل  دراسة  خلال  ومن  المستحدثة، 

الدلالات الخطابية لهذه الظاهرة ضمن خمسة أنواع من الخطاب. في هذا التحليل  
الخطاɯ إذا ما استثنينا المورد الخامس (الروحانية بوصفها شبه دين) ـ والذي يشُ˼ 

ا الأديان  من  ɱتاز  التي  الروحانية  الحركة  العصر  إلى  حركة  عنوان  تحت  لمدرجة 
  ، ˽كن إدراج الأنواع الأربعة الأخرى ضمن الروحانية السائلة: ٢الجديد 

íèçßÃÚæ<íéuæ…<íéÛßi<^ãË‘çe<íéÞ^uæ†Ö] 
من التنمية الروحية. إن هذه    انوعً أبحاث حول الروحانية تعمل على تعريفها بوصفها  

  المفهومية تقوم على فرضيات من هذا القبيل:

 
1. Heelas, Religion, Modernity and Postmodernity, p.98. 

(الفِرقَ    » فرقه گرايي جديد در ايران: تحليل جامعه شناخي عرفان هاي نوظهور در ايران«. طالبي داراɯ، باقر، ٢
  .٢٠٥الجديدة في إيران: تحليل اجت˴عي لأنواع العرفان المستحدث في إيران)، ص  



    ١٤٣  الدلالات الخطابية للروحانية المستحدثة

  من التنمية الإنسانية.  اذاتيً  ابعُدً حث عن التنمية الروحية بوصفها الب .أ
  التنمية الروحية والروحانية مفهومان مترادفان. .ب 
  المجتمع المنفتح شرط التنمية الروحية. .ج

وفي هذه الحالة تكون الروحانية متساوية مع التنمية الروحية، وتشتمل على سبعة 
  عناصر أصلية: 

  الروحانية الإدراكية واحترام الك˴ل والكون في كلية الوجود. .١
  إن الروحانية في الأصل مرتبطة بإضفاء المعنى على الحياة. .٢
منسية  .٣ كذلك  وهي  البيئات،  مختلف  في  الدوام  على  موجودة  الروحانية  إن 

 ًɧادا.  
إن التنمية الروحية تستوجب إيجاد الدافع والحافز والتحركّ نحو المزيد من  .٤

  لثقة بالنفس وتحقق الذات الأصيلة.ا
إن الروحانية تعني اكتشاف ˹ط معرفة الأشخاص لأنفسهم في مسار لا واع  .٥

  على نحو عام. 
إن التجارب الروحية تكون في الغالب مقرونة بنوع من تحرير النفس ونوع  .٦

  من الإعجاب. 
  .١بالضرورة  اواحدً  اشيئً إن الروحانية والدين قد لا يكونان  .٧

éÞ^uæ†Ö]<^ãË‘çe<í⁄‚ÏÞ]<àè‚×Ö 
على حد تعب˼ طالبي داراɯ إن النظرة الأخرى التي ˽كن العثور عليها في الكتابات 

بوصفها   بالروحانية  الاهت˴م  هي  الروحانية،  ˽كن    انقدً والأبحاث  الرسمي.  للدين 
للدين الرسمي بشكل رئيس في ما يصُطلح عليه في   انقدً مشاهدة الروحانية بوصفها  

. وبهذا المصطلح يتمّ  ٢حا˻» أو «روحا˻ لا ديني»، ولكنني رو امتدينً عبارة «لست  
 

  .٢٠٣المصدر أعلاه، ص . ١
2. Spiritual But Not Religious 



١٤٤  والمعنوية الدين 

نفي بعض أبعاد السنة الدينية الموروثة للفرد، وإثبات قراءة جديدة للدين (والذي هو  
 اجديدً   اأفقً )، أو أن هؤلاء الأشخاص يفتحون لأنفسهم  ا انفعاليً أو    ا تجريبيً في الغالب  

ناصر من دينهم المألوف مع من الروحانية في حياتهم، ويعملون بحرية على صفّ ع
ليبدعوا   بعضها،  إلى  وضمّها  الأخرى،  والروحانيات  الأديان  من  مستوردة  عناصر 

  ١.٢في الروحانية على نحو ما يصُطلح عليه بـ «الانتقائية»  افرديً  اسلوكًبذلك 

Dl]„Ö]<î×Â<…çnÃÖ]E<l]„×Ö<ÐéÏ <^ãË‘çe<íéÞ^uæ†Ö 
حانية، يتمّ استع˴ل الروحانية ɬعنى ظهور في بعض الكتابات الأخرى المتعلقة بالرو 

الذات الواقعية والحقيقية للأشخاص وإظهار حقيقة الذات. إن الروحانية  في هذه  
شيء  إلى  الوصول  أو  الحياة  على  معنى  يضفي  شيء  إلى  الوصول  تعني  الأدبيات 
يكمن في مركز الإحساس الوجودي لدى الشخص. وفي هذه الحالة تكون الروحانية 

 ا ومفهومً رة عن مسار شخصي من الخوض في الأمور والأشياء التي تضفي معنى  عبا
يرتبط   الروحانية  من  النوع  هذا  أن   ɯدارا طالبي  ويرى  الشخص.  حياة    ا ارتباطً على 

  .ɬ٣ستوى وحجم انتشار الليبرالية في المجتمع اوثيقً 

íu^ŠÚ<æ_<íé•…_<^ãË‘çe<íéÞ^uæ†Ö] 
  ɯدارا طالبي  الفيزياء  بالم  ا مستعينً يذهب  أدبيات  من  والميدا˻  الجوهري  فهوم 

الحديثة ـ التي تصوّر جميع عناصر ومواد الوجود لا في الفراغ والعدم، بل في مجال  
من أدبيات الروحانية الجديدة هو ɬنزلة الميدان    اجانبً من الطاقة ـ إلى الاعتقاد بأن  

تربط ب˾ جميع الأديان على شك ل شبكة من الأوتار اللامرɪ وهمزة الوصل التي 
. ومن هذه الناحية يعتبر ٤غ˼ المرئية، من قبيل: نظرية الروحانية البلاسمية لتشندلر

 
1. Eclecticism 

  .٢٠٤، ص  لمصدر الأعلاها. ٢
  . المصدر أعلاه.٣
نجاد،  ٤ شاكر  معنويت  «.  ميان  در  سياّل  معنويت  معاصرجايگاه  هاي  ب˾    »گرايي  السائلة  الروحانية  (موقع 

  .٥٣الروحانيات المعاصرة)، ص  



    ١٤٥  الدلالات الخطابية للروحانية المستحدثة

على   اوعينيً   املموسً   اتجليً الدين   الطرق  ɬختلف  تتجلى  والتي  الإنسان،  لروحانية 
نحو طبيعي، وعلى هذا الأساس يجب احترام جميع الأديان، سواء في ذلك الأديان  

. وبطبيعة الحال  اأيضً الإبراهيمية والأديان الشرقية بل وحتى التيارات الوثنية الحديثة  
حيث يرى أن الروحانية ɬا فإن طالبي داراɯ له تحليل آخر لأدبيات هذه الروحانية؛  

يعمل على المواءمة والمناغمة    اأمرً هي مساحة ˽كن التعريف بها كذلك بوصفها  
  .١اأيضً ب˾ الناس على أساس النفس المشتركة بينهم 

تحديد  في  أخرى  مجموعة  شخص  قد   ɯدارا طالبي  فإن  ذكرنا  أن  سبق  وك˴ 
عليها عنوان «الروحانية ɬنزلة ، وهي الروحانية التي يصطلح اأيضً خطاب الروحانية 

في   بها.  المرتبطة  والأدبيات  الجديد  العصر  حركة  في  مصداقها  ويرى  الدين»،  شبه 
للشرق  الخفية  والعلوم  الروحا˻،  التراث  إحياء  ɬثابة  الروحانية  تعتبر  الحركة  هذه 
عقد   منذ  ـ  إحياؤها  تمّ  والتي  المسيحية  قبل  ما  معتقدات  من  ذلك  وغ˼  والغرب، 

عن الأديان الرسمية، وقدّمت   بديلاً تينات من القرن الميلادي المنصرم ـ بوصفها  الس
الروحي  الاتصال  أو  الروحية  والوساطة  الروحانية  النزعة  إلى  الاستناد  ضوء  ، ٢في 

(ɹالتلبا) من الروحانية أو    انوعً ، والتقنيات والعقاق˼ المخدرة،  ٣والتخاطر عن بعُد
وبطبيعة المادية.  وراء  الث˴نينات    ما  عقد  من  فإنه  التيار    افصاعدً الحال  هذا  استمرّ 

من العصر الجديد أو النزعة   بدلاً تحت عنوان «الروحانية» وتحت لواء هذه التسمية،  
  الروحانية أو الشرك القديم. 

وبطبيعة الحال هناك بعض الملاحظات على تحديد الأنواع أو التعريف بالخطاب 
  ،ɯدارا طالبي  بشكل  :  فأولاً لدى  المنهج  هذا  في  خطاب  كل  حدود  رسم  تمّ  لقد 

˼ً   تداخلاً قاطع، وأما بحسب الحقيقة الخارجية نجد هناك   : إن  اوثانيً ب˾ الأنواع.    اكب
سبيل   على  ـ  ذلك  من  التحليلي،  النموذج  هذا  في  لحاظها  يتمّ   ˮ العناوين  بعض 

ة للروحانية السائلة المثال ـ قد ɱتّ الغفلة في معرفة الأنواع هذه عن تجليات هامّ 
 

١  ،ɯدارا طالبي  ايران«.  در  نوظهور  هاي  عرفان  شناخي  جامعه  تحليل  ايران:  در  جديد  گرايي  (الفِرقَ    »فرقه 
  .٢٠٥الجديدة في إيران: تحليل اجت˴عي لأنواع العرفان المستحدث في إيران)، ص  

2. Channeling 
3. Telepathy 



١٤٦  والمعنوية الدين 

ɬثابة تحول الدين إلى أخلاق. وعلى أساس من هذا القسم من الأدبيات المرتبطة 
بالروحانية التي يتعرضّ لها حس˾ باغگلي وآخرون في مقالة لهم بعنوان «تحليل و  

، ˽كن للروحانية ɬعزل عن الدين أن تظهر ١نقد رويكردهاي تربيت معنوي نوپديد» 
. وفي هذا القسم من الأدبيات الروحانية،  اأيضً   ا أخلاقيً   ا بحثً بوصفها نزعة أخلاقية أو  

حيث يتمّ التأكيد على امتلاك روحانية عُقلائية ومشتركة ب˾ الأشخاص، حيث يكون 
تعتبر الفضائل المشتركة ب˾ لها نتائج عملية وملموسة في حياتهم وتقلل من آلامهم،  

(الإبستمية)  المعرفي  النظام  أساس  على  وذلك  ـ  وتنميتها    ٢الناس  ـ  الحال  بطبيعة 
  .٣للروحانية امصداقً وتطويرها 

بغض النظر عن التصنيف النوعي الخطاɯ أعلاه ˽كن البحث بشأن الروحانية  
تركة في الأساس والتي  السائلة من هذه الزاوية، وهي ما هي المؤشرات الخطابية المش

بذلك   وصار  الخطاب،  لهذا  والعام  الكليّ  النظم  هذا  ˴ً أحدثت  مختلف   حاك على 
أساليبه وأ˹اطه؟ وبطبيعة الحال فإن هذه المقالةˮ  تسع إلى الإجابة عن هذا السؤال 
واكتشاف المؤشرات والعلامات المذكورة في ضوء تحقيق ميدا˻، بل وقد سعت 

خلال تحليل وتقييم الأبحاث التي تمّ إنجازها في هذا الشأن ـ   من ذلك ـ من  بدلاً 
ا˼تها المحتملة على أسلوب   إلى تقرير وبيان أهم المؤشرات والعلامات وتقييم تأث
و˹ط الحياة الدينية. وعلى أساس الأبحاث المتوفرّة، ˽كن تقسيم أهم المؤشرات 

وه˴:   عامت˾،  طائفت˾  ضمن  الظاهرة  لهذه  و«النزعة الخطابية  الباطنية»  «النزعة 
المؤشرات   أهم  بيان  مع  منه˴  واحدة  كل  خصائص  نذكر  يلي  وفي˴  الدنيوية»، 

  والدلالات الخطابية المرتبطة به˴:

 
  تحليل ونقد اتجاهات التربية الروحانية المستحدثة. . ١

2. Episteme 
نوپديد: (بررسي  «غفاري،  و نهاوندي،  و   شعبا˻ ورʖ،و باغگلي،  .  ٣ معنوي  رويكردهاي تربيت  نقد  و  تحليل 

دين) از  فارغ  باوري  معنويت  المستحدثة    »الگوي  الروحانية  التربية  اتجاهات  ونقد  الاعتقاد «(تحليل  ˹وذج  دراسة 
  . ٣٤ـ   ٣٣)، ص »الروحا˻ ɬعزل عن الدين



    ١٤٧  الدلالات الخطابية للروحانية المستحدثة

íéß|^fÖ]<íÂˆßÖ]< <

؛ ١إن الروحانية الجديدة ـ ولا سيّ˴ منها الروحانية السائلة ـ تقوم على النزعة الباطنية
. في النزعة الباطنية ٢ما تقوم على النزعة الخارجية  اغالبً يمة  في ح˾ أن الأديان الإبراه

يحظى الارتباط المباشر والفردي مع الله ـ على أساس الأفهام الشخصية ـ بأهمية  
وعلى  والأنفسي.  الباطني  الديني  محله  ويحل   ،ʗالمناس الدين  ويضمحل  ة˼،  كب

براهيمية ـ ولا سيّ˴ في بعُد  الرغم من وجود نوع من التدينّ الباطني في الأديان الإ 
ـ   العرفا˻  النزعة اأيضً التدينّ  أن  في  يكمن  الأمرين  هذين  ب˾  الاختلاف  أن  إلا   ،

والاستقلال  الشخصي  بالقرار  الاعتراف  على  تقوم  الجديدة  الروحانية  في  الباطنية 
زعة  الفردي، والذي يكون مبناه النظري في روحانية الاعتقاد بإله الباطن؛ وأما في الن

الباطنية الدينية فعلى الرغم من النظر إلى الداخل والباطن من أجل الوصول إلى غاية  
الدين، ويدُعى الله في الداخل (معرفة الله من طريق معرفة النفس)، إلا أن الطريق 
الوحي،   قبل  ومن  وتعالى  سبحانه  الله  قبل  من  تعيينه  يتمّ  الذاتية  المعرفة  هذه  إلى 

الإنسان قبل  من  الباطنية   وليس  النزعة  في  النفس  معرفة  أن  ذلك  إلى  يضُاف  نفسه. 
الدينية لا تكون لمجرد معرفة النفس لذاتها فقط، بل إن معرفة النفس هنا تأɴ بوصفه 

إلى معرفة الله سبحانه وتعالى، وأما في الروحانية الجديدة فإن معرفة الذات   اطريقً 
على نحو الموضوعية لا على نحو    تكون لها موضوعية في حدّ ذاتها، وتكون مأخوذة

  الطريقية. 
ومن هنا فإن تشندلر يرى أن علة ظهور الوجه الباحث في الروحانية السائلة تكمن 
في هذه الناحية، وهي أن الحكمة الجديدة تقول للفرد إن جواب أسئلتك وهواجسك  

لدعوة  يكمن في داخلك وباطنك؛ وأما في الأديان الإبراهيمية، فإنه على الرغم من ا
، إلا أن الجواب عن أسئلتنا يجب الحصول عليه من الله  اأيضً إلى الباطن والداخل  

وتعالى   وإدراك  اأيضً سبحانه  رؤية  على  للحصول  تكون  إ˹ا  الباطنية  النظرة  وإن   ،
  . ٣أفضل وأعمق للوحي الإلهي (الجواب عن الأسئلة الروحانية للإنسان) 

 
1. Esoterism 
2. Esoterism 
3. Chandler,  "Way of the Spiritual Seeker: As Above so below", p. 177. 



١٤٨  والمعنوية الدين 

الدلال هذه  بيان  إلى  المحققون  عمد  الفردنة وقد  مصطلح  خلال  من  الخطابية  ة 
الفردي اأيضً   ١والخصخصة  القيام  من  أكبر  شيء  هنا  الخصخصة  من  المراد  إن   .

بالأع˴ل والاجتياز الانفرادي للسلوك الروحي؛ إن الخصخصة هنا تعني تغي˼ موقع 
ة˼ روحية. وعلى   ا نفسيً السلطة الدينية من الخارج إلى الداخل وجعل الإدراك   والبص

الهوية هذ ويشجبون  الدينية،  هويتهم  بصناعة  أنفسهم  الأشخاص  يقوم  الأساس  ا 
الدينية الإنشائية وينكرونها. وإذا ما تجاوزنا الفردنة والخصخصة، يجب عدّ التجريبية  
ونسبية القيَم الدينية كذلك بوصفها من علامات الخطاب التابع لهذه الظاهرة، ونعني  

العلام هذه  إن  الاستبطانية.  النزعة  بها  في  الغاية  أن  عن   ʗتح والدلالات  ات 
الروحانية الجديدة هي الكينونة الذاتية وبناء الذات، والتي يتمّ التعب˼ عنها من قبل  

  ٢.٣البعض ɬصطلح الإظهار التلقاɪ للذات
إن الدلالة الخطابية الأخرى التابعة لهذه الدلالة والمؤشر الباطني والشخصا˻ 

رتبطة بها، هي اضمحلال أدبيات المعصية والتوبة في الروحانية وشبكة الدلالات الم
والمستحدثة   هذه    ا قياسً الجديدة  إلى  نظرة  تشندلر  ألقى  لقد  الدينية.  الروحانية  إلى 

الدلالة الخطابية من الزاوية الإلهية، وقال في تحليلها بأن تأكيد الروحانية الجديدة 
على الحب والحضور المطلق لله والاستناد إلى عنصر المحبةّ ورح˴نية روح الكون،  

استبدال القراءة الرح˴نية والاتجاه  قد أحدث استدارة في الأدبيات الدينية، وأدّى إلى  
فقد  الأساس  هذا  وعلى  الخوفي.  الاتجاه  محل  السائلة  الروحانية  في   ɪالرجا
بشكل أكبر مع صورة الله  اضمحل مفهوم  المعصية والكفارة والتوبة التي تنسجم 
المتعالي والمقتدر، وحلتّ محلها مفاهيم من قبيل الحب والت˴هي والسلامة والفرح 

 .٤فو العام والع
والتقليدية  الرسمية  الأديان  في  موجودة  الرح˴نية  الروحانية  فإن  الحال  وبطبيعة 

˾ّ حدود هذا النوع من الروحانية الرح˴نية مع اأيضً  ، ولا ˽كن لتحليل تشندلر أن يب

 
1. Privatization 
2. Expressivism 
3. Ibid, p. 73. 
4. Ibid. 



    ١٤٩  الدلالات الخطابية للروحانية المستحدثة

في   ١الروحانية الرح˴نية في الأديان التقليدية؛ ومن هنا ˽كن للنظر في رؤية واثنو
الدلالة ـ والتي يتمّ استعراضها من زاوية أخرى ـ ناجعة في هذا الشأن.   تحليل هذه 

إن سبب اضمحلال وانحسار مفهوم المعصية والذنب ـ من وجهة نظر واثنو ـ يكمن 
لا   ه˼:  تعب حدّ  وعلى  الأخلاقي.  الحكم  معيار  وتشخّص  الضم˼  حرية  ظاهرة  في 

الحسن   ب˾  الجديدة  الروحانية  في  للت˴يز  الحكم موضوعية  غاية  وإن  والقبيح، 
الأخلاقي تنصبّ على تشخيص الأحسن من الحسن وليس الحسن من القبيح. وعلى 
الواعي  ه˼  وضم الوجدان  أساس  على  الإنسان  يتخذه  قرار  كل  يكون  الأساس  هذا 

ه˼ا . وعلى هذا الأساس لا  ٢حسن في نفسه، وإن كانت بعض القرارات أحسن من غ
والخ والفشل  للمعصية  والتمردّ،  يكون  والاستغفار    اوتبعً طأ  للتوبة  يكون  لا  لذلك 
  معنى في الروحانية الجديدة.

الخطابية   الدلالات  لهذه  أخرى  تحليلات  تقديم  تمّ  الفكر اأيضً ك˴  تأث˼  إن   .
القائل بواحدية الوجود على تأليه الإنسان وكذلك الحريات السلوكية للمجتمعات 

واثنو وتشندلر ـ أو تأث˼ بحث حرمة الإنسان    الحديثة ـ التي حظيت باهت˴م كل من
لفضيلة عزةّ النفس ـ وهو ما    امدمّرً   اشعورً في علم النفس، واعتبار الشعور بالذنب  

التي  الأخرى  العناصر  من  ـ  كينغ  وريتشارد  كارت  م˼ي  ج من  كل  باهت˴م  حظي 
  عملت هذه الدلالة الخطابية على إيجادها.

كن ، ومن بينها  اأيضً إدراجها ضمن هذه المجموعة    وهناك دلالات تابعة أخرى˽ 
للفرد  والداخلي  الباطني  والشعور  الشخصية  التجربة  تقدّم  ـ  المثال  سبيل  على  ـ 

والمقاسات    ا ومعيارً   اداخليً   امعيارً بوصفه   المعاي˼  فيه  سقطت  فضاء  في  للحكم 
شروعية،  الدينية الخارجية ـ من قبيل الوحي والشريعة ـ عن التقديس والحرمة والم

محورية   افذً   ا مرشدً لتصبح   أن  ك˴  الروحية.  وتشخيصاته  قراراته  اتخاذ  في  للفرد 
بدورها   تعدّ  الداخلي،  والاستدلال   ،ɴالذا والبحث  الأخلاقي،  من    اجزءً الوجدان 

المصادر المعرفية التي تحظى بحجيةّ أكبر بالنسبة إلى التبعية للأفكار العامّة أو نظام  
 

  ـ ؟ م): عاˮ اجت˴ع أمريʗ. (المعربّ).   ١٩٤٦روبرت جان واثنو ( . ١
2. Wuthnow, “The New Spiritual Freedom” p.94. 



١٥٠  والمعنوية الدين 

والتعليم   مساعدة ١السائدالتربية  أدبيات  شيوع  الأخرى،  التابعة  الدلالات  ومن   .
والقراءة ٢اوروحيً   امعنويً النفس   المرنة  والبرامج  المدمجة  والأقراص  الكتب  إن   .

  ا وروحيً   امعنويً التلقائية والإرشادات الشفافة والمرحلية التي تعمل على هداية الفرد  
خطوة بخطوة، وتحلّ محل المعلم والمرشد الروحي، دلالة أخرى من ب˾ دلالات  

  النزعة الباطنية، والتي على أساسها تمّ ترك التقدّم الروحي للفرد على عاتقه.
ومن الدلالات المنضوية تحت هذه المجموعة من الدلالات، هو التأكيد على  

النه من  الرغم  وعلى  الحالية.  اللحظة  في  عن الحياة  التقليدية  الأديان  في  الوارد  ي 
الاستغراق في الأمور الدنيوية الماضية والآتية من أجل تجنّب التعلق الدنيوي، إلا أن 

من أن تكون وسيلة تربوية تجنح    بدلاً الحياة في اللحظة في النزعة الروحانية السائلة،  
ق في هذه الدلالة  . من خلال التدقياوأبستمولوجيً   ا معرفيً   اأسلوبً في الغالب لتكون  

العملية   الناحية  من  تعني  والحالية  الراهنة  اللحظة  في  الحياة  أن  يتضح  الخطابية، 
الاهت˴م بالذهنيات والحالات الآنية للفرد والشهودات والتطلعات الداخلية بوصفها 

لاتخاذ القرار. إن هذه الدلالة بدورها تندرج ضمن مجموعة الصناعة    اومصدرً منشأ  
. وعليه فإن التوصية بالحياة في اللحظة في الوقت الذي كان لها في ٣سلطةالباطنية لل

(ɬعنى الاهت˴م بعدم تفويت الوظيفة الدينية)،   اوظيفيً التراث الديني التقليدي معنى  
والمستحدثة   الجديدة  الروحانية  في    ا ومعرفيً   اأبستمولوجيً ومعنى    امفهومً تكتسب 

ا والباطل  الداخل  بنداء  عن (الاهت˴م  مختلف  كلام  لحظة  كل  في  له  يكون  لذي 
  اللحظة السابقة واللحظة اللاحقة). 

بالنظرة  المرتبطة  الدلالات  شبكة  واختزال  تلخيص  إلى  جياناركيس  ربيكا  تعمد 
حدّ  وعلى  السائلة.  الروحانية  في  استع˴لها   ɵيك التي  المفردات  قالب  في  الباطنية 

ه˼ا فإنه في هذا النوع من الروحانية   من مفردات من قبيل: التسليم، والتعبدّ،   بدلاً تعب
الذهن،  ومراحل  الوعي،  حالات  قبيل:  من  مفردات  استع˴ل   ɵيك والتبعية، 

 
١  .  ،ɯدارا ايران«طالبي  در  نوظهور  هاي  عرفان  شناخي  جامعه  تحليل  ايران:  در  جديد  گرايي  (الفِرقَ    »فرقه 

  . ٢٠٥الجديدة في إيران: تحليل اجت˴عي لأنواع العرفان المستحدث في إيران)، ص  
2. Self – help Literature 
3. Gianarkis, Spiritual But Not Religious; pp17 – 18. 



    ١٥١  الدلالات الخطابية للروحانية المستحدثة

الحسيةّ،  غ˼  والتجارب  الجسدية،  والتجارب  والأحاسيس،  والمشاعر  والخواطر، 
 .١والرؤى والشعور الداخلي 

íèçéÞ‚Ö]<íÂˆßÖ]< <
إن العلامة والدلالة الثانية لخطاب الروحانية المستحدثة تتمثلّ في النزعة الدنيوية، 
عملية  تكون  سوف  والإبهام،  الغموض  على  الدنيا  مفهوم  ينطوي  حيث  ولكن 
أو  الدنيوية  من  المراد  إن  وشاقة.  صعبة  عملية  والعلامات  الدلالات  هذه  استخراج 

روحانية التي يتأصل فيها التمتع بالدنيا ويكون  الروحانية الدنيوية في˴ نحن فيه هي ال
ولوازم   ɬلزومات  والاهت˴م  الدنيا  على  الاشت˴ل  دون  ومن  فيها،  موضوعية  للدنيا 
ـ  والɵوة  والنجاح،  والدعة،  والرفاه،  والسعي،  العمل،  قبيل:  من  ـ  الاشت˴ل  هذا 

˽كن تقسيم   . وفي الأساساخاطئً   اسلوكًسوف ينُظر إلى السلوك الروحا˻ بوصفه  
الدنيا،   ومحاربة  الدنيا،  ترك  وهي:  أقسام،  ثلاثة  إلى  عام  تقسيم  في  الروحانية  أنواع 
وحبّ الدنيا. وإن الروحانية المستحدثة تندرج ضمن قسم حبّ الدنيا؛ بيد أن حبّ 

 :ɴهذه الروحانية يتجلىّ في الحدّ الأد˺ على ثلاثة أشكال، وذلك على النحو الآ  
أرضية) إلى الروحانية: وفي هذه الصورة ينظر الإنسان إلى  الدنيا جسر (أو   .١

  الدنيوية بوصفها مرحلة أو قنطرة أو أرضية للحصول على الروحانية.
الدنيا   .٢ تكون  لا  الصورة  هذه  في  الروحانية:  ع˾  أرضية   اجسرً الدنيا  أو 

وإن  الأمرين،  هذين  ب˾  بينونة  أيّ  الأساس  في  هناك  ليس  بل  للروحانية، 
لى الدنيا والرفاهية الدنيوية هو ع˾ الروحانية. و˽كن مشاهدة الحصول ع

  هذا النوع من الروحانية في الديانة الزرادشتية. 
الروحانية جسر الدنيا: في هذه الصورة ـ التي هي من ب˾ تجليات الروحانية   .٣

الأمور  إلى  للوصول  وأداة  وسيلة  مجردّ  الروحانية  تكون  ـ  المستحدثة 
والɵوة،  والقلق،  التوتر  منسوب  وخفض  السكينة،  قبيل:  من  الدنيوية، 

 
1. Ibid, p. 15. 



١٥٢  والمعنوية الدين 

مي وما  والنجاح المهني، ورفع المستوى الكيفي للنشاط الاحترافي والتنظي
  إلى ذلك.

في   الجديدة  الروحانية  ومستويات  شقوق  جميع  حصر  ˽كن  لا  الحال  وبطبيعة 
واحدة من الصور أعلاه، ومن الممكن أن تظهر واحدة من هذه الصوَر الدنيوية في 
وعند   حال  كل  على  ولكن  المستحدثة.  الروحانية  وأنواع  مستويات  من  واحد  كل 

علام إحصاء  ˽كن  منها  واحد  أي  يلي: ظهور  ما  بينها  ومن  مشتركة،  ودلالات  ات 
الاهت˴م بالنجاح، والإبداع، والغنى الدنيوي، والحياة هنا وفي هذه اللحظة، وتجاهل  
إلى  والسعي  الوجودي،  والتقدّم  الازدهار  وأهمية  والمعاد،  الأخروية  والحياة  الجنة 

  حياتية والدنيوية.الرفاه، والنزعة السطحية، والتأكيد على ضرورة تلبية الاحتياجات ال
وفي˴ يلي سوف نعمل على بحث الدلالات الخاصة بكل واحد من هذه الأنواع 
˽كن  التي  الروحانية»  ع˾  «الدنيا  صورة  إن  المستحدثة:  الروحانية  في  الدنيوية 
رؤيتها في مستوى النُخَب (غ˼ العامية وغ˼ الاستهلاكية) للروحانية الجديدة بشكل 

وفهمها على أساس التفك˼ الأحادي. وك˴ سبق أن ذكرنا فإنه  أكبر ـ يجب إدراكها  
  ،ˮعنى الثنوية الأنطولوجية للعاɬ يتمّ في التفك˼ الأحادي نفي الثنائية الأفلاطونية؛

من الفصل والتفكيك ب˾ العاˮ القدسي والدنيوي يتم تعريف التقديس في    وبدلاً 
أو طاقة أو معنى؛ ولكن    اروحً صفه  صُلب كل ذرةّ من ذرّات هذا العاˮ المادّي بو 

على نحو مدمج وغ˼ قابل للانفكاك والانفصال عن المادة. وعلى حدّ تعب˼ غوردون 
والمادة الطبيعة  على  تقوم  الجديدة  الروحانية  فإن  التراث ١لينتش  قبيل  من  وليس   ،

ق من  بل   ،ˮوالعا لل˴دة  نفيها  في  المسيحية  الرهبانية  أو  الغنوصية  بيل  والمفاهيم 
(الوثنية) قبيل:  من  البدائية  الأديان  إلى  ٣و(الشامانية)  ٢بعض  الفرد  يسعى  حيث   ،

البحث عن المعنى من خلال التركيز على الطبيعة، ويبلغ به الأمر في إضفاء القداسة  
 .٤على الطبيعة والدنيا إلى مستوى تأليه الطبيعة والدنيا

 
1. Nature - Based 
2. Paganism 
3. Shamanism 
4. Lynch, The New Spirituality: An Introduction to Progressive Religion; p.53. 



    ١٥٣  انية المستحدثةالدلالات الخطابية للروح

، يشُاهد نوع من  ١حدية الطبيعية في هذا المفهوم الذي يصطلح عليه غريف˾ بالوا
الطبيعة تتمحور حول  التي  القد˽ة  الأديان  إلى  قبيل: ٢العودة  من  دلالات  وإحياء   ،

منها العون  وطلب  بها  والاستغاثة  والمياه  والجبال،  والبحار،  البيئة،  وفي ٣تقديس   .
يل:  هذه الحالة حيث تكون الحياة زاخرة بالتقديس، فإن التجارب الروحانية من قب

الموقعيات  على  تقتصر  لن  والانبهار  والاستحسان،  والإعجاب،  ة˼،  والح التطه˼، 
في  حتى  للشخص  ˽كن  بل  فقط،  والمذهبية  الدينية  الأنسجة  أو  والمراسيم 

. وقد ٤ا أيضً الموقعيات غ˼ الدينية أن ˽تلك هذه التجارب من خلال تقديس الحياة  
لى أن معرفة الله ولاهوت ما بعد الحداثة هو أشار ديفد غريف˾ في بيان هذه النقطة إ

في الأساس لاهوت طبيعي، وأما لاهوت ما فوق الطبيعة أو تصوّر مفهوم الإله والأمر  
  .٥عن العاˮ المرتبط برؤية ما قبل الحداثة  امت˴يزً   اأمرً المقدّس فيعتبر بوصفه 

ن العرفان في مشروعه بعنوان «مخطط م  غ) فرج دبا (وقد ذكر عبد الكريم سروش  
يعتبرون   ولا  بجدية،   ˮالعا هذا  في  الحياة  يأخذون  الجُدُد  العرفاء  أن  الحديث»، 

بالحياة   ـ    امانعً الاهت˴م  دباغ  لسروش  الشعري  التعب˼  حدّ  وعلى  السلوك،  من 
  :٦المسُتلهَم  من أدبيات سهراب سبهري

ب  جنينة  وط˾  ماء  ب˾  والفلاح  الصلاح  عن  يبحث  المعاصر  السالك  يته،  «إن 
  .٧ويعمل على مزجه˴ بالخبز والريحان والجبنة»

واليانية الهندوسية  في  الوجود  أحادية   / الواحدية  الصورة  هذه  مشاهدة  ˽كن    ٨ك˴ 
؛ ولكن ك˴ نبهّ غوردون لينتش، فإن تأليه جميع الأشياء في هذه الأديان اأيضً والبوذيةّ  

 
1. Naturalistic Panentheism 
2. Nature – Centered Indigenous Religious 
3. Lynch, The New Spirituality: An Introduction to Progressive Religion; p.53.   

رويكرد  رستگار،  .  ٤ با  سازمان  در  شناختي معنويت  الاتجاه    روان  خلال  من  المؤسسة  في  (الروحانية 
  .٧٢السايكولوجي)، ص  

  .٢٦(الله والدين في عاˮ ما بعد الحداثة)، ص   خدا و دين در جهان پسامدرنغريف˾، . ٥
  م): شاعر ورسام إيرا˻ شه˼.  ١٩٨٠ـ    ١٩٢٨سهراب سبهري (. ٦
): العزلة الروحانية)، ١(تقرير عن العرفان الحديث (   » ): تنهاɪ معنوي١اي از عرفان مدرن ( طرحواره«سروش،  .  ٧

  .١٠ص  
8. Jainism 



١٥٤  والمعنوية الدين 

سوف يؤدّي لا محالة إلى إنكار الطبيعة والتهربّ منها؛ وذلك لأن الطبيعة ما هي إلا 
في  وأما  للسلوك،  مقرصنة  تعدّ  المايا  وإن  الباطنية،  الوحدة  لتلك  خادع  ɱظهر 

. وعليه  ١اوسحرً   اخداعً طبيعة والدنيا بوصفه˴  الروحانية المستحدثة، فلا يتمّ لحاظ ال
لو كان كل من معرفة الله ومعرفة العاˮ أمر مشترك في هذين التيارين وه˴ الروحانية 
الجديدة والروحانيات الشرقية، ف˴ هو مكمن الاختلاف حيث تذهب الأديان الشرقية 

العاˮ    اغالبً  اعتبار  ˴ً إلى  أتبا   اوسحرً   وه ويعمل  تجنّبه  (مايا)،  على  الأديان  هذه  ع 
في  الدنيا  على  الإقبال  يتم  ح˾  في  الارتياض،  أنواع  إلى  اللجوء  عبر  منه  والحذر 

  الروحانيات الجديدة والمستحدثة؟ 
من الضروري ـ قبل الإجابة عن هذا السؤال ـ أن نعمل على توضيح بعض النقاط 

 :ɴالتمهيدية، والتي ˽كن بيانها على النحو الآ  
إنأولاً  الأد˺،   :  الحدّ  في  وجهان  لها  الواحدية  الروحانية  في  الدنيوية  النزعة 

إحداه˴: تقديس الطبيعة والانغ˴س في المظاهر الطبيعية من أجل الحصول على 
الضياع»  «روحانية  بـ  عنها  التعب˼  يتم  والتي  الطبيعة،  في  الهاجعة  .  ٢الروحانية 

، والأولاد، والدار، والɵاء)، والاستمتاع  والأخرى: الإقبال على الحياة اليومية (الزوجة
بالملذات الدنيوية، والعثور على الروحانية في صلبها. إن أنواع العرفان الشرقي تسعى  
من خلال مفهوم المايا إلى نفي النوع الثا˻ من الدنيوية، دون النوع الأول. وعليه 

ك في˴ بينها في النوع فإن أنواع العرفان التقليدي والشرقي والروحا˻ الجديدة تشتر 
أنواع   في  عليه  العثور  ˽كن  فلا  الدنيوية  من  الثا˻  النوع  وأما  الدنيوية،  من  الأول 
العرفان الشرقي (ولا سي˴ منه أنواع العرفان الهندي)، بل هو من مختصات الروحانية 

  المستحدثة والأديان التقليدية. 
تراكها مع الأديان التقليدية في  : إن الروحانية المستحدثة على الرغم من اش اوثانيً 

الدنيوية  الملذات  صلب  في  تكمن  الروحانية  أن  ترى  أنها  وهي  النقطة،  هذه 
والاستمتاع بالدنيا، وذلك لأنه˴ كلاه˴ يحظيان بالغائية العملانية والتطبيقية، وأما  

 
1. Lynch, New Spirituality: An Introduction to Progressive Religion; p.64. 
2. Wilderness Spirituality 



    ١٥٥  الدلالات الخطابية للروحانية المستحدثة

نها  الروحانيات التقليدية ـ من قبيل بعض الأشكال العامّية للروحانية المستحدثة ـ فإ
من الروحانية الدنيوية تتحوّل    بدلاً من خلال التأكيد على الأفعال ومن الناحية العملية  

المشاكل  وحل  الاحتياجات  رفع  مع  فيها  الأصالة  وتكون  الروحانية،  الدنيوية  إلى 
الدنيوية من خلال الاستعانة بروح الوجود ونفس العاɬ ˮساعدة من السحر والفتش  

  . وما إلى ذلك ١والبدُّ 
إلا أن تحليل دنيوية الروحانية الجديدة والمستحدثة لا يحصل ـ من خلال هذا  
البيان ـ على الإجابة المطلوبة والشافية؛ وذلك لأن الدنيوية قد لا تعني في الروحانية 
من   النوع  هذا  ندرك   ʗول بالضرورة.  الدنيا  من  الطريقية  الاستفادة  المستحدثة 

التعب˼   ˽كن  التي  ـ  ـ  الدنيوية  للروحانية»  وأرضية  مقدمة  بوصفها  «الدنيا  بـ  عنها 
بشكل أفضل يجب الالتفات إلى قيمة وإنسانية الروحانية المستحدثة، حيث أن هذا 
الروحانية  إدراك  إن  أخرى:  وبعبارة  والتفاوت.  الاختلاف  هذا  لإيجاد  مبنى  يشُكل 

بع لما  الفكرية  الأسس  على  المبنية  وقيمَه  الإنسان  عن  قد المستحدثة  الحداثة،  د 
تسبب بإحداث رؤية جديدة إلى العاˮ، قل˴ وجد لها نظ˼ لا في الأديان التوحيدية  

  .ا أيضً فحسب، بل وحتى في الأديان الشرقية 
، وسواء في الأديان الواحدية  اأيضً   ٢ك˴ أن الواحدية تؤدّي بدورها إلى تأليه الذات

يكو  والمستحدثة،  الجديدة  الروحانية  أو  الشرق  مع في  للارتباط  الأصلي  الطريق  ن 
الروحانية من الداخل والوجود الإلهي الفرد؛ ولكن لا بدّ من أجل العثور على ذات  
والبدن  الجسم  نفي  خلال  من  ـ  نعلم  ك˴  ـ  الشرقية  الأديان  في  والباطن  الداخل 
الجسم  تقديس  أن  بيد  الباطن؛  ذات  إظهار  يتم   ʗل الشاقة،  بالرياضات  وإضعافه 

الأعم  واحترامه   النفسانية  ورغباته  تلبية حاجاته  قبيل:  ـ (من  الجديدة  الروحانية  في 
الصحة  على  والحفاظ  والشراب،  الطعام  إلى  والحاجة  الجنسية،  الحاجات  من 
تعرضّ  وقد  خاصة.  أهمية  ـ  المادي)  والرفاه  الأسرية،  والارتباطات  البدن،  وسلامة 

تمع الجديد ـ أي: مجتمع ما بعد تشندلر في حلّ هذه المسألة إلى تحليل قيمَ المج

 
1. Fetish 
2. Self – Divinization 



١٥٦  والمعنوية الدين 

الحداثة ـ ويسعى من خلال إظهار المبا˻ الأنɵوبولوجية والقيَميةّ المختلفة له إلى  
بالجسد   والاهت˴م  الراحة  وطلب  الدنيا  على  الإقبال  جعل  في    مقبولاً   اأمرً أسباب 

  الروحانية المستحدثة.
إنجلهارت، وكذلك ويلز حول قيمة  لقد توصّل تشندلر ـ من خلال تحليل نظرية 

معرفة المجتمع ما بعد الصناعي، ولا سيّ˴ نظريته˴ حول ما بعد الحديثة، وتطبيق  
هذه النظرية على القيَم المتداولة ب˾ الروحاني˾ الجُدُد ـ إلى نتيجة مفادها أن الرؤية 

ما بعد الحداثة،  الأحادية والواحدية للروحانية المستحدثة، حيث يتمّ تلفيقها مع قيَم  
  .١سوف تكون نتيجتها الإقبال على الجسد والرفاه الدنيوي

وك˴ يقول اينجلهارت يجب فهم قيم ما بعد الحداثة من خلال التصوير الهرمي 
ماسلو أبراهام  كان  فقد  ماسلو،  وتلبية    ٢لاحتياجات  إشباع  بأن  الاعتقاد  إلى  يذهب 

وا والملبس  المأكل  (من  المادية  إلى  الاحتياجات  وما  الجنسية  العلاقة  إلى  لحاجة 
. وعلى هذا الأساس ٣ذلك) في المرحلة الأولى من مسار تحقيق الذات وازدهارها

عندما ɱكنت المجتمعات الغربية من اجتياز المرحلة الصناعية (تلبية الاحتياجات 
في  الروحانية  إلى  والحاجة  والنفسية  الروحية  الاحتياجات  تجلت  بنجاح،  المادية) 

رحلة ما بعد الصناعة. وعلى هذا الأساس ˮ يعد العمل والنشاطات الاجت˴عية من م
المذكور  المجتمعات  في  الاحتياجات  وتلبية  المعاش  وتأم˾  الوقت  تزجية  أجل 
تحتل الصدارة والأولوية من الاهت˴م، بل أصبح الناس يبحثون عن السكينة الروحية 

ا  معنى  على  والحصول  والحرية  إنجلهارت  والط˶نينة  يقول  وك˴  ومفهومها.  لحياة 
فإن قيَم المجتمع ما بعد الصناعي هي من الناحية العملية قيَم الأطفال الذين وُلدوا  

وهم   المرفهة،  الصناعية  المجتمعات  أحضان  في  تعد    اخلافً ونشأوا   ˮ لآبائهم 
إلى   اتجهوا  فقد  وعليه  اهت˴مهم،  تشغل  التي  هي  بالبقاء  الخاصة  الاحتياجات 

لمرحلة الثانية من الاحتياجات بشكل طبيعي. وعلى هذا الأساس فقد حدثت في ا

 
1. Chandler, “Way of the Spiritual Seeker: As Above so below”, p. 279. 
2. Abraham Maslow 
3. Self – Actualization 



    ١٥٧  الدلالات الخطابية للروحانية المستحدثة

عليها  يطُلق  التي  الاستدارة  وهي  الغرب،  في  جديدة  ثقافية  استدارة  ة˼  الأخ العقود 
 .١اينجلهارت مصطلح ما بعد المادية 

والإبداعية،  الذات،  وإظهار  الحرية،  تشمل:  المادة  بعد  ما  قيَم  أن  رأى  وقد 
الفكري، والمسا والاستغناء  والرضا  الداخلي،  والانسجام  والتناغم  الاجت˴عية،  واة 

وحبّ الج˴ل. ك˴ يرى أضداد القيَم في هذه الثقافة عبارة عن النظام الب˼وقراطي 
المرحلة  قيَم  عن  تختلف  القيَم  هذه  فإن  واضج  هو  وك˴  والمتشدد.  والاستبدادي 

ل سبق  التي  المادية  القيَم  إن  المرحلة  المادية.  في  تحقيقها  على  عمل  أن  لإنسان 
الحديثة، هي ـ على حدّ تعب˼ إينجلهارت ـ عبارة عن: الحفاظ على النظم، والرفاه، 

. وبطبيعة الحال فإن هذه القيَم الخاصة ɬا  ٢والأمن الأسري، والاستقرار الاقتصادي
لقيَم المادية، بعد المادة، تدين في وجودها إلى القيَم المادية، ولو حدث خلل في ا

. وعلى هذا الأساس فإن الاستفادة اأبدً لن يكون هناك أيّ ظهور لقيَم ما بعد المادية  
من الدنيا في ضوء هذا النمط من التفك˼، يعدّ الأرضية اللازمة  والضرورية من أجل 
 اجتياز الدنيا، إلا أن اجتياز الدنيا هنا ɬعنى التمسك بقيَم ما بعد المادة، إ˹ا يعني 

  في الحقيقة ذات إضفاء التعالي على القيَم المادية، وليس العبور منها وتجاوزها.
ب˾   كɵتها  وقياس  القيَم  لهذه  التجريبي  بحثه  خلال  من  ـ  تشاندلر  ذهب  لقد 
الروحاني˾ الجُدُد بعد التحاور معهم ـ إلى الادعاء بأن قيمَ الروحاني˾ الجُدُد أشبه  

إ  منها  المادية  بعد  ما  الملتزم˾بقيَم  المتدينّ˾  قيَم  برأي   .٣لى  استعانته  خلال  ومن 
شوارتز  من ٤شالوم  للقيَم  العشري  التبويب  أساس  على  إحصائية  بدراسات  وقيامه   ،

قبل شوارتز، قد أشار إلى أن هناك ب˾ الروحاني˾ قيَم تحظى بالأهمية الأكبر على 
وال الخ˼،  حبّ  قبيل:  من  وهي  الروحاني˾،  ب˾  والهداية التوالي  العالمية،  نزعة 

خلال  من  ـ  تشندلر  أثبت  وقد  واللذة.  الاستمتاع  ومبدأ   ،ɪالتلقا والحافز  الذاتية، 

 
1. Chandler, “Way of the Spiritual Seeker: As Above so below”, p. 280- 281. 
2. Ibid, pp. 279 – 280. 
3. Ibid, pp. 283. 
4. Shalom Schwartz 



١٥٨  والمعنوية الدين 

ليست  الجديدة  الروحانية  القيَم  أن  ـ  إينجلهارت  نظرية  على  المعطيات  هذه  تطبيق 
 .١هي القيَم المتعالية، بل هي من قيَم ما بعد المادية 

و  كارت  م˼ي  ج من  كل  تعرضّ  الاتجاه  ك˴  خلال  من  بدوره˴  ـ  كينغ  ريتشارد 
المعرفي الجينيلوجي والانتقادي ـ إلى دور وقدرة علم النفس في الاستدارة الثقافية 
لدى الغرب نحو الشخصنة والتحوّل إلى بضاعة، وقد أكّدا على أن علم النفس قد 

ة˼ يعرفّ عن نفسه بوصفه العلم المشروع الوحيد الذي ˽كنه    أخذ في العقود الأخ
العثور على طريق «الص˼ورة الإنسانية» دون منازع. في ضوء القراءة النفسية يكون 
احتياجاته   رفع  على  الأولى  الوهلة  في  يعمل  الذي  الشخص  هو   ˮالسا الإنسان 
م˼ي كارت   الفسيولوجية دون أد˺ شعور بالحياء والخجل. لقد تحدّث كل من ج

ع المطلب  هذا  توضيح  في  كينغ  بوصفه  وريتشارد  ماسلو  هرم  عن   ا مثاليً   ا تصويرً ن 
طريقة «ص˼ورة الإنسان»، وقد أشارا ـ في ضوء تحليل طريقة ترتيب سلسلة مراتب 
الاحتياحات في الهرم المذكور ـ إلى أن هذه السلسلة من الاحتياجات إ˹ا هي من  
سلسلة  وهي  والرأس˴لي؛   ʖالاستهلا المجتمع  مطالب  سلسلة  العملية  الناحية 

، ويصل إلى تحقيق ذاته ويبلغ  اسالمً   اإنسانً ياجات إ˹ا يعُتبر الإنسان في ضوئها  احت
نحو   على  الفسيولوجية  واحتياجاته  غرائزه  إشباع  إلى  عمد  إذا  الروحية  تجاربه  ذروة 
نحو   طبيعي  بشكل  احتياجاته  توجيه  يتمّ  التام،  الإشباع  هذا  وبفعل  الإفراط، 

  . ٢المستويات غ˼ الفسيولوجية
ظر إلى هذين التحليل˾ ˽كن لنا أن نفهم بشكل أوضح لماذا عمدت الرؤية بالن

من النظر إلى الحياة المادية    بدلاً الواحدية للروحانية المستحدثة من الناحية العملية ـ  
بوصفها مقرصنة للحقيقة، والاستفادة منها ɬقدار ما تقتضيه الضرورة ـ إلى اعتلاء  

لنفسية؛ لتعتبر الحياة المادية أرضية قطعية للروحانية. صهوة ثقافة ما بعد المادية وا 
لاكتساب  أرضية  بوصفها  الدنيا  إن  وهو:  السؤال  هذا  طرح  يتم  قد  الحال  وبطبيعة 
سيّ˴  ولا  ـ  الإبراهيمية  الأديان  في  ذكرها  يرد  التي  الدنيا  هذه  ذات  هي  الروحانية 

 
1. Chandler, “Way of the Spiritual Seeker: As Above so below”, p284.  289. 
2. Carrette,  and King, Selling Spirituality: The Silent Takeover of Religion; p.79. 



    ١٥٩  الدلالات الخطابية للروحانية المستحدثة

انية. وفي الجواب عن  الإسلام ـ بوصفها مزرعة الآخرة وقنطرة للوصول إلى الروح
ومصاديق   الدنيا  إلى  النظرة  هل  وهي  النقطة،  هذه  إلى  الالتفات  يجب  السؤال  هذا 
الدنيوية بوصفها أرضية للروحانية المستحدثة هي ذات المصاديق التي يرد ذكرها في  
الإسلامي   الدين  في  ورد  ما  ذلك  ومن  ـ  الروحانية  إلى  قنطرة  بوصفها  الدنيا  تصوير 

ثال من أن الدنيا مزرعة الآخرة ـ أم لا؟ وفي الإجاب عن هذا السؤال  على سبيل الم
، وبذلك اواحديً  ا دينً لا بدّ من التذك˼ قبل كل شيء بأن الإسلام دين توحيدي وليس 

المستحدثة   الروحانية  عن  يختلف  على    اوأساسيً   اجوهريً   ااختلافً فإنه  أنه  ɬعنى   ،
بوصفه    ˮللعا تقديسه  من  الله.    امخلوقً الرغم  هو  بوصفه  إليه  ينظر  لا  أنه  إلا  لله، 

ولكن بغض النظر عن هذا البحث الأساسي، يبدو أنه من خلال العودة إلى نظرية  
إينجلهارت وشروح تشندلر، ˽كن القول بوجود فرق ب˾ الدنيوية الإسلامية ودنيوية 

تحدثة من زاوية الت˴يز في الأهداف والغايات. وبعبارة أخرى: لʗ الروحانية المس
نفهم الت˴يز ب˾ هذين الأمرين، يجب علينا أن نفهم ما هي الآخرة / الروحانية التي 
من المقرر أن تكون الدنيا أرضية ومقدمة وقنطرة للوصول إليها. إن الآخرة في الإسلام 

ا الرضوان  أخرى:  بعبارة  أو  الجنة،  لقاء  هي  قبيل:  من  بألفاظ  بيانه  يتمّ  الذي  لإلهي 
الله، والقرب من الله، أو يتم التعب˼ عنه في لسان العرفاء بالفناء والبقاء، والذي سوف  
الكاملة   وإطاعته  الله  أمام  والتسليم  نفسه  تجاوز  بعد  المسلم  الإنسان  فيه  يدخل 

ة المستحدثة، فهي تحقيق  للتعاليم والأوامر الإلهية. وأما غاية السلوك في الروحاني
خلال   من  تعمل  بدورها  الدنيوية  أن  ك˴  الله؛  إطاعة  دون  النفس،  وإظهار  الذات 
القراءة الشخصية لمصاديقها وحدودها وأبعادها بطبيعة الحال على توف˼ هذه الغاية  

  . اأيضً 
وك˴ يقول إينجلهارت وويلز إن محور قيَم مجتمع ما بعد المادية هي قيَم إظهار  

. ك˴ ذهب تشندلر بدوره ـ من خلال أخذ هذه النظرية بنظر اعتباره، وقيامه ١اتالذ
هذه  إن  بقوله  المسألة  هذه  تأييد  إلى  ـ  الروحاني˾  ب˾  التجريبية  التحقيقات  ببعض 

 
1. Self -Expression 



١٦٠  والمعنوية الدين 

النظرية في الحدّ الأد˺ صادقة ب˾ أتباع الروحانية السائلة؛ وذلك لأن القيمة الأصلية 
. و˽كن فهم قيَم ـ من قبيل: ١ا التيار تكمن في إبرازه لذاته للحياة الروحانية في هذ

والإبداع،   والخلاقية  الداخلي،  والانسجام  والعاطفي،  العقلي  والإرضاء  الحرية، 
تعب˼   حدّ  وعلى  الذات.  إظهار  باسم  غاية  ضوء  في  فهمها  ˽كن  ـ  الذات  وامتلاك 

الشبكة التي يكون مركزها هو  تشندلر ترتبط القيّم ما بعد المادية المترابطة في هذه  
تقديم  أو  الآخرين  لحقوق  قيمة  من  هناك  كانت  وإذا  وإظهارها،  الذات  تحقيق 
الرؤية  على  بناء  أنه  من  بدوره  هذه   ɴيأ فإ˹ا  الإنسا˻،  النوع  لأبناء  المساعدة 

ببعضه من الداخل، ولا ˽كن من دون احترام إظهار   امرتبطً الواحدية يكون كل شيء  
  . ٢ه، أن يقوم الشخص ɬسار اجتياز إظهاره لذاته بشكل صحيحالآخر لذات

الاستبداد  شكل  على  تكون  لن  الذات  إظهار  تداعيات  فإن  الحال  وبطبيعة 
بوصفه    ˮالعا تصوّر  لأن  وذلك  بالضرورة؛  والعنف  يقدم  اواحدً   كلاً والدكتاتورية   ،

،  اأيضً للعاˮ بحيث يحترم الأشخاص حق الآخرين في إظهار ذواتهم    امرآتيً   اتصويرً 
فردي أنه يؤدي ـ على كل حال ـ إلى  ولكن من الممكن لإظهار الذات في البُعد ال

ج˸سية وتأليه الذات، وهو ما اعتبره كريستوفر لش من التداعيات الحتمية   إيجاد ال
  للثقافة الجديدة.

وعلى كل حال فإن هذه التحليلات تأخذ بنا إلى المستوى الثالث من الدنيوية في 
عنو  تحت  عنه  تحدّثنا  الذي  المستوى  وهو  المستحدثة،  من  الروحانية  الروحانية  ان 

أجل الدنيا. ɬعنى أنه إلى جوار المستوى الأول (الدنيا ع˾ الروحانية)، والمستوى 
(الدنيا   النزعة    امهدً الثا˻  من  ثالث  مستوى  مشاهدة  ˽كن  للروحانية)،  أرضية  أو 

الدنيوية، وفي هذه المرةّ ليست الروحانية هي التي تكون لها الموضوعية، بل الذي 
وضوعية في هذا المستوى هي الدنيا. وعلى الرغم من احت˴ل أن يقوم يكتب له الم 

بعض الأشخاص من أمثال باول هيلاس وتشندلر باعتبار هذا المستوى آفة الروحانية  
هؤلاء   تحقيقات  أساس  على  حتى  ولكن  لها،  حتمية  نتيجة  وليس  لذاتها،  المظهرة 

 
1. Chandler, “Way of the Spiritual Seeker: As Above so below”, p282. 
2. Ibid, p25. 



    ١٦١  الدلالات الخطابية للروحانية المستحدثة

 الغرب على نطاق واسع، المحقق˾ هناك وجود لمثل هذا المستوى من الروحانية في
  و˽كن التصديق بوجود ذلك من طريق الدلالات التي يتمّ بيانها. 

الروحانية   من  المستوى  هذا  على  تركيزه  خلال  من  هيلاس  باول  عمد  وقد 
أو «الروحانية   ١(الروحانية قنطرة الدنيا) إلى تسمية هذه الروحانية بـ «روحانية الحياة»

الحياة»  أجل  باول  ٢من  إن  الحياة) .  كتابه (روحانيات  في  تحليل    ٣هيلاس  ضوء  في 
، قد أثبت أن حرية إظهار الذات، ٤الروحانية المستحدثة من زاوية الثقافة الاستهلاكية

النفعية النزعة  مع  تلفيقها  يتمّ  الحالي،  ٥عندما  الكون  هذا  في  الحياة  على  والتأكيد   ،
الحصو  هو  الإنسان  لقيَم  الأصلي  المحور  يكون  وإن  فسوف  جيدّة».  على «حياة  ل 

وبوصفها   الثقافة  هذه  من  وبتأث˼  بدورها  المستحدثة  تحقيق    اطريقً الروحانية  إلى 
الحياة ٦الذات تصديق  على  تعمل  بحيث  خدمة  ٧،  في  العملية  الناحية  من  تكون   ،
أن  ٨الدنيا هو  الروحانية  من  النوع  هذا  على  هيلاس  باول  يورده  الذي  الإشكال  إن   .

وتلبية   توف˼  خدمة  وفي  يسوؤهم  وما  الأشخاص  يسُعد  لما  تابعة  الروحانية  هذه 
العرض   سوق  إلى  بسهولة  تدخل  فإنها  السبب  ولهذا  الفردية.  والميول  الرغبات 

و  الإنتاج  وآلية  الرأس˴لي  بالنظام  وتتأثر  وعلى  والطلب،  الآلية  هذه  في  الاستهلاك. 
بالسعادة   والشعور  للإحساس  طرق  عرض  يتم  الأشخاص  ومزاج  الحاجة  أساس 

ا˼ت الأساسية لدى الأشخاص    بدلاً والارتياح، وعلى هذا الأساس ـ   من حدوث التغي
الروحي  والانبهار  ج˸سية  ال عارض  يحدث  ـ  الروحية  تنميتهم  على  والمساعدة 

الأ ٩بالذات لأن  وذلك  أو ؛  الفردي  الإدراك  من  تنشأ  إ˹ا  الحاصلة  الروحية  نشطة 
والخلأ  للاحتياجات  الصحيح  التشخيص  أساس  على  وليس  السوق،  موضة 

 
1. Life Spirituality 
2. Spirituality for Life 
3. Spiritualties of Life 
4. Consumer Culture 
5. Utilitarianism 
6. Self – Fulfillment 
7. Life – Affirming 
8. Heelas, Spiritualities of Life: New Age Romanticism and Consumptive 

Capitalism, p.p.1 – 7. 
9. Narcissism 



١٦٢  والمعنوية الدين 

لا    ١من العلاج يتحوّل هذا الأمر إلى فلوكست˾ ثقافي  بدلاً الوجودي والروحانية، فإنه  
الروحانية  الممتلكات  تثبيت  على  ويعمل  الموضعي،  التخدير  لغ˼   يصلح 

 ، حتى إذا كانت تلك الممتلكات من صنف الأمراض الروحية. ٢للشخص
ج˸سية الثقافية ـ   ك˴ ذهب بهزاد حميدية بدوره بالنظر إلى هذا العارض ـ أي: ال
وتحليل طريقة تبلورها على أساس نظريات كريستوفر لش، إلى اعتبار أن الخصوصية  

والشع الإحساس  في  تكمن  الجديدة  للروحانية  الإحساس الهامّة  إن  السطحي.  ور 
ـ   الأحاسيس  فيه  تكتسب  الذي  ـ    بدلاً السطحي  القيّمية  العقلانية  محورية  من 

والعواطف (من قبيل: الشعور بالرضا واللذة والإحساس بالسلامة والنجاح) ـ وذلك 
على مستوى الجسم واللحظة الراهنة ـ وعلى حدّ تعب˼ بهزاد حميدية فإن هناك في  

  دثة أربعة مصاديق رئيسة، وهي كالآɴ:الروحانية المستح
  البحث عن الرفاه (محورية إشباع رغبات ومطالب الأشخاص). .١
البحث عن السرور (أهمية التسلية والانتجاع واللعب من خلال الإقبال على  .٢

والأدب  والكوميديا  والمزاح  الطرائف  ونادي  والمرَح  بالضحك  العلاج 
  الساخر وما إلى ذلك).

إلى امتلاك   ااستنادً اب (بالإضافة إلى الشعور الذاɴ بالرضا  الانتقاء والانتخ .٣
  الحق في الاختيار والحرية في اختبار كل شيء).

مستوى  .٤ ورفع  الجسد  على  والسيطرة  الهيمنة  إلى  (النزوع  بالجسد  الاهت˴م 
  .٣السلامة والنشاط)

 
1. Cultural Prozac 
2. Ibid, p.20. 

  .٢١٧ـ  ١١٩(الروحانية في سلة الاستهلاك)، ص   معنويت در سبد مصرفحميدية، . ٣



    ١٦٣  الدلالات الخطابية للروحانية المستحدثة

والرقص  ،  ٢، وهاثا يوغا١إن دلالات من قبيل أهمية الحركات الجسدية (التاي تشي
الدنيوية،  السعادة  وبلوغ  والاستشفاء،  والعلاج،  الس˴ح])،  رقص  [أو  العرفا˻ 
والاستمتاع، وطلب التنوّع، والج˴ل، والمقبولية، وإن كانت تجعل الروحانية نافعة  
ومفيدة بالنسبة إلى الروحاني˾، وɱنحهم بعض المعاي˼ لاختبار المقبولية الدنيوية 

اله على  الحصول  المبا˻ (مقدار  مع  ينسجم  لن  أنه  إلا  الراهن)،  والتحسّن  دوء 
لذلك الأنفسية)؛ إذ على   اوتبعً النظرية لهذه الروحانية، ɬعنى الأحادية والواحديةّ (

والتي تتمحور   الأنفسية ـ  هيلاس، إذا أراد شخص ما في الروحانية  حدّ تعب˼ باول 
عليه العمل على طبق   حول إظهار الذات ـ أن يس˼ على الطريق بشكل صحيح يجب

، وليس اإلهيً   اأمرً الذات الإلهية، والذي يجب إظهاره وإبرازه هو وجود الفرد بوصفه  
الروحانية   إن  واللذة.  بالاستمتاع  والمطالبة  السطحية  والمطالب  والأميال  الرغبات 
الأحادية بناء على تعريف الروحاني˾ كانت بصدد البحث عن الاتحاد مع الحقيقة؛  

ا ب˾ ɬعنى  يحدث  الذي  أن  بيد  الطبيعة،  مع  وɱاه  تعادل  في  والعيش  لاتحاد 
الروحاني˾ تحت تأث˼ الثقافة الاستهلاكية روحانية هندوسية ونفعية، حيث يعمد فيه 
الفرد إلى الاختيار ب˾ ما يعُرض في السوق ويكون في متناول اليد، ويختار من ب˾  

ه في نفسه بشكل جاد ومن دون التأث˼ المعروضات ما يرُضيه ويعجبه، وليس ما وجد
الثقافي والاجت˴عي؛ إذ أن مساحة الأمر القدسي موجودة ـ ك˴ يقول باول هيلاس  
ـ على أساس الفرضيات الأصلية للروحانية الأنفسية في كل شيء وفي كل مكان، 

  .٣إلى الإنسان امنسوبً باستثناء المكان الذي تلاعبت به أيدي البشر أو يكون 

 
١  .) تشي  (Tai Chiالتاي  تشوان  تشي  تاي  أو   (Tai Chi Chuan  مشابه قديم  صيني  دفاعي  قتالي  فن   :(

ا˼ثً ). ظلّ على امتداد عدّة قرون  Shadow Boxingلملاكمة الظل ( بعد جيل، حتى تزايدت    جيلاً ب˾ الناس    اسريɚ   ام
  شعبيّته خلال القرن العشرين للميلاد، وɱتّ م˴رسته على مستوى العاˮ. (المعربّ).

): من فروع اليوغا، والهاثا تعني القوّة، وتش˼ إلى نظام من التقنيات الفيزيائية. Hatha Yogaهاثا يوغا (.  ٢
وفي الهند ترتبط اليوغا هاثا مع يوغي ناتا سامبراديا من خلال مؤسسها التقليدي ماتسيندراناث الذي يحُتفى به بوصفه 

  في جميع مدارس التانترا والهندوسية والبوذية. (المعربّ). اقديسً 
3. Heelas, The Limits of Consumption and the Post Modern Religion of the New 

Age, p. 102. 



١٦٤  والمعنوية الدين 

وك˴ قيل ـ بطبيعة الحال ـ فإن باول هيلاس يدافع عن الروحانية الأنفسية الخالية 
الشائع لهذه   إلا أنه من خلال بيان التحليلات الآنفة يثُبت أن الشكل  من الشريعة، 
بعد   لما  الثقافية  الأرضية  تأث˼  وبفعل  المعاي˼  تأث˼  تحت  ـ  تحوّل  قد  الروحانية 

است  روحانية  إلى  ـ  المتمثلّة الحداثة  الخارجية  المرجعية  نفي  فيها  يتمّ  هلاكية، 
بالمرجعية الدينية. إلا أن هذا الأمر قد أوقع الفرد في هذا النموذج في شراك مرجعية 
الحياة  من  ˹ط  أساس  على  الديني  ˹وذجه  يقيم  حيث  السوق،  باسم  أخرى 

  الاستهلاكية. 
لاثة للدنيوية، هو أن الدنيا  وباختصار فإن ما رأيناه في كل واحد من التحليلات الث

، ولا موضوعية للتهربّ من الدنيا اأبدً   امذمومً   اشيئً في الروحانية المستحدثة لا تعُدّ  
الجديدة،   الروحانية  الدنيا    وبدلاً في  اعتبار  بوصفها    ادنيئً   اأمرً من    امخادعً   اأمرً أو 

دلالات   اوتبعً ،  ومضللاً  المستحدثة  الروحانية  أسلوب  على  تظهر  ومؤشرات    لذلك 
من  أخرى  ومؤشرات  دلالات  تظهر  والفقر،  والزهد  والقناعة  الارتياض  قبيل:  من 
الدنيوية.   عن  المنبثقة  المحورية  والسلامة  والتحسّن  والغنى  والنجاح  الإبداع  قبيل: 
في   المستحدثة  للروحانية  الدنيوية  دلالات  لبعض  سابقة  هناك  نجد  حيث  ولكن 

منها الإسلام واليهودية ـ فإن الفرق الفارق الذي ˽كن    الأديان الإبراهيمية ـ ولا سيّ˴
بيانه هنا إ˹ا يأɴ من حيث طريقة تشخيص مصاديق الدنيا. وك˴ يقول تشندلر فإن  
من  اليومية،  الحياة  يقدّسون  بدورهم  الإبراهيمية  الأديان  في  التقليدي˾  المتديني˾ 

، ويضفي عليها اأيضً الدنيوية    ذلك أن نيةّ القربة في الإسلام ˽كن أن تشمل الأمور
قداسة. إلا أن الاختلاف يكمن في أن الروحانية المستحدثة تعمل على تقديس الدنيا 
بشكل مزاجي، في ح˾ أن المتدينّ˾ يهتمون بتقديس الدنيا على أساس خطة ومسار  

ة˼  ١ديني أهمية كب . ومن هنا تكتسب مرضاة الله وتطابق ذلك مع الحدود الشرعية 
  لدنيوية الدينية.في ا

 
1. Chandler, “Way of the Spiritual Seeker: As Above so below”, p.263. 



    ١٦٥  الدلالات الخطابية للروحانية المستحدثة

íréjßÖ] 
الجديدة   للروحانية  الخطابية  الدلالات  وتحليل  بيان  في  الأهمية  يكتسب  الذي  إن 
نفسها  تظهر  والتي  الأمر،  هذا  على  المترتبة  التداعيات  هي  آخر،  شيء  أيّ  من   ɵأك
بشكل أكبر في رأي الروحاني˾ الجدد بالنسبة إلى الدين. وإن هذه التداعيات هي 

  الآɴ: باختصار ك
الأنفسية  .١ تفس˼  عبر  كان  وإن  التلقائية،  والأديان  الفردية  بالأفهام  الاهت˴م 

  والالتفات إلى النداء الداخلي.
ـ   .٢ الدينية  الذهنية  الاهت˴م    بدلاً النزعة  وقلة  ـ  والخارجية  العينية  النزعة  من 

  بالأبنية المؤسسية.
والأ  .٣ والأذواق  الأمزجة  على  الديني  والسلوك  النموذج  الفردية قيام  فهام 

  من الأصالة والسلوك العام للمتدينّ˾.  بدلاً والشخصية 
أو   السائلة  بالروحانية  الاستعارية،  التعاب˼  إطار  في  الروحانية  هذه  تسمية  و˽كن 
الروحانية المائعة، والعمل من خلال هذه التعاب˼ على إظهار أن الروحانية المذكورة 

إلا   الأنفسية،  تدّعي  كانت  التركيبية وإن  من  العملي  المستوى  على  تعا˻  أنها 
وتحليل  الروحانية  من  النوع  هذا  ندرك   ʗول والضياع.  واللامبنائية  والانتقائية 
من  بطائفت˾  التعريف  إلى  المقالة  هذه  في  عمدنا  فقد  أفضل،  بشكل  تداعياتها 

  الدلالات الخطابية للروحانية، وه˴:
  الطائفة الباطنية (الأنفسية).  .أ

  فة الدنيوية (ما بعد المادية / العلاجية). الطائ . ب 
إن هات˾ الطائفت˾ عبارة عن مجموعت˾ من المفاهيم التي ˽كن أن تندرج تحته˴  
جميع الدلالات الخطابية أو بعبارة أخرى: التداعيات الملحوظة للروحانية الجديدة 

  في حقل التدينّ. 
ال إلى  التداعيات  هذه  تحليل  في  نتعرضّ  لʗ لا  المفهوم ولكن  وخلط  سطحية 

بالمصداق، يجب أن نعمل في التحقيقات القادمة على إظهار مستويات الروحانية 



١٦٦  والمعنوية الدين 

المستحدثة وتنوّع وتكɵّ هذه الظاهرة؛ إذ على الرغم من أن مفهوم الروحانية في عصر 
تقليدية  غ˼  روحانية  على  للدلالة  الأحيان  بعض  في  يسُتعمل  الحداثة  بعد  ما 

الع يجب  ـ  وإبداعية،  الاستهلاكية  الثقافة  تأث˼  تحت  ـ  له  بأن  متعددة،    اسطوحً لم 
أن   في  شكّ  ولا  بها،  الراغب˾  الأشخاص  وتعدد  بتنوّع  تتنوّع  أن  لها  ˽كن  حيث 
الروحانيات   جميع  إلى  بالنسبة  تصدق   ˮ المقالة  هذه  في  المذكورة  الدلالات 

  أو الدنيوية. المستحدثة، أو في˴ لو صدقت فإنه˴ ˮ تكن ɬعنى الباطنية 
…b^’¹]< <

الفضل،   أبو  غفاري،  علي؛  نهاوندي،  بختيار؛   ،ʖور شعبا˻  حس˾؛  نقد  «باغگلي،  و  تحليل 
(تحليل ونقد  »  رويكردهاي تربيت معنوي نوپديد: (بررسي الگوي معنويت باوري فارغ از دين)

)، »عن الديندراسة ˹وذج الاعتقاد الروحا˻ ɬعزل  «اتجاهات التربية الروحانية المستحدثة  
  هـ ش. ١٣٩٤، ٥٤ـ  ٢٩، ص ١٠، العدد: مجلة: تربيت اسلامي

بهزاد،   مصرفحميدية،  سبد  در  انتشارات    معنويت  سازمان  الاستهلاك)،  سلة  في  (الروحانية 
  هـ ش. ١٣٩١پژوهشگاه فرهنگ و انديشه اسلامي، طهران، 

علي،   عباس  روان رستگار،  رويكرد  با  سازمان  در  من (الر   شناختيمعنويت  المؤسسة  في  وحانية 
  هـ ش. ١٣٨٩انتشارات دانشگاه اديان و مذاهب،  قم، خلال الاتجاه السايكولوجي)،

(تقرير عن العرفان   »): تنهاɪ معنوي١طرحواره اي از عرفان مدرن («سروش دباغ، عبد الكريم،  
)  ١١بهمن ()، شهر  ١٠٢، (المتوالي:  ١، العدد:  مجلة آس˴ن: العزلة الروحانية)،  ))١الحديث (

  هـ ش. ١٣٩٠عام: 
(موقع الروحانية   »جايگاه معنويت سيّال در ميان معنويت گرايي هاي معاصر «شاكر نجاد، أحمد،  

، خريف وشتاء عام:  ٢٤، العدد: مجلة: مطالعات معنويالسائلة ب˾ الروحانيات المعاصرة)، 
  هـ ش. ١٣٩٦

 تحليل جامعه شناخي عرفان هاي نوظهور در ايرانفرقه گرايي جديد در ايران:  طالبي داراɯ، باقر،  
هـ   ١٣٩١(الفِرقَ الجديدة في إيران: تحليل اجت˴عي لأنواع العرفان المستحدث في إيران)،  

  ش.
(الله والدين في عاˮ ما بعد الحداثة)، ترجمه   خدا و دين در جهان پسامدرنغريف˾، ديفد ري،  

پژوهشگاه علوم انسا˻ و مطالعات فرهنگي،   طهران،إلى اللغة الفارسية: حميد رضا آية اللهي،  
 هـ ش. ١٣٨٨



    ١٦٧  روحانية المستحدثةالدلالات الخطابية لل

Chandler, Siobhan; "Way of the Spiritual Seeker: As Above so Below", in ed. 
D. Bryant; Ways of the Spirit; Norman Fiering of Brown University, 
Pandora press, 2013. 

 The Limits of Consumption and the Post Modern Religion of the New“ ;ـــــــ 
Age”, The Authority of the Consumer; pp. 102 – 15, 1994.  

 Spiritualities of Life: New Age Romanticism and Consumptive ;ــــــــ
Capitalism; John Wiley & Sons, 2009.  

 The Social Ethic of Religiously Unaffiliated Spirituality; ProQuest;ــــــ
Dissertations Publishing, 2011.  

Carrette, Jeremy R. and Richard King; Selling Spirituality: The Silent 
Takeover of Religion; Psychology Press, 2005.  

Gianarkis, Rebecca; Spiritual But Not Religious; Hofstra university, 2014.  
Lynch, Gordon; New Spirituality: An Introduction to Progressive Religion; 

Touris, 2007.  
Sointu, Eeva, and Linda Woodhead; “Spirituality, Gender, and Expressive 

Selfhood”, Journal for the Scientific Study of Religion; 47, no.2, 2008, pp. 
259 – 76.  

Wuthnow, Robert; “The New Spiritual Freedom” In: Cults and New Religious 
Movements; wiley – Blackwell, 1998. 
 
 





 
  
  
  

<íéÞ^uæ†Ö]<»<íèç�]<àÂ<Ø’ßjÖ]<íéâ^Úím‚vjŠ¹]< <
ím‚vjŠ¹]<íéÞ^uæ†Ö]<»<íèç�]<àÂ<Ø’ßjÖ]<íéâ^ÚM< <

<ì†â^¾<Øé× æ<Ìè†ÃiESBNRD< <
  أحمد شاكر نجاد 

، وإن ما بعد الحداثة تحت اوفنيً   ا وفكريً   افلسفيً   امذهبً إن عصر ما بعد الحداثة ليس  
العصر  أيّ عنوان كانت ـ سواء العصر ما بعد الصناعي أو العصر ما فوق العُرفي أو  

الجديد ـ إ˹ا هي مرحلة دخلت فيها الحداثة من الناحية الثقافية مرحلة جديدة. يتم 
تحديد تاريخ بداية هذه الاستدارة الثقافية في العاˮ الجديد ـ والتي لا تعني بالضرورة 
القرن  الستينات [من  عقد  وبداية  الخمسينات  عقد  بأواخر  ـ  الحداثة  عن  الانفصال 

الثانية  للميلا   ٢العشرين] العالمية  الحرب  بعد  والاجت˴عية  الثقافية  التحوّلات  إن  د. 
هذه   اتسمت  وقد  الثقافة،  من  جديدة  ومرحلة  منعطف  في   ɯالغر  ˮالعا أدخلت 
المرحلة بخصوصية بارزة ɱثلّت بتعدد الآراء ومقبولية النسبية الفكرية وعدم اليق˾،  

  والاستقرار. وانتشار ظاهرة التنوّع، ومعقولية عدم الثبات  
في هذا المناخ الفكري / الثقافي، ك˴ حدث تبدّل في قيَم من قبيل: اليق˾ والقطع  
كانت   التي  ـ  والأنظمة  المؤسسات  سقطت  فقد  للقيَم،  مخالفة  وأضحت  والثبات، 

ـ   وحتمية  وقطعية  ثابتة  قراءات  والمقبولية.   اتبعً تقدّم  الاعتبار  عن  بدورها  لذلك، 
ناغمت ذائقة الأشخاص مع ثقافة ما بعد الحداثة، كان إقبال  وبعبارة أخرى: كل˴ ت 

 
  ن یب  مركز:  الناشر  ، معاصر  جهان  در   یی گرات یمعنو   کتاب   من   فصل   المقالة   ، أحمد  ،نجاد   شاكر:  المصدر.  ١
  .  ۱۰۴  إلى  ۷۷  الصفحات  ،۱۳۹۷  قم، ، یالاول الطبعة ، )ص( ی المصطف  ونشر ترجمه   یالملل

 ي الهاشم مطر  علي حسن : تعريب
  . ما ب˾ المعقوفت˾ إضافة توضيحية من عندنا. (المعربّ).٢



١٧٠  والمعنوية الدين 

قراءات   تقدم  التي  العامة  والمشارب  والأنظمة  المؤسسات  على  الأشخاص  هؤلاء 
  .ا أيضً وروايات ثابتة، ينحسر ويتضاءل بدوره 

ذات قيمة ـ    اأمورً إن هذا الخطاب الثقافي ـ الذي يعتبر النسبية والشك والبحث  
معارضة فيه  اليق˾   تكتسب  تدعي  التي  ـ  الإبراهيمية  الأديان  سيّ˴  ولا  ـ  الأديان 

للأمور اعقلانيً   اوجهً والقطعية   والتسليم  اليقينية  والقضايا  التعبدّ  من  التهربّ  إن   .
في ثقافة ما بعد الحداثة؛ ومن هنا فإن الدين بشكله   مقبولاً   اوجهً الغيبية لا يكتسب  

  . اأيضً الرسمي سوف لن يحظى بالمقبولية 
ولكن حيث أصبح للحداثة طعم فجّ بعد عزلها للدين عن مسرح الحياة، وأعطت 
هذا   في  الأشخاص  لحياة  اللامعنى  طعم  الظاهري  التفك˼  ونكهة  المادية  الصبغة 

إلى ما هو أبعد من الحسّ والظاهر في عصر ما العصر، مسّت الحاجة إلى الذهاب  
بعد الحداثة. ولكن ك˴ سبق أن ذكرنا فإن ثقافة ما بعد الحداثة ˮ تكن لتتقبلّ إعادة  
إحياء ما فوق الروايات العامة والقراءات اليقينية والحتمية في˴ يتعلق ɬا وراء الحس؛  

الفراغ في الب˾ هو توظيف   ɬعنى إحياء الأديان الأصيلة. والذي أمكن له أن ˽لأ
 اشيئً للدين، فقد كانت    اعدمً ولا    ادينً مفردة الروحانية المبهمة والغامضة التي ˮ تكن  
تكون   أن  ˽كنها  كان  حيث  وذاك،  هذا  وغ˼    محملاً ب˾  النسبية  القراءات  لبيان 

  القطعية للأمور ما فوق الحسية. 
يات الدينية الأصيلة، ولكنها إن الروحانيات الجديدة وإن كانت تتهربّ من الهو

الأشخاص  إن  اللادينية».  بينها «الروحانية  ومن  أخرى،  هويات  لنفسها  اختلقت  قد 
الذين يعتبرون أنفسهم روحاني˾ لا ديني˾، يسعون ـ من خلال توظيفهم لغموض 
تدينّهم   وتسمية   ، والروحانية  الدين  ب˾  تقابل  بوجود  القول  إلى  الروحانية  مفردة 

المتحرر والتجريبي والمستفهم وغ˼ المقيدّ بالمبا˻ الاعتقادية والعملية الشخصي و 
  معنوية وروحانية، ويصنعون لأنفسهم مرجعية بديلة عن مفهوم الدين. 

E<{Ö<ì‚è‚¢]<íèç�]SBNRD< <
إن الروحانية الجديدة ظاهرة ثقافية واتجاه مستحدث في حقل التدينّ. ولكن بسبب 

تجاه والحاجة الطبيعية للأشخاص في امتلاك الهوية، فقد الاتساع المتزايد لهذا الا 



    ١٧١  ماهية التنصل عن الهوية في الروحانية المستحدثة

دينية   شبه  هوية  ـ  والاتجاه  النمط  هذا  على  بناء  ـ  ة˼  الأخ السنوات  في  ظهرت 
عليها   يطلق  (  ااختصارً مستحدثة،  أعداد  ١) SBNRعنوان  زيادة  بسبب  أنه  ɬعنى  ؛ 

ط حياتهم   ضرورة، تم ɬرور بال  ادينيً ، ولكن ليس  اروحانيً الأشخاص الذي يعتبرون˹ 
  .٢ ااختصارً الوقت جعل هوية دينية جديدة يشار إليها بهذه العبارة الإنجليزية 

عام   حدود  في  تبلورت  التي  الجديدة  الهوية  هذه  نتيجة    ٢٠٠٠إن  كانت  م، 
لاستقرار وتثبيت الخطاب الجديد للروحانية المستحدثة في العاˮ الغرɯ. وبطبيعة 

إلى الاعتقاد ـ فإن هذا الاسم مصطلح عام وكلي    ٣م˼يل هاوكينز الحال ـ ك˴ يذهب  
عدم  في  والروحانية  المعنوية  هويتهم  تعريف  لهم  يحلو  الذين  أولئك  إلى  به  يشُار 

لا ˽كن سؤالهم ما هو مفهوم الروحانية من وجهة   اواسعً   اطيفً التدين، وهم يشكلون  
.  ٤الروحانية من وجهة نظرهمنظرهم، بل بالأحرى يجب سؤالهم ما هو عدم مفهوم  

وبعبارة أخرى: إن هؤلاء الأشخاص هم ـ في ذات الالتفات إلى الأمور الروحانية ـ 
متسائلون يشتركون في نقطة واحدة، وهي أنهم يشككون في مرجعية وقطعية الدين  
مستقلة  هوية  أصحاب  بوصفهم  اعتبارهم  ˽كن  وإ˹ا  للدين،  التعبدية  والمعنوية 

يسُألو  لا عندما  روحانيون  نحن  الغالب:  في  جوابهم  يكون  وقد  دينكم؟  هو  ما  ن: 

 
.  اأيضً )  SBNRإن الروحانية المتهربة عن البنيوية قد اكتسبت ـ بطبيعة ـ الحال هوية اسمية أخرى غ˼ الـ (.  ١

م، أن بعض الروحاني˾ البنيوي˾ أخذوا   ٢٠١٢فقد أظهرت تحقيقات المركز التحقيقي بيو في تقرير له صدر عنه عام 
ة˼ يطلقون على أنفسهم عنوان الـ ( ). إن هذا المصطلح يش˼ إلى هذه الظاهرة،  Religious Nonesفي الأعوام الأخ

م˼ن الأفراد في الولايات المتحدة الأمريكية يؤشرون عند ملء الاست˴رات الرسمية على خانة (لا شيء    حيث أخذ الكث
ة˼ حيث   من ذلك) الموجودة كقسيم للخانات الأخرى والتي تتضمن الإسلام والمسيحية واليهودية. وفي الأعوام الأخ

هوية تتبلور  أخذت  فقد  الرسمية،  الأديان  بعض  على  الخانة  هذه  إلى  يش˼ون  الذين  عدد  لهؤلاء    تفوّق  جديدة  دينية 
ـ    اتقريبً   ٪٦٠). في ضوء تحقيقات المركز التحقيقي بيو هناك ما نسبته  Religious Nonesالأفراد تحت عنوان الـ (

من الذين يؤشرون على خانة (لا شيء من ذلك) ـ هم متدينون في الواقع، ولكنهم يدينون لغ˼ الأديان الرسمية، وإن  
أنفسهم معنوي˾، ولكنهم في الوقت نفسه لا ينتسبون إلى دين بعينه. ولكن حيث أن    نسبة الثلث من هؤلاء يعتبرون

) ˮ يتمّ  Religious Nonesهناك الكث˼ من هؤلاء الأشخاص لا يعتبرون أنفسهم معنوي˾ بالضرورة، فإن هوية الـ (
  لحاظها في هذه الدراسة.

2. Spiritual but not religious 
3. Hawkins 
4. Hawkins, "Personal Spirituality", P52. 



١٧٢  والمعنوية الدين 

) ـ في حدّ ذاتها SBNRأصبحت هذه العبارة المختصرة ـ أي (  افشيئً   اوشيئً دينيون!  
 ً˴   في عرض الإسلام والمسيحية أو حتى البوذية.   اوعنوانً  اس

د عندما  وبطبيعة الحال وعلى حدّ تعب˼ تشندلر، في أواخر القرن العشرين للميلا 
كان يسُأل هؤلاء الأشخاص: ما هو دينكم؟ كانوا يكتفون ɬجردّ القول: إنهم ليسوا  

في السابق، ولكن    امتدينً متدين˾، أو يقول أحدهم: لا أدري كيف أقول! لقد كنت  
من الصعب الآن بيان ذلك أو تعريفه. لقد ترعرعت ونشأت على تعاليم المسيحية  

، وما إلى ذلك من العبارات. وبعبارة أخرى: إن هؤلاء ... . أرى أن الأديان واحدة
الأشخاص عندما كان يتم سؤالهم عن دينهم، ˮ يكونوا يستطيعون نسبة أنفسهم إلى  

، وفي الوقت نفسه ˮ يكونوا يستطيعون اعتبار أنفسهم  ارسميً أحد الأديان المعروفة  
تسبوا هوية بينية، ومع  . ولهذا السبب فقد اك١من دون دين أو ملحدين أو لا أدري˾

  ). SBNRمرور الوقت صار يتم التعب˼ عن هذه الهوية ɬصطلح الـ (
المثقفة  الطبقة  إلى  الغالب  في  ينتمون  الأشخاص  هؤلاء  في  ٢إن  وينحدرون   ،

، وهم على الرغم من تشبّثهم بالروحانية، يعمدون إلى انتقاد  ٣العادة من أسر متدينّة
تعب˼ أحد الباحث˾: إن روحانية هؤلاء الأشخاص ɬنزلة الأديان الرسمية، وعلى حدّ  

الدين  الديني ٤نقد  تراثهم  من  لأبعاد  إنكارهم  يعُد  الأشخاص  هؤلاء  إلى  بالنسبة   .
الموروث من العناصر الأولية للروحانية والمعنوية، رغم حملهم لعناصر من ماضيهم  

  .٥نةالديني ـ أي الدين الذي ورثوه ـ في صلب روحانيتهم الهجي
على الرغم من أن هؤلاء الأشخاص في البلدان الأنجلوأمريكية يفضلون تسمية  

)، إلا أن المحقق˾ في هذا التيار قد أشاروا إلى هذا التيار الديني بأس˴ء  SBNRالـ (
وعناوين أخرى، من قبيل: الدين المالئ للفجوات؛ ɬعنى أن الشخص من هؤلاء لا 

 
1. Siobhan Chandler, "Spiritual But Not Religious ". 
2. Chandler, The Social Ethics of Religious Unaffiliated Spirituality, P.70. 
3. Zinnbauer, Pargament, Cole, Rye, Butter, Belavich, Hipp, Scott, and Kadar, 

“Religion and Spirituality: Unfuzzying the Fuzzy”, P561. 
فرقه گراɪ جديد در ايران: تحليل جامعه شناختي عرفان هاي نو  . طالبي داراɯ، طالبي، موحدي، نوربخش، ٤

  .٢٠٣(الفرقَ الجديدة في إيران: تحليل اجت˴عي لأنواع العرفان المستحدثة في إيران)، ص   ظهور در ايران
  . ٢٠٤ـ   ٢٠٣. المصدر أعلاه، ص ٥



    ١٧٣  ماهية التنصل عن الهوية في الروحانية المستحدثة

الحداثوية، ويرفض الدين بشكل قاطع، ولكنه يتبنى بعض عناصر يريد أن يفقد هويته  
يسُمونه  أو  الحداثوية.  العقيدة  فجوات  بها  يسدّ   ʗل الروحانية  عنوان  تحت  الدين 

. وهكذا هناك  ١بالدين غ˼ المرɪ، والدين الفردي والشخصي النافي للدين الرسمي 
وا المتشكل،  غ˼  الدين  قبيل:  من  أخرى،  وعناوين  والدين أس˴ء  المختلق،  لدين 

العل˴˻ الدين  أو  الدسم،  ومنزوع  من ٢المخفف  النوع  هذا  على  يطلقون  أو   .
والروحانية  بليك)،  (عن  كنج  البرجر  روحانية  قبيل:  من  الألقاب  بعض  الروحانية 
الطريقة   على  والروحانية  سيبتشن)،  السَلطَة (عن  وروحانية  جوردن)،  التجارية (عن 

، والروحانية بالماركة الأمريكية المسجّلة (عن لينتش). ولكن ٣الشخصية (عن دانيل) 
ك˴ سبق أن ذكرنا فإن العنوان والاسم الذي يفضل هؤلاء إطلاقه على أنفسهم، والذي  

للميلاد ف˴ بعد، وأخذ ينتشر بشكل متزايد على مواقع   ٢٠٠٠شاع استع˴له منذ عام  
الإدارية والوظائف والمهن والأروقة الاجت˴عية  التواصل الاجت˴عي والاست˴رات  

  .٤)، ɬعنى: «الروحانية اللادينية»SBNRهو الـ (
ولكن لا بدّ من الالتفات إلى أن هذا العنوان إ˹ا هو عنوان شعبي وغامض لهذا  
التيار، وإن الج˴عات الروحانية المختلفة إ˹ا يستخدمون هذا العنوان في ضوء هذا  

المشترك، ليس    الوجه  أنه  بيد  دين،  أيّ  إلى  ينتمون  لا  أنفسهم  اعتبارهم   ا عنوانً وهو 
للاستع˴ل في التحقيقات الجامعية والعلمية. ولʗ نتمكن من استع˴ل هذا    امناسبً 

الذين  الأفراد  من  فرعية  مجموعة  إخراج  يجب  العلمية،  التحقيقات  في  العنوان 
ʖ ،نعمل على توحيد مصاديقه  يستخدمون هذا العنوان من دائرة شمول هذا الفظ 

بوصفها   الروحانية  اعتبار  الأفضل  من  تشندلر:  يقول  وك˴  ما.  حدّ  للدين   انقدً إلى 
) وه˴:   مجموعت˾،  اللادينية)،  SBNRضمن  ولكن  الروحانية  (ɬعنى:   (

 
مروجان رفتارهاي نوين ديني: مطالعه موردي جمع هاي  «، وآخرینعن: باستا˻،  نقلاً نظرية توماس لاكمن، . ١

  . ٩٦ص   ،كيات الدين الحديث)(الدعاة إلى سلو  »با رويكرد روان شناي و عرفان
 »مطالعه موردي جمع هاي با رويكرد روان شناي و عرفان  مروجان رفتارهاي نوين ديني: «باستا˻ وآخرين،  .  ٢

  . ٩٥(الدعاة إلى سلوكيات الدين الحديث)، ص  
3. Gianarkis, Spiritual But Not Religious, P8. 
4. Spiritual But Not Religious 



١٧٤  والمعنوية الدين 

، واعتبر مجموعة أخرى أصغر، ١) ا قطعً ) (ɬعنى: الروحانية ولكن اللادينية  SDNRو(
روحانية لا دينية، دون إحالة إلى أي جزء من الدين، خارجة عن   أي: الذين يتبنون

. وذلك لأنهم يعتبرون أنفسهم غ˼ منتم˾ إلى أيّ دين بشكل كامل، ٢دائرة البحث 
ومن هنا توجد هويات محدّدة أخرى، من قبيل: الإلحاد، واللاأدرية أو الإنسانوية،  

فسهم إلى واحد من حركات العصر  التي ˽كن نسبتها إليهم، أو ˽كنهم أن ينسبوا أن
الثيوصوفية قبيل:  من  الاستعلائية ٣الجديد،  والفلسفة   ،٤) والـ   ،UFO  الفكر أو   ،(

  .٥الجديد 
يجب   الجديدة،  الهوية  هذه  حول  الجامعية  والدراسات  بالتحقيقات  يتعلق  في˴ 
د الحال  وبطبيعة  ـ  التيار  هذا  بشأن  الأول  والعلمي  المستقل  الكتاب  إن  ون  القول: 

للميلاد،    ٢٠٠١) ـ يعود إلى العام  SDNR) و(SBNRالالتفات إلى الت˴يز ب˾ الـ (
بعنوان: (روحا˻ ولكن غ˼ ديني: معرفة أمريكا   ٦هو الكتاب الذي ألفه روبرت فولر

كنيسة) دون  بوصفها  ٧من  ـ  الجديدة  الهوية  هذه  شرح  أجل  من  فولر  تعرضّ  لقد   .
بي إلى  ـ  ومستحدثة  مستقلة  وغ˼ ظاهرة  المؤسسة  غ˼  التيارات  من  أنواع  ثلاثة  ان 

التابعة إلى الكنيسة في تاريخ الولايات المتحدة الأمريكية. إنه في ضوء التحقيقات 
واحد من ب˾ كل سبعة من السكان الأمريكي˾ لا يهتمّ    ا تقريبً الموجودة قال بأن هناك  

. يعمد فولر إلى إدراج هؤلاء ٨بالمؤسسان الدينية المعترف بها  اتعلقً بالدين، ولا يبدي  
:ɴالأفراد ضمن ثلاث مجموعات، وذلك على النحو الآ  

الأشخاص الذين لا هم متدينّون ولا هم روحانيون. وهؤلاء الأشخاص هم  .١
بالدين،  الظن  يسُيئون  كانوا  الذين  والمتعلم˾  المستن˼ين  من  الغالب  في 

  يدة عل˴نية ومادية.ويحملون رؤية وعق
 

1. Spiritual But Definitely Not Religious 
2. Chandler, The Social Ethics of Religious Unaffiliated Spirituality, P. 41. 
3. Theosophy 
4. Transcendentalism 
5. New Thought 
6. Robert C. Fuller. 
7. Spiritual, But Not Religious: Understanding Unchurched America 
8. Fuller, Spiritual, But Not Religious: Understanding Unchurched America, P.2. 



    ١٧٥  ماهية التنصل عن الهوية في الروحانية المستحدثة

الذين لا يبُطلون الدين الرسمي والكنسي، ولكن صلتهم بالدين   صالأشخا .٢
لا لأنهم يوجهون انتقادات للدين الرسمي من   ا طبعً الرسمي باهتة، وذلك  

فلا   حياديتهم؛  أو  اهت˴مهم  وعدم  اليومي  لانشغالهم  بل  عقائدي،  منطلق 
العملي   المستوى  على  منهم  ˼ً   ا كنسيً   ا دينيً   انشاطً تجد  يكون   اكب ما  سوى 

  وفي بعض المناسبات المسيحية الخاصة.  اعرضًَ منهم 
بالمسائل   اتعلقًّ الأشخاص الذين يعرفّون الدين ضمن نطاق واسع، ويبُدون   .٣

للدين  التنكر  يواصلون  الرسمي  للدين  انتقادهم  بسبب  ولكن  الروحانية؛ 
الاعتقاد بأن الج˴عة به. ويذهب روبرت فولر إلى    اتعلقً الرسمي ولا يبدون  

الأكبر من الأفراد المتنكرين للدين الرسمي في الولايات المتحدة الأمريكية 
. ١ـ الأشخاص المعرضون عن الكنيسة ـ ينتمون إلى هذه المجموعة الثالثة

الرسمي   الدين  يرون  الذين  الأشخاص  هؤلاء  الحيوية   امفتقرً إن  إلى 
ن أنفسهم بوصفهم «روحاني˾ ولكن الروحانية والمعنوية، يعرفّون اليوم ع

يشكلون   وهم  متدين˾»،  لا   اتقريبً ليسوا  الذين  الأشخاص  نصف  نسبته  ما 
  .٢ينتمون إلى الكنيسة

وبطبيعة الحال فإن روبرت فولر ـ بغض النظر عن التحليلات الخطابية ـ يرى في بيان  
ɱثل   أنها  تاريخية  رؤية  أساس  وعلى  الظاهرة  الروحانية   ااستمرارً هذه  للحركات 

والمعنوية المتنكرة للكنيسة في تاريخ الولايات المتحدة الأمريكية، والتي كانت منذ  
عن الدين    بديلاً تقدّم للناس قراءات بوصفها    افصاعدً المرحلة الاستع˴رية الأمريكية  

) تعود في التاريخ الأمريʗ إلى تيارات، SBNR. فهو يرى أن جذور الـ (٣الرسمي 

 
1. Ibid, P.3 – 4. 
2. Ibid, P.5. 
3. Ibid, P10. 



١٧٦  والمعنوية الدين 

، وكذلك حركات من ٣، والفلسفة الاستعلائية ٢، والميسمرية ١بيل: السفيدنبوريةمن ق
، التي حظيت بشعبية في أوساط  ٦، والثيوصوفية٥، والفكر الحديث ٤قبيل: الروحانية

  .٧الولايات المتحدة الأمريكية في القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين للميلاد
الجديدة   الروحانية  حول  البحث  تعقيدات  من  واحدة  ـ  الحال  بطبيعة  ـ  وهذه 
والمستحدثة، وما إذا كان يجب اعتبارها ـ ك˴ قال روبرت فولر وآخرون من أمثال 
هذه  اعتبار  يجب  أم  السرّية،  والتيارات  الباطنية  للحركات  امتدادات  ـ  هنينجراف 

ة بينها وب˾ التيارات الروحانية القد˽ة الظاهرة ـ بالإضافة إلى أوجه الشبه الموجود
الناقدة للدين ـ ظاهرة مستحدثة بالكامل، والقول بأنها من ɶار ونتائج منهج ما بعد  
الحداثة. في ضوء المبا˻ النظرية لهذا التحقيق القائل بأن المفهوم الجديد للروحانية  

تنحصر هذه الصلة ) ناشئة ومنبثقة عن خطاب ما بعد الحداثة،  SBNRوظاهرة الـ (
الجديدة   الروحانية  اعتبار  ˽كن  ولا  الظاهري،  الشبه  للتيارات    ااستمرارً ɬجردّ 

الباطنية القد˽ة التي كانت تس˼ بالتوازي مع الدين. وبطبيعة الحال لʗ نتمكن من 
يعُدّ   الجديدة  الروحانية  تفريعات  من  واحد  أيّ  وأي   ابديعً   اأمرً بيان  مسبوق،  وغ˼ 

منها بيان    واحد  على  العمل  يجب  السابقة،  والتيارات  الحركات  في  ˹اذج  له  كان 
يجب  أخرى:  وبعبارة  والمستحدثة.  الجديدة  الروحانية  لخطاب  الداخلية  الحدود 

  تحديد جزئيات وتفاصيل خطابات هذه الروحانية المستحدثة. 
íéÓè†Úù]<ì‚vj¹]<l^è÷çÖ]<»<ì†â^¿Ö]<å„�<íéÞ^ÓŠÖ]<íu^Š¹]< <

م، دراسة في الولايات المتحدة الأمريكية   ٢٠١٢ز التحقيقي بيو في عام  أجرى المرك
حول الاتجاهات الجديدة في˴ يتعلق بتدينّ الأمريكي˾، وقد رصدت هذه الدراسة 

 ɚتكن ملحوظة في السابق. وعلى الرغم من   املحوظً   ا˹و ˮ في عدد التيارات التي

 
1. Swedenborgism 
2. Mesmerism 
3. Transcendentalism 
4. Spiritualism 
5. New Thought 
6. Theosophy 
7. Ibid, P11. 



    ١٧٧  ماهية التنصل عن الهوية في الروحانية المستحدثة

ظاهرة اللامنتم˾ ـ وهم الأشخاص م على    ٢٠١٢تركيز دراسات هذا المركز في عام  
الأديان  من  واحد  أيّ  إلى  التبعية  أو  الانت˴ء  عدم  خانة  في  أنفسهم  يصنفّون  الذين 
الرسمية ـ ولكن تم التعرفّ من ب˾ هؤلاء على بعض الأشخاص الذين لا ينتمون إلى  

لقد    الديانات الرسميةّ، ولكنهم على الرغم من ذلك يعرفّون أنفسهم بأنهم روحانيون.
إلى   الأنظار  من  أنواع  ثلاثة  عبر  ـ  المركز  لهذا  التحليلي  التقرير  في  السعي  تمّ 
الإحصاءات الموجودة ـ إلى إظهار كɵة عدد الأشخاص الذين يعرفّون عن أنفسهم 

  بأنهم روحانيون ولكن لا متدينون. 
قال  الأمريكية،  المتحدة  الولايات  مجموع  في  البالغ˾  السكان  عدد  إلى  بالنظر 

  ٪ ١٥منهم إنهم متدينون؛ أي أنهم ينتمون إلى واحد من الأديان الرسمية، وقال    ٪٦٥
أن   إلا  روحانيون.  ولا  متدينون  لا  إنهم  الروحانية   ٪ ١٨منهم  إلى  ينتمون  منهم 

لهذه الدراسة ـ هناك    اطبقً اللادينية. وبعبارة أخرى: إن من ب˾ كل خمسة أشخاص ـ  
  . الادينيً كن ول اروحانيً شخص واحد يعتبر نفسه 

من الأشخاص الذي يعتبرون أنفسهم    ٪ ٣٧لتحقيقات هذا المركز، يذهب    اطبقً 
 ˾ متدين غ˼  ولكنهم  روحاني˾  أنفسهم  يرون  الرسمية؛  الأديان  إلى  منتم˾  . ١غ˼ 

أخرى  ج˴عات  تشمل  الرسمية،  الأديان  إلى  اللامنتم˾  دائرة  فإن  الحال  وبطبيعة 
  ٪ ٣٩من الملحدين واللاأدري˾، و  ٪٣٤. فمن ب˾ هؤلاء اللامنتم˾ ما نسبتهم  اأيضً 

أباليةّ  ولا  حيادية  وأظهروا  خاص،  تيار  أو  مذهب  إلى  أنفسهم  ينسبوا   ˮ الذين  من 
  تامّة.

بانتسابهم   قالوا  الذين  للأشخاص   ɪالإحصا المجتمع  على  نظرة  ألقينا  ولو 
أن   التحقيقات  أظهرت  فقد  أحد   ٪٧٥الديني،  إلى  ينتمون  الأشخاص  هؤلاء  من 

ال وأن  الأديان  بها،  والمعترف  لا    ٪ ١٥رسمية  روحاني˾  أنفسهم  يعتبرون  منهم 
 .٢قالوا إنهم لا ينتمون إلى الروحانية ولا إلى التدينّ  ٪٨متدين˾، وما نسبته أقل من 

 
1. Funk, “Notes” on the Rise: One – in – Five Adults Have No Religious 

Affiliation, P41. 
2. Ibid, P. 42 – 44. 



١٧٨  والمعنوية الدين 

إنه  القول  يجب  الثلاثة،  المستويات  ذات  الإحصائية  الدراسات  هذه  إلى  بالنظر 
وال الروحاني˾  الأشخاص  عدد  ان  من  ولكن  على الرغم  هو الغالب،  ليس  لاديني˾ 

من سكان الولايات المتحدة الأمريكية، فإن   ٪ ٢٠بالنظر إلى نسبتهم البالغة حوالي  
الملحدين   وحتى  بل  واليهود،  المسلم˾  أعداد  على  يزيد  الأشخاص  هؤلاء  عدد 

  أنفسهم.
  ٪ ٩٢ومن الملفت أن نعلم أنه في ضوء تحقيقات هذا المركز، هناك ما نسبتهم  

شخاص الذين يعتبرون أنفسهم روحاني˾ ولكن غ˼ متدين˾، يؤمنون بوجود  من الأ 
عبادية يومية. وفي   اطقوسً منهم ˽ارسون    ٪ ٤٤، وإن ما نسبته  ١الله سبحانه وتعالى

ضوء ما تقوله تحقيقات هذا المركز فإن مقدار العبادات اليومية لهؤلاء الأشخاص 
إن هؤلاء الأشخاص ˽يلون  .٢ا دينيً دي˾  يتساوى مع عبادة وأدعية المتدين˾ والحيا

الد˽قراطي  الحزب  نحو  ويجنحون  الليبرالية،  إلى  السياسية  الناحية  من  العادة  في 
المتدين˾ من   ɵأنهم ٣أك في  تكمن  الرسمية  الأديان  مع  الرئيسة  هؤلاء  مشكلة  إن   .

ه الأديان قد  يرون أن هذه الأديان الرسمية تنتمي إلى مصادر السلطة والɵوة، وأن هذ
القواعد   ووضع  الأحكام  إصدار  إلى  تسعى  وأنها  السياسة،  في  التدخل  في  أفرطت 

  .٤الكلية 

E<{Ö]<Íøj}]SBNR^â†ñ^¿Þ<àÂ<D< <

للتحليلات التي تعرضّت لتشخيص حدود وأبعاد روحانية ما بعد الحداثة، (من   اطبقً 
ب الظاهرة  هذه  حدود  تشخيص  ˽كن  لا  قد  فولر)،  روبرت  دراسة  إلى قبيل  القياس 

(المخفيون) التقليدية  والباطنية  السرية  العصر ٥التيارات  تيار  مع  حدودها  وكذلك   ،
الجديد ما ب˾ عقد الستينات والث˴نينات من القرن العشرين للميلاد، بشكل دقيق. 
إن هذه التيارات الثلاثة ـ التيار الروحا˻ ما بعد الحداثوي، والتيارات الباطنية، وتيار  

 
1. Ibid, P. 46. 
2. Ibid, P.45. 
3. Ibid, P.47. 
4. Ibid, P.41. 
5. Occults 



    ١٧٩  ماهية التنصل عن الهوية في الروحانية المستحدثة

لجديد ـ تشترك في هذه النقطة، وهي أنها في ع˾ الاهت˴م ɬا فوق المادة العصر ا
الاختلاف  أن  بيد  والرسمية،  الأصيلة  الأديان  إلى  تنتمي  لا  (الروحانية)،  الظاهر  أو 

) أو الروحانية ما بعد الحداثوية متفلتة من المرجعية  SBNRيكمن في أن ظاهرة الـ (
. ولكن على الرغم من أن التيار الأول  ١هوية عاɧة  ؛ ɬعنى أن لهااأيضً ومن البنيوية  

من العصر الجديد ˮ يكن يقبل بالمرجعية الدينية التقليدية، إلا أنه كان يحتوي على 
ميتافيزيق إيحاɯ ويعمل على تقديم معاي˼ محددة، وله منهج واضح، حيث يعمل  

الأشخاص تجارب  إدارة  العصر  ٢على  حركة  فإن  ذلك  على  وعلاوة  ترى .  الجديد 
عن الأديان. ولهذا السب فإن تشاندلر    بديلاً عن الدين بالكامل، وتعدّ    منفصلاً طريقها  

  .٣) SDNRلروحانية الـ ( امصداقً يعمل على تعريف تيار العصر الجديد بوصفه 
: على الرغم من أن هذه ا أيضً وفي˴ يتعلق بالتيارات السريةّ والباطنية، يجب القول  

التيارات لا تؤمن ɬرجعية الأديان الرسمية، إلا أنها بلحاظ الاعتقاد ترتبط بالخطاب 
ومنظومتها   مراتبها  سلسلة  أساس  على  إدارتها  وتتمّ  أخرى،  مرجعية  ولها  التقليدي، 

ية ˽كن بيان اختلاف روحانية ما بعد الحداثة عن التيارات  المرجعية. ومن هذه الزاو
) على الرغم من NRMS. وكذلك في التيارات الموسومة بـ ( اأيضً الدينية المستحدثة  

تجاوز إشكال تأسيسية ورسمية الأديان، وتمّ تقديم قراءات متمّمة أو بديلة للأديان  
  ا مرجعيً   اونظامً قدّم بنفسها بنية  الرسمية، بيد أن هذه المذاهب الدينية المستحدثة، ت

ولا تعمل ـ مثل روحانية ما بعد الحداثة ـ على نفي جميع الأنواع البنيوية  اجديدً   ،
  الأخرى. 

والاختلاف الآخر لهذه التيارات عن روحانية ما بعد الحداثة يكمن في أن روحانية  
ستحدثة كان كل  العصر الجديد والروحانية الباطنية، بل وحتى الحركات الدينية الم

) ليست ضد SBNR، إلا أن روحانية الـ (٤للثقافة   امناهضً واحد منها يعتبر في مهده  
الثقافة أو غ˼ معيارية، وحيث أنها تكون منسجمة ومتناغمة مع الرؤية الكونية لما  

 
1. Chandler, The Social Ethics of Religious Unaffiliated Spirituality, P52. 
2. Taves and Kinsella, “Hiding in Plain Sight”, P. 84. 
3. Chandler, The Social Ethics of Religious Unaffiliated Spirituality, P. 45. 
4. Chandler, “The Social Ethics of Religious Unaffiliated Spirituality”, P45. 



١٨٠  والمعنوية الدين 

˾ ١للثقافة   اموافقً   ا أمرً بعد الحداثة، فإنها تعدّ     . ك˴ أن هذا النوع من الروحانية ينتشر ب
ثقافة،   بوصفه  الناس  التي   اخلافً عامة  الجديد  العصر  وروحانية  الباطنية  للروحانية 

  كانت في الغالب خاصة بطبقة معيّنة أو لخواص الناس. 
وبعبارة أخرى وبنظرة منهجية إن الروحانية الباطنية ـ من قبيل: الروحانية الهرمسية  

ة. إن الحركات الدينية المستحدثة أو أو الميɵائية أو الماسونية ـ ترتبط بالرؤية التراثي
) المذهبية  الأكنكار NRMSالروحانيات  قبيل:  من  [أس]٢)   .ɴو أم٣،  وحركة  ٤.   ،

، ترتبط بالمعتقدات الحديثة، وذلك لأنها كانت ɱتلك  ٦، وفالون دافا ٥هاري كريشنا 
يرتبط ɬرحلة العبور إلى ما بعد    ٧وبنية، وتنشد التبعية. وإن تيار العصر الجديد   انظامً 

كونه   من  الرغم  على  هو  الذي  أنه    امتفلتً الحداثة  إلا  والمرجعية،  الأصالة  من 
) الـ  روحانية  إن  واحدة.  تعاليم  أصول  على  ويشتمل  ترتبط  SBNRميتافيزيقي   (

 
1. Shimazono, “New Age Movement or New Spirituality Movement and 

Culture”, P121. 
) ɬعنى الفطنة والحضور الواعي والمتصل مع الحق.  Eckankarالأكنكار: مأخوذة من اللغة السنسكريتية (.  ٢
تويتشل   اأصيً   ا أمريكيً   ا مذهبً يعتبر   بال  اسمه   ʗأمري عسكري  شخص  في    ١٩٧١ـ    ١٩١٠(  أسسه  ينتشر  وأخذ  م). 

تويتشل،    ، وأهمها (أسنان النمر) لبالا كتابً   ٥٦العاˮ بالتدريج، وأخذ البعض بتأليف كتب حوله بحيث بلغ عددها اليوم  
و(نسيم التغي˼) لهارولد كلمب،يعتبر (سفر الروح) أهم عنصر في هذا المذهب. ولهذا المذهب جذور في مذهب  

  . (المعربّ).اأيضً الهند   (اليوغا) الروحي في
  ما ب˾ المعقوفت˾ إضافة من عندنا ˮ تكن في الأصل. (المعربّ). . ٣
٤  .)TSM) :مختصر لعبارة :(Technical Self Meditation  وهي خليط من) فرقة تعتمد أساليب التأمّل :(

 في داخل الأشخاص، وأن الله  البوذية وبعض المذاهب الأخرى من قبيل الهندوسية والزرادشتية. وترى أن الله حالّ 
  هو الحبّ. (المعربّ).

5. Hare Rama Hare Krishna 
سنة  .  ٦ الص˾  في  نشأت  روحانية  ɱرينات  غونغ:  فالون  أو  دافا  يقوم    ١٩٩٢فالون  هونغجي.  لي  يد  على  م 

لي   كتب  قراءة  إلى  بالإضافة  ɱارين  بخمسة  بالقيام  دافا  فالون  م˴رسات  يتبعون  الذين  هناك  الأشخاص  هونغجي. 
م. وقد    ١٩٩٨حوالي سبعون مليون شخص في الص˾ من أتباع هذه الم˴رسات حسب إحصائيات الحكومة في عام  

  اعتبرها الحزب الصيني الحاكم حركة محظورة. (المعربّ). 
القرن  وبطبيعة الحال فإن المرجعية الفكرية لتيارات العصر الجديد تنتمي في الغالب إلى القرن الثامن عشر و .  ٧

إ˽انوئيل سفيدنبوري إلى القرن الثامن عشر للميلاد، وينتمي بلافاتسʗ    التاسع عشر للميلاد؛ حيث ينتمي مزمر و
النهضة   عصر  أنصار  على  التأث˼  بالغ  لها  كان  المعنوية،  وأساليبهم  أع˴لهم  أن  بيد  للميلاد،  عشر  التاسع  القرن  إلى 

  القرن العشرين للميلاد). الجديدة (في عقد الستينات والث˴نينات من



    ١٨١  ن الهوية في الروحانية المستحدثةماهية التنصل ع

من المرجعية، وبالإضافة إلى ذلك لا ɱتلك  ɬرحلة ما بعد الحداثة التي هي متفلتة  
أنواعها  وɱاسك  ارتباط  يستوجب  الذي  وإن  ومحدد،  واحد  ومنهج  تعاليم  أصول 
الداخلية ـ أي أنواع روحانية ما بعد الحداثة ـ ببعضها، إذا ما استثنينا نقد الدين، هو 

يتم التعب˼ عنها  التأكيد على امتلاكها لطريقتها الخاصّة في النزعة الروحانية، والتي  
  بالنزعة الأنفسية. 

íéßèbøÖ]<l^éÞ^uæ†Ö]<Å]çÞ_<íÊ†ÃÚ< <

الزئبقية  الحالة  لأن  وذلك  اللادينية؛  الروحانية  النزعة  أتباع  تصنيف  الصعب  من 
فقد  ذلك  ومع  الغاية.  هذه  تحقيق  دون  يحول  البنيوية،  من  والتفلتّ  والتشكيكية 

ك˼ادنته م ليندا  ح  ١عمدت  تحقيقاتها  أحدث  الـ  في  أو  اللادينية  الروحانية  ول 
)SBNR في ضوء العديد من اللقاءات والحوارات ـ التي أجرتها مع أتباع هذا النوع ،(

 :ɴمن الروحانيات ـ إلى تقسيمهم إلى خمسة أقسام، وذلك على النحو الآ  
الدين   تعادي  ج˴عة  اللادين˾  الروحاني˾  من  هناك  المعاندون.  الأول:  القسم 

هنا فإنهم يسُمّون أنفسهم بالروحاني˾ وليس الديني˾، ليسجلوا بذلك الرسمي، ومن  
للدين   التبعية  يطيقون  أو  يتحمّلون  لا  الأشخاص  هؤلاء  إن  الدين.  على  اعتراضهم 
الرسمي، ويسعون ـ من خلال التشكيك وسوء الظن بالدين ـ إلى تحديد وبيان حدود  

  لدين الرسمي.تجاربهم وأساليبهم الروحانية التي ɱيّزهم من ا
والروحانيات   الأديان  إلى  ينظرون  الأشخاص  هؤلاء  إن  الهواة.  الثا˻:  القسم 
العامّة  القواعد  تنظيم  منها  يتوقعون  لا  كانوا  وإن  وتطبيقية،  موردية  ɱارين  بوصفها 
من  الموارد.  بعض  في  ناجعة  تكون  أن  ˽كن لها  ولكن  الكلية لحياتهم.  والأصول 

ـ المثال  سبيل  على  ـ  على   ذلك  تعمل  أن   ɪجز بشكل  ˽كنها  الت˴رين  هذه  أن 
تحس˾ الحياة، وتخفيف الضغوط النفسية، أو أن تعمل على إيجاد الح˴ية الروحية 
وتسك˾ الأحاسيس والمشاعر. إن هذا النوع من الاتجاهات هو ذات الاتجاه الذي 

 
1. Linda A. Mercadante 



١٨٢  والمعنوية الدين 

سميث كريستيان  عليه  دينتون  ١أطلق  لوندكويست  الات  ٢وميليندا  جاه  عنوان 
 بالدين والروحانيات. ٣الاستشفاɪ والعلاج 

يدفعهم  الذين  الباحث˾  الروحاني˾  بعض  هناك  الحائرون.  الثالث:  القسم 
ة˼ متواصلة من أجل العثور على أفضل الطرق وأنجع الأساليب الروحية،  فضولهم بح

يهتدون   لا  حال  كل  على  ت˼هم   سبيلاً ولكنهم  مس في  طريق  أيّ  على  يعɵون  ولا 
ت˼هم بالتدريج لتكتسب موضوعية بالنسبة إليهم، وبذلك ا لعملية، وسوف تتحول ح

هؤلاء  تسمية  و˽كن  والشعور.  الإحساس  هذا  ضمن  هويتهم  على  يحصلون 
من  واحد  أيّ  في  المقام  بهم  يستقرّ  لا  حيث  الروحاني˾؛  بالسائح˾  الأشخاص 

يت التي  النتائج  من  نفع  أيّ  يجنون  لا  أنهم  وحيث  وإ˹ا المنازل،  إليها،  وصّلون 
˽كن   ونشاطاتهم،  أع˴لهم  قاɧة  إلى  ويضيفونها  ومساعيهم  جهودهم  يراكمون 

  تسميتهم بأصحاب الإرشيف الروحا˻ والمعنوي. 
القسم الرابع: السالكون. وهم ج˴عة يسمون أنفسهم بالروحاني˾ اللاديني˾ من  

في الروحانية  طريق  بناء  وإعادة  إحياء  إلى  يسعون  أنهم  الذي حيث  دينهم  داخل   
يحتفظون به في ذواتهم. وبعبارة أخرى: إن هؤلاء الأشخاص يعتبرون أنفسهم ناقدين  
ومصلح˾ للظاهرية والتفك˼ القشري في تراثهم الديني، ويسعون من خلال عنوان  

  .٤اولاقشريً  احيويً  ادينً الروحانية إلى إظهار دينهم بوصفه 
القسم الخامس: المهاجرون. المجموعة الأخرى هم الأشخاص الذين انفصلوا  
عن هويتهم الدينية، ودخلوا في هوية دينية أخرى، حيث يتصوّرونها هوية روحانية. 
ولكن حيث أنهم لا يكونون قد عɵوا على موضعهم ومكانهم في الهوية الجديدة، 

 
1. Christian Smith 
2. Melinda Lundquist Denton 
3. Therapeutic 

ك˼ادنته ـ هو الأقل من ب˾ هذه الأقسام الخمسة.  .  ٤ ومن الملفت أن نعلم أن عدد السالك˾ ـ بحسب مقولة ليندا م
إلى   الأمر  هذا  في  السبب  يعود  الجديدة.  ورɬا  الروحانية  إلى  المنتسب˾  ب˾  والدعة  الراحة  وطلب  التفنن  طبيعة 

)Mercadante, Belief without Borders, P. 60 .(  



    ١٨٣  ماهية التنصل عن الهوية في الروحانية المستحدثة

لمرحلة الجديدة عنوان الروحانية  فإنهم في هذه المرحلة يطلقون على تطابقهم مع ا
  .١اللادينية

ب˾   السابق  القسم  في  التمييز  من  الرغم  على  أنه  هي  الأخرى  الهامّة  والنقطة 
الروحانية من دون الدين وب˾ تيار العصر الجديد والتيارات الباطنية وكذلك الفِرقَ  

ن هذا التيارات. ) مSBNRالمستحدثة، إلا أن هذا الت˴يز لا يعني عدم استفادة الـ ( 
.  ك˴ أن تيار  اأيضً )  SBNRوهذا الأمر يؤدّي إلى ازدياد التنوّع الداخلي لظاهرة الـ (

العصر الجديد قد استفاد الكث˼ من باطنية العاˮ القديم والباطنية الحديثة ـ من قبيل:  
شخاص . إن الأ ٢الفلسفة الاستعلائية، والميسمرية أو السفيدنبورية ـ والأديان الشرقية

) الـ  من  أنفسهم  يعتبرون  من  SBNRالذين  الاستفادة  إلى  بالإضافة  ـ  ˽كنهم  قد   (
ومن  والحديثة،  القد˽ة  الباطنية  التيارات  من  الكث˼  يستفيدوا  أن  ـ  الرسمية  الأديان 

. إن أع˴ل الكتاّب اأيضً أفكار العصر الجديد أو المدارس التنويرية الدينية والفلسفية  
أم من  ثورووالمؤلف˾  ديفد  ه˸ي  إمرسون ٣ثال:  والدو  ورالف  ورامبرانت ٤،   ،٥ ،

الخيام   نصوص  قبيل:  من  الشرقية،  والآثار  الأع˴ل  واقتباسات  وترج˴ت 
جينغ  دي  داو  قبيل:  من  المقدسة  النصوص  أو  ا˼زي،  الش وحافظ  ، ٦النيسابوري، 

النيلوفر  غيتا ٧وسورة  والبهاغافاد  بعد  ٨،  وما  الوجودية،  مثل:  الفلسفية،  والمدارس   ،

 
1. Mercadante, Belief without Borders: Inside the Mind of the Spiritual but Not 

Religious, P.38 – 70. 
2. Iyon, “A Bit of a Circus” Religion, P117. 
3. Henry David Thoreau 
4. Ralph Waldo Emerson 
5. Rembrandt Harmenszoon van Rijn 

حكمته.  .  ٦ فيه  اختصر  حيث  لاوتسو،  الطاوية  الديانة  مؤسس  ألفه  كتاب  الكرامة:  ذات  الداو  أو  جينغ  دي  دا 
ة˼ تناقش   ٨١يتضمّن الكتاب     فلسفية. (المعربّ).  اأفكارً قصيدة قص

٧  .) اللوتس  زهر  سوترة  أو  أو  النيلوفر  البوذية  Lotus Sutraسورة  النصوص  أهم  أحد   :( ً˼ ˼ً   ا تأث وهو  اوتوق  .
في  ا مؤثرة  أنها  ك˴  للبوذية.  ونيش˼ين  وشونتاي  وتنداي  تيانتاي  مدارس  إنشاء  أساسه  على  تمّ  الذي  الرئيس  لكتاب 

  المدارس البوذية في شرق آسيا. (المعربّ).
غيتا.  ٨ السيد  )Bhagavad Gita(البهاغافاد  إلى  وترمز  الإلهي،  أو  الرب  أو  الله  تعني  (بهاغافاد)  الـ  كلمة   :

(غيتا) تعني القصيدة أو الأنشودة المغناة. معلم البهاغافاد غيتا هو الربّ كريشنا الذي يشكل مع فيشنو    كريشنا. وكلمة 
  وشيفا ثلاɹ الآلهة العظام. (المعربّ).



١٨٤  والمعنوية الدين 

وأع˴ل  ـ  الإنسا˻  النفس  علم  قبيل:  من  النفسية،  والمدارس  والأصالة،  الحداثة، 
ـ ومعطيات    ٣وكارل غوستاف يونغ   ٢، وإريك فروم١إبراهام ماسلو، وغوردون ألبورت

و  الأصيلة،  الأديان  تعاليم  إلى  بالإضافة  الكمية،  الفيزياء  العرفانية،  ونتائج  المدارس 
والحركات الباطنية وشبه السرية، كلها ˽كن أن تكون مصادر مجدية ومفيدة بالنسبة 

) الـ  الروحانية  كينغ SBNRإلى  أورسولا  تعب˼  حدّ  وعلى  بعد  ٤).  ما  روحانية  إن   :
للثقافات  الغربية  القراءات  نقطة  في  تقاطعت  طرق  أربعة  مفترق  على  تقع  الحداثة 

والح  اللاأدرية، الشرقية،  الإنسانوية  والنزعة  المستحدثة،  الدينية  والتيارات  ركات 
  .٥والسنن الدينية المطالبة بالترقيّ، واتصلت ببعضها في ملتقى هذه النقطة

وبطبيعة الحال فإن روحانية ما بعد الحداثة ليست ظاهرة أنفسية بالكامل ولا هي 
سلبية   وحيث اɱامً روحانية  والمعنوي،  الروحا˻  الخلأ  في  تنشأ  لا  أنها  فحيث   .

نحدد   أن  لنا  أن  ˽كن  وم˴رسة،  مران  إلى  بحاجة  الروحانية  ادعاء  من   اعددً يكون 
ـ ب˾ هؤلاء الأفراد. ɬعنى    امؤقتً الاتجاهات العملية ـ مه˴ اعتبر الشخص اتجاهه  

)،  SBNRا اليوام عنوان الـ ( أنه بالنظر إلى الأفراد والج˴عات التي تطلق على نفسه
كن لنا مشاهدة مختلف  وتعمل على التعريف بنفسها في إطار نقد الأديان الرسمية،˽ 
الاتجاهات، وفي˴ يلي نش˼ إلى بعض هذه الاتجاهات الملحوظة والمتداولة، وذلك  

 :ɴعلى النحو الآ  
  ين الرسمي. القراءة الليبرالية والمطالبة بالترقيّ أو القراءة الأخلاقية للد .١
  القراءة الحرةّ للباطنية وأنواع العرفان المحلي. .٢
  تعريب نهضة العصر الجديد في تقديم نقد ما بعد حداثوي للدين الرسمي. .٣

 
1. Gordon Allport 
2. Erich Fromm 
3. Carl Gustav Jung 
4. Ursula King 

و  «كينغ،  .  ٥ ا˽ان  پسامدرن:  عصر  در  گرايي  جديدمعنويت  بسترهاي  در  بعد   » عمل  ما  عصر  في  (الروحانية 
  .٦٢الحداثة: الإ˽ان والعمل في الحواضن الجديدة)، ص  



    ١٨٥  ماهية التنصل عن الهوية في الروحانية المستحدثة

الاستفادة العامية من علم النفس، ولا سي˴ منه علم النفس الإنسوي، وعلم  .٤
  النفس ما فوق الشخصي، في تقديم قراءات تطبيقية وشخصية للدين. 

  شراق ولا سي˴ استنساخ البوذية. الاست .٥
من  .٦ والعاشقة  الرح˴نية  القراءات  على  والتركيز  الرحمة،  بدين  الاهت˴م 

  الدين. 
٧.  ˮالواحد والعوا ˮتبسيط مفاهيم الفيزياء الكميةّ من أجل شرح وتفس˼ العا

  الموازية. 
العرفان  .٨ أنواع  في  الجسدية  والت˴رين  التكميلي،  الطبّ  بتقنيات  الاهت˴م 

  وروث؛ لناحية سلامة الروح والجسد. الم
وتجسيم   .٩ الإيجابية  الطاقة  قبيل  من  الحديث،  السحر  تقنيات  استخدام 

  الأخلاق من أجل الحصول على الأفكار المادية والمعنوية. 
ومت˴هية  .١٠ منبثقة  سنن  بوصفها  المستحدثة  الأديان  معطيات  إلى  الالتفات 

  .١مع العصر الحاضر 
صة التفلتّ في الروحانية الجديدة تستوجب أن لا يلتزم  وك˴ سبق أن ذكرنا فإن خصي

الفرد في أي منهج بجميع لوازمه بالضرورة، وقد يتحركّ ويتنقّل ـ من خلال التغي˼  
في الأساليب أو التلفيق ب˾ مختلف الأ˹اط ـ ضمن مختلف المناهج والاتجاهات 

كره أن تفاصيل للحصول على أسلوبه ونهجه الخاص في الروحانية. ومن الجدير ذ 
) بسبب هذه الحالة SBNRالـ (  ٢الخطابات أو الأساليب المختلفة للروحانية العاɧة 

التي  الأخرى  والنقطة  بسهولة.  للتمييز  قابلة  تكون  لا  قد  التشخّص،  وعدم  الزئبقية 
، اومعقدً   اصعبً   اأمرً تؤدّي إلى عدم تشخيص هذا النوع من الروحانية، وتجعل ɱييزها  

الرو  أن  (هي  الـ  في  SBNRحاني˾  أنفسهم  يعرفّون  ة˼  الأخ الآونة  في  كانوا  وإن   (
 

الأساليب  .  ١ تظهر  أنها  إلا  الأساليب،  لجميع  إحصاء  ɱثل  لا  كانت  وإن  الآنفة  والمناهج  الأساليب  هذه  إن 
  ضوء رصد الج˴عات الروحانية ɬعزل عن الدين. والمناهج المتداولة في الروحانية الجديدة، والتي تمّ إعدادها في 

2. Fluid Spirituality 



١٨٦  والمعنوية الدين 

بعبارة  أنفسهم  وصف  خلال  من  هوية  لأنفسهم  ويصنعون  الدين،  مع  التقابل 
الروحانية ولكن غ˼ الدينية، إلا أنهم ـ على حدّ تعب˼ تشندلر ـ لا ˽لكون في العادة  

 ً˴ الفكري˾   فه مراجعهم  ويجهلون  عام،  بشكل  الروحا˻  أسلوبهم  عن  ومعرفة 
  وأساليبهم الروحانية.

في الروحانية قلّ˴    احصريً   اأسلوبً إن أكɵ هؤلاء الأشخاص يظنون أنهم ˽تلكون  
يفكر   أن  من  ɱكن  أو  مراتبهم،  إلى  ذلك  في  الوصول  من  وɱكن  أحد  إليه  توصل 

علم بالخصائص الدقيقة لروحانيتهم. وعلى الرغم   مثلهم. ولكنهم مع ذلك ليس لهم
هؤلاء   وأفعال  أفكار  في  المتقدّمة  العشرة  الأساليب  من  جذور  مشاهدة  إمكان  من 
الأشخاص، ولكنهم في أكɵ الموارد لا ˽تلكون معرفة بهذه المراجع الفكرية أو لا  

ذلك   من  روحانية.  ج˴عة  أو  فرقة  أي  في  أعضاء  أنفسهم  يتحدّث قد    مثلاً يرون 
أحدهم عن الطاقة الإيجابية والطاقة العلاجية، دون أن يعرف الجذور الفكرية لهذين 

أو ه˸ي ديفد ثورو. وكذلك    ١الأمرين؛ حيث تعود جذوره˴ لكل من فرانز ميسمر 
الأحادية باسم  يسمعوا   ˮ ولكنهم  المتحد،   ˮبالعا قالوا  ˽تلكون  اأبدً   ٢رɬا  ولا   ،

عرفانية والوحدوية أو حتى الأفكار العلمية الجديدة في الفيزياء  عن الأفكار ال  اإدراكً
 .٣الكمية، من قبيل نظرية الأوتار

التي   المصادر  من  الغالب  في  روحانيتهم  عناصر  يأخذون  الأشخاص  هؤلاء  إن 
تكون في متناول أيديهم، ولا سيّ˴ منها مصادر الأنترنيت والشبكة العنكبوتية ومواقع 

 
م): طبيب سويسري من القرن الثامن عشر للميلاد. اهتم بعلم الفلك    ١٨١٥ـ    ١٧٣٤فرانز أنطون ميسمر (.  ١

  والتنويم الإيحاɪ. (المعربّ). 
2. Monism 

مجموعة من الأفكار الحديثة حول تركيب الكون.  ):  String Theoryنظرية الأوتار أو النظرية الخيطية (.  ٣
تنصّ هذه المجموعة من الأفكار على أن الفرميونات مكوّنة من أوتار حلقية مفتوحة وأخرى مغلقة متناهية في الصغر  
ار  لا سُمك لها، وهي مليئة بالطاقة التي تجعلها في حالة من عدم الاستقرار الدائم وفق تواترات مختلفة، وإن هذه الأوت

تتذبذب وتتحدد وفقها طبيعة وخصائص الجسي˴ت الأكبر منها؛ مثل: الكواركات والإلكترونات. أهم نقطة في هذه  
النظرية أنها تأخذ بالحسبان كافة قوى الطبيعة، ومنا: الجاذبية، والكهرومغناطيسية، والقوى النووية؛ فتوحدها في نظرية  

  واحدة تسمّى النظرية الفائقة. (المعربّ). 
See: Chandler, “Spiritual But Not Religious”. 



    ١٨٧  ماهية التنصل عن الهوية في الروحانية المستحدثة

ي، وˮ يطلعوا في العادة على المصادر الأصلية لكل تيار فكري  التواصل الاجت˴ع
˽لكون   ولا  روحا˻،  أسلوب  وودهيد    ا كافيً   ااطلاعً أو  ليندا  ذهبت  هنا  ومن  عنها. 

ـ وذهب    ١إلى تسمية هذه الروحانية بـ «الروحانية الافتراضية» ـ الروحانية الأنترنيتية 
وإن أحد أهم أسباب تبلورها  .٢روبرت فاتنو إلى تسميتها بـ «الروحانية الملهوجة» 

  .٣واتساع رقعتها يعود إلى استفادة الشباب والكبار في العصر الراهن من الأنترنيت 

E<{Ö]<íéÞ^uæ…SBNRá]†èc<»<D< <

لما والمتفلتّة  والزئبقية  السائلة  الروحانية  أن  هي  الأخرى  النقطة  الحداثة،   إن  بعد 
ظاهرة تنتشر بشكل رئيس في البلدان الصناعية ـ ولا سيّ˴ منها في أمريكا الش˴لية 

)  SBNRوبريطانيا والبلدان الإنجلو / أمريكية ـ وإن الهوية الجديدة لما يعُرف بـ (
ا˼ت تدور   إ˹ا تتبلور ضمن هذه المناطق الجغرافية. وإن عمدة التحقيقات والتنظ

البق هذه  مرحلة  حول  تخطتّ  التي  المسيحية  الخلفية  ذات  بالمجتمعات  وترتبط  اع 
من العل˴نية الرسمية والنزعة المادية، وقد دخلت الآن في مرحلة جديدة من    اوشوطً 

أن   الحال  بطبيعة  التحقيقات  لهذه  و˽كن  المادية.  النزعة  بعد  ما  اسمها  العل˴نية 
الحصول   أجل  ومن  التنظ˼  مستوى  على  مجدية  تجاه  تكون  إج˴لية  رؤية  على 

الظاهرة الروحانية في إيران. ولكن بسبب الظروف الثقافية المختلفة، وكذلك الخلفية  
التحقيقات   تختص  أن  يجب  إيران،  في  والسياسية  الدينية  الناحية  من  المتفاوتة 

  التجريبية في هذه الناحية، وأن يعاد تنظيم النظريات في ضوء تلك التحقيقات. 
نحو   على  التواصل ولكن  مواقع  في  والتنقيب  البحث  خلال  ومن  الإج˴ل 

الشهر  من  تبدأ  محددّة  زمنية  مرحلة  وفي  ـ  الفيسبوك  منها  سيّ˴  ولا  ـ  الاجت˴عي 
عام   من  (اسفند)  عشر  الثا˻  الشهر  إلى  (مهر)  [   ١٣٩٣السابع  ش  ـ    ٢٠١٤هـ 

٢٠١٥) لـ  وجديدة  خاصة  هوية  وجود  إلى  يشرُ  ما  على   ɵنع  ˮ ب˾SBNRم]   ( 
العشرة   الأ˹اط  لبعض  مشاهدتنا  من  الرغم  وعلى  الإيرانية.  الروحانية  الج˴عات 

 
1. Woodhead Heelas, “The Homeless Mind Today?”, P. 63. 
2. Tinkering Spirituality 
3. Wuthnow,  After the Baby Boomers: How Twenty – and Thirty – Somethings 

Are Shaping the Future of American Religion, P. 20. 



١٨٨  والمعنوية الدين 

ب˾ الج˴عات الروحانية مورد البحث بشكل واضح، ولكن على كل   اآنفً المذكورة  
  .١)SBNRحال ˮ تكن أيّ واحدة منها تنسب نفسها إلى الـ (

وبطبيعة الحال قد نسمع في بعض المحافل والأروقة عبارات من قبيل: «أنا لا 
 في التقديس»،  امفرطً أنتمي إلى مذهب، ولكني أعيش حياة أخلاقية»، أو «أنا لست  

أو «إن ديني هو دين الإنسانية»، أو «ليس الدين هو المهم، بل المهم أن تتحلى بطهر  
على  تحقيق  دون  من  العبارات  هذه  حمل  ˽كن  لا  ولكن  السريرة»،  ونقاء  القلب 

) في إيران. إن أهم التيارات الدينية الموجودة في إيران والتي SBNRوجود هوية الـ (
من الفِرقَ    اجزءً ين الأصيل ـ الإسلام الرسمي ـ تعدّ  تعارض أو تندرج خارج دائرة الد

لها   يكُتب   ˮ الحداثة  بعد  لما  والزئبقية  السائلة  الروحانية  وإن  الجديدة،  الروحانية 
الظهور العام والملحوظ في المساحات الثقافية العامة، باستثناء القليل من الموارد، 

العر  ومشروع  والروحانية،  العقلانية  مشروع  في  والشبكات ك˴  الجديد،  فان 
مصطفى   «الأستاذ  مجموعة  قبيل  من  المشروع˾،  بهذين  المرتبطة  الاجت˴عية 
على  الاجت˴عية  القنوات  في  سروش»،  الكريم  عبد  «الدكتور  ومجموعة  ملكيان»، 

  الفيسبوك والتلغرام.
وذلك لأن الثقافة الاجت˴عية الإيرانية تخوض الآن في الأساس مرحلة الاجتياز  

حلة العبور من الأصالة إلى الحداثة، وليس هناك رواج للثقافة ما فوق العرفية  من مر 
أو ما بعد الحداثة في المجتمع، إلا ما كان منها في بعض الطبقات الاجت˴عية ـ ولا 
كن العثور على   سيّ˴ منها طبقة الجامعي˾ أو المطلّع˾ على الثقافة الغربية ـ حيث˽ 

 كل حال فإن هذه المسائل بشأن الروحانية المستحدثة في آثار من هذه الثقافة. وعلى

 
 The Homographicأس˴ء بعض هذه الج˴عات [والأشخاص] على النحو الآɴ: عاˮ الهولوغرافيك (.  ١

Universe  والعلوم الغريبة، ونظرية سيادة الشعر الأصولية، والهبنوتيزم الواعي، الاستعلاج بالطاقة على الطريقة ،(
نية والمعنوية، والمعنوية وبناء الذات، والقوان˾ الروحانية  )، وسرّ الحياة، والوعي الأسمى، والعقلا Reikiالريكية (

السبعة الناجحة، والنجاح اللامحدود، وأتباع عرفان الحلقة، والعرفان الإيرا˻، ولننبذ العصبية، والدالاي لاما، وأسرار  
ومصطفى ملكيان،    )، وإيكهارت تول، وباولو كويلو، والسرّ، Kundalini yogaالخلق الكمية، واليوغا كاندوليني ( 

 .ɴوكريشنا مور  



    ١٨٩  ماهية التنصل عن الهوية في الروحانية المستحدثة

تحقيقات   إلى  يحتاج  ردّها  أو  إثباتها  وإن  الادعاء،  مجردّ  حدود  في  تبقى  إيران 
  ودراسات منهجية وتجريبية لا يتسع لها مجال هذه المقالة. 

l]b^ÏjÞ÷]< <
˾ّ ضمن تيار الـ ( ) إلى الكث˼ SBNRلقد تعرضّت الروحانية اللادينية وشكلها المتع

من الانتقادات سواء من قبل عل˴ء الاجت˴ع أو من ناحية المتكلم˾ المسيحي˾.  
وبسبب التفلتّ من البنيوية وعدم التمسّك ɬنظومة اعتقادية وتربوية محددة، وكذلك 
الاتجاه الجانح نحو الدعة أو الإسقاطية، ذهب بعض عل˴ء الاجت˴ع إلى تسمية هذا  

ية بالروحانية المرقعّة أو الملهوجة (عن: روبرت وثنو)، أو الروحانية النوع من الروحان
روف)،  كلارك  وود  (عن:  التجارية  الروحانية  أو  هيلاس)،  باول  (عن:  الاستهلاكية 
شيوفن  (عن:  الظاهراتية  والروحانية  نركيس)،  غيا  (عن:  الإرشيفية  والروحانية 

ج˸سية (عن: روبرت بيلا   ). تشندلر)، أو الروحانية ال
ك˴ أورد المتكلمون المسيحيون بدورهم انتقادات متعددة للروحانية المستحدثة 

  ɵبالمقارنة إلى الانتقادات التي ترد من خارج    ا تنوّعً وتيار الروحانية اللادينية، وهي أك
  المسيحية الدينية. ولكن رɬا أمكن تعداد بعض المحاور العامّة من ب˾ هذا التنوّع:

علق بالانتقادات اللاهوتية تجاه الروحانية الجديدة، والتي تش˼  المحور الأول: يت
إلى تفلتّ هذه الروحانية من البنيوية وعدم ɱسّكها ɬنظومة تربوية محددة. وبعبارة 
التربية  وجوهر  روح  مع  تتنافى  الطريقة  هذه  أن  يرون  اللاهوتي˾  بعض  إن  أخرى: 

لهوى النفس والأذواق والأمزجة    الروحانية، ويعبرون عن هذا الأسلوب ˽ثل تبعية
  الشخصية، والذي يعُدّ بدوره من أكبر السموم والآفات في السلوك. 

المحور الثا˻: في نقد الروحانية المستحدثة هو أن أفراد هذا التيار بسبب الماهية 
الموثوق  النص  إلى  بالتبعية  يدينون  لا  الأنفسية،  إلى  ونزوعهم  البنيوية  عن  المتفلتّة 

˻، ويقدّسون معطياتهم الشخصية. وبعبارة أخرى: إن هذه المجموعة من والوحيا 
الانتقادات تشكك في وثاقة معتقدات وتعاليم هذا التيار. وقد عمد روبرت فولر إلى  

  جمع بعض هذه الانتقادات، وفي˴ يلي نذكرها على نحو الاختصار: 



١٩٠  والمعنوية الدين 

ية هذا النوع في ضوء ما يقوله روبرت فولر فإن بعض اللاهوتي˾ ينتقدون سطح
من العقائد والسلوكيات، وبالنظر إلى عدم ثبات العقائد والأع˴ل في هذا النوع من 
الروحانيات، فإنهم يشككون في جدوائيتها ونجاعتها. وعلاوة على ذلك فإنه حيث  
تقتصر غاية الروحاني˾ اللاديني˾ في الغالب على الوصول إلى الط˶نينة والسكينة 

اطني (تحصيل الروحانية) في هذه الدنيا، فإنهم من خلال الحصول والفرح والرضا الب
من الهدوء ـ يتصوّرون بزعمهم    بدلاً على إرضاء أنفسهم وتحصيل الهدوء والسكينة ـ  

قد حققوا الأهداف والغايات التي يصبون إليها. إن هذا النوع من الاتجاه الروحا˻  
الأ  من  ـ  الديني  العرفان  إلى  بالمقارنة  ـ  للبلوغ يعدّ  القابلة  العادية  والغايات  هداف 

الديني˾   الروحاني˾  إلى  بالنسبة  ɱثل  كانت  رɬا  والتي  سطحية    اأهدافً والوصول، 
  .١ومتدنية المستوى

حول   التجريبية  المعطيات  إلى  اللجوء  خلال  من  المتدين˾  بعض  يرى  ك˴ 
وي إسقاطية،  روحانية  روحانيتهم  أن  الأشخاص،  هؤلاء  تدينّ  في  أساليب  شككون 

. ومن هذه الناحية رɬا اأيضً الوثاقة المعرفية ك˴ يشككون في جدوائيتها ونجاعتها  
كانت إسقاطية الروحانية المستحدثة أسوأ حتى من الروحانية اللامنتظمة والمفتقرة  
إلى برنامج محدد؛ وذلك لأنها تدخل الفرد في متاهة وتسرّع من عملية الدفع به في 

وح الخاطئ.  الشخص  المسار  برنامج  كان  إذا  في    ا صادقً تى  يستند  وكان  بالكامل، 
˾ّ عليه أن يسعى ويبذل أضعاف اأيضً على مبنى الفطرة    ا وقاɧً ذلك إلى الأنفسية   ، يتع

المبا˻  إلى  الوصول  على  القدرة  ˽تلك  الذي  الشخص  يبذلها  التي  ـ  الجهود 
ˮ يتمكن من العثور على جميع الطرق التي ʗيطرقها أو يسلكها من   الوحيانية ـ ل

 .٢قبل
سهولة  تزعم  حيث  المستحدثة  الروحانية  فإن  الانتقادات،  هذه  إلى  وبالإضافة 
من  أنها  ك˴  المضنية،  والعقبات  الصعبة  الموانع  عن  الطرف  تغض  فإنها  السلوك، 
خلال امتلاكها للأهداف والغايات الدنيوية والقريبة من المتناول تغض الطرف عن 

 
1. Fuller, Spiritual, But Not Religious: Understanding Unchurched America, 

P.158. 
2. Ibid, P.159. 



    ١٩١  ماهية التنصل عن الهوية في الروحانية المستحدثة

. ك˴  ١الأبعاد التراجيدية من الوجود، وتتجاهل المساحة الواسعة وعوالمها المتعدّدة
الراحة   وطلب  الدعة  إلى  ذهابها  خلال  من  المستحدثة  الروحانية  من  النوع  هذا  أن 
والتعددية المعرفية، وكذلك من خلال مبانيها الأنفسية، تعمل على إبعاد الأشخاص 

  .٢ل القضايا الأخلاقية إلى أحكام شخصيةعن الواقعية الأخلاقية، وتحوّ 
t^jßj‰]æ<í‘ø}< <

إن الروحانية والمعنوية أمر فطري مودع في وجود جميع الناس. وإن الإنسان حتى  
إلى المعنوية   ميلاً إذا ˮ يتمكن من الوصول إلى تعاليم أيّ دين، ˽تلك في وجدانه  

تعالي. وعلى هذا الأساس فإن والروحانية، ويتسامى على النزعة المادية ويصبو إلى ال
المعنوية  أن  حيث  ولكن  الدين.  على  متقدم  أمر  ذاتها  في  والمعنوية  الروحانية 
والروحانية ـ ɬعنى الإدراك المباشر للحقائق الإلهية ـ تحتاج في تحققها واستمرارها 
م والمعنوية  الروحانية  ɱرير  على  تعمل  المتنوّعة  الأديان  فإن  والبنية،  الإطار  ن  إلى 

للمعنوية من دون الشريعة. ومع ذلك فقد    امفهومً جادّة الشريعة والطريقة، ولا ترى  
ة˼ انتقادات تمّ إيرادها على الدين، وشجب التدينّ، وكذلك  ظهرت في العقود الأخ
المعنوية   من  حالة  تبلورت  الحداثة،  بعد  ما  لعصر  المعرفية  المبا˻  من  بتأث˼ 

ة للإنسان ـ وصارت تطلب في هذه المرحلة ɬعزل  والروحانية ـ التي هي حاجة فطري
مفردة   فإن  الأساس  وفي  ـ  أمريكية   / الإنجلو  البلدان  في  سيّ˴  ولا  ـ  الدين  عن 
الروحانية تقع في تقابل مع الدين الرسمي. وقد أثبتنا في هذه المقالة أن الروحانية  

صنع من  هي  ـ  الدين  عن  ɬعزل  الروحانية  ɬعنى  ـ  الحاضر  العصر  بعد    في  ما 
الحداثة. إلا أن هذه الروحانية على الرغم  من سعيها إلى تحقيق دينها الذاɴ وامتلاك 
للروحانية   الترويج  إلى  العملية   الناحية  من  وتنجرف  تؤدّي  بها،  خاص  دين 

  الاستهلاكية. 
) تعتبر نفسها روحانية أنفسية ـ ɬعنى أنها تقيم روحانيتها  SBNRإن روحانية الـ (

على أساس من الخصائص والتجارب الفردية والباطنية ـ ويصبح هذا الأمر   ومعنويتها
 

1. Ibid, P. 160. 
2. Ibid, P. 161. 



١٩٢  والمعنوية الدين 

أن   املاكً بيد  البشري.  وبنائها  للروحانية  الشخصية  الأفهام  نحو  الروحاني˾  لسعي 
للدين   والقشري  السطحي  الفهم  يعدو  لا  المطاف  نهاية  في  إليه  التوصّل  يتمّ  الذي 

الإلهية للإنسان تعمل على نفخها إلى حدّ   من إثراء الشخصية  بدلاً والروحانية، والتي  
  الورم غ˼ الحميد.

…b^’¹]< <
مروجان رفتارهاي نوين ديني: مطالعه موردي «باستا˻، سوسن؛ شريعتي، سارا؛ خسروي، بهناز،  

 نامه  مجلة(الدعاة إلى سلوكيات الدين الحديث)،    » و عرفانسيشناهاي با رويكرد روانجمع
  هـ ش. ١٣٨٨، ٣٦، العدد: اجت˴عي علوم

گراɪ جديد  فرقهطالبي داراɯ، باقر؛ طالبي، أبو تراب؛ موحدي، محمد إبراهيم؛ نوربخش، يونس،  
(الفرقَ الجديدة في إيران: تحليل   هاي نو ظهور در ايرانشناختي عرفاندر ايران: تحليل جامعه

 .ɪاجت˴عي لأنواع العرفان المستحدثة في إيران)، أطروحة علمية من جامعة العلامة الطباطبا  
علي   ، أورسلا  كينغ، الفارسية:  اللغة  إلى  ترجمه  شجاعي،  «معنويت»،  آس˴نرضا  هفت  ، مجلة 

  هـ ش. ١٣٨٣، سنة ٢٣العدد: 
(الروحانية   »عصر پسامدرن: ا˽ان و عمل در بسترهاي جديد  گرايي درمعنويت«  ،أورسلاكينغ،  

في عصر ما بعد الحداثة: الإ˽ان والعمل في الحواضن الجديدة)، ترجمه إلى اللغة الفارسية: 
ɯهـ ش. ١٣٩٢/ آبان /  ١، بتاريخ: ١٧، العدد: مجلة ماه دينفر، وحيد سهرا  

Chandler, Siobhan, “Spiritual But Not Religious”, Vimeo: 18 Apr, 2015. 
 ,Private Religion in the Public Sphere”, in: religions of modernity, brill“ ,ــــــــ

2010. 
 The Social Ethics of Religious Unaffiliated Spirituality”, Religion“ ,ــــــــ

Compass 2, no. 2 (2008), 240 – 256. 
 The Social Ethics of Religious Unaffiliated Spirituality, ProQuest ,ــــــــ

Dissertations Publishing, 2011. 
Fuller, Robert C, Spiritual, But Not Religious: Understanding Unchurched 

America, Oxford University Press, 2001. 
Gianarkis, Rebecca, Spiritual But Not Religious, Hofstra University, 2014. 
Hawkins, Merrill M, “Personal Spirituality in: Faith”, in America: Changes, 

Challenges, New Directions. Edited by Charles H. Lippy. Greenwood 
Publishing Group, 2006. 

Woodhead, Linda; Heelas, Paul LF. “The Homeless Mind Today?”, in: Peter 
Berger and the Study of Religion, 2001. 

Lyon, Daved. “A Bit of a Circus: Notes on Postmodernity and New Age”, 
Religion, vol 23, 1993. 

Shimazono, Susumu, “New Age Movement’ of ‘New Spirituality Movement 
and Culture”, Social Compass 46, no 2, 1999. 



    ١٩٣  ماهية التنصل عن الهوية في الروحانية المستحدثة

Taves, Ann, and Kinsella, Michael, “Hiding in Plain Sight”, New Age 
Spirituality, Rethinking Religion, 2014, 84. 

Wuthnow, Robert, “The New Spiritual Freedom” In: Cults and New Religious 
Movements, wiley _ Blackwell, 1998. 

Wuthnow, Robert,  After the Baby Boomers: How Twenty – and Thirty – 
Somethings Are Shaping the Future of American Religion, Princeton 
University Press, 2010. 

Funk, Cary; Greg, Smith, “”Notes” on the Rise: One – in – Five Adults Have 
No Religious Affiliation” (PDF). Pewfororum. Org. The Pew Forum on 
Religion and Public Life, 2012. 

Zinnbauer, Brian J, Kenneth I Pargament, Brenda Cole, Mark S Rye, Eric M 
Butter, Timothy G Belavich, Kathleen M Hipp, Allie B Scott, and Jill L 
Kadar. “Religion and Spirituality: Unfuzzying the Fuzzy.” Journal for the 
Scientific Study of Religion 36, no. 4 (December 1997), 549 – 64. 

Mercadante, Linda A, “The Interviewees”, Belief without Borders: Inside the 
Mind of the Spiritual but Not Religious, New York: Oxford UP, 2014. 





 
 

  
  

<Ñø}ù]<‹‰_íéÂ^Ûjq÷]<ím‚vjŠ¹]<íéÞ^uæ†Ö]<»<< <
íéÂ^Ûjq÷]<Ñø}ù]<‹‰_<<ím‚vjŠ¹]<íéÞ^uæ†Ö]<»

^ãi^èfl‚ æM< <
  ٢أحمد شاكر نجاد 

المستحدثة  الروحانية  عُرفت  في   ٣لقد  الفردانية  هل  ولكن  الفردانية.  بالروحانية 
اص الروحانية المستحدثة تتساوى مع العزلة الاجت˴عية؟ هل يشُارك هؤلاء الأشخ

المشاركة  فهل  كذلك  الأمر  كان  إذا  للآخرين؟  الخ˼  تريد  التي  الأنشطة  في 
وحبّ  الخ˼  أمور  في  الجُدُد  الروحاني˾  قبل  من  الاجت˴عي  بالدور  والاضطلاع 
الآخرين، ˽كن اعتبارها مشاركة أخلاقية أم هناك تحديات تفرض نفسها أمام تسمية  

وفي بالأخلاقية؟  المشاركات  من  النوع  والمشاكل   هذا  الغموض  هو  ما  الأساس 
الماثلة أمام الروحانية المستحدثة في حقل المعرفة والقيَم، والتي فرضت التحديات 
في مجال الأخلاق الاجت˴عية من هذه الناحية؟ ما هي أهمّ التحديات التي يعا˻  

  منها الروحانيون الجُدُد في مسائل الأخلاق الاجت˴عية؟
 

های  جدید و چالش  يیگراتیمعنو  در  ياجت˴ع  اخلاق  مبا˻المقالة بعنوان «  ،أحمد،  نجاد   شاكرصدر:  الم  .١
،  ۱۳۹۶  ، صيف۲التي تصدر في الجمهوريَّة الإسلاميَّة الإيرانيَّة باللغة الفارسيَّة، العدد   ، )ياخلاق پژوه» في مجلة (آن

  .  ۱۵۰إلى   ۱۲۳الصفحات  
 ي الهاشم مطر  علي حسن : تعريب

  أستاذ مساعد في كلية العلوم والثقافة الإسلامية. . ٢
والنسبية،  ٣ الروايات،  بعد  م˴  والتهربّ   ،ɴالذا المذهب  عن:  عبارة  الجديدة  الروحانية  خصائص  بعض  إن   .

والتعددية، وعدم التقيدّ، وأنفسية الحقيقة ɬعيار النجاعة والتأث˼، والخروج عن سلطة المؤسسات الدينية الرسمية،  
ا بعد الطبيعة، والنزعة التجريبية، والتكامل الذاɴ، وتأليه  والعيش في اللحظة الراهنة والمكان الفعلي، وعدم ضرورة م

الذات (تقديس الإنسان الفرد، دون الإنسان النوع)، والإبداع الذاɴ، والخلاقية، والنجاح، وطلب الاستشفاء، والتأكيد  
مفهوم  شاكر نجاد،  على المرونة، وحبّ البحث، والتعليم التلقاɪ والمعنوي، والتأكيد على الحبّ والرحمة. (انظر:  

  (مفهوم الروحانية في عصر ما بعد الحداثة)). معنويت در عصر پسامدرن



١٩٦  والمعنوية الدين 

لجادّة التي يتمّ إيرادها على الروحانية الجديدة (ɬا تشتمل  إن من ب˾ الانتقادات ا
عليه من الخصائص والتعاليم التي هي من قبيل الاهت˴م الداخل والباطن، والحياة 
العادات  وتجاهل  الحياة،  أصالة  على  والحفاظ  الشخصي،  التصوّر  أساس  على 

تد أنها  هي  الفردي)  والإبداع  بالخلاقية  والاهت˴م  نحو  الج˴عية،  بالأشخاص  فع 
  ا ɱامً العزلة والحيادية وعدم الاهت˴م بالأخلاقيات الاجت˴عية. وفي النقطة المقابلة 

ـ    SSRCلهذا النقد، تذهب بعض المشاريع التحقيقية ـ من قبيل: مشروع مؤسسة  
ولا   ملحوظ،  بشكل  الاجت˴عية  النشاطات  في  يشاركون  الجُدُد  الروحاني˾  أن  إلى 

الأنشطة في  واجت˴عية   سي˴  سياسية  بأدوار  ويضطلعون  للناس،  والمحبةّ  الخ˼ية 
  .١هامّة

وفي هذا الشأن عمدت ليندا وودهيد وباول هيلاس إلى إبداع مفهوم «الروحانية  
، ليعمدا بذلك على حلّ التعارض الموجود في حقل إمكان أو امتناع ٢الإلكترونية»

الدور الاجت˴عي للروحاني˾ الجُدُد، والعثور على طريق لحلّ هذا السؤال القائل: 
هل الروحانية المستحدثة تؤدي إلى انخفاض الأخلاقيات الاجت˴عية، أم تؤدّي إلى 

أرضية لـ «نظرية العقل المتشردّ»   زيادتها؟ إن هذا النموذج المفهومي ـ الذي شكل
لـ (بيتر لودفيغ ب˼غر) ـ يقول بأنه على الرغم من أن الروحاني˾ الجُدُد لا يشاركون 
قبيل:   (من  الأولية  الاجت˴عية  المؤسسات  إطار  في  الاجت˴عية  المناسبات  في 

عة في  ، بيد أن لهم مشاركات واسقليلاً الكنيسة والمدرسة والأسرة وما إلى ذلك) إلا  
إطار المؤسسات الثانوية (من قبيل الشبكات الافتراضية ومواقع الإنترنيت). لقد عمد  
العاˮ الألكترو˻ إلى خلق أرضية ليتمكن الروحانيون الجُدُد من بلورة المؤسسات  
في   ـ  ˽كنهم  بحيث  الاجت˴عية،  والشبكات  القنوات  إطار  في  الافتراضية  الثانوية 

وكينونتهم ـ القيام بأنشطتهم الاجت˴عية، ولا سيّ˴ تلك    ع˾ الحفاظ على تفردّهم
  التي تنطوي على مسائل إنسانية.

 
1. Bender,  and McRoberts, “Mapping a field: Why and how to study spirituality”, 

p.1 – 27. 
2. E. Spirituality 



    ١٩٧  أسس الأخلاق الاجت˴عية في الروحانية المستحدثة

ـ الباحث   ١إن التحقيق الآخر لحلّ هذا التعارض هو تحقيق قدّمه شيوان تشندلر 
في حقل الروحانيات وعلم الاجت˴ع الديني ـ حيث ركز بشكل خاص على بحث 

الروحان في  الاجت˴عية  التعارض الرأس˴لية  حل  بصدد  وصار  المستحدثة،  ية 
نشاطهم   ˽ارسون  الجُدُد  الروحاني˾  بأن  الإذعان  خلال  من  تشندلر  إن  المذكور. 
الشبكية  الارتباطات  استخدامهم لنموذج  عبر  الاجت˴عي  المستوى  على  الأخلاقي 
من   النوع  لهذا  الفكرية  الأسس  على  والتركيز  بالاهت˴م  قام  الألكترو˻،   ˮالعا في 
المشاركة الاجت˴عية. وهو يرى إلى الفردانية والأنفسية والتظاهر والواحدية والأحدية  

إن   اأساسً بوصفها   الاجت˴عية.  الأخلاقيات  مجال  في  سيّ˴  ولا  الارتباطات،  لهذه 
الروحاني˾ الجُدُد ـ على أساس تحليله ـ لا يراعون المعاي˼ الأخلاقية والاجت˴عية 

م الآخرين من الناحية الأخلاقية، بل على أساس الأنانية أو من  من باب الإيثار وتقدي
  أجل تأييد الذات، والتظاهر بالممتلكات الداخلية. 

إن هذه المقالة بعد بيان الأسس الأنɵوبولوجية والقيَميةّ للروحانية المستحدثة، 
ل  ولكن لا من خلال الاستفادة من الأسلوب التجريبي ـ بطبيعة الحال ـ بل تسعى قب

كل شيء ـ من خلال الالتفات إلى تحقيقات وودهيد وهيلاس وتشندلر ـ إلى تحليل  
نوع المشاركة الاجت˴عية للروحاني˾ الجُدُد ودوافعهم، لتخوض بعد ذلك ـ بالنظر  
إلى مباحث في فلسفة الأخلاق، ولا سيّ˴ بحث النسبية الأخلاقية والذاتية الأخلاقية 

حتملة لهذا النوع من المشاركة الاجت˴عية؛ لنتمكن ـ إلى بيان بعض التحديات الم
بالنظر إلى هذه التحديات من الحكم بشأن أخلاقية أو عدم أخلاقية هذا النوع من 

على بيان    أولاً المشاركة الاجت˴عية بشكل أفضل. إذن سوف نعمل في هذه المقالة  
رسم خصائصها،    إمكانية نوع من الأخلاق الاجت˴عية في الروحانية الجديدة، وبعد

نص˼ ـ من خلال الاستفادة من بعض الأبحاث في فلسفة الأخلاق، ولا سيّ˴ بحث  
أمام  الماثلة  بالتحدّيات  الاهت˴م  إلى  ـ  الأخلاقية  الذاتية  وبحث  الأخلاقية  النسبية 

  الروحاني˾ الجُدُد في حقل الأخلاق الاجت˴عية.

 
1. Siobhan Chandler 



١٩٨  والمعنوية الدين 

ím‚vjŠ¹]<íéÞ^uæ†Ö]<‹‰_< <

هي في العادة مذهب أو تيار أو اتجاه موجود ضمن الدين، إن    إن الروحانية الدينية
حال   كل  على  أنها  إلا  الظاهر،  عن  الخروج  ادعائها  من  الرغم  على  الروحانية  هذه 
في   عليه  المتفق  والتراث  الدينية  والنصوص  للدين  الأصلية  المعتقدات  إلى  تستند 

جردّ عن الدين، هو امتلاك الدين، إلا أن المهم بالنسبة إلى الروحانية في النسيج الم 
تجارب وجودية عميقة، وليس الحفاظ على التراث أو اللجوء إلى وثاقة النص. وعلى  
هذا الأساس فإنه في سياق الوصول إلى الأهداف والغايات الروحانية بنظرة تعددية، 
قد تتحقق الأولوية للتلفيق ب˾ التراث الديني أو الأفهام المزاجية عن الدين، وفي˴  
يتعلق بالأمور الأخلاقية يكون التمسّك بالمعاي˼ الأخلاقية للعاˮ (من قبيل: البيئة، 
والمعطيات  ذلك)  إلى  وما  والحرية  العالمي،  والسلام  المرأة،  وحقوق  والمساواة، 

  الفردية أهم من التعاليم والنصوص الدينية. 
رد في إطار تلك  إن التوصيات والتعاليم في الروحانية الدينية تأɴ لʗ يكون الف

أو  الدين  عن  المجردّة  الروحانية  في  وأما  بعينه،  دين  وضعها  التي  المثالية  الن˴ذج 
الروحانية غ˼ التأسيسية، يكون بناء الشخص لذاته بشكل عصامي وقيام حياته على  

 .١أسس معطياته الشخصية هو الذي يحظى بالأهمية
بندرز أليسون  المستحدثة:  ٢قال  الروحانية  الدين   بشأن  في  عليه  يطلق  الذي  إن 

عنوان الروحانية هو «روحانية التعلق»؛ ɬعنى النواة المركزية لذلك التعلق بالتعاليم  
المعنوية   الهداية  أجل  من  أسمى  مرجعية  أو  لسلطة  والخضوع  والتسليم  الدينية 
»، والروحانية، وأما النواة المركزية لما يتمّ طرحه تحت عنوان «الروحانية المستحدثة

قد  الجُدُد  الروحاني˾  إن  أخرى:  وبعبارة  التبعية.  وعدم  التعلق  عدم  عن  عبارة  فهي 
المعنوي  الأمر  مع  المباشر  الارتباط  أي  الدين،  أجزاء  أفضل  أحد  إلى  توجهوا 
على  يتوقف  هل  والتعلق  الارتباط  هذا  تحقيق  أن  في  يشكون  ولكنهم  والروحي، 

طيقون لازم امتلاك التجربة الدينية والمتمثلة  الالتزام بالدين أم لا؛ ɬعنى أنهم لا ي

 
1. Lindsay, “Encyclopedia of Religion”. P.8719 – 8720. 
2. Alison Benders 



    ١٩٩  أسس الأخلاق الاجت˴عية في الروحانية المستحدثة

. في هذا النوع من الروحانية المجردّة عن الدين يكون تطه˼  ١بالتعلق بالتراث الديني 
بالأمر    بدلاً القلب   والداخلي  الشخصي  الارتباط  ويكون  العقيدة،  تصحيح  من 

والروحي   الإدراك  بدلاً المعنوي  ويصبح  والمناسك،  بالآداب  القيام  الشخصي   من 
من الفهم والإدراك الموثقّ، والتغي˼ الآ˻ والمؤقت    بدلاً والعملي للكتاب المقدّس  

من السعي الدائم، والمجاهدة والتغي˼ المثابر والمتأ˻ هو الذي يكتسب   بدلاً للحياة  
  .٢الأهمية

الداخل، وكذلك وتكون معرفة الله من الناحية العملية بناء القيَم الذاتية بالنظر إلى  
العرفانية   المعاي˼  إلى  الالتفات  خلال  من  وذلك  النفسية،  والشرائط  الذهنيات 
للأخلاق ـ بطبيعة الحال ـ وليس العثور على الأوامر والتعاليم الإلهية والتسليم بها.  
ومن هنا يذهب م˼يل هاوكينز إلى الاعتقاد بأن معرفة الله عند الروحاني˾ الجُدُد،  

الأخلاقية والمتحورة  ٣فة الله الأخلاقية والمعالجة، ويسُميها بـ «الربوبيةنوع من معر 
العلاج»  الله  ٤حول  لأن  طبيعية؛  ربوبية  الحقيقة  في  هي  الإلهية  المعرفة  هذه  إن   .

، بيد أن الاهت˴م به لازم على الدوام، وإ˹ا يرد الحديث عن هذا الإله، اداɧً موجود 
  .٥لب˾ أو عند ظهور أˮ يحتاج إلى علاجعندما تكون هناك مصلحة في ا

إن هذه المعرفة الإلهية ـ من وجهة نظر هاوكينز ـ أخلاقية؛ لأنها تركّز على الخ˼ 
للروحاني˾،   والرفاه  التحسّن  ض˴ن  منها  الغاية  لأن  علاجية؛  كذلك  وهي  العملي، 

  ا موجودً  معه الله  ولكنها من الناحية العملة ربوبية ك˴ أسلفنا؛ إذ في الوقت الذي يعُدّ 
في كل شيء، يندر أن يتدخل في حياة الإنسان، وهذا التدخل النادر لا يكون   احاضرً 

لهذا التصوّر على الرغم من الحضور الدائم لله    اطبقً .  ٦إلا من أجل المقاصد العملية
  ا ظاهرً على الدوام)، ولكنه ليس    احاضرً (ك˴ في مثال المارد في القمقم حيث يكون 

 
1. Benders, “Spiritual But Not Religious, What’s the Meaning”. 
2. Heelas, and Woodhead,  The Spiritual Revelation, in religions in the modern 

world, P.424. 
3. Deism 
4. Moralistic Therapeutic Deism 
5. Hawkins, Personal Spirituality, p53. 
6. Ibid, p.53. 



٢٠٠  والمعنوية الدين 

 ًɧإمرة ادا تحت  ويقع  الداخل،  إلى  وبالرجوع  مأزق  حدوث  عند  دعوته  وتتمّ   ،
  الإنسان.

على الله من أجل    اعثورً وقد عمد واثنو إلى التعريف بهذا البحث عن الله بوصفه  
عليها  التعكّز  يتمّ  عكازة  بوصفه  الاعت˴د  ١توظيفه  ويتمّ  تسُتدعى  أن  ˽كن  حيث   ،

عليها سواء في المشي أو سياقة السيّارة أو الاستح˴م أو في المصائب وصعوبات 
. وقال باول هيلاس في ذمّ هذا اللاهوت ـ القائم على الإله الداخلي والإدراك  ٢الحياة

 عن تشسترسون:  نقلاً الألوهية ـ   الشخصي عن
جون  لأن  وذلك  ...؛  الأديان  أخطر  من  واحدة  هي  الداخلي  الإله  عبادة  «إن 
عندما يعبد الإله الداخلي، فهذا يعني من الناحية العملية أن جون يعبد جون  

  .٣إلى انعدام الصحّة» ادومً ... وإن البحث عن مجردّ الصحّة، يؤدّي 
عملية لهذا اللاهوت هو اضمحلال أدبيات المعصية والتوبة  إن من ب˾ العلامات ال

ب˾ الروحاني˾ الجُدُد. وقد ألقى تشندلر إلى هذه العلامة نظرة من الزاوية اللاهوتية، 
الحبّ   على  المستحدثة  الروحانية  تأكيد  بأن  الاعتقاد  إلى  تحليلها  في  وذهب 

حبةّ والرح˴نية، قد شكّل  والحضور الكلي لله في كل مكان والاستناد إلى عنصر الم
  ɪالرجا والاتجاه  القراءات الرح˴نية  غلبة  إلى  وأدّى  الدينية،  الأدبيات  في  استدارة 
في الروحانية المستحدثة على الاتجاه الخوفي بشكل كامل. وعلى هذا الأساس فقد 
اضمحلت مفاهيم المعصية والكفّارة والتوبة ـ التي كانت تعبرّ عن الإقرار بالضعف 

مع تصوّر الله المتعالي والمقتدر ـ وحلتّ   اانسجامً لخطأ الأخلاقي، وكانت أكɵ  وا
والصفح   والسعادة  والفرح  والسلامة،  والت˴هي،  الحبّ،  قبيل:  من  مفاهيم  محلها 

  .٤العام
ومع ذلك فإن واثنو قد دخل في تحليل هذا الأمر من نافذة أخرى، وقال بأن سبب 

والحطي المعصية  مفهوم  (التهتك اضمحلال  الوجدان  حرية  ظاهرة  في  يكمن  ئة 
 

1. Crutch 
2. Wuthnow, “The New Spiritual Freedom”, p.105. 
3. Heelas, Spiritualities of Life: New Age Romanticism and Consumptive 

Capitalism, P.1. 
4. Chandler, The Social Ethic of Religiously Unaffiliated Spirituality, p.73. 



    ٢٠١  أسس الأخلاق الاجت˴عية في الروحانية المستحدثة

المنفلت)، وتحول معيار الحكم الأخلاقي إلى شيء شخصي. إنه يرى أن الت˴يز في 
الحكم  غاية  وإ˹ا  له،  موضوعية  لا  والقبيح  الحسن  ب˾  المستحدثة  الروحانية 
الأخلاقي تتجه إلى تشخيص الأحسن من الحسن وليس الحسن من القبيح. وعلى  

الأس ضوء هذا  في  ـ  يأخذه  قرار  كل  يكون  متألهّ،  كائن  هو  الذي  الإنسان  فإن  اس، 
. ومن ١ا حسنً ، وإن كانت بعض قراراته الأخرى أكɵ  احسنً وجدانه الحر ـ في نفسه  

  هنا لا يكون للتوبة والاستغفار معنى في الروحانية الجديدة.
أبع ثلاثة  ب˾  الت˴يز  إقامة  خلال  من  ـ  النظريات  بعض  عمدت  وهي:  وقد  اد، 

التقليدية، والحديثة وما بعد الحديثة، والمقارنة ب˾ القيَم ونوع تدينّ الأفراد في هذه  
الأبعاد الثلاثة ـ إلى بيان وتحليل خلفيات ظهور هذا النوع من الروحانية في عصر ما  
بعد الحداثة. من ذلك على سبيل المثال أنه من وجهة نظر أليسون ـ الذي بحث أوجه 

ب يقوم الت˴يز  ـ  والميتافيزيقية  والوجودية  القيَميةّ  الناحية  من  الثلاثة  الأبعاد  هذه   ˾
 ،ˮالعا في  الإلهي  الوحي  أساس  على   ˮالعا في  والقيمة  الوجود  ومعرفة  التراث 
ويصل من خلال نزول الوحي على البشر، ويكون الله هو المحور في هذه الرؤية 

بأمره،   اومأɱرً له    اخادمً لله أن يكون    اوقً مخلالاعتقادية، ويجب على الإنسان بوصفه  
وأما في الرؤية الاعتقادية الحديثة فإن العلم والمعرفة لا يصلان من طريق الوحي، 
بل من خلال المشاهدة والتجربة، ومن الناحية القيَميةّ فإن القيمة الأهم تكون لشأن  
الثقافات  بتنوّع  الوعي  يصبح  الإطار  هذا  وفي  وانتخابه،  اختياره  وحرية  الإنسان 

. وفي هذه الرؤية العقدية يتمّ إبعاد الدين اوضوحً ضهم أكɵ  وتحمّل الأشخاص لبع
عن مسرح الأحداث الاجت˴عية وينظر إليه بوصفه مجردّ أمر شخصي لا أكɵ. وأما 
في خطاب ما بعد الحداثة ومنذ أواخر عقد الستينات [من القرن العشرين للميلاد] ـ  

على حدود  امقتصرً كنهم يرونه  على الرغم من إقرار البشر بتفوّق العلم التجريبي، ول
  الدائرة المادية، ويرفضون الرؤية الاعتقادية المادية بأجمعها.

 
1. Wuthnow, “The New Spiritual Freedom”, p.94. 



٢٠٢  والمعنوية الدين 

والمساواة،   بالعدالة،  المطالبة  قبيل:  من  قيَم:  تحظى  الخطاب  هذا  مثل  وفي 
والتكافؤ في الفرصَ ب˾ الأفراد، بالأهمية القصوى. وفي الدائرة الميتافيزيقية يتم كسر  

الروا أنواع  ومفهوم جميع  لغاية  المختلفة  الأفهام  وتصبح  الكلية،  والقراءات  يات 
تحظى   لا  وشخصية،  فردية  ترجيحات  مجردّ  الوجود،  في  الإنسان  ووضع  الوجود 

. وعليه فإن ما يرتبط بالأمور العينية يتم  ١بالاحترام إلا من قبل الشخص نفسه فقط
ريبية، وما يرتبط بالدائرة  قياسه وتقييمه في هذا الخطاب ɬيزان ومقياس العلوم التج
  غ˼ المادية يكون الشخص هو الميزان والمعيار في صحّته.

يكون   سوف  الوجود،  إلى  الرؤية  من  النوع  هذا  أنɵوبولوجية   امقرونً إن  بلوازم 
خاصة. وإن أفعال الإنسان في هذه الرؤية لن تكون مهمة لذات الشخص والمجتمع 

هامّة تكون  وسوف  بل  فحسب،  به  والمص˼    المحيط  الوجود  كلّ  إلى  بالنسبة 
البعيد   المدى  على  الوقت اأيضً والمستقبل  في  الاهت˴م  بؤرة  في  يقع  الذي  أن  إلا   ،

نفسه، هو الإنسان الذي يعُدّ بوصفه الأقرب إلى كوّة الشعور والإحساس بالوجود. 
سوف  ـ  تشندلر  تعب˼  حدّ  على  ـ  بالواحدية  الاعتقاد  لازم  فإن  الأساس  هذا  وعلى 

الذات تأليه  إلى  كان  ٢يؤدّي  إذا   ˮالعا أن  ɬعنى  الألوهية  اموحّدً   ا وجودً ،  وكانت   ،
بدوره   يكون  سوف  الإنسان  فإن  المتفرقّة،  وخلاياه  مساماته  جميع  في    احائزً منتشرة 

، وسوف تكون النافذة الأقرب من الألوهية من نصيب اأيضً على هامش من الألوهية  
ن ɬقدور الإنسان في أي مستوى كان ـ ولهذه العلةّ  الإنسان نفسه، وعليه سوف يكو 

الأخلاقية  القيَم  إدراك  من  يتمكن  وسوف  نفسه،  بواسطة  الألوهية  إلى  يصل  أن  ـ 
  .٣مباشرة؛ وذلك لأن الألوهية متجذّرة في وجوده بشكل عميق

في  تكمن  الواحدية،  الأنɵوبولوجيا  هذه  في  الملحوظة  التداعيات  ب˾  من  إن 
الذي سبيل    الشعار  على  ذلك  من  نفسك».  «أحبّ  وهو  الجُدُد،  الروحانيون  يرفعه 

الحديث   بهذا  ɱثيلي)  أنطولوجي (لا  بشكل  يؤمنون  الجُدُد  الروحاني˾  فإن  المثال 
منه   ʕاشت إذا  الواحد؛  كالجسد  وتراحمهم،  توادّهم  في  المؤمن˾  «مثل  المأثور: 

 
1. Benders, "Spiritual But Not Religious, What's the Meaning". 
2. Self-Divinization 
3. Chandler, Way of the Spiritual Seeker, As Above so below, p.180. 



    ٢٠٣  أسس الأخلاق الاجت˴عية في الروحانية المستحدثة

يرون أن طريقة حلّ حبّ    عضو، تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمّى». ولكنهم
أبناء النوع وتقديم المساعدة إلى سائر الأفراد، يكمن في حبّ المرء لنفسه بوصفه  
الأقرب للتناول في الوجود. إن الإنسان من خلال مساعدته لنفسه وحبهّ لذاته بوصفه  

من الكل، إ˹ا يعمل في الحقيقة على تقديم العون إلى كلّ الوجود، وإن هذا   اجزءً 
 للذات يعتلي صهوة قانون السريان الداخلي للوجود (طاقة الوجود) وتتوزعّ  الحبّ 

على كل الوجود. وفي الروحانية المستحدثة ـ على حدّ تعب˼ تشندلر ـ يجب أن يقوم  
ك˼ لنفسك» أو شعار «كيف ˽كنك تقديم  شعار «˽كنك تغي˼ العاˮ من خلال تغي

أو أفكار من قبيل تسرية الفرح والضحك  العون إلى الآخرين، دون أن تع˾ نفسك»،  
  .١والحبّ، يجب فهمه على أساس الرؤية الواحدية 

˼ّ النظام القيَمي لدى  الفرد   لا يعود الله   فأولاً .  اأيضً وعلى أساس هذه الرؤية يتغ
ʖ يزرع القيَم في ذهن الإنسان، بل الإنسان هو الذي يعمل على صنع القيَم   اموجودً 

: في ضوء اوثانيً .  ٢ستبطانية وإدراك الشعور الكو˻ بأسلوب ذهنيمن خلال رؤيته الا 
هذا الإدراك المتحد عن الكون والألوهية الساكنة في كل شيء، لن يكون هناك أمر 

لʗ   احرɚ شرير أو شيطا˻ في ذاته، ويكون الوجود كله خ˼ وحسن (ويكون الإنسان  
ا˼ت والمحاسن)، وإن الذي يتمّ إد إما هو نوع وظهور   اشرɚ راكه بوصفه  يختار ب˾ الخ

ومعرفته  إدراكه  لنا  ˽كن  لا  الذي  الوجودي  والإبداع  الازدهار  نتيجة  ٣من  هو  أو   ،
ة˼، أو عدم شعور الإنسان؛ حيث يتسبب في وضع المشاكل  للح˴قة أو عدم البص

الوجود ولكل  طريقه  الرؤية ٤أمام  هذه  ضوء  في  ـ  الوجود  فإن  الحال  وبطبيعة   .
الاعتقادية ـ سوف تكون نهايته سعيدة على جميع الأحوال؛ وذلك لأن هذا القانون  

والقاصرة   الضعيفة  الأنواع  حذف  قبيل  (من  والح˴قة  التكامل،  على    ا طبقً حاكم 

 
1. Chandler, “The Social Ethic of Religiously Unaffiliated Spirituality”, P.261- 

262. 
2. Griffin, "Spirituality and Society: Postmodern Visions", P.17. 

  . ٣٠ـ    ٢٩(الله والدين في عاˮ ما بعد الحداثة)، ص   خدا و دين در جهان پسامدرنغريف˾، . ٣
من أجل العصر الجديد)، ص    »العصر الجديد«(ثيوديسيا    »تئوديسه (عصر جديد) براي عصر جديد«كمبل،  .  ٤
  .٢٠١ـ    ٢٠٠



٢٠٤  والمعنوية الدين 

˾ الجُدُد من لنظرية التكامل لتشارلز دارون) سوف تحُذف من تلقائها، وإن الروحاني
  .١امشرقً   اذهبيً  مستقبلاً خلال هداية شعور الوجود سوف يسجلون  

بالنظر إلى المبا˻ القيَميةّ الآنف ذكرها، وتداعيات هذه المبا˻ في الحياة العملية 
للروحاني˾، عمد بعض المحقق˾ إلى نقد هذه الظاهرة، وعدد نقاط مواطن ضعفها، 

الجُدُد وابتلائهم بالتفك˼ الانتقاɪ والتركيبي (النقد من    ومن بينها: معاناة الروحاني˾
الروحانية   من  النوع  هذا  في  الدعامة  وضعف  والعقيدة)،  الإ˽ان  أخلاق  زاوية 
والسطحية  والمزاجية  الأخلاقية)،  التربية  زاوية  من  (النقد  الأخلاقية  للمعاي˼ 

الفراغ أوقات  بحقل  ال٢والارتباط  اللازم  التخطيط  غياب  عدم  ،   أو  والإجراء  تنفيذ 
وجود الض˴نة التنفيذية لهذا البرنامج، وعدم وجود نظام المكافأة والعقاب الخارجي 

السلوك  انضباط  الظلم  ٣لض˴ن  عن  النظر  وصرف  الأخلاقي،  التفك˼  وقصر   ،
ɱثل   لا  والتي  والتفصيلية  الفرعية  بالهواجس  والانشغال  العام    اتحديً الاجت˴عي 

، ٥واتباع الموضة والظواهر الروحية ،٤يل الدفاع عن حقوق الحيوان)(من قب   اأخلاقيً 
عنها   والاستعاضة  الجادة،  النصوص  إلى  الرجوع  أو  الموثوق  للنص  التبعية  وعدم 
بالرجوع إلى المصادر القريبة والصحفية، وإبعاد الأشخاص عن الواقعية الأخلاقية، 

الطرف   وغض  الفرد،  يروق  ما  على  الأخلاق  التراجيدية للوجود وابتناء  عن الوجوه 
الموقعيات  وتجنبّ  الأخلاقية،  المسؤولية  وضعف  الحياة،  تبسيط  خلال  من 

، وعدم امتلاك المبا˻ النظرية المتناغمة، أو الدقة في اتحدّيً والهواجس التي تفرض  
العملية  والسلوكيات  الاعتقادية  المبا˻  ب˾  البيضاء٦التوفيق  والجرائم  وغ˼   ٧، 

 
  . ٢٠١ـ   ٢٠٠المصدر أعلاه، ص . ١

2. Woodhead, “Post-Christian Spiritualities.” P177. 
3. Fuller, "Spiritual, but Not Religious: Understanding Unchurched America", 

P159. 
4. Carrette, and King, Selling Spirituality: The Silent Takeover of Religion, p. 67 

– 68. 
5. Fuller, Spiritual, but Not Religious: Understanding Unchurched America, 

P158. 
6. Ibid, p.160 – 161. 
7. Property Crimes 



    ٢٠٥  انية المستحدثةأسس الأخلاق الاجت˴عية في الروح

، وكذلك الميل إلى السبل المعنوية والروحية الضارةّ، من قبيل:  ١ة بالعنفالمصحوب
تعاطي المخدرات ومعاقرة الكحول، والحيل الروحية أو العلاقات الجنسية من أجل  

  الحصول على تجربة روحية ومعنوية. 
ولʗ يكون لدينا إدراك أفضل عن تحديات الأخلاق الاجت˴عية في الروحانية 

ط العلاقات الاجت˴عية في هذا النوع  المستحدثة، م ن الضروري أن نلقي نظرة إلى˹ 
من الروحانية، ʖ نتمكن ـ من خلال تحليل هذا النموذج الارتباطي ـ من الحكم 
ة، بشكل أفضل، وأن يكون حكمنا في   ّ˼ بشأن أخلاقية أو عدم أخلاقية النشاطات الخ

  حانية المستحدثة. من الإخلاص والتعاطف مع الرو  امنطلقً هذا الشأن 
íéÂ^Ûjq÷]<l^ÎøÃÖ]<tƒç´< <

لقد أدّت الخصخصة في العصر الجديد ـ بكلا معنييها، وه˴: الخصخصة ɬعنى  
التغي˼ في البنية والتركيبة الاجت˴عية وتهميش الدين وعزله عن المجتمع، وبالمعنى  

جية إلى السلطة الآخر المتمثلّ في تغي˼ موقع المرجعية الدينية وتحويل السلطة الخار 
المستحدثة   الروحانية  اعتبار  إلى  ـ  السؤال افرديً   اأمرً الداخلية  هذا  يبقى  ولكن   .

الذاتية   امطروحً  المحورية  وجود  مع  الفردية  الروحانية  هل  وهو:  الباحث˾،  ب˾ 
لكل   ومنكر  المجتمع  من  متفلت  أمر  الاجت˴عية   / المؤسساتية  التعهدات  وضعف 
الاجت˴عية   النزعة  من  نوع  هي  أو  المؤسسي،   / التنظيمي  النشاط  أنواع  من  نوع 

الجُدُد   الروحاني˾  ب˾  الموجودة  شخصانية   ،اأيضً والمؤسساتية  مع  تنسجم  والتي 
لأن  وذلك  سهلة؛  ليست  السؤال  هذا  عن  الإجابة  إن  والاستبطانية؟  المرجعية 
الفردانية  من  (بتأث˼  ɱاسكها  وعدم  سيلانها  بسبب  المستحدثة  الروحانية 

أصبح   قد  بالرواية اومتكɵًّ   ا متنوّعً   اأمرً والخصخصة)،  الالتزام  أهمية  إلى  وبالنظر   ،
التديّ  عن  المتفق  الشخصية  والبنية  المرجعية  وغياب  المستحدثة،  الروحانية  في  ن 

عليها، فمن الطبيعي أن يشيع الخروج عن الجمع ورفض المؤسسات في الروحانية 
  الجديدة. 

 
1. Jung, “Spiritual Young People More Likely to Commit Crimes than Religious 

Ones, Study Finds”. 



٢٠٦  والمعنوية الدين 

الارتباطات  لنموذج  أفضل  فهم  وتقديم  التعارض  هذا  حلّ  على  نعمل   ʗول
لى التعريف بالنظريات الاجت˴عية للروحاني˾ الجُدُد، سوف نعمل في بداية الأمر ع

المطروحة في تأييد نبذ النزعة المؤسساتية والتفلت من المجتمع في هذا النوع من  
تقييم   إلى  تعرضّت  التي  ـ  الجديدة  النظريات  بيان  إلى  ذلك  بعد  لننتقل  الروحانية، 

أخرى لفهم وإدراك هذه الظاهرة ـ لʗ نتمكن من فهم   اطريقً تلك النظريات وقدّمت  
بشكل أفضل؛ وهو ما هو نوع التفلت من المجتمع الذي ˽كن توقعه في    هذا الأمر

في  تحققه  ˽كن  الذي  الجمع  نوع  هو  ما  المقابل  وفي  المستحدثة،  الروحانية 
  الروحانية المستحدثة.

في  للمؤسسة  والنابذة  الطاردة  البنية  إلى  بالنظر  ـ  المحقق˾   ɵأك ذهب  لقد 
عليها بالقول: إن هذا النوع من الروحانية طارد ـ إلى الحكم    ١الروحانية المستحدثة

تجاه العلاقات الاجت˴عية. وبطبيعة الحال فقد ظهر في القرن   ميلاً للجمع ولا يبدي  
. من ذلك على سبيل المثال أن فرقة مستحدثة  اأيضً الأخ˼ إشكال تأسيس الروحانية  

ـ على الرغم من نفي من قبيل: ɴ. أس. أم، وهاري كريشنا، والأكنكار ونظائرها، إذ  
المؤسسة الرسمية للدين ـ لها تجمعاتها الخاصّة بها، ومع ذلك يعُدّ نبذ التجمعات 

للأديان   الاجت˴عية  العلاقات  و˹وذج  الدينية  قيمَها    اواحدً التقليدية  وأبرز  أهمّ  من 
  .٢الأصلية 

لا،  إن تالكوت بارسونز، وبيتر لودفيغ ب˼غر، وتوماس لوك˴ن، وروبرت نيلي بي
 ً˼ إلى    اوأخ بالنظر  ـ  ذهبوا  الذين  المحلل˾  ب˾  من  كينع،  وريتشارد  كارت،  م˼ي  ج

 
بالنظر إلى أن التهربّ من المؤسسات الدينية ونقد المؤسسة الرسمية للدين في القارةّ الأوروبية قد بدأ منذ  .  ١

رقعة   اتساع  مع  سيّ˴  لا  بالاستمرار  وأخذ  البروتستانتي  الديني  الإصلاح  عصر  في  الشرخ  وتواصل  النهضة،  عصر 
ن المحور الأصلي للبحث هو أنه بعد نفي هذه المؤسسات (ɬعنى نفي المرجعية الرسمية  الحداثة، يجب التذك˼ بأ 

للدين والبنية الاجت˴عية المتمخّضة على أساسها) هل تعمل الروحانية المستحدثة على استبدالها ɬؤسسة أخرى، أم 
أنواع المؤسسات، وتبقى على ما هي  أن الروحانية المستحدثة بالنظر إلى سيلانها وعدم ثباتها لا تطيق أيّ نوع من  

. وبعبارة أخرى: هل انخفاض مشاركة الناس وحضورهم في الكنائس والمساجد، وإقبالهم اوشخصيً   افرديً   اأمرً عليه  
أساس   على  والظهور  التبلور  إلى  طريقها  في  بديلة  مؤسسات  هناك  أم  العزلة،  طلب  يعني  الشخصية  الروحانية  على 

  المستحدثة؟ النمط الجديد للروحانية 
2. Chandler, “The Social Ethic of Religiously Unaffiliated Spirituality” p244. 



    ٢٠٧  أسس الأخلاق الاجت˴عية في الروحانية المستحدثة

بأن   الادعاء  إلى  ـ  المستحدثة  الروحانية  وظهور  التدينّ  في  ة˼  الأخ التحولات 
. لقد ١إلى الخصخصة والفردانية في مجال التدينّ   اسريعً المجتمعات الغربية تس˼  

تفات إلى النظرية العل˴نية، وضعف الوجه السياسي  عمد هؤلاء المحققون إما بالال
م˼ي كارت وريتشارد كينغ ـ في إطار دراسة تأث˼ علم   والاجت˴عي للدين أو ـ مثل ج

 «ɴللأفراد، ليثبتوا تراجع وانخفاض  ٢النفس والنظام الليبرالي الحديث «الإغلاق الذا
ف التحليلات  هذه  أساس  وعلى  للدين.  الاجت˴عية  المستحدثة الأبعاد  الروحانية  إن 

على   تأكيدها  بسبب  أنها  في  شك  لا  الخلفية،  هذه  من  منبثقة  ظاهرة  وهي  بدورها 
الدينية  المؤسسة  أو  الاجت˴ع  نفي  على  تعمل  لا  والفردانية،  المستقل  الاختيار 

  .٣ا أيضً فحسب، بل وتدفع الفرد إلى العزلة 
  ا نادرً ومحدودة، وإنها  إن الروحانية في هذه الحالة سوف تكون مسألة شخصية  

م˼ي كارت وريتشارد كينغ إلى الاعتقاد بأن  ٤ما ترتبط بالمجتمع . يذهب كل من ج
الدين في مسار الخصخصة تحت مسمّى الروحانية يفقد أبعاده الاجت˴عية والثورية، 
ك˴ يفقد الحساسية تجاه الظلم الاجت˴عي، وتقبل تحت سلطة الليبرالية السياسية 

المعاي قبل بعض  من  عليهم  المعاي˼  هذه  إملاء  يتمّ  حيث  انفعالي،  بشكل   ˼
 .٥الحكومات العل˴نية، لʗ يتمكنوا من مواصلة حياتهم

في ضوء هذا الرأي، وهو التأكيد على انخفاض وتراجع الدور الاجت˴عي للتدينّ  
الدين   نظرية  قبيل:  من  نظريات  صياغة  ɱتّ  (الروحانية)،    ٦اللامرɪالجديد 

، أو في أدبيات بحث الروحانية التحقيقية،  ٩(مك كوير)   ٨، والدين العامّي ٧(لاكمن)

 
  .١٧٧ص  ،جها˻» فراگ˼ جامعه در  دين عام نفوذ  و  سازي خصوصي«. ب˼،١

2. Closed Self 
3. Chandler, “Private Religion in the Public Sphere: Life Spirituality in Civil 

Society” P73 – 74. 
  . ١٤١ص  ،  مدرن» گرايي معنويت جنبش بر  نقدي: ديني نه  اما ، یمعنو «. كل˾ اي، ٤

5. Carrette, and King, Selling Spirituality: The Silent Takeover of Religion, P66 – 
67. 

6. Invisible Religion 
7. Thomas Luckmann 
8. Folk Religion 
9. Meredith Mc Guire 



٢٠٨  والمعنوية الدين 

الشعبية الروحانية  نظرية  نوبلاتش)  ١تبلورت  النظريات ٢(هوبرت  هذه  تأكيد  يقوم   .
، بل هو أمر فردي، وأنه يوجد ب˾ الناس بشكل اتأسيسيً   اأمرً على أن التدينّ لن يعد  

محسوس ولا مرɪ، دون أن يكون له ظهور مؤسسي ومنظم. ومن هنا يذهب  غ˼  
وود كلارك روف إلى القول بأن الروحانية ترتبط بالثقافة العامّة للناس (في قبال الثقافة  
التي يتمّ إملاؤها من قبل المؤسسة الدينية والروحاني˾)، ويسُمّي روبرت فولر هذه 

الكنيسة. وأما لا سيّ˴ في حقل الروحانية التحقيقية    الروحانية بالروحانية المجردّة من
فإن البعض الآخر من المحقق˾ على الرغم من اعترافهم بأن الروحانية المستحدثة 
تتهربّ من المؤسسات التقليدية والشكل التقليدي للعلاقات الاجت˴عية، ومع ذلك 

نظريات من قبيل نظرية    لا ˽كن اعتبارها فاقدة للظهورات البنيوية والاجت˴عية. وإن
الروحا˻  الرأس˴ل  ونظرية  هيلاس)،  وباول  وودهيد  (ليندا  الثانوية  المؤسسات 

  (شيوون تشندلر) من هذا الصنف من النظريات. 
لقد ذهب تشندلر من خلال نقده لنظرية هيلاري بوتنام ـ التي كانت ترى علاقة  

جهة،   من  للتدين  والذهنية  الفردية  الص˼ورة  ب˾  الرأس˴لية سلبية  إنتاج  وحجم 
الاجت˴عية من جهة أخرى ـ إلى الادعاء بأن هناك ـ في ضوء التحقيقات التجريبية ـ  

من الرأس˴لية الاجت˴عية الجديدة بي˾ الروحاني˾ الجُدُد. وعلى أساس هذه    انوعً 
الاجت˴عية  والمشاركة  الفردانية  ب˾  العلاقة  بأن  الاستنتاج  إلى  يذهب  التحقيقات 

  ت سلبية ك˴ ذكر هيلاري بوتنام. ليس
الفردانية،  مع  تنخفض  لا  الاجت˴عية  المشاركة  فإن  تشندلر  شيوون  يقول  وك˴ 

وشكلها اتجاهها   ّ˼ يتغ الاجت˴عية، ٣وإ˹ا  والمشاركة  الاجت˴عي،  الت˴هي  إن   .
والقيام  والصفح،  الخ˼،  وطلب  المتبادل،  والإدراك  والفهم  الاجت˴عي،  والاعت˴د 

الرأس˴لية بالنش وجود  مصاديق  من  والصدق،  الآخرين،  وحبّ  التطوّعية،  اطات 
  .اأيضً الاجت˴عية، التي يوجد بعضها ب˾ الروحاني˾ الجُدُد 

 
1. Popular Spirituality 
2. Hubert Knoblauch 
3. Chandler, “The Social Ethic of Religiously Unaffiliated Spirituality”, P.240. 



    ٢٠٩  أسس الأخلاق الاجت˴عية في الروحانية المستحدثة

إن الروحاني˾ المنفصل˾ عن المؤسسات الدينية ـ في ضوء ما يدّعيه تشندلر ـ  
و  المراتب،  سلسلة  على  القائم  الديني  بالنظام  يؤمنون  لا  كانوا  الديني،  وإن  التراث 

والمؤسسة القاɧة على المرجعية الدينية، والذين يقيمون روحانيتهم على أساس من  
الاعت˴د على أنفسهم والاستناد إلى قراراتهم، ولكن في ضوء الحوارات والمقابلات  
نجد هناك ب˾ الروحاني˾ الكث˼ من الحبّ للآخرين، والقيام بالنشاطات التطوّعية،  

ت˴عي، والاهت˴م بالمسائل السياسية، وتشكيل اللجان، والمؤسسات  والشعور الاج
البيئة   انقاذ  أو  الآخرين  إلى  العون  تقديم  بهدف  التطوّعية  والأنشطة  الج˴ه˼ية، 
ب˾   والمعاناة  الآلام  من  التقليل  أجل  من  الأفكار  تبادل  أو  الحيوانات،  وح˴ية 

  .١اأيضً الروحاني˾ 
الرأس فإن  الأساس  هذا  وب˾ وعلى  المتدين˾  ب˾  موجودة  الاجت˴عية  ˴لية 

، ولكن بتركيبت˾ مختلفت˾. يرى بعض المحقق˾ ـ من أمثال  اأيضً الروحاني˾ الجُدُد  
تشندلر ـ أن بعض أنواع المشاركة المؤسسية تحظى بأهمية من قبل الروحاني˾، من 

بالعدالة   والمطالبة  والاعتصامات،  والمظاهرات،  المقاطعة،  المستوى قبيل:  على 
المشاركة   فإن  التقليدي˾  المتدينّ˾  ب˾  وأما  المتشابكة،  العلاقات  وإقامة  العام، 
نحو  على  الأسفل  إلى  الأعلى  من  تبدأ  تراتبية  سلسلة  شكل  على  تكون  المؤسسية 
المصداق  حيث  من  يختلفان  الاجت˴عي˾  النشاط˾  هذين  أن  ك˴  ب˼وقراطي. 

اتجاه التقييم الأخلاقي في المشاركة الاجت˴عية بالنسبة    . إناأيضً والاتجاه في التقييم  
إلى الروحاني˾ الجُدُد، ˽يل نحو قيَم من قبيل: الحرية، والاستقلال الذاɴ، والرفاه 
على   والخوف  الحقوق،  في  والمساواة  العامّة،  المعاناة  من  والتقليل  الج˴عي، 

الا  هذا  فإن  المتدينّ˾  ب˾  وأما  القادمة.  القيَم الأجيال  على  الحفاظ  إلى  ˽يل  تجاه 
  .٢الأسرية، وحفظ نظام الانقياد الديني، والمساواة تحت نظام اعتقادي مشترك 

يرى تشندلر أن تلك الرأس˴لية الاجت˴عية التي ينتجها الروحانيون الجُدُد، تقوم  
تؤدّي   وهي  المادية،  بعد  ما  مجتمع  ɬعاي˼  وتتأثر  الواحدي  التفك˼  أساس  على 

 
1. Ibid, p. 251. 
2. Ibid, p. 250. 



٢١٠  والمعنوية الدين 

الحركات بطب إيجاد  إلى  تؤدّي  ك˴  الج˴عية،  المشاركة  إيجاد  إلى  الحال  يعة 
. بيد أن النقطة التي لا ينتبه لها تشندلر هي  اأيضً الاجت˴عية والسياسية في المجتمع  

أنه ليس كل نوع من أنواع المشاركة الاجت˴عية تنتج ثروة اجت˴عية بالضرورة. وإ˹ا 
اج الرأس˴لية الاجت˴عية هي التي تقوم على أساس  لإنت  اسببً المشاركة التي تكون  

  الاهت˴م الأخلاقي بالآخر، وتعمل على خلق الاعت˴د الاجت˴عي. 
الروحانية   تعريف  على  تعمل  أخرى  نظرية  هناك  تشندلر  نظرية  إلى  وبالإضافة 
كن تسمية هذه النظرية بـ «نظرية الروحانية  المستحدثة بوصفها روحانية اجت˴عية.˽ 

، حيث عمد كل من باول هيلاس وليندا وودهيد إلى وضعها  ١صفها مؤسسة ثانوية» بو 
المتشردّ»  «العقل  فكرة  أساس  ب˼غر   ٢على  لودفيغ  هذه  ٣لبيتر  ب˼غر  بيتر  ذكر  لقد   .

، حيث أحدثت  ٤م في كتابه «العقل المتشردّ: التحديث والوعي»   ١٩٧٤النظرية سنة  
الداخل   نحو  الحديث،  الاستدارة  العصر  في   ˮوالعا الذات  عن  الأنفسي  والإدراك 

استدارة ثقافية كانت نتيجتها تراجع الاعت˴د على المؤسسات الأولية وظهور الأذهان  
  والعقول المتشردّة. 

عنوان  تحمل  التي  ـ  مقالته˴  في  هيلاس  باول  مع  وودهيد  ليندا  عمدت  وقد 
الروحانية المستحدثة ـ إلى التركيز على   «العقول المتشردّة في العصر الراهن» في بيان

  هات˾ الرؤيت˾ الموجودت˾ في نظرية بيتر لودفيغ ب˼غر، وه˴:
المؤسسات  .١ لظهور  الأرضية  هّد  ُ˽ ـ  ب˼غر  تعب˼  حدّ  على  ـ  المتشردّ  العقل 

والفردانية  الأولية  المؤسسات  ب˾  تقع  التي  المؤسسات  وهي  الثانوية، 
  المنفلتة. 

المتشرّ  .٢ العقل  إلى  إن  ينتهي  الداخلية،  النفس  نحو  استدارته  خلال  من  د 
الاستدارة   هذه  في  الحياة  تكون  لا  حيث  الحياة،  نفس  نحو  أوسع  استدارة 

 
1. Spirituality as a Secondary Institution 
2. Homeless Mind 
3. Peter Berger 
4. The Homeless Modernization and Consciousness 



    ٢١١  أسس الأخلاق الاجت˴عية في الروحانية المستحدثة

للإنسان،  محبّ  ارتباطي،  أمر  هو  بل  فقط،  المحور   ɴذا نفسي  أمر  مجردّ 
ومحبّ للبيئة والكون والوجود. وبعبارة أخرى: إن العقل المتشردّ ـ بعد أن 

هيب ح˴س عقد الستينات من القرن العشرين للميلاد ـ وجد لنفسه خمد ل
محطة ثانوية، إذ وصل من الأنفسية المتطرفّة إلى مرحلة أخرى، حيث كان 

  .١اممكنً  اأمرً تبلور وظهور المؤسسات الثانوية فيها والإقبال على الأخر 
الاجت˴ع شكلها  اتخذت  قد  الغرب  في  الأنفسية  الاستدارة  فإن  بالتدريج  وعليه  ي 

وأنتجت المؤسسات الثانوية مع مرور الوقت، حيث كانت هذه المؤسسات تقع في 
وأصبحت  المتشرّد،  العقل  خلأ  في  والضياع  الأولية  المؤسسات  ب˾  الفاصل  الحدّ 

لاستعادة اكتشاف الذات وإضفاء معنى على العلاقات الاجت˴عية. وبناء على    املاذً 
وود هيد وباول هيلاس أن الروحانية المستحدثة واحدة  هذا التحليل يرى كل من ليندا  

من أهم مصاديق المؤسسات الثانوية التي تعمل بشكل وآخر على ˮّ شمل العقول 
المتشردّة. والنقطة الهامّة التي يتع˾ على هذين المحقق˾ أن يعملا على توضيحها 

لمتأثرين  لإثبات مدعاه˴ هي كيف ˽كن للأشخاص المتمحورين حول ذواتهم وا
الآخرين   إلى  يلتفتوا  أن  الأنفسية  إن  اأيضً بالاستدارة  وودهيد  وليندا  هيلاس  يقول   .

سلطة الداخل في ظاهرة الاستدارة الأنفسية تنشأ من تقديس الأفراد لذواتهم وقولهم   
بحرمة أنفسهم، وعلى هذا الأساس فإن الروحاني˾ الجُدُد يرون أن التسليم في قبال  

ينسجم مع الحياة الأصيلة، بيد أن النتيجة المنصفة لهذا الاتجاه هي    الرأي الآخر لا 
كنت   إذا  حياة    امقدّسً أنني  اعتبار  ينبغي  ألا  قيمة  وذات  مقدّسة   ɴحيا وكانت 

، وألا ينبغي الدفاع عن الآخرين (وحتى  اأيضً واستقلال الآخرين مقدسة وذات قيمة  
 ٢؟ اأيضً الحيوانات والبيئة) 
ة التي يذكرها كل من وودهيد وهيلاس في إيضاح هذا النوع من إن النقطة الهامّ 

المستحدثة  الروحانية  في  بالآخر  الاهت˴م  دوائر  أن  هي  الآخرين،  نحو  الاتجاهات 

 
1. Heelas, and Woodhead, “Homeless Minds Today?”, P43. 
2. Ibid, P49. 



٢١٢  والمعنوية الدين 

هي دوائر متداخلة من حبّ الذات؛ ɬعنى أن الشخص يحظى بعدّة أنواع من الحياة 
ا الحياة   :ɴالآ النحو  على  متداخلة،  دوائر  شكل  على  والحياة تظهر  لداخلية، 

هذه   مركز  إن  الكونية.  والحياة  البيئية،  والحياة  الآخرين،  حبّ  وحياة  الارتباطية، 
الدوائر المتداخلة هو الحياة الداخلية (النزعة الأنفسية)، وإن حبّ الآخرين والصداقة 

الذات لحبّ  أمواج  هي  والكون،  البيئة  الحياة  ١مع  ˹وذج  فإن  وعليه  الارتباطية  . 
  والاجت˴عية للفرد يقوم بالكامل على محورية المعطيات الشخصية.

وعلى هذا الأساس فإن حقول الحياة الداخلية ـ من قبيل: التجارب الشخصية، 
والوعي الفردي، والسلامة والحيوية، والاستقلال في اتخاذ القرار، وتقديس الذات  

أعلى تكتسب  ـ  القيَم  مراتب  سلسلة  منظومة  والحبّ    في  العشق  وإن  الدرجات، 
الارتباطية  الحياة  حقل  قبيل:  من  ـ  الحياة  من  الأخرى  الحقول  في  يقع  للآخرين 
(الأسرة والمحبةّ)، وحياة حبّ الآخرين، والحياة الإيكولوجية والكونية ـ على التوالي  

  .٢في الدرجات اللاحقة من الأهمية
ب˾ التمييز  إلى  تؤدّي  التي  الهامّة  النقطة  والمؤسسات  إن  الأولية  المؤسسات   

التدينّ   مؤسسة  قبيل:  (من  الأولية  المؤسسات  في  الفرد  حياة  أن  هي  الثانوية، 
تبعية  حياة  هي  ضمن ٣التقليدية)،  ويعرفها  نفسه  عن  بالتعريف  الفرد  فيها  ويعمل   ،

ارتباطه مع أقربائه وسائر الناس الآخرين ومع الله. وأما في المؤسسات الثانوية فإنه 
 يعود يعرفّ بنفسه ضمن ارتباطه مع الآخر، بل الفرد يعمل على تعريف نفسه في  لا

  .٤ا أيضً نفسه، ويرتبط مع الآخرين في ضوء هذا التعريف وفي ظله 
وبعبارة أخرى: في المؤسسات الأولية يعمل نظام سلسلة المراتب على التعريف 
وضرورات   الاجت˴عية،  والأدوار  والأسرية،  والشغلية  العملية  والمهام  بالوظائف 
النظم المؤسسي، ونوع ارتباط الفرد مع الآخرين (من ذلك على سبيل المثال: الدور 

 
إذا أراد شخص أن يحبّ الآخرين، يجب في  ورɬا كان تأكيد الروحاني˾ الجُدُد على هذه النقطة، وهي أنه  .  ١

  الخطوة الأولى أن يحبّ نفسه، بل وأن يعشق نفسه، يعود في جذوره إلى هذه الرؤية.
2. Ibid, P50. 
3. Life – as 
4. Ibid, P52. 



    ٢١٣  أسس الأخلاق الاجت˴عية في الروحانية المستحدثة

يكون   أن  أو  والأب،  الزوج  به  يضطلع  ˴ً أو    اإيرانيً الشخص  الذي  في  مسل وأما   ،(
المؤسسات الثانوية، فيكون تعريف الفرد بنفسه هو الذي يصنع علاقاته الاجت˴عية 

عن حقوق المرأة، أو    اومدافعً ،  ااجت˴عيً   ا وناشطً للبيئة،    اوصديقً ،  امحبɚ (كأن يكون  
  ، وما إلى ذلك).ا˹وذجيً  امبدعً عن حقوق الحيوانات، أو  امدافعً 

الثانوية   يعمد الروحانية  المؤسسة  في  المؤسسية  التبعية  تشبيه  إلى  هيلاس  باول 
بتبعية الأفراد إلى مؤسسة السوق، ومن هنا فإنه يسُمّي هذا النوع من المؤسسات بـ 

)NSOS  ،أو «الأسواق المعنوية الجديدة»؛ وذلك لأن المؤسسات الروحانية الثانوية (
مت˴ثلة (من قبيل التشابه الموجود ب˾ السلع في وإن كان لها نتائج متشابهة ومعاي˼  

الأسواق والمحال التجارية)، إلا أن الأشخاص والزبائن بعد الرجوع يعودون بسلال  
) يكون الاهت˴م بالزبائن وحرية الاختيار  NSOS. وفي مؤسسات (١بضاعة مختلفة 

والروحية   المعنوية  المؤسسة  إلى  الأفراد  تبعية  وتكون  الأولوية،  قبيل:  في  (من 
المؤɱرات  أو  الروحانية،  الافتراضية  الشبكات  أو  الروحي،  التعليم  مؤسسات 

)، من قبيل تبعية الأفراد إلى متجر مناسب  NGOوالصفوف الدورية، أو منظ˴ت الـ (
 وجيدّ ومريح، وليس إلى مؤسسة دينية مُلزمة. 

تكمن   الثانوية  الروحانية  المؤسسات  في  الأخرى  الهامة  النقطة  أسلوب  إن  في 
ارتباط الأشخاص ببعضهم. في المؤسسات المذكورة يتمّ الارتباط ب˾ الأشخاص 
الفوري   الخروج  وإمكانية  السريع،  الاتساع  قابلية  (مع  التواصل  من  شبكة  عبر 
هو   الارتباطات  من  النوع  لهذا  البارز  النموذج  إن  نفسه).  الوقت  في  والمباشر 

تعمل على تشكيل المؤسسات الثانوية من  المجموعات الروحانية الافتراضية التي  
بهويات   بينهم  في˴  الأفراد  ويتشارك  الافتراضية،  والشبكات  الأنترنيت  قنوات  طريق 
الموضوعات  حول  للمؤسسة  الإخلاص  أو  الارتباطية  بالبنى  تعهّد  ودون  افتراضية 
كل   وفي  شاؤوا  متى  المجموعة  ترك  لهم  و˽كن  والمعنوية،  الروحانية  والمسائل 

  ن، والعمل على تقويض مجتمهم الارتباطي دون التعرضّ للتداعيات اللاحقة. زما

 
1. Ibid, p. 62. 



٢١٤  والمعنوية الدين 

وقد عبرّ كل من باول هيلاس وليندا وودهيد عن هذا النوع من الروحانية بتعب˼  
، ويعملان بهذا التعب˼ على إظهار  ١ملفت، حيث عبرّا عنها بـ «الروحانية الألكترونية»

وحانية المستحدثة (من طريق صفحة الويب،  خصائص افتراضية الارتباطات في الر 
الواتساب،  قبيل:  من  الاجت˴عي،  التواصل  وشبكات  بلاك،  والويب  والإ˽يل، 

  والتلغرام، والفايبر).
وحيث أن الارتباطات الافتراضية توفرّ الأرضية المثُلى والمناسبة لشبكة التواصل 

هذا   في  الآخر  حبّ  ظهورات  تكون  الثانوية،  في والمشاركة  الروحانيات  من  النوع 
الشبكات الافتراضية متحققة بشكل أكبر. إن هذه الشبكات الافتراضية تحتوي على 

  خصائص ˽كن للمؤسسات الثانوية أن تنشط فيها بشكل مريح، ومن بينها:
الذهاب إلى أبعد من الزمان والمكان وإمكانية البحث والتنقيب الحر (من  .١

  كترو˻ جوجل).نوع الصداقات عبر المحركّ الأل
إلى  .٢ الخ˼  إيصال  في  الذاتية  القرارات  وقابلية  والتامّة،  الكاملة  الحرية 

  الآخرين. 
تساوي جميع الخيارات في إيصال الخ˼ في قبال البحث والحرية الكاملة   .٣

  في اختيار موضوع التعاطف. 
  حرية الأشخاص في اختيار نوع ومقدار أع˴ل الخ˼ وتفس˼ ذلك. .٤
وت .٥ استخدام  الفردية إمكان  على  الحفاظ  مع  الجمعي  الفضاء  وظيف 

 .٢والاستقلال في الوقت نفسه
، ٣وبطبيعة الحال فإن وجود شبكة الارتباط ـ التي يتم تأييدها من قبل إمثال تشندلر 

ـ لا تقتصر على مجردّ شبكات التواصل الافتراضي فقط. ك˴   اأيضً ،  ٤وبواز هوس

 
1. E. Spirituality 
2. Ibid, p63. 
3. Chandler, “Private Religion in the Public Sphere: Life Spirituality in Civil 

Society”, P.80. 
4. Huss, “The New Age of Kabbalah: Contemporary Kabbalah, the New Age and 

Postmodern Spirituality”, P.120. 



    ٢١٥  أسس الأخلاق الاجت˴عية في الروحانية المستحدثة

بدوره وودهيد  وليندا  هيلاس  باول  ب˾ يقرّ  والارتباطات  العلاقات  شبكة  بأن   ˴
افتراضي   غ˼  بشكل  تتمّ  أن  لها  ˽كن  الجُدُد  قبيل   اووجهً الروحاني˾  (من  لوجه 

النشاطات في مجال المصالح العامة، والمعارض الخ˼ية، والمختبرات التعليمية، 
والتقنيات  والخطب،  الكل˴ت  وإلقاء  الأسبوعية،  والندوات  والاجت˴عات 

المعنى  والرياض على  الحصول  أجل  من  والتكافل  التعاون  لغرض  الج˴عية  ات 
والمفهوم، والاستشفاء، والنجاح، والعلاج التكميلي وما إلى ذلك)، ولكن حتى في  

حضوري   بشكل  تتمّ  والتي  ـ  المباشرة  الارتباطات  تنظيمها    اووجهً هذه  يتم  ـ  لوجه 
أو البقاء فيها دون أن يكون  والإعداد لها بحيث يبقى للشخص فيها حق الخروج منها  

  له تأث˼ في˴ يتعلق بسائر شؤون حياة الفرد. 
وبسبب هذه الخصائص يذهب كل من باول هيلاس وليندا وودهيد إلى تسمية  
تمّ  والتي  ـ  الأشخاص  لهؤلاء  الاجت˴عية  والمشاركة  الثانوية  الج˴عية  الهوية 

ـ بالهوية الواهية والضامرة   إيجادها في الأساس من أجل الهروب من التشردّ العقلي
 .١للعودة إلى التفردّ امفتوحً التي تبقي الباب على الدوام 

من   التأسيسي  الوفاء  وعدم  التنكّر  هذا  تبرير  على  يعملون  الجُدُد  الروحاني˾  إن 
التقليدية  للروحانية  الوفية  البنية  ويسُمون  والدائم،  الدؤوب  بالبحث  تسميته  خلال 

«القفص   بـ  المذل»   ٢الحديدي» والأصيلة  «القفص  أن  ٣أو  يرون  لأنهم  وذلك  ؛ 
الفرد   يختاره  الذي  الخاص  والمذهب  للأنفسية  حرمة  ترعى  لا  الأولية  المؤسسات 
لنفسه، وتعمل بشكل لا يل˾ على سلب الحرية الروحانية والمعنوية للفرد، من خلال 
المستهلكة  التعاليم  على  إجباره  خلال  ومن  عليه،  المحورية  المناسك  فرض 

ولك ٤اأيضً والخارجية   التشردّ .  يطيقون  لا  الأشخاص  هؤلاء  فإن  كله  ذلك  مع  ن 
بناء  على  ويعملون  وتواصلية،  ج˴عية  هوية  على  الحصول  وراء  ويسعون  العقلي، 
مؤسسات روحانية ثانوية نابذة للمرجعية، وداعية إلى المساواة، وعاɧة، ومزاجية،  

 
1. Heelas, and Woodhead, “Homeless Minds Today?” P. 63. 
2. Iron Cage 
3. Crumbling Cage 
4. Heelas, and Woodhead, “Homeless Minds Today?”, P.65. 



٢١٦  والمعنوية الدين 

شخاص حول  وتعددية، تحترم الاختلافات والتجارب الفردية، وتعمل على جمع الأ 
فكرة ورؤية مشتركة من أجل الحصول على حياة أفضل، ومن خلال أفكار من قبيل: 
التعاون، وحب الآخرين، والتكافل، والحبّ والعشق الشامل، ˽هّدون الأرضة إلى 

  .١نوع من الارتباط الاجت˴عي غ˼ الملزم
المتشردّ وبذلك عمد كل من باول هيلاس وليندا وودهيد إلى تطوير نظرية العقل  

لبيتر ب˼غر، وبالنظر إلى دور المؤسسات الثانوية في الحياة الاجت˴عية، فقد توصلا  
  ɴا عليها من خلال دراسة المسار الذاɵاليوم ـ وفي ضوء الشواهد التجريبية التي ع
للمؤسسات الروحانية الثانوية ـ من «نظرية العقل المتشردّ» إلى فكرة «العقول ذات 

دة»، إنها بيوت متعدّدة يتمّ بناؤها في مجتمع حرّ، ولكنه مترابط ويقوم  البيوت المتعد
يحُدث   لا  الذي  الوقت  وفي  والطبيعة،   البشر  حبّ  قبيل  من  محاور  في    خلاً حول 

أنفسية الفرد، يعمل على إنقاذ أنفسية موجه نحو الذاتة من خطر العزلة، ويحوّلها إلى  
  .٢أنفسية موجهة نحو الحياة  

الجمع  من  الجديد  النوع  بشأن  التحليل˾  هذين  إلى  الالتفات  وبعد  والآن 
إن   الخصائص.  هذه  تبويب  بحث  إلى  ننتقل  المستحدثة،  الروحانية  في  والتأسيس 
و˹ط  بأسلوب  التعلقّ  وعدم  السائلة  الحالة  ادعاء  خلال  من  المستحدثة  الروحانية 

وب حياة اجت˴عية خاصة، خاص من الحياة، لها في ضوء التحليلات السابقة أسل
من قبيل: شبكة العلاقات، والنزعة إلى المزج والتلفيق، والتأكيد على حبّ الآخرين 
من خلال حبّ الذات، والمشاركة في النشاطات التطوّعية التي لا تستتبع مسؤولية،  
والنشاطات   السياسي،  التغي˼  ولجان  المدنية،  الشراكة  مؤسسات  في  والمشاركة 

لعدالة الج˴عية، الاهت˴م بنشر الأطعمة الطبيعية لزيادة السلامة الصحية المطالبة با
والأمن الغذاɪ للناس، والاهت˴م بالحفاظ على الطبيعة والبيئة وسلامة المياه والتربة 
الافتراضية،   والعلاقات  الأسواق،  طريق  من  الاجت˴عية  والمشاركة  والهواء، 

التي   التواصل  إمكانات  من  بالمساواة والاستفادة  والاهت˴م  مسؤولية،  تستتبع  لا 

 
1. Ibid, p.69. 
2. Ibid, p.70. 



    ٢١٧  ˴عية في الروحانية المستحدثةأسس الأخلاق الاجت 

في  الاجت˴عية  العلاقات  ˹وذج  خصائص  ب˾  من  تعدّ  الاجت˴عي،  والتكافؤ 
الروحانية المستحدثة. في هذا النموذج من العلاقات، على الرغم من أهمية العلاقات 

تكون    الج˴عية والتكافل والتعاون الاجت˴عي، إلا أن الأصالة في نهاية المطاف إ˹ا
مع الفرد دون المجتمع، وإن دفع الأɶان والتكاليف السياسية والاجت˴عية والعمل  

يكون   إ˹ا  عليه  والإبقاء  الاجت˴عي  الارتباط  إيجاد  يتمّ    معقولاً على  لا  حيث 
  التشكيك في فردانية الشخص واستقلاله.

إلى   وك˴ يقول باول هيلاس فإن الاتجاه الروحا˻ الجديد حيث ينظر الإنسان
ة التي ترمي إلى مساعدة الآخرين ـ من زاوية  ّ˼ كل شيء ـ ɬا في ذلك النشاطات الخ

. وعلى الرغم ١الاجتهادات الشخصية، فإنه سوف يعا˻ من النزعة الذاɴ والذهنية
أو  الأنا  بعنوان  الحالة  هذه  في  العُرفي  بالفهم  والمتأثرة  المؤقتة  الأنسجة  نفي  من 

لاهت˴م بالذات الأصيلة، ولكن بسبب غياب البنى المعيارية النفس الكاذبة، ويتم ا
تحقيق   إمكان  ينخفض  الداخلية،  المعاي˼  إلى  الوصول  آليات  ومزاجية  الخارجية، 
وترتفع  الروحانية،  من  النوع  هذا  في  المشترك  والإدراك  المنسجم  الأخلاقي  النظام 

  .٢قية مخاطر حدوث الهرج والمرج والفوضى في تحديد القيَم الأخلا 
íéÂ^Ûjq÷]<Ñø}ù]<<l^èfl‚ < <

التحقيقات  أسلوب  أساس  على  يتمّ   ˮ الراهنة  المقالة  في  البحث  فإن  شهدنا  ك˴ 
التجريبية، بل تمّ السعي فيه ـ من خلال الاستفادة من الأبحاث المتوفرّة وتحليها ـ  
ب˾  الخ˼ية  الأهداف  ذات  الاجت˴عية  النشاطات  و˹اذج  المبا˻  إدراك  إلى 

لروحاني˾ بشكل أفضل. في ضوء ما تقدّم من المسائل ـ (ولا سيّ˴ الأنفسية وتأليه  ا
كن إدراك التحديات الموجودة في الأفعال الأخلاقية للروحاني˾ الجُدد،   ˽ الذات) ـ
  قبل كل شيء ضمن أبحاث النسبية والأنوية الأخلاقية من أبحاث الأخلاق المعيارية.

 
1. Heelas, Spiritualities of Life: New Age Romanticism and Consumptive 

Capitalism, P.1 - 5. 
2. Cluda, A Qualitative Study of the Self in New Age Spirituality Culture, P.33. 



٢١٨  والمعنوية الدين 

إلى والوصول  السياق  هذا  الروحانية  وفي  في  الأخلاقية  للتحديات  أفضل  فهم   
على إلقاء نظرة على الأفعال الاجت˴عية للروحاني˾    أولاً المستحدثة، سوف نعمل  

النظرية   التحديات  بيان  على  الأثناء  في  ونعمل  البحث˾،  هذين  زاوية  من  الجُدد 
الاجت˴عي الأخلاق  حقل  في  الجُدُد  الروحاني˾  أمام  الماثلة  ومن  اأيضً ة  والعملية   .

القطعي  الوقوع  يعني  لا  التحديات  هذه  بيان  أن  ـ  الحال  بطبيعة  ـ  ذكره  الجدير 
والمحتوم لها ب˾ الروحاني˾ الجُدد أو حصر هذه التحديات بهؤلاء الأشخاص، بل  
ة˼ من التحقق والوقوع  يتم طرح مجردّ أنواع التحديات التي تحظى بالإمكانية الكب

  لمبا˻ التي تقدّم بيانها.في ظلّ الالتفات إلى ا

íéÎø}ù]<íéfŠßÖ^e<ØflnÛj¹]<ëfl‚vjÖ]< <

في ضوء المبا˻ المعرفية والأبستمولوجية للروحاني˾ الجُدد ـ والتي تمّ التعريف بها  
بعنوان الأنفسية أو النزعة الذهنية ـ فإن المعاي˼ الأخلاقية في هذا التيار تقوم على  

الصو  أن  ɬعنى  الداخلية.  الأحاسيس الأفهام  ضوء  في  تحديده  يتمّ  والخطأ  اب 
والشهودات الفردية. وعلى الرغم من عدم إنكار وجود الحقيقة الثابتة في الروحانية  

في الشهودات   ا كامنً المستحدثة، ولكن حيث يكون طريق الوصول إلى هذه الحقيقة  
، فإنه  والإدراكات الفردية، ولا وجود للمعيار الخارجي لتقييم صحّة هذه المعطيات 

القضايا  ابتناء  في  العقلاء  فيها  يشترك  والتي  الثابتة  بالمبا˻  التعريف  ˽كن  لا 
الأخلاقية. وعليه حيث تكون الأفهام الداخلية للأفراد هي الملاك، ومن الممكن أن 
تحقق  يكون  آخر،  لشخص  الداخلي  الفهم  عن  لشخص  الداخلي  الفهم  يختلف 

. ولو قبلنا بهذا الاحت˴ل، فسوف تكون هناك النسبية الأخلاقية محتمل إلى حدّ كب˼
  إمكانية لوقوع هذا النوع من التحديات في دائرة الأخلاق الاجت˴عية:

بعد   .١ ما  ونفي  المتبنيات،  اختراق  خلال  (من  الأخلاقية  المرجعية  نفي 
  الروايات، ونبذ القداسة). 

  مشروعية المطالب الداخلية للأفراد (نفي ما بعد الروايات).  .٢
  النداء الداخلي من أجل إدراك المعاي˼ الأخلاقية.  تلبية .٣



    ٢١٩  أسس الأخلاق الاجت˴عية في الروحانية المستحدثة

الفردي  .٤ الخيال  أساس  على  والعمل  الضم˼،  حرية  على  المشروعية  إضفاء 
  (الأنوية).

توهّم صوابية كل نوع من أنواع القرارات الأخلاقية لمجردّ قيامه على أساس  .٥
  المعطيات الفردية.

  الخارج. تخطئة القضايا الأخلاقية التي يتمّ إملاؤها من  .٦
ة˼ الأخلاقية للفرد هي وحدها التي تكون منشأ للقضايا  وعلى هذا الأساس فإن البص

لهذه البصائر الداخلية، ولكن ينبغي   امقوّمً الأخلاقية، وسوف تكون الأنفسية بدورها  
العلم بأنه على الرغم من إمكان أن تضيف النزعة الأنفسية في الحقل الفردي بصائر 

قية للفرد، ولكن من الممكن في حقل الأخلاق الاجت˴عية أن يتمّ إلى الحياة الأخلا 
إخراج القضايا الأخلاقية من الاشتراك الذهني والعيني، وأن يتم فرض التحدي على 
الممكن   ومن  الأخلاقي.  الحوار  وعلى  الأخلاقية،  التربية  وعلى  الأخلاقي،  الحكم 

الأ   اأيضً  النظرة  في  الأخلاقي  الاتجاه  هذا  يبدو  الأخلاق   احسنً ولى  أن  حقل  في 
للتساهل  متوفّرة  الأرضية  تجعل  بالنسبية  القول  خلال  من  لأنها  وذلك  الاجت˴عية؛ 
إلى  شخص  يذهب  حيث  الاتجاه  هذا  في  أخرى:  وبعبارة  الاجت˴عي.  والتسامح 
الاعتقاد بحسن أو قبح شيء من الناحية الأخلاقية، فهذه يعني أنه يعمل على تأييده  

حو شخصي وذهني. إن هذا النوع من الأخلاق الذهنية لا ˽كن أن  أو رفضه على ن 
  .١يفسرّ جواز الخطأ علينا، وبالتالي فإنه سوف يعترف للجميع بنوع من العصمة 

الاختلافات  حول  البحث  من  يجعل  الاتجاه  هذا  فإن  ذلك  إلى  وبالإضافة 
الأخلاقية في المجتمع بدوره بلا معنى وغ˼ مبرر؛ إذ أن كل شخص يبادر إلى القيام  
بفعل ما لمجردّ أنه في ضوء تصوّره قد قام بفعل بدافع خ˼ي، إذن سوف يكون فعله  

  . اأخلاقيً 
إن من ب˾ التداعيات والتبعات الأخرى المترتبة على هذا الاتجاه الأخلاقي هو  
قطع الارتباط ب˾ الحكم الأخلاقي والأدلة الأخلاقية؛ وذلك لأن الشخص يصل إلى 

 
  .٧٠ـ    ٦٨(عناصر فلسفة الأخلاق)، ص   عناصر فلسفه أخلاقريتشلز، . ١



٢٢٠  والمعنوية الدين 

لذلك   الدليل  إبداء  إلى  ضرورة  ولا  وداخلي،  شهودي  بشكل  الأخلاقي  الحكم 
  .١ام بالفعل الأخلاقي الحكم، وإن مجردّ الاقتناع الداخلي يكفي للقي

الأخلاقي   الاتجاه  هذا  في  محتملة  أخرى  تحديات  هناك  الحال  .  اأيضً وبطبيعة 
في  خطر الوقوع  ـ  المعرفية  غ˼  العوامل  تأث˼  تحت  ـ  يحدث  قد  هذا الاتجاه  ففي 

  اأمرً بوصفه    احسنً المصادرة على المطلوب. ɬعنى أن الشخص قد يفترض ما يراه  
يعتبر  اأخلاقيً  أن  والخطر   أو  أخلاقية.  شهودات  بوصفها  الخاطئة  وأفهامه  مدركاته 

المستوى  على  ـ  يتحوّل  سوف  الأخلاقي  الأمر  أن  هو  يتحقق  سوف  الذي  الآخر 
  .٢العملي من الكلية والشمولية والتعميم ـ إلى مجردّ قرار فردي

إلى   يؤدّي  أن  القضايا  قطعية  وعدم  للنسبية  الممكن  من  أنه  ذلك  إلى  يضاف 
الأخلاقي وضعف دعائم وركائز الإلزام الأخلاقي. من الممكن للشخص الضعف  

الأخلاق   مسائل  تجاه  حساسية  نفسه  من  يبُدي  أن  الأخلاقي  الاتجاه  هذا  في 
 اكامنً الاجت˴عية، بيد أن خطر احتكار الحق والانبهار الأخلاقي بالنفس سوف يكون  

  في الطريق على الدوام. وماثلاً 

Þù^e<ØnÛj¹]<ëfl‚vjÖ]íéÎø}ù]<íflèç< <
إن الأنوية الأخلاقية تنسجم إلى حدّ كب˼ مع غريزة الإنسان وطبيعته، وإن الجميع  
هو   الجُدد  الروحاني˾  مدّعى  اعتبرنا  إذا  وأما  غريزي،  نحو  على  بها  يعمل  سوف 
خفض المزيد من الأˮ لهم وللآخرين، وقبلنا من ناحية أخرى ـ بالنظر إلى رؤية باول 

دوائر حبّ الذات في هيلاس وليندا و  ودهيد ـ بوجود نوع من الحبّ ضمن أمواج 
الروحانية المستحدثة، فإن الروحاني˾ الجُدُد سوف يشعرون بوجود قرابة مع الأنوية 
الأخلاقية. إن هذه الأنوية في حقل الأخلاق الاجت˴عية سوف تؤدّي إلى ظهور بعض 

إدراكه يتمّ  إ˹ا  التحديات  هذه  أهم  وإن  نظرة   التحديات،  التدقيق وإلقاء  يتمّ  عندما 
أن   سبق  وك˴  المستحدثة.  الروحانية  في  الاجت˴عية  العلاقات  ˹وذج  على  أخرى 

 
  .٨٧ـ    ٨٦(المسائل الأخلاقية)، ص  مسائل اخلاقيبالمر، . ١
  .٨٥ـ  ٨١(عناصر فلسفة الأخلاق)، ص   عناصر فلسفه أخلاقريجلز، . ٢



    ٢٢١  أسس الأخلاق الاجت˴عية في الروحانية المستحدثة

ذكرنا فإن كل شخص يعتبر حياته في الروحانية المستحدثة ذات قيمة غائية، ويسأم 
من الحياة التبعية، وعليه فإنه في حقل الأخلاق الاجت˴عية وإن كان يسعى من خلال 

با˻ الأنوية إلى التقليل من آلامه من خلال التقليل من آلام الآخرين، إلا أنه عند الم
التزاحم ب˾ المصالح الشخصية ومصالح الآخرين، وكذلك في الحياة الأخلاقية على  
أخلاقية  تحدّيات  الفرد  يواجه  سوف  الحياة)،  الآخر (تبعية  لمطالب  التبعية  حساب 

والمستحسن   الجدير  ومن  الأخلاق جادّة.  أمام  الماثلة  التحدّيات  وفهم  لبيان  ـ  بنا 
الاجت˴عية في الروحانية المستحدثة بشكل أدق ـ أن نلقي نظرة عابرة على الانتقادات 
ونقاط ضعف الأنويةّ الأخلاقية. ومن ب˾ الانتقادات الأساسية الواردة على الأنوية 

  الأخلاقية، ˽كن الإشارة إلى الموارد الآتية: 
ويةّ الأخلاقية في الحدّ الأد˺ قامت في الكث˼ من التقارير على أساس إن الأن .١

الأنويةّ النفسية، وبطبيعة الحال فإن علم النفس الحديث لا يؤيدّ هذا التصوّر 
متعلقّ  يكون  أن  ـ  المثال  سبيل  على  ـ  الممكن  من  إذ  التجريبي؛  والادعاء 

  .١بّ ذات العمل لح امخالفً رغبة شخص آخر، أو أن يكون متعلق الرغبة 
تصدر   .٢ أن  للأنوية  ˽كن  ˴ً لا  لا    اأخلاقيً   حك حيث  الأخلاقية  المواضع  في 

الوظيفة  يظُهر  أن  أو  فيها،  التدخّل  إلى  رغبة  أيّ  الشخص  لدى  يكون 
الأخلاقية للإنسان بشكل صحيح (رعاية الأخلاق في مورد الشخص الذي 

˹ التي  الظروف  في  الأخلاقي  بالعمل  القيام  أو  فيها، نكرهه،  التواجد  قت 
  فعلى أساس هذا الاتجاه لن تبدو النظرية الأخلاقية مبرّرة وموجّهة). 

الآخر  .٣ الوجه  تكون  فإنها  والرغبة  الميل  أساس  على  تقوم  حيث  الأنويةّ  إن 
  .٢للنسبية الأخلاقية، وسوف تفتقر إلى الملاك العيني والخارجي 

 
  .٥٩(فلسفة الأخلاق)، ص  فلسفه اخلاقفرانكنا، . ١
  .١٥٠(عناصر فلسفة الأخلاق)، ص   فلسفه أخلاقعناصر ريجلز، . ٢



٢٢٢  والمعنوية الدين 

ج˸سية، ولكن هناك إن الأنوية وإن كانت لا تؤدّي بالضرورة إلى الأن .٤ انية وال
احت˴ل كب˼ في أن تؤدّي إلى ضيق الأفق وقصور في التفك˼ أو المحاباة  
الموارد  من  الكث˼  في  الأشخاص  أن  إلى  الالتفات  من  بدّ  ولا  الأخلاقية، 
تشخيص  عن  ويبتعدون  المعرفية،  غ˼  العوامل  بعض  تأث˼  تحت  يقعون 

  المصالح الواقعية لأنفسم والآخرين. 
بالإضافة إلى ذلك فإنه عند وقوع التضاد والتزاحم حول المصالح، يصبح  .٥

الأنويّ   وتوصية اهشɚ الاتجاه  الأنوية  تعميم  الحالة  هذه  في  ˽كن  لا  إذ  ؛ 
  .١الآخرين بها

ورسم   الأخلاقي  التزاحم  موارد  على  التركيز  خلال  من  ـ  نعمل  سوف  يلي  وفي˴ 
المست الروحانية  في  الأنويةّ  من  إن مستويات  التحديات.  تحليل  على  ـ  حدثة 

التزاح˴ت الأخلاقية الأساسية والرئيسة في حقل الأخلاق الاجت˴عية، والتي ˽كن 
الروح،  قبيل:  من  موارد  حول  هي  الأخلاقية،  التحدّيات  حدوث  إلى  تؤدّي  أن 
المعنوية  والملكية  والسلامة،  والاستحقاق،  والكفاءة  والأسرة،  والسُمعة،  والراحة، 

  حية للفعل.والرو 
بالنظر إلى مبا˻ الروحانية المستحدثة والتي سبق أن ذكرناها على نحو الإج˴ل، 
والله   الوجود  لأن  وذلك  الواحدية»؛  بـ «الأنوية  التيار  هذا  في  الأنويةّ  تسمية  ˽كن 
والإنسان ـ في هذا النوع من الروحانية ـ كل موحّد قد اتصل ببعضه في شبكة من  

الشاكلة لا يكون الأشخاص والطبيعة والله حقائق منفصلة عن  الطاقات. وعلى هذه  
أن   لو  الأساس  هذا  وعلى  قد   اشخصً بعضها.  الحقيقة  في  يكون  ɬصلحته  طالب 

طالب ɬصلحة الوجود. وبطبيعة الحال فإنه بالنظر إلى الموارد التي تقدّم ذكرها في  
تحوّل من الناحية العملية قسم مبا˻ الروحانية المستحدثة، فإن هذه الرؤية الواحدية ت

 
  .٥٤(فلسفة الأخلاق)، ص  فلسفه اخلاقفرانكنا، . ١



    ٢٢٣  أسس الأخلاق الاجت˴عية في الروحانية المستحدثة

إلى الربوبية العلاجية، ɬعنى أن الشخص إ˹ا يلتفت إلى هذه الحقائق عندما يروم  
  العمل على رفع حاجة من حاجاته. 

وبطبيعة الحال ˽كن لنا أن نفترض مستوي˾ من الأنوية الواحدية في الروحانية  
ج˸سية، والمستوى  المستحدثة، وه˴: المستوى النازل الذي يعا˻ من النفع ية وال

هذا الأساس سوف نش˼ إلى نوع˾ من  العالي وهو المتعالي وغ˼ النفعي. وعلى 
الأنوية الواحدية، وه˴: الأنوية الواحدية النازلة، والأنوية الواحدية الصاعدة. وفي  
الأنوية النازلة يتأˮ الشخص عندما يرى معاناة الآخرين وبؤسهم؛ إذ يرى أنه يعيش 

نطاق كو˻ قد يتعرضّ فيه إلى ذات هذا البؤس والعناء. إن التحدّي الأخلاقي  ضمن  
يبدي    اصالحً الماثل في هذا المورد هو أن الشخص في مواجهته مع الآخر الذي يراه  

ه˼ من الأشخاص الآخرين؛ وذلك لأن الشخص يرى   اتعاطفً  معه ويشفق عليه دون غ
  اصالحً ائر حول فلك وشعاع وجوده  ، ومن هنا سوف يكون الشخص الداصالحً نفسه  

ويستحق التعاطف والشفقة. وبعبارة أخرى: إن هناك صلة مباشرة ب˾ مقدار شفقتنا  
ومقدار ما نراه من الفضيلة للشخص الذي يعا˻ من الأˮ. وإن الشخص الذي لا  

وآفة في النظم الكو˻، ومن هنا لا تكون   اضررً يكون له حضور في شعاع وجودنا يعُد  
  بالتعاطف والشفقة والمواساة.  اجديرً قيمة، ولن يكون له 

في الأنوية الواحدية الصاعدة، يبادر الشخص إلى القيام بأع˴ل الخ˼ من أجل 
ذلك   تصوّر  إذا  وأما  المحتمل،  الضرر  دفع  أجل  من  وليس  الك˴ل،  على  الحصول 
ع آلامه  من  يزيد  سوف  المجتمع  حقل  في  الأخلاقي  بالعمل  قيامه  أن  لى  الشخص 

في الشعور والإحساس السيئ تجاه نفسه، فقد لا يقوم    ا سببً المدى البعيد أو يكون  
به؛ وذلك لأن الك˴ل الفردي في هذه الروحانية قد تمّ رسمه في هذه الحياة الدنيوية،  
وإن المحور الأصلي لهذا الك˴ل يكمن في التقليل من الأˮ والحصول على الرضا 

  .١والط˶نينة الباطنية

 
  . ١١٩(عناصر فلسفة الأخلاق)، ص   عناصر فلسفه أخلاقريجلز، . ١



٢٢٤  والمعنوية الدين 

من وع ـ  المستحدثة  الروحانية  في  ـ  الاجت˴عية  الخ˼  أع˴ل  فإن  حال،  كل  لى 
الممكن أن تتحقق بنيةّ دفع الضرر الدنيوي أو الحصول على الرضا الباطني، بيد أن  
النقطة الموجودة هنا هي أنه في حالة عدم القيام بتلك الأع˴ل، لا يكون الفرد قد  

ه قد ترك وظيفة فحسب. وبعبارة أخرى: في قام ɬجردّ سلب إمكان عن نفسه، لا أن
يبدي   ولا  الشخص  من  الشفقة  تصدر  عندما لا  المستحدثة  ، لن اإحساسً الروحانية 

على  الحصول  أو  ضرر  دفع  مجرد  على  يعمل   ˮ إ˹ا  لأنه  روحانيته؛  في  خلل  يرد 
  للأخلاق. امخالفً   عملاً مصلحة، لا أنه يرتكب 

بالنظر إلى ما تقدّم من الأبحاث، لو كانت الأنوية الأخلاقية فارغة من أطر التوجيه 
ج˸سية كامنة في الطريق. (في الأنوية  والهداية الخارجية، فسوف تكون الأنانية وال
مفاهيم   بواسطة  أو  الأخروية  المفاهيم  بواسطة  المصالح  تزاحم  تعديل  يتمّ  الدينية 

مّ في الإطار الإلهي والتعبدّ بالشريعة استبدال حبّ الذات  الأخلاق الإ˽انية، لʗ يت
من النزاع من أجل البقاء). ك˴ أن هذا النوع من الأنوية قد يؤدّي في   بدلاً بالأخلاق  

(بسبب   ـ  الأخلاقية  القضايا  شفافية  عدم  لأن  الأخلاقي؛  الضعف  إلى  العمل  مقام 
مطلوب   على  للمصادرة  الأرضية  ɱهّد  ـ  الداخلية)  المعطيات  أساس  على  قيامها 

ج˸سية تجاه روحيات وخلقيات الذات.    القضايا، أو ال
الاتجاه   هذا  يكون  لا  الاجت˴عية  الرأس˴لية  ناحية  من  للɵوة   ا منتجً وكذلك 

إنتاج   .١الاجت˴عية؛ وذلك لأنه من ب˾ المعاي˼ الثلاثة المنتجة للɵوة الاجت˴عية (
الرضا.    .٢الثقة.   الروحانية    .٣إنتاج  أن  رغم  الاجت˴عية)،  المشاركة  مستوى  رفع 

للم منتجة  تكون  قد  الأبحاث المستحدثة  إلى  بالنظر  ـ  أنها  إلا  الاجت˴عية،  شاركة 
  السابقة ـ لن تكون منتجة للاعت˴د الاجت˴عي.

íréjßÖ]< <
بالنظر إلى ما تقدم من الأبحاث والنقاط، ˽كن الوصول إلى هذه النتيجة، وهي أنه  
الشفقة،  قبيل:  من  ـ  الاجت˴عية  الأخلاقيات  من  أمور  انتشار  من  الرغم  على 

و  أتباع  والتعاطف،  ب˾  ـ  ذلك  إلى  وما  المساعدة،  وتقديم  والتعاون،  المواساة، 
من   الاستفادة  بواسطة  سيّ˴  لا  وتبليغها،  إليها  الدعوة  ويتم  المستحدثة،  الروحانية 



    ٢٢٥  أسس الأخلاق الاجت˴عية في الروحانية المستحدثة

شبكات التواصل، بيد أن حدود القيام بهذا النوع من النشاطات، حيث تكون فردية 
ه الأخلاقية لا تتحوّل حياته إلى حياة  وكينونة الشخص ثابتة وقاɧة، وفي أثناء مشاركت

  تبعية، أو لا يتم تحميل المعاي˼ وفرضها على الشخص من الخارج. 
وعلى هذا الأساس ˽كن التوصّل إلى هذه النتيجة وهي أن القيَم عند الروحاني˾  
تواجه  الجنوح،  هذا  تحقق  وɬقدار  الأخلاقية.  والأنوية  النسبية  نحو  تجنح  الجُدُد 

الاجت˴عية للروحاني˾ الجُدُد تحدّيات عملية. وفي حالة القول بالمبا˻  المشاركة  
النظرية للبحث، يجب القول: على الرغم من أن ادعاء الأخلاق الاجت˴عية موجودة 
الموجودة،   الخ˼  وحبّ  والتعاطف  الشفقة  أنواع  أن  إلا  المستحدثة،  الروحانية  في 

لة أو الشفقة شبه الأخلاقية من أجل العثور  إ˹ا هي مجردّ أنواع من حبّ الذات المعدّ 
على منزل ذهني ثانوي، ولن يصل إلى مقام النظام الأخلاقي القابل للتعميم. وبالنظر  
شبه  التعاطف  هذا  فإن  المستحدثة،  الروحانية  في  والأنفسية  الأنوية  أهمية  إلى 

من تقديم الحلّ   بدلاً الأخلاقي قد يؤدّي إلى نوع من الإرضاء الذاɴ للأخلاق، والتي  
الأخلاقي  الشعور  مجردّ  إيجاد  على  تقتصر  الأخلاقي،  للتعميم  والقابل  المنسجم 
عبارة   هي  والتي  الاجت˴عية،  الأخلاق  مجال  في  تحديات  ويترك  فقط،  الفرد  لدى 

  عن: 
  عدم تقديم المعاي˼ العينية والشاملة.  .١
  عدم إيجاد حلول للخدع الذهنية والأخطاء الأخلاقية.  .٢
  ية ووضوح القضايا وفرديتها.عدم شفاف .٣
  عدم إبداء ˹وذج للسيطرة على الذات والتغلبّ على الضعف الأخلاقي. .٤
  الضعف الروحي نتيجة للشك والضياع، وعدم تقديم قضايا يقينية.  .٥
الترويج  .٦ خلال  من  الأخلاقية،  للحياة  مقدمة  ɱثل  التي  الآلام  من  الهروب 

  لروحية الهروب من الآلام.
  والرضا الفردي للخطر من خلال نسبية القضايا الأخلاقية.تعرضّ الط˶نينة  .٧
  عدم قابلية القضايا للوثوق والاعت˴د العام. .٨



٢٢٦  والمعنوية الدين 

ج˸سية والأنانية وحبّ الذات.  .٩   خطر ال
 عدم التعريف بالطرق المؤثرة بالآخرين في حالات التزاحم الأخلاقي.  .١٠

…b^’¹]< <
إلى اللغة الفارسية: علي رضا آل بويه،  (المسائل الأخلاقية)، ترجمه    مسائل اخلاقي بالمر، مايكل،  

  هـ ش. ١٣٨٥پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامي، قم، 
(خصخصة    دين واينجاسازي و نفوذ عام دين در جامعه فراگ˼ جها˻»؛ در:  ب˼، بيتر، «خصوصي

الدين ونفوذه العام في المجتمع العالمي الشامل)، ترجمه إلى اللغة الفارسية: مجيد محمدي،  
  هـ ش. ١٣٧٧نشر قطره،  طهران،

(عناصر فلسفة الأخلاق)، ترجمه إلى اللغة الفارسية: محمود   عناصر فلسفه أخلاقريجلز، جيمز،   
  هـ ش.  ١٣٩٢ ،اسلامي فرهنگ و معلو   پژوهشگاه: ناشرقم،   فتح علي وعلي رضا آل بويه،

(مفهوم الروحانية في عصر ما بعد الحداثة)،   مفهوم معنويت در عصر پسامدرنشاكر نجاد، أحمد،  
  هـ ش. ١٣٩٦مركز الگوي اسلامي ايرا˻ پيشرفت،  طهران،

(الله والدين في عاˮ ما بعد الحداثة)، ترجمه   خدا و دين در جهان پسامدرنغريف˾، ديفيدري،  
فرهنگي،   إلى مطالعات  و  انسا˻  علوم  پژوهشگاه  اللهي،  آيت  رضا  حميد  الفارسية:  اللغة 

  هـ ش. ١٣٨٨طهران، 
ʖ ،وليام صادقي،   ،فرانكنا،  هادي  الفارسية:  اللغة  إلى  الأخلاق)، ترجمه  اخلاق (فلسفة   فلسفه 

  هـ ش. ١٣٧٦) طه   یفرهنگ موسسه به وابسته ( طه کتاب: ناشرقم، 
أجل  من  الجديد»  «العصر  (ثيوديسيا  جديد»  عصر  براي  جديد)  (عصر  «تئوديسه  كول˾،  كمبل، 

  ،ɯمجلة: فصلنامه هفت آس˴ن العصر الجديد)، ترجمه إلى اللغة الفارسية: باقر طالبي دارا  ،
  هـ ش. ١٣٨٧، ٣٨العدد: 

روحا˻، ولكن گرايي مدرن» (، اما نه ديني: نقدي بر جنبش معنويتیگل˾، اي. مگن، «معنو 
  غ˼ ديني: نقد على حركة الروحانية الحديثة)، ترجمه إلى اللغة الفارسية: أحمد شاكر نجاد،

  . ١٤٥ تا ١٣٥ )، صفحاتهـ ش ١٣٩١(، ١١١العدد:   ،دهم سال ، غرب احتیس: مجلة
Bender, Courtney, and McRoberts, Omar, “Mapping a field: Why and how to 

study spirituality”, Working Group on Spirituality, Political Engagement, 
and Public Life, SSRC Working Papers, 2012. 

Benders, Alison, "Spiritual But Not Religious, What's the Meaning",  You 
Tube, 30, sep, 2013. 

Carrette, Jeremy R, and King, Richard, Selling Spirituality: The  Silent 
Takeover of Religion, Routledge, 2005. 



    ٢٢٧  أسس الأخلاق الاجت˴عية في الروحانية المستحدثة

Chandler, Siobhan, “The Social Ethic of Religiously Unaffiliated 
Spirituality.” Religion Compass 2, no. 2, 240 – 256, 2008. 

 Private Religion in the Public Sphere: Life Spirituality in Civil“ ,ـــــــ
Society”, Eds. Stef Aupers, and Dick Houtman, Religions of Modernity: 
Relocating the Sacred to the Self and the Digital. Leiden, Brill, 69 – 87, 
2010. 

 ,Private Religion in the Public Sphere”, in: religions of modernity, brill“ ,ـــــــ
2010. 

 The Social Ethic of Religiously Unaffiliated Spirituality”, Religion“ ,ـــــــ
Compass, volume 2, issue 2 (2008). 

 ,Way of the Spiritual Seeker, As Above so  below”, in ed. D. Bryant“ ,ـــــــ
Ways of the Spirit, Norman Firing of Brown  University, Pandora press, 
(2013). 

 .Spiritual But not Religious", vimeo, 18 Apr, (2015)" ,ـــــــ
Cowan, Nelson, the Spiritual, But not Religious Movement: Toward on Ethic 

of “Quasi – Official”, Wesley theological seminary. 
Cluda, J, A Qualitative Study of the Self in New Age Spirituality Culture 

(Doctoral dissertation, University of Pittsburgh), (2013). 
Fuller, Robert C, Spiritual, but Not Religious: Understanding Unchurched 

America, Oxford University Press, (2001). 
Griffin, David Ray, Spirituality and Society: Postmodern Visions, Sunny 

Press, (1988). 
Hawkins, Merrill M, “Personal Spirituality, in: Faith”, in America: Changes, 

Challenges, New Directions. Edited by Charles H. Lippy. Greenwood 
Publishing Group, (2006). 

Heelas, Paul, Spiritualities of Life: New Age Romanticism and Consumptive 
Capitalism. John Wiley & Sons, (2009). 

 ,Homeless Minds Today?”, in peter Berger and the study of religion“ ,ـــــــ
London, Routledge, (2001). 

 ,The Spiritual Revelation, in religions in the modern world, oxford ,ـــــــ
(2003). 

Huss, Boaz, “The New Age of Kabbalah: Contemporary Kabbalah, the New 
Age and Postmodern Spirituality”, Journal of Modern Jewish Studies 6, 
no. 2, 107 – 25, (2007). 

Knoblauch, Hubert, "popular spirituality", in: Present day Spiritualties, Brill, 
(2013). 

Lindsay, Jones, Encyclopedia of Religion, 2nd ed, Detroit, Macmillan 
Reference USA, (2005). 

Jung, Sung Joon, “Spiritual Young People More Likely to Commit Crimes 
than Religious Ones, Study Finds”, Baylor. Edu, 12, 6, 2013. 

Woodhead, Linda, “Post-Christian Spiritualities”, Religion 23,  No. 2, 167  –  
81, (1993). 

Wuthnow, Robert, “The New Spiritual Freedom. ” In: Cults and  New 
Religious Movements, wiley – Blackwell, (1998). 

 





  
 
  
  

íéÞ^uæ†Ö]<î×Â<ím]‚£]<l^éÂ]‚i< <
íéÞ^uæ†Ö]<î×Â<ím]‚£]<l^éÂ]‚i<H<ˆÖ…^oi<íèõ†Ö<ë‚ÏÞ<o~
…ç×è^i<M< <

  ٢وحيد سهراɯ فر
ɯ٣باقر طالبي دارا  

إن من ب˾ التحديات العلمية الهامّة الماثلة أمام قطرنا، أسلوب المواجهة الصحيحة 
  ا يومً مع الحداثة. من الواضح أننا نعيش في بلد غالبية سكانه من المتدين˾، ويقع  

يعدّ  المناخ  هذا  ظل  وفي  الحداثة؛  مع  والتعاطي  الاحتكاك  من  المزيد  في  يوم  بعد 
كن معه إظهار مزاياه وعيوبه في صورة الخوض في موضوع الحداثة ـ با لنحو الذي˽ 

بالغ الأهمية. ولهذه الغاية يجب البحث في كيفية تبلور الحداثة    اأمرً بانورامية شاملة ـ  
في الغرب، بالإضافة إلى بيان تداعيات هذه الظاهرة. يجب أن تقترن هذه الأبحاث 

من   للاستفادة  معدّة  الأرضية  تكون   ʖ انتقادية،  الفضاء برؤية  في  الأبحاث  هذه 
  الوطني لقطرنا.

وعلى هذا الأساس سوف نبحث في هذه المقالة أفكار وآراء أحد أهم المفكرين  
تعرضّ  لقد  الحداثة.   ˮعا ومناشئ  جذور  دراسة  في  تخصصوا  الذين  المعاصرين 

 
و فر  سهراɯالمصدر:  .  ١ بعنوان «  ،باقر،  داراɯ  طالبي،    ی بررس:ییگرات یمعنو  ی برا  تهیمدرن  یامدهایپالمقالة 
مجلة (»،  لوریت  چارلز  دگاهید   یانتقاد  الإيرانيَّة    ،)شناختي  جامعه  مطالعاتفي  الإسلاميَّة  الجمهوريَّة  في  تصدر  التي 

  .  ۲۸۴إلى   ۲۶۱الصفحات  ،  ۱۳۹۵  صيفربیع و ، ۴۸باللغة الفارسيَّة، العدد 
     يالهاشم مطر  علي حسن : تعريب

الدينية من جامعة الأديان والمذاهب، ودارس في الحوزة  طالب على مستوى الدكتوراه في حقل الدراسات  .  ٢
  العلمية بقم. 

  أستاذ مساعد في حقل الدراسات الدينية من جامعة الأديان والمذاهب. . ٣



٢٣٠  والمعنوية الدين 

ـ إلى بحث هذه   ١تشارلز تايلور ـ وهو واحد من كبار الفلاسفة في العاˮ المعاصر 
. لقد حظيت آراؤه في هذا الباب ɬكانة خاصة ٢ة في أع˴له وآثاره المختلفةالمسأل

ب˾ المفكرين، وتمّ تأليف الكث˼ من الكتب والأع˴ل في شرحها وتفصيلها، وكذلك  
. وقد كان لأفكاره من التأث˼ بحيث حاز في ضوئها على الكث˼ من ا أيضً في نقدها  

م عالمية  جوائز  وهي  العلمية،  ɱبلتون الجوائز  جائزة  أهمّها:  ب˾  ومن   ٣رموقة، 
كيتو  ٢٠٠٧( وجائزة  كلوغه   ٢٠٠٨(  ٤م)،  وجان  في   ٥م)،  نوبل  بجائزة  (المعروفة 

  م).  ٢٠١٥الفلسفة) (
سوف نعمل في هذه المقالة ـ بعد بحث رأي تشارلز تايلور في مورد كيفية تبلور  

الح تداعيات  دراسة  إلى  ـ  الإج˴ل  نحو  على  الحداثة،  الروحانية، مرحلة  على  داثة 
لنعمل بعد ذلك على إعادة قراءة هذه التداعيات بنظرة انتقادية. وفي الختام سوف  

  نعمل على بيان النتيجة المستخلصة من هذه الأبحاث.
ím]‚£]<í×u†Ú<…ç×fi< <

لقد بدأ تشارلز تايلور مشروعه بهذا السؤال القائل: لماذا كان الإ˽ان في حوالي العام 
سنة  شاملاً   اأمرً د  للميلا   ١٥٠٠ الفرد  مقدور  في  كان  ح˾  في  أن    ٢٠٠٠،  للميلاد 

  يكون غ˼ مؤمن دون إنكار الأمور المعرفية البديهية؟ وقال في هذا الشأن:
«إن أحد الطرق لبيان السؤال الذي أسعى إلى العثور على جواب عنه، هو القول:  

  ١٥٠٠لماذا كان من المحال أن لا نؤمن بالله في مجتمعاتنا الغربية في حوالي العام  

 
١  .  ،ɪطرح مسأله: هناك من المفكرين من يعتبره من أهم وأبرز وأشهر الفلاسفة في العصر الراهن. (انظر: رجا

  مند در عصر سكولار زندگي فضيلت ؛ رجاɪ،  ٤٥لة: التحدي المعاصر الأهم)، ص  (بيان المسأ   چالش مهم امروز 
  ).٦٩ـ    ١٩(الحياة الفاضلة في عصر العل˴نية)، ص 

  إن أهم أع˴ل تشارلز تايلور في هذا الشأن، هذان الكتابان:  . ٢
A Secular Age & Sources of the Self: The Making of the Modern Identity  
3. Templeton Prize 
4. Kyoto Prize 
5. John W. Kluge Prize 



    ٢٣١   عيات الحداثة على الروحانيةتدا

للميلاد بحيث لا نجد عدم الإ˽ان    ٢٠٠٠للميلاد، في ح˾ ˮ يكن الأمر في عام  
  ١لا مناص منه؟ اأمرً فحسب، بل ونجد ذلك  سهلاً  اأمرً 

للإجابة عن هذا السؤال، قام تشارلز تايلور برحلة طويلة حيث تنقل خلالها ب˾  
ة˼ في الغرب. وقد جاب  مسافة زمنية تقدر بخمسمئة سنة تغطي القرون الخمسة الأخ
الاجت˴عية  والحركات  المختلفة،  الفكرية  النهضات  محطات  هذه  رحلته  في 

لتي وقعت في المجتمع المسيحي اللاتيني (المسيحية  المتنوّعة، وكذلك الأحداث ا
أننا لا نستطيع    اجدً التي قامت في أوروبا الغربية وفي أمريكا الش˴لية). ومن الواضح  

في هذه المقالة أن نستوعب الحجم الكب˼ لكتابات وأع˴ل تشارلز تايلور وقصصه 
جامع.   بشكل  الطويلة،  الفترة  لهذه  الدقيقة  وشروحه  سوف الطويلة  فإننا  هنا  ومن 

  نكتفي بالإشارة إلى المراحل الهامّة من تقريره.
ím]‚£]<ØfÎ<^Ú<í×u†Ú< <

عام   في  المسيحي  المجتمع  أوضاع  الواقع  في  تشمل  الحداثة،  قبل  ما  مرحلة  إن 
ة˼ التي حدثت في˴    ١٥٠٠ ات الكب ّ˼ م؛ وهي الأوضاع التيˮ  تكن قد شهدت المتغ

هذه الحقبة خصائصها الخاصة، التي ˽كن بيانها في  بعد. ويرى تشارلز تايلور أن ل
:ɴتبويب عام على النحو الآ  

إن العاˮ الطبيعي في هذا المناخ، ɬنزلة المكان الذي ˽ثل بشكل متزامن   .١
خلقه،  على  دليل   ˮالعا هذا  نظم  إن  أبعد.   ˮعا على  علامة  أدائه  مع 

والأعاص˼، وما إلى  والأحداث التي تقع فيه (من قبيل: الأمطار، والسيول،  
  ذلك) هي بأجمعها ɱثل إرادة وأفعال الله. 

المجتمع   .٢ صلب  في  وملحوظ  واضح  حضور  لله  كان  إن ا أيضً لقد   .
الحكومات الأرضية إ˹ا كانت تعتبر مشروعة إذا كانت متصلة بأمر يفوق  
إلى  بجذورهم  ˽تدّون  الأرض  ملوك  كان  وقد  الصرفة.  الإنسانية  القدرات 

 
1. Taylor, A Secular Age, P.25. 



٢٣٢  والمعنوية الدين 

الله   يكون  الفضاء  هذا  مثل  وفي  الس˴ء.  شؤون   اموجودً ملوك  جميع  في 
  المجتمع، وعندها فإن الفرد حيث˴ يتوجه سوف يجد الله أمامه. 

الذي   .٣ الفضاء  إن  بالأسرار.  ومفعم  ملغز  فضاء  في  يعيشون  الناس  كان  لقد 
ذلك؛  إلى  وما  والأروح  المردة،  قبيل:  من  المختلفة،  الكائنات  فيه  تزخر 
ه˼ا على حياة الناس. وبعبارة  حيث كان ɬقدور هذه الكائنات أن تترك بتأث

 .١أخرى: إن حياة الإنسان كانت مفتوحة على الأمور الخارجية

ím]‚£]<í×u†Ú<íè]‚e< <

˼ً مع بداية المرحلة الحديثة أخذنا نشهد  في هذه الرؤية. وصار العاˮ في الرؤية  اتغي
للملاحظة والمشاهدة   قابلاً   اشيئً لله، بل بوصفه    امخلوقً الجديدة ينُظر إليه لا بوصفه  

الفضاء   هذا  في   ˮالعا اعتبار  يتمّ  الطبيعة.  عنوان  لا    بذاته؛  امكتفيً   اأمرً تحت  حيث 
سلسلة  أنواع  جميع  فإن  هنا  ومن  وغيبية.  ورائية  وما  ميتافيزيقية  أمور  إلى  يحتاج 

  .٢المراتب ب˾ هذا العاˮ والعاˮ الآخر تعُدّ من الأمور المرفوضة 
هذا   في  تايلور  يقول  الأسرار.  نبذ  عنوان  تحت  الموارد  هذه  جميع  إدراج  ˽كن 

  الشأن: 
رس على  أعمل  الآن]  [حتى  كنت  العاˮ «لقد  فقدناه؛  الذي   ˮالعا عن  صورة  م 

 ˮالعا المخلخل˾؛  بالأشخاص  ترتبط  والروحانية  المعنوية  الطاقات  كانت  الذي 
الذي كان فيه الأمر الاجت˴عي يتبلور على أساس الزمان المقدّس واللامقدّس، [مع 
 تصوّر] أزمنة أسمى. يضاف إلى ذلك أن المجتمع الذي يتمّ فيه الحفاظ على لعبة
  ˮعا ضمن  تظهر  الإنسان  قصّة  وحدوث  مستقر،  تعادل  ضمن  البنية  وضدّ  البنية 
واحد، تم طوي جميع هذه الخصائص، وتم استبدالها خلال مسار ندعوه عادة بإزالة 

  .٣»اɱامً الأسرار بأمور مختلفة 

 
1. Taylor, A Secular Age, P.25- 26. 
2. Ibid, P.60. 
3. Ibid, P.61. 



    ٢٣٣   تداعيات الحداثة على الروحانية

|ø‘ý]< <

واحد من أهم التيارات التي لعبت    ١إن نهضة الإصلاح  في تبلور الهويةّ    ادورً ɱثل 
عشر  السادس  القرن  في  ذروته  بلغ  الذي  التيار  هذا  إن  الحديث.  للإنسان  الفعلية 
في   الغالب  الوجه  إلى  تحوّلت  مؤاتية  غ˼  ظروف  في  بجذوره  ˽تدّ  كان  للميلاد، 

جهات مختلفة؛ من ذلك  الكنيسة. ˽كن النظر إلى هذه الظروف غ˼ الملاɧة من  
أن الكث˼ من القساوسة ˮ يكونوا يعملون بوظائفهم الدينية، وˮ يكونوا يقومون    أولاً 

بالطقوس الدينية، إلى الحد الذي ورد معه في تقرير ألما˻ أن من ب˾ كل أربعة عشر  
الكهنوتية   اقسيسً  بوظائفه  منهم  واحد  إلا  يقم  يكن   ˮفي  ٢ الاضطراب  بلغ  وقد   .
شاع معه أنه حتى أعلى المناصب في الكنيسة، ونعني بذلك البابا، كان    احدɚ يسة  الكن

خلال  ومن  شرعية  غ˼  بطرق  والمقام  المنصب  هذا  إلى  يصل  الموارد  بعض  في 
. ومن ناحية أخرى فإن عوامل أخرى  ٣القضاء على خصومه ومنافسيه بأساليب مرذولة 

و  المناسب،  التعليم  إلى  القساوسة  افتقار  من  مثل  وإعفائهم  جدوائيتهم،  عدم 
أدّت   قد  الغفران،  صكوك  قبيل  من  والمفاهيم  العقائد  بعض  وانتشار  الضرائب،  
بأجمعها إلى التمهيد لأرضيةّ بناء تجارة مربحة للكنيسة، الأمر الذي أثار نقمة الناس  

  .٤على الكنيسة، وتبلور حالة كراهية لرجال الدين من قبل الشعب
أنه لا ينبغي حصر حركة الإصلاح بحدود تيار داخل الكنيسة يرى تشارلز تايلور  

فقط، بل إن هذا تيار شامل في المجتمع؛  حيث شمل مختلف أبعاد المجتمع، ɬا 
(عصر   كتاب  من  الأول  الفصل  فإن  هنا  ومن  الحال.  بطبيعة  الكنيسة  ذلك  في 

الإص من  أبعد  هو  ما  إلى  يذهب  الإصلاح،  حركة  ɬسألة  الخاص  لاح العل˴نية) 

 
1. Reformation 

  .٥١(مقدمة على تفك˼ حركة الإصلاح الديني)، ص   تفكر نهضت اصلاح دينيمقدمه اي بر . مك كراث، ٢
  . ٥٢المصدر أعلاه، ص . ٣
  . ٩٩ـ    ٩٣المصدر أعلاه، ص . ٤



٢٣٤  والمعنوية الدين 

. وقد ارتضى مك كراث ـ وهو اللاهوɴ المسيحي ـ بدوره هذا الرأي  ١البروتستانتي 
  .٢ا أيضً 

˼ّ النظرة إلى   اواحدً إن   ا˼ت التي حدثت بفعل حركة الإصلاح، تغ من أهم التغي
المقدّس واللامقدّس. ففي الرؤية الجديدة، ˮ تعد المقدسات تقتصر على الكنيسة 

لله ـ يعُدّ    اتجليً والقساوسة والكتاب المقدّس فقط، بل كان جميع الوجود ـ بوصفه  
ي كانت تعتبر حياة الأفراد العادي˾ من الدرجة  للرؤية السابقة الت  اوخلافً .  اأيضً   امقدّسً 

من  والمتزهدين  والناسك˾  الدين  رجال  حياة  وترى  الاضطرار،  باب  ومن  الثانية 
، صار في الرؤية الجديدة يقال إن الوصول إلى الله ٣الدرجة الأولى والأكɵ مسيحية

دير والصومعة والحياة الروحانية أمر ممكن ومتاح في كل بيئة ومكان، الأعم من ال
  والكنيسة والحدادة والزراعة ورعي الأنعام وما إلى ذلك. 

يرى تشارلز تايلور أن حركة الإصلاح كانت ɱثل الامتعاض العميق لأبناء الشعب  
العادي˾  الأشخاص  حياة  ب˾  المراتب  سلسلة  يعتمد  الذي  القيَمي  النظام  قيام  من 

الدينية بالإمور  المنشغل˾  الأشخاص  لتغي˼  .  ٤وحياة  أرضية  خلق  الدافع  هذا  إن 
  الرؤية وسيادة رؤية جديدة لا تنظر إلى الدنيا بوصفها شيء محتقر.

إن الرؤية الجديدة عملت على تغي˼ مركز ثقل الحياة الدينية، وˮ تعد ترى الأمور 
بالأمور المقدّسة، بل من الممكن    اصرفً على أمكنة خاصة أو محدودة    ا حكرً المقدّسة  

 كل مكان. وكانت ɶرة هذا التغي˼ زوال ثنائية المقدّس / اللامقدّس؛ إذ أن تكون في
أمكن للمقدّس أن يتحقق في كل شخص وفي كل مكان وفي كل زمان؛ ɬعنى أن 
الأمر المقدس أخذ ينظر إليه في دائرة أوسع بكث˼ من ذي قبل. لأن الرؤية الجديدة  

كل  في  الناس  جميع  يقُدّس  الله  بأن  تعتقد  يكونون   كانت  عندما  وحتى  مكان، 
  ّ˴ منهمك˾ في حياتهم اليومية. ومن هنا ˽كن لأمور من قبيل الزواج أو غ˼ ذلك م

  .اأيضً يعُد من شؤون الحياة اليومية أن تعدّ من الأمور المقدّسة 
 

1. Taylor, A Secular Age. 
  .٧٤(مقدمة على تفك˼ حركة الإصلاح الديني)، ص   مقدمه اي بر تفكر نهضت اصلاح ديني. مك كراث، ٢
  . ٤٩٦، ص  ˴نه. ٣

4. Taylor, A Secular Age, P61. 



    ٢٣٥   تداعيات الحداثة على الروحانية

أمام الأمر المقدّس وغ˼   اتحدّيً إن هذه الاستدارة في الرؤية التي كانت تفرض  
ات ّ˼ . عندما تنهار الحدود ب˾  ١المقدّس، مهّدت الأرضية لحدوث الكث˼ من المتغ

عن  الأسرار  ستار  لأزالة  معدّة  الأرضية  تصبح  المقدّس،  غ˼  والأمر  المقدّس  الأمر 
لأن  وذلك  مقدّس؛  بأنه  يدُّعى  أن  ˽كن  خاص  مكان  هناك  يعود  ولا   .ˮالعا وجه 

غ˼ مادّي؛ حيث لا توجد في زمان أو   اأمرً ه كان قد تمّ تصويرها بوصفها  كلمة الل 
  مكان خاص. 

الظروف  توف˼  إلى  أدّت  قد   ˮالعا إلى  العامّة  والنظرة  الرؤية  في  التغي˼  هذا  إن 
مجال   فيه  للطبيعة  أصبح  جديد  نظم  إنه  الوجود؛  عن  جديد  نظم  لتقديم  والشرائط 

  امجتمعً الجديد أزاح التقدّس عن كل بعُد، وأظهر    أوسع لإظهار ذاته. إن هذا النظم
ونوعه   امجردًّ  الحكومة  أن  ـ  المثال  سبيل  على  ـ  ذلك  من  المقدّسة.  المفاهيم  عن 

الخاص، أي: الملكية، ˮ تعد متصلة بعاˮ الغيب والميتافيزيقا، وكانت بحاجة إلى  
ا˼ت لا تعمل على الت ا˼ت جديدة لإثبات مشروعيتها، وهي تفس عريف بالملك  تفس

  إلى الإرادة الإلهية.  امستندً بوصفه ظلّ الله في الأرض، ولا تجعل دليل أولويته 
†èçßjÖ]<íÒ†u< <

منذ منتصف القرن السابع عشر وطوال القرن الثامن عشر للميلاد، كانت أوروبا تعيش  
التنوير  اعصرً  حركة  فيه  في ٢سادت  حضورها  مشاهدة  ˽كن  مؤثرة  حركة  وهي   .

هذا التيار الذي يشمل مختلف مجالا  ت التفك˼ الغرɯ، حتى بعد مدّة طويلة. إن 
˼ً   اطيفً  أبدى    اكب المفكرين،  المجالات    اأفكارً من  مختلف  في  جديدة  ونطريات 

والحقول، من قبيل: معرفة الوجود، والأخلاق، ومصادر الأصالة، والج˴ل وما إلى  
˴ّ أدّى إلى تغي˼ عاˮ الناس. ومن الناحية   السياسية فقد ظهرت ذروة هذا ذلك، م

م)، حيث كان من تداعياتها سقوط سلطة الحكم   ١٧٩٢التيار في الثورة الفرنسية (
. ومن الناحية العلمية ˽كن تتبعّ جذور  اأيضً الملʗ وكذلك نفوذ وسلطة الكنيسة  

 
ا˼ت الحاصلة بسبب حركة الإصلاح، ˮ تكن مقصودة بالضرورة من قبل قادة هذه  .  ١ من الجدير ذكره أن التغي

 .تبلورت وكشفت عن وجهها بعد مضي زمنالحركة منذ البداية. بل إن الكث˼ من إرهاصات حركة الإصلاح قد 
2. Enlightenment 



٢٣٦  والمعنوية الدين 

عشر  السابع  والقرن  عشر  السادس  القرن  في  العلمية  التطورات  في  الحركة  هذه 
وهي إن   للميلاد.   .ˮالعا إلى  الكونية  الرؤية  في  التشكيك  ضوئها  في  تمّ  معطيات 

الرؤية  على  الخناق  ضيقّ  قد  والوجود  الكون  بيان  في  الحديث  العلم  نجاحات 
عن  مختلفة  ارتكاز  نقطة  ɱثل  التي  الفلسفية  الأبحاث  إلى  الأرضية  ومهّد  الكونية، 

  .١الرؤية التقليدية 
يج العامّة،  الصورة  هذا  وجود  مختلف مع  في  تبلور  قد  التيار  هذا  بأن  القول  ب 

الفضاءات على مدى قرن ونصف من الزمن. من ذلك ـ على سبيل المثال ـ أن بعض 
أهم المفكرين في هذا التيار كانوا يعيشون في فرنسا، وكانوا يفكرون في إطار الفضاء 
فرانسوا  أمثال:  من  وأشخاص  المعارف،  دوائر  أصحاب  (مجموعة  عليها    الحاكم 

ه˼م)، ومجموعة من الذين كانوا يعيشون في  فولت˼، ورن دالمب˼، ومونتيسكيو وغ
فرانسيس  سميث،  آدم  هيوم،  ديفد  أمثال:  ـ (من  بالتحديد  إسكتلندا  وفي  ـ  بريطانيا 
ه˼م)، وكذلك مجموعة من الذين كانوا يقطنون في ألمانيا، ومن ب˾   هاتشسون وغ

ك إ˽انوئيل  إلى  الإشارة  ˽كن  فولف  أهمهم  وكريستيان  ليسينغ،  وإفرايم  انط، 
أن  ٢وآخرين  يجب  التيار،  لهذا  العامّة  الصورة  معرفة  من  الرغم  على  فإنه  هنا  ومن   .

  .اأيضً نلتفت إلى التنوّع والتكɵّ الموجود في داخل هذا التيار 
إن أحد أفضل المصادر في معرفة حركة التنوير، هو جواب إ˽انوئيل كانط ـ وهو  

الم أبرز  الجواب من  إن  التنوير؟  هو  ما  القائل:  السؤال  عن  ـ  التيار  هذا  في  فكرين 
مرحلة  من  الإنسان  خروج  يعني  التنوير  إن  هو:  السؤال  هذا  عن  لكانط  المختصر 

يرى أن صرف اعت˴د الكث˼ من الناس    ٣الطفولة، و[امتلاكه لـ] إنه  شجاعة الفهم. 
عاد حياته ـ دون أن يفكر في مورد على الآخرين، وأن يقوم كل واحد منهم بتنظيم أب

ذلك ـ في ضوء آراء الآخرين، هو من خصائص مرحلة طفولة الناس؛ وهي الصفة 
مرحلة  إلى  الوصول  أجل  من  عنها  يتخلوّا  أن  الناس  على   ّ˾ يتع التي  والخصوصية 

 
1. Bristow, Enlightenment The Stanford Encyclopedia of Philosophy. 
2. Ibid.  

  ما ب˾ المعقوفت˾ إضافة توضيحية من عندنا. (المعربّ).. ٣



    ٢٣٧   تداعيات الحداثة على الروحانية

يلقي  لا  وأن  النضج،  مرحلة  يبلغ  أن  الإنسان  على  إن  الفكري.  والاستقلال  البلوغ 
ه˼ على أكتاف الآخرين. إن حركة التنوير ɱثل  بعبء قرارا وكذلك مسؤولية تفك ته 

˼  اتيارً    .١يرفع هذا الشعار، وغايتها إيصال الإنسان إلى بلوغ الفهم والتفك
بالغ الأهمية في تبلور الشرائط   ادورً إن للتنوير ـ من وجهة نظر تشارلز تايلور ـ  

الراهنة للإنسان الحديث. ومع ذلك لا بد من الالتفات إلى أن هذا التيار الكب˼، قد 
، لا ˽كن التوصّل إلى إدراكها بشكل صحيح  اأيضً استتبع انتقادات واتجاهات بديلة  

 .٢دون أخذها بنظر الاعتبار 
íéÏéŞßÚæ†Ö]< <

لتيارات الفكرية التي ظهرت في القرن الثامن عشر، واحدة من أهم ا  ٣إن الرومنطيقية
إلى  تايلور  تشارلز  ذهب  وقد  للميلاد.  عشر  التاسع  القرن  منتصف  حتى  واستمرتّ 
القول بأن تأث˼ التيار الرومنطيقي على الوضع الراهن للإنسان كان بالغ الأهمية، بل  

ن بحثوا في تاريخ  هو أهم حتى من تأث˼ التيار التنويري. وإن بعض المفكرين الذي 
ممتازة  مكانة  يرون  ـ  برل˾  أشعيا  أمثال  من  ـ  الحداثة  إلى  أفضت  التي  القرون 

  : اأيضً للرومنطيقية 
ة˼؛  «تكمن أهمية الرومنطيقية في أنها كانت من أكبر التيارات في القرون الأخ

أحدثت   الحركة   اجوهريً   اتغي˼ً حيث  أن  وأرى   .ɯالغر والتفك˼  الحياة  في 
والعامل في التغي˼ الأكبر الذي حدث حتى    العنصريقية كانت هي  الرومنط

ا˼ت الأخرى التي حدثت في   الآن في وعي الإنسان الغرɯ، وإن جميع التغي
أهمية   من  أقل  أهمية  لها  كان  [للميلاد]  العشرين  والقرن  عشر  التاسع  القرن 

ه˼ا إلى الحركة الرومنطيقية، وعلى كل حال فإن العاˮ الغرɯ قد خضع لتأث 
 .٤حدّ كب˼» 

 
  .٥٢ـ  ٥١(في الجواب عن سؤال: ما هو التنوير؟)، ص  در پاسخ به پرسش روشنگري چيست؟كانط، . ١

2. Taylor, Sources of the Self: The Making of the Modern Identity, P355. 
3. Romanticism 

  .٢٠(جذور الرومنطيقية)، ص  ريشه هاي رومانتيسمبرل˾، . ٤



٢٣٨  والمعنوية الدين 

تشارلز  تعب˼  حدّ  وعلى  الهيّنة،  بالعملية  ليس  الرومنطيقية  تعريف  فإن  ذلك  ومع 
تدفع   كɵتها  بسبب  وهي  للرومنطيقية  المتوفرّة  التعاريف  من  الكث˼  هناك  تايلور: 
ة˼، إلى الحدّ الذي شكك بعض المفكرين  الباحث والمخاطب إلى الارتباك والح

كن وضعها في إطار محدّدفي وجود   . وقد ١ظاهرة واحدة باسم الرومنطيقية بحيث˽ 
تعريف  (أي:  الفخ  هذا  في  السقوط  عدم  إلى  كتابه  في  بدوره  برل˾  أشعيا  سعا 
تعريف   إبداء  دون  التيار  هذا  خلفيات  بعض  ببيان  اكتفى  فقد  الرومنطيقية)، ولذلك 

  .٢محدد له
إلى إبراز الجوهر الغالب لهذا التيار.    وعلى الرغم من ذلك يسعى تشارلز تايلور

من أيّ رؤية   امجردًّ   اتيارً إن إحدى الأنظار الغالبة في مورد الرومنطيقية هي أن نعتبرها  
إثباتية محددة في مجال الطبيعة، فهي مجردّ تيار انفعالي بحت ظهر بوصفه ردّة فعل 

ذلك ـ على سبيل  تجاه بعض الأفكار والحركات الاجت˴عية في تلك المرحلة. من  
والأدبية الخاصة بالتقليدية   هذا التيار معارضة للقيَم الفنية  هناك في  المثال ـ كانت 
الحديثة، ك˴ كان يتمّ البيان عن انتقادات جادّة للعقلانية والنظم الصوري الذي بلغ  
الشرح  هذا  بأن  الاعتقاد  إلى  تايلور  تشارلز  يذهب  التنويري.  التيار  بواسطة  ذروته 

هذا التيار، ولكنه يغفل في والت فس˼ للرومنطيقية يعمل على تصوير أبعاد هامّة من 
. يرى تشارلز تايلور أن الجزء  اأيضً الوقت نفسه عن جوانب وأجزاء هامّة من هذا التيار  

الاعتراف   بضرورة  القائلة  الرؤية  هذه  في  يتمثل  الرومنطيقي  التيار  من  الأساسي 
. وقد قدّم  ٣ا هامً   اومعرفيً   امعياريً   امصدرً الرسمي بباطن الإنسان وأحاسيسه بوصفها  

  لهذه الرؤية؛ حيث قال: اوافيً  اشرحً تشارلز تايلور في بعض كتبه الأخرى 
من القرن    «إن  في  مصادره  بحث  هو  المفهوم،  هذا  تحوّل  توصيف  طرق  ب˾ 

؛  اأخلاقيً /    ا معياريً   اكائنً الثامن عشر للميلاد، حيث كانت تصوّر الإنسان بوصفه  
ɬعنى الحسّ الذي يدُرك الحُسن والقبح والواجب والمحظور بلا واسطة. إن 

لمنافسة التي كانت الكلمة الأولى لهذه الرؤية كانت ɱثل مواجهة مع الرؤية ا
 

1. Taylor, Sources of the Self: The Making of the Modern Identity, P368. 
  .٤٩ـ   ١٩(جذور الرومنطيقية)، ص  ريشه هاي رومانتيسمبرل˾، . ٢

3. Taylor, Sources of the Self: The Making of the Modern Identity, P.368-369. 



    ٢٣٩   تداعيات الحداثة على الروحانية

حساب  مسألة  يعني  كان  والمحظور  الواجب  فهم  بأن  الاعتقاد  إلى  تذهب 
التداعيات، ولا سيّ˴ في˴ يتعلق بالمجالات الخاصّة بالعقاب والثواب الإلهي.  
يعني  لا  والمحظور،  والواجب  والقبح  الحُسن  فهم  إن  تقول  الفكرة  كانت 

ɬشاعرنا وأحاسيسنا. إن النداء الحساب الجاف والصلد، بل كان ذلك يرتبط 
  .١المعياري / الأخلاقي موجود في داخل الإنسان» 

من   جديد  مصدر  عرض  إلى  أدّت  قد  الداخل،  نحو  الاستدارة  هذه  فإن  هنا  ومن 
المعيارية على الإنسان، وهو مصدر ˮ تكن أحكامه متطابقة مع المصادر المعتبرة 

وكو وآخرين) ـ إلى القول بأن الرومنطيقية مثل  لف  ا تبعً السابقة. يذهب تشارلز تايلور ـ ( 
الحديث؛   ɯالأورو الفكر  في  الخاصة  الآراء  ترسويخ  إلى  الأرضية  أعدّ  ماء  مجرى 
وكانت هذه الرؤية ناظرة بالتحديد إلى داخل الإنسان وأع˴ق وجوده، وهي الرؤية 

ويد، في أفكار أشخاص من أمثال: كارل ماركس، وسيغموند فر   الاحقً التي ظهرت  
وفريدريك نيتشه. إن هذه الأفكار قبل أن تكون متأثرة ɬرحلة التنوير، كانت متأثرة 
بالتيار الرومنطيقي، ومن هنا رɬا أمكن القول بأن عدم إ˽انية المرحلة اللاحقة كانت 

 .٢متأثرة بالرومنطيقية بشكل أكبر من تأثرها بالتيار التنويري
íòfÃjÖ]<†’Â< <

المسار   فسوف نشهد  لو نظرنا إلى  يحضر   اانهيارً الطبيعي للأمور،  لمنظومة فكرية، 
فيها الدين بشكل صارخ؛ إن هذا الحضور يبدأ من الأبعاد الفردية ليصل إلى أعلى 
درجات المسائل الاجت˴عية. ومع أفول الدين تنهار هذه المنظومة الفكرية بدورها، 

مه في مختلف المجالات ويزول النظام والإطار الذي سبق أن تمّ التخطيط له ورس
النظام  أساس  على  ـ  والاجت˴عية  الفردية  المسائل  من  الأعم  ـ  البشرية  والأبعاد 

التعبئة  لعصر  بداية  ɱثل  المسألة  هذه  إن  السابق.  يصل  ٣الفكري  حيث  وذلك  ؛ 
،  اسابقً الإنسان إلى نتيجة مفادها أنه ˮ يعد ˽تلك تلك الدعامة التي كان ˽تلكها  

 
؛  ١٥٦ـ    ١٥٥ص    (بيان المسألة: التحدي المعاصر الأهم)،  ، طرح مسأله: چالش مهم امروزتايلور، فرهنگ.  ١

  زندگي فضيلتمند در عصر سكولار (الحياة الفاضلة في عصر العل˴نية).
2. Taylor, A Secular Age, P.369. 
3. Age of Mobilization 



٢٤٠  والمعنوية الدين 

وأنه ˮ يعد هناك من مصدر لتلبية حاجاته في المجالات الفردية والاجت˴عية غ˼ 
للمؤسسات   اتبلورً الإنسان نفسه. ولتلبية الاحتياجات في ظل هذه الظروف، نشهد  

الجديدة   والأفكار  الآراء  وكذلك  على  اأيضً والمنظ˴ت  ɱتّ  التي  الأفكار  وهي   .
نظام السياسي، والبنية الاجت˴عية، والحقوق أساسها إعادة تعريف مبا˻ مشروعية ال

ذلك،  إلى  وما  العامة  والثقافة  والمفاهيم،  المعا˻  وبيان  والاجت˴عية،  الفردية 
ـ  القد˽ة  المنظومة  ا˼ت  وتفس الأطر  إلى  الاستناد  عدم  ظل  في  ـ  لنفسها  واتخذت 

  .١ا جديدً  شكلاً 
يلور تسمية النظم الأخلاقي وفي هذا المناخ نشهد تبلور أمر يطُلق عليه تشارلز تا

نقطة  ٢الحديث  بدأ  قد  السابق،  النظم  قبال  في  تبلور  الذي  العام  الإطار  هذا  إن   .
انطلاقته وعز˽ته من الإنسان وذلك بصورة فردية (وليس ضمن المجتمع)، وهو ـ  
الغيبية  المراتب  سلسلة  من  منظومة  أيّ  على  يشتمل  لا  ـ  القديم  النظام  بخلاف 

الكون  والميتافيزيقي سكان  من  ليسوا  الجديدة  الأخلاقية  المنظومة  هذه  أفراد  إن  ة. 
ظاهرة   إثر  ـ  يعيشون  أشخاص  هم  بل  الأعلى)،   ˮالعا إلى  والمفتقر  (المتصل 
إلى  حاجة  نفسه  من  يرى  لا  مسطحّ   ˮعا في  أيّ  الدنيا؛  في  ـ  والانفكاك  الانفصال 

والميتافيزيقية الغيبية  ا٣الأمور  هذا  مثل  تبلور  إن  ذاته  .  حدّ  في  ˽ثلّ   ا مصداقً لنظم 
  لبداية عصر التعبئة والاعت˴د على القدرات البشرية.  ابارزً  او˹وذجً 

  ١٩٦٠إلى    ١٨٠٠إن عصر التعبئة ـ في ضوء تقييم تشارلز تايلور ـ يبدأ من عام  
  ّ˾ تب التي  المرحلة  وهي  ة˼،  الأخ المرحلة  في  ندخل  المرحلة  هذه  وبعد  للميلاد. 

  ع الراهنة للأنسان الغرɯ في العصر الحاضر. بالأوضا  اشرحً 
íÖ^‘ù]<†’Â< <

ة˼    ا تيارً ، قد شهدت  اتقريبً يذهب تشارلز تايلور إلى الاعتقاد بأن العقود الخمسة الأخ
. إن خصيصة ٤آخر في العاˮ الغرɯ، حيث ˽يّز هذه المرحلة من المرحلة السابقة 

 
1. Smith, Spiritual But Not Religious: Seeking Transcendence in a Secular Age. 
2. Modern Moral Order 
3. Taylor, A Secular Age, P.447. 
4. Taylor, A Secular Age, P473. 



    ٢٤١   تداعيات الحداثة على الروحانية

. وعلى أساس فكرة الأصالة، يكون ١هذه المرحلة تتمثلّ بظهور صارخ لفكرة الأصالة 
لطريقة حياته الخاصة، ولا يحقّ لأيّ أحد في مسار أفكاره وكذلك   امالكً كل إنسان  

شخص  أو  المجتمع  في  للفضاء العام  التبعية  أساس  على  يتصرفّ  أن  قراراته  اتخاذ 
آخر. ومن هنا فإن الحياة الأصيلة هي الحياة التي يتصرفّ فيها الشخص على أساس 

مه، وأن يجعل ما ينضح من إنائه وظرفيته الداخلية مبنى لحياته؛ وبطبيعة الحال  فه
فإن الحياة المستعارة هي الحياة التي يتخلىّ فيها الفرد عن معطياته وفهمه، ويتصرفّ 

  على أساس التبعية للآخرين. 
هذا التغي˼ تعود بنا     إلى تحليل تشارلز تايلور. حيث أنه يرى أن   امجدّدً إن علةّ 

. ٢هذه المسألة هي حصيلة تغي˼ التصوّر الاجت˴عي إلى أمر باسم الفردانية التعب˼ية
  وقال في إيضاح هذا التصوّر الاجت˴عي: 

«[الوصول إلى] فهم أن لكل واحد منا طريقه إلى إدراك الإنسانية، ومن المهمّ 
من الإذعان للت˴هي    بدلاً أن نعɵ على ذلك الطريق وأن نعيش على أساسه،  

  .٣والاصطباغ مع الن˴ذج التي يتمّ فرضها علينا من الخارج» 
ث الرومنطيقي الذي من خلال التأمّل في هذا الاتجاه ˽كن القول بأنه امتداد للترا 

كنه أن يظُهر    امصدرً كان يعدّ كل إنسان في داخله   للمعرفة؛ وهو المصدر الذي كان˽ 
إلى تسمية هذا التيار باسم التيار ما    ٤له الحُسن والقبح. ومن هنا فقد ذهب البعض

الرومنطيقي الأدبية  ٥بعد  والأع˴ل  الآثار  من  الكث˼  في  التيار  هذا  رؤية  و˽كن   .
سفية والفنية؛ وذلك حيث يطُلب من كل فرد أن يعيش على أساس فهمه ك˴ هو  والفل

  في الحقيقة والواقع، وأن يحقق كينونته على وفق رغبته وهواه.

 
1. Age of Authenticity 
2. Expressive Individualism 
3. Taylor, A Secular Age, P486. 

  الرومنطيقية. انظر:ك˴ يلجأ تشارلز تايلور ـ في وصف هذا العصر في بعض الموارد ـ إلى وصفه ɬا بعد . ٤
Taylor, Sources of the Self: The Making of the Modern Identity, 419. 
5. Smith, Spiritual But Not Religious: Seeking Transcendence in a Secular Age.  



٢٤٢  والمعنوية الدين 

…fl†vjÖ]< <

بعض   قبل  من  تحدث   ˮ التقليدي،  الاجت˴عي  التصوّر  في  الحاصلة  ات  ّ˼ التغ إن 
التيار  في  حدثت  وقد  بل  فقط،  والفلسفية  الفكرية  والسياسية الآراء  الاجت˴عية  ات 

الاجت˴عي  اأيضً  التصور  من  الاستدارة  إلى  أدّت  قد  العوامل  هذه  مجموع  وإن   ،
بشكل  نتعرضّ  أن  أردنا  إذا  ذلك  ومع  الحديث.  الاجت˴عي  التصور  إلى  التقليدي 
محدّد إلى الاختلاف ب˾ التصوّر الاجت˴عي ما قبل الحديث والتصوّر الاجت˴عي  

الال يجب  التحرّرالحديث،  إلى  قبل    ١تفات  ما  الاجت˴عي  التصوّر  ففي  المتحقق. 
الحديث نشاهد أن الإنسان كائن متجسّد ومتبلور داخل المجتمع، والمجتمع بدوره 
  ˮفي ارتباط وتعامل مع الكون، والكون بدوره يتمّ تعريفه ضمن ارتباط هامّ مع عا

  .٢الغيب والميتافيزيق
ر الاجت˴عي الغالب في مرحلة الأصالة، ويؤدّي إن الذي يعمل على تغي˼ التصوّ 

العناصر  هذه  في  والتحرّر  الانفصال  إيجاد  هو  الحديث،  الاجت˴عي  التصوّر  إلى 
ات الحاصلة في هذه المرحلة قد أدّت ـ من وجهة نظر تشارلز تايلور  ّ˼ الثلاثة. إن التغ

لتقدّم الإنسان على    احقً ـ إلى إيجاد فهم جديد عن العاˮ والإنسان. وهو فهم أوجد  
مسبوق غ˼  ـ ٣نحو  نفسه  إلى  ينظر  لا  أن  إلى  بالإنسان  أدّى  هذا  التقدّم  حق  إن   .

˾ّ عليه أن يتصرفّ في ضوء القيَم    اجزءً بالضرورة ـ بوصفه   من المجتمع الذي يتع
والرؤية العقدية المشهورة، بل بوصفه   . ٤عن الآخرين   ومستقلاً   منفصلاً   افردً الغالبة 

و الانفصال والتحرّر الأكبر الذي كان يشكك في العنصر الأول من التصور وهذا ه
التراɹ الذي كان يصوّر الإنسان ضمن المجتمع. العنصر الثا˻ الذي كان يتصوّر 

قبيل    امتجليً المجتمع   من  بنظريات  الجديد  التصوّر  في  حذفه  يتمّ  كان  الكون،  في 
ˮ يكن بحاجة إلى الكون في قوامه،   العقد الاجت˴عي. إن المجتمع في هذه الرؤية

 
1. Disembodiment 
2. Taylor, A Secular Age, P152. 
3. Ibid, P146. 

˾ّ رؤيته حول هذا الموضوع  ك˴ حظيت هذه  .  ٤ المسألة باهت˴م كب˼ في الفلسفة السياسية لتشارلز تايلور، وقد ب
  في مقالة له تحت عنوان (أɱيسم). انظر:

Taylor, Atomism in Charles Taylor. 



    ٢٤٣   تداعيات الحداثة على الروحانية

والميتافيزيقا،   الغيب  إلى  حاجة  دون  من  بنفسه  حياته  يواصل  أن  ɬقدوره  كان  بل 
بالاعت˴د على مجردّ العقود الاجت˴عية فقط. والعنصر الثالث الذي كان يعمل على  

لذي رسم وتصوير الوجود في ارتباطه مع العاˮ الماوراɪ والميتافيزيقي، والعاˮ ا
كان يتصرفّ في جميع أرجاء الكون، ولا يكون هناك إمكان للحياة من دون الارتباط 

وتنحّى   انحسر  قد  التصوّر   ا جانبً به،  وفي  الأسرار،  عن  الكشف  تيار  بواسطة 
  ɪالماورا الكو˻  الوجود  إلى  بالحاجة  شعور  هناك  يكن   ˮ الحديث  الاجت˴عي 

  .١الذي يسمو على العاˮ المادي والذي تكون الحياة في هذا العاˮ مرتبطة به
íéÞ^uæ†Ö]<î×Â<ím]‚£]<l^éÂ]‚i< <

بالتيارات الهامّة في تبلور مرحلة الحداثة،  بعد الفراغ من البحث الإج˴لي في˴ يتعلق  
  نصل الآن إلى بحث تداعيات هذه التيارات على الروحانية والمعنوية. 

Ø}]‚Ö]<ç©<ì…]‚j‰÷]< <
ثقافة   في  تغي˼  إيجاد  والروحانية،  الدين  على  الحداثة  تداعيات  أهم  من  إن 

هة نظر بعض الأشخاص، والذي يتمّ التعب˼ عنه بالاستدارة نحو الداخل. ومن وج
المؤرخّ˾ الروحاني˾، فإن الإقبال الموجود على الروحانيات الجديدة إ˹ا ينشأ من  
الحياة  من  وأسلوب  ˹ط  إطار  في  ـ  حظيت  التي  الروحانية  وهي  الاستدارة.  هذه 

 .٢المعنوية وإثر العلاقات الاقتصادية ـ بنموّ كب˼ وملحوظ
ا على  تقتصر   ˮ الروحانية  هذه  فإن  ذلك  لتشمل ومع  واتسعت  الفردية،  لأبعاد 

والتعليم،    اأبعادً  بالصحة،  المرتبطة  والمسائل  الموضوعات  قبيل:  من  اجت˴عية، 
  .٣بالألغاز والأسرار امحفوفً  اأمرً وجعل حياة المدن 

الذي  والتفس˼  الشرح  في  والظهور  الوضوح  شديدة  الداخل  إلى  الاستدارة  إن 
ة الحديثة. إن هذه الخصائص ˽كن مشاهدتها  قدّمه تشارلز تايلور عن تبلور الهوي

قبيل:   من  الحداثة،  بلورة  في  هامّة  تايلور  تشارلو  اعتبرها  التي  التيارات  في  بوضوح 
 

1. Smith, Spiritual But Not Religious: Seeking Transcendence in a Secular Age.  
2. Sheldrake, Philip, A Brief History of Spirituality, P2. 
3. Ibid. 



٢٤٤  والمعنوية الدين 

. فإن كلا هذين التيارين كانا ـ من خلال  اأيضً التيار الرومنطيقي، وكذلك تيار التنوير  
لعواطف والأحاسيس،  الاستناد إلى دواخل الإنسان (أحده˴ من خلال التأكيد على ا

  .١والآخر من خلال التأكيد على العقلانية) ـ يدعوان الإنسان إلى داخله
الذي    ٢إن من ب˾ أهم الأبحاث التي تمّ إنجازها في هذا الشأن، مشروع كيندال

تمّ التعرضّ فيه إلى بحث الادعاء القائل بأفول الدين التقليدي وظهور الروحانيات  
في هذا المشروع قد عمدوا ـ لبيان معطياتهم وɶار نتائجهم    الجديدة. إن الباحث˾

وكذلك بيان الحالة الفعلية للدين التقليدي والروحانية الجديدة ـ إلى عرض وتقديم 
أساليب  من  نوع˾  إلى  الباحثون  هؤلاء  يش˼  الراهن.  ببحثنا  ترتبط  حديثة  مفاهيم 

وه˴   بوصفها أولاً الحياة،  الحياة  لذاتها:  ا وثانيً ،  ٣:  التعريف ٤الحياة  ضوء  في   .
˼ً   ابيانً المعروض في هذه الدراسة، تظهر الحياة بوصفها   لأسلوب حياة يجب    اوتفس

إن  الخارجية.  والمحظورات  الواجبات  أساس  على  حياته  ينظمّ  أن  فيها  الفرد  على 
بوصفه   الدوام  على  المجتمع  في  حضوره  يسجل  المناخ  هذا  في  لدوره   الاعبً الفرد 

 ا زوجً ، أو  ا رؤومً   اأمɚ . إن الفرد ـ على سبيل المثال ـ يظهر في المجتمع بوصفه  الخاص
، أو امرأة كادحة، حيث أن كل واحد من هذه الأدوار يلُقي مسؤولية على عاتق امتفانيً 

فإن   أخرى  ناحية  ومن  بالضرورة.  له  الداخلية  المطالب  من  ليست  وهي  الفرد،  هذا 
ɱثل   الذاتية  الواجبات    ا˹طً الحياة  أساس  على  فيه  الفرد  يتصرفّ  لا  الحياة  من 

ج، بل إنه يتصرفّ في ضوء ما ينبثق من  والمحظورات التي يتم تلقينه بها من الخار 
. وفي هذه الأجواء تحظى المصادر الخارجية بأهمية أقل، وتصبح امناسبً داخله ويراه  

الأدوار الاجت˴عية متراجعة، والذي يكتسب أهمية في الب˾ هو المطالب الداخلية 
  .٥لكل فرد

 
1. Taylor, Sources of the Self: The Making of the Modern Identity, P.368; Taylor, 

A Secular Age, P.473 – 505. 
2. Kendal Project 
3. Life as 
4. Subjective Life 
5. Heelas, Woodhead, Seel, Szerszynski,   & Tusting,  The spiritual revolution: Why 

religion is giving way to spirituality, P2 – 5. 



    ٢٤٥   تداعيات الحداثة على الروحانية

ربية الحديثة ـ أن  يرى الكث˼ من المفكرين والعل˴ء ـ الذين درسوا الحضارة الغ
˼ً الاستدارة نحو الداخل كانت   في الثقافة والحضارة الغربية،   اوأساسيً   ا جوهريً   اتغي

شكلت   الأخرى  امصدرً وأنها  ا˼ت  التغي من  الكث˼  هذه ١لحدوث  إلى  بالنظر   .
المقدّمة، تثبت معطيات هذا البحث أن هناك نسبة مفهومية ب˾ أسلوب حياة الأفراد 

دين التقليدي أو الروحانية الجديدة. إن الأشخاص الذين يكون أسلوب  والتزامهم بال
، وتش˼ الدراسات إلى أن عدد  اغالبً حياته هو الحياة بصفتها، يتبعون الدين التقليدي  

هؤلاء الأشخاص آخذ في التناقص. ومن ناحية أخرى فإن الأشخاص الذين يكون 
كفّة الروحانيات الجديدة، وعدد    أسلوب حياتهم هو الحياة الذاتية، فإنهم يرجّحون

  .٢هؤلاء الأشخاص آخذ في التزايد 
آخر على مدّعى تشارلز تايلور في   اشاهدً إن هذه المعطيات ˽كن لها أن تكون  

مورد عصر الأصالة. إن هذا المشروع ـ الذي قام ببحث ميدا˻ ـ يحكم بنموّ أسلوب 
المصادر الخارجية، وإ˹ا يتخذ   تحت تأث˼  اواقعً الحياة التي لا يكون الشخص فيها  

قراراته على أساس من الاحتياجات الداخلية وفهمه وإدراكه للظروف والشرائط. ومن 
إلى   حاجاتهم  رفع  في  يتجّهون  الأشخاص  من  الصنف  هذا  أن  حيث  أخرى  ناحية 
مصدر من المفهوم والقيمة، كانت الروحانيات الجديدة التي تحيل الفرد في الغالب 

داخله، التنظ˼    نحو  في  (وليس  الفرد  داخل  والمعرفة  المعياري  بالمصدر  وتعرفّ 
  الخارجي) تحظى باستقبال أكبر.

ومن النقاط الأخرى التي يشُ˼ إليها تشارلز تايلور في هذا الشأن ـ ويعُدّ الاهت˴م  
في بحثنا الراهن ـ هي أن روحانية عصر الأصالة وإن كانت روحانية    ا ونافعً   امفيدً به  

بيد أن الفصل ب˾ مختلف الساحات أمر ضروري. وبعبارة أخرى: إن السؤال   فردية،
، ومن افرديً   اأمرً عن المعنى والبحث عن الروحانية والمعنوية في عصر الأصالة يعُدّ  

هذه الناحية ˽كن القول إن بنية هذه الروحانية فردي، بيد أن محتواها ومضمونها قد  
ااجمعيً يكون   على  أخرى:  وبعبارة  والمعنى  .  الحقيقة  عن  البحث  أن  من  لرغم 

 
1. Ibid. 
2. Ibid, P. 9. 



٢٤٦  والمعنوية الدين 

والروحانية أمر فردي، ويقوم به كل شخص في ضوء فهمه، بيد أن نتيجة هذا البحث 
الأديان   حتى  أو  الج˴عية  الروحانيات  بينها  ومن  مختلفة  طرق  إلى  تؤدّي  قد 

الدين ١التقليدية  على  يقبل  قد  الأصالة  عصر  إنسان  أن  من  الرغم  على  هنا  ومن   .
الدين  مناسك  ويؤدّي  المعتقدات،  تلك  ذات  الظاهر  بحسب  له  ويكون  التقليدي، 

عن المسار المطروق من قبل إنسان   امختلفً التقليدي ذاتها، إلا أن مساره سوف يكون  
  ما قبل الحداثة.

àè‚Ö]<àÂ<íéÞ^uæ†Ö]<ÙøÏj‰]< <

ال في إن  موجودة  كانت  حيث  للإنسان،  العامّة  الاحتياجات  من  واحدة  روحانية 
مختلف المجتمعات منذ القِدم. وتعود جذور ذلك إلى حالة عدم الرضا العميقة لدى  

كامل بشكل  المادي   ˮالعا في  المحشورة  الحياة  من  التاريخي ٢لناس  البحث  إن   .
كن  لمختلف المجتمعات يثبت وجود صوَر مختلفة للروحان يات فيها. ولكن الذي˽ 

قوله ـ على كل حال ـ هو أن الوجه المشترك للروحانية في عاˮ ما قبل الحداثة، هو 
أن الروحانية كانت تولد بشكل تقليدي في حضن الأديان، وكانت المدارس الروحانية 
تعرفّ بنفسها على هامش أحد الأديان التقليدية. إن هذا الارتباط مع الدين التقليدي 
كان قد أعدّ الأرضية لازدهار مختلف الج˴عات الروحانية وظهورها على الساحة  

  الاجت˴عية.
مرحلة  في  نشاهدها  أخذنا  التي  الظواهر  من  واحدة  فإن  الأساس،  هذا  وعلى 
الحداثة، هي استقلال الروحانية عن الدين. إلى الحدّ الذي ˮ يعد معه اليوم هناك  

شخص الذي يريد أن يعيش حياة روحانية. ومن ب˾ حاجة إلى الدين بالنسبة إلى ال
ظهورها   إلى  وبالإضافة  ة˼،  الأخ الأعوام  في  واسع  انتشار  لها  كان  التي  الآراء 
الاجت˴عي، تم عرض الكث˼ من الكتب  والمقالات والخُطبَ حولها، هي الظاهرة 

 
1. Taylor, A Secular Age, P.516. 
2. Taylor, A Secular Age, P.506. 



    ٢٤٧   يةتداعيات الحداثة على الروحان

بها   التعريف  يتم  (  ااختصارً التي  ب  ١.٢)SBNRبـ  يذهب  الأساس  هذا  عض  وعلى 
الروحانية   هذه  إن  متدين˾.  غ˼  ولكنهم  روحاني˾  أنفسهم  اعتبار  إلى  الأشخاص 
هذه  من  واحدة  تكون  أن  التقليدية  للأديان  و˽كن  المصادر،  مختلف  من  تتغّذى 
المصادر. ومع ذلك فإنهم لا يدينون بالتزام أو تعهّد لأيّ واحد من الأديان؛ ومن هنا  

عاليم الدينية في بعض الموارد، ولكنهم من الناحية فإنهم وإن كانوا يستفيدون من الت
  العملية يس˼ون بشكل مستقل عن الأديان التقليدية وعن الدين الرسمي. 

عصر  مرحلة  في  العقلانية  من  بتأث˼  تبلورت  قد  الرؤية  هذه  بأن  القول  ˽كن 
أدّت   التنوير، والعودة إلى الداخل تحت تأث˼ التيار الرومنطيقي وفكرة الأصالة التي

أعدّت  قد  التيارات  هذه  إن  الدين.  عن  مستقل  إطار  في  جديدة  روحانية  ظهور  إلى 
إبداع  في  الحل  وجدت  وقد  المتعيّنة،  الدينية  الأطر  تفوق  بحركة  للمطالبة  الأرضية 
الفردية  والأصالة  للعقلانية  الأرضية  وتوفرّ  الدينيةّ،  الأطر  ضمن  تنحصر  لا  روحانية 

  .٣للناس 
l]…^é¤]<Åflçßi<íéÞ^uæ†Ö]< <

، فهو من جهة يعا˻ من الهواجس ٤إن الإنسان المعاصر يرزح تحت ضغط مضاعف
المادية، ومن ناحية أخرى لديه تعلقّ ɬا وراء المادة والطبيعة؛ الأمر الذي خلق أرضية 
يطُلق   المسألة  وهذه  الاحتياجات.  هذه  لض˴ن  الخيارات  مختلف  و˹وّ  لازدهار 

. يرى تشارلز تايلور أن الضغط المضاعف  ٥ة «ظاهرة نوفا»عليها تشارلز تايلور تسمي
إن  الروحانيات.  من  الكث˼  لتبلور  الأرضية  مهّد  قد  نوفا،  ظاهرة  تبلور  أوجب  الذي 

 
  . Spiritual but not Religiousاختصارة لعبارة: . ١

2. Heelas, Woodhead, Seel, Szerszynski,  &Tusting, The spiritual revolution: 
Why religion is giving way to spirituality, P.5. 

للكث˼ من الروحانيات    ا حضورً وفي هذا الشأن لا ينبغي أن نغفل عن تأث˼ المعطيات العلمية. فاليوم نشهد  .  ٣
المستحدثة المدينة إلى المعطيات العلمية إلى حدّ كب˼. وهي الاتجاهات التي عملت على تحييد الدين وعزله وقدّمت  

  روحانية مجردّة عن الدين بالكامل. انظر على سبيل المثال: 
Waking Up: A Guide to Spirituality Without Religion. 
4. Cross Pressure 
5. Nova Effect 



٢٤٨  والمعنوية الدين 

الحياتية   والأمور  والمعا˻  القيَم  جميع  إنتاج  إعادة  إلى  تسعى  الروحانيات  هذه 
ˮ١والميتافيزيقية ضمن الأطر المادية للعا .  

إلى للحركات   بالنظر  والمذهل   ّ˼ المح التنوّع  بأن  القول  يجب  التحليل،  هذا 
المستحدثة  وهي ٢الدينية  المعاصر؛  الإنسان  لحاجة  كتلبية  بأجمعها   ɴتأ  ،

ات الحاصلة في ظروف وشرائط الاعتقاد،   ّ˼ الاحتياجات التي استجدّت بفعل المتغ
نكرهم لما وراء الطبيعة، وكذلك بالنظر إلى ابتعاد الناس عن الفضاء الميتافيزيقي وت

  وإن هذه الحركات تسعى إلى تلبية هذه الاحتياجات.
كافة   أن  وهي  المسألة،  هذه  إلى  بالنظر  أكبر  بشكل  يتضح  التحليل  هذا  إن 
الحديثة   المرحلة  تبلور  مسار  في  حضورها  سجّلت  التي  الفكرية  المجموعات 

ها بسبب الابتعاد عن العاˮ والمعاصرة، كانت تشعر ـ من وجهة نظر تشارلز تايلور ـ أن
. ولتدارك هذا الفقدان، يبدو اللجوء إلى  ٣هامّة من الحياة  اأبعادً المتعالي، قد فقدت  

  .اطبيعيً  اأمرً الخيارات الجديدة التي لا تعا˻ من عيوب الخيارات السابقة 
المادي   ˮالعا هذا  نحو  يتجه  الروحانيات  هذه  في  الأكبر  الاهت˴م  كان  وقد 
الكون  وأن  واحد،  شيء  والطبيعة  الله  بأن  القائلة  الاتجاهات  وإن  الكونية،  والطاقة 

، أو القائلة بأن كل شيء حالّ في  ٤المادي والإنسان ليسا غ˼ مظاهر للذات الإلهية 
منشأ  ٥الله  مع  العرفا˻  الاتحاد  يحظى  الرؤية  هذه  مثل  وفي  كب˼.  حدّ  إلى  شائعة   ،

  ا خاصً   ااهت˴مً . إن هذا التفس˼ للروحانية الجديدة يعكس  ٦الوجود بالكث˼ من القيَم 
  بهذا العاˮ المادّي وإعادة تفس˼ المقولات الدينية ضمن الأطر المادّية.

 
1. Smith, Spiritual But Not Religious: Seeking Transcendence in a Secular Age.  
2. New Religious Movements 
3. Taylor, A Secular Age, P.307. 
4. Pantheism  
5. Panentheism 
6. Lynch, The new spirituality: An introduction to progressive belief in twenty 

first century, P.11. 



    ٢٤٩   تداعيات الحداثة على الروحانية

íéßè‚Ö]<�Æ<íéÞ^uæ†Ö]æ<íéßè‚Ö]<íéÞ^uæ†Ö]<°e<‹Ê^ßjÖ]< <

إن الروحانيات الجديدة ɱتدّ بجذورها في الكث˼ من الموارد في الأديان التقليدية.  
بسبب   ـ  أخذت  التقليدي،  الدين  أحضان  في  تبلورت  التي  الروحانيات  هذه  إن 

  تطرح بشكل مستقل عن الدين.   افشيئً  اشيئً الظروف المستجدّة ـ 
وبحث   دراسة  إلى  تعرضّ  الروحانية  في  الباحث˾  بعض  الحركات إن   بعض 

  الروحانية الجديدة ونسبتها إلى الأديان التقليدية: 
العمل على   اجدً «إن الكث˼ من الأديان الجديدة هي أديان قد˽ة. من الصعب  

تأسيس دين جديد؛ إن المجتمع البشري قام ببحث جيدّ ب˾ الخيارات الروحية  
إننا عندما نلقي نظرة . ومن هنا فاناجعً والعثور على ما يعدّ من الناحية الدينية  

الأديان  عن  قراءات  على  عام  بشكل   ɵنع الجديدة،  بالأديان  أسميناه  ما  على 
البنغالية)،  (الهندوسية  كريشنا  لوعي  الدولي  المهرجان  قبيل  من  القد˽ة، 
الإسلامية  الأحمدية  وحركة  اليابانية)،  البوذية  (زِن  فرانسيسكو  في  زِن  ومركز 

(الشين وت˸يكو  والسوبودية  (الإسلام)،  (اليهودية)،  الكابالا  ومركز  توية)، 
طاو  مراكز  أو   (ɯالبنجا مات  (تقليد  والأكنكار  الأندونيسية)،   (الصوفية 
من   للكث˼  حضور  الجديدة  الأديان  ب˾  هناك  يوجد  ك˴  العلاجية (الطاوية). 

المسيحية   عن  الغربية   اأيضً الممثل˾  والباطنية  العالمي)،  الطريق  الله،   (أبناء 
الأديان  من  الكث˼  إن  العالمية).  ترا˽فنت  كنيسة  الساينتولوجية،  (الكنيسة 
الجديدة أديان قد˽ة قد نشأت وترعرعت ضمن نسيج جديد (من قبيل: الدين  
نحو   ˽يل  تقليد  عن  جديد  لوجود  صورة  أو  الغرب)  إلى  المنتقل  الشرقي 

 «ɯ١الباطنية بشكل أكبر، مسيحي أو يهودي غر. 

ال كانت  ـ  إذا  هي  أخرى،  بعبارة  الجديدة  الأديان  أو  الروحانية  للتقرير   اطبقً حركات 
لماذا  القائل:  السؤال  هذا  يرد  القد˽ة،  التقليدية  الأديان  ذات  أساسها  في  ـ  أعلاه 
حظيت الحركات الروحانية الجديدة ɬثل هذا الإقبال، ولماذا تحوّلت هذه الحركات 

  قد˽ة؟ إلى أديان تنافس الأديان التقليدية ال

 
1. Saliba, XIII. 



٢٥٠  والمعنوية الدين 

ه˼ حول  للإجابة عن هذا السؤال من وجهة نظر تايلور، لا بدّ من العودة إلى تفس
لشرح تايلور نحن نعيش الآن   اطبقً تبلور هوية الإنسان الحديث في العصر العل˴˻.  

في عصر الأصالة؛ فإن الحياة الأصيلة المثالية هي حياة الناس في هذه المرحلة. إن 
لب باختيار دينه فحسب، بل ويطالب ذلك الدين ɬخاطبته الإنسان الحديث لا يطا

لهذا الفرد   ا مناسبً . وبعبارة أخرى: إن خطاب ذلك الدين يجب بدوره أن يكون  اأيضً 
المستوى  على  والن˴ء  الازدهار  له  تضمن  بحيث  الدين  ذلك  مفاهيم  تكون  وأن 

  .١ا أيضً الروحي 
روحانية تكون متطابقة في   ومن هنا فإن إنسان عصر الأصالة يسعى وراء دين /

الروحانية   كانت  والشرائط  الظروف  هذه  ظل  في  الفردية.  خصائصه  مع  الغالب 
ه˼ا بالنظر إلى هذه الخصائص ـ تحظى بفرصة  أكبر، ولهذا   الجديدة ـ التي أعيد تفس

  السبب ازدهرت الروحانية الجديدة ضمن هذا الفضاء بشكل ملحوظ. 
الروحانية الجديدة ـ وكانت لها جاذبية بالنسبة   إن المسألة الأخرى الموجودة في

إلى إنسان عصر الأصالة ـ هي روحية التساهل والتسامح. وعلى هذا الأساس يسُمح  
بالنسبة له، ولا يحقّ   اومجديً   امفيدً لكل شخص أن يتبع المنهج والأسلوب الذي يراه  

أن   شخص  لأيّ  ينبغي  لا  ك˴  آخر،  شخص  خيارات  دون  يحول  أن  شخص  لأيّ 
˴ّ يراه    .٢من أجل عدم انسجامه مع بعض المعتقدات التقليدية  اصريحً يتخلىّ ع

التقليدي  الدين  ب˾  شديد  تنافس  ظهور  إلى  أدّى  العوامل  هذه  مجموع  إن 
ا المجتمعات  في  الجديدة،  على والروحانية  الأصالة  عصر  فضاء  عليها  يهيمن  لتي 

  ɵإن ازدهار هذه الروحانيات كان من السعة، بحيث ذهب معه تشارلز ابروزً نحو أك .
بوصفها  الجديدة  الروحانيات  هذه  و˹وّ  ازدهار  أخذنا  لو  بأنه  الاعتقاد  إلى  تايلور 

القا العل˴نية  لنظرية  الأصلية  والرؤية  الفكرة  تكون  لن  دينية،  أفول تيارات  على  ɧة 
 .٣الدين مقبولة، وإن العاˮ المعاصر متدين ك˴ كان في السابق

 
1. Taylor, A Secular Age, P.486. 
2. Ibid, p.489. 
3. Ibid, P.427. 



    ٢٥١   تداعيات الحداثة على الروحانية

وعلى الرغم من وجود التنافس ب˾ الدين التقليدي والروحانية الجديدة، إلا أن 
. ١الأطر المفهومية لتشارلز تايلور توفرّ إمكانية الحوار والتحاور ب˾ هذين الطيف˾

. ٢في آراء تشارلز تايلور، مفهوم الك˴ل  امحوريً   ادورً إن من ب˾ المفاهيم التي تلعب  
وهو  الجديدة،  والروحانيات  التقليدية  الأديان  ب˾  العام  المفهوم  هذا  تتبعّ  ˽كن 
المعنى،   عن  والبحث  الإنسان،  تجاه  فكري  مذهب  كل  رؤية   ّ˾ يب الذي  المفهوم 

ية للحوار ب˾ الطرق  والقيمة وأمور من هذا القبيل. في ضوء هذا المفهوم هناك إمكان
  .٣أمام الإنسان، وتدعي إيصال الإنسان إلى الك˴ل احاليً المختلفة الماثلة 
íè‚ÏÞ<íoÎ^ßÚ< <

مسألة  على  تداعياتها  بحث  وكذلك  الحداثة،  تبلور  في  المؤثرة  التيارات  بحث  بعد 
  الروحانية، نصل الآن إلى البحث النقدي لآراء تشارلز تايلور في هذا الشأن.

<Ý‚Âàè‚Ö]<àÂ<íéÞ^uæ†Ö]<Ø’Ê<á^ÓÚc< <
إن من ب˾ المسائل الهامة التي حصلت في المرحلة الحديثة المتأخرة ـ ولا سي˴ في  
ة˼ ـ هو النموّ المتزايد للروحانيات، وهذه المسألة واحدة من   العقود الخمسة الأخ
وّع تداعيات الحداثة، حيث تقدم البحث في هذه المسألة. إن الازدياد الكب˼ والمتن

أهم  من  واحدة  المخاطب،  أمام  الخيارات  مختلف  تضع  التي  للروحانيات 
  الموضوعات التي تحتاج إلى بيان في الدراسات الدينية المعاصرة. 

 
وفي هذا الشأن ˽كن الإشارة إلى الن˴ذج التي تعرضّت للحوار ب˾ التراث˾ على أساس رؤية الك˴ل لتشارلز .  ١
  تايلور: 
)Lincoln, 2011  وكذلك مقالة بعنوان (“Notes from a Trinitarian Tarīqah: The Study of 

Islam and Attaining”    ر في جامعة بادربورن في ألمانيا سنةɱم، وقد    ٢٠١٥تم عرض هذه المقالة خلال مؤ
قالة ˮ تنشر  لها. وللأسف الشديد فإن هذه الم  اناقدً تعرضّ كاتب السطور إلى هذه المقالة في ذلك المؤɱر بوصفه  

  حتى الآن. 
2. Fullness 
3. Lincoln, Spirituality in a secular age: from Charles Taylor to study of the Bible 

and spirituality, P.73. 



٢٥٢  والمعنوية الدين 

، بحيث ˽كن القول بناء على المدّعى  احدً إن هذا التنوّع والنموّ الكب˼ قد بلغ  
داعيات الحداثة بالنسبة من ت  اواحدً المذكور بأن استقلال الدين عن الروحانية كان  

إلى الدين والروحانية. إن هذه النقطة تبدو صحيحة للوهلة الأولى؛ إذ حتى ما قبل  
ة˼ أخذت  هذه المرحلة كانت الروحانيات تزدهر في صلب الدين، وفي المرحلة الأخ
الروحانيات المستقلة عن الدين تبدأ بالظهور؛ ومن هنا ˽كن الادعاء بأن الروحانية  

مستقلة عن الدين. ومع ذلك يبدو أن هذا لا ˽ثل كل شيء، ولا يجعل الأمر   احاليً 
  .امنتهيً أو  امحسومً 

تعريف  هو  الديني  الشأن  في  الباحث˾  أمام  الماثلة  التحديات  أهمّ  ب˾  من  إن 
العامّة  بالمقبولية  تحظى  والتي  المطلوبة  النتيجة  يبلغ   ˮ الذي  البحث  وهو  الدين. 

. إن من ب˾ مشاكل تعريف الدين عدم ١المبذولة في هذا الشأنرغم الجهود الحثيثة 
بحيث يكون    اتعريفً جامعية ومانعية التعاريف الموجودة للدين؛ ɬعنى أنك لا تجد  

عن   شاملاً  خارجة  الدين  غ˼  مصاديق  جميع  تكون  وأن  الدين،  مصاديق  لجميع 
كن إحالة هذا الإخفاق إلى ضعف الرؤية الذاتية بالنسبة إلى الدين؛  اأيضً التعريف    ˽.

الدين   ذات  وجود  عدم  بسبب  (أو  الدين  ذات  تشخيص  عدم  بسبب  ـ  حيث  هناك 
  ) ـ لا ˽كن تقديم تعريف ذاɴ له. أصلاً 

الدين   أن  سيالة  ك˴  مقولة  ـ  أخرى  ناحية  من  زمان  اجدً ـ  كل  في  تعريفه  ويتم   ،
أو   «أ»  المفكر  رؤية  في  يختلف  الدين  إن  مختلف.  بشكل  مفكر  كل  وعند  ومكان 
المفكر «ب»، ك˴ يختلف من مرحلة إلى مرحلة أخرى، وكلها بطبيعة الحال تسمّى  

  . وهذا الأمر يفاقم من استحالة تعريف الدين. ادينً 

 
والمناهج  .  ١ الدراسية  الكتب  في  التعرضّ  يتمّ  العادة  وفي  الشأن،  هذا  في  المختلفة  الأع˴ل  من  الكث˼  هناك 

التعليمية الخاصة بحقل الدين أو فلسفة الدين ـ في البداية وفي بحث تعريف الدين ـ إلى المشاكل الماثلة أمام تعريف  
ـ   إيجازها  رغم  ـ  قدّمت  التي  المصادر  ب˾  ومن  الآتية: (يزدا˻،  الدين.  المقالة  هي  المسألة،  هذه  عن  جيدّة  صورة 

  ١٣٨٩،  ٤٦ـ    ٢٩(صعوبة تعريف الدين والمداخل)، مجلة فلسفة الدين، ص    »دشواري تعريف دين و رهيافت ها«
  هـ ش). 



    ٢٥٣   تداعيات الحداثة على الروحانية

إلى  الروحانية. بالنظر  عن  الدين  لفصل  إمكانية  هناك  يوجد  لا  المسألة،  هذه   
وبعبارة أخرى: إن القول باستقلالية الروحانية عن الدين يحتاج إلى مبنى نظري ليس  

 اواضحً له وجود من الناحية العملية، وذلك لأن ملاك ɱييز الدين من الروحانية ليس  
مشكلة تعريف الدين؛ وهي تعاريف    ، وإن هذه المسألة تعود بشكل رئيس إلىاجدً 

  . اأيضً تشمل عادة الروحانيات الموجودة 
الأخرى  هي  واضح  بتعريف  تحظ   ˮ بدورها  الروحانية  فإن  أخرى  ناحية  ومن 

إلى اأيضً  بعض  يذهب  الذي  الوقت  ففي  للروحانية؛  التعاريف  من  الكث˼  هناك   .
قبا في  لتقع  للفرد،  شخصية  تجربة  بوصفها  الروحانية  الرسمي،  تعريف  الدين  ل 

ب˾ الدين والروحانية، ذهبت ج˴عة أخرى إلى تعريف الروحانية    افرقً ليحدثوا بذلك  
. وعلى هذا  ١بوصفها الحقيقة الحيةّ للأديان، ك˴ تجربتها من قبل أتباع التراث الديني 

واضح   تعريف  لها  ليس  الروحانية  فإن  التعاريف  اأيضً الأساس  من  الكث˼  وفي   ،
عريف الدين بشكل لا يكاد ينُكر. إن هذا الأمر يوصلنا إلى هذه النتيجة  تت˴هى مع ت

ليس   والروحانية  الدين  ب˾  التمييز  أن  استقلال سهلاً   اأمرً وهي  ادعاء  ˽كن  ولا   ،
  الروحانية عن الدين ببساطة. 

إن الذي ˽كن ادعاؤه في ضوء تحليل تشارلز تايلور والمشاهدات التجريبية هو  
تقديم تم  قد  لا   أنه  التفاس˼  هذه  وإن  الإلهي،   / الديني  الأمر  عن  متنوّعة  تفاس˼ 

تنحصر بالأديان التقليدية الكبرى. وبعبارة أخرى: في الظروف الراهنة ˮ يعد إمكان 
الطبيعة   وراء  ɬا  الارتباط  مورد  في  الإنسان  حاجة  عن  الأديان    امنحصرً الإجابة  بيد 

لنِحَل المختلفة إلى الإجابة عن هذه  الكبرى فقط، بل هناك سعي من الج˴عات وا
ɱتلك  اأيضً الحاجة   ج˴عات  وهي  الأديان   اأطرً ،  عن  مختلفة  فكرية  ومبا˻ 
  التقليدية. 

والنقطة الجديرة بالاهت˴م هي أن الأديان الكبرى بدورها تسعى في هذه المرحلة 
نوية بشكل إلى إعادة تفس˼ نفسها، بحيث يتم التأكيد على التعاليم الروحانية والمع

 
1. Nelson, Psychology, Religion, and Spirituality, P.8. 



٢٥٤  والمعنوية الدين 

أكبر. من ذلك ـ على سبيل المثال ـ أنه على الرغم من عدم وجود أيّ ذكر لمفردة 
الروحانية في القرآن الكريم، نشهد اليوم صدور مختلف الأع˴ل والكتب في حقل  
الروحانية   أفضلية  إثبات  إلى  فيها  السعي  يتمّ  أع˴ل  وهي  الإسلامية؛  الروحانية 

يات الأخرى. هذا في ح˾ أن جهود عل˴ء الدين كانت الإسلامية على سائر الروحان
تنصبّ قبل ذلك في الغالب على إثبات أفضلية العقائد الإسلامية على عقائد الأديان 
الأخرى، وإن هذه الاستدارة من العقائد إلى المسائل الروحانية، تش˼ في حدّ ذاتها  

  ساس حاجة اليوم.  إلى سعي الأديان التقليدية إلى إعادة تفس˼ نفسها على أ 
íèb^¹]<…^|c<»<íé�ý]<íéÞ^uæ†Ö]<íÖ^vj‰]< <

مفهوم   إلى  ينتهي  الراهن  الوضع  وتحليل  الحداثة  لمرحلة  تايلور  تشارلز  تفس˼  إن 
. نحن نعيش الآن ـ من وجهة نظره ـ داخل نظام فكري مادي إ˹ا يتمّ  ١الإطار المادي

فيه فهم وتفس˼ جميع الظواهر ضمن إطار مادي، ولا حاجة إلى الرجوع إلى ما وراء  
  المادة من أجل بيان الأمور. وقال في هذا الشأن: 

 «إن حياتنا قد ختمت بشيء نطلق عليه عنوان (الإطار المادي). إن هذا المفهوم
يتمّ رسمه على أساس ɱايز واضح ب˾ الأمر (الطبيعي) و(ما فوق الطبيعي) 
تحوّل في المسيحية اللاتينية إلى الرأي الغالب. إن معنى الإطار المادي هو أن 
قابلة  وأخلاقية  واجت˴عية  كونية،  غ˼  وأنظمة  شخصية  غ˼  أنظمة  في  نعيش 

و  فهمها  في  حاجة  ولا  كامل،  بشكل  نفسها  في  أمر  للبيان  أي  إلى  إدراكها 
خارجي من قبيل ما فوق الطبيعة أو الأمر المتعالي. ˽كن لهذا الإطار أن تتمّ 
تجربته بشكل (مغلق)، ك˴ ˽كن له ـ بطبيعة الحال ـ أن يتخذ حالة (مفتوحة) 

 ɪ٢»اأيضً على الأمر الماورا.  
ة لبلورة مفهوم آخر يرى تشارلز تايلور أن هذه الثنائية في الإطار المادي، تعدّ الأرضي

أو  انغلاق  بأن  الاعتقاد  إلى  تايلور  يذهب  نوفا».  «ظاهرة  مفهوم  وهو  بوضعه،  قام 

 
1. Immanent Frame 
2. Taylor, “Afterword”, P .306 – 307. 



    ٢٥٥   تداعيات الحداثة على الروحانية

الخيارات  مختلف  لتقديم  الأرضية  ˽هّد  وراء،  الما  على  المادي  الإطار  انفتاح 
  .١الروحانية

والقسم  القسم  هذا  في  تايلور  تشارلز  عن  نقلها  تمّ  التي  المطالب  إلى  بالنظر 
  ˽كن بيان رؤيته بشأن الوضعية الراهنة للإنسان الحديث على النحو الآɴ:  السابق،
وراء  أولاً  ما  إلى  الإحالة  مجردّ  خلال  من  توجد  إ˹ا  والمعنى  المفهومية  إن   :
  الطبيعة.
أو    امنفتحً : إنا نعيش ضمن إطار مادي، وهو الإطار الذي ˽كن أن يكون  اوثانيً 

  عة.بالنسبة إلى ما وراء الطبي امغلقً 
وعلى هذا الأساس فإننا لو اخترنا الفهم المنفتح عن الإطار المادي، سوف ˽كن  

  لنا مع ذلك أن ˹تلك في عصر العل˴نية حياة ذات معنى ومشتملة على الفضيلة. 
وعلى الرغم من أن هذا التصوير الكلي والعام لا يكشف عن الكث˼ من النقاط 

لقليل من الانفصال عن الكم الكب˼ والحجم الظريفة والدقيقة، ولكنه ˽نحنا فرصة ا
المسألة   بكليةّ  نهتم   ʖ تايلور،  تشارلز  آثار  من  في    بدلاً الهائل  الاستغراق  من 

  الجزئيات والتفاصيل.
أرادت  إذا  الروحانية  بأن  الاعتقاد  إلى  تايلور  تشارلز  يذهب  أخرى  ناحية  ومن 

  ّ˾ عليها الرجوع إلى ما وراء الطبيعة. ومن  الحفاظ على آليتها العملانية حقيقة، يتع
ناحية أخرى يعمد إلى تعريف الإطار المادّي بحيث لا تبقى فيها أيّ كوّة مطلةّ على  
في  الحديث  ˽كن  هل  هو:  الب˾  في  نفسه  يفرض  الذي  والسؤال  الطبيعة.  وراء  ما 

ادعاء    الأساس عن الإطار المادي المنفتح على ما وراء الطبيعة؟ وبعبارة أخرى: إن
الانفتاح بالنسبة إلى الإطار المادي يتناقض في الأساس مع تعريف الإطار المادي.  
بذاته،  المكتفي  الفكري  النظام  يعني  تايلور  تشارلز  تعريف  في  المادي  الإطار  إن 
بحيث لا يحتاج إلى الأمر ما وراء الطبيعي في أيّ مجال من المجالات. وعليه كيف 

  التعريف ـ عن الإطار المادي؟!  ˽كن الحديث ـ في ضوء هذا

 
1. Ibid, P.307. 



٢٥٦  والمعنوية الدين 

المسألة  هذه  طرح  يكون  لا  وعندها  للتناقض.  عرضة  الرؤية  هذه  طرح  أن  يبدو 
مقدار مقبولاً  في  الأصلي  اختلافها  يكمن  التي  الروحانيات  من  الكث˼  ظهر  حيث   ،

تصوّر  الأساس  في  ˽كن  لا  إذ  المادي؛  الإطار  انسداد  أو  بانفتاح  اهت˴مها  وحجم 
ن ضمن الإطار المادي وتكون في الوقت نفسه منفتحة في عملها على روحانية تكو 

  ما وراء الطبيعة. ومن هنا لا يكون أمامنا سوى طريق˾: 
المغلقة  الدورة  ضمن  تبلورت  التي  الروحانيات  نحو  نتجه  أن  الأول:  الطريق 
من النوع  هذا  وفي  الطبيعة.  وراء  ما  إلى  إحالة  أيّ  لها  ليس  والتي  المادي،   للإطار 
الروحانيات يتمّ إنكار حتى أكɵ المفاهيم الميتافيزيقية جوهرية وأصالة، مثل وجود  

، وهي روحانيات لا تبحث عن غ˼ الفرح والوعي والط˶نينة وما إلى ذلك  اأيضً الله  
  .١من الأمور 

الأديان   تعاليم  أساس  على  تبلورت  قد  روحانيات  في  نبحث  أن  الثا˻:  الطريق 
التي   أو  وراء التقليدية،  لما  الفكري  الإطار  ضمن  ـ  الأد˺  الحدّ  في  ـ  طرحها  يتم 

الطبيعة. في هذه الأجواء نكون منفتح˾ على ما وراء الطبيعة، و˽كن لنا الاستفادة  
يعود   لا  ولكن  ذلك،  إلى  وما  الله  قبيل  من  والماورائية،  الميتافيزيقية  المفاهيم  من 

  ة ـ من المقيم˾ ضمن الإطار المادي. ɬقدورنا أن نعتبر أنفسنا ـ في مثل هذه الحال 
الطرف˾   من  واحد  كل  عن  التخلي  خلال  من  ـ  لنا  ˽كن  الأساس  هذا  وعلى 

˴ً   اطريقً المتناقض˾ في هذا التحليل ـ أن نختار لأنفسنا   ، وبذلك نجتنب من  منسج
  .اأيضً دعوى الروحانية المنفتحة في الإطار المادي 

íréjßÖ]< <

لقد قدّم تشارلز تايلور عن التيارات المؤثرة في بلورة العاˮ الحديث ـ من قبيل: عصر 
الأصالة،   وعصر  التعبئة،  وعصر  والرومنطيقية،  والتنوير،  ˼ً الإصلاح،   اوشرحً   اتفس

ات داخل مرحلة الحداثة. لقد كان    اجامعً   اوتصويرً  ّ˼ ـ على نحو نسبي ـ عن المتغ
تداعيات   ات  ّ˼ المتغ الداخل،  لهذه  نحو  الاستدارة  قبيل:  من  الروحانية،  على 

 
1. Harris, Waking Up: A Guide to Spirituality Without Religion. 



    ٢٥٧   تداعيات الحداثة على الروحانية

واستقلال الروحانية عن الدين، وتنوّع الخيارات الروحانية، والتنافس ب˾ الروحانية  
الدينية وغ˼ الدينية. ويجب البحث عن جذور ومناشئ هذه التداعيات في الأفكار  

ية والرومنطيقية تدعو الأصلية لهذه التيارات. ومن ناحية أخرى فإن التيارات التنوير
الإنسان إلى ذاته، ومن خلال نفي القوى والسلطات الخارجية تدعو الفرد إلى عقله 
قبل   من  العظيمة  للاستدارة  الأرضية  تعدّ  الاتجاهات  هذه  إن  وأحاسيسه.  وعواطفه 
الإنسان نحو ذاته. ومن ناحية أخرى فقد أدّت أفكار نهضة الإصلاح الديني إلى زوال 

ب˾ الأمور   الحدود  لتعريف  الأرضية  ɱهيد  يتم  وأن  المقدس،  وغ˼  المقدس 
اللاديني   الفضاء  في  الكنيسة  اأيضً الروحانية  لسلطات  النهضة  هذه  نقد  أن  ك˴   .

الكاثوليكية، والقول بحرية تقديم وعرض التفاس˼ المختلفة للنصوص الدينية، قد 
. اأيضً من الناحية العملية ـ    مهّد الأرضية بدوره إلى نفي السلطات الخارجية الأخرى ـ

وهي  الدين؛  عن  مستقلة  روحانيات  تقديم  إمكانية  ظهور  إلى  أدّت  النتيجة  هذه  إن 
˴ً روحانيات ليست مستقلة عن الدين فحسب، بل وقد تحوّلت اليوم لتصبح     خص

  . اأيضً للروحانية الدينية   اعتيدً  ا ومنافسً 
من النواقص ونقاط الضعف    ومع ذلك لا تخلو الجهود العلمية لتشارلز تايلور

. إن الانتقادات الهامّة التي تمّ بحثها في هذه المقالة، تتمثل في استحالة فصل اأيضً 
حيث   المادي،  الإطار  في  الإلهية  الروحانية  استحالة  وكذلك  الدين،  عن  الروحانية 
يضع هذان المفهومان تحديات هامة أمام نظرية تشارلز تايلور. إن فصل الروحانية  

الدين يحتاج إلى مبنى نظري؛ لʗ يغدو ɬقدوره  فصل الدين عن الروحانية. عن  
من خلال مناقشة التعاريف المعروضة في هذا الشأن، اتضح أنه لا وجود لمثل هذا  

. ومن ناحية أخرى اممكنً   اأمرً المبنى النظري، ومن هنا لا يكون هذا النوع من الفصل  
يله لشرائط وظروف الاعتقاد في عاˮ الحداثة  فإن تشارلز تايلور يعمد ـ في ضوء تحل

˽كن   لا  ما  وهو  للغرب،  المادي  الإطار  مرحلة  في  الإلهية  الروحانية  اقتراح  إلى  ـ 
لمبانيه. وتنشأ هذه المشكلة بالنظر إلى الإطار المادي الذي هو ـ في    اطبقً القول به  

إحالة إلى ما وراء   ؛ بحيث لا يحتوي على أيّ اɱامً ضوء تعريف تايلور ـ إطار مغلق  
  .اأبدً الطبيعة، ومن هنا لا يبقى فيه متسع لاحتواء الروحانية الدينية 



٢٥٨  والمعنوية الدين 

على الرغم من اشت˴ل رؤية تشارلز تايلور على بعض النواقص ونقاط الضعف،  
إلا أن تحليله من الناحية العامة ˽كنه أن يفتح الطريق، ويعمل على تفس˼ الكث˼ من  

˽ الحديث.   ˮالعا الجديدة، ظواهر  الروحانية  تبلور  كيفية  يشرح  أن  ه˼  لتفس كن 
للحداثة   الفكرية  المناشئ  طريق  من  المسألة  هذه  وإيضاح  عليها،  العام  والإقبال 
والتيارات المؤثرة فيها. ومن هنا فإن رؤية تشارلز تايلور سوف تحظى ـ بعد رفع هذه  

  الإشكالات ـ بانسجام وتناغم أكبر.
…b^’¹]< <

أشعيا، رومانتيسمريشه  برل˾،  الله   هاي  عبد  الفارسية:  اللغة  إلى  ترجمه  الرومنطيقية)،  (جذور 
  هـ ش. ١٣٨٧نشر ماهي،  طهران،كوثري، 

تحليلي  ،رضا  محمدبيات،   فلسفه  در  زندگي  ومعناي  الفلسفة    دين  في  الحياة  ومفهوم  (الدين 
  هـ ش. ١٣٩٠انتشارات دانشگاه اديان و مذاهب،  قم، التحليلية)،

تجدد«  ،تشارلزتايلور،   و  دين  كناكش  والحداثة)،  »بحران زمان:  الدين  الزمان: جدلية    : في  (أزمة 
 اللغة   إلى  ترجمه(الحياة الفاضلة في عصر العل˴نية)،    مند در عصر سكولار  ندگي فضيلتز

  هـ ش. ١٣٩٣شر آگاه، ن  طهران،، ١١٠ـ  ٦٩: فرهنگ رجاɪ، ص الفارسية
(طريق الحل: التدب˼ والسلوك وإضفاء الاعتبار)،    »راه حل: تدب˼ و سلوك اعتبار بخشي«  ،  ـــــــ
 إلى  ترجمه  ،)العل˴نية  عصر   في  الفاضلة  الحياة(  سكولار  عصر  در  مند  فضيلت  زندگي:  في

  .ش  هـ ١٣٩٣ آگاه، نشر  طهران،، ٢٠٩ـ  ١٤٩ فحاتص رجاɪ، فرهنگ: الفارسية اللغة
شدن،  «  ،بهزادحميدية،   شرقي  شدن،  جها˻  ديدگاه  سه  از  نوين  هاي  گرايي  معنويت 

والعل˴نية)،    »سكولاريواسيون والاستشراق  العولمة  زاوية  من  الحديثة  مجلة  (الروحانيات 
  هـ ش. ١٣٨٦ ،٥٦ـ  ١٧، ص كتاب نقد

  ،ɪامروز«  ،فرهنگرجا مهم  چالش  مسأله:  المسأل  »طرح  العصر  (بيان  في  الأهم  التحدي  ة: 
(الحياة الفاضلة في عصر العل˴نية)، ص  مند در عصر سكولار  زندگي فضيلتفی: الراهن)، 

  هـ ش. ١٣٩٣نشر آگاه،  طهران،، ٦٩ـ  ١٩
إ˽انوئيل،   چيست؟«كانط،  روشنگري  پرسش  به  پاسخ  هو   »در  ما  سؤال:  عن  الجواب  (في 

  إلى  ترجمه  ،)هافیتعر  و  هاهینظر(  ست؟یچ  یابییروشن  ست؟یچ  یروشنگر فی  التنوير؟)،  
  ).  ۱۳۹۸( ،٧ط  آگاه، انتشارات پور ،   نیآر روسیس  :الفارسية اللغة
(تعريف الروحانية الحديثة)،    تعريف معنويت گرايي جديد  ،وباقر  طالبي داراɯ،  ، جرج  كريسايدز،

  هـ ش. ١٣٨٢، ١٤٠ـ  ١٢٧ص  مجلة: هفت آس˴ن،



    ٢٥٩   تداعيات الحداثة على الروحانية

(من الحداثة إلى ما بعد الحداثة)، ترجمه إلى اللغة   از مدرنيسم تا پست مدرنيسملارنس،    ،كهون
 هـ ش. ١٣٨٤نشر ˻،  طهران، رشيديان، الكريم عبدالفارسية: 

اصلا أليستر،   كراث،  مك نهضت  تفكر  بر  اي  دينيمقدمه  الإصلاح    ح  حركة  تفك˼  على  (مقدمة 
مركز مطالعات و تحقيقات اديان و   قم،الديني)، ترجمه إلى اللغة الفارسية: بهروز حدادي،  

  هـ ش.  ١٣٨٢مذاهب، 
ها«  عباس،  يزدا˻، رهيافت  و  دين  تعريف  والمداخل)،    »دشواري  الدين  تعريف  مجلة (صعوبة 

  هـ ش. ١٣٨٩، ٤٦ـ  ٢٩، ص فلسفة الدين
Bristow, William, “Enlightenment The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy”, (21 June, 2011);  
During, Simon, “Completing secularism: the mundane in the neoliberal era in 

Michael Waner”, Varieties of secularism in a secular age, Jonathan 
Vanantwerpen, & Craig Calhoun, (105 - 126). Cambridge: Harvard 
university press, (2010). 

Harris, Sam, Waking Up: A Guide to Spirituality Without Religion, New 
York: Simon & Schuster, (2014). 

Heelas, Paul, & Woodhead, Linda, & Seel, Benjamin, & Szerszynski, 
Bronislaw & Tusting, Karin. The spiritual revolution: Why religion is 
giving way to spirituality, Oxford: Blackwell, (2005). 

http://plato.stanford.edu/entries/enlightenment/ 
Lincoln, A.T, “Spirituality in a secular age: from Charles Taylor to study of 

the Bible and spirituality”, Acta Theologica , Supplementum 80 – 61, 
(2011). 

Lynch, Gordon, The new Spirituality: An introduction to progressive belief 
in twenty first century, New York: I. B.Tauris, (2007). 

Nelson, James M, Psychology, Religion, and Spirituality, New York: 
Springer, (2009). 

Perrin, David B, Studying Christian Spirituality, New York: Routledge, 
(2007). 

Saliba, John A, Understanding New Religious Movements, Oxford: 
ALTAMIRAP, (2003). 

Sheldrake, Philip, A brief history of spirituality, Oxford: Blackwell, (2007). 
Smith, James K. A., How (not) to be secular; reading Charles Taylor, 

Cambridge: Erdamans, (2014). 
 ,”Spiritual But Not Religious: Seeking Transcendence in a Secular Age“ ,ــــــــ

16 may, 2014 https://www.youtube.com/watch?v=CDU_pz4g9os 
Tacey, David, The Spirituality of Revolution: The emergence of 

contemporary spirituality, London and New York: Routledge, (2004). 
Taylor, Charles, “Afterword in Michael Warner”, Vanantwerpen, Jonathan 

&Craigy, Calhon; Varieties of Secularism in A Secular Age (300 - 324), 
Cambridge: Harvard University Press, (2010). 

 Atomism” in, Charles Taylor, Philosophy and Human sciences, pp187“ ,ــــــــ
– 210, New York: Cambridge University press, (1985). 
ــــــــ , A Secular Age, Cambridge: Harvard University Press, (2007). 



٢٦٠  والمعنوية الدين 

 :Sources of the Self: The Making of the Modern Identity, Cambridge ,ــــــــ
Harvard University Press,(1989). 

 ,The Ethics of Authenticity, Cambridge: Harvard University Press ,ــــــــ
(1991). 

  



  
  

<ëbçqæ<ðøÃj‰]<êâ<^²<íèçßÃ¹]< <
o~<íèçßÃ¹]<^²<êâ<ðøÃj‰]<ëbçqæ<»<ðç•<å^Ÿ÷]<

êqçÖçŞÞù]<{Ö<EÙ…^Ò<Œ�‰^èDM< <
 ˻   ٢محمدحس˾ كيا

ـ الذي بحث فيه أفكار سورين   ٤في كتابه «التفك˼ الوجودي»  ٣لقد عمد جان وال 
ـ إلى طرح أسئلة  بعد بيان آراء هذين الفيلسوف˾، ثم قام    ٦وكارل ياسبرس  ٥كركيغارد 

بعد ذلك بدراسة مقارنة بينها. ومن ب˾ تلك الأسئلة الأولية، هناك مسألة تحظى ـ  
ولا  ذكرها،  على  يأت   ˮ وال  جان  أن  رغم  خاصّة،  بأهمية  ـ  السطور  كاتب  بزعم 

شكال عليه في ذلك بطبيعة الحال؛ إذ أنه ˮ يكن بصدد البحث عن ذلك السؤال. إ 
سورين  وأفكار  آراء  لبعض  ˽كن  هل  ويقول:  يتساءل  فإنه  الأساس  هذا  وعلى 
في   حياتها  تواصل  أن  ـ  الدينية  والاعتقادات  المفاهيم  إلى  تنتمي  والتي  ـ  كركيغارد 

والس˴و الوحيانية  المعتقدات  جدول  خارج  كركيغارد  رؤية  سورين  أن  ح˾  في  ية، 
أن   ˽كن  هل  أخرى:  وبعبارة  الس˴وي؟  بالدين  الصلة  وثيقة  الأفكار  هذه  أن  يرى 
نسمح لأنفسنا، ونعمل على بناء منظومة من خلال الاستعانة بالأفكار الدينية، التي  

ن  تعدّ غ˼ معتبرة من الزاوية الدينية؟ وبطبيعة الحال يذهب جان وال إلى الاعتقاد بأ 

 
بعنوان «  ، حس˾  محمد،  كيا˻صدر:  الم.  ١   رويکرد   مبناي   بر  وجودي  استعلا  مثابه  به  معنويت  بررسي المقالة 

(ياسپرس  اگزيستانسياليستي مجلة  في  وفلسفهح»  باللغة   ،)کمت  الإيرانيَّة  الإسلاميَّة  الجمهوريَّة  في  تصدر  التي 
  .  ۱۵۹إلى   ۱۳۹الصفحات  ، ۱۳۹۸ ، صيف۵۸الفارسيَّة، العدد 
 ي الهاشم مطر  علي حسن : تعريب

 .  إيران /قم جامعة ،الفلسفة  في  الدكتوراه بعد ما  باحث. ٢
3. Jean Wahl 
4. La Pensée de l'existence 
5. Soren Kierkegaard (1813 – 1855) 
6. Karl Jaspers (1883 – 1969) 



٢٦٢  والمعنوية الدين 

كارل ياسبرس فعل ذلك بالأفكار الدينية لسورين كركيغارد. وقال في ذلك صراحة: 
  .١«إن فلسفة كارل ياسبرس محاولة من أجل الفكر الإ˽ا˻ من خارج الدين»

السطور   كاتب  بزعم  هي  ـ (والتي  الخطوة  بهذه  ياسبرس  كارل  قام  حيث  والآن 
طرح   ˽كن  هل  ـ  وجه)  أدق  على  أنجزت  قد  فضاء  خطوة  في  السؤال  هذا  ذات 

الجديدة  بوصفها ٢المعنوية  ياسبرس  كارل  أنطولوجية  اعتبار  ˽كن  هل  والقول:   ،
تقدّم   افلسفيً ومبنى    اأساسً  الجديدة  المعنوية  بأن  لعلمنا  وذلك  الجديدة؟  للمعنوية 

مجموعة من المعتقدات التي هي على الرغم من قربها من التعاليم الدينية، إلا أنها 
ورت ضمن الفضاء غ˼ الديني، وبذلك فإنها تشتمل على اختلافات جوهرية  قد تبل

مع التعاليم الدينية. وبذلك ˽كن لهذه المسألة أن تتحوّل إلى واحدة من المسائل 
الهامّة في حقل فلسفة المعنوية الجديدة. وبطبيعة الحال فإن هذا سؤال كلي يحتوي 

الأسئلة الجزئية، على مسألة    في داخله على مجموعة من  وهو في حدّ ذاته يتوقف 
كيف   أنه  وهي  المقالة؛  هذه  سؤال  تشكل  التي  هي  الجزئية  المسألة  وهذه  جزئية، 
˽كن تقويم المعنوية ɬا هي استعلاء على أساس وجودية كارل ياسبرس؟ وبعبارة 

، كيف ˽كن لنا ـ اوجوديً   ااستعلاءً أخرى: إذا كانت المعنوية الجديدة تفُهم بوصفها  
˾ّ رؤية أنɵوبولوجية، بحيث تكون تلك الرؤية  في  ضوء فلسفة كارل ياسبرس ـ أن نب

  ɬنزلة الأساس للمعنوية؟ 
ومن هنا تكون فرضية هذه المقالة عبارة عن إمكان بيان المعنوية ɬا هي استعلاء  

على أساس الرؤية الوجودية لكارل ياسبرس؛ وذلك لأنه في رؤيته الفلسفية   ٣وجودي
ه˼ لأبعاد الإنسان الأربعة، قد اعتبر أن التسامي من دائرة الدازاين إلى ومن خلا ل تفس

الدائرة الوجودية، يهدف إلى الوصول إلى الماهية الحقيقية للأنسان، واعتبر ذلك من 
على بحث ودراسة   أولاً لوازم الحياة الإنسانية للفرد. وعلى هذا الأساس سوف نعمل  

 
  . ١٤٦(التفك˼ الوجودي)، ص  انديشه هستي . وال، ١

2. New Spirituality 
٣  .  ّ˾ هو الوجود الخاص بالإنسان؛ ɬعنى انه هو ذات ذلك الكائن    »الوجودي«أن المراد من    الاحقً سوف نب

  . »الدازاين«، ويحلو لمارتن هايدغر أن يعبرّ عنه بـ »الوجود «الذي يعبرّ عنه كارل ياسبرس بـ 



    ٢٦٣  المعنوية ɬا هي استعلاء وجودي

دي، ثم نعمل بعد ذلك على بيان كيفية تبلور استعلاء  المعنوية ɬا هي استعلاء وجو 
  الإنسان في تفك˼ كارل ياسبرس على أساس التسامي من الأبعاد الوجودية للإنسان.

ëbçqçÖ]<ðøÃj‰÷]<íÖˆß²<íèçßÃ¹]< <
) ɬعنى «الروح»، التي تطلق  Spirit) مقتبسة من كلمة (Spiritualityإن المعنوية (

الفيزيق غ˼  البُعد  يشكل  على  الذي  البُعد  وهو  شخص،  كل  وجود  من   ا موطنً ي 
، ٢، والذات الداخلية ١لشخصية ومشاعر الإنسان، ويرادف كل˴ت من قبيل: النفس

الداخلي  الذاɴ ٣والوجود  والوجود  اللغوية ٤،  المعاجم  في  المعنوية  تفس˼  يتم   .
الإنسان، والتي   لأكسفورد على النحو الآɴ: «الكيفية الوجودية المرتبطة بروح ونفس

والفيزيقية»  المادية  الأمور  قبال  في  تخصصي  ٥تقع  نحو  على  لها  ذكروا  أنهم  بيد   .
الاعتقاد   إلى  البعض  ذهب  بحيث  مختلفة،  اصطلاحية  أي قائلاً معا˻  يوجد  «لا   :

المعنوية» تعريف  على  بعدد  ٦توافق  تتعدّد  للمعنوية  الموجودة  التعاريف  «إن  أو   .
كله ˽كن تفس˼ الطيف الواسع من هذه التعاريف بحيث    . ومع ذلك٧الأشخاص» 

من الوعي والإدراك   او˹طً للإنسان    اوجوديً ˽كن اعتبار «المعنوية» بوصفها استعلاء  
  للبُعد المتعالي من الوجود. 

وبذلك تكون المعنوية مسألة وجودية تتقوم بالنظر إلى الذات، ومن أجل الوصول 
الح وفي  الداخلي.  التعالي  أسلوب  إلى  إلى  الالتفات  أجل  من  المعنوية  فإن  قيقة 

«الكينونة» الفردانية للإنسان؛ إذ تحتوي على صلة عميقة مع تسامي الإنسان. إن هذا 
الذات»   ٨التسامي على  ـ «تسام  أدق  بعبارة  ـ  هو  داخلي  ٩الذي  بشكل  يعُدّ  بحيث   ،

كن تعريف المعنوية    ابحثً  عن طريق المعنى والتعالي والك˴ل؛ وعلى هذا الأساس˽ 
 

1. Psyche 
2. Inner Self 
3. Inner Being 
4. Essential Being 
5. Oxford Dictionary Online: “Spirituality”. 
6. Fry, “Toward a Theory of Spiritual Leadership”, P.694.  
7. Fisher, “Development and Application of a Spiritual Well-Being Questionnaire 

Called Shalom”, P .16. 
8. Transcendence 
9. Self Transcendence 



٢٦٤  والمعنوية الدين 

عن كل شيء ضروري في ص˼ورة الإنسان   ابحثً بأنها: «أسلوب جامع وكلي بوصفه  
واعتباره  ١»اإنسانً  فجأة،    امتعاليً   ابعُدً .  اللحظات  بعض  في  يزدهر  إنسان  كل  لوجود 

ويؤدي إلى اكتشاف المفاهيم الذهنية حول معنى «الوجود الشخصي»، ويرسم  ˹ط  
حضور الفرد داخل النظام الأنطولوجي. إن المعنوية ɬا هي استعلاء وجودي يشتمل  

  على برامج، من أهمها عبارة عن: 
بالوجو  .١ مرتبطة  وجودية  مسألة  المعنوية  الحصرية. إن  وكينونته  الإنسا˻  د 

أن  دوئيل  يرى  ك˴  الأولى؛  الوجودية  المسألة  هي  المعنوية  تكون  وبذلك 
  ا وثانيً ؛  ٢المعنوية عبارة عن: «البحث من أجل العثور على المعنى الوجودي» 

فإن المعنوية تنظر إلى الوجود الإنسا˻ والكينونة الانحصارية للفرد؛ ك˴  
وهن ألكينز،  من  كل  بأنها  فسر  المعنوية  وساندرز،  وب˼غ،  وهيوز،  درسون، 

من  المتعالي  البُعد  في  تظهر  التي  الكينونة،  هذه  وتجربة  الكينونة  من  ˹ط 
طريق الوعي والإدراك. ك˴ فسروا المعنوية بأنها ˹ط من الكينونة وتجربة 
والمشخّصة  المحددة  القيَم  بعض  طريق  من  تظهر  والتي  الكينونة،  هذه 

  . ٣الذات والحياة وكل ما يتصوّره شخص بشأن الكينونة الغائية العائدة إلى
النظر  .٢ بغض  ملاحظتها  و˽كن  الإنسان،  وجود  في  كامنة  صفة  المعنوية  إن 

على  العمل  و˽كن  الخارجي،  القدسي  الأمر  وجود  عدم  أو  وجود  عن 
إلى  وولف  ذهب  وقد  الوجودي.  الارتقاء  على  بذلك  والحصول  تطويرها 

: «إن الجديد في المعنوية المعاصرة بشكل صريح، هو الغياب قائلاً الاعتقاد  
في  الحياة  وإن  (الذات).  خارج  في  المتعالي  للوجود  والواضح  المتكرر 
المعنوية الجديدة، يتم العمل على تنظيمها من خلال الإحالة إلى الإمكانات 

 
  . ١٢٦٣(معنوية جون هينلز: دليل الأديان الحيةّ)، ص   راهن˴ي أديان زنده جان هينلز: معنويت،كينغ، . ١

2. Doyle, Have We Looked Beyond The Physical and Psychosocial?, p .302. 
3. Elkins, Hedstrom, Hughes, Leaf, &  Saunders, "Toward a  Humanistic  

Phenomenological Spirituality: Definition, Description, and Measurement". P .10. 



    ٢٦٥  المعنوية ɬا هي استعلاء وجودي

. وعلى هذا الأساس فإن متعلق المقدّس ليس في وجود ١الروحية للإنسان» 
اء كينونة الإنسان، بل هو بعُد من وجود كل فرد من أفراد الإنسان، و˽كن ور 

  تسميته بالذات أو النفس المتعالية.
إن المعنوية في الناحية العملية تنظر إلى مجموعة من الأفعال، ليتمّ التمكن  .٣

ـ في ضوء الاهت˴م بها ـ من الوصول إلى الوجود الأسمى أو لتحقيق الذات 
ك˴ من المتعالية.  مجموعة  المعنوية  بأن  الاعتقاد  إلى  بدوره  بيلا  يذهب   

لوجود   ɪالغا بالموقف  «مرتبطة  الـ  النموذجية  والأع˴ل  الأفعال 
. وعلى هذا الأساس فإن غاية المعنوية هي تحقيق الأنا الأسمى ٢الشخص» 

التعالي  لأن  وذلك  والأفعال؛  والدوافع  الأفكار  جميع  على  واستحواذها 
ب الإنسان في جميع مجالات الحياة ويجعله على احتكاك المعنوي يواك 

على  الحصول  هي  المعنوية  الأنشطة  من  الغاية  أفضل: «إن  بعبارة  أو  بها. 
  . ٣إجابة شخصية وعميقة عن أحجية الوجود»

إن المعنوية بوصفها تسام على النفس من أجل اكتشاف الذات الأسمى أو   .٤
مضغوط لاكتشاف الأنا الأسمى في الذات الفردية؛ «المعنوية ɬا هي نشاط  

الكونية» الحقيقة  وذهنية ٤بعُد  شخصية  ماهية  المتواصل  المسار  لهذا  إن   .
 بالكامل؛ ك˴ ذهبت أورسولا كينغ إلى الاعتقاد قائلة:  

«إن المعنوية من خلال تأكيدها على الموضوع أو الفاعل المعرفي تهدف إلى 
 . ٥ختلف لعلم النفس الإنسا˻»اكتشاف الذات الفردية للنفس، والفهم الم

 
  .٤٠(علم النفس الديني)، ص   روان شناسي دين وولف، . ١

2. Bellah, Beyond belief, P21. 
3. Nash, Spirituality, Ethics, Religions, and Teaching: A Professor’s Journey, 

P76. 
4. Wiseman, Spirituality and Mysticism: A Global View, p5. 

  .١٢٦٣(معنوية جون هينلز: دليل الأديان الحيةّ)، ص   راهن˴ي أديان زندهكينغ، معنويت، جان هينلز: . ٥



٢٦٦  والمعنوية الدين 

التي   الواقعية  مع  واع  بشكل  مرتبط  شيء  المعنوية  فإن  الأساس  هذا  وعلى 
معارف  على  ه˼  تأث ويترك  وأهدافها،  وغاياتها  النفس  تعالي  إلى  تؤدّي 

  وعواطف ومشاعر ودوافع وأفعال الفرد. 
يستوجب   اداخليً   اوشعورً   متأصلاً   اوإدراكً  ا وعيً ˽كن اعتبار المعنوية بوصفها   .٥

طيف  بيان  تمّ  «لقد  القول:  إلى  ويست  يذهب  ك˴  وتساميه.  الفرد  تعالي 
واسع من المفاهيم لتعريف المعنوية، ɬا يشمل تعريف الكينونة المعنوية 

والإدراك  الوعي  أشكال  جميع  على  مشتملة  حالات ١بوصفها  جميع  إلى   ،
والإدراك»  بدو ٢الوعي  واليتش  أشار  ك˴  ـ  هنا  ومن  اعتبار .  ˽كن  لا  ـ  ره 

إلا إذا وقع ذلك الفعل أو السلوك في صلب   اأبدً   امعنويً   اشيئً عمل أو سلوك  
 التجربة الفردية والدوافع الشخصية. 

)، والأنا بدورها  Egoوعلى هذا الأساس فإن الاستعلاء الوجودي ناظر إلى الـ «أنا» (
متنوّعة، ك˴ تتأثرّ بحالات  تشعر بحالات مختلفة في ذاتها؛ وذلك لأنها تتأثر بأشياء  

وموقعيات متفاوتة، وɱرّ ɬنعطفات وجودية في ذاتها. إن هذه المنعطفات تضع الأنا  
في بعض المواضع في مواجهة مساحة صافية من وجودها، وفي بعض المواضع ـ  
(ك˴ في حالة مواجهة موقف غ˼ عادل على سبيل المثال، أو عند ارتكاب عمل غ˼  

تضع ـ   (ɪموجودية   عقلا مع  مت˴هية  يجعلها  بحيث  وجودها،  من  سطح  في  الأنا 
الجريان   من  حالة  في  الـ «أنا»  وكأن  العاˮ؛  أشياء  لوجود  وموازية  الحيوانات  سائر 
والسيلان ب˾ مساحاتها وأبعادها الوجودية المتعددة، وتسكن كل مرتبة في مساحتها  

«الأنا»، أو حتى السكون الدائم لـ    بتأث˼ من أفكارها وأع˴لها. إن السكون الغالب لـ
«الأنا» في تلك المساحة التي تستدعي إحساس الوجود الصافي لـ «الأنا»، تعكس 
«الأنا المعنوية» لي، وهذه هي المعنوية؛ ك˴ أن الحركة من أجل الحضور في هذه  
المساحة هي ذات الاستعلاء الوجودي. في ضوء رؤية كارل ياسبرس، ˽كن إيضاح  

 
1. Self Awareness 

  . ٢٤(العلاج النفسي والمعنوية)، ص  روان درما˻ و معنويت ويست، . ٢



    ٢٦٧  ء وجوديالمعنوية ɬا هي استعلا 

ال واضح؛  هذا  بشكل  مسألت˾  تفس˼  خلال  من  و«الاستعلاء»  «المعنوية»  لـ  بيان 
المسألة الأولى: أنواع الأبعاد والمساحات الوجودية للإنسان. والمسألة الثانية: شرح 
˾ّ الأنا المعنوية، وتكون الحركة باتجاهها   خصائص تلك المساحة الأسمى والتي تب

  . اأيضً ɬنزلة الاستعلاء الوجودي 
Š¹]á^ŠÞþÖ<íèbçqçÖ]<l^u^< <

والاجت˴عية  الفسيولوجية  والأبعاد  الزوايا  مختلف  من  الإنسان  في  التدقيق  تمّ  لقد 
وتعريف   متفاوتة  ɬاهية  زاوية  كل  من  وحظي  ذلك،  إلى  وما  والتاريخية  والنفسية 

من جوانب الإنسان، ولا   اجانبً مختلف. إلا أن كل واحد من هذه التعاريف يعكس  
ياسبرس   كارل  يزعم  وإنسانيته.  للإنسان  الكلي  المعنى  عن  ذهب  قائلاً يعُبرّ  «لقد   :

وبأشكال مختلفة إلى إمكان العثور على أساليب لإدراك الإنسان بشكل    امرارً الظن  
المفترض، ˮ يكن سوى شكل    ١كامل. ليتضح في كل مرةّ أن ذلك الشكل الكامل

ك˴ل ضمن  يكن    كامل   ˮو الإنسان»،  «كينونة  لـ  الكامل   اأبدً جامع  الشكل  هو 
القابلية  أنواع  جميع  وراء  للتصوّر  قابلة  الإنسان  ɱامية  إن  والمنشود.  المطلوب 

اعتبرناه   سواء  ينضب  لا  مع˾  الإنسان  إن   . ّ˾ أو    اموجودً للتع   امعرفيً   اموردً لنفسه 
على مفتوحة  إضبارته  وتبقى  الباحث˾.  إلى  أكɵ بالنسبة  الدوام  على  فهو  حال.  كل   

. وهذا بدوره يكمن في الصلة  ٢م˴ يعرفه عن نفسه أو ˽كن له أن يعرفه عن نفسه»
الوثيقة ب˾ استحالة ɱامية الإنسان (أو عجز الإنسان عن إدراك ɱامية الإنسان) وب˾  
ɬاهية   الإنسان  يتصف  حيث  أخرى:  وبعبارة  بتساميه.  المتمثلة  الأصولية  صفته 

على الت˴مية، ومن هنا يكون لكل إنسان ـ بالنظر إلى    مستحيلاً متسامية، فإنه يبدو  
عن   المتبلور  الفهم  هو  وهذا  خاص.  ومفهوم  معنى  ـ  التسامي  هذا  إلى  ارتهانه 

 ˾   .٣الإنسان، والذي يقع مورد اهت˴م من قبل أغلب الفلاسفة الوجودي
 

1. Totality – Entirety 
  . ٢٨(س˼ɴ الفلسفية)، ص   زندگينامه فلسفي منياسبرس، . ٢
إن عدم الت˴مية في الدازاين أمر  «:  قائلاً من ذلك ـ على سبيل المثال ـ أن مارتن هايدغر يذهب إلى الاعتقاد  .  ٣

كن إنكاره ترجمه إلى    (هايدغر، مارتن، هستي و زمان (الكينونة والزمان)،  »دائم، ولا ينتهي إلا بالموت، وهذا أمر لا˽ 



٢٦٨  والمعنوية الدين 

الاستعلاء بنظر الاعتبار في المستويات إن كارل ياسبرس يأخذ هذا التسامي أو  
الإنسان  ١الوجودية  وجود  يكون  المبنى  هذا  على  وحتى  المساحات   مشتملاً .  على 

 
إن الدازاين في  «هـ ش). وبعبارة أخرى:    ١٣٨٩، نشر ققنوس، طهران،  ٥٣٩اللغة الفارسية: سياوش ج˴دي، ص  

ليس   يزال  لا  ما  يكون  أن  أو  بعد،  إليه  صائر  غ˼  يزال  لا  ما  إلى  يتحول  أن  يجب  عليه،  هو  الذي  (انظر:    »اكائنً الآن 
. إن هذه البنية غ˼ الكاملة أو اللامتناهية  »عدم الفعلية الراهنة«دوام  ). إن الدازاين هو على ال٥٤٢المصدر ذاته، ص  

، ɬعنى أن يكون قد مات. ويذهب مارتن هايدغر إلى الاعتقاد:  »هناك  اكائنً «إ˹ا تعدّ منتهية عندما لا يعود الدازاين  
في الحقيقة. إن الانفتاح نوع من الوجود الذاɴ للدازاين.    اذاتً متقوّمة من طريق الانفتاح، يكون    اآنً أن الدازاين بوصفه  «

هناك. إن الموجودات إ˹ا يكشف    اكائنً إ˹ا تكون حيث يكون الدازاين هناك، ومادام الدازاين    »الكون هناك« إن حقيقة  
. إن قوان˾ نيوتن، وأصل امتناع التناقض، وكل حقيقة في الأساس   اموجودً عنها ويتم انفتاحها، حيث يكون الدازاين  

، وحيث لا  اأيضً مه˴ كانت، إ˹ا تكون حقيقية إذا كان هناك دازاين. وما ˮ يكن هناك دازاين لن تكون هناك حقيقة  
حقيقة   هناك  تكون  لن  دازاين  هناك  مقا اأيضً يعود  في  موجودة  تكون  أن  للحقيقة  ˽كن  لا  الدازاين  غياب  في  إذ  م  . 

الانفتاح والكشف والانكشاف. إن قوان˾ نيوتن ˮ تكن قبل اكتشافه لها حقيقية ... إن هذه القوان˾ إ˹ا أصبحت  
حقيقية بعد اكتشافها من قبل نيوتن، وبهذه القوان˾ تصبح الموجودات في ذاتها بنحو من الأنحاء في متناول الدازاين.  

بالمقصود، إلا إذا حصل نجاح في إثبات هذا الأمر، وهو    اوافيً ة لن يكون  وإن إقامة البرهان على وجود الحقائق الخالد
. وما دامت أيدينا قاصرة عن إقامة هذا البرهان، سوف يبقى أصل الحقائق الخالدة اخالدً أن الدازاين خالد وسوف يبقى  

د به؛ وعلى هذا الأساس فإن  مجردّ ادعاء خيالي لا ˽كن للإج˴ع الراهن من قبل الفلاسفة أن يثبت مشروعية الاعتقا
الدازاين وجود  مع  الحقيقة،  ذاتيات  من  فرد  الدازاين  وجود  من  النوع  ذلك  بحسب  الحقيقة  هايدغر،    » جملة  (انظر: 

  ). ٥١١(الكينونة والزمان)، ص   هستي و زمان
العبور من  إن ماهية الاستعلاء تتضح في فعل التسامي على الذات. وهو أن يكون الفرد على الدوام في طلب  .  ١

الأطر والقفز نحو خارج الحدود، وأن تكون الحياة في نسبة ب˾ الأضداد والحالات وفي الاحتكاك الدائم ب˾ الذهنية  
الت˴مية   ب˾  والمستمر  المتواصل  الدوران  عن   ʗتح للأنا،  التاريخية  للصفة  تأييدها  إلى  بالإضافة  والموضوعية، 

لى بيان ا˻ لست كل ما أبديه في اللحظة الراهنة. بل إن ماهيتي الحقيقية تكمن  ع  أولاً والنسبية. إن هذه النقطة تعمل  
). وبعبارة أخرى: نحن نواجه  aspects of the Iفي التعالي على إمكاناɴ الذاتية والتسامي على وجوه وأبعاد الأنا (

،  مستحيلاً   اأمرً تش˼ إلى غاية انفتاح الإنسان، وهو الانفتاح الذي يجعل من فهم ماهية الإنسان    اأبعادً في تحليل الإنسان  
ويش˼ إلى مساحة واسعة من الإمكانات الإنسانية. إن هذه الخصوصية متجذرة في صلة وثيقة مع عدم قابلية الت˴مية  

حيث ˽تلك الإنسان ماهية متسامية، فإنه يبدو غ˼   أو العجز عن إدراك ɱامية الإنسان وماهية التسامي. وفي الحقيقة
  ا موردً بهذا التسامي ـ مفهوم ومعنى خاص. إن هذا الفهم هو الذي يقع    ارهنً قابل للت˴مية، ومن هنا يكون لكل إنسان ـ  

  اأمرً دية  لاهت˴م أغلب الفلاسفة الوجودي˾. وإن كارل ياسبرس يعتبر هذا التسامي أو الاستعلاء في المستويات الوجو 
أو    »الدازاين«. إن هذه الأبعاد تش˼ إلى انعكاس وظهور وتجلي الحقيقة المحيطة بالإنسان في الأبعاد الثلاثة لـ  افريدً 

التي ɱثل الوجود الخاص    »الوجودية«، وبالتالي فإنها تظهر المساحة  »الروح«و »الإدراك الكلي«الوجود التجريبي، و 
لو اكتفينا في شأن بيانها ɬجردّ الكل˴ت، رɬا ذهبت بكم الرغبة إلى أن  «ياسبرس:    للإنسان. وعلى حدّ تعب˼ كارل

 . »نبدلها بنظرية أجزاء وجود الإنسان
Jaspers, General psychopathology, p75 . 



    ٢٦٩  المعنوية ɬا هي استعلاء وجودي

˾ّ على الإنسان بواسطة الاستعلاء الوجودي أن يسجل  اأيضً والأبعاد الأربعة   ، ويتع
ة˼، ليحصل على إنسانيته:    حضوره في المرتبة الأخ

ألمانية  ١الدازاين  .١ كلمة   :) وه˴:  مقطع˾،  من  «هناك»، Daمؤلفة  ɬعنى   (
) ɬعنى «الكينونة» أو «الوجود». إن الإنسان في رؤية كارل ياسبرس Seinو(

بوصفه «كينونة هناك» أو «وجود هناك»، كائن مع˾ ومقيد بالزمان والمكان، 
مثل سائر الموجودات والكائنات الأخرى في هذا العاˮ. إن الدازاين ناظر 

الكي في إلى  للفرد  الدنيوي  المستوى  عن   ʗويح للإنسان،  التجريبية  نونة 
الارتباط مع الموجودات الأخرى، ويحتوي على أحاسيس وميول وɱنيات،  

) في هذا المستوى Egoويتمتع بالغرائز الطبيعية ومتعلقات الحياة. إن الأنا (
. إن الدازاين هو أول فهم ˽كن  ّ˾ يفتقر إلى الإدراك والوعي الذاɴ المع
للأنا أن يحصل عليه عن ذاته، وهو من أكɵ المفاهيم ابتدائية بالنسبة إليه. 

 يقول كارل ياسبرس: 

«عندما أقول (أنا) فإ˻ أريد بذلك ما هو؟ والجواب الأول عن ذلك هو أ˻ 
عمل على تحويل ذاɴ إلى شيء. أنا عبارة عن هذا الجسد. أنا  في تفك˼ي أ 

، والذي انعكس بواسطة    اذاتيً   اوإدراكً  اوعيً ذلك الفرد الذي ˽تلك   ّ˾ غ˼ متع
. بيد أن على الإنسان ٢الاحتكاك بالمحيط والبيئة. أنا عبارة عن وجود تجريبي» 

أن ـ  الأعلى  ومستواه   ɴالذا الوعي  إلى  الوصول  أجل  من  حدود   ـ  يتجاوز 
الدازاين ويذهب إلى أبعد من ذلك. وفي هذا التسامي والذهاب إلى أبعد من  

  الدازاين، سوف يجد نفسه في دائرة الوعي والإدراك الكلي.
الكلي  .٢ إلى ٣الوعي  نظرة  له  الكلي،  والإدراك  الوعي  ɬنزلة  الإنسان  إن   :

الم لهذا  ياسبرس  كارل  وصف  إن  الدازاين.  من  الأسمى  ستوى المستوى 
حيث  من  الإنسان  ɬعنى  رينيه ديكارت؛  عند  والإدراك  الوعي  برؤية  متأثر 

 
1. Dasein- Existence 
2. Jaspers, Philosophy, p. 54. 
3. Absolute consciousness- consciousness in general 



٢٧٠  والمعنوية الدين 

كائن   اعقلانيً كونه   أيّ  إلى  بالمقارنة  الذكاء  من  الأسمى  بالمستوى  ويتمتع 
 آخر. يذهب كارل ياسبرس إلى الاعتقاد:  

«في مرتبة الوعي والإدراك الكلي، أكون أنا الفاعل المعرفي الذي تقع جميع  
بوصفها    امتعلقً ات  الموضوع «الأنا»  شخص اوواقعيً   اكليً   ااعتبارً لـ  كل  إن   .

˴ً   اشريكًيكون   أن    وسهي شريطة  الكلي؛  المفهومي  والإدراك  الوعي  هذا  في 
الأساس   هذا  وعلى  الآخرين.  للأشخاص  يظهر  ك˴  العيني  الوجود  له  يظهر 

 . ١ني» فإن الأنا الفردية التجريبية تكون في مرتبة الفاعل المعرفي العي

كان   .٣ مه˴  بالأنا،  متعلق  إدراك  الكلي،  والإدراك  الوعي  ، ٣ا وعينيً ،  ٢اعامً إن 
للتعويض والاستبدال بأي وعي وإدراك آخر. وفي   وقابلاً ،  ٤للتحقيق  وقابلاً 

إلى  نظر  وله  الدازاين،  من  واحدة  ɬرتبة  أعلى  المستوى  هذا  فإن  الحقيقة 
البُعد العقلا˻ والقدرة المفهومية / الانتزاعية للإنسان، وعلى هذا الأساس 

  يعتبر منشأ العلم والفلسفة في وجود الإنسان.
وح، ناظر إلى مستوى أعلى من الإدراك الكلي. : إن الإنسان ɬنزلة الر ٥الروح  .٤

وإن توصيف كارل ياسبرس لهذا المستوى متأثر بالمثالية، ولا سيّ˴ بتفكر 
مقام   وفي  الجامع له  الوجه  ناظر إلى  الإنسان  أن  ɬعنى  هيجل؛  فريدريك 
جمع الدازاين والإدراك الكلي. إن الروح رؤية شاملة تنتهي إلى الحصول  

الدا جامعية  ˽كن على  الكلي.  بالوعي  و«تحظى»  الكلي،  والإدراك  زاين 
الوصول في دائرة الروح إلى مستوى من الك˴ل والكلية والجامعية؛ إلا أن  

 الوصول إلى الاتحاد والت˴هي غ˼ ممكن؛ ك˴ يقول أوسوالد:  

 
1. Jaspers, Philosophy, p.55. 
2. Public 
3. Objective 
4. Verifiable 
5. Geist- Spirit 



    ٢٧١  المعنوية ɬا هي استعلاء وجودي

إلى   والوصول  والوحدة  الجامعية  نحو  الس˼  الروح،  خصائص  ب˾  من  «إن 
ا عن  المنبثقة  إن  الكلية  مستحيل.  علم  الوحدة  إلى  الوصول  أن  إلا  لتجربة؛ 

الكلية   إلى  الوصول  كان  وإن  الوحدة،  تجربة  لنا  تهدي  أن  ˽كنها  لا  الروح 
 .١والجامعية يتحقق في مستوى الروح»

النهائية ٢الوجودية  .٥ الكينونة  ɱثل  الوجودية،  إلى  الروح  من  القفزة  إن   :
الكين  في  الدخول  إلى  وتؤدي  بل  الوجودة للإنسان،  مرتبة  في  الأصيلة.  ونة 

تصل جميع الأبعاد والمساحات إلى الوحدة. وفي الوجودية لا يعود الكلام  
إن   ادائرً  بل  والإدراك.  الوعي  سنخ  من  جامعية  إلى  والوصول  الفهم  حول 

مسألة الوجود الفذ للأنا، والوجود الأصيل، والذي ليس له بديل، والص˼ورة 
˹ا تكون في ضوء الحرية. ليست «الأنا» شيء قطعي الأنوية الكاملة للأنا، إ 

  ّ˾ ˾ّ عليه في ضوء الحرية. اأبدً ومتع ، بل سوف أبقى على الدوام ما أنا متع
 :  قائلاً وعلى هذا الأساس يذهب كارل ياسبرس إلى التأكيد 

بوصفه   شيء  كل  مع  التقابل  في  وأسمى  أعلى  الوجودية    اوطبيعيً   اعينيً «إن 
؛ وذلك لأنه يؤدّي إلى إدراك الأصالة والوحدة والاتحاد.  ٣نا» يواجه الأ   اومعتبرً 

إن الأنا في ساحتها الوجودية، تعمل على إيجاد ذاتها بواسطة ما لها من الحظ 
 ɴالذي حصلت عليه من الحرية، و«في تلك الحالة أشعر أ˻ قد أعطيت ذا

 . ٤من قبل قدرة غ˼ي، وتمّ بسطها أمامي» 

 لى العاˮ وجميع الأمور للإنسان وتكتسب معناها: وفي هذه المساحة يتج .٦

عليه   محكوم  الوجودية  وإمكان  حضور  دون  من  والحياة  التفك˼  طريق  «إن 
 . ٥بالضياع غ˼ العقلاɪ وغ˼ المتناهي» 

 
1. Oswald, Existence, Existenz and Transcendence: An Introduction to the 

Philosophy of Karl Jaspers, P91. 
2. Existenz 
3. Jaspers, Philosophy, p.126. 

  .٨٧(التفك˼ الوجودي)، ص  انديشه هستي وال، . ٤
5. Jaspers, Philosophy, p66. 



٢٧٢  والمعنوية الدين 

وهذا بدوره كامن في أمنية القفزة غ˼ المتناهية للوجودية من أجل العبور من  .٧
  الحدود والمقاسات. 

وبذلك يجد الإنسان في مستوى الوجودية أن حياɴ وكينونتي إ˹ا تكتسب معناها  
أنه كان هناك على الدوام نزاع   اأيضً في التوثبّ الدائم والتسامي المتواصل. ويدرك  

الوجود  من  نحو  مع  تكون  الأصالة  فإن  وبالتالي  والوجود،  المعرفة  ب˾  مستمر 
  والكينونة الخاصة بالإنسان والوجودية. 

íèbçqçÖ]æ<ìˆËÏÖ]< <

الثلاثة  القفزات  هذه  ب˾  ومن  قفزات.  ثلاث  إمكان  عن  ياسبرس  كارل  تحدّث  لقد 
  ɵوالأك الأهم  هو  الوجودية  الساحة  إلى  الفذّ  يدُخل  الذي  ب˾   اتفاوتً يكون  من 

  ؛الجميع؛ وذلك لأن
«هذه القفزة هي قفزة من كل شيء ˽كن تجربته في الزمان، و˽كن التعرفّ  

بش بوصفه  عليه  الأبد  إلى  يبقى  (ولذلك  دائم  ذاته ابحتً   اظهورً كل  بوجود   ،(
الأبدية والواقعية التي لا ˽كن التعرفّ عليها في وجود مقيدّ بالزمان، رغم أنه 

  . ١لا يظهر لنا إلا ضمن وجود زمني»
الذات.  تحقيق  أجل  من  موضع  في  الاستقرار  ɬنزلة  الواقعي  الوجود  إلى  القفز  إن 

وضع يتوفر إمكان أن أتحوّل إلى ذلك الشيء الذي يجب أكون عليه. وفي ذلك الم
«الفلسفة   عن  ياسبرس  كارل  يقدّمه  الذي  التعريف  مع  متطابقة  الرؤية  هذه  أن  ك˴ 

  الوجودية»، إذ يقول: 
«إن الفلسفة الوجودية عبارة عن ˹ط من التفك˼ يعɵ الإنسان بواسطته على 

لرغم من توظيفه واستخدامه للمعارف العلمية  ذاته. إن الفلسفة الوجودية على ا
هذا    / إن  منها.  أبعد  هو  ما  إلى  نفسه  الوقت  في  أغنه يذهب  إلا  التخصصية؛ 

الأسلوب من التفك˼ لا يتعلق بالموضوعات، وإ˹ا هو بصدد إيضاح وجود  
  .٢المفكر وإضفاء الفعلية والتحقق عليه»

 
  .٦٢(الفلسفة الوجودية)، ص   فلسفه اگزيستانسياسبرس، . ١

2. Jaspers, Man in the Modern Age, p.159. 



    ٢٧٣  المعنوية ɬا هي استعلاء وجودي

  إن شرح هذا التقرير يقوم على نقطت˾:
ية الارتباط المستمر ب˾ أنواع المساحات؛ فقد عمد ياسبرس ـ من خلال  فمن ناح

  : اأيضً شرح الوجوه الثلاثة ـ إلى بيان أنواع كينونات الأنا 
حواس   ثلاث  في  «أنا»  أقول  أنا  أكون.  من  عن  إجابات  ثلاث  سمعت  «لقد 

«ɴ١مختلفة؛ إلا أن كل معنى إ˹ا هو نوع من كينونتي، وليس ذا .  
  : اأيضً اك في الوقت نفسه ارتباط خاص ب˾ هذه الكينونات الثلاثة بيد أن هن

 ا أنفسً «عندما نقول نحن كائنات حية، الوعي والإدراك بشكل عام، وأن نكون  
من هذه الأساليب. إن هذه الأساليب    اركامً وكينونات، ليس المراد أن نستوعب  

  . ٢راسخة فينا، وإنها في فعل وانفعال، وفي صراع محتدم في˴ بينها»
في الحقيقة والواقع هناك ب˾ الشروخ القاɧة ب˾ الدازاين والوعي، وب˾ الإدراك 

هي ɬنزلة الاتحاد الذي يفُهم فيها    اأيضً والروح، وكذلك ب˾ الدازاين والروح، وحدة  
  بواسطة الوجودية. إن هذا الاتحاد في تناقص أو تزايد مستمر على الدوام. 

ثل الوجه الآخر من السقوط   ُ˽ وبعبارة أخرى: إن هذه الأنواع من التضاد والتنازع 
والصعود. إن الوجود الفذّ يطالب بالتحرّر من الدازاين والارتقاء نحو السطوح العليا  

كانية الخلاص من ميول الدازاين التي هي من لوازم من كينونته، ولكن لا تتوفرّ له إم
 ˮإن الحضور المحض في دائرة الوجود يتحقق في هذا العا .ˮالعيش في هذا العا
وفي الوجود التجريبي للأنا، وإن هذه الحالة الثنائية تعمل على بلورة نوع من التضاد 

الع وإدراكها  وعيها  في  الأنا  إن  والمستمر.  الدائم  الفاعل والتنازع  مثل  تعمل  ام 
واقف   أنه  بيد  الموضوعات،  إدراك  على  المعرفية    اأيضً المعرفي  محدودياته  على 

ة˼، والسعي من أجل الحصول على المزيد من المعرفة،  اأيضً  . وكأن المدركات الكث
يتضمن فهم محدوديات التعرفّ على الأنا، أو أن الفذ يسعى على الدوام من أجل 

وبالتقارن مع ذلك يتوصل إلى إدراك عجزه عن الوصول إلى    الوصول إلى الجامعية،
الجامعية المطلقة. إن الفذ بعد التعرفّ على هذه التناقضات، لا يستطيع أن ˽حّض  

 
1. Jaspers, Philosophy, p. 28. 

  .٤٥(العاˮ في مرآة التفك˼ الفلسفي)، ص  فلسفيعاˮ در آيينه تفكر ياسبرس، . ٢



٢٧٤  والمعنوية الدين 

نفسه على الجهود المنبثقة  عن وجوهه، ولا يستطيع بعد التركيز المحض على هذه 
ه. ومن هنا فإن الوجود المحدوديات أن يغفل عن الجهود الطبيعية المنبثقة عن وجود

من طريق˾، وهذا   اواحدً الفذ يرزح في صراع مستمر، ومع كل انتخاب سوف يسلك  
الطريق إما أن يؤدّي به إلى السقوط أو يؤدي به إلى الارتقاء. وهذا يعني أن الوجود 

  الفذ سوف يكون على الدوام في حالة من الارتقاء، أو حالة من السقوط. 
ه في˴ وراء هذا الارتباط، يصُبح الوصول إلى الذات الذاتية ومن ناحية أخرى، فإن

. وفي الواقع فإن الفذ ɬا هو وجودي اممكنً   اأمرً للأنا بواسطة الحرية والاختيارات  
الأصولية  امدينً يعُدّ   شرائط  ١للقفزة  في  تحدث  إنسان  كل  اختيارات  أن  وحيث   .

ختلفة على تقويم الوجود وحالات مختلفة، ومن ناحية أخرى تعمل الاختيارات الم 
خلال  من  الفذ  إن  الآخر.  كينونة  عن  مختلفة  كينونتي  تكون  أن  من  مفرّ  فلا  الفذ؛ 
القرارات الهادفة يعمل على تحويل كل اختيار ـ بوصفه قفزة ـ لتدعيم وتعزيز ذاته،  
ويعمل بذلك على بناء عالمه بالتدريج. وهذا يعني أن هناك علاقة وارتباط من طرف˾  

منوط ضمن   عالمي  انسداد  أو  انفتاح  إن  الآخر.  كينونة  عن  كينونتي  اختلاف 
بالاختيارات الوجودية. إن الموجود الفذ يعمد من خلال قراراته إلى توسيع عالمه، 

  أو يتجه نحو القضاء على ذاته: 
«إن الوجودية ـ مثل الإمكان ـ تتجه بواسطة اختياراتها نحو الوجود، أو تبتعد  

  . ٣وزوالها»  ٢ه نحو فنائهاعن الوجود وتتج 
ضوء  في  وكينونتي ـ   ɴحيا أن  يدرك  الوجودي  المستوى  في  الإنسان  فإن  هنا  ومن 
الدائم  التوثبّ  خضم  في  معناها  تكتسب  ـ  الثلاثة  الوجوه  ب˾  المتنازعة  العلاقة 
الوجود  و˹ط  أسلوب  نصيب  من  الدوام  على  الأصالة  وأن  المستمر،  والتسامي 

  الخاصة (الوجودية).وكينونتي 

 
1. Ursprung 
2. Nothingness 
3. Jaspers, Philosophy, p4. 



    ٢٧٥  المعنوية ɬا هي استعلاء وجودي

êÚ^ŠjÖ]æ<íèçßÃ¹]<Vl^éŞÃ¹]<Øé× < <

فلسفة  في  ـ  عليه  محكوم  الجامعية،  أنواع  من  نوع  أي  إدراك  أجل  من  السعي  إن 
ياسبرس ـ بالفشل؛ وذلك لأنه حيث لا يكون هناك من وجود جامع في الب˾، لن 

تحصل على  . وعلى هذا الأساس فإن الآراء المفككة  ا أيضً تكون هناك رؤية شاملة  
اعتبارها؛ وهي الآراء التي تحتوي على مواد ذهنية؛ وبهذا المعنى فإن الشخص الذي 
يذهب   للتخلف؛ك˴  قابلة  وغ˼  مطلقة  يعتبرها  سوف  الرؤية،  هذه  على  يحصل 

. وعلى هذا الأساس فإن كل رؤية ذهنية  اأيضً الشخص الآخر إلى اعتبار رؤيته كذلك  
إلى أصالتها الذاتية. إن المعنوية الجديدة على   ارصيدً تطرد الرؤية الأخرى، وتضيف 

أساس فلسفة كارل ياسبرس تحʗ عن أراء مفككة. وهي الآراء المنفصلة التي تعمل  
على بناء العواˮ الداخلية الذهنية. وفي ضوء هذا الاتجاه فإن المعنوية تعني الإدراك 

هي   الوجودية  وإن  للإنسان،  الخاص  الوجود  ساحة  في  الكينونة والحضور  ذات 
الخاصّة للإنسان. وإن لازم هذا الحضور بدوره هو التسامي الوجودي للأنا، الذي 
يعبرّ عنه كارل ياسبرس تحت عنوان التعالي أو القفزة المتسامية. وبعبارة أخرى: إن  
بدورها  المعنوية  هذه  وإن  الخاصّة،  الإنسان  لكينونة  وجودي  إدراك  تعني  المعنوية 

  تسامي نحو الوجودية. تقوم على أساس ال

DíèbçqçÖ]E<á^ŠÞý^e<í‘^¤]<íÞçßéÓÖ]<ðç•<»<íèçßÃ¹] 
وفي  بالإنسان.  الخاصة  الكينونة  دائرة  في  والحضور  الإدراك  تعني  المعنوية  إن 
الحقيقة فإن «المعنوية تعمل على إظهار الوجود الداخلي للإنسان، وترتبط بالقدرة 

الكينونة الخاصة التي يتمّ التعب˼ عنها ـ في رؤية . إن هذه  ١التي تنبثق من الداخل» 
والثبات  الاطمئنان  «تستوجب  التي  ذاتها  هي  بالوجودية،  ـ  ياسبرس  كارل 

والحياة  ٢الشخصي»   ˮالعا على  والمفهوم  المعنى  إضفاء  تستوجب  المعنوية  إن   .
  وجميع الأمور المحيطة بها. إن هذا الإضفاء للمعنى على صلة وثيقة مع الحضور 

 
1. Roof, a Generation of Seeker: the Spiritual Journals of the Baby Boom 

Generation, P.64. 
2. Jaspers, Philosophy, p. 126. 



٢٧٦  والمعنوية الدين 

في الدائرة الخاصّة بالإنسان؛ وذلك إذ في ضوئها تنكشف معا˻ الأمور، بل وتعمل 
ضوئها   في  نفسها  إظهار  على  الحقيقة  إلى  اأيضً حتى  ياسبرس  كارل  يذهب  ك˴   .

عن  لنا  الفلسفي  الإدراك  صعود  في  يكمن  للحقيقة  الأساسي  المبنى  بأن  الاعتقاد 
 مورد كل شيء يظهر نفسه لنا بوصفه الكينونة من أجل الوصول إلى رؤية واسعة في

للوجودية وجميع الأشياء التي تتجلى لنا. إن    امصدرً ˽ثل    اعميقً   احضورً ، أو  اوجودً 
هذه الحقيقة غ˼ القابلة للإدراك (الإدراك المفهومي) قوّة تحملنا على نبذ جميع أنواع 

الموجود  والتناقض  المطلوب  على  والمصادرة  ال١الدور  نسبة  وتحظى  حقيقة . 
والوجود الخاص للإنسان في الب˾ بأهمية خاصّة. إن إدراك الحقيقة إ˹ا يتحقق من 
وجودية  معرفة  عن  عبارة  الإدراك  هذا  أن  ببيان  الوجودية،  دائرة  في  الحضور  خلال 

  بالكامل، وغ˼ مفهومية ولا انحصارية. 
  يقول كارل ياسبرس: 

التفك˼ من  ˹ط  الوجودية،  مدار  على  الفلسفة  يبحث    «إن  المفهومي)  (غ˼ 
على   العثور  في  ينجح  المطاف  نهاية  وفي  ص˼ورته،  عن  بواسطته  الإنسان 

  . ٢ذاته»
  إن هذا الادعاء في حقل المعنوية يعمل على تأييد نقطت˾، وه˴:

النقطة الأولى: إن المعنوية تدور مدار تجربة وجود الذات؛ ك˴ أن المعنوية من 
  وجهة نظر ألكينز ومساعديه: 

«˹ط من الكينونة وتجربة هذا الوجود الذي يظهر بجانبه المتعالي من طريق  
  .٣الوعي والإدراك» 

نيلسون   ذهب  ك˴  الذهني؛  الأساس  على  المعنوي  التفك˼  م˴رسة  الثانية:  النقطة 
. وفي  ٤إلى الحصول على نوع من الإدراك الداخلي   اطريقً بدوره إلى اعتبار المعنوية  

 
1. Jaspers, Philosophy, p.47.  

  .٤١(س˼ɴ الفلسفية)، ص   زندگينامه فلسفي منياسبرس، . ٢
3. Elkins, Hedstrom, Hughes, Leaf, & Saunders, “Toward a Humanistic 

Phenomenological Spirituality: Definition, Description, and Measurement”, p.10. 
4. Nelson, Psychology, Religion, and Spirituality, p.8. 



    ٢٧٧  المعنوية ɬا هي استعلاء وجودي

ة التفك˼ الفلسفي في رؤية كارل ياسبرس ɬنزلة السعي إلى العثور  الحقيقة فإن مزاول
، ومن هنا فإنه يعُبرّ عنه في بعض ١على منشأ الحياة والحركة باتجاه الذات الأصيلة 

المتعالي» عنوان «التأمّل  تحت  ˽كن  ٢الموارد  الرؤية  هذه  أساس  وعلى  عدّ   اأيضً . 
، واعتبارها  ٣لية واكتساب التجربة الداخلية «المعنوية» قراءة وجودية عن الذات المتعا

  من أجل الوصول إلى مفهوم الحياة والغاية منها.  افرديً   ابحثً 

êÚ^ŠjÖ]<ðç•<»<êÖ^ÃjÖ^e<íèçßÃ¹]<Ý]çÎ 
 «ɴدون «الجمود الذا «ɪإن المقصد  ٤إن المعنوية برمتها رهن بـ «التسامي التلقا .

؛ ɬعنى الحضور في المساحة الوجودية  اأيضً في التسامي الذاɴ بدوره هو الوجودية  
الخاصة بالإنسان. ومن هنا فإن الاستعلاء أو التسامي الوجودي يعُدّ ɬنزلة الأصل 
والأساس للمعنوية. وبعبارة أفضل: إن المعنوية إ˹ا تخص الإنسان فقط؛ وذلك لأن  

. ومن هنا فإن الاختلاف الأساسي  ٥» اإنسانً جامع لص˼ورة الإنسان  «المعنوية أسلوب  
ب˾ الحيوان والإنسان ـ في رؤية كارل ياسبرس ـ يكمن في أن الحيوان إ˹ا يعمل 

يتطوّر   أو  يتسامى  ولا  الشيئية  الكينونة  تكرار  بحكم  اأبدً على  الإنسان  أن  ح˾  في  ؛ 
نف عليه  وجد  ما  على  البقاء  يستطيع  لا  يواجه  طبيعته  إنه  فجأة.  ، امغلقً   اطريقً سه 

ويتعرضّ إلى الانحطاط، و˽يل إلى التفاهة، ويعيش حالة الاغتراب عن ذاته. ومن 
ذاته إلى  والعودة  والخلاص  والتحرر  والتحسّن  النجاة  إلى  يحتاج  فإنه  وعلى ٦هنا   .

  ؛ هذا الأساس فإن الفلسفة فعل داخلي للإنسان ومن خلاله
التسامي أو التعالي عن كل شيء عيني ـ إلى إدراك    «يصل المفكر ـ بواسطة

  .٧معتبر عن الذات والواقعية»

 
1. Jaspers, Philosophy, p.283. 
2. Transcending Reflection 
3. Wuthnow, The New Spiritual Freedom, p94. 
4. Immanence 

  .١٢٦٣(معنوية جون هينلز: دليل الأديان الحيةّ)، ص   راهن˴ي أديان زنده جان هينلز:، معنويت. كينغ، ٥
  .٥٢(العاˮ في مرآة التفك˼ الفلسفي)، ص  عاˮ در آيينه تفكر فلسفي. ياسبرس، ٦
  .٢٨(الفلسفة الوجودية)، ص   فلسفه اگزيستانسياسبرس، . ٧



٢٧٨  والمعنوية الدين 

. إن مفردة التعالي في  ١وعندها سوف يكُتب التحقق لهذا التسامي في ضوء التعالي
استع˴ل   إلى  الغالب  في  عمد  وقد  التعقيد.  من  شيء  على  تنطوي  ياسبرس  فلسفة 

: التعالي ɬعنى الحركة التقدمية للإنسان ؛ الموضع الأول٢هذه الكلمة في موضع˾
الكينونة  نحو  الوجودية  والمساحات  الأبعاد  في  المتسامية  القفزة  والموضع  ٣أو   .

الثا˻: التعالي ɬعنى مساحة الوجود أو الكينونة في أبعد من العاɬ ˮا يتطابق مع  
كركيغارد ـ  . وقد ذهب كارل ياسبرس ـ بتأث˼ من سورين  ٤مفهوم الله في اللاهوت

الوجودية،   القفزة  غاية  هو  ـ  الله  ـ  المتعالي  بأن  القول  لا    امعتقدً إلى  الوجودية  أن 
تكتسب هويتها إلا في ضوء التعالي. وبعبارة أخرى: إن الإنسان لا يحصل على ذاته  

. وقال في ذلك: «إن اليق˾ بالله يستمدّ قوّته ٥في قبال التعالي إلا في دائرة الوجودية 
  ا حضورً دي. فأنا أستطيع أن استيقنه، لا بوصفه محتوى العلم، بل بوصفه  من وجو 

. ك˴ أنه في المعنوية الجديدة إذا كانت الفرضية قاɧة على ٦بالنسبة إلى الموجود»
قبل  من  المصنوع  المفهوم  ɬنزلة  يكون  سوف  الإله  ذلك  فإن  الله،  بوجود  القول 

  ول يانغ في بيان المعنوية: الإنسان وسوف يتوقف وجوده على الإنسان. يق

 
1. Transcendence 

بودنوال،  و ورنو،  .  ٢ هست  هاي  فلسفه  و  بديدارشناسي  به  والفلسفات    نكاهي  الظاهراتية  على  (إطلالة 
  . ٣١٦الوجودية)، ص 

3. Jaspers, Philosophy. 
4. Ibid. 

في فلسفة كارل   »الله«و  »الحركة الاستعلائية«هناك بطبيعة الحال اختلاف أساسي ب˾ المتعالي في مفهومي    -٥
إن الفيلسوف ـ من وجهة «الشأن:  ياسبرس عن مفهوم الاستك˴ل ومفهوم الإله في الأديان. يقول جان وال في هذا  

نظر كارل ياسبرس ـ حيث يدرك من جهة ارتباطاته بالدين التقليدي، وإدراكه من جهة أخرى لعدم الاعتقاد الجديد،  
نظر  وجهة  من  فهو  معتقد.  غ˼  هو  ولا  بعينه،  دين  اتباع  في  المتمثل  للكلمة  الاعتيادي  بالمعنى  مؤمنا  يكون  لا  فإنه 

. إنه الشخص الذي يسأل، وإن  اومتجددً   ادنيويً   اقسً دين له، ومن وجهة نظر الملحدين سوف يكون    المؤمن˾ كافر ولا
. (وال،  »سؤاله ـ على الرغم من أنه لا يعلم إلى أيّ شخص يلتجأ سواه ـ يحتوي على حرارة لا تقلّ عن حرارة المناجاة

  .۱۸۷(التفك˼ الوجودي)، ص  انديشه هستي
6. Jaspers, Way to Wisdom: An Introduction to Philosophy, p.45. 



    ٢٧٩  المعنوية ɬا هي استعلاء وجودي

«إن معنويتي عبارة عن إظهاري لذاɴ. إنها الذات التي تسعى من أجل الحياة 
. وأنا أعرفّ هذه الذات بوصفها  ١ولغرض الت˴س القريب مع الذات الأسمى 

  . ٢مني، وهو الجزء الذي أقام الت˴س مع الله، وأعرفه بواسطته» اجزءً 
  ɵوعلى هذا الأساس فإن قيمة الله أو المتعالي تكمن في أنه يجعلنا أك ً˴   اوعزمً   تصمي

  على الذهاب إلى أبعد م˴ نحن عليه.
íréjßÖ]< <

مرتبة  إدراك  على  ويحصل  الوجودي،  استعلائه  نحو  يسعى  المعنوي  الإنسان  إن 
ة من كينونته (الوجودية). إن هذا الوعي والإدراك ليس من جنس تعلق إدراك  خاص

الفاعل المعرفي بالأمور الموضوعية والملموسة؛ وذلك لأن هذا النوع من الإدراك  
˽كن   الكلي»،  والإدراك  «الوعي  دائرة  ضمن  ـ  ياسبرس  كارل  بزعم  ـ  يقع  الذي 

هنية. وفي الحقيقة فإن إدراكه لمرتبة استبداله بأيّ إدراك آخر، فهو من المعطيات الذ
˽ثل   ذاته،  من  أساس   انوعً خاصّة  على  يتقوّم  الذي  الوجودي   ɴالذا الإدراك  من 

أصالة الوجود. وبعبارة أخرى: إن الإنسان المعنوي هو كل شخص يختار الحضور 
الحرةّ،   الإرادة  أساس  على  يحدث  الذي  الاختيار  هذا  إن  الموجود.  مساحة  في 

لى السلوك النظري والعملي، هو في حدّ ذاته من الخصائص الأساسية في  ويتوقف ع
مساحة الموجود. ɬعنى أن الحرية وقدرة الإنسان على الاختيار إ˹ا تبلغ غاية قوتها  
حريته  منتهى  في  يكون  الموجود  دائرة  في  الإنسان  إن  الخاص.  وجودها  مرتبة  في 

الم هذه  في  أنه  إذ  مطالبه؛  اختيار  على  كينونته  وقدرته  إلى  استند  قد  يكون  ساحة 
  الخاصة أكɵ من أيّ وقت آخر. 

التسامي   هذا  في  الإنسان  وإن  الوجودي،  الاستعلاء  ɬنزلة  هي  المعنوية  إن 
المعرفي  الفضاء  في  ـ  له  ˽كن  حيث  متنوّعة؛  تجربة حالات  إلى  يضطرّ  الداخلي، 

المساح أساس  على  ه˼ا  وتفس بيانها  ـ  ياسبرس  لكارل  وفي والفلسفي  الأربعة.  ات 
الحقيقة والواقع فإن كل مساحة تعكس خصائص أساسية من الإنسان، وإن الإنسان  

 
1. Higher Self 
2. Young, "new age spirituality", p.196. 



٢٨٠  والمعنوية الدين 

يتحوّل في حركة سائلة ب˾ المستويات الأربعة، حيث يتعرفّ على إمكاناته الجديدة،  
الأمور،   على  المعا˻  إضفاء  مركز  في  نفسه  ويعتبر  ذاته،  بت˴مية  إدراك  له  ويحصل 

وام أكɵ م˴ تصوّر، ويفهم ذاته على الدوام في عدم كفاية ذاته، ويجد نفسه على الد 
  .اضروريً  اأمرً ويرى أن الانتقال والتحركّ نحو الآفاق الجديدة 

لكارل   الوجودي  الاتجاه  أساس  على  المعنوية  اعتبار  ˽كن  أخرى:  وبعبارة 
حركت بواسطة  الإنسان  لأن  وذلك  للإنسان؛  الوجودي  الاستعلاء  ɬعنى  ه  ياسبرس، 

الإدراك  ساحة  ومن  والكلي،  التام  الإدراك  ساحة  إلى  الدازاين  ساحة  من  المتسامية 
التام إلى ساحة الروح، وبالتالي من ساحة الروح إلى مساحة الموجود، ومن خلال 
الك˴ل  له  يتحقق  المساحة،  هذه  في  الحرية  من  عليه  يحصل  الذي  العميق  الفهم 

ة، ويجيب عن التحديات الوجودية، وينجح  الداخلي باختياراته، ويفهم معنى الحيا
في تحقيق الحياة المعنوية. إن هذه الخصائص تت˴هى بأجمعها مع مناهج المعنوية  
وظهور الحالات المنبثقة من المعنوية؛ وهي موارد من قبيل: الفهم الحصري لوجود 
الذات   وظهور  داخلي،  وارتقاء  شخصي  تطوّر  هو  ɬا  الوجودي  والتسامي  الذات، 

  تعالية، وتحقق الوعي والإدراك المعنوي.الم
…b^’¹]< <

أورسولا،   زندهكينغ،  أديان  راهن˴ي  هينلز:  جان  الأديان   معنويت،  دليل  هينلز:  جون  (معنوية 
  هـ ش.   ١٣٨٧نشر بوستان كتاب،    قم،  الحيةّ)، ترجمه إلى اللغة الفارسية: عبد الرحيم گواهي،

مارتن،   و زمانهايدغر،  ج˴دي،    هستي  سياوش  الفارسية:  اللغة  إلى  والزمان)، ترجمه  (الكينونة 
  هـ ش. ١٣٨٩نشر ققنوس،  طهران،
نشر  طهران،  التفك˼ الوجودي)، ترجمه إلى اللغة الفارسية: باقر پرهام،( انديشه هستيوال، جان، 

  هـ ش. ١٣٥٧طهوري، 
(إطلالة على الظاهراتية  هاي هست بودن  نكاهي به بديدارشناسي و فلسفهورنو، روجيه؛ وال، جان،  

خوارزمي،   نشر  مهدوي،  يحيى  الفارسية:  اللغة  إلى  ترجمه  الوجودية)،  طهران، والفلسفات 
  هـ ش. ١٣٧٢

(علم النفس الديني)، ترجمه إلى اللغة الفارسية: محمد دهقا˻،   شناسي دينروانوولف، ديفد،  
  هـ ش. ١٣٨٦نشر رشد، 



    ٢٨١  المعنوية ɬا هي استعلاء وجودي

(العلاج النفسي والمعنوية)، ترجمه إلى اللغة الفارسية:   روان درما˻ و معنويتويست، ويليام،  
  هـ ش. ١٣٩٣رشد،  نشر طهران،شهريار شهيدي وسلطان علي ش˼ افكن، 

(س˼ɴ الفلسفية)، ترجمه إلى اللغة الفارسية: عزت الله   نامه فلسفي منزندگي ياسبرس، كارل،  
  هـ ش.١٣٩٣نشر هرمس،  طهران، فولادوند،

(العاˮ في مرآة التفك˼ الفلسفي)، ترجمه إلى اللغة الفارسية:   عاˮ در آيينه تفكر فلسفي،  ــــــــ  
  هـ ش. ١٣٧٧انتشارات پرسش،  ن،طهرا محمود عباديان،

اگزيستانس،  ــــــــ   روستاɪ،    فلسفه  ليلى  الفارسية:  اللغة  إلى  ترجمته  الوجودية)،  (الفلسفة 
  هـ ش. ١٣٩٥انتشارات پارسه،  طهران،

Bellah, R. N, Beyond belief, New York: Harper & Row, (1970). 
Doyle, D, “Have we looked beyond the physical and  psychosocial?”, J Pain 

Symptom Manage, 7 (5): 302 – 311, 1992. 
Elkins, D. N, Hedstrom, L. J., Hughes, L. L., Leaf, J. A., & Saunders, C. 

"Toward a humanisticphenomenological spirituality: Definition, 
description, and measurement", Journal of Humanistic Psychology, 28 (4): 
5 – 18, (1988). 

Fisher, john, “development and application of a spiritual well-being 
questionnaire called shalom”, religions, 1 (1): 105 – 121, (2010). 

Fry, w, "toward a theory of spiritual leadership", the leadership quarterly, 14 
(2): 693 – 727, (2003).  

Jaspers, Karl, General psychopathology, Hoenig, J, Hamilton, M. W, 
Baltimore: Johns Hopkins University Press, (1997). 

 .Kant, Ralph Manheim, New York: Harcourt Brace Jovanovich, (1962) ,ــــــــ
 ,Man in the modern age, Eden and Cedar Paul. London: Routledge ,ــــــــ

(1956). 
 ,Way to Wisdom: An Introduction to Philosophy, Ralph Manheim ,ــــــــ

London: Gollancz, (1951). 
 Philosophy 1, E. B. Ashton, Chicago and London: University of Chicago ,ــــــــ

Press, (1969). 
 Philosophy 2, E. B. Ashton, Chicago and London: University of Chicago,ــــــــ

Press, (1969). 
Nash, R. J, Spirituality, Ethics, Religions, and Teaching: A Professor’s 

Journey, New York: Peter Lang Publishing. Inc, (2002). 
Nelson, J. M, Psychology, Religion, and Spirituality, New York: Springer – 

Verlag, (2009).   
Oswald, Schrag, Existence, Existenz and Transcendence: An Introduction to 

the Philosophy of Karl Jaspers, Pittsburg: Duquesne University Press. 
oxford dictionary online, (1971). 

Roof, Wade, A Generation of Seeker: the Spiritual Journals of the Baby Boom 
Generation, San Francisco: HarperCollins, (1993). 

Wiseman, James, Spirituality and Mysticism: A Global View, Orbis books, 
(2006). 



٢٨٢  والمعنوية الدين 

Wuthnow, Robert, “The New Spiritual Freedom”, in: cults and new religious 
movements, Lorne Dawson, Oxford: Blackwell, (1998).  

Young, C, “New Age Spirituality”, Self and Society, 16 (5): 195 – 201, 
(1998). 

    


