


الدين والعقل





الدين والعقل
مجموعة باحثين

إعداد:
السيّد هاشم الميلاني

8دراسات دينيّ�ة معاصرة



 

الدين والعقل )دراسات دينية معاصرة ـ 8(
تأليف: مجموعة باحثين

إعداد: د. السيد هاشم الميلاني
الناشر: العتبة العباسية المقدسة، المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية

الطبعة: الأولى، 2024م

www.iicss.iq

islamic.css@gmail.com



المحتويات

13��������������������������������������������������������������������������� مقدّمة المركز

الفصل الأوّل: المدخل العام 

17�������������������������������������� مهام العقل وأدواره في المعرفة الدينيّة / رضا برنجكار
أدوار العقل ومهامه�������������������������������������������������������������������������������19
19����������������������������������������������������������������������������� المهمّة والدور النظري
22������������������������������������������������������������������������������ المهمّة والدور العملي
الدور الآلي����������������������������������������������������������������������������������������30
33�������������������������������������������������������������������������� الدور الاستنباطي للعقل
34����������������������������������������������������������������������������� المهمّة الدفاعيّة للعقل
34��������������������������������������������������������������� أدوار ومهام العقل في المعرفة الدينيّة
43������������������������������������������������������������������������������������������� النتيجة

47�������������������������������������� من العقل القدسي إلى العقل الذرائعي / حميد پارسانيا
التنوير الحديث������������������������������������������������������������������������������������52
54��������������������������������������������������������������������������� نواقص العقل الذرائعي
مرجعيّة العقل العام�������������������������������������������������������������������������������55
أفول التنوير���������������������������������������������������������������������������������������56
البحث عن الحقيقة��������������������������������������������������������������������������������57

59���������������������������������������������������� مساحة اعتبار العقل/ محمّد حسين زاده
مفهوم العقل��������������������������������������������������������������������������������������60
الرأي الشائع��������������������������������������������������������������������������������������61



6   ‏   الدين والعقل

الآراء البديلة��������������������������������������������������������������������������������������69
دور العوامل الخارجيّة في المعرفة�������������������������������������������������������������������78
80������������������������������������������������������������������������������������������� النتيجة

83���������������������������������������������������� الحداثة والعقلانيّة / علي ربّاني گلبايگاني
المفردات والأنواع���������������������������������������������������������������������������������84
العقل النظري والعقل العملي����������������������������������������������������������������������85
86������������������������������������������������������������������������ العقلانيّة الصوريّة والذاتيّة
الموقع والأهّمية������������������������������������������������������������������������������������87
الأبعاد والمساحات��������������������������������������������������������������������������������89
91���������������������������������������������������������������������� الجذور التاريخيّة والتحوّلات
93������������������������������������������������������������������������ ردود الأفعال والانتقادات
94���������������������������������������������������������������������������������� جان جاك روسّو
94��������������������������������������������������������������������������� الفلاسفة الرومنطيقيّون
95������������������������������������������������������������������������������������ إيمانوئيل كانط
مدرسة فرانكفورت�������������������������������������������������������������������������������95
96��������������������������������������������������������������������������������������� ألان تورين
97���������������������������������������������������������������������������������� زيجمونت بومان
98������������������������������������������������������������������������������� خلاصة الانتقادات
99������������������������������������������������������������������������������������������� النتيجة

103� تطوّر ماهية العقل عند الإماميّة الأوائل / محمّد جعفر رضائي�����������������������������
107���������������������������������������������� 1. ماهية العقل في فكر المحدّثين من مدرسة الكوفة
113�������������������������������������� 2. ماهية العقل في فكر المتكلّمين الإماميّة في مدرسة الكوفة
114����������������������������������� 3. ماهية العقل في مدرسة قم )امتداد تيّار المحدّثين في الكوفة(
4. ماهية العقل في مدرسة بغداد�����������������������������������������������������������������117
122����������������������������������������������������������������������������������������� النتيجة



7      ايوتالمح

الفصل الثاني: الدين والعقل

129� العقل في القرآن / مهدي أحمدي��������������������������������������������������������
131������������������������������������������������������������������������������ العقل في المصطلح
138�������������������������������������������������������������������������� مفهوم العقل في القرآن
147���������������������������������������������������������������� مديات الأحكام أو فاعليّة العقل
147������������������������������������������������������������������� المعارف العقيديّة بالمعنى العام
عقبات التعقّل في القرآن�������������������������������������������������������������������������164
166������������������������������������������������������������������������� العقلُ دليلُ الثقة بالنقل
168����������������������������������������������������������������������������������������� النتيجة

171� العقل في الروايات / رضا برنجكار�����������������������������������������������������
موقع العقل�������������������������������������������������������������������������������������171
حقيقة العقل الديني�����������������������������������������������������������������������������173
مقارنة بين العقل الديني والعقل غير الديني������������������������������������������������������176
178������������������������������������������������������ عقل الطبع وعقل التجربة ودرجات العقل
179���������������������������������������������������������������������������� معاني وأنشطة العقل
العقل النظري�����������������������������������������������������������������������������������180
العقل العملي������������������������������������������������������������������������������������180
184������������������������������������������������������������������������������������� العقل الآلي
186������������������������������������������������������������ صلة العقل بالأخلاق والدين والعلم

191� العقل والوحي من وجهة نظر العلّّامة الطباطبائي / روح الله بهشتي پور�������������������
193���������������������������������������������� أ. مفهوم الوحي من وجهة نظر العلّّامة الطباطبائي
ب. مفهوم العقل من وجهة نظر العلّّامة���������������������������������������������������������193
195������������������������������������������������������������������������ ج. حجيّة البرهان العقلي
196��������������������������������������������������������������������������������� د. حجيّة العقل



8   ‏   الدين والعقل

هـ. أدلّة تقدّم العقل على النقل�������������������������������������������������������������������200
201��������������������������������������������������������������������������������� بحث مصداقي
205��������������������������������������������������������������������� التماهي بين العقل والفلسفة
208������������������������������������������������������������������������� مساحة مدركات العقل
211���������������������������������������������������������� مسألة العقل والوظيفة التفسيريّة للنقل
كفاية الكتاب هو التوظيف التفسيري للنقل������������������������������������������������������213
215����������������������������������������������������������������������������������������� النتيجة

219� �� نسبة مفهوم العقل في القرآن والسنةّ إلى العقل في الثقافة وتاريخ الإسلام / حميد بارسانيا
أقسام ومعاني ومفاهيم ومصطلحات العقل������������������������������������������������������222
توظيف مصطلحات ومعاني العقل في النصوص الإسلاميّة���������������������������������������228
أوّلًًا: العقل بوصفه قوّة بشريّة ووجود جوهري مستقل�����������������������������������������229
233������������������������������������������������������������������� ثانيًا: المراتب الوجوديّة للعقل
ثالثًا: أقسام العقل الإدراكي بحسب الموضوع����������������������������������������������������235
236��������������������������������������������������� رابعًا: أقسام العقل بحسب الأسلوب والمنهج
خامسًا: التقسيمات العمليّة والتطبيقيّة للعقل�����������������������������������������������������239
سادسًا: تقسيمات العقل بلحاظ منشأ ومبدأ التعقّل�����������������������������������������������241
242����������������������������������������������������� سابعًا: تقسيم العقل باعتبار مساحة الحضور
245������������������������������������������� ثامناً: الاعتبار المعرفي والإبستيمولوجي لأقسام العقل

253� ��������������������������������� مساحة العقل في الإلهيّات الوحيانيّة / محمّد تقي سبحاني
253������������������������������������������������������������������������� الحقول الثلاثة في العقل
256�������������������������������������������� تعامل العقل والوحي؛ المفهوم القيّم لأهل البيت ؟عهم؟
262��������������������������������������������������������������������������� 1. قاعدة نفي القياس
2. قاعدة استحالة المعرفة بالكنه�����������������������������������������������������������������264
3. قاعدة استحالة المعرفة بالإحاطة��������������������������������������������������������������265
4.قاعدة استحالة المعرفة بالتحديد أو المعرفة بالوصف�������������������������������������������265



9      ايوتالمح

الفصل الثالث: العقل في المدارس الإسلاميّة

277� ������������������������������������������ العقل من وجهة نظر ابن سينا / رضا برنجكار
278����������������������������������������������������������������������������������� العقل المفارق
280������������������������������������������������������������ خلاصة من علم النفس عند ابن سينا
العقل النظري�����������������������������������������������������������������������������������281
العقل العملي������������������������������������������������������������������������������������283

295� العقل في الفكر الأخباري / محمّد بياباني اسكوئي�����������������������������������������
295������������������������������������������������������������ 1. أهمية التعقّل في القرآن والروايات
298��������������������������������������������������������������� 2. الإفراط والتفريط بشأن العقل
300������������������������������������������������������������������ 3 . العقل والنصّ عند الإماميّة
300���������������������������������������������������������������������������� 4. ماضي الأخبارية 
303������������������������������������������������������� 5. منهج الأخباريين في الأحكام والعقائد 
6 . حجيّة العقل من منظار الأخباريين�����������������������������������������������������������308
7. الحسن والقبح العمليّان����������������������������������������������������������������������317
323��������������������������������������������������������� 8 . الأخباريون وحسن الأفعال وقبحها

331� منزلة العقل في العرفان الإسلامي / سعيد رحيميان��������������������������������������
العقل عند علماء الإسلام والعرفاء���������������������������������������������������������������332
343��������������������������������������������������������������������������������� موارد ذمّ العقل
348����������������������������������������������������������������������������������������� النتيجة

353� الإلهيّات الفلسفيّة أو النظرة العقلانيّة إلى الدين / المرجع الديني الشيخ جعفر السبحاني��������
355���������������������������������������������������������� عقلانيّة الدين شعار النبيّ الأكرم ؟صل؟
356��������������������������������������������������������������������������� تناغم الدين مع العلم
بيان المعارف مقرونة بالدليل���������������������������������������������������������������������356
357��������������������������������������������� بيان التوحيد في الخالقيّة والربوبيّة بالبرهان الفلسفي



10   ‏   الدين والعقل

الدعوة إلى التعقّل في الروايات�������������������������������������������������������������������358
360����������������������������������������������������������� جولة في تاريخ فصل العقل عن الدين
361������������������������������������������������������������ توظيف السلطة الأمويّة لعقيدة القدَر
إعدام العقلاء!����������������������������������������������������������������������������������362
العقلانيّة في المرحلة العبّاسية���������������������������������������������������������������������363
365������������������������������������������������������������������������ الأشعري عند البربهاري
366���������������������������������������������������������������� فصل العقل عن الدين في الغرب

371� ������������������������������� العقلانيّة والنصّية في الكلام الإسلامي / محمّد تقي سبحاني
أهل الحديث وبداية عهد الجمود على النصوص��������������������������������������������������373
أسباب ظهور العقلانيّة��������������������������������������������������������������������������374
الأشعري والماتريدي����������������������������������������������������������������������������376
العقلانيّة في الماتريديّة����������������������������������������������������������������������������381
الغزالي في نزاع العقل والوحي�������������������������������������������������������������������382
العقلانيّة والجمود على النصّ في القرون المتأخّرة��������������������������������������������������385
386������������������������������������������������������������������� العقلانيّة عند الشيعة الإماميّة 
392�������������������������������������������������������������������� العقلانيّة في آثار الشيخ المفيد
396����������������������������������������������������������������������� العقلانيّة بعد الشيخ المفيد
398���������������������������������������������� المرحلة الثالثة: تبدأ بالخواجة نصير الدين الطوسي.
398�������������������������������������������������������������� التمسّك بالنصّ في المرحلة المتأخرة
401����������������������������������������������������������������������������������������� النتيجة

407� العقل في رؤية صدر المتألّّهين / محمّد تقي فعّالي�������������������������������������������
أ. المباني�����������������������������������������������������������������������������������������407
409�������������������������������������������������������������������������������� الحركة الجوهريّة
قوس النزول والصعود��������������������������������������������������������������������������409
410��������������������������������������������������������������������������� المباني الأنثروبولوجيّة
413������������������������������������������������������������������������������� ب. مفهوم العقل



11      ايوتالمح

414����������������������������������������������������������������������������������� العقل المفارق
ج. توظيف العقل�������������������������������������������������������������������������������427
الإبستيمولوجيا���������������������������������������������������������������������������������434
معرفة المعاد�������������������������������������������������������������������������������������435
العقل والدين�����������������������������������������������������������������������������������438
معرفة العلم�������������������������������������������������������������������������������������439
440����������������������������������������������������������������������������������������� النتيجة
ملحق: جذور البحث في مورد العقل في اليونان��������������������������������������������������440
الفلاسفة قبل عصر سقراط����������������������������������������������������������������������440
أفلاطون����������������������������������������������������������������������������������������441
442���������������������������������������������������������������������������������� أرسطوطاليس
444���������������������������������������������������������������������������������������� أفلوطين





13      مقدّمة المرك

مقدّمة المركز
ــواء في الغرب أو الشرق.  ــن محور النقاش المحتدم طيلة القرون الماضية، س باتت مباحث الدي
ــتدّت هذه المباحث في فترة النهضة الأوروبيّة، والانقلاب على القراءة الدينيّة الرسميّة،  وقد اش
وظهور تيّار الإصلاح الديني، وما تبعه من ظهور تيّارات ومدارس فكريّة: سياسيّة واجتماعيّة 

وثقافيّة، إذ كان الدين دومًا طرفًا في هذا النقاش.
والعالم الإسلامي لم يكن بمعزل عن هذا الجدل المستمرّ، وإنْ بنحو آخر، وما نزاع الفلاسفة 
ــامي بعد  ــث، إلّّا من نتائج هذا الجدل. غير أنَّ العالم الإس ــن والعرفاء وأهل الحدي والمتكلّم
ــه بالغرب الحديث، واجه نوعًا آخر من التحدّيات الدينيّة، ربّما لم تكن من ذي قبل، بل  احتكاك
ــاء إلى الأرض،  ــان مِن الس ولدت جرّاء النهضة العلميّة والعقليّة الحديثة، وتغيير وجهة الإنس
والسعي نحو تحقيق أكبر قدر مِن السعادة الدنيويّة المحضة. وتغيّرت ميتافيزيقا الغيب إلى فيزيقا 

الطبيعة، فولد جرّاءها لاهوت الطبيعة والدين الطبيعي والإنسان الطبيعي محور الكون.
ــار لتقديم قراءات  ــامي الخوض في هذا المض ــات هذه تفرض على الخطاب الإس التحدّي
ــعة وضيقًا، مع لحظ المباحث الجديدة والإجابة  ــيّة حول مباحث الدين وما يتعلّق به س تأسيس

على التحدّيات الحديثة بغية الوصول إلى الحقيقة.
ــو دور العقل في المنظومة الدينيّة وبيان  ــن هذا الكتاب موضوعًا في غاية الأهميّة، وه يتضمّ
ــيّة في الدراسات الدينيّة؛ إذ هو المعتمد  مهامه. علمًًا أنَّ موضوع العقل يُعدّ مِن الأركان الأساس

في إثبات كثير مِن القضايا الرئيسة، مضافًا إلى دوره الفاعل في الدفاع عن الدين والعقيدة.
ومِن هذا المنطلق، تمّ اختيار مجموعة بحوث تختصّ بالعقل ونوع علاقته بالدين، ودوره في 

التأصيل المعرفي، وكيفيّة استعماله في بعض العلوم الإسلاميّة.
ــة، نأمل أن يحظى بعنايتهم وينير الدرب أمام  ــن إذ نقدّم هذا الكتاب إلى المكتبة العربيّ ونح

الباحثين في تأصيل المعارف الدينيّة والدفاع عنها.
وآخر دعوانا أنِ الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسوله الأمين وآله الميامين.





15      مقدّمة المرك

الفصل الأوّل: المدخل العام





17      لدينياعقل وأدواره في المعرفة لمهام ا

مهام العقل وأدواره في المعرفة الدينيّة1
رضا برنجكار2

الخلاصة
ــل في المعرفة الدينيّة يُعدّ مِن الأبحاث العريقة في حقل العقل والوحي؛ إذ كان هذا  إنَّ دور العق
البحث محطّ اهتمام المفكّرين وعلماء الدين على الدوام. ومِن هنا، يمكن بيان وتحليل تاريخ علم 
الكلام في ضوء دراسة دور العقل في المعرفة الدينيّة، كما يمكن لنا أنْ نرجع الاختلاف الجوهري 
ــأن هذا البحث. يقوم ادّعاء هذه المقالة على أنَّ  بين المدارس الكلاميّة إلى رؤية هذه المدارس بش
ــو الآتي: العقل النظري،  ــام وأدوار مهمّة، وهي على النح ــدّ الأدنى ـ خمس مه ــل ـ في الح للعق
ــتنباطي، والعقل الدفاعي. كما يمكن تحليل أدوار  والعقل العملي، والعقل الآلي، والعقل الاس
ومهام العقل في المعرفة الدينيّة ـ في الحدّ الأدنى ـ بوساطة ثماني آليّات، وهي: الميزان، والمفتاح، 
ــتقلالي، والتعامل غير الاستقلالي.  ــتنباط، والدفاع، والأداة، والتكميل، والتعامل الاس والاس

ومن هنا، فإنَّ أدوار العقل ومهامه أبعد مماّ تمّ تناوله حتّى الآن. 

المقدّمة
ــبة بين العقل والوحي كانت محطّ اهتمام العلماء والمفكّرين في الشأن الديني منذ القدم؛  إنَّ النس

ــفی التي تصدر في  ــة بعنوان »کارکردهای عقل و نقش‌های أن در معرفت دینی« في مجلة معرفت فلس ــدر: المقال المص 	.1
ة الإسلاميّة الإيرانيَّة باللغة الفارسيّة، العدد 36، صیف 1391، الصفحات 71 إلی 100. الجمهوريَّ

تعريب: حسن علي مطر. 	
رئيس المعهد العالي‌ للقرآن والحديث، قم، وعضو الهيئة العلميّة في‌ جامعة ‌طهران. 	.2



18   ‏   الدين والعقل

ــكل جادّ في الإسكندريّة  وعلى الرغم مِن أنَّ باب البحث في هذا الملفّ قد فُتح للمرّة الأولى بش
ــد ذلك، كان هذا  ــيحي1 ـ وبع ــفة الإغريقيّة والتفكير اليهودي والمس ــا ملتقى الفلس ـ بوصفه
ــى الدوام. وإنَّ  ــلمين ع ــيحيين والمس ــكّل محور الجدل بين المفكّرين اليهود والمس البحث قد ش
ــفة والدين«، و»العلم والدين«، و»العلم الديني«، و»دور الوحي في  ــائل مِن قبيل: »الفلس مس
ــعب ذلك البحث  ــارف الدينيّة«، تعتبر مِن فروع وشُ ــارف العقليّة«، و»دور العقل في المع المع
ــائل؛ نعني بذلك »دور  ــا هذه المقالة للبحث في المقام الأخير مِن هذه المس ــكلّّي، وقد خصّصن ال

العقل في المعارف الدينيّة«.
إنَّ مبحث العقل والوحي بصدد العمل على اكتشاف النسبة والارتباط بين هاتين الطائفتين 
ــان إليها بوساطة قواه المعرفيّة، والمدركات أو  مِن المدركات، وهما: المدركات التي يصل الإنس
المعارف التي يوصلها الله إليه بوساطة الأنبياء والرُسل. إلّّا أنَّ بحثنا في هذه المقالة، يدور حول 
الأدوار والمهام التي يتكفّل بها العقل بوصفه وسيلة لإدراك الإنسان في المعارف الدينيّة. وتقوم 
ــارف الدينيّة مِن جهة  ــار العقل مِن جهة، وتأثيره على المع ــاس اعتب فرضيّة هذه المقالة على أس

أخرى.
ــغلت حيّزًا كبيًرا مِن اهتمام  ــل في المعرفة الدينيّة كان مِن أهمّ الهواجس التي ش إنَّ دور العق
المتكلّمين المسلمين. وفي ضوء هذا البحث، يمكن تحليل تاريخ علم الكلام، وتبويب المدارس 
الكلاميّة. وإنَّ الاختلاف الأهمّ بين المدارس الكلاميّة الإماميّة والمعتزلة والأشاعرة، يعود إلى 

رأي هذه المدارس الثلاث بشأن هذا البحث.
وقد زاد الاهتمام بهذا البحث وأصبح مركَزًا للبحث للدراسة أكثر مِن ذي قبل بعد صدور 
ــيخ عبدالله جوادي آملي.3  ــاحة آية الله الش ــة المعرفة الدينيّة2 لس كتاب موقع العقل مِن هندس
وقد عمد سماحته في هذا الكتاب إلى بحث رؤية الميزان والمفتاح والمصباح. ويقوم ادّعاء المقالة 

كابلستون، تاريخ فلسفه، ج 1، ص 635؛ إيلخاني، تاريخ فلسفه در قرون وسطى و رنسانس، ص51. 	.1
عنوان في الأصل الفارسي: منزلت عقل در هندسه معرفت ديني. 	.2

انظر على سبيل المثال: معرفت فلسفي، العدد 24؛ معارف عقلي، العدد 11؛ إسراء، العدد 4.  	.3



19      لدينياعقل وأدواره في المعرفة لمهام ا

ــذه الأدوات والمهام،  ــة الدينيّة أبعد بكثير مِن ه ــول بأنَّ أدوار العقل في المعرف ــة على الق الراهن
ــة؛ ولكنْ قبل بيان هذه  ــى ـ أنْ نعدّد ثماني مهام للعقل في المعرفة الدينيّ ــن ـ في الحدّ الأدن ويمك
الأدوار، مِن المناسب أنْ نبحث في مهام وأدوار العقل بشكل عام؛ لننتقل بعد ذلك إلى بيان النوع 

الخاصّ لأدوار العقل في المعرفة الدينيّة.

أدوار العقل ومهامه
ــام بالعقل بوصفه  ــدّة جهات، إذ يتمّ في بعضها الاهت ــن بحث أدوار ومهام العقل مِن ع يمك
ــتقلاليّة  ــمّ الاهتمام بالأدوار والمهام غير الاس ــض الموارد الأخرى يت ، وفي بع ــتقلًّاًّ مصدرًا مس
ــيّما منها علم الكلام، وكذلك بالنظر  ــل. وبالنظر إلى مهام العقل في مختلف العلوم، ولا س للعق
ــام وأدوار للعقل، وهي:  ــن أنْ نذكر ـ في الحدّ الأدنى ـ خمس مه ــات والروايات، يمك إلى الآي

العقل النظري، والعقل العملي، والعقل الآلي، والعقل الاستنباطي، والعقل الدفاعي.

المهمّة والدور النظري
إنَّ الدور النظري للعقل عبارة عن: اكتشاف الحقائق النظريّة والوقائع والموجودات والمفقودات. 
وبذلك تكون معرفة الله والإنسان والعالم مِن المهام والأدوار النظريّة للعقل. إنَّ جميع مدركات 
الإنسان تتحقّق بوساطة القلب والنفس أو الروح، وإنَّ العقل سراج القلب وأداة إدراكه، سواء 
في ذلك إدراك الحقائق الخارجيّة أو المفاهيم، وسواء في ذلك المفاهيم الجزئيّة أو المفاهيم الكليّة. 
وبطبيعة الحال، فإنَّ النفس في مدركاتها تعتمد في بعض الموارد على الحواس، وفي بعض الموارد 

الأخرى مِن دون الاستعانة بالحواس؛ وإنَّما تعتمد على مجرّد نور العقل في إدراك الحقائق.
ــل بعنوان العلم،  ــة والدور النظري للعق ــن من يُعبّّر عن المهمّ ــاك مِن العلماء والمفكّري هن
ــن والقبح العقلي  ــأن العقل العملي ـ الذي يتولّّى مهمّة إدراك الحسُ ــتخدم مفردة العقل بش ويس
ــود اختلافهما إلى  ــم والعقل حقيقة واحدة، ويع ــذا المصطلح، يكون العل ــط. وفي ضوء ه ـ فق
ــاطة تلك الحقيقة الواحدة إدراك الموجودات والمعدومات، سُمّي  متعلّق الإدراك. فإنْ تمّ بوس
ذلك الإدراك »علمًًا«، وإنْ تمّ بها إدراك الواجبات والمحظورات، سُمّي ذلك الإدراك »عقلًًا«. 



20   ‏   الدين والعقل

ــوم المنع مِن الأعمال القبيحة.1 كما أنَّ  ــهدون لذلك بلغة العرب، إذ يتضمّن العقل مفه ويستش
أغلب الروايات المرتبطة بالعقل، تتعلّق بالمهمّة والدور العملي للعقل.2 وهناك من يستدلّ بهذا 
ــدرك الموجودات والمعدومات؛ ولكنهّ عندما  ــر، وهو أنَّ العقل شرط التكليف، والطفل ي الأم
يبلغ سنّ الرشد سوف يدرك الواجبات والمحرّمات، ومِن هنا يكون مكلّفًا بالتكاليف. وهناك 
مَن اعتبر الإطلاقات العرفيّة شاهدًا على هذه المهمّة والدور أيضًا.3 وعلى الرغم مِن ذلك كلّه، 
ورد في القرآن الكريم والأحاديث الشريفة استعمال العقل في الدور النظري. فقد ورد في القرآن 
الكريم بعد ذكر الآيات التكوينيّة، مطالبةُ الناس بالتعقّل فيها، وتمتّ نسبة إدراك الآية والتدبّر 

ـ مِن خلال الآية ـ بذيل الآية إلى أصحاب العقول:
فَلََا تَعْقِلوُنَ﴾4.

َ
ِي يُُحيِِْي وَيُمِيتُ وَلََهُ اخْتلََِافُ اللَّيلِْ وَالنَّهَارِ أ 1.﴿وَهُوَ الَّذَّ

ــارِ وَالفُْلكِْ الَّتِِي تََجرْيِ فِِي  رضِْ وَاخْتلََِافِ اللَّيلِْ وَالنَّهَ
َ
ــمَاوَاتِ وَالْْأ ــقِ السَّ 2.﴿إنَِّ فِِي خَلْ

رضَْ بَعْدَ مَوْتهَِا وَبَثَّ 
َ
حْيَا بهِِ الْْأ

َ
ــمَاءِ مِن مَاءٍ فَأ ُ مِن السَّ نزَْلَ اللَّهَّ

َ
الْْبَحْرِ بمَِا يَنفَْعُ النَّاسَ وَمَا أ

رضِْ لََآياَتٍ لقَِوْمٍ 
َ
مَاءِ وَالْْأ رِ بَيْْنَ السَّ ــخَّ ــحَابِ المُْسَ فيِهَا مِن كّل دَابَّةٍ وَتصَْْرِيفِ الرِّيَاحِ وَالسَّ

يَعْقِلوُنَ﴾5.
كما تمتّ الإشارة في الروايات إلى الدور النظري للعقل بتعبير العقل. مِن ذلك مثلًًا أنَّ الإمام 

علّي ؟ع؟ يقول: 
ـ »بالعقل استخرج غور الحكمة«.6

ـ »أفضل العقل، معرفة الحق بنفسه«.7

ملكي ميانجي، توحيد الإماميّة، ص45. 	.1
محمّدي ري شهري، دانش نامه عقايد اسلامي، ج2-1. 	.2

بني هاشمي، پرتو خرد، ص28-24. 	.3
المؤمنون: 80. 	.4
البقرة: 164. 	.5

الكُليني، الكافي،  ج1، ص28. 	.6
التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح3220. 	.7



21      لدينياعقل وأدواره في المعرفة لمهام ا

ـ »أفضل العقل، معرفة الإنسان نفسه«.1
ـ »بالعقول تعتقد معرفته«.2

م مخلوقون«.3 وروي عن الإمام الصادق ؟ع؟ أنَّه قال: »بالعقل عرف العباد خالقهم، وأنَّهَّ
ــتقّاتها، تستعمل أحيانًا في المعنى العام المشتمل  وبذلك يمكن القول بأنَّ مفردة العقل ومش
على جميع المهام والأدوار، ومِن بينها الدور النظري والعملي، وتستعمل أحيانًا في المعنى الخاصّ، 
ــارة إلى سائر الأدوار والمهام بلفظ  ــتمل على خصوص دور العقل العملي، وتتمّ الإش الذي يش
ــح على المعنى الأوّل للعقل مصطلح »العقل بالمعنى الأعمّ«، وعلى  »العلم«. ويمكن أنْ نصطل

المعنى الثاني للعقل مصطلح »العقل بالمعنى الأخصّ«، والمراد هنا هو العقل بالمعنى الأعمّ.
ــملان العقل الرياضي والعقل  والنقطة الأخرى، هي أنَّ المهمّة والدور النظري للعقل، يش
ــتعملان في دائرة الأمور النظريّة. والنقطة الختاميّة هي أنَّ جميع  السليم أيضًا، وكلا العقلين يس
ــاعرة، يؤمنون بدور  ــة، مثل الإماميّة والمعتزلة والماتريديّة وحتّى الأش المدارس الكلاميّة المهمّ

العقل النظري، كما يؤمنون بالاختلاف ضمن دائرة هذا العقل وكيفيّة الاستفادة منه.
ــن التعاليم الدينيّة،  ــتعملون العقل إلّّا في مورد الدفاع ع ــاعرة لا يس مِن المعروف أنَّ الأش
ــأن العقل العملي،  ــدرًا. إنَّ هذا الأمر ، وإنْ كان صحيحًا بش ــون بالعقل بوصفه مص ولا يؤمن
ولكنهّ لا يصحّ بشأن العقل النظري؛ وذلك لأنَّ الأشعري في كتاب )اللمع(، يستفيد مِن برهان 
ــبحانه وتعالى، ويرى أنَّ انتقال الإنسان مِن  ــطو في إثبات وجود الله س مثل برهان الحركة لأرس
ــة إلى ناقل، وهو الله  ــص إلى الكمال، ومِن القوّة إلى الفعل، بحاج ــة إلى العلقة، ومِن النق النطف
سبحانه وتعالى.4 كما استفاد في نفي الشبيه5 ونفي الشريك6 مِن البرهان العقلي أيضًا. وهكذا، 

الشافعي، مطالب السؤول، ص50. 	.1
التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح1959. 	.2

الكُليني، الكافي، ج1، ص29. 	.3
الأشعري، اللمع في الردّ على أهل الزيغ والبدع، ص18. 	.4

م.ن، ص20. 	.5

م.ن، ص30. 	.6



22   ‏   الدين والعقل

ــك أنَّ الفخر الرازي ـ  ــتدلالات العقليّة. مِن ذل ــاعرة زاخرة بالاس فإنَّ الكتب الأخرى للأش
ــكان؛ لإثبات وجود  ــتفيد مِن برهان الحدوث، وكذلك مِن برهان الإم ــبيل المثال ـ يس على س
ــبحانه وتعالى.1 ومِن بين المجلّدات الثمانية لكتاب )شرح المواقف( للقاضي عضد الدين  الله س
ــبعة مجلّدات بالأمور العامّة المرتبطة بالعقل  ــيّد شريف الجرجاني، تمّ تخصيص س الإيجي والس
النظري، وتمّ تخصيص مجلّد واحد بالإلهيّات، إذ اشتمل على مختلف الأبحاث ـ ومِن بينها إثبات 

الصانع ـ مِن خلال إقامة براهين متنوّعة.2
ــكار العقل، إنَّما يرتبط  ــاف الجوهري في أصل إثبات وإن ــاس، فإنَّ الاخت وعلى هذا الأس
بالعقل العملي، وليس في أصل القبول بالعقل النظري. وبطبيعة الحال، هناك اختلاف في حدود 
ــتفادة مِن العقل النظري. يستفيد الإماميّة مِن العقل النظري على نطاق واسع، بينما  ونوع الاس
ــاق ضيّق. كما يكمن  ــل النظري على نط ــتفادة مِن العق ــاعرة والماتريديّة إلى الاس ــب الأش يذه
الاختلاف بين الإماميّة والمعتزلة في أنَّ العقل والوحي في تفكير الإماميّة عند الأئمّة وأصحابهم 
والكثير مِن المتكلّمين ـ في الحدِّ الأدنى ـ يتعاملان فيما بينهما بشكل وثيق، في حين أنَّ هذا التعامل 
في التفكير الاعتزالي، إمّا معدوم وإمّا هو في غاية الندرة. وبطبيعة الحال، فإنَّ هذا التعامل حتّى 
في الفكر الإمامي ليس على وتيرة واحدة. مِن ذلك ـ على سبيل المثال ـ أنَّ هذا التعامل في المدرسة 

الكلاميّة للكوفة، أكثر منه في مدرسة بغداد.

المهمّة والدور العملي
ــري في علم الكلام  ــري للعقل، فإنَّ الاختلاف الجوه ــبق أنْ ذكرنا في بحث الدور النظ كما س
بشأن العقل، يعود إلى الدور العملي للعقل. إنَّ أصحاب الحديث والحنابلة والأشاعرة ينكرون 
م يقبلون بهذا الدور للعقل، ويقيمون الكثير  الدور العملي للعقل. وأمّا الإماميّة والمعتزلة، فإنَّهَّ

مِن أدلّتهم على هذا الأساس.
ــن والقبح الذاتي للأفعال.  ــدور العملي للعقل في علم الكلام عبارة عن: إدراك الحُس إنَّ ال

الفخر الرازي، المحصل، ص337. 	.1
الإيجي، شرح المواقف، ج8، صص13-2. 	.2



23      لدينياعقل وأدواره في المعرفة لمهام ا

يذهب الإماميّة والمعتزلة إلى الاعتقاد بأنَّ الأفعال ـ بغضّ النظر عن أمر الشارع ونهيه ـ تنطوي 
على صفة الحسُن والقبح في ذاتها، وأنَّ الإنسان يدرك هذا الحسُن والقبح في بعض الموارد بعقله. 
ــن  ــؤلاء بعض الأدلّة على مدعاهم، ومِن بين أهمّ تلك الأدلّة أنَّ العقل يدرك حس ــد أقام ه وق
ــتحقاق هذه الأفعال  ــارع ونهيه، ويحكمون باس بعض الأفعال وقبحها، حتّى مِن دون أمر الش
ــاعرة مِن بين المعاني  ــدح والذم.1 وهذا الأمر يعني الاعتقاد بالدور العملي للعقل. إنَّ الأش للم
ــن والقبح )وهي: الكمال والنقص، والتناسب والتنافر مع الغرض، واستحقاق  الثلاثة للحس
ــتحقاق المدح والذم، ويقولون: إنَّ الشارع وحده  المدح والذم( ينكرون المعنى الثالث، وهو اس
هو الذي يستطيع أنْ يحكم بحسن الأفعال وقبحها؛ بمعنى استحقاق المدح والذم.2 وهذا الأمر 

يعني إنكار الدور العملي للعقل.
ــال الإلهيّة أو العدل الإلهي، تعود إلى  ــوقها المتكلّمون في باب الأفع إنَّ أكثر الأدلّة التي يس
ــبحانه مِن  ــل العملي؛ إذ إنَّ العدل الإلهي مِن وجهة نظر المتكلّمين، عبارة عن: تنزيه الله س العق
ــن والقبح  ــب. وإنَّ مبنى هذا المفهوم، هو الاعتقاد بالحُس ــل القبيح والإخلال بفعل الواج فع
العقلي. وعلى هذا الأساس، فإنَّ البحث الأوّل في العدل الإلهي، هو إثبات الحُسن والقبح العقلي 
على أساس إدراك العقل العملي، والبحث الثاني هو إثبات أنَّ الله سبحانه وتعالى لا يفعل القبيح، 

ولا يترك فعل الواجب.3
ــال الله معلّلة بالأغراض، وأنَّ الله يريد  ــائر أبحاث العدل الإلهي، مِن قبيل: أنَّ أفع وأمّا س
ــب إلى الإنسان، والتفسير  ــان يُنس الطاعات ويكره المعاصي، وأنَّ الفعل الناتج مِن فعل الإنس
الخاصّ للقضاء والقدر والإضلال، وعدم تعذيب أطفال الكفّار والمشركين، وحسن التكليف 
ــه، ووجوب اللطف، ونظريّة العوض في بحث الشرور والآلام، يتمّ إثباتها بأجمعها في  وشرائط

ضوء الحُسن والقبح العقلي وأداء العقل العملي.4

الحلي، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، صص305-302. 	.1
الإيجي، شرح المواقف، ج8، صص184-181. 	.2

الحلي، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، صص305-302. 	.3
م.ن، صص306، 307، 313، 318، 319، 322، 324، 329. 	.4



24   ‏   الدين والعقل

ــاس  ــا أنَّ البحث الكلامي الأوّل، بمعنى »النظر والتفكير والتحقيق«، يتمّ بيانه على أس ك
ــا: وجوب دفع الضرر  ــه ومهامه، وأنَّ دليليه ـ وهم ــي بوصفه أوّل واجبات ــة العقل العم وظيف
ــكر المنعم ـ يتبلوران في ضوء الحُسن والقبح العقلي والعقل العملي.1 كما  المحتمل، ووجوب ش
ــن  أنَّ دليل الكثير مِن الأبحاث المرتبطة بالنبوّة والإمامة والمعاد، ينبثق عن العقل العملي والحسُ
ــاطة العقل النظري والنبيّ  والقبح العقلي أيضًا. وحتّى وجوب الإيمان بالله الذي تمّ إثباته بوس

والإمام المعصوم، يعود بدوره إلى العقل العملي أيضًا.
ــينا وصدر المتألّّهين ـ لا ينكرون الحُسن والقبح  ــلمين ـ مِن أمثال: ابن س ــفة المس إنَّ الفلاس
ــهورات العامّة، ولا يقبلون  ــي، ولكنَّهم لا يرونه عقليًّا، وإنَّما يرونه عقلائيًّا، وأنَّه مِن المش العق
ــرى أنَّ مراد  ــرازي ي ــور. ومِن هنا، فإنَّ صدر المتألّّهين الش ــل العملي بالمعنى المذك ــدور العق ب
ــك لإأَّ الكثير مِن أدلّة المتكلّمين ـ التي تقدّم  ــهورات العامّة2؛ وذل المتكلّمين مِن العقل هو المش
ــن والقبح العقلي والعقل العملي، وأنَّ هؤلاء الفلاسفة لا  ــاس الحُس جانب منها ـ تقوم على أس
ــهورات العامّة. وحيث  ا ومِن المش ــن والقبح عقليًّا، وإنَّما يرونه عقلائيًّا واعتباريًّ يعتبرون الحُس
م يقولون بأنَّ أدلّة المتكلّمين جدليّة، وأنَّ أدلّة  أنَّ المشهورات مِن مواد الجدل دون البرهان، فإنَّهَّ

الفلاسفة ـ القائمة على يقينيّات العقل النظري ـ برهانيّة.
ذهب ابن سينا في كتاب )منطق الإشارات( إلى تقسيم المشهورات إلى قسمين: قسم أوّليات 
ــتند إلى مجرّد الشهرة دون الأوليّات. والقسم الأوّل هو المشهورات  العقل النظري، والآخر يس
ــم بقبح أخذ مال الغير ظلمًًا وكذلك قبح الكذب.3  بالمعنى الخاصّ للكلمة. وقد مثّل لهذا القس
ــينا إلى القول بأنَّ العدل  ــيخ نصير الدين الطوسي بدوره في شرح عبارات ابن س وقد ذهب الش
مِن المشهورات التي تعود إلى مطلوب عموم الناس.4 وقد مثّل ابن سينا للمشهورات في كتاب 

الشفاء بقبح الكذب والظلم.5
المقداد الفاضل، اللوامع الإلهي في المباحث الكلامي، صص83-85؛ الحلّّي، مناهج اليقين في أصول الدين، ص167. 	.1

الشيرازي، شرح أصول الكافي، ج1، ص222؛ الشيرازي، الأسفار العقليّة الأربعة، ج3. 	.2
ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، ج1، ص220. 	.3

م.ن، ص221. 	.4
ابن سينا، الشفاء )الطبيعيّات(، ج2، ص37. 	.5



25      لدينياعقل وأدواره في المعرفة لمهام ا

وقال الشهيد مرتضى المطهري في هذا الشأن:
»إنَّ الحكماء الإلهيين لا ينكرون الحسُن والقبح العقلي، ويرفضون رأي الأشاعرة في هذا 

ــأن؛ ولكنهّم يحصرون حدود هذه المفاهيم بحقل الحياة البشريّة فقط. يرى هؤلاء  الش

ــاحة الكبريائيّة بوصفها مقياسًا  ــن والقبح لا طريق لها إلى الس الحكماء أنَّ مفاهيم الحُس

ر أفعال ذات الباري تعالى بهذه المعايير والمقاسات البشريّة المحضة.  ومعيارًا. ولا تفسَّ

إنَّ الله مِن وجهة نظر الحكماء عادل، ولكنْ لا مِن حيث أنَّ العدل حسن، وأنَّ إرادة الله 

تتعلّق دومًا بفعل الأمور الحسنة دون القبيحة ... يرى الحكماء أنَّ مفهوم الحُسن والقبح 

ــاس ـ مفهوم اعتباري  ــان ـ والتي يتكوّن منها الوجدان الأخلاقي للن ــال الإنس في أفع

ــت قيمة علميّة  ــا حقيقيًّا. إنَّ قيمة المفهوم الاعتباري قيمة عمليّة، وليس وليس مفهومً

واكتشافيّة. وإنَّ كلّ قيمته تكمن في كونه واسطة وأداة. إنَّ الفاعل بالقوّة لكي يصل إلى 

ــتعمال هذا النوع مِن المفاهيم  غايته الكماليّة في الأفعال الإراديّة، مضطرّ إلى صناعة واس
بوصفها أداة للفعل«.1

ــهيد المطهري يرى أنَّ الفلاسفة المسلمين يرون أنَّ الحسُن والقبح  وكما هو واضح، فإنَّ الش
ــت أمورًا  ــة في المئة، وأداة مصنوعة لأغراض خاصّة، وليس ــور اعتباريّة وواقعيّة وبشريّة مئ أم
ــي. هذا في حين أنَّ المتكلّمين مِن الإماميّة  ــة نفسّّر في ضوئها الأفعال الإلهيّة والعدل الإله واقعيّ
ا  ــن والقبح مِن ذاتيّات الأفعال، وأنَّهَّ ــة في ضوء الوظيفة العمليّة للعقل، يرون أنَّ الحس والمعتزل
ــافها؛ ومِن هنا يمكن الاستفادة منه في العقائد، ومِن  أمور واقعيّة يعمل العقل العملي على اكتش
بينها أصول الدين، مِن قبيل: العدل، والنبوّة، والإمامة، والمعاد، وحتّى في الواجب الأوّل؛ أي 

وجوب النظر أيضًا.
بعد اتّضاح موقع ومهام العقل العملي في علم الكلام، مِن المناسب أنْ نعمل أوّلًًا على بيان 
ــفة، لنبحث بعد ذلك في رؤية القرآن الكريم والروايات  معاني العقل العملي في الكلام والفلس
الشريفة في هذا الشأن. إنَّ المعنى الأوّل للعقل العملي، هو أنَّه قوّة يدرك الإنسان بوساطتها حسن 

المطهري، عدل إلهي، صص44-43. 	.1



26   ‏   الدين والعقل

ــن والقبح  الأفعال وقبحها أو يدرك بها الواجبات والمحظورات؛ الأعمّ مِن القول بذاتيّة الحس
ــهورات  ــو قول المتكلّمين مِن الإماميّة والمعتزلة ـ أو أنْ نفسّّرها بالمش ــبة إلى الأفعال ـ وه بالنس
ــفة. إنَّ العقل العملي  الاعتباريّة التي تعود إلى المصالح العامّة، وهو ما ذهب إليه بعض الفلاس
ــى يلعب دورًا إدراكيًّا، وإنَّ اختلافه عن العقل النظري يعود إلى المدرَكات. إنَّ العقل  بهذا المعن
النظري يدرك الموجودات والمعدومات، وأمّا العقل العملي فهو يدرك الواجبات والمحظورات. 
ــارات،  ــينا في الإش ــارة مِن بين أنصار هذه النظريّة إلى كلّ مِن: الفارابي، وابن س ويمكن الإش

والعلّّامة الحلّّي، والمرحوم السبزواري، والشهيد مرتضى المطهري، وآية الله مصباح اليزدي.1
ــاس هذا  والمعنى الآخر للعقل العملي، عبارة عن القوّة المحرّكة بالعمل والإرادة. وعلى أس
ــوّة الإدراك، وأنَّ إدراك الواجبات  ــون العقل العملي عبارة عن قوّة العمل وليس ق المعنى، يك
ــن الرازي، والمحقّق  ــل النظري أيضًا. إنَّ قطب الدي ــورات بدوره يقع على عاتق العق والمحظ

النراقي، وآية الله جوادي آملي، مِن أنصار هذه النظريّة.2
ــفاء وكتاب النجاة في البداية إلى عدّ العقل  ــينا في الطبيعيّات مِن كتاب الش لقد عمد ابن س
ــان إلى الأفعال الجزئيّة المنبثقة عن السلوك والتفكير3؛ ولكنهّ  العملي مبدأ تحريك أعضاء الإنس

عمد في توضيح أدوار العقل العملي إلى بيان ثلاثة أدوار، وقال في هذا الشأن:
ــاس كلّ واحد مِن هذه  ــة اعتبارات وثلاث جهات، وعلى أس ــل العملي ثلاث »إنَّ للعق

ــة إلى القوّة الحيوانيّة  ــة: الجهة الأولى بالمقارن ــان أعمال خاصّ الجهات تصدر عن الإنس

ــة المتخيّلة والمتوهّّمة، والجهة الثالثة  ــة، والجهة الثانية بالمقارنة إلى القوّة الحيوانيّ النزوعيّ
بالمقارنة إلى ذاتها«.4

ــوّة الحيوانيّة النزوعيّة، يؤدّي إلى ظهور حالات مِن قبيل:  ــل العملي بالمقارنة إلى الق إنَّ العق

الفارابي، فصول منتزعة، ص 54؛ ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، ج2، ص352. 	.1
ــعادات، ج1، ص75؛ جوادي آملي،  ــارات والتنبيهات، ج2، ص352؛ النراقي، جامع الس ــية الإش الرازي، حاش 	.2

منزلت عقل در هندسه معرفت ديني، ص33.
ابن سينا، الطبيعيّات مِن الشفاء، ج2، ص37؛ ابن سينا، النجاة مِن الغرق في بحر الضلالات، ص330. 	.3

ابن سينا، الطبيعيّات مِن الشفاء، ج2، ص3؛ ابن سينا، النجاة، ص330. 	.4



27      لدينياعقل وأدواره في المعرفة لمهام ا

الحياء، والخجل، والضحك أو البكاء، وهذه حالات خاصّة بالإنسان. إنَّ العقل العملي يستعدّ 
ــان سريعًا ـ ليُحدث هذا النوع مِن الحالات في  بفضل الفعل والانفعال ـ الذي يحدث في الإنس
ــة المتخيّلة والمتوهّّمة، قوّة تعمل على توظيف  ــان. إنَّ هذا العقل بالمقارنة إلى القوّة الحيوانيّ الإنس
تلك القوّتين في استنباط تدبير الأمور الحادثة والقابلة للفساد واستنباط الصنائع الإنسانيّة؛ وأمّا 
ــها فهي قوّة تتوصّل بمساعدة العقل العملي إلى الآراء المتعلّقة بالأعمال، والتي  بالمقارنة إلى نفس

تُسمّى بالمشهورات؛ مِن قبيل: الكذب والظلم قبيح.1
لقد ذكر ابن سينا ما يُشبه هذه المطالب في كتاب )عيون الحكمة( أيضًا.2 وفي رسالة النفس 

لم يذكر مِن بين هذه المهام والأدوار الثلاثة سوى الموردين الثاني والثالث فقط.3
وفي كتاب الإشارات لم يذكر سوى الدور والمهمّة الثالثة فقط، وذلك بتفسير خاصّ بطبيعة 
ــي وغير الإدراكي. والمهمّة  ــى أو المهمّة الأولى للعقل العملي، هو الدور العم ــال.4 إنَّ المعن الح
ــتنباطيّة، ولكنْ لا ربط لها بالواجبات والمحظورات. وأمّا المهمة  الثانية وإنْ كانت إدراكيّة واس

الثالثة، فهي ترتبط بالواجبات والمحظورات.
وبذلك، فقد اتّضح أنَّ هناك آراء متنوّعة في تفسير العقل العملي. والآن علينا أنْ نرى ما هي 
المطالب الواردة في القرآن الكريم والروايات بشأن العقل العملي. والنقطة الأولى في هذا الشأن، 

هي أنَّ أغلب استعمالات العقل في الأحاديث ترتبط بالاستعمال العملي للعقل.5
وفي الآية رقم 151 مِن سورة )الأنعام( بعد ذكر قائمة مِن المحرّمات والأمور القبيحة، قال 

اكُمْ بهِِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلوُنَ﴾6. تعالى: ﴿ذَلكُِمْ وَصَّ
والنقطة الثانية أنَّه ورد الكلام في الروايات المتنوّعة عن دور العقل العملي بأشكال متنوّعة، 

م.ن، ج2، ص37؛ م.ن، صص331-330. 	.1
.	ابن سينا، عيون الحكمة، ص31. 2

ابن سينا، رساله نفس، ص24. 	.3
ابن سينا، الإشارات، ج2، ص352. 	.4

محمّدي ري شهري، دانش نامه عقايد اسلامي، ج1.  	.5
الأنعام: 151. 	.6



28   ‏   الدين والعقل

ــكال المتنوّعة ـ في الحدّ الأدنى ـ ضمن أربع مجموعات.1 وفيما يلي مِن  ويمكن إدراج هذه الأش
الضروري بيان مجموعتين مِن هذه الروايات بالنسبة إلى بحثنا.

ــدّث عن العقل بوصفه أداة لإدراك  ــة الأولى مِن الروايات، هي الروايات التي تتح الطائف
حُسن الأفعال وقبحها. ومماّ يروى عن الإمام الصادق ؟ع؟، في هذا الشأن قوله: »عرفوا ]العباد[ 

به ]العقل[ الحسن مِن القبح«.2
وعن الإمام علّي ؟ع؟، قال: »العاقل مَن يعرف خير الشّرين«.3

وعن النبيّ الأكرم ؟صل؟، أنَّه قال: 
»فإذا بلغ ]الإنسان[، كُشف ذلك الستر ]عن القلب[؛ فيقع في قلب هذا الإنسان نور، 

ــنةّ، والجيّد والرديء، إلّّا مثَل هذا العقل في القلب كمثَل السراج  فيفهم الفريضة والس
في وسط البيت«.4

والمجموعة الثانية مِن الروايات تعتبر العقل أمرًا بالفضائل وناهيًا عن الرذائل والسيّئات. 
ومماّ يروى عن أمير المؤمنين ؟ع؟ في هذا الشأن قوله:

ـ »العقل يأمرك بالأنفع«.5
ـ »الحازم مِن عقله عن كلّ دنية زاجر«.6

ـ »للقلوب خواطر سوء، والعقول تزجر عنها«.7
وعن الإمام الحسن ؟ع؟، أنَّه قال: »اعلموا أن العقل حرز«.8

برنجكار، »عقل در أحاديث«، صص70-67.  	.1
الكُليني، الكافي، ج1، ص29. 	.2

الشافعي، مطالب السؤول في مناقب آل الرسول، ص49. 	.3
الصدوق، علل الشرائع، ص98؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج1، ص99. 	.4

الآبي، نثر الدر، ج1، ص285. 	.5
التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح735. 	.6

م.ن، ح734. 	.7
الديلمي، إرشاد القلوب إلى الصواب، ص199. 	.8



29      لدينياعقل وأدواره في المعرفة لمهام ا

ــن الأفعال  ــات، يكون العقل العملي مدركًا لحس ــوء هاتين المجموعتين مِن الرواي وفي ض
وقبحها، كما أنَّه يأمر بالحسنات وينهى ويردع عن السيّئات أيضًا.

ــق بالدور الثاني للعقل العملي، لا بدّ مِن الالتفات إلى أنَّ المراد مِن القوّة المحرّكة  وفيما يتعلّ
ــان لا يريد ذلك  ــس بمعنى الإرادة؛ إذ مِن الممكن للعقل أنْ يأمر بعمل خاصّ، إلّّا أنَّ الإنس لي
ــي. إنَّ هذا العمل  ــدأ لعمل جوارح ــل جوانحي، هو مب ــدّ ذاتها عم ــل. إَّن الإرادة في ح العم
ــاس القدرة والاختيار. فبعد أنْ يعمل الجهل والشهوة  ــاطة النفس على أس الجوانحي يتمّ بوس
على أمر النفس بالقيام بالعمل القبيح، وتمارسان الضغط على النفس في ذلك، وفي المقابل يعمل 
ــن، ويضغط على النفس في ذلك، تكون النفس على  العقل على أمر النفس بالقيام بالعمل الحس
ــاس القدرة والاختيار أمام مفترق طريقين؛ ويمكن لها أنْ تختار امتثال أحد الأمرين وتلبية  أس
إحدى هاتين الدعوتين، بحرّيتها وإرادتها. وحتّى النفس في ظلّ هذه الشرائط تلاحظ مرجّحات 
ــاره في الواقع بوصفه مرجّحًا  ا تخت ــن، وتقول لأحدهما: كن أنت مرجّحي؛ وبذلك فإنَّهَّ الطرف
لها، وتتخلّّى عن مرجّح الطرف الآخر، ثمّ تعمل إرادتها على أساس المرجح الذي تختاره. وعلى 
هذا الأساس، لا يكون عمل العقل إرادة. ولو كان عمل العقل إرادة، لكان الناس على الدوام 
ــاس  ــان لا يعمل على أس مجبرين على العمل في ضوء العقل؛ في حين مِن الواضح أوّلًًا أنَّ الإنس
العقل دائمًًا، وثانيًا إنَّ الإنسان ليس مجبًرا ولا مكرهًا. إنَّ الدور والمهمّة الثانية للعقل؛ أي الأمر 
لََاةَ تَنهََْى عَنِ الفَْحْشَاءِ وَالمُْنكَْرِ﴾1. إنَّ نهي الصلاة  والنهي، هو مِن قبيل قوله تعالى: ﴿إنَّ الصَّ
ــكل اقتضائي،  ــس بمعنى الإرادة التي تصدر بعد ذلك الفعل، بل إنَّ ردع الصلاة يكون بش لي
والدعوة إلى الحسنات وترك السيّئات وممارسة الضغط النفسي على الإنسان، واضطرار الإنسان 

إلى القيام بعمل خاصّ أو تركه.
ــاس، فإنَّ العقل العملي يدرك حسن الأفعال وقبحها بشكل كلّّي وجزئي،  وعلى هذا الأس
كما يحكم بالواجبات والمحظورات، ويضغط على الإنسان نفسيًّا؛ ولكنَّ هذه الأمور بأجمعها إنَّما 
ــاء دون العلّة التامّة. إنَّ الحكم التكويني الذي لا يقبل التخلّف، يعود  تكون في مرحلة الاقتض

العنكبوت: 45. 	.1



30   ‏   الدين والعقل

ـ بعد إمضاء الله سبحانه وتعالى بطبيعة الحال ـ إلى إرادة نفس القادر المختار، وليس إلى العقل. 
إَّن هذا الإدراك والحكم والضغط، يعود إلى قدرة العقل العملي. إنَّ الإنسان يجد هذه القدرة في 
نفسه بنور العقل، ولا ضرورة إلى إحالتها إلى أمور أخرى مِن قبيل: المصالح الاجتماعيّة، أو أمر 

الشارع، أو الضرورة بالقياس إلى الكمال والسعادة النهائيّة.
ــي، ينطبق بالكامل على المعنى اللغوي للعقل، الذي هو عبارة  إنَّ الدور الثاني للعقل العم
ــي والزجر؛ رغم أنَّ المهمّة الأولى للعقل العملي، وكذلك كلّ واحد مِن أدوار العقل ـ  عن النه
ــار ترك السيّئات والقبائح. وسوف نعود إلى هذه المسألة في  وإنْ كان على نحو بعيد ـ يقع في مس

معرض الحديث عن الدور الآلي.

الدور الآلي
ــد تمّ التعبير عن الدور الآلي للعقل في الروايات بـ»التدبير« و»المعاش«، والمراد به هو العقل  لق
الذي يهدي الإنسان إلى تدبير وإصلاح أمور حياته وتنظيم معاشه الدنيوي. إنَّ هذا العقل يسعى 
ــودة في الحياة. وبذلك،  ــان إلى مقاصده وغاياته المنش إلى العثور على التدابير التي توصل الإنس
فإنَّ جميع العلوم والفنون التي يتمّ الحصول عليها مِن أجل الوصول إلى أهداف محدّدة، تعود إلى 
العقل الآلي؛ لأنَّ هذا العقل يمثّل آلة للوصول إلى الأهداف المحدّدة في الحياة الدنيويّة. إنَّ هذا 

العقل يزوّد الإنسان بالقدرة على الحساب والتنبّؤ بما ستكون عليه الأمور في المستقبل.
إنَّ الفلاسفة المسلمين يعملون في العادة على تقسيم العقل إلى العقل النظري والعقل العملي، 
ــينا، فإنَّ الدور  ــيماتهم؛ ولكنْ كما نرى في عبارات ابن س ولا يأتون على ذكر العقل الآلي في تقس
ــر إلى الدور الآلي. وبطبيعة  ــتنباط الصناعات الضروريّة ـ يُش الثاني للعقل العملي ـ بمعنى اس
ــطو قد قسّم الحكمة إلى ثلاثة أقسام، وهي: الحكمة النظريّة، والحكمة العمليّة،  الحال، فإنَّ أرس

والحكمة الإنتاجيّة1، إذ يمكن إرجاع القسم الثالث مِن الحكمة إلى العقل الآلي.
ويمكن الإشارة في الروايات إلى موارد مِن هذه المهام والأدوار، على النحو الآتي:

كابلستن، تاريخ فلسفه، ج1، ص381. 	.1



31      لدينياعقل وأدواره في المعرفة لمهام ا

1. »لا عقل كالتدبير«.1
2. »أدلّ شيء على غزارة العقل حُسن التدبير«.2

ــا علّي، لا ينبغي للعاقل أنْ يكون ظاعناً إلّّا في ثلاث: مرمّة لمعاش، أو تزوّد لمعاد، أو  3. »ي
لذّة في غير محرّم«.3

4. »سبعة أشياء تدلّ على عقول أصحابها: المال يكشف عن مقدار عقل صاحبه، والحاجة 
تدلّ على عقل صاحبها، والمصيبة تدلّ على عقل صاحبها إذا نزلت به، والغضب يدلّ على عقل 
ــله، والهدية على  ــول يدلّ على عقل من أرس ــه، والكتاب يدلّ على عقل صاحبه، والرس صاحب

مقدار عقل مهديها«4.
والسؤال الذي يطرح نفسه هنا، هو أنَّه يقال مِن جهة: إنَّ تدبير المعاش وإصلاح أمور الدنيا 
ــياق ذاته نعلم أنَّ هناك الكثير مِن الأشخاص الذين لم يتركوا  مِن مهام وأدوار العقل، وفي الس
جرمًا وظلمًًا إلّّا وقد ارتكبوه مِن أجل إصلاح دنياهم، ويقال مِن ناحية أخرى: »العقل ما عُبد 
به الرحمن«. فهل يمكن القول: إنَّ ما كان يعمل هؤلاء الأشخاص على تطبيقه وممارسته ـ الذي 

يعود بجذوره ومناشئه إلى عبادة الشيطان ـ هو العقل؟
ــدّم بيانه ـ هو أنَّ للعقل ثلاثة مهام وأدوار؛ فإنْ كان ما يقوم به  ــواب عن ذلك ـ كما تق والج
ــات البُعد النظري والعملي  ــاس التطابق مع معطي ــل الآلي ويعمل على تدبيره قائمًًا على أس العق
ــودة  ــل، وكان تدبير العقل الآلي مِن أجل الوصول إلى الأهداف والغايات المحدّدة والمنش للعق
ــاطة العقل العملي؛ أمكن عدّ ذلك في المصطلح الديني عقلًًا. وبعبارة أخرى: عندما يقوم  بوس
ــدرك العقل العملي بوجوب إطاعته، فإنْ  ــبحانه وتعالى، وي العقل النظري بإثبات وجود الله س
ــار ومِن أجل تحقيق العبادة والقيام بها على  كان التدبير الذي يراه العقل الآلي واقعًا في هذا المس

الحرّ العاملي، وسائل الشيعة، ج12، ص39؛ الصدوق، مَنْ لا يحضره الفقيه، ج4، ص372. 	.1
التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح354. 	.2

الصدوق، مَنْ لا يحضره الفقيه، ج4، ص356. 	.3
الكراجكي، معدن الجوهر ورياضة الخواطر، ص60. 	.4



32   ‏   الدين والعقل

النحو الأفضل، كان إطلاق العقل عليه صائبًا؛ وإلّّا لن يكون هناك ـ كما جاء في بعض الروايات 
ــوى تشابه اسمي وظاهري له مع العقل، لا أنَّه عقل حقيقة: »تلك النكراء، تلك الشيطنة،  ـ س
ــبيهة بالعقل، وليست بعقل«1؛ وذلك لأنَّ العقل في مثل هذه الحالة، يكون قد وقع في  وهي ش

مسار الشيطان، ويعمل ـ في الحقيقة ـ في إطار الجهل.
ــار  ــل الآلي في المصطلح غير الديني، يمكن أنْ يقع في مس ــن هنا يمكن القول بأنَّ العق ومِ
ــدة. وأمّا في المصطلح  ــون بذلك في حالة محاي ــار العقل، ويك ــل، كما يمكن أنْ يقع في مس الجه
ــمّي عقلًًا، وإنْ تمّ  ــار العقل النظري والعملي، سُ ــتعمل في مس الديني، فإنَّ العقل الآلي إنْ اس
ــيطنة. وفي النقطة المقابلة للمصطلح الديني، يقع  توظيفه في مسار الجهل، سُمّي بالنكراء والش
ــهوات  ــل؛ إذ يرى أنَّ العقل الآلي أداة في خدمة الرغبات والش ــح ديفيد هيوم عن العق مصطل

والانفعالات.2
ــل يمكن اعتباره ـ  ــل بوصفه مجرّد دور فردي وعملي، ب ــر الدور الآلي للعق لا ينبغي تفس
ــكل أكثر عمومية ـ مشتملًًا على دور معرفي واجتماعي. في ضوء هذا التفسير، يمكن للعلوم  بش
ــة  ــانيّة ـ التي هي مِن قبيل: الإدارة، والاقتصاد، وعلم الاجتماع، وعلم النفس، والسياس الإنس
ــيلة لتحقيق الحياة الطيّبة والمعقولة التي تمّ التخطيط لها مِن قبل  والحقوق ـ أنْ تكون أداة ووس
ــتعانة بالتجربة وفي ضوء التعاليم الدينيّة أنْ  ــن. وعليه، يمكن للعقل الآلي مِن خلال الاس الدي
ــانيّة؛ وهي العلوم التي تقع في مسار إدارة الإنسان والمجتمع، وفي خدمة  يؤسّس للعلوم الإنس

المجتمع والأمّة الإسلاميّة والحياة الطيّبة والمعقولة.
ــاميّة مِن مهامّ وأدوار العقل الآلي؛  ــانيّة الإس ــيس العلوم الإنس وبذلك يمكن اعتبار تأس
ــول الدور النظري والعملي، والذي يتمّ به إثبات الدين  ــك لأنَّ هذا الدور للعقل يقع في ط وذل
ــمّ إثباتها بالعقل  ــه تحقيق نوع مِن الحياة التي ت ــعيدة، والهدف من ــم الدينيّة والحياة الس والتعالي
ــوم الأخرى مِن قبيل  ــارف الدينيّة. بل ويمكن اعتبار حتّى العل ــري والعقل العملي والمع النظ

الكُليني، الكافي، ج1، ص11. 	.1
كابلستون، فيلسوفان انگليسي از هابز تا هيوم، صص334-337، وصص347-343. 	.2



33      لدينياعقل وأدواره في المعرفة لمهام ا

العلوم الفنيّة والعلوم الهندسيّة والعلوم الطبيّة والعلوم الأساسيّة، مِن أدوار ومهام العقل الآلي 
ــة احتياجات المجتمع. وبطبيعة  ــع هذه العلوم في إطار خدمة الناس وتلبي ــا، شريطة أنْ تق أيضً
ــد أنَّ العقل الآلي  ــل النظري والتجربة أيضًا، بي ــتفادة في هذه العلوم مِن العق ــال، تتمّ الاس الح
ــدوره يلعب دورًا في إنتاج هذه العلوم أيضًا؛ وذلك لأنَّ إنتاج هذه العلوم، يأتي في إطار تدبير  ب
ــاش والرفاه في الحياة الدنيويّة، وهذا الأمر مِن مهام العقل الآلي. إنَّ العقل الآلي بهذا الدور  المع
يتكفّل بأداء مهمّته ودوره في توسيع رقعة الدين لتشمل مسرح إدارة المجتمع ومعاش الإنسان، 
ــاعد المتكلّم بذلك في الدفاع عن حياض الدين أيضًا. وسوف نعود إلى هذا البحث عند  كما يس

الحديث عن مساحة جدوائيّة العقل وفائدته في المعارف الدينيّة.

الدور الاستنباطي للعقل
إنَّ المهام الثلاثة التي تقدّم بيانها للعقل، هي مِن المهام والأدوار المستقلّة للعقل، بيد أنَّ للعقل في 
دائرة المصادر الأخرى ـ مِن قبيل الوحي ـ مهمّّات وأدوارًا أيضًا، ومِن بينها، الدور الاستنباطي. 
ــوازم النصّ، ومقارنة العام  ــم، وفهم المنطوق والمفهوم، وفهم مقدّمات ول إنَّ فهم مراد المتكل
بالخاصّ والمطلق بالمقيّد، وجمعها وتبويبها، وبشكل عام جميع الأمور التي يرِد ذكرها في مباحث 
ــتنباطي. إنَّ الاجتهاد في اللغة  ــام وأدوار العقل الاس ــول، هي مِن مه ــاظ مِن علم الأص الألف
وتوظيف اللغة والصرف والنحو والمعاني والبيان وعلم الأصول؛ لغرض الاجتهاد والاستنباط 
ــارع مِن الكتاب والسنةّ، مِن بين المهام والأدوار الاستنباطيّة للعقل. وهكذا الأمر  المنشود للش
ــور على حلّ لهذا  ــم التعارض بين النصّين والعث ــن العقل والوحي، أو فه ــم التعارض ب في فه
ةٌ *  التعارض. ومن ذلك ـ على سبيل المثال ـ ما ورد في قوله سبحانه وتعالى: ﴿وجُُوهٌ يوَمَْئذٍِ ناَضِِرَ
إلََِى رَبّهَِا ناَظِرَةٌ﴾1. إنَّ هذه الآية تُشعر بنوع مِن تجسيم الله سبحانه وتعالى؛ إذ النظر يكون عادة 
بالعين الجارحة، وهذا يتوقّف على أنْ يكون المرئي جسمًًا، ويشغل حيّزًا مكانيًا، وأنْ يكون مرئيًّا 
ــمه وأين يكون محلّ رؤيته؟ ولكنْ  ــا. في حين هناك بحث طويل وعريض حول كيفيّة جس أيضً

1.	 القيامة: 23-22.



34   ‏   الدين والعقل

ــمِيعُ  ءٌ وَهُوَ السَّ عندما يتمّ ضمّ هذه الآية إلى قوله تعالى في آية أخرى تقول: ﴿لَيسَْ كَمِثلْهِِ شََيْ
ــيم  ــرُ﴾1، يحكم العقل بأنَّ المراد في الآية الأولى شيء آخر، ولا ينبغي لنا أنْ نفهم التجس الْْبَصِ
ر لها معان ووجوه، مِن قبيل: أنَّ المراد مِن كلمة »ناظر« هو النظر إلى رحمة  منها. وعليه، فإنّه يُصوَّ

الله سبحانه وتعالى بعين الأمل. ولا شكّ في أنَّ هذه المهمّة مِن المهام الأساسيّة للعقل.

المهمّة الدفاعيّة للعقل
ــة؛ أي الخطوات التي يتّخذها المتكلّم  ــن الدفاع هنا، هو الدفاع بالمعنى العام للكلم إنَّ المراد مِ
ــداد الأرضيّة لاعتقاده  ــع المخاطب مِن أجل إع ــتنباط التعاليم الدينيّة وفي المواجهة م ــد اس بع
ــبهات، والردّ  ــن. وهذه المراحل عبارة عن: البيان، والتنظيم، والإثبات، وردّ الش وإيمانه بالدي
ــاع في بعض الموارد، إنَّما  ــة. وبطبيعة الحال، فإنَّ الدف ــدارس والمذاهب المخالفة والمناوئ على الم

يشمل المرحلة الثالثة والرابعة فقط؛ بيد أنَّ المراد هنا، هو الدفاع بالمعنى العام.
إنَّ القوّة التي تقوم بالمهام المذكورة في سياق الدفاع عن الدين هي العقل، ونحن نسمّي هذا 
ــل. إنَّ العقل يعمل على بيان وتنظيم التعاليم  ــدور الذي يقوم به العقل بالدور الدفاعي للعق ال
المستنبطة على أساس حالة المخاطب ومقتضيات المجتمع وما إلى ذلك مِن الأصول والشرائط، 
ــبهات الواردة عليها. وبطبيعة الحال،  ويقوم بإثبات التعاليم التي تمّ بيانها وتنظيمها، ويردّ الش
ــة المخاطب وموضوع البحث ـ  ــب مع حال ــن في مقام الدفاع عن هذه التعاليم ـ بما يتناس يمك
ــتفادة مِن النقل أيضًا؛ بيد أنَّ العقل هو الذي يعمل على تنسيق التعاليم النقليّة، وعرضها  الاس

وتقديمها في قالب الاستدلال الخاصّ.

أدوار ومهام العقل في المعرفة الدينيّة
ــتقراء أدوار  ــوف نعمل ـ في ضوء هذه المهام ـ على بحث واس بعد بيان مهام العقل وأدواره، س

العقل في المعرفة الدينيّة.

الشورى: 11. 	.1



35      لدينياعقل وأدواره في المعرفة لمهام ا

العقل باعتباره ميزانًا
إنَّ هذه النظريّة المنسوبة إلى المعتزلة، تقوم على ضرورة عرض جميع المعتقدات الدينيّة على العقل 
ا  بوصفه ميزانًا، وإذا تمكّن العقل مِن إقامة البرهان على تلك المطالب، سوف نقبل بها، وإلّّا فإنَّهَّ
ــأن العقل؛ وذلك  لن تكون مقبولة.1 يجب القول في نقد هذه النظريّة: إنَّ هذا رأي متطرّف بش
لأنَّ العقل يؤكّد ـ بشكل غير مباشر ـ على ضرورة القبول بالكثير مِن المطالب، ولكنهّ لا يستطيع 
ــل والبرهان على صحّتها وصوابيّتها؛ بمعنى أنَّ العقل عندما يقيم  أنْ يقوم مباشرة بإقامة الدلي
الدليل على وجود الله سبحانه وتعالى، وصدق النبيّ والوحي، وضرورة التبعيّة لهم، يجب عليه 
ــتدلالًًا مستقلًّاًّ ومباشًرا على ذلك؛  القبول بما ثبت لديه مِن هذا الطريق، وإنْ لم يكن يمتلك اس

في حين أنَّ القائلين بهذه النظريّة لا يقبلون بهذا الأمر.
ــة الحال، فإنَّ المضمون النقلي يجب أنْ لا يخالف البديهيّات العقليّة. وبعبارة أخرى:  وبطبيع
يجب إزاحة المطلب »المخالف للعقل« جانبًا، وبذلك يكون العقل هو الميزان؛ وأمّا المطلب »غير 

العقلي«، فلا يجب التخلّّي عنه؛ لأنَّ العقل يعمل على تأييده بشكل غير مباشر.

العقل بوصفه مفتاحًا
في ضوء هذه النظريّة التي تنسب إلى الأشاعرة عادة ـ وهي بطبيعة الحال نسبة غير دقيقة ـ يكون 
دور العقل مجرّد دور المفتاح بالنسبة إلى المصدر الوحياني للمعارف، وليس أكثر مِن ذلك؛ بمعنى 
ــود الله والأنبياء ووجود الوحي وضرورة التبعيّة لهذه المفاهيم،  أنَّ العقل مِن خلال إثبات وج
إنَّما يوفّر لنا هذه الإمكانيّة، وهي الاستفادة مِن مصدر باسم الوحي والنقل؛ ولكنهّ في حدّ ذاته 
بوصفه مصدرًا معرفيًّا ليس له أيّ اعتبار أبدًا في العثور على معارف الدين الأخرى، ويتعيّّن على 

الأشخاص في ذلك أنْ يحصلوا على المعارف مِن طريق النقل فقط.
ــة للغاية تجاه العقل، وكما  ــظ، تمثّل رؤية تقليليّة وتفريطيّة وضيّق ــذه النظريّة كما نلاح إنَّ ه
ــن الوظائف والمهمّّات الأخرى، ودليل ذلك  ــا في بحث مهام العقل، فإنَّ للعقل الكثير مِ أدركن

الشهرستاني، الملل والنحل، ج1، ص45. 	.1



36   ‏   الدين والعقل

ــبيل المثال ـ  ــن أو قبح بعض الأفعال ـ على س هو العقل ذاته. مِن ذلك عندما يدرك العقل حُس
ــبب  لا يمكن القول إنَّه يجب علينا التخلّّي عن هذا الإدراك العقلي؛ إذ ليس هناك مِن دليل أو س

يدعونا إلى القبول بالحكم العقلي وردّ حكم عقلي آخر.
ــب أيّ دور في الوظيفة  ــل أنْ يلع ــث لا يمكن للعق ــرى، ليس الأمر بحي ــن ناحية أخ ومِ
ــاده مِن خلال  ــل؛ إذ يمكن للنقل في هذا المقام أنْ يعمل على تثوير العقل وإرش ــة للعق المفتاحيّ

البيان الاستدلالي العقلي إلى صحّة هذا الاستدلال.

العقل بوصفه سراجًا
ــد نظريّة القول بالعقل بوصفه ميزانًا أو مفتاحًا ـ  ــاك مِن العلماء والمفكّرين من عمد ـ بعد نق هن
ــان نظريّة العقل بوصفه مصباحًا وسراجًا. وبطبيعة الحال، فقد تمّ القبول في هذه النظريّة  إلى بي
بدور العقل بوصفه مفتاحًا أيضًا. »إنَّ العقل ـ في ضوء هذه النظريّة ـ بالإضافة إلى كونه مفتاحًا، 
يلعب ـ بالنسبة إلى أصل كنز الدين ـ دور السراج أيضًا، فهو مصدر معرفي بالنسبة إلى مضامين 

ومحتويات الكنز أيضًا«.1
ــو أنَّ العقل بالإضافة إلى دور المفتاح،  ــذي يُفهم مِن هذه العبارة في النظرة الأولى، ه إنَّ ال
ــتنباطي  ــاطة العقل الاس ــتنباطيّة أيضًا، وأنَّ فهم المعارف الدينيّة يتحقّق بوس ــوم بمهمّة اس يق
والاجتهادي. إنَّ هذا الدور للعقل أمر ثابت ومسلّم، ولكنْ بعد التدقيق في تتمّة كلامه، وكذلك 
بالرجوع إلى مختلف أبحاثة المتنوّعة التي ذكرها المنظّر في كتابه، يتّضح أنَّ مراده مِن العقل بوصفه 
سراجًا، ليس هو مجرّد الدور المفتاحي والاستنباطي المحض فقط؛ بل إنَّ كلّ ما يفهمه العقل ولو 
مِن غير النصّ، وحتّى أفهام العقل التجريبي مِن الطبيعة المشروطة باليقين أو الاطمئنان، سوف 

تكون داخلة ضمن دائرة المعرفة الدينيّة أيضًا. وقد قال سماحته بعد العبارة أعلاه:
ــتوياته وسطوحه ـ ابتداءً مِن العقل التجريدي إلى العقل شبه   »إنَّ العقل في مختلف مس

التجريبي والتجريبي المحض ـ إذا كان مفيدًا لمعرفة يقينيّة أو مورثّة للاطمئنان، يمكن 

جوادي آملي، منزلت عقل در هندسه معرفت ديني، ص52. 	.1



37      لدينياعقل وأدواره في المعرفة لمهام ا

ــفًا عن الأحكام الدينيّة، وأنْ يضمن البُعد المعرفي لقوانين الدين جنبًا  له أنْ يكون كاش
إلى جنب النقل«.1

كما قال سماحته بشأن موضوع البحث:
ــان والحيوان،  ــاء والأرض والإنس ــوى الله إمّا كتاب تكوينه، مِن قبيل: الس »إنَّ ما س

ــوراة والإنجيل وصحف إبراهيم، والقرآن الكريم.  وأمّا كتاب تشريعه، مِن قبيل: الت

وعلى هذا الأساس، فإنَّ العقل بمعناه الواسع، يتولّّى عمليّة فهم وإدراك فعل الله وقوله 

ــال المعرفة الدينيّة،  ــه وتدوينه. وعليه، ليس إدراكه في قب ــح أوراق كتاب تكوين وتصفّ

ــاً، فليس علم  ــس لدينا علم غير ديني أص ــدود معرفة الدين أبدًا«.2 »لي ــارج ح وخ

ــا ولا أيّ علم آخر مطلق ومتحرّر ولا غير ديني، بل هو ديني فقط«.3 »إذن  الجيولوجي
فالعلم ليس علمانيًّا أبدًا، وإنْ أمكن للعالِِم أنْ يصبح علمانيًّا«.4

ومِن بين أدلّته على دينيّة الفهم اليقيني والاطمئناني للعقل والتجربة، هو »إنَّ الدليل العقلي 
والنقلي كلاهما هبة مِن الله سبحانه وتعالى«.5 »وحيث أنَّ العالََم مِن صنع الله سبحانه وتعالى على 

نحو القطع واليقين، فإنَّ العلم بدوره يجب أنْ يكون إلهيًّا ودينيًّا لا محالة«.6
يجب القول في نقد هذه النظريّة، أوّلًًا: إنَّ القول بأنَّ العقل والنقل هبة، وأنَّ العالم مخلوق مِن 
قبل الله، لا يصلح دليلًًا على أنْ يكون كلّ ما يتمّ فهمه بالعقل والتجربة في باب العالم صحيح، 
ناهيك عن أنْ يكون دينيًّا. وثانيًا: ليس هناك تلازم بين صحّة أمر ما وكونه دينيًّا. مِن ذلك مثلًًا 
ــبيل المثال ـ واكتشفنا معادلة التفاضل  أنّنا حتّى لو أدركنا معادلة رياضيّة ذات مجهولين ـ على س
ــل، أنْ ندرك باطمئنان أنَّ تربة هذه المدينة مِن نوع خاصّ، لا يمكن لهذه المعلومات أنْ  والتكام

م.ن، ص53. 	.1
م.ن، صص62-61. 	.2

م.ن، ص88. 	.3

م.ن، ص89. 	.4

م.ن، ص92. 	.5
م.ن، ص130. 	.6



38   ‏   الدين والعقل

ــة قضايا العلوم المختلفة، يجب إيضاح  ــون دينيّة مهما كانت صحيحة. ولكي يتمّ إثبات دينيّ تك
ــات وجوده في القضيّة مورد البحث، وهو ما تفتقر إليه هذه  ــات ملاك الدينيّة، وأنْ يتمّ إثب وإثب
ــة. وإذا ما تجاوزنا ذلك كلّه، فإنَّ هذه النظريّة في غاية البُعد عن واقعيّة العلوم المعاصرة؛  النظريّ
ــى فرضيّات متنوّعة  ــن مجموعة مِن النظريّات القائمة ع ــك لأنَّ العلوم المعاصرة عبارة ع وذل
ــوم المعاصرة، لا تعني صوابيّتها وصحّتها؛ بل يعني  ــألة ما في العل ونماذج مختلفة. إنَّ علميّة مس
ــان الآراء المتنوّعة في العلوم  ــلوب ومنهج خاصّ. ومِن هنا، يتمّ بي ــتنادها إلى أس ذلك مجرّد اس
ــائر الآراء  ــا بوصفها نظريّة علميّة فقط، واعتبار س ــس الأمر بأنْ ينظر إليه ــا علمًًا، ولي بوصفه

الأخرى غير علميّة.

الرأي المختار
كما تقدّم أنْ ذكرنا، فإنَّ القول بالعقل بوصفه ميزانًا؛ بمعنى أنَّ القضيّة النقليّة إذا كانت متعارضة 
ــول، وإنَّ العقل النظري والعقل  ــة، يجب التخلّّي عنها أو تأويلها؛ أمر مقب ــع اليقينيّات العقليّ م
ــت بمعنى أنَّ جميع التعاليم الدينيّة يجب أنْ تمتلك برهانًا  ــي بهذا المعنى ميزان؛ وأمّا إذا كان العم
ــا مباشًرا، لم يكن ذلك صحيحًا؛ إذ مِن الممكن لبعض المفاهيم النقليّة أنْ لا تدرك بالعقل،  عقليًّ
ولكنْ حيث أنَّ العقل قد أثبت النقل، فإنَّ هذا المفهوم النقلي، سوف يكون بدوره عقليًّا بشكل 
ــر مباشر أيضًا. إنَّ العقل بوصفه مفتاحًا يعود إلى الدور النظري والعملي للعقل؛ لأنَّ العقل  غ
ــدق النبيّ، والعقل العملي يحكم بوجوب الإيمان  ــبحانه وتعالى وص النظري يثبت وجود الله س
بالله تعالى والقبول بالدين. إنَّ هذا الدور أمر واضح؛ لأنّنا إذا أردنا أنْ نثبت وجود الله بالدليل 
النقلي، لزم مِن ذلك الدور الباطل؛ وأمّا القول بالعقل بوصفه مفتاحًا، فلا يعني عدم وجود أيّ 
دور للنقل في إثبات وجود الله والدين؛ إذ مِن الممكن للنقل أنْ ينطوي على برهان عقلي، ويعمل 

على إثارة العقل مِن هذه الناحية.
وأمّا القول بأنَّ العقل مصباح، فهو إذا كان بمعنى الاعتراف بالعقل الاستنباطي، فإنَّ هذا 
ــو أمر يعترف به جميع المتكلّمين. وحتّى  ــدور للعقل مِن أكثر أدوار العقل ومهامه بداهة، وه ال
المخالفون لعلم الكلام مِن أصحاب الحديث والحنابلة بدورهم، يعملون على الاستفادة مِن هذا 



39      لدينياعقل وأدواره في المعرفة لمهام ا

الدور للعقل وإنْ في الحدّ الأدنى، دون أنْ يأتوا على تسمية ذلك.
ــر المتقدّم بطبيعة الحال ـ هناك الدور  بالإضافة إلى هذه المهام والأدوار الثلاثة ـ على التفس
الدفاعي للعقل، الذي لم يتم الالتفات إليه في النظريّات الثلاثة المذكورة آنفًا، وهو أحد الأدوار 

المهمّة للعقل في المعرفة الدينيّة على ما تقدّم توضيحه.
إنَّ الدور الخامس للعقل في المعارف الدينيّة، هو الدور الآلي. قد يبدو أنَّ الدور الآلي للعقل 
ــى تدبير المعاش والحياة الدنيويّة، ومِن هنا فإنّه لا تكون له أيّ صلة بالدين. إنَّ هذا الأمر  بمعن
في ضوء الرؤية القائلة بأنَّ الدين لا شأن له بالحياة في هذه الدنيا، وإنَّما يهتمّ بخصوص الآخرة، 
ــواء في  ــان إلى الحياة الطيّبة، س ــد يبدو صحيحًا؛ ولكنْ لو قلنا بأنَّ الدين يتكفّل بهداية الإنس ق
الدنيا والآخرة، فإنَّ الأمر سوف يكون مختلفًا. إنَّ الحياة الأصليّة والخالدة مِن وجهة نظر الدين 
ــت هي الحياة الأخرويّة، إلّّا أنَّ طريق الوصول إلى الحياة الأخرويّة هي الحياة الدنيويّة؛  وإنْ كان
لأنَّ الدنيا مزرعة الآخرة.1 إنَّ الإسلام يمتلك خطّة ومشروعًا للحياة الدنيويّة، وإنَّ الناس إذا 
م لن يضمنوا سعادتهم في هذه الدينا  ساروا على وفق هذه الخطّة ولم يحيدوا عن هذا المشروع، فإنَّهَّ
ــوف يضمنون السعادة الأخرويّة والأبديّة أيضًا. وعلى هذا الأساس، لو سار  فحسب، بل وس
ــروع والبرنامج المتطابق مع العقل النظري والعقل العملي  العقل الآلي ـ في إطار تحقّق هذا الم
والتعاليم الدينيّة ـ وعمل على تنظيم معاشه الدنيوي ضمن إطار هذا البرنامج، فإنّه سيكون قد 
قام بمهمّته الدينيّة. وفي هذا السياق، فإنَّ الدور الذي يؤدّيه العقل الآلي هو بسط المعارف الدينيّة 
ــتنباطي ـ على الحياة العمليّة  ــاطة العقل النظري والعملي والاس ــي تمّ الحصول عليها بوس ـ الت
للإنسان، ويقوم بهذا الأمر مِن خلال إنتاج العلوم المتنوّعة، ولا سيّما منها العلوم الإنسانيّة التي 
ــعى إلى إدارة وتدبير الحياة الدنيويّة. وبطبيعة الحال، تتمّ الاستفادة في هذه العلوم مِن العقل  تس

النظري والعقل التجريبي أيضًا.
إنَّ صلة هذا الدور للعقل الآلي في الدين مع علم الكلام، هو أنَّ علم الكلام بصدد الدفاع 
ــن الدين. وإنَّ دور العقل الآلي بالمعنى المذكور آنفًا، يمثّل نوعًا مِن الدفاع عن الدين، بل هو  ع

الحراني، تحف العقول عن آل الرسول، ص510. 	.1



40   ‏   الدين والعقل

ــل الآلي مِن خلال التخطيط للنموذج الديني  ــل طريق للدفاع عن الدين؛ وذلك لأنَّ العق أفض
ــائر المدارس والمذاهب الأخرى  ــاة المزدهرة، يعمل على إثبات قدرة وتفوّق الدين على س للحي
على المستوى العملي، وقد أثبت أنَّ الحياة على أساس التعاليم الدينيّة أفضل مِن الحياة على أساس 

التعاليم غير الدينيّة: »كونوا دعاة إلى ]دين[ أنفسكم بغير ألسنتكم«.1
ــادس للعقل في المعارف الدينيّة، هو أنَّ العقل النظري والعقل العملي بعد أنْ  إنَّ الدور الس
ــبحانه وتعالى، وبعد أنْ يحقّقا دورهما المفتاحي، سوف يواصلان  يعملا على إثبات وجود الله س
مهمّتهما ونشاطهما في مواصلة الطريق جنبًا إلى جنب مع الوحي أيضًا. يمكن تسمية هذا النشاط 
بالدور التكميلي للعقل. وفي هذا الدور يمكن للعقل أنْ يكتشف بعض المفاهيم الدينيّة، ويعمل 
ــه أنْ يثبت المعاد، ويمكنه أيضًا أنْ  ــبيل المثال ـ يمكن ل ــى إثباتها. مِن ذلك أنَّ العقل ـ على س ع
ــى بيانها. وكما تقدّم  ــاء والصفات الإلهيّة ويعمل ع ــف عن بعض المفاهيم في بحث الأس يكش
ذكره، فإنَّ أكثر الأبحاث المرتبطة بأفعال الله والعدل الإلهي، يتمّ كشفها وإثباتها بوساطة العقل 
ــذه الموارد أنْ يكون الوحي قد تكلّم أيضًا، بيد  ــي. وبطبيعة الحال، مِن الممكن في بعض ه العم
أنَّ العقل يكتشف المطالب بشكل مستقلّ ومنفصل عن الوحي. مِن ذلك أنَّ العقل ـ على سبيل 
المثال ـ يكتشف أنَّ الله سبحانه وتعالى لا يكلّف بما لا يطاق، ويعمل على الوفاء بوعده في إقامة 

المعاد والجنةّ.
إنَّ الدور السابع للعقل في المعارف الدينيّة، هو الدور التعاملي والاستقلالي للعقل في سياق 
ــل ضمن الدور التكميلي؛  ــارف الدينيّة. يمكن إدراج هذا الدور للعق ــاف العقلي للمع الاكتش
ــتعانة بالوحي، ويصل إلى  ــنْ حيث يتوصّل العقل في الدور التكميلي إلى مطلب دون الاس ولك
الحقيقة في الدور التعاملي مِن خلال الاستعانة بالوحي، فإنّنا نبحث هذا الدور بشكل مستقلّ.

في بعض التعاليم الدينيّة، بل وفي الكثير مِن التعاليم، لا يصل العقل إلى مطلب خاصّ مِن 
ــه أمام تعاليم  ــع الوحي، ولكنْ عندما يتّصل بالوحي، ويضع نفس ــي والارتباط م دون التعاط

ــر ذاته أيضًا. م.ن، ص78  ــر إلى هذا الأم ــكافي، ج2، ص77. وقد ورد هذا الحديث بألفاظ أخرى تش ــي، ال الكُلين 	.1
وص105.



41      لدينياعقل وأدواره في المعرفة لمهام ا

ــوف يصل إلى الحقيقة بنفسه، ولكنْ بشكل غير مستقلّ.  الله سبحانه وتعالى والمرسلين، فإنَّه س
ــتاذ الرياضيّات بفهم طريقة حلّ عقليّة يكتشف  مِن قبيل أنْ يقوم طالب بعد التعلّم على يد أس
ــتقلّة  ــن أو ثلاثة مجاهيل. إنَّ هذا الإدراك هو مِن المدركات المس ــاطتها معادلة ذات مجهول بوس
ــتقلالي للعقل لا يعني عدم الحاجة إلى المعلّم. إنَّ الكثير مِن الأمور  للعقل؛ إلّّا أنَّ الإدراك الاس
ــفة الإغريقيّين عن إدراكها، تندرج  العقليّة التي أدركها المتكلّمون مِن الإماميّة، وعجز الفلاس
ــد1، يبدو لنا مِن  ــطو في بحث التوحي ــوم إلى ما ذكره أرس ــم. عندما ننظر الي ــن هذا القس ضم
ــتغرب أنْ يكون هذا الفيلسوف الكبير قد عجز عن الوصول إلى أمور أخذنا اليوم ندركها  المس

بيسر في ضوء تعاليم الوحي.2
ويبدو أنَّ الجملة الجديرة بالتأمّل، والتي ذكرها الشيخ المفيد بشأن حاجة العقل إلى الوحي، 
والتي نسبها إلى اتفاق وإجماع الإماميّة، ناظرة إلى هذا المقام، دون المهام والأدوار الأخرى للعقل؛ 

إذ قال في ذلك:
»اتّفقت الإماميّة على أنَّ العقل محتاج في علمه ونتائجه إلى السمع، وأنّه غير منفكّ عن 

ــتدلال، وأنّه لا بدّ في أوّل التكليف وابتدائه في العالم  ــمع ينبّه العاقل على كيفيّة الاس س
مِن رسول«.3

وقد سبق للشيخ الصدوق أنْ تقدّم على الشيخ المفيد في إبداء هذا الرأي أيضًا.4
وإنَّ الله سبحانه وتعالى في القرآن الكريم، يؤكّد مِن جهة على أنَّ الحكمة هبة مِن الله، ويذكّر 
ــم وحدهم الذين يؤتون الحكمة، كما ورد ذلك  ــن جهة أخرى بأنَّ العقلاء وأولي الألباب، ه مِ
رُ  كَّ ا كَثيًِرا وَمَا يذََّ وتِِيَ خَيْْرً

ُ
ــاءُ وَمَنْ يؤُْتَ الْْحكِْمَةَ فَقَدْ أ في قوله تعالى: ﴿يؤُْتِِي الْْحكِْمَةَ مِن يشََ

لْْباَبِ﴾5. 
َ
ولوُ الْْأ

ُ
إلّّا أ

برنجكار، »حكمت و انديشه ديني«، صص416-388. 	.1
رباني گلپايگاني، »برهان محرك اول در فلسفه ارسطو«، صص62-49. 	.2

.	المفيد، أوائل المقالات، صص8-7. 3
الصدوق، التوحيد، ص290. 	.4

البقرة: 269. 	.5



42   ‏   الدين والعقل

ــل والأنبياء فيما يتعلّق بالمعرفة  وقال أمير المؤمنين علّي بن أبي طالب ؟ع؟ في بيان مهام الرس
والحكمة:

ــتأدوهم ميثاق فطرته، ويذكروهم منسي  ــله، وواتر إليهم أنبياءه؛ ليس »فبعث فيه مرس

نعمته، ويحتجّوا عليهم بالتبليغ، ويثيروا لهم دفائن العقول«.1 

وبذلك، فإنَّ الله سبحانه وتعالى قد أودع في عقل الإنسان خزائن معرفيّة، ولا يمكن للعقل 
ــل؛ وإنْ كان مِن بعد التذكير  ــارة مِن الأنبياء والرُسُ أنْ يدرك هذه المعارف مِن دون تذكير وإش
ــتقلّ، وهذا هو الدور  ــف هذه المعارف بشكل مس ــتطاعته أنْ يكش ــوف يكون باس والإثارة س

التعاملي والاستقلالي للعقل.
ــتقلالي للعقل. وفي  والدور الثامن للعقل في المعارف الدينيّة، هو الدور التعاملي وغير الاس
ــف حقيقة ما،  ــدور يتظاهر كلّ مِن العقل والوحي مع بعضهما مِن أجل العمل على كش هذا ال
ويعمل على إظهارها للإنسان؛ بحيث أنَّ العقل ـ سواء قبل إشارة الوحي أو بعدها ـ لا يستطيع 
ــتطيع ذلك بمساعدة مِن الوحي. مِن  ــف نتيجة الاستدلال بشكل مستقلّ، ولكنهّ يس أنْ يكتش
ــبيل المثال ـ لو قام كلّ مِن العقل والوحي ببيان واحدة مِن مقدّمات الاستدلال،  ذلك ـ على س
سوف تكون نتيجة هذا الاستدلال حصيلة للتعامل بين العقل والوحي. ويمكن مثلًًا بيان هذا 

الاستدلال لكشف وإثبات الجزاء الأخروي والجنةّ:
1. أنَّ الله سبحانه وتعالى قد وعد المحسنين بالثواب والجنةّ.

2. أنَّ العقل يحكم بقبح خلف الوعد.
النتيجة: أنَّ الجنة حقّ، وأنَّ المحسنين سوف يرون جزاء عملهم فيها.

ونذكر مثالًًا آخر على إثبات اختيار الإنسان وحريّته:
1. أنَّ الله سبحانه وتعالى سوف يحاكم ويجازي المذنبين ويعاقبهم يوم القيامة.

2. أنَّ محاكمة ومعاقبة المضطرين قبيح عقلًًا، وأنَّ الله سبحانه وتعالى لا يفعل القبيح.
النتيجة: أنَّ المذنبين يتمتّعون بالحريّة والاختيار.

نهج البلاغة، الخطبة الأولى. 	.1



43      لدينياعقل وأدواره في المعرفة لمهام ا

ــو الدور التعاملي للعقل.  ــفة، ه إنَّ مِن بين الموارد التي يختلف فيها علم الكلام عن الفلس
ــبق أنْ ذكر في الأبحاث التمهيديّة ـ علم ذو بعد واحد، ومنهجه عقلي؛ في  ــفة ـ كما س إنَّ الفلس
ــتفيد مِن المنهج النقلي أيضًا. ثمّ إنَّ المنهج  حين أنَّ علم الكلام، بالإضافة إلى المنهج العقلي، يس
ــبق أنْ ذكرناها  ــفة والكلام مختلفة. ومِن بين الاختلافات التي س العقلي ومهام العقل في الفلس
هو العقل العملي. والاختلاف الآخر يكمن في توظيف علم الكلام للدور التعاملي الاستقلالي 
ــتفادة مِن هذا الدور، يُضاعف مِن قدرة العقل في اكتشاف  ــتقلالي للعقل. إنَّ الاس وغير الاس
ــر ويتطوّر ـ مِن خلال الاتصال بالوحي والمعلّمين  المعارف والحقائق الدينيّة؛ لأنَّ العقل يزده

الإلهيين ـ ويكتشف آفاقًا معرفيّة أوسع.

النتيجة
يمكن أنْ نستنتج مِن مجموع الأبحاث السابقة أنَّ العقل يلعب دورًا في جميع الأبعاد والساحات 
ــة المتنوّعة، وإنْ كانت هذه الأدوار مختلفة. وحتّى في الأمور  المعرفيّة، ومِن بينها المعارف الدينيّ
ــة التي يذهب التصوّر إلى اعتبارها مِن الحقول الخاصّة بالوحي، يمكن للعقل أنْ يلعب  التعبّديّ
ــى أدوارًا تكميليّة، وأنْ يكون له فيها تعامل غير  ــتنباطيّة ودفاعيّة وآليّة، بل وحتّ فيها أدوارًا اس

استقلالي. 
مِن خلال الاستقراء الذي أجريناه، توصّلنا إلى ثمانية أدوار متنوّعة للعقل في المعرفة الدينيّة، 
وهي عبارة عن: دور الميزان، ودور المفتاح، ودور الاستنباط، ودور الدفاع، ودور الآلة، ودور 
ــتقلالي. وإنَّ هذه الأدوار تقوم ـ  ــتقلالي، ودور التعامل غير الاس التكميل، ودور التعامل الاس
ــة أدوار عقليّة، وهي العقل النظري، والعقل العملي، والعقل الآلي، والعقل  بدورها ـ على خمس

الاستنباطي، والعقل الدفاعي. 



44   ‏   الدين والعقل

المصادر
نهج‌البلاغة، قم، انتشارات هجرت، 1414هـ.ـ 
ابن‌سينا، حسين، الإشارات والتنبيهات، ج1، قم، نشر البلاغة، 1375هـ.ش.ـ 

ـــــــــــــــ، الشفاء )الطبيعيّات(، قم، مكتبة آية الله المرعشي النجفي، 1404هـ.ـ 
ـــــــــــــــ، النجاة مِن الغرق في بحر الضلالات، تحقيق: محمّد تقي دانش پژوه، طهران، جامعة ـ 

طهران، ط2، 1379هـ.ش.
ـــــــــــــــ، رساله نفس )رسالة النفس(، ترجمها إلى اللغة الفارسيّة: موسى عميد، همدان، جامعة ـ 

أبو علي سينا، ط2، 1383هـ.ش.
ـــــــــــــــ، عيون الحكمة، تحقيق: عبدالرحمن بدوي، بيروت، دار القلم، ط2، 1980م.ـ 
الآبي، منصور بن حسين، نثر الدر، تحقيق: محمّد علي قرنة، ج 1، مصر، مركز تحقيق التراث، 1981م.ـ 
احمدي، وآخرون، سرچشمه حكمت )معين الحكمة(، به کوشش علی‌نقی خدایاري، طهران، نشر ـ 

النبأ، 1388هـ.ش.
الأشعري، أبو الحسن، اللمع في الردّ على أهل الزيغ والبدع، القاهرة، المكتبة الأزهريّة للتراث.ـ 
ــفة في العصور الوسطى ـ  ــانس )تاريخ الفلس ــطى و رنس ــفه در قرون وس إيلخاني، محمّد، تاريخ فلس

وعصر النهضة(، طهران، نشر سمت، ط2، 1382هـ.ش.
بني هاشمي، سيّد محمّد، پرتو خرد )شعاع العقل(، طهران، نشر نبأ، 1388هـ.ش.ـ 
ــامي، ـ  ــم ودرر الكلم، قم، دفتر تبليغات اس ــد، غرر الحك ــدي، عبدالواحد بن محمّ ــي الآم التميم

1366هـ.ش.

الجرجاني، السيّد شريف، شرح المواقف، مصر، مطبعة السعادة، 1325هـ؛ 1907م.ـ 
جوادي آملي، عبدالله، منزلت عقل در هندسه معرفت ديني )موقع العقل مِن هندسة المعرفة الدينيّة(، ـ 

قم، نشر إسراء، 1389هـ.ش.

الحرّ العاملي، محمّدبن‌الحسن، وسائل الشيعة، قم، مؤسّسة آل البيت؟عهم؟، 1409هـ.ـ 
ــول، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: علي أكبر غفاري، قم، ـ  ــعبة، تحف العقول عن آل الرس الحرّاني، ابن ش

جامعة المدرّسين، ط2، 1404هـ.



45      لدينياعقل وأدواره في المعرفة لمهام ا

ــن بن يوسف، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، تصحيح: حسن حسن زاده الآملي، ـ  الحلّّي، الحس

قم، مؤسّسة النشر الإسلامي، ط4، 1413هـ.

الحلّّي، الحسن بن يوسف، مناهج اليقين في أصول الدين، طهران، دار الأسوة، 1415هـ.ـ 

الديلمي، حسن بن محمّد، إرشاد القلوب إلى الصواب، قم، انتشارات الشريف الرضي، 1412هـ.ـ 

الرازي، قطب‌الدين، حاشية الإشارات والتنبيهات، طهران، دفتر نشر كتاب، 1403هـ.ـ 
رباني گلپايگاني، علي، »برهان محرك اول در فلسفه ارسطو« )برهان المحرّك الأوّل في فلسفة أرسطو(، ـ 

مجلّة: كلام، العدد 4، شتاء عام 1372هـ.ش.
الشافعي، محمّد بن طلحة، مطالب السؤول في مناقب آل الرسول.ـ 
الشهرستاني، محمّد بن أحمد، الملل والنحل، قم، انتشارات الشريف الرضي، ط3، 1364هـ.ش.ـ 
ــروت، دار إحياء التراث ـ  ــفار العقليّة الأربعة، ب ــرازي، صدرالمتألّّهين، الحكمة المتعالية في الأس الش

العربي، ط3، 1981م.
ـــــــــــــــ، شرح أصول الكافي، طهران، مؤسّسة مطالعات وتحقيقات فرهنگي، 1366هـ.ش.ـ 
الصدوق، محمّد بن علي بن بابويه، التوحيد، قم، جامعة المدرّسين، 1398هـ.ـ 
ـــــــــــــــ، علل الشرائع، قم، مكتبة الداوري، 1385هـ.ش.ـ 
ــاري، قم، جامعة ـ  ــيّة: علي‌أكبر الغف ــه، ترجمه إلى اللغة الفارس ــنْ لا يحضره الفقي ـــ، مَ ــــــــــــــ

المدرّسين، ط2، 1413هـ.
الفارابي، أبونصر، فصول منتزعة، طهران، مكتبة الزهراء، ط2، 1405هـ.ـ 
الفخر الرازي، فخر الدين، المحصل، عمّّان، دار الرازي، 1411هـ.ـ 
كابلستون، فريدريك، تاريخ فلسفه )تاريخ الفلسفة(، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: جلال‌الدين مجتبوي، ـ 

طهران، نشر علمي و فرهنگي، 1388هـ.ش.
ــفة الإنجليز مِن هوبز إلى ديفد ـ  ــوفان انگليسي از هابز تا هيوم )الفلاس ــتون، فريدريك، فيلس كابلس

هيوم(، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: أميرجلال‌الدين أعلم، طهران، انتشارات سروش، 1362هـ.ش.
الكراجكي، محمّدبن‌علي، معدن الجوهر ورياضة الخواطر، طهران، المكتبة المرتضويّة، ط2، 1394هـ.ـ 
ــيّة: علي‌أكبر غفاري، طهران، دارالكتب ـ  ــي، محمّد بن يعقوب، الكافي، ترجمه إلى اللغة الفارس الكُلين

الإسلاميّة، ط4، 1407هـ.



46   ‏   الدين والعقل

المجلسي، محمّدباقر، بحار الأنوار، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ط2، 1403هـ.ـ 
محمّدي ري‌شهري، محمّد، دانش‌نامه عقايد اسلامي )موسوعة العقائد الإسلاميّة(، قم، دارالحديث، ـ 

1385هـ.ش.

المطهري، مرتضى، عدل إلهي )العدل الإلهي(، قم، جامعة المدرسين، 1361هـ.ش.ـ 

المفيد، محمّد بن محمّد بن النعمان، أوائل المقالات، قم، المؤتمر العالمي للشيخ المفيد، 1413هـ.ـ 
ــم، دفتر تبليغات ـ  ــة في المباحث الكلاميّة، ق ــيوري، اللوامع الإلهيّ ــل، ابن‌عبدالله الس ــداد الفاض المق

اسلامي، ط2، 1422هـ.

ملكي ميانجي، محمّدباقر، توحيد الإماميّة، طهران، وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامي، 1415هـ.ـ 

النراقي، محمّدمهدي، جامع السعادات، النجف الأشرف، دار النعمان للطباعة والنشر.ـ 



47       ذرائل العقللى اإالقدسي  لعقلامن

من العقل القدسي إلى العقل الذرائعي1
حميد پارسانيا2

ــناتها أو مثالبها  ــة، وإنَّ الكثير مِن حس ــالم الحديث هو العقلانيّ ــن أهمّ خصائص الع ــن ب إنَّ مِ
ــب ثقافته  ــها. إنَّ للعقلانيّة أبعادًا وطبقات متعدّدة، وإنَّ كلّ مجتمع يكتس يتمّ تحليله على أساس
وحضارته الخاصّة في ضوء استفادته مِن واحد مِن تلك الأبعاد والطبقات، وإنَّ العقلانيّة التي 

اكتسبت فضيلة في العالم الحديث أكثر مِن جميع الفضائل الأخرى، هي العقلانيّة الذرائعيّة.
هناك الكثير مِن المعاني المذكورة للعقل، حيث يكون كلّ واحد مِن تلك المعاني ناظرًا إلى بُعد 

مِن أبعاد ومراتب أو طبقات العقل. وفيما نعمل على بيان بعضها على نحو الإجمال:
ــان  ــط الإنس 1. العقل الذرائعي3: إنَّ الاتجاه الأصلي في العقلانيّة الذرائعيّة، عبارة عن بس
سيطرته على الطبيعة. قال فرنسيس بيكون مِن خلال الاتّّجاه إلى هذا المعنى في كتاب الأورغانون 
الجديد: »إنَّ العلم مقدرة«. ويذهب ماكس فيبر إلى القول بأنَّ سلوكيّات الإنسان الغربي ـ المتأثّرة 
ــرة إلى الأهداف والغايات؛  ــل نحو الاتجاهات العقلانيّة الناظ ــة العقلانيّة الذرائعيّة ـ تمي بهيمن
ــمّ اعتبار التكنولوجيا  ــهلة المنال. وقد ت ــى الأفعال الناظرة إلى أهداف وغايات دنيويّة س بمعن

والصناعة والبيروقراطيّة مِن آثار ونتائج هيمنة هذا المعنى مِن العقلانيّة.

ــاميّة  ة الإس ــی التي تصدر في الجمهوريَّ ــی تا عقل ابزاری« في مجلّة علوم سیاس المصدر: المقالة بعنوان »از عقل قدس 	.1
الإيرانيَّة باللغة الفارسيّة، العدد 19، خریف 1381ش، الصفحات 7 إلی 16.

تعريب: حسن علي مطر. 	
عضو الهیئة العلميّة في جامعة طهران.  	.2

3.	 Instrumental Reason



48   ‏   الدين والعقل

2. العقل الميتافيزيقي1: يعمل على التعريف بأحكام أصل الوجود. إنَّ الأحكام الميتافيزيقيّة 
ا تصدق في الغالب على الأشياء الطبيعيّة أيضًا،  على الرغم مِن عدم تقيّدها بعالم الطبيعة، إلّّا أنَّهَّ
مِن قبيل: الحكم باستحالة اجتماع النقيضين أو أصل العليّة. كما أنَّ البحث في المسائل الفلسفيّة 

والأنطولوجيّة يقع على عاتق العقل الميتافيزيقي.
ــل النظري2: إنَّ العقل النظري يتحدّث عن وجودات تتحقّق خارج حقل الإرادة  3. العق
الإنسانيّة. إنَّ هذا المعنى مِن العقل أعمّ مِن العقل الميتافيزيقي، وإنَّ العقل الميتافيزيقي جزء مِن 
العقل النظري. إنَّ معرفة المسائل الفيزيائيّة والرياضيّة، تقع على عاتق هذا العقل. إنَّ العقلانيّة 

الذرائعيّة ما دامت ترمي إلى معرفة الحقائق الطبيعيّة والماديّة، تقع تحت مظلّة العقل النظري.
ــري، وإنَّ موضوعاته هي غير  ــذا العقل يقع في قبال العقل النظ ــل العملي3: إنَّ ه 4. العق
ــاس  موضوعات العقل النظري. إنَّ العقل العملي يبحث حول الكينونات التي تتكوّن على أس
الإرادة الإنسانيّة؛ مِن قبيل: المحظورات، والمسائل الأخلاقيّة، والحقوق الفرديّة والاجتماعيّة، 
ــط في قيمة واعتبار  ــوف الألماني إيمانوئيل كان ــكّك الفيلس والقوانين والأنظمة البشريّة. لقد ش
ــموليّة للعقل النظري، وعلى الرغم مِن تشكيكه في العقل النظري، سعى جاهدًا إلى  المعرفة الش
الدفاع عن هويّة العقل العملي. في المعنى الذي تمّ تقديمه عن العقل العملي، يسعى هذا العقل 
ـ مثل العقل النظري ـ إلى اكتشاف الحقّ. إنَّ العقل النظري والعقل العملي في هذا المعنى قسمان 

مِن الإدراك والوعي العلمي للناس، ويمكن التفاوت والاختلاف بينهما في الموضوعات.
إنَّ العقل العملي يُستعمل أحيانًا في المعنى المقابل للقوّة الإدراكيّة للإنسان، وفي هذه الحالة 
يكون معناه هو القوّة العمليّة للإنسان، وعندها يكون المراد مِن العقل العملي هو الفعل الجميل؛ 
أي الأمر الموافق لحكم عقل الإنسان. وحيثما ورد استعمال العقل العملي بهذا المعنى، كان العقل 
النظري في قباله بمعنى مطلق إدراك العقل البشري. وبهذا المعنى، فإنَّ العقل النظري بالإضافة 

1.	 Metaphysical Reason

2.	 Speculative Reason

3.	 Practical Reason



49       ذرائل العقللى اإالقدسي  لعقلامن

ــون كذلك في قبال الإدراك غير العقلي، مِن  ــان، فإنّه يك إلى وقوعه في قبال القوّة العمليّة للإنس
قبيل: الإدراكات الحسيّة، الخياليّة والوهميّة أيضًا.

ــم العقل النظري  ــمّ مِن إدراك وعل ــل المفهومي معنى أع ــي1: إنَّ للعق ــل المفهوم 5. العق
ــاطة المفاهيم الذهنيّة على  ــل المفهومي أنَّه يتعرّف بوس ــي. إنَّ الخصوصيّة الأصليّة للعق والعم
ــتيمولوجية تنظر إلى القيمة المعرفيّة  ــورد البحث. إنَّ الكثير مِن الأبحاث الإبس الموضوعات م
ــاملة لهذا العقل. وبطبيعة الحال، فإنَّ إيمانويل كانط قد شكّك في قيمة المعرفة العامّة للعقل  الش

المفهومي. إنَّ العقل المفهومي يتّسع مِن خلال الاستفادة مِن الأساليب والمناهج المنطقيّة.
ــاملة مِن دون  ــهود الحقائق الكليّة والش ــهودي2: إنَّ هذا العقل يصل إلى ش 6. العقل الش
ــاطة المفاهيم الذهنيّة. إنَّ العقل الشهودي يقع باعتبار ما في قبال العقل المفهومي، وباعتبار  وس
ــهودات العرفانيّة ما فوق العقليّة. إنَّ  ــية ما دون العقليّة أو الش ــهودات الحسّ آخر في قبال الش
ــهودات الحسيّة حصيلة المواجهة المباشرة ومِن دون وساطة مع الأشياء الجزئيّة والماديّة، في  الش
ــاملة والكليّة،  ــهودات العقليّة هي حصيلة المواجهة المباشرة مع الحقائق الش حين أنَّ تلك الش
وأنَّ الشهودات ما فوق العقليّة الواردة في بيان العرفاء المسلمين، هي شهود الأسماء والصفات 

الإلهيّة.
ــل المفهومي. وقد ذهب صدر  ــهودي يمثّل الأصل والجذر الوجودي للعق ــل الش إنَّ العق
ــهودي. وأمّا إيمانوئيل كانط،  المتألّّهين إلى اعتبار العقل المفهومي هو المرتبة النازلة مِن العقل الش
ــكل صريح3، وبذلك فقد عمد إلى استئصال الجذر الوجودي  ــهودي بش فقد أنكر العقل الش
ا عن عالم  ــل المفهومي معبّّرً ــاس. ومِن هنا، فإنّه بدلًًا مِن اعتبار العق ــل المفهومي مِن الأس للعق

الواقع، كان يعتبره حجابًا ومانعًا يحول دون معرفة الحقيقة.
ــهودي. وإنَّ صاحب  ــل القدسي4: إنَّ العقل القدسي هو النوع المتعالي للعقل الش 7. العق

1.	 Conceptual Reason

2.	 Intuitive Intellect

.B148 ،كانط، نقد خرد ناب 	.3
4.	 Sacred Intellect



50   ‏   الدين والعقل

ــق العقليّة. وقد تحدّثت النصوص  ــى بارتباط مباشر وحضوري مع الحقائ العقل القدسي يحظ
ــدسي وطريقة تكوينه. إنَّ الذي يمتلك  ــفة كثيًرا حول بيان العقل الق الدينيّة والعرفاء والفلاس
ــاليب والطرق  العقل القدسي يحصل على الحقائق والأمور ـ التي يحصل عليها الآخرون بالأس
ــكل مباشر. إنَّ حصوله على الحقائق يكون مِن قبيل الرؤى والأحلام  المفهوميّة والبرهانيّة ـ بش
الصادقة التي يراها بعض الأشخاص. إنَّ وحي الأنبياء وإلهامات الأولياء الواردة في تعبيرات 
ــائيّة تطلق على العقل  ــل القدسي لديهم. وإنَّ الحكمة المشّ ــاء والعرفاء، هي حصيلة العق الحك
ــتفاد أيضًا. إنَّ المعلّم ووساطة التعليم للعقل القدسي في الكلمات  القدسي مصطلح العقل الُمس
الدينيّة، هو روح القدس وجبرائيل والملاك الإلهي. إنَّ هذه الوساطة في التعابير الفلسفيّة، عبارة 

عن وجود مجرّد وغير مادّي، ويُسمّى بالعقل الفعّال أيضًا.
ــب العقل القدسي يتعرّف كذلك على أمور تفوق ما يحصل عليه الآخرون بالعلم  إنَّ صاح
ــانيّة، فإنَّ  ــولي أيضًا. فإذا كان العقل الميتافيزيقي يثبت أصل التجرّد وخلود النفس الإنس الحص

العقل القدسي بدوره يعمل على بيان خصائص وجزئيّات صعود وسعادة الإنسان أيضًا. 
ــان مِن طريق العقل القدسي، إذا كان مِن الأحكام التي يدركها  إنَّ ما يتمّ عرضه على الإنس
ــادي؛  ــمّى بالحكم الإرش العقل المفهومي ـ الأعمّ مِن العقل النظري أو العقل العملي ـ فإنّه يُس
ــاد الآخرين إلى ما يمكنهم إدراكه بأنفسهم،  وذلك لأنَّ العقل القدسي يعمل على هداية وإرش
ــيسي يفوق  ــيسي. إنَّ الحكم التأس ــمّى بالحكم التأس وإذا كان أمرًا يفوق إدراك البشر، فإنّه يُس

العقل، ولكنهّ لا يكون ضدّ العقل.
ــذي يصل إلى مرحلة  ــم ال ــاً مِن العقلانيّة أو الوعي ـ وهو القس ــل العام1: إنَّ قس 8. العق
ــمّى بالفهم العام. إنَّ الفهم العام يمكن أنْ يكون  الفعليّة عبر الإدراك الجمعي في المجتمع ـ يُس
ــل المفهومي أو العقل القدسي، أو  ــان مِن طريق العق ــتملًًا على المعارف التي يتعلّمها الإنس مش
ــاطة توهّم وتخيّل  ــن الإدراكات التي تظهر بفعل الاتجاهات العمليّة بوس ــون مجموعة مِ أنْ يك
ــتقرّ في مسار مقبول في ثقافة المجتمع. إنَّ الفهم العام يشكّل بيئة الحياة المشتركة بين  البشر، وتس

1.	 Common Sense



51       ذرائل العقللى اإالقدسي  لعقلامن

الناس. وإنَّ ما يتمّ القبول به في العُرف العام، إذا كان متوافقًا ومتطابقًا مع الحقائق التي يدركها 
ا تعود إلى الارتكاز العقلائي لدى العرف العام، وفي هذه الحالة فإنّه يُسمّى  العقل المفهومي، فإنَّهَّ
ــاكتًا عنها، ففي مثل  بالعُرف العقلائي، وإنْ كان مِن الأمور التي يكون حكم العقل القدسي س
ــيًّا أو  ــذه الحالة إنْ قام العقل القدسي ببيانها، لا يكون حكم العقل القدسي في موردها تأسيس ه
ــة يقع العرف العام تحت مظلّة  ا، بل يعمل على مجرّد تأييدها وإمضائها، وفي هذه الحال ــاديًّ إرش
ــوف يبقى ضمن حدود الفهم العام فقط. ويسمّى الفهم العرفي في  العقل القدسي، وإلّّا فإنّه س

بعض الموارد بالعقل العام أيضًا.
ــعي، وثانيًا: الكلّّي  ــن، وهما أوّلًًا: الكلّّي السِّ ــتعمل )الكلّّي( في معني ــل الكلّّي1: يُس 9.العق
ــعي، فهو الكلّّي الناظر إلى الإحاطة والشمول الوجودي لحقيقة ما، مِن  المفهومي. أمّا الكلّّي السِّ
ــانيّة الحاضرة في جميع مراتب البدن، ولا تتقيّد بأيّ واحد مِن تلك المراتب.  قبيل: النفس الإنس
ــود الطبيعيّة، مِن قبيل العقل  ــعة غير مقيّدة بالقي ــل الكلّّي بهذا المعنى حقيقة عينيّة واس إنَّ العق
ــي يتمّ حملها على  ــعة ذاتها الت ــي، فهو المفاهيم الذهنيّة الواس ــوني. وأمّا الكلّّي المفهوم الأفلاط
مصاديق متعدّدة. إنَّ العقل الكلّّي بهذا المعنى يرادف العقل المفهومي، وهو القوّة الإنسانيّة ذاتها 
التي تدرك المعاني الكليّة والشاملة، وبوساطة تلك الأحكام تدرك جميع الأمور الجزئيّة وتفهّمها.

ــل الجزئي2: إنَّ العقل الجزئي أو الفردي يقع في قبال العقل الكلّّي المفهومي. وإنَّ  10. العق
ــمّى بالوهم أيضًا. ويتمّ  ــة. إنَّ العقل الجزئي يُس مدركاته تضاف إلى الأمور الجزئيّة والمحسوس

استعمال العقل الجزئي في العقلانيّة الذرائعيّة على نحو أكبر.
11. العقل التجريبي3: هو جزء مِن العقل النظري، حيث ينظر إلى الأمور الطبيعيّة ويستفيد 
ــكيل القياسات التجريبيّة. إنَّ القياسات التجريبيّة تقوم على  مِن المحسوسات، ويعمل على تش
ــب العليا مِن العقل، مِن قبيل العقل  ــض القضايا الكليّة غير التجريبيّة التي تؤخذ مِن المرات بع

1.	 Universal Intellect

2.	 Individual Intellect

3.	 Empirical Reason



52   ‏   الدين والعقل

الميتافيزيقي. إنَّ العقل الذرائعي يعود بجذوره إلى العقل التجريبي أكثر مِن أيّ شيء آخر. ذهبت 
ــية ـ إلى إنكار المبادئ غير الحسيّة للعلم  العقلانيّة الذرائعيّة ـ بفعل غلبة النزعة التجريبيّة والحسّ
التجريبي، وأحلّت الأساليب الاستقرائيّة محلّ الأساليب القياسيّة، ثمّ وقفت على دور القضايا 
ــيّة في العلوم التجريبيّة، وأنكرت القيمة المعرفيّة لهذه القضايا. إنَّ العقلانيّة الذرائعيّة  غير الحس
لهذه الطائفة مِن القضايا بدلًًا مِن أنْ تنتقي مِن العقل الميتافيزيقي أو القدسي، أخذت تعمل الآن 

على توظيف بُعد العقل العام.

التنوير الحديث
ــهودي، وينطلق في تنويره  ــره للعقل القدسي والعقل الش ــث قد تبلور بعد تنكّ ــالم الحدي إنَّ الع
ــة، كانوا يقيمون الجزء الأعظم مِن  ــفة ما قبل الحداث مِن أفق العقل المفهومي؛ في حين أنَّ فلاس

أبحاثهم على الشهودات العقلانيّة والعقل القدسي.
ــاث المهمّة عند  ــة والكليّة، كان يُعدّ مِن الأبح ــة تبلور المفاهيم العامّ ــث عن كيفيّ إنَّ البح
ــب إدراك هذه المفاهيم إلى شهود الُمثُل التي هي عبارة  ــطو. وكان أفلاطون ينس أفلاطون وأرس
ــر بتجريد الذهن، كان  ــطو، فإنّه على الرغم مِن اهتمامه الكب ــن الحقائق العقلانيّة. وأمّا أرس ع
ــث كان يُعبّّر عنه  ــة الفاعليّة في تكوين الصوَر، حي ــاوي هو العلّ ــب إلى اعتبار العقل الس يذه
بالعقل العاشر أو العقل الفعّال. وقد عمد الفارابي إلى تأليف كتاب في موضوع التأمّل والتفكير 
ــاره  في هذين الرأيين تحت عنوان )الجمع بين رأيي الحكيمين(، وبذلك واصل هذا البحث مس
ــفة الإشراق، والحكمة المتعالية ـ على نحو  ــلمين ـ الحكماء المشّائين، وفلاس ــفة المس بين الفلاس
ــاصر والحديث، فقد تمّ تهميش  ــفات العقلانيّة التي تبلورت في العالم المع ــاد؛ وأمّا في الفلس ج

هذه الأبحاث.
ــا في العصر الحديث فيبدأ  ــث له جذور في العقل القدسي، وأمّ ــر قبل العالم الحدي إنَّ التنوي
التنوير بوساطة العقل المفهومي. كان الفلاسفة المسلمون ـ مِن أمثال: ابن سينا، وشيخ الإشراق 
ــهروردي ـ يثبتون بالبراهين المفهوميّة أنَّ معرفة حقيقة نفس الإنسان، لا تأتي إلّّا مِن طريق  الس



53       ذرائل العقللى اإالقدسي  لعقلامن

العقل الشهودي فقط، في حين أنَّ رينيه ديكارت أراد العثور على نفسه في أفق العلم المفهومي؛ إنَّ 
الشهود الديكارتي ليس شيئًا آخر غير البداهة والوضوح المفهومي. إنَّ الشهود ـ بمعنى المواجهة 
ــاطة مع الواقع في العالم الحديث ـ ينحصر بالآفاق ما دون العقليّة. وقد  المباشرة ومِن دون وس
ــهود العقلي صراحة، وبالتالي فقد  ــألة ـ إلى إنكار الش ذهب إيمانوئيل كانط ـ بالنظر إلى هذه المس
ــي. وبدلًًا مِن أنْ يعتبر هذه  ــم العقليّة منفصلًًا ومنقطعًا عن العالم الخارج ــر ارتباط المفاهي اعت
ــل التقليل إلى أفق الحسّ ـ سراجًا يضيء الخارج، فقد اعتبرها  ــة مِن المفاهيم ـ التي لا تقب الطائف
ــتوري لرينيه  ــكيك الدس ــن ذلك حجابًا على ذلك. ونتيجة لذلك، أدخل التش على العكس مِ
ديكارت على شكل التشكيك البنيوي في صلب المعارف والمدركات البشريّة. لقد توقّف العقل 
ــي في تفكير كانط، ونكص على أعقابه عن التنوير في مورد العالم الخارجي، وانحصرت  المفهوم
التأمّلات الفلسفيّة ضمن إطار المفاهيم الذهنيّة، وبذلك تحوّل الوجود والأنطولوجيا إلى المعرفة 

والإبستيمولوجيا.
ــيّة، التي كانت تنمو وتزدهر بالنظر  وبالتوازي مع إضعاف النزعة العقليّة تأتي النزعة الحس
ــيّة لواء  ــع عشر للميلاد، حمل أنصار النزعة الحس ــاد العمليّة للحياة. وفي القرن التاس إلى الأبع
التنوير في مورد العالم الخارجي. وقد سعوا في البداية إلى تنوير العالم الخارجي بوساطة الأسلوب 
الاستقرائي. إنَّ القرن التاسع عشر للميلاد هو قرن إبداع المذاهب أو الأيديولوجيّات العلميّة. 
وقد بحث أوجست كونت وكارل ماركس حول جميع الأمور التي سبق للعقل القدسي أو العقل 
الميتافيزيقي والعقل العملي أنْ بحثوا في موردها. فإذا كان الأنبياء قد تحدّثوا حول المبدأ والمعاد، 
وإذا كان الميتافيزيقيّون قد تحدّثوا عن إثبات العالم المجرّد وغير المادّي، فقد أخذ هؤلاء يتحدّثون 
ــن ماديّة جميع أجزاء العالم، وصاروا ينكرون الأبعاد ما فوق  الآن عن الماديّة الديالكتيكيّة أو ع
ــاد المتعالية للوجود إلى عالم الطبيعة  ــان مِن الأبع الطبيعيّة للعالم. وأخذوا يعرّفون هبوط الإنس
ــجار الغابات. كان أوجست كونت يرى أنَّ التفكير  ــكل حكاية سقوطه مِن أش والدنيا على ش
ــباب البشريّة، ثمّ أخذ يتشبّه بالحواريين  الديني والميتافيزيقي ينتمي إلى مرحلة وفترة طفولة وش
ــيّد المسيح عيسى بن مريم ؟ع؟، فصار يبعث الرسائل إلى القياصرة والأباطرة  مِن أصحاب الس



54   ‏   الدين والعقل

يدعوهم إلى المعبد الجديد المتمثّل بالعلم والمعرفة التجريبيّة، وأنْ يؤمنوا بالكاهن الأعظم المتربّع 
على عرشه في هذا المعبد، والذي هو شخص أوجست كونت. وأخذ يتوقّع مِن العقل الجزئي-

التجريبي ـ الذي اكتسب الآن صورة استقرائيّة ـ أنْ يضطلع بمهام العقل القدسي والميتافيزيقي. 
وكان إيميل دوركايم في نهاية القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين للميلاد، ما يزال يسعى 

إلى تأسيس الأخلاق العلميّة بوصفها عنصًرا بديلًًا عن الأخلاق الدينيّة.

نواقص العقل الذرائعي
ــج يقف على محدوديّات  ــاد، أخذ المجتمع العلمي بالتدري ــع عشر للمي منذ نهاية القرن التاس
ــفة العقلانيين بل  ــي. فقد كانت هذه المحدوديّات محطّ اهتمام الفلاس ــص العقل الذرائع ونواق
وحتّى الحسّيين منذ القِدَم، وكان توماس هوبز وديفيد هيوم والعقلانيّون مِن قبلهما، قد التفتوا 
إلى هذه الحقيقة، وهي أنَّ العقل الذرائعي لا يمتلك القدرة على الحكم بشأن القِيَم. وكان ديفيد 
هيوم قد طرح هذه المسألة في القرن الثامن عشر للميلاد تحت عنوان فصل العلم عن القيَم، بيد 

أنَّ هذه المسألة أخذت بالتدريج تنكشف للجميع منذ نهاية القرن التاسع عشر للميلاد.
النقطة الأخرى التي حظيت باهتمام المجتمع العلمي، هي عجز العقل الذرائعي عن الحكم 
ــون في حلقة فييناّ ـ بدلًًا مِن العمل مثل  ــأن القضايا الميتافيزيقيّة. وقد عمد المناطقة الوضعيّ بش
الوضعيين في القرن التاسع عشر للميلاد على الحكم بشأن القضايا الميتافيزيقيّة وردّها أو إبطالها 
ـ إلى الإخبار عن إهمال هذه القضايا. إنَّ العقل الجزئي في القرن التاسع عشر للميلاد مِن خلال 
ــأن  ــأن كلّ الوجود وبدايته ونهايته، كما كان يحكم بش ــى الآراء الماديّة، كان يحكم بش ــه ع إقبال
ــلوك القيَمي والعملي مِن الحياة؛ وأمّا في بداية القرن العشرين للميلاد، فقد أخذ  القواعد والس
يرى أنَّ الحكم بشأن هذه الأمور، لا يدخل في حدود صلاحياته. وبالنظر إلى هذه الحقيقة، كان 
ــمّي علم القرن التاسع عشر بـ»العلم  عالم الاجتماع والاقتصادي الإيطالي فيلفريدو باريتو، يُس
الأحمق«. إنَّ الوضعيين في حلقة فييناّ على الرغم مِن الالتفات إلى محدوديّات العلم الحسّّي، كانوا 
يواصلون السعي مِن أجل توفير الحماية لحلقة العلم ـ بشكل منفصل عن سائر المدركات البشريّة 



55       ذرائل العقللى اإالقدسي  لعقلامن

ـ بوصفه أمرًا أصيلًًا يتكفّل بمعرفة العالم الخارجي.
مِن خلال الأبحاث التي تبلورت منذ العقد العاشر مِن القرن العشرين للميلاد تحت عنوان 
ــفة العلم، اتّضحت هذه النقطة أيضًا، وهي أنَّ حلقة العلم ليست شيئًا منفصلًًا عن سائر  فلس
حلقات المعرفة البشريّة، وهذه النقطة هي الحقيقة ذاتها التي شغلت اهتمام الفلاسفة العقلانيين 
ــى الدوام بحاجة في  ــم التجريبي والعلم الحسّّي كان ع ــدَم. فقد كانوا يعلمون أنَّ العل منذ القِ
لحمته وسداه إلى القضايا التي يأخذها مِن العقل الفلسفي والعقل الميتافيزيقي، مِن قبيل: أصل 
م كانوا ملتفتين إلى هذه النقطة أيضًا، وهي أنَّ  استحالة اجتماع النقيضين، أو أصل العليّة. كما أنَّهَّ
ــف العقل الذرائعي بدوره يتحقّق ضمن إطار القوانين والقواعد التي لا تنبثق عن صلب  توظي

هذا العلم، وإنَّما تنبثق عن العقل العملي أو العقل القدسي.

مرجعيّة العقل العام
ــل الذرائعي حيث كان العقل القدسي والعقل الميتافيزيقي، وكذلك  بالنظر إلى محدوديّات العق
ــد أدّى ذلك بالعقل الذرائعي إلى توفير  ــل العملي، قد فقد منزلته الثقافيّة والاجتماعيّة، فق العق
ــد تمّ إدراج العلم  ــل أو الفهم العام؛ وبذلك فق ــن مصدر معرفي آخر، وهو العق ــه مِ احتياجات
ــن قبيل: العرف  ــف العناوين، مِ ــمّ التعبير عنه بمختل ــت مظلّة شيء، يت ــميًّا تح الذرائعي رس
ــكيك في مرجعيّة  ــنةّ عالم الحياة.2 حيث يتمّ التش وبارادايم )أو نموذج(1 المجتمع العلمي، وس
ــار المراتب العليا للعقل أو إنكارها، فإنَّ العوامل والعناصر المحدّدة للعرف تنخفض إلى  واعتب
ــيّة، وفي هذه الحالة تعمل هذه العناصر ذاتها على تعيين  ــتوى العوامل الاجتماعيّة والسياس مس

القضايا الأساسيّة التي هي بمنزلة اللحمة والسدى للعقل والعلم الذرائعي.
ــن العقل العام، فإنّّها كانت في  ــافة بينها وب إنَّ العقلانيّة الذرائعيّة في حدود رعايتها للمس
الحقيقة تسعى إلى الحفاظ على آخر مشاعل التنوير في العالم الحديث؛ إذ في هذه الحالة على الرغم 
مِن اعتبار عدم علميّة القضايا القيَميّة أو الميتافيزيقيّة، كانت قد تخلّت عن مدّعيات القرن التاسع 

البارادايم )Paradigm( مصطلح مِن قبل توماس كوهين. 	.1
عالم الحياة )Lifeworld(: مصطلح مِن قبل هابرماس. 	.2



56   ‏   الدين والعقل

ا في حدود القضايا القابلة للاختبار كانت تدّعي معرفة الحقيقة. عشر للميلاد، بيد أنَّهَّ
ــرف بالعلم والمعرفة التجريبيّة وبين  ــد إزالة الفواصل بين العقل الذرائعي وما كان يُع وبع
ــة العلم التجريبي، اتّضح  ــاسي للقضايا غير التجريبيّة في بني ــل العام، وإدراك الدور الأس العق
ــدور الذرائعي للعلم التجريبي أكثر مِن ذي قبل، وأضحت الهويّة المعرفيّة والمفهوميّة عرضة  ال

للتشكيك والإنكار بشكل كامل.

أفول التنوير
ــاملة  إنَّ العقل الذرائعي حتّى لو أمكنه ـ بوصفه حقلًًا علميًّا ـ أنْ يحافظ على قيمته المعرفيّة الش
حقًا، لم يكن بمقدوره أبدًا أنْ يجيب عن الكثير مِن الأسئلة الجوهريّة حول وجود الإنسان؛ وهي 
أسئلة مِن قبيل: بداية ونهاية الإنسان والعالم، والحياة والموت، ووجوده وعدمه، والتي تنظر في 
ــان طيلة حياته لا  الجهات والغايات والضرورات والمحظورات والفضائل والرذائل. إنَّ الإنس
يواجه هذه الأسئلة بطرًا وبشكل عابر عندما يتسنىّ له الوقت أو تسنح له الفرصة للتفكير فيها، 
ــدوام، وإنّه على الدوام  ــن صُلب وجوده، وهي تعيش في وجدانه على ال ــئلة نابعة مِ بل هي أس
ــئلة. أن الإنسان مضطرّ إلى  ــب مع الأجوبة التي يصوغها عن هذه الأس يواصل حياته بما يتناس
ــال البحث والتحقيق، إنَّما يتهرّب مِن  ــئلة، والذي لا يجيب عنها مِن خ الإجابة عن هذه الأس
ــئلة خارج عن زاوية ورؤية العقل الذرائعي،  مواجهتها على نحو مباشر. إنَّ موضوع هذه الأس
ــط بالعقل العملي. إنَّ ماكس  ــل الميتافيزيقي، والجانب الآخر يرتب ــا منها يرتبط بالعق وإنَّ جانبً
ــئلة،  فيبر بالنظر إلى محدوديّة العقلانيّة الذرائعيّة، وعجزها عن الإجابة عن هذا النوع مِن الأس
ــبب افتقاره إلى الميتافيزيقا ـ فاقدًا إلى المعيار والميزان في مورد هذه  فإنَّه يعتبر العالم الحديث ـ بس

المسائل، ونتيجة لذلك فإنّه يجيز لكلّ شخص أنْ يتّبع شيطانه.
ــي، لم يعد الآن يدرك مجرّد  ــد التأمّل في البنية الداخليّة للعقل الذرائع ــالم الحديث بع إنَّ الع
المحدوديّات الخارجيّة للعلم الحديث ـ الذي هو حصيلة هذا النوع مِن العقلانيّة ـ فحسب، بل 
وأخذ يُشكّك في الاستقلال الداخلي لهذا العقل في قبال الحقول الطبيعيّة والتجريبيّة مِن الحياة، 
ــكيك وهذا الإنكار، فقد  ــبب هذا التش ــاحة أيضًا، وبس وأنكر قيمته المعرفيّة في مورد هذه المس



57       ذرائل العقللى اإالقدسي  لعقلامن

التنوير الحديث آماله الأخيرة، وتبعًا لذلك حصلت أبحاث ما بعد الحداثة على فرصتها للظهور.
إنَّ العقل الذرائعي عندما يفقد دعائمه المعرفيّة بسبب حذف المراتب العالية مِن العقل، يقع 
صدرها وذيلها في أحضان العقل المعرفي، الذي هو مِن أدنى طبقات الوعي والإدراك البشري؛ 
ــه وتوجّهاته، وأنَّ العقل العام حقيقة تقع لا على أساس  بمعنى أنَّ العرف هو الذي يحدّد أسس
ــهوديّة، بل في أطر معادلات الاقتدار الاجتماعي على يد الأشخاص  ــاليب المنطقيّة أو الش الأس

الذين يمتلكون أدوات التواصل الاجتماعي والوسائل الإعلاميّة والدعائيّة.

البحث عن الحقيقة
ــكلة لا يكمن في إنكار ونفي العقل الذرائعي. إنَّ معرفة الواقع  إنَّ طريق الخلاص مِن هذه المش
الراهن والعلم بالنواقص ونقاط الخلل في العقلانيّة الذرائعيّة، خطوة لازمة وضروريّة، ولكنهّا 
في الوقت نفسه غير كافية. يذهب علماء ما بعد الحداثة في الغالب إلى الاكتفاء بتوصيف الواقع 
م مِن خلال إيمانِِهم  القائم، ويقبلون بما يصل إلى مرحلة الفعليّة بوصفه حقيقة لا مناص منها. إنَّهَّ
ــف الحقيقة والحصول  بمرجعيّة القوّة والاقتدار في قبال الفعل، يغلقون جميع نوافذ الأمل لكش

عليها.
ــر والعمل، يعني القبول والاعتراف بمعرفة العقل  إنَّ البحث عن الحقيقة في مجالات النظ
ــوف يكون  ــي. وإذا كان هناك مِن طريق للخروج مِن أزمة العالم الحديث، فس ــري والعم النظ
ــن الحقيقة في المجالات المذكورة. بعد إحياء هذه  ــكّ مِن خلال البحث والتنقيب ع مِن دون ش
السلسلة مِن الأبحاث، تتبلور ثقافة وحضارة لا تكتفي بحقل العقلانيّة الذرائعيّة والعرف، بل 

وتستفيد مِن الطبقات الأخرى مِن العقلانيّة.
ما  ــا مِن العقل، فإنَّهَّ ــان تحت مظلّة المراتب العلي ــل الذرائعي والعام عندما ينخرط إنَّ العق
ــا عندما يقطعان  ــة ومعرفيّة؛ ولكنهّ ــة، ويحصلان على هويّة عقليّ ــان بنصيب مِن الحقيق يحظي
ــوى قوّة عمياء، وإنَّ باطن محتوى الاقتدار الأعمى  ــيئًا س ارتباطهما بتلك المراتب، لن يكونا ش

ليس سوى العدميّة.
ــة لدى البشر،  ــر الحياة العقليّ ــون في الخطوة الأولى على تثوي ــاء  ؟عهم؟ يعمل ــد كان الأنبي لق



58   ‏   الدين والعقل

ويقومون بإرشادهم ودعوتهم إلى ما أودع في فطرتهم وذواتهم. ويؤثر عن أمير المؤمنين علّي ؟ع؟ 
في هذا الشأن، قوله: »فبعث فيه مرسله وواتر إليهم أنبياءه ليستأدوهم ميثاق فطرته ... ويثيروا 

لهم دفائن العقول«.1
ــا العقل والعلم.  ــرآن الكريم مثلما تكرّرت كلمت ــرّر كلمة في الكثير مِن مواضع الق لم تتك
ــموليّة، تحتوي على جميع  ــتعمال القرآني، مع حفظ الهويّة المعرفيّة الش إنَّ هاتين الكلمتين في الاس

مراتب العلم والعقل، ولا تتقيّد أو تنحصر بالعقل والعلم الذرائعي والتجريبي.
إنَّ أعلى مرتبة للعقل، هي مرتبة العقل القدسي الذي يستفيد مِن شعاع الإشراق والإفاضة 
ــرض الوحي وكلام الله على البشر، والمراتب اللاحقة له  الإلهيّة المباشرة مِن روح القدس، ويع
ــان  عبارة عن العقل المفهومي في بُعديه النظري والعملي، إذ يمارس التأمّل في بداية ونهاية الإنس

وتكاليفه ومسؤوليّاته. 
ــولان إلهيّان يعضدان بعضهما. إنَّ العقل  إنَّ العقل القدسي والعقل المفهومي حجّتان ورس
ــان إلى الحقائق والمعارف العليا، والعقل القدسي في المراتب الأولى يعمل  المفهومي يهدي الإنس

على إثارة العقل المفهومي للناس، وفي نهاية المطاف يفتح عليهم آفاقًا أسمى.
إنَّ الحداثة تبدأ بإنكار مرجعيّة الوحي والعقل القدسي، ويبدو أنَّ هذا الإنكار يعود بجذوره 
ــة للعقل  ــة للعقل المفهومي. إنَّ تجاهل الكنيس ــابق مِن قبل الكنيس إلى الإهمال أو التجاهل الس
ــة تحتفظ  ــن هاتين المرتبتين مِن العقلانيّة، وما دامت الكنيس ــي أعدّ الأرضيّة للتقابل ب المفهوم
ــا كانت تدعوه إيمانًا؛ وأمّا في  ــم نتيجة هذا التقابل لصالح م ا كانت تحس بقوّتها واقتدارها، فإنَّهَّ
ــذا التقابل لصالح الطرف الآخر المتمثّل بالعقل المفهومي،  العالم الحديث، فقد رجّحت كفّة ه
ــهودي والقدسي، يعمد إلى استئصال جذوره  وإنَّ العقل المفهومي مِن خلال تنكّره للعقل الش
ــة والعقلانيّة العامّة الخاليتين مِن  ــارع في تجفيفها وإذبالها. إنَّ العقلانيّة الذرائعيّ الوجوديّة ويس
ــوى جثّتين هامدتين مِن مخلّفات عصر  ــا س مرجعيّة العقل والوحي ـ أي العُرف العلماني ـ ليس

الحداثة، وليس سوى نور العقل يستطيع إعادة الروح والحياة إلى هاتين الجثّتين.

نهج البلاغة، الخطبة الأولى. 	.1



59      العقل اعتبار مساحة

مساحة اعتبار العقل1
محمّد حسين زاده2

الخلاصة
ــارف الدينيّة برؤية  ــول إلى المع ــاحة العقل في الوص ــعة مس ــعى في هذه المقالة إلى بحث س نس
ــتيمولوجية. لا شكّ في أنَّ هذا البحث، إنَّما يكون مطروحًا فيما إذا توصّلنا في مسألة اعتبار  إبس
ــل في حقل المعرفة الدينيّة إلى نتيجة، مفادها أنَّ العقل يمتلك في القدرة على إدراك القضايا  العق
الدينيّة في الجملة، ويمكن أنْ يحكم بشأنها. ويبدو أنَّ عُمدة بحث المفكّرين الشيعة حول اعتبار 
ــل في الدين، وفي أيّ أبعاد الدين  ــألة القائلة: ما هو مدى اعتبار العق ــل، يعود إلى هذه المس العق
يمكن الوصول مِن خلاله إلى المعرفة؟ ولا يمكن العثور بينهم على عالم ومفكّر بارز ينكر اعتبار 
م ينفون  العقل في الوصول إلى المعارف الدينيّة بالكامل. ومِن بين الذين قد يخطر على الذهن أنَّهَّ
ــم الأخباريّون قديمًًا وفي العصر الحاضر، والمقتفون  ــل والمعارف العقليّة في حقل الدين، ه العق
ــكّك هؤلاء باعتبار العقل وحكمه، وينكرون اعتبار  لآثارهم مِن أصحاب التفكيك. فهل يش
م لم يكونوا بصدد  م ينظرون بذلك إلى جهة أخرى؟ بالرجوع إلى آرائهم، يتّضح أنَّهَّ العقل، أو أنَّهَّ
م قد  م يقولون باعتبار العقل في الجملة. غاية ما هنالك، أنَّهَّ ــي المطلق لاعتبار العقل، بل إنَّهَّ النف
م يرون أنَّ اعتبار العقل ليس  ــائر المفكّرين الشيعة في اعتبار سعة دائرته فقط. إنَّهَّ اختلفوا مع س

ة الإسلاميّة الإيرانيَّة باللغة  المصدر: المقالة بعنوان »گسترۀ اعتبار عقل« في مجلّة معارف عقلی التي تصدر في الجمهوريَّ 	.1
الفارسيّة، العدد 11، خریف 1387ش، الصفحات 7 إلی 28.

تعريب: حسن علی مطر. 	
أستاذ مساعد في مؤسّسة الإمام الخميني التعليميّة للأبحاث والتحقيقات. 	.2



60   ‏   الدين والعقل

مطلقًا، وإنَّما هو محدود بحقل خاصّ. يُضاف إلى ذلك، أنَّه لا يمكن استخراج ملاكات الأحكام 
وفهمها مِن طريق العقل.

وفي هذه المقالة بعد شرح الآراء الشائعة للحكماء والفقهاء وعلماء الأصول، سوف نتعرّض 
ــار سوف تكون لنا جولة على أبرز شخصيّات المدرسة  إلى الآراء البديلة الأخرى، وفي هذا المس

الأخباريّة، ونعيد قراءة أفكارهم.
روي عن أمير المؤمنين ؟ع؟ أنَّه قال:

ــهد  ــول على تحديد صفته، ولم يحجبها عن واجب معرفته، فهو الذي تش »لم يطلع العق

ــبّهون به،  ــالى الله عمّّا يقول المش ــب ذي الجحود. تع ــود، على إقرار قل ــه أعلام الوج ل
والجاحدون له علوًا كبيًرا«.1

مفهوم العقل
ــوّة تلعب أدوارًا متنوّعة، فهو  ــل ـ بوصفه واحدًا مِن أهمّ مصادر المعرفة ـ عبارة عن ق إنَّ العق
یقوم بالتجزئة والتحليل، ويعمل على التعميم، ويصنع المفاهيم الكليّة، بالإضافة إلى الإدراك. 
ــتطيع أنْ يحكم حول  ــا أنَّه مِن خلال تركيب عدد مِن المفاهيم مع بعضها وتأليف قضيّة، يس ك
ــا وصفّها جنبًا إلى  ــتدلال مِن خلال ترتيب بعض القضاي ــا أو إثباتًا. ويصوغ الاس ــا نفيً مفاده
ــذه الأدوار المتنوّعة، هو خصوص الحكم  ــب.2 والذي يهمّنا في هذا البحث مِن بين جميع ه جن
والاستدلال. ومِن هنا، فإنَّ العقل هنا يعني القضايا أو المدركات العقليّة، الأعمّ مِن البديهيّات 
ــابقة واللاحقة، والتحليليّة والتركيبيّة وما إلى  والنظريّات، والأعمّ مِن القضايا والمدركات الس
ذلك. وعلى هذا الأساس، فإنَّ المصطلح المذكور يشمل الأحكام أو القضايا البديهيّة، والنتائج 
ــتملة على المبادئ السابقة مِن قبيل الأوليّات، بل  التي يتمّ الحصول عليها مِن خلال الأدلّة المش
وحتّى النتائج التي يتمّ الوصول إليها مِن خلال الأدلّة المشتملة على القضايا اللاحقة، مِن قبيل: 

الحسيّات، والمتواترات، والتجريبيّات، والحدسيّات أيضًا.

نهج البلاغة، الخطبة رقم 49. 	.1
لقد بحثنا مختلف أدوار العقل المتنوّعة في كتاب آخر بتفصيل أكبر. انظر: حسين زاده، منابع معرفت، الفصل السادس. 	.2



61      العقل اعتبار مساحة

الرأي الشائع
ــأن  ــون باعتبار المدركات والأدلّة العقليّة في الدين ـ بش ــوم المفكّرين ـ الذين يقول إنَّ رأي عم
ــه في دائرته أنْ يثبت  ــارف الدينيّة، هو أنَّ العقل يمكن ل ــرة اعتبار العقل في حقل المع ــعة دائ س
ويفهم العقائد غير النقليّة، مِن قبيل: وجود الله وصفاته، وكليّات الأصول الأخلاقيّة والحقوقيّة 
وغير ذلك مِن القيم بوساطة الاستدلال عليها. وأمّا القضايا الاعتقاديّة القائمة على النقل، مِن 
ــرزخ، فلا يمكن إثباتها  ــخص بعينه، ومفهوم الرجعة، وخصائص ال ــل: النبوّة أو إمامة ش قبي

بهذه الطريقة.
ــاء والعرفاء والفقهاء  ــيعة الأعمّ مِن الحك ــائع بين المفكّرين الش ــذا الرأي المذكور ش إنَّ ه
ــاف في الرأي، فهو إمّا جزئي للغاية، وإمّا  ــاء الأصول والمناطقة، وإذا كان هناك مِن اخت وعل
ــع وتبويب أقوال كلّ واحد مِن أصحاب  ــاء وشرح وجم يعود إلى طريقة البيان. وإنَّ بيان الأس
ــاء على هذه الرؤية،  ــل.1 وعلى كلّ حال، فإنّه بن ــو إلى التطويل ويؤدّي إلى المل ــذه الآراء يدع ه
ــن هنا، لا يمكن اعتبار العقل في قبال  ــون العقل واحدًا مِن مصادر الوصول إلى الدين. ومِ يك
ــفيّته. وعليه، كيف يمكن  الدين أو معارضًا له. إنَّ القول بأنَّ العقل مصدر، يعني القول بكاش
ــف عنه؟ وعليه، كما أنَّ النقل والأدلّة النقليّة تكون  ــف يقف في قبال ما يكش القول بأنَّ الكاش
ــفة عن الدين وأبعاده وأجزائه المتنوّعة، فإنَّ العقل والأدلّة النقليّة كذلك أيضًا، وله طريق  كاش
في مختلف أقسام الدين، ولكنْ في نطاق خاصّ بطبيعة الحال. وبين الأدلّة النقليّة يحدث في بعض 
الأحيان أنْ تتعارض الأدلّة فيما بينها، وهكذا الأمر بالنسبة إلى الأدلّة العقليّة أيضًا، فقد يحدث 
ــة العقليّة فيما بينها. وفي علم أصول الفقه، تمّ فتح باب خاصّ لبحث موارد  أنْ تتعارض الأدلّ
ــذا الباب الخاصّ ببحث تعارض الأدلّة  ــارض الأدلّة النقليّة. وعليه، مِن اللازم فتح مثل ه تع
العقليّة في كلّ واحد مِن العلوم العقليّة التي يحتمل فيها حدوث مثل هذا التعارض أيضًا. وعلى 
ــارض في الأدلّة العقليّة بين نتائج عدد مِن الأدلّة، بأنْ ينتج عن طائفة  ــال، قد يحدث التع كلّ ح

إنَّ صاحب كتاب الحدائق الناضرة ـ الذي يختار نظريّة أخرى ـ قد نسب الرأي أعلاه إلى عموم العلماء. انظر: البحراني،  	.1
الحدائق الناضرة، ج1، ص126.



62   ‏   الدين والعقل

منها »قِدم العالم«، وينتج عن طائفة أخرى منها »حدوث العالم«. وحيث أنَّ حلّ هذا التعارض 
ــتنادًا إليه، ورفع  ــاس العقل واس ــألة على أس ــة التعقيد، يبدو أنَّه لا يمكن حلّ هذه المس في غاي
تعارض الأدلّة العقليّة بذلك. ومِن هنا، فإنَّ هذه المسألة ـ كما قال الميرداماد ـ جدليّة الطرفين.1

ــن التعارض، وهو التعارض  ــم آخر مِ بالإضافة إلى التعارضين الآنفين، يمكن تصوّر قس
ــم مِن التعارض في المعرفة  ــن الأدلّة العقليّة والأدلّة النقليّة. ومِن الضروري بحث هذا القس ب
ــإنَّ التعارض الذي يتمّ  ــن التعارض.2 وبذلك، ف ــان طريقتي حلّ هذا النوع مِ ــة، مع بي الدينيّ
تصوّره خطأ تعارضًا بين الدين والعقل والعلم3، إنَّما هو في الحقيقة والواقع تعارض بين الأدلّة 
النقليّة والعقليّة. إنَّ المراد مِن الأدلّة العقليّة هي الاستدلالات العقليّة الأعمّ مِن الأدلّة العقليّة 
السابقة والعقليّة اللاحقة التي يتمّ بيانها في العلوم العقليّة والتجريبيّة. وعلى كلّ حال، فإنَّ سبب 
ــن يمكن التعرّف عليها مِن  ــارض في بعض الموارد، هو أنَّ بعض أجزاء الدي ــدوث هذا التع ح
مصادر أو طرق متعدّدة. وعلى الرغم مِن أنَّ مساحة العقل والحواس في الدين محدودة، فحيث 
ــة، فقد يقع التعارض بين تلك المصادر.  ــض أجزاء الدين يمكن معرفتها بمصادر متنوّع أنَّ بع
ــادر الخاصّة بالنبيّ  ــوء أدوارهما الكلاميّة يُعدّان مِن المص ــكّ في أنَّ الوحي والإلهام في ض لا ش
الأكرم؟صل؟ والأئمّة المعصومين ؟عهم؟؛ كما سوف نتعرّض إلى ذلك لاحقًا. ومِن هنا، لا يقعان في 
عرض سائر المصادر الأخرى. إنَّ العقل أو الأدلّة العقليّة تقع في عرض النقل أو الأدلّة النقليّة، 
ــد أنَّ كلا هذين المصدرين لا يقعان في عرض الوحي والإلهام. إنَّ الدليل النقلي ـ مثل الدليل  بي
ــم وحي الله وكلامه  ــام. إنَّ كتاب الله القرآن الكري ــف عن محتوى الوحي والإله العقلي ـ كاش
ــواء بلحاظ الألفاظ أو بلحاظ  المباشر الذي نزل على النبيّ الأكرم ؟صل؟ معصوم عن الخطأ، س
ــاني والمضامين. إنَّ القرآن الكريم مِن حيث الدلالة إمّا نصّ وأمّا ظاهر. وإنَّ الروايات التي  المع
ــرم والإمام، أدلّة نقليّة لها مراتب ودرجات معرفيّة متنوّعة.  تحكي عن كلام أو فعل النبيّ الأك

الميرداماد، القبسات، ص239. 	.1
حسين زاده، درآمدي به معرفت شناسي و مباني معرفت ديني، القسم الثاني، الفصل الثاني. 	.2

3.	 Sience



63      العقل اعتبار مساحة

وإنَّ نفس ذلك المصدر المعرفي الخاصّ الذي يحصل النبيّ الأكرم ؟صل؟ والإمام ؟ع؟ على الحقائق 
بوساطته، معصوم مِن الخطأ. ومِن هنا، فإنَّ المصادر التي يمكن في ضوئها الحصول على المعرفة 

الدينيّة بشأن الدين وأجزائه المتنوّعة، محدودة، وتشمل الموارد الآتية:
1. العقل أو الأدلّة العقليّة.

2.النقل أو الأدلّة النقليّة.
3. الحواس.
4. الشهود.

ــمل جميع القيم  ــرة خاصّة في الدين، ولا تش ــائع، يكون للحواس دائ ــوء الرأي الش في ض
ــل أو الأدلّة العقليّة، فإنّّها تلعب أهمّ الأدوار في حقل  ــكام والمعارف الدينيّة.1 وأمّا العق والأح
ــإنَّ الأدلّة النقليّة والروايات الحاكية عن الوحي  ــد الأصوليّة في الدين. وبطبيعة الحال، ف العقائ
ــى تعميق معرفته في ذلك الحقل. وعلاوة على  ــاعد العقل، وتعمل ع والإلهام، يمكن لها أنْ تس
ذلك، يمكن للعقل أنْ يدرك كليّات الأخلاق والحقوق وغيرها مِن القيَم، ويتعرّف على وجوبها 
ــبتها. وبذلك فإنّه في هذا الحقل يدرك مسألة حسن  ــنها وقبحها ومناسبتها أو عدم مناس وحس
العدل وقبح الظلم على نحو الاستقلال، بل يمكن له أنْ يعتبر هذه الأمور مِن الأصول البديهيّة 

للعقل في حقل القيَم.
إنَّ مساحة العقل في حقل الأحكام العمليّة للدين محدودة جدًا، وهو في تلك الموارد يعمل 
ــاعدة مِن الحواس أو مِن دونها ـ على إدراك رجحان أو لزوم أمر ما أو ضرورته أو عدم  ـ بمس
ــه؛ على الرغم مِن وجود الأدلّة النقليّة حتّى في هذه الموارد أيضًا، وهي تؤيّد ما يتوصّل  ضرورت
إليه العقل. وعلى هذا الأساس، فإنَّ العقل في حقل معرفة القيَم والأحكام الأخلاقيّة والحقوقيّة 
والفقهيّة في الأمور غير التوقيفيّة يستطيع أنْ يتوصّل إليها مِن خلال كشف ملاكات الأحكام، 
ويحكم بضرورتها أو عدم ضرورتها، ورجحان أو لزوم بعض الأفعال. وبعبارة أدقّ: أنْ يتعرّف 

لبيان المطلب، انظر: حسينزاده، مباني معرفت ديني، الفصل الثاني والفصل السادس. 	.1



64   ‏   الدين والعقل

ــق بالأمور التوقيفيّة التي لا يمكن التعرّف عليها إلّّا مِن  على ضرورتها أو رجحانها. وفيما يتعلّ
ــارع، لا يمكن للعقل أنْ يتعرّف على ملاكاتها وعلل أحكامها على نحو الاستقلال.  طريق الش
وإنَّ كلّ ما يمكن للعقل أنْ يعرفه في هذا الحقل، لا يعدو أنْ يكون حِكَم الأحكام لا غير. ومِن 
هنا، يجب الإحجام عن توظيف العقل في معرفة الأحكام التوقيفيّة وإدراك مناطاتها وغير ذلك 

مِن الأقسام التوقيفيّة مِن الدين.
ا في الدين، وهو ـ بشكل عام  المصدر الرابع هو الشهود، ولهذا المصدر جدوائيّة محدودة جدًّ
ومتعارف ـ المصدر المعرفي الوحيد لقضيّة »إنَّ الله موجود«، وهذه القضيّة بدورها قابلة للإثبات 
والاستدلال مِن طريق العقل أيضًا. وعلى الرغم مِن الدور المحدود لهذا المصدر باللحاظ الكمّي 
ــكل  ــاهدة محتوى هذه القضيّة بش والعددي، ولا يمكن في المعتقدات والمعارف الدينيّة إلّّا مش
ــاظ الكيفي ذات تأثير  ــاس الدين؛ وبذلك تكون باللح ــارف، إلّّا أنَّ هذه القضيّة تمثّل أس متع

عميق في المعرفة الدينيّة.
ــاحة كلّ واحد مِن هذه  ــيم دور مصادر المعرفة الدينيّة ومس بالنظر إلى ما تقدّم، يمكن ترس
ــود في هذا الترسيم، هو مجرّد مساحة  المصادر في مختلف أجزاء الدين. وبطبيعة الحال، فإنَّ المنش
ــن خلال تقديم هذا  ــاث الأخرى المرتبطة بها. ومِ ــذه المصادر، وليس الأبح ــرة أو دور ه ودائ
ــاحة كلّ واحد مِن هذه المصادر. وبذلك  ــوف يتمّ ـ في الحقيقة ـ تحديد مس النموذج البياني، س
ــوف نعمل فيما يلي ـ مِن خلال نظرة عابرة على أهمّ المسائل التي يمكن بيانها ضمن الأجزاء  س
ــة للدين ـ على تحديد المصادر التي يمكن توظيفها في معرفة وإثبات كلّ واحدة مِن تلك  المختلف

المسائل:



65      العقل اعتبار مساحة



66   ‏   الدين والعقل



67      العقل اعتبار مساحة



68   ‏   الدين والعقل



69      العقل اعتبار مساحة

ــتمل النموذج البياني أعلاه على أهمّ الأصول والفروع الاعتقاديّة، وأهمّ الأبحاث  لقد اش
ــا.1 وعلى الرغم مِن عدم الحاجة إلى المعرفة  ــة، بالإضافة إلى مصادرها أو طرق معرفته الكلاميّ
ــاد الإجمالي بها، يجب  ــورة، ويمكن الاكتفاء بالاعتق ــكلّ واحد مِن الأصول المذك ــة ب التفصيليّ
ــوع الدليل الذي يمكن توظيفه،  ــات ـ في الحصول على المعرفة والاعتقاد الإجمالي ـ إلى ن الالتف
ــان الدليل النقلي، ويجب  ــدر كان. فحيث يكون الموضع موضع جري ــك بأيّ مص وعدم التمسّ
ــلوب النقلي، لا ينبغي الاستناد هناك إلى الدليل العقلي، وذلك في  البحث في ذلك الحقل بالأس
ــرزخ، والقبر، والموت، والجنةّ،  ــا وراء العقليّة، مِن قبيل: خصائص يوم القيامة، وال الموارد م

والنار، وتعيين وتنصيب الأئمّة المعصومين ؟عهم؟ واجتباء الأنبياء ؟عهم؟ ونظائر ذلك.

الآراء البديلة
ــمنا نموذجًا بيانيًّا لخارطته، هناك رأيان آخران  ــال الرأي الذي تحدّثنا عنه حتّى الآن ورس في قب

قد تمّ بيانهما أيضًا، وهما:

1. العقل بوصفه ميزانًا للدين
إنَّ مِن بين الآراء التي يتمّ طرحها في قبال رأي عموم المفكّرين مِن المسلمين، هو أنَّ العقل ميزان 
ــن؛ بمعنى أنَّ الأمور التي يؤيّدها العقل، ويمكنه أنْ يقيم الدليل على صحّتها، تمثّل أجزاء  الدي
ــب إلى الدين، فإنّّها إنْ قام العقل برفضها ولم يصادق على  الدين، وأمّا الأمور الأخرى التي تنس
ــل، لها مثل هذا الحكم  ــن. وحتّى الأمور التي تعتبر فوق العق ــا، فإنّّها لن تكون مِن الدي تحقّقه
أيضًا. وعليه، فإنَّ الأمور التي تكون معتبرة في الدين، وتُعدّ مِن أجزائه، هي تلك التي يصادق 

العقل على صحّتها فقط.
ــتقلّة وموسّعة. وتنسب هذه  ــة مس إنَّ بحث جذور هذه الرؤية في حدّ ذاته يحتاج إلى دراس

الفيض الكاشاني، علم اليقين في أصول الدين، ج1-2؛ شبّّر، حق اليقين؛ الفاضل المقداد، اللوامع الإلهيّة؛ الطوسي،  	.1
تجريد الاعتقاد في كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد؛ المصباح اليزدي، خداشناسي، جهان شناسي و انسان‌شناسي؛ 

المطهري، مجموعه آثار، ج4-2.



70   ‏   الدين والعقل

الرؤية في بعض الأحيان إلى علماء مِن أمثال: ابن زكريا الرازي، ولكنْ هناك شكّ قويّ في صحّة 
ــكّ في أنَّ الرأي مطروح حاليًّا بين المسلمين، بل  ــبة. وعلى كلّ حال، ليس هناك مِن ش هذه النس
ــائعًا في حقل أحكام الدين في  ــور أعلاه أو مصداقه الواضح، كان ش ــر هذا الرأي المذك إنَّ نظ
ــرأي الذي كان يؤكّد على نوع مِن العلمانيّة  ــع؛ وهو ال العقدين الرابع والخامس على نطاق واس
ــاس نظريّات وفرضيّات  ــة جميع الأحكام الإلهيّة على أس ــعى إلى عقلن المفرطة، والذي كان يس
ــة بماء الكر ـ على  غير ثابتة ومختلف عليها في العلوم التجريبيّة، مِن ذلك بيان علّة تطهير النجاس
سبيل المثال ـ أو علّة تشريع الغسل، وما إلى ذلك مِن طريق العلوم التجريبيّة ومعطياتها. إنَّ هذه 
الرؤية تنبثق عن اتّّجاه شاع في الغرب باسم »النزعة العلميّة«.1 وإنَّ هذه العلمانيّة كانت مطروحة 
ــارية إلى عصرنا هذا. وبطبيعة الحال، فإنَّ هذه النزعة  ــكل وآخر أيضًا، ولا تزال س عندهم بش
ــورة قبيحة، ويتمّ ـ في العادة ـ اتّّخاذ مواقف حانقة في إطار ردّة  ــة تظهر في الغرب على ص العلميّ

الفعل تجاه هذه النزعة.
ــأت مِن نوع خاصّ  وعلى كلّ حال، فإنَّ هذا الرأي والقراءات المتنوّعة المنبثقة عنها، قد نش

مِن الرؤية العقلانيّة المفرطة في علم المعرفة، وسوف تكون لنا عودة إلى هذه النزعة.

2. العقل بوصفة أداة للدين
إنَّ بعض العلماء المسلمين الذين قالوا باعتبار العقل، قد عمدوا إلى تحديد اعتبار العقل والمعارف 
ــل في الدين مِن وجهة  ــول المعصوم ؟ع؟ وفعله. إنَّ دور العق ــة وأدلّتها، بإثبات حجيّة ق العقليّ
نظرهم، إنَّما يقتصر على حدود إثبات وجود الله، ونبوّة ورسالة النبيّ الأكرم ؟صل؟، وإمامة الأئمّة 
المعصومين الاثني عشر ؟عهم؟، وعصمة وحجيّة قول وفعل النبيّ ؟صل؟ وخلفائه المعصومين ؟عهم؟. 
وعندما ينتهي العقل مِن هذه المهمّة، لا يعود له دور آخر. إنَّ العقل بمنزلة الآلة والوسيلة التي 
ــذي تفتح به باب الخزنة، وما إنْ  ــا للقيام بعمل أو إنجاز مهمّة ما؛ فهو بمثابة المفتاح ال نتّخذه
ــت، ويجب إخراجه ووضعه في الجيب أو  ــمّ لك فتح الباب حتّى تكون مهمّة المفتاح قد انته يت

النزعة العلميّة )Scientism(: طريقة العلماء ومذاهبهم المميّزة، والقول بأنَّ طرائق العلوم الطبيعيّة يجب أنْ تصطنع في  	.1
جميع حقول المعرفة.



71      العقل اعتبار مساحة

ــا إنْ يتمّ إثبات اعتبار الكتاب ـ  ــدُرج، ويتمّ بعد ذلك تركيز الاهتمام على محتويات الخزنة. ف ال
الذي هو عبارة عن وحي الله ـ والسنةّ الحاكية عن قول المعصوم وفعله وتقريره، بوساطة العقل، 
حتّى يكون الدور الآلي للعقل قد شارف على الانتهاء، ويبقى بعد ذلك ـ مثل أيّ آلة أو وسيلة 
ــنةّ والقرآن  ــك بالكتاب والس أخرى ـ عديم الدور والفائدة. وهنا يمكن لنا ـ مِن خلال التمسّ
ــة. إنَّ العقل ليس له أيّ  ــورة عن المعصومين ؟عهم؟ ـ أنْ نصل إلى المعارف الدينيّ ــات المأث والرواي
دور في الكشف عن هذا المحتوى. ومِن هنا، فإنَّ حدود دائرة اعتبار العقل تقف عند هذا الحدّ، 

ولا تذهب إلى أبعد مِن ذلك.
ومِن بين المفكّرين الشيعة، ذهب المعتدلون مِن أتباع المدرسة التفكيكيّة إلى اختيار هذا الراي 
ــأن العقل، ولا بدّ مِن التذكير بأنَّ أنصار المذهب التفكيكي يختلفون في آرائهم إلى حدّ كبير،  بش
ــد أنَّ المعتدلين منهم قد قبلوا بنظريّة  ــم من يذهب في هذا الرأي إلى غاية التطرّف، بي ومِن بينه
ــدور الآلي الآخر الذي  ــة الحال، فإنَّ هذا الدور هو غير ال ــيلة. وبطبيع العقل بوصفه آلة ووس
يمكن تصوّره بشأن العقل أيضًا، وهو فهم الكتاب والسنةّ. إنَّ أداة عمليّة فهم النصّ هي القوّة 
الإدراكيّة للعقل، ولهذه القوّة بدورها دور الآلة والوسيلة البحتة في فهم الكتاب والسنةّ، ويجب 

أنْ يتمّ فيها اجتناب التدخّل الاستقلالي في عمليّة الفهم.
وعلى كلّ حال، فإنَّ المدرسة التفكيكيّة تمثّل رؤية معاصرة، وتمارس التنظير في هذا الحقل ولا 
ــى بجذور تاريخيّة ضاربة في القِدم. ويمكن العثور على جذورها التاريخيّة بين الأخباريين.  تحظ
ــة الأخباريّة هو المحدث محمّد أمين الأسترآبادي، عندها سوف تعود  فإذا كان مؤسّس المدرس
ــرآبادي في  ــذور التاريخيّة لهذا الرأي إلى القرن الحادي عشر للهجرة. لقد أثّر المحدّث الأس الج
ــتمرّ هذا التأثير بعده إلى عدّة عقود. وإنَّ السيّد نعمة الله الجزائري مِن  بعض معاصريه، وقد اس
بين الذين كانوا يدينون له بالولاء. وقد اقتبس الكثير مِن آرائه مِن المنهج الفكري للأسترآبادي، 
ــرآبادي قد كان لهما تأثير ملحوظ على بعض المعتدلين مِن العلماء الأخباريين مِن  كما أنَّه والأس
أمثال الشيخ يوسف البحراني. وحتّى الفيض الكاشاني الذي كان معاصًرا للشيخ الأسترآبادي 
ــاني  ــه معه بعض اللقاءات، قد تأثّر به في علم الأصول أيضًا. وقد صّرح الفيض الكاش وكان ل



72   ‏   الدين والعقل

ــل آرائه، وعمد  ــاني قد قام بتعدي ــر. وبطبيعة الحال، فإنَّ الفيض الكاش ــك وأقرّ بهذا التأثّ بذل
ــاني  ــى في علم الأصول أيضًا. إنَّ التماهي الأهمّ بين الفيض الكاش ــاح تلك الآراء حتّ إلى إص
والأخباريين يكمن في نفيه لعلم الأصول وتأسيس علم قائم على العقل لمعرفة أحكام الدين.1

ــيخ محمّد  ــة الأخباريّة، مِن أمثال: الش ــخصيّات البارزة في المدرس وعلى كلّ حال، فإنَّ الش
ــيّد نعمة الله الجزائري، والشيخ يوسف البحراني، بالإضافة إلى حقل  أمين الأسترآبادي، والس
ــبوا  ــكام ومعرفة ملاكاتها، قد أنكروا دور العقل حتّى في الحقول الأخرى أيضًا. وقد نس الأح
ــلك والمنهج إلى المشهور، وقالوا بأنَّ المشهور عند حدوث التعارض بين الدليل العقلي  هذا المس
ــتندون إليه، ويقومون بتأويل الدليل النقلي في ضوء  والدليل النقلي، يقدّمون الدليل العقلي ويس
ذلك الدليل العقلي، أو يطرحونه بالكامل ويعرضون عنه؛ وهو أسلوب شائع عندهم في الكلام 
ــج. إنَّ الجميع بيّّن آراء كلّ واحد  ــهم رفضوا هذا المنه والعقائد وفي الفقه أيضًا. ولكنهّم أنفس
منهم ـ فضلًًا عن جميعهم ـ في غاية الصعوبة. إنَّ بعض عباراتهم تشكّك في اعتبار العقل بشكل 
ــد العقل.2 ويمكن  ــيّد نعمة الله الجزائري في نق ــتدلال الذي يقيمه الس واضح؛ مِن قبيل الاس
العثور على عبارات أخرى تذهب صراحة إلى القول بأنَّ اعتبار العقل أمرًا مفروغًا منه. وحتّى 
ــكاله على اعتبار العقل ـ قال في إشكال له: إذن  ــيّد نعمة الله الجزائري ـ الذي تقدّم ذكر إش الس
ــؤال والجواب في كلماته، يعكس بوضوح أنَّه ليس في مقام  أين حدود العقل؟3 إنَّ بيان هذا الس
ــه إلى حالة وقوع التعارض بين  ــم العقلي، وإنَّما كلّ كلامه متّج ــي اعتبار العقل وإنكار الحك نف
ــكل صريح على  ــإنَّ كلام البحراني يدلّ بوضوح ويؤكّد بش ــل والدين. وعلى كلّ حال، ف العق
اعتبار العقل. وإنَّ الذي هو بصدد نفيه وإنكاره، إنَّما هو تدخّل العقل في دائرة الأحكام ومعرفة 
ــاب التعارض بين أحكام العقل والنقل، بل إنَّه يصّرح بأنَّ  ملاكاتها، واعتبار مطلق العقل في ب
العقل حجّة وشريعة باطنيّة. ويمكن بيان رأيه ـ الذي يقدّمه بعد نقل مطنب لكلام السيّد نعمة 

الفيض الكاشاني، الحقّ المبين، ص12؛ الفيض الكاشاني، الأصول الأصليّة، ص146. 	.1
البحراني، الحدائق الناضرة، ج1، صص128-127. 	.2

م.ن. 	.3



73      العقل اعتبار مساحة

الله الجزائري، والاستناد إلى كلام فخر الرازي ويصحّح مفاد كلا الكلامين ـ باختصار وبشكل 
دقيق على النحو الآتي:

1. إنَّ العقل الفطري السليم، لا شكّ في اعتباره وكونه موافقًا للشرع، بل هو حجّة باطنيّة. 
ــتشراء الدوافع الخاطئة، مِن قبيل:  وبطبيعة الحال، فإنَّ هذا الاعتبار يبقى على حاله إلى حين اس
ــدة، واستحواذها على هذه الفطرة. وبالنظر إلى القرائن  حبّ الجاه، والعصبيّة، والأوهام الفاس
الموجودة في كلامه، وكذلك استناده إلى أقوال الآخرين، يتّضح أنَّ مراده مِن العقل هو المدركات 
العقليّة ـ الأعمّ مِن البديهيّة والنظريّة ـ وهو يرى أنَّ هذه المدركات معتبرة، وأنَّ الكتاب والسنةّ 

قد أشادا بالعقل بهذا المعنى وبهذه المدركات.
2. إنَّ الدين وأحكامه قابلة للتقسيم إلى قسمين، وهما: 1. الأحكام التوقيفيّة. 2. الأحكام 
غير التوقيفيّة. وإنَّ مراده مِن الأحكام التوقيفيّة، هي تلك الأحكام الدينيّة التي لا يمكن فهمها 

وإدراكها إلّّا مِن طريق الأدلّة النقليّة، ومِن طريق أقوال النبيّ الأكرم ؟صل؟ والإمام ؟ع؟.
ــل غير معتبر في حقل الفقه؛ وذلك لأنَّه بالإضافة إلى قابليّة وقوعه في الخطأ، أو  3. إنَّ العق
ــك بالعقل في الفقه مِن طرق  إمكان أنْ يمتزج بالكثير مِن الدوافع الخاطئة، يمكن رفض التمسّ
أخرى، وهي أنَّ الأحكام الفقهيّة ـ الأعمّ مِن العبادات والمعاملات ـ توقيفيّة، وتقوم على بيان 
ــتناد في هذا الحقل  ــارع. هناك الكثير مِن الروايات المتواترة التي تدلّ على أنَّه لا يمكن الاس الش
ــل النقلي الحاكي عن قول المعصوم ؟ع؟، وفي حالة عدم الحصول على كلام المعصوم  إلّّا إلى الدلي
ــل في هذا الحقل، ويبقى عاجزًا عن إدراك  ــب العمل بالاحتياط؛ إذ لا جدوى مِن العق ؟ع؟، يج

أحكام الدين. ولو كان بمقدور العقل أنْ يصل إلى هذه الأحكام على نحو الاستقلال، فسوف 
يبطل إرسال الأنبياء ؟عهم؟، ويكون إنزال الكتب السماويّة عبثًا.

ــوارد أو الحقول التي يكون العقل فيها مجديًا. وقد عمد  ــام، يتعرّض إلى بيان الم 4. وفي الخت
ــاء البحث يُبيّّن الصور المتنوّعة للتعارض بين الأدلّة العقليّة والأدلّة  إلى تحديد تلك الموارد وأثن
ــب مع بحث تعارض  ــألة الأخيرة تتناس النقليّة، مع ذكر طريقة حلّه. وبطبيعة الحال، فإنَّ المس
ــب ملاحظة هذا الحلّ هناك أيضًا. وخلاصة رأيه هي  المعارف الدينيّة وغير الدينيّة، ومِن المناس



74   ‏   الدين والعقل

ــن وملاكاتها، وأمّا في مورد  ــاطة العقل على الأحكام التوقيفيّة للدي ــه لا يمكن التعرّف بوس أنَّ
الأمور غير التوقيفيّة، فيكون حكم العقل ـ الأعمّ مِن البديهي والنظري ـ معتبر؛ وذلك ـ بطبيعة 
الحال ـ ما لم يتعارض مع الدليل النقلي. وأمّا إذا وقع مثل هذا التعارض، فيمكن في هذه الحالة 
ــوّر وجوه متنوّعة، ويكون الدليل العقلي المؤيّد هنا بالدليل النقلي متقدّمًا. وفي الحقيقة، فإنَّ  تص
ــة النقليّة مع الأدلّة العقليّة )أو الأدلّة العقليّة مع الأدلّة  ــه يعني أنَّه في موارد تعارض الأدلّ كلام

النقليّة والأدلّة العقليّة(، يجب تقديم الأدلّة النقليّة.1
ــكل صريح. وأنّه بعد فصل القضايا البديهيّة عن  وقد ذكر المحدّث الجزائري هذا الرأي بش
ــورد القضايا النظريّة يقول إنَّ  ــا النظريّة، قال إنَّ الحاكم في البديهيّات هو العقل، وفي م القضاي
ــي المعارض لها، وإذا تعارض  ــا لها، يكون متقدّمًا على الدليل النق ــل النقلي إذا كان موافقً الدلي

م.2 الدليل العقلي والنقلي، يكون الدليل النقلي هو المقدَّ
والحاصل أنَّ أنصار الرأيين البديلين بدورهم يؤكّدون ـ في بحث مساحة العقل ـ على اعتبار 
ــن وجهة نظر الأخباريين  ــكّ والتردّد مِ ــل في الجملة أيضًا. إنَّ اعتبار العقل غير قابل للش العق
والأنصار المعتدلين للمدرسة التفكيكيّة، بل تمّ اعتبار هذا المصدر بوصفه حجّة باطنيّة. وعليه، 
فإنَّ دور العقل الوحيد مِن وجهة نظرهم هو أنْ يضع يد الإنسان في يد المعصوم ؟ع؟، وبعد ذلك 
ــذي يجب أنْ يكون المثال والنموذج الذي يجب أنْ يُُحتذى  ــإنَّ كلام المعصوم ؟ع؟ وفعله، هو ال ف
ــكام العمليّة ـ مِن بين المصادر  ــرون أنَّ المعتبر في الفقه والأح م ي ــب اتّباعه. ومِن هنا، فإنَّهَّ ويج
ــدون على وجوب اجتناب  م يؤكّ ــط. وعلاوة على ذلك، فإنَّهَّ ــنةّ فق الأربعة ـ هو الكتاب والس
تشخيص أحكامهما وملاكاتهما مِن طريق العقل، وكذلك يرون بعض القيود التي يجب وضعها 

على استخدام العقل في حقل العقائد أيضًا.
ــن العلماء  ــة، يذهب الكثير مِ ــة التفكيكيّ ــن وأصحاب المدرس ــة إلى الأخباري وبالإضاف

م.ن؛ الأنصاري، فرائد الأصول، مبحث القطع، التنبيه الثاني، ج1، صص63-51. 	.1
الجزائري، شرح التهذيب، ص47 )نقلًًا عن: الأنصاري، فرائد الأصول، ج1، ص54، والبحراني، الحدائق الناضرة،  	.2

ج1، ص127(.



75      العقل اعتبار مساحة

ــوب اجتناب مجادلات المتكلّمين. فلا يمكن  ــن إلى التأكيد على هذه النقطة، وهي وج والمفكّري
العثور على شخص واحد آمن بسبب طرقهم الجدليّة. وبعبارة أخرى: إنَّ الذين ينفقون أعمارهم 
في هذا الطريق لا يصلون إلى شيء مفيد، وإنَّ أدلّتهم لا تفيد العلم واليقين. وبذلك، فإنَّ الذين 
ــعى إلى  ــخص الذي يس يقضون عمرهم في هذا الطريق، لا يصلون إلى اليقين، ناهيك عن الش
ــيخ مبانيهم الاعتقاديّة، وتحكيم معتقداته على المدى الزمني القصير مِن طريق الأدلّة  مجرّد ترس
العقليّة، أو يروم إقامتها على أساسها. وهذه هي النقطة التي أشار إليها الفيض الكاشاني1، وأبو 
ــرازي3، والشيخ مرتضى الأنصاري4، والكثير مِن العلماء  حامد الغزالي2، وصدر المتألّّهين الش
ــاميّة العقليّة والنقليّة. وفي الوقت نفسه، فإنَّ صدر المتألّّهين والفيض  البارزين في العلوم الإس
الكاشاني وأضرابهما مِن العلماء، بدلًًا مِن المجادلات الكلاميّة، يؤكّدون على الإقبال نحو العقل 
ــتناد إلى المعتقدات  المهدي أو التعاضد بين العقل والشرع، ويقترحون مثل هذه الطريقة في الاس

الدينيّة وجعلها هي المبنى.5
ــم الكلام ومنع  ــت إلى التأكيد على تجنبّ تعلّ ــباب التي دع ــدو أنَّ واحدًا مِن أهمّ الأس يب
المتكلّمين مِن الجدل الكلامي هو أنَّ الكثير مِن المتكلّمين لا يتحلّون بالعمق والتبحّر الكافي في 
المسائل العقليّة. ومِن هنا، فقد تسبّبوا بالكثير مِن المشكلات في هذا المجال. وأمّا الذين يراعون 
منطق الاستدلال ويتقنون الأسلوب الصحيح للتحقيق في العلوم السابقة واللاحقة، ويمكنهم 
م يستطيعون ـ مِن طريق البراهين  ــكل متعارف، فإنَّهَّ أنْ يكبحوا جماح الانفعالات العاطفيّة بش

التي يتمّ فيها إحراز المعايير المنطقيّة والمعرفيّة بشكل دقيق ـ أنْ يصلوا إلى الحقيقة. 

ــاني، علم اليقين في  ــاء في تهذيب الإحياء، ج1، صص269-270؛ الفيض الكاش ــاني، المحجّة البيض الفيض الكاش 	.1
أصول الدين، ج1، ص4-3.

الغزالي، إحياء العلوم، نقلًًا عن: الفيض الكاشاني، المحجّة البيضاء، صص295-269. 	.2
الشيرازي، شرح أصول الكافي، ج2، صص389-387. 	.3

الأنصاري، فرائد الأصول، ج1، صص176-175. 	.4
ــاني، الحقّ المبين، ص7؛ الفيض الكاشاني،  ــرازي، شرح أصول الكافي، ج2، صص387-389؛ الفيض الكاش الش 	.5

علم اليقين في أصول الدين، ج1، صص4-2.



76   ‏   الدين والعقل

ــاليب التي كانت  ــادلات الكلاميّة ـ نظير الأس ــقّ أنْ يقال إنَّ المج ــه لكلام صحيح ومح إنّ
ــة والحصول على  ــن الوصول إلى الحقيق ــان مِ ــر أبي حامد الغزالي ـ تمنع الإنس ــة في ع متداول
ــان نحو  العلم، بل وتبعده عنها كذلك. إنَّ هذا النوع مِن المجادلات غير المبرهنة، تدفع بالإنس
منحدرات خطيرة وتضعه على شفير هاوية سحيقة. إنَّ الإنسان كما يستطيع العمل على توظيف 
قوّته الخياليّة وبناء الصور الوهميّة، يستطيع كذلك أنْ يعمل على توظيف الكثير مِن المغالطات، 
ــويش والإرباك  ــك على إرباك ذهنه وأذهان الآخرين أيضًا. إنَّ هذا النوع مِن التش ويعمل بذل
ــان بمقدوره مِن  ــان وقدرته على التخيّل. إنَّ الإنس ــدور، يعدّ واحدًا مِن فنون ذهن الإنس أو ال
ــس لها مِن وجود على أرض الواقع،  ــال التركيب بين الصور والمفاهيم أنْ يصنع مفاهيم لي خ
ــك، وكذلك يمكنه مِن خلال التركيب  ــن قبيل: جبل مِن ذهب، أو بحر مِن زئبق وما إلى ذل مِ
ــغل بها عددًا  ــبه برهانيّة، ويش ــتدلالات ش بين القضايا والمقدّمات أنْ يصوغ أدلّة مقنعة أو اس
ــن التعويل على هذا النوع مِن  ــتناد إلى البرهان بدلًًا مِ ــرًا مِن الناس. وهنا تأتي ضرورة الاس كب
ــتدلالات الواهية، والسقوط في مثل هذه الهاوية. إنَّ العقل يأخذ بأيدينا بوساطة البرهان  الاس
ــدنا إلى المعرفة اليقينيّة. وفي هذا السياق، مِن المهمّ أنْ نعمل على اختبار الأدلّة المعروضة،  ويرش
ــاس المعايير المنطقيّة والمعرفيّة مرّة ومرّتين وثلاث مرّات. فلو كان  وأنْ نبادر إلى تقييمها على أس
ــتدلال بلحاظ المحتوى والمقدّمات يقينيًّا، وأمكن إرجاعه إلى عدد مِن الأصول البديهيّة،  الاس
ــوف تكون نتيجته صادقة لا  ــكل بديهيًّا أو يمكن إرجاعه إلى البديهي، فس وكان مِن حيث الش
محالة. بيد أنَّ المشكلة في البين، هي أنَّ بعض العلماء لا يراعون هذا النوع مِن الأساليب المعرفيّة. 
ــتدلالاته على  ــبيل المثال ـ ليس لدينا على طول التاريخ مفكّر قام باختبار اس ــن ذلك ـ على س مِ
ــاس المعيار المعرفي والأساليب المنطقيّة، وعمل على مراعاة مبدأ إرجاع النظري إلى البديهي.  أس
ــت الفلسفة  ــة إقليدس، هل هناك علم قام برعاية هذه القواعد؟ أفليس ــتثنينا هندس فإذا ما اس
ــاميّة مشحونة بالقضايا اللاحقة أو ـ بتعبير أدق ـ المشوبة بهذا النوع مِن القضايا؟ ألم يتمّ  الإس
ــا لبعض المباني الفلسفيّة؟ لماذا لم يتم التمايز  اتّّخاذ الفرضيّات العلميّة- التجريبيّة بوصفها أساسً
ــفة الإسلاميّة بين الاستدلالات السابقة واللاحقة؟ ولماذا لم يتم إرجاع الاستدلالات  في الفلس



77      العقل اعتبار مساحة

ــلوب شبه هندسي ـ إلى البديهيّات؟ يبدو مِن الضروري بدلًًا مِن الاتجاه الكلامي  ـ المقدّمة بأس
والتعلّق بجدل المتكلّمين، مواصلة أسلوب البرهان في فروع واتجاهات الفلسفة وسائر العلوم 
العقليّة، والتأمّل في البراهين المقامة مرّتين وثلاث مرّات؛ والعمل على تقييد مقدّماتها وأشكالها، 
وفصل المقدّمات اللاحقة عن المقدّمات السابقة، والعمل بعد ذلك ـ مِن خلال النظر في القواعد 
الصوريّة للاستدلال والأصول المنطقيّة والمعرفيّة للمحتوى ـ على تقييم تلك الأدلّة. يجب أنْ يتمّ 
العمل على تعميم ثقافة إرجاع النظري إلى البديهي في معرفة الله والوجود وسائر العلوم المشابهة 
ــروف والشرائط الاعتياديّة ـ  ــذا النوع. وبذلك، وفي ظلّ الظ ــرى، وتقديم أبحاث مِن ه الأخ
ــيطرة على الغرائز والدوافع الفاسدة،  حيث يتمّ التغلب على الميول والعواطف والأهواء، والس
ــان بوساطة عقله والأدلّة  ــد وما إلى ذلك ـ يمكن للإنس مِن قبيل: العصبيّة وحبّ الجاه والحس
ــتمرّة  ــذه الخصوصيّة ـ أي بالطريقة البرهانيّة، ومِن دون الحاجة إلى بذل الجهود المس العقليّة به
ــون داخل وجوده في مدّة قصيرة. وبذلك،  ــاق جميع العمر ـ مِن إيقاظ عقله الهاجع والمدف وإنف
ــام إلى يومنا  ــم مِن الازدهار الكبير الذي حقّقته العلوم العقليّة منذ صدر الإس ــه على الرغ فإنّ
هذا، قلّما نجد بعض العلماء في مرحلة ما ـ باستثناء هندسة إقليدس ـ قد التفت إلى هذه النقطة. 
وهكذا هو الأمر في العالم الغربي، فإنّه بشكل عام يجري على هذه الوتيرة أيضًا، فهم لا يختلفون 

عناّ كثيًرا مِن هذه الناحية.
ا تؤكّد في  ــائع، إلّّا أنَّهَّ ــى الرغم مِن دفاعها عن الرأي الش ــل، هو أنَّ هذه المقالة ع والحاص
ــعى  ــوع في المغالطات الكلاميّة وما إلى ذلك، وأنْ نس ــه على ضرورة اجتناب الوق الوقت نفس
ــمّ إرجاعها إلى البديهيّات  ــتند إلى الأدلّة التي يت ــدلًًا مِن ذلك إلى البحث عن الحقيقة، وأنْ نس ب
واليقينيّات. إنَّ على الباحث أنْ يكون كلّ هّمه منحصًرا بالتفسيرات الجدليّة لإثبات تعاليم الدين 
ــي يختارها، بل وحتّى لإثبات المفاهيم التي تعجبه، وإنَّما عليه أنْ يكون بصدد إثبات الحقيقة  الت
فقط. فإنْ اشتمل دين على خرافات، مِن قبيل: تجسّد الله، وموت ابن الله مِن أجل افتداء الناس 
وإسعادهم ومحو الخطيئة الأولى، ومصارعة النبيّ يعقوب مع الله، والتثليث، عليه أنْ يذعن بأنَّ 
ــاويّته ـ قد تعرّض للتحريف. وهنا يمكن الوصول إلى الحقيقة بعد رعاية  هذا الدين ـ رغم س



78   ‏   الدين والعقل

ــل المعرفي القائم على إرجاع النظريّات إلى البديهيّات، مع التحرّر مِن النزعات والرغبات  الأص
وكبح جماح الشهوات أو السيطرة عليها.

دور العوامل الخارجيّة في المعرفة
ــتندات في كلّ نظريّة، يجب الالتفات كذلك إلى دور التوجّهات  بالإضافة إلى تقييم الأدلّة والمس
ــتدلال ويعمل على  ــا. إنَّ كلّ من يمارس عمليّة الاس ــال على المعرفة أيضً ــر الميول والأع وتأث
ــفيّة، أنْ يحذر مِن التأثّر بالاتجاهات والدوافع والحوافز الداخليّة  تقديم الأدلّة الكلاميّة والفلس
أو العوامل الخارجيّة، بل وعليه أنْ يحجم عنها بشكل كامل. ومِن هنا، فإنَّ المنهج الصحيح في 
ــن هذه الزاوية، فإنَّ الأخلاق تتقدّم  ــار النظريّة، يقوم على نوع مِن التقوى الأخلاقيّة. ومِ اختي
ــتحوذ  ــار الصحيح، وتس ــيان المس على كلّ شيء، بما في ذلك المعرفة. ومِن دون التقوى يتمّ نس
ــم لا يقتصر على العلوم العقليّة  ــخص الدوافع والعناصر غير العلميّة، وإنَّ هذا الحك على الش
والمعارف التي تعمل على توظيف الأدلّة العقليّة السابقة واللاحقة، بل تشمل حتّى الأدلّة النقليّة 
ــل أيضًا. إنَّ التوجّهات والعُقد والتخلّفات  ــلوب التحقيق فيها على النق والعلوم التي يقوم أس
ــر الأحداث  ــات المقبولة ونظائر ذلك، قد تترك تأثيرها في تحليل وتفس ــات، والنظريّ أو التعلّق
ــندًا بشكل معكوس ومخالف للحقيقة والواقع،  التاريخيّة، بل ومِن المحتمل أنْ يفهم الباحث س
أو أنْ لا يرى السند على الرغم مِن وجوده ماثلًًا أمام عينيه. كان هناك شخص في الماضي القريب 
ــألة تاريخيّة. ولكنَّه حيث كان متعلّقًا ببعض التيّارات الكلاميّة  قد تعرّض إلى بحث وتحليل مس
ومتأثّرًا بنظريّاتهم؛ فقد استدلّ برواية مِن كتاب الكافي على نفي علم الإمام ؟ع؟، وقال بأنَّ الإمام 
ــكم بادّعاء العلم الإلهي للأئمّة  ــمحون لأنفس ــه قد صّرح بأنّه لا يعلم الغيب؛ فكيف تس نفس
ــتمل على  ــت أنْ تعلموا أنَّ الرواية كانت تثبت عكس مدّعاه. فإنَّ الرواية تش ؟عهم؟؟ ومِن اللاف

ــكل صريح، وتؤكّد أنَّ الروايات الواردة في مقام نفي العلم  قرينة داخليّة تثبت علم الإمام بش
عن الإمام ؟ع؟، إنَّما هي صادرة بداعي التقيّة؛ إذ كان هناك بعض الأشخاص الذين لا يستطيع 
ــام أنْ يبيّّن الحقيقة بحرّية تامّة بحضورهم. ومِن بينها صدور هذه الرواية. إنَّ هذا الباحث  الإم



79      العقل اعتبار مساحة

ــب الظاهر، وتجاهل  ــك بصدر الرواية الصادر بداعي التقيّة، والذي يؤيّد مذهبه بحس قد تمسّ
ــخص لشيء،  تتمّة الرواية.1 أجل، إنَّ الدوافع والآراء المختارة، والمنحازة، وحبّ وبغض الش
يعمي بصره، ويصمّ سمعه، ويجعل عقله مغلوبًا ومسيطرًا عليه مِن قبل ميوله ورغباته. إنَّ هذا 
النوع مِن الأمور يحول دون الإنسان والوصول إلى الحقيقة والواقع. ومِن هنا، يجب الاهتمام في 
المعرفة بالعوامل الخارجيّة المؤثّرة عليها، ودراسة دورها وتأثيرها، وحجم أو كيفيّة هذا التأثير.

أدلّة اختيار الرؤية السائدة
يرِد هنا سؤال آخر يقول: ما هو الدليل الذي نتمسّك به على اختيار الرؤية السائدة مِن بين الآراء 

المتنوّعة في هذه المسألة؟ وما هي الشواهد التي تثبت وتؤكّد صحّة هذه النظريّة؟
ــى القضايا أو المعارف الدينيّة،  ــألة يكمن في أنْ نلقي نظرة ع يبدو أنَّ طريقة حلّ هذه المس
ــه لا يمكن تقييم جميع  ــن تقييمها. مِن الواضح أنَّ ــدة منها، وبأيّ طريقة يمك ــث كلّ واح وبح
ــوف تكون  ــبب تنوّع قضاياها، س ــلوب واحد، بل بس ــاس منهج وأس العلوم البشريّة على أس
ــاليب التقييم والبحث فيها متنوّعة أيضًا. فإنَّ طائفة منها حيث تكون القضايا فيها مِن نوع  أس
القضايا السابقة يتمّ بحثها وتقييمها بوساطة العقل والدليل العقلي، وطائفة منها بالدليل الحسّّي، 
وطائفة ثالثة بوساطة الشهود والعلم الحضوري، وطائفة رابعة بوساطة الدليل النقلي، وهكذا. 
ــارف الدينيّة وغير  ــبب وحدة المصادر أو طرق المع ــدّم في الفصل الثاني، بس ــر إلى ما تق وبالنظ
الدينيّة، فإنَّ الطرق والأساليب التي يتمّ توظيفها في تقييم المعارف الدينيّة والتحقيق فيها، تتّحد 
مع الطرق والأساليب التي يتمّ توظيفها في المعارف الأخرى. إنَّ لكلّ طائفة مِن القضايا أسلوبها 
ــلوب الخاصّ بما يتناسب مع البحث والتحقيق في كلّ نوع  ــتعمال الأس الخاصّ. ومِن خلال اس
مِن أنواع القضايا، يمكن الوصول إلى النتيجة الصحيحة والحصول على المعرفة الصائبة. بيد أنَّ 
هذا الكلام لا يستلزم أنْ يتمّ تحديد معرفة طائفة مِن القضايا على مصدر واحد فقط، بل يمكن 
ــبيل المثال ـ أنَّ  التعرّف على بعض القضايا أو المعارف الدينيّة مِن عدّة طرق. مِن ذلك ـ على س

الكُليني، الأصول مِن الكافي، ج1، ص257. 	.1



80   ‏   الدين والعقل

ــق العلم الحضوري، كما يمكن التعرّف  ــة »إنَّ الله موجود«، يمكن التعرّف عليها مِن طري قضيّ
ــاطة الدليل  ــق العقل والدليل العقلي أيضًا. أو أصل المعاد، إذ يمكن إثباته بوس ــا مِن طري عليه
ــاطة الدليل النقلي أيضًا؛ وبعض القضايا لا يمكن التعرّف عليها إلّّا  العقلي، ويمكن إثباته بوس
ــابق، يمكن تشخيص  ــم البياني الس مِن طريق مصدر واحد فقط. ومِن خلال الرجوع إلى الرس

هذه الطائفة مِن القضايا بوضوح.

النتيجة
ــة الأجزاء المتنوّعة مِن الدين،  ــذي نحن بصدد بيانه الآن، هو أنَّ البحث في الدين ومعرف إنَّ ال
ــلوب واحد. فهناك طائفة مِن القضايا الدينيّة يتمّ التعرّف عليها بوساطة الأسلوب  لا يتمّ بأس
ــاطة الأسلوب النقلي،  ــلوب التجريبي والحسّّي، وبعضها بوس ــاطة الأس العقلي، وبعضها بوس
وبعضها الآخر بوساطة الأسلوب العقلي والنقلي. يضاف إلى ذلك، أنَّه يمكن التعرّف على بعض 
ــاطة المصدر والمنهج التلفيقي أيضًا. مِن ذلك ـ على سبيل المثال ـ أنَّ خصائص  أبعاد الدين بوس
ــرزخ ويوم القيامة وكلّ واحد مِن الأنبياء وخلفائهم والأحكام التوقيفيّة، لا يمكن التعرّف  ال
ــبة إلى الناس العاديين، تكون ممكنة مِن  ــلوب العقلي، وإنَّ معرفة هذه الأمور بالنس عليها بالأس
ــيّ والإمام وحصول  ــلوب. فبعد إثبات عصمة النب ــدر التلفيقي وبمثل هذا الأس ــق المص طري
ــة على مصادر خاصة، مِن قبيل: الوحي والإلهام، والقول نتيجة لذلك  هذه الوجودات المقدّس
باعتبار أقوالهم وأفعالهم، فإنَّه مِن خلال سماع كلامهم أو مشاهدة سلوكهم في عصر حضورهم، 
والأدلّة النقليّة الحاكية عن أقوالهم وأفعالهم؛ يمكن الاستناد إلى كلامهم وإلى أفعالهم، والحصول 
ــى أجزاء مِن الدين، إنَّما تكون ممكنة بهذه  ــك على الكثير مِن المعارف الدينيّة. إنَّ التعرّف ع بذل

الطريقة وهذا الأسلوب فقط.
ــاميّة  وبالإضافة إلى هذا الدليل، يمكن الوصول ـ مِن خلال الرجوع إلى النصوص الإس
ــائعة. وفي هذه النصوص تمّ الاستناد إلى العقل في  ـ إلى الكثير مِن الأدلّة الدينيّة على الرؤية الش
ــتناد إلى سائر المصادر الأخرى في المعرفة الدينيّة أيضًا. وهناك رواية  حقله الخاصّ، كما تمّ الاس



81      العقل اعتبار مساحة

ــل، تمثّل واحدة مِن الأمثلة الواضحة على هذه  ــتهلّ هذا الفص في نهج البلاغة تقدّم بيانها في مس
ــتها التفصيليّة تحتاج إلى مجال آخر. وبطبيعة  ــيمها وتبويبها ودراس الطائفة مِن الأدلّة. وإنَّ تقس
ــك في هذا البحث بالأدلّة الدينيّة  ــال، لا ينبغي أنْ يذهب بنا التصوّر إلى عدم إمكان التمسّ الح
ــام في هذه المسألة بشكل واضح،  الداخليّة؛ وذلك لأنَّ هذا النوع مِن الأدلّة يبيّّن موقف الإس

ويعمل على توضيح رأي هذا المذهب بما لا غبار عليه.



82   ‏   الدين والعقل

المصادر
الأنصاري، الشيخ مرتضى، فرائد الأصول، ج1، قم، نشر المصطفوي.ـ 
ــف، الحدائق الناضرة، تحقيق: محمّد تقي الإيرواني، ج1، قم، مؤسّسة النشر ـ  ــيخ يوس البحراني، الش

الإسلامي.
ــتمولوجيا ـ  ــناسي و مباني معرفت ديني )مدخل إلى الأبس ــ‌نزاده، محمّد، درآمدي به معرفت‌ش حس

ــه آموزشي و پژوهشي امام خميني ؟ره؟، طبعة جديدة منقحة،  ــس المعرفة الدينيّة، قم، مؤسس وأس
1385هـ.ش.

ـــــــــــــــ، منابع معرفت )مصادر المعرفة(، قم، مؤسسه آموزشي و پژوهشي امام خميني ؟ره؟، ـ 
1386هـ.ش.

شبر، السيّدعبدالله، حقّ اليقين، طهران، نشر أعلمي.ـ 
ــن بن ـ  ــف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، شرح: الحس الطوسي، نصيرالدين، »تجريد الاعتقاد«في كش

يوسف الحلي، قم، نشر المصطفوي.
الغزالي، محمّد، إحياء العلوم، نقلًًا عن: المحجّة البيضاء، إعداد وتدوين: الملّّا محسن الفيض الكاشاني، ـ 

قم، دفتر انتشارات اسلامي، ط2.
الفاضل المقداد، اللوامع الإلهيّة، تبريز، 1396هـ.ـ 
الفيض الكاشاني، الملّّامحسن، الأصول الأصليّة، طهران، سازمان چاپ دانشگاه، 1349هـ.ش.ـ 
ـــــــــــــــ، الحقّ المبين، طهران، سازمان چاپ دانشگاه، 1349هـ.ش.ـ 
ـــــــــــــــ، المحجّة البيضاء في تهذيب الإحياء، قم، دفتر انتشارات إسلامي، ط2.ـ 
ـــــــــــــــ، علم اليقين في أصول الدين، ج1-2، قم، نشر بيدار، 1358هـ.ش.ـ 
الكُليني، محمّدبن‌يعقوب، الأصول مِن الكافي، بيروت، دار صعب، و...، ط4، 1401هـ.ـ 
ــناسي )معرفة الله ومعرفة الكون ـ  ــناسي، جهان‌شناسي و انسان‌ش المصباح اليزدي، محمّدتقي، خداش

ومعرفة الإنسان(، قم، مؤسسة آموزشي و پژوهشي امام خميني ؟ره؟، 1386هـ.ش.
المطهري، مرتضى، مجموعة آثار )الأعمال الكاملة(، ج2، قم، انتشارات صدرا، ط9، 1379هـ.ش.ـ 
ـــــــــــــــ، مجموعه آثار )الأعمال الكاملة(، ج4، قم، انتشارات صدرا، ط6، 1380هـ.ش.ـ 
الميرداماد، محمّدباقر، القبسات، طهران، انتشارات جامعة طهران، 1367هـ.ش.ـ 



83      الحداثة والعقلاني

الحداثة والعقلانيّة1
علي ربّاني گلبايگاني2

ــا. إلى الحدّ الذي قد يتمّ  ــرز أصول الحداثة ومِن بين أهمّ مؤشّّراته ــة3 واحدة مِن أب إنَّ العقلانيّ
ــر وعصر الحداثة. ولكنْ ما هي العقلانيّة المقصودة في  الاكتفاء أحيانًا بالعقلانيّة في تعريف فك
ــفة والإبستيمولوجيا أم هي ناظرة إلى الأخلاق  الحداثة؟ فهل العقلانيّة الحداثويّة ترتبط بالفلس
وعلم الجمال، أم هي ناظرة إلى علم الاجتماع والسياسة، أم تشمل الاقتصاد والثقافة، أم إنَّ جميع 
ــان في مختلف أبعاد الحياة الفرديّة والاجتماعيّة،  ــلوكيّة للإنس الحقول المعرفيّة والأخلاقيّة والس

تندرج ضمن العقلانيّة الحديثة أيضًا؟
ــؤال الأهمّ هو: ما هي  ــئلة أعلاه تخصّ دائرة العقلانيّة الحديثة، بيد أنَّ الس لقد كانت الأس
خصائص العقلانيّة الحديثة؟ ما هي النسبة بين العقلانيّة المنشودة للحداثويين وعقلانيّة فلاسفة 
ــجم مع العقلانيّة المقبولة في الأديان السماويّة  ما قبل عصر الحداثة؟ وهل العقلانيّة الحديثة تنس
ــيّما منها الدين الإسلامي؟ إذا كان الجواب بالنفي، فما هو منشأ الاختلاف  والتوحيديّة، ولا س
بين هذين الأمرين؟ وما هي التداعيات المترتّبة على ذلك؟ إنَّ الجواب عن السؤال الأخير يمكن 
أنْ يعمل على إيضاح النسبة بين الدين والحداثة إلى حدّ كبير، وهي المسألة التي تُعدّ مِن هواجس 

المتديّنين العقلانيين، والمصلحين المتديّنين في العصر الحاضر.

ة الإسلاميّة الإيرانيَّة باللغة  المصدر: المقالة بعنوان »مدرنیته و عقلانیت« في مجلّة کلام اسلامی التي تصدر في الجمهوريَّ 	.1
الفارسيّة، العدد 48، شتاء 1382ش، الصفحات 39 إلی 58.

تعريب: حسن علي مطر. 	
أستاذ علم الکلام والفلسفة في‌ الحوزة العلميّة بقم المقدّسة.  	.2

3.	 Rationality



84   ‏   الدين والعقل

المفردات والأنواع
ــة ما. وبعبارة أخرى: كيف  ــة1 تعمل على بيان الخصوصيّة العقلانيّة لواقعيّ ــردة العقلانيّ إنَّ مف
ــذكاء والمعقوليّة والمنطقيّة  ــة.2 وقد تمّ عدّ ال ــود والواقعيّة العقلائيّ ــق العقلانيّة على الوج تطل

والاشتمال على البُعد العقلاني أمورًا مرادفة للعقلانيّة.
ــتعمال  إنَّ المصطلح الآخر المرادف للعقلانيّة هو المذهب العقلي (Rationalism) الذي له اس
وصفي، ويعني النحو العقلائي أو العقلاني. كما أنَّ كلمة ريشنل (Rational) العقلانيّة، والعقليّة، 

والمعقول، والعاقل، وصاحب العقل والاستدلال تأتي بمعنى واحد أيضًا.3
ــة مأخوذة مِن العقال؛ وهو حبل تُربط به قائمة البعير لمنعه  ــردة العقل في اللغة العربيّ إنَّ مف
مِن الحركة، وبذلك يتمّ الحفاظ عليه مِن الضياع أو التردّي في الأودية والمهاوي. كما يُسمّى الزي 
الذي يضعه العرب على رؤوسهم عقالًًا أيضًا. وبالنظر إلى أخذ الحفظ والردع مِن الخطر في مادّة 

وجذر العقل، قيل في تعريف العقل: 
العقل قوّة تمنع صاحبها مِن الانحراف عن الطريق المستقيم.4

وقد ذكر الراغب الإصفهاني الاستعمالين الآتيين للعقل، وهما:
1. القوّة التي يمكن الحصول بوساطتها على المعرفة.

2. المعرفة الحاصلة بفعل توظيف قوّة العقل.
ــبب عدم امتلاكهم للعقل ناظرة إلى  ــجب الكفار بس ثمّ قال بعد ذلك بأنَّ الآيات التي تش
ــدم امتلاكهم للعقل ناظرة إلى  ــبب ع المعنى الثاني، والآيات التي ترفع التكليف عن الناس بس

العقل بالمعنى الثاني.
ــتعمالين للعقل، عمد إلى تفسير الحديثين المعروفين،  ثمّ إنَّه بالنظر إلى هذين المعنيين أو الاس
ــل«، وجاء في الحديث الثاني:  ــث الأوّل: »ما خلق الله خلقًا أكرم عليه مِن العق ــاء في الحدي وج

1.	 Rationality

2.	 The quality of being rational)معجم أوكسفورد الإنجليزي( . 

باطني، فرهنگ معاصر انگليسي- فارسي؛ آشوري، فرهنگ علوم انساني انگليسي- فارسي. 	.3
الجرجاني، التعريفات، ص65؛ الشرتوني، أقرب الموارد، ج12، ص812. 	.4



85      الحداثة والعقلاني

ــيئًا أفضل مِن عقل يهديه إلى هدى أو يردّه عن ردى«. والحديث الأوّل ناظر  ــب أحد ش »ماكس
إلى المعنى الأوّل للعقل، والحديث الثاني مرتبط بالمعنى الثاني للعقل.1

العقل النظري والعقل العملي
ــتعمالات متنوّعة في المحاورات  ــتقّاتها )العقلاني، والمعقول، والعاقل( اس إنَّ لمفردة العقل ومش
ــال: إنَّ إدراك العقل يقع في قبال  ــل الإدراكات، ويق ــتعمل في حق ــة والخاصّة، وتارة تس العامّ
ــل قوّة الإدراك  ــة يكون المراد مِن العق ــهودي، وفي هذه الحال ــيّ أو الإدراك الش الإدراك الح
ــان يقوم على  ــراد بذلك أنَّ كلام وفعل الإنس ــان معقول، وي ــة. وتارة يقال: إنَّ الإنس والمعرف
ــان واقعة تحت تأثير المشاعر  ــاس المعايير العقلانيّة. وبدلًًا مِن أنْ تكون أقوال وأفعال الإنس أس
والأحاسيس، تكون تابعة للموازين العقليّة والمنطقيّة، وتارة يطلق لفظ العاقل على الذي يعمل 
على تقييم الشرائط والموقعيّات، ويقوم بالتخطيط والعمل بما يتناسب مع الإمكانات والشرائط 

والأهداف، وإنْ كان في ذلك لا يراعي الأصول والموازين والمعايير الأخلاقيّة والشرعيّة.
لقد تمّ تقسيم العقل في مصطلح الفلاسفة إلى قسمين، وهما العقل النظري، والعقل العملي. 
ــان، مِن قبيل:  والعقل النظري هو الذي يختصّ بحقل المعارف التي ترتبط مباشرة بعمل الإنس
ــمس تقع في مركز المجموعة الشمسيّة، وما  أنَّ الله عالم، والروح مجرّدة، والأرض كرويّة، والش
ــان  ــن القضايا الأخرى. والعقل العملي يختصّ بحقل المعارف المرتبطة بعمل الإنس إلى ذلك مِ
ــن، والكذب قبيح، وحبّ الخير يؤدّي إلى الفلاح وما إلى ذلك  مباشرة، مِن قبيل: الصدق حس

مِن القضايا الأخرى.
ــتعمال الفلسفي الشائع، هو في الحقيقة عقل التكليف والأخلاق،  إنَّ العقل العملي في الاس
ــلوب العمل العيني  ــان؛ بمعنى أنَّه لا يبيّّن أس ــي، وغير ناظر إلى آليّة عمل الإنس ــه بُعد قيَم ول
للإنسان؛ مِن ذلك ـ على سبيل المثال ـ أنَّه في النشاط الاقتصادي أو السياسي أو أيّ فعل فردي 
ــلوك للوصول إلى المقصد والغاية بمعزل عن رسالة  أو اجتماعي آخر، كيف يجب أنْ يكون الس

الراغب، المفردات، مفردة: عقل. 	.1



86   ‏   الدين والعقل

ــي الآلي أو التطبيقي، وهو مِن مقولة  ــي. إنَّ هذا الأمر يرتبط بالعقل العم ــل العملي القيَم العق
ــبة إلى العقل القيَمي  ــل التطبيقي والآلي بالنس ــس مِن مقولة تقييم العق ــة والمعرفة، ولي التجرب
ــكل متناغم مع العقل  ــتعمل بش إلّّا بشرط؛ بمعنى أنَّه لا يلازمه ولا يتنافى معه. ويمكن أنْ يُس

القيَمي، كما يمكن توظيفه بشكل غير متناغم معه.
روي في الحديث عن الإمام الصادق ؟ع؟ أنَّه قال في تعريف العقل:

ــأن  ــان«. فقيل له: وما الذي كان مِن ش ــب به الجن ــل ما عبد به الرحمن، واكتس  »العق

ــبيهة بالعقل،  ــيطنة، وهي ش ــال: »تلك النكراء! تلك الش ــفيان؟ فق معاوية بن أبي س
وليست بالعقل«.1

ــة النظريّة والعمليّة أو  ــاع الغربيين عن نوعين مِن العقلانيّ ــد تحدّث بعض علماء الاجت وق
التوجيهيّة. ومِن ذلك ما تحدّث به ماكس فيبر في كتابه علم النفس الاجتماعي للأديان الكبرى، 
ــتلزم  ــة أو التطبيقيّة أيضًا. إنَّ العقلانيّة النظريّة تس ــة النظريّة والعمليّ ــن نوعين مِن العقلانيّ ع
ــاطة المفاهيم الإنتزاعيّة والأكثر دقّة مِن ذي قبل؛  ــة المتزايدة للنظريّة على الواقعيّة بوس الأفضليّ
وأمّا العقلانيّة العمليّة والتطبيقيّة، فهي بمعنى التوصّل المنهجي إلى هدف وغاية محدّدة وعمليّة 

بالكامل بوساطة حساب دقيق للمسائل والوصول إلى غاية الإدارة المنظّمة.
ــة الغربيّة والشرقيّة، ومِن دون  ــد عمد ماكس فيبر مِن خلال هذا التمايز إلى تحليل الثقاف لق
أنْ يكون في مقام التقييم، اعتبر الثقافة الغربيّة في جميع مساحات العمل والنشاط والحياة، ثقافة 

عقلانيّة. وقد اعتبر التقدّم العلمي والتكنولوجيا الفنيّة في الغرب مِن آثار العقلانيّة.2

العقلانيّة الصوريّة والذاتيّة
ــيم العقلانيّة إلى العقلانيّة الذاتيّة والعقلانيّة الصوريّة. وهذا التقسيم  ــيم آخر، تمّ تقس وفي تقس
ــم، في حين أنَّ العقلانيّة  ــأن لها بالقيَ ــس فيبر أيضًا. إَّن العقلانيّة الصوريّة لا ش ــدوره مِن ماك ب
ــي أنَّ قيمة ذلك الشيء رهن بالقيَم  ــع القيَميّة؛ فإنَّ عقلانيّة شيء ما تعن ــة تتضمّن المواض الذاتيّ

الكُليني، الكافي، ج1، كتاب العقل والجهل، ح3. 	.1
هملتون، جامعه شناسي دين، صص251-250. 	.2



87      الحداثة والعقلاني

ــر ماكس فيبر، هي عقلانيّة  ــاس. إنَّ العقلانيّة الغربيّة الحديثة، مِن وجهة نظ ــي يؤمن بها الن الت
ــت عقلانيّة ذاتيّة وقيميّة. إنَّ الرصد المنظّم والمستمرّ للربح في عالم الرأسماليّة مِن  صوريّة، وليس
ا لا تنتج  طريق الحسابات الدقيقة للإنفاق في قبال العائدات، تعدّ بمعنى الصوَر العقلانيّة، إلّّا أنَّهَّ
العقلانيّة الذاتيّة بالضرورة؛ إذ مِن الممكن أنْ لا تلبّي الأهداف والحاجات الفرديّة والاجتماعيّة 

للإنسان.1
ــدلًًا مِن »الصوري  ــع« ب ــر إلى التعبير بـ»المحدود« و»الواس ــب أنطونيو أربلاس وقد ذه

والذاتي«، إذ قال: 
»إنَّ العقل في الفكر الحداثوي يستعمل في معنيين مختلفين، وإنَّ النسبة بين هذين المعنيين 

هي مِن قبيل النسبة بين العام والخاصّ. إنَّ الاستعمال الأكثر تحديدًا والأكثر دقّة للعقل 

ــبة والاستنتاج. إنَّ هذا التفسير للعقل،  عبارة عن القدرة المنطقيّة على التفكير والمحاس

لا شأن له بالأهداف والغايات، وإنَّما يتعاطى مع الوسائل فقط. والمفهوم الآخر للعقل 

بشأن الأهداف والغايات، يبدي الرأي مِن قبيل الوسائل أيضًا. وعلى هذا الأساس، لا 

ــمية العقلانيّة سوى بعض مقاصد الفرد والمجتمع فقط. فإنَّ المداراة ـ على  يستحقّ تس

سبيل المثال ـ مسار عقلاني، وإنَّ الظلم وإلحاق الأذى بالآخرين يعدّ أمرًا غير عقلاني. 
ا مِن الناحية الأخلاقيّة«.2 وعلى هذه الشاكلة، فإنَّ العقل ليس حياديًّ

الموقع والأهّمية
ــدة، وإنَّ نظريّة التجدّد قد امتزجت بفكر  ــة في الحداثة الغربيّة لها مكانة بارزة وفري إنَّ العقلانيّ
العقلانيّة بشكل وثيق، بحيث يؤدّي إبطال أحدهما إلى إنكار الآخر. إنَّ خصّيصة التفكير الغربي 
ــد العبور مِن دوره  ــة(، يكمن في أنَّه كان يري ــع التجدّد )عصر الحداث ــرة اتّّحاده الأقوى م في ف
الأساسي والمعروف للتعقلن إلى فكر أوسع للمجتمع العقلاني، حيث لا يتكفّل العقل فيه بهداية 
ــاط العلمي والفنيّ فقط، بل ويتكفّل حتّى بحكومة الناس وتدبير أمورهم أيضًا.  وتوجيه النش

م.ن، صص251-250. 	.1
أربلاسر، ليبراليسم غرب، صص119-118. 	.2



88   ‏   الدين والعقل

ينبغي وصف هذا التصوّر للتجديد والإصلاح بمثابة خلق لمجتمع عقلاني. إنَّ تصوّر التجديد 
ــخصيّة والعامّة فقط،  والإصلاح، إنَّما عمل على تحويل التعقلن إلى مجرّد أصل لتنظيم الحياة الش
ــام عن أيّ نوع مِن أنواع  ــذ الدين )الصيرورة في هذه الدنيا(؛ بمعنى الإحج وقرنها بمفهوم نب

التعريف للغايات النهائيّة.
ــاش في كنفه، وفي هذه الثورة لا  ــربي إلى التجدّد بوصفه ثورة فكريّة وع ــد نظر العالم الغ لق
يعترف العقل بأيّ ملاك أو معيار أبدًا، بل يركن جميع العقائد ومختلف أشكال الأنظمة السياسيّة 
والاجتماعيّة ـ التي تقوم على نوع مِن الاستدلال والإثبات مِن النوع العلمي ـ جانبًا. وعلى هذه 
الشاكلة، يتمّ التعريف بفكر لا يحظى بالضمانة الاستعلائيّة؛ فهو فكر منفصل عن الله، وإنَّما هو 
عقل آلي بحت. إنَّ الطبيعة في هذا التفكير تفتتح سنخيّتها مع الإنسان مِن خلال اللذّة والسعادة 
ــقاء والبؤس، الذي هو جزاء  ــاطة الإذعان للقانون الطبيعي، أو مِن طريق الش التي تتوفّر بوس

الذين لا يتّبعون هذا القانون.
ــوّر عقلاني عن العالم  ــل كلّ شيء بناء تص ــذا التجديد، إنَّما هو قب ــوّر التقليدي له إنَّ التص
ــان في الطبيعة، ويخلط بين جميع أشكال الثنويّة بين الجسم والروح،  الذي يعمل على دمج الإنس
ــان الترابي وعالم الأفلاك. إنَّ العقل في هذا التصوّر يلعب دورًا أكبر مِن دور الثروة  وبين الإنس
ــم، وتنشغل العلوم  ــفة والمؤلّفين دور محوريّ وحاس والعمل، ويكون لعلماء الحقوق والفلاس

بالمشاهدة والتبويب ونظم الأشياء، لتعمل على اكتشاف نظمها بهذه الطريقة.
إنَّ المفهوم النهائي لهذا التصوّر التقليدي للحداثة، هو توحيد الجواذب الاجتماعيّة بآثارها 
ــتجابة  ــاطة التبعيّة للعقل العملي والفنيّ، أو مِن خلال الاس ــواء تحقّق ذلك بوس ومنتجاتها، س

العقلانيّة التي يقدّمها المجتمع في إطار تلبية حاجة الفرد ورغباته.1

الأبعاد والمساحات
ــلوكيّة للإنسان الغربي، مِن الفلسفة،  ــمل جميع الأبعاد الفكريّة والس إنَّ العقلانيّة الحداثويّة تش

تورن، نقد مدرنيته، فصل الأوّل، روشنگري عقل، صص67-29. 	.1



89      الحداثة والعقلاني

ــة، والاقتصاد، والفنّ، والأدبيّات وما إلى ذلك. ومع  واللاهوت، والعلوم التجريبيّة، والسياس
ــات والمجالات، وكان لها  ــت العقلانيّة على أنواع متفاوتة في مختلف العرص ــذا كلّه، فقد تجلّ ه
الكثير مِن الأنصار والأتباع مِن شتّى الاتجاهات أيضًا، وفيما يلي نشير إلى بعض المجالات التي 

تجلّت العقلانيّة فيها:

1. الفلسفة والإبستيمولوجيا
إنَّ مِن بين أوائل المجالات التي تظهر فيها العقلانيّة، هو مجال الفلسفة والإبستيمولوجيا، وقد 
ــل، وأصالة التجربة. لقد  ــكلين، وهما: أصالة العق ــرت العقلانيّة في هذين الحقلين على ش ظه
ا. بيد أنَّ  ــان منشأ بشريًّ ــفيّان في هذه الناحية، وهي أنَّ لمعرفة الإنس اتّفق هذان الاتجاهان الفلس
ــان يعود بجذوره إلى فطرته وعقله، إلّّا أنَّ  ــيج معرفة الإنس الاتجاه العقلاني، كان يقول بأنَّ نس
الاتجاه التجريبي لم يكن يعتقد بأيّ مفهوم أو قاعدة عقليّة أو سابقة على التجربة. وقد كان رينيه 

ديكارت رائد العقلانيّة المعرفيّة، بينما كان جان لوك مِن أبرز أنصار التجربة المعرفيّة.
ــتعملنا العقلانيّة في المعنى الفلسفي والإبستيمولوجي الخاصّ،  مِن الجدير ذكره أنّنا لو اس
ــوف يكون  ــا لن تتطابق إلّّا مع اتّّجاه أصالة العقل في علم المعرفة. وطبقًا لهذا المصطلح، س فإنَّهَّ
اتّّجاه أصالة التجربة واقعًا في النقطة المقابلة للعقلانيّة. وأمّا إذا أخذنا معناها العام بنظر الاعتبار؛ 
ــأن الحقائق على أساس عقله وفهمه ـ وكان العقل والفهم  ــان أنْ يحكم بش بمعنى أنَّ على الإنس
يقصد به معناهما العام، ففي مثل هذه الحالة سوف تكون العقلانيّة المصطلحة والاتجاه التجريبي، 

عبارة عن روايتين مختلفتين عن العقلانيّة.

2. اللاهوت والكلام
ــا: العقل النظري والعقل  ــل اللاهوت والكلام على نوعين، وهم ــد تحقّقت العقلانيّة في حق لق
ــبينوزا  ــال: غوتفريد لايبنتس، وباروخ س ــكارت وأتباعه )مِن أمث ــد كان رينيه دي ــي. لق العم
وغيرهما( مِن أنصار العقلانيّة النظريّة في اللاهوت. لقد كان هؤلاء يعتقدون أنَّ العقل النظري 
ــل العقلانيّة النظريّة، واتّّجه نحو العقلانيّة  ــادر على معرفة الله. وأمّا إيمانوئيل كانط، فإنَّه لم يقب ق



90   ‏   الدين والعقل

العمليّة.
ــة في معرفة الله وما بعد  ــمل جميع أنواع المعارف البشريّ ــق عام للعقلانيّة التي تش وفي تطبي
ــهودي1 في اللاهوت بدوره نوعًا مِن أنواع العقلانيّة الكلاميّة.  الطبيعة، يمكن عدّ الاتّّجاه الش
وقد كان بليز باسكال ـ عالم الرياضيّات الفرنسي الشهير ـ مِن بين أنصار هذا المنهج والأسلوب 

في عصر الحداثة أيضًا. وقال في هذا الشأن: 
»إنَّ للقلب استدلالاته الخاصّة التي لا يمكن للعقل أنْ يدركها. إنَّ القلب وليس العقل 
ــهود القلبي، وليس مِن  هو الذي يدرك الله، والإيمان يعني أنْ تعرف الله مِن طريق الش

طريق العقل«.2 
ــتدلالات  ــتعمال العقل في اللاهوت ناظر إلى نوع مِن اس ــكال في مخالفته لاس يبدو أنَّ باس
الفلاسفة والمتكلّمين السابقين وكذلك المعاصرين له أيضًا، ولا يرى تلك الأدلّة كافية وموجدة 
للحماس والحالة الدينيّة المنشودة للأديان السماويّة. إنَّه يرى أنَّ على الإنسان أنْ يصل إلى إدراك 
ــعر بلذّة الإيمان. وفي الحقيقة، فإنّه يعمد إلى ترجيح  ــبحانه وتعالى، لكي يش وجداني عن الله س
ــنَّ هذا لا يعني أنَّه يكتفي بالإيمان المجرّد مِن  ــيّة على المعرفة الآفاقيّة، ولك طريقة المعرفة الأنفس

أيّ نوع مِن أنواع المعرفة وينصح المتديّنين به.
ــمّى بالاتجاه الإيماني.3 إنَّ الإيمانيّة رؤية لا  إنَّ الاتجاه المخالف للعقلانيّة بمعناها العام، يُس
تعتقد بالتقييم العقلاني بشأن العقائد الدينيّة. إنَّ الإيمانيّة ترفض جميع أنواع الجهود المبذولة مِن 

أجل إثبات أو إنكار وجود الله ولطفه بالناس.4
ويعتبر الفيلسوف والمتكلم الدنماركي سورين كركيغارد مِن أشهر أنصار هذا الرأي. يرى 
ــورين كركيغارد أنَّ الإيمان والاستدلال متعاكسان؛ فكلّما كانت الأدلّة أقلّ كان ذلك أفضل  س
ــا الذي يحظى بالأهّمية هو كيف تكون  ــان. يقول كركيغارد: ليس مهمًّاًّ ما الذي نعلمه، إنَّ للإي

1.	 Intuitionism

براون، فلسفه و ايمان مسيحي، ص54. 	.2
3.	 Fideism

بيترسون وآخرون، عقل و اعتقاد ديني، ص78. 	.4



91      الحداثة والعقلاني

ردّة فعلنا.1

3. المنهج في معرفة العلوم
ــمين، وهما: العلوم الطبيعيّة، والعلوم الإنسانيّة والاجتماعيّة،  ــم العلوم التجريبيّة إلى قس تنقس
ويعتبرون العلوم الطبيعيّة عقلانيّة، والعلوم الإنسانيّة والاجتماعيّة غير عقلانيّة. والمراد هو أنَّه 
في العلوم الطبيعيّة وعلى أساس القواعد العقليّة والمعرفيّة، يمكن الوصول إلى توقّعات قطعيّة، 
ــا. إنَّ هذا الفصل والتفكيك  ــانيّة والاجتماعيّة فلا يكون هذا الشيء ممكنً ــا في العلوم الإنس وأمّ
ــانيّة - الاجتماعيّة، قد واجه مخالفة مِن  ــلوبي بين العلوم الطبيعيّة والعلوم الإنس المنهجي والأس

بعض الفلاسفة وعلماء الاجتماع، ومِن بين هؤلاء ماكس فيبر )1864-1920م(، إذ قال:
»ما الذي يُفهم مِن عبارة الأمر غير العقلائي بشكل عام؟ الأمر غير المتوقّع والاتّفاقي. 

وفي هذه الحالة ما هو الشيء الذي يجعل انفصال مجموعة مِن الحجارة مِن كتلة حجريّة 

ــة للتكهّن مِن الفعل الذي يكون الدافع  ــقوط الحرّ، أكثر قابليّ وهي في وضعيّة مِن الس

إليه هو الشوق والشغف والانبهار؟ هل يمكن التكهّن بما سوف يكون عليه الطقس في 

ــهر القادم بشكل أفضل مِن التكهّن بما سوف تكون عليه أفعال الإنسان؟ وبعكس  الش

ــه قد تمّ تحديدها ـ حيث يعمل على توظيف بعض  ــك الفعل ـ الذي تكون الغاية من ذل
الوسائل للوصول إليها، حيث تكون بمثابة القانون العام في الفيزياء العقلانيّة«.2

الجذور التاريخيّة والتحوّلات
ــد كانت العقلانيّة الحداثويّة توءم الهيومانيّة؛ إذ ولدا معًا مِن رحم عصر النهضة. ومنذ ذلك  لق
ــن، تمّ اعتبار الهيومانيّة والعقلانيّة مفهومين محوريّين في الفكر والثقافة الغربيّة. وبعد عصر  الح
النهضة، وفي إطار الازدهار المتسارع الذي حدث في مجال العلوم الطبيعيّة خلال القرنين السابع 
ــارًا متسارعًا حتّى بلغت  ــهدت العقلانيّة الحداثويّة بدورها مس عشر والثامن عشر للميلاد، ش

براون، فلسفه و ايمان مسيحي، ص130. 	.1
فروند، جامعه شناسي ماكس وبر، ص52. 	.2



92   ‏   الدين والعقل

نقطة ذروتها.
ــاد مختلفين فيما بينهم في  ــابع عشر والثامن عشر للمي ــد كان العقلانيّون في القرنين الس لق
م بأجمعهم كانوا متّفقين في هذا المورد، وهو أنَّ العقل  ــاليب تنظيم نظامهم الفلسفي، إلّّا أنَّهَّ أس
ــان ذاته قادر على إدراك ذلك. فهناك وراء الماكنة المعقّدة للطبيعة  يحكم عالم الوجود، وأنَّ الإنس
يوجد ذهن عقلاني، يمكن التعرّف عليه مِن خلال التوظيف الصحيح للعقل. فلو حصلنا على 
ــوف يمكن  ــكل منطقي، فس المعلومات الصحيحة وصارت بين أيدينا، وأمكن لنا توظيفها بش

لنا رسم صورة صحيحة للحقيقة.
ــوا منجذبين إلى الله، كانوا منجذبين إلى  ــابع عشر، قبل أنْ يكون إنَّ العقلانيّين في القرن الس
ــافات في الرياضيّات، ولا  ــوا إلى الكثير مِن الاكتش ــر منهم علماء قد توصّل ــالم. وكان الكث الع
ــلوب عملهم يقتبس مِن  ــة، وكانت نقطة اهتمامهم تتمثّل في المنطق، وكان أس ــيّما في الهندس س
ــألة الأصليّة بالنسبة لهم، لم تكن تكمن في  الرياضيّات، ولم يكونوا مِن غير المتديّنين. إلّّا أنَّ المس
ــهم مسؤولين أمامه، وإنَّما كلّ هّمهم  ــخصيّة مع الخالق، الذي يجب أنْ يعتبروا أنفس العلاقة الش

كان يتلخّص في إدراك التركيبة العقلانيّة للكائنات.
ــوف الفرنسي )رينيه  ــفة العقلانيين، كان هو الفيلس ــوف كبير مِن بين الفلاس إنَّ أوّل فيلس
ــفة والهندسة. وفي الهندسة بادر إلى  ــغلته الفكريّة الأهمّ تتمثّل في الفلس ديكارت(، وكانت مش
ــكّ الديكارتي. لقد كان  ــة التحليليّة، وفي الفلسفة أقام مذهب العقلانيّة والش ــيس الهندس تأس
ــلّ وفيًّا لانتمائه  ــا بعد الطبيعة، وظ ــطى ـ مولعًا ب ــفة في العصور الوس ــكارت ـ مثل الفلاس دي
الكاثوليكي إلى آخر حياته. وقد أقام أدلّة عقليّة على إثبات وجود الله. بيد أنَّ علاقته مع الله قبل 
ــون لله، إنَّما كانت مِن أجل إثبات وجود العالم. فقد كان يهدف مِن وراء إثبات وجود الله  أنْ تك

إلى إثبات أحقيّة نظريّات الإنسان بشأن العالم.1
ــولات وحلّ  ــاف المجه ــان على اكتش ــى الاكتفاء الذاتي وقدرة عقل الإنس ــد ع إنَّ التأكي
ــعور والتعبير عن الاستغناء عن الإمداد السماوي، يُعدّ مِن الخصائص البارزة  المشكلات والش

براون، فلسفه و ايمان مسيحي، صص47-43. 	.1



93      الحداثة والعقلاني

للعقلانيّة الحديثة. إنَّ هذا الاتجاه الذي بدأ مع عصر النهضة، قد بلغ ذروته في القرن الثامن عشر 
للميلاد. إلى الحدّ الذي سمّي معه هذا القرن بـ»عصر العقل«.1 في هذا العصر، كان مِن المتوقّع 
ــطة الإنسانيّة. لقد كانت  ــمل جميع أبعاد الأنش لأهداف العقلانيّة ـ التي تجلّت في العلم ـ أنْ تش
ــمّى بـ»التنوير«2 ـ ظاهرة متعدّدة الأوجه؛  ــتحدثة ـ والتي كانت تس هذه النهضة الفكريّة المس
فهي تختلف مِن بلد إلى بلد، ومِن مفكّر إلى مفكّر آخر. ومع ذلك كلّه، كانت تحتوي على وحدة 

نوعيّة، إذ كانت مداخلها وأفهامها تختلف عن القرون السابقة.
لقد كان مفكّرو عصر التنوير على ثقة تامّة بقدرة العقل لا في حقل العلم والدين فحسب، 
ــب اللحظات بشوق ولهفة وهم  ــانيّة أيضًا. كان الجميع يحس ــؤون الحياة الإنس بل وفي جميع ش
ــوف  ــاف القوانين الاجتماعيّة، س يترقّبون ظهور نيوتن »العلوم الاجتماعيّة«؛ فمِن خلال اكتش
تصبح معرفة المجتمع وتنظيم نشاطات الإنسان في ضوئها ممكنة بشكل أكبر. إنَّ توقّعاتهم بشأن 
ــوّرون أنَّ العلم والتقدّم المادّي، يأتي مِن  ــان، لم تكن تعرف الحدود. لقد كانوا يتص ترقّي الإنس
ــان أنْ يخلق جنتّه في هذه الأرض، وفي المجموع كان  ــعادة والفضيلة. يمكن للإنس تلقائه بالس
ــان في هذه الحياة، إنَّما يمكنه مِن خلال  ــيس لفلسفة تاريخيّة حديثة تقول بأنَّ الإنس قد تمّ التأس
ــأ  ــوف تكون هي المنش الاعتماد على جهوده الخاصّة فقط ليصل إلى الكمال، وأنَّ التكنولوجيا س

في هذا الفلاح.3

ردود الأفعال والانتقادات
إنَّ العقلانيّة الحديثة قد واجهت ردود أفعال متنوّعة وانتقادات كثيرة مِن قبل الفلاسفة وعلماء 

الاجتماع وغيرهم مِن المفكّرين الغربيين. وفيما يلي نذكر بعض النماذج في هذا الشأن:

1.	 Age of Reason

2.	 Enlightenment

باربر، علم و دين، ص71، وصص79-78. 	.3



94   ‏   الدين والعقل

جان جاك روسّو
ــو واحدًا مِن كبار الفلاسفة الفرنسيين في القرن الثامن عشر للميلاد،  لقد كان جان جاك روسّ
وكان يُعدّ واحدًا مِن بين أوائل الناقدين للعقلانيّة الحديثة، ولا سيّما في عصر التنوير. إنَّ روسّو 
ــاليب جديدة ـ بمعزل  ــداءه للتقاليد والخرافات القديمة، كان يطرح أس ــن دون أنْ يخفي ع وم
ــة والتعليم. لقد كان  ــيّما في حقل التربي ــوعات ـ ولا س عن مقترحات التنويريين وكتاب الموس
روسّو يؤكّد بشجاعة وصراحة ـ في التقابل بين العقل والطبيعة ـ على محدوديّة وجدوائيّة العقل 
ــكل  ــه يؤمن بأنّه كلّما تمّ التعرّف على قوّة العقل ومحدوديّاته بش البشري. وكان في الوقت نفس
صحيح، وتمّ تشخيص حدود جدوائيّته، فسوف يكون نافعًا في توسيع علم الإنسان وفي دحض 
الأحكام المسبقة. ومِن هنا، فإنَّ هذا العقل ذاته الذي لا يمكن القبول بما يدّعيه مِن الشموليّة ـ 
مِن وجهة نظر جان جاك روسّو ـ يجب أنْ يكون علمًًا في طريق الحياة المعنويّة والفكريّة للإنسان. 
ــا لإدراك القوانين الطبيعيّة، يكتسب هذا  ــتطيع أنْ يكون أساسً وبذلك، فإنَّ العقل الذي لا يس

الحدّ مِن الاعتبار بحيث يجب أنْ يتمّ إيضاح جميع تأثيرات روح الإنسان بقوّته.1

الفلاسفة الرومنطيقيّون
ــر التنوير. وعلى الرغم مِن  ــة أو الرومانتيكيّة، هي النجل المتمرّد لع ــة الرومنطيقيّ إنَّ النهض
ــاش، إلّّا أنَّه كان يعمل  ــا دون اعتراض أو نق ــلّماتها ومقبولاته ــه كان قد قبل بالكثير مِن مس أنَّ
ــرى. لقد كان لهذه النهضة تجلّيات متنوّعة في  ــه على تخطئة بعض مفاهيمها الأخ في الوقت نفس
مختلف المجالات الثقافيّة في العالم الغربي في ذلك العصر. وكان واحدًا مِن أبرز تجلّياتها في حقل 
ــى محدوديّات العلم، وكانت  ــة الرومنطيقيّة في الأدبيّات تؤكّد ع ــات، لقد كانت النهض الأدبيّ
تسعى إلى الخوض في أبعاد مِن التجربة التي تمّ تجاهلها في أصالة عقل التنوير. وكانوا يطرحون 
ــهود والخيال يحظى بالأهّمية ذاتها التي يتمتّع بها العقل. إنَّ الشاعر لا  هذه الرؤية، وهي أنَّ الش
ــخص حسّاس ومرهف،  يجري تحليلًًا علميًّا حول الجمال والحياة الداخليّة للطبيعة، وإنَّما هو ش

أحمدي، معماي مدرنيته، ص16.  	.1



ــاعر والأحاسيس، ويمتلك  ــان كما يمتلك عقلًًا أو ذهناً، فإنَّه يمتلك العاطفة والمش وإنَّ الإنس
روحًا وقلبًا أيضًا.1

إيمانوئيل كانط
ــفة في ألمانيا ـ إلى نقد  لقد عمد إيمانوئيل كانط )1724-1804م( بدوره ـ وهو مِن أبرز الفلاس
ــو. إنَّ ما يقوله إيمانوئيل  ــأن متأثّرًا بجان جاك روسّ العقلانيّة التنويريّة أيضًا. وكان في هذا الش
ــفي، وأنَّ ذلك يجب أنْ يقوم  ــاس الدين لا يمكن إثباته بالعقل المنطقي والفلس كانط مِن أنَّ أس

على دائرة أخرى ـ أي الوجدان الأخلاقي ـ يمتدّ بجذوره إلى كتابات جان جاك روسّو.
ــفة التنوير مِن أنَّ الإنسان  يذهب إيمانوئيل كانط إلى الإقرار بهذه الرؤية الصادرة عن فلاس
ــه. إلّّا أنَّه لا يرتضي الاعتماد  ا في تفكيره وتعقّل ــه، وأنْ يكون حرًّ ــب عليه أنْ يعتمد على فهم يج
ــف المجهولات ومعرفة الحقائق. كما أشار إلى محدوديّاته  ــان في كش المبالغ به منهم لذات الإنس

أيضًا، وركّز برنامجه الفلسفي في هذا الشأن.

مدرسة فرانكفورت
لقد تمّ التأسيس لـ»مدرسة فرانكفورت«، سنة 1923م، على يد »ماكس هوركهايمر« وزملائه 
م قد اعتبروا عالم عصرهم عالم سقوط العقل لذاته )الموضوعانيّة(2؛  ا. إنَّهَّ مِن المتّفقين معه فكريًّ
ــر »جون لوك« وجميع  ــون إلى الاعتقاد بأنّه منذ ع ــة العقلانيّة، ويذهب ــى الرؤية الكونيّ بمعن
ــان  ــن يتمّ اعتماد العقل لغيره )الذاتانيّة(3 بوصفه أيديولوجيّة في خدمة الربح. إنَّ الإنس النفعي

المعاصر لم يعد يتحرّك بوحي مِن القواعد العقليّة العامّة.
قال ماكس هوركهايمر في كتابه نقد العقل الآلي: 

ــتعمل منذ القدم للدلالة على معنى النشاط المعرفي وتحليل  »إنَّ مفردة العقل كانت تس

باربر، علم و دين، صص83-80. 	.1
2.	 Objectivism

3.	 Subjectivism



96   ‏   الدين والعقل

الأفكار الخالدة، حيث كان لها حكم الهدف والغاية بالنسبة إلى البشر، وأمّا اليوم فهي ـ 

على العكس مِن ذلك ـ لا تلعب مجرّد دور، بل والعمل الجوهري للعقل، وذلك لغايات 
تكون أداة مناسبة لكلّ شخص في أيّ لحظة يراها«.1

وقال والتر بنيامين ـ وهو الآخر مِن أعضاء مدرسة فرانكفورت ـ في كتابه كسوف العقل:
ــح التجربة العاديّة. إنَّ الغاية  ــر الحداثة أخلت التجربة الخلّّاقة موقعها لصال  »في ع

الفرديّة المنفصلة عن العقل قد سقطت في شراك التبعيّة للقدرة السياسيّة أو الاقتصاديّة، 

ــعى إلى  ــن أنَّ نظريّات العقل الذاتي كانت تس ــلّ الغايات، في ح ــائل مح وحلّت الوس

تشكيل منظومة رديفة أو سلسلة مراتب مِن جميع الكائنات، ومِن بينها الإنسان وأهدافه 

ــاس مقدار  ــان أنْ يتمّ تعيينها على أس وغاياته، بحيث يمكن لمقدار عقلانيّة حياة الإنس
وحجم انسجامها وتناغمها مع هذه المجموعة«.2

ألان تورين
ــاليب  ــعارات وأس قال »ألان تورين« ـ عالم الاجتماع الفرنسي المعاصر ـ بعد وصفه لأفكار وش

المتجدّدين في عصر التنوير: 
ــعي الهادف إلى تأسيس مجتمع عقلاني لم يحالفه النجاح. فبعد كلّ شيء فإنَّ  »إنَّ هذا الس

نظريّة التمشية العقلانيّة للأشياء ـ التي تتربّع بدل الحكومة على الناس ـ تمثّل خطأ حارقًا 

ا أمر صاف وتابع للقرارات العقلانيّة ـ  للذهن، وإنَّ الحياة الجماعيّة ـ التي كان يُظن أنَّهَّ

قد تجلّت على شكل مجموعة زاخرة بالتعارضات.

ــة التجديديّة؟ هل هو مجرّد انتقاد أو هدم أو رفع  ــا الذي تبقّى اليوم مِن الأيديولوجيّ م

ــاط مِن أجل رفع الموانع التي تراكمت  ــابقة والنش لتخدير؟ إنَّ ما تبقّى هو الإرادة الس

ــها مدينة  في طريق العقل أكثر منها إلى خلق عالم جديد. إنَّ فكرة التجديد لا ترى نفس

ــودة لها ـ بمعنى بناء عالم عقلاني ـ بل ترى نفسها مدينة لنشاطها  للمدينة الفاضلة المنش

تورين، نقد مدرنيته، صص259-257. 	.1
م. ن. 	.2



97      الحداثة والعقلاني

الانتقادي، وبالتالي فإنَّ هذه القوّة سوف تبقى ثابتة في مكانها ما دامت المقاومة السابقة 

قائمة وثابتة. 

ــكل  ــات الصناعيّة المتطوّرة حاليًّا، قد انفصلت عن ذلك التحرّر الأوّلي بش إنَّ المجتمع

ــواع الحرمان  ــه يداها أكثر مِن أن ــة ما جنت ــها اليوم في الغالب حبيس ــر، وترى نفس كب

ــن في طريقهم هذا الخطر  ــه يكم ــة مِن قبل التراث والتقاليد، وفي الوقت نفس المفروض

ــوى يد واحدة  الداهم، وهم وجلون مِن أنْ يتخطّفهم تطلّع مجتمع مغلق لا يمتلك س

ــب أنْ لا يعيدهم إلى ما تمّ  ــد الأيديولوجي للتجدّد، يج ــيّ على التحوّل. إنَّ النق وع
تحطيمه على أيديهم«.1

زيجمونت بومان
ــأن بالنسبة إلى العقلانيّة  ذهب »زيجمونت بومان« إلى الاعتقاد بأنَّ العقلانيّة الآليّة ـ كما هو الش

ذاتها ـ مِن خصائص الحداثة، وقال: 
ــن الخصائص البارزة  ــدار ذات التعقلن مِ ــة التعقلن يُعدّ بمق ــة في مواجه »إنَّ المقوام

للحداثة. إنَّ تاريخ الحداثة مقترن بانتقادات التطرّف والمبالغات وحتّى البطالة وأنواع 

ــب كلّ تعبير للتنوير  ــة الجامحة، إلى جان ــارّة وتطلّعاتها التاريخيّ ــة ودوافعها الض العبثيّ

ــأن الشوق والرغبة الوافرة تجاه الآفاق الفكريّة والأبعاد المثيرة التي فتحها  الفكري بش

ــخاص؛ قد  ــيّة على الأش العلم الحديث والآراء التخصّصيّة والفنيّة والمصالح السياس

اقترنت على الدوام باعتراضات على تحطيم الفردانيّة والتأثيرات والانطباعات الإنسانيّة 

الأصيلة.

لقد أشار المنتقدون ـ في قبال الوعود الحداثويّة القائلة بخلق أنواع مِن الإنسانيّة الواجدة 

للقدرة على المكافحة والنضال مِن أجل بناء عالم أكثر إنسانيّة وأكثر رحمة ورأفة، قائلين: 

ــكل كلّ واحد، إلّّا أنَّ الأعضاء  ــى لو أمكن لهذه الأنواع أنْ تصل إلى الحريّة على ش حتّ

م.ن، صص66-64. 	.1



98   ‏   الدين والعقل

م  ــكل أفراد، لن يكونوا قادرين على الاضطلاع بهذه المهمّة. فإنَّهَّ في هذا الكلّ وعلى ش

مِن خلال انحشارهم وحبسهم ضمن الأطر العمليّة وتحوّلهم إلى مجرّد أسنان في عجلة 
هذه الماكنة، سوف يفقدون أيّ إمكانيّة للقيام بعمليّة الاختيار الحقيقي والعقلاني«.1

خلاصة الانتقادات
ــن تلخيص الانتقادات التي أوردها المفكّرون الغربيّون على العقلانيّة الحداثويّة، في الموارد  يمك

الآتية:
ــورد قدرة عقل  ــلكت طريق التطرّف في م ــة والتنويريّة قد س ــة الحداثويّ 1. إنَّ العقلانيّ
الإنسان في معرفة حقائق العالم وحلّ المجهولات، وتجاهلت محدوديّات العقل في مجال 

المعرفة، الأعمّ مِن الميتافيزيقا وعلم الطبيعة والعلوم الإنسانيّة.
ــان والعالم اتّّجاه جزمي وحتمي، وقد نظر إلى  2. لقد كان للعقل الحديث في معرفة الإنس
ــولي والآلي، وغفل عن الأبعاد والأسرار  ــار النظام الجبري العلّّي والمعل كلّ شيء بمنظ
العاطفيّة والشاعريّة والإحساسيّة للخلق، ومِن هنا فقد اعتبر المعرفة حصيلة الأساليب 
العقليّة البحتة والحسابات الكمّية والرياضيّة الصرفة، وتجاهل دور الخيال والإحساس 

والمعطيات الوجدانيّة والذوقيّة.
ــم والأهداف والغايات،  ــن العقل والنيّة الذاتيّة والقيَ ــد انفصل العقل الحديث ع 3. لق
واكتفى بالعقلانيّة الآليّة والتوجيهيّة والنفعيّة، وعلى هذه الشاكلة فقد تخلّت التطلّعات 
ــثّ المجتمع البشري إلى  ــاملة والقيَميّة ـ والتي تح ــداف المعنويّة والأخلاقيّة الش والأه
ــداف والغايات الماديّة والمرحليّة  ــة والتعالي المعنوي ـ عن موقعها لصالح الأه الفضيل

والعابرة. وقد أدّى هذا الأمر إلى تعريض العالم الحديث إلى أزمة معنويّة وأخلاقيّة.
ــة والتكنولوجيّة أدّى  ــى العلوم الفنيّ ــل العقلانيّة الآليّة ع ــرط مِن قب ــد المف 4. إنَّ التأكي
بالإنسان ـ بدلًًا مِن أنْ يكون مالكًا وسيّدًا على الصناعة والتكنولوجيا ـ إلى أنْ يتحوّل 

نوذري، مجموعه مقالات مدرنيته و مدرنيسم، صص37-36. 	.1



99      الحداثة والعقلاني

ــر ومنقاد لها، ونتيجة لذلك أصبحت سيادة الفنّ وسيادة رأس المال بديلًًا عن  إلى أس
ــيادة الإنسان. إنَّ هذه النتيجة تتعارض مع أحد الشعارات البارزة للحداثة، ونعني  س
ا  بذلك شعار الحريّات الفرديّة. إنَّ الإنسان الحديث، وإنْ كان يبدو بحسب الظاهر حرًّ
ــى أنواع الأسر  ــيّة والاجتماعيّة، ولكنهّ في الواقع يرزح تحت نير أقس ــه السياس في حيات
ــيّة والاجتماعيّة للإنسان  ــهد الحياة السياس والعبوديّة. إنَّ المخرج والمدير الحقيقي لمش
ــاب التقنيّة ورؤوس الأموال والتكنولوجيا الحديثة؛ إذ  الحديث، هم في الحقيقة أصح
ــن الفضيلة والأخلاق، ولم  ــور تعتمد على العقلانيّة الآليّة بمعزل ع أخذت هذه الأم
ــوى مصالحهم الماديّة، ولذلك فقد أخذوا مِن خلال توظيفهم  يعد يهمّ أربابها شيء س
ــائل الثقافيّة والعلم الحديث يعملون على تحفيز واستثارة الجماهير في  للأدوات والوس

إطار تلبية مطالبهم وأطماعهم.

النتيجة
ــادات الواردة على العقلانيّة الحديثة وجيهة. إلّّا أنَّ الذي غفل عنه الناقدون، هو أكثر  إنَّ الانتق
ــأ  ــيّة وعلّة علل عيوب العقلانيّة الحديثة ونواقصها، وهو أنَّ لهذه العقلانيّة منش العناصر أساس
هيومانيًّا، وقد فصلت عقل الإنسان عن المصدر الصافي والمنبع الزلال للإيمان الديني والوحي 

الإلهي. لقد تجلّت العقلانيّة الحديثة ضمن واحد مِن الوجوه الآتية:
1. إنكار الميتافيزيقا وما بعد الطبيعة وعالم الغيب والخالق )الإلحاد(.

2. الإيمان بالله والميتافيزيقا وإنكار الوحي )الدين الطبيعي(.
3. الإيمان بالله والوحي بالعبارة التجريبيّة والعاديّة للوحي )التجربة الدينيّة(.

إنَّ الماديّة والعلمانيّة ـ وهما مِن نماذج الهيومانيّة ـ قد أحاطت بالفضاء الثقافي والسياسي للعالم 
الحديث. وفي مثل هذا الفضاء، لن تكون جهود الفلاسفة والمصلحين الاجتماعيين للسيطرة على 
ــر مِن المفكّرين والمصلحين الغربيين إلى هذا  ــن الأخلاقيّة مجدية. فاليوم قد توصّل الكث البراه
الاعتقاد، وهو أنَّ الأزمات الاجتماعيّة في العالم الغربي تمتدّ بجذورها في أزمة الأخلاق والمعنويّة؛ 



100   ‏   الدين والعقل

ولكنَّهم حيث يفكّرون وينظّرون في إطار الفضاء المادّي والعلماني، وقد حرموا أنفسهم مِن معين 
الوحي الإلهي؛ فإنَّ مشاريعهم ومخطّطاتهم لا تؤدّي إلى نتيجة تذكر.

ــون في البين معضلتين؛ إحداهما تاريخيّة، والأخرى دينيّة. أمّا  م يواجه وبطبيعة الحال، فإنَّهَّ
المشكلة التاريخيّة، فهي عبارة عن تجربة مريرة ومظلمة تركت آثارها عليهم مِن السلطات الدينيّة 
ــكّ في أنَّ ذلك النوع مِن السلطات الدينيّة تخدش مشاعر  ــطى، ولا ش في مرحلة العصور الوس
ــلوكه وتفكيره، ويتجنبّ حتّى تصويره الذهني، ناهيك عن تطبيقه العملي  كلّ إنسان حرّ في س
والعيني على أرض الواقع. والمشكلة الثانية تكمن في أنَّ العالم الغربي الحديث قد حرم نفسه مِن 
النصّ الوحياني الأصيل الذي ينظر إلى مختلف أبعاد الإنسان. وإنَّ الموجود بين أيديهم مماّ يحمل 
ــدو أنْ يكون مجرّد تقريرات تاريخيّة، وفي بعض الموارد  ــة، لا يع عنوان النصوص الدينيّة المقدّس
خلطة مِن النصائح والمواعظ الأخلاقيّة. ومِن هنا، فإنَّ علماء الحقوق والتربية وفلاسفة السياسة، 
ــر معطياتهم وتجاربهم العقلانيّة. والعقل ـ كما يقول المنتقدون للعقلانيّة الحديثة  لا يمتلكون غ
ــان  ــي أنْ لا يتمكّن مِن تلبية جميع الاحتياجات الجوهريّة للإنس ــدود. وعليه، فمن الطبيع ـ مح

بشكل كامل.
ــتند إلى الأنظمة  ــة مِن جهة، والمس ــى التجربة العقلانيّة الحديث ــل القائم ع ــذا التحلي إنَّ ه
ــى هذا المعطى المهمّ،  ــن مِن جهة أخرى، ينطوي في قرارة ذاته ع ــتبداديّة التي تدّعي الدي الاس
ــاد  ــابق بل وأكثر مِن ذي قبل ـ إلى الهداية والإرش ــان المعاصر يحتاج ـ كما في الس وهو أنَّ الإنس
ــيّة.  ــن الحياة الفرديّة والاجتماعيّة والأخلاقيّة والسياس ــاني، ولا فرق مِن هذه الناحية ب الوحي
ــان  إنَّ العقل والتجربة، والعلم والفنّ، والتكنولوجيا والصناعة، إنَّما يمكنها توجيه حياة الإنس
ــاني،  ــاح والوئام والتكامل الإنس ــن والعدالة والفضيلة والص ــا في ظلّ الأم ــيّ بها قدمً والم
ــأة الوحي الإلهي، واتّّخذت منه معيارًا وسراجًا للهداية  وذلك إذا تعكّزت هذه الأمور على منش
ــئلة الآتية ـ التي هي مِن أكثر التساؤلات  ــوف يجيب عن الأس ــاد. إنَّ الوحي الإلهي س والرش

الإنسانيّة جوهريّة ـ على خير وجه:
1. مِن أين جاء الإنسان؟



101      الحداثة والعقلاني

2. لماذا وجد الإنسان؟ 
3. إلى أين سوف يذهب الإنسان؟

4. كيف يتعيّّن على الإنسان الذهاب والحركة نحو غايته ومقصده؟
ــع الموارد المذكورة،  ــر البشري يمكن له أنْ يضطلع بدوره في جمي ــل، إنَّ العقل والتفك أج
ــادرًا على الإجابة الكاملة والجامعة عن جميع هذه  ــبب محدوديّاته المعرفيّة، لن يكون ق ولكنهّ بس

الأسئلة، وإنَّما الوحي الإلهي هو الذي يُسعف العقل ويعمل على توسيع آفاقه ونظرته.
ــة الحديثة حيث قدّمت الكثير مِن التعقّل واختزنت المزيد مِن المعارف، جديرة  إنَّ العقلانيّ
ــيادة النظم والقانون على حياة  ــبب تأكيدها على س ــادة بس ــتحقّ الإش بالثناء، وهي كذلك تس
ــان  ــان. إنَّ العقلانيّة واكتناز المعرفة وبذل المزيد مِن الجهود مِن أجل التعرّف على الإنس الإنس
والعالم، والسعي مِن أجل بسط سيادة النظم والقانون على المجتمع البشري، كلّها مِن ضروريّات 
حياة الإنسان ومِن عناصر ازدهاره وتكامله. إنَّ مقتضى النقد، هو أنَّ الملاك يقضي بأنْ لا نكتم 
ــن ضعف العقلانيّة الحديثة  ــاط الإيجابيّة في العقلانيّة الحديثة أيضًا. إنَّ مواط ــاد القوّة والنق أبع
ــبب ـ كما سبق أنْ ذكرنا ـ ليس هناك أسلوب صحيح في  تكمن في تطرّفها. وعليه، فإنّه لهذا الس
التعاطي مع العقلانيّة الحديثة والحذف والإنكار والتخطئة المطلقة، ومِن دون قيد أو شرط، وإنَّما 
هناك أسلوب عقلاني ومنطق منهجي للتصفية والتنقيح. إنَّ العقلانيّة في حدّ ذاتها أمر مطلوب، 
ــاميّة كثيًرا  ــجيع عليها في الشريعة الإس وهي تحظى بالتكريم والاحترام، وقد تمّ الحثّ والتش
أيضًا. والذي يحظى بالأهميّة في البين، هو أنْ نعمل على رفع عيوبها ونواقصها، وأنْ نستفيد مِن 
معطياتها الإيجابيّة. إنَّ السبيل إلى تصفية وتنقية العقلانيّة الحديثة، هو ما سبق لنا أنْ تحدّثنا عنه؛ 
ــة الكونيّة الإلهيّة والتوحيديّة.  ــة الهيومانيّة يجب أنْ تترك موقعها لصالح الرؤي بمعنى أنَّ الرؤي
وأنْ تندرج العقلانيّة البشريّة ضمن المسار الذي خطّه الوحي الإلهي لها. إنَّ الوحي الأصيل في 
عصرنا هو القرآن الكريم، وإنَّ هذا القرآن يهدي الإنسان إلى أقوم طرق الهداية والصلاح، وفي 

قوَْمُ﴾1.
َ
ذلك يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿إنَّ هَذَا القُْرْآنَ يَهْدِي للَِّتِِي هِِيَ أ

الإسراء: 9. 	.1



102   ‏   الدين والعقل

إنَّ رسالتنا تتلخّص في الأمور الآتية، وهي أوّلًًا: أنْ نختار في بيان معارف القرآن والإسلام 
ــبّث بالظواهر  ــلوبًا معقولًًا ومشروعًا، وأنْ نبتعد عن الإفراط والتفريط. وإنَّ التش منهجًا وأس
والأمور السطحيّة في هذا الشأن يُعدّ تفريطًا، واختيار التجدّد على نمط تفكير الآخر يُعدّ إفراطًا، 
ــلوبين هي تجريد القرآن الكريم مِن جدوائيّته في حقل هداية البشر. وثانيًا: أنْ  ونتيجة كلا الأس
ــقوط  ــعى جاهدين مِن أجل تقديم نموذج ناجح في نظام الحكومة الدينيّة، وأنْ نتجنبّ الس نس
ــأن أيضًا. ويكمن الإفراط هنا في أنْ نتّخذ مِن الديمقراطيّات  في الإفراط والتفريط في هذا الش
الغربيّة أسوة نرى ضرورة إسقاطه على نظامنا السياسي، وأنْ نعمل على تقييم أنظمتنا الحكوميّة 
ــم الدين في ضوء هذا المقياس، وهذا هو الأسلوب الذي اختاره المستنيرون مِن  التي تحكم باس
ــاس، أو أنْ نعتبرها  ــن في أنْ ننكر الحكومة الدينيّة مِن الأس ــن بالغرب. والتفريط يكم المتأثّري
ــتبداديّة. والنموذج المعقول  ــة اس ــى تعريفها بوصفها حكوم ــيادة الفرد ونعمل ع حكومة س
ــبحانه وتعالى في محكم كتابه  ــأن، هو الحكومة النبويّة والعلويّة. قال الله س والمشروع في هذا الش

سْوَةٌ حَسَنَةٌ﴾1.
ُ
ِ أ الكريم: ﴿لَقَدْ كََانَ لَكُمْ فِِي رسَُولِ اللَّهَّ

وباختصار، فإنَّ العقلانيّة الحديثة إنَّما ركّزت اهتمامها على التعقّل فقط، وعملت على إلغاء 
عنصر التعبّد مِن حياة البشر. وكانت نتيجة هذه الرؤية الأحاديّة، هي أزمة المعنويّة والإخلاص 
ــدون للحداثة بمختلف  ــار إليها المنتق ــي الأزمة التي أش ــة الحديثة، وه ــات الغربيّ في المجتمع
الأساليب والعبارات المتنوّعة. ولكنهّم أخفقوا في بيان الحلول الأساسيّة؛ وذلك لقصور يدهم 
ــار مِن أهل بيت النبيّ الأكرم ؟صل؟.  ــنةّ والعترة الأطه عن الوحي الأصيل وكوثر القرآن والس
ــى أمل أنْ ينتبه المفكّرون الخيّّرون والمصلحون الغربيّون يومًا إلى هذه الحقيقة، وأنْ تحلّ ثقافة  ع
ــة الصالحين ظلالها على جميع  ــط حكوم ــرآن الكريم محلّ الثقافة الهيومانيّة الغربيّة، وأنْ تبس الق

ربوع الأرض.

الأحزاب: 21. 	.1



103      الأوا إماميّةلند اعة العقل يتطوّر ماه

تطوّر ماهية العقل عند الإماميّة الأوائل1
محمّد جعفر رضائي2

الخلاصة
ــة  ــة الكوفيّة إلى المدرس تعرّضنا في هذه المقالة إلى تطوّر ماهيّة العقل في فكر الإماميّة مِن المدرس
ــواهد إلى أنَّ المحدّثين الإماميّة في المدرسة الكوفيّة يعتقدون أنَّ  ــر التقارير والش البغداديّة. تش
ــاني( مستقلّ. إنَّ الله سبحانه وتعالى قسّم هذا العقل بين الناس،  العقل كائن روحاني )غير جس
ــن والقبيح. وفي المقابل، لم يكن المتكلّمون في  ــاطته أنْ يميّزوا بين الحس وصار بمقدورهم بوس
ــرون العقل حالة وقوّة  ــوراني للعقل، وكانوا ي ــتقلّ والن ــة الكوفة يهتمّون بالوجود المس مدرس
ــاروا على أثر المحدّثين في  ــة قم، قد س ــانيّة وهبها الله للبشر. وكان علماء الإماميّة في مدرس نفس
ــيخ الكُليني على سبيل  ــة الكوفة. وبطبيعة الحال، فإنّنا في بعض الموارد ـ كما في حالة الش مدرس
ــعي إلى  المثال ـ على الرغم مماّ نراه مِن الميل إلى تيّار المتكلّمين في الكوفة، ولكنْ هناك مع ذلك س
ــة بغداد )كما هو  الجمع بين آراء المتكلّمين والمحدّثين في الكوفة. إنَّ المتكلّمين الإماميّة في مدرس
ــتقلّ للعقل، بل وحّملوا حتّى الروايات الموجودة في هذا  شأن المعتزلة(، قد أنكروا الوجود المس
ــيخ المفيد والكراجكي مثل المتكلّمين في مدرسة  البحث على المجاز. ومِن بين هؤلاء ذهب الش
ــيّد المرتضى  ــا للمعتزلة ـ إلى التعريف بالعقل بوصفه عرَضًا، في حين ذهب الس الكوفة ـ خلافً

ة  المصدر: المقالة بعنوان »تطور ماهیت عقل؛ در امامیه نخستین« في مجلّة کلام اهل بیت ؟ع؟ التي تصدر في الجمهوريَّ 	.1
الإسلاميّة الإيرانيَّة باللغة الفارسيّة، العدد 1، سنة الإصدار 1394ش، الصفحات 5 إلی 22.

تعريب: حسن علي مطر. 	
عضو اللجنة العلميّة في مركز أبحاث القرآن والحديث. 	.2



104   ‏   الدين والعقل

وغيره مِن المتكلّمين في المدرسة البغداديّة، إلى التماهي مع المعتزلة بشكل كامل، واعتبروا العقل 
مجرّد مجموعة مِن العلوم الضروريّة.

المقدّمة
ــى ضرورة التعقّل مرارًا وتكرارًا، واعتبر فهم  ــد ورد التأكيد في القرآن الكريم والروايات ع لق
ــتخدامه. وعلاوة على  ــة والتشريعيّة الإلهيّة رهناً بتوظيف العقل واس وإدراك الآيات التكوينيّ
ــفيّة كثيًرا، وفي بعض الموارد تمّ  ــك، فقد ورد الحديث عن العقل في الكتب الكلاميّة والفلس ذل
ــتعمال هذا المصطلح لترجمة بعض المفاهيم الفلسفيّة الإغريقيّة واليونانيّة أيضًا. وبالتالي، فإنَّ  اس
تنوّع معاني العقل في الأدبيّات العلميّة مِن الكثرة وعدم الارتباط ببعضها أحيانًا؛ بحيث يمكن 
اعتبار هذا المصطلح مشتركًا لفظيًّا بين الكثير مِن المعاني. وبشكل عام، يمكن بيان ما ورد ذكره 
ــأن معرفة وجود العقل بين مختلف الطوائف الإسلاميّة في إطار عدد مِن الآراء، على النحو  بش

الآتي:
1. هناك من قال بأنَّ العقل كائن وجوهر مستقلّ ومنفصل عن الإنسان. وهذا الأمر يشبه 
ــع اختلافات مهمّة في فكر  ــض روايات الإماميّة1، وحتّى أصحاب الحديث2، م ما ورد في بع

سوف نشير إلى هذه الروايات لاحقًا. 	.1
ــرّض إلى الروايات  ــي عند أصحاب الحديث يتع ــر )م 306هـ( هو أوّل مصدر روائ ــل لداود بن مح ــاب العق إنَّ كت 	.2
ــرعي الاهتمام. إنَّ هذا الكتاب  ــات هذا الكتاب وروايات الإماميّة يس ــبه الموجود بين رواي المرتبطة بالعقل. إنَّ الش
ــنده، قد تمّ إصلاحه مِن خلال الاستناد إلى زوائد نور الدين  ــاطة تلميذه الحارث بن أبي أسامة في مس الذي نقل بوس
ــة هذه الرسالة مِن الناحية المضمونيّة والرجاليّة.  ــتاذ باكتجي في مقالة له إلى بحث ومناقش الهيثمي. وقد تعرّض الأس
وفي ضوء الشواهد التي ينقلها سماحته في مقالته، ليس هناك مِن بين كبار علماء أهل السنةّ مَن ارتضى هذا الكتاب مِن 
ــكار الإيرانيّة واليونانيّة مِن النقاط المثيرة  ــالة مِن قبل الكاتب بالأف الناحية الرجاليّة. إنَّ المقارنة المضمونيّة لهذه الرس
ــتاذ باكتجي )انظر: باكتجي، 1382هـ.ش(. إنَّ المصادر اللاحقة لأهل السنةّ، مدينة في هذه  للالتفات في مقالة الأس
ــبيل المثال: ابن أبي الدنيا، 1413 هـ؛ البيهقي، ج4، صص173-154،  الروايات لداود بن محبر أيضًا )انظر على س
ــر في علم التفسير،  ــبيل المثال: ابن الجوزي، زاد المس 1410هـ(. وكذلك في النقد الجادّ لهذه الروايات، انظر: على س

ج1، صص177-171.



105      الأوا إماميّةلند اعة العقل يتطوّر ماه

ــعى بعض الإماميّة مِن أتباع الفلاسفة بدورهم إلى  ــفة في بحث العقول العشرة. وقد س الفلاس
إيجاد نوع مِن التطابق بين ما ورد في الروايات، وبين بعض المفاهيم الفلسفيّة في هذا البحث.1

ــاس  ــان، وعلى هذا الأس ــرى العقل عرَضًا أو غريزة أو قوّة في نفس الإنس ــاك من ي 2. هن
ــدد قليل مِن المعتزلة الأوائل2،  ــتقلالي للعقل في هذا الفرض. وكان ع يتمّ إنكار الوجود الاس

والزيديّة3، وحتّى بعض أصحاب الحديث4، يذهبون إلى هذا الرأي.
ــة( ـ خلافًا للجماعة  ــن المعتزلة والقليل مِن الزيديّ ــت جماعة أخرى )مثل الكثير مِ 3. ذهب
ــوى بعض العلوم  ــاس س ــل، ولم يعتبروا العقل مِن الأس ــم العق ــابقة ـ إلى إنكار قوّة باس الس
ــد أنْ يصبح عالًما  ــان ـ في رؤية هذه الجماعة الأخيرة ـ بع ــة.5 وفي الحقيقة، فإنَّ الإنس الضروريّ
ــار العقل مرتبطًا بأيّ أمر سوى إرادة الإنسان، في حين  ببعض العلوم الضروريّة، لن يكون مس
كانت الجماعة الثانية ترى التعقّل مرتبطًا بوجود قوّة أو غريزة في الإنسان، وكانت الجماعة الأولى 

تعتبر هذا العقل أمرًا مستقلًّاًّ عن الإنسان ومقدّسًا، وترى منزلة سامية له.
ــة فكريّة مستقلّة ـ في قبال  إنَّ فهم ما هي رؤية الإماميّة في المرحلة الأولى ـ بوصفهم مدرس
ــألة، وما هي التحوّلات التي حصلت في القرون الأولى  الأفكار المطروحة الأخرى في هذه المس
)إلى منتصف القرن الهجري الخامس حيث وصل النظام الكلامي للإماميّة إلى محطّة الاستقرار، 
ف الباحث والمحقّق على التراث العلمي للإماميّة،  وظلّ بعد ذلك باقيًا على مدى سنوات(، تعرِّ
ــعى إلى بحث تطوّر  ــكار أيسر. وفي الحقيقة، فإنَّ هذه المقالة تس ــأن جميع الأف وتجعل الحكم بش
»ماهية العقل« في تفكير علماء الإماميّة في القرون الأولى )حتّى نهاية المدرسة الكلاميّة في بغداد 

في القرن الخامس للهجرة(.
تعود أهميّة الالتفات إلى هذا البحث إلى ما قيل في سلسلة مباحث تاريخ كلام الإماميّة مِن 

.	الشيرازي، شرح أصول الكافي، ج1، ص218-217. 1
الأشعري، مقالات الإسلاميين واختلاف المصلّين، ص480. 	.2

.	الشرفي، شرح الأساس الكبير، ج1، ص126، وصص131-130. 3
ابن تيميّة، الردّ على المنطقيين، ج1، ص196. 	.4

الأشعري، مقالات الإسلاميين واختلاف المصلّين، ص480. 	.5



106   ‏   الدين والعقل

ــة الكلاميّة البغداديّة حيث بداية التعاطي الكلامي  أنَّ بعض الأفكار الإماميّة قبل وبعد المدرس
ــن الإماميّة والمعتزلة، تحتوي على اختلافات مهمّة. وقد تمّ بيان هذا الادّعاء للمرّة الأولى مِن  ب
قبل الخيّاط والأشعري اللذين كانا يعيشان في تلك المرحلة.1 في ضوء هذه النظريّة، كان الإماميّة 
ــة الكوفة يذهبون إلى القول بالاتّّجاه النقلي، وكانت الاتجاهات العقلانيّة الأولى لدى  مِن مدرس

الإماميّة، قد تبلورت بعد دخول بعض المعتزلة مِن المتشيّعين إلى جمع هؤلاء.
ــدّ ما. وقد تعرّض  ــتشرقين، توافق هذا الاعتقاد إلى ح ــاث المعاصرة لبعض المس إنَّ الأبح
مادلونغ ومساعدوه في سلسلة مقالاتهم وتحقيقاتهم إلى هذا البحث بتفصيل أكبر2؛ وعلى الرغم 
ــيّعين، ويرى أنَّه  ــة البغداديّة نتيجة لدخول المعتزلة المتش مِن أنَّه لا يرى الكلام العقلي للمدرس
ــاء في القرن الهجري الرابع في تعاملهم مع الفرق  ــد الجهود العقلانيّة لعلماء الإماميّة الأص ولي
الأخرى مثل المعتزلة؛ إلّّا أنَّ هذه الأبحاث والدراسات في أغلب الموارد كليّة للغاية، وفي بعض 
الموارد قلّما تمّ الالتفات فيها إلى الشواهد المغايرة. وعلى هذا الأساس، يذهب التوقّع ـ مِن خلال 

الدراسات الأكثر جزئيّة في هذا الشأن ـ إلى اختبار صدق نتائجها. 
ــار الإماميّة إلى بيان رأي الإماميّة في  ــل ذلك عمد الكثير مِن الشّراح والمحدّثين مِن كب وقب
بحث وجوديّة العقل؛ وعلى الرغم مِن ذلك كلّه، لم يكن لأيّ واحد منهم نظرة تاريخيّة كلاميّة، 
ــفيّة- العرفانيّة في  ــة المطاف تعرّضوا إلى البحث عن قبول أو عدم قبول الأفكار الفلس وفي نهاي
هذا البحث. وفي دراسات الباحثين والمحقّقين المعاصرين إنَّما يمكن الإشارة إلى محمّد علي أمير 
معزي، إذ تعرّض في كتاب(the divine guide in early Shi'ism)  بالتفصيل إلى البحث عن معنى 
ــيعة الأوائل، وتطوّره في المدرسة الكلاميّة البغداديّة؛ فقد ذهب إلى الاعتقاد  العقل في رؤية الش
ــة، وكان يختلف عن العقل  ــه ماهيّة ما فوق ماديّ ــيعة الأوائل، كانت ل ــأنَّ العقل في رؤية الش ب
ــتفادة مِن مصطلح »العقل  ــح في الأدبيّات العلميّة المعاصرة، ومِن هنا فإنّه يقترح الاس المصطل

الخيّاط، صص36، 191 و214؛ الأشعري، مقالات الإسلاميين واختلاف المصلّين، صص35 و156. 	.1
مادلونغ، صص171-151. 	.2



107      الأوا إماميّةلند اعة العقل يتطوّر ماه

ــرّض إلى بيان ماهيّة العقل، وإنَّ  ــن« للدلالة على هذا المفهوم.1 ومع ذلك، فإنّه قلّما تع القدس
ــيين  ــة البغداديّة مجرّد كلام عام، ولم يتعرّض إلى جزئيّات رؤية المدرس كلامه حول رؤية المدرس

في بغداد.
وعلى هذا الأساس، سوف نتعرّض في هذه المقالة إلى بيان مسار تطوّر رؤية الإماميّة الأوائل 
ــة وبحث رؤية أصحاب  ــوف نتعرّض أوّلًًا إلى دراس في البحث عن ماهية العقل. ومِن هنا، س
ــة الكوفة، وكيفيّة انتشار أفكارهم في مدرسة قم، لننتقل  الحديث والمتكلّمين الإماميّة في مدرس

بعد ذلك إلى بيان رأي المتكلّمين الإماميّة في المدرسة البغداديّة.

1. ماهية العقل في فكر المحدّثين مِن مدرسة الكوفة
في التقريرات المتوفّرة عن المحدّثين مِن الإماميّة، يمكن العثور على شواهد تثبت أنَّ العقل كان 
. جاء في حديث معروف، رواه  ــان وجوهرًا مستقلًّاًّ يتمّ تصوّره بوصفه كائناً منفصلًًا عن الإنس

أكثر الأصحاب مِن الإماميّة:
»إنَّ الله خلق العقل فقال له: أقبل فأقبل، وقال له: أدبر فأدبر، فقال: وعزّتي وجلالي ما 

خلقت شيئًا أحسن منك أو أحبّ إلّي منك، بك آخذ وبك أعطي«.2

 وفي حديث آخر رواه الأصبغ بن نباتة، عن الإمام علّي ؟ع؟، قال: 
»هبط جبرئيل على آدم ؟ع؟ فقال: يا آدم إنّّي اُمرت أنْ أخيّّرك واحدة مِن ثلاث؛ فاخترها 

ــتاذ محمّد نصيري تحت عنوان »نظريه امامت باطني در تشيّع  ــطور ـ في مقالة مشتركة له مع الأس لقد عمد كاتب الس 	.1
نخستين، در بوته نقد« )نظريّة الإمامة الباطنيّة في التشيّع الأوّل، في دائرة النقد( ـ إلى نقد رؤية محمّد علي أمير معزّي، 
واعتبر نظريّة العقل القدسي نظريّة مبهمة، وأثبت أنَّ الأئمّة في عصر الحضور وإنْ كانوا يهتمّون بأبعاد أخرى مِن العقل 
ــتدلالي. كما أنَّ الاعتقاد بهذه الأبعاد الجديدة لا يعني الاعتقاد بالأمور  أيضًا، إلّّا أنَّ هذا لم يكن يعني نفي العقل الاس
المضادّة للعقل والمخالفة له، بل إنَّ عقل الإنسان ـ مِن وجهة نظرهم ـ يُذعن بأنَّ بعض العلوم والمعارف خارجة عن 
ــيّع  م لن يتحدّثوا في تلك الدائرة. )انظر: رضائي، ونصيري، »نظريه امامت باطني در تش ــبب فإنَّهَّ دائرته، ولهذا الس

نخستين، در بوته نقد«.
ــلم  ــن، ج1، ص192(، ومحمّد بن مس ــت هذه الرواية عن أصحاب مِن أمثال أبي بصير )انظر: البرقي، المحاس روي 	.2

)انظر: م.ن(، وسماعة بن مهران )انظر: م.ن، ص196(.



108   ‏   الدين والعقل

ــاث؟ فقال: العقل والحياء والدين، فقال  ــن. فقال له آدم: يا جبرئيل وما الث ودع اثنت
ــا ودعاه. فقالا: يا  ــل للحياء والدين: انصرف ــد اخترت العقل. فقال جبرئي آدم: إنّّي ق

جبرئيل إنّا اُمرنا أنْ نكون مع العقل حيث كان«.1 
وفي رواية أخرى مِن هذه الروايات، روى عيسى بن جعفر العلوي2، عن آبائه، عن الإمام 

علّي ؟ع؟، أنَّه قال: 
ــه ملَك له رؤوس بعدد  ّ العقل؟ قال: خلق

ــأل مّما خلق الله عز وجــل ــيّ ؟ص؟ س »إنَّ النب
ــق ـ من خلق ومن لم يخلق ـ إلى يوم القيامة، ولكلّ رأس وجه ولكلّ آدميّ رأس  الخلائ
ــم ذلك الإنسان على وجه ذلك الرأس مكتوب، وعلى كلّ وجه  مِن رؤس العقل، واس
ــر مِن ذلك الوجه حتّى يولد هذا المولود ويبلغ حدّ  ــف ذلك الس ــر ملقى، لا يكش س
ــر؛ فيقع في قلب هذا الإنسان نور،  ــف ذلك الس ــاء، فإذا بلغ كش الرجال أو حدّ النس

فيفهم الفريضة والسنةّ والجيد والرديء«.3 
ــم ؟ع؟، عن آبائه ؟ع؟،  ــن4، عن الإمام الكاظ ــوء رواية أخرى رواها يزيد بن الحس وفي ض
ــابق  عن النبيّ الأكرم ؟صل؟، أنَّه قال: »إنَّ الله عز وجلّ خلق العقل مِن نور مخزون مكنون في س

علمه«.5 وفي رواية أخرى عن سماعة بن مهران6، عن الإمام الصادق ؟ع؟، أنَّه قال:
ّ خلق العقل وهو أوّل خلق مِن الروحانيين عن يمين العرش مِن نوره، 

»إنَّ الله عز وجل

فقال له: أدبر فأدبر، ثمّ قال له: أقبل فأقبل7«8.

.	الكُليني، الكافي، ج1، صص11-10. 1
ــى بن جعفر بن محمّد بن عبد الله بن محمّد بن عمر بن علّي بن أبي طالب. لم ينقل عنه في المصادر الروائيّة المعتبرة  عيس 	.2

عند الإماميّة سوى القليل مِن الروايات. وهذه الرواية لم تذكر إلّّا في كتاب علل الشرائع للشيخ الصدوق فقط.
.	الصدوق، علل الشرائع، ج1، ص98. 3

كان غلامًا لزيد بن علي، ولا يوجد له غير النزر القليل مِن الروايات في مصادر الإماميّة. 	.4
.	الصدوق، الخصال، ج2، ص427. 5

ــر،  ــيعة )انظر: النجاشي، التفس ــم ؟عهما؟. وقد وثقه علماء الرجال الش ــادق والإمام الكاظ ــن أصحاب الإمام الص مِ 	.6
صص194-193(.

.	الكُليني، الكافي، ج1، صص21-20. 7
م  ــان، بيد أنَّهَّ ــتقلًًا وجوهرًا منفصلًًا عن الإنس على الرغم مِن أنَّ المحدّثين مِن الإماميّة كانوا يعتبرون العقل كائناً مس 	.8



109      الأوا إماميّةلند اعة العقل يتطوّر ماه

ــان، سوف يبيّّن بدوره أبعاد المعرفة الإنسانيّة  إنَّ ارتباط هذا العقل ما فوق المادّي مع الإنس
للعقل مِن وجهة نظر هذه الجماعة أيضًا. في رؤية هذه الجماعة وهب الله العقل ـ الذي كان عبارة 
ــتفيد منه بمقدار سعته  ــان ـ إلى الناس، وأخذ كلّ واحد منهم يس ــتقلّة عن الإنس عن ماهية مس
ــم الجعفري، عن الإمام الرضا ؟ع؟، أنَّه قال: »يا أبا  وظرفيّته. وفي الحديث الذي يرويه أبو هاش
ــم العقل حباء مِن الله«.1 وفي حديث آخر مشابه له بسند الأصبغ بن نباتة، ومِن طريقه إلى  هاش

الإمام علّي ؟ع؟، قال: 
»هبط جبرئيل على آدم ؟ع؟؛ فقال: يا آدم إنّّي اُمرت أنْ أخيّّرك واحدة مِن ثلاث؛ فاخترها 

ــاث؟ فقال: العقل والحياء والدين، فقال  ــن. فقال له آدم: يا جبرئيل وما الث ودع اثنت

ــا ودعاه. فقالا: يا  ــل للحياء والدين: انصرف ــد اخترت العقل. فقال جبرئي آدم: إنّّي ق
جبرئيل إنّا اُمرنا أن نكون مع العقل حيث كان. قال: فشأنكما وعرج«.2

ــابيًّا، وإنَّ سعي  ــاً كبيًرا مِن العقل ـ في ضوء رأي المحدّثين مِن الإماميّة ـ ليس اكتس إنَّ قس
ــوى الجهل.3  ــعى س ــان مِن أجل زيادته لن يؤدّي إلى نتيجة، ولن تكون نتيجة هذا المس الإنس
وكذلك فإنَّ الروايات التي تحدّثت عن العقل المطبوع، تشير إلى هذا المعنى ذاته أيضًا. لقد ورد 
التصريح في هذه الروايات أنَّ قسمًًا مِن عقل الإنسان ـ والذي يقال له: »عقل الطبع« أو »العقل 
ــابيًّا، وأنَّ القسم الآخر الذي يمكن تسميته بـ»العقل المسموع« أو »عقل  المطبوع« ـ ليس اكتس
ــام علّي ؟ع؟، قال:  ــن الإمام الصادق ؟ع؟، نقلًًا عن الإم ــابي. وفي رواية ع التجربة«، فهو اكتس

كانوا يقدّمون تفسيًرا وبيانًا مختلفًا عن الفلاسفة وبعض الأفكار اليونانيّة والإغريقيّة. في هذا الرأي ـ على سبيل المثال 
ــفيّة والعرفانيّة مِن  ــفيّة مِن قبيل: العقول العشرة والأفلاك. فيما يتعلّق بنقد الأفهام الفلس ـ لا نرى أثرًا للأفكار الفلس
روايات باب العقل، انظر: )المجلسي، بحار الأنوار، ج1، صص25-30؛ الجيلاني، الذريعة إلى حافظ الشريعة، ج1، 
ــعي فيها إلى التطبيق بين هاتين الرؤيتين، انظر: )البرسي، ص45،  ص123(. وكذلك فيما يتعلّق بالأمثلة التي تمّ الس

1422هـ؛ الميرداماد، التعلیقة على اصول الكافى، ص40؛ الشيرازي، شرح أصول الكافي، ج1، ص216(.
الكُليني، الكافي، ج1، ص24. 	.1

م.ن، ج1، صص11-10. 	.2
م.ن، ص24. 	.3



110   ‏   الدين والعقل

ــان إعطاء هذا العقل إلى الناس  ــنة، إلّّا التجارب«.1 وحتّى زم »منتهى عقله لثمان وعشرين س
مختلف أيضًا، وهذا الاختلاف سوف يكون هو السبب في اختلاف أفهام الناس. وعندما سأل 
ــبب قوّة فهم بعض  ــحاق بن عمار ـ وهو مِن المحدّثين الإماميّة ـ الإمام الصادق ؟ع؟ عن س إس

الأشخاص، وضعف فهم بعض الأشخاص الآخرين، قال في الجواب:
ــت نطفته بعقله، وأمّا الذي  ــذي تكلّمه ببعض كلامك فيعرفه كلّه، فذاك مِن عجن »ال

تكلّمه فيستوفي كلامك ثمّ يجيبك على كلامك، فذاك الذي ركب عقله فيه في بطن أمّه، 
وأمّا الذي تكلّمه بالكلام فيقول: أعد علّي، فذاك الذي ركب عقله فيه بعدما كبر«.2

فيما يتعلّق بكيفيّة عرض هذا العقل على الأشخاص، هناك رأيان يمكن الحصول عليهما في 
الروايات الموجودة في تراث المحدّثين مِن أهل الكوفة. وفي ضوء أحدهما لا يكون نوع الارتباط 
ــان بنور الشمس.  ــان والعقل تركيبيًّا، بل هو نوع مِن الانتفاع؛ مِن قبيل انتفاع الإنس بين الإنس
ــبيل المثال ـ تمّ بيان صفة الارتباط بين عقل وقلب الإنسان في واحد مِن هذه  مِن ذلك ـ على س
التقارير بالسراج وسط البيت. كما تمّ تشبيه العقل بملَك له رؤوس بعدد الخلائق، ولكلّ رأس 
ــر ملقى، لا يكشف ذلك الستر  وجه، ولكلّ آدميّ رأس مِن رؤوس العقل، وعلى كلّ وجه س
ــف ذلك الستر؛ وقع في قلب هذا الإنسان  مِن ذلك الوجه حتّى يولد هذا المولود، فإذا بلغ كش
ــإنَّ العقل ليس قوّة مِن  ــاس، ف ــنةّ والجيّد والرديء.3 وعلى هذا الأس نور فيفهم الفريضة والس
قبيل السمع والبصر في وجود الإنسان، بل هو نور تحت تصّرف الإنسان، وإنَّ كلّ إنسان يدرك 

الحسن والقبح بمقدار انتفاعه بذلك النور.
وفي المقابل، نجد الارتباط بين الإنسان والعقل ـ في التقريرات الأخرى ـ مِن النوع التركيبي. 
ــان. وفي ضوء تقرير آخر، نجد أنَّ عقل الناس  ــة، فإنَّ العقل يتركّب مع نفس الإنس وفي الحقيق

م.ن، ج7، ص192. 	.1
م.ن، ج1، ص26. 	.2

الصدوق، علل الشرائع، ج1، ص98. 	.3



111      الأوا إماميّةلند اعة العقل يتطوّر ماه

يتركّب مع نفس الإنسان إمّا أثناء انعقاد النطفة، وأمّا في رحم الأم، أو عند البلوغ.1 وفي تقرير 
ــان دفائن، يعمل الأنبياء ؟عهم؟ على إثارتها: »ويثيروا لهم  آخر عن الإمام علّي ؟ع؟ أنَّ لعقل الإنس
ــر بنحو ما إلى أنَّ العقل قوّة كامنة في داخل الإنسان، وأنَّ  دفائن العقول«.2 إنَّ هذه العبارة تش
ــإنَّ الروايات التي تحدّثت عن »العقل  ــذه القوّة بدورها تحتوي على معارف دفينة. وكذلك ف ه
ــا ورد عن الإمام جعفر  ــبيل المثال ـ م ــر تناغمًًا مع هذا المعنى؛ مِن ذلك ـ على س ــوع«، أكث المطب
ــان إلى ثمان وعشرين  الصادق ؟ع؟ في رواية نقلًًا عن الإمام علّي ؟ع؟، أنَّه قال: منتهى عقل الإنس

سنة، وما يُضاف إلى عقله بعد ذلك فهو مِن التجارب.3
ــخاص  ــب المحدّثون مِن الإماميّة إلى القول باختلاف مراحل عرض العقل على الأش يذه
ــوف يتمتّعون عند بلوغ  ــتثنينا المجانين ـ س ــع الناس ـ إذا ما اس ــكّ في أنَّ جمي ــن. لا ش المختلف
ــن والقبح والصحيح والخطأ،  ــد بذلك المقدار مِن العقل الذي يخوّلهم معرفة الحسُ ــنّ الرش س
ــذا المقدار مِن المعرفة، هو الملاك في تكليفهم بالأحكام الشرعيّة. وعلى الرغم مِن ذلك، فقد  وه
ــخاص مِن الانتفاع بهذه الموهبة الإلهيّة على نحو أبكر مِن غيره؛ إذ قيل على  يتمكّن بعض الأش
سبيل المثال: إنَّ بعض الأشخاص ينتفعون بنعمة العقل أثناء انعقاد نطفهم، وبعضهم في أرحام 
أمهاتهم، وهذا هو السبب في حُسن فهمهم وأفضليّتهم على الآخرين في هذا الشأن. وكذلك فإنَّ 
الزيادة على عقول الأشخاص لا تنحصر بسنّ البلوغ فقط، إذ يُضاف إلى عقول الناس حتّى بعد 
مرحلة البلوغ إلى نهاية العقد الثالث مِن العمر أيضًا. وبعد هذه المرحلة لا يزاد في عقل الإنسان 

إلّّا ما كان على سبيل التجارب )عقل التجربة الذي سبقت الإشارة إليه(.

ــحاق بن عمّّار، قال: قلت  ــن بن خالد، عن إس »عدّة مِن أصحابنا، عن عن الهيثم بن أبي مسروق النهدي، عن الحس 	.1
ــتوفي كلامي كلّه  لأبي عبد الله ؟ع؟: الرجل آتيه وأكلّمه ببعض كلامي فيعرفه كلّه، ومنهم من آتيه فأكلّمه بالكلام فيس
ثم يردّه علّي كما كلّمته، ومنهم من آتيه فأكلّمه فيقول: أعد علّي؟ فقال: يا إسحاق، وما تدري لم هذا؟ قلت: لا، قال: 
الذي تكلّمه ببعض كلامك فيعرفه كلّه، فذاك من عجنت نطفته بعقله، وأمّا الذي تكلّمه فيستوفي كلامك ثمّ يجيبك 
ــه، وأمّا الذي تكلّمه بالكلام فيقول: أعد علّي، فذاك الذي ركب  ــى كلامك، فذاك الذي ركب عقله فيه في بطن أم ع

عقله فيه بعدما كبر، فهو يقول لك: أعد علّي«. )الكُليني، الكافي، ج1، ص26(.
نه	ج البلاغة، ص43. .2

.	الكُليني، الكافي، ج7، ص192. 3



112   ‏   الدين والعقل

كما أنَّ التقارير المرتبطة بموضع إقرار العقل، هي الأخرى مختلفة أيضًا. طبقًا لبعض الآراء 
السائدة بين المحدّثين مِن الإماميّة، يقع العقل في قلب الإنسان، وهو ما يُشار إليه في النصوص 
ــرى الموجودة في  ــواهد الأخ ــس«.1 وفي المقابل، وبناء على الش ــاميّة بـ»الروح« و»النف الإس
ــان؛ وذلك لأنَّ اختلاف الإنسان العاقل عن  روايات الإماميّة، يعتبر العقل قوّة في دماغ الإنس
المجنون، يرتبط بمقدار ما يتمتّع به مِن قوّة الدماغ.2 إنَّ هذا المدّعى ودليله بين التيّارات ومختلف 
ــفة  ــامي، لم يتمّ طرحه إلّّا مِن قبل بعض الفلاس الاتجاهات والجماعات الفكريّة في العالم الإس
ــؤدّي إلى زيادة العقل أو  ــض الفواكه والأطعمة ي ــا قيل أيضًا: إنَّ تناول بع ــل فقط.3 ك الأوائ

انخفاضه. وفي هذه الروايات ورد العقل في الغالب إلى جانب الدماغ.
وعلى الرغم مِن ذلك كلّه، ربّما أمكن الجمع بين هاتين المجموعتين مِن الشواهد أيضًا، ولا 
ــيّما بالنظر إلى أنَّ بعض رواة أحاديث الخلق النوراني للعقل، قد نقلوا روايات بهذا المضمون  س
أيضًا. مِن ذلك ما رواه سماعة بن مهران ـ وهو مِن أبرز رواة حديث »خلق العقل« ـ عن الإمام 
ما  الصادق ؟ع؟، أنَّه قال: »إنَّ الخلّ ليشدّ العقل«.4 كما نقل أبو بصير ومحمّد بن مسلم5 ـ رغم أنَّهَّ

مِن رواة أحاديث الخلق المستقلّ للعقل ـ هذه الطائفة مِن الروايات أيضًا.
ــاول بعض الفواكه  ــار التعقّل، وأنَّ تن ــيلة مهمّة في مس ــا أمكن الادّعاء بأنَّ الدماغ وس ربّ
والأطعمة يؤدّي إلى تقويته، وبالتالي فإنّه سيكون سببًا في تقوية العقل.6 ومع ذلك، فإنَّ الرواية 

انظر في هذا الشأن: فعالي، ، ص47-88؛ الصدوق، علل الشرائع، ج1، ص98؛ الكُليني، الكافي، ج8، ص190. 	.1
القمّي، تفسير القمّي، ج2، صص239-238. 	.2

التوحيدي، الإمتاع والمؤانسة، صص186-185. 	.3
البرقي، المحاسن، ج2، ص487. 	.4

الصدوق، الخصال، ج2، صص610-611.»عن أبي بصير، ومحمّد بن مسلم، عن أبي عبد الله ؟ع؟ قال: حدّثني أبي،  	.5
ــلم في دينه  عن جدّي، عن آبائه ؟عهم؟ أنَّ أمير المؤمنين ؟ع؟، علّم أصحابه في مجلس واحد أربع مئة باب مماّ يصلح للمس
ودنياه. قال ؟ع؟: إنَّ الحجامة تصحّح البدن وتشدّ العقل، والطيب في الشارب مِن أخلاق النبيّ ؟صل؟ وكرامة الكاتبين، 

ّ وسنةّ النبي ؟صل؟، ومطيبة للفم، والدهن يليّّن البشرة، ويزيد في الدماغ«. 
والسواك مِن مرضاة الله عز وجل

.	المجلسي، بحار الأنوار، ج58، صص26-25. 6



113      الأوا إماميّةلند اعة العقل يتطوّر ماه

ــع العقل، لا تقبل الجمع مع هذا  ــان هو موض المتقدّمة التي ورد التصريح فيها بأنَّ دماغ الإنس
التفسير، ولا تعمل على رفع الإشكال.

2. ماهية العقل في فكر المتكلّمين الإماميّة في مدرسة الكوفة
ــوا في الغالب يهتمّون  ــة ـ خلافًا للمحدّثين ـ لم يكون ــة الكوف إنَّ المتكلّمين الإماميّة1 في مدرس
ــتقلّ والنوراني للعقل. وعلى الرغم مِن نقل رواية واحدة عن هشام بن الحكم بشأن  بالخلق المس
ــكل مستقل2ّ، بيد أنَّ العقل قد اعتبر في آثاره الأخرى بوصفه قوّة نفسانيّة؛ مِن  خلق العقل بش
لقََْى 

َ
وْ أ

َ
ذلك ـ على سبيل المثال ـ أنَّ القلب في قوله تعالى: ﴿إنَّ فِِي ذَلكَِ لََذِكْرَى لمَِنْ كََانَ لََهُ قَلبٌْ أ

مْعَ وهَُوَ شَهِيدٌ﴾3 قد تمّ تفسيره في رواية هشام ]بن الحكم[ عن الإمام الصادق بـ »العقل«.4  السَّ
في ضوء التقريرات الموجودة، فإنَّ »القلب« في فكر هشام، يُعدّ واحدًا مِن أدوات الحصول على 
المعرفة. إنَّ هشام بن الحكم يعتبر القلب والحواس أداتين مِن أدوات المعرفة. كما أنَّه يرى أنَّ كلّ 
ما هو غير محسوس، إنَّما يتمّ إدراكه مِن طريق »القلب« فقط.5 وكذلك في مناظرته مع عمرو بن 
ــائر أعضاء وجوارح البدن، مِن قبيل: العين، والأذن،  عبيد، نجد وصفه لـ»القلب« بأنّه إمام س
ــة وتحليل جميع المعطيات التي يتمّ  ــاطة القلب على مناقش ــان يعمل بوس وما إلى ذلك. إنَّ الإنس

الحصول عليها بوساطة سائر أعضاء البدن.6

ــا مِن المتكلّمين هم أولئك الذين خرجوا في بيان أفكارهم عن متن الرواية، وأخذوا يبيّنون المعارف الدينيّة،  إنَّ مرادن 	.1
ــخص، فإنّه لن يكون  ــاس، لو لم يتم العثور على هذه المواصفات في ش ــاع عن التعاليم الدينيّة. وعلى هذا الأس والدف
ــاً في دائرة المتكلّمين. هناك تقريرات في مصادر الإماميّة، تمّ فيها التعريف ببعض أصحاب الأئمّة الأطهار ؟عهم؟  داخ
بوصفهم مِن المتكلّمين. وهم أشخاص مِن أمثال: قيس بن ماصر، وأبان بن تغلب، وحمران بن أعين، ومؤمن الطاق، 

وهشام بن سالم، وهشام بن الحكم، ويونس بن عبد الرحمن، والفضل بن شاذان.
البرقي، المحاسن، ج1، ص192. 	.2

ق:  37. 	.3
الكُليني، الكافي، ج1، ص16. 	.4

م.ن، صص100-99. 	.5
م.ن، صص170-169. 	.6



114   ‏   الدين والعقل

ــتنتج أنَّ الحواس الخمسة ـ في رؤيته ـ كما هي أدوات  ــاس، يمكن لنا أنْ نس وعلى هذا الأس
لإدراك الأمور المحسوسة، كذلك فإنَّ القلب بدوره أداة لفهم وإدراك الأمور غير المحسوسة، 
ــو كذلك أداة لتبويب وتحليل معطيات الجوارح الأخرى. ومع ذلك، فإنَّ العقل مِن وجهة  وه
ــتمل في حدّ ذاته على معارف عميقة  ــت كمثل الأدوات الأخرى، بل يش ــام، أداة ليس نظر هش
ــم ؟ع؟ مِن تأويل الحكمة المعطاة للقمان  ــرى. إنَّ ما ورد في الرواية المأثورة عن الإمام الكاظ أخ

؟ع؟ بـ »العقل«، يبيّّن هذا التمايز بشكل واضح.
ــم(،  ــن ذو بعدين )تركيب مِن الروح والجس ــان كائ ــام بن الحكم يرى أنَّ الإنس إذ إنَّ هش
ــوى الروح أيضًا.  ــد أنْ يعتبر العقل بدوره مِن ق ــن فعل الروح1، فلا يبع ــرى أن الإدراك مِ وي
وبعبارة أخرى: إنَّ الإدراك مِن وجهة نظره مِن فعل الروح، وإنَّ الروح في إدراك الأمور تستعين 
ــتفاد مِن نظريّة  ــام بن الحكم قد اس بالحواس والعقل.2 يمكن بيان هذا الاحتمال، وهو أنَّ هش
المعنى في بحث الصفات لبيان العلاقة والارتباط بين الروح والعقل. قيل إنَّ هشام بن الحكم لم 
يكن يرى الصفات القائمة بالشيء مِن الأعراض، بل هي مِن صفات المعنى مِن وجهة نظره.3 
وعلى هذا الأساس، لا يبعد هذا الادّعاء، وهو أنَّ هشام بن الحكم كان يرى أنَّ العقل مِن معاني 

الروح. ولم يرِد تقرير مِن سائر المتكلّمين مِن الإماميّة في مدرسة الكوفة بشأن ماهية العقل.

3. ماهية العقل في مدرسة قم )امتداد تيّار المحدّثين في الكوفة(
ــة الكوفة، وهي امتداد للتيّارات  ــة قم هي في الواقع وريثة روايات الإماميّة في مدرس إنَّ مدرس
ــة، أخذ وانتقال  ــة الكلاميّ ــة. إنَّ مِن بين أهمّ خصائص هذه المدرس ــودة في تلك المدرس الموج

الأشعري، مقالات الإسلاميين واختلاف المصلّين، صص61-60. 	.1
ــروح؛ ولكنهّ قد ادّعى بوضوح في مناظرته  ــام بن الحكم ـ مِن فعل ال ــى الرغم مِن أنَّ الإدراك ـ مِن وجهة نظر هش ع 	.2
مع النظام أنَّ إدراك الروح مِن الماهيات والمفاهيم العامّة، إنّما يتحقّق مِن قناة القوى الحسيّة. وبعبارة أخرى: إنَّ شرط 

التصوّر العقلي للروح، هو الإدراك الحسّّي للأشياء.
على حدّ تعبير هشام بن الحكم، إذا اعتبرنا الصفات مِن الأعراض، فإنّّها سوف تكون غير موصوفة؛ في حين أنَّ الصفة  	.3
في نظريّة المعنى، لا هي موصوفة ولا هي مِن غير الموصوف. مِن ذلك ـ على سبيل المثال ـ أنَّ لون الجدار ليس هو ذات 

الجدار، ولا غير الجدار. )انظر: الأشعري، مقالات الإسلاميين واختلاف المصلّين، صص61-60(.



115      الأوا إماميّةلند اعة العقل يتطوّر ماه

ــة الكوفة، والاختيار الانتقادي، وبالتالي تبويب وتنظيم هذه الروايات في إطار  روايات مدرس
محدّد. وبطبيعة الحال، فإنّه على الرغم مِن الفضاء الشيعي الموحّد في قم، ولكنْ لا يمكن اعتبار 
جميع العلماء الكبار في هذه المدرسة ضمن تيّار فكري واحد؛ بل كانت هناك اختلافات وتيّارات 
ــة. وإنَّ التقابل الفكري بين تيّار أحمد بن محمّد بن عيسى وتلميذه  فكريّة متنوّعة في هذه المدرس
البارز سعد بن عبدالله الأشعري، وبين التيّار الفكري بزعامة إبراهيم بن هاشم حول هشام بن 

الحكم وأفكاره؛ خير شاهد على هذا المدّعى.1
ــع علماء الإماميّة هناك كانوا  ــة قم، فإنَّ جمي على الرغم مِن الاختلافات المحتدمة في مدرس
ــن  ــه الروحانيّة. إنَّ الروايات الواردة في كتاب المحاس ــتقلّ للعقل وماهيت يقولون بالخلق المس
ــتقلّ للعقل وماهيته  ــيخ الصدوق، تثبت الخلق المس ــي، والكافي للكُليني، ومؤلّفات الش للبرق
ــذه الأحاديث في بعض الأحيان مِن  ــكل واضح. وقد تمتّ رواية ه ــة وغير الماديّة بش الروحانيّ
قبل أشخاص مِن أمثال: ابن الوليد2، والصفار3، وأحمد بن محمّد بن عيسى4، وسعد بن عبدالله 
ــاس، لا يبقى هناك  ــعري5، والحميري6، وجميعهم مِن كبار العلماء في قم. وعلى هذا الأس الأش
ــكّ في أنَّ جميع العلماء الكبار في المدرسة الحديثيّة لقم، وجميع التيّارات الفكريّة الموجودة  مِن ش

. في هذه المدرسة، تعتبر العقل جوهرًا مستقلًّاًّ
وفيما يتعلّق ببحث الارتباط بين العقل والإنسان، حيث كانت هناك اختلافات في التقريرات 
المنقولة عن مدرسة الكوفة، فإنَّ أصداء هذه الروايات قد انعكست بدورها في المصادر الروائيّة 
ــألة بشكل  ــن للبرقي أيّ تقرير يجيب عن هذه المس ــة قم أيضًا. لا يوجد في كتاب المحاس لمدرس

انظر بشأن التعرّف على التيّارات الفكريّة في مدرسة قم: الطالقاني، پرتوی از قرآن، صص90-66. 	.1
.	الصدوق،  علل الشرائع، ج1، ص98. 2

م.ن. 	.3
م.ن، ص98. 	.4

الصدوق،  الخصال، ج2، صص589-588. 	.5
م.ن. 	.6



116   ‏   الدين والعقل

ــم في الكوفة1، وكان  ــام بن الحك ــيخ الكُليني الذي يميل مِن جهة إلى تيّار هش ــر. إنَّ الش وآخ
ــم، وكان جميع التراث الروائي للإماميّة يحظى  ــة ق مِن ناحية أخرى مِن كبار المحدّثين في مدرس
باهتمامه؛ فقد سعى بشكل وآخر إلى الجمع بين الوجود المستقلّ والروحاني للعقل، وبين ارتباطه 
ــيخ الكُليني إلى الجمع بين  ــعى الش ــانيّة. وبعبارة أخرى: لقد س ــان على صورة قوّة نفس بالإنس
ــائر التيّارات الأخرى في الكوفة. إنَّه مِن ناحية قد  ــام بن الحكم، وس التراث الروائي لتيّار هش
ــتقلّ للعقل، ومِن ناحية أخرى كان هو العالم الوحيد الذي نقل الرواية  نقل روايات الخلق المس
الخاصّة لهشام بن الحكم بشأن العقل. وكما تقدّم أنْ ذكرنا، فإنَّ هشام بن الحكم في هذه الرواية 

وتقريره الآخر، قد وصف العقل بأنّه قوّة نفسانيّة في الإنسان.2
ــيخ الصدوق بدوره إلى الجمع بين العقل المستقلّ والعقول الإنسانيّة أيضًا.  وقد سعى الش
لقد نقل الشيخ الصدوق رواية تقول إنَّ العقل ملَك له مِن الرؤوس بعدد جميع البشر في العالم، 
ــتفيد مِن نور واحد مِن تلك الرؤوس، ولهذا السبب  ــخص يصل إلى مرحلة البلوغ يس وكلّ ش
هناك فهم عقلاني مشترك بين جميع الناس3؛ ثمّ تمّ تشبيه العلاقة بين عقل الإنسان وقلبه في هذه 
الرواية بعلاقة القلب في وسط البيت. وبعبارة أخرى: إنَّ العقل كائن نوراني، وإنَّ كلّ شخص 
ــتفيد مِن نوره. ومع ذلك، فإنَّ الشيخ الصدوق نفسه يروي أحاديث أخرى تبيّّن أنَّ العلاقة  يس
ــاس، يمكن أنْ نحدس أنَّه لم يلاحظ أنَّ  ــان والعقل علاقة تركيبيّة.4 وعلى هذا الأس بين الإنس
هاتين الطائفتين مِن الروايات متعارضة، أو أنَّه لم يلق بالًًا إلى هذا التعارض. إنَّ سبب حدوث 

ــر: رضائي، ونصيري، »نظريه امامت  ــام بن الحكم، انظ ــا يتعلّق بالارتباط الفكري للكليني والتيّار الكلامي لهش في 	.1
باطني در تشيّع نخستين، در بوته نقد«.

ــود هاتين الطائفتين مِن الروايات في متن كتاب الكافي، أدّى بالكثير مِن العلماء الكبار وشّراح هذا الكتاب إلى  إنَّ وج 	.2
ــرها، إلى الحدّ الذي ذهب بعضهم إلى الادّعاء بأنَّ هذه الروايات تشير إلى نوعين مِن العقل.  ــكلة في تفس مواجهة مش
ــارة إلى رأي بعضهم، فإنَّ محدّثًا مثل المجلسي ـ بدوره ـ وإنْ كان ينتقد كلام  ــفة الذين تقدّمت الإش ــتثناء الفلاس باس

الفلاسفة، إلّّا أنَّه قد قبل بالمعنى المختلف للعقل. )المجلسي، بحار الأنوار، ج1، صص30-29(.
الصدوق، علل الشرائع، ج1، ص98. 	.3

م.ن، صص103-102. 	.4



117      الأوا إماميّةلند اعة العقل يتطوّر ماه

م لم يكونوا بصدد الإجابة عن مسألة ماهية العقل  هذا الأمر بين علماء قم، يمكن أنْ يعزى إلى أنَّهَّ
م يرون أنَّ الناس المادّيين لا يمتلكون القدرة على  ــان؛ وذلك لاحتمال أنَّهَّ وارتباطه بنفس الإنس
معرفة العقل الذي هو مِن مرتبة الروحانيين، وربّما لهذا السبب كان علماء قم يبدون اهتمامًا أكبر 

بنشاط العقل، ولا سيّما نشاطاته العمليّة، بل وعرّفوا حتّى العقل بنشاطه وأدائه.

4. ماهية العقل في مدرسة بغداد
ــال ظهور بعض المتكلّمين  ــت مِن خ ــة الكلاميّة في بغداد، قد أسّس على الرغم مِن أنَّ المدرس
ــأن رؤية  ــض تلاميذهم؛ ولكنْ ليس لدينا أيّ معلومات بش ــار مِن أمثال النوبختيين وبع الكب
ــة، قد  هؤلاء العلماء حول ماهية العقل. إنَّ القضايا الأولى المرتبطة بماهية العقل في هذه المدرس
ــيخ المفيد؛ إذ اعتبر العقل مِن مقولة »المعنى«، وقال في هذا الشأن: »معنى  وصلت إلينا مِن الش
ــتثنينا هشام بن الحكم ـ  ــتنبطات«.1 إنَّ المعنى في علم الكلام ـ إذا ما اس يتميّز به مِن معرفة المس
يستعمل بشكل رئيس بمعنى العَرَض.2 وقد ذهب أبو الفتح الكراجكي ـ تلميذ الشيخ المفيد ـ 
إلى استعمال مصطلح »العرَض« بدلًًا مِن »المعنى«. وهو يرى أنَّ العقل »عرَض« يحلّ في الإنسان 

الحيّ، ويميّز بين الحسن والقبيح، وبين الخير والشر.3
وبخلاف المحدّثين في مدرسة الكوفة، لا نرى في آراء الشيخ المفيد والكراجكي أثرًا للوجود 
ــيخ المفيد لم يتحدّث ـ في أيّ واحد  ــتقلّ والخلق النوراني أو الوجود الكوني للعقل. إنَّ الش المس
مِن كتبه المتوفّرة بين أيدينا ـ عن الوجود المستقلّ للعقل. ومع ذلك فإنَّ تلميذه الكراجكي، قد 
ــرها مِن الناحية  ــار إلى عدد مِن الروايات المهمّة في هذا البحث، وعمد إلى توضيحها وتفس أش
ــبيل المثال ـ أنَّه بعد ذكر رواية هبوط جبرائيل وعرض العقل والحياء  العقليّة؛ مِن ذلك ـ على س
والدين على النبيّ آدم ؟ع؟، طرح هذا السؤال القائل. إنَّ هذه الأمور الثلاثة كلّها مِن الأعراض، 
ــم منها أمرًا ممكناً. وإنّه في  ــة بالنفس، ومِن هنا لنْ تكون الحياة والتكلّ ــت قائم والأعراض ليس

المفيد، النكت في مقدّمات الأصول، ص22. 	.1
الأشعري، مقالات الإسلاميين واختلاف المصلّين، صص370-369. 	.2

.	الكراجكي، كنز الفوائد، ج1، ص318. 3



118   ‏   الدين والعقل

ــها ثوب المجاز؛ بمعنى أنَّ هذه الأمور لو  مقام الجواب يتخلّّى عن ظاهر هذه الروايات، ويلبس
ــوف تقول ذلك. كما ذهب الكراجكي ـ في بيان رواية  ــبت الحياة، وتمكّنت مِن النطق، س اكتس
ــن ـ إلى ادّعاء المجاز أيضًا. وعلى حدّ تعبيره، فإنَّ  ــرى تعتبر العقل أوّل مخلوق مِن الروحاني أخ
مراد الرواية هو أنَّ العقل لو خرج مِن حالة العرَض، وصار قائمًًا بالنفس، فإنّه ـ بسبب فضله ـ 

سوف يكون أوّل مخلوق لله عز وجلّ.1
ــة أكثر المعتزلة أيضًا. إنَّ أكثر المعتزلة ـ  ــيخ المفيد والكراجكي، يخالف نظريّ ثمّ إنَّ رأي الش
ــاب العلوم، وأبا عثمان  ــتثنينا أبا هذيل العلاف2 الذي كان يرى أنَّ العقل قوّة لاكتس إذا ما اس
ــم  ــتدلال ـ كانوا يؤمنون بقوّة وعرَض باس عمرو الجاحظ3 الذي كان يرى أنَّ العقل أداة للاس
م يرون أنَّ العقل عبارة عن مجرّد مجموعة مِن العلوم الضروريّة والبديهيّة4، وأنَّ تعقّل  العقل. إنَّهَّ
م يرون  ــتدلال.5 إنَّهَّ ــتفادة مِن هذه العلوم في عمليّة الاس ــان هو في الحقيقة طريقة للاس الإنس
ــراف القبائح هو هذه  ــان العاقل عن اق ــبب في ردع الإنس أنَّ العقل لغةً يعني الردع، وأنَّ الس
ــبيل المثال ـ أنَّ أبا علي الجبّائي، قد عرّف العقل بأنّه عبارة  العلوم الضروريّة؛ مِن ذلك ـ على س
ــا للاستدلال(،  ــكّل أساسً عن مجموعة مِن العلوم )بعض العلوم البديهيّة والضروريّة التي تش
ــل في اللغة بمعنى الردع  ــرأي تحت تأثير التحليل اللغوي؛ وذلك لأنَّ العق ــد وقع في هذا ال وق
ــبب امتناع الإنسان العاقل )خلافًا للمجانين( عن القبائح، هو هذه المجموعة  والكبح، وأنَّ س

مِن العلوم.6
ومع ذلك، فإنَّ الدليل الأهمّ الذي دعا أبا علي الجبّائي إلى الرجوع عن تعريف أبي الهذيل، 

الكراجكي، كنز الفوائد، ج1، ص57. 	.1
.	الأشعري، مقالات الإسلاميين واختلاف المصلّين، ص480. 2

الجاحظ، رسائل الجاحظ، صص129-128. 	.3
ــوف نتعرّض إلى هذا البحث وهو: ما هي العلوم التي تندرج ضمن هذه  في معرض البحث عن رأي علم الهدى، س 	.4

المجموعة؟
الأشعري، مقالات الإسلاميين واختلاف المصلّين، ص480. 	.5

م.ن، ص480. 	.6



119      الأوا إماميّةلند اعة العقل يتطوّر ماه

ــك لأنَّ تكليف  ــببًا للتكليف بما لا يطاق؛ وذل ــوف يكون س ــذا التعريف للعقل، س ــو أنَّ ه ه
ــان إنَّما يكون جائزًا إذا كان عقله مكتملًًا، ويكون بمقدوره الاستدلال على إثبات وجود  الإنس
ــسّ، لوجب أنْ تكون هذه القوّة وهذا  ــبحانه وتعالى، وإذا كان العقل عبارة عن قوّة وح الله س
الحسّ موجودين لدى الإنسان في مرحلة الصغر أيضًا.1 وبعد أبي علّي الجبائي، ذهب نجله أبو 
هاشم وغيره مِن المعتزلة إلى اعتبار العقل مجموعة مِن العلوم.2 ليس لدينا عن المعتزلة في بغداد 
ــك، فقد قيل: إنَّه لا يوجد  ــاط والبلخي ـ شيء حول تعريف العقل. ومع ذل ــن أمثال: الخيّ ـ مِ
ــع المعتزلة كانوا يعتبرون العقل مجموعة مِن  ــأن بين المعتزلة، وإنَّ جمي هناك اختلاف في هذا الش

العلوم الضروريّة.3
إنَّ القاضي عبدالجبار المعتزلي ـ تبعًا لأبي هاشم ـ في الوقت الذي ذهب معه إلى اعتبار العقل 
مجموعة مِن العلوم الضروريّة، أشار إلى التعاريف الأخرى، مِن قبيل: الجوهر، والآلة، والحاسّة، 
ــيخ المفيد والكراجكي(  والقوّة أيضًا، وقام بردّها.4 إنَّ المخالفين للمعتزلة )أكثر الزيديّة، والش
ذهبوا إلى الاعتقاد بأنَّ العقل إذا كان عبارة عن العلوم الضروريّة، لكان لازم ذلك أنْ لا يكون 
الإنسان أثناء تفكيره حول مسألة ما عاقلًًا؛ وذلك لعدم التفاته إلى بعض تلك العلوم الضروريّة 
ــكال القائل: إذا لم يكن العقل  م في الجواب عن الإش ــر المرتبطة بموضوع تفكيره(.5 كما أنَّهَّ )غ
هو تلك العلوم الضروريّة، فإنَّ الشخص سوف يمكن أنْ يكون عاقلًًا، ولكنْ لا تكون العلوم 
ــن العلوم الضروريّة، ولكنْ لا يكون  ــة حاضرة عنده، أو أنْ يكون عالًما بمجموعة مِ الضروريّ
ــوف يكون عاقلًًا  ــخص عالًما بالعلوم الضروريّة، فإنّه س عاقلًًا، يجيبون بالقول: إنَّه لو كان الش
ــن الإدراك، وهذا الإدراك مِن دون  ــوم الضروريّة يمثّل نوعًا مِ ــا؛ وذلك لأنَّ العلم بالعل قطعً
ــخص عاقلًًا، فمِن الممكن أنْ يكون  أداته المتمثّلة بالعقل، لن يكون ممكناً. وكذلك إذا كان الش

.	القاضي عبد الجبار المعتزلي، المغني في أبواب التوحيد والعدل، ج11، صص379-378. 1
للتعرّف على وجهة نظر أبي هاشم واختلافه اليسير مع أبي علي الجبائي، انظر: م.ن، ص385. 	.2

الشرفي، شرح الأساس الكبير، ج1، ص126. 	.3
.	القاضي عبد الجبار المعتزلي، المغني في أبواب التوحيد والعدل، ج11، صص379-375. 4

.	الشرفي، شرح الأساس الكبير، ج1، صص126، و131-130. 5



120   ‏   الدين والعقل

عالًما بالعلوم الضروريّة أو لا يكون عالًما بها. مِن قبيل الشخص الذي يستطيع السمع ويستطيع 
ــموعات والمرئيّات أو لا يكون عالًما بها.1 إنَّ  النظر، ومع ذلك يمكن أنْ يكون عالًما ببعض المس
عقل الإنسان ـ مِن وجهة نظر هذه الجماعة ـ بمنزلة قوّته الجسديّة حيث تنمو وتصل إلى مرحلة 
البلوغ، فإنّّها تنمو بالتدريج يومًا بعد يوم، وعند البلوغ تصل إلى الشرائط اللازمة. وبهذا البيان 

يجاب عن الإشكال الذي سبق للمعتزلة أنْ ذكروه حول التكليف بما لا يطاق.2
إنَّ هذا الرأي قريب إلى حدّ ما مِن تفكير هشام بن الحكم. وعلى الرغم مِن الاختلافات في 
أسلوب بيان الارتباط بين العقل والإنسان في رؤية هشام مع الشيخ المفيد وكذلك الكراجكي، 
إلّّا أنَّ هاتين النظريّتين تشتركان في نفي الوجود الاستقلالي للعقل، وكذلك تشتركان في القول 

بإنسانيّته أيضًا.
إنَّ السيّد المرتضى الذي يميل إلى أفكار الاعتزال بشكل أكبر، يذهب ـ خلافًا لأستاذه ـ إلى 
اعتبار العقل مجموعة مِن العلوم الضروريّة. إنَّ السيّد المرتضى في بيان ما هي العلوم التي تندرج 

ضمن هذه المجموعة، يذكر خصوصيّتين، وهما:
1. إنَّ اكتساب المعارف الملقاة على عاتق الإنسان )من قبيل: النظر والاستدلال على معرفة 

الله(، رهن بهذه العلوم.
2. إنَّ القيام بالأفعال والتكاليف الدينيّة تستحيل مِن دون هذه العلوم )إدراك حسن وقبح 

الأفعال(.3
كما أنَّه بعد بيان هاتين الخصوصيّتين، عمد إلى تعداد هذه العلوم على النحو الآتي:

ــكون،  ــام، مثل: الحركة والس ــن قبيل العلم بأحوال الأجس ــول الأدلّة، مِ ــم بأص 1. العل
والاجتماع والافتراق.

2. الأمور التي يكون العلم بالأصول المذكورة مِن دونها مستحيلًًا؛ مِن قبيل العلم بالعادات 

إبن محمدبن علي، الأساس لعقائد الأكياس، ص 16. 	.1
الشرفي، شرح الأساس الكبير، ج1، ص126، وصص131-130. 	.2

علمالهدى، الذخيرة في علم الكلام، صص123-121. 	.3



121      الأوا إماميّةلند اعة العقل يتطوّر ماه

الموجودة في العالم، مثل: طلوع الشمس مِن جهة المشرق، وغروبها في جهة المغرب.
3. الأمور التي يكون تحقّق الغرض الإلهي رهناً بها، مِن قبيل: جهات المدح والذم، وجهات 

الخوف والضرر، وما إلى ذلك.1
إنَّ تعريف السيّد المرتضى يتّفق مع ما يقوله أغلب المعتزلة بالكامل، ويخالف تعريف الشيخ 
ــت عنوان »مائيّة العقل«،  ــد. إنَّ القاضي عبدالجبّار قد تعرّض إلى هذا البحث في فصل تح المفي
ــيّد المرتضى.2 وبعد السيّد المرتضى، عمد تلاميذه إلى  ــجم تمامًا مع ما قاله الس وكانت آراؤه تنس
ترجيح رأيه على رأي الشيخ المفيد؛ مِن ذلك ـ على سبيل المثال ـ أنَّ أبا الصلاح الحلبي والشيخ 
ــة الكلاميّة في بغداد ـ يتّفقان مع السيّد المرتضى في هذا  الطوسي ـ وهما عالمان كبيران مِن المدرس
ــتثناء الوحيد في ذلك، هو أبو الفتح الكراجكي الذي وافق الشيخ المفيد  البحث تمامًا.3 والاس

كما سبق أنْ ذكرنا.
ــيّد المرتضى تعاريف أخرى في كتاب الحدود والحقائق  ــبت إلى الس وبطبيعة الحال، فقد نس

أيضًا، وهي كالآتي:
1. قوّة في القلب، يحصل الناس بوساطتها على قوّة التمييز.4

2. بعض العلوم الضروريّة التي يكون اكتساب العلوم الأخرى بوساطتها أمرًا ممكناً.5
3. العلم بالأمور الواجبة والمستحيلة.6

4. غريزة يمكنها فهم العلوم الكليّة البديهيّة فيما لو كانت أدواتها سليمة.7

م.ن، صص122-121. 	.1
القاضي عبد الجبار المعتزلي، المغني في أبواب التوحيد والعدل، ج11، صص379-375. 	.2

فيما يتعلّق برأي أبي الصلاح، انظر: الحلبي، تقريب المعارف، ص129. وكذلك فيما يتعلّق بوجهة نظر الطوسي، انظر:  	.3
الطوسي، الاقتصاد فيما يتعلّق بالاعتقاد، صص118-117.

علم الهدى، رسائل الشريف المرتضى، ج2، ص277. 	.4
.	م.ن. 5
م.ن. 	.6
م.ن. 	.7



122   ‏   الدين والعقل

ــائر التعاريف الأخرى بعبارة  ــف الأوّل »الأصل« وإضافة س ــذا الكتاب التعري ورد في ه
ــبة كتاب )الحدود والحقائق( إلى السيّد المرتضى مشكوك فيها.1 يمكن  »قيل«. بالنظر إلى أنَّ نس
الادّعاء بأنَّ التعريف الأصلي للسيّد المرتضى، هو التعريف السابق، يضاف إلى ذلك أنَّ التعريف 
ــبه  ــن التعاريف الأربعة المذكورة في كتاب الحدود والحقائق، تش ــاني والثالث والرابع مِن ب الث
ــبه  ــا نجد أنَّ التعريف الرابع، حتّى مِن حيث العبارة، يش ــاعرة للعقل. ومِن بينه تعريف الأش
ــعري  ــبه تعريف الأش ما ذكره الفخر الرازي في كتاب )المحصّل(2. والتعريف الثاني بدوره يش
ــذي يلفت انتباه  ــو بكر الباقلاني.4 وإنَّ ال ــث هو تعريف القاضي أب ــل3، والتعريف الثال للعق
الباحث والمحقّق في هذه التعريفات الثلاثة، عدم النظر إلى إدراك العقل لحسُن وقبح الأفعال.5 
م كانوا يختلفون مع المعتزلة في  ــاعرة بتعريف العقل بهذا الشكل، يعود سببه إلى أنَّهَّ إنَّ قيام الأش
ــل عبارة عن مجموع العلوم؛  ــبب، فإنَّ المعتزلة وإنْ كانوا يرون أنَّ العق ــذا البحث. ولهذا الس ه
ــن وقبح الأفعال ـ بدوره ـ جزء مِن هذه العلوم أيضًا. والتعريف  م يرون أنَّ العلم بحس إلّّا أنَّهَّ
ــا التعريف الموجود في  ــيّما منه ــاس مع جميع التعاريف الأخرى، ولا س الأوّل يختلف مِن الأس

كتاب )الذخيرة(.

النتيجة
بالنظر إلى ما ورد ذكره في هذه المقالة، يمكن بيان مسار تطوّر رؤية الإماميّة في بحث ماهية العقل 

مِن مدرسة الكوفة إلى مدرسة بغداد، ضمن ثلاث مراحل:

فيما يتعلّق بخطأ نسبة هذا الكتاب إلى السيّد المرتضى، انظر: الأنصاري، حسن، »الحدود والحقائق كتابي از سيد مرتضى  	.1
نيست )همراه گفتاري از استاد مدرسي(« )الحدود والحقائق كتاب لغير السيّد المرتضى »مع مقالة للأستاذ المدرّسي«(. 

 .https://ansari.kateban.com :سايت بررسي‌هاي تاريخي )موقع الأبحاث التاريخيّة( رابط
الفخر الرازي، المحصّل، ص251. 	.2

الإيجي، شرح المواقف، ج6، صص47-46. 	.3
م.ن، ص47. 	.4

ــاروا إلى هذا الاختلاف صراحة، وتعرّضوا إلى بحثه. )انظر: الإيجي، شرح المواقف، ج6،  ــاعرة أنفسهم أش إنَّ الأش 	.5
ص47(.



123      الأوا إماميّةلند اعة العقل يتطوّر ماه

1. كان المحدّثون في مدرسة الكوفة يعتبرون العقل كائناً مستقلًّاًّ وروحانيًا )غير جسماني(. 
ــخص يستطيع التعرّف على  ــم هذا العقل بين العباد، وإنَّ كلّ ش ــبحانه وتعالى قد قسّ إنَّ الله س
ــاطته. ومع ذلك، فإنَّ التقارير التي تمّ التعرّض فيها إلى بيان كيفيّة انتفاع  ــن والقبح بوس الحس
ــان، إنَّما هو  ــاس بالعقل مختلفة في بعض الموارد. ففي بعضها أنَّ الارتباط بين العقل والإنس الن
ــان والنور، وأنَّ الناس إنَّما يستفيدون مِن نور العقل فقط. في حين  مِن قبيل الارتباط بين الإنس
ــواهد ـ ارتباط تركيبي، وأنَّ العقل يتركّب مع الناس. إنَّ  أنَّ هذا الارتباط ـ في ضوء بعض الش
ــة الكوفة لم يكن لهم اهتمام بالوجود المستقلّ والنوراني للعقل، وكانوا يرون  المتكلّمين في مدرس

العقل حالة وقوّة نفسانيّة وهبها الله سبحانه وتعالى إلى الناس.
ــة  ــة قم، إنَّما هم في الحقيقة امتداد لآراء المحدّثين في مدرس ــاء الإماميّة في مدرس 2. إنَّ عل
الكوفة. وعلى الرغم مِن مشاهدة بعض الميول إلى تيّار المتكلّمين في الكوفة أحيانًا، كما نجد ذلك 
عند أمثال الشيخ الكُليني؛ ولكنْ تمّ السعي مِن قبل هؤلاء ـ بطبيعة الحال ـ إلى الجمع بين رأي 

المتكلّمين والمحدّثين في الكوفة.
ــل المعتزلة ـ إلى إنكار الوجود  ــة بغداد، عمدوا ـ مث 3. إنَّ المتكلّمين مِن الإماميّة في مدرس
المستقلّ للعقل. ومع ذلك، فإنَّ العقل مِن وجهة نظر الشيخ المفيد والكراجكي ـ بخلاف المعتزلة 
ـ عبارة عن عرَض. إنَّ الكراجكي حمل جميع الروايات الواردة بشأن الوجود المستقلّ للعقل على 
المجاز صراحة. إنَّ هذا الرأي قريب إلى حدّ ما بفكر هشام بن الحكم. وبطبيعة الحال، فإنَّ السيّد 
ــة بغداد ـ بخلاف الشيخ المفيد والكراجكي ـ عمدوا إلى  المرتضى وغيره مِن المتكلّمين في مدرس

التماهي مع المعتزلة بشكل كامل، واعتبروا العقل مجموعة مِن العلوم الضروريّة.



124   ‏   الدين والعقل

المصادر
ابن تيميّة، تقيّ الدين، الردّ على المنطقيين، دار الكتب العلميّة، بيروت، 1423هـ.ـ 
ــاس لعقائد الأكياس في معرفة رب‌العالمين، صعدة، مكتبة التراث ـ  ــم، الأس إبن محمّد بن علي، القاس

الإسلامي، 1421هـ.
الأشعري، أبو الحسن، مقالات الإسلاميين واختلاف المصلّين، ويسبايدن: فرانس شتاينز، 1400هـ.ـ 
الإيجي، الميرسيّدشريف، شرح‌المواقف، قم، دار نشر الشريف الرضي، 1325هـ.ش.ـ 
البرقي، أحمد بن محمّد بن خالد، المحاسن، قم، دارالكتب الإسلاميّة، 1371هـ.ش.ـ 
التوحيدي، أبو حيان، الإمتاع والمؤانسة، بيروت، المكتبة العصريّة، 1424هـ.ـ 
الجاحظ، عمرو بن بحر، رسائل الجاحظ، بيروت، دار ومكتبة الهلال، 2002م.ـ 
الجيلاني، رفيع الدين محمّد بن محمّد المؤمن، الذريعة إلى حافظ الشريعة، قم، دار الحديث، 1429هـ.ـ 
الحلبي، أبو الصلاح، تقريب المعارف، قم، انتشارات الهادي، 1404هـ.ـ 
الراغب الأصفهاني، حسين بن محمّد، مفردات ألفاظ القرآن، قم، دار القلم، الدار الشامية، بيروت، ـ 

دمشق، 1412هـ.
رضائي، محمّد جعفر؛ ومحمّد نصيري، »نظريه امامت باطني در تشيّع نخستين، در بوته نقد« )نظريّة ـ 

الإمامة الباطنيّة في التشيّع الأوّل، في دائرة النقد(، مجلّة نقد ونظر، العدد 68، 1391هـ.ش.
ــه‌ها ورويش‌ها« )كلام الإماميّة: الجذور والمناشئ(، مجلّة ـ  ــبحاني، محمّدتقيّ، »كلام إمامية: ريش الس

نقد ونظر، العدد 65.
الشرفي، أحمد بن محمّد بن صلاح، شرح الأساس الكبير، صنعاء، دار الحكمة اليمانيّة، 1411هـ.ـ 
ــة ـ  ــم )صدر المتألّّهين(، شرح أصول الكافي، طهران، مؤسّس ــرازي، صدرالدين محمّد بن إبراهي الش

مطالعات وتحقيقات فرهنگي، 1383هـ.ش.
ــارات اسلامي التابع لجامعة المدرسين في ـ  الصدوق، محمّد بن علي بن بابويه، الخصال، قم، دفتر انتش

الحوزة العلميّة بقم، 1362هـ.ش.
ـــــــــــــــ، علل الشرائع، قم، مكتبة الداوري، 1385هـ.ش.ـ 



125      الأوا إماميّةلند اعة العقل يتطوّر ماه

ـــــــــــــــ، معاني الأخبار، قم، دفتر انتشارات اسلامي التابع لجامعة المدرسين في الحوزة العلميّة ـ 
بقم، 1403هـ.

الطوسي، محمّدبن الحسن، الاقتصاد فيما يتعلّق بالاعتقاد، بيروت، دار الأضواء، 1406هـ.ـ 

علم الهدى، السيّدالمرتضى، رسائل الشريف المرتضى، قم، دارالقرآن الكريم، 1405هـ.ـ 

ــــــــــــــــ، الذخيرة في علم الكلام، قم، مؤسّسة النشر الإسلامي، 1411هـ.ـ 

الفخر الرازي، محمّد بن عمر بن حسين، المحصّل، عمّّان، دار الرازي، 1411هـ.ـ 
ــدل، القاهرة، الدار المصرية، ـ  ــن، المغني في أبواب التوحيد والع القاضي عبدالجبار المعتزلي، أبوالحس

1962ـ1965م.

القمّي، علي بن إبراهيم، تفسير القمّي، قم، دار الكتاب، 1404هـ.ـ 
الكراجكي، أبوالفتح، كنز الفوائد، منشورات دار الذخائر.ـ 

الكُليني، محمّدبن يعقوب، الكافي، طهران، دارالكتب الإسلاميّة، 1407هـ.ـ 

المجلسي، محمّدباقر، بحارالأنوار، بيروت، دار إحياء التراث العربي، 1403هـ.ـ 

المفيد، محمّد بن محمّد بن النعمان، أوائل المقالات، قم، المؤتمر العالمي لألفيّة الشيخ المفيد، 1413هـ.ـ 

ــــــــــــــــ، النكت في مقدّمات الأصول، قم، المؤتمر العالمي لألفيّة الشيخ المفيد، 1413هـ.ـ 
ـ  Amirmoezzi, Mohammad Ali, The Divine Guide in Early Shiism: The Sources of Esotericism in Islam, 

New York State University of New York Press, 1994.





127      الأوا إماميّةلند اعة العقل يتطوّر ماه

الفصل الثاني: الدين والعقل





129      القرآ  فيلقالع

العقل في القرآن1
مهدي أحمدي2

مشتقّات مفردة »العقل« في القرآن الكريم كثيرة. ويحظى التعقّل والتوكّؤ على العقل بأهميّة بالغة 
ودور مصيري في الحياة المعنويّة السعيدة للإنسان، وقد جاء بحسم في سورة يونس: ﴿وَيَجْعَلُ 

ِينَ لََا يَعْقِلوُنَ﴾.3 الرجِّْسَ عََلَىَ الَّذَّ
ــعة المعاني  ــاحات معرفيّة واس ــا المميّزة عندما تُدرس في مس ــب هذه المفردة مكانته تكتس
ــمع والذكر  والدلالات. فالعقل والنظر والتدبّر والفكر والفقه والبصيرة والحلم والعلم والس
و... كلّها مفردات تنتمي في القرآن الكريم إلى مضمار معنائي واحد يشير إلى مستوى أعمق مِن 
ــؤال الآن: ما هو معنى العقل في القرآن الكريم؟ وما هي علاقته بالعقل  المعرفة البشريّة. والس
المصطلح لدى البشر؟ هل الفرق بينهما في درجة شدّة المفاهيم وضعفها فقط؟ وكم هي علاقته 
بباقي مجالات المعرفة مِن قبيل المعرفة الحسيّة؟ وما هو دوره في معرفة حقائق الوجود والقضايا 
ــده ونموّه وما هي آفاته  ــاق والأحكام الشرعيّة؟ ما هي أرضيّات رش ــة مِن قبيل الأخ القيميّ
ــي لمفهوم العقل ومكانته في  ــخ. مِن الجلّي ضرورةُ التطرّق الموضوع ــل تدهوره؟ و...إل وعوام

ــاب عقل، الإعداد:  ــتارهایی در ب ــمه حکمت: جس ــدر: المقالة بعنوان »عقل در قرآن کریم« في کتاب سرچش المص 	.1
علی‏نقی خدایاری، باللغة الفارسيّة، إصدار: مؤسسه فرهنگی نبأ، الصفحات 32 إلی 77.

تعريب: حيدر نجف. 	
مهدي أحمدي، أستاذ مساعد في قسم الإلهيّات والمعارف الإسلاميّة بجامعة شيراز. 	.2

يونس: 100.  	.3



130   ‏   الدين والعقل

ــة والدين والإيمان. بيد أنَّ  ــر القرآن الكريم في ميادين المعرف ــالات المذكورة مِن وجهة نظ المج
ــة تختصّ بموضوع العقل في القرآن الكريم على نحو عام، ودوره في معرفة القرآن،  هذه الدراس
ــر القديمة، كانوا يشيرون إلى المعاني  وهو ما كان موضع اهتمام المفسّّرين منذ القدم. 1في التفاس
اللغويّة لمفردة العقل ويتطرّقون إلى معناه المناسب، ولكنْ في بعض التفاسير الحديثة )المعاصرة( 
ــة العقل في الدين ودوره في  ــبت موضوعة منزل ــر مِن التحوّلات الفكريّة الجديدة، اكتس وبتأث

معرفة التعاليم الدينيّة، وفي فهم القرآن على الخصوص، أهميّة بالغة.2
في قاموس اللغة، وردت مفردة العقل ومشتقّاتها بمعنى المنع والصدّ والسدّ والعقد والحبس 
والحفظ والدّية والقميص الأحمر والملجأ والحصن والجدار والفهم والتثبّت في الأمور والارتفاع 
إلى الأعلى.3 هذه الكلمة على الضدّ مِن الحماقة،4 وأكثر مِن ذلك على الضدّ مِن الجهل.5 بعض 
ــث عن المعنى الأصلي. وورد  ــرون هذه المعاني تابعة، وقد أطالوا الحدي ــل اللغة والتحقيق ي أه
ــدّ،7 وتشخيص الصلاح والفساد في  ــاك والاستمساك،6 والعقْد وربْط العقدة والش أنَّ الإمس
ميادين الحياة الماديّة والمعنويّة، وضبط النفس وحبسها في حدود الصلاح،8 هي المعاني الأصليّة 

الطبري، جامع البیان في تفسیر القرآن؛ الطوسي، التبيان؛ الطبرسي، مجمع البيان.  	.1
عبده، ورضا، تفسير القرآن الحكيم )المعروف بالمنار(؛ الطباطبايي، الميزان؛ الطهراني، الفُرقان فی تَفْسیر القُرآن بالقُرآن  	.2

نهّ الفرقان.  و السُّ
بن أحمد، العين، ج1، صص 159-161؛ جوهري فارابي، الصحاح، ج5، ص1769؛ ابن الأثير، النهايه في غريب  	.3
ــان العرب، ج11، ص687، و  ــر، ج3، ص278؛ الراغب، المفردات، جذر العقل؛ إبن منظور، لس ــث والاث الحدي

صص458-465؛ الفيروز آبادي الشيرازي، القاموس المحيط، ج4، صص 18 و 19. 
إبن منظور، لسان العرب، ج11، ص687؛ الطوسي، التبيان، ج1، ص199.  	.4

بن أحمد، العين، ج1، ص159؛ الزبيدي، تاج العروس من جواهر القاموس، ج3، ص124.  	.5
الراغب، المفردات؛ الخزاعي النيشابوري، روض الجنان، ج1، ص236؛ السبزواري، المواهب الرحمن، ج1، ص254؛  	.6
الحائري الطهراني، المقتضيات الدرر، ج1، ص154؛ الطالقاني، پرتوی از قرآن، ج1، ص143؛ الطباطبايي، الميزان، 

ج2، ص247. 
الطوسي، التبيان، ج 1، ص 199؛ الطباطبايي، المیزان، ج2، صص 23، 247.  	.7

المصطفوى، التحقيق في كلمات القرآن، ص 196.  	.8



131      القرآ  فيلقالع

ــاس، ستكون سائر المعاني مجازيّة أو تفسيًرا بلوازم العقل. وربّما  الثلاثة للعقل. وعلى هذا الأس
ــب وأفضل. بحسب هذا المعنى، سيكون الإمساك  كان المعنى المذكور في كتاب »التحقيق« أنس
ــن الفهم والإدراك والانزجار ومعرفة احتياجات الحياة والتحصّن داخل أسوار  والتدبّر وحس
العدل والحقّ، والتحفّظ مِن الميول النفسيّة، ستكون كلّها مِن لوازم تشخيص الصلاح والفساد.1

العقل في المصطلح
ــبت طابعًا مصطلحًا في بعض العلوم مِن قبيل  ــتخدمت مفردة العقل في علوم شتّى، واكتس اس
ــفة والكلام والمنطق وعلم الأصول. ولهذه المفردة معنيان: الأوّل موجود مجرّد إلى جانب  الفلس
ــفة مِن خلال البحث في أنحاء وجود الجوهر  أنواع الموجودات في عالم الوجود، يطرح في الفلس

والعرض. 
ــان وصفاته، ويتعلّق بالمعرفة والإدراك، وهو  أمّا المعنى الثاني، فهو مِن خصوصيّات الإنس
ــوم مختلفة، مثل المنطق والكلام  ــتخدم لكلمة العقل في عل إلى ذلك المعنى المتبادر للذهن والمس
ــة ذاتها باعتبار نوع  ــى أداة المعرفة أو المعرف ــاورات العامّة.2 إنَّ العقل بمعن ــول أو المح والأص
ــوى النفس لها خاصيّة الإدراك )عين الإدراك( والعلم، والنفس ذاتها  الوجود ـ وهو قوّة مِن ق
ــتنباطيًّا أو استدلاليًّا أو غير  ا أو اس ا أو نظريًّ ــعته مِن حيث كونه ضروريًّ ـ 3 وباعتبار مدياته وس
ــك؛ قد يقع أحيانًا في فخّ التعاريف المتنوّعة ـ والتي قد تبلغ ألف تعريف4 ـ ويكون محاطًا في  ذل

بعض الأحيان بالغموض والضبابيّة. وبشكل ملخّص نقول:
ــخيص. أحيانًا يُعبَّرَّ عنه  ــو أداة التمييز والتش ــة الغامضة: العقل هنا ه ــف العامّ أ. التعاري
بالقوّة التي تميّز الإنسانَ عن الحيوانات، وهو قول يُنسب إلى أتباع المذهب الشافعي. ومِن ذلك 

م.ن.  	.1
ــفة، صص 457-497؛ المنطق، صص 536-540؛ علم الأصول، صص  ــوعة مصطلحات الفلس الجهامي، موس 	.2

945-951؛ الوجدي، دائرة معارف القرن العشرين، ج6، صص 526-521. 
الطباطبايي، المیزان، ج2، ص 247.  	.3

الزركشي، البرهان في علوم القرآن 1، ص 84.  	.4



132   ‏   الدين والعقل

إدراك المعلومات والمعقولات، ومعرفة حقائق الأمور، وطريق الوصول إلى الواقع، وتشخيص 
المصالح الدنيويّة والدينيّة، وملكة أو قوّة تشخيص حقائق الأمور وعواقبها. 

ف العقلُ هنا تعريفًا  ــات الضروريّة وبعبارات مبهمة في العلوم: يُعرَّ ب. التعريف بالمعلوم
ــدرَكات الضروريّة؛  ــة؛ والعلم بالم ــات؛ والعلوم الضروريّة كافّ ــم بالضروريّ ا بالعل ــا عامًّ كليًّ
ــات الأوليّة الضروريّة؛ والعلم بالمقدّمات  والتصوّرات والتصديقات الفطريّة؛ وإدراك المقدّم
ــان أو الترك، أو الجديرة بأنْ  ــة الصادقة عن طريق الفطرة؛ وإدراك الأمور الجديرة بالإتي الكليّ

تُعرف وتُعلم. 
ج. تعريف العقل بأنّه قوّة الاستنباط والاستدلال )البرهنة(: العقل هو الاستدلال بالشاهد 
ــتدلُّ به القلب؛ وصِفة تُدرَك  ــى الغائب، والاطّلاع على عواقب الأمور؛ ونورٌ في الصدر يس ع
ــتفادة مِن التجارب؛  بها المعلومات ويُنظر بها في المعقولات؛ وقوّة )ملكة( تدرك بها العلوم المس
والاستدلال بالأمور الواضحة على الأمور غير الواضحة؛ واستنباط الأمور الكليّة مِن الأمور 

الطبيعيّة المشابهة. 
د. التعاريف الجامعة للعقل: أحيانًا يطلق العقل في تعريف ما على العلوم الضروريّة والعلوم 
ــتنباطيّة، وأحيانًا يطلق في مجالات مختلفة ومِن زوايا مختلفة مستقلّة على المعاني المذكورة.1  الاس
ــران في الظاهر إلى  ــب، وهما صنفان يش في بعض العبارات يصنفّون العقل إلى غريزي ومكتس
نوعين مِن إدراكات العقل: ضروريّة ونظريّة.2 وهناك أيضًا تقسيم العقل الضروري مِن حيث 

الإدراك إلى عقل نظري وعقل عملي.3
ــى التعقّل والتفكّر والتدبّر،  ــتخدم العقل عند عامّة الناس بمعن بالإضافة إلى كلّ هذا، يس
ــتنباطه الأمور الخيّّرة التي يجب أنْ يأتيها،  والعاقل هو الذي يفكّر بطريقة فاضلة عميقة عند اس

ــفاء، كتاب النفس، ص 210؛ الغزالي، معيار العلم، ص 286؛  ــينا، الش ــينا، عيون الحكمة، ص 11؛ ابن س ابن س 	.1
الفارابي، رسالة في العقل، صص 12-4. 

الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج2، ص 132؛ الزركشي، البرهان في علوم القرآن 1، ص 147.  	.2
ابن سينا، الشفاء، كتاب النفس، ص 210؛ المظفر، منطق، ج1، ص 205؛ ج2، صص 113، 116.  	.3



133      القرآ  فيلقالع

ــزالي: »إنّه هيئة محمودة  ــي أنْ يتركها. وعلى حدِّ تعبير أبي حامد الغ ــور الشريرة التي ينبغ والأم
للإنسان في حركاته وسكناته وهيئاته وكلامه واختياره«.1

مجالات معنى العقل في القرآن
ثمّة في القرآن الكريم تعابير ومفاهيم كثيرة تستخدم بمعنى التعقّل أو المعاني القريبة مِن التعقّل، 
ــتعمالها في المجالات الأدبيّة المتعدّدة،  ومردّ هذه الصلة إلى الجذر اللغوي للكلمات وحالات اس
ــات العلوم المختلفة وعبارات الخواص وأهل  ــا لذلك في المحاورات العامّة، وحتّى في لغ وتبعً
ا قابلة للاستنباط مِن حيث الاستخدام القرآني لها؛ ففي كثير مِن الحالات  العلم والمعرفة. كما أنَّهَّ
ــجام بين هذه التعابير  ــاو وتكافؤ وانس ــتخدمت معظم التعابير فيها ـ هناك علاقة تس ـ التي اس
ــتعمال العقل مِن حيث موضوع الآية وكذلك نوع العبارة.2 وهنا نذكر هذه التعابير  وموارد اس
والمفاهيم وانعكاساتها في القرآن عبر الإشارة إلى نوع التعابير، وستأتي خلفيّاتها في البحث حول 

موارد اعتبار أحكام العقل وحجّيتها. 
لم تستخدم مفردة )العقل( أو جمعها )العقول( في القرآن الكريم، لكنَّ مشتقّاتها الفعليّة تصل 
فَلََا يَعْقِلوُنَ/ 

َ
ــا: ﴿أ ــاء مفهوم العقل بعبارات متنوّعة منه ــة. في بعض الحالات ج إلى 47 حال

ــونَ﴾5؛ ﴿لََآياَتٍ/  ــرة(؛ ﴿لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُ ــرة(؛ ﴿لََا يَعْقِلوُنَ﴾4 )11 م ــونَ﴾3 )13 م تَعْقِلُ

الغزالي، معيار العلم، ص286.   	.1
ــل إلى نحو 20 لفظة. وقد ضغط  ــاظ المعبّّرة عن أنواع الإدراكات في القرآن الكريم تص ــه الطباطبائي إلى أنَّ الألف ينبّ 	.2
ــغ؛ الطباطبايي، المیزان، ج2،  ــكال، لكنهّ معننها وفسّّرها وعرّفها بنحو بلي ــكل مِن الأش الطباطبائي هذه الألفاظ بش

صص249-247. 
نظير: آل عمران: 44، 45؛ الأنعام: 32؛ الأعراف: 169؛ يونس: 16؛ هود: 51؛ يوسف: 109؛ الأنبياء: 10، 76؛  	.3

المؤمنون: 80. 
ــوت: 63؛ الزمر: 43؛  ــس: 42، 100؛ العنكب ــدة: 58، 103؛ الأنفال: 22؛ يون ــرة: 170، 171؛ المائ ــل: البق مث 	.4

الحجرات: 4. 
البقرة: 73، 242؛ الأنعام: 151؛ يوسف: 2؛ النور: 61؛ غافر: 67؛ الزخرف: 3؛ الحديد: 17.  	.5



134   ‏   الدين والعقل

فَلَمْ تكَُونوُا 
َ
ــونَ﴾1؛ ﴿إنِْ كُنتُْمْ تَعْقِلوُنَ﴾2؛ ﴿وَلوَْ كََانوُا لََا يَعْقِلوُنَ﴾3؛ ﴿أ لََآيةًَ لقَِوْمٍ يَعْقِلُ

تَعْقِلوُنَ﴾4؛ ﴿عَقَلوُهُ﴾5؛ ﴿يَعْقِلُهَا﴾6؛ ﴿نعَقِلُ﴾7. 
ــرد أو جمع، لكنَّ  ــكل مف ــميّة وعلى ش ــرِد مفهوم الفكر في القرآن الكريم بصيغته الاس لم ي
ــم والإدراك، وفي المصطلح القوّة  ــتقّات فعله وردت 17 مرّة في القرآن. الفكر بمعنى الفه مش
التي يحصل بها العلمُ بالمعلوم. بعبارة أخرى: إنَّه التفكير والبحث والغور لنيل حقيقة الأمور.8 
رُونَ﴾9؛ ﴿لَعَلَّكُمْ  وقد جاءت هذه الاستعمالات بأشكال مختلفة: ﴿لََآياَتٍ/لََآيةًَ لقَِوْمٍ يَتَفَكَّ
رُونَ  رُونَ * يَتَفَكَّ فَلََا تَتَفَكَّ

َ
رُوا﴾11؛ ﴿أ وَلمَْ يَتَفَكَّ

َ
رُونَ﴾10؛ ﴿أ رُونَ﴾ أو ﴿لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّ تَتَفَكَّ

ر﴾12. رُوا * فَكَّ * تَتَفَكَّ
ــميّة والفعليّة وبصيغتي المفرد  ــاء مفهوم التدبّر في القرآن الكريم 44 مرةً بحالتيه الاس وج
ــه. كما أنَّ التدبير هو  ــر والخلْف، على الضدّ مِن القُبُل والوجْ ــتلّ مِن الدُبُ والجمع. والتدبّر مس
فَلَمْ 

َ
فَلََا يَتَدَبَّرُونَ * أ

َ
التفكير في الأمور وعواقبها.13 ومِن جملة صيغه الفعليّة: ﴿يدَُبرُِّ﴾14؛ ﴿أ

البقرة: 162؛ الرعد: 4؛ النحل: 12، 67؛ العنكبوت: 35؛ الروم: 24، 28؛ الجاثية: 5.  	.1
آل عمران: 118؛ الشعراء: 28.  	.2

يونس: 42.  	.3
يس: 62.  	.4

البقرة: 75.  	.5
العنكبوت: 43.  	.6

الملك: 10.  	.7
الراغب، المفردات، ص384.  	.8

يونس: 24؛ الرعد: 3؛ النحل: 11، 69؛ الروم: 21؛ الزمر: 42؛ الجاثية: 13.  	.9
10. البقرة: 219، 266؛ الأعراف: 176؛ النحل: 44؛ الحشر: 21. 

11. الأعراف: 184؛ الروم: 8. 
12. على الترتيب: الأنعام: 50؛ آل عمران: 191؛ سبأ: 46؛ المدثر: 18. 

13. الراغب، المفردات، ص 164؛ الطوسي، التبيان، ج 3، ص 270. 
14. يونس: 3، 31؛ الرعد: 2؛ السجدة: 5. 



بَّرُوا﴾1. بَّرُوا * لِِيَدَّ يدََّ
وورد مفهوم النظر بمشتقّاته الاسميّة والفعليّة 129 مرةً في القرآن الكريم. إنَّه يعني النظر 
بالعين، والفهم، والانتظار، والحيرة، وقد جاء في الآيات القرآنيّة والروايات بهذه المعاني أيضًا.2 
فَلَمْ 

َ
فَلََا يَنظُْرُونَ * أ

َ
وَلمَْ يَنظُْرُوا * أ

َ
بالمستطاع الإشارة في هذا المضمار إلى عبارات مِن قبيل: ﴿أ

يَنظُْرُوا * فَانْظُرُوا * فَليَْنظُْر...﴾3 إلخ.
ــا ورد مفهوم اللّبّ بصيغة الجمع )= الألباب( 15 مرّةً في القرآن الكريم. اللبّ في اللغة  ك
ــل أيضًا؛ لأنَّ العقل يُدرِك المعاني  ــى الخالص مِن كلّ شيء، وبهذا الاعتبار يطلق على العق بمعن
ــوائب وريب فكريّة، أو المراد به العقل الخالص والمزكّى.4 وكما أسلفنا، فقد  الخالصة مِن أيّة ش

وردت هذه المفردة في كلّ مكان مِن القرآن بصيغة الجمع )= أولو الألباب(5.
ومِن التعابير الأخرى التي استخدمت في القرآن الكريم بمعنى العقل: الِحجْر بعبارة ﴿لِِذِي 

ولِِي النُّهََى﴾7.
ُ
حِجْرٍ﴾6. والنُّهى)جمع نهية( بعبارة ﴿لِِأ

وهناك الِحلْم وصيغ جمعه التي وردت في القرآن الكريم 21 مرّةً. كما ذُكر الِحلْم بمعنى ضبط 
النفس والطبع مِن هياج الغضب، أو بمعنى العقل.8

ــمْع في القرآن الكريم بصيغة الاسم المفرد ومشتقّات الفعل 185  واستخدمت مفردة السَّ

1. على الترتيب: النساء: 82؛ محمّد: 24؛ المؤمنون: 68؛ ص: 29. 
الراغب، المفردات، صص 479 و480، يذهب الراغب إلى أنَّ معنى النظر بالعين شائع بين عامّة الناس أكثر، ومعنى  	.2

البصيرة والفهم والإدراك شائع بين الخواص أكثر. حقائق التأويل، ص 252. 
الأعراف: 185؛ الغاشية: 17؛ ق:  6؛ النحل: 36؛ الحج: 15.  	.3

الراغب، المفردات، ص 446؛ ابن منظور، لسان العرب، ج1، ص 687؛ الطریحي، مجمع البحرين، ج4، ص102.  	.4
ــف: 111؛ الرعد: 19، إبراهيم: 52؛  ــر: البقرة: 179، 197، 269؛ آل عمران: 190، 7؛ المائدة: 100؛ يوس نظ 	.5

ص: 29، 43. 
ابن منظور، لسان العرب، ج4، ص 170؛ الطریحي، مجمع البحرين، ج 1، ص 462؛ ج85، ص 5.  	.6

طه: 54، 128؛ الراغب، المفردات، ص 507؛ الطوسي، التبيان، ج 2، ص 146.  	.7
الراغب، المفردات، ص 129؛ الطریحي، مجمع البحرين، ج1، ص 565؛ الطور: 32.  	.8



136   ‏   الدين والعقل

ــياقاتها بمعنى السماع بالأذن والإدراك والطاعة1، ومِن ذلك:  مرةً، وبقرينة كلمات الآيات وس
فَلََا 

َ
ــمَعُونَ﴾3؛ ﴿لََا يسَْمَعُونَ * يسَْمَعُونَ * أ ــمَعُونَ﴾2؛ ﴿لََآياَتٍ * لََآيةًَ لقَِوْمٍ يسَْ فَلََا يسَْ

َ
﴿أ

تسَْمَعُونَ﴾4.
ــتخدمت 148 مرّةً في القرآن الكريم. استعمل البصُر )الإبصار(  ــتقّاتها اس البصر بكلّ مش
والبصيرة )بصائر( وكذلك التبصرة والمبصرة في القرآن، بمعنى العين البصيرة والحجّة الواضحة 

والمعرفة اليقينيّة.5
ــتقاة مِن العبور  ــرآن الكريم. والعبرة مس ــتخدمت 9 مرّات في الق ــتقّاتها اس والعِبْْرة ومش
ــردة العبارة ـ المختصّة  ــا على دمع العين. ومف ــن حال إلى حال، لذلك تطلق أيضً ــاز مِ والاجتي
ــان القائل إلى أذن السامع. وحين  بالكلام والكتابة ـ تعني الكلام الذي يصل عبر الهواء مِن لس
ــيّة )تعبير خواب(؛ أي تفسير الأحلام أو الرؤيا، فالقصد منه العبور مِن ظاهر  نقول في الفارس
الرؤيا إلى باطنها. أمّا العِبرة والاعتبار، فتطلق على حال العبور مِن الأمور المعروفة والمشاهَدة إلى 
الأمور غير المعروفة وغير المشاهَدة.6 ومِن ذلك ما جاء في القرآن الكريم مِن مفردات ﴿عِبْْرَةٌ﴾ 

واْ﴾7. أو ﴿لَعِبْْرَةٗ﴾ أو ﴿فَٱعْتَبِِرُ
ــتدلال على  ــه وردت 20 مرّةً في القرآن الكريم. والفقه بمعنى الفهم والإدراك والاس الفق
الأمور غير البيّنة عن طريق العلوم الواضحة. وباعتبار معنى الفهم والاستدلال في العلم، تطلق 

الراغب، المفردات، ص 242؛ التعابير المذكورة على الترتيب: 12، 108؛ 17، 14؛ 6، 104؛ 17، 12، 59. 	.1
القصص: 71؛ السجدة: 26.  	.2

يونس: 67؛ النحل: 65؛ الروم: 23.  	.3
الأعراف: 179، 100؛ الأنفال: 21؛ الأنبياء: 100؛ الفرقان: 44؛ فصّلت: 4.  	.4

الراغب، المفردات، ص 49؛ الطریحي، مجمع البحرين، ج1، ص 204؛ العبارات المذكورة على الترتيب مِن الإبصار  	.5
فما بعد: آل عمران: 13؛ النور: 44؛ الحشر: 2. 

الراغب، المفردات، ص 320.  	.6
على الترتيب: يوسف: 111؛ آل عمران: 13؛ النور: 44؛ النحل: 66؛ المؤمنون: 21؛ النازعات: 26؛ الحشر: 2.  	.7



137      القرآ  فيلقالع

هذه المفردة على أحكام الشرع أيضًا.1 مِن الاستخدامات القرآنيّة لهذه المفردة: ﴿لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ 
هُواْ * لََا يَفْقَهُونَ * لََا تَفْقَهُونَ * أنْ  َتَفَقَّ ــونَ * لِّّيِ ــكَادُونَ يَفْقَهُونَ * لوَْ كََانوُا يَفْقَهُ * لََا يَ

يَفْقَهُوهُ * نَفْقَهُ * يَفْقَهُواْ﴾2.
مْنَاهَا سُلَيمَْانَ﴾3. الفَهْم مفردة وردت مرّة واحدة في القرآن الكريم بصيغة ﴿فَفَهَّ

الرؤية بمشتقّاتها الفعليّة وردت 328 مرّةً في القرآن الكريم، وأريد بها معنى الإدراك المرئي، 
وهو الإدراك بالعين وأحيانًا بالخيال أو التفكّر والتعقّل. عندما تكون الرؤية ذات مفعولين فهي 
بمعنى العلم، ومتى ما تعدّت بـ)إلى( كانت بمعنى النظر والاعتبار والتأمّل.4 مِن استخداماتها 

في القرآن الكريم: ﴿أفلا يرون﴾؛5 ﴿ألم تر﴾6؛ ﴿ألم يروا﴾7.
ــرآن الكريم، ومِن  ــميّة 854 مرةً في الق ــتقّاتها الفعليّة والاس ــردة العِلْم ومش ووردت مف
ــم لََا يَعْلَمُونَ/ أكثُر النَّاسِ لََا يَعْلَمُونَ﴾8؛ ﴿لَعَلَّهُمْ يَعْلَمُونَ﴾9؛ ﴿إنِْ كُنتُْمْ  ذلك: ﴿أكثرهُ

تَعْلَمُونَ﴾10؛ ﴿لوَْ كََانوُا يَعْلَمُونَ﴾11؛ ﴿الْآيَْاتِ/ لَآيَةًَ لقَِوْمٍ يَعْلَمُونَ﴾.12
كْر بمشتقّاتها الاسميّة والفعليّة 292 مرّةً في القرآن الكريم، وتعني التذكير  وجاءت كلمة الذِّ

العين 3، ص 370؛ الراغب، المفردات، ص 384.  	.1
ــون: 3، 7؛ التوبة: 121؛  ــف: 93؛ التوبة: 80؛ الحشر: 13؛ المنافق ــاء: 78؛ الكه ــى الترتيب: الأنعام: 65؛ النس ع 	.2
الأعراف: 179؛ الأنفال: 65؛ التوبة: 126، 86؛ الأنعام: 25؛ الإسراء: 46؛ الكهف: 75؛ هود: 91؛ طه: 28. 

الأنبياء: 79.  	.3
الراغب، المفردات، صص 209-208.  	.4

طه: 89؛ الأنبياء: 44.  	.5
البقرة: 243، 246، 258؛ آل عمران: 23.  	.6

الأنعام: 6؛ الأعراف: 149.  	.7
الأنعام: 37؛ الأعراف: 131، 187.  	.8

يوسف: 46.  	.9
10. المؤمنون: 84، 88. 

11. البقرة: 103؛ النمل: 41. 
12. الأنعام: 97؛ الأعراف: 32؛ التوبة: 1؛ النمل: 52. 



138   ‏   الدين والعقل

اللساني والقلبي. وتلازمت في حالات كثيرة مع التفكّر والتعقّل بقرينة السياق. مِن الفوارق بين 
ــبق  التفكّر والتذكّر، أنَّ التفكّر يُقال عن معرفة شيء ما رغم عدم وجود أيّة معرفة واطّلاع مس
عنه. أمّا التذكّر، فيقال عندما تكون للإنسان معرفته بالموضوع حتّى لو كانت هذه المعرفة معرفة 

رُونَ﴾3. رُونَ﴾2؛ ﴿لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّ فَلََا تَتَذَكَّ
َ
رُونَ * أ فَلََا تذََكَّ

َ
فطريّة.1 مثال ذلك: ﴿أ

وهناك مفهوم المعرفة الوارد في القرآن الكريم بعبارات مختلفة، منها ﴿لَعَلَّهُمْ يَعْرفُِونَهَا﴾4.
تعبير القَلْب ورد بمشتقّاته الفعليّة والاسميّة 168 مرّةً، وبمفردة الأفئدة أكثر مِن 5 مرّات. 
ذُكِر القلب في القرآن الكريم إلى جانب الأذن والعين، ونسبت له حالات وأعراض متنوّعة مِن 
قبيل المرض والقسوة والانغلاق والانقفال والاطمئنان والذنب والانحراف والحسرة الطهارة 
ــكّ والألفة والرعب والإنكار والعصيان5 والفهم والإدراك. وجاءت  والخوف والعمى والش
خصوصيّة إدراك القلب بتعابير مختلفة، منها التفقّه والسمع والعلم والتعقّل والتدبّر والتذكّر6، 

ويعني القلب في القرآن الكريم العقلَ بقرينة مجيئه إلى جوار الأذن والعين.7

الطوسي، التبيان، ج 5، ص 475؛ الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج5، ص 266؛ المکارم الشیرازي، التفسير  	.1
الأمثل، ج 9، ص 76. 

هود: 24، 30؛ المؤمنون: 85؛ الأنعام: 80؛ السجدة: 4.  	.2
البقرة: 221؛ إبراهيم: 25؛ القصص: 43، 46، 51.  	.3

يوسف: 62.  	.4
ــام: 46؛ البقرة: 260؛ الأنعام:  ــاء: 155؛ البقرة: 7؛ الأنع ــرة: 10؛ المائدة: 52؛ البقرة: 74؛ البقرة: 88؛ النس البق 	.5
113؛ البقرة: 283؛ آل عمران: 7، 167؛ المائدة: 41؛ الأنفال: 2؛ الحج: 53؛ التوبة: 44؛ الأنفال: 63؛ آل عمران: 

151؛ التوبة: 7؛ النحل: 22. 
ــراف: 100؛ التوبة: 92؛ الروم: 59؛ الحج:  ــام: 25؛ الأعراف: 179؛ التوبة: 86، 126؛ المنافقون: 3؛ الأع الأنع 	.6

46؛ محمّد: 24؛ ق:  37. 
المؤمنون: 78.  	.7



139      القرآ  فيلقالع

مفهوم العقل في القرآن

أ . في التفاسير
ــار المفسّّرون في تعريفهم للعقل إلى خصائص، مثل إفادة المعرفة واليقين، وطريق تشخيص  أش
م قلّما تحدّثوا عن  ــن والقبح. غير أنَّهَّ ــارة، ومعرفة الحس الحقّ والمصالح والمنفعة والربح والخس
ــوم العقل في القرآن  ــمّ قضيّة في مضمار مفه ــل، وهذه هي بلا مراء أه ــلوب التفكّر والتعقّ أس
ــم، إذ إنَّ معرفة طريق التفكّر هي التي تميّز بين العقل والفكر مِن ناحية، والوهم والخيال  الكري
ــر  ــائر أنواع الإدراكات غير اليقينيّة مِن ناحية أخرى. وهنا نحاول التدقيق في أربعة تفاس وس

مهمّة، بعضها مِن التفاسير القديمة وبعضها حديث. 
أ . تفسير التبيان: أشار مؤلّف هذا التفسير الشيخ الطوسي مرارًا إلى أنَّ العقل والفهم واللبّ 
ــتبدل بعضها ببعض في  ــابه بعضها بعضًا1، واس ــة والفكر والاعتبار والنظر والعلم يش والمعرف
ــره.2 إنَّه يعتبر العقل مجموع العلوم التي تدفع الإنسان للامتناع عن كثير  مواضع عدّة مِن تفس
مِن القبائح، وإتيان كثير مِن الواجبات.3 ثمّ يوضّح أنَّ هذا التعريف متلائم مع تعاريف أخرى 
للعقل، ومنها العلم ـ الذي يمنع إتيان القبيح، وله درجات شتّى مِن الشدّة والضعف ـ والمعرفة 
التي تؤدّي إلى إدراك القبيح والحسن، أو القوّة المسؤولة عن الاستدلال بالشاهد على الغائب. 
ــب والآيات القرآنيّة، فيرى أنَّ العقل هو نفسه  ويعبِّرِّ في مواضع أخرى عن العقل بما يتناس
ــن وينكر  ــبّ ـ وهو الخالص مِن كلّ شيء ـ وطريق العلم، ومعيار الحقّ، والذي يقبل الحس الل

القبيح؛ والعقل هو عين العلم.4

الطوسي، التبيان، ج 1، ص 199؛ 8، ص 241.  	.1
م ن، ج 2، ص 146؛ ج3، ص 80؛ ج4، ص 18؛ ج5، ص 437؛ ج6، ص 66، 402؛ ج7، ص 326؛ ج8، ص  	.2

241 و242، 246؛ ج9، ص 268؛ ج10، ص 338. 
م.ن، ج 1، ص 199.  	.3

ــب: م.ن، ج2، ص 106، 166؛ ج3، ص 80؛ ج2، ص 490؛ ج3، ص 610؛ ج4، ص 420؛ ج7،  ــى الترتي ع 	.4
ص 326. 



140   ‏   الدين والعقل

بالتأمّل في هذه التعابير والأمثلة التي يذكرها الشيخ الطوسي في أحكام العقل القطعيّة التي 
ــف أكثر مِن الواحد، مضافًا إلى  ــبيل لأنكارها مِن قبيل قضيّة الموجود غير المعدوم، والأل لا س
تصوّراته المشابهة لبعضها حول مفهوم العقل في سياق الآيات؛ يتبيّّن أنَّه يرى العقل القرآني هو 
ا هي نفسها ضروريّة  نفسه العقل الفطري الضروري، ويعتقد أنَّ القضايا العقليّة القرآنيّة إمّا أنَّهَّ
ــمل  ــع لتش وبديهيّة، وأمّا تقوم على قضايا ضروريّة بديهيّة. كما أنَّه يرى مديات نفوذ العقل تتّس
القضايا العلميّة )التكليفيّة/ الينبغيّات/ ما يجب وما لا يجب( والنظريّة )التوصيفيّة/ ما يوجد 

وما لا يوجد(. 
ب . مجمع البيان: يذكر المرحوم الطبرسي في هذا التفسير آراء الشيخ الطوسي نفسها.1

ــرة والمعاصرة أهميّة  ــر المتأخّ ــوع العقل القرآني في بعض التفاس ــب موض ج . المنار: اكتس
ــار مقابل التقليد. يعتقد محمّد عبده  ــر المن ووضوحًا أكبر، فنجد أنَّ هذا الموضوع يقف في تفس
ــواء كانت معارف كلاميّة أو  ــيد رضا أنَّ التقليد في فهم المعارف الدينيّة، س وتلميذه محمّد رش
ــريّة، عمليّةٌ بخلاف التعاليم القرآنيّة، فكثيًرا ما شدّد القرآن على استخدام العقل  فقهيّة أو تفس
والفكر والتدبّر والتأمّل والتوكّؤ عليها. مِن هذه الزاوية، غالبًا ما يقف العقل في هذا التفسير على 
ــر تعاريف  الضدّ مِن التقليد، إذ يصار إلى تكريس العقل ونفي التقليد.2 ووردت في هذا التفس
ــان فيه إلى حدود  ــا أنَّ العقل هو التدبّر والتأمّل في الأمور بحيث يصل الإنس ــدّة للعقل، منه ع
الإذعان والاعتراف القلبي، ومِن الطبيعي أنْ يظهر ذلك على أعماله وجوارحه، ومنها أنَّ العقل 
ــبابه ونتائجه، ومنها أيضًا أنَّ العقل هو اللبّ والخالص مِن كلّ  هو معرفة أدلّة الشيء وفهم أس
ــط الذي توزن به المدرَكات والخواطر،  ــر أيضًا أنَّ العقل ميزان القس شيء. وجاء في هذا التفس
وهو أداة تمييز أنواع التصوّرات والتصديقات. وجاء في المنار أيضًا أنَّ الفطرة هي أساس العقل 

والتدبّر والتفكّر في أمور الحياة المختلفة، وأنَّ طريق الفطرة هو طريق الحقّ:
ــهُ لما أودعَ فيه إذعانًا  ــانُ[ الشيء ويتأمّله حتّى تذعن نفسُ بل معناه ]العقل[ أنْ يتدبَّر ]الإنس

الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج1، ص 191، 227؛ ج2، ص 43؛ ج3، ص 397؛ ج5، ص 167.  	.1
عبده، ورضا، تفسير القرآن الحكيم )المعروف بالمنار(، ج 1، صص 121، 247، 249 و250.  	.2



141      القرآ  فيلقالع

يكون له أثرٌ في العمل1؛ عقْلُ الشيءِ معرفتُهُ بدلائلِهِ وفهمُهُ بأسبابهِِ ونتائجِه2ِ؛ وإنّما سُمّي العقلُ 
لبًّا؛ لأنَّ اللبّ هو محلُّ الحياة مِن الشيء وخاصّته وفائدته3؛ والمرادُ بالظلم في هذا المقام الإعراضُ 
ــهُ بإطفاء  ــر به المرءُ في طريق الدين، فمَنْ ظلمَ نفسَ عن النور الإلهي، وهو نورُ العقل الذي يس
هذا المصباح فصارَ يتخبّط في الظلمات، فإنّه لا يهتدي في سيره إلى الصراط المستقيم الموصِلِ إلى 
السعادة، بل يضلّ عنه حتّى يهلك دون الغاية.4 إنَّ سبيلَ الحقّ هي صراط الفطرة. وبيانُ هذا، 

أنَّ مقتضى الفطرة أنْ يستعملَ الإنسانُ عقله في كلّ ما يعرِض له في حياته.5
لم يأت في هذا التفسير ذكر صريح لطريق التعقّل والتفكّر أو طريق العقل الصحيح، ولكنْ 
ــل وقيمته مِن قبيل: تعبير عقد القلب، والابتناء على  ــة العبارات الواردة حول مكانة العق بقرين
ــر، وأداة تمييز التصوّرات  ــزان تقييم المدرَكات والخواط ــبيل الحقّ، ومي طريق الفطرة بدليل س
ــتنتج أنَّ القضايا العقليّة  ــق معرفة الحقّ أو العلم الصحيح؛ يمكن أنْ نس والتصديقات، وطري
ــس  ــها فطريّة ضروريّة بديهيّة، وإمّا تتأسّ القرآنيّة هي تلك القضايا، التي إمّا أنْ تكون هي نفس

على قضايا بديهيّة. 
ــر الميزان: في هذا التفسير أيضًا كما في تفسير المنار، جرى التأكيد على اعتبار ومنزلة  د. تفس
العقل الرفيعة في مضمار المعارف الدينيّة. يشير العلّّامة محمّد حسين الطباطبائي في ضوء منهجه 
ــري ـ المبتني على نظرة جامعة للقرآن الكريم وعلى الاعتقاد بوحدة معانيه وانسجامها ـ  التفس
ــبات؛ إلى مكانة العقل، وكذلك إلى الألفاظ والمفاهيم النامّة  وفي حالات متعدّدة حسب المناس

عن أنواع الإدراكات، وخصوصًا الإدراكات العقليّة. 
ــواع الإدراكات ـ  ــة ـ دالّة على أن ــة 20 مفردة قرآنيّ ــن الطباطبائي قراب ــع ما يمع في موض

م.ن، 2، ص 453.  	.1
م.ن، ص 92.  	.2

م.ن، ص 133؛ ج4، ص 298.  	.3
عبده، ورضا، تفسير القرآن الحكيم )المعروف بالمنار(، ج 3، ص 47.  	.4

م.ن، ج 5، ص 323.  	.5



142   ‏   الدين والعقل

ــع آخر، تحت عنوان  ــراكها.1 وفي موض ــه اختلافها وافتراقها وتمايزها واش ــتعرض أوج ويس
»كلام في طريق التفكّر الذي يهدي إليه القرآن«، يتطرّق إلى موضوع مهمّ لكنهّ منسّي، هو طريق 
ــل والتفكّر. في بداية هذا البحث يؤكّد على ضرورة التتبّع والبحث في آيات مِن كتاب الله  التعقّ
تزيد على 300 آية تحضّ الناسَ على التفكّر والتذكّر والتعقّل، فالله لم يأمر عباده ولا مرّة واحدة 
بالطاعة العمياء مِن دون فهم صحيح.2 إنَّه يعتقد أنَّ العقل القرآني نوع مِن الإدراك النافع لدين 
الإنسان يرشده إلى المعارف الحقيقيّة والعمل الصالح.3 بعبارة أخرى: بالعقل يميّز الإنسان بين 
الحقّ والباطل، والخير والشّر، والربح والخسارة.4 إذًا، العقل طريق نيل الحقّ ومعرفة الحقائق.5
ــانُ بين  ــو النفس ذاتها. العقل شيء يميّز به الإنس ــل قوّة مِن قوى النفس، بل ه ــس العق لي

الصلاح والفساد والحقّ والباطل والصدق والكذب ويدرك هذه الأمور.6
وفي معرض بيانه للفرق بين العقل والسمع، يصّرح الطباطبائي أنَّ العقل في الآيات القرآنيّة 
ــتعانةٍ بالآخرين.7 الأمر الأهمّ في  ــان بنفسه، مِن دون اس ــبه الإنس يطلق على العلم الذي يكس
هذه الرؤية، هو منبت أحكام العقل، وبعبارة أخرى طريق التفكّر والتعقّل. ويقدّم الطباطبائي 
ــاظ الحاكية عن أنواع  ــبات، فيقول في مبحث الألف ــب المناس في هذا المجال بحوثًا متنوّعة حس
الإدراكات، إنَّ الإدراكات العقليّة تنهض على تصديق القلب، وهذا الإدراك أمر فطري يشمل 
الإدراكات النظريّة في حيّز الحقّ والباطل، ويضم أيضًا الإدراكات العمليّة في مضمار الخير والشّر 

والربح والخسارة. ويواصل إيضاح منبت الإدراك العقلي وأساسه بالقول:
ــب بالتصديق، على ما جبل الله  ــى الإدراك مِن حيث أنَّ فيه عقد القل ــظ العقل يطلق ع لف

الطباطبايي، المیزان، ج2، ص 247.  	.1
م.ن، ج5، صص 256-254.  	.2

م.ن، ج2، ص 250.  	.3
م.ن، ج18، ص 356.  	.4

م.ن، ج 15، ص 224؛ م.ن، ج 16، ص 132.  	.5
م.ن، ج 1، ص 405.  	.6
م.ن، ج 2، ص 250.  	.7



143      القرآ  فيلقالع

ــان عليه مِن إدراك الحقّ والباطل في النظريّات، والخير والشّر والمنافع والمضار  ــبحانه الإنس س
ــوده، ثمّ جهّزه بحواس  ــه في أوّل وج ــبحانه خلقةً يدرك نفس في العمليّات، حيث خلقه الله س
ظاهرة يدرك بها ظواهر الأشياء، وبأخرى باطنة يدرك معاني روحيّةً بها ترتبط نفسه مع الأشياء 
ــة عنها؛ كالإرادة، والحبّ، والبغض، والرجاء، والخوف، ونحو ذلك، ثمّ يتصّرف فيها  الخارج
ــا في النظريّات والأمور الخارجة عن  ــب والتفصيل والتخصيص والتعميم، فيقضي فيه بالترتي
ــاءً عمليًّا. كلّ ذلك  ــا، وفي العمليّات والأمور المربوطة بالعمل قض ــة العمل قضاءً نظريًّ مرحل

جريًا على المجرى الذي تُشخّصه له فطرته الأصليّة، وهذا هو العقل1 .2
ــخّص في كتابه العزيز هذه الفكرة الصحيحة القيّمة ـ  ــه في موضع آخر إلى أنَّ الله لم يش وينبّ
ــخّصوها على أساس أفكارهم الفطريّة.3 يقول  التي دعا إليها ـ بل فوّضها لفهم الناس كي يش

الطباطبائي:
وهذا الإدراك؛ أعني طريق الفكر الصحيح، والذي يحيل إليه القرآنُ الكريم ويبني على 

ــه ما يدعو إليه مِن حقّ أو خير أو نفع، ويزجر عنه مِن باطل أو شّر أو ضّر؛ إنَّما  تصديق

ــان،  ــانٌ وإنس هو الذي نعرفه بالخلقة والفطرة مماّ لا يتغيّّر ولا يتبدّل ولا يتنازع فيه إنس

ــاجرة في  ولا يختلف فيه اثنان، وأنَّ فُرضَ فيه اختلافٌ أو تنازع، فإنَّما هو مِن قبيل المش

البديهيّات ينتهي إلى عدم تصوّر أحد المتشاجرين أو كليهما حقَّ المعنى المتشاجر فيه لعدم 

التفاهم الصحيح. 

ــها  ــت كذلك إلى أنَّ المراد مِن الحكمة في القرآن بقرينة تقابلها مع الجدل هي نفس ويلف
البرهان العقلي. ولصاحب المنار أيضًامثل هذا الرأي.4

م.ن، ج 2، ص 249.  	.1
عبده، ورضا، تفسير القرآن الحكيم )المعروف بالمنار(، ج 2، ص 453؛ الطباطبايي، المیزان، ج2، ص 249.  	.2

هذه الموضوعة والموضوعات التي تليها تجدها في الطباطبايي، المیزان، ج5، ص 260.  	.3
عبده، ورضا، تفسير القرآن الحكيم )المعروف بالمنار(، ج 3، ص 77.  	.4



144   ‏   الدين والعقل

ب. في القرآن الكريم
ــائر المفاهيم ذات الصلة بالعقل.  لم يقدّم القرآن الكريم تعريفًا للعقل، كما لم يعرض تعاريف لس

وما يستفاد مِن القرآن فيما يتعلّق بهذه المفاهيم أربعة أمور: 
أ. التعقّل والتفكّر موهبة ومقدرة مودعة لدى جميع البشر. 

ب.أبناء البشر لايتصّرفون بشكل متساوٍ في مقام تفعيل هذه الموهبة وتوظيفها. 
ج. العقل وسيلة إدراك أو نوع مِن الإدراك معرفته يقينيّة. 

د. مديات الإدراك العقلي في المجالات النظريّة والعمليّة المختلفة هي: علم الوجود، وعلم 
الله )الثيولوجيا(، وعلم المعاد، والأخلاق، والأحكام. ونتيجة استخدام العقل والفكر والتدبّر 

و... هي تجلّّي الحقّ والباطل والتمييز بينهما، وتأمين السعادة المعنويّة والأخرويّة. 
ــاسي  الوصول إلى نتيجة في خصوص ماهية العقل في القرآن الكريم ومعناه، له دوره الأس
في ثلاثة أمور مِن الأمور الأربعة أعلاه، وهذه الأمور الثلاثة هي: أ . إفادة المعرفة واليقين؛ ب. 
ــموليّة العقل واستغراقه لكلّ البشر؛ ج . مديات وحدود استخدامه في الميادين الثلاثة: علم  ش
ــرى تعضيدها وتأييدها  ــكام. إذا كانت هذه الأمور الثلاثة قد ج ــود، والأخلاق، والأح الوج
ــيمكن تعريف العقل القرآني بكلّ ثقة  ــطور - فس في القرآن الكريم ـ وهذا ما يعتقده كاتب الس

وحسم بما يلي:
العقل هو عين المعرفة أو أداة المعرفة لدى الإنسان وتشمل مدركاته المجالات الثلاثة: علم 

الوجود، والأخلاق، والأحكام، وأحكامه قطعيّة يقينيّة. 
ــتخدامه(  ــمين تُدرس الفكرتان الأولى والثانية )بحث العقل في القرآن واس في هذين القس
بصورة مستقلّة. ولتحقيق هذا الهدف، يطرح اقتراح جامع وفي الوقت ذاته بليغ يستند ـ بغضّ 
ــابهة، فأنواع التعابير  ــه ـ إلى أنواع تعابير مفهوم العقل والمفاهيم المش ــر عن موضوع متعلّق النظ
ــبق أنْ تمتّ الإشارة إلى أنواع التعابير القرآنيّة لمفهوم العقل والمفاهيم  تشي بهاتين الفكرتين. وس

الشبيهة به. بالمستطاع تلخيص هذه التعابير بالآتي:
فَلَمْ﴾. 

َ
لمَْ ٭ أ

َ
وَلمَْ ٭ أ

َ
ــبيهة بها مِن قبيل: ﴿أ فَلََا﴾ أو عبارات ش

َ
أ. العبارات التي تبدأ بـ﴿أ



145      القرآ  فيلقالع

مثل هذه التعابير استخدمت لمعظم المفاهيم موضوع البحث نظير العقل والفكر والتدبّر والذكر 
فَلََا﴾ مركّبة مِن همزة استفهام ولا نافية، والمراد مِن 

َ
والنظر والسمع والبصر والرأي.1 عبارة ﴿أ

همزة الاستفهام في هذه العبارة الاستفهام الإنكاري. يعتقد المفسّّرون أنَّ هذه العبارة جاءت في 
ــى أداء متعلّقها.2 المعنى المألوف والمتبادر  ــجيع والتحريض ع معرض التوبيخ والتهديد والتش
ــاَ يَعْقِلوُنَ﴾ لو كانوا يتعقّلون  فَ

َ
ــو أنَّ الماضين والآخرين في عبارة ﴿أ ــن لهذه العبارة، ه للذه

ويفكّرون ويتدبّرون لوصلوا إلى المعرفة الصحيحة الحقّة الصواب، ولو أنَّ مخاطبي عصر النزول 
ــا. أضف إلى ذلك، أنَّ هذه  ــاَ تَعْقِلوُنَ﴾ كانوا يتعقّلون لنالوا هذه النتيجة أيضً فَ

َ
ــارة ﴿أ في عب

ــارة تدلّ على أن العقل والفكر لا يختصّان بالمؤمنين، إنَّما يتمتّع جميع البشر بهذه الموهبة، مع  العب
لونها.  رونها وبعضهم لا يفعِّ لون هذه الموهبة ويثمِّ فارق أنَّ بعضهم يُفعِّ

﴾. تُلاحظ هذه العبارات أيضًا مع مفاهيم وممارسات مِن  ب. العبارات التي تبدأ بـ﴿لَعَلَّ
ــلّ« في مواضع تتوفّر فيها  ــتخدم عبارة »لع ــل: العقل والفكر والذكر والعلم والفقه.3 وتس قبي
ــروز حالة، ويأمل القائل تحقّق ذلك العمل أو الحالة. في هذه الحالات  أرضيّة القيام بعملٍ أو ب
ــي بقرينة عبارتي ﴿لَعَلَّهُمْ/ لَعَلَّكُمْ﴾ ـ المختصّتين بفئتين إحداهما غائبة والثانية حاضرة،  ينبغ
ــة أو هذا النوع مِن  ــدلّ أولًًا على أنَّ هذه القوّة المدرِك ــتنباط أمرين بكلّ وضوح، فالتعبير ي اس

الإدراك عام وشامل، وثانيًا إذا تمّ تفعيلها فستكون معرفتها يقينيّة. 
يَتِٰ/ بِ‍َٔايَتِٰ/ ءَايةَٖ﴾، هي أيضًا تختصّ 

ٓ
ج. العبارات التي وردت بـ﴿لَأٓيَتٰٖ/ ءَايَتِٰ/ ٱلْْأ

غالبًا بتلك المفاهيم التي نتحدّث عنها، ومنها مفهوم العقل والفكر والسمع والعلم.4 تدلّ هذه 

مجالات معنى العقل.  	.1
ــص335، 353؛ ج8،  ــان، ج 3، ص 604؛ ج4، ص 441؛ ج5، ص ــوسي، التبي ــق التأويل، ص 253؛ الط حقائ 	.2
ــرآن، ج1، ص 192؛ 5، ص 156؛ الطبرسي، جوامع الجامع، ج1،  ــر الق ص172؛ الطبرسي، مجمع البيان في تفس
ــيّة، ج 17،  ــابوري، روض الجنان، ج16، ص164؛ الطباطبايي، ترجمة الميزان إلى الفارس ص 100؛ الخزاعي النيش

ص 158. 
مجالات معنى العقل.  	.3

م.ن.  	.4



146   ‏   الدين والعقل

ــود أو قضايا أخلاقيّة أو أحكام عمليّة ـ  ــارة إلى حقائق الوج العبارات ـ التي تلاحظ بعد الإش
على أنَّ الإنسان يصل بالتعقّل والتفكّر والتأمّل فيها إلى المعرفة الصحيحة الخالية مِن الشكوك. 
د الأرضيّة  طبعًا إذا لوحظت هذه العبارات مِن دون مراعاة التناظر مع سائر العبارات، فقد تمهِّ
م طرحوه كوجهٍ  ين أو أنَّهَّ ــمول الإدراك العقلي، وهذا ما ذهب إليه بعض المفسِّرِّ لفكرة عدم ش

مِن أوجه التفسير.1
كْثََرهُُمْ لََا يَعْقِلوُنَ﴾، 

َ
ــلبي ﴿أ ــكل س كْثََرَ ٱلنَّاسِ﴾ وعلى ش

َ
د. العبارات التي تبدأ بـ﴿أ

وكذلك العبارات التي تشتمل على ﴿إنِ كُنتُمْ﴾ أو ﴿لوَْ كََانوُا﴾، هذه العبارات أيضًا وردت مع 
ــم المفاهيم المرتبطة بالعقل2، وتدلّ على أنَّ التعقّل والتفقّه والتفكّر عمليّات لها خصوصيّة  معظ
ــكوك والتردّد. وبنظرة جامعة ورؤية تناظريّة  إفادة المعرفة، والمعرفة الناتجة عنها خالية مِن الش
ــارات الحاكية عن فئات غائبة أو حاضرة،  ــوع العبارات في هذا الموضوع، بما في ذلك العب لمجم
ــامل، لكنَّ أفراد البشر لا يتصّرفون بنحو واحد في مقام  يتبيّّن أنَّ هذا النوع مِن الإدراك عام ش
تفعيله وتثميره، فيبقى لدى البعض في مستوى الموهبة، ويمتزج لدى البعض الآخر برشحات 

قوى شهويّة وغضبيّة بحيث يخرجه عن خلوصه وأصالته.3
كما ينبغي التفطّن إلى بعض العبارات حول الإدراك القلبي، عبارات مِن قبيل: ﴿لهَُمْ قُلوُبٌ 
ُ عََلَىَ قُلوُبهِِمْ فَهُمْ لََا يَعْلَمُونَ *  لََا يَفْقَهُونَ بهَِا * طُبعَِ عََلَىَ قُلوُبهِِمْ فَهُمْ لََا يَفْقَهُونَ * طَبَعَ اللَّهَّ
قْفَالهَُا * إنَّ فِِي ذَلكَِ 

َ
مْ عََلَىَ قُلوُبٍ أ

َ
فَلََا يَتَدَبَّرُونَ القُْرْآنَ أ

َ
ــونَ لهَُمْ قُلوُبٌ يَعْقِلوُنَ بهَِا * أ فَتَكُ

ــورة البقرة التي جاء فيها تعبير »لا يعقلون شيئًا«، ونوصي  ــر المنار عقب الآية 170 مِن س وردت ثلاثة أوجه في تفس 	.1
بمطالعتها: »أحدها أنَّ معناه لا يستعملون عقولهم في شيء مماّ يجب العلم به، ثانيها أنَّه جارٍ على طريقة البلغاء في المبالغة 
ا. ثالثها: ليس الغرض نفي العقل عن آبائه )وهو الفرض الثاني(، وإنّما المراد منها: أيتبعون  بجعل الغالب أمرًا كليًا عامًّ
آباءهم لذواتهم كيفما كان حالهم حتّى لو كانوا لا يعقلون« )عبده، ورضا، تفسير القرآن الحكيم )المعروف بالمنار(، ج 

2، ص 93(. 
مجالات معنى العقل.  	.2

الطباطبايي، المیزان، ج2، ص 249 و 250.  	.3



147      القرآ  فيلقالع

ــمَعُونَ﴾1. تؤشّّر هذه العبارات إلى  لََذِكْرَى لمَِنْ كََانَ لََهُ قَلبٌْ * نَطْبَعُ عََلَىَ قُلوُبهِِمْ فَهُمْ لََا يسَْ
فكرتين مِن الأفكار القرآنيّة الأربعة حول العقل والمفاهيم الشبيهة بالعقل: 

الأولى أنَّ القلب بمعنى العقل، وأنَّ النوع الخاصّ مِن الإدراك أو مصدر الإدراك العقلي إذا 
ــم والقطع واليقين، والثانية أنَّ هذا النوع مِن الإدراك كالإدراك  ل كانت ثمرته العل تحقّق وتفعَّ

الحسّّي له درجات مِن الشدّة والضعف، وإذا أصيب بداءٍ فَقَدَ فاعليّته الإدراكيّة. 
ــة العقل، نخلص إلى أنَّ الله  ــدِّ الآن وأنَّ القرآن لم يتحدّث عن ماهي ــة ما مرّ بنا لح بملاحظ
فوّض الناس في معرفة العقل وطريقِهِ الصحيح إلى الإدراك الفطري الأصيل الذي هو القضايا 
ــمل كلا الميدانين التوصيفي والتكليفي؛  البديهيّة أو القضايا القائمة على البديهيّات، والذي يش

أي ميداني الواقعيّات والينبغيّات، أو ما يوجد وما لا يوجد، وما يجب وما لا يجب. 

مديات الأحكام أو فاعليّة العقل
ــملها هذه  ــرآن الكريم؟ وأيّ الحالات أو الأمور تش ــدّ مديات أحكام العقل في الق ــن تمت إلى أي
ــة في موضعها. بالتأمّل في حالات  ــألة مصيريّة وبالغة الخطورة والأهميّ الأحكام؟ إنَّ هذه المس
ــل والتفكّر ومفاهيم مماثلة، وكذلك في آيات  ــدة وردت فيها عبارات تنمّ عن مفهوم التعقّ عدي
ــن الإدراك الفطري والطبيعي أو نوع  ــذه المفاهيم، لكنهّا تشي بنوع مِ ا لا تنطوي على ه ــع أنَّهَّ م
مِن الإدراك التعقّلي؛ يتجلّّى أنَّ العقل القرآني قد يفرز المعرفة في ثلاثة ميادين هي: علم الوجود 

والأخلاق والأحكام، وكذلك فهم النصوص الدينيّة. 

المعارف العقيديّة بالمعنى العام
أ. علم الوجود: لعلم الوجود معناه الواسع في لغة أهل العلم، ولا سيّما الفلاسفة منهم. في هذه 
النظرة يضمّ الوجود كلّ الموجودات المجرّدة والماديّة، والجوهر والعرض، والواجب والممكن، 
لكنَّ المراد مِن هذا الاسم هنا حقائق عالم الوجود، مثل: الله، والمعاد، والإنسان، وحقيّة الأديان 
والرسل الإلهيين والكتب السماويّة. ببيان آخر: معرفة الخالق الواحد العالم القادر المطلق صاحب 

الأعراف: 179؛ التوبة: 87 ؛ التوبة: 93 ؛ الحج: 46؛ محمّد: 24؛ ق:  37؛ الأعراف: 100.  	.1



148   ‏   الدين والعقل

التدبير في عالم الوجود، والذي خلق العالم لهدفٍ ما، والذي يحيي الموتى ويعيدهم إلى الحياة مرّة 
أخرى، وكذلك معرفة الإنسان وهو موجود إمكاني فقير. هذا الطيف مِن الآيات يتضمّن غالبًا 
نماذج مِن عجائب عالم الوجود الدالّة على قدرة الخالق وعلمه اللامتناهي وتدبيره الحكيم. وفي 
ــارة إلى مثل  ــان الطاهرة الخالصة مِن دون الإش بعض الأحيان تخاطب هذه الآيات فطرة الإنس
ــود، وكذلك حقيّة التعاليم  ــان بعودته إلى فطرته يدرك حقائق الوج ــذه النماذج. وكأنَّ الإنس ه

والادّعاءات المختلفة. 
ــان في ظاهرهما عن واقعين اثنين هما  ــالله )الثيولوجيا(: علم الله وعلم المعاد الحاكي العلم ب
الواقع حقيقةٌ واحدةٌ لا أكثر، فإمكان المعاد والحياة بعد الموت فرعٌ لوجود حقيقة الخالق القادر 
ــاً عن توكّئه على  ــة. هذا النمط مِن النظر، فض ــق الذي يدبّر عالم الوجود بحكم ــالم المطل والع
أحكام العقل القطعيّة، حظي أيضًا بتأييد القرآن وتعضيده. ومع ذلك، تمّ الاستدلال في بعض 
ــكل خاصّ على غرار وجود الخالق. إذًا، فهاتان الحقيقتان  الآيات على إمكان المعاد ووقوعه بش
تطرحان بشكل منفصل. الآيات الدالّة على معرفة الله والعلم به، هي مِن حيث نوع العلامات 

والرموز كما يلي:
ــتخدم تعبير الآيات أو الآية وتعابير مماثلة في القرآن بشأن  ــة للخلق: اس أ. النماذج المدهش

ظواهر طبيعيّة مختلفة. ومِن هذه الظواهر: 
ــات الإلهيّة المذهلة في عالم الوجود.  ــاوات والأرض: وهو مِن الآيات والعلام ـ خلق الس
طرح هذان المخلوقان في القرآن مرارًا إلى جانب غيرهما مِن النماذج المذهلة للخلق1، ووحدهما 
أحيانًا2، وبشكل منفرد لكلّ واحد منهما في أحيان أخرى.3 يتركّز الكلام في هذه الآيات أحيانًا 
على خلقة السماوات والأرض نفسها، وأحيانًا على كيفيّة خلقهما والإشارة إلى أهمّ صفاتهما مثل: 

رضِْ﴾، البقرة: 164؛ آل عمران: 190؛ يونس: 6. 
َ
مَاوَاتِ وَالأ نظير: ﴿إنَِّ فِِي خَلقِْ السَّ 	.1

رضَْ كََانَتَا رَتْقًا 
َ
مَاوَاتِ وَالأ ِينَ كَفَرُوا أنَّ السَّ وَلمَْ يرََ الَّذَّ

َ
يَّامٍ﴾ يونس: 3 ﴿أ

َ
رضَْ فِِي سِتَّةِ أ

َ
مَاوَاتِ وَالأ ِي خَلَقَ السَّ ُ الَّذَّ مثل: ﴿إنَِّ رَبَّكُمُ اللَّهَّ 	.2

فَفَتَقْنَاهُمَا...﴾، الأنبياء: 30. 
الذاريات: 20.  	.3



149      القرآ  فيلقالع

اتصال السماء والأرض ثمّ انفراجهما بإذن الله، وخلق السماوات والأرض وما بينهما في ستّة أيام. 
في هذه الآيات مِن شأن خلق السماوات والأرض أنْ يستدعي المعرفة بالله لدى أصحاب العقول 

لْْباَبِ﴾ أو كلّ الذين يتفكّرون ويتذكّرون. 
َ
ولوُ الْْأ

ُ
﴿أ

ــذه العبارة  ــذه المخلوقات به ــر القرآن له ــاء والأرض: يش ــا بين الس ــات م ـ كلّ المخلوق
ــاء، وأحيانًا بشكل منفصل بتسمية بعض  أحيانًا أو بعبارات خاصّة بمخلوقات الأرض والس
الظواهر الخاصّة بأسمائها. ومثال ذلك: أنَّ كلّ ما بين السماء والأرض هو ملك للإنسان،1وكلّ 
ــان.2 مخلوقات الله الباهرة  المخلوقات المتنوّعة بألوانها وصنوفها في الأرض تحت تصّرف الإنس
في الأرض والسماء ـ التي ذكرت بأسماء خاصّة في القرآن الكريم ـ كثيرة، وليس مِن الضروري 

الإشارة إليها واحدًا واحدًا، لذلك نشير إلى بعضها:
ــباب عدّة. مِن  ــار كمخلوق إلهي مبهر لأس ــار: طرحت ظاهرة الليل والنه ــل والنه ـ اللي
الأسباب المهمّة لذلك، توالي الليل والنهار وتناوبهما وتغطية الليل للنهار بأستاره. يذكر القرآن 
ــائر  ــلِ وَٱلنَّهَارِ﴾ و﴿يُغْشِِي اللَّيلَْ النَّهَارَ﴾ إلى جانب س ْ ــذه الظاهرة بتعبير: ﴿وَٱخْتلَِفِٰ ٱلَّيَّ ه
الآيات المذهلة في الخلقة الإلهيّة.3 السبب الثاني خصوصيّة الهدوء والسكينة التي يمتاز بها الليل 
ــتّى في عدّة مواضع، منها العبارة  ــي تحصل بفضل الظلام. وقد ورد هذا المعنى بعبارات ش والت
ــتقرار، والنهار مبعث نور وضياء! كما  ــكن وهدوء واس التي يصف فيها الله الليل بأنّه مبعث س
ــوى الله  ا على الناس إلى يوم القيامة، فأيّ معبود س ــار خالدًا أبديًّ ــو جعل الليل أو النه أنَّ الله ل
ــيكون قادرًا على منح الناس نورًا يستضيئون ويعيشون به.4وبعد إشارة القرآن إلى خلق هذه  س
ــمع  لْْباَبِ﴾؛ أي الطائفة التي تس

َ
ولوُ الْْأ

ُ
الظاهرة، يفتح طريق معرفة الخالق أمامَ أهل التعقّل ﴿أ

وتفكّر، ولها نظراتها العميقة. 
ـ حركة السفن في البحار: نزول الماء مِن السماء وإحياء الأرض الميتة وخروج أنواع النباتات 

الجاثية: 113.  	.1
النحل: 13.  	.2

البقرة: 164؛ آل عمران: 190؛ يونس: 6؛ المؤمنون: 80؛ الرعد: 3؛ الأعراف: 54.  	.3
النمل: 86؛ القصص: 72-71.  	.4



150   ‏   الدين والعقل

ــحاب بين الأرض  ــكل منتظم، وتعليق الس ــات في جميع أنحائها، وهبوب الرياح بش والحيوان
ــموخ الجبال وانتصابها، وجريان الأنهار في الأرض، ووجود  ــاء،1 وامتداد الأرض وش والس
ــن لكلّ الثمرات في الأرض، ووجود قطع متنوّعة مِن الأرض إلى جوار بعضها، ووجود  زوج
ــاتين مِن أعناب وزرع ونخيل في الأرض تنبت أحيانًا مِن ساق واحدة وأحيانًا مِن  حدائق وبس
ــن حيث الثمار والأكل،  ــقى كلّها بماء واحد، وبعضها أفضل مِن بعض مِ ــيقان متعدّدة وتُس س
ونزول المياه الصالحة لشرب البشر ونموّ النباتات والأشجار والمفيدة للزراعة والزيتون والنخيل 
والأعناب وكلّ الثمار والفواكه،2 وتسخير الشمس والقمر والنجوم لصالح الإنسان، واستواء 
ــاء تنبت به أنواع  ــة، ووجود طرق فيها، ونزول ماء مِن الس ــي مهد الدعة والراح الأرض وه
ــة مِن النباتات مِن التراب الحالك، ولأنَّ هذه المنتجات النباتيّة غذاءً للبشر وأيضًا للأنعام  مختلف
ــان في الأرض،  ــان، وخلق الإنس ــمع والبصر والأفئدة للإنس والحيوانات،3 ووجود نعِم الس
والحياة والموت، وطيران الطيور في جوّ السماء وعدم سقوطها، ومراحل الخلق الست،4 واحتياء 
ــاوات وقيامها، وكيفيّة انتصاب  ــا، وكيفيّة خلق الإبل،5 وكيفيّة ارتفاع الس الأرض بعد موته
ــاره في الأرض،  ــان مِن تراب وانتش ــاطها، وخلق الإنس الجبال، وكيفيّة امتداد الأرض وانبس
ــكن إليها، وجعل مودةٍ ورحمةٍ بين الزوجين، واختلاف  ــان ليس وخلق أزواج مِن جنس الإنس
ــارة إلى هذه الأمثلة والحالات، يؤكّد القرآن  ــن والألوان عند البشر. بعد الإش اللغات والألس
المجيد أنَّ هذه الآيات تدلّ على معرفة الله ووحدته وقدرته وعلمه اللامتناهي وتدبيره الحكيم، 

لْْباَبِ﴾ ممنّ هم يتذكّرون. 
َ
ولوُ الْْأ

ُ
واكتشاف هذه العلاقة ممكن لأصحاب التعقّل والتفكّر ﴿أ

ــاب مِن علامات القدرة  ــارة إلى أنواع مختلفة مِن العق ــاذج العذاب والعقاب: الإش ب. ن
والعلم والتدبير الحكيم لخالق الوجود، وقد جرى التأكيد عليه مرارًا في القرآن الكريم. يخاطب 

البقرة: 164.  	.1
النحل: 10.  	.2

طه: 54.  	.3
غافر: 67.  	.4

الغاشية: 18.  	.5



151      القرآ  فيلقالع

ــام ؟صل؟ محذّرًا المتمرّدين والعصاة في زمانه بأنَّ الله قادر على أنْ يرسل عليهم  ــول الإس الله رس
عذابًا وعقابًا مِن فوق رؤوسهم ومِن تحت أرجلهم، أو يجعلهم فئات وطوائف متفرّقة، ويذيق 
بعضهم بأس بعضٍ عبر الحروب وسفك الدماء.1 لقد اعتبرت هذه العقوبات آياتٍ إلهيّة ينبغي 
ــاراته لقصص الأقوام  ــه فيها. ويروي القرآن الكريم هذه التحذيرات غالبًا بإش التفكّر والتفقّ
الماضين، الذين ابتلاهم الله بالعذاب والعقاب؛ لإنكارهم وكفرهم وعصيانهم، وبذلك لم يكن 
ــول الأكرم ؟صل؟ مجرّد ادّعاء، إنَّما يمكن تعضيده بكثير مِن النماذج  تهديد العصاة في عصر الرس

المتحقّقة فعلًًا. في بعض الأحيان جرى بيان هذا المعنى بنحو كلّّي: 
هْلَكْنَا قَبلَْهُمْ مِن القُْرُونِ يَمْشُونَ فِِي مَسَاكنِهِِمْ إنَّ فِِي ذَلكَِ لََآياَتٍ 

َ
فَلَمْ يَهْدِ لهَُمْ كَمْ أ

َ
﴿أ

هْلَكْنَا مِن قَبلْهِِمْ مِن 
َ
ــدِ لهَُمْ كَمْ أ وَلمَْ يَهْ

َ
ــىَ﴾. ويقول عزّ وجلّ في آية أخرى: ﴿أ ولِِي النُّ

ُ
لِِأ

ــمَعُونَ﴾2. في هاتين الآيتين ذكر  فَلََا يسَْ
َ
ــاكنِهِِمْ إنَّ فِِي ذَلكَِ لََآياَتٍ أ ــونَ فِِي مَسَ القُْرُونِ يَمْشُ

أصحاب العقول والفكر بتعبير »أولي النهى« و»أصحاب السمع«. مضافًا إلى الإشارات العامّة، 
هناك إشارات إلى حالات خاصّة تتعلّق أغلبها بالأقوام والشعوب المعاصرين للأنبياء الإلهيين. 
ــن هؤلاء قوم نبيّ الله لوط ؟ع؟ في القصّة التي تقول إنَّ الله أنجاه وكلّ أهله إلّّا امرأة عجوزًا  ومِ
بقيت بين القوم الذي أهلكهم الله كلّهم وها أنتم تمرّون دومًا صباحًا ومساءً بجوار بقايا بيوتهم 
ــل في هذا الواقع التاريخي ينال البشر إدراك  ــرة.3 ثمّ يجري التأكيد على أنَّه بالتفكير والتعقّ المدمّ

فَلََا تَعْقِلوُنَ﴾. 
َ
الحقيقة، وهي أنَّ خالق العالم قادر مطلق ﴿أ

ج. الاعتماد على العقل الفطري: هذا التعبير غير موجود في القرآن، ولكنْ تُلاحظ حالات 
ق وجود الخالق الواحد وسائر صفاته،  عديدة تدلّ على أنَّ الإنسان برجوعه لعقله الفطري يُصدِّ
مثل العلم والقدرة المطلقة والتدبير الحكيم في إدارة العالم. بعبارة أخرى: بموجب تعاليم القرآن، 
ــابق مِن طرق معرفة  ــارة له في البند الس يعترف المشركون أيضًا ويعتقدون بجميع ما تمتّ الإش
ــان  الله التي يعلمها أصحاب العقول والأفكار والتدبير. يطرح القرآن الكريم هذه الفكرة كلس

الأنعام: 65.  	.1
طه: 128؛ السجدة: 26.  	.2

الصافات: 138-134.  	.3



152   ‏   الدين والعقل

حال المشركين والوثنيين أو لسان وجدانهم وضمائرهم، وأحيانًا على شكل برهان عقلي لا يقبل 
ــان الحال أو الضمير والوجدان والفطرة الطاهرة، جاء  ــارة إلى لس الإنكار. بيان القرآن في الإش
ــارة للإدراك الفطري.  ــؤال وجواب، وأحيانًا بدون طرح سؤال، وبمجرّد الإش ــكل س على ش
ــؤال عن خالق العالم والوجود، وقد ورد مثل هذا  ــئلة على النحو الآتي: الس جاءت معظم الأس
السؤال أيضًا عن خالق السماوات والأرض1، وعن خالق الإنسان2، وعن ربّ السماوات السبع 
ــؤال عن  ــاء، وعن مالك الأرض ومن عليها، والس ل الماء مِن الس والعرش العظيم، وعن منزِّ
ــأ لهم ممنّ يحتاجون إلى ملجأ وملاذ.3  ــك المطلق للموجودات والذي يلجأ إليه من لا ملج المال
ــن الله، وقد طرحت هذه الإجابات بتعابير  ــئلة يتحدّثون ع المشركون في جوابهم عن هذه الأس
وأنحاء مختلفة. في الحالات التي يطرح فيها السؤال عن الخالقيّة وإحياء الأرض الميتة بالأمطار ـ 
وهذا أيضًا نوعٌ مِن الخلق ـ وقد ذكر الجواب بتعبير ليقولونّ بتأكيدين اثنين. معنى هذه العبارة، 
ــورة الزخرف(. أمّا في  ــربّ[ العزيز الحكيم )س ــيقولون بلا تردّد: الله و]ال ــو أنَّ المشركين س ه
ــؤال عن الربوبيّة والمالكيّة، فيأتي الجواب بعبارة »سيقول« )سورة  الحالات التي يطرح فيها الس
ــافر المشركون في السفن، دعوا الله مخلصين له الدين، ولكنْ متى ما  المؤمنون(. كذلك متى ما س
ــتدلّ القرآن على هذا  ــم الله مِن البحر وعواصفه، عادوا إلى شركهم.4 وفي آية أخرى يس أنجاه

الإدراك الفطري ـ القائل بأنَّ الله هو خالق عالم الوجود وربّه ـ بما يلي: 
ــاوات والأرض  ــدت الس ــوى الله لفس ــة وأرباب س ــاوات والأرض آله ــو كان في الس ل
ا  ِ رَبِّ العَْرشِْ عَمَّ ــدَتاَ فَسُبحَْانَ اللَّهَّ ُ لَفَسَ ولاضطرب نظام العالم ﴿لوَْ كََانَ فيِهِمَا آلهَِةٌ إلّّا اللَّهَّ

يصَِفُونَ﴾5. مضمون هذه الآية برهان عقلي مقدّماته يقينيّة، ويعرف ببرهان التمانع.6
ــه ومالكيّته، فقد كانوا  ــون بخالقيّة الله ووحدته وربوبيّت ــؤلاء الناس كانوا يعترف مع أنَّ ه

العنكبوت: 61، 63، الزمر: 38؛ لقمان: 25.  	.1
الزخرف: 87.  	.2
م.ن،  ص88.  	.3

العنكبوت: 65.  	.4
الأنبياء: 22.  	.5

الطباطبايي، ترجمة الميزان إلى الفارسيّة، ج 14، ص 375؛ المکارم الشیرازي، التفسير الأمثل، ج 13، ص 378.  	.6



153      القرآ  فيلقالع

كْثََرهَُمْ لََا 
َ
كْثََرهُُمْ لََا يَعْقِلوُنَ﴾ و﴿أ

َ
موضع عتاب القرآن وتوبيخه وتهديده، فقال عنهم: ﴿أ

م لم يبقوا على  م مِن وجهة نظر القرآن أصحاب إفك وافتراء. وهذا التوبيخ لأنَّهَّ ــون﴾. إنَّهَّ يَعْلَمُ
تلك الحالة الطاهرة الخالصة النقيّة مِن الإدراك الفطري. وبتعبير آخر: خضع إدراكهم الفطري 
ــهويّة والغضبيّة المتمرّدة والميول النفسيّة الجامحة فخَفَتَ ضياؤه. وقد ورد هذا  لتأثير القوى الش
ــا ينجون ويصلون إلى برّ الأمان  م عندم ــورة العنكبوت، إذ يقول إنَّهَّ المعنى بصراحة أكبر في س
ــاحل النجاة، يعودون مشركين.1 وهكذا لا وجه للرؤية القائلة إنَّ المشركين موحّدون مِن  وس

حيث الاعتقاد بخالقيّة الخالق ووحدته، وشركهم يختصّ بمقام الألوهيّة والربوبيّة. 
د. هدفيّة عالم الوجود: هدفيّة عالم الخلقة مِن التعاليم الأساسيّة في القرآن. وهذه الفكرة مِن 
لوازم فعل الخالق الواحد العالم القادر المطلق المدبّر الحكيم لعالم الوجود. وقد جرى الاستدلال 
في القرآن على هذه الفكرة بشكل مستقلّ، وأيضًا في ثنايا تعاليم الإلهيّات. وعليه، كما أنَّ معرفة 
ــث الهدف هي الأخرى ممكنة بالإدراك العقلي.  ــة بالتفكّر، فمعرفة عالم الوجود مِن حي الله ممكن
ــر  ــارة إلى آية أو آيتين فقط. في موضع ما، بعد أنْ يش ــا يطول مقالنا كثيًرا، نكتفي بالإش ولكي
ــاتٌ لأصحاب العقول،  ــاوات والأرض وتناوب الليل والنهار آي ــرآن إلى أنَّ في خلق الس الق
ــرون الله في كلّ  م يذك ــاب، ويقول إنَّهَّ ــول أو أولي الألب ــات أصحاب العق ــتعرض مواصف يس
ــاوات والأرض، ويقولون ربّنا ما خلقت  الأحوال والأوقات، ويتفكّرون في أسرار خلقة الس
لْْباَبِ 

َ
ولِِي الْْأ

ُ
رضِْ وَاخْتلََِافِ اللَّيلِْ وَالنَّهَارِ لََآياَتٍ لِِأ

َ
ــمَاوَاتِ وَالْْأ هذا باطلًًا ﴿إنَّ فِِي خَلقِْ السَّ

رضِْ 
َ
ــمَاوَاتِ وَالْْأ رُونَ فِِي خَلقِْ السَّ َ قيَِامًا وَقُعُودًا وَعََلَىَ جُنُوبهِِمْ وَيَتَفَكَّ ِينَ يذَْكُرُونَ اللَّهَّ * الَّذَّ

رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا باَطِلًًا...﴾2. وجاء في موضع آخر أنَّ الله جعل الشمس نورًا والقمر ضياءً 
ــاب والسنين والأوقات، وأنَّ الله لم يخلق هذه  وقدّرهما منازل ودرجاتٍ؛ لكي يعلّم البشر الحس
ــمْسَ ضِيَاءً وَالقَْمَرَ  ِي جَعَلَ الشَّ ــات إلّّا بالحقّ، وأنّه يشرح آياته لأهل العلم ﴿هُوَ الَّذَّ المخلوق
لُ الْْآياَتِ  ُ ذَلكَِ إلّّا باِلْْحَقِّ يُفَصِّ نيَِن وَالْْحسَِابَ مَا خَلَقَ اللَّهَّ رَهُ مَنَازلَِ لِِتَعْلَمُوا عَدَدَ السِّ نوُرًا وَقَدَّ

العنكبوت: 65.  	.1
آل عمران: 190 و191.  	.2



154   ‏   الدين والعقل

لقَِوْمٍ يَعْلَمُونَ﴾1.
ــوق القرآن الكريم دليلًًا عقليًّا على إمكان المعاد ويحيل أيضًا إلى الوجدان  إمكان المعاد: يس

والإدراك الفطري. 
ــا إلى أنَّ الأدلّة المنطقيّة القرآنيّة تنصبّ غالبًا على  ــاذج مِن الأدلّة القرآنيّة على المعاد: أشرن ن
إمكان المعاد؛ لأنَّ معظم منكريه كان يعتبرونه مستحيلًًا. في بعض هذه الأدلّة وردت نماذج مِن 
ا نماذج لا ترديد ولا  ــدم في المقدّمات. إنَّهَّ ــوع الحياة بعد الموت، وكذلك إيجاد جانب مِن الع وق
ريبة في وقوعها، وتُعد طبقًا للتعاليم القرآنيّة الأكيدة آياتٍ وعلامات لأصحاب العقول الذين 

يدركونها. 
ــن الحياة بعد الموت، وبعض  ــر القرآن إلى نماذج وأمثلة مِ ــان بعد الموت: يش أ. حياة الإنس
هذه الأمثلة تتعلّق بحياة الإنسان بعد الموت، وبعضها يرتبط بنماذج تحدث في الطبيعة. النموذج 
الإنساني منها ورد في قصّة شخص مقتول مِن بني إسرائيل شكّ أقرباؤه فيمن قتله ووقع بينهم 
خلاف. ولكي يرفع الله الخلاف ويدل على حقيقة إمكان المعاد أو الحياة بعد الموت، أمرهم بأنْ 
ــوا أجزاءً مِن بقرة يذبحونها على جثّة القتيل في قصّة معروفة، وفعلوا ذلك فعاد القتيل إلى  يضع
ــدرة الله وعلمه، وهو علامة جليّة على أنَّ الله يحيي  قَ بق ــاة. هذا مثال للحياة بعد الموت تحقَّ الحي
ــن الإدراك والفهم مِن قبل أصحاب العقول  ــاف هذه العلاقة ممك الموتى بهذه الطريقة، واكتش

والألباب.2
ــاة الأرض بعد موتها: ورد هذا المعنى في القرآن مرارًا، وقد بيّنه القرآن أحيانًا بذكر  ب. حي
ــحاب، وهطول  ــه وعوامله الموجِدة له، مِن قبيل تصريف وهبوب الرياح، وحركة الس خلفيّات
الأمطار، ونماء الحدائق الخضراء، والحبوب الممكنة الحصاد، وبالتالي احتياء الأرض الميتة، وبيّنه 
أحيانًا أخرى مِن دون هذه المقدّمات.3 هذا الحدث المهمّ الذي يقع في كلّ عام، دليل ساطع على 
ــاب العقول والبصائر هم الذين يدركون  ــكان انبعاث البشر بعد الموت، وبالطبع فإنَّ أصح إم

يونس: 5.  	.1
البقرة: 73-27.  	.2

فاطر: 9؛ ق:  9-11؛ الحديد: 17.  	.3



155      القرآ  فيلقالع

مثل هذه العلاقة.1
ــتدلّ القرآن على إمكان المعاد مرّات عديدة  ــهاد بقدرة الله في الخلق الأوّل: اس ج. الاستش
ــان، أوّل مرّة. في موضعٍ ما، يسأل القرآن الناس أفلا  بخلق الظواهر والمخلوقات، ومنها الإنس
ــادر على إحياء الموتى؟ ثمّ  ــاوات والأرض ولم يتعبه خلقهما، ق ــون أنَّ الله الذي خلق الس تعلم
رضَْ وَلمَْ 

َ
ــمَاوَاتِ وَالْْأ ِي خَلَقَ السَّ َ الَّذَّ وَلمَْ يرََوْا أنَّ اللَّهَّ

َ
يجيب بنعم، فهو القادر على كلّ شيء ﴿أ

ــتخدم  ءٍ قَدِيرٌ﴾2. في هذه الآية يس يَعْْيَ بِِخَلقِْهِنَّ بقَِادِرٍ عََلَىَ أنْ يُُحيِِْيَ المَْوْتََى بلَََى إنَّه عََلَىَ كّل شََيْ
وَلمَْ يرََوْا﴾ الدالّ على إمكان إدراك العلاقة بين الخلق الأوّل والحياة بعد الموت، والنامّ 

َ
تعبير ﴿أ

أيضًا عن يقينيّة هذا النوع مِن الإدراك. وجاء في موضع آخر سؤال الله هل تعبنا أو عجزنا بالخلق 
لِ بلَْ هُمْ فِِي لَبسٍْ مِن خَلقٍْ جَدِيدٍ﴾3.  وَّ

َ
فَعَييِنَا باِلْْخَلقِْ الْْأ

َ
الأوّل حتّى نعجز عنه مرّة ثانية؟ ﴿أ

إنَّ مراحل خلق الإنسان مِن التراب ثمّ مِن نطفة ثمّ مِن علقة ثمّ مِن مضغة ثمّ على شكل طفل، 
كلّ واحدة منها نموذج آخر للخلق الأوّل. هذه الطريقة مِن الخلق والمبرهِنة على قدرة الله، تُعدّ 
ــاطعًا لا ينكر على إمكان البعث والحياة بعد الموت.4 وقد جرى  مِن وجهة نظر القرآن دليلًًا س
التشديد على هذا الدليل بالتوكّؤ على المرحلة الثانية مِن مراحل الخلق الخمس؛ أي النطفة وقدرة 
ــاد والقدرة الإلهيّة المطلقة في  ــان5، وبالتالي يعبّّر عن العلاقة بين إمكان المع ــى إيجاد الإنس الله ع

كُمْ تَعُودُونَ﴾6.
َ
الخلق الأوّل بجملة واحدة: مثلما خلقكم الله أوّل مرّة يعيدكم ﴿كَمَا بدََأ

ــتحيلٍ، ليس  د. البرهنة بالإدراك الفطري: إدراك حقيقة أنَّ المعاد ممكن عقليًّا وما هو بمس
ــات الواضحة والبديهيّة  ــي والتذكّر والتأمّل في بعض المقدّم ــة الممكنة عن طريق الوع بالعمليّ
وحسب، بل ويدرك الإنسان هذه الحقيقة بالعودة إلى وجدانه الطاهر وحاله الفطريّة. واللافت 

الحدید: 17.  	.1
الأحقاف: 33.  	.2

ق:  15.  	.3
الحج: 5.  	.4

الواقعة: 62-57.  	.5
الأعراف: 29. 	.6



156   ‏   الدين والعقل

ــكل أسئلة وأجوبة. في هذه الأسئلة  أنَّ القرآن يطرح المعارف الوجدانيّة والفطريّة للبشر على ش
ــن الممكن أنْ  ــم الوجدانيّة والداخليّة؛ إذ مِ ــراد، بل حاله ــرآن الحال الآنيّة للأف ــب الق لا يخاط
ــبب ضغوط النزعات الشهويّة  يكون العقل خافت النور لدى بعض الأفراد مثل المشركين، بس

والغضبيّة عليه. 
ــت  ــؤال على الذين يظنوّن أنَّ الحياة بعد الموت ليس ــوص إمكان المعاد، يطرح الس في خص
ــوى أساطير الأوّلين. الأسئلة تطرح غالبًا مِن قبل مالك عالم الوجود وربّه وحاكمه المطلق،  س
ــرون في جوابهم عن الله، ويكتفي القرآن لإثبات إمكان المعاد بانتزاع الاعتراف  ويتحدّث المنك

مِن المنكرين، وكأنَّ ثمّة صلة تلازم بين اعترافهم وإمكان المعاد. 
بكلمات أخرى: إمكان المعاد مِن اللوازم الحاسمة للاعتقاد بمالكيّة الله لعالم الوجود وربوبيّته 
وحاكميّته له، وإدراك هذه العلاقة يتأتّى بالتأمّل والتذكّر العلمي المخلص. في ضوء هذا التلازم، 

يتحدّث القرآن مع هؤلاء الأفراد بلغة العتاب والتوبيخ.1
إدراك الحقائق ومعرفتها: الحقّ في نظر القرآن هو الواقع. واقع كلّ شيء يتناسب مع أسلوب 
ــرة الحقّة والكلام الحقّ هو المتطابق مع الواقع الخارجي، وقد  وجود ذلك الشيء وتحقّقه. الفك
ــالم الخارجي أو نثبته بالدليل القاطع. الفعل والعمل الحقّ هو الذي  نعثر على هذا الواقع في الع
ــاس، حقّيّة الكتب  ــقّ هناك الباطل.2 على هذا الأس ــه معيّناً ومتحقّقًا. ومقابل الح ــون هدف يك
ا في الواقع مبعوثة ومنزلة مِن قبل الله،  السماويّة، ومنها القرآن وحقّيّة الأنبياء الإلهيين؛ تعني أنَّهَّ
وهناك دليل قاطع على إثبات ذلك. يثبت القرآن الكريم في حالات متعدّدة وبأنحاء مختلفة، أنَّ 
البشر يستطيعون معرفة الحقّ بالتعقّل والتدبّر والتفكّر. ومِن جملة الأمور التي تمتّ الإحالة إلى 

العقل والفكر والتدبّر في إثبات حقيّتها وبطلان الظنون المعارضة لها، الأمور الآتية:
ــارى: زعم كلّ مِن  ــه وعدم ارتباطه باليهود والنص ــتقلال النبيّ إبراهيم ؟ع؟ في نبوّت أ. اس
ــاء كلّ مِن الفريقين ليس بصحيح؛  ــارى أنَّ النبيّ إبراهيم ؟ع؟ منهم. بيد أنَّ ادّع ــود والنص اليه

المؤمنون: 89-82.  	.1
الطباطبايي، المیزان، ج11، ص 335.  	.2



157      القرآ  فيلقالع

لأنّه عاش قبل موسى وقبل عيسى وما نزلت التوراة والإنجيل إلّّا مِن بعده. وهذه فكرة تبدو 
هْلَ 

َ
جليّة واضحة بقليل مِن التأمّل والتعقّل، وبذا يعاتبهم القرآن ويقول لهم لِِمَ لا تعقلون ﴿ياَ أ

فَلََا تَعْقِلوُنَ﴾1.
َ
نْْجِيلُ إلّّا مِن بَعْدِهِ أ نزِْلَتِ التَّوْرَاةُ وَالْْإِ

ُ
ونَ فِِي إبِرَْاهيِمَ وَمَا أ الكِْتَابِ لمَِ تُُحَاجُّ

ب. حقّيّة القرآن ورسول الإسلام ؟صل؟: هذان متلازمان لا ينفصلان عن بعضهما، والقرآن 
هو الوثيقة الأساسيّة والمعجزة الحاسمة للرسول الأكرم ؟صل؟. مِن هنا، عندما يجري التأكيد على 
ــول الإسلام ؟صل؟، وحينما يأتي دليل على حقيّة  حقيّة القرآن، فهو في الواقع دليل على حقيّة رس
الرسول ؟صل؟، فهو دليل على حقيّة القرآن. الأدلّة الواردة في القرآن على حقيّة القرآن والرسول 
؟صل؟، مستقلّة وخاصّة، وأحيانًا باستعانة أحدهما بالآخر، وخصوصًا فيما يتعلّق بحقيّة القرآن. 

ومن هذه الأدلّة:
ــنّ بالتدبّر والتعقّل في القرآن. عدم  ــدم الاختلاف والتناقض في القرآن: وهو أمر يتب 1. ع
ــن الله؛ إذ لو كان مِن عند غير الله لكان طافحًا بالاختلاف  ــاف في القرآن يدلّ على أنَّه مِ الاخت

والتناقض.2 إنَّه حكم قطعي للعقل بقرينة عبارة أفلا يتدبّرون. 
ف  2. وضوح حقيّة رسول الإسلام ؟صل؟: يأمر القرآن الكريم رسولَ الإسلام ؟صل؟ بأنْ يعرِّ
ــن الله ولا أعلم الغيب ولا أنا  ــه مقابل مطالب المعارضين بالقول لهم أنْ ليس بيدي خزائ نفس
. ثمّ يتمُّ الله الآية بتذكير رسوله بأنْ يقول لهم هل يستوي الأعمى  ملك ولا أتبع إلّّا ما يوحى إليَّ
قوُلُ 

َ
عْلَمُ الغَْيبَْ وَلََا أ

َ
ِ وَلََا أ ــولُ لَكُمْ عِندِْي خَزَائنُِ اللَّهَّ قُ

َ
ــر أفلا تتفكّرون؟ ﴿قُلْ لََا أ والبص

رُونَ﴾3.  فَلََا تَتَفَكَّ
َ
عْمََى وَالْْبَصِيُر أ

َ
تَّبعُِ إلّّا مَا يوُحََى إلََِيَّ قُلْ هَلْ يسَْتَويِ الْْأ

َ
لَكُمْ إنِِّّيِ مَلَكٌ أنْ أ

ــالات، لكنَّ أحدها أكثر  ــابقة، تطرح عدّة احت ــول الرابطة بين الجملة الأخيرة والجمل الس ح
انسجامًا مع سياق الآية، وهو احتمال أنَّ حقيّة الرسول واضحة جليّة ولا تتطلّب إلّّا عيناً بصيرة 
لتراها وتعيها، وإذا لم يعترف المرء بذلك، فليس لأنَّ الموضوع معقّد، بل لأنّه غير بصير ولا يرى، 

آل عمران: 65.  	.1
النساء: 72.  	.2

الأنعام: 50.  	.3



158   ‏   الدين والعقل

فهل يستوي الأعمى والبصير1؟
ــبهات التي يطرحها  ــاء الماضين: في مقابل الش ــرَِ معارضي الأنبي ــل والتدبّر في سِ 3. التأمّ
ر القرآن بأنَّ الله سوف  ــول الإسلام ؟صل؟، يحذِّ المعارضون المعاندون اللجوجون تجاه حقيّة رس
ــد على التأمّل والتدبّر في أحوال  ــاس، يؤكّ يعاقبهم كما عاقب الذين مِن قبلهم. وعلى هذا الأس

معارضي الأنبياء السابقين. 
رضِْ 

َ
ــرُوا فِِي الْْأ فَلَمْ يسَِ

َ
هْلِ القُْرَى أ

َ
ــلنَْا مِن قَبلْكَِ إلّّا رجَِالًًا نوُحِِي إلََِيهِْمْ مِن أ رسَْ

َ
﴿وَمَا أ

فَلََا تَعْقِلوُنَ﴾2.
َ
قَوْا أ ِينَ اتَّ ارُ الْْآخِرَةِ خَيْْرٌ للَِّذَّ ِينَ مِن قَبلْهِِمْ وَلََدَ فَيَنظُْرُوا كَيفَْ كََانَ عََاقبَِةُ الَّذَّ

ــذر العقلي ـ وجود علاقة لا  ــن تعاليم القرآن ـ ذات الج ــدم توقّع أجر مِن الناس: مِ 4. ع
ــان  تنفصم بين العمل والتوقّعات. متى ما كان العمل والقول إلهيين ولا يؤخذ فيهما نفع الإنس
ــيئًا مِن الناس.  أو ضرره بعين الاعتبار، فصاحبهما لا يطلب أجرَ عمله إلّّا مِن الله ولا يتوقّع ش
وهكذا يتبيّّن أنَّه صادق في ادّعائه. وعلى هذا المنوال كان الأنبياء الإلهيّون. قال نبيّ الله هود ؟ع؟ 

لقومه:
فَلََا تَعْقِلوُنَ﴾3.

َ
ِي فَطَرَنِِي أ جْرِيَ إلّّا عََلَىَ الَّذَّ

َ
جْرًا إنَّ أ

َ
لُكُمْ عَلَيهِْ أ

َ
سْأ

َ
﴿ياَ قَومِْ لََا أ

ــل والأنبياء بهدف هداية الناس، مِن لوازم خالقيّة  ــتفاد مِن هذه الآية أنَّ بعثة الرس كما يس
عالم الوجود. 

ــول الإسلام ؟صل؟ بآيات القرآن قبل سنّ الأربعين: يخاطب القرآن على  ث رس 5. عدم تحدُّ
ــول ؟صل؟ وبعثهما مِن قبل الله، مشيًرا إلى  ــان الرسول الذين لا يؤمنون بحقيّة القرآن والرس لس
فترة حياته الممتدّة أربعين عامًا قبل إرساله بالرسالة والنبوّة. وهي فترة طويلة نسبيًّا لم يذكر فيها 
ــيئًا مِن هذا القبيل. وهذه السابقة تنمُّ عن أنَّه  ــول شيئًا مِن القرآن، ولم يسمع الناس منه ش الرس
بعث نبيًّا رسولًًا بعد الأربعين، وما لهج به لسانه مِن كلام الله لم يكن مِن كلامه هو، بل مِن كلام 

المکارم الشیرازي، التفسير الأمثل، ج 5، ص 248.  	.1
يوسف: 109.  	.2

هود: 51.  	.3



159      القرآ  فيلقالع

ُ مَا  ــاءَ اللَّهَّ فَلََا تَعْقِلوُنَ﴾، ﴿قُلْ لوَْ شَ
َ
ــف بأداة التعقّل والتفكّر؛ ﴿أ الله حقًا. وهذه علاقة تُكتش

فَلََا تَعْقِلوُنَ﴾1.
َ
دْرَاكُمْ بهِِ فَقَدْ لََبثِتُْ فيِكُمْ عُمُرًا مِن قَبلْهِِ أ

َ
تلََوْتهُُ عَلَيكُْمْ وَلََا أ

علم الإنسان: في مضمار علم الوجود في القرآن الكريم، يحتلّ الإنسان بعد الله أرقى المراتب 
بين المخلوقات، فكلّ الوجود في عالم الجمادات والنباتات والحيوانات والمعنويّات، مثل الرسل 
ــان.2 ومع ذلك، ليس له أيَّ  ــاويّة، مكرّس لخدمة الحياتين الماديّة والمعنويّة للإنس والكتب الس
ــليم والخضوع أمام الله  ــتقلال في وجودها وآثارها، فهو موجود تابع ومحتاج ينبغي له التس اس
ــاس أنَّ خالق الوجود كلّه هو الله، وإدارة الوجود أيضًا  ر القرآن بهذه الحقيقة على أس فقط. يذكِّ
بيده، وسائر المخلوقات كلّها عاجزة محتاجة ولا تجدر بالألوهيّة والعبادة. أطلقت هذه الحقيقة 
ــادر المطلق الحكيم، رغم أنَّه لم يجر في  ــا بالتوكّؤ على وجود الخالق مانح الوجود العالم الق أحيانً
ــم  ــان وباقي المخلوقات. نموذج مثل هذه البيانات يطرح باس الظاهر حديث عن عجز الإنس
ــة حاجة الموجودات الأخرى بما  ــم الله وعلم المعاد، وفي أحيان أخرى جرى التذكير بحقيق عل

فيها الإنسان. ومِن هذه النماذج:
ـ ما مِن أحد ينفع الإنسان ويمنع عنه الضرر أو يجيب عن أسئلته سوى الله:

فَلََا يرََوْنَ﴾ أنَّ هذا العجل لا يجيبهم عن 
َ
أفلا ينظر هؤلاء الوثنيّون بعين البصيرة والتأمّل ﴿أ

فَلََا يرََوْنَ إلّّا يرَجِْعُ إلََِيهِْمْ قَوْلًًا 
َ
ــئلتهم، ولا يدفع عنهم أيّ ضرر، ولا يحقّق لهم أيّة منفعة ﴿أ أس

ــان النبيّ إبراهيم  ا وَلََا نَفْعًا﴾3. ويمكن ملاحظة هذا المعنى أيضًا على لس ــكُ لهَُمْ ضََرًّ وَلََا يَمْلِ
ــر الله لا تصلكم بأدنى نفع ولا  ــدة الأوثان، إذ يقول: هل تعبدون معبودات غ ــا عب ؟ع؟ مخاطبً
ــط ضرر؟ أفٍّ لكم ولهذه المعبودات التي اخترتموها مِن دون الله أفلا تعقلون؟  تدفع عنكم أبس
فٍّ لَكُمْ وَلمَِا تَعْبُدُونَ 

ُ
ِ مَا لََا يَنفَْعُكُمْ شَيئًْا وَلََا يضَُُرُّكُمْ* أ فَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهَّ

َ
﴿قَالَ أ

يونس: 16.  	.1
مثل: طه: 54؛ ص: 272.  	.2

طه: 89.  	.3



160   ‏   الدين والعقل

فَلََا تَعْقِلوُنَ﴾.1
َ
ِ أ مِن دُونِ اللَّهَّ

ـ عدم دوام المخلوقات والنعم في هذا العالم:
فَهُمُ الغَْالِِبوُنَ﴾2. طرحت احتمالات 

َ
طْرَافهَِا أ

َ
رضَْ نَنقُْصُهَا مِن أ

َ
تِِي الْْأ

ْ
نَّا نأَ

َ
ــاَ يرََوْنَ أ فَ

َ
﴿أ

طْرَافهَِا﴾ لكنَّ الاحتمال الأنسب، هو ما 
َ
رضَْ نَنقُْصُهَا مِن أ

َ
تِِي الْْأ

ْ
نَّا نأَ

َ
ــتّى في تفسير عبارة ﴿أ ش

أشير له أعلاه؛ أي عدم دوام المخلوقات.3
معرفة تعاليم القرآن ورسائله: سبق أنْ أشرنا إلى معرفة حقيّة القرآن. ومِن بعد معرفة إلهيّة 
القرآن، يجري الكلام عن التوصّل إلى مقاصد القرآن ورسائله وتعاليمه بالتعقّل والتدبّر والتفكّر 

في الآيات القرآنيّة. 
ـ معرفة حقيّة القرآن والرسول ؟صل؟ رهن بمعرفة تعاليم القرآن:

ــول الإسلام( بالقرآن نفسه،  ــهد القرآن في كلا المعرفتين )معرفة القرآن ومعرفة رس استش
وذلك عبر الإلماح إلى أنَّ الدليل على حقيّة القرآن، هو عدم وجود الاختلاف فيه4؛ إذ مِن دون 
قدرة الإنسان على معرفة القرآن، يبقى هذا الدليل غير تامّ. كما تتجلّّى هذه الفكرة مِن استدلال 
القرآن على حقيّة الرسول، ؟صل؟ فالقرآن يستدلّ بأنّه لو كان القرآن مِن صناعة وصياغة الرسول 
ــري هذا الكلام  ــالة الله، لوجب أنْ يج ــؤوليّة إيصال رس ــو لم يكن له ؟صل؟ مقام ومس ؟صل؟ ول
ــو أربعين عامًا.5 واضح أنَّ  ــبقت بعثته، والتي تمتدّ لنح ــانه خلال المدّة الطويلة التي س على لس
ــرآن مفهومًا وقابلًًا للتعقّل عند الناس في عصر النزول، وهم  ــذا الدليل لا يتمّ إلّّا إذا كان الق ه

المخاطبون الخاصّون بهذا الدليل. 
ـ دعوة القرآن الناس إلى التدبّر:

الأنبياء: 67-66.  	.1
م.ن، 44.  	.2

المکارم الشیرازي، التفسير الأمثل، ج 13، صص 416-415. 	.3
النساء: 82.  	.4
يونس: 16.  	.5



161      القرآ  فيلقالع

ــر في القرآن. طبعًا ندري أنَّ دعوة  ــذه الدعوة يُدعى الناس إلى التدبّر والتعقّل والتفكّ في ه
ــيطة، بل مصحوبة بالتوبيخ والتهديد للمتساهلين وغير المواكبين  ــت دعوة بس القرآن هذه ليس
فَلََا تَعْقِلوُنَ﴾2، 

َ
فَلََا يَتَدَبَّرُونَ﴾1، و﴿أ

َ
وغير المنسجمين. وردت هذه الدعوة مرفقة بعبارات ﴿أ

ــرُونَ﴾5، و﴿لَعَلَّكُمْ تَعْقِلوُنَ﴾6.  ــرُوٓاْ﴾4، و﴿لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّ بَّ َدَّ ــرُوا﴾3، و﴿لِّّيِ بَّ فَلَمْ يدََّ
َ
و﴿أ

ــارة إلى أنَّ تعابير أفلا، أفلم، لعلّ، فضلًًا عن تعبيرها عن نوع المعرفة الإنسانيّة  ــلفت الإش وس
ــتكون خالية مِن الشكوك والريب.  الأعمق والأرقى، تدلّ على أنَّ هذه المعرفة إذا حصلت، فس
ــزل عربيًّا ليتدبّر فيه الناس ويتذكّر به أصحاب العقول  ــا إلى أنَّه تمّ التصريح بأنَّ القرآن ن مضافً

لْْباَبِ﴾7.
َ
ولوُ الْْأ

ُ
﴿أ

علم التكاليف )ما يجب وما لا يجب(: 
مِن التعاليم القرآنيّة المهمّة، الاعتماد على العقل في معرفة التكاليف والواجبات؛ أي ما يجب 
وما لا يجب فعله. غالبًا ما طرح القرآن المسائل في هذا المضمار وترك الاعتراف بوجوبها أو عدم 
وجوبها إلى العقل. وكأنَّ للعقل القدرة اللازمة على تشخيص الأمور الواجبة والواجب تركها. 

ومِن جملة هذه الأمور:
ـ إرفاق القول بالعمل

نهى القرآنُ الناس بالاستفهام الإنكاري عن قول شيء لا يعملون به، ويذكّرهم بأنَّ العقل 
هو الذي يدرك هذا الخلُُق الشائن الذي ينبغي تركه: 

فَلََا تَعْقِلوُنَ﴾8.
َ
نْتُمْ تَتلْوُنَ الكِْتَابَ أ

َ
نْفُسَكُمْ وَأ

َ
ِ وَتنَسَْوْنَ أ مُرُونَ النَّاسَ باِلبِِْرّ

ْ
تأَ

َ
﴿أ

النساء: 82؛ محمّد: 24.  	.1
الأنبياء: 10.  	.2

المؤمنون: 68.  	.3
ص: 29.  	.4

النحل: 44.  	.5
يوسف: 2؛ الزخرف: 3.  	.6

ص: 29.  	.7
البقرة: 44.  	.8



162   ‏   الدين والعقل

ـ أرجحيّة الدار الأخرى على الدار الدنيا
ــهما الإنسان ويذكر خصوصيّات كلّ واحد  يقرّر القرآن الكريم أنَّ هناك دارين اثنين يعيش
ــدار الآخرة خير مِن الدار الدنيا، وينبغي على  ــن الدارين إجمالًًا. مع ذلك، يصّرح مرارًا أنَّ ال مِ
ــد الدارَ الأفضل ويجعلها غايته. وهذا التشخيص ليس بناءً على قول الله فقط،  ــان أنْ ينش الإنس

بل يعترف به العقل أيضًا:
فَلََا تَعْقِلوُنَ﴾1.

َ
ِينَ يَتَّقُونَ أ ارُ الْْآخِرَةُ خَيْْرٌ للَِّذَّ نْيَا إلّّا لَعِبٌ وَلهَْوٌ وَللَدَّ ﴿وَمَا الْْحَيَاةُ الدُّ

ـ التفكير في عواقب الأعمال
ــان غير المؤمنين بحقيّة رسول الإسلام ؟صل؟.  يذكر القرآن الكريم هذه الفكرة نقلًًا عن لس
ورد في هذا النقل أنَّ عددًا مِن غير المؤمنين مِن أهل الكتاب، اعترض فريق منهم على فريق آخر 
م ذكروا  منهم ـ مالوا إلى الإسلام في ضوء صفات رسولِ آخر الزمان الواردة في كتبهم، ويبدو أنَّهَّ
هذه الصفات للمسلمين ـ وقالوا لهم لماذا تذكرون هذه الحقائق والأمور للمسلمين، فيستشهدوا 
 ُ ثوُنَهُمْ بمَِا فَتَحَ اللَّهَّ تُُحَدِّ

َ
بها ضدّكم يوم القيامة أمامَ الله؟ لماذا لا تفكّرون ولا تتعقّلون؟ ﴿قَالوُا أ

فَلََا تَعْقِلوُنَ﴾2.
َ
وكُمْ بهِِ عِندَْ رَبّكُِمْ أ عَلَيكُْمْ لِِيُحَاجُّ

ـ الوفاء بالعهد
ــخّصه. وفي هذا  ــز وجوب الوفاء بالعهد ويش ــرآن، العقلُ هو ما يميّ ــب تعاليم الق بموج
ــى قبحهما على العقل، أحدهما  ــر القرآن نموذجين عينيين لنكث العهود مماّ لا يخف الصدد، يذك
عْهَدْ إلََِيكُْمْ ياَ بنَِِي آدَمَ أن لََا تَعْبُدُوا 

َ
لمَْ أ

َ
فيما يتعلّق بعدم عبادة الشيطان والثاني عبادة الله: ﴿أ

فَلَمْ تكَُونوُا تَعْقِلوُنَ﴾3.
َ
نِ اعْبُدُونِِي...أ

َ
يطَْانَ...وَأ الشَّ

ـ عدم اتّباع العدوّ وإطاعة الصديق الصادق المهتدي:
بموجب الآية أعلاه، أُخذ مِن الإنسان عهد بعدم طاعة الشيطان، فالشيطان عدوّ مبين جلّي 
للإنسان، وعلى الضدّ مِن طاعة الله، ولهذا اعتبر العهد الإلهي مع الإنسان عبادةَ الله، وعبادةُ الله 

الأنعام: 32؛ الأعراف: 169؛ يوسف: 109؛ القصص: 60.  	.1
البقرة: 76.  	.2

يس: 62-60.  	.3



163      القرآ  فيلقالع

اطٌ مُسْتَقيِمٌ﴾.  هي الصراط المستقيم: ﴿إنَِّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُبيٌِن...هَذَا صِِرَ
ـ كتمان الأسرار سبيل صدّ شرور الآخرين 

ــن يوفّروا أيّة شرور  ــكم، فالآخرون ل ــوصي القرآن بأنْ لا تختاروا أمناء أسرارٍ غير أنفس ي
ــقّة، والعداوة قد بدت  م يحبّون أنْ تعيشوا في محن ومش ــتطيعون إلحاقها بكم. إنَّهَّ ــد يس ومفاس
ِينَ آمَنُوا لََا تَتَّخِذُوا بطَِانةًَ مِن  هَا الَّذَّ يُّ

َ
ــا أ ــن أفواههم، وما يخفون في قلوبهم أنكى وأخطر ﴿يَ مِ

فوَْاههِِمْ وَمَا تُُخفِِْي صُدُورهُُمْ 
َ
وا مَا عَنتُِّمْ قَدْ بدََتِ الْْبَغْضَاءُ مِن أ لوُنكَُمْ خَبَالًًا وَدُّ

ْ
دُونكُِمْ لََا يأَ

كْبََرُ قَدْ بيََّنَّا لَكُمُ الْْآياَتِ أن كُنتُْمْ تَعْقِلوُنَ﴾1.
َ
أ

ـ مراعاة احترام الأفراد المحترمين
ِينَ  ــول ؟صل؟: ﴿إنَّ الَّذَّ ــلوب تعامل المسلمين مع الرس ــن أس مِن مصاديق هذا الخلُُق الحس

كْثََرهُُمْ لََا يَعْقِلوُنَ﴾2.
َ
يُنَادُونكََ مِن وَرَاءِ الْْحُجُرَاتِ أ

علم جذور الأحكام وأسبابها: 
ــاس علل ومصالح  ــوم الأحكام الإلهيّة على أس ــات القرآنيّة، تق ــا لظواهر بعض الآي وفقً
ومفاسد واقعيّة، وهذه العلل تُعْرَفُ بالتفكّر والتعقّل الخالص. في بعض الحالات ترِد بعد ذكر 
رُونَ﴾4. وواضح أنَّ المراد  ــكام الشرعيّة عبارة: ﴿لَعَلَّكُمْ تَعْقِلوُنَ﴾3 و﴿لَعَلَّكُمْ تذََكَّ الأح
ــدة.  ــنِّها في إطار المصلحة والمفس ــن قدرة العقل على فهم الأحكام، أنَّه يدرك علّة جعلها وس مِ

ونشير إلى نموذجين مِن ذلك:
ــور محرّمة هي: الشرك بالله، وعقوق الوالدين  ــورة الأنعام، هناك عشرة أم ـ في آيتين مِن س
ــان  ــية إملاق وفقر، وإتيان الفواحش، وقتل الإنس ــان إليهما، وقتل الأولاد خش وعدم الإحس
ينِْ إحِْسَاناً وَلََا  مَ رَبُّكُمْ عَلَيكُْمْ إلّّا تشُْْرِكُوا بهِِ شَيئًْا وَباِلوَْالِِدَ تلُْ مَا حَرَّ

َ
البريء، ﴿قُلْ تَعَالوَْا أ

ــنُ نرَْزقُُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلََا تَقْرَبُوا الفَْوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنهَْا وَمَا  وْلََادَكُمْ مِن إمِْلََاقٍ نََحْ
َ
ــوا أ تَقْتُلُ

آل عمران: 118.  	.1
الحجرات: 4.  	.2

البقرة: 243؛ الأنعام: 151.  	.3
الأنعام: 152.  	.4



164   ‏   الدين والعقل

اكُمْ بهِِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلوُنَ﴾1،  ُ إلّّا باِلْْحَقِّ ذَلكُِمْ وَصَّ مَ اللَّهَّ ــنَ وَلََا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِِي حَرَّ بَطَ
والتصّرف بمال اليتيم إلّّا بقصد الإصلاح والخير، وعدم إيفاء حقّ الوزن والمكيال، وعدم العدالة 
ــر في الطرق المنحرفة المتفرّقة ﴿وَلََا تَقْرَبُوا مَالَ  في الكلام، وعدم الوفاء بعهد الله، وأخيًرا الس
وْفوُا الكَْيلَْ وَالمِْيَزانَ باِلقِْسْطِ لََا نكَُلّفُِ نَفْسًا 

َ
هُ وَأ شُدَّ

َ
حْسَنُ حتّّى يَبلُْغَ أ

َ
الْْيَتيِمِ إلّّا باِلَّتِِي هِِيَ أ

اكُمْ بهِِ لَعَلَّكُمْ  وْفوُا ذَلكُِمْ وَصَّ
َ
ِ أ إلّّا وسُْعَهَا وَإِذَا قُلتُْمْ فَاعْدِلوُا وَلوَْ كََانَ ذَا قُرْبََى وَبعَِهْدِ اللَّهَّ

رُونَ﴾2. الأمور الخمسة في الآية الأولى وصفت بأنّّها أمور يدركها العقل، والأمور الخمسة  تذََكَّ
ــر إلى كلام العلّّامة الطباطبائي  ــان بالتذكّر. هنا نش في الآية الثانية اعتُبرت أمورًا يعرفها الإنس
رُونَ﴾ الواردتين في نهايتي هاتين  ــونَ﴾ و﴿لَعَلَّكُمْ تذََكَّ ــه لعبارتي ﴿لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُ في إيضاح
ــة  ه إلى أنَّ الأوامر الخمس الآيتين. يعتبر الطباطبائي الأوامر العشرة المذكورة كليّات الدين، وينوِّ
ــة  ــان منذ أوّل نظر فيها، والأوامر الخمس ــور تدركها الفطرة الخالصة الطاهرة للإنس الأولى أم
ــان  ــة الأولى مِن حيث الوضوح والظهور، إنَّما يحتاج الإنس الثانية أمور لا تكافئ الأمور الخمس
لمعرفتها إلى التذكّر فضلًًا عن التعقّل، وهذا التذكّر عبارة عن العودة للمصالح والمفاسد الكليّة 
والعامّة الكامنة في هذه الأمور والمعلومة لدى العقل الفطري.3 كما أنَّه ينسب هذا الرأي للفخر 

الرازي.4
ــي الذنب والتقصير عن أفرادٍ مثل الأعمى والأعرج والمريض؛ وأكل الناس في بيوتهم  ـ نف
ــإذنٍ في بيوت الآباء والأمهات  ــم مِن دون إذن خاصّ( والأكل ب ــوت أولادهم أو أزواجه )بي
ــان  والإخوة والأخوات والأعمام والعمّّات والأخوال والخالات أو البيوت التي يمتلك الإنس
مفاتيحها وكذلك بيوت الأصدقاء: الأكل بشكل جماعي أو منفرد؛ التوصية بالسلام عند دخول 
البيوت5؛ الأحكام الخاصّة بالطلاق والعدّة وإرضاع المطلقة لولدها، وبعض أحكام الصلاة في 

الأنعام: 151.  	.1
م الأنعام: 152.  	.2

الطباطبايي، المیزان، ج7، ص 379.  	.3
م.ن، صص380 و381.  	.4

النور: 61.  	.5



165      القرآ  فيلقالع

ــك.1 ومِن جملة هذه الأحكام التوصية بالزوجات على أعتاب الموت ـ بأنْ تنفق عليهن  ثنايا ذل
ــوت أزواجهن... ويجب دفع  ــد ـ بشرط أنْ لا يخرجن مِن بي ــتهنّ إلى مدّة عام واح نفقة معيش
ُ لَكُمْ آياَتهِِ لَعَلَّكُمْ  ُ اللَّهَّ هديّة مناسبة للمرأة المطلقة، ثمّ جرى التذكير بالقول: ﴿كَذَلكَِ يبُيَِّّنِ

تَعْقِلوُنَ﴾2.

عقبات التعقّل في القرآن
تكرّر في هذه المقالة تعبير »العقل الفطري«، و»العقل الخالص«، أو »الطاهر«، وهذا التعبير ليس 
جعْلَ اصطلاحٍ مِن قبل الكاتب أو مفسّّري القرآن الكبار، بل هو مستلّ مِن تعاليم القرآن المهمّة. 
ــان  فبمقدار ما تحدّث القرآن الكريم عن أهميّة العقل وقيمته، تحدّث عن خطر عدم تعقّل الإنس
ــو أنَّ العقل يفقد بريقه ونوره في  ــق الخطيرة. تلخيص هذين التقريرين، ه ــه للحقائ في مواجهت
ظروفٍ ما وبتأثير عوامل معيّنة أو يصل إلى مرتبة قريبة مِن مرتبة الانطفاء. وليس مِن الصعب 
أو المعقّد معرفة هذه الظروف والعوامل، فبالمستطاع معرفتها بالتأمّل في آيات القرآن، خصوصًا 
في الأحوال التي يتحدّث فيها عن انطفاء العقل أو خفوت ضيائه. في ضوء هذا الاقتراح، تتجلّّى 
كثيٌر مِن الحالات، ولكنْ بالتأمّل في جميع هذه الحالات ـ التي تتأتّى باستلهام الآيات القرآنيّة ـ 
ا كلّها تعود إلى عامل أساسي واحد، هو غلبة النزعات الشهويّة والغضبيّة، واتّّجاه حياة  يتبيّّن أنَّهَّ

الإنسان في تأمين هذه النزعات. وفي هذا الخصوص، نشير إلى النماذج الآتية:
مَاءِ بمَِا كََانوُا يَفْسُقُونَ*وَلَقَدْ  هْلِ هَذِهِ القَْرْيَةِ رجِْزًا مِن السَّ

َ
ــق: ﴿إنَِّا مُنْْزِلوُنَ عََلَىَ أ ـ الفس

ترََكْنَا مِنهَْا آيةًَ بيَّنَِةً لقَِوْمٍ يَعْقِلوُنَ﴾3.
ــابهََ مِنهُْ ابتْغَِاءَ الفِْتنَْةِ  ِينَ فِِي قُلوُبهِِمْ زَيغٌْ فَيَتَّبعُِونَ مَا تشََ ا الَّذَّ مَّ

َ
ــراف القلبي: ﴿فَأ ـ الانح

لْْباَبِ﴾4.
َ
ولوُ الْْأ

ُ
رُ إلّّا أ كَّ ويِلهِِ...وَمَا يذََّ

ْ
وَابتْغَِاءَ تأَ

حْيَا بهِِ 
َ
مَاءِ مَاءً فَأ لَ مِن السَّ لْْتَهُمْ مِن نزََّ

َ
ـ عبادة الأوثان والاعتماد على غير الله: ﴿وَلَئنِْ سَأ

البقرة: 242-228.  	.1
البقرة: 242-240.  	.2

العنكبوت: 35-34.  	.3
آل عمران: 7.  	.4



166   ‏   الدين والعقل

كْثََرهُُمْ لََا يَعْقِلوُنَ * وَلََا تكَُونوُا 
َ
ــلْ أ ِ بَ ُ قُلِ الْْحَمْدُ لِِلَّهَّ ــن بَعْدِ مَوْتهَِا لََيَقُولُنَّ اللَّهَّ رضَْ مِ

َ
الْْأ

ِينَ لََا يَعْقِلوُنَ  مُّ الْْبُكْمُ الَّذَّ ِ الصُّ وَابِّ عِندَْ اللَّهَّ ِينَ قاَلوُا سَمِعْنَا وَهُمْ لََا يسَْمَعُونَ إنَّ شََرَّ الدَّ كََالَّذَّ
َذُوا مِن دُونِ  مِ اتَّخَّ

َ
مَّ وَلوَْ كََانوُا لََا يَعْقِلوُنَ * أ نتَْ تسُْمِعُ الصُّ

َ
فَأ

َ
ــتَمِعُونَ إلََِيكَْ أ * وَمِنهُْمْ مِن يسَْ

وَلوَْ كََانوُا لََا يَمْلكُِونَ شَيئًْا وَلََا يَعْقِلوُنَ﴾1.
َ
ِ شُفَعَاءَ قُلْ أ اللَّهَّ

وْ 
َ
رضِْ فَتَكُونَ لهَُمْ قُلوُبٌ يَعْقِلوُنَ بهَِا أ

َ
فَلَمْ يسَِيُروا فِِي الْْأ

َ
ـ النظرة الظاهريّة السطحيّة: ﴿أ

دُورِ﴾2. بصَْارُ وَلَكِنْ تَعْمََى القُْلوُبُ الَّتِِي فِِي الصُّ
َ
هَا لََا تَعْمََى الْْأ آذَانٌ يسَْمَعُونَ بهَِا فَإنَِّ

مْثَالُ نضَْْرِبُهَا للِنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إلّّا العَْالمُِونَ * وَإِذَا 
َ
ـ الجهل وعدم الاطّلاع: ﴿وَتلِكَْ الْْأ

َذُوهَا هُزُوًا وَلَعِبًا ذَلكَِ بأِنَّهم قَومٌْ لََا يَعْقِلوُنَ﴾3. لََاةِ اتَّخَّ ناَدَيْتُمْ إلى الصَّ
ــيطَْانَ إنَّه لَكُمْ عَدُوٌّ  عْهَدْ إلََِيكُْمْ ياَ بنَِِي آدَمَ أنْ لََا تَعْبُدُوا الشَّ

َ
لمَْ أ

َ
ــيطان: ﴿أ ـ اتّباع الش

فَلَمْ تكَُونوُا 
َ
ــرًا أ ضَلَّ مِنكُْمْ جِبلًِّاًّ كَثِ

َ
ــدْ أ ــتَقيِمٌ وَلَقَ اطٌ مُسْ نِ اعْبُدُونِِي هَذَا صِِرَ

َ
ــنٌ وَأ مُبِ

تَعْقِلوُنَ﴾4.
لفَْينَْا عَلَيهِْ آباَءَناَ 

َ
ُ قَالوُا بلَْ نتََّبعُِ مَا أ نزَْلَ اللَّهَّ

َ
ـ التقليد الأعمى: ﴿وَإِذَا قيِلَ لهَُمُ اتَّبعُِوا مَا أ

وَلوَْ كََانَ آباَؤهُُمْ لََا يَعْقِلوُنَ شَيئًْا وَلََا يَهْتَدُونَ﴾5.
َ
أ

ِي يَنعِْقُ بمَِا لََا يسَْمَعُ إلّّا دُعََاءً وَندَِاءً صُمٌّ بكُْمٌ  ِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذَّ ـ  الكفر: ﴿وَمَثَلُ الَّذَّ
ِينَ  ُ مِن بََحِيَرةٍ وَلََا سَائبَِةٍ وَلََا وَصِيلَةٍ وَلََا حَامٍ وَلَكِنَّ الَّذَّ عُمْْيٌ فَهُمْ لََا يَعْقِلوُنَ * مَا جَعَلَ اللَّهَّ

كْثََرهُُمْ لََا يَعْقِلوُنَ﴾6.
َ
ِ الكَْذِبَ وَأ ونَ عََلَىَ اللَّهَّ كَفَرُوا يَفْتََرُ

ــهُمْ بيَنَْهُمْ  سُ
ْ
وْ مِن وَرَاءِ جُدُرٍ بأَ

َ
نَةٍ أ ــمْ جََمِيعًا إلّّا فِِي قُرًى مُُحَصَّ ــاق: ﴿لََا يُقَاتلِوُنكَُ ـ  النف

شَدِيدٌ تََحسَْبُهُمْ جََمِيعًا وَقُلوُبُهُمْ شَتَّىَّ ذَلكَِ بأِنَّهم قَومٌْ لََا يَعْقِلوُنَ﴾7.

العنكبوت: 63؛ الأنفال: 21-22؛ يونس: 42؛ الزمر: 43.  	.1
الحج: 46.  	.2

العنكبوت: 43؛ المائدة: 58.  	.3
يس: 62-60.  	.4

البقرة: 170. 	.5
البقرة: 171؛ المائدة: 103.  	.6

الحشر: 14.  	.7



167      القرآ  فيلقالع

نْْجِيلُ  نزِْلَتِ التَّوْرَاةُ وَالْْإِ
ُ
ونَ فِِي إبِرَْاهيِمَ وَمَا أ هْلَ الكِْتَابِ لمَِ تُُحَاجُّ

َ
ـ  العصبيّة الدينيّة: ﴿ياَ أ

فَلََا تَعْقِلوُنَ﴾1.
َ
إلّّا مِن بَعْدِهِ أ

مْ عََلَىَ 
َ
فَلََا يَتَدَبَّرُونَ القُْرْآنَ أ

َ
هذه النزعات تؤدّي إلى انسداد منافذ ضياء العقل والقلب ﴿أ

ــاقط عن  ــب تعبير القرآن، وس ــان هو في الواقع أعمى، حس قْفَالهَُا﴾2. مثل هذا الإنس
َ
قُلوُبٍ أ

مرتبة الإنسانيّة. 

العقلُ دليلُ الثقة بالنقل
ــتفاد هذا المعنى مِن القرآن في الحالات التي يطرح  الثقة بالنقل مِن نتائج وآثار الثقة بالعقل. يس
مْ تََحسَْبُ أنَّ 

َ
ــمع إلى جانب بعضهما. والآيات التالية ترتبط بهذا الموضوع: ﴿أ فيها العقل والس

ضَلُّ سَبيِلًًا * وَقاَلوُا لوَْ كُنَّا نسَْمَعُ 
َ
نْعَامِ بلَْ هُمْ أ

َ
وْ يَعْقِلوُنَ إنْ هُمْ إلّّا كََالْْأ

َ
كْثََرهَُمْ يسَْمَعُونَ أ

َ
أ

ــتقلال  ــعِيرِ﴾3. ظاهرُ كلمة »أو« ـ الدالّة على انفصال واس صْحَابِ السَّ
َ
ــلُ مَا كُنَّا فِِي أ وْ نَعْقِ

َ
أ

طرفيها ـ أنَّ السمع والعقل أو النقل والعقل على عرض بعضهما ومعترف بهما في القرآن الكريم 
كمصدرين للمعرفة. أقوال المفسّّرين حول الجمع بين هذين التعبيرين متفاوتة، وحيث أنَّ كثيًرا 
مِن هذه الأقوال، في رأي كاتب السطور، لا تنسجم مع ظاهر الآية ـ الرامية إلى بيان قاعدة كليّة 
ــارة إلى نموذجين منها: الاستماع يختصّ بفهم  ـ نعزف عن ذكرها واحدًا واحدًا، ونكتفي بالإش
ــزات وأدلّة التوحيد.4 وقد أُخذ  ــول والآيات القرآنيّة، والتعقّل يختصّ بفهم المعج كلام الرس
هذان المفهومان بمعنى واحد5، فالأذن والسمع يختصّان بطريق المعرفة، ويختصّ العقل بالتعمّق 

آل عمران: 65.  	.1
محمّد: 24.  	.2

الفرقان: 44؛ الملك: 10. 	.3
الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج4، ص 171؛ الواعظ الکاشفي، مواهب عليّه، ج3، ص 272؛ الکاشاني،  	.4
ــرّ، تفسیر القرآن الکریم،  ــاه‌عبدالعظیمي، الإثنى عشري، ج9، ص 345؛ ش منهج الصادقين، ج 6، ص 383؛ ش

ج1، ص 364؛ خسروي، تفسیر خسروي، ج6، ص 232. 
ــیني الهمداني، انوار  ــرگازر، ج7، ص 22؛ الحس ــر القرآن، 4، ص 171؛ الجرجاني، تفس ــي، البیان فی تفس الخوي 	.5

درخشان، ج11، ص 478. 



168   ‏   الدين والعقل

في آفاق الحقّ.1 والقول الأنسب أنَّ كُلًّاًّ مِن السمع والعقل طريق مستقلّ نحو السعادة، فوسيلة 
الإنسان نحو الرشد والتطوّر أحد هذين الطريقين: إمّا أنْ يتعقّل بنفسه ويشخّص الحقّ ويتبعه، 
د هذا المعنى  ا مخلصًا فيتّبعه.2 وما يعضِّ ً وإمّا يسمع ذلك مِن شخص له ذلك التعقّل ويكون خيِّرِّ
ــرَّ عنه كما أشرنا أعلاه بقرينة »أو«، التي  ــلُ بين هذين المفهومين في الآيات المذكورة والمع التقاب
تسمّى في الاصطلاح »المنقطعة«، وكذلك انطواءُ السمع في القرآن على معنى التفكّر والتعقّل.، 

وعليه فإنَّ الثقة بالسمع، هي الأخرى حالة فطريّة بموجب حكم العقل. 

النتيجة
في بعض الآيات القرآنيّة نُسب عدم التعقّل وعدم التفكّر وما شابه مِن مفاهيم إلى غالبيّة الناس 
كْثََرهُُمْ لََا يَعْقِلوُنَ﴾3. مردُّ 

َ
وْ يَعْقِلوُنَ * وَأ

َ
كْثََرهَُمْ يسَْمَعُونَ أ

َ
ــبُ أنَّ أ مْ تََحسَْ

َ
وأكثريّتهم ﴿أ

ــرادٌ مخدوعون حقًا، فيمكن أنْ يتقبّلوا الحقَّ بمجرّد عرضه  ــبة إلى أنَّه ربّما كان بينهم أف هذه النس
ــتكبارهم أو حبّهم  ــبب اس ــبيلَ الحقّ، لكنهّم كابروا وعاندوا بس م تعقّلوا س ــم،4 أو لأنَّهَّ عليه
ــة متقدّمة على التعقّل، وهذا  ــي أنَّ العلم في القرآن الكريم مرتب ــة.5 النقطة الأخرى، ه الرئاس
ُ لَكُمْ  ُ اللَّهَّ ــا يَعْقِلُهَا إلّّا العَْالمُِونَ﴾،6 أو ﴿كَذَلكَِ يبُيَِّّنِ ــاه أنَّ العلماء مِن أهل التعقّل ﴿وَمَ معن
آياَتهِِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلوُنَ﴾. بالبيان يحصل العلمُ، والعلمُ مقدّمة ووسيلة للتعقّل.7 وإذًا، فبيانات 

القرآن مقدّمات للتعقّل.

فضل‌الله، مِن وحي القرآن، ج17، ص 58. 	.1
الطباطبايي، المیزان، ج2، ص 250؛ القرشي، أحسن الحديث، ج 7، ص 297؛ الگنابادي، بيان السعادة، ج 3، ص  	.2

 .142
الفرقان: 44؛ العنكبوت: 63؛ المائدة: 103.  	.3

ــرازي، التفسير الأمثل، ج 15، ص 97؛ المغنیة، الكاشف، ج5، ص 471؛ الطیب، أطيب البيان، ج9،  المکارم الش 	.4
ص 626. 

ــاني، منهج الصادقين، ج 6، ص 383؛ الکاشاني، الصافي، ج4، ص 16؛ القمّي المشهدي، كنز الدقائق، ج9،  الکاش 	.5
ص 404؛ شبّّر، تفسیر القرآن الکریم، ج1، ص 364. 

العنكبوت: 43.  	.6
الطباطبايي، المیزان، ج2، ص 250.  	.7



169      القرآ  فيلقالع

المصادر
القرآن الكريم. ـ 
الحسيني الهمداني، السيّد محمّد، انوار درخشان )الأنوار المتألقة(، طهران، مكتبة لطفي، 1380هـ.ش، ـ 

2001م. 
الحسيني شاه‌عبدالعظيمي، السيّدحسين،  التفسير الإثنى عشري، طهران، دار ميقات للنشر، الطبعة ـ 

الأولى، 1364هـ.ش، 1985م. 
الخزاعي النيشابوري، الحسين بن علّي بن محمّد بن أحمد، روض الِجنان وروح الجنَان، مشهد، مؤسّسة ـ 

بحوث الروضة الرضويّة المقدّسة 1366-1374هـ.ش، 1987-1995م. 
ــد واحد، مكتب نشر الكتب، بدون تاريخ ولا ـ  ــب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، مجلّ الراغ

تسلسل الطبعة. 

طالقاني، السيّدمحمود، پرتوی از قرآن )شعاع مِن القرآن(، طهران، شركة النشر التساهميّة، 1358-ـ 
1366هـ.ش، 1979-1987م. 

الطباطبائي، السيّد محمّد حسين، الميزان، طهران، دار الكتب الإسلاميّة، الطبعة الثالثة 1397هـ.ش، ـ 
2018م. 

الطبرسي، أمين الدين أبو علّي الفضل بن الحسن، جوامع الجامع، طهران، مؤسّسة النشر والطباعة في ـ 
جامعة طهران، الطبعة الثالثة 1413هـ.ق. 

ــــــــــــــــ، مجمع البيان، بيروت، دار إحياء التراث العربي، 1379هـ.ق. ـ 
ــة 1408هـ.ق، مكتب نشر ـ  ــن، في أربعة مجلّدات، الطبعة الثاني ــي، فخرالدين، مجمع البحري الطريح

الثقافة الإسلاميّة. 
ــن بن علّي، التبيان، إعداد: أحمد حبيب قصير العاملي، قم، مكتب ـ  الطوسي، أبوجعفر محمّد بن الحس

الإعلام الإسلامي، الطبعة الأولى 1409هـ.ق. 
عبده، محمّد، ورشيد رضا، تفسير القرآن الحكيم، المعروف بالمنار، بيروت، دار المعرفة، الطبعة الثانية، ـ 

بدون تاريخ.
ــة، الطبعة الثالثة، ـ  ــروت، دار الزهراء للطباع ــرآن، ب ــن، مِن وحي الق ــيّد محمّد حس فضل‌الله، الس

1405هـ.ق. 



170   ‏   الدين والعقل

الفيض الكاشاني، الملّّامحسن، الصافي في تفسير كلام الله، مشهد، دارالمرتضى، الطبعة الأولى. ـ 
القمّي المشهدي، محمّدبن محمّد رضا، كنز الدقائق وبحر الغرائب، طهران، منظّمة الطباعة والنشر في ـ 

وزارة الإرشاد الإسلامي، الطبعة الأولى، 1366هـ.ش، 1987م.
الكاشاني، الملّّافتح‌الله، منهج الصادقين في إلزام المخالفين، طهران، المكتبة الإسلاميّة، الطبعة الثانية، ـ 

1344هـ.ش، 1965م. 
مغنية، محمّدجواد، الكاشف، بيروت، دار العلم للملايين، الطبعة الثالثة، 1981م. ـ 

ــر الأمثل(، طهران، دار الكتب الإسلاميّة، 1353-ـ  ــرازي، ناصر، تفسير نمونه )التفس مكارم ش

1366هـ.ش، 1974-1987م. 
واعظ كاشفي، كمال‌الدين حسين، مواهب عليّه، طهران، مكتبة إقبال، الطبعة الأولى، 1317هـ.ش، ـ 

1938م. 



171      االرواي العقل في

العقل في الروايات1
رضا برنجكار2

نشاهد في روايات العقل مباحث متنوّعة، مِن قبيل: الجيش، وعناصر الرشد، والرشد في مختلف 
الأعمار، والحقيقة والقيمة، والتعقّل وخصائصه، والدلائل والآفات، ووظائف العاقل؛ وهكذا 
ــال إلى بيان موقع العقل  ــال العقل ـ أيضًا.3 نتعرّض في هذا المق ــول الجهل ـ الذي يقع في قب ح

ومعانيه وأدواره وارتباطه بعدد مِن الحواضن، مِن قبيل: الأخلاق والدين والعلم.

موقع العقل
ــيّ الأكرم ؟صل؟، أنَّه قال:  ــنَّ الله بها على العباد. وقد روي عن النب ــل هو أفضل نعمة مَ إنَّ العق
ــم الله للعباد شيئًا أفضل مِن العقل«.4 ومِن هنا، كان العقل هو المميّز للإنسان مِن سائر  »ما قسّ
ــانيّة تستمرّ بوساطة العقل، وفي ذلك يقول النبيّ الأكرم ؟صل؟ في  المخلوقات، وأنَّ الحياة الإنس

وصف الإنسان: »أصله عقله«5.

المصدر: المقالة بعنوان »عقل در احادیث« في کتاب سرچشمه حکمت: جستارهایی در باب عقل الإعداد: علی‏نقی  	.1
خدایاری، باللغة الفارسيّة، إصدار؛ مؤسسه فرهنگی نبا، الصفحات 78 إلی 100.

تعريب: حسن علي مطر. 	
رئيس المعهد العالي‌ للقرآن والحديث، قم المقدّسة. 	.2

.	ريشهري، دانشنامه عقايد اسلامي. 3
البرقي، المحاسن، ج1، ص308. 	.4
الكُليني، الكافي، ج8، ص181. 	.5



172   ‏   الدين والعقل

وقد روي عن أمير المؤمنين ؟ع؟، أنَّه قال: »أصل الإنسان لُبّه«1، و»الإنسان بعقله«2.
وقد تحدّث أمير المؤمنين ؟ع؟ عن الاختلاف بين الإنسان والحيوان والملائكة، قائلًًا: 

ــهوة، وركّب في البهائم شهوة بلا عقل،  ّ ركّب في الملائكة عقلًًا بلا ش
»إنَّ الله عز وجل

ــهوته، فهو خير مِن الملائكة، ومن غلب  وركّب في بني آدم كلتيهما، فمن غلب عقله ش
شهوته عقله، فهو شّر مِن البهائم«.3

وعلى هذا الأساس، فإنَّ اختلاف الإنسان عن الحيوان يكمن في العقل، كما يكمن اختلافه 
عن الملائكة في الشهوة، ويختلف عنهما ويمتاز عليهما مِن خلال تركيب العقل والشهوة، واللوازم 
ــبة إلى الحيوان، لم يتمّ وضع  ــاطة المزج الحاصل مِن هذا التركيب. وبالنس والآثار الحاصلة بوس
ــهوة، كما لم يضعوا أمام الملائكة سوى طريق العقل.  ــوى طريق واحد أمامه، وهو طريق الش س
ــد منهما يضع أمامه طريقًا خاصًا ويهديه  ــان، فهو تحلّّى بقوّتين متضادّتين، وكلّ واح وأمّا الإنس
إلى تلك الجهة. وهنا ترِد مسألة الاختيار بين العقل والشهوة، وعندما يرد عنصر الاختيار، يأتي 

معه عنصر المسؤوليّة واتّّخاذ القرار والانتخاب أيضًا.
وقد ذكر الإمام علّي ؟ع؟ بعد بيان اختلاف الإنسان عن الحيوان والملائكة: »من غلب عقله 

شهوته فهو خير مِن الملائكة، ومن غلب شهوته عقله فهو شّر مِن البهائم«.
ــل على الأمر الأوّل: أنَّ الملائكة لا تمتلك غير العقل؛ وعليه فإنَّ اتّباع طريق العقل،  والدلي
دون أنْ يكون هناك أمامه عائق الشهوة، يكون سهلًًا، ولكنْ حيث أنَّ الشهوة تدعو الإنسان إلى 
مخالفة العقل، يجب العمل على لجمها وتطويعها، وهو أمر في غاية الصعوبة. وعلى هذا الأساس، 
تكون درجة وقيمة الشخص الذي يتّبع العقل مع وجود الشهوة، أفضل مِن مرتبة الموجود الذي 

يتّبع العقل مع عدم وجود الشهوّة.
ــل على النقطة الثانية، هو هذه النقطة أيضًا؛ وذلك لأنَّ الحيوان ليس أمامه مِن خيار  والدلي

فتال النيسابوري، روضة الواعظين، ص8. 	.1
التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم،  ح230. 	.2

الصدوق، علل الشرائع، ص4؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج60، ص299. 	.3



173      االرواي العقل في

ــار الشهوة، يتعيّّن عليه أنْ يتخلّّى عن العقل.  ــوى اتّباع الشهوة، وأمّا الإنسان فلكي يتبع مس س
وبطبيعة الحال، فإنَّ رتبة الذي يتّبع الشهوات مع وجود البديل، أسوأ مِن الحيوان الذي لا يجد 

مثل هذا البديل.
وإذا أردنا أنْ نعرّف الإنسان في ضوء هذه الرواية، تعيّّن علينا القول: »إنَّ الإنسان موجود 
ــبق أنْ ذكرنا ـ فإنَّ لازم وجود هاتين القوّتين في شخص  ــهوة«؛ ولكنْ ـ كما س يمتلك عقلًًا وش

واحد، وجود قوّة الاختيار والإرادة.
إنَّ الإنسان على أساس هذه القوّة، يتّبع العقل أو الشهوة بكامل حريّته، يختار طريقه فيسلك 
ــهوة. وعليه، فإنَّ هذه الإرادة لا تقع في عرض هاتين القوّتين،  إمّا طريق العقل وإمّا طريق الش
ــيم الإرادة إلى قسمين،  وإنَّما في طولهما، وعندما تصل هذه الإرادة إلى مرحلة الفعليّة، نقوم بتقس

وهما: الإرادة العقلانيّة والإرادة الشهوانيّة.
ــان في البين ويضعه في منزلة أسمى مِن الملائكة، إرادته العقلانيّة،  إنَّ الذي يبرز قيمة الإنس
وإنَّ الذي يستتبع رذيلته وضياعه ويجعله أسوأ مِن البهائم، هو إرادته الشهوانيّة. ومِن هنا، يقول 

أمير المؤمنين علّي بن أبي طالب ؟ع؟ في المأثور عنه: »قيمة كلّ امرئ عقله«1.

حقيقة العقل الديني
ــوف نشير إلى حقيقة  يتمّ بحث المفهوم التفصيلي للعقل في معانيه ووظائفه وأدواره، وفيما يلي س

العقل مِن طريق الأضداد؛ وذلك لأنَّ »الأشياء تُعرف بأضدادها«.
ــهوة، وهوى النفس، والآمال الطويلة  ــع العقل في الروايات في قبال أمور مِن قبيل: الش يق
ــبق لنا أنْ رأينا تقابل العقل  والعريضة، والكبر والغرور، والغضب والطمع والعُجب، وقد س
ــتعرض بعض  ــان عن الحيوانات والملائكة. وفيما يلي نس ــهوة في حديث اختلاف الإنس مع الش

الروايات المأثورة عن أمير المؤمنين ؟ع؟: 
ـ »العقل صاحب جيش الرحمن، والهوى قائد جيش الشيطان، والنفس متجاذبة بينهما«.2

.	التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم،  ح6763. 1
م.ن، ح2099. 	.2



174   ‏   الدين والعقل

ـ »العقل والشهوة ضدّان«.1
ـ »قد خرقت الشهوات عقله«.2

ـ »قاتل هواك بعقلك«.3
ـ »اعلموا أنَّ الأمل يُسهي العقل«.4

ـ »الغضب يُفسد الألباب«.5
ـ »أكثر مصارع العقول تحت بروق المطامع«.6

ـ »إعجاب المرء بنفسه دليل على ضعف عقله«.7
إنَّ العقل يقع في الروايات في قبال الشهوة وهوى النفس. ومِن هنا، فإنَّ آثار العقل بدورها 

سوف تقع تمامًا في قبال نتيجة الشهوة وهوى النفس.
ــيخ الكُليني هذا النوع مِن  وقد وقع الجهل في بعض الروايات في قبال العقل. وقد ذكر الش
الأحاديث تحت عنوان »العقل والجهل«، ولم يلجأ إلى استعمال عنوان »العلم والجهل«. وبطبيعة 
ــض الروايات تقابل العلم والجهل أيضًا8، ولكنْ غالبًا ما يقع الجهل في  الحال، قد نواجه في بع

قبال العقل.9
ــدو مِن روايات »العقل والجهل« وخصائصها أنَّ هذين الأمرين يقعان في قبال بعضهما،  يب
ــهوة، يثبت أنَّ الجهل في هذه  ــان، إلّّا أنَّ تقابل العقل مع الش ــا قوّتان متضادّتان في الإنس وأنَّهَّ

الروايات يعني الشهوة أيضًا.

م.ن، ح2100. 	.1
نهج البلاغة، الخطبة رقم: 109. 	.2

الكُليني، الكافي، ج1، ص20. 	.3
نه	ج البلاغة، الخطبة رقم: 86. .4

التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم. 	.5
.	نهج البلاغة، الحكمة رقم: 219. 6

الكُليني، الكافي، ج1، ص27. 	.7
.	التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح4765. 8

نه	ج البلاغة، الحكمة رقم: 54؛ التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح1240 و2151. .9



175      االرواي العقل في

ويبدو أنَّ الجهل ليس له معنى واحد في كلمات المعصومين ؟عهم؟؛ فهو تارة يعني عدم العلم، 
ــي، وتارة يكون الجهل  ــذا المعنى مِن الجهل أمر عدم ــا يقع في قبال العلم، إذ يكون ه ــن هن ومِ
ــذا المعنى يقع في قبال العقل، وأنَّ  ا، والجهل به ــهوة، ويتمّ بيانه بوصفه أمرًا وجوديًّ بمعنى الش
ــهد الإنسان على الدوام حالة  هذين الأمرين ـ أي العقل والجهل ـ قوّتان متضادّتان، حيث يش

التنازع والصراع بينهما.
ومِن الجدير ذكره، أنَّ حديث »جنود العقل والجهل« ـ المأثور عن الإمام الصادق ؟ع؟ ـ قد 
ــل مِن جنود الجهل، وأنَّ هذين الأمرين  ــتمل على بيان أنَّ العلم مِن جنود العقل، وأنَّ الجه اش
ــل والجهل( قد اصطفّا في وجه بعضهما أيضًا.1 مِن  ــان في وجه بعضهما، كما أنَّ قادتهما )العق يقف
الواضح أنَّ الجهل بمعنى قائد الجيش، يختلف عن الجهل الذي هو مجرّد جندي في هذا الجيش؛ 
فإنَّ الجهل القائد هو قوّة الشهوة ذاتها في قبال قوّة العقل، وبطبيعة الحال فإنَّ هذا القائد يمتلك 

جيشًا كبيًرا مِن الجنود.
ومِن بين آثار وجنود العقل هو العلم؛ إذ لازم اتّباع العقل شمول العلم والمعرفة من ناحية. 
ومِن ناحية أخرى، فإنَّ الجهل بمعنى عدم العلم هو مِن جنود الجهل والشهوة؛ إذ لازم الجهل 

والشهوة، ترك العلم والمعرفة.
إنَّ لهذين المعنيين مِن الجهل جذورًا في اللغة العربيّة. وفي ذلك يقول ابن فارس:

ــم، والآخر الخفّة  ــان: أحدهما خلاف العل ــاء واللام ـ أص ــل( ـ الجيم واله »الـ)جه

وخلاف الطُّمَأنينة. فالأوّل الجهل نقيض العلم. ويقال للمفازة التي لا عَلَم بها مََجهَلٌ. 

يحُ الغُصنَ، إذا  والثاني قولهم للخشبة التي يحرّك بها الجمر مِِجهَل. ويقال استجهلت الرِّ
حرّكَته فاضطَرَب«.2

وعلى هذا الأساس، فإنَّ للجهل في اللغة العربيّة معنيين أصليين أيضًا؛ أحدهما: عدم العلم، 
والآخر: حالة في الإنسان يُعبّّر عنها بالضعف والخفّة، وتقع في قبال حالة الطمأنينة.

.	الكُليني، الكافي، ج1، ص21. 1
ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، ج1، ص489. 	.2



176   ‏   الدين والعقل

ــو ـ اللغويّ والمختصّ المعاصر في الإسلام ـ بعد  ــتعرب توشيهيكو إيزوتس وقد وجد المس
ــات القرآن الكريم، ثلاثة معان للجهل،  ــعار العصر الجاهلي وكذلك التحقيق في آي بحثه في أش

وهي كالآتي:
ــلوك النموذجي للشخص المتهوّر والسريع  »إنَّ المعنى الأوّل للجهل، هو نوع مِن الس

ــيطرة على نفسه لأدنى إثارة، ويتصّرف تبعًا لذلك  الانفعال، الذي يميل إلى فقدان الس

ــن دون أنْ يفكّر مطلقًا  ــن التحكّم بها، مِ ــوده عاطفة عمياء لا يمك ــكل متهوّر، تق بش

بالعاقبة الكارثيّة التي قد يؤدّي إليها هذا التصّرف ... إنَّ النقيض الأساسي لهذا الوجه 

مِن )الجهل(، هو مفهوم )الحلم( «1.

ــى الأوّل للجهل هي معناه الثاني؛ أي ضعف العقل وعدم جدوائيّته. والمعنى  ونتيجة المعن
الثالث للجهل هو عدم العلم.2

مقارنة بين العقل الديني والعقل غير الديني
ــا بمقارنة إجماليّة بين مفهوم العقل الديني والعقل غير الديني. إنَّ العقل الديني  نروم القيام هن
ــهوة وهوى النفس، وإنَّ أحكامه ولوازمه تتعارض مع الشهوة. وأمّا في مفهوم  يقع في قبال الش

العقل غير الديني، فإنَّ العقل لا يقع في عرض الشهوة، بل يقع في طولها ويكون خادمًا لها.
ــى الكثير مِن المدارس  ــد هيوم للعقل، والذي ترك تأثيره ع ــر ديفي إنَّ هذا الرأي هو تفس
ــد المتجدّدون )الحداثويّون( إلى بيان  ــفيّة والأخلاقيّة والاجتماعيّة في الغرب. واليوم يعم الفلس
هذه النظريّة، كما أنَّ ماكس فيبر يُسمّي هذا العقل في علم الاجتماع بالعقل الآلي؛ وبطبيعة الحال 

فإنَّ لهذا الكلام جذورًا في رأي هيوم.
ــه لا يرى الدور  ــاس، كما أنَّ ــفه مِن الأس ــوم ينكر الدور المعرفي للعقل وكش ــد هي إنَّ ديفي
الأخلاقي والعملي للعقل ـ أي إدراك الحسُن والقبح والضرورات والمحظورات وتحديد أهداف 

إيزوتسو، خدا و انسان در قرآن، ص264. وانظر أيضا: إيزوتسو، الله والإنسان في القرآن: علم دلالة الرؤية القرآنيّة  	.1
للعالم، ص318، المنظّمة العربيّة للترجمة، ط1، بيروت، 2007م.

م.ن، صص278-264. 	.2



177      االرواي العقل في

الحياة ـ مِن وظائف العقل. إنَّه يُقرّ التجربة الحسيّة بدلًًا مِن الدور المعرفي للعقل، كما يُقرّ بعض 
ــف والانفعالات مِن قبيل هوى النفس والغضب بدلًًا مِن الدور العملي للعقل أيضًا.1  العواط
وبذلك، فإنَّ العقل يعجز عن اكتشاف الواقعيّة في البُعد النظري وإدراك الحسُن والقبح وتعيين 

أهداف الحياة الأخلاقيّة في البُعد العملي.
وبذلك، فإنَّ ديفيد هيوم يعترف رسميًّا ويُقرّ بالشهوة التي تمّ شجبها في الروايات في قبال 
ــمة التي تحدّد الأهداف والغايات الحسنة والقبيحة في الحياة؛ ثمّ  ا القوّة الحاس العقل، ويرى أنَّهَّ
يعزل العقل عن مقامه ويضعه في خدمة الشهوة. أمّا الإمام علي ؟ع؟، فيرى أنَّ الفلاح والسعادة 

تكمن في اتّباع الأهداف والغايات العقلانيّة، وأنَّ الشقاء في اتّباع الشهوة وهوى النفس. 
ومِن بين أدوار العقل في بحث المعاني والتطبيقات العقليّة، تحديد الأهداف والغايات وتمييز 
ــل دورًا في وضع الأهداف  ــر ديفيد هيوم، لا يلعب العق ــح؛ وأمّا مِن وجهة نظ ــن والقبي الحَسَ
ــن، وأنَّ العواطف والشهوات وحدها هي التي تحدّد أهداف الحياة؛  وفي التمييز بين أنواع الحس
وبذلك لا يكون أمام الإنسان مِن طريق سوى اتّباع الشهوات، وأنَّ إرادته هي أثر مباشر للشعور 
باللذة والألم. يرى ديفيد هيوم أنَّ الفعل أو الإحساس أو السلوك لا ينطوي على فضيلة أو رذيلة 
ا.2 وبذلك سوف تتساوى الفضيلة مع اللذّة، والرذيلة مع التعاسة  إلّّا إذا أوجد لذّة أو ألًما خاصًّ
ــول، والرذائل تنطوي على  ــل تنطوي على انطباع مقب ــاس، فإنَّ الفضائ والألم. وعلى هذا الأس
ــاس الأخلاقي عبارة عن الشعور بالرضا أو الامتعاض  انطباع مرفوض. ومِن هنا، فإنَّ الإحس

تجاه الأفعال أو الخصال أو السلوكيّات.3
ــيّة  ــة للعقل، وإحلال التجربة الحس ــكار الأدوار النظريّة والعمليّ ــوم بعد إن ــد هي إنَّ ديفي
ــهيرة في هذا الشأن على النحو الآتي: »إنَّ  والعواطف محلّ العقل، يرى له دورًا آخر. وجملته الش
ــه سوى القيام  العقل عبد للانفعالات، ويجب أنْ يكون كذلك، ولا يدّعي أبدًا دورًا آخر لنفس

.	كابلستن، فيلسوفان انگليسي از هابز تا هيوم، صص337-334. 1
م.ن، ص 346. 	.2

م.ن، صص 347-346. 	.3



178   ‏   الدين والعقل

بخدمتها والامتثال لأمرها«1. وبعبارة أخرى: إنَّ العقل ـ مِن وجهة نظر ديفيد هيوم ـ ليس له 
ــاعد الإنسان  ــوى دور آلي، فهو بمنزلة الآلة والأداة في يد الانفعال واللذّة؛ ومِن هنا فإنّه يس س

ليصل إلى اللذّة، ويُشبع شهواته.
إنَّ تفسير ديفيد هيوم للعقل، هو أنَّ العقل عقل آلي، كما يطلق عليه في بعض الموارد عنوان 
ــث ودوره الآلي وعقل المعاش  ــة الحال، فإنَّ آليّة العقل في الأحادي ــل المعاش أيضًا. وبطبيع عق

مقبول أيضًا، بيد أنَّ تفسيره هنا مختلف عن تفسير ديفيد هيوم وأضرابه.

عقل الطبع وعقل التجربة ودرجات العقل
ــم إلى  إنَّ النقطة المهمّة التي يمكن الحصول عليها مِن بين مجموع الروايات، هي أنَّ العقل ينقس
ــابي، والبُعد الاكتسابي، وأنَّ الإنسان مِن خلال قيامه  بُعدين؛ وهما: البُعد الفطري وغير الاكتس

ببعض الأمور والأفعال، يعمل على زيادة عقله أو خفضه.
ــات بوصفه هبة إلهيّة، أو أنَّه مِن أفضل ما أنعم الله  ــل قد تمّ اعتباره في بعض الرواي إنَّ العق
به على الإنسان. يقول أبو هاشم الجعفري: »كناّ عند الرضا ؟ع؟، فتذاكرنا العقل والأدب، فقال 

؟ع؟: يا أبا هاشم العقل حباء مِن الله«2.

ــبيل المثال، ما روي  وهناك أحاديث أيضًا ترى أنَّ التجربة تزيد في العقل. مِن ذلك على س
عن الإمام علّي ؟ع؟ أنَّه قال: 

ــم في المضاجع لعشر،  ــع، ويفرّق بينه ــنين، ويؤمر بالصلاة لتس ــبع س »يثغر الغلام لس

ــنة، ومنتهى عقله لثمان  ــى طوله لاثنتين وعشرين س ــنة، ومنته ويحتلم لأربع عشرة س
وعشرين سنة، إلّّا التجارب«.3

م.ن، ص343. 	.1
الكُليني، الكافي، ج1، ص23. 	.2

ــره الفقيه، ج3،  ــات، ص213؛ الصدوق، مَنْ لا يح ــعث الكوفي، الجعفري ــي، الكافي، ج7، ص69؛ الأش الكُلين 	.3
ص493.



179      االرواي العقل في

وروي عن الإمام الحسين ؟ع؟ أنَّه قال: »طول التجارب، زيادة في العقل«.1
ــل وزيادته، وهي عبارة  ــل متعدّدة لازدهار العق ــكلام في الأحاديث عن عوام كما ورد ال
عن: الوحي، والعلم، والأدب، والتجربة، والضرب في الأرض، والمشورة، والتقوى، وجهاد 
ــة الحكماء، والترحّم  ــبحانه وتعالى، والزهد في الدنيا، واتّباع الحق، ومجالس النفس، وذكر الله س

على الجهلاء، وتناول بعض الأطعمة.2
ــر مِن جهة إلى درجات العقل، وتشير مِن جهة أخرى إلى دور إرادة  إنَّ هذه الأحاديث تش
ــيم  ــان في تغيير درجات عقله. وقد عمد أمير المؤمنين ؟ع؟ في حديث مأثور عنه، إلى تقس الإنس
ــه: »العقل عقلان: عقل  ــل الطبع، وعقل التجربة، وذلك في قول ــمين، وهما: عق العقل إلى قس

الطبع وعقل التجربة، وكلاهما يؤدّي إلى المنفعة«.3
وقال ؟ع؟ فيما يُنسب إليه مِن شعر:

»العقل عقلان مطبوع ومسموع، ولا ينفع مسموع إذا لم يك مطبوع .. كما لا ينفع ضوء 
الشمس وضوء العين ممنوع«.4

ــمس وحده لا يكفي في الرؤية والمشاهدة، وإنَّما نحتاج في ذلك إلى  وكما نعلم، فإنَّ نور الش
ــموع والمكتسب فقط،  الرؤية البصريّة أيضًا؛ كما أنّنا في إدراك المعقولات لا نكتفي بالعقل المس

بل نحتاج بالإضافة إلى ذلك إلى عقل الطبع أيضًا.

معاني وأنشطة العقل
ــري، والبُعد العملي، والبُعد الأداتي. وعلى الرغم  ــاد العقل الثلاثة عبارة عن: البُعد النظ إنَّ أبع
ــاهدة مصطلحات العقل النظري والعقل العملي والعقل الأداتي في الروايات، إلّّا  مِن عدم مش
ــواع الثلاثة مِن العقل.  ــل في الروايات، تتطابق مع هذه الأن ــام والأدوار المذكورة للعق أنَّ المه

الدیلمي، أعلام الدين، ص298؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج78، ص128. 	.1
محمّدي ري شهري، دانش نامه عقايد اسلامي، ج1، صص329-302. 	.2

الشافعي، مطالب السؤول، ص49. 	.3
الراغب، المفردات، ص577. 	.4



180   ‏   الدين والعقل

ــواع العقل الثلاثة، تقع مورد تأييد مِن قبل الروايات،  ــارة أخرى: إنَّ أدوار ومهام جميع أن وبعب
ولكنْ بتفسير خاصّ؛ مِن قبيل تطبيق آليّة للعقل في الأحاديث مع رأي ديفيد هيوم. وفي البداية، 

سوف نتحدّث عن أصل هذه الأدوار والمهام قبل بيان الاختلافات.

العقل النظري
إنَّ العقل النظري هو العقل الذي يسعى إلى اكتشاف الحقائق النظريّة ومعرفة الأمور الواقعيّة. 
ــك تكون الثيولوجيا، والأنثروبولوجيا، ومعرفة الكون، مِن مهام وأدوار العقل النظري.  وبذل
وهكذا نجد في الأحاديث ـ بالإضافة إلى نسبة مطلق المعرفة والحكمة إلى العقل ـ أنَّ نسبة معرفة 

الذات ومعرفة الله، تكون بالعقل أيضًا. ومماّ يؤثر عن الإمام علّي ؟ع؟ في هذا الشأن قوله:
ـ »بالعقل استخراج غور الحكمة«.1

ـ »أفضل العقل، معرفة الحقّ بنفسه«.2
ـ »أفضل العقل، معرفة الإنسان نفسه«.3

ـ »بالعقول تعتقد معرفته«.4
م مخلوقون«.5 وفي المأثور عن الإمام الصادق ؟ع؟ أنَّه قال: »بالعقل عرف العباد خالقهم، وأنَّهَّ

العقل العملي
هناك في الروايات تأكيد كبير على هذا البُعد مِن العقل، ولا بدّ مِن الالتفات إلى وجود اختلاف 
ــان  ــوق الإنس ــر العقل العملي؛ وهناك من يرى أنَّه بمنزلة القوّة التي تس في أوجه النظر في تفس

نحو القيام بعمل لائق وحسن.6

الكُليني، الكافي، ج1، ص28. 	.1
التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح3220. 	.2

الشافعي، مطالب السؤول، ص50. 	.3
الحراني، تحف العقول عن آل الرسول، ص62. 	.4

الكُليني، الكافي، ج1، ص29. 	.5
الفارابي، فصول منتزعة، ص54؛ الحلي، الجوهر النضيد، ص233؛ ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، ج2، ص352. 	.6



181      االرواي العقل في

ــل العملي مثل العقل النظري قوّة معرفيّة، إنْ كان هذان العقلان يختلفان في متعلّق  إنَّ العق
ــان نحو القيام بأعماله،  ــى الآخر للعقل العملي، أنَّه قوّة تعمل على تحريك الإنس المعرفة. والمعن
ــي ـ في هذا المصطلح ـ هو القيام  ــل بهذا المعنى هو قوّة الإرادة ذاتها.1 إنَّ العقل العم وأنَّ العق
بالعمل ذاته. وفي بعض الأحيان يُعتبر العقل العملي هو القوّة التي تتمخّض عن بعض الأعمال 
الخاصّة بالإنسان، مِن قبيل: الخجل والضحك والبكاء، والتي تدرك الأحكام المرتبطة بالأعمال 

الإنسانيّة، مِن قبيل: استنباط الصناعات وإدراك حسن الأفعال وقبحها.2
إنَّ الأحاديث المرتبطة بالعقل العملي، على عدّة أقسام:

ــنة والفضائل الأخلاقيّة التي هي  أ. الروايات الخاصّة بالعقل العملي؛ بمعنى الأعمال الحس
مِن آثار العقل، والذي يصل الإنسان بوساطته إلى الحلم، وكمال النفس، والأمور الحسنة، وترك 
المعاصي والذنوب، وحقيقة الجنةّ، ومرضاة الله سبحانه وتعالى، وما إلى ذلك مِن الأمور. إنَّ هذه 
ــن  ــات تصدق على العقل العملي؛ بمعنى إدراك الضرورات والمحظورات، وأنواع الحسُ الرواي
ــان نحو الفضائل؛ وذلك لأنَّ  ــح، كما تصدق على العقل العملي بوصفه قوّة محرّكة للإنس والقب

المعرفة والإرادة كلتاهما مقدّمتان للعمل. 
وفي ذلك يقول النبيّ الأكرم ؟صل؟: »فتشعّب مِن العقل العلم«.3

ــور عن الإمام علّي ؟ع؟ أنَّه قال: »بالعقل كمال النفس«.4 وعنه أيضًا: »العقل ينبوع  وفي المأث
الخير«.5

ــم ؟ع؟ أنَّه قال: »إنَّ العقلاء تركوا فضول الدنيا؛ فكيف الذنوب ... إنَّ  وعن الإمام الكاظ
العقلاء زهدوا في الدنيا ورغبوا في الآخرة«.6

ــب به  وقال النبيّ الأكرم ؟صل؟ في وصيّته إلى الإمام علّي بن أبي طالب ؟ع؟: »العقل ما اكتس

ابن سينا، حاشية الإشارات والتنبيهات، ج2، صص353-352. 	.1
ابن سينا، النجاة، صص330-331؛ ابن سينا، الشفاء، ج2، ص37. 	.2

الحرّاني، تحف العقول عن آل الرسول، ص15. 	.3
التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح4318. 	.4

م.ن، ح657. 	.5
الكُليني، الكافي، ج1، ص18-17. 	.6



182   ‏   الدين والعقل

الجنةّ، وطلب به رضا الرحمن«.1
ــح. ومِن ذلك ما روي عن النبيّ الأكرم ؟صل؟،  ــى العقل المدرك للفضائل والقبائ ب. بمعن

أنَّه قال: 
»فإذا بلغ ]العقل[، كُشف ذلك الستر؛ فيقع في قلب هذا الإنسان نور، فيفهم الفريضة 
والسنةّ، والجيّد والرديء، إلّّا مثَل هذا العقل في القلب كمثل السراج في وسط البيت«.2

وعن الإمام علّي بن أبي طالب ؟ع؟، أنَّه قال: »العاقل من يعرف خير الشّرين«.3
وعن الإمام الصادق ؟ع؟، أنَّه قال: »عرفوا ]العباد[ به ]العقل[ الحَسَن مِن القبيح«.4

ج. كذلك فإنَّ العقل قوّة تأمر وتنهى، وتردع الإنسان عن القيام بالأعمال القبيحة. وقد ورد 
عن أمير المؤمنين ؟ع؟ في هذا الشأن، قوله: »العقل يأمرك بالأنفع«5، وقوله: »للحازم مِن عقله، 

عقله عن كلّ دنية زاجر«6، وقوله: »للقلوب خواطر سوء، والعقول تزجر عنها«.7
وعن الإمام الحسن ؟ع؟ أنَّه قال: »اعلموا أنَّ العقل حرز«.8

كما أنَّ العقل لغة، يعني النهي والردع والمنع أيضًا.9
ــنة والقبيحة فقط، بل  ــان على الأعمال الحس ــاس، فإنَّ العقل لا يدلّ الإنس وعلى هذا الأس
وهو بالإضافة إلى ذلك، يأمر وينهى ويحكم أيضًا. وبطبيعة الحال، ليس المراد هو القوّة المحرّكة 
والإرادة؛ إذ مِن الممكن للعقل أنْ يأمر بشي، ولكنَّ الإنسان لا يريده، وعلى أساس حكم العقل 

لا يعمل به.

الصدوق، مَنْ لا يحضره الفقيه، ج4، ص369. 	.1
الصدوق، علل الشرائع، ص98؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج1، ص99. 	.2

الشافعي، مطالب السؤول، ص49. 	.3
الكُليني، الكافي، ج1، ص29. 	.4

الآبي، نثر الدرر، ج1، ص285. 	.5
التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح7350. 	.6

م.ن، ح7340. 	.7
الديلمي، إرشاد القلوب، ص199. 	.8

الجوهري، الصحاح؛ الفيومي، المصباح المنير؛ ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، مادّة »عقل«. 	.9



183      االرواي العقل في

ــنة أو ترك الأعمال القبيحة؛ مِن ذلك  د. لقد ورد في الروايات أنَّ العقل يعني الأعمال الحس
أنَّ النبيّ الأكرم ؟صل؟ سُئل عن العقل؛ فقال: »العمل بطاعة الله«.1

وروي عن أمير المؤمنين ؟ع؟ أنَّه قال: »العقل حفظ التجارب«.2
لا شكّ في أنَّه ليس المراد أنَّ العقل هو الأعمال الحسنة، بل لازم العقل هو الأعمال الحسنة. 
وبعبارة أخرى: إنَّ الإنسان حيثما عمل بمقتضى العقل، فإنَّ أعماله سوف تكون حسنة لا محالة.
ــمّ إطلاقها على لوازمها،  ــة العقل في هذه الروايات، قد ت ــاس، تكون كلم وعلى هذا الأس
ــن الروايات، هو مفاد الأحاديث  ا. إنَّ مفاد هذه الطائفة مِ ــتعمال هنا مجازيًّ وبذلك يكون الاس
التي تذهب بشكل عام إلى القول بأنَّ الأعمال الحسنة مِن نتائج وثمار العقل؛ ولكنهّا لا تتحدّث 
ــان وتوضيح كيفيّة  ــك في الطائفة الثانية والثالثة على بي ا تعمل بعد ذل ــة ذلك، بيد أنَّهَّ ــن كيفيّ ع
ــن والقبائح ـ على إعداد  ــل ـ مِن خلال إيضاح المحاس ــل في الطائفة الثانية يعم ــك. إنَّ العق ذل
ــنة، وفي الطائفة الثالثة يحكم بالحسنات. ويمكن لهذين الأمرين  المقدّمات للقيام بالأعمال الحس
ــكل عام نرى أنَّ الوظيفة العمليّة للعقل مقدّمة  أنْ يجتمعا مع بعضهما أيضًا. ومِن هنا، فإنّنا بش
للقيام بالأعمال الحسنة وترك الأمور القبيحة، وهذا الأمر بدوره يحدث مِن طرق بيان الفضائل 
ــان مختار تجاه هذه  ــن والنهي عن القبائح. وبطبيعة الحال، فإنَّ الإنس والقبائح، والأمر بالمحاس
لََاةَ  المعرفة والانصياع لها أو تركها. كما ورد في القرآن الكريم قول الله سبحانه وتعالى: ﴿إنَّ الصَّ

تَنهََْى عَنِ الفَْحْشَاءِ وَالمُْنكَْرِ﴾3.
فربما أذعن المصلّّي لهذا النهي، وقد لا يُذعن. إنَّ العقل في الواقع ـ بالإضافة إلى بيان الفضائل 
والرذائل ـ يأمر الإنسان بالحسنات كما يأمره بالصلاة، ويمهّد الأرضيّة الروحيّة للقيام بالأعمال 
ــان مجبر أمام العقل؛ وذلك لأنَّ هناك قوّة أخرى ـ  ــنة أيضًا، إلّّا أنَّ هذا لا يعني أنَّ الإنس الحس
ــان إلى ارتكاب  ــهوة ـ تقع في النقطة المقابلة، وتدعو الإنس والتي يتمّ التعبير عنها بالجهل والش
ــب اختيار  ــيّة لارتكاب الأمور القبيحة. وهنا يكتس ــح، وتعدّ الأرضيّة الروحيّة والنفس القبائ

فتال النيسابوري، روضة الواعظين، ص8. 	.1
نهج البلاغة، الكتاب رقم: 31؛ الحراني، تحف العقول عن آل الرسول، ص80. 	.2

العنكبوت: 45. 	.3



184   ‏   الدين والعقل

العمل الصلاح واتّباع العقل قيمة مضاعفة، ويرفع الإنسان فوق مرتبة الملائكة.

العقل الآلي
ــتثنينا الأداء النظري والعملي للعقل، فقد أشرنا إلى الأداء الآلي له أيضًا؛ بيد أنَّ العقل  إذا ما اس

الآلي في الروايات يختلف عنه في رؤية ديفيد هيوم.
ــكل عام، فإنَّ العقل الآلي ينظر إلى معاش الدنيا. فهو قوّة يستعين بها الإنسان ويتعكّز  وبش
ــردة »عقل المعاش« تحلّ محلّ العقل  ــا لتنظيم المعاش الدنيوي والحياة المطلوبة له. وإنَّ مف عليه
ــاب، فإنّه يمكّن الإنسان مِن  الآلي أيضًا. إنَّ هذا العقل حيث يمتلك القدرة على الإبداع والحس
توقّع أحداث المستقبل. وإنَّ بعض الفلاسفة مِن أمثال ابن سينا ـ مِن الذين يقسّمون العقل إلى 
ــاط الآلي للعقل تحت عنوان النشاط  ــمين: العقل النظري، والعقل العملي ـ يدرجون النش قس

العملي له.1
ــيّ، لا ينبغي للعاقل أنْ يكون  ــال النبيّ الأكرم ؟صل؟ في وصيته لأمير المؤمنين ؟ع؟: »يا ع ق

ظاعناً إلّّا في ثلاث: مرمّة لمعاش، أو تزوّد لمعاد، أو لذّة في غير محرّم«.2
وعن النبيّ الأكرم ؟صل؟ أيضًا، أنَّه قال: »سبعة أشياء تدلّ على عقول أصحابها: المال يكشف 

عن مقدار عقل صاحبه، ... «.3 وقال أيضًا: »لا عقل كالتدبير«.4
وعن أمير المؤمنين ؟ع؟، أنَّه قال:

ـ »أدلّ شيء على غزارة العقل حسن التدبير«.5
ـ »مِن العقل مجانبة التبذير، وحُسن التدبير«.6

انظر مقالة )العقل مِن وجهة نظر ابن سينا( ضمن هذه السلسلة المطبوعة في كتاب )سرچشمه ي حكمت(. 	.1
الصدوق، مَنْ لا يحضره الفقيه، ج4، ص356؛ الكُليني، الكافي، ج5، ص87. 	.2

الكراجكي، معدن الجوهر، ص60؛ إبن أبي فراس، تنبيه الخواطر، ج2، ص111. 	.3
الصدوق، مَنْ لا يحضره الفقيه، ج4، ص372. 	.4

التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح3151. 	.5
م.ن، ح9320. 	.6



185      االرواي العقل في

ـ »العقل يأمرك بالأنفع«.1
ـ »العقل الإصابة بالظنّ ومعرفة ما لم يكن بما كان«.2

ـ »لو صحّ العقل؛ لاغتنم كلّ امرئ مهَلَه«.3
ــان إلى رغباته  ــل الآلي عند هيوم، إنَّما هو غاية لوصول الإنس ــبق أنْ ذكرنا، فإنَّ العق كما س
ــا، وليس في عرضها ولا  ــهوة وفي خدمته ــهواته. إنَّ هذا العقل يقع في طول الش ــه وش وأهوائ
ــان. وعلى هذا الأساس،  ــأن له بآخرة الإنس معارضًا لها، كما أنَّه ناظر إلى الحياة الدنيويّة، ولا ش
فإنّه ليس في طول العقل النظري حتّى يتعرّف على الله والدين، ولا في طول العقل العملي فيتبيّّن 
ــن الأفعال وقبحها، وإنَّما هو مجرّد مرشد يهدي الإنسان إلى الأفعال الأخلاقيّة والإيجابيّة.  حُس
وبشكل عام، يتمّ الاعتراف بالعقل النظري والعملي ونتائجهما مِن جهة، ومِن جهة أخرى فإنَّ 
عقل المعاش يقع في طول معارف وأهداف العقل النظري والعملي، وليس أداة في خدمة الأهواء 

النفسانيّة والأمور الدنيويّة المتعارضة مع الآخرة والدين.
ــث أنَّ العقل النظري يعمل على إثبات وجود الله والدين والآخرة، وأنَّ العقل العملي  وحي
يدعو الإنسان إلى امتثال أحكام الله سبحانه وتعالى، فإنَّ العقل الآلي يقع مِن وجهة نظر الروايات 
ــا، نجد الحكم في بعض  ــة والمعنويّة. ومِن هن ــجم مع الأمور الروحانيّ ــة الدنيا بما ينس في خدم
ــر العقل الديني. هذا في حين تمّ التعبير في  ــات بالتناغم بين المعاش والمعاد مِن وجهة نظ الرواي
ــفيان، بعبارات مِن قبيل: النكراء والشيطنة، ولم يتم  بعض الروايات عن ذكاء معاوية بن أبي س
التعبير عنه بالعقل4، وذلك للنقطة ذاتها التي تقدّمت الإشارة إليها آنفًا. وبعبارة أخرى: لو تمّ 
ــقًا ومتماهيًا مع الدين،  تنظيم العقل الآلي في خدمة العقل النظري والعملي، وجعله بالتالي متّس
والعمل على تنظيم الحياة الدينيّة بوساطته، سُمّي عقلًًا، وأمّا إذا تمحّض لخدمة الشهوة ـ كما هو 

الآبي، نثر الدرر، ج1، ص285. 	.1
ابن أبي الحديد المعتزلي، شرح نهج البلاغة، ج20، ص331. 	.2

التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح5779. 	.3
الكُليني، الكافي، ج1، ص11. 	.4



186   ‏   الدين والعقل

مطروح في رؤية ديفيد هيوم ـ فهو الشيطنة والنكراء.

صلة العقل بالأخلاق والدين والعلم
ــتقلّة؛ إلّّا  إنَّ بيان صلة وارتباط العقل مع الأخلاق والدين والعلم، يحتاج إلى ثلاثة أبحاث مس
ــركة بين هذه الأمور الثلاثة، تكمن في التأثير المتبادل بين العقل وكلّ واحد مِن  أنَّ النقطة المش

هذه المفاهيم.
ــنة والقبيحة، ويأمر  إنَّ العقل يعمل مِن جهة على إدراك المفاهيم الأخلاقيّة والأفعال الحس
بها أو ينهى عنها من جهة، ومِن جهة أخرى فإنّ الأخلاق والأعمال القيَميّة، تؤدّي بدورها إلى 

تقوية العقل وزيادة استفادة الإنسان منه.
وهكذا الأمر في مورد الدين والعلم أيضًا؛ فإنَّ الإنسان يعمل على إثبات وجود الله بوساطة 
العقل، ويصل إلى أنَّ الدين حقّ. وأمّا مِن ناحية أخرى، فإنَّ مِن بين آثار الإيمان والعمل بالتعاليم 
ــتفادة منه. إنَّ العقل معين العلم وينبوعه؛ وأمّا العلم فهو مِن  الدينيّة، رشد العقل ومزيد الاس

جهته يعمل على زيادة العقل وتنميته وتطويره أيضًا.
ــع هذه الأبعاد الثلاثة، ونتيجة ذلك هي  ــتمرّ م وبذلك، فإنَّ العقل في ارتباط وتواصل مس
ــة والتديّن والفضائل  ــتمرّ مِن جهة، والتكامل الدائم للعلم والمعرف ــكل مس تكامل العقل بش

الأخلاقيّة مِن جهة أخرى.
ــي ودور العقل في إدراك  ــات في البحث عن العقل العم ــد تقدّم أنْ ذكرنا بعض الرواي لق
الأمور الحسنة والحكم بها. وفيما يلي نذكر الروايات السبعة الآتية في الإشارة إلى تأثير الأخلاق 

في تطوير العقل وتنميته.
روي عن الإمام علّي ؟ع؟ أنَّه قال: »جاهد شهوتك، وغالب غضبك، وخالف سوء عادتك؛ 

تزكُ نفسك، ويكمل عقلك«.1
قال الإمام أبو عبدالله جعفر الصادق ؟ع؟: كتب أمير المؤمنين ؟ع؟ إلى بعض أصحابه يعظه:

التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح4760. 	.1



187      االرواي العقل في

ــلّ معصيته، ولا يرجى غيره، ولا الغنى إلّّا به، فإنَّ  ــك ونفسي بتقوى من لا تح  »أوصي
ّ وقوي وشبع وروي، رفع عقله عن أهل الدنيا،...«.1

مَنِ اتقى الله عز وجل
وعن أمير المؤمنين ؟ع؟، أنَّه قال: »إنَّ الإعجاب ضدّ الصواب وآفة الألباب«.2

وعن الإمام الباقر ؟ع؟، أنَّه قال: »لا عقل كمخالفة الهوى«.
ــن العقل النظري ودور العقل في إثبات وجود الله  ــا وردت روايات أخرى في البحث ع ك
ــان وتطوير عقله.  ــبحانه وتعالى والدين. ومِن ناحية أخرى، فإنَّ الدين مؤثّر في تعقّل الإنس س
وقال الإمام علّي ؟ع؟ في الخطبة الأولى مِن نهج البلاغة، في بيان الحكمة مِن إرسال الرسل: »بعث 

فيهم رسله وواتر إليهم أنبياءه؛ ليستأدوهم ميثاق فطرته ... ويثيروا لهم دفائن العقول«.3
ــبيه المعارف العقليّة بالكنوز المخفيّة، وإنَّ  لقد عمد أمير المؤمنين ؟ع؟ في هذه الخطبة إلى تش
مِن بين وظائف ومهام الأنبياء إثارة واستخراج هذه الكنوز الدفينة. ندرك مِن هذا الكلام أوّلًًا: 
أنَّ للعقل معلومات فطريّة وذاتيّة لم يتم الحصول عليها مِن الخارج، وقد تقدّم أنْ أشرنا إلى هذا 
الأمر في معرض البحث عن عقل الطبع والتجربة أيضًا. وثانيًا: إنَّ الإنسان لا يستطيع الالتفات 
إلى هذه المعلومات إلّّا مِن خلال تذكير وإثارة مِن قبل الأنبياء ؟عهم؟. ومِن هنا، فإنَّ عقلانيّة بعض 

المعارف، لا يعني أنَّ الإنسان يكون ـ في التفاته وفهمه لهذه المعارف ـ في غنى عن الوحي.
لقد تقدّم الحديث عن دور العقل في المعرفة بالمعنى العام للكلمة؛ الشامل للمعرفة بالحقائق 
ــن الأفعال وقبحها، في معرض البحث عن العقل النظري والعقل العملي، ولكنْ  والعلم بحس
ــن ناحية أخرى نجد أنَّ العلم والتجربة ـ بدورهما ـ مِن جملة عوامل تكامل العقل وازدهاره.  مِ

ومماّ يؤثر عن أمير المؤمنين ؟ع؟ في هذا الشأن، قوله:
ـ »العلم يزيد العاقل عقلًًا«.4

الكُليني، الكافي، ج2، ص136. 	.1
نهج البلاغة، الكتاب رقم: 31؛ الحراني، تحف العقول عن آل الرسول، ص286. 	.2

نهج البلاغة، الخطبة الأولى. 	.3
المجلسي، بحار الأنوار، ج78، ص6. 	.4



188   ‏   الدين والعقل

ـ »العقل غريزة تزيد بالعلم والتجارب«.1
وقد روي عن الإمام الصادق ؟ع؟، أنَّه قال: »كثرة النظر في الحكمة تلقّح العقل«3.2

التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ح1717. 	.1
الحرّاني، تحف العقول عن آل الرسول، ص364. 	.2

ــطور، بعنوان »ماهية عقل وتعارض عقل وحي« )ماهية العقل وتعارض  جدير بالذكر أنَّ هناك مقالتين لكاتب الس 	.3
العقل والوحي(، و»عقل و معرفت عقلاني از ديدكاه امام علي ؟ع؟« )العقل والمعرفة العقلانيّة في رؤية الإمام علّي؟ع؟(، 
ــوعة الإمام علّي  ــورتان على التوالي في مجلّة نقد ونظر، وفي المجلّد الأوّل مِن »دانش‌نامه إمام علي؟ع؟، )موس وهما منش

؟ع؟(، وإنَّ الرجوع إلى هاتين المقالتين لتكميل أبحاث هذه المقالة، لا يخلو مِن الفائدة.



189      االرواي العقل في

المصادر
ــد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء ـ  ــن أبي الحديد المعتزلي، عزّ الدين، شرح نهج البلاغة، تحقيق: محمّ اب

التراث العربي، 1385هـ.
ــارون، مصر، مطبعة المصطفى ـ  ــام محمّد ه ابن فارس، أحمد، معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبدالس

وأولاده، 1389هـ، قم، مكتب الإعلام الإسلامي، 1404هـ.
ابن‌سينا، حسين، الشفاء، شرح: إبراهيم مدكور، قم، مكتبة آية الله المرعشي النجفي، 1404هـ.ـ 
ـــــــــــــــ، النجاة، تصحيح: محمّد تقي دانش پژوه، طهران، جامعة طهران، 1364هـ.ش.ـ 
ـــــــــــــــ، حاشية الإشارات والتنبيهات، طهران، دفتر نشر كتاب، 1403هـ.ـ 
الأشعث الكوفي، محمّد بن محمّد، الجعفريّات، طهران، انتشارات نينوى.ـ 
ــان در قرآن )الله والإنسان في القرآن(، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: ـ  ــو، توشي هيكو، خدا و انس إيزوتس

أحمد آرام، طهران، دفتر نشر فرهنگ اسلامي، 1365 هـ ش.
ــة، القاهرة، الهيئة المصريّة ـ  ــن، نثر الدرر، تحقيق: محمّد بن علي قرن ــعيد منصور بن حس الآبي، أبو س

العامّة للكتاب.
الآمدي، عبدالواحد، غرر الحكم ودرر الكلم، شرح: جمال الدين الخونساري، تحقيق: السيّد جلال ـ 

الدين المحدّث الأرموي، طهران، جامعة طهران، 1360هـ.ش.
البرقي، المحاسن، تحقيق: السيّد مهدي رجائي، قم، المجمع العالمي لأهل البيت؟عهم؟، 1413هـ.ـ 
الجوهري، إسماعيل بن حّماد، الصحاح، تحقيق: أحمد عبدالعزيز العطار، بيروت، دار العلم للملايين، ـ 

1990م.
الحراني، ابن شعبة الحسن بن علي، تحف العقول عن آل الرسول، تحقيق: علي أكبر الغفاري، قم، نشر ـ 

إسلامي، 1404هـ.
الحلي، الحسن بن يوسف، الجوهر النضيد، قم، نشر بيدار، 1363هـ.ش.ـ 
ــي للمطبوعات، 1398هـ، ـ  ــة الأعلم ــاد القلوب، بيروت، مؤسّس ــن بن محمّد، إرش الديلمي، حس

مؤسّسة آل البيت ؟عهم؟، قم، 1408هـ.
الراغب الأصفهاني، حسين بن محمّد، مفردات ألفاظ القرآن، تحقيق: صفوان عدنان الداوودي، دار ـ 

القلم، 1413هـ.



190   ‏   الدين والعقل

ري‌شهري، محمّد محمّدي، دانشنامه عقايد اسلامي )موسوعة العقائد الإسلاميّة(، قم، دار الحديث.ـ 
ــخة مخطوطة ومحفوظة في مكتبة آية الله السيّد ـ  ــؤول، قم، نس ــافعي، محمّدبن طلحة، مطالب الس الش

المرعشي النجفي.
ــيّد علي نقي فيض ـ  ــيّة: الس ــن، نهج البلاغة، ترجمه إلى اللغة الفارس ــف الرضي، محمّدبن حس الشري

الإسلام، طهران، نشر فقيه، 1376هـ.ش.
ــة ـ  ــدوق، محمّدبن علي )ابن بابويه(، مَنْ لا يحضره الفقيه، تحقيق: علي أكبر الغفاري، قم، مؤسّس الص

النشر الإسلامي.
ـــــــــــــــ، علل الشرائع، بيروت، دار إحياء التراث، 1385هـ. -
الطبرسي، عليبن الحسن، مشكاة الأنوار، النجف، المطبعة الحيدريّة، 1385هـ.ـ 

الفارابي، أبونصر، فصول منتزعة، تحقيق: فوزي مستري النجار، بيروت، دار المشرق، 1405هـ.ـ 

فتال النيسابوري، روضة الواعظين، بيروت، مؤسّسة الأعلمي للمطبوعات، 1406هـ.ـ 

الفيومي، أحمد بن محمّد، المصباح المنير، قم، دار الهجرة، 1414هـ.ـ 
كابلستن، فريدريك، فيلسوفان انگليسي )الفلاسفة الإنجليز(، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: أميرجلال  -

الدين أعلم، طهران، انتشارات سروش، 1362هـ.ش.
الكراجكي، محمّدبن علي، معدن الجوهر.ـ 
ــاميّة، ـ  ــاري، طهران، دار الكتب الإس ــق: علي أكبر غف ــوب، الكافي، تحقي ــي، محمّد بن يعق الكُلين

1388هـ.

المجلسي، محمّد باقر، بحار الأنوار، بيروت، دار إحياء التراث، 1403هـ.ـ 
ورّام بن أبي فراس، تنبيه الخواطر، بيروت، دار التعارف ودار صعب.ـ 



191      وحي مِن وجهة نظر العلالعقل وا  ّامة الطباطبائل

العقل والوحي مِن وجهة نظر العلّّامة الطباطبائي1
روح الله بهشتي پور2

الخلاصة
ــذه المقالة ترى أنَّ العلاقة بين العقل والوحي مِن وجهة نظر العلّّامة الطباطبائي،  إنَّ أبحاث ه
ــن المفاهيم المطروحة مِن قبل  ــعى إلى أنْ تجعل مِ ــتقلاله، وتس تكون على نحو تقدّم العقل واس
ــتعرض أدلّة  ــاحته عن العقل والوحي دليلًًا على هذا المدّعى. ومِن هنا، فإنَّ هذه المقالة تس س
تقدّم العقل على أساس مستندات مِن آراء سماحته. ويبدو ـ في ضوء إعادة قراءة المباني المطروحة 
ــاحة العلّّامة الطباطبائي ـ انتفاء مسألة التعارض بين العقل والوحي مِن الأساس؛  مِن قبل س
وذلك لأنَّ العقل الفلسفي يتكفّل بتقييم الشروط الثلاثة لقطعيّة الوحي. ومِن هنا، فإنَّ الوحي 
ــفي، ينسحب عمليًّا نحو دائرة الظنون، ولن يكون هناك  غير المتطابق مع العقل القطعي الفلس
وحي قطعي معارض للعقل القطعي أبدًا، وإنَّ الوحي الظنيّ المتبقّي بدوره، لا يمتلك ـ بسبب 
ــارب البشريّة، ونعني  ــة الحجيّة والتقدّم على معطيات التج ــل »الظهور اللفظي« ـ صلاحي دلي
بذلك الفلسفة. يُضاف إلى ذلك، أنَّ حجيّة الروايات المتواترة ـ مِن وجهة نظره ـ لم تشكّل دليلًًا 
على توظيفها واستعمالها في تفسير الآيات، وأنَّ هذه الروايات لا تحتوي على أيّ حجيّة تفسيريّة. 
إنَّ المباني الأربعة الأساسيّة والحاسمة مِن بين المباني التي حظيت باهتمام العلّّامة الطباطبائي في 

ة الإسلاميّة  المصدر: المقالة بعنوان »عقل و وحی از نظر علامه طباطبائی« في مجلّة فلسفه دین التي تصدر في الجمهوريَّ 	.1
الإيرانيَّة باللغة الفارسيّة، العدد 9، ربیع 1390ش، الصفحات 5 إلی 24.

تعريب: حسن علي مطر. 	
مدرّس في كلية العلوم القرآنيّة، التابعة لحوزة كوثر العلميّة في مدينة قزوين.  	.2



192   ‏   الدين والعقل

تحليل هذا النوع مِن العلاقة بين الوحي والعقل على نحو أكثر، عبارة عن: التماهي بين الفلسفة 
ــفة، واستقلال العقل في إدراك المعرفة، وقشريّة  والعقل، وإثبات حجيّة النقل مِن طريق الفلس

أو ـ في الحدّ الأقصى ـ إرشاديّة المعارف الوحيانيّة، وكون المعارف العقليّة متعالية.

المقدّمة
ــغلت اهتمام العلماء والمفكّرين منذ القدم. وحتّى  ــألة العقل والوحي مِن المسائل التي ش إنَّ مس
ــوام الأخيرة مِن القرن الثالث عشر، والثلث الأوّل مِن القرن الرابع عشر للميلاد، كان  في الأع
ــكّل  ــألة؛ الأمر الذي أدّى إلى ظهور عصر النهضة، وش ــدم النزاع في الغرب حول هذه المس يحت

أرضيّة لتأسيس الحركة الإنسانيّة.
وفي العقود الأخيرة ظهر عدد مِن الاتجاهات المهمّة والجديرة بالملاحظة بين العلماء المسلمين 
المعاصرين، إلّّا أنَّ تحليل النتائج الاجتماعيّة لهذه الاتجاهات، يخرجنا عن إطار هذه المقالة. ومِن 
ــن  ــيّد محمّد حس ــذه الاتجاهات، هو الفهم البديع الذي قدّمه المفكّر الكبير العلّّامة الس بين ه
ــد ترك ظهور هذه  ــي بين هذين المفهومين. وق ــل والوحي ونمط التعاط ــي عن العق الطباطبائ
ــة تأثيًرا ملحوظًا على الحوار الديني المعاصر، وأعدّ الأرضيّة لنقد وبيان الآراء التي أدّت  النظريّ
في حدّ ذاتها إلى ظهور تأمّلات جادّة في مسألة العقل والوحي، بيد أنَّ النقصان الذي ظهر في هذا 
الشأن، هو القراءات غير الجامعة في هذا المجال؛ وذلك لأنّه على الرغم مِن تأليف وكتابة الكثير 
مِن المقالات والكتب في نقد وتقييم المنهج الفكري للعلّّامة الطباطبائي والدفاع عنه، إلّّا أنَّه قلّما 
تمّ الالتفات إلى النظريّة المحوريّة لسماحته في هذا الشأن، وهناك مَن اعتبرها موافقة للنقل، بينما 
ذهب آخرون إلى اعتبارها مخالفة للنقل. في حين أنَّه في حالة عدم الالتفات إلى نظريّته المحوريّة، 
ــبة كلتا النظريّتين إليه بشكل عام. وبطبيعة الحال، فإنَّ هذا مِن جملة  ــوف يكون مِن الخطأ نس س
أخطائنا الشائعة؛ إذ نكتفي في النقد والدفاع عن فكرة ما بإطارها العام والكلّّي؛ مع أنَّ الالتفات 
ــألة  ــائل والأفكار، يحظى بأهميّة عالية في تقييم وتحليل ونقد أيّ مس ــل ودقائق المس إلى التفاصي
ــاس، فإنَّ الذي يحظى بالأهميّة أوّلًًا وبالذات، هو بيان أسلوب تعاطي  علميّة. وعلى هذا الأس
سماحته مع المسألة المذكورة، وليس بيان موافقة أو مخالفة سماحته مع العقل أو النقل. ومِن هنا، 



193      وحي مِن وجهة نظر العلالعقل وا  ّامة الطباطبائل

ــة العلّّامة الطباطبائي ـ بغضّ النظر عن نقدها أو الدفاع عنها ـ  ــإنَّ هذه المقالة بصدد بيان رؤي ف
ولهذه الغاية مِن الضروري العمل على إعادة قراءة آثاره وآرائه العالية مِن زاوية العقل والوحي.

أ. مفهوم الوحي مِن وجهة نظر العلّّامة الطباطبائي
ــفهي،  ــمين، وهما: الوحي الش ــم ـ مِن وجهة نظر العلّّامة الطباطبائي ـ إلى قس إنَّ الوحي ينقس

والوحي غير الشفهي.1
إنَّ الوحي الشفهي الصادر مباشرة عن المعصوم ؟ع؟ يُعدّ معتبًرا، بيد أنَّ الوحي غير الشفهي، 
ــمين أيضًا، وهما: النقل القطعي، والنقل غير  ــم إلى قس أو النقل ـ بعبارة أدقّ ـ فهو بدوره ينقس
ــمل الروايات غير المتواترة، وغير  ــاحته ـ يش القطعي. والنقل غير القطعي ـ مِن وجهة نظر س
المحفوفة بالقرينة، مماّ لا يكون معتبًرا حتّى إذا وافق الكتاب؛ وذلك بسبب »عدم إحراز بيانه« على 
حدّ تعبير العلّّامة الطباطبائي.2 وعلى هذا الأساس، فإنَّ مسألة عرض الروايات على الكتاب في 
النقل غير القطعي، لن تكون قابلة للتصوّر مِن وجهة نظره. إنَّ المراد مِن الوحي القطعي في كلام 
ــة الطباطبائي، هو الشيء ذاته الذي يصل إلينا بالعلم الحصولي ورعاية الأصول الثلاثة،  العلّّام
ــدور القطعي«، و»الدلالة القطعيّة«، و»جهة الصدور القطعي«، أو على حدّ  وهي: أصل »الص
ــاحته: يكون واصلًًا إلينا عن المعصوم ؟ع؟ بالتواتر والنصّ وعدم التقيّة؛ وفي مثل هذه  تعبير س
ــوف يتمّ تطبيق قاعدة العرض على الكتاب. وإنَّ عدم القبول بقضايا الوحي القطعي  الحالة س

ـ مِن قبيل عالم الذرّ ـ على الرغم مِن تواترها، إنَّما كان بسبب توظيف وتطبيق هذه القاعدة.

ب. مفهوم العقل مِن وجهة نظر العلّّامة
إنَّ المراد بالعقل مِن وجهة نظر العلّّامة الطباطبائي، هو ما ورد في كتاب بحار الأنوار مِن القول:
ــياء، ويميّز بها بين الخير  ــان حقيقة الأش  »المراد بالعقل هنا لطيفة ربانيّة يدرك بها الإنس
والشّر، والحقّ والباطل، وبها يعرف ما يتعلّق بالمبدأ والمعاد. وله مراتب بحسب الشدّة 

الطباطبائي، الميزان، ج12، ص380. 	.1
م.ن. 	.2



194   ‏   الدين والعقل

والضعف«.1
ــو المعنى ذاته الذي يقدّمه عن  ــار العلّّامة الطباطبائي، فإنَّ مراده مِن العقل ه بالنظر إلى آث
ــجم مع فهم بعض تلاميذه أيضًا.3 توضيح ذلك: أنَّ الفطرة ـ مِن  الفطرة.2 إنَّ هذا الرأي ينس
ــكل متساو، وإنَّ الجميع يحظون،  وجهة نظر العلّّامة الطباطبائي ـ موجودة عند جميع الناس بش
شاؤوا ذلك أم أبوا، بأمور فطريّة ومتطابقة مع طبيعتهم، وإنَّ الاختلاف والنزاع المحتمل ـ مِن 
قبيل: المشاجرات في البديهيّات ـ ناشئ مِن عدم الدقّة في جوانب الموضوع وأبعاده. إنَّ التفكير 
والإدراك العقلي الصحيح مِن وجهة نظر سماحته، هو الاستفادة مِن الاستدلال والبرهان الذي 
ــام في  ــاس فإنَّ الإس ــوم على المقدّمات البديهيّة أو الذي يؤدّي إلى البديهي؛ وعلى هذا الأس يق
ــرع«، يقبل بكلّ أمر قام  ــة القائلة: »كلّ ما حكم به العقل حكم به ال ــوء القاعدة الأصوليّ ض
ــر ديني أبدًا.4 ومِن هنا، فإنَّ مراد  ــفي ويؤيّده، ولا يبالي بتداعياته بما هو أم عليه البرهان الفلس
ــان  ــبحانه وتعالى، هو الإدراك الذي يعتري الإنس العلّّامة الطباطبائي مِن العقل في كلام الله س

مع سلامة فطرته.5
ــام الحجّة، وإلّّا فإنّه يمكن  ــون الهداية والتربية الروحيّة مِن باب إتم ــن هذه الناحية، تك ومِ
ــتدلال والبرهان العقلي الذي له بُعد فطري مِن  ــان أنْ يصل إلى الحقائق مِن طريق الاس للإنس

وجهة نظر العلّّامة. 
»إنَّ الدين لا يدعو الإنسان إلّّا إلى نيل الحقائق الإلهيّة بشعوره الاستدلالي الذي جُهّز به 
]مِن خلال ما يمتلكه مِن المنطق العقلي وقوّة البرهان المودعة في فطرته، ليتمكّن بذلك 

مِن التعرّف على حقائق عالم ما وراء الطبيعة[ «.6

المجلسي، بحار الأنوار، ج1، ص 86. 	.1
انظر على سبيل المثال: الطباطبائي، الميزان، ج16، ص179. 	.2

انظر على سبيل المثال: الجوادي آملي ، ج4، صص187-185. 	.3
ــيعه در اسلام، ص78-79؛ المجلسي، بحار الأنوار،  .	الطباطبائي، الميزان، ج5، صص266-283؛ الطباطبائي، ش 4

ج1، ص104.
.	الطباطبائي، الميزان، ج2، ص250. 5

.	الطباطبائي، علي وفلسفه إلهي، ص 13. 6



195      وحي مِن وجهة نظر العلالعقل وا  ّامة الطباطبائل

ومِن هنا، فإنَّ العلّّامة الطباطبائي يذهب إلى الاعتقاد بأنَّ الوحي والهداية والتربية التشريعيّة 
ــاحته لا يرى في  ــا نزلت لإتمام الحجّة، ومِن دون ذلك لا تكتمل الحجّة على البشر.1 وإنَّ س إنَّ
ــتدلال وبين معارف الوحي، ويعتبر العقل رسولًًا  ــاس فرقًا بين مدركات البرهان والاس الأس

2. مستقلًّاًّ
ــم إلى صريح الحقّ وبيّّن الحقّ،  ــلك الأنبياء في دعوته »الحقيقة، هي أنَّه لا فرق بين مس

سوى أنَّ الأنبياء كانوا قد استمدّوا معارفهم ومبادئ دعوتهم مِن المبدأ الغيبي وارتضعوا 
ذلك مِن ثدي الوحي ... «.3

إنَّ هذه النقطة هي مِن النقاط الأساسيّة المغفول عنها في تحليل كيفيّة العلاقة والارتباط بين 
العقل والوحي مِن وجهة نظر العلّّامة الطباطبائي.

ج. حجيّة البرهان العقلي
ا حجيّة ذاتيّة  ــل على حجيّة البرهان العقلي ـ مِن وجهة نظر العلّّامة الطباطبائي ـ هو أنَّهَّ إنَّ الدلي
ــة، والبداهة خير دليل على  ــات؛ وذلك لأنّّها مِن الأمور البديهيّ ــة وغير محتاجة إلى الإثب وقطعيّ
حجيّة الأمور البديهيّة؛ إذ إنَّ البرهان ـ مِن جهة ـ بسبب تقدّم الشيء على نفسه ومفسدة الدور، 
ــم دليل نقلي لا يكون بدوره ممكناً  ــل الإثبات بالدليل العقلي، ومِن جهة أخرى فإنَّ تقدي لا يقب

أيضًا؛ بسبب الدور وتوقّف حجيّة الظواهر الدينيّة على البرهان العقلي.4
ــاف مطالبة الشيء بالدليل والبرهان، إذا كان بيان  يرى العلّّامة الطباطبائي أنَّه مِن الإجح
الحقّ مِن ذاتيّاته. ومِن هنا، فإنَّ العلّّامة قد وقف بشدّة أمام الأخبار التي تنسب إلى الأئمّة عدم 

جواز الاستناد إلى العقل بعد معرفة الإمام، وقال في ذلك ما معناه: 
ــو قلنا بإبطال حكم العقل بعد  ــذا الكلام مِن أكثر الأمور إثارة للعجب؛ فإنّنا ل »إنَّ ه

.	الطباطبائي، الميزان، ج11، ص342. 1
.	الطباطبائي، شيعة، ص59. 2

الطباطبائي، علي و فلسفه إلهي، ص13. 	.3
.	الطباطبائي، الميزان، ج5، ص258؛ الطباطبائي، شيعه در اسلام، صص96-95. 4



196   ‏   الدين والعقل

معرفة الإمام؛ فسوف يعني ذلك إبطال التوحيد والنبوّة والإمامة وسائر المعارف الدينيّة 

الأخرى. كيف يمكن أنْ نستنتج مِن العقل حكمًًا، ثمّ نعمل بعد ذلك على إبطال العقل 
بذات ذلك الحكم، ومع ذلك نصدّق النتيجة«.1

ــاحة الحجيّة الاستقلاليّة للاستدلال والبرهان قائمة،  وعلى هذا الأساس، فإنَّ دائرة ومس
ــارف الإلهيّة في متن الكتاب  ــائل والمع ــواء قبل إثبات الوحي أو بعد إثباته، وإنَّ وجود المس س
ــائل على مستوى عال. ومِن  ــنةّ، يُغني البشر عن معرفة وضع العلم المخصوص لهذه المس والس
هنا، فإنَّ سماحته يرى أنَّ الفلسفة تشتمل على معارف أكثر مِن متن الكتاب والسنةّ؛ وذلك لأنّه 
ــة، وأنَّ الوحي إنَّما جاء لإتمام الحجّة  ــتقلّة على طرح مادّة المعرف يرى أنَّ العقل يتمتّع بقدرة مس
وإرشاد الأشخاص الذين تضّررت فطرتهم ولم يعد بمقدورهم توظيف البديهيّات العقليّة. وإلّّا 
ــكل مستقلّ. وفي الحقيقة، فإنَّ سماحته يذهب إلى الاعتقاد  فإنَّ العقل قادر على فهم المعارف بش
بأنَّ الاستدلال والمنطق العقلي، كان وما يزال على الدوام وفي جميع المستويات والأبعاد المعرفيّة، 

هو المعيار والميزان في نقد الوحي.

د. حجيّة العقل
ــول الله ؟صل؟، وكذلك كلام الأئمّة الهداة  يذهب العلّّامة الطباطبائي إلى الاعتقاد بأنَّ كلام رس
الأطهار ؟عهم؟ ـ استنادًا إلى حديث الثقلين ـ سواء في ذلك كلامهم المحكم أو المتشابه، فيما يتعلّق 
بتفسير آيات القرآن الكريم؛ حجّة، كما أنَّ سماحته يُسقط كلام الصحابة والتابعين عن الاعتبار 
ــي تكون صريحة أو  ــا معناه: »إنَّ الآيات الت ــد صّرح بهذه النقطة قائلًًا م ــة2، بل وإنّه ق صراح
ــك الموارد حجّة  ــول الله ؟صل؟ في تل ــر، يكون كلام رس ــرة في مدلولها، ولا تحتاج إلى تفس ظاه
ــرط سماحته بعد ذلك في الرجوع إلى النبيّ الأكرم ؟صل؟ والأئمّة الأطهار ؟عهم؟،  أيضًا«.3 ثمّ اش
ــافهة، وفي غير هذه الصورة قال باشتراط تواتر الرواية أو كونها  ــاع كلماتهم مش حضورهم وس

م.ن؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج1، ص104، وج2، ص314. 	.1
الطباطبائي، الميزان، ج12، ص380. 	.2

م.ن. 	.3



197      وحي مِن وجهة نظر العلالعقل وا  ّامة الطباطبائل

ــرط لحجيّة النقل تحقّق ثلاثة أمور، وهي:  محفوفة بالقرائن في اعتبارها1، وفي بعض الموارد اش
التواتر، والنصّ، وعدم التقيّة.

ــتفاد مِن الخصائص الفلسفيّة  والنقطة الجديرة بالالتفات هي أنَّ العلّّامة الطباطبائي قد اس
ــة والروائيّة؛ ومِن هنا فإنَّ هذه الأمور الثلاثة )التواتر والنصّ  للتواتر، دون الخصائص الحديثيّ
ــة والحديثيّة، وإنَّما يعمل على  ــن وجهة نظره بالملاكات الروائيّ ــدم التقيّة(، لا يتمّ تقييمها مِ وع
ــت و في المنظومة المعرفيّة للعلّّامة  ــفيّة. توضيح ذلك: أنَّ النصّ ـ هش تقييمها بالملاكات الفلس
ا إذا كانت ألفاظ الوحي فيه صريحة في دلالتها على البراهين الفلسفيّة  الطباطبائي ـ إنَّما يكون نصًّ
ــل، وفي غير هذه الحالة تكون خارجة مِن  ــي هي مِن وجهة نظره القضايا الفطريّة ذاتها للعق الت
ا وبالنسبة  دائرة النصّ؛ بمعنى أنَّه قد يكون لفظًا مِن الوحي القطعي بالنسبة إلى الفيلسوف نصًّ
ــا. ومِن هنا، فإنَّ العوام في فهمه أو أولئك الذين لا  ــدّث مجملًًا، والعكس صحيح أيضً إلى المح
ــم نصّية النصوص أيضًا. ومِن  ــفيّة، لا يمتلكون حتّى القدرة على فه يمتلكون معلومات فلس
منطلق هذه الرؤية، ذهب سماحته إلى اعتبار شخص مثل العلّّامة المجلسي والكثير مِن أصحاب 

الأئمّة، مِن القشريين والسطحيين.
وكذلك، فإنَّ شاخص التقيّة موجود في الملاكات الفلسفيّة أيضًا؛ وذلك لأنَّ التقية إنَّما توجد 
في رواية إذا كانت المسألة مطروحة في تلك الرواية على خلاف المباني الفلسفيّة. وإنَّ التواتر مِن 
ــفي أيضًا.  وجهة نظره لا ينحصر بعلوم الحديث، وإنَّما له منزلة واضحة وثابتة في النظام الفلس
ــاس، يمكن اعتبار العلّّامة الطباطبائي هو المؤسّس الأوّل لهذا الحقل المنهجي؛  وعلى هذا الأس
ــخ الحديث ودلالته وصدوره  ــخص الأوّل الذي عمل على تقييم تاري وذلك لأنّه كان هو الش
ــاكات اللغويّة  ــفيّة بحتة، وليس بالم ــث بملاكات فلس ــدوره في حقل علوم الحدي ــة ص وجه

والروائيّة.
ــة للعلّّامة الطباطبائي ـ على تقييم  ــفة حيث تقوم ـ في المنظومة المعرفيّ ومِن هنا، فإنَّ الفلس
ــفي ينسحب  الشروط الثلاثة أعلاه، فإنَّ الوحي القطعي غير المتطابق مع العقل القطعي الفلس

م.ن. 	.1



198   ‏   الدين والعقل

ــدث التعارض بين الوحي  ــون. ومِن هنا، لن يمكن أنْ يح ــن الناحية العمليّة على دائرة الظن مِ
القطعي والعقل القطعي أبدًا. وإنَّ الوحي الظنيّ المتبقّي لن تكون له ـ بسبب »الظهور اللفظي« 
ــفة(. وعلى هذا  ــة الحجيّة، ولن يكون له التقدّم على مدخل التجارب البشريّة )الفلس ـ صلاحي
ــه ـ مِن وجهة نظره ـ إلّّا مِن  ــات أحقيّة وعصمة وحجيّة الوحي، لا طريق ل ــاس، فإنَّ إثب الأس

طريق العقل.
ــن الروايات القطعيّة ـ والقطعية هنا، إنَّما هي بلحاظ مباني  والآن بعد تأييد حجيّة طائفة مِ
ــر العلّّامة الطباطبائي  ــفة التي هي مِن وجهة نظ ــاطة الفلس علم الحديث ـ وليس جميعها، بوس
القضايا الفطريّة ذاتها للعقل، نصل في الخطوة التالية إلى بحث تخصيص الرواية للكتاب؛ إذ إنَّ 
نتيجة حجيّة الروايات مِن وجهة نظر العلّّامة، تختلف عن فهم علماء الإماميّة لحجيّة الروايات 
ــات، هو تخصيص القرآن بالرواية؛ في حين  ــكل واضح؛ إذ إنَّ حاصل فهمهم لحجيّة الرواي بش
ــة القرآنيّة ـ يعتبر  ــتقلاليّة الدلال ــاء على رؤيته البديعة في حقل اس ــة الطباطبائي ـ بن أنَّ العلّّام
ــول بحجيّة الروايات فقط. وعلى الرغم  ــص هنا منتفيًا، ويقتصر في ذلك على مجرّد الق التخصي
ــة الأولى، إلّّا أنَّه يعود بجذوره إلى اختلاف  ــتغربًا للوهل ــن أنَّ هذا الأمر قد يبدو عجيبًا ومس مِ
ــائع بين علماء الإماميّة. فإنّه يرى الروايات في سطح أدنى  فهم العلّّامة للحديث عن الفهم الش
بكثير مماّ يفهمه العقل مِن المعارف، ويعتبرها خاصّة بالقشريين والسطحيين الذين لا يمتلكون 

قدرة على فهم الأبحاث العقليّة.1
ــاني للروايات فقط، وذلك في  ــكل عام، فإنَّ العلّّامة الطباطبائي إنَّما قبل بالجانب البي وبش
ضوء الشروط الآنف ذكرها، ولا يعتقد بالفحص عن الروايات لتخصيص آيات القرآن؛ لأنَّ 
ــلمين، هو هذا القرآن الكريم«.2 وقد اعتبر حجيّة  ــاوي القطعي الذي في يد المس »الوحي الس
ــاسي  المصادر الدينيّة الأخرى تابعة للقرآن الكريم: »إنَّ كتاب الله ـ القرآن الكريم ـ مصدر أس

المجلسي، بحار الأنوار، ج1، ص104. 	.1
الطباطبائي، شيعة، ص49. 	.2



199      وحي مِن وجهة نظر العلالعقل وا  ّامة الطباطبائل

لكلّ فكر إسلامي، وهو الذي يضفي الاعتبار ويمنح الحجيّة لسائر المصادر الدينيّة الأخرى«.1 
ــن وجهة نظره »إنَّ معارف القرآن يعرفها كلّ عالم لو تدبّر فيها، ولا معنى في مثل هذا المقام  ومِ

لأنْ نشترط بيان رسول الله ؟صل؟ في فهم القرآن«.2
ا يذهب معه إلى التصريح والقول: »إنَّ كلّ  إنَّ فهم سماحته في حقل القرآن الكريم يبلغ حدًّ
نظريّة دينيّة يجب أنْ تنتهي إلى القرآن الكريم».3 ومع ذلك، فإنَّ هذه الحجيّة مِن وجهة نظره، لم 
تُحل دون ذهابه إلى إرشاديّة معارف القرآن4، وبالتالي فإنّه قال في نهاية المطاف باستقلاليّة العقل 
ــألة  ــبيل المثال ـ تعدّ مِن وجهة نظره مس ــألة التوحيد ـ على س في فهم المعارف. مِن ذلك أنَّ مس
فطريّة، وتعدّ مِن المستقلّّات العقليّة، وأنَّ الأنبياء وسائر الناس يدركونها بشكل متساو.5 وعلى 
ــاس، فإنَّ المعارف القرآنيّة واضحة بالنسبة إلى أصحاب العقول والفلاسفة حتّى قبل  هذا الأس
ــاس معرفته الفلسفيّة السابقة،  ــره للقرآن وعلى أس الدخول في القرآن، وأنَّ المفسّّر خلال تفس
يعمل على ترجيح مفهوم بالنسبة إلى آية. ومِن هنا، فإنَّ سماحته لم يعتبر تفسير القرآن على أساس 
ــفيّة السابقة مِن التفسير بالرأي6، وذهب إلى القول بأنَّ التفسير بالرأي عبارة عن  المعرفة الفلس
ــر كلّ آية، حيث يتمّ تقديمها في ضوء منظومة المعرفة  عدم الرجوع إلى الآيات الأخرى في تفس

الفلسفيّة السابقة للمفسّّر.

هـ. أدلّة تقدّم العقل على النقل
ــد بيان العقل والوحي في المنظومة الفكريّة للعلّّامة الطباطبائي، مِن الجدير ذكره أنَّ الغوص  بع
والتعمّق في المعارف الفلسفيّة ضروري قبل الدخول في صلب الأبحاث والدراسات الوحيانيّة.7 

.	الطباطبائي، شيعه در اسلام، صص85-84. 1
الطباطبائي، الميزان، ج3، ص131. 	.2

م.ن، ص128. 	.3
م.ن، ج19، ص86. 	.4

م.ن، ج11، ص236. 	.5
م.ن، ج3، صص119-118. 	.6

الحسيني الطهراني، مهر تابان، صص29-28. 	.7



200   ‏   الدين والعقل

وبالنظر إلى أصالة فهم العقل البشري في المنظومة الفكريّة للعلّّامة الطباطبائي، فإنَّ فهم العقل 
سوف يكون مِن الناحية العمليّة هو المناط والملاك في التقييم وفي إثبات اعتبار الأدلّة النقليّة.1

فمِن وجهة نظره، إنَّ حجيّة الظواهر الدينيّة ـ وهي عبارة عن أكثر الأدلّة النقليّة، مِن قبيل: 
ــارض ظاهر الروايات مع  ــل. ومِن هنا، فإنّه لو تع ــات ـ تقوم أوّلًًا: على العق ــات والرواي الآي
ــة على الرواية. إنَّ حجيّة الأدلّة النقليّة وحجيّة  ــفيّة مقدّم البراهين العقليّة، تكون النتيجة الفلس
ظاهر الكلام تستند إلى العقل، وبسبب عدم اختلاف المقدّمات عند العقل، فإنّه في حالة تقديم 

النقل على العقل وردّ الدليل العقلي، سوف يتمّ ردّ حجيّة الأدلّة النقليّة أيضًا.
ــأن الفلاسفة، إذ قال:  وقد علّق العلّّامة الطباطبائي ـ في تهميش كلام العلّّامة المجلسي بش

»تكلّموا في ذلك فضولًًا« ـ قائلًًا: 
م تحقّقوا أوّلًًا أنَّ الظواهر الدينيّة تتوقّف في حجيّتها على البرهان الذي يقيمه  ــل لأنَّهَّ »ب

العقل، والعقل في ركونه واطمئنانه إلى المقدّمات البرهانيّة، لا يفرّق بين مقدّمة ومقدّمة؛ 
فإذا قام برهان على شيء، اضطرّ العقل إلى قبوله«.2

ــا: إنَّ الأدلّة النقليّة أدلّة لفظيّة، وهي في الغالب تفيد الظنّ مِن باب الظهور، ولا قبل  وثانيً
لها على مقاومة الأدلّة العقليّة القطعيّة. يُضاف إلى ذلك أنَّ البراهين الفلسفيّة عقليّة وتفيد القطع 
واليقين؛ وعليه فإنّه في مقام التعارض بين الأدلّة النقليّة والأدلّة العقليّة، يكون الترجيح في كفّة 
الأدلّة العقليّة: »وثانيًا: إنَّ الظواهر الدينيّة متوقّفة على ظهور اللفظ، وهو دليل ظنيّ، والظنّ لا 

يقاوم العلم الحاصل بالبرهان لو قام على شيء«.3
وثالثًا: إنَّ الفلسفة الراهنة ـ في ضوء نظامه الفكري ـ مصداق للأحكام العقليّة. وذلك أنَّ 
ــفة صدر المتألّّهين، بديهيّة وعقليّة، وعليه تكون  ــفة ـ مِن وجهة نظره ـ ولا سيّما منها فلس الفلس
ــوال الأئمّة الأطهار ؟عهم؟ ـ في ضوء  ــا ومتوقّفة عليها. بل وإنَّ بعض أق ــة الحقيقيّة رهناً به المعرف

.	المجلسي، بحار الأنوار، ج1، ص100. 1
م.ن، ص104. 	.2

م.ن. 	.3



رؤيته ـ خاصّة بالمتبحّرين في الأبحاث العقليّة والفلسفيّة، وأمّا سائر العلماء الآخرين فلا قدرة 
لديهم على فهمها واستيعابها.

»... لقد كان الأستاذ العلّّامة الطباطبائي يرى ضرورة تقوية الفكر وتصحيح القياس 

ــفة هي الحلّ الوحيد في هذا الشأن،  ــفة بشكل عام، وكان يعتبر الفلس والمنطق والفلس

ــل البيت ؟عهم؟«1. و»على خلاف الكثير مِن  ــل الرجوع إلى معين الخزائن العلميّة لأه قب

العلماء ـ الذين كانوا يذهبون إلى ترجيح أنْ يعمل طلّّاب العلم على التعرّف على الأخبار 

والروايات المأثورة عن الأئمّة الأطهار ؟عهم؟، لينتقلوا إلى دراسة الفلسفة بعد ذلك ـ كان 
سماحته يقول: إنَّ معنى هذا الكلام هو عين مقالة )كفانا كتاب الله( «.2

بحث مصداقي
مِن ذلك على سبيل المثال يمكن ـ مِن خلال تقييم الإرادة والمشيئة المحدثة في الروايات ـ تصوير 
منهج وأسلوب العلّّامة الطباطبائي في الرجوع إلى الأخبار وتحديد مستوى الرواة ونوع تحليله 
ــكل على نحو معيّّن. فقد تمّ اعتبار المشيئة في المصادر والجوامع الروائيّة والحديثيّة3،  في هذا الش
ــيئة الذاتيّة. وقد ذهب  ــة وأنّّها مِن صفات الفعل، ولا شيء منها يتطابق مع المش ا مخلوق على أنَّهَّ
ــوء منهجه البديع والمبتكر ـ إلى اعتبار  ــة الطباطبائي في تحليل الروايات المذكورة ـ في ض العلّّام
المشيئة ذاتيّة، وأنَّ جميع الروايات الناظرة إلى المشيئة المحدثة، إنَّما كان سببه يعود إلى أنَّ جميع رواة 

هذه الأحاديث والروايات، لم يكونوا بالمستوى الذي يؤهّلهم إلى فهم المشيئة الذاتيّة.
إنَّ ملاك العلّّامة الطباطبائي في هذا التقييم، ليس مِن قبيل المعايير الفنيّة في معرفة الرواة على 
ما هو معروف في علم الرجال. بل إنَّ معيار التقييم في هذا المسار عبارة عن تطبيق رواية الراوي 
ــند  ــفة. إنَّ هذا المعيار لا يتطابق مع قواعد وضوابط معرفة الس ــيج المفهومي في الفلس مع النس

الحسيني الطهراني، مهر تابان، ص34. 	.1
م.ن، ص28. 	.2

ــيئة والإرادة، وباب صفات الذات وصفات الأفعال؛  ــبيل المثال: الصدوق، توحيد الصدوق، باب المش انظر على س 	.3
ا مِن صفات الفعل وسائر صفات الفعل. الكُليني، أصول الكافي، باب الإرادة أنَّهَّ



202   ‏   الدين والعقل

ــاني الروائيّة والرجاليّة ـ على  ــك لأنَّ أغلب هؤلاء الرواة ـ مِن زاوية المب ــم الحديث؛ وذل في عل
مرتبة ومنزلة عالية. في حين أنَّه طبقًا لمعيار العلّّامة الطباطبائي لم يكن أيّ واحد مِن كبار الرواة 
ــفيّة،  والأصحاب المعاصرين للمعصومين ؟عهم؟، متّصفًا بالوعي والإدراك اللازم للمباني الفلس

وكانوا في زمرة العوام الذين تحتّم عليهم الانشغال بظواهر المعارف.
»وطريق الاحتياط الديني لمن لم يتثبّت في الأبحاث العميقة العقليّة، أنْ يتعلّق بظاهر الكتاب 
وظواهر الأخبار المستفيضة، ويرجع علم حقائقها إلى الله عزّ اسمه، ويجتنبّ الورود في الأبحاث 

العميقة العقليّة إثباتًا ونفيًا«.1
وبطبيعة الحال، فإنَّ هذا الكلام يشمل حتّى المحدّثين والفقهاء في المراحل الزمنيّة اللاحقة، 
وقد شمل حتّى العلماء مِن أمثال العلّّامة المجلسي مِن الذين كانوا على معرفة واطّلاع بالأبحاث 
ــفيّة؛ وذلك لأنَّ معيار العلّّامة الطباطبائي في نقد الرواة والمحدثين، كان منصبًّا على عدم  الفلس

استعمالهم للفلسفة، وليس عدم الفهم الفلسفي مِن قبل الراوي.
يرى العلّّامة الطباطبائي في البين أنَّ خطاب الأئمّة الأطهار ؟عهم؟ كان يتّجه في بعض الأحيان 
ــفيّة مِن  ــتمل كلامهم على مفاهيم فلس إلى عدد مِن خاصّة الأصحاب، وفي مثل هذه الحالة يش
ــفيّة  ــلوب بمعيار المفاهيم الفلس ــتوى العالي، ومِن هنا يتمّ تقييم الفهم العقلي في هذا الأس المس
ــوف يكون الاستدلال العقلي مقدّمًا  ــتوى المعارف النقليّة؛ وعلى هذا الأساس س ومقياس مس

على الوحي.
طبقًا لرأي العلّّامة في تقدّم التفكير والفهم الفلسفي على الوحي، فإنَّ مضمون النقل يكون 
فاقدًا لقابليّة استخراج أصول الدين؛ وذلك لأنَّ إثبات أصول الدين متقدّم على القبول والإيمان 

بالكتاب والسنةّ. وقد اعتبر أنَّ المبنى في قبول النقل، هو تطابقه مع اللاهوت الفلسفي: 
»إنَّ متن الإلهيّات عبارة عن مجموعة مِن الأبحاث العقليّة البحتة، ونتيجتها هي إثبات 

الصانع، وإثبات واجب الوجود، والتوحيد، وسائر صفات كماله ولوازم وجوده، مِن 

.	المجلسي، بحار الأنوار، ج1، ص104. 1



203      وحي مِن وجهة نظر العلالعقل وا  ّامة الطباطبائل

النبوّة والمعاد، وهذه مسائل باسم أصول الدين التي يجب أنْ تثبت مِن طريق العقل قبل 

كلّ شيء؛ لكي يتمّ إثبات وحجيّة تفاصيل الكتاب والسنةّ«.1 

كما أقام العلّّامة الطباطبائي إدراك المعارف العالية والعميقة على الأبحاث الفلسفيّة، واعتبر 
النقل في هذا المسار تابعًا ومحتاجًا إليه: 

»إنَّ الاستفادة مِن أبحاث الإلهيّات لا يعتبر مكمّلًًا للمعارف الدينيّة، بل إنَّ ذلك مجرّد 

وسيلة للاستفادة منها. كما أنَّ الاستفادة مِن علم المنطق في استنتاج المعارف الإسلاميّة، 

ــي تكميل المعارف  ــتنباط أحكام المذهب، لا يعن ــتفادة مِن علم الأصول في اس والاس

الإسلاميّة أو الأحكام العمليّة للإسلام«.2 

ــه، فإنَّ العلّّامة الطباطبائي لم يعتبر المنهج والأسلوب الفلسفي هو الحقيقة  وفي الوقت نفس
ــفة مِن  ــع عينهما، وأنّه لا يقبل الخطأ، ولكنهّ على كلّ حال يذهب إلى الاعتقاد بأنَّ الفلس والواق
خلال النقل قد اكتسبت في القرن الحادي عشر للهجرة عينيّة كاملة، ولم يبق في البين شيء سوى 

اختلاف التعبير.3
لقد ذهب العلّّامة الطباطبائي إلى اعتبار الظواهر الدينيّة، والحجّة العقليّة، والإدراك المعنوي 
والمفهومي، بوصفها طرقًا في الوصول إلى المعارف.4 إنَّ التعبير بـ»الظواهر الدينيّة« في خصوص 
ــة القطعيّة للبراهين  ــى الدلالة الظنيّة للنقل، والدلال ــا هو في الحقيقة يمثّل تأكيدًا ع النقل، إنَّ

العقليّة.5 كما أنَّ هذا التعبير يدلّ على اعتبار قشريّة الظواهر الدينيّة.
ــب إلى الاعتقاد بأنَّ طريقي الحجّة العقليّة  ــاوة على هذا، فإنَّ العلّّامة الطباطبائي يذه وع
ــكل مستقلّ عن الوحي ـ على الوصول إلى الحقائق  والإدراك المعنوي والمفهومي، قادران ـ بش

المعرفيّة، بل وهما على درجة أعلى مِن المستوى المعرفي.

الطباطبائي، بررسي هاي اسلامي، ج2 ، ص173. 	.1
م.ن، ص 17. 	.2

م.ن، ص105. 	.3
م.ن، ص78. 	.4

الطباطبائي، بررسي‌هاي اسلامي، ج2، ص78؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج1، ص104. 	.5



204   ‏   الدين والعقل

ــط لغة، فإنّّها تقع في  ــر الدينيّة حيث تكون بيانات لفظيّة، وقد تمّ إلقاؤها بأبس »إنَّ الظواه
ــة، وبما يقدر على فهمه  ــع له ظرفيّته الوجوديّ ــخص منها بما تتّس ــاول الناس، ويأخذ كلّ ش متن
واستيعابه. خلافًا للطريقين الآخرين اللذين يختصّان بفئة خاصّة مِن الناس، ولا تكون صالحة 
ــد مِن هذه الطرق  ــاطة كلّ واح ــع«.1 »يمكن الوصول إلى الحقائق الكليّة للخلق بوس للجمي
ــفة والبرهان، وطريق الذوق  الثلاثة، وهي: طريق الدين وظواهر أقوال الأنبياء، وطريق الفلس

والكشف«.2
يذهب العلّّامة الطباطبائي إلى الاعتقاد بأنَّ تلك الطائفة مِن الروايات المبيّنة للمطالب الفنيّة 
ــفيّة، ويمكن العمل على اكتشافها وحلّها  ــس فلس والعميقة، إنَّما هي في الحقيقة تحتوي على أس

بالفنون الفلسفيّة المتقدّمة.
هناك الكثير مِن الروايات المأثورة عنهم ؟عهم؟، وقد تمّ ضبطها في الأحاديث والخطب، وإنَّ 
ــفيّة  ــه لم يتم التمكّن مِن حلّها على الرغم مِن الآراء الفلس ــا مِن الدقّة والعمق بحيث أنَّ بعضه
ــد مضي عشرة قرون؛ إذ تداولتها صدور الأجيال خلفًا عن  للمتقدّمين، ولم يمكن حلّها إلّّا بع

سلف، حتّى أمكن حلّها في القرن الحادي عشر للهجرة.3
ــفيّة الموجودة في كلمات الأئمّة  ــة الحال، فإنَّ عدم الوصول إلى بعض المفاهيم الفلس وبطبيع
الأطهار ؟عهم؟، حتّى القرن الحادي عشر للهجرة، لا يقبل الجمع مع بيان المعارف الإلهيّة بأسلوب 
فلسفي في أحاديث الأئمّة ؟عهم؟؛ إذ في حالة الجمع، يمكن صدور المعارف العميقة مِن قبل عامّة 
ــتوى المعرفي للرواة  ــة الطباطبائي؛ وذلك لأنَّ اختلاف المس ــرواة، وهذا ما لم يقبل به العلّّام ال
واختلاف مستوى المعارف النقليّة، يمثّل واحدًا مِن الأدلّة القطعيّة له في تقديم العقل على النقل، 

والقول بمعياريّة البرهان العقلي.
ــيلة لبيان المرادات  ــة الطباطبائي ـ إنَّما هي وس ــفيّة ـ مِن وجهة نظر العلّّام ــة الفلس إنَّ اللغ

م.ن، ص81. 	.1
.	الطباطبائي، شيعة، ص59. 2

م.ن، ص56. 	.3



205      وحي مِن وجهة نظر العلالعقل وا  ّامة الطباطبائل

ــب، والإمام الصادق، والإمام الكاظم  ــد الوحيانيّة، التي انفرد الإمام علّي بن أبي طال والمقاص
ــى الرضا ؟ع؟، بتعليمها لبعض تلاميذهم.1 وبطبيعة الحال، فإنَّ مراده هو  والإمام علّي بن موس
المعارف التي تتطابق مع اللغة الفلسفيّة، لا أنَّ الأئمّة الأطهار ؟عهم؟ قد استعملوا اللغة الفلسفيّة 

في إطار بيان تلك المعارف.
إنَّ الأبحاث التي ورد ذكرها في الأحاديث السابقة، وإنْ كانت مرتبطة بسلسلة مِن المطالب 
الخاصّة، ولكنْ كما يتّضح مِن خلال التعمّق والتدبّر في أطراف الكلمات والبيانات، فإنَّ أساسها 
ــائل الإلهيّة  ــفة العالية. إنَّ هذه النظريّات العامّة والمس ــى الأبحاث العامّة للفلس العام يقوم ع
ــتنتاجها مِن  ــلة النتائج التي يتمّ اس ــة الخاصّة التي تمّ بيانها بها ـ بغضّ النظر عن سلس بالطريق

الأبحاث العامّة في الفلسفة ـ غير قابلة للتفسير والتوجيه.2
ــلوك الطريق بكلّ واحد مِن هذه  ــى الرغم مِن تأكيد العلّّامة الطباطبائي على إمكان س وع
ــدف واحد، إلّّا أنَّه قد صّرح  ــورة آنفًا، وانتهاء كلّ واحد منها إلى غاية وه ــرق الثلاثة المذك الط
ــفة، لن يكون بيانًا للحقيقة ولا موصلًًا للغاية،  ــلوب النقلي مِن دون قيامه على الفلس بأنَّ الأس
ــفة هي المرشد الوحيد للروايات. إنَّ هذا التحليل بدوره صريح في تقدّم العقل على  وإنَّ الفلس

الوحي أيضًا.

التماهي بين العقل والفلسفة
مِن خلال دراسة مجموع آثار العلّّامة الطباطبائي، وما يترتّب عليها مِن النتائج المفهوميّة، يمكن 
ــفيّة، قد تسبّبت بفكرة  لنا أنْ نصل إلى نتيجة مفادها أنَّ تماهي الأحكام العقليّة والأحكام الفلس
تقدّم العقل على النقل. إنَّ جميع المواد الفلسفيّة ـ في المنظومة المعرفيّة للعلّّامة الطباطبائي ـ عقليّة. 

في حين أنَّه يرى: 
ــفيّة الأخيرة بالقياس إلى  ــفة قد بلغت ذروتها، يعني أنَّ الأبحاث الفلس إنَّ قولنا بأنَّ الفلس

الطباطبائي، شيعه در اسلام، صص102-56. 	.1
الطباطبائي، شيعة، ص163. 	.2



206   ‏   الدين والعقل

ا، بحيث تتناسب مع معارف الحقيقة؛ لا أنَّ محتويات  أبحاث المتقدّمين، تقع في مرتبة عالية جدًّ
ــع في صلب الواقع ومنزل الوحي،  ــفار والمنظومة ونظائرهما، تق كتب الحكمة، مِن قبيل: الأس
وأنّّها مصانة مِن جميع أنواع الخطأ.1 وفي الوقت نفسه، فإنَّ العقل ـ مِن وجهة نظره ـ في حدّ ذاته 
ــة ومتطابق مع الواقع ومعصوم مِن الخطأ؛ إذ يرى أنَّ العقل لطيفة ربانيّة2، وإدراك يحصل  حجّ
للإنسان مع سلامة الفطرة.3 إنَّ عدم الالتفات إلى هذه النقطة، سوف يخدش مقدّماته في إثبات 

تقدّم العقل على النقل.
المقدّمة الأولى: حيث أنَّ حجيّة النقل تستند إلى الأدلّة العقليّة، فإنَّه في حالة تقدّم النقل على 

العقل، سوف يتمّ إنكار حجيّة النقل.
ــن أنَّ الأدلّة العقليّة  ــة لفظيّة، والأدلّة اللفظيّة ظنيّة. في ح ــة الثانية: أنَّ الأدلّة النقليّ المقدّم

يقينيّة؛ والظنّ لا يقاوم اليقين.
لا شكّ في أنَّ الدليل والقرينة العقليّة مقدّمة على النقل، ولا يتمّ أبدًا ترجيح ظاهر النقل على 
ــاس، فإنَّ كبرى هذه المسألة صحيحة. بيد أنَّ الصغرى  الدليل القطعي للعقل. وعلى هذا الأس
ــفة، سوف تتعرّض إلى إشكال. إذ مراده مِن  في حالة عدم لحاظ هذا التماهي بين العقل والفلس
ــة مِن الخطأ.4 في حين أنَّه قال في  ــفة؛ حيث لن تكون مِن وجهة نظره معصوم العقل هو الفلس

تعريف العقل، إنَّه لطيفة ربانيّة معصومة مِن الخطأ.
والجواب المطلوب عن هذا الخدش، هو أنَّ مراد العلّّامة الطباطبائي مِن الفلسفة هي القضايا 

البديهيّة ونتائجها؛ حيث يُسمّي هذا النوع مِن الإدراكات والتصديقات بالعقل القطعي.5
ــفي هو أنَّه بوساطة الاستفادة مِن سلسلة مِن القضايا البديهيّة أو  إنَّ المعرّف للبحث الفلس
النظريّة ـ المنتجة لتلك البديهيّات ـ والأفكار التي لا يمكن للمشاعر والإدراك الإنساني أنْ يشكّ 

الطباطبائي، بررسي‌هاي اسلامي، ج2، ص175. 	.1
المجلسي، بحار الأنوار، ج1، ص86. 	.2

الطباطبائي، الميزان، ج2، ص250. 	.3
الطباطبائي، شيعة، ص219. 	.4

م.ن، ص218. 	.5



207      وحي مِن وجهة نظر العلالعقل وا  ّامة الطباطبائل

ــود، وبذلك يصل إلى مبدأ خلق  ــأنها، يبحث بالمنطق الفكري في كليّات عالم الوج أو يتردّد بش
العالم وكيفيّة ظهور العالم ومبدئه ومنتهاه.1 

ــن المقدّمات والمواد  ــتنتاج النتائج البديهيّة مِ ــفة هو اس ــن هنا، إذا كان المراد مِن الفلس ومِ
ــه. ولكنْ حيث أنَّه قد قبل  ــوف ينحلّ بهذا التوجي ــكال المذكور بدويًا، وس البديهيّة، كان الإش
ــتناد إلى العقل القطعي، سوف  ــفيّة2، فإنَّ الاس ــه عدم تحقّق هذه البداهة في الكتب الفلس بنفس

يكون بمفهوم »البداهة التعليقيّة«.
ــفة  ــفيّة الواصلة إلينا مِن الفلاس ــي أنَّه في الأبحاث الفلس ــألة ه ــد يقال بأنَّ المس والآن، ق
ــلوك هذا الطريق، وأنَّ المقدّمات التي تمّ ذكرها، لم تكن مِن العقل القطعي،  المتقدّمين، لم يتمّ س
ــفي. والجواب عن ذلك أوّلًًا:  وأنَّ الأبحاث التي قاموا بها لم تكن في ضوء منهج البحث الفلس
»لم يضمن أحد صحّة جميع ما وصل إلينا مِن المتقدّمين. وليست الفلسفة وحدها فقط، بل وسائر 
ــتوى البداهة، سوف  ــألة إلى مس العلوم النظريّة الأخرى تعاني مِن هذه الحالة، وما لم تصل المس

تبقى على هذه الحالة«.3
ــون في الحدّ الأقصى بمفهوم  ــوف يك ــتناد إلى العقل القطعي، س وفي هذه الحالة، فإنَّ الاس
البداهة التعليقيّة. وإنَّ هذا النوع مِن البداهة يشهد بذاته على عدم البداهة. وعلى هذا الأساس، 
فإنَّ إشكال التماهي بين العقل والفلسفة والعينيّة بين هذين المفهومين والإشكال المذكور، سوف 

يعود مجدّدًا.
وعلى أيّ حال، فإنَّ الذي يحظى بالأهميّة في بيان رؤية العلّّامة الطباطبائي في هذا المورد، هو 
ــفة وتقديمهما على الوحي القطعي. الأعمّ مِن أنْ تكون تلك القضايا  التماهي بين العقل والفلس
ــة الطباطبائي قد ذهب مِن الناحية  ــفيّة بديهيّة أو غير بديهيّة. وعلى كلّ حال، فإنَّ العلّّام الفلس
ــاس  ــفيّة بديهيًّا، وقدّم نظريّة »التماهي« على أس ــة إلى اعتبار جزء كبير مِن القضايا الفلس العمليّ

ذلك.

م.ن، صص56-55. 	.1
م.ن، ص219. 	.2

م.ن. 	.3



208   ‏   الدين والعقل

مساحة مدركات العقل
ــمل  ــتثنينا تفاصيل الأحكام ـ تش ــي يرى أنَّ مدركات العقل ـ إذا ما اس ــة الطباطبائ إنَّ العلّّام

الأخلاق والعقائد وكليّات الفروع أيضًا، وقال في ذلك: 
ــائل الاعتقاديّة والأخلاقيّة، وكذا  ــن الحصول ]مِن طريق العقل[ على المس »... ويمك

الكليّات للمسائل العمليّة )فروع الدين(، ولكنَّ جزئيات الأحكام ومصالحها الخاصّة 

بها لم تكن في متناول العقل، وخارجة عن نطاقها«.1 

ــق العقل على نحو  ــتطيع أنْ تدرك الحقائق مِن طري ــفة تس ــتنتج بعد ذلك أنَّ الفلس ثمّ اس
الاستقلال. 

»... إنَّ الذي يميّز المنهج الديني مِن المنهج الفلسفي، هو أنَّ الفلسفة تصل إلى الحقائق 

مِن طريق العقل، بينما يصل الدين إلى الحقائق مِن طريق الوحي السماوي«.2 

وبعبارة أخرى: إنَّ الوجه المميّز بين هذين الأمرين، يكمن في اختلاف سطوح بيان وتقديم 
المعرفة؛ فالمعرفة العقليّة سطح متعال وخاصّ بالفلاسفة، والمعرفة النقليّة سطح متنزّل وخاصّ 

بالقشريين.
ــول إلى الحقائق، لا أنَّ  ــده، يمثّل طريقًا في الوص ــرى: إنَّ كلّ واحد منهما وح ــارة أخ وبعب
ــة داخليّة، بل إنَّ كلّ واحد مِن العقل والوحي ـ مِن  ــا بوصفه حجّة باطنيّة والآخر حجّ أحدهم
ــون موصلًًا. غاية ما  ــر؛ حيث يمكنهما أنْ يك ــتقلّ ومختلف عن الآخ ــة نظره ـ طريق مس وجه
ــواء في مقدّمة المواجهة مع النقل أو في المستوى  ــفي ـ على ما تقدّم ـ س هنالك، أنَّ الطريق الفلس
العالي مِن المعرفة، حاكم على النقل والمرشد الوحيد له. ومِن هذه الناحية، فإنَّ الصلة والارتباط 
بين العقل والوحي، لن تكون علاقة تعارضيّة أو تقدميّة؛ بل الموضوع مسألة استقلال العقل.

النقطة الأخرى، هي أنَّ العلّّامة الطباطبائي يذهب إلى الاعتقاد بأنَّ القرآن هو وحده الوحي 

الطباطبائي، شيعه در اسلام، صص82-81. 	.1
الطباطبائي، شيعة، ص49. 	.2



209      وحي مِن وجهة نظر العلالعقل وا  ّامة الطباطبائل

ــه هو الذي يضفي الاعتبار  ــائر المصادر الدينيّة الأخرى تابعة له: »إنّ ــي1، وأنَّ حجيّة س القطع
والحجيّة على المصادر الدينيّة الأخرى، ومِن هذه الناحية يكون مفهومًا مِن قبل الجميع«.2

ــرآن تامّة؛ إذ في غير هذه  ــة الطباطبائي يرى أنَّ دلالة الق ــاس، فإنَّ العلّّام ــى هذا الأس وع
ــنةّ النبيّ الأكرم ؟صل؟ وروايات الأئمّة ؟عهم؟  ــة لا يمكن للقرآن الكريم أنْ يمنح الحجيّة لس الحال
ــتقلًّاًّ في إفادة المعنى، وحدّد دائرة المرجعيّة  مِن بعده. ومِن هنا، فإنّه قد اعتبر القرآن الكريم مس
العلميّة للأئمّة بمسألتين، وهما: تفصيل جزئيّات الأحكام، وتعليم منهج تفسير القرآن بالقرآن: 
ــن التشريعيّة، فإنَّ القرآن  ــاميّة، وهي الأحكام والقوان ــا مِن المعارف الإس »إنَّ بعضً

ــنةّ ـ )حديث  ــات منها، ويتوقّف تفصيلها على الرجوع إلى الس ــر إلى الكليّ الكريم يش

أهل البيت ؟عهم؟( ـ مثل أحكام الصلاة والصوم والمعاملات وسائر العبادات. وبعضها 

الآخر كالاعتقادات والأخلاق، وإنْ كانت مضامينها وتفاصيلها يفهمها العامّة، لكنَّ 

ــتلزم اتّّخاذ نهج أهل البيت ؟عهم؟، مع الاستعانة بالآيات، فإنّّها  إدراك وفهم معانيها، يس
تفسّّر بعضها بعضًا«.3

ــوء مجموع ما تقدّم مِن المطالب، يتّضح أنَّ العلّّامة الطباطبائي بصدد القول بأنَّ دائرة  في ض
ــك العقل القدرة على  ــألتين، وفي الموارد الأخرى يمتل ــدركات العقل تقتصر على هاتين المس م
ــألة الثانية ـ أي: تعليم منهج  ــتقلال. وبطبيعة الحال، فإنَّ المس ــف والفهم على نحو الاس الكش
ــام ؟ع؟ في موردها بُعد  ــج عقلي؛ إذ يكون لبيان الإم ــرآن بالقرآن ـ هي الأخرى منه ــر الق تفس
ــألة مجرّد  ــر هذه الصورة لا يرِد خلل في النتيجة؛ وذلك لأنَّ هذه المس ــري؛ وإنْ كان في غ تذك

مدخل منهجي، وليست مدخلًًا معرفيًّا.
ــوف  ــل ـ مِن وجهة نظر العلّّامة الطباطبائي ـ س ــاس، فإنَّ مدركات العق وعلى هذا الأس
تشتمل على مجموع الوحي ـ باستثناء تفاصيل الأحكام ـ بالإضافة إلى مستوى عال مِن المعارف.

م.ن. 	.1
الطباطبائي، شيعه در اسلام، صص55-54. 	.2

م.ن، ص85. 	.3



210   ‏   الدين والعقل

ــدركات مِن حيث تهذيب النفس بلا  ــال، فإنَّ العلّّامة الطباطبائي قد اعتبر الم وبطبيعة الح
ــتثناء الذي كان واردًا على  حدود. وبعبارة أخرى: لا يوجد في المنهج العرفاني حتّى ذلك الاس
العقل في دائرة جزئيّات وتفاصيل الأحكام أيضًا. بل صّرح بذلك قائلًًا: إنَّ هذه الجزئيّات قابلة 
ــبة إلى هذه الطائفة على نحو الاستقلال ومِن دون الرجوع إلى النقل؛ لأنَّ الله  للانكشاف بالنس
ــهودات والإشراقات. ومِن هذه الناحية، سوف يشمل اكتشاف  ــبحانه وتعالى هو فاعل الش س

هذه المساحة أيضًا. بالإضافة إلى أنَّ مدركات المنهج العرفاني ليست محدودة بحدّ.
ــاف الحقائق ـ وهو علم موهوب مِن  وكذلك طريق تهذيب النفس، إذ تكون نتيجته انكش
قبل الله سبحانه وتعالى ـ لا يمكن القول بتحديد أو تقدير بالنسبة إلى نتيجته والحقائق التي يتمّ 
ــاطة هذه الموهبة الإلهيّة. إنَّ هؤلاء حيث يكونون قد انقطعوا عن كلّ  اكتشافها وشهودها بوس
م يشهدون ما  م يكونون تحت الولاية المباشرة لله سبحانه وتعالى، وبذلك فإنَّهَّ ما سوى الله، فإنَّهَّ

يريده الله )لا ما يريدونه هم(1.
خلافًا للفلاسفة الذين يعتبرون الرجوع إلى الوحي مؤثّرًا في رفع الحجاب، يذهب العلّّامة 
ــة القطعيّة على نحو  ــل إلى مرحل ــارف النظريّة يجب أنْ تص ــاد بأنَّ المع ــي إلى الاعتق الطباطبائ
الاستقلال وقبل الرجوع إلى الوحي، لتصبح معيارًا لتقييم الوحي. ومِن هنا، فإنَّ مسألة تماهي 

القرآن والبرهان والعرفان، يكون لها ـ مِن وجهة نظره ـ معنى مفهوم بلحاظ بعض القيود.
ــفي  في ضوء ما تقدّم، يمكن لنا أنْ نرصد في الحدّ الأدنى أربعة مبان مهمّة في التفكير الفلس
للعلامة الطباطبائي؛ حيث تعدّ بشكل ما مِن إبداعاته ومبتكراته الفلسفيّة، وهي مؤثّرة في تحليل 

كيفيّة الارتباط بين العقل والوحي ونتيجته. إنَّ هذه الأسس الأربعة عبارة عن: 
1. التماهي بين الفلسفة والعقل.

2. إثبات حجيّة النقل مِن طريق الفلسفة )البديهيّات(.
3. استقلال العقل في إدراك المعرفة.

4. سطحيّة ـ أو في الحدّ الأدنى ـ إرشاديّة المعارف الوحيانيّة، وتعالى المعارف العقليّة.

.م.ن، ص82. 	.1



211      وحي مِن وجهة نظر العلالعقل وا  ّامة الطباطبائل

مسألة العقل والوظيفة التفسيريّة للنقل
ــد ميّز العلّّامة الطباطبائي بين الرؤية المنهجيّة والمعرفيّة للنقل مِن حيث الاعتبار؛ وذلك لأنَّ  لق
ــة المنهجيّة. وإنَّ الأحاديث إنَّما تظهر جانب التعرّف  ــل ـ مِن وجهة نظره ـ معتبر مِن الناحي النق
لًًا: لأنَّ العقل  ــري فقط، وأمّا بلحاظ المعرفة فلا تكون معتبرة أبدًا؛ وذلك أوَّ على المنهج التفس
ــتوى المعارف النقليّة نازل بشكل كبير.  ــكل مستقلّ. وثانيًا: لأنَّ مس قادر على فهم المعارف بش
ومِن هنا، فإنَّ توظيف الروايات إنَّما يكون بمقدار بيان كليّة تفسير القرآن بالقرآن، وإلّّا فليست 
ــتيعابها. وبطبيعة الحال، فإنَّ القرآن بدوره  هناك مِن حاجة إلى النقل في حقل فهم المعارف واس
ليس له موضع في طريق المعرفة العقليّة، ويمكن للعقل أنْ يكتشف المعرفة على نحو الاستقلال؛ 
إذ إنَّ المعارف ـ مِن وجهة نظر العلّّامة الطباطبائي ـ فطريّة، ويتساوى فيها الأنبياء وغيرهم مِن 
الأشخاص العاديين.1 إنَّ الوحي ـ مِن وجهة نظره ـ يتّجه في الأساس إلى القشريين وأصحاب 
ــن الناحية الاجتماعيّة يُعدّون  ــفة؛ وإنْ كانوا مِ ــطحيّة مِن الذين لا حظَّ لهم في الفلس النظرة الس
ــاديّة، ويكون العقل مستقلًّاًّ في  في زمرة العلماء؛ وذلك لأنَّ للوحي مِن وجهة نظره صبغة إرش

الحصول على المعارف.
هناك الكثير مِن الروايات الأخرى التي تنهى عن التفكير في الله سبحانه وتعالى، وهي مرويّة 
ــيعة وأهل السنةّ(، ولا بدّ مِن الالتفات بطبيعة الحال  في المصادر الروائيّة عند الفريقين )مِن الش
ــن لا يعرفون طريق الدخول  ــادي، وإنَّما يتّجه إلى خصوص أولئك الذي ــذا النهي إرش إلى أنَّ ه
ــتعداد إلى ذلك، وبالتالي فإنَّ الغوص في هذه  ــائل العقليّة والعميقة، ولا يمتلكون الاس إلى المس
ــه يُعدّ هلاكًا دائمًًا  ــس في التهلكة، وهو في الوقت نفس ــا يمثّل في الحقيقة إلقاء للنف ــائل، إنَّ المس

ا فقط. ومقيمًًا.2 وعلى هذا الأساس، فإنَّ للقرآن بدوره بُعدًا إرشاديًّ
كما سبق أنْ ذكرنا، فإنَّ العلّّامة الطباطبائي قد ارتضى حجيّة النقل مِن حيثيّتين، وهما: تفصيل 
جزئيّات الأحكام، وتعليم منهج تفسير القرآن بالقرآن؛ وذلك ـ بطبيعة الحال ـ مع اختلاف في 

الطباطبائي، الميزان، ج11، ص236. 	.1
م.ن، ج19، ص86. 	.2



212   ‏   الدين والعقل

ــألة الثانية، حجيّة مفهوم منهج وأسلوب النقل في  كيفيّة ونوع هاتين الحجّتين؛ إذ إنَّ حجيّة المس
تفسير القرآن بالقرآن، إذ يحتوي على بُعد تعليمي في المنهج التفسيري، لا أنْ يكون النقل في حقل 
ــتقلال. ومِن  ــتفاد مِن العقل على نحو الاس المعارف حجّة في حدّ ذاته؛ وذلك لأنَّ المعارف تس
ــر الميزان أوّلًًا على إخراج المعنى مِن ذات الآيات في  هنا، فإنَّ العلّّامة الطباطبائي يعمل في تفس
بحث بعنوان »بيان الآيات«، وبعد ذلك يعمد في البحث الروائي إلى بيان الروايات ذات الصلة 
ـ وحتّى غير ذات الصلة ـ ليستشهد بها مِن الناحية المضمونيّة على صحّة أسلوب ومنهج حقل 
ــت  ــر، وليس »بيان الآيات«. إنَّ حجيّة النقل في هذا الاتجاه مجرّد حجيّة منهجيّة في باب التفس
ــريّة؛ وذلك لأنَّ النقل لا يحتوي مِن وجهة نظره على »حجيّة تفسيريّة«، وإنَّما دائرة  حجيّة تفس

حجيّته تنحصر في »الحجيّة المنهجيّة« فقط.
ــات خارجيّة في بيان مقاصده وغاياته، وإنَّ  ــرآن الكريم لا يحتاج أبدًا إلى ضمّ ملحق إنَّ الق
المراد الابتدائي والأخير مِن كلّ آية، يتجلّّى بوضوح مِن تلك الآية ذاتها أو بعد ضمّها إلى الآيات 
الأخرى، وما بيانات أهل البيت ؟عهم؟ ـ الذين يجب الرجوع إليهم في فهم الآيات القرآنيّة في ضوء 
ما أمرنا به رسول الله ؟صل؟ ـ سوى بُعد تعليمي وتربوي يخدم منهج التفسير الحقيقي والصحيح. 
ــة، وإنَّ الأئمّة الأطهار مِن أهل  ــم مغلق وغير كاف في بيان مقاصده العالي ــرآن الكري لا أنَّ الق
ــلّ رموزه وأقفاله المغلقة، وأنْ  ــف مقاصده وخفاياه مِن خلال ح البيت ؟عهم؟ قد عمدوا إلى كش

تكون الروايات بذلك حجّة حتّى إذا خالفت كتاب الله.1
ــا يكون حجّة في باب  ــو أنَّ كلام النبيّ والإمام، إنَّ ــح بيان العلّّامة الطباطبائي ه إنَّ صري
ــا هو آية ـ إنَّما يعمل على بيان  ــكام فقط، وفي الحقيقة فإنَّ النقل في هذه الحالة ـ ب ــل الأح تفاصي

الآية الناظرة إلى مجملات الأحكام. 
ــكام العامّة، مثل: الصلاة والصوم  ــرآن الكريم يحتوي على مجملات، مِن قبيل الأح إنَّ الق
ــرآن، ومِن هنا فقد تمّ  ــة إلى بيان مِن خارج الق ــا إلى ذلك؛ إذ يكون تفصيلها بحاج ــجّ وم والح
إضفاء الحجيّة على بيان النبيّ الأكرم ؟صل؟ بموجب الكثير مِن الآيات القرآنيّة، وقد عمد النبيّ 

الطباطبائي، شيعة، ص53. 	.1



213      وحي مِن وجهة نظر العلالعقل وا  ّامة الطباطبائل

الأكرم ؟صل؟ بدوره إلى إحلال كلام أهل بيته محلّ كلامه، وبالتالي فإنَّ الخبر المتواتر أو المحفوف 
بالقرائن القطعيّة، يكون موضع ثقة في تفسير الآية بما هي آية، حيث يتمّ العمل على إيضاح الآية 

مورد البحث والنظر.1
ــات الأحكام، حتّى على فرض  ــإنَّ الروايات الناظرة إلى أبحاث هي مِن مجم ومِن هنا، ف
قطعيّتها وحجيّتها، لا تكون ـ مِن وجهة نظر العلّّامة الطباطبائي ـ بمنزلة آية مِن القرآن الكريم.

، بل  ــتقلًّاًّ ــكل عام ـ مس ــوء ما تقدّم ذكره، فإنَّ العلّّامة الطباطبائي يعتبر العقل ـ بش في ض
وحاكمًًا على الوحي. وعلى حدّ تعبير بعض الباحثين في الشأن الفلسفي: »إنَّ العلّّامة الطباطبائي 

يقول بحاكميّة العقل عمومًا«.2
يرى العلّّامة الطباطبائي أنَّ القبول بالقضايا الوحيانيّة ـ حتّى في حالة القطع ـ قبل الإدراك 

العقلي والفلسفي، فاقد للشرعيّة، وهو مِن قبيل التقليد الأعمى:
ــر الصحيح القيّم ـ الذي يندب إليه ـ إلّّا أنَّه أحال فيه  ــنّ في الكتاب العزيز هذا الفك »لم يع
ــهم، وأنّك لو تتبّعت  ــب عقولهم الفطريّة، وإدراكهم المركوز في نفوس إلى ما يعرفه الناس بحس
ــى ثلاثمئة آية تتضمّن دعوة الناس  ــمّ تدبّرت في آياته وجدت ما لعلّه يزيد ع ــاب الإلهي ث الكت
ــر أو التعقّل، أو تلقّن النبيّ ؟صل؟لحجّة لإثبات حقّ أو لإبطال باطل ... ولم  إلى التفكّر أو التذكّ
يأمر الله تعالى عباده في كتابه ولا في آية واحدة أنْ يؤمنوا به أو بشيء مماّ هو مِن عنده، أو يسلكوا 
ــعرون، حتّى أنَّه علّل الشرائع والأحكام التي جعلها لهم مماّ لا  ــبيلًًا على العمياء وهم لا يش س

سبيل للعقل، إلّّا تفاصيل ملاكاته بأمور تجري مجرى الاحتجاجات«.3

كفاية الكتاب هو التوظيف التفسيري للنقل
ــبكة فلسفيّة للمعرفة  إنَّ العلّّامة الطباطبائي في ضوء حاكميّة العقل، يرى ضرورة إلى وضع ش

م.ن، ص45. 	.1
الحسيني، ميزان حكمت، ص49. 	.2

الطباطبائي، شيعه در اسلام، ص97؛ الطباطبائي، الميزان، ج5، ص255. 	.3



214   ‏   الدين والعقل

قبل الرجوع إلى الوحي وتفسيره؛ وفي غير هذه الصورة سوف نحصل على مجرّد قشور المعارف 
فقط. يرى العلّّامة الطباطبائي أنَّ »كفاية العقل« هو الأصل بالنسبة إلى أولي الألباب، وأمّا منزلة 
ــة العقل إلى القول بأنَّ »كفاية  ــي »كفاية الكتاب«. وقد ذهب في ضوء نظريّة كفاي القشريين فه
الكتاب« تعني الرجوع إلى الروايات قبل الرجوع إلى الفلسفة.1 وفي الحقيقة، فإنّه بهذا التعريف 
ــائع  ــاس التعريف الش ــة الكتاب« إليه؛ إذ إنَّ كفاية الكتاب على أس ــبة »كفاي قد تنصّل مِن نس
ــر؛  ــة في المصادر العلميّة، تعني عدم الحجيّة وعدم توظيف النقل في التفس والمصطلح للإماميّ
ــي حجيّة وتوظيف الروايات في  ــن أنَّ كفاية الكتاب في تعريف العلّّامة الطباطبائي، تعن في ح

التفسير.
ــوا يذهبون إلى ترجيح أنْ يعمل طلّّاب العلم في  ــى خلاف الكثير مِن العلماء ـ الذين كان ع
البداية على التعرّف على الأخبار والروايات المأثورة عن الأئمّة الأطهار ؟عهم؟، لينتقلوا بعد ذلك 
إلى دراسة الفلسفة بعد ذلك ـ كان سماحته يقول: إنَّ معنى هذا الكلام هو عين مقالة كفانا كتاب 
الله2؛ إذ إنَّ أغلب الروايات ـ مِن وجهة نظر العلّّامة الطباطبائي ـ ناظرة إلى قشور الدين وتخلو 

مِن المعارف العالية.
ــطحيّة وقشريّة الروايات  ــباب س ــد ذهب العلّّامة الطباطبائي إلى الاعتقاد بأنَّ أحد أس وق
ــطحيين  ــورة عن الأئمّة الأطهار ؟عهم؟، يعود إلى أنَّ أغلب الرواة وأصحاب الأئمّة كانوا س المأث

وقشريين.
ــر منها يخاطب الخواص، ويشتمل  ولكنْ بغضّ النظر عن أغلب الروايات، هناك نزر يس
ــكل عام على ركيزة مِن الأبحاث الفلسفيّة العالية، والتي لا  على مضامين عالية، وهي تقوم بش
يمكن توجيهها، بغضّ النظر عن سلسلة مِن النتائج التي يتمّ استنتاجها مِن الأبحاث الفلسفيّة 
ــاس العقل  ــبكة معرفيّة على أس ــة.3 ومِن هنا، فإنَّ العلّّامة الطباطبائي كان بصدد بناء ش العام

الحسيني الطهراني، مهر تابان، ص28. 	.1
م.ن، ص28. 	.2

الطباطبائي، شيعة، ص163. 	.3



215      وحي مِن وجهة نظر العلالعقل وا  ّامة الطباطبائل

ــاد بأنَّ كلّ تحليل  ــوع إلى الوحي. وقد ذهب إلى الاعتق ــوع مِن أنواع الرج ــفي قبل أيّ ن الفلس
ــن ؟عهم؟ ـ يجب أنْ يقوم  ــورة عن الأئمّة المعصوم ــن قبيل: الروايات المأث ــر للوحي ـ مِ أو تفس
ــبب الوحيد الذي قدّم الآيات  ــتقلّ. إنَّ الس ــكل مس ــاس مِن هذه المنظومة المعرفيّة بش على أس
ــة الطباطبائي ـ هو قطعيّة القرآن الكريم، وإلّّا فإنَّ لازم  ــى الروايات ـ مِن وجهة نظر العلّّام ع
تحليل القرآن والرجوع إليه، أوّلًًا: هو الحصول على هذه الشبكة المعرفيّة. وثانيًا: تحليل وتفسير 
ــر العلّّامة الطباطبائي هذه  ــبكة. وقد اعت ــاظ والمعاني القرآنيّة في ضوء معطيات هذه الش الألف
ــألة، وعدم وجود لجنة للتفكير الجماعي، سببًا رئيسًا في اختلاف المسلمين بعد رحيل النبيّ  المس
الأكرم ؟صل؟، وقال بأنَّ عبارة »حبل الله« ـ الواردة في قوله سبحانه وتعالى: ﴿وَاعْتَصِمُوا بِِحَبلِْ 

قوُا﴾1 ـ ناظرة إلى هذا التفكير الجماعي وبناء المنظومة العقليّة للمعرفة.2 ِ جََمِيعًا وَلََا تَفَرَّ اللَّهَّ

النتيجة
الخلاصة هي أنَّ العقل والفلسفة ـ مِن وجهة نظر العلّّامة الطباطبائي ـ متماهيان ومستقلّّان عن 
الوحي، وهما حاكمان بالمطلق على مطلق الوحي؛ ومِن هنا فمِن الضروري لفهم المعرفة العمل 
ــا الوحيانيّة. لتتمّ بذلك الحيلولة مِن  ــفيّة للمعرفة قبل الرجوع إلى القضاي على بناء منظومة فلس
جهة دون ظهور الاختلاف في القضايا الدينيّة، ويمكن الوصول مِن جهة أخرى إلى المستويات 

العالية مِن المعرفة المنحصرة بالمعرفة الفلسفيّة أيضًا.
ــفيّة ـ مِن وجهة نظر العلّّامة الطباطبائي ـ  ــاحة الإدراكات العقليّة- الفلس إنَّ العقل ومس
ــت محدودة بحدّ، فهي تشمل جميع أسس المعرفة الدينيّة؛ وإنَّما تحتاج إلى الرجوع إلى الوحي  ليس
ــوء نظريّة العلّّامة  ــس الدين ـ في ض ــاس، فإنَّ أس ــل الأحكام فقط. وعلى هذا الأس في تفاصي
ــفي، وفي الأساس فإنَّ هذا هو معنى  ــاطة العقل الفلس الطباطبائي ـ تكون قابلة للإدراك بوس

الدين القيّم مِن وجهة نظره.
والنتيجة هي أنَّ العلّّامة الطباطبائي يرى أنَّ العقل ـ في ضوء بعض المقدّمات ـ حاكم على 

آل عمران: 103. 	.1
الطباطبائي، الميزان، ج5، ص460. 	.2



216   ‏   الدين والعقل

ــن العقل والفطرة، قد فسّّر  ــاس إثبات التماهي ب ــي ومتقدّم عليه. فهو مِن جهة وعلى أس الوح
ــفيّة بديهيّة، وأثبت الفهم الاستقلالي للدين مِن  ــفة، واعتبر البراهين الفلس العقل بمعنى الفلس
ــفة، وعمل مِن ناحية أخرى على ضمّ شرط الموافقة مع ظواهر الآيات إلى  طريق العقل والفلس
النقل بعد إثبات حجيّة الخبر المتواتر. يضاف إلى ذلك، أنَّه ضمن بيان عدم الحاجة إلى الروايات 
في فهم الآيات، قد عمل على بيان نظريّة الاستقلال الدلالي للقرآن الكريم. وعلى هذا الأساس، 
ــاب  ــبة إلى أولي الألباب في اكتس ــب إلى الاعتقاد بأنَّ »كفاية العقل« هي الأصل بالنس ــد ذه فق
المعرفة. وفي الحقيقة، فإنَّ نظريّة »كفاية العقل« قد تمّ طرحها في قبال نظريّة »كفاية الكتاب« التي 
هي مِن وجهة نظره ذات نظريّة »كفاية الوحي«. وعلى هذا الأساس، فإنَّ العلّّامة الطباطبائي لا 
يقتصر على بعض أهل السنةّ ـ مِن الذين يرفعون شعار »حسبنا كتاب الله« ـ في وصفهم بالقائلين 
ــنةّ، بل وحتّى الشيعة الذين  ــمل بذلك جميع علماء وفقهاء أهل الس بكفاية الكتاب فقط، بل يش
ــنةّ أو العترة أيضًا، ويقول بأنَّ نظريّته القائمة على »كفاية العقل«، هي النظريّة  يرجعون إلى الس

الصحيحة.



217      وحي مِن وجهة نظر العلالعقل وا  ّامة الطباطبائل

المصادر
ــاطعة(، طهران، مؤسسه انتشارات باقر ـ  ــن، مهر تابان )الشمس الس ــيني الطهراني، محمّدحس الحس

العلوم، 1402هـ.
الحسيني، سيّدحسن، ميزان حكمت )ميزان الحكمة(، طهران، انتشارات سروش، 1382هـ.ش.ـ 
ــیدمحمدکاظم، وعبدالهادی اشرفی، جواد آهنگر ، مرزبان وحي و خرد )حارس الوحي ـ  شمس، س

والعقل(، قم، نشر بوستان كتاب، 1381هـ.ش.
ــيّد هاشم الحسيني ـ  الصدوق، محمّدبن علي بن بابويه القمي، توحيد الصدوق، تصحيح وتعليق: الس

الطهراني، قم، جماعة المدرّسين، 1357هـ.ش.
ــارات جامعة المدرسين في ـ  ــر القرآن، قم، دفتر انتش ــن، الميزان في تفس الطباطبائي، السيّدمحمّدحس

الحوزة العلميّة بقم، 1417هـ.
ــامي )دراسات إسلاميّة(، إعداد: السيّد هادي خسروشاهي، قم، ـ  ـــــــــــــــ، بررسي‌هاي اس

نشر بوستان كتاب، 1387هـ.
ـــــــــــــــ، شيعه )الشيعة(، قم، انتشارات هجرت، 1397هـ.ـ 
ــامي التابعة لجامعة ـ  ــام(، قم، انتشارات اس ــيعة في الإس ــام )الش ــيعه در اس ـــــــــــــــ، ش

المدرّسين، ط 17، 1383هـ.ش.
ــيّة: سيّد ـ  ــفة الإلهيّة(، ترجمه إلى اللغة الفارس ــفه إلهي )الإمام علي والفلس ـــــــــــــــ، علي وفلس

إبراهيم سيّد علوي، قم، انتشارات اسلامي التابعة لجامعة المدرّسين، 1361هـ.ش.
ــبزواري، قم المقدّسة، مؤسّسة النشر ـ  ـــــــــــــــ، نهاية الحكمة، تحقيق: عباس علي الزارعي الس

الإسلامي، ط 1.
الكُليني، محمّدبن يعقوب، أصول الكافي، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: السيّد جواد المصطفوي، طهران، ـ 

انتشارات علميه اسلامية.

المجلسي، محمّدباقر، بحارالأنوار، طهران، دارالكتب الإسلاميّة، ط 4، 1362هـ.ش.ـ 





219      قرآن والسنّةلنسبة مفهوم العقل في ا

نسبة مفهوم العقل في القرآن والسنّة إلى العقل في 
الثقافة وتاريخ الإسلام1

حميد بارسانيا2

الخلاصة
لنا في هذه المقالة اتجاه تاريخي - ثقافي إلى مفاهيم العقل في العالم الإسلامي، وسوف نسعى فيها 
ــة في تبلور معاني ومصطلحات العقل في الثقافة  ــان دور القرآن الكريم والنصوص الدينيّ إلى بي
الإسلاميّة على أساس المنهج التوصيفي التحليلي. وفي القسم الأوّل سوف نعمل على التعريف 
بالمعاني والمفاهيم التي واجهها العقل في تاريخ الإسلام. وسوف نعمل على تبويب هذه المفاهيم 
بمختلف الملاكات. وفي القسم الثاني سوف نقوم ـ في ضوء مراعاة تبويب المعاني والمصطلحات 
ــة. إنَّ هذا المنهج يبيّّن أيّ  ــائر النصوص الدينيّ ــبتها إلى س التاريخيّة - الثقافيّة للعقل ـ ببيان نس
واحد مِن مصطلحات ومعاني العقل كان قد تبلور بتأثير مِن الحضور والنفوذ الثقافي للنصوص 
الإسلاميّة، أو كانت له فرصة الانتشار، وأيّ منها كان بتأثير مِن العوامل الخارجيّة أو الداخليّة 

الأخرى، وواجه مقاومة مِن النصوص الدينيّة.

المصدر: المقالة بعنوان »نسبت مفهوم عقل در قرآن و روایات با عقل در فرهنگ و تاریخ اسلام« في مجلة معارج التي  	.1
ــاميّة الإيرانيَّة باللغة الفارسيّة، العدد 1، الخريف والشتاء 1394ش، الصفحات 83 إلی  ة الإس تصدر في الجمهوريَّ

.112
تعريب: حسن علي مطر. 	

عضو الهیئة العلميّة في جامعة طهران. 	.2



220   ‏   الدين والعقل

المقدّمة
لقد كان للعقل في التاريخ والثقافة الإسلاميّة استعمالات كثيرة، وقد وضعت له في مختلف الفنون 
والفروع العلميّة مصطلحات خاصّة. ومِن هنا، يمكن البحث حول استعمالات ومصطلحات 

العقل مِن مختلف الأبعاد وبحسب مختلف الاتجاهات، ومِن بينها ما يلي:
1.إدراك مفاهيم العقل والمعرفة: الاشتراك اللفظي أو المعنوي للعقل في مختلف استعمالاته 

ومصطلحاته.
2. التأثيل والتطوّر التاريخي لمفهوم العقل.

ــرف في هذا الاتّّجاه على القيمة المعرفيّة  ــتيمولوجيا العقل في مختلف معانيه: يتمّ التع 3. إبس
لكلّ واحد مِن مفاهيم العقل.

4. أنطولوجيا العقل: يتمّ العمل في هذا الاتجاه على بحث أصل تحقّق وجود كلّ واحد مِن 
المفاهيم المذكورة ونمط وجودها.

5.الرؤية التاريخيّة والحضاريّة إلى مفاهيم العقل: يتمّ العمل في هذا الاتجاه على بحث مسائل 
مِن قبيل: في أيّ مرحلة مِن المراحل التاريخيّة والحقول الثقافيّة ظهر كلّ واحد مِن مفاهيم العقل؟ 
ــع والعقبات التي كانت ماثلة أمامه؟ وما هي  ــباب ظهوره؟ وما هي الموان وما هي عوامل وأس

التبعات والتداعيات التي ترتّبت عليه؟
إنَّ الاتجاه الذي يطبع هذه المقالة هو الاتجاه الخامس؛ بمعنى أنَّه يتمّ النظر في هذه المقالة إلى 

حضور العقل والعقلانيّة في التاريخ والثقافة والحضارة الإسلاميّة.
إنَّ هذه المقالة لا تتعرّض إلى بحث جميع أبعاد هذه المسألة، وتعمل على رصد دور النصوص 
ــاميّة ـ أي: القرآن الكريم والروايات المأثورة عن النبيّ الأكرم ؟صل؟وأهل بيت العصمة  الإس
الأطهار ؟عهم؟ ـ في حضور ومساحة العقل والعقلانيّة في العالم الإسلامي، ونسبة هذه النصوص 

إلى عقلانيّة العالم الإسلامي.
يجب العمل في هذه المسألة على الاستفادة مِن الأسلوبين: التوصيفي - التحليلي، والتاريخي 
ــلوبين، يعمل على توضيح جانب مِن المسألة. إنَّ  - الانضمامي؛ إذ إنَّ كلّ واحد مِن هذين الأس



221      قرآن والسنّةلنسبة مفهوم العقل في ا

الأسلوب التوصيفي - التحليلي يعمل على التعريف بالظرفيّات أو الموانع الموجودة في النصوص 
الإسلاميّة لوجود أو مساحة العقل والعقلانيّة. وأمّا الأسلوب التاريخي - الانضمامي، فيعمل 
على رصد تأثير النصوص المذكورة بالنظر إلى سائر الأسباب والعوامل؛ أي: العوامل الإنسانيّة 
والسياسيّة والاقتصاديّة والثقافيّة وغيرها، أو العوامل الداخليّة والخارجيّة، ويكشف عن مقدار 
ــة للعقل، ويبحث عن كيفيّة تعامل هذه  ــر النصوص المذكورة على المفاهيم والمعاني المختلف تأث

النصوص مع العوامل الأخرى في مسار الحضور الثقافي للعقل.
ــة. وبعض هذه العوامل طبيعي  ــل في التاريخ، متأثّر بعوامل مختلف إنَّ حضور مفهوم العق
ــض هذه العوامل مِن  ــة والميتافيزيقا. وقد يكون بع ــي، وبعضها الآخر يفوق الطبيع وبيولوج
العوامل النفسيّة والإنسانيّة، وبعضها الآخر ثقافيّة واجتماعيّة. كما أنَّ بعض العوامل والأسباب 
الثقافيّة والاجتماعيّة عوامل وطنيّة ومِن داخل الثقافة، وبعضها الآخر عوامل خارجيّة وثقافيّة 

بينيّة.
ــام في تكوين الثقافة والتاريخ الإسلامي، وعلى  وعلى كلّ حال، فإنّه بالنظر إلى دور الإس
ــاميّة. ولا شكّ في أنَّ لهذه  ــاس مرجعيّة النصوص الدينيّة على طول التاريخ والثقافة الإس أس

النصوص نصيبًا كبيًرا في كيفيّة حضور العقل والعقلانيّة في العالم الإسلامي.
ــب مع مرجعيّتها في العالم الإسلامي ـ تأثير على  ــاميّة ـ بما يتناس لقد كان للنصوص الإس
ــيّة والاقتصاديّة والاجتماعيّة في  كيفيّة التعاطي مع الذخائر الثقافيّة والتاريخيّة والعوامل السياس
بيئتها، كما كان لها تأثير على نمط التعامل والتعاطي مع بعض الثقافات التي كانت خارج الرقعة 

الجغرافيّة للعالم الإسلامي.
ــلوب التوصيفي - التحليلي فقط، ومِن هنا فإنّّها لا  ــتفيد إلّّا مِن الأس إنَّ هذه المقالة لا تس
ــامي، والتأثيرات التاريخيّة  ــار التاريخي لتحوّلات العقل في العالم الإس تتعرّض إلى بحث المس
ــبة النصوص وهذه  ــى التعريف بنس ــا تعمل ع ــار، وإنَّ ــاميّة على هذا المس ــوص الإس للنص
ــط  التحوّلات، وتقوم بشرح الظرفيّات والإمكانات الموجودة في هذه النصوص للقبض والبس

الثقافي لمباني العقل.



222   ‏   الدين والعقل

تنقسم هذه المقالة إلى قسمين. في القسم الأوّل، يتمّ بيان مفاهيم مِن العقل كانت تمثّل أمام 
ــامي أو أنَّ الثقافة الإسلاميّة قد  ــجّلت حضورها في المجتمع الإس ــامي، وقد س العالم الإس
ــم الثاني، يتمّ التعرّف على نسبة النصوص الدينيّة إلى هذه المعاني، وأنَّ  تعاملت معها. وفي القس
هذا الأسلوب يبيّّن أيّ واحد مِن المعاني المذكورة يمكنه أنْ يتبلور بتأثير مِن النصوص الإسلاميّة 
أو يحصل على فرصة البسط والانتشار، أو أيّ منها قد تبلور بفعل العوامل الخارجيّة أو العوامل 

الداخليّة الأخرى، وكانت تواجهه مقاومة النصوص أو ما تزال.

أقسام ومعاني ومفاهيم ومصطلحات العقل

أوّلًًا: التقسيمات الأنطولوجيّة
ــاميّة معاني ومفاهيم متعدّدة ومختلفة. ويمكن تقسيم هذه المعاني مِن  إنَّ للعقل في الثقافة الإس

أبعاد مختلفة.
الأوّل: التقسيم الأنطولوجي. إنَّ العقل يُستعمل تارة بمعنى قوّة مِن قوى النفس الإنسانيّة، 
ــتقلّ. والمعنى الأوّل بدوره ـ الذي هو قوّة مِن قوى النفس  وتارة بمعنى الجوهر والوجود المس

الإنسانيّة ـ يكون إمّا بمعنى القوّة الإدراكيّة وإمّا بمعنى القوّة العمليّة.
ــري«. وإذا كان العقل قوّة  ــمّى بـ»العقل النظ ــل قوّة إدراكيّة للنفس، فهو يُس إذا كان العق
عمل بشريّة، فهو »العقل العملي«. وإذا كان حقيقة جوهريّة مستقلّة، سُمّي جوهرًا عقليًّا مجرّدًا. 
ــث عن معنى ومفهوم  ــركًا لفظيًّا. وهناك من يبح ــرى أنَّ هذه المعاني الثلاثة مش ــاك من ي وهن

مشترك في هذه الأمور الثلاثة.1

ثانيًا: المراتب الوجوديّة للعقل
ــل بالقوّة، والعقل  ــامًا أيضًا، مِن قبيل: العق ــل بلحاظ مرتبة وطريقة الوجود أقس ــا أنَّ للعق ك

بالملَكة، والعقل بالفعل، والعقل المستفاد، والعقل الفعّال، والعقل الطولي، والعقل العرضي.
ــود، وهو العقل الذي يوجد في الطفل  ــل بالقوّة، بمعنى اعتبار العقل في قوّة الموج إنَّ العق

الشيرازي، الأسفار العقليّة الأربعة، ج3، ص368. 	.1



223      قرآن والسنّةلنسبة مفهوم العقل في ا

البشري، ولا يوجد في صغار الحيوانات الأخرى. والعقل بالملَكة، إدراك الأوليّات والضروريّات 
ونظائر ذلك. في العقل بالملَكة تصل المراتب الأوليّة للإدراكات العقليّة إلى مرحلة الفعليّة. وإنَّ 
العقل بالفعل عبارة عن إدراك الحقائق التي يتمّ فهمها بوساطة الاستدلال والتفكير والبرهان. 
ــان، يكتسب في هذه المرتبة فعليّة أكبر مِن المراتب السابقة. إنَّ العقل  إنَّ العقل الإدراكي للإنس
ــتفاد مرتبة مِن مراتب العقل الشهودي، وهو في غنى عن الاستدلال المفهومي والبرهاني.  المس

إنَّ القوّة الإدراكيّة للإنسان في هذه المرتبة تتّصل مِن الناحية الوجوديّة بالعقول الجوهريّة.1
ا  ــى الرغم مِن أنَّ المرتبة الوجوديّة لكلّ واحدة هذه القوى تختلف عن الأخرى، إلّّا أنَّهَّ وع
بأجمعها مِن مراتب وجود النفس الإنسانيّة، وأنَّ ظهور كلّ واحد منها مقرون بتحوّلات النفس 
ــل، وبفعل ما لها مِن  ــمى مِن هذه المراح ــا أنَّ للعقل مرتبة وجوديّة أخرى هي أس ــة. ك البشريّ
ــا تضمن لكمالات النفس العبور  ــتكماليّة للحصول، بل وإنّّه الكمال، تكون مِن الحركات الاس
واجتياز نقاط ضعفها ونقصها. إنَّ الفلاسفة المشّائين يسمّون هذه المرتبة الوجوديّة ـ التي تتكفّل 
بعمليّة تدبير النفوس والموجودات الطبيعيّة ـ بـ»العقل الفعّال«. ويذهب الفلاسفة الإشراقيّون 
إلى الاعتقاد بوجود الكثير مِن العقول في هذه المرحلة، وتسمّي تلك التي تكون في عرض بعضها 
ــمّي العقول الأخرى التي تفوق العقل الفعّال أو العقول العرَضيّة،  بـ»العقول العرضيّة«. وتس
ــمّون أسمى الموجودات العقليّة بـ»العقل  والتي تقع في طول بعضها بـ»العقول الطوليّة«، ويس

الأوّل«.

ثالثًا: أقسام العقل الإدراكي بحسب الموضوع
كما أنَّ العقل ـ الذي هو قوّة إدراكيّة ـ له أقسام مِن حيث موضوع إدراكه أيضًا؛ والتقسيم الأوّل 
هو تقسيمه إلى قسمين، وهما: العقل النظري، والعقل العملي. والعقل النظري هنا هو غير العقل 
ــزءًا مِن القوّة الإدراكيّة  ــابق. إنَّ المراد مِن العقل النظري هنا يمثّل ج ــري في المصطلح الس النظ
ــان. والعقل  ــان، والتي تنظر إلى تلك الكينونات التي توجد بغضّ النظر عن عمل الإنس للإنس

الفارابي، آراء أهل المدينة الفاضلة، ص116. 	.1



224   ‏   الدين والعقل

ــان، والتي تنظر إلى الكينونات التي توجد بوساطة إرادة  العملي جزء مِن القوّة الإدراكيّة للإنس
الإنسان، أي: بوساطة المعنى الأوّل للعقل العملي.

إنَّ للعقل النظري والعملي في هذا المعنى الأخير، مِن حيث التقسيمات اللاحقة لموضوعاته، 
أقسامًا أخرى أيضًا، مِن قبيل: العقل الميتافيزيقي، والعقل الرياضي، والعقل الطبيعي أو العقل 
ــام العقل عبارة عن مصطلحات تنظر  ــياسي. إنَّ هذه المجموعة مِن أقس الأخلاقي والعقل الس

إلى الموضوع الذي يدرسه العقل النظري.
ــأن أحكام الوجود بما هو وجود. والعقل الرياضي يبحث  إنَّ العقل الميتافيزيقي يبحث بش
حول الكمّية والمقدار. والعقل الطبيعي يعمل على التعريف بالكائنات الماديّة والزمنيّة. والعقل 

الأخلاقي والسياسي ينظر إلى حقله الدراسي.

رابعًا: التقسيمات المنهجيّة للعقل الإنساني
إنَّ العقل ـ بمعنى القوى الإدراكيّة، أي: العقل النظري ـ ينقسم بلحاظ منهجه المعرفي إلى عدّة 
أقسام، مِن قبيل: العقل الشهودي أو الحضوري والعقل المفهومي أو الحصولي، وكذلك تقسيم 
ــبه التجريدي، والعقل التجريبي.  العقل الحصولي والمفهومي إلى العقل التجريدي، والعقل ش
ويمكن لتقسيم العقل إلى العقل البرهاني والعقل الجدلي والعقل الخطابي والعقل المغالطي بدوره 
أنْ يكون نوعًا مِن التقسيم المنهجي أيضًا؛ وذلك لأنَّ العقل يتعرّف على أساليب مختلفة في حقل 
البرهان والجدل والشعر والخطابة والمغالطة أيضًا، وإذا أجاز الاستفادة مِن بعض هذه الفنون، 

فإنّه سوف يعمل على توظيفها بأساليبها الخاصّة بها.

خامسًا: التقسيمات العمليّة للعقل
ــتعمال والتطبيق أيضًا، مِن قبيل: العقل الآلي، والعقل  ــامًا أخرى مِن حيث الاس إنَّ للعقل أقس
ــى عالم الطبيعة  ــيطرة ع ــط مِن أجل الس ــي، والعقل الانتقادي. وإنَّ العقل الآلي ينش الارتباط
ــاته. والعقل التفهيمي أو العقل الارتباطي يستعمل مِن أجل فهم  وتوظيف موضوعات دراس
ــان على بلورتها. وأمّا العقل الانتقادي فيسلك اتجاهًا  المعاني والقيَم والأفعال التي يعمل الإنس

ا بالنسبة إلى القيَم والسلوكيات والمعاني الموجودة في حقل الحياة الإنسانيّة. انتقاديًّ



225      قرآن والسنّةلنسبة مفهوم العقل في ا

إنَّ هذه المعاني للعقل قد تتداخل مع الأقسام السابقة، مِن ذلك ـ على سبيل المثال ـ أنَّ العقل 
ــب  ــب في الغالب صورة تجريبيّة وطبيعيّة، وأنَّ العقل الانتقادي والتجويزي يكتس الآلي يكتس

صبغة تجريديّة، وهو أكثر مِن نوع العقل العملي.
ــام  ــعر والخطابة والمغالطة، مِن الأقس ــة، وهي: البرهان والجدل والش ــام الخمس إنَّ الأقس
المنهجيّة والأسلوبيّة أيضًا؛ لأنَّ كلّ واحد منها يقترن بأسلوب خاصّ؛ ولكنهّا في الواقع عمليّة 
ــلوبيّة؛ بمعنى أنَّ تبلور كلّ واحد منها رهنٌ باستعمالها، وغالبًا ما تتمّ  وتطبيقيّة قبل أن تكون أس
الاستفادة مِن استعمالها في التعريف بها. إنَّ البرهان معرفة يُستفاد منها في معرفة الحقيقة. والجدل 
معرفة تتبلور مِن أجل التغلّب على الخصوم والمناوئين. والخطابة معرفة مِن أجل إقناع الآخرين. 
ــاعر والدوافع والأحاسيس. والمغالطة مِن أجل  ــعر يُصار إلى توظيفه مِن أجل إثارة المش والش
ــينا أنَّ  إيقاع الخصم في الغلط أو التعرّف على الأخطاء بغية اجتنابها والابتعاد عنها. يرى ابن س

الاطّلاع على المعرفة البرهانيّة والمغالطة ضروري لمن يتوخّى طلب الحقيقة.

سادسًا: التقسيمات بحسب المناشئ والأسباب الوجوديّة
إنَّ للعقل تقسيمات مِن حيث المنشأ والمبدأ، مِن قبيل: العقل العلماني، والعقل القدسي، والعقل 
ا وعالميًّا، ويرونه مجرّد واقعيّة  ــل الذي يتصوّر له مبدأ دنيويًّ المتأصّل. إنَّ العقل العلماني هو العق
ــة وثقافيّة. وإنَّ العقل بهذا المعنى هو نتاج الحياة البشريّة في هذا العالم. ولو اعتبرنا المعرفة  تاريخيّ
ــإنَّ العقل الارتباطي  ــاطات العرفيّة للبشر، ف ــانيّة والنش العقليّة نتيجة وثمرة للعلاقات الإنس

والعقل العرفي سوف يتداخلان مع العقل العلماني.
إنَّ الاتجاهات البراغماتيّة، إنَّما تقدّم للعقل مجرّد تفسير دنيوي وماهوي عرفي وعلماني بحت. 
وفي الرأي المقابل، تكون للعقل هوية إلهيّة قدسيّة سماويّة ما فوق طبيعيّة وميتافيزيقيّة. إنَّ العقل 
ــه تعامل مؤثّر مع  ــخ وفي الثقافة، ويكون ل ــجّل حضوره في التاري ــذه الرؤية وإنْ كان يس في ه
ــخ، إلّّا أنَّ حضوره إنَّما يكون بالتجلّّي، ولا يتمّ خفض حقيقته إلى هذا الأفق، وإنَّما ترصد  التاري

له مساحة ثابتة ومجرّدة وسماويّة.
ــة هيجل، وإنْ لم يكن مجرّد ظاهرة عرفيّة وارتباطيّة صرفة، إلّّا أنَّ له هويّة  إنَّ العقل في رؤي



226   ‏   الدين والعقل

متأصّلة؛ بحيث يعمل على بلورة وتنظيم جميع الكائنات في مسار تحوّلاتها، ويكون سببًا لوجود 
كلّ شيء، ويكون هو العلّة النهائيّة والأخيرة.1 يمكن أخذ مصطلح المتأصّل في هذا المعنى باعتبار 
ــتيمولوجي  ــتعمال هذا المصطلح بالنظر إلى البُعد المعرفي والإبس المبدأ الوجودي له. كما يتمّ اس

للعقل أيضًا، على ما سيأتي شرحه وبيانه.

سابعًا: تقسيمات العقل باعتبار مساحة الحضور
إنَّ للعقل مِن حيث رقعة ومساحة حضوره في حقل الثقافة والحياة الاجتماعيّة للإنسان تقسيمات، 

مِن قبيل: العقل الغربي، والعقل الشرقي، والعقل العربي، والعقل العرفي، والعقل اليوناني.
ــل العُرفي في بعض المصطلحات، جزء مِن المعرفة العقليّة حيث يكون له حضور في  إنَّ العق
العُرف الاجتماعي. إنَّ هذا القسم يتماهى مع الأصول المنطقيّة المتعارفة والمقبولة مِن قبل الجميع. 
ــواع المعرفة والإدراك  ــي كلّ نوع مِن أن ــض مصطلحاته الأخرى، يعن ــل العرفي في بع إنَّ العق
ــتوى العام للمجتمع. إنَّ العقل العربي هو العقل الذي  ــرك الذي يكون له وجود في المس المش
يحظى بالقبول مِن قبل المجتمعات العربيّة، والعقل اليوناني جزء مِن المعرفة العقليّة الحاضرة في 

الثقافة اليونانيّة.
إنَّ هذا التقسيم بدوره متداخل مع التقسيمات السابقة؛ إذ إنَّ بعض المعاني السابقة له حضور 
أكبر وأوسع في بعض الثقافات. وفي بعض الحقول الثقافيّة تكون هناك فرصة أكبر لظهور جانب 
ــن تلك المعاني والمفاهيم المذكورة آنفًا. ويرى ماكس فيبر أنَّ العقل الآلي مِن خصائص العقل  مِ

الحديث.
ــات والتيّارات التي  ــب الجماع ــيم العقل مِن حيثيّة أخرى أيضًا؛ وذلك بحس كما يتمّ تقس
ــتعمله؛ مِن قبيل: العقل الفلسفي، والعقل الكلامي، والعقل الفقهي، والعقل العرفاني. إنَّ  تس
هذا النوع مِن التقسيم بدوره يتداخل مع التقسيمات السابقة؛ وذلك لأنَّ العقل الذي يستعمله 
الفلاسفة هو العقل البرهاني غالبًا؛ وأنَّ العقل الذي يستفيد منه المتكلّمون في الغالب هو العقل 
الجدلي، والعقل الذي يستعمله العرفاء ليس هو العقل العلماني أو المتأصّل، بل هو العقل القدسي 

1.	 Hegel, Phenomenology of Spirit.



227      قرآن والسنّةلنسبة مفهوم العقل في ا

والإلهي.

ثامنًا: تقسيمات العقل بحسب الاعتبار المعرفي والإبستيمولوجي
ــتيمولوجيّة ـ بوصفه قوّة إدراكيّة للإنسان ـ تقسيمات، مِن  إنَّ للعقل مِن الناحية المعرفيّة والإبس
ــتنباطي، والعقل  قبيل: العقل التنويري، والعقل الموضوعي والمتأصّل، والعقل النقلي أو الاس

الأشعري، والعقل المعتزلي، والعقل الظنيّ.
إنَّ العقل التنويري الحديث هو العقل الذي يصل بمدى المعرفة العقليّة إلى شواطئ الوجود، 
ويرى أنَّ جميع أبعاد الوجود يمكن التعرّف عليها بوساطة العقل. وإنَّ للعقل الديكارتي والعقل 
ــل التجريبي متماهيًا مع هذا الادّعاء  ــي مثل هذه الخصائص والمواصفات. وقد كان العق الهيج
لفترة مِن الزمن. وهناك من يذهب إلى الاعتقاد بأنَّ العقل المعتزلي أو العقل الفلسفي لابن رشد 

يمتلك مثل هذه الصفة1، وإنْ كان هذا الأمر يدعو إلى التأمّل. 
ــق على العقل التنويري؛ مِن حيث اكتفائه بذاته، ويرى  إنَّ العقل المتأصّل بدوره تعبير يُطل
نفسه مرجعًا نهائيًّا للمعرفة العلميّة، ولا يقبل معرفة فوق ذلك؛ أو باعتبار أنَّه بغضّ النظر عن 
سائر المستويات المعرفيّة الأخرى، يرى أنَّ مرجعيّته تامّة لتحقّق المعرفة. إنَّ التأصّل إذا استعمل 
ــل. إنَّ الذين لا يؤمنون بالعقل التنويري والحديث،  ــذا المعنى ينظر إلى البُعد المعرفي مِن العق به
ولا يقصرون المعرفة العلميّة على المعرفة العقليّة المفهوميّة، لديهم آراء مختلفة بشأن كيفيّة نسبة أو 
تعامل المعرفة العقليّة مع سائر مستويات المعرفة الأخرى، مِن قبيل: المعرفة الوحيانيّة أو النقليّة.

ــيّة بصيغة )خودبنياد( في المرحلة المعاصرة،  ــتعملت مفرد التأصيل في اللغة الفارس وقد اس
وتمّ إطلاقها على معان مختلفة؛ بحيث أنَّ بعضهم يستعملها مقترنة مع الوصف الديني أيضًا.2 
وإنَّ أوّل من استعمل هذه المفردة هو الأستاذ الراحل السيّد أحمد فرديد، وذلك في سياق ترجمة 
ــوف يكون له بعد  الكلمة الإنجليزيّة(subjective)  ، وإذا كان العقل المتأصّل مرادفًا للذاتيّة، س
معرفي. إنَّ العقل الذاتي، عقل يرتبط ـ في ضوء التفسير الكانطي والكانطيّة المحدثة ـ بالموضوع 

الجابري، تكوين العقل العربي، ص319. 	.1
الحكيمي، »عقل خود بنياد ديني«. 	.2



228   ‏   الدين والعقل

ــف عنها. بل  ــاني، وبهذا المعنى لا يكون نورًا يهدي إلى حقيقة فيما وراء ذاته، أو أنَّه يكش الإنس
هو عبارة عن مجموعة مِن الأمور السابقة مِن ناحية الموضوع المعرفي؛ أي الإنسان الذي يفرض 
نفسه على معرفة الحقائق، أو هو مِن صنع إنساني وتاريخي يعمل ـ بدلًًا مِن معرفة الحقيقة ـ على 
خلقها وإبداعها. إنَّ الحقيقة على هذا الأساس مفهوم نسبي وتاريخي، يتمّ صنعه في صلب الحياة 

الإنسانيّة.
إنَّ العقل الأشعري، هو العقل الذي ينشط ضمن دائرة الخطوط الحُمر والمسلّمات الشرعيّة. 
ــرى أنَّ العقل  ــتنباط مِن النقل. وهناك من ي ــو العقل المجدي في الاس ــتنباطي ه والعقل الاس
ــره؛ بمعنى أنَّه لا يؤمن  ــة الوجود ولا يرى اعتبارًا لغ ــتنباطي وحده هو الناجع في معرف الاس

بالمستقلّّات العقليّة. والعقل الظنيّ هو العقل الذي لا تكون نتيجته المعرفيّة يقينيّة أو قطعيّة.

توظيف مصطلحات ومعاني العقل في النصوص الإسلاميّة
ــد كان لبعض هذه المعاني  ــى مختلف معاني ومصطلحات العقل. وق ــم الأول ع تعرّفنا في القس
ــام في العُرف العام للمجتمع البشري. وبعضها اصطلاحات خاصّة  حضور قبل ظهور الإس
ــة أو في المناطق الأخرى قبل  ــبه الجزيرة العربيّ ــت قد تعرّفت عليها مجموعات خاصّة في ش كان
ظهور الإسلام، ثمّ تسلّلت إلى العالم الإسلامي بالتدريج. والبعض الآخر مصطلحات ظهرت 
ــض الآخر مصطلحات  ــوم والفنون. والبع ــامي ضمن مختلف العل ــب المجتمع الإس في صل

تبلورت في العالم الحديث، وأخذ العالم الإسلامي يتعامل معها مؤخّرًا.
ــال الرجوع إلى  ــات، نعمل مِن خ ــف المفاهيم والمصطلح ــرّف على مختل ــد التع والآن بع
ــع كلّ واحد مِن هذه المعاني.  ــة تعاطي آيات القرآن الكريم م ــوص الدينيّة على بيان كيفيّ النص

وهل للنصوص الدينيّة موقف إيجابي أو سلبي بشأن جميع أو بعض هذه المعاني؟
ــذه المفاهيم  ــى معرفة ألفاظ ه ــوص لا يقتصر ع ــوع إلى النص ــج الرج ــلوب ومنه إنَّ أس

ومصطلحاته؛ وذلك:
ــاني والمفاهيم المذكورة، كانت موجودة في عصر تكوين  ــى الرغم مِن أنَّ بعض المع أوّلًًا: ع



229      قرآن والسنّةلنسبة مفهوم العقل في ا

ــوارد لم ترِد بألفاظها، بل في  ــإنَّ مفاهيم هذه المصطلحات في جميع هذه الم ــوص الدينيّة، ف النص
بعض الموارد تمتّ الاستفادة مِن الألفاظ المرادفة، أو أحيانًا مِن مفادها ومعانيها على نحو المجاز 

والكناية، وبالدلالات غير التطابقيّة المذكورة.
وثانيًا: إنَّ الكثير مِن هذه المصطلحات قد تبلورت في المراحل اللاحقة، وفي صدر الإسلام 
ا عن  ــوا لها مصطلحًا خاصًّ م ـ في الحدّ الأدنى ـ لم يضع ــوا إلى معانيها، وإمّا أنَّهَّ م لم يلتفت ــا أنَّهَّ إمّ
ــاميّة بشأن هذه المصطلحات  ــكّ في أنَّ موقف النصوص الإس العقل والعقلانيّة. كما أنَّه لا ش
ــا في النصوص، بل يمكن التعرّف على موقف  ــدوره، لا يتحدّد مِن خلال البحث عن ألفاظه ب
النصوص مِن خلال اتّّخاذ موقف مباشر أو غير مباشر تجاه المعاني الموجودة في النصوص الدينيّة 

بشأن مفاد ومضمون كلّ واحد مِن تلك المصطلحات المذكورة.

أوّلًًا: العقل بوصفه قوّة بشريّة ووجود جوهري مستقل
أ. إنَّ العقل بوصفه قوّة إدراك بشريّة مِن أكثر المعاني استعمالًًا وشيوعًا لمفردة العقل في المجتمعات 
ــم والفعل ـ مِن قبيل: العاقل والمعقول  ــتقّاتها ـ الأعمّ مِن الاس البشريّة. وإنَّ كلمة العقل ومش
ــتعمالها  ــتعمالها بهذا المعنى في النصوص الدينيّة كثيًرا، ومِن ذلك اس والتعقّل ويعقل، قد ورد اس
ــات المرادفة للعقل في  ــتعمال الكل ــر مِن الآيات القرآنيّة؛ وبالإضافة إلى ذلك ورد اس في الكث

النصوص الدينيّة أيضًا، مِن قبيل: أولي الألباب، وذي حجر.
ــورة مِن سور القرآن تسعة وأربعين  ــتعمال كلمة العقل ومشتقّاتها في ثلاثين س لقد ورد اس
مرّة، وكان استعمالها في أكثر الموارد بهذا المعنى؛ أي إنَّ العقل في هذه الموارد قد استعمل بمعنى 
ــاطتها على العلم والمعرفة. إنَّ ردّة فعل القرآن تجاه هذا المعنى مِن العقل  القوّة التي نحصل بوس
إيجابيّة ومشجّعة، وقد تمّ اعتبار استعمال هذه القوّة واجبًا على الناس. وقد ورد في بعض الآيات 
أنَّ الاستفادة مِن هذه القوة تمثّل واحدة مِن أهداف حياة الإنسان، كما نجد ذلك في قوله تعالى: 
ــن عَلَقَةٍ ثُمَّ يُُخرْجُِكُمْ طِفْلًًا ثُمَّ لِِتَبلُْغُوا  ِي خَلَقَكُمْ مِن ترَُابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِ ــوَ الَّذَّ ﴿هُ
جَلًًا مُسَمًّىًّ وَلَعَلَّكُمْ 

َ
ــيُوخًا وَمِنكُْمْ مِن يُتَوَفَّىَّ مِن قَبلُْ وَلِِتَبلُْغُوا أ كُمْ ثُمَّ لِِتَكُونوُا شُ ــدَّ شُ

َ
أ



230   ‏   الدين والعقل

تَعْقِلوُنَ﴾1.
ــتّة  ــتعمال هاتين الكلمتين في س كما أن اللبّ والنهُى بمعنى قوّة إدراك الحقائق. وقد ورد اس

عشر موضعًا مِن القرآن الكريم أيضًا.
ا لم ترد بمعنى  وهناك الكثير مِن المفاهيم والمعاني الأخرى وغيرها، وهي على الرغم مِن أنَّهَّ
ــتلزم حضور مثل هذه القوّة في الإنسان، مِن قبيل: الفكر، أو ورد استعمالها  قوّة الإدراك، أو تس
ــتعمالها في خمسة  ــتلزم التعقّل، مِن قبيل كلمة العلم التي ورد اس في الكثير مِن الموارد بحيث تس
ــتعمال هذه الألفاظ والمفاهيم في الروايات أكثر مِن  ــورة أكثر مِن 854 مرّة. وإنَّ اس وثمانين س

استعمالها في القرآن الكريم بكثير.
ب. العقل بمعنى القوّة العمليّة الرادعة، والقوّة التي تمنع الإنسان مِن الرغبات والأهواء، 

أو تعمل على ضبط وتقنين الرغبات والأهواء.
ــمل قوّة العمل،  ــتعمال العقل في بعض الآيات القرآنيّة بحيث لا يش على الرغم مِن أنَّ اس
ويشمل قوّة الإدراك والنظر فقط، إلّّا أنَّه في بعض الموارد عام؛ مِن ذلك ـ مثلًًا ـ أنَّه يتمّ الحديث 
ــخاص الذين تصدر عنهم أفعال غير لائقة، ولا يقومون بالأفعال  في بعض الموارد حول الأش
م لا يستعملون هذه القوّة. ويمكن للعقل في هذه الموارد أنْ يكون  الحسنة والممدوحة، بحيث أنَّهَّ
مُرُون النَّاسَ 

ْ
تأَ

َ
له معنى أعمّ مِن القوّة الإدراكيّة والقوّة العمليّة، كما في قوله سبحانه وتعالى: ﴿أ

فَلََا تَعْقِلوُنَ﴾2.
َ
نْتُمْ تَتلْوُنَ الكِْتَابَ أ

َ
نْفُسَكُمْ وَأ

َ
ِ وَتنَسَْوْنَ أ ِبالبِِْرّ

ــة أو الأعمّ مِن القوّة العمليّة  ــتعمل العقل في بعض الروايات بمعنى القوّة العمليّ وقد اس
ــب به الجنان«.3 إنَّ العقل في  والنظريّة، كما في الحديث المأثور: »العقل ما عُبد به الرحمن واكتس
ــن العقل العملي. وفي القرآن الكريم  ــتعمل ـ في الحدّ الأدنى ـ في معنى أعمّ مِ هذا المورد قد اس
ــه ـ في معنى يمكن أنْ  ــفِهَ« ـ التي تعني خفّة العقل، وفي معنى مقابل ل ــتعمال كلمة »سَ ورد اس

غافر: 67. 	.1
البقرة: 44. 	.2

الكُليني، أصول الكافي، ج1، ص23. 	.3



231      قرآن والسنّةلنسبة مفهوم العقل في ا

ــبُ عَنْ مِلَّةِ إبِرَْاهيِمَ إلّّا  ــون في مقابل مفهوم العقل العملي، كما في قوله تعالى: ﴿وَمَنْ يرَغَْ يك
مِن سَفِهَ نَفْسَهُ﴾1.

ــفاهة في هذه الموارد، وإنْ لم ترد على شكل مصطلح في معنى العقل العملي،  إنَّ العقل والس
ما يعطيان معنى ومفاد هذا المصطلح، ويبديان موقف القرآن بشأن هذا المعنى. إلّّا أنَّهَّ

كما وتوجد هناك الكثير مِن الآيات والروايات الأخرى التي تعبّّر بشكل مباشر وغير مباشر 
ــان وتمنعه مِن اتّباع الهوى والغرائز وتحثّه إلى فعل الأشياء التي يتمّ إدراكها  عن قوّة تردع الإنس
ــي تلازم هذا المعنى، وإنَّ  ــوّى والنفس اللوّامة مِن المفاهيم الت ــان العاقلة. وإنَّ التق بقوّة الإنس
ــاّ إذا كان لفظ العقل  ــة لهذه القوّة، بغضّ النظر ع ــة ترى قيمة إيجابيّة وحيويّ ــوص الدينيّ النص

يُستعمل فيها أم لا.
 ـ وليس بوصفه واحدًا مِن القوى الإنسانيّة ـ هو الآخر  ج. إنَّ العقل بوصفه وجودًا مستقلًّاًّ
ــتقلّ ليس  مصطلح تنظر إليه النصوص الدينيّة أيضًا. إنَّ العقل بهذا المعنى هو الآخر وجود مس
ــا لشيء آخر، وليس له خصّيصة ماديّة أيضًا، ومجرّد عن الزمان والمكان والتغيّّر والتحوّل  وصفً
ــلة علل  الزماني، وإنَّ العقل في هذا المصطلح له هويّة ميتافيزيقيّة وتفوق الطبيعة، ويقع في سلس
ــتعمل لفظ العقل في هذا المصطلح، إلّّا أنَّ بعض  الموجودات الطبيعيّة. إنَّ القرآن الكريم لم يس
ءٍ إلّّا عِندَْناَ  ــن كائنات بهذه الخصائص، كما في قوله تعالى: ﴿وَإِنْ مِن شََيْ الآيات قد تحدّثت ع

ِلُُهُ إلّّا بقَِدَرٍ مَعْلوُمٍ﴾2. خَزَائنُِهُ وَمَا نُنََزّ
ــث المأثور عن النبيّ  ــات بهذا المعنى، كما في الحدي ــتعملت في الرواي إنَّ كلمة العقل قد اس
الأكرم ؟صل؟: »أوّل ما خلق الله العقل«. إنَّ العقل في هذا الحديث النبويّ قد أطلق على موجود 
ــون وصفًا لشيء آخر، بل لأنّه أوّل مخلوق لا يمكنه أنْ يكون وصفًا  ليس مِن الضروري أنْ يك
ــتندًا إلى غيره؛ وذلك لأنّه يجب في مثل هذه الحالة أنْ يكون هناك شيء قد خلق قبله أو معه  مس

أيضًا، وبالتالي لن يكون هو المخلوق الأوّل.

البقرة: 130. 	.1
الحجر: 21. 	.2



232   ‏   الدين والعقل

ــتنطقه، ثمّ قال له: أقبل فأقبل. ثمّ قال له:  وقد ورد في رواية أخرى: »لّما خلق الله العقل اس
ــزّتي وجلالي ما خلقت خلقًا هو أحبّ إلّي منك، ولا أكملتك إلّّا فيمن  ــر فأدبر. ثمّ قال: وع أدب

أحب«.1
إنَّ هذه الرواية ـ بالإضافة إلى حديثها عن العقل بوصفه مخلوقًا مستقلًّاًّ يمكن أنْ يقع مخاطبًا 
لله سبحانه وتعالى، وأنْ يكون مِن أحبّ الخلق إليه ـ تشير إلى ارتباط هذا المعنى مِن العقل بالعقل 
الذي هو قوّة إنسانيّة أيضًا. إنَّ هذه الرواية تشير إلى أنَّ الله سبحانه وتعالى قد أعطى الناس مِن 

العقول بهذا المعنى، وأنّه قد أكمله في بعضهم.
ــائر  وفي رواية أخرى، هناك المزيد مِن الشرح والتوضيح لهذا المعنى مِن العقل وارتباطه بس
ــن أبي طالب ؟ع؟ عن النبيّ الأكرم  ــرى. والحديث أدناه قد رواه الإمام علّي ب ــات الأخ المخلوق

؟صل؟، أنَّه قال:

ــال: خلقه ملَك له  ــمَّ خلق الله ـ جلّ جلاله ـ العقلَ؟ ق ــئل ]النبيّ الأكرم ؟صل؟[ م »سُ

ــق إلى يوم القيامة، ولكلّ رأس وجه، ولكلّ  ــدد الخلائق؛ مَنْ خُلق ومَنْ يُُخل رؤوس بع

ــان على وجه ذلك الرأس مكتوب،  ــم ذلك الإنس آدميّ رأس مِن رؤوس العقل، واس

وعلى كلّ وجه ستر ملقى لا يكشف ذلك الستر مِن ذلك الوجه حتّى يولد هذا المولود 

ويبلغ حدّ الرجال أو حدّ النساء. فإذا بلغ كشف ذلك الستر، فيقع في قلب هذا الإنسان 

ــنةّ والجيد والرديء، ألا ومثل العقل في القلب كمثل السراج  نور فيفهم الفريضة والس
في وسط البيت«.2

إنَّ العقل في هذه الرواية مخلوق مثل الملائكة، وإنَّ جميع الكائنات والموجودات، ومِن بينها 
ــف الحجاب عن العقل إلّّا عند الإنسان البالغ. إنَّ مفاد  الناس لهم أسرار مكنونة فيه، ولا يكش

هذه الرواية قريب مِن الآية التي تتحدّث عن الخزائن الإلهيّة ونزول الأشياء.

.	الكُليني، أصول الكافي، ج1، ص23. 1
الصدوق، علل الشرائع، ج1، ص98. 	.2



233      قرآن والسنّةلنسبة مفهوم العقل في ا

ثانيًا: المراتب الوجوديّة للعقل
ــأن  ــع رؤية النصوص الدينيّة بش ــامًا. كما يمكن تتبّ ــب مراتبة الوجوديّة أقس ــل بحس إنَّ للعق
ــى الرغم مِن عدم وجود  ــان أيضًا. وع ــات المراتب الوجوديّة للقوّة الإدراكيّة للإنس مصطلح
ــة، إلّّا أنَّ بعض النصوص ناظرة إلى المعاني المرتبطة بهذه  ــذه المصطلحات في النصوص الدينيّ ه
المصطلحات، ويمكن التعرّف على الاتجاه الإيجابي أو السلبي مِن خلال مواقف القرآن الكريم 

والروايات مِن هذه المعاني.
خْرجََكُمْ 

َ
ُ أ ــات القرآن ناظر إلى معنى القلب بالقوّة، كما في قوله تعالى: ﴿وَاللَّهَّ إنَّ بعض آي

فئْدَِةَ لَعَلَّكُمْ 
َ
ــارَ وَالْْأ بصَْ

َ
ــمْعَ وَالْْأ ــيئًْا وجََعَلَ لَكُمُ السَّ هَاتكُِمْ لََا تَعْلَمُونَ شَ مَّ

ُ
مِن بُطُونِ أ

تشَْكُرُونَ﴾1.
ــان مالكًا للعقل بالملَكة والعقل بالفعل  إنَّ هذه الآية تثبت أنَّ القرآن الكريم لا يعتبر الإنس
أو العقل المستفاد منذ لحظة خلقه، وإنَّما يراه صفحة بيضاء خالية مِن جميع التصوّرات والمفاهيم، 
وإنَّ العين والأذن والقلب أدوات تنمو معها مراتب معرفة الإنسان ومدركاته بالتدريج؛ وعلى 
ــوّة. إنَّ هذا العقل  ــان عند الولادة عقلًًا بالق ــاس فإنَّ القرآن الكريم يؤكّد أنَّ للإنس هذا الأس

بالقوّة، هو الذي يميّز وليد الإنسان مِن صغار سائر الحيوانات الأخرى.
ــرآن الكريم مِن العقل بالملَكة، كما في قوله  ــر إلى موقف الق وإنَّ بعض الآيات الأخرى يش

لهَْمَهَا فُجُورهََا وَتَقْوَاهَا﴾2.
َ
اهَا * فَأ تعالى: ﴿وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّ

ــان بعد استواء خلقها، يُلهمها الله سبحانه وتعالى الفجور والتقوى؛ بمعنى  إنَّ نفس الإنس
ــه وروحه مِن قبل الله سبحانه، ويمكن لهذه المعارف  ــان الأولى تلقى على نفس أنَّ معارف الإنس

الأولى أنْ تكون مصداقًا للإدراكات المنشودة في العقل بالملَكة.
ــع يتحقّق بالنظر والتفكير  ــتعملت العقلانيّة في موض إنَّ الكثير مِن الآيات القرآنيّة قد اس
والتأمّل والتدبّر. إنَّ الآيات التي تستعمل التعقّل والتفكير، تنظر إلى هذه المرتبة مِن العقل؛ لأنَّ 

النحل: 78. 	.1
الشمس: 8-7. 	.2



234   ‏   الدين والعقل

ــارف التي تحصل بالتعقّل هي غير المعارف بالقوّة والمعارف الأولى التي تتحقّق بالإلهام. إنَّ  المع
هذه المعارف مصداق لمرتبة مِن قوّة عقلانيّة يكون مصطلح العقل بالفعل ناظرًا لها.

كما أنَّ بعض الآيات يتحدّث عن معرفة لا هي بالقوّة، ولا تحصل للنفس في المراتب الأولى 
بالإفاضة والإلهام، ولا تظهر بالتعقّل، بل تحصل للإنسان مِن عند الله بوساطة السلوك والتربية 
العمليّة مِن دون وساطة مِن التعقّل. إنَّ مصطلح العلم اللدني المقتبس مِن بعض الآيات، ينظر 
إلى هذا المستوى مِن المعرفة. إنَّ هذا القسم مِن المعرفة، يمكن أنْ يكون مصداقًا للعقل المستفاد. 
ــى ؟ع؟، قائلًًا: ﴿فَوجََدَا عَبدًْا مِن عِبَادِناَ آتيَنَْاهُ رحَْْمَةً  وقد تحدّث القرآن الكريم عن النبيّ موس

نَّا عِلمًْا﴾1.  مِن عِندِْناَ وعََلَّمْنَاهُ مِن لََدُ
المرتبة الأخرى مِن مراتب وجود العقل مرتبة لا يكون فيها العقل بمنزلة قوّة وصفة للنفس 
ــر بعض  ــتقلّ. إنَّ هذه المرتبة مِن وجود العقل هي التي تش ــانيّة، بل وجود جوهري مس الإنس

الآيات إلى حقيقتها، وتحدّثت بعض الروايات عنها باسم العقل.
ــوي، فقال: »صور عارية  ــئل عن العالم العل ــن الإمام علّي بن أبي طالب ؟ع؟ أنَّه سُ روي ع
ــتعداد، تجلّّى لها فأشرقت، وطالعها بنوره فتلألأت، وألقى في  عن المواد، خالية عن القوّة والاس

هويّتها مثاله فأظهر عنها أفعاله«.2
إنَّ هذه الرواية ترى أنَّ العالم العلوي ـ الذي هو أعلى مِن عالم الطبيعة ـ عالًما لا يحتوي على 
استعداد وحركات طبيعيّة، بخلاف عالم الطبيعة. يوجد في ذلك العالم صور وحقائق قد تجلّّى الله 
لها. وقد اتّضحت وانكشفت بالتجلّّي الإلهي. فقد تجلّّى الله لها بنوره وأضاءها. وقد ألقى بمثاله 

في هويّتها وأظهر بها أفعاله وقدرته.
ــاق لفظ العقل على هذه الموجودات، يمكن لهذه الموجودات أنْ  وعلى الرغم مِن عدم إط
تكون مصداقًا لمعنى العقل الجوهري. إنَّ هذا الحديث، وإنْ كان بلا سند، ولكنهّ ورد في بعض 

الكهف: 65. 	.1
الليثي الواسطي، عيون الحكم والمواعظ، ص304. 	.2



235      قرآن والسنّةلنسبة مفهوم العقل في ا

النصوص الروائيّة، ومِن بينها: غرر الحكم ودرر الكلم1، ومناقب آل أبي طالب.2

ثالثًا: أقسام العقل الإدراكي بحسب الموضوع
ــل بمعنى القوّة الإدراكيّة في معرفة الوجودات  ــتعمل العق إنَّ الكثير مِن الآيات والروايات تس
ــان. إنَّ هذه المجموعة تثبت أنَّ النصوص الإسلاميّة  ــتقلّ عن إرادة الإنس التي لها حضور مس
رضِْ 

َ
مَاوَاتِ وَالْْأ تعترف بالعقل النظري بما هو معنى خاصّ؛ كما في قوله تعالى: ﴿إنَّ فِِي خَلقِْ السَّ

مَاءِ  ُ مِن السَّ نزَْلَ اللَّهَّ
َ
وَاخْتلََِافِ اللَّيلِْ وَالنَّهَارِ وَالفُْلكِْ الَّتِِي تََجرْيِ فِِي الْْبَحْرِ بمَِا يَنفَْعُ النَّاسَ وَمَا أ

ــحَابِ  رضَْ بَعْدَ مَوْتهَِا وَبَثَّ فيِهَا مِن كّل دَابَّةٍ وَتصَْْرِيفِ الرِّيَاحِ وَالسَّ
َ
ــهِ الْْأ ِ حْيَا ب

َ
ــن مَاءٍ فَأ مِ

رضِْ لََآياَتٍ لقَِوْمٍ يَعْقِلوُنَ﴾3. إنَّ هذه الآية تعتبر الظواهر الطبيعيّة 
َ
مَاءِ وَالْْأ رِ بَيْْنَ السَّ ــخَّ المُْسَ

آيات يمكن للعقل أنْ يعمل على دراستها.
ــاطة  ــياء ـ التي توجد بوس ــائل القيميّة والأش وهناك بعض الآيات الأخرى تجعل مِن المس
السلوكيّات والأفعال الإنسانيّة ـ موضوعًا للمعرفة والنظر والتأمّل العقلي للإنسان؛ كما في قوله 
ارُ الْْآخِرَةِ  ِينَ مِن قَبلْهِِمْ وَلََدَ رضِْ فَيَنظُْرُوا كَيفَْ كََانَ عََاقبَِةُ الَّذَّ

َ
ــرُوا فِِي الْْأ فَلَمْ يسَِ

َ
تعالى: ﴿...أ

 ِ فٍّ لَكُمْ وَلمَِا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهَّ
ُ
فَلََا تَعْقِلوُنَ﴾4، أو في قوله تعالى: ﴿أ

َ
قَوْا أ ِينَ اتَّ ــرٌْ للَِّذَّ خَ

فَلََا تَعْقِلوُنَ﴾5. إنَّ هذه الآيات تشير إلى اعتبار العقل العملي في القرآن الكريم.
َ
أ

ــائل النظريّة، تنظر إلى التعقّل بشأن المسائل  إنَّ بعض الآيات التي تعمل على التأمّل في المس
ِ الكَْذِبَ  ونَ عََلَىَ اللَّهَّ ِينَ كَفَرُوا يَفْتََرُ ــالى: ﴿...لَكِنَّ الَّذَّ ــة والإلهيّة، كما في قوله تع الميتافيزيقيّ
ــورة البقرة، والتي  كْثََرهُُمْ لََا يَعْقِلوُنَ﴾6. وهناك مِن الآيات ـ كما في الآية رقم 164 مِن س

َ
وَأ

التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ص423. 	.1
ابن شهر آشوب، مناقب آل أبي طالب، ص50. 	.2

البقرة: 164. 	.3
يوسف: 109. 	.4

الأنبياء: 67. 	.5
الأنعام: 103. 	.6



236   ‏   الدين والعقل

ــأن الظواهر الطبيعيّة والمقدّرات الرياضيّة لها.  ــبق أنْ أشرنا إليها ـ ما يتحدّث عن التعقّل بش س
إنَّ هذه الآيات تشير إلى اعتبار العقل الميتافيزيقي والرياضي أو العقل الطبيعي، وكذلك اعتبار 

الأساليب التجريبيّة والتجريديّة لها.
ــي والطبيعي في الآيات المذكورة، لا يؤخذ بوصفه  ــة المهمّة هي أنَّ العقل التجريب إنَّ النقط
ــي ورد التأكيد فيها  ــدي؛ إذ حتّى في تلك الآيات الت ــل الميتافيزيقي والتجري ــتقلًّاًّ عن العق مس
ــرأي التجريبي بالمبادئ  ــة، تمزج هذا ال ــاوات والأرض والظواهر الطبيعيّ ــى النظر إلى الس ع
ــان أنْ يواصل تجربته في البحث عن آليّات الخلق الإلهي؛ بمعنى  الميتافيزيقيّة، وتطلب مِن الإنس
أنَّ هذه الآيات تعترف بالميتافيزيقا، وفي الوقت نفسه تستفيد مِن الميتافيزيق الإلهي والتوحيدي 

في تفسير التجربيّات الطبيعيّة.

رابعًا: أقسام العقل بحسب الأسلوب والمنهج
إنَّ مصطلح العقل الشهودي، والعقل الحضوري، والعقل الحصولي أو العقل المفهومي، والعقل 
التجريدي، والعقل التجريبي، والعقل البرهاني، والعقل الجدلي، كلّها مصطلحات تمّ وضعها 
ــلوب  ــب الأس ــام مِن العقل تتمايز فيما بينها بحس ــر إلى أقس للعقل. إنَّ هذه المصطلحات تش
ــات الأصوليّة والفقهيّة أو  ــن هذه المصطلحات ـ مثل الكثير مِن المصطلح والمنهج. لا شيء مِ
ــامي؛ بيد أنَّ مصاديق  ــة ـ كان له وجود في عصر تبلور النصوص الدينيّة في العالم الإس الأدبيّ
ــاني أغلبها، كان موجودًا في ذلك العصر، وأنَّ القرآن الكريم والأحاديث قد تحدّثت حول  ومع
ــن مصاديقها في هذه النصوص. إنَّ  ــتعمال الكثير مِ معانيها ومفاهيمها، ويمكن العثور على اس
ــام في العالم الإسلامي، تعود بجذورها إلى  بعض هذه المصطلحات التي تمّ وضعها لهذه الأقس
ــاليب العلميّة والمعرفيّة  ــأنها. إنَّ كلّ واحد مِن الأس ــتعملها القرآن الكريم بش التعابير التي اس
ــتفادة مِن أدواتها المعرفيّة الخاصّة أيضًا، مِن ذلك ـ على سبيل المثال ـ  المذكورة، تعمل على الاس
ــم مِن المعرفة الحصوليّة والمفهوميّة ـ تستفيد مِن الحسّ؛ وإنَّ  إنَّ المعرفة التجريبيّة ـ التي هي قس
ــم آخر مِن العلم الحصولي ـ تستفيد مِن الأدلّة الذهنيّة  المعرفة التجريديّة ـ التي هي بدورها قس
ــب والفؤاد. وقد عملت النصوص الدينيّة على  ــهوديّة تحصل بالقل والعقليّة فقط؛ والمعرفة الش



237      قرآن والسنّةلنسبة مفهوم العقل في ا

بيان موقفها مِن هذه الأدوات وطريقة ومساحة الاستفادة منها.
هناك في الكثير مِن آيات القرآن الكريم وجود لنماذج مِن العلم الشهودي والحضوري، مِن 
نْفُسِهِمْ حتّّى 

َ
ــرُِيهِمْ آياَتنَِا فِِي الْْآفَاقِ وَفِِي أ ــبيل المثال ـ ما ورد في قوله تعالى: ﴿سَ ذلك ـ على س

لََا أنَّهم فِِي مِرْيَةٍ مِن لقَِاءِ 
َ
ءٍ شَهِيدٌ * أ وَلمَْ يكَْفِ برَِبّكَِ أنَّه عََلَىَ كّل شََيْ

َ
َ لهَُمْ أنَّه الْْحَقُّ أ يتَبََيَّنَّ

ءٍ مُُحيِطٌ﴾1. رَبّهِِمْ إلّّا أنَّه بكُِلِّ شََيْ
ــبحانه وتعالى،  ــيّة لله س ــذه الآية بعد أنْ يتمّ الإخبار عن بيان الآيات الآفاقيّة والأنفس في ه
يتّضح مِن خلال هذه الآيات أنَّ الله سبحانه وتعالى هو الحقّ، يتمّ الحديث بعد ذلك عن شهود 

الحقّ فيما وراء كلّ شيء وإحاطته بجميع الأشياء.
سُئل الإمام علّي ؟ع؟ عن شهود الحقّ تعالى، وقد أخبرهم في الجواب عن مشاهدة الحقّ، على 
ــا ورد في الخبر: »هل رأيت ربّك يا أمير المؤمنين؟ فقال ؟ع؟: أفأعبد ما لا أرى؟ فقال: وكيف  م

تراه؟ فقال: لا تراه العيون بمشاهدة العيان، ولكنْ تدركه القلوب بحقائق الإيمان«.2
ــهودي أيضًا، كما في قوله تعالى:  ــلوب العلم الش كما أنَّ بعض آيات القرآن الكريم تبيّّن أس

حَدًا﴾3.
َ
﴿فَمَنْ كََانَ يرَجُْو لقَِاءَ رَبّهِِ فَليَْعْمَلْ عَمَلًًا صَالِِحًا وَلََا يشُْْركِْ بعِِبَادَةِ رَبّهِِ أ

وقد روي عن رسول الله ؟صل؟ أنَّه قال: »من أخلص العبادة لله أربعين صباحًا ظهرت ينابيع 
الحكمة مِن قلبه على لسانه«.4

وقال أمير المؤمنين علّي بن أبي طالب ؟ع؟ في المناجاة الشعبانيّة: »إلهي هَب لي كَمالَ الانقِطاعِ 
إلَيكَ، وأنر أبصارَ قُلُوبنِا بضِِياءِ نَظَرِها إلَيكَ، حتّى تََخرِقَ أبصارُ القُلُوب حُجُبَ النُّور فَتَصلَ إلى 

قَةً بعزّ قُدسكَ«.5 مَعدن العَظَمَة، وَتَصيَر أرواحُنا مُعَلَّ

فصّلت: 53 ـ 54. 	.1
نهج البلاغة، الخطبة رقم: 178، ص258. 	.2

الكهف: 110. 	.3
المجلسي، بحار الأنوار، ج53، ص349. 	.4
القمي، مفاتيح الجنان، المناجاة الشعبانيّة. 	.5



238   ‏   الدين والعقل

وقد تحدّث القرآن الكريم في تقريع أولئك الذين لا ينظرون في ملكوت السماوات والأرض، 
رضِْ﴾1. وقد تحدّث الله سبحانه وتعالى عن 

َ
ــمَاوَاتِ وَالْْأ وَلمَْ يَنظُْرُوا فِِي مَلَكُوتِ السَّ

َ
قائلًًا: ﴿أ

رضِْ 
َ
مَاوَاتِ وَالْْأ إظهار الملكوت للنبيّ إبراهيم ؟ع؟ قائلًًا: ﴿وَكَذَلكَِ نرُيِ إبِرَْاهيِمَ مَلَكُوتَ السَّ

وَلِِيَكُونَ مِن المُْوقنِيَِن﴾2.
ــال: ﴿كََلَّاَّ لوَْ تَعْلَمُونَ عِلمَْ  ــهود جهنمّ أيضًا، فق ــد تحدّث القرآن الكريم عن رؤية وش وق

هَا عَيْْنَ الْْيَقِيِن﴾3. وُنَّ وُنَّ الْْجَحِيمَ ثُمَّ لتَََرَ الْْيَقِيِن لتَََرَ
إنَّ مصطلحات مِن قبيل »علم اليقين« و»عين اليقين« مِن الاستعمالات القرآنيّة التي دخلت 
بذلك إلى الحكمة والفلسفة والعرفان. إنَّ الذكر والتقوى والإخلاص والعمل الصالح وما إلى 
ــهوديّة والحضوريّة، وقد تمّ بيان هذه الطرق وإيضاحها في الكثير  ذلك، تمثّل طرقًا للمعرفة الش

مِن الآيات والروايات.
ــات المختلفة،  ــب الموضوع ــاطة مِن المفهوم وبحس ــولي علم يحصل بوس ــم الحص إنَّ العل

وبأساليب تجريبيّة وتجريديّة، وبحواس مختلفة، ومِن خلال التفكير والاستدلال.
هناك الكثير مِن الآيات والروايات التي أشارت إلى هذه الأساليب، أو عملت على توظيفها 
ــدَتاَ﴾4. إنَّ هذه  ُ لَفَسَ في التحاور مع الآخرين، كما في قوله تعالى: ﴿لوَْ كََانَ فيِهِمَا آلهَِةٌ إلّّا اللَّهَّ
الآية تبيّّن برهان التمانع على أساس التوحيد. كما أنَّ بعض الآيات قالت بأنَّ مدّعيات المخالفين 
ا تطلب منهم أنْ يبيّنوا برهانهم، كما في قوله تعالى: ﴿قُلْ هَاتوُا برُهَْانكَُمْ  لا برهان عليها، أو إنَّهَّ

أن كُنتُْمْ صَادِقيَِن﴾5.
ا تعرّف بالحواس  إنَّ الكثير مِن الآيات بدورها تستفيد مِن الشواهد التجريبيّة والحسيّة، أو إنَّهَّ

الأعراف: 185. 	.1
الأنعام: 75. 	.2

التكاثر: 7-5. 	.3
الأنبياء: 22. 	.4

البقرة: 111؛ النمل: 64. 	.5



239      قرآن والسنّةلنسبة مفهوم العقل في ا

ــبب عدم استفادتهم مِن  ــجب الآخرين بس بوصفها واحدة مِن أدوات المعرفة، أو تعمل على ش
هذا الأسلوب.

كما أنَّ القرآن الكريم يهتمّ بالأساليب الخطابيّة والجدليّة والشعريّة، بالإضافة إلى الأساليب 
البرهانيّة أيضًا؛ إلّّا أنَّه إنَّما يؤيّد الجدل والخطابة إذا تمتّ الاستفادة منهما في مطلب يمكن الدفاع 
عنه في حدّ ذاته بوساطة البرهان. وعليه، فإنَّ الخطابة والجدال إذا كان يتمّ استعمالهما وتوظيفهما 
ــة، كان مذمومًا وقبيحًا، وفي ذلك  ــن شيء أو الترويج لشيء لا وجود له في الحقيق ــاع ع في الدف
حْسَنُ﴾1. 

َ
يقول تعالى: ﴿ادْعُ إلى سَبيِلِ رَبّكَِ باِلْْحكِْمَةِ وَالمَْوعِْظَةِ الْْحَسَنَةِ وجََادلِهُْمْ باِلَّتِِي هِِيَ أ

إنَّ الحكمة في هذه الآية يتمّ تطبيقها على الأسلوب الحصولي البرهاني أو الشهودي القلبي، وإنَّ 
تتمّة الآية تدلّ على جواز الاستفادة مِن الموعظة الحسنة والخطاب الصالح.

خامسًا: التقسيمات العمليّة والتطبيقيّة للعقل
ــتعمالاته، إلّّا أنَّ هذه  ــاك في النصوص الدينيّة بعض التعابير الناظرة إلى تطبيقات العقل واس هن
ــمّ وضعها بالنظر إلى الأبعاد  ــا اصطلاحًا. فإنَّ المصطلحات التي ت ــتعمل بوصفه التعابير لم تس
ــتنباط رؤية الآيات  ــنْ يمكن اس ــل، مصطلحات متأخّرة، ولك ــة للعق ــتعماليّة والتطبيقيّ الاس

والروايات بشأن مفاد ومعاني هذه المصطلحات. 
ــان القدرة على التكهّن والوقاية مِن الطبيعة، أو  إنَّ العقل الآلي هو العقل الذي يمنح الإنس
ــم مِن العقل الذي يتمّ تعيينه باعتبار التطبيق والاستعمال،  ــيطرًا عليها. إنَّ هذا القس يجعله مس
يتماهى مع العقل التجريبي الذي يتمّ تحديده وتشخيصه باعتبار المنهج والأسلوب. إنَّ النصوص 
ــم أيضًا. وبطبيعة الحال، فإنَّ  ــار العقل التجريبي، تدلّ على اعتبار هذا القس ــي تعترف باعتب الت
ــتويات العقل ـ  ــائر مس ــتعمال وتوظيف العقل الآلي في النصوص الدينيّة في التعامل مع س اس
ــي والفقهي ـ جائز؛ وذلك لأنَّ  ــتنباطي، والعقل الأخلاق بمعنى: العقل العملي، والعقل الاس
هذه المستويات مِن العقل، تحكم بشأن القيَم والمعايير السلوكيّة والأخلاقيّة. إنَّ هذا العقل يدرك 

النحل: 125. 	.1



240   ‏   الدين والعقل

ــتعمال، وإنَّ النصوص  ــامه مثل هذا الاس ــانيّة. إنَّ للعقل العملي وأقس معاني حقل الحياة الإنس
التي تدلّ على اعتبارها، تعمل على إظهار أحكام النصوص الإسلاميّة في قبال العقل التفهيمي 

والارتباطي أيضًا.
ــجّع على التعقّل والتدبّر حول الأشياء الواقعة  إنَّ الكثير مِن آيات القرآن الكريم تحثّ وتش
نزَْلْْناَهُ قُرْآناً عَرَبيًِّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلوُنَ﴾1. إنَّ القرآن الكريم نصّ 

َ
في حقل الحياة الإنسانيّة: ﴿إنَِّا أ

ــه يعني التعرّف على محتوياته ومضامينه،  ــزل باللغة العربيّة، وإنَّ التعرّف على معانيه ومفاهيم ن
وإنَّ العقلانيّة التفهيميّة والارتباطيّة عقلانيّة تحتوي على مثل هذا الاستعمال؛ وعلى هذا الأساس 

فإنَّ التعقّل بشأن هذه الآية، ناظر إلى هذا المستوى مِن العقلانيّة.
إنَّ العقلانيّة الانتقاديّة تحتوي على استعمال انتقادي للعقلانيّة الارتباطيّة والتفهيميّة؛ بمعنى 
ــانيّة. إنَّ العقلانيّة الانتقاديّة تعمل  ا تعمل على تقييم ونقد المعاني في حقل الارتباطات الإنس أنَّهَّ
على إظهار التحريفات والأخطاء الموجودة في مستوى العقلانيّة الارتباطيّة. إنَّ الكثير مِن آيات 

القرآن الكريم يستعمل العقل في نقد الأفعال والأفكار التي تظهر في حياة الناس:
فَلََا 

َ
نْْجِيلُ إلّّا مِن بَعْدِهِ أ نزِْلَتِ التَّوْرَاةُ وَالْْإِ

ُ
ونَ فِِي إبِرَْاهيِمَ وَمَا أ هْلَ الكِْتَابِ لمَِ تُُحَاجُّ

َ
ـ ﴿ياَ أ

تَعْقِلوُنَ﴾2.
ِ ثُمَّ يُُحَرّفِوُنهَُ مِن  مَ اللَّهَّ ــمَعُونَ كََلَاَ فَتَطْمَعُونَ أنْ يؤُْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كََانَ فَريِقٌ مِنهُْمْ يسَْ

َ
ـ ﴿أ

ــوا قاَلوُا آمَنَّا وَإِذَا خَلََا بَعْضُهُمْ إلى بَعْضٍ  ِينَ آمَنُ ــدِ مَا عَقَلوُهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ * وَإِذَا لَقُوا الَّذَّ بَعْ
فَلََا تَعْقِلوُنَ﴾3.

َ
وكُمْ بهِِ عِندَْ رَبّكُِمْ أ ُ عَلَيكُْمْ لِِيُحَاجُّ ثوُنَهُمْ بمَِا فَتَحَ اللَّهَّ تُُحَدِّ

َ
قَالوُا أ

إنَّ كلمة »عقلوه« في هذه الآية تشير إلى ذلك المستوى مِن العقل الذي تمّ استعماله مِن أجل 
فهم كلام وعبارات الكتاب السماوي: 

ثوُنَهُمْ بمَِا فَتَحَ  تُُحَدِّ
َ
ــاَ بَعْضُهُمْ إلى بَعْضٍ قَالوُا أ ِينَ آمَنُوا قَالوُا آمَنَّا وَإِذَا خَ ــوا الَّذَّ ﴿وَإِذَا لَقُ

يوسف: 2. 	.1
آل عمران: 65. 	.2

البقرة: 76-75. 	.3



241      قرآن والسنّةلنسبة مفهوم العقل في ا

فَلََا تَعْقِلوُنَ﴾.
َ
وكُمْ بهِِ عِندَْ رَبّكُِمْ أ ُ عَلَيكُْمْ لِِيُحَاجُّ اللَّهَّ

ــتعملوا  م قد اس ــان المخالفين، إلّّا أنَّهَّ فَلََا تَعْقِلوُنَ﴾ وإنْ كانت واردة على لس
َ
إنَّ عبارة ﴿أ

التعقّل لانتقاد أفعال أنفسهم.
لا بدّ مِن التدقيق في أنَّ إضفاء الاعتبار على العقل التجريبي أو الآلي في النصوص الإسلاميّة، 
إنَّما هو في إطار الاتجاهات المعرفيّة المتناسبة مع تلك النصوص. وإنَّ إضفاء الاعتبار على العقل 
ــبب، لا ينبغي  ــي أو الانتقادي بدوره ليس خارجًا عن مبادئه المعرفيّة أيضًا. ولهذا الس التفهيم
ــاميّة، والأبعاد المعرفيّة لها في  ــتعمال هذه المعاني في النصوص الإس اعتبار الأبعاد المعرفيّة لاس

النصوص الاجتماعيّة والفلسفيّة المعاصرة، شيئًا واحدًا.

سادسًا: تقسيمات العقل بلحاظ منشأ ومبدأ التعقّل
إنَّ النصوص الدينيّة لا تقف موقف المحايد مِن منشأ العقل أيضًا، وقد اتّّخذت على نحو مباشر 
ــن المفاهيم والمصطلحات المتبلورة مِن هذه الزاوية. وعلى  ــلبيًّا مِ وغير مباشر موقفًا إيجابيًّا أو س
الرغم مِن أنَّ موجودات العالم في النصوص الدينيّة، لها جذور في الحقيقة أو الحقائق العقليّة وما 
ــوق الطبيعيّة، والعقل يُعدّ مِن أفضل الذخائر الإلهيّة، وهو أوّل أو أفضل مخلوق إلهي؛ بمعنى  ف

أنَّ للعقل جذورًا إلهيّة؛ إذ إنَّه في حدّ ذاته حجّة إلهيّة ويهدي إليه.
ــة يتمّ العمل على توظيفها، وعلى  ــان في هذه النصوص قوّة إدراكيّة أو عمليّ إنَّ عقل الإنس
ــب العلاقات الاجتماعيّة والثقافيّة  ــتوى أفق الحياة الفرديّة أو في صل الرغم مِن حضوره في مس
ــة تعود إلى تلك الحقيقة المتعالية للعقل. وفي الرواية المأثورة في  للناس، إلّّا أنَّ جذوره الوجوديّ
ــده، يتمّ الكشف عن تلك  ــان إلى مرحلة بلوغه ورش كتاب )علل الشرائع(، عندما يصل الإنس
ــب مع الارتباط الذي يقيمه الأفراد معها؛ بمعنى أنَّ الحقيقة العقليّة تتجلّّى في  الحقيقة بما يتناس

أفق وجوده.
ــل ينفي أصالته الوجوديّة أيضًا؛ بمعنى أنَّ العقل وإنْ كان دليلًًا وبرهانًا على  إنَّ خلق العق
سائر الظواهر الأخرى وسببًا لتحقّقها وظهورها، إلّّا أنَّه بحاجة في تحقّقه إلى دليل وعلّة أسمى، 



242   ‏   الدين والعقل

وهو الله سبحانه وتعالى الذي هو الحقّ المطلق. 
ــة تاريخيّة وثقافيّة وحضاريّة  ــاني ونتيج إنَّ العقل في النصوص الدينيّة لا هو مجرّد فعل إنس
ــتقلّة في نظام الوجود، بل هو منزلة وسط، ومخلوق إلهي ومِن  فقط، ولا هو هويّة متأصّلة ومس
ــوالم، ويظهر في أفق التاريخ  ــو أصل وجذر لجميع الموجودات والع ــب الخلق إلى الحقّ، وه أح
والثقافة في الظرف الوجودي للإنسان، ويتعامل مع التاريخ، دون أنْ تنخفض هويّته وحقيقته 
ــتوى الأفق التاريخي. إنَّ الاتجاهات العلمانيّة البراغماتيّة أو بعض التفسيرات الظاهراتيّة  إلى مس
ــطة الاجتماعيّة للإنسان أو التي ترى له هويّة ذهنيّة، لا ترى العقل  التي تعتبر العقل نتاج الأنش
شيئًا أكثر مِن الذخائر والتجارب التاريخيّة المتراكمة. يمكن العثور في القرآن الكريم على جذور 
ــأن، كما في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قيِلَ  ــتنباط موقف القرآن في هذا الش لهذا المعنى مِن العقل، واس
وَلوَْ كََانَ آباَؤهُُمْ لََا يَعْقِلوُنَ شَيئًْا 

َ
لفَْينَْا عَلَيهِْ آباَءَناَ أ

َ
ُ قَالوُا بلَْ نتََّبعُِ مَا أ نزَْلَ اللَّهَّ

َ
لهَُمُ اتَّبعُِوا مَا أ

وَلََا يَهْتَدُونَ﴾1.
ــبقها  ــيئًا، فإنَّ الآية أعلاه بالنظر إلى ما س وعلى الرغم مِن أنَّ آباءهم لم يعقلوا ولم يهتدوا ش
مِن الآيات، تثبت أنَّ الفهم والحصول على التجارب التاريخيّة المعاشة وإنْ كان ممكناً بالنسبة إلى 
ــبب يمتلك  العقل؛ بيد أنَّ كلّ تجربة متراكمة لا تحتوي على هويّة عقلانيّة بالضرورة، ولهذا الس
ــل القدرة على نقدها وتقييمها. إنَّ القرآن الكريم ينتقد في هذه الآية أولئك الذين يتّخذون  العق
مِن التراكم التاريخي مِن تجارب آبائهم ملاكًا ومعيارًا لاتّباعهم، ويُعرّف بالعقل بوصفه معيارًا 

يحكم بشأن التاريخ والثقافة.

سابعًا: تقسيم العقل باعتبار مساحة الحضور
ــانيّة  ــن بمجرّد الهويّة التاريخيّة والثقافيّة والإنس ــات العلمانيّة إلى العقل، والتي تؤم إنَّ الاتجاه
والعُرفيّة للعقل فقط، تقدّم صوَرًا متعدّدة عن العقلانيّة بما يتناسب مع مختلف المناطق الجغرافيّة 
ــن قبيل: العقل العربي، والعقل اليوناني،  ــانيّة المتعدّدة، مِ والمراحل التاريخيّة أو الجماعات الإنس

البقرة: 170. 	.1



243      قرآن والسنّةلنسبة مفهوم العقل في ا

والعقل الغربي.
إنَّ العقل في هذه الاتجاهات أوّلًًا: بمنزلة النتاج المشترك للحياة الإنسانيّة، وظاهرة عامّة في 
ــركة وظاهرة تاريخيّة ونسبيّة؛ بمعنى أنَّ كلّ  جميع الثقافات. وثانيًا: ليس له صورة واحدة ومش

ثقافة لها عقلانيّتها الخاصّة بما يتناسب مع الشرائط والظروف التاريخيّة والاجتماعيّة لها.
ــول الثقافيّة والتاريخيّة  ــائعة وعامّة لجميع الحق ــرآن الكريم لا يعتبر العقل ظاهرة ش إنَّ الق

والجماعات الإنسانيّة كافّة، كما في قوله تعالى:
ضَلُّ سَبيِلًًا﴾1.

َ
نْعَامِ بلَْ هُمْ أ

َ
وْ يَعْقِلُونَ إنْ هُمْ إلّّا كََالْْأ

َ
كْثََرهَُمْ يسَْمَعُونَ أ

َ
مْ تََحسَْبُ أنَّ أ

َ
ـ ﴿أ

فَلَمْ تكَُونوُا تَعْقِلوُنَ﴾2.
َ
ضَلَّ مِنكُْمْ جِبلًِّاًّ كَثيًِرا أ

َ
ـ ﴿وَلَقَدْ أ

إنَّ النصوص التي هي مِن قبيل الآيات أعلاه، تثبت أنَّ الفهم المشترك للكثير مِن الجماعات 
يمكن أنْ لا يكون عقلانيًّا، وإنَّ كلّ توافق عام، لا يؤدّي إلى خلق حقيقة عقلانيّة. وهذه الآيات 
ــر العالم وفهمه ـ تمتلك ظرفيّة  في حدّ ذاتها تثبت أنَّ كلّ جماعة ـ على الرغم مِن اختلافها في تفس
المعرفة العقلانيّة المشتركة أيضًا؛ وذلك لأنَّ هناك آيات مِن القرآن تشجب عمل جماعات كثيرة 
ــجب والعتاب إنَّما يصحّ في مورد يتوفّر  في العدول عن المعرفة العقليّة وتنتقد أفعالهم. وإنَّ الش

على إمكان التوصّل إلى الحقيقة.
ــة القرآنيّة، ليس كلّ ما هو موجود في العُرف عقلًًا بالضرورة؛ بيد أنَّ العقل يمكن  في الرؤي
ــتفيد العُرف مِن المعرفة العقليّة، فإنّه سوف  ــاحات العُرف العام. عندما يس له أنْ يحضر في مس
ــاء«. وعلى هذا الأساس،  ينتفع بالنور الإلهي؛ وذلك لأنَّ »العقل نور يقذفه الله في قلب من يش
ــرورة، ويمكن لجانب مِن  ا أو علمانيًّا بال ــة القرآنيّة ـ ليس دنيويًّ ــإنَّ الفهم العرفي ـ في الرؤي ف
العُرف أنْ تكون له هوية عقلانيّة. وفي النصوص الدينيّة، على الرغم مِن الحديث عن مجتمعات 
ــل، إلّّا أنَّ إخبار القرآن عن هذه الجماعات، ينطوي في  ــات مِن الناس لا تنتهج مبدأ التعقّ أو فئ
ــع والعتاب. وإنَّ هذا العتاب يدلّ  ــجب والتقري الأعمّ الأغلب على إخبار مقرون بالنقد والش

الفرقان: 44. 	.1
يس: 62. 	.2



244   ‏   الدين والعقل

على أنَّ الذين يُعرضون عن العقل والتعقّل، يمكنهم الاستفادة منه إذا أرادوا.
ــتحقّون الذمّ والعتاب بسبب عدم تعقّلهم إذا كانوا يمتلكون شأنيّة  إنَّ الأشخاص إنَّما يس
ــوّة أو يتوفّر لديه العقل بالملَكة،  ــأنيّة التعقّل إلّّا الذي يمتلك تعقّلًًا بالق التعقّل. ولا يمتلك ش
بمعنى أنَّه يمتلك ـ بالإضافة إلى امتلاكه لقوّة تحصيل المعرفة ـ المادّة العقليّة الأولى التي تضاف 
ــمة قد خلقت ـ ببيان القرآن الكريم ـ بهذا المقدار مِن  إلى الإلهام الإلهي أيضًا. إنَّ كلّ نفس ونس
ــاس فإنَّ العُرف الاجتماعي حتّى عندما يعمل على تنظيم سلوك  الثروة العقليّة؛ وعلى هذا الأس
أو تصدر عنه أفعال مِن دون تعقّل أو حتّى على خلاف العقل، تكون لديه إمكانيّة الاستفادة مِن 

العقل، ولهذا السبب كان العقل حجّة إلهيّة، والله سبحانه وتعالى يحتجّ به على العباد.
ــن تعاليم النصوص  ــح قد تبلور بتأثير مِ ــكاز العقلائي للعُرف مصطل ــح الارت إنَّ مصطل
ــاميّة في عالم الإسلام، ويشير إلى مستوى مِن العقلانيّة التي تقع في متناول يد العُرف. إنَّ  الإس
هذا المستوى مِن العقلانيّة قد ينطوي على الشدّة والضعف في مختلف الثقافات؛ إلّّا أنَّ كلّ مقدار 

منه يمثّل حجّة إلهيّة، ويقع جزءًا مِن أدلّة استنباط الأحكام الإلهيّة.
ــبحانه وتعالى يُتمّ  ــام بن الحكم في حديث طويل عن الإمام الكاظم ؟ع؟ أنَّ الله س روى هش

حججه على الناس بوساطة العقول:
ــام ثمّ خوّف الذين  ّ أكمل للناس الحجج بالعقول ... يا هش

ــام إنَّ الله عز وجل  »يا هش

ــام إنَّ لله على الناس حجّتين:  ــمّ ذمّ الذين لا يعقلون ... يا هش ــون عقابه ... ث لا يعقل

ــاء والأئمّة ؟عهم؟ وأمّا الباطنة  ــل والأنبي حجّة ظاهرة وحجّة باطنة، فأمّا الظاهرة فالرس
فالعقول«.1

إنَّ النصوص الإسلاميّة لا تعتبر كلّ ما يوجد في العُرف والثقافة والتاريخ البشري وفي أفق 
العلاقات الإنسانيّة، عقلًًا بالضرورة. وبطبيعة الحال، فإنّّها لا ترى العقل خارجًا مِن متناول يد 

العُرف أيضًا، وتعترف بكلّ مقدار يحصل على فرصة الظهور في العُرف.
وعلى هذا الأساس، فإنَّ العقل على الرغم مِن كونه ـ في رؤية النصوص الإسلاميّة ـ ظاهرة 

الكُليني، أصول الكافي، ج1، صص35-30. 	.1



245      قرآن والسنّةلنسبة مفهوم العقل في ا

عامّة وشائعة، ولكنْ أوّلًًا: ليس كلّ المجتمعات والثقافات تحظى بهذا العقل في جميع مستوياتها 
بالضرورة، بل إنَّ الكثير مِن الشعوب والجماعات تعدل عنه وتكتسب هويّة غير عقلانيّة. وثانيًا: 
إنَّ العقل في الثقافات والتواريخ المتعدّدة، وإنْ كان يظهر في تضاعيف ومستويات وأبعاد مختلفة 
ــه، إلّّا أنَّه يحتفظ بهويّته الواحدة؛ بمعنى أنَّ حضوره في الثقافة اليونانيّة والعربيّة والحديثة أو  من
غير ذلك، لا يؤدّي إلى تبلور أنواع مختلفة منه. وبعبارة أخرى: إنَّ العقل والعقلانيّة ليس نسبيًّا 
ولا يقبل القياس، بل هو واحد، وإنَّ كلّ ثقافة قد تعمل ـ بما يتناسب مع إقبالها وإدبارها ـ على 
ــح العقل اليوناني، والعقل العربي، والعقل  ــاس، فإنَّ مصطل تفعيل جانب منه. وعلى هذا الأس
الغربي وما إلى ذلك، عندما يتمّ استعماله بحيث يتمّ تنزيل العقل إلى أفق التاريخ والثقافة الخاصّة 
ــاميّة؛ وأمّا لو تمّ  ــة بعينها، فإنّه لا يقع مقبولًًا مِن وجهة نظر النصوص الإس ــة أو جماع بمنطق
ــة أنْ تمتلك معه ظرفيّة ظهور جانب  ــتعمال هذا المصطلح بحيث يمكن لكلّ منطقة أو جماع اس
ــجمًًا مع النصوص الإسلاميّة. وأمّا  ــوف يكون منس أو بُعد مِن المعرفة العقليّة الواحدة، فإنّه س
العقل العُرفي، فإنْ استعمل بدوره في معنى الحياة والذهنيّة المشتركة بين الجماعات البشريّة، فإنّه 
ــتعمال القرآني للعقل، وإنْ عاد إلى الارتكاز العقلاني للعُرف، فإنّه سوف  ــجم مع الاس لن ينس

يكتسب معنى منسجمًًا مع المفهوم القرآني للعقل.

ثامنًا: الاعتبار المعرفي والإبستيمولوجي لأقسام العقل
إنَّ النصوص الإسلاميّة تنظر إلى العقل مِن حيث المساحة والامتداد المعرفي أيضًا. إنَّ العقل في 
ــر القرآني مبيّّن للحقيقة. كما أنَّ القرآن الكريم يرى أنَّ بيان الآيات رهن ومشروط بتعقّل  التعب

البشر، كما في قوله تعالى: ﴿...قَدْ بيََّنَّا الْْآياَتِ لقَِوْمٍ يوُقنُِونَ﴾1.
ــق الوجود. فعن  ــه نورًا يُضيء حقائ ــل في بعض الروايات بوصف ــد تمّ التعريف بالعق وق

أبي‌عبدالله ؟ع؟ في حديث طويل: 
ــور ومبدأها وقوّتها وعمارتها التي لا ينتفع شيء إلّّا به، العقل الذي جعله  »إنَّ أوّل الأم

البقرة: 118. 	.1



246   ‏   الدين والعقل

م مخلوقون، وأنّه المدبّر لهم،  الله زينة لخلقه ونورًا لهم، فبالعقل عرف العباد خالقهم، وأنَّهَّ

م المدبّرون، وأنّه الباقي وهم الفانون، واستدلّوا بعقولهم على ما رأوا مِن خلقه، مِن  وأنَّهَّ

ــه وقمره، وليله ونهاره، وبأنَّ له ولهم خالقًا ومدبّرًا لم يزل ولا  ــائه وأرضه، وشمس س

ــن مِن القبيح، وأنَّ الظلمة في الجهل، وأنَّ النور في العلم، فهذا  يزول، وعرفوا به الحس
ما دلّّهم عليه العقل«.1

ــل في التعابير القرآنيّة، ليس حجابًا عن الواقع والحقيقة، وإنَّ بيانه يكمن في عرض  إنَّ العق
الحقيقة. وهناك حقائق تنكشف بوساطة العقل؛ فأوّلًًا: الأرض والسماوات وكلّ ما فيها. وثانيًا: 

خالق السماوات والأرض. وثالثًا: الحسن والقبح والقيَم. ورابعًا: اعتبار العلم والمعرفة نورًا.
إنَّ العقل في الكلمات الدينيّة كما لا يمتلك مِن الناحية الوجوديّة هويّة متأصّلة، فهو مخلوق 
قائم بخالقه، وإنَّ بيانه وبُعده المعرفي ليس غير محدود، وعلى الرغم مِن أنَّه يعرف خالقه وخالق 
ُ نَفْسَهُ﴾2.  ركُُمُ اللَّهَّ العالم، إلّّا أنَّه لا يستطيع الوصول إلى كنهه؛ كما قال القرآن الكريم: ﴿وَيُحَذِّ

وقال أمير المؤمنين علّي ؟ع؟: 
»لا يبلغه بُعد الهمم، ولا يناله غوص الفطن«.3 وقال أيضًا: »لم يطْلع العقول على تحديد 

ــهد له أعلام الوجود، على إقرار  ــه، ولم يحجبها عن واجب معرفته، فهو الذي تش صفت
قلب ذي الجحود ... «.4

وعلى الرغم مِن أنَّ المساحة المعرفيّة للعقل ـ مِن وجهة نظر القرآن ـ غير محدودة، فإنَّ ذلك 
يمثّل البيان الذاتي له، ولهذا السبب لا يكون عدم محدوديّة العقل كرهًا عليه، بل إنَّ العقل يعرفه 

ويتقبّله: »قيل له ؟ع؟: فهل يكتفي العباد بالعقل دون غيره؟ قال: 
إنَّ العاقل لدلالة عقله الذي جعله الله قوامه وزينته وهدايته، علِم أنَّ الله هو الحقّ، وأنّه 

.	الكُليني، أصول الكافي، ج1، ص66. 1
آل عمران: 28 و30. 	.2

نهج البلاغة، الخطبة رقم: 1، ص39. 	.3
م.ن، الخطبة رقم: 49، ص78. 	.4



247      قرآن والسنّةلنسبة مفهوم العقل في ا

ــه كراهية، وأنَّ له طاعة، وأنَّ له معصية، فلم يجد  ــو ربّه، وعلم أنَّ لخالقه محبّة، وأنَّ ل ه

عقله يدلّه على ذلك، وعلم أنَّه لا يوصل إليه إلّّا بالعلم وطلبه، وأنّه لا ينتفع بعقله، إنْ 
لم يصب ذلك بعلمه، فوجب على العاقل طلب العلم والأدب الذي لا قوام له إلّّا به«.1

إنَّ جانبًا مِن العلم الذي لا يجده العقل مِن نفسه، هو العلم ذاته الذي يحصل عليه العقل مِن 
خلال الحوار المباشر مع الله سبحانه وتعالى. يقول الإمام علّي ؟ع؟ في الزيارة الشعبانيّة:

ــوبِ حُجُبَ النُّورِ  ــى تََخرِقَ أبصارُ القُلُ ــاءِ نَظَرِها إلَيكَ، حتّ ــر أبصارَ قُلُوبنِا بضِِي  »وَأنِ

قَةً بعِِزِّ قُدسِكَ، إلهي وَاجَعَلني مِِمَّن نادَيتَهُ  فَتَصِلَ إلى مَعدِنِ العَظَمَةِ، وَتَصيَر أرواحُنا مُعَلَّ
ا وَعَمِلَ لَكَ جَهرًا«.2 فَأجابَكَ، وَلاحَظتَهُ فَصَعِقَ لِِجَلالكَِ، فَناجَيتَهُ سِِرًّ

وقد ورد بيان الحوار بين القلب والعقل مع الحقّ تعالى في موضع آخر مِن كلام أمير المؤمنين 
علّي بن أبي طالب ؟ع؟ بوضوح أكبر، إذ يقول: 

ــرات عباد ناجاهم  ــزّت آلاؤه ـ في البرهة بعد البرهة وفي أزمان الف ــا برح لله ـ ع »وم

ــاع والأبصار  ــتصبحوا بنور يقظة في الأس ــم، وكلّمهم في ذات عقولهم، فاس في فكره

والأفئدة. يذكّرون بأيّام الله، ويخوّفون مقامه بمنزلة الأدلّة في الفلوات. من أخذ القصد 

ــلًًاا ذمّوا إليه الطريق، وحذّروه  حمدوا إليه طريقه وبشّّروه بالنجاة. ومن أخذ يميناً وش
مِن الهلكة، وكانوا كذلك مصابيح تلك الظلمات وأدلّة تلك الشبهات«.3

يتّضح مِن هذا الكلام، أنَّ جانبًا مِن العلم يحصل بوساطة الأنبياء وأولياء الله، وسماع كلام 
الله سبحانه وتعالى مباشرة.

1. ليس علمًًا ومعرفة تعارض العقل، بل هو علم لا يحصل العقل على نصيب منه دون سماع 
كلام الله أو هداية إلهيّة خاصّة.

ــان، بل هو علم لا مندوحة  ــم ومعرفة غير مؤثّرة في هداية وضلال الإنس ــس هو عل 2. لي

الكُليني، أصول الكافي، ج1، ص66. 	.1
القمي، مفاتيح الجنان، الزيارة الشعبانيّة. 	.2

نهج البلاغة، الخطبة رقم: 222، ص343. 	.3



248   ‏   الدين والعقل

للإنسان فيه مِن معرفة مرضاة الله ومحبّته.
ــم مِن العلم، بوصفه علمًًا لا يمكن للإنسان  إنَّ آيات القرآن الكريم تتحدّث عن هذا القس
ــبحانه وتعالى في خطابه إلى النبيّ  ــل عليه مِن دون الأولياء والأنبياء الإلهيين. إنَّ الله س أنْ يحص
الأكرم ؟صل؟ يتحدّث عن تعليم وحيه، بوصفه علمًًا، ما كان بمقدور النبيّ أنْ يحصل عليه بنفسه 
ــالى: ﴿وعََلَّمَكَ مَا لمَْ تكَُنْ تَعْلَمُ﴾1. ويقول الله تعالى للآخرين:  دون الوحي، كما في قوله تع
ــبحانه وتعالى في آية أخرى أنَّه لولا  ــمْ تكَُونوُا تَعْلَمُونَ﴾2؛ إذ يقول الله س َ ــمْ مَا ل ﴿وَيُعَلّمُِكُ
التعليم الذي علّمناه للأنبياء، لظلّ الناس في ضلالهم: ﴿وَإِنْ كََانوُا مِن قَبلُْ لَفِِي ضَلََالٍ مُبيٍِن﴾3.
ــدرك بعقله أنَّه  ــان إلى أنْ ي ــري لهذين الموردين أعلاه، يؤدّي بالإنس ــل الب إنَّ إدراك العق
ــتطيع الاحتجاج على  يحتاج إلى هذه المعرفة، وأنّه في حالة عدم وجود هذا النوع مِن المعرفة، يس
ــأن واحد مِن أسباب إرسال الرُسُل: ﴿لِِئَلَّاَّ يكَُونَ  الله. ومِن هنا، فإنَّ القرآن الكريم يقول بش
ــاطة حجّته الداخليّة التي هي العقل، يعلم  ــان بوس ةٌ﴾4؛ بمعنى أنَّ الإنس ِ حُجَّ للِنَّاسِ عََلَىَ اللَّهَّ
ــاله مِن قبل العقل  ــعادة لن يكون ممكناً مِن دون العلم الذي يتمّ إرس أنَّ طريق الوصول إلى الس
ــخاص الذين يمتلكون هذا العقل إلى الناس،  ــل الأش الإلهي، ومِن هنا فإنَّ الله تعالى إذا لم يرس

م سوف يحتجّون عليه. فإنَّهَّ
وعليه، فإنَّ النصوص الإسلاميّة، حيث ترى أنَّ تنويريّة العقل مِن ذاتيّاته، فقد تحدّثت عن 
محدوديّات وقيود هذا التنوير أيضًا لا بوصفه تحميلًًا خارجيًّا، بل بوصفه ظاهرة عقليّة تنويريّة. 
إَّن هذا الرأي يثبت أنَّ مصطلح التنوير أو التأصيل الذاتي في المعنى الذي يربط أفق العقل بأفق 
الوجود، لا يُعدّ مصطلحًا مقبولًًا في النصوص الإسلاميّة؛ إذ إنَّ التنوير الكانطي بدوره ـ حيث 
ــاط العقل على المعرفة والإبستيمولوجيا ـ  يكتفي بمعرفة محدوديّات المعرفة العقليّة، ويقصر نش

النساء: 113. 	.1
البقرة: 151. وانظر أيضًا: البقرة: 239. 	.2

آل عمران: 164؛ الجمعة: 2. 	.3
النساء: 165. 	.4



249      قرآن والسنّةلنسبة مفهوم العقل في ا

لا يمكن أنْ يكون مقبولًًا مِن وجهة نظر النصوص الإسلاميّة.
إنَّ العقل في النصوص الإسلاميّة نور يعمل على معرفة الخلق والخالق والحقائق. إنَّ العقل 
بهذا المعنى ليس متأصّلًًا بالمعنى الموضوعي؛ وذلك لأنَّ العقل الموضوعي بالمفهوم الكانطي أو 
الكانطيّة المحدثة، ظاهرة إنسانيّة أو حياتيّة. إنَّ العقل بالمعنى الكانطي حجاب ومانع يحول دون 
معرفة الحقيقة، وإنَّ العقل الموضوعي بمعناه الكانطي المحدث لا يتعرّض إلى اكتشاف الحقيقة، 

ولا يعثر على الحقيقة، بل إنَّه يعمل على صنع ونسج الحقيقة بما هي نتاج إنساني وثقافي.
ــدّ محدوديّات مقبولة في  ــودة في العقل الكلامي، لا تع ــا أنَّ المحدوديّات والقيود الموج ك
ــر في هامش أصول تفرض نفسها  ــاميّة. إنَّ العقل الكلامي عقل جدلي ويس النصوص الإس
ــى العقل؛ بمعنى أنَّ العقل لا يحقّ له أنْ يمارس التفكير حولها أو الحديث عنها؛ ومِن هنا فإنَّ  ع

العقل في إطار التعارض مع تلك الأصول، يكون محكومًا عليه بالسكوت.
إنَّ العقل في النصوص الإسلاميّة، مخلوق إلهي ونور، وليس هناك ما يمكنه أنْ يشكّل مانعًا 
دون مرجعيّته أو أنْ يُسقط حجيّته عن الاعتبار، وإنّه يُدرك عجزه عن إدراك كنه الذات الإلهيّة 
ــبحانه وتعالى، يدرك بنفسه ويوصل إدراكه إلى  ــه. إنَّ الكلام الذي يتمّ إبلاغه عن الحقّ س بنفس
مسامع وأعين الآخرين على شكل آيات تشريعيّة إلهيّة. وإنَّ الآخرين بدورهم يفهمون بعقولهم 

اختلاف ما يتمّ إبلاغه مِن طريق عقول الأولياء والأنبياء ؟عهم؟.
ــن أنَّ العقل في  ــدوده النقليّة، في ح ــح ح ــمح بتوضيح وتنقي ــي لا يس ــل الكلام إنَّ العق
ــه ينهمك بكلّ وجوده في فهم العبارات  ــاميّة يعرف حدوده، وفي الوقت نفس النصوص الإس
والمعاني والمفاهيم التي تظهر مِن أفق الكلام الإلهي؛ بمعنى أنَّ فهم النصوص والكلمات ـ التي 
ــل يعمل بكلّ طاقته  ــع على عاتق العقل. إنَّ العق ــن طريق الأولياء الإلهيين ـ يق ــمّ إبلاغها مِ يت
ــتقلّّات العقليّة تكون بحكم القرينة اللبيّة العقليّة في  وظرفيّته في فهم النصوص؛ بحيث أنَّ المس

فهم النصوص الدينيّة.
ــتفادة مِن الجدل  ــي محدوديّات العقل الكلامي، لا يعني نفي الاس ــة الحال، فإنَّ نف وبطبيع
ــل الكلامي ذاته ـ مكلّف بأنْ  ــب العقلانيّة. إنَّ العقل الجدلي ـ الذي هو العق ــم مِن مرات في قس



250   ‏   الدين والعقل

ــه بالعقل البرهاني  ــاس المبادئ والأصول التي تمّ إثباتها في محلّ ــاطه الجدلي على أس يواصل نش
ــن،  ــتنباطي. وإنَّ تبلور الجدل ضمن هذا الإطار، كان مِن الجدال بالتي هي أحس والعقل الاس

وإلّّا فسوف يكون مذمومًا.
ــامي؛ ونعني به  ــة أعلاه، تبيّّن خصّيصة جانب كبير مِن الكلام في العالم الإس إنَّ الخصّيص
ــيعي؛ وذلك لأنَّ هذا النوع مِن الكلام، لا يقع في قبال المعرفة البرهانيّة العقليّة، بل  الكلام الش

يقع في سفحها.
إنَّ موقف النصوص الإسلاميّة مِن العقل التجريبي أو العقل الوضعي والعقلانيّة العلميّة 
ــدلي. إنَّ العقل التجريبي آلي ووضعي.  ــبيه بموقفه مِن العقل الكلامي والج والآليّة الحديثة، ش
ــطت في مسار إنتاج العلم الحديث منذ القرن التاسع عشر  وبعبارة أخرى: إنَّ العقلانيّة التي نش
ــتفيد مِن المباني المعرفيّة الإبستيمولوجيّة التجريبيّة والحسيّة،  للميلاد فما بعد، عقلانيّة كانت تس
ــة العلميّة. في هذا التعريف ينقطع  ــأ للمعرفة العلميّة أو يمنح الهويّة للمعرف وتعتبر الحسّ منش

الارتباط الطبيعي بين العقلانيّة التجريبيّة، وبين العقلانيّة التجريديّة والميتافيزيقيّة وغيرها.
إنَّ القرآن الكريم يرى العقلانيّة التجريبيّة الآليّة والحسيّة في الارتباط المباشر، بل وفي هامش 
العقلانيّة الميتافيزيقيّة والممتزج بها؛ بحيث يتحدّث عن المشاهدة والنظر إلى الطبيعة، كما يتحدّث 

عن مشاهدة الخلق ومشاهدة آيات الله وعلاماته.
ــة والآليّة إلى المعنى والمفهوم، لا يعني  ــا أنَّ نفي الاتجاه الوضعي نحو العقلانيّة التجريبيّ ك
ــرها وإعادة قراءتها في  ــة في النصوص الدينيّة، بل يعني تفس ــتوى مِن العقلانيّ حذف هذا المس

التعاطي الفعّال مع سائر المستويات الأخرى والأبعاد القدسيّة والسماويّة للعقلانيّة.



251      قرآن والسنّةلنسبة مفهوم العقل في ا

المصادر
القرآن الكريم.ـ 
نهج البلاغة، شرح: صبحي الصالح، قم، نشر هجرت، 1414هـ.ـ 
ابن شهرآشوب، محمّدبن علي، مناقب آل أبي‌طالب، قم، نشر علامة، 1379هـ.ش.ـ 
التميمي الآمدي، عبدالواحد بن محمّد، غرر الحكم ودرر الكلم، تصحيح: السيّد مهدي رجائي، قم، ـ 

دار الكتاب الإسلامي، 1410هـ.

الجابري، محمّدعابد، تكوين العقل العربي، بيروت، مركز دراسات الوحدة العربيّة، 1994م.ـ 
الحكيمي، محمّد رضا، »عقل خود بنياد ديني« )العقل الديني المتاصّل(، مجلّة: بازتاب انديشه، العدد ـ 

21، 1380هـ.ش.
ــرازي، صدر الدين محمّد، الحكمة المتعالية في شرح الأسفار العقليّة الأربعة، بيروت، دار إحياء ـ  الش

التراث العربي، 1981 م.
الصدوق، محمّدبن علي بن بابويه القمي، علل الشرائع، قم، كتاب فروشي داوري، 1385هـ.ش.ـ 
الفارابي، أبونصر، آراء أهل المدينة الفاضلة، بيروت، مكتبة الهلال، 1995م.ـ 

الكُليني، محمّدبن يعقوب، أصول الكافي، قم، دار الحديث، 1429هـ.ـ 
الليثي الواسطي، علي‌بن محمّد، عيون الحكم والمواعظ، قم،  دار الحديث، 1376هـ.ش.ـ 

المجلسي، محمّدباقر، بحار الأنوار، بيروت، دار إحياء التراث العربي، 1403هـ.ـ 
- G. W. F. Hegel, Phenomenology of Spirit, translated by A. V. Miller. Oxford University Press, 

1977. 





253       يانحلوامساحة العقل في الإلهيّات

مساحة العقل في الإلهيّات الوحيانيّة1
محمّد تقي سبحاني2

الخلاصة
لقد تمّ تقسيم الأبحاث المرتبطة بالعقل إلى ثلاثة حقول، وهي: معرفة الوجود )الأنطولوجيا(، 
ــيكولوجيا(، وعلم المعرفة )الإبستيمولوجيا(. إنَّ مِن بين الأبحاث المعرفيّة  وعلم النفس )الس
المهمّة للعقل في مذهب أهل البيت ؟عهم؟، هو بحث التعامل بين العقل والوحي في إطار الحصول 
ــاطة ثلاث آليّات،  على الحقائق الاعتقاديّة. وفي هذه الرؤية يعمل الوحي على تنوير العقل بوس
ــي: الآليّة التنبيهيّة، والآليّة البيانيّة، والآليّة التعليميّة. وعلى الرغم مِن ذلك كلّه، فإنَّ العقل  وه
ــذه المقالة على بحث هذه  ــوف نعمل في ه ــاني في بعض الموارد مِن المحدوديّات الذاتيّة، وس يع
المحدوديّات والقيود في ضوء الاستفادة مِن القواعد الأربعة الآتية، وهي عبارة عن: قاعدة نفي 
ــتحالة المعرفة بالكنه، وقاعدة استحالة المعرفة بالإحاطة، وقاعدة استحالة  القياس، وقاعدة اس

المعرفة بالوصف.

الحقول الثلاثة في العقل
ــرورة البحث في باب العقل حول ثلاثة  ــاك الكثير مِن الذين يذهبون اليوم إلى الاعتقاد ب هن

المصدر: المقالة بعنوان »قلمرو عقل در الهیات وحیانی« في کتاب جستارهای اعتقادی؛ عقل، الإعداد: مهدي باغبان  	.1
خطيبي، باللغة الفارسيّة، إصدار؛ مؤسسه معارف اهل بیت علیه السّلام، الصفحات 378 إلی 398.

تعريب: حسن علي مطر. 	
أستاذ مساعد في كليّة العلوم والثقافة الإسلاميّة للأبحاث )پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامي(. 	.2



254   ‏   الدين والعقل

مباحث أساسيّة، وهي: أنطولوجيا العقل، وسيكولوجيا العقل، وإبستيمولوجيا العقل. وعلى 
ا تمتاز مِن بعضها مِن الناحية  الرغم مِن وجود وشائج وصلات بين هذه الحقول الثلاثة، إلّّا أنَّهَّ

المنطقيّة، ويجب بحث كلّ واحد منها في موضعه الخاصّ به.
ــا العقل، يقع الكلام في ماهية وحقيقة العقل، وهل العقل حقيقة مجرّدة أم  1. في أنطولوجي
غير مجرّدة؟ وهل يقع العقل خارج النفس الإنسانيّة أم في داخلها؟ وهل هو عين الذات ومتّحد 

معها أم يباين الذات ويختلف عنها وما إلى ذلك مِن المسائل الأخرى.
ــأن في معارف القرآن الكريم والنصوص المأثورة  لقد تمّ طرح بعض الأبحاث في هذا الش
ــفة والعرفاء في هذا المجال أيضًا.  عن أهل البيت ؟عهم؟، كما تحدّث الكثير مِن المتكلّمين والفلاس
ــوف نرجئ بحثه إلى  ــاحة العقل، فإنّنا س وحيث يقع هذا البحث خارج دائرة البحث عن مس

فرصة أخرى.
ــس الإدراك العقلي، ولا بدّ مِن  ــيكولوجيا العقل أو علم نف ــث الثاني هو بحث س 2. البح
ــرًا. إنَّ الكلام هنا يدور حول  ــق على هذين التعبيرين كث ــر ـ بطبيعة الحال ـ أنّنا لا نواف التذك
ــار إدراك العقل والتحقيق في كيفيّة وصول العقل إلى مدركاته. وقد احتدم النقاش  كيفيّة ومس
بين المفكّرين المسلمين وغير المسلمين حول هذه المسائل منذ القِدَم، وقد تمخّض هذا الأمر عن 
أبحاث متعدّدة في هذا الشأن. وكذلك فقد ظهر في المرحلة المعاصرة اتّّجاه في علم النفس، يسمّى 
ــيكولوجيا الإدراك«، ويبحث في مسار الإدراك مِن زاوية خاصّة. كما كان الفلاسفة  عادة بـ»س
ــدَم إلى القوى الإدراكيّة المختلفة، وكانوا  ــلمون بدورهم يتعرّضون في هذا البحث منذ القِ المس
ــم. ويعمل المتأخّرون مِن  ــن هذه القوى في مختلف مراحل الفه ــون كيفيّة أداء كلّ واحد مِ يبيّن
ــمين، وهما: العلم الحضوري، والعلم الحصولي،  ــلمين على تقسيم العلم إلى قس الفلاسفة المس

ويعملون على تقديم مسار عن كلّ واحد مِن هذين النوعين.
وكما نعلم فإنَّ هذا البحث قد شغل حيّزًا كبيًرا مِن اهتمام المفكّرين الإغريق أيضًا، بل هناك 
ــتاذ والتلميذ(. فبينما كان  ــطو )الأس ــألة حتّى بين أفلاطون وأرس اختلاف كبير حول هذه المس
ــوَر المثاليّة؛ هناك صوَر تقع  ــة تحصل مِن طريق تذكّر الص ــون يقول بأنَّ مدركاتنا العقليّ أفلاط



255       يانحلوامساحة العقل في الإلهيّات

ــبق لنا أنْ تعرّفنا عليها، وعليه فإنّنا نرى ذلك المثال الكلّّي بعقولنا. كان  في العالم الأعلى، وقد س
ــم العقل، وأنَّ جميع معارفنا تأتي  ــنا قوّة باس ــطو في المقابل يرى أنّنا نمتلك في داخل نفوس أرس
كنتيجة وثمرة عن أفعال وتفاعلات هذه القوّة. إنَّ هذا العقل الذي يكون في بداية أمره بالقوّة، 
ــيّة وانتزاعها، وبعد أنْ تصبح كليّة ومجرّدة بالكامل، فإنّّها تتحوّل  يعمل على تجريد الصوَر الحس

إلى إدراك عقلي.
كما وقع الاختلاف بين المتكلّمين والحكماء في العالم الإسلامي، بل وهناك اختلاف كبير في 
ــلمين أيضًا. مِن ذلك ـ على سبيل المثال ـ أنَّ شيخ الإشراق  ــأن حتّى بين الفلاسفة المس هذا الش
السهروردي كان يرى أنَّ الإدراك الحسّّي ـ ولا سيّما مشاهداتنا ـ ليس إدراكًا ارتساميًّا وحصوليًّا، 
ــيخ الإشراق أنّّي عندما أنظر إلى هذا القدح الموجود أمامي، لا  بل هو إدراك حضوري. يرى ش
ــكل العثور  ــم في نفسي، وإنَّما يكون ذلك على ش يكون الأمر كما لو أنَّ صورة هذا القدح ترتس

على القدح الخارجي.
ــيكولوجية الإدراك أو كيفيّة حصول الإدراكات العقليّة، مِن  وعلى كلّ حال، فإنَّ بحث س

الأبحاث المهمّة التي يجب بحثها والنظر حولها في باب العقل بشكل شامل وجامع.
3. المحور الثالث، إبستيمولوجيا العقل. حيث يدور البحث هنا حول هذه المسألة، وهي: 
ــتيمولوجيّة العقل  ــان معتبرة مِن الناحية المعرفيّة أم لا؟ وفي إبس هل المدركات العقلانيّة للإنس
هناك في الحدّ الأدنى أربعة محاور أصليّة للتحاور والنقاش، حيث يتمّ التعرّض لها اليوم في علم 

جديد ومستحدث باسم »الإبستيمولوجيا«1 أيضًا. 
ــور الأوّل: بحث »حجيّة الإدراك العقلي«، فهل العقل حجّة ويمكن له أنْ يوصلنا إلى  المح

الحقيقة والواقع أم لا؟
ــور الثاني: دائرة ورقعة إدراك العقل؛ بمعنى أنَّ العقل إذا أمكنه أنْ يبيّّن لنا المعلوم، فما  المح
ــف عن المعلوم؟ فهل هو مطلق وغير محدود أم يقف عن  هو مقدار وحدود هذا التعبير والكش

حدّ خاصّ؟ وهذا البحث هو الآخر مِن الأبحاث القديمة بين الفلاسفة وغير الفلاسفة.

1.	 Epistemology



256   ‏   الدين والعقل

ــن بحجيّة العقل، يتعيّّن  ــب إلى الاعتقاد بأنَّ كلّ من يؤم ــلمين يذه كان بعض العلماء المس
عليه الاعتقاد بحجيّة العقل في جميع الحقول والمجالات بشكل مطلق؛ وذلك أوّلًًا: لأنَّ »عقليّة 
الأحكام لا تخصّص«. وثانيًا: لو قلنا بأنَّ العقل يفهم موضوعًا، ولا يفهم موضوعًا آخر، يجب 
ــون هناك بين الموضوعين اختلاف وترجيح، ولا وجود لمثل هذا الترجيح في البين. ومِن  أنْ يك
ــال. وبطبيعة الحال، فإنَّ القاعدة القائلة:  ــة أخرى، نعلم أنَّ الترجيح بلا مرجّح ممتنع ومح ناحي
ــة الأحكام لا تخصّص« لا ترتبط بهذا المقام، وإنَّما هي ترتبط بما إذا كان مِن الثابت أنَّ  »إنَّ عقليّ
لدينا معرفة عقليّة، وأمّا أنْ يفهم العقل موضوعًا ما أو لا يفهمه، فلا صلة له بالقاعدة المذكورة.

ــا يفهمه العقل وما لا  ــنةّ، أنَّ هناك تفاوتًا واختلافًا بين م ــرى في ضوء مباني القرآن والس ن
ــانيًّا، وإنَّما هو أمر معقول وملموس، وهذا في  يفهمه، وأنَّ هذا الاختلاف ليس ذوقيًّا واستحس
حدّ ذاته خير مرجّح لكي نقول بأنَّ العقل في موضع يفهم )لأنَّ النسبة بين العقل والمعقول بحيث 
تجعل هذه المعرفة ممكنة(، وفي موضع آخر لا يفهم )لعدم توفّر مثل هذه الظروف والشرائط(.

وهناك بحثان مهمّّان آخران في إبستيمولوجيا العقل أيضًا، وهما أوّلًًا: علاقة العقل مع سائر 
ــار العقل في الوصول إلى  ــهود(، وثانيًا: مس مصادر المعرفة )من قبيل: الفطرة، والتجربة، والش

المعرفة.

تعامل العقل والوحي؛ المفهوم القيّم لأهل البيت ؟عهم؟
ــة، وكذلك علم  ــائر مصادر المعرف ــاحة العقل وارتباطه بس ــبق أنْ ذكرنا فإنَّ بحث مس ــا س ك
ــتيمولوجيا العقل. إنَّ بحثنا هنا يدور حول مساحة  منهج الإدراك العقلي، مِن جملة أبحاث إبس
المدركات العقليّة، حيث نروم بيان هذه المسألة في ضوء المصادر الدينيّة. لقد ذكر أهل البيت ؟عهم؟ 
ــبة قد أحالونا إلى حكم العقل، وهذه  ــائل قيّمة وحلولًًا ناجعة، وهم بالمناس في هذا البحث مس
ا في النصوص والروايات المأثورة عن أهل البيت ؟عهم؟؛  ــامية جدًّ واحدة مِن النقاط القيّمة والس
ــبب العقلي الذي يجعل  ــتدلّوا عقليًّا، وبيّنوا الس ــهم، قد اس بمعنى أنَّ الأئمّة الأطهار ؟عهم؟ أنفس
العقل محدودًا، وما هي الجهات التي يكون العقل فيها محدودًا. وعلى هذا الأساس، فإنَّ العقل 

ـ بهداية مِن الوحي ـ يُدرك ما هي حدود معرفته.



257       يانحلوامساحة العقل في الإلهيّات

ــيّة  ــة الأطهار ؟عهم؟، قد بيّنوا نقطة أساس ــل أنَّ أهل بيت العصم ــن الجدير بالذكر والتأمّ مِ
ومنهجيّة في مسألة حدود ومساحة العقل في ضوء الاستناد إلى القرآن الكريم، بيد أنَّ المفكّرين 
ــة. وبطبيعة الحال، فإنَّ كبار علماء الإماميّة قد فطنوا  ــلمين قلّما تناولوها بالبحث والدراس المس
ــألة منذ المراحل الزمنيّة البعيدة، ولكنْ قلّما كتب الظهور لنتائج ذلك على المستوى  إلى هذه المس
ــلمين، وأنَّ هذه الحجيّة  ــل يحتوي على حجيّة بإجماع العلماء المس ــي. وباختصار، فإنَّ العق العم
ــويّة ـ وهم بدورهم مِن فرق أهل السنةّ  ــتثناء واحدًا يتمثّل بالحش ــتقلّة. وإذا ما تجاوزنا اس مس
ــاعرة إنَّما  ــع على هذا الأصل. كما أنَّ اختلاف الأش ــائر الفرق والمذاهب الأخرى تجم ـ فإنَّ س
ــاس، يمكن القول: يُُجمع  ــع في حدود العقل، وليس في أصل حجيّة العقل. وعلى هذا الأس يق
ــاطته حقائق الوجود على نحو  ــان يمتلك مصدرًا معرفيًّا يدرك بوس الكلّ تقريبًا على أنَّ الإنس
الاستقلال؛ أي إنَّه يفهم بعض الأمور ويتعقّلها مِن دون الاستعانة بمصدر آخر. وهذا هو الذي 
نعبّّر عنه بـ»حجيّة العقل المستقلّة«. إنَّ الذين حقّقوا في الآيات والروايات، يعلمون أنَّ الحجيّة 
الاستقلاليّة للعقل، هي مِن المحكمات والمسلّمات. وأمّا نقطة الاختلاف بين مدرسة أهل البيت 
؟عهم؟ وبين سائر المدارس والمذاهب الفكريّة الأخرى، فيكمن في أنَّه على الرغم مِن وجود التأكيد 
على الحجيّة الاستقلاليّة للعقل، يتمّ التصريح بأنَّ العقل حتّى في هذه الأمور ذاتها التي يستقلّ في 
فهمها، لا يكون مستغنيًا عن الوحي والمعلّم الإلهي. وإليك عبارة الشيخ المفيد في كتاب )أوائل 
ــأن، إذ يقول: »واتّفقت الإماميّة على أنَّ العقل محتاج في علمه ونتائجه إلى  المقالات( في هذا الش

السمع، وأنّه غير منفكّ عن سمع ينبّه العاقل على كيفيّة الاستدلال«.1
يقول الشيخ المفيد وهو مِن كبار المتكلّمين العقليين مِن الشيعة: إنَّ جميع الإماميّة2 ـ خلافًا 
ــتقلّة، إلّّا أنَّ هذا لا يعني أنَّه يستطيع في  للمعتزلة ـ يذهبون إلى الاعتقاد3 بأنَّ للعقل حجيّة مس

المفيد، أوائل المقالات في المذاهب والمختارات، ص 44. 	.1
أي في عصر المفيد )الواقع في القرن الرابع للهجرة(. 	.2

وقد استطرد المفيد يقول في تتمّة الكلام أعلاه: »وأنّه لا بدّ في أوّل التكليف وابتدائه في العالم مِن رسول، ووافقهم في  	.3
ذلك أصحاب الحديث. وأجمعت المعتزلة والخوارج والزيديّة على خلاف ذلك«. )المفید، أوائل المقالات، ص44(.



258   ‏   الدين والعقل

ــام الثبوت أنْ يفتح طريقه في الوصول إلى المعارف الدينيّة مِن دون معلّم إلهي. إنَّ هذا الأمر  مق
ــرّ بأنَّ العقل البشري  ــوف يق ــخص وتأمّل في ذلك، فإنّه س مطلب عقلي بالكامل، ولو تدبّر ش
ــار ذاته في التاريخ. ولذلك نقول في مقام الإثبات: إنَّ الحجيّة  ــلك هذا المس ــاس قد س في الأس
ــتغناء عن  ــتقلال، إلّّا أنَّ هذا الأمر في مقام الثبوت لا يلزم عنه الاس ثابتة للعقل على نحو الاس
الوحي في مقام الوصول إلى مضامين ومدركات العقل.1 كما ورد عن أهل البيت ؟عهم؟ قولهم إنَّ 
ــالة للأنبياء ؟عهم؟ هي »إثارة العقل« وإيقاظه للحصول على المعقولات الحقيقيّة:  أوّل وأكبر رس

»وأرسل إليهم رسله، وواتر إليهم أنبياءه ... ليثيروا لهم دفائن العقول«.2
إنَّ المعلومات العقليّة ـ في ضوء الرواية أعلاه ـ عبارة عن دفائن وكنوز، ولا يمكن الوصول 
ــاعدة وإرشاد وهداية مِن الأنبياء والوحي الإلهي. ففي مقام  إلى هذه الدفائن والكنوز إلّّا بمس
ــاء الله، فإنَّ تعقّل ذلك  الإثبات، عندما يقال للعقل: هذا هو الطريق إلى معرفة الله ومعرفة أس
فسوف يفهمه. والشاهد على هذا المدّعى هو مجموع التاريخ البشري الذي يثبت أنَّ أكثر الناس 
ــاطير والأوهام،  ــم مِن المشركين الذين يعتقدون بالأس ــم مِن امتلاكهم للعقل ـ ه ـ على الرغ
م يمتلكون عقلًًا، ولكنهّم لا يعقلون.  ــاد؛ بمعنى أنَّهَّ ــن يكونون في الغالب مِن أهل الفس والذي
ــتغني عن الوحي. إنَّ ما  ــكلام يكمن في أنَّ التعقّل ـ بالمعنى الحقيقي للكلمة ـ لا يس ــل ال ومجم
ــل مِن أنَّ العقل حيث يكون حجّة؛ إذن يكون جميع ما ورد في الدين في حقل المعارف الإلهيّة  قي
ــاديّة تعني أنَّ الأنبياء عندما يرشدوننا  ــاد، موضع تأمّل. إنَّ الإرش والتعاليم النظريّة مجرّد إرش
ــتقلال ويتعبّد بها، ولكنْ هل  ــة مِن الحقائق الأصليّة، فإنَّ العقل يجدها على نحو الاس إلى حقيق
ــولا تذكيره بها مِن قبل المعلم  ــه ل كان بمقدور هذا العقل البشري أنْ يدرك تلك الحقائق بنفس

ــفتنا عبر التاريخ ـ طبقًا لما تقدّم  إنَّ الاختلاف بين معارف أهل البيت ؟عهم؟ وبين ما قاله المتكلّمون مِن المعتزلة أو فلاس 	.1
ــن الإماميّة في القرون الأولى، يتمتّع  ــن في أنَّ العقل في معارف أهل البيت ؟عهم؟، ومؤلّفات كبار العلماء مِ ــره ـ يكم ذك
ــكّ أو تردّد في ذلك؛ بمعنى أنَّه حيث يفهم العقل مبادئ الدين، تكون له  ــتقلّة وذاتيّة، وليس هناك أيّ ش بحجيّة مس
حجيّة مستقلّة وذاتيّة. بيد أنَّ حجيّته لن تكون انحصاريّة. إنَّ العقل لا يمكنه الاكتفاء بنفسه في الوصول إلى معقولاته. 
ــل لكي يصل إلى هذه المعارف ودقائق الحقائق الإلهيّة، يحتاج إلى تنبيه وبيان وتعليم مِن قبل الوحي. إنَّ هذه  وإنَّ العق

الخلاصة هي الركيزة الأصليّة في فهم نقاط الاشتراك والافتراق في مساحة العقل والوحي.
نهج البلاغة، الخطبة الأولى. 	.2



259       يانحلوامساحة العقل في الإلهيّات

ــة. إنَّ الذي يذهب إلى  ــة أهل البيت ؟عهم؟ تنفي ذلك صراح ــي؟ إنَّ المباني العقلانيّة لمدرس الإله
ــاء والصفات  الاعتقاد بأنَّ كلام الأنبياء والأوصياء الإلهيين ـ في حقل حقيقة التوحيد، والأس
ــان، والعلاقة بين فعل الإنسان وفعل  ــعادة الإنس الإلهيّة، وأفعال الله، وتقدير الله وقضائه، وس
ــاديّة بأجمعها؛ بمعنى أنَّه يعتقد أنَّ الإنسان يستطيع  الله، والمعاد والبرزخ والعوالم الماضية ـ إرش
بتفكيره أنْ يصل إلى هذه المعارف، وهذا يعني أنَّ الأنبياء قد تحدّثوا عن الأمر ذاته الذي يمكن 
للإنسان أنْ يفهمه ويدركه بعقله أيضًا! فهل هذا ما عليه واقع تاريخ التفكير البشري حقًا؟ هل 
كانت رسالة الأنبياء تقتصر على مجرّد بيان بعض الأمور التعبّدية، مِن قبيل: الصلاة، والطهارة، 
ــدّم ـ في إثارة العقل البشري  ــالة الأولى تكمن ـ كما تق والدّيات، والقصاص فقط؟ أم أنَّ الرس
وإيقاظ الفطرة الإنسانيّة، وهداية الناس إلى طريق معرفة الله سبحانه وتعالى )التوحيد(، ومعرفة 

الإنسان )الأنثروبولوجي(، ومعرفة الوجود )الأنطولوجيا( والكون بأسره؟
وبذلك، فإنّه بناء على مباني القرآن الكريم والسنةّ المطهّرة ـ التي نعتقد أنَّ بيانها ونشرها مِن 
مختصّات المدرسة الفكريّة لأهل البيت ؟عهم؟، لم يرِد الحديث عنها في أيّ مدرسة فلسفيّة أو جماعة 

مذهبيّة أخرى في تاريخ التفكير الإسلامي. 
ــه، ومحور البيان،  ــي في ثلاثة محاور، وهي: محور التنبي ــص العلاقة بين العقل والوح تتلخّ

ومحور التعليم.
ــبة إلى  المحور الأوّل: التنبيه؛ بمعنى أنَّ الوحي ينبّه العقل إلى مدركاته العقليّة. وحتّى بالنس
ــان بحاجة إلى التذكير والتنبيه والإيقاظ. وإنَّ جوهر  ــيّة، يكون الإنس الأصول العقليّة الأساس
كلامنا الراهن يكمن في المعارف الإلهيّة، دون البديهيّات والأوّليات. مِن ذلك في بحث التوحيد 
ـ على سبيل المثال ـ صحيح أنَّ العقل يفهم ويدرك أصل وجود الله على نحو الاستقلال، وتكون 
ــأن، ولكنْ عندما نتأمّل في القرآن الكريم، نجد أنَّ النبيّ إبراهيم ؟ع؟ ـ نبيّ  له حجيّة في هذا الش
التوحيد ـ يقوم في الخطوة الأولى بالاستدلال على وجود الله وتوحيده وصفاته. وعليه، فإنّنا في 
ــل في الانحراف عن فهم دفائنه. وقد ورد  ر، كي لا يقع العق ــذه النقطة نحتاج إلى منبّه ومذكِّ ه

بيان هذا الأمر في الكثير مِن الروايات.



260   ‏   الدين والعقل

المحور الثاني: أنَّ العقل في بعض الأمور يدرك أصل المسألة دون خصائصها. سوف نتحدّث 
لاحقًا عن السبب الذي يجعل فهم الجزئيّات ليس مِن شؤون العقل، وأمّا عدم قدرة العقل على 
ــان أنْ يمارس الحدس في الجزئيّات  إدراك الجزئيّات، فهو واضح. وبطبيعة الحال، يمكن للإنس
ويتوهّم فيها أو يتخيّل، ولكنهّ لا يستطيع التعقّل بشأنها. مِن ذلك أنَّ بعض الحكماء ـ على سبيل 
المثال ـ يقولون بأنَّ علمنا بأنفسنا علم حضوري. وعلى افتراض القبول بالعلم الحضوري، يرِد 
هذا السؤال القائل: هل أنا في العلم الحضوري بنفسي، أدرك جميع جهات النفس أم لا؟ لو كان 
الأمر كذلك، لما وقع الاختلاف بين كبار الحكماء. في حين تمّ تقرير ما يقرب مِن خمسة وأربعين 
قولًًا بين عقلاء البشر في خصوص حقيقة النفس منذ باكورة الأمر إلى يومنا هذا. حتّى إنَّ الكثير 
ــوس.  ــن المعتزلة رفضوا القول بتجرّد النفس، وقالوا بأنَّ النفس عبارة عن هذا البدن المحس مِ
وبين المتكلّمين مِن الإماميّة ذهب السيّد المرتضى والشيخ الطوسي إلى الاعتقاد بأنَّ حقيقة النفس 
ــفة البشر وكبار العقلاء  ــة أيضًا. وما يزال الاختلاف محتدمًا بين فلاس هي هذه البنية المحسوس
م يدركون حقيقة النفس في الجملة، وأمّا ما  ــبب في ذلك إلى أنَّهَّ حول حقيقة النفس. ويعود الس
هي خصائص هذه النفس، وما هو شكل ارتباطها مع البدن، وما هو نوع حقيقة نشاط وعمل 
ــن في التعريف بأبعاد مِن النفس،  ــان، فهو خارج عن قدرة تعقّله. إنَّ مهمّة الوحي تكم الإنس
ــر العقل بهذه الموارد، فإنَّ  ــانيّة تمتلك هذه الخصائص. عندما يتمّ تذك ويقول إنَّ النفس الإنس
ــوف يقرّ بها. إنَّ هذه الحالة هي الدور البياني ذاته للوحي بالنسبة إلى العقل. وعلى هذا  العقل س
ــل أنْ يصل إليها، حقل  ــة بالوحي والتي لا يمكن للعق ــاس، فإنَّ مِن بين الحقول الخاصّ الأس

إدراك الجزئيّات.
المحور الثالث: التعليم، إنَّ الوحي معلم العقل. إنَّ العقل في بعض المعارف والحقائق يصل 
إلى مرحلة يقول معها: هذا هو الحدّ الذي أصل إليه ولا أستطيع أنْ أتجاوزه؛ وإنَّ كلّ ما سوف 
ــأن الأمور الواقعة وراء هذا الحدّ، لن يعدو أنْ يكون مجرّد حدس وظنّ ووهم ورجم  أقوله بش
ــخصًا لم يرَ غابات الأمازون في حياته، وكلّ ما  ــبيل المثال ـ لو أنَّ ش بالغيب. مِن ذلك ـ على س
ــعة مجرّد معلومات عامّة، فإنّه إنْ أراد تصوير حقيقتها، سوف  يمتلكه عن هذه الغابات الشاس



261       يانحلوامساحة العقل في الإلهيّات

يقع في مطبّ الوهم والخيال. يمكن للتصوّر وخيال الإنسان أنْ يضطلع بهذا الأمر، ولكنْ هذا 
شيء آخر غير التعقّل. وإنَّ الحدود بين التعقّل والتخيّل، تكمن في هذه النقطة. إنَّ التعقّل يعني 
ــبيه والتمثيل والظنّ، وهو ما ورد التعبير  العثور على الحقيقة، وأمّا التخيّل فيعني التصوّر والتش

عنه في القرآن الكريم بمفهوم »التخرّص«1.
جاء في كتب اللغة في بيان معنى »الخرص«: »أصل الخرص التظنيّ فيما لا تستيقنه«.2 يقول 
ــا وراء ذلك. إنَّ دور الوحي  ــدود علمي، ولا يمكنني التعرّف على م ــل تارة: هذه هي ح العق
ــتلهم الدروس مِن المعلّم الإلهي وأنْ  ــا هو التعليم. وفي هذه المرحلة يتعيّّن على العقل أنْ يس هن
يتتلمذ على يديه. وإنَّ ما قيل مِن أنَّ العقل يجب عليه أنْ يتعبّد في المعارف على نحو صرف، إنَّما 
ــون للوحي دور في المعرفة العقلانيّة  ــق بهذه المرحلة الثالثة. في الحالتين الأولى والثانية، يك يتعلّ
للبشر، ويقدّم يد العون إلى العقل في هذا الشأن، بيد أنَّ العقل في نهاية المطاف، هو الذي يدرك 
ــارف، وأمّا مِن دون الوحي فيكون طريق العقل ـ مِن الناحية الثبوتيّة ـ للحصول على هذه  المع
ــتطيع وحده أنْ  ــبيل المثال ـ صحيح أنَّ العقل لا يس الحقائق صعبًا أو مغلقًا. مِن ذلك ـ على س
ــه لا يتعبّد  ــل إلى كنه النفس، وهو غير مدرك لحقيقة كمالات النفس، ولكنَّه في الوقت نفس يص
ــه إلى إدراك ماهية النفس  ــورد، وإنَّما عندما يتذكّر مِن طريق الوحي، فإنّه يصل بنفس ــذا الم في ه
ــورة الثالثة حيث يعمل الوحي على بيان حقيقة، ولا يتمكّن العقل مِن العثور  وكمالاتها. والص
ــه وإشرافه على تلك الحقيقة. وبطبيعة  ــى حقيقته، وهنا يتعلّم العقل مِن معلّم يعترف بصدق ع
ــميناه تقليدًا، فهو تقليد عقلي. وجميع عقلاء  الحال، حتّى هذا التعبّد بدوره عقلي أيضًا. ولو أس

العالم يمتلكون هذا الأسلوب والمنهج، وفي هذه الناحية يتّحد الملحد مع المؤمن على السواء.
ــل والوحي في الآيات  ــن مواصلة البحث عن العق ــاور الثلاثة، يمك ــن خلال هذه المح مِ
والروايات. إنَّ بحثنا هنا يدور في حقل القيود والمحدوديّات في مساحة العقل في المحور الثالث؛ 

أي في حقل »المحدوديّات الذاتيّة«.

كما في قوله تعالى: ﴿وإنْ هُمْ إلّّا يََخْرُصُونَ﴾. الأنعام: 116؛ يونس: 66. وانظر أيضًا: الزخرف: 20. 	.1
ابن منظور، لسان العرب، ج7، ص21. 	.2



262   ‏   الدين والعقل

إنَّ أهل بيت العصمة الأطهار ؟عهم؟ في بحث مساحة العقل والوحي ـ بالإضافة إلى الجزئيّات 
التي تحدّثوا عنها ـ قد ذكروا قواعد يمكن بوساطتها التعرّف على كلّ واحد منها بشكل صحيح. 
وهذا هو مكمن واحد مِن إشكالاتنا في أبحاث »فقه المعارف« بالقياس إلى »فقه الأحكام«. لقد 
عمد فقهاؤنا الكبار إلى تقعيد جميع الأمور في فقه الأحكام. والآن فإنَّ مسار الاجتهاد بالنسبة إلى 
الفقيه أضحى معبّدًا وسهلًًا للغاية مِن خلال قراءة القواعد الفقهيّة والأصوليّة. ولكنْ، حيث لم 
نتعامل مع المصادر الدينيّة إلّّا قليلًًا، فإنّنا في حقل العقائد لم نصل إلى أبنية مقعّدة. ونحن نقترح 
على فريق مِن من الباحثين والمحقّقين والأساتذة أنْ يعملوا على ضبط وتأسيس القواعد الفكريّة 
والعقليّة على أساس الكتاب والسنةّ.1 وفيما يلي سوف نشير إلى بعض القواعد على سبيل المثال:

1. قاعدة نفي القياس
إنَّ مِن بين تطبيقات القواعد الكلاميّة، تحديد مساحة العقل. والنموذج الواضح في ذلك مسألة 
ــم أهل البيت ؟عهم؟حدودًا وأطرًا للمعرفة العقليّة. إنَّ فهم هذه القاعدة يعتمد  القياس. لقد رس
على فهم حقيقة القياس. نعمل عادة في العلوم الحوزويّة على تقسيم القياس إلى القياس المنطقي، 
والقياس الفقهي )التمثيل(. ولكنْ، لو كان الشخص مطّلعًا على تاريخ الفلسفة، فسوف يدرك 
ــن واحدة. إنَّ السبب الذي يدفعنا إلى القول بأنَّ القياس الفقهي ليس  أنَّ جذور هذين القياس
معتبًرا، لا يعود في الأساس إلى أنَّه مِن سنخ آخر غير القياس المنطقي. إنَّ الفقهاء عندما يتحدّثون 
عن القياس المنصوص العلّة ويثبتون اعتباره، إنَّما يصبّونه في قالب مِن القياس المنطقي. فيقولون 
ــول: »إنَّ الفقاع إذا كان  ــكر«. إذًا يمكن الق ــارع: »الخمر حرام لأنّه مس مثلًًا: حيث يقول الش
ــاس الفقهي، يكمن في أنَّ كبراه عبارة  ــكرًا فهو حرام أيضًا«. إنَّ الخلل الذي يعاني منه القي مس
ــبه  ــتند إلى أيّ دعامة علميّة. نقول: حيث يكون الخمر حرامًا، وهناك ش عن موجبة كليّة لا تس

إنَّ الذي نعنيه هنا ـ بطبيعة الحال ـ هو استخراج الأصول والمباني المعرفيّة بالاستناد إلى المحتويات الوحيانيّة والأسلوب  	.1
المنبثق عن العقل والوحي، دون تأويل الآيات والروايات على أساس الأفكار البشريّة التي لا تكون في الغالب معقولة 

ولا مشروعة. انظر نموذجًا مِن هذه التأويلات في المصدر الآتي: خرّميان، قواعد عقلي در قلمرو روايات.



263       يانحلوامساحة العقل في الإلهيّات

ــكار، إذن يكون الفقاع حرامًا أيضًا. ولكنْ، ما هو  ــكار أو غير الإس بين الفقاع والخمر في الإس
ــكر حرام«؟ وعلى هذا الأساس، فإنَّ الإشكال الأساسي في  الدليل على الكبرى الكليّة »كلّ مس
ــن دون تقديم أدلّة كافية عليها. وعندما  ــتفيد مِن قضيّة بوصفها مقدّمة مِ القياس، هو أنّك تس
ــتعماله في  ــات، نجد أنَّ بحث القياس لا يختصّ بأبحاث الفقه فقط1، بل تمّ اس ــق في الرواي ندقّ
ــر مِن الموارد في مباحث التوحيد مباشرة. إنَّ القول: »إنَّ أول من قاس إبليس«2، إنَّما كان  الكث
ناظرًا إلى حقل العقائد. إنَّ كلّ من يعمل على تشبيه الخالق بالمخلوق، يكون قد مارس القياس.
ــل يدرك مِن طريق القياس، وما دام القياس في الحدود التي يمكن للعقل أنْ يعمل  إنَّ العق
ــاس مِن  فيها على توظيف القياس، يكون هذا الإدراك معتبًرا. واليوم تقوم أكثر علومنا على أس
القياس أو الاستقراء. فلو أنّنا توقّعنا هطول المطر غدًا، فذلك يعود سببه إلى قياس الأنواء الجويّة 
ــابهة حدثت في السابق باستمرار وصولًًا إلى الحالة الراهنة. والمشكلة تكمن في  على حالات مش
ــون في الغالب على المقارنة بين مقولتين وقياس إحداهما  ــم فيما يتعلّق بالمعارف الإلهيّة، يعمل أنَّهَّ
على الأخرى، دون أنْ تكون هناك سنخيّة بينهما. إذ نستنتج مطلبًا مِن العالم المخلوق وننسبه إلى 
ساحة الخالق. ويمكن لنا أنْ نثبت أنَّ الكثير مِن أخطائنا في الأبحاث الفلسفيّة والعرفانيّة، تعود 
ــألة علم الله. نحن البشر  ــبيل المثال ـ ما يتعلّق بمس بجذورها إلى هذه النقطة. مِن ذلك ـ على س
ــن أمرين، فهو إمّا حصولي وإمّا  ــنا وندرك علمنا، وحيث نعتبر علمنا لا يخلو مِ نرجع إلى أنفس

ــمل الأعمّ مِن  ــات القياس فقط، في حين أنَّ بحث القياس في رواياتنا يش ــتفيد البحث الفقهي مِن رواي ــن إنّما نس نح 	.1
الأبحاث الفقهيّة وغير الفقهيّة؛ بمعنى لو أنَّ المتكلّمين قاموا بما قام به الفقهاء نفسه بالنسبة إلى الروايات، لكان لدينا 
ــألة القياس أيضًا، وهذا ما لا نمتلكه حاليًا للأسف الشديد؛ وذلك لأنّنا لا نهتمّ بالروايات  اليوم تراث كلامي في مس
والنصوص الدينيّة في هذا الحقل. وفي الأساس، فإنَّ أصحاب الرأي وأصحاب القياس الذين كانوا في عصر الأئمّة، 
ــتهدفهم، لم يكونوا يفصلون بين مقام العمل ومقام النظر. وكان أبو حنيفة ـ إمام الكوفيين  وكانت هذه الروايات تس
ــاس حتّى في الأبحاث الاعتقاديّة أيضًا.  ــراق ـ معروفًا بوصفه زعيم أصحاب القياس. وكان مِن القائلين بالقي والع
ــألة  ــد نهاه الإمام الصادق ؟ع؟ عن العمل بالقياس. إنَّ مداليل رواياتنا تعبّّر عن هذه النقطة بوضوح، وهي أنَّ مس وق

القياس والرأي، هي مسألة كليّة في مسار فهم الدين.
الكُليني، الكافي، ج1، ص148. 	.2



264   ‏   الدين والعقل

ــول: إنَّ جميع العلوم إمّا حصوليّة وأمّا حضوريّة.  ــا للق حضوري، نتّخذ مِن ذلك مبنى وأساسً
واللافت أنَّه حتّى ما قبل ذكر العلم الحضوري، وكان العلماء لا يعرفون سوى العلم الحصولي، 
ــفة يقولون في تعريف العلم: »العلم هو الصورة الحاصلة مِن الشيء عند العقل«.1  كان الفلاس
وعلى هذا الأساس، كانت الفلسفة المشائيّة تذهب إلى الاعتقاد بأنَّ علم الله هو الآخر ارتسامي 
أيضًا! لم يكن هناك علم مِن وجهة نظر ابن سينا إلّّا وهو علم ارتسامي، إذ لا يمكن ـ مِن وجهة 

نظره ـ تصوّر علم غير العلم الارتسامي. 
ورد القول في الكثير مِن الروايات أنَّ القياس لا مكان له في الإلهيّات. إنَّ اعتبار القياس في 
ــه أنْ يصل إليها ويحكم بشأنها. لو قام  الحصول على المعرفة، إنَّما يكون حيث يمكن للعقل بنفس
ــس حقل المجهولات على حقل المعلومات، لا  ــانخين، ويقي العقل بالمقارنة بين أمرين غير متس

يكون هذا هو مضمار معرفة العقل.

2. قاعدة استحالة المعرفة بالكنه
ــبة إلى الله  ــا، روايات أنَّ المعرفة بالكنه بالنس ــالم عليه ــن بين روايات أهل البيت ؟عهم؟ المتس إنَّ مِ
ــتحيلة.2 إنَّ المعرفة بالكنه تعني التعرّف ـ بالإضافة إلى آثار وظواهر الشيء  سبحانه وتعالى مس
ــى باطن وحقيقة ذلك الشيء. فتارة نتعرّف على الشيء مِن طريق التعرّف على صوته ولونه  ـ ع
الظاهري، وتارة أخرى نتعرّف عليه بذاته وجوهره. وقيل إنَّ المعرفة بالكنه، إنَّما تكون ممكنة إذا 
كان الشيء تحت إشراف العقل، وأمّا ما يخرج عن نطاق العقل، فهو غير قابل للاكتناه. وعليه، لا 
نقول إنَّ »المعرفة بالاكتناه« باطلة مِن الأساس، وإنَّما نقول: إنَّ كنه الشيء إنَّما يمكن التعرّف عليه 
إذا كان العقل مشرفًا عليه. وعلى هذا الأساس، فإنّه بناء على الأصل الكلّّي في البينونة التامّة بين 
ــبة إلى الذات الإلهيّة ممكنة؛ وذلك لأنَّ القواعد  الخالق والمخلوق، لا تكون المعرفة بالكنه بالنس

والأساليب العقليّة لا تجيز مثل هذه المعرفة.

الحلي، الجوهر النضيد في شرح منطق التجريد، ص311. 	.1
ــاء وصفات  ــبحاني، »اس ــد مدعومة بالأدلّة الروائيّة وتطبيقاتها. انظر: س ــدد مِن هذه القواع ــة إلى ع أشرت في مقال 	.2

خداوند«، صص110-97.



265       يانحلوامساحة العقل في الإلهيّات

3. قاعدة استحالة المعرفة بالإحاطة
ــذه النقطة بدورها هي الأخرى مِن النقاط الدقيقة للغاية في رواياتنا. فقد ذكر أهل البيت  إنَّ ه
الأطهار ؟عهم؟ في الكثير مِن الروايات ـ استنادًا إلى آيات القرآن الكريم ـ أنَّ مِن بين أنواع المعرفة 
ــة اللغويّة ومِن زاوية  ــة تعني ـ مِن الزاوي ــة بالإحاطة. إنَّ المعرفة بالإحاط ــة، هي المعرف العقليّ
ــع جزئيّاته وعناصره وأبعاده،  ــة بالتفصيل.1 فعندما تتعرّف على شيء بجمي الروايات ـ المعرف
ــاحة الربوبيّة، بل وفي باب  ــا به. ومِن الواضح أنَّ المعرفة بالإحاطة فيما يتعلّق بالس تكون محيطً
ــة تفوق إشراف العقل، غير ممكنة. يمكن أنْ يكون للعقل معرفة بالإحاطة التفصيليّة  أيّ حقيق
بالنسبة إلى بعض الأمور، وأمّا بالنسبة إلى الحقائق الربوبيّة، فلا يمكن التعرّف عليها والاستدلال 
ــى وجودها وصفاتها إلّّا مِن طريق آثارها وأفعالها. وفي مثل هذه الحالة، إنَّما يتمّ التعرّف على  ع
ــا الحقائق التفصيليّة فلا يمكن إدراكها، وكلّ ما يقال فوق  مجرّد الخصائص الكليّة للشيء، وأمّ

ذلك بشأن ذلك الشيء، لن يكون معرفة عقليّة.

4.قاعدة استحالة المعرفة بالتحديد أو المعرفة بالوصف
وهذه أيضًا مِن بين القواعد المهمّة في مسألة العقل. إنَّ جزءًا كبيًرا مِن معارفنا العقليّة يتحقّق مِن 
ــياء. إنَّ الكثير مِن إدراكاتنا العقليّة هي مِن قبيل المعرفة  طريق التوصيفات وبيان أوصاف الأش
بالوصف. وقد تمّ توضيح المعرفة بالوصف في رواياتنا بأنّّها ذات حدّ. وحيث نعمل في موضع 
على استعمال الوصف، فإنّنا نعمل بذلك على التحديد: »من وصفه فقد حدّه«.2 إنَّ هذه القاعدة 
التي هي قاعدة عقليّة أيضًا، تثبت استحالة أنْ يقوم شخص بوصف شيء، ولا يعمل في الوقت 
نفسه على تحديده. وكلّ ما لا يمكن تحديده، لا يمكن توصيفه؛ بمعنى أنَّه لا يمكن العلم به مِن 
ــعي إلى المعرفة بالوصف  طريق أوصافه. ومِن هنا، عمدت الروايات المتواترة إلى منعنا مِن الس

والمعرفة بالتصوّر فيما يتعلّق بالله تعالى، كما في قولهم:

م.ن، ص103. 	.1
نهج البلاغة، الخطبة رقم: 152، ص212. 	.2



266   ‏   الدين والعقل

ر، فهو بخلافه«.1 ـ »كل ما تُصُوِّ
ـ »كل ما ميّزتموه بأوهامكم في أدقّ معانيه مخلوق مصنوع مثلكم مردود إليكم«.2

ـ »ما توهّّمتم مِن شيء، فتوهّّموا الله غيره«.3
ــه قاعدة كليّة. وإنَّ  ــر في كلام الأئمّة الأطهار ؟عهم؟ بوصف ــا نلاحظ، فقد ورد هذا الأم وك
ــفي. إنَّ الوهم هنا بمعنى الفهم  المراد مِن »الوهم« هنا، ليس هو الوهم بمعناه المنطقي والفلس
ــاف مِن الأمور غير  ــا في الإدراكات العقليّة نصل في نهاية المط ــى أنّن ــي؛ بمعن والإدراك الذهن
ــهودة إلى صورة عن الشيء، ونقول بعد ذلك: لقد تعرّفنا على الله، أو قد توصّلنا إلى تحديد  المش
ــام أفعال الله، وما إلى ذلك مِن العبارات الأخرى.  صفة علم الله أو قدرة الله، وتعرّفنا على أقس
ــي تتحقّق مِن طريق صورة أو وصف، ويعمل  ــذه الأمور كلّها مِن الإدراكات الوهميّة الت إنَّ ه
ــة بأمور الخلق ـ إلى حقل  ــة ـ التي هي معرفة وصفيّة ومرتبط ــل على تسرية نوع مِن المعرف العق

الخالق الذي لا يمتلك أيّ تصوّر عنه.
ــكّ في أنَّ كلّ واحد مِن هذه القواعد ونظائرها يحتاج إلى المزيد مِن البحث والتحقيق،  لا ش

ولكنْ لم يكن لنا مِن غاية هنا سوى الإشارة إلى أصل المطلب.
أسئلة وأجوبة 

ــيخ الراحل آية الله مجتبى القزويني & في كتابه بيان الفرقان: »إنَّ الله يمكنه أنْ  1. قال الش
يمنح شخصًا المعرفة بكنه ذاته«. فهل هذا أمر ممكن؟

ــؤال القائل: هل يمكن لله أنْ يُدخل  ــم الأوّل مِن هذا السؤال شبيه بالس الجواب: إنَّ القس
ــون بأسره في بيضة مِن دون أنْ تكبر البيضة أو يصغر الكون؟ لا بدّ مِن التدقيق في أنَّ لدى  الك
ــاليبه الخاصّة في الوصول إلى المعلومات، وجميع هذه الأساليب تتنافى مع معرفة ذات  العقل أس
ــن قياس ذات الحقّ تعالى أو وصفه أو الإحاطة  ــتحيل أنْ يتمكّن العقل مِ الحقّ تعالى. فمن المس

الطبرسي، الاحتجاج على أهل اللجاج، ج1، ص201. 	.1
المجلسي، بحار الأنوار، ج66، ص293. 	.2

الكُليني، الكافي، ج1، ص249؛ ابن بابويه، التوحيد، ص114. 	.3



267       يانحلوامساحة العقل في الإلهيّات

به. إنَّ جميع هذه الأساليب العقليّة تتنافى مع الذات الإلهيّة اللامتناهية. وعليه، فإنَّ هذا الادّعاء 
محال ذاتي مِن الأساس.

ــبحانه وتعالى، يتمّ تحديدها  ــره، فإنَّ جميع أنواع المعرفة في مورد الله س ــا لما تقدّم ذك 2. طبقً
بالوحي؛ إذًا، ما هو مكمن اختلاف الأسلوب الوحياني عن الأسلوب العقلاني؟

ــة الذات أو معرفة كنه الصفات،  ــكل معرف الجواب: إنَّ معرفة الله تعالى تارة تكون على ش
ــكل معرفة أصل وجود الله أو أصل وجود الصفات. ذكرنا أنَّ العقل بنفسه يشهد  وتارة على ش
بأنّه ليس هناك ما يمنع مِن المعرفة مِن طريق الآيات أو الأفعال، والروايات صريحة في جميع هذه 
الموارد؛ وعلى هذا الأساس ليست هناك أيّة مشكلة في أنْ يتمكّن الإنسان مِن الاستدلال بعقله 
على الله مِن طريق الآيات. وأمّا حيث يكون مِن طريق الأفعال، فلا تلزم منه الإحاطة. وحيث 
ــن طريق الحدّ والوصف،  ــتتبع وصفًا له. وأمّا معرفة الله مِ ــون مِن طريق الآثار، فإنّه لا يس يك
فليست ممكنة. هناك في كتاب أصول الكافي رواية مأثورة عن أمير المؤمنين علّي ؟ع؟، يقول فيها: 
»الذي سُئلت الأنبياء عنه، فلم تصفه بحدٍّ ولا ببعض، بل وصفته بفعاله ودلّت عليه بآياته«.1

ــبحانه وتعالى بحدّه وذاتيّاته، وهو  ــألتان متقابلتان؛ إحداهما أنْ نصِف الله س توجد هنا مس
أمر غير ممكن، ولم يفعل الأنبياء ذلك. والمسألة الأخرى وصفه بالأفعال والاستدلال عليه مِن 
ــلوب ومنهج معرفة الفهم العقلي، يكون هذا  طريق الآيات، وليس هناك ما يمنع ذلك. في أس
الخط والحدّ عقليًّا بالكامل. على أساس الأصول المتقدّم ذكرها، لا يمكن التعرّف على ذات الحقّ 

تعالى وصفاته؛ ولكنْ يمكن لنا أنْ نحصل على إدراك عقلي عنه مِن طريق آثاره وآياته.
: هل هذا  ــاءل أولًّاًّ ــتحالة تحديد وتوصيف الذات الربوبيّة، نتس 3. بالنظر إلى روايات اس
ــا: إنَّ الروايات مطلقة،  ــمل مطلق المعرفة؟ وثانيً ــاك هو ملاك المعرفة العقلانيّة فقط أم يش الم
وإذا كانت استحالة التوصيف هي الملاك، وجب علينا القبول بلوازم ذلك أيضًا والقول: حتّى 
ــاحة الربوبيّة، وكلّ ما يعرّفه الوحي وكلّ  الوحي والروايات بدورها لا تقدّم لنا معرفة عن الس

معرفة يتمّ الحصول عليها، هي غير معرفة الحقّ تعالى.

الكُليني، الكافي، ج1، ص345؛ الصدوق، التوحيد، ص32. 	.1



268   ‏   الدين والعقل

الجواب: إنَّ هذه الخصوصيّة لا تشمل جميع الإدراكات والمعارف؛ بل هي تختصّ بخصوص 
ــه؛ وأمّا  ــان نفس المعارف التي تحصل مِن طريق العقل أو الأدوات البشريّة المحدودة مثل الإنس

المعرفة التي يتمّ إعطاؤها مِن قبل الله نفسه، فهي تفوق الإدراك العقلي:
ـ »اعرفوا الله بالله، والرسول بالرسالة«.1

ـ »اللهم عرّفني نفسك، فإنّك إنْ لم تعرّفني نفسك لم أعرف نبيّك«.2
ــع وراء الإدراك العقلي.  ــل البيت ؟عهم؟ أنَّ هذا النوع مِن المعرفة، يق ــة أه لقد ورد في مدرس
وقد قام الشيخ الحرّ العاملي في كتابه )إثبات الهداة( بتبويب الروايات ذات الصلة بهذا الموضوع 
ــادر الروائيّة المعتبرة  ــذه الروايات في جميع المص ــة الحال، فقد ورد ذكر ه ــكل جيّد. وبطبيع بش
والأوّلية. وإنَّ واحدًا مِن الفصول التي ذكرها الشيخ الحرّ العاملي هناك، تشتمل على هذا النوع 

مِن الروايات:
ـ»هل جُعل في الناس أداة ينالون بها المعرفة؟ ... قال: لا، على الله البيان«.3

ــم، ولله على الخلق إذا عرّفهم  ــس لله على خلقه أنْ يعرفوا، وللخلق على الله أنْ يعرّفه ـ »لي
أنْ يقبلوا«.4

ــت مِن سنخ المعرفة العقليّة؛ بيد أنَّ ما جاء في الروايات  إذاً، لدينا هناك معرفة أخرى، ليس
والآيات بشأن معرفة الحقّ تعالى وصفاته، قد قام أهل البيت ؟عهم؟ أنفسهم بتفسيره، وقالوا بأنّّها 
ــا نوعين مِن الصفات؛ وهما: صفات  ــت صفات إحاطة«. قالوا بأنَّ لدين »صفات إقرار، وليس
ــي ما تقدّم ذكره ذاته؛ بمعنى حصول الإحاطة  الإقرار، وصفات الإحاطة. وصفة الإحاطة ه
ــال ـ أنّّي لا أمتلك أيّ معلومات عن  ــبيل المث بالموصوف مِن طريق الوصف. مِن ذلك ـ على س
الأشياء الموجودة خلف هذا الجدار، فإنْ نقلتم لي صفاتها، سوف أحصل على علم ومعرفة بها، 

الكُليني، الكافي، ج1، ص213؛ الصدوق، التوحيد، ص286. 	.1
الكُليني، الكافي، ج2، ص414. 	.2

الكُليني، الكافي، ج1، ص396؛ الصدوق، التوحيد، ص414. 	.3

الكُليني، الكافي، ج1، ص398؛ الصدوق، التوحيد، ص412. 	.4



269       يانحلوامساحة العقل في الإلهيّات

وإنْ لم أعلم بأوصافها، لن أحصل على علم بها، وفي هذه الحالة يكون علمي وجهلي دائرًا مدار 
الصفات. إنَّ صفات الإقرار إنَّما تكون حيث تحصل المعرفة بتعريف الله؛ إذ يقوم الله بالتعريف 
ــان عليه مِن طريق الأوصاف، بل مِن طريق الصفات الواردة في  ــه، ولا يتعرّف الإنس عن نفس
الوحي، فيقوم بالإقرار بذلك المعروف الفطري. قالوا: لولا الأنبياء لما كان بمقدوركم أنْ تدعوا 
الله. إنَّ الأنبياء هم الذين علّموكم تلك الأوصاف، وإنّكم تقرّون بتلك الحقيقة مِن طريق تلك 
ــاس، فإنَّ  الصفات. هذا ما ندعوه بصفات الأخلاق في قبال صفات الإحاطة. وعلى هذا الأس
ــنةّ، لا يمثّل نقضًا للكلام السابق والقواعد المذكورة؛ بل إنَّ الوحي في  ما جاء في الكتاب والس

المعرفة العقليّة والمعرفة الفطريّة، يعمل على تسهيل وتصحيح المسار.
ــتناد إلى رواية ـ أنَّ العقل في حجاب عن التخيّل في ذات الحقّ تعالى.  4. لقد ذكرتم ـ بالاس
ــه ممنوعًا مِن فهم مقولة ما، لا يُعبّّر عن ضعفه في فهم مطلب  ــون العقل في حجاب أو كون إنَّ ك

ما، بل ربّما يصل إلى فهمه بعد إزالة الحجاب. إذًا أين يكمن عجز العقل؟
5. لماذا منع الله مِن التفكير في بعض الأمور، مِن قبيل التفكير في كُنه ذاته؟

الجواب: إنَّ هذا المنع قبل أنْ يكون منعًا تشريعيًّا، فهو منع تكويني. ولو بحثتم في مضمون 
ــز« و»امتنع« مماّ يُعبّّر عن  ــا تتضمّن كلمات مِن قبيل: »أعج ــوف تجدون أنَّهَّ هذه الروايات، فس
نوع مِن الواقعيّة. وهذه الواقعيّة عبارة عن أنَّ الإنسان كائن محدود، وعقلانيّته بدورها محدودة 
ــيطرة الأساليب التي يمتلكها العقل ويعمل على توظيفها في المعرفة  أيضًا. وهكذا، فإنَّ مجال س
ــع له وعاء محدود. إنَّ الله تعالى  هي الأخرى محدودة أيضًا. ومِن الطبيعي أنَّ اللامحدود لن يتّس
ــم الامتناع. وعلى حدّ تعبير  ــد الأرضيّة للمعرفة، إلّّا أنَّه ختم عليه بخات ــد أعطانا عقلًًا، ومهّ ق
ــيط، وليس جعلًًا مركّبًا »ما جعل الله المشمش مشمشًا، ولكنْ  ــفة: إنَّ الجعل جعل بس الفلاس

أوجده«1.
ــون مخلوقًا فهو محدود. وعندما يحلّ هذا  ــبحانه قد خلق العقل. والعقل حيث يك إنَّ الله س
ــل يمكن مِن الناحية  ــودي للبشر، يصبح أكثر محدوديّة. فه ــوق المحدود في الوعاء الوج المخل

السبزواري، شرح المنظومة، ج2، صص224-223. 	.1



270   ‏   الدين والعقل

ــز والامتناع ليس  ــاطة الإدراك المحدود؟ إنَّ هذا العج ــة اللامحدودة بوس ــة فهم الحقيق العقليّ
تشريعيًّا، وإنَّما هو مودع وكامن في أصل المحدوديّة المعرفيّة والأسلوبيّة للعقل. بوساطة المعرفة 
العقليّة يتمّ أصل إثبات الصانع، وأصل الصفات الإلهيّة واحتياجنا إلى الصانع، مِن دون أنْ يلزم 
ــه، فقد  مِن ذلك التحديد والإحاطة، ومِن دون أنْ تتحقّق المعرفة بكُنه الذات. وفي الوقت نفس
تفضّل الله تعالى علينا بالمزيد وأعطانا مراتب أعلى مِن المعرفة والعلم بتعريف ذاته. وتلك المعرفة 

لا تعود في دائرة المحدوديّة وحجاب العقل، بل هي فوق العقل والإدراك البشري.
6. هناك مِن الروايات ما يعتبر أنَّ العقل هو الصادر الأوّل، فما هو العقل المراد هنا؟

ــفة. وذلك في معرض البحث عن  الجواب: إنَّ التعبير بـ»الصادر الأوّل« إنَّما ظهر في الفلس
ــال. إنَّ هذا التعبير مصطلح  ــمّ العقول الطوليّة وصولًًا إلى العقل الفعّ ــدور العقل الأوّل، ث ص
للعقل، وقد تسلّل إلى العالم الإسلامي مِن أرسطو والفلاسفة الإسكندرانيين. والبحث الآخر 
في الفلسفة القديمة، هو بحث العقل في موطن النفس الإنسانيّة. يقال إنَّ الإنسان يمتلك عقلًًا 
ــوّة، وحيث يبدأ بالإدراك يصل إلى مرحلة الفعليّة، ثمّ يتحوّل إلى الملَكة، وصولًًا إلى العقل  بالق
ــتفاد في نهاية المطاف. وإنَّ الفلاسفة أنفسهم منذ العصور المسيحيّة الوسطى ـ حيث تلقّفوا  المس
هذين الأمرين مِن الإغريق ـ تحيّّروا في الجمع بين هذين المطلبين، وتاهوا في معمعة العثور على 
الربط بينهما؛ بمعنى ما هي النسبة بين العقول العشرة ـ التي تقع في مرتبة المجرّدات ـ وبين هذا 
ــاس ـ نُسمّي كلا  ــبب ـ في الأس العقل البشري الذي هو جزء مِن حقيقتنا الوجوديّة، ولأيّ س
ــكال مجدّدًا، ولم يتمّ  ــلمين، عاد هذا الإش الموردين عقلًًا؟ وعندما وصل الدور إلى الحكماء المس
حلّ هذه المعضلة. ولكنْ ورد في الروايات المأثورة عن أهل البيت ؟عهم؟ ، هذا التعبير القائل بأنَّ 
الموجود الأوّل الذي خلقه الله سبحانه وتعالى مِن بين عالم المجرّدات والروحانيّات، هو العقل: 

»إنَّ الله عز وجلّ خلق العقل، وهو أوّل مخلوق مِن الروحانيين«1.
ــمّى العقل، لا يعدو أنْ يكون مجرّد  ــمّ ورد التصريح في الروايات بأنَّ ما نمتلكه تحت مس ث
ــعاع مِن مصدر نور العقل. وعلى هذا الأساس، فإنَّ النسبة تصبح واضحة جدًا. فلماذا وقع  ش

الكُليني، الكافي، ج1، ص43. 	.1



271       يانحلوامساحة العقل في الإلهيّات

م اعتبروا العقل البشري مِن ذاتيّات الإنسان،  ــفة في معضلة تجاه هذه المسألة؟ ذلك لأنَّهَّ الفلاس
ــل في روايات أهل البيت ؟عهم؟ عبارة عن كمال يُمنح إلى  ــوا باتحاد العاقل والمعقول. إنَّ العق وقال
النفس الإنسانيّة، ويمكن سلبه منه أيضًا، وليس هناك أيّ محذور في ذلك. في حين أنَّ الفيلسوف 
ــان حيوان ناطق، وإنَّ النطق ذاته عينها.  ــان عينها، ويقول إنَّ الإنس يرى أنَّ العقل ذات الإنس
ــتقلًّاًّ مثلها، وفي الوقت نفسه  وعليه، كيف يمكن أنْ يكون العقل في عالم المجرّدات بوصفه مس
ــت ؟عهم؟، فإنَّ ذلك النور العقلي  ــن ذاتي؟ وأمّا في ضوء مباني أهل البي ــون نور العقل جزءًا مِ يك
ــعاع مِن ذلك النور المجرّد للعقل، وليس ذاتيًّا فينا. إنَّ اتحاد العاقل  ــنا، هو ش الموجود في أنفس
والمعقول غير مقبول في رؤية أهل البيت ؟عهم؟. إنَّ العقل يُفاض إلى أنفسنا. وعلى هذا الأساس، 
فإنَّ نور العقل هذا موجود، ونحن بدورنا نستفيض ونستضيء مِن ذلك النور. وبطبيعة الحال، 
فإنَّ هذه الاستفاضة حقيقيّة، ونحن نمتلك نور العقل حقيقة، وعندما نحصل على الاستفاضة 
الحقيقيّة نكون عقلاء، وعندما تسلب منا هذه الاستفاضة لا نكون مِن العقلاء. إنَّ هذا التحليل 
ــة أهل البيت ؟عهم؟، كما تمّ بيانه بوضوح في الروايات المأثورة  لا ينطوي على أيّ محذور في مدرس

عنهم أيضًا.
ــي، هي علاقة »التعامل«، فهل  ــر إلى ما ذكرتموه مِن أنَّ العلاقة بين العقل والوح 7. بالنظ
يمكن أنْ تتعارض بعض الروايات أو حتّى آيات القرآن مع العقل؟ أو قد يبدو هذا الأمر قابلًًا 
للتصوير؟ وعندها لو وقع التعارض فأيّ منهما يجب التخلّّي عنه؟ وهل يجب الجمع بينهما بشكل 
ــتغني عن التعبير بـ»التعامل« ونستعمل بدلًًا منه  وآخر أم لا؟ وأخيًرا أليس مِن الأفضل أنْ نس

مصطلح »تثوير العقل« بوساطة الوحي؟
ــا أوّلًًا أنْ نرى ما هو جوهر الكلام؛ لنرى  ــواب: نحن لا نناقش في الألفاظ، وإنَّما علين الج
بعد ذلك ما هو التعبير المناسب الذي يجب أنْ نضعه للتعبير عنه. إنَّ أصل الكلام هو أوّلًًا: أنَّ 
العقل في تثويره وتحفيزه يحتاج إلى تنبيه وإرشاد الوحي. وثانيًا: هناك بعض المعارف العقليّة التي 
يعرفها العقل على نحو الإجمال، ولكنَّ معرفة تفاصيلها وجزئيّاتها لا تدخل ضمن حدود العقل 
المستقلّ. ثمّ يأتي الوحي ويعمل على تفصيل تلك المجملات العقليّة. وكذلك هناك موضع يشير 



272   ‏   الدين والعقل

به الوحي إلى العقل، ويقول له: إنَّ فهمك هنا محدود، ولا تستطيع فهم هذا النوع مِن الأبحاث، 
وكلّما ذهبت في هذه المنطقة أبعد، وقعت في المزيد مِن التكلّف، وأوغلت في الحيرة والضياع. وفي 

هذا النوع مِن الموارد يتعبّد الإنسان بحكم العقل، ويؤمن بما يمليه عليه الوحي.
ــق تعامل العقل  ــر على الاعتقاد بمنط ــي أنَّ علينا أنْ لا نقت ــة في البين، ه ــة المهمّ والنقط
ــلوبًا علميًّا. يجب  ــلوك العلمي بوصفه أس والوحي فقط، بل وعلينا أنْ نذعن به في مرحلة الس
ــجّل حضورها التام والكامل في مسألة التوحيد، وفي  ــلوبيّة أن تس لهذه القاعدة المنهجيّة والأس
الأسماء والصفات، والجبر والاختيار، وصولًًا إلى قضيّة المعاد. علينا أنْ نرى كيف يتمّ »تثوير« 
العقل أو تطويره تحت إشراف الوحي. والخلاصة هي أوّلًًا: إنَّ العقل ليس هو المصدر الوحيد 
ــقف يقف عنده.  ــا: إنَّ العقل محدود في فهمه، وله س ــري للحصول على المعرفة. وثانيً والح

وثالثًا: إنَّ العقل حتّى في ذات دائرته المحدودة يحتاج إلى تنبيه وإرشاد وبيان مِن الخارج.
إنَّ توهّم التعارض بين العقل والنقل بتقريره الراهن، يعود بجذوره إلى الرؤية الاستقلاليّة 
ــة تذهب إلى الاعتقاد  ــة التفكيكيّ ــمع بأنَّ المدرس لهذين المصدرين المعرفيين. كثيًرا ما نقرأ ونس
بوجوب الفصل والتفكيك بين العقل والنقل، أو بين العقل والوحي. بل وأخذ حتّى بعض كبار 
ــفة يدعون في مؤلّفاتهم الأخيرة إلى هذا الأمر أيضًا!1 في حين أنّّي لم أرَ حتّى الآن في أيّ  الفلاس
موضع أحدًا مِن كبار مدرسة التفكيك يدعو إلى الفصل والتفكيك بين العقل والوحي. نعم إذا 
كان هناك شخص مِن أصحاب الحديث أو سلفيّة أهل السنةّ يقول مثل هذا الكلام، فهذا بحث 
ا  آخر. إنَّ المدرسة التفكيكيّة تذهب إلى الاعتقاد بعدم وجوب الفصل بين العقل والوحي، بل إنَّهَّ
ـ على العكس مِن ذلك ـ ترى وجوب إقامة نوع مِن التعامل والتعاطي بين العقل والوحي. إنَّ 
ــذور النزاع والتعارض بين العقل والوحي، إنَّما تكون حيث ننظر إلى العقل بوصفه موجودًا  ج
ــتقلّ على بناء منظومة فكريّة. ثمّ نرى  ــتقلًّاًّ عن الوحي بالكامل؛ إذ يعمل العقل بشكل مس مس
ــو أنَّ العقل والوحي مضيا  ــجم مع هذا البحث العقلي. ل ــد ذلك أنَّ ظاهر النصوص لا ينس بع
ــلّ أكثر الموارد التي ننظر  ــوف يتمّ ح ــا وجنبًا إلى جنب نحو الأمام، وتعاملا فيما بينهما، فس قُدُمً

الجوادي آملي، منزلت عقل در هندسه معرفت ديني، ص184. 	.1



273       يانحلوامساحة العقل في الإلهيّات

ــبة إلى بعض النصوص  ــورًا متعارضة. أو أنَّ الظاهر الذي يُدّعى بالنس ــا اليوم بوصفها أم إليه
ــمّى  ــنا تحت مس ليس ظاهرًا؛ لأنَّ العقلاء يفهمون خلافه، أو أنَّ ذلك الشيء الذي بنيناه لأنفس
ــي، يتمّ مِن جهة تثوير  ــم العقل. في نظريّة التعامل والتعاط ــة، ليس مِن حك الإدراكات العقليّ
الكنوز والدفائن الحقيقيّة للعقل بوساطة الوحي، ويتّضح اختلاف البرهان العقلي عن الأوهام 
ــات البشريّة، ومِن جهة أخرى مع حضور العقل في جميع مراحل فهم النصّ، لا يُفهم  والتخيّ
ــن النصّ شيء على خلاف المعرفة العقليّة الواقعيّة أبدًا. وعليه، يجب ـ بناء على نظريّة التعامل  مِ
والتعاطي ـ إعادة تحليل وتقرير بحث التعارض بين العقل والوحي مِن جديد. وعندها سوف 

نرى أنَّ مسألة التعارض كانت قابلة للحلّ منذ بداية مسار الفهم.



274   ‏   الدين والعقل

المصادر
القرآن الكريم.ـ 
نهج البلاغة.ـ 
ابن منظور، محمّدبن مكرم، لسان العرب.ـ 
ــة المعرفة ـ  ــت ديني )منزلة العقل في هندس ــه معرف ــوادي الآملي، عبدالله، منزلت عقل در هندس الج

الدينيّة(، قم، نشر إسراء، ط1، 1386هـ.ش.
الحلي، الجوهر النضيد في شرح منطق التجريد، قم، انتشارات بيدار، 1363هـ.ش.ـ 
الخرّميان، جواد، قواعد عقلي در قلمرو روايات )القواعد العقليّة في حقل الروايات(، طهران، دفتر ـ 

پژوهش ونشر سهروردي، 1388هـ.ش.
ــاء وصفات الله(، في: دانشنامه امام علي ؟ع؟ ـ  ــاء و صفات خداوند« )أس ــبحاني، محمّد تقي، »اس س

)موسوعة الإمام علي ؟ع؟(، إعداد: پژوهشگاه فرهنگ و انديشه اسلامي، ط1، 1380هـ.ش.
السبزواري، هادي بن مهدي، شرح المنظومة، طهران، نشر ناب.ـ 
الشيخ المفيد، محمّد بن محمّد النعمان، أوائل المقالات في المذاهب والمختارات، قم، المؤتمر العالمي لألفيّة ـ 

الشيخ المفيد، 1413هـ.
ــيّد هاشم الحسيني، قم، جامعة المدرّسين ـ  الصدوق، محمّدبن علي بن بابويه، التوحيد، تصحيح: الس

في الحوزة العلميّة بقم، ط1، 1398هـ.
ــهد، نشر المرتضى، ط1، ـ  ــان، مش الطبرسي، الاحتجاج على أهل اللجاج، تصحيح: محمّد باقر الخرس

1403هـ.
ــدرر أخبار الأئمّة الأطهار، بيروت، دار إحياء ـ  ــة المجلسي، محمّد باقر، بحار الأنوار الجامعة ل العلّّام

التراث العربي.
الكُليني، محمّدبن يعقوب، الكافي، تصحيح: دار الحديث، إعداد: محمّد حسين درايتي، قم، مؤسّسة ـ 

دار الحديث، 1429هـ.



الفصل الثالث: العقل في المدارس الإسلاميّة





277      نظر ابن سينةلعقل مِن وجها  ا

العقل مِن وجهة نظر ابن سينا1
رضا برنجكار2

ــينا ـ كما في فلسفة أكثر الفلاسفة ـ في  ــتعمل في فلسفة ابن س ــكل عام يُس إنَّ مصطلح العقل بش
ــه. فتارة يكون المراد مِن العقل، جوهر مجرّد  موردين مختلفين، ولكنهّما مترابطان في الوقت نفس
ــتقلًًا ومِن دون تعلّق بالنفس والبدن، ويسمّى هذا العقل  ذاتًا وفعلًًا، حيث يكون موجودًا مس
ــان مِن  بالعقل المفارق، ويراد منه في بعض الأحيان قوّة مِن قوى النفس البشريّة التي تميّز الإنس

سائر الموجودات الأخرى.
إنَّ العقل بالمعنى الثاني ينقسم إلى العقل النظري والعقل العملي. وبطبيعة الحال، فإنَّ العقل 
ــا، ولكنْ حيث تمّ بيان هذا  ــم إلى العقول الطوليّة والعقول العرَضية أيضً ــارق بدوره ينقس المف
ــينا إلّّا بالعقول الطوليّة، ولا يعتقد بالعقول  ــيخ الإشراق، لا يقبل ابن س ــيم مِن قبل ش التقس
ــينا، وهي كالآتي: العقل  ــوف يكون لدينا ثلاثة عقول مِن وجهة نظر ابن س العرَضية، لذلك س

المفارق، والعقل النظري للإنسان، والعقل العملي للإنسان.
ــوف نتعرّض إلى هذه العقول الثلاثة مِن وجهة نظر ابن سينا على التوالي؛ ولكنْ  وعليه، س
حيث أنَّ مسائله في مورد العقلين الأوّلين واضحة ولا يختلف فيها عن سائر الفلاسفة المسلمين 

ــمه حکمت: جستارهایی در باب عقل الإعداد:  ــینا« في کتاب سرچش المصدر: المقالة بعنوان »عقل از دیدگاه ابن س 	.1
علی‏نقی خدایاری، باللغة الفارسيّة، إصدار؛ مؤسسه فرهنگی نبأ، الصفحات 169 إلی186.

تعريب: حسن علي مطر. 	
رئيس المعهد العالي‌ للقرآن والحديث، قم. 	.2



278   ‏   الدين والعقل

الآخرين تقريبًا، فإنّا سوف نتحدّث حولها باختصار؛ وأمّا القسم الثالث ـ المبهم في كلمات ابن 
ــأن، فسوف نتحدّث عنها بتفصيل  ــينا ـ ونرى بشأنه تعابير مختلفة بل ومتعارضة في هذا الش س

أكبر.

العقل المفارق
ــة للجوهر؛ أي: الجوهر  ــام الخمس إنَّ العقل المفارق موجود ممكن الوجود، وواحد مِن الأقس
ــتقلّ عن النفس والبدن.  ــكل مس الذي يكون مجرّدًا ذاتًا وفي مقام الفعل أيضًا، وهو موجود بش
لقد توصّل ابن سينا إلى ضرورة وجود مثل هذا الجوهر مِن طرق متعدّدة. وأنَّ أحد هذه الطرق، 
بيان كيفيّة ارتباط واجب الوجود المجرّد والبسيط والواحد مع ممكنات الوجود الماديّة والمتكثّرة. 
في ضوء قاعدة »الواحد، لا يصدر منه إلّّا واحد«، لا يمكن أنْ يصدر الكثير مِن واجب الوجود 
الواحد. بناء على هذا، يجب أنْ نقول بالوساطة بين الواحد والكثير.1 وهذه الوساطة هي ذات 

العقل المفارق التي تكون وساطة الفيض بين واجب الوجود والممكنات.
ــعة بين الواحد  ــافة الشاس ــتطيع أنْ يملأ المس ــإنَّ العقل المفارق الواحد لا يس ــك، ف وكذل
ــينا أنَّ عدد هذه العقول  ــك يجب القول بعقول مفارقة متعدّدة. ويرى ابن س والكثرات، ولذل
ــا وتحظى منه بالقبول والتأييد. إنَّ بيان ابن  ــرة، ليطابق بذلك هيئة بطليموس التي يؤمن به ع

سينا لكيفيّة صدور العقول على أساس أصل التعقّل على النحو الآتي2:
ــذا التعقّل يصدر العقل الأوّل. وحيث يعمل  ــاطة ه إنَّ واجب الوجود يتعقّل ذاته، وبوس
العقل الأوّل على تعقّل واجب الوجود، يصدر عنه العقل الثاني. وحيث يتعقّل ذاته، فإنّه يكون 
ــل ذاته، فإنّه مِن حيث يكون  ــه. وحيث يتعقّ واجبًا للوجود بالغير، فيصدر الفلك الأوّل نفس

ممكن الوجود، يصدر عنه جرم الفلك، وبذلك تظهر الكثرة الأولى.
والعقل الثاني يقوم بالتعقّل على نحو مماثل إلى أنْ تظهر سلسلة العقول والنفوس والأفلاك 

ابن سينا، التعليقات، صص 100، و649-652. ابن سينا، الإلهيّات مِن الشفاء، ص402. 	.1
ــارات والتنبيهات، ج3،  ــينا، الإش ــفاء، ص403؛ ابن س ــينا، الإلهيّات مِن الش ــينا، النجاة، ص651؛ ابن س ابن س 	.2

صص151-150.



279      نظر ابن سينةلعقل مِن وجها  ا

ــع.1 وعليه، فإنّه في العقل العاشر ـ الذي يُسمّى بالعقل الفعّال  إلى العقل العاشر والفلك التاس
أيضًا ـ بمقدار حدوث جهات الكثرة، يصدر عالم الطبيعة منه.

ــعة  ــول المفارقة مِن طريق افتراض الأفلاك التس ــينا يعمل على إثبات العق ــدو أنَّ ابن س يب
ــى التعريف بنفوس الأفلاك  ــاس بعض الأدلّة2 ـ ع ــا أيضًا. وقد عمل أوّلًًا ـ على أس وحركاته
ــها  ــبه نفس بوصفها مبدأ لحركات الأفلاك. وبعد ذلك يرى أنَّ غاية نفس الفلك في الحركة، تش

بموجود بالغ حدّ الفعليّة التامّة.3 إنَّ هذا الموجود هو العقل المفارق ذاته.
ــوق لجميع  ــة، بالقول: لو كان هناك عقل واحد معش ــتدلّ على كثير العقول المفارق ثمّ يس
ــيّاراتها حركات  الأفلاك، لوجب أنْ تكون حركات الأفلاك واحدة، في حين أنَّ للأفلاك مع س
ــاس، سوف تكون لدينا مِن العقول المفارقة بعدد الأفلاك. ونفس كلّ  مختلفة.4 وعلى هذا الأس
ا، حيث يكون للعقل في الوصول إليه حركة دائمة وعلى  ــوف يكون عقلًًا خاصًّ فلك عاشق س

شكل دائري.
وبذلك، هناك في هيئة بطليموس ثمانية أفلاك، وعلى هذا الأساس يجب أنْ يكون هناك تسعة 
ــع أو العقل الفعّال، فهو يعمل في عالم الطبيعة، ويتولّّى تدبيرها.  عقول أيضًا. وأمّا العقل التاس
ــأ العناصر الأربعة )الماء والتراب  ومِن هذا العقل تفاض المادّة الأولى )الهيولى(، والتي هي منش
ــياء، تحدث لها صورة  ــال، عندما يحين وقت ظهور الأش ــواء والنار(. وكذلك العقل الفعّ واله
ــبة إلى الماء، أو البرعم بالنسبة إلى الحبّة على سبيل المثال( لتصبح موجودة،  )كصورة الثلج بالنس

ومِن هنا، يُسمّى العقل العاشر بواهب الصوَر أيضًا.
ــى إدراك الكليّات. إنَّ واحدًا مِن  ــان أيضًا، ويُعينه ع ــاعد عقل الإنس إنَّ العقل الفعّال يس
طرق إثبات العقل الفعّال، هو إدراك الكليّات بوساطة عقل الإنسان. إنَّ الإنسان عند الولادة 

م.ن، صص648-656؛ الإلهيّات مِن الشفاء، ص406. 	.1
ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، ج3، صص159-154. 	.2

م.ن، ص164. 	.3
م.ن، ص165. أن ابن سينا في إثبات العقول المفارقة، يستفيد مِن عدم تناهي حركة الأفلاك أيضًا. )م.ن، صص202- 	.4

.)203



280   ‏   الدين والعقل

ــودة في العقل الفعّال، وإنَّ  ــة. إنَّ هذه الصوَر الكليّة موج ــدًا للصوَر العقليّة والكليّ يكون فاق
الإنسان أثناء النشاط العقلاني، يقوم بإدراك هذه الصوَر مِن طريق الإشراق الذي يحصل عليه 
ــال، وتهبط منه إلى عالم المادّة،  ــال. وعليه، فإنَّ الكليّات موجودة في العقل الفعّ ــن العقل الفعّ مِ
ــكل صوَر الأجسام الماديّة وتصبح جزئيّة. ثمّ تصعد مرّة أخرى في ذهن الإنسان  لتتحوّل إلى ش

مِن طريق إشراق العقل الفعّال، وتصل ثانية إلى مرحلة الكليّة.
ــكل، فإنَّ العقل الفعّال ليس مجرّد سبب في الخلق والفيض الوجودي فقط،  وعلى هذا الش

بل ويكون وسيلة للإشراق والفيض المعرفي أيضًا.1

خلاصة مِن علم النفس عند ابن سينا
لغرض تكوين إدراك أكثر وضوحًا عن كلام ابن سينا بشأن العقل النظري والعقل العملي، يبدو 
ــر إلى أنثروبولوجيّته ومعرفة الإنسان بالنسبة له. يذهب ابن سينا إلى الاعتقاد  مِن المفيد أنْ نش
ــاس، فإنَّ جميع  ــتثناء الجمادات ـ لها نفس. وعلى هذا الأس ــع الموجودات الممكنة ـ باس ــأنَّ جمي ب
الموجودات الحسيّة ـ الأعمّ مِن النباتات والحيوانات والناس وكذلك الأفلاك ـ تحظى بالنفس، 
ــأ الحياة. وقد عرّفها ابن سينا بأنّّها »الكمال الأوّل في الجسم الطبيعي الآلي«  وإنَّ النفس هي منش

)الجسم الطبيعي الذي هو آلة النفس في القيام بالفعل(2.
إنَّ الإنسان مِن وجهة نظره يحظى بثلاث نفوس، وهي: النفس النباتيّة، والنفس الحيوانيّة، 

والنفس الإنسانيّة.3 إن لدى النفس النباتيّة ثلاثة قوى، وبالتالي يكون لها ثلاثة أفعال:
الأولى: القوّة الغاذية، التي تقوم بعمليّة هضم الطعام.

ــوء والنماء وزيادة  ــة: القوّة النامية أو قوّة النموّ أو القوّة الُمنمّية التي تقوم بعمليّة النش الثاني
الجسم.

م.ن، ص648؛ داودی، عقل در حكمت مشّاء، صص329-323. 	.1
ابن سينا، رسالة النفس، ص11؛ ابن سينا، الطبيعيّات مِن كتاب الشفاء، ج2، ص10. 	.2

ابن سينا، رسالة النفس، صص13-11. 	.3



281      نظر ابن سينةلعقل مِن وجها  ا

الثالثة: القوّة المولّدة، التي تقوم بعمليّة التوالد والتناسل.1
ــوّة المحرّكة تعمل النفس على  ــاطة الق ــس الحيوانيّة لها قوّتان؛ محرّكة ومدركة. وبوس والنف

تحريك البدن بشكل إرادي، وبوساطة القوّة المدركة تعمل على إدراك الجزئيّات.2
ــمّى هاتان  ــوّة العالمة، والقوّة العاملة. وتس ــانيّة تحظى بقوّتين، وهما: الق ــس الإنس إنَّ النف

القوّتان بـ»قوّة العقل النظري«، و»قوّة العقل العملي« أيضًا.
ــان وسائر الحيوانات، وأمّا القوة  ــرك فيها الإنس وبذلك، فإنَّ القوّة المحرّكة والمدركة، يش
ــان فقط. وقلنا إنَّ  العالمة )العقل النظري(، والقوّة العاملة )العقل العملي(، فيختصّ بهما الإنس
النفس على أساس القوّة المحرّكة، تعمل على تحريك البدن بشكل إرادي، وإنّّها تدرك الجزئيّات 
بوساطة القوّة المدركة. إنَّ هذين العملين ـ أي: التحريك الإرادي، وإدراك الجزئيّات ـ مشتركان 
ــان وسائر الأنعام؛ ولكنْ هناك نوع خاصّ مِن الإدراك؛ وهو إدراك الكليّات، ونوع  بين الإنس
ــان، ولا  ــاس التأمّل العقلاني، فهو عمل خاصّ بالإنس ــاصّ مِن العمل؛ أي العمل على أس خ

يتشارك فيه مع الأنعام.

العقل النظري
ــكل عام هي إدراك الكليّات؛ سواء في  ــينا ـ بش إنَّ مهمّة العقل النظري ـ مِن وجهة نظر ابن س
ــم التصديقات، وأمّا العقل النظري فله بالنسبة إلى الصور المجرّدة  ــم التصوّرات أو في قس قس
ــينا ـ مثل الفارابي ـ إلى تقسيم العقل النظري إلى  والكليّة أربع حالات. ومِن هنا، يذهب ابن س

أربع درجات، وهي:
1. العقل الهيولاني: إنَّ العقل الهيولاني هو أدنى درجات العقل النظري. وإنَّ للعقل النظري 
ــبة إلى الصورة الكليّة. يقول ابن سينا في هذا الشأن:  ــتعداد بالنس في هذه المرحلة حالة مِن الاس

»فأولاها قوّة استعداديّة لها نحو المعقولات، وقد يُسمّيها قوم عقلًًا هيولانيًّا«.3

ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، ج2، صص407-409؛ ابن سينا، الطبيعيّات مِن كتاب الشفاء، ج2، صص32- 	.1
33؛ ابن سينا، النجاة، صص320-318.

ــينا، الطبيعيّات مِن كتاب  ــينا، النجاة، صص320-321؛ ابن س ــالة النفس، صص13-15؛ ابن س ــينا، رس ابن س 	.2
الشفاء، ج2، صص33-32.

ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، ج2، ص353. 	.3



282   ‏   الدين والعقل

ــري موجودة عند جميع الأفراد. وإنَّ العقل في هذه المرحلة  ــذه الدرجة مِن العقل النظ إنَّ ه
ــتعداد وتقبّل الصورة  ــر إلى الصور الكليّة، والفعليّة الوحيدة التي يمتلكها هي حالة الاس مفتق
ــا، يُطلق على العقل في هذه  ــبة إلى المادّة. ومِن هن ــرّدة، كما أنَّ للهيولى مثل هذه الحالة بالنس المج

المرحلة عنوان العقل الهيولاني.
ــولاني. وفي هذه المرحلة يصل العقل إلى  ــل بالملَكة: وهي مرحلة ما بعد العقل الهي 2. العق
ــتنباط  ــتعدّ إلى اس ــول المعرفة النظريّة ـ التي هي ذات المعقولات الأولى والبديهيّات ـ ويس أص
ــأن:  ــينا في هذا الش ــور النظريّة مِن المعقولات الأولى. ويقول ابن س ــولات الثانية والأم المعق

»وتتلوها قوّة أخرى تحصل لها عند حصول المعقولات الأولى؛ فتهيأ بها لاكتساب الثواني«.1
ــتحالة  ــل قد وصل إلى فعليّة إدراك الجزئيّات، مِن قبيل: »اس ــذه المرحلة يكون العق وفي ه
اجتماع النقيضين« أو »إنَّ الكلّ أكبر مِن الجزء« وما إلى ذلك، وأمّا بالنسبة إلى النظريّات فما يزال 
ــذه المرحلة له مِن جهة حالة  ــتعداد. وعليه، فإنَّ العقل النظري في ه ــع في حالة القوّة والاس يقب
الفعليّة، ومِن جهة أخرى حالة القوّة. وبطبيعة الحال، فإنَّ فعليّة هذه المرحلة ـ التي هي مرحلة 
ــكل فطري أو إلهام إلهي، ولا تحتاج إلى نشاط عقلاني واستدلالي  إدراك الكليّات ـ تكون على ش

خاصّ. ومِن هنا، فإنَّ عامّة الناس يمتلكون هذه المرحلة مِن العقل أيضًا.
3. العقل بالفعل: في هذه المرحلة تتحقّق المعقولات الثانية في النفس أيضًا، ولكنَّ الإنسان 
ــا أراد، ويعمل على إيصالها إلى  ــل، وإنَّما يلتفت إلى هذه المعقولات متى م ــت إليها بالفع لا يلتف
مرحلة الفعليّة في ذاته. وبطبيعة الحال، فإنَّ لهذه المرحلة مِن العقل بالقياس إلى المرحلة اللاحقة 
ــون ملتفتة إلى صورها  ــولات الثانية فقط، وإنَّما تك ــث لا تكون النفس حاصلة على المعق ـ حي
ــتعداد. ومِن هنا، فإنَّ ابن سينا يسمّي هذا العقل قياسًا إلى  الفعليّة أيضًا ـ حالة مِن القوّة والاس
ــتفاد ـ قوّة. كما يعرّف العقل اللاحق بعقل الكمال، ويقول  العقل اللاحق ـ الذي هو العقل المس

في هذا الشأن:
ــا المعقولات بالفعل  ــا الكمال، فأنْ يحصل له ــد ذلك قوّة وكمال: أمّ ــمّ يحصل لها بع  »ث

م.ن. 	.1



283      نظر ابن سينةلعقل مِن وجها  ا

ــون لها أنْ يحصل  ــور. وأمّا القوّة، فأنْ يك ــة في الذهن، وهو نور على ن ــاهدة متمثّل مش

ــاءت مِن غير افتقار إلى اكتساب، وهو  ــب المفرغ منه كالمشاهدة متى ش المعقول المكتس
المصباح. وهذا الكمال يُسمّى عقلًًا مستفادًا، وهذه القوّة تُسمّى عقلًًا بالفعل«.1

ــل النظري. وفي هذه المرحلة  ــذه المرحلة هي آخر مرحلة في العق ــتفاد: إنَّ ه 4. العقل الُمس
يكون العقل النظري قد وصل إلى الفعليّة المطلقة؛ حيث تكون الصوَر المعقولة حاضرة في النفس 

على نحو الفعليّة، وتقع موردًا للمشاهدة. 
ــون المعقولات حاضرة  ــري مثل العقل الفعّال؛ إذ تك ــذه المرحلة يكون العقل النظ وفي ه
عنده على نحو حضوري. إنَّ اختلاف هذين العقلين يكمن في أنَّ العقل المستفاد قد أخذ فعليّته 
ــينا  ــبة إلى العقل الفعّال. ومِن هنا، فإنَّ ابن س مِن العقل الفعّال، وتكون له حالة انفعاليّة بالنس
ــر إلى هذه النقطة مباشرة، وهي أنَّ تكامل النفس والوصول إلى أعلى  بعد العبارة الأخيرة، يش
درجات العقل، يكون بوساطة العقل الفعّال؛ إذ يقول: »والذي يخرج مِن الملَكة إلى الفعل التام، 

ومِن الهيولاني أيضًا إلى الملَكة، فهو العقل الفعّال«.2

العقل العملي
إنَّ كلمات وتعبيرات ابن سينا في مورد العقل العملي، ليست على وتيرة واحدة، وإنَّ منزلة العقل 
العملي ـ مثل العقل المفارق والعقل النظري ـ ليست واضحة. ومِن هنا، فإنّنا في هذا القسم بعد 
نقل كلام ابن سينا بشأن العقل العملي، سوف نعمل على تحليل هذا الكلام، لنصل بعد ذلك في 

نهاية المطاف إلى خلاصة هذا الكلام.3 
ــفاء والنجاة: إن القوّة العاملة )العقل العملي(  ــينا في الطبيعيّات مِن كتاب الش يقول ابن س

هي المبدأ المحرّك لبدن الإنسان بأفعال جزئيّة منبثقة عن الرويّة والتفكير.4

م.ن، صص354-353. 	.1
م.ن، ص354. 	.2

لقد استقطعنا البحث الخاصّ بالعقل العملي مِن مقالة لنا سبق أنْ نشرت في مجلّة )نامهي مفيد(. 	.3
ابن سينا، الطبيعيّات مِن الشفاء، ج2، ص73؛ ابن سينا، النجاة، ص330. 	.4



284   ‏   الدين والعقل

ــمّ قال في توضيح وظيفة العقل العملي: إنَّ للعقل العملي ثلاثة اعتبارات وجهات، وعلى  ث
أساس كلّ واحد مِن هذه الجهات، تصدر عن الإنسان أفعال خاصّة؛ الجهة الأولى بالقياس إلى 
ــوّة الحيوانيّة المتخيّلة والمتوهّّمة، والجهة  ــوّة الحيوانيّة النزوعيّة، والجهة الثانية بالقياس إلى الق الق

الثالثة بالقياس إلى ذاته.1
ــببًا في حدوث حالات مِن  إنَّ العقل العملي بالقياس إلى القوّة الحيوانيّة النزوعيّة، يكون س
قبيل: الحياء والخجل والضحك أو البكاء، مماّ هو مِن مختصّات الإنسان. إنَّ العقل العملي بسبب 
الفعل والانفعال ـ الذي يحدث في وجود الإنسان سريعًا ـ يستعدّ لينتج هذا النوع مِن الحالات 

في الإنسان.
ــة والمتوهّّمة ـ قوّة تعمل على توظيف  ــل العملي ـ بالمقارنة إلى القوّة الحيوانيّة المتخيّل إنَّ العق
القوّة الحيوانيّة المتخيّلة والمتوهّّمة في استنباط تدابير الأمور الحادثة، والتي هي في معرض الفساد، 

واستنباط الصناعات الإنسانيّة.
ــل النظري إلى آراء تتعلّق  ــاعدة مِن العق ــل العملي بالقياس إلى ذاته قوّة تصل بمس إنَّ العق

بالأعمال وتسمّى بالمشهورات؛ مِن قبيل أنَّ الكذب والظلم قبيح.2
ــينا في كتاب عيون الحكمة ما يُشبه المسائل التي سبق له أنْ ذكرها في كتاب  وقد ذكر ابن س
ــان،  ــفاء والنجاة. وقال دون أنْ يذكر العقل العملي أو القوّة العاملة: »ومِن الحيوان الإنس الش
ــا ناطقة .. ولها خواص، منها ما هو مِن باب الإدراك، ومنها  ــانيّة تسمّى نفسً يختصّ بنفس إنس
ــا الذي لها مِن باب الفعل في البدن  ــا هو مِن باب الفعل، ومنها ما هو مِن باب الانفعال. فأمّ م
ــا الإدراك الخاصّ ]إدراك الكليّات[، ففعل  ــال، ففعل ليس يصدر عن مجرّد ذاتها. وأمّ والانفع
ــاركة البدن  يصدر عن مجرّد ذاتها مِن غير حاجة إلى البدن.. فأمّا الأفعال التي تصدر عنها بمش
ــة فيما ينبغي أنْ يُفعل وما لا ينبغي أن يُفعل  ــوى البدنيّة: فالتعقّل والرويّة في الأمور الجزئيّ والق
ــتنباط الصناعات العمليّة والتصّرف فيها؛ كالملاحة  ــب الاختيار. ويتعلّق بهذا الباب اس بحس

م.ن. 	.1
ابن سينا، الطبيعيّات مِن الشفاء، ج2، ص37؛ ابن سينا، النجاة، صص331-330. 	.2



285      نظر ابن سينةلعقل مِن وجها  ا

ــتعدادات تعرّض للبدن  ــالات، فأحوال تتبع اس ــة والنجارة. وأمّا الانفع والفلاحة والصباغ
ــتعداد للضحك والبكاء والخجل والحياء والرحمة والرأفة  ــاركة النفس الناطقة؛ كالاس مع مش

والأنفة«.1
ــصّ أعلاه، تمّ فصل الانفعالات عن الأفعال، إلّّا أنَّ جميع هذه الأمور العمليّة قد تمّ  في الن
ــاركة مِن البدن. كما تمّ تقسيم  ــان، التي تصدر عن النفس بمش بيانها بما هي مِن مختصّات الإنس
ــن والقبح في الأمور الجزئيّة«، و»استنباط  ــتنباط الحُس ــمين، وهما: »اس الأفعال بدورها إلى قس
ــب المهام الثلاثة ـ التي نسبها في كتاب  ــينا قد نس ــاس، فإنَّ ابن س الصناعات«. وعلى هذا الأس
الشفاء والنجاة إلى العقل العملي ـ في كتاب عيون الحكمة إلى النفس الناطقة؛ مِن حيث ارتباطها 
بالبدن. وبذلك، فإنَّ ابن سينا عمد ونسب هذه المهام الثلاثة في عيون الحكمة إلى النفس الناطقة 
بعد أنْ كان قد نسبها في الشفاء والنجاة إلى العقل العملي. وقد ذكر في البيان الأوّل ـ الذي أفاده 
ــن في »إدراك الآراء التي تتعلّق  ــفاء والنجاة ـ أنَّ المهمة الثالثة للعقل العملي تكم في كتاب الش
بالأفعال«. وإنَّ هذه الآراء قد تكون مِن الآراء الكليّة المرتبطة بالعمل، مِن قبيل: »الظلم قبيح«، 
أو الآراء الجزئيّة المرتبطة بالعمل، مِن قبيل: »إنَّ هذا الفعل قبيح ولا ينبغي فعله«؛ وأمّا في البيان 

الثاني ـ الذي أفاده في عيون الحكمة ـ فلم يذكر سوى الآراء الجزئيّة المرتبطة بالعمل.
وعلى كلّ حال، فإنّه على أساس الكلام المذكور في كلّ مِن الشفاء والنجاة وعيون الحكمة، 
ــان، واستنباط الصناعات  يكون للعقل العملي مهام ثلاث، وهي: الانفعالات الخاصّة بالإنس
ــة، تعدّ المهمّة الأولى  ــن والقبح الأخلاقي. ومِن بين هذه المهام الثلاث ــانيّة، وإدراك الحُس الإنس
ــة، وأمّا المهمّتان الأخريان، فهُما ـ على الرغم مِن ارتباطهما بالعمل ـ إدراكيّتان. وعلى هذا  عمليّ
الأساس، فإنَّ العقل العملي ليس مجرّد قوّة عمليّة أو إدراكيّة بحتة، بل هو قوّة عاملة كما هو قوّة 
ــمّى  مدركة أيضًا؛ ولكنْ حيث أنَّ مدركاته تمثّل مقدّمات في القيام بالأفعال والأعمال، فإنّه يُس

بـ»القوّة العاملة« أيضًا.
وقد أشار ابن سينا في رسالة النفس ـ مِن بين هذه المهام الثلاث ـ إلى خصوص المورد الثاني 

ابن سينا، عيون الحكمة، صص41-40. 	.1



286   ‏   الدين والعقل

والثالث فقط: »وأمّا القوّة العاملة، فهي التي تسمّى بالعقل العملي، ومنها تأتي الأخلاق الحسنة 
والقبيحة، ومنها استنباط الصناعة«.1

يعمد ابن سينا إلى تعريف العقل العملي بأنّه مبدأ الأخلاق الحسنة والقبيحة؛ بمعنى أنَّ العقل 
ــأ للأخلاق الحسنة والقبيحة؛  ــنة والقبيحة، يكون منش العملي مِن خلال إدراكه للأفعال الحس
ــدأ للعمل، وإنْ كان مبدأ بعيدًا. مِن هذه  ــنة والقبيحة يكون مب وذلك لأنَّ إدراك الأفعال الحس
العبارة لابن سينا، لا يمكن أنْ نفهم ما إذا كانت مهمّة العقل العملي هي إدراك الأحكام الجزئيّة 
للعمل أو إدراك أيّ نوع مِن أنواع الأحكام المرتبطة بالعمل، الأعمّ مِن الحكم الكلّّي أو الجزئي. 
ــارات بمجرّد بيان المهمّة الثالثة مِن مهام العقل العملي  ــينا في كتاب الإش وقد اكتفى ابن س
ــر خاصّ منه، إذ يقول: ومِن جملة قوى النفس القوّة التي تحتاج إليها النفس  فقط، وذلك بتفس
ــتنباط  ــوّة. ووظيفة هذه القوّة هي اس ــل العملي خاصّ بهذه الق ــر البدن، وعنوان العق في تدب
ــان إلى غاياته  ــانيّة والجزئيّة، التي يجب القيام بها ليصل الإنس تلك المجموعة مِن الأعمال الإنس
ــهورات التجريبيّة للعقل  ــن المقدّمات الكليّة الأوليّة ومِن المش ــتنباط مِ الاختياريّة. وهذا الاس

النظري.2
إنَّ كلام ابن سينا في كتاب الإشارات والتنبيهات يحتاج إلى شرح وتوضيح، لا سيّما بالنظر 
ــهيرة لابن سينا، وبالتالي فإنّه  ــارات هو الكتاب الأخير مِن بين المؤلّفات الش إلى أنَّ كتاب الإش

يحتوي على آخر الآراء التي توصّل إليها.
إنَّ العقل العملي ـ في ضوء كلام ابن سينا في الإشارات ـ قوّة تعمل النفس على توظيفها في 
استنباط الأحكام الجزئيّة الخاصّة بالعمل مِن الأحكام الكليّة العمليّة؛ إلّّا أنَّ استنباط الأحكام 
ــتنباط  الكليّة العمليّة يقع على عاتق العقل النظري. وبذلك، فإنَّ العقل النظري يتولّّى مهمّة اس
الأحكام الكليّة للحكمة النظريّة والعمليّة؛ وأمّا العقل العملي فيتولّّى استنباط الأحكام الجزئيّة 
ــنة«،  ــبيل المثال: »العدالة حس العمليّة مِن الأحكام الكليّة. مِن ذلك نأخذ هذه الأحكام على س

ابن سينا، رسالة النفس، ص24. 	.1
ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، ج2، صص353-352. 	.2



287      نظر ابن سينةلعقل مِن وجها  ا

ــن«. يمكن أنْ نعتبر هذه الأحكام مِن الأحكام الأوليّة أو مِن  و»الظلم قبيح«، و»الصدق حس
المشهورات أو الأحكام التي يحصل الإنسان عليها في ضوء تجاربه. وعلى كلّ حال، فإنّّها أحكام 
ــتنبطها العقل النظري؛ وعندما يصدر العقل النظري هذه الأحكام، يتمّ لحاظ كلّ واحد مِن  يس
ــتنباط الحكم الجزئي  ــرى في القياس، إذ يعمل العقل العملي على اس ــذه الأحكام بوصفها ك ه
بعد إضافة الصغرى إليه. مِن قبيل أنْ يصل مِن هاتين المقدّمتين: »هذا الفعل عادل«، و»العدل 

حسن«، إلى نتيجة تقول: »إنَّ هذا الفعل حسن«. 
ــوّة الوهم؛ ثمّ تعمل  ــاني الجزئيّة يقع على عاتق ق ــرى مفهوم جزئي، وإدراك المع إنَّ الصغ
القوّة الواهمة على إدراكها. وكذلك فإنَّ الكبرى حكم كلّّي، وإدراك الحكم الكلّّي يقع على عاتق 
ــاس، يقوم العقل النظري بإدراكها. وبالتالي فإنَّ العقل العملي  العقل النظري. وعلى هذا الأس
ــتنباط النتيجة بعد أخذ هاتين المقدّمتين بنظر الاعتبار؛ وذلك لأنَّ نتيجة  هو الذي يصل إلى اس

الحكم الجزئي ترتبط بالعمل، وإنَّ استنباط هذا الحكم يتكفّل به العقل العملي.
وبذلك، فإنَّ العقل العملي يدرك الحكم الجزئي بمساعدة العقل النظري، وإنَّ مهمّة العقل 

العملي، هي إدراك الحكم الجزئي العملي، واستنباط هذا الحكم مِن الحكم الكلّّي العملي.1
وفي الطبيعيّات مِن كتاب الشفاء، نقرأ ما ورد في كتاب الإشارات والتنبيهات، مع توضيح 

أكثر، إذ يقول:

ــتنبط الحكم الكلّّي المرتبط  ــينا المذكورة آنفًا ـ إنَّ العقل العملي يس يقول نصير الدين الطوسي ـ في شرح عبارات ابن س 	.1
ــكلّّي ـ الذي هو بمنزلة الكبرى ـ وكذلك  ــتنبط مِن هذا الحكم ال ــل مِن المقدّمات الكليّة للعقل النظري؛ ثمّ يس بالعم
الصغرى الجزئيّة، حكمًًا جزئيًا مرتبطًا بالعمل. وعلى هذا الأساس، فإنَّ استنباط الحكم الكلّّي والجزئي، يُعدّ مِن مهام 

العقل العملي.
إنَّ هذا الكلام قد يكون صحيحًا في محلّه؛ ولكنهّ لا يُفهم مِن كلمات ابن سينا إلّّا بصعوبة بالغة؛ إذ إنَّه يقول بوضوح  	
ــينا الذي سوف ننقله  ــتنبط الحكم الجزئي مِن المقدّمات الكليّة للعقل النظري. كما أنَّ كلام ابن س إنَّ العقل العملي يس
بعد ذلك، يؤيّد هذا الأمر. لا بدّ مِن الالتفات إلى أنَّ الكلام يدور حول استنباط الحكم الكلّّي الخاصّ بالعمل، وليس 
ــتنبط الحكم الكلّّي الخاصّ بالعمل، وإنَّ العقل  ــينا، أنَّ العقل النظري هو الذي يس مجرّد إدراكه. إنَّ ظاهر عبارة ابن س

العملي إنّما يستنبط النتيجة بعد أخذ هذا الحكم الكلّّي وإدراكه وفهمه بعد ضمّ الصغرى.



288   ‏   الدين والعقل

ــوّة خاصّة بإجالة  ــإدراك الآراء والأحكام الكليّة، ولديه ق ــان قوّة خاصّة ب إنَّ لدى الإنس
الرأي والتفكير في تلك المجموعة مِن الأمور الجزئيّة النافعة والضارّة، والتي يجب العمل بها أو 
ــنة والقبيحة، والخير والشّر. وإنَّ هذا الأمر يحصل مِن طريق نوع مِن  اجتنابها؛ أي الأمور الحس
ــها تأخذ الكبرى مِن القوّة الأولى ـ التي تدرك الكليّات  القياس والتأمّل. إنَّ هذه القوّة في قياس

ـ ثمّ تصل بنفسها إلى نتائج جزئيّة مرتبطة بالعمل.
ــل العملي. إنَّ العقل  ــمّى بالعق ــمّى بالعقل النظري، والقوّة الثانية تس إنَّ القوّة الأولى تس
النظري يتعاطى مع صدق القضايا وكذبها، والعقل العملي يتعاطى مع الخير والشّر في الجزئيّات. 
ــي مع القبيح والجميل  ــب والممتنع والممكن، والعقل العم ــل النظري يتعامل مع الواج والعق
ــهورات  والمباح. وإنَّ مبادئ العقل النظري هي الأوليّات. وأمّا مبادئ العقل العملي، فهي المش

والمقبولات والمظنونات والتجربيّات المدركة بالوهم الظنيّ.1
إنَّ ابن سينا يُسمّي القوّة مورد البحث بالعقل العملي أو القوّة العاملة؛ وذلك لأنَّ عمل هذه 
ــان؛ ببيان أنَّ هذه الأحكام العقليّة، هي التي تؤدّي في الفعل  القوّة يقع في المبادئ العمليّة للإنس

الإنساني إلى الشوق والإرادة، وبالتالي فإنّّها تؤدّي في نهاية المطاف إلى العمل.
ــط. إنَّ الحكم الكلّّي ـ حتّى إذا كان مرتبطًا  ــل النظري إنَّما يدرك الأحكام الكليّة فق إنَّ العق
بالعمل ـ فإنّه لا يؤدّي إلى تحفيز وإثارة الشوق والإرادة والقيام بالعمل، وإنَّما هو مجرّد أمر نظري 
ــمّي القوّة المدركة للأحكام الكليّة بالعقل النظري، سواء  ــينا يُس وفكري. ومِن هنا، فإنَّ ابن س

أكانت الأحكام الكليّة مجرّد أحكام نظريّة بحتة أو كانت أحكامًا كليّة مرتبطة بالعمل.
ــينا  ــفاء والنجاة؛ إذ وصف ابن س ــا في بداية بحث العقل العملي عبارة مِن كتاب الش ذكرن
ــائل التي تقدّم  ــل العملي بأنّه المبدأ المحرّك للبدن، فما هو معنى هذه العبارة؟ في ضوء المس العق
ذكرها، فإنَّ مراد ابن سينا ليس هو أنَّ العقل العملي يؤدّي إلى تحريك البدن مباشرة ـ كما هو شأن 
القوّة المحرّكة ـ بل إنَّ مراده هو أنَّ العقل العملي واحد مِن المبادئ المحرّكة للبدن، وإنْ كان مبدأ 
بعيدًا ومع الوساطة. وبعبارة أخرى: إنَّ المبدأ الوحيد المحرّك للبدن ـ والمختصّ بالإنسان ـ هو 

العقل العملي؛ إذ إنَّ سائر المبادئ الأخرى مشتركة بين الإنسان والأنعام.

ابن سينا، الطبيعيّات مِن الشفاء، ج2، صص185-184. 	.1



289      نظر ابن سينةلعقل مِن وجها  ا

ولهذا السبب، فإنَّ ابن سينا يميّز العقل العملي أو القوّة العاملة مِن القوّة المحرّكة، ويرى أنَّ 
ــان. وبذلك فإنَّ العقل العملي قوّة هي مبدأ العمل  العقل العملي أو القوّة العاملة مختصّة بالإنس
ــان. إذًا يمكن تسميته بالقوّة الإنسانيّة العاملة. وكانت عبارة ابن سينا في كتاب  ومختصّة بالإنس

الشفاء والإشارات والتنبيهات على النحو الآتي:
ــان بأفعال جزئيّة منبثقة عن  إنَّ القوّة العاملة )العقل العملي( هي المبدأ المحرّك لبدن الإنس

الرويّة والتفكير.1
ــينا في رسالة الحدود ـ ضمن بيان المعاني المختلفة للعقل ـ بشأن العقل العملي:  يقول ابن س
»والعقل العملي: قوّة للنفس هي مبدأ لتحريك القوّة الشوقيّة إلى ما يختار مِن الجزئيّات مِن أجل 

غاية ]ظنيّة أو عمليّة[ معلومة«.2
كما قال ابن سينا في عيون الحكمة ما يلي:

ــة وله قوّتان:  ــا ناطق ــمى نفس ــان الذي تصدر عنه هذه الأفعال يس  »فالشيء فى الإنس

ــل ووجهها إلى البدن وبها يميّز بين ما ينبغى أن يفعل وبين ما  إحداهما معدّة نحو العم

ــن و يقبح من الأمور الجزئية ويقال له العقل العملىّ‌ والثانية  لا ينبغى أن يفعل وما يحس

قوّة معدة نحو النظر والعقل الخاص بالنفس ووجهها إلى فوق وبها ينال الفيض الإلهي 
وهذا يسمّى العقل بالقوة و العقل الهيولانى.«.3

وبذلك نرى أنَّ هناك تناغمًًا وانسجامًا في كلام ابن سينا المذكور في رسالة الحدود وعباراته 
المنقولة في عيون الحكمة مع ما ورد عنه في كتاب الإشارات والتنبيهات.

ــينا حول العقل العملي إلى أربعة أقسام ـ )وبالنظر إلى بعض الملاحظات  نقسم كلام ابن س
يمكن تقسيمه إلى ثلاثة أقسام أو قسمين( ـ وذلك على النحو الآتي:

ــان الأخريان  ــكل مباشر، والمهمّت ــاث مهام، أحدها عملي بش ــي له ث ــل العم 1. إنَّ العق

ابن سينا، الطبيعيّات مِن الشفاء، ج2، ص73؛ ابن سينا، النجاة، ص330. 	.1
ابن سينا، الحدود أو التعريفات، ج1، صص241-240. 	.2

ابن سينا، عيون الحكمة، ص362. 	.3



290   ‏   الدين والعقل

ــتنباط  ــام عبارة عن: الانفعالات، واس ــر مباشر. إنَّ هذه المه ــكل غ ــان وعمليّتان بش إدراكيّت
ــنة والأعمال القبيحة. كما نرى هذا البيان في كتب  ــانيّة، وإدراك الأعمال الحس الصناعات الإنس

الشفاء والنجاة.
ــر المهمّة  ــد ذكر في موضع مِن عيون الحكمة البيان الأوّل ذاته، مع فارق أنَّه تمّ تفس 2. لق
الثالثة بأنّّها استنباط الأحكام الجزئيّة المرتبطة بالعمل، وليس إدراك أيّ نوع مِن الأحكام الجزئيّة 

والكليّة بشأن العقل.
ــارة إلى المهمّتين الأخيرتين فقط. وقد تمّ بيان المهمّة الثالثة  ــالة النفس تمتّ الإش 3. في رس

بشكل مبهم أيضًا. وعليه، ربّما تمّ تأويله بتفسير البيان الأوّل، أو بتفسير البيان الثاني.
ــفاء، يتمّ بيان المهمّة  ــارات والتنبيهات وكذلك في فقرة مِن كتاب الش ــاب الإش 4. وفي كت

الثالثة في مورد العقل العملي فقط، وذلك بمعنى استنباط الأحكام الجزئيّة المرتبطة بالعمل.
ــارات والتنبيهات، وعيون الحكمة في مورد  بالنظر إلى التصريحات الموجودة في كتاب الإش
ــر المهمّة الثالثة، يمكن لنا أنْ نستنتج ما يلي: إنَّ عبارات البيان الأوّل والثالث بشأن المهمّة  تفس
الثالثة، يُُحمل على التفسير الذي ورد في البيان الثاني والرابع. وإنَّ إدراك الأحكام الجزئيّة العمليّة 
ــب إلى العقل النظري.  وحده مهمّة العقل العملي، وإنَّ الإدراكات الكليّة المرتبطة بالعمل تنس
ــوف يكونان بيانًا واحدًا، وإنَّ كلام ابن سينا سوف  وبذلك، فإنَّ البيان الأوّل والبيان الثاني، س

يكون على ثلاثة أقسام.
ــائل: هل العقل هو القوّة الإدراكيّة الوحيدة؟ أو أنَّ غير الإدراك مِن  ــأل س وكذلك لو س
الانفعالات المختصّة بالإنسان تصدر عنه أيضًا؟ بناء على هذا السؤال، ينقسم كلام ابن سينا إلى 
قسمين. فإنّه في بعض كلماته )البيان الأوّل والثاني(، قال بأنَّ العقل العملي له مهمّة إدراكيّة وغير 
ــث والرابع( فقد تحدّث عن مجرّد المهمّة الإدراكيّة  ــة، وأمّا في بعض البيانات )البيان الثال إدراكيّ

في مورد العقل العملي.
وعلى كلّ حال، فإنّه في مقام الجمع بين أقوال وكلمات ابن سينا، هناك أمامنا طريقان للحلّ:

ــو الأصل؛ إنَّ هذا الكتاب  ــارات والتنبيهات ه ــق الأوّل: أنْ نجعل مِن كتاب الإش الطري



291      نظر ابن سينةلعقل مِن وجها  ا

هو آخر الكتب التي ألّفها ابن سينا. وعليه، فإنّه في كتاب الإشارات عمل على إخراج المهمّتين 
الأوّليين للعقل العملي، واقتصر على مجرّد نسبة استنباط الحكم الجزئي العملي إلى العقل العملي 

فقط.
ــا، ونقول: إنَّ ابن  ــواردة في الكتب الأخرى أيضً ــر: هو أنْ نعتبر المطالب ال ــق الآخ الطري
ــينا يأخذ جميع هذه المهام الثلاثة بشأن العقل العملي بعين الاعتبار؛ ولكنهّ يؤثر الاكتفاء حيناً  س

بموردين، وفي بعض الأحيان يكتفي بالإشارة إلى مورد واحد منها فقط.
ــن الطرح« يبدو أنَّ الحلّ الثاني هو الأصحّ.  ــى قاعدة »الجمع ـ مهما أمكن ـ أولى مِ وبمقت
ــوف تبقى جميع كلمات ابن سينا معتبرة، وذلك بطبيعة الحال في ضوء بعض التفاسير  وبذلك س

التي تتقدّم ذكرها.
ــول: إنَّ المهمّة الثالثة للعقل العملي، هي المهمّة الأكثر أهميّة  ــد هذا الرأي، يجب الق وفي تأيي
ــفاء والإشارات والتنبيهات بعد بيان المهام  ــينا؛ وعليه حتّى في كتاب الش مِن وجهة نظر ابن س
ــه،  الثلاثة في مورد العقل العملي، إنَّما يرى المهمّة الثالثة بوصفها مِن مهام العقل العملي في نفس
ويرى ذلك عملًًا لهذه القوّة بالقياس إلى ذاته. وبالتالي، فإنّه يعمل على تعريف المهمّتين الأخريين 
ــاس، فإنَّ  بوصفهما مِن مهام وأعمال العقل العملي بالمقارنة إلى القوى الحيوانيّة. وعلى هذا الأس
غاية ابن سينا في كتاب الإشارات والتنبيهات، هي توضيح وبيان المهمّة الأصليّة للعقل العملي.
ــيّما بشأن المهمّة  ــأن المهمّتين الأخريين للعقل العملي، ولا س والآن ما الذي يمكن قوله بش
الأولى التي هي في الأصول العمليّة غير معرفيّة؟ يرى ابن سينا أنَّ تمايز النفس الإنسانيّة بالنسبة 
ــاك القوّة العالمة والعاملة أو العقل النظري والعقل العملي.  إلى النفس الحيوانيّة، يكمن في امت
ــرّد إدراك الكليّات،  ــة أو العقل النظري، إنَّما يبحث في مج ــن ناحية أخرى، فإنَّ القوّة العالم ومِ
ويرتبط بالعالم الأعلى والعقل الفعّال فقط. وعلى هذا الأساس، يجب أنْ ننسب سائر النشاطات 
ــاطات الإدراكيّة وغير الإدراكيّة ـ إلى القوّة المتبقيّة، وهي  ــانيّة الأخرى ـ الأعمّ مِن النش الإنس

القوّة العاملة أو القوّة العمليّة.
وعلى هذا الأساس، ليس مجرّد إدراك الأحكام الجزئيّة المرتبطة بالعمل الإنساني والأخلاقي 



292   ‏   الدين والعقل

ــات أنْ تقوم بها ـ  ــن للحيوان ــانيّة ـ التي لا يمك ــتنباط الصناعات الإنس ــط، بل وحتّى اس فق
ــائر الحيوانات،  وانفعالات، مِن قبيل: الحياء والتعجّب والضحك والبكاء التي لا توجد في س
يجب أنْ تنسب إلى القوّة العاملة والعقل العملي أيضًا. وبطبيعة الحال، فإنَّ المهمّة الأهمّ والأكثر 
أصالة مِن بين جميع هذه الأمور بالنسبة إلى العقل العملي، هي إدراك الأحكام الجزئيّة العمليّة.

إنَّ كلام ابن سينا في كتاب المبدأ والمعاد، يمثّل تأييدًا لهذا الوجه مِن الجمع؛ إذ يقول:
ــة، وقوّة محرّكة عاملة ..  ــمّى ناطقة، ولها قوّتان: قوّة مدركة عالم ــا تس »... وتزداد نفسً

ــصّ بالكليّات الصرفة، والقوّة المحرّكة العاملة تختصّ بما مِن  والقوّة المدركة العالمة تخت

ــانيّة، ويعتقد القبيح والجميل فيما  ــان أنْ يعمله؛ فيستنبط الصناعات الإنس شأن الإنس

ــزة والغباوة والحكمة  ــبّهة بالعادات .. ولها الجرب ــل ويترك ... والقوّة العاملة مش يفع

ــتعين كثيًرا بالقوّة  ــانيّة، وتس ــطة بينهما ـ وبالجملة جميع الأفعال الإنس العمليّة ـ المتوسّ

ــي المعدّ نحو  ــد العملي الرأي الجزئ ــري الرأي الكلّّي، وعن ــة؛ فيكون عند النظ النظريّ
المعمول«.1

ابن سينا، المبدأ والمعاد، الفصل الرابع، ص96. 	.1



293      نظر ابن سينةلعقل مِن وجها  ا

المصادر
ابن‌سينا، الحسين‌بن عبدالله، الإشارات والتنبيهات، طهران، دفتر نشر كتاب، 1403هـ.ـ 
ــم، مكتبة آية الله المرعشي النجفي، ـ  ــفاء، شرح: إبراهيم مدكور، ق ـــــــــــــــ، الإلهيّات مِن الش

1404هـ.
ـــــــــــــــ، التعليقات، تحقيق: عبد الرحمن بدوي، قم، مكتب الإعلام الإسلامي، 1404هـ.ـ 
ــيّة: محمّد مهدي فولادوند، طهران، ـ  ـــ، الحدود أو التعريفات، ترجمه إلى اللغة الفارس ــــــــــــــ

انتشارات سروش، 1363هـ.ش.

ـــــــــــــــ، النجاة، تصحيح: محمّد تقي دانش پژوه، طهران، جامعة طهران، 1364هـ.ش.ـ 
ـــــــــــــــ، رسالة النفس، تصحيح: موسى عميد، طهران، نشر انجمن آثار ملي، 1331هـ.ش.ـ 
ـــــــــــــــ، المبدأ والمعاد، سلطنة عمان، وزارة التراث القومي والثقافي، 1998م.ـ 

ـــــــــــــــ، عيون الحكمة، تحقيق وتقديم: عبدالرحمن بدوي، بيروت، دار القلم، ط2، 1980م.ـ 





295      اأخبلالعقل في الفكر ا

العقل في الفكر الأخباري1
محمّد بياباني اسكوئي2

1. أهمية التعقّل في القرآن والروايات
ــر، ويذمّ الذين لا يأبهون  ــانَ في كثير مِن الآيات إلى التعقّل والتفكّ ــو القرآنُ الكريمُ الإنس يدع

لعقولهم ويتركون التعقّل لينتهجوا ما وجدوا عليه آباءهم: 
وَلوَْ كََانَ آباَؤهُُمْ 

َ
لفَْينَْا عَلَيهِْ آباَءَناَ أ

َ
ُ قاَلوُا بلَْ نتََّبعُِ مَا أ نزَْلَ اللَّهَّ

َ
ــمُ اتَّبعُِوا مَا أ ــلَ لهَُ ﴿وَإِذَا قيِ

لََا يَعْقِلوُنَ شَيئًْا وَلََا يَهْتَدُونَ﴾3.
ــتمدّون العبر والدروس مِن  يعتبر القرآن الذين يتعقّلون ويتدبّرون في الآيات الإلهيّة، ويس
تاريخ الماضين والأحداث المحيطة بهم، يعتبرهم أناسًا ذوي تدبير، بينما يرى الكافرين والمشركين 

والجاحدين بعيدين عن التعقّل. 
رضَْ بَعْدَ مَوْتهَِا 

َ
حْيَا بهِِ الْْأ

َ
مَاءِ مِن رزِْقٍ فَأ ُ مِن السَّ نزَْلَ اللَّهَّ

َ
﴿وَاخْتلََِافِ اللَّيلِْ وَالنَّهَارِ وَمَا أ

وَتصَْْرِيفِ الرِّيَاحِ آياَتٌ لقَِوْمٍ يَعْقِلوُنَ﴾4.
ويرى القرآن الكريم أكثرَ الناس بعيدين عن التعقّل:

ــمه حکمت: جستارهایی در باب عقل الإعداد:  المصدر: المقالة بعنوان »عقل از دیدگاه اخباریان« في کتاب سرچش 	.1
علی‏نقی خدایاری، باللغة الفارسيّة، إصدار؛ مؤسسه فرهنگی نبا، الصفحات 261 إلی 303.

تعريب: حيدر نجف. 	
باحث حوزوي.  	.2

البقرة: 170. 	.3
الجاثية: 5.  	.4



296   ‏   الدين والعقل

كْثََرهُُمْ لَا يَعْقِلوُنَ﴾1.
َ
﴿أ

وللعقل مكانته المهمّة في روايات الأئمّة المعصومين ؟عهم؟ أيضًا، فهم يعتبرون العقل حجّة الله 
ــاطة الرسل والأنبياء الإلهيين ـ الذين هم حجّة الله سبحانه  تعالى الباطنة التي تظهر وتبرز بوس
ــى بن جعفر الكاظم ؟ع؟ لهشام  الظاهرة ـ وتأخذ بأيدي البشر نحو التكامل. يقول الإمام موس

بن الحكم:
ــام! ما بعث الله أنبياءه ورسله إلى عباده إلّّا ليعقلوا عن الله، فأحسنهم استجابة  »يا هش

ــنهم عقلًًا، وأكملهم عقلًًا أرفعهم درجة في  ــنهم معرفة، وأعلمهم بأمر الله أحس أحس

الدنيا والآخرة. 

يا هشام! إنَّ لله على الناس حجّتين: حجّة ظاهرة وحجّة باطنة. فأمّا الظاهرة فالرسول 
والأنبياء والأئمّة ؟عهم؟ وأمّا الباطنة فالعقول«.2

ويقول الإمام الصادق ؟ع؟: 
»... والحجّة فيما بين العباد وبين الله العقلُ«.3

ويقول الإمام الرضا ؟ع؟ إنَّ العقل حجّة مِن الله في تشخيص الأنبياء الحقيقيين مِن الكاذبين: 
ــهُ والكاذبَ]على الله ومَن يدّعي النبوّة  قَ ــول[ فيُصدِّ »يَعْرِفُ به الصادقَ على الله ]الرس

كذبًا[ فيُكذّبَهُ«.4

ويقرّر رسول الإسلام الكريم أنَّ العقلَ نورُ القلب وروحُ الإنسان فيقول: »ألا ومثلُ العقل 
ــط البيت«.5 وفي حديث آخر، يُعدّ العقلَ كمثل النور يُعرفُ به  في القلب كمثل السراج في وس

الحقّ مِن الباطل: »العقل نور في القلب يفرّق به بين الحقّ والباطل«6.

المائدة: 103.  	.1
الکلیني، الكافي، ج1، ص16.  	.2

م.ن، ص25.  	.3
م.ن.  	.4

الصدوق، علل الشرايع، ص98.  	.5
الديلمي، إرشاد القلوب، ص198.  	.6



297      اأخبلالعقل في الفكر ا

ــبه بنور منير يدلّ الإنسانَ ويرشده نحو الحقّ والواقع، ولكنْ كما قال  إذاً، مع أنَّ العقل أش
ــان لله سبحانه.  ــان يزداد كمالًًا بطاعة الإنس ــى بن جعفر ؟ع؟، هو نور باطني للإنس الإمام موس
وعلى حدّ بيان الإمام أمير المؤمنين ؟ع؟، يزيحُ الرسلُ والمربّون الإلهيّون أستارًا ـ تمنع تنوير العقل 
ــان صدقُ  ــان فتتنوّر روحه وفؤاده. وهكذا يتبيّّن للإنس ـ فيتجلّّى إثر ذلك النورُ الباطني للإنس

وحقّ الرسل والأنبياء الذين بعثهم ربّ العالمين: 
»فبعث فيهم رسله وواتر إليهم أنبياءه... ويثيروا لهم دفائنَ العقول«.1

ــلُ الإلهيّون بين العباد ولم  ــيّدنا أمير المؤمنين ؟ع؟ هذا على أنَّه لو لم يُبعثُ الرس يدلّ كلامُ س
ــان، لما كان للبشر طريق إلى  فوهم على الأخلاق والأحكام والقوانين الإلهيّة الصانعة للإنس يعرِّ
تلك الآداب. طبعًا يتحقّق هذا الأمر على هذا النحو طبقًا للسنةّ والإرادة الإلهيّتين، ولو شاء الله 
تعالى أنْ يهدي الناس كلّهم وينبّههم إلى الإحكام الإلهيّة بشكل آخر، لما كان في ذلك أيّ إشكال 
ــكل محض أمام الأنبياء الإلهيين،  ــبحانه. وهذا لا يعني أنَّ البشر متعبّدون بش مِن جانب الله س
وليس لهم أيّ فهم أو إدراك لما يأتونهم به، بل يدلُّ على أنَّ البشر يفهمون كلام الرسل والأنبياء 

الإلهيين، ويتقبّلونه أو ينكرونه بشعور ووعي. 
إذاً، حين يقول الرسول لا تتفكّروا ولا تنه أو ینکرونه بشعور ووعی. 

هم أی فهم أو إدراک لما یأتونهم به، بل یدل علی أن البشر یفهمون التعقّلوا في الله تعالى، ولا 
تتعمّقوا ولا تدقّقوا في القضاء والقدر الإلهيين، فليس هذا بمعنى أنْ يتقبّل الإنسانُ هذا الشيء 
عن الرسول تعبّدًا، بل أنْ يتنبّه إلى تذكيرات الأنبياء وتنبيهاتهم بأنَّ مثل هذه الأمور خارجة عن 
ــول إليها، فهي طريق جدّ مظلم  ــان على عقله في الوص متناول العقل، ويجب عدم توكّؤ الإنس
ــرُ في مثل هذا الطريق والوقوع في مثل هذا البحر، يستلزم وسيلة مناسبة  وبحر جدّ عميق. الس

له، وليس العقل الإنساني بهذا المستوى والحدود. 

نهج البلاغة، الخطبة 1.  	.1



298   ‏   الدين والعقل

2. الإفراط والتفريط بشأن العقل
ــوص الدينيّة حول منزلة العقل وبيان حدود تنويره مِن قبل  هناك الكثير مِن التصريح في النص
ــام الكريم، وبذلك يُتوقّع أنْ يدرك علماءُ الدين كلماته إدراكًا صحيحًا، فيراعوا  ــول الإس رس
ــار فريق آخر في طريق  ــلكوا طريق الإفراط، وس ــة هذا النور القيّم. بيد أنَّ فريقًا منهم س حرم

التفريط. 
العقليّون الإسلاميّون ـ والذين يسمّونهم المعتزلة ـ خاضوا في التحليلات العقليّة للمعارف 
ــتوى العقول البشريّة  ــن أنَّ معظم المعارف الإلهيّة فوق مس ــة أكثر مِن اللازم، غافلين ع الدينيّ
ــوا حتّى دون تكامل العقل  ــن المعارف الدينيّة الأصيلة، بل وحال ــة. وبذلك ابتعدوا ع الناقص
ورشده؛ إذ كما قلنا يبلغ العقل الإنساني رشده وتكامله باتّباع التعاليم الدينيّة، وليس بالتصوّرات 

والأخيلة البشريّة التي تسمّى المعقولات. 
ــه، وحينما خرج مِن  ــد أنْ خلق العقل امتحن ــر ؟ع؟ أنَّ الله تعالى بع ــروى عن الإمام الباق ي

الامتحان ناجحًا مرفوع الرأس، قال له:
1.» »وعزّتي وجلالي ما خلقتُ خلقًا هو أحبّ إليَّ منك، ولا أكمّلك إلّّا فيمن أحبُّ

ــورين إلّّا بمعرفة العقل واتّباعه. بعد أنْ يبيّّن  كما مِن الواضح أنَّ الفلاح والهداية غير ميس
ــيّئة ـ  ــنة والس ــود العقل والجهل ـ الذين هم جذور كلّ الأعمال الحس ــامُ الصادق ؟ع؟ جن الإم

يقول؟ع؟: 
»فلا تجتمع هذه الخصال كلّها مِن أجناد العقل، إلّّا في نبيّ أو وصّي أو مؤمن قد امتحن 

الله قلبه للإيمان. وأمّا سائر ذلك مِن موالينا، فإنَّ أحدهم لا يخلو مِن أنْ يكون فيه بعض 

هذه الجنود، حتّى يستكمل ويَنقى مِن جنود الجهل؛ فعند ذلك يكون في الدرجة العليا 

ــل وجنوده ومجانبة الجهل  ــاء؟عهم؟، وإنَّما يدرك الفوز بمعرفة العق ــع الأنبياء والأوصي م
وجنوده. وفّقنا الله وإيّاكم لطاعته ومرضاته«.2

المجلسي، بحار الأنوار، ج1، ص96.  	.1
الکلیني، الكافي، ج1، ص23.  	.2



299      اأخبلالعقل في الفكر ا

ــانيّة، واجتناب الأدران والابتعاد عن   إذاً، كمال العقل في التحلّّي بالأخلاق والآداب الإنس
شيطان الجهل، مع الفهم والشعور، وهو الاتّباع الواعي الفطن. 

مِن جانب آخر، ينكر أهل الحديث، أيْ الحشويّة مِن أهل السنةّ، كلَّ أنواع الإدراك والفهم 
العقلي، فيرفضون مكانة العقل في المعارف الدينيّة، ويرون العقل أدنى مِن المنزلة التي عيّنها الله 
ــاني للأحكام الدينيّة والحقائق الوحيانيّة  ــالى له، ويتجاهلون حجّيّته، ويهبطون بالفهم الإنس تع

إلى حدّ التعبّد في جميع الأمور والحالات.1
ــول البشريّة الناقصة، والجماعة الثانية تتعبّد  ــة الأولى تلتزم أكثر مِن اللازم بالعق إذاً، الجماع
ا بالألفاظ والنصوص الدينيّة وتنفي كلَّ أشكال فهم الحقائق المعنويّة، فيعرضون الدين  تعبّدًا تامًّ
الحقيقي على عباد الله كجسم بلا روح. بل إنَّ الجماعة الأولى لم تسلب روح الدين مِن يد البشريّة 
وحسب، بل وخلعوا على جسد الدين الروح التي صنعوها هم وعرضوها على التائقين إلى الحقّ 

الباحثين عنه. ونذكر هنا رواية حولهم فيما يتعلّق بموضوع الجبر والاختيار:
»مساكين القدريّة أرادوا أنْ يصفوا الله عز وجلّ بعدله، فأخرجوه مِن قدرته وسلطانه«.2

ــيكون معبودًا ويخضع له الإنسان؟!  ــيطرة على عباده كيف س ــت له أيّة س الإله الذي ليس
وكذلك من يكون له مثل هذا التصوّر لاختيار العباد، لن يكون توحيده ومعرفته لله صحيحين 
ــلفيّة، رفضوا فهم البشر للنصوص الدينيّة،  ــاعرة والس أيضًا؛ لأنَّ أهل الحديث وتبعًا لهم الأش
ــكلة  ا، فقد واجهوا مش ــوى التعبّد، وعطّلوا العقل تعطيلًًا تامًّ ولم يروا أيّ طريق لفهم الدين س
ــن الدينيّة أيضًا، ولم يصلوا إلى التوحيد الخالص، بل اعتبر بعضهم اللهَ كالبشر  في إدراك المضام

الذين لهم أيدٍ وأرجل وأعضاء جسمانيّة.3

برنجکار، آشنایی با فرق و مذاهب اسلامی.  	.1
فقه الرضا ؟ع؟، ص349؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج5، ص54.  	.2

ــامی،  ــنایی با فرق و مذاهب اس ــص35-41؛ برنجکار، آش ــن، ج10، ص ــة در إحياء دي ــش أئمّ ــكري، نق العس 	.3
صص146-120. 



300   ‏   الدين والعقل

3 . العقل والنصّ عند الإماميّة
ــن ؟عهم؟ ـ والتي صدرت عنهم ؟عهم؟بعد ظهور آراء ومجالات  الروايات الكثيرة للأئمّة المعصوم
فكريّة لعلماء العامّة في خصوص المعارف الدينيّة ـ أدّت إلى صيانة علماء الشيعة مِن النزعة العقليّة 
ــنْ، حيث أنَّ علماء الإماميّة كانت  ــة للمعتزلة، ومِن نزعة النصّ لدى أهل الحديث. ولك العامّ
ــتفادوا مِن قواعدهم  ــع علماء العامّة لإثبات معتقداتهم وتبيينها، فقد اس لهم دومًا حواراتهم م
الكلاميّة والأصوليّة واستخدموا منهجهم في كتبهم. وقد أدّى هذا الأمر إلى أنْ يستعمل بعضُ 
علماء الشيعة ـ الذين لا يستسيغون هذا المنهج ـ أسلوبًا آخر. وقد كان ظهور العلماء الأخباريين 
ــم الأكبر مِن ظهور النزعة  ــن في نطاق الفكر الإمامي على هذا النحو. ومع أنَّ القس والأصولي
ــه وعلم الأصول أو الأحكام، غير أنَّ الأخباريين اعتمدوا  الأخباريّة، كان في مضمار علم الفق
ــوف نسلّط الضوء في هذه  على الأحاديث في مجال العقائد، وأيضًا في مجال الأحكام. لذلك، س

الدراسة على العقل مِن منظار الأخباريين في كلا المجالين. 
بيد أنَّ هذا لا يعني أنَّ الأخباريين لم يكونوا يعيرون أيّ اهتمام أو قيمة للعقل، إذ إنَّ حجيّة 
ــرآبادي في  ــدّدت عليه الروايات والأحاديث. لذلك يكتب الملّّا محمّد أمين الأس العقل، مماّ ش
ــجَ بالعقول«، مِن كلمات الإمام  ــيته على »أصول الكافي« ذيل الفقرة »أكملَ للناس الحج حاش

موسى بن جعفر ؟ع؟ لهشام:
خلق في الناس العقل بمعنى الغريزة. ولولا ذلك لما تمّ لأحد حجّة ودليل على الآخر؛ 
لأنَّ العقل المناظر المتفكّر، لا يستطيع أنْ يجحد المقدّمات الواضحة الاستلزام للمدّعى.1

4. ماضي الأخبارية 
منهج كلّ أصحاب الأئمّة والمحدّثين الكبار، مثل المرحوم الكُليني والشيخ الصدوق وغيرهما، 
ــيخَ الصدوق وأباه ومحمّدًا بن  ــمّي محمّد أمين الأسترآبادي الش ــمّونه المنهج الأخباري. يس يس

يعقوب الكُليني وأستاذه عليًّا بن إبراهيم، يسمّيهم أخباريين قدماء.2

مهريزي وصدرائي، تراث أحاديث الشيعة، الكتاب الثامن، ص281 و282.  	.1
الأسترآبادي، الفوائد المدنيّة، ص91.  	.2



301      اأخبلالعقل في الفكر ا

ــيم الشيعة إلى أخباريين وأصوليين، كان مشهورًا في الماضي أيضًا. ويقول  إنَّه يعتقد أنَّ تقس
إنَّ الشهرستاني صّرح بذلك في »الملل والنحل«، والسيّد شريف الجرجاني في »شرح المواقف«، 

والعلّّامة الحلّّي في »نهاية الأصول«. 
يقول الشهرستاني الذي عاش في القرن السادس الهجري: 

ــمّ لّما اختلفت  ــب أئمّتهم في الأصول، ث ــوا في الأوّل على مذه ــمّ إنَّ الإماميّة... كان ث
الروايات عن أئمّتهم وتمادى الزمان، فاختارت كلّ فرقة منهم طريقة، فصارت الإماميّة 
بعضها معتزليّة، إمّا وعيديّة وإمّا تفضيليّة، وبعضها أخبارية، إمّا مشبِّهة وإمّا سلفيّة.1

ويقول في موضع آخر:
ــة والوعيديّة قتال  ــيف وتكفير، وكذلك بين التفضيليّ ــن الأخباريّة منهم والكلاميّة س وب

وتضليل.2
ويقول السيّد الشريف الذي عاش في القرنين الثامن والتاسع للهجرة: 

ــعّب  ــت الإماميّة أوّلًًا على مذهب أئمّتهم، حتّى تمادى بهم الزمان، فاختلفوا وتش كان
ــم إلى معتزلة، إمّا وعيديّة وإمّا تفضيليّة، وإلى أخبارية يعتقدون ظاهر ما ورد  متأخّروه
ــبِّهة يجرون المتشابهات على أنَّ المراد بها  ــابهة. وهؤلاء ينقسمون إلى مش به الأخبار المتش

ظواهرها، وسلفيّة يعتقدون أنَّ ما أراد الله بها حقّ بلا تشبيه كما عليه السلف.3
بعد أنْ يروي المرحوم الأسترآبادي عبارات »شرح المواقف« و»الملل والنحل«، يروي عن 

العلّّامة الحلّّي أنَّ أخباريي الإماميّة يعتمدون على أخبار الآحاد في أصول دينهم وفروعه.4
ــائل الشيعة«، هذا الواقع ـ بأنَّ المشهور  ــيخ الحرّ العاملي، صاحب »وس ويؤيّد المرحوم الش
ــمون إلى أخباريين وأصوليين ـ وينقل كلمات المرحوم  ــيعة قبل الأسترآبادي ينقس أنَّ علماء الش

الأسترآبادي5 عينها مضيفًا:
الشهرستاني، الملل والنحل، ج1، ص165.  	.1

م.ن، ص172.  	.2
الإيجي، شرح المواقف، ج8، ص292.  	.3

الأسترآبادي، الفوائد المدنيّة، ص97 نقلًًا عن »نهاية الوصول«، مخطوط، ص147.  	.4
الحرّ العاملي، الفوائد الطوسيّة، ص371.  	.5



302   ‏   الدين والعقل

إنَّ رئيس الأخباريين هو النبيّ ؟صل؟ ثمّ الأئمّة ؟عهم؟؛ لأنّّهم ما كانوا يعملون بالاجتهاد، وإنَّما 
كانوا يعملون في الأحكام بالأخبار قطعًا، ثمّ خواص أصحابهم، ثمّ باقي شيعتهم في زمانهم.1

ــيعة إلى  ــق«، وهو مِن الأخباريين، أنَّ أوّل من صنفّ الش ــد المرحوم صاحب »الحدائ يعتق
أخباريين ومجتهدين، هو محمّد أمين الأسترآبادي.2

ــوابق  ــدين« وجود س ــيّ الأصفهاني صاحب »هداية المسترش ــى المرحوم محمّد تق وقد نف
للأخبارية قبل محمّد أمين الأسترآبادي.3

ــرآبادي كان أوّل مِن أطلق الأخباريّة على فئة  ــراء أبدًا في أنَّ المرحوم محمّد أمين الأس لا م
ــو أيضًا منهج محدّثي  ــيعة، ولكنْ هل كان هذا ه ــتقلّ عن باقي علماء الش معيّنة ذات منهج مس

الشيعة وقدماء الصحابة؟ 
يبدو أنَّ تقارن عصر الأئمّة ؟عهم؟ مع أصحابهم، أدّى إلى أنْ يراجع الأصحابُ الأئمّة ورواة 
ــتغنون بقوانين أصوليّة وكلاميّة عامّة فيما يحتاجونه  ــائل، وبذلك يس الحديث مِن أجل حلّ المس

في مجال الأحكام والعقائد. 
ــعَر في المجتمع  ــن عصر الحضور، بدأت هذه الحاجة تُستش ــع مرور الزمن والابتعاد ع وم
ــتخدمون قواعد الأصول والكلام  ــيعي، وبدأ بعض العلماء في ضوء الظروف يس العلمي الش
لحلّ المشكلات العلميّة، فنحتوا هذه العلوم ونظّموها، ولكنْ كما قلنا لا نجد بين علماء الإماميّة 
ــم الله سبحانه ونفي الحسن والقبح العقليين والاعتقاد  وأصحاب الأئمّة ؟عهم؟ فرقة تقول بتجسّ
بالجبر كما هم الحشويّة والسلفيّة مِن أهل السنةّ، أو جماعة تماثل المعتزلة السنةّ في الاعتقاد المحض 
بالعقل، بحيث يؤوّلون ويبّررون كلّ الظواهر الدينيّة التي لا تتّفق مع العقل. يكتب المرحوم آية 

الله المرعشي النجفي في »شرح إحقاق الحقّ« حول أصحاب الحديث:
ــى جماعة قصروا النظر على الأحاديث ونبذوا حكم العقل  أصحاب الحديث يطلق تارة ع

م.ن، ص444.  	.1
المحقق البحراني، لؤلؤة البحرين، ص117.  	.2

الرازي، هداية المسترشدين، ص483 و484.  	.3



والإجماع، وجعلوا نصوص الكتاب وظواهره مِن المتشابهات، ويقال لهم الأخباريّة أيضًا، وهم 
ــيخ خلف وغيره من علماء البحرين، وفي  ــرآبادي والش عدّة كثيرة في أصحابنا؛ كالأمين الأس
ــعيد بن أبي عروبة  ــنة 159، وزائدة بن قدامة الثقفي، وس العامّة كمحمّد بن أبي ذئب المتوفّّى س
وغيرهم، ويقال لهم الحشويّة أيضًا. وتحكى عن أصحاب الحديث مِن أهل السنةّ غرائب: منها 
ــبت معانيها إليه تعالى؛ كاليد والعين  ــمه ورؤيته ]سبحانه[ أخذًا بظواهر كلمات نُس جواز تجسّ
والسمع والاستواء والمجي‌ء والناظريّة والمنظوريّة وغيرها مماّ تنزّهت ساحة قدسه منها وتعالى 

ا كبيًرا، وأمّا أصحاب الحديث مِن أصحابنا فلم يتفوّهوا بأمثال هذه المقالات.1 عنها علوًّ
ــنةّ ـ والتي انتهجها  ــبة الأخباريّة بمعناها الخاصّ لدى أهل الس إذاً، ليس مِن الصحيح نس
ــلفيّة ـ لأيٍّ مِن علماء الإماميّة. كما لا تصحّ نسبة العقليّة المعتزليّة  ــويّة والس أهل الحديث والحش
ــة العقليّة ـ لأيّ عالم  ــة أو رواية لا يثبت ظاهرها بالأدلّ ــة بضرورة تأويل وتبرير كلّ آي ـ القائل
ــيعة بأيّ حال مِن الأحوال. وعليه، فالنسبة التي ينسبها صاحب »الملل والنحل«  مِن علماء الش
وشارح »المواقف« لعلماء الشيعة الإماميّة، غير صحيحة قطعًا ولا تصدق على أيّ واحد منهم، 

ولا يوجد سند ودليل واضح على هذا الأمر. 

5. منهج الأخباريين في الأحكام والعقائد 
ــول إلى أحكام الشريعة  ــدات الدينيّة والوص ــج الأخباريين في إثبات أصول المعتق ــر منه يقت
ــده مرجعًا للوصول إلى  ــت ؟عهم؟. إنّّهم لا يعتبرون العقل وح ــاميّة على روايات أهل البي الإس
ــكام وإثبات العقائد فقط، بل ولا يعدّون ظواهرَ القرآن مِن دون بيان أهل البيت ؟عهم؟ مِن  الأح
الأدلّة على الأحكام والعقائد. بينما المجتهدون والأصوليّون، يرون العقل في حالات خاصّة مِن 
ضروريّات التوصّل إلى حقائق الدين. وهم يعدّون ظواهر القرآن حجّة ومِن الأدلّة في استنباط 

الأحكام الإلهيّة. 
ــن والأصوليين، وضروريّة  ــد علم الأصول والكلام معتبرة عند المجتهدي وهكذا، فقواع

- المرعشي النجفي، شرح إحقاق الحق، ج1، ص168.  	.1

303      اأخبلالعقل في الفكر ا



304   ‏   الدين والعقل

ــب رأيهم في إثبات أصول العقيدة الدينيّة والأحكام الشرعيّة. هذا في حين مِن وجهة نظر  حس
الأخباريين، لا تعدّ قواعد ذلكم العلمين ضروريّة، وليس هذا وحسب، بل هي مضّرة وسلبيّة. 
ــاني إلى أنَّ الاختلافات في العقائد الدينيّة ناجمة عن علم الكلام.  يذهب المرحوم الفيض الكاش

ويكتب: 
ــن وفروع الأحكام[؛ لأنَّ أهل  ــبب تلك الاختلافات ]الاختلافات في أصول الدي كان س
ــول الله، ودوّنوا علم الكلام وفنّ الجدل ـ  الضلالة أعرضوا عن متابعة الكتاب وأهل بيت رس
الذي وضع للردّ على المبتدعة وإسكات أعداء الدين ـ وكثّروا مسائله حسب آرائهم وأهوائهم 

ظنًّا منهم أنّّهم بذلك يصحّحون عقائد الدين. 
كما وضعوا علم أصول الفقه ـ وهو بدوره فنّ مِن فنون الجدل مبنيّ على ظنون واهية نادرًا 
ــائل الفرعيّة. كانت  ــتنبطوا به الأحكام الشرعيّة والمس ا ما يحصل فيه اتّفاق في الآراء ـ ليس ــدًّ ج
ــوبين لعلم أهل الضلالة، وكانوا  طائفة الإماميّة في زمن خوف وتقيّة وعلى خلاف تامّ مع المنس
ــنّ... لأنَّ  ــمعون منهم كلامًا باطلًًا في لبوس الحقّ، بل كانوا يؤلّفون كتبهم وهم صغار الس يس
ــاجد والأماكن الأخرى، وكان تعليمها  كتبهم كانت هي المتعارفة والمتداولة في المدارس والمس

وتعلّمها هو الشائع والجاري. 
... ومضت فترات طويلة على هذا المنوال إلى أنْ ظهرت أخطاء كبيرة في أصول الطائفتين، 
ــكتوا عنها  ــوله، بل س واختلط العلم بالجهل، وتحدّثوا في أمور عديدة لم يتحدّث فيها الله ورس
وراحوا يتجادلون ويتناظرون فيها، ووصل بهم الأمر إلى هذا الحدّ مِن الاختلاف. وتُرِكَ طريقُ 
قدماء مشايخ الإماميّة رضوان الله عليهم ـ وهو الاقتصار على مجرّد السماع مِن أهل العصمة ؟عهم؟ 
ـ في كلّ الأحكام مِن أصول وفروع، وظهر الحكم حسب الآراء والأهواء ـ وهو أسلوب أهل 
الضلالة ـ في تلك الطائفة، مع أنَّ محكمات القرآن نهت في عدّة مواضع عن اتّباع الظنّ والرأي، 
ووردَ في عدّة مواضع مِن أخبار أهل البيت ؟عهم؟النهي عن اتّباع الرأي والاجتهاد والفتوى بغير 
ــاع عن أهل العصمة والسؤال مِن أهل الذكر الذي أمر به القرآن. وكيف يمكن اتّباع الظنّ  س
والرأي واعتماد العقل والتعقّل في الأمور الدينيّة والمسائل الشرعيّة مِن أصولها إلى فروعها، مع 

كلّ هذا الاختلاف والتباين بين عقول بني آدم وآرائهم؟!



305      اأخبلالعقل في الفكر ا

هيهات! هيهات! الطريق الأفضل هو أنْ تأخذ الأمّة كلّها جميع المسائل الشرعيّة مِن أصولٍ 
ــول ؟صل؟ أو أوصياء الرسول ـ المعصومين عن الخطأ والزلل ـ ويتمسّكوا بها،  وفروعٍ عن الرس
ويتوقّفوا في كلّ ما لم يصل فيه حكم معتبر، ولا يتصّرفوا حسب ما يمليه عليهم عقلهم الناقص.1
ــائل الدينيّة لا نجدها في القرآن والحديث، وإذا  ــكال: كثيٌر مِن المس وفي الجواب عن الإش

تركنا جانبًا علم الكلام وعلم أصول الفقه، بقينا عاجزين عن فهم تلك المسائل، يقول: 
كلّ ما يحتاجه المكلّفُ مِن اعتقاديّات وعمليّات وأخلاق، موجودة كلّها في القرآن. 

ح أنَّه حتّى لو لم تطرح مسألة معيّنة  ثمّ يشير إلى القواعد الكليّة المدرجة في الروايات، ويوضِّ
في القرآن والروايات، فيمكن استنباطها مِن تلك القواعد الكليّة.2

ــيّد ابن طاووس، وعدد قليل  ــيخ الصدوق، والس بعدها يلمّح إلى المرحوم الكُليني، والش
مِن المتأخّرين، فيقول: 

ا على مصنفّاتهم، وكلماتهم لا تموت أبدًا؛ لأنَّ أقوالهم نقلٌ عن  يمكن الاعتماد اعتمادًا تامًّ

الله ورسول الله، وهو ما لا يُبدّلُ ولا يغيّّر إلى يوم القيامة... لذلك تراهم لم يصنفّوا أبدًا 

في علم الكلام وأصول الفقه، إلّّا على سبيل الردّ على أهل الجدل وتعليل مسائل ذلكم 
الفنيّن، وإرجاعها إلى القرآن وحديث أهل البيت ؟عهم؟.3

ــائل ـ التي  ــبيل الوحيد للوصول إلى المس ــرآبادي بأنَّ الس يصّرح المرحوم محمّد أمين الأس
ليست مِن ضروريّات الدين ـ هو أحاديث أهل العصمة ؟عهم؟.4

مع ذلك، ولأنّه لا يمكن الرجوع للأحاديث في إثبات رسالة الرسول ؟صل؟، نراه يذهب إلى 
أنَّ هذه المسألة )إثبات رسالة الرسول( إمّا مِن باب أنَّ الإنسان عندما يطّلع على معجزة الرسول 
ا مِن الأمور التي  ــع بصدق ادّعائه مِن باب الحدس، كما يظهر مِن الأحاديث، وإمّا أنَّهَّ ؟صل؟ يقط

الفيض الكاشاني، الرسائل العشر، رسالة طريق الصواب، صص119-117.  	.1
م.ن، ص122.  	.2
م.ن، ص125.  	.3

الأسترآبادي، الفوائد المدنيّة، ص254.  	.4



306   ‏   الدين والعقل

ــتخراج المسائل الفرعيّة مِن القواعد  ــتنباط واس يكون النظر والفكر فيها مقبولًًا، على غرار اس
الكليّة التي وصلتنا عن الأئمّة ؟عهم؟. 

وإثبات النبيّ صلوات الله عليه وآله رسالته على الأمّة، إمّا مِن باب أنَّه مِن باب بَعد الاطّلاع 
ــم  ــق الحدس كما يفهم مِن الأحاديث، وإمّا مِن القس ــى معجزته يحصل القطع بدعواه بطري ع
ــد الكليّة المتلقّاة منهم عليهم  ــتخراج الرعيّة الفروعَ مِن القواع المقبول مِن النظر والفكر، واس

السلام مِن هذا القسم المقبول.1
ــيعة على  ــي التنبّه إلى أنَّ علم الكلام كان موجودًا في زمن الأئمّة ؟عهم؟ أيضًا، وكان الش ينبغ
ــذه الأمور، يثير المرحوم  ــده أو النهي عنه. وفي ضوء ه ــة به، وقد وردت روايات في تأيي معرف
ــألة أنَّ الروايات فيها تواتر معنويّ في النهي عن علم الكلام  ــيخ الحرّ العاملي ـ بطرحه مس الش
ــن المجادلة بالتي هي  ــذه الروايات مع أدلّة أخرى تدلّ على حس ــكالين اثنين: تتعارض ه ـ إش

أحسن، وتتعارض كذلك مع أدلّة تثبت حجيّة العقل. 
بعد أنْ يطرح المرحوم الشيخ الحرّ العاملي هذين الإشكالين، يردّ عليهما بأنَّ الأمرَ بالمجادلة 
ــتدلال والجدل بما لم يصل عن الأئمّة ؟عهم؟، لا  ــن، ليس فيه صراحة بجواز الاس بالتي هي أحس
ــتدلال بدليل غير موجود  مِن جهة الدليل ولا مِن جهة المدلول؛ ]أي لا يمكن المجادلة والاس
ــذه الروايات لا تدلّ على أنَّ  ــيء لا يوجد مدلوله في كلامهم[. كما أنَّ ه ــة، أو ب في كلام الأئمّ
ــمولة بنهي  ــتدلال بالدليل العقلي الظنيّّ جائز، والحال أنَّ معظم أدلّة المتكلّمين ظنيّة ومش الاس

الأئمّة. 
ــنْ ما يدلّ على حجيّة العقل، مقبول وأكيد في خصوص أمور تتوقّف عليها حجيّة دليل  لك

النقل. وهذه الأمور قليلة وقطعيّة. مضافًا إلى أنَّه لا يوجد دليل على حجيّة العقل فيها. 
ــنةّ، منقول بتواتر. إذًا،  ثمّ يذكر أنَّ النهي عن إثبات صفات الله تعالى مِن غير الكتاب والس
ــة العقليّة التي تقام تأييدًا لما ورد في الكتاب  ــن، يجب أنْ تختصّ بالأدلّ فالمجادلة بالتي هي أحس
والسنّة. وفي هذه الحالة يكون الاستدلال بالعقل والنقل، ولا يحصل خوض في النطاق الممنوع. 

م.ن، ص313.  	.1



307      اأخبلالعقل في الفكر ا

ثمّ ينقل روايات سمح فيها الإمامُ ؟ع؟ للطيّار بالكلام والمجادلة، ثمّ يقول: 
ــل الظنيّ أو بدليل غير  ــتدلّ بالدلي ــذا غير صريح في أنَّ لهذا الرجل أنْ يتكلّم بعقله ويس ه

منقول عنهم ؟عهم؟ أو في إثبات شيء لم يرِد عنهم ؟عهم؟ في إثباته.1
كما يروي عن هشام بن الحكم قوله أنَّه سأل الإمام موسى بن جعفر ؟ع؟ عن خمسمائة مسألة 

كلاميّة، فأجاب عنها، وصار هشام يحاجج بهذه الإجابات فيما بعد. ثمّ يقول: 
ــك لم يكن داخلًًا في  ــك. ومَن كان ملتزمًا بذل ــب الكلام لا تزيد عن ذل ــوم أنَّ مطال ومعل

النهي.2
ــمّ يصّرح بأنَّ الكلام الجائز، هو إمّا الموجود بعينه في كلام الأئمّة، وإمّا الذي يوجد معناه  ث
ــا اليوم، بل إنَّ أدلّة علم الكلام تتعارض في  ــهور لدين في أحاديثهم. وهذا يتنافى مع الكلام المش

معظم تفاصيلها مع أحاديث الأئمّة ؟عهم؟. 
ــائل الكلاميّة، كثيرة في  وينبّه أيضًا إلى أنَّ أحاديث أهل البيت ؟عهم؟ الواردة في القضايا والمس
الكتب الروائيّة. والذي يتتبّع فيها، سيكون قادرًا على دفع كلّ الشبهات بالأدلّة التفصيليّة، ولن 

يكون باستطاعة أيّ معاند أو ملحد أنْ يبثّ الشكوك والريب في نفسه.3
ــول العقائد الدينيّة والوصول إلى أحكام  ــذا يتجلّّى أنَّ منهج الأخباريين في إثبات أص وهك
الشريعة المحمديّة، غير ميسور إلّّا بالرجوع إلى روايات أهل البيت ؟عهم؟، ولا يوجد طريق آخر، 
ــذي يمكن اعتبار  ــائل. الشيء الوحيد ال ــبيل في هذه المس ــن للعقل وحده أنْ ينير الس ولا يمك
ا، هو الشيء الذي تتوقّف حجيّة الأدلّة النقليّة عليه، وهو:  الاستدلال العقلي فيه لازمًا وضروريًّ
إثبات نبوّة الرسول الخاتم ؟صل؟. وهذا له ـ كما قيل ـ دليل عقلّي قطعي، والأخباريّون لا اعتراض 
ــائل المطروحة  لديهم عندما يقام دليل عقلي قطعي على شيء ما، لكنهّم يعتقدون أنَّ غالبيّة المس

ليس في هذه الرواية صراحة بأنَّ الطيّار يجوز له التحدّث بعقله والاستدلال بدليل ظنيّ أو بدليل غير منقول عن الأئمّة  	.1
؟عهم؟ أو دليل لم يرِد عنهم ؟عهم؟ نصٌّ في إثباته. 

أي: واضح أنَّ مطالب علم الكلام وقضاياه ومسائله، لا تزيد عن هذه المسائل الخمسمائة، والذي يلتزم بها لا يشمله  	.2
النهيُ. 

الحرّ العاملي، الفوائد الطوسيّة، صص551-548.  	.3



308   ‏   الدين والعقل

ــرون اختلافات المتكلّمين والأصوليين  ــم الكلام وأصول الفقه، ليس لها أدلّة عقليّة. وي في عل
ــائل الكلاميّة والأصوليّة، شاهد صدق على رأيهم هذا، وسوف نتحدّث في تتمّة  في معظم المس

البحث عن هذا الجانب أكثر. 

6 . حجيّة العقل مِن منظار الأخباريين
ــكّ في حجّيّته،  ــن له أدنى معرفة بالعقل ـ وما هي مكانة العقل في المعرفة البشريّة ـ لا يش كلّ م
خصوصًا إذا اعتبر نفسه تابعًا لأخبار آل محمّد ؟صل؟؛ لأنّّهم يؤكّدون في رواياتهم على أنَّ العقل 

حجّة باطنيّة وملاكٌ للحسن والقبح، والحقّ والباطل. 
ــم الآخر. وقلنا إنَّ هذا  ــأن العقل، أدّى إلى تفريط بعضه ــد أنَّ إفراط بعض العلماء في ش بي
الإفراط والتفريط، كان بشكل علني واضح بين فرق أهل السنةّ في بعض الأزمنة. لكنَّ مثل هذا 
ــيعة وأتباع أهل البيت ؟عهم؟ بفضل تنوير الأئمّة ؟عهم؟ وتعاليمهم،  الشيء، لم يحدث بين علماء الش
ولأنَّ بعض هؤلاء العلماء أكّدوا على دور العقل في فهم المعارف والأحكام الدينيّة أكثر مِن الحدّ 
اللازم. مالَ فريق آخر نحو التفريط وقالوا في المقابل أنَّ حدود فهم العقل في معرفة الدين ضيّقة 
ــة أنَّ العقل يعاني مِن نواقص في الوصول إلى  ــدًا، لا أنّّهم لم يروا له أيّ دور أو تأثير. والحقيق ج
ا ومتّفق عليها في خصوص الأحكام.  ــارف والأحكام الدينيّة، وهذه النواقص واضحة جدًّ المع
المبدأ والأساس في غالبيّة الأحكام، هو التعبّد وليس التعقّل والتفكّر، هذا مع أنَّ العقل في بعض 
الحالات يدرك الوجوبَ والحرمة وما يجب وما لا يجب، مضافًا إلى إدراكه الحسن والقبح. وفي 
، وغالب روايات  ــار الأخلاق أيضًا ـ كما أشرنا في مطلع البحث ـ يمارس العقل دورًا مهمًّاًّ مض
أهل البيت ؟عهم؟ لها طابع التذكير. طبعًا هذا لا يعني أنَّ عقل أيّ إنسان يمكنه الوصول إلى تلك 
ــات مختلفة ومراتب متفاوتة،  ــهولة، إنَّما تحلّّي أفراد البشر بهذا النور الإلهي على درج الأمور بس
ــان كلّما ازداد، ترك بصماته  ــد الفكري للإنس وهذا الأمر يجده كلُّ البشر في وجدانهم. إنَّ الرش
ــتوى  ــن الأكيد أنَّ هذا النور نعمة إلهيّة يوصله الله تعالى إلى مس ــده العقلي. كما مِ وتأثيره في رش

الكمال في الأشخاص الذين يعبدونه ويتجنبّون المعاصي والاستكبار. 



309      اأخبلالعقل في الفكر ا

على أنَّ تصوّرات علماء الشيعة في المعارف العقيديّة الدينيّة مختلفة، ففريق مثل بعض فلاسفة 
ا مطلقًا للعقل، وأنْ يقولوا  ــيعة يحاولون أنْ يعتبروا الوصول إلى أصول العقائد الدينيّة حقًّ الش
ــدم اعتبار وقيمة الاعتصام بالنصوص الدينيّة في هذا المضمار. وفي المقابل، ثمّة طائفة أخرى  بع
ــة النصوص الدينيّة. أمّا في غير  ــتند إلى العقل فقط في الحالات التي تتوقّف عليه فيها حجيّ تس
ا في جميع العقائد الدينيّة.  تلك الحالات، فترى التمسّك بالنصوص الدينيّة وحدها أمرًا ضروريًّ
ــن إلى أنَّ هذا لا يعني أنّّهم عطّلوا العقل تمامًا في حيّز الدين، إنَّما القصد  ــا، ينبغي التفطّ طبعً
هو أنَّ العقل ليس له في المعتقدات الدينيّة رأي مستقلّ، ولا يمكنه أنْ يكون نافعًا وفاعلًًا وحده، 
ــة ملحّة،  ــل البيت ؟عهم؟ وإيضاحاتهم وتعاليمهم، فالحاجة إليها ماسّ ــة مِن تنوير أه ولا مندوح
ــق والاعتقاد في كثير مِن الأمور الجزئيّة  ــبيل الوحيد للقبول والتصدي ونصوص الدين هي الس
ــام لهذه النصوص الدينيّة، لن يصلها  ــول العقائد الدينيّة وخصوصيّاتها، ومِن دون الاهت لأص

العقل وحده على الإطلاق. 
ــي الوثيقة الحصريّة  ــرآبادي أنَّ روايات أهل البيت ه ــرى المرحوم الملّّا محمّد أمين الأس ي
ــائل الدينيّة غير الضروريّة، سواء كانت مِن المسائل الأصوليّة أو الفرعيّة، ويقيم لإثبات  للمس

ذلك أدلّته فيكتب:
العلوم النظريّة قسمان: قسم ينتهي إلى مادّة هي قريبة مِن الإحساس، ومِن هذا القسم علمُ 
الهندسة والحساب وأكثر أبواب المنطق، وهذا القسم لا يقع فيه الاختلاف بين العلماء والخطأ في 
نتائج الأفكار. والسبب فيه: أنَّ الخطأ في الفكر، إمّا مِن جهة الصورة وإمّا مِن جهة المادّة. والخطأ 
ــور الواضحة عند الأذهان  ــاء؛ لأنَّ معرفة الصورة مِن الأم ــن جهة الصورة لا يقع مِن العل مِ
المستقيمة، ولأنّّهم عارفون بالقواعد المنطقيّة، وهي عاصمة عن الخطأ مِن جهة الصورة. والخطأ 

مِن جهة المادّة لا يتصوّر في هذه العلوم؛ لقرب مادّة المواد فيها إلى الإحساس. 
وقسم ينتهي إلى مادّة هي بعيدة عن الإحساس، ومِن هذا القسم الحكمة الإلهيّة والطبيعيّة، 
وعلم الكلام، وعلم أصول الفقه، والمسائل النظريّة الفقهيّة، وبعض القواعد المذكورة في كتب 
ــفة في الحكمة الإلهيّة والطبيعيّة،  ــاجرات بين الفلاس المنطق، ... ومِن ثَمَّ وقع الاختلاف والمش



310   ‏   الدين والعقل

ــام في أصول الفقه والمسائل الفقهيّة وعلم الكلام وغير ذلك مِن غير فيصل،  وبين علماء الإس
والسبب في ذلك ما ذكرناه. 

ويقول في موضع آخر: الأنظار العقليّة قسمان:
ــم يكون تمهيده مادّة الفكر فيه بل صورته أيضًا مِن جانب أصحاب العصمة، وقسم لا  قس

يكون كذلك. 
فالقسم الأوّل: مقبول عند الله تعالى مرغوب إليه؛ لأنّه معصوم عن الخطأ. 

والقسم الثاني: غير مقبول؛ لكثرة وقوع الخطأ فيه. وإثبات النبيّ صلّّى الله عليه وآله رسالته 
ــعُ بدعواه بطريق  ــدَ الاطّلاع على معجزته يحصل القط ــاب أنَّه مِن باب بَعْ ــى الأمّة إمّا مِن ب ع
ــم المقبول مِن النظر والفكر، واستخراج الرعيّة  الحدس كما يفهم مِن الأحاديث، وإمّا مِن القس

الفروع مِن القواعد الكليّة المتلقّاة منهم عليهم السلام مِن هذا القسم المقبول.1
ويتّفق المرحوم الشيخ حسين الكركي2 والفيض الكاشاني3 أيضًا مع المحدّث الأسترآبادي 

مِن هذه الجهة. 
ــرآبادي إثبات وجود الله تعالى عن  ــيته على »أصول الكافي«، يرجّح المرحوم الأس في حاش
طريق الحدوث على إثباته عزّ وجلّ مِن باب الإمكان والوجوب، ويرى ذلك متطابقًا مع روايات 
ــن لا تثبت بالمعجزات،  ــل الإلهي ــالة الرس أهل البيت ؟عهم؟، ويخطِّئ رأيَ الذين يقولون أنَّ رس
ــات توحيد الله تعالى برهانَ  ــل الإلهيين. بل وطرح في إثب ــالة الرس ويعتقد أنَّ المعاجز تثبت رس
التمانع الذي طرحه المتكلّمون وأقام عليه الأدلّة العقليّة، وهو ما أكّدت عليه الروايات أيضًا.4

يستفاد مِن هذه الكلمات أنَّ الأخباريين يقبلون تقبّل ضروريّات الدين وتصديقها والاعتقاد 
بها مِن دون أيّ رجوع للروايات. والمراد مِن ضروريّات الدين في رأيهم، أمور أدلّتها عند علماء 

الأسترآبادي، الفوائد المدنيّة، ص312.  	.1
الكركي العاملي، هداية الأبرار، ص303-302.  	.2

الفيض الكاشاني، الرسائل العشر، رسالة طريق الصواب، صص125-117.  	.3
مهريزي وصدرائي، تراث أحاديث الشيعة، الكتاب الثامن، صص299-294.  	.4



311      اأخبلالعقل في الفكر ا

الإسلام واضحة جليّة، ولا يوجد أيّ اختلاف بشأنها.1
ــول الخاتم ؟صل؟ ـ التي تتوقّف  أمّا في غير الضروريّات، فيرون أمورًا مثل إثبات نبوّة الرس
ــدون أنَّ العقل كاف  ــة ضمن نطاق المعرفة العقليّة، ويعتق ــة الروايات على إثباتها ـ داخل حجيّ

ولازم لإثباتها، طبعًا في ضوء صدور المعجزة عن الرسول ؟صل؟. 
ــم لم يقدّموا في هذا المجال بيانًا صحيحًا واضحًا وكيف يعمل العقل في إثبات هذه  على أنّّه

الأمور. 
ــك بالحسن  ــول الخاتم ؟صل؟، لا مناصّ مِن التمسّ ــفّ أنَّه لإثبات أمر مثل نبوّة الرس يستش

والقبح الذاتيين، والذي هو موضع قبول لدى الأخباريين كافّة.2
ــدوث المعجزة على يد  ــن إلى أنَّ كلّ هذا يعدّ صحيحًا، عندما يعتبر ح ــنْ ينبغي التفطّ ولك
ــخيص  ــر. إضافة إلى أنَّ تش ــاء النبوّة الكاذبين أمرًا قبيحًا، وإثبات ذلك ليس بالأمر اليس أدعي

المعجزة عن باقي الخوارق، ليس بالأمر السهل. 
ــك الأخباريّون بالعقل في إثبات النبوّة، هو إشكال  العامل الأصلي الذي أدّى إلى أنْ يتمسّ
الدور الذي يقع في المسألة؛ بمعنى أنَّ إثبات نبوّة الرسول الخاتم بوساطة رواياته وأحاديثه، هو 

نفسه عمليّة مستحيلة ولا يقبلها أيّ عاقل. 
ــاطة العقل، وبعد إثبات النبوّة تتّضح أمور أخرى بفضل  إذاً، لا مفرّ مِن إثبات النبوّة بوس

روايات الرسول وأوصيائه. 
ــات النبوّة حكرًا على نطاق المعرفة  ــع ذلك، ثمّة ها هنا نقطة، وهي أنَّه إذا كان إثب ولكنْ م
العقليّة، إذًا لماذا يتمّ تجاهل دور العقل في عقائد أخرى إثباتها أسهل مِن إثبات النبوّة؟! إذا كان 
ــتخدمة لإثبات النبوّة قريبًا مِن الإحساس ـ وهو ليس كذلكـ فلماذا لا  ما ورد في المقدّمات المس

يكون ما ورد في المقدّمات المستخدمة لأمور أخرى، قريبًا مِن الإحساس هو الآخر؟! 
ــول ؟صل؟ لا تثبت بمجرّد إثبات نبوّته، بل ينبغي  أضف إلى ذلك، أنَّ حجيّة روايات الرس

الأسترآبادي، الفوائد المدنيّة، ص252.  	.1
وسيأتي البحث حول الحسن والقبح الذاتيين.  	.2



312   ‏   الدين والعقل

ــه، والأهمّ مِن كلّ ذلك  ــود الله تعالى وتوحيده وصفاته وكمالات ــل إثبات النبوّة، إثبات وج قب
ــول  ــول إلى إثبات النبوّة. وبعد ذلك يجب إثبات عصمة الرس ــدل الإلهي، ثمّ يمكن الوص الع
ــول ؟صل؟. ومِن دون إثبات كلّ  ــه، ليمكن بإثبات هذه الأمور إثبات حجيّة كلام الرس وحجّيّت

هذه الأمور، لن تكون حجيّة الروايات بالمعنى الذي يريده الأخباريّون تامّة. 
ــجمة ومتجانسة ومرتّبة  ــألة، هو أنَّ الدين مجموعة مِن القوانين منس بيد أنَّ ما يوضّح المس
ــم كلّها ملك لصاحب الدين. إذًا، لا  ــة، وعقول عقلاء العالم كلّهم وعلومهم ومعارفه ومنظّم
ــرض في هذه المنظومة.  ــول الدين وإثباته، لم تع ــة منهج وحلّ وطريقة لقب ــن أنْ يكون ثمّ يمك
ــة الدينيّة، لا يعني التعبّد والتسليم حيالها في  وعليه، فالرجوع إلى الروايات والنصوص المقدّس
كلّ موضع، بل هي تعمل على التنوير والتذكير والحلّ في بعض الحالات. مضافًا إلى أنَّ الأفراد 
ــيئًا ما مِن باب التعبّد، بينما يتقبّله  لهم مراتب مختلفة في تمتّعهم بالعقل والعلم، وقد يتقبّل فردٌ ش

غيره مِن باب الفهم والشعور والوعي والتحقّق مِن أحقيّته. 
إذاً، إذا راجع شخص النصوص الدينيّة المقدّسة لمعرفة الله تعالى وصفاته وكمالاته والعدل 
ــكلة في القبول  ــم وتجلّّى الحقّ لفؤاده، فلن يواجه مش ــي أو لإثبات نبوّة الأنبياء وعصمته الإله
ــه إلى تنبّه  ــات والاحتجاج أيضًا، يؤدّي هذا المنهج نفس ــق والاعتقاد. وفي مقام الإثب والتصدي
الغافلين، ويكون حجّة على المنكرين، وتثبيت الإيمان في قلوب المؤمنين. وليس واجب الأنبياء 
والأوصياء الإلهيين والعلماء الربّانيين والمربّين الدينيين سوى هذا، ويمكن لعباد الله عبر إطاعتهم 
ــم ونواهيهم، الرقيّ تدريجيًّا إلى درجات  ــع داخل إطارهم التربوي والعمل بأوامره والتموض
الدين والإيمان العليا، ومواصلة درب السعادة بطمأنينة تامّة وقلب مفعم بنور العلم والمعرفة. 
ــة في  ــتعانة بالنصوص الدينيّة المقدّس إذاً، بهذا البيان، يجب أنْ لا يُعتبََر الذين يريدون الاس
جميع المعارف الدينيّة، حتّى في إثبات وجود الله تعالى وسائر أصول العقيدة، ومواجهة المنكرين 
والغافلين بالأساليب والحلول الواردة في هذه النصوص؛ يجب أنْ لا يُعتبروا بسهولة معارضين 
ــكّ في صحّة  ــوص الدينيّة والعمل بمضامينها، لا يبقى ش ــل والتعقّل، إذ بمراجعة النص للعق

منهجهم. 



313      اأخبلالعقل في الفكر ا

ــا كان في كلام المرحوم العلّّامة محمّد تقيّ المجلسي حول عدم الحاجة للكتب الكلاميّة  وربّ
ــة النبيّ ومعرفة الأئمّة المعصومين  ــارة إلى هذا البيان. يوضّح المجلسي أنَّ معرفة الله ومعرف إش

؟عهم؟هي أفضل العلوم، ويقول: 

أدلّة هذه المعارف )أي معرفة الله والرسل والأئمّة( كلّها فوق حدّ الحصر في القرآن وأخبار 
الأئمّة الأطهار سلام الله عليهم، وهذا العلم يسمّى بعلم الكلام. والظاهر أنَّه لا حاجة لكتب 

المتكلّمين، إنَّما تكفي الآيات والأخبار.1
ولإيضاح كلام المرحوم الشيخ الصدوق؛ إذ قال: 

ولا مع عدم المخبر الصادق ما لا يدرك إلّّا به. 
يقول: 

ــراث إلى أنَّه معصوم مِن الأنبياء  ــلْ بالتكليف مِن دون مُُخبِِر صادق، بدون اك أي: لم تتفضّ
ــن دون مخبر صادق؛  ــذي لا يمكن الوصول إليه مِ ــوات الله عليهم، الشيء ال ــاء صل والأوصي
ــا المخبر الصادق بأنّه مخبر  ــف العقليّة بحاجة إلى مخبر صادق، بل عرفن ــنا في التكالي بمعنى: لس
، وما لم تبعث أنبياءً  ــتقلًّاًّ ــارف والتكاليف ليس العقل مس ــادق بالعقل. ولكنْ في كيفيّة المع ص

ورسلًًا لم تُكلِّف بتلك التكاليف.2
ــنْ في ضوء المطالب  ــا في ظاهر هذين الكلامين، ولك ــدو للوهلة الأولى أنَّ هناك تناقضً يب
ــوص، يتّضح أنَّ مراده مِن مراجعة الروايات في باب معرفة  والنقاط التي ذُكِرتْ في هذا الخص
الله ورسله والأئمّة، ليس أنْ يكون الإنسان في هذه الأمور متعبّدًا ومقلّدًا، بل المراد أنَّ الروايات 
تعرض أفضل طريق لمعرفة الله والنبوّة والإمامة، وهو طريق يكفي المؤمنين ولا حاجة إلى طرق 

أخرى. 
ــو الآخر لهذه النقطة. وقد جعل الفصل  ــرآبادي، تفطّن ه ويلوح أنَّ الملّّا محمّد أمين الأس
الحادي عشر مِن »الفوائد المدنيّة« للإشكال على المعتزلة والأشاعرة بشأن تعيين الواجب الأوّل 

المجلسي، لوامع صاحب قراني، ج1، ص22.  	.1
م.ن، ص165.  	.2



314   ‏   الدين والعقل

في الأمور الدينيّة، فقال: 
كلّ من تكلّم في مسألة أوّل الواجبات وفي مسألة أهل الفترة والأطفال وأشباههما بمقتضى 
عقله ـ وهم أهل المعتزلة والأشاعرة وجمع قليل مِن أفاضل أصحابنا ـ زلّت قدمه... ومن تمسّك 
فيهما وفي غيرهما بأصحاب العصمة عليهم السلام العاصمين للأمّة عن الخطأ في المسائل النظريّة 
نجا، وهم الأخباريّون مِن أصحابنا الملتزمون بالتمسّك بكلام العترة الطاهرة عليهم السلام في 

كلّ مسألة ليست مِن ضروريّات الدين. 
ــل بعدها عن »شرح المواقف« أنَّ  ــاعرة لينق ثمّ يروي كلمات وعبارات عن المعتزلة والأش
ــاعرة والمعتزلة. وينقل عن  ــب باتّفاق الأش ــبب تحصيل المعرفة، واج ــر في معرفة الله، بس النظ
ــعري يعتقد أنَّ الواجب الأوّل هو معرفة الله؛ لأنَّ معرفة الله  ــه أنَّ أبا الحسن الأش الكتاب نفس

أصل وجذر كلّ المعارف والعقائد الدينيّة... 
ثمّ يقول:

قد تواترت الأخبار عن أهل بيت النبوّة متّصلة إلى النبيّ صلّّى الله عليه وآله، بأنَّ معرفة 
الله تعالى )ومعرفة توحيده( بعنوان أنَّه خالق العالم وأنَّ له رضا وسخطًا، وأنّه لا بدّ مِن 
ــخطه مِن الأمور الفطريّة التي  ــن جهة الله تعالى ليعلِّم الخلقَ ما يرضيه وما يس معلّم مِ
ــل يتعلّق بثدي أمّه بإلهام  ــام فطريّ إلهي، كما قال الحكماء: الطف ــت في القلوب بإله وقع

فطريّ إلهي. 

ثمّ يقول في إيضاح ذلك:
وتوضيح ذلك: أنَّه تعالى ألهمهم بتلك القضايا؛ أي خلقها في قلوبهم وألهمهم بدلالات 
واضحة على تلك القضايا، ثمّ أرسل إليهم الرسول وأنزل عليه الكتاب، فأمر فيه ونهى. 

ويقول بعد ذلك:
ــة الله تعالى قد حصلت لهم قبل بلوغ الخطاب بطريق الإلهام... فأوّل الواجبات  ومعرف

الإقرار اللساني بالشهادتين. 

وكذلك تواترت الأخبار عنهم عليهم السلام بأنّه على الله التعريف والبيان، وعلى الخلق 



315      اأخبلالعقل في الفكر ا

أنْ يقبلوا ما عرّفهم الله تعالى... 

وبأنَّ من لم يحصل في حقّه هذه الأمور ـ سواء كان مِن أهل الفترة أو كان له مانع آخر ـ 

لم يتعلّق به تكليف في دار الدنيا، ويتعلّق به تكليف بدل ذلك يوم القيامة....

ــي أمر مغاير للمعرفة  ــام أنَّ الاعتراف والإقرار القلب ــم مِن كلامهم عليهم الس ويفه

التصديقيّة التي بها يرتفع الشك والتردّد، وأنَّ الأوّل فعل مطلوب مِن العبد، وأنَّ الثاني 
مِن خلق الله في القلوب.1

وبعد نقله روايات في باب معرفة الله وحجيّة العقل، يكتب:
ــدَ الخير ونَجْدَ الشّر مع المنبّهات على كلّ واحد منهما،  ــالى يوقع في القلب، نَجْ إنَّ الله تع

وإنَّ الشيطان يوقع فيه خلاف ذلك، فالعقل يميّز بين الصواب والخطأ والظنّ واليقين، 
ويختار الصواب واليقين. وهذا معنى كونه حجّة كما يستفاد مِن الروايات.2

ــاب أنَّ المعرفة والهداية مِن فعل الله وما يفعله العباد  ــمّ ينقل عددًا كبيًرا مِن الروايات في ب ث
هو مجرّد الإقرار والتسليم، ويكتب بعدها: 

يستفاد منها ]مِن الروايات[ أنَّ العباد لم يكلّفوا بتحصيل معرفة أصلًًا، وأنّه على الله التعريف 
والبيان أوّلًًا بإلهام محض، وثانيًا بإرسال الرسول وإنزال الكتاب وإظهار المعجزة على يده صلّّى 

الله عليه وآله، وعليهم قبول ما عرّفهم به الله.3
ــاد النبيّ« أنَّه  ــل الرواية: »حجّة الله على العب ــيته على »أصول الكافي« ذي ــح في حاش ويوضّ
جرى بيان هذا المعنى في الروايات بثلاثة أشكال، الأوّل: لله على خلقه حجّتان؛ ظاهرة وباطنة. 
ــكل الثاني: الحجّة على الخلق اليوم، العقل الذي يعرف به الصادق مِن الكاذب. والشكل  والش
الأخير هو هذه العبارة موضوع البحث، ومعنى الثلاثة واحد، وهو أنَّ التكاليف تتعلّق بالمكلّف 
عندما تكون فيه خصوصيّتان، الأولى: يخلق اللهُ تعالى فيه غريزة مِن دونها لا يفهم الخطاب ولا 

الأسترآبادي، الفوائد المدنيّة، صص408-405.  	.1
م.ن، ص427.  	.2

م.ن، ص445؛ انظر: المازندراني، شرح أصول الكافي، ج5، ص48.  	.3



316   ‏   الدين والعقل

يميّز بين الخطأ والصواب. والثانية: يعي دعوة الرسول الذي يدعو الخلق نحو الله.1
ــيعة، والأخباريّون يوافقون هذا  ــلمٌ به بين كلّ علماء الش بهذا البيان، حجيّة العقل أمرٌ مس

المبدأ ولا يعارضونه أبدًا، ومعارضتهم مقتصرة على حدود حجّيّته. 
ــن الإلهي. وهكذا تؤيّد الحجّة  ــده وكماله بفضل الدي كما اتّضح أنَّ العقل يزدهر ويبلغ رش
ــزاع بين هاتين الحجّتين الإلهيّتين  ــة والحجّة الظاهرة إحداهما الأخرى، والاختلاف والن الباطن

يوجب زوال اعتبارهما كلاهما. 
النقطة الجديرة بالاهتمام هي: حذار أنْ يتصور أحدٌ أنَّ الأخباريين وحدهم هم من يقيّدون 
ــون بمحدوديّة العقل في  ــح أنَّ العرفاء والصوفيّة أيضًا يقول ــدّدون إدراك العقل، بل واض ويح
الوصول إلى المعارف الدينيّة وحقائق الأشياء، ويشكّلون على من يريدون الوصول إلى الحقائق 

بأدلّتهم العقليّة ويستهينون بهم. 
ــذا المضمار. يقول في الجواب على  ــا للعلامة الطباطبائي أيضًا كلام جدير بالتدبّر في ه طبعً

أحد المعترضين:
ــي أودعها الله فينا بعض  ــاني والذات الت ــعور الإنس أنا وأنتم مِن البشر ندرك بمقتضى الش
ــياء، بينها سلسلة مِن القضايا لا نشكّ إطلاقًا في صحّتها ونتقبّلها بالضرورة، مِن قبيل أنَّ  الأش

الواحد ]العدد[ نصف الاثنين، وأنَّ الأربعة ]العدد[ أكثر مِن الاثنين. 
ــى حجّيّتها هو قبولنا لها  ــمّي مثل هذه الإدراكات والتصديقات العقل القطعي، ومعن نس
ــائل المبدأ )التوحيد( والمعاد وكليّات الخلق  بالضرورة، وإذا أردنا حلّ مجهول مِن مجهولات مس

بمثل هذه المعلومات البديهيّة الضروريّة، نسمّي هذا البحث اصطلاحًا بحثًا فلسفيًّا. 
إذاً، كما تبيّّن، ما مِن دين أو مذهب ولا أيّ منهج نظري لا يمكنه عن أيّ طريق نفي حجيّة 

العقل القطعي وصحّة البحث الفلسفي وإلغاءه.2
ــف أنَّ جوهر هذا الكلام، هو في الحقيقة نفسه كلام الملّّا محمّد أمين  بقليل مِن التأمّل نكتش

مهريزي وصدرائي، تراث أحاديث الشيعة، الكتاب الثامن، ص284.  	.1
الطباطبايي، الشيعة، ص218.  	.2



317      اأخبلالعقل في الفكر ا

ــائر الأخباريين الذين لا يوافقون العقل إلّّا في الأمور القريبة مِن الإحساس  ــرآبادي وس الأس
والقطعيّة بكلّ معنى الكلمة، وهذا ما لا يوجد إلّّا في الرياضيّات والمنطق. 

ــاوت في موضوعات ومصاديق هذه  ــه في الحقيقة لا يوجد اختلاف، والتف ــىّ أنَّ وإذاً، يتج
ــائل،  ــفة يجرونها على غالبيّة المس ا، بينما الفلاس ــرة الأصليّة؛ فالأخباريّون يرونها قليلة جدًّ الفك

ويحاولون البحث في جميع المسائل الدينيّة وكأنّّها مسائل فلسفيّة. 
ــيّد نعمة الله الجزائري في هذا المجال، يوضّح أنَّه لو كانت المباحث  ثمّة كلام للمرحوم الس
الفلسفيّة والكلاميّة والأصوليّة كلّها مِن البديهيّات الأوليّة لوافقها الأخباريّون أيضًا. ويرى أنَّ 

الدليل العقلي على ثلاثة أقسام، فيقول: 
ــا ظاهرًا في البداهة ولا يعارضه آخر، مثل الواحد نصف الاثنين،  الأول: ما كان بديهيًّ

وما في درجته مِن البديهيّات. الثاني: ما كان دليلًًا عقليًّا عارضه نقلّي، إلّّا أنَّ ذلك العقلي 

ــل النقلي عند التعارض، ولكنَّ  ــد مع نقلي آخر. فهذا أيضًا يترجّح على الدلي قد تعاض

التعارض في الحقيقة إنَّما هو بين النقليّات...

ــل. فهذا لا نرجّح فيه  ــض العقل والنقل مِن غير تأيّد بالنق ــث: ما تعارض فيه مح الثال
العقل بل نعمل بالنقل...1

ــن الأخباريين، أنَّ الدليل النقلي  ــيّد نعمة الله الجزائري، وهو مِ وكما نلاحظ، لا يعتقد الس
ممكن المعارضة بالدليل العقلي البديهيّ، ويعتبره بمفرده حجّة حتّى لو لم يؤيّده الدليل العقلي. 

7. الحسن والقبح العمليّان
في هذا الخصوص توجد ثلاث نظريّات بين علماء الإسلام:

النظريّة الأولى: الحسن والقبح مِن مشهورات عامّة الناس
يعتقد الفلاسفة وبعض الأصوليين أنَّ حسن العدل وقبح الظلم مِن جملة المشهورات التي 
ــن والقبح مِن الأمور  ــة نظام حياتهم الاجتماعيّة. وعليه، فنظريّة الحس اعتبرها العقلاء لمصلح

الجزائري، الأنوار النعمانيّة، ج3، ص133.  	.1



318   ‏   الدين والعقل

الاعتباريّة التي لا يمكن تصوّر أيّ واقعيّة لها وراء اعتبار العقلاء. يقول ابن سينا: 
ــكَ: العدلُ جميلٌ والكذبُ  ــرف الفرق بين الذائع والفطري، فاعرض قول إذا أردتَ أنْ تع
ــكَّ متأتّيًا  ــكَّ فيهما، تجد الش قبيحٌ، على الفطرة التي عرفنا حالها قبل هذا الفصل، وتكلَّف للش

فيهما، وغير متأتّ في أنَّ الكلَّ أعظم من الجزء.1
أي: متى ما أردتَ معرفة الفرق بين الشائع والمشهور بالأمر الفطري، فاعرض قضيّة »العدل 
كَ في هذين الحكمين. وعندها ستكتشف أنَّ  جميل والكذب قبيح« على فطرتك، وحاول أنْ تشكِّ

الشكّ في هذين جائز وممكن، بينما هو غير ممكن في قضيّة مثل: »الكلُّ أكبر من الجزء«.
ويكتب المرحوم الشيخ محمّد حسين الغروي الأصفهاني، وهو مِن الأصوليين: 

ا كذلك عند العقلاء،  المراد بأنَّ العدل يستحقّ عليه المدح والظلم يستحقّ عليه الذمّ، هو أنَّهَّ
وبحسب تطابق آرائهم، لا في الأمر نفسه.2

ــن  ، والعقل بدوره لا يدرك الحس ــنٌ أو قبحٌ ذاتيٌّ ــة، ليس لأيّ فعلٍ حس ــا لهذه النظريّ طبقً
ــن والقبح أمر عقلائي تعاقدي جعله العقلاء لأسباب منها المصالح والمنافع  والقبح، إنَّما الحس

الاجتماعيّة. يكتب العلّّامة الطباطبائي في تكوين الحسن والقبح: 
ــاهدة الجمال في  ــن تنبّه عليه مِن مش ــا تنبّه على معنى الحس ــان أوّل م ــبه أنْ يكون الإنس يش
ــمّى  ــب الأعضاء وخاصّة في الوجه... ويس ــب نس أبناء نوعه الذي هو اعتدال الخلقة، وتناس
ــمَ ذلكَ إلى الأفعال  ــاءة والقبح... ثمّ عمّ ــوء والمس كون الشيء على خلاف هذا الوصف بالس
والمعاني الاعتباريّة والعناوين المقصودة في ظرف الاجتماع مِن حيث ملاءمتها لغرض الاجتماع، 
ــانيّة أو التمتّع مِن الحياة وعدم ملاءمتها، فالعدل حسن، والإحسان  ــعادة الحياة الإنس وهو س
ــبه ذلك في مواردها حسنات، والظلم  ــن، والتعليم والتربية والنصح وما أش إلى مستحقّه حس
والعدوان وما أشبه ذلك سيّئات قبيحة لملاءمة القبيل الأوّل لسعادة الإنسان أو لتمتّعه التام في 
ظرف اجتماعه وعدم ملاءمة القبيل الثاني لذلك، وهذا القسم مِن الحسن وما يقابله تابع للفعل 

إبنسینا، النجاة، ص63.  	.1
الاصفهاني، نهاية الدراية، ج2، ص125.  	.2



319      اأخبلالعقل في الفكر ا

الذي يتّصف به مِن حيث ملاءمته لغرض الاجتماع، فمِن الأفعال ما حسنهُُ دائميٌّ ثابتٌ إذا كان 
ملاءمته لغاية الاجتماع وغرضه كذلك كالعدل، ومنها ما قبحه كذلك كالظلم.

ــة أو المجتمعات،  ــات والأمكن ــب الأحوال والأوق ــا يختلف حاله بحس ــن الأفعال م ومِ
فالضحك والدعابة حسن عند الخلّّان لا عند الأعاظم.1

ــنَ والقبحَ اعتباريين، فهذا لا يسقط استقلال العقل في معرفة الحسن والقبح  أنْ نعتبر الحس
ــتاذ مرتضى مطهري  ــب، بل ولا يمكن تعميمه على الأفعال الإلهيّة. يكتب المرحوم الأس وحس

في هذا الخصوص:
ــان ـ والتي يتشكّل منها الوجدان  ــن وقبح أعمال الإنس مِن وجهة نظر الحكماء، فكرة حس
الأخلاقي للبشر ـ فكرة اعتباريّة وليست حقيقيّة. قيمة الفكرة الاعتباريّة قيمة عمليّة، وليست 
ا واسطة وأداة. الفاعل بالقوّة مِن أجل أنْ يصل إلى هدفه  قيمة علميّة وكشفيّة. كلّ قيمتها في أنَّهَّ
ــتخدام مثل هذه الأفكار باعتبارها »آلة فعل«.  الكمالي مِن أفعاله الإراديّة، مضطرّ لصناعة واس
ــض وفعليّة خالصة ـ منزّهة عن مثل  ــة ـ وهي وجود صرف وكمال مح والذات الأحديّة المقدّس

هذه الفاعليّات ومثل هذه الأفكار وعن استخدام »آلات« بأيّ شكل وبأيّة كيفيّة.2
ــن والقبح  ــاعرة، في إنكار الحس ــرك هذه النظريّة مع النظريّة التالية، وهي نظريّة الأش تش
ــر »پيام قرآن«  ا تختلف عنها مِن جهات. وقد ورد تحليل لهذه النظريّة في تفس ــن، مع أنَّهَّ العقلي

)رسالة القرآن( كما يلي: 
ــخيص حالاتهما  ــن والقبح وتش ــن العقلاء في تعريف الحس ــرطوا الاتّفاق ب ــض اش البع
ــن هو الشيء الذي يتّفق العقلاء على مدح فاعله، والقبح هو الشيء  ومصاديقهما، وقالوا: الحس

الذي يتّفق العقلاء على مذمّته. 
ــا تتعلّق بقوانين تعاقديّة أو كما يصطلح عليها  ــال أنَّ هذا خطأ. موافقة العقلاء لأمر م والح
ــا طابع عينيّ تكوينيّ، فالمعيار فيها  ــة...؛ أمّا الحالات التي ليس لها طابع تعاقدي بل له تشريعيّ

الطباطبايي، الميزان، ج5، ص10، ذيل الآيات 77-80 مِن سورة النساء.  	.1
المطهري، عدل إلهي، ص52.  	.2



320   ‏   الدين والعقل

ــان وقبح الظلم، لا حاجة إطلاقًا لأنْ نبقى  ــانّي... . في مسألة حسن الإحس هو الإدراك الإنس
بانتظار اتّفاق العقلاء وحكمهم العام. فهذه فكرة ندركها بصراحة الوجدان، مثل سائر إدراكاتنا 

بخصوص القبائح والمحاسن... .
وخلاصة القول، هي أنَّ الحسن والقبح عقليّان وليسا عقلائيين، والفرق بين هذين كبير.1

ــن والقبح  ــاوي بين القائلين بالحس ــد باقر الصدر أيضًا يس ــيّد محمّ ــهيد الس والمرحوم الش
ر بأنَّ الأشاعرة أنكروا  الاعتباريين، وبين الأشاعرة الذين أنكروا الحسن والقبح العقليين، ويذكِّ
ــفة بصورة مبطّنة خفيّة؛ لأنّّهم أرجعوا  ــن والقبح العقليين بصراحة، بينما أنكرهما الفلاس الحس

الحسن والقبح العقليين إلى الأمور العقلانيّة والقضايا المشهورة.2
ــدان والتجربة،  ــن والقبح معارض للوج ــرى أنَّ القول بعقلائيّة الحس ــع آخر ي وفي موض

ويضيف: 
ــح الظلم ثابت، بقطع النظر عن جعل أيّ جاعل؛ كإمكان  أمّا الوجدان، فهو قاض بأنَّ قب

الممكن. 
ــد، فقد  ــن والقبح للمصالح والمفاس وأمّا التجربة، فلأنَّ الملحوظ خارجيًّا عدم تبعيّة الحس
ــانٍ  ــدة فيه. ومع هذا يتّفق العقلاء على قبحه، فقتلُ إنس تكون المصلحة في القبيح أكثر مِن المفس
ــانين مِن الموت إذا لوحظ مِن زاوية  ــتخراج دواء مخصوص مِن قلبه يتمّ به إنقاذ إنس لأجل اس
ــكُّ أحدٌ في أنَّ هذا ظلم  ــدة، ومع هذا لا يش ــد فقط، فالمصلحة أكبر مِن المفس المصالح والمفاس

وقبيح عقلًًا.3
ــاني في درس البحث  ــيخ حسين الوحيد الخراس ــاحة آية الله الحاج الش ــتاذ س ويقول الأس

الخارجي في الأصول حول هذا الموضوع: 
في هذا الخصوص للمرحوم الإصفهاني رأيٌ، وهو أنّنا ليس لدينا قضيّة برهانيّة في حالات 

المكارم شيرازي، تفسير پيام قرآن ، ج4، صص424 و425.  	.1
الصدر، بحوث في علم الأصول، ج2، ص32. 	.2

م.ن، ص56.  	.3



321      اأخبلالعقل في الفكر ا

الحسن والقبح العقليين، بل هي مِن المشهورات التي تطابقت عليها آراء العقلاء حفظًا للنظام. 
ــن العدل وقبح الظلم ليسا مِن الأوليّات ولا مِن الفطريّات ولا مِن التجربيّات  وإذاً، فحس
ــيّات ولا مِن المتواترات ولا مِن الحسيّات الظاهريّة والباطنيّة. إنّّهما ليسا مِن أيّ  ولا مِن الحدس
ــادئ البرهان. وهذه  ــا مِن مب ــام التي ينتظم منها البرهان؛ أي إنّّهما ليس ــدة مِن هذه الأقس واح

النظريّات فيها إشكالات...
ــكال الثاني هو أنَّ لزوم طلب وفحص أصول الدين ومبانيه؛ أي المبدأ والمعاد والنبوّة  الإش
وغيرها، ينتهي كلّه بالحسن والقبح. وإذا كان هذان أيضًا جَعْلًًا عقلائيًّا، فأيُّ لزوم يبقى لفحص 

تلك الأصول؟
ــنُ العدل وقبحُ الظلم جعْلًًا عقلائيًّا ومعلَّلًًا بالحفاظ  الإشكال الثالث هو أنَّه إذا كان حس
ــظ النظام، فيجب أنْ نلتزم في الحالات التي لا  ــد مِن أجل حف على المصالح والتحرّز مِن المفاس
ــك الظلم ليس قبيحًا. وكذلك المصلحة النوعيّة إذا  ــدة النوعيّة بالظلم، بأنَّ ذل تكون فيها المفس
ــة، ينبغي الالتزام  ــناً. وفي هذه الحال ــل ما، فيجب أنْ لا يكون ذلك الفعل حس ــن على فع لم تك
بانتفاء الحسن والقبح والمدح والذمّ والثواب والعقاب في معظم الأحكام الشرعيّة، وخصوصًا 

العبادات، وهذا كلام لا يلتزم به أحد. 
ــاس  ــدة، وإذا تمّ قبولها لا يضطرب أس ــكالات عدي ــا أوضحنا فيها إش ــذه النظريّة ك ه
الاستدلالات الكلاميّة في غالبيّة أبواب العقائد الدينيّة وحسب، بل ويتعرّض أساس الأحكام 
ــكال.  ــاني ـ للإش ــتاذ آية الله الوحيد الخراس ــة الإلهيّة والثواب والعقاب ـ كما قال الأس العباديّ
ــتأصل جذور الأخلاق القائمة على الحسن والقبح. وعليه،  ــوف تس بالإضافة إلى كلّ ذلك، س

يتّضح أنَّ هذه النظريّة ليست نظريّة يمكن الوثوق بها وقبولها. 
النظريّة الثانية: الحسن والقبح شرعيّان

ــاعرة، فهم يقولون بالجبر في أفعال الإنسان، لذلك ينكرون عقليّة الحسن  وهي نظريّة الأش
ــول بصحّة العذاب  ــر، وفي الوقت ذاته الق ــر في أفعال الب ــن القول بالج ــح، إذ لا يمك والقب
ــن والقبح؛ لأنَّ لازمة مثل هذا  والعقاب الإلهي على هذه الأفعال، وكذلك القول بعقليّة الحس



322   ‏   الدين والعقل

الأمر، صدور القبيح عن الله. وهكذا أنكروا الحسن والقبح العقليين في صحّة العقاب على عمل 
لم يحدث، وقالوا: كلُّ ما يقوم به الشارع ويأمر به فهو حسن، وكلّ ما يتركه وينهى عنه فهو قبيح. 

يكتب صاحب »شرح المواقف« حول هذا: 
القبيح عندنا ]أي عند الأشاعرة[ )مانُُهيَ عنه شرعًا( نهيَ تحريمٍ أو تنزيهٍ )والحسنُ بخلافه(؛ 
أي ما لم يُنهَ عنه شرعًا كالواجب والمندوب والمباح، فإنّ المباح عند أكثر أصحابنا من قبيل الحسن 

وكفعل الله سبحانه وتعالى، فإنّه حسن أبدًا.1
ــن والقبح العقليين له تبعاته، ومنها: يجوز أنْ يدخِل اللهُ سبحانه المؤمنين كلّهم  إنكار الحس

في النار، ويدخل الكافرين والمشركين والمنافقين كلّهم في الجنةّ. 
أحيانًا يجيبون بأنَّ الله تعالى لا يفعل ذلك، لا لأنَّ مثل هذا الفعل غير مقبول عقلًًا، بل لأنَّ 

الله تعالى أخبر بمعاقبة الكافرين، والكذب لا يتطرّق إلى الإخبار الإلهي إطلاقًا.2
وينبغي توظيف جواب الأشاعرة هذا ضدّهم، إذ لو كان الكذب وإخلاف الوعد غير قبيح 
ــاعرة غافلون عن أنَّه لو لم يكن  ــن منظار العقل، فلماذا يكون قبيحًا وغير ممكن مِن الله؟ الأش مِ
ــيكون إثبات الشرائع الإلهيّة والنبوّة ورسالة الرسل  ــن والقبح العقليين، س أمامنا سوى الحس

والأنبياء أيضًا غير ممكن. 
النظريّة الثالثة: الحسن والقبح عقليّان

يعتقد المعتزلة3 ومتكلّمو الإماميّة4 وكثير مِن الأصوليين5 أنَّ حسن وقبح الأفعال عقليّان. 
يقول آية الله الوحيد الخراساني في درس البحث الخارجي في علم الأصول: 

ــن العدل وقبح الظلم ]أيضًا[، مثل قضيّة  الكلام الصحيح في هذا الخصوص، هو أنَّ حس

الإيجي، شرح المواقف، ج8، ص181.  	.1
الشهرستاني، الملل والنحل، ج1، صص101 و102.  	.2

القاضي عبد الجبار، شرح الأصول الخمسة، ص219 و220.  	.3
الحلبي، تقريب المعارف، ص58؛ الحلي، شرح التجريد، ص327؛ - البحراني، قواعد المرام، ص104.  	.4

ــوني، الوافية، ص171؛  ــول، ج2، ص563؛ الت ــدّة الأص ــة، ج2، ص571؛ الطوسي، ع ــيّد المرتضى، الذريع الس 	.5
الأسترآبادي، فوائد الأصول، ج3، ص59. 



323      اأخبلالعقل في الفكر ا

»الكلّ أكبر مِن الجزء«، والعقل يدرك أنَّ الظلم على المولى الحقيقي قبيح ويستحقّ العقاب، سواء 
كان في العالم عاقل وعقلاء يعتبرون القبح أم لم يكن. 

ويقول الأستاذ مصباح يزدي:
النظريّة الثالثة هي أنَّ أصول الأخلاق والحقوق مِن بديهيّات العقل العملي، وهي مثل 
ــاج إلى دليل وبرهان، وملاك  ــري، نابعة مِن فطرة العقل ولا تحت ــات العقل النظ بديهيّ

صدقها وكذبها موافقتها ومخالفتها لوجدان البشر.1

ــن الأفعال  وبالنظر للآيات والروايات ـ المذكورة في بداية البحث ـ واضح أنَّ معرفة حس
ــان، وكلّ إنسان يعرف بنور عقله الحسن والقبح أو الحقّ والباطل،  وقبحها يحصل بعقل الإنس

سواء كان هناك مجتمع وبشر أم لا، ويمدح ويذمّ نفسه والآخرين بارتكابهما. 

8 . الأخباريّون وحسن الأفعال وقبحها
يروي المرحوم الصدوق عن الإمام الصادق ؟ع؟ أنَّه قال: 

»كلُّ شيء مطلقٌ حتّى يرد فيه نهيٌ«.2
ويكتب المرحوم محمّد أمين الأسترآبادي بعد نقله هذا الحديث:

لا يقال: يلزم مِن الحديث الذي ذكره ابن بابويه بطلان الحسن والقبح الذاتيين كما ذهب 
إليه جمهور الأشاعرة، إذ قالوا: لو عكس الله تعالى وجعل الكفر واجبًا وخلافه حرامًا، 

لما كان قبيحًا ولا محالًًا ذاتيًّا. 
لأنّا نقول: هنا مسألتان: إحداهما الحسن والقبح الذاتيّان، والأخرى الوجوب والحرمة 
الذاتيّان. والذي يلزم مِن ذلك بطلان الثانية لا بطلان الأولى. وبين المسألتين بون بعيد. 
ــرى أنَّ كثيًرا مِن القبائح العقليّة ليس بحرام في الشريعة. ونقيضه ليس بواجب في  ألا ت

الشريعة.3

المصباح الیزدي، آموزش فلسفة، ج1، ص230.  	.1
الصدوق، مَنْ لا يحضره الفقيه، ج1، الحديث 937.  	.2

الأسترآبادي، الفوائد المدنيّة، ص328.  	.3



324   ‏   الدين والعقل

ثمّ ينقل أحد الأشاعرة أنَّه يقول بالحسن والقبح الذاتيين. يروي عن بدر الدين الزركشي: 
ــياء وقبحها. والثاني أنَّ ذلك كاف في  ــن الأش فها هنا أمران: أحدهما إدراك العقل حس
ــن بدليل: »وما كان ربّك  ــاب، وإنْ لم يرِد شرعٌ. ولا ملازمة بين الأمري ــواب والعق الث
مهلك القرى بظلم«؛ أي بقبح فعلهم »وأهلها غافلون«1؛ أي لم يأتهم الرسل والشرايع. 

يدِْيهِمْ...﴾2 أي مِن القبائح ﴿...
َ
ــتْ أ مَ نْ تصُِيبَهُمْ مُصِيبَةٌ بمَِا قَدَّ

َ
ــه: ﴿وَلوَْلََا أ ومثل

رسَْلتَْ إلََِينَْا رسَُولًًا...﴾4.3
َ
فَيَقُولوُا رَبَّنَا لوَْلََا أ

ويقول في موضع آخر:
ــات الأحاديث الشريفة بطلان الوجوب  ــتفاد من ظواهر الآيات الكريمة وتصريح يس
ــأنْ نقول: لو كان الوجوب  ــة الذاتيّين، بالقول: الدليل العقلي قائم على ذلك ب والحرم
ــن في أفعاله تعالى، ومِن المعلوم  ــتحقاق العقاب ذاتيّين لكانا جاري والحرمة بمعنى اس
ــذي يتّصف بصفة إذا علمها الحكيم  ــق عليه بطلانه. والقبيح الذاتي، هو الفعل الّ المتّف
ينفّر عنه... وكلّ من قال بالقبيح الذاتي بهذا المعنى، قال بأنَّ فاعله يستحقّ الذمّ في نظر 

الحكيم، إذًا فعله، مع العلم باتّصافه بتلك الصفة...5

ويؤكّد المرحوم الشيخ حسين الكركي على هذا المعنى، فيكتب:
اعلم: أنَّ حسن بعض الأفعال ـ كالعدل ـ بمعنى استحقاق فاعله المدح والثواب في نظر 
العقلاء. وقبح بعضها ـ كالظلم ـ بمعنى استحقاق فاعله الذمّ والعقاب، ]فكذلك[ مماّ 

تشهد به العقول عند من لا يعرف الشرائع، ولا يقرّ بالصانع... .

ثمّ يقول: 
ــا ذاتين  ــن والقبح عقليّان، كذلك الِحلّ والحرمة، ولكنهّما ليس واعلم: أنَّه كما أنَّ الحس

الأنعام: 131. 	.1

القصص: 47. 	.2

القصص: 47. 	.3
الأسترآبادي، الفوائد المدنيّة، ص332. 	.4

م.ن، صص466-465. 	.5



325      اأخبلالعقل في الفكر ا

ــيء حلالًًا في شريعة،  ــارات؛ ولذلك جاز تبدّلهما، فيكونا ل ــيء، بل لوجوه واعتب ب
حرامًا في أخرى، والشرع كاشف عمّّا لا يستقلُّ العقلُ بإدراك حِلّه وحرمته... .

ثمّ يقول: 
واعلم: أنَّ من نفى الحسن والقبح عقلًًا، لايمكنه الجزم بشيء مِن أمور الدين؛ لتجويزه 

إجراء المعجزة على يد الكاذب وخلف الوعدِ منه تعالى.1

في ضوء ما نقل، تبحث قضيّة الحسن والقبح الوجوب والحرمة الذاتيّة للأفعال مِن جهتين: 
أ. هل حسن الأفعال وقبحها عقليّان أم شرعيّان أو اعتباريّان عقلائيّان )باعتبار العقلاء(؟ 
ــا نقلنا عن الأخباريين، تبيّّن أنّّهم  ــلفنا، وبملاحظة م في هذه الجهة هناك ثلاث نظريّات كما أس
ــفة مِن الذين يوافقون الحسن والقبح العقليين للأفعال، ويتّفقون في  خلافًا للأشاعرة والفلاس

ذلك مع المتكلّمين والأصوليين. 
طبعًا، واضح أنَّ المراد مِن الحسن والقبح العقليين، أنَّ كلّ إنسان عاقل يدرك بالبداهة حسن 
وقبح بعض الأفعال، ولا يشكّ في ذلك إطلاقًا، وهو يمدح أو يذمّ فاعلها إذا كان عالًما عامدًا. 
ــيتمتّع بهذا المقدار مِن نور العقل؟  ــان وصل مرحلة البلوغ أو التمييز س ولكنْ هل كلّ إنس

حتّى لو لم يتربّ ولم يرشد في المجتمع، ولم يتلقّ أيّة تربية إلهيّة؟
. وفي ضوء أنَّ  يبدو أنَّ مِن الصعب إثبات مثل هذا الأمر بالنسبة لكلّ أفراد البشر بشكل كلّّيّ
ــر المؤمنين عليًّا ؟ع؟ اعتبر مِن الواجبات المهمّة للأنبياء الإلهيين ؟عهم؟ إخراج الأحكام ودفائن  أم
العقول »يثيروا لهم دفائن العقول«، يتسنىّ القول إنَّ لتعاليم الأنبياء الإلهيين وتربيتهم تأثير كبير 

في هذا الخصوص، وينبغي عدم تجاهل دورهم في هذا المجال. 
ــة ـ المطروحة في علم الأصول ـ أنَّ كلّ أفراد البشر  ــتقلات العقليّ إذاً، ليس القصد مِن المس
ــدون  في كلّ الظروف يتمتّعون بهذا الإدراك. ويتجلّّى هذا الأمر إذا دقّقنا في الأطفال الذين يرش
ــن  ــانيّة، فالأطفال في بداية الأمر ليس لهم أيّ فهم للحس تدريجيًّا ويصلون إلى الكمالات الإنس
والقبح، وعندما يتربّون في أحضان عوائل فاهمة وذات تربية ويرشدون تدريجيًّا، تتجلّّى المحاسن 

الكركي العاملي، هداية الأبرار، صص252-250.  	.1



326   ‏   الدين والعقل

ــاوئ لهم في أجواء العائلة. كلّما اهتمّت العائلة بتربية الأبناء أكثر واستخرجت لهم دفائن  والمس
عقولهم بالتعاليم الإلهيّة أكثر، كان إدراكهم للمحاسن والمساوئ أكبر. 

ــان عندما يحدّثونه عن حسن  ــن والقبح العقليين للأفعال، هو أنَّ الإنس إذاً، المراد مِن الحس
فعل أو قبحه، يفهمه ويدركه، ولا يكون ثمّة تعبّد في قبول ذلك. 

إذاً، إدراك المستقلّّات العقليّة والمحاسن والقبائح مِن قبل أفراد البشر على درجات ومراتب 
ــال، بينما الناس العامّيّون  ــن أو قبح كثير مِن الأفع ــة، وللأفراد المتكاملين إدراكهم لحس متفاوت
ــان متحلّيًا بنور العقل أكثر،  ــون عاجزون عن إدراك كثير مِن ذلك. أي كلّما كان الإنس والمبتدئ

تجلّّى له حسنُ الأفعال وقبحها أكثر. 
ــن والقبح وإدراك الوجوب والحرمة شيئان اثنان أم  ب- الجهة الثانية هي هل إدراك الحس
ــا  ــد؟ يظهر أنَّ جميع الأصوليين متّفقون في هذا المجال على أنَّ الوجوب والحرمة ليس شيء واح
بخلاف الحسن والقبح العقليين؛ أي ما مِن فعل يستوجب فاعله العقاب والثواب على ارتكابه، 
إنَّما الثواب والعقاب يتعلّق بالأفعال عندما يتعلّق بهما الأمر والنهي المولوي، بينما ما يفعله العقل 
ــاني هو مجرّد الكشف ولا يتصور أيّ حكم فيه. ومتى ما تأمّلنا قليلًًا في هذا الأمر، يتّضح  الإنس
ــف عن حسن الأفعال وقبحها وحسب، بل ويدرك وجوبها وحرمتها أيضًا.  أنَّ العقل لا يكش

وقد جرى التصريح بهذا المعنى في حديث لرسول الإسلام الكريم ؟صل؟: 
»فيقع في قلب الإنسان نورٌ، فيفهم الفريضة والسنةّ والجيّد والرديّ«.1

ــدْ مثلُ هذا الحكم على العقل، فلن يكون إشكال القائلين بالحسن والقبح  ــا إذا لم يَسُ أساسً
العقليين واردًا على المخالفين، والذي لا يقول بالحسن والقبح العقليين، لن يكون عليه أيُّ إلزام 
في فحص الشرائع؛ لأنَّ العقل لا يقول له سوى أنَّ هذا العمل حسن أو قبيح، ولا يقول له يجب 

اجتناب هذا العمل القبيح والقيام بالعمل الحسن. 
طبعًا ينبغي التفطّن إلى أنَّ هذا البحث كلّه مأخوذ في ضوء أنَّ الحجّة الظاهرة كانت موجودة 
دائمة بين البشر ـ وكما قلنا، فإنَّ إدراك العقل لحسن الأفعال وقبحها متحقّق لدى البشر بوساطة 

الصدوق، علل الشرايع، ص98.  	.1



327      اأخبلالعقل في الفكر ا

ــان ـ باستثناء  ــبب في ظهور وانبثاق هذا الإدراك لدى الإنس أولئك الحجج الظاهرة، وهم الس
ــر مِن التاريخ هو زمن الفترة، إذ كان البشر بلا حجّة إلهيّة، وسوف يعاملهم الله تعالى  جزء يس
كما يعامل الأطفال والمجانين. إذًا، يتّضح أنَّ هذا البحث بدوره لن يكون له ثمرة مهمّة، إذ أينما 

 . ، وَصَلَهُ في العادة حكمٌ مولويٌّ إلهيٌّ كان هناك كشفٌ عقليٌّ



328   ‏   الدين والعقل

المصادر
القرآن الكريم. ـ 
نهج البلاغة، صبحي الصالح. ـ 
ابن سينا، الشيخ الرئيس، النجاة، المطبعة المرتضويّة. ـ 

ــرآبادي، محمّد أمين، الفوائد المدنيّة، تحقيق: رحمة الله رحمتي، قم، جامعه مدرسين، 1424ق، ـ  الأس
الطبعة الأولى. 

الأصفهاني، محمّد تقي، هداية المسترشدين، طبعة حجريّة. ـ 

الصفهاني، محمّد حسين، نهاية الدراية، قم، مؤسّسة آل البيت، 1414ق. ـ 
البحراني، الشيخ يوسف، لؤلؤة البحرين. ـ 
ــنایی با فرق و مذاهب اسلامی )التعرّف على الفرق والمذاهب الإسلاميّة(، قم، ـ  برنجكار، رضا، آش

طه، 1378هـ.ش، 1999م، الطبعة الأولى. 

البحراني، ميثم، قواعد المرام، تحقيق: السيّد أحمد الحسيني، قم، مكتبة آية الله المرعشي، 1406ق. ـ 

ــيّد محمّد حسين الرضوي، قم، مجمع الفكر الإسلامي، 1409ق، ـ  توني، فاضل، الوافية، تحقيق: الس
الطبعة الأولى. 

الجرجاني، السيّد شريف، التعريفات، قم، الشريف الرضي. ـ 
الجزائري، السيّد نعمة الله، الأنوار النعمانيّة، بيروت، مؤسّسة الأعلمي. ـ 
ــوردي ومحمّد درودي، قم، ـ  ــيّة، تحقيق: مهدي لاج ــن، الفوائد الطوس ــرّ العاملي، محمّد بن الحس الح

المطبعة العلميّة. 

الحلبي، أبو صالح، تقريب المعارف، تحقيق: رضا أستادي، قم، 1363هـ.ش، 1984م. ـ 
ــكوري، ـ  ــارات ش ــف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، تحقيق: الزنجاني، قم، انتش ، العلّّامة، كش الحلّّيّ

1373هـ.ش، 1994م. 
الديلمي، الحسن بن محمّد، إرشاد القلوب، بيروت، مؤسّسة الأعلمي، 1398ق. ـ 

السيّد المرتضى، الذريعة، تحقيق: الدكتور أبو القاسم گرجي، جامعة طهران.  -

الشهرستاني، الملل والنحل، تحقيق: السيّد محمّد الگيلاني، بيروت، دار المعرفة، 1402ق. ـ 



329      اأخبلالعقل في الفكر ا

ــيّدمحمّدباقر، بحوث في علم الأصول، بتقرير السيّد محمود الهاشمي، قم، مركز الغدير، ـ  الصدر، الس

1417ق، الطبعة الثانية. 
الصدوق، محمّدبن علّي، علل الشرايع، قم، مكتبة داوري. ـ 
ــيّد حسن الموسوي الخرسان، طهران، دار ـ  الصدوق، محمّد بن علّي، مَنْ لا يحضره الفقيه، تحقيق: الس

الكتب الإسلاميّة، 1410ق. 
العسكري، السيّد مرتضى، نقش ائمه ؟عهم؟ در احياء دين )دور الأئمّة في إحياء الدين(، المجمع العلمي ـ 

الإسلامي. 

الطباطبائي، السيّدمحمّدحسين، الميزان، بيروت، مؤسّسة الأعلمي، 1417ق. ـ 
ــــــــــــــــ، الشيعة، مجموعة حوارات مع هنري كوربان، قم، مركز الدراسات الإسلاميّة. ـ 
الطوسي، محمّدبنالحسن، عُدّة الأصول، تحقيق: محمّدرضا أنصاري، قم، ستارة، الطبعة الأولى. ـ 
ــائل العشر، إصفهان، تحقيقات علمي وديني امام أمير المؤمنين ـ  ــاني، الملّّا محسن، الرس الفيض الكاش

؟ع؟، 1271هـ.ش، 1892م. 

القاضي عبدالجبار، شرح الأصول الخمسة، تحقيق: أحمد بن حسين، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ـ 

1422ق. 
ــي، محمّد علّي، فوائد الأصول، تقريرات الميرزا النائيني، تحقيق: رحمة الله رحمتي، قم، جامعه ـ  الكاظم

مدرّسين، 1409ق، الطبعة الأولى. 
الكركي، حسين، هداية الأبرار، رؤوف جمال الدين. ـ 
ــاميّة، ـ  ــاري، طهران، دار الكتب الإس ــق: علي أكبر غف ــوب، الكافي، تحقي ــي، محمّد بن يعق الكُلين

1365هـ.ش، 1986م. 
ــيّد علي عاشور، بيروت، دار إحياء التراث ـ  المازندراني، الملّّا صالح، شرح أصول الكافي، تحقيق: الس

العربي. 
المجلسي، محمّد تقي، لوامع صاحب قراني، قم، انتشارات اسماعيليان. ـ 
المجلسي، محمّدباقر، بحار الأنوار، طهران، دار الكتب. ـ 
المرعشي النجفي، السيّدشهاب‌الدين، شرح إحقاق الحقّ، قم، مكتبة آية الله المرعشي النجفي. ـ 



330   ‏   الدين والعقل

ــامي، 1364هـ.ش، 1985م، ـ  ــفة، منظّمة الإعلام الإس ــزدي، محمّدتقي، تعليم الفلس المصباح ي
الطبعة الأولى. 

مطهري، مرتضى، عدل الهي، )العدل الإلهي(، قم، انتشارات صدرا. ـ 
المكارم شيرازي، ناصر، تفسير پيام قرآن )رسالة القرآن(، قم، هدف، الطبعة الثانية. ـ 
ــيعة، الكتاب الثامن، قم، دار الحديث، ـ  مهريزي، مهدي، وعلي صدرائي خویي، تراث أحاديث الش

1381هـ.ش، 2002م، الطبعة الأولى. 



331      إسللا العرفان منزلة العقل في

منزلة العقل في العرفان الإسلامي1
سعيد رحيميان2

المقدّمة
ــيمات العقل،  من خلال التدقيق في آثار الأدباء مِن العرفاء، نواجه في الوهلة الأولى مختلف تقس
ــن فيما يتعلّق بالعقل؛ بمعنى تكريمه والثناء عليه مِن جهة، واحتقاره  ثمّ نواجه بعد ذلك رؤيت
ــاسي مِن هذه المقالة وارتباطها  ــطّ منه مِن جهة أخرى. وفي إطار الوصول إلى الهدف الأس والح
بسائر المصادر أو أدوات المعرفة في الرؤية العرفانيّة، مِن الضروري الالتفات إلى هاتين المسألتين.
ــم والأحاديث الشريفة، وهما  ــم العقل في القرآن الكري ــي البداية نقول: إنّنا نجد تكري فف
ــة كائنات العالم الروحاني  ــامي3، إمّا بوصفه كائناً مِن جمل ــن المصادر المعرفيّة للعرفان الإس مِ
ــا بوصفه بُعدًا مِن الأبعاد  ــن أشرف المخلوقات وأوّلها )أوّل ما خلق الله العقل(، وإمّ ــو مِ ـ وه
ــول إلى نعمه والجنة، ويكون ملاكًا للثواب  ــانيّة، إذ يكون أصل العبودية لله ومادّة للوص الإنس
ــندًا للحجج الظاهريّة )أي: الأنبياء ؟عهم؟(، إذ نواجه  ــان، وس والعقاب وحجة باطنيّة في الإنس
ــل(، وأنَّ انتصار جنود العقل في هذه  ــل( وهم في حرب متواصلة مع )جنود الجه )جنود العق

ــتارهایی در باب عقل  ــمه حکمت: جس ــامی« في کتاب سرچش .	المصدر: المقالة بعنوان »جایگاه عقل در عرفان اس 1
الإعداد: علی‏نقی خدایاری، باللغة الفارسيّة، إصدار؛ مؤسسه فرهنگی نبا، الصفحات 187 إلی216.

تعريب: حسن علي مطر. 	
أستاذ مساعد في جامعة شيراز في حقل الإلهيّات والمعارف الإسلاميّة. 	.2

ــي، أصول الكافي، ج1، صص10-29؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج1، صص81-159؛ الطباطبائي، الميزان،  الكُلين 	.3
ــهري، ميزان الحكمة، ج 6، ص365؛ الغزالي، إحياء علوم الدين، ج1، صص140- ج1، ص47؛ محمّدي ري ش

145؛ الفيض الكاشاني، المحجّة البيضاء في تهذيب الإحياء، ج1، ص185-169.



332   ‏   الدين والعقل

ــعيدة والمقرونة بالفضيلة.1 وقد عُدّ مِن بين علامات العاقل:  الحرب يمثّل الضامن للحياة الس
ــكوت، والمحافظة على الاعتدال،  طلب الكمال، والاعتبار بالأمور، والصدق في الكلام، والس
وقلّة اعتبار الباطل )وليس تجنبّ المعاصي فقط(، وترك اللهو والشهوات، وإطاعة الحقّ تعالى، 
وما إلى ذلك مِن الأمور الأخرى.2 ومِن هنا، فإنّنا نجد تأثير هذه الموارد على الأدبيّات العرفانيّة، 
كما أنَّ بعض العرفاء يعتبرون العقل جوهر الإنسان ولطفًا ربّانيًا وثمرة مِن ثمار التوفيق الإلهي3، 

وهناك من يعتبره لسان وترجمان الروح4، وهناك مَن اعتبر القلب محلًّاًّ لظهور العقل.5
ــل والانتقاص منه في آثار العرفاء؛ إلى الحدّ  ــهد ذمّ العق ولكنْ مِن ناحية أخرى كثيًرا ما نش
الذي اعتبروه بوصفه غير محرم للأسرار، وأبي الفضول، وضعف الرأي، ومغلوب، وآلة الظن 

وما إلى ذلك.
وفي إطار التعرّف على منزلة العقل وموارد مدحه وذمّه، ليس هناك مِن طريق سوى بحث 

أقسامه وتعاريفه المتنوّعة، ودوره وموقعيّته في بُعد العرفان النظري والعرفان العملي.

العقل عند علماء الإسلام والعرفاء
أ. العقل النظري والعقل العملي: إنَّ العقل النظري يعمل على التعريف بحقائق الأشياء والأمور 
ــب المصطلح ـ بالموجودات غير المقدورة في البشر، وإنَّ  الواقعيّة )الموجودات(، ويتّصل ـ بحس
العقل العلمي يعمل على التعريف بالحسن والقبح وخير الأفعال والأشياء وشّرها )الضرورات 

والمحظورات(، ويرتبط بالكينونات المقدورة للبشر.6

محمّدي ري شهري، ميزان الحكمة، ج6، صص407-396. 	.1
م.ن، ص427-415. 	.2

قال الحارث بن أسد المحاسبي: »لكلّ شيء جوهر، وجوهر الإنسان عقله، وجوهر العقل توفيق الله«. انظر: الحكيم  	.3
الترمذي، دفتر عقل وآيت عشق، ص26. 

قال شهاب الدين السهروردي: »أماّ العقل فهو لسان الروح وترجمان البصيرة« )السهروردي، عوارف المعارف، ص  	.4
 .)454

.	الرازي، رساله في عقل و عشق، ص15. 5
ــرف الحقّ والباطل«. كما عرّفه بقوله: »ما  ــد فسّّر الجرجاني العقل في كتاب )التعريفات( بقوله: »نور في القلب يع وق 	.6

يُعقل به حقائق الأشياء«؛ ومِن هنا فإنّه يقول: »قيل: محلّه الرأس، وقيل: محلّه القلب«.



333      إسللا العرفان منزلة العقل في

ب. العقل الجزئي والعقل الكلّّي: إنَّ لهذا التقسيم معنيين وبُعدين، وهما:
1. بوصفه يمثّل بعدين مِن الأبعاد الوجوديّة للإنسان، وهما عبارة عن:

1. القوّة المفكّرة والمحاسبة والمستدلّة في الإنسان ـ والتي تسمّى بعقل المعاش أيضًا ـ ويمكن 
للإنسان بوساطتها أنْ يعمّر ويبني حياته، ويعمل على تنظيم أموره، ويقوم بالتخطيط والبرمجة 

لها، ويؤسّس للعلوم والصناعات والحضارة.
2. عقل المعاد، والذي بوساطته يتعرّف الإنسان على الفضيلة، ويسعى إلى تحصيل سعادته، 

وينظّم عمليّة الوصول إلى مصيره ومأواه الأخير.
وقال الشيخ شهاب الدين السهروردي في كتابه )عوارف المعارف(: 

ــو مِن نور الروح.  ــو العقل البصير بأمر دنياه، وه ــل على ضربين؛ أحدهما ه »إنَّ العق

ــر هو العقل البصير بأمر آخرته، وهو مِن نور الهداية. والعقل الأوّل يوجد عند  والآخ
بعض أبناء البشر، والعقل الثاني لا يوجد إلّّا عند الموحّدين منهم«.1

ــة والمدرِكة  ــا أوّلًًا: النفس الناطق ــوالم الوجود، وهم ــن مختلفين مِن ع ــا عالم 2. بوصفه
ــال والنفس2؛ بمعنى  ــمى مِن عالم الطبيعة والمث ــان، وثانيًا: عالم أس للكليّات في الإنس
العالم الذي يكون في الذات وفي الأفعال مجرّدًا عن المادّة ولوازمها وآثارها. وإنَّ الموجود 
ــادر عن الحقّ، كان مِن هذا العالم )أوّل ما خلق الله(، وإلى حدّ الوصول إلى  الأوّل الص

عالم النفس والمثال والطبع، تصبح العقول الأخرى مِن الوسائط.
ــج كلا المعنيين الآنفين في هذه  ــفي في )المقصد الأقصى( إلى دم ــد عمد عزيز الدين النس وق

العبارة؛ إذ يقول: 
ــذه النفس الناطقة بالعقل أيضًا، وإنَّ هذا العقل ليس له نصيب مِن  »يتمّ التعبير عن ه

السهروردي، عوارف المعارف، ص456. وقالوا أيضًا: العقل على قسمين؛ أحدهما: عقل المعاش ـ والذي يكون محلّه  	.1
ــجادي، فرهنگ اصطلاحات عرفاني، نقلًًا عن: أسرار  هو الرأس ـ والآخر: عقل المعاد، ومحلّه هو القلب. انظر: س

التوحيد، ص336. 
وقد أشار الجرجاني ـ في معرض الحديث عن معنى العقل ـ إلى هذا الوجه وقال: »جوهر مجرّد عن المادّة في ذاته، مقارن  	.2

لها في فعله، وهي النفس الناطقة«. )الجرجاني، التعريفات، ص65(.



334   ‏   الدين والعقل

ــذا العقل هو الذي يعمّر  ــلطان في الأرض، وإنَّ ه ــة الله، وإنَّ هذا العقل هو الس معرف

ــتنبط المياه ويزرع الحقول وما إلى ذلك مِن الأمور الكثيرة الأخرى، وقد  الأرض ويس

شرحت تقرير عقل المعاش هذا في المنزل السابع مِن كتاب )منازل السائرين(. وأمّا ذلك 

ــول الله ؟صل؟: «العقل نور في القلب يفرّق بين الحقّ والباطل»  العقل الذي قال عنه رس

فهو عقل آخر، وإنَّ العمل الذي يقوم به هذا العقل هو عمارة الروح والقلب؛ في حين 

م لن  ــانيّة، فإنَّهَّ ــل المعاش يعمّر الماء والطين، وما لم يصل الناس إلى الروح الإنس أنَّ عق

ــول الله ؟صل؟. وتسمّى هذه الروح الإنسانيّة  يصلوا إلى هذا العقل الذي تحدّث عنه رس

بالروح الإضافيّة؛ مِن حيث أنَّ الله سبحانه وتعالى قد أضافها إلى نفسه ... وأنَّ للروح 

ــم الأعلى، والروح الأعظم،  ــاء كثيرة، ومِن بينها: »العقل الأوّل، والقل الإضافيّة أس
والروح المحمّدي، وما إلى ذلك«.1

ــيمات العقل في الأحاديث  ــب2: إنَّ مِن بين أوائل تقس ــل الفطري والعقل المكتس ج. العق
ــل إلى مطبوع  ــم العق ــيّ ؟ع؟ في نهج البلاغة، إذ قسّ ــام ع ــاميّة، كلام الإم ــوص الإس والنص
ومسموع، وأعطى الأصالة في ذلك إلى العقل المطبوع )الجبلّّي والداخلي والفطري(3. إنَّ العقل 
ــبة  ــة التي أودعها الله في إطار العلوم غير المكتس ــوع، هو ذات الفطرة المعرفيّ ــري أو المطب الفط
وغير الحصوليّة؛ وهي المعجونة بروح الإنسان، والتي تشكّل أرضيّة لاكتساب شهود الحقائق. 
ــب هو العقل الذي يقوم على التجربة والأدوات المعرفيّة والمفهوم والتصوّر  وإنَّ العقل المكتس

والتصديق والاستدلال.
د. العقل المنوّر والعقل غير المنوّر: إنَّ العقل المنوّر هو العقل الذي يتوصّل إلى القوّة القدسيّة 

النسفي، مقصد أقصى، ص 263. 	.1
إنَّ للفصل بين العقل الفطري )أو الكلّّي( وبين العقل المكتسب )أو الجزئي( جذورًا قديمة في الثقافات المختلفة، حيث  	.2
تظهر في الديانة الهندوسيّة في التمايز بين منس وبودي، وفي العصور الغربيّة الوسطى في إطار التفاوت والاختلاف بين 

ريزن واينتلكتوس.
نهج البلاغة، الحكمة رقم: 338؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج78، ص9. 	.3



335      إسللا العرفان منزلة العقل في

ــهود، والعقل الثاني هو العقل المحصور ضمن الحدود  ــيّة بتأييد إلهي، ويبلغ حدود الش الحدس
ــتدلالات الغائبة، وبالتالي فإنَّه يعيش في حيرة بالنسبة إلى ما وراء  التصوريّة والتصديقيّة والاس

المفاهيم.
ــان، والذي يكون في  ــل الأوّل هو عقل الإي ــهروردي إلى القول بأنَّ العق ــد ذهب الس وق

القلب، وهو لسان الروح وترجمان القلب. وأضاف بعد ذلك قائلًًا:
ــد ليس هو على ضربين.  ــان الروح، وهو عقل واح ــذي ذكرناه مِن كون العقل لس »ال
ولكنهّ إذا انتصب واستقام تأيّد بالبصيرة واعتدل، ووضع الأشياء في مواضعها، وهذا 
ــتضاءة بنور  ــه واعتداله هداه إلى الاس ــور الشرع؛ لأنَّ انتصاب ــتضيء بن العقل هو المس
ــتضاءة بنور الشرع،  الشرع ... ولهذا المعنى، فإنَّ من جمد على مجرّد العقل مِن غير الاس
حظي بعلوم الكائنات التي هي مِن الملك، والملك ظاهر الكائنات. ومَنِ استضاء عقله 
ــوت، والملكوت باطن الكائنات، اختصّ  ــور الشرع، تأيّد بالبصيرة فاطّلع على الملك بن

بمكاشفة أرباب البصائر والعقول دون الجامدين على مجرّد العقول دون البصائر«.1

وقد عمد محيي الدين بن عربي إلى تقسيم أصحاب العقل إلى قسمين، وهما:
1. أصحاب العقول العاديّة والعرفيّة، الذين قالوا بانحصار معلومات العقل في معطياتهم 
الفكريّة واكتفوا بذلك، وليس لديهم طريق للنفوذ إلى عالم ما وراء طور العقل وتحصيل الأمور 

ما فوق العقليّة.
م  2. أصحاب العقول المنوّرة )البصيرة(، الذين يقرّون بعجز العقل ومحدوديتّه، وبالتالي فإنَّهَّ
ــبة مع الوحي  ــدون إلى طور وراء طور العقل، وتكون معارفهم ومعطياتهم العقلانيّة متناس يهت

والشرع2، كما تكون منسجمة مع مكتسبات القلب.
وهو يرى أنَّ هذه الطائفة الثانية هي التي تكون ـ بمساعدة »العقل المنوّر« )المتّصل بالعقل 

السهروردي، عوارف المعارف، ص510. 	.1
كما أنَّه يرى أنَّ المصالح والأحكام الشرعيّة علوم تفوق طور العقل. وعلى حدّ تعبيره: إنَّ عقول الأنبياء والأولياء قد  	.2
ــرون أنَّ التعلّم مِن الله في معرفته، أفضل وأولى  م كانوا ي ــت تلك الأخبار الإلهيّة )النازلة( وآمنت بها؛ وذلك لأنَّهَّ قبل

مِن تقليدهم لأفكارهم. )انظر: ابنعربي،  الفتوحات المكيّة، ج 1، ص 289(.



336   ‏   الدين والعقل

الكلّّي( ـ على استعداد للذهاب مِن طور العقل والوصول إلى المعارف القلبيّة1 وعالم المكاشفة.
ــيّد حيدر الآملي في بحث له حول الشريعة والمراتب والصور ضمن تقسيم  وقد تحدّث الس
العلم إلى القشر )العلم الرسمي والظاهري(، واللبّ )علم الباطن(، ولبّ اللبّ ـ قائلًًا ما معناه:

»إنَّ اللبّ هو العقل المنوّر بالنور القدسي المنزّه مِن ظواهر الأوهام والخيالات، ولبّ اللبّ 
هو جوهر النور القدسي الإلهي المؤيّد للعقل في التنزّه مِن القشور والظواهر، وكذلك مساعدته 

في إدراك العلوم المتعالية الناشئة مِن الإدراكات القلبيّة«.2
ــة العقل في الرؤية  ــاء، ننتقل إلى بحث منزل ــام العقل مِن وجهة نظر العرف ــد بحث أقس بع
العرفانيّة، وموارد مدحه وذمّه في فصلين. وإجمال الأمر أنَّ العقل في مصطلح العرفاء يتمّ ذكره 
ــق  ــف ومحلّه بمعنى القلب )في العرفان النظري(، وتارة أخرى في قبال العش تارة في قبال الكش

)في العرفان العملي(.
ومِن هنا، سوف نواصل البحث ضمن مساحة هذين النوعين مِن العرفان:

أ. العقل في العرفان النظري:
إنَّ العرفان في البُعد النظري شبيه بالفلسفة والحكمة، مع فارق ورد في كلام الأستاذ الشهيد 

مرتضى المطهري، على النحو الآتي:
ــفة تستند في أدلّتها إلى المبادئ والأصول العقليّة فقط، وأمّا العرفان فيستدلّ   »إنَّ الفلس

بالمبادئ والأصول الكشفيّة، ثمّ يعمل على بيانها بلغة عقليّة؛ بمعنى أنَّ العارف يستعمل 
لغة العقل في توضيح ما رآه ببصيرة القلب«.3

ــن الآراء والأفكار  ــان النظري، عبارة ع ــإنَّ العقل في تنظيم العرف ــاس، ف وعلى هذا الأس
العرفانيّة المدوّنة، والتي يكون موضوعها هو اسم وصفة وفعل الحقّ تعالى.4 كما أنَّه يُعدّ كذلك 

.	ابنعربي، الفتوحات المكيّة، ص 56. 1
الآملي، جامع الأسرار ومنبع الأنوار، ص353. 	.2

المطهري، كليات علوم اسلامي، صص77-76. 	.3
ــره وأحوال المبدأ والمعاد  ــائه وصفاته ومظاه ــبحانه مِن حيث أس ــأن العرفان: »هو العلم بالله س يقول القيصري بش 	.4



337      إسللا العرفان منزلة العقل في

مِن أهمّ المصادر المعرفيّة في تدوين عقائد وأدلّة العرفاء أيضًا، ولكنْ حيث يكون القلب وكشفه 
وشهوده مِن أهمّ المصادر المعرفيّة للعرفاء، يتمّ التعرّض في ثنايا هذا البحث إلى محدوديّة ونقصان 

العقل أيضًا.
ــراك والافتراق بين العقل والقلب في العرفان النظري، وهي  هناك الكثير مِن وجوه الاش
تشمل تفسير وبيان العقل في العرفان النظري أيضًا؛ كما يتمّ الحصول على دليل مدح العقل مِن 

حيث وجوه التشابه، والحصول على دليل ذمّ العقل مِن حيث وجوه الافتراق أيضًا.

أ. وجوه التشابه والارتباط بين العقل والقلب )من وجهة نظر العرفاء(.

- وجوه التشابه بين العقل والقلب. 	
- كلاهما جزء مِن البُعد الوجودي للإنسان: إذا اعتبرنا الأبعاد الأساسيّة مِن وجود الإنسان 
على النحو الآتي: 1- المعرفة، 2- الإرادة، 3- المحبّة؛ يكون العقل النظري والقلب كلاهما مِن 
ــن مصادر المعرفة ويحظى بمنزلة  ــادر وأدوات المعرفة، وإنْ كان القلب بدوره هو الآخر مِ مص

الإرادة والشوق والمحبّة أيضًا.1
- يتمّ التعبير عنهما بـ»الجوهر الأصلي للإنسان«: لقد تمّ التعبير عن كلّ مِن القلب والعقل 
بعنوان اللطف الإلهي والجوهر الربّاني في الإنسان الذي هو أكمل أنواع المخلوقات. وأنَّ كلام 

الشيخ نجم الدين الرازي في هذا الشان كالآتي:
»وعليه، كما أنَّ الشخص الإنساني منبئ عن ذات الروح، فإنَّ محلّ كلّ صفة مِن شخص 

ــان تنبئ عن تلك الصفة مِن الروح، وكما أنَّ العين محل البصر ... فإنَّ القلب في  الإنس

الحقيقة محلٌّ لظهور العقل، ومنبئ عن أنَّ الروح الموصوفة بصفة العقل؛ إذ العقل علم 

رضِْ خَليِفَةً﴾ 
َ
ــبحانه وتعالى في قوله: ﴿إنِِّّيِ جَاعِلٌ فِِي الْْأ ــارة الله س محض ... وأنَّ إش

وبحقائق العالم وبكيفيّة رجوعها إلى حقيقة واحدة ...«. )القیصري، رسالة التوحيد والنبوّة والولاية، ص7(.
يرى محيي الدين بن عربي أنَّ المعارف الكشفيّة والنقليّة مِن سنخ يحصل مِن طريق الإرادة )والاشتياق( والمحبّة. )ابن  	.1

عربي، الفتوحات المكيّة، ج2، ص521(.



338   ‏   الدين والعقل

تأتي بهذا المعنى«.1

ــل القلب درجات  ــاب العقل وأه ــب ودرجات: إنَّ لأصح ــا يحتويان على مرات - كلاهم
ــارف الدرجات الأدنى. وبذلك يكون  ــة؛ إذ إنَّ أصحاب كلّ درجة عليا، يمتلكون مع متنوّع
ــفة عالم اللاهوت( ـ بالنسبة إلى صاحب الكشف في العوالم  ــف الأعظم )مكاش لصاحب الكش

الدنيا ـ إحاطة وأولويّة.2
- كلاهما ينطوي على حيرة ويقضي على حيرة: إنَّ العقل بما هو قوّة معرفيّة، ويطالب بالمعرفة، 
فإنَّه بطبعه يروم القضاء على الحيرة ورفع الإبهام عن متعلّق الوعي والإدراك )معلومه(، ولكنَّه 
عندما يواجه طرقًا مغلقة ويقف على حدود إدراكه، فإنّه يُصاب بالحيرة. كما أنَّ الإدراك القلبي 
ــراف العرفاء في المراتب العالية، تعتريه  ــدوره، وإنْ كان واجدًا للوضوح واليقين، إلّّا أنَّه باع ب
ــإنَّ نوع تلك الحيرة الممدوحة تختلف عن الحيرة المذمومة  حيرة خاصّة أيضًا. وبطبيعة الحال، ف
ــاس، فإنَّه على الرغم مِن أنَّ العقل والقلب يرومان القضاء على الحيرة،  للعقل. وعلى هذا الأس

ما في الوقت نفسه يؤدّيان إلى حدوث حيرة أيضًا.3 إلّّا أنَّهَّ

ب. وجوه الارتباط بين العقل والقلب:
- ارتباط الظهور والبطون: إنَّ هذا الوجه مِن الوجوه هو مِن أوجه امتياز العقل والقلب، 

الرازي، رسالة عقل وعشق، صص16-15.  	.1
الحكيم الترمذي، دفتر عقل وآيت عشق، ص22.  	.2

نضيف هذا الأمر بحسب استنباط بعض المحقّقين المتأخرّين على الموارد أعلاه أيضًا، فنقول: إنَّ كليهما منشأ لنوع مِن  	.3
السير والسلوك، ومنِ المعروف بين أهل النظر أنَّ منشأ التصوّف هو القلب، إلّّا أنَّ بعض المحقّقين قد أشاروا إلى نوع 
ــفة والعرفاء ـ ولا سيّما في القرنين الثالث والرابع للهجرة )من قبيل: تصوّف الفارابي  مِن التصوّف العقلي بين الفلاس
وابن سينا والعامري والحارث المحاسبي والحكيم الترمذي وغيرهم( ـ إذ سيكون الذكر والتفكير مقترنين ومتماهيين 
ــن إبراهيمي ديناني ـ ]في كتابه دفتر عشق وآيت حق )كتاب العشق وآية الحق(  على الدوام. وقال الدكتور غلام حس
ــرة الفارابي: لقد سعى الفارابي ـ مِن طريق التفكير والذكر والتأمّل والفكر ـ إلى الاتّصال بالعقل  ــارة منه إلى س في إش
الفعّال، وأنْ يصل مِن خلال الاتصال بالعقل الفعّال إلى شهود الحقائق مِن طريق إشراقاته وإفاضاته. وقد عدّ سماحته 
كيوان القزويني )مؤلّف كتاب عرفان نامه( بوصفه مِن القائلين بوجود نوعين مِن التصوّف، وهما: التصوّف الروحي، 

والتصوّف العقلي أيضًا. )انظر: الحكيم الترمذي، دفتر عقل وآيت عشق، صص107-106. 



339      إسللا العرفان منزلة العقل في

كما هو مِن وجوه ارتباطهما. وعلى هذا الأساس، هناك نوع مِن التكامل بين هذين الأمرين، ويتمّ 
التعريف بذلك بوصفه طريقًا معرفيًّا؛ وكما رأينا يقول نجم الدين الرازي: 

»القلب محلّ لظهور العقل، وإنَّ نور العقل قابل لشعلة العشق المتأجّجة«.1 كما أنَّه قال 

بأنَّ نسبة العقل إلى القلب مثل العين إلى النفس، وبذلك فإنَّ عدم العقل يؤدّي إلى عجز 
القلب في مدركاته.2

وقد يكون كلام السيّد حيدر الآملي شرحًا لكلام نجم الدين الرازي. لقد كان الآملي يعتبر 
»العقل« هو الناحية الأفضل مِن الوجود الإنساني، ويرى أنَّه مظهر الأسماء اللطفيّة )الجماليّة(. 
ــاء القهريّة )الجلاليّة(. والقلب ـ الذي يمثّل التقلّب والتحوّل في  ويرى »النفس« مظهرًا للأس
جميع الأطوار ـ مظهر لجميع أسماء وصفات وكمالات الحقّ، والتي لها وجه إلى العقل والروح، 

ووجه إلى النفس والجسد. وقال في ذلك:
»كلّما مال القلب إلى جانب العقل كان مِن أصحاب اليمين، وحيث يميل إلى جانب النفس 

كان مِن أصحاب الشمال«.3
ــلوك القلبي(  ــر والس - مقام التفكّر: مِن وجوه الارتباط بين العقل والقلب )بمعنى الس
»مقام التفكّر«، والذي تحدّث عنه العرفاء باسم واحد مِن المقامات المذكورة في بدايات السلوك، 
وبلحاظ بعض القيود والصفات، يمثّل حلقة اتصال واضحة بين الفلاسفة والعرفاء. إنَّ الخواجة 
ــزل الخامس مِن البدايات، وعرّفه على أنَّه عبارة عن  ــدالله الأنصاري، الذي اعتبر التفكّر المن عب
ــر شرط التفكّر الصحيح هو التحرّر  ــرة مِن أجل الوصول إلى المطلوب4، قد اعت بحث البص

الرازي، رسالۀ عقل وعشق، ص15.  	.1
م.ن، ص16. 	.2

الآملي، جامع الأسرار ومنبع الأنوار، صص138-137. 	.3
ــذات وفي عين التوحيد  ــذا الموضع اعتبر التفكير في ال ــائرين، ص 34 ـ 35. وفي ه ــروي، منازل الس ــاري اله الأنص 	.4
ــر المحرّم، واعتبر التفكّر في لطائف  ــنخ التفك غير صحيح )انظر: الأنصاري الهروي،  صد ميدان، ص32( ومن س
الصنع الإلهي مستوجبًا لسقي غرس الحكمة، وفي ]كتاب[ صد ميدان، مستحبًّا، والتفكير في معاني الأعمال والأحوال 
وتصحيح أفعاله موجبًا لتذليل سلوك طريق الحقيقة، واعتبره في ]كتاب[ صد ميدان مِن سنخ الواجب. )انظر: م.ن، 

ص33(.



340   ‏   الدين والعقل

ــهوة والتأمّل المناسب في مبادئ النعم، وكذلك تقبّل عقل وقلب الإنسان بالنسبة  مِن قيود الش
ــينا في الفصول العرفانيّة )النمط التاسع( مِن الإشارات، إلى  ــارات. وقد ذهب ابن س إلى الإش
ــق العفيف، مِن العوامل التي تساعد السالك في طريق  اعتبار الفكر اللطيف بالإضافة إلى العش
الحقّ مِن أجل تلطيف سّره، وقال بأنَّ العبادة المقرونة بالتفكير موجبة لإطاعة النفس الأمّارة.1

ج. تمايزات العقل والقلب
إنَّ الموارد أدناه مِن وجوه التمايز بين المعرفة ومدركات العقل والقلب:

- محدوديّة العقل وعدم محدوديّة القلب
ــه قوائم البعير. إذ إنَّ  ــره العرفاء مرادفًا للعقال الذي تقيّد ب ــل محدود ومقيّد، وقد اعت إنَّ العق
ــوّر والتصديق والأمور القابلة للتصوّر  ــاط الإدراكي للعقل، إنَّما يكون ضمن نطاق التص النش
ــل؛ ومِن هنا فقد قيل: إنَّ  ــذا القالب يعكس محدوديّة إدراك العق ــوّري، وإنَّ ه والإدراك التص
العقل إنَّما يصل إلى عالم الجبروت، ولا يصل إلى ما فوقه )عالم اللاهوت(2. وكذلك فإنَّ بعض 
ــلبي )مِن طريق  ــفة العلم الس ــد اعتبروا العلم بالله في العلم والعقل وفلس ــاء الآخرين ق العرف
المفاهيم السلبيّة(، بخلاف علم العرفاء الذي هو علم إيجابي.3 وقد اعتبروا الخصّيصة الأخرى 
ــب والتنوّع إلى ما لا نهاية )مع تجلّيات غير  ــن هذه الناحية أيضًا، وهي أنَّ للقلب قابليّة للتقلّ مِ
متكرّرة للحق(، وعلى حدّ تعبير محيي الدين بن عربي أنَّ هذه الناحية غير محدودة. وقال في ذلك: 
إنَّ القلب إنَّما سمّي قلبًا؛ لأنّه في تقلّب وتحوّل دائم بين تجلّيات متنوّعة، ولا يبقى ثابتًا ومحدودًا، 

بخلاف العقل الذي هو عقال وقيد.4
ويقول أيضًا إنَّ تذكر المعارف الإلهيّة ـ بالنظر إلى قوله تعالى: ﴿إنَّ فِِي ذَلكَِ لََذِكْرَى لمَِنْ كََانَ 

ابن سينا، الإشارات، ج3، ص380. 	.1
الرازي، مرصاد العباد، صص117-114. 	.2

ابن عربي، الفتوحات المكيّة، ج2، صص95-94. 	.3
م.ن، ج1، ص41. 	.4



341      إسللا العرفان منزلة العقل في

لََهُ قَلبٌْ﴾1 ـ إنَّما تحصل في مورد الشخص الذي يدرك الحقيقة مِن طريق المشاهدة والتجلّّي.
 - غيبة العقل وحضور القلب

في قبال الرؤية والشهود القلبي ـ المشتمل على العلم الحضوري وعلى نحو المعاينة وتعدّ نوعًا مِن 
ــن( ـ فإنَّ الإدراك العقلي حتّى في أعلى مراتبه وحالاته )علم اليقين(،  الرؤية واللقاء )عين اليق

يبقى غائبًا، ولا يمكن تصوّره إلّّا مِن طريق الوسائط )حجُب التصوّرات(.  

 ـ تشيّؤ مدركات العقل
إنَّ الذي يقع موردًا لإدراك العقل إنَّما يتمّ طرحه بوصفه شيئًا، وعلى هذا الأساس فإنّه في إدراك 
ــخّص والحياة(،  ــا هو أقرب إليه مِن المدرك، كأنَّه تفوت الخصّيصة الأصليّة )التش المدرك أو م
بخلاف الإدراك القلبي الذي لا يكون القلب فيه منشأ للمعرفة فقط، بل هو مصحوب بالشدّة 
والعواطف والمحبّة أيضًا. ومِن هنا فإنَّه في مسار تجربته الداخليّة يمتلك مشاركة حيّة في متعلّق 
ــمس الدين التبريزي في هذا الباب إلى وصف إله العرفاء، بقوله:  وعيه وإدراكه. وقد ذهب ش

»لدينا إله حيّ؛ فما حاجتنا إلى إله ميّت، المعنى هو الله«.2
 - تسلّل الشبهة إلى العقل والقطعيّة والوضوح في المعارف القلبيّة

م مِن  ــف والعقل، وتوصيف الطائفة الأولى بأنَّهَّ إنَّ محيي الدين بن عربي، بعد ذكر طريقي الكش
الأشخاص الذين يدركون الأمور مِن طريق الذوق أو التجلّّي الإلهي مِن دون انكشاف الدليل، 

قال في توضيح الطريق الثاني: 
ــتدلال بالبرهان العقلّي، وهذا الطريق دون الطريق الأوّل ]طريق  »طريق الفكر والاس
الكشف[؛ فإنَّ صاحب النظر في الدليل قد تدخل عليه الشبه القادحة في دليله؛ فيتكلّف 

الكشف عنها والبحث عن وجه الحقّ في الأمر المطلوب«.3

ق:  36. 	.1
شمس الدین محمد تبریزی، مقالات شمس، ج2، ص67؛ م.ن، ص37. 	.2

ابن عربي، الفتوحات المكيّة، ج1، ص319. 	.3



342   ‏   الدين والعقل

 - تبعيّة وتقليد العقل واستقلال القلب
ــر صفة التقليد والتبعيّة  ــربي في بيان خصائص العقل والإدراكات العقليّة إلى ذك يذهب ابن ع
مِن قبل العقل لسائر المصادر المعرفيّة الأخرى، مِن قبيل: الحسّ. فإنّه يؤكّد على الدور المزدوج 
ــل مِن ناحية »الفعل«  ــدوره حكمين مختلفين أيضًا ـ ويقول: إنَّ العق ــتتبع ب للعقل ـ والذي يس
ــول متناه. ومراده هو التفريق بين العقل بوصفه أداة للمعرفة، والعقل  لامتناه، ومِن ناحية القب

بوصفه مصدرًا للمعرفة، وهو في المعنى الأخير يطلق عليه عنوان »الفكر«.
ــدود ومعيّّن؛ حيث لا  ــاط )أو الفكر( له مدى مح ــول في ذلك: إنَّ العقل في مقام النش ويق

يستطيع أنْ يدرك ما هو أبعد منه، وإنّه في بعض الموارد يعترف بهذا العجز.
ــهود والوحي،  وعلى كلّ حال، فإنَّ العقل أو الفكر في هذا المعنى بالإضافة إلى الحسّ والش
يُعدّ واحدًا مِن مصادر معرفة الإنسان، وأمّا العقل في مقام القبول )القبول مِن مصدر آخر، مِن 
قبيل: الحسّ أو القلب أو الوحي(، فليس له حدود، ويستطيع الحصول على المعلومات مِن أيّ 
ــتهلكًا.1  مصدر موثوق، ويعمل على تجزئته وتحليله. إنَّ العقل في هذه الجهة، يكون مقلّدًا ومس
وبعد بيان المطلب أعلاه، قال في نقد بعض أصحاب العقول وبعض الفلاسفة، ما معناه: »عجبي 
مِن أولئك الذين لا يبالون في جعل العقل مقلّدًا أو مستهلكًا للحواس الخمسة، ويحصلون على 
معلوماتهم بهذه الطريقة، ولا يبدون استعدادًا إلى جعل العقل مقلّدًا ومستهلكًا للوحي والشرع 

أو الإدراكات القلبيّة؛ في حين أنَّ العصمة مِن الخطأ في هذين الموردين أكبر«.2

 - اكتساب العقل وهبة علم القلب
ــواء في ناحية المبادئ والمعلومات السابقة أو في أساليب وأدوات اكتساب  إنَّ العلوم العقليّة، س

وقال في هذا الشأن: قد يعتبر العقل أمرًا ما محالًًا بمقتضى تفكيره، دون أنْ يكون ذلك الأمر محالًًا مِن الناحية الإلهيّة.  	.1
ــالة إلى الفخر  ــائل، ص3؛ ابن عربي، رس ــر: ابن عربي، الفتوحات المكيّة، ج1، ص41؛ ابن عربي، مجموعة رس )انظ

الرازي(.
ابن عربي، الفتوحات المكيّة، ج1، صص288-289. إنَّ وجه الصيانة والعصمة مِن الخطأ في هذين الموردين، يكمن  	.2

في استناد هذين المصدرين إلى العلم الحضوري.



343      إسللا العرفان منزلة العقل في

ــلة مِن الأسباب والحدود الوسط والوسائط. وأمّا العلوم القلبيّة، فهي  المعرفة، تقوم على سلس
ــلة الأسباب )أو  ــب المصطلح ـ علوم لدنيّة أو وهبيّة )موهوبة( وغير متوقّفة على سلس ـ بحس

الأسباب الظاهريّة في الحدّ الأدنى(.
ــلكًا خاصًا في هذا المورد. فهو لا يرى مجرّد العلوم الظاهريّة ـ  إنَّ لمحيي الدين بن عربي مس
الحاصلة مِن الأسباب الظاهريّة )مؤدّيات العقل الكسبي( ـ وحدها مِن العلوم الاكتسابيّة فقط، 
ــباب الباطنيّة ـ مِن قبيل: العلوم الحاصلة مِن  بل ويرى حتّى العلوم الباطنيّة الحاصلة مِن الأس
ــابيّة أيضًا. فقد تحدّث عن التفكير  طريق التقوى )مؤدّيات العقل الفطري( ـ مِن العلوم الاكتس
ــاب العلم، ويرى أنَّ العلوم الوهبيّة علومًا تفاض مِن جانب  والتقوى بوصفهما طريقين لاكتس
ــاطة، ولا يكون في ظهورها تحمّل وقصد وجهد، مِن قبيل: النبوّات وعلوم  الحقّ مِن دون وس

الأنبياء.1

موارد ذمّ العقل
فيما يلي نتعرّض إلى ثلاثة موارد مِن بين موارد ذمّ العقل، الناشئة مِن وجوه التمايز المذكورة أعلاه:
أوّلًًا: العقل الذي يدّعي الانحصار: يذهب العرفاء إلى الاعتقاد بأنَّ العقل إذ يحتكر لنفسه 
ــيلة الوحيدة للحصول  طريق المعرفة ويقول إنَّه الطريق الوحيد للوصول إلى العلم، وإنّه الوس
على الحقيقة، يكون قد ادّعى شططًا وقال جزافًا، ومِن هنا يقع تقابل بين العقل والحبّ ومساحة 

الحصول عليهما.
ــون في الأصل غير قابل  ــا لم يصل إليه )أو ما يك ــة المذكورة، قد ينكر م ــل في الحال إنَّ العق
ــل(، وبذلك يكون قد ارتكب نوعًا مِن مغالطة  ــإدراك، أو يكون مِن الأمور التي تفوق العق ل
ــدم(2. إنَّ العقل في مثل هذه الحالة  ــس )أو عدم رؤية الدلالة وعدم العثور على الع إيهام العك

بدلًًا مِن الاقتراب مِن مقصوده الكمالي والمعرفي، يبتعد عنه أكثر. 

ابن عربي، الفتوحات المكيّة، ج4، صص121-120. 	.1
م.ن، ج2، ص114. 	.2



344   ‏   الدين والعقل

وثانيًا: الاكتفاء بالعقل مِن الكشف أو بعد حصول الكشف: مِن موارد توظيف العقل عند 
ــة  ــث يتدخّل ويحكم في مجال ما وراء العقل؛ فكما لا يمكن الإخبار بالعين وحاسّ ــاء؛ حي العرف
ــاطة العقل عن  البصر عن المعقولات وأوصاف الجنس والعقل، كذلك لا يمكن الإخبار بوس
ــفي في مثل هذه الأمور مثل  ــهوديّة أيضًا. إنَّ العقل الفلس المجال الخاصّ بالقلب والرؤية الش

القدم الخشبيّة والقلقة التي يراد التعكّز عليها في السير على أرض رخوة ورمليّة؛ 
وهكذا الشأن حيث يكون الشخص في مرتبة العيان )الشهود وعين اليقين( ويقف في تلك 
المرحلة المتعالية، ولكنهّ يلجأ عن شمس الشهود إلى ظلال غموض مرآة الاستدلال والقياس.
ــاهدة« القلب. وفي هذه الحالة ـ التي هي نوع مِن  إلّّا أنَّه يضع »خبر« العقل بديلًًا عن »مش

الرجوع )من عين اليقين إلى علم اليقين( ـ يكون التمسّك بالعقل مذمومًا مِن قبل العرفاء. 
ــلطانه مِن أهمّ  ــام الخيال: يذهب العرفاء إلى اعتبار »الخيال« وس ــا: مقهوریة العقل أم ثالثً
ــلوك ومعرفة الحقيقة، ويعتقدون أنَّ الكثير مِن العبادات والرياضات قد تمّ  موانع السير والس
وضعها مِن أجل السيطرة على الخيال ونفي الأوهام والتحرّر مِن جزئيّات عالم الصوَر؛ ومِن هنا 
لو مال العقل ـ الذي يكون شأنه إدراك الكليّات وما فوق الحسّ والخيال والوهم ـ إلى الضعف، 
فسوف يكون مقهورًا أمام قوّة الخيال، وسوف يتعرّض إلى التخبّط والاختلال في إصابة الواقع. 

مقارنة بين المعرفة العقليّة والقلبيّة
يُطلق محيي الدين بن عربي على نتيجة النظر الفكري عنوان »علم العقل« ـ مِن قبيل: إثبات أصل 
ــمّي محصول ذوق المعارف بـ»علم الأحوال« ـ مِن قبيل: ذوق معين الجنة في  الجنةّ والنار ـ ويُس
الكشف المثالي ـ ويُسمّي ثمرة المواهب الرحمانيّة مِن طريق روح القدُس ـ الخاصّة بالولي والنبيّ 
ـ بـ»علم الأسرار«، مِن قبيل: العثور على وحدة الوجود والاعتقاد به. كما ينقسم مضمون علم 
ــمين؛ فهو إمّا أنْ يُدرك بوساطة العقل )من قبيل: الاعتقاد بالآخرة(، أو  الأسرار بدوره إلى قس
ــاطة الكشف فقط )من قبيل: أحوال ما بعد الموت(، وفي  لا طريق للعقل إليه، وإنَّما يحصل بوس
ــذه الحالة إمّا أنْ يكون: أ- راجعًا إلى علم الأحوال، ولكنْ على نحو أكثر يقينيّة وإشرافًا، أو:  ه



345      إسللا العرفان منزلة العقل في

ــن طريق إخبار المعصوم عن  ــم الإخبار )النقل والوحي( الحاصل مِ ــون راجعًا إلى عل ب- يك
عوالم الغيب )من قبيل: ما لا يحصل عليه الشخص مِن طريق العقل أو الكشف، وإنَّما يعتقد به 

مِن طريق الوحي(.1
ــمّي العلوم الخاصّة بالعرفاء ـ ويكون محلّها قلوبهم ـ بـ»علم الاختصاص« أي:  كما أنَّه يُس
العلم الذي يكون منحصًرا بأهل الحقّ. ويرى أنَّ أساس هذا العلم يقوم على سبع مسائل؛ وأنَّ 
ــبعة، يكون التعرّف على الحقائق بالنسبة له أسهل. وهذه  ــائل الس ــخص إذا علم بهذه المس الش

المسائل السبعة عبارة عن:
1. معرفة الأسماء الإلهيّة.

2. معرفة تجلّيات الحقّ.
ــابهات والصفات  ــان الشرائع )في باب المتش ــة خطاب الحقّ تعالى، الوارد على لس 3. معرف

التشبيهيّة للحقّ تعالى(.
4. معرفة الكمال الوجودي ونقصه )العلم بالنظام الأحسن، وأنّه حتّى النقائص الظاهريّة 

تعبّّر عن الكمال(.
5. معرفة الإنسان بحقيقته.

6. أسباب وعلل الكشف الخيالي، ومعرفة الخيال المتّصل والمنفصل.
7. علم الأمراض والأدوية في السلوك العملي.2

ــمى مِن العقل،  ــار في مختلف مواضع كتابه إلى علوم خاصّة، هي حصيلة مآخذ أس وقد أش
ــم منازل الصالحين،  ــم الحروف، وعلم الموازين، وعل ــارت مِن نصيبه. مِن قبيل: عل ا ص وأنَّهَّ

والعلم بسّر القدر، وما إلى ذلك.3

ابن عربي، الفتوحات المكيّة، ج1، صص32-31. 	.1
م.ن. 	.2

م.ن، ج1، ص190، وج2، ص63، وص424. 	.3



346   ‏   الدين والعقل

ب. العقل والحبّ في العرفان العملي:
إنَّ التأكيد الأصلي في العرفان العملي، يقوم على أساس تغيير مبدأ الرغبة والميل في الإنسان، 
ــمّ طرق هذا التغيير لمبدأ  ــة للحصول على نوع مِن الفهم والمعرفة. ومِن بين أه ــذي هو مقدّم ال
ــق، وفي المقابل طريق الرياضة، وهو طريق  ــة والميل هو التحبّب والوصول إلى مقام العش الرغب
أقرب، ولكنهّ في الوقت نفسه أشدّ وعورة وخطورة. وقد عدّوا مِن خصائص الحبّ والعشق أنَّه 
لا يتناغم مع الحسابات العقليّة. وفيما يلي نشير إلى بعض موارد الاختلاف بين العشق والعقل، 

وذلك على النحو الآتي:
الاختلاف بين العشق والعقل في العرفان العملي:

1. طريق العقل يقوم على أساس البقاء والرغبة في الحفاظ على الوجود )الحفاظ على وضع 
ــوق، والتحرّر مِن قيود  ــق، فهو طريق الرغبة والميل إلى الفناء في المعش الفرد(. وأمّا طريق العش

الوجود.1
 2. إنَّ العقل في نهاية المطاف سوف يصل إلى إدراك ماهية الأشياء، وأمّا العشق فإنّه يدرك 

حقيقة الأشياء كما هي.2
ــق فلا  وعلاوة على ذلك، فإنَّ مدى العقل محدود بما يكوّن له مفهومًا عنه؛ وأمّا مدى العش

حدود له. 
ــاب والربح والعمارة؛ وأمّا العشق فهو يجنح نحو التدمير، ويخلو   3. العقل يميل إلى الحس

مِن كلّ حساب وكتاب، ولا يبالي بتفاصيل المعاش.3

ــاني  ــق يكمن في أنَّ العقل فارس عمارة العالمين الجس يقول نجم الدين الرازي: إنَّ الخلاف والتضاد بين العقل والعش 	.1
والروحاني، والعشق حارق لبيدر الوجود ومقوّض لكلا العالمين. انظر: الرازي، رسالۀ عقل و عشق، ص24. 

ــاني الذي ... يدرك ماهية  ــق، هو العقل الإنس يقول نجم الدين الرازي: نحن نريد مِن العقل الذي نعتبره ضدّ العش 	.2
ــياء كما هي. انظر:  ــياء لا كما هي، لا أنَّه يدرك حقيقة الأش ــياء ... إنَّ كمال العقل في أنْ يدرك مثال ماهية الأش الأش

الرازي، رساله ي عقل و عشق، ص30؛ الرازي، مرصاد العباد، صص118-117.
لا مجال للعقل كي يناور في هذا المضمار؛ لأنّه يشكّل عقبة في عالم الفناء، وهو طريق إلى العدم المحض، والعقل سير في  	.3
عالم البقاء ... وأمّا العشق فله صفة النار، ومساره يكون في عالم الفناء. انظر: الرازي، رسالۀ عقل و عشق، ص24. 



347      إسللا العرفان منزلة العقل في

ــة الدنيويّة ـ أو الحدّ الأقصى مِن المنفعة الدنيويّة ـ والأخرويّة، في  ــل يهتمّ بالمنفع  4. إنَّ العق
حين أنَّ العشق لا يبالي بكلا العالمين.

 5. إنَّ العقل رهن ومقيّد بالآداب والتقاليد ويبحث عن طريق للسلامة؛ وأمّا العشق فهو 
متحرّر مِن القيود والحدود، وبالتالي فهو في معرّض اللوم.1 

ــل وما إلى ذلك، وأمّا  ــب الوجود أو المحرّك أو الفاع ــل يدرك وجود الله واج  6. إنَّ العق
العشق، فهو يأخذ بيد الإنسان إلى الله )الحيّ( والحاضر والمحبوب للإنسان.2 

 7. ربّما أصبح العقل تابعًا للغرائز، ومقهورًا لما دونه مِن القوى الكامنة في وجود الإنسان. 
وأمّا العشق، فإنّه يهيمن على سائر الميول والغرائز والقوى، ويعمل على تكامل الإنسان وتعاليه.3 
 8. إنَّ العقل يدرك معلومه بوصفه »شيئًا«، وأمّا العشق فإنّه يرى محبوبه بوصفه »شخصًا«.

ــق فهو قصير وسريع جدًا )وإنْ كان   9. إنَّ طريق العقل طويل ومتدرّج، وأمّا طريق العش
زاخرًا بالمخاطر(.4

 10. إنَّ طريق العقل طريق مكتسب، وإنَّ العلم الحاصل منه علم مجلوب، ومسبّب بسبب 
عادي وكوني )= ما سوى الله(، وأمّا طريق العشق، فهو حصيلة عطاء إلهي ولطف وجذبة إلهيّة، 

والعلم الحاصل منه علم مقبل ولدني وذوقي وموهبة مِن الله.5
ــق(6 ـ في إطار حوار بين  لقد ذكر الخواجة عبدالله الأنصاري في كتابه )كتاب العقل والعش

الرازي، رسالۀ عقل و عشق، صص90-89.  	.1
م.ن، صص90-89.  	.2
م.ن، صص90-89.  	.3

يقول النسفي في رسالة بيان العشق )المطبوعة ضمن الإنسان الكامل(: »إنَّ العشق براق السالكين ومركب السائرين،  	.4
ــا وطاهرًا ...«.  ــق صافيً ــق أنْ يحرقه في لحظة واحدة، ويعيد العاش ــن عامًا، يمكن للعش ــا بناه العقل في خمس وكلّ م

النسفي، الإنسان الكامل، ص125.
ــف إلى الاعتقاد بأنَّ علمهم ـ بخلاف أهل العقل ـ هبة إلهيّة. إنَّ العلم  ــأن أهل الكش يذهب محيي الدين بن عربي بش 	.5
ــفة. )انظر:  ــتياق( والفتوح والمكاش ــبب ... وإنَّ العلم بالله يحصل مِن طريق الإرادة )الاش الموهوب لا يحصل مِن س

الجهانگیري، محيي الدين بن عربي چهره ي برجسته ي عرفان اسلامي، صص169-166(.
الأنصاري الهروي، مكتوب عقل و عشق. 	.6



348   ‏   الدين والعقل

العقل والعشق1 ـ الاختلافات بينهما على النحو الآتي )حيث تندرج ضمنه الموارد التسعة أدناه(: 
العشقالعقلت
ليس رهناً بالخيالاتسبب الكمالات1
فراشة مجنونة مخمورةالجامع المعمور2
جرعة الفناءشعلة الغنى3
سجن الملامةحديقة السلامة4
درويش الأعتابالإسكندر العاقل5
محرم حرم الوصالصّراف فضّة الخصال6
عدم الاعتناء بالدعوىمدّعي التقوى7
أسمى مِن الوجود والموجودشيخ مدينة الوجود8
فارغ عن الكونينعالم بالعلم والبلاغة9

متقاضي الوديعةقاضي الشريعي10
مقرّب الحضرةمؤدّب الطريق11

ــق، نواجه  ــوه التمايز هذه الواردة في كلمات العرفاء بين العقل والعش ــى الرغم مِن وج وع
ــم في الدرجات الكماليّة  ــي بينهما، مِن قبيل: التناغ ــه نوعًا مِن الارتباط والتماه ــت نفس في الوق
ــور العقل بدوره أكبر. وعلى  ــق أكبر، كان ن ــق؛ بمعنى أنَّه كلّما كان نور العش بين العقل والعش
ــن أنَّ عكس هذا المعنى لا يصدق دائمًًا، إلّّا أنَّ هذا الكلام مقدّمة لهذا الحكم، وهو أنَّ  الرغم مِ
هذين الأمرين هما في النهاية شيء واحد، وفي أعلى درجاتهما ينحسر الاختلاف، وعلى حدّ تعبير 
ــق وأكمل مرتبة في العقل، قد تمثّلتا في وجود خاتم  نجم الدين الرازي: إنَّ أعلى درجة في العش

الأنبياء؟صل؟.2

النتيجة
ــراك  بالنظر إلى ما تقدّم، فإنَّ مدح العقل أو ذمّه عند العرفاء، إنَّما يعود إلى مقدار وحجم الاش

والافتراق بين العقل والقلب مِن جهة، وبين العقل والعشق مِن جهة أخرى. توضيح ذلك:

الرازي، اركان عرفان، صص90-89. 	.1
الرازي، رسالۀ عقل وعشق، ص33.  	.2



349      إسللا العرفان منزلة العقل في

ــيلة وأداة لمعرفة الحقيقة »في دائرته الخاصّة«، ومارس نشاطه ومهامّه  إنَّ العقل إذا كان وس
ــن وراء طور العقل«، ولم تغلبه الغرائز والقوى الواقعة فيما دونه،  مِن دون إنكار »الطور الكام
ولم يعمل على تخطئة معطيات القلب والروح والشرع، مع الاشتمال على قيدي التحقيقيّة والتنوّر 
بنور الشرع، فهو ممدوح. وأمّا في الموارد الآتية ـ على الترتيب في حقلي العرفان النظري والعرفان 

العلمي ـ فيعتبر مذمومًا مِن قبل العرفاء:

أ . في حقل العرفان النظري:
1. الارتهان لقيود التفاصيل والجزئيّات والأمور المقيّدة والمحدودة.

2. الارتهان إلى قيود الظواهر.
3. التقيّد والتعيّّن بالأسباب.

4. الارتهان إلى التقليد.
5. البقاء في الغموض والحيرة.

ب . في حقل العرفان العملي:
1. التعرّض لتبعيّة الغرائز، والتقهقر أمام الوهم أو القوى الطبيعيّة والحيوانيّة.

2. التقيّد بالأمور العابرة والفانية والجزئيّة، وكذلك المصالح الدنيويّة.
3. الحسابيّة والنفعيّة.

4. النظرة الآليّة والتعاطي الشيئي بعيدًا عن العواطف مع ما سوى النفس والذات.



350   ‏   الدين والعقل

المصادر
ــق: صبحي الصالح، ـ  ــن روائع كلام الإمام علي ؟ع؟، تحقي ــة )مختارات الشريف الرضي مِ نهج‌البلاغ

بيروت، أفست إيران: مركز البحوث الإسلاميّة.
ــن، دفتر عشق وآيت حق )كتاب العشق وآية الحق(، طهران، انتشارات ـ  إبراهيمي ديناني، غلام‌حس

طرح نو، 1380هـ.ش.
ابن‌سينا، حسين بن عبدالله، الإشارات )شرح الطوسي(، طهران، مطبعة حيدري، 1403هـ.ش.ـ 
ــت طبعة ـ  ابن‌عربي، محيي‌الدين، الفتوحات المكيّة )أربع مجلّدات(، بيروت، دار إحياء التراث، )أوفس

القاهرة(.
ــت طبعة ـ  ــــــــــــــــ، الفتوحات المكيّة )أربعة عشر مجلّدًا(، تحقيق: عثمان يحيى، بيروت )أوفس

القاهرة(.
ــــــــــــــــ، مجموعة رسائل ابن‌عربي، دار إحياء التراث العربي )أوفست طبعة الهند(.ـ 
ــيّد حيدر، جامع الأسرار ومنبع الأنوار، تحقيق: عثمان يحيى، طهران، انتشارات علمي و ـ  الآملي، الس

فرهنگي، 1368هـ.ش.
ــاري، طهران، ـ  ــة(، تصحيح: أنص ــدان )الأبعاد المئ ــة عبدالله، صد مي ــاري الهروي، الخواج الأنص

انتشارات طهوري، 1358هـ.ش.
ــــــــــــــــ، مكتوب عقل وعشق )كتاب العقل والعشق(، طهران، انتشارات نور فاطمة ؟سها؟، ـ 

1361هـ.ش.
ــــــــــــــــ، منازل السائرين، تصحيح: فرهادي، طهران، انتشارات مولى، 1361هـ.ش.ـ 
البلخي الرومي، جلال‌الدين، غزليّات شمس تبريزي )غزليّات شمس التبريزي(، تصحيح: عباسي، ـ 

طهران، نشر طلوع، 1358هـ.ش.
ــارات علمي ـ  ــوي(، تحقيق: سروش، طهران، انتش ــوي معنوي )المثنوي المعن ـــ، مثن ـــــــــــــــ

فرهنگي، 1378هـ.ش.
الجرجاني، السيّد شريف، التعريفات، طهران، انتشارات ناصر خسرو.ـ 
ــق(، )المدرجة ضمن كتاب أركان ـ  ــاله‌ي عقل وعشق )رسالة العقل والعش الرازي، نجم‌الدين، رس

عرفان(، طهران، انتشارات نور فاطمة ؟سها؟، 1361هـ.ش.



351      إسللا العرفان منزلة العقل في

الرازي، نجم‌الدين، مرصاد العباد، تحقيق: د. أمين رياحي، طهران، انتشارات علمي فرهنگي.ـ 
ــة(، طهران، ـ  ــم المصطلحات العرفانيّ ــات عرفاني )معج ــيدجعفر، فرهنگ اصطلاح ــجادي، س س

انتشارات طهوري، 1362هـ.ش.
السهروردي، شهاب‌الدين عبدالقاهر، عوارف المعارف، بيروت، دار الكتاب العربي، 1983م.ـ 
ــت طبعة بيروت، ـ  ــر القرآن )عشرون مجلّدًا(، أوفس ــن، الميزان في تفس الطباطبائي، السيّدمحمّدحس

إيران.
الغزالي، محمّد، إحياء علوم الدين )ثمانية مجلّدات(، بيروت، دار الكتاب العربي. ـ 
ــن، المحجّة البيضاء في تهذيب الإحياء )ثمانية مجلّدات(، تحقيق: علي‌أكبر ـ  ــاني، الملّّامحس الفيض الكاش

غفاري، طهران، دفتر انتشارات اسلامي، 1384هـ.ش.
ــارات ـ  ــن يعقوب، أصول الكافي )مجلّدان(، تحقيق: علي أكبر غفاري، طهران، انتش الكُليني، محمّد ب

إسلاميّة، 1362هـ.ش.
المجلسي، محمّدباقر، بحار الأنوار، بيروت، دار إحياء التراث العربي، )أوفست طبعة إيران(.ـ 
ــارات دفتر تبليغات اسلامي، ـ  ــهري، محمّد، ميزان الحكمة )عشرة مجلّدات(، قم، انتش محمّدي ري‌ش

1362-1363هـ.ش.
النسفي، عزيزالدين بن محمّد، الإنسان الكامل، تحقيق: هنري كوربان، طهران، انتشارات طهوري، ـ 

1362هـ.ش.
ــد رباني، طهران، كتابخانه علميه ـ  ـــ، مقصد أقصى )الغاية القصوى(، تصحيح: حام ـــــــــــــــ

حامدي.





353      اانيّة إلى لهيّات الفلسفيّة أو النظرة العقلالإ

الإلهيّات الفلسفيّة أو النظرة العقلانيّة إلى الدين1

المرجع الديني الشيخ جعفر السبحاني

الخلاصة
ــيّما شريعة الإسلام مِن زاوية  ــاوي والإلهي، ولا س ــعى في هذه المقالة إلى بحث الدين الس نس
ــاميّة تعبّدية بالكامل ولا تحتوي على أيّ نوع مِن  عقلائيّة، وما إذا كانت تعاليم الشريعة الإس
أنواع التعقّل. وأنَّ التحليل العقلاني في باب شريعة الإسلام محظور، وإنَّما يجب الالتزام بها إيمانًا 
ــليمًًا وتعبّدًا، أم هناك علاقة وثيقة بين العقلانيّة والشريعة الإسلاميّة، وأنَّ بالإمكان تفسير  وتس

الكثير مِن تعاليمه ومفاهيمه تفسيًرا عقليًّا؟
ــع الأديان والشرائع  ــعارًا لجمي ــطور إلى الاعتقاد بأنَّ العقلانيّة تمثّل ش ــب كاتب الس يذه
ــامي، بوصفه خاتم الأديان، كما يرى أنَّ هناك  ــيّما منها الدين الإس ــاويّة والإلهيّة، ولا س الس
ــارف في القرآن الكريم ـ بما في ذلك  ا بين الدين والعلم، قد تمّ بيان جميع المع ــا تامًّ ــاً وتماهيً تناغ
التوحيد ـ مقرونة بالدليل والعقلانيّة. كما أنّنا نشاهد هذا التناغم بين العقلانيّة والتعاليم الدينيّة 
ــاميّة تبعًا للقرآن الكريم أيضًا. ثمّ سيعمل كاتب السطور على البحث  حتّى في الروايات الإس
ــأ هذا الفصل والتفكيك يعود إلى عصر  ــخ الفصل بين العقلانيّة والدين، ويرى أنَّ منش في تاري

ة الإسلاميّة  ــات التي تصدر في الجمهوريَّ ــفی یا نگاه عقلانی به دین« في مجلة قبس المصدر: المقالة بعنوان »الهیات فلس 	.1
الإيرانيَّة باللغة الفارسيّة، الشتاء 1384ش، الصفحات 5 إلی 20.

كانت هذه المقالة في الأصل كلمة ألقاها سماحة آية الله جعفر السبحاني في مركز التحقيقات الثقافيّة والفكر الإسلامي  	
)پژوهشگاه فرهنگ و انديشه اسلامي(، بمناسبة اليوم العالمي للفلسفة، وقد تمّ تحويلها بعد ذلك إلى هذه المقالة.

تعريب: حسن علي مطر. 	



354   ‏   الدين والعقل

الجاهليّة والحكم الأموي، بل وحتّى الحكم العبّاسي أيضًا. وفي الختام يرى أنَّ هذه الرؤية مخالفة 
للمفاهيم القرآنيّة والروائيّة.

المقدّمة
ــالى، وإنَّ جميع الأنبياء  ــبحانه وتع ــوى دين واحد مِن قبل الله س لم ينزل في ضوء رؤية القرآن س
والرُسُل قد أمروا بتبليغ ذلك الدين الواحد؛ وذلك لأنَّ دين النبيّ نوح ؟ع؟، هو ذات دين النبيّ 
ــاء ذاتهم الذين جاؤوا بعده، وصولًًا إلى  ــم ؟ع؟ ذاته، ودين النبيّ إبراهيم هو أديان الأنبي إبراهي

ِ الْْإِسْلََامُ﴾1. خاتم الأنبياء ؟صل؟؛ كما في قوله تعالى: ﴿إنَّ الّدِينَ عِندَْ اللَّهَّ
ــليم والإذعان أمام الله سبحانه وتعالى؛ وذلك حيث أنَّ العالم  ــام، هو التس إنَّ المراد بالإس
ليس له سوى خالق واحد، وليس لهذا الخالق سوى فعل واحد، وأنَّ الإنسان مخلوق له، فعليه 
ــذا الأصل يمثّل حلقة  ــام لمقامه المنيع. وإنَّ ه ــب الإذعان له والانصياع لأوامره والاستس يج
ــاطة  ــاوية التي نزلت مِن عند الله، وتمّ إبلاغها إلى الناس بوس ــركة بين جميع الشرائع الس مش

الأنبياء ؟عهم؟.
ــام نسبة لم ينسبها أحد  ــبنّ الإس يقول أمير المؤمنين علّي ؟ع؟ في بعض قصار الكلم: »لأنس

قبلي ولا ينسبها أحد بعدي إلّّا بمثل ذلك: وإنَّ الإسلام هو التسليم«.2
ــع البشر، هو دين  ــبحانه وتعالى إلى جمي ــن أنَّ الذي تمّ إنزاله مِن قبل الله س ــى الرغم مِ وع
ــف الأزمان، وأنَّ الأنبياء قد بعثوا  ــد، إلّّا أنَّ تكاليف العباد كانت مختلفة ومتنوّعة في مختل واح
لهداية الناس بدين واحد، ولكنْ بشرائع متنوّعة ومختلفة. وإنَّ القرآن الكريم في عين تأكيده على 
ٍ جَعَلنَْا مِنكُْمْ شِِرعَْةً 

ــلُّ ــرّح بتعدّد الشرائع، كما في قوله تعالى: ﴿لِ ــدة الدين، إلّّا أنَّه ي وح
وَمِنهَْاجًا﴾3.

إنَّ الشرعة في اللغة العربيّة تعني الطريق الذي يسلكه الإنسان ليصل إلى الماء، ويطلق عليه 

آل عمران: 19. 	.1
نهج البلاغة، قسم الحكم، الحكمة رقم: 2. 	.2

المائدة: 48. 	.3



355      اانيّة إلى لهيّات الفلسفيّة أو النظرة العقلالإ

لفظ الشريعة أيضًا؛ وكأنَّ الدين الإلهي نهر طام وفيّاض، يغترف منه جميع الأنبياء، ولكنْ يسلك 
كلّ واحد منهم طريقًا مختلفًا إليه بما يتناسب مع شرائط الزمان والمكان واستعداد الأمم.

ــن« في عبارة »النظرة  ــر بأنَّ مرادنا مِن لفظ »الدي ــذه المقدّمة، لا بدّ مِن التذك ــر إلى ه بالنظ
ــة، أي: شريعة خاتم النبيّين.  ــة إلى الدين«، هو الدين الإلهي في إطار الشريعة المحمّدي العقلانيّ
نسعى في هذه المقالة إلى اكتشاف العلاقة بين الدين المحمّدي وبين العقلانيّة، ونعمل على تعيين 

واحد مِن احتمالين:
ــدي بالكامل، ويجب  ــه وأحكامه وقيَمه دين تعبّ ــم في أصوله وتعاليم ــل الدين الخات 1.ه
ــه بأيّ نوع مِن أنواع التعقّل  ــليمًًا، ولا ينبغي التفكير فيه، ويحظر القيام في الاعتقاد به إيمانًا وتس

والتحليل العلمي لأصوله وفروعه مِن طريق العقل؟
ــة، وإنَّ أصول الدين ومعارفه وأحكامه  ــاك علاقة وثيقة بين الدين الخاتم والعقلانيّ 2. هن
ــر بالبرهان والدليل العقلي.  الفرديّة والاجتماعيّة والأخلاقيّة في الكثير مِن الموارد، قابلة للتفس
وبكلمة واحدة يمكن القول: إنَّ »الدين الإسلامي« ممزوج بحكم العقل، وحيث يكون للعقل 

حقّ الحكم في بعض الموارد، لا يوجد هناك أدنى تفكيك أو فصل بينهما.
على الافتراض الأوّل، سوف يكون البحث بشأن »النظرة العقلانيّة إلى الدين« عديم المعنى؛ 
إذ لا توجد هناك علاقة بين هذين الأمرين، وأمّا على الافتراض الثاني، فلا بدّ مِن الحديث بشأن 

عقلانيّة المفاهيم الإلهيّة.

عقلانيّة الدين شعار النبيّ الأكرم ؟صل؟
ــوع كلامنا وإنْ كان يقتصر على الدين »المحمّدي«، إلّّا أنَّه بالنظر إلى خطابات الأنبياء  إنَّ موض
السابقين الموجّهة إلى أممهم، يتّضح أن العقلانيّة كانت شعارًا لجميع الأنبياء، كما ورد بيان ذلك 
ــمْ هَذَا ذكِْرُ مِن مَعِِيَ وَذكِْرُ مِن  َذُوا مِن دُونهِِ آلهَِةً قُلْ هَاتوُا برُهَْانكَُ مِ اتَّخَّ

َ
ــالى: ﴿أ ــه تع في قول

كْثََرهُُمْ لََا يَعْلَمُونَ الْْحَقَّ فَهُمْ مُعْرضُِونَ﴾1.
َ
قَبلِِْي بلَْ أ

الأنبياء: 24. 	.1



356   ‏   الدين والعقل

تناغم الدين مع العلم
في السابق كان يتمّ طرح مسألة الفصل بين الدين والعقل أو الفلسفة والحكمة. وأمّا بعد الثورة 
ــكل الفصل بين الدين والعلم، في حين  ــألة على ش الصناعيّة في الغرب، أخذ يتمّ طرح هذه المس
أنَّ الدين الإسلامي يرفض هذا النوع مِن الطرح، بل ويقول في نقد عقيدة المشركين الذين كانوا 
ثاَرَةٍ مِن 

َ
وْ أ

َ
ــبحانه وتعالى: ﴿ائْتُونِِي بكِِتَابٍ مِن قَبلِْ هَذَا أ ــاوون بين أصنامهم وبين الله س يس

عِلمٍْ إنْ كُنتُْمْ صَادِقيَِن﴾1.
كيف يمكن الفصل بين الدين والعلم، والحال أنَّ القرآن الكريم يستند في الكثير مِن الموارد 
إلى العلم، ويكفي في ذلك أنْ نعلم أنَّ مادّة العلم بجميع مشتقّاتها، قد استعملت في القرآن 779 
مرّة، وأنَّ مادّة العقل قد استعملت 47 مرّة، وأنَّ مادّة الفكر قد استعملت 18 مرّة، ومادّة اللبّ 
قد استعملت 16 مرّة، ومادّة النذير قد استعملت أربع مرّات. وبذلك كيف يمكن إنكار التعقّل 

والنزعة العلميّة اللاحقة للأديان السماوية والإلهيّة.

بيان المعارف مقرونة بالدليل
ــتمل على  ــاهد الواضح على الارتباط الوثيق بين الدين والعقلانيّة، هي الآيات التي تش إنَّ الش
ــتحكامًا في الوقت نفسه. وفيما يلي نلقي نظرة  المفاهيم الإلهيّة المدعومة بأدقّ الأدلّة وأكثرها اس

عابرة على بعض هذه الآيات، ونحجم عن تقرير البراهين الواردة فيها:
رضَْ بلَْ لََا 

َ
ــمَاوَاتِ وَالْْأ مْ خَلَقُوا السَّ

َ
ــمُ الْْخَالقُِونَ*أ مْ هُ

َ
ءٍ أ ــن غَيْْرِ شََيْ ــوا مِ مْ خُلقُِ

َ
1.﴿أ

يوُقنُِونَ﴾2.
ءٍ﴾. مْ خُلقُِوا مِن غَيْْرِ شََيْ

َ
أ . هل ظهروا إلى الوجود مِن دون خالق: ﴿أ

مْ هُمُ الْْخَالقُِونَ﴾.
َ
م قد خلقوا أنفسهم بأنفسهم: ﴿أ ب. أم أنَّهَّ

ج. أم أنَّ خالقًا قد خلقهم: )نظريّة القرآن الكريم(.

الأحقاف: 4. 	.1
الطور: 36-35. 	.2



357      اانيّة إلى لهيّات الفلسفيّة أو النظرة العقلالإ

ــيجدون أنَّ هذه الحالات  ــهم، وفكّروا في نظام العالم الأعلى، س ولو تجاوز المشركون أنفس
ــمَاوَاتِ  مْ خَلَقُوا السَّ

َ
ــالى: ﴿أ ــنّ في قوله تع ــأنها أيضًا؛ كما هو مب ــة وجارية بش ــة حاكم الثلاث

رضَْ...﴾.
َ
وَالْْأ

بيان التوحيد في الخالقيّة والربوبيّة بالبرهان الفلسفي
إنَّ التوحيد في »الخالقيّة« منفصل عن التوحيد في الربوبيّة. فإنَّ محور الكلام في المورد الأول يدور 
ــول الفاعليّة. وبعبارة أخرى:  ــة، في حين أنَّ محور الكلام في المورد الثاني يدور ح حول الخالقيّ
ــوى خالق واحد. وأمّا في  في وحدانيّة الخالق، يكمن محور الكلام في أنَّ عالم الوجود ليس له س
وحدانيّة الإدارة والتدبير، يكمن محور الكلام في أنَّ العالم ليس له سوى مدير ومدبّر واحد. وقد 
ذكر الله تعالى كلا هذين الموردين في آيتين مِن القرآن الكريم مقرونًا بذكر البرهان والدليل، وقد 

عمد المتكلّمون بدورهم إلى استخراج برهان الامتناع وغيره مِن هاتين الآيتين.
ــا كََانَ مَعَهُ مِن إلََِهٍ إذًِا  ُ مِن وَلََدٍ وَمَ َذَ اللَّهَّ ــورد التوحيد في الخالقيّة: ﴿مَا اتَّخَّ ــال تعالى في م ق

ا يصَِفُونَ﴾1. ِ عَمَّ هَبَ كّل إلََِهٍ بمَِا خَلَقَ وَلَعَلََا بَعْضُهُمْ عََلَىَ بَعْضٍ سُبحَْانَ اللَّهَّ لََذَ
ــتدلّ بوجود التناغم والانسجام في عالم الخلق على وحدة الخالق،  إنَّ هذه الآية الشريفة تس

إلّّا أنَّ بحثنا لا يتّسع لبيان ذلك، ونحيل الراغبين إلى مظان هذا البحث في تفسير الميزان.2
وفي مورد التوحيد في الربوبيّة وتدبير العالم، يشتمل القرآن الكريم على برهان شبيه بالبرهان 
 ِ ــبحَْانَ اللَّهَّ ــدَتاَ فَسُ ُ لَفَسَ أعلاه، وذلك إذ يقول الله تبارك وتعالى: ﴿لوَْ كََانَ فيِهِمَا آلهَِةٌ إلّّا اللَّهَّ

ا يصَِفُونَ﴾3. رَبِّ العَْرشِْ عَمَّ
ون أقوالًًا متعدّدة في تفسير لفظ »الإله«، وهذه التفسيرات بأجمعها بعيدة عن  لقد ذكر المفسِّرِّ

الرؤية الواقعيّة، وفيما يلي نعمل على نقد ودراسة هذا القول:
أ. إنَّ لفظ الإله مشتقّ مِن الألوهيّة، بمعنى العبادة والخضوع.

ب. إنَّ لفظ الإله مشتقّ مِن الوَلَه بمعنى الحيرة. وعليه، فإنَّ إطلاق هذا اللفظ على الله يأتي 

المؤمنون: 91. 	.1
الطباطبائي، الميزان، ج1، صص67-64. 	.2

الأنبياء: 22. 	.3



358   ‏   الدين والعقل

مِن جهة حيرة العقول في إدراك كنه وجوده وذاته.
ــخص الذي يُفزع إليه عند  ــه بمعنى الفزع، والواله هو الش ــتقّ مِن ألَ ج. إنَّ لفظ الإله مش

حدوث المشكلات والُملمّّات.1
ا مِن لوازم  لا بدّ مِن التذكير بأنَّ هذه التفاسير الثلاثة لا تعكس المعنى الحقيقي للإله، بل إنَّهَّ
المعنى الحقيقي له. والحقّ أنَّ الإله يعني الله، وأنَّ اختلاف الإله عن الله يكمن في كليّة الإله وكون 
الثاني علمًًا. إنَّ المشركين في عصر الرسالة في عين الاعتقاد بالله، كانوا يدعون أصنامهم آلهة أيضًا. 
ــه بمعنى الله؛ أي:  ــون ممكناً فيما لو اعتبرنا الإل ــح لهذه الآيات، إنَّما يك ــر الصحي إنَّ التفس
الموجود الذي يتّصف بالكمال والعلم والقدرة، والذي بيده إمكانيّة الخلق والتدبير وبيده مصير 
الإنسان، وإنَّ الإله بالمعنى المنظور للموحّدين، ليس له سوى مصداق واحد، وهو الذي يسمّى 
ـــ»الله«؛ ولكنَّه مِن وجهة نظر المشركين له مصاديق متعدّدة أو أزمنة مختلفة، وإنَّ آلهة المشركين  ب
ا في الحدّ الأدنى  ا تمتلك القدرة والتدبير والإدارة، أو أنَّهَّ ــى الرغم مِن كونها مخلوقة لله، إلّّا أنَّهَّ ع

تستطيع التأثير في مصير الإنسان بشكل ملحوظ.
ــو فسّّرنا الآلهة في الآيات المذكورة ـ المتضمّنة للبرهان على التوحيد في الخالقيّة والربوبيّة ـ  ل
بمعنى الله، سوف يكون مفاد الآيات واضحًا، وأمّا لو فسّّرناه بواحد مِن المعاني الثلاثة الآنفة، 
ولا سيّما منها المعبود، فسوف نواجه إشكالًًا؛ وذلك لأنَّ الآيات تصّر على أنَّ وجود الآلهة يؤدّي 
ــاد في نظام الخلق، وهذا إنَّما يمكن تصوّره إذا كانت الآلهة بمعنى الآلهات القادرة على  إلى الفس
ــببًا إلى حدوث الفساد في  الخلق والتدبير، لا بمعنى المعبود؛ وذلك لأنَّ تعدّد المعبود لا يكون س
النظام الكوني للخلق، وخير شاهد على ذلك أنَّ أرض مكّة كانت زاخرة بهذه الآلهات، واليوم 
ــاد في  ــيا إلى متحف لهذا النوع مِن الآلهات، دون أنْ يؤدّي ذلك إلى حدوث فس تحوّل شرق آس

الكون ونظام الخلق أبدًا.

الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج1، ص19. 	.1



359      اانيّة إلى لهيّات الفلسفيّة أو النظرة العقلالإ

الدعوة إلى التعقّل في الروايات
ــاوي وحده هو الذي يدعو الإنسان إلى التدبّر والتفكير  ليس القرآن الكريم وهذا الكتاب الس
ــتعمال العقل فقط، بل حتّى الروايات المأثورة عن الأئمّة المعصومين ؟عهم؟ تتكافأ مع القرآن  واس
في هذا المورد وفي الدعوة إلى توظيف الإنسان لعقله في فهم حقائق الأمور، ويمكن الإشارة مِن 

بين تلك الروايات إلى الموارد الآتية:
ــاب يوم القيامة، على قدر ما  1. عن الإمام الباقر ؟ع؟ أنَّه قال: »إنَّما يداقّ الله العباد في الحس

آتاهم مِن العقول في الدنيا«.1
م  ــاد خالقهم، وأنَّهَّ ــال: »بالعقل عرف العب ــادق ؟ع؟ أنَّه ق ــن الإمام الص ــور ع 2. وفي المأث

مخلوقون، وأنَّه المدبّر لهم«.2
إنَّما ذكرنا هاتين الروايتين على سبيل المثال دون الحصر؛ إذ يكفي أنْ ندرك أنَّ الشيخ الكُليني 
)المتوفّّى سنة 329هـ(، قد أفرد في كتاب الكافي بابًا مفصّلًًا جمع فيه الأحاديث التي تثبت عقلانيّة 

الدين الإسلامي.
ــدوق، يحكيان عن التناغم  ــيخ الص ــا أنَّ الإلهيّات في نهج البلاغة، وكتاب التوحيد للش ك
القائم بين العقل والدين، وإنَّما نستبين قيمة كتاب التوحيد للشيخ الصدوق عندما نقارنه بكتاب 
ــنجد أنَّ توحيد الصدوق يمثّل مدرسة  ــنة 311هـ(، حيث س التوحيد لابن خزيمة )المتوفّّى س
ــة الجبر والتجسيم؛  ــيم، بينما نرى توحيد ابن خزيمة ممثّلًًا لمدرس ــبيه والتجس تنزيه الله مِن التش
ــف الشديد نشهد في زماننا وفي موسم الحج يتمّ توزيع كتاب التوحيد لابن خزيمة  ولكنْ للأس
على الحجّاج مجاّنًا؛ ليتم نشر الأحاديث الإسرائيليّة والمسيحيّة والمجوسيّة إلى أقصى نقاط العالم.

إنَّ قراءة كتاب الاحتجاج ومناظرات الأئمّة المعصومين ؟عهم؟، خير شاهد على عقلانيّة المنهج 
في مدرسة أهل البيت ؟عهم؟.

ــامي لا تنحصر بحقل المعارف وأصول العقائد، بل وتشمل حتّى  إنَّ عقلانيّة الدين الإس

الكُليني، الكافي، ج1، ص11. 	.1
م.ن، ص29. 	.2



360   ‏   الدين والعقل

أساس فروع الدين أيضًا، وقد تمّ التصريح ببعضها في القرآن الكريم، كما في قوله تعالى:
لََاةَ لِِذِكْريِ﴾1. قمِِ الصَّ

َ
ـ ﴿وَأ

.2﴾ كْبََرُ
َ
ِ أ لََاةَ تَنهََْى عَنِ الفَْحْشَاءِ وَالمُْنكَْرِ وَلََذِكْرُ اللَّهَّ لََاةَ إنَّ الصَّ قمِِ الصَّ

َ
ـ ﴿وَأ

كُمْ  يطَْانُ أنْ يوُقعَِ بيَنَْكُمُ العَْدَاوَةَ وَالْْبَغْضَاءَ فِِي الْْخَمْرِ وَالمَْيسِِْرِ وَيَصُدَّ مَا يرُِيدُ الشَّ ـ ﴿إنَِّ
نْتُمْ مُنتَْهُونَ﴾3.

َ
لََاةِ فَهَلْ أ ِ وعََنِ الصَّ عَنْ ذكِْرِ اللَّهَّ

جولة في تاريخ فصل العقل عن الدين
لقد أثبت البحث آنفًا بوضوح أنَّ العقلانيّة تشكّل الأساس الذي قامت عليه الشرائع السماويّة، 
ــام وبسبب مِن  ــلمين في صدر الإس ــيّما منها شريعة الدين الخاتم؛ إلّّا أنَّ جماعة مِن المس ولا س
ــدال في المعارف والعقائد  ــن آبائهم، قد اعتبروا البحث والج ــكار الخرافيّة التي ورثوها ع الأف
نوعًا مِن المعارضة والمخالفة للشريعة، وشيئًا فشيئًا ظهرت مسألة الفصل والتفكيك بين العقل 
ــلوكه ركيزة للشرائع  ــكّل في س ــبيل المثال ـ تش ــان ـ على س والشريعة. مِن ذلك أنَّ حريّة الإنس
السماويّة، ولو اعتبرنا الإنسان مكرهًا وفاقدًا للحريّة، لكان إرسال الأنبياء وعناء المصلحين لغوًا 
وعبثًا. إنَّ حرية الإنسان ليست بالشيء الذي يمكن إنكاره، وتجاهل الآيات القرآنيّة الواردة في 

شأنها، كما في قوله تعالى: ﴿فَمَنْ شَاءَ فَليُْؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَليَْكْفُرْ﴾4.
ــان خاضع للجبر في الفكر والعمل،  بيد أنَّ العرب في العصر الجاهلي، كانوا يرون أنَّ الإنس
ــأ وترعرع على هذا الاعتقاد، وبعد ظهور الإسلام في شبه الجزيرة  ــان العربي قد نش وكان الإنس
ــان في  ــن هذه البيئة الفكريّة، وكانوا يخالفون القول بحريّة الإنس ــة لم تخرج فكرة الجبر ع العربيّ

التفكير وفي السلوك.
نقل الواقدي عن امرأة اسمها معلول، قولها: في معركة حنين رأيت عمر بن الخطاب يهرب 

مِن الزحف؛ فسألته: ما الخبر؟ فقال: أمر الله.

طه: 14. 	.1
العنكبوت: 45. 	.2

المائدة: 91. 	.3
الكهف: 29. 	.4



361      اانيّة إلى لهيّات الفلسفيّة أو النظرة العقلالإ

ولم يكن عمر بن الخطاب وحده في الذهاب إلى هذا الرأي مِن الصحابة، بل وحتّى أبو بكر 
كان يذهب إلى هذا القول أيضًا؛ إذ قال عبدالله بن عمر:

ــت الزنا بقدر؟ قال نعم. قال: فإنَّ الله قدّره علّي ثمّ  ــاء رجل إلى أبي بكر فقال: أرأي  »ج
يعذّبني؟! قال: نعم يا ابن اللخناء، أما والله لو كان عندي إنسان أمرت أنْ يجأ أنفك«.1
إنَّ هذا الحوار يثبت أنَّ هذا السائل قد أدرك بفطرته عدم إمكان الجمع بين هذين القولين، 
ــن تهديد الرجل  ــن، فإنّه لم يجد بُدًا مِ ــن التوفيق بين الأمري ــو بكر في جوابه ع ــث عجز أب وحي

بالضرب، وإرسال التهديد مغلّفًا بشتم عرضه!

توظيف السلطة الأمويّة لعقيدة القدَر
ــاس الترويج لفكرة  ــته وتدعيم أركان حكمه الجائر على أس ــم الأموي قد بنى سياس كان الحك
القضاء والقدر أكثر مِن تركيزه على أيّ شيء آخر؛ وذلك لتبرير الوضع القائم باعتباره معلولًًا 
لمشيئة الله وإرادته التي لا يمكن الاعتراض عليها، وإسكات الناس وعدم اعتراضهم على الظلم 
والجور الذي تمارسه السلطات في حقّها. يقول أبو هلال العسكري في هذا الشأن: كان معاوية 

بن أبي سفيان هو أوّل من قال بأنَّ جميع أفعال العباد تقع بإرادة الله.2
ــة ـ زوج النبيّ الأكرم ؟صل؟ ـ على معاوية بسبب إكراهه الناس في  وعندما اعترضت عائش
ــن القضاء، وليس للعباد  ــده يزيد، قال في الجواب: »إنَّ أمر يزيد قضاء مِ ــذ البيعة منهم لول أخ

الخيرة مِن أمرهم«.3
ــفيان للأمر ذاته، قال له في الجواب:  وعندما اعترض عبدالله بن عمر على معاوية بن أبي س
ــعى في تفريق ملئهم، وأنْ تسفك دماءهم، وإنَّ أمر  ــقّ عصا المسلمين، وتس »إنّّي أحذّرك أنْ تش

يزيد قد كان قضاء من القضاء، وليس للعباد خيرة مِن أمرهم«.4
وشيئًا فشيئًا، انتقلت هذه المسألة مِن سلالة الأمويين إلى الآخرين أيضًا؛ حتّى صار العصاة 

السيوطي، تاريخ الخلفاء، ص95. 	.1
المفيد، الأوائل، ج2، ص125. 	.2

ابن قتيبة، الإمامة والسياسة، ج1، ص167. 	.3
م.ن، ص171. 	.4



362   ‏   الدين والعقل

ــن عامّة الناس يريحون ضمائرهم مِن خلال التذرّع بهذا الاعتقاد. مِن ذلك ـ مثلًًا ـ أنَّ عبدالله  مِ
ــبب إيثاره ملك الري  ــعد بن أبي وقّاص بس بن مطيع العدوي، عندما اعترض على عمر بن س
وهمدان على قتل الحسين بن علّي ؟ع؟، قال في جوابه ]ما معناه[: كانت هذه أمور تمّ تقديرها في 

علم الله، وكان لي ابن عمّ ذكرت له ذلك، ولكنهّ أبى إلّّا القتل.1
م كانوا يمنعون البحث  ــخ، تثبت أنَّهَّ ــذه الأحداث التي تمّ جمعها مِن تضاعيف التاري إنَّ ه
ــو كان باب المناظرة والحوار مفتوحًا، لأثبت العلماء مِن الذين  والنقاش في المعارف الدينيّة، ول
ــاء والقدر لا يتنافى مع حريّة  ــة أهل البيت ؟عهم؟ بوضوح، أنَّ القض نهلوا العلم مِن ينبوع مدرس
الإنسان أبدًا. ويمكن للقارئ أنْ يرجع في هذا الشأن إلى حوار الإمام علّي ؟ع؟ مع أحد أصحابه 

عند مرجعه مِن صفين.2

إعدام العقلاء!
لقد كان مصطلح القدريّة ـ خلافًا لقواعد اللغة العربيّة ـ يُطلق على جماعة تبطل القول بالقضاء 

والقدر بمعناه الجبري. 
ــر، وكان يتعصّب لهذا الاتجاه، وكتب في ذلك  ــر بن عبدالعزيز مِن القائلين بالج وكان عم

رسالة تفصيليّة، نشرنا نصّها في كتابنا )بحوث في الملل والنحل(3.
ــان في الفكر والعمل، وعندما خرج الأشعث  كان معبد الجهني مِن الدعاة إلى حريّة الإنس
على الحجّاج الأموي، انخرط معبد في جيش الأشعث، وقتل مِن أجل الدفاع عن هذه العقيدة.4
ــه القبض مِن قبل  ــة بالحريّة. فألقي علي ــقي في حمل لواء المطالب ــده ظهر غيلان الدمش وبع
ــلطات الأمويّة، وبعد محاكمة صوريّة تمّ الحكم عليه بالإعدام وصلب على بوابة كيسان في  الس

دمشق.5

محمّد بن سعد، الطبقات الكبرى، ج5، ص148. 	.1
نهج البلاغة، قصار الكلم، الحكمة رقم: 78. 	.2

السبحاني، بحوث في الملل والنحل، ج1، صص271-270. 	.3
الذهبي، ميزان الاعتدال، ج4، ص141. 	.4
الشهرستاني، الملل والنحل، ج1، ص47. 	.5



363      اانيّة إلى لهيّات الفلسفيّة أو النظرة العقلالإ

ــتنتاج الجبر منهما لا يستند إلى  ــاميّة الثابتة، بيد أنَّ اس إنَّ القضاء والقدَر مِن الأصول الإس
ــجت في تلك المرحلة الكثير مِن الأحاديث على لسان النبيّ  ــاس. وللأسف الشديد فقد نس أس
ــرم ؟صل؟ لا تختلف عن القول بالجبر مقدار أنملة. وكان رواة هذه الأحاديث يتاجرون بها  الأك
لتدعيم أركان الحكم الأموي؛ مِن ذلك على سبيل المثال: »فوالذي لا إله غيره أنَّ أحدكم ليعمل 
ــه الكتاب، فيعمل بعمل أهل  ــبق علي ــل أهل الجنة حتّى ما يكون بينه وبينها إلّّا ذراع، فيس بعم
النار، فيدخلها، وأنَّ أحدكم ليعمل بعمل أهل النار، حتّى ما يكون بينه وبينها إلّّا ذراع، فيسبق 

عليه الكتاب، فيعمل بعمل أهل الجنةّ، فيدخلها«.1
ــوء العاقبة، ليست بيد الإنسان  ــعادة وس يلوح مِن هذا الحديث أنَّ الهداية والضلالة والس
ــخص أنْ يجعل مِن نفسه شخصًا مِن أصحاب الجنةّ أو مِن أصحاب النار، وإنَّما  ولا يمكن للش
مصيره معلّق على ما خطّه القدر على جبينه وعاقبته! وإنَّ ضربة الحظ هي التي تحسم ما سيؤول 

إليه الإنسان )سواء شاء ذلك أو أبى(.
يروي حذيفة بن أسيد، عن النبيّ الأكرم ؟صل؟، أنَّه قال: 

»يدخل الملك على النطفة بعدما تستقرّ في الرحم بأربعين، أو خمسة وأربعين ليلة، فيقول: 
يا ربّ أشقي أو سعيد؟ فيكتبان، فيقول: أي ربّ أذكر أو أنثى؟ فيكتبان، ويكتب عمله 

وأثره وأجله ورزقه، ثمّ تطوى الصحف، فلا يزاد فيها ولا ينقص«.2
ــان لا يستطيع أنْ يغيّّر مصيره، وأنَّ كتاب القدَر حاكم على  إنَّ هذا الحديث يثبت أنَّ الإنس
كلّ شيء، في حين أنَّ الكتاب والسنةّ زاخران بالمتغيّّرات المصيريّة والأعمال الصالحة والطالحة.
ــوص القرآنيّة المحكمة التي ترى  ــات يتعارض بالكامل مع النص ــذا النوع مِن الرواي إنَّ ه
ــوى  ــؤولًًا عن أعماله، وإنَّ الاعتقاد بمضامين هذه الأحاديث لن يترتّب عليه س ــان مس الإنس

التهتّك والانفلات وإلقاء الذنوب والمعاصي على شمّّاعة القضاء والقدر.
ــيين. وقد شهدت  تصّرمت المرحلة الأمويّة بالتعبّد المفعم بالجهل، حتّى جاء عصر العبّاس
بداية حكم العبّاسيين بعد فترة مِن الزمن حظرًا ثانيًا على التعقّل. وهو ما سنوضحه عبر العنوان 

القشيري، صحيح مسلم، ج8، ص45. 	.1
م.ن. 	.2



364   ‏   الدين والعقل

الآتي:

العقلانيّة في المرحلة العبّاسية
ــة كلاميّة، وأخذ  ــكل مدرس ــس مذهب الاعتزال في بداية القرن الثاني للهجرة على ش لقد أسّ
يتكامل بالتدريج. وفي عصر خلفاء بني أميّة، هناك خليفتان فقط لم يظهرا خلافًا مع الاعتزال، 

وهما كلّ من:
1. يزيد بن الوليد بن عبدالملك )م 126هـ(.

2. مروان بن محمّد بن مروان )م 132هـ( ]المعروف بمروان الحمار[ آخر خلفاء بني أميّة.
ــهدت  ــلطة، ش ــيون إلى الس وعندما تمّ القضاء على الخلافة الأمويّة، وجاء الخلفاء العبّاس
ــم المعتزلة، وكان  ــي )136-158هـ( ارتفاعًا لنج ــة خلافة أبي جعفر المنصور الدوانيق مرحل

عمرو بن عبيد )الرجل الثاني في المعتزلة( على علاقة وطيدة مع الخليفة العبّاسي في حينها.
وبعد وفاة أبي جعفر المنصور، حلّ محلّه المهدي العبّاسي. وفي عصره لم نشهد نشاطًا للمعتزلة، 
ويبدو أنَّه كان يميل إلى أصحاب الحديث، ويخالف المعتزلة. وقد نقل الكشي ـ الرجالي الشيعي 
ــددًا مع أصحاب الأهواء، وقد ألّف له ابن  ــام أنَّ المهدي العبّاسي كان متش المعروف ـ عن هش
المفضل كتابًا بشأن الفرق الإسلاميّة، وأمره أنْ يقرأه على الناس في مختلف الأقطار1؛ بمعنى أنَّه 

لم يكن يسمح لأيّ مفكّر أنْ يبدي رأيًا أو ينتهج فكرًا على خلاف رؤيته.
ــث، ومِن بين  ــات المخالفة لأصحاب الحدي ــاب الأهواء، هم الجماع ــراده مِن أصح إنَّ م
ــار  ــيعة والمرجئة والمحكمة )الخوارج(، وربّما كان هذا الكتاب الذي أش أبرزهم: المعتزلة والش

إليه الكشي، هو أوّل كتاب تمّ تأليفه حول الفِرَق الإسلاميّة والملل والنحل.
ــلطة. وكان بدوره ـ مثل أخيه ـ يمنع  وبعد المهدي العبّاسي، وصل هارون العبّاسي إلى الس
ــجن جماعة مِن المتكلّمين، واضطر إلى اختيار  مِن إقامة المناظرات والأبحاث الكلاميّة، وقد س

واحد مِن المعتزلة لمناظرة السمنيّة.
ــر المعتصم )218-227هـ(، وعصر  وفي عصر المأمون العبّاسي )195-218هـ(، وع

الكشي، رجال الكشي، ص172. 	.1



365      اانيّة إلى لهيّات الفلسفيّة أو النظرة العقلالإ

الواثق )227-233هـ(، تمّ تهميش أصحاب الحديث، وسجّل المتكلّمون حضورًا كاملًًا على 
الساحة الفكريّة. ولكنْ بعد وصول المتوكّل ومن تلاه مِن الحكّام إلى سدّة الحكم، عاد التضييق 
على أنصار العقلانيّة، وتمّ حظر أيّ نوع مِن أنواع البحث والتفكير، إلّّا في حدود الأحاديث التي 
كان يتداولها المحدّثون. بل وفي عام 406 للهجرة، عمد القادر بالله ـ وهو مِن الخلفاء العبّاسيين 
ــان القادري( ذكر فيه فضائل الصحابة على الترتيب الذي  ــف كتاب يحمل عنوان )البي ـ إلى تألي
ــن عبدالعزيز، وقام بتكفير المعتزلة. وكان هذا  ــه أصحاب الحديث، ثمّ نقل فضائل عمر ب يقول

الكتاب يُقرأ في جميع أيام الجُمَع في أندية أصحاب الحديث في مسجد المهدي.
وفي تلك السنة أصدر أمرًا يقضي بإلقاء القبض على جميع المعتزلة، وأجبرهم على التخلّّي عن 
ــى ذلك، وتوعّد بالويل والثبور كلّ من يتجاوز  ــزال صراحة، وأخذ منهم تعهّدًا خطيًّا ع الاعت

حدوده ويتّخذ لنفسه سبيلًًا غير سبيل أصحاب الحديث.
ــلطاني الصادر عن القادر بالله، أخذ محمود الغزنوي ـ والي خراسان ـ  وفي ظلّ الفرمان الس
بقتل المعتزلة والشيعة والإسماعيليّة والقرامطة، وقام بشنقهم وصلبهم، وسجن بعضهم، وأمر 
ــفة والنجوم  ــاب الحديث أنْ يلعنوهم على المنابر1، وإحراق جميع الكتب الخاصّة بالفلس أصح

والاعتزال.2
ــوام: 456 و460 و465 و477 ـ عن  ــد تحدّث ابن كثير في تاريخه ـ ضمن أحداث أع وق

مظالم أصحاب الحديث بحقّ المعتزلة، بيد أنَّنا نحجم عن ذكرها رعاية للاختصار.3

الأشعري عند البربهاري
ــن الأشعري )260-324هـ( في مدرسة الاعتزال )العقلانيّة المفرطة( على  لقد درس أبو الحس
ــة والتحق بجمهور  ــى رأس الأربعين أعلن عن طلاقه لهذه المدرس ــنة. ثمّ وع مدى أربعين س
أحمد بن حنبل ـ المحدّث المشهور عند أهل السنةّ ـ وألّف الكثير مِن الكتب في الردّ على المعتزلة 
والانتصار لعقائد الحنابلة )النقليّة المفرطة(. ومع ذلك لم يحظ بقبول أصحاب الحديث؛ بالنظر 

الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، ج4، صص37-38؛ ابن الأثير الجزري، الكامل في التاريخ، ج7. 	.1
م.ن. 	.2

ابن كثير، البداية والنهاية، ج12، ص91. 	.3



366   ‏   الدين والعقل

إلى ماضيه الاعتزالي.
ــعري مِن البصرة وذهب إلى بغداد، والتقى فيها بالشيخ البربهاري شيخ  عندما انتقل الأش
أصحاب الحديث، قال له: لقد اعترضت على الجبائي وابنه أبي هاشم، كما انتقدت عقائد اليهود 
والنصارى والمجوس أيضًا. فقال الشيخ البربهاري ـ الذي لم يكن يعتقد بشيء غير الحديث ـ في 
جوابه: أنا لا أفهم شيئًا مِن ردودك وانتقاداتك، وكلّ الذي أرتضيه هو ما يقوله أحمد بن حنبل.

ــة  ــكلام، أنَّ المحدّثين في العصور الأولى كانوا قد قطعوا الصلة بمدرس ــتنتج مِن هذا ال نس
أهل البيت ومناهجهم، وكانوا منهمكين في تداول أحاديث تمّ تعطيل قسم المعارف فيها، وإنْ 
كان فيها شيء مِن المعرفة، فهو يعود بجذوره إلى العهدين، مماّ أشاعه كعب الأحبار ووهب بن 
منبه وتميم الداري بدهائهم الخاصّ بين المسلمين، وقد وجد الحكّام مِن الأمويين والعبّاسيين أنَّ 
الوصول إلى مآربهم يكمن في الدعوة إلى نشر مذهب أصحاب الحديث؛ وكانوا لذلك يمنعون 
ــفك دماء الناس وقتلهم  ــة ويعملون على تجريمها، وقد وصل بهم الأمر في ذلك إلى س العقلانيّ

على التهمة والظنةّ.

فصل العقل عن الدين في الغرب
ــامي في عصر الأمويين  ــألة فصل الدين عن العقل قد تمّ طرحها في الشرق الإس إذا كانت مس
ــألة لم تطرح في الغرب إلّّا بعد عصر النهضة  ــيين، وذلك لدوافع خاصّة، فإنَّ هذه المس والعبّاس

العلميّة مؤخّرًا، ولدوافع مختلفة للغاية.
ــم الأموي والعبّاسي،  ــبة إلى الحك ــديدة بالنس ــد كانت العقلانيّة تنطوي على خطورة ش لق
ــيّة ـ توجّهوا إلى التعبّد، وكانوا  ــباب السياس ــلة مِن العلل والأس ــبب سلس م ـ بس ولذلك فإنَّهَّ
ــع إلى فصل العقل عن الدين في  ــائل المعرفيّة؛ وأمّا الداف ــون مِن العقل والعقلانيّة في المس يتهرّب
ــدّس )الإنجيل( مِن النقد العلمي؛ لاحتوائه على  ــرب، فإنَّما كان لغرض صيانة الكتاب المق الغ
ــر مِن المفاهيم التي تتعارض مع العقل والعلم في التوحيد وغيره. فحيث لا يمكن الجمع  الكث
بين توحيد الله والقول بالتثليث، فقد أرادوا ـ مِن خلال طرح مقولة »فصل الدين عن العقل« ـ 
أنْ يعملوا على حلّ مشكلة التعارض بين المفاهيم العقليّة وتعاليم الكتاب المقدّس بشكل وآخر. 



367      اانيّة إلى لهيّات الفلسفيّة أو النظرة العقلالإ

ولكنَّ الذي يؤسف له، أنْ نسمع أصداء الدعوة إلى هذا الفصل مِن حين لآخر تصدر مِن بعض 
الكتّاب عندنا حتّى بعد انتصار الثورة الإسلاميّة، وذلك لا بصيغته الشرقيّة، بل بصيغته الغربيّة 

أيضًا! نقرأ في كتاب )الله في الفلسفة(1 ما يلي:
ــاويّة ـ على وجود الله،  ــتدلال في الأديان ـ أي: في الكتب الس »الآن حيث لم يتم الاس
ولم تمسّ الحاجة إلى ذلك، وحيث أنَّ النظرة واللغة الدينيّة تتمتّع بالاستقلاليّة، وليست 
ــفة والمتكلّمون  هناك علاقة مباشرة بين الدين والعقل، علينا أنْ نرى لماذا أجهد الفلاس
أنفسهم في الحقول الفلسفيّة والكلاميّة لدى الشرق والغرب، وعلى مدى عشرين قرنًا 

مِن عمر الفلسفة والكلام، في إقامة البراهين على إثبات وجود الله«.2
وفي معرض الجواب عن هذا الكلام، نقول بإيجاز:

ــتدلال أو احتجاج على إثبات  ــاوي لم ينطو على أيّ اس إنَّ الادّعاء القائل بأنَّ الكتاب الس
ــاملة على التوراة والإنجيل  وجود الله، ينطوي على مجازفة كبيرة؛ فهل يمتلك الكاتب إحاطة ش
ــوف نغضّ  ــكار هذا الأصل بضرس قاطع؟! ونحن س ــم، بحيث تؤهّله إلى إن ــرآن الكري والق
ــرف هنا عن الكتاب المقدّس بعهديه )القديم والجديد(، ونكتفي بإلقاء نظرة على بعض مِن  الط
ــات القرآن الكريم فقط. صحيح أنَّ وجود الله، كان في عصر نزول القرآن الكريم أمرًا ثابتًا،  آي
ــابوا التوحيد بالثنويّة. هذا مِن  ــون به في جميع أنحاء العالم هم المشركون الذين ش وكان المخاطب
جهة، ومن جهة أخرى فإنَّ وجود الله كان مِن الوضوح بحيث يمكن الإذعان له وإدراك منشئه 
عند أدنى تدبّر في النظام الحاكم على العالم. وبسبب هاتين الجهتين، كان الاهتمام بإثبات الصانع 
أقلّ بمراتب مِن الاهتمام بإثبات صفاته، ولكنْ في الوقت نفسه لم يكن الأمر بحيث لا نستطيع 

العثور في تضاعيف الآيات على براهين تثبت وجود الله سبحانه وتعالى.
إنَّ البراهين الواردة في القرآن على إثبات وجود الله، وإنْ لم تكن تنطوي على شكل استدلال 
ــل على ذلك في عبارات  ــا قد تضمّنت البرهان، والدلي ــف مِن الصغرى والكبرى، إلّّا أنَّهَّ مؤلّ
ــال التدبّر في آياته. إنَّ هذا  ــة بالمعاني في إثبات المبدأ، وهو ما يمكن تبيّنه مِن خ ــرة ومفعم زاخ

عنوانه في الأصل الفارسي: )خدا در فلسفه(. 	.1
خرّمشاهي، خدا در فلسفه، ص3.  	.2



368   ‏   الدين والعقل

ــان على وجود الغني وغير المفتقر؛ كما في  ــتدلّ في بعض الموارد بفقر واحتياج الإنس الكتاب يس
ُ هُوَ الغَْنِِيُّ الْْحَمِيدُ﴾1. ِ وَاللَّهَّ نْتُمُ الفُْقَرَاءُ إلى اللَّهَّ

َ
هَا النَّاسُ أ يُّ

َ
قوله تعالى: ﴿ياَ أ

وتارة يستدلّ بالخلق وإبداع السماوات والأرض على وجود فاطرها وخالقها، كما نجد ذلك 
رضِْ﴾2.

َ
مَاوَاتِ وَالْْأ ِ شَكٌّ فاَطِرِ السَّ فِِي اللَّهَّ

َ
في قوله تعالى: ﴿أ

إنَّ القرآن الكريم يستدلّ ـ في أغلب الموارد ـ ببرهان الآيات، وهو البرهان الذي ينتقل مِن 
ــود الآية والعلامة على وجود ذي الآية وصاحب تلك العلامة. وإنَّ هذا النوع مِن الآيات  وج
ــليم  موجود في القرآن الكريم بكثرة. وإنَّ جانبًا منها لا يرتبط بإثبات الذات، وإنَّما يتعلّق بالتس
ــتدلّ على  ــتدلّ على الصفات والتوحيد والعلم والقدرة، بيد أنَّ بعض الآيات يس بالذات، ويس
ــلة متناغمة وهادفة على أصل وجود الخالق والصانع بالنظر إلى صفاته، ولا ينبغي  وجود سلس
حصر هذا النوع مِن الآيات في إطار إثبات الصفات فقط، وإذا كان هناك مِن المفسّّرين مِن حصر 
ــر ذلك بهذا الإطار؛ فذلك لأنّه وجد أنَّ الذات غنيّة عن البرهان. كما في قوله تعالى: ﴿إنَّ  تفس
رضِْ وَاخْتلََِافِ اللَّيلِْ وَالنَّهَارِ وَالفُْلكِْ الَّتِِي تََجرْيِ فِِي الْْبَحْرِ بمَِا يَنفَْعُ 

َ
مَاوَاتِ وَالْْأ فِِي خَلقِْ السَّ

رضَْ بَعْدَ مَوْتهَِا وَبَثَّ فيِهَا مِن كّل دَابَّةٍ 
َ
حْيَا بهِِ الْْأ

َ
مَاءِ مِن مَاءٍ فَأ ُ مِن السَّ نزَْلَ اللَّهَّ

َ
النَّاسَ وَمَا أ

رضِْ لََآياَتٍ لقَِوْمٍ يَعْقِلوُنَ﴾3.
َ
مَاءِ وَالْْأ رِ بَيْْنَ السَّ حَابِ المُْسَخَّ وَتصَْْرِيفِ الرِّيَاحِ وَالسَّ

ــات الصانع. فإنَّ  ــة، لا تنحصر بإثب ــاث المعرفيّة والاعتقاديّ ــاف إلى ذلك، فإنَّ الأبح يض
ــكّل أرضيّة لجميع المسائل العقائديّة. وإنَّ القطيعة مع العقلانيّة هي نوع مِن تجريد  العقلانيّة تش
العقائد الإسلاميّة مِن أسلحتها ومصادر قوّتها. إذ كيف يمكن العمل على عرض وتقديم الدين 
الذي لا يمكن إثباته أو بيانه بالدليل والبرهان؟ إنَّ هذا الدين سوف يحكم عليه بالسجن المؤبّد 

خلف قضبان الصدور.
لقد ذكرنا في مقدّمة كتاب )موسوعة المتكلّمين( بحثًا مسهبًا حول فصل العقل عن الشرع. 
وعلى الراغبين في الاطّلاع على عقائد الظاهريين المتنصّلين عن العقلانيّة، مراجعة مقدّمة الجزء 

فاطر: 15. 	.1
إبراهيم: 10. 	.2
البقرة: 164. 	.3



369      اانيّة إلى لهيّات الفلسفيّة أو النظرة العقلالإ

الأوّل مِن هذه الموسوعة.
وفي الختام نذكّر القارئ بأمرين:

1. إنَّ الدفاع عن العقل والعقلانيّة لا يعني إسلاس قيادة الفكر للعقل في جميع المجالات؛ 
ــدود القائمة بين العقل  ــتطيع تجاوزها، وإنَّ بيان الح ــاحته الخاصّة التي لا يس بل إنَّ للعقل مس

والشرع يحتاج إلى بحث مستقلّ.
ــل، لن تتعارض أبدًا مع الشرع؛  ــاحة العقل، فإنَّ الأحكام القطعيّة للعق 2. بالنظر إلى مس
ــو التواتر والتضافر. وإنْ  ــنةّ القطعيّة المأثورة على نح ــاوي والس بمعنى ما ورد في الكتاب الس
وجدنا في بعض الموارد تعارضًا بدويًا، فإنَّ هذا التعارض البدوي لا يخرج مِن إحدى حالتين:
1. وقوع مغالطة وإشكال في مقدّمات البرهان؛ الأمر الذي يعرّض حكم العقل إلى الخطأ.
2. إنَّ فهمنا للكتاب والسنةّ، لم يكن فهمًًا صحيحًا، وإنَّه قد حصل نوع مِن الخطأ في الفهم.
ــارض بين العقل والدين أو بين العلم  ــض المحافل والأندية يتمّ بيان نماذج مِن التع وفي بع
ــن، وهي في الغالب تفتقر إلى واحد مِن هذين الشرطين. إنَّ هذه المواد تعدّ فرضيّات غير  والدي
ثابتة في العلوم الطبيعيّة، وهي في حالة مِن الاهتزاز والتغيّّر والتكامل، وإنَّ المنظّرين لها يعترفون 
ــة التكامل في مختلف  ــة. عندما تمّ طرح فرضيّ ــات تفتقر إلى القطع ــم بأنَّ هذه الفرضيّ بدوره
ــئلة إلى الحوزات العلميّة والأروقة والمؤسّسات  المجلات الشرقيّة، انهار سيل جارف مِن الأس
ــاني في هذه  ــف يمكن التوفيق بين فرضيّة أصل الأنواع وظهور النوع الإنس ــة، تقول: كي الدينيّ

الفرضيّة مع الكتب السماويّة ونظريّة خلق الإنسان فيها؟
ــأن؛ ولكنْ  ــل الآيات القرآنيّة في هذا الش ــة بالعمل على تأوي ــك الفترة قامت جماع وفي تل
ــوى توهّم  ا لم تكن س ــاس ثابت، وأنَّهَّ بعد تصّرم الزمن، ثبت أنَّ هذه الفرضيّة لا تقوم على أس
وخيال، ولم يمض طويل وقت حتّى تخلّت الداروينيّة عن عرشها لصالح الداروينيّة المحدثة، ثم 
ــقطت الداروينيّة المحدثة لتستولي على عرشها فرضيّة أخرى باسم فرضيّة التحوّل.1 إنَّ هذه  س
ــتمرار وعلى نحو متلاحق كفقاعات فوق سطح الماء وسرعان ما تتلاشى  الفرضيّات تظهر باس

وتنحسر، دون أنْ تتمكّن مِن زعزعة أصالة الوحي أبدًا.

1.	 Mutation 



370   ‏   الدين والعقل

المصادر 
ابن‌الأثير الجزري، محمّد بن محمّد، الكامل في التاريخ، ج7، بيروت، دار الكتاب العربي.ـ 
إبن‌سعد، محمّد، الطبقات الكبرى، ج5، بيروت، دار صادر، 1380هـ.ـ 
ابن‌قتيبة، عبداللهبن مسلم الدينوري، الإمامة والسياسة، ج1، مصطفى محمّد، مصر.ـ 

ابن‌كثير، الحافظ أبو الفداء، البداية والنهاية، ج12، بيروت، دار الفكر، 1402هـ.ـ 

أبوعبدالله، شمس‌الدين محمّدبن أحمد الذهبي، ميزان الاعتدال، ج4، بيروت، دار المعرفة.ـ 
الأصفهاني، أبونعيم، حلية الأولياء.ـ 
ــفة(، طهران، موسسه مطالعات و ـ  ــفه )الله في الفلس ــاهي، بهاءالدين )مترجم(، خدا در فلس خرّمش

تحقیقات فرهنگی‌ ، 1370هـ.ش.

الخطيب البغدادي، أحمدبن علي، تاريخ بغداد، ج1 و4، دار الكتاب العربي، بيروت.ـ 

السبحاني، جعفر، بحوث في الملل والنحل، ج1، قم، مؤسّسة الإمام الصادق ؟ع؟، 1416هـ.ـ 
السيوطي، جلال‌الدين، تاريخ الخلفاء، طهران، نشر الحوري، 1382هـ.ش.ـ 

الشهرستاني، محمّدبن عبدالكريم، الملل والنحل، ج1، بيروت، دارالمعرفة، 1402هـ.ـ 
الطباطبائي، السيّدمحمّدحسين، الميزان في تفسير القرآن، طهران، دار الكتب الإسلاميّة، 1378هـ.ش.ـ 

القشيري، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، ج8، بيروت، مؤسّسة عزالدين، 1407هـ.ـ 
الكشي، أبوعمرو، رجال الكشي، ترجمة هشام بن الحكم، بمبئي: الهند.ـ 
الكُليني، محمّدبن يعقوب، الكافي، ج1، دار الكتب الإسلاميّة، طهران، 1397هـ.ـ 
المفيد، محمّدبن محمّدبن النعمان، الأوائل، ج2، تبريز، مكتبة الحقيقة، 1371هـ.ش.ـ 
الواقدي، محمّدبن عمر، المغازي، ج2، قم، دفتر تبليغات حوزه علميه قم، 1376هـ.ش.ـ 



371      نيّة والنصّية في الكلام ااالعقل إل

العقلانيّة والنصّية في الكلام الإسلامي1
محمّد تقي سبحاني2

نظرة إلى كيفيّة مواجهة المتكلّمين المسلمين لمسألة »العقل« و»الوحي« المتشعّبة الأطراف لا شكّ 
في أنَّ البحث حول موضوع بمثل هذه السعة ـ مع قلّة التحقيقات في هذا الشأن ـ شائك ومعقّد 
للغاية. إنَّ هذه المقالة، بالإضافة إلى التقرير التاريخي، تحتوي على بعض الرسائل الأصليّة، التي 

نرى مِن المناسب التذكير بها مقدّمًا.
كما سوف نرى، فإنَّ السعي في حلّ مسألة العقل والوحي والجميع بين »التديّن« و»التعقّل«، 
ــلمين منذ البداية؛ سواء في ذلك الذين  ــغل أذهان المفكّرين المس كان يمثّل الأمر الأهمّ الذي ش
كانوا يرفعون مِن مكانة العقل وأحكامه في معرفة الدين وفهمه، أو أولئك الذين يعتبرون الدين 
أبعد مِن أنْ تناله عقولهم، وكانوا قد أعفوا عقولهم مِن مهمّة فهم الدين بشكل كامل. وعلى كلّ 

حال، فقد أثبتت كلتا الجماعتين أنَّ هذه المسألة قد سلبتهما الهدوء الفكري.
إنَّ التجاذب بين العقل والدين لا يمكنه أنْ يخلّّي سبيل الإنسان الحرّ والمهتمّ. إذا كان العقل 
متجذّرًا في جوهر ذات الإنسان، فإنَّ الدين سوف يكون مرتبطًا بأعمق حقيقة وتعلّق وجودي 
ــذاجة والتبسيط  ــان. إنَّ حبس الدين في دائرة التجربة الضيّقة والعقل البشري مِن الس في الإنس

المصدر: المقالة بعنوان »عقل‏گرایی و نصّ‏گرایی در کلام اسلامی« في کتاب سرچشمه حکمت: جستارهایی در باب  	.1
عقل الإعداد: علی ‏نقی خدایاری، باللغة الفارسيّة، إصدار؛ مؤسسه فرهنگی نبا، الصفحات 101 إلی138.

تعريب: حسن علي مطر. 	
أستاذ مساعد في كليّة العلوم والثقافة الإسلاميّة للأبحاث )پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامي(. 	.2



ــرة التي بذلها علماء  ــط كليّة. ومِن بين الجهود الكث ــط العقل ببضعة أحكام وضواب بمقدار رب
ــر منها في هذه المقالة ـ ندرك  ــام في التوفيق بين العقل والدين ـ والتي تحدّثنا عن نزر يس الإس
هذه النقطة، وهي أنّنا لا نستطيع التغلّب على هذه المسألة المتشعّبة والصاخبة بمجرّد حكم كلّّي 

وطريقة حلّ بسيطة.
ــم أنَّ العقل  ــث والتحقيق التاريخي، أنْ نعل ــة على هذا البح ــن النتائج الأخرى المترتّب ومِ
ــامي، لم تكن أبدًا وفي  والاتجاهات العقلانيّة إلى الدين، حتّى في القرون الأولى مِن الفكر الإس
جميع الأمصار والأعصار بمعنى واحد، وقد تمّ ترسيم نسبتها إلى الأشكال المختلفة. وربَّما أمكن 
لإعادة دراسة وتقييم آحاد هذه الآراء والمزيد مِن التناغم والتماهي مع هؤلاء المفكّرين، أنْ يعمل 

ـ إلى حدّ ما ـ على فتح العقد المغلقة في هذه الأحجيّة، ويفتح أمامنا طريقًا جديدًا.
إنَّ أغلب الطرق المطروحة في تاريخ الفكر الإسلامي، قد تأرجحت بين الجانبين على طرفي 
ــراط والتفريط. فمنذ بداية الحركات والتيّارات الفكريّة إلى الآن، نواجه اتجاهين متضادّين  الإف
ــر عقلاني  ــاميين. إذ نرى في ناحية العقلانيين الذين كانوا يبحثون عن تفس بين المفكّرين الإس
للقضايا الدينيّة، وعمدوا إلى إدراج هذه المعتقدات ـ في حدود ما أمكنهم ـ ضمن الأطر الفلسفيّة 
الخاصّة، وفي الناحية الأخرى نرى القائلين بالجمود على النصّ، مِن الذين وجدوا العقل أجنبيًّا 
ــذا النوع مِن الآراء بالنظر إلى  ــوا بينه وبين الدخول إلى حريم الدين الآمن. في حين أنَّ ه وحال
ــلكوا هذا  ــب. وبطبيعة الحال، فإنَّ المفكّرين الذين س ــرآن المعتدل، يبدو مثيًرا للعج منهج الق
ــد زلّت بهم القدم في نهاية  ــق بين العقل والدين أو رعاية الاعتدال، ق ــق بدافع مِن التوفي الطري
المطاف وانحدروا نحو أحد هذين الاتّّجاهين، أو عجزوا ـ بسبب التردّد أو التخبّط بين الأفكار 
ــأن، ولا شكّ في أنَّ الغزالي يمثّل النموذج الأبرز في  المتنوّعة ـ عن إبداء رؤية جامعة في هذا الش

هذه الجماعة.1

يقول ابن رشد في حديثه عن الغزالي: »هو مع الأشاعرة أشعري، ومع الصوفيّة صوفّي، ومع الفلاسفة فيلسوف« )ابن  	.1
رشد، فصل المقال »ضمن كتاب فلسفة ابن رشد«، ص27، القاهرة(. وعلى الرغم مِن خلوّ هذا الكلام مِن الإنصاف، 

إلّّا أنَّه ـ في الوقت نفسه ـ لا يخلو مِن الحقيقة.



373      نيّة والنصّية في الكلام ااالعقل إل

ــواء في ثقافة التشيّع أو في ثقافة التسننّ على حدّ سواء. وبطبيعة  هناك مصداق لما ذكرناه، س
الحال، فإنَّ هذا التشابه العام يجب أنْ لا يصرف انتباهنا عن اختلافات هاتين الحوزتين الدينيّتين. 
فسوف نرى أنَّ النزعة النصيّة في الإماميّة ـ بسبب الخصائص الخاصّة لروايات أهل البيت ؟عهم؟ 
ــنةّ. كما أنَّ المتكلّمين الشيعة مِن  ــلفيّة عند أهل الس ــكل ملحوظ عمّّا نعرفه عن الس ـ تختلف بش
خلال استنادهم إلى تعاليم أهل البيت ؟عهم؟، يختلفون عن المتكلّمين مِن أهل السنةّ إلى حدّ كبير.

وفي ختام هذه التوطئة، نشير إلى أنَّ المساحة التاريخيّة لهذا البحث والتحقيق ـ إذا ما استثنينا 
موردًا واحدًا ـ قد استمرّت في الحدّ الأقصى إلى القرن السادس للهجرة، وأنَّ الكلام الإسلامي 
ــتمرّ حتّى القرن الخامس للهجرة تقريبًا، وازدهر بشكل مستقلّ ومتميّز مِن حركتي  كان قد اس
الفلسفة والتصوّف؛ ثمّ أخذت هذه الحركات الثلاث تتعاطى فيما بينها أكثر مِن ذي قبل، وبان 
ــزالي يفكّر بمعزل عن الاهتمام  ــا إلى حدّ كبير. فمنذ ذلك الحين، لم يعد الغ ــا التأثّر ببعضه عليه
ــفة والعرفان، ولا ابن رشد عاد قادرًا على تجاهل الكلام والعرفان. إنَّ العقلانيّة في هذه  بالفلس
المرحلة قد جنحت لتصبح بالتدريج أكثر غموضًا وتعقيدًا، وصار تحليلها بحاجة إلى المزيد مِن 
البحث والتحقيق. وعلى هذا الأساس، فإنّنا سوف نبدأ هذه المقالة بتحليل عابر لآراء الغزالي، 

ونختمه بتقرير مقتضب عن ابن رشد.

أهل الحديث وبداية عهد الجمود على النصوص
ــى النصّ. وبطبيعة الحال،  ــام، هو تيّار الجمود ع ــد كان أوّل تيّار فكري عام يظهر في الإس لق
ــاه الأوّلي في جميع الأديان،  ــامي فقط؛ إذ إنَّ الاتّّج ــإنَّ هذه الظاهرة لا تقتصر على الدين الإس ف
ــهد  ــل إلى الوحي والحفاظ على النصوص والتراث الديني. ففي المجتمع الذي ما يزال يش يمي
حضور النبيّ، ويُسمع فيه صوت الوحي الهادر يصدح في جميع أركانه، مِن الطبيعي أنْ تضمحلّ 
ــالك الغريبة، وتخبو فيه النغمات المخالفة والأصوات الناشزة، ولا تجد لنفسها  فيه الطرق والمس

موضعًا أو متّسعًا للتعبير عن ذاتها، أو تتّجه نحو الخمود.
ــر، قبل أنْ تكون مذهبًا كلاميًّا،  ــة الحال، فإنَّ نزعة الجمود على النصّ في بداية الأم وبطبيع



374   ‏   الدين والعقل

ــكار المتنوّعة. فمِن هذه الحاضنة تفتّحت براعم  ــت رؤية ثقافيّة، تتفرّع عنها الكثير مِن الأف كان
نبتة المرجئة، والجبريّة، والخوارج، والمشبّهة، والمجسّمة، وعشرات التيّارات الأخرى، ووصلت 
ــامي إلى حدّ كبير.  ــا وارتداداتها إلى القرون اللاحقة، وتركت آثارها على الفكر الإس أصداؤه
وقد تبلورت هذه التيّارات الفكريّة بالتدريج وشيئًا فشيئًا لتظهر على شكل رؤية وفكرة مستقلّة، 

وتعرف بأسماء متنوّعة، مِن قبيل: أهل الحديث، والحنابلة، والحشويّة، والسلفيّة.
ــاميّة  وعلى الرغم مِن ذلك كلّه، يجب أنْ لا نعتبر غلبة الجمود على النصّ في العصور الإس
ــر ملحوظ في دعم هذا  ــيّة كان لها تأث ــلطة السياس ــرّد ظاهرة طبيعيّة؛ وذلك لأنَّ الس الأولى مج
ــة الضغط على  الاتجاه وتعزيز أركانه. فقد قام جهاز الخلافة في حينها ـ مِن جهة ـ بانتهاج سياس
ــهود الحقيقيين على السنةّ النبويّة، وعملت ـ مِن  المقرّبين مِن أصحاب النبيّ الأكرم ؟صل؟ والش
ــرم ؟صل؟ ومنعت الناس مِن ذلك، وحصرته  ــة أخرى ـ على حظر رواية حديث النبيّ الأك جه
ــاك بزمام  ــلطة، وبذلك فقد تمكّن الخلفاء مِن الإمس ــة قليلة مقرّبة مِن دوائر الخلافة والس في فئ
الفكر الديني لدى المتديّنين.1 ولا يخفى ما للجمود المطلق على »التراث المكبوح«، والجمود على 
التقاليد المذهبيّة، مِن الفائدة الجمّة التي انعكست إيجابًا على السلطة السياسيّة في تلك المرحلة.

وفي ردّة فعل على النزعة المتطرّفة المتمثّلة في الجمود على النصّ، أخذ تيّار آخر يبدأ بالازدهار 
في المجتمع الإسلامي تدريجيًّا، لتكتمل صورته النهائيّة لاحقًا على شكل مذهب المعتزلة. وعلى 
ــألة الجبر والاختيار،  الرغم مِن أنَّ النزاع بين هاتين الطائفتين، قد اقتصر في بداية الأمر على مس
ــألة التشبيه والتنزيه؛ إلّّا أنَّ هذه المواجهة أخذت تتّسع شيئًا فشيئًا، حتّى أدركوا ـ في نهاية  ومس
المطاف ـ أنَّ الاختلاف الجوهري بينهم، يكمن في أسلوب التعاطي مع النصوص الدينيّة. فكان 
ــاب الحديث قد جعلوا مِن ظاهر ألفاظ القرآن والروايات عنوانًا عريضًا، ووضعوه تاجًا  أصح
ــح باب على تأويل  ــلون إلى العقل في فت ــذ المعتزلة ـ في المقابل ـ يتوسّ ــى رأس تديّنهم، وأخ ع

النصوص الدينيّة.

العسكري، معالم المدرستين؛ العسكري، نقش أئمّة در إحياء دين. 	.1



375      نيّة والنصّية في الكلام ااالعقل إل

أسباب ظهور العقلانيّة
ــام؛ وذلك لأنَّ القرآن الكريم  يجب البحث عن النزوع إلى التفكير قبل كلّ شيء في دين الإس
ــيحيّة ـ يؤكّد على عنصر العقل والتفكير.1 إنَّ التوراة  ـ خلافًا للنصوص الدينيّة اليهوديّة والمس
كتاب شريعة وتاريخ، والمسيحيّة دين إيمان وأخلاق. وأمّا الإسلام، فهو فوق ذلك وقبله يدعو 
ــا يدعوهم إلى رؤية واضحة عن الوجود  ــان والعالم المحيط به، ك الناس إلى التعرّف على الإنس

والتاريخ والشريعة والأخلاق.
ــام، قد تأثّرت بعوامل خارجيّة  ــكّ في أنَّ العقلانيّة في الإس ومع ذلك، فليس هناك مِن ش
ــلمين للثقافات الأخرى، تأثيرين مهمّين  ــاع رقعة الإسلام، ومواجهة المس أيضًا. فقد ترك اتّس
ــا بالتدريج على ذهنيّة  ــت العلوم والأفكار الغريبة تأثيره ــامي؛ فمن جهة ترك في الفكر الإس
ــس الدينيّة  ــام إلى الدفاع عن الأس ــامي، ومِن جهة أخرى حفّزت علماء الإس المجتمع الإس
ــة لدى المعتزلة نحو  ــة.2 وإذا اتّّجهت النزعة العقلانيّ ــفات المعارض في مواجهة الأديان والفلس
الإفراط، فيجب اعتبار ذلك ناشئًا عن هذا العنصر الأخير. وإذا اعتبرنا القرن الإسلامي الأوّل 
ــه قرن غلبة الجمود على النصّ، فيجب علينا أنْ نعتبر القرن الثاني والثالث للهجرة عصر  بوصف
ــا، كانت في الغالب منبثقة عن  ــار العقلانيّة؛ وذلك لأنَّ العقلانيّة حتّى في ذروة ازدهاره ازده
ــة مِن الطبقة المتعلّمة في المجتمع، وأمّا عامّة المتديّنين فقد كانوا يرجّحون التعبّد الديني على  أقليّ
التعقيدات العقليّة. ومِن هنا، فإنَّ عامّة أهل السنةّ كانوا على الدوام يميلون إلى الموروث الديني، 

ولم يستحسنوا دخول العقل إلى حلبة الدين أبدًا.
ومع بلوغ الاعتزال ذروته، أخذت الاختلافات الكلاميّة تتفاقم داخل هذا التيّار، وتسبّب 
ــاس الإيمان والعبوديّة  ــتعمال العقل إضعاف جوهر وأصل الدين القائم على أس الإفراط في اس
والتسليم لله سبحانه. إنَّ ازدهار العقلانيّة مِن جهة وانحطاط الحنابلة مِن جهة أخرى، دعا علماء 
ــنةّ إلى العمل على تهذيب وتنقيح آرائهم التقليديّة. وفي الحقيقة، فإنَّ القرنين الثاني والثالث  الس

الشریف، تاريخ فلسفه در اسلام، ج1، ص195. 	.1
الفاخوري، والجر، تاريخ فلسفه در جهان اسلام، ج1؛ دليسي، انتقال علوم يوناني به عالم اسلام. 	.2



376   ‏   الدين والعقل

ــصّ في مواجهة تقدّم تيّار العقلانيّة، والخروج مِن  ــرة، قد مثّلا عصر مقاومة أصحاب الن للهج
مضائق التعصّب والجمود. ومع بداية القرن الرابع للهجرة، دخل تيّار الجمود على النصّ مرحلة 

جديدة.
قام شخصان مِن كبار علماء أهل السنةّ ـ كلّ على انفراد ـ بإصلاح الفكر الديني واستقطاب 
ــعري )م  ــن الأش ــخصان هما: أبو الحس ــاصر مِن الكلام المعتزلي. وكان هذان الش ــض العن بع
ــا وراء النهر.1 مع  ــان وم ـــ( في البصرة، وأبو منصور الماتريدي )م 333 هـ( في خراس 330ه
ــعري مِن جهته إلى التأكيد  ــكل كامل، وعمد الأش فارق أنَّ الماتريدي قد اقترب مِن المعتزلة بش
ا وسطًا  على حفظ أصول الحنابلة ضمن أطر جديدة. ولهذا السبب، فقد تمّ اعتبار الأشعري حدًّ
ــعري والمعتزلة.  ــطًا بين الأش ا وس بين أصحاب الحديث والمعتزلة، كما تمّ اعتبار الماتريدي حدًّ
ــات الاتّصال بين العقلانيّة والجمود على  ــهد القرن الرابع للهجرة اكتمالًًا لحلق وبذلك، فقد ش

النصّ، وبذلك فقد شهدت هذه المرحلة تبلور التقريب الأوّل بين هذين التيّارين.

الأشعري والماتريدي
ــن، لا بأس في أنْ نقوم هنا بمقارنة مقتضبة بين  ــة التعرّف على هذين المذهبين الكلامي وفي أهميّ
ــك نعرّف بموقف أصحاب الحديث  ــات الفكريّة لهذين المذهبين مع المعتزلة، وقبل ذل الاتّّجاه

والمعتزلة.
ــام منذ البداية بُعدان، وهما: البُعد النظري والعملي،  لقد كان لمفهوم العقل بين علماء الإس
ونرى اختلاف المعتزلة مع أصحاب الحديث في كلا هذين البُعدين. وعلى الرغم مِن أنَّ الفصل 
ــك المرحلة، ونعني بهما  ــألتين المهمّتين في تل ــك لم يكن واضحًا مِن البداية، إلّّا أنَّ المس والتفكي

التشبيه والتنزيه، والجبر والاختيار؛ قد شكّلتا تجلّيًا لهذين البُعدين مِن العقل.
ــالى يجب إبقاؤها على  ــون إلى الاعتقاد بأنَّ صفات الباري تع ــاب الحديث يذهب كان أصح
ــا الظاهريّة ـ كما وردت في الآيات والروايات ـ وقالوا بأنَّ العقل لا مسرح له في التعرّف  معانيه

وكذلك يجب أنْ نذكر هنا شخصًا ثالثًا، وهو أحمد بن محمّد الطحاوي )م 321هـ(، الذي كان نشطًا في مصر. الشريف،  	.1
تاريخ فلسفه در اسلام، ج1، ص195.



377      نيّة والنصّية في الكلام ااالعقل إل

ــارة المعروفة عن مالك بن أنس ـ  ــا وماهياتها أو تأويلها. وربَّما كانت العب ــا وبيان حقائقه عليه
ــتواء« في قوله تعالى: ﴿الرَّحْْمَنُ عََلَىَ العَْرشِْ اسْتَوَى﴾1 ـ  ــأله أحدهم عن معنى »الاس عندما س
ــتواء معلوم، والكيف  ــج الفكري لهذه الجماعة؛ إذ قال: »الاس ــدّ صراحة عن المنه التعبير الأش
ــؤال عنه بدعة«.2 وقال الأشعري في وصف الحنابلة: إنَّ كلّ  مجهول، والإيمان به واجب، والس
ما يقولونه عن الله سبحانه، قد أخذوه مِن كتاب الله والمأثور عن النبيّ الأكرم؟صل؟، ولم يزيدوا 

شيئًا على ذلك.3
ــري. ومِن ناحية أخرى،  ــان موقف أصحاب الحديث مِن العقل النظ ــا تقدّم ذكره هو بي م
م يرون أنَّ الإنسان مجبور فيما يفعل، وأنَّ الله سبحانه وتعالى هو خالق أفعال العباد. وكانوا  فإنَّهَّ
ــه، وأنْ يدخل الأطفال في  ــذّب المكلّف على فعل لم يرتكب ــبحانه أنْ يع يرون أنَّ بمقدور الله س
ا يَفْعَلُ  لُ عَمَّ

َ
ــؤال عن فعل الله أمر خاطئ؛ إذ يقول تعالى: ﴿لََا يسُْأ ــبب؛ وأنَّ الس النار دون س

لوُنَ﴾4. ولا يمكن القبول بحكم العقل في هذا الشأن أيضًا؛ لأنَّ العقل ـ مِن وجهة 
َ
ــأ وَهُمْ يسُْ

ــن والقبح لا يكمن في  ــن هذه الأمور وقبحها، وأنَّ الحُس نظرهم ـ عاجز عن فهم وإدراك حس
ذات الأفعال، وإنَّما يكون ذلك رهناً بغرض الفاعل وغايته، ويتغيّّر بتغيّّرها.

وفي المقابل، ذهب المعتزلة إلى القبول بحكم العقل، سواء في »المعارف العقليّة« أو في »أحكام 
العقل«. فهم يقولون: »المعارف كلّها معقولة بالعقل، واجبة بنظر العقل، وشكر المنعم واجب 

قبل ورود السمع، والحسن والقبح صفتان ذاتيّتان للحَسَن والقبيح«.5
وقد ذهب بعض المعتزلة مِن أمثال النظام إلى حدّ الادّعاء بأنَّ العقل يدرك حُسن وقبح جميع 
ــي في الأعمّ الأغلب هو تأييد  ــكل عام، يذهب المعتزلة إلى القول بأنَّ دور الوح الأفعال. وبش
ــتاني في الملل والنحل حول بيان  ــاد إليه. وأنَّ العبارة التي ذكرها الشهرس حكم العقل والإرش
ــنة 303هـ(، ونجله أبي هاشم الجبائي )المتوفّّى سنة 321هـ(،  معتقد أبي علي الجبّائي )المتوفّّى س

طه: 312. 	.1
الشهرستاني، الملل والنحل، ج1، ص105. 	.2

الأشعري، مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين، ص110. 	.3
الأنبياء: 23. 	.4

الشهرستاني، الملل والنحل، ج1، ص56. 	.5



378   ‏   الدين والعقل

هي في الحقيقة بيان لخصائص العقلانيّة الحاكمة على مذهب الاعتزال:
ــكر المنعم  ــا معقولة بالعقل[ واجبة بنظر العقل وش ــال أهل العدل: المعارف كلّه » ]ق
واجب قبل ورود السمع. وأثبتا شريعة عقليّة وردّا الشريعة النبويّة إلى مقدّرات الأحكام 
ــا عقل ولا يهتدي إليها فكر. وبمقتضى العقل  ومؤقّتات الطاعات التي لا يتطرّق إليه
ــاصي، إلّّا أنَّ التأقيت والتخليد  ــة، يجب على الحكيم ثواب المطيع وعقاب الع والحكم

فيه يعرف بالسمع«.1
ومِن السجالات الأخرى التي احتدمت بين أصحاب الحديث والمعتزلة، مسألة ما إذا كانت 
معرفة الله أمر نظري ومكتسب أم هي مِن الأمور البديهيّة التي تدرك بالعقل والفطرة الإنسانيّة 
بالضرورة؟ يذهب أصحاب الظاهر والجمود على النصّ إلى القول بأنَّ المعرفة الإلهيّة أمر بديهي، 
ــأن؛ بعكس المعتزلة الذين يذهبون إلى الاعتقاد بأنَّ معرفة الله  ويمتنعون عن البحث في هذا الش
ــذا الاعتقاد، هو الذي حمل  ــتدلال. إنَّ ه ــبحانه وتعالى، لا تكون إلّّا مِن طريق النظر والاس س

المعتزلة على تأسيس علم الكلام وتنظيم أصول وقواعد في معرفة الله وصفاته وأفعاله.
ــدّدة. وكان والده مِن علماء أصحاب الحديث. وقد  ــأ الأشعري في أسرة سنيّة متش لقد نش
ــنوات طويلة،  ــاتذة المعتزلة على مدى س ــر إلى المعتزلة، ودرس على يد أس ــاز في بداية الأم انح
ــكلام؛ إلّّا أنَّه بعد أنْ وقف على ضعف  ــي الجبّائي؛ إذ درس عنده علم ال ــيّما منهم أبو ع ولا س
ــقاقه  ــنةّ والجماعة، أعلن في نهاية المطاف عن انش عقائد المعتزلة واختلافها عن مذهب أهل الس
ــعري فكر الحنابلة2، وعمد إلى الدفاع عنه في ضوء المباني  عن مذهب الاعتزال. لقد تبنىّ الأش
ــن العقل، وقبل بالمدركات  ــق بين البُعد النظري والبُعد العملي مِ ــة. وقد عمد إلى التفري العقليّ
ا على عجز العقل عن إدراك حُسن الأفعال وقبحها. المعرفيّة للعقل، وظلّ في الوقت نفسه مصرًّ

ــيناً ولا تقبيحًا؛  ــيئًا ولا يقتضي تحس ــمعيّة، والعقل لا يوجب ش ــات كلّها س »والواجب
بيَِن  ــا كُنَّا مُعَذِّ ــمع تجب، قال الله تعالى: ﴿وَمَ ــة الله تعالى بالعقل تحصل وبالس فمعرف

الشهرستاني، الملل والنحل، ج1، ص4. 	.1
.	الأشعري، الإبانة عن أصول الديانة، ص9. 2



379      نيّة والنصّية في الكلام ااالعقل إل

ــاب العاصي، يجب  ــم وإثابة المطيع وعق ــكر المنع ــولًًا﴾1. وكذلك ش حتّّى نَبعَْثَ رسَُ
ــمع دون العقل، ولا يجب على الله تعالى شيء ما بالعقل، لا الصلاح ولا الأصلح  بالس
ــف، وكلّ ما يقتضيه العقل مِن جهة الحكمة الموجبة، فيقتضي نقيضه مِن وجه  ولا اللط

آخر«.2
ــع أصحاب الحديث خطوة  ــذا الفصل والتفكيك إلى دف ــعري مِن خلال ه لقد عمد الأش
ــو العقل، ومِن هنا فقد حظي علم الكلام ـ الذي كان حتّى ذلك الحين حكرًا على المعتزلة ـ  نح
بمقبوليّة عامّة. لقد قام الأشعري في رسالة )استحسان الخوض في الكلام( بالتأسيس لمباني هذا 
التفكير، كما أسّس لجواب أهل السنةّ في الردّ والجواب عن رؤية أصحاب الحديث في تحريم علم 
ــه في التأثير الذي تركته على المتكلّمين  ــعري وآثاره وأعمال الكلام. يجب البحث عن أهميّة الأش
ــنة 403هـ(، وأبو  الكبار الثلاثة الذين جاؤوا بعده، وهم: القاضي أبو بكر الباقلاني )المتوفّّى س
إسحاق الإسفرائيني )المتوفّّى سنة 418هـ(، وإمام الحرمين الجويني )المتوفّّى سنة 478هـ(، فقد 
تمكّن هؤلاء العلماء مِن استثمار الفضاء الذي مهّد له الأشعري على نحو جيّد، وأعدّوا المزيد مِن 

الأرضيّة لتدخّل العقل في المباحث الاعتقاديّة.
إنَّ الأشعري، وإنْ عمد بحسب الظاهر إلى توظيف العقل في إثبات وترسيخ مباني أصحاب 
ــول العقل في هذا المضمار، حتّى  ــب، إلّّا أنَّه ما إنْ فتح الباب لدخ الحديث والدفاع عنها فحس
تداعت العقائد الدينيّة واحدة إثر أخرى مثل أحجار الدومينو، وتمّ تقييدها وتعديلها. وخرجت 
النظريّة المشبعة للصفات بقيد »بلا تكييف«3، ونظريّة الجبر مع الاعتقاد بـ »الكسب«4، وعدم 
ــائع بين أصحاب الحديث،  ــق القرآن بقيد »الكلام الأنفسي«5، عن دائرة الفهم القديم الش خل

الإسراء: 15. 	.1
.	الشهرستاني، الملل والنحل، ج1، ص115. 2

ــاب اللمع إلى أبعد مِن ذلك،  ــعري لاحقًا في كت ــعري، الإبانة عن أصول الديانة، صص8-9. وقد ذهب الأش الأش 	.3
وتماهى مع المعتزلة في القول بتأويل الصفات.

الأشعري، اللمع في الردّ على أهل الزيغ والبدع؛ أبو زهرة، تاريخ المذاهب الإسلاميّة، ص172. 	.4
ــعري، اللمع في الردّ على أهل الزيغ والبدع. وعلى  ــعري، الإبانة عن أصول الديانة، ص20. وانظر أيضًا: الأش الأش 	.5

الرغم مِن أنَّ الأشعري لم يصّرح بالكلام النفسي، بيد أنَّ مؤدّى كلامه يؤدّي إلى هذه النتيجة.



380   ‏   الدين والعقل

ــذت صورة أقرب إلى العقل. والأهمّ مِن ذلك كلّه، هو أنَّ معرفة الذات والصفات لم تعُد  واتّّخ
أمرًا واضحًا وبدهيًّا، بل صارت بحاجة إلى دليل واستدلال.

ــن الأشعري في جميع هذه المسائل، وفتح للعقل  وقد تقدّم أبو بكر الباقلاني1 على أبي الحس
ــب  ــر المعتقدات الدينيّة. وبعد ظهور إمام الحرمين الجويني، اكتس ــع في فهم وتفس مجالًًا أوس
الكلام في مدرسة الأشاعرة صورة عقليّة وجدليّة بالكامل. وقد تحدّث في مقدّمة كتابه )الشامل 
ــبهات الذين اعتبروا  ــاني والمنهج العقلي بالتفصيل، وأجاب عن ش ــول الدين(2 عن المب في أص
الاستدلال بدعة، وأنّه مِن دون فائدة. إنَّ هذا القسم مِن كتاب )الشامل( قابل للمقارنة بكتاب 
المغني للقاضي عبدالجبار المعتزلي )المتوفّّى سنة 415هـ(3، بل وإنَّ تأثير المغني ملحوظ حتّى على 
م لا يعتبرون  كتاب )الشامل في أصول الدين( لإمام الحرمين الجويني أيضًا. وعلى الرغم مِن أنَّهَّ
ــل الاتّّجاه العقلاني في  ــكلام، ولكنْ على كلّ حال فقد وص ــا في علم ال الجويني بوصفه مؤسّسً

الكلام الأشعري بظهوره إلى ذروته.4
ــت الضغط مِن جهتين؛ فمن جهة  ــة هذه المرحلة رزح الجمود التقليدي على النصّ تح طيل
ــاع مِن خلال دعم الحكومات المحليّة، واقترابهم واتحادهم مع  كان تيّار المعتزلة قد أخذ بالاتّس
التشيّع، ومن ناحية أخرى كان الكلام الأشعري مِن خلال استقطاب التفكير العقلي قد شكّل 
ــلفيّة في شكلها المتطرّف، لم تقم لها قائمة  تهديدًا لنزعة الجمود على النصّ. وفي الحقيقة، فإنَّ الس
ــابع للهجرة )661-728هـ(. وكان  تحت ضربات العقلانيّة إلى ظهور ابن تيميّة في القرن الس
تأثير التفكير الأشعري في عقائد أهل السنةّ بحيث أنَّ الشهرستاني في القرن السادس للهجرة، إذ 
كان يريد بيان نظريّة أهل السنةّ في باب العقل والشرع، لم يكن يصل إلى ذهنه أيّ تنسيق أوضح 

مِن عقيدة الأشاعرة:
ــمع والعقل، فقد قال أهل السنةّ: الواجبات كلّها بالسمع، والمعارف كلّها  »وأمّا الس

انظر كتابيه المعروفين: تمهيد الأوائل وتلخيص الدلائل، والإنصاف. 	.1
الجويني، الشامل في أصول الدين، ص12. 	.2

القاضي عبدالجبار المعتزلي، المغني في أبواب التوحيد والعدل، ج14. 	.3
الفاخوري، والجر، تاريخ فلسفه در جهان اسلام، ج1، ص157-155. 	.4



381      نيّة والنصّية في الكلام ااالعقل إل

بالعقل. فالعقل لا يحسّن ولا يقبّح، ولا يقتضى ولا يوجِب. والسمع لا يعرّف؛ أي لا 
يوجد المعرفة، بل يوجِب«.1

وكان على هذا الأساس أنْ يقبل بهذا التعريف بيُسر في تعريف »أصول« الدين و»فروعه«:
ــتدلال، فهو مِن الأصول. وكلّ ما هو  ــا هو معقول ويتوصّل إليه بالنظر والاس »كلّ م

مظنون ويتوصّل إليه بالقياس والاجتهاد، فهو مِن الفروع«.2
ــرن الخامس للهجرة،  ــنةّ في الق ــاعت الأبحاث والمجادلات الكلاميّة بين أهل الس لقد ش
ــنة 507هـ( ـ تلميذ الجويني ـ بمواجهة العقلانيّة  بحيث قام أبو حامد محمّد الغزالي )المتوفّّى س
ــعري إلى وجهة أخرى. وسوف نعود لاحقًا  ــار الكلام الأش المتطرّفة في هذه المرحلة، وغيّّر مس

إلى بيان نظريّة الغزالي.

العقلانيّة في الماتريديّة
ــرى مِن بين العلماء  ــخصيّة أخ ــعري، ظهرت ش بالتزامن مع الحركة الفكريّة التي أقامها الأش
التقليديين في خراسان، ليواصل أهداف الأشعري ذاتها. إنَّ الماتريدي ـ خلافًا للأشعري الذي 
ــدور في فلك المذهب الحنبلي/ المالكي ـ كان ينتمي إلى المذهب الحنفي. نعلم أنَّ أبا حنيفة  كان ي
)المتوفّّى سنة 150هـ( كان مِن أصحاب الرأي، ويرى اعتبار القياس في الأحكام. ومِن هنا كان 
يبدو طريق الماتريدي في تعديل الجمود على النصّ وإدخال العناصر العقليّة إلى العقائد المذهبيّة، 
ــبق أنْ ذكرنا أنَّ الأشاعرة قد اعتبروا المعارف النظريّة للعقل، واهتمّوا  معبّدًا على نحو أيسر. س
ــل العملي في دائرة علم الكلام أيضًا،  ــكام العمليّة؛ بيد أنَّ الماتريدي قد أدخل حتّى العق بالأح
ومِن هنا فقد اقترب مِن المنهج الفكري للاعتزال إلى حدّ كبير، فقد قبل بالحسن والقبح العقلي، 
واعتبر التكليف بما لا يطاق أمرًا قبيحًا. وقد كان يعتبر الفعل الإلهي حكيمًًا، ويُعدّ العدالة ونفي 

الظلم مِن الصفات والأفعال الإلهيّة.3

الشهرستاني، الملل والنحل، ج1، ص55. 	.1
م.ن، ج1، ص54. 	.2

أبو زهرة، تاريخ المذاهب الإسلاميّة، ص164؛ النعماني، تاريخ علم الكلام، ج1، ص70. 	.3



382   ‏   الدين والعقل

ــذا البُعد النظري اعتمد على قدرة العقل  ــدي لم يكتفِ بهذا المقدار، بل حتّى في ه إنَّ الماتري
بشكل أكبر، وأدخله في تجزئة وتحليل الجزئيّات والتفاصيل الكلاميّة أيضًا. إنَّه يرى أنَّ الإنسان 
ــى الرغم مِن أنَّه قد قبل  ــيئته مؤثّرة في وجود الأفعال. وع ــك القدرة والاختيار، وأنَّ مش يمتل
بنظريّة الكسب، واعتبر أنَّ الله سبحانه وتعالى فاعل لأفعال الإنسان؛ بيد أنَّه خلافًا للأشعري، 
كان يرى أنَّ الإنسان يتمتّع بالحريّة الكاملة في »قدرة الكسب«، وأنَّه يقوم بالأفعال بحريّة كاملة. 
ــار أفكاره وآرائه في بداية الأمر بين المذهب الحنفي، ولكنْ مع انتشار  وعلى الرغم مِن انتش
ــمّ القبول بالفكر  ــاعرة، ولم يت ــح حتّى علماء الأحناف مِن الأش ــعري، فقد أصب المذهب الأش

الماتريدي بين عموم أهل السنةّ.1

الغزالي في نزاع العقل والوحي
ــلكه، وقد درس على يد إمام الحرمين الجويني.  ا في مس ــعريًّ لقد كان أبو حامد محمّد الغزالي أش
ــة، إذ تعرّض في منتصف عمره إلى تحوّل  ــا، فإنَّ الغزالي يحظى بأهميّة في تاريخ العقلانيّ ومِن هن

فكري، وبتحوّله حدث تحوّل في الفكر الإسلامي، ولو في مرحلة مِن الزمن في الحدّ الأدنى.
ــف الأوّل مِن حياته  ــن. وكان النص ــن مرحلتين مختلفت ــاة العلميّة للغزالي مِ ــف الحي تتألّ
استمرارًا للمسار ذاته الذي سلكه الكلام الأشعري على مدى قرنين مِن الزمن. في هذه المرحلة 
ــعري ـ إلى الدفع بهذا  ــطي إلى علم الكلام الأش ــد الغزالي ـ مِن خلال إدخال المنطق الأرس عم
ــكلام خطوة أخرى إلى الأمام2، وقبْله لم يكن المتكلّمون يعملون على توظيف النظام المنطقي  ال
ــل المصطلحات الجديدة في  ــذق وذكاء تامّ وجع ــتاذه الجويني. وبح ــطو حتّى في آثار أس لأرس
ــات القرآن الكريم.3 كما وقد  ــتخرج القواعد المنطقيّة مِن آي ــم المنطقيّة، ادّعى أنَّه قد اس المفاهي
ــابقين. ومِن هنا كان يقول:  ــطو والإغريق، قد أخذوا علم المنطق مِن الأنبياء الس ادّعى أنَّ أرس

للمقارنة المقتضبة بين نظريّة الأشعري وبين أصحاب العقل وأصحاب النقل، انظر: الفاخوري، والجر، تاريخ فلسفه  	.1
در جهان اسلام، ج1، ص152.

النعماني، تاريخ علم الكلام، ج1، ص51. 	.2
.	الغزالي، القسطاس المستقيم، ج3؛ أبو زهرة، تاريخ المذاهب الإسلاميّة؛ الأشعري. 3



383      نيّة والنصّية في الكلام ااالعقل إل

إنَّ للمنطق الأرسطي جذورًا دينيّة.1
وفي هذه المرحلة عمد ـ مِن خلال تأليف الكتب والرسائل الكلاميّة ـ إلى الدفاع عن المباني 

الفكريّة لأهل السنةّ، واهتمّ بانتقاد سائر الفِرَق الأخرى.
ــفي في تلك  ــور المهمّة، هو النقد الذي كتبه على التفكير الفلس ــن بين ما قام به مِن الأم ومِ
ــائل الفلسفة المشّائيّة، ثمّ  ــفة( في تقرير وبيان مس الحقبة. فقد ألّف أوّلًًا كتاب )مقاصد الفلاس
قام بتأليف كتابه )تهافت الفلاسفة(؛ ليُثبت ـ بزعمه ـ تناقضات الفلسفة وتعارضها مع العقائد 
ــة. وكان في نهاية هذه المرحلة أنْ عمد إلى تأليف كتاب )الاقتصاد في الاعتقاد(، وقام فيه  الدينيّ

بتنظيم الكلام الأشعري في إطار جديد وأدلّة أكثر متانة.
ــكار الكلاميّة، أدّى به  ــفة وأصحاب المذاهب والتعمّق في الأف ــمّ إنَّ نقضه لآراء الفلاس ث
ــكيك حتّى في علم الكلام أيضًا. وتتّضح هذه النقطة منه في كتابه الكلامي  ــيئًا فشيئًا إلى التش ش
ــذا الكتاب إلى القول بأنَّ علم الكلام ليس  ــاد في الاعتقاد( إلى حدّ ما. فقد ذهب في ه )الاقتص
ــبهات وضرب الخصوم. وعلى كلّ حال، فإنَّ  ــيلة لدفع الش أداة لتحصيل اليقين، وإنَّما هو وس
ــكنا إلى الأفكار الفلسفيّة والكلاميّة، حتّى أخذ يشكّك  ذهنه الباحث وروحه المضطربة، لم يس
ــاف في كلّ شيء2، ومِن هنا، بدأت المرحلة الثانية مِن حياة الغزالي؛ إذ وجد ضالّته  في نهاية المط
في التصوّف، ووجد اليقين في السلوك العرفاني فقط؛ الذي قال ـ بزعمه ـ إنَّه بداية طريق النبوّة.
ــعري إلى نقطة الذروة، وأعدّ في الوقت نفسه مقدّمات  وبعد ذلك بلغ الغزالي بالكلام الأش
أفوله وانحداره أيضًا. كان العقل الأشعري قد سلك طريقًا خلت فيه حقيقة الدين مِن البريق، 
ــمّ تجاهل جوهر الدين، واقتصرت صورته على التفاخر وعقلنة الفقهاء والمتكلّمين. وبذلك  وت

كانت العلوم الدينيّة بحاجة إلى عمليّة إحياء جديدة.
ــد عمد الغزالي ـ مِن خلال تأليفه لكتاب )إحياء علوم الدين( ـ إلى نقد الفكر الديني في  وق

م.ن، ص21. 	.1
ــائل الغزالي، ج7، أو ترجمة هذا  ــذه القضيّة في كتابه )المنقذ مِن الضلال(. انظر: الغزالي، مجموعة رس ــزالي ه شرح الغ 	.2

الكتاب باللغة الفارسيّة بعنوان شك و شناخت.



384   ‏   الدين والعقل

ا1،  ــيّة جدًّ عصره، وبيّّن برنامج التديّن بالتفصيل؛ وأعطى للتعقّل في هذا البرنامج مكانة هامش
ــلوك العرفاني والتعبّد الديني إلى مقام رفيع، وهو ما يظهر بوضوح مِن  وفي المقابل رفع مِن الس
ــان: علم مكاشفة )وهو  خلال تعريفه للعلم والعقل. أمّا »علم طريق الآخرة«؛ فاعلم أنَّه قس
ــيم، تمّ عدّ  ــم الباطن( وهو غاية العلوم، وعلم معاملة وهو علم الأخلاق.2 وفي هذا التقس عل

الفقه مِن )العلوم الدنيويّة الشرعيّة(، وخرج علم الكلام مِن العلوم الشرعيّة بشكل كامل.
وفي إحياء علوم الدين، يتمّ تقديم صورة في غاية الأهميّة لعلم الكلام. فهو يرى أنَّ الكلام 
ــنةّ، ولا حاجة فيها  ــم منه أدلّة نافعة ومؤثّرة، وهي موجودة في الكتاب والس ــمين: قس على قس
ــائل غير مثمرة بل  ــو إمّا مجادلات مذمومة، وإمّا مس ــم الآخر الذي ه إلى علم الكلام، والقس
ــة. ومِن هنا، لم يكن علم الكلام مألوفًا في العصر الأوّل، وكانوا يرونه بدعة.3 وبطبيعة  ومضلّل
ــيع البدع؛ بيد أنَّ على  الحال، فإنَّ الغزالي لا ينكر الحاجة إلى الكلام في العصر الراهن حيث تش
ــة ثغور الدين، ولا يفتح طريقًا  ــؤوليّته تكمن في صيانة وحراس المتكلّم أنْ يعلم أنَّ مهمّته ومس
ــة. إنَّ المتكلّم لا يمتلك مِن العقيدة أكثر مماّ عند عامّة الناس، غاية ما هنالك أنَّه يمتاز  إلى المعرف
ــو منهج الدين والعرفان.4 وفيما  ــاحًا ليدافع به مِن طريق الآخرة، والذي ه منهم بامتلاكه س
بعد أقرّ الغزالي في كتابه )الجام العوام عن علم الكلام( بأنَّ علم الكلام يكون في بعض الأحيان 
ــكل عام تحذير العالم والعامّي ـ على  موصلًًا إلى الحقيقة، ولكنَّ ذلك مِن الندرة بحيث يجب بش

السواء ـ مِن هذا العلم.5
كما أنَّ للغزالي بيانًا يستحقّ الاهتمام في شأن العقل. فقد قبل بالعقل النظري واعتبره أساسًا 

الغزالي، قواعد العقائد في إحياء العلوم، ج1، ومقارنته بالباب الثاني مِن كتاب العلم: في الكتاب ذاته. 	.1
.	الغزالي، إحياء علوم الدين، ج1، صص33-32. 2

م.ن، صص35-36. وانظر أيضًا: باب ذمّ المجادلة والمناظرة. 	.3
م.ن، ج1، ص36. 	.4

ــائل الغزالي، ج 4، رسالة الجام العوام عن علم الكلام )في مجموعة رسائل الغزالي(، دار الكتب  الغزالي، مجموعة رس 	.5
ــاء والمتكلّمين أيضًا. انظر: م.ن،  ــمل حتّى الفقه ــالة، يش العلميّة، بيروت. إنَّ مراد الغزالي مِن »العوام« في هذه الرس

ص49.



385      نيّة والنصّية في الكلام ااالعقل إل

ــل ومعرفة حقيقة  ــاف أيضًا أنَّ الإيمان ومعرفة الله، ب ــان1، ولكنَّه أض للتفكير العقلاني للإنس
الأشياء، كامنة في نفوس الناس على شكل فطري، ويتمّ الحصول عليها بوساطة التذكّر.2 وهنا 

أثبت مرّة اخرى أنَّه لا يؤمن كثيًرا بالعقل الفلسفي والأدلّة الكلاميّة المتشابكة والمعقّدة.
ــي اتّّخذها الغزالي، تكمن في اعتباره الحقائق والمعارف  والخطوة البالغة الأهّمية الأخرى الت
ــان  الدينيّة ذات طبقات. وكان يقول: إذا كان للحقيقة درجات وبطون مختلفة، وإذا كان الإنس
مِن ناحية الوجود والعقل له مراتب متنوّعة؛ إذن ينبغي تعليم كلّ شخص بما يتناسب مع ظرفيّته 
الوجوديّة.3 ومِن هنا، فقد فتح طريقًا لدخول العرفان إلى المعارف الدينيّة، وأحلّه مرتبة ومنزلة 

فوق الفقه والكلام.
وقد استفاد ابن رشد )م سنة 595هـ( مِن هذا المبنى الذي ذكره الغزالي للتوفيق بين العقل 
والدين؛ مع فارق أنَّ الغزالي كان ينسب الحقائق العالية والمعارف السامية إلى العرفان، بينما كان 
ابن رشد ينسبها إلى الفلسفة. لقد كان ابن رشد يعتقد أنَّ القرآن الكريم قد أيّد العقل الفلسفي 
ــرى وجوب رعاية ظواهر  ــر وتحصيل المعرفة في العمل.4 وهو ي ــن خلال تأكيده على التفك مِ
ــف  ــوف يتوصّل إلى تأويل النصوص مِن خلال كش النصوص الدينيّة على العوام، وأنَّ الفيلس
ــل ويجب أنْ لا يقال لهم: إنَّ  ــي تعريف العوام بالحقائق الباطنيّة، ب ــق البرهانيّة.5 لا ينبغ الحقائ
ــفيّة، يجب طرحها بلغة  النصوص الدينيّة قابلة للتأويل. إنَّ الحقائق الدينيّة التي هي حقائق فلس
معقّدة ومغلقة في المصادر الفلسفيّة ذاتها، كي لا يمكن أنْ تصل إلى غير أهلها. إنَّ الغزالي وابن 
ا بـ»الراسخين في العلم«؛ مع فارق أنَّ الغزالي يرى أنَّ الراسخين في  رشد يعتبران التأويل خاصًّ

العلم هم المتصوّفة، بينما يراهم ابن رشد في الفلاسفة.6

الغزالي، إحياء علوم الدين، ج1، ص125. 	.1
م.ن، ص126. 	.2
م.ن، ص127. 	.3

ابن رشد، فصل المقال )ضمن كتاب فلسفة ابن رشد(، صص11-10. 	.4
م.ن، صص26-24. 	.5

م.ن، صص18-19، وصص30-31. ولتوضيح رأي ابن رشد في هذا الباب يمكن الرجوع أيضًا إلى كتاب الكشف  	.6



386   ‏   الدين والعقل

العقلانيّة والجمود على النصّ في القرون المتأخّرة
ــاني مِن الناحية  ــد أزرى بالتفكير العق ــح المجال للتصوّف، ق ــا أنَّ الغزالي مِن خلال فس رأين
العمليّة؛ فقام بطرد الفلسفة مِن مسرح الدين، ونفى الكلام إلى ثغور الدين ليمارس مهمّة حراسة 
الحياض الدينيّة. وفي المقابل، عمد ابن رشد مِن خلال تأليف كتاب )تهافت التهافت( إلى الدفاع 
ــف عن مناهج الأدلّة(،  ــن حريم العقل، ومِن خلال كتابيه الآخرين )فصل المقال( و)الكش ع
ــعى إلى التوفيق بين العقل والدين. ومِن لطائف التاريخ، أنَّ ابن رشد قد ترك تأثيًرا أكثر مِن  س
ــعري. وبعد الغزالي ـ وخلافًا لجميع جهوده ـ ظهر  الغزالي في التحوّلات اللاحقة للكلام الأش
ــفيّة. وكان عبدالكريم  ــار كلامي قويّ تقدّم في بعض الموارد حتّى إلى صلب الأبحاث الفلس تيّ
الشهرستاني )م سنة 548هـ(، والفخر الرازي )م سنة 606هـ(، والقاضي عضد الدين الإيجي 
ــعد الدين التفتازاني )م سنة 793هـ(، والسيّد شريف الجرجاني )م سنة  )م سنة 756هـ(، وس
ــنةّ لم تنطفئ شعلة العقلانيّة أبدًا،  812هـ(، ينتمون إلى هذا التراث الكلامي. في كلام أهل الس

بل أخذ بريقها يزيد يومًا بعد يوم، بحيث أنَّ آثار ذلك ظلّْت باقية إلى يومنا هذا.
ــبّب بظهور تيّارين مهمّين، أو  ــن ينبغي أنْ نرصد تأثير الغزالي في موضع آخر. فقد تس ولك
ــة أضفى على التصوّف ـ الذي كان يُعدّ  ــق الأرضيّة لظهورهما في الحدّ الأدنى. فهو مِن جه خل
حتّى ذلك الحين بوصفه تيارًا مفردًا ومعزولًًا ـ مسحة دينيّة، وأعاده إلى صلب المجتمع الديني، 
ومِن ناحية أخرى مهّد الطريق لتعزيز وتقوية تيّار الجمود على النصوص. إنَّ الغزالي مِن خلال 
تضعيفه للفلسفة والكلام وتوجّهه إلى الوحي، عمد بشكل غير مباشر إلى تمهيد الطريق لظهور 
ــا إلى الخمود في الأندلس  ــة في الجمود على النصّ التي آلت جذوته ــلفيّة. إنَّ النزعة المتطرّف الس
بموت ابن حزم الأندلسي )المتوفّّى سنة 456هـ(، عادت لتشتعل مِن جديد في دمشق. فقد عمد 
ــنة 728هـ(، ثمّ تلميذه ابن  هذه المرّة أحمد بن عبدالحليم المعروف بابن تيميّة الحرّاني )المتوفّّى س
ا حتّى الآن، ومِن جملة  ــيس لفكر ما يزال مستمرًّ ــنة 751هـ(، إلى التأس قيّم الجوزيّة )المتوفّّى س
ــنةّ يعتبر اليوم وارثًا لكلا هذين  ــاط فرقة الوهابيّة. إنَّ عالم أهل الس هذا التفكير ما نراه في أوس
التيّارين الفكريين، وهما: التطرّف في الجمود على النصّ )عند أتباع ابن تيميّة(، والعقلانيّة )عند 

عن مناهج الأدلّة.



387      نيّة والنصّية في الكلام ااالعقل إل

أتباع المذهب الأشعري(.

العقلانيّة عند الشيعة الإماميّة 
من بين فرَِق التشيّع الثلاث الكبرى، سوف نقتصر على بحث الإماميّة فقط؛ وذلك لأنَّ الزيديّة 
ــاعيليّة، فقد وقعت تحت  قد اقتفت أثر المعتزلة، وآمنت بعقلانيّة الاعتزال بالكامل. وأمّا الإس
ــفة الأفلاطونيّة الحديثة، وابتعدت  تأثير الأديان الغنوصيّة والمانويّة، كما تأثّرت إلى حدّ ما بفلس

في مسارها عن الأفكار الدينيّة.
ــار مِن أهل  ــن الأئمّة الأطه ــل الإماميّة مِ ــكلام في حق ــب أنْ نبدأ ال ــة الحال، يج وبطبيع
ــلمين، وليس تحليل  ــة آراء وأفكار المس ــث أنَّ غايتنا هي بحث ومناقش ــت؟عهم؟، ولكنْ حي البي
ــوف نبدأ البحث مِن علماء الشيعة. مِن بين أصحاب الأئمّة ؟عهم؟،  النصوص الأصليّة؛ لذلك س
ولا سيّما أصحاب الإمام الباقر والإمام الصادق ؟ع؟ نواجه جماعتين مختلفتين، وهما أوّلًًا: الجماعة 
ــق عليها عنوان: »المحدّثين« أو »الفقهاء«.  ــي تعرف بـ»المتكلّمين«، وثانيًا: الجماعة التي يُطل الت
ــالم، وحمران بن أعين، ومحمّد  ــام بن س ــام بن الحكم، وهش ومِن بين الجماعة الأولى، نذكر: هش
ــلم، وأحمد بن محمّد بن  ــن بين الجماعة الثانية نذكر: محمّد بن مس ــن طيّار، ومؤمن الطاق. ومِ ب
خالد البرقي، ومحمّد بن حسن الصفّار. يعود الاختلاف والتمايز بين هاتين الجماعتين إلى طريقة 
م يعتبرون مِن الممثّلين للعقلانيّة أو  ــن هنا فإنَّهَّ ــم توظيفهم للعقل في المعارف الدينيّة، ومِ وحج

النزوع إلى النصوص في عالم التشيّع.
وقد اعتبروا أوّل متكلم شيعي هو حفيد ميثم التمار، وهو علّي بن إسماعيل بن ميثم التمار.1 
ــيس الكلام الشيعي، يعود إلى مرحلة أقدم، ويرى أنَّ الكميت بن  وهناك من يذهب إلى أنَّ تأس
ــاعر الشيعي المعروف ـ وعيسى بن روضة مِن طلائع المؤسّسين للكلام في التشيّع.2  زياد ـ الش
ــون في جذورهم إلى كلام  ــون إلى الاعتقاد بأنَّ المعتزلة يذهب ــاك الكثيرون مِن الذين يذهب وهن
ــس الاعتزال ـ قد أخذ علم العدل والتوحيد ـ باعتراف  ــيعة. وأنَّ واصل بن عطاء ـ مؤسّ الش
ــم عبدالله بن محمّد بن الحنفيّة، وأنَّ أباه محمّد بن الحنفيّة قد أخذ  ــهم ـ مِن أبي هاش المعتزلة أنفس

1. ابن النديم، الفهرست، ص223.
2. الصدر، تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام، ص351.



388   ‏   الدين والعقل

هذا العلم مِن أبيه الإمام علّي بن أبي طالب ؟ع؟.1
وعلى كلّ حال، فإنَّ أوّل مَن رفع لواء الكلام الشيعي ودافع عن مباني التشيّع مستفيدًا مِن 
ــام بن الحكم. لقد كان هشام مِن أصحاب الإمام الصادق ؟ع؟، ويمكن  أصول الجدل، هو هش
ــيعيّة.  الوقوف على مناظراته مع المخالفين، وثناء الإمام الصادق عليه، في المصادر الروائيّة الش
ــرة، حتّى أنَّ يحيى بن خالد  ــتهار في علم الكلام وفنّ المناظ ــام بن الحكم مِن الاش وقد بلغ هش
البرمكي ـ الوزير المقتدر لهارون الرشيد ـ أعطاه منصب رئاسة المتكلّمين، واختاره رئيسًا وحكمًًا 
في مجالس المناظرات التي كانت تقام بين مشاهير المتكلّمين في ذلك العصر.2 وقد تمّ اتّّهام هشام 
بن الحكم وبعض آخر مِن المتكلّمين الشيعة في مصادر الملل والنحل وكلام أهل التسننّ بالتشبيه 
ــيم. وبطبيعة الحال، فإنَّ المتقدّمين مِن علماء الشيعة، قد أثنوا عليهم وبرّؤوهم مِن هذه  والتجس
ــام بن الحكم مع زعماء المعتزلة والمرجئة، كان لها بالغ التأثير في  التهمة.3 ويبدو أنَّ اختلاف هش
إثارة هذا الاتّّهامات. تشير القرائن إلى أنَّه أمضى فترة مِن حياته على غير مذهب أهل البيت؟عهم؟، 

ثمّ استبصر وأوقف نفسه على الدفاع عن مباني التشيّع.4
ــيعة في عصر حضور الأئمّة الأطهار ؟عهم؟، يجب أنْ نذكر الفضل بن  ومِن بين المتكلّمين الش
ــنة 260هـ(. وكان ابن قبّة بدوره واحدًا مِن المتكلّمين البارزين  شاذان النيسابوري )المتوفّّى س
ــارة إلى جموع المحدّثين الشيعة الذين كانوا يرون أنَّ  في هذه المرحلة. وفي المقابل، لا بدّ مِن الإش
واجبهم يتلخّص قبل كلّ شيء في إثبات وضبط تعاليم أهل البيت ؟عهم؟. وقد تمّ بيان سيرة وآثار 

هؤلاء العلماء الكبار في كتب الرجال. 
ــيّع، أنَّه ـ خلافًا لما رأيناه بين أهل السنةّ ـ لم يكن هناك حتّى  والنقطة اللافتة للانتباه في التش
ــة الحال، كانت هناك  ــر بين المتكلّمين والمحدّثين. وبطبيع ــرن الثالث للهجرة اختلافٌ يُذك الق

1. ابن مرتضى، طبقات المعتزلة؛ ابن النديم، الفهرست، ص302.
ــاب: الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، ص362  ــر نماذج مِن مناظراته في مجلس يحيى بن خالد البرمكي، في كت 2. انظ

فما بعد.
3. النجاشي، رجال النجاشي؛ الطوسي، رجال الطوسي؛ الطوسي، فهرست الطوسي؛ الكشي، اختيار معرفة الرجال.

4. الكشي، اختيار معرفة الرجال، ج2، ص526 فما بعد.



389      نيّة والنصّية في الكلام ااالعقل إل

ــن المتكلّمين وأصحاب الأئمّة ؟عهم؟، ولكنْ لم يكن هناك  ــات التي تحدث أحيانًا ب بعض المناوش
ــن أثر لذلك الشرخ الكبير ـ الذي حدث بين الحنابلة والمعتزلة في هذه المرحلة ـ بين أصحاب  مِ
ــيّع؛ والسبب في ذلك يعود إلى الاعتدال الذي تحلّّى به علماء الشيعة في  النصّ والعقلانيّة في التش
استعمال العقل والاستناد إلى النصوص الدينيّة. وقد كان وجود أهل البيت، ولا سيّما حضورهم 
بين الشيعة، يقلّل مِن احتدام الاختلاف والنزاع بينهم. وفي الأصل، فإنَّ منهج أئمّة الشيعة ؟عهم؟ 
م ضمن تأييدهم للعقل وبيان المباحث العقليّة؛ كانوا يحدّون مِن دائرة إدراك العقل،  بحيث أنَّهَّ

ويحذّرون المؤمنين مِن أخذ العقل إلى ما وراء حدوده.
ومنذ القرن الثالث للهجرة ـ والذي اقترن بعصر التقيّة ومرحلة غيبة الأئمّة ؟عهم؟ ـ أخذ هذان 
ــان عن بعضهما بالتدريج، وتحوّلا في نهاية المطاف إلى رأيين  التيّاران الكلامي والحديثي ينفص
مختلفين. وعلى الرغم مِن أنَّ عالم التشيّع لم يشهد أبدًا مواجهة واصطفافًا مثل ذلك الذي حصل 
ــورة لتيّاري العقلانيّة  ــهدا بل ــن الحنابلة والمعتزلة، إلّّا أنَّ القرنين الثالث والرابع للهجرة، ش ب
ــار آل نوبخت مِن أبرز  ــز وفي مواجهة بعضهما. ويمكن اعتب ــكل متماي والجمود على النصّ بش

الشخصيّات الكلاميّة، كما يمكن اعتبار المحدّثين في قم والري مِن أبرز الممثّلين لتيّار النصّ.
ــلم جدّهم الأعلى  ــدر النوبختيّون مِن أسرة إيرانيّة متخصّصة في علم النجوم، وقد أس ينح
ــيّعت لاحقًا، وقد وصلت إلى  ــاس. إنَّ هذه الأسرة التي تش ــت« في عصر المنصور العبّ »نوبخ
مناصب عالية في الدولة العبّاسية، وكان لأفرادها دور ملحوظ في ثقافة العصر العبّاسي وترجمة 
ــيّة إلى اللغة العربيّة، وإدارة »بيت الحكمة« على عهد هارون الرشيد. وكانت  النصوص الفارس
ــفة. وقد اقترب بعض كبار آل نوبخت  ميزتهم الخاصّة تكمن في معرفتهم بعلم النجوم والفلس
ــن بن  ــن أنصارهم وأصحابهم المقرّبين. كما كان الحس ــل البيت ؟عهم؟ بحيث أصبحوا مِ مِن أه
ــان # في غيبته الصغرى ـ  ــفراء الإمام صاحب العصر والزم ــي ـ وهو رابع س روح النوبخت
ــا يقرب مِن ثلاثة قرون مِن تخريج  ــن أبناء هذه الأسرة. وقد تمكّنت هذه الأسرة على مدى م مِ
ــام والتشيّع، ورفعت العقلانيّة لدى الشيعة إلى الذروة.  الكثير مِن العلماء الكبار إلى عالم الإس
ــيعة.  ــون للكلام العقلي لدى الش ــاك مِن المحقّقين مِن اعتبر أبناء هذه الأسرة هم المؤسّس وهن



390   ‏   الدين والعقل

ــم على الكلام المعتزلي، فقد  ــفة الإيرانيّة والإغريقيّة وكذلك اطّلاعه وبفضل معرفتهم بالفلس
ــن المقولات والقواعد العقليّة بحيث قام  ــن المتكلّمون النوبختيّون مِن بناء نظام متكامل مِ تمكّ

عليه كلام الشيعة على مدى قرون مِن الزمن.1
إنَّ أفضل طريق للتعرّف على العقلانيّة والجمود على النصّ في هذه المرحلة، يكمن في بحث 
كتاب )الياقوت( ـ وهو الأثر الكلامي الوحيد المتبقّي مِن هذه الأسرة ـ ومقارنته بآثار وأفكار 
ــزوع نحو النصّ. ومن خلال  ــهير والممثّل البارز لتيّار الن ــيخ الصدوق، وهو المحدّث الش الش
ــكل واضح. كما يمكن أنْ  المقارنة بين هذين التيّارين يمكن التعرّف على خصائصهما العامّة بش
ــنة 413هـ(، والسيّد المرتضى )المتوفّّى سنة 436هـ( في  ــر إلى جهود الشيخ المفيد )المتوفّّى س نش

التقريب بين هذين التيّارين الفكريين.
ــواء في الفقه أو في  ــدّث، ومِن هنا فإنّه ـ س ــخص مح ــيخ الصدوق هو في الأصل ش إنَّ الش
ا بحيث أنَّه  ــد بلغ به هذا التقيّد حدًّ ــه مقيّدًا بمعارف القرآن والروايات. وق العقائد ـ يرى نفس
حتّى في كتبه الفقهيّة والاعتقاديّة، قد حرص على استعمال ألفاظ وتعابير الروايات ذاتها، ويحجم 
ــا أمكنه عن ذكر آرائه الخاصّة. وإنَّ كتاب )المقنع( في الفقه، وكتاب )الاعتقادات( أو )عقائد  م

الإماميّة( خير مثال لبيان تفكيره وأسلوبه ومنهجه.
وبطبيعة الحال، لا ينبعي تصوّر أنَّ الشيخ الصدوق كان يكتفي بمجرّد نقل وضبط الروايات 
فقط، بل كان مِن ـ خلال إحاطته بالروايات والاستفادة مِن معيار تشخيص وترجيح الأحاديث 
ــار الروايات، ثمّ يقوم ببيان ما يراه متطابقًا مع الموازين بوصفه عقيدة  ـ يعمل على تقييم واختي

أو فتوى له.
ــديد، فإنَّه ما إنْ يرِد الكلام عن المحدّث، حتّى يذهب الظنّ بتفكير بعضهم  وللأسف الش
سريعًا إلى أصحاب الحديث. في حين أنَّ الشيخ الصدوق لم يكن على وفاق مع هذا التيّار الفكري 
أبدًا. فإنَّه لا يرى البحث والاستدلال في ردّ المنكرين جائزًا فحسب، بل ويرى ذلك واجبًا أيضًا. 

ــيعة لعلوم الإسلام، ص362؛ النوبختي، فرق الشيعه، مقدّمة: السيّد  إقبال، خاندان نوبختي؛ الصدر، تأسيس الش 	.1
هبة الدين الشهرستاني.



391      نيّة والنصّية في الكلام ااالعقل إل

وأنَّ المناظرات المنقولة عنه في هذا الشأن خير شاهد على ذلك.1
إنَّ معرفة الله سبحانه وتعالى وتوحيده ـ مِن وجهة نظر الشيخ الصدوق ـ أمر »فطري« جُبل 
ــان يمكنه مِن خلال تهذيب نفسه واتّباع فطرته أنْ يحصل على  عليه جميع الخلق2، وحتّى الإنس
ــبحانه وتعالى3، ولكنْ على الرغم مِن ذلك كلّه، لا يرى العقل عاجزًا بالمرّة  الرؤية القلبيّة لله س

عن معرفة الله وصفاته.
ــن، وبيان  ــة ؟عهم؟ مع المخالف ــات الأئمّ ــه بنقل احتجاج ــر مِن كتب ــم كب ــد اختصّ قس لق
ــتدلالاتهم. وبطبيعة الحال، فإنَّ الشيخ الصدوق كان يؤمن بمحدوديّة العقل. ومِن هنا فإنّه  اس
لم يكن ـ خلافًا للمتكلّمين ـ يجيز المناظرات والجدل إلّّا في موارد الضرورة، وذلك ضمن دائرة 
النصوص وتعاليم الكتاب والسنةّ. وعليه ليس عجيبًا أنْ لا نرى حتّى أثرًا كلاميًا واحدًا له مِن 
ــكل عام، فإنَّ منهج دائرة وموضوع العقل في المعارف  بين مئات الكتب التي قام بتأليفها. وبش
ــديدة، وأنَّ المعرفة الدينيّة تقوم في  ــن وجهة نظر الصدوق ـ ينطوي على محدوديّة ش ــة ـ مِ الدينيّ

الغالب على مبنى الفطرة والعقل الفطري.4
ــن وجهة نظر ابن  ــي.5 إنَّ معرفة الله ـ مِ ــإنَّ كتاب )الياقوت( أثر كلام ــا في المقابل، ف وأمّ
ــوع مِن المعارف  ــق الوحيد للحصول على هذا الن ــابي، وإنَّ الطري ــت ـ أمر نظري واكتس نوبخ
ــتدلال العقلي.6 يذهب الشيخ الصدوق إلى القول بأنَّ التوحيد أمر فطري، بينما  منحصر بالاس

الصدوق، معاني الأخبار، ص27 فما بعد، وانظر أيضًا: الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة. 	.1
الصدوق، الاعتقادات، ج5، صص37-36. 	.2

.	الصدوق، التوحيد، ص120-119. 3
الصدوق، اعتقادات الصدوق، صص42-43. وفي هذا الموضع نقل الصدوق مناظرة هشام بن الحكم مع أبي الهذيل؛  	.4
حيث تبيّّن وجهة نظره تمامًا؛ إذ يقول فيها أبو الهذيل لهشام بن الحكم: أناظرك على أنّك إنْ غلبتني رجعت إلى مذهبك، 
ــى أنّّي إنْ غلبتك رجعت إلى مذهبي، وإنْ  ــام: ما أنصفتني! بل أناظرك ع ــك رجعت إلى مذهبي. فقال هش وإنْ غلبت

غلبتني رجعت إلى إمامي.
هناك اختلاف في نسبة هذا الكتاب إلى أيّ شخص مِن النوبختيين. انظر: إبن نوبخت، مقدّمة الياقوت في علم الكلام،  	.5

و الحلي، مقدّمة أنوار الملكوت في شرح الياقوت.
الحلّّي، أنوار الملكوت في شرح الياقوت، ص3. 	.6



392   ‏   الدين والعقل

ــيخ الصدوق،  ــبًا.1 تمامًا على خلاف ما رأيناه عند الش يذهب ابن نويخت إلى اعتباره أمرًا مكتس
ــراك اللفظي  ــمعي مفيدًا لليقين؛ وذلك لوجود الاش فإنَّ كاتب )الياقوت( لا يرى الدليل الس
ــاز والتخصيص في النصوص الدينيّة. وعليه، لا ينبغي الاعتماد في الأمور الاعتقاديّة على  والمج
الروايات فقط، ولا يمكن الوصول إلى القطع واليقين مِن الروايات والآيات إلّّا بوساطة ضمّ 
القرائن إليها؛ يضاف إلى ذلك أنَّ التمسّك بالأدلّة السمعيّة لا يكون ممكناً إلّّا بعد إثبات وجود 
ــبحانه وتعالى والنبوّة والعصمة وما إلى ذلك مِن المقدّمات مِن طريق الاستدلال العقلي،  الله س

وإلّّا فسوف ينتهي مسار التفكير إلى الدور المحال.2
والخلاصة هي أنَّ كتاب الياقوت في البُعد العقلي، يذهب إلى هذا الحدّ؛ بحيث أنَّه بعد قرنين 
ــي للخواجة نصير الدين  ــفي- الكلام ــن الزمن وجده العلّّامة الحلّّي موافقًا للمذهب الفلس مِ

الطوسي بشكل كامل، وعمد إلى كتابة شرح عليه.
لقد عمد ابن نوبخت في بداية الأمر بتمهيد المقدّمات الكلاميّة. إنَّ تعريف الجوهر والعرض 
ــل، والعديد مِن المسائل الأخرى،  ــم وإثبات الجزء الذي لا يتجزّأ وخلأ إبطال التسلس والجس
ــيم  ــم الأصلي مِن الكتاب. والنقطة اللافتة والبديعة في هذا الكتاب، تكمن في تقس تحتلّ القس
الموجود إلى »واجب« و»ممكن« والاستدلال إلى برهان الوجوب والإمكان.3 ولو صحّ حدس 
ــتنتج  ــوف نس المحقّقين في إعادة تاريخ تأليف كتاب الياقوت إلى حوالي عام 350 للهجرة، فس
مِن ذلك أنَّ ابن نوبخت هو أوّل مَن أدخل مفهوم الوجوب والإمكان، وبرهان ذلك في الكلام 

والفلسفة الإسلاميّة.4

م.ن، ص13. 	.1
م.ن، ص3، وصص12-10. 	.2

م.ن، ص52، وص99. 	.3
ــب مادلونغ إلى القول بأنَّ تأليفه  ــخ تأليف هذا الكتاب إلى عام 340 للهجرة، وذه ــتاذ عبّاس إقبال تاري أرجع الأس 	.4
ــد، ص33. ومِن هنا، فإنّنا قد  ــيخ مفي ــه‌هاي كلامي ش ينتمي إلى القرن الهجري الخامس. انظر: مكدرموت، انديش
ــتناد إلى ذلك القسم مِن هذا الكتاب الذي تمتّ نسبته في المصادر الأخرى ـ ومِن بينها: )أوائل  اكتفينا في تحليلنا بالاس
ــادس للهجرة  ــيخ المفيد ـ إلى النوبختيين. وبطبيعة الحال هناك من أرجع كتاب الياقوت إلى القرن الس المقالات( للش

)مقدّمة الياقوت في علم الكلام(، ولكنَّ هذا لا يبدو صحيحًا.



393      نيّة والنصّية في الكلام ااالعقل إل

ــيّد المرتضى أيضًا. وبطبيعة  ــيخ المفيد والس ولنتذكّر أنَّ هذا البرهان لم يرِد حتّى في آثار الش
ــال، يجب أنْ لا نأخذ هذه النتيجة باهتمام كبير؛ وذلك لأنَّ الياقوت يعود في الحدّ الأدنى إلى  الح
ــل في هذا الكتاب اتجاهًا عقلانيًّا  ــرن الخامس للهجرة. وعلى أيّة حال، فإنَّ ابن نوبخت يمثّ الق

مِن سنخ عقلانيّة المعتزلة.
ــكام العقل العملي، فإنَّ  ــأن العقل النظري فقط. وفيما يتعلّق بأح ــا ذكرناه إنَّما كان بش إنَّ م
ا. إنَّ  ــنةّ ـ قليل جدًّ ــيعة ـ خلافًا لما رأيناه بين أهل الس ــاف بين المتكلّمين والمحدّثين الش الاخت
ــن والقبح العقلي، ويعتبرونه ذاتيًّا في  ــيعة الإماميّة متّفقون قولًًا واحدًا على الاعتقاد بالحس الش
الأفعال. إنَّ القيود والمحدوديّات التي فرضها أصحاب الحديث والأشاعرة على العقل العملي، 
ــيعة ـ في حدود علمنا ـ حتّى مصداقًا واحدًا. وبطبيعة الحال، هناك  لا نجد لها بين المحدّثين الش
ــكام العقليّة، كما أنَّ المتكلّمين بدورهم  ــاف بين المتكلّمين والمحدّثين حول مصاديق الأح اخت
لا تتّفق آراؤهم في هذا الباب أيضًا. ونجد نموذجًا لهذا الاختلاف في »قاعدة اللطف« ومسألة 

»وجوب الأصلح«.

العقلانيّة في آثار الشيخ المفيد
يُعدّ الشيخ المفيد )336-413هـ( شخصيّة جامعة لمختلف العلوم، مِن قبيل: الحديث والكلام 
ــيخ المفيد مِن جهة  ــيعة. لقد أدرك الش ــخصيّة ممتازة بين علماء الش والفقه؛ ومِن هنا فإنّه يُعدّ ش
محضر كبار المحدّثين في عصره، مِن أمثال: جعفر بن قولويه والشيخ الصدوق، ومِن جهة أخرى 
ــهد عصر  ــتفاد إلى حدّ ما مِن المعتزلة أيضًا. لقد ش ــبه العلمي إلى النوبختيين.1 كما اس يصل نس
الشيخ المفيد قوّة في طرح العقلانيّة على يد آل نوبخت، وقوّة في النزعة النصيّة على يد المحدّثين 
أيضًا. وقد سعى ـ بالنظر إلى جوانب المسألة والجمع بين الأحكام العقليّة ومضامين النصوص 
ــمح لنا المجال هنا بالحديث حول  ــيعيّة المختلفة.2 لا يس الدينيّة ـ إلى التقريب بين التيّارات الش
ــيخ المفيد بالتفصيل، ولكن لا يسعنا ـ في الوقت نفسه ـ أنْ لا نشير في الحدّ  الآراء الكلاميّة للش

الصدر، تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام، ص376، نقلًًا عن: النباطي البياضي، الصراط المستقيم. 	.1
مكدرموت، انديشه‌هاي كلامي شيخ مفيد. 	.2



394   ‏   الدين والعقل

الأدنى إلى ذلك الجانب الذي يرتبط ببحثنا بشكل مباشر.
لقد رفض الشيخ المفيد نظريّة »التوحيد الفطري«. وقد استند الشيخ الصدوق في هذا الشأن 
ــع الكائنات مفطورة على جبلّة التوحيد »فطرهم جميعًا على التوحيد«.  إلى روايات تفيد بأنَّ جمي
وأمّا الشيخ المفيد، فكان يعتقد أنَّ هذه الروايات إنَّما تعني أنَّ الله سبحانه وتعالى قد خلق الناس 
ليعتنقوا التوحيد ويعبدوا الله ولا يشركوا به شيئًا.1 وقد صّرح في أوائل المقالات بأنَّ معرفة الله 
ــبحانه وتعالى ومعرفة النبيّ ومعرفة كلّ شيء غائب، معرفة اكتسابيّة، وإنَّما تحصل مِن طريق  س
ــتدلال.2 إذ يعمد الشيخ الصدوق إلى تضعيف علم الكلام ومنهج المتكلّمين، ويستند في  الاس
ــيم علم الكلام إلى  ــيخ المفيد مِن خلال تقس ــذه الغاية إلى روايات أهل البيت ؟عهم؟3، فإنَّ الش ه
ــب،  ــقّ وباطل، لا يرى الكلام الذي يكون في خدمة معرفة الدين والدفاع عنه مطلوبًا فحس ح
ــيخ في إثبات مدّعاه إلى آيات وروايات أشادت بالكلام  ــتند الش بل ويراه واجبًا أيضًا. وقد اس

والمتكلّمين.4
ــتقلًّاًّ  وعلى الرغم مِن ذلك كلّه فإنّه ـ على خلاف آل نوبخت والمعتزلة ـ لا يرى العقل مس
ــرى العقل في العلم ونتائجه محتاجًا إلى الوحي والدين. إنَّ العقل  في معرفة حقائق الدين، بل ي
البشري يصل إلى الأمور الدينيّة مِن خلال الاستدلال، وأمّا كيفيّة الاستدلال على هذه الأمور، 

فينبغي أنْ يتعلّمها مِن النبيّ والنصوص الدينيّة:
»واتّفقت الإماميّة على أنَّ العقل محتاج في علمه ونتائجه إلى السمع، وأنّه غير منفكّ عن 

سمع ينبّه العاقل على كيفيّة الاستدلال، وأنَّه لا بدّ في أوّل التكليف وابتدائه في العالم مِن 

رسول، ووافقهم في ذلك أصحاب الحديث. وأجمعت المعتزلة والخوارج والزيديّة على 

.	المفيد، تصحيح اعتقادات الإماميّة، ص 45. 1
المفيد، أوائل المقالات في المذاهب والمختارات، ص17. 	.2

الصدوق، اعتقادات الصدوق، صص42-43، وصص34-35؛ وقد نقل في كتاب التوحيد خمسة وثلاثين رواية في  	.3
باب »النهي عن الكلام«.

.	المفيد، تصحيح الاعتقاد، صص42-44، وصص57-53. 4



395      نيّة والنصّية في الكلام ااالعقل إل

خلاف ذلك، وزعموا أنَّ العقول تعمل بمجرّدها مِن السمع والتوقيف«.1

إنَّ هذه العبارة لا تقبل أيّ نوع مِن أنواع التبرير والتأويل.2 إنَّ المفيد يعتبر الإماميّة ـ مِن هذه 
ــت مجرّد احترام  الناحية ـ موافقين لأصحاب الحديث ومخالفين للمعتزلة. إنَّ هذه النظريّة ليس
ــري للشريعة فقط، بل هو التزام بهذا القول؛ بمعنى أنَّ القواعد والمعقولات الكلاميّة، إنَّما  ظاه
ــول بها إذا أدّت إلى نتائج خاصّة. إنَّ  ــب تعريفها في دائرة وحدود الديانة فقط، وإنَّما يتمّ القب يج
ــيخ إلى حدّ ما، وميّز نظامه الكلامي مِن آل نوبخت وحتّى  هذا الأصل ذاته، قد أثّر في آراء الش

مِن أتباعه وأنصاره أيضًا.
ــن الثلاثة مورد البحث؛ ونعني بهم:  ــوع إلى تعريف العقل مِن وجهة نظر المفكّري إنَّ الرج
ــيخ الصدوق، وابن نوبخت، والشيخ المفيد ـ مستحسن أيضًا. وقد عرّف الشيخ الصدوق  الش
العقل في ضوء رواية »ما عُبد به الرحمن، واكتسب به الجنان«، أو في تعبير آخر »التجرّع للغصّة 
ــي، ولكنهّ يعمل بوضوح على  ــذا التعريف لا يختصّ بالعقل العم ــى تنال الفرصة«.3 إنَّ ه حتّ
ــي. إنَّ العقل يتمتّع عادة بمثل هذه  ــري ضمن أطر أفهام ونتائج العقل العم ــد العقل النظ تقيي

الخصوصيّة في الآيات والروايات.4 
ــتدلاليّة للعقل تحظى بأهّمية  ــإنَّ الصفة النظريّة والاس ــا مِن وجهة نظر ابن نوبخت، ف وأمّ
ــه أيضًا. ولنتذكّر أنَّ  خاصّة. كما أنَّ هذين التعريفين بدورهما يبيّنان منزلة العقل في الوقت نفس
ا ـ يرى أنَّ العقل إنَّما  ابن نوبخت ـ خلافًا للشيخ الصدوق الذي كان يرى معرفة الله أمرًا فطريًّ
هو مجرّد ثروة إنسانيّة في إطار معرفة الله والحقائق العينيّة. إنَّ هذين التعريفين للعقل، ينتجان ـ 

في نهاية المطاف ـ نظامين عقائديين مختلفين.

المفيد، أوائل المقالات في المذاهب والمختارات، صص8-7. 	.1
ــه شيخ مفید ؟ره؟، ص17. لقد فسّّر الكاتب المحترم نظريّة المفيد على أساس آراء السيّد  كديور، مقام عقل در اندیش 	.2
المرتضى والطوسي، وهو تفسير خاطئ مِن دون شكّ. وبطبيعة الحال، فإنّنا قد رفضنا فهم مكدرموت لعقلانيّة المفيد 

أيضًا. ويبدو أنَّ فهمنا ـ خلافًا للرأيين المذكورين ـ لا يتنافى مع أيّ واحد مِن آراء المفيد.
الصدوق، معاني الأخبار، ص239. 	.3

الكُليني، كتاب العقل والجهل؛ المجلسي، بحار الأنوار. 	.4



396   ‏   الدين والعقل

ــيخ المفيد في تعريف العقل إلى اختيار طريق وسط، وهذا التعريف في المجموع  يذهب الش
ــة أصول الدين عقليّة  ــال ـ إلى عقلانيّة النوبختيين. إنَّه يرى أنَّ معرف ــو الأقرب ـ بطبيعة الح ه
ــه إلى الاعتقاد بأنَّ طريق المعرفة قريب، وأنَّ الإنسان  ــابيّة، ولكنهّ يذهب في الوقت نفس واكتس
ــتواه، وإنْ كان لا يعرف علم الكلام أو لم يكن مطّلعًا على فنون الجدل، يصل ـ مِن  ا كان مس أيًّ
خلال توظيف العقل ـ إلى معرفة الله سبحانه وتعالى. لا شكّ في أنَّ للشيخ هنا نظرًا إلى العقلانيّة 
ــه في رسالة )النكت في مقدّمات الأصول(، قدّم تعريفًا للعقل يشير فيه إلى  المفرطة. كما أنَّه نفس
ــتنبطات،  ــطيّة والاعتدال ذاتيهما؛ إذ يقول فيه: »العقل معنى يتميّز به مِن معرفة المس هذه الوس

ويُسمّى عقلًًا لأنَّه يعقل عن المقبّحات«.1
إنَّ الاختلاف بين هؤلاء العلماء الثلاثة أكبر مِن ذلك. إنَّ آراء هؤلاء العلماء الثلاثة في مسألة 

»قاعدة اللطف«، و»وجوب الأصلح«، تشير أيضًا إلى توجّهاتهم المختلفة أيضًا.2
ــك بالنصّ، ينحاز الشيخ المفيد إلى التيّار  والخلاصة هي أنَّه في النزاع بين العقلانيّة والتمسّ
الأوّل بشكل أكبر، وعلى الرغم مِن أنَّ الشيخ مِن مشاهير المحدّثين، إلّّا أنَّ اتّّجاهه الكلامي أدّى 
إلى أنْ لا يقبل بالكثير مِن الروايات الاعتقاديّة إلّّا بعد تأويلها وتعديلها؛ لا سيّما أنَّه في التعارض 

بين النقل وأحكام العقل، يعمل في الغالب على ترجيح كفّة العقل.3
ــيخ المفيد مِن قبل تلاميذه، وما  ــة الش والآن علينا أنْ نرى إلى أيّ مدى تمتّ مواصلة مدرس

هو مصير العقلانيّة والتمسّك بالنصّ بين الشيعة.

العقلانيّة بعد الشيخ المفيد
إنَّ التلميذ الأكبر للشيخ المفيد هو المتكلّم البارز السيّد المرتضى المعروف بـ»علم الهدى«. وعلى 

المفيد، النكت في مقدّمات الأصول )مجموعة مصنفّات المفيد، ج10(، ص22. 	.1
ــاب »إنَّ الله لا يفعل بعباده إلّّا  ــكلام، ص156؛ الصدوق، التوحيد، ص398، ب ــن نوبخت، الياقوت، في علم ال اب 	.2
الأصلح معهم«؛ المفيد، أوائل المقالات في المذاهب والمختارات، ص16؛ م.ن، الهامش في صفحة 98. يرجى التدقيق 

في الاختلاف الدقيق بين هذه النظريّات الثلاثة.
.	المفيد، تصحيح اعتقاد الإماميّة، ص125. 3



397      نيّة والنصّية في الكلام ااالعقل إل

ــيخ المفيد، إلّّا أنَّه يميل إلى عقلنة الكلام  ــار على خطا التراث الكلامي للش الرغم مِن أنَّه قد س
ا بتراث النوبختيين أيضًا. إذ نجد هذه النقطة مِن خلال  بشكل أكبر. كما كان السيّد المرتضى متأثرًّ
ــيخ المفيد وابن  ــيّد المرتضى مع الش المقارنة بين كتابي )الياقوت( و)الذخيرة( أيضًا. يتماهى الس
ــيخ  ــابي.1 إلّّا أنَّه لم يرتض ما ذهب إليه الش نوبخت في القول بأنَّ معرفة حقائق الدين أمر اكتس
المفيد مِن القول بأنَّ العقل في الاستدلال يحتاج إلى السمع، وأشكل على هذا الرأي. وفي موضع 
ــبحانه وتعالى هو السمع  ــؤال القائل: هل الطريق إلى معرفة الله س آخر في الجواب عن هذا الس
أو العقل؟ قال صراحة برفض طريق السمع، وذهب إلى الاعتقاد بحصر الطريق إلى معرفة الله 

بالعقل فقط.
ــيّد المرتضى هو ما كان يقوله ذاته ابن نوبخت. ثم عمد بعد ذلك إلى نقل كلام  إنَّ دليل الس
ــمع على العقل عن »بعض أصحابنا«، وقام بنقده.2 إنَّ خلاصة نقد  ــيخ المفيد في تقدّم الس الش
ــذا القول مِن الإمام ؟ع؟ بما هو إمام، فإنَّ هذا  ــيّد المرتضى لهذا الكلام، هو أنّنا لو ارتضينا ه الس
الأمر سوف يستلزم الدور المحال، وأمّا إذا قبلنا بكلام الإمام ؟ع؟ مِن باب التنبيه والإرشاد إلى 
ــم العقل؛ إذًا فالملاك في الواقع إنَّما هو حكم العقل، وليس الإمام ؟ع؟. وقد ورد هذا الرأي  حك

في كتاب الذخيرة أيضًا.
ــتاذه، ويقترب مِن العقلانيّة بشكل  ــيّد المرتضى عن موقف أس وهكذا نرى كيف يبتعد الس
ــد لا يقتصر على هذا المورد  ــيخ المفي ــيّد المرتضى مع الش أكبر. وبطبيعة الحال، فإنَّ اختلاف الس
ــابيّة المعرفة الدينيّة. وكان  ا، اعتقاده بوجوب اكتس ــاه جدًّ ــط. ومِن بين الموارد اللافتة للانتب فق
ــيخ الصدوق يعتقد بأنَّ معرفة الله سبحانه وتعالى أمر ضروري. وكان الشيخ المفيد يذهب  الش
إلى الاعتقاد باكتسابيّة المعرفة. إنَّ السيّد المرتضى لم يكن يرى مجرّد كسبيّة واستدلاليّة الوصول إلى 
الحقائق الدينيّة فقط، بل يرى وجوب أنْ يكون ذلك اكتسابيًّا، وإنَّ فطريّة المعارف على خلاف 
ــخص الذي يعمل بجهد كبير مِن أجل بناء دار له، فإنّه سيعرف  لطف الله وحكمته؛ كما أنَّ الش
ــيكون أكثر  ــكن فيها مدّة أطول. إنَّ الذي يحصل على المعرفة مِن خلال التفكير، س قيمتها ويس

علم الهدى، الذخيرة في علم الكلام، صص158-254، وص167. 	.1
.	علم الهدى، رسائل الشريف المرتضى، ج1، صص128-127. 2



398   ‏   الدين والعقل

ثباتًا واستقامة في طريق تلك المعرفة أيضًا.
إذاً، بناء على قاعدة اللطف، يجب على الله أنْ يقرّ المعرفة في وجود الإنسان بشكل ضروري 

وفطري، بل وأنْ يجعل المسير بحيث يمكن للإنسان أنْ يصل إليه بعد الجهود العقليّة.1
ــود إلى دائرة العقل ـ نجد هذا الاختلاف  ــائل الكلاميّة ـ التي تع وفي تلك الطائفة مِن المس

ذاته في أوجه النظر بين السيّد المرتضى والشيخ المفيد أيضًا.
إنَّ هذا الاتجاه العقلاني قد اكتمل بوساطة تلاميذ وأتباع السيّد المرتضى أيضًا. وهنا لا بدّ مِن 
الإشارة في البين إلى كتابين في غاية الأهميّة، وهما: تقريب المعارف لأبي الصلاح الحلبي )المتوفّّى 
سنة 447هـ(، وتمهيد الأصول للشيخ الطوسي )المتوفّّى سنة 460هـ(؛ إذ كان لهما دور ملحوظ 

وكبير في استحكام وانتشار هذه الرؤية.
وقد استمرّ هذا التيّار والاتجاه في القرن الخامس والسادس للهجرة، وامتزج الكلام الشيعي 
ــيعة مِن  ــفة. إنَّ ذروة اقتراب كلام الش ــطي واختلط بعد ذلك بالفلس بالتدريج بالمنطق الأرس
ــخص الخواجة نصير  ــخصيّة كبيرة متمثّلة بش ــابع بظهور ش ــفة قد تحقّقت في القرن الس الفلس
الدين الطوسي )المتوفّّى سنة 672هـ(. ومنذ ذلك الحين اكتسب الكلام صبغة فلسفيّة بالكامل. 
ــاهير المتكلّمين في هذه المرحلة الزمنيّة، يمكن لنا تسمية العلّّامة الحلّّي )المتوفّّى سنة  ومِن بين مش
726هـ(، وابن ميثم البحراني )المتوفّّى سنة 699هـ(. وبهذه المدرسة يكون تيّار العقلانيّة في كلام 

الشيعة قد بلغ المرحلة الأخيرة مِن تكامله.
تعرّفنا حتّى الآن على ثلاث مراحل مِن كلام الشيعة، وهي على النحو الآتي:

المرحلة الأولى: المتكلّمون في عصر حضور الأئمّة الأطهار ؟عهم؟.
المرحلة الثانية: تتألّف مِن بني نوبخت، والشيخ المفيد، والسيّد المرتضى وأتباعه.

المرحلة الثالثة: تبدأ بالخواجة نصير الدين الطوسي.
ــوة بعد خطوة،  ــتدّ خط ــذه المراحل الثلاث، أخذت تش ــا أنَّ العقلانيّة في ه ــذا فقد رأين وهك

علم الهدى، الذخيرة في علم الكلام، ص168. 	.1



399      نيّة والنصّية في الكلام ااالعقل إل

ــبًا  ــائيّة العقليّة تمثّل إطارًا مناس ــفة المش ــيعة أنَّ الفلس وفي المرحلة الأخيرة وجد المتكلّمون الش
ــوف نواجه مرحلة  ــدّم إلى أبعد مِن ذلك قليلًًا، فس ــارف الدينيّة. ولو أردنا أنْ نتق ــرض المع لع
ــس هذه المرحلة هو الفيلسوف والعارف الشيعي  ــتمرّت إلى عصرنا الراهن. إنَّ مؤسّ رابعة اس
ــرازي )المتوفّّى سنة 1050هـ(، مؤسّس الحكمة المتعالية. وهنا بالإضافة إلى  صدر المتألّّهين الش
ــة أيضًا، ويصبح الدين  ــى توظيف المباني والمفاهيم العرفانيّ ــفيّة، يتمّ العمل ع المقولات الفلس
ــب صبغة  متماهيًا ومتناغمًًا مع العقل والإشراق أيضًا. إذا كان الكلام في المرحلة الثالثة قد اكتس

فلسفيّة، فقد كانت الفلسفة والعرفان هذه المرّة هما مَنِ ارتدى ثوب الكلام.

التمسّك بالنصّ في المرحلة المتأخرة
ــك بالنصّ نشاطه وحياته  ــيخ المفيد وبالتزامن مع ازدهار العقلانيّة، واصل تيّار التمسّ بعد الش
ــيئًا،  ــيخ المفيد في الربط والتوفيق بين هذين التيّارين لم يجدِ ش أيضًا. وفي الحقيقة، فإنَّ غاية الش

ويبدو أنَّ مقترحه لم يلق ترحيبًا.
وفي ردّة فعل على العقلانيّة المهيمنة على جناح المتكلّمين والفلاسفة، تبلور جناح مستقلّ عن 
ــك بالنصّ أيضًا، وأخذ يمارس نشر تعاليمه وتثبيت مواقفه بالمواكبة معها أيضًا. وسوف  التمسّ
ــارة مقتضبة إلى آراء شخصيّتين كبيرتين في هذا التيّار، وهما السيّد رضي الدين علي  تكون لنا إش
بن طاووس )م 589-644هـ(، وزين الدين علي بن أحمد العاملي )م 911-965هـ( المعروف 

بالشهيد الثاني.
ــيّد ابن طاووس كتابًا بعنوان )كشف المحجّة لثمرة المهجة(، وهو في الحقيقة وصيّة  إنَّ للس
ــيعة. وفي الفصل الخامس عشر،  ــة وروحيّة كتبها في آخر حياته وتركها لنجله وجميع الش معنويّ

يتعرّض المؤلف إلى معرفة الله وبيان الطريق إلى هذه المعرفة. ويبدأ هذا الفصل بالعبارة الآتية:
ــام قد ضيّقوا على الأنام ما  ــمعت به مِن علماء الإس  »إنّني وجدت كثيًرا ممنّ رأيته وس
كان سهّله الله ـ جلّ جلاله ـ ورسوله ؟ص؟  مِن معرفة مولاهم ومالك دنياهم وآخرتهم، 
ــن التنبيهات  ــرآن الشريف مملوّا مِ ــالفة والق ــلّ جلاله ـ الس ــك تجد كتب الله ـ ج فإنّ
ــرّ المتغيّّرات  ــم محدث الحادثات ومغ ــة مولاهم ومالك دنياه ــدلالات على معرف وال



400   ‏   الدين والعقل

ومقلّب الأوقات، وترى علوم سيدنا محمّد خاتم الأنبياء وعلوم من سلف مِن الأنبياء 
ــبيل كتب الله ـ جلّ جلاله ـ المنزّلة عليهم في  ـ صلوات الله عليه وآله وعليهم ـ على س
التنبيه اللطيف والتشريف بالتكليف، ومضى على ذلك الصدر الأوّل مِن علماء المسلمين 

وإلى أواخر أيام من كان ظاهرًا مِن الأئمّة المعصومين ؟عهم؟«.1

إنَّ التمسّك بالنصّ لدى الشيعة يمتلك التعبير الأفضل في كلمات السيّد ابن طاووس. وكما 
نرى، فإنّه لا ينكر العقل، ولا يتمسّك بالنصّ في معرفة الله. إنَّه يرى أنَّ أصل وجود الصانع أمر 
وجداني وغير قابل للإنكار، ويرى أنَّ عقل جميع الناس يُُجمع على أصل الخالق، وإنَّما الاختلاف 
يكمن في حقيقة ذات الله وصفاته. وعليه، فإنَّ التصوير الذي يقدّمه ابن طاووس للعقل، يختلف 

عن قول المتكلّمين والفلاسفة في هذا الشأن.
إنَّ ابن طاووس يبيّّن هذا الاختلاف مِن خلال مثال. أنَّ المتكلّم مِن وجهة نظره مثل الأستاذ 
الذي يرفع الشمعة مِن أمام تلميذه، ويأخذها بعيدًا، ثمّ يطلب منه أنْ يطوي الطريق ويعدّ الزاد 
والراحلة في طلبها.2 إنَّه لا يعتقد بأنَّ النظر في الجواهر والأجسام والأعراض حرام، أو لا يؤدّي 
إلى المعرفة، بل يرى أنَّ هذا النوع مِن الطرق بعيد، وهو مِن الطرق المحفوفة بالمخاطر، والتي لا 

يأمن الشخص على نفسه بعد دخولها أنْ يخرج منها بسلام.3
ــره )المعتزلة والذين  ــائعًا في ع ــد كلام العقل الذي كان ش ــيّد ابن طاووس ينتق إنَّ الس
ــاروا على طريقتهم(، ويرى أنَّ تشتّت آرائهم يشكّل دليلًًا على كثرة المخاطر الموجودة في هذا  س
ــالة لقطب الدين الراوندي؛ والتي جمع فيها موارد الاختلاف بين  الطريق.4 وقد استشهد برس

الشيخ المفيد والسيّد المرتضى، وقد بلغت خمسًا وتسعين موردًا.5
وقد نصح المؤلّف أولئك الذين يتصدّون لتعليم وإرشاد المسترشدين، بقوله:

ابن طاووس الحسني، كشف المحجّة لثمرة المهجة، ص15. 	.1
.	م.ن، ص22. 2

م.ن، صص38-39، وصص37-36. 	.3
م.ن، صص28-27. 	.4

م.ن، ص23. 	.5



401      نيّة والنصّية في الكلام ااالعقل إل

ــدين إلى معرفة ربّ  ــه كتابي هذا ممنّ يعلّم المسترش ــك يا ولدي محمّد ومن بلغ »أوصي
ــرة الأوليّة بالتنبيهات العقليّة والقرآنيّة والهدايات  العالمين أنْ يقوّي ما عندهم في الفط
ــدين إنَّما يحتاج إلى معرفة صفات هذا المؤثّر والصانع  الإلهيّة والنبويّة، ويقول للمسترش
ويثبت صفاته عنده بأسهل ما يريد منه مولاه ـ جلّ جلاله ـ مِن تكليفه بتدبير صاحب 

الشرائع وتسليمه مِن القواطع ومِن خسارة عمر ضائع«.1

ــا؛ اعتقادًا مناّ أنَّ هذا الكتاب كان  ــيّد ابن طاووس بطولها وتفصيله إنَّما ذكرنا عبارات الس
ــهيد  ــيعة. ومِن بين هؤلاء العلماء، يجب أنْ نذكر الش ــن تلاه مِن علماء الش ــه تأثير كبير على م ل
الثاني. فإنّه في رسالة الاقتصاد والإرشاد، قام بنقل كلمات السيّد ابن طاووس وعمد إلى شرحها 
وتفصيلها. واللافت هنا أنَّه منذ البداية، يرى اتّّحاد الفكر والاستدلال مع مضمون آية الفطرة: 
ِ الَّتِِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيهَْا﴾2، ورواية: »كلّ مولود يولد  قمِْ وجَْهَكَ للِّدِينِ حَنيِفًا فطِْرَتَ اللَّهَّ

َ
﴿فَأ

ــائع بين المحدّثين وفقهاء الشيعة بشأن العقل؛ إذ  على الفطرة«.3 إنَّ هذه النقطة تبيّّن الرأي الش
ــهيد الثاني بأنَّ هذه المرتبة الفطريّة مِن المعرفة  يرونه نوعًا مِن »العقل الفطري«.4 لقد صّرح الش
لا تحتاج إلى تعلّم أيّ علم، وإنَّما تحصل بمجرّد الإشارات والتنبيهات الشرعيّة.5 إنَّه ينتقد علم 
ــائعًا مِن الأبحاث في عصره، ويراها ـ على خلاف اعتقاد  ــدّة، ولا سيّما منه ما كان ش الكلام بش

المتكلّمين ـ مِن أبعد طرق التعرّف على الله، وأكثرها خطورة وتعقيدًا.6
ــتدلاليّة« أساس الإيمان، إلّّا أنَّ الشهيد  لقد رأينا أنَّ المتكلّمين كانوا يعتبرون »المعرفة الاس

الثاني يرى أنَّ »الجزم والإذعان« هو المعتبر في الإيمان، مِن أيّ طريق حصل ذلك:

م.ن، ص30. 	.1
الروم: 30. 	.2

ابن طاووس الحسني، كشف المحجّة لثمرة المهجة، ص39. 	.3
ــهيد الثاني، حقائق الإيمان، ص169؛ الشهيد الثاني، رسالة الاقتصاد في كتاب حقائق الإيمان المطبوع مِن قبل دار  .	الش 4

نشر مكتبة آية الله العظمى شهاب الدين المرعشي النجفي.
الشهيد الثاني، حقائق الإيمان، ص170. 	.5

م.ن، ص171. 	.6



402   ‏   الدين والعقل

ــباب مختلفة مِن  ــل أنَّ المعتبر في الإيمان الشرعي هو الجزم والإذعان، وله أس »والحاص
الإلهام والكشف والتعلّم والاستدلال. والضابط هو حصول الجزم بأيّ طريق اتّفق«.1

ــخاص مِن أمثال الشيخ الحرّ العاملي  ــتمرّ لاحقًا بوساطة أش ــك بالنصّ اس إنَّ تيّار التمسّ
ــنة 1110هـ(، وبلغ منتهى  ـــ(، والعلّّامة محمّد باقر المجلسي )المتوفّّى س ــنة 1104ه )المتوفّّى س
ــذًا بالازدهار في الحدّ  ــيعة كان مِن هذه الناحية آخ ــك بالنصّ عند الش ــه. إنَّ تاريخ التمسّ كمال

الأدنى؛ إذ قام بتوضيح آرائه ومواقفه شيئًا فشيئًا، وقلّل مِن إبهاماته الأوليّة.

النتيجة
ــن في تاريخ الكلام  ــن التيّارين الفكريين الكبيري ــا تقريرًا مقتضبًا عن هذي ــد أنْ قدّمن والآن بع
ــرة مِن فوق إلى هذا  ــب أنْ نخرج مِن الدائرة التاريخيّة قليلًًا، ونلقي نظ ــامي، مِن المناس الإس

المشهد المتنوّع مِن الأفكار:
ــراط، وينكصان عن إدراك  ــن التيّارين يتّجهان نحو الإف ــبق أنْ ذكرنا، فإنَّ هذي 1. كما س
ــر والحلول المطروحة في الجناح المقابل. إنَّ الأبحاث الكلاميّة تتخبّط في بعض  صعوبات المس
ــوص الدينيّة أو تفقد  ــدل ردًا وإثباتًا، بحيث يتمّ تجاهل النص ــان في متاهات النزاع والج الأحي
ــرط إلى العقل قد أثار الغبار في  ــع التأويل. لا ينبغي أنْ ننكر أنَّ الاتّّجاه المف ــا تحت مباض ماهيته
ــج المتديّنين والمتشّرعين. وفي  ــل الزمنيّة على وجه حقيقة الدين، الأمر الذي أزع مختلف المراح
ــل والتفكّر بحيث يترك  ــزوع الإيماني بدوره يتنكّر إلى التعقّ ــك بالنصّ أو الن المقابل فإنَّ التمسّ
ــك بالنصّ عندما يجنح نحو الإفراط، يعزل الدين عن  الدين مِن دون ملجأ أو ملاذ. إنَّ التمسّ
ــاس ذلك يقوم على  ــان، وأنَّ أس مسرح الحياة. صحيح أنَّ الدين متجذّر في عمق وجود الإنس
ــبحانه وتعالى، ولكنَّ حملة الدين في الوقت نفسه قاموا في مسرح الأديان  الإيمان والإنس بالله س
والأفكار بالدفاع عن مباني دينهم بقوّة وشموخ. إنَّ الدين مِن دون دعامة عقليّة محكمة ومتينة، 

سوف يفتقر في الحدّ الأدنى إلى هذا العنصر الأخير.

م.ن، ص172 فما بعد. 	.1



403      نيّة والنصّية في الكلام ااالعقل إل

ا؛ إذ نجد العقلانيّة مقرونة  2. إنَّ بحث ودراسة تاريخ هذين التيّارين، يُبرز اختلافًا جوهريًّ
ــك بالنصّ؛ إذ كانت تحظى  ــى العكس مِن النزعة إلى التمسّ ــى الدوام باضطراب خاصّ، ع ع
ــتقرّة. وبطبيعة الحال، فإنَّ هذا الكلام لا يعني أنَّ آراء المحدّثين  على الدوام بمواقف ثابتة ومس
ا لم تتأثّر بالحقول المعرفيّة الأخرى، وإنَّما الكلام هنا يدور حول الثبات  ــهد أيّ تغيير أو أنَّهَّ لم تش
ــاس الفكر زلقِ، وإنَّ العقل مركّب إذا لم يتمّ كبح  ــبي في آراء التمسّك بالنصوص. إنَّ أس النس
ــوف يخبط خبط عشواء. وفي المقابل، فإنَّ النصوص الدينيّة ما دامت لها  جماحه، فإنّه لا محالة س
المرجعيّة ويتمّ القبول بها بوصفها حَكَمًًا، فإنّّها سوف تضفي على الفكر ثباتًا إلى حدّ كبير، وسوف 
تعمل على توجيه المسار الفكري بشكل جيّد. وإذا كانت خصلة الدين تتمثّل في الثبات ﴿ذَلكَِ 
ــيج الإيمان  ــكيك والتردّد؛ إذًا يجب أنْ يرتبط نس الّدِينُ القَْيّمُِ﴾1، وإذا كان الإيمان لا يقبل التش
ــدّ مِن الأركان الأصليّة  ــليم في قبال الوحي، يع ــوص والمصادر الدينيّة. إنَّ التعبّد والتس بالنص
للإيمان في الأديان السماويّة والإلهيّة. يجب القول بوضوح: إنَّ الذي يجعل مِن العقل مستمسكًا 
ــط الفكري، فإنَّ أوّل شيء يتعيّّن عليه توديعه  ــن، ويجعل مِن الوحي ألعوبة للقبض والبس للدي

والتخلّّي عنه، هو الإيمان.
ــرّد التعريف بالآراء المتنوّعة  ــعينا إلى مج ــن الغاية في هذه المقالة نقد الآراء، وإنَّما س 3. لم تك
ــك به، هو إلغاء أو تجاهل أيّ  ــلّم، والذي لا ينبغي التمسّ فقط. والآن فإنَّ الشيء الثابت والمس
ــؤون، مِن المهام  ــن والعقل؛ إذ يكون الجمع بينهما مع الحفاظ على الحدود والش ــد مِن الدي واح
ــؤوليّات الكبرى الملقاة على عاتق علم الكلام في عصرنا الراهن. والعجيب أنَّ البحث في  والمس
العقل والدين، يؤدّي إلى الاتّّجاه نحو بُعدين متضادّين. وكأنَّ هناك قوّة في البين تدفع بالباحثين 

نحو طيفين متقابلين. فما هي هذه القوّة حقًا، وكيف يمكن التغلّب عليها؟

التوبة: 36؛ يوسف: 40؛ الروم: 30. 	.1



404   ‏   الدين والعقل

المصادر
ابن‌النديم، محمّد بن إسحاق، الفهرست، تحقيق: م. رضا تجدد.ـ 
ابن‌رشد، فصل المقال )ضمن كتاب فلسفة ابن رشد(، القاهرة.ـ 
إبن‌طاووس الحسني، كشف المحجّة لثمرة المهجة، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: سيّدمحمّدباقر الشهيدي ـ 

الگلپايگاني بعنوان )برنامه سعادت(، طهران، نشر مرتضوي.
ابن‌مرتضى، أحمدبن يحيى، طبقات المعتزلة.ـ 
أبوزهرة، محمّد، تاريخ المذاهب الإسلاميّة، دارالفكر العربي، القاهرة.ـ 
الأشعري، أبوالحسن، الإبانة عن أصول الديانة، طبعة مصر.ـ 
ــردان، دار ـ  ـــ، اللمع في الردّ على أهل الزيغ والبدع، تحقيق: عبدالعزيز عزّ الدين الس ـــــــــــــــ

لبنان، بيروت.
ــاميين واختلاف المصلّين، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: محسن مؤيّدي، ـ  ــــــــــــــــ، مقالات الإس

طهران، أمير كبير.
إقبال، عباس، خاندان نوبختي، طهران، كتاب خانه طهوري، 1357هـ.ش.ـ 
أوليري، دليسي، انتقال علوم يوناني به عالم اسلام )انتقال العلوم اليونانيّة إلى العالم الإسلامي(، ترجمه ـ 

إلى اللغة الفارسيّة: أحمد آرام، طهران، انتشارات جاويدان.
الباقلاني، أبوبكر، الإنصاف، تحقيق: محمّد زاهد الكوثري، المكتبة الزاهريّة للتراث.ـ 
ــــــــــــــــ، تمهيد الأوائل وتلخيص الدلائل، تصحيح: محمود الخضيري ومحمّد عبدالهادي.ـ 
بدوي، عبدالرحمن، مذاهب الإسلاميين، بيروت، دارالعلم للملايين.ـ 
ــر بهبودي، طهران، المكتبة ـ  ــتحقّي التقديم، تحقيق: محمّدباق ــتقيم إلى مس البياضي، علي، الصراط المس

المرتضويّة لإحياء الآثار الجعفريّة.
الجويني، عبدالملك، الشامل في أصول الدين، تحقيق: ر. م. فرانك، مؤسسه مطالعات اسلامي.ـ 
الحلّّي، حسن، أنوار الملكوت في شرح الياقوت، تحقيق: محمّد نجمي الزنجاني، قم، انتشارات الرضي ـ 

وبيدار، ط2، 1362هـ.ش.
ــة انتشارات ـ  ــيني، قم، مؤسّس ــيّد أحمد الحس الشريف المرتضى، الذخيرة في علم الكلام، تحقيق: الس

اسلامي، 1411هـ.
ــيّد مهدي الرجائي، قم، دارالقرآن الكريم، ـ  ــائل الشريف المرتضى، تحقيق: الس ــــــــــــــــ، رس

1405هـ.

ــفه در اسلام )تاريخ الفلسفة في الإسلام(، طهران، مركز نشر دانشگاهي، ـ  شريف، م.م. تاريخ فلس



405      نيّة والنصّية في الكلام ااالعقل إل

1362هـ.ش، گيلاني، بيروت، دار المعرفة.
الشهرستاني، محمّدبن عبدالكريم، الملل والنحل، تحقيق: محمّد سيد كيلاني، بيروت، دار المعرفة.ـ 
الشهيدالثاني، زين‌الدين، حقائق الإيمان، قم، انتشارات مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي. ـ 
ــة الله العظمى ـ  ــم، دار نشر مكتبة آي ــاب حقائق الإيمان(، ق ــالة الاقتصاد )في كت ـــ، رس ــــــــــــ

شهاب‌الدين المرعشي النجفي.
الصدر، السيّدحسن، تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام، بيروت، منشورات الأعلمي.ـ 
ــق: علي أكبر غفاري، دار ـ  ــه القمي، كمال الدين وتمام النعمة، تحقي ــدوق، محمّد بن علي بن بابوي الص

الكتب الإسلاميّة، طهران.
ــــــــــــــــ، الاعتقادات )مجموعة مصنفّات الشيخ المفيد، ج5(، قم، كنگره جهاني هزاره شيخ ـ 

مفيد، ط1، 1413هـ.
ــــــــــــــــ، التوحيد، تحقيق: السيّد هاشم الحسيني الطهراني، قم، انتشارات جامعة المدرسين، ـ 

1387هـ.
ــــــــــــــــ، معاني الأخبار، قم، انتشارات إسلامي.ـ 
ــة انتشارات إسلامي، ـ  الطوسي، محمّد، رجال الطوسي، تحقيق: جواد قيومي الأصفهاني، قم، مؤسّس

1415هـ.

العسكري، السيّدمرتضى، معالم المدرستين، طهران، المجمع العلمي الإسلامي، 1416هـ.ـ 
ــكده اصول ـ  ـــ، نقش أئمة در إحياء دين )دور الأئمّة في إحياء الدين(، طهران، دانش ـــــــــــــــ

دين )جامعة أصول الدين(.
ــام، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: محمّد رضا عطائي، مشهد، ـ  العقاد، عبّاس محمود، تفكر از ديدگاه اس

آستان قدس رضوي.
الغزالي، أبوحامد، إحياء علوم الدين، ، بيروت، دار الهادي.ـ 
الغزالي، أبوحامد، القسطاس المستقيم )في مجموعة رسائل الغزالي(، بيروت، دار الكتب العلميّة.ـ 
ــــــــــــــــ، المنقذ مِن الضلال )في مجموعة رسائل الغزالي(، ، بيروت، دار الكتب العلميّة.ـ 
ــائل الغزالي(، ، بيروت، دار ـ  ــالة الجام العوام عن علم الكلام )في مجموعة رس ـــ، رس ـــــــــــــــ

الكتب العلميّة.
ــفه در جهان اسلام )تاريخ الفلسفة في العالم الإسلامي(، ـ  الفاخوري، حناّ، وخليل الجر، تاريخ فلس

ــارات  ــيّة: عبدالمحمّد آيتي، الفصل الثالث مِن الباب الثاني، ، طهران، انتش ترجمه إلى اللغة الفارس
زمان.



406   ‏   الدين والعقل

ــعيد زايد، ـ  القاضي المعتزلي، عبدالجبّار، المغني في أبواب التوحيد والعدل، تحقيق: توفيق الطويل وس
القاهرة، المؤسّسة المصريّة العامّة.

ــن، »مقام عقل در انديشه ي شيخ مفيد« مقالة )منزلة العقل في فكر الشيخ المفيد(، آينه ـ  كديور، محس
پژوهش، العدد 17.

الكشي، اختيار معرفة الرجال، قم، مؤسّسة آل البيت.ـ 
ــران، مكتبة الصدوق، ـ  ــر غفاري، طه ــكافي، تحقيق: علي أك ــن يعقوب، أصول ال ــي، محمّدب الكُلين

1381هـ.
المجلسي، محمّدباقر، بحار الأنوار، طهران، مركز نشر دانشگاهي.ـ 
ــيخ ـ  ــيخ المفيد(، قم، المؤتمر العالمي لألفيّة الش المفيد، محمّد، الفصول المختارة )مجموعة مصنفّات الش

المفيد، ط1، 1413هـ.
ــيخ المفيد، ج10(، قم، المؤتمر ـ  ــــــــــــــــ، النكت في مقدّمات الأصول )مجموعة مصنفّات الش

العالمي لألفيّة الشيخ المفيد، ط1، 1413هـ.
ــــــــــــــــ، أوائل المقالات في المذاهب والمختارات، طهران، مؤسّسة مطالعات اسلامي.ـ 
ــيخ المفيد(، قم، المؤتمر العالمي ـ  ــــــــــــــــ، تصحيح اعتقادات الإماميّة )مجموعة مصنفّات الش

لألفيّة الشيخ المفيد، ط1، 1413هـ.
مكدرموت، مارتين، انديشه هاي كلامي شيخ مفيد )الأفكار الكلاميّة للشيخ المفيد(، ترجمه إلى اللغة ـ 

الفارسيّة: أحمد آرام، طهران، انتشارات دانشگاه طهران، 1373هـ.ش.
ــبيري الزنجاني، قم، مؤسّسة انتشارات ـ  ــى الش النجاشي، أحمد، رجال النجاشي، تحقيق: السيّدموس

اسلامي، 1416هـ.
النعماني، الشبلي، تاريخ علم كلام )تاريخ علم الكلام(.ـ 
ــة آية الله العظمى ـ  ــق: علي أكبر ضيائي، قم، مكتب ــم، الياقوت في علم الكلام، تحقي ــت، إبراهي نوبخ

شهاب الدين المرعشي النجفي، ط 2، 1386هـ.ش.
النوبختي، حسن، فرق الشيعة، تقديم: السيّد هبة الدين الشهرستاني.ـ 



407      العقل في رؤي متألل صدر اة

العقل في رؤية صدر المتألّّهين1
محمّد تقي فعّالي2

إنَّ الحكمة المتعالية ـ الوارثة للحكم السابقة ـ تقوم على أساس مبان خاصّة لا يمكن ـ مِن دون 
ــورد كلّ موضوع، بما في ذلك موضوع  ــكل عميق ـ التعرّف على آرائها المختلفة في م فهمها بش
ــة والأنثروبولوجيّة على نحو  ــدّ أوّلًًا مِن العمل على بيان المباني الأنطولوجيّ ــل؛ وعليه لا ب العق

الإجمال، والانتقال بعد ذلك إلى بحث مفهوم العقل في الحكمة المتعالية.

أ. المباني

المباني الأنطولوجيّة

أصالة الوجود
إنَّ صدر المتألّّهين ـ مِن خلال قبوله بـ»أصالة الوجود« واعتقاده بتقدّم الوجود على الماهيّة ـ عمد 
إلى نفي تركّب الوجود والماهيّة في الأشياء. إنَّ الموجود في الخارج، والذي يشكّل حقيقة الأشياء 
وتترتّب عليه الآثار هو وجودها، وأمّا الماهيّة فهي مجرّد ظهور ذلك الوجود في الذهن لا أكثر.3 

ــتارهایی در باب عقل الإعداد:  ــمه حکمت: جس ــدر: المقالة بعنوان »عقل از نظر ملاصدرا« في کتاب سرچش .	المص 1
علی‏نقی خدایاری، باللغة الفارسيّة، إصدار؛ مؤسسه فرهنگی نبا، الصفحات 217 إلی258.

تعريب: حسن علي مطر. 	
أستاذ الفلسفة والکلام في‌ جامعة باقر العلوم ؟ع؟.  	.2
.	الشيرازي، الأسفار العقليّة الأربعة، ج1، ص49. 3



408   ‏   الدين والعقل

إنَّ الماهيّة بهذا المعنى ليس لها إلّّا وجود تبعي، فهي مفتقرة إلى الوجود الحقيقي والأصيل.
ــالم ببعضها؛ في حين أنَّ نظريّة أصالة  ــع القول بأصالة الوجود، تتّصل جميع كائنات الع وم
ــألة تترك  ــة تقدّم عالًما لا طريق فيه للكائنات المتباينة كي ترتبط ببعضها أبدًا. إنَّ هذه المس الماهيّ
تأثيرها على جميع حقول الفلسفة والإلهيّات؛ وذلك لأنَّ معرفة الموجود المغاير لي والمتباين معي، 

إمّا هو مستحيل وإمّا في غاية الصعوبة والتعقيد.

الوحدة التشكيكيّة للوجود
ــرح نظريّة »الوحدة  ــن أجل البحث والتعليم ـ إلى ط ــدر المتألّّهين في بادئ الأمر ـ ومِ ــد ص يعم

التشكيكيّة للوجود«. وعلى أساس هذه النظريّة، يكون الوجود على ثلاث مراتب، وهي:
1. »الوجود الصرف« الذي لا يشتمل على أيّ قيد، وهو »الهوية الغيبيّة« ذاتها و»الأحديّة« 

ذاتها.
2. »الوجود المنبسط« الذي يكون قيده هو الإطلاق.

3. »الوجودات المقيّدة«، والتي هي العقول، والنفوس، والأفلاك، والعناصر والمركّبات.1
يمكن تشبيه الوجود المنبسط بستارة تعدّ الوجودات المقيّدة بمنزلة الصور المنقوشة عليها. 
ــتمل على سلسلة مِن المراتب، تقوم بينها العليّة والمعلوليّة. وفي البداية  إنَّ الوجودات المقيّدة تش
ــاس، فإنَّ  يقع هناك عالم العقول، يليه عالم المثال، وفي المرتبة الأخيرة عالم المادّة. وعلى هذا الأس
الوجود في أعلى مراتبه هو الذات الإلهيّة، وفي أدنى مراتبه يصل إلى الهيولى الأولى، حيث لا يوجد 

هناك سوى الاستعداد والقوّة المحضة.
ــفته، يصل إلى طريق الأولياء والعرفاء ـ الذين هم مِن  ــار فلس إنَّ صدر المتألّّهين في نهاية مس
ــا أنَّه يصل مِن تحليل علاقة  ــخصيّة للوجود.2 ك ــف واليقين ـ ويعتقد بالوحدة الش أهل الكش
العلّة والمعلول إلى هذه النتيجة، وهي أنَّ نسبة المعلول إلى علّته، إنَّما هي مجرّد الربط وتمام وجوده 
ــلة العلل في عالم الوجود تصل إلى الله والذات الإلهيّة ـ التي هي  ــبة إلى العلّة. فلو أنَّ سلس بالنس

.	م.ن، ج2، صص328-327. 1
م.ن، ج1، ص71. 	.2



409      العقل في رؤي متألل صدر اة

أبسط ذات ـ عندها سوف يكون وجود جميع الكائنات مِن أجل تلك الذات الأحديّة. وعلى هذا 
الأساس، فإنَّ جميع الكائنات والموجودات، تكون مراتب وأشعة لذلك النور الواحد الحقيقي، 

وتجلّيات لذلك الوجود الواحد القيّوم الإلهي.1
ــكيكيّة« و»الوحدة الشخصيّة للوجود« يكمن في  إنَّ الاختلاف بين نظريّتي »الوحدة التش
ــتمل في حدّ ذاته على تشكيك، إذ يبدأ مِن أعلى المراتب؛ حيث  أنَّ الوجود في النظريّة الأولى يش
واجب الوجود المتمثّل بالله عز وجلّ، ويستمرّ إلى أدنى المراتب؛ حيث الهيولى الأولى. وأمّا على 
أساس النظريّة الثانية، فليس هناك في العالم سوى وجود واحد، وهو الله ذاته حيث لا تشكيك 
فيه، وأمّا مظاهره فهي مشكّكة. وبعبارة أخرى: في البداية يكون التشكيك مطروحًا في الوجود، 

وفي المنتهى يكون التشكيك في المظاهر.

الحركة الجوهريّة
في نظريّة »الحركة الجوهريّة« يذهب صدر المتألّّهين إلى الاعتقاد بأنَّ الوجود إمّا ثابت وإمّا سيال، 
ــيّال. وعلى هذا الأساس، فإنَّ الحركة في الواقع عبارة  وأنَّ الحركة بدورها نوع مِن الوجود الس
ــم، وإنَّما هي مِن »عوارضه  ــس »الأمر المتجدّد«، ولا تعرض على الجس ــن »تجدّد الأمر«، ولي ع
التحليليّة«. وبعبارة أخرى: إنَّ الحركة الجوهريّة ليست مِن لواحق الجسم، وإنَّما هي مِن مبادئه، 
ــاس هذه النظريّة، تكون لكلّ جسم حركة في الذات  ــم.2 وعلى أس وفي الواقع هي فصل الجس
وتتّجه إلى غاية ومقصد، وأنَّ جميع الحركات العرضيّة بدورها يجب أنْ تنتهي وتعود بشكل ما إلى 
هذه الحركة الذاتيّة. وفي مقابل الأجسام ـ التي هي في حالة مِن الحركة ـ تقع الظواهر المجرّدة، 

مِن قبيل الملائكة، حيث تكون ثابتة ولها مقام معلوم.
ــامل وواسع، ومِن  ــيّال له صورتان؛ فهو مِن جهة مثل الزمان؛ له وجود ش إنَّ الوجود الس

ناحية أخرى له وحدة اتصاليّة وتشخّص؛ ولذلك فإنَّ بقاءه هو عين فنائه.3

م.ن، ج2، ص291. 	.1
.	م.ن، ج3، ص74. 2

م.ن، ص101. 	.3



410   ‏   الدين والعقل

قوس النزول والصعود
في ضوء أصالة وتشكيك الوجود، تكون كلّ مرتبة علّة لما دونها مِن المراتب، وعلى أساس قاعدة 
ــكان الأشرف، يمكن التوصّل مِن وجود المراتب الدنيا إلى وجود المراتب العليا؛ وذلك لأنَّ  إم
فيض الوجود لا يستطيع الوصول إلى المراتب الأدنى إلّّا مِن خلال العبور مِن المراتب الأعلى.1 
ولذلك يجب على الوجود أن يتنزّل مِن واجب الوجود ـ الذي هو غير متناه في الكمال والفعليّة ـ 
حتّى يصل إلى أدنى المراتب؛ أي الهيولى الأولى ـ التي هي لامتناهية في الإمكان والقوّة ـ وبذلك 

يتشكّل قوس النزول.
ــاس نظريّتي الحركة الجوهريّة وقاعدة إمكان الأخسّ، يمكن  ومِن ناحية أخرى، وعلى أس
ــاطة الحركة الجوهريّة وفي مساره  التوصّل إلى وجود المرتبة الأشرف، حيث يعود الوجود بوس

الصعودي إلى مبدئه مِن دون أيّ طفرة، وبذلك يتشكّل قوس الصعود.2
ــعته الوجوديّة، يكون هو الأوّل والآخر  ــبب س ــاس، فإنَّ المبدأ الأعلى بس وعلى هذا الأس
ــر العدديّة جامع لجميع التكثّرات.  ــل والغاية لجميع الموجودات، وهو بالوحدة غ وهو الفاع

وفي البداية تنزل منه جميع الموجودات، وفي المنتهى تصعد إليه جميع الإنيّات.3

المباني الأنثروبولوجيّة

وجود النفس
ــتدلال على وجود مطلق النفس، على النحو الآتي: تصدر عن بعض الأجسام،  يمكن بيان الاس
ــل، وليس الأمر كما لو كانت هذه  ــار، مِن قبيل: الحسّ، والحركة، والتغذية، والنماء، والتناس آث
الآثار تسير على منوال واحد ومِن دون إرادة. إذ يمكن لهذه الآثار أنْ تكون مِن المادّة الأولى أو 
ــميّة المشتركة أو مِن القوّة الفاعليّة التي تسمّى بـ»النفس«. ولكنَّها ليست مِن  مِن الصورة الجس
ا قوّة محضة، وليس لها أيّ نوع مِن الفاعليّة والتأثير. وهي لا يمكن أنْ تكون  ــادّة الأولى؛ لأنَّهَّ الم
ــميّة أيضًا، وإلّّا فإنَّ الآثار المختلفة لا ترى مِن الأجسام؛ إذًا فهي ترتبط بأمر  مِن الصورة الجس

م.ن، ج7، صص236-235. 	.1
م.ن، ج7، ص257. 	.2
م.ن، ج9، ص141. 	.3



411      العقل في رؤي متألل صدر اة

باسم النفس.1
ــتدلال ـ الذي ذكره ابن سينا أيضًا2 ـ يشتمل على جميع  لا بدّ مِن الالتفات إلى أنَّ هذا الاس
ــا أنْ يحتوي على آثار مختلفة، أو  ــس؛ وذلك لأنَّ الشيء الذي يكون مبدأ للآثار، إمّ ــب النف مرات
ــمّى صورة معدنيّة، وإنْ لم  له أثر واحد. فإنْ كان أثره واحدًا ومِن دون إرادة، فإنَّ هذا المبدأ يُس
ــا. وإنْ كانت له آثار واحدة، ولكنَّها تصدر عن إرادة، كان مِن النفس  ــمي نفسً يكن كذلك سُ
الفلكيّة. وإنْ اختلفت آثاره مِن دون إرادة كانت نفسًا نباتيّة، وإنْ كان مع الإرادة كان مِن النفس 

الحيوانيّة.3

تعريف النفس
ــم الطبيعي الآلي. إنَّ الكمال الأوّل هو كمال مثل  ــبة إلى الجس إنَّ النفس هي الكمال الأوّل بالنس
ــل الذي تكون نوعيّة النوع رهناً به، في حين أنَّ الكمال الثاني، مثل الحركة، إنَّما يحصل بعد  الفص
ــم الذي يمكنه الحصول على  ــم الطبيعي الآلي، هو الجس قوام النوع وتبعًا له. إنَّ المراد مِن الجس

كمالات بوساطة أدواته وقواه الذاتيّة.4
لا بدّ مِن الالتفات إلى أنَّ نفس الإنسان ليس لها مقام محدّد ومعلوم مِن حيث الهويّة والماهيّة؛ 
ــائر الكائنات والموجودات الطبيعيّة  ا لا تملك درجة معيّنة في مراتب الوجود مثل س ــى أنَّهَّ بمعن
والنفسانيّة والعقلانيّة، بل لها مقامات ودرجات مختلفة، كما أنَّ لها عوالم قبل وبعد الدنيا، ولديها 
ــرى: إنَّ النفس بعد الحدوث في المادّة،  ــكان صورة غير الصوَر الأخرى.5 وبعبارة أخ في كلّ م
ــب بعد ذلك تجرّدًا عقليًّا، وفي نهاية المطاف يمكنها  ــب في البداية تجرّدًا برزخيًّا، ثمّ تكتس تكتس
الذهاب إلى أبعد مِن مرتبة العقول، حتّى تصل إلى مقام ما فوق التجرّد، وتدخل في عالم الأسماء 

والصفات.

م.ن، ج8، ص6. 	.1
.	ابن سينا، الشفاء )كتاب النفس(، ص13. 2

.	حسن زاده الآملي، عيون مسائل النفس وسرح العيون في شرح العيون، ص92. 3
الشيرازي، الأسفار العقليّة الأربعة، ج8، ص16. 	.4

.	م.ن، 343. 5



412   ‏   الدين والعقل

حدوث النفس وبقاؤها
إنَّ النفس ـ مِن وجهة نظر صدر المتألّّهين ـ ليست قديمة ـ بحيث تكون مخلوقة قبل خلق البدن 
ــث تُُخلق بالتزامن  ــي روحانيّة الحدوث ـ بحي ــوب إلى أفلاطون( ـ ولا ه ــا هو الرأي المنس )ك
ــينا( ـ بل توجد مِن البدن ذاته بفعل الحركة  ــوب إلى ابن س مع خلق البدن )كما هو الرأي المنس
ــاس، فإنَّ النفس »جسمانيّة الحدوث  الجوهريّة، وتحصل على التجرّد بالتدريج. وعلى هذا الأس

والتصّرف وروحانيّة البقاء والتعقّل«.1
ــل كلام أفلاطون قائلًًا بأنَّ مراده مِن قدم النفس  ــد عمد صدر المتألّّهين إلى توجيه وتأوي وق
قِدم منشئها ـ حيث تعود إليه بعد الانقطاع عن الدنيا2 ـ لا أنْ تكون النفوس البشريّة موجودة 
بهذه التعيّنات التفصيليّة والجزئيّة قبل وجود البدن.3 ولكنهّ مع ذلك يرفض ـ مثل ابن سينا4 ـ 

نظريّة قِدم النفس أيضًا.5
ولكنَّه يرى أنَّ رأي ابن سينا لا يخلو مِن الإشكال أيضًا، ويذهب إلى الاعتقاد بعدم إمكان 
القول بإيجاد نوع جسماني واحد مِن خلال تركيب الصورة العقليّة بالمادّة الجسمانيّة. وهو يشترط 
في بحث الإدراك اتّّحاد المدرِك والمدرَك، في حين أنَّه مع القبول برأي ابن سينا، لا يمكن للنفس 

الروحانيّة أن تتّحد بالبدن الجسماني، وأنْ تدركه وتدرك سائر الأمور الماديّة أيضًا. 

قوى النفس
إنَّ للنفس قوى متعدّدة؛ إذ أوّلًًا: لا تفنى القوى الأخرى بزوال قوّة واحدة. وثانيًا: نرى تناقضًا 

بين الأفعال الوجوديّة، مِن قبيل: »الجذب والدفع« أو »القبول والحفظ«.6
وبطبيعة الحال، لا بدّ مِن الالتفات إلى أنَّ النفس الناطقة باعتبار التجرّد عن المادّة لا تحتاج 

م.ن، ج8، ص347. 	.1

م.ن، ج3، ص488. 	.2

م.ن، ج8، ص332. 	.3
ابن سينا، الشفاء )كتاب النفس(، ص307. 	.4

الشيرازي، الشواهد الربوبيّة في المناهج السلوكيّة، ص221. 	.5
الشيرازي، الأسفار العقليّة الأربعة، ج8، ص62. 	.6



413      العقل في رؤي متألل صدر اة

ــدّدة مِن حيث ارتباط النفس  ــوى المتعدّدة، وأنَّ جميع القوى التي توجد مِن جهات متع إلى الق
بالبدن، تتحقّق في مقام تجرّد النفس بوجود واحد. إنَّ سّر هذا المعنى يكمن في أنَّ هذا العالم هو 
عالم التفرّق والانفصال، وأنَّ الوجود المادّي بسبب الضعف والنقص، لا يمكن أنْ يكون جامعًا 
للكمالات. وعلى هذا الأساس، فإنَّ الإنسان ما دام هو كائن في هذا العالم، فإنَّ قوّة سمعه سوف 
تكون غير قوّة بصره، وقوّة بصره غير قوّة لمسه، ولكنْ في مقام روحانيّة النفس تكون قوّة السمع 

والبصر واللمس والذوق موجودة بوجود واحد.
ــوى معلولة لتلك  ــة له نفس واحدة، وإنَّ الق ــن وجهة نظر الحكمة المتعارف ــدن مِ إن كلّ ب
النفس ومنشعبة في الأعضاء؛ وأمّا مِن وجهة نظر الحكمة المتعالية، فإنَّ النفس متّحدة مع جميع 
ــخصيّة للوجود« يجب اعتبار  ــاس نظريّة »الوحدة الش القوى وتكون مبدأ وغاية لها. وعلى أس

نسبة القوى إلى النفس، كنسبة »ظهورات الوجود« إلى الوجود.1
ــنا، لا نجدها محدودة بحدّ أو مرتبة معيّنة، وإنَّما نجد أنَّ النفس ـ في  عندما نلتفت إلى أنفس
ــة مع  ــاطة ـ تدرك الظواهر المعقولة والصوَر المتخيّلة والمحسوس ــن اتّصافها بالوحدة والبس ع
ــاس،  ــا، وتدرك غيرها بأدوات الإدراك. وعلى هذا الأس ا تدرك المعقولات بذاته ــا. لا أنَّهَّ ذاته
فإنَّ نفس الإنسان على الرغم مِن امتلاكها لوجود وهويّة واحدة، لها درجات، ولها مقام في كلّ 
ــوّة مِن القوى ـ بدورها ـ لها مراتب.  ــد مِن عوالم العقل والمثال والطبيعة؛ بل وحتّى كلّ ق واح
مِن ذلك على سبيل المثال، أنَّ البصر أقوى مِن السمع، أو أنَّ قوّة الخيال لدى الشاعر أقوى مِن 

قوّة الخيال لدى الأشخاص الآخرين.2

ب. مفهوم العقل
ــور والروح، بدلًًا مِن العقل  ــر إلى وضع عناوين ثلاثة، وهي: القلم والن إنَّ صدر المتألّّهين يش
ــن أشرف الممكنات ـ أي العقل ـ بـ»القلم«؛ لأنّه  ــه.3 وعلى هذا الترتيب يتمّ التعبير ع ووجوه
ــانيّة. إنَّ قلم الله ليس جسمًًا وحديدًا،  ــطة الحقّ في تصوير العلوم والحقائق بالألواح النفس واس

.	م.ن، ج8، ص51. 1
م.ن، ج7، ص255. 	.2

.	الشيرازي، شرح أصول الكافي، ص17. 3



414   ‏   الدين والعقل

ــببًا في قبول الأثر  ــا أنَّ لوحه ليس مِن جنس الحجر أو الورق، بل هو وجود خاصّ يكون س ك
ــوق مصطلح النور أيضًا؛ وذلك  ــن العلوم والمعارف. وعلاوة على ذلك، يطلق على أوّل مخل مِ
لأنَّ النور وجود والظلمة عدم، والعقل هو الصادر الأوّل الذي هو عين الوجود، وبالتالي فإنّه 

يطلق عليه عنوان الروح أيضًا؛ وذلك لأنَّ العقل هو أصل الحياة.

العقل المفارق

الصادر الأول
ــكيكه ـ هي علّة لما  ــاس أصالة الوجود وتش ــا: إنَّ كلّ مرتبة مِن الوجود ـ على أس ــدّم أنْ قلن تق
ــأ مِن  ــا مِن المراتب. ومِن ناحية أخرى، فإنَّ أوّل موجود ـ بناء على قاعدة »الواحد« ـ تنش دونه
ذات الأحديّة، وحدة مشابهة لوحدة ذات الحقّ. إنَّ هذا الموجود المطلق له »وحدة حقّة ظليّة«، 
ــيّة، إذ تشمل جميع التكثّرات المترتّبة على الوجودات  ووحدة غير عدديّة وغير نوعيّة وغير جنس
ــمّى هذا  الخاصّة؛ ولذلك فإنَّ هذا الوجود في عين الكثرة واحد، وفي عين الوحدة متكثّر.1 يُس
ــائر الموجودات  ــامل لجميع المراتب، وإنَّ س ــط؛ وهو وجود ش المخلوق الأوّل بالوجود المنبس
ــي هي أعمق مِن طبقة  ــد أطلقوا على هذه الطبقة ـ الت ــتارة. وق هي مثل النقوش على هذه الس
ــة وحقيقة ـ عنوان »العمى«، و»مرتبة  ــودات الخاصّة، ولها مثل الوجودات الخاصّة أصال الوج

الجمع«، و»حقيقة الحقائق«، و»حضرة أحديّة الجمع« أيضًا.2
ــاء هذا الوجود لا يكون مِن طريق العليّة؛ وذلك لأنَّ لازم العليّة مِن حيث العليّة،  إنَّ إنش
ــة والمعلول، وهذا الأمر لا يكون إلّّا في مورد الوجودات الخاصّة والمتعيّنة،  هي المباينة بين العلّ

ومِن حيث تعيّنها واتّصاف كلّ واحد منها بعينها الثابتة، يمكن أنْ يكون لها مفهوم ومعنى.
لقد قام صدر المتألّّهين ببيان هذا الكلام الذي قاله الحكماء، وهو أنَّ العقل الأوّل هو الصادر 
الأوّل أيضًا3، ولكنَّه في نهاية المطاف يراه كلامًا مجملًًا، ويجد له معنى في القياس بين العقل الأوّل 

م.ن، ج2، ص331. 	.1
م.ن. 	.2

3.	 الشيرازي، الشواهد الربوبيّة في المناهج السلوكيّة، ص139.



415      العقل في رؤي متألل صدر اة

ــائر الموجودات المتعيّنة والمتباينة وذات الآثار المختلفة؛ وذلك لأنَّ العقل الأوّل في التحليل  وس
الذهني بدوره قابل للتحليل بالوجود المطلق والماهية الخاصّة والإمكانيّة:

ــول الحكماء: إنَّ أوّل الصوادر هو العقل الأوّل ـ بناء على أنَّ الواحد لا يصدر عنه  »وق
إلّّا الواحد ـ كلام حملي بالقياس إلى الموجودات المتعيّنة المتباينة المتخالفة الآثار، فالأوليّة 
ههنا بالقياس إلى سائر الصوادر المتباينة الذوات والوجودات، وإلّّا فعند تحليل الذهن، 
ــأ  العقل الأوّل إلى وجود مطلق وماهيّة خاصّة ونقص وإمكان، حكمنا بأنَّ أوّل ما ينش
هو الوجود المطلق المنبسط. ويلزمه بحسب كلّ مرتبة ماهيّة خاصّة وتنزّل خاصّ يلحقه 

إمكان خاصّ«.1
وعلى هذا الأساس، يجب اعتبار الصادر الأوّل وجودًا منبسطًا ـ مشتملًًا على مراتب ـ وله 
ــب كلّ مرتبة ماهية خاصّة، وأنَّ العقل الأوّل هو المرتبة الأولى مِن هذه المراتب. وقد ورد  بحس
ذكر هذا التفاوت بين الصادر الأوّل والعقل الأوّل في كتب العرفاء المتقدّمين مِن أمثال القونويّ 

أيضًا.2

ظهور الكثرة الطوليّة
ــاني الحكمة المتعالية: إنَّ  ــه ظهور الكثرة مِن الوحدة بالنظر إلى مب ــول صدر المتألّّهين في توجي يق
ــدة بالذات؛ لأنّه قد أفيض مِن »الأوّل« تعالى، وله كثرة بالعرض؛ وذلك  الفيض الأوّل له وح
ــن دون أيّ جعل، ولمجرّد نقصه الذاتي. إنَّ للصادر الأوّل  ــة قد أصبحت لاحقة به مِ لأنَّ الماهي

جهات مختلفة، حيث يصدر أمر مِن كلّ جهة:
ــن الأوّل. وله كثرة  ــه موجودًا فائضًا ع ــذات مِن جهة كون ــض الأوّل وحدة بال »إنَّ للفي
بالعرض مِن جهة لحوق الماهيّة به مِن غير جعل وتأثير، بل لضرورة قصور ذاته عن ذات الأوّل 
تعالى. فبجهة وجود ذاته المعقولة له صدر عنه شيء؛ ومِن جهة مشاهدة معبوده ووجوبه وعشقه 
له شيء ومِن جهة ماهيته وإمكانه وفقره شيء، الأشرف بالأشرف والأخسّ بالأخسّ. ثمّ يزيد 

1.	 الشيرازي، الأسفار العقليّة الأربعة، ج2، ص332.
.	حسن زاده آملي، دو رساله در مثل و مثال، ص26. 2



416   ‏   الدين والعقل

التكثّر في الأسباب؛ فيزداد الكثرة في المسبّبات. والكلّ منسوب إليه تعالى بالذات«.
ــكل، فإنّه مِن تعقّل ذات الواجب تعالى بوساطة الصادر الأوّل يوجد العقل  وعلى هذا الش
ــه، ومِن تعقّله مِن  اللاحق، ومِن تعقّل ذاته مِن حيث الواجب بالغير يحصل الفلك الأوّل نفس

حيث الإمكان يوجد جرم الفلَك الأوّل.1
ــط، بل هي بعدد  ــدر المتألّّهين ـ لا ينحصر بعشرة فق ــول ـ مِن وجهة نظر ص ــدد العق إنَّ ع
الأجرام المتحرّكة والنفوس المدبّرة لها؛ لأنَّ كلّ متحرّك يحتاج إلى محرّك، وإنَّ الحركات الطبيعيّة 
تستند إلى الشوق والإرادة، والشوق يعود إلى غاية عقليّة؛ لأنَّ عدد الأفلاك والكرات المتحرّكة 

كثير جدًا، ومِن هنا لا يعلم عددها أحد غير الله سبحانه وتعالى.
»والعقول أعلاها مرتبة وأقربها منزلة مِن الحقّ وأشدّها عبوديّة وعشقًا له، فعددها على عدد 
ــو، كما قال: ﴿وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ  ــرات وعدد مدبّراتها، فجنود الله كثيرة لا يعلم عددها إلّّا ه الك

رَبّكَِ إلّّا هُوَ﴾2«.

ظهور الكثرة العرَضيّة
ــيّة ـ الأعمّ مِن الفلكيّة أو العنصريّة ـ  ــاك ـ مِن وجهة نظر الحكمة المتعالية ـ لكلّ طبيعة حس هن
ــة أخرى في العالم الإلهي، وهي عبارة عن ذات الُمثُل الإلهيّة والصوَر المفارقة. إنَّ ذات هذه  طبيع
ــبحانه وتعالى.  ــياء الموجودة في علم الله س ــة مِن الصوَر المفارقة، هي صوَر تلك الأش المجموع

ويبدو أنَّ مراد أفلاطون وأتباعه مِن الُمثُل النوريّة، هو هذه الصوَر ذاتها.3
ــت  ــدّ مِن الالتفات إلى هذه النقطة، وهي أنَّ الُمثُل النوريّة ـ كما كان يرى الفارابي ـ ليس لا ب
علم الله، وإنَّما هي صوَر ناشئة عن علم الله.4 وعلى هذا الأساس، فإنْ تكثّر الُمثُل النوريّة ناشئة 

عن تكثّر الموجود في علم الله؛ لأنَّ عالم الُمثُل النوريّة، تصوير عالم العلم الإلهي.
ــادّي لا يمكن توجيهها  ــواع في العالم الم ــن إلى الاعتقاد بأنَّ كثرة الأن ــب صدر المتألّّه يذه

م.ن، ص141. 	.1
المدّثر: 31. 	.2

.	 الشيرازي، الأسفار العقليّة الأربعة، ج5، ص202. 3
حسن زاده آملي، دو رساله در مثل و مثال، ص100. 	.4



417      العقل في رؤي متألل صدر اة

ــا القبول برأي أفلاطون  ــل أو الجهات القابلة فقط، بل يجب إمّ ــرها بمجرّد تكثّر القواب وتفس
ــواع، وإمّا يجب القبول بوجود الجهات  ــم على وجود المبادئ العقليّة المتعدّدة وأرباب الأن القائ

المتعدّدة في العقل الأخير أو العقل الفعّال. بتعبير آخر:
ــل أو تكثّر جهاتها  ــا ووجودها تكثّر القواب ــة لا يكفي في تكثّره ــواع المختلف »لأنَّ الأن
القابليّة، بل يحتاج إمّا إلى مبادئ متعدّدة عقليّة كما رآه الأفلاطونيّون مِن أنَّ علل الأنواع 
ــول متكثّرة هي أربابها، وإمّا جهات متعدّدة فاعليّة في العقل  المتكثّرة في هذا العالم، عق

الأخير، كما هو رأي المشّائين«.1
لا بدّ مِن الالتفات إلى أنَّ وحدة العقل الفعّال بحيث أنَّ وجود الصوَر الكثيرة فيها، وكذلك 
ــت وحدة عدديّة، بل هي  ــاده مع النفس، لا يؤدّي إلى تكثّرها؛ وذلك لأنَّ هذه الوحدة ليس اتّّح

ا وحدة لا تقبل الجمع مع الكثرة.2 وحدة مرسلة وعقليّة؛ أي إنَّهَّ

العقل الإنساني
ــاء والصفات، فإنَّ العقل هو أعلى مراتب  ــة إلى مقام ما فوق تجرّد النفس في عالم الأس بالإضاف

النفس وأسمى درجات التجرّد.
وعلاوة على ذلك، فإنّه في ضوء تشكيك الوجود، فإنَّ العقل3 واجد لجميع كمالات المراتب 
الأدنى منه. ومِن هنا فإنَّ معرفة النفس، دون معرفة أعمق طبقات النفس؛ بمعنى مرتبة العقل، 

سوف تكون معرفة ناقصة.
ومِن ناحية أخرى، فإنَّ معرفة المراتب الأدنى مِن النفس، إنَّما تقترب مِن الكمال عندما يتمّ 
التعرّف على المرتبة الأعلى، التي هي في الواقع علّة لها؛ وذلك لأنَّ معرفة المعلول لن تكون ممكنة 

إلّّا بوساطة التعرّف على علّته.

1.	 الشيرازي، الأسفار العقليّة الأربعة، ج7، ص279.
م.ن، ج3، ص337. 	.2

للمزيد مِن الاطّلاع حول موضوع العقل، يمكن الرجوع إلى ملحق هذه المقالة. 	.3



418   ‏   الدين والعقل

العقل النظري والعملي
ــتمل على قوّتين عالمة وعاملة لا تنفصلان عن بعضهما. وذلك بعكس ما  ــان تش إنَّ نفس الإنس
هي عليه الحالة في الحيوان؛ حيث تنفصل هاتان القوّتان عن بعضهما؛ إذ إنَّ نفس الحيوان أدنى، 
ــا قواها وتجتمع. إنَّ العقل ـ في مورد كلّ واحد مِن القوى العاملة  ــل إلى مرتبة تتّحد فيه ولم تص

والعالمة ـ يُستعمل في معان مختلفة، تشترك فيما بينها على نحو الاشتراك اللفظي.
ــبيل  ــتعمل العقل في ثلاثة معان على س ــا يتعلّق بالقوّة العاملة أو العقل العملي، يُس 1. في
ــان تكون قبيحة تارة وحسنة تارة أخرى، وأنَّ هذا  ــراك اللفظي؛ وذلك لأنَّ أفعال الإنس الاش

الحُسن والقبح، يكون مكتسبًا تارة وغير مكتسب تارة أخرى:
ــكّ أنَّ الأفعال الإنسانيّة قد تكون حسنة وقد تكون قبيحة؛ وذلك  »أمّا العاملة: فلا ش
الحُسن والقبح قد يكون العلم به حاصلًًا مِن غير كسب. وقد يحتاج إلى كسب. واكتسابه 
إنَّما يكون بمقدّمات يلائمها. فإذاً يتحقّق ههنا أمور ثلاثة، الأوّل: القوّة التي يكون بها 
التميّز بين الأمور الحسنة والأمور القبيحة. والثاني: المقدّمات التي منها تستنبط الأمور 
ــنة والقبيحة. والثالث: الأفعال نفسها التي توصف بأنّّها حسنة أو قبيحة. واسم  الحس

العقل واقع على هذه المعاني الثلاثة بالاشتراك الاسمي«.1
إنَّ معاني العقل الثلاثة، عبارة عن:

ـ أنَّ العقل بالمعنى الأوّل في حقل العقل العملي، عبارة عن قوّة يتمّ الفصل والتمييز بها بين 
الأمور القبيحة والحسنة. إنَّ في وجود الإنسان قوّة يمكن التمييز والفصل بوساطتها بين القبيح 

والحسن. ويطلق على هذه القوّة عنوان العقل.
ــنة إلى تنظيم مقدّمات؛ ليمكن  ــض الموارد يحتاج الفصل بين الأمور القبيحة والحس ـ في بع
ــتنباط القبح أو الحُسن بين الأمور. والعقل في الاصطلاح الثاني، يُطلق على هذه  مِن خلالها اس

المقدّمات.
ـ بعد التعرّف على الأمور القبيحة والحسنة والتمييز فيما بينهما، يتمّ على أساسها القيام بأعمال 
ــم بطبيعة الحال إلى قسمين: قبيح وحسن. والعقل في هذا المعنى الثالث يطلق على  وأفعال تنقس

م.ن، ص418. 	.1



419      العقل في رؤي متألل صدر اة

هذه الأفعال القبيحة والحسنة.
وعلى هذا الأساس، فإنَّ المعنى الأوّل للعقل، هو الذي يستعمله عامّة الناس، بمعنى القوّة 
ــبيل المثال ـ أنَّه يتمّ اعتبار معاوية بن أبي سفيان عاقلًًا تارة، ولا يُعتبر  المميّزة. مِن ذلك ـ على س
عاقلًًا تارة أخرى. إنَّ مرادهم مِن العاقل، هو الشخص العالم والفاضل، ويمتلك تفكيًرا حسناً 

لفهم أمور الخير أو الشّر:
»فالأوّل هو العقل الذي يقول الجمهور في الإنسان أنَّه عاقل. وربّما قالوا في عقل معاوية أنَّه 
ــمّوه عاقلًًا ويقولون إنَّ العاقل مَن له دين. وهؤلاء إنَّما يعنون  كان عاقلًًا. وربّما يمتنعون أنْ يُس

بالعاقل من كان فاضلًًا جيّد الرويّة في استنباط ما ينبغي أنْ يؤثر مِن خير أو يجتنب مِن شّر«.1
إنَّ المعنى الثاني مِن العقل يُستعمل في لغة المتكلّمين. ومرادهم منه هو المقدّمات التي يمكن 
ــنة أو القبيحة؛ كما أنَّه عند إقامة الدليل على إثبات شيء أو  بوساطتها التعرّف على الأمور الحس
ــم مِن العقل هو المقدّمات  ــذا الأمر شيء يؤيّده العقل أو يرفضه. ومراده ــه، يقولون: إنَّ ه نفي

المقبولة والآراء المحمودة.
ــنتهم؛ فيقولون هذا ما يوجبه العقل أو  ــاني هو العقل الذي يردّده المتكلّمون على ألس »والث
ــرك  ــهور في بادئ رأي الجميع؛ فإنَّ بادئ الرأي المش ينفيه أو يقبله أو يردّه، فإنَّما يعنون به المش

عند الجميع أو الأكثر مِن المقدّمات المقبولة والآراء المحمودة عند الناس، يُسمّونه العقل«.2
والمعنى الثالث يرد استعماله في الكتب الأخلاقيّة؛ إذ يتمّ إطلاق العقل على الأفعال الحسنة 
أو القبيحة ذاتها. ومرادهم مِن ذلك، مراقبة الأفعال على طول الزمان، كي يتمّ اكتساب الملَكات 
الأخلاقيّة. إنَّ هذه الأفعال بالنسبة إلى العقل العملي، مثل المبادئ التصوريّة والتصديقيّة بالنسبة 

إلى العقل النظري:
ــث ما يُذكر في كتب الأخلاق. ويراد به المواظبة على الأفعال التجربيّة والعاديّة على  »والثال
طول الزمان؛ ليُكتسب بها خُلُقًا وعادة. ونسبة هذه الأفعال إلى ما يُستنبط مِن عقل عملي، كنسبة 

م.ن، ص419. 	.1
م.ن. 	.2



420   ‏   الدين والعقل

مبادئ العلم التصوريّة والتصديقيّة إلى العقل النظري«.1
2. في القوّة العالمة أو العقل النظري، يستعمل العقل في ثلاثة معان؛ فتارة يُستعمل في ذات 
ــب وبعضها  ــرى في إدراكات العقل. وحيث أنَّ بعض المدركات مكتس ــوّة العقل، وتارة أخ ق

الآخر غير مكتسب، لا يُستعمل لفظ العقل إلّّا في تلك الطائفة المكتسبة مِن المدركات.
وعلى هذا الأساس، فإنَّ المعاني الثلاثة للعقل النظري، هي كالآتي:

ــا أو العقل النظري. لقد وهب الله  ــى الأوّل للعقل هو إطلاقه على القوّة العالمة ذاته ـ المعن
الإنسان قوّة يتمكّن بوساطتها مِن إدراك المفاهيم الكليّة. إنَّ القوّة المدركة للمفاهيم الكليّة هي 

العقل. وبعبارة أخرى: إنَّ العقل اسم للمدرِك.
ــإنَّ المفاهيم الكليّة تعدّ مِن  ــذه القوّة يعمل على إدراك الكليّات؛ ولذلك ف ــان به ـ إنَّ الإنس
ــاني، يتمّ إطلاقه على المدركات، التي هي المفاهيم الكليّة  المدرَك. إنَّ العقل في هذا المصطلح الث

ذاتها، والمتعلّقة بالإدراك. 
ـ المصطلح الثالث للعقل هو مصطلح خاصّ؛ إذ إنَّ المدركات الكليّة ـ الأعمّ مِن التصوريّة 
ــبة، والمدركات غير المكتسبة. فإذا  ــكلين، وهما: المدركات المكتس أو التصديقيّة ـ تحصل على ش

كانت المدركات الكليّة تحصل بطريقة مكتسبة، سمّيت عقلًًا:
ــم  »وأمّا القوّة العالمة ـ وهي العقل المذكور في كتاب النفس ـ فاعلم أنَّ الحكماء يطلقون اس
ــى إدراكات هذه القوّة. وأمّا الإدراكات، فهي التصوّرات  ــل تارة على هذه القوّة، وتارة ع العق
ــب الفطرة أو الحاصلة لها بالاكتساب. وقد يخصّون اسم  أو التصديقات الحاصلة للنفس بحس

العقل بما يحصل بالاكتساب«.2
ــتّة  ــب عام، يمكن القول: إنَّ العقل ـ مِن وجهة نظر صدر المتألّّهين ـ يُطلق على س وفي تبوي
معان، وإنَّ هذه المعاني للعقل تأتي على صيغة الاشتراك اللفظي. وهذه المعاني الستّة للعقل، هي:

1.القوّة الفارقة والمميّزة بين الأمور القبيحة والحسنة.
2. المقدّمات التي يتمّ بوساطتها استنباط الأمور القبيحة والحسنة.

م.ن. 	.1

م.ن. 	.2



421      العقل في رؤي متألل صدر اة

3. الأفعال التي تتّصف بالقبح والحسن.
4. القوّة المدركة للكلّيات.

5. المفاهيم والإدراكات الكليّة.
6. الإدراكات الكليّة المكتسبة.

ــي، والمعاني الثلاثة الأخيرة  ــاني الثلاثة الأولى ترتبط بالعقل العم ــة الحال، فإنَّ المع وبطبيع
ترتبط بالعقل النظري.

ــتّة أقسام1: المعنى الأوّل للعقل  ــتعمالات العقل على س ذكر صدر المتألّّهين في موضع أنَّ اس
ا لتحصيل العلوم. إنَّ الحكماء يستفيدون مِن العقل بهذا  غريزة يكون الإنسان بوساطتها مستعدًّ
المعنى في كتاب البرهان. والمعنى الثاني، فهو العقل المستعمل في لغة المتكلّمين. يقول المتكلّمون 
ــوم الضروريّة وغير  ــه أو نفيه. والمراد منه هو العل ــذا شيء يعمل العقل على إثبات ــا: إنَّ ه أحيانً
ــة. إنَّ علماء الأخلاق  ــب العثور عليه في الكتب الأخلاقيّ ــبة. والمعنى الثالث للعقل يج المكتس
ــى إدراك الأفعال القبيحة  ــاطتها ع ــان بوس يعتبرون العقل جزءًا مِن النفس التي يعمل الإنس
والحسنة والتمييز بينها. والمعنى الرابع للعقل هو الرويّة وسرعة الفطنة. والعُرف يستعمل العقل 
ــتعمل في كتاب النفس، إذ ينظر إلى مراتب العقل  ــذا المعنى عادة. والمعنى الخامس للعقل يُس به
ــتفاد، والعقل بالفعل. وأمّا المعنى  ــي: العقل بالقوّة، والعقل بالملَكة، والعقل المس الأربعة، وه
الأخير للعقل فهو يُستعمل بدوره في كتاب الإلهيّات. إنَّ العقل بهذا المعنى عبارة عن قوّة نتعرّف 

بوساطتها على ذات الحقّ تعالى وأسمائه وصفاته.
ــمّى بالقوّة  ا تأخذ الفيوضات مماّ فوقها، تس ــان حيثيّتين؛ فهي مِن حيث أنَّهَّ إنَّ لنفس الإنس
العلّّامة. ومِن حيث تأثيرها على ما دونها، تسمّى بالقوّة الفعّالة. وتسمّى القوّة الأولى ـ المدركة 
للتصوّرات والتصديقات وتفهم الحقّ والباطل ـ بالعقل النظري، وتسمّى القوّة الثانية ـ المدركة 

للفنون والصناعات البشريّة وفهم الحسُن والقبح ـ بالعقل العملي.

1.	 الشيرازي، شرح أصول الكافي، صص20-18.



422   ‏   الدين والعقل

إنَّ القوّة الفعّالة لها ناحيتان:
ــوم والصوَر مِن صلب هيولاتها  ــتخرج الرس ــتفادة مِن القوّة العلّّامة له، يس ـ مِن خلال الاس
ــرج الأرواح مِن  ــل ملَك الموت الذي يخ ــك تكون هذه القوّة مث ــى تصوّرها. وبذل ويعمل ع
الأجساد، ويأخذها إلى عالم الآخرة. إنَّ النفس في هذه المرحلة تتقبّل ـ مثل الهيولى الأولى ـ هذه 

الصورة في ذاتها.
ــتطيع ـ مِن خلال الاستفادة مِن قوّته الفعّالة ـ أنْ يطبع الصوَر التي يمتلكها في الهيولى  ـ تس

الجسمانيّة، وبذلك يعمل على إيجاد المصنوعات البشريّة.
ــتطيع أنْ تتقبّل صوَر المعارف والمعقولات التي  ــوّة العلّّامة ـ أو العقل النظري ـ تس إنَّ الق
تفاض عليها مِن الأعلى. وبعبارة أخرى: إنَّ صوَر المعقولات تفاض مِن العالم الأعلى ومِن قبل 
ــب الصوَر ـ الذي هو العقل الفعّال ـ وإنَّ العقل النظري يقبل بها مِن هذه الناحية، ويقف  واه

منها موقف القبول.1

إنَّ مراتب العقل النظري عبارة عن:
العقل الهيولاني: إنَّ الإنسان في بداية الأمر وبحسب فطرته له استعداد لتقبّل جميع المعقولات؛ 
وذلك لأنَّ النفس في هذه المرحلة تخلو مِن جميع الصوَر، وتكون مجرّد قوّة محضة، وشبيهة بالهيولى 
الماديّة ـ التي لا تمتلك أيّ صورة حسيّة ـ ولذلك فقد وضعوا له عنوان العقل الهيولاني؛ ولذلك 

فإنَّ العقل في البداية استعداد محض، ويمكنه أنْ يتقبّل جميع الصوَر المعقولة.2
ــدركات العقليّة الأولى على  ــالى، تظهر الم ــور الحقّ تع ــطوع ن ــل بالملَكة: مِن خلال س العق
ــزء«، أو »النار محرقة«. وبعد  ــدرك الأمور الأوليّة، مِن قبيل: »الكلّ أكبر مِن الج ــان، إذ ي الإنس
تحقّق هذه المدركات، يتّجه الإنسان بشكل طبيعي نحو الاستنباط. تُسمّى هذه المرحلة بـ»العقل 

بالملَكة«؛ لأنَّه الكمال الأوّل بالنسبة إلى القوّة العاقلة.3
ــات  ــل: إنَّ النفس بعد مواصلة الحركات الفكريّة الإراديّة ـ مِن قبيل: القياس العقل بالفع

.	 الشيرازي، مفاتيح الغيب. 1
.	 الشيرازي، مفاتيح الغيب، ص517؛  الشيرازي، شرح أصول الكافي، ص25. 2

3.	 الشيرازي، مفاتيح الغيب، ص521.



423      العقل في رؤي متألل صدر اة

والتعاريف، ولا سيّما البراهين والحدود ـ وبعد استمرار سطوع الأنوار الإلهيّة، يصل إلى مرحلة 
ــمّى بمرحلة »العقل بالفعل«. وفي هذه المرحلة يمكن للعقل أنْ يشاهد المعقولات المكتسبة  تُس
ــاء، دون أنْ يتحمّل أعباءً جديدة. إنَّ هذا الأمر ـ بسبب كثرة قراءة المعقولات وكثرة  متى ما ش
الرجوع إلى المبدأ ـ واهب للصوَر؛ حتّى يصبح هذا الرجوع والاتصال ملَكة للنفس، ولا يكون 
هناك مانع داخلي لها؛ وأمّا المانع الخارجي، فسوف يكون قائمًًا ما دام للنفس وجود في هذه الدنيا. 

إنَّ هذا المانع الخارجي يحول دون وصول الفرد إلى كنه الاتصال والصفاء الكامل.1
ــتفاد: عند اتّصال النفس بالمبدأ الفعال، يُسمّى العقل ذاته بالفعل ـ الذي يعمل  العقل الُمس
ــتفيد مماّ  ــتفاد«؛ وذلك لأنَّ النفس في هذه المرحلة تس ــاهدة المعقولات ـ بـ»العقل الُمس على مش
ــوى جميع قوس الصعود. إنَّ غاية  ــان الذي يصل إلى هذه المرحلة يكون قد ط فوقها. إنَّ الإنس
عالم الوجود هي خلق الإنسان، وغاية خلق الإنسان هو العقل المستفاد، بمعنى: مشاهدة الأمور 

المعقولة والاتصال بالملأ الأعلى.2

إنَّ مراتب العقل العملي عبارة عن:
ـ تهذيب الظاهر: إنَّ هذا الأمر يحصل عن طريق العمل بالشريعة والآداب النبويّة.

ـ تهذيب الباطن: تصفية الداخل مِن الأخلاق والملَكات الرذيلة والخواطر الشيطانيّة.
ـ تنوير الباطن: يستنير الداخل بوساطة الصوَر العلميّة والمعارف الحقيقيّة والإيمانيّة.

ــوى الله ـ إلى مقام الفناء  ـ فناء النفس: إنَّ النفس تصل مِن ذاتها ـ ومع عدم النظر إلى ما س
في الله والبقاء بالله.3

إنَّ غاية الحكمة النظريّة أو العقل النظري أنْ تكتسب نفس الإنسان على نظام شبيه بالنظام 
العيني والخارجي. وبعبارة أخرى: إنَّ عالم الوجود له نظام خاصّ. لو سعى الإنسان لكي يجعل 
هذا النظام الخارجي داخليًّا وعقلانيًّا؛ بمعنى أنَّ العقل يكتسب نظامًا شبيهًا بنظام العالم العيني، 
ــاس، يكون العقل في هذه الحالة قد  وبذلك تكون غاية العقل النظري متوفّرة. وعلى هذا الأس

م.ن، ص522. 	.1
م.ن. 	.2

3.	 الشيرازي، مفاتيح الغيب، ص523؛  الشيرازي، شرح أصول الكافي، ص20.



424   ‏   الدين والعقل

تمكّن مِن تعقّل الأشياء كما هي في عالم الخارج.
ومِن هنا فقد روي عن النبيّ الأكرم ؟صل؟، أنَّه قال: »ربّ أرنا الأشياء كما هي«. كما نقل ما 
ــبه هذا الدعاء بشأن النبيّ إبراهيم ؟ع؟ أيضًا. وأنَّ مضمون هذا الدعاء إشارة إلى غاية العقل  يُش

النظري.
ــل العملي، هي أنْ يقوم  ــوي على غايات ونتائج. إنَّ غاية العق ــل العملي بدوره يحت إنَّ العق
ــمو النفس في هذه الحالة، ويكون الجسد تحت  ــان على الدوام بالأعمال الصالحة، كي تس الإنس
ــلطانها. فلو تمتّ تلبية هذه الغاية، فسوف يصبح الإنسان متخلّقًا بالأخلاق  تصّرف النفس وس

الإلهيّة، ويدخل في زمرة الصالحين:
ــى نظامه بكماله وتمامه، وصيرورتها  ــا النظريّة غايتها انتقاش النفس بصورة الوجود ع »أمّ
عالًما عقليًّا مشابًها للعالم العيني، لا في المادّة، بل في صورته وهيئته ونقشه. وهذا الفنّ مِن الحكمة 
ــيّد الرُسُل المسؤول في دعائه ؟صل؟ إلى ربّه، إذ قال: )ربّ أرنا الأشياء كما هي(.  هو المطلوب لس
وللخليل ؟ع؟ أيضًا حين سأل: ﴿رَبِّ هَبْ لِِي حُكْمًا﴾1. والحكم هو التصديق بوجود الأشياء 

المستلزم لتصوّرها أيضًا«.2

كيفيّة التعقّل
يبدو في النظرة الأولى أنَّ لدى صدر المتألّّهين رؤيتين مختلفتين في باب التعقّل؛ إذ يرى في موضع 
ــة إضافة إشراقيّة  ــس، ويرى أنَّ الإدراك العقلي نتيج ــيّ والخيالي معلولًًا للنف أنَّ الإدراك الح

للذوات العقليّة والنوريّة الواقعة في عالم الإبداع:
ــة، فهي بمجرّد إضافة  ــوَر العقليّة مِن الأنواع المتأصّل ــا حلّ النفس بالقياس إلى الص »وأمّ
ــبتها إلى أصنام أنواعها  ــالم الإبداع، نس ــا إلى ذوات عقليّة نوريّة واقعة في ع ــة تحصل له إشراقيّ
ــبة المعقولات التي ينتزع الذهن عن المواد الشخصيّة على ما هو المشهور إلى تلك  الجسميّة كنس

الأشخاص بناء على قاعدة الُمثُل الأفلاطونيّة«.3

الشعراء: 83. 	.1
2.	 الشيرازي، الأسفار العقليّة الأربعة، ج1، ص21.

م.ن، ص288. 	.3



425      العقل في رؤي متألل صدر اة

ــرّد النفس واتّصالها بالمبدأ  ــياء عند تج ــه صّرح في موضع آخر بأنَّ إدراك حقائق الأش ولكنَّ
الفيّاض، ليس مِن طريق »الرشح«، ولا مِن طريق إفاضة الصوَر على ذات النفس ولا مِن طريق 
مشاهدة تلك الصوَر في ذات المبدأ الفعّال. إنَّ النفس مِن أجل إدراك الحقائق، يجب أنْ تفنى عن 
ذاتها، وتبقى بالحقّ تعالى لكي يمكنها الاستغراق في مشاهدة ذات الحقّ تعالى. لو وصلت النفس 
ا سوف تدرك ذات حقائق الأشياء، وليس صورها؛ إذ في غير هذه الحالة، سوف  إلى الفناء، فإنَّهَّ
يلزم التكرار في التجلّّي، وهذا أمر باطل. وعليه، فإنَّ النفس الفانية تصبح مستغرقة في مشاهدة 
الحقّ وعلّة العلل، ومِن طريقها تصل إلى حقائق الأشياء، وعلى هذا الأساس تقع الحقائق ـ كما 

هي ـ تحت تصّرف النفس:
ــانيّة حقائق الأشياء عند تجرّدها واتّصالها  »إنَّه قد اختلف الحكماء في أنَّ إدراك النفس الإنس
ــبيل الرشح أو على نهج العكس، أي: مِن جهة إفاضة صوَر الأشياء  بالمبدأ الفيّاض، أهو على س
على ذاتها، أو على مشاهدتها في المبدأ الفعّال ذاته، ولكلّ مِن المذهبين وجوه ودلائل مذكورة في 
ــبب  ــد التحقيق يظهر على العارف البصير أنَّه لا هذا ولا ذاك، بل بأنَّ س ــب أهل الفنّ. وعن كت
الاتصال التامّ للنفس بالمبدأ، لما كان مِن جهة فنائها عن ذاتها واندكاك جبل إنيّتها وبقائها بالحقّ 
ــاهدة ذاته، فيرى الأشياء كما هي عليها في الخارج، لا أنْ ما يراه مِن الحقائق  واستغراقها في مش

غير ما وقعت في الأعيان، وإلّّا يلزم التكرار في التجلّّي الإلهي، وهو مماّ قد ثبت بطلانه«.1
ــذه النقطة، وهي أنَّ  ــب الظاهر، يجب الالتفات إلى ه ــر هذا الرأي المختلف بحس ولتفس
ا تعمل على إبداع الصوَر  النفس ـ مِن وجهة نظر صدر المتألّّهين ـ إذ تكون مِن عالم الملكوت، فإنَّهَّ
ــوَر الطبيعيّة القائمة بالمادّة أيضًا. إنَّ هذه الصوَر لا تحلّ في  العقليّة القائمة بالذات، وتبدع الص
النفس، وإنَّما هي مِن أجل النفس؛ كما أنَّ جميع الموجودات مِن أجل الله سبحانه وتعالى وحاصلة 
وحاضرة عنده، دون أنْ يكون الله قابلًًا لها. وعلى هذا الأساس، فإنَّ النفس الإنسانيّة تحتوي في 
عالمها الخاصّ على جواهر وأعراض مفارقة وماديّة، وتشاهدها مِن دون وساطة صورة أخرى. 

لو تحقّقت مشاهدة صورة مِن طريق صورة أخرى، سوف يلزم التسلسل، وهذا محال.
والنقطة المهمّة في البين، هي أنَّ النفس مع وجود قدرة الإيجاد، إذ تقع ضمن المراتب السفلى 

م.ن، ج2، صص360-359. 	.1



426   ‏   الدين والعقل

ــون عرضة للضعف؛ لذلك  ــا وبين مبدأ وجودها، تك ــائط بينه مِن النزول، وتكون هناك وس
ــات التي توجد مِن  ــبح الكائن ــوَر الخياليّة والعقليّة التي توجد فيها، إنَّما هي ظلّ وش ــإنَّ الص ف
مبدئها. ونسمّي هذه الموجودات الشبيهة بالظلال بـ»الموجودات الذهنيّة«. وبطبيعة الحال، فلو 
ــخص تجرّد مِن ثوبه البشري، فسوف يمكنه بسبب شدّة اتصاله بعالم القدس، أنْ يعمل  أنَّ الش

على إيجاد الأمور الخارجيّة أيضًا.1
إنَّ النفس ما دامت ملتفتة ومتعلّقة ببدنها، يتحقّق إدراك الصوَر العقليّة مِن طريق الإضافة 
ــبب تقيّدها في المادّة، لها  ــة بين النفس والذات النورانيّة )الُمثُل المجرّدة(. إنَّ النفس بس الإشراقيّ
ا  ــذوات النورانيّة؛ ولذلك فإنَّهَّ ــفّافًا عن تلك ال ا وش ــود ضعيف لا يمتلك إدراكًا حضوريًّ وج
ــم المادّي، تصبح قادرة على المشاهدة  ــكل كلّّي ومبهم؛ ولكنَّها بعد مفارقة الجس ــاهدها بش تش

الكاملة والحضوريّة.2
وبعبارة أخرى: إنَّ النفس ـ في الإدراك العقلي ـ هي التي تنتقل مِن المحسوس إلى المتخيّل، 
ــالم العقل وتدرك  ــادّة والمثال، تصل إلى ع ــد العبور مِن عالم الم ــن المتخيّل إلى المعقول؛ وبع ومِ
ــتفاد في هذه المسألة مِن الحركة الجوهريّة في النفس.  المعقولات؛ بمعنى أنَّ صدر المتألّّهين قد اس
ــألة الحركة الجوهريّة؛ بمعنى أنَّ الجواهر هي  إنَّ مِن جملة الإبداعات القيّمة لصدر المتألّّهين، مس
ــه وذاته، وإنَّ  ــة أيضًا. إنَّ للجوهر حركة في نفس ــة إلى الأعراض ـ متحرّك ــرى ـ بالإضاف الأخ
ــن الجواهر هي النفس. ولذلك، فإنَّ للنفس حركة  ــة تقع في صلب ذات الجوهر. ومِن ب الحرك
في ذاتها وجوهرها أيضًا، وإنَّ أحد وجوه هذه الحركة في النفس يتحقّق في حقل الإدراكات. إذا 
كان للنفس إدراك حسّّي، فإنَّ ذات النفس تقع في مرتبة الحسّ، وإذا حصلت النفس على إدراك 
خيالي، فإنَّ ذات النفس تقع في مرتبة الخيال، وإذا تمكّنت النفس مِن الوصول إلى إدراك المفاهيم 
ــة إلى مرتبة العقلانيّة،  ــامية، وتكون واصل ــة، ففي هذه تكون النفس هي المتعالية والمتس الكليّ
ــك فإنَّ النفس بأيّ رتبة إدراكيّة، تحصل على المرتبة الأعلى. وعليه، فإنَّ مراتب الإدراك في  ولذل

الحقيقة، ليست شيئًا آخر غير مراتب النفس.

م.ن، ج1، صص266-265. 	.1
الشیرازي، سه رسالة فلسفي، ص234. 	.2



427      العقل في رؤي متألل صدر اة

ــه  ــس ثابتة، ولا تخرج مِن مرتبتها، وفي الوقت نفس ــت بحيث تكون النف ــة ليس إنَّ الواقعيّ
ــك فإنَّ الإدراكات  ــة أو العقليّة، إذ لو كان الأمر كذل ــية أو الخياليّ تحصل لها الإدراكات الحسّ
العقليّة سوف تكون مِن طريق التجريد والتقشير؛ كما ذهب المشّاؤون إلى هذا الرأي. إنَّ النفس 
ــالى مِن خلال تعالي الإدراكات، وتتنزّل بتنزّلها. إنَّ النفس في حالة صيرورة دائمة، وإنَّ لهذه  تتع
ــزّل. ومِن بين طرق تعالي أو  ــفّل أو التن ــرورات طرفين، وهما: الارتفاع أو التعالي، والتس الص
تنزّل النفس هي الإدراكات. ومع كلّ تعال حاصل ومتحقّق، تخطو النفس بدورها خطوة نحو 
ــبة إلى النفس، عندها  ــالي أيضًا، وفي حالة تحقّق آخر حدّ للإدراكات ـ أي الكليّات ـ بالنس التع

تصل النفس إلى شهود ومشاهدة الذوات العقلانيّة، وبهذه الطريقة يتحقّق الإدراك الكلّّي:
ــاهد ذواتًا عقليّة مجرّدة، لا بتجريد النفس  ــس عند إدراكها للمعقولات الكليّة تش »إنَّ النف
إيّاها وانتزاعها معقولها مِن محسوسها ـ كما هو عند جمهور الحكماء ـ بل بانتقال لها مِن المحسوس 
ــفر مِن عالم الأجرام إلى عالم  ــول، وارتحال مِن الدنيا إلى الآخرة، ثمّ إلى ما ورائهما، وس إلى المعق

الُمثُل ثمّ إلى عالم العقول«.1
ــاس، فإنَّ صدر المتألّّهين ـ في مورد الإدراك العقلي ـ يذهب إلى الاعتقاد بأنَّ  وعلى هذا الأس
النفس في بداية الأمر تشاهد الصوَر العقليّة مِن بعيد. وفي المرحلة المتوسّطة، عند التعقّل ترتبط 
ــيّما العقل الفعّال وتتّحد به، وفي نهاية المطاف وفي مراتبها العالية تفنى في  مع عالم العقل، ولا س

الحقّ تعالى، وتصل إلى مرتبة أعلى مِن عالم العقول، وتصبح بذاتها خالقة للصوَر العقليّة.2

ج. توظيف العقل

معرفة الله
ــان مِن معرفة الحقّ تعالى؟ إنَّ جواب صدر المتألّّهين عن هذا السؤال هو  هل يتمكّن عقل الإنس
النفي. والدليل على ذلك، أنَّ الإنسان بوساطة الحسّ لا يدرك غير عالم الخلق، وبوساطة العقل 
ــذي هو فوق عالم الخلق والأمر، يكون  ــدرك غير أمور عالم الأمر؛ ومِن هنا فإنَّ الموجود ال لا ي

1.	 الشيرازي، الأسفار العقليّة الأربعة، ج1، صص290-289.
.	حسن زاده آملي، دروس اتحاد عاقل به معقول، ص353.  2



428   ‏   الدين والعقل

ــتطيع أنْ يدرك الحقّ تعالى إلّّا  ــان لا يس خارجًا عن متناول الحسّ والإدراك العقلي. وإنَّ الإنس
ــبحانه وتعالى. وبعبارة أخرى: إنَّ معرفة الحقّ على  بوساطة الطريق النوري الذي يرسله الله س
نوعين: المعرفة الإنيّة، والمعرفة اللمّية. وإنَّ المعرفة الإنيّة تحصل مِن طريق ما سوى الله؛ فإنْ تمكّن 
ــالم الإمكان وعالم المعلول، وتوصّل بذلك  ــان مِن الحصول على معرفة العلّة مِن طريق ع الإنس
ــوف يكون قد حصل على معرفة إنيّة؛ وأمّا إذا عرف الله بالله،  ــبحانه وتعالى، س إلى معرفة الله س
ولم يكن هناك في البين شيء يتوسّط بينه وبين معرفة الله، يكون قد حصل على معرفة لميّة بالنسبة 
إلى الله سبحانه وتعالى. يرى صدر المتألّّهين أنَّ للعقل طريقًا في المعرفة الإنيّة، ويمكن للعقل مِن 
هذا الطريق أنْ يحصل على معرفة بالنسبة إلى الله، بيد أنَّ المعرفة الأصليّة بالنسبة إلى الله سبحانه 

وتعالى، هي المعرفة اللميّة، إذ لا يكون للعقل مِن خلال هذه المعرفة طريق إلى الله عز وجلّ:
ــإنَّ تصّرف الحسّ وما يجري مجراه، لما كان فيما هو مِن عالم الخلق والتقدير. وتصّرف  »ف
ــل، لما كان فيما هو مِن عالم الأمر والتدبير، فالذي يكون فوق الخلق والأمر جميعًا،  العق
ــو محتجب عن الحسّ والعقل جميعًا؛ فلا يدرك نور الحقّ إلّّا بنور الحقّ، ولا ينال إلّّا  فه
ــال أمير المؤمنين ؟ع؟:  ــن أبي عبدالله ؟ع؟ قال: ق ــه الأمر والخلق؛ كما ورد ع ــوّة مِن ل بق

)اعرفوا الله بالله، والرسول بالرسالة، وأولي الأمر بالأمر بالمعروف ... الحديث( «.1
إنَّ مراد صدر المتألّّهين مِن عالم الخلق هو عالم الدنيا ـ الذي يمكن إدراكه بالحواس الظاهريّة 
ـ ومراده مِن عالم الأمر، هو العالم الذي يدرك بالحواس الباطنيّة الخمسة، وهي: النفس والقلب 
ــه يوجد بالأمر الإلهي  ــذا العالم بعالم الأمر، هو أنَّ ــمية ه ــبب تس والعقل والروح والسّر. إنَّ س
رَادَ شَيئًْا أنْ 

َ
مْرُهُ إذَِا أ

َ
مَا أ و»الكينونة الوجوديّة« ]المعبّّر عنها في القرآن الكريم بقوله تعالى: ﴿إنَِّ

ــن: عالم الخلق وعالم الأمر. ولكلّ واحد  ــولَ لََهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾2[. وعليه، فإنَّ العوالم عالم يَقُ
منهما دلالة على مرتبة مِن الوجود؛ بيد أنَّ عالم الأمر فوق عالم الخلق، وأقرب إلى الحقّ:

ــمين: عالم الأمر وعالم الخلق. فعبّّر عن عالم الدنيا ـ وهو  »العوالم مع كثرتها منحصرة في قس
ما يدرك بهذه الحواسّ الظاهرة الخمس ـ بالخلق لقبوله المساحة والتقدير. وعبّّر عن عالم الأمر ـ 

الشيرازي، الأسفار العقليّة الأربعة، ج7، ص38. 	.1
يس: 82. وانظر أيضًا: البقرة: 117؛ آل عمران: 47؛ الأنعام: 73؛ النحل: 40؛ مريم: 35؛ غافر: 68. 	.2



429      العقل في رؤي متألل صدر اة

وهو ما يُدرك بالحواسّ الخمسة الباطنة، وهي النفس والقلب والعقل والروح والسّر ـ بالأمر؛ 
لأنَّه وجد بأمر »كن«، دفعة بلا وساطة شيء آخر«.

ــبب عدم التمكّن مِن إدراك الله بالعقل، هو أنَّ المدرِك إنَّما يمكنه أنْ يدرك الشيء إذا  إنَّ س
كان مِن جنسه فقط. فإنَّ الحسّ والخيال والوهم والعقل إنَّما تدرك أمورًا ومدركات مِن جنسها 
ــوف يصل إلى مقام  ــلوكه مِن مرتبة النفس والقلب وصفاتهما، فس ــان بس فقط. فلو عبر الإنس
ــان مقام  ــوف يتمكّن مِن إدراك حقيقة القلب والنفس والحسّ. وعندما يجتاز الإنس السّر، وس
السّر، سوف يصل إلى عالم الأرواح، ويدرك حقيقة السّر. إنَّ السالك مِن خلال عبوره مِن عالم 
ــوف يصل إلى بحر الحقيقة، ويشاهد الصفات الجماليّة لعالم الأرواح وما دونها. لو  الأرواح، س
أنَّ السالك فني عن أنانيّته بوساطة الأنوار الجلاليّة للحقّ تعالى، ووصل إلى أعماق بحر الحقيقة، 
فسوف ينال هويّة الحقّ تعالى، مِن خلال استغراقه في هذه الهويّة التوحيديّة والبقاء ببقاء الله، وفي 
ــان الفاني يقدّس الله،  ــوف يتعرّف على الله بالله. وفي مثل هذه الحالة، فإنَّ الإنس نهاية المطاف س

وبوساطته سوف يمكن التعرّف على جميع الأشياء:
ــه، ووصلوا إلى مقام السّر  ــلوك عن النفس وصفاتها والقلب وصفات م لما عبّّروا بالس »فإنَّهَّ
ــرّ ووصلوا إلى عالم  ــس والحسّ ... وإذا عبّّروا عن ال ــوا بعلم السّر معنى القلب والنف وعرف
الأرواح، عرفوا بنور السّر. وإذا عبّّروا عن عالم الروح ووصلوا إلى ساحل بحر الحقيقة، عرفوا 
ــاهدات صفات الجمال عالم الأرواح وما دونها. وإذا فنوا بسطوات الجلال عن أنانيّة  بأنوار مش
وجودهم وصلوا إلى لُُجةّ بحر الحقيقة، وكوشفوا بهويّة الحقّ تعالى. وإذا استغرقوا في بحر الهويّة 

الأحديّة وبقوا ببقاء الألوهيّة، عرفوا الله بالله، ووحّدوه وقدّسوه وعرفوا به كلّ شيء«.1
وعلى هذا الأساس، فإنَّ صدر المتألّّهين لا يندرج ضمن طائفة القائلين باللاهوت السلبي. 
ــيئًا مِن هذه  ــبيه. إنَّ صدر المتألّّهين لا يرى ش ــا أنَّه لا يرتضي عقيدة التعطيل، ولا يقول بالتش ك
الأقوال قابلًًا للدفاع. ويُفهم مِن المصادر الإسلاميّة والشيعيّة )الآيات والروايات المأثورة عن 
أهل البيت ؟عهم؟( أنَّ الإنسان غير محروم مِن معرفة الحقّ سبحانه وتعالى؛ كما لا ينبغي التنزّل بالله 
إلى مستوى الإنسان؛ ولذلك يمكن الوصول إلى معرفته به. إنَّ الذي يحصل عليه العقل معرفة 

1.	 الشيرازي، الأسفار العقليّة الأربعة، ج7، ص106.



430   ‏   الدين والعقل

ــت هي التي تحصل مِن طريق العقل، بل يجب على الإنسان  إنيّة؛ بيد أنَّ المعرفة الحقيقيّة لله، ليس
أنْ يكابد عناء السلوك الطويل ومواصلة الطريق بصبر وبصيرة.

معرفة الوجود )نظريّة اتّّحاد العاقل والمعقول( 
ــع( العلم، بقوله:  ــرّف صاحب )شرح المطال ــد المتقدّمين متفاوتة. فقد ع ــة العلم عن إنَّ حقيق
»العلم صورة للشيء تحصل عند الذات المجرّدة«1. وقد ذكر القاضي عضد الدين الإيجي ثلاثة 
ــيٌ عن التعريف، ويقول ببداهة  ــأن حقيقة العلم.2 إنَّ الفخر الرازي يرى أنَّ العلم غن آراء بش
ــوّره، وذكر لذلك دليلين. والرأي الآخر قد ذكره محمّد الغزالي. وهو يرى أنَّ العلم لا يخلو  تص
مِن التعريف، بيد أنَّ تعريفه صعب. والرأي الآخر الذي يذكره عضد الدين الإيجي، يشتمل على 
م يرون أنَّ العلم هو حصول صورة  ستّة تعريفات ينقلها عن المعتزلة والأشاعرة والحكماء. فإنَّهَّ

عن الشيء عند العاقل. وإنَّ لابن سينا تعريفًا مشابًها لتعريف الحكماء عن العلم.3
ــورد حقيقة العلم، تحتوي على  ــابقة في م ويرى صدر المتألّّهين أنَّ الكلمات والتقريرات الس
ــمل العلم الحضوري. والشيء الآخر أنَّ جميع  ــكالات، ومِن بينها: أنَّه لا شيء منها يش عدّة إش
ــارة أخرى: إنَّ جميع التعاريف  ــة تبقى خارج دائرة جميع هذه التعاريف. وبعب المعقولات الثاني
ــابقة، إنَّما تشمل العلوم الماهويّة فقط. ومِن هنا، فإنَّ جميع هذه التعاريف تحمل أريج أصالة  الس

الماهيّة.
ــمين:  ــنخ الوجود. إنَّ الوجود على قس ــب صدر المتألّّهين إلى الاعتقاد بأنَّ العلم مِن س يذه
مادي ومجرّد، وعليه فإنَّ العلم مِن سنخ الوجود المجرّد.4 إنَّ صدر المتألّّهين هنا، قد بيّّن في الواقع 
ــكل واضح. فلو أنّنا أعطينا الأصالة للوجود  ــألة أصالة الوجود واعتباريّة الماهيّة بش تأثير مس
ــع هذا الأصل أيضًا، ونعتبر  ــب الواقع بالوجود، يتعيّّن علينا في العلم أنْ نتّب فقط، وملأنا صل
ا أيضًا. وبطبيعة الحال، فإنَّ اعتبار علميّة هذا الأمر الوجودي، يأتي مِن جهة  العلم أمرًا وجوديًّ

الأرموي، شرح المطالع، ص8. 	.1
.	القاضي الإيجي، شرح المواقف، صص86-62. 2

ابن سينا، التعليقات، ص69. 	.3
4.	 الشيرازي، الأسفار العقليّة الأربعة، ج3، ص299.



431      العقل في رؤي متألل صدر اة

أنَّه يحكي عن الخارج، وننظر إليه برؤية آليّة.
ــن: فتارة يكون المفهوم  ــا ما يمكن النظر إليه مِن زاويتين مختلفت ــح ذلك، أنَّ مفهومً توضي
حاكيًا ومرآة تعبّّر عن خارجه؛ بحيث عندما تلتفت النفس إليه، ترى خارجه لا ذاته. ومِن هذه 
الزاوية لا يكون المفهوم ذاته ملحوظًا على نحو الاستقلال، بل الملحوظ هو مصداقه وخارجه، 
وإنَّما يلتفت إلى المفهوم بوصفه وسيلة وطريقًا إلى خارجه؛ ويسمّى هذا النوع مِن النظر بـ »النظر 
ــي هذه الرؤية، إذا وقع المفهوم موضوعًا، وتمّ حمل المحمول عليه، فإنَّ هذا المحمول  الآلي«. فف
في الواقع سوف يكون بيانًا لحكم وخاصيّة مصداق ذلك المفهوم وليس ذلك المفهوم ذاته. وفي 
ــاكلة، مِن قبيل: »الجدار أبيض«،  ــتعمال جميع المفاهيم على هذه الش المحاورات العرفيّة، يتمّ اس

و»الجسم ثقيل«.
وفي المقابل يقع النظر الاستقلالي؛ ومِن هذه الزاوية لا يكون هناك أيّ التفات إلى المصداق 
والخارج ومحكيّ المفهوم أبدًا، بل إنَّ الاهتمام كلّه ينصبّ مِن قبل الإنسان على المفهوم ذاته، وهو 
الذي يُسمّى بـ»النظر الاستقلالي«. وفي هذه النظرة، إذا كان المفهوم محمولًًا عليه ذلك الموضوع 
ــوف يكون بيانًا لحكم وخاصيّة ذات المفهوم، وليس مصداقه  والمحمول، فإنَّ هذا المحمول س
ومحكيّه؛ ومِن ذلك على سبيل المثال: »الإنسان كلّي«، و»الإنسان نوع«؛ إذ تكون الكليّة والنوعيّة 
ــراده في الخارج. وفي هذين المثالين، لا  ــان، وليس مِن مصاديق وأف مِن خصائص مفهوم الإنس
يكون مفهوم الإنسان ـ مِن حيث هو حاك عن المصاديق والأفراد في الخارج ـ قد وقع موضوعًا، 
ــل إنَّ المفهوم ذاته ـ مِن حيث هو مفهوم ـ يكون هو موضوع القضيّة. وفي بعض الموارد، بدلًًا  ب
ــح »المفهوم مِن حيث هو حاك عن الخارج« أو  ــتعمال مصطل مِن مصطلح »النظر الآلي« يتمّ اس
ــتقلالي« يتمّ استعمال  ــتفاد منه بوصفه )ما يُنظر به( «، وبدلًًا مِن »النظر الاس »المفهوم عندما يُس

مصطلح »المفهوم مِن حيث هو مفهوم« أو »المفهوم عندما يكون على نحو )ما يُنظر فيه( «.
ــورد وجود العلم أيضًا؛  ــن الرؤيتين إلى المفهوم ـ يصدق في م ــم المذكور ـ أو هات إنَّ الحك
ــه على طريقتين، وهما: الطريقة  ــنخ الوجود، يمكن النظر إلي بمعنى أنّنا لو اعتبرنا العلم مِن س
الاستقلاليّة، والطريقة الآليّة. وفيما لو نظرنا إليه نظرة آليّة، سوف يكون لدينا علم عن الخارج؛ 
ــوف يكون هذا نوع مِن الوجود مثل سائر  ــتقلاليّة، فس وأمّا إذا نظرنا إلى هذا الوجود برؤية اس



432   ‏   الدين والعقل

ــة. ومِن هذه الناحية لا يمكن إطلاق العلم عليه، إلّّا إذا اعتبرناه نوعًا مِن  الوجودات الخارجيّ
ــون العلم مجرّد وجود محض؛ وذلك لأنَّ الخاصيّة  ــم الحضوري، وفي مثل هذه الحالة لا يك العل

الذاتيّة للعلم، هي الكشف والشهود. ومِن هنا يجب إدراج هذا المعنى في تعريف العلم أيضًا.
ا، فعندها نكون  ــة العلم اعتبرناه أمرًا وجوديًّ ــن ناحية أخرى، لو أنّنا في مقام بيان حقيق ومِ
قد دخلنا في بحث أنطولوجيّة العلم ومعرفته الوجوديّة، وقد رأينا أنَّ هذه النظرة إلى العلم، لا 
ــتيمولوجيّة والمنطقيّة. ويبدو أنَّ صدر المتألّّهين يسعى في  تدخل ضمن دائرة بحث المعرفة الإبس
الغالب إلى إثبات تجرّد العلم، وعلى هذا الأساس لا تكون لديه نظرة إلى حيثيّة الكشف والحكاية 

ومرآتيّة العلم، ولا يأتي على ذكر هذه المسألة.
إنَّ حصول ماهية الشيء المعلومة بالنسبة إلى العالم، له عدّة حالات:

ـ حصول الهويّة العينيّة للشيء الخارجي بالنسبة إلى العالم، مِن قبيل: علم العلّة بمعلولها.
ـ حصول هويّة الشيء لذاته، مِن قبيل: علم العالم بذاته.

ــالم، مِن قبيل: علم النفس بصوَر الموجودات  ــبة إلى الع ـ حصول صورة أمر خارجي بالنس
في الخارج.

ــالم؛ ولذلك فإنَّ كلّ شيء يكون  ــة العلم هو ذات وجود وحصول أمر ما عند الع إنَّ حقيق
ــيء. وعليه، فإنَّ كلّ  ــوف يكون معلومًا لذلك ال ــا لأمر آخر؛ أي العالم، س ــودًا بنحو م موج
ــبة إلى  ــون معلومًا لذاته؛ لأنَّ وجود ذلك الموجود لغيره بالنس ــود له وجود لغيره، لن يك موج

الموضوع، وليس لذاته؛ وذلك لأنَّ هذا الموجود ليس مدركًا لذاته.
ــكل علاقة  ــكل الاتحاد، والأخرى: على ش ــن، إحداهما: على ش ــول العلم حالت إنَّ لحص
ــتقلّ  وجوديّة وذاتيّة، وهذا الأمر لا يتحقّق إلّّا في العلاقة العليّة؛ ومِن هنا فإنَّ لكلّ وجود مس
ــود حقيقي، وله علم حصولي بالمعلولات التي لها  ــم حضوري بذاته ومعلولاته التي لها وج عل
وجود ذهني وظلّّي. إنَّ الصوَر الموجودة في الذهن معلومة بالذات، وما يطابقها في الخارج، يُعدّ 

معلومًا بالعرَض.1
وعلى هذا الأساس، فإنَّ العلم ـ مِن وجهة نظر الحكمة المتعالية ـ مِن سنخ »الوجود«، وإنَّ 

1.	 الشيرازي، الشواهد الربوبيّة في المناهج السلوكيّة، صص109-108.



433      العقل في رؤي متألل صدر اة

ــم. وإنَّ العالم بفعل ازدياد العلم يقوى ويغدو أكثر  ــالم ليس ظرف المعلوم، بل هو ذات العل الع
نورانيّة. إنَّ النفس مِن جنس الوجود، والعلم بدوره أمر وجودي أيضًا. وعليه، فإنَّ اتّّحاد هذين 
الأمرين ممكن. إنَّ اتحاد العاقل والمعقول جزء مِن اتّّحاد العالم والمعلوم؛ وذلك لأنَّ العقل مرتبة 
ــوس، وقوّة  ــاس، فإنَّ قوّة الحسّ متّحدة مع المحس ــن الإدراك والعلم أيضًا. وعلى هذا الأس مِ

الخيال متّحدة مع متخيّلاتها.
إنَّ صوَر الأشياء على عدّة أنواع؛ فتارة تكون صورة ماديّة، وفي مثل هذه الحالة يكون قوام 
ــولًًا بالفعل أبدًا،  ــذا النوع مِن الصوَر لا يُصبح معق ــا بالمادّة والعوارض الماديّة. إنَّ ه وجوده
ــاك مجموعة أخرى مِن الصوَر هي  ــة بالفعل أيضًا إلّّا بالعرَض. وهن ا لن تكون محسوس ــا أنَّهَّ ك
ــم إلى قسمين، وهما: الصوَر المجرّدة التامّة،  صورة الأمر المجرّد. والصوَر المجرّدة بدورها تنقس
ــرّد التام، تصبح معقولة  ــورة التي تكون واصلة إلى التج ــوَر المجرّدة الناقصة. وإنَّ الص والص
بالفعل، والصورة التي تكون مجرّدة وناقصة، سوف تكون متخيّلة أو محسوسة بالفعل. ومِن بين 
هذه الأقسام المذكورة، تحتوي الصورة المعقولة بالفعل على خصوصيّة، وهي أنَّ وجودها لذاتها 
ووجودها للعاقل واحد، كما أنَّ الصورة المحسوسة تحتوي على هذه الخصّيصة أيضًا؛ بمعنى أنَّ 
وجودها لذاتها وذاتها للجوهر الخاصّ شيء واحد، وأنَّ اتحاد العاقل والمعقول، وبعبارة أخرى: 

اتحاد العالم والمعلوم، ليس شيئًا آخر غير ذلك:
ــمين: إحداهما صورة ماديّة قوام وجودها بالمادّة والوضع  ــياء على قس »إنَّ صوَر الأش
ــب هذا الوجود المادّي  ــكان وغيرها. ومثل تلك الصورة لا يمكن أنْ يكون بحس والم
ــك، إلّّا بالعرَض. والأخرى صورة مجرّدة  ــة أيضًا كذل معقولة بالفعل، بل ولا محسوس
ا فهي صورة معقولة بالفعل، وإمّا ناقصًا فهي  عن المادّة والوضع والمكان تجريدًا، إمّا تامًّ
ــد جميع الحكماء أنَّ الصورة المعقولة بالفعل،  ــة بالفعل. وقد صحّ عن متخيّلة أو محسوس
ــل شيء واحد مِن جهة واحدة بلا اختلاف. وكذا  ــها ووجودها للعاق وجودها في نفس
ــه ووجوده للجوهر الحاسّ شيء واحد بلا  ــوس وجود في نفس ــوس بما هو محس المحس

اختلاف جهة«.1

1.	 الشيرازي، الأسفار العقليّة الأربعة، ج3، ص314.



434   ‏   الدين والعقل

إنَّ للاتحاد بين شيئين ثلاثة معان، وهي كالآتي:
1. الاتحاد في المعنى الأوّل، هو الاتّّحاد بين وجودين متباينين.

ــن متباينين. وهذان النوعان مِن الاتحاد  ــاد في المعنى الثاني، هو الاتّّحاد بين مفهوم 2. الاتح
محال.

3. الاتّّحاد في المعنى الثالث، يعني أنْ يصبح موجودًا بفعل التغيّّر والاستكمال الوجودي على 
شكل، بحيث يصدق عليه مفهوم عقلي وماهيّة كليّة جديدة لم تكن تصدق عليه في السابق. مِن 
ــبيل المثال ـ أنَّ جميع معاني الجماد والنبات والحيوان تصدق على الإنسان. وبعبارة  ذلك ـ على س
ــدة أنْ تتّحد مع جميع هذه المعاني؛  ــرى: يمكن للنفس بفعل الحركة الجوهريّة، في عين الوح أخ

بمعنى أنَّ النفس في مرحلة جماد، وفي مرحلة نبات، وفي مرحلة أعلى حيوان.1

الإبستيمولوجيا
ــودة حاليًّا في  ــألة الأهمّ الموج ــوخًا. وإنَّ المس ــمّ مصادر المعرفة وأكثرها رس ــل مِن أه إنَّ العق
ــلة مِن المفاهيم العامّة  ــألة التطابق. إنَّ العقل يشتمل على سلس ــتيمولوجيّة العقل هي مس إبس
ــة مع العالم الخارجي أم لا؟ إذا  ــؤال الذي يرِد هنا هو: هل هذه المفاهيم متطابق والكليّة. والس
كان الجواب عن هذا السؤال هو الإيجاب، فإلى أيّ حدّ يكون هذا التطابق؟ إنَّ الجواب عن هذه 

الأسئلة أوجد الكثير مِن الآراء والنظريّات المختلفة.
على أساس الحكمة المتعالية، لا نواجه مشكلة التطابق في المعرفة العقليّة؛ وذلك لأنَّ المعرفة 
العقليّة الكاملة، هي نتيجة الاتحاد مع العقل الفعّال. إنَّ الإنسان في هذا الاتّّحاد يكون في الحقيقة 
ــن ناحية أخرى، نعلم أنَّ  ــة علّة العالم المادّي، وحتّى المثالي أيضًا. وم ــع قد اتّّحد مع مرتب والواق
معرفة العلّة بالنسبة إلى المعلول معرفة كاملة؛ وذلك لأنَّ المعلول في الواقع رقيقة العلّة. وبعبارة 
ــى بعضهما. وعلى هذا  ــل »الحقيقة والرقيقة« ع ــة والمعلول يمكن بيانهما بحم ــرى: إنَّ العلّ أخ
ــاس، فإنَّ كلّ ما يمتلكه المعلول، تكون العلّة مالكة له في مرتبة أعلى؛ ولذلك فإنَّ المعرفة  الأس
ــال، والعقل الفعّال علّة الموجودات  ــة إذا كانت تحصل مِن طريق الاتحاد مع العقل الفعّ العقليّ

1.	 الشيرازي، الشواهد الربوبيّة في المناهج السلوكيّة، ص325.



435      العقل في رؤي متألل صدر اة

والمعاليل؛ فإنَّ المعارف العقليّة تكون متطابقة مع العالم الخارجي.1
ــان  ــق تقوم على فرضيّة مهمّة، وهي ثنائيّة الإنس ــكلة التطاب ــدّ مِن الالتفات إلى أنَّ مش لا ب
ــكّكين وفي  ــكلة التطابق في أفكار المش ــالم. إنَّ هذه الفرضيّة لم يتم إثباتها، وقد وجدت مش والع
ــوء الحكمة المتعالية ـ مِن  ــان ـ في ض ــفات الحديثة بعد رينيه ديكارت. يمكن للإنس أكثر الفلس
ــه، وأنْ يتعلّم  ــع العالم معلولًًا ل ــة بحيث يكون جمي ــي أنْ يصل إلى مرتب ــاره التكام خلال مس
ــذا العلم هو عين الواقع.  ــة العليّة« بجميع المخلوقات، وه ــن خلال إشرافها مِن علو »مرتب مِ
ــألة العينيّة لا التطابق؛ بمعنى أنَّ  ــاس، فإنَّ المطروح في الحكمة المتعالية، هو مس وعلى هذا الأس
المعرفة العقليّة هي عين عالم الخارج، وليست متطابقة معه. وبطبيعة الحال، فإنَّ مسألة الخطأ في 

الإدراكات مطروحة في هذه الحالة، بيد أنَّ صدر المتألّّهين يعمد إلى حلّها بنحو مِن الأنحاء.2

معرفة المعاد
ــائر الفلاسفة المتقدّمين ـ يرى أنَّ المعاد الروحاني مختصّ بالأشخاص  إنَّ صدر المتألّّهين ـ مثل س
م يواجهون مشكلة في بيان معاد الأشخاص  الذين بلغوا مرحلة مِن الإدراكات العقلانيّة؛ إلّّا أنَّهَّ
ــكلة وتوصّل  الذين لم يصلوا إلى هذه المرحلة، في حين أنَّ صدر المتألّّهين قد تغلّب على هذه المش

إلى حلّها.
م  يرى ابن سينا أنَّ بقاء النفوس التي لم تصل إلى المرحلة العقلانيّة يواجه مشكلة؛ بمعنى أنَّهَّ
لم يكتسبوا الحدّ الأدنى مِن الإدراكات العقليّة، مِن قبيل: التصوّرات والتصديقات اليقينيّة مِن 
ــد موضعًا للحلول فيه بعد فناء  ــادئ المفارقة وعلل الحركات الكليّة. إنَّ هذه النفوس لا تج المب
ــكل تامّ ـ وهذا مخالف لتعاليم الدين ـ وإمّا أنْ  البدن، ولذلك فإنّّها بعد الموت إمّا أنْ تنعدم بش
ــتند إلى  ــب نوعًا مِن التعلّق ببدن الأفلاك ـ كما هو رأي الفارابي ـ ولكنَّ هذا الرأي لا يس تكتس

دليل محكم مِن وجهة نظر ابن سينا.3
ــم؛ بمعنى وجود عالم في المعاد  ــأ مِن عدم اطّلاعه ــكلة تنش يرى صدر المتألّّهين أنَّ هذه المش

1.	 الشيرازي، الأسفار العقليّة الأربعة، ج2، صص300-299.
.	الطباطبائي، أصول فلسفه و روش رئاليسم، ج1. 2

.	ابن سينا، الإلهيّات مِن كتاب الشفاء، صص473-469. 3



436   ‏   الدين والعقل

ــبة إلى النفوس التي بقيت في حلّ الخيال، وهذا العالم هو عالم المثال. وهو يرى أنَّ امتلاك  بالنس
ــيئًا؛ وذلك لأنَّ هذا النوع مِن المطالب  المعقولات الأوليّة في مورد النفوس الناقصة لا يجدي ش
لا يحتوي على لذّة أو ألم، وإنْ كانت تحتوي على شيء مِن ذلك، فلا يوجد تناسب بين قوّة الخيال 
ــيئًا أيضًا؛ لأنَّ  ــاويّة بدوره لا يجدي ش وهذا النوع مِن المعقولات. كما أنَّ التعلّق بالأجرام الس
ــي تريد ـ أو يكون بمقدورها ـ  ــذه النفوس قبل الموت، لم يكن لها أيّ تعلّق بهذه الأجرام لك ه

الانجذاب نحوها.1
إنَّ ذات الوجود وكذلك إدراكه، يُعدّ ـ مِن وجهة نظر صدر المتألّّهين ـ خيًرا وسعادة. فكلّما 
ــا كان نقصه أكثر كان الشّر  ــعادته أكبر، وكلّ ــود أكمل وأكثر خلوصًا كان خيره وس كان الوج

والشقاء فيه أكبر. 
وعلى هذا الأساس، فإنَّ النفس كلّما كملت وقطعت علاقتها عن الجسد المادّي بشكل أكثر، 
وكان لها رجوع أكبر نحو ذاتها الحقيقيّة وذات المبدأ، سوف تكون بهجتها وسعادتها أشدّ وأكثر 
ــذّات الدنيويّة؛ وذلك أوّلًًا: لأنَّ المدرِك والمدرَك في  ــعادة لا يمكن مقارنتها بالمل عمقًا، وهي س
ــا: لأنَّ الصوَر العقليّة متّحدة مع ذات  ــيّة. وثانيً الإدراكات العقليّة أقوى مِن الإدراكات الحس
ــكل أكبر  ــتوجب كمالها. ومِن هنا، فإنَّ الصوَر العقليّة متلازمة مع ذات النفس بش النفس، وتس

مِن الصوَر الحسيّة.
إنَّ كمال النفس الناطقة يكون بالاتّّحاد مع العقل الكلّّي وارتسام الصوَر الكليّة للموجودات 
ــان  ــبب عدم ميل الإنس فيه، لتصبح بهذه الطريقة عالًما عقليًّا، وتعود إلى موطنها الأصلي. إنَّ س
ــباب: السبب الأوّل هو التعلّق بالبدن،  ــعادة القصوى، ينشأ مِن عدّة أس إلى ذلك الكمال والس
ــر والانفصال عن الواقع.  ــد الدنيويّة، ويكون نتيجة ذلك هو التخدي ــق الخواطر بالمقاص وتعلّ
والسبب الآخر، هو عدم إدراك المعقولات العينيّة، والقناعة بإدراك الوجود الذهني لها. وبعبارة 
أخرى: لا يمكن بلوغ تلك اللذّة بمجرّد جمع وحفظ الصوَر العقليّة، بل لا بدّ مِن مشاهدتها. إنَّ 
الذي يكتفي بمجرّد التقليد وتكون له نفس طاهرة، يدخل في رحاب الجنةّ البرزخيّة، ويستمتع 

1.	 الشيرازي، الشواهد الربوبيّة في المناهج السلوكيّة، ص285.



437      العقل في رؤي متألل صدر اة

بالصوَر الموجودة في تلك الجنةّ.1
يرى صدر المتألّّهين أنَّ حدّ نصاب العلم في الوصول إلى السعادة الحقيقيّة، عبارة عن:

ـ أنَّ العلم بالله والوجود اللائق به، مِن قبيل: العلم بصفاته، مثل علمه المطلق وغير الانفعالي، 
والعلم بقدرته الكاملة على إيجاد جميع الممكنات، وكذلك علمه بعنايته ورحمته الواسعة.

ـ العلم بالعقول الفعّالة التي هي كلماته التامّة والإلهيّة اللامتناهية وملائكة العلم.
ـ العلم بالنفوس الكليّة التي هي الكتب وملائكة العلم.

ـ العلم بترتيب النظام النزولي والصعودي، وأنَّ الوجود يصل مِن الله إلى العقل، ومِن العقل 
إلى النفوس، ثمّ إلى الطبائع والأجسام. إنَّ هذا النظام يقوم بعد ذلك بالصعود إلى أوّل المعادن، 
ــتفاد، ويعود  وبعدها يعمل على إيجاد النباتات، ثمّ الحيوانات، إلى أنْ يصل إلى درجة العقل الُمس

في نهاية المطاف إلى مبدئه.2
وفي قبال السعادة الحقيقيّة، هناك شقاء حقيقي؛ وإنَّ للشقاء الحقيقي حالتين، وهما: الشقاء 
ــهوات  ــد والش ــاب العلوم الحقيقيّة، والإقبال على الجس ــبب الإعراض عن اكتس الحاصل بس
ــاب الحجاب، وهم  ــن الغافلين والقاصرين وأصح ــث يعتبر الله هذه الجماعة مِ ــة، حي الحيوانيّ

الغافلون الذين ختم الله على قلوبهم.
ــول إلى مآربهم  ــة مِن أجل الوص ــن ينكرون الحقيق ــط بأولئك الذي ــة الثانية ترتب إنَّ الحال
ــتعداد إدراك المعارف  ــن امتلاكها لاس ــة على الرغم مِ ــة. إنَّ هذه الجماع ــم الدنيويّ ومقاصده
ــتعداد، وبدلًًا مِن ذلك خلقت في نفسها حالة مِن الشيطنة  ا قد فرّطت بهذا الاس العقليّة، إلّّا أنَّهَّ

والاعوجاج. وقد عدّ القرآن الكريم هذه الجماعة مِن أهل النفاق والمستحقّين للعقوبة.3
هناك جنتّان ـ مِن وجهة نظر صدر المتألّّهين ـ وهما: جنةّ المعقول، وجنةّ المحسوس. كما قال 
الله سبحانه وتعالى في محكم الذكر: ﴿وَلمَِنْ خَافَ مَقَامَ رَبّهِِ جَنَّتَانِ﴾4 الناظر إلى جنةّ المعقول، 

م.ن، ص128. 	.1

م.ن، ص130. 	.2
م.ن، صص133-131. 	.3

الرحمن: 46. 	.4



438   ‏   الدين والعقل

ــة. وجهنمّ  ــن أنَّ قوله تعالى: ﴿فيِهِمَا مِن كّل فَاكهَِةٍ زَوجَْانِ﴾1 ناظر إلى الجنةّ المحسوس في ح
ــة. والنقطة الموجودة هنا، هي أنَّ  ــة، وجهنم المعنويّ بدورها على نوعين، وهما: جهنمّ المحسوس
ــة والنار المحسوسة، كلاهما يرتبط بعالم البرزخ مصحوبة بالصوَر المقداريّة، إلّّا  الجنةّ المحسوس

أنَّ واحدة منهما صورة رحمة الله، والأخرى صورة غضبه:
»فاعلم أنَّ الجنةّ جنّتان: محسوسة ومعقولة، كما قال تعالى: ﴿وَلمَِنْ خَافَ مَقَامَ رَبّهِِ جَنَّتَانِ﴾، 
وقوله: ﴿فيِهِمَا مِن كّل فَاكهَِةٍ زَوجَْانِ﴾ المحسوسة لأصحاب اليمين والمعقولة للمقرّبين وهم 
ــتين عالم  ــة ومعنويّة كما مرّ. وكلّ مِن الجنةّ والنار المحسوس العلّيون. ولذا، النار ناران: محسوس
ــه تعالى: ﴿وَمَنْ يََحلْلِْ عَلَيهِْ  ــداري: أحدهما صورة رحمة الله، والأخرى صورة غضبه، لقول مق

غَضَبِِي فَقَدْ هَوَى﴾2. ولذلك تصول على الجبّارين وتقصم المتكبّّرين«.3

العقل والدين
ــى نحو تامّ؛ لأنَّ غايتهما هي  ــدر المتألّّهين إلى الاعتقاد بأنَّ العقل والدين متطابقان ع يذهب ص
معرفة الله وأسمائه وصفاته؛ بيد أنَّ أحدهما يسعى إلى ذلك مِن طريق الوحي الذي يُسمّى بالنبوّة، 

والآخر يسعى إلى ذلك مِن طريق اكتساب الحكمة، ويُسمّى بالولاية:
ــل المقصود منها شيء  ــر مخالفة للشرائع الحقّة الإلهيّة، ب ــد أشرنا مرارًا إلى أنَّ الحكمة غ »ق
ــالة،  واحد، وهي معرفة الحقّ الأوّل وصفاته وأفعاله. وهذه تحصل تارة بطريق الوحي والرس

فتسمّى بالنبوّة. وتارة بطريق السلوك والكسب، فتسمّى بالحكمة والولاية«.4
ــاني، يؤكّد على أنَّ البدن  ــبيل المثال، أنَّ صدر المتألّّهين في بحث المعاد الجس من ذلك على س
ــان الشريعة ـ شبيه بالبدن الدنيوي بشكل كامل.5 وفي مسألة تجرّد  الأخروي ـ كما ورد على لس
ــة أيضًا؛ ليتّضح أنَّ العقل والشرع في  ــس ـ بالإضافة إلى الأدلّة العقليّة ـ يذكر الأدلّة النقليّ النف

الرحمن: 52. 	.1
طه: 81. 	.2

.	 الشيرازي، العرشيّة، ص273. 3
4.	 الشيرازي، الأسفار العقليّة الأربعة، ج7، ص327.

م.ن، ج9، ص307. 	.5



439      العقل في رؤي متألل صدر اة

هذه المسألة متطابقان. يقول صدر المتألّّهين: 
»فلنذكر أدلّة سمعيّة لهذا المطلب؛ حتّى يعلم أنَّ الشرع والعقل متطابقان في هذه المسألة 
كما في سائر الحكميّات. وحاشا الشريعة الحقّة الإلهيّة البيضاء أنْ تكون أحكامها مصادمة 
للمعارف اليقينيّة الضروريّة. وتبًّا لفلسفة تكون قوانينها غير مطابقة للكتاب والسنةّ«.1
يرى صدر المتألّّهين أنَّ الذين يفهمون ظاهر الشريعة فقط، هم وحدهم الذين يرون تناقضًا 
ــفة  ــن يصلون إلى عمق العقل والفلس ــون بالحيرة؛ بيد أنَّ الذي ــفة ويصاب بين الشريعة والفلس

ا بين العقل وأحكام الشريعة: ويدركون أعماق الشريعة وباطنها، يرون تطابقًا تامًّ
ــمها، يتصدّرون  ــفين لا يعرفون مِن الشريعة إلّّا رس ــاس أقوامًا مِن المتفلس »لأنَّ في الن
ويتكلّمون بما لا يُُحسنون، ويتناظرون فيما لا يدرون، فيناقضون تارة الفلسفة بالشريعة، 
ــون ويُضلّون وهم لا  ــكوك؛ فيضلّ ــفة، فيقفون في الحيرة والش ــارة الشريعة بالفلس وت

يشعرون«.2

معرفة العلم
إنَّ مِن بين موارد استعمال العقل في رؤية وفكر صدر المتألّّهين، ما يرتبط بحقل معرفة العلم. إنَّ 
ــمّى بالمعقولات الأوليّة ـ  ــم العقليّة على نوعين: بعضها يرتبط بالماهيات ـ وهي التي تس المفاهي
وبعضها الآخر يرتبط بالمفاهيم التي هي ليست مِن سنخ الماهيات، وهي التي يُطلق عليها عنوان 
المعقولات الثانية. وإنَّ المعقولات الأولى مِن سنخ العلوم مِن الدرجة الأولى، والمعقولات الثانية 

مِن نوع العلوم مِن الدرجة الثانية.
ــاس ودعامة جميع العلوم التجريبيّة، قد تشكّل مِن المفاهيم الماهويّة. وبعبارة أخرى:  إنَّ أس
ــة تتألّف مِن المعقولات الأولى. ومِن ناحية أخرى:  إنَّ بنية العلوم التجريبيّة ومفاهيمها الرئيس
إنَّ المفاهيم الفلسفيّة الأصليّة مِن سنخ المعقولات الثانية؛ ولذلك فإنَّ المفاهيم الأصليّة للعلوم 
ــيّة في الفلسفة، تتألّف مِن المعقولات. وعلى هذا الأساس،  التجريبيّة، وكذلك المفاهيم الأساس

م.ن، ج8، ص303. 	.1
2.	 الشيرازي، المبدأ والمعاد، ص323.



440   ‏   الدين والعقل

فإنَّ المعرفة العقليّة عند صدر المتألّّهين، منشأ لتحليل ومعرفة سنخ المفاهيم الأصليّة والأساسيّة 
للعلوم التجريبيّة والفلسفة أيضًا.

النتيجة
إنَّ النظرة المختلفة لصدر المتألّّهين إلى العقل، أضحت منشأ للكثير مِن الابتكارات المتعدّدة له في 
مختلف الحقول. إنَّ لصدر المتألّّهين إبداعاتٍ في حقول، مِن قبيل: معرفة الله، ومعرفة الوجود أو 
الأنطولوجيا، والإبستيمولوجيا، ومعرفة المعاد، ومعرفة العلم، وكذلك حقل النسبة بين العقل 

والدين؛ إذ تعود جذورها بأجمعها إلى رؤيته الجديدة إلى مسألة العقل والإدراكات العقليّة.
ــوف نواجه جذورًا ضاربة  ــبة إلى العقل، س ــو تتبّعنا الرؤية الجديدة لصدر المتألّّهين بالنس ل
ــكيكيّة  ــكل أكبر. لا يمكن تجاهل آراء صدر المتألّّهين في باب أصالة الوجود، وتش في العمق بش
ــر مسائل، مِن  الوجود، وكذلك الحركة الجوهريّة. ومِن بين هذه المباني، أنَّه يمكن توجيه وتفس
ــل: كثرة الصوَر في العقول المفارقة، وكثرة الصوَر في عقل الأفراد، ومرتبة الخيال البرزخي،  قبي
وكيفيّة التعقّل، وبذلك يمكن الوصول إلى معرفة العقل في الحكمة المتعالية عند صدر المتألّّهين.

ملحق: جذور البحث في مورد العقل في اليونان

الفلاسفة قبل عصر سقراط
ــيماندر،  ــفة الإيونيين، مِن أمثال: )طاليس الملطي، وأناكس إنَّ مفهوم العقل لا يُرى عند الفلاس
ــم النار  ــيمانس الملطي(. إنَّ هرقليطس ـ الذي كان يرى أنَّ أصل العالم عنصر واحد باس وأنكس
ــو القانون الكلّّي والعالمي الموجود في  ــم الله، والعقل )لوغوس(، واعتبره ه ـ قد أطلق عليه اس
ــياء، ويعمل على تحديد التغيير المستمرّ في العالم. وهو يرى أنَّ العقل الإنساني  صلب جميع الأش

جزء مِن ذلك العقل الكلّّي الذي يجب على العقل الإنساني أنْ يصل إليه.1
ــدس ـ الذي كان بخلاف هرقليطس يعارض التغيير ـ يرى أنَّ الحقيقة في العقل،  إنَّ بارمني
ــت في الحسّ. كما أنَّه يذهب إلى  ــول والوجود شيء واحد. إنَّ الحقيقة في العقل وليس وأنَّ المعق

.	كابلستون، تاريخ فلسفه، ج1، ص55. 1



441      العقل في رؤي متألل صدر اة

ــاطة الفكر فقط؛ وهو الوجود الواحد والمتعيّّن،  الاعتقاد بأنَّ الوجود لا يمكن إدراكه إلّّا بوس
والذي يكون مِن الناحية المكانيّة متناهيًا ومستديرًا.1

ــاغوراس إلى فصل العلّة المحرّكة عن المادّة المتحرّكة، وسمّى العلّة المنفردة  وقد عمد أناكس
بالذهن أو العقل )نوس(. إنَّ العقل هو علّة حركة كلّ شيء، وهو أطهر وألطف الأشياء ـ وهو 
منفصل عن كلّ أمر مادّي ـ وجزء مِن )الأمر غير المعيّّن( لأناكسيماندر؛ إذ يصدر الأمر إلى جميع 
ــتحقّ اسم لوغوس والعقل. وإنَّ العقل ليس  ــياء، كما أنَّه جزء مِن نار هرقليطس التي تس الأش

خالقًا للمادّة، وإنَّما هو مجرّد عامل لإيجاد الحركة والنظم فقط.2

أفلاطون
ــها »مثال الخير«. فكما أنَّ الشمس في  ــلة مِن المراتب، وعلى رأس يرى أفلاطون أنَّ الُمثُل لها سلس
العالم المحسوس تمثّل مصدر الحياة والازدهار ونور البصر، كذلك في مثال الخير بالنسبة إلى عالم 
ما وراء المحسوس، لا تكون الأشياء القابلة للمعرفة مدينة في التعرّف عليها لهذا المثال فحسب، 
ــة له في وجودها وصيرورتها أيضًا. وبطبيعة الحال، فإنَّ »الخير« ذاته ليس  بل وهي كذلك مدين

ا، بل هو عنصر في تقييم وتعزيز ما وراء الوجود.3 شيئًا وجوديًّ
ــدن والدخول في الدنيا المجازيّة، كانت  ــان قبل حلولها في الب يرى أفلاطون أنَّ روح الإنس
ــت ثوب  موجودة في عالم المعقولات والُمثُل، وقد أدركتها وعلمت بها هناك، ولكنَّها حيث لبس
الجسد، نسيت تلك الحقائق. وإنَّ الإنسان بعد مشاهدة هذه المحسوسات والظلال، ومِن خلال 
ــتذكار تلك الحقائق المجرّدة والعقلانيّة.  ــلوك العقلاني )الديالكتيكي(، يعيد اس ــر والس الس

وبعبارة أخرى: إنَّ الإنسان إنَّما يدرك ذلك الشيء الذي كانت أرضيّته موجودة في وجوده.
ــلوك، هي الخيال أو الـ)إيكازيا(، والذي يكون متعلّقه  ــر والس إنَّ المرحلة الأولى مِن الس
ــات في الماء، والأجسام الصلبة والصافية والشفّافة. والمرحلة  هو الصوَر والضلال والانعكاس
الثانية عقيدة )الإيمان( ، والتي يكون متعلّقها هو المتعلّقات الواقعيّة المتطابقة مع صوَر الخيال، 

م.ن، صص64-63. 	.1
غاتري، تاريخ فلسفه يونان، ج8، صص28-25. 	.2

أفلاطون، دوره آثار، ص508. 	.3



442   ‏   الدين والعقل

والتي مِن بينها الحيوانات والطبيعة والأمور الفنيّة أيضًا. وفي هاتين المرحلتين، نكون على صلة 
وارتباط مع عالم المحسوسات أو الـ)دوكساستا(، ونتيجة ذلك ما يُسمّى بالظنّ أو الـ)دوكسا(.
ــتفادة مِن الفرضيّات والشرع بمزاولة التعقّل أو  وفي المرحلة الثالثة، نعمد مِن خلال الاس
ــمّى بالـ)ديانويا(، ويكون متعلّق معرفتنا هي المفاهيم الرياضيّة أو الصور  ــتدلال وما يُس الاس
ــيطة وما يُصطلح عليه بـ)ماته ماتيكا(. إنَّ هذه الصور أعلى مِن المحسوسات؛ لأنّّها أزليّة  الوس
ــت واحدة  ا تقع في موضع أدنى مِن الُمثُل؛ إذ يكون لها الكثير مِن النظائر، وليس ــة، بيد أنَّهَّ وأبديّ

وفريدة مثل الُمثُل.
وفي المرحلة الرابعة، يصل الفرد إلى العلم أو الـ)نويزيس(، ويعمل على إدراك الصوَر الأولى 
ــاهدة  ــعي الحثيث مش أو المبادئ وما يُصطلح عليه بالـ)آرخاي(، وبالتالي يمكنه مِن خلال الس
مثال الخير والعلّة الكليّة لجميع الأشياء. وفي هاتين المرحلتين الأخيرتين، نواجه عالم العقول أو 

)النويتا(، ويكون حاصل ذلك هو المعرفة أو الـ)أبيستيمه(1.

أرسطوطاليس
يرى أرسطو أنَّ المعرفة تبدأ مِن الإحساس، وتنتقل مِن القوّة إلى الفعل، وأنَّ معرفة كلّ مرحلة 
تحصل مِن مرحلة أخرى. إنَّ المرحلة العقليّة موجودة بالقوّة في المرحلة الحسيّة، وإنَّ التعقّل هو 
العلّة الغائيّة للإحساس، وإنَّ العقل هو هذه المفاهيم الكليّة ذاتها أو موجدًا لها. وإنَّ الإحساس 

والتخيّل شرط للإدراك العقلي والكلّّي.
ــطو  وهناك في العقل مراحل تبدأ مِن مرحلة الانفعال، وتصل إلى مرحلة الفعليّة. وإنَّ أرس
ــيطة بـ»المرحلة النطقيّة«. وهو يرى أنَّ العقل يعمل على إيجاد المعقولات،  يسمّي المرحلة الوس

كما أنَّه يصل في الأثناء إلى مرحلة التحقّق والفعليّة.2
إنَّ خصائص العقل الهيولاني )= القابل، والإمكاني، وبالقوّة، والمنفعل( عبارة عن:

ـ المفارق للبدن؛ إذ ليس له آلة أو خصائص ماديّة، مِن قبيل: الحرارة والبرودة، وإنَّ قدرته 

م.ن، ج2، صص621-509. 	.1
.	داودي، عقل در حكمت مشاء، صص79-77.  2



443      العقل في رؤي متألل صدر اة

ــول القويّ أنْ يدرك المعقول الضعيف، ولا  ــة غير محدودة. وبعد التعقّل يمكن للمعق الإدراكيّ
يقبل الضعف والفساد في نفسه.

ـ مجرّد مِن جميع أنواع الصوَر.
ـ يحتوي على حالة قابليّة فقط، ولكنَّه لا ينفعل؛ إذ ليس له مادّة أو صورة، وإنَّ اسم العقل 

المنفعل اسم تسامحي، له وجود بالقوّة، وقبل التفكير ليس له أيّ واقعيّة بالفعل.1
ــو الموجود الذي يحوّل الصوَر المعقولة بالقوّة في  ــورد العقل الفعّال، يمكن القول: ه وفي م
ــة إلى الفعليّة؛ لذلك يجب أنْ يكون فعليًّا مِن قبل. وقد ذكر أرسطو تشبيهين  الأشياء المحسوس

لهذا النشاط العقلي، وهما:
ــوّل تلك الصورة  ــول الصورة، بحيث تتح ــتعداد قب ــر في المادّة التي لها اس ــع: يؤثّ ـ الصان

الموجودة في تلك المادة إلى الفعليّة.
ـ النور: يحوّل الألوان الموجودة في الأشياء بالقوّة إلى الفعليّة.

ــن أو بُعدين مِن أبعاد  ــطو، هناك اختلاف حول وجود عقل ومِن بين المفسّّرين لآراء أرس
العقل. إذ يقول بعضهم: إنَّ العقل الفعّال جوهر أسمى ومستقلّ عن العقل المنفعل؛ إذ :

ـ في تشبيه العقل بالصنعة والنور، يكون هذان الأمران منفصلين عن الجسم أو اللون.
ـ إنَّ للعقل الفعّال صفات تتناسب مع كونها مفارقة بشكل أكبر؛ مِن ذلك أنَّ أرسطو ـ على 
سبيل المثال ـ يذهب إلى الاعتقاد بأنَّ العقل هو البُعد الإلهي مِن وجود الإنسان، أو أنَّ العقل هو 

البُعد الإلهي. ويذهب بعضهم الآخر إلى الاعتقاد بجوهر عقلي واحد ذي بُعدين؛ إذ :
ـ لو كان لنا عقلان مختلفان، عندها فإنَّ المعرفة ـ التي هي عمل واحد بسيط ـ سوف تزول.

ـ سوف يصبح للإنسان ـ الذي هو شيء واحد ـ صورتان.
ـ لو كان العقل الفعّال منفصلًًا عن العقل المنفعل ومشتملًًا على صوَر فعليّة، فإنَّ هذا الأمر 

سوف يكون هو عالم الُمثُل الأفلاطونيّة، وهذا شيء يرفضه أرسطو بشدّة.2

م.ن، صص87-84. 	.1
م.ن، ص88. 	.2



444   ‏   الدين والعقل

أفلوطين
لقد كان أفلوطين يذهب ـ مثل بارمنيدس ـ إلى القول بأنَّ التفكير متّحد مع الوجود، وقد تحدّث 
ــود. كما أنَّه ـ مثل أفلاطون ـ يرى  ــرارًا عن وحدة العقل والمعقول والموجود والجوهر والوج م
أنَّ مشاهدة الطبيعة ونظمها، يمثّل طريق الوصول إلى هذا النموذج الأوّل وهذه الحقيقة، وهو 

المكان الذي توجد فيه جميع هذه الحقائق على شكل معقول وخالد.
ــتمل على جميع الأشياء  إنَّ العقل الخالص يعني الله الذي هو الكمال والعقل الموجود والمش
الخالدة. إنَّه كلّ شيء، ولذلك يكون ساكناً وخالدًا. إنَّ العقل يعمل على إيجاد الوجود بوساطة 
ما  ــال التفكير فيه وكلاهما له علّة غير ذاتهما؛ ولذلك فإنَّهَّ ــر فيه، وإنَّ وجود العقل مِن خ التفك
ــود بوصفه موردًا  ــه مفكّرًا والوج ــع بعضهما. العقل بوصف ما موجودان م ــا؛ لأنَّهَّ يوجدان معً
للتفكير. إنَّ هذه الثنائيّة تعمل على إيجاد وصنع الأصول الأولى والعدد والكميّة وخصّيصة كلّ 

واحدة منها، وتعمل على إيجاد الكيفيّة، ومِن هذين الأمرين، يظهر كلّ شيء آخر.
إنَّ العقل له وحدة في عين الكثرة، وهذا الأمر هو الذي يميّزه مِن »الواحد«، الذي له وحدة 
عدديّة. إنَّ جميع الموجودات والمعقولات في العقل، كما أنَّ جميع أجزاء الكائن الحيّ، موجودة في 

نطفها. إنَّ العقل يؤدّي وظيفتين بشكل متزامن، وهما: التفكير بالآراء، والتفكير بذاته.
ــك لأنَّ العقل كامل، وبحكم  ــن »الواحد«، و»الروح« مِن العقل؛ وذل إنَّ العقل صادر مِ
ــد والروح مِن العقل  ــدًا. إنَّ طريقة صدور العقل مِن الواح ــذا الكمال، يجب أنْ يكون موج ه
ــان«؛ بمعنى أنَّه كما أنَّ الأنوار توجد مِن مصدر النور بفعل فيضانه، فإنَّ هذه الموجودات  »فيض

بدورها تظهر إلى الوجود بفعل فيضان موجود أسمى.1
ــف الإدراك الحسّّي قبل  ــخاص بعد الولادة، يعملون على توظي ــا أنَّه يرى أنَّ جميع الأش ك
ــع عمره في الوقوف  ــك. وهناك مِن الناس من يقضي جمي ــات بذل العقل، ويدركون المحسوس
ــات، ويعتبرونها بداية ومنتهى كلّ شيء. وهناك أشخاص آخرون، يقوم الجانب  على المحسوس
ــوق إليه قلوبهم،  ــول إلى جمال أكبر مماّ تت ــتثارتهم، فيرومون الوص ــل مِن أرواحهم باس الأفض
ولكنهّم حيث لا يستطيعون مشاهدة ما هو أعلى، ولا توجد لديهم أرضيّة أخرى يقفون عليها، 

دائرة المعارف بزرگ اسلامي، ج8، صص598-596. 	.1



445      العقل في رؤي متألل صدر اة

م سوف ينحدرون نحو الأسفل. فإنَّهَّ
وهناك طائفة ثالثة مِن الناس الإلهيين، يتمكّنون بمساعدة مِن قوّتهم الأكبر وقوّة بصيرتهم 
ــقون  ــخاص العاش ــم ويتّجهون نحوه. إنَّ هؤلاء هم الأش ــو أعلى منه ــن رؤية عظمة ما ه مِ
ــلوك  ــر والس ــال الروح«. وإنَّ طريقتهم للوصول إلى تلك الأعالي والمرتفعات، هو الس لـ»جم

)الديالكتيكي( ذاته. وإنَّ لهذا السير مرحلتين، وهما:
1. الذهاب إلى عالم المعقولات.

2. السير في عالم المعقولات والوصول إلى قممها.
ــات، ويأخذ به  ــان مِن الحيرة والضلال في عالم المحسوس إنَّ هذا الديالكتيك يخلّص الإنس
ــيطة« )بحسب  نحو عالم المعقول. وهو عالم يمكن له فيه أنْ يتغذّى على »الحقيقة الصافية والبس
ــتطيع الحصول  ــع مبادئ هذا العلم تحت تصّرف كلّ روح تس ــر أفلاطون(. إنَّ العقل يض تعب
ــياء، وإنَّ مادّتها  ا تتعامل مع الأش عليها. إنَّ الديالكتيك ليس مجرّد نظريّة وقواعد محضة؛ بل إنَّهَّ

عبارة عن الموجودات الواقعيّة.1

م.ن، صص600-599. 	.1



446   ‏   الدين والعقل

المصادر
ــيّد جلال الدين الآشتياني، ـ  ــرازي، صدرالمتألّّهين محمّدبن‌إبراهيم ، المبدأ والمعاد، تصحيح: الس الش

طهران، انجمن حكمت و فلسفه، 1354هـ.ش.
ابن‌سينا، أبوعلي، الإشارات والتنبيهات، تحقيق: مجتبى زارعي، قم، نشر بوستان كتاب، 1381هـ.ش.ـ 
ــن حسن زاده الآملي، قم، مركز انتشارات ـ  ــفاء، تحقيق: حس ـــــــــــــــ، الإلهيّات مِن كتاب الش

دفتر تبليغات حوزه علميه 1376هـ.ش.
ــى المرعشي النجفي، ـ  ــورات مكتبة آيةالله العظم ــفاء )كتاب النفس(، قم، منش ـــــــــــــــ، الش

1415هـ.

ـــــــــــــــ، التعليقات، قم، انتشارات مكتب الإعلام الإسلامي، 1404هـ.ـ 

الأرموي، أبوبكر، شرح المطالع، قم، مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي، 1416هـ.ـ 
أفلاطون، دوره آثار افلاطون )سلسلة أعمال أفلاطون(، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: محمّدحسن لطفي، ـ 

طهران، نشر خوارزمي، 1367هـ.ش.
ــائل النفس وسرح العيون في شرح العيون، طهران، انتشارات ـ  ــن‌زاده الآملي، حسن، عيون مس حس

أمير كبير، 1371هـ.ش.
ــارات قيام، ـ  ـــــــــــــــ، دروس اتحاد عاقل به معقول )دروس اتحاد العاقل بالمعقول(، قم، انتش

1375هـ.ش.

ـــــــــــــــ، دو رساله در مثل و مثال )رسالتان في المثل والمثال(، قم، نشر نثر طوبى، 1382هـ.ش.ـ 
ــامي، ج8، طهران، ـ  ــارف بزرگ اس ــدوسي«، دائرة المع ــكندر أفري ــاني، شرف الدين، »إس خراس

1377هـ.ش.
ـــــــــــــــ، »أفلوطين«، دائرة المعارف بزرگ اسلامي، ج 8، طهران، 1379هـ.ش.ـ 
ــران، نشر دهخدا، ـ  ــائيّة(، طه ــاء )العقل في الحكمة المش ــل در حكمت مش ــي مراد، عق داودي، ع

1340هـ.ش.
ــيخ الإشراق(، تصحيح وتقديم: ـ  ــيخ الإشراق، مجموعه مصنفّات شيخ اشراق )سلسلة أعمال ش ش

هنري كوربان، طهران، پژوهشگاه علوم انساني و مطالعات فرهنگي، 1372هـ.ش.



447      العقل في رؤي متألل صدر اة

ــفار العقليّة الأربعة، دار إحياء ـ  ــرازي، صدر المتألّّهين محمّدبن‌إبراهيم ، الحكمة المتعالية في الأس الش

التراث العربي، بيروت، 1410هـ.

ـــــــــــــــ، أسرار الآيات، تحقيق: السيّد محمّد الموسوي، طهران، نشر حكمت، 1385هـ.ش.ـ 
ـــــــــــــــ، العرشيّة، تصحيح: غلام حسين آهني، طهران، انتشارات مولى، 1361هـ.ش.ـ 
ــواهد الربوبيّة في المناهج السلوكيّة، تحقيق وتعليق ومقدّمة: السيّد جلال الدين ـ  ـــــــــــــــ، الش

الآشتياني، بيروت، المركز الجامعي للنشر، 1360هـ.ش.
ــه رساله فلسفي )ثلاث رسائل فلسفيّة(، تصحيح: السيّدجلال‌الدين الآشتياني، ـ  ـــــــــــــــ، س

قم، دفتر تبليغات اسلامي، 1378هـ.ش.
ـــــــــــــــ، شرح أصول الكافي، طهران، مكتبة المحمودي، 1391هـ.ـ 
ــه مطالعات و تحقيقات ـ  ـــــــــــــــ، مفاتيح الغيب، تصحيح: محمّد خواجوي، طهران، مؤسس

فرهنگي، 1363هـ.ش.
ــفه و روش رئاليسم )أسس الفلسفة والمنهج الواقعي(، ـ  الطباطبائي، السيّدمحمّدحسين، أصول فلس

قم، نشر دار العلم، 1350هـ.ش.
غاتري، سي. تاريخ فلسفه يونان )تاريخ فلسفة اليونان(، طهران، نشر فكر روز، 1377هـ.ش.ـ 
القاضي الإيجي، عضدالدين، شرح المواقف، قم، منشورات الشريف الرضي، 1370هـ.ش.ـ 
ــي و فرهنگي، ـ  ــارات علم ــفة(، طهران، انتش ــفه )تاريخ الفلس ــتون، فريدريك، تاريخ فلس كابلس

1368هـ.ش.




	Blank Page
	Blank Page

