
HAWZA OF NAJAF LEADER IN INNOVATION



2

مو�سوعة العلامة ال�شيخ محمد ر�ضا المظفر )قد�س �سره(

الكتاب: من وحي الفكر.

ت�أليف: العلامة ال�شيخ محمد ر�ضا المظفر )قد�س �سره(.

اعداد: الدكتور محمد جواد الطريحي.

الإ�شراف العام: اللجنة التح�ضيرية

التدقيق اللغوي: ها�شم ال�صفار.

الاخراج الطباعي: علاء �سعيد الأ�سدي.

الت�صميم: محمد قا�سم عرفات.





4



5

مدخل

بسم الله الرحمن الرحيم

الصحافة  إطار  في  جادّة  مساهمات  له  أن  المظفر  الشيخ  لشخصية  ال��دارس  يجد 
مرحلة  في  العراق  أن  منها  أسباب  ولذلك  واسع  بقدر  عصره  شهده  الذي  والإعلام 
ومهّدت  العراقية  الدولة  تأسيس  عن  أعلن  أن  بعد  عافيته  يستعيد  بدأ  الثلاثينيات 
الأحداث التي تلاحقت بعد ذلك تطلّعات العراقيين إلى تغطية الواقع الثقافي بمعطيات 
رائدة لبناء كيان فكري يتناسب مع أهمية التغيرات السياسية والإدارية الجديدة لتشيّيد 
التطور  ومواكبة  النهضوية  التطلّعات  تحمل  العراقية  الشخصية  تقويم  في  راسخة  بنية 
الستار على معالم  العالم العربي والإسلامي خاصة حين أسدل  إليه  الذي أصبح يتطلّع 
التبعية العثمانية لأفول نجمها بعد أن رزحت الشعوب الشرقية للسلطنة الاسطنبولية 

لقرون طويلة. 

ثم أن إعلان الدستور العثماني عام 1908م كان له الأثر في خلق نخبة تتطلّع إلى 
رؤى الحرية والاستقلال ولابد لهذه الطليعة أن تمارس دورها على مستويات متعدّدة 
والمقالات  الخطب  في  أفكارها  لبنات  من  تنتجه  بما  طموحاتها  عن  التعبير  مقدمّتها  في 
وإصدار النشرات والمجلات والكتب وانعقاد المنتديات وغير ذلك من الوسائل التي 
ترفد الوعي العام للمجتمع وتغني الساحة بإثارة الشعور الوطني لبناء منظومة معرفية 



من وحي الفكر6

ة النابعة من عمقها التاريخي))) وتأثير تبنيها باعتزاز  من القيم والمثل العليا والأفكار الخّري
وفخر لرفع راية التراث العلمي للشريعة والفكر الإسلامي. 

وفي إطار ذلك كان لمدينة النجف الأشرف مكانتها وصدى صوتها المدوّي بالنظر 
لما تحتلّه من كيان علمي ومرجعي باعتبارها تعد عاصمة العلم والفتيا والقيادة الروحية 
لأتباعها من الشيعة الإمامية في العراق والعالم – فضلًا عمن يتّفق مع مواقفها ويشاركها 
الرأي من الطوائف والديانات الأخرى))) – ولما سجّله تاريخها القريب في صنع القرار 
الثقافة والآداب والسياسة وما يستجدّ من مبادئ  لمجمل الأحداث والمواقف في عالم 
محلية  مستويات  على  الجامعة(  )المدينة  تعدّ  بذلك  فهي  فكرية  ومذاهب  وصيحات 

وقطرية أو دولية. 

وقد تهيّأ للشيخ المظفر أن يبدأ المرحلة المبكرة من حياته في الثلاثينيات من القرن 

))) تمتاز النجف بأنها مدينة التنوّع الحضاري نتيجة ما تعاقب على أرضها من الأجناس والأعراق 
قبل الإسلام وبعده ورحم الله الشيخ الوائلي إذ يقول:

ي����ن����ام غ���م��ار م���ه���م���ل وق���ي���اصر ف��ي��ا أيه����ا ال������وادي ال����ذي ب��رم��ال��ه 
الح��ف��ائ��ر ت����ك����وّر ف���ي���ه ك����ل ج���ي���ل ب��ح��ف��رة  ت��ل��ك  الأج���ي���ال  فلخصت 
آدم  عهد  م��ن  م��ات  م��ن  يستوي  وم���ن م���ات م��ن أم���س ف��ك��ل دواث���ر به��ا 
ي����ؤمّ����ل ج��������دواه م��ق��ي��م وزائ�����ررك���ائ���ب أج���ي���ال ت��ي��م��م��ن م���ا ج��دا 

الاشرف  النجف   .2010 هولندا  الثالثة  الطبعة  الطريحي،  سعيد  محمد  دي��ارات،  كتاب  أنظر 
إسهامات في الحضارة الإسلامية، لندن، بوك إكسترا 2000. 

))) تراجع المصادر التي غطت أحداث حركة الجهاد 1914 – 1917 وما تبعها في ثورة العشرين 
المواجهة  جبهات  في  الفعلية  والمشاركة  وقوميّاته  وأديانه  طوائفه  بكل  العراقي  الشعب  التحام  من 

العسكرية لرد عادية الاحتلال الإنكليزي للعراق. 
العربي  المغرب  في  التحرّر  حركات  ودعم  لتعضيد  النجف  في  الدينية  المرجعية  موقف  ينكر  ولا 
وفلسطين وكل الحوادث المفجعة التي تطال العالم الإسلامي من حيف وتعسّف وإرهاب قديمًا وحديثاً 
كما تشهده ساحة الدفاع المقدس اليوم في بلادنا من الاستجابة لنداء المرجعية في النجف وللقارئ أن 

يطّلع على ما كُتب في هذا الباب وهو كثير لا يسعنا الإفاضة به الآن. 



7 مدخل

لاقتناصها  أمامه  مؤاتية  الفرصة  أن  فيجد  العطاء  في  مضماره  ليدخل  وينطلق  الماضي 
التجديدي  الفكر  وطرح  التطوّر  مواكبة  في  وطموحاته  أفكاره  عن  التعبير  بمستوى 
متسلحاً بإيمانه العميق ومنهجه الرائع الذي أعدّه بحنكة وتؤدة في خطوات متّزنة هادفة 

لتحقيق ما يصبو إليه. 

وَمَنْ يتحرّ بدقّة ويقرأ بإمعان مقالاته المنشورة يجدْه لا يعيش الترقّب بقدر ما يقدّمه 
أفكار ومتبنيّات كان قد طرحها على صفحات  بصراحة متناهية وبقوّة ما يعرضه من 
ومؤتمرات  مناسبات  في  وخطب  بحوث  من  يلقيه  ما  إلى  إضافة  والمجلات  الصحف 
تصب فحواها في إغناء الهدف الأسمى له في الإصلاح والتجديد وبناء أسس قويمة 
لحركة اليقظة في تلمّس الحال الحاضرة التي يبتني عليها المستقبل العلمي والاجتماعي 

للأمة الإسلامية عموماً وللجامعات الدينية خصوصاً))). 

وصل  واسعة  إحصائية  لوجدنا  النجفية  والمجلّات  الصحف  عالم  إلى  دلفنا  ولو 
عددها منذ عام 1910م حتى الثمانينيات يقارب أكثر من الخمسين منها إلى وفاة الشيخ 
المظفر حدود الثلاثين وقد بلغت مساحة ما شارك به منها تصل إلى حدود 60%))) إذا 
أضفنا لها ما نشره في الصحافة غير النجفية في العراق وخارجه وقد تضمّنت مواضيع 
عندما  الكريم  القارئ  أن  إلاّ  وغيرها  وفكرية  واجتماعية  وعقائدية  وإصلاحية  تربوية 
كما  جذّابة  بطريقة  المعالجات  وطرح  التعبير  سلاسة  بطابع  تتّصف  يجدها  عليها  يطّلع 
يكتشف أن الشخصية المظفرية حاضرة أمامه تشاركه. ومن الأمور الواضحة جدّاً أنه 
كثيراً ما يستعمل كلمات وألفاظ في غاية البلاغة لأداء المعنى المقصود والغاية التي يسعى 

))) أنظر )سير وتراجم نجفية وأحلام اليقظة( فقد عالج بها مسائل مهمّة ونبّه إلى مباحث تحمل 
طابع الجدة والموضوعية. 

))) ولصحيفة الهاتف النصيب الأوفر ولم نستطع أن نحصل على تمامها بسبب عدم توفّر الأعداد 
المطلوبة.



من وحي الفكر8

إلى بلوغها كما اتصف أسلوبه بأنه سهل التناول بليغ العبارة مشرق الديباجة.

دراستها  بحقّ  إيفاءنا  عدم  عن  الاعتذار  مع  للقرّاء  نقدّمها  مختصرة  إضمامة  هذه 
بسبب سرعة الإعداد لها في إصدارها مع الموسوعة لتقع بيد الباحثين. 

الشيخ  عند  المقالة  فن  معالم  لدراسة  المستقبل  في  يوفّق  أن  القدير  العلي  الله  داعيا 
المظفر والإفاضة بما تضمنته من ملامح حركته الإصلاحية فيما وشحه قلمه الرائع إنه 

نعم المولى ونعم النصير. 

محمد جواد الطريحي 					   

				            20 ربيع الأول 1437  

2016 / 1/ 1   					   

	



 محا�ضرات 

في �آي القر�آن الكريم)))

))) كتب الشيخ المظفر تقدمة لهذه المحاضرات بما يلي:
الكريم تجتمع كل يوم مرة في  القرآن  لتفسير  النجف الأشرف جماعة لإلقاء محاضرات  تألّفت في 
إحد النوادي العلمية النجفية ويلقي واحد منهم محاضرته، وقد شرعوا من أول الكتاب على الترتيب 

الواحد تلو الآخر وأنا أنشر محاضراتي الخاصة بي على ما فيها من التقطيع مستمداً من الله المعونة.
الشيخ  المقدس  المرحوم  المحاضرات هما  معه في هذه  الذين شاركوا  الجماعة  أن بعض  والمعروف 

صادق القاموسي وسماحة اية الله المرحوم السيد يوسف الحكيم طيب الله ثراهما. 



10



11 محا�ضرات في �آي القر�آن الكريم

المحا�ضرة الأولى في فاتحة الكتاب))) 

ت�سمية ال�سورة 

الفاتحة أو الحمد أو أم الكتاب أو القرآن العظيم: هي فاتحة الكتاب العزيز وابتداؤه 
هذا  بمطلوبية  إيذانا  البسملة  بعد  سبحانه  له  الحمد  مفتتحها  وفي  الوضع  حيث  من 
في  ورد  كما   النبي وصف  حتى  صحائفهم  استفتاح  في  للمسلمين  وتعليمًا  الابتداء 
الأثر.. كل أمر ذي بال لم يبدا بالحمد بالأقطع، ووصف الذي لم يبدأ بالبسملة بالأبتر))) 
مع ما فيه من التنبيه على استحقاقه سبحانه للحمد مع ماله من قدرة واسعة ورحمة باهرة 
دائمة وملك واسع ولفت نظر العبد إلى أن حمد الخالق وشكره أول واجب يفعله وأهم 
فيها  ولتحقيقه رغب  فله  العبادات  وحقيقة  الطاعات  أساس  الحمد  يتعلّمه لأن  شيء 
أمر  الكتاب وكل  ما في  للحمد عمدة  فالمتضمّن  المقاصد.  الغايات ومنتهى  وهو غاية 
ونهي تابع له وعنه يتفرّع فكانت السورة فاتحة للكتاب، أم الكتاب، وأم الشيء عمدته 

وأصله فهذه هي أسرار تسميتها بالفاتحة والحمد وأم الكتاب والقرآن العظيم. 

الب�سملة جزء من ال�سور 

البسملة جزء من هذه السورة وآية من آياتها بل ومن آيات كل سورة ما عدا سورة 
عن  خارجة  أنها  قيل  كما  لا   الأطهار الأئمة  أحاديث  به  نطقت  ما  على  )ب��راءة( 
))) نشرت المحاضرة الأولى في مجلة الرضوان السنة الأولى العدد الخامس في شهر ربيع الثاني سنة 

1354هـ.
))) الأبتر: هو مبتور الذنب وفيه تشويه للخلقة أكثر من الأقطع: مقطوع اليد وتشبيه الأثر ذي 
البال بالأبتر والأقطع إذا لم يبدأ بالبسملة والحمدلة لأجل تشويهه ونقصان فائدته واختلاف التشبيه 

إشارة الى أهمية البسملة فتقدّم. )منه( 



من وحي الفكر12

السور جميعها يؤتى بها تبّركاً على حد الاستعاذة من الشيطان ولهذا البحث نتيجة فقهية 
في الصلاة هي وجوب قراءة البسملة وعدمه وتوسع بعض علمائنا )طاب ثراهم( في 
البحث فيما لو قرأ المصّيل البسملة لسورة وعدل عنها إلى أخرى فألزموا بإعادة البسملة 
فالتي  نواها لها  التي  للسورة  البسملة  تعيين  للنيّة دخلًا في  أن  اعتماداً منهم على  للثانية 
قرأها آية من المرجوع عنها ولو لم يأتِ بها ثانياً لم تكمل السورة الثانية، وفيما عندي أن 
هذا توسع محبوب فيما إذا قرأ  آية أو أكثر غير البسملة ثم عدل عنها دون ما إذا لم يقرأ 

إلا البسملة أصلًا))). 

معنى الب�سملة 

معنى البسملة الاستعانة بالاسم وهو لفظ )الله الرحمن الرحيم( والابتداء به متيمّناً 
أو مستعيناً، والظرف مستقر قائم مقام المتعلق به إنما هو للمعنى لا للفظ وقرينة المقام 
هو  وليس  ابتدئ  أو  مستعين  معنى  يكون  فالمقدّر  المعنى،  نفس  على  الدلالة  في  كافية 
استعينوا أو ابتدئوا بأنه لا يناسب ووضع البسملة في ابتداء الكلام في غير الكتاب العزيز 
فإن الكاتب أو المتكلّم إنما يتكلّمه عن نفسه وهو المبتدئ لا لأنه يأمر غيره بالابتداء أو 
الاستعانة وهكذا أيضا في الكتاب العزيز فإنما جعله الله سبحانه على لسان النبي والناس 
المتبعين له تعليمًا وتدريباً ليقرؤوه، فالقارئ هو الذي يبتدئ ويستعين بتلاوة البسملة كما 

أنه هو الذي يستعيذ من الشيطان فلابد أن يقدر ابتدئ أو استعين. 

ويصحّ أن يكون المقدّر أيضاً ابتدائي أو استعانتي ولا أرى وجهاً للاعتراض عليه 

))) لأن الجزء الخارجي دائمًا إما أن يكون جزءاً ويتّصف بالحزئية إذا انضم إلى باقي الأجزاء ولو 
إلى بعضها دون ما إذا لم ينضم إلى واحد منها ولا مدخل للقصد فيه. بداهة أنه لما كان هو جزءاً خارجياً 
لمركب اعتباري خارجي فلابد أن لا تحصل صفة الجزئية الخارجية إلا بعد الانضمام إلى باقي الأجزاء 
خارجاً لما هو معروف أن انتزاع الجزئية في مقام انتزاع الكلّية إذ المتضايقان متكافئان قوة وفعلاً نعم إذا 

درج الجزء وحده يكون له شأنية الجزئية أي يكون جزءاً بالقوة كما أن الكل حينئذ كل بالقوّة.. )منه(



13 محا�ضرات في �آي القر�آن الكريم

بأنه يحتاج إلى تقدير زائد فيه تكلف نحن في غنى عنه. 

لما تقدّم أن التقدير للمعنى لا لنفس اللفظ وابتدائي وابتدئ معناهما واحد إنشاء 
باللفظ في  التعبير  إنشاء الاستعانة والغرض من  الابتداء كاستعين واستعانتي معناهما 

مقام التقدير هو التعبير عن ذلك المعنى المقدر معنى والكل واف بتأديته. 

ثم أن إضافة الاسم إلى )الله( إضافة بيانية إذ الاسم هو لفظ )الله الرحمن الرحيم( 
فتكون معنى الاستعانة بهذه الأسماء الاستعانة بذكرها. وإن قيل أن الاسم صلته وأن 

الاستعانة مستندة إلى ذات الله أي إلى المسمّى تعالت أسماؤه. 



من وحي الفكر14

المحا�ضرة الثانية في الحروف الم�صدّرة بها ال�سور)))

الم

الكلام في  السور لا يشبه  المصدّرة بها  بالاتفاق، والكلام في الحروف  آية مستقلّة 
تفسير سائر الآيات، فإن القرآن نزل بلسان عربي مبين، وهذه أسماء حروف يتألّف منها 
الكلام العربي وغيره، فليس لها ظاهر بل ولا باطن له طريق من نفس اللفظ، وليست 
مثلًا اسم الحرف هو  الكلام وإنما هي أسماؤها فالألف  منها  يتعلّم  التي  هي الحروف 
الجزء للكلام إذا أريد أن ينطق به على حقيقته يقال )آه( بهاء السكت، فهذه الآية )ألف 
لام ميم( أسماء للحروف المتركّب منها الكلام فلا تدلّ إلاّ على تلك كل المسمّيات، هذا 
ظاهرها وهذا باطنها وإذا كان لها معنى آخر فذلك خارج عن الدلالة اللفظية فلا تكون 
 ،هذه إلاّ رموزاً عليه وألغازاً فيه. فلذا كانت من المتشابه كما ورد عن أئمتنا الأطهار
ولا طريق لنا إلاّ ما وصل من أحاديثهم الشريفة الثابت صحتها والتفاسير التي لفّقت 

لا تسمن ولا تغني من جوع.

نعم شيء واحد نستطيع أن نفهمه هو جهة إعجاز ذكر هذه الحروف بما هي حروف 
أو شبه إعجاز، وإن كناّ عاجزين عن إدراك معانيها الرمزية إلاّ عن طريق أهل الحق.

�إعجاز الحروف المقطعة

و ذلك الإعجاز أو شبيه الإعجاز: أنا نراها في مجموع السور نصف حروف الهجاء 
الكاف،  القاف،  العين،  الطاء،  الصاد،  السين،  الراء،  الحاء،  »14« حرفا هي: الألف، 

))) مجلة الرضوان السنة الأولى العدد السادس في جمادى الأولى/ 1354هـ. 



15 محا�ضرات في �آي القر�آن الكريم

اللام، الميم، النون، الهاء، الياء. ومجموع حروف الهجاء )28( حرفاً أو )29( حرفاً مع 
الهمزة، وفيها نصف من كل نوع من أنواع الحروف ففيها نصف المهموسة المجموعة 
الشديدة  نصف  وفيها  المهموسة.  خلاف  المجهورة  ونصف  خصفه(،  )ستشخدك  في 
المجموعة في )اجدك قصبت(، ونصف الرخوة خلافها وهكذا إلى آخر أنواع الحروف 
فإن كان عدد الحروف أحد الأنواع فردياً يؤخذ نصفه الأدنى والأعلى إذ لا يمكن الكسر 
فيها وفيها نكات أخر من بعض قواعد تركيب الكلمات ويحتاج الاستقصاء في بيان هذه 
الأمور إلى وقت متّسع نرجوه إلى فرصة أخرى وهذه الدقّة ومراعاة هذا الحساب مما 

يعجز عنه الأديب الفائق في فنه.

وفي تعداد هذه الحروف أيضاً تنبيه لطيف على أن هذا الكلام المنزل والقرآن المعجز 
ليس مركباً لا من حروف يتركّب منها الكلام العادي وتنظيم منها اللغة العربية فلو كان 
من غير الله تعالى لما عجز البلغاء عن مثله والفصحاء عن نده مع اشترارهم في المعارضة 

وتظاهرهم على النبي الكريم وهم أهل الفصاحة والبلاغة وأهل الفن والإبداع.



من وحي الفكر16

المحا�ضرة الثالثة في المنافقين)))
خِرِ وَمَا هُم بمُِؤْمِنيَِن﴾))) ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ آمَنَّا باِللهِ وَباِلْيَوْمِ الْآ

عليهم  وأثنى  العزيز  بالكتاب  والإيقاظ  بالهداية  فخصّهم  المؤمنين  تعالى  الله  ذكر 
إعلاءً لشانهم وترغيباً في اتباعهم ثم ثنى بالكافرين مؤيّساً من إقناعهم ناقمًا على تمرّدهم 
موعداً بالعذاب العظيم، وثلث بالمنافقين المذبذبين بين أولئك وهؤلاء ابتداء من هذه 
الآية الكريمة فأفصح عن حالهم وصخر بصنيعهم وأطال تبعيداً لهم وتنبهاً للمسلمين 
المؤمنين  أولئك هم أعظم خطراً على الإسلام وأمضى شفرة على  فيهم،  تغلغلهم  على 
وبدعواهم  نفاقهم  حكى  إذ  تقريع،  وحسن  تعريض  بلطف  إليهم  الأنظار  فاستلفت 

الإيمان بالله وباليوم الآخر، وهم ليسوا بالمؤمنين.

فجهّلهم بـ)من( الموصوفة، من غير أن يشير إلى معينين، شأن )من( النكرة الموصوفة 
والمعنى. بعض من الناس يقول آمنا أو ناس يقولون.

وفي التنكير والتجهيل من الإبداع في التعريض ما لا يقوم به التعريف والتعيين، 
دائم  حذر  في  المسلمون  ليكون  محصور  غير  الناس  من  صنف  وجود  على  دلالة  ذلك 
من بطشهم والمنافقون أنفسهم على خون من انكشاف سّرهم وافتضاح سوء مناويهم 
فيرتدع من كفر عن النفاق ويقف على حد الصراحة وهي إحدى الراحتين وصاحبها 
متّقي شره، والناس من غوائله في حذر والتدجيل والمداجاة في كل شيء خطب يدع 
الناس في خبك وشماس وتلون واعتراض موضع الضلالة ومفازة حالكة بديجور من 

))) نشرت في مجلة الرضوان السنة الأولى العدد السابع، جمادى الثاني/1354.
))) البقرة 2: 8.



17 محا�ضرات في �آي القر�آن الكريم

كبيرة  الكبيرتين  بين  الكافرين جامعاً  ًمن  ذنبا  أعظم  بالإيمان  المنافق  كان  الجمل وبهذا 
الكفر وكبيرة النفاق.

ومع ما في التجهيل من استمالة لقوب المنافقين وتخدير لأعصابهم فيه أيضاً الإهمال 
لهم والإغفال لشخصياتهم حتى لا يعرفوا بين الناس فتكثر اتبّاعهم وتقوى كلمتهم وفي 
هذا حكمة اجتماعية خطيرة فإن في الشهرة من الأثر على النفوس فوق كل دلالة ومنطق 

وفهمًا أكبر دعاية لآراء صاحبها وأعماله.

فمع كونه حكاية عن حالهم، هو  الآخر،  وباليوم  بالله  الإيمان  متعلّق  وإنما خص 
كناية أيضاً عن تصديق الرسول، مضافاً الى الإيمان بالله. فإن لازم التصديق بالرسالة 
الرسالة  وشهادة  الوحدانية  شهادة  بشهادتين  والإسلام  المرسل  به  أخبر  بما  التصديق 

فتكون إعادة الباء إشارة الى هذا المعنى.

وما هم بم�ؤمنين

لّامـ أخبر الله سبحانه عن قولهم آمّنا كان مقتضى سياق الكلام أن يكذّب دعواهم 
بالفاعل لا  النفي  فعلّق  أنفى أنهم مؤمنون  تعالى  آمنوا، ولكنه  أهم  ينفي  قالوها.  التي 
بالعفل تأكيداً لتكذيبهم ولو سعى في إبطال دعواهم فإن فيه نفي ثبوت صفه الإيمان 
لذوات أنفسهم شأن اسم الفاعل الدال على الثبوت وهو أوسع من نفي حدوث الإيمان 

وأكّد كما هو شأن معنى الفعل أعني الحدوث.
ْدَعُونَ إلَِّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ﴾))) َادِعُونَ اللهَ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَمَا يَخ ﴿يُخ

فخدعه  خادعة  فيقال  يخدعون  بمعنى  لا  ويحاولونها  الخدعة  يطلبون  يخادعون 
المنافقون يخادعون بإظهارهم الإيمان وإبطانهم الكفر كأنهم يحاولون  فاخدع، وهؤلاء 

))) البقرة 2: 9.



من وحي الفكر18

المؤمنين  فيقبلهم مسلمين ويجعلهم في زمرة  )تعالى عن ذلك(  الله  ينخدع  أن  بجهلهم 
بجميع  محيط  الخفايا  بكل  علّام  تعالى  الله  أن  تنافى  لا  منهم  ضلالاً  محاولتهم  وهذه 
الكائنات، وإنما ينافيه انخداعه بالكذّاب لا طلب خدعه جهلًا من الطالب وضلالاً فلا 

حاجة إلى التأويل في الآية كما تكلفه المفسرون.

ْدَعُونَ إلَِّا أَنفُسَهُم﴾ فإن مفهوم أنهم لا  ومما يشير إلى هذا المعنى قوله تعالى: ﴿وَمَا يَخ
يخدعون الله سبحانه والذين آمنوا وإن خادعوهم فأثبت في صدر الآية المخادعة ونفي 
الخدع أخيراً ففيه التعبير من المخادعة إلى الخدع وهذا دليل على اختلاف معناهما، وإلاّ 
فكيف يثبت الشيء ثم ينفيه، على أن اختلاف المبالي دليل اختلاف المعاني فاثبت الخدع 
للمنافقين ونفاه عنه تعالى وعن المؤمنين، والله لا يخدع لأنه عالم بالسرائر، محيط بالضمائر 
دعون لأنهم لا يؤثر عليهم انخداعهم بهم لا يضرونهم شيئاً. فإن إظهار  والمؤمنون لا ُخي
الكافرين للإسلام لا يزيده إلاّ علوّاً ولا يؤثر فيه إلاّ شوكة والخداع هنا كناية عن لازمه 
للمنافقين لحصول الأزمة ونفاه عن  فأثبته  المقصود من مخادعتهم هذه  به  وهو الضرر 

المؤمنين وعن الله أيضاً لانتفائه فكأنه قال )وما يضّرون إلاّ أنفسهم(.



19 محا�ضرات في �آي القر�آن الكريم

المحا�ضرة الرابعة)))

مِنَ  ِمْ  آذَانِه فِي  أَصَابعَِهُمْ  عَلُونَ  ْ يَج وَبَرْقٌ  وَرَعْدٌ  تٌ  ظُلُمَا فيِهِ  ءِ  مَا السَّ مِنَ  كَصَيِّبٍ  ﴿أَوْ 
يطٌ باِلْكَافرِِينَ﴾))) ِ وَاعِقِ حَذَرَ الْمَوْتِ وَاللهُ مُح الصَّ

التموية، وضلّل  فأماط عن مكنونهم مدن  بما وصفهم،  المنافقين  الكتاب  وصف 
أحلامهم وأمانيهم، ثم ضرب لهم مثلًا لسوء منقلبهم وخسارة تجارتهم بالمستوقد النار 
الصم  يكونوا  أن  استحقّوا  حتى  حالكاً،  ليلًا  والضياء  ظلمة،  نوره  فكان  ليستضيء، 

البكم العمى، لا يؤمّل رجوعهم إلى حظيرة الهداية، ولا ترجى لهم بصيرة بعد العمى.

المنافقين وتهجينهم  لتضليل  مقنع  فيه  ما  المجيد  القرآن  آيات  من  علينا  أمر  هكذا 
بذلك المثل البديع، ثم أراد سبحانه في هذه الآية أن يمثّلهم بصورة ثانية شوهاء ساخراً 

بجهلهم، وكاشفاً عن السر في نفاقهم وتمرّدهم على الحق.

ففي الآية الأولى كان يمثّلهم تعالى بالمستوقد النار حيث طلبوا الإسلام، وتحدّوا 
فيه،  للدخول  الهداية ورتاجها  باب  فلّام أضاء لهم، وفتح لهم  بنوره،  زندد الاستضاءة 
عموا عن الحق وضلّوا فذهب الله بنورهم وأعمى قلوبهم وتركهم وشأنهم في ظلمات 

الجهل يتخبطون!

أما هذه الآية فيريد فيها أن يمثّلهم حيث أعفو الإسلام، وتركوا مواهبه العميمة 
ة، ولماذا تركوه وصمّوا عن آياته ومواعظه. فيجيب أن نوضح الآية، فنقول:  وآياته النّري
لا شك أن الإسلام وافرة خيراته عميم النعماء، وهو يصّرح بأعلى صوته داعياً إلى الحق 

))) نشرت في مجلة الرضوان، السنة الأولى العدد التاسع، شعبان المعظم/1354.
))) البقرة 2: 19،



من وحي الفكر20

نذيراً من يوم لا ينفع فيه مال ولا بنون، فانتحله المنافقون لخيره الوافر، ولكن لدعوته إلى 
السعادة بإعلاء كلمته انتبذوه فصياً، عجزاً عن منازلة الشدائد ولاصطبار على مقارعة 
وتغافلوا  تعالى،  الحق  فصمّوا عن صوت  حذا لأهله وشنأنا،  ذلك  بعد  ثم  الخطوب، 
عن استماع زواجره ونواهيه وتوعيده بالعذاب خوفاً من أليم العقاب وعاقبة الخسران، 

فكان تصاممهم جهلًا منهم لا يغنيهم في يوم الجزاء فتيلًا.

فشأن الإسلام معهم وشأنهم معه يمثّله: ما لو تلبد السحاب مرخياً عزاليه بخيرات 
الأرض، ليجعل من كل شيء حياً، ومع ما له من هذه البركات فيه ظلمات تلازم تلبّد 
السحاب، ورعد وبرق لاينفكان عن صوب الأمطار. والطائش بجهله غير الموطن نفسه 
على احتمال الشدائد لتحصيل وفره ومغنمه، يرتعد خوفاً من أهوال أصواته، نخيّل له 
من فرط اضطر بدان سيفر عن نوازله، فيضع أصابعه في أذنيه ابعاداً لهول المصاب من 
الباردة وفراره إلى ضلال، وهو  فيحتلّه  الموت. ولأن كان ما يخافه حقاً وواقعاً،  حذر 
محيط به مهما حاول الهجران لا يستمع لتلك الصواعق والأصوات الهائلة. وذلك كمن 
لجأ إلى الفرار من الأسد بسد عينيه عن رويته، أو أذنيه عن استماع زعقاته. هكذا كان 
المنافقون اتجاه الإسلام وآياته، فهو لهم صيّب فيه لهم الخيرات ويدرّ عليهم بالبركات 
فيطعمون فيه، ولكن يعافنه لشدائده ويضمرون له لسوء حسداً وبغضاً، فيتغافلون عن 
استماع مواعظه، والالتفات إلى زواجره ووعيده الشبيهة بقصف الرعد في شدة وقعه 
على الأسماع، تخوّفاً من العذاب وأليمه، وفيه ظلمات مخيفة، تلك سبمه الكأداء إلى الحق، 
والحق مرّ إلاّ لمن ذاق حلاوته وعرف نصيحه وتذوق سلوكه.  ولكن يا ترى أهَل كان 
الحامية!  وناره  الواقع  الله  عذاب  عن  الفراد  في  نفعاً  يجيدهم  وتغافلهم  هذا   تصاممهم 

يطٌ باِلْكَافرِِينَ﴾. هيهات ثم هيهات. فما أبدع هذا التمثيل وأوقعه في النفوس،  ِ ﴿وَاللهُ مُح
السولك  المرّة  وطرقه  والبرق  بالرعد  ووعيده  زجره  وشبّه  بالصيّب  الإسلام  شبّه  إذ 



21 محا�ضرات في �آي القر�آن الكريم

لئلًا  أذنيه  التغافلين عن زواجره فراراً بمن وضع إصابعه في  المنافقين  بالظلمات وشبه 
يستمع فراراً من الموت. وفي هذا التشبيه من الاهانة والتحقير ما لا يقوم به كل تمثيل. 

نظم الآية

ولعّيل الآن أوقفتك على حقيقة تركيب الآية وأسلوبها، وأن وقع القوم في حيص 
وبيص، فليس الغرض تشبيه المنافقين بالصيّب، ولا تشبيههم بأصحاب الصيّب على 
وإنما  البيان،  علو  من  ويضع  البلاغة،  بعضد  يفت  مما  هذا  كل  فإن  مضاف،  حذف 
التشبيه. كما أعتقد لمجموع القضية الواقعة بمجموع قصة المثل المضروب وذكر الصيب 
وما يلحق به، كتمهيد للمقصود من الملل، وهو بيان حال فرارهم من العذاب تصامّهم 
عن استماع المواعظ الزاجرة وتركهم التدبر في الآيات المنذرة، تبلك السخرية المضحكة، 

ولابد لبيانها من هذا التمهيد.

عن  عدل  فظه  شز  أو  المثل  أجزاء  أحد  هو  الذي  التمهيد  ذلك  سبحانه  ذكر  ولما 
تتمة المثل بذكر حالة الممثل إيجاز أو إبداعاً. كالآية السابقة. لبيان ووجه السبه، مستغنياً 
لتغافلهم جعل الأصابع في الآذان تمثيلًا حسّياً لتصاممهم  المثل، فاستعار  عن ذكر تمام 
وجرياً على المثل المضروب، مشبها الزواجر الإلهية بالصواعق، والعذاب الواقع بالموت 
)والصواعق هي الرعود القاصفة والأصوات المروّعة( كل ذلك تميما للمثل بصفة أخرى 
يطٌ باِلْكَافرِِينَ﴾ أي بعذابه لا لوذاً معتصم، والذي  ِ هي للمثل ثم قال تعالى: ﴿وَاللهُ مُح
يشعر بأن المراد الإحاطة بالعذاب، تخصيصها بالكافرين، والموت ما يقوله البعض لا 

تصاب لربهم.



من وحي الفكر22

المحا�ضرة الخام�سة)))

يُوصَلَ  أَنْ  بهِِ  اللهُ  أَمَرَ  مَا  وَيَقْطَعُونَ  مِيثَاقِهِ  بَعْدِ  مِنْ  اللهِ  عَهْدَ  يَنْقُضُونَ  ﴿الَّذِينَ 
رَْضِ أُولَئكَِ هُمُ الْخَاسِرُونَ﴾))) وَيُفْسِدُونَ فيِ الْأ

هذا وصف للفاسقين في الآيات المتقدمة، الذين حصر الضلال بهم، والغرض منه 
تعريف الفسق ببيان أسبابه، وذكر أشياء ثلاثة.

نقضهم لعهد الله من بعد ميثاقه. النقض النكث ضد العهد وضد الإبرام، لا نقيض 
بإبرام، فلا يصح النقض إلاّ لما كان مبرما، وليس خاصاً بنقض الحبل وحل فتله، حتى 
العهد،  ويقابله  له،  نقض  مبرم  ثابت  هو  ما  كل  بإبطال  قيل،  كما  استعارة.  هنا  يكون 
هو  عنه  به  يعّرب  ما  وأقرب  النقض،  ضد  هو  واحد  مرجعه  معنى  من  له  ذكر  ما  فكلّ 
للمرء في شيء  والتقدم  للمومر  إبرامها  الإمارة  إبرامها، وعهد  الوصية  فعهد  الإبرام، 
والمرجع  واليمين.  والذمّة  والأمان  الحرمة  كرعاية  المعاني:  من  ذكر  ما  غير  إلى  إبرامه، 
المفهوم  أشباه  باب  من  يكون  أن  به  فأجدر  الموارد،  خصوصيات  في  واختلاف  واحد 

بمصداقه، في كل من مفهومي النقض والعهد.

إنما يكون من شخص لآخر، كما يفهم من مظان  المعاني(  والعهد بهذا المعنى )أو 
استعماله، فنجده هنا يفارق معنى الإبرام، وهذا شأن معاني الألفاظ، إنما تفّرس لتقرّب 
معانيها إلى الأذهان، من دون أن نقف على حقيقة المعنى بتفاصيله ولذلك وجدوا معنى 
الألفاظ، ليرتكز في الذهن شبح لمعنى اللفظ، قد لا يحل محلّه لفظ آخر ندعى مرادفته له، 

))) نشرت في مجلة الرضوان، السنة الأولى العدد العاشر، رمضان/1354.
))) البقرة 2: 27.



23 محا�ضرات في �آي القر�آن الكريم

إن كان التعبير ليقّرص إلاّ عن تفسير أحدهما بالآخر، فنسمّيهما التجاء مترادفين وهذا أمر 
يجده من تتبع اللغة العربية، وتذوّق آدابها، وأنا زعيم لك إنك تصدّقني فيما قلت، إذا ما 
تراجعت إلى لغاتنا الدارجة، وأردت التحقيق عن معاني الألفاظ، فتجد الباب – على 
طابعاً  لفظاً  لكل  أن  تبادرك  أو  نفسك  من  تحصن  كنت  وإن  موصداً،  دونك   – أكثر 
خاصاً من المعنى في ذهنك لا يشاركه لفظ آخر قد نسمّيه – بالرغم من ذلك – مترادفاً 

معه.

هو  ليس  معنى  للعهد  أن  لك:  قلت  إذا  تستنكر،  لا  أن  الآن  أريده  الذي  وكل 
الإبرام، ولا أستطيع أن أعّرب عنه إلاّ بالعهد، لا أكثر ولا أقل، أما الإبرام فيتحقّق من 
شخص واحد، والعهد – كما سبق – لا يتحقق إلاّ بين شخصين من أحدهما للآخر، 

فالحبل تبرمه، ولكن لا تعهده، ولا يصح أن تقول ذلك أبداً.

إذن، إضاقة العهد إليه تعالى: إما لأنه منه لعبيده، وإما لأنه له من عبيده. فالأول 
في  ذلك  بخلق  بالرسل،  والتصديق  والعدل  التوحيد  أدلّة  بإقامة  لهم  سبحانه  كعهده 
عقولهم، وإعطائهم قوّة التمييز والإدراك، وكعهد وصية لخلقه، على لسان رسوله، بما 
أمرهم به من طاعته ونهاهم عنه من معصيته، إلى غير ما هنالك من عهود عهدها الله 

تعالى لعبيده.

والثاني كعهدهم له أن يناصروا رسوله، ويذبّوا عن مقدّساته ويأتمروا بأمره وينتهوا 
بنهيه، وكعهدهم بيعه خليفة النبي وطاعته حينما ولاهّ النبي بأمر الجليل سبحانه 
يوم الغدير، إلى آخر العهود التي تفرض من العبيد لله سبحانه. وعلى كلا معنيين تصح 
إضافة العهد إلى الله، فأما عهد من الله أو عهد لله، ونقضهم لكل هذا هو فسق وفجور، 
وخروج عن لباس العبودية. والفسق لغة: الخروج عن الحجاب. ثم لا مانع عن إيراد 
بناحية  يختص  فلا  يقتضيه،  والإطلاق  للعهد،  المتقدمين  المعنين  من  لكل  عمام  معنى 



من وحي الفكر24

واحدة من العهود، كما جعله المفسرون لزاماً عليهم.

»من بعد ميثاقه«

الجملة،  في  الميثاق  معنى  يتضمّن  والعهد  والميلاد.  كالميعاد  ميمي  مصدر  الميثاق: 
فبأي سؤال كيف يوثق الموثق؟

ولنا أن نجيب عنه بطريقتين:

عهداً،  للوصية:  فتقول  المصدر  وبمعنى  المصدر  اسم  بمعني  يأتي  العهد  أن   –١
قيل:  كما  وإنشائه  إيجاده  بمعنى  ويوثق،  يعهد  الأول  وبالمعنى  الوصية،  عهد  وتقول: 
أعهد عهدك، ومثله أوصِ وصيّتك –بـ- أن أعهد وإنْ كان متضمّناً معنى الإبرام، لكنهّ 
عل قابلًا للنقض، كما إذا لم يكن إبراماً محكمًا، وأخرى لا يكون قابلًا له بجعله  تارة ُجي
محكمًا، ومعنى ميثاقه حينئذ جعله نافذاً أبداً، لا يصح عليه النقض، ونقض مثل هذا أشد 
ذنباً وأكبر جرماً وكان ناقضه من »الفاسقين« المتمرّدين حقاً، فلذلك قيّد سبحانه العهد 

المنقوض بقوله: )من بعد ميثاقه( تسجيلًا لذنبهم وتعظيمه عليهم.

٢– قطعهم لما أمر الله تعالى به أن يوصل. القطع: ضد الوصل وما موصول، يصح 
هنا أن تكون كناية عن متعلّق الأمر، أعني: الوصل لأنه هو المأمور به، ولذا جعلوا أن 
يوصل بدلاً عن ما، وأن يوصل هو: الوصل ويصح أن تكون كناية عن متعلق الفعل: 
كالمال والرحم والجار: التي يتعلّق بها الوصل، فتكون جملة: أن يوصل، بدل اشتمال من 
به، كقولهم: أعرفه حقه. وكقولهم أمر بالرجل أن يضرب عنقه، وأمر بالجار أن يكرم. 
ولا بد من هذا البدل، فإن الأمر لا يتعلق بالأعيان الخارجية من دون تقدير فعل، كقوله 

هَاتُكُمْ﴾))) المقدر فيه نكاحها مثلًا. مَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّ تعالى: ﴿حُرِّ

))) النساء 4: 23.



25 محا�ضرات في �آي القر�آن الكريم

تعبيراً.  أمتن  إن هذا  الثاني، وفيما عندي  المتعّني هو  إن لم يكن  الآية  والأرجح في 
وأرضى أسلوباً، وإلا فالى مَنْ يعود الضمير في يوصل؟! كما أن إضافة القطع إلى الوصل 

ونسبته إليه لا تخلو عن بُعد وتكلّف، فإن الشيء: الموصول هو الذي يقطع، لا وصله.

ولي شاهد على هذا المعنى ما جاء عن أهل بيت العصمة، القرآن الناطق، في 
 :أَمَرَ اللهُ بهِِ أَن يُوصَلَ﴾))) قال أبو عبد الله تفسير قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا 
العيّاشي عن  الزكاة فوله الذين يصلون« وروي  المال غير  »ومما فرض الله عز وجل في 
ما  »هو  فقال:  الآية،  يصلون...  الذين  وجل:  عز  الله  قول  عن  سألته  قال:  سماعته، 
المال،  كناية عن  )ما(  أن  الحديثين  الزكاة« وظاهر من هذين  المال غير  الله من  افترض 
به في كلتا الآيتين واحد، وهو  المأمور  أدراك لعل  المال؟! وما  أين جاء ذكر  فمن  وإلاّ 
الذي  النحو  على  بالمال  فتخص  هذه  لآيتنا  تفسيراً  الحديثان  الإمامفيكون  ذكره  ما 
به في هاتين الآيتين: هو حقوق  المأمور  الزكاة  أيضاً لعل غير  ذكره الإمام، وما يدرينا 
أهل العصمة على العباد، المغتصبة بظلم أهل الضلال الفاسقين!!، ولفظ الأمر ظاهر في 

الوجوب، وجعل مخالفته سبباً للفسق قرينة عليه أيضاً.

يضر  مما  المنكرات،  وفعل  الجماعة،  وتفريق  بالفتن  الأرض،  في  يفسدون   –  ٣
بالمجتمع الإنساني، ويفسد النوع البشري، وهذا أعظم الفسوق وأكبر الذنوب عند الله 
تعالى، لأن به فساد غير الفاعل.  ولا شك أن من اتصف بجميع هذه الصفات، فهو 

ونَ﴾))). ُ اسِر الخاسر في الدنيا والآخرة، ذلك قوله تعالى: ﴿أولَئكَِ هُمُ الْخَ

))) الرعد 13: 21.
))) البقرة 2: 27.



26



�أهلُ البيتِ )عليهم ال�سلام(



28



29 �أهل البيت )عليهم ال�سلام(

عيدُ المولدِ النبوي)))

السلام عليكم أيها المؤمنون 

إن كل يوم تشرق فيه الشمس تشرق معها شمس محمد من جديد، فكل يوم 
النفوس  ة ويملأ  النّري العقول  يبهر  الذي  الساطع  نوره  يوم ذكرى مولد  دنيانا هو  من 

الخيرة إيماناً.

ولئن تنادت أشرار الأرض وتصالحت ضلالاتهم على محق هذا النور الوهّاج بكل 
ما لهم من قوّة قاهرة وحيل ماكرة ودعايات فاجرة، فإنها لا تزيده إلاّ سطوعاً وانتشاراً 
الْكَافرُِونَ﴾))) وهذا من إحدى  كَرِهَ  وَلَوْ  يُتمَِّ نُورَهُ  ﴿وَيَأْبَى اللهُ إلَِّا أَن  وتلألؤاً وظهوراً 
معجزات الإسلام الباهرة. ومن العجيب أن المسلمين – حتى المسلمين – أنفسهم أو 
أعداء  بيد  هدّاماً  مِعوَلاً  زالوا  وما  كانوا  بالمسلمين  أنفسهم  يسمّوا  أن  لهم  يحلو  الذين 
الإسلام لنقضه وتهديم صرحه، وفي هذا العصر بالذات اتخذ أعداء الإسلام في نشرهم 
لهدمه  الوسائل  أعظم  من  وسيلة  المسلمين  من  اتخذوا  ظهرانينا،  بين  الداعرة  لمدنيّتهم 
ونقضه من الأساس فخلقوا منهم أعداء ألدِّاء لدينهم من حيث يشعرون أو لا يشعرون 
وما بعض المدارس عند المسلمين إلاّ مظهراً من مظاهر هذا التأثير المنطوي على الخداع 
وسيتحدّاهم  تحدّاهم  قد  ذلك  كل  مع  الإسلام  أن   – إخوان  يا   – وثقوا  والتمويه 
إلى الأبد بقواه غير المنظورة، فيعلو بناؤه السامي ويتسامى نوره الساطع وتنتشر مبادئه 

ة برغم الكافرين والملحدين والمستعمرين. الخّري

))) خطبة بالمناسبة ألقيت في أحد الاحتفالات الكبرى المقامة في النجف الأشرف ونشرت في مجلة 
النجف الأشرف السنة الثانية العددان السادس عشر والسابع عشر. 

))) التوبة 9: 32. 



من وحي الفكر30

وأقول )بقواه غير المنظورة( وأعني ما أقول، فإن المسلمين اليوم في جميع المعمورة 
أن  إليه. ولو  الدعوة  أن يحسنوا  أو  بقوى الإسلام وكيانه  أن يحتفظوا  أقل وأوهن من 
المساكين من جهة أخرى  أتباعه  غير الإسلام لاقى ما لاقاه من أعدائه من جهة ومن 
اسمه، ولكن الإسلام  ينسى حتى ذكره ويطمس حتى  أخبار كان،  لأصبح خبراً من 
يثبت وسيثبت أمام كل قوى الشر الظالمة التي لا تفتر عن محاربته بجميع الوسائل الماكرة 
الْكَافرُِونَ﴾))) وهنا أكرّر القول أن هذه  كَرِهَ  وَلَوْ  نُورَهُ  يُتمَِّ  إلَِّا أَن  ﴿وَيَأْبَى اللهُ  الفاجرة 

إحدى معجزات الإسلام القاهرة حقاً.

.(((﴾ ٍ  إنَِّ الإنسان لَفِي خُسْر ِ ﴿وَالْعَصْر

فيحيد  الخير  له  ويتعرّض  عنه  فيتعامى  الحق  يرى  الإنسان:  أعظم خسران  ما  ألا 
عنه، تراكضاً وراء الشهوات، وانخداعاً بالشبهات.

عشر  أربعة  البشر  فتحدّى  الخالدة  الإس�الم  معجزة  الكريم  القرآن  نادى  لقد 
يَأْتُونَ  لَا  الْقُرْآنِ  هَذَا  بمِِثْلِ  يَأْتُوا  أَن  عَلَى  نُّ  ِ وَالْج نسُ  ِ اْإل اجْتَمَعَتِ  لَّئنِِ  بقوله: ﴿قُل  قرناً 

بمِِثْلهِِ﴾))).

أفبعد هذه الصرخة المدوّية في مسامع الدهر والتحدي الصريح لجميع البشر شبهة 
لمشتبه أو كلام لقائل؟ لماذا لا يجتمع أعداء الإسلام هذه المدة الطويلة ليأتوا بمثل هذا 
القرآن؟ وما جاء به الأمي الذي لم يقرأ ولم يكتب في محيط جاهل بدائي لا يحسن شيئاً 
من العلوم والمعارف. وهذا البشر المتغطرس الذي يناصب العداء للإسلام يملك من 

القوى ما لا يوصف في معارضه وعلومه ومخترعاته وفنونه.

))) التوبة 9: 32. 
))) العصر 103: 1 – 2. 

))) الإسراء 17: 88. 



31 �أهل البيت )عليهم ال�سلام(

هذه  القول  بصريح  يتحدّاهم  الذي  القرآن  هذا  صولة  ليسكتوا  يجتمعون  لا  لماذا 
كثيرون  وهم  ويهودهم  العرب  نصارى  الأقل  على  يجتمع  لا  لماذا  المتبادية؟  القرون 
بدل  القرآن  بمثل  فيأتون  يجتمعون  لا  لماذا  وسلطانه؟  وعلومه  بماله  الغرب  ويمدّهم 
أن يحاربوه بالأساليب الشيطانية من نحو الآباء اليسوعيين وجامعة بيروت النصرانية 
المسلمين  أطفال  أدمغة  في  الإلح��اد  بذرة  لنشر  وهناك  هنا  يفتحونها  التي  والم��دارس 

والمجلات والكتب المضلّلة التي ملأوا بها الخافقين.

لماذا لم يجتمعوا فيأتوا بآية من مثله؟ إنهم عجزوا وسيعجزون؟ إن هذا هو برهان 
الله القاهر إنه الحجة الدامغة.

إذن لماذا لا يخضعون للحق بعد انبلاجه؟ إذن لماذا لا يعترفون بالأمر الواقع؟ إذن 
لماذا لا يؤمنون بالرسول والقرآن الكريم؟

بالدنيا عن الآخرة  الآباء والرغبة  الشهوات وتقليد  التعصّب الأعمى وحب  إنه 
وبالظلم عن العدل والباطل عن الحق.

قِّ  باِلْحَ وَتَوَاصَوْا  اتِ  الِحَ الصَّ وَعَمِلُوا  آمَنوُا  الَّذِينَ  إلَِّا    ٍ خُسْر لَفِي  الإنسان  ﴿إنَِّ 
هِ  رَبِّ اسْمَ  وَذَكَرَ   تَزَكَّى مَن  أَفْلَحَ  ﴿قَدْ  الْمُؤْمِنُونَ﴾)))  أَفْلَحَ  ﴿قَدْ   (((﴾ ِ بْر باِلصَّ وَتَوَاصَوْا 

ٌ وَأَبْقَى﴾))). خِرَةُ خَْري نْيَا وَالْآ يَاةَ الدُّ فَصَل بَلْ تُؤْثرُِونَ الْحَ

))) العصر 103: 2 – 3. 
))) المؤمنون 23: 1.

))) الأعلى 87: 14 – 17.



من وحي الفكر32

الإمام علي معجزة الإ�سلام)))

سادتي 

إن رجلًا كان في حياته وأطوارها معجزة الكون وخارقاً لما عرفه البشر واعتاده من 
عبقريات ونبوغ.

حقيق به أن يكون أعجوبة القرون وما نسلت ومهوى قلوب الملايين وما انطوت 
فيه كماله الإنساني  الكامل فعشق  فيه الإنسان  الرجل إلاّ حب من رأى  وما حبنا لهذا 

ودرس في تأريخه الإمام العادل فهام في عدل إمامته.

إنه الحق الصراح في كل ما لهذه الكلمة من معنى فجدير بعشاق الحق أن يصّرحوا 
لتمجيده ويصرخوا معلنين في تقديمه.

إنه المعجز في كل حياته وأطوارها لا ينحصر إعجازه في ناحية من نواحيه.

المتفاني  اعتناق  الرجال  بين  فيعتنقه  الإسلام  على  يشب  إذ  نشأته  في  المعجز  إنه 
المستهين بالموت وهو يافع مترعرع والإسلام محارب حتى من أهله وعشيرته وقومه. 

وكل واحد يعرف عظيم أثر ذلك على الناشئ. 

يافعاً وشاباً  مثلها  الطويل عن  البشر  تأريخ  التي لم يحدث  المعجز في شجاعته  إنه 
وكهلًا وشيخاً يقهر كل خصم يصاوله ويهزم كل شجاع يقاتله.

إنه المعجز في فصاحته وبلاغته ولم يحفظ الإنسان غيره من خطب وكلمات بما حوت 

))) الكلمة التي ألقيت في دار العلّامة الشيخ محمد جواد السهلاني، محلّة الجمهورية في البصرة، 
في  الآداب  مطبعة  علي،  الإمام  ذكرى  كتاب  في  وطبعت   علي الإمام  بميلاد  الاحتفال  بمناسبة 

النجف 1381 – 1961. 



33 �أهل البيت )عليهم ال�سلام(

من أرقى ما يصله العقل البشري.

إنه المعجز في دينه وعقيدته وتصلّبه وكم ضرب لها مثلًا رائعاً رفيعاً بما ضحّى بالدنيا 
وما فيها من اعتبارات في سبيل أن لا يتهاون بكلمة حق وإن ظن الناس في اعتباراتهم 

أنها صغيرة ولكنه لا يرى الدنيا بما فيها يقابل خطرها. 

إنه المعجز في زهده وتقشّفه وقد رقّع مدرعته حتى استحيى من راقعها ولم يتّخذ لبالي 
ثوبه طمراً وهو يومئذ ملك العالم والسيد المطلق لبلاد أقبلت الدنيا عليها بحذافيرها.

ساحة  في  الليل  صلاة  من  ورده  يؤدي  أن  يفته  ولم  وتهجّده  عبادته  في  المعجز  إنه 
الحرب بين الصفين.

والبعيد  القريب  بين  والحكم  العطاء  في  يساوي  وحكمه  عدله  في  المعجز  إنه 
والشريف والوضيع والصديق والعدو.

إنه المعجز في علمه وقد جاء بفنون من العلم ودقائق الفلسفة بما لا يمكن أن يأتي 
به شخص عاش في بادية جرداء قاحلة من العلم والمعرفة والبحث والنظر ولو جاء أحد 
بما جاء به من جبابرة العقل الذين تربّوا في بحبوحة العلم وأكبر جامعات العالم لكان 

مناراً للإكبار والتعظيم.

الزمن  تقدّم  كلّما  بقدسيته  ر  السّام وتعلّق  أنواره  تجّيل  نظري  في  معجزاته  وأعظم 
افتتن أهله بالعدل الاجتماعي  وانتشرت المعارف والعلوم لاسيما في هذا العصر الذي 
الذي  الأعلى  المثل  فيه  يجد  العصر  هذا  فإن  للمبدأ  والإخلاص  والحرية  الحق  وافتتن 

يستحق أن يكون معبوداً للجماهير.

وعقيدتي أن علي بن أبي طالب هو نفسه أكبر معجزة خالدة للدين الإسلامي 
إذا تجاوزنا القرآن الكريم فإن رجلًا جمع بين الذكاء النادر والعلم والمعرفة اللتين بلغ 
بهما الدرجة القصوى في صنف البشر إلى الشجاعة النادرة التي لا يهاب بها أحداً سوى 



من وحي الفكر34

الله تعالى إلى الجرأة الأدبية التي لا تأخذه معها لومة لائم أبداً مهما عظمت. ثم بعد ذلك 
يدانيه  الذي لا يشوبه شك ولا  المطلق بالله ورسوله هذا الإيمان  يكون له هذا الإيمان 

ريب. وهذا الإخلاص والتفاني اللذان معهما صغر كل شيء في الدنيا مهما جل وكبر.

إن مثل هذا الرجل لا يمكن أن نفرض فيه عدم التمييز بين الحق والباطل في الدين 
الإسلامي بما له من عقل جبّار ومرافقة للرسول  من طفولته إلى أن شب إلى أن واراه 
في ملحودة قبره ولا يمكن أن يفرض فيه الجبن والخوف من إظهار عقيدته لو كان لا 

يؤمن بالرسالة. ولا يمكن أن يفرض فيه الطمع وحب الدنيا في كتمان شكّه لو كان.

السريرة عن  قاطعاً لصافي  الرجل بمجموع خصاله تكشف حياته كشفاً  إن هذا 
صحة العقيدة الإسلامية ورسالة نبيها الأكرم إن موقفاً واحداً منه لو درسناه حق 
دراسته لكفانا اعتقاداً بأنه عبد الحق والأخلاق الإلهية عبودية مطلقة لا تشوبها مساهلة 

ولا يقلّل منها تلكؤ عن أداء وظائفها على أكمل ما يفرضه إنسان لإنسان.

سيرة  شرط  على  يبايع  أن  منه  طلب  حينما  الشورى  في  موقفه  نتمثّل  أن  وكفى 
وترك  الإصرار  كل  الامتناع  على  وأصّر  به  الالتزام  يرى  لا  بما  يعد  أن  فأبى  الشيخين 
أعظم منصب في العالم في سبيل أن لا يعمل خلاف الحق أو يعد فلا يفي بوعده. وكفى 
أيضاً أن نشهد موقفه في مبارزة عمرو بن العاص وبسر بن أرطأة لما كشفا عن سوأتيهما 
وكان  عليه  والمؤلّبين  أعدائه  ألد  من  وهما  وحدها.  الدين  لكرامة  عنهما  فعفا  منه  هرباً 
يسعه أن يغض النظر ويفتك بهما. ولكنه أبى إلاّ الكرامة والخلق الرفيع والنيل الإنساني 

أما هما فأبيا إلاّ الصفاقة المخزية والفعلة الوضيعة.

النهر وأرادوا  وكفى أيضاً أن نقرأ موقفه المشّرف مع معاوية وجنده لما احتجزوا 
الدنية  الترفع عن  أبى إلاّ  السيف  أن يقضوا على معسكره عطشاً وحينما كشفهم بحد 
نواياه  حسن  وبرهاناً على  ونبلًا  فأباحه لهم شهامة  يرتكبون  ما  بنوع  الأنذال  ومعاملة 



35 �أهل البيت )عليهم ال�سلام(

ومعجزة  الدنيا  بقيت  ما  خالداً  المؤمنين  أمير  يا  عليك  فسلام  أعدائه  مع  حتى  الطيبة 
للإسلام ما طرفت عين ونطقت بنت شفة. 

سلام عليك وعلى الحق الذي أنت معه وهو معك.



من وحي الفكر36

علي المثل الأعلى للإن�سان الكامل))) 

لم يمض على البشر في جميع عصوره – فيما اعتقد – عهد كهذا العهد الذي نحن فيه، 
عصر يستيقظ فيه ضمير الخير وضمير الإنسانية النبيلة فيحب الإنسان أن يرجع فيه إلى 

فطرته السليمة الطيبة ونوازعه الكريمة.

شعلة  وكلّه  واعٍ  متيقظ  اليوم  المسلم  شبابنا  إن   – أقول  مما  واثق  وأنا   – أقول 
متوهجة في حب الخير والعدل والصدق والأمانة، عظيم الثقة بنفسه وبأمّته وبفطرته 
السليمة وسجيته الخيرة. وإذا كان بعض الناس يغلب عليه التشاؤم فإني – على العكس 
الخير  سجية  أصبح  الذي  اليقظ  الشباب  نفوس  في  المشرق  الجانب  إلاّ  أستشف  – لا 

العام  الصالح  وتعقل  فيه  متنامية  التضحية  يستحثّه وروح  العالي  والخلق  عليه  تتغلّب 
رائده.

فقد  المسلمة  أمّتنا  في  العالية  بالروح  جداً  متفائل  إنني  أقول،  مما  واثق  وأنا  أقول 
ملّ الناس من الجور والظلم وسياسة الإذلال والإفقار والسيطرة والتحكّم والسلاح 
بعد  والكرامة،  بالعز  هاتف  وكل  للخير  دعوة  كل  إلى  يتطلّعون  وأصبحوا  والحروب 
الله دعوة الحق  القلوب في جميع بلاد  تتقبّل  قد حان لأن  الوقت  أن  أجد  التفاؤل  هذا 
التي هي   المؤمنين أمير  إمامنا  تتمثّل في دعوة  يتمثّل كما  الذي لا  الصريح الخالص 
تنمية نوازع الخير في الإنسان وتزكيتها  دعوة الإسلام الخالصة الصريحة الصارخة إلى 

من الرذائل، والهاتفة بنا إلى الله تعالى التمسّك بصراطه المستقيم.

بل أصبحت النفوس أرضاً خصبة لزرع تعاليم إمامنا وتوجيهاته للعدل والمساواة 

))) خطبة ألقيت في احتفال المولد العلوي بالنجف بتاريخ 13/شهر رجب/1378. 



37 �أهل البيت )عليهم ال�سلام(

الواجب  الرفيع والتضحية في سبيل  الكريم والتهذيب  والصدق والإخلاص والخلق 
الإسلامي  الدين  رسالة  هي  التي  والتوجيهات  التعاليم  تلك  الإنسانية  القيم  ولجميع 

حقاً.

وما أعرق رجلًا حملته الأرض على ظهرها بعد نبينا محمد أنزه وأحكم وأسلم 
البشرية  خير  إلى  الصادقة  المخلصة  دعوته  في   طالب أبي  بن  على  إمامنا  من  وأعلم 
كبر  ولا  وحيف  حقد  ولا  واستكانة  ضعف  ولا  وطمع  غرض  يشوبها  لا  وسعادتها 

وغطرسة ولا تحيّز وممالأة.

وتجلية هذه الدعوة الخيرة وشرحها وكشفها للناس خير ما يعمله دعاة الإصلاح 
اليوم لتوجيه البشر إلى أرقى ما يصبون إليه من بلوغ المثل العليا.

وإذا كان المسلمون فيما مضى من قرونهم الطويلة فد انتأوا جانباً عن تلك التعاليم 
الظالمين  أيدي  على  الطويل  تاريخهم  في  تجرّعوا  أنهم  ذلك  في  فالسّر  الراقية  الإنسانية 
الظلم  والآلام، حتى خدّر  والدواهي  الغصص  أنواع  الفاسدين  والمستغلين  الجشعين 
نفوسهم وأوقرت أصوات المفاسد أسماعهم، وأفسد البأس من العدل ضمائرهم وأنام 
الضغط عزائمهم فلا عجب إذا كنا لا نرى في المسلمين من أقدم العصور أثراً من تعاليم 

إمامنا إلاّ أضواءً باهتة وأمثلة ضئيلة.

آذاناً  اليوم وقد استيقظ الضمير الإنساني كما قلت فحق أن تجد تعاليم إمامنا  أما 
صاغية، وقلوباً بحب الخير طافحة، ونفوساً إلى التكامل الإنساني توّاقة فقد أصبح بين 
ة المستيقظة إن قّرص في  الإمام وبين قلوب الناس وشائج تخلقها الطبيعة الإنسانية الخّري

خلقها التاريخ الطويل المظلم.

فمن هو من الناس لا يخفق قلبه شغفاً ويرفرف ضميره إصغاءً إلى ما يصف به أمير 
المؤمنين المتقين إذ يقول في علامات أحدهم )أنت ترى له قوة في دين وحزماً في لين 



من وحي الفكر38

وإيماناً في يقين وحرصاً في علم وعلمًا في حلم يمزج الحلم بالعلم والقول بالعمل الخير 
منه مأمول والشر منه مأمون يعفو عمن ظلمه ويعطي من حرمه ويصل من قطعه تراه 
بعيداً فحشه ليناً قوله غائباً منكره حاضراً معروفه مقبلًا خيره مدبراً شّره. لا يحيف على 
من يبغض ولا يأثم في من يحب يعترف بالحق قبل أن يشهد عليه لا يضيع ما استحفظ 
لا ينابز بالألقاب ولا يضار بالجار ولا يشمت بالمصائب ولا يدخل في الباطل ولا يخرج 
تباعد عنه زهد ونزاهة.  بعده عمن  منه في راحة  والناس  منه في عناء  نفسه  من الحق. 

ودونه ممن دنا منه لين ورحمة ليس تباعده بكبر وعظمة ولا دنوّه بمكر وخديعة.

هذه هي الأخلاق الكريمة الإلهية التي لو ركبت في إنسان لكان هو الإنسان الكامل 
في أعلى مثل الخير الإنسانية الرفيعة ولو أن الناس كلّهم أو أكثرهم أخذوا بهذه الأخلاق 
المفكّرون  ويتمناّه  المصلحون  يتصوّره  ما  فوق  البشر  لكان   المؤمنين أمير  يريد  كما 
ولتبدّلت الأرض غير الأرض ولعمت السعادة والأمن وهناء العيش والرخاء أصقاع 

الدنيا.

أنبتت  لما  العالم  يسود  أن  حقاً  الإسلام  دستور  وهو  الإمام  لدستور  قدّر  لو  نعم 
الأرض ظالماً ومظلوماً ولانمحى من قاموس لغاتنا كلمات العدوان والاستعباد والفقر 
والذل والكذب والبهتان والخداع إلى ما شئت أن تعّرب من ألفاظ الشر والسوء الفساد.

إن الإمام كان المثل الأعلى للإنسان الكامل في أقواله وأفعاله بل هو بملء عماله 
أقصى ما يمكن أن يفرض الكمال في المسلم المؤمن لا تجد فيه ثغره تؤخذ على الإسلام 
فيه وذاب في دعوته واتصلت  انصهر  فإنه  ولا هنات بل هو معجزة محمد الخالدة 
أمثلة عليا للجهاد  فأفرغت قوالب كلّها  المحمدية  الدعوة  بتاريخ  حلقات حياته كلّها 
والصلابة  والإنصاف  والعدل  والزهد  والإيمان  والتقوى  والتضحية  الذات  ونكران 
أين  ومن  العليا  المثل  هذه  عن  التعبير  يسعه  ما  بأسنى  والإنسانية  والرحمة  والشجاعة 



39 �أهل البيت )عليهم ال�سلام(

نبتدئ منها ننتهي إلى ما يدهش العقول ويحّري الألباب فإن الصفات الكريمة تماسك فيه 
في سلسلة لا تنتهي إلاّ من حيث تبتدئ.

بالله عليكم هل شهد العالم في تاريخه منافساً في سلطان كإمامنا حين يعرض عليه 
في قصة الشورى أن يبايع على سيرة الشيخين فيأبى ويترك أعظم سلطان عرفه التأريخ، 
لأن هذه السلطان العظيم لا يساوي عنده وعداً بما لا يرى أو كذبة في وعد. وهي في فقه 
غيره من أهون ما يقدم عليه من يعلل نفسه في المخالفات بالمصلحة العامة وأية مصلحة 

عامة أعظم من أن يتوّىل الإمام الخلافة لإقامة العدل ونصرة الحق.

التاريخ كمروءة الإمام حين حاول معاوية وجنده  أية مروءة في  بالله عليكم هل 
في معركة صفّين أن يميتوه وجنده عطشاً بالاستيلاء على الفرات وهم يقولون له )ولا 
قطرة حتى تموت عطشاً( فكشفهم عن الماء ثم أباحه لهم رحمة وشفقة على عدوه ولو 
ة  منعهم مقابلة بالمثل لاستطاع ذلك ولانتصر عليهم ولو كان عند أهل الشام قلوب خّري
واعية لاعتبرت بهذا الحادث الإنساني العظيم من هذا الفارس العظيم ولانصاعت إلى 

الحق ورجعت عن غيها.

بالله عليكم أيّة شهامة حانية كشهامة الإمام حينما يتغلّب على أعدى أعدائه الظالمين 
له وذلك في موقعة الجمل فينادي في جيشه )لا يجهز على جريح ولا يتّبع مولياً ولا يطعن 
قتلى  آمن( ووقف على  فهو  بابه  أغلق  آمن ومن  فهو  ألقى سلاحه  في وجه مدبر ومن 
الطرفين وبكاهم أحر بكاء وصلى على الفريقين أصدق صلاة ثم سّرح بعائشة مكرّمة 

إلى المدينة المنوّرة مع نساء متنكّرات بلباس الرجال.

لم يمض على البشر في جميع عصوره – فيما أعتقد – عهد كهذا العهد الذي نحن 
فيه، عصر يستيقظ فيه ضمير الخير وضمير الإنسانية النبيلة فيحب الإنسان أن يرجع 
أسمى من  أي عدل  بالله عليكم  الطيبة  الكريمة  نوازعه  الطيبة  السليمة  فطرته  إلى  فيه 



من وحي الفكر40

عدل الإمام حينما يأتيه شقيقه عقيل وقد أملق واطفاله كأنما سوّدت وجوههم بالعظام 
من الفقر يستميحه القليل من بيت المال زيادة على سهمه فيؤثر أن يلوي عنه ويلتحق 

بمعاوية وهو يومئذ على بيت المال الذي يجبى من أغنى البلاد.

بالله عليكم أيّة عفّة أنبل من عفة الإمام حينما يظفر بأدهى أعدائه وأشدهم مكراً 
وهو لا يقل خطراً عن أي شخص آخر هو عمرو بن العاص فيعرض عن قتله إكراماً 
بعد أن أمكن السيف إذ لاذ إلى خمسة الحقير مستجدياً من قبل الإمام ومروءته عفوه ولو 
فتك به يومئذ لما كان في عرف المحاربين ملوماً ولكنه ضحك منه سيفه ضحك العف 

من متهتّك لئيم والفائز هو الإمام بالأخير.

يبلغ زهد الإمام حينما يصبح على رأس أعظم  الزاهدين  بالله عليكم أي زهد في 
إلاّ  يعيش  لبنة ولا  لبنة على  يبني  البلاد فلا  نفائس الأموال من أطراف  دولة تجبى لها 
على قرص الشعير وجريش الملح ولا يلبس شتاء وصيفا إلاّ المدرّعة التي استحيى من 

راقعها ويخصف نعله بيده ويساوي بالعطاء بينه وبين غلامه قنبر.

بالله عليكم أي تواضع في الخلفاء الولاة في تاريخ العالم ينتهي إلى تواضع الإمام 
أسخف  من  )وإن  المعصوم  الإمام  وهو  نصحه  على  لهم  مستحثاً  لرعيته  يقول  حينما 
حالات الولاة عند صالح الناس أن يظن بهم حب الفقر ويوضع أمرهم على الكبر وقد 
كرهت أن يكون قد جال في ظنكم إني أحب الإطراء واستماع الثناء. فلا تكلّموني بما 
تكلّم به الجبابرة وإنه من استثقل الحق أن يقال له أو العدل أن يعرض عليه كان العمل 

بها أثقل عليه فلا تكفّوا عن مقالة بحق أو مشورة بعدل(.

بالله عليكم أية شجاعة في الدنيا تنتهي إلى شجاعة الإمام حينما يقف ليلة الهرير من 
معركة صفّين بين الصَفّين يؤدّي ورده من صلاة الليل متبتّلًا منقطعاً إلى الله تعالى مقبلًا 

على عداته في أحرج ساعات الهلع التي تنسي كل إنسان شجاع حتى نفسه.



41 �أهل البيت )عليهم ال�سلام(

بل أية صلابة في العقيدة بالله تنتهي إلى هذه الصلابة التي لا يبلغ وصفها الواصفون 
ولا يكاد يأتي على كنهها المفكّرون. بالله عليكم أية شخصية هذه ترتفع في إنسانيّتها إلى 
أقصى ما يمكن فرضه في الإنسان الكامل أضف إلى البلاغة في البيان التي رفعته إلى أن 
أنه ما  يكون دون كلام الخالق وفوق كلام المخلوق وإلى أن يقول عنها أعدى أعدائه 
التي حّير  العلم  أيضاً إلى ذخيرة  الفصاحة لقريش إلاّ علي بن أبي طالب وأضف  سن 
بها عقول الفلاسفة بعد قرون وقرون وجاء بآراء لم يسبق إليها الفلاسفة الأقدمون ولا 
أدركها المتأخرون وقد عنيت بشرحها في مقال سبق لي أن القيته بهذه المناسبة بكراجي 
وآله(  عليه  الله  )صلى  محمد  مدرسة  على  إلاّ  كتاب  ولا  مدرسة  في  يترب  لم  من  وهو 

والقرآن الكريم.

بالله عليكم أية شخصية هذه فيما لها من علم عجيب وذكاء خارق وإخلاص للحق 
منقطع النظير وتضحية لا يشوبها وهن ولا ضعف وشجاعة لا تقابلها شجاعة وأنانية 
كاملة لا يشوبها نقص أليست هذه الشخصية بما لها من العظمة النادرة وما اجتمعت 
لها من الصفات الكريمة الصادقة هي أكبر معجزة لمحمد قبل أية معجزة أخرى إذ 
تؤمن به إيماناً لا يشوبه ريب وتتّبع شريعته اتباعاً لا يخالطه أي انحراف وهي بعد هذه 

أكبر مرشد للبشر إلى سبل الخير وأعظم دليل إلى طريق النجاة في الدنيا والآخرة.

جعلنا الله من المتمسكين بولايته الآخذين بفضل تعاليمه إنه أكرم مسؤول.



من وحي الفكر42

العدالة في الإ�سلام)))

قيمه  من  لشيء  قيمة  ـ   البيت آل  طريقة  على  ـ  الإسلامي  الدين  يعط  لم 
الأخلاقيّة والقانونيّة ما أعطى للعدالة بجميع ما لها من معانٍ، وفي كلّ صورها في جميع 

مناحي الحياة.

فإنّ الله تعالى هو )العادل( المنزه عن الظلم والعدوان، فكلّ ما لكلمة )العدالة( من 
معنى سام رفيع، فوق مستوى المخلوقات في عدالتها التكوينيّة والأخلاقيّة والقانونيّة.

ومن مظاهر عدله تعالى أن جعل لكلّ ما نعمل جزاءً، وأعطى لكلّ من يستحق 
اً  ّ ة شَر اً يَرَهُ وَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّ ة خَْري حقّه من صغيرة وكبيرة، ﴿فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّ

يَرَهُ﴾.

ة﴾. ﴿إنَِّ اللهَ لاَ يَظْلمُِ مِثْقَالَ ذَرَّ

﴿وَأَنَّ اللهَ لَيْسَ بظَِلاَّم لِّلْعَبيِدِ﴾.

***

من بعد عدالة الله ـ فيما عليه آل البيت من طريقتهم ـ فإنّ العدالة أساس الاعتقاد 
بنبوة الأنبياء الذين يجب أن يكونوا في سمو عدالتهم معصومين عن كلّ ما يشين البشر 

من جرم وخطأ.

الناس  في  الله  عهد  يتولى  الذي  تعالى  الله  من  المنصور  )الإم��ام(  ذلك  مثل  وعلى 

))) مجلة النجف، السنة الرابعة، العدد 8، 1961. وقد ألقيت المحاضرة في الحفلة الكبرى التي 
لها  وكان   علي المؤمنين  أمير  الإمام  ميلاد  ذكرى  لإحياء  العام  هذا  المقدسة  كربلاء  مدينة  أقامتها 

صدى استحسان عميق في نفوس ذوي المعرفة كافة.



43 �أهل البيت )عليهم ال�سلام(

لهدايتهم، ويتولاه الناس في طاعتهم الواجبة له ليهتدوا به ﴿قَالَ لاَ يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِميَِن﴾ 
بُِّ الظَّالِميَِن﴾. ْدِي الْقَوْمَ الظَّالِميَِن﴾ ﴿وَاللهُ لاَ يُح ﴿وَاللهُ لاَ يَه

وفي الدرجة الثالثة، فإنّ العدالة في »الناس« في التشريع الإسلامي، شرط مفروض 
في ولاة أمور المسلمين وفي حكّامهم وقضاتهم، بل المتولين لأيّ شأن من شؤونهم المدنيّة 

والدينيّة.

ثمّ هي شرط حتّى فيمن يؤمّهم لجماعة الصلاة، فضلًا عمّن يرجعون إليه في تقليده 
الفقهاء صائناً لنفسه حافظاً لدينه مخالفاً  الدين )من كان من  من المجتهدين في أحكام 

لهواه مطيعاً لأمر مولاه، فللعوام أن يقلدوه(.

والحقوقيّة  المالية  القضايا  )الشاهد( في جميع  قبول شهادة  وبالأخير هي شرط في 
وغيرها، وشرط بالخصوص في شهادة )الطلاق( لإقامته وصحّته.

يفتقد الحاكم  إليهم الأمور الحسبية حيث  تعالى  الله  المؤمنين( قد أرجع  و)عدول 
العادل أو الإمام القائم.

***

فالعدالة إله

والعدالة في النبي

والعدالة في الإمام

والعدالة في المجتهد

والعدالة في إمام الجماعة

والعدالة في كلّ من يتولى شأناً من شؤون الناس العامّة

والعدالة في القاضي



من وحي الفكر44

والعدالة في الشاهد

والعدالة في المؤمن الذي يتصدى للأمور الحسبيّة.

كلّ هذه مفروضة في الشرع الإسلامي على مذهب آل البيت  وطريقهم في 
العقيدة والحكم والدولة والسياسة والأمور الاجتماعيّة.

***

فلا ولاية لفاسق

ولا شهادة لفاجر

ولا سلطان لغير العادل

ولا حكم لظالم

ولا قضاء لمن تأخذه في الله لومة لائم فيحيف في قضائه

ولا رأي مقبول متبع لمجتهد متبع لهواه غير مطيع لأمر مولاه.

ولا إمامة لمن لا يتورع عن محارم الله

ولا نبوة لمن يجور في حكمه ويكذب أو يخالف الله في صغيرة وكبيرة

وليس ربّنا من يجوز عليه الظلم والجور وعذاب المطيعين وثواب العاصين.

***

إنّ أساس الإسلام في عقيدته وتشريعه مقاومة الظلم، ومكافحة الجائرين، وجهاد 
العادين ومقاطعة الفاسقين، ومناهضة المستهينين بأمر الله.

وما امتلأت الأرض ظلمًا وجوراً إلاّ لانكفاء الناس عن العدل، وتهاونهم في رضا 
حكم الظالمين، وإتباعهم لأهوائهم، ومجانبتهم للحقّ والقسط، وخروجهم على طريقة 



45 �أهل البيت )عليهم ال�سلام(

آل البيت في الإسلام.

***

. فانظر إلى أي مستوى بلغته العدالة في الإسلام عند آل البيت

فهي إذ كانت في الله تعالى إحدى صفاته الكمالية الذاتية عندهم، كانت شرطاً تقوم 
القانونيّة لاصلاح  اعتقاداتها وفي تشريعاتها  الإسلاميّة في أصول  الشريعة  عليه أسس 
النواحي  إلى  الكبيرة  العامة  الشؤون  تبتدئ من  الناس وتنظيماتها الاجتماعيّة  سياسات 

الاجتماعيّة الصغيرة.

إلى  تعالى  الله  من  الإسلام  في  القانوني  والتشريع  الدينيّة  العقيدة  تنظم  فالعدالة 
الشاهد.

البشر وأمانهم وسلامتهم وصيانتهم من  وهذا أعظم شيء لغرض ضمان سعادة 
م أخذوا بهذا التنظيم وارتهنوا به. الظلم والعدوان والجور والتعدي لو أّهن

فليس ـ إذن ـ شيء في قيمته الأخلاقية والقانونيّة له ما للعدالة في التشريع الإسلامي 
والصدق  وال�رباءة  والعفة  والنزاهة  للطهر  عالياً  مثالاً  يكون  أن  للإنسان  أراد  الذي 
والاخلاص، لنعمة السعادة بين الناس ولتقام بينهم أسس العدالة الاجتماعية والمساواة 
الطبيعيّة العادلة التي تعطي لكلّ ذي حقّ حقّه من الحياة حسبما تؤهله الملكات المتنوعة 

للأفراد والأعمال التي يحسنون القيام بها.

َّا عَمِلُواْ وَمَا رَبُّكَ بغَِافلِ عَمَّا يَعْمَلُونَ﴾. قال الله تعالى: ﴿وَلكُِلّ دَرَجَاتٌ ِّمم

هكذا كان الإسلام في عدله وفي تقييمه للعدالة الإنسانية وتقديره لأهلها، وكان 
سيّدنا أمير المؤمنين ـ ونحن نتحدث عن العدالة بمناسبة عيد ميلاده ـ في القمّة من 
العدالة الإنسانيّة والمثل الأعلى للمسلم العادل والنسخة الكاملة للمؤمن المثالي الذي 



من وحي الفكر46

تتمثل  القدسيّة، كما  العجيبة  تتمثل كلّ شيء في كمالاته  أراده الله تعالى في تشريعه ولا 
عدالته في أعماله الجبّارة.

أعطيت  لو  »والله  الأمين،  الصادق  وهو  الجبار  نفسه  عن  يتحدث  إليه  واستمع 
الأقاليم السبعة بما تحت أفلاكها على أن أعصي الله في نملة أسلبها جلب شعيرة ما فعلت«.

فكم هي منزلة هذه الدرجة من الكمال الإنساني؟

إنّه لا يسلب من نملة قشرة شعيرة في معصية الله.

وما قيمة النملة والشعيرة وقشرتها في التقديرات المالية؟ ولكن تقديرها الأخلاقي 
في شريعة الله عند أمير المؤمنين ينوف على تقدير جميع الأقاليم السبعة بما تحت أفلاكها 

في قيمتها الماديّة.

الوصف عن تحديده،  يعجز  مماّ  المثالية  العدالة  برهن في سيرته على هذه  وقد 
أملق  قد  أخوه  وكان  هذه...  لعدالته  مثلًا  فضرب  )عقيل(  أخيه  مع  عمله  ما  وكفى 
وجوههم  سودت  كأنما  الذين  وصبيته  هو  به  يبتلع  صاعاً  المسلمين  بر  من  فاستماعه 

.بالعظلم من الفقر على حدّ تعبيره

فأين هو بالقياس إلى من يهب الألوف والملايين من مال المسلمين لخاصّته وذوي 
قرباه لا لشيء إلاّ لأجل القربى والولاء الشخصي.

***

ما أعظمك يا أمير المؤمنين إنساناً كملت فيه جميع معاني العظمة الإنسانيّة، فقصرت 
عن بلوغ هدفه الرجال وعقمت النساء عن نظيره... ولولا الأئمّة من بنيه لما شقّ غباره 
المسلم بالأخلاق  النبي من تحلية  إليه  العظيم كلّ ما دعا  أحد فيما تجلى في شخصه 

الإلهيّة الفاضلة.



47 �أهل البيت )عليهم ال�سلام(

وقد صّرح فيما ندب إليه المسلمين من أتباع منهجه بعجزهم عن لحاقه، فقال: »غير 
أنّكم لا تقدرون على ذلك ولكن أعينوني بورع واجتهاد«.

وأي بشر غيره أن تعرض عليه )الخلافة الإسلاميّة(، وهي اعظم سلطان عرفناه 
في الدول العالميّة فيأباها مترفعاً عندما اشترط عليه يوم )الشورى( أن يبايع على منهج 
معّني وهو اتباع سيرة الشيخين، ولّما لم ير الالتزام بهذا النهج طريقاً يعذر فيه عند الله لفظ 
الخلافة كما تلفظ النواة، وهو قمين بأن ينحدر عنه السيل ولا يرقى إليه الطير، ولكنهّ 
أبى على نفسه الكبيرة أن يعد فلا يفي أو أن ينحرف عن منهجه القويم في سبيل ملك 

يفنى وجاه يطوى ودنيا زائلة كان قد طلّقها ثلاثاً لا رجعة فيها.

مع أنّه كان له في عرف الناس مساع من تأويل وتبديل بعد أن يملك على الناس 
سلطانهم.

***

الإسلامي  الدين  عظمة  تتجلى  وهنا  الإنساني،  المخلوق  هذا  عظمة  تتجلى  هنا 
أصغر  في  التساهل،  ولا  الانحراف،  ولا  والمراوغة،  المخاتلة  تقبل  لا  التي  وعقيدته 

صغيرة من شؤون العدل والصدق.

وحقّاً إذا كان، وحده، معجزة هذا الدين، بعد أن نعلم أنّه نشأ في أوّل ولادة 
الدين فعرف مداخله ومصادره، مع العلم أنّه قد أوتي عقلًا جبّاراً ونفساً كبيرة وشجاعة 

نادرة وروحاً قويّة لا تلين لباطل ولا تتسامح مع الحقّ.

فلو كان في الدين الإسلامي من هنات يؤخذ بها لكان هو أسبق الناس إلى معرفتها 
وأشجعم على التخلي عنها وأقواهم على كشفها، ولكنهّ كان لا يتنازل عن أصغر حكم 

فيه لأعظم سلطان في الأرض.



من وحي الفكر48

إنّ القيم الأخلاقيّة عنده مهما صغرت في أعين الناس لهي أعظم عنده من الدنيا بما 
فيها ومن فيها.

سلام عليك يا أمير المؤمنين!

ما أقصرنا عن اللحاق بغبارك وما أجدرنا أن نهتدي بهديك وأن نقتدي بشريعتك 
وأن نتلمس خطاك في عدلك، لترفع من صنع أمتنا إلى مقام العليّين، وننشر العدل فى 

الأرض ونملأها عدلاً وقسطاً كما ملئت ظلمًا وجوراً....



49 �أهل البيت )عليهم ال�سلام(

خلود وتخليد)))

تبعاً  ذاتها  في  متنوّعة  وطرائق  سبل  وأفذاذهم  وقادتهم  أبطالهم  تخليد  في  للناس 
مجتمعاتهم  في  يمجّدونها  التي  المثل  لاختلاف  نتيجة  أو  والأذواق  المبادئ  لاختلاف 
ويقرؤون عنها في عناوينها لوحة الفن الأخّاذة التي تكاد رؤاها تختطف القلوب قبل 

أن تتمثّل صورتها في العيون... 

بلون  المشع  طابعه  سبيل  ولكل  العباقة  نفحتها  التخليد  طرائق  من  طريقة  ولكل 
الضمير والمحس))) بمدى الاندفاع النفسي وهذا وذاك أصدق فما ولساناً في التعبير عن 

ضمائر العاملين إن لم يكونا مجهر الحقائق وشعاعها المصوّر للقلوب التي في الصدور. 

التخليد  أن��واع  من  أمة  لكل  صفحاتها  في  التاريخ  أسفار  تسجلّه  ما  قدر  وعلى 
لأعاظمها وفي ضوء إعدادها ومعدوداتها تستطيع جيداً أن تزن خلق تلك الأمة مهما 

تقادمت عليها العهود وتحبط بمدى رقيّها وثقافتها في كل لون من ألوان الحياة...

والتخليد أيها السادة كبير في صورته بسيط في معناه فهل هو إلاّ رمز لولاء الفرد 
لذلك المخلّد أو شعار كل ما فيه الاعتراف بجدارته أو إلماع إلى الشكر العظيم لذوي 
التضحيات والصلاح والباذلين أنفسهم في مرضاته تعالى. وهذا فقط هو يكون خلودهم 

))) نص الكلمة الافتتاحية للحفل الذي أقامته جمعية متندى النشر بمركزها العام في بنايتها القديمة 
الملاصقة للصحن الحيدري الشريف بمناسبة افتتاح الباب الذهبي الذي أنجز بمساعي المرحوم السيد 
محمد كلانتر لحضرة مرقد أمير المؤمنين الإمام علي وكان ذلك عصر يوم الخميس الموافق 12شهر 
شعبان 1373 بمشاركة رائعة من أعلام النجف الأشرف وأدبائها الكبار كالشيخ عبد المهدي مطر 

والسيد محمد جمال الهاشمي وبحضور سائر الطبقات.
))) المحس: من أحس.. الشعور بالإحساس. 



من وحي الفكر50

في كفتي ميزان الخلود ذاته مختلف الطبيعة كأبعد مدى يعرفه محل الاختلاف في النبوغ في 
الذوق في جودة الإنتاج والإخراج. 

الخلود سلم يشق أفق الفضاء لينتهي طرفه الأعلى إلى السماء فهل سيستطيع ارتقاء 
مراقيه كلّها بشر ينقصه الحول والطول؟ وهل يؤمل إنسان يوماً أن تؤاتيه الظروف بمثل 

هذا الصمود..؟ اللهم إلاّ فتى النبي علي أخوه ووصيه الأمين. 

ذلك هو الإنسان الذي ضرب في الخلود رقما عالياً عبر سلّم الخلود فخلد في نفسه 
في السماء كما كان في الأرض من أعظم الخالدين بكل ما حواه لفظ الخلود من مثالية 

يسعها حيّز الإمكان. 

أستغفر الله العظيم – حاشا لأبي الحسنين أن يخلّده المخلّدون كما يخلّدون أبطالهم 
وأعاظمهم – إن التخليد الحقيقي الذي هو به جدير معلول لمعرفة الشخصية المخلّدة 

بكل مناحي عظمتها وعلي لم يعرفه إلاّ الله والرسول على حد تعبير سيد المرسلين. 

بنفسه  ونفسه  بيومه  يومه  خلد  الشريف  لسمعه  الكنى  أرقى  وهي  تراب  أبا  إن 
فعاش خالداً ومضى لربه خالداً باعتراف الجميع على حين لا نجد للدعاية يداً في بناء 
مجده ولا للزخارف التي اعتادها الناس أثراً في توطيد كرامته ولا لمصطنعات النعوت 

التي تلوكها ألسنة الطمع فضل ولا بعض الفضل في دعم كيانه. 

وشريعة  الله  دين  من  والقاسطون  المارقون  جحده  يستطع  لم  بخلود  وناهيك 
ما كان لهم من  مثلًا في جميع  العليا  نفسه  إلاّ لأنه ضرب لهم من  أليس ذلك  الإسلام 
مثل في الحياة حتى عجز واصفوه عن تصويره بحقيقة الذات والصفات ورحم الله أبا 

الطيب إذ يقول:

تعمداً  للوصي  مدحي  شاملا وتركت  مستطيلًا  ن���وراً  ك��ان  م��ذ 
بنفسه  قام  ال�يشء  استطال  وصفات ضوء الشمس تذهب باطلاوإذا 



51 �أهل البيت )عليهم ال�سلام(

الجوار  وحسن  والسماحة  والفصاحة  والتضحية  الشجاعة  في  أمّته  مثل  كان  لقد 
ولكنه  الأخ�الق  كريم  من  إليها  وما  والغيرة  والحجى  والصدق  والنجدة  والكرم 
)صلوات الله عليه( لم يبلغ ذروة هذه المثل فحسب بل تحدّى المثل ذاتها بكل ما للتحدّي 
من معنى مريع تحدّاها بخوارق الصفات والممتنع بلوغه على بشر من هذه الخصال فلم 

تكن مواهبه الكريمة محض صفات إنما كانت آيات بيّنات وذات إعجاز. 

ولهذه النفسية العلية التي رافقته حتى وفوده على بارئه العظيم فكانت ولم تزل بين 
جنبيه لم يشأ أن يرفض ما اعتاده البشر في تخليد الأبطال ولا أن يتقبّلها كباقي الخالدين 
أو  عوض  بغير  ولائهم  ورموز  أمّته  من  التقدير  شعائر  ويتلقّى  وج��زاء،  إجابة  دون 
مكافأة.. لم يشأ ذلك طالما كان السكوت عن هذا الخلق المجيد من سائر الناس منشؤه 

الاستسلام لصرعة الموت ورقدة الخالدين.

ولم يمت علي وحاشاه أن يموت أو ما قرأت في كتاب الله تعالى ﴿وَلَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ 
هِمْ يُرْزَقُونَ﴾))). هِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّ قُتلُِوا فيِ سَبيِلِ اللَّ

بالمعروف...؟  والمعروف  بالشكر  والشكر  بالإحسان  الإحسان  سيكافئ  فكيف 
فلنقرأ المكافأة من آثار التخليد ولنتحسّسها من طريق الاستقراء. 

وإذا نحن نظرنا الساعين لتخليد أبطالهم بأموالهم وقرائحهم وسائر ما عليه قدّروا 
أو يقدّرون وجدناهم أحيوا أثراً وخلّدوا مثلًا دون أن يصيبوا من أعمالهم وجهودهم 

شيئاً مذكوراً، اللهم إلاّ ثواب الله إن كان ذلك التخليد من الطاعات. 

بوحي  تنطبع  الأذهان  وبدأت  الأخاذ  بنورها  تشع  العلوية  الظاهرة  بدأت  وهنا 
جديد استلهمته من عظمة قالع الباب )في يوم الباب(.

هذا هو علي يخلد مخلّداً به في دنياه كما يضمن له الخلود في ذلك اليوم العصيب 

))) آل عمران 3: 169. 



من وحي الفكر52

– لقد رفع له محبوه قباباً ضاهت السماء وشادوا له ضرائح تفخر على الجنان ولكنهم لم 
يزيدوا علياً وصي الرسول فخراً ولا شرفاً ولا محبة في قلوب رائديه – فها هو ذا علي 
يخلّدهم في أعمالهم ويرفع لهم شرفاً باذخاً ومجداً شامخاً وذكراً عطراً فوّاحاً تستنشق عبيره 

ألوف المتمسّكين بولاية أمير المؤمنين.

الإحسان  في  ورفاقه  مقدّم  مهدي(  )الحاج  ذهن  على  الخالدين  مواكب  ومرّت 
إلى  الشريفة  ونفوسهم  العالية  نفسه  وتهالكت  الولاء  عواطف  نفوسهم  في  فأثارت 
التخليد والخلود وأظن أنهم قارنوا جيداً ووازنوا الحياة بلونيها فرأوا أن حياة المال حياة 
العرفان ورأوا  بميزان  الشخصية  ناقدي  القيمة عند  الشخصية رخيصة  خيال محدودة 
كذلك أن حياة الخلود لا تشترى ولاتباع لا لغلائها فقط بل لأنها فوق مستوى المال فما 

كل باذل بخالد. 

وتوجّهوا من توهّم نحو باب مدينة الله ومدينة علم الرسول بهذا النضار الوهّاج 
هدية متواضعة لم تجرأ على اجتياز الاعتاب ورمزاً جليلًا للولاء والاستمساك – ولكنهم 
ما إن لاح لأنظارهم نور علي يملأ الفضاء حتى أيقنوا بالخلود – هذه مدينة علي تنتفض 
بأشبالها مهرجانات وأفراحاً وهذه أصوات الثناء تملأ الفضاء وليس في يوم ولكنها أيام 
المال  على  المتهالكون  فليعتبر  بنضارهم  اعتزّوا  لو  وصاحبيه)))  المقدم  يعرف  كان  فمن 

))) قام بإنجاز الباب الخشبية أستاذا فن النجارة في العراق: الحسيب السيد كريم المرعبي الحلي 
والحاج حسن اليزدي وقام بالصياغة أمهر وأشهر أساتذة فن الصياغة في إيران ممن حاز على الشهادات 
والأوسمة لتفوّقه على غيره بهذا الفن، وهم الحاج محمد تقي الأصفهاني، والحاج السيد محمد العريضي 
بإنشائه السيد محمد كلانتر بإنهاض  الأصفهاني، ومحمد حسين برورش الأصفهاني، وتصدى للقيام 
ثلاثة من تجار طهران للانفاق على الباب المذكور وهم: الحاج ميرزا مهدي مقدم وأبناء أخيه الحاج 

كاظم أغا توكليان مقدم والحاج ميرزا عبد الله مقدم.
أنفق ثلاثة آلاف وخمسمائة مثقال من الذهب الخالص على الباب، وخمسين ألف مثقال من الفضة 
صيغت على شكل صفائح سميكة وضعت على وجه الباب تحت صفائح الذهب مباشرة – ومقداراً 



53 �أهل البيت )عليهم ال�سلام(

وليبذلوا في سبيل انتخابهم للخلود بدلاً عن كل انتخاب. 

وهذا هو )السيد كلانتر())) كثر الله في صفوف المسلمين أمثاله يستبدل عن ندائه 
يتحدّى معاً  – فكأن سعيه  النبيل ولا غرابة في مسعى هو من علي وإليه  بنتائج سعيه 
يعمل  أن  ينبغي  هكذا  يقول:  وكأنه  والإصلاح  الصلاح  ودعاة  والهمم  المال  أرباب 

المجاورون ويتعاون المصلحون – سدّد الله الجميع لسبل الخير والصلاح.

العمل  واستمر  عراقي  دينار  ألف  عشرين  مبلغ  له  ورصدوا  الثمينة  الخالصة  المينا  من  بالقليل  ليس 
به ثلاث سنين، وقد نصب صباح يوم الإثنين الثامن من شعبان سنة )1373هـ(، وأقيمت بمناسبة 
نصبه احتفالات في الأسواق والصحن الشريف استمرت أكثر من أربع ليال، وفتح وسمح للدخول 
منه والخروج يوم الخميس الحادي عشر من شعبان وقد تضّررت هذه الباب وإطارها بسبب القصف 
الهمجي الذي طال المدينة المشرفة والمرقد الطاهر في سنة )1991م( عند دخول الجيش البعثي الدموي 

للسيطرة على مدينة النجف الأشرف.
))) السيد محمد السيد سلطان الموسوي الشهير بكلانتر )1325 – 1420( عالم جليل محقّق فاضل 
يعد من الوجوه العلمية في النجف تصدّى لتاسيس مشاريع خيرية رائعة منها جامعة النجف الدينية 
واللمعة  السعادات  جامع  في  كما  مطبوعة  رصينة  تحقيقات  وأنجز  العلوية  للحضرة  الذهبي  والباب 

الدمشقية والمكاسب وامتاز بحسن السريرة والتقوى وحب الخير.



من وحي الفكر54

خلود النه�ضة الح�سينية)))

لم  التي  الحسين  مأساة  لذكرى  ولادة  إن ذكرى ولادة سيدنا الحسين –– هي 
وتتضخّم  بالبال اسم أبي عبد الله إلاّ  الملوان، فما أن يخطر  يخلق مثلها ولم يخلق جدتها 
المصائب دونها، ولا  النازلة بالإسلام والمسلمين فيعظم هولها وتصغر  القلب تلك  في 
تدع للنفس مجالاً لفرحة عيد ميلاده أن تسلك إليها، ولا تترك للقلم مجالاً واللسان أن 
يصمدا في تصوير هذا الحدث الذي ملأ بيت النبوة بمشرق نوره الوهّاج غبطة وحزناً 

في آن واحد.

على أن مثلي لعاجز من تصوير ما لإمامنا – من عيد في ميلاد أو من ميلاد في 
عيد – وما أوتي كاتب من بيان فإن بلاغته لا تتجاوز التكرار لما هو مكرر آلاف المرات 

ليل نهار.

ولكن الشيء البكر الذي لم يتكرّر في وجود الإنسان ولم يعرف له مثيل في تاريخ 
في  التاريخية  الجبارة  البشرية أن يظهر في الوجود إنسان مثالي كالحسين –– بنهضته 
مصاولة الظلم ومكافحة الطغيان ومقارعة الجور، ومناهضة الكفر والإلحاد، مضحّياً 
بكل ما عنده من قيم واعتبارات، وبكل ما يملك من مال وبنين وحياة، فيستدر عطف 
الأجيال المتعاقبة لنصرة الحق، ويثير حماس النفوس الأبيّة على مقاتلة الظلم، ويعلم كل 

التحلّل  فيها  نعى  بالنجف وقد  الحسيني  المولد  احتفال  المظفر في  الشيخ  ألقاها  التي  الكلمة   (((
الخلقي الذي انتشر في الأقطار المسلمة جمعاء والذي ساعد على انتشاره المستعمرون وختمها بتعريف 
الناس  بشؤون  والتصّرف  الفتيا  وله حق  العامة  الولاية  ذو  وإنه وحده  الشيعة  عند  »المجتهد«  منزلة 
وهذه التفاتة جميلة في تعريفه الحفل الذي يضم الآلاف من المسلمين بمن له الحق التكلم باسم الدين 

لاسيما بعد أن لوحظ تسامح ممن ليس له هذا الحق في استعماله.



55 �أهل البيت )عليهم ال�سلام(

محب للعدل على التضحية في سبيل الواجب، ويفضح أعمال الطغمة الفاسدة المستبدة، 
الناس  تخادع  أن  الإسلام  باسم  أرادت  التي  الخبيثة  الجاهلية  الروح  للناس  ويكشف 

.للقضاء على كل معاني الخير وخير كل المعاني الإسلامية التي نادى بها محمد

ينهض رجل كالحسين في ظروف  أن  التاريخ  يتكرّر في  لم  الذي  إن  فأقول:  أعود 
فيعيد  والإلح��اد  والكفر  والفساد  الظلم  على  شعواء  حرباً  فيعلنها  الخاصة  للإسلام 
ولإباء  منهجه،  وللحق  صراطه،  للعدل  ويعلن  صولته،  وللتوحيد  جدته،  الإسلام 

الضيم والذل طريقه.

وإن تكن هذه الثورة عبرة لنا – نحن أبناء هذا العصر من المسلمين – فهي أحق 
من أن تكون عبرة تعصر فيها الدموع اعتصاراً ونقعد ملومين مدحورين عن مصاولة 

الظلم والإلحاد جبناً واستكانة.

الآن  نعيشه  الذي  كيومنا  يوماً  فيما وجدت عصراً كعصرنا الحاضر ولا  أجد  وما 
ظلمًا  الأرض  وملأ  فقوّضهم،  المسلمين  شمل  وشنت  فهدمها  الإسلام  بدعائم  طوح 
الصليبيون  والمستعمرون  طويلة  سنون  مضت  وقد  واستهتاراً.  فساداً  والدنيا  وجوراً 
يدكون حصون الإسلام حصناً حصناً وينشرون راية الإلحاد نشراً نشراً ويبخسون حق 
الفضائل بخساً بخساً. ونحن – المسلمين لا بارك الله فينا من مسلمين – أعناهم على 
أنفسنا إعانة الضعيف المتخاذل للقوي المهاجم، وساعدناهم على ديننا مساعدة العبد 
اللئيم لسيده الجائر الحاقد، وشاركناهم في هدم قواعدنا مشاركة الدنيء الغبي للعدو 

اليقظ الجائر.

وإني لأتمنى على كل واحد من المؤمنين الأخيار الغيورين أن يجوب البلاد الإسلامية 
العابرة، ليرى بأم عينيه كما رأيت  من أقصاها لأدناها كما شاهدت قسمًا من مظاهرها 
اقتبسناه  خلقي  تحلّل  أي  وإلى  الصحيحة،  الإسلام  بتعاليم  الحال  تردّت  مدى  أي  إلى 



من وحي الفكر56

لخصومنا  تقليداً  بلغناه  الدين  بروح  وحشي  استهتار  أي  وإلى  الغربيين،  أعدائنا  من 
المستعمرين.

وفوق كل ذلك وهو موضع الداء ومحزه))) إن ولاة الأمور في بلادنا الإسلامية من 
أقصاها لأدناها مفخر أحدهم أن يستجيب إلى داعية الغرب للاستهانة بتعاليم الإسلام 
والالتماس بمفاتن الشهوة واللّذات الداعرة، ومبلغ حريّة مفكرّهم أن يستصيخ دعوة 

اللادينية والإلحاد وصولة قويهم أن يصنعن بالظلم والجور ووحشية شريعة الغاب. 

ولاشك إن المستعمرين الطغاة يتضاحكون في سّرهم بملء أشداقهم على هوساتنا 
في تقليدنا لهم، ويفرحون بمنتهى سرورهم على انكفائنا على أنفسنا وديننا وعلى انعكافنا 
على أصنامهم التي نصبوها لنا لنقلّدها، ونحن نخادع أنفسنا بأنا بلغنا بتقليدنا لهم في 
الاستهتار الغاية من التقدّم والعمران والرقي في الاستقلال حتى أصبحت دعوة أفيون 
الشعوب لها المجال لتخدير المغفّلين المساكين منا وإغرائهم على هدم حصوننا الإسلامية.

وبهذه المناسبة يجب أن لا ننسى مواقف النجف الأشرف في هذا المضمار وبطولتها 
وتفهمها لنيات المستعمر ودسائسه، فإنها بفضل علمائها الأعلام نوّاب الإمام هي التي 
أعلنت الجهاد على المستعمر حينما هجم على إيران لاحتلالها قبل الحرب العالمية الأولى 

وأعلنت الجهاد عليه أيضاً حينما هجم على العراق لاحتلاله في الحرب العالمية الأولى.

ومما يلفت النظر حقا ان جهاد النجف كان في صفوف العثمانيين مؤازرة لهم.

نعم كان جهادهم في صفوف العثمانيين مع إنهم كانوا من ألد أعداء النجف، وقد 
يمنعهم  ولم  العذاب،  وأنواع  الآلام  صنوف  بالخصوص  والنجف  منهم  العراق  ذاق 

ذلك من واجبهم المقدس الإسلامي في جهاد الكافر المستعمر.

ثلاث  الإنكليز  قبل  من  العراق  واحتلال  قوّادهم  بخيانة  الأتراك  هزيمة  وبعد 

))) موضع الحز: أي القطع. 



57 �أهل البيت )عليهم ال�سلام(

بكل  العلماء  قادها  التي  الكبرى  بالثورة  وجههم  في  نهض  الذي  من  تعلمون  سنوات 
إخلاص وتضحية وحكمة. ثم أنتم تعلمون كيف نفض العلماء بعد ذلك أيديهم من 
عن  أبعدوهم  حتى  ووظائفها  انتخاباتها  فحرّموا  المستعمر  اصطنعها  التي  الحكومة 

العراق.

ولا تزال النجف وعلى رأسها العلماء المجتهدون ينظرون إلى المستعمر وأحابيله))) 
الخادعة نظر الحذر المستيقظ، ولا ننسى أن من أعماله التي دأب عليها ولقّن أذنابه بها 
نواياهم وفي ميزتهم  الناس في إخلاصهم وحسن  بتشكيك  العلماء  الانتقام من  محاولة 
إنكار  منهم  للانتقام  المحاولات  تلك  بعض  ومن  الإسلام.  في  كعبهم  وعلو  الثقافية 
جميلهم في الثورة وتناسي جهادهم في الدين، وبالأخير محاولة عزلهم عن الشعب وتقليل 
نفوذهم فيه وتصغير شأنهم عنده لأمانتهم. وقد نجح المستعمر في ذلك إلى أبعد نجاح 
وأمام  المرهقة  المحاولات  تلك  أمام  وصمودهم  الدين  رجال  صبر  أن  غير  سبق،  فيما 
وسيبقيها  النجف  أبقى  الذي  هو  الحريات  وخنق  العيش  ضنك  من  المنغصة  نتائجها 

مرفوعة الرأس دائبة في أداء رسالتها الإسلامية خالصة لوجهه الكريم.

استغنائهم  جهة  من  مستوحى  النجف  لعلماء  المقدّر  الموقف  هذا  أن  في  شك  ولا 
لأدنى  ميّرس  هو  ما  بكل  وقناعتهم  المادية  شؤونهم  في  اختلافها  على  الحكومات  عن 
كفاف العيش، ومستوحى من جهة أخرى من فتح باب الاجتهاد، إذ ينشأ في كل جيل 
علماؤهم في الدرجة الأولى من ناحية الكفاية العلمية ومن ناحية الثقة بالله والانقطاع 

إليه والجهاد في سبيله لا تأخذهم فيه لومة لائم.

ومنزلة المجتهد عند الشيعة – كما تعلمون – منزلة الإمام في أنه المرجع للناس في 
شؤونهم الدينية وغيرها وليس لأحد غيره حتى الإفتاء، وليس لأحد غيرهم حق الحكم 

))) الأحابيل جمع أحبولة وهي المصيدة. 



من وحي الفكر58

والتصرف في شؤون الناس العامة، له ما للإمام من الفصل في القضايا والحكومة بين 
الناس، والراد عليه راد على الإمام والراد على الإمام راد على الله وهو على حد الشرك 
بالله، كما جاء في الحديث))). فليس المجتهد الجامع للشرائط مرجعاً في الفتيا فقط بل له 
الأولوية العامة وذلك من مختصاته، ولا يجوز لأحد أن يتولاهّا دونه إلاّ بإذنه وإجازته، 

كما لا تجوز إقامة الحدود والتعزيزات إلاّ بأمره وحكمه.

تلك حدود الله تعالى التي فرضها على عباده. وبعد هذا أفلا يكون موقف الإمام 
الإسلام  حضيرة  إلى  للرجوع  الإسلامية  بأمتنا  للنهضة  لنا  عبرة   –– الحسين 
والرشد الديني والهداية الإلهية. وما أرخص النفوس والمال والجاه في سبيل إقامة عدل 
الله في الأرض وصرح الدين الإسلامي في الكون. ولنا بسيدنا أبي عبد الله الأسوة 

الحسنة وبطريقته المثل الأعلى الذي يحتذى.

ألهمنا الله تعالى الصبر ووفقنا لوحدة كلمتنا وجمع قوّتنا وهدانا سواء السبيل. اللهم 
وإليك المشتكى وعليك المعول في الشدّة والرخاء. فأفض علينا من رحمتك ما يغير من 

وا مَا بأَِنفُسِهِمْ﴾))). ُ ُ مَا بقَِوْمٍ حَتَّى يُغَِّري حالنا ﴿إنَِّ اللهَ لَا يُغَِّري

))) الكافي للشيخ الكليني 8: 146. 
))) الرعد 13: 11. 



59 �أهل البيت )عليهم ال�سلام(

يا �أبا عبد الله)))

تنصرم القرون وذكراك باق مع الدهر وتموت الناس وثورتك حية في القلوب ففي 
تاريخ حياتك حياة التاريخ، وفي جلال معناك معنى جلال التضحية، وفي خلود سّرك 
سّر خلود الكرامة لقد جئت إلى الأمة الإسلامية مشرقاً كالشمس تجلي للناس عن خفايا 

الناس وتهوى المؤمنين إلى صدق العزيمة ومكافحة الظلم والثورة على الباطل.

وحق أن أهنيّك في يومنا الأغر في تاريخ العراق مهد ثورتك بانتصار وثبته الجبارة 
التي أطاحت بالظلم والعدوان والاستعباد، وانتقمت من الظالمين، فإن هذا من اشعاع 

نورك الوهاج الذي أنار للناس سبل الظفر بجيشنا الباسل.

))) مجلة النجف السنة الثانية العدد الأول 13/ محرم / 1377 – 31 / تموز / 1958.



من وحي الفكر60

يا نور الحق)))

في تاريخ حياتك حياة التاريخ، وفي جلال معناك معنى جلال العقيدة وفي خلود 
سّرك سر خلود الفضيلة.

لقد جئت إلى العالم كالشمس المشرقة كشفت عّام في خفاياه من كامن الرذائل القذرة 
التي كانت تهدّده بوباء الجاهلية، فتطوح به إلى موت الكرامة والفضيلة والإنسانية بل 
بتيار  الدهر  – فانفجرت لتكهرب  الدهر  ارتكاز  – وأنت نقطة  الذرية  جئت كالقنبلة 
قوّتها، فأحرقت صروح الشرور وهدّتها، ولكن نشرت الحياة في معناها اللائق بالحق 

والعدل والحرية.

سيدي إن قلت »الناس عبيد الدنيا، والدين لعق على ألسنتهم« فقد سحقت بقدميك 
الكريمتين سيدتهم ومعبودتهم وهي كل ما يملكون ويعبدون، فأثبتّ للإنسانية الحائرة 
ببرهان تضحيتك كيف تسمو النفوس، وكيف يرتفع الحق نوراً يتوهّج، بل ناراً تذوب 
اللعنة  وجعلت  الفاجرة  المعبودة  أو  الفانية  الحياة  هذه  اعتبارات  جميع  وتتبخّر  عنده 

الدائمة على الظالمين؟

فعليك منا – يا أبا الشهداء – سلام الله أبداً ما بقينا وبقي الليل والنهار.

))) نشرت في مجلة البيان النجفية، السنة الثانية العدد 35، 1947.



مقدمات كتب



62



63 مقدمات كتب

ما �أعظم تاريخ الكوفة)))

ما أعظم تأريخ الكوفة وما أجلّ ما أبقته لنا من آثار أدبية وعلمية لا تنسى مدى 
ها الإسلام في إبان نهضته الكبرى، وفي زمان كان يقفز بأجنحة من الإيمان  الدهر، مّرص
ليحلّق على العالم كلّه بهدايته، ويكتسح جبابرة الكفر وطواغيت الشرك لقد كان وهو 
شروط  فيه  تتوفّر  العامة  للقيادة  مقر  عن  جيشه  يبحث  العظيمة  فارس  مملكة  يناطح 
بسمائها  له  ضاحكة  وهي  كوفان(  )أرض  الأرض  هذه  به  فرحبت  والراحة،  الصحة 
المجلوة، ومائها العذب، ونسيمها الساحر الذي يتألّف من نسيم السواد المبلول وهبوب 

الصحراء الجافة، وأصبحت )كوفة الجند(... وهذا مبدأ تكونها التاريخي.

الجند  لدائرة  الجذّاب  المركز  أو  النابض،  الكوفة  قلب  هو  العظيم  جامعها  ولكن 
هذه  في  يتمثّل  والذي  وإيمانه،  بقوّته  الفخور  الفاتح  الجند  هذا  حوله  فلفّ  العربي، 
القبائل العربية، فراحت كل قبيلة تلتمس في هذا الجامع فخراً إلى فخر، أو ميزة لعزها 
أيضاً،  القبائل(  )كوفة  الكوفة  فأصبحت  الأعظم  الجامع  جوانب  بأحد  بالاختصاص 
وقسّمت إلى أرباعها المعروفة كل ربع إلى جانب من الجامع تختص به عدة قبائل، وكان 
أحظاها هاتي التي اختصّت بالجانب الشرقي أفضل جوانب المسجد، وهم قبائل اليمن، 
– أطوار  – بحكم ضرورة التقدّم  وقسّمت بعد ذلك إلى محلاتها السبع. فمرّت عليها 
الشوارع  فأنشأت  المشوي  غير  باللبن  بنيت  دور  إلى  وخيم،  مضارب  من  العمران، 
والسكك، إلى دور وقصور بنيت بالآجر. وهذا حديث شيّق يغري المؤرخ على البحث 

والتنقيب.

))) تقديم كتاب تاريخ الكوفة للسيد حسين )حسون( البراقي.



من وحي الفكر64

ت الكوفة على هذا النحو أصبحت مركزاً للسياسة الإسلامية وعاصمة  ولما تمّرص
للخلافة، فمرّت عليها – بتأثير مركزها – أدوار متناقضة هي جملة أدوار الإمبراطورية 
منزلتها  لها  جعل  ما  هذا  كل  ومدهشة.  محزنة  وحوادث  بحروب  فمنيّت  الإسلامية، 
التاريخية اليوم وفي كل يوم التي ترتبط بتأريخ تطورات الإسلام في أهم عصوره وأدقّ 

ظروفه والتي تستهوي غواة التتبّع والبحث.

ثم لم ترض بذلك حتى جعلت لها مركزاً للأدب والعلم – نتيجة لمركزها السياسي 
المنزلة  هذه  تنازعها  التي  يومئذ  البصرة  عدا  ما  الإسلامية،  البلاد  بين  الوحيد  هو   –

العلمية  الآراء  في  الخلاف  إلى  التحزّب  هذا  جرّ  ما  وكثيراً  ويتجاولان،  فيتصارعان 
الكوفة  فكانت  البصريون..  وقال  الكوفيون  قال  نسمع  زلنا  ولا  الأدبية،  والأبحاث 
أيضاً )كوفة العلم والأدب( أو مدرسة الثقافة الإسلامية الجامعة وهذا ما زاد في قيمتها 
مفاخر  هم  وشعراء  وأدباء  علماء  من  أنجبت  وبما  والأدبية،  العلمية  بآثارها  التاريخية 

التأريخ الإسلامي في أهم أدوار نهضته الثقافية.

كلنا يعرف عن الكوفة شيئاً من أهميتها التاريخية في هذه النواحي التي تقدّمت وفي 
نواح أخرى تعرفها في غضون هذا المؤلَّف الذي بين أيدينا – ولكنا لم نعرفها في مؤلف 
التأريخ  وإنما  والمؤرخين  للباحثين  مغريات  من  بها  ما  على  تأريخها  شتات  جمع  واحد 
الإسلامي في أدواره التي مرّت )والكوفة مركز حركته السياسية والعلمية والأدبية بل 
التجارية( يعطينا فكرة عامة مشوّشة عنها تحتاج إلى التنظيم والتنسيق، ولا يزال كثير من 
نواحيها يحتاج إلى تدقيق عميق وبحث طويل في المصادر التاريخية المنوعة، وفي مواقع 
صى، فما أشرف  متفرّقة في كتب اللغة والحديث والأدب والرجال والبلدان التي لا ُحت
الناس إلى مؤلّف يُشبع نهمهم في تاريخ هذه البلدة القديمة، ولماذا غفل المؤرّخون عن 

هذه النقطة الأخّاذة!



65 مقدمات كتب

نعم سمعنا وقرأنا عن بعض المؤلّفات القديمة التي طواها الدهر معه وضن بها على 
الباحثين فلم تبق لها عين ولا أثر منها: 

الكوفي  النجار  بابن  المعروف  جعفر  بن  محمد  الحسين  لأبي  الكوفة(  )تأريخ  	.1
المتوفى في سنة 402هج ذكره في )كشف الظنون(. 

)تأريخ الكوفة( لابن مجاهد المعروف ذكره في )كشف الظنون( أيضاً.  	.2

)كتاب الكوفة وما فيها من الآثار والفضل( للنجاشي صاحب كتاب الرجال  	.3
المشهور )ذكره في ترجمته(. 

شهريار  بن  الحسن  بن  لجعفر  ومساجدها(  الكوفة  وفضل  المزار  في  )كتاب  	.4
المتوفي في سنة 340هج )ذكرها النجاشي المتقدم في رجاله(. 

في  الكوفة  عن  محاضرته  )المسيوماسنيون(  المشهور  الفرنسي  المستشرق  ألقى  ولما 
“الجامعة المصرية” لفت الأنظار إلى هذا الموضوع التاريخي المهم، وكان لها وقع جميل في 
نفوس المثقّفين، مما دلّ على شغف الناس في تعريف تأريخ الكوفة هذه البلدة القديمة، 
وليس هذا مما يشفي العليل وينقع الغلّة، أين المحاضرة الواحدة – مهما كان صاحبها 
حروب  من  شعلة  قرون  عدّة  امتدّت  التي  الكبيرة  العظيمة  البلدة  هذه  تأريخ  – من 

نزال بحاجة  أنّا لا  مرّة واحدة، على  انطفأت  أن  وحركات سياسية وأدبية وعلمية إلى 
إلى كتاب قديم يصحّ أن نعوّل عليه كسند تأريخي نحتجّ به. إذن بماذا نسدّ هذه الحاجة، 

وأين لنا بالكتاب الذي يطمّن رغبة المولعين بالآثار القديمة؟

أظن – لأدنى تفكير – يذهب فكر القارئ لينجو من هذه الحيرة إلى اقتراح جمع 
المتفرّقات فيما يخص الكوفة المبثوثة في غضون الكتب المتنوّعة. فتؤلّف تأليفاً منسّقاً في 
كتاب واحد على شريطة ألاّ يقحم رأي المؤلف بين آراء القدماء، ولا يتصّرف بأكثر من 
نقل أقوالهم وتنظيمها، وبذلك يهيّأ كتاب قديم في أقواله وآرائه كما نروم وإن كان حديثاً 



من وحي الفكر66

الأثريّين  حفريات  على  الوقوف  مع  الحقائق  إلى  يصل  أن  الباحث  به  فيتمكّن  جمعه  في 
الحديثة ويحقّق الغرض الذي من أجله يعنى المحقّقون بالكتب القديمة.

ولكن هل يظن المقترح أن من السهل تلبية مثل هذا الاقتراح، وكم نراه يحتاج إلى 
مجهود عظيم وسير طويل في بطون الكتب التي لا حدّ لها، وكم يحتاج إلى أمانة في النقل 

ودقّة في الملاحظة وإتقان في الوضع.

وقوعه  قبل  الاقتراح  هذا  يلبّى  أن  الباحثين  توفيق  من  أو  الصدف  حسن  ومن 
فيُخرِج لنا العلامة الأستاذ )السيد محمد صادق آل بحر العلوم( هذا الكتاب الذي بين 
أيدينا من تأليف الفاضل المرحوم )السيد حسين البراقي(، ذلك المؤلِّف الشهير المشكور 
وعنايته  المؤلفين،  من  غيره  يطرقها  لم  التي  التاريخية  المواضيع  من  لكثير  تنبّهاته  على 
الخاصة بها، ولا تزال مؤلّفاته المخطوطة بمكتبات النجف مصدراً نافعاً لتأريخ النجف 
وعلمائها يُعتمد عليها ومن مؤلّفاته الثمينة المبتكرة له هذا الكتاب )تأريخ الكوفة( الذي 
قد سمعت حاجة الباحثين إلى مثله وفقدان المؤلّفات القديمة التي سمعنا عنها ولم نرها. 
وقد وفى هذا المؤلف بشرط المقترح فجمع أقوال العلماء المتقدّمين والأحاديث والسنن 
كما هي، ليوقفك على إضمامة من تأريخ الكوفة لا تستطيع أن تقف عليها في غير هذا 

الكتاب مجموعة.

صديقنا  له  انبرى  الكوفة  تأريخ  باستقصاء  واف  غير  الأصلي  الكتاب  كان  ولما 
فيه زيادة ذات شأن يذكر فيشكر،  العلوم( فزاد  الأستاذ )السيد محمد صادق آل بحر 
ونقّحه تنقيحاً زاد في جماله وقيمته التاريخية حتى أصبح كتاباً مشتركاً بينهما، وإذا كان قد 
نسبه إلى مؤلفه الأصلي فلأجلّ الاعتراف بفضل المتقدّم وابتكاره للموضوع الذي كان 
أساساً متيناً بني عليه هذا الكتاب فخرج وافياً بالغرض وتعرف تصّرفاته وزياداته على 
الأكثر في أواسط الكتاب وأواخره إذ تشم أن الأسلوب قد تغّري بما لم يتّفق له مؤلف في 



67 مقدمات كتب

عصر )السيد البراقي( ويتجّىل ذلك لك عندما تقرأ المنقول عن المؤلفات التي طبعت أو 
عن المقالات التي أُنشئت بعد )البراقي( بسنين كثيرة.

عن  وتنقيباته  الثمينة  وتحرّياته  الأستاذ  صديقي  مجهود  أعظّم  أن  إلاّ  يسعني  ولا 
كل شاردة وواردة بما لم يتّفق له باحث غيره، ولئن زج بعض محاكماته التاريخية وآرائه 
لنا  ينقل  المقترح  فهو محتفظ بشرط  تدعوه وإلاّ  البحث  فتلك ضرورة  أحياناً،  الخاصة 

أقوال المتقدّمين وآراء المتأخّرين كما هي، فأعطانا أثمن مجموعة نادرة في هذا الموضوع.

ومن المواضيع التي استقلّ بها وحده في هذا الكتاب ولم يكن لها أساس في الأصل 
والديارات  والبقاع  النواحي  من  بها  يتعلّق  وما  ومحلّاتها  وقراها  الكوفة  أسماء  معجم 
والقصور.. ألخ، ومعجم نقبائها وقضاتها وولاتها وتأريخ حوادثها وفتنها وغير ذلك 

كثير، فأرجو لكتابه التوفيق وأداء الغاية التي جمع لأجلها.



من وحي الفكر68

�أقدم كتابًا هو الأول من نوعه

تقديم كتاب تاريخ الديوانية لم�ؤلفه الحاج ودّاي العطية)))

الشامية الجميلة قضيت سويعات سعيدة عند الأخ الحاج  أمسيات  أمسية من  في 
وداي العطية أحد رؤساء الحميدات في داره العامرة بجوار مكتبته الغنية بنفائس الكتب 
فأوقفني على مجاميع قيّمة من جمعه تخصّ تأريخ الفرات الأوسط بما فيه النجف الأشرف 
النادرة  التاريخية  والمخطوطات  الكتب  متفرّقات  من  دسمة  مادة  في  جمعها  وكربلاء 

ومشافهات ذوي الخبرة والاطلاع.

لا  متفرّقة  مشتّتات  إلاّ   )1370 سنة  في  )وذلك  يومئذ  المجاميع  تلك  كانت  وما 
يربطها إلاّ ما يجمع بينها من أنها تأريخ الفرات الأوسط ومن أنها مذكّرات قصد منها 
تسجيل وحشد المادة للتاريخ المنسي والمهمل من ماضي هذا القطر، ذلك القطر الحافل 
بالحوادث الجسام والماجريات المثيرة وبالعلماء الأعلام والزعماء المبّرزين والأشخاص 
النابهين والشعراء المجيدين والشجعان المدلهمين))) والرجال المجرّبين... وما إلى ذلك 

))) الحاج ودّاي بن عطية بن غضبان الحميداوي )1889 – 1983(، مؤرّخ نسّابة ولد في الشامية 
ونشأ بها، دخل المدارس الرسمية وتخرّج فيها، اتجه للمطالعة والتحقيق وكان زعيمًا لقبيلته، انتقل إلى 
كربلاء سنة 1361 وسكنها متفرّغاً للبحث والتأليف وكانت لديه مكتبة قيّمة فيها نفائس المخطوطات 
وله اهتمام خاص بتاريخ عشائر الفرات الأوسط وحوادثها. من كتبه المطبوعة: تاريخ الديوانية قديمًا 
الفراتية، العشائر والأسر العلوية في  وحديثاً، على هامش العراق بين احتلالين. والمخطوطة: الأسر 
الفرات، مشجّرات العلويين، رؤساء العشائر في الفرات )1 – 10(، وفيات العلماء والأدباء والشعراء.
مصادر الترجمة: معجم الأدباء 438/6، مجلة الموسم 143/5، معجم المؤلّفين 454/3، تراث 

كربلاء 363.
))) يقال ادلهم الرجل: كبر وشاخ. 



69 مقدمات كتب

مما يتّصل بتاريخ المدن الفراتية وتأسيسها والأنهر ومجاريها والأراضي وسكّانها وتاريخ 
العشائر وأنسابها حتى أنساب العلويّين وتاريخهم. 

ولا يقف الإنسان على هذه )المجاميع( إلاّ ويشعر بالمشروع الضخم الذي عنى به 
صاحبه في ذلك الجمع لهذه المادة الواسعة التي تصلح أن تستخرج منها عدّة مؤلّفات 
متواصل  سعي  من  يبذله  وما  الرئيس  هذا  اطلاع  من  يعجب  ثم  تنظيمها  عند  نافعة 
المتكتّم حتى  التأريخ وذلك من سنين طويلة وفي الخفاء  التقاط نوادر  ومجهود كبير في 
على أعزّ أصدقائه ثم مما يتحّىل به من صبر المتتبّع الحريص على كل شاردة وواردة من 
التاريخ ودقائق الأمور  غير لجب ولا ضجة ومن عشق متجاوز الحد لتسجيل وقائع 
وهو مستمرّ مع ذلك كلّه يبحث وينقّب ويسأل ويسجّل ويحاكم بين الآراء ويعادل بين 

الشهادات. 

والأعجب من ذلك كلّه أن صاحب هذه المجاميع – على حرصه عليها واعتزازه 
بها – لا ينظر إليها النظرة التي تستحق الإكبار لولا ما لاقى من تشجيع إخوانه على أن 
يضع عدّة مواضيع ويجمع كل ما تفرّق في هذه المجاميع فيضم كل درّة إلى أختها وكل 
حادثة إلى ما يربطها لتتألّف عنده في ذلك سلسلة كتب متّصلة الحلقات محبوكة الصلات 
 – أنا  أقدّم  – أو  يقدّم  ذا  أراد وها هو  القارئ والباحث والمؤرّخ فكان كما  فيها  ينتفع 
للقرّاء أول كتاب من هذه السلسلة، كتاب )تاريخ الديوانية( ليلحقه بكتاب آخر هو 
)حوادث الفرات( ثم بباقي السلسلة وأنا إذ أقدّم لهذه السلسلة إنما أقدّم كتاباً هو الأول 
من نوعه في تاريخ هذه البلدة وفي الأسلوب الذي اتبعه المؤلّف في مواضيعه وتسجيلها 
فإنه إذ يتحدّث لك عن موضوع يخص الديوانية وما يتّصل بها كتاريخ إنشائها ومنشآتها 
فإنك  العهود وتوابعها من الأقضية والنواحي وعشائرها وسكّانها  وحكّامها في جميع 
تجده يتحرّى في بحثه دقائق الأشياء وتسجيل منتهى ما يصل إليه بحثه وتتبّعه عن أمور 



من وحي الفكر70

قد لا يجد من لا يعني بشؤون التاريخ كثير أهمية لها عنده كتاريخ بناية مدرسة أو توظيف 
شخص وهو في تحصيل هذه الدقائق الصغيرة قد يبذل من الجهود والمال ما لا يحيط فكر 

الرجل العادي به.

والخطابية  الأدبية  الأساليب  عن  بعيد  محض  تأريخي  بأسلوب  ذلك  كل  يسجّل 
فلذلك خرج هذا الكتاب مرصوصاً بالمادة التاريخية المفيدة. 

تسطره  فيما  تتأثّر  لا  نزيهة  أمينة  يد  إلى  سجلّه  يحتاج  دائمًا  التاريخ  أن  البين  ومن 
بسلطان العاطفة أيّة عاطفة كانت وقليل هم أولئك المؤرخون الذين يتجرّدون للتاريخ 
ولا يتّجرون به. وكذلك كان مؤلّف هذا الكتاب من ذلك الطراز النادر فإن نفسه الخيرة 
ار بأفكاره أو بتأليفه وعشقه البالغ لسطر  وبُعده عن السياسة وأغراضها وغناه عن الاّجت

الحقائق التاريخية المجرّدة كما هي قد وقعت.

حسبما  النزيه  للتاريخ  أميناً  سجلاًّ  الكتاب  هذا  بإخراج  كفيلًا  كان  ذلك  كلّ  إن 
استطاع أن يصل إليه تتبّعه المتواصل الدؤوب فالكتاب من هذه الناحية كان قليل المثيل 

فيما كتب أخيراً عن تاريخ العراق ومدنه. 

يعتقدها ويرى  التي  الشخصيات فهي الحقيقة  أنه قسا على بعض  يبدو  وإذا كان 
أنه يجب أن يسجّلها وإن كانت عليه ومع ذلك فإن الكتاب لم يخل من بعض العواطف 
التي أملت بعض التعليقات العابرة ولكنها ليست من نوع تلك العواطف التي تشوّه 
من  وطنه  على  الغيرة  هي  وإنما  نفعية  شخصية  بعواطف  ليست  أي  ها  وتغّري الحقائق 
جهة والنزعة الأخلاقية أو الدينية التي عنده من  جهة أخرى فإن هذه لها السلطان على 
تفكيره وتوجيه كتابه وتعليقاته الطفيفة العابرة على بعض الحوادث والشؤون مما جعل 
الكتاب بعيداً عن الدجل السياسي والمحاباة الشخصية والمجاراة للظروف وهذا مما زاد 
في قيمة الكتاب وهو على كل حال يستحقّ الاقتناء والمطالعة لا سيما ممن يعنى بتاريخ 



71 مقدمات كتب

التوفيق  الرواج والانتشار ولصاحبه  له  الفرات وإني لأرجو  تاريخ  الماضية من  الحقبة 
والتسديد ومن الله تعالى نستمدّهما له ولي.

في 16 ذي القعدة سنة 1373 					   



من وحي الفكر72

تقديم ن�شرة البذرة)))

تعود بي الذاكرة وأنا أحرّر هذه الكلمات للجنة التآخي من طلّابنا الأعزاء إجابة 
لرغبتهم في تقديم )البذرة( إلى قرّائهم – تعود بي الذاكرة إلى مبدأ غرس هذه البذرة في 

نفوسهم والعوامل التي دفعتنا إلى ذلك قبل حفنة من السنين.

ولبيان هذه العوامل أذكّر القرّاء بحال النجف الأشرف يوم واجهت التطوّرات 
التطورات بصدر  تقبّلوا هذه  الناس  فئة من  فيها  البلاد الإسلامية فظهرت  الحديثة في 
رحب واندفعوا بتيارها وغالى بعضهم فتقبّلها على علاته حتى أزرى بكل قديم وبكل 
ما يمت إلى ذلك من قريب أو بعيد، بينما بقي القسم الأكبر مصّراً على رفض كل جديد 
الاعتقادات  على  التأثير  إلى  فيتسع  القديم  على  كوة  كان  مهما  التجديد  يفتح  أن  حذراً 

المقدّسة.

وكان من الطبيعي أن تقع خصومة بين الطرفين قد تصل أحياناً إلى العنف والشدّة، 
وهذا بالضرر مما يضاعف تعصب كل من الفريقين لرأيه وابتعاد كل منهما عن الآخر.

وبهذا كادت النجف تخسر شبابها وهو طموح بطبعه إلى الحريّة والتجديد وتضاءلت 
على أثر ذلك الحركة العلمية للمعارف الدينية في الشباب النجفي، وحدثت هوة كبيرة 

بين الثقافتين القديمة والحديثة.

الطرفين  من  الوقفة  إلى  دفعتنا  التي  هي  عامّة  بلادنا  في  وأثرها  الخصومة  وهذه 
موقف من يريد أن يقرّب بينهما بتربية ناشئة دينية تكون هي الحلقة المفقودة التي تتطلّبها 

))) نشرة البذرة السنة الأولى العدد الأول الصادر في يوم الخميس 1 /ربيع الثاني / 1367 – 12 
/ شباط / 1948 الصفحة 2 – 4. 



73 مقدمات كتب

– خير الحلول التي  – في اعتقادنا  الحاجة وينشدها كل من الطرفين وكان هذا العمل 
يمكن بها أن يتلافى الوضع في معاهد النجف الأشرف قبل أن يحل الجدب في حدائقها 

الغناّء )لا قدر الله(.

وقد وفّقنا بحمد الله إلى إلقاء )البذرة( في نفوس هذه الصفوة من طلّابنا وكادت أن 
تفرع طبقة متوسطة تأخذ من الحديث ما لا يصطدم مع المثل العليا وتضيفها إلى الثقافة 

القديمة المختارة.

ولا نكتم سرورنا بتقبّلهم هذه الفكرة على أحسن ما نأمل واجتهادهم في تحقيقها 
التي جعلوها ميداناً لأقلامهم  المدرسية  بما يكتبون ويحاضرون وينشرون في صحفهم 
اللجان  من  لجنة  اسم  أنفسهم  على  أطلقوا  منهم  جماعة  منها  واحدة  كل  على  وحدب 

كلجنة تآخي الطلّاب، ولجنة رجال المستقبل، ولجنة العمل والثقافة...

اسم  عليها  أطلقوا  التي  النشرة  بهذه  مجهودها  توحّد  أن  اللجان  هذه  رغبت  وقد 
إلى  استجابوا  يوم  نفوسهم  في  كليّتهم  غرستها  التي  البذرة  إلى  رمزاً  لتكون  )البذرة( 

رغبتها وقد تركوا أمر إخراجها إلى لجنة التآخي.

مما سّرنا كثيراً في خطة بذرتهم هذه فكرة توحيد جهودهم مع إخوانهم من طلّاب 
إليها  دعا  التي  )التآخي(  روح  بذلك  ليحقّقوا  العالية  والم��دارس  الأخرى  الكلّيات 

الإسلام ففتحوا للطلّاب حقلًا خاصاً تلتقي فيه أصواتهم من كل صوب.

وبهذه الطريقة نرجو أن يتحقّق قسم من آمالنا في توحيد جبهة الشباب الواعي في 
العراق الذين سيقوم على عواتقهم في المستقبل القريب إن شاء الله تعالى كيان العراق 
في  النحو  هذا  ينحو  أن  الكلّيات  سائر  في  المثقّف  بالشباب  نهيب  ونحن  الاجتماعي. 

تكوين روح التآخي بين جميع الطلّاب أينما كانوا.

أما بعد – يا طلّابنا الأعزاء



من وحي الفكر74

فماذا تريدون أن أقول في تقديم نشرتكم إلى إخوانكم من الشباب وفي رغبتي أن 
تقوم هي بتقديمكم ولهم بعد ذلك أن يحكموا عليكم بما يلمسون فيها. وكل ما أقوله 
)هذا جناي وخياره  المدّة:  الذين حدبوا عليكم هذه  أساتذتكم  تقوله جهود  بل  الآن 

فيه...(. وتقبّلوا أنتم وجميع الشباب تحيات.



75 مقدمات كتب

افتتاحية مجلة النجف)))

تلك أمنية ملحّة راودت طلّاب )كليّة الفقه( الأعزاء من أول سنة من نشأتها هي أن 
يصدّروا صحيفة دورية يملكون زمامها ويتمكّنون من توجيهها الوجهة التي يولّونها، 

لتعّرب عن مشاعرهم الإسلامية ونشاطاتهم العلمية وأهدافهم الإصلاحية.

أصدروا  أن  الفقه(  )كليّة  سلف  الماضية  النشر(  منتدى  )كليّة  لطلّاب  سبق  وقد 
النشطة، وكان  الظل  الطلابية الخفيفة  المجلة  )البذرة( تلك  المحتجبة  في سنتين مجلتهم 
مديرها المسؤول الأستاذ هادي فياض. فكانت خير لسان ناطق يومئذ عن مشاعرهم 

ونشاطاتهم وأهدافهم، نالت توفيقاً وثناءً بالغاً من قرّائها.

وكان هذا السبق الموفق حافزاً لإثارة رغبة طلّاب كلّية اليوم أن يتعهّدوها )شجرة( 
نمت بعد تلك )البذرة( التي غرسها طلاب كلية أمس وما كان لهم إلاّ أن يتفاءلوا مرة 

أخرى في نهضتهم الجديدة وهم أوسع أفقاً وأكثر عدّة وعدداً.

وما كان عليهم لو يختارون مجلة )النجف( مضماراً لهذا السباق، ومديرها المسؤول 
هو نفس مدير )مجلة البذرة(. وما كان من الأستاذ الفياض إلاّ أن يفتح صدر )النجف( 
لهذه الطليعة المؤمنة، فيمكّنهم من القيام بتحريرها اعتزازاً بهذه الحركة المباركة وتشجيعاً 

لهذه النهضة الميمونة المعوّل عليها لبناء صرح سامق للعلم وإشادة مجتمع قويم للدين.

أيها الطلاب الأعزاء:

على  القضاء  فيه  يستهدف  الذي  والفكري  العقائدي  الصراع  قمّة  في  اليوم  نحن 
يشعر  أن  الدين الإسلامي لابد  برسالة  مؤمن  الباقية من الإسلام. وكل مسلم  البقية 

))) مجلة النجف السنة الخامسة العدد الأول جمادى الأولى/ 1382 – تشرين الأول / 1962.



من وحي الفكر76

شعوراً عميقاً بأن عليه واجباً ثقيلًا لا ينوء فيه إلاّ الأبطال المجاهدون من الرجال.

وأنتم – أيها الشباب الناهض من منتسبي كلية الفقه – في الطليعة من الشاعرين 
يرعى  من  كل  ويعتقده  أعتقده  والذي  الإسلام.  رسالة  سبيل  في  التضحية  بضرورة 
كلية الفقه إن هذا الشعور النبيل هو الذي دعاكم إلى الانخراط في هذا المعهد الناشئ 
ة التي تستهدف نشر الفضيلة وتكوين  استعداداً للدخول في معترك هذه الدعوة الخّري

خلق إسلامي رصين.

الصراط  إلى  بيده  تأخذ  مؤمنة  مجاهدة  طائفة  إلى  الإسلامي  المجتمع  أحوج  وما 
هُوا فِي  لِّيَتَفَقَّ طَائفَِةٌ  نْهُمْ  مِّ فرِْقَةٍ  نَفَرَ مِن كُلِّ  ﴿فَلَوْلا  الدين الحنيف  المستقيم من تعليمات 

ْذَرُونَ﴾))). هُمْ يَح ينِ وَليُِنذِرُوا قَوْمَهُمْ إذَِا رَجَعُوا إلَِيْهِمْ لَعَلَّ الدِّ

الموفق  وهو  مسؤول  خير  إنه  الأرض  في  الله  كلمة  لإع�الء  بناصركم  الله  أخذ 
للصواب.

))) التوبة 9: 122.



77 مقدمات كتب

يوميات جريدة الهاتف)))

بمداهنة  وأقتنع  الجليس،  ابتسامة  إلى  فأستريح  الناس،  بالظاهرة من حياة  أكتفي 
– مستريح  – كما تشاء لي عزلتي  القرين، ثم أروح  المجتاز في الطريق، وألتذّ بمفاكهة 
علّي  يهيمن  لا  الخاصة  أشغالي  إلى  وأنقلب  وحياته  المجتمع  بأخلاق  التفكير  من  البال 

الجزع من المحيط.

أما اليوميات فالكتاب الاجتماعي – كما يقول عنه صاحبه – الذي استمالني إلى ما 
فيه من لذّة النقد وفكاهة الأسلوب ودقّة التصوير فحملني على مطالعته بشوق، حتى 
عرفت منه وأنا أشعر بتبدّل في سذاجتي ونظري إلى الناس ورحت متبّرماً بما حولي من 
من  كثيراً  علّي  فنغّص  السرائر  العادات ودخائل  بعض  مغازي  كثب  وألمس عن  محيط 

عيشي وراحتي!

أن  الظن  وأكبر  الضمير،  النفس وطهارة  بسلامة  أعرفه  من  بعض  حدثني  هكذا 
الكتاب؛  أفكار  لولوج  واسعاً  باباً  قلبه  من  فتح  الذي  هو  وأسلوبه  بالمؤلّف  إعجابه 
وجعل من نفسه آلة حسّاسة تهتز لموجات صوت المؤلّف الخارج من أعماق القلب أو 
عذبات اللسان أحياناً. وهذا أول ذنوب الكتاب – إن صحّ هذا التعبير – وأظن صاحبه 

سيقول: يا حبّذا هذا الذنب! وهل تؤلّف الكتب إلاّ لهذا الذنب؟!

أما أنا فأشاطر هذا الصديق الذي أصبح ضحيّة الهموم – فيما أظن – بالإعجاب 
من  متضاربة  وألواناً  الاجتماع،  صور  غريبة  صوراً  دفتيه  بين  جمع  الذي  الكتاب  بهذا 
ألوان الحياة وقد استطاع المؤلّف ببراعته أن يقتنصها من عرض الحوادث؛ وينتهزها من 

))) مجلة المصباح السنة الأولى المجلد الثاني الجزء الثاني والثالث 1354 – 1936. 



من وحي الفكر78

الفرص السائحة في أيّامه ولياليه، في أوقات شغله وفراغه.

أو دقيقة، لأنها قواعد عامة  إن نظريّات علم الاجتماع على الأكثر نظريات جافّة 
عملية؛ يستدعي فهمها وتذوّقها كثيراً من التجارب والتطبيق على الحوادث الشخصية 
– فهو تطبيقات  – وهو كذلك في جملته  إذا كان اجتماعياً  الكتاب  تطبيقاً دقيقاً، وهذا 
عملية مباشرة، قد تلمس من بينها حقيقة لذلك وتفهمها من طريق التجربة للحوادث 
التي تكرّرت لك مثلها وهذا خير ما في الكتاب، وللخليلي براعة فائقة في تناول الحوادث 
اليومية فيخلق منها ليومياته صورة اجتماعية ذات معنى وفكاهية لذيذة، وبذلك يبعدها 

عن الابتذال الذي يبدو لأول وهلة.

وتجده في هذا يستعين بالألفاظ العامية الدارجة ليصل إلى أعماق قلبك وليضحكك 
ويسلّيك كما يريد؛ وهذه عادة كثير من الفكاهيين من كتّاب العصر في الأقطار العربية، 
للصحف  شعاراً  الفصحى  ومن  منها  بالمزيج  أو  العامية  باللغة  الإنشاء  أصبح  حتى 
الفكاهية، ويُعزى ذلك عند بعض الناس إلى قصور لغتنا الفصحى عن أداء هذا النوع 
من الأدب، وبهذا يحتج من يرى استبدالها بالعامية، وربما يدس بعضهم السمّ في العسل 
الناطقين  ناحية  من  كان  القصور  هذا  أن  فاتهم  وقد  الإسلامي،  الدين  بلغة  ليطوّحوا 

باللغة لا من ناحيتها نفسها.

كن من شئت من علماء اللغة العربية، وجرّب نفسك أن تسترسل في كلامك باللغة 
الفصحى، فلا تقدر عليه بدون التحفظ الشديد والاتكاء بعد ذلك على الألفاظ العامية 
مقهوراً  لسانك  فستجد  العاطفة  ثورة  عند   – أبيت  إذا   – ذلك  بعد  نفسك  وجرّب 
الفصحى  قيود  لأن  ذلك  وليس  المزيجة.  أو  العامية  اللغة  إلى  الذهاب  على  بطبيعتك 
وقواعدها أكثر بكثير من العامية كما قد يظن ونحن نعرف عن العرب آبائنا كيف كانوا 
لا تستطيع أشداقهم أن تلوك غير الفصيح. بل لأن الفصحى لا تزال لغة القلم فقط، 



79 مقدمات كتب

ولم تصل بعد إلى حد تكون به لغة المنزل والسوق والمحافل، وبعبارة جامعة لم تصر بعد 
لغة اللسان، كما كانت عند آبائنا، ولا يصح لنا أن نسمي أدباء لغتنا العربية إلا عالمين 
باللغة لا ناطقين بها وفرق بين الأمرين كثير، ولذلك نحن لا نزال فاقدين مزايا اللغة 
العربية وخصائصها حتى في كيفية النطق بها، وبالأصح لا نزال بعيدين عن نفس اللغة.

التأثير على  لها  الامتزاج، ويكون  بالنفس حق  تمتزج  الكلمة لا  أن  وشيء واضح 
أعماق القلب، حتى يسبقها المعنى إلى الفكر، أو يدخلان مرة واحدة عند سماعها، ولا 
يحصل هذا إلاّ بعد أن تكون اللغة كغريزة للسان ينطق بها من غير سبق تحفّظ وتأمّل 
معها كشيء  المعاني  يتصوّر  الألفاظ  يتصوّر  عندما  الفكر  يكون  أن  بعد  فقل:  أو  فكر، 
واحد وبالعكس، كما لو نظرت إلى المرآة فتنظر الصورة معها بنظر واحد كشيء واحد، 
وعند ذلك ينظر السامع أو المتكلم معنى الكلمة بجلاء من جميع النواحي والخصائص 
التي تتكفّل بها الكلمة بسرعة فائقة، واللفظ مرآة المعنى، فكلّما كان اللفظ أجلى بطول 
الممارسة والتدرّب عليه كان المعنى أجلى، كما أنه كلّما كانت المرآة أجلى كانت الصورة 
العربية  بالآداب  المثقّفين  عند  المزيجة  أو  العامية  اللغة  في  نفسنا  من  ذلك  ونجد  أجلى 

وعلومها.

التأثير على  يريدون  العامية حين  إلى  الفكاهيين  الكتّاب  التجاء  السر في  وهذا هو 
العربية  لغتنا  في  الأدب  من  النوع  هذا  ففقدنا  النفس،  أعماق  إلى  والوصول  العاطفة 
في  كلّفهم  وإن  النهج،  هذا  غير  بنا  ينهجوا  أن  أدبائنا  على  المحتم  من  وكان  واضعناه، 
مبدأ الأمر جهداً وعناء وقد تكون له برودة ممجوجة، ومن المرجّح أنهم ومعهم الناس 
سيتذوقونه فيملح لهم ويلذ، وتشترك به بعد ذلك الأقطار العربية جميعاً، لا كما هو الآن، 
ففكاهة المصري والسوري لا نجد لهما طعمًا ولا لوناً وكذلك العكس، وهذا عجز في 

اللغة أو عجز فينا كما هو الصحيح.



من وحي الفكر80

ويجب أن نعترف للخليلي هنا أنه قلما يلتجئ إلى العامية في فكاهته نعم يتكئ عليها 
الحال  هذه  تصلح  أن  وعسى  التعكّز،  هذا  من  يومياته  من  يومية  تخلو  لا  وقد  اتكاءًا، 
الأعظم  والإصلاح  جلى،  خدمة  العربية  اللغة  إلى  فيسدوا  وغيرهم  الفكاهيين  أدباءنا 
من هذا وغيره تعميم اللغة الفصحى حتى تكون لغة اللسان بيننا وإصلاح الأقلام من 
مبادئ هذا الإصلاح الضروري لأبناء الضاد ولغتهم لغة الدين الإسلامي لغة القرآن، 

فمتى نتنبّه.....



81 مقدمات كتب

ت�صدير كتاب المختار الثقفي لل�شيخ �أحمد الدجيلي)))

تشرف الكتاب بالمثول أمام سماحة العلامة الجليل الشيخ محمد رضا المظفر معتمد 
منتدى النشر، وبعد اطّلاعه عليه تفضّل علينا بهذه الكلمة القيمة

لا زلنا نعرف في المختار الثقفي رجلًا لامعاً في تاريخ الثورات، وشجاعاً مدلهاً))) 
في الحروب، وخطيباً مصقعاً))) على المنابر، وسياسياً محنكّاً))) في قيادة الناس واستغلال 
يُغري  المذهبية،  العقيدة  ألوان  في  متأرجحة  شخصية  ذلك  كل  مع  وهو  العواطف. 
الباحثين بالفحص عنه وعن سّره، ويدرس نفسيّته وعقيدته، ولا سيما إنه قاد أكبر ثورة 

ضد الدولة الأموية باسم الأخذ بثارات الحسين الشهيد قتيل العبرة.

والتأريخ لا يسعه أن ينصف مثل هذه الشخصية، فيكشف كل حقيقته للناس، لأن 
أعداء آل البيت لا يروق لهم أن يخلص مثل هذا الثائر الجبّار من النقد والتهم بما يصح 
وما لا يصح، ومِحبّو آل البيت من جانب آخر يحرصون كل الحرص على أن يظهر مثل 
هذا الآخذ بأعظم ثأر لهم بأسمى المكارم الدينية والأخلاقية، فتبقى لأجل ذلك جانب 

جد مغرية من حياة مثل هذا الرجل تحتاج إلى التمحيص والبحث.

))) الشيخ أحمد بن الشيخ حسن الدجيلي )1926 -1990(، عالم شاعر مؤرّخ متتبّع تخرّج من 
كليّة الفقه وزاول الخطابة ثم انصرف إلى التعليم والتربية. له أحلام الشباب، أزهار وأشواك )ط(، 

أعلام الأدب من آل الدجيلي، رسالة في الفلسفة عن الخير والشر، حياة المختار )ط(.
الغري 302/1، مشهد  المنبر 113/3، شعراء  الشيعة 57/52، خطباء  أعيان  الترجمة:  مصادر 
الإمام 103/4، معجم المؤلّفين 74/1، نقباء البشر 429/1، معجم رجال الفكر والأدب 567/2.

))) يقصد )المغامر(.
))) خطيب مصقع: بليغ، العين 1: 129.

))) صاحب خبرة.



من وحي الفكر82

أضف إلى ذلك أنه على الرغم من كونه علوياً في تربيته ونزعته وخصمًا عنيداً لبني 
أمية وآل الزبير، وهو الوحيد الذي أخذ بثأر الحسين فشفى صدور شيعته إنه على رغم 
كل ذلك، فإن خطوط ثورته وتاريخه في العقيدة الصحيحة والفقه الإسلامي على طريق 
آل البيت ليست واضحة كل الوضوح، بل لا تزال منها جوانب غامضة تحتاج إلى 
التدقيق والتحليل، لا سيما أن التساؤل لا يزال باقياً: من الموجّه أو المجيز لحركته الثائرة 

التي لا تصلح بحال في مذهب الإمامية بدون إجازة الإمام أو رضاه.

فهل ثار بإجازة الإمام زين العابدين؟

ولماذا لم يعلن الإمام ذلك؟

أو لماذا يستغل الإمام انتصاره إن كان عن أمره فيحضر لقيادة الثورة؟ 

ولكن كل ذلك لم يقع ولم يدل سير الحادثة والتاريخ أنه ينبغي أن يقع. 

فهل نرجّح أنه لم يكن مجازاً من الإمام بالمعنى الصحيح من الإجازة؟

إذن فهل ثار بإجازة محمد بن الحنفية؟ لأنه – كما يقولون – كيساني العقيدة ولكن 
العمل  الذي كان يدّعي الإمامة حتى يجيز مثل هذا  ابن الحنفية ليس بذلك الشخص 
الهائل بدون رضا الإمام وقد أريقت فيه آلاف الدماء المسلمة وذهبت كثير من الأموال 
والإجازة  والرضا  شيء  الله  عبد  أبي  الشهيد  قاتلي  من  الانتقام  بوقوع  والفرح  الطائلة 

للعمل شيء آخر. 

وإذا لم يثبت كل ذلك أو لم يثبت ما يبّرره، فكل ما قام به من عمل ليس له وزن 
صحيح في مذهب آل البيت ليصحّ أن يعدّ المختار من الشخصيات المقدّسة في تأريخهم.

هذا موضع أحد الجوانب الحساسة، بل أهم ما في ثورة المختار الثقفي التي تحتاج 
بما  والالتذاذ  عمله  وصحّة  نفسيّته  من  أغلق  ما  لكشف  الدرس،  في  وعمق  درس  إلى 



83 مقدمات كتب

قام به من عمل لشفاء الصدور الواغرة))) على قتلة شهيد الطف، يدعو ـ كما قلنا ـ إلى 
التشبّث بالطريقة الصحيحة لتبرير عمله أو إلى البحث – على الأقل – عما يكشف هذا 

الغموض.

مضافاً إلى أن معرض ثورته ووقائع حروبه هي في حد ذاتها معرض لذيذ لمحبي 
العهود  أهم  تاريخ  من  حساسة  حقبة  تاريخ  وتاريخه  والمعتدين  الظالمين  من  الانتقام 

الإسلامية تليق بالدرس والعرض والتأليف. 

على أن غموض الحوادث التاريخية هو نفسه وحده يثير في نفوس الباحثين الرغبة في 
التمحيص والتأليف بل يحمل القرّاء على الاستقصاء وتتبّع مجريات))) تلكم الحوادث.

 – أعتقد  – فيما  الدوافع  بالخصوص أحد  الأمر الأخير  بل هذا  تلك الأمور،  إن 
بين  ما  الجلدة  بل  العين  قرّة  لمؤلّفه  يديك  بين  أقدّمه  الذي  المفيد  الكتاب  هذا  لتأليف 
العينين الأستاذ الدجيلي، بل لئن دفعة حبه لثورة المختار الذي حمله على الدفاع عنه بكل 
الحافز الأول والمشجّع لاختيار هذا  تاريخه كان هو  الغموض في  فإن  قوّة  أوتي من  ما 

الموضوع الشيّق عند الباحثين والكتّاب.

وبعد هذا، فإن القارئ له حسابه عند المؤلفين في انتقاء موضوع أبحاثهم والمنتظر 
من القرّاء أن تغريهم على المطالعة دراسة أمثال هذه الموضوعات فيستدرجون لاقتناء 

الكتاب حينما تثار فيهم الرغبة الكامنة لمعرفة غوامض التاريخ. 

وإني لأحمد مؤلفنا لباقته في استغلال هذه الناحية من كوامن نفسيّات القرّاء لترويج 
ما يريد أن يدعو إليه في مؤلّفه هذا.

المختار يمكنك من  – يعطيك درساً جديداً عن حياة  وهذا مؤلّف – على صغره 

))) المغتاظة.
))) جمع )ما جرى( عوملت هذه الجملة معاملة الكلمة المفردة، فجمعت جمع مؤنث سالم.



من وحي الفكر84

الاطلاع على أسرار ثورة هذا الرجل الحديدي وحسن نواياه في جهاده وجميل بلائه في 
حروبه.

وإذا كان الكتاب باكورة))) تجربة مؤلّفه في النشر، وهو في بواكير عمره المديد إن 
شاء الله تعالى فإني أتوقّع له الانتشار والرواج وإقبال القرّاء المتعطّشين لمثل هذه البحوث 

النافعة. 

 – – كما جعل منه شاعراً حسّاساً  وأسأل الله عز وجل أن يجعل منه مؤلّفاً بارعاً 
ليخدم الحق للحق في مؤلفاته المقبلة التي ستكون إن شاء الله في الطليعة من بين الكتب 

الحديثة.

وأرجو لي وله والتوفيق، إنه ولي التوفيق.

))) باكورة الشيء: أوله.



85 مقدمات كتب

تقديم كتاب �صور الحياة ل�ضياء �سعيد)))

في كل موجود نصيب من الجمال يستهوي النفس الحساسة في الأصوات في المناظر 
أو  بالسماجة  ما نسميه  النفس وتذوقه، وبإزاء هذا الجمال  والمأكولات في كل ما تحسه 

القبح وهو ما تعافه النفوس وتمجه.

ولكن إذا حاولنا أن نقيس هذا المجال أو ضده بميزان علمي وحد منطقي نجد 
محاولتنا تذهب ادراج الرياح فانا في الوقت الذي نقرب لتفكيرنا تعريفاً لجمال المرأة – 
أمة اخرى  تفهمه  الذي  يتفق ومعنى الجمال  العلمي نجده لا  بالتعريف  – شبيهاً  مثلًا 
أقبحها في ذوقنا وهكذا في جميع  الصور ويتذوق  أبرع  الافريقي  فقد يستهجن  للمرأة 

محسوساتنا من منظورات ومأكولات ومسموعات.
ولماذا لا يكون الجمال الحقيقي هو ما يدركه غيرنا دون ما نحسه نحن؟ على أن أفراد 
أمة واحدة يختلفون في تذوق الجمال فما هي حقيقة الجمال؟ وعجزاً عن ادراكها – أو لان 
الأمر الواقع يجب ان نعتقده نحيلة عرفانياً الى الذوق الذي خلقه الله في حواسنا التي 
يختلف باختلاف الامم بل البيئات بل الافراد وقلما نعرف ذوقاً عالمياً يشترك فيه جميع 
العربي  ذوق  يمجها  قد  بها  ويستعز  الغربي  يتذوقها  – التي  – مثلًا  كالموسيقى  الناس 

كأشد ما يستنكر من الأصوات.
وإذا صح ان الذوق الذي يختلف في الناس هو الحاكم العادل في الجمال فلا حقيقة 
للجمال وراء ادراك هذا الذوق الخاضع لحكم اختلاف الامم والبيئات بل وللتربية أيضاً 
بيئة غربية  – إذا ربي ذوقه في  – مثلًا  الغربي  يتذوّقه  ما  يتذوق  أن  منا  العربي  فيستطيع 
وبالعكس.. والفنون إذا كانت نشأتها في احضان الذوق كما هي الحقيقة فهي خاضعة لما 

))) مجموعة قصصية صدر لها الطبعة الثانية عام 1383 – 1964 في النجف المطبعة الحيدرية.



من وحي الفكر86

يخضع له الذوق من التربية واختلاف البيئات فليس لها حقيقة علمية وراء هذا الذوق.
– ليس من النقص في أمة من الامم ألا  النتيجة التي نحاولها  – وهذي هي  إذنْ 
الذي  فالعربي  الجميلة  الفنون  من  فتعده  به  الخاص  ذوقها  لها  اخرى  أمة  في  تستملح 
السليم  الذوق  من  محروماً  يعد  ان  يصح  لا  واطوارها  الغربية  الحياة  ألوان  يتذوق  لا 
وبالعكس مادام الذوق ليس أمراً حقيقياً يصح أن يعلل ويقع تحت قانون منطقي ثابت 
حتى نصفه بالسلامة وبضدها وانما لكل أمة ذوقها الخاص السليم عندها الا اذا كان 
الفرد يقيس في بيئة خاصة ولا يكتسب ذوقها فنسميه بفساد الذوق ولا بأس الا يفسر 

الا بعدم قبوله للتربية لا اكثر.
الذوق بأقصى  فيها  التي يتحكم  الفنون  والأدب بجميع مناحيه والوانه من تلك 
حدود التحكم فله جماله وله قبحه فلئن اختلفت اطوار الادب العربي في القرون التي 
تعاقبت عليه فذلك من جراء تقلبات الذوق ومن احتكاك الذوق العربي  بأذواق الامم 
الاخرى ولا يصح لنا أبداً ان نصف هذا الذوق بسلامته مرة وبفساده اخرى فمنذ كان 
الادب العربي يتذوق الكلام المسجع فله ذوقه وليس لنا أن نعارضه في ذوقه الا اذا أخلّ 
بأداء المعاني فان هذا الاخلال شيء حقيقي واقعي لا علاقة لحكم الذوق فيه فيجوز لنا 

أن نأخذه ذريعة للطعن في هذا النوع من الأدب.
واليوم إذا أبى العربي أن يتذوق )أدب القصة( أو هذا الفن الغربي الجديد فلا يحق 
للغربي او المستغرب ان يطعن في سلامة ذوقه كما لا يصح لنا ان نطعن في اذواق غيرنا 
إذا استهجنوا بعض ألوان الادب عندنا وعشاق لون هذا الادب انما عليهم ان يوجدوا 
الطريق السهل لتربية اذواق ادباء اللغة العربية فاذا أباها الادب العربي عندئذ فلهم ما 

يشاؤون في الحكم بفساد ذوقه على شريطة ان يفسروه بعدم قبوله للتربية لا أكثر.
الاستاذ )ضياء  العراقية للأخ  القصص  من  الاضمامة  – وأمامي هذه  اليوم  وإنما 
أخشى  لا  بي  الثقة  هذه  شيء  كل  قبل  منه  اشكر  وإنما   – كلمتي  عنها  لأقول  سعيد( 



87 مقدمات كتب

اتذوق القصص وان كنت أحب لنفسي ان تتكلف  إذا قلت اني لا  النقص  على نفسي 
هذا الذوق لئلا اخالف الشعور العام الجديد في القصة ولعله الآن ندم على اختياري 
للمقدمة، ولو علم من قبل ذلك هذا الذوق الخاص السليم او السقيم لا يصح ان تحكم 
أنت على أحدهما لما مكنني من مقدمة كتابه بعد للنشر الى منتدى النشر فمن يضمن عني 

قلمي الا يحرر كلمته عن الكتاب.
أدب  في  كله  الذوق  هذا  من  محروماً  لست  اني  المؤلف  الاخ  وليطمئن  ذلك  ومع 
القصة وفيما عرضه على ذوقي من كثير من القصص العربية لم أجد فيها الحلاوة التي 
ذقتها في هذه القصص العراقية ولما كنت اقرأ بعضها في الهاتف الغراء وجميعها في كتابك 
فاني  ذلك  من  واكثر  وشوق  بلهفة  قراءة  القصة  انهاء  على  تحملني  لذة  فيها  اجد  كنت 
أعرف فوائد القصة من الناحية المنطقية التي لا علاقة للذوق فيها، فأعرف انها أداة قوية 
لنشر الثقافة العامة اذا استخدمت عند من يتذوّقها فيستطيع القصصي ان يخلق في قارئيه 
قرأت بعض  واذا كنت  بالقصة،  التسلية  يريدها من طريق  التي  والثقافة  عالية  افكاراً 
القصص للكتاب فلم أجد فيها لونا ولا طعما ولا قرأت فيها نفس كاتبها، فاني قرأت 
في اكثر قصصك – أيها الأخ – هذه الروح القوية التي يحملها قلمك بل قلبك الطاهر 

المغمور بالسلامة واللطف والحنان والايمان.
ولا اكتمك ولا اكتم القارئ – ان أكثر ما أعجبني من هذه القصص هذه الروح 
التي تذوب في خلال سطورها فتظهر مرة قوية جبارة واخرى رقيقة حنونة وثالثة مؤمنة 
بالله قانعة ورابعة متبرمة بالأخلاق الفاسدة وببهرجة المدنية وخامسة ساخرة بالأوهام 
والضلالات ولعلي واثق من القول بأنك عرفت كيف تستخدم هذه الروح لإفراغ هذه 

القصة وبالأصح عرفت كيف تستخدم القصة لإفراغ هذه الروح.
وإن طالبني القارئ برأيي في اسلوب هذا المؤلف الإنساني فيكفي ان ارجعه الى اي 
قصة منه فهي تحدثه عن اسلوب جديد وبيان بليغ له حلاوته وبراعته وحينئذ استطيع ان 



من وحي الفكر88

اقتنص  منه الرأي قبل اعطائه رأيي فأحصل على موافقته كما أريد، وقبل كل شيء اريده 
ان يعلم اني لما قرأت لأول مرة إحدى قصصه في الهاتف الغراء داخلني بعض ما يداخل 
الناس عندما يقرؤون لأشخاص لم يعهد لهم النشر والتأليف ولم أكن منفرداً في تحمل 
هذا الريب أو الذنب ولكن استطاع الاستاذ )ضياء سعيد( مؤلف هذا الكتاب بظرف 
الفنية فاشغل كرسياً شاغراً من  الشخصية وبراعته  يثبت لي ولغيري كفاءته  أن  قصير 
كراسي الادباء أو )أدباء القصة( بالأحرى وفاز بإعجاب الأدباء وتقديرهم وإذعانهم 
بعبقريّته فليسمح لي أن أهنئه بهذا الفوز والنجاح ولقد ادعى كثير من القصصين انهم 
نهجوا في قصصهم نهج المذهب الواقعي فوصفوا لنا الحياة الاجتماعية على ما هي عليه 
ولكن هناك فرق بين من يعرض علينا العاطفة صحيحة واضحة لا غباوة فيها يقنعنا 
بصحته ويقفنا بحسن نيته وبين من يعرض لنا ملتاثة سقيمة فنحس ان في نفس الأديب 
الصحيح  المخلص  الواقعي  القصصي  فالأديب  سقمًا  ذوقه  وفي  زيفاً  طبعه  وفي  غرضاً 
للرذيلة  يعرض  حينما  الوعاظ  دونه  وواعظاً  المرشدين  من  اكثر  مرشداً  يكون  العقل 
فيرسمها والى الشر فيصوره تصويراً أميناً، فكتابك هذا يا صديقي جاء كما اريد وهو آية 
في الابداع فهنيئاً لك ما اخرجته للناس من أدب وفن وتقبل مني تحية طيبة مباركة ولم 
يبق الا ان اتمنى لك ان تستمر في خطتك الادبية هذه لتتحف قراءك بين الفينة والاخرى 
الثقافة  لنشر  لتستغل  الذيوع  لها  اتمنى  التي  العراقية  القصة  في  الموجود  الفراغ  يسد  بما 
التي لا  الاذواق  تربية  يساعد على  مما  ان قصصك  وأعتقد  الفاضلة  العامة والاخلاق 

تألف هذا اللون من الأدب ولعلي أنا منهم.

17/ذي الحجة/1351هـ 					   



89 مقدمات كتب

ر�شحات الفيو�ض)))

فن العروض – على ما أعرفه – فنّ ضيقة دائرته محدودة مسائله أبدع فيه واضعه 
)الخليل( رحمه الله فأنهاه إلى حده المحدود فلم تغفله درّة يلتقطها سواه ولم يخطئه تنقيبه 
لؤلؤة يغوص عليها غيره إلاّ يسيراً ليس له ذلك الاهتمام وقد استوفاه تلاميذه وأتباعه 

فلا مجال لأي مؤلف بعد هذا أن يضيف حلقة إلى سلسلته.

حسن  الفن  لهذا  الموضوعة  التآليف  من  رأيته  فيما  يستدرك  الذي  النقص  ولكن 
الأسلوب وجمال الذوق في الترتيب والتبويب وتقريبه إلى طالبيه بوضوح العبارة.

ولما اتفق لي أن أقف وقفة المستعجل على )رشحات( قلم صديقنا الأديب الفاضل 
ذوقه  جميل  أكبرت  اليانعة  الزاهرة  رياضه  على  واستشرف  هذا  كتابه  في  )الجواهري( 
)رشحات  في  النقص  ذلك  يسد  أن  حاول  قد  ورأيته  الطريّ  أسلوبه  وروعة  الرائع 

فيوضه( فكانت محاولته الموفّقة وكان عمله المشكور لأبناء الضاد ومتذوّقي هذا الفن.

ليس  الفن  هذا  كتب  بين  من  فراغاً  يسد  وهّمته  عبقريّته  له  شاءت  كما  جاء  ولقد 
بالقليل فكان جديراً بالإعجاب والتقدير وكان جديراً بالاقتناء وكان مقرّباً لمسافة روّاد 

علم العروض وسادّاً لحاجتهم.

فيا بورك بمؤلفه الفاضل المهذّب ووفّق لاستمراره في أعماله إلى حيث تتطلّبه هّمته 
ء من التأليف والإبداع. الشّام

1353/6/2 هـ 					   

الشيخ علي مير أحمد الجواهري،  تأليف  العروض،  الفيوض إلى علم  ))) تقديم كتاب رشحات 
الطبعة الأولى مطبعة أهل البيت 1370/1411 قم.



من وحي الفكر90

�شعراء العراق)))

إن المترجم الذي يريد أن يجعل موضوعه رجال وطن خاص عليه ان يراعي ناحية 
ما تستحق ولكن مؤلف كتاب  يعطيها  ان  المراعاة  الرجال ونشأتهم كل  اولئك  ولادة 
)شعراء العراق( أبى إلاّ أن يقول في مقدمة الجزء الأول »قد راعيت هذه الناحية بعض 
المراعاة واعطيتها ما تستحق« فكيف راعاها بعض المراعاة ثم اعطاها ما تستحق؟ وهنا 
ستلمع في ذهنك خاطرة ان موضوع كلمتي هو هذا الكتاب! ولا شك انك أصبت في 

حدسك.

وبماذا تحصل نسبة المرء إلى الوطن؟ 

لأن  كافية  وحدها  التربية  أن  تنسى  ألا  العراق(  )شعراء  مؤلف  عليك  يفرض 
انكليزي وفي  انكلترا عالم  اذن فالذي تربى في مدارس  الشاعر.  يستدل بها على وطنية 
اميركا عالم امريكي وان كان من زنوج افريقيا، فإذا أردنا أن نترجم علماء وادباء الانكليز 

العدد  النجفية  تأليف صاحب )عبد الصاحب(، مجلة الاعتدال  العراق  ))) تقديم كتاب شعراء 
التاسع السنة الخامسة شوال/1358 – تشرين الثاني 1939 ص511.

وترجمة المؤلّف عبد الصاحب عمران الدجيلي )1913 – 1995(: باحث، أديب، مؤرّخ، شاعر. 
ونشر  وتاريخه  الأدب  في  وتوسّع  عصره  أساتذة  على  مقدّماته  وقرأ  والده  على  ونشأ  النجف  في  ولد 
مقالاته الأدبية في الصحف العربية وعّني بالمدارس النجفية أستاذاً للأدب العربي وأحيل على التقاعد. 
 ،3 –  1 والفنون  العلوم  العرب في  أعلام  العراق،  – 3، شعراء   1 العصور  المطبوع: شعراء  من  له 
الشعوبيّة وشعرائها، أنسام وأعاصير )ديوان شعر(، ديوان دعبل الخزاعي. توفي في النجف خنقاً من 

بعض اللصوص بداره يوم 12 شعبان 1415هـ.
مصادر ترجمته: الأعلام 10/4، شعراء الغري 436/5، معجم الأدباء 405/3، ماضي النجف 

279/2، الذريعة 194/14، 199، معجم المؤلّفين 281/2، نقباء البشر 352/1.



91 مقدمات كتب

لابد وان نترجم كل من تربى في جامعاتها ومدارسها؛ وتعد في عصور الخلافة العباسية 
هي الجامعة الكبرى التي تلتقي فيها جميع ثقافات الامم الإسلامية، فاكثر شعراء البلاد 
العرب منهم والمستعربون هم شعراء العراق على هذا الفرض! فهل هذا صحيح؟ لا 
شك في صحة هذا عند المؤلف “ حيث تربى الشخص اعتبر ذلك وطنا صحيحاً له، بقي 

علينا أن نعرف رأي القارئ في ذلك!

وأكبر الظن ان حب مؤلفنا لوطنه – وللعاطفة اثر كبير لا يسلم منه اكثر المؤرخين 
العربية  اللغة  شعراء  اكثر  في  يدخل  حيث  ممكن،  حد  اوسع  كتاب  لموضوع  جعل   –

ما  له من اضافة  اغنى  العراق بشعرائه  أن مفاخرة  للعراق، عل  المفخرة  فيكسب هذه 
ليس له.

م�ؤلف الكتاب

هذا  إن  بإعجاب،  أذكره  فإني  ذكرته  وإذا  الدجيلي  صاحب  اللامع  الأديب  هو 
ومنقباً  باحثاً  شبابه  شرخ  قضى  ولقد  )أظفاره(  نعومة  منذ  بالأدب  شغوف  الشاب 
الكتب الأدبية يبحث ويستفيد لاهياً عن كل ما يشغل الشباب فاستطاع ان يرتب من 
قبل  ونشره  صغار،  أجزاء  ثلاثة  في  العصور(  )شعراء  أسماه  الذي  كتابه  مبعثراتها  بين 
سنوات، فكان أنموذجاً لجهود الشباب مكللًا بالنجاح، ومنسقاً بذوقه الادبي الرقيق، 
يرجع اليه الباحث المتتبع، مع فكرة صغيرة عن كل شاعر يستريح اليها المتأدب فتغنيه 

عن اضاعة الوقت في مطولات الكتب.

توفيقا  أكثر  العراق(  الذي ظهر من )شعراء  الأول  الجزء  أنه في هذا  وفي عقيدتي 
اجزاؤه  إذا تمت  العربية  المكتبة  مرموقاً في  مكاناً  له  مادة، وسيأخذ  وأغزر  نظراً  وأبعد 

الثلاثة ونرجو ان يتوفق أكثر فيتفوق في الجزأين ا لآخرين. 



من وحي الفكر92

الجاهلي  العصر  في  العراق  شعراء  عن  فيه  يبحث  الذي  الجزء  هذا  في  تراه  وأنت 
والإسلامي والعباسي ويقع في )136( صفحة ويترجم )53( شاعراً من فحول الشعراء 
ثم  والوفاة،  المولد  تأريخ  يساره  بارزة ويضع على  بحروف  الشاعر  اسم  يذكر  ما  أول 
يأخذ في ترجمته في ثلاث مراحل: في الأولى يعطيك نبذة ناضجة عن تأريخ حياته وفي 

الثانية يتكلّم عن منزلته الأدبية وفي الثالثة يمر بك على بعض المختار من شعره.

وهكذا يسير على هذه الخطة المحمودة في كل هذا الجزء؛ فيجمع مميزات الشاعر في 
صفحة او صفحتين يطمئن إليها الأديب. ولا شك انه مجهود شاق يقدر عليه وإذا كان 
هذا مجهود عصارة الشباب فنحن ننتظر )مع المعجبين بنبوغه( روحاً ادبيا في مستقبل 
حكمة الكهولة يجعله في مصاف نوابغ الادب في العراق. رزقه الله طول الحياة والتفرغ 

لخدمة الأدب والتأليف.



93 مقدمات كتب

مقدمة كتاب العقد المنير)))

من النواحي الفقهية التي ما زالت تشغل بال الفقهاء، وتدخل في صميم استنباط 
من  لكثير  والمقادير،  والنقود،  والمقاييس،  الموازين،  مسائل  هي  الشرعية،  الاحكام 
المقدس  الإسلامي  الشرع  في  الاحكام  من  لكثير  موضوعات  وقعت  التي  الاشياء 

وماتزال موضع ابتلاء عامة الناس في حياتهم الدينية.

ومن بينها – ولعلّها في القمة منها – مقادير النقود من الدراهم والدنانير التي ورد 
ذكرها في كثير من الأحاديث، وهي موضوعات لكثير من الاحكام، في جملة من الفروع 

الفقهية.

رد  وموضع  شك،  – موضع  بالخصوص  النقود  – ومنها  المقادير  هذه  تزال  ولا 
وبدل، وبحث وكلام، عند الفقهاء – وهي في الحقيقة – من المشاكل العويصة في الفقه 
الإسلامي. وهذا ما جعلها من الموضوعات التي تحتاج إلى الاستنباط والاجتهاد، أي 

من الموضوعات الاجتهادية التي يجب الرجوع فيها إلى المجتهد.

وحقيق بكل واحد من هذه الموضوعات أن ينفرد بالبحث، استقصاء لجميع نواحي 
الكلام فيها، ولجميع أحكامها، كما وضعت بعض الرسائل في الموازين والمقاييس، من 
قبل بعض العلماء ولما كانت هذه المقدمة موضوعة تمهيداً الخصوص هذا الكتاب الجليل 

فإن الجدير بي أن نتحدث عن مشكلة “النقود” بالخصوص.

والذي أعتقده أن سر المشكلة فيها يكمن في أمرين:

))) مقدمة كتاب العقد المنير في تحقيق ما يتعلق بالدراهم والدنانير تأليف السيد موسى الحسيني 
المازندراني ج 1 ط 1382 2 مكتبة الصدوق طهران. 



من وحي الفكر94

الأح��ادي��ث،  في  ذكرها  ج��اء  التي  الاوّل  الإس�الم��ي  العصر  في  النقود  إن   .1
أسماؤها  حتى  منها  ألغي  وبعضها  الإسلامية،  العصور  أقدم  من  بها  التداول  أُلغي 
ومصطلحاتها، فبقيت تاريخاً محاطاً بكثير من الشك والغموض، ولم نعد نفهم حق الفهم 
تلك المصطلحات كما كان يفهمها من خوطب بها في الأحاديث عنها في تلك العصور، 
كالدرهم البغلي الذي جاء ذكره في أحاديث مقدار المعفو عنه من الدم في الصلاة، وغيره 

كثير.

إن تلك النقود – حتى في العصر الإسلامي الأول – كانت مختلفة كل الاختلاف في 
مقاديرها من ناحية المساحة، والحجم، والوزن، والقيمة، وكل واحدة من هذه النواحي 
موضع تعلق لحكم من الاحكام المختلفة. وهذا ما يقضي علينا ان نضبطها ضبطاً دقيقاً 

يزيل التردد فيها والشك حد الامكان.

النواحي وغيرها،  يألوا جهداً في بحث هذه  – لم  اّهلل عليهم  – رضوان  والفقهاء 
ولهم آراء مختلفة فيها وتوجيهات متعددة، ولكن لاتزال هذه الابحاث مبعثرة في غضون 
الكتب الفقهية، متشتّتة في جميع أبواب الفقه، غير منقحة التنقيح الكافي الذي يركن إليه.

فكان – والحال هذه – مما يعسر جداً على الفقيه الباحث الذي يريد ان يلم بجميع 
أطراف هذه الموضوعات ان يتيسر له الرجوع الى جميع ما كتب عنها واستيفاء البحث 
عنها، لان هذا ما يتطلب جهداً مضنياً، ووقتاً طويلًا، وفراغاً واسعاً لا يعرف مداه الا 
ابتلي بهذه المسائل وتحراها للعثور على مظان البحث عنها في مواضعها المتفرقة في  من 
الكتب الفقهية الاستدلالية غير المفهرسة ولا المعنونة، ولا المرقمة، لاسيما المطبوعة على 

الحجر.

ولو شك ان يتيسر هذه الموضوعات بجمع متفرقاتها في كتاب واحد من أهم ما 
ينبغي ان يعني به الباحثون، وهو ما يسد فراغاً كبيراً في كتبنا الفقهية.



95 مقدمات كتب

وموضوع “النقود” بالخصوص لم توضع فيه رسالة خاصة مستقلة فيما أعلم.

وقد كنت أنا من الناس الذين تشغل بالهم هذه النواحي ويتمنون ان تتهيّأ الفرصة 
وقد  والتحقيق،  والتنقيب  البحث  من  حقها  واستيفاء  وتوضيحها،  مسائلها،  لتتبع 
شكرت اّهلل تعالى على ان يتهيأ في هذا العصر باحث قدير وعالم متتبّع يُعنى بهذه الامور 
الاجل  العلّامة  كالأخ  فيها  والتأليف  عنها،  بالبحث  الجد  ساعد  عن  مشمراً  فينهض 
حجة الإسلام والمسلمين الحاج السيد موسى المازندراني أيده اّهلل تعالى، وأيد به الدين 

الإسلامي الحنيف.

فإنه – حفظه اّهلل تعالى – قد انبرى الى موضوع “النقود” في مبكر من تاريخ حياته 
العلمية يوم كان مشغولاً بالتحصيل في الحوزة العلمية بالنجف الاشرف، فوضع كتاباً 
طريفاً وافياً بكل ما يخص موضوع “النقود” أدى جهده العلمي يومئذ الحق المطلوب 

من مثله وأكثر، حتى كان موضع تقدير العلماء وثنائهم الجميل.

وكان قد نشر هذا الكتاب باسم “العقد المنير في تحقيق ما يتعلق بالدراهم والدنانير” 
قبل تسعة عشر عاماً  أي  العلمية سنة 1361هـ  المطبعة  النجف الاشرف وطبع في  في 

وأضاف له خاتمة في المقاييس والموازين هي في المقاييس العلمية ذات وزن كبير.

والشيء المسر حقاً أن ينبري مؤلفه – حفظه اّهلل – مرة أخرى إلى هذا الموضوع بعد 
النظر  القديمة والحديثة، فأعاد  النقود  البحث والتنقيب عن  اكتملت عنده وسائل  ان 
الدقيق،  العلمي  المنهج  يتطلّبه  الذي  النحو  الى  ووسعه  ودرساً،  بحثاً  وقتله  كتابه،  في 
اتقاناً،  أكثر  ثلاثة  كتباً  الكتاب  فأصبح  النقود،  تاريخ  عن  الحديثة  البحثية  والوسائل 
وجعل  مساعيه،  تعالى  اّهلل  شكر  فائدة  وأنفع  أثراً،  وأبعد  فكرة،  وأنظم  مادة،  وأغزر 

مستقبله خيراً من ماضيه.

وإني لواثق ان هذا الكتاب الجليل، سيسد فراغاً كبيراً في المكتبة الفقهية الإسلامية، 



من وحي الفكر96

كان  كثيراً  وقتاً  عليهم  ويوفر  بأقرب سبيل،  الغاية  الى  الوصول  العلم  لطلاب  ويمهد 
يضيع سُدى في التفتيش في بطون الكتب ومصادر البحث عن هذا الموضوع، في المواضع 

المتفرقة المترامية الأطراف.

ومن الطبيعي ان يكون لهذا الكتاب شأنه الذي يستحقه من التقدير، ونصيبه الوافر 
من الانتشار والذيوع والاستفادة مدّ اّهلل تعالى في عمر مؤلفه الشريف ليحقق مشروعات 
أخرى في التأليف تسد فراغات اخرى لاتزال تنتظر من ينبري لها من المجاهدين ذوي 

الكفايات، واللياقات العلمية والفكرية واّهلل تعالى هو الموفق المسدد لكل صواب.

2 شهر رمضان المبارك 1380هـ 					   



97 مقدمات كتب

العا�صمة الدينية الكبرى 

تقديم كتاب م�شهد الإمام لم�ؤلّفه محمد علي جعفر التميمي)))

لا شك أن النشاط الفكري الذي حظيت به هذه البلدة العلمية من عهود بعيدة، 
مضافاً الى مالها من نشاط سياسي وخلق اجتماعي ونزعة حربية، مضافاً ذلك كله الى 
  مركزها الديني من جهة كونها عتبة مقدسة تضم مرقد سيد الكونين أمير المؤمنين
كونها  جهة  من  وأمرائهم  ملوكهم  عناية  وموضوع  المسلمين  ملايين  أفئدة  مهوى  هي 
عاصمة دينية هي مرجع تقليد طائفة كبيرة من المسلمين، كل ذلك جعل تأريخها حافلا 
المهملة  الزوايا  يتتبعوا  بأن  للبحث  والمتعطشين  المؤرخين  تغري  التي  المزايا  من  بكثير 

والآثار المبعثرة والخبايا المنسية.

عهد  من  يبتدئ  العلمي  تأريخها  في  لامعة  صور  من  البلدة  لهذه  ما  بقدر  ولكن 
– بالغموض في  – وياللأسف  المتوفى سنة 460هـ، قد منيت  العظيم  الطوسي  الشيخ 
سلسلة حوادثها التأريخية والعلمية بسبب حرمانها ممن يسجل تأريخها وتأريخ رجالها في 
تلك العصور الغابرة، ولعل السر ان حركتها الثقافية كانت ولاتزال منصرفة بكلها الى 
التخصص بالفقه الإسلامي وما يتصل به، فلم يكن من العلماء ولا الادباء على كثرتهم 
طيلة تأريخها المجيد من أهتم بهذه الناحية – أعني الناحية التأريخية – فلم يُسجل من 
تأريخ هذه العاصمة الدينية شيء يستحق الذكر والعناية، وبقيت فيه مجالات البحث 

))) مقدمة كتاب مشهد الإمام لمؤلفه محمد علي جعفر التميمي وهو بأربعة أجزاء. بحث في الأول 
منها تاريخ تأسيس النجف، عمارة المشهد العلوي وفي بقية الأجزاء اهتم بترجمة أعلام الأسر النجفية 
وميزته أنه استقى المعلومات مما هيّأ له رجال كل أسرة من تاريخها طبع في المطبعة الحيدرية عام 1955. 



من وحي الفكر98

الكتب،  الزوايا وبطون  مبعثر في  ما هو  المبسطة غير  المصادر  له  تتوفر  لم  بكراً  تزال  لا 
ليفتش عن  الماضي  الى  يتطلع  نفس كل من  ما يحز في  والمجاميع وهذا  الآثار  ومخبيات 

حوادثه وكل من يهمه أن يسجل سلسلة تأريخها الحافل بجلائل الآثار والاعمال.

الملقاة على عاتق من يقحم نفسه في تسجيل تأريخ هذه  التبعة  وهنا يتجلى مقدار 
الناس شكيمة  البلدة، كما يتجلى ما يلاقيه من عقبات كأداء في طريقه قد تحمل أقوى 
على الهزيمة من هذا الميدان. ومن خرج ظافراً ولو بعض الظفر في تسجيل ما قصر فيه 
التأريخ القديم فانه يستحق التقدير والاعجاب بل الشكر. وفي هذه العصور الاخيرة 
عني جماعة بتدارك ما فات السابقين من تأريخ هذه العاصمة الدينية، ولم تظفر المطابع 
اهمال  في  أيضاً  السابقين  نهج  على  درجوا  وكأنهم  مثله،  الى  الحاجة  رغم  على  بنتاجهم 
هذا الواجب المقدس عدا الاستاذ الجليل الشيخ جعفر محبوبة في الجزء الاول من كتابه 
وقد  صدوره،  حين  عنه  كلمتي  اقول  ان  يفتني  لم  الذي  وحاضرها(  النجف  )ماضي 

نشرت في مجلة “الاعتدال” الغراء المحتجبة.

مكنني  الذي  النجف  تأريخ  عن  الثاني  الكتاب  هذا  لصدور  متلهفاً  الآن  وأراني 
أول  وكان  القراء  الى  لأقدمه  منه  الاول  الجزء  على  الاطلاع  من  “التميمي”  الاستاذ 
فيه من  التأريخ عن مرقد الامام وان كان  ما واجهني واعجبني منه تحريه لدقائق 
التكرار ما أرجو ان ينخله منه عند تجديد طبعه للمرة الثانية وليست هي بالبعيدة عليه.

وانه ليستشف القارئ من صفحاته مقدار الجهد المبذول من المؤلف والصبر على 
الكتب  في  تفرق  ما  شعث  ولم  المقدس،  المرقد  هذا  تأريخ  من  النوادر  لالتقاط  التتبع 
والصحائف المطوية والصحف المنشورة، وألف بين متفرقات ما استوعبته الآثار. فجاء 
في مجموعهِ مجهوداً مشكوراً وعملا محموداً وسجلا خالداً لكثير من المطويات المعرضة 
للإهمال والنسيان، شكر اّهلل سعيه وأجزل ثوابه وجعل عمله خالصاً لوجهه الكريم، 



99 مقدمات كتب

وامام  الموحدين  ورئيس  الكونين  سيد  خدمة  من  الوثقى  بالعروة  تمسك  بمن  وحقيق 
المؤمنة، ما يجعل منه  الطاهرة  العظيمة  ان يستلهم من روحه الجبارة، ونفسه  الالهيين، 

عاشقاً للحقيقة المجردة، وملهمًا يرنو الى نور الحق الابلج.

وحبذا لو ينال هذا الكتاب الحظوة لدى كل عالم ومتعلم وأرجو أن يسد الفراغ 
الذي نحس به في هذا الباب، ويتدارك ما فات الاولين من القيام بهذا الواجب وجدير 
بأن يقتنيه كل من يتطلع الى تأريخ هذا البلد المقدس وفقه اّهلل تعالى الى اكماله، وأرجو 

لكتابه الرواج والانتشار ليعم الانتفاع به ومن اّهلل تعالى نستمد التأييد والتسديد.

17 جمادى الاولى سنة 1372هـ 				  



من وحي الفكر100

حفاظ القبائل العربية على تقاليدها)))

أرأيت تلك الجماعات الحرة على ضفاف الرافدين )الجماعات بكسر الجيم في لغة 
القرويين بالعراق( أم رأت مثالها في بلادنا العربية البدوية؟

أرأيتها كيف تمرح بجوها الطليق الفاتن، وتعيش في استقلالها الفكري والاجتماعي، 
وتتمتع في سذاجة عيشها وخشونته؟

لعلك كنت رأيتها، فأصبح ممن افتتن بجمال نفوسها او كرم طباعها وسمو اخلاقها 
ورباطة جأشها وقوة قلوبها وابائها على الخسف والضيم!

أفي ذلك من سر غير ان تلكم الحرية الطليقة والعيش الساذج الخشن يبعثان على 
مثل هذه التربية العالية، تلك التربية التي حاولتها المدنية الحديثة المزيفة من طريق آخر 

فأخفقت وجرها الترف إلى الخنوع والنجوع والضعف والخور )فان الترف....(.

عودها  صلابة  فيها  تشاهد  اخرى  صفات  من  الحرة  القبائل  تلك  في  وكم  نعم! 

))) عنوان التصدير لكتاب القضاء العشائري تأليف فريق المزهر الفرعون حيث أشاد بالتصدير 
الفقه  ومنبع  الله  حطة  وباب  الأدب  وعاصمة  العلم  ينبوع  الغري  وادي  من  علينا  هبطت  بقوله: 
الإسلامي رسالة من الأديب الفاضل الأستاذ العلّامة الشيخ محمد رضا المظفر معتمد منتدى النشر 
في النجف الأشرف يقرّظ فيها كتابنا )القضاء العشائري( وحيث أن الرسالة ذات مغزى أكثر من أن 
تدي على  تكن تقريضاً لذلك فإنا نثبّتها مفخرة للقضاء العشائري ولتكون مشكاة يُستضاء بها ونوراً ُهي

ضوئها. 
أما المؤلف المرحوم الشيخ فريق )1890 -1965( وهو أحد زعماء العشائر العراقية ممن ساهم 
 1935 دورتين  في  النواب  مجلس  في  عضواً  انتخب  مشهودة  وطنية  مواقف  وله  العشرين  ثورة  في 
معجم  ترجمته  مصادر  من   .1920 العراقية  الثورة  في  الناصعة  الحقائق  كتاب  كذلك  و1939ول��ه 

المؤلفين 492/2، معجم الادباء د. كامل الجبوري 3/ 443. 



101 مقدمات كتب

القبلي  بنسبها  استمساكها  هي  والبساطة،  الحرية  تلكم  من  منبعثة  المعنوية  وقوتها 
ومبالغتها في المحافظة على تسلسله الى جدها الاعلى الذي تحت راية اسمه تجتمع كلمة 

القبيلة وتتوحد صفوفها، وبه فخرها وعزها.

هذا هو طبع العربي الصريح وطابعه الذي ليس لأمة اخرى من أمم الأرض وهو 
دليل نقاوة دم الوشيج من أرومته ـ فيرى في نسبه الصراح عنوان مجده الخالد وسر فخره 
التليد ومغزى عزه القومي، بل يرى فيه كل معنى عروبته التي تجتمع حدودها في نسبه 
ومجتمع نسبه في حدودها، ولا يرى اقبح من ان يكون المرء أعجميا لا يتصل له نسب 

معروف ولا قبيلة تذكر فتشكره.

ولا تعجب بعد هذا إذا رأيت القبائل العربية قد اتخذت لها طابعاً خاصاً من عاداتها 
القديمة وتقاليدها الموروث من الآباء والأجداد، فتشتق الحفاظ عليها من المحافظة على 
القبيلة واعتصامها وسر جامعتها وكيانها، فتستعصي  نهجها وتجد فيها أن فيها مفخرة 
على كل من يحاول ابتزازاها هذا التراث الخالد بخلود القبيلة الخالدة بخلوده، حتى إن 
الباحث قد يرجع به تاريخ بعض العادات والتقاليد في القبائل العربية الى ما قبل الإسلام 
ذلك الإسلام الذي جاء منها واليها، فيرى ان بعضها قد تمنع على تعاليم الإسلام ان 
يتأثر بها كل التأثير خصوصا في أحوال القبائل الشخصية ونظمها الاجتماعية في علائق 
تسمى  التي  والنظم  الاحوال  تلك  الواحدة،  القبيلة  افراد  وعلائق  بأخرى  قبيلة  كل 
بالأحكام العشائرية وتعطي بالأخير اسم )قانون العشائر(، فيفوز هذا القانون منتصراً 

في هذا العصر عصر التطور والتجدد في كل مناحي الحياة.

ولا يغيب عليك أن تعلم أن من نوع هذه المناعة والحفاظ هذا المؤلف القيم الذي 
بين أيدينا والذي قام به مستسهلًا كل صعب الزعيم الفاضل الشيخ فريق المزهر، وقد 
رأى أن التطور قد دبّ في محيط العشيرة العراقية، وأخذت تستسيغ التحضر الذي قد 



من وحي الفكر102

يقضي على الحفاظ العربي في تقاليده، فيجري إلى التساهل أيضاً في نسب القبيلة الذي 
يراه العربي ـ كما قدمنا ـ هو كل معنى عروبته التي يعتز بها ويفتخر بل هو كل ما في نفسه 

من معان سامية وأخلاق عالية.

يبقى  كتاب  في  العراق  لقبائل  والعادات  التقاليد  هذه  يجمع  أن  المؤلف  ف��أراد 
حتى  تنساه.  ألا  القبائل  تلك  بتراث  ليحتفظ  ولكن  فقط  للتاريخ  لا  المقبلة،  للأجيال 
تبقى في مناعتها مستعصية على الحضارة الغربية )الزائفة اليوم وبعد اليوم( التي هاجمتها 
وحاولت أو تحاول ان تأخذ بأيدي اولئك العرب الأباة المتمتعين بهذه الحرية الواسعة 

الى سور من التحضر الضيق في جوه ومحيطه.

قيمتها  في  النادرة  المجموعة  هذه  تأليف  على  الناس  أقدر  الزعيم  المؤلف  ولعل 
التاريخية، وهو – سدد الله خطاه – أضاف إلى البراعة والبراعة علمًا جماً بشؤون العشائر 

العراقية، وكفى أنه أجدر زعمائه الأفذاذ الواقفين على سبر اغوارها.

الموضوع  أن يطرق هذا  أراد  بذرة ومادة لكل من  الكتاب  أن يكون هذا  ويكفي 
القبائل  زعماء  من  أعرف  فيما  زعيم  أول  وهو  بكارته،  وافتض  بابه  افتتح  الذي  البكر 
اشتغل في التأليف خصوصا في موضوع خطير كهذا ونرجو أن يوفق في باقي مؤلفاته 

كتوفيقه في هذا الكتاب الذي حاز فيه فضيلة الابتكار والتقدم لا عدم الأدب أمثاله.

النجف الأشرف، معتمد منتدى النشر، 13ربيع الثاني سنة 1360



103 مقدمات كتب

على هام�ش كتاب ما�ضي النجف وحا�ضرها

... تعرف مؤلف كتاب )ماضي النجف وحاضرها())) الأستاذ الشيخ جعفر محبوبه 
عند أول اتصالك به، بلباقته وبراعته في استخراج نتف التأريخ عن النجف، ومن بين 
الثمين في استخراج كلمة  المبعثرة هنا هناك شغف يقتل وقته  الكثيرة الأوراق  الكتب 
واحدة قد لا تستحق في نظرك بعض هذا العناء، ولكنه نفسه يعرف قيمتها كدرة لا تقدر 
بثمن، فينظمها إلى أختها، حتى استطاع أن يطلع علينا بكتابه هذا العجيب، الذي ابتاعه 

بثمن من العمر غالٍ، وبعنفوان شبابه حتى هذا العام!

الذين يهيم هيامهم على وريقة قد لا يكون لها قيمة معنوية  كثير هؤلاء الأثريون 
بهم  تسخر  أن  إلا  يسعك  لا  شاهدتهم  واذا  بالية،  كلمة  فيها  أو  بالية،  أنها  سوى 
الوقت يهزؤون بك أشد ما تتصور، وقد لا يرون لك  ويضحكك طيشهم، وفي عين 
قيمة في المجتمع أو الحياة، ومنهم مؤلف هذا الكتاب، فجاء كتابه يمثل حرص الأثري 
ولا  للاختيار،  مجالاً  لنفسه  يدع  لا  وقد  وغالٍ  ورخيصٍ  وسمين  غثٍ  كل  عن  المنقب 

))) وهو كتاب مهم في بابه وله الامتياز على المؤلفات الصادرة في تاريخ النجف الأشرف من حيث 
المعنيين بهذا  النفيسة لأن الشيخ آل محبوبه أدرك في عصره أمة من  السبق ولما تضمنه من المعلومات 
التاريخ واطلع بنفسه على أصول الوثائق والصكوك والمجاميع ونقل منها مباشرة أو بالواسطة القريبة 
إلى كثير من الشخصيات والأحداث وكان من ذلك ما أشار إليه في المقدمة... )وأني لاقيت المتاعب 
والمشاق في جمع هذه الأوراق ونقّبت عن محتوياتها كثيراً وسافرت في طلبها عدّة أسفار ولم يكن من 

هّمي تزويق الألفاظ الفارغة.... ما أشار إليه الشيخ المظفر في قراءته للكتاب. 
ومما دبجه قلم الإمام الشيخ محمد الحسين كاشف الغطاء في المقدمة بحق الكتاب والمؤلف بأنه حاز 
فضيلة السبق والابتكار إلى تأليف ضروري لابد منه وقد فتح الباب لمن بعده.. وليعلم أن كتابه من 

الكتب الخالدة والآثار القيّمة التي تمشي مع الزمان وتسير مسير الأفلاك.. 
مجلة الدليل النجفية / السنة الثانية.



من وحي الفكر104

فيقول لك في  نفسه هذا الحرص،  يدرك من  قد  وبالرغم من ذلك  للنقد  دليلًا  لفكره 
صفحة )58(: )وأكثر الشعر المثبت على أحجار الكاشي من الشعر الرديء الضعيف، 

وإنما أثبتناه حفظاً للآثار(.

يريحك المؤرخ بالأمس على الأكثر في أمانة النقل عن كل ما يسمعه ويقرأه ويقف 
عندها عن كل رأي وتعليق وشقة المؤلف اليوم بعيدة عنه كل البعد، فلا يحدثك إلا عن 
كل ما يظنه او يعتقده  صوابا، استخرجه من بطون الكتب وثنيات الأوراق والصحائف، 
وأضاف اليه خيالات وظنونا يدعمها بكلمة الفن والعلم، فيريحك – يائسا – من امانة 

النقل وتستريح به الى صورة تأريخية تفهمها من طرفيها. 

أما صديقنا مؤلف هذا الكتاب فهو يتردد بين الذوقين:-

يغترف من هذا لذلك ومن ذاك لهذا وأراد –على ما أحسب – أن يطل من نافذته 
على الأسلوب الحديث من التاريخ والبيان ليتناول منهما ما يرضي قارئه على الأكثر، لولا 
ان يده لم تستطع ان تتناول اضمامة كافية لترويح ذوقه، فكنت ترى الذوقين المتباعدين 
يتزاحمان ويتصارعان فيتغلب احدهما – والأرجح هو الأول – وعلى الأقل يتساويان – 

إذا أبيت فينتج منهما أسلوب ثالث وحيد في بابه. 

أليس كذلك أيها الصديق!؟ وهنا اعترف بلباقتك، لما انهزمت لقولك في الصفحة 
الرابعة )لم يكن من همي تزويق الالفاظ الفارغة...(، فأذهب سالما.

وبالغ المؤلف حقا في جمع كتابه من زوايا متباعدة كانت عزيزة على امثاله وتواضع 
الى حد بعيد لكل حقيقة مندرسة حتى أقنعها أن تأتيه من مكمنها طائعة، فجمعه محيطا 
كان  ما  اذا  كثير عذر،  لمؤاخذيه  أجد  النواحي، ولا  النجف من شتى  تأريخ  بمختصر 
غمط بعض الشخصيات كما يرون – وكما أرى أحيانا – أو أغفل بعض الحقائق التاريخية 
كما يعتقدون وله جواب واحد يكفيه اذا قال:- )على المرء ان يسعى بمقدار جهده....(.



105 مقدمات كتب

الطباعة كثيراً ومن رسم الخط،  فنّ  أتغافل عما فاته من  ومع هذا فلا أستطيع أن 
فجاء كتابه كما شاهدته أو تشاهده.

قيمة  يعرف  وتبعثرت،  النجف  آثار  ذهبت  كيف  عرف  من  أن  أعتقد  وبالأخير 
ثروة  زاد  وقد  نوعه،  من  ظهر  كتاب  أول  هو  الذي  كتابه  استخراج  في  المؤلف  مجهود 

المكتبة العربية وأسدى للنجف وأهلها خدمة تذكر فتشكر على ممر الأيام.



106



خواطر



108



109 خواطر

ثلاثة �ألقاب)))

ثلاثة ألقاب كان لها معنى عظيم عندنا كما لها عند غيرنا فعلا فلما أسأنا استعمالها 
صارت لا تؤدي المعنى الذي وضع لها وهي:

أولاً – لقب )العلّامة( الذي صرنا نطلقه حتى على الناشئين والمبتدئين من طلّاب 
العلوم الدينية.

درس  أو  سطراً  كتب  من  كل  فيه  يطمع  صار  ال��ذي  )الأس��ت��اذ(  لقب   – ثانياً 
الأجرومية.

ثالثاً – لقب )المجتهد( الذي صار يدّعيه كل من درس أوائل العلوم الدينية بعد أن 
كان من حقوق الرئيس الأعلى للطائفة.

الحاكم الجائر)))

أهنيّك وأعزيك

أهنيّك

تصبح إذ  العيش،  سعة  م��ن  الم��ح��رري��ن  المساكين  ع��ن  ال��رذي��ل��ة  تدفع   لأن��ك 
– خير متنفس مباح لضغنهم المكبوت بشتمهم ولعنهم لك.  – يا ظالم 

فإن شعورهم بالحرمان إذا لم يجدك متنفساً له التمس في غيرك البريء مما سلقوه فيه 
بألسنة حداد ظلمًا وعدواناً.

))) البذرة السنة الثانية العدد الخامس.
))) مجلة النجف السنة الثانية العدد التاسع في 22/ذي الحجة/1377–10/ تموز/ 1958.



من وحي الفكر110

وأعزيك 

لأن ظلمك تعبير صارخ عن نقصك الكامن المستور، وعن شعورك الباطن بضعة 
نفسك أو ضعفها فتؤلف بين رذيلتين، وتجمع بين فضيحتين.

وبالأخير لا يفلح الظالمون، ولا ينجو إلاّ الملخصون

فمن منكما )هل أنت – يا ظالم – أو المظلوم( هو الفائز....؟؟

�أيها الإن�سان )))

�أحدثك 

إن أكثرنا – نحن أبناء آدم – نتّهم أنفسنا بالكمال فنغضب عندما يصارحنا )الغير( 
البشر  نقائص  أعظم  من  ـ  درينا  لو  ـ  التهمة  وهذه  وحده،  الكمال لله  أن  مع  بنقائصنا، 
يؤثر طبهم في نفوس  العصور، فلا  اقدم  النفوس من  اطباء  المستعصية لأنها سر فشل 

تتوهم انها تتمتع بالصحة.

وهذه التهمة كالربا في المال يقصد بها الربح، لتربي في النفس كمالها الموهوم ولكنها 
تنقصه وتزيد في الخسارة، كعدد سالب نضيفه في )علم الجبر( الى عدد سالب لينتج عدداً 

سالباً تحت )الصفر( هو مجموع العددين.

كعدد  للحق،  وتواضعها  بنقصها  اعترافها  في  النفوس(  )صدقات  يربي  إنما  والله 
موجب نضيفه الى عدد سالب أقل منه فيستهلكه ويرفع بالمجموع الى ما فوق )الصفر( 

فما آن للبشر ان يشفى من دائه القديم بالتواضع.

))) مجلة النجف السنة الثانية العدد الثالث عشر في 4/ ربيع الثاني/ 1378 الموافق 18 / تشرين 
الأول / 1958.



111 خواطر
�أيها الإن�سان )))

أنك  يقنعك  ما  إلاّ  أنك خليفة الله في أرضه، وأنت لا تعرف من أسرارها  تزعم 
أقوى مخلوق في تدبيرك وأنت عاجز عن توجيه  أنك  بأصغر ما عليها وتدّعي  جاهل 
نفسك إلى حسن تدبيرها في أضعف ما عندك وتطمع في أن تخرق حجب الكون لترى 
ما وراء المنظور، وأنت لم تحل إلى الآن مشاكل نفسك الفكرية من أقدم العصور، حتى 

مشكلة أنك مختار أو مجبور.

فمتى تزعم أن لا يحق لك أن تزعم...؟ 

ومتى تدّعي ما ليس لك أن تدّعي...؟ 

ومتى تطمع ألاّ تطمع أن تكون الإنسان المظفر...؟

�أيها الدينار)))

الثناء، لأنك استطعت أن تستعبد الأحرار بإغرائك،  عليك من مخلصيك أفضل 
وتحرّر العبيد بقدرتك، وتقيم الدنيا، وتقعدها بجبروتك.

أنت للسّراق قائدهم، للجرائم وللمرتشين مرشدهم، لسحق الضمير وللأغنياء 
في  إخلاصهم  مع  اللدود  عدوّهم  وللفقراء  لك،  سجنهم  مع  بهم  ال��رؤوف  سيّدهم 
حبهم، وللمستعمرين مغريهم على وضع الأغلال في أعناق الشعوب، وللمستعبدين 

المساكين سر بلوتهم في هذه الحياة.

أنت )زينة الحياة الدنيا( ولكنك لا تجتمع الاّ في شح أو حرام، ولا تتفرق إلاّ من 
قراضة  احقر من  الزاهد  المطيع، وعند  للكريم عبده  انت  انتقام ومع ذلك  أو  إسراف 

))) مجلة النجف السنة الثانية العدد الخامس عشر في 1958/11/26.
))) مجلة النجف السنة الثانية العددان السادس والسابع في 5/ذي القعدة/1377 – 24/مايس/ 

 .1958



من وحي الفكر112

الجلم))).

من أنت؟ 

هل تدري من أنت؟ 

أنت – أم أنا –....؟؟؟

�أيها ال�شاب)))

أنت قوة الحق في وجود الإنسان ولك حق الوجود في قوة انسانيتك بل انت عنفوان 
الإنسانية في سموها وسمو النفس في عنفوانها الى حيث لا يتناهى من الكمال المطلق.

لا يحد منك إلا الجهل الموجه المشنطّ))) أو ظلم المعتدي المتغطرس أو مرض يقعد 
بك عما خلقت له ولأنك قرارة الوارثات المتخلفة فلا تحرر إلا على اساس مئات منها 

تأخذ ناصيتك من سجن الى سجن فاحذر ان يضعضع اسم الحرية من نفسك. 

أصلح ما ابقته لك الايام ليسلمك الى أسوأ ما اختفى من نفس الإنسانية المطلقة 
يصلحها  ما  نفسك  من  لنفسك  وخذ  تدري  لا  وانت  الاولى  والجاهلية  الوحشية  من 

لتكون أنت...

�أيها الطالب)))

أدعوك إلى شيء واحذرك منه.. أدعوك الى الاعتداد بنفسك، فان نفسك هي التي 
تلهمك الخير والاخلاق والعلم،  لا محيطك ولا معلمك ولا كتابك، بل قد تجرك هذه 

))) الجلم: المقص الذي يجز به أوبار الإبل والقراضة ما يقع منه قال الإمام علي فلتكن الدنيا 
في أعينكم من حثالة القرظ وقراضة الجلم..

))) نشرة البذرة السنة الأولى العدد السادس ص 298 – 299. 
))) المشنطّ: قيل شواء مشنطّ لم يبالغ في شيّه. 

))) مجلة النجف السنة الثانية العدد الثاني عشر في 4/ ربيع الأول /1378 – 8/أيلول /1958، 



113 خواطر

الأشياء الى خسارة لا ربح بعدها ابداً.

الموجه محيطك ومعلمك  لتستغني بها عن  بنفسك  الغرور  أن تفهم منه  وأحذرك 
وكتابك، فيا سوء طالع ذلك الطفل الذي يتعلم المشي وحده بالسقطة تلو السقطة وقد 

يهلك او يتعطل قبل ان يخطو خطوته الأولى.

وما أبعد المعرفة الشاهقة التي تنال المصائب الشائكة وتجاوب الحياة القاسية.

حتى لو كنت فيها الرابح.

�أيها العدل)))

المذاق في الأفواه، شديد وقر الأسماع،  الناس، مر  الظل على  ثقيل  أنك  أشكرك: 
وتبغضك القلوب حاقدة، وتعاديك القوة غالبة.

ومع ذلك تحاول ان تلج المحافل فريداً مكرماً، وتقربك الحكومات ضيفاً عزيزاً، 
ويرصدك المستعمرون ضميراً حياً، وينصفك الجشعون إلفا صريحاً، ثم تطرد من بينهم 

جميعاً منبوذاً مدحوراً.

المنافقين، وتملق الدجالين.. فانطلق من  فإلى متى تنخدع بمدحة الكاذبين، وثناء 
سجن الأرض الظالم أهلها إلى سماء الحرية اللانهائي حيث )الحق المطلق( هو الحاكم.

�أثمن ن�صيحة

ليس عندي أكثر مما تتلقّونه في تعليمات مدرستكم وإذا كان لابد من الجواب فليس 
هناك أولى في تقديم النصيحة لكم ولنفسي – بعد الوصية بالانقطاع الى العلم – من ان 
يستشعر الطالب بانه مجاهد في هذه الحرب العوان التي أثارها هذا العصر ضد الدين 
الإسلامي وما يتطلّبه هذا الجهاد من التضحية والشجاعة والاخلاص لله تعالى وحسن 

))) مجلة النجف السنة الثانية العدد الثامن في 3/ذي القعدة/1377– 19/حزيران/1958. 



من وحي الفكر114

النية والصدق في القول والعمل ليكون مثالاً لمن لا تأخذه في الله لومة لائم.)))

ظاهرة الطالب الديني

لا شك أن أبرز ظاهرة في الطالب الديني بعد العلم والمعرفة أن يتحّىل بالأخلاق 
الرذائل وعما في  بالترفّع عن  المحمدية من الصدق والأمانة والتواضع والعفة والفتوة 
أيدي الناس ونحو ذلك من الأخلاق الفاضلة وإذا حرم منها فالأولى به ان ينصرف الى 
عمل آخر ولا يحشر نفسه في طلاب الدين دجلًا وجدلاً فيقنع بالاسم وحده وهو خال 

من حليته.)))

))) في سؤال للشيخ وجهته نشرة البذرة إليه: ما أثمن نصيحة تهدونها للطالب الديني؟... البذرة 
السنة الثانية العدد الخامس الصفحة 309 – 310. 

للطالب  تحبّونها  ظاهرة  أبرز  ما  كالآتي:  إليه  البذرة  نشرة  وجهته  سؤال  عن  الشيخ  جواب   (((
الديني؟... نفس العدد أعلاه.



115 خواطر

ب�سالة العرب)))

)النجف  الثورة  مركز  من  يرسل  كان  العراقيّة(  )الثورة  رجال  من  )م(  الشيخ 
الأشرف( للقبائل العربيّة، لتحريضهم على الأخذ بحظهم من الجهاد المقدس في سبيل 

تحرير المسلمين.

من  كثير  في  جال  بنجاحها،  والمعتقدين  الثورة  دعاة  من  بعيد  لحد  وكان  نعم! 
مناطقها، ولم يكد يقترب من إحداها ـ قبيل الظهر ـ إلاّ وأصوات المدافع وأزيز البنادق 

قد صكت مسامعه، وهزت الأرض من تحته.

دنى إلى بيوت إحدى القبائل الثائرة والحرب الطاحنة على أميال قليلة عنها ويكاد 
أن يخالط شرارها تلك البيوت وأنسل بين زغردة النساء، وضوضاء الأطفال؛ وعواء 
ـ وليس  القبيلة، وقف حائراً  إلى )مضيف( هناك لأحد أصدقائه من وجوه  الكلاب، 
بالعجوز  ثمّ  اليبت  بربّ  ونادى  ـ  البالي  )القهوة( في موقدها والحصير  إلاّ  المضيف  في 

الشمطاء زوجته.

العجوز )راكضة تعثر بأذيالها الطويلة، وعلى أسرة وجهها البشاشة الفطرية، وملء 
أهابها الكرم العربي؛ فرحة بمقدم عالمهم المحترم وصديق زوجها القديم( أهلًا بالشيخ! 

حيّاك الله! ساعدك الله!

الشيخ: وبك أكثر! وساعدك الله على....

حاملة  وتجيء  الغداء،  بتهيئة طعام  نساءها  تأمر  راكضة،،  ترجع  ثمّ  كتفه،  )تقبل 
الفراش للشيخ، والحطب لوقود القهوة، تفرش له إزاء الموقد، ويجلس(.

))) جريدة الهاتف، عدد 107، ص5.



من وحي الفكر116

العجوز: من أين جئت في هذه الساعة الملعونة؟

وقد  )بني...(؛  عشيرة  عند  وكنت  عليكم،  هجموا  الانكليز  أنّ  الشيخ: سمعت 
هي:  ماشياً،  إليكم  جئت  للركوب،  يصلح  مركوباً  يتركو  ولم  الحربة  وساروا  علقوا 

ماشياً؟!

هو )يستمر(: جئت ماشياً من طلوع الفجر وسرت تحت أشعة الشمس المحرقة، 
من  علّي  ما  كلّ  لأخذوا  وعرفتهم  عرفوني  م  أّهن ولولا  )آل...(؛  الطريق  علّي  وقطعوا 

ثياب.

)توقد العجوز النار للقهوة ويسود الصمت، ثمّ يعود الشيخ للكلام(.

وأين الآن زوجك )محسن( وأولادك الثلاثة، وهل هم في ساحة الحرب.

قد  ـ  تسمع  ـ  والآن  يعودوا؛  ولم  المعركة  إلى  الماضية  الليلة  من  كلّهم  ذهبوا  نعم 
اشتدت الحرب، ومن قبل ساعتين.

ذهبوا كلّهم!!

عليه  ويظهر  الشيخ  )يتضايق  والأط��ف��ال  النساء  إلاّ  تبق  ولم  عشيرتنا،  وك��لّ 
الاضطراب النفسي، ولكنهّا تستمر تحدثه مفتخرة وبكل هدوء عن أحوال هذه الحرب 
المشؤومة منذ ثلاثة أيام، وعلى الأخص هذا اليوم، وعن شجاعة قومها الأبطال الذين 
دحروا قوّة الانجليز المعززة بطائرات تقصف بصواعقها الجهنميّة، حتّى بيوتهم التي لا 

تتقوس إلاّ على نساء وأطفال تتضور في سبيل استقلال العراق(.

هو: ما ذلك الدخان المتصاعد.

هي )تترقرق عيناها بالدموع(: البارحة ألقت الطيارات قنابلها على )جماعة( من 
أمتعتهم ومواشيهم؛ بل وذهب  فيها وأحرقت  النار  القصب هناك فاضطرمت  بيوت 



117 خواطر

الكثير من العائلات طعمة النار والقنابل.

وتحدث هنا جلبة يقوم على أثرها الشيخ فيسأل: ماذا حدث؟

هي: أظنّ قتيلًا جاوا به الآن )تقوم إلى خاجر المضيف وترجع( ـ لا! ولكن جريحاً قد 
مات، وقد بلغت قتلى اليوم لحدّ الآن ثلاثين رجلًا، غير النساء والأطفال، وياللأسف!

هو: بل وألف أسف على هؤلاء الأبطال الذين بيّضوا وجوهنا!

وسام  نال  قد  بدمائه؛  مضمخاً  أولادي  أحد  القتلى  مع  أرى  ألاّ  آسف  نعم  هي: 
الشرف الخالد )الشهادة( فاساهم نساء قومي النياحة والبكاء.

)ثمّ تعض شفتها وتكاد أن تقطعها تحرقا(.

العزّ  حياة  بالحياة  ويتمتعوا  أعدائهم  على  ينتصروا  أن  أرجو  ذلك!  تقولي  لا  هو: 
والاستقلال ولا يصيبهم ظلم، ظلم هؤلاء فهم لم يعملوا إلاّ لأجل البلاد وفي سبيل 

الاستقلال.

هي: أتظن سيبقى لهؤلاء أثر في أرضنا؛ كلّا! ولا شكّ أنّ قومنا الأشاوس سيعودون 
هذه الليلة ظافرين بعدوهم الألد، وتنتهي الحرب )يعتريها شيء من الدهشة، فينقطع 
كلامها قليلًا وتسارق النظر إلى ما وراء الشيخ، كأن شيئاً هناك يلفت نظرها، وتستمر( 

ولكن... ولكن ما أحلى الشهادة! أرجو أن يشفع لي أحد أولادي عند )الزهراء(.

هو: إن شاء الله يظفر قومكم بعدوهم، ولا ترين مكروهاً!

***

موقد  حول  مطرقاً،  القرفصاء  الشيخ  ويجلس  بينهما،  الصمت  يسود  ذلك  بعد 
بالقهوة وأوانيها ويرتشف  يعبث؛  أو  بيده،  الرماد بمخصرة كانت  ينكث  القهوة وقد 

منها؛ وقد استولى عليه التفكير العميق وأصبح لا يشعر كثيراً بما حوله.



من وحي الفكر118

يفكر في نفسه وهو يجدها ـ بعد حديث هذه العجوز ـ أمام أمر واقع: أمّا الالتحاق 
بالرجال، وهناك الموت الزؤام، وقد يلتجئ إلى خوض غمار القتال، وهو لا يحسن حمل 
سبيل  ولا  والشنار،  العار  وهذا  النساء؛  مع  البقاء  وأمّا  البحرب،  فنون  ولا  البندقية، 
المنطقة،  هذه  في  وأخبارها  الحرب  خطّة  على  يقف  أن  له  بدّ  ولا  القهقهري  لرجوعه 

ويجتمع برؤسائها.

ومن ناحية أخرى؛ ساورته الشكوك في نجاح عصابات لا مدد لهم من عدد وعدّة 
والآلات  الأسلحة  بأحدث  المدجج  النظامي  الجيش  وهذا  والاخلاص؛  الإيمان  إلاّ 
الحربية تمده دولة عظمى لا تغيب الشمس عن مستعمراتها، بكلّ ما تستطيعه من حول 
وقوة، وهذا دوي المدافع والقنابل الذي زلزل الأرض بأهلها كافٍ وحده لرعب قلوب 

قوم لا يؤلفون إلاّ جماعات عزلاء!

وقال لنفسه؛ لو كناّ شاهدنا هذه الأهوال المخيفة أترانا نحض هؤلاء المساكين على 
هذه التضحية النادرة بالنفس والأهل والمال؛ في سبيل أمنية لعلنا مغرورون بها؛ وكيف 
الواهن عدوها فتمكنه من تنسم حياة  القاسية أن تلين لهذا الضعيف  القوة  يجوز لهذه 

الاستقلال والحريّة.

بينا هو في هذه الأفكار والهواجس، وإذا بالعجوز وثبت وثبة اللبوة الهادرة وتصرخ 
بشريد تستوقفه بأقبح كلمة عار سمعها.

التفت الشيخ التفاتة المدهول إلى خلفه؛ حيث الحادثة غير المنتظرة من هذه العجوز 
الهادئة؛ وذعر لما رآها قد تعلقت بأذيال رجل قد نفذ من تحت جدار المضيف منهزماً 
)وهكذا المودة في مضيف الريف القعبي ترتفع جدرانه بين الحنايا عن الأرض( وهو 
يذهب  أن  الله  لشأنه ولها عهد  تتركه  أن  ويتوسل بها  المستجير،  الخائف  تولول  يولول 

حيث تريد.



119 خواطر

الشريد  أن هذا  لولا  ـ  اليها  ليسرعتّ  ببناتها  ـ  تستنجد  ـ وهي  أن تسحبه  وكادت 
تمكن بخنجره أن يفصل ما تعلقت به من أذياله، ويلوذ بالفرار هارباً لوجهه لا يلوي 

على شيء.

من  بالرغم  التفاتها،  الشيخ  تعير  أن  دون  من  الباب،  إلى  قفزت  فقد  العجوز  أمّا 
استيقافه لها؛ فاطلقت رجليها للريح خلف الشريد على غير جهة المعركة.

يقول الشيخ وقفت مبهوتاً أنظر إليها تطارده وتقذفه بالحجارة، وتبعتها امرأتان بيد 
ما يريدان قتله بهجمة واحدة وحركتني النجدة إلى أن أنهض  كلّ منهما عمود، لا شكّ أّهن
لمساعدتهنّ عليه، لولا أنّ نساء الحي قد تجمعن وقد تصاعد إلى عنان السماء صياحهنّ 

وزغاريدهنّ فأكبرت على نفسي الخروج بينهنّ وأنا على هذه الحال.

واعتقدت في هذا الهارب قد جاء سارقاً أو طارقاً قد أمن خلو الرحال من الرجال، 
وعجبت منه مدججاً لا يدافع عن نفسه بسلاحه، ولم أزل أحدق النظر بهم حتّى غابوا 

عن ناظري في منعطفات الزروع والأشجار.

ولم تمضِ بضع دقائق على جلوسي حائراً قد أشكل على موقفي الغريب، إلا وهذا 
الشاب الشريد قد رجع إلّي ورمى بنفسه في أحضاني يستغيث مستنجداً بي، وهنّ وقفن 
على الباب يتحامين الهجوم عليه وهو في كنفي، لمقامي الرفيع عندهم، ولكن لم يتركنه 
من كلمات اللوم القارصة والسباب اللاذع، وها هي ذي العجوز ترمي بقناعها عليه ـ 

استهزاء به ـ تشير إلى أنّه امرأة، وهي رمز الجبن والجور، والشاب يتميز خوفاً وغيظاً.

هذه  فرخ  أعرفه  الذي  )شعلان(  أنّه  وتحققت  تأملته  لما  عظيمة  دهشتي  وكانت 
العجوز الصغير، وقد توسط العقد الثالث من عمره، وهاتان الواقفتان زوجه وشقيقته.

فحنوت عليه حاجزاً، خشية أن يصاب بأذى أو مكروه، وتعرفت خبره من حديثه 
المضطرب وصوته الخافت؛ وعلى ملامحه أثر التألم العميق، وهو منهوك القوى يتنفس 



من وحي الفكر120

الصعداء من التعب الذي عاناه هذا اليوم.

كيف وقد كان طيلة هذه الليلة الماضية في ساحة الحرب، كأحد الحرس على جنود 
الأعداء خوف الهجوم الفجائي؛ وجالد وكافح في المعركة الهائلة التي دارت بالهجوم 
قائمة على قدم وساق، وكاد أن يشتبك  تزال الحرب  الشمس، ولا  المقابل عند طلوع 
الطرفان بالسلاح الأبيض والآن قد زالت الشمس، ثمّ يجيء إلى هذه الطامة الكبرى 
فتطارده أمّه هذه المطاردة المزعجة؛ وهو لا يستطيع أن يمد على أمّه يد المدافعة خوف 

العار الفاضح!

العشاء الماضي؛ وهو لم يكن إلاّ رغيفاً  بالطعام بعد طعام  أنّه لم يكن له عهد  على 
وتميرات لا تتجاوز مقدار الكف؛ فكيف تراه الآن قد خارت قواه من ألم الجوع وحده!

فما كان منه إلاّ أن جاء لبيتهم ـ بيت الضيافة ـ يسترجع قواه بلقمة يتناولها واقفاً، ثمّ 
يرجع إلى الجهاد المقدس عن الدين والوطن وإلى العزّ الخالد بالتضحية في سبيل المجد 

العربي.

تراه مقبلًا من ساحة الموت، إلاّ  العجوز ذات الحميّة والنجدة، فلم تكد  أمّه  أمّا 
واتهمته بالخور، وظننته منهزماً من نار المدافع الموقدة، إلى نعيم عرسه التي بنى بها قبل 

أسبوعه، قد ساقه الحب إلى التمتع بلقياها بقية النهار.

قبلة  يطبع على جبينها  أن  أو  نظرة من حبيبته،  نفسه هوى استراق  وقد يكون في 
أن  أيضاً لا ترضى لابنها  ولعلّها  أمّه  به  اتهمته  الذي  بالمقدار  لكن لا  الوداع الأخيرة؛ 
بصرها  وقع  عندما  شعرها  وقف  فقد  جوعه  به  يسكن  طعام  عن  باحثاً  الحرب  يترك 
عليه، وجاشت في نفسها الغيرة على قومها أن تلحقهم وصمة العار إلى آخر الدهر فرار 
أن يكون سبة لها ولأبيه وأهله )والموت أحلى من  لفلذة كبدها  ولدها، وكيف ترضى 

ركوب العار(!



121 خواطر

لقد أصابتها نوبة عصبية فقدت بها رشدها؛ فراحت تطارده ليرجع من حيث أتى؛ 
قبل أن تعلم به نساء الحي؛ وهنا الفضيحة الكبرى، ولم تفسح المجال لأن يسمعها عذره 
المشروع، فلم يجد بداً من الانهزام أمامها إلى حيث تريد، وأراها أنّه راجع إلى الحرب، 
ولكنهّ استتر بين الزروع، ووجد الفرصة للوثوب إلى )المضيف( الذي لا يسكنه أحد 

كامناً في إحدى حناياه؛ لعلّ أن تحس به زوجته فتأتي له ببلغة عيش.

هذا  على  جداً  ثقيلًا  كان  المضيف  دخولي  أنّ  ذلك  بعد  أحسست  الشيخ:  يقول 
الشاب المختفي؛ وأزعجه مقامي الذي لا ينتظر له نهاية قريبة، وزاد الطين بلّة دخول 
ا أحسّت بمكانه أراد أن ينجو من عقابها  أمّه المكان، فجعد الدم في عروقه، ولّما أدرك أّهن

الصرام والفضيحة العظيمة بالهزيمة إلى حيث النجاة، فوقع الذي وقع.

وها هو ذا الآن إلى جنبي يستكين؛ ويبسط عذره المشروع إلى أمّه وزوجه وشقيقته؛ 
اللائي تألبن عليه ويتوعدنه بالقتل والفضيحة المخزية.

ولولا توسطي الأمر باقناعهنّ أن يأتين له بثلاثة أقراص شعير، ويقفل راجعاً إلى 
المعركة لذهب ضحيّة الخوف من العار؛ أو بسالة النساء العربيات.

حياة  تحيى  أو  كريمة،  إلاّ  تموت  لا  وهذا شعورها  وبسالتها  بطولتها  هذه  أمّة  إنّ 
الخلود والشرف.



من وحي الفكر122

لي�سمعها الم�سلمون...)))

ليسمع المسلمون الزاهدون في دينهم كلمة هذا الكاتب الكبير الانكليزي أعظم 
مشاهير كتاب العالم وليعتبر المقلدون للمدنية الحديثة التي جاءتهم بزخارفها فأنستهم 
أنفسهم ومجدهم، وأصبحوا ألعوبة بأيدي من أرادوا ان يجعلوا منهم عبيداً للمستعمرين.

بحت الاصوات وكثر القول في هذه العصور عن عظمة الدين الإسلامي واستعداده 
لهضم المدنيات وموافقته لكل عصر ومصر في تشريعه ولكن الامة الإسلامية لم تتقدم الى 
الامام قيد أنملة لتلحق بركاب العالم المتقدم بل لا تزال تتأخر بخطى واسعة الى الوراء 

ناكصة على اعقابها لاهية عن كرامتها مفتونة بجهلها.

كيف  وتذوقنا  ذاتنا  – عرفان  المسلمين  – نحن  اعتدنا  وقد  الاولى  الايام  مضت 

كاتب  برنادشو  بالقول:  له  مقدمة  برنادشو(  عند  )الإسلام  عن  مقالًا  البذرة  مجلة  نشرت   (((
انجليزي شهير علم أربعة أجيال، وعمره الآن أربع وتسعون سنة لم يعرف التدخين طوال عمره ولم 
أعظم  اليوم من  ويعد  الخامس.  الجيل  يعلّم  أن  ويأمل  قوياً  نشيطاً  يزال  فيه وهو لا  إلى  الخمرة  تدنو 

مشاهير كتّاب العالم ومفكريها.
يقول برنادشو: إن العالم أحوج ما يكون إلى رجل في تفكير محمد. هذا النبي الذي وضع دينه دائمًا 
موضع الاحترام والإجلال. فإنّه أقوى دين على هضم جميع المدنيات خالداً خلود الأبد، وأني أرى 

كثيراً من بني قومي دخلوا هذا الدين على بيّنة.
العالم  أراد  وإذا  الحرب.  هذه  – عقب  أوربا  – يعني  القارة  في  الفسيح  مجاله  الدين  هذا  وسيجد 
النجاة من شروره فعليه بهذا الدين أنه دين السلام والتعاون والعدالة في ظل شريعة متمدنة محكمة 
لم تنس أمراً من أمور الدنيا إلا رسمته ووزنته بميزان لا يخطئ أبداً. وقد ألّفت كتاباً عن محمد )عليه 

الصلاة والسلام( ولكنه صودر لخروجه على تقاليد الإنجليز.
وقد اثارت كلمات برنادشو الشيخ المظفر فكتب عنه المقال أعلاه. 

البذرة السنة الثانية العدد السابع الصفحة 419 -420. 



123 خواطر

نحكم أنفسنا بأنفسنا ثم ننشر السلام والحرية ونولد الأمن والعدل وتدين لنا البلاد، 
ولكن سرعان ما غيرنا ما بأنفسنا متجاهلين تعاليم الدين الإسلامي فغير الله تعالى ما 
اذا أشعنا الظلم والفساد واعتدى بعضنا على بعض  بنا من عزة ومنعة وكرامة ونعمة 
وانحرفنا عن الاتجاه الذي وصفه لنا المنقذ الاعظم )صلى الله عليه وآله( ابتداء من القرن 
الأول كما يبتدئ التصدع في البنيان الشامخ حتى انهار علينا في هذه العصور التي بحق 

تعد مظلمة بالقياس الى الامة المنكودة الحظ.

ْعَلَ اللهُ  ها نحن أولاء بين أيدينا وبملء آذاننا صرخة الاستقلال الدائبة ﴿وَلَن يَج
ن  ا اسْتَطَعْتُم مِّ م مَّ وا لَهُ للِْكَافرِِينَ عَلَى الـْمُؤْمِنيَِن سَبيِلًا﴾))) وصرخة القوة الخالدة ﴿أَعِدُّ

مَا الـْمُؤْمِنُونَ إخِْوَةٌ﴾))). ةٍ..﴾))) والدعوة إلى الوحدة الشاملة ﴿إنَِّ قُوَّ

وبالأخير فنحن شرذمة تحت كل حجر ومدر، فلا ديننا اتبعنا ولا بشملنا احتفظنا 
أضاليله  الاستعمار  لنا  وزخرف  أخذنا  الأولى  بمعارفنا  ولا  استرشدنا  بتعاليمنا  ولا 
نهمته،  بعض  لنسد  ودمنا  لحمنا  من  له  نجبي  عبيداً  منا  وسخر  قددا  طرايق  فأصبحنا 

وهيهات!

مرة  يستطيع  فهل  وحده  بالإيمان  العالم  نحكم  ان  استطعنا  أمة  إنا  التاريخ  عرفنا 
ببعض  يتخلقوا  ان  استطاعوا  أمم  بين  الاقل  على  نفسها  تحكم  أمة  يعرفنا  ان  أخرى 

اخلاقنا الماضية ففاقونا.

القاتل  السبات  هذا  لنا  يطيب  ثم  التضليل  هذا  في  بقينا  إذا  اليوم  بعد  فياضيعتنا 
واعداؤنا ساهرون بالمرصاد!!

))) النساء 4: 141. 
))) الأنفال 8: 16. 

))) الحجرات 49: 10. 



من وحي الفكر124

ينادي )روسو( بحرية الإنسان وهو في أرض فرنسا فيخفق له بعيداً قلب مستعمرة 
الى  بها  ويهيب  له  فتصغي  الحي  النداء  بهذا  – شغفاً  الشمالية  امريكا  بريطانية – وهي 
مطاردة الاستعباد حتى تصبح )الولايات المتحدة( وهي أكبر دول العالم بعد ان كانوا 

تحت كابوس الاستعباد سنين وسنين.

ينادي وه��و  الم���دوي  ال��دي��ن  ل��ص��وت  الإس�الم��ي��ة  القلوب  ه��ذه  تخفق   فهلا 
– كل يوم خمس مرات: – على الأقل 

حي على الفلاح؟

حي على خير العمل؟



125 خواطر

م�شاكل الحياة)))

سلام عليك، وبعد:

فلا أعتقد انه يهمك في كثير أو قليل ان تعرف شخصيتي؛ المهم ان تتمعن في رأيي 
ويكفي ان تعرف بأني شاب ربيت تربية حديثة ودرست دراسة عالية وفكرت كثيراً في 

أمور الدين والدنيا.

لقد اعتراني في باكورة شبابي شك في الأديان؛ فأطلت تفكيري في الوجود فكان أن 
قوي الشك حتى صار إلحاداً فعكفت مخلصاً على الدرس والتتبع حتى صرت صوفياً 
الجد  في  مخلصاً  زلت  وما  الادي��ان،  انكر  ولكني  به  السابق  ايماني  من  أحر  بالله  أؤمن 
والبحث، ومستعداً لقبول كل فكرة جديدة اذا قنع بها عقلي وضميري وهما وسيلتاي 

الى الله.

عليكم  خفيت  حقيقة  الى  عنها  والمدافعين  الاديان  اصحاب  يا  انبهكم  أن  أريد 
ان دينه أفضل الاديان جميعاً ومتبعيه أهدى أهل الارض طراً ولكنه  يعتقد  فواحدكم 
في الوقت نفسه يجزم امام اهل الإلحاد بأن مصدر الاديان هو الله، وإن أراد أحدكم أن 

/29 الموافق   1358 15/شعبان/  في  الصادر   186 العدد  الخامسة  السنة  الهاتف  جريدة   (((
أيلول/1939. وقد قدمت للموضوع بالكلمة الآتية: 

وصلتنا هذه الرسالة من بغداد موجهة إلى الأستاذ محمد رضا المظفر ونحن حينما نعرضها للنشر 
المعني  أن  المناقشة والرد هذا أصلًا عن  أن يضيق من  الدين الإسلامي أرحب صدراً من  بأن  نشعر 
بهذه الرسالة معروف لدى الأوساط الدينية والأدبية بالمحافظ على آداب المناقشة لحد بعيد زيادة على 
ما اتصف به من سعة الصدر وطول الأناة، ولا شك أن الأستاذ المظفر سيجيب عن هذه الرسالة بما 
يرضي المنطق وهو الأساس الذي بنيت عليه الشريعة الإسلامية والرائد المتبوع في كل مناقشة دينية 

لدى رجال الدين الحقيقيين.



من وحي الفكر126

يثبت قوة دينه لجأ الى نقط الضعف في غيره من الاديان يظهرها للملأ مفضوحة، وهذه 
الدين  المذاد عنه، ولكن أتدري أيها الاستاذ ويدري رجال  الدين  الطريقة تفيد أشياع 
معك ماذا يفهم المتفرج مثلي من هذه الحملات؟ حسنا، انها تزيد من شكه وتبعده أكثر 

عن جادة الصواب ان كان الدين صواباً.

أكتب اليك هذا بمناسبة ما قرأته من آرائك في عدد الهاتف الثمانين بعد المائة فقد 
اثارني ما لحظته من عبارات التشفي لأن “النصرانية قد اصطدمت بالعلم فتطاحنا زمناً 
على  يحث  العظيم  قرآنه  وهذا  صدراً  أرحب  الإسلامي  الدين  ولكن  صرعها،  حتى 

التفكير في النفس.

والآن اذا كان الإسلام من عند الله فمناقضة النصرانية للعلم الذي هو من عند الله 
ايضاً بقيت انها ليست من عنده، لكن الإسلام يعترف بالنصرانية ديناً سماوياً، أفلا تثير 
“ المتفرجين” أمثالي بالإسلام أيضاً، وبالتالي  تهجمات المسلمين على النصرانية شكاً في 

بالأديان كلّها”.

يسرني أيها الاستاذ الكبير أن اقرأ لك اعترافك بخطك وجلّ من لا يخطئ وانا واثق 
من أن “الهاتف” الاغر سيسمح لي ان أوصل هذه الكلمة اليكم على صفحة وسيتيح لي 

أن أقرأ ردك عليها.

أصل  من  إني  لك  وأقول  محملها،  غير  على  هذه  كلمتي  تحمل  لا  ولكي  وأخيراً، 
إسلامي عريق، وان الذي تقيان يقومان بكل الفرائض. والسلام عليكم.

بغداد – ص.ش 						    



127 خواطر

�إلى الأ�ستاذ �ص.�ش 

وعليك السلام:

الغرّاء؛ فامتلكتني غبطة عظيمة؛  إلّي في )الهاتف(  لقد لاحظت رسالتك الموجهة 
فيها غير اني استشعرت فيها روح البحث التي قلّ ما نجدها في رجالنا وعلى الأكثر في 

شبابنا! والعاطفة – قاتل الله العاطفة – هي المسيطرة على تفكير وأعمال أكثرنا.

التي  الناحية  من  شخصيتك  الى  أتعرف  أن  يهمني  – لا  قلت  صحيح انها – كما 
ذكرتها، ما دامت آراؤك تسجل في صحيفة أطالعها وتفسح لي المجال للجواب ولكن 
لو كنا نتبادل الرسائل الشخصية وبدوري أتعهد بكتمان شخصك إن أحببت ألا تظن 
أنا نتحدث حينئذ في جو أوسع حرية وأكثر مجالاً! وما علينا بعدئذ حينما تنضج أبحاثنا 
لو نشرناها ليقرأها الناس ولعلها تكون أنفع وأجدى! والمتدين ـ كما تعلم يحرص كل 
الحرص ألا تتسرب بعض الآراء الى أفكار لا تهضمها بل وكل صاحب مبدأ او دعوة 
حتى في الشؤون السياسية؛ والنفوس لا تتشابه أبداً ولكل عقل غذاؤه، قل كل ميسر لما 

خلق له! ولست أدري ماذا سيلاقي منك هذا الاقتراح؟

وأتخطّر جيداً ان الصدفة في العام الماضي جمعتني مع شاب من أصل نصراني مثقف 
ثقافة عالية كان يحمل أفكارك هذه واتسع بيننا الحديث ووعد أن يتابعه بالرسائل، لكن 

هو قد وفى بقليل من وعده الا انك من أصل إسلامي.

وعلى كل فليس في رسالتك هذه ما يعود الى التعليق إلا ما لاحظته علي من عبارات 
فكله  ذلك  ماعدا  اما  المستعمرين”  ووسائل  “الإسلام  كلمتي  في  بالنصرانية  التشفي 
تاريخ مجرد لما مر عليك من أطوار الآراء حتى صرت صوفياً مؤمناً بالله أحر من ايمانك 



من وحي الفكر128

حتى  التشكيك  اليك  سرى  كيف  شرحت  انك  ولو  الأدي��ان...!  تنكر  ولكن  السابق 
بالله،  مؤمناً  البحث حتى صرت  بك  تطور  بعد ذلك كيف  ثم  الحاداً،  بالأخير  انقلب 
ولماذا بعد هذا تنكر الاديان، أي لو انك عللت كل ذلك؛ لكنت فتحت باباً بمعاونتك 
فما  اعتقادك  لأطوار  فقط  مؤرخ  وانك  اما  جديدة؛  فكرة  الى  تتوفق  وقد  تفكيرك  على 
عسى ان يقول القائل؛ واذا كان الاعتراف بالخطأ في النقطة التي لاحظتها علي يجلب 
لك السرور – كما قلت – فاني لآسف اني لم أوفق لإدخال السرور على قلبك في هذه 
اللحظة إلا إذا قنعت بالاعتراف بالتشفي بالنصرانية وحده فقد أجدني حينئذ لا أبخل 
عليك به... ولكن يجب أن نلاحظ أن النصرانية التي اعترف بها القرآن العظيم والتي 
نعتقد  انها من الله تعالى ولا يناهضها العلم الذي هو من الله أيضا ليست هي النصرانية 
الموجودة المزيفة.. سامحني في هذه الكلمة فاني لا أعتقد ان العاطفة قد أملتها علي فان 
القرآن في الوقت الذي يعترف فيه بالمسيحوبدينه يأخذ على النصارى ثالوثهم وجملة 
من اعتقاداتهم التي لا تزال موجودة حتى الآن ويبرئ ساحة المسيح ودينه منها أليس 

كذلك أيها الاستاذ!

فلا أجد بعد هذا سببا لإثارة الشكوك في المتفرجين المفكرين أمثالك من تهجمات 
المسلمين على نصرانية ليست هي التي يعترفون بها ويعترف بها قرآنهم.

وأؤكد لك أني في مقالي السابق كنت فيه مسلمًا سياسياً أكثر مني مسلمًا مبشراً أي أني 
حاولت كشف الوسائل التي يتبعها الغربيون – وان كانت مكشوفة لكل مفكر – لأجل 
استعمار بلادنا ليس إلا من طريق هدم جامعتنا الإسلامية التي هي مصدر قوتنا؛ ولم 
يقصدوا وراء ذلك التبشير الى نصرانيتهم، ولذلك كان يقنعهم منا أن نترك ديننا – نحن 
ان  يظنون  حيث  )من  ساستهم  من  جملة  بذلك  صرح  كما  دين  لا  إلى  المسلمين – ولو 
هذه التصريحات لاتصل الى علمنا( وقد نجحوا في مسعاهم من حيث ندري ولا ندري.



129 خواطر

العلم  مناهضة  الى  استطردت  واذا  دينية،  منها  أكثر  قد شنوها حرباً سياسية  فهم 
للنصرانية فانما أوردتها كشاهد على صدق قضية مناهضة العلم للدين تلك القضية التي 
ديننا الإسلامي  بالقبول حتى في  الشرقيين  وتلقيناها نحن  أوربا  دوراً عظيما في  لعبت 
مع ان الإسلام أرحب صدراً، وأرجو أن تعتقد أني ـ وكل مسلم يشعر بحرارة الضيم 
ـ أبعد ما يكون عن التشفي بالغالب الذي  والانخذال أمام جبروت الغرب المستعمر 

ازدردناه لقمة سائغة ولم يبق فينا من بقية ولم يذر.



من وحي الفكر130

ر�سالة جوابية )))

إلى الأستاذ محمد رضا المظفر

سلام عليكم 

وبعد فأشكرك على ما تفضلت به علي، وقد كدت أن أطوي “الهاتف” وأغلق باب 
المناقشة لأني لا أميل إليها لا كلامية ولا قلمية لولا اقتراحك الذي تفضلت به علي في 
صدر المقال، فقد دفعني الى ان أخط اليك هذه الكلمة )وللهاتف( الأغر الخيار إن شاء 

فلينشرها إن رأى فيها نفعاً وان لم يره فليتفضل وليكن رسولي بها اليك.

علم  أعلم  لأني  بيننا  الشخصية  الرسائل  تبادل  بشأن  اقتراحك  على  اوافق  لا  إني 
اليقين ان المناقشة في الآراء عقيمة، وقد تؤدي الى حرب فكرية لا يني فيها الواحد منا 
على الطعان لا دفاعاً عن حق أذيل ولا ذبا عن عقيدة هوجمت وانما قراعا عن الكرامة 
التي تعتقد بأنها تهان بإذعان اي من الطرفين لرأي الآخر وهذا ما يجري بين أصحاب 
الأديان في مناقشاتهم وا أسفاه، يدافعون ولكن لا عن الدين بل عن الكرامة وشموخ 

الأنف.

جدوى  يكون  ان  عسى  فما  الكاذبة،  الكرامة  هذه  نفسيتنا  عن  نضونا  اننا  وهب 
مناقشتنا، ان ما قد يتمخض عنها من نتائج لا يخلو من ان يكون احدى ثلاث: 

فقد أسمو بعد طول النقاش الى رأيك وقد تنزل بعد طول الجدال الى رأيي، وقد لا 
يكون منا لا هذا ولا ذاك، فأي مغنم روحي غير من ذلك تقدمه للناس تالله ما فيها كلها 

الموافق 27/ تشرين  لعدد 190 في 13/ رمضان/ 1358  ا  الخامسة  السنة  الهاتف  ))) جريدة 
الأول/1939.



131 خواطر

من غناء وان لحظة تستسلم فيها لسلطان الله وتتلقى وحيه خير من لحظة نقتلها في أسئلة 
وأجوبة قد لا يمس بها غير القشور.

أما تأريخي لأطوار اعتقادي فما علي فيه من بأس، وما ذكرته لا أناقشك به أو لا 
أستشيرك فيه، وانما سقته لك دليلا على شرف غايتي ونزاهة قصدي فيما وجهت اليك 

من كلمة.

بقيت كلمة أخيرة أرفعها إليك لتفكر فيها ولا أطمع في رد عليها: 

ان الدين في لبابه فلسفة أريد بها أن تجلو علينا ما غمض من حقائق الوجود ونحن 
عندما تنفتق اذهاننا لتلقي هذه الحقائق لا نجبر على العكوف على تلك الفلسفة دون 
العالم وعرفنا الله معرفة لا  الروحية مع  انهينا مشاكلنا  بأننا قد  غيرها لأن ذلك يوهمنا 
مطمع بعدها لطامع ولا زيادة لمستزيد: فلا نفكر في الوجود ولا نصغي لوحي ضمائرنا، 
فتتبلد افكارنا ولا نستشعر بروح الله في وجودنا فنضل سواء السبيل، وفي ذلكم بلاء 

من ربكم عظيم.

تعال نحتكم الى المنطق في: هل ان المتدينين قد استشاروا عقولهم عندما اختاروا 
دينهم، أم أنهم وجدوا آباءهم كذلك يفعلون، وهل هم بعد ذلك من أجل الكرامة أم 
من أجل الدين يتجادلون؟ وتعال نتأمل في المصلحين الدينيين السابق منهم واللاحق؛ 
اما من خرجوا على »عقائد« ولا أقول اديان معاصريهم فرموا بالالحاد، وأوذوا بالضرب 
والصلب، وهذا تأريخ سقراط وموسى وعيسى ومحمد، وغاندي ينطق بما قاسى أولئك 

الافذاذ من أليم العذاب وشديد العقاب.

ان الدين في نفوسنا، وقد قال محمد »التفكير عبادة« وحسبي بهذه الكلمة العظيمة 
مسكا للختام والسلام عليكم.



من وحي الفكر132

ر�سالة ختامية من ال�شيخ المظفر))) 

إلى الأستاذ ص.ش
وعليك السلام 

نعم!  لا تميل إلى المناقشة! ولكن من الذي فتح بابها؟
– أنت قل!

وأنت مذ حرّرت خطابك الأول هلا كنت تفكر في أني سأسمو الى رأيك او ستنزل 
الى رأيي أو لا هذا ولا ذاك ويستمر الجدال، لو كان عندك ساعتئذ شق رابع...

لا أدري!؟
فيها كلّها من عناء وان لحظة  لنا من ذلك، تالله ما  وهلا قلت )أي مغنم روحي 
نستسلم فيها لسلطان الله ونتلقى وحيه خير من لحظات نقضيها في اسئلة واجوبة قد لا 

تمس فيها غير القشور(.
رأي  الى  الخصمين  أحد  نزول  الى  يجر  الذي  النقاش  ان  العظيم  تالله  وبالله  والله 
صاحبه ليرضي الله تعالى من فوق سلطان عرشه بالاستسلام لسلطان الحق، وليشبع في 
النفوس الايمان الصادق والعقيدة الثابتة بتلقي وحي الحقيقة، وهذا هو كل ما يتطلّبه 

العلماء الصادقون والباحثون المنصفون.
وأنى لنا بهذه المنزلة العظيمة وهي شيمة النفوس الخالدة والقلوب الطاهرة.

وأي مغنم روحي للباحثين أعم من الرضوخ الى الحق عند عرفانه؟
ثم حديث )الكرامة الشخصية( أتظن أن الدفاع عنها سيقل اذا كان النقاش علناً 

))) جريدة الهاتف العدد 192 السنة الخامسة العدد 192 في الجمعة 27/ رمضان/1358 الموافق 
10/تشرين الثاني/1939. 



133 خواطر

وعلى صفحات الجرائد ولا يقل اذا كان بتبادل الرسائل الشخصية المستورة؟ 
لا أرضى لك – أيها العزيز – أن تتمسك بأذيال هذا العذر  وإن كنت لا أفرض 
تعتقد  ان  أرجو  ولكن  الشخصية  الرسائل  تبادل  بشأن  اقتراحي  على  تجيب  ان  عليك 
الكرامة ونطلب الحق  الدفاع عن  نسميه  معا عما  لنبتعد  الا  الاقتراح  اقترح هذا  لم  اني 
لوجه  الحق – كما لا أرضى لك ان ترمي بالتعصب ضد أصحاب الاديان اذ تتناوشهم 
من دون برهان وهل هم وحدهم يدافعون عن كرامتهم لا عن عقيدتهم؟، وظني انك 
تعلم ان علم النفس يؤيد ان العقيدة المتمكنة هي فوق الكرامة وكم جرت العقيدة مهما 
كان نوعها حتى الوطنية الى التضحية بالنفس والنفيس وشاهدنا اصحاب العقائد كيف 
سبيل  في  كرامتهم   تهون  لا  فكيف  الموت  سوح  الى  وينزلون  الحروب  غمار  يخوضون 

معتقداتهم.
يفرض  فهل  المنطق،  الى  واحتكمت  لعقولهم  المتدينين  استشارة  عن  تكلمت  ثم 
المنطق على الديني ألاّ يكون مستشيرا لعقله الا اذا خرج على دينه الذي ورثه؟ ومن اين 
نعرف ان المتدين صاحب العلم والعقل لم يستشر عقله عندما لم يخرج على دينه وبقي 
متمسكا بأهدابه ما كنت ارجو ان يجرنا البحث معك الى هذا النوع من النقاش، لولا 
انك الجأتني إليه، والذي ظننته انك ترغب في الدخول في بحوث علمية نغتنمها نحن 

وقارؤنا ونفتح لأنفسنا باب التفكير و)التفكير عبادة(.
وما أردت نقدك في تعريضي بتاريخك لأطوار اعتقادك وانما كنت معتذراً من عدم 
ما  واستطلع  البحث  على  لأغريك  بابه  تفتح  لم  وانت  حولها  علمي  حديث  في  دخولي 
اليه من تفكير واذا كنت لم تطمع في الرد على خطابك هذا فاني عدت اليك  توصلت 
الحق  في  والتفكير  الحقائق  على  التنقيب  على  لنتعاون  العلمي  البحث  الى  لأدع��وك 

و)التفكير عبادة(.



من وحي الفكر134

�آدم و�أكله لل�شجرة)))

الشجرة  أكله  في  لربه   آدم عصيان  هي  البال  تشغل  اخرى  ومشكلة  السؤال: 
اذ يقولون  التي نهاه عنها فكيف يجوز ذلك على الانبياء وقد رأينا ما اجاب به العلماء 
ان هذا النهي لم يكن للتحريم فلم يمكن الأكل الا مرجوحا، وما فعل آدم إلا خلاف 
الأولى، ولكن النفس لا تقتنع بهذا لان فعل خلاف الأولى لا يستدعي ان يُرمى صاحبه 
بالعصيان والظلم والغواية، وان قلتم: ان فعل المرجوح عند الانبياء كفعل المحرمات 
عندنا فيصح ان يوصف آدم بالعصيان والظلم، فلا يكون هذا حلا لهذه المشكلة لأنكم 
صححتم ان يكون ظالماً وغاوياً وصححتم ان لا يكون فاعلا للحرام، وهذه هي نقطة 

بغداد ع ص الدائرة أفهل عندكم حل آخر لهذه المشكلة؟ 	

الجواب: قد صح ان آدم كان في الجنة وان منها هبط وبورقها تستر وليست الجنة 
الى  بعده  آدم ولا  ارتكابه خلاف الاولى لا قبل هبوط  بما يكون  دار تكليف حتى ولا 
يوم خلود البشر فيها وقد كان في الجنة الشجرة التي آلى الله جلت حكمته على نفسه ان 
من يأكل منها لا يسكن الجنة. كما آلى على نفسه ان لا يسكنها الا الطيبون ولادة وإلاّ 

المتّقون. وإلاّ.. وإلاّ..

وكان الله يوم أسكن آدم الجنة وعلمه الأسماء عرفه الشجرة ونهاه عن أكلها نهي 
ارشاد لا نهي تحريم ولا تنزيه لا غيرهما ومن المناهي الموجبة لمنقصة ما في المنهي عنه أو 
في المنهي وما كانت حكمته النهي الا دوام بقائه في الجنة ولما كان آدملا يحتمل ان 

))) ننشر جواب المظفر على السؤال الموجه إلى جريدة الهاتف السنة الأولى العدد السادس الصفحة 
)46( وقد ذيّله بعنوان )لجنة الاستفتاء في إدارة منتدى النشر( ولابد من الإشارة أن مقالات المظفر في 

الهاتف وهي كما استقصيناها كثيرة لكن ما باليد حيلة فلم نحصل إلاّ على البعض اليسير. 



135 خواطر

أحداً يكذب على الله حتى عدوه ابليس الذي عصاه من قبل في امره واغتر به وانطلى 
عليه غروره وإغواؤه وبهذا الاعتبار قيل انه مغوي وانه ظالم يراه بذلك ظلمه لنفسه في 

خروجها من دار النعيم والراحة الابدية.

ولا غرابة في ان يعد مخالفة هذا النهي عصيانا فان احدنا اذا نهى ولده الكبير العاقل 
عن تناول شيء كان قد آلى على نفسه ان من تناوله لا يسكن داره الخاصة، أفتراه لا يصح 
له ان يعاتبه ويؤنبه فيما اذا ارتكب ما نهاه عنه ارشاداً الى مصلحة؟ ولو كان ذلك منه 

بإغواء امثاله واعدائه!

بلى! ويصح ان يقول له: لم عصيتني وخالفت امري. انك لو لم تعصني لبقيت في 
تبعت عدوي ولم  انك  الدور شقياً.  تلدد  تبق  ما لم  التي جمعت كل مزية كاملة،  داري 

تطعني واطعته وعصيتني.

يقول هذا ونحوه وهو غير واجد عليه شيء ما، لأنه لم يرتكب شيئاً مبغوضاً ولا 
مكروها ولا فيه نقص ولا حزازة سوى ان مرتكبه ما عمل بصالح نفسه.

وكان السائل منذ نشأته للآن اعتاد اطلا ق لفظ العصيان ومشتقاته في خصوص 
واطلاقاً  وضعاً  اختصاصه  قلبه  اعماق  في  انغرس  وحتى  المبغوضات  ارتكاب  موارد 
له  الشامل  العام  المعنى  بماله من  استعماله  موارد  اخذ  الحقيقة  لكنه في  بذلك فحسب، 

لغيره نحو التواطؤ أو التشكيك حسب الاصطلاح العلمي.	

إدارة منتدى النشر - لجنة الاستفتاء 					   



من وحي الفكر136

مع �أحد الملائكة)))

رأيت في عالم الاحلام كأن أحد الملائكة نزل الى الارض بصورة آدمي حسن الهيئة 
والهندام، نزل على حذر كأنه على استعداد للمقاومة ومداهمة الطوارئ.

ولكن نزوله كان في ارض خالية الا مني وقد كنت بعيداً عنه، فارتعت بادي ذي 
الضعف  من  ثغرة  النية  وحسن  الطوية  صفاء  من  للملائكة  ان  تذكرت  أني  لولا  بدء، 

يستطيع ان يهاجمها الآدمي بما اوتي من حيلة ودهاء ومكر وخداع.

ويا سادتي أن الملائكة هم قوى الخير في الخلق او ان شئت فقل هم قوى الله خير 
الخلق، وجانب الخير مقهور في الارض لقوة الشر ايضاً. وما كلمة البشر الا كلمة مركبة 
من الشر، وما الباء الزائدة فيها الا حرف للخير لا يظهر على الأكثر في خط الكلمة الا 
في  ما  على  طاغية  بالسوء  الامارة  النفس  ان  نعم  وجودها.  مبدأ  هو  انه  على  مطموسا 

الإنسان من نوازع الخير.

فبدا لي ان استغل صفاء طوية هذا الملك الروحاني )لأستخلصه لي بالإطراء عليه 
ظمأ  النفوس  في  ان  اعرف  ما  على  قدسية،  وروحانية  فضل  من  أوتي  ما  على  والثناء 
لق في صاحب النفس شعور بأنه عظيم وانه شيء لا كالأشياء  ملتهبا لا ينطفئ الا ان ُخي
والثناء احسن طريق لخلق هذا الشعور في النفس كما يبعث في صاحبها الرضا بالمطري 

والاطمئنان اليه والاعجاب به وان علم انه كان كاذبا او مخادعا.

القصد في استهواء رفيق وحدتي الجديد  الغفلة والنفس الأمارة سولا لي هذا  إن 
هذا الملك الروحاني وغلطت في قياس الملائكة على البشر، وهم لكمال وجودهم لم تخلق 

))) جريدة الهاتف السنة الثانية عشرة العدد )426(. 



137 خواطر

فيهم لا شهوة الجمال الكلي وحب الحق السرمدي. وليس هذا الظمأ الملتهب الى الشعور 
بالعظمة الا نتيجة لنقصان البشر وشعوره الداخلي بحطته عن درجة الكمال التي خلق 

لأجلها فيحاول تكميل القصة بهذا الخيال فيبالغ فيه.

وأنا الآن اذ احاول تصوير هذا الحلم لكم وتمثيل هذه الحقيقة في الإنسان لأخرج 
عطفكم  لاستدر  التصوير  احسن  ان  فأحاول  الظمأ  هذا  يغمرني  البشرية  طبيعتي  عن 
بإطرائي واحملكم على الثناء علّي من حيث تدرون او لا تدرون، وقد لا اظفر بما يسكن 

اللهيب من هذا العطش.

الظمأ  التي خلفها  لقلمي تلك الانانية  )أنا الآن..( كلمة توحي بها  ان قولي  على 
مأخوذا  اذ لست  انا شيء لا كالآدميين  لكم  اقول  ان  اريد  كأني  )أنا(  بأني  الشعور  الى 
بهذا الظمأ البشري مثلهم متجاهلًا الانانية او حاط من قيمتها في نفسي، فهذه محاولة 
نكران الانانية هي من الانانية ايضا وكم يتواضع الإنسان ليمدح فيرتفع بهذا التواضع، 
النقص  مركب  غور  ابعد  وما  فيك  التناقض  ادق  وما  البشر  ايها  مغالطاتك  أعظم  فما 

نفسيتك.

لا أطيل عليكم في الخروج عن الموضوع وأظن حتى الان لم اظفر منكم بالرضا 
قلت  كما  فأني  الملك،  رفيقي  مع  خبت  كما  معكم،  فياخيبتي  نهمي  لإشباع  آمله  الذي 
غلطت في قياس الملائكة على البشر كما غلط ابليس في قياسه، فان هذا الملك لما سمع 

ثنائي عليه جاءني بكلمة الحق المرة الا في مذاق الملائكة الكرام فقال:

لا قيمة لثنائك عندي، فان كنت صادقاً فما ثناؤك بزائدي على ما أنا فيه وان كنت 
كاذباً فلا يخلق في ما لم اخلق له فأنا أنا على كل حال، وانتم يا معشر الآدميين ألم ينهكم 
مصلحوكم عن المدح مواجهة لأنه نقص في المادح وحمل على ظهور الممدوح بالنقص 
اما نقص في المادح فلأنه من الكذب ان كان باطلًا ومن الملق واللغو ان كان حقا واما انه 



من وحي الفكر138

حمل للممدوح على الظهور بالنقص لأنه ان اقرك على مدحك كان كمادح نفسه ومادح 
نفسه يقرئك السلام وان عارضك فقد كذبك وتلك صلافة يواجه بها المادح وهو محسن 

بالظاهر.

والله تعالى تفضل عليكم معشر الادميين ان خلق فيكم شهوة النفوق والجوع الى 
الشعور بالأهمية لأنكم مخلوق ناقص وجعل فيكم قابلية الكمال فكانت هذه الشهوة 
ضرورية لكم وتحتاجون الى إشباعها بالعمل للكمال والرفعة ولكن من نقصكم أيضا 
اكتفاؤكم في اشباعها بالخيال الكاذب اذ يكتفون بالشعور بأعينكم عند الناس وان كان 
لا ظل لتلك الاهمية في نفوسكم ولا تسعون للعمل المثمر في تكميل نفوسكم، فانتم ابدا 
تريدون ان تكملوا النقص ان هذا الشيء عجاب ولذلك لازال البشر ناقصا وراضخا 

تحت نير الاوهام والخيالات.

اما انا فقد سقط في يدي وشعرت بخيبة ممضة تكشف حقيقة ما في نفسي عند هذا 
الملك الروحاني الذي اردت استخلاصه، والإنسان أكثر خيبة في الحياة عندما يتكون 
عنده الشعور بالنقص وبالأصح عند الشعور بان نقصه الكشف للغير، لاسيما اذا كان 
في ساعة محاولته الى اشباع شهوة الشعور بالاهمية فيقوى فيه العطش الى ذلك الشعور، 
لا قيمة للمال وهو زينة الحياة الدنيا ولا لشيء آخر اذا كان هذا الشعور بالاهمية متوفراً 
عند الإنسان المسكين. أما اذا فقده فهناك طامته الكبرى وخيبته العظمى لاسيما اذا اميط 
والتمويه.  الحيلة  ستار  عليها  اسدل  قد  انه  يظن  كان  التي  الواطئة  نفسيته  عن  الستار 
وبعد الشعور بالخيبة أسفت على محاولتي الباطلة ولمت نفسي على عدم تقديري الامور 
بحقائقها وفهمت عندئذ  ان حسن الطوية وصفاء النية لا يلزمه إلاّ الانخداع بالأباطيل 
مثقل  غير  الحق  بمنظار  الاشياء  يرى  النفس  ذو  كان  اذا  سيما  لا  والتمويه  والطلاء 

بالشهوات والعواطف.



139 خواطر

وقد أدرك الملك المقرّب مني هذا العراك النفسي فقال لي: على رسلك لا تذهب بك 
الخيالات والاوهام فتصرعك مقهوراً فانك عندي في تقديري على حد سواء ان أسأت 
أو احسنت لان الاحسان لك والاساءة عليك ولا ينالني منها شيء، وليس في ما يدعو 
إلى الغضب أو الرضى، وإن صح مني التأثر فعليك لا منك.وفي البشر منكم من تبلغ 
نفسه الكبيرة الى هذا الحد من التنزه عن التأثر بالعواطف والشهوات وهم القليل النادر 
بل أقل من القليل كالأنبياء والأوصياء فتسمو بهم نفوسهم إلى أرفع من منزلة الملائكة 
المقربين لأنا نحن الملائكة ليس فينا هذه العواطف والشهوات وهؤلاء لا يتأثرون بها 
وبينكم معاشر  بيننا  الفرق  أعظم  وما  وبيننا  بينهم  الفرق  أعظم  فما  فيهم  مع وجودها 

البشر الباقين.



من وحي الفكر140

الإ�سلام وو�سائل الم�ستعمرين..)))

بين يدي رسالة من وراء البحار بعثها الي شاب مسلم طالب في البعثة العراقية. 

ـ عن  ـ وكأنه اكتشف شيئاً جديداً لم يكن بحسبانه  بعث بها الي ليخبرني مستغربا 
 ،الرسالة لصاحب  وعدائهم  والمسلمين  الإسلامي  الدين  على  الغربيين  كذب 

فحدثني عن كتاب باللغة الانكليزية؛ قرأ بعضه ثم رمى به متضجرا؛ فكان مما قرأ:

»أن محمداً اكتسب شيئاً من العقائد المسيحية وبعض النواحي من العقائد اليهودية 
وقليلا من فلسفة الايرانيين وبعض الأحاديث العربية المنقولة على الألسن ورمى بنفسه 

بين جماعة من الذين يعتقدون بآرائه حتى كون ديناً جديداً«.

»وأن العرب يعتقدون بالصحراء العربية جنة الباري ولا يعيش في هذه الصحراء 
عدا الباري«.

»إن الحجاج حينما يدخلون بيت الله الحرام يعطون صكاً يضمن لهم الدخول الى 
الجنة«.

ثم انفلت صاحب الرسالة يحرق الارم))). 

فيفوتهم  الاجنبية  اللغات  يتعلمون  لا  لأنهم  عندنا  الدين  رجال  على   – أولاً   –
الوقوف على امثال هذه الكتب المضللة والرد عليها.

المعارف  الطالب بسلاح  العراق الحديثة لأنها لا تسلح  – على مدارس  – ثانياً  و 

))) نشر المقال في جريدة الهاتف لصاحبها جعفر الخليلي العدد 180 السنة الخامسة الجمعة 2/
رجب/ 1358 الموافق 18/ آب/ 1939.

))) يحك أضراسه بعضها ببعض من الغيظ.



141 خواطر

الإسلامية الكافي للدفاع عن هجمات اولئك الانذال )كما يصفهم(.

لست أستطيع أن أصف مدى تأثري بهذه الرسالة، ولم أتأثر لأن واحداً من الغربيين 
تكلم عن النبي فتطاول وتحدث عن المسلمين فكذب وتناول العرب فرماهم بالخرق 
المدافعين،  دفاع  عن  فيغني  نفسه  الكاذب  لتكذيب  وحده  كافياً  كان  قرأه  ما  كل  لأن 
وصدقني اذا قلت اني اتمنى على الغربيين ان يكثروا من أمثال هذا المؤلف الذي يفضح 
اسرارهم ويكذب أحدوثتهم ويكشف للشباب المتمسك بأذيال ادبهم ومدنيتهم أنهم 

ابعد ما يكونون عن الحق عندما يتحدثون عن الإسلام وأهله.

إن الجامعة الإسلامية كانت شكة))) في عين الغربي المستعمر، يراها قوة كبرى تقف 
سداً منيعاً دون استعمار بلادنا الإسلامية وكانت تتجلى له انها الصخرة التي تصطدم بها 
سفينة نفوذه في الشرق وقد تطلع الى استعماره ومع ذلك يخشى ان تصل شظاياها اذا 
اصطدم بها الى بلاده فتقهر مدنيته المزيفة وتدك حصون نصرانيته التي ناهضت العلم 
فناهضها حتى تغلب عليها فدبروا حملتهم الصليبية الثانية تحت الخفاء من طريق نشر 
الغربي  ويكفي  للإسلام  مناهضة  الدين  على  المتمرد  لبوس  لنا  البسوها  التي  مدنيتهم 
متواصل  وجهاد  لأي  آخر– وبعد  بدين  ذلك  بعد  يتدين  لم  ولو  دينه  المسلم  يترك  أن 
الجبارة  الاقتصادية نجحت خططهم  التبشيرية ومستشرقيهم وشركاتهم  من جمعياتهم 

وساعدتهم الحرب العامة على اقتسام بقية البلاد الإسلامية فكان ما كان.

هذا هو خطر الغرب على الإسلام وجامعته ولا ننسى أنهم بدأوا خططهم بإشعال 
القائمين  هم  العثمانيون  كان  يوم  العثمانيين  شباب  نفوس  في  التركية  القومية  روح 
حاول  حتى  الدينية  الجامعة  مقدرات  بأيديهم  والذين  الإسلامية  الخلافة  شؤون  على 
الاتحاديون تتريك الشعوب الإسلامية الأخرى، فأثار هذا العمل حفيظة هذه الشعوب 

))) ألم حاد مفاجئ يصيب أحد أجزاء الجسم.



من وحي الفكر142

ومنها العرب وساعد على تغذيتها تشبع العرب بالروح القومية فكان الذي أراده الغرب 
وكانت الحرب العامة ايضا فقضت على آخر أمل في الجامعة الإسلامية التي كان الغرب 

يحسب لها حساباً.

ولا ننسى ان من خططهم نشر الروح اللادينية في مدارسهم عندنا التي على غرارها 
سارت مدارس المسلمين ومن طلابها كان أساتذتنا حتى في عصر العثمانيين، وفي كتبهم 
وصحفهم التي يدرسونها بيننا بالترجمة او عن طريق المستشرقين وبعض نصارى العرب 

واذناب الاستعمار منا.

وأشبعوا في أدمغة أبنائنا مناهضة الدين للعلم بصورة عامة، وصحيح ان النصرانية 
الدين الإسلامي أرحب صدراً  فتطاحنا زمنا حتى صرعها، ولكن  بالعلم  اصطدمت 
وهذا قرآنه العظيم يحث على التفكر في النفس والكون لولا ان سذاجة المسلمين أغفلتهم 
عن اكتناه هذه الحقيقة؛ فراح يركض المتطلع منهم الى مدنية الغرب وراء مظاهر العلم 
هذه  ترضي  لا  ان  الحال  طبيعة  من  وكان  الإسلامي،  الدين  يناقض  باعتباره  الحديث 
الدين فيتقززون؛ وتقززهم هذا بدوره يؤيد حجج من يزعم مناهضة  الظاهرة رجال 

العلم الدين...

وهكذا أخذ العلم والدين اتجاهين مختلفين في نظر أصحابهما بالرغم على تصالحهما 
أنفسهما.

وهذا كله من عمل الاستعمار ودسائسه التي لا يمكننا النجاة منها ونحن سائرون 
على ما نحن عليه من التفكير الاهوج والضعف المسيطر على جميع نواحي حياتنا وهذا 
هو الذي نحذره من الغربيين لا أحاديثهم المكشوفة المفضوحة واعتقد ان الزمن ينتظر 
مصلحاً جباراً يوقظ المسلمين من ردّتهم ويكشف لهم كيف ضلوا ضلالاً بعيداً وطوحوا 

برسالة محمد )صلى الله عليه وآله(.



143 خواطر

الرسالة لأن واحداً من  قراءتي  تأثرت عند  اذ  أتأثر  ولم  الأول:  الى حديثي  أرجع 
الغربيين طعن في الإسلام والمسلمين بهذا الشكل المفضوح حتى عند هذا الشاب الذي 
المؤلفات ولكنني  يكثروا من هذه  ان  ـ  قلت  ـ كما  اتمنى عليهم  بل  دينية  تربية  لم يترب 
الغرب  في  فيعتقد  تربيته  بنتيجة  مخدوعا  يكون  ان  المسكين  الشاب  هذا  على  تأثرت 
والغربيين اعتقاد التقديس فيستفزه ان يرى واحداً منهم يكذب من غير انصاف ويطعن 
في أعظم شخصية في العالم من غير برهان واذا كنا ننعى على هذا الشاب اعتقاده بهم 
فإنما ننعى تربية مدارسنا ومعاهدنا لأنها لا تخلق شبابا يتفهمون نفسية الغربيين حول 
الإسلام والمسلمين وما دبروه ويدبرونه لنا تحت الستار من دسائس يندى منها جبين 
الإنسانية؟ ويقشعر لها العدل والحق؛ وقد نصبوا شراكا لاستعبادنا وحفروا لنا هوة من 

التمرد لاقتناصنا وجعلوا الإسلام عدة لاستثمارنا.

ووحشيتهم  حسنات  لنا  مساوئهم  نلتمس  ذهبنا  لما  نياتهم  لأنفسنا  كشفنا  لو 
من  مصطنعا  الغربي  من  يأخذ  ان  ليتطاول  فينا  الشاب  ان  مفخرة،  وفضائحهم  مدنية 
شخصية  قوة   ان  وينسى  المائعة  اخلاقه  من  ونموذجا  أرستقراطيته  من  وظاهرة  ترفه 
الغرب هي سر تفوقه وارادته الصارمة هي منبع سيادته وتفانيه في مصلحة بلاده فوق 
الاعتبارات؛ وبعد كل ذلك ـ عقله الجهنمي المخترع ضمن له حياة القوة والرفعة دونك 

ايها المسلم المسكين؛ فمن هو المسؤول عنك؟



من وحي الفكر144

كيف يتدرج الغربيون في هدم المدنية والدين؟)))

نظرية التدرج

اساس  هو  والاقتصادية  السياسية  وشؤونه  وأفكاره  أعماله  في  الإنسان  تدرج  إن 
تطوره الحيوي وبه يستطيع ان يأخذ وسائل الفوز في معترك هذه الحياة ولا يكاد يبلغ 
الإنسان بسيره المرحلة الاخيرة من غايته التي يتوخاها قبل ان يقطع المراحل والحلقات 

التي بينه وبين المرحلة المقصودة.

ونحن نستطيع ان نطل على التدرج من نافذة الفلسفة فترى ان من أول المستحيلات 
ان يحصل شيء تدريجي بحسب ذاته دفعة واحدة بدون التنقل في منازل تدرجه المترقبة 
وجودا وهذا ما يسمونه )الطفرة( كما انا إذا اشرفنا عليه من نافذة الاستقراء نعتقد انه 
لم يحصل شيء في العالم من اعمال الإنسان وافكاره منذ خلقه، الا وكان مبنيا على هذا 

الناموس الذي يصح فيه ان يقال هو )ناموس الحياة(.

وعلى الأخص ذلك في الحياة الفكرية وتوفر عقلية البشر الفردية والاجتماعية وعليه 
كان نزول الشرائع والاديان المقدسة فانك لترى التفاوت البين بين الشريعة المحمدية 
والديانة المسيحية وكذلك الاخيرة بالنسبة الى ما قبلها فلم تزل الاحكام الألهية تنتقل في 
نزولها على الانبياء من المنزلة الضعيفة الموافقة لعقلية المجتمع في زمانها الى منزلة اقوى 
الموافقة لزمانها ايضا حتى انتهت الى الحلقة الأخيرة وهي الشريعة الإسلامية المقدسة 

التي أصبح بها نبينا خاتم النبيين.

كما ان نبينا محمداً نفسه في تبليغ احكام شريعته سار على هذه القانون حتى كان 

))) نشرت في مجلة الهدى، السنة الثانية الجزء الأول 1930 وما بعدها.



145 خواطر

في ابتداء البعثة يكتفي من اسلام المسلم بالشهادتين ولم تزل تتوارد منه الاحكام وقوانينه 
المحكمة على التدريج حتى جاء قوله ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكًم﴾))).

التي قام عليها حتى انتشر في  هذا هو ناموس الدين الإسلامي وهذه هي أسسه 
العالم هذه الانتشار الغريب وأصبح نوره يتلألأ في جميع قارات العالم وامتد رواقه من 
الشرق الى الغرب. ولكن بعد لأي انقلب علينا الامر وتمسك اعداؤنا بقوانينه المحكمة 
بأنفسنا  لننجوا  الفرج  نلتمس  ورحنا  ومدنيتنا  ديننا  صراح  هدم  في  يتدرجون  فانثالوا 
لاتََ حِيَن مَناَصٍ())) من مقابلة هذا السيل الجارف الذي تسلق علينا من قمم هذه  )وَّ

الجبال التي نصبتها )الأجانب( فوق رؤسنا!!!!.

أقام الغربيون قيامتهم على المسلمين بحروبهم الصليبية )البربرية( فدمروا وخربوا 
فنيق  هدر  إذا  حتى  الخ.  و.  و.  و.  الحريم  وهتكوا  النفوس  وأزهقوا  الدماء  وسفكوا 
وما  ناكصين  الدبر  وولوهم  ايديهم  من  البلاد  استخلصوا  الاحمر  الموت  بعد  المسلمين 
استطاعوا بذلك )وهيهات( أن يؤثروا على الفكرة الإسلامية بل ما اشتد المسلمون الا 

تمسكا في دينهم وعقائدهم.

الشرق  نور  خمود  عن  الا  المشؤومة  الهمجية  الحروب  تلك  وطيس  خمد  ما  ولكن 
في  وآدابهم  المسلمين  بعلوم  الغرب  فوز  على  الا  صبحه  عن  الليل  تغرى  وما  الوضاء 
حين ان المسلمين قد انطفت جذوة نارهم وضعفت قواهم وتفتت شملهم حتى اصبح 
الغرب مهد المدنية بعد ان كانت أوربا مظلمة بجهلها وتوحشها فارتقى الجو واخذت 

له الارض زخرفها وظن اهلها انهم قادرون عليها.

))) المائدة 5: 3.
))) ص 38: 3.



من وحي الفكر146

)فمتى ي�أتيها �أمر ربنا؟(

وعندئذ ربض الغرب بحجرة وتنحى جانبا تغلي مراجل بغيه على الشرق التعيس 
ينتظرون شهقته  المنتظر  الحياة كحالة  اليه شزرا والشرق في آخر نفس من  ينظر  غضبا 
القاضية عليه حتى طفق الغرب ثانيا شاكي السلاح يفلي طيات الوسائل لابادة الشرق 
ويسعى لتدمير الإسلام )لا قدر الله، ويأبى الله إلا أن يتم نوره...( يجوب خلال عرصات 
الحيل فأفادته التجارب ان نفث ناقع سمه )على ناموس التدرج( بطرق متشعبة وسبل 
متفرقة فدس السم في العسل من حيث ندري ولا ندري ونحن قد توسدنا وثير الراحلة 

والكسل ولعلي الآن المسك شيئا منها )وإن كانت لا تعد( ثم لنرى ما حالتنا إزائها؟

المدار�س

المدرسة  تكدر،  أو  صفا  لبنها  من  أبناءها  تغذّي  التي  العطوفة  الأم  هي  المدرسة 
التي تقبل كل صورة  الرقيق  التي تطبع على زجاجة قلب الطفل  هي الآلة )المصورة( 
الفاضلة  الاخلاق  لباب  من  ابناءها  لو غذت  أجلها  وما  المدرسة  عليها، هذه هي  تمر 

ورسمت على زجاجة قلبه الصور الجميلة. 

أجل ما أجلها ولكن من هو المصلح يا ترى؟!!

اقام المبشرون منهم  الناشئة  ومذ عرف الغربيون ما للمدرسة وتأثيرها في نفوس 
المدارس الابتدائية والكليات في العالم الإسلامي فاوثقوا عراها ليدسوا فيها ناقع سمهم 
لحمه  ونبت  الإسلام  على  عروقه  وشجت  من  ان  رأوا  لما  فأنهم  موبقة.  دسيسة  وهذه 
ديانته  في  يدخلوا  ان  المستحيل  من  بل  الصعب  من  كان   محمد حب  على  وعظمه 
أهواءهم ويجعلوه نصرانيا أو ملحدا فنصبوا دور مدارسهم لاجل تعليم اطفالنا كنانة 
لسهام ضلالهم ومضمارا لجولان خيول فسادهم وبغيهم ولكن باسم العلم والمعارف 
باسم الرقي والنجاح الى آخر ما هنالك من كلمات الحق التي يراد بها الباطل والقشور 



147 خواطر

والمعارف  العلم  باسم  أضلو!!!(  قد  )كما  المسلمين  ليضلوا  الفساد  لبابها  التي  الرائقة 
والنصح والارشاد لهم ونحن في سكرة لاهون. 

فهل ترى أيها المسلم المستضعف ان هذا كله حب للإسلام وأهله ونصيحة للشرق 
وبنيه؟....

وان أنس لا أنس ما ذكرته )العرفان( الغراء في أحد اجزاء المجلد التاسع عن كتاب 
اسمه )مختصر تاريخ فرنسا( وِجِدَ في يد تلميذ من تلامذة احد مدارسهم يدرس فيها 
هذا الكتاب وقد نسب في هذا الكتاب الكذب الى نبينا كأنهم تخيلوا هو مسيحهم 
الموجود في انجيلهم وقد نسبوا اليه كل شناعة وقبح قاتلهم الله تعالى. وهذا نص بعض 

عبارة هذا الكتاب المترجمة وناقل الكذب..

)العرب أصلهم من البلاد العربية اعتنقوا دين محمد الكاذب »؟« الذي فرض على 
أتباعه واجبا مقدسا وقد نشر دينه بقوة السلاح »؟«(

بتقليدك للغربيين كيف أخذت مكانتك  لله أبوك أيها المسلم كيف حفظت دينك 
العالية من الرقي بتخلقك بأخلاق اعداء دينك؟

حقوق  عن  ويجاهد  واستاذه  لمعلمه  ميال  بغريزته  الإنسان  ان  ذلك  على  وأضف 
مربيه بلغ ما بلغ، فلقد اثر اختلاف نزعات تلك المدراس في خصوص مصر وسوريا 
التشاحن والتباغض مما  التي منها الإفرنسية والامريكانية مثلا على فكر تلاميذها من 
أخوين  ترى  فقد  منقرضا  الوحدة  وصرح  مهددا  الإسلامي  المجتمع  مستقبل  يجعل 
يتباغضون كما سمعنا كثيرا ليس الا لأن احدهم في مدرسة امريكية والآخر في مدرسة 
فرنسية مثلا، وهلا ترى ذلك هينا؟ كلا ثم كلا، فان اختلاف هذه النزعات بمثل هذه 
الاختلاف مما يوجب بعد حين نقض صرح الوحدة الإسلامية بالطبع من حيث لا نعلم 

بعد ان كنا كالبنيان المرصوص يشد بعضه بعضا.



من وحي الفكر148

فأين هذه البنيان المرصوص أيها المسلم. الا يحق لنا ان نبكي دما وماذا يجدي!

هذه هي مدارس الاجانب في العالم الإسلامي ومن نهرها اغترفت مدارسنا نحن 
المسلمين وعلى وتيرتها جرت هذه هي مدارس العراق هل تشك بأنها مدارس اسلامية.. 
كلا. لا اشك ولا نشك ولكن لماذا قد أهملت النقطة الدينية  كل الاهمال. واضف على 
ذلك انه ربما يلقي المدرسون على تلاميذهم امورا يلقونها على بساطتها وكثيرا ما تزل في 

عقائدهم وتوجب لمقاومتهم الدين واهله.

إن المدرسة لا شك بانها تحدث روح النشاط في الطفل والاعتماد على النفس وتملئ 
تقليد  )لكن لا عن  التقليد  بعيدا عن  الأدبية، تجعله  الشجاعة  وثابة من  بروح  نفسيته 
الفكري  بالاستقلال  نفسه  فيه وتشبعت  الروح  اذا كملت تلك  الغربيين حاشا( حتى 
التي اعتادها المسلمون وهو لا  المعتقدات الإسلامية والطقوس  نظرا الى ما حوله من 
شك فارغ الوطاب من معرفة الإسلام وحقيقته ضعيف في التربية الدينية وقد يكون 
بزعمه  يكون  ان  يريد  )وهو  فيصبح  الإسلامية  الديانة  في  الشكوك  من  الفكر  مملوء 
مجتهدا في اصول دينه( في ضلال وهو لا منجاة له بها فيغرق في بحار الشكوك والاوهام 
وتزل قدمه عن الجادة الطريق في حين انه قد اخذت بمجامع قلبه آراء الغربيين وأعداء 
الإسلام. ويعتقد ان السؤال من اهل الدين منقصة له وسقوط لأنهم كما يزعم خرافيون 
فما  اليوم.  مدارسنا  ابناء  تكون  هكذا  ولأنه...  ولأنهم..  الفكر  متنور  يعتقد  كما  ولأنه 

الحيلة..

رفقا يا والد الطفل الشفيق بولدك العزيز 

رفقا أيها المدرس بمن جعلوك عليه امينا وحافظا على أخلاقه وتربيته.

رفقا يا أولياء الأمور وهؤلاء ابناء مستقبلكم رفقا ثم رفقا وما يجدي قولك رفقاً. 

أترى ايها الوالد الشفيق تأمن على ابنك من الغرق اذا ولج في امواج البحر المتلاطم 



149 خواطر

وهو غير عارف بصنعة السباحة في شيء. أتطمئن نفس على اقدامه هذا. كلا ثم كلا فما 
بالك ان تدع ابن اليوم ورجل الغد يلج هذه الغمرات والامواج المتلاطمة من الشبهات 
التي لا يستطيع على ولوجها الا العالم النحرير ألا تراقب حركاته واخلاقه وهو ضعيف 
المبادئ والمعلومات عن حقيقة دينه وشريعة نبيه قد خرج من حضن امه الحنونة وهو لا 

يعرف الا ان يأكل ويشرب فدخل في هذه اللهوات..

الدينية  الثقافة  ابناءها  تعلم  مدارسنا لا  بال  وما  الامة؟  يكون مستقبل هذه  فماذا 
وتنهج لهم منهجا يسلكون به صراطا سويا حتى لا نخشى عليهم يومذاك من الغرق 
الاكبر. لا اريد ان تقيد فكره وتمنعه من الدخول في مسارح الحرية الفكرية، لا اريد ان 
تضغط عليه من استنشاق نسيم الحصافة لا لا. لكني اريد ان تجعله قبل كل شيء ماهرا 
في فن السباحة حتى لا يخشى عليه من اقتحام المهالك والتوغل في الشبهات ليس الا. 

فأين هم اولياء الامور اين الحمية الإسلامية اين النعرة الدينية.

إيه أيها المدرس المسلم، رحماك فحافظ على من قد ألقوا اليك قياده وحاذر من ان 
تلقي عليه ما لا يتعقله عقله القاصر من المبادئ الدينية وحاسب نفسك امام وجدانك 
اذا وفدت على صاحب الشريعة أما سمعت عنه حيث رأى اصحابه  يخوضون 
ببعض  بعضه  الله  كتاب  تضربون  أُمرتم  »أفبهذا  وجنتاه  احمرت  حتى  غضب  ان  بعد 

انظروا الى ما امركم الله فافعلوا وما نهاكم عنه فانتهوا«.

ولكن اين المسلم؟

أما اهمال النقطة الدينية في مدارسنا اليوم تعرفها من أمور:

)أ( عدم اقتناء رجال عارفين متدينين لتدريس الدين فانك ترى ان جل المدرسين 
للدين من اضعف المدرسين علما وعملًا. 

)ب( عدم تدريسهم الامور الجوهرية التي تنمو بها اخلاقهم الدينية وانما يدرسونهم 



من وحي الفكر150

امورا اشبه شيء ببناء الحائط بغير اساس وهناك الطامة الكبرى!.

)ج( عدم وضع كتب كافية في مهنة تدريس الدين بل يلقوا ذلك على عاتق المدرس 
الذي كثيرا ما لا يكون من المدربين فربما يخبط عشواء فلا يأتي الا بالمضر في عقائدهم 

الدينية في حين انهم فارغو الوطاب. 

لسآمة  الموجبة  شؤونه  واهمال  الدين  لتدريس  المرغبة  الوسائل  اقتناء  عدم  )د( 
التلميذ وعلى اثر ذلك نقل بعض من تخرج من المدارس الابتدائية فقال انه كان الدرس 
الديني اثقل علينا من يذبل وأمر في افواهنا من الحنظل وما كنا نعتني اي اعتناء لا فيه 

ولا في مدرسة فقل ايها المنصف لماذا؟ ولم؟. 

لم  ان  الشرعية  والاوامر  الدينية  بالنواميس  الالتزام  على  التلاميذ  حث  عدم  )هـ( 
يحثوهم على العدم كما قد يتفق. نعم في وزارة السيد عبد المهدي دخل ذلك في منهاجهم 
ولكن كان ذلك على الاجبار من المدرسين والتلاميذ وما كان بنافع اذا لم يكن عن داع 

ووجدان نفساني الى غير هذه الامور مما يزلزل وثوقنا بمستقبل شبابنا في الدين!.

النقطة الجوهرية يا عزيزي في سعادة قطرنا المحبوب اوجب جر  وان اهمال هذه 
الويلات على امتنا العراقية وسريان اوبئة فساد الاخلاق في جسم عراقنا...كم هتاف 
ارتفع الى عنان السماء وشكوى ملأت الاقطار كما ضجت به بعض الصحف العراقية 
مما تصنعه ايدي بعض المدنسين الجانية ما يأبى القلم عن سطره وتشمئز منه النفس عند 
ذكره وما يبعث على اليأس من حياة قومنا الاخلاقية وان من خاض شؤون المدارس 
اليوم ربما يستطيع ان يطل على ما في مدارسنا من الاوبئة وامراض داخلية مما يجر الخطر 

العظيم على الناشئ ومستقبله ويجعلنا نصفق الراح بالراح أسفا!

وخصوصا ترى ذلك في ايام الامتحانات العمومية فكم ترى من كسول قد اخذ 
الدرجات الرفيعة، ونشيط قد سقط الحضيض الاسفل من درجاته ولماذا؟....



151 خواطر

اللهم رحمتك وغفرانك..

وان ذلك مما يستلفت انظار اولياء الامور ويجعلها مهتمة باصلاح هذه الامراض 
ولكن لا ترى الا السكوت والاعراض أليست مدارسنا اسلامية؟

بلى انها اسلامية لكن اولياء الامور شاءوا ذلك ما شاءت لهم اغراضهم، أهل تذكر 
الباججي يوم خاطب احد محرري الصحف الانكليزية عن خصوص  كلمات مزاحم 
مدارس العراق كما نشرته جريدة العراق قبل سنتين تقريبا وكيف كان مناويه ينوي ان 
لا يعرف التلميذ من الدين شيئا الا ما تلقاه من امه ينوي وينوي: الى آخر ما هنالك من 
ان  ينبغي  نعم هكذا  ديني،  العراق مستريحا عن كل ضغط  التي تجعل  المهلكة  المناوي 

يكون المسلمون وهذه هي الغيرة الإسلامية والحمية الدينية.....

دع عنك هذه وذاك وهلم معي الى )الشعبة الدينية( من الجامعة لنرى ما حظ الدين 
الإسلامي من بين جدرانها وكيف تلقى التعاليم الصحيحة لتجعل التلميذ دينيا فأني لا 
انسى وقد سألت احد خريجي الجامعة في هذه السنة عن مقامها في الدين فقال لي: )اسم 

بلا مسمى..( أليس ذلك بعجيب؟ ألم يدرس فيها فلسفة الدين الإسلامي؟

العادات القديمة

ان من نظر بالنظر المجرد عن غبار الكلل ومسح عينيه عن التشكيكات يرى ان 
الماضي هو اساس الحاضر والقديم لحمة نسيج الجديد وعلى ذلك بنت الأمم المتمدنة 
نشأتها  ولتصبح  به  تفتخر  ماضياً  لها  تنتحل  الامم  بعض  اصبحت  حتى  المدنية  حياتها 
مفطورة على حب الوطن والجهاد عنه حتى تتأسى بأجدادها فان تذكر حسنات الماضي 
روح النشاط في حياة الآداب القومية والدينية بل في كل شيء وعلى الاخص ذلك في 
التي  الحضارة  تلك  يومه  في  بلغت  التي  السعيد  النير  الماضي  ذلك  لها  التي  كأمتنا  امة 
طبقت الشرق والغرب من نهر تاج باسبانيا الى نهر الغانج في الهند ومن انوارها اضاء 



من وحي الفكر152

هذا الكون في حين ان اوربا كانت مظلمة بجهلها وتوحشها كيف وفي مقدمتها محمد 
.نبينا سيد البشر

ولكن ترى بعض المستشرقين الذين هم في همة انحطاط مدنية الشرق والإسلام 
المقدس  ديننا  على  بغيهم  رماح  ويشرعون  ضلالهم  سهام  يفوقون  يزالوا  ولن  زالو  ما 
ومدنيتنا )باسم العادات القديمة( في حين ان الشرقي ماثل امام الغرب رافعاً كلتا يديه 
العيش!!  لبلوغ الحرية وطمعا في هنية  ابتدارا  الغربيين  تلقف كل جديد يمر عليه من 
واستوسع رتق هذا الأمر علينا ان اظهر المبشر ان دينه على طبق المدنية والحرية في حين 
انه ابعد من السماء عن الارض عنها وابان الملحد ان تعطيله على ناموس النبوغ والتجدد 
الى ان سرى الداء الى نفوس جملة من قومنا فتمردت ارواحهم على كل قديم فانكمشوا 
بالتوحش  بينهم مدعواً  المتدين  الدين واهله والروحانيين واشياعهم حتى اصبح  عن 

والسقوط والروحاني موسوما بالجهل والخمول؟؟؟

الفاظا مترادفة  القديم والخرافة والتقشف والسقوط عندهم  وكاد ان يكون لفظ 
فعجوا من حيث يدرون ولا يدرون حبا للتجدد والحب... وكرهوا كل شيء تسمى       

         سئمت كل قديم          عرفته في حياتي

ولم يحسوا بالضرر الذي يحدث من هذه الترهات هذه الترهات الموجب لسقوط 
المنصفين من  قاله بعض  ما  الغربيين!! وما احسن  فاستسلموا لحكم  مدنيتهم ودينهم 
الافرنج راجع العدد ٣٠ من جريدة )النجف( حيث يقول )ولست ارى سببا جوهريا 
يدعو الى تأخر المسلمين سوى تمسكهم بالحديث وتركهم القديم فانهم ركنوا الى المدنية 

والمدنية الحديثة قد تتفق وقد لا تتفق مع الدين الخ.(

ولو كانوا متمدنين كما يزعمون لاقتنوا الوسائل الكافية لترقية بلادهم ونشلها من 
هوة الجهل والانحطاط فما بالهم اصبحت غايتهم ملء جيوبهم من اموال الفقراء وجل 



153 خواطر

ان  الا  اليوم  )الوطني(  الطالب  ترى في همة  فلا  الشخصية  احوالهم  رفاهية  اغراضهم 
يجلس على كرسي )الوظيفة( ليقضم مال البؤساء قضم الابل )نبتة الربيع( فاذا قبض 
بازار السكوت فينقطع عن  على منشودته المحبوبة عض عليها بأسنانه والتحف معها 
كل ما يخص بلاده ووطنه وعن جميع ما يتعلق بقومه وامته اللهم إلا من شذّ وندروكم 
يقوم  افكاره  ببديع  يؤنسنا  الذي  بقيثارته والكاتب  الذي مازال يطربنا  نرى )الشاعر( 
ويقعد في نصرة وطنه والجهاد عن حوزته حتى اذا همست في اذنه نغمات الرواتب خمدت 
اصواته وخفقت حركاته كأن لم يكن... هؤلاء ابناء وطننا وهذه حضارتهم وهذا مقدار 
حماسهم على وطنهم )المحبوب(!( وياليتهم بلغوا من الحضارة ما بلغة الغربيون او نالوا 

واحدا من الف حتى يتركوا العادات القديمة الإسلامية وينتبذونها وراءهم ظهريا!!!

بالرجلما أحسن الدين والدنيا إذا اجتمعا والإفلاس  الكفر  وأقبح 
ربما يظن القارئ بأني واقف ثمة موقف التعصب لكل عادة قديمة على ان لا يمس 
كرامتها يد التعديل والتغيير حتى العادات الخرافية لا، لا، يا ايها القارئ الكريم لا يخطر 

في روعك ذلك بل انا اقول كما يقول )النقدي())):

أواليف���ل���ا أع��������������ادي ق�����دي��م��اً ج��������دي��������داً  ولا 
ل����ك����ن ب����ش���رط اع�����ت�����دالأح�����������ب ه�����������ذا وه��������ذا

وانما غرضي التنديد على قوم خبطوا خبط عشواء وضربوا اخماسا في اسداس حتى 
اضاعوا المشيتين فلم يميزوا بين العادات الحسناء والشوهاء بعد ان اخذ بزمام آرائهم 
تقليد الغربيين والتخلق بأخلاقهم وقد اجلسوا انفسهم في دست المصلحين لأمتهم في 
حين انهم غارقون في الفساد حتى نالوا من قداسة الدين الإسلامي وتعاليمه وطقوسه 
بسطه  عن  القلم  يعجز  بما  عنهم  الفاسدة  العادات  ورفض  لأنفسهم  التهذيب  باسم 

))) هو العالم الأديب القاضي الشيخ جعفر نقدي رحمه الله.



من وحي الفكر154

ويكل اللسان عن بيانه.

بلى ربما يعرف البعض حقيقة بعض تلك التقاليد وغير هذه العادات ولكن ينال 
منها لحسبان انها عثرة في سبيل نهضة الامم وتجددها ولتمحضه في حب التجدد وتقليد 
الغربيين فيقوم يهزأ فيها ويندد على اهلها فرحمتك اللهم وغفرانك وان شئت فخذ مثالا 
القبور حتى  تشييد  به  اعني  المتجددين وجعلوه موضع سخريتهم  منه بعض  تذمر  مما 

قال:

الم��ق��اب��ر ق���ص���ور في  م���ن  ك���ال���ق���ص���ورك���م  ق�����ب�����ور  او 
وبالحرير)؟!(ه��ي ص���خ���رة)؟!( ص��م�اء)؟!( بالدمقس  تكسى 

اخذوا هذا الرأي من الوهابيين مذ وقع عندهم موقع الاستحسان رغم ما ينادي به 
العالم الإسلامي على ضده وما جرت عليه سيرة السلف )الصالح( والخلف وما ادري 
الدينية كما لهج به الوهابيون فهذا امر عند المسلمين  ان كان تذمرهم هذه من الوجهة 
ساطعة انواره بينة دلائله قد كفونا مؤونة بيانها حملة الاقلام من جهابذة علمائنا ادام الله 
شوكتهم وان كان من الوجهة المدنية الحاضرة الغربية فلا جواب لهم الا الغض ونبذهم 
وافكارهم  آرائهم  زمام  ألقوا  قد  الذين  الغربيين  هؤلاء  ان  على  يخوضون  غلوائهم  في 
امامهم يشيدون الصروح لكبارهم ويزخرفون  تقليد الاعمى ماثلين  اليهم وقلدوهم 
المقابر لعظمائهم اعلانا بعظمتهم وتذكارا لاعمالهم هذا تمثال )باستور( النابغة الفرنسي 

الذي لم تزل فرنسا تقيم له الحفلات والاعياد وتشاركها في ذلك الدول والحكومات.

ولا احيلك على امر لم تره عينك هلم الى بغداد وانظر الى تمثال )مود( ممتط جواده 
الرائح والغادي وقس على ذلك واعتبر ولكن لا ارى هؤلاء يستندون على  امام  قائما 

مبدأ يعتقدونه وانما ذلك اخذا بالمثل المشهور )خالف تعرف!(.



155 خواطر

التع�صب العن�صري والقومي

فيه  الذي قد اصبح ذرة  يمتاز بها عن شخصية مجتمعه  لكل فرد وحدة شخصية 
عقلية  عن  منعزلا  فردا  بها  يصبح  التي  الاخلاقية  الوحدة  الفكرية  الوحدة  بها  اعني 

مجتمعه فيرى لنفسه كيانا اذ ذاك ليس للمجموع الذي حوله.

ولكن مهما بلغ هذا الفرد من هذه الوحدة الشخصية والاستقلال الفكري لا يتأتى 
مركب  من  وجزءاً  مجتمع  من  ذرة  تجعله  وحدة  فوق  اخرى  وحدة  الى  ينضم  لا  ان  له 
فيتألف المركب الاجتماعي من افراده واجزائه بسبب وحدة مسيطرة على شخصياتهم 
وجامعة لقواهم هي الغاية من تأليفه حتى يصبح الفرد متفاديا عن مبدأ تلك الوحدة 

ومتعصبا لشخصيتها.

وكلما اتسعت تلك الوحدة وكبرت يتسع ذلك المجتمع وتتكاثر افراده مع مساعدة 
الظروف عليها فيقوى جانبه على حسب قوة اجزائه. في حين ان الفرد قد ينضم اولا 
الى وحدات اخرى اصغر واضيق مندكة في تلك الجامعة الكبيرة حتى تنتهي الى الوحدة 
ثم  العائلية  الوحدة  فرد من  قبل كل شيء  فالإنسان  التي هي مبدأ الجماعات.  العائلية 
من وحدة قومه ثم وحدة بلاده ثم قطره ثم.. ثم.. الخ فترى تعصبه العائلي قبل تعصبه 

القومي والقومي قبل العنصري وهكذا.

إذا ضرك ايها )المحامي( ان تقوم جمعية مسلمة تحامي عن الإسلام دين الحق في حين 
انها لا تمس كرامة الاديان الاخرى بما يوجب تكدر صفو )وحدتنا القومية( التي تزعم 
ونقض  الاستعمار  سيل  الجارف  السيل  هذا  مقابلة  همتها  كانت  وانما  عنها  تدافع  انك 
تقابل  ومثله  بهذا  ان   « منصفا  كنت  »ان  لأدركت  حسنا  تأملت  ولو  الإسلام.  دعائم 
مدافع الاستعباد فتنمى الروح الاجتماعية وتقوى في نفوس النشئ وتمنع من تحقيق ما 

تنزع اليه السلطة الاجنبية.



من وحي الفكر156

تقول ايها »المحامي« لا ادري كيف يتفق حب الوطن ونزعة الخضوع لعدو الوطن 
النزعة الإسلامية والدفاع عن حوزة  انا لا ادري ولا المنجم يدري متى كانت  واقول 
الدين الحنيف الذي بلغت به الامة الإسلامية ارقى مدارج العمران تعد نزعة اجنبية 

وخضوعا لعدو الوطن؟؟؟؟.

قاتل الله الاغراض وسامحك ايها الكاتب ولا اقول اكثر من ذلك.

هكذا يذر الرماد في العيون ويستر  وجه الحقيقة وهكذا اصبح المسلمون مستضعفين 
في عقر دارهم مأخوذا على ايديهم حتى عن الدفاع، ليت الكاتب تأمل وارعوى ونظر 
الى جنبه مثلا » جمعية الشبيبة الارمنية » في بغداد أفهل كان الارمن اولى من المسلمين في 

انشاء مثل هذه الجمعيات في بلادنا؟

الوطن«..!  عن  »المجاهدون  منا  كثر  اذا  غدا  طالعنا  ويالسوء  وياللشنار  فيالعار 
مثل هذا المحامي وليته وقف على هذا الحد ولم يسترسل بكلامه فيمتدح جمعيات غير 
المسلمين ويقدح في هذه الجمعية المسلمة بزعم ان تلك الجمعيات غير الإسلامية لم تمنع 
المسلمين من الدخول وياليت شعري ما كان معنى لفظ الارمنية في هذه الجمعية فهلا 

يتملكه الاسى عند ذكرها؟؟

بمثل ذلك بذر الغربيون في نفوس المسلمين هذه الروح وعلى هذا المنوال جرت 
ناشأتنا وما هذا المحامي الا سنبلة من تلك المزرعة وعساني الآن المسك ما اثره )التعصب 

العنصري والقومي( على بلادنا الإسلامية وكيف اصبحنا ازاء هذا الداء القاتل؟

شعوبا  منثورا  هباء  جعلتنا  ان  وادينا  في  واعشبت  البذور  تلك  اثمرت  لقد  بلى 
الوطنية  باسم  الخلابة  والحلة  القشيب  اللباس  بذلك  ولكن  وعشائر  وامما  وقبائل 
الصادقة واستقلال الشعب المفدي وباسم الالفة والاجتماع وما اصبحوا الا في ضلال 
العربية  العناصر الإسلامية وعلى الاخص  بعيد وتشتت وشقاق فكيف ترى اضحت 



157 خواطر

الامة  بل  واحقاد  واضغان  وجدال  وتضارب  نقيض  طرفي  على  والفارسية  والتركية 
العربية )المظلومة( كيف اصبحت شيعا واباديد سر معي من العراق الى سوريا الى مصر 
الي الحجاز الى. الى. الى  ان ينقطع النفس وتمل من التعداد لنرى حالة امتنا الإسلامية 
ولنبك بسواد العيون دما وكيف عادت الوحدة العربية فضلا عن الوحدة الإسلامية 
من اول المستحيلات بل الوحدة السورية التي لم تكن سوريا إلا ذرة من تلك الجامعة 

القويمة كيف اصبحت من الاحلام والمتمنيات وهي رأس مال المفلس.

نعم هكذا هبت تلك العاصفة وجرى ذلك الذعاف الممقر في نفوس المسلمين من 
حيث ندري ولا ندري ونسميه باسم الاجتماع والاتفاق وهو عين الشقاق والخلاف.

اني لا أكتب كلماتي هذه ولا اكتبها الا بمداد دموعي على اندراس معالم ديننا ومدنيتنا 
وأفول شمس عزنا ولا أسطرها الا بأحرف من قطعات نار قلبي الواجد يثيرها بركان 
مما اتذكره من اتحاد عالمنا الإسلامي في القرون الاولى حيث كان يرف عليه لواء النصر 
والعز تحوط بست جوانبه المنعة والدعة ومما اراه الان من اندكاك صرح مجده وتزعزع 

عرش وحدته.

أقول فأبكى وانعى على قومنا الذين قد اخذهم ذلك السيل بجميع جوانبهم ولم 
يتفطنوا الى ما حولهم فملك حواسهم ومشاعرهم ذلك )التعصب العنصري والقومي( 
الذي قد أفنى حياتهم واتى على روح مدنيتهم حتى اصبحت المشاحنة والبغضاء بين 
العناصر الإسلامية تتجلى بأجلى مظاهرها خصوصا بين العربي والفارسي والتركي على 
ما نسمع ونشاهد في بلادنا فعلى اي؟ ألم تكن تجمعنا الجامعة الإسلامية؟ التي لم تفرق 

بين العربي والفارسي والتركي والهندي والزنجي فلِمَ اضعناها....!

هلم ايها المسلمون ما لنا لا نقتفي آثار ابائنا الكرام ونتبع ديننا القويم ما لنا لا نعمل 
لدستوره الاجتماعي وقوانينه الصادعة بخير المجتمع الإنساني؟ 



من وحي الفكر158

ألم ينهنا الله عن المنابزة بالالقاب رأفة بوحدتنا! 

ألم يزجر المسلم عن اكل لحم اخيه ميتا ابقاء لتحابنا !

ألم يردعنا عن ان نتنازع فنفشل فيذهب ريحنا !

ألم يامرنا بالاعتصام بحبل الله جميعا!

هي  التي  إخِْ��وَةٌ﴾  الْمُؤْمِنُونَ  مَا  ﴿إنَِّ الذهبية  الآية  بهذه  الناطق  هو  قرآننا  أليس 
ا خَلَقْنَاكُمْ  المسك...! أليس هو الناهي عن التفاخر بالانساب بهذه السبيكة المتلألئة ﴿إنَِّ
كما  أَتْقَاكُمْ﴾  هِ  اللَّ عِنْدَ  أَكْرَمَكُمْ  إنَِّ  لتَِعَارَفُوا  وَقَبَائلَِ  شُعُوبًا  وَجَعَلْنَاكُمْ  وَأُنْثَى  ذَكَرٍ  مِنْ 
على  لأحد  ليس  الصاع  كجمام  امرأة  و  رجل  من  أنتم  »إنما  الرحمة  نبي   نبينا قال 
أحد فضل إلا بالتقوى« وقال »لا فضل لعربي على عجمي ولا لعجمي على عربي 
ولا لأسود على أحمر ولا لأحمر على أسود إلاّ بالتقوى« وقال وقال الى ما لا يحصى 

ويعد.....

الذهبية والقوانين الاجتماعية والتعاليم  السبائك  انتم ايها المسلمون عن هذه  أين 
والمنابزة  والاحقاد  والضغن  والحسد  التشاحن  إلا  منكم  نسمع  لا  لنا  ما  الدستورية 

والمهاترة... و. الى ما يضيق عنه النفس وتزهق عنده الروح.

رفقا بأنفسكم ايها المسلمون رأفة بدينكم رحمة بجامعتكم حنانا على بلادكم ما لنا 
القلوب ويهمل  يقرح  ما  المسلمين  السباب والمشادة بين  وفي كل يوم نسمع ونقرأ من 
الدموع وقد اصبحنا قاب قوسين او ادنى من السقوط والهلاك لا قدر الله واني لأعجب 
من  الاقلام  اهل  لبعض  ذلك  اتفق  كما  بلادنا  في  المسلمين  العرب  غير  على  يحمل  ممن 
اذا  انفسهم  ماذا يحاسبون  ادري  ما  العربية  للغة  الانتصار  باسم  فيها  فطعن  المتشدقين 
الاسماع  ملأ  حتى  الإس�الم(  في  جنسية  )لا   بقوله صدح  الذي  نبيهم  امام  وقفوا 

والاصقاع.



159 خواطر

العربية( كلا. ولكن يجب ان لا يكون ذلك  انكر على مثل هؤلاء )غيرتهم  أنا لا 
ان نجاهد عن  الدينية يجب علينا  الوحدة الإسلامية ونقضا لصروح الجامعة  طعنا في 
لغة ابائنا لغة القرآن المجيد وديننا القويم ولكن لا يجب علينا ان نحط من كرامة باقي 
العناصر الإسلامية ونوقع البغضاء بيننا وبينهم فان لنا لغتنا ولهم لغتهم ولنا عنصرنا 
وديننا  صدعنا  وترأب  شعثنا  تلم  التي  الإسلامية  وحدتنا  وللجميع  عنصرهم  ولهم 
اول ما اشرق نوره علينا نحن العرب اكان من الحنكة والانصاف ان نساعد غيرنا في 
تهديمه؟ ونسعى في نقض دعامه؟ ألم يكن من الشيمة العربية رعي الذمام وحفظ العهد 

فهلا رعينا ذمام نبينا العربي في امته ودينه.

ولو كان همُّ مثل هؤلاء هو الانتصار للغة العربية فما بالهم لو تكرموا بكلمة واحدة 
في شأن مدارس العالم العربي اليوم التي قد اصبحت ارقى دروسها واكثرها اعتناء هو 
درس اللغات الاجنبية حتى على درس اللغة  العربية وقواعدها كما نشاهده في المدارس.

لا اريد بكلمتي هذه ان اشنع على تدريس اللغات الاجنبية في مدارسنا كلا فان نفع 
تدريسها اليوم لا ينكره الا مكابر فانه قد اصبح اكبر مدرجة لارتقاء قمة الرقي لما فيه 
من الاقتدار على تبادل الشرق مع البلاد المتمدنة في سياساته و اقتصادياته. بيد اني اريد 

ان اظهر مقدار نصح هؤلاء وجهادهم عن اللغة العربية.

ولو تقول قائل واراد  ان ينال من تدريس هذه اللغات انتصارا للغة العربية لا ينبغي 
ان يُصغى اليه متى ما كانت المدارس مهتمة في شؤون لغتنا اكثر من غيرها فان العربي لو 

اتقن لغته ولم يهملها فمن المحال ان يؤثر على لغته الاحتكاك مع اي لغة اخرى.

وان رأيي ان فساد اللغة العربية وهبوطها الى هذه الدرجة لم يكن لاحتكاك مع اي 
لغة كانت. بلى وما كان العامل الاساسي فيها الا تساهل العرب انفسهم وتسامحهم في 
لغة ابائنا الا ترى ان العرب في الجزيرة مع بعدهم عن الاحتكاك في اللغات الاخرى 



من وحي الفكر160

كيف اكل الدهر على لغتهم وشرب؟ وزبدة المخض ان الاحتكاك ليس له ذلك التأثير 
ننبذ هذا  ياترى  بعيرا والذرة طودا فمتى  النملة  اهواء هؤلاء تصور لهم  لغتنا لكن  في 

التعصب الذميم فنتمسك بوحدتنا الإسلامية؟ الجواب يوم لا ينفع مال ولا بنون.

وبذلوا  الدين  بسيوفهم  قام  الذين  الكرام  اولئك  باؤهم  وآ  )يعرب(  ابناء  هؤلاء 
دونه النفس والنفيس وهكذا اصبحت هذه الاوبئة سارية في جسم مجتمعهم وغرتهم 
تلك الاوهام والسفاسف فأضاعوا عزهم التليد ومجدهم الخالد فما ظنك بباقي العناصر 
الإسلامية وكيف لا يضربون على تلك الاوتار ويزيدون في الطنبور نغمة وفي المريض 

علة.

من  العرب  غير  هؤلاء  عداء  فان  غيرهم  على  نقموا  قد  العرب  كان  ان  لا  نعم، 
المسلمين للعرب اشد وأعظم وما ذلك الا من نماء بذور التفرقة التي بذرها الغربيون 
بين المسلمين لتفكيك عرى روابطهم الإسلامية التي كانت كلما تصوروها تهزهم هزا 

وتلك الروح عمت المسلمين أعني التعصب الذميم.

فمتى يرعوي الغافلون ويتراجع المتشدقون؟ وانا لله وانا اليه راجعون؟

الخاتمة

لقد سمعت ايها القارئ الكريم في العدد السابق ما للتعصب العنصري والقومي، 
الذي نسميه بالغيرة الوطنية او الحمية القومية من الاثر على حياتنا الاجتماعية والسياسية 

ولعلي لم اوف الموضوع حقه او لم استطع تعبيرا عن المقصود من بعض الجهات.)))

وعلى كل فالنقطة التي يهمنا ذكرها هي الجواب عن الاسئلة الاتية: 

أو لأنه  لفوات وقتها  النقاط  الغرّاء قد أهمل من مقالنا بعض  الهدى  أن فضيلة صاحب  ))) مع 
متمسّك بقوله.. في فمي....)المظفر(.



161 خواطر

ما كان أثر التعصب العنصري على حالتنا السياسية؟ 

أليس ان الدفاع عن حقوق العرب من  اكبر المكارم للعربي؟ 

أليس ان النهضة العربية هي التي ايقظت قومنا من السبات العميق؟ 

أليس أليس؟... الخ 

و لكن الجواب: -

)في فمي ماء وهل ينطق من في فيه ماء(

يعسر  دامس  مضيق  في  ويدخل  حده  عن  يخرج  ان  مثلي  للمجيب  بد  لا  ان  على 
يرى  لا  الساعة  ابن  لأن  ومشادة  مغالطة  في  نقع  الحال  وبطبيعة  الغير  مع  فيه  التفاهم 
بالهزء  إلا  يقابلنا  فلا  الاستحسان  الا ضجة  يسمع  الخمول ولا  بعد  النهضة  الا  أمامه 
والاستخفاف – صبعا – ولأني من يؤيد هذه الفكرة من بعض الجهات فيما اعتقد بل 

من كثيرها قطعا بل وكل عربي غيور.

ماذا  ننظر  ان  واختيارا  كرها  الحرج  المأزق  هذا  في  دخلنا  حيث  اليوم  بنا  فالحقيق 
يجب ان نعمل ازاء ديننا وعربيتنا. ولا شك انه يعسر علّي الآن ان اقوم بواجب الاحاطة 

بالموضوع حيث انه واسع الاطراف غير اني اقول كلمتي الموجزة وارجو بها السداد: 

لنعلم )نحن العرب( بعد ان نجرد انفسنا عن كوننا مسلمين ان لغتنا وان بلغت 
ما بلغت اليوم من الانحطاط فلا ينكر ان للإسلام اليد البيضاء في حفظ كيانها وبقائها 
اليوم وحتى قيام الساعة بل ولا ينكر ان تطور آدابها ورواج  البقية الى  بما لها من هذه 
أسواقها فوق ما هي فيه انما كان بالإسلام وبتطور أهليه وان كانت لغة السواد الدارجة 
تقهقرت حتى انقلبت على الاعقاب واصبحت ضدا للغتنا الاصلية بتمام معنى الكلمة 
بأي سبب كان. وقد تكلمنا عنه في العدد السابق اجمالا ولكن بطون المجاميع والمؤلفات 



من وحي الفكر162

– التي كان السبب الوحيد في جمعها وتأليفها هو اهتمام المسلمين بأمر الكتاب والسنة 
الضاد وما اودع فيه من نكات وبلاغة فلم تكن للغتنا  لسان  ما حواه  – حافلة بجميع 

شاردة او واردة الا احتفظت بها هاتيك الكتب والتقطتها علماء الإسلام. فلو تصورنا 
اليوم عود لغة ابائنا الينا والذوق العربي لما كان حلما من الاحلام كما ظنه البعض )وان 

تعسر( بعد ان كانت المؤلفات وافية كافية بما نحتاج اليه في اعتناق لغتنا.

ان نحفظها على  او  الرقى  اوج  الى  نرفعها  ان  بعد ذلك  انا نستطيع  يا ترى  ولكن 
سيرتها الاولى بدون الاحتفاظ على الإسلام ومبادئه. كلا ثم كلا بعد ان امتزجا فكان 
من  نكون  ان  الا  التفكيك  نستطيع  كيف  الإسلام  من  والعربية  العربية  من  الإسلام 
الإسلامي  الدين  عن  بالدفاع  نقوم  ان  علينا  يجب  العربية  الوجهة  من  فنحن  الممارين. 
وتعزيز جانبه حفظا لعربيتنا التي قوامها بقوام ديننا القويم ومن الوجهة الدينية يجب ان 
نحتفظ على عربيتنا دفاعا عن الإسلام فان بناءه الرفيع انما قام على دعامة اللغة العربية 

الفصحى.

من  ل�إلس�الم  وم��ا  ال��راه��ن��ة  الحقيقة  ه��ذه  الم��ت��ش��دق�ني)))  بعض  ع��رف  ول��ق��د 
عن  بدلا  بقطره  قطر  لكل  العامية  اللغة  اقتناء  فحبذوا  العربية  اللغة  على  التوقف 
ديننا ه��دم  الا  غرضهم  وليس  والمؤلفات  الصحف  لغة  فتكون  الفصحى   لغتنا 

– القائم على اساس لغتنا المحبوبة. – لا قدر الله 

بلى.. ولكن انى لهم بذاك وانها لكلمة تضحك لها الصبيان فتعسا وترحا لعقول 
خوت فلأن تغاضى العرب عن دينهم اليوم وتناسوا ما لذلك من التأثير على الإسلام 
فليس يخفى على عقول البسطاء منا فضلا عن أهل الرأي والعلماء ما في ذلك من تناسي 
مجد ابائنا التليد وما يحدثه من تل صرح عزنا المشيد واللغة مرآة الامة تتجلى فيها نزعاتها 

))) كما نسب إلى سلامة موسى والخوري غصن وغيرهما. 



163 خواطر

وتطوراتها فكيف نضيع بيتا بنته لنا عشرات القرون بدموع آبائنا الكرام.

دع عنك هذا وذاك. ولكن هلمّ معي الى حالتنا الاجتماعية الحاضرة كيف تصبح 
فانه لو استبدل اللغة الفصحى – لا سمح الله – كيف تبقى الاقطار العربية ومواصلاتها 
وكيف تنحل الجامعة العربية وهل تستطيع ان تتعارف على اختلاف لهجاتها؟ وان في 
اشبه  وما  والاساطير)))  الاباطيل  هذه  مثل  ردع  في  بالغة  وحجة  لكفاية  قومنا  نهضة 

سخافة هذه النظرية بنظرية استبدال الحروف العربية باللاتينية.

يهمنا  الذي  وانما  ذباب  طنين  أو  عصفور  زقزقة  فانه  أمره  الآن  يهمنا  لا  هذا  كل 
ان نرى نهضتنا العربية مقرونة بالاهتمام لديننا المقدس والنهضة لرفع اعلامه وعندئذ 
نعتقد اننا قد خطونا خطوة نضاهي بها الامم الراقية ولكن نبصر بأم رؤوسنا ان قومنا 
لا يزدادون يوما فيوما إلا تساهلًا في جامعتنا الإسلامية ومظاهر ديننا الشريف وكفاك 
كعاصمة  الإسلامية  بلادنا  عواصم  مظاهر  من  واحد  مظهر  الدليل  اعوزك  ان  دليلا 
الرشيد! التي اصبحت كقطعة من البلاد الغربية في خلاعتها وفجورها وهي عاصمة 
ادبائنا قد اصيبوا بداء الانتفاخ العقلي فتنورت افكارهم الى حد  اسلامية!! وجملة من 
اصبحت بلادنا عليهم ليلا مظلما فلا يحلمون الا بتجلي صبح المدنية الغربية اي صبح 
ولو  ومخترعاتهم  صناعاتهم  من  )طيفا(  يرون  ان  وحاشا  الا  ليس  والفجور  الخلاعة 

)كاذبا( فسئموا بلادا فيها اسم القيد الإسلامي وان كان بلا مسمى.

))) غير أن بعض من قتلته نفسه حبّذت له أن يخرج إلى العالم الجديد بصفة كونه فيلسوفا – حيث 
إنه في هذا العصر يدعي بالفلسفة كل من أصبح في كلماته إيهام في الطعن في الديانات وطقوسها أو 
صراحة في ذاك كالمعري والخيام وإن كنا ننزّه المعرّي – فأصبح بعض )يزهد في القشور( أي في نقد 
الغلط والخروج عن  يبالي في  الفلسفة ولا  ينقد نقداً جوهرياً حتى يجلس على منصة  الألفاظ فبودان 
فيأمل نصبح أحراراً في كل شيء حتى في لغتنا  امتلكته الحرية  العربية وهدم أساسها وآخر  القواعد 

وقواعدها فنطلق الألفاظ )المسكينة( من هذا الأسر والخناق.... فلله أبوهم على هذه الفلسفة..



من وحي الفكر164

وما أشد خجلنا معاشر المسلمين امام الاغيار وفي ملء بلادنا ترتكب محظورات 
عن  يأنف  وغيرنا  والافكار  الافعال  في  الحرية  بدعوى  ديننا  حرمات  وتستباح  شرعنا 
ارتكاب مثل هذه الجرائم ولم يخف على احد ما لأمريكا من تحريم الخمر وغيره وما عليه 
من الاحتفاظ على المظاهر الدينية والالتزام بالنواميس الالهية ولا انسى ما وقع فيها قبل 
سنوات من سجن مدير مدرسة او جامعة على ما اتخطر المسمى ب )جون سكويس( 
حيث انه اقيمت عليه الدعوى بأنه يدرس في مدرسته مذهب النشوء والارتقاء. فهل 
كان هذا من التحجير على الافكار والعقول فما بالنا تستخف بأحلامنا خداع الاعداء 

واوهام المتهوسين فلئن اقتدت امريكا في بعض احكامها بديننا فهلا نقتدي بها؟ 

ألم نخجل وسوف لا ينفع الخجل....!

)كما  الإسلام  في  الافرنج  احد  كلمة  اقرأ  حينما  والاسف  الخجل  ليمتلكني  واني 
اشرنا اليه في مقالنا آنفاً( وقد نشرت في جريدة النجف المحتجبة معربة عن الانجليزية 
ولا بأس ان اختم المقال بذكر جملة منها فإنها لا تخلو عن عبرة قال بعد جملة كلام له في 

ترجمة حاله في الإسلام:

»ولما عزمت على اعتناقه – أي الإسلام – قطعيا، عنَّ لبالي ان ادرس حالة الشعوب 
الإسلامية وأخلاقها وعاداتها فماذا رأيت؟؟ رأيت دينا قويما يهدي الى الصراط السوي 
قد تركه أهله وفشى الجهل بينهم وكثرت البدع وفتحت المدنية ابوابها الجهنمية فولجوها 
غير هيّابين فنفرت من الجماعة ولما ضمني  مجلس بادرني احد الذين حاجوني فقال لماذا 
لم تعتنق الإسلام فاجبته مبتسما خير لي ان لا اعتنق دينا ضيعه اهله واذن لست اريد ان 

اعتنق دينا اسير فيه وحدي وخير لي ان ابقى بلادين!! )))

))) وليت شعري ما كان ضّره لو سلكه وحده وهل ترك أهله له عيب فيه ولو دخل هذا الرجل 
مثل النجف الأشرف لما كان منه ما كان ولكن لا يدخل الأمثل العواصم البعيدة عن الإسلام. 



165 خواطر

إن »الإسلام« دين الفطرة وهو أمر واضح وليس به عوج ولكنني ارى المسلمين 
بينهم  شائعة  الدين  عنها  نهى  التي  فالنواهي  فقط  )مسلمون(  لهم  يقال  بان  يكتفون 
اجل  تحرمه  اميركا  هي  وها  الخمر  عن  الإسلام  نهى  لقد  المدنية  موبقات  يملكون  هم 
ان امريكا بلاد الحضارة والمدنية الحديثة والديموقراطية البحتة تحرم الخمور وها نحن 
كذلك في أوربا نرى الجمعيات تؤسس لمحاربة الخمور فلماذا يتشبه الغربيون بالمسلمين 

لا شك انهم يرجعون الى تعاليم الإسلام بعد طول السنين لأنها التعاليم الصحيحة.

يحرمون  الغرب  ونرى  لأزواجهن  الا  للنساء  والزينة  التبرج  عن  الإسلام  نهى 
دخول المتبرجات للكنائس، نهي الإسلام عن اختلاط المرأة بالرجل وليس يعقب هذا 
الاختلاط سوى ما نراه ونحسه من نتائج قذرة يمجها الشرف وتأباها العفة... إلى اخر 

ما قال«. 



من وحي الفكر166

ال�سواك)))

السواك من اهم ما كشف عن ضرورته العصر الحديث ودلنا على اسرار احكام 
التي يعجز عن ادراكها البشر، وأنى لرجل قبل اربعة عشر قرناً وهو  شريعة الإسلام 
ابن الجزيرة العربية القاحلة الجاهلة ان يتوصل الى معرفة اسرار تنظيف الاسنان وفائدته 
لو لم يكن نبياً ولم تكتشف هذه الاسرار الا بعد تقدم الطب هذا التقدم الهائل في هذا 

العصر.

ومن يدقق الأحاديث الواردة في السواك يعرف كيف تنطبق على آخر ما توصل اليه 
العلم الحديث في فائدة السواك وفي كيفيته.

والعقل  الحفظ  في  ويزيد  للفم  طهور  السواك  ان  في  الأحاديث  استفاضت  لقد 
والفهم والفصاحة ويذهب بالسقم وحفر الاسنان وبالنسيان ووسوسة الصدر ويبيض 
يقطعه  أو  البلغم  ويقلل  الفم  ويطيب  اللثة  ويشد  بأوجاعها  وينقيها ويذهب  الاسنان 
ويجلو البصر ويذهب غشاوته ودمعته وينبت الشعر ويشهي الطعام ويصلح المعدة الى 

غير ذلك من الفوائد غير الفوائد الالهية اذ به رضى الرب وثواب الآخرة.

وهذه الفوائد الكثيرة والعظيمة في وقت واحد قد نصت عليها الاحاديث بنفس 
هذه العبارات وقد يستكثرها الرجل الابتدائي على السواك ولذلك نجد جملة من البلهاء 
يستهينون باستعماله ولا يعيرون له اهتمامهم فيقعون بكثير من الامراض المزمنة، ولكن 
الاكتشافات الحديثة اثبتت هذه الفوائد والطب اليوم يعلق أهمية كبرى على السواك في 

والطب  الشرع  رأي  ما  وهو:  الشيخ  لسماحة  البذرة  نشرة  وجهته  الذي  السؤال  جواب   (((
الحديث في السواك؟ السنة الأولى العدد الثالث بتاريخ الأحد 1/جمادى الثانية/1367 الموافق 11/

نيسان/1948 الصفحة 130 – 133. 



167 خواطر

حفظ الصحة حتى ان اكثر الامراض ينسبها الاطباء الى الاسنان من جراء اهمالها، وقد 
قال امامنا ابو جعفر الباقر)لو يعلم الناس ما في السواك لا باتوه معهم في لحاف( 

وهذا يدل على مبلغ جهل الناس يومئذ بفوائده وان علمه يختص بهم.

بالسواك عند وضوء كل  أمتي لأمرتهم  ان اشق على  يقول )لولا  والنبي كان 
صلاة( وهو كان يستاك ثلاث مرات في الليل قبل النوم وبعده وقبل خروجه الى صلاة 
الصبح وهذا ينطبق تماماً على وصايا الطب الحديث في اختيار وقت السواك قبل النوم 

وبعده.

كما ان الوارد في وصف السواك ان يلين طرف عمود الأراك قبل السواك وتليين 
طرف عمود الآراك خاصة يجعله كفرشة الاسنان الغربية الحديثة، ونعرف من هذا سر 
تفضيل عود الأراك على غيره لأنه ليس كل عود يعطي هذه الصفة اذا لين، فان عمود 
كشعرات  الاستياك  عند  تتحطم  لا  دقيقة  عيدان  مجموعة  من  يتألف  الواحد  الأراك 
عند  والخرقة  بالأصبع  حتى  بل  عود  بكل  يحصل  الشرعي  السواك  كان  وان  الفرشاة 

الحاجة ولكن الأراك هو المفضل عند تيسره لتلك الغاية وربما لغايات اخرى نجهلها.

فلذلك يكون الاستياك في الفرشاة أيضاً من السواك الشرعي ولكن اعتقد ان عود 
من  مأخوذة  انها  الفرشاة  المعروف في  ان  بالتجربة لاسيما  منها للأسنان  افضل  الأراك 
شعر الخنزير الابيض والخنزير في الشرع الإسلامي نجس العين وشعره كذلك لا يطهر 

بالماء ولا بغيره فلا يصح استعمالها والحال هذه لنا بالأراك غنى.

والوارد في كيفية الاستياك شرعاً يوافقه الطب الحديث ايضاً فان الاستياك الشرعي 
الوارد هو الاستياك عرضاً لا كما يستاك بعض الناس طولاً بزعم انه الاستياك الشرعي، 
والطب الحديث يوصي بالاستياك عرضاً حفظاً للأسنان من جهة، ومبالغة في تنظيفها 

وتنظيف اللثة من جهة أخرى.



من وحي الفكر168

كما ان الشرع يوصي بالمضمضة بالماء بعد السواك والطب ايضاً يوصي بها وكأنها 
الصلاة  وعليهم  عليه  والائمة  النبي  عن  الأحاديث  في  النظر  يلفت  ومما  مكملاته  من 
والسلام استعمالهم مختلف الاساليب في حمل الناس على اتخاذ عادة السواك فلم يرخصوا 
النوم  ايام وحثوا على استعماله عند كل وضوء وكل صلاة وعند  بتركه اكثر من ثلاثة 

وعند قراءة القرآن.

ولو احصينا الاوقات التي ورد فيها الحث عليه في كل يوم لها لنا العدد ولظننا ان 
ذلك ما ينهك الاسنان ولكن من العجيب ان الطب اثبت )ودلت عليه التجربة( انه كلما 
القوة في الاستياك  اسنانه وان استعمل  لثته واشتدت وصحت  استاك الإنسان قويت 

على غير المألوف فما اعظم ما جاء به الشرع الإسلامي لو انا اتبعنا سبيله.



169 خواطر

ر�سالة الحجّ)))

لمؤلفها الأستاذ ح. ع )دبلوماسي(

ناولني البريد بهذا الاسم رسالة صغيرة الحجم في فلسفة الحجّ وأسراره مطبوعة 
بمصر طبعاً متقناً، هدية من مؤلفها الأستاذ، فشاقني موضوعها العالي لمطالعتها بانعام، 
وراق لي أسلوبها الفذ ومقصدها السامي، وحملني هذا الزمن المناسب لغاية الرسالة أن 

أكتب عنها كلمة النقد، تقديراً لجهود صاحبها وإعلاناً بغايته الكبيرة التي يتوخاها:

إسلاميّة  وبأخلاق  روحيّة  فلسفيّة  بمبادئ  متأثر  الرجل  أنّ  الرسالة  من  تعرف 
عالية، فينقلب بك من أطمار المادة البالية، إلى روحانية الإنسانيّة المجردة التي لا تبلى على 
ممر الدهور، يرتفع بك من حضيض دنيا الإنسان إلى مرتفعات قدسيّة الروح، ليوصلك 
إلى شهود المقام القدسي العالي، ويخرجك إلى الله متجرداً من شغل كلّ شاغل وحجاب 

كلّ حاجب.

كلّ هذا يريده أن يكون في الحجّ الإسلامي فيكون » هو انتزاع الإنسان نفسه من 
إقليمه وتجرده للحركة العليا ومجاهدته لما يمسكه في أرضه وخروجه إلى الله « ويوفق إلى 
ما يريده بمنطق هادئ صحيح وبيان واضح محكم، وساعده على ذلك أنّه أدى فريضة 
الحج ثلاث مرّات ـ كما يحدثنا في مقدمته ـ عن تدبر وتفكير فيدر س بفكره وعينه وقلبه، 
وبعد هذا تقرؤه في الرسالة فيلسوفاً وأديباً كبيراً ومسلمًا متفانياً في إسلامه وفوق ذلك 

دبلوماسيّاً يتحرى الاستفادة من الحجّ لمسلكه أو من مسلكه للحجّ.

ثمّ يستدرك للاعتقاد بأنّ المساواة العمليّة الصحيحة إنّما هي في الإسلام وفي الحجّ، 

))) جريدة الهاتف، السنة الأولى، العدد 20، 1936.



من وحي الفكر170

وبأنّ في الحجّ نظام جمعيّة الأمم الحقيقة القائمة على قانون الحرب... وفيه النظام الأعظم 
للكشافة الحديثة المصغرة عنه والمقتبسة منه في نظامها عند الأمم المتحضرة، وهو بنظامه 
جهاد للنفس و»مناورات حربيّة روحيّة توجب على الجميع زيّاً واحداً وحركة واحدة 
وكلمة واحدة وطاعة واحدة، وتقرّ في أنفسهم فكرة التضحية حتّى بالأهل والمال في 
سبيل غاية عليا... «؛ وهو أعظم طريق لنشر الثقافة؛ واجتماع أساسه شهوداً لمنافع على 

مْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللهِ﴾. عمومها، إذ يقول الله تعالى: ﴿ليَِشْهَدُوا مَنَافعَِ لَهُ

وأسلوب  بايجاز  حقّها  فتوفيها  بارزة  عناوين  تحت  الرسالة  لك  تشرحه  هذا  كلّ 
ضياع  على  الممض  الأسف  صاحبها  تشاطر  أن  دون  يسعك  لا  هذا  وعند  متقن،  فنيّ 
هذه الجامعة الأمميّة الكبرى من أيدينا التي ما حلم بها الزمن ولن يحلم بها لغير الأمّة 
التي  الاجتماعيّة  منافعها  منها  تستغل  فلا  ـ  واأسفاه!  ـ  المتغافلة  أو  الغافلة  الإسلاميّة 
وضعت لها »والحجيج إنّما يؤدون عملًا فرديّاً محضاً، و لا يعرفون إلاّ ظاهراً من الأمر، 
فيذهبون إلى الحجّ ويعودون منه كذهابهم وعودتهم من أي سفر إلى أي مكان«، »وبهذا 
أكثر  من  العظيم  السامي  العمل  هذا  وتجرد  الاجتماعي  الاصلاح  في  الحجّ  أثر  ضعف 

مميزاته السياسيّة والاجتماعيّة«.

والحقّ أنّ الحجّ عمل فردي روحي وعمل سياسي في وقت واحد: عمل فردي، لأنّه 
يقصد به تصفية النفس وانقطاعها إلى روحانيتها لما فيه من التنزه عن الشهوات والكف 
والأوطان  الأهل  عن  بالانقطاع  الدنيا  بهرجات  عن  والانقطاع  الحيوانيّة  اللذائذ  عن 
والآمال وتوطين النفس على الأعمال الشاقّة متوجهاً في ذلك كلّه إلى المعبود الخالق؛ فهو 
رهبانية موقتة أبدل بها رهبانية النصارى ـ كما ورد في الأثر، ورجوع بالإنسان إلى طهارة 
الطبيعة بطريقة عمليّة منظمة ـ كما يقول مؤلف الرسالة ـ وبه تتحقق دعوة )روسو( إلى 
الرجوع إلى الطبيعة وأكثر، لأنّه يدعو إلى الطبيعة نفسها والحجّ يدعو إلى طهارة الطبيعة، 



171 خواطر

ودعوة روسو مستحيلة لأنّ العالم ما زال يتطور ويتنازع البقاء وأسباب الحياة، ودعوة 
الإسلام دعوة عمليّة واقعة واجبارية.

النفس وقطعها عن علائق دنياها  وكلّ ما في الحجّ من أعمال فهو رموز إلى تجرد 
وتوجهها إلى خالقها، وهنا نرى صادق آل البيت يقول ـ من حديث يوجهه لمن 
الصدق والصفاء  التوبة الخالصة ذنوبك، والبس كسوة  بماء  ثمّ اغسل   « ـ:  يريد الحج 
والخضوع والخشوع، وأحرم من كلّ شيء يمنعك عن ذكر الله ويحجبك عن طاعته، ولب 
بمعنى إجابة صادقة صافية خالصة زاكية لله تعالى في دعوتك متمسكاً بالعروة الوثقى، 
وطف بقلبك مع الملائكة حول العرش كطوافك مع المسلمين بنفسك حول البيت...« 
إلى آخر الحديث، وفيه الكثير من أسرار الحجّ وأفعاله الروحيّة، وهذا الحديث يدلنا على 
الناس من غير  التي يفعلها سائر  المقصود من هذه الأفعال ظواهر، المجردة،  أنّ ليس 
تذوق لأسرارها الروحيّة وعمل اجتماعي سياسي، لأنّه يحشر المسلمين إخواناً في صعيد 
واحد يتلقون وحي الودحدة الإنسانيّة في كلّ شيء من أعمالهم ومناسكهم ويتحدثون 
الشخصيّة  وخصائصهم  القوميّة  مميزاتهم  كلّ  عن  منقطعين  ويتشاورون  ويتعارفون 
عليه  المرفرف  لوائه  تحت  ينضوون  الذي  الإسلام  هو  واحدة  وميزة  شخصيّة  عن  إلاّ 
الملك  فيه  يشترك  الذي  الواحد  الديني  لباسهم  وهو  الصحيحة  الإنسانيّة  معاني  بأدقّ 

والصعلوك.

الوحدة  وتتجلى  تدجيل،  ولا  فيها  تدليس  لا  الحقيقيّة  الإسلاميّة  الأخوة  فتمثل 
كلّ  المجرد عن  للإنسان  شرح  الذي  الإسلام  في شخصية  أنحائها  جميع  من  الإنسانيّة 
ميزة باطلة؛ فهذا الاجتماع وهذه التلبية وهذا الطواف وهذا السعي وهذا الوقوف وهذا 
الرمي... كلّها تسبك لك الإسلام مجرداً في قالبها وتسبك لك الإنسانيّة مجردة في قالب 

الإسلام.



من وحي الفكر172

فيه  يتناشدون  المتباعدة  ودولاته��م  المسلمين  لجميع  عام  مؤتمر  هو  ذلك  بعد  ثمّ 
مصالحهم العامّة ـ لو صنعوا.

***

في  والوقوف  والسعي  والطواف  الإحرام  في  مناسكه  في  أسراراً  المؤلف  ويملك 
عرفات والرمي والضحية واستلام الحجر الأسود والتبية، فيأتي لك بطريق من بعض 

أسرارها يساعده على ذلك علمه وأدبه الجم.

ففي الاحرام تظهر حكمته في تغطية جسم المحرم بملاءتين غير مخيطتين، لأنّ بهذا 
يتقلص التفاوت بين الناس؛ »فتحقق المساواة من أساسها الطبيعي... وتظهر الإنسانيّة 
التي هي منار الأحقاد...  الكاذبة  الصناعية  الدنيا  الطبيعيّة وتسقط  ببساطتها  في الحجّ 

والإحرام على هذا الوجه... من طرق التربية الرياضية يثبت الطب منفعتها...«.

ولكن الاحرام كما فيه تغطية الجسم بثوبين غير مخيطين، ففيه أيضاً كشف الرأس، 
وحرمة الطيب والصيد وقطع الشجر والاستمتاع والفسوق والجدال... وكلّه انقطاع 
المساواة،  في  يزيد  مماّ  ونزعاتها  النفس  أهواء  عن  وابتعاد  وزخارفها  الدنيا  لذائذ  عن 

والاتجاه نحو مقام الشهود، والاعتياد على شظف العيش والتربية العسكريّة.

موقف  منهما  يخلو  لا  طريقتين  بأحد  حب،  عن  لله  المحب  يفصح  الطواف:  وفي 
الإنسان المتسع العقل حيال فكرة من الأفكار، إمّا فكر مقرون بالسكون والهدوء، أو 
الثانية،  بالطريقة  البيت  الطواف حول  فيعمد الحاج إلى  بالحركة والعمل؛  فكر مقرون 
وما هو إلاّ مظهر خارجي لنار الحب المشتعلة ـ ولكن هل لنا أن نتساءل عن السر في 

جعل الطواف على الجانب الأيسر؟

ذلك  على  تجيب  بقلبك...(  )وطف   الصادق الإمام  كلمة  ضوء  على  لعلّك 
والقلب يميل إلى الجانب الأيسر من الإنسان فيطابق الظاهر الباطن في الاتجاه، ويرمز 



173 خواطر

المحسوس للمعقول في طوافه وما أكبرها من حكمة؟

العظيمة  النفوس  الحاج وبين  نفس  بين  اتصال   « والمروة:  الصفا  بين  السعي  وفي 
التي عرف بها الصفا والمروة «، وعبر تأريخيّة ـ ذكرها المؤلف ـ يتمثلها الساعي، ووحي 
المكان هنا وهناك درس فلسفي عظيم فصله المؤلف ـ ولكن لم لا تكون هرولة الساعي 
قوته ويرجو ملاحظته  أجره ويخاف  يقصد  دار ملك كبير،  بفناء  المتردد  أيضاً كهرولة 
بعين رحمته؟!، وفي السعي أيضاً نزول عن كبرياء النفس الشامخة بطغيانها وإرغامها على 
العمل بالواجب مهما كان لا يتفق مع أهوائها وكبريائها، ولعلّ في الهرولة ما يلطف من 

كبرياء النفوس أكثر من كلّ عمل في الحجّ!

وفي المواقف والرمي والضحية: نظم وعادات حربية، وتربية عسكرية بما فيها من 
أسرار أشار إليها المؤلف.

م  وفي الحجر الأسود: » رمز لهذ الكرة الأرضية كلّها يلمسها الحجاج جميعاً كأّهن
الجنسيات  الإسلام، حتّى في  للمساواة في  المختلفة تحقيقاً  بلادهم  توحيد  إلى  يشيرون 
الآخر  وطن  بيده  صافح  كأنّما  مسلم  كلّ  يكون  الرمز  هذا  وبمصافحة  الأرضيّة... 

مصافحة الأخوة... «.

وجهة  من  إلاّ  الأرضية  للكرة  الرمز  هذا  تعليل  في  أتكهن  أن  أستطع  لم  ولكن 
التحديب الذي في الحجر، وفي عقيدتي أنّ هذا غير كاف لأن يجعله رمزاً لهذه الحكمة 
البالغة يمكن أن يتفهمه النار من دون التدليل على أنّ الرامز قصد هذه الدقيقة في رمزه، 
ولعلّ ما نقله صاحب الرسالة عن الفقهاء ـ والحديث وارد فيه ـ هو الأصوب في سّر 
بذلك  يخرج  أنّه  إلاّ  الروحية  فلسفته  في  المؤلف  نزعة  مع  ذلك  ويتفق  الحجر،  استلام 
عن مصلحته الاجتماعيّة السياسيّة التي أرادها مصلحة فرديّة، ولكن مصلحة الفرد في 
هذه  استخراج  في  مجهوده  على  مشكور  فالمؤلف  كل  وعلى  للمجتمع،  مصلحة  تهذيبه 



من وحي الفكر174

الحكمة البالغة التي تجاري العلم والفن وتؤيدها المدنيّة الصحيحة، وعقيدتي أنّ الحجّ 
تقدم  كما  سياسيّة،  واجتماعيّة  روحيّة،  فرديّة  كبيرتين:  غايتين  على  يقوم  أفعاله  بجميع 
البحث عنهما وأشبعهما المؤلف بحثاً في غضون رسالته، والمسلمون مرغمون على القيام 
بهذا العمل الكبير ما داموا مسلمين مهما كان يقام على غير وجهه، حتّى يصقله الزمن 
تستهين  ولا  المتمدنة؛  الدول  عنه  تعجز  عالمي  مؤتمر  أكبر  لهم  فينعقد  ـ  تحسسوا  متى  ـ 

بمنافعه للمسلمين اليوم وأمس وإن كناّ نحب أن تتحقق كما يجب، وكما أريدت لها.

ـ  الأصح  على  متمنياته  أو  ـ  العشرة  العمليّة  مقترحاته  ـ  بالأخير  ـ  المؤلف  ويضع 
الشأن  وإنّما  مكتبه،  منكمش في  الورق، وهو  أن يضعها على  الكاتب  تسهل على  التي 
المسلمين  بمقدرات  الاستعمار  أيدي  فيه  تلعب  الذي  العصر  هذا  مثل  في  تحقيقها  في 
نحو  تتجه  أن  المستعمر  على  رزيّة  الإسلاميّة  الجامعة  أكبر  وما  وجامعتهم؛  ونفوسهم 
الالتئام، وتسير للحياة بعد موتتها الأولى، وقد كفتها ودفنتها بيده في حفرة اختارها لها 

وأحسن الاختيار، خوفاً من أن تتسم الحياة.

ولكن الاقتراح من مثل المؤلف السياسي الكبير ـ وإن اختفى تحت امضائه الرمزي 
ـ يرجى أن يلاقي آذاناً صاغية وقلوباً واعية، وما أجدر حكومة العراق أن تبادر للعمل 
بإحياء أكبر مؤسسة إسلاميّة عالميّة بعد هذا التقارب الذي حصل اليوم، فتقوم بقسطها 

من الواجب في تنظيم الحج، لتكون قدوة لباقي الأمم الإسلاميّة!



175 خواطر

مع الحجاج))) 

يتوجه المسلم في رحلته للحج الى الله تعالى، ليؤدي الواجب الإلهي المفروض على 
الدنيا،  وأوشاب  المادة،  أوضار  من  بها  يتعلق  ما  كل  وعن  نفسه  عن  ويتجرّد  عباده، 

وبهرجة الحياة الدنيئة، وأوساخ الذنوب، وشبهات الظنون، ووساوس الشبهات.

العادي من أسرار  الإنسان  يدركه  ما  فوق مستوى  التي هي  الحج  أعمال  أداء  إن 
له  المؤمن معنى الانصياع والطاعة لله والانقطاع الى الإخلاص  العبادة يحقق في نفس 
والاصحار اليه، مجرداً عن كل اعتبارات الدنيا وعنعنة النفس الأمارة وأوهام الأنانية 

الإنسانية.

اليه  ليجتمعوا  البشر،  على  فرضه  من  المقصودة  الحج  فوائد  بعض  لعل  هذا  كل 
منضمين بعضهم الى بعض، وفي عين الوقت ليفترقوا مجردين بعضهم عن بعض، وفي 
عين الوقت ليفترقوا مجردين بعضهم عن بعض إلا عن الشعور بالاشتراك في مظاهر 

العبودية لله سبحانه والخضوع الى ارادته والتذلل في حضرته والانقطاع الى قدرته.

المعاني  هذه  يحقق  أن  بنفسه  يستطيع  المقدسة  الفريضة  هذه  لأداء  يتوفق  من  إن 
السامية في نفسه وفي غيره، عند الطواف والسعي والوقوف ورمي الجمرات وما إليها.

ولقد بهرتني – أنا شخصياً – عظمة الإنسان المتجبر في كبريائه عند انصياعه طيعاً، 
وقدرته على التخلي عن نفسه وكبريائها في تلك البلاد القاحلة الجافة.

يدخل )المؤمن( المدينة المنورة، وكل همه أن يتلمس عظمة الإسلام ومجده الخالد 
الأعظم لاسيما في مسجده  النبي  بذكريات  والمعطرة  المنورة  المدينة  في مشاهد هذه 

))) مجلة النجف السنة الأولى العدد 13 في 19/صفر/1376 الموافق 16/أيلول/1957. 



من وحي الفكر176

المقدس وقبره الكريم، وليشاهد مهبط الوحي، وليتمثل مؤتمر المسلمين ومنبع انوارهم 
التي شملت العالم كله من هذه الكوة القدسية.

حبه  ويفرغ   ،وقبره منبره  بين  البركة  يتلمس  شيء  كل  وبعد  شيء  كل  وقبل 
المتعطش في تلك الساحة الروحانية وعلى تلك الأعتاب، محاولاً أن يملأ عينه وسمعه 
تلك  ليقبل  جوائحه  بين  من  قلبه  يثب  أن  ويكاد  والذكريات،  الآثار  تلك  من  وقلبه 

الأركان قبل يده وفمه.

ولكن المؤمن بينا هو في هذا الخيال عند دخول المسجد حول القبر والمنبر ويكاد 
لا يبصر من نفسه إلا هذه الأخيلة الطائفة في لبه يكاد أن يخرجه عما هو فيه منظر تلك 
عدوه  الى  العدو  نظر  الحجاج  الى  ينظرون  الذين  الوجوه  عابسي  الضواري  )الزبانية( 
الذين يسمونهم ظلمًا وعدواناً )الآمرين بالمعروف( يقفون هناك، وقد أطلقت أيديهم 
المؤمنين  الحجاج  رؤوس  بها  يلهبون  السياط  وبأيديهم  حساب،  بغير  المسلمين  لإهانة 
وظهورهم بل وجوههم ظلمًا وعدواناً بلا رحمة وشفقة ولا انسانية تقتضيها على الأقل 
قلبه  وشغف  حبه  نهم  يشبع  أن  يريد  أنه  إلا  ذنب  من  وليس  الغريب.  الوافد  مجاملة 

العاشق للنبي الأكرم.

والأنكى انهم ينادونهم بعبارة هم أحق بها من هؤلاء المسلمين المدلهين المشتهرين 
فكل  الإسلام،  لنفسها  احتكرت  الوهابية  وكأن  مشرك!(  يا  كافر!  )يا  نبيهم:  بحب 
المسلمين مشركون كافرون من يوم الإسلام الأول الى ظهورهم )مصلحهم( محمد عبد 

الوهاب.

فبدل أن يشيع في هذا الجو المعطر بذكريات النبي الكريم أريج الأخوة الإسلامية 
وتناسي الفروق الاقليمية واللغوية والمذهبية ينتشر الحقد والبغضاء والشعور بالكراهية 
لهذه الفئة التي كأنها تريد بعنجهيتها أن تسكت انفاس المسلمين ولا تشتفي ومن ورائها 



177 خواطر

هؤلاء  ان  الإنسان  يصدق  لا  ويكاد  بالمنكر(  الله:  )أستغفر  بالمعروف  آمرة  نصبها  من 
من  أن  يظن  ويكاد  المسلمين.  مصالح  وترعى  اسلامية  انها  تدعي  حكومة  موظفو 
وراءهم لا يعلمون بما يجري من اذلال للمسلمين بالحرم النبوي لولا انه يتكرر كل يوم 

بل كل ساعة بل كل دقيقة.

واذا ذهب بك المطاف – لأذهب – إلى مقبرة البقيع لتزور مراقد الأئمة الأطهار 
الميامين من آل بيت المصطفى وغيرهم من أمجاد المسلمين الأولين ـ نجد ما يدمي 
أو ما يشبه الأثر لاحترام من كانوا  اثر  العبث الحاقد أن تمحو كل  يد  الحشا إذ جدت 
الارض  أشرقت  بأنوارهم  الذين  البيت  آل  علماء  وهم  وآخرة،  دنيا  الإنسانية  شرف 

بمعارفها.

موحشاً  الشريفة  المراقد  تلك  مكان  يبدو  أن  إلاّ  وأبت  العدوان  يد  جدت  نعم 
زبانية  نصبوا  وقد  وآثارهم،  البيت  آل  قبور  في  الوهابية  فلسفة  هذه  دوارساً.  والقبور 
هواء  الحجاج  استنشاق  حتى  بقسوة  تمنع  أن  تكاد  تحكمها،  في  قاسية  لهجتها  في  جافة 
البقيع أو تمتع أحدهم بنظرة الى قبور أئمة البقيع الاربعة خاصة. أما اذا عرفوا عراقيا او 

ايرانيا من بينهم فذلك هو )الأعكمي المشرك الكافر(.

واذا كان هناك من عجيب فعجب تغاضي الحكومتين العراقية والايرانية عن هذا 
الضيم الذي يلحق رعاياهم في تلك البقاع وكيف تضام وتستذل، والأعجب أن تسمح 
لهم بالذهاب الى هناك مذللين مضطهدين ولا تنصب من يدافع عن كرامتهم ويرعى 

عزهم. يالعار ويالشنار!

ينال  أن  فيها  المفروض  البقاع  تلك  في  واضطهادهم  الحجاج  اذلال  حديث  ان 
المسلمون فيها كرامتهم وعزهم وسعادتهم، حديث ذو شجون.

صحيح أن الحكومة أمنت الطرق وعبدتها ومنعت قطاع الطريق الذين اعتادوا في 



من وحي الفكر178

العهود السالفة أن يغيروا على الحجاج ويسلبوهم باسم )الخاوة(، ولكن تأمين الطرق 
بفضل المكتشفات الحديثة من سيارات وطائرات وسلاح أصبح مضموناً في كل بقاع 

العالم وليس في الحجاز وجده.

وهي إن أمنت الطرق ومنعت )الخاوة( ان يأخذها اولئك القطاع فانها حولت هذه 
)الخاوة( أن يأخذها اولئك القطاع فانها حولت هذه الخاوة الى نفس وجيوب أتباعها 
باسم آخر. ولم يتورع موظفوها أن يعمدوا الى إذلال الحجاج وإهانتهم في سبيل ابتزاز 
يصبح  كيف  فيها  تعجب  أمثالا  لك  ولأضرب  له.  الموضوعة  الأنظمة  باسم  اموالهم 

الناس هناك اسارى كالعبيد أو مسيرين كالأغنام. 

العزة  نفس  فيتلقى  الحجاز  الى  سيصل  أنه  يتخيل  وقد  بلاده  من  يطير  الحاج  ان 
قبضة  نفسه في  أقلته ولكن حينما يجد  التي  ثم طائرته  بلاده  له في  كانت  التي  والراحة 

الحجاز او حكومته يجد نفسه كيف يتغير به الشعور الجائر.  

حينما تصل به الطائرة الى جدة ليأخذ مكانه في احدى سيارات الشركات السعودية 
)التي هي شركات ترجع الى بعض المسؤولين كما يقولون( بعد اللتيّا والتي وربما أياما 
يقضيها في جدة في مدينة الحاج أو في أحد الفنادق حتى تصل اليه النوبة ـ فلا يسمح 
له إلا في سيارات هذه الشركات ليذهب الى مكة أو المدينة في حين ان اجرتها أضعاف 
أجرة السيارات الحرة، واذا أبى إلا أن يستأجر سيارة حرة مريحة فقد يسمحون له بعد 

أن يدفع أجرة سيارة الشركات.

والذهاب الى المدينة لابد أن يدفع اجرة الذهاب والإياب مقدماً، وبعد وصوله الى 
المدينة فلابد ان يبقى بها اياما معدودة لا يتجاوزها وإلا فعليه أن يدفع عن كل ليلة يبيتها 
ريالاً واحداً وكأن هذا اجرة استنشاق الهواء هناك والحاج الصحيح الجسم لا يسوّغ له 
الشرع الإسلامي أن يرجع الى مكة بسيارة مسقوفة لحرمة التظليل للمحرم حين السير، 



179 خواطر

فيلتجئ الى ركوب سيارة مكشوفة من نوع سيارة الحمل إذ ليس لدى الشركات غيرها. 
وبدل ان تتنازل له الشركة عن بعض الأجرة يجب عليه أن يدفع اجرة اضافية قدرها 
)20 ريالاً(. ولا يسمح للسيارة أن تسير حتى تملأ ظهرها على الأقل بثلاثين حاجاً، 
وان كان ظهرها يمتلئ الى القمة بأمتعة الحجاج )عفشهم( فيجب أن يجلسوا القرفصاء 
للريح،  السيارة محركاتها  الهواء حينما تطلق  لبطن معرضين لزوبعة  كتفا لكتف وظهراً 
والعزة  الراحة  من  الرؤوس محرمين، ومحرومين  ويحشرون ساعتئذ كالاغنام مكشوفي 

والكرامة مدة السفر من المدينة الى مكة التي قد تستغرق 24 ساعة.

والتي  اللتيا  بعد  له  يسمحون  فقد  حرة  سيارة  لنفسه  يستأجر  أن  الحاج  اراد  فاذا 
بعد أن يدفع تلك الأجرة الاضافية. واذا كان مثلنا قد دفع أجرة الطائرة الى جدة مقدما 
فعليه أن يتنازل عنها ثم يدفع اجرة سيارة الشركة ويدفع اجرة السيارة الحرة. فكم أجرة 

يدفعها ليصل الى مكة المكرمة وكلها الى جيوب )الشركات السعودية(.

وليس هذا كل ما في الأمر، فان الشركة اذا لم تتستلم اجرة 30 راكباً ولم يدفع الحاج 
74 للمطوف و10 ريالات للمرور فان للسيارة لا تتحرك أبداً من مكانها، ولكن لا 
قد  السيارة  ان  يتأكدون  كيف  انهم  ثم  أكثر.  أو  واحداً  عليهم  يضيفوا  أن  لديهم  مانع 
اكتمل ركابها؟ لابد أن يحسبوهم ويحسبوا جوازاتهم والوصولات في نقاط متعددة من 
أشخاص مختلفين، فيقف الحاسب بعجرفة وعنجهية الآمر المتحكم فيعدهم كالأغنام 
المجلوبة مرة بعد أخرى، فيشعر الإنسان حينئذ كيف تهدر كرامته عند هؤلاء الذين لا 
يرون من الحجاج إلا مغنما وسلعة يتجرون بها... الى أن يصلوا الى مكة المكرمة في هذا 
الحال المهين، وهم إنما يساقون بدافع أداء الفرض الإلهي الذي ليس لهم عن تركه من 

محيص.

وعند الوصول الى مكة المعظمة تبتدئ سلسلة اخرى من المضايقات والمزعجات: 



من وحي الفكر180

بعد  مرة  ليعرضها  الحجاج جوازاتهم  من  أخذ  قد  كان  السيارة  المفروض في سائق  ان 
اخرى على نقاط الشرطة والشركات المنبثة في الطريق. وعند الوصول الى مكة يتسلمها 

المطوف ليكون الحجاج تحت قبضته ورحمته حتى يخرجواوا فيتسلموها عند الوداع.

ولا تدري بعد هذا لماذا دفعت للمطوف 74 ريالا؟ً أفلأجل ان يوضع الحبل الذي 
يربطك بعجلة الحجاج في يده ليقودهم مسيرين، كالمزور في المدينة المنورة. وهذا كل ما 
تحسه من الفائدة من المطوف ـ ومن قبله المزور ـ لقاء ما دفعت لهما مضطراً من ضريبة 
لمقره، وعليه  مكاناً  له  يستأجر  أن  بنفسه  فعليه  المسكين  الحاج  اما  بعينها(  الخاوة  )هي 

وحده أن يهئ من يعلمه الطواف والسعي.

تلتحق  – إلا أن  التعبير  – اذا صح هذا  فائدة للمطوف  نعم لا تجد بعد هذا من 
بأجرة 200  أعدها لحجاجه في عرفات ومنى. ولكن  التي  بركابه ليحشرك في مخيماته 
ريال لكل خيمة، ولا أظن قيمة الخيمة الشرائية تزيد على هذا المقدار. والخيمة صغيرة 

لا تسع برفاهية لغير 4 أشخاص وقد يكدس فيها 15 حاجاً.

ثم ماذا؟ لابد أن تدفع أجرة سيارة كبيرة الى عرفات ومنى ذهاباً وإياباً مقدما وهي 
ريال  وبالعكس  مكة  الى  منى  الصغيرة من  الحرة  السيارة  اجرة  أن  ريالا، في حين   37

واحد وان زادت فريالان.

وفي هذه المرة لابد أن يحشروا في سيارة الحمل المكشوفة ممن يتورع من الركوب في 
المسقوفة أربعين راكباً – نعم اربعين لا تسعهم إلا وقوفا متماسكين كالبنيان المرصوص 
يشد بعضه بعضاً، وهم مكشوفو الرؤوس محرمون. ولو قدر لك أن تسأل: لماذا وجب 
في هذه السفرة أن يكدسوا أربعين ومن المدينة الى مكة كانوا ثلاثين؟ فقد تحصل على 
يصغوا  أن  من  أعز  أوقاتهم  فان  مكة  أهل  من  ولا  المطوفين  من  ليس  مجيب – وطبعا 
الى سؤال – فيقول: إن أمتعة الحجاج هذه المرة قليلة إذ تركوا أكثرها في مكة فوجب أن 



181 خواطر

يضعوا بدلها بشراً سويا ثم ان المسافة قريبة واذا استغرقت ست ساعات أو النهار كله 
فلازدحام السيارات ليس إلا.

فإذا رجعت إلى مكة تبدأ بك مشكلة الخروج من مكة وكيف يسمح لك بالخروج 
والجواز بيد المطوف، وكل شيء بيده، ثم من شرطة الحجاز ومديرية شؤون الحج.

وأجرة  الخيمة  وأج��رة  المطوف  ضريبة  وص��ولات  من  يتهيأ  أن  يجب  شيء  وكل 
التي  الضرائب  دفعت كل هذه  أنك  تثبت  فأنت محجور عليك حتى  وإلا  السيارات، 
الباهضة الى جدة، وحتى يكتمل عدد  السيارة  يسمونها اجورا ثم لابد ان تدفع اجرة 
ما في السيارات التي لا تنقص عن ثلاثين على أقل تقدير، وقد تبقى محجورا في السيارة 
للساعات الطوال انتظاراً لإكمال العدد وأنت لم تفهم قبل ذلك ان العدد لم يكمل وانه 

متى كان يجب الحضور.

غيرنا  أما  جائرة،  قاسية  نجربها  ـ  الإيرانيون  ومثلنا  العراقيين  ـ  نحن  شدائد  هذه 
من المصريين ونحوه، فقد يكون لهم مطوفون شأنهم غير شأن مطوفينا، وشدائدهم لا 
تشبه شدائدنا. وما ندري لعل لهم ميزات وكرامات تخصهم ويكفي من رعاية الصحة 
في العراق لنا أن بعثتنا الطبية اتخذت لها من مكة زاوية لا يهتدي إليها حتى )أهل مكة( 
وهم )أعرف بشعابها(. ولا تكاد ترى لها مقراً في منى وعرفات، ولا تشاهد لها سيارة 
شخصياً  وأنا  الإيرانية.  الطبية  البعثة  حتى  الأخرى  الطبية  البعثات  كباقي  للاسعاف 
الحالة  وكانت  ليحضر،  العراقية  البعثة  رئيس  الى  مساء  جماعتنا  بعض  فذهب  مرضت 
الرئيس  سعادة  من  كان  فما  السرعة،  بهذه  بالبعثة  الاستنجاد  تستدعي  يعتقدون  فيما 
أو عشاء.  أمسية  الى  الصباح لأنه مدعو  الى  فيستمهلم  يكون )خطيبا(  ان  إلا  الطبيب 
وكأن المريض من طاقته ان ينتظر في مرضه فراغ الطبيب. فأعاننا الله تعالى به عمن سواه 

ولم يجعل لنا عند )بعثة( حاجة.



من وحي الفكر182

المضايقات  العراقيين من تلك  الطريقة الصحيحة لإنقاذ الحجاج  ان  وفي عقيدتي 
والاذلال والاضطهاد ان تعمد حكومتنا العراقية بسرعة الى أن تفتتح طريق السيارات 
البري على النجف الأشرف بضمان شركات معتبرة فانه أضمن شيء لسلامة الحجاج 

وراحتهم ليذهبوا مرفوعي الرأس محفوظي الكرامة، ويرجعوا آمنين سالمين.  



183 خواطر

الف�ضيلة)))

كثيرا مما يطرق سمعنا رنين كلمة )الفضيلة( وكثير ما نوردها متبجحين ولا أحسب 
أن أحداً من الناس – إلا من قل – لا يدعيها لنفسه، بل لا يدعي انه صاحبها دون سواء 
من زملائه في العمل، بل لا يدعي انه صاحبها دون سواء من زملائه في العمل، أو رفاقه 

في الدين، أو لداته في التربية، أو مواطنيه في البلد.

والادعاء الأول أي ادعاء الناس إياها لأنفسهم إن دلنا على شيء فانه يدلنا على ان 
الفضيلة مما تطابقت آراء الناس على حسنها على مدح صاحبها وكرامته كما يدلنا على 

حاجة البشر لهذه الخلة في أعمالهم ومعاملاتهم فيما بينهم.

الفكر ذلك  النظر بل يدهش  انما الذي يستوقف  النظر ذلك.  وليس الذي يلفت 
الادعاء الثاني من الاكثر الناس – ان لم نقل جميعهم – فهلا يدل ذلك على ان الفضيلة لا 

وجود لها في الأرض باعتراف الجميع.

تصوّر لو جاءك عشرة أشخاص وادعى كل منهم انه صاحب الفضيلة دون سواء 
من أصحابه التسعة فان ذلك منه في حقه دعوى وفي حق غيره شهادة: فلو جمعت هذه 
من  واحد  كل  حرمان  على  شهادات  تسع  لديك  لحصل  بعض  مع  بعضها  الشهادات 

العشرة من الفضيلة في قبال دعواه بها.

ودعوى الفضيلة وحدها مجردة لا قيمة لها في الحجم فكيف اذا اجتمعت ضدها 
تسع شهادات.

هذا اذا كان المدعون عشرة فلو كانوا بالمئات فكم من شهادات تجتمع على حرمان 

))) مجلة النجف السنة الأولى العدد 12 في 20/محرم/1376 – 18/آب/1957. 



من وحي الفكر184

كل واحد منا؟ ومع ذلك كلنا ندعيها ولا نقيم وزناً لتلك الشهادات الهائلة التي تناقضنا. 

الله أكبر: أجميع الناس كذابون لو كان الحساب دقيقا وصحيحاً كما صورناه لوقعت 
السماء على الأرض.

نتشاءم  أن  ينبغي  ولا  عنا  بعيدة  غير  فلسفة  وله  ما  درجة  الى  صحيح  هذا  ولكن 
الى هذا الحد الذي وصل اليه حسابنا. ان للإنسان غريزة حب الذات، طبع عليه وهي 
منة كنفسه بل هي نفسه وحقيقته وهذا الحب ان كان يقوى ويضعف تبعاً لقوة النفس 
وضعفها فانه حب على كل حال يعمي ويصم فيدفع النفس عند مقارنتها بغيرها من 
نفوس أقرانه ومعارفه الى ان يرى من نفسه الفضيلة في جهة من الجهات ولابد انها واقعاً 
موجودة بقدر ما لكنه يراها بمنظار الحب المكبر لصور المرئيات وهذا المكبر قد يكون 
قويا وحساساً الى درجة يكبر الواحد بألف فأكثر وقد يكون ضعيفاً لا يكبر الشيء اكبر 
من عشر مرات وعلى كل حال لابد من وجود هذا المكبر عند الإنسان يستعمله دائمًا في 
النظر الى محاسنه ولهذا كان التواضع من أفضل الفضائل التي دعى اليها الدين الإسلامي 
لان به قهراً للنفس ومخالفة لعقيدتها في ذلها وسمي تواضعاً نظراً الى اعتقاد المتواضع في 
نفسه في  انما يضع  يكن  الناس، وقد  مع  نفسه في معاملاته  فيه  مما يضع  أعلى  انه  نفسه 
التربية  تواضع ونعما هذه  انه  تواضع ويصطلح عليه  فيما يصنع من  الحقيقي  موضعها 
الإسلامية ليقدر فيها الإنسان – قدر الامكان – منزلته الحقيقية بين الناس والمقصود 
من التواضع الذي تدعو اليه تعاليم الإسلام هو التواضع النفسي الذي يعّرب عنه علماء 
الأخلاق بكسر النفس، لا التظاهر بالتواضع والتنازل وان كان هذا ايضا فضيلة دعت 

اليها التعاليم الإسلامية.

قلنا ان الإنسان ينظر الى محاسن نفسه بذلك المكبر الذي يختلف عند الناس، وهو 
مقلوباً  به  ينظر  ولكن  الناس  من  اقرانه  ومحاسن  نفسه  عيوب  يرى  المنظار  هذا  بنفس 



185 خواطر

المرة المنظورات الى واحد من الف فأكثر او الى واحد من عشرة والرجل  فيصغر هذه 
كل الرجل من استطاع ان ينظر الى نفسه والى غيره بجهة واحدة من منظاره ذلك حقاً 
الذات، والإسلام حرضنا على ذلك بما أمرنا في تعاليمه لتهذيب الاخلاق  هو نكران 
التي منها انصاف المرء في نفسه ولذا ورد عن النبي »سيد الأعمال انصاف الناس من 

نفسك«.

وقال ابو عبد الله الصادقلأحد أصحابه: »ألا أخبرك بأشد ما فرض الله على 
ان ذلك  الناس من نفسك ومؤاساتك أخيك« وحقا  انصاف  خلقه؟ فقال: بلى، قال: 
له  فيما  الحق  الإنسان  يقول  ان  النفس  من  الانصاف  فان  الإنسان  به  يبتلي  ما  أشد  من 
وما عليه وان يرضى لغيره ما يرضى لنفسه ويكره له ما يكره لها وهذه الفاظ ننطق بها 
ونستسهلها، وقد يحسب الرجل الغافل عن نفسه ان بمقدوره ان يصنع ذلك وقد يدعي 
الذات والنظر الى محاسن  المتقدم من حب  ان ذلك من خصاله الحميدة على الأساس 
الناس بذلك المكبر ولكن عندما يدقّق الإنسان في نفسه  وينصفها يرى ان ذلك المنظار 
المكبر هو الذي يحول بينه وبين هذه الفضيلة بل يحرمه من كثير الفضائل ويجعله متصفاً 
بكثير من الرذائل في حين انه يزعم انه يحسن صنعاً، لأن الرضا عن النفس والعجب بها 
القعود  الناس والتحامل عليهم ثم  الكبرياء والغضب والطعن في  يحمل الإنسان على 
ان  الرضا: »العجب درجات منها  الفضائل قال  العمل الصالح والكسل عن  عن 
يزين للعبد سوء عمله فيراه حسناً فيعجب ويحسب انه يحسن صنعاً« فاذا سيد الأعمال 
وأساس الفضائل بل الفضيلة نفسها انكار الفضيلة من النفس وانصاف المرء من نفسه. 
يناله إلا ذو حظ عظيم لا يتوقف على ان  النفس جهادا عظيمًا لا  وهذا ما يتطلب من 
يتخلى عن مغالاته في ذلك الحب  لو بالأصح  ما  بقدر  لنفسه  يتخلى الإنسان عن حبه 
ولعله بذلك يستطيع ان يقارن بين نفسه وبين غيره في النظر اليها وقد تظافرت تعاليم 



من وحي الفكر186

انه يبصر بعين الحقيقة فيكافح  الغاية من الإنسان لو  الإسلام الأخلاقية لتحقيق هذه 
هوى نفسه الجموح.

﴿وَمَا  البشر  بين  الوجود  قليلة  المنال  عزيزة  بكاملها  الفضيلة  ان  المخض  وزبدة 
الناس لابد أن يتحلّوا بقسط منها  بمُِؤْمِنيَِن﴾))) ولكن أكثر  وَلَوْ حَرَصْتَ  النَّاسِ  أَكْثَرُ 
وإن اختلفت حظوظهم في هذا القسط وينقص ما يجدون من قسط كبير او صغير انهم 
يبالغون فيما يجدون منها ويغمطون حق ما يجده غيرهم ظلمًا وعدواناً »والظلم من شيم 

النفوس«.

))) يوسف 12: 103.



187 خواطر

م�ستوى الأدب العراقي بين القوة وال�ضعف)))

جواب الاستفتاء الأدبي

الرد الأول

بودي أن نتفق قبل السؤال والرد على تحديد معنى كلمة )الأدب( فإنها من الكلمات 
المحاطة بالشكوك والتعاريف المتضاربة قديمًا وحديثاً، وبعد هذا الأصح قياسه بمستوى 
النهضة الثقافية العامة؛ وللكاتب هنا أن يقرر ان مستوى الادب متأخر عن هذه النهضة؛ 
أما النهضة الاجتماعية عندنا فمن الأسف ان النظرة الواحدة الى حالتنا الاجتماعية تكفي 
في أن تبعث في نفوس المخلصين القنوط واليأس من تقدم مستواها حتى على الأدب، 
وقد أكون محقا عند القارئ في قولي هذا اذا انظر الى ان الحركات الاصلاحية لم تتناول 

حالتنا الاجتماعية كما تناولت الحالة السياسية والثقافية العامة.

وعلى كل حال اذا قصدنا بالأدب ما يعبر عن شعور الفرد أو الأمة تعبيراً صادقاً 
ويرتبط بالمحيط ارتباطا وثيقا فيكون للمحيط عليه اثر واضح وله في قلم الاديب حكم 
ظاهر، فأظن ان المطالع لصحفنا التي هي مثال نهضتنا الأدبية ولكتبنا الادبية لا يحتاج 
الى  الكثير من سعة الادراك ليحكم ان الادب عندنا على الاكثر محاكاة متذبذبة للأدب 
الأدب  هيمنة  من  التخلص  لأجل  وينافح  يكافح  لايزال  الذي  الأدب  ذلك  المصري 

))) وجّهت جريدة الهاتف أسئلة لرجال العلم والفكر فكان هذا الجواب والاسئلة هي:
1. أصحيح أن مستوى الأدب العراقي متأخّر بالنسبة لمستوى نهضته الاجتماعية؟ 

2. إذا صح ما تقدّم فما هي الأسباب الموجبة لتأخّر الحركة الأدبية وضعف الإنتاج الأدبي عندنا؟ 
3. ما هي الوسائل الفعّالة التي ترون وجوب الأخذ بها لرفع شأن الأدب العراقي إلى المقام اللائق؟

السنة الخامسة العدد 167 الصادر في 6/ ربيع الثاني/1358 الموافق 29/مايس/1358. 



من وحي الفكر188

لا  فالنادر  نادر  من  هناك  كان  وإذا  أهله،  باعتراف  تكوينه  بدو  في  أنه  مع  عليه  الغربي 
يحكم به ولا عليه وأتحاشا ان اتهم بالتملق اذا سجلت الآن اعجابي بأدب الأخ الأستاذ 
سؤال  عن  جوابا  الصحفية  الكلمة  هذه  أكتب  لأني  الناحية  هذه  من  الهاتف  صاحب 

مكتبها.

ويعجبني هذا الأدب في اللغة الدارجة عندنا وخصوصا ما ينظم للتسلية فأنيگ 
بالحس  اللذة  امتزاج  بالنفس  يمتزج  أدبا  بمثله  يجيئوا  أن  الفصحى  شعراء  به  أباهي 
ويرتبط بالبيئة ارتباط لغتنا العامية بحياتنا اليومية وهل يستطيع شاعر في لغته الفصحى 
الذي  الميت  لسان  عن  المشهورة  قسّام(  )حسين  الشعبي  الشاعر  قصيدة  بمثل  يأتي  أن 

تذمر من موتته المنكودة »هيهات«. 

ويعزى هذا على الأكثر الى ان اللغة الفصحى لا تزال لغة القلم فقط لا لغة اللسان 
فلم تمتزج بالنفس امتزاج العامية حتى تستطيع ان تمثل احساسات النفس وعواطفها 
لايزال  عندنا  والشاعر  فالكاتب  وحده  بالعراق  يختص  لا  الأسف  مع  وهذا  هي؛  كما 
المحيط  فيه فيخضع لحكم  يعيش  الذي  الفصحى خارجا عن محيطه  اللغة  ادب  يتعلم 
الذي استقى منه أدبه، ويفقد استقلاله الذاتي ولا يعرف كيف يعبر عن خلجات نفسه 
ونبرات حسه الا بالأساليب التي يعرفه لأدباء قد لا يرتبطون بمحيطه بكثير ولابقليل 
نفسه  في  لايجدها  قد  اخرى  نفسية  عواطف  عن  للتعبير  خلقت  التي  الاساليب  تلك 
وعلى العكس من أمتنا العربية الحاضرة العرب الأولون والأمم الأخرى فان لغة القلم 

عندهم عينها لغة اللسان. 

وإذا قصدنا بالأدب الاسلوب الانشائي والبلاغة اللفظية ورصانة التعبير وما الى 
ذلك مما لا يمت بصلة الا الى محاكاة الادب العربي القديم وان فقد بميزات شخصية 
متأخرا  الأدب  هذا  حتى  لايزال  ولكن  عامة،  بصورة  أدبائنا  هم  فهو  وبيئته،  الأديب 



189 خواطر

والانتاج فيه ضعيفا عندنا ولقد سبقت اليه مصر فأوغلت ونبغ فيها ادباء للأنشاء من 
الطراز الأول لكل واحد منهم مذهب خاص له أنصاره ودعاته.  

واذا كان للنجف خاصة والعراق عامة ماض مجيد وتراث خالد من هذا النوع من 
الأدب فان هذا التحول الجديد لجعل أقلام المتأدبين منا في حيرة وارتباك لم يتخذ واحد 
طويل  زمن  الى  يحتاج  الذي  التحول  شأن  وهذا  معروفا،  ومذهباً  واضحة  خطة  منهم 

حتى يأخذ نصيبه من التقدم أو الاستقرار.

على  ننعي  وانما  الاستقرار،  ميزة  وفقدان  المستمر  التغير  الأدب  فشأن  ذلك  ومع 
المشوهة  العربية  الأغلاط  وهذه  النوع  هذا  في  حتى  الادبي  للاستقلال  فقداننا  انفسنا 

لصحفنا وكتبنا دليل آخر على تأخر هذا النوع من الادب عندنا.

الرد الثاني والثالث 

لعلي فيما تقدم ألمعت الى أسباب تأخر الأدب، أما الأدب بالمعنى الأول فلم يكن 
تتعهده  الطفولة  يزال في دور  انه وليد لا  ينكر  بالتأخر ولا  عندنا موجوداً حتى نصفه 
الفعالة  الاسباب  وأهم  بطيئا؛  كان  وان  الحياة  في  التدرج  له  ويرجى  المتأدبين  أحضان 
والوسائل  الدارج  اللسان  لغة  ليكون  الفصيحة  اللغة  تعميم  اللائق  المقام  الى  لرفعه 

المتخذة لتعميمها ما فتئت ضعيفة لا تؤدي بعض النتيجة. 

الكبيرة  اللغوية  المعاهد  فقدان  تأخره  أسباب  فأهم  الثاني  بالمعنى  الأدب  وأما 
والمؤسسات الأدبية كما هي الحال في مصر وضعف روح النقد الأدبي، أضف اليه قلة 
كبيرا  معهدا  تعد  النجف  كانت  واذا  العراقي،  النتاج  العراق وعلى الأخص  القراء في 
الغاية  تؤدي  لا  قليلة  منها  الاستفادة  جعل  مما  دراستها  تنظيم  عدم  فان  العربية،  للغة 
المبتدئين على الأكثر، وليس من عادة  الناشئة  العربية حرفة  بالعلوم  ومع ان الاشتغال 
علمائها وأدبائها أن يبرزوا ثمرات أقلامهم وجهودهم فيذهب أكثرها ضياعا، فما أحوج 



من وحي الفكر190

العراق الى معاهد لغوية عالية ومؤسسات كبيرة للنشر والتأليف ولا يمكن أن نجني من 
المدارس الحديثة الموجودة أي فائدة تذكر في هذا السبيل ما دامت مناهجها منصرفة الى 
نواح اخرى ولا تأخذ من الأدب العربي الا بمقدار ما يجعل الطالب ملما ببعض المبادئ 

التي يحتاجها لضرورياته.



191 خواطر

حرية الفكر والإ�سلام)))

تاريخ حياة  كبيراً في  دوراً  لعبت  التي  الأخاذة  الكلمات  اروع  )الحرية( من  كلمة 
الإنسان الحديث، والسر ان الحرية من اهم ما شغف بحبه الإنسان، وكل قيد يحد من 
حرية تصرفاته يعده كابوساً ثقيلًا على كاهله ينوء بحمله بل يفقده لذة من اهم لذاته 
هي لذة الحرية نفسها بل لذة الحياة نفسها لأن حب الحرية من جملة غرائزه المخلوقة في 

طبيعته.

غير أن إطلاق عنان الحرية لكل فرد من الناس في كل تصرفاته معناه فتح الباب 
واسعاً للظلم والعدوان والوحشية  الكاسرة والهمجية العاتية، وبالأخير يفقد كل فرد 
ولاسيما الضعيف كثيراً من حريته اذ لابد ان يغتصبها منه الافراد الآخرون الذين مثله 
ايضاً ينشدون الحرية، وحينئذ لا تبقى للإنسان دولة ولا بلد ولا مجتمع ولا أسرة ولأجل 
هذا اضطر الإنسان الى الخضوع لسلطان النظام والقانون من دين او دولة فضحى بقسم 
من حريته ليحتفظ بالباقي في ظل النظام وليحتفظ بكثير من ملذاته ومقاصده، وعليه 
اختلاف  اخرى على  الحريات من جهة للاحتفاظ بها من جهة  تقييد  معناه  نظام  فكل 
النظم التي نزلت بها الاديان أو التي وضعها البشر اختلافاً من جهات كثيرة أهمها جهة 
مراعاة مقدار الحرية المقيدة ومقدار الحرية المطلقة والموازنة بينها، بل كل نظام انما هو 
افيون للشعوب لتخديرها لا فرق بين نظام ونظام لأنه انما يوضع ليحد من حرية الافراد 

فيما يضر في مصالحهم او مصالح الآخرين على قدر ما يعلمه واضع النظام.

الثاني/  1/تشرين   – الأول/1376  27/ربيع  في  الأول  العدد  الأولى  السنة  النجف  مجلة   (((
 .1957



من وحي الفكر192

ولا بد للواضع هذا من ان يخفف عن كاهل اتباعه ثقل تقييد حرياتهم بإقناعهم 
فيخدرهم  الواضعين  اختلاف  حسب  على  وسعادة  خير  من  يعدهم  وبما  بضرورته 
بالوعود الصادقة او الكاذبة، وقيمة كل نظام انما هي في تقدير مدى تلك المصالح ومدى 

الاصابة في معرفتها وتقديرها.

وهذا العصر سمي )عصر الحرية(، ومن السخف – بل من الفشل الذريع للنظم 
والشعوب – ان يراد من الحرية الحرية المطلقة للأفراد كما يريد ان يفهمها عشاق الشهوة، 
او كما يريد السياسيون ودعاة الحروب ان يخدعوا بها جنودهم وشعوبهم ولا يزال معنى 
الحرية يتأرجح في هذا العصر تأرجحاً تلاقي به الامم العنت والشدائد وتضطرب بها 
سفينة الحياة في خضم من الحروب والفتن وبلبلة الافكار والاحوال حتى ترسو – ان 
شاء الله – على ساحل السلامة والاستقرار للمعنى الصحيح من الحرية، ولكن بعد لأي 

وغربلة منهكة للبشر لا يعلم الا الله تعالى  مداها.

هذه الحرية التي تكلمنا منها الحرية في تصرفات الإنسان اما الحرية الفكرية فهي 
اسمى من حرية العمل وأبعد منالاً عن تقييدها بل هي حق طبيعي لا يمكن ان يحده 
نظم او اي شيء آخر سوى التربية والتوجيه والتلقين من عهد الطفولة ولا شك ان كل 
من  ادعته  فيما  الحديثة  والمدنية  منه،  التخلص  في  بالغ  مهما  التوجيه  بهذا  مأخوذ  انسان 
اطلاق الحريات دعت الى اطلاق الحرية الفكرية ايضاً من اثقالها ولكن – في الحقيقة – 
لتكبل الحرية بقيود اثقل، ولا يهمنا الآن البحث من هذه الناحية وهو موضوع شائك، 
وانما سقنا هذ البحث مقدمة لنفهم مدى صلة الدين الإسلامي بالحرية الفكرية وموقفه 

منها فنقول:

ان من المقررات عند فريق من المسلمين – وخاصة الامامية – انه لا يجوز التقليد 
في اصول العقائد كالتوحيد والنبوة وغيرهما بل انما يجب على المكلف ان يحصل بنفسه 



193 خواطر

هذه الاعتقادات اجتهاداً بلا تقليد لأحد، ومعنى هذا هو الاعتراف بالحرية الفكرية في 
الدين، فيفتح لنا السبيل للاستقلال في الرأي في هذه الموضوعات التي هي اساس الدين 
واركانه فلا يتبع الإنسان فيها غيره مهما كانت قيمة ذلك الغير حتى النبي نفسه، لان 
اتباعه وتقليده في هذه الامور يتفرع على الاعتراف بنبوته والمفروض انه بعد لم يحصل له 

هذا الاعتراف به فكيف يجب اتباعه؟

وعليه فليس من حق اي دين ولا اي تبي ان يحد من هذه الحرية او يسلبها كما انه 
له سلطان  – حق طبيعي منحه  قلنا  – كما  ان يمنحها لأحد بل هي  ليس من سلطانه 
العقل الذي يجب ان يسبق سلطان الدين، ويستدل على هذا الامر بالآيات القرآنية من 
ينِ﴾))) ومن نحو ما جاء في ذم تقليد الآباء وما جاء في الحث على  نحو ﴿لا إكِْرَاهَ فِي الدِّ
التفكر في الخلق والمخلوقات، وانما يستدل بها لبيان اعتراف الدين الإسلامي بهذا الحق 
الطبيعي ولتقرير هذه الحرية لا لتجعل ادلة على اصل هذا الحق وبالتعبير العلمي ان هذه 

الآيات للإرشاد الى حكم العقل لا لتشريع حكم شرعي.

الحرية  الدين لهذه  تقرير  من  يلزم  انه  أذهاننا سؤال عويص: وهو  الى  يطفر  وهنا 
بالعقيدة  الاعتقاد  الى  بتفكيره  ينته  ولم  فكر  لو  الإنسان  ان  العقائد  اصول  في  الفكرية 
الصحيحة فانه لا ينبغي ان يفرض عليه من ناحية شرعية اي عقاب او ذم مع انه ورد 
في الشريعة الإسلامية ان الكافر بالتوحيد او بالنبوة محكوم عليه بوجوب قتله اذا كان 
مرتداً ولم يتب بعد الاستتابة، وأما اذا كان مرتداً عن فطرة اي انه شك في العقيدة أو 
انكرها بعد أن نشأ من اول بلوغه على الإسلام فانه تحرم عليه زوجته، ويقتل ولا تقبل 
له توبة وتسلب امواله وتوزع على ورثته، وهذه الاجراءات من السلطة الدينية لا تتفق 

في بادئ الامر مع اعتراف الدين بالحرية الفكرية.

))) البقرة 2: 256.



من وحي الفكر194

عقلًا  لا  شرعاً  واجبة  المعرفة  ان   – الاشعريون  قاله  كما   – نقول  ان  فأما  وعليه 
للاعتقاد  مكرهاً  او  مختاراً  يذعن  ان  يجب  بل  التفكير  في  الحق  هذا  في  للإنسان  وليس 
بالتوحيد والنبوة، واما ان نقول ان هذه الاجراءات ليست مما جاء به الدين الإسلامي 
وانما تخيلها او شّرعها المتدينون تحصيناً للعقيدة الإسلامية وكلا الامرين لا سبيل لنا الى 

القول بهما:-

اما الاول فهو يصطدم بالبديهة العقلية التي اشرنا اليها فيما سبق، على ان الاكراه في 
كل شيء يمكن ان يقع الا في العقيدة فانها من الامور النفسية التي ليست مما يقبل الاكراه 
وكل ما يمكن ان يصنع الاكراه ان يهيمن على الإنسان فيمنعه من التظاهر والتصريح 
ينِ﴾))) يتلاشى معها كل احتمال بأن الدين  بها، ثم ان هذه الآية المدوية ﴿لا إكِْرَاهَ فِي الدِّ

الإسلامي يناصر الاكراه على العقيدة.

واما الاحتمال الثاني فلا مجال له ايضاً اذ ليس مجال للشك في صحة هذه الاجراءات 
الشرعية وورودها في القانون الإسلامي.

الشرعية  الاجراءات  هذه  ان  جيداً  ادركنا  اذا  واضح  السؤال  هذا  عن  والجواب 
للمنحرفين انما هي مفروضة على من يتظاهر بالكفر ويعلن عن عقيدته، فلا تجري فيمن 
يبطن الكفر ويعلن الايمان، بل المتظاهرون بالإسلام تجري عليهم احكام المسلمين لهم 
ما لهم وعليهم  ما عليهم كالمنافقين الذين كانوا على عهد صاحب الرسالة، وأما القلوب 
اليه وحده، فتكون تلك الاجراءات حداً  العقائد يرجع  تعالى والحساب على  فبيد الله 
لحرية الاعلان عن الكفر لاحداً لحرية الفكر كما تعاقب اليوم الحكومات على اختلاف 
بّني  وفرق  وسياساتها،  مبادئها  مع  تصطدم  التي  الآراء  اعلان  على  ومبادئها  اشكالها 
الطبيعية  الإنسان  حقوق  من  هي  فالتي  الفكرة  عن  الاعلان  وحرية  الفكر  حرية  بين 

))) البقرة 2: 256.



195 خواطر

قدمنا  كما  للمشرع  وليس  الاولى،  الحرية  الدين هي  بها  ويعترف  بها  العقل  التي يحكم 
عن  الاعلان  حرية  واما  ينِ﴾))).  الدِّ فِي  إكِْ��رَاهَ  ﴿لا  يسلبها  او  فيحدها  بها  يتحكم  أن 
الفكرة فهي نفس حرية التصرف التي بحثنا عنها في صدر البحث وهي لا ترتبط بعلاقة 
الإنسان مع نفسه وعقيدته الشخصية بل هي ترتبط بالمجتمع ومصالحة فلا مانع عقلي 
من ان يتحكم المشرع بها فيحدها او يسلبها حرصاً على سلامة المجموع من نشر الافكار 

المعتدة له.

واذا اردنا ان ندقق في الموضوع اكثر فأنا قد نجد المبررات لغرض تلكم الاجراءات 
العقابية على المنحرفين من ناحية نفسية فأنا ندعي:-

أولاً ان المشرع للدين الإسلامي لعله واجد – وهو واجد فعلًا – ان عقيدة التوحيد 
والنبوة لها من الدلائل الواضحة البينة ما يتقبلها الإنسان إذا فكر فيها تفكيراً حرا غير 

متحيز ولا متعصب لرأي آخر. 

ثم نقول – ثانياً – ان من استجاب الى داعية التفكير وفكر فلم يصل به تفكيره الى 
أو  أو تعصب  نفساني من عناد  انحرافه عن مرض  ان يكون  الصحيح فلابد  الاعتقاد 

استهتار بالقيم والحقائق.

ان  عالم  لكنه  العقل  وأقر حكم  التفكير  الإنسان حرية  قرر  وان  الإسلام  فمشرع 
التفكير السليم لابد ان ينتهي به الى الاعتقاد الصحيح وإذا انحرف فانحرافه لا ينشأ 
الا من مرض نفسي يستحق معه الدواء فالإسلام في الوقت الذي قرر فيه حرية التفكير 
لم يقرر حرية العناد للحق والجحود له والتمرد عليه وهذا هو المذموم الذي لا يرضاه 

العقل ولا المشرع.

وليس بمستغرب على الإنسان ان يبلغ به المرض النفساني الى حد ينكر فيه ويجحد 

))) البقرة 2: 256.



من وحي الفكر196

مفارقات  جملة  من  وهذا  استهتاراً  أو  واستكباراً  عناداً  بالدليل  يستيقنها  التي  الحقيقة 
وَاسْتَيْقَنَتْهَا  ا  َ بِه ﴿وَجَ��حَ��دُوا  الكريمة  الآية  ذلك  الى  اش��ارت  وقد  العجيبة  الإنسان 
أَنفُسُهُمْ﴾))) ومثل هذا يستحق اللوم والذم بل العقاب انه المرض النفساني الذي ينبغي 

ان يعالج بالعدواء الذي يليق به.

العقيدة  ان  واجد  الإسلام  مشرع  ان  على  النصوص  من  شاهداً  نعدم  لا  ونحن 
شْدُ  الرُّ  َ بََّني تَّ ﴿قَد  الكريمة  الآية  وكفى  السليم  التفكير  اليها  ينتهي  ان  لابد  الصحيحة 
انه«  ينصّر أو  يهوّدانه  أبواه  وإنما  الفطرة  على  يولد  مولود  »كل   وقوله  (((﴾ الْغَيِّ مِنَ 
الأدلة  عليها  التي  للواقع  المطابقة  الصحيحة  العقيدة  وهو  الفطرة  دين  هو  فالتوحيد 
الواضحة الكافية عند كل مفكر سليم الفكرة لم تشب بعناد أو مرض آخر، وهي فطرة 

الله التي فطر عليها الإنسان في تكوينه النوعي.

وعلى هذا لا منافاة بين حرية التفكير التي يدعو اليها الإسلام وبين تلك الاجراءات 
من السلطة الدينية على من يخرج على العقيدة الإسلامية لأن هذه الاجراءات في الحقيقة 
النفساني الى نكران الحق وجحوده  به المرض  الفكرية ويبلغ  على من يخرج عن الحرية 
وليس ذلك حداً من الحرية الفكرية ولا سلباً لها ان لم يكن تأييداً لها وانما هو علاج للعناد 

والجحود والاستهتار بالقيم الإنسانية.

ولأجل هذا يختلف العلاج باختلاف هذا المرض وهو على ثلاث مراتب هنا:

فكر  لو  فانه  يسلم  الأخرى ولم  الأديان  دين الإسلام من  نشأ على غير  فيمن  	.1
للدين الصحيح من  العقيدة الصحيحة ربما يكون عدم طوعيته واعتناقه  الى  فلم يهتدِ 
تأثير وطأة العقيدة القديمة التي تعميه وتؤثر على استقامة تفكيره وحريته، وليس من 

))) النمل 27: 14.

))) البقرة 2: 256.



197 خواطر

السهل على الإنسان أن يفكّر تفكيراً حراً ويتخلص من عقيدته التي نشأ عليها، ومثل 
هذا لا يستحق العقاب الشديد والاجراء الصارم ويكفي لردعه اذا لم ينفع معه الارشاد 
في  جاء  وما  المعروفة  الذمة  اهل  معاملة  تلك  المسلمين  معاملة  يعامل  لا  ان  والتوجيه 
القرآن الكريم من ذم تقليد الآباء والاخذ بالظن والتخمين في العقائد انما هو موجه الى 

هذا النوع.

فيمن نشأ على غير دين الإسلام ايضاً ثم اهتدى ثم ارتد ورجع إلى دينه الاول  	.2
فان مثل هذا قد تبين له الرشد من الغي واستطاع ان يخرج على عقيدته الاولى وليس هو 
كالنوع الاول فهو كمن اغمض عينيه بعد رؤيته لنور الشمس في رأد الضحى فيكون 
مصراً على العمى  عناداً وجهلًا، فيجب أن يداوى باستئصال شأفته بالقتل غير انه لما 
كان في السابق على غير دين الإسلام يمهل ويستتاب لأن الإنسان مهما تبدلت عقيدته 
فان عقيدته الاولى تكون عادة متركزة في نفسه تنبعث عند اثارتها من مكمنها وعندما 
يضعف تشبثه بالعقيدة الجديدة، وهذا من ناحية نفسية صحيح فيكون له شيء من العذر 
فيستصلح مرضه بالإرشاد ويستتاب فان تاب قبلت توبته والا يعد مرضه مستعصياً لا 

يداوى الا بالاستئصال خشية ان تسري عدواه الى غيره.

هذا  فان  آخر  دين  الى  دينه  عن  فارتد  الإس�الم  دين  على  وتربى  نشأ  فيمن  	.3
مستحكم فيه المرض ولا مجال لعذره كالنوع الثاني فانه لا يستتاب ويقتل.

روح  فبذر  الكبرى  لعبته  الاستعمار  لعب  الحرية...؟(  )عصر  العصر  هذا  ولكن 
الالحاد في مدارسه التي أنشأها في بعض البلاد الإسلامية تحطيمًا لعقيدة المسلمين لينشأ 
الطفل على روح التمرد والشك في عقيدة الدين الإسلامي فأزاح بذلك القوى الهائلة 
التي كانت امامه للجامعة الإسلامية، وليس لدينا من سلطة دينية نافذة تحاسب هؤلاء 



من وحي الفكر198

سَبَنَّ اللهَ غَافلًِا عَمَّا يَعْمَلُ الظَّالِمُونَ﴾))).))) ْ الحساب العسير: ﴿وَلا َحت

))) إبراهيم 14: 42.
))) نود الإشارة إلى أن هناك مداخلات أثارتها مقالة الشيخ عن حريّة الفكر منها ما كتبه الأستاذ 
أفكار  من  المظفر  الشيخ  به  أفاض  ما  فيها  استحسن  الفكر(  حريّة  عن  )دفاع  بعنوان  الطائي  مزاحم 
ورؤى ونشرت في مجلة النجف بعددها الثاني من السنة الأولى، وهناك مقال اخر للسيد عبد المحسن 

الحكيم.



هوية النجف العلمية



200



201 هوية النجف العلمية

جامعة النجف الأ�شرف �صنو جامعة القرويين

سادتي:

كان في الدعوة الموجهة الّي من قبل وزارة التربية المغربية الجليلة اقتراح بأن اكتب 
عن صدى جامعة القرويين عندنا وكان هذا الاقتراح الوجيه المناسب مثار حيرة عندي 
ممن  كثير  من  اتساءل  اخذت  عندما  نفسي  في  الصدى  رجع  الى  اصغي  ان  حاولت  اذ 
فما  العراق عن علمهم بهذه الجامعة الجليلة  بل  النجف الاشرف  اعرف من رجالات 
وجدت لصداها رنة عند الكثير الا مجملات مما قرأه بعضهم في بعض الصحف السيارة 
او الكتب النادرة، ومن العجيب ان بعضهم لم يسمع حتى باسمها او لا يعرف موقعها.

ولقد كان من الصعب جدا أن أصارحكم بهذه الحقيقة المرة في موقفي هذا وانتم 
التي  الجامعة  هذه  تأسيس  على  قرنا  عشر  احد  بمرور  لنحتفل  معكم  ونحن  فرحون 

تعتزون بها وحق لكم ولنا ان نعتز بها وهي مفخرة من مفاخر العرب والمسلمين حقا.

ولا شك في ان هذا شيء مؤلم جدا ولكني مضطر الى التصريح به وهو في الحقيقة 
نتيجة القطيعة التي عزلتنا عن المغرب العربي المسلم وعزلته عنا هذه المدة الطويل، ولا 
المعرفة  تبادل  وسائل  توفر  مع  القطيعة  هذه  سر  الناس  من  احد  بال  عن  يعزب  أظنه 
ـ  في هذا العصر بنشر الكتب والصحف بل الاذاعة فان المستعمرين جميع المستعمرين 
اخزاهم الله تعالى بما جنوه في حقنا ـ ارادوا لبلادنا ان تتفكك  اواصرها وتتفرق كلمتها 
ويجهل بعضها بعضا حتى لا يبقى سبيل الى تجاوبها في آمالها وآلامها وتوحيد شعورها 
وبالأخير لينسد  الطريق على تعاونها فيما بينها لرد كيد المستعمرين.  وقد خاب فالهم 

بحمد الله تعالى.



من وحي الفكر202

هذه  في  القرويين  جامعة  اختها  من  حظا  اكثر  الاشرف  النجف  جامعة  أظن  وما 
الناحية فلو اردت ان افتش عن سر ما تنطوي عليه نفوس اخواننا المغاربة لما وجدتهم 
الداء  هذا  في  شركاء  فنحن  السبب،  هو  والسبب  بجامعتهم،  منا  بجامعتنا  علما  اكثر 
حجبت  الامد  طويلة  مظلمة  قرون  من  اجمع  الإسلامي  العالم  به  مني  الذي  الدوي 
عنه كل نور للتعارف. ولم تكن إلا هذه الزوايا في النجف الاشرف والازهر الشريف 
وجامع القرويين وأمثالها وفيها خبايا من رجال انقطعوا عن الدنيا زاهدين وانصرفوا 
في عزلتهم الى العلوم الدينية لا يريمون عنها ولم يخطر ببالهم ان يفكروا في ان ينهضوا 
بأمتهم من كبوات الدهر وعاديات الجهل.  وانى لهم ان يفكروا وهم عزل من سلاح 

القوة والسلطان!

البشر من  ولعامة  للمسلمين  ادت  فيما  الجامعة  نكبر هذه  الذي  الوقت  ونحن في 
القرون  تلك  التراث الإسلامي والعربي عبر  به من  احتفظت  قيمة وفيما  ثقافية  رسالة 
المظلمة بما انجبت من علماء اعلام وانتجت من آثار علمية وادبية نافعة لا نستطيع ان 
ندفع عنها اللوم اللاذع على انكماشها على نفسها وتضييق دائرة تثقيفها للمسلمين وقلة 
وسائل دعاياتها ولم تخط ـ مع الأسف الشديد ـ في سبيل الخروج عن عزلتها خطوة ذات 
فائدة تناسب هذا العصر الذي تنكر لها بما بشر به المستعمرون الصليبيون  ضد الدين 

الإسلامي.

وما اكثر شكرنا للحكومة المغربية الجليلة اذ تنبهت لهذه الناحية فأتاحت لنا – نحن 
المسلمين  في الشرق – هذه الفرصة السعيدة وفتحت بها لنا المجال لتبادل التعارف بين 
اكبر هذه الجامعات الإسلامية القديمة الذي كان يجهل بعضها بعضا وعسى ان يتاح لنا 

بعد ذلك التبادل الثقافي فننهض بهذه الجامعات الى المستوى اللائق بها في هذا العصر.

واني لأتعهد لكم ان انقل الى جامعة النجف ما احصل عليه من معلومات مفيدة 



203 هوية النجف العلمية

عن جامعتكم في مقابل ما اتحدث به لكم بإيجاز عن جامعة النجف التي افخر بتمثيلها 
درها  من  وتغذوا  تربتها  انبتتهم  الذين  ابنائها  احد  أكون  بأن  واعتز  المهرجان  هذه  في 

بالقدر الذي يسعه انائي الممنوح لي من الباري تعالى.

الجليلة  المناسبة  بهذه  لكم  به  التحدث  استطيع  ما  افيد  الحديث  هذا  ان  واعتقد 
بالذات.

سادتي: 

ان جامعة النجف الاشرف صنو جامعة القرويين في قدم عهدها فقد تأسست اول 
بناية لها في القرن الثاني الهجري وهي بناية القبر المطهر قبر سيدنا امير المؤمنين علي بن 
أبي طالب بأمر الخليفة العباسي هارون الرشيد. ويظهر ان هذه البناية  ما أسرع  ان 
اجتذبت اليها قلوب المؤمنين من زائرين ومجاورين ـ الذين يتعطشون الى  الانتهال من 
نمير روحية صاحب هذا القبر والاستلهام من عقيدته الإسلامية العالية وقدسية نفسه 
الجبارة برغم جفاف هذه البقعة وبعدها عن العمران وهي تقع في صحراء مرتفعة قاحلة 

محرقة لا ماء فيها ولا كلأ الا ما كانوا يستنبطونه من ماء اجاج في آبار عميقة الغور.

ولم نتحقق الى الان متى كان ابتداء اتخاذها معهدا للدراسات الإسلامية ولكن اذا 
القرون  تلك  في  مشهودا  علميا  مركزا  كانت  والكوفة  الكوفة  ظهر  في  تقع  انها  علمنا 
يقرب الينا ان النجف لم تعدم في مجاوريها من يشتغل بالعلوم الإسلامية يومئذ ولم نعدم 
مدينة  من  صدرت  التي  العلمية  الاج��ازات  بعض  مثل  ذلك  على  التاريخية  الشواهد 
انه  النجف في ذلك العهد، ومثل رواية كتاب فرحة الغري عن عضد الدولة البويهي 
الفقهاء المجاورين  الفقهاء والفقراء  فذكر  لما زار النجف سنة 371 هـ وزع مالا على 
يعطينا نصا على وجود الحركة العلمية ولكن الحقيقة التي يجب ان تقال انه لم يكن لها 
للتقليد الا في اواسط  ذلك الشأن الذي يذكر في مركزها العلمي المرموق ومرجعيتها 



من وحي الفكر204

القرن الخامس الهجري وذلك بعد ما هاجر اليها من بغداد حوالي سنة 448 هـ الشيخ 
ابو جعفر محمد بن الحسن الطوسي العظيم المعروف بشيخ الطائفة صاحب الموسوعات 

والمؤلفات الخالدة في الحديث والتفسير والفقه وغيرها. 

اصلان  له  يكون  ان  وكفى  وأسس   الف  فيما  التاريخ  عظماء  من  الرجل  هذا  ان 
كبيران من الاصول الاربعة هما كتاب التهذيب وكتاب الاستبصار، وقد ارسلت فيما 
القرويين هذا الكتاب، أعني كتاب الاستبصار في  ارسلت من كتب الى خزانة جامعة 

ثلاثة مجلدات وكفى ايضا يكون لهذا الشيخ تأسيس المركز العلمي للنجف.

يبتدئ  الامامية  عند  الحساس  ومركزها  العلمي  النجف  تاريخ  ان  فأقول  أعود 
من ذلك العهد واستمر معهدا للدراسات الإسلامية بين مد وجزر حتى اوائل القرن 
الثالث عشر الهجري حيث القت المرجعية العامة للتقليد عصا ترحالها في النجف وذلك 
بنبوغ المجتهدين الكبيرين السيد محمد مهدي بحر العلوم والشيخ جعفر كاشف الغطاء 

بعد ان جابت عدة بلاد في فترات متباعدة كبغداد والحلة وكربلاء واصفهان.

ومن هذا العهد الاخير كثرت البنايات لسكنى الطلاب المهاجرين اليها من مختلف 
بالأقسام  تكون  ما  اشبه  وهي  بالمدارس  تسمى  التي  هي  البنايات  وهذه  النائية  البلاد 
كبيرة  مدرسة  قرابة 30  الان  منها  الموجود  يبلغ  القرويين،  الداخلية، وهي عندكم في 
وصغيرة بعد ان كانت بناية صحن الحرم العلوي هي المأوى الكبير لهم من ابعد العهود 

وبعض المدارس التي اندثرت.

وفي النجف اليوم حوالي خمسة آلاف طالب من مختلف الاقطار الإسلامية، كالهند 
وايران وافغانستان وباكستان والتبت وما اليها، وتقوم المرجعية العامة بتعيين جرايات 
شهرية لكل طالب وتعتمد في مواردها المالية على الحقوق الشرعية التي يدفعها المؤمنون 
في مختلف الاقطار وبعض التبرعات من المحسنين وليس للمرجعية اي مورد حكومي 



205 هوية النجف العلمية

أو غيرها. مادية  والعامة  الخاصة  اختلافها في شؤونها  بالحكومات على  لها   ولا علاقة 
وأهم شيء يحسن ذكره بهذه المناسبة بعد الاشارة الى تأسيس النجف هو نوع دراستها 
عن  كثيرا  تختلف  لا  فإنها  الجليلة.  القرويين  بجامعة  عندكم  المقارنة  لتسهل  واسلوبها 
سائر الجامعات الإسلامية القديمة في نوعية التدريس للعلوم العربية وما اليها في كونها 
دراسة خصوصية لا صفية وكذلك في اختيار الكتب ولا تزال على الاسلوب القديم في 
ذلك. وانما تمتاز جامعة النجف بطريقة تحصيل الاجتهاد في الفقه الذي تختص بفتح بابه 
الامامية. وغاية الطالب الديني القصوى ان يبلغ هذه الدرجة العليا التي لا ينالها الا ذو 

حظ عظيم.

ولذلك تمر على الطالب ثلاث مراحل تدريسية لبلوغ هذه الغاية:

بالمقدمات،  والمقصود  يسمونها،  كما  )المقدمات(  دراسة  مرحلة  الأولى:  المرحلة 
نادراً  الا  يتجاوزونها  لا  كتب  في  تقرأ  وهي  والمنطق  البلاغة  وعلوم  والصرف  النحو 
كشرح قطر الندى وشروح الفية ابن مالك ومغني اللبيب في النحو والشمسية وغيرها 
في المنطق وهذه الكتب التي ذكرناها هي نفسها التي تدرس في جامع  الازهر وجامعة 
القرويين ـ فيما نظن ـ وتختص النجف بكتب اخرى في بعض هذه العلوم لا سيما المتون 

الفقهية كالشرايع للمحقق الحلي وشروح هذا الكتاب كثيرة.

وقد وضع محدثكم كتابا في المنطق بثلاثة اجزاء بدلا من الكتب القديمة بأسلوب 
سهل جديد وعبارة واضحة وضعته لكلية منتدى النشر قبل أكثر من عشرين عاما وكاد 

ان يعمم تدريسه الان في معاهد النجف.

ونوعية الدراسة في هذه المرحلة دراسة فردية على الاكثر وربما اشترك فيها اكثر من 
طالب واحد فيشكلون حلقة صغيرة، وللطالب الحرية في اختيار المدرس، بل الكتاب 
وليس عليه رقيب الا  نفسه  او ولي امره كما ان في هذه المرحلة كسائر المرحلتين الاتيتين 



من وحي الفكر206

محدودة  المرحلة  هذه  في  الحرية  تكون  وطبعا  والمناقشة  النقد  حرية  والمدرس  للطالب 
قوة  على  والتمرين  التوجيه  منها  والغرض  وتفكيره  الطالب  افق  يسعه  الذي  بالقدر 

الملاحظة.

وبعض  الرياضية  والعلوم  الكلام  علم  دراسة  المرحلة  هذه  إلى  ينضم  ما  وكثيراً 
وهذا  الادبية.  والنصوص  والبديع  والقافية  العروض  كعلوم  الاخرى  العربية  العلوم 

كله حسب رغبة الطالب واستعداده في المشاركة بهذه المعارف ونحوها.

الكتب  متن  دراسة  وهي  نسميها  كنا   )السطوح(  دراسة  مرحلة  الثانية:  المرحلة 
ومناقشتها  الآراء  محاكمة  فيها  ويتبع  الفقه  واصول  الاستدلالي  الفقه  في  الموضوعة 
بحرية كاملة. وعلى الاكثر تجري هذه المرحلة على اسلوب الحلقات حيث يجتمع اكثر 
من طالب واحد في مجلس احد المدرسين المعروفين ويختلف عدد الطلاب في كل حلقة 

حسب اختلاف شهرة المدرس في تفوقه في اسلوب التدريس وسعة اطلاعه.

كما ان الحرية مطلقة للطالب في اختيار الكتاب والمدرس والكتب التي يرجع اليها 
المعروفة كتاب معالم الاصول وقوانين  الكتب  للمطالعة في حدود جرت عليه. وأهم 
الاصول ووسائل الشيخ الانصاري وكفاية الاصول هذه في اصول الفقه. وقد وضعت 
الفقه عندنا. وقدمت  المنطق يدرس الان في كلية  كتابا في الاصول على نمط كتابي في 
نسخا من الاجزاء المطبوع الى خزانة جامعة القرويين.اما الكتب الاستدلالية في الفقه 
كتاب  وبعده  الاستدلال  ابتدائي في  كتاب  هو  الذي  الدمشقية  اللمعة  فاشهرها شرح 
كثيرة  اخرى  مراجع  وهناك  الانصاري  للشيخ  المكاسب  ثم  والمسالك  العلماء  رياض 

اوسع دائرة وبحثا لا يستغني عنها الطالب الباحث.

وإذا انتهى الطالب من هذه المرحلة بإتقان استحق ان يسمى )مراهقا( اي مقاربا 
والفلسفة  والحكمة  الكلام  علم  دراسة  المرحلة  هذه  الى  ينضم  وقد  الاجتهاد   لدرجة 



207 هوية النجف العلمية

الالهية والتفسير والحديث واصول الحديث وعلم الرجال.

وهذه المرحلة ما قبلها قد يجتازها الطالب في عشر سنين فاكثر في جد متواصل مضن 
وهي مرحلة شاقة يضلع فيها كثير من الطلاب فيتوقف عن الركب المغذ وبالأخير لا 

يلحق بالطليعة الداخلة الى باب الاجتهاد الذي لا يتوفق له الا اسعد الناس.

وقد لمس كثير من المفكرين صعوبة هذه المرحلة فوجدنا ان من الجدير بنا ان نسعى 
بتبسيط  وذلك  منها  يتشكى  التي  النواقص  من  كثيرا  بها  لنتلافى  منظمة  كلية  فتح  الى 
بعض الكتب وتنظيم المناهج والدروس والامتحانات وهكذا تم لجمعية منتدى النشر 
دروس  مجالس  لحضور  الكافي  الاستعداد  لهم  طلاب  لتخريج  الفقه(  )كلية  تفتح  ان 
كبار المجتهدين بالإضافة الى القيام بواجب الدعوة الى الدين الإسلامي وتبليغ مبادئه 
في  دروس  المعروفة  الإسلامية  المعارف  دروس  الى  اضيف  وقد  واقلامهم  بمنابرهم 
والفقه.وفرضت  الحديث  والتاريخ  الحديثة  والفلسفة  والتربية  النفس  وعلم  الاجتماع 
المعارف العراقية بنظام هذه الكلية ودرجتها العلمية  الى لغة اجنبية واحدة ومن سنتين 
تم اعتراف وزارة المعارف العراقية بنظام هذه الكلية ودرجتها العلمية بدرجة ليسانس. 
حملة  او  المجتهدين  كبار  من  الاجتهاد  اجازات  حملة  الا  فيها  يدرس  لا  الكلية  وهذه 

الشهادات الجامعية من الجامعات المعترف بها.

كبار  دروس  مجالس  حضور  وه��ي  الخ��ارج(  )بحث  مرحلة  الثانية:  المرحلة 
المجتهدين في الفقه واصوله. وهذه هي آخر مراحل الدراسة التي بها قد يبلغ الطالب 
درجة الاجتهاد وهي اعلى ما في النجف من دراسات عالية وبها امتياز هذه الجامعة عن 
جامعات العالم الإسلامية في اسلوب التدريس وفي حرية المناقشة والرأي وفي درجتها 

العلمية العالية.

تكون هذه المرحلة عادة في دورات يتولاها كبار المجتهدين ويبتدئ المدرس منهم 



من وحي الفكر208

دورة اصولية او فقهية يلقيها بشكل محاضرات يومية فيشرح المسألة شرحا وافيا يعرض 
ينتهي  ما  ويختار  وادلتها  فيها  الآراء  ومناقشة  الإسلامية  المذاهب  مختلف  من  الاقوال 
المنهج  وسعة  البحث  اسلوب  في  الخاصة  طريقته  مدرس  ولكل  الدليل.  مع  رأيه  اليه 

والاسس العلمية التي يعتمدها.

يزيد  قد  الطلاب  من  كبير  عدد  فيها  يحضر  الإجماعية  تكون  لا  ال��دورات  وهذه 
في بعض الظروف على الف طالب وذلك تبعا لشهرة المدرس في تفوقه العلمي ودقة 

منهجه واسلوب تدريسه. 

وسميت بـ)بحث الخارج( نظرا الى ان التدريس فيها لا يعتمد على رأي خاص ولا 
عبارة كتاب معين الا ما قد يتخذ منها للبحث لتسهل على الطلاب المراجعة للتحضير 

قبل الدرس.

المحاضرة  اثناء  والرأي  المناقشة  في  الحرية  كامل  لهم  الدورات  هذه  في  والطلاب 
وبعدها وكثير من طلابها يكونون مجتهدين في انفسهم حتى قيل ان المجاهد الاكبر استاذ 
اساتذة هذا الجيل الشيخ محمد كاظم الخراساني صاحب الكفاية المتوفى سن 1329 هـ 

كان يحضر درسه من المجتهدين حوالي ثلثمائة طالب مجتهد.

والحرية  افقه  وسعة  ودقته  البحث  عمق  الدورات  هذه  ميزة  فأن  حال  كل  وعلى 
الطلاب  يغذي  الاسلوب  وبهذا  صاحبها.  كان  مهما  ومناقشتها  الآراء  نقد  في  الكاملة 
ليتمكنوا من الاعتماد على آرائهم والثقة بنفوسهم ليصبحوا مجتهدين يرجع اليهم الناس 

وتقلدهم الامة في امورها ويقودونها الى الخير والسعادة.

في  والاصولية  الفقهية  الدراسات  تطور  في  السر  يعزى  الدراسي  النهج  هذا  وإلى 
الرابع  القرن  الفقه واصوله لأحد اعلام  كتابا في  يقرأ  القرون. ومن  هذه الجامعة عبر 
والخامس مثلا ثم يقرأ كتابا فيها لأحد اعلام هذا القرن يلمس مدى التطور الذي بلغه 



209 هوية النجف العلمية

البحث في دقته واسلوبه.

ولإيضاح هذه الجهة قدمت نماذج من الكتب التي تدرس وتقرأ في هذه الجامعة 
لديهم  ولتعكس  عليها  ليطلعوا  القرويين  جامعة  في  العلماء  السادة  ايدي  بين  اضعها 

المراحل التطورية لهذين العلمين.

وسأحمل معي ـ ان اذنتم ـ بعض الكتب التي تدرس في جامعتكم المحترمة لأضعها 
بين يدي العلماء من موجهي جامعة النجف كوسيلة من اهم وسائل التعارف والتعاون 
تقتضيها  للالتقاء  مواضع  الكتب  من  الانواع  هذه  في  نجد  ان  وارجو  الجامعتين  بين 
وفي  مجالاتها  اوسع  في  الإسلامية  الثقافة  بنشر  الهدف  وحدة  في  بينهما  التشابه  جهات 

قدمها ونوع دراستها.

الجامعات  واخواتها  القرويين  لجامعة  نسجل  ان  الكلمة  هذه  ختام  في  وحسبنا 
الإسلامية نضالها في الحفاظ على لغة القرآن الكريم وادبياته وعلومه بعد ان مرت البلاد 

الإسلامية بقرون مظلمة كادت تقضي على الإسلام واللغة العريية من الاساس.

واني لمتفائل جدا بهذا الوعي الإسلامي العام في هذا الظرف بالذات وهذا التجاوب 
بالشعور بالحاجة الى التآخي والاتفاق والنهوض بأمتنا الى المستوى اللائق بها في هذه 

الارض التي اخذت علينا من اطرافها.

ى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ﴾))).  َ ﴿وَقُلِ اعْمَلُوا فَسََري

والسلام عليكم.

))) التوبة 9: 105. 



من وحي الفكر210

توحيد الهلال بين الدول الإ�سلامية)))

المسلمين  حياة  في  البالغ  الأثر  له  جليل  هدف  التقرير  اليه  يرمي  الذي  الهدف  إن 
في  حتى  اختلافها  الإسلامية  الأمة  على  ينعون  المخلصون  يزال  ولا  كلمتهم  وتوحيد 
وعدم  والتحلل  التواكل  نتيجة  الأكثر  على  هو  الذي  الاختلاف  ذلك  اعيادها  مظاهر 

العناية الجدية المخلصة بلّم الشعث ورأب الصدع.
ويا حبذا ان تتعاون المؤتمرات الإسلامية في توجيه امتنا الى ما يجمع شملهم ويوحد 

كلمتهم تعاونا يستهدف خدمة الدين الإسلامي والامة خدمة صادقة خالصة.
وفي سبيل تحقيق هذا التعاون نعلق بما يعن لنا على ماجاء في تقرير الجامعة العربية 

في خصوص توحيد التواريخ الإسلامية ومواعيد العبادة فنقول:
إننا – المكلفين بالواجبات الإلهية – لأجل ان نخرج عن عهدة تلك الواجبات لابد 
لنا من ان نؤديها كما وردت في الشريعة بجميع ما لها من قيود وشروط، والا كنا عابثين 

مستهينين بها.
ولا شك في أن الوقت المحدّد للعبادة كالصوم والصلاة من جملة القيود التي يجب 

مراعاتها والمحافظة عليها بدقة متناهية.
وفيما يتعلق بموضوع وقت الصوم بالخصوص الذي تناوله التقرير جاء في الحديث 

))) عثر في أوراق المرحوم الدكتور السيد محمد بحر العلوم على مسودة هذه المذكرة بخط الشيخ 
المظفر وهي تتضمّن ملاحظات للمناقشة والحوار بما ورد بتقرير الجامعة العربية – آن إذ – بخصوص 
كان  ربما  حوار  جلسة  لنتائج  التقرير  أن  يبدو  والذي  العبادة  ومواعيد  الإسلامية  التواريخ  توحيد 
منعقداً في مجلس )برّاني المرحوم السيد علي بحر العلوم( ثم احتفظ بالمسودّة عند السيد بحر العلوم 

وربما حصلت هذه الجلسة بتوجيه من المرجعية العليا. 



211 هوية النجف العلمية

النبوي الصحيح ما يؤكد عدم جواز الاستباق به عن وقته ابدا كالحديث الشريف »لا 
تقدموا  »لا  الآخر  والحديث  لرؤيته«  وافطروا  لرؤيته  وصوموا  رمضان  قبل  تصوموا 
الشهر بصيام يوم ولا يومين إلاّ أن يكون شيء يصوم أحدكم لا تصوموا حتى تروه ثم 
صوموا حتى تروه« إلى غيرهما )راجع كنز العمال ج4 ص302 رقم الحديث 6071  فما 

بعده(. 
الهلالي  بالشهر  الصوم  ميقات  اعتبرت  الإسلامية  الشريعة  ان  نقول:  هذا  وبعد 
اليوم العربي( يبتدئ  )الشهر العربي( الذي عدته بالأيام الهلالية. واليوم الهلالي )وهو 
من أول الليل بينما ان اليوم الشمسي يبتدئ من نصف الليل. ولذا كانت العرب حينما 
تؤرخ ايام الشهر تقول: “لثلاث مضين. لأربع مضين... وهكذا. ولثلاث بقين ولأربع 
العدد  تذكير  بدليل  بالنهار  لا  بالليالي  الشهر  أيام  حساب  فاعتبرت   .“ بقين..وهكذا 

فالمعدود مؤنث هو الليلة.
وعليه إذا تولد الهلال في اثناء الليل او في النهار فلا يدخل هذا اليوم في حساب 
– لأنه لم يكن من اول الليل قد تولد الهلال. فإذا  الشهر – كما اراد التقرير ان يفرضه 
صمناه فقد قدمنا الشهر بصيام يوم وهذا ما لا تجوزه الاحاديث الشريفة المتقدمة وهي 

احاديث صريحة متواترة.
والنتيجة التي نستخدمها ان توحيد جميع الأقطار الإسلامية او الارضية على اعتبار 
يوم معين اول شهرهم الصيامي او يوم عيدهم لمجرد ان الهلال تولد اول الليل في مكة 
المكرمة لا يمكن ان ينطبق على ما جاء في الشريعة الإسلامية من توقيت الصيام والاعياد 

وبالشهر الهلالي الذي يتبدئ حساب أيامه من اول الليل.
بلد لا يكون حجة على  الهلال في  ثبوت  بأن  الفقهاء  ولأجل هذا حكم كثير من 

. البلدان الاخرى كما هو مذهب آل البيت



من وحي الفكر212

فتكون  للصلاة  والغروب  الزوال  تقدير  في  البلدان  اختلاف  إلى  أشار  والتقرير 
اول  تولد الهلال من  يوم صومها وعيدها لاختلافها في  تقدير  ايضا في  البلدان مختلفة 
الليل فيها. أي أنه لابد ان يمر غروب الليلة الاولى من الشهر وقد تولد الهلال فيه وكل 

بلدة على حدة.
وهذا  الشهر.  اول  تأريخ  في  المتباعدة  البلدان  تختلف  ان  لابد  ذلك  اعتبار  ومع 

الاختلاف لا يتجاوز – على كل حال – يوماً واحداً.
– كما حاول التقرير  وقياس توقيت الشهر على توقيت الزوال بقرينة )جرنتيش( 
البلدان انما يضبط توقيتها  طول  خطوط  بتعيين  التوقيت  هذا  لأن  يستقيم  لا  – قياس 
الزوال، لا انه يوّحد زوالها وتاريخه والتقرير يريد بهذا القياس ان يوحد التاريخ، لشهور 
المكرمة  اذا جعلت مكة  القياس  المتباعدة واين هذا من ذلك نعم يستقيم هذا  البلدان 
مركز انطلاق  لتوقيت اوقات الشهور في البلدان الاخرى بأن تحتفظ لكل بلدة بوقتها 
الخاص بها نستطيع ان نعرف بالضبط لكل بلد اول شهرها كما نعرف في معرفة خطوط 
الطول لكل بلدة اول زوالها، وفائدة هذا هو ضبط اوائل الشهور في البلدان لا توحيد 

تواريخها كما يريد ان يستنتجه التقرير ويحصل عليه.
وهذا فرض معقول لا يتعارض مع القواعد الإسلامية وضبطه يحتاج الى دقة بالغة 
في الحساب وثقة كاملة بثبوت الهلال في مكة المكرمة ولابد ان يتفق جميع المسلمين على 

طريقة ثبوت الهلال.
اذا جمدنا على  اما  به،  النور  يتولد  الهلال  نعتبر  بأن  لنا الاجتهاد  اذا صح  هذا كله 
ان  منه  واستنتجنا  للرؤية«  وأفطر  للرؤية  »صم   :بقوله النبوي  الحديث  في  التعبير 
المسألة  فأن  الرصدية  والآلات  بالحساب  غيره  ولا  بالرؤية  الا  يكون  لا  الهلال  ثبوت 
بلد  لكل  بالرؤية  الا  بشرعنا  ذكرناه  الذي  الغرض  ذلك  في  يصبح  ولا  اشكل.  تكون 

اسلامي باستقلاله والبلدان المجاورة له التي تتحد معه في افق الرؤية.



213 هوية النجف العلمية

العلم وال�سعادة الأبدية

تمهيد 

به  الايمان  عن  لك  محيد  لا  الذي  بالبرهان  استطعت(  )ما  لك  اثبت  ان  أحاول 
والرضوخ له ان الاهتمام بالعلم المثمر للسعادة الأخروية اجدر عند العقل من الاهتمام 
بالعلم المنتج للسعادة الدنيوية وليس النقل متفردا في تلك الدعوى ليتسع لك المجال 
بدفعه زعما انه غير مدعوم بالعقل بل انما جاء النقل وفقا لما أوحى به العقل ودعا اليه 
فكلمتي التي رجوت ان تنظرها نظر تدبر وامعان لانظر سبر واستطراد تقع في ضمن 

نظرات: 

النظرة الأولى 

لا يرتاب ذو شعور حساس بأنّ سعادة الإنسان – بالعلم – وان حظه من السعادة 
على قدر ما اكتسبه بجده من العلم وانك لترى تفاوت مراتب ورواتب العلماء وما ذاك 

إلا لأن الأسمى رتبة وراتبا كان نصيبه من العلم اوفر. 

اول  اليوم من  بل هي  بالبرهان على صدقها  لتطالبني  نظرية  النظرة  وليست هذه 
الدعوى  تلك  ادعم  ان  الا  ابيت  وان  ادراك وحس  لكل ذي  المحسوسة  الضروريات 
بالدليل بالوجدان اقنع شاهداً واقطع برهاناً فهذه )امام باصرتك( الأمم التي حلقت 
الفضاء  اوجد لها قوادم تحلق بها في  الذي  الوحيد  العامل  اوليس  السحاب  فاخترقت 
كيفما تشاء – هو العلم – ولا اراك تغالطني زاعما ان )بالمال( رقي الأمم بعد ان عرفت 
ان المال رائده )العلم( وان )العلم( هو ينبوع فيضه ووابل روضه وهو الذي ألان لهم  
الحديد وسخر لهم البخار فصيرهما طيارة أو سيارة.. او.. او تستنزف ما نجد من حمراء 



من وحي الفكر214

وبيضاء. وهذه النظرة يتفق عليها ويتحد في تصديقها ذوي البصائر والابصار من البشر 
سواء كانوا معترفين بالمعاد او منكرين له. 

النظرة الثانية 

الآخرة  سعادة  يثمر  علم  سعادتان  والسعادة  علمان  العلم  ان  ادعي  ان  لي  يتسنى 
ويتفارقان  به  المؤمن  بالمعاد  الجاحد  يودع  النظرة  الدنيا وعند هذه  وعلم يجلب سعادة 
ولا يسايران كتفا لكتف إلاّ أهل التوحيد بكافة شيعهم وجميع نحلهم بأن أساس البناء 
على السعادة الأخروية والاهتمام للفوز بها هو الاعتراف بالعود الى الوجود بعد العدم 
وان هاتيك الحياة الثانية فيها سعادة وشقاء ونعيم وعذاب وهذا لا يؤمن به إلاّ أرباب 
الكتب السماوية الخاضعين للصانع القدير فالقسمة الثانية اذا لا ينكرها المعترف بواجب 
الواجب )جلت  اثبات وجوده  بصدد  ولسنا  عليها  البرهان  إقامة  الى  لنحتاج  الوجود 
ذاته وتقدست صفاته( وما يلزم ذلك من معاد وحساب وثواب وعقاب فأن البحث 
اشياع  على  مقصورا  اليه  إلفاتك  نحاول  ما  فنكون  الكلام  كتب  في  مستوفى  ذلك  عن 
التوحيد وفرق الايمان وحسبنا هؤلاء اذا وقعت ابصارهم على هذه السطور واعطوها 
حقها من النظر والانصاف وان كنا نود توجيه النصح لعامة إخواننا من البشر غير ان 
ذلك يستدعي توسعة نطاق البحث والخروج عن الخطة المبحوث عنها في هذه الكلمة. 

النظرة الثالثة 

العالم البشري الى الحياة مرة أخرى يعترف  ان الموحد في حين اعترافه بعودة هذا 
ببقاء تلك الحياة وان الإنسان فيها إما في عذاب وإما في نعيم كما يعترف بفناء هذه الحياة 
وما فيها من تعاسة وشقاء وسعادة وهناء وفي حين اعتقاده بأن الإنسان صائر إما إلى جنة 

وإما إلى نار ويعتقد بدوام تلك السعادة أو الشقاء وأن ليس هناك واسطة بين الحالتين.



215 هوية النجف العلمية

النظرة الرابعة

وإن من الضروري عند أرباب الشرائع أن الله تعالى لا يخلق تلك الدار التي نصير 
من  والعاصين  المطيعين  بها  ليجازي  خلقها  وإنما  عبثاً  وشقاء  سعادة  من  فيها  بما  إليها 
قومٌ  فيها  يُنعم  لا  أنه  وإن شراً فشراً  فخيراً  خيراً  إن  الحياة  بما عمله في هذه  عباده كل 
ويُعذب آخرون جزافاً من دون أن يعمل المنعَمون ما به يستحقّون السعادة والمعذّبون 
ما به يستحقّون الشقاء ولو أنه يعذّب من يستحق النعيم لكان ذلك منه ظلمًا )تعالى عنه( 
والظلم قبيح بضرورة العقل وارتكاب القبيح نقص في الكامل الغنيّ عن ارتكاب ذلك 
القبيح. وإذا اتصف بالنقص كان ممكناً لا واجب الوجود لأن الواجب وجوده ينافيه 

النقص الذي هو من صفات الممكنات.

النظرة الخام�سة

السعادة  وأن  السعادة  رائد  )العلم(  أن  هو  النظرات  هذه  من  لديك  تحصل  فقد 
الدنيا  علم  الدنيوية هو  السعادة  لنا  الذي يجلب  العلم  وأن  وأخروية  دنيوية  سعادتان 
والذي يجلب لنا السعادة الأخروية هو علم الآخرة وأن سعادة الأخرى باقية لا فناء لها 
وسعادة الدنيا فانية لا بقاء لها وأن الفوز بهاتيك السعادة الخالدة إنما يكون بالأسباب 

ا )جل وعلا( على ألسنة رسله الكرام. التي أباَهن

فإذا كانت سلسلة هذه النظرات محكمة العرى عندك فلا أنصب لك حَكَمًا تخضع 
لحكمه وتؤمن بصدقه غير عقلك فهل يا ترى كيف تجده إذا أبصر بعين بصيرته تلك 
السلسلة الذهبية أفلا يحكم بأن نيل السعادة الأبدية أهم وأجدر من نيل هذه السعادة 
الزائلة على ما بين السعادتين من البون الشاسع من حيث النعيم والدعة واللّذات وأن 
مراتب الأهمية بين السعادتين على حسب مما بينهما من التفاوت من حيث البقاء والفناء 

والحبور والسرور.



من وحي الفكر216

للحصول  والطلب  الجدّ  من  عقلك  إليك  يوحيه  ما  قدر  على  أنك  العجب  ومن 
التي  العلوم الشريفة  الباقية نجدك صافحاً عنها ومتنكّراً منها ومن  على تلك السعادة 
إذا تعلمتها وعملت على وفقها تحظى بهاتيك الزلفى مقبلًا على هذه الدار الزائل عنها 
والزائلة عنك على علومها التي لا تبلّغك لو توفقت لتعلمها والعمل بها إلاّ سعادة مؤقتة 
وسعادتك  خلودك  الدنيا  فكأنما  و.و.و.الخ.  والأخطار  المكاره  من  بها  حفّت  ما  على 

والآخرة دار فنائك وشقائك.

ولا تحسب أّين أريد أن أثنيك عن الأخذ بحظك من سعادة هذه الحياة الزائلة فإن 
الهيئة الاجتماعية والنظام البشري مفتقران إلى زراعة وصناعة وتجارة و.و.و.الخ. وكل 
من هذه الأعمال له علم يكشف لك عن حقيقته وينبيك عن غامض سّره وأن تعلّمك 
لأحد هذه العلوم لتنتظم في سلك العاملين في معترك هذه الحياة لمن ضروريّات البشر 
غير أّين أحاول إلفاتك إلى ما يدعوك إليه عقلك من التفكّر دائمًا فيما يعقب الموت من 
البقاء والخلود لا إلى أمد لتتزوّد من هذه الحياة على حسب ما يريده الله منك حتى إذا  
ارتحلت إلى تلك الدار الخالدة تسكنها سعيداً فائزاً بهنائها الأبدي ولا أراك إذا راجعت 
يزوّدك  عّام  الفانية معرضاً  الحياة  فانياً في سبيل هذه  تبقى  وقبلت نصحه  النبيه  عقلك 
لسعادة تلك الحياة الدائمة ولا أخالك بعد التبّرص تهتم بعلم الدنيا أكثر من اهتمامك 

بعلم الأخرى.

وأرجو أّين وافيتك بما تقنع به من أن العقل يرى أن العلم المثمر للسعادة الأبدية 
أهم من العلم المنتج للسعادة المؤقتة كما أرجو منه تعالى التوفيق لي ولك لنيل السعادتين 

إنه خير موفق ومعين.



217 هوية النجف العلمية

تو�صيات الى طلبة كلية الفقه)))

على طالب كلية الفقه:

من  الناس  مع  سلوكه  في  تتمثل  التي  العالية  الإسلامية  بالروح  يتحّىل  أن  	.1
حاجة  وقضاء  الفقير  على  والعطف  والايثار  الخير  وحب  والتواضع  والامانة  الصدق 

الناس واحترام اخوانه المؤمنين والابتعاد عن كل ما يتجافى مع التعاليم الإسلامية.
أن يشعر بأنه يتحمل رسالة الإسلام في هذا العصر المنجرف بتيار اللادينية،  	.2
داخل  يسلك  ولا  وامته،  دينه  على  الغيور  للمسلم  صالحاً  نموذجاً  نفسه  من  فيجعل 
الاحزاب  الى  الانتساب  يمثل  حتى  الرسالة  هذه  مع  يتنافى  سلوكاً  وخارجها  المدرسة 

السياسية التي تتنافى مناهجها مع تعاليم الإسلام.
والمعرفة،  البحث  حب  في  تتمثل  التي  الممتازة  العلمية  بالروح  يتحّىل  أن  	.3

والحرص على الاستفادة من اساتذته، والمواظبة على حضور محاضراتهم ودروسهم.
مدرسته  تجاه  بالمسؤولية  الشعور  من  الرفيعة  الطلابية  بالروح  يتحّىل  أن  	.4
تعليمات  امتثال  على  فيحرص  وموظفين،  ومدرسين  واساتذة  طلاب  من  ومنتسبيها 
العنف  عن  الابتعاد  على  ايضاً  ويحرص  المدرسية،  واجباته  وتأدية  وانظمتها  المدرسة 

والقول الجارح.
القيام  الى  نفسه ويعدها  فيوجه  الفهم،  يتفهّم رسالة الجمعية وكليتها حق  أن  	.5
عدد  أكبر  في  واشاعتها  الإسلام  تعاليم  وتبليغ  الارشاد  وهو  اسلامي  واجب  بأعظم 

ممكن من المواطنين بجميع الوسائل الخيرة الممكنة.

))) مجلة النجف السنة الخامسة العدد الأول جمادى الثاني/ 1382 – تشرين الأول/1962. 



من وحي الفكر218

رجل الدين)))

يا رجل الدين 

إنك لتكذب في ادعائك الإيمان، إذا كنت يائساً في إصلاح البشر، أو من قوّتك على 
وْحِ اللهِ إلَِّا الْقَوْمُ الْكَافرُِونَ﴾))). هُ لَا يَيْأَسُ مِن رَّ العمل للإصلاح ﴿إنَّ

إنسان حياة متدفّقة، ومواهب فياضة، ونفساً جياشة،  فإن الله تعالى أودع في كل 
وضميراً حياً، لو استعملها كلها وهو مؤمن بنفسه مخلص للحق، لبلغ الكمال اللائق به 

في هذه الحياة، ولكان شيئاً مذكوراً.

للقنوط،  وجه  فلا  القصد،  وراء  من  تعالى  والله  العدة،  الناس  وفي  القوّة،  ففيك 
ولا معنى للاستخذاء والضعف فتقعد ملوماً مدحورا والإنسان مخلوق يفيض ينبوعه 

بالحياة. 

وما عليك إلا أن تستغل هذه الحيوية لنشر الفضيلة فأنك – يومئذ – الرجل.

))) مجلة النجف السنة الثانية العدد الرابع عشر1958. 
))) يوسف 12: 87. 



219 هوية النجف العلمية

ع�صر الإفلا�س الروحي)))

أيها الإخوان:
– ما بلغه العصر الحاضر  – ولو في خيال اهلها  لم يبلغ عصر من عصور التاريخ 
عصر الكهرباء والذرة من التقدم في العلم والحضارة، ومن نافلة القول ان نقول ايضاً، 
والاخلاق  العليا  بالمثل  الأخذ  في  عصرنا  تأخر  كما  تتأخر  لم  الخوالي  العصور  تلك  ان 
الفاضلة، فهو بمقدار غناء الثري في الماديات اصبح فقره المدقع في الروحيات وهو كما 

يسمى بحق عصر النور يستحق ان يسمى أيضاً )عصر الإفلاس الروحي(.
وهذا الافلاس في الروحيات ليست تهمة تكال جزافاً وامراً يحتاج الى تدليل بل هو 
الواقع الذي لا مفر من الاعتراف به، ولا سبيل للهروب من مواجهته فمن كان يهمه 
حقاً اصلاح هذا الطيش المادي والابتعاد عن الدين والخلق العالي، فلابد له من مقابلة 
هذه الحقيقة وجهاً لوجه والتسليم بها ثم البحث عن أسبابها قبل التفكير بالعلاج شأن 

كل مرض لا غنى للطبيب في علاجه من معرفة أسبابه.
إنه لأمر يكبر عن ان تتناوله اقلامنا بالبحث او يصل اليه تفكيرنا بالحل وهو مرض 
مزمن عالمي قد شمل الأرض كلها على تعدد بيئاتها واديانها وجرف الناس جميعاً على 
اختلاف طبقاتهم ونزعاتهم الا افراداً معدودين وهم في تناقض مستمر ولقد صار هذا 
المرض سمة النهضة الحديثة لا تفارقها كما لا تفارق الابتسامة ثغر الفتاة اللعوب المرحة 

لتغري عشاقها وتوقع في الشرك فتيانها.
كما اني اعترف بالعجز عن التأثير على واحد من مائة من السامعين او قراء كلمتي 

 ،1947 تم��وز/  شعبان/1366هـ  النجف،  الأولى  السنة  العاشر  العدد  الدليل  مجلة   ((( 
ص 492 – 496. 



من وحي الفكر220

في هذا الشأن فضلًا في ان اطمع في التأثير على العالم الإسلامي فكيف بالعالم كله، ولكن 
ذوي  من  واحد  بها  ليتأثر  ولو  للبحث  سبيل  وجد  ما  وتبحث  تقال  ان  يجب  الحقيقة 

العقول الراجحة، وبه الكفاية لو قدر له ان يكون من القادة المصلحين.
أيها الإخوان:

ولا اكتمكم اني لأتوسم في واحد منكم على الاقل من اعضاء المنتدى او اساتذته 
او طلابه ان سيكون من قادة الرأي الجبارين للنهضة الدينية المنتظرة وان كنت لا اثبته 
بعينه، واذا كنت لست اهلًا لهذه القيادة فان شرفي ان اكون قد لفت نظر هذا الجندي 

المجهول قائد النهضة الدينية في المستقبل الى بعض ما ينبغي ان يعلمه الآن.
على ان الذي يطمع مثلي في تناول هذا الموضوع العالمي الخطير أمران:

النهضة  نتيجة  هي  التي  الثانية  العالمية  الحرب  ويلات  من  الناس  جزع  )الأول( 
الحديثة فبدت حسرتهم على ان يتشبثوا ولو بغصن من شجرة الروح عسى ان ينقذهم 

من موج بحر المادة الطاغي.
)والثاني( تحول الناس من عصر الكهرباء الى عصر الذرة هذا العصر الذي فضح 
الفضاء  فانفلتت ذرة مادتهم وانطلقت في  المادة وبقائها  ادعاء خلود  الماديين في  تهويل 
لوجود  المنكرون  عليه  بنى  اساس  اعظم  فانهار  بتخمينهم  ساحرة  الكامنة  قوتها  طاقة 

الخالق تعالى صرح ادعائهم بعدم فناء المادة.
وعلى كل حال إذا أردنا البحث عن اسباب تضعضع الروح الدينية في البشر فلعل 
أهم اسبابه الحرب الدائمة بين العلم والدين، وهذا ما يجب ان نعترف به بصراحة فكلما 
اخذ احدهما مكانه في النفوس انزاح خصمه وابتعد مغلوباً. وهذه الحرب ليست وليدة 
هذا العصر او الذي قبله بل تمتد الى ابعد العصور ففي صدر عصور الإسلام لما انفتح 
باب العلم من اليونان وغيره شعر الدين في اهله نزول خصم له في الميدان فأراد الاتفاق 



221 هوية النجف العلمية

والتصالح فانقلب الى الكلام والجدل فنشأ ما سموه )علم الكلام( علما يعلن بالمخاصمة 
والنزاع بدل ان يتوصل الى الصلح والاتفاق فلذلك عندما ينتصر العلم يتضاءل أمامه 
هذا المعي للتصالح وقد وجدنا كيف عاد بالخيبة علم الكلام  لما نضجت الفلسفة في 
العصور الإسلامية الوسطى...ومع ذلك فلم يخل حتى هذا العصر ممن يحاول التوفيق 

بين الخصمين وينشد الصلح بين المتحاربين من دون ان يكون له اثر محسوس يذكر.
أما لماذا هذه الحرب؟

وهل هذه الحرب حقيقة؟ اي ان الدين والعلم خصمان حقيقيان أم ان التخاصم 
انما هو بين اهليهما خداعاً وجدلاً للوصول الى مآرب اخرى من اخضاع العامة لأحد 

الطرفين؟
لعامة  الخطيرة  الناحية  هذه  انكشاف  وعدم  البحث  يستحق  الذي  هو  هذا  فإن 
الوبيل  الداء  هذا  العلل في  علة  التبلبل والحيرة، وهو  هذا  اوقعهم في  الذي  البشر هو 
العالمي اليوم والذي يجر الى الابتعاد عن الدين عندما يشعرون ان الأخذ بأسباب العلم 
ومقتضياته ضرورة اجتماعية لا مفر منها، ولاسيما ان العلم يطلب الحق للحق وحده، 
وهذه ظاهرة امتاز بها هذا العصر خاصة بقوة لا مثيل لها في جميع العصور فكان للعلم 

الناس. – على ما هو عليه السلطان المطلق على 

ولعل من حسن الحظ ان رجال الدين يتحمسون لدينهم فينكرون ان يكون للعلم 
بينهما  التوفيق  ويحاولون  حضورهم  غلواء  من  ليقللوا  الدين  مع  مخاصمة  اية  الحقيقي 
جهد الامكان، وكذلك رجال العلم لا يزالون عندما تشتد ظاهرة الخصومة. ويخشون 
لا  الحقيقي  الدين  ان  على  ويبرهنون  الدين  يسالمون  البحث  في  حريتهم  على  التأثير 

يعارض العلم.
الدين  ان  ايضا  الطرفين واعترافهما  للباحث حينئذ ان يستنتج من دعوى  فيمكن 



من وحي الفكر222

الحقيقي لا يخاصم العلم الحقيقي وانما الدين بما يصبغ به من ظاهرة بسبب بعض رجاله 
بما يدخلون عليه او بسبب العادات الموروثة خارج الدين هو الذي يخاصمه العلم او 
ان العلم المبني على التخمين والحدس والظنون الذي ليس له حقيقة مطلقة هو الذي 

يعارضه الدين.
والحق انه لم يثبت للعلم الى الآن حقيقة مطلقة لا تقبل التعديل والتبديل تصلح لان 
تكون مناهضة للدين ولم يعرف الى اليوم ان حقيقة دينية ثابتة لاسيما في الدين الإسلامي 

عارضت بالصراحة حقيقة علمية مطلقة.
نعم ان النظريات العلمية مهما كانت قيمتها عند حدوثها اذا كانت تخالف المألوف 
او المعروف عند الناس تأخذ موجة من المعارضة، ولأجل ان تكون هذه المعارضة قوية 

فعالة تصطبغ باسم الدين.
واذا استطاعت تلك النظريات ان تثبت للنقد والخصومة – وان كانت على خطأ 
– تصبح مألوفة عند الناس من جديد وتحل محل النظريات او الآراء السابقة فتنسخها، 
والعجيب انها حينئذ يلتمس لها التأويلات من النصوص الدينية يصبغونها باسم الدين 
التي  اليونانية  الفلسفة  بعد ان كانت تعارض باسمه كما حدث ذلك فعلًا في نظريات 
لو  الناس  تألفها  التي  النظريات  هذه  ثم  الاولى،  العصور  في  المسلمين  على  هجمت 
هاجمتها ايضاً نظريات جديدة ومكتشفات غير مألوفة هبت لها نعرة المعارضة متذرعة 
بسلطان الدين، كأن الاولى المتألفة هي التي جاء بها الدين إذا استقر التأويل عليها إلا 
ان هذه النظريات الجديدة لو ثبتت ايضاً للخصومة لابد ان تصطلح مع الدين إذ تصبح 

من المألوفات فيلتمس لها التأويلات من جديد...وهكذا  دواليك ما ثبت الدين قائمًا.
أيها الإخوان:

وكل هذا يدلّنا على ان الدين الحق شيء فوق مستوى العلم ولا يمس الا موضع 



223 هوية النجف العلمية

الدائمة،  والسعادة  المطلق  الخير  وطلب  العليا  المثل  على  لتربيته  الإنسان  من  العقيدة 
ومن الخطأ ان نظن انه يجب ان يساير العلم عند الناس الذي لا تثبت له حقيقة مطلقة 
وهو عرضة في نظرياته وآرائه للتبدل والتعديل سواء في علوم الطبيعة أم علوم الحياة 
والاجتماع ونحوها، ومن الخطأ ايضاً ان نلتمس التأويل في النصوص الدينية لتطبيقها 
على ما يتجدد من العلوم، وقد ينكشف بعد حين فسادها، ولذلك نهانا ائمتنا عن 
علم الكلام وشددوا النكير على المتكلمين وقالوا ايضاً: »إن دين الله لا يصاب بالعقول«.
كما يجب في ناحية العلم ان تتخذه آلة فقط للترفيه عن الحياة الاجتماعية وخادماً 
العقيدة  موضع  الى  يتجاوزها  لا  الغاية  لهذه  اليه  تعالى  الله  هداهم  وانما  البشر  لمصالح 
من الإنسان وما يتخذه الدين له من مثل عليا واخلاق فاضلة  فللعلم ميدان يجول به 
بل لقصور  العلم  الدين الحقيقي عن مسايرة  ميدان آخر، وليس هذا لقصور  وللدين 
الإنسان  في علمه أن يجول في ميدان الدين  فيكشف عن الحقيقة المطلقة في هذا الميدان 
فاذا اهتدى الى شيء من اسرار الشرايع السماوية فبفضل الله تعالى والدين خلق للحق 

المطلق واذا لم يهتد الى السر فليودع علم ذلك اليه تعالى.
غيبة  ولكن  الحقيقي  الدين  وبين  عندنا  العلم  نسميه  ما  بين  التصالح  يقع  وبهذا 
العصر من دون  العلم في هذا  تقدم  الذين بهرهم  الناس لاسيما  اكثر  الحقيقة عن  هذه 
ان يكونوا من اهله سببت ان يعلن في نفوسهم الخصام بين العلم والدين، وقد قهرهم 
الاول بسلطانه فابتعدوا عن الثاني سافرين؟ على ما في ذلك من افلات من القيود واتباع 

للهوى والشهوات فضعف عندهم الوازع الديني وساد الافلاس الروحي.
يدركون  بل  الحقيقية  العلم  منزلة  يدركون  الراسخين  الغرب  ان علماء  ولا أشك 
جهلهم بأسرار الكون، وانهم لم يصلوا الى الآن حتى الى شاطئ المعرفة ولم يتكهنوا حتى 
اسرار الطبيعة باعترافهم، وهم علماؤها، فلذلك هم اقرب الى معرفة خالق الكائنات 



من وحي الفكر224

من اتباعهم المتمسكين بأذيال علومهم.
ألا ترى إلى )ملكن( الشهير الذي قاس مقدار الشحنة الكهربائية على الكهيرب 
الذي هو جزء من مئات الاجزاء الموجود في الذرة التي هي جزء من الجزء الذي يعجز 
عن رؤيته الجهر كيف يقول: )عرفوا المادة وانا اتكفل بتعريف الروح( على ان كفالته لم 
تخل من مبالغة بل فيها كل المبالغة، ولكنه يريد ان يقول أنا لسنا في تعريف الروح اكثر 
عجزاً من تعريف المادة التي ندعي معرفتها فهو منه اعتراف بالعجز عن معرفة اسرار 

الطبيعة فضلًا عما وراءها.
أيها الجندي المجهول:

لقد فرضتك موجوداً بين الاخوان الحاضرين فيحلولي ان اخصك بالخطاب وأرمز 
لك رمزاً الى ما استهدفه من مغزى، ان من الحقائق النفسية الثابتة التي ايدتها التجارب 
»الناس   :الحسين لإمامنا  خالدة  كلمة  تضمنته  ما  والعهود  العصور  مختلف  في 
بالبلاء  فاذا محصوا  ما درّت معايشهم  السنتهم يحوطونه  الدنيا، والدين لعق على  عبيد 
العصر الحاضر  التي خلقها  العقائد  الديانون« وهكذا قل في كل عقيدة حتى هذه  قلّ 
كالعقيدة الوطنية والقومية وليس هذا ما يبعثك على اليأس من النهضة والاصلاح بل 
فاذا فهمنا  النهضة سلباً وايجاباً  تبنى عليها  اليها وان  التي يجب ان نسكن  هي الحقيقة 
كيف تربى العقائد وتغذى من هذا الطريق المرموز اليه وكيف تبطل وتتضاءل من هذا 
التمحيص وعلمنا ان هذا أمر طبيعي في نفوس البشر نستريح من الالم النفسي المضني 
عندما نشاهد نقائض البشر ونقائصهم ويزيد أملنا في الاصلاح الممكن الذي لا يطلب 
اكثر منه في الشرايع السماوية أو المذاهب الاخلاقية وبهذا نكتفي في الاشارة خوف ان 

يجرنا الكلام الى تفاصيل ليس من حقها ان تذاع.



225 هوية النجف العلمية

كيف نربي المواهب النف�سية)))

الاعاجيب  يفعل  ان  بها  يستطيع  طبيعية  كامنة  قوة  الإنسانية  النفس  في  الله  أودع 
الى  بنفسه  يسمو  لأن  تكفيه  ما  الفعالية  هذه  كنوز  من  ووهبه  العادات  بخوارق  ويأتي 

الكمال ويعلو بها الى أعلى ما يطمح اليه من درجات التقدم والعلم.

ولكن من المؤسف جداً أننا  نحن البشر لم نستخدم من هذه القوة الخارقة الا أقل 
القليل ولم نفتح حتى الآن من كنوزها التي لاتحد الا الشيء النادر وما زالت عندنا هناك 
والكسل  بالتهاون  مطمورة  الاهمال  انقاض  تحت  مغمورة  اخرى  كثيرة  وقوى  كنوز 
التي  الفرص  اقتناص  من  تأخرنا  في  الاثر  نفوسنا  في  تمركزت  التي  الخبيثة  وللعادات 
فينا، والسر كل السر في تفوق  الطبيعية  القوى  الكنوز من  تمكننا من فض اختام تلك 
النوابغ من البشر الذين استطاعوا ان يأتوا بما يميزهم عن سائر الناس انهم وقفوا الى 

اكتشاف كنوزهم اكثر من غيرهم واستغلوا قواهم الطبيعية بدرجة اكبر.

فليس هناك في الحقيقة رجال ناجحون متفوقون ممتازون لأن طبيعتهم ومواهبهم 
متفوقة فقط وليس الخمول والاخفاق في الناس على الغالب لأنهم لم يوهبوا ما وهب 
اولئك من قوى ومواهب وإنما أولئك استطاعوا ان يثقوا بأنفسهم فوفقوا الى استخدام 
قواهم ومواهبهم وهؤلاء فقدوا الثقة بأنفسهم فلم يستطيعوا ان يستخدموا من قواهم 

وملكاتهم إلا الأقل التافه.

))) اعتاد فضيلة الأستاذ المظفر أن يحدّث قسمًا من طلّابه في اجتماعات خاصة أحاديث أخلاقية 
وقد استطاع الطالب النابه عبد الحليم البغدادي من طلّاب الصف الأول من الكلية أن يلخّص بعض 

تلكم الأحاديث بقلمه وإلى قرّائنا الكرام الحديث الأول منها.
أنظر نشرة البذرة السنة الأولى العدد الأول ص7 – 9.



من وحي الفكر226

أما في نفس تلك القوى العجيبة الكامنة فالناس على الاكثر فيها متقاربون فليس 
للمرء ان يستحقر نفسه مهما كان خاملًا ضعيفاً، ولا ينبغي ان يقف امام اولئك المتفوقين 
في الانتاج والناجحين في الحياة موقف العاجز مبهوتاً فيخيل الى نفسه ان الدرجة التي 
توصل اليها ذلك العبقري الناجح لا يستطيع ان ينالها ويتوصل لأنها في مناط الثريا، في 
حين انه قد يكون في استطاعته ان يصل الى ارقى من تلك الدرجة العالية، وهو قد يملك 
اكثر من القوة التي يملكها ذلك الناجح، وما عليه الا ان يبذل جهدا أوسع وتضحية 
اكبر من نفسه فيمرنها على العمل والجهاد في سبيل استغلال مواهبها الكامنة واقتناص 
الفرص التي تمكنه من فض اختام تلك الكنوز، فيبلغ درجة من الكمال والقوة التي لم 

يحلم بها.

نعم كذلك كل انسان يستطيع ان يبلغ المنزلة الكمالية التي يتوق اليها إن هو لم يحتقر 
نفسه ولم يستخف بها وييأس منها وصبر كثيراً على تمرينها وتعويدها.

ولا عجب فان الإنسان )خليفة الله في أرضه( ليستخدم موارد الطبيعة ويتحكم 
له  الا  المخلوقات وسيدها لم تخلق في الارض  فهو ملك  في اسرارها ويستغل خيراتها 

ولمنافعه.

على  الله  خليفة  وكان  سائرها  على  وامتاز  المخلوقات  سيد  كان  لماذا  تدري  وهل 
اموره  ينظم  ان  مخلوقاته لا بشيء سوى ما وهبه الله من قوة عاقلة مفكرة يستطيع بها 
ويدبر حياته ويعلو على الطبيعة فيستحصل خيراتها ويستغلها لخدمته ومنفعته، فالقوة 
العاقلة في الإنسان هي الفاصل بينه وبين سائر المخلوقات وبها امتاز على غيره من البهائم 
البعض  البعض كما يدعيه  فليس الإنسان في الحقيقة بهجة راقية بعض الحيوانات على 
الذي قصر عن ادراك هذه الناحية في الإنسان، بل قصر عن ادراك قيمته الحقيقية، وانما 
الإنسان نوع اسمي يبعد كثيراً عن المخلوقات حتى استحق ان تسجد له الملائكة تعظيمًا 



227 هوية النجف العلمية

الفضل في توجيه قواه ومواهبه الاخرى  التي لها كل  المفكرة   العاقلة  بقوته  اذ قد تميز 
وترويضها وجعلها قوة عامة لا تجارى.

ولو تدبر الإنسان في نفسه وما فيها من هبات الله من تلك القوى والمواهب لأحس 
ولما  نفسه  استصغر  لما  ذلك  عرف  ولو  المخلوقات  بين  ومكانته  منزلته  وسمو  بعظمته 
داخله اليأس ونالته الصفة ولكان شيئاً مذكوراً وحصل على قسطه الذي يستحقه من 
فقد  نفسه  عرف  »من  نعم  العجيبة،  القوى  هذه  فيه  أودع  الذي  خالقه  ولعرف  الحياة 

عرف ربه«.

فالنقص الحقيقي فينا هو جهلنا بقيمة انفسنا واستهانتنا بمواهبنا الطبيعية فتذهب 
حياتنا سدى  في التوافه التي لم نخلق لأجلها وتضيع ساعاتنا التي هي أثمن من كل شيء 

عندنا فيما لا يعنينا فنخسر قوانا الكامنة بل نخسر نفوسنا وأخلاقنا.

النفس الإنسانية على  النقص الحقيقي وتربية  إزالة ذلك  ومهمّة )علم الأخلاق( 
البهائم  صفوف  في  ويجعلها  ويميتها  يفسدها  مما  وتهذيبها  وتزكيتها  قواها  استغلال 
الخاملة التي ليس همها الا علفها واشباع شهوتها فعلم الاخلاق هو مفتاح كنوز النفس 
الذي يلهم النفس صلاحها وتقواها وقوتها وسيطرتها على مواهبها واهوائها ويعلمها 
معنى الفضيلة وقيمتها ويعطيها لذة التضحية في سبيلها، وحاشا علم الاخلاق مما ألصق 
به الصاقاً من الدعوة الى الخمول والخنوع وقتل مواهب النفس وتحبيذ الذل والمسكنة 

والضعف  والضعة...



من وحي الفكر228

م�شكلة الدرا�سة الدينية)))

وجهت سؤالا لطلاب »منتدى النشر« في أسبوع أسبق ليكتبوا عنه – بحكم المنهاج 
تأخر  سبب  عن  وبالأحرى  هنا،  الدينية  الدراسة  مشكلة  عن   – أسبوع  لكل  المقرر 
حركة النجف العلمية التي كانت دائبة صباح مساء، والتي كنت تلمستها في النوادي 
العامة والخاصة، في الجوامع، في المدارس، في صحن الحرم العلوي، في البيوت، في كل 
مكان تجتمع فيه رجال الدين حتى في الطرقات وهم ذاهبون من ناد لآخر أو من درس 

لدرس.
يستطيع الملاحظ الذي شاهد النجف قبل عشرة أعوام – على الأقل – ويشاهدها 
النجف  كانت  واليوم؛ وكيف  الأمس  بين  الشاسع  البون  يدرك ظاهرة هذا  ان  اليوم، 
كلها حركة علمية كأن ليس فيها الا دروس ومحاضرات ومذكرات، وكيف هي اليوم 
لا تحس منها بالحركة الا في بعض الجوامع والمدارس من نفر محدودين هم تراث العهد 

السابق.
ومن هذا المجهر يستطيع ان ينظر المرء الى الغد القريب كيف سيخمد فيه نبراس 

هذا الزيت – لا سمح الله – إذا لم يصمد المصلحون للخطر صمود الأبطال.
وبودي إلاّ يذهب فكر القارئ الى أبعد حد من معنى كلمة )التأخر(، فأن النجف 
لاتزال – بحكم قوة الاستمرار – تضم بين جوانحها عددا غير يسير من علماء مجتهدين 
ومن طلاب لا همّ لهم الا ان يصلوا الى الدرجة من العلم التي يفرضها عليهم الواجب 
المقدس. مهما تعترض سيرهم من عقبات واتعاب ومن حوادث تأخذ من صبر الطالب 
معهم  اندمج  من  يعرفه  عظيم،  نفسي  جهاد  على  يصبرون  فإنما  صبروا  وان  بالخناق، 

))) مجلة الحضارة السنة الثانية العدد 21.



229 هوية النجف العلمية

بذلك  ولهم  بعض،  من  بعضهم  على  تخفى  قد  التي  الشخصية  شؤونهم  على  واطلع 
الشرف الخالد.

ولكن الشيء الذي يصح أن يسمى تأخرا أن الموجودين منهم – ونتمنى لهم طول 
الحياة والصبر – لا يزال الموت وفرار من لا يستطيع هذه المضض من الميدان يأخذان 
منهم بنصيبهما الوافر، في حين أن أبناءنا لم يعودوا يتشجعون على انتهاج هذه الخطة، فلم 
نحتفظ بطلاب جدد يكونون خلفا للسلف، ونصل بهم الحلقات المتسلسلة التي جاءتنا 

مستمرة من قرون الإسلام الاولى نتيجة للجهود المستمرة الجبارة.
كل  بها  يعني  والتي  جزعا،  المخلصين  قلوب  لها  تذوب  التي  المشكلة  هي  وهذه 
الدين الإسلامي أن يساير الزمن ويحتفظ بمكانته كدين له روحياته  من يهمه من أمر 

وأحكامه وتعاليمه. ولا شك انما هو بحملته وحملة علومه ومعارفه.
قلت: إني وجهت سؤالاً إلى طلّاب المنتدى )الشباب الروحي المتحفز( عن هذه 
المشكلة، وغرضي الاول أن أوجه بأفكارهم الى هذه الناحية التي هي جديرة بالطالب 
وليشعروا  ودينهم،  أمتهم  تجاه  واجبهم  ليعرفوا  شيء،  كل  قبل  فيها  يفكر  أن  الديني 
التي  السلسلة  هذه  من  حلقة  يؤلفون  انما  فانهم  عواتقهم  على  الـمُلقى  العمل  بعظمة 
انما يتحملون رسالة محمد الى أمته  اليهم فتقف عند حدها، وهم  كادت ان تنقطع 
وهم انما يحفظون للنجف الدينية العلمية مكانتها يوم يكونون رجال المستقبل الأكفاء.

أما وقد تلقيت ردودهم في وقته، فلا اكتمك اني اغتبطت جدا بهممهم وعزائمهم 
الا  العلمية  الحركة  لتأخر  سببا  وجدوا  أرهم  فلم  العملي،  الجهاد  هذا  على  الصبر  على 
بعد المسافة بين الطالب والغاية التي يحبون ان يصلوها بأقرب وقت؛ فلاحظوا تعقيد 
الكتب الدراسية وقلة المشجعات والمغريات تتقدم الطالب من امتحان وشهادة واجتياز 

صفوف معينة محدودة.
جهات  من  الابتدائية  للدراسة  معاهدنا  في  الموجودة  الفوضى  أيضاً  ولاحظوا 



من وحي الفكر230

اخرى: فليس هناك ما يلزم الطالب باختيار الخطة المعينة من دراسة الكتب، وما عليه 
لو اهمل أحد الكتب الدراسية او انتقل الى كتاب اخر قبل ان يفهم أو يتم ما بيده.

وليس هناك ما يلزمه أن يختار المدرس ذا الكفاية، أوّلاً يستطيع معرفة هذا المدرس 
يقبل عدة تلاميذ كلا منهم لا  ان  المدرس  تلميذا. ومن يحتم على  اقناعه على قبوله  او 
الوقت  على  يواظب  ان  التلميذ  او  بالمدرس  يكفل  ومن  بالدراسة؟  ينفرد  ان  الا  يريد 

المضروب؟....
لا شك أنهم لمسوا مقداراً من هذه الفوضى إذا كانت تصح أن تكون سبباً لضعف 
رجالنا  من  وأخ��رى  آونة  بين  يرتفع  الذي  التذمر  صدى  وجاوبوا  العلمية.  الحركة 
الطلّاب  به  يوزن  الذي  الصحيح  الميزان  بفقد  جيدا  يشعروا  أن  يفتهم  ولم  المفكرين 
شخصياً.  اختياراً  لبعض  بعضهم  أنفسهم  العلم  أهل  اختيار  إلاّ  غيرهم  من  النابهون 
حيث يتحدثون ويتذاكرون في دروسهم وفيما يشكل عليهم من المسائل التي تعترضهم. 
فيتعارفون ويميز احدهم الآخر على قدر محدود وفي محيط خاص لا يتجاوز صدورهم 

او دائرة مجالسهم ونواديهم.
ولكن هناك سبباً جوهرياً عقيدتي فيه انه أول الأسباب لهذا التأخر. لعلهم لم يعانوا 
لدراسة  ديني  واجب  يدفعه  لمن  عقبة  يجدونه  لا  انهم  او  العمر.  مقتبل  في  وهم  آلامه 

المعارف الإسلامية فلم يأخذوه بنظر الاعتبار.
متبعة  كانت  بعينها  الدراسة  الدراسية وهذه طريقة  الكتب  أن هذه  أجد واضحا 
بالأمس. ولم تؤثر في عينها على رغبة الطالب وشوقه العظيم لتلقي هذه المعارف. فلماذا 
هذه الملل الان؟ ولماذا نترك اولادنا لا يسلكون خطتنا. فنسلمهم الى الوظائف الحكومية 

او الى الاعمال الحرة؟ هذا ما سيأتيك في عدد قادم فإلى الملتقى.



231 هوية النجف العلمية

واجب الرجل الديني)))

ا الطلاب الأعزاء، يا شباب الدين أّهي

نحن ابتلينا ان خلقنا في عصر طغت فيه المادة وذهبت القيم المعنوية والاخلاقية من 
بين الناس وتأثر المسلمون في أطراف المعمورة بالتيارات الحديثة التي بلبلت افكارهم 

وافسدت عليهم عقائدهم ونخرت في مبادئهم الدينية.

وهذه أمور أرادها المستعمرون من ابناء الحروب الصليبية اعداء الإسلام ليضعفوا 
وهكذا  وجبروتهم  لإرادتهم  ويخضعوهم  بسلطانهم  ويقهروهم  المسلمين  روحية  من 

كان.

وزاد الطين بلة ان الجهل الغاشم – من عصور طويلة – كان قد ضرب أطنابه في 
ربوع الإسلام وعشعش  في أدمغة رجالنا فكانت الأمة الإسلامية في اقصاها الى ادناها 
على استعداد لان تتقبل كل فكرة جديدة تبدو انها تنعش من روحنا المائتة وتنهضنا من 
رقدتنا وسباتنا فذهبت سراعاً وراء اولئك المستعمرين على غير هدى وبصيرة بزعم انا 
نسعى للرقي والاستقلال والحرية وامثال هذه الكلمات الفارغة التي ماجنينا منها الا 

العبودية وفساد الاخلاق وضعف النفوس.

أقول: ابتلينا ان خلقنا في هذا العصر فأن كنا نشعر حقاً بانا مسلمون كما نزعم فأن 

الديني لمنتدى النشر للشيخ للمظفر وكان  الثقافي  ))) جواب السؤال الذي وجهته لجنة المجمع 
الآتي: 

أمن الصحيح أن نتّخذ انتشار فساد الأخلاق واللادينية والعجز عن الإصلاح عذراً لنا عن العمل 
في سبيل الدين وما هو واجب الرجل الديني في هذا العصر؟

البذرة السنة الأولى العدد السابع في 1/محرم/1368 – 3/تشرين الثاني/1948. 



من وحي الفكر232

نبينا الاعظم قال »من بات ولم يهتم بأمور المسلمين فليس بمسلم« ثم يقول »ان الله 
تعالى يبغض المؤمن الضعيف الذي لا دين له« فقيل له ومن المؤمن الضعيف الذي لا 

دين له فقال »الذي لا ينهى عن المنكر«.

يا أعزائي:

دين(  )رجال  لنكون  وأعدنا   – لله  والحمد   – وجل  عز  الله  بصرنا  زمرة  ونحن 
فنحن اولى الناس جميعاً ان ننهض بأعباء هذه المسؤولية الكبرى التي تعجز عن حملها 
فيهم لا  اودعها الله  البشر قوة  الرجال وفي  الرواسي ولكن لا تعجز عن حملها  الجبال 
نعرف منتهاها ولا تبلغ الى حد محدود، وهذه الغاية التي اشرت اليها لئن كانت عظيمة 
وخطيرة فانا لا نعذر في التقصير عن السعي اليها وان كان الطريق طويلًا وشاقا وجهل 
منا ان نيأس ونتكاسل فأن الله تعالى يحاسبنا يوم القيامة على تقصيرنا والاشياء كلها انما 
تتم للإنسان بالسعي المستمر وبالتدرج اليها خطوة خطوة، بعد الاستعانة بالله تعالى ثم 
سُبُلَنَا﴾  لَنَهْدِيَنَّهُمْ  فيِنَا  ﴿وَالَّذِينَ جَاهَدُوا  العاملين  توفيقه الذي لا يبخل به على عباده 
فأول واجباته ان نسعى ليل نهار لتهذيب انفسنا من مساوئ الاخلاق ودرن المعاصي 
والظلم  المنكرات  ونتجنب  نرائي  نداهن ولا  نماري ولا  نستغيب ولا  نكذب ولا  فلا 

والعدوان حتى نكون مقتدى للناس هادين مهديين.

وثاني واجباتها ان نتحّىل بالعلم والمعارف لنخلق من أنفسنا بتوفيق الله تعالى رجالا 
اكفاء لهذه العصر ذوي ألسنة بليغة وأقلام مؤثرة ثم بعد ذلك لو انتشرنا في الارض كما 
امرنا رب العزة لهداية الناس وتهذيبهم فان الواحد منا اذا كان لا تأخذه في الله لومة لائم 
يستطيع ان ينشل أمة بكاملها من سقطتها ويثبت فيها روح القوة الإسلامية وليس على 
هُ عَمَلَكُمْ﴾ فإلى التضحية الى الجهاد الى الخلود  الله تعالى بعزيز ﴿وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللَّ

يا شباب الدين.



ال�سنّيّون وال�شيعة

 على طاولة الحوار

بين 

 المجتهد المجدّد ال�شيخ محمد ر�ضا المظفر

و الدكتور �أحمد �أمين )الم�صري(



234



235 ال�سنّيّون وال�شيعة

توطئة

النجف الأ�شرف مدينة الحوار والمناظرة

لابد من معرفة أن ولادة الحوار والمناظرة سبقت خلق الإنسان وكانت لأجله بناء 
على إرادة ربانية تحكي جبلة المخلوق الذي أكرمه الله لينطلق اهابه في طبيعة ذهنيته التي 
لا تنفك تختلف في حدود التفكير بين أبناء الجنس البشري منذ بدء الخليقة حيث ولد 

الإنسان وهو يحمل هذه السجية قال تعالى:

ْتَلفِِيَن إلَِّا مَنْ رَحِمَ رَبُّكَ  ةً وَاحِدَةً وَلَا يَزَالُونَ مُخ عَلَ النَّاسَ أُمَّ ﴿وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَجَ
وَلذَِلكَِ خَلَقَهُمْ﴾))). 

وخير ما يدل على ذلك )أن الإنسان لا ينفك عن خلاف ومنازعات بينه وبين غيره 
من أبناء جلدته في عقائده وآرائه من دينية وسياسية واجتماعية ونحوها فتتألف بالقياس 
الى كل وضع طائفتان: طائفة  تناصره وتحافظ عليه، وأخرى تريد نقضه وهدمه وينجر 
ذلك الى المناظرة والجدال في الكلام فيلتمس كل فريق الدليل والحجة لتأييد وجهة نظره 

وافحام خصمه امام الجمهور.()))

وإذا اتضح لنا ان المشيئة الربانية قضت بحرية الاختيار من اجل ان ينتج الاختلاف 

))) هود 11: 118 – 119.
))) كتاب المنطق للشيخ محمد رضا المظفر 3: 332، 333. ويضيف ملمّحاً... نستطيع أن نحكم 
بأنه يجب لكل من يهمّه المعرفة وكل من يريد أن يحافظ على العقائد والآراء أية كانت أن يبحث عن 
من  الفلاسفة  متقدّمو  به  عني  الذي  الفن  هذا  بذلك  والمتكفّل  وأصولها.  وقوانينها  الجدل  صناعة 
العلماء  أعاظم  قليلة من  فئة  له عدا  مبّرر  لا  الدورة الإسلامية إهمالاً  المتأخّرون في  اليونانيين وأهمله 

كالرئيس ابن سينا والخواجة نصير الدين الطوسي إمام المحقّقين. 



من وحي الفكر236

وهو من المظاهر الإيجابية للإرادة الإنسانية وما يصدر عنها  في الرأي مقابل الرأي الآخر 
فيستلزم – عندئذ – الإدراك والوعي لعدم دلالته على التنافر والقطيعة بل بالتواصل 
المحبة  على  القائم  الايمان  حقيقة  من  انطلاقاً  والمناظرة  الحوار  حقيقة  لفهم  المحمود 
الصادقة والتزام ثوابت العقيدة والشريعة التي امر الله بها حيث قال: ﴿وَاذْكُرُوا نعِْمَتَ 
بنِعِْمَتهِِ إخِْوَانًا﴾))). وقوله عز  فَأَصْبَحْتُمْ  قُلُوبكُِمْ  بَيْنَ  فَأَلَّفَ  أَعْدَاءً  كُنْتُمْ  إذِْ  هِ عَلَيْكُمْ  اللَّ
اسمه ﴿ادْعُ إلَِى سَبيِلِ رَبِّكَ باِلْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ باِلَّتيِ هِيَ أَحْسَنُ﴾))) 
وما ورد بالمأثور النبوي »ألاّ أخبركم بأفضل من درجة الصلاة والصيام والصدقة، قالوا: 
بلى يا رسول الله قال: اصلاح ذات البين فان فساد ذات البين هي الحالقة والذي نفسي 

بيده لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا ولا تؤمنوا حتى تحابوا«.

ولما تقدم نقف على أهمية بناء الشخصية الإنسانية في ضوء المنهج القرآني  وترشيد 
دورها في المساهمة بإرساء قواعد المجتمع القويم وتطلعاته نحو الخير والتواصل وخلق 

فرص السعادة والتفاهم باطار المحبة والابتعاد عن التأقلم بالحقد والكراهية. 

والقدرات  المواهب  صقل  الى  يحتاج  ومنهج  وف��ن  علم  والمناظرة  الح��وار  إن 
والاستفادة من  المهارات والخبرات الفكرية والنقاشية بما ينفع المصلحة العامة ويجعل 
من المحاورة نقدا إيجابيا وهدفا اصلاحيا باحترام الرأي الآخر محل المناقشة والخصومة 
تعليمية  وبطرق  بمعايير موضوعية  والحوار  المناظرة  فن  تعلم  يقتضي  ولذلك  الفكرية 

))) آل عمران 3: 103. 
))) النحل 16: 125. في هذه الآية الكريمة وآيات أخرى نكتشف المعالم العامة للمنهج القرآني في 
المناظرة والحوار والجدال الذي ينبغي أن يتمّ بالقول اللّني الرقيق من غير غِلظة ولا تعنيف بل بالرفق 
وحسن الخطاب وهذا الاتجاه يمثّل تخطيطاً قرآنياً يؤسس لأصول التنمية البشرية، مضت على سبيله 
ادِلُوا أَهْلَ الْكتَِابِ إلَِّا باِلَّتيِ هِيَ أَحْسَنُ إلَِّا  َ مسيرة الأنبياء والرسل والأمم السالفة قال تعالى ﴿وَلَا تُج
ْشَى﴾ طه  رُ أَوْ يَخ هُ يَتَذَكَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ﴾ العنكبوت 29: 46، وقوله تعالى ﴿فَقُولَا لَهُ قَوْلًا لَّيِّناً لَّعَلَّ

20: 44... فيما أمر الله به النبي موسى وهارون حين بعثهما إلى فرعون. 



237 ال�سنّيّون وال�شيعة

متطورة مخصوصة  تنتج صياغة معايير رصينة لتعزيز قنوات التواصل للإبداع الفكري. 

إن عملية انقاذ حياة المجتمع الإنساني اليوم من محنته الفكرية المعاصرة لا تتم إلا بما 
نسمو اليه  في تأصيل القيم الحضارية للحوار))) والاحترام المتبادل والتسامح والدفاع 
عن الرأي واحترام الآخر  بغية استثمار الطاقات الخلاقة والتأكيد على زرع الثقة  بحيث  
اصبح الحوار الأسلوب الأمثل  المتميّز في الحياة التي يطمح لها الإنسان في مسيرة تكامله 

ورقيه وتطوره. 

تطورت  وقد  وغاياته  واسلوبه  وقواعده  آداب��ه  للحوار  بأن  ذلك  إلى  يضاف 
الدراسات بصدده – خاصة في واقعنا المعاش اليوم – إلى مستوى الدراسات الاكاديمية 
والندوات والمؤتمرات المنعقدة إقليميا  ودوليا بل اصبح مدار البحث فيه بعنوانه احد 
العلوم المعدة للتخصص العلمي لأهميته من حيث الحاجة اليه في عالم الإنسان المعاصر 
في مجالات الحياة كافة الدينية منها والتاريخية والاجتماعية والوطنية والسياسية وغيرها. 

الانترنيت  وهيمنة  للمعلومات  الحديثة  والتقنية  العلمي  للتقدم  ان  شك  ولا 
الحداثة نحو  وال��دع��وة  العولمة  وظ��اه��رة  الإن��س��اني  للعقل  الم��ع��رفي  الج��ان��ب   ع�ىل 
– دون ترشيد – كل ذلك كان له الأثر البالغ  في الانفتاح على مسألة التواصل  كما يعد 
أساسا لتحقيق عالم التواصل وتحقيق التوازن بين استقلالية الإنسان ورغبته في مشاركة 
الآخرين والتفاعل معهم، بل حرية التعبير لمن يشاء وبما يشاء – دون ان تحكمه قدسية 
الكلمة أو تردعه الضوابط الأدبية والأخلاقية أحياناً – ومع ذلك لا يغنينا عن القول ان 
الحوار الايجابي قد بلغ بالاهتمام به قيمة عليا تمثل قياسا لتقييم مستوى الواقع الفكري 

والمدى الحضاري لكل امة من الأمم. 
))) الحوار من الحور يقال حاورته بمعنى راجعته الكلام ويقصد بالمحاورة لغة: المجاوبة والمجادلة 
والمراجعة. وأما اصطلاحاً فهو: تداول الكلام بين شخصين أو فريقين بشأن موضوع أو هدف محدود 

بنيّة الوصول إلى الحقيقة بعيداً عن الخصومة والتعصّب. 



من وحي الفكر238

الإسلامي  العالم  في  وامتداده  مكانته  نكتشف  البحث   هذا  يخص  ما  إطار  وفي 
الخالد  الحوار  كتاب  القرآن  أمة  بامتيازها  للناس  أخرجت  أمة  خير  يحتضن  باعتباره 
الغاية  الرفيعة وتجسدت فيه قواعد أخلاقية التشريع لتحقيق  المثل  الذي أسس قواعد 
من عدالة الاحكام ومارسه الأنبياء والرسل والائمة الكرام والعلماء الصالحين ونجده 
المثلى  بسيرتهم  وتأسيا  الحكيم  الذكر  من  وآيات  سور  في  والفرقان  الهدى  من  بينات 
سطرت مدونات وكتب وقامت صروح من القواعد والاسس تقوم عليها بنية المجتمع 
في مهمة التغيير والإصلاح والتهذيب للسلوك الإنساني، والاداة التي تنبثق منها داعية 

التوحيد الديني والعرقي والمذهبي نحو التعايش والرؤى الخيرة. 

الأول  الصدر  منذ  تاريخها  عبر  وأتباعها   البيت أهل  مدرسة  حفلت  لقد 
للإسلام بالعناية والاهتمام على إقامة صرح الفكر الإسلامي وصيانته من النظرة الضيقة 
والنزعات الشخصية والطائفية وإقرار حقيقة الامة الواحدة التي دعا اليها الإسلام في 
ةً  أُمَّ تُكُمْ  أُمَّ هَذِهِ  ﴿إنَِّ  امتثالا لقوله تعالى  بنائه وتكوينه  القرآني الذي طمح الى  المجتمع 

كُمْ فَاعْبُدُونِ﴾.))) وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّ

ومن حيث كانت الوحدة الإسلامية من أهم ما ورثه المسلمون من ثمرة الايمان 
بالإسلام ومبادئ التوحيد.. فقد كان بدء الخلافات بين المسلمين كانت مبكرة وعنيفة 
الى حد ما اورتها، وساهمت على تشجيع هذا التيار فئات تحمل العداء التقليدي للإسلام 
تلونت في صورها واساليبها عبر تاريخنا الغابر والحاضر إلاّ أن حصيلة الخلاف يمكن 
ان تقف عند حدود معينة من القطعي والظني في الشريعة الإسلامية وهو ما يدعو الى 
معرفة الانصاف والالفة وذلك لان مدار »النزاع في جميع المسائل الخلافية صغروي في 

العربي  العلمي  المجمع  إلى  رسالة  الدين،  شرف  الحسين  عبد  السيد  أنظر   .92  :21 الأنبياء   (((
بدمشق: 15. 



239 ال�سنّيّون وال�شيعة

الحقيقة ولا نزاع في الكبروي عند اهل النظر ابدا«)))، و»الاتحاد سجايا وصفات واعمال 
قبل  التثبت واجب  وان  الفوائد،  المنافع ويشتركوا في  المسلمون  يتبادل  ان  وملكات.. 

الحكم وقد ارنا الله به لئلا نصيب قوما بجهالة فنصبح على ما فعلنا نادمين«.)))

في  جليلة  مواقف   الاطهار ائمتهم  بسيرة  اقتداء  الإمامية  للشيعة  كان  وقد 
الفكر والعقيدة وما تضمنته  مصنفات  فيما تجسد على واقع  المسلمة  حفظ كيان الامة 
في  الجادة   المساهمة  بل  والتقدير  التجلة  يقدم  بما  الإسلامية  والعلوم  الفقه  في  الإمامية 
رفد حركة الدراسات المقارنة بغية خدمة قضية الإسلام العليا في رص الصفوف وجمع 
الكلمة والتماس أسلوب عدم التعرض للآخر والأمثلة جلية للعيان في تراثهم المشهور 
الغيبة  عصر  إلى  المسار  وامتداد   لأئمتهم معاصرتهم  منذ  الأنظار  أمام  والمنشور 
ويومنا الحاضر حسبنا بذلك ما صنفه أعلام الطائفة كالشيخ المفيد  والسيدين المرتضى 
والرضي والشيخ الطوسي والعلّامة الحّيل وغيرهم من أساطين العلم ناهيك عّام قدّمه 
هؤلاء الأفذاذ عن الحوار والمناظرة العلمية مع أعلام الأديان أو الفرق الضالة والمذاهب 
الإسلامية مع الحفاظ على الأسلوب الحضاري الملتزم بالدعة والعاطفة الرقيقة والطرح 

الموضوعي الذي لا يفسد بالود قضية.

السياسية  التطورات  نتيجة  ولدت  طبيعية  ظاهرة  وهي  الإسلامية)))  المذهبية  إن 
اذا كان  الا  والفكرية والتحوّلات الاجتماعية والاقتصادية وهي لا تمثل حقيقة مجردة 

))) المصدر السابق. 
التثبت قبل الحكم، مجلة  ))) الإمام الشيخ محمد الحسين كاشف الغطاء، كيف يتّحد المسلمون، 

رسالة الإسلام، نشر دار التقريب القاهرة. 
))) المذهب الفقهي اصطلاح ظهر خلال القرن الرابع الهجري بعد تميّز المذاهب الفقهية وهو عند 
الفقهاء الاتجاه الفقهي في فهم أحكام الشريعة الإسلامية والطريقة التي ينهجها المجتهد أو عدد من 

المجتهدين في الاستنباط وكيفية الاستدلال والفروع التي تضاف في ضوء أصول المذهب. 



من وحي الفكر240

الفكرية وتعددية الاختيارات في ظل مجتمع  للرؤى  بالجوانب الإيجابية  ظهورها يعني 
تجمعه وحدة العقيدة والثقافة. 

والسبب بذلك تأخر ظهور المذاهب فلم يشهد العهد الاموي ظهور مذهب فقهي 
معين بل كانت مرحلة مخاض انتجت بروز مدارس فقهية تحول البعض منها الى مذاهب 

برغبة من الحكام العباسيين وبذلك فان ظاهرة المذهبية انطوت على بعد سياسي 

لأن أجهزة الحكم كانت تدعم مذهبا وترغم الآخرين على اتباعه والحقيقة المرة ان 
أئمة المذاهب طالتهم المعاناة ولقوا العنت والأذى))). 

وفي كل ما نستقرئ من صفحات تاريخ الأمة الإسلامية تتجسد الصورة المشرقة 
لدور أهل البيت في صيانة المبادئ الإسلامية الخيرة الداعية الى جمع الكلمة ورأب 
الصدع ومحاربة الفرق والحركات المنحرفة عبر جهود مضنية تلونت بالتضحية والبذل 
التعايش  قواعد  واحترام  المسلمين  بين  الاخوة  معالم  وتشييد  الفكري  والعطاء  بالدم 

والسلام مع غيرهم من الطوائف والملل والأديان.

فدونوا  الطائفة  علماء  ونهض  شيعتهم   البيت أهل  بمنهج  استنار  وقد 
مصنفاتهم الفقهية وأضافوا آراء المذاهب الإسلامية  التي ربما اتفقوا معها او تحاوروا 
بصددها وناقشوها بروح علمية موضوعية ففتحوا آفاقا تؤسس للفقه المقارن في أحكام 
الشريعة الإسلامية ومصداق ذلك ما نقرأه  في مصنفات الشيخ الطوسي ومنها كتاب 
الخلاف والعلامة الحلي في كتابه التذكرة ))) وجل علمائنا إلى اليوم الحاضر اعتقادا منهم 

))) أنظر الخطط المقريزية 2: 344، د. أحمد امين، ظهر الإسلام 4: 96، مناقب الشافعي 524، 
تذكرة الحفاظ 1:176، أسد حيدر، الإمام الصادق والمذاهب الأربعة 1: 147 – 164، 2: 158. 

منها في حينه  اجزائها ونشر  لتحقيق بعض  النشر  لمنتدى  الديني  الثقافي  المجمع  ))) توفقت لجنة 
جزءان كبيران. 



241 ال�سنّيّون وال�شيعة

ان قضية السنة والشيعة هي قضية ايمان وعلم))) وقد تهيأ ت الظروف للطائفتين في بحر 
والمصالح  المبادئ  وصيانة  الاخوة  لرعاية  مودة  على  والاجتماع  للاتفاق  الماضي  القرن 
المشتركة وانعقاد الندوات والمؤتمرات كمؤتمر القدس عام 1350 الذي دعي إليه من 
النجف الإمام الشيخ محمد الحسين كاشف الغطاء))) ولما حضر المسجد الأقصى دُعي 
الإمام  مساعي  المؤتمر  أيام  طيلة  آنذاك  المؤتمر  في  المشاركين  بجميع  والصلاة  للخطابة 
السيد عبد الحسين شرف الدين الحوار الذي جرى بينه وبين الشيخ سليم البشري شيخ 
تأسيس  منها  وجهود  جهود  كانت  وبعدها  المراجعات  بكتابه  وأودعه  الأزهر  الجامع 
دار التقريب في القاهرة وإصدار مجلة رسالة التقريب وتمتّ مساع كريمة من لدن علماء 
الشيعة الإمامية متمثّلة بمرجعيات كبرى من أعلام الدين في النجف وبما يقابلها من 

الأزهر الشريف إصدار القرار بتدريس الفقه الجعفري.)))

ومما عرضناه بشأن التقارب لم يكن يبلغ غايته لولا إقرار مبدأ الحوار الموضوعي 
العقائدي  كالحوار  موضوعه  بحسب  اقسام  الى  تقسيمه  يمكن  الذي  للتقريب  أساسا 
والحوار الفقهي والحوار الادبي والحوار الإعلامي والحوار السياسي.... الخ ولاشك ان 
كلا من هذه الحوارات اذا تحققت في آدابها المرعية فإنها تبلغ الغاية في الحيوية والعزيمة 

))) كما أشار الى ذلك الشيخ الباقوري وزير الأوقاف المصري في تقديمه لكتاب المختصر النافع 
يقيمان صلتهما بالإسلام  الفريقين  المطبوع بمصر على حد قوله: »فاما قضية علم فان  للمحقق الحلي 
على الإيمان بالله وسنة رسوله ويتفقان اتفاقا مطلقا على الأصول الجامعة في هذا الدين – فيما نعلم – 
فان اشتجرت الآراء بعد ذلك في الفروع الفقهية والتشريعية فأن مذاهب المسلمين كلها سواء في ان 
للمجتهد أجره أخطأ أم أصاب..... وما انها قضية ايمان فاني لاأحسب ضمير مسلم يرضى بافتعال 
الخلاف وتسعير البغضاء بين أبناء أمة واحدة.....« الى آخر ما ذكره وتوصل ان السبب هي السياسة 

كلمة  دعامتين  الإسلام على  قدس سره:»بني  قوله  ذهبية  كلمة  منها  رائعة  خطبة  له  وكانت   (((
التوحيد وتوحيد الكلمة«. 

))) الحديث بهذا الصدد لا يستوفى بهذه المقدمة الوجيزة.



من وحي الفكر242

لاتباع المسار اللاحب  والقناعة المرضية. 

ومن هذه الحوارات الإيجابية ما دعا اليه سماحة الشيخ المظفر في مطارحات له مع 
الدكتور أحمد أمين )))على صفحات مجلة الرسالة المصرية إلى عقد مؤتمر عام يضم كبار 
علماء المسلمين ليبحثوا بروح موضوعية جملة نقاط الخلاف بين المذهبين وهو واثق ان 
مثل هذا المؤتمر سيأتي على اكثرها حتما وما يتبقى منها سوف لا يكون بعد ذلك مثارا 
لاختلاف القلوب وما أكثر ما يختلف المجتهدون ويتفقون على احترام بعضهم بعضا 

وليبق الشيعة شيعة والسنة سنة بعيدا عن أحابيل السياسة. 

وبالختام اذ نقدم )السنيون والشيعة على طاولة الحوار( فإنما نطمح في ضوء ذلك 
بيان حقيقة المدرسة النجفية  وهدفها السامي في جمع الكلمة على البر والتقوى، وحيث 
الطائفتين  علماء  كبار  استحسان  كذلك  سنقرأ  امين  أحمد  مع  المظفري  للحوار  نقدم 
بمشاركتهم التي كان لها الأثر في إغناء المناظرة التي طافت بين بلدان المشرق الإسلامي 
التعبير  به  حرية  انعكست   بما  الدلالات الخيرة  العراق وسوريا ومصر وفي ذلك من 

))) - وعند مطالعتنا لمذكراته التي أصدرها بعنوان )حياتي( نجده يذكر مايلي: ولما أخرجت كتاب 
)فجر الإسلام( كان له أثر سيء في نفوس كثير من رجال الشيعة وما كنت أقدر ذلك لأني كنت أظن 
والشام  العراق  شيعة  ولكن  آخر،  شيء  الحاضرة  العلمية  والحياة  شيء  التاريخي  العلمي  البحث  أن 

غضبوا منه وألفوا في الرد عليه كتبا ومقالات شديدة اللهجة لم أغضب منها. 
ولمالاقيت شيخ الشيعة في العراق الأستاذ آل كاشف الغطاء عاتبني على ما كتبت عن الشيعة في 
)فجر الإسلام( وقال: اني استندت فيما كتبت على الخصوم وكان الواجب أن استند الى كتب القوم 
)ضحى  في  كتبهم  على  استندت  لما  ولكني  المواقف،  بعض  في  صحيحا  ذلك  يكون  وقد  أنفسهم 

الإسلام( ونقدت بعض آرائهم نقدا عقليا نزيها مستندا على كتبهم غضبوا أيضا. 
والحق أني لا أحمل تعصبا لسنة ولاشيعة، ولقد نقدت من مذاهب أهل السنة مالا يقل عن نقدي 
لمذهب الشيعة وأعليت من شأن المعتزلة بعد أن وضعهم السنيون في الدرك الأسفل احقاقا لما اعتقدت 

أنه الحق. 
حياتي، أحمد أمين: 188. 



243 ال�سنّيّون وال�شيعة

الديني والفكري لنستخلص منها العبرة في تقويم مسيرة التآخي الإسلامي والمحبة في 
الله وشاعرنا يردد: 

ا تكّرس اجتمعن  إذا  الرماح  آح���اداتأبى  ت  ت��ك�ّر�سّ اف�رتق��ن  وإذا 
مَا الْمُؤْمِنُونَ إخِْوَةٌ﴾))) والحمد له أولًا وآخراً.  وصدق الله في ذكره الحكيم ﴿إنَِّ

محمد جواد الطريحي  						    

))) الحجرات 49: 10. 



من وحي الفكر244

ترجمة ال�شيخ �أبي عبد الله الزنجاني

عالم ديني متجدّد واسع الأفق الفكري، ساير العصر الحديث، ووفق بين الأحكام 
والأفكار  الجديدة  والمخترعات  الحديثة  النظريات  مع  المحمّديّة  والشريعة  القرآنيّة 
المتطورة والآراء المتحرّرة؛ وجمع بين العلم والدين في صعيد واحد وسار شوطاً بعيداً في 
التقريب بينهما متتبّعاً في ذلك خطوات من سبقه من المصلحين والمجدّدين الإسلاميّين 
في القرنين الأخيرين كالمصلح السيد جمال الدين الأسد آبادي الشهير بالأفغاني، والإمام 
العاملي، والمجتهد السيّد هبة  الشيخ محمّد عبده المصري، العلامة السيّد محسن الأمين 

الدين الحسيني الشهرستاني.

كلّ ذلك محاولة منه ومنهم في أن لا يبقى المسلمون في مختلف أقطارهم متأخّرين 
عن ركب الحضارة الحديثة.

هو: العلّامة الشيخ أبو عبدالله الزنجاني بن شيخ الإسلام الميرزا نصر الله بن الحاج 
ميرزا عبد الرحيم بن نصر الله بن محمّد بن علي. 

بمدينة  الروحانيّين  الرؤساء  أحد  الله  نصر  الميرزا  الإسلام  شيخ  والده  كان  وقد 
بين  الطريق  منتصف  في  طهران  غربي  شمال  الواقعة  إيران  مدن  أمّهات  من  )زنجان( 
طهران وتبريز، تلك المدينة التي كان ولا زال لأفراد هذه الأسرة المقام المرموق والكلمة 

المسموعة فيها، خاصّة وأن مشيخة الإسلام قد انحصرت فيهم منذ أكثر من قرن.

وُلد المترجم سنة 1309 هجريّة في زنجان، وتربّى في حضن والده في طفولته تربية 
بالحوزات  اتّصل  الطوق  عن  شبّ  أن  وبعد  والأدب،  والفضل  العلم  من  هالة  عليها 
العلميّة في مسقط رأسه، وتلقّى العربيّة وأوّليات الفقه والأصول فيها، ثم التحق بحوزة 



245 ال�سنّيّون وال�شيعة

عليه  فتلقّى  طهران،  في  الفلكي  إبراهيم  الميرزا  الإلهي  والحكيم  الفيلسوف  الأستاذ 
في  طهران  في  الزمن  من  برهة  درس  كما  عليه،  وتخرّج  والرياضيات  والكلام  الفسلفة 
مدرسة )سن لوئى(، ثمّ يمم النجف الأشرف مع شقيقه الأكبر العلّامة الميرزا فضل الله 
شيخ الإسلام الزنجاني حيث درسا هناك في كلّيّتها العلوم العالية على كبار المجتهدين، 
ثمّ  منهم،  والرواية  الاجتهاد  الاختصاصيّة، وحصلا على شهادات  وحضرا حوزاتهم 

عادا إلى زنجان.

ومن الشهادات التي حصل عليها المترجم إجازة الرواية عن العلّامة السيّد حسن 
الصدر الكاظمي، وعن العلّامة السيّد محمود شكري الآلوسي البغدادي، وعن السيّد 
محمّد بدر الدين بن يوسف الدمشقي، كما أنه نال شهادة الاجتهاد من العلّامة السيّد أبي 
السيّد  والعلّامة  الشهرستاني،  الحسيني  الدين  هبة  السيّد  والعلّامة  الأصفهاني  الحسن 
الكريم  عبد  الشيخ  والعلّامة  الأصفهاني،  الشريعة  شيخ  والعلّامة  الفيرزآبادي،  محمّد 

الحائري.

وبعد أوبته إلى زنجان ومكوثه مدّة قصيرة فيها قام برحلة في البلاد العربيّة، حجّ 
فيها بيت الله الحرام وزار مدينة الرسول، وساح سورية وفلسطين والعراق، وزار 
القدس والقاهرة وبغداد واجتمع فيها بنخبة كبيرة من علمائها وأدبائها ورجال الفكر 
فيها، واستطاع خلال هذه الرحلة التي استغرقت أكثر من سنة في عام 1343 هجرية 
باللغة العربيّة قلمه خلال  التي كان قد دبجها  أن يطبع بعض مؤلّفاته وكتبه ورسائله 
الفترة الواقعة بين ختام دراسته العالية في كلّيّة النجف وقيامه بهذه الرحلة الطويلة، كما 
قام برحلة سياحيّة أخرى الى القاهرة في أوائل عام 1354 هجرية اجتمع فيها ضمن من 
اجتمع بهم العلّامة الفقيد مصطفى المراغي رئيس جامعة الأزهر، والمغفور الدكتور عبد 
الرحمن شهبندر، والعلّامة عبد الوهاب عزام أستاذ اللغة الفارسيّة في جامعة القاهرة، 



من وحي الفكر246

ثم السفير المصري في كثير من البلدان الشرقيّة وآخرها الهند.

الأستاذ  من  ثمينة،  هديّة  معه  لي  حمل  طهران  إلى  القاهرة  من  المترجم  عودة  وفي 
عبد الوهاب عزام كذكرى معرفتي به في مؤتمر الفردوسي في طهران ومشهد حينما مثّل 
وطنه مصر فيه سنة 1353 هجرية هدية لا زلت معتزّاً بها هي كتاب: )تعريب ملحمة 
الشاهنامه( للفردوسي من ترجمة قوام الدين الفتح ابن علي البنداري الاصفهاني، ومن 
طبع وتصحيح وتعليق العلّامة عبد الوهاب العزام، وحيث أنّه أرسل لي تلك الأمانة 
من زنجان بعد وصوله إلى طهران، فقد كتب بخطّه الوسيم تحت عبارة إهداء العلّامة 
هذا  إليك  أحمل  أن  دعاني  الود  واجب  الشهرستاني  العزيز  )سيّدي  نصّه:  ما  العزام 
الكتاب وجزئه الثاني مع تحيّة مهدية، مشفوعاً بتحيّاتي الصميمة، والسلام. الداعي: أبو 

عبدالله الزنجاني: 28/ ج1/ 354(.

أمّا الكتاب فمطبوع في القاهرة سنة 1350 هجرية – 1932 م على ورق مصقول 
وبحجم كبير و633 صفحة بجزأين.

إيران  في  والأدبية  العلميّة  والجمعيّات  المنتديات  بعض  في  عضواً  المترجم  وكان 
حياته  أيّام  أواخر  في  وعّني  بدمشق،  العربي  العلمي  المجمع  منها:  العربيّة،  والبلدان 

أستاذاً للتفسير والفلسفة في كليّة الالهيّات والعلوم الإسلاميّة بجامعة طهران.

وللعلّامة الزنجاني مؤلّفات تتجاوز عدد أصابع اليد، بعضها مطبوع وبعضها لا 
زال مخطوطاً، منها التي رأيتها لديه وأهداني إيّاها في بعض زياراته لطهران أواخر أيّام 

حياته، هي:

تاريخ القرآن: طبع مصر سنة 1354 باللغة العربيّة. 	.1

أصول القرآن الاجتماعية: باللغة العربيّة – لا زال مخطوطاً. 	.2

كتاب الأفكار: إسلامي فلسفي اجتماعي – لا زال مخطوطاً. 	.3



247 ال�سنّيّون وال�شيعة

كتاب دين الفطرة: باللغة الفارسيّة – لا زال مخطوطاً. 	.4

كتاب سّر انتشار الإسلام: باللغة الفارسيّة – لا زال مخطوطاً. 	.5

في  طبع   – العربيّة  باللغة  النفس:  بقاء  في  الطوسي  الدين  نصير  رسالة  شرح  	.6
القاهرة.

قرظها  الواحد:  إلاّ  عنه  يصدر  لا  الواحد  الأصل  إغريقية  قاعدة  في  رسالة  	.7
أستاذه العلامة الشيخ الشريعة الأصفهاني.

الفيلسوف الفارسي الكبير صدر الدين الشيرازي: حياته وأهم أصول فلسفته  	.8
مؤزراً  عضواً  انتخابه  بمناسبة  كتبها  أطروحة  وهي:  بدمشق،  طبع  العربيّة،  – باللغة 

للمجمع العلمي العربي في دمشق.

النبي  عن  كاريل(  )توماس  الانجليزي  الفيلسوف  بحث  للفارسيّة  ترجمته  	.9
الأعظم محمّد بن عبدالله، مقتبس من كتابه: الأبطال – طبع في تبريز.

10.  رسالة )طهارة أهل الكتاب(: باللغة العربيّة – طبع في بغداد سنة 1345 هـ.

الكثيرون  وانتقده  وإي��ران،  العراق  في  المتعصّبة  الأوس��اط  لدى  ضجّة  وأحدث 
وردّوا عليه برسائل طبعت في حينها لأن المؤلّف )رحمه الله( رجّح فيه بالأدلّة التقليديّة 

الرأي القائل بطهارتهم، ودحض الرأي الذي تتضمّن نجاستهم.

من  لقيه  ما  – فهو  مقدّمتها  المؤلّف في  يقول  – كما  الرسالة  تأليفه لهذه  أمّا سبب 
لأداء  الحجاز  إلى  رحلته  في  جدّة  إلى  السويس  من  تقلّه  كانت  التي  الباخرة  في  العسر 
ل الباخرة كانوا من النصارى، الأمر الذي  فريضة الحجّ عام 1342 هـ، لأن أغلب عّام
كان يتعذّر عليه تعاطي الأكل والشرب بحرّيّة مماّ حدا به إلى البحث في بطون كثير من 
كتب الفقه والحديث والآيات القرآنيّة لمعرفة حقيقة طهارة أو نجاسة أهل الكتاب على 



من وحي الفكر248

مختلف مللهم ونحلهم.

في  وسيرها  الوجود  وحدة  نظريّة  في  يبحث  كتاب  التاريخ:  في  التصوّف   .11
مدارس العلم من أقدم أزمنة التاريخ إلى الآن – لا زال مخطوطاً، ونشر بعض فصوله في 

اعداد مجلّة )الإخاء( الماضية.

على  وأخرى  هنية  بين  ينشرها  كان  التي  القيّمة  الأبحاث  إلى  بالإضافة  ذلك  كلّ 
صفحات مختلف المجلّات العربيّة والفارسيّة والمحاضرات المستفيضة التي كان يلقيها 
في جلسات الجامع العلميّة والمنتديات الأدبية واليت نشرت بعضها في كرّاسات مستقلّة.

 ً ملّام كان  كما  آدابها،  مع  والتركيّة  والفارسيّة  العربيّة  اللغات  يتقن  المترجم  كان 
بالفرنسيّة، وإنّه كان على جانب كبير من حسن الخلق وسعة الصدر وطيب النفس وبُعد 
النظر والنباهة، والغيرة على الإسلام والمسلمين، والحرص على رفع مستواهم ليصبحوا 

ة في هذا العصر. في مصاف الشعوب الحيّة والأمم المتحّرض

فيها،  أزوره  فكنت  ضيائي،  مجد  النائب  أخيه  دار  في  نزل  طهران  زار  كلّما  وكان 
بالمفكّرين من المسلمين في  العربيّة واتصالاته  البلدان  ونتحدّث طويلا عن رحلاته في 

هذه الأقطار.

أمّا أوّل معرفتي به فكانت سنة 1343 هـ حينما مرّ ببغداد عائداً من الحجّ في طريقه 
إلى مسقط رأسه )زنجان( كنت عندئذ أصدر مجلة )المرشد( في عاصمة العراق، كانت 
همزة الوصل بيني وبين المترجم وبين كثير من رجال العلم والأدب والفضل، وكان مدّة 
مكوثه في دار السلام على اتصال دائم بي، وقد تعاونت وإيّاه على طبع رسالته )طهارة 

أهل الكتاب( في بغداد.

بيننا من طهران إلى زنجان  التبادل  ومنذ حللت طهران كانت الرسائل متواصلة 
وبالعكس.



249 ال�سنّيّون وال�شيعة

وفاته وعقبه

الموافق 12  الثاني 1360 هجرية  يوم الخميس 7 جمادى  المنيّة مترجمنا  لقد وافت 
تير 1320 شمسية، نقل جسده بعد وفاته إلى النجف الأشرف، حيث واروه التراب في 

مقبرة الاسرة الخاصة حسب وصيّته.

وقد خلّف المترجم خمسة أولاد وبنتاً واحدة، واعتنى بتثقيفهم عناية خاصة وهم:

السيّد كاظم ضيائي: من كبار موظفي وزارة الداخلية الإيرانيّة. 	.1

الدكتور المهندس أحمد ضيائي: من كبار موظفي وزارة الكهرباء والماء. 	.2

الدكتور لطف الله ضيائي: مدير مصلحة الصحّة في محافظة مازندران. 	.3

الدكتور محمّد صادق ضيائي: من رجال القضاء بوزارة العدل. 	.4

السيّد نصر الله ضيائي: معاون مصلحة المال في زنجان. 	.5

أمّا البنت فهي السيّدة شكوه خانم، زوجة الأستاذ داود المعيني من كبار موظفي 
كلّيّة الزراعة بجامعة طهران.

كما ترك المرحوم أبو عبدالله الزنجاني مكتبة قيّمة حوت حوالي )1500( نسخة من 
الكتب الخطّيّة والمطبوعة أهداها في حياته إلى السيّد محمّد صادق الضيائي، ولا زالت 

قائمة في داره بزنجان.



من وحي الفكر250

مقدّمة كتاب تاريخ القر�آن
بقلم: أحمد أمين)))

الزنجاني،  عبدالله  أبي  للأستاذ  القرآن«  »تاريخ  للقرّاء  أُقدّم  أن  فرصة  لي  أُتيحت 
فاغتبطت لذلك لأسباب:

السطور سنيّ،  الشيعة ومجتهديهم، وكاتب هذه  أن الأستاذ من أكبر علماء  أوّلها: 
وطالما تأملت في نفسي أن أرى الخلاف بين السنيّين والشيعيّين يشتدّ ويحتدّ ويؤدّي إلى 
جدل عنيف، وتدابر وتقاطع، ولم يقف الأمر عند الجدل الكلامي، والبغض النفساني، 

بل كثيراً ما تعدّاه إلى تجريد السيف واحتدام القتال.

ولو أحصينا ما كان بينهم من عهد علي )رض( إلى الآن لبلغت حوادثه المجلدات 
الضخمة، كلها خلاف وكلها دماء، ولو كان أنفق هذا الجهد في سبيل الإصلاح لبلغ 
إلاّ  أحياناً،  الشخصية  والمطامع  أحياناً،  السياسة  أبت  ولكن  المجد،  ذروة  المسلمون 
النزاع  يرى  أن  المؤرخ  الأخوة، ويعجب  بين  وتفرّق  الدسائس،  وتدبر  الفتن،  تثير  أن 
يبلغ هذا المبلغ بين فئتين يجمعهم الاعتقاد بأنّ لا إله إلاّ الله وأنّ محمّداً رسول الله، وأنّ 
المؤمنين إخوة، ولئن ساغ في العقل أن يقتتلوا أيام كان هناك نزاع على الخلافة من هو 
أحق منها ومن يتولاهّا؟ فليس يسوغ بحال من الأحوال أن يقتتلوا على خلاف أصبح 
أصبحت  أن  بعد  بل  الوجود  إلى  يعيده  أن  والنزاع  القتال  يستطيع  لا  التاريخ  ذمّة  في 
الخلافة نفسها مسألة تاريخية بحتة، وليس للمسلمين خليفة فعلي يضم كلمتهم، ويجمع 
التاريخ، وخلافاً في الاجتهاد، ولولا ألاعيب  شتاتهم، وأصبح كلّ الخلاف خلافاً في 

))) أستاذ كلّيّة الآداب بالجامعة المصريّة.



251 ال�سنّيّون وال�شيعة

والمطامع  الشهوات  أرب��اب  واحتفاظ  العامة،  لعقول  الماكرين  واستغفال  السياسة 
الله  بنعمة  ولأصبحوا  والسنيّ،  الشيعي  بين  الخلاف  لانمحى  وسلطانهم،  بجاههم 
إخواناً، ولتعاونوا على جلب المصالح ودرء المفاسد لجميعهم، ولنظر بعضهم إلى بعض 

كما ينظر حنفي إلى مالكي، ومالكي إلى شافعي.

وأظنّ أنّ الوقت قد حان لأن يفكر عقلاء الطائفتين في سبيل الوئام، ويعملوا على 
التاريخ، ويتلقوا  البحث حراً في  للعلماء  إحياء عوامل الألفة وإماتة الخصام، ويتركوا 
النتائج بصدر رحب، كما يتلقون النتائج في أي بحث علمي وتاريخي؛ وتبعة هذا الخلاف 

تقع على رؤساء الطائفتين، ففي يدهم تقليله وفناؤه، كما في يدهم إشعاله وإنماؤه.

ففرصة سعيدة أراها أن يؤلف الكتاب شيعي، ويقدمه للقراء سنيّ، ولعلّها بادرة 
حسنة من بوادر السير للوئام، والدعوة إلى السلام، والعمل لخير المسلمين من غير نظر 

إلى فرقة أو مذهب، وهو ما يتطلّبه ويوجبه موقف المسلمين الحاضر.

حين  الزنجاني  عبدالله  أبا  الأستاذ  عرفت  أن  التوفيق  حسن  من  كان  أنّه  وثانيها: 
العهد  قرب  على  الصداقة  وتأكدت  الصلة،  بيننا  فتوثقت   ،1935 سنة  مصر  زيارته 
الزمن  تراخي  يفعله  لا  ما  يفعل  الأرواح  قرب  ولكن  اللقاء،  زمن  وقصر  بالتعارف، 
وما  ائتلف،  منها  تعارف  ما  مجنّدة،  جنود  »الأرواح  الحديث:  وصدق  العهد،  وطول 
تناكر منها اختلف«)))، وقد رأيته واسع الاطلاع، عميق التفكير، غزير العلم بالفلسفة 
إلّي،  مما حببه  خُلقه،  نفسه، وسماحة في  وأطوارها، على صفاء في  ومناحيها  الإسلاميّة 

وحبب لي أن أقدم كتابه لقرّائه.

))) ورد في عدّة روايات كما في البخاري ومسلم، وقد روي مرسلًا عن أمير المؤمنينوعن أبي 
جعفر وأبي عبدالله، ورواه الشيخ الصدوق في )علل الشرائع( و)الأمالي(، والمهم أنّه قد تلقّاه 

العلماء بالقبول وانبروا لشرح مفرداته وإيضاح دلالته.



من وحي الفكر252

القرآن من حيث الخط والجمع  الكتاب أو الرسالة وهو تاريخ  وثالثها: موضوع 
والترتيب والإعراب والإعجام، وهو موضوع شاق عسير تعرّض له الأقدمون، ولا 

يزال مجال القول فيه ذا سعة.

وقد كان في نيّة الأستاذ الزنجاني أن يفيض فيه، ويخرج كتاباً واسعاً يجمع إلى سعة 
الرواية إعمال العقل، ولكن حالت ظروف دون ذلك فخرج الكتاب موجزاً مختصراً، 

ومع هذا فقد جمع فيه كثيراً مما تشتت في ثنايا الكتب من مؤلّفين سنيّين وشيعيّين.

ولعلّ الزمن والظروف تهيء له أن يتبع خطوته هذه بخطوة أخرى، فيهدي للقرّاء 
في هذا الموضوع بحثاً أوفى، وكتاباً أوسع، يكشف ما غمض من هذه المسائل العويصة، 

والدقائق العميقة، وهو بذلك جدير، وفقه الله.

أحمد أمين 						    

				   	   25/يونيه/1935م  



253 ال�سنّيّون وال�شيعة

تاريخ القر�آن للأ�ستاذ �أبي عبدالله الزنجاني
للأستاذ محمّد بك كرد علي)))

الكريم  والقرآن  الأكرم  النبي  سيرة  في  وجيز  المؤلّف  قال  كما  هو  القرآن  تاريخ 
والأدوار التي مرّت به من كتابته وجمعه وترتيبه وترجمته إلى سائر اللغات، طبعته مؤخراً 

مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر))).

نبيلة بشرفها  إيران ومن أسرة  المستنيرين من علماء  من  المؤلّف، وهو  استند  وقد 
وعلمها في مدينة زنجان، في تأليفه على مصادر لكبار علماء السنةّ والشيعة وجوّد الكلام 

على ما تقتضيه بيئته، وربّما تجاوزها إلى أبعد غاية كا في مقدوره تجاوزها.

وحبّذا لو كان قد توسّع في القراءات واستخدم لذلك مثلًا كتاب النشر في القراءات 
العشر لابن الجزري المتوفى سنة 833 هـ والمطبوع في مدينة دمشق.

وليته قال لنا شيئاً في القراءات وما هي عليه اليوم في بلاد فارس والهند والصين 
وتركستان وجاوه والحجاز ومصر والعراق والشام وشمالي أفريقية.

وزير  وأول  والأدب،  الفكر  رجال  من   )1953  –  1876( كردي  أصله  س��وري،  مفكّر   (((
للمعارف والتربية في سورية ورئيس مجمع اللغة العربيّة بدمشق منذ تأسيسه 1919 حتى وفاته. أصدر 

مجلة المقتبس، له مؤلّفات عدّة.
))) تأسست في القاهرة عام 1914 من خريجي مدرسة المعلمين العليا ومدرسة الحقوق وصدرت 
لائحتها القانونية عام 1915 ورأسها الدكتور أحمد أمين منذ ذلك التاريخ حتى وفاته 1954 وقامت 
بترجمة العديد من الكتب الموسوعية الغربية، مثل تاريخ الفلسفة الغربية لبرتراندرسل، وقصة الحضارة 
لول ديورانت وساهم عملها بافرازجيل من المترجمين العرب، ووضع قواعد التعريب للمصلحات 

العلميّة المترجمة.



من وحي الفكر254

وتوسّع في كلامه على ما قاله العلّامة نولدكه))) في هذا المعنى وردَّ عليه؛ ومثله من 
ا أجدر بالعناية والقبول، إلى  يحسن عليه الرد؛ وبسط القول في الترجمات الأفرنجيّة، وأّهي

غير ذلك مماّ نرجو أن يتعرّض له العلّامة المؤلف في طبعة ثانية مزيدة.

الإسلام  وضحى  الإسلام  فجر  صاحب  أمين  أحمد  الأستاذ  الكتاب  ر  صدَّ وقد 
بمقدمة موجزة قال فيها:)ولئن ساغ في العقل أن يقتتل المسلمون أيام كان هناك نزاع 
يقتتلوا على خلاف  أن  يتولاها؛ فليس يسوغ بحال  على الخلافة، ومن أحق بها، ومن 
أصبح في ذمّة التاريخ، وأنّه لولا ألاعيب السياسة، واستغفال الماكرين لعقول العامّة، 
واحتفاظ أرباب المطامع والشهوات بجاههم وسلطانهم، لانمحى الخلاف بين الشيعيّ 
إلى  حنفيّ  ينظر  كما  بعض  إلى  بعضهم  ولنظر  إخواناً،  الله  بنعمة  ولأصبحوا  والسنيّ، 
الفريقين في إحياء عوامل الألفة،  مالكيّ، ومالكيّ إلى شافعيّ؛ ورجا أن يفكر عقلاء 
يتلقون  كما  رحب،  بصدر  النتائج  ويتلقوا  التاريخ،  في  حرّاً  البحث  للعلماء  يترك  وأن 

النتائج في أي بحث علمي وتاريخي(.

ورأي صديقي أحمد أمين هو رأي فريق كبير من علماء المسلمين اليوم، وفي مقدّمتهم 
الاستاد الأكبر الشيخ المراغي، فقد قال في خطابه البديع الذي أجاب به من كرموه في 
الحفلة الأخيرة في القاهرة: إنّ من منهاجه العمل على إزالة الفروق الذهبية وتضييق شقّة 
الخلاف بينها، فإنّ الأمّة في محنة من هذا التفرّق، ومن العصبية لهذه الفرق، ومعلوم لدى 

))) ثيو دور نولدكه )1836 – 1930( مستشرق ألماني اطروحته لنيل الدكتوراه عن تاريخ القرآن، 
ثم وسعه بعد ذلك، قسمه وتلامذته من بعد إلى ثلاثة أقسام، الأوّل )في أصل القرآن( والثاني )جمع 
تامر، ومنهجه  الدكتور جورج  بعناية  للعربية  القرآن(، وصدر مترجماً  نصّ  القرآن( والثالث )تاريخ 
منتقد غير صالح لدراسة القرآن، وكتبت دراسات نقدية له منها حصل الدكتور رضا محمّد الدقيقي 
على درجة الدكتوراه من جامعة الأزهر، وما عرضه مؤلّفه المستشرق مهم لاهتمام الباحثين في الغرب 
للرجوع إليه، ومباحثه مشحونة بالطعن بالقرآن الكريم، وبالنبي وبأمهات المؤمنين، ويثير النعرات 

الطائفيّة ويمس مشاعر المسلمين.



255 ال�سنّيّون وال�شيعة

التعصّب المذهبي،  أنّ الرجوع إلى أسباب الخلاف ودراستها دراسة بعيدة عن  العلماء 
يهدي إلى الحق في أكثر الأوقات، وإنّ بعض هذه المذاهب والآراء قد أحدثتها السياسة 
التعصّب  يساير  تعصّباً  فيهم  وخلفت  أهلها  ونشطت  لمناصرتها،  الماضية  القرون  في 
السياسي، ثمّ انقرضت تلك المذاهب السياسية وبقيت تلك الآراء الدينيّة لا ترتكز إلاّ 

على ما يصوغه الخيال وما افتراه أهلها.

وهذه المذاهب فرّقت الأمّة التي وحّدها القرآن الكريم وجعلتها شيعاً في الأصول 
والفروع، ونتج عنه سخف مثل ما يقال في فروع الفقه الصحيح أنّ ولد الشافعي كفءُ 
لبنت الحنفي، ومثل ما يرى في المساجد من تعدد صلاة الجماعة، وما يسمع اليوم من 
الخلاف العنيف في التوسل والوسيلة، وعذبات العمائم وطول اللحى، حتى أنّ بعض 
مساجد  لإنشاء  وتسعى  المسلمين  جمهرة  مساجد  ترك  من  اليوم  تستحي  لا  الطوائف 

خاصّة«.

هذه أمنية عقلاء المسلمين، ويا حبذا لو عنى بعض علماء الأزهر فكتبوا كتاباً بل 
كتباً في منشأ هذا الخلاف بين السنةّ والشيعة، والطرق العلميّة لإزالته على ما يجب على 
الاختلاف  هذا  من  والخلاص  المبتوب،  الشمل  ضمّ  إلى  سبيل  ولا  دَرّاكة،  مسلم  كلّ 
بين  جانباً  الخلافات  والقاء  السنةّ،  من  صحّ  وما  الكتاب  إلى  الرجوع  بغير  الممقوت، 

ارباب المذاهب الإسلامية.



من وحي الفكر256

ال�سنيّون وال�شيعة وموقفها اليوم

للأستاذ محمّد رضا المظفّر
أتيح لي أن أتناول »تاريخ القرآن« للأستاذ الزنجاني أبي عبدالله، فأقرأ في مقدّمته 
كلمة الأستاذ »أحمد أمين« القيّمة في بابها، أقرأها، فيطربني ما فيها من نغمة متواضعة 

على وتر من احساس جديد  نعرفه في الأستاذ اليوم.
ولا أكتم الأستاذ أّين رجعت إلى ذكريات اختزنت عنه من قراءتي لفجر الإسلام 

وضحاه، ما آلم هذه الذكرى!
بينهما، وكادت  العهد  قرب  تباعدتا على  فقد خلقت للأستاذ عندي شخصيتين، 
تدفعني يومئذ إلى مقالة أضعها بين يديه في »الرسالة« أو في غيرها: لا تخرج عن عتاب 
بريء على كتابيه، وعن تشجيع على كلمته الأخيرة وتأييد لها، وهي التي أطمعتني فيه، 
لننشد صراط الإصلاح المستقيم، ولكنيّ تلكأت لا لشيء، وما أدرى لماذا كان؟ ولعلّه 

لصلاح!
ومنذ أيام كان عدد الرسالة الـ)110( في يدي، فقرأت كلمة الأستاذ محمّد بك كرد 
علي، عن تاريخ القرآن ومقدّمته، فطابت لي النبرة وجريت عليها حتّى تناولت القلم، 
وهأنذا أحدثك وأنا شيعيّ أجري مع سنيّين في ميدان الإصلاح لحظيرة الوحدة التي 

.أقامها لنا نبيّنا محمّد
شهد الله والنبي الأكرم أنّ من أثقل الأشياء على قلمي أن يقرن بين كلمتي سنيّ 
وشيعيّ: يتقارنان تقارن افتراق، ويتّصلان اتّصال تنافر، كقطبي المغناطيس المتماثلين، 
أن نخجل  لنا  خُلقت، وآن  يوم  الشائن  التنافر  الغاشمة هذا  السياسة  وقد خلّفت لهما 
أمام الله ورسوله من استمرارنا على هذا الشنآن بين أعداء تستمرّ على مطاردتنا وتستغل 



257 ال�سنّيّون وال�شيعة

افتراقنا، وما أجدرنا اليوم أن نضرب على هاتين الكلمتين في قاموس اللغة، فنستريح 
ونُريح، ونعود أمة إسلاميّة واحدة كما أرادها الرسول، أو كما أرادها الله آمنة مطمئنة 

خير أمّة أخرجت للناس!
يرجو الأستاذ )أحمد امين( في مقدّمته – بعد أن ألمع إلى بعض أسباب الخلاف – )أن 
يفكر عقلاء الفريقين في سبيل الوئام، ويعملوا على إحياء عوامل الألفة وإماتة الخصام، 
ويتركوا للعلماء البحث حرّاً في التاريخ، ويتلقوا النتائج بصدر رحب( ويتابعه الأستاذ 
المسلمين  كبير من علماء  فريق  رأي  )ورأي صديقي هو  فيقول:  كرد على(  بك  )محمّد 

اليوم(.
ثمّ ينقل لنا خطاب العلّامة شيخ الجامع الأزهر، ويقترح أخيراً أن يكتبوا كتاباً في 

منشأ هذا الخلاف بين السنةّ والشيعة والطرق العمليّة لإزالته.
وأنا أقترح هذا الاقتراح نفسه على علماء النجف الأشرف عاصمة الشيعة الدينيّة 
كيف  ولكن  شيء،  كلّ  قبل  جميعاً  يتفاهموا  أن  الفريقين  على  جميعاً  ونقترح  والعلميّة، 
نحقق هذا الاقتراح ونفرضه عليهم فرضاً؟ يجب أن نعمل له! فهل نستطيعه ولا نجعله 

مثار نزاع جديد؟
ما  لها  يسمعون  المضاعة،  الوحدة  هذه  هو  الشيعة  علماء  نشدان  أن  لك  وأؤكد 
وتوحيداً  العليا،  الإسلام  بجامعة  احتفاظاً  الزمن،  لها  عرض  وما  الفرصة،  سنحت 

لكلمة المسلمين.
علماء  نادى  العراق(  أكثرية  )والشيعة  العراق  في  الوطني  الحكم  تأسيس  إبان  في 
النجف بالوحدة عالياً، وغالوا في ذلك إلى ابعد حد، وبذلك استطاعت الأمّة العراقية 

أن تجعل من نفسها شعباً حياً وحكومة صادقة.
ولم يكن أبناء الأقطار العربية الأخرى – وخاصّة في مصر – يحسّون بواجبهم إزاء 
العراق الفتي المتطلّع إلى سحق العهد التركي البالي، فكانت لهجات متتابعة، ووخزات 



من وحي الفكر258

نافذة تلقّتها صدور الشيعة من مصر وسوريا، تلحّ عليها الحاحاً، وتكدّر عليها صفو 
الانفاق أيّما تكدير، وكان من بينها فجر الإسلام وضحاه »وأرجو ألا تخدش هذه الكلمة 
ا الصراحة نريد أن نتبعها« تعززها الأقلام المستأجرة في  عواطف الأستاذ مؤلّفهما، فإّهن
العراق، وبعبارة أصرح أقلام الاستعمار، بينما العراق في ضرورة ملحّة إلى الاتفاق بين 

سنيّة وشيعيّة، ليرتقي سلم الاستقلال المنشود.
***

إنّما هي واحدة تجب رعايتها اليوم على كلّ باحث عن الشيعة من إخوانهم السنيّين، 
غُفل عنها في فجر الإسلام وغيره، هي واحدة تحلّ كثيراً من الشغب اليوم.

م  لأّهن خاصّة،  عشريّة  الاثني  الأمامية  قلناها:  إذا  الشيعة  كلمة  من  نفهم  نحن 
الأكثريّة من بين فرَِق شتى، وذوو المؤلفات والمعارف التي يُقال عنها مؤلّفات الشيعة 
العربيّة على الخليج  العراق وسوريا وإيران والإمارات  اليوم شيعة  م  ومعارفها، ولأّهن
الفارسي والهند وأفغانستان، وما إلى ذلك، وهناك الزيديّة في اليمن والبهرة في الهند، أمّا 
الفرق الأخرى التي يعدّدها مثل الشهرستاني في الملل والنحل وغيره، فقد أصبحت في 
خبر كان ولا يُعرف لها أيّ أثر في هذه البلاد المترامية الأطراف، إلاّ بعض فرَِق لا يسمع 

لها حسيس في المجتمع الشيعيّ ولا غيره كالغالية.
فإذا طوّح القلم بالكاتب اليوم عن الشيعة، وقرأ ما كتبه السلف عنهم، خلط الحابل 
بالنابل، وألصق عقائد تلك الفرق البائدة بعامة الشيعة، وعلى الأصح بالشيعة بالمعنى 
ة، وسبئيّة، وزركشيّة، وما  المفهوم الآن، فكانوا في نظره مرجئة، وغالية، ومجسّمة، ومجّرب

إلى ذلك.
الأحياء،  الشيعة  أولئك  يثير غضب  ما  المتتبّع، وهذا  الباحث  يُنعى على  ما  وهذا 
من غير ما حاجة تدعو الكاتب ولا ضرورة، وما اجدر الكتّاب أن يتنبهوا اليوم لهذه 
لسنا  بعيد  السياسة لأغراضها في زمن  بذرتها  أحقاد شائنة  يثيروا كوامن  فلا  الناحية، 



259 ال�سنّيّون وال�شيعة

أبناءه، فلا يصطدم بآراء أفراد ـ لا فرِق ـ لا نعرف عنهم كثيراً، ولا يصحّ أن يدخلوا 
تحت هذا الاسم.

الإسلاميّة،  الأخوة  تفرضه  حيث  فالتقارب  التفاهم،  إلى  نُوّفق  قد  ذلك  وعند 
ويكون بحثنا نزيهاً يتطلّب الحقيقة ليس إلاّ، ليتلقى الطرفان نتائجه بصدر رحب – على 
ما يقوله الأستاذ أحمد أمين – كما يتلقون النتائج في أي بحث علمي وتاريخي، وكما يقع 
البحث بين علماء الشيعة أنفسهم، وبين مذاهب السنةّ أنفسها، مادامت السياسة بعيدة 

عنه وما دام بعيداً عنها.
***

وإذا لم نستطع أن نصل إلى ما نتمناّه من حمل علماء الأزهر وعلماء النجف على  هذه 
الطريق الحميدة، وعلى هذا العمل المبرور، فأكبر الظنّ أنّ من السهل علينا ألاّ نذهب 
النزيه،  للبحث  سبيلًا  أعمدتها  بين  لنا  تفتح  أن  الهادية  )الرسالة(  على  فنقترح  بعيداً، 
وتعززنا بشجاعتها الأدبيّة، فلا تصغى إلى سخط العامّة ـ إذا ما كان ـ لنستطيع أن نُلقي 

من أطمار الماضي ما رثّ وبلي 
النشر(،  )منتدى  باسم  العام  هذا  أسست  علميّة  دينيّة  جمعيّة  عندنا  النجف  وفي 
تسعى لهذا الواجب وتدعو إليه، )وهي تضمّ طبقة صالحة من علماء النجف وفضلائها(، 
وبصفتي كاتبها العام أُذيع عنها هذه النيّة المحمودة، وأذيع عنها استعدادها للعمل في 

هذا السبيل.
ولقد كان لما كتبه الأستاذان )أحمد أمين( و)محمّد بك كرد علي( الوقع الجميل في 

نفوس أفرادها، ورحّبوا بهذا التفكير العالي الكبير.
وفي مصر )لجنة التأليف والترجمة والنشر( الموقّرة، ففي استطاعة الجمعيتين أن يقفا 
للعمل  النتائج  ويتلقيا  المعقول،  الحدّ  إلى  الباحثين  بأيدي  ليأخذا  الطريقين،  ملتقى  في 

عليها ونشرها في بلاد الله، كما نريد أن نقترحه على علماء الأزهر والنجف.



من وحي الفكر260

ندعو إلى هذا عقلاء قومنا ليضعوا حدّاً لهذه المهازل، وليقارّوا على خطّة واحدة 
لحلّ الخلاف، وعندي أن يُسدل حجاب كثيف على الماضي البعيد، فيما يعود إلى الحوادث 
التاريخيّة التى لا تمسّ حياتنا العمليّة اليوم، فينحصر البحث في نقطة عمليّة لا غنى لنا 

عنها.
م سفينة النجاة، ولكن ليس  ا تتمسّك بعترة الرسول، لأّهن كلّ ما عند الشيعة أّهن
كعقيدة وموالاة فحسب، فإنّ هذه عقيدة كلّ مسلم اعتنق دين الإسلام، مصدّقاً لما جاء 
به النبي؛ وإنّما تعني من التمسّك بهم أن تأخذ بأقوالهم في أحكام الفقه وترجع إليهم 
في دين الإسلام، ولا تعرف للتمسّك بهم معنى غير هذا، وتدلل على أنّ ما جاء به النبي 
عنه  الرواة  كسائر  لا  معصومون،  عليه  أمناء  وهم  عندهم  مكنوز  وعلمه  عنه،  ورثوه 

وعنهم، يروون الأحاديث كنقّال يخطئون في النقل ويصيبون، ويصدقون ويكذبون.
في  الخلاف  وكثر  السنةّ،  أهل  إخوانهم  وبين  بينهم  العملية  الشقّة  بَعُدت  وبهذا 
الفروع الفقهيّة؛ فكان وضوء السنةّ وكان وضوء الشيعة، وكانت صلاة السنةّ وكانت 

صلاة الشيعة، وكان وكان.
فإن استطعنا أن نتفق ونحلّ هذا اللغز بيننا حلًا مرضياً، فقد وفّقنا إلى كلّ شيء، 
واستطعنا أن نوجه جبهة الإسلام، كما يشاء لنا ديننا دين القيمة، وما هذا على الرجال 

المخلصين بعزيز.
محمّد رضا المظفر 		  			 

				       كاتب )منتدى النشر( العام  

النجف الأشرف 					   



261 ال�سنّيّون وال�شيعة

ال�سنيّون وال�شيعة للأ�ستاذ �أحمد �أمين

بهذا العنوان كتب الأستاذ »محمّد رضا المظفّر« من أفاضل علماء النجف، مقالاً في 
الثالثة(؛ وقد أسهلها الأستاذ بالعجب من أن أكون كاتب  السنة  )عدد الرسالة 118 
وأن  معاً  الزنجاني  للأستاذ  القرآن«  تاريخ  »مقدمة  وكاتب  وضحاه«،  الإسلام  »فجر 
»النغمة التي ظهرت منيّ في هذه المقدّمة نغمة متواضعة على وتر من إحساس جديد« 
ا على عكس ما ظهر منيّ في فجر الإسلام وضحاه، وفّرس ذلك بأنّ لي »شخصيتين  وأّهن

تباعدتا على قرب العهد بينهما«.

والحقّ – يا أخي – أنّ النغمتين صدرتا عن نفس واحدة كانت تكره الخلاف بين 
السنيّين والشيعة أشدّ الكره وأعمقه يوم كتبت فجر الإسلام وضحاه كما كانت تكرهه 

يوم كتبت مقدمة تاريخ القرآن، وكما لا تزال تكرهه إلى اليوم.

وكلّ مظاهر الخلاف بين القولين سببه أّين بحثت في فجر الإسلام وضحاه مذهب 
الشيعة كما يبحثه كلّ عالم، وحاولت جهدي أن أضع التعصب جانباً، وأن أتناسى أّين 

سنيّ أكتب عن الشيعة، وأملأ نفسي عقيدة أّين مؤرخ يتطلب الحقّ حيث هو.

ومن أجل ذلك نقدت السنيين كما نقدت الشيعة، وقلت ما اعتقدته الحق في هؤلاء 
وهؤلاء، ووضعت الفرقتين في كفتي ميزان؛ فإذا قلت إنّ بعض الشيعة وضعوا بعض 
الأحاديث، قلت إنّ بعض السنيّين وضعوا بعض الحديث أيضاً، لأّين اعتقدت الحقّ في 

ذلك؛ وهكذا سرت على هذا المنهج دائمًا.

وأنصفت المعتزلة في بعض آرائهم، والخوارج في بعض آرائهم، والشيعة في بعض 
في  فأسلوبي  ذلك،  من  شيء  عن  يرضون  لا  السنيّين  أن  جرت  العادة  أنّ  مع  آرائهم، 



من وحي الفكر262

الحالين طلب الحقّ حيث كان.

وإذا كان ديننا يتطلب مناّ أن نزن الحق في ذاته من غير أي اعتبار آخر سواء كان 
مصدرها مسيحيّاً أو يهوديّاً أو وثنيّاً، فبالأحرى نزنه إن كان مصدره معتزليّاً أو خارجيّاً 

أو شيعيّاً.

وكلّ ما في الأمر أنّ بعض إخواني من الشيعة أخطأوا من ناحيتين:

أعني  لا  أّين  وفهموا  أنفسهم،  على  الشيعة  عن  أقوله  ما  طبقوا  دائمًا  م  أّهن الأولى: 
بالشيعة في كلّ موضع إلاّ إيّاهم، مع أنّ الشيعة كما يعلمون فرق مختلفة لا حصر لها، وأنّ 
منها الغالي الممعن في غلوّه، ومنها المعتدل القريب من الأنصاف، وليست الأماميّة التي 
يدين بها أهل العراق وفارس إلاّ فرقة واحدة من فرق عديدة، بعضها باق إلى اليوم، 

وبعضها عفى عليه التاريخ؛

فخطأ محض أن يظنوّا أّين كلما قلت »الشيعة« عنيتهم؛ إنّما يكون لهم الحقّ كلّ الحقّ 
– والمؤرّخ يجب  أو الاثني عشريّة  أتكلّم على الأماميّة  أن يفهموا أّين أقصدهم عندما 
عليه أن يؤرّخ الماضي كما يؤرّخ الحاضر، وأن يذكر الغلاة كما يذكر المعتدلين، فإذا عاب 

الغلاة فليس عيبه إذا فهم قوم منه أن يعنيهم.

على  يجب  أنّه  من  القرآن«  تاريخ  »مقدمة  في  إليه  دعوت  ما  هي  الثانية:  والناحية 
العلماء من الطائفتين أن يوسّعوا صدرهم للنقد النزيه »ويتلقوا النتائج بصدر رحب«، 
الباحث أن  السنيّون! فواجب  الشيعة وكم أخطأ  العلماء حقّاً، فكم أخطأ  فهذه شيمة 
فسواء  للنتائج،  بالنسبة  الحياد  على  وهو  للبحث  ويتأهب  طليقاً،  حرّاً  المسائل  يبحث 
خرجت النتيجة صفراء أو سوداء لا يهمه، لا أن يعتقد أولاً ثمّ يبحث عن البرهان الذي 

يؤدي إلى النتيجة التي اعتنقها من قبل، فذلك ليس شيمة العلماء المخلصين للحقّ.

وكل ما في الأمر أنّ الواجب أن ينحى العامة وأشباههم عن الدخول في مثل هذه 



263 ال�سنّيّون وال�شيعة

م لا يستسيغونها ولا هم متهيّئون لها، وليست تنفعهم في دينهم ولا دنياهم. المباحث لأّهن

بعض  وجّه  وقد  أخطأت؛  أكون  فقد  العصمة،  أدّعي  ولا  بحثت،  الروح  بهذه 
مماّ  اكثر  السنةّ  أهل  مصادر  على  عوّلت  بحثت  حين  أّين  إلى  نظري  الشيعة  من  أخواني 
عوّلت على مصادر الشيعة، وكان الواجب ألاّ يعتمد في كلام خصم على خصم، وأن 
ينظر في قول كلّ فرقة إلى حكاية أصحابها وخصومها معاً، ثمّ يمحّص الحقّ من ذلك 

كلّه؛

وقد أصغيت إلى هذا القول واقتنعت بصحّته، فلّام أردت أن أكتب فصل الشيعة 
في الجزء الثالث من ضحى الإسلام توسّعت ما وسعني في قراءة الكتب المعتمدة عند 
ينثلج  حتى  المختلفة،  وجوهها  من  فيها  وأفكّر  لبطن  ظهراً  أقلبها  أزال  ولا  الشيعة، 
يتطلب  – وليس  لناحية  تحزّب  غير  من  البرهان  عليه  يقوم  بما  وأؤمن  للحق  صدري 
منيّ أكثر من ذلك – وإنّما يتطلّب من قادة الرأي في الشيعة والسنيّين الاّ يضيق صدرهم 
حرجاً مماّ يقال متى خلصت نية القائل، وعلى القائل والكاتب أن يعمد إلى الحقّ والحقّ 

وحده، وأن يقوله في أدب لا في تهاتر وسباب.

وليس من الحق ألا يرضى الشيعة عن المؤرّخ إلاّ إذا مجدّ كلّ عقائد الشيعة وصوّبها، 
إذا مجدّ كلّ عقائدهم وصوّبها، فالمؤرّخ  السنيون عنه إلاّ  كما ليس من الحق ألا يرضى 
قاض عادل لا يهمه من رضي ومن غضب، وهو لم ينصب للإرضاء والاغضاب، إنّما 

نصّب ليتعرّف الحقّ ويجهر به.

هذا ما أردت أن أقوله من الناحية العلميّة، وأرمي من وراء ذلك كلّه إلى القول بأنّ 
البحث العلمي شيء والنزاع والخصام شيء آخر، وأنّ البحث العلمي لا يمنع التفاهم 

والوئام، بل هو إذا نظر إليه النظر الواسع العالي سبب من أسباب الألفة.

ـ وهي  القادة في ذلك  الوفاق فسهلة ميسورة متى أخلص  العمليّة في  الناحية  أمّا 



من وحي الفكر264

ـ وإذا كانت الوطنيّة قد استطاعت أن توفّق في مصر بين  الزمان أيسر وأسهل  في هذا 
المسلمين والمسيحيّين، فكيف لا تستطيع المصالح  الأقباط والمسلمين، وفي سوريا بين 
المشتركة القويّة الواضحة ألاّ توحّد بين الشيعة والسنيّين وهم أهل دين واحد يجمعهم 
الإيمان العميق في صدورهم بأنّ لا إله إلاّ الله وأنّ محمّداً رسول الله وأنّ كلّ الخلاف 
والرياسة  والمال  الجاه  أهل  يستغلها  الظاهر  في  وفقاقيع  السطح  على  موجات  بينهم 
ا كل شيء في الدين، وليس ذلك بصحيح إلاّ إذا كانت فقاقيع الماء كلّ الماء،  فيوهمون أّهن
وأمواج البحر هي كلّ البحر، وزبد السوائل كلّ السوائل، والعمامة الخضراء والحمراء 
والبيضاء هي كلّ الإسلام؛ فالحقّ أنّ الإسلام أعمق من ذلك كلّه، وما الخلافة والنزاع 
عليها والفروق الخفيفة في مظاهر الوضوء والصلاة والزواج والطلاق ونحو ذلك إلاّ 
بين  كالفرق  بينهما  والفرق  للدين،  الأساسيّة  القواعد  بجانب  التفاهة  كلّ  تافهة  أشياء 
مظهر الإنسان وقلبه، وبين ملبسه ومخبره، ليكن الإيمان بالأسس في القلب، ثمّ ليكن 

المظهر ما يكون، فالله ينظر إلى قلوبكم لا إلى صوركم.

وليقلل علماء الدين سنيّون وشيعة من تمسّكهم بالمظهر ومحافظتهم على وجاهتهم 
في قومهم وأتباعهم وما يغله ذلك عليهم، يروا أنّ الوفاق أقرب ما يكون وأسهل ما 
يكون ويضحكوا ويبكوا من سخافات السلف والخلف الذين أثاروا النزاع على التافه 

وتركوا اللباب.

أليس من السخف أن يتقاتل طائفتان على خلاف تاريخي أكان علّي أحق بالخلافة 
أم أبو بكر وعمر، وعلي وأبو بكر وعمر في قبورهم لا يعنون بشيء من ذلك؟ أم ليس 
من السخف أن يتعادى طائفتان مسلمتان تقرّان كلّ أسس الإسلام من أجل اختلافهما 
يقرّ الشيعة  في جزئيات صغيرة في أشكال الوضوء وما إليه؟ أم ليس من السخف ألاّ 
السنيّون  يقرّ  وألاّ  إذا صدر من شيعيّ؟  إلاّ  فكرة ولا عمل مجيد  بعلم ولا فضل ولا 



265 ال�سنّيّون وال�شيعة

ا القوم جعفر  بعلم ولا فضل ولا فكرة ولا عمل مجيد إلاّ إذا صدر من سنيّّ؟.. لا لا أّهي
الصادق رجل عظيم، وأبو حنيفة رجل عظيم، فليزر شيعة العراق أبا حنيفة لعظمته، 
النوابغ على السواء، فلم  العراق مشهد الحسين لعظمته؛ والأمهات يلدن  وليزر سنيّو 
تضن على الشيعة بنوابغ ولا على السنيّين بنوابغ، كما لم تضن على الأمم الأخرى بنوابغ، 

فحصر كلّ فرقة تعظيمها لرجال فرقتها ضيق في النظر وفقر في الفكر.

قد  الخلاف  رأينا   – البديهيات  من  أرى  فيما  وهي   – وأمثاله  كلّه  هذا  زال  وإذا 
والباحثون  والمؤرخون  والباحث،  المؤرّخ  عند  إلاّ  يبقى  ولا  أساس،  له  يعد  ولم  تبخّر 
الأغراض  تطوح بهم  ولم  الصدق،  الحق، وشعارهم  رائدهم  كان  متى  متصافون  دائمًا 

والشهوات.

أن يتقدم علماء اليوم من الفريقين فيمحوا  ليس من وسيلة تدرأ هذا الخلاف إلاّ 
الآثار السيئة التي خلّفها علماء الأمس.

ا أشدّ البلاد مظهراً لهذا الخلاف، فيتعاون  ولعلّ أصلح بقعة لذلك هي العراق، لأّهن
وجوه  ويبحثون  والشيعة،  السنيّين  رؤساء  من  بغداد  في  مؤتمر  لعقد  الطائفتين  رؤساء 
الخلاف وكيف تزال في جو هادئ مخلص؛ وأسبق الطائفتين إلى هذه الدعوة أفضلهم، 
ولا يجعلون للعامّة والغوغاء سلطاناً، وليرفعوا شعارهم في كلّ مجتمع وعند كلّ خلاف 

»مسلمون قبل كلّ شيء« »مسلمون قبل أن نكون شيعة وسنيّين«.

ولا بأس أن يدعوا قادة الفكر في مصر والشام والحجاز للاشتراك في هذا المؤتمر 
والتشديد في حصر أغراضه في إزالة الخلاف بين سنيّ وشيعيّ، فلا يمسّون أي موضوع 
اذ شعار لهذا  آخر، ثمّ يرسمون الطريق العملي لإزالة هذا النزاع من تزاور الطائفتين، واّخت
م إن فعلوا واخلصوا  الوفاق، وتبيين يوم يتّخذ عيداً يذكّر بهذا الاتحاد ونحو ذلك، إّهن
 – القوى  هذه  يوجهوا  أن  وأمكنهم  الطائفتان،  لها  يتعرّض  مشكلة  اكبر  من  خلصوا 



من وحي الفكر266

العظيمة التي تذهب هباء في الخلاف – إلى إصلاح شؤونهم الاجتماعية، واستطاعوا أن 
يتعاونوا على رفع مستوى قومهم، وعجبوا بعد قليل – لما يظهر من نتائج باهرة – كيف 
بالعرض،  يستمسكون  الطويل  الزمن  هذا  كانوا  وكيف  دامس،  ظلام  في  جميعاً  كانوا 

ويضيعون الجوهر، ويفرطون في الكتاب، ويحتفظون بالغلاف.

وأقرر من الآن أّين سوف لا أردد على من يتّخذ بعض ما جاء في هذه المقالة وسيلة 
لإثارة النزاع من جديد، إلاّ أن يفتح صاحبها مجالاً للكلام في مشروع المؤتمر، أو وسائل 

الوفاق وبالله التوفيق...

أحمد أمين 						    



267 ال�سنّيّون وال�شيعة

حول ال�سنيّين وال�شيعة
للأستاذ محمّد بهجة البيطار)))

تحت   )121 )عدد  الغرّاء  الرسالة  في  أمين  أحمد  الأستاذ  العلّامة  كتبه  ما  قرأت 
عنوان )السنيّون والشيعة( فرأيته يدعو إلى نبذ كلام الطاعنين من الفريقين، وإلى عقد 
مؤتمر للوحدة الإسلاميّة، يمهّد له بالتماس وسائل الوفاق من الآن؛ ولعمري أنّ السنة 
والشيعة هما أكبر مظهر للمسلمين اليوم، وهم المرجوّون لوراثة تلك الوحدة الدينيّة، 
وتجديد ذلك المجد الدارس علمًا وديناً وأخلاقاً؛ وإنّ أضّر شيء علينا هو هذه العصبيّة 
وَكَانُواْ  دِينَهُمْ  قُواْ  فَرَّ الَّذِينَ  ﴿إنَِّ  الذميم،  الديني  الممقوتة، والتفرق  الموروثة، والعداوة 

ء﴾))). ْ شِيَعاً لَّسْتَ مِنْهُمْ فِي َيش

ا الشيعة الكرام: تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم، أنتم تحبونها مناّ وهي تسّرنا  أّهي
منكم، وهي أن نأخذ بأدب سيدنا علي وهديه، ونقف من محاربيه عند حدود أمره ونهيه، 
وإن لم تتجاوزوا قوله ولا فعله، فأهل السنةّ معكم، وأنتم منهم وهم منكم، وها هي 
ذي أقواله وأعماله تعرض عليكم: لقد بايع الإمام علي للأئمّة الثلاثة من قبله، وتنازل 
ولده الحسن عن الخلافة لمعاوية من بعده، وأصلح الله به فئتين عظيمتين من المسلمين 
طبقاً لما أخبر جدّه الصادق الأمين عليه وآله الطاهرين وصحبه الطيبين أفضل الصلاة 

والتسليم:

في نهج البلاغة أنّ علياً سئل عن الخوارج:

العلميّة  المناصب  من  عدداً  تولى  مؤلف،  خطيب  عالم   ،)1976  –  1894( الشام  علامة   (((
والدينية، عضو المجمع العلمي العربي بدمشق، وله مؤلّفات.

))) الأنعام 6: 159.



من وحي الفكر268

أكفّارٌ هم؟ قال: من الكفر فرّوا؛ قيل: أفمنافقون؟ قال: المنافقون لا يذكرون الله 
إلاّ قليلًا، ولا يأتون الصلاة إلاّ وهم كسالى؛ قيل فما هم؟ قال: قوم بغوا علينا فقاتلونا 

وقاتلناهم.

وفي نهج البلاغة أيضاً أنّه قال وقد سمع قوماً من أصحابه يسبّون أهل الشام 
مْ،  لَهُ أَعْمَا وَصَفْتُمْ  لَوْ  وَلكنَِّكُمْ  سَبَّابيَِن،  تَكُونُوا  أَنْ  لَكُمْ  أَكْرَهُ  »إِّين  بصفّين:  حرب  أيّام 

مْ، كَانَ أَصْوَبَ فِي الْقَوْلِ، وَأَبْلَغَ فِي الْعُذْرِ«. وَذَكَرْتُمْ حَالَهُ

م يقصّون ما جرى بين الصحابة رضي الله  أقول: ومعلوم من حال أهل السنةّ أّهن
وأنّ   ،علّي جانب  في  الحقّ  أنّ  ويرون  حالهم،  ويذكرون  أعمالهم،  ويصفون  عنهم 
الباغية على الإمام الحقّ، وهم المخطئون في اجتهادهم، ولكنهّم  الفئة  من حاربوه هم 
يؤولون التشاجر بينهم تأدّباً واحتراماً لصحبتهم، وحفظاً لكرامتهم، وحسن بلائهم في 

نشر الدعوة الإسلاميّة، ويقولون الكل ينشدون مصلحة الإسلام.

ا الأخوة الكرام: أليست الدعوة إلى عقد مؤتمر بعيد الوحدة الإسلاميّة على هذا  أّهي
نيّ العلوي هو المطلوب ولا سيّما في هذا الزمن العصيب؟ الأساس الدينيّ، السُّ

فنحن نعزز رأي الأستاذ الجليل أحمد أمين، ونرجو أن يعقد مؤتمر في الكنانة أو في 
دار السلام تزول به تلك الاحن، وتحول تلك المشاحنات إلى ما يعود على الأمّة بالنفع 
العام من توحيد الكلمة، وتقوية الملّة، وإنشاء دور العلم المشتركة، وإحياء ذكرى أئمّة 

آل البيت بتجديد هديهم وإصلاحهم.

محمّد بهجة البيطار 						    

						         )دمشق(    



269 ال�سنّيّون وال�شيعة

�إلى الأ�ستاذ �أحمد �أمين
للأستاذ السيّد محمّد صادق الصدر)))

 – »الرسالة«   صفحات  على  الأمين  الأستاذ  ا  أّهي أقرأك  أن  جدّاً  ويسّرني  يسّرني 
صحيفة الأدب الخالدة – حاملًا لواء الوحدة، داعياً إلى الاتحاد والألفة، وإنّ في لحنك 
الجديد العالي ـ يا أستاذ ـ لذّة ومتاعاً، وإنّ تفسيرك للفظة الشيعة التي وردت في كتابيك 
الجليلين وسفريك الثمينين: فجر الإسلام وضحاه، وتصريحك بأنّك لم تقصد من لفظ 
ذلك  كلّ  غلوّه،  في  الممعن  المغالي  قصدت  وإنّما  منهم،  عشرية  الاثني  الإماميّة  الشيعة 
منك عاطفة مشكورة نقدّرها كلّ تقدير ونكّبرها الاكبار كلّه؛ وإن عاطفتك هذه لدليل 
أقوى دليل، وبرهان أسطع برهان، على أدب نفسك وطهارة ذاتك، وعظيم أخلاقك 
وخلالك، وكن على يقين معي بأنّ تصريحك هذا قد رفع سوء التفاهم وأزال من نفوس 
شيئاً  مفكريهم  عن  سمعت  أو  قرأت  وإذا  وعتب؛  ملامة  كلّ  البررة  الشيعة  إخوانك 
آرائهم ومعتقداتهم، وهذا  فإنّما كان ذلك غيرة على طائفتهم ودفاعاً عن  لا يرضيك، 
م لم  إّهن بأن أقول  أمّة تحتفظ بكرامتها، وتحرص على سمعتها؛ وأسمح لي  طبيعي لكلّ 
يخطئوا إذ فهموا من لفظ الشيعة أنّك عنيتهم ما دام لفظ الشيعة مطلقاً غير مقيّد؛ وليس 
لتخرج  بالغالية  الشيعة  تقييد  على  واحدة  عبارة  وضحاه(  الإسلام  )فجر  كتابيك  في 
الاثني عشرية عن لفظ الشيعة المطلق إذا لم تقم قرينة تدلّ على تقييده يحمل على إطلاقه، 
وقد تكون ثمّة قرائن ـ لا قرينة واحدة ـ قامت لدى الشيعة على الاطلاق وحملتهم على ما 
فهموه، فإنّ ذكرك للفظ الشيعة مطلقاً أيضاً في كتابك )ضحى الإسلام( – بعد أن زرت 

))) عالم جليل من أعلام العراق )1909 – 1995( تولى رئاسة مجلس التمييز الجعفري، ثم عضواً 
في مجلس الأعيان، له العديد من المصنفّات.



من وحي الفكر270

العراق وطفت بمدن الشيعة، واجتمعت برجالاتها، وعرفت الشيء الكثير من عقائدها 
أريد  ولست  الاعتقاد؛  هذا  يعتقدوا  أن  على  وحملهم  الفهم  هذا  لهم  سوغ   – وآرائها 
م لم يخطئوا في فهمهم  بكلامي هذا أن أثبت أنّك تقصد ما فهموه، وإنّما أريد أن أقول إّهن
ما دام إطلاق اللفظ كان يحتم عليهم فهم ذلك، وعلى كلّ حال سترى من الشيعة إخواناً 

شاكرين أفكارك وآرائك الأخيرة.

وأود أن ألفت نظرك إلى نقطة مهمّة وردت في مقالك القيّم، فقد قلت: »وليست 
الإماميّة التي يدين بها أهل العراق وفارس إلاّ فرقة واحدة من فرق عديدة بعضها باق 

إلى اليوم، وبعضها عفى عليه التاريخ«.

إنّ الطائفة الاثني شعرية هي الطائفة الوحيدة اليوم من طوائف الشيعة وهي مبثوثة 
في العراق وفارس والهند وأفغان وسورية والبحرين والحسا والقطيف وفي غيرها من 
الأقطار الإسلاميّة، وكلّ ما يبرز للعالم من آثار علميّة ومنتوجات ادبيّة هو مماّ دبجته 
أقلام علماء هذه الفرقة وكتابها وشعرائها، ولم يبق من طوائف الشيعة المتعددة غير هذه، 
اليوم خاصّاً بهذه  الشيعة  لفظ  لذلك أصبح  تذكر،  بعض طوائف ضئيلة لا  إلاّ  اللهم 
الطائفة يتبادر إلى الذهن لدى إطلاقه؛ وقد بادت – ولله الحمد – أكثر هاتيك الطوائف 

الضالّة التي شوّهت سمعة الشيعة.

ا  وأملي وطيد ألا تعرض في الجزء الثالث من فجر الإسلام إلى غير هذه الطائفة لأّهن
هي الطائفة الوحيدة من بين طوائف الشيعة المتعددة، التي يطلق عليها لفظ الشيعة لكل 
ما لهذه اللفظة من معنى؛ فهي التي شايعت علياً وتابعته في أفعاله وأقواله، وليست 
طوائف الشيعة الضالة من التشيع في شيء ما دامت أفعالهم وأقوالهم لا تتفق وأقوال 

أهل البيت وأفعالهم.

ومن الخطأ جدّاً أن نجعل المقياس والجامع للتشيع حب علي هذا لأنا اذا اردنا 



271 ال�سنّيّون وال�شيعة

م يحبون  ان نجعل المقياس العنوان وجب أن نطلق على السنيّين لفظة الشيعة أيضاً، لأّهن
الذي  وهو  والمتابعة،  المشايعة  هو  إذن  للتشيع  فالمقياس  شخصيّته،  ويقدّسون  الإمام 
يقتضيه لفظ الشيعة؛ أمّا الطوائف التي لا نجدها مطابقة لهذا اللفظ فليست من الشيعة 

في شيء وإن ألصقت نفسها إلصاقاً واتخذت لها هذا الاسم وساماً.

بين  ويؤلف  الطائفتين،  علماء  بين  يجمع  بغداد  في  مؤتمر  عقد  من  رجحت  ما  أمّا 
الفريقين فهذه فكرة ناضجة، وأصبحت اليوم محتّمة، وجدير بكل مسلم أن يبث هذه 
الدعوة، ويسعى لتحقيق هذه الفكرة فقد آن أن نتفق ونتحد، وآن لنا أن نوحد الصفوف 
الوحيد في شقّ  السبب  التي كانت  الطائفية  النعرات  ننبذ  أن  لنا  الكلمة، وآن  ونجمع 
عصا المسلمين وبثّ روح الخصام في نفوس الأمّة المسلمة التي كان يسودها الاتفاق، 

ويعلو سماءها الحب والوئام.

– أن  فيه أعداء الإسلام ومناوئوه  الذي كثر  – ونحن في هذا العصر  بنا  وحري 
نتناسى الماضي ونسدل حجاباً كثيفاً على كلّ ما من شأنه أن يكدّر الجو ويثير العداوة 
كلمة  أتذكر  وإّين  اليوم،  المصائب  فستجمعنا  بالأمس  المذاهب  فرقتنا  وإذا  والبغضاء، 
شرف  الحسين  عبد  السيّد  الإمام  الأكبر  عامل  جبل  لعلامة  الموضوع  هذا  في  خالدة 
السياسة،  )فرقتهما  الطائفتين:  عن  قال  فقد  الإسلاميّة،  المنار  مجلة  عنها  نوهت  الدين 
وستجمعما السياسة(؛ فالسياسة التي فرّقت بينهما طيلة الأعصر الماضية هي هي التي 
ستجمع بينهم في هذا العصر وتوحّد صفوفهم في الأعصر الآتية؛ وإنّ الواجب ليحتّم 
على كلّ فرد من أفراد الأمّة الإسلاميّة أن يبثّ روح الاتفاق الحيّة، ويسعى غاية جهده 
في كلّ ما يرجع إلى صالح الأمّة، »فكلّكم راع وكلّكم مسؤول عن رعيّته«، ولكن مماّ 
م هم  لا شكّ فيه أنّ المسؤولية العظمى تلقى على عاتق العلماء والمفكرين من الأمّة، فإّهن
القادة، وهم الذين يقدرون الواجب، وهم الذين يحسّون بمسيس الحاجة إلى بثّ روح 



من وحي الفكر272

الاتفاق والألفة، وهم قادرون ـ بما أوتوا من علم وحكمة وقوّة بيان ـ أن يخضعوا العامّة 
إسلامي  مؤتمر  بايجاد  وقاموا  الروح،  هذه  ببثّ  العلماء  قام  وإذا  ونظريّاتهم؛  لآرائهم 
عام، فإنّما يقومون بواجب تفرضه عليهم حالة الأمّة الإسلاميّة الحاضرة، وتحتّمه آي 
القرآن الكريم ونصوص السنةّ المقدّسة؛ فالقرآن الكريم يحضّ على الاتفاق، ويحثّ على 
مَا الْمُؤْمِنُونَ إخِْوَةٌ﴾)))، ويقول: ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْليَِاء  الألفة فيقول: ﴿إنَِّ
قُواْ وَاخْتَلَفُواْ مِن بَعْدِ مَا جَاءهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَأُوْلَئكَِ  بَعْض﴾)))، ﴿وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَّ
قُواْ﴾)))، إلى غير  تَفَرَّ وَلَا  يعاً  اّهللِ جَمِ بحَِبْلِ  عَذَابٌ عَظيِمٌ﴾)))، ويقول: ﴿وَاعْتَصِمُواْ  مْ  لَهُ
ما هنالك من الآيات الكريمة التي تحتّم على المسلمين أن يتّفقوا، وتحذّرهم أن يتفرّقوا 
المقدّسة  النبويّة  السنةّ  إلى  رجعنا  لو  ونحن  ومجدهم،  عزّهم  ويخسروا  فتذهب ريحهم، 
لوجدناها تضرب على هذا الوتر وتلحّن أحاديثها الشريفة على هذا التلحين، وتواجه 
المسلمين بنحو هذا الأسلوب فتقول: »ذمّة المسلمين واحدة يسعى بها أدناهم، وهم يد 
على ما سواهم فمن أحقر مسلمًا فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين، لا يقبل منه 

يوم القيامة صرف ولا عدل« والأحاديث في ذلك كثيرة.

وكان  التعبير،  بمختلف  عليها  ويح��ضّ  المباركة  ال��روح  ه��ذه  يبثّ   وكان
نفوس  في  وأثر  العربية،  الجزيرة  أنحاء  في  عظيم  دور  القيمة  وتعاليمه   لإرشاداته
المسلمين الأثر الذي جعل فيهم روحاً وثّابة حيّة كانت هي السبب الوحيد في رقيّهم 
وصلت  وما  المراحل،  تلك  اجتازت  ما  الإسلاميّة  فالأمّة  العظيم،  وتقدمهم  الباهر، 
إلى ما وصلت إليه من المجد والعظمة إلاّ بالتمسّك بالاتّفاق والاعتصام بحبله المتين؛ 

))) الحجرات 49: 10.
))) التوبة 9: 71.

))) آل عمران 3: 105.

))) آل عمران 3: 103.



273 ال�سنّيّون وال�شيعة

فبفضل الاتفاق أصبحت الأمّة الإسلاميّة أمّة حيّة، وبفضل الاتفاق تربّعت على دسّت 
الحكم وقبضت بيدها الحديديّة على أنحاء المعمورة، وإذا أردنا أن نسترجع مجدنا القديم 
ونستردّ عزّنا السالف لتحتّم علينا أن نتقدّم للعمل حاملين هذه الروح الوثّابة المباركة، 

ى اّهللُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ﴾))). َ ﴿وَقُلِ اعْمَلُواْ فَسََري

بغداد 							     

						    محمّد صادق الصدر    

))) التوبة 9: 105.



من وحي الفكر274

ال�سنيّون وال�شيعة والم�ؤتمر

للأستاذ محمّد رضا المظفّر

)عدد  في  المنشور  أمين(  )أحمد  الأستاذ  مقال  بعد  أنسحب  أن  لي  بدا  وهلة  لأوّل 
الرسالة 121(، ولا أدخل في هذا الموضوع من جديد، لأنّه قرر أخيراً: »أنّه سوف لا 
أن يفتح  النزاع من جديد إلاّ  يردّ على من يتّخذ بعض ما جاء في مقالته وسيلة لإثارة 
صاحبها مجالاً للكلام في مشروع المؤتمر أو وسائل الوفاق« فخشيت أن أكون عند الناس 
أو عند نفسي )وهي لا تحب لي الرذيلة( ممنّ يتحبّب النزاع أو يسعى لتعكير صفو الأخوّة 
هذا  وُضع  ـ  أدري  لا  آخر  لشي  أو  ـ  ولهذا  الإسلامي،  العالم  في  بشائرها  ظهرت  التي 

التقرير الصريح.

ومن جهة أخرى، تخوّفت أن يكون حديثي هذا من )لغو الصيف( وإن كناّ نستقبل 
الشتاء، فلا أُجاب عليه بعد ذلك التقرير؛ وليست فكرة المؤتمر ـ وبالأصح حلم المؤتمر 
أستنزل  حتّى  إليها(،  )وسأعود  أعتقد  فيما  الصادق  والحلم  الناضجة  الفكرة  تلك  ـ 

بعلاجها طرف الأستاذ لميدان هذا الموضوع.

كلّ ذلك دار في خلدي، وأكثر من كلّ ذلك صرفني عن كلّ هذا الحديث، حتّى 
بوجوب  مؤمنة  جد  فأجدها  نفسي  طوية  إلى  أتراجع  وأخيراً  الزمان،  هذا  علّي  يمضي 
السعي لتحقيق فكرة الاتفاق، وتوحيد كلمة المسلمين، مهما اختلفت وجهة النظر مع 

الأستاذ أو مع غيره، وهنا فليقرر الأستاذ ما يشاء؛ وليقل الناس ما يحبّون!

ما  لإزالة  يتتبعها،  للفرص  يقف  لكاتب  الرحب  صدرها  تفتح  الرسالة  ولعلّ 
أو غيرهم عن كثب، حتّى لا  كتابها  الطائفتين، ويشهد حديث  قد يسيء للاتفاق بين 



275 ال�سنّيّون وال�شيعة

انّ  حين  في  لسان،  ولا  لها  سمع  لا  المفاوز،  مجاهل  في  غائبة  كأمّة  الشيعة  عن  يتكلّموا 
رجال الشيعة تتبع الأحاديث عنها في الصحف والكتب بكلّ إصغاء، وقد لا تشاء الرد 
والجواب، كما وقع في العام الماضي في الرسالة بين الأستاذين، عبد الوهاب عزام، وأمين 

الخولي، في قضيّة مكّة ومشهد الحسين.

ا من الأمم الخوالي )ولتعرف من الآن أنا  وكم يضحكني ما يكتب عن الشيعة كأّهن
لا نفهم من كلمة الشيعة إذا أطلقت غير الإماميّة(، فتنسب لها عقائد وآراء لا تعرفها 
ثمّ يحرقون الأرم من غير طائل،  وكثير من رجالها صامتون كأنّ الحديث مع غيرهم، 
ما  وربا على  تباغض وشنآن،  من  ما جرّ  الذي جرّ  التسامح  هذا  الصحيح  من  وليس 
خلف لنا علماء أمس )رحمهم الله(، وزاد في الطين بلّة، وربّما تصبح الطريق بعد هذا زَلقاً 
لا تصلح لسير الأقدام إلاّ بما لا يحمد، كما كان في العصور السالفة؛ وكان من الواجب 
ضربت  الصحافية  والحرية  العلاج،  أوان  فوت  قبل  الناحية  هذه  علاج  إلى  يبادر  أن 
أطنابها في البلاد، وخصوصاً في مصر، فأعجب أن يُسأل صاحب المقتطف ـ مثلًا ـ عن 
الشيعة، فيجيب عنهم بما يعلم ـ وهو معذور ـ ولا يرد عليه واحد منهم وهو لا يأبى 

َ لا أتقدّم بنفسي لهذا الواجب؟ عن ذلك، ولا يأبى أن يزيد علمه فيهم، إذن بعد هذا ِمل

من  هناك  كم  وإخ�الص:  صراحة  بكلّ  عنه  أجيب  أن  وعلّي  وجيه،  سؤال  هذا 
مباحث وددت كشف غطاء الحقيقة عنها ـ لو كنت من أهل ذلك ـ فأتقدّم إلى القرطاس، 
وأحاول أن أجرّد قلمي من لحاء التعقيب لعقيدتي التي نشأت عليها، وغُذيتها في لبن 
التربية، لأطلب الحقيقة بالبرهان، ولا أكون ممنّ يتطلّب البرهان للعقيدة، ولكن أجد 
محاولتي الباطلة، فأبحث عن قلمي، فأراه قد تألّف من مجموع قشور، وأخيراً لا أجد 

قلمًا أحمله لأكتب به.

أنّه  تخيّل  مهما  تبعتها  عن  يتجرّد  أن  أحد  وسع  في  ليس  العامّة  العقائد  وهكذا 



من وحي الفكر276

سيذهب عنها ناحية، ولابدّ أن تنزله لحضيضها، ويُرغم على غذائها، فيما يكتب وفيما 
يعمل، فترتكز عليه أقواله وأفعاله، من حيث يدري ولا يدري؛ وعلم النفس يصدّقني 

ـ وعلى الأقل لا يكذّبني ـ في هذه الدعوى.

ولا أعتقد أنّ امرءاً استطاع أن يحرّر نفسه من عقيدته، ما دامت له عقيدة يستمسك 
بها، أبى الأستاذ »أحمد أمين« أم لم يأب!

ولكنيّ أرجو أن يوفّقنا الله في جهاد سورة النفس في تعصبها، وقمح غلوائها، فيما 
إذا اعتقدنا بعظم النتيجة وفائدتها للجميع؛ وعسى أن نصيب هدف الحقيقة بعد حين 
بهذه الحيلة؛ وهذا هو الذي يطمئنني أن أنزل إلى هذا الميدان الوعر المسالك، ومن ورائي 

جمعيّة )منتدى النشر( تقبض على ناصيتي.

ومقالي  المتقدّم  حديثي  من  تعرفها  أن  ولابدّ  ـ  القاصر  نظري  وجهة  كانت  ولقد 
من  ذلك  في  كان  مهما  ـ  وصحّتها  عقائدنا  أصل  في  للتفاهم  باباً  لنا  نفتح  أن  ـ  السابق 
الخطورة ـ فندخل في بحث علمي أو تاريخي، كسائر أبحاثنا العلميّة والتاريخيّة، ونتلقى 
في  اتباعها  يجب  التي  النقطة  هي  ما  السابق:  مقالي  في  وذكرت  رحب،  بصدر  النتائج 
البحث؟ وذاك هو الذي فهمته أيضاً من كلام الأستاذين محمّد بك كردّ على واحمد امين 
في المرّة الأولى، وعلى هذه النغمة جسست وتري، ومضيت مطرباً إلى حدّ بعيد وحقّاً »إنّ 
البحث العلمي لا يمنع التفاهم والوئام، بل هو إذا نظر إليه النظر الواسع العالي سبب 

من أسباب الألفة«.

ـ تذهب بعيداً وتنتقل مفاجأة إلى حديث  ا الأستاذ  ـ أّهي أّين بعد هذا وجدّتك  إلاّ 
عقد مؤتمر بين الطائفتين في العراق، فماذا تقصد من المؤتمر؟ وعلى أيّ خطّة ولأيّ غاية 
يجب أن يسير؟ هذا الذي بعد لم أحط به علمًا، ونزولاً عند رغبتك ادخل في الموضوع ما 

انفتح لي بابه.



277 ال�سنّيّون وال�شيعة

لا شكّ أن عقد مؤتمر بين الطائفتين ـ على أيّ وجه يكون ـ لا يمكن التوصل إلى 
تحقيقه، بمجرد تفكير واحد واقتراح آخر وتأييد ثالث، مهما كان المفكر والمقترح والمؤيد 
فلابدّ أن يختمر في العقول بنقد ورد ويدرسه على جميع وجوهه حتى يستقرّ على فكرة 
العالم  درسه  في  ويساهم  والقريبة،  النائية  الاسماع  صوته  ويعمّ  واحد،  ووجه  واحدة 
والسياسي، ويقتنع به ولاة الأمور ـ ولابدّ من اقتناعهم أو إقناعهم ـ كعمل لابدّ منه، 
الارتقاء  سنة  على  لتأسيسه،  باخلاص  ويُسعى  تحقيقه،  على  للعمل  الفرص  تُنتهز  ثمّ 

والتدرج، أو كما قال معالي العلّامة الشبيبي))):

أقوالي ومعتقدي اليوم  غدخواطري  وراء  أع��م�الي  وغ����رّة  غ����داً 
لقد سمعنا بحديث هذا المؤتمر وسعى بعض رجالات الطائفتين لتأسيسه، وسمعنا 
باختلاف التفكير في خططه، كلّ هذا سمعنا، واتّضح لي مماّ سمعت ومماّ قرأت أيضاً أنّه 
ما زال أمنيّة لم تشبع درساً وتدقيقاً؛ وكلّ عمل كبير مثل هذا لابدّ أن يكون كذلك أكثر، 
فلنفرض أنّ المؤتمر انعقد في العراق، واجتمع أعضاؤه لدرس خططهم، فعمّ يتساءلون؟

يدرسون مذهب الشيعة وأهل السنةّ – وعلى الأصح مذاهب المسلمين – وأسباب 
جوهر  على  قل:  أو  الصحيح،  على  يتفقون  ثمّ  المذهبين،  عن  كأجانب  بينهم،  الخلاف 
الإسلام الحقيقي الذي جاء به الرسول عن الله، ويطوحوا بالقشور وبما ألصق بالحينيفة 
الأمّة  ليحملوا  ـ  محالة  لا  وباطل  وحقّ  وقشور  لباب  هناك  يكون  أن  ولابدّ  ـ  إلصاقاً 
الإسلاميّة جمعاء على الإسلام الصحيح، الذي يفهمه روح الإخلاص والبحث النزيه.

حلم لذيذ! لو صدّقناه لكناّ خيراً منه ونعم الخلف الصالح، ولاسترحنا من آلاف 
الكتب التي أُلّفت في هذه الشؤون، وجرّت على المسلمين الويل والثبور، وأضاعت من 
))) الشيخ محمّد رضا الشبيبي )1889 - 1965( عالم أديب شاعر وزعيم وطني كبير، من روّاد 
النواب،  مجلس  وترأس  الثلاثينيات،  أواخر  منذ  وزارية  مناصب  شغل  العراق،  في  الحديثة  النهضة 
وعضواً في مجلس الأعيان، عضو المجامع العلميّة العربيّة، ورئيس المجمع العلمي العراقي حتى وفاته.



من وحي الفكر278

أوقات العلماء كلّ غال ونفيس درساً وتأليفاً، فصرفتهم عن كلّ عمل ينفع الأمّة ويجرّ 
إليها المغنم، طيلة هذه القرون.

ولكن ـ بالله عليك ـ هل رأيت حلمًا أكذب من هذا في أضغاث الأحلام، وأمنيّة 
أبعد منها في الأماني؟ كيف يتّفق أولئك على الصحيح؟ وبما يحملون الرأي العام على 
اعتناقه؟ أبالقوة يعتنق هؤلاء الدين الجديد عندهم؟ أم بالتقليد لأولئك النفر القليل؟ 
أم بطريق الحجّة والإقناع؟ كلّا! كلّ هذا ليس من السهل، أو ليس من المستطاع؛ وإذا 
جاز أن يقع مثله في أوّل الدعوة إلى الإسلام من نبينا وأصحابه، فليس من الجائز أن يقع 
في هذا العصر من مؤتمر يؤلّف من علماء الطائفتين المتخالفتين في بؤرة الخلاف، وهل 
يصحّ أن نكتفي بهم وحدهم أو بالخاصّة معهم ـ لو جاز أن يتفقوا ـ ونستغني عن اتباع 

السواد لهم.

فعمّ  إذن  المقصود،  للمؤتمر  هذا  تأويلي  في  الغرض  عن  تياسرت  أني  الظن  وأكبر 
يبحثون؟

لنتركهم يعملوا لإيجاد عوامل الألفة والصداقة الوديّة بين الفريقين، ولذبح النعرة 
الطائفيّة على أعتاب الأخوة الإسلاميّة ليدخلوها بسلام آمنين، ولتبق بعد هذا كلّ طائفة 
تقليد  لّما يختلفون في  بينهم، وكالشيعة  فيما  السنةّ  على عقيدتها وأعمالها، كمذاهب أهل 
 :مجتهديهم، وهناك تتجلى الكلمة الذهبية الخالدة: »إنّما المسلمون إخوة«)))، وقوله
»المسلمون كالبنيان المرصوص يشدّ بعضه بعضاً«)))، وينظر عندئذ المؤتمر في دعوى من 
كتّاب  من  العابثة  الأيدي  على  ويأخذ  إسلاميّة،  كبرى  كمحكمة  حقوقه  غمط  يدعى 

وغيرهم بالوسائل التي يختّطها ويستطيعها.

))) كذا.

))) كذا.



279 ال�سنّيّون وال�شيعة

وظنيّ أنّ هذا المؤتمر هو الذي يرمي إليه إخواننا فيما فكّروا وتحدّثوا وكتبوا، وهناك 
ملحوظات يجب ألاَّ نغفل عنها:

هذه الدعوة إلى الاتحاد ونبذ النزعات الطائفيّة، والتفرقة الشائنة، هي أحد الأسس 
القويمة التي بُني عليها الحكم الوطني في العراق ـ كما ذكرت في مقالي السابق ـ ورؤساء 
وا في توجيه الرأي العام نحو هذه الفكرة الجديدة، التي لم يدع  الطائفتين يومئذ لم يُقّرص
لها العهد التركي البائد مجالاً للظهور أو لبذرها في العقول، واستطاعوا في أقصر وقت أن 
يكهربوا الفكرة العامّة بتيّارهم، حتّى إنّك كنت تسمع الهتاف بالوحدة يبلغ عنان السماء 
في جميع محافلنا ومجالسنا، وكان الرجل يخسأ أن ينبس بكلمة واحدة تشتمّ منها رائحة 
الخلاف، وعلى ذلك أعوام ـ أو أيام ـ مضت، حتى تغير بعض النفوس، وتبدّل كثير من 

النوايا، ولا ندري لماذا كان؟! وهل يجوز أن نقول لا ندري؟ لا أدري!

واليوم – بحمد الله – تجد الحال كما هي، لم تتبدّل تلك الظاهرة المحبوبة؛ ولكنهّا 
فقاقيع على الماء من ارتفاع درجة الحرارة، وليست هي كلّ الماء – كما يقول الأستاذ أحمد 
امين – أو ليس وجودها إلاّ لتظهر فقط لا لتنفع – كما يقول الأستاذ الرافعي – لأنّ هذه 
الظاهرة احتفظت بها السياسة وحدها واكتفت بها، ولم تأخذ بها الأمّة عن طريق الرغبة 
فيها، والاقتناع بضرورتها وثمراتها، في حين أنّ الدعوة إليها قد تضاءل نبراسها إلى حدّ 
كاد معه ينطفي، وما أدلّ على هذا من أنّ السنيّ الداعي إلى الوحدة يصبح متشيّعاً في 
نظر أصحابه، والشيعيّ الداعي إلى الوحدة يصبح سنيّاً في دعوى إخوانه، وهذا وهذا 

ذنب كبير عندهم لا يُغتفر!

ولذلك يسود الاعتقاد اليوم أن الدعوة الأولى كانت كلها خداعاً في خداع؛ ومن 
رجالنا من لا يزال مستمسكاً بها إلى اليوم، فينسب إلى غفلة أو سذاجة، وهذا هو الداء 

الدوي.



من وحي الفكر280

لتنفي  الكرة  تلك  نعيد  أن  نريد  فإنّما  العراق،  في  المؤتمر  هذا  نؤلف  أن  أردنا  فإذا 
العزّة، وقد لاقت في مبدأ الأمر سوقاً رائجة، ثمّ كسّدت تلك السوق، وبيع فيها الرأي 
العام بأبخس ثمن، وبدراهم معدودة؛ ومن الصعب جدّاً أن نعمل عملًا مجرّباً بتشاؤم 
الناحية، ويحتاج إلى زمن ليس  القائمين مجهوداً كبيراً من هذه  أنّه سيكبّد  منه؛ واعتقد 
من  الواسعة  الدعاية  تتخلله  جديد،  من  العقيدة  ورسوخ  الأفكار  لتحوير  بالقصير، 
تنضج هذه  ان  الضروري  أجد من  للمسافة  المخلصين: وتقريباً  العقول  القادة وذوي 

الفكرة خارج العراق أوّلاً، ثمّ تدخل العراق لتستطيع أن تهضمها الأفكار بسهولة.

ومن المرجّح أنّ هذا المشروع لا يلاقي الفشل بعد تشكيله في هذه المرّة إذا كان القائم 
به مؤتمراً منظّمًا يُبني على أسس متينة ونظم واضحة، وإذا كان مؤسسو المؤتمر يحملون في 
حقائبهم إخلاصاً صادقاً وعقيدة ثابتة ووطنيّة صحيحة، والعراق في دور الاستقلال، 
وما فشل لأوّل مرّة إلاّ لأنّه كان عملًا فوضوياً اندفع إليه المجتمع كسائر اندفاعاته التي 
لا يقودها العقل والرأي ـ على حسب قانون المجتمعات ـ فاستغلته السياسة الوقتيّة، ثمّ 
لعب أهل الأغراض والمطامع ومن خلفهم الاستعمار أدوارهم – وبالطبع يتلاشى هذا 
الظلّ بعد حين، متى طلعت الشمس ولابدّ أن تطلع –، ولا مؤتمر مسؤول ولا جمعيّة 

مخلصة تحاسب الناس على أعمالهم.

محمّد رضا المظفّر 					   

النجف الأشرف 					   



 محا�ضرات 

في علم الأخلاق

 دونها تلميذه المرحوم 

 عبد الحليم ر�شيد البغدادي 

)2013-1937( 

 كلية منتدى الن�شر 

1366هـ



282



283

بسم الله الرحمن الرحيم 

ونحن في ختام المطاف لما ألقاه الشيخ المظفر )قدس سره( من محاضرات وخطابات 
عثرنا على مجموعة مخطوطة دوّنها تلميذه المرحوم عبد الحليم رشيد البغدادي )1937-
افاضات  انها من  لنا نجله )تمام( وفقه الله ولدى تصفحها وجدت  2013م( وقدمها 
الشيخ المظفر ومحاضراته في علم الأخلاق التي كان يلقيها على طلاب كلية منتدى النشر 

عام #1366.

موشحة  تبدأ  محاضرات  منها  أن  وجدت  وتدقيقها  عليها  الاطلاع  خلال  ومن 
والعاشرة  والتاسعة  والثامنة  والسابعة  والسادسة  الخامسة  المحاضرة  منها:  بعناوين 

والحادية عشر، ومحاضرات اخرى لم يشر الى تسلسلها ولكنها في نفس السياق.

في  ويبدو  ومكانا  زمانا  بأهميتها  تمتاز  الاخلاقية  المحاضرات  هذه  ان  الحقيقة  وفي 
ضوئها اسلوب الشيخ المظفر وتعمقه في دراسات العقيدة والفلسفة الالهية وموضوعها 
للتوجيه الديني والتهذيب التربوي بما تمثله من رؤى رائعة يطل بها المظفر على مشارف 

من المعرفة والعرفان بما يقوّم السلوك الانساني وينقله الى عالم النفحات الروحية.

منها وللباحثين والمعنيين  الكرام في الاستفادة  للقراء  التوفيق  القدير  المولى  داعين 
اطلالتهم على جانب من جوانب الشخصية العلمية للشيخ المظفر في هذا المضمار والله 

ولي السداد والتوفيق.

محمد جواد الطريحي 



من وحي الفكر284

المحا�ضرة الخام�سة 

: قال امير المؤمنين

»عبدتك لا خوفا من نارك ولا طمعا في جنتك ولكن رأيتك أهلا للعبادة فعبدتك«.

وبذلك قسم الامام العبادة الى ثلاثة اقسام وأشار الى العبادة الصحيحة منها : 

لنار  ودفعا  من عذابه  الله خوفا  يعبدون  الذين  العبيد وهم  عبادة  – وهي  الاولى 
غضبه. 

والثانية –عبادة التجار وهم الذين يعبدونه طمعا في ثوابه ورغبة في جزائه وطلبا 
لجنته وسميت بالعبادة التجارية لما فيها من المعاوضة. 

فهم  الطمع  يوجههم  ولم  الخوف  يستعبدهم  لم  الذين  الاحرار  عبادة   – والثالثة 
يعبدونه لأنه أهلٌ للعبادة ولأنه خلقهم وأنعم عليهم بنعمه الوافرة فهم بهذا يشكرون 
نعمته ويحمدون فعلته من دون ان يرجوا من وراء ذلك معاوضة لهم ومن دون ان يدعوا 
الى ذلك فوقهم وهي عبادة الامير التي هي أشرف العبادات وأفضلها او هي العبادة 
– فأولئك  – والعبادة فضيلة  لها  تكون حقاً مصداقاً  التي  الصحيحة  والفضيلة  الحقة 
الاحرار انما هم يطلبون فضيلة العبادة لأنها فضيلة وهي أهل لان يضحوا لها هذا الجهد 
فتقتضي  والعقل  النفس  بين  بالجهاد  الا  تحصل  لا  الاسم  هذا  لها  نجد  التي  والفضيلة 
الروحي في  الجانب  المفكرة ولبلوغ  والنفس  العقل  بالنفس ولذائذها لأجل  التضحية 

الانسان. 

فيعبدون  البهيمية  يعبدونه لأنه يماشي نفوسهم  انما  العبادتين الاوليين فهم  اما في 
اللذة في الحقيقة.... ومن لذاتهم البهيمية حب الامن والراحة وحب الطمع والمادة.. 



285 محا�ضرات في علم الأخلاق

وليس من الجهاد بين النفس والعقل ما داموا يسيرون على هوى من نفوسهم الامارة 
فلايسمى الصدق صدقا ان لم يكن هناك مدعاة للكذب واغراءً على ارتكابه فيحدث 
ذلك الجهاد العسير والحرب الخفية بين النفس التي تدعو الى اشباع لذتها ومنها الكذب 
هو  الصادق  فالرجل  صدق  لأنه  الصدق  بفضيلة  الأخذ  الى  يدعو  الذي  العقل  وبين 
الذي يغلب العقل عنده على نفسه ويضحي بنفسه ولذائذها في سبيل ارضاء عقله ومثل 
النفس العاقلة في الأخذ بالصدق لأنه صدق لان العبادة الحقيقية عبادة وشكر واجب 
وهي الفضيلة الحقيقية التي تكون فضيلة لأنها مثل اعلى للجانب الانساني والروحي في 

المرء من دون ان يشوبها الخوف والرجاء.

 

 



من وحي الفكر286

المحا�ضرة ال�ساد�سة 

قال امامنا زين العابدينفي دعائه : 

».... وبلّغ بإيماني أكمل الايمان واجعل يقيني افضل اليقين.... «.

وهكذا ابتدأ الامام بذكر الافعال الانسانية وقبل الخوض في البحث لابد ان نشير 
الى السبب في وضع هذه الادعية فقد وضعها طالبا من ورائها تعليم الناس الاخلاق 
البيضاء  والمحجة  الواضح  الحق  طريق  الى  وارشادهم  الحميدة  والسجايا  الفاضلة 
وهدايتهم الى ما فيه خيرهم الدنيوي والأخروي وهل مهمة الامام غير الارشاد والتعليم 
وخصوصا بالنسبة اليهنظرا للوضع المحرج الذي كان عليه الناس حينئذ من تحلل 
الادعية وهذه  الى وضع هذه  فاضطر  الراقية  النظم الاسلامية  في الاخلاق وتحرر من 
غفوتهم  من  وإيقاظهم  غفلتهم  من  الناس  تنبيه  ورائها  من  طالبا  الاخلاقية  الصحيفة 

والتي كانت السياسة الاموية لها الدور الاول في هذه الغفلة وهذا التحلل. 

من  فيها  لما  والنهج  القرآن  بعد  الثالث  الكتاب  قيل  كما  هي  الصحيفة  أن  والحق 
تعاليم جمة وارشادات لا تقدر ولكن من المؤسف جدا ان نرى الشيعة وهم أحق بأن 
الادعية  سائر  الى  نظرتهم  اليه  نظروا  قد  ودراستهم  اهتمامهم  ومحل  قبلتهم  يجعلوها 
الاخرى التي يتوصل بها الى الله تعالى والتقرب اليه فهم لايقرؤونها الا اذا أهمهم أمر او 
أرادوا طلب أمر فيلجؤون اليها ولا يقرؤونها على انها درس وعلم او ارشاد وأخلاق 
فهم غفلوا عن الغرض الحقيقي الذي دعا الإمام الى وضع الصحيفة لانهم غفلوا 
عن الوضع السياسي حينذاك والذي لعب دورا هاما في وضع ارشاداته ونشر رسالته 
ومهمته في مثل هذا الاسلوب الخاص تحت ستار الادعية والآن نرجع الى بحثنا الاول 



287 محا�ضرات في علم الأخلاق

فقد قلنا سابقا ان الاخلاق الفاضلة او الشريرة انما تكسب من الخارج فهي من الافعال 
الاختيارية للإنسان اذ ان الطبيعة البشرية لم تطبع على خير ولا على شر وانما الخير والشر 
ولم  الانسان  والشر لأنها تحت سيطرة  للخير  قابلة  كانت  وانما  الطبيعة  يأتي من خارج 
يجبر عليها فهي تتصف بالخير والشر اما الافعال غير الاختيارية فهي غير قابلة لوصفها 
بالخير والشر ولذا قلنا ان الغرائز في انفسها لاهي خيرة ولاهي شريرة لأنها طبيعة غير 
مختار بها الانسان ولأنها ليست بأفعال اختيارية له ولكن اشباع تلك الغرائز هي التي 
هو  انما  بهذين  اتصافها  ولكن  لكليهما  قابلة  غير  بالذات  هي  اذ  اوشريرة  خيرة  تجعلها 
ثانيا بالعرض واشباع تلك الغرائز هي من الافعال الاختيارية له وعليه يثاب ويعاقب 
فغريزة حب الذات مثلا ليس في نفسه شر اذ ليس الانسان في الحقيقة الا نفسه ولايسعى 
خطوة الالنفسه ولايفعل فعلا الاارضاءً لها وهو انما يضحي بنفسه ومادته لأجل شيء 
نفسه  الا  اجمع  العالم  وليس  المعنوية  للفضيلة  المحبة  نفسه  يرضي  ان  يريد  لأنه  معنوي 
فبها قوام الانسان ولكن اشباعها من طريق غير صحيح هو الى الشر اويشبع حب ذاته 

بالحسد والتكبر والظلم والانقاص من شأن الآخرين وغير ذلك. 

والافعال للإنسان –التي لا تكون الا اختيارية –في قسمين :

1- قلبية 2- جوارحية.

فالأولى : هي حركات البدن واعضائه كالمشي وغيره. 

والثانية :هي التي تكون صادرة من القلب وهي عقد القلب على الصلاح اوالحسد 
والبغض مثلا. 

وفي الحقيقة ان النفس هي مصدر كل القسمين فحركة العضو لا يكون الابارادة 
من النفس وكذلك الفعل القلبي على خلاف اليقين فانه ليس من ارادة النفس. 

الافعال  وجود  على  دليل  هو  أَنْفُسُهُمْ﴾  وَاسْتَيْقَنَتْهَا  بهَِا  ﴿وَجَحَدُوا  تعالى  وقوله 



من وحي الفكر288

القلبية وانه غير الاستيقان بل مرتبة ثانية تأتي بعده فهم جحدوا بعد ان استيقنوا بالحق 
انهم  رغم  )مؤمنين(  يسمونهم  لم  ولذلك  بالحقيقة  وعلموا  الواقع  لهم  انكشف  بمعنى 
انكشف لهم الواقع فالمنافق انما يعذب هو بعد استيقانه بالحق وعلمه به ولكنه لا يعقد 
الآية  تفسير  في  اختلفوا  ولهذا  وحسده  وتكبره  نفسه  لمغالطات  به  ولايلتزم  عليه  قلبه 
به ولكن الصحيح  انعقاد  لاختلافهم في تفسير الايمان ظنا منهم ان الايمان بالحق هو 
والاستيقان  قلبي  معنى  فالجحود  اعتقدوه  بما  والالتزام  القلب  انعقاد  هو  الايمان  ان 
بمعنى العلم ليس بفعل قلبي اختياري فأولئك الذين غلطوا في تفسير الآية يعتبرون 
ان الجحود ليس من الافعال القلبية فعندهم ان الجحود هو عدم الاقرار باللسان فهم 

استيقنوا وانكشف لهم الواقع ولكنهم انكروه بلسانهم. 

اذن فما هو تعريف الايمان هل هو الاقرار بالجنان والاعتراف باللسان او الاقرار 
بالجنان فقط والصحيح هو الثاني لأن مناط الايمان وقوامه هو لإقراره بالقلب والالتزام 
بالجنان أما شرط الاعتراف في اللسان فليس شرطا في مناط الايمان وقوامه نعم هو شرط 
في الرجل المؤمن فلايكون المؤمن مؤمنا اذا لم يكشف عن اقراره بقلبه باعترافه وقد يكون 
هذا الشرط اعتمادا على دخوله فيه اذ الرجل المؤمن هو مسلم وشرط الاسلام وقوامه 
الحيوانية في  العام في الخاص كما تدخل  فيه دخول  الشرط  فيدخل  باللسان  الاعتراف 
الانسان وما اكثر ما نعتقد بأشياء ولكن لا نلتزم بها ولانعقدها بقلوبنا عليه فنحن نعلم 
ان الكذب رذيلة ولكنا نكذب لانا نتعامى عنه ولانلتزم به فليس هو بإيمان ولذلك كان 
بذي  فليس  والعلم  الاستيقان  بمعنى  كان  واذا  الايمان(  )اكمل  قوله  بدليل  مراتب  ذا 
الواقع...فان  الانكشاف على  بمعنى  فليس هناك علم  اولايعلم  يعلم  اما  مراتب لأنه 
أولئك الذين يقلدون آباءهم في رذائل بعد ان يستيقنوا انها رذائل ليسوا بمؤمنين وان 
كان الواقع قد انكشف امام أعينهم وليس الالتزام وانعقاد القلب على اليقين بالشيء 



289 محا�ضرات في علم الأخلاق

قبل  الامام الحسين على حق  بأن  يعلم  الرياحي(  يزيد  بن  )الحر  فمثلا كان  اليسير 
زمان طويل الا انه عندما عقد قلبه والتزم باليقين أتى الحسين ليعرض عليه مناصرته 
اعترته حالة مثل الأفكل دليلا على صعوبة الايمان وعقد القلب على الالتزام فأولئك 
الذين يعرفون الايمان بالعلم واليقين بعد الاقرار باللسان للكشف عن اليقين بتعريف 
قوله »أكمل الايمان« فهو اشعار بتفاوت درجات الايمان فيبطل قول اولئك الذي 

يفسرونه باليقين والكشف عنه لأنه لا يقبل التفاوت بالشدة والضعف. 

 



من وحي الفكر290

 

المحا�ضرة ال�سابعة 

)10 رمضان 1366( 		

بسم الله الرحمن الرحيم

قال إمامنا زين العابدين: »وبلّغ يإيماني أكمل الإيمان، واجعل يقيني أفضل 
فنقول  اليقين  عن  نتكلم  والآن  الصحيح  الإيمان  معنى  عن  الكلام  تقدّم  وقد  اليقين« 
 أنه )العلم الجازم( وقيده بالجازم ليخرج اليقين بمعنى العلم الذي جاء بالآية السابقة 
ا وَاسْتَيْقَنَتْهَا أَنفُسُهُمْ﴾ وهو يكون قبل الإيمان إذ لا يمكن أن يؤمن إليها  َ ﴿وَجَحَدُوا بِه
أن يعتقد بالحق ويعلم به أما اليقين بمعنى العلم الجازم وهو الذي يأتي بعد الإيمان وهو 
هو  والإيمان  الحقيقة  عن  الستر  انكشاف  فيه  لأن  منه  درجة  وأعلى  الإيمان  من  أفضل 
انعقاد القلب والالتزام به بعد العلم به واليقين الجازم هو أعلى درجات العلم بحيث 
لا يبقى هناك أي شك أو ريب في ما تيقن فيه لأن الحقائق تنكشف أمام عينيه فيراها 

واضحة لا غبار عليها وللتوصل إلى اليقين طريقان:

– يتوصل إليه بطريق المقدمات التي توصله إلى النتيجة المنطقية ويسمى بعلم   1
النظار. 

2 – يحصل بالإلهام والتجّيل والوحي ويسمّى بالحدس. 

إلى  توصله  التي  والآراء  بالأفكار  النفسية  والانقداحات  القلبية  الخواطر  وأكثر 
اليقين بحيث لا يبقى هناك شك في نفسه والتي لا يعلم مأتاها هي من قبيل الإلهامات 
وكل أنسان أودع فيه هذه الملكة للتوصّل إلى اليقين وفي كل إنسان مثل هذه الانقداحات 
في نفسه والتي توقعه على الحقيقة الناصعة ولكن ليس كل أحد يستفيد من هذه الخواطر 



291 محا�ضرات في علم الأخلاق

من  كنز  أنها  يدري  لا  وهو  فتذهب  التفات  يعيرها  ولا  إليها  يلتفت  لا  من  هناك  لأن 
المعرفة ثمين.

وقوله تعالى: ﴿وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّى يَأْتيَِكَ الْيَقِيُن﴾ إشارة للطريق الثاني من تحصيل 
عن  تتجرد  أن  استطاعت  إذا  النفس  فإن  والتجّيل  الإلهام  طريق  من  اليقين  أي  اليقين 
نفسها وذاتها وتنقطع عن كل شواغل الدنيا خالصة إلى الله سبحانه تتجّىل أمامها الحقائق 
وتعلم بأسرار الكون وتقرأ ما في اللوح المحفوظ وتطّلع على الغيب وكل نفس لها هذه 

القابلية ولكن المادّة والشهوات والدنيا هي التي تحول دون ذلك.

التي لم تك  الغزير وهذه الحقائق  العلم  أئمتنا هذا  ونحن نعجب عندما نرى من 
هذا  أتى  الزمن حتى  ذلك  تفسيرها أصحاب  يستطع  لم  والتي  الوقت  ذلك  تعرف في 
إليها  توصلوا  التي  العجيبة  الأسرار  تلك  يكشف  أن  فاستطاع  العلمي  ببريقه  العصر 
ونحن نعجب عندما نرى أن أئمتنا علمهم بالغيب وإخبارهم بالمغيّبات ولكن علمنا 
أن علمهم هذا ويقينهم من طريق الإلهام والتجّيل بانقطاع النفس وتجرّدها ومن يكون 
علمه هكذا لا يتوقف على أن يكون العصر متأخّراً أشواطاً بعيدة عن مثل هذا العلم 
يكون  فعندما  الإلهام  مصدر  هو  الباطن  والعقل  تعليم  ولا  مدرّس  غير  من  علم  لأنه 
أن  نقول  أو  بالعجائب  إليه  فتوحي  الباطن  العقل  الظاهر قد غفى تبرز كوامن  العقل 
العقل الباطن هو الذي يتربع على العقل الظاهر فيغنيه كإلهام الشعراء والخطباء واليقين 
اختياري  فهو  اختيارية  تكون  اليقين  لتحصيل  مقدّماته  ولكن  اختياري  غير  نفسه  في 
بالنسبة إلى مقدّماته الاختيارية. والإيمان كذلك اختياري ولكن هو فيه نفسه اختياري 
والفرق بينهما كالفرق بين من يمشي بنفسه واختياره وبين من يهدم الحائط بمعوله فهو 
من  اليقين  أن  يقال  ولذا  المعول  بسبب  هدم  قد  ولكنه  بنفسه  الحائط  يهدم  لم  بالحقيقة 

الأفعال الاختيارية التشبهية.



من وحي الفكر292

واليقين له مراتب تختلف قوة وضعفاً مع أن كل أقسامه من اليقين الذي لا شك 
منه ولا ريب وأقسامه ثلاثة:

1 – علم اليقين: ويكون هذا اليقين به عند النفس بالدليل والآثار.

2 – عين اليقين: ويكون يقينه من طريق المشاهدة.

3 – حق اليقين: وهذا أقوى المراتب ويكون بالفناء في الشيء كما لو علمت بوجود 
النار وتيقّنت به يقيناً لا محل للشك فيه ولكن علمك به تارة يكون برؤية الدخان الذي 
يقيناً في  أقوى  بنفسك وهو  النار ومشاهدتها  برؤية  يكون  وتارة  آثاره ودلائله  هو من 
الأولى وتارة يكون بالاحتراق فيها والفناء وهو أقوى الأقسام ومعرفة الله وتيقن النفس 
بوجوده إن كان من الآثار والدلائل يكون يقينه من القسم الأدنى وهو علم اليقين وإن 
كان بالفناء فيه يكون من القسم الأعلى وهو حق اليقين وتمتنع هنا المشاهدة ويقين الأمير 
علي بالله هو من قسم الفناء في ذات الله لذلك قال: »لو كشف لي الغطاء لما ازددت 
يقينا« أي أن يقينه بلغ من الدرجة لو أنه كشف له الغطاء وشاهده – وهو يستحيل – لما 
ازداد يقيناً به فيشعر أن اليقين بالفناء أعلى من اليقين بالمشاهدة لذلك فإن الإمام زين 
العابدين طلب من الله أفضل أقسام اليقين فقال: »واجعلّني يقيناً أفضل اليقين«. وقد 
قال »واجعل يقيني أفضل اليقين« ولم يقل »وبلغ بيقيني أفضل اليقين« لخصوصية هناك 
وإشعار بالفرق بين الإيمان واليقين وليس هذا التبديل مجرّد تغيير عبارات كما يظن لأن 
الفرق بين قوة الإيمان وقوة اليقين واشتدادهما كالفرق بين اشتداد قوّة نور المصباح من 
الضعف إلى القوّة وبين إتيانك بمصباح ذي خمسين شمعة ثم تدعه وتجعل محله مصباح 
ذي مائة شمعة وكل من كلمتي )بلّغ وأكمل( في كلمة الإيمان وكلمتي )اجعل وأفضل( 
تشير إلى هذا الفرق الدقيق فإن قوله بلّغ تفيد حتى السحب والإيصال والاستمرار من 
درجة الضعف إلى درجة القوّة وكلمة اجعل تفيد معنى الإبدال من درجة إلى درجة أي 



293 محا�ضرات في علم الأخلاق

بدلّني من يقين أضعف إلى يقين أقوى لأن مراتب اليقين مختلفة بعضها عن بعض وليس 
اختلافها اختلاف اشتداد قوّة بل اختلاف انتقال من مرتبة إلى أخرى تغايرها ولذلك 
تكون مراتب الإيمان كثيرة لأخذها وكذلك قوله أكمل بأنها تفيد معنى الاستمرار من 
النقصان أي الكمال في القوّة والضعف لأن الإيمان قابل للاشتداد بخلاف اليقين وقوله 
أفضل تفيد الانتقال من مرتبة فضلى إلى مرتبة أفضل مختلفة عن الأولى في الفضل فمن 

درجة علم اليقين إلى عين اليقين إلى حق اليقين.

وإذا بلغ اليقين إلى أعلى درجاته عند أمرئ يكون ذنبه هو مجرّد إدارة وجهه عن الله 
عن توجهه إليه.

 



من وحي الفكر294

المحا�ضرة الثامنة

 ودعائه

»... واجعل يقيني أفضل اليقين وانته بنيّتي إلى أحسن النيّات وبعملي إلى أحسن 
الأعمال اللهم وفر بلطفك نيتي واستصلح بما عندك يقيني...«

موضوع حديثنا اليوم عن النيّة وهو موضوع طويل عريض من نواحي شتّى فهناك 
ناحية الفقه مثلا وغيرها. وقد وردت من نبينا وأئمتنا )عليهم الصلاة والسلام( كلمات 
تدلّ عن مدى قيمة النيّة في الأعمال وعن مدى تأثير النيّة في الأفعال فإن باستطاعتها أن 
تحوّل عمل المرء الحسن إلى سيء وأن تغير العمل غير المحمود والواجب إنزال العقاب 
النيّة حسنة والقصد محمود إذن فلا عجب أن  إذا كانت  يثاب عليه  عليه إلى عمل قد 
يكون المدار في حسن العمل وقيمته هو حسن القصد أو قيمته وأن يكون قدر الثواب 
والعقاب إلى مقدار ما في النية من قصد حسن أو قبيح لذلك ليس من الغريب أن يرد 
النية على العمل ويجعلها خيراً من الأعمال بعد أن كان المدار  نبيّنا ما يقدّم منه  من 
في الحسن والقبح هو النيّة فيقول: »نية المرء خير من عمله« ثم يرد من أئمتنا ما يحصر 
الأعمال  في  الأصل  هي  النيّة  يجعل  وإنما  تذكر  أهمية  للعمل  يجد  ولا  بالنيّات  الأعمال 
وقوامها فقال أحدهم: )إنما الأعمال بالنيّات( فالنيّة إذا هي قصد الفعل وهي أول قوام 

يقوم عليه الفعل الحسن لأن قوام هذا الفعل الحقيقي ثلاثة: 

1 – علمه عند إقدامه عليه بأنه فعل حسن شريف.

2 – قصد الغاية الشريفة من وراء عمله هذا.

3 – أن يكون العمل في الحقيقة وفي نفسه حسناً.



295 محا�ضرات في علم الأخلاق

فإذا لم يتحقق الشرط الأول بأنه لم يكن يعلم عند إقدامه أن هذا عمل شريف محمود 
الرياء وإظهار نفسه للناس  لم يكن الفعل حسناً حقيقة وإن لم يكن من وراء عمله إلاّ 

إظهار الرجل المتدين الخير او يجعلها وسيلة لغاية دنيوية مقيتة ولنفع مادي دنيوي 

لم يكن عمله حسناً وإن كان العمل في نفسه غير محمود وغير شريف وإن كان عمله 
به حسناً وشريفاً وإن كانت نيّته عند إقدامه عليه حسنة خالصة لم يكن العمل مجيداً في 

نفسه.

والغاية المقصودة لفاعل الفعل تختلف لاختلاف مدى شرفها وحسنها فمرّة يصّيل 
لأن ينجيه من عذاب أو يثيبه أو طمعاً في جنته فنيّته هذه خالصة من أي غرض دنيوي أو 
رياء أو نفع مادّي عاجل وتسمى نيّته نيّة خالصة ومرّة يصلي ولا يطمع من وراء صلاته 
أن يحصل على جنته أو تخليصاً من عذابه فلا يريد بها إلا وجهه ولأنها شكر واجب يجب 
أن يؤديه لما أسبغ عليه من نعمه وحياته ولما أنعم عليه من فضائل ومحامد فلا يقصد فيها 
جزاءً ولا شكوراً حتى ولو عذّبه خالقه وأذاقه من نار غضبه لم تتزعزع نيّته ولم يحتج على 
فعله لأنه لم يقصد من وراء فعله شكراً وجزاءً بل لم يقصد إلاّ وجهه ورضاه وهذه هي 
أبعد غاية يتطلّبها. قال أمير المؤمنين: »إلهي ما عبدتك طمعاً في جنّتك ولاخوفاً من 
نارك ولكن وجدتك أهلًا للعبادة فعبدتك« فهو لم يعبده لخوف أو طمع بل كونه أهلًا لها 
لأنه أنعم عليه بخلقه وسائر نعمه من دون استحقاق منا على نعمه وهو كافياً لان يعبده 
ويشكره ويسمى هذا النوع من النيّة نيّة حسنة وهي أشرف نيّة يتقدّم بها العبد لسيده 
وأغلى مرتبة من أختها لأنها خالصة من كل طمع دنيوي وأخروي إذن فعندنا خلوص 
نيّة وحسن نيّة والاخيرة مما لا يقدر عليها إلاّ الأنبياء المقرّبون وعباده الصالحون ذلك 
لأن تصحيح النيّة وخلوصها من أي غرض نفسي ونفع مادّي وإن إبعاد غرائز النفس 
وشهواتها وكبتها ومنها حب المدح وحب إرضاء الناس وحب إظهارها بهذا المظهر من 



من وحي الفكر296

النفس مما لا يقدر عليها إلاّ من راض نفسه رياضة متعبد  أشقّ الأعمال وأجهده على 
وتتأتى هذه الفضيلة كباقي الفضائل بالتكرار والتعويد متى تصبح عنده ملكة وعادة 
ترسّخ في نفسه لا يتمكن أن يخالفها ويسير بما لا يوافق رغبتها ولكنها ملكة شاقة وعادة 
ليس  بالدنيا  علائقه  كل  مع  المرء  انقطاع  لأن  غيرها  إلى  منها  لنا  الاستحالة  إلى  أقرب 
بالشيء الهّني اليسير لهذا ورد من النبي قوله: »نيّة المرء خير من عمله« لما لها من جهد 
ومشاق وتضحية عسيرة ولهذا قدّم الإمام ذكر النيّة على العمل في قوله: »وانته بنيّتي إلى 
أحسن النيّات وبعملي إلى أحسن الأعمال« وقوله )انتهي( يستشعر منها أن للنيّة ابتداءً 
وانتهاءً وأن الانتهاء إلى غاية حسنها فيها صعوبة ومشقّة شأنه شأن كل انتهاء إلى الغاية 
 :القصوى وأنها لا تتأتى بلقلقة لسان فيقول »أنا حسن النية في عملي كذا«. ثم قال
»اللهم وفر بلطفك نيتي، وصحح بما عندك يقيني،...« وكلمة وفّر من التوفير وهي 
بيقين  متعلق  عندك(  )بما  قوله  من  والمجرور  والجار  قبله.  لما  تأكيد  هذه  والنيةّ  الزيادة 
وفعلناه »وصحح بما عندك يقيني« من معاد وقدرة وجبروت وجزاء وثواب وغيرها.

وإذا كانت النية واطئة بأن كانت خالصة لكنها ليس الحسنة تقبل ولم يعاقب عليها 
– كما يُظن – ولكن قبولها شيء وأن تكون للعبد عند ربه منزلة عالية كريمة شيء آخر.



297 محا�ضرات في علم الأخلاق

 

المحا�ضرة التا�سعة

بسم الله الرحمن الرحيم

عَنْهُ  غَداً  تَسْأَلُنيِ  بمَِا  وَاسْتَعْمِلْنيِ  بهِِ،  مُ  الاهْتمَِا يَشْغَلُنيِ  مَا  وَاكْفِنيِ   ...«  قال
امِي فيِمَا خَلَقْتَنيِ لَهُ«. وَاسْتَفْرِغْ أَيَّ

أهميتها  من  وتقلل  قيمتها  من  تحط  التي  ومساوئها  الفتن  مفسدات  من  أقول: 
الحرص على الدنيا ولم يكن هناك منشأ لهذه الظاهرة التي تمثّلت بجل البشر تقريباً سوى 
جهلهم بقضاء الله وتدبيره فإن الإنسان محتاج إلى الله تعالى في كل أمور حياته صغيرة 
كانت أو كبيرة مفتقر إلى مشيئته ومعونته في كل ما يشاء ويريد فهو لا يستطيع أن يفعل 
شيئاً إلا إذا أراد الله ذلك ولا يستطيع هو أن يعمل شيئاً وينجز أمراً إذا قضى الله أمراً 
فإنما  يفعل شيئاً  أن  يستطيع  أعطاه من حرّية  ما  البشرية وكل  وإرادته  إشاءته  بخلاف 

ذلك بمشيئته تعالى.

لم  يأكلها  التي  )اللقمة(  هذه  فمثلًا  وإرادته  قدرته  عن  خارج  هو  إذن  شيء  فكل 
تصل إلى هذا الدور التي أصبحت فيه صالحة للأكل إلا بعد أن بذل من أجلها عشرات 
الناس من جهودهم وتضحياتهم حتى أصبحت رغيفاً من الخبر يأخذه سريعاً ويأكله 
سريعاً. فهو بهذه اللقمة – التي هي أصغر أمور حياته – محتاج إلى هذا العدد الضخم 
من المجهود ومفتقر إلى كل هؤلاء الناس الكثيرين لأن لهذه اللقمة الصغيرة مقدّمات 
وأسباب كل واحد من البشر قد استقل بسبب أو أكثر في هذه الأسباب وكل واحد من 
أولئك مفتقر إلى ظروف معينة حتى يتسنىّ له أن ينجز عمله ولن تتهيأ تلك الظروف 
إلا بمعونة الله وتدبيره. ثم نحن لو رجعنا إلى مبدأ هذه اللقمة وهي بذرة مغروسة في 



من وحي الفكر298

إلى  البذرة  تتهيأ حتى تخرج هذه  أن  أن أسباباً وظروفاً ما شاء الله يجب  الأرض فنجد 
الهواء  واعتدال  والشمس  المطر  إلى  أول حياتها  مثلًا تحتاج في  فالبذرة  الأرضية  حياتها 
وصفاء الجو وغيرها من الظواهر الطبيعية الخارجة عن طاقة كل إنسان والتي لا تتأتى 
إلا بقضاء الله وتدبيره حتى تلك الأسباب التي نقوم بها بدور الوسيط لننتج هذ الرغيف 
والتي نتوهّم أنها في استطاعتنا ومقدورنا لا نتمكّن أن نقوم بدورها من غير معونة من الله 
فلو لم يعطنا الله القوة عليها والصحة على مباشرتها لما تمكناّ من القيام بواجبها إذن فكل 
شيء راجع إلى الله وكل أمر هو من تدبير الله وتقديره ولسنا نحن إلا سبب يستعملنا 
المقدّمات  تلك  من  مقدّمة  فقدت  أو  السبب  هذا  انتفى  فإذا  البسيط  الدور  لنمثّل  الله 
المدبّر الحكيم وهو  إذا لم يرد الله ذلك فإذا كان الله هو  ينهار بكلّه من ذلك  فإن الأمر 
المهيأ للغرض والظروف وأن الأعمال التي نقوم بها هي خارجة عن علاقتنا ولا نستطيع 
أن نزيد فيه وأن ننقص منها فمن السخف أن نحرص عليها ونقضي حياة بأكملها في 
سبيل أمور هي لابد تنتهي إلينا إذا قدّر الله وأراد ومن السخف أن نضحي من أوقاتنا 
وجهودنا القسم الأوفر لشيء لم نخلق له ولم يكن من أيدينا وفي سبيل أمور تكفل بها 
الله ولا رادّ لقضائه لم نرد من كلامنا هذا أن نجحد رأي أولئك الذين يحبذون القعود في 
السعي إلى تحصيل أرزاقهم معتقدين أن الله ما دام قد كفل لعباده الرزق وقسّمه عليهم 
أن  نقول  أن  أردنا  ولكنا  سعى  ما  أمرئ  لكل  أن  عن  غفلوا  ولكنهم  يأتيهم  أن  فلابد 
الحرص الشديد والانهماك على الدنيا والتهالك على شيء مقدر لا يفيدنا التهالك عليه 
إلا التعب والخيبة وقضاء أوقاتنا بأجمعها لتحصيل شيء يأتينا بأقل جهد وانزر تضحيةلم 
نجنِ منه إلا الخسارة العظمى والبلية الكبرى في إغفالنا لتربية نفوسنا وإهمالنا الجانب 
الإنساني المهم في الأمر الذي خلقنا لأجل الحرص عليه وعلى تنشئته التنشئة المثلى فنحن 
لم نخلق لنشرب ونأكل ونقضي جل حياتنا الثمينة متنقّلين بين الأكل والشرب ولكن 



299 محا�ضرات في علم الأخلاق

وإنماء  فينا  الإنساني  الجانب  بترقية  إلا  ذلك  يكون  ولا  مثاليين  إنسانيين  لنكون  خلقنا 
النفس العالقة في نفوسنا وتربية الفضائل والأخلاق الحميدة الصالحة لتصبح لنا عادات 
الأمر  فهذا هو  الذاتي  الكمال  قريبين من  نفوسنا  لنكون كاملين في  وسجايا لأنّا خلقنا 
على  والحرص  السعي  مؤونة  الله  كفانا  أن  بعد  به  الاهتمام  إليها  وأوكل  بنا  أنيط  الذي 
بقدر معلوم فذلك قال الإمام »واكفني ما يشغلني من الاهتمام به« أي  الرزق إلاّ 
إكفني الأمور التي تشغلني عن واجباتي وعباداتي التي خلقتني لها أما تلك الأمور التي 
لم نخلق لها ولم تستطع أن تربي في نفوسنا العاقلة الكمال واكفني أمرها من الاهتمام بها 
ولا تشغل وقتي بأجمعه في سبيل تلك التافهات التي لا تستطيع أن تربي الجانب الإنساني 

في النفس.

ثم قال: »واستعملني بما تسألني غداً عنه« أي اجعلني عاملًا في الأمور التي أسأل 
عنها في الآخرة ولا تجعلني عاملًا لأمر أنت بعيد عن سؤالي أياي عنها. وليست الصلاة 
والصوم وغيرها من الأمور الدينية هي التي يسأل الله عبيده عنها بل أن المهم أيضاً انها 
واجبات كفائية يُسأل عنها الله إذا فرّط بها ولم يقم بواجبها وكذلك الأعمال التي يراد بها 

وجه الله ومرضاته هي أيضاً عبادات مطلوبة وأوامر يجب القيام بها.

ثم قال: »واستفرغ أيامي فيما خلقتني له« أي املأ أيامي ولا تجعل لي وقتاً دون أن 
تملأه لما خلقتني له من العبادة لك والامتثال لأوامرك واستفرغها من أمور لم تطلبها مني 

ولم أفز منها برضاك.

فيها  وينمّي  الإنسانية  نفسه  يرّيب  أن  حياته  في  الإنسان  من  والمطلوب  قال:  ثم 
الفضائل والمحاسن ويرتقي بإنسانيته إلى مدارج الكمال ولا يكون ذلك إلاّ بمحاسبة 
نفسه محاسبة دقيقة بكل ما يصدر منها والتأمّل بكل عمل يقدم عليه ليرى هو أنه أصاب 
الفضيلة بعمله وهل هو فرّط منه ليتجنبّ بعد ذلك والفضيلة كما قلنا هو أن يعمل بقدر 



من وحي الفكر300

لئلّا يتورّط في رذيلتي الإفراط والتفريط لأن الفضيلة هل نقطة الوسط والاعتدال بين 
شيئين خارجين عن مصداق الفضيلة. بين هذا الشيء المعلوم وتحقيق نقطة الوسط من 
أصعب الأمور وأشقّها على النفس تتطلّب جهوداً بخلاف الرذيلة فإن فعلها لا يحتاج 
إلى أي جهد أو نصب لأن محيطها واسع فهو يستطيع أن يصيبها من دون أي دقة أو 
معرفة. ولتقريب المعنى نقول أن الفضيلة من سبيل إجابة الهدف لكن إن إصابة الهدف 
الدقيق يحتاج إلى معرفة ودقّة نظر وفطنة وتوجّه للنفس كذلك إصابة الفضيلة في عمله 
للهدف  والاصابة  ونيته  شريفا  كونه  في  معرفة  إلى  يحتاج  الحسن  يحمل  من  قلنا  لذلك 
الحقيقي الشريف يعكس الرذائل فإنها من قبيل خطأ للنفس فليس هناك هدف ليدقق 
النظر فيه لإصابته ولكن كمن يرمي حجراً على رسله من دون أيّما جهد أو بذل لتضحية 
هو  منها  تصدر  وكبيرة  صغيرة  كل  على  ومؤاخذتها  دقيقة  محاسبة  النفس  فمحاسبة 
الطريق الصحيح للسلوك بها إلى نقطة الهدف والوقوف بها على الفضيلة مثلًا إلى المعرفة 
على أحد بفضيلة الرزق ووفرة المال فقال: »واغنني وأوسع علي من رزقك ولا تبتلني 
بالبطر« فذكر من ملازمات النفس التي تنشأ على الإهمال والغفلة على إنهاك النفس وهو 
البطر بالنعمة والعطف هنا ليس عطف تفسير لأن الغنى المقصود هنا ليس وفرة المال 
بل غنى النفس والقناعة التي هي معنى الغنى الحقيقي والمصداق الصحيح للغنى لأن 
معناه هو عدم الحاجة إلى الغير من جنسه لأنه غني بنفسه عن مساعدة الغير وقد يكون 
في وفرة المال غنى وقد يكون فقراً فيما إذا كان طماعاً جشعا إلى آخر حدهما فهو يكون 
دائمًا محتاجاً إلى غيره فيقر إليهم لأن طمعه في كسب المال وجشعه في الاستزادة منه تحول 
دون غنى النفس وقناعتها بما قسم لها الله فهو قد طلب المال من الغنى ولم يطلبها وحدها 
وقدم النفس على المال لأهميته وليس الرزق الذي حسبه الإمام من بارئه محصوراً بالمال 
ووفرته بل كل الصفات التي بملئها غنى النفس غير محتاج إلى أحد إلاّ إليه تعالى فالجاه 



301 محا�ضرات في علم الأخلاق

والقناعة والحب وكل نعمة رزق منه.

ثم قال: »وأعزّني ولا تبتلني بالكبر« فهو قد طلب عزّة النفس والأنفة من الرذائل 
هذه  في  الإفراط  من  البعض  عند  تنشأ  التي  عنه  الكبر  إبعاد  أيضاً  وطلب  والصغائر 
الفضيلة نتيجة للغفلة ولإهمال النفس من المحاسبة والتدقيق فهو يتكّرب ويشمخ ويصعر 

خده ظناً منه أنه العزة وشتان ما بين الفضيلة والرذيلة.

 



من وحي الفكر302

المحا�ضرة العا�شرة

حياتنا  على  السيئين  وأثرهما  لأهميتهما  ونظراً  والعجب  الكبر  عن  أمس  حديثنا 
نتدرج إليه لنشبعه درساً عميقاً. وهما من الآفات العظيمة وخصوصا لمن ابتلي بتحصيل 
العلم ولأهل العبادة والزهادة فإنها باستطاعتها أن تمحي كل ثواب وجزاء ينالها المرء 
من فضيلتي العلم والتعبد لأن المتكّرب يجد نفسه أنها ذات قيمة حقيقية وليست قيمتها 
أن يطيع ويمتثل  في الحقيقة إلاّ من فيض الله تعالى ونعمه وتوفيقه وليس للإنسان إلاّ 
وإطاعته أيضاً هي من فيض الله تعالى وهباته فكل موجود حقيقته مخلوقة من حقيقة 
الفقر والحاجة وليس له أي استقلال خارجي والمتكّرب لا يتكّرب إلاّ بشعوره أنه مستقل 
بفضائله وقيمه مع أنه في الحقيقة إنما يمثّل قضاء الله وتدبيره. مثلًا هذا الشعاع الذي 
ينتشر على جوانب المصباح فليس له أي وجود استقلالي وليس له أي كيان خاص به 
وإنما وجوده وكيانه بوجود المصباح وكيانه فلا معنى لاستطالة الشعاع بنفسه وشعوره 
وقد  المصباح.  وهو  خالقه  وجود  من  فيضاً  وجوده  كان  أن  بعد  مستقل  كيان  ذو  بأنه 
البعض على الآخر ويتكّرب لما ملك من صفة توهمه لأن يستطيل ويتكّرب وقد  يستطيل 
يكون ذلك المتكّرب المدلّ بقيمته أنزل منزلة وأخفض درجة من ذلك لصفة مستتّرة هي 
أعلى من كل قيمة وصفة ذلك المدلّ فهل يجوز له وهو لا يعلم من أمر أخيه إلا الظاهر 
. والسبب الوحيد لهذا الشعور الذي يداخل المرء فيخدعه  القليل أن يدل عليه فيتكّرب
عن نفسه وحقيقته هو شعوره بالضعف وإحساسه العميق بنقصه فهو يريد أن يكمل 
نفسه  بمغالطة  فيأخذ  المؤلم  بنقصه  ويصارحها  نفسه  يواجه  أن  يستطيع  لا  لأنه  نقصه 
ومخادعتها عن أن تشعر بهذا الذي يجلب إليها الألم الأليم فيتكّرب ويستعلي ظناً منه أنه 



303 محا�ضرات في علم الأخلاق

يستطيع أن يخفي شعوره العميق بنقصه بعد أن عجز عن إكمال نقصه من طريق آخر 
مشروع.

ومظاهر التكّرب كثيرة فهي تتجلى بكلامه وجلوسه وممشاه وكل ما تصدر منه من 
رَْضِ﴾  شِْ فِي الْأ كَ للِنَّاسِ وَلَا تَم رْ خَدَّ أمور وظواهر وحركات، قال الله تعالى ﴿وَلَا تُصَعِّ
وقد تأتي المرء هذه الرذيلة من دون أن يحسب لها حساب من دون قصد نتيجة لهذا التشابه 
الدفين والاختلاف التعيس بين العزّة والتكّرب فهو يريد أن يتحلى بفضيلة العزّة فيقع في 
الإفراط بها فتنقلب الفضيلة إلى رذيلة الكبر والتكّرب فالتكّرب هو إفراط في فضيلة العزّة 
ةُ وَلرَِسُولهِِ وَللِْمُؤْمِنيَِن﴾  التي هي صفة الله ورسوله والمؤمنين حيث قال تعالى: ﴿وََّهِللِ الْعِزَّ
فالتواضع مع العزّة هو عين الفضيلة وهي نقطة الاعتدال وتحيطها رذيلتان من الإفراط 
العزة هو  التواضع مع  الكبر والتفريط في  التواضع والعزّة هي  فالإفراط في  والتفريط 
التواضع بدون العزّة وتكون بالتدّيل إلى الناس والتملّق ومجاملتهم مجاملة تسف به إلى 
التملّق. وللفرق  بدون عزّة هو  التواضع هو تكّرب والتواضع  بدون  بالعزّة  التذلّل لهم 
الدقيق العميق بين العزّة والتكّرب تجد الناس في اختلاف كبير وأمام مشكلة كبيرة للتمييز 
بين أعمالهم وأفعالهم هل هي مصداق لفضيلة العزّة أم لرذيلة الكبر لذلك تتطلّب يقين 
الهدف الحقيقي إلى معرفة تامّة وجهد واسع. وهناك صفة تدل على مدى اختلاف الناس 
في تفسير مصاديقها والتمييز بينا فيقال: »أن الحسن كان يلبس اللباس الحسن الفاخر 
ويركب المركبات الفارهة فسأله أحد شيعته قائلًا له ما معناه أن ليس التكّرب من شيمة 

.» أهل البيت، فردّ عليه قائلًا إنها العزّة لا التكّرب

ومحاسبة النفس على هذه الأمور من أشق الأعمال وأعسرها لأن النفس لا تصبر 
هذه  من  بالتهرّب  فتأخذ  بسيّئاتها  المصارحة  تواجه  أن  تتمكّن  ولا  المحاسبة  هذه  على 
فإن  التكّرب  ظاهرة  إنها  الظاهرة  هذه  وليست  المصارحة  هذه  عن  والابتعاد  المسئولية 



من وحي الفكر304

الخضوع للمحاسبة والمصارحة بتأنها من شأنها أن تجرح كبرياءها، نعم فإنا إذا جلسنا 
مع نفوسنا جلسة التدقيق والمحاسبة فإن النفس تفزع الى إنكار هذه الرذيلة وتنفيها عنها 

وفقط إذا رأينا وتصرفنا نعلم أن دفاعها كان واهياً باطلًا.

ومن أهم مصاديق هذا التكّرب التي نجده في أكثر الناس أنا إذا رأينا صديقاً – مثلًا 
– تقدم على صديقه في مجلس أو كلام أو كل ما في شأنه أن يشعر الطرف المقابل بأن عزّته 
قد شدخت وكبرياءه قد أهينت وشخصيته قد جرحت إلى أمثال تلك المظاهر التافهة 
التي تشعرنا بمثل هذا الشعور السخيف الذي ليس لها أية قيمة في قانون الأخلاق ولا 

يقيم لها الرجل الأخلاقي الحق أية أهمية وميزة.

نعم إن تلك المظاهر وأن تلك الظروف هي التي توقفنا على حقيقة أنفسنا ومبلغ 
ما تأصلت فيها جذور هذه الرذيلة وأن تلك لخليقة بأن تفيدنا وتنفعنا للتخلّص منها 
إن نحن عزمنا على قلع جذورها واستئصالها من نفوسنا. وأحسن طريق يتّبع لمحو هذه 
يكسر  أن  له  ليتسنىّ  سيرتها  يخالف  بما  ويسير  بضدها  يعمل  أن  هو  نفسه  من  الرذائل 
اً فهو يتواضع حتى درجة التملّق وإذا كان  شوكتها ويروّض من جموحها فإذا كان متكّرب
بخيلًا فهو يتكرّم حتى درجة الإسفاف فيستطيع بمرور الزمن أن يهون من شأنها ويقلل 
من خطرها وإني أذكر كلمة لأحد الأئمة قد استطاعت أن تصوّر معنى الفضيلة 
يراه  مكان  في  فاجلساً  مجلس  دخلت  »إذا  معناه:  ما  قال  والعزّة،  التواضع  بين  وتجمع 
الناس فيك ودون ما تراه في نفسك« ذلك أن من شأن الناس وطبيعتهم أن يرى غيره 
أمثل منه منزلة وأدنى مكانة وقيمة لأنه لا يستطيع أن يرى في غيره إلا عيبهم ونقائصهم 
ولا يتمكن أن يرى في نفسه غير محاسنها وفضائلها لأن حب الذات المفرط هو الذي 
يجعله يتغاضى ويتعامى عن عيوبه ورذائله فالإمام أراد إصلاح هذه الحالة التي كادت 
تعم جميع البشر فهو يوصيه بأن يجلس فوق ما يراه الناس فيه لأن الغير لا يراه إلاّ أقل 



305 محا�ضرات في علم الأخلاق

منه فيرفع من شأنه فيه فيكون العزّ والرفعة بين الناس أمر محبوب ولكن لا مطلقاً بل 
بشرط أن لا يراها في نفسه لئلًا تقوده إلى رذيلة العجب ثم أوصاه في نفس الوقت أن 
يجلس دون ما يراه في نفسه من قيم وفضائل لأنه يرى نفسه أرفع من غيره درجة فيقلل 
من منزلتة ويدين عنه نفسه فلا يتكّرب فيضع نفسه فوق منزلتها ولا يتذلّل إلى الناس لأن 
الله قد أغناه عنهم وهكذا جمع فضيلتين العزّة والتواضع ونحن نستطيع أن نسير على 
هذا القانون الأخلاقي إن نحن حاسبنا أنفسنا حساب المدقّق البصير وبذلنا من جهودنا 

ما نستطيع أن نتصّرف في عاداتنا لنقلع منها الغث ونربي فيها السمين.

ومما بين العزّة والكبر من المشقّة في التمييز ولما بينها من الفرق الشاسع لأنه الفرق 
نفسه  يُبعدعن  أن  الله وطلب  العزّة من  الإمام طلب  فإن  لذلك  والرذيلة  الفضيلة  بين 
العجب سيئة  بالكبر وكذلك  تبتلني  المصداقين وأعزني ولا  بين  للتمييز  ويوقفه  الكبر 
كبيرة وذنب عظيم لأن المعجب بنفسه يرى أنه قد أتى بعمل يستحق كل هذا الإعجاب 
مع أنه في الحقيقة لم يأتِ به مستقلًا ومن نفسه بل بمعونة من الله وإرادته ومعنى العجب 
هو استقلال وخروج سلطان الله وقدرته وهو شرك خفي كما ترى لذلك طلب الإمام 
العبادة بشرط أن لا يداخلها العجب لئلا تذهب بحسناتها وفضيلتها فقال: »وعبدني 

ولا تفسد عبادتي بالعجب«.

يعجب  فهو  بنفسه  يتعلّق  العجب  أن  ذلك  واضح  والتكّرب  العجب  بين  والفرق 
بصفات نفسه فقط وقد يكون متواضعاً في سيرته مع الناس أما التكّرب فيتعلّق بالناس 
وإن لم يرَ في نفسه ما يعجبه فهو يتكّرب لأنه يريد التفوّق وإكمال نقصه. ثم قال: »واجرِ 
للناس على يدي الخير ولا تمحقه بالمن« فجريان الخير على يد المرء وجعله الواسطة لهبات 
الناس وفائدتهم وفيه زيادة لجاهه  نفع  الهبات لأن في ذلك  النعم وأكبر  الله من أعظم 
وقدره ولكن نفوسنا الضعيفة سرعان ما تغتر بما وهبها الله وتعجب بما أجرى الله على 



من وحي الفكر306

يديها فتغلب النعمة إلى نقمة تعود عليه. فهو لم يعلم أن الله هو الذي أجرى الخير على 
يديه وهو الواهب الحقيقي وأنه لم يفعل شيئاً سوى أن جُعل واسطة بين الله والناس وما 

الناس إلاّ وسائط لتبليغ خيرات الله ونعمائه.

مثلًا أن ذلك المعلم الذي يعلّم غيره ليس له أيّة فضيلة لهذا التعليم إذ أن الفضل 
الحقيقي يرجع إلى واضع هذا العلم ومن أسسه أما هو فليس إلاّ واسطة لنقل العلم من 
واضعه إلى تلميذه فليس له أن يمنّ على تلميذه لأن الهبة الحقيقية التي تلقّاها تلقّاها ممن 

وضع العلم واخترعه.

معالي  طلب  من  الفخر«  من  واعصمني  الأخلاق  معالي  لي  »وهب   :قال ثم 
صنو  فالفخر  بالفخر  ويمحقها  يفسدها  لا  أن  بشرط  الفضيلة  غاية  لأنها  الأخلاق 
العجب من شأنه أن يفسد كل أخلاقه ويذهب بكل حسناته وإنما الفخر وأقبحه الفخر 
بالنسب فقد يكون لمن يفخر بعمل له وبفعل حصله بجهده ومجهوده عذره ولكن ما 
عذر ذلك الذي يفخر بشيء لم يشارك فيه من جهوده شيئاً فهو كمن يفخر بنفسه لفضيلة 
في شخص لا يمت إليه بسبب ومنشأ كل هذه الرذائل من كبر وعجب ومنٍّ وفخر هو 
غرور النفس وجهلها بحقائق الأمور وعدم علمها بأن الله المان الأول وهو صاحب كل 

هذه الفضائل التي أجراها على عبيده والتي يتحلى بها البشر.

 



307 محا�ضرات في علم الأخلاق

 

المحا�ضرة الحادية ع�شرة

قال الامام : »ولاترفعني في الناس درجة الا حططتني في نفسي مثلها«

ان  ونستطيع  نفسي  في  فحطني  رفعتني  اذا  اي  الشرط  معنى  تعطي  العبارة  ظاهر 
نصحح الاستثناء في تأويل الجملة وهو استثناء متصل اي لا ترفعني في كل حال من 
الاحوال الا في حالة كذا فهو يطلب ان لا يرفعه في الناس ولايحدث له عزا بينهم حتى 
يحط في نفسه ويحدث له ذلة بقدر ما رفعه عند الناس وبقدر ما أعزه بينهم فنشعر من 
هذه ان الرفعة بين الناس أمر محبوب ولكن لا مطلقا بل ان يشعر بالضعة في نفسه لئلا 

يعجب ويغتر. 

وفي الحقيقية ان الرجل كلما يزداد كماله وتكثر معارفه يكون شعوره بالنقص والذلة 
اعمق فهو كلما زاد محصوله وكملت صفاته ينكشف امامه مدى تقصيره وتأخره ومدى 
البعد الشاسع لغايته وهدفه الذي يتوخاه لذلك نرى ان المحصلين الذين هم لم يزالوا 
بعد في اول درجة العلم اكثر عجبا واكثر غرورا من اولئك الذين قطعوا شوطا ليس 

بالقليل من التحصيل وهلم جرا. 

والعبارة التي تلي هذه الجملة تعطي معنى الاول وترمي الى نفس المرمى ثم قال: 

ُدىً صَالحِ لا أَسْتَبْدِلُ بهِِ، وَطَرِيقَةِ حَقٍّ لا أَزِيْغُ عَنْهَا، وَنيَِّةِ رُشْد لاَ أَشُكُّ  »وَمَتِّعْنيِ بِه
فيِْهَا« ذكر الامام في هذه الجمل شرائط العمل الصالح وقوام الفضيلة الحقة الثلاث وقد 
قلنا سابقا ان الفضيلة لاتتم الا بثلاثة شروط : بمعرفة بحسن العمل ونية صالحة رشيدة 
وحسن العمل في نفسه وذاته والامام طلب من الله تعالى كل هذه الشروط فطلب منه 
الهدى الصالح الذي يدله على الحسن والقبيح من الاعمال وطلب منه النية الرشيدة التي 



من وحي الفكر308

بها يصلح العمل وبها يكون مقياس صلاحه ومساوئه وطلب منه الطريقة الحقة وهو 
الشرط الثالث للفضيلة وهو ان يكون العمل نيته حسن وكلامه هذا مبني على قواعد 
علمية اخلاقية ولم يهتد الى هذه القواعد قبل ولم يذكرها قبله سوى أرسطوطاليس ومنذ 

ذلك الحين الى الآن لم يزد عليه احد ولا أنقص منه أمرئ. 

ثم ان الامام طلب ان يمتعه بتلك الشروط لان تكون اعماله حسنة وفضائله كاملة 
ولاشك ان العمل الصالح هو متعة الرجل الاخلاقي ولذة المرء الذي يجد للمعنويات 
لم  الامام  ان  ثم  الكاملة  الاخلاقي  عين  في  متعة  كل  قيمة  من  تصغر  متعة  وهي  قيمة 
يطلب تلك النعم الاوطلب معها الدوام والاستمرار وعدم الزيغ عنها ثم طلب النية 
وطلب معها الاطمئنان اليها بقوله :اللهم ارزقني علم العلماء وعقيدة الجهلاء... لأن 
عقيدة الجهلاء دائما تكون مصحوبة بالاطمئنان والتسليم بها والاطمئنان الصحيح هو 
اطمئنان الامير في يقيته بعقائده وبالحقائق حيث قال: لوكشف الغطاء لما ازددت يقينا. 

وحتى بالأمور الواقعة التي نؤمن بها قد لا نطمئن اليها ولانعتقد فيها حق الاعتقاد 
لان مغالطات النفس هي التي تحول بيننا وبين الاطمئنان فقال أمير المؤمنين في الموت 
الواقع الذي يراه كل فرد منه ولا يستطيع ان ينكره كل احد عندما تسأله عنه ولكنك 

تجده يقول فيقرر الحقيقة بقوله : ما رأيت يقينا أشبه بالشك كالموت. 

الإنسان مركّب من نقص بعدي عن الكمال – بما لهذه اللفظة من معنى – لذلك 
والكمال لله  إليه  وأقرب  منه  أكمل  من هو  إلى  الكمالية محتاجاً  الصفات  إلى  فقيراً  تجده 
وحده تفرّد به واختصّ نفسه دون سائر خلقه فهو الكامل في جميع صفاته الثبوتية الغير 
المحتاج إلى الغير ولا فقيراً إلى أحد فهو فردٌ في هذه الصفة الكمالية ومن الممتنع عقلًا 
أن يكون خلقه كاملًا وإلاّ لما احتاجوا إلى الخالق ولما افتقروا في الوجود إلى السبب في 
خلقهم إياهم ولكان الخلق والخالق في المنزلة سواء ولما كان هناك خلق وخالق بمعنى 



309 محا�ضرات في علم الأخلاق

السبب والمسبب ولكانوا معاً سببين أو وجودين غير محتاجين إلى علّة للوجود وهذا مما 
لا يعقل في الخلق كيف وهم فيض من غيره ومتسبباً بسبب ولما انفرد سبحانه بهذه الميزة 
في إيجاد الخلق والمفروض أنهم في الكمال سواء ولكان كاملًا بالمعنى المفهوم منه لكان 
كاملًا في القدرة وهي صفة من صفاته التي يجوز فيها الكمال ولو كان قادراً مستكملًا 
هذه الصفة لأصبحت له مشيئة خاصة وحياة أخرى ولما تحكم غيره في مشيئته وقدرته 
ولاستطاع أن يصوغ حياته بحسب ما يهوى ويريد لأنه كامل في المشيئة ولاستطاع أن 
يدفع كثيراً من هذه الأمور التي نجدها بالضرورة والواقع غير مستطيع أن يدفعها وغير 
قادر على التحكّم فيها ومنها الموت والحياة فلو كان قادراً لما مات إلاّ بمشيئته ولما جيء 
إلاّ في الوقت الذي يريده هو لا خالقه وهذا الشيء لا يعقله أحد وقد سارت الحياة عن 
خلاف منهاجه بل لم يحتج إلى برهان ودليل ولكن هناك للكمال معنى آخر هو الكمال 
النسبي لأنه بعد أن نفينا الكمال بالمعنى الخاص المفهوم من هذه العبارة لأنه لا يتّصف به 
إلاّ الله سبحانه وما وقع إلاّ الكمال في جميع صفاته الثبوتية كان لا بد لنا أن نضيف مفهوماً 
أو نعمة بحيث يشمل هذا الكمال الذي يتمكّن أن يبلغه البشر ويقدر عليه وجميع البشر 
لهم استعداد وقابليّة إلى بلوغ هذا الكمال البشري وهو نهاية ما يستطيع البشر أن يبلغوا 
من الكمال وإن كان نقصاً كبيراً بالنسبة إلى الكمال الإلهي فللإنسان قدرة وعلم وغيرها 
الحدّ  يتعدّى  أن  كان  مهما  يستطيع  محدود لا  محدودة وعلم  قدرة  ولكنها  الصفات  من 
الذي أمر أن لا يتعدّاه لذلك لا تستغرب أن في كلمات الأئمة ما يشعر بالنقص والصفة 
ولا نعجب أن رأيناهم يهوّلون من خوفهم ويعظمون من ذنوبهم وينتقون الليالي بالبكاء 
والتضّرع نعم ليس من العجيب المستغرب ذلك عندما يحسّون إحساساً عميقاً ينقص 
كمالهم الذريع إذا هم قاسوه بالكمال الإلهي الأكمل وليس بالغريب أن يشعروا بالصفة 
عندما يشعرون أنهم لا شيء أمام عظمة الله وكماله الأوحد فهم يريدون أن ينالوا مهمتهم 



من وحي الفكر310

شيئاً من ذلك الكمال الفريد المختص به سبحانه وحده أما كمالهم بالنسبة إلى أنهم بشر 
فهم المثال الأوحد للكمال البشري فقد بلغوا بعصمتهم وتنزيههم وطهارتهم مبلغاً من 
الكمال لا بعده كمال ولكنه الكمال النسبي الذي تتمكّن عليه الطبيعة البشرية وتتحمله 
كمالنا  بلوغ  على  والطاقة  القدرة  فلنا  المعصومين  غير  نحن  وكذلك  المحدودة  قدرتها 
المحدود الذي نستطيع أن نبلغ ولكن الطريق الذي يؤدي إليه صعب شائك لا يحتمله 
كل أحد ولا يستطيع أن يبلغه إلاّ بالمران والرياضة النفسية الشاقّة التي تستطيع أن تطهر 
نفسها عن تلك الأدران التي علقت بالضمير الإنساني فصطفوا بذلك الى صف الأتقياء 
الصالحين والأولياء البررة الذين استطاعوا بإرادتهم ومقدرتهم وجوهم العظيم إلى أن 
يبلغوا الكمال البشري الجميل. والضمير الإنساني هو كل ما فيه الآن وهو الرسول الذي 
أرسله الله للإنسان لينوّر له الطريق ويبعده عن طرق الضلال إذ كما عّرب عنه أئمتنا هو 
الرقيب الأول عليه والشاهد  إليه هداية الإنسان وليكون  الباطن الذي وكّل  الرسول 
على كل أفعاله وأقواله فالرياضة النفسية والمران الطويل والابتعاد عن المعاصي كل هذه 
كفيلة بأن تقربّه من الكمال البشري المنشود لأنها كفيلة بأن تنزّه الخير وترفع عنه المساوئ 
التي أسدلتها عليه طبائع البشر البهيمية فيرى الحقائق كما هي وليدرك قيم الأشياء من 
دون أن يشوّها مشوّه والحكماء قد اختلفوا في الطبيعة البشرية وما فطرت عليها يشوهها 

وهذا بحث عميق وعويص نرجوه إلى وقت آخر قريب إن شاء الله تعالى.

ولكن المتتبّع منا تاريخ البشر منذ الأزل إلى اليوم ويستعرض حوادثه ووقائعه لا 
يخفى عليه بفطرته أن عامل الشر هو الغالب على الإنسان وهو الذي يوحي إليه كل هذه 
المآسي التي تكرّرت ولا تزال تتكن ما بين الإنسان وما هذه الشرور التي تشمئز منها 
الإنسانية والتي مُلِئ بها تاريخها الدامي إلاّ دليل قوي وحجة ناصعة على ما لهذا العامل 
دعوات  أن  نجد  لذلك  فيها  وتحكم  نفوذ  ومن  البشرية  الطبيعية  على  وسطوة  قوة  من 



311 محا�ضرات في علم الأخلاق

صاغية  بأذنٍ  البشر  من  الظفر  في  الكبيرتين  والصعوبة  المشقّة  تجد  ونضالهم  الصالحين 
وإقبالٍ عليها لذلك تجدهم يقضون السنوات الطوال ويبذلون التضحيات الكبار حتى 
تجد لهذه الدعوة سبيلًا إلى قلوب البعض وطريقاً غير ممهد إلى آذانهم وكثيراً ما تكون 
ودرسوا  البشرية  الطبيعة  عرفوا  الذي  أولئك  تجد  هؤلاء  نقيض  وعلى  نصيبهم  الخيبة 
كنهها ووضعوا أيديهم عن مواطن الضعف فيها ولما كانوا هم أصحاب مطامع ومنافع 
وأهدافهم  العميقة  غاياتهم  إلى  يوصلهم  أن  بسلوكه  يتمكّنون  طريق  أسهل  يجدوا  لم 
الشخصية غير استغلال هذا الضعف البشري وإنهاء هذا العامل الخطير ليكتبوا به في 
نفوس الهام ضميرهم وليسدلوا على أعينهم غشاوة تمنعهم من أن يروا حقيقة أغراضهم 
وقيمة دعواتهم فهم يأتون إلى الطبيعة البشرية في هذا الضعف فيتملقونه ويستغلونه فإذا 
هم يجنون الأنصار والمحبذين والمشجعين فتجد مثلًا – إذا اتبعت الحكومات الإسلامية 
التي تهدف إلى الخير  – أن الحكومات الصالحة الحقة  البلاد الإسلامية  التي نشأت في 
والإصلاح والمساواة غير مستقرة الأوضاع كثيرة الفتن والخلافات وتجد رعاياهم أسرع 
إلى الخلاف وقلب ظهر المجن لهم من أعدائهم حتى يمكن تلك الحكومات التي ليس 
لها هدف سوى إشباع شهواتها وإرضاء نفوس ملوكها فنجد أنها مستقرة هادئة قليلة 
الفتن والخلاف لأنها ليس لها غرض إلاّ منافعها الشخصية ولذلك فهي لا تتأخر من 
أي فعل إذا كان يوصلها إلى غرضها وليس لها عقبة من إرضاء الطبيعة البشرية الدنسة 
وإرضاء عوامل الشر والرذيلة إذا كانت ترى أنها لا تفوز بأغراضها سوى إرضاء العام 
الشر  على  جبلت  التي  طبيعتهم  إرضاء  هي  إرضائهم  إلى  الوحيد  والسبيل  الناس  من 
أمير  حكومة  فهذه  الطبيعة  على  يسيطر  الذي  القوي  العامل  ذلك  إرضاء  أو  والرذيلة 
المؤمنين لم تتمكّن أن تستقر إلاّ بضع سنوات حشدت فيها الاختلافات والفتن وكثرت 
التي ساد عليها الأمير لم  السياسة  ان  فيها المشاغبات من الخاص والعام وما ذلك إلاّ 



من وحي الفكر312

الأموية  والحكومة  الأزل  منذ  وفطرت  عليه  جبلت  وما  البشرية  الطبيعة  لتوافق  تكن 
قليلة  هادئة  مدة  سنة  المائة  تجاوزت  مدة  تعيش  وأن  طويلا  سيراً  تسير  أن  استطاعت 
نفس  منتزعة من  عليها هي  التي سارت  السياسة  أن  إلاّ  ذلك  وما  الفتن والاختلاف 
لذلك لن تجد  البشرية  الطبيعة  توقع عليه هذه  التي  الوتر  البشرية وتوقع على  الطبيعة 
من معاصريهم أي منكر يذكر لهذه السياسة ما دام المال وهو الأفيون لهذه الطبيعة يغدق 
عليهم بكرم وهكذا نجحت سياسة المال والخداع إرضاء الشهوات ولم تنجح سياسة 

الحق والمساواة وهذا أكبر دليل على ما لعامل الشر من نفوذ وسيطرة على الطبيعة.

ولكن يا ترى ما هي الفضيلة، اختلفوا في تفسير هذه الكلمة فذهبوا فيها مذاهب 
ه حسب مذهبه ونظرته إلى الحياة ومعتقده في الحياة الإنسانية وخلودها،  شتى كل يفّرس
إرضاء  بأنه  الواقعيّون  فّرس  وقد  والمثاليون.  الواقعيون  مذهبان:  المذاهب  هذه  وأهم 
الشهوات واستعمال اللذات ما هي إلا صور لغرض لئلا تفوت وهذا التفسير هو يوافق 
الذي يحسّونه  الواقع  ينظرون إلى  أكثر ما  ينظرون  الواقعي لأنهم  الموافقة مذهبهم  تمام 
تحت ناظريهم وبقية حواسّهم ولا شأن لهم بتلك الأمور التي لم تقع تحت الحس البشري 
لذلك فإنهم لا يفكرون بالمستقبل وما بعد الحياة الدنيا من خلود وحياة أخروية منهم 
ينادون باقتناص اللذات والفوز بالفرص التي تمرّ عليهم وإرضاء الطبيعة البشرية من 
عقولهم  لهم  تسوغ  هل  بعد  عليهم  ولا  يرجى  ونفع  منها  لذة  هناك  دام  ما  طريق  أي 
والحياة  فالدنيا  القريب  المستقبل  مع حياتهم في  يوافق هذا  أو هل  النفع  هذا  استغلال 
عندهم فرصة تذهب عنهم سريعاً فعليهم أن ينالوا منها ما قدروا عليه من لذّة وسرور 
ونفع. خلاف أولئك المثاليين الذي يعتبرون أن هذه الدنيا وهذه الحياة القصيرة الأمد 
ما هي إلاّ وسيلة وطريق إلى حياتهم الخالدة ودنياهم التي لا انتهاء لها فليست هي نفس 
حياتهم  ليجعلوا  الوسائل  بمختلف  يتوسّعوا  أن  فعليهم  الواقعيّون  يدّعيه  كما  الغاية 



313 محا�ضرات في علم الأخلاق

حياتهم  في  سعادتهم  سبيل  في  عقبة  إلاّ  اللّذات  هذه  وليست  وأسعد  أرغد  الأخرى 
الأبدية فليست الفضيلة عندهم إلاّ إنكار الطبيعة البشرية وتجاهل ونداءاتها التي تدعوا 
إلى الرذيلة وإرضاء الغير الحي والحقائق السافرة فهو الرسول الباطني الذي أرسله الله 
لنفسه الخاصة لهدايتها وإرشادها فهو المثل الأعلى لهم والقدوة الصالحة كما أن الطبيعة 
النفس  إرضاء  همهم  الذين  الأول  الواقعي  المذهب  لأصحاب  الأعلى  المثل  البشرية 

البهيمة كما أن همّ المثاليين هو إرضاء النفس الملائكية.

منا  النفس تُشرك  النفس لها ثلاث وجهات: نفس بهيمية وهذه  أن  وتفسير ذلك 
من  اللذة  وطلب  شهواتها  إشباع  غرضهاً  بهيمية  نفس  ذات  فكلاهما  الحيوانات  سائر 
فرقاً  هناك  تجد  لن  وهكذا  الحيوانات  جميع  عليها  جبلت  التي  وغيرهما  ونكاح  طعام 
بين ذلك الذي كل هّمه هو إشباع نفسه البهيمية وبين الحيوان الذي تقوده غريزته إلى 
التملّك  والظلم وحب  السيطرة  التفوق وحب  إشباعها. ونفس سبعية ومن شهواتها 
بالسبعية.  المفترس ولذلك سمّيت  بروزا في الأسد فهو رمز للحيوان  أكثر  تراها  التي 
أكثر غايتها وأغلى  التي يكون الحق ديدنها وتكون  أو مفكّرة، وملائكية  ونفس عاقلة 
به ولن تجد سعادة حقة تستفد بها  لذّة إلاّ  هدفها هو طلب الحق لوجه الحق ولن تجد 
إلاّ إذا كان الحق بجانبها وهذه النفس هي التي ينفرد بها الإنسان عن سائر الحيوانات 
البهيمية وهذه هي الملكة التي أودعها الله في النفس الإنسانية لتستطيع بها أن تصل إلى 
الكمال وتسمو بها إلى صفوف الملائكة وهذه هي القوّة الخارقة التي جعلها الله يرتفع 
بها إلى عالم الخير والصلاح ويرتفع بها عن أراذل الحياة والطبيعة البشرية فيما إذا أحسن 
استخدامها ولن يفرّط بها وأيقظها بجميع ما من شأنه إيقاظاً وجعلها متأهّبة للارتفاع 
به والسمو به إلى العالم الأعلى العالم الذي يبعده عن عالم الحياة الدنيا بما فيه من شرور 
وآثام. فالحق هو هدفها ومرماها ولن يضير هذه النفس أن تجد أن أنصارها قليلون جداً 



من وحي الفكر314

وأن مناهضيها كثيرون بحيث لا تستطيع التغلّب عليها فيه تُسعد عندما تعذّب وتلاقي 
تتزعزع  العذاب من أجل الحق وحده ولن تجد عقيدتها  إذا كان كل هذا  فيما  الأمرّين 
ولا هّمتها تخبو في الدفاع عنها عندما ترى أنها منفردة بهذه الدعوة وإليك كلمة من أحد 
أولئك الذين سمت بهم النفس الملائكية وطغت على كل تلك النفوس الأخر وذاقت 
فإنما  إن دلّت على شيء  المفكّرة وإسعادها وهي  النفس  وأذاقت من اجل إرضاء هذه 
تدلّ على القانون التي تسير عليها هذه النفس وإنها لن تجد عن الحق بديلًا؛ فالفضيلة 
إجمالاً هي الوسط من الأمور وهي مركز الأشياء كما أن مركز الخطوط والدوائر هي 
وسطها التي يكون المحيط والبعيد عنها متساوياً وإدراك الوسط الكامل من الأمور هو 

.من الصعوبة بمكان وقد يكون من المستحيل ولا يدركه إلاّ الأئمة المعصومين

كما إن الفضيلة مركز الخطوط ووسطها يشتمل تعبيره على الدقّة لعجز من الإله 
التي  النقطة  أما  والتفريط  الإفراط  رذيلة  رذيلتان  الجهتين  من  تحفها  الشجاعة  فمثلًا 
تفصل بين هذين الرذيلتين وهي نقطة الوسط أو نقطة الاعتدال التي لا تميل لا إلى جهة 
الإفراط ولا إلى جهة التفريط فهي الفضيلة الحقة فالإفراط في الشجاعة إذا هو وضع 
الشيء في محله وعمله في وقته المناسب غير مفرط فيها وهذا هو معنى الفضيلة ففضيلة 

الحكمة هي ما كانت في محلّها وهكذا مشى عليها غيرها من الصفات.



315 محا�ضرات في علم الأخلاق

درو�س في علم الاخلاق 

»قد افلح المؤمنون الذين هم في صلاتهم يحافظون...« 

عند  وهي  الاولية  اوقاتها  على  المحافظة  هي  الصلاة  على  المحافظة  من  والم��راد 
وجوب وقتها على المكلف وان تكون صحيحة طبقا للشروط والاصول وتادية الصلاة 
في وقتها الخاص هو في نفسه فضيلة وبها مزيد من الأجر والثوا ولكن وياللاسف أنا قد 
فرطنا في شرط المحافظة الأول فقد جرنا التسامح الى الكسل والتهاون عن هذه الفضيلة 
والسبب الاول الذي جرنا الى هذا التسامح هو جواز الاتيان بها في غير وقتها الاول 
فينا حتى اصبحت  التسامح والتسويف  وسعة وقتها وهكذا بمرور الايام ثبتت عادة 

عندنا من الطبيعيات ومن الامور المساغة. 

الفضيلة  نوع  من  هي  وقتها  في  الصلاة  أداء  فضيلة  أعني  الفضيلة:  بهذه  ونقصد 
الاخلاقية التي تكسب بالتمرين والتعود فلو نحن عودنا انفسنا منذ الصغر على هذه 
ان نفعل خلاف  نتهرب منها ولانستسيغ  ان  فينا عادة لانتمكن من  العادة لاصبحت 

ماتركزت فينا من عادات. 

ولتوضيح الفضيلة الاخلاقية نقول ان الفضيلة قسمان : 1- الفضيلة العقلية 2- 
الفضيلة الاخلاقية. 

فالاولى هي التي تربي العقل فتسمو به بالمعلومات من درجة الملكة الى درجة الفعل 
والعمل والمراد بالعقل هنا العقل النظري وهو الذي يكون عقلا بالملكة ثم بالفعل فان 
المستور ولتقبل  الملكة لادراك المجهول والكشف عن  الله تعالى أودع في الانسان هذه 
فادراك  والتعليم  بالدرس  كسبها  التي  العلم  مسائل  كل  ولكسب  والآراء  النظريات 



من وحي الفكر316

حقيقة وجود الله وتعقل معنى القضاء والقدر وفهم معنى الفضيلة والرذيلة هي كلها 
بالمعلومات  العقل  تربي  ان  شانها  من  عقلية  فضائل  وهي  النظري  العقل  وظيفة  من 
وتسمو به من الملكة الى الفعل والفضيلة العقلية التي هي نتاج العقل العملي انما تكسب 

بالتعلم والدراسة من خارج النفس وللتعلم ثلاث مراحل او مراتب :

ان يتلقى معلوماته من اساتذته.  	-1

ان يتلقاها من تفكيره الحر والتأمل النفسي.  	-2

ان يتعلمها من كثرة المطالعة ومزاولة القراءة.  	-3

وأفضل مرتبة من التعليم وأجدى من هذه الثلاث هي المرتبة الاولى فيما اذا كان 
المدرس فاهما لدرسه حاذقا لفنه عارفا لاسلوب دراسته عميقا في بحثه فانه يتمكن ان 
يوصل تلميذه الى النتيجة وخلاصة البحث من دون أي عناء ومن أسهل طريق ومن 
دون أن يتعبه بالمقدمات الطويلة ويستطيع ان يجعل تلميذه يتلقى درسه بكل شوق وهمة 
النفسي  والتأمل  التفكير  بخلاف  وبوضوح  ويسر  بسهولة  ذهنه  صفحة  على  ويرسمه 
والعرفان وقد  العلم  الى شيء من  قد لاتوصله  التعليم مضنية وطويلة  فانها طريقة في 
تضيع عليه وقتا كبيرا وجهدا ثمينا وهو يلتمس المقدمات ليوصل الى النتيجة اذا كان ذا 

استعداد وذكاء خارقين والافهو يقف في مكانه لايستطيع ان يتقدم خطوة. 

التي  هي  النفس  فان  النفس  تعلم  في  هوالاساس  النفسي  والتأمل  الحر  والتفكير 
المرء اعتمد على  فاذا  التي تتمكن من ان ترسخه على صفحة ذهنها  تعلم نفسها وهي 
استاذه من  متأملافيما درسه  والفينة  الفينة  بين  فكره  الى  ان يهرع  فقط من دون  أستاذه 
بحوث ودروس يكون تعليمه قليل الجدوى ويكون كالببغاء يحفظ من دون ان يعقل 
مفهومها ويفكر في مبلغ حظها من الصدق والكذب ثم لايستطيع أن يتقدم في علوم 

ويبتكر ويبتدع كل جديد لانه ببغاء ولاهمّ له إلا تلقي مايقال له. 



317 محا�ضرات في علم الأخلاق

وانما كان التعليم بواسطة المدرس افضل واجدى لانه يكون مساعدا قويا في تنبيه 
الى  يوصله  فهو  الصحيح  الطريق  التأمل في  الى  وبعثه  ايقاظه  الفكر وعاملا خطيرا في 
النتيجة من اقصر المقدمات وعليه بعد ان يفكر ويتأمل فيه ويجادل ويحاور استاذه اذا 
فمهمة  الاول  المعلم  هو  والنفس  فالفكر  والا  ومعرفته  اعتقاده  على  مالاينطبق  وجد 

الاستاذ مؤثرة في المرء في سرعة التفكير وتنبيه العقل للمرء. 

ويأتي بالمرتبة الادنى وهي الثالثة التعلم بالمطاعة فهناك من الكتب مالاتفي غرض 
الطلب ولاتشبع البحث ولا تتعمق فيه وهناك كتب كتبت باسلوب له ظاهر وباطن قد 
التلميذ المبتدئ معناه ومغزاه اواستعملت فيها اصطلاحات قد عجز حلها  يخفى على 
وتفسيرها وهناك قسم قد لايعتمد عليه في معلوماته وآرائه ثم ان للمجادلة والمناقشة 
الاثر الفعال لرسوخ الدرس في ذهن الطالب ونفي عنه كل شبهة تعرض عليه وهذه 
لها  الواسع  المجال  ففيها  استاذه  مع  له  سانحة  هي  بينما  والمطالعة  بالكتب  لاتحصل 
وللاستاذ الحرية الكاملة في ادخال مايقوله في فكر الطالب بشتى الحيل والوسائل فليس 
كل الطلاب هم سواء في الفهم والادراك فكل واحد له الاسلوب الخاص في تعليمه 
وتدريسه فمن آثار التعلم بالمطالعة هو بطء التفكير والاحتياج الى الزمن الطويل ولذا 
فافضل الطرق هو التعلم من طريق الاستاذ ليكون الباعث على بعث التفكير ودعوة 

الذهن الى التأمل. 

والفضيلة الاخلاقية هي من شأنها ان تسمو بالعقل الى الكمال والتخلق بالاخلاق 
الحميدة والتعود على المزايا الحسنة، والمراد بالعقل هنا هو العقل العملي وهو الذي يدرك 
وهو  فضيلة  والشجاعة  فضيلة  والصدق  فضيلة  الكرم  ان  بادراك  والمساوئ  المحاسن 
هي  الفضيلة  وهذه  الاخلاقية  الفضيلة  هو  الادراك  وهذا  العملي  العقل  ادراكات  من 
موضوع علم الاخلاق وهي المركز الذي يدور البحث عنه في هذا العلم الخاص وقد 



من وحي الفكر318

قلنا سابقا ان علم الاخلاق هو المنبه والموقظ للعقل العملي ليدرك الفضائل الاخلاقية 
لتكتمل النفس وتتخلق بالاخلاق الحسنة. 

ولاتحصل هذه الملكة الخاصة التي ندعوها بالفضيلة الاخلاقية من طريق التعلم اذ 
ليس الغرض منها الادراك النظري وكسب المعلومات والكشف عن المجهولات بل انما 
تحصل بالعادة والتمرين والرياضة النفسية والممارسة الطويلة لتكون لنا عادات حسنة 
عادات  هي  انما  الاخلاقية  فضائلنا  فجميع  اذن  جمة  اخلاقية  وفضائل  حميدة  وسجايا 
نشأنا عليها وتمرسنا على فعلها حتى تمركزت جذورها وتأصلت في نفوسنا فالشجاعة 
مثلا لاتكسب بن تعرف انها فضيلة بل تحصل وترسخ بالممارسة والتمرين حتى تنمو فيه 
طبيعة الشجاعة والرجل لايكون كريما وذلك بان يعرف ان الكرم فضيلة وان الكرم 
هو بذل المال في محله وانما طبيعة الكرم في النفس لاتكون الا بان يتكرم حين تنشأ فيه 
المرء  يصدق  ان  لايتمكن  وكذلك  لاكريم  وتكرم  لاطبيعة  فهوتطبع  والا  العادة  هذه 
اذا تمرن عليها وضحى  انما  اذا عرف ان الصدق فضيلة ومكرمة بل  اقواله وافعاله  في 
لاتنفك  طبائعه  من  طبيعة  الزمن  بمرور  تكون  حتى  فيه  العادة  هذه  ترسيخ  اجل  من 
عنه ولايتكلم ولايفعل حتى يكون الصدق هو السائد في الميدان وكذلك الرذيلة فاذا 
الحوادث  يختلق  ان  الا  لايتمكن  بل  اقواله  في  يصدق  ان  لايستطيع  رجلا  شاهدت 
فيه  ترتبت  الكذب وعادة الاختلاق  فانما كان كذلك لأن ملكة  فيها  اللذة  ليجد  كذبا 
بالممارسة والتعود فاصبحت عنده من الامور المساغة التي لايجد فيها أي بأس وكذلك 
البناء فنحن مثلا نعرف كيفية البناء ونعرف كيف نصف الحجر ونقيم الجدار ولكن هل 
نتمكن ان نبني الجدار الصغير بسرعة ذلك الذي أصبحت عنده البناية عمارة ونأتي بها 
بالاتقان والاجادة التي يأتي بها ذاك، لا،لأنا حرمنا من التمرين والتعود عليها وكذلك 
عادة  فينا  عادة  وتصبح  فينا  تنمو  حتى  كثيرا  ومزاولتها  وممارستها  والملكات  العادات 



319 محا�ضرات في علم الأخلاق

وسليقة ويكون لنا اسلوب متقن واجادة كبيرة بسهولة ويسر وغيرها من العادات التي 
هي من الفضائل الاخلاقية التي تكسب بالتعود كما قلنا. 

انما  رذيلة  عادات  الى  عادات حسنة  فينا من  تولدت  التي  العادات  فأن جميع  اذن 
كان منشؤها ومولدها الاول هو كثرة تكرارها وطول ممارستها وكثر مشاهدة متعاطيها 
فبهذا التكرار وبهذه المشاهدة التي من شأنها ان تقلل من اهمية خطرها اذا كانت رذيلة 
فينا  وتوكدت  عاداتنا  نشأت  فضيلة  كانت  ان  عينه  في  واكبارها  فعلها  اهمية  زيادة  او 
واصبحت فينا جزءا لا يتجزأ عن كياننا ولا نستطيع ان نتهرب منها الا اذا قاومناها بأن 
نعود نفوسنا على تركها – فيما اذا كانت رذيلة – ونمارس ضدها ونضحي في هذا التعويد 

والممارسة الجهد الكبير حتى يتسنى لنا قلعها واحلال محلها الصالح من العادات. 

والتربية في صغرنا لها الاثر الفعال في توجيه الطفل وتعيين مستقبله وانماء العادات 
في نفسه التي تكون في ذلك الزمن التربية الصالحة لانماء كل بذرة يبذرها في نفسه مربوه 
ومعلموه فان نفسه في تلك الساعة تكون صالحة لتقبل كل مايوحى اليها وكل ما يقع 
عليه نظرها من افعال واعمال كالقلم الحساس يتأثر بكل دقيقة وكبيرة تمر عليه فيرسم 
الطفل  نفس  نور وظلام وظلال وضياء وكذلك  من  عليه  يعرض  ما  كا  على صفحته 
ترتسم عليها وتثبت فيها كل ماتم حولها من مرئيات وافعال وكل ما سمعته من اقوال 
وايحاءات فينمو عليها ويكبر وتكون تلك البذرات قد اخذت تنمو فتثمر فيتلقى المرء 
ثمارها ويجني ما جنته يد التربية السيئة عليه ومن الصعب جدا ان تتمكن بعد ان تتأصل 
فيه هذه الجذور من الصغر من قلعها واكتساحها من طريقك لانها تكون قد تشبثت 
في نفسك بجذورها المتينة وتكون درجة الصعوبة في قلع هذه العادات بمقدار ماقرت 
عليه من ايام نشوئها فقد تكون الصعوبة والمشقة التي تلاقيها في قلع عادة من العادات 
أقل من يكبر سنا عنا وقد تكون قلع عادة نشأت منذ زمان الطفولة اكثر من قلع عادة 



من وحي الفكر320

نشأت منذ بضع سنين. 

اذن فالتربية هي المسؤولة حقا عن كل هذه العادات الشريرة وعن كل هذه الرذائل 
فقيض  الله  وفقه  الذي  ذلك  على  منها  يخلص  ولم  البشر  جميع  الاكثر  على  غمرت  التي 
له تربية صالحة وصبر على الصعوبة والمشقة وقدر على قلع مافسدت فيه من العادات 
وهي الملامة عن كل هذه المآسي التي نشاهدها تتكرر كثيرا على مسرح الحياة فالتربية لها 
الدور الاول والشأن الخطير في هذا الشأن وفي توجيه الانسان الى وجهة الخير اوالشر 
والفضيلة اوالرذيلة ومن زمان الطفولة نشأت اكثر عاداتنا وجل مساوينا ولعل تقدم 
علم التربية الحديث قد يخفف من وطئة هذه الكارثة ويهدي المربين الى الطرق الحميدة 

لينشأ لنا جيل جديد صالح خير وليس ذاك بعزيز. 

انما  الشرور  جل  وبأن  بهذا  تشعر  الطف  في  قالها  التي   الحسين الامام  وكلمة 
نشأت وتوكدت بعد ان تنسم الانسان نسيم الحياة وانها لم تكن معه بل ولد وهو خالٍ 
من الشر والخير فقال : »ان الناس عبيد الدنيا والدين لعق على ألسنتهم يحوطونه مادرت 

معائشهم فإذا محصوا بالبلاء قل الديانون«. 

فحكمه على النوع البشري هذا الحكم يشعرنا ان التربية هي التي لها الشأن الخطير 
في تنشئة هذه العوامل الشريرة في النفس الانسانية وان فهم من ظاهر العبارة غير هذا. 

وقال النبي بعد رجعته من آخر غزواته :»انتهينا من الجهاد الاصغر وعلينا بعد 
الجهاد الاكبر«.

ويعني بالجهاد الالكبر هو جهاد النفس التي ارتكزت فيها عادات الشر والرذيلة 
فعلينا ان نضاعف من جهودنا الشيء الكثير لنقلع تلك العادات ونقضي عليها ونساعد 
على ان تحتلها عادات صالحة لأننا قد أمرنا بأن نجاهدها لنخفف من غلوائها ونقضي 
التي  العديدة  والغرائز  الكثيرة  العادات  تلك  إلا  النفس  وما  فيها  السوء  مساوئ  على 



321 محا�ضرات في علم الأخلاق

تطرفت في وجهتها وسارت على غير طريقها نتيجة لسوء التربية ثم أشر مالهذا الجهاد 
من صعوبة ومشقة بقوله )الجهاد الاكبر(، اذن فالتربية هي المسؤولة عن هذه الشرور 

وهي البلاء الاكبر في حياتنا. 

وغرضنا من هذا الكلام الطويل هو ان نقول بأن الشر ليس هو من طبيعة البشر 
نتيجة  هي  التي  الرذيلة  العادات  ان  بل  النفس  في  خاصة  طبيعة  هي  الرذيلة  وليست 
التربية السيئة والتوجيه الخاطئ هي سبب كل هذه الشرور التي نراها قد طغت على كل 
افعال الانسان واعماله واستولت على كل غرائزه وحواسه حتى كنا نظن ان الشر هو من 
طبيعة البشر وانه جبل عليه وفطر على ارتكابه وانما الانسان يولد وطبيعته لاتدعوه لا 
الى الخير ولاالى الشر وتعد بلهاء غير موجهة واما الذي يوجهها الى الوجهة الخاصة هي 

التربية وهذا هو المذهب الذي يقرب من مذهب العدلية وهناك مذهبان آخران: 

الاول - يقول ان الانسان من طبيعته الشر. 

والثاني- ان من طبيعته الخير. 

الشر  او  الخير  طبيعته  من  البشر  كان  ولو  صحيحين  وغير  مذهبان خاطئان  وهما 
بجهاد  وأمرهم  والصلاح  الخير  على  تعالى  الله  حثهم  ولما  أنفسهم  باصلاح  طولبوا  لما 
النفس وتوجيهها الى وجهة الخير والصلاح ولكان بعث الانبياء والرسل عبثا مادامت 
الطبيعة هي التي توجههم اما الى الخير وإما الى الشر اذ لوكان البشر من طبيعته صفة من 
الصفات لما تمكن ان يكون غير طبيعته ويخالف الصفة التي فطر عليها من خير أو شر 
ولما استطاع ان يكون حسب مايهوى او ان يتعود على عادات لاتمتّ الى طبيعته بصلة 
فالحجر اذا كان من طبيعته السقوط الى الارض لايعلو الى فوق لانه يناقض طبيعته التي 

كان عليها. 

اذن ليس الشر ولا الخير من طبيعة البشر وانما هي تلد في الانسان وتنشأ من تربيته 



من وحي الفكر322

اوالشر  الخير  الى  تنزع  نوازع  الانسان  في  وانما  والبيتي  وال��دراسي  الاجتماعي  ومحيطه 
والتربية لها الأثر الخطير في تقوية أي هذين من نوازع البشر العديدة فمن نوازع الخير 
حب الفضيلة وهي التي تقوده الى الخير والصلاح، ومن نوازع الشر حب النفس وحب 
الفرد  تغلبت احداهما على الأخرى كان لها الأثر في توجيه  فان  التفوق وحب غيرهما 
اليها  ولاتمت  بشيء  الطبيعة  من  النوازع  هذه  وليست  اليه  ترمي  وما  منهاجها  حسب 

بسبب فحب الأكل وحب النكاح ليسا من الطبيعة البشرية. 

وليست تلك النوازع التي سميناها بنوازع الشر هي في الحقيقة وفي انفسها نوازع 
شر وانما التربية السيئة قد تستغلها فتكون لها المساعد الاول على توجيه الفرد التوجيه 
السيء اما هي في انفسها فهي نوازع لاتدعو الى الشر وهي ضرورية اذ بها قوام الحياة فان 
الغريزة الجنسية هي في نفسها فضيلة وضرورية لبقاء النوع الانساني ولكن قد توجهها 
اذا  واما  المعتاد وتطرفها في سيرها  فتشبعها من غير طريقها  السيء  الطريق  التربية من 
استطاع المرء ان يوفق بينها وبين الغرائز ويعطي كلا منها حقها من الاشباع فليس لها 
اي اثر خطير سيء وقد تنقلب فتكون نوازع للخير والصلاح وان لم يستطع ان يشبعها 
من طريق الصلاح وان كانت التربية قد تطرفت بها تطرفا سيئا لاامل فيها إلى الإصلاح 
وهذا  الوخيمة  ومفاسدها  مضارها  ليأمن  وتجاهلها  كبتها  هو  لقلعها  الطريق  فاجدى 
الداء لايستعمل الا اذا استعصى عليه الداء ولم يفيده في اصلاحه اي دواء آخر عندئذ لم 

يبق له الا الكبت. 

وقد وقع في الوهم بان النوازع الانسانية هي في نفسها شر كثير من الرجال العظماء 
فقادهم هذا الوهم الى كبتها واطمارها في عالم النسيان وما الرهبنة والتصوف المتطرف 
انها  يظنون  الذين  نزعاتهم  لكل  الكبت  فيه  يستعملون  الذي  الانواع  نوع من هذه  الا 
الجنسية  شهوتهم  مثلا  ويكبتون  العزلة  الى  ويخلدون  الله  الى  ينقطعون  فهم  لذلك  شر 



323 محا�ضرات في علم الأخلاق

باعتبارها نزعة من نوازع الشر وليس من الصحيح ذلك اذا كان في مقدورهم استعمالها 
نزعة  الى  نزع  قد  جلهم  جيل  نشأ  اذا  الحال  مايكون  ندري  وما  الصحيحة  الطرق  في 
ان نظام الحياة سينحل ويسير في غير طريقه الصحيح وقد  الرهبنة والتصوف لاشك 
قلنا ان جميع هذه النوازع هن قوام الحياة وقوام حفظ النوع الانساني لذلك نهى النبي 

عنها فقال لارهبنة في الاسلام. 

 



من وحي الفكر324

 

محا�ضرة... 

يفعل  ان  بها  ليستطيع  فيه  سبحانه  الله  اودعها  كامنة  قوة  الانسانية  النفس  في 
لان  ماتكفيه  القوى  كنوز  من  ووهبه  العادات  وخوارق  بالمعجزات  ويأتي  الاعاجيب 
يسموبنفسه الى غاية الكمال ويعلو بها الى اعلى مايطمح اليه من درجات التقدم والعلم 
ولكن من المؤسف جدا انا لم نستخدم من هذه القوة الا أقل القليل ولم نتمكن ان نفتح 
امامنا من هذه الكنوزذات القوى التي لاتحد الاالشيء الذي لايذكر وبقت هناك كنوزا 
وقوى كثيرة اخرى مغمورة تحت انقاض الاهمال مطمورة من جراء التهاون والكسل 
عن اقتناص تلك الفرص التي تمكننا من فض اختام تلك الكنوز المختومة من القوى 
بما  ياتوا  ان  استطاعوا  والذين  الناس  عامة  على  المتفوقون  البشر  اولئك  وسر  الطبيعية 
يميزهم عن سائر الناس انهم وفقوا الى استخدام كنو اكثر واستغلال من قوة نفوسهم 
ومواهبهم  طبيعتهم  لان  ممتازون  متفوقون  ناجحون  رجال  هناك  فليس  اكبر  درجة 
اولئك من قوى  يوهبوا ماوهب  لم  متفوقة وليس هناك رجال مخفقون خاملون لانهم 
لم  من  وهناك  اكبر  قوى  استخدام  الى  ووفقوا  استطاعوا  رجال  هناك  وانما  ومواهب 
يستطع ان يستخدم من تلك الا الاقل الادنى اما في نفس تلك القوة العجيبة الكامنة 

فهم في ذلك سواء. 

المرء نفسه مهما كانت من الخمول والصغر وان  الواجب ان لايستحقر  اذن فمن 
لايقف امام اولئك المتفوقون في المواهب والناجحون في الحياة موقف العاجز من القادر 
فيخيل الى نفسه ان الدرجة التي توصل اليها ذلك العبقري الناجح تاخر ان عن ان ينالها 
الفرق  الناجح ومادام  التي يملكها ذلك  القوة  الثريا مادام يملك نفس  لانها في مناط 
بينهما ليس فرقا بقلة المواهب وكثرتها وما دام هو يستطيع ان يبلغ درجته ان هو وفق 



325 محا�ضرات في علم الأخلاق

بالمران والتوفيق الطويل ان يكون كذلك الرجل وان استطاع ان يقتنص الفرص التي 
بها يستطيع ان يفض اختام تلك الكنوز فذلك الرجل الناجح انما نجح لانه بذل جهدا 
اوسع وتضحية اكبر من نفسه بالتمرين والمران الطويلين وصقل مواهبه وهذبها وابرز 
مواهب اخرى لم يكن ليعرفها لولا صبره وتضحيته وكذلك كل رجل يستطيع ان يبلغ 
المنزلة الكمالية التي يتوق اليها ان هو لم يحتقر نفسه ولم يستخف بها وييأس منها وان هو 
صبر كثيرا على تعويدها وتمرينها الطويلين ليتيح له ان يبرز القوى من مكمنها ويخرجها 
الى عالم الحياة ولاعجب ان تكون له تلك القوة الخارقة العجيبة وهو خليفة الله في ارضه 
فهو  خيراتها  واستغلال  اسرارها  في  والتحكم  الطبيعة  موارد  استخدام  في  خليفته  اي 
ملك المخلوقات وهذا معنى خليفة الله في ارضه وانما استطاع ان يكون سيد المخلوقات 
ل لأن يكون خليفة الله على مخلوقاته بما وهبه الله من قوة  أُهِّ ويمتاز على سائرها وانما 
الطبيعة  به يستطيع ان ينظم اموره ويدبر حياته وبه استطاع ان يعلو على  عاقلة وفكر 
الفاصل  هي  الانسان  في  العاقلة  فالقوة  ومنفعته  لخدمته  ويستخدمها  خيراتها  فيستغل 
الانسان  فليس  البهائم  من  غيره  على  يتفوق  ان  امتاز  وبها  المخلوقات  سائر  وبين  بينه 
في الحقيقة بهيمة راقية رقي بعض الحيوانات على بعض وانما هو نوع آخر يتميز بقوته 
العاقلة المفكرة وفي الحقيقة ان الفضل في تفوقه يرجع الى هذه القوة العاقلة لاالى قواه 
ليستطيع الاستفادة  تنظم وتدبر  لم  ان هي  اذ هي لاشيء ولانفع لها  ومواهبه الاخرى 
منها وانما الذي ينظمها ويروّضها ويجعلها قوة خير وصلاح هي القوة العاقلة المفكرة 
ولو تدبر الانسان بنفسه وما فيها من هبات الله من قوى واستعدادات ومواهب لأحسّ 
بعظمة الانسان وسمو منزلته ومكانته بين المخلوقات ولو عرف ذلك لاستصغر نفسه 
عن  قصروا  الذين  البعض  يدعيه  كما  بهيمة  هو  فليس  الضعة  ونالته  اليأس  داخله  ولما 

ادراك هذه الناحية في الانسان والاحساس بهذه الموهبة المميزة بين النوعين. 



من وحي الفكر326

عظيمًا  بها  يكون  ان  يستطيع  عظمى  قوة  الانسان  في   – قلنا  كما   – الله  أودع  لقد 
الآن  عليه  ماهو  غير   – عسير  شيء  وهذا   – الاستغلال  تمام  استغلها  هو  لو  وسامياً 
واودع فيه كذلك قوة عجيبة اخرى تساعده على ان يستغل تلك القوة وابراز ماكمن 
الظروف  الى  بروزها واستغلالها  امر  يدع  الانتفاع بها فهو بذلك لم  فيها وتساعده على 
والصدف فمما لاشك فيه ان لكل شيء كمالاً فأودع سبحانه في كل ناقص وقاصر عن 
الكمال – ومنه الانسان – غريزة حب الكمال فهو دائما يشتاق الى ذلك الكمال ويسعى 
باختياره  ليس  ذلك  الى  مايدعوه  لان  وشاقا  صعبا  كان  مهما  اليه  والوصول  لتحصيله 
بل تقوده الى ذلك غريزته وحب اشباعها فاندفاعه الى طلب الكمال وسعيه المتواصل 
الى بلوغه هوالذي يقيضه ويساعده لاستخدام تلك القوة والانتفاع بها وكل ماتصدر 
انما هي اسباب لجهة يتخذها ليشبع غريزته في حبه للكمال بسعيه ليس  افعال  منه من 
مثله )لكل شيء  افلاطون في  قال  لنا وقد  نعمته علينا واكمل هبته  اكمل  الا، وبذلك 
مثل أعلى( فهو دائما يطلب ذلك المثل الاعلى فالانسان انما يطلب الصدق ويسعى الى 
التحلي به انما يطلب لأن فيه مثله الاعلى وانما يطلب الكرم ويريد ان يبلغ اعلى درجاته 
لأنه يريد اشباع نفسه التواقة الى المثل العليا واشباع الجانب الانساني او العاقلة فيه وانما 
يطلب فضيلة الامانة لأنها المثل الاعلى للنفس العاقلة التي ميزت الانسان عن الحيوان 
ولايمكن ان تكون الامانة والصدق مثلا للنفس البهيمية لأن النفس البهيمية لاتطلب 

إلا اشباع لذتها الحاضرة وهكذا الاكل والنوم والحياة الجنسية. 

العاجلة وهما بعيدتان كل  اللذات  المغايرة لهذه  واما الصدق والامانة مغايرة كل 
البعد عن مثل النفس البهيمية العليا لانهما بعيدتان عن تحقيق اللذة العاجلة التي هي 
المثل الاعلى للنفس البهيمية فذلك الذي يضحي بالمادة لاجل اغراض روحية معنوية 
بعيدة عن المادة والمنفعة العاجلة كذلك الذي يطلب لنفسه القتل بالجهاد في سبيل الله 



327 محا�ضرات في علم الأخلاق

انما هو دليل على ان هناك نفساً معنوية روحية بعيدة كل البعد عن النفس البهيمية وهل 
بحياته  للقتل ويضحي  نفسه  يعرض  انه  يعلم  المجاهد وهو  يكسبها  لذة عاجلة  هناك 
المادية الا ان هناك لذة معنوية آجلة ومثالاً روحياً اذن فالمثل العليا للنفس العاقلة هي 

التي صار بها الانسان انسانا لاحيوانا بهيميا. 



328



�أ�ضغاث �أحلام

المجتهد المجدد �آية الله

ال�شيخ محمد ر�ضا المظفر قد�س �سره

�إعداد

ال�شيخ محمد الكوثراني 



330









334



335 �أ�ضغاث احلام

بسم الله الرحمن الرحيم

المقدمة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف الخلق سيدنا ونبينا محمد وعلى 
آله الهداة الطيبين الطاهرين.  

وبعد... 

العنوان: أضغاث أحلام.. ولكن المعنون ليس كذلك بل واقع معاش ونتحسسه 
ونفثة صدر مهموم، في  تعبير رمزي صادق  انه  الذي يضمنا..  الحياة  جميعاً في مركب 
قالب فكري ابدع فيه الشيخ محمد رضا المظفر حيث سكب بنات أفكاره في وضع 
الأصلح  نحو  تغييرها  ومحاولة  السائدة  الاوضاع  لمعالجة  الصائبة  والنظريات  الحلول 

ولايصال الركب البشري إلى شاطئ الأمان..  

المصلح  للعالم  نموذجاً  ثراه  طاب  المظفر  رضا  محمد  الشيخ  الله  آية  لنا  قدم  لقد 
المتوهج الذي لا يترك فرصة إّال واستثمرها في سبيل العلم والعمل والاصلاح، فقد 
متكامل على جميع  المعاناة في سبيل مجتمعه وتقدمه فكان يطمح لخلق مجتمع  ألم  عاش 
الصعد سواء منها الأخلاقية أم الدينة وسواء السياسية أم الاقتصادية.. لقد ضمن في 
كتابه أحلاماً أربعة عالج في كل حلم موضوعاً أو أكثر من مشاكل البلاد والعباد بطريقة 

نقدية مرموزة كي لا يسيء لأشخاص بعينهم بل الهدف التنبيه على الخطأ الشائع.  

والمحور في أحلامه هو مدينته الفاضلة التي يحلم بها أن تضمّ مجتمعاً مثالياً رسالياً 
تضمحل فيه الفوارق الاجتماعية وآفات الجهل والفقر والعاهات، بالاضافة إلى الحداثة 
المحاولة  واتخذ في هذه   .البيت أهل  وتعاليم  الدين  وفق نهج  كان يحلم بها  التي 



من وحي الفكر336

الاصلاحية المكتوبة اسلواباً حوارياً فذاً ضمنه القيم، وأبرز حواراً موضوعياً مع الذات 
الذات، واشتملت أحلامه على رؤى اصلاحية شاملة  نقد  يتوان عن  ومع الآخر فلم 
غير منفصلة عن الواقع وكانت مدينة النجف الأشرف هي ميدانه الأول باعتباره أحد 
أبنائها المسؤولين.. كل ذلك باسلوب قصصي حواري هادف مع احتفاظ النص بقوة 

اللغة ومتانة التعبير.  

ولا بد لنا أن نشير إلى أننا قمنا باعداد هذا الكراس في هذه العجالة لكي يصدر 
الكتاب ضمن أعمال الشيخ المظفر الذي أخذت العتبة العباسية المقدسة ومؤسسة بحر 
العلوم الخيرية على عاتقها عبء ذلك مشكورتين عليه. وإلا فإننا بصدد إعداد تقديم 
يتضمن دراسة شاملة حول فكر الشيخ المظفر قدس سره بشكل عام ولا سيما توجهاته 
العلم  في  جميعاً  لنا  التوفيق  الله  ونسأل  مناحيها.  جميع  في  الفكرية  ورؤاه  الاصلاحية 
والعمل وفي النهوض بمجتمعاتنا وأمتنا نحو الاصلح مع خالص الدعاء بالخصوص 
للعاملين في انجاح هذا المؤتمر المبارك. الصفحة الأولى من الكراس المخطوط للمؤلف 

الصفحة الأخيرةمن الكراس المخطوط للمؤلف   



337 �أ�ضغاث احلام

 الحلم الأول

64(((/3/15

في ال�صحن العلوي

رأيت )فيما يرى النائم( أني في الصحن العلوي، ويتراءى لي أنه يغصّ بأشباح من 
البشر، كما يغصّ الجائع بلقمة كبيرة يزدردها من طعام سائغ، فتتكسر في فمه وصدره 
ويعود يلهث المسكين فلا هو يستوفيها طعمة لسغبه، ولا هي تتركه يستريح من غصتها.  

وخُيّل لي أني في ضحوة من النهار، ومع ذلك فالمصابيح الكهربائية تتوهج لكسر 
مسورة الظلام الحالك، ثم لا تضيء إلا لنفسها )وهكذا يصح في الاحلام التناقض، وما 

أكثر متناقضاتها(.  

فوقفت على ربوة - يا سبحان الله! أفي الصحن ربوات ومنخفضات؟ - وقفت 
على الربوة اتطلّع طلع هذا الحشد المتراكب المتدافع، فرأيت، ويا لهول ما رأيت، رأيت 
فوق أشلاء  أكداس جماجم ورفات  فوق  الناس  أشباح من  باللب: هذه  تذهب  فُزْعَة 
متحطّمة من عظام نخرة، وكلها تضطرب وتمور لتنهض من كبوة أو لتهب من رقدة.  

وتمر صورها سواءً على العين وقد جاءت الصاخّة ولكل امرىء منهم شأن يغنيه، 
تصكّ  وجلبتها  قترة.  ترهقها  ة  غََرب عليها  ووجوه  مستبشرة  ضاحكة  مسفرة  فوجوه 

السمع وتوجف القلب.  

وذهبت  الأشرف،  النجف  أيام  في  نعرفه  لم  هذا  مشهود  يوم  أي  نفسي:  فسألت 

))) تنبيه التاريخ لوحظ فيه السنة الهجرية القمرية.



من وحي الفكر338

أضرب أخماساً في أسداس، والعين مأخوذة بما ترى والقلب يكاد ينخلع جزعاً، وذهب 
عن ذهني )يوم النشور(.  

تنهض كلها بشراً سويّاً  بالأشباح والأكداس والأشلاء  الدهشة وإذا  أنا في  وبين 
وتتدافع بغير انتظام متجهة ناحية المشرق حيث النور الساطع إلى عنان السماء. 

فثار بي داعي الفضول إلى الاندفاع مع الجماهير نحو ذلك النور الوهّاج فماذا رأيت؟

السلطان وروحانية  تربّع على كرسي من نور وعليه جلال  رجلًا لا كالرجال قد 
النبوة وهيبة الامامة يملأ العين والقلب حسنه ووقاره، وخلفه وحواليه زمرة من ذوي 

العضلات المفتولة والجمال الفاتن والقدسية الالهية قد وقفوا صفاً صفاً...  

والناس بين يديه كأنّ على رؤوسهم الطير رهبة وهيبة لهذا الجلال والجمال الإلهي. 
على  الناس  لمحاكمة  جلس  قد   المؤمنين أمير  علي  أنه  ذهني  إلى  جاء  أن  أسرع  وما 
جواره  في  المدفونون  هم  الناس  وهؤلاء  جنبه،  في  اقترفوا  وما  الله  جنب  في  فرطوا  ما 

بالصحن المقدس والحرم الشريف الذين لا يحصيهم عدداً إلا الله تعالى.  

فقلت في نفسي: يا للويل! ما جاء بي إلى هذا المأزق وهنا تتجّىل السرائر بحقيقتها 
وتنكشف))) الأعمال عن نفسها، فلا ستار ولا تمويه! وأنى لي بالهزيمة وقد وقعت في 

الشرك؟ فجمد الدم في عروقي وسرت الرعشة في مفاصلي!  

العلوي  الصحن  في  المدفونين  من  لست  أني  تذكرت  إذ  الصعداء  تنفست  ثم 
الدنيا. إذن فلأستمع إلى المحاكمات الجارية لأرى الحق كيف  أزال حياً في دار  وأنا لا 
يظهر واضحاً كالشمس، وذاك أمنية النفس التي تجد الآراء والأفكار في أكثر المسائل 
الإجتماعية والدينية مطلسمة بالشك أو الجهل فتذهب حائرة لا تتبع إلا الظن، وذلك 
سبيلنا الوحيد عند إنسداد باب العلم وفقدان المعصوم. وما ألذّ العلم للنفس إذا بلغ 

))) كذا.



339 �أ�ضغاث احلام

عين اليقين الذي ما وراءه شك وحيرة.  

وعندئذ تصارعت عندي فكرتان حادتان)))، على العادة عندنا وأنا التمس لهما الحلّ 
عند سيدي ومولاي أمير المؤمنين، فكرة النجاة وغفران الذنوب لكل موالٍ لآل البيت 
مصير المجاورين مدفناً لقبر حامي الجار، على حسب ما يعتقده المؤمنون المتهافتون على 
ثانية أنهم لا يشفعون إلا لمن ارتضى، لأنهم إنما جاءوا  الدفن في جواره. وفكرة 
وفي  الذنوب،  لأهل  بالشفاعة  يعدون  فكيف  الأرض  في  الظلم  ورفع  البشر  لتهذيب 
ذلك تشجيع للمعاصي وإغراء لأهل الجهل والفساد وهم أولى بالغضب للرحمن، ولعل 

محاكمة هؤلاء المجاورين دليل على هذه الفكرة.  

*****

بينا أنا في هذه الهواجس إذ دُعي أحد المغلّلين بالسلاسل، فتمثلتُ سلسلة تسطع 
متقدة كأنها الجمر طولها سبعون ذراعاً، وقد سُحب بها جراً على الذقن باعتباره متّهما 
في جريمة دينية، وهو يستغيث ولا يغاث. وما مثل بين يدي أمير المؤمنين إلا وشملته 
يفارق  حتى  تنتظره  كأنها  ناحية  وتجمعت  نفسها  تلقاء  من  السلسلة  فانحلت  الرحمة 
المكان، فقلت في نفسي هذا من ذلك هذه أول علامة للنجاة بجوار أبي الحسن لننتظر 

ماذا سيكون بعد!  

تقدم الملك المقرب )نكير( أخو الملك )منكر( وكان في الصف الأول خلف الإمام. 
فقدم يستنطق المتهم

- من ربك؟

المتهم - الله.  

نكير - ما دينك؟

))) كذا.



من وحي الفكر340

المتهم - الإسلام )ثم يتشهد الشهادتين(.  

نكير - ما مذهبك؟

المتهم - إني متمسك بالثقلين كتاب الله وعترة رسوله.  

نكير - إذن ألم تعلم بأن نبش القبور محرّم في الشريعة.  

المتهم - بلى.  

نكير - ألم تعلم أن حرمة المسلم ميتاً كحرمته حيّاً؟ ألم تعلم أن الميت إذا سبق إلى 
أرض مباحة فدفن فيها كان له الحق فيها دون سواه.  

المتهم - بلى.  

نكير - إذن كيف سوّغت لنفسك أن تغصب مدفن غيرك وما كفاك ذلك حتى 
أبحت النبش المحرم وسببت بنزولك في مدفن غيرك التمثيل بجثمانه وإهانة مسلم ميت 

محترم.  

المتهم: )يتمالك على نفسه وقد انخلع لبّه من هذه التهم العظيمة( سيدي... ليس 
الذنب ذنبي، أولست دُفنت ميتاً لا اختيار لي ولا قدرة؟

)ثم يحدّق المتهم في وجوه الجماهير ليلتمس من يلقى عليه تبعة هذه الجرائم، وإذا 
القبر  إلى  أنزله  الذي  هو  أنه  فيتذكر  النارية  بالسلاسل  مغلّلًا  جنبه  إلى  القبور  بحفّار 

فاستطرد كلامه(... أليس حفار القبور هذا )ابن فلان( هو الذي صنع ذلك.  

نكير: )يلتفت إلى الحفّار المكبّل باعتباره متَّهما وشاهداً(: كيف ساغ لك أن تنبش 
قبر المسلم وتمثل بجثمانه وتغصب قبره لغيره.  

الحفار )يتعجب(: أنا السبب في ذلك! يا سبحان الله! إنما أنا رجل عامل إستأجرني 
ثمناً  نقود  من  لي  دفع  بما  العمل  هذا  إرتكاب  على  حرّضني  الذي  وهو  الميت،  ولّي 



341 �أ�ضغاث احلام

لجريمتي. ومع ذلك لم أر منه ولا من باقي الناس إنكاراً لعملي، وأحسبه عندهم جائزاً 
بل أمراً محبوباً في الشرع لاتفاق جميع أولياء الأموات والمشيعين والمستطرقين من أهل 

الدين وغيرهم جيلًا بعد جيل.  

)وهنا يدخل ولي الميت شخصاً ثالثاً في الاتهام ويساق مكبّلًا بالسلاسل ويوجّه له 
نكير صوت الإنكار(.  

- أنت أمرت الحفار أن يصنع هذه الجرائم؟

)الولي(: - أستغفر الله! إنما طلبت منه )باعتباره اخصائياً في القبور( أن يجد لميتنا 
أرضاً بكراً لم يدفن بها أحد من المسلمين ولما كشف الصخرة عن سرداب في الصحن 

ونزل فيه طلب إلّي أن أراه فلم أجد فيه أثراً لرفات إنسان. وعلى ذلك وافقت.

الويل للكاذبين! كل  الحفّار )يستشيط غضباً يحمله الغضب على شرح الحقيقة(: 
الناس يطلب مني هذا الأمر النادر، ويروح كل واحد منهم ليعتقد أني خصصت ميته 
كرامةً لعيونه بالمكان الفارغ، مع العلم أن المواقع للدفن في مجموع الصحن والحرم لا 
تزيد على سبعمائة موقع على أكثر تقدير، ومعدل من يدفن في اليوم أربعة أموات وعليه 
فالمواقع تمتلىء في أقل من ستة أشهر مع استثناء المواقع المختصة ببعض البيوت الرفيعة 
التي لا سبيل لنا عليها حتى من طريق التسريق. ولا يغيب عن البال أن الصحن والحرم 

مدفن للناس من قبل مئات من السنين.  

فهل يخفى على إنسان عنده ذرة من التفكير إجتماع أكداس الأموات في هذه القبور 
أنفسهم  يخادعون  والناس  أصنع  ماذا  ولكن  الأض��داد.  تزاحم  من  تتضاحك  وهي 
ويخادعونني، فينقدونني الدراهم لأفحص لهم عن سرداب بكر، فالتجىء إلى أن أخلي 
الحاجة،  عند  بيديّ  وربما  النزول  عند  بقدمي  الأجساد  بقايا  أعينهم  عن  فأزيح  القبر 
الضحك على  يقبلون مني شاكرين هذا  يوم وهم  تتكرّر كل  التي  المهزلة  وأريهم هذه 



من وحي الفكر342

الذقون.  

العجيبة - أني  أنفسهم فيذكرون فرحين - لهذه المصادفة  الناس  يغالط  وكل مرة 
مسكين  على  كالصقر  أنقض  أن  إلى  اضطر  ما  كثيراً  أني  مع  فارغاً،  مكاناً  لهم  وجدت 
لم يمض على دفنه أيام معدودات فأطويه كطيّ السجل للكتب وألقِ بجسمه المتفسخ 
تعودت  التي  المزعجة  الرائحة  عليه  تنم  عيونهم  عن  ستره  محاولة  من  وبالرغم  ناحية 
يغالطون  قد  أنهم  العجيب  ولكن  آخر  قبر  فتح  بطلب  إزعاجي  من  فأتوجس  عليها 

أنفسهم هذه المرة أيضاً ويتجاهلون هذه الرائحة التي لا تخفى على إنسان.  

إذن أولياء الميت والناس معهم هم الذين يلجئُوني إلى هذه الجريمة، ولا يدلونني 
أنظارهم  يتفقون عليها عن رضا وغبطة ويغضون  الأقل، لأنهم  أنها جريمة على  على 

وهم عالمون.  

*****

وهنا يصغي نكير متعجباً من هذا الكلام الصريح والاعتراف الظريف، ويتوجه 
الصمت  ويعلو  المحاكمة،  في  الاستمرار  إلى  الطريق  منه  ليستلهم   الإمام وجه  إلى 
وجلال الموقف جميع الحاضرين، ولكن لا يطول الصمت حتى يقطعه )نكير( بتوجيه 

السؤال إلى الحفار في دعابة:  

- كيف تستطيع إخفاء الرفات والقبر لا يسع لأكثر من جثمان واحد؟

في  فيقول  مجدّاً  يزال  لا  الحفار  ولكن  الحاضرين  جميع  من  ساخرة  ابتسامة  فتعلو 
بلاهة:  

من  حكمة  على   - القبور  بنيت  فقد  المهنة،  أسرار  من  وهو  يسير  جد  أمر  هذا   -
تُوصِل  واحدة  الأقل مجموعة  أربعة على  أمثالي - فجعلت كل  المهنة  أهل  البنائين من 
بعضها ببعض فتحة تكفي لالتهام جسد الإنسان، والحفار يعرف مواقع المجموعات 



343 �أ�ضغاث احلام

لبقايا  مخزناً  مجموعات  عدة  من  أو  الواحدة  المجموعة  من  منعزلاً  قبراً  فيتخذ  وطرقها 
الأجساد، وهو يسع بالطبع مجموعة كبيرة من الرفات المتهشمة لمدة طويلة حتى يتهيّأ في 
كل ثلاثين سنة على الأكثر أن تنقل الرفات إلى دار السلام أو خزانات الصحن الكبيرة.  

نكير )متقززاً من هذه الفظائع المدبرة ومنكراً في تداخل أسباب هذه الجرائم(: -  

إذن أيها الحفارون أنتم المدينون في هذا الأمر الفظيع بالدرجة الأولى.  

الحفار )وقد وجد نفسه قد وقع في مأزق حرج فيستغيث(: - سيدي إذا اعتبرتنا 
مدينين فلك أمرك فينا، وليس لنا عذرٌ نعتذر به غير الطمع في حطام الدنيا الفانية التي 
زهّد الناس فيها مولانا أمير المؤمنين فلم يزهدوا، ولكن ما بال أولئك الذين يبذلون 

الأموال الطائلة لأجل بناء مثل هذه القبور.  

نكير: من هم؟

الحفّار: ألم تعلم سيدي بهم؟

نكير: أنت قل.  

الحفار: )بعد صمت طويل واضطراب( أخشى أن أعزل من وظيفتي!  

نكير: أبقيت لك وظيفة؟ أنت في عداد الأموات ولن ترجع إلى الحياة الدنيا حتى 
تخشاهم.  

الحفار: )ملتفتاً إلى نفسه فتعروه نشوة الفرح أن أصبحت له الحرية في الكلام عن 
هؤلاء الذين أذاقوه الأمرين في تحكماتهم في وظيفته ومهنته، ولكنه لا يزال في قرارة نفسه 
خائفاً فيغلبه التحفظ( - لولا أن السلطة الموقرة للحرم تهيىء لنا - معاشر الحفارين - 
بين فترة وفترة أن نكنس هذه القبور من بقايا الأجساد ونرميها كالقمامة خارج النجف 
الغرض لافتضحت  أنها أعدت لهذا  قيل  التي  الكبيرة(  الصحن  )آبار  الخزانات  أو في 



من وحي الفكر344

حيلتنا فيعجز علينا وعلى الناس هذا الخداع المتبادل، ويقومون بهذا الكنس باسم ترميم 
الصحن الشريف وتعديل أرضه التي تصبح متعرّجة بطول الزمن - بارك الله فيهم -  

نكير )يتكلف الهدوء(: أتقول بارك الله فيهم؟ عجباً! أخبرني أية فائدة لهم بذلك 
حتى يبذلوا عليه المال؟

الحفار: بودي لو وجهت السؤال إليهم أنفسهم.  

نكير: نحن الآن نحاكم المدفونين في هذه الصحن أفتظنهم من الموجودين في هذا 
المحشر.  

الحفار )بعد تصفح وجوه الجماهير(: بعضهم! ربما.  

ما  منه  يستلهم  الإمام  إلى  متوجهاً  )وبصمت  بعضهم!  بعضهم!  )لنفسه(:  نكير 
لخداع  العمل  يعمل  ويغالطها،  بنفسه  يصنع  كيف  للإنسان  ويتعجب  الحيرة  يكشف 

الناس ثم يخدع نفسه أيضاً( ثم يلتفت إلى الحفار:  

- حدثني أنت لأنك على ما يظهر مطلع على دخائل هذا الأمر.  

الأوقاف  مؤسسة  أن  الأمر  وصريح  دخائل  الأمر  في  ليس   :- )يتشجع(  الحفار 
في  يدفن  من  كل  على  الباهظة  )الدفنية(  يأخذ  تستثمرها  كمزرعة  الصحن  جعلت 
حين  كل  بأكلها  تؤتيهم  أن  استطاعت  لما  المزرعة  هذه  تحرث  لم  فلو  والحرم،  الصحن 

وموظفوها مع ذلك يشاركونني فيما آخذ من أجرة لنفسي.  

نكير: تؤخذ هذه الضريبة لماذا؟

الدفن في هذه  تكاثر  وطأة  من  ليخففوا  أنهم جعلوها  يقولون  أدري!  أنا  الحفار: 
البقعة الصغيرة بالقياس إلى المتعطشين إلى قرب مولانا أمير المؤمنين من جميع أنحاء 
الزلفى  على  والجاه  الثروة  ذوي  تهافت  دون  حائلًا  يقف  لم  ذلك  مع  ولكن  المعمورة، 



345 �أ�ضغاث احلام

لامامنا سيد الكونين ويقولون أيضاً أنهم يأخذونها لتكون كوارد للعتبة المقدسة أيضاً 
فتصرف في مصالحها.  

أخيه  من  الأموال  الإنسان لابتزاز  أكثر حيل  ما  الواقفين(:  الملائكة  نكير )لأحد 
الإنسان! ثم يتوجه إلى الحفار:  

- أتؤخذ هذه الضريبة على كل مدفون بلا استثناء؟

الحفار: نعلم أنها لا تشمل بعض الأصناف.  

نكير: لماذا؟

الحفار: اعفني من ذلك.  

نكير: لا بد من القول.  

الحفار: لماذا وقعت البلية على رأسي وحدي؟ دونكم هؤلاء فاسألوا الأصناف وما 
أكثرهم في هذا المحشر )يقول ذلك ويلتفت إلى الإمام يتوقع العذر ولكن نكير يهدده 
الملاعين واضعي  الذي أعرفه أن هؤلاء  فيقول الحفار: - كل  بالحديد(  ويقمعه منكر 
إلى سكوتهم وتساهلهم  ليطمئنوا  الكرامة  النفوذ بهذه  بعض ذوي  نفعوا  الدفنية  نظام 

عنهم فيما يرتكبون.  

يفر  أن  فيحاول  المسؤولية  وتشعب  الأمر  هذا  نواحي  تشعب  من  يتململ  )نكير 
قد  التي  قواه  لتهدئته وجمع  كافية  الإمام كانت  نظرة واحدة من  الميدان ولكن  من 

تلاشت( فيعود يوجّه السؤال إلى )ولّي الميت(.  

فمع  المسئولية،  من  بكثير  حملك  وقد  الحفار  مع  الحوار  سمعت  لقد  الولّي  أيها   -
علمك بالحال كيف أقدمت على هذا العمل.  

له  إهانة  السلام  وادي  في  ودفنه  المحترمين  من  ميتي  إن  أصنع؟  ماذا   - )الولي(: 



من وحي الفكر346

الخيرات،  أنساه من  فلا  به  دائمًا  يذكرني  الصحن  دفنه في  أن  نفسي  أعلل  أني  ولي، على 
والأهم أنه يمسي بقرب شفيعنا وسيدنا وعندي أن هذا سيهون ما يلقى من التمثيل به 
ويكفي أن يبيت ليلة واحدة في جواره وتضمن له الجنة ثم فليلق به في أية زاوية من زوايا 

الأرض، وفي سبيل هذه الكرامة الدائمة ما قيمة اهانة جثمانه والتمثيل به.  

نكير: سبحان الله انك كنت تتنصل من معرفة الحال ثم تعترف! اترك ذلك ولكن 
من أين لك هذه الفلسفة؟ أيجوز في عقيدتك أن يطاع الله من حيث يعصى؟ وهل يصح 
التقرب بالفعل المحرم؟ وهل يصح تقديم العمل المندوب على ترك المحرم؟ فأين فلسفة 
أصول الفقه عندكم؟ وهل تنتظر الزلفى إلى إمامك بفعل محرم؟ ثم كيف تضحي بنفسك 
أنت بفعل تبعته عليك لزلفى غيرك؟ ليس هذا من العقل على أن هذا حال ميتك فما بال 

الدفين السابق يهان جثمانه ويمثل به في سبيل كرامة دفينك؟

اتبعت  الولي: سيدي )أولاً( لست من العلماء حتى أفهم هذه المسألة. )ثانياً( أني 
وصية دفيني في ذلك.  

نكير: يتوجه إلى جهة أمير المؤمنين باهتاً وكأنه يريد أن يستأذنه في الانصراف 
عن هذه الحيرة وبينا هو في هذا الصمت الباهت استيقظت من غفوتي مذعوراً. وأسفت 
لي صدأ  على إنتهاء هذا الحلم قبل الظفر بإصدار الحكم أو حكمة من سيد الكونين ُجت
القلوب، كأنما ظلمات الذنوب حجبتنا من الاتصال بروحه العلوية صلوات الله وسلامه 

عليه. 



347 �أ�ضغاث احلام

بعد خم�سين عاماً؟

في  التفكير  من  مجهد  وتعب  طويل  سهر  بعد  عميق  نوم  في  ليلة  ذات  استغرقت 
من  تمكننا  من  اليقظة  في  اليأس  تملكني  أن  وبعد  والدينية،  الاجتماعية  حالتنا  إصلاح 
بعث الشعور في وجوب النهضة التي يتطلبها هذا السقوط في الأخلاق العامة والكسل 
سيما  لا  الناس،  في  المتفشي  والجهل  النفوس  في  المتمكن  والنفاق  المشاعر  على  المستولي 
العرق  ذلك  دم  كان  فإذا  النابض،  المسلمين  عرق  هم  الذين  الدين  رجال  طبقات  في 
موبوءاً أصاب أعضاء المجتمع الإسلامي الشلل والمرض، وأقصد برجال الدين من لهم 

وظائف دينية ما تشمل حتى الوعاظ والخطباء وخدام العتبات المقدسة.  
وأنا كنت في تلك اليقظة - مع ذلك - أعلل نفسي فراراً من تلك الخواطر المزعجة 
الخيال،  إلا  الواقع  للمرء سلاح في صراع  التي يخلقها خيالي وليس  السارة  بالتمنيات 
فافرض أنّا تمكناّ من الإصلاح فأصبحت الدنيا غير الدنيا، والناس غير الناس، وأذهب 
الخيال  هاجمني  إذا  حتى  البلاد،  ليست  البلاد  وكأن  أنا  لست  كأني  الأفكار  في  غارقاً 

تلاشى الأمر الواقع فعادت تلك الخواطر السود لتقضّ علىَّ مضجعي.  
قلت استغرقت في تلك الليلة في النوم بعد ذلك السهر والتعب فخيّل لي في النوم 
الكبير  الباب  على  واقف  وكأني  عاماً،  بخمسين  مت  أن  بعد  الدنيا  إلى  رجعت  قد  أني 
الشرقي للصحن العلوي، ولكن الباب فاره واسع ليس على ما كنت أتذكره لما كنت 
حياً. والناس كعرف الفرس تدخل منه إلى الداخل بأدب وحشمة وهدوء على كثرتهم 
وما لاحظت أحداً يخرج منه يضايق الداخلين، فاستغربت أن يسع الصحن كل هؤلاء 
الذي  التدافع  بما سألاقي من  ثم لا يخرجون وشعرت  دام أنهم يدخلون  ما  الداخلين 



من وحي الفكر348

يمنع من أداء مراسيم الزيارة في هذا اليوم الذي حضر إلى ذهني أنه يوم الغدير، ومع 
نظام  أن  أدري  كنت  وما  الأمر،  كلفني  مهما  الدخول  على  نفسي  وطنت  الشعور  هذا 
الدخول والخروج قد تغير بتغير الزمن فالدخول من باب والخروج من باب آخر، ولا 

يسمح لهم الجلوس إلا في الايوانات.  
وفي أثناء دخولي لاحظت خلوّ مدخل الصحن من المتسولين العجزة على ما كنت 
ورائحتهم  البشع  بمنظرهم  سماطين  يصطفون  كانوا  عندما  حياتي،  أيام  في  أعهدهم 
المنتنة وندبتهم المزعجة، وهم يتألفون من أكمه وأعمى وأخرس وأصمّ ومقعدٍ وأعرج 
ومجذوم وأبرص، فقلت في نفسي هذه عجيبة ثانية! تُرى أين مضى هؤلاء؟ ألم يبق في 

الناس من يعطف على المتسوّلين؟ أم لم تبق في الناس حاجة إلى التسوّل؟
أحد  استقبلني  الصحن حتى  اليمنى داخل  أكد أضع قدمي  الصحن ولم  دخلت 
الذي يشف عن الصحة والنشاط ولحيته  المليح  )خدّام الحرم( بمنظره الأنيق ووجهه 
السوداء البّراقة وعمته الخضراء الزاهية، ومدّ إلّي يديه وصافحني باسمًا وحيّاني بلطف 
وأدب، فتضايقت منه، وقد حسبته يستعطي مني بعض الدريهمات لقاء ما سيتمتم لي 
تنطلي إلا على الجهلاء - غيري طبعاً -  )الزيارة( لا  نابية يسميها  من كلمات ملحونة 
وعجبت من غباوة أهل هذا الزمان إذ تصوّرت أن هذا يجهل أن رجال الدين لا مطمع 

فيهم لخدام العتبات وإن كانوا من غير سكان النجف فكيف وأنا ابن النجف؟
فقلت له بعبارة جافة: يا حضرة السيد آنه نجفي.  

النجف  أبداً في  أرك  لم  بلطف ورقة وعبارة عربية فصيحة: ولكني  العلوي  فقال 
واجب  من  بوظيفتي  أقوم  أن  فأردت  وبزتك  لهجتك  من  تبدو  كما  غريباً  وأحسبك 

إرشادك.  
عنه،  أعرضت  ثم  والارش��اد؟  شنو  انته  النابية(:  العامية  زماني  أهل  )بلهجة  أنا 



349 �أ�ضغاث احلام

ولكني لاحظت عليه أنه لم يفهم كلامي وقد اعترته مثل الدهشة.  
يا   - أبيت  إذا  عنه(:  إعراضي  أدرك  وقد  الصمت  من  لحظة  )بعد  العلوي  فقال 
مولاي - أن أؤدي لك الخدمة فقد سقط عني واجبي، وأرجو أن تكتب في سجّيل هذا 
استغناءك عن الخدمة بطوع إرادتك لئلا أبقى مسئولاً )وأخرج سجلًا صغيراً من جيبه 

يلفت النظر في أناقته(.  
أنه يحاول  إذ تصورت  التحقيق، وزاد عجبي من غباوته،  أفهم ما يعني على  فلم 
اللغة  فيها  تكلّفت  بعبارة  له  فقلت  الدراهم  أن يخدعني بهذا الاسلوب لابتزاز بعض 
الفصحى هذه المرة لأفهمه أني رجل من أهل العلم ولم تنطلِ علّي خدعته - يفتح الله 

عليك، ليس عندي ما أعطيك ولست أنا ممن ينخدع!  
الغريبة عن أهل بلدتنا  العلوي: ألم أقل لك أنك غريب؟ يبدو ذلك من لهجتك 
ومن ظنك بي سوء الخداع والطمع عندك بل أنت أكثر من ذلك لم تزر النجف في حياتك 
على ما يظهر والمستغرب يا سيدي ما يبدو لي من حديثك أنك لم تتورّع فيه، ولم أشاهد 
ولم أسمع في حياتي رجلًا عادياً في أهل النجف يظهر على كلامه الكذب أو ظن السوء 
بأخيه المؤمن فكيف بالرجل الديني مثلك. وهنا أول واجب أؤدّيه معك قياماً بوظيفتي 
أن أنصحك بترك مثل هذا الكلام الذي يتوهم منه الكذب أو سوء الظن وأحاشيك 

منهما.  
عليه  تقع  ما  أطبق جميع  أن  إذ حاولت  بخطأي  نفسي وشعرت  إلى  فطنت  )وهنا 
عيني وتسمعه أذني على الأوضاع والعادات في زماني الذي كنت أعيش فيه، وشعرت 
بأني غريب حقاً عن كل ما أرى وأسمع، ولفت نظري على الأكثر نصيحته التي شعرت 
فيها بمرارة الألم من جرأته وصراحته، ولم أستسغ نصيحة رجل مثله لرجل مثلي يعتز 
بمظهر الصلاح ومكانته الدينية والاجتماعية. ومتى كان الناس يجرءون على النهي عن 



من وحي الفكر350

بدونهما  تستقيم  لا  المجالس  أحاديث  وكل  الظن  وسوء  الكذب  مثل  عن  حتى  المنكر 
ودون أختهما ملح الكلام )الغيبة(، ومع ذلك يجامل بعضنا بعضاً فلا يواجهه بتهمة فعل 
المحرم والمجاملة نوع من الرياء المستساغ، والأعظم من ذلك تعدّ المجاملة والتغاضي 
عن مساوىء الناس من سمات الرجل الصالح التقي وهي التي ترفع منزلة الشخص في 

نفوس العامة والخاصة وتجلب حبهم وعطفهم(.  
اللحظة السريعة وتبدل رأيي في هذا  )كل هذه الخواطر مرّت على ذهني في هذه 
الرجل الهادىء الرزين وتبدّى لي رجلًا يوثق بفضله وصلاحه، وزاد شعوري بالحاجة 

إلى الاسترشاد به( فقلت:  
حقاً اني غريب عن أوضاع البلدة كما حدست، لأني كنت أعيش في النجف في عهد 

بعيد فاسمح لي أن أسترشد بك!  
العلوي: لك ذلك! وهذه وظيفتي.  

أنا: نعم هذا الذي أريد أن أسأل عنه قبل كل شيء! ما وظيفتك التي تشير إليها في 
كل مناسبة؟

مع  سلوكهم  في  لهم  النصائح  وتقديم  الغرباء،  الزائرين  تعليم  وظيفتي  العلوي: 
الناس وأداء الشعائر الدينية وإرشادهم إلى كل ما يحتاجون إليه حتى فيما يتعلق في المكان 

الذي يختارونه لنزولهم.  
)أنا(: هل أنت وحدك موظف على ذلك؟

التناوب في الصحن  ينبثّون على  )العلوي(: - لا! معي مائة رجل بمثل وظيفتي 
والحرم ولنا مراتب متفاوتة يرجع الأدنى منا إلى الأعلى فيما يشكل عليه، وكلّنا لنا مرجع 

أعلى هو الرئيس المطاع يسمى )أمين الحرم( الذي هو من العلماء الاعلام.  
)أنا(: من الذي يوظفكم؟



351 �أ�ضغاث احلام

)العلوي(: الهيئة الحاكمة في البلد.  
)أنا(: تعني موظفي حكومة العراق!  

)العلوي(: أية علاقة لحكومة العراق فينا؟
)أنا(: إذن.  

العام،  المقلّد  برئاسة  الدين  علماء  كبار  من  جماعة  هم  الحاكمة  الهيئة  )العلوي(: 
وهم الذين يسهرون على مصالح البلد الداخلية والخارجية وبيدهم زمام شئون جميع 
الطائفة الشيعية في أقطار الأرض. وأما إدارة الحرم وما فيه فترجع إليهم وهم الأمناء 

على نفوسنا وأموالنا.  
)أنا(: كيف تسنىّ للعلماء أن يحكموا البلد؟

)العلوي(: أين كنت غائباً هذه المدة الطويلة حتى لا تعلم بحوادث نهضتنا الجبارة. 
يعطيك  النجف(  في  الدينية  )النهضة  كتاب   - شئت  إذا   - دونك  يطول،  هذا  وشرح 
تفصيل تاريخ هذه النهضة من ابتداء تأسيس منتدى النشر وكيف تمكن رجال الجمعية 
تمكن  حتى  مخلصين  وضحوا  صابرين  جاهدوا  بما  الزمن  ذلك  في  شامل  إصلاح  من 
العلماء المتخرجون من كليات المنتدى من الاستقلال بإدارة حكومة النجف باعتبار أنها 
استطاعوا  وبذلك  مخلصة  دينية  هيئة  قبل  من  إلا  تدار  أن  يصح  لا  مقدسة  دينية  بلدة 

إصلاح كل شيء فاسد في هذا البلد الأمين.  
أنا: - )وقد هبط قلبي عند ذكر المنتدى وتذكرت أني أحد مؤسسيه ولكن أنى لي 
الشاذة  النفسية والتربية  بتلك  له  الكامل وقد ظهرت  أمام هذا الإنسان  الدعوى  بهذه 

فكيف يصدّق مني ذلك فاكتفيت أن أقول له(:  
- لقد سّرني واللهِ ما ذكرت وسأقتني هذا الكتاب لأتزوّد من هذا التاريخ المجيد 
الذي لم أحلم به، واسمح لي أن أسألك عن أشياء أخرى فإن كل شيء عندكم يبدو لي 



من وحي الفكر352

غريباً.  
)العلوي(: سل ما بدا لك.  

)أنا(: ما مقدار ما تأخذون من الزائر أجرة على إرشاده وتعليمه.  
)العلوي(: يبدو أنك تفكر بغير تفكير أهل زماننا، أية أجرة نستحقها على الإرشاد 
لمنفعة  التبرع  إذا رغب في  والزائر  تعالى،  الله  لوجه  الواجب  نقوم بهذا  وإنما  والتعليم، 

العتبة المقدسة فهنا صناديق موضوعة يلقي فيها ما يشاء.  
)أنا(: عمل جليل حقاً، ولكن كيف تعيشون أنتم وعائلاتكم.  

مقدار  منها  ونتناول  الحرم،  أوقاف  من  لنا  المخصصات  من  نعتاش  )العلوي(: 
كفايتنا.  

)أنا(: على أي أساس يكون توظيفكم.  
)العلوي(: على أساس الكفاية والقرعة.  

)أنا(: كيف؟
)العلوي(: أن المتخرجين من كلية التبشير يقترع بينهم لتعيينهم إلى مدة معينة في 
مواطن التبشير المقررة المحتاجة إلى المبشر، والروضات المطهرة تعدّ من مناطق التبشير 
التعاليم  ويتبع  ذلك  عليه  تعين  العتبات  إحدى  لخدمة  أحد  على  القرعة  وقعت  فإذا 

الخاصة في هذا العمل.  
)أنا(: حتى لو كان المتخرج من غير أسر خدام العتبة المقدسة.  

الدينية  الوظيفة  وهل  البالي  النظام  ذلك  ذهب  للخدام.  أَُرس  أَبَقيتْ  )العلوي(: 
والكفاية تنتقل بالوراثة؟

)أنا(: )وقد شعرت بخوف غامض من الاستمرار بهذا الحديث فحورته إلى ناحية 
أخرى( فقلت:  



353 �أ�ضغاث احلام

- لاحظتك أيها العلوي الفاضل متقيداً باللغة الفصحى.  
)العلوي(: لاحظتني متقيداً! أأتقيد بلغتي التي نشأت عليها وقد أصبحت التربية 
من البيت إلى المدرسة على أساس اللغة الفصحى، فنسخت ثلث اللغات العامية القبيحة 
وأصبحت تاريخاً مجرداً لا نفهم منها شيئاً، وأظن هذا الكلام الأعجم الذي تكلمت به 

أولاً من تلك اللغات العامية الميتة.  
)أنا(: نعم )وقد خجلت من هذه الوصمة فحوّرت الكلام أيضاً( فقلت: افتقدت 

حين دخولي صفوف الفقراء على باب الصحن.  
)العلوي(: أظنك تقصد المتسوّلين الذين يدعون العجز والفقر فيضايقون الناس 

لابتزاز الأموال وخزنها.  
)أنا( - نعم.  

المحاطة  الصفراء  الضخمة  الدار  تلك  تشاهد  ألم  ذهب عهدهم.  لقد  )العلوي(: 
كل  بكفالة  فائقة  عناية  تعتني  وال��دار  العجزة  دار  تلك  الكوفة؟  طريق  في  بالحدائق 
عاجز محتاج من ذوي العاهات والمعمرين وتمريضهم ثم تعويدهم على المهن والاعمال 
الحرة التي يمكن أن يتعلموها، ويصرف على الدار من خيرات العتبات ومن تبرعات 
مجالاً  بعد  ترى  فهل  المقدسة،  العتبة  مؤسسات  كسائر  الشرعية  والحقوق  المحسنين 
لوقوف المتسولين على أبواب الصحن؟ وكل هذا من نتائج نهضتنا المباركة التي حدثتك 

عنها.  
)أنا(: إن هذا لاصلاح عظيم. ألا تتفضل معي لأداء الزيارة.  

)العلوي(: بخدمتك.  
)أنا(: أستغفر الله! لك الفضل.  

)العلوي(: لماذا الاستغفار ولم الاحظ أنك أذنبت الآن.  



من وحي الفكر354

)أنا(: هذه كلمة تقال عادة تعليقاً على ما يقدمه المخاطب من كلمات التبجيل.  
)العلوي(: نحن لا نعرف هذه العادة، وهي مجاملة لا معنى لها، ذاك من المخاطب 
تستغفر  لم  أنك  إحسان غيره، هذا عجيب، والأعجب  الإنسان من  أفيستغفر  إحسان 
إني  فوراً،  منها  التوبة  المؤمن، وهي جريمة تجب  بأخيك  الظن  أنك أسأت  بدا  مما  آنفاً 
لأستغرب من هذا الخلق، ما أدري في أي مصر كانت تربيتك؟ وأنت تقول أنا نجفي 

الأصل؟
أما أنا فقد تملكني الخجل، ولم أحِرْ جواباً، وقد استصغرت نفسي إزاء هذه النفس 
القدسية العالية بعد أن تخيلت أني كنت أكلمه بأدب ديني ممتاز، على ما كنا نستعمله في 

زماننا.  
المقدس،  الحرم  صوب  نمشي  ورحنا  بصمت  بيده  أخذت  أن  إلا  مني  يكن  ولم 
فلاحظت أن أرض الصحن معبدة بالمرمر المصقول كأنه المرآة الصافية، وأدركت من 

طريقة رصف المرمر وتلاصقه امتناع قلعه لدفن الأموات فسألته:  
- كيف يمكن الدفن الآن في الصحن.  

طبقات  الأموات  بتكديس  فيه  يسمح  الذي  العصر  ذلك  ذهب  لقد  )العلوي(: 
بعضها فوق بعض، وإنما عبّدت أرض الصحن بهذه الصورة لتكفّ الأيدي من عادة 
 الدفن فيه. وعقيدتنا أن الدفن في جميع وادي السلام هو دفن في جوار أمير المؤمنين
ولا يبعد سلام الله وصلواته عليه عن أحد يلوذ به، وهل القرب في المكان له الأثر في 

القرب الروحي؟
إلى الحرم -  للدخول  )ولم نمش خطوات حتى وصلنا إلى موضع خلع الأحذية 
إلّي  فأشار  المكان،  عنها في  أر أحداً مسئولاً  لم  إذ  نعلّي  فتوقفت من خلع  الكيشوانية - 

العلوي بأن أخلع نعلّي فوقفت متأملًا( فقال: ألا تروم الدخول؟



355 �أ�ضغاث احلام

)أنا(: بلى! ولكن عند من نؤمن أحذيتنا؟
ورقة  منها  ونأخذ  المرقمة  الصغيرة  الفتحات  هذه  إحدى  في  نضعها  )العلوي(: 
يتفق فراغ إحدى  إليها. وإذا لم  الفتحة حتى لا تختلط الأحذية عند الرجوع  فيها رقم 
الفتحات المحدودة في جميع الكيشوانيات ينتظر الزائر فراغ واحدة منها، وبهذه الطريقة 
يضمن وجود أناس محدودين في الحرم فلا يحصل التزاحم الذي له نتائج سيئة على توجه 

الزائرين وصحتهم وراحتهم.  
)أنا(: حسن ولكنها تبقى معرضة للسرقة؟

)العلوي(: - وقد احمرّت وجنتاه من الغضب هذه المرة -: ومن يسرقها؟ ألم أنهك 
عن سوء الظن بالمؤمنين.  

يتحين  الكثيرين سارق  البشر  يندس مع هؤلاء  أن  يمكن  ألا  )أنا(: عفواً سيدي 
الفرص؟

)العلوي(: - وقد هدأت أعصابه إلى حدّ ما -: لماذا تطلب العفو منيّ؟ والله هو 
العافي عن المذنبين ولم تذنب إلّي؟ ما هذه المجاملات الغريبة؟ وهذا ما يدلنا على أنك من 

أبناء القرون البالية في آدابها وأفكارها.  
تني! وما أدري كيف أطمئن إلى ترك الحذاء بلا رقيب.   )أنا(: لقد حّري

)العلوي(: أنا أشرح لك الواقع: إن النجفيين أصبحوا أنزه مما تظن بهم ذلك، وقد 
يده وينفى من  تقطع  السارق  فإن  البلد من كل مرتكب لأمثال هذه الجرائم،  طهّرت 
رجُون.  والموبقات وُخي الجرائم  الشرعية على جميع أصحاب  الحدود  تقام  وهكذا  البلد 
والناشئة تربى تربية صحيحة عالية تجعلهم لا يفكرون في إمكان وقوع الجرائم من رجل 
مؤمن، وعلى هذا كانت تنشئة رجال النجف اليوم. وهذا بفضل النهضة الدينية التي قام 

بها منتدى النشر كما أشرت لك إليها آنفاً ورغبت في أن تطلّع على ما كتب عنها.  



من وحي الفكر356

وأما الزوار الغرباء فلا يدخل أحد إلى النجف الأشرف إلا بعد التأكد من شخصيته 
ونزاهته بما يحمل من تعريف في حقه من الرجل الديني المقيم في بلدة الزائر، وفي كل بلد 
إسلامي رجل ديني متخرج من كلية التبشير وموظف من قبل هيئة العلماء هنا. والزائر 
إذا بدر منه شيء ينافي الآداب الإسلامية يقدم إلى المحاكمة فوراً ويحكم بما يستحق من 
حدّ أو تعزير او توبيخ ثم يخرج إلى بلدته ويُرسل بتفصيل الحادثة والحكم إلى عالم بلدته، 
الزائرين. كلهم راعٍ وكلهم مسئول عن  وجميع أهل النجف عيون ساهرة مخلصة على 

رعيته.  
وقد جربنا أن إقامة الحدود الشرعية بإخلاص من أعظم العوامل لإجتثاث الجرائم 
من البشر، وقد أصبح الحاكم الشرعي هنا لا عمل له لندرة وقوع الجرائم والتعدي على 

الحقوق.  
)أنا(: - بعد الاطمئنان والدخول إلى الحرم - إن هذه الطريقة الصارمة في الحكم 

لا بد أنها قللت سكان النجف الأشرف.  
على  يتهافتون  أصبحوا  والوداعة  والعدل  السلام  محبي  إن  بالعكس،  )العلوي(: 
الهجرة في  أن تحدّد  إلى  الحاكمة  الهيئة  ما اضطر  الهجرة من كل حدب وصوب، وهذا 
فيه، وقد  السكان ومن دخول من لا يرغب  ثقيلة تحاشياً من تزاحم  كل عام بشروط 

توسعت البيوت إلى حدود الكوفة.  
الله  عجل  والزمان  العصر  إمام  لظهور  علامة  حصوله  يتوقع  كان  ما  هذا  )أنا(: 

فرجه.  
رؤية  عدم  من  آسفاً  النوم  من  استيقظت  حتى  الح��رم  باب  إلى  أصل  أكد  ولم 
الإصلاحات في نفس الحرم، ومسروراً بما شاهدت من إصلاح لم يقع في دائرة تمنياتي 

ساعة اليقظة وإن كان من أضغاث الأحلام.  



357 �أ�ضغاث احلام

 الحلم الثالث

  1364/6/6

بعد خم�سين عاماً �أي�ضاً

كانت رؤياي هذه المرة ملحقة بحلمي السابق، وقد كنت خرجت منه مرتاحاً بما 
شاهدت وسمعت من إصلاح في المجتمع النجفي، فكانت رغبتي في متابعة ذلك الحلم 

اللذيذ أوحت لي أن ابتدىء في حلمي الجديد من حيث إنتهيت.  

لقد إنتهيت في حلمي السابق إلى الوقوف على باب الروضة الحيدرية المطهرة مع 
ذلك السيّد النجيب، وإذا به هذه المرة يودعني على الباب ليتركني إلى شيخ واقف هناك 
عن  تنم  التي  وابتسامته  المتهلّل  بوجهه  الشيخ  فاستقبلني  والمرشد،  المزوّر  وظيفة  له 
الرضا والاطمئنان والتقوى والإيمان، وحياني بأدب وإحترام، ثم تقدم فقرأ لي السلام 

على النبي بعبارة فصيحة متقنة، وإذا هي كما كنا نقرأها في أيام حياتنا الأولى.  

ثم دخلنا من الباب إلى الرواق فلفت نظري أن الجدران والسقوف ليس فيها تلك 
الزخارف والمرايا التي كنت أعهدها، وإنما هي مرصوفة بالرخام الثمين على لون وردي 
الذي كان على لون واحد  البهجة والسرور متصلة إلى السقف  النفس  واحد يشيع في 
أيضاً في لون أحمر خفيف مخطط بإطار كتبت عليه الآيات القرآنية بخط أزرق واضح 

يقرأ بسهولة تتجّىل فيه روعة الفن وجمال التلوين.  

وبعد قراءة إذن الدخول المعتاد في أيام حياتنا دخلنا الحرم الشريف، وإذا الجدران 
والسقف على نحو ما رأيناه في الرواق المطهر قد أزيلت تلك الزخارف والمرايا المعهودة 
في عصرنا الماضي، إلا أن الجدران على اللون الأبيض الناصع تتصل بالسقف على طريقة 



من وحي الفكر358

الرواق، فعجبت من هذا التغيير الذي بدا لي أنه مقصود لغرض إصلاحي، فلم تفتني 
الفرصة أن أسأل الشيخ عنه مستغرباً قبل الإنشغال بالزيارة فقال: - الشيخ: - أليس 
أن حرم الإمام عندنا بمنزلة المسجد في أحكامه، ومن المعلوم في الشريعة الإسلامية أن 
الزخارف والتصاوير والنقوش مكروهة أشد الكراهة في المساجد بل الزخرف بالذهب 
محرم وكذا قيل النقش بمطلق الصور، وعلة الكراهة أظنها واضحة لأن النقوش تشغل 
أبهج  الآن  الموجود  الوضع  هذا  أن  على  تعالى  الله  إلى  التوجه  عن  والمتعبدين  المصلين 

للنفس وأكثر روعة وجلالاً، ولا يقل ثمنه عن ثمن تلك النقوش والزخارف.  

تدل على عدم  والمقابر  المساجد  الآثار الإسلامية في  نعم! ولكن وجدنا  )أنا(: - 
عنايتهم بهذا الحكم عند جميع أهل المذاهب حتى عند الشيعة، أفلا تدلّ هذه السيرة على 

أن هذا الحكم لا أصل له في الشريعة.  

الشيخ - أرجوك اتركنا من حديث السيرة.  

)أنا(: - إن هذا غريب أليست السيرة من الأدلة عندنا على الحكم الشرعي؟

الشيخ -: ازادت الأدلة الأربعة خامساً؟

)أنا(: - لا! ولكن السيرة هي من الإجماع بل أعلى أفراد الاجماع، لأنها إجماع عملي 
من العلماء وغيرهم، والإجماع العادي إجماع قولي من العلماء فقط.  

الشيخ: الحق عندنا أن الإجماع المحصّل لا يتم لنا في هذه العصور بعد عصر الإمام 
إذا ثبت  اللطف أو الحدس الموهنتين والسيرة لا تكون حجة قطعية إلا  الاعلى قاعدة 
أنها تبتدئ من زمان المعصومين إلى زماننا حتى يكون المعصوم هو أحد العاملين 

بالسيرة أو يكون مقرّراً لها وفعله وتقريره حجة كقوله.  

أما السيرة إذا كانت بعد زمان المعصومين فلا قيمة لها والتي يشك في استمرارها 
إلى زمانهم فأجدر بها ألا تكون حجة لأن الشك في حجية الشيء كاف في وهن حجيته 



359 �أ�ضغاث احلام

إذ لا حجة إلا بعلم.  

يا أخي إن الناس قد يعملون شيئاً لعادة لهم غير إسلامية أو لهوى في نفوسهم أو 
لتأثيرات أخرى خارجية، ويستمرون على ذلك ويتسامح عنه رجال الدين وتمضي على 
العمل سنون أو قرون فيتخذ سيرة للمسلمين وينسى تاريخ تكوينها فيتخيل أنها عادة 
أو سيرة إسلامية، كسيرة تقبيل اليد والقيام للقادم وسيرة الاحتفاء بعيد يوم النوروز 
كراهته  ذلك  ينافي  ولا  العمل  جواز  على  تدل  فإنما  ودلّت  صحت  إن  السيرة  أن  على 

كزخرف المساجد.  

)أنا(: إن هذا الطعن في سيرة المسلمين لجديد لم يعرفه علماؤنا الأقدمون.  

الشيخ: جدة الكلام ليست من الأدلة على بطلانه إذا كان معقولاً، على أن الشك 
في السيرة بهذا النحو في ما أعلم أول من فتحه المجتهد الأكبر شيخ الطائفة الأنصاري في 
معاطاة المكاسب، ولئن حمل عليه بعض من تأخر عنه فعذر ذلك البعض أنه لم يتوصل 
إلى ما توصل إليه الشيخ من أسرار تكوين العادات والعقائد في الناس على طول الزمن، 
ولكل جيل نوع من العادات في سلوكهم ومعاملاتهم وإجتماعياتهم ومآكلهم وملابسهم 
قد تباين نوع ما عند الجيل السابق. وإنما التبدل يحدث بمرور زمن طويل قد لا يشعر به 
من يجري على يديهم التبدل. ولذلك لا نثق من السيرة الموجودة في هذا الزمان في أنها 
كانت موجودة في عصور الأئمة الأطهار كما هي الآن لا سيما إذا وردت أحاديث 

عنهم تنافي السيرة كما في مسألتنا ومسألة تقبيل اليد والقيام للقادم.  

)أنا(: ألا تذكر لي نصّ عبارة الشيخ الأنصاري لنرى مدلولها؟

الشيخ: قال في بحث المعاطاة: »وأما ثبوت السيرة واستمرارها على التوريث 
)يقصد توريث ما يباع معاطاة( فهي كسائر سيراتهم الناشئة عن المسامحة وقلة المبالاة في 

الدين مما لا يحصى في عباداتهم ومعاملاتهم وسياسياتهم.  



من وحي الفكر360

)أنا(: إن هذا كلام شديد وقعه على السمع، لا أكاد أستطيع الإصغاء إلى مثل هذا 
الطعن في المسلمين وقد أصبحت فّي ثورة نفسية لا أعرف كيف أعبر عنها وما أدري 
كلمة مدسوسة في  أنها  الكلام. عسى  هذا  بنحو  العظيم  الشيخ  هذا  مثل  يتكلم  كيف 
كتابه. وليته دلنا على هذه السيرات التي لا تحصى. وبينا أنا في هذا الحديث إذْ استيقظت 
الحديث  لهذا  أس��داس  في  أخماساً  أضرب  ورحت  الأفكل  مثل  أخذني  وقد  مذعوراً 

الغريب.  



361 �أ�ضغاث احلام

 الحلم الرابع

  1364/6/20

مع �أحد الملائكة

رأيت في عالم الأحلام كأن أحد الملائكة نزل إلى الأرض بصورة آدمي حسن الهيئة 
على  نزل  المحاربين[.  الأعداء  أرض  على  )البرشوتات(  أصحاب  تنزل  ]كما  والهندام، 

حذر كأنه على استعداد للمقاومة ومداهمة الطوارىء.  

ولكن نزوله كان في أرض خالية إّال مني وقد كنت غير بعيد عنه، فارتعت بادي 
ذي بدء، لولا أني تذكرت أن للملائكة من صفاء الطوية وحسن النية ثغرة من الضعف 

يستطيع أن يهاجمها الآدمي بما أُوتي من حيلة ودهاء ومكر وخداع.  

ويا سادتي إن الملائكة هم قوى الخير في الخلق أو إن شئت فقل هم قوى الله لخير 
الخلق، وجانب الخير مقهور في الأرض لقوة الشر أبداً. وما كلمة البشر الا كلمة مركبة 
من كلمة الشر، وما الباء الزائدة فيها إلا حرف للخير لا يظهر على الأكثر في خط الكلمة 
إلا مطموساً على أنه هو مبدأ وجودها. نعم إن النفس الامارة بالسوء طاغية على ما في 

الانسان من نوازع الخير.  

بالإطراء  لي(  )لاستخلصه  الروحاني  الملك  هذا  طوية  صفاء  أستغلّ  أن  لي  فبدا 
النفوس  أن في  أعرف  ما  قدسية، على  أوتي من فضل وروحانية  ما  الثناء على  أو  عليه 
لق في صاحب النفس شعور بأنه عظيم وأنه شيء لا  ظمأ ملتهباً لا ينطفىء إلا بأن ُخي
كالأشياء. والثناء أحسن طريق لخلق هذا الشعور في النفس مما يبعث في صاحبها الرضا 

بالمطري والاطمئنان إليه والإعجاب به وإن علم أنه كان كاذباً أو مخادعاً.  



من وحي الفكر362

الجديد  رفيق وحدتي  استهواء  القصد في  الامارة سوّلا لي هذا  والنفس  الغفلة  إذ 
لم  وجودهم  لكمال  وهم  البشر،  على  الملائكة  قياس  في  وغلطت  الروحاني  الملك  هذا 
لق فيهم إلا شهوة الجمال الكلي وحب الحق السرمدي. وليس هذا الظمأ الملتهب إلى  ُخت
الكمال  الداخلي بحطته عن درجة  البشر وشعوره  لنقصان  نتيجة  إلا  بالعظمة  الشعور 

التي خلق لأجلها فيحاول تكميل نقصه بهذا الخيال فيبالغ فيه.  

وأنا الآن إذ أحاول تصوير هذا الحلم لكم وتمثيل هذه الحقيقة في الإنسان لأخرج 
عطفكم  لأستدرّ  التصوير  احسن  أن  فأحاول  الظمأ  هذا  يثيرني  البشرية،  طبيعتي  عن 
بإطرائي وأحثكم على الثناء علّي من حيث تدرون أو لا تدرون، وقد لا أظفر بما يسكن 

اللهيب من هذا العطش.  

على أن قولي )أنا الآن...( كلمة توحي بها لقلمي تلك الانانية التي خلقها الظمأ 
إذ لست مأخوذاً  أنا شيء لا كالآدميين  أقول لكم  أن  أريد  )أنا( كأني  بأني  الشعور  إلى 
بهذا الظمأ البشري مثلهم متجاهلًا الأنانية أو حاطّاً من قيمتها في نفسي، فهذه محاولة 
نكران الأنانية هي من الأنانية أيضاً وكم يتواضع الإنسان ليُمدح فيرتفع بهذا التواضع، 
فما أعظم مغالطاتك أيها البشر وما أدق التناقض فيك وما أبعد غور مركب النقص في 

نفسيتك.  

لا أطيل عليكم في الخروج عن الموضوع وأظن حتى الآن لم أظفر منكم بالرضى 
الذي آمله لإشباع نهمتي فيا خيبتي معكم، كما خبت مع رفيقي الملك، فإني كما قلت 
غلطت في قياس الملائكة على البشر كما غلط ابليس في قياسه، فإن هذا الملك لما سمع 

ثنائي عليه جابهني بكلمة الحق المرة إلا في مذاق الملائكة الكرام فقال:  

لا قيمة لثنائك عندي، فإن كنت صادقاً فما ثناؤك بزائدي على ما أنا فيه، وإن كنت 
كاذباً فلا يخلق فّي ما لم أخلق له، فأنا أنا على كل حال. وأنتم يا معشر الآدميين ألم ينهكم 



363 �أ�ضغاث احلام

أئمتكم ومصلحوكم عن المدح مواجهة لأنه نقص في المادح وحمل على ظهور الممدوح 
بالنقص، أما إنه نقص في المادح فلأنه من الكذب إن كان باطلًا ومن الَملَق واللغو إن 
بالنقص لأنه إن أقرك على مدحك كان  الظهور  إنه حمل للمدوح على  كان حقاً. وأما 
كمادح نفسه ومادح نفسه يقرئك السلام وإن عارضك فقد كذبك وتلك صفعة يواجه 

بها المادح وهو محسن بالظاهر.  

وأنه تعالى تفضل عليكم معشر الآدميين أن خلق فيكم شهوة التفوق والجوع إلى 
الشعور بالأهمية لأنكم مخلوق ناقص وجعل فيكم قابلية الكمال فكانت هذه الشهوة 
ضرورية لكم وتحتاجون إلى إشباعها بالعمل للكمال والرفعة ولكن من نقصكم أيضاً 
اكتفاؤكم في إشباعها بالخيال الكاذب إذ تكتفون بالشعور بأهميتكم عند الناس وإن كان 
لا ظل لتلك الأهمية في نفوسكم ولا تسعون للعمل المثمر في تكميل نفوسكم، فأنتم 
البشر  بالنقص إن هذا لشيء عجاب، ولذلك لا زال  النقص  أن تكملوا  تريدون  أبداً 

ناقصاً ورازحاً تحت نير الاوهام والخيالات.  

أما أنا فقد سقط في يدي وشعرت بخيبة ممضة بكشف حقيقة ما في نفسي عند هذا 
الملك الروحاني الذي أردت إستخلاصه، والإنسان أكثر خيبة في الحياة عندما يتكون 
عنده الشعور بالنقص وبالأصح عند الشعور بأن نقصه انكشف للغير، لا سيما إذا كان 
في ساعة محاولته إلى إشباع شهوة الشعور بأهميته فيقوى فيه العطش إلى ذلك الشعور، 
ولا قيمة للمال وهو زينة الحياة الدنيا ولا لشيء آخر إذا كان هذا الشعور بالأهمية متوفراً 
إذا  العظمى لا سيما  الكبرى وخيبته  فهناك طامته  فقده  إذا  أما  المسكين.  الإنسان  عند 
أميط الستار عن نفسيته الواطئة التي كان يظن أنه قد أسدل عليها ستار الحيلة والتمويه.  

تقديري  نفسي على عدم  الباطلة ولمت  اسفت على محاولتي  بالخيبة  الشعور  وبعد 
الإنخداع  يلزمه  لا  النية  وصفاء  الطوية  حسن  أن  عندئذ  وفهمت  بحقائقها  الأمور 



من وحي الفكر364

الحق غير  بمنظار  الأشياء  يرى  النفس  ذو  كان  إذا  التمويه لا سيما  وإنطلاء  بالأباطيل 
مثقل بالشهوات والعواطف.  

وقد أدرك الملك المقرب مني هذا العراك النفسي فقال لي: »على رسلك لا تذهب 
بك الخيالات والأوهام« فتصرعك مقهوراً فإنك عندي في تقديري على حد سواء إن 
أسأت أو أحسنت لأن الإحسان لك والإساءة عليك ولا ينالني منها شيء، وليس فّي 
ما يدعو إلى الغضب أو الرضى، وإن صحّ مني التأثر فعليك لا منك. وفي البشر منكم 
من تبلغ به نفسه الكبيرة إلى هذا الحد من التنزه عن التأثر بالعواطف والشهوات وهم 
القليل النادر بل أقل من القليل كالأنبياء والأوصياء فتسمو بهم نفوسهم إلى أرفع من 
منزلة الملائكة المقربين لأنا نحن الملائكة ليس فينا هذه العواطف والشهوات وهؤلاء لا 
يتأثرون بها مع وجودها فيهم فما أعظم الفرق بينهم وبيننا وما أعظم الفرق بيننا وبينكم 

معاشر البشر الباقين.



365

المحتويات

5 مدخل	 
محا�ضرات في �آي القر�آن الكريم

11 المحاضرة الأولى في فاتحة الكتاب 	 
14 المحاضرة الثانية في الحروف المصدّرة بها السور	 
16 المحاضرة الثالثة في المنافقين	 
19 المحاضرة الرابعة	 
22 المحاضرة الخامسة	 

�أهل البيت )عليهم ال�سلام(
29 عيد المولد النبوي	 
32 الإمام علي معجزة الإسلام	 
36 علي المثل الأعلى للإنسان الكامل 	 
42 العدالة في الإسلام	 
49 خلود وتخليد	 
54 خلود النهضة الحسينية	 
59 يا أبا عبد الله	 
60 يا نور الحق	 

مقدمات كتب
63 ما أعظم تاريخ الكوفة	 
68 أقدم كتابًا هو الأول من نوعه	 



من وحي الفكر366

72 تقديم نشرة البذرة	 
75 افتتاحية مجلة النجف	 
77 يوميات جريدة الهاتف	 
81 تصدير كتاب المختار الثقفي للشيخ أحمد الدجيلي	 
85 تقديم كتاب صور الحياة لضياء سعيد	 
89 رشحات الفيوض	 
90 شعراء العراق	 
93 مقدمة كتاب العقد المنير	 
97 العاصمة الدينية الكبرى 	 
100 حفاظ القبائل العربية على تقاليدها	 
103 على هامش كتاب ماضي النجف وحاضرها	 

خواطر
109 ثلاثة ألقاب	 
115 بسالة العرب	 
122 ليسمعها المسلمون...	 
125 مشاكل الحياة	 
127 إلى الأستاذ ص.ش 	 
130 رسالة جوابية 	 
132 رسالة ختامية من الشيخ المظفر 	 
134 آدم وأكله للشجرة	 
136 مع أحد الملائكة	 
140 الإسلام ووسائل المستعمرين..	 



367 المحتويات

144 كيف يتدرج الغربيون في هدم المدنية والدين؟	 
166 السواك	 
169 رسالة الحجّ	 
175 مع الحجاج 	 
183 الفضيلة	 
187 مستوى الأدب العراقي بين القوة والضعف	 
191 حرية الفكر والإسلام	 

هوية النجف العلمية
201 جامعة النجف الأشرف صنو جامعة القرويين	 
210 توحيد الهلال بين الدول الإسلامية	 
213 العلم والسعادة الأبدية	 
217 توصيات الى طلبة كلية الفقه	 
218 رجل الدين	 
219 عصر الإفلاس الروحي	 
225 كيف نربي المواهب النفسية	 
228 مشكلة الدراسة الدينية	 
231 واجب الرجل الديني	 

ال�سنّيّون وال�شيعة
235 توطئة	 
244 ترجمة الشيخ أبي عبد الله الزنجاني	 
250 مقدّمة كتاب تاريخ القرآن	 
253 تاريخ القرآن للأستاذ أبي عبدالله الزنجاني	 



من وحي الفكر368

256 السنيّون والشيعة وموقفها اليوم	 
261 السنيّون والشيعة للأستاذ أحمد أمين	 
267 حول السنيّين والشيعة	 
269 إلى الأستاذ أحمد أمين	 
274 السنيّون والشيعة والمؤتمر	 

محا�ضرات في علم الأخلاق
284 المحاضرة الخامسة 	 
286 المحاضرة السادسة 	 
290 المحاضرة السابعة 	 
294 المحاضرة الثامنة	 
297 المحاضرة التاسعة	 
302 المحاضرة العاشرة	 
307 المحاضرة الحادية عشرة	 

�أ�ضغاث �أحلام
335 المقدمة	 
337 في الصحن العلوي	 
347 بعد خمسين عاماً؟	 
358 بعد خمسين عاماً أيضاً	 
362 مع أحد الملائكة	 


