
HAWZA OF NAJAF LEADER IN INNOVATION

َّ



مو�سوعة العلامة ال�شيخ محمد ر�ضا المظفر )قد�س �سره(

الكتاب:الفل�سفة الإ�سلامية.

ت�أليف: العلامة ال�شيخ محمد ر�ضا المظفر )قد�س �سره(.

اعداد: ال�سيد محمد تقي الطباطبائي التبريزي.

الإ�شراف العام: اللجنة التح�ضيرية

الاخراج الطباعي: محمد قا�سم الن�صراوي.

الت�صميم: محمد قا�سم عرفات.



3

المقدمة

الفلسفة من العلوم الصعبة الادراك ولا يتسنى لكل شخص الوقوف على مطالبها، 
فضلًا عن دقائقها إلا من كان له حظ وافر من العلم وعقل ثاقب وذهن وقاد، بدأت 
، وعند حركة  القديمة وحضارة الاغريق  اليونان  الى  حركتها منذ قرون قديمة ترجع 
الساحة الاسلامية فولدت عند  الى  القديمة  الفلسفة  نقلت  العباسي  العصر  الترجمة في 
بعض المسلمين شبهات عدة كان لتلاميذ الائمة الاطهار)عليهم السلام( الدور البارز 
في ردها كهشام بن الحكم ، نمت الحركة الفلسفية في ذلك الوقت حتى اخذت موقعها 
المتميز عند علماء الاسلام فيما بعد ، فقد برز علماء وفلاسفة من المسلمين بقدرات كبيرة 
نقحوا المباني الفلسفية ونقدوا الشبهات وفندوا بعض المباني التي تتعارض مع الثوابت 
الاسلامية ، وانتفع بها العلماء اشد الانتفاع لا سيما عند الرد على الدهريين والماديين ، 
فكتب جملة من اعلامنا الكبار في هذا الحقل العلمي واشتهر من بينهم ابن سينا الملقب 
بالشيخ الرئيس )ت 427هـ( ، الشيخ نصير الدين الطوسي )ت672هـ(، المحقق السيد 
محمد باقر الداماد )ت1040هـ(، الشيخ محمد الشيرازي الملقب بـ)صدر المتألهين( )ت 
1050#( ، ولم يتوقف الدور الفلسفي الى زماننا هذا حيث برز فيه فلاسفة كبار امثال 
الشيخ محمد حسين الاصفهاني الكمباني)ت1361هـ( صاحب رسالة )تحفة الحكيم( 
الفلسفية ، وهو استاذ شيخنا المظفر وممن تأثر بفلسفته كثيراً ،  واستاذ الفيلسوف الشهير 
العلامة السيد محمد حسين الطباطبائي)ت1402هـ( ، وبفضل جهود هؤلاء الاعلام 
حتى   ، الحديثة  العلمية  الدراسات  في  المتميز  الموقع  لها  الاسلامية  الفلسفة  اصبحت 



4

قسمين:  إلى  عام  بشكل  الفلسفة  وتُقسم   ، الاسلامية  بالفلسفة  تُعرف  بعد  فيما  غدت 
والفلسفة   ، والطبيعيات  والرياضيات  الالهيات  فيها عن  يُبحث  التي  النظرية  الفلسفة 
العملية التي يُبحث فيها عن الاخلاق والسياسة وشؤون التدبير ، والكتاب الذي بين 
 ، الالهيات  بمبحث  ويختص  النظرية(  )الفلسفة  الاول  القسم  على  تصنيفه  يقع  يديك 
واساس هذا الكتاب انه وضع محاضرات لطلبة كلية الفقه في النجف الاشرف يلقيها 
الدراسية  السنوات  على  سره(  )قدس  قسمه  وقد   ، المظفر  رضا  محمد  الشيخ  عليهم 
وضع  ثم   ، الوجود  مباحث  فيها  تناول  دروس  سبعة  الاولى  للسنة  فوضع   ، الاربع 
للسنة الثانية تسعة دروس تناول فيها مباحث الوجود الذهني ، ثم وضع للسنة الثالثة 
اثنين  الرابعة  للسنة  وضع  ثم   ، وغيرها  والتسلسل  بالصدفة  كالقول  متفرقة  مواضيع 
وثلاثين درساً تناول فيها الفلسفة وعلم الكلام ، ومباحث الالهيات بالمعنى الاخص 
الكتاب  هذا  فامتاز   ، الدينية  بالنصوص  مستشهداً  وصفاته  الله  بوحدانية  تتعلق  التي 
بسهولة العبارات وادبيتها الجميلة ، والتي تكشف عن قوة بيان مصنفها )قدس سره( 
وخلاصة المادة العلمية الفلسفية مع مراعاة ذهنية وعقلية الطالب في المراحل الاولى من 
الدراسات الاكاديمية الدينية ، وقد تسلسلت هذه المحاضرات وفقاً لمباحث الفلسفة 
الالهية بشكل عام ، ولم يكن آنذاك كتاب بهذه البساطة والعذوبة كي يرجع اليه الطلبة ، 
فكان هذا الدرس هو الباب الاول الذي يطرقه الطالب لدراسة الفلسفة والوغول فيها 
، ولعل اسلوب الشيخ في هذا الكتاب وفي غيره من كتبه يسمى بالسهل الممتنع ، فهو 
يتمكن من ايصال المادة العلمية بكل بساطة ووضوح وبطريقة لا يجيدها الا الحريف 
هذه  من  الاولى  النصوص  تلاوة  عند  وعذوبته  الكلام  حلاوة  ستجد  المجال،  هذا  في 
المادة الفلسفية ،  وكل هذا الجهد الكبير يحسب للشيخ المظفر ، فقد ربى جيلًا كبيراً من 
الطلبة خلال هذه السنوات التي قضاها بينهم مدرساً ومربياً ، وهذه الاثار انما تدل بكل 



5

وضوح على تلك الرؤية الثاقبة التي كان يتمتع بها الشيخ المظفر ، وتفننه بأكثر من علم 
دليل آخر ايضاً ، فلقد كان كلية لوحده ، في الفقه والاصول والفلسفة والمنطق ، رحم 
الله شيخنا المظفر وجزاه الله خيراً كثيراً لما قدم من منجزات هامة على الصعيد العلمي 

والتوعوي.

اللجنة التحضيرية





7 مباحث الموجود

ال�سنة الأولى:

 مباحث الوجود

الدر�س الأول

تمهيد 

ان لكلمة الوجود اطلاقين واستعمالين:

1. أن يطلق ويراد به الوجود بالحمل الأولي وهو المفهوم.

2. أن يطلق ويراد به الوجود بالحمل الشايع وهو حقيقته ومصداقه وهو الظاهر 
بنفسه المظهر لغيره.

مصاديقه  الى  بالنسبة  ولكنه  كلي،  مفهوم  وهو  اعتباري  انتزاعي  معنى  والأول 
عرض عام، فيصدق عليها صدقاً عرضياً كمفهوم الشيء الذي هو عرض عام بالنسبة 
الى جميع الأشياء، وليس هذا المفهوم من حقيقة الوجود، أي انه ليس وجوداً بل مفهوم 
له الوجود، وذلك عند تصوره في الذهن، فلا يكون الا عنواناً للوجود الحقيقي ومرآة 
له، وشأنه في ذلك شأن مفهوم العدم بالنسبة الى ما هو بالحمل الشايع عدم، فان مفهوم 
بجزئي،  ليس  الجزئي  ومفهوم  بحرف،  ليس  الحرف  مفهوم  وكذا  بعدم،  ليس  العدم 

ومفهوم الممتنع ليس بممتنع.

فجميع هذه العناوين ليست بالنسبة بينها وبين معنوناتها ومصاديقها نسبة الكيل 
الى أفراده، بل نسبة العنوان الى معنونه، يعني ان العنوان ليس من حقيقة المعنون، بل 



الفل�سفة الإ�سلامية: ال�سنة الاولى8

فان  العنوان ومعنونه،  وأفراده، وبين  الكلي  بين  العنوان عنه. وفرق كبير  يصح سلب 
يصدق  الإنسان  مفهوم  فان  عنه،  حقيقته  سلب  فيه  يصح  لا  أفراده  الى  بالنسبة  الكلي 
عليه أنه حيوان ناطق كما يصدق على زيد مثلا أنه حيوان ناطق، ولكن لا يصدق على 
مفهوم الحرف أنه لا يخبر عنه، كيف وقد أخبر عنه بأنه لا يخبر عنه. وبعبارة أوضح ان 
بعض الأمور لها صورة في العقل حاكية عنها تكون الصورة نفس طبيعة ذي الصورة 
من جهة صدق تعريف واحد عليها، والصورة هي المفهوم، وذو الصورة هو المصداق، 
الصورة، وبعض  الطبيعة لذي  تلك  بكنه  العلم  فقد حصل لك  بالصورة  فاذا علمت 
الأمور ليس لها صورة في العقل كالعدم والوجود والحرف والجزئي والممتنع ونحوها، 
بل العقل لأجل التوصل الى التعبير عنها والتعرف على أحكامها يجعل ويخلق بحسب 
لتكون صورة وعنواناً  نفسه  التي يخترعها من  المفهومات  ماله من قوة متصرفة بعض 
لتلك الأمور للحكامية عنها بعد أن كان لا يمكنه ان يحصل صورة في الذهن لطبيعتها. 
وعدم امكان تحصيلها إما لفرط تحصلها كالوجود، وإما لفرط بطلانها كالعدم والممتنع 
الى اختراع صورة وعنوان يكون كالمرآة في حكايتها عن ذي  فيلتجئ  والمعنى الحرفي، 
الفرق بين  المرآة ليس من طبيعة ذي الصورة في شيء، ولعدم وضوح  الصورة مع أن 
المفهوم والمصداق في الوجود للاختلاط الذهني بينهما لم يحصل لكثير من الناس التفرقة 
بين أحكام مفهوم الوجود وأحكام حقيقة الوجود فرقعت جملة من الشكوك في مباحث 
الوجود. وسر الاختلاط في الذهن أن مفهوم الوجود حين الحكم على حقيقة الوجود 
بحكم، يؤخذ وجها وعنواناً حاكياً عن الوجود الحقيقي وآلة للحاظه، فهو – أي مفهوم 
الوجود – عند بالحكاية ليس بشيء ولا ملحوظاً بالذات، بل هو صرف مرآة لملاحظة 
حقيقة الوجود. ولأجل هذا كان ذلك مصححاً للحكم على الوجود الحقيق، فيختلط 
على الذهن بين المرآة وذي الصورة المحكية بها، فيتخيل ان الحكم الذي أعطي للمحكي 



9 مباحث الموجود

قد كان للحاكي وكذا العكس، وعلى الطالب ان يتدبّر جيداً الفرق بينهما لينكشف له 
كثير من الأبحاث التي وقع فيها النزاع، ولعله يستطيع ان يوقع التصالح بين المتنازعين 

برفع المغالطة الذهنية.



الفل�سفة الإ�سلامية: ال�سنة الاولى10

الدر�س الثاني

تعريف الوجود

إن الوجود بأي اعتبار أخذ لا يصح تعريفه، بل يمتنع سواء أريد منه مفهومه أو 
حقيقته.

1. مفهوم الوجود فانه من أعرف الاشياء، بل كل الأشياء إنما تعرف به، لأنه معنى 
مرتكز في الذهن ومرتسم فيه ارتساماً أولياً فطرياً، فاذا قصد اظهار هذا المعنى بالكلام 
فيكون ذلك تنبيهاً للذهن واخطاراً بالبال وتعييناً له بالإشارة من بين سائر المرتكزات 
في العقل، لا افادته بأشياء هو أشهر منها وأعرف، يكون تعريف الوجود على هذا ليس 

الا تعريفها لفظياً.

عنه  ذهنية  صورة  أخذ  يستحيل  لأنه  تعريفه؛  يمكن  لا  فانه  الوجود،  حقيقة   .2
تكون كنهه؛ لأن كل ما كانت حقيقته انه في الأعيان يمتنع ان يكون في الأذهان، والالزم 
انقلاب الحقيقة عما كانت بحسب نفسها، فالوجود اذن يمتنع ان تحصل حقيقته في ذهن 
وأفعالها،  بذاتها  النفس  كعلم  حضورياً  علمًا  بالوجود  العلم  يمكن  نعم  الأذهان.  من 
ولكن هذا العلم ليس من نوع العلم المقصود بالتعريف، فان معنى تعريف الشيء هو 

تحصيل صورة عنه عند العقل وهو العلم الحصولي.



11 مباحث الموجود

الدر�س الثالث

ا�شتراك الوجود

ان العلم الضروري حاصل لكل أحد بان المفهوم من لفظ الوجود معنى واحد في 
جميع ما يحمل عليه من المصاديق، فهو – أي مفهوم الوجود- مشترك بين تلك المصاديق 
اشتراكاً معنوياً، ومَن زعم ان الوجود غير مشترك وان لكل موجود مفهوماً خاصاً يباين 
مفهوم الموجود الآخر فقد كذب نفسه بنفسه، وقد قال باشتراكه وهو لا يشعر من حيث 
يظن أنه قائل بعدم اشتراكه؛ لأنه حينما يقول بأن الوجود غير مشترك فما هو هذا المعنى 
الذي حكم عليه بأنه غير مشترك، انه لابد قد تصور مفهوماً جامعاً أي مشتركاً وحكم 

عليه بأنه غير مشترك فناقض نفسه.

ولا يتأتى له أن يتصور مفهومات لا نهاية لها لكل موجود وباعتبار كل واحد منها 
يحكم عليه بانه مشترك او غير مشترك. والحاصل ان اشتراك مفهوم الوجود أمر بديهي 
وشرب  الدهر  أكل  وقد  الوجود.  مفهوم  نفس  بداهة  من  قريباً  بداهته  في  يكون  يكاد 
على اولئك القائلين بعدم اشتراكه، فنحن في غنى عن الاستدلال على اشتراكه. ولعل 
هي  والتي  الخاصة،  الوجودات  تباين  منه  غرضهم  الوجود  اشرت�اك  بعدم  القائلين 
موجودات بالحمل الشايع، لا أن لكل موجود مفهوماً منتزعاً يأبى المفهوم المنتزع من 
الآخر. ولكن ضاق بهم التعبير فأوهم كلامهم ذلك، للخلط الذي يحصل بين ما هو 
والمعنونات  العنوان  بين  أي  الصناعي،  الشايع  بالحمل  ووجود  الأولي  بالحمل  وجود 

بحدودها الخاصة.



الفل�سفة الإ�سلامية: ال�سنة الاولى12

الدر�س الرابع

زيادة الوجود على الماهيّة

من الأمور التي وقع فيها الخلاف ان الوجود زائد على الماهيّة عارض عليها، أو أن 
الوجود عين الماهيّة.

ونحن اذا فرّقنا جيدا بين مفهوم الوجود وحقيقته فانا نستطيع ان نوفق بين القولين 
مفهوم  أراد  الماهية  على  الوجود  بزيادة  قال  من  فان  المتنازعين،  بين  التصالح  ونوقع 
الوجود، فان العقل يحلّل كل شيء الى شيئيين: ماهية ووجود، أي ان كل ممكن موجود، 
ومعنى ذلك أنه شيء ثبت له الوجود، ولذا قالوا: ان كل ممكن زوج تركيبي، فيكون 

الوجود زائداً على الماهية تعقلًا ومعنى.

وأما من قال بأن الوجود عين الماهية فلا أظنه يزعم أنه عينها تصوراً ومعنى وأن 
بل  يتوهمه عاقل،  ان  ينبغي  فان هذا لا  الوجود،  المعقول من  الماهية نفس  المعقول من 
المراد أن حقيقة كل شيء موجود هو نحو وجوده الخاص. فالوجود تحققاً نفس الماهية، 
فهما متحدان هوية اتحاداً حقيقياً من باب اتحاد اللااقتضاء مع الاقتضاء، كالاتحاد بين 
الاهي،  ليست  أنها من حيث هي  إذ  الماهية  واللااقتضاء من جانب  والفصل،  الجنس 
ثبوتها  بالوجود  وجودها  ومعنى  بالوجود،  توجد  وانما  عدماً  ولا  وجوداً  تقتضي  لا 
وتحققها، ولا ثبوت شيء لها، وبهذا يقع التصالح بين الطرفين وكلا القولين صحيحان 
فان الوجود زائد عارض الماهية تصورا ومعنى، ولكنه عينها تحققاً وخارجاً، ولذا قال 
الحكيم السبزواري في منظومته: »ان الوجود عارض الماهية تصوراً واتحدا هوية« وعليه 



13 مباحث الموجود

الحقيقة  بحسب  متباينان  انهما  عليها  وعروضه  الماهية  على  الوجود  زيادة  معنى  فليس 
ان  ليس معنى ذلك  أنه  قلنا هو نحو وجوده الخاص، كما  كيف وحقيقة كل شيء كما 
للماهية  يكون  أن  يلزم  بموضوعاتها حتى  الاعراض  قيام  بالماهية  قائم  الوجود عرض 
زيادة  معنى  بل  النهاية،  غير  الى  فيتسلسل  قبله  آخر  وجود  الخاص  وجودها  سوى 
الوجود على الماهية ان الوجود الامكاني لقصوره وفقره مشتمل على معنى آخر هو غير 
الذي  هو  الآخر  المعنى  وهذا  وقصوره،  امكانه  عنه  منبعث  منه  منتزع  الوجود  حقيقة 
نسميه بالماهية، فيكون المعقول من الوجود غير المعقول من الماهية، ويكون الوجود في 

التصوّر عارضاً على الماهية محمولاً عليها.

حينما نقول: الإنسان موجود، الشجر موجود، الماء موجود وهكذا... ولكن هذا 
ظ باعتبار الذهن فان معناه ثبوت شيء لشيء الذي هو مفاد كان الناقصة  الحمل اذ ُحل

واذا لحظ باعتبار الهوية والخارج فان معناه ثبوت الشيء الذي هو مفاد كان التامة.

وسيأتي ما يوضح كيفية هذا الحمل الاعتباري.



الفل�سفة الإ�سلامية: ال�سنة الاولى14

الدر�س الخام�س

�أ�صالة الوجود

الدورة  فلاسفة  من  المتأخرين  عند  عنها  البحث  أثير  التي  الفلسفية  المسائل  من 
عبارات  في  وليس  الماهية،  أو  الوجود  هو  التحقق  في  الاصل  ان  مسألة  الإسلامية 
المتقدمين ما يشير الى انهم قد عنوا بالبحث عن هذه المسالة حتى مثل الفارابي والشيخ 
الرئيس، وكانت عباراتهم لا تعدم ما يشير الى اختيار أحد القولين، لاسيما القول بأصالة 

الوجود في عبارات الشيخ الرئيس.

أنه هو  الماهية حتى  المتألهين كان على أصالة  السائد الى ما قبل الملا صدر  والرأي 
نفسه كان يذهب الى هذا الرأي أول نشأته الفلسفية تبعاً لأستاذه الحكيم السيد الداماد، 
وهو فيما نعلم أول باحث أوضح رأي أصالة الوجود وبرهن عليه، ولاحق هذا الرأي 

في فلسفته. وبنى عليه كثيراً من آرائه العلمية في المسائل العويصة المشكلة والمهم لنا:

أن  ذلك  من  يعنون  انهم  فنقول:  الماهية.  أصالة  من  يعنون  ماذا  نفهم  ان  أولاً: 
ما  والتأثر  والتأثير  الأثر  له  والذي  بكلمة هذا  إليه  والمشار  الأعيان  المتحقق حقيقة في 
هو؟ هل هو الوجود أم الماهية، فالذي هو المتحقق المشار إليه وصاحب الأثر هو الأصل 
بالتبع  والتأثر  والتأثير  والأثر  التحقق  إليه  ينسب  اعتبارياً  انتزاعياً  أمراً  يكون  والآخر 
وثانياً وبالعرض. وبعبارة أخرى أدق مفهوم الوجود وكذا مفهوم ما هو ماهية كمفهوم 
وهوية  العين  في  واحد  شيء  من  منتزعان  ولكنهما  انتزاعيان،  مفهومان  مثلًا  الإنسان 
إليه  الهوية، ويشار  تلك  يكون حاكياً عن  منهما  متحققة واحدة شخصية، وكل واحد 



15 مباحث الموجود

وهذا الاخلاف فيه، وانما الخلاف في أن هذه الهوية العينية الواحدة ماذا تحاذي من هذين 
المفهومين ويكون حاكياً عنها أولاً وبالذات على وجه يكون حاكياً بلا حيثية اخرى ولا 
قيد. ويكون المفهوم الآخر ليس ما يحاذيه ويحكي عنه الا بحيثية المفهوم الأول وقيده 

فيكون هذا المفهوم الآخر انما يحكي عن الهوية العينية بتبع الأول وثانيا وبالعرض.

ان  يقول:  وقائل  الأصل  هو  فيكون  الوجود  هو  الأول  المفهوم  ان  يقول:  فقائل 
يصح  العينية  الهوية  أن  اخصر  وبعبارة  الأصل،  هي  فتكون  الماهية  هو  الأول  المفهوم 
التعبير عنها بالموجود ولا شك في ذلك، ولكن عم يحكي مفهوم الموجود أولاً وبالذات 
الماهية؟  أو  الوجود  هو  هل  عليه  الموجود  صدق  في  والأصل  والأولى  الأحق  هو  وما 

وأيهما كان فان الآخر انما يكون موجوداً بالتبع وثانيا وبالعرض.

وبهذه التقديرات في بيان وتوجيه النزاع أظنه أصبح واضحا لديك معنى الأصل 
المقصود في المقام، كما يصبح واضحاً أيهما الأصل: الوجود او الماهية.

فان الوجود اذا قيل عنه أنه موجود، فانه بنفسه موجود لا يحتاج في انتزاع مفهوم 
)موجود( عنه الى قيد آخر او حيثية اخرى، فان ذاته بذاته احق بصدق الموجود وأولى، 
لاتصافه  موجود  انه  عليه  يحمل  انما  مثلا  الإنسان  فان  الفرع،  هو  وغيره  الأصل  فهو 
بالوجود، أي لأنه شيء ثبت له الوجود، أما الوجود فهو موجود بذاته بلا حاجة الى ضم 
وجود آخر إليه، فليس هو شيئاً ثبت له الوجود، وهذا نظير البياض مثلًا، ومعروضه 
الجسم، فان الجسم أبيض ولكن لا بذاته بل يضم البياض إليه، أما البياض فهو أبيض 

وأحق ان يقال له أبيض، لأنه أبيض بذاته بلا حاجة الى ضم بياض آخر إليه.

وبالذات،  أولاً  عنها  حاكٍ  والوجود  الوجود،  كلمة  تحاذي  إنما  العينية  فالهوية 
وليست الماهية بحاكية عنها الا بالتبع، لأنها اتصفت بالوجود، وعليه فالمتحقق المتأصل 



الفل�سفة الإ�سلامية: ال�سنة الاولى16

إنما  كالإنسان-   – والماهية  الوجود،  هو  والتأثر  والتأثير  الأثر  وصاحب  إليه  والمشار 
تتحقق ويشار إليها وتكون صاحبة الأثر بالوجود، والحاصل ان الوجود نفس ثبوت 
الماهية الذي هو مفاد كان التامة لا ثبوت شيء للماهية. فلا ثبوت للماهية مع قطع النظر 
عن الوجود، فكيف تكون هي المتأصل، والوجود يكون فرعها عنها، بل التحقق انما 
هي لا  يكون للوجود فهو الأصل، والماهية منه تنتزع، والماهية من حيث هي ليست إّال
موجودة ولا معدومة، وانما المتأصل هو المصداق والمعنون، أي ما هو بالحمل الشايع، 
مفهوم  بين  التفرقة  يستطيعوا  فلم  الوهم  عليهم  غلب  الماهية  بأصالة  القائلين  ولكن 
الوجود ومصداقه، ولا بين عنوانه ومعنونه، ولم يحسنوا ان يتصوروا معنى ان الموجود 
هو الوجود، فلذلك تشبثوا بالقول بأصالة الماهية، ونفى تحقق الوجود بما هو مشهور 
عندهم وهو قولهم: ان الوجود لو كان حاصلا في الاعيان فهو موجود لان الحصول 
هو الوجود، وكل موجود له وجود فلو وجوده وجود الى غير النهاية، والجواب يعلم 
الشيء  اذ هو موجودية  وجوداً،  كونه  بعين  هو  الوجود وكونه موجوداً  فان  تقدم،  مما 
في الأعيان لا ان هناك وجوداً آخر حتى يتسلسل الى غير النهاية، بل هو الموجود من 
المنتزعة من  الموجودة  ذاته  نفس  آخر غير  قيد  اخرى ولا  بلا حيثية  حيث هو موجود 
يكون  مما  والتحقق  بالوجود  أحق  وهو  بنفسه،  موجود  فالوجود  الوجود،  مقام  نفس 
تحققه بالوجود، وهي الماهية. واعتبر ذلك في التقدم والتأخر في الزمان والزمانيات، فان 
الزمانيات وهي التي يكون الزمان ظرفا لها متقدمة بعضها على بعض، اما نفس الزمان 
فأن اجزاءه متقدمة بعضها على بعض بنفسها، وهي أحق بوصف التقدم والتأخر من 
الزمانيات التي يكون تقدمها وتأخرها بالزمان، فلا يلزم من تقدم أجزاء الزمان بعضها 
على بعض ان يكون لها زمان آخر فيتسلسل. والحاصل ان الوجود أمر عيني، ولا يهمنا 
ان يصح في اللغة او لا يصح اطلاق الموجود عليه، فإن الموجودية منتزعة من نفس ذاته 



17 مباحث الموجود

سواء صح اطلاق لفظ المشتق عليه بحسب اللغة ام لا، فان معنى مفهوم الموجود شيء 
واحد وهو ما ثبت له الوجود، سواء كان من ثبوت الشيء لنفسه الذي يرجع الى انتزاع 
هذا المفهوم من نفس ذات لا بإضافة حيثية اخرى، أم كان من باب ثبوت شيء لغيره 
الذي يرجع الى انتزاع هذا المفهوم من اضافة حيثية أخرى الى الموضوع، فيكون محمولاً 
فان  الاصطلاح،  في  مناقشة  فلا  ذلك  على  تساعد  لا  اللغة  ان  فرض  ولو  بالضميمة. 
المطلوب هنا معرفة الحقائق على ما هي عليه في نفس الأمر. على ان الحق ان اللغة العربية 
لا تأبى ذلك، وان كان الرأي الغالب في المشتق انه مركب وينحل الى شيء ثبت له المبدأ، 

ولكن الصحيح ان المشتق بسيط كما حقق في علم الاصول.



الفل�سفة الإ�سلامية: ال�سنة الاولى18

الدر�س ال�ساد�س

العدم مفهوم واحد والمعدوم لي�س ب�شيء

المقابل  العدم  مفهوم  فطرياً  اولياً  ارتساماً  الذهن  في  ترتسم  التي  الأمور  من  ان 
العدم،  وهو  رفعه،  الوجود  ونقيض  رفعه،  شيء  كل  نقيض  فان  له،  البديل  للوجود 
وبداهة ذلك كبداهة الوجود نفسه، فاذا اخذ الوجود مطلقاً فنقيضه البديل له هو العدم 
هذا  عدم  هو  له  البديل  فنقيضه  وعمرو  زيد  كوجود  مقيداً  الوجود  أخذ  واذا  مطلقاً، 
المقيد، وحينئذ تكون بحسب تعدد ما أضيف إليه العدم أعدام متعددة، فعدم زيد غير 
عدم عمرو، وعدم عمرو غير عدم بكر، وعدم العلة غير عدم المعلول وهكذا، ويمكن 
فرض أعدام متمايزة متعددة الى ما شاء الله، فهل تمايز هذه الاعدام يدل على ان للعدم 
مفهومات متعددة، وان في الاعدام المتمايزة شيئاً من التحقق والثبوت في الخارج؟ وان 
وان  واحد،  مفهوم  الا  له  ليس  العدم  ان  الجواب  الحق في  الاشياء؟  المعدوم شيء من 
أمراً  الا  ليس  نفسه  في  العدم  مفهوم  ان  البديهية  الأمور  من  فان  بشيء،  ليس  المعدوم 
انما يحصل من جهة  فيه اختلاف وامتياز، والامتياز  المعنى، ليس  بسيطاً ساذجاً متحد 
إليه، وليس في الواقع ولا في الأوهام اعدام متمايزة في ذواتها، ولذا قيل في  ما أضيف 
القول المعروف: »لا ميز في الاعدام«، نعم، العقل يتصور أشياء متمايزة في ذواتها أو في 
عوارضها، فالعلة والمعلول، والشرط والمشروط، نضيف اليهما مفهوم العدم، فيحصل 
عنده عدم العلة مثلًا متميزاً عن عدم المعلول، فيقال عدم المعلول مستند الى عدم العلة، 
ويحصل عنده: عدم الشرط متميزاً عن عدم المشروط، فيقال عدم المشروط مستند الى 



19 مباحث الموجود

معدوم عن  ولا  عدم  عدم عن  يتميز  فلا  ذلك  النظر عن  قطع  مع  وأما  الشرط،  عدم 
معدوم، فيكون التمايز بين الاعدام تمايزاً عرضياً ينسب الى العدم ثانياً وبالعرض، والى 
ما أضيف إليه أولاً بالذات، فان الوهم بما يجد أن زيداً متميز عن عمرو، فيغلط ويقول 
عدم أحدهما غير عدم الآخر، فإذا ألغيت الاضافة الى تلك الاشياء تلغى تلك الحصص، 
وينتزع العقل المفهوم العام الجامع، وبهذا يتضح ان المعدوم ليس بشيء، ولا ثبوت له 
ولا تحقق، وليس في نفس الأمر شيء هو عدم، فالعدم بما هو عدم بالحمل الشايع لا 
يكون معقولا ولا يكون موجوداً، وإنما يكون الثبوت والتحقق لمفهومه في الذهن، اذ 
الذهن من شأنه ان يخترع المفهوم لما يريد التعبير عنه، ليكون عنواناً وكاشفاً عما يعرض 
له من مصداق، فهذا الثبوت انما هو ثبوت ذهني للمفهوم الذي يخترعه الذهن من غير 
أن يكون حاكياً عن حقيقة من الحقائق، ومفهوم العدم بما هو مفهوم العدم ليس بعدم 
الشايع وزان  بالحمل  العدم  ليس بوجود، فوزان  الوجود  ان مفهوم  قلنا:  ان  كما سبق 
الوجود بالحمل الشايع، من جهة ان كلا منهما مستحيل ان يكون معقولاً وموجوداً في 
الذهن، غاية الأمر ان العدم انما لا يكون معقولاً لفرط بطلانه، وان الوجود لا يكون 

معقولاً لفرط تحصله.



الفل�سفة الإ�سلامية: ال�سنة الاولى20

الدر�س ال�سابع

�إعادة المعدوم

من المباحث التي تتعلق بمباحث الوجود والعدم، مبحث اعادة المعدوم، وقد أخذ 
هذا البحث من أفكار المتكلمين مأخذاً عظيمًا؛ لأنهم ظنوا أن العقيدة بالمعاد الجسماني لا 
تتم الا اذا قلنا بإمكان اعادة المعدوم، فدافعوا عن هذا القول دفاعاً حاراً جازمين بأن 
القول بالاستحالة يساوق الكفر والمروق عن الدين. وعليه فيجب ان ننظر الى المسألة 
الفلسفية  النظرة  ناحية  ومن  الجسماني،  المعاد  بعقيدة  ارتباطها  ناحية  من  ناحيتين:  من 

الخالصة.

اما من الناحية الأولى، فالحق انه لا ارتباط بين الرأيين، أي ان صحة المعاد الجسماني 
تتفرق  إنما  بالموت  الجسم  لأن  ظنوا؛  كما  المعدوم  اعادة  بإمكان  القول  على  تتوقف  لا 
بل  ذراته  وهي  الأصلية،  أجزاؤه  تنعدم  فلا  رميمًا،  ويصير  أجزاؤه،  وتنحل  أوصاله، 
تبقى سابحة في الكون المادي، ومعاده هو جمعها مرة ثانية بعد تفرقها وبعثها حية سوية، 
واحياء  المنحل،  وتأليف  المتفرق،  جمع  هو  بل  شيء،  في  المعدوم  اعادة  من  هذا  وليس 
الى  نحتاج  حتى  المعدوم  اعادة  من  ليس  اذن   – الجسماني  فالمعاد  رميم،  وهي  العظام 

تصحيح اعادة المعدوم.

واما من الناحية الفلسفية الخالصة، فينبغي أن يكون من الواضح البديهي امتناع 
إعادة المعدوم اذا اريد به اعادة شخص ذلك الموجود أولاً كما هو المقصود في المعاد؛ لأنه 
بوجوده،  الشيء  تشخص  فقوام  الشخصية،  هويته  عين  الشيء  وجود  ان  منا  تقدم  قد 



21 مباحث الموجود

عين  لا  ثانٍ  شخص  وجود  العدم  بعدم  الثاني  فالوجود  التشخص،  عين  الوجود  بل 
الأول، فيكون مثله لا نفسه، وإلا لكان الواحد اثنين والاثنين واحداً ولو فرض بقاء 
ذات الموجود بعد عدمه ليكون الوجود الثاني طارئاً على ذات المعدوم لكان هذا الفرض 
مساوقاً لفرض ان المعدوم بالحمل الشايع له ذات ثابتة، وقد سبق أن أقمنا الدليل على 
كل  تشخص  ان  – والخلاصة  ثبوت  وأي  ذات  أية  له  وليس  بشيء،  ليس  المعدوم  أن 
شيء إنما هو بوجوده الخاص، فالوجود الثاني بعد العدم شخص ثانٍ مباين للأول في 
تشخصه، ولو فرض انه كان مشابها له من جميع الجهات فلا يكون الا مثلًا له من جميع 

الجهات لا عيناً له.



22



ال�سنة الثانية

)مباحث الوجود الذهني(

الذهني • الوجود 
الذهني الوجود  انكار  الى  • الملجئ 

الَجعل( )�أق�سام  الذهني  الوجود  منكري  ل�شبهتي  • رد 
ق�سمان • الجعل 

المحمولي  الى  الوجود  )تق�سيم  الماهية؟  �أم  الوجود  لذاته؟  المجعول  هو  ما   •
والرابط(

ق�سمين الى  الوجود  الحكماء  م  • ق�سَّ
الرابط الوجود  معنى  في  • تحقيق 

وجهاتها الق�ضايا  • مواد 
ذهنية اعتبارات  • الجهات 

• النتيجة





25 مباحث الوجود الذهني

ال�سنة الثانية

 مباحث الوجود الذهني

الدر�س الثامن

الوجود الذهني

فيها  وقع  والنزاع  الذهني،  الوجود  مسألة  الفلسفية  المباحث  أدق  من  أصبحت 
من جهة ثبوته وعدمه، إذ أثبته عامة الفلاسفة ونفاه جماعة من الباحثين، وليس في هذا 

البحث فائدة لنا.

الذي يبدو لأول وهلة ان نفيه من أسخف الآراء، فيعجب الإنسان كيف يتسنى 
ويعلم  ويعقل  ويفكر  يتصور  الإنسان  ان  شك  لا  به،  يعترف  لا  أو  ينكره  أن  لأحد 
والعلم..  التصوّر  نفي  يقصدون  النافون  كان  لو  الذهني،  الوجود  هو  وهذا  ويتخيّل 
الخ لكان سخفاً ولكنهم قطعاً لا يقصدون ذلك، اذن ماذا يقصدون من هذا النفي؟ 
انهم ينكرون ان يكون للماهية تحقق ووجود لدى الذهن في مقابل الوجود الخارجي، 
فالوجود  المتصور،  الشيء  وبين  الذهن  بين  اضافة  الا  ليس  التصوّر  ان  يقولون  بل 
الذهن،  يتحقق لدى  أنه هناك شيء  الذهني عندهم ليس الا وجود هذه الاضافة، لا 
ينتزع من هذه الاضافة عالم ومعلوم، وعاقل ومعقول، حاس ومحسوس  وعلى قولهم 
وهكذا، وهي بذلك نظير الاضافة الوضعية بين الشيئين التي ينتزع منها أمام وخلف أو 
فوق وتحت، أو مستقبل او مستدير، أما الحكماء المثبتون فيعنون ان للماهيات سوى هذا 
الوجود الظاهري العيني الخارجي نحواً آخر من الوجود، وظهوراً ثانياً لدى الذهن، 



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثانية26

وسموه بالوجود الذهني، باعتبار ان محل ظهوره وأفق تحققه هو الذهن وهو هذا الذي 
يحصل للإنسان من التصوّر والتخيّل والتعقّل في مداركه الذهنية ومشاعره الحسية، وقد 
يسمونه بالظهور الظّيل والوجود النوري، وبنص العبارة نقول: أنهم يعنون من قولهم 
فهذه  الوجود،  من  ونحوين  طورين  وبنفسها  وذاتياتها  بذاتها  الواحدة  للماهية  أن  هذا 
الماهية الواحدة محفوظة في الوجودين، فكما ان لها وجوداً مستقلًا في خارج الذهن على 
وجه يكون الخارج ظرفاً لوجودها فيكون الأمر الخارجي مصداقاً لها، كذلك لها وجود 
مستقل قائم لدى الذهن على وجه يكون ظرفاً لوجودها ويكون الأمر الذهني مصادقاً 

لها.

تصور  قولهم  يبطل  الاضافة  محض  بانه  القائلون  الذهني  للوجود  والمنكرون 
المعدومات؛ لأن الاضافة – أية اضافة فرضتها – تستدعي وجود طرفين لها والمعدوم لا 
وجود له حسب الفرض، فما هو الطرف الثاني للذهن يكون مضافاً إليه التصور لينتزع 
منه أنه معلوم ومعقول؟ وهذا لا يرد على القائلين بثبوت الوجود الذهني، فانهم يقولون 
فتكون موجوداً  الذهن  لدى  بنفسها  تتحقق  المعدوم  ماهية  أن  أي  بالمعدومات  بالعلم 

ذهنياً، وإن لم يكن لها وجود خارجي في الموجود الذهني ان يكون خارجياً.

التي لا  المعدومات  الذهني صحة الحكم الإيجابي على  الوجود  وأمتن الأدلة على 
وجود لها في الخارج مثل: )اجتماع النقيضين مغاير لاجتماع الضدين(، ولا شك في ان 
الموجبة تستدعي وجود موضوعها؛ لان وجود شيء لشيء يستدعي وجود المثبت له، 
وحيث لم يكن هذ الثبوت في أفق الخارج؛ لأنه معدوم حسب الفرض فلابد أن يكون 

الثبوت في أفق آخر وليس هو الا الذهن.



27 مباحث الوجود الذهني

الدر�س التا�سع

الملجئ الى �إنكار الوجود الذهني

هذا  الى  الذهني  للوجود  النافين  ألجأ  عما  نتساءل  ان  لنا  يحق  الدليل  ذلك  وبعد 
شبهات  انكاره  الى  هؤلاء  ألجأ  الذي  ان  فنقول:  المسألة  في  القصيد  بيت  فانه  الانكار، 

عويصة نذكر بعضها.

منها: انه اذا كان معنى الوجود الذهني انه تحصل في أذهاننا حقائق تلك الأشياء، 
فلو تصورنا الحرارة لوجب ان يكون الذهن حاراً. فيلزم اتصاف النفس بصفات تلك 
الاشياء. واتصافها بالأمور المتضادة في آن واحد، وبطلان هذا من أوضح الواضحات.

يكون  ان  فيلزم  المعلوم،  ذاتيات  فيه  تنحفظ  الذهني  الوجود  كان  لو  أنه  ومنها: 
مع  موضوع،  في  لا  الموجود  هو  حقيقة  والجوهر  جوهراً،  الجوهر  من  الذهني  المعلوم 
الكيف  مقولة  من  أعراض  أنها  أي  كيفيات،  الذهنية  التصورات  قد جعلوا جميع  انهم 
موجودة لموضوعها وهو النفس، فيلزم أن يكون شيء واحد موجوداً لموضوع موجوداً 
لا في موضوع، ويلزم اندراج حقيقة الجوهر في الكيف المباين له في حقيقته وهو محال. 
وأجاب عنهم البعض: ان الموجود في الذهن ليس حقائق تلك المعلومات، بل اشباحها 
الحاكية عنها بوجه. والفرق بين هذا القول وبين القول بالوجود الذهني واضح، فان هذا 
القول يمكن ان نسميه من الآن القول بالشبح، ونسمي القول الثاني بالقول بالمثل وان 
كان هؤلاء أيضاً يعبرون بالشبح والظل ولكن يقصدون به معنى آخر، انهم يقصدون 
أن الموجود الذهني شبح لما في الخارج وظل له، لكونه مثلًا له باعتبار ان الماهية الواحدة 



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثانية28

والفرد  ذهني،  وفرد  خارجي  فرد  فردان:  فلها  خارجي  وجود  لها  كان  اذا  قولهم  على 
الذهني مثل للفرد الخارجي، ومن هذه الجهة يكون شبحاً له حاكياً عنه، أما القائلون 
بالشبح فلا يقولون بأنه شبح لما في الخارج، بل شبح عن نفس الماهية او المفهوم او المعنى 
، فالوجود الذهني عندهم ليس فرداً من تلك الماهية، بل من حقيقة اخرى  ما شئت فعّرب
الماهية لا عن  الماهية، فالمتصوّر يكون شبحاً عن نفس  تكون حاكية وشبحاً عن نفس 

فردها الخارجي.

وهذه المحاكاة عندهم تشبه محاكاة اللفظ عن المعنى مع تغايرهما بحسب الحقيقة، 
وتشبه محاكاة النقوش الكتابية عن الألفاظ مع تغايرهما، غير أن محاكاة اللفظ عن المعنى 
ومحاكاة الكتابة عن اللفظ إنما هي بحسب الوضع والاعتبار، ومحاكاة النقوش الذهنية 

عن الماهية بحسب الطبيعة.

وبهذا المسلك )مسلك الشبح( حاولوا أن يجمعوا بين أدلة الاثبات وأدلة النفي، 
الذهن يتصور الحقائق، ويجري عليها الأحكام  ان  الوجدان والبرهان على  لما دل  فإنه 
ويخبر عنها، وامتنع أن توجد نفس الحقائق في الذهن، فلابد ان يكون الموجود ما يحكي 
بين  جمعا  يكون  أنه  يظن  لا  بالشبح  القول  هذا  ولكن  وظلالها.  أشباحها  وهي  عنها 
على  يدل  فإنه  به،  يعترفون  ما  حسب  صح-  – اذا  الذهني  الوجود  دليل  فان  الأدلة، 
ان للماهيات بنفسها وجودا في الذهن، ولذا يصح الحكم عليها، لا ان هناك أمراً آخر 
مبانياً لها بحقيقتها كالنقوش الخطية والهيئات الصوتية، فان الاتحاد المصحح للحكم بين 
النقوش واللفظ وبين اللفظ والمعنى انما هو اتحاد جعلي باللحاظ والتنزيل، والمفروض 
انه ليس هناك جعل ووضع ولا اتحاد حقيقي حسب قولهم، فكيف صح الحكم على 

الماهيات بسبب الحكم على أشياء مغايرة لها بحقائقها؟



29 مباحث الوجود الذهني

هذا ولكن من جهة اخرى قد يجيب القائلون بالشبح عن هذا الاشكال بأنه كيف 
فان  الحرف  ومثله  العدم،  حقيقة  من  ليس  العدم  مفهوم  فان  بالمعدومات،  تصنعون 
مفهومه ليس من حقيقة الحرف، وهكذا، فالموجود في الذهن منها نفس ما يحكم عليه 
بالحكم الإيجابي الخارج، فلابدّ ان يكون ما في الذهن شبحاً لما يحكي عن حقيقة هذه 
الأشياء، واذا كان الأمر في الوجود الذهني لمثل هذه الأشياء على نحو الشبح، فليفرض 
خصوص  في  هو  إنما  بالمثل  القائلين  دليل  ان  على  الاخ��رى.  الأشياء  جميع  في  كذلك 
يدل  ما  وغاية  الشبح،  نحو  على  قلنا  كما  فيها  الأمر  يكون  ان  لابد  التي  المعدومات 
عليه دليل القائلين المذكور أنه لابد من وجود موضوع القضية ذهنا، فليفرض ان هذا 
الموضوع هو الشبح الحاكي، وأما الاتحاد المصحح للحكم على ما يحكي عنه الشبح فلا 
ينحصر بالجعل والوضع، ولا بالاتحاد الحقيقي، فإنه باعتبار ان الذهن لما امتنع عليه ان 
يوجد صورة حقيقية لبعض الأمور فإنه يلتجئ لأجل التوصل الى التعبير عنها والتعرف 
لأحكامها ان يخلق بحسب ماله من قوة متصرفه بعض المفهومات، ويخترعها من نفسه، 
فيجعلها عنواناً لتلك الأمور لغرض الحكاية عنها والتعبير عنها، ولكن بفرضه الاتحاد 
بين الحاكي والمحكي عنه، وهذا من خصائص الذهن الطبيعية، اذ أعطاه الله هذه القوة 
المتصرفة، لغرض التعبير عما يريد التعبير عنه، مما لا يناله بنفسه، فجعله خلافاً للمعاني 
والمفهومات: لما له مصداق حقيقي موجود في الخارج ولما يفرض ان له مصداقاً وأن لم 

يكن موجوداً خارجاً.

أقول: هذا غاية ما يمكن ان يتشبث به القائلون بالشبح ونحن نقول لهم في الجواب: 
نعم، إن الذهن كما قلتم خلاق للمعاني لغرض الحكاية عما وراءها مما هو من مصاديقها 
الحقيقية او المفروضة، ولكن من يقول بالمثل لا يريد ان يقول: ان معنى وجود حقيقة 
بمعنى  الشايع،  بالحمل  انسان  عليه  يصدق  الإنسان  مفهوم  ان  بالذهن  مثلا  الإنسان 



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثانية30

العدم ليس  ان مفهوم  تقولوا  ان يكون مصداقاً للإنسان من جهة ما هو مفهوم حتى 
من حقيقة العدم، اذ لا يصدق عليه انه عدم بالحمل الشايع، وكذلك الحرف والجزئي 
مفهوم  نفس  الذهن  في  وموجود  معلوم  هو  ما  ان  القائل  هذا  غرض  وإنما  ونحوهما، 
الإنسان لا شبحه والحاكي عنه، أي ما هو انسان بالحمل الأولي وهذا هو الذي يخلقه 
الذهن للتعبير عما يقصد الحكاية عنه، فالعدم بنفس حقيقته، اي بنفس حقيقة مفهومه 

الذي جعله العقل يكون موجوداً في الذهن.

الأولي،  بالحمل  مفاهيم  هي  الذهن  في  الموجودة  المفاهيم  فجميع  حال  كل  وعلى 
لا تخرج عن كونها كذلك، أي لا ندعي أنها يصدق عليها المفهوم مرة أخرى بالحمل 
كونها  باعتبار  فيها  لخصوصية  الشأن  هذا  لها  يكون  قد  المفاهيم  بعض  نعم،  الشايع، 
مفاهيم مثل مفهوم شيء فانه شيء بالحمل الأولي وشيء بالحمل الشايع باعتبار وجوده 
الذهني والشيئية ترافق الوجود، فكل ما هو موجود بأي نحو من أنحاء الوجود، فهو 
شيء من الأشياء، ومثله مفهوم الكلي، ومفهوم الماهية، فان مفهوم الكلي كلي بالحمل 

الأولي والشايع معاً، وكذا مفهوم الماهية.



31 مباحث الوجود الذهني

الدر�س العا�شر

رد ل�شبهتي منكري الوجود الذهني

واذا انتهينا الى هنا من تقريب ما يرمي إليه القائلون بالمثل، علينا ان نرجع الى ما 
ذكرنا من الشبهتين اللتين وجهتا على هذا القول:

والبرودة  الحرارة  تصور  عند  بارداً  حاراً  الذهن  يكون  أن  لزوم  وهي  الأولى  اما 
وهكذا، فقد اتضح الجواب عنها مما أومأنا إليه، من أن الذهن خلاق للصور الذهني 
بما أودع الله فيه من قوة الابداع والتصوير، فجعل النفس مثالاً له في الايجاد والابداع 
لا مثلًا له، فانه تعالى منزه عن المثل لا عن المثال، فجعلها كذلك لتكون مرآة لمعرفته كما 
في الحديث الشريف »من عرف نفسه فقد عرف ربه« لأنها على مثاله، ومما يشير الى هذا 
المعنى من خلق النفس للصور الذهنية قول الإمام الباقر أو الصادق: »كل ما 
تصوّرتموه بأوهامكم بأدق معانيه فهو مخلوق لكم مردود عليكم« واذا كان الأمر كذلك 
فقيام الصور في النفس قيام صدور وايجاد وفعل، لا قيام انفعال وحلول، فلا يجب أن 
قائم  الكون  في  ما  وكل  الاشياء،  ومبدع  الوجود  مفيض  تعالى  والله  لها،  وصفاً  تكون 
به قيام صدور وخلق، ولكن الاشياء ليست قائمة به قيام الصفة بموصوفها، والحال 
بمحله فلا تكون نعتاً له ووصفا وهذا جلي واضح، الا ترى ان الحواس الظاهرية تدرك 
الاشياء المحسوسة، ولكنها لا تنفعل بها كانفعال الأجسام بها، لتكون وصفاً ناعتاً لها، 
صدور  وجود  الحواس  وجود  بنفس  للحواس  موجودة  المحسوسة  الصور  أن  والسّر 
مثلا  بالخشونة  تحس  اذ  اللمس  حاسة  مثلا  بعلته،  المعلول  اتحاد  بها  فيتحد  حلول،  لا 



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثانية32

لا تتصف بالخشونة، وحاسة السمع تدرك الغناء مثلًا ولكنها لا تكون مغنية، وهكذا 
القول في جميع القوى الادراكية لصور الاشياء.

إنما تكون مستعصية على من يذهب  الثانية المستعصية كما قلنا، فهي  الشبهة  وأما 
او  الكيف،  مقولة  من  بمعروضه  العرض  قيام  النفس  في  الذهنية  الصور  قيام  ان  الى 
الوجود  العلم ليس الا نحواً من  أية مقولة أخرى، والحق أن  أو  من مقولة الانفعال، 
الاشراقي في النفس، فلا يدخل في كيف ولا في أية مقولة أخرى، وأي ملزم لنا بالالتزام 
بأن العلم من إحدى المقولات التي لها وجودات خارجية، بل المقولات كلها من اتنزاع 

الذهن وفرضه، والماهيات كما قررنا سابقاً أمور اعتبارية يعتبرها الذهن للموجودات.

فهو  النفس  في  يوجد  اذ  الجوهر  ومفهوم  وج��وداً،  العلم  الأنفس  المعلوم  وليس 
مفهوم الجوهر لا أكثر، وهكذا جميع المفاهيم، ولا يدعي القائل بالمثل ان المفهوم ينقلب 
فيكون مصداقاً للمفهوم مرة اخرى بل هو مفهوم الى الأبد، أي ما يصدق عليه المفهوم 
بالحمل الأولي، فالجوهر بحقيقته الجوهرية اي بحقيقة مفهومه جوهر بالحمل الأولي، 
وهو كذلك موجود في الذهن، لا في حقيقته الخارجية، أي ما هو جوهر بالحمل الشايع 
موجود في الذهن، وإنما تتأتى الشبهة كلها اذا توهمنا ان معنى وجود المفهوم بحقيقته في 

النفس ان يكون هو المفهوم بالحمل الشائع.



33 مباحث الوجود الذهني

 �أق�سام الجعل 

الدر�س الحادي ع�شر

الجعل ق�سمان:

1. )الجعل البسيط(: وهو افاضة النفس الشيء وإيجاده، فمتعلق الخلق نفس الشيء 
أو نفس وجوده، دون أن يكون مشوباً بتركيب، والأثر المترتب عليه هو مفاد كان التامة، 
تِ  فيقال: كوّن الشيء فكان، ويسأل عنه بهل البسيطة، مثل قوله تعالى: ﴿وَجَعَلَ الظُّلُمَا

.(((﴾ ءٍ حَيٍّ وَالنُّورَ﴾))) ﴿وَجَعَلْنَا مِنَ الْماءِ كُلَّ شَيْ

شيئاً  الشيء  جعل  وهو  والتأليفي،  المركب  الجعل  ويسمى  المؤلف(  )الجعل   .2
واثبات شيء لشيء، فمتعلقه ثبوت شيء لشيء او وجوده له الذي يسمى باصطلاحهم 
)الوجود الرابط(، أي وجود النسبة بين طرفين، لذلك يستدعي الجعل المؤلف طرفين 
مجعولاً ومجعولاً له، او فقل موضوعاً ومحمولاً بخلاف الجعل البسيط، مثاله: ﴿وَجَعَلْنَا 

يْلَ لبَِاسًاوَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشًا﴾))). اللَّ

تنبيه

أبيض  الجسم  كجعل  المفارقة،  العرضية  بالأمور  تعلقه  يختص  المؤلف  الجعل 
والانسان ضاحكاً، لخلو الذات عنها بحسب الواقع، أما بالنسبة الى الذات، فلا يعقل 

))) الأنعام: 6.
))) الأنبياء: 30.

))) النبأ: 10 – 11.



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثانية34

ان تجعل الذات ذاتاً، او يجعل الإنسان انسانا؛ لأن الذاتي لا يعلل، نعم، انما المعقول هو 
جعل الذات بالجعل البسيط.

تخلل  أيضاً  يعقل  فلا  )كالذاتيات(،  المفارقة  غير  اللازمة  العرضية  الأمور  وأما 
سمّيا  ولذا  ضروري،  لملزومه  اللازم  ثبوت  فان  ملزوماتها،  وبين  بينها  المؤلف  الجعل 
لازماً وملزوماً فيستحيل انفكاكه عنه، واذا استحال انفكاكه عنه استحال جعله جعلًا 

مؤلفاً.

واذا قيل ان العرض اللازم مجعول، فينبغي ان يكون المراد منه انه مجعول بالجعل 
البسيط يتبع جعل ملزومه جعلًا بسيطاً، فان جعل الأربعة مثلا جعل للزوجة بجعل 
الأربعة مجردة عن كونها  أن  بالتبع، لا  الزوجية  والى  بالذات  الأربعة  الى  ينسب  واحد 
وجود  دون  الأربعة  وجود  لاستحالة  التأليفي،  بالجعل  لها  الزوجية  نجعل  ثم  زوجاً 

الزوجية.



35 مباحث الوجود الذهني

الدر�س الثاني ع�شر

ما هو المجعول لذاته؟ الوجود �أم الماهية؟

ما هو الأثر الناتج عن الجاعل والمعلول للعلة والمجعول للجاعل أولاً وبالذات 
الوجود ام الماهية؟

المشائيون: أتباع المعلم الأول ارسطو على الأول، وينتزع عندهم من الوجود الماهية 
فهي مجعولة بالعرض وبالتبع.

الاشراقيون: اتباع استاذهم أفلاطون على العكس، والجعل للماهية عند افلاطون 
وصدق  الماهية،  نفس  ومصداقه  منتزع  عقلي  امر  فالوجود  الماهية،  موجودية  يستلزم 
من  فيلزم  موجودة،  تجعل  ان  تحتاج  لا  فهي  الماهية،  نظير  الذات  على  عندهم  الوجود 
فيستحيل  لملزومه  ضروري  واللازم  مفارق،  غير  لزوما  الماهية  لازم  الوجود  ان  ذلك 

جعله الا بالتبع والحق عندنا هو الأول.

بالحدوث  يوصف  فلا  ذهنياً،  وعارضاً  اعتبارياً  الوجود  جعل  على  مبتنٍ  وقولهم 
والزوال والطريان.

في  العلة  تأثير  كان  لو  بأنه:  بالذات  المجعول  هو  الوجود  كون  على  اشكلوا  وقد 
أن  ولجاز  العلل،  من  لغيره  معلولاً  يكون  لأن  يصح  لشيء  معلول  كل  لكان  الوجود 
تكون كل علة لشيء علة لجميع الأشياء، اذ المفروض ان الوجود حقيقة واحدة، فلابد 
ان تكون علة كل فرد منه صالحة لعلية فرد آخر؛ لان حكم الأمثال فيما يجوز وفيما لا 



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثانية36

يجوز واحد، ولا شك ان هذا اللازم ظاهر البطلان.

والجواب واضح بعدما قدمنا في صدر مبحث الوجود، من أن الفرق بين مفهوم 
الوجود ومصداقه من باب الفرق بين العنوان والمعنون، ولكن قد اختلط على المشكل 
هذا الفرق البديهي، فتخيل ان صدق مفهوم الوجود على مصاديقه من باب صدق الكلي 

على أفراده.

صدقه  ولكن  كلي  واحد  الوجود  مفهوم  ان  نعم  للمشكل:  نقول  فنحن  وعليه 
له،  بأفراد  الوجودات  وليست  أفراده،  على  الكلي  صدق  قبيل  من  ليس  مصاديقه  على 
وأما المعنون وهو الوجود بالحمل الشايع فليس هو ماهية كلية ولا جنسية ولا نوعية 
الموجودات  للوجود(، بل حقائق  أفراد متماثلة، )ولا مثل  ولا عرضية حتى تكون لها 
متباينة بأنفسها، وحصص الوجود ومراتبه مختلفة بذاتها، ومن حدودها الخاصة تنتزع 

الماهيات، ولذا قيل ان ما به الافتراق في الوجود عين ما به الاشتراك.

فالوجود في الخارج ليس الا الوجود بالذات؛ لان عنوان موجود منتزع من نفس 
بالماهية فإنما هو متحد مع الوجود ضرباً من  ذاته بغير ضميمة أخرى، واما ما يسمى 
الاتحاد، وهو اتحاد اللاقتضاء مع الاقتضاء، بمعنى ان للعقل ان يلاحظ لكل وجود من 
الوجودات معنى منتزعاً منه ويصفه بذلك المعنى بحسب الواقع، فالمحكي هو الوجود 

والحكاية هي الماهية.

نعم، ان الوجود أيضاً ينتزع منه امر مصدري وهو عنوان الوجود، وهو الوجود 
بالحمل الأولي الذي يعرض للماهية عند اعتبار العقل اياها وهو – كما قلنا – ليس من 
حقيقة الوجود في شيء فوجود كل ماهية بنفس ذاته يقتضي التعين بتلك الماهية، لا سبب 
إليه شيء غيره يكون علة ويكون معلولاً،  ذاته، فالوجود بما هو وجود وان لم يضف 



37 مباحث الوجود الذهني

المعلولي،  الوجود  غير  العلي  والوجود  وهكذا،  مشروطاً...  ويكون  شرطاً  ويكون 
بانضمام  بنفس كونه وجوداً، لا  المشروطي، كل ذلك  الوجود  الشرطي غير  والوجود 

شيء زائد على ذاته، وهذه هي الدقة في الموضوع التي تسبب اختلاط الذهن وارتباكه.



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثانية38

الدر�س الثالث ع�شر

تق�سيم الوجود الى المحمولي والرابط

قسم الحكماء الوجود الى قسمين:

1. الوجود المحمولي: ويقصدون به نفس ثبوت الشيء، أي ما هو مفاد كان التامة 
والذي يقع محمولا في هل البسيطة، كوجود الإنسان والحجر والبياض والقيام ونحو 
ذلك من الموجودات، وإنما سمي محمولا لانه يحمل على الماهية، فيقال مثلا: الإنسان 

موجود، والبياض موجود، والقيام موجود.. وهكذا...

2. الوجود الرابط، ويقصدون به ثبوت شيء، أي ما هو مفاد كان الناقصة، وهو 
ما يقع رابطة في الحمليات الموجبة، ولا يقع محمولا حتى في مفاد كان الناقصة، وستأتي 

زيادة توضيح لذلك.

ثم الوجود المحمولي قسموه الى قسمين أيضاً:

1. الوجود النفسي: ويقصدون به تحقق الشيء في نفسه ولنفسه، كوجود الجوهر.

2. الوجود الرابطي: ويقصدون به تحقق الشيء في نفسه أيضاً، ولكن في عين الحال 
ثابت لشيء  أو  ثابت في شيء آخر  نفسه هو  ثبوته في  أنه بعين  يعني  ثابتاً لغيره،  يكون 
آخر، فهو على نوعين: مثال ما هو ثبوته في نفسه عين ثبوته في شيء آخر، وجود العرض 
المقابل للجوهر، كوجود السواد في الجسم، فان السواد ثابت في نفسه، ومع ذلك بعين 
ثبوته نفسه هو ثابت في الجسم أي حال فيه. ومثال ما ثبوته في نفسه عين ثبوته لشيء 



39 مباحث الوجود الذهني

بالعلة، كما سبق  المعلول  قيام  بل  بمحله،  العرض  قيام  لعلته، لا  المعلول  آخر، وجود 
قيام صدور لا قيام حلول، فالوجود الرابطي غير مختص بالأعراض كما توهمه بعضهم، 
ولأجل هذا فرقنا في التعبير، فقلنا مرة ان الرابطي يكون تارة في غيره، واخرى لغيره 
لنوضح شموله للنوعين، والا فكثيراً ما يقولون: إن العرض موجود لموضوعه، فيأتون 
باللام مكان في وهو تعبير صحيح، فلذلك يمكننا ان نعبر تعبيراً واحداً يجمع النوعين 

فنقول: الوجود الرابطي ما كان وجود في نفسه عين وجود لغيره.

وعلى كل حال فلنوضح معنى ان ثبوته في نفسه عين ثبوته لغيره، فنقول: أنه لو قيل 
مثلا: البياض موجود في الجسم، فهنا اعتباران: اعتبار تحقق البياض في نفسه وان كان 
في عين الحال هو موجود في الجسم، لكنه بقطع النظر عن ذلك، فيكون بهذا الاعتبار 
محمولاً لهل البسيطة، ومفاداً لكان التامة كما لو قلت هل وجد البياض، أو كان البياض؟

والاعتبار الآخر هو ان يلاحظ موجوداً في الجسم وان كان بعين الحال هو موجوداً 
عين  احدهما  كان  وإن  نفسه  في  البياض  تحقق  مفهوم  غير  آخر  مفهوم  وهذا  نفسه،  في 
الآخر واقعاً، ولكن ملاحظة حيثية تحققه في الجسم غير ملاحظة تحققه في نفسه، فيكون 

بهذا الاعتبار الأخير محمولاً لهل المركبة، ومحمولاً في مفاد كان الناقصة.

وعليه فيكون مفاد الوجود الرابطي؛ أنه حقيقة ناعتية ليس وجود في نفسه لنفسه، 
بل وجوده في نفسه لغيره.



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثانية40

الدر�س الرابع ع�شر

تحقيق معنى الوجود الرابط

قلنا فيما سبق: ان الوجود الرابط هو ثبوت شيء لشيء الذي هو مفاد كان الناقصة، 
وقد يتوهم انه لا فرق على هذا بين الوجود الرابط والوجود الرابطي؛ لأنه قد قلنا أيضاً 
ان  معناه  وهذا  آخر،  لشيء  ثبوته  عين  هو  نفسه  في  ثبوته  كان  ما  الرابطي  الوجود  ان 
الوجود الرابطي هو ثبوته لشيء آخر، فالثبوت لشيء آخر يكون معنى جامعاً للرابط 
والرابطي معاً، فأي فرق بينهما؟ ولعله لأجل هذا استعمل بعض الحكماء أحد التعبيرين 
مكان الآخر، فسمى الوجود الرابط رابطياً، اذ لا يرى فرقا بينهما. قلت: فرق عظيم بين 
المعنيين ولا جامع بينهما اصلًا، فإن معنى الوجود الرابطي انه ثبوت الموجود في نفسه 
لشيء آخر، فلذلك ينتزع منه انه ثابت لغيره، فيكون معنى استقلالياً لا تعليقياً، ومعنى 
الوجود الرابط انه ثبوت شيء لشيء لا ثبوت الموجود نفسه، فلا يكون هذا الثبوت ثابتاً 
لغيره بل الذي يصح أن يقال: ان الثابت لغيره هو ذلك الشيء المضاف إليه الثبوت لا 

نفس الثبوت.

ويتلخص من هذا أن الوجود الرابط هو نفس الثبوت من دون ان ينتزع منه أنه 
ثابت للغير، فحقيقة التعلق والربط هو نفس الوجود من دون ان يكون نفسه موجوداً 
لغيره، بل ما أضيف إليه يصح ان ينتزع منه انه ثابت وموجود لغيره، بخلاف الوجود 

الرابطي فانه هو الثابت للغير، فمعناه انه هو المتعلق لا التعلق.

وعلى هذا فالوجود الرابط في حقيقته يباين الوجود المحمولي، ولا جامع بينهما، فان 



41 مباحث الوجود الذهني

اطلاق الوجود على الرابط من باب المسامحة والمجاز، أو أنه لفظ مشترك بين المعنيين، 
أي بين الوجود بمعناه المعروف الذي ينتزع منه أنه موجود وثابت، وهو الذي بمعنى 
التحقق وكون الشيء ذا حقيقة ثابتة، وبين الوجود بالمعنى الرابط الذي كما قلنا لا ينتزع 
منه أنه ثابت وموجود، بل هو نفس ثبوت شيء لشيء، نفس تعلق شيء بشيء وارتباطه 

نا فيما سبق عن الوجود الرابطي بأنه ثابت لغيره. به، ولذلك عّرب

ولو كان ثبوت شيء الذي هو معنى الوجود الرابط يستدعي ان يقال له انه ثابت 
لغيره، فهذا يحتاج الى ربط بينه وبين الغير الثابت له، وننقل الكلام الى هذا الرابط الآخر، 
وهو أيضاً يستدعي ان يكون ثابتاً للغير فيحتاج الى ربط ثالث، وهكذا، فيذهب الى غير 

النهاية.

التعلق  ومحض  المحضة،  النسبة  هذه  وجود  الرابط  الوجود  معنى  ان  والحاصل 
النهاية، نعم  فيتسلسل الى غير  والنسبة لا تكون منسوبة، والا لكانت لها نسبة اخرى 
لو التفت إليه الذهن على انه معنى الثبوت والوجود، فانه في حال التفات الذهن إليه 
ثابتاً  وملاحظته يخرج عن كونه رابطاً ونسبة، بل يكون معنى اسمياً ووجوداً محمولياً 
المحال،  التسلسل  يلزم  لا  ولكن  ربط،  الى  يحتاج  حينئذٍ  وهذا  بالاستقلال،  ملحوظاً 
بالاستقلال  يلاحظ  ان  يجب  ربط  ككل  الثاني  الرابط  هذا  لأن  الممتنعة؛  واللانهائية 
ويلتفت إليه بنفسه، ولكن لو التفت إليه ولوحظ مستقلًا بمحض الاختيار، فانه ينقلب 
المستحيل؛  بالتسلسل  ليس  رابط.... وهكذا ولكن هذا  الى  اسمياً يحتاج  بمعنى  أيضاً 
لان هذه اللانهائية الحاصلة في تضاعيف لحظات الفكر وخطرات الوهم تنقطع بانقطاع 

الملاحظة، ولا يجب استمرار هذه اللحظات والخطرات حتى تذهب الى غير النهاية.

وهذا الاصل في اللانهائية للتفرقة بين ما هو مستحيل وما هو غير مستحيل يجب 



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثانية42

ان يبقى في ذهنك تنتفع به في موضع آخر.

الفقه:  أصول  كتاب  في  قلنا  الرابط،  الوجود  في  ذكرناه  الذي  السر  هذا  ولأجل 
الروابط  وجود  وان  الأسمية،  للمعاني  وسنخها  حقيقتها  في  مبانية  الحرفية  المعاني  إن 
والنسب في حد ذاته متعلق بالغير، ولا حقيقة له الا التعلق بالطرفين، واستنتجنا من 

ذلك أن وضع الحروف غير وضع الأسماء.



43 مباحث الوجود الذهني

الدر�س الخام�س ع�شر

مواد الق�ضايا وجهاتها

من المعاني التي ترتسم في الذهن ارتساماً أولياً فطرياً معنى الضرورة واللاضرورة، 
معنى  من  وأوضح  أقدم  مفهوماً  والشيء  الوجود  مفهوم  بعد  يتصور  لا  الإنسان  فان 

الضرورة، ولذلك يكون مثل هذا غنياً عن البيان والتعريف.

إذا عرفت هذا، فاذا نظرنا الى حال الاشياء وقسناها الى ما ينسب إليها، فلا يخلو 
أو لا ضرورة  العدم،  او ضرورة  الثبوت،  احدى حالات ثلاث: ضرورة  من  واقعها 
الحالات،  احدى هذه  انها لا تخرج عن  واقع كل قضية، بحيث  والعدم، هذا  الثبوت 
ولذلك تسمى مواد القضايا، سواء لاحظها من يحكم بالقضية ام لم يلاحظها، وسواء 

عّرب عنها بكلام أم لم يعّرب عنها.

أما اذا لاحظها في حكم وعّرب عنها بكيفية من كيفياتها، فان القضية حينئذ تسمى 
)موجهة( والتعبير عن تلك القضية او ملاحظتها يسمى )جهة القضية( هذا بالقياس 
الماهية فواقعه  اذا نسب الى  الى كل محمول ينسب الى موضوعه، وبالخصوص الوجود 
لا يخلو أيضاً عن احدى هذه الحالات الثلاث، ويختص الوجود باصطلاحات خاصة 

باعتبار هذه الحالات.

1. إذا كان الوجود ضرورياً سمي )واجب الوجود(.

2. إذا كان العدم ضروريا سمي )ممتنع الوجود(.



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثانية44

3. إذا لم يكن الوجود ولا العدم ضروريا سمي )ممكناً(.

وأما احتمال كون الشيء ضروري الوجود والعدم، فيرتفع بأدنى التفات، فالأقسام 
المتصوّرة ثلاثة. وعلى هذا فالوجوب هو ضرورة الوجود، والامتناع هو ضرورة العدم، 

والامكان سلب الضرورتين، وهو المسمى بـ)الإمكان الخاص(.

وأنت في ملاحظتك للضرورة لك ان تلاحظ حال الماهية بالقياس الى الوجود كما 
وصفنا فيما تقدم، فتقسم الشيء الى واجب الوجود، وممتنع الوجود، وممكن الوجود، 
ولك مرة اخرى ان تلاحظ نفس الوجود، فتقسمه الى واجب وممتنع وممكن، فتكون 

هذه الأحوال صفة لنفس الوجود بالذات لا للماهية.

إليها  ينتهي  التي  للواقع  المطابقة  وهي  الأص��ح،  هي  الأخري�ة  الملاحظة  وهذه 
البرهان، ويكون حينئذ للوجوب والامتناع والامكان معنى آخر غير ما خرج أولاً من 
معنى التقسيم الأول، فان الملاحظة الأولى إنما هي لسهولة التعليم، اذ ينظر فيها الى حال 
الماهيات الكلية بالقياس الى الوجود، وبعد ما تبين بالبرهان ان واجب الوجود لا ماهية 
وتبطل  نفسه،  الوجود  حال  الى  التقسيم  في  ينظر  ان  لابد  الوجود،  صرف  هو  بل  له، 
تأكد  وهو  آخر،  معنى  للوجوب  حينئذ  فيظهر  لها،  واقع  لا  إنه  أي  الأولى،  الملاحظة 
الوجود وغناه، اذ يكون صفة للوجود، ولا معنى لأن نفرض في الوجود أنه ضروري 
الوجود وواجب الوجود، ولذا قال ابن سينا – كما نقل عنه-: ان قولهم يجب وجوده 

تصحيف لقولهم بحت وجوده، او بحت الوجود(.

وكذلك يظهر للإمكان معنى آخر، هو نفس الفقر والحاجة، ولا معنى لأن يفرض 
في الوجود، أنه مسلوب عنه ضرورة الوجود والعدم، وكذلك الامتناع، لا يكون معناه 
ضرورة عدم الماهية، بل محض البطلان والاستحالة للوجود، وسيأتي لهذا البيان زيادة 

توضيح ان شاء الله تعالى.



45 مباحث الوجود الذهني

الدر�س ال�ساد�س ع�شر

الجهات اعتبارات ذهنية

سبق لك ان علمت ان كل حكم وكل وصف لا يخلو واقعه من ان يكون واجباً او 
ممكنا او ممتنعاً، وهذا التعبير ليس واضحاً بهذه البساطة، لما دخلت عليه من الشبهات 
التي شغف بها المشككون في كل أمر واضح، ولأجل ان تدفع عن نفسك تلك الشبهات 
لابد من توضيح حقيقة هذه الجهات الثلاثة، تأمل في نفسك حينما تقول مثلًا: الإنسان 

موجود فتلاحظ نسبة الوجود الى الإنسان من جهة الضرورة فماذا تحكم عليه؟

فطرتك  تقتضيه  الحكم  وهذا  الوجود،  ممكن  الإنسان  بأن  تحكم  أنك  في  لاشك 
الحكم  هذ  ولكن  حقيقياً،  واقعياً  قطعياً  حكمًا  وتراه  بالشبهات،  المشوبة  غير  السليمة 
الجلي الواقعي قد تدخل فيه الشبهة حينما يأتيك المشكك فيقول لك: ان هذا الامكان 
الذي حكمت به على الإنسان هل موجود خارجاً او معدوم؟ وكلاهما لا يصح، ولا 

ثالث لهما لان النقيضان لا يرتفعان!!

فان قلت انه موجود فيقول لك المشكك: ان هذه صفة الامكان الثابتة – حسب 
الفرض – هي كسائر الصفات والأحكام، ولا يخلو واقعها من احدى الجهات الثلاث، 
ولاشك في أنها واجبة الثبوت، اذ ان ثبوت الامكان للمكن ضروري، والا لانقلب فصار 
واجباً أو ممتنعاً، واذا كانت صفة الامكان واجبة الثبوت، فهذا الثبوت أيضاً صفة ثابتة، 
فتنقل الكلام إليها، وهي أيضاً لابد ان تكون على نحو الوجوب، وإلا لزم الانقلاب، 
فننقل الكلام الى هذه الصفة صفة الوجوب الثانية، وهكذا الى غير النهاية، وإن قلت: 



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثانية46

الوجود حكم صحيح صادق واقع  الإنسان ممكن  فيقول لك قولك  الامكان معدوم 
له حقيقة ولا واقع، فعمَّ يحكي هذا  يحكي عنه، ولو كان الامكان معدوماً فلا تكون 
الخبر؟ اذ يكون اخباراً عن لا شيء – حسب الفرض – وبعبارة اخرى: لو كان الامكان 
معدوما لم يبق فرق بين نفي الامكان والامكان المنفي، أي لم يبق فرق بين )لا امكان( 
و)امكان لا( اذا لا تمايز بين الاعدام، ولا شك أن الامكان صفة ثابتة للإنسان. وهكذا 
يقال في صفة الوجوب والامتناع، فهل هذه الجهات موجودة أو معدومة؟ فماذا تحدس 

في حل هذا التشكيك؟

وأنت اذا تفطنت الى ما مر عليك من أبحاث، فانك تستطيع بكل سهولة ان تحل 
هذه المغالطة، بأن تقول للمشكك: ماذا تقصد من الامكان الذي تحكم عليه بانه موجود 
او معدوم؟ فإن الإمكان قد يقصد منه الوجود الرابط، وهو حقيقة الإمكان ومعنون 
هذا العنوان الذي هو من أحوال النسبة، وقد يقصد منه الوجود الرابطي الذي عنوان 
به الشيء  الذهن ويلاحظ معنى مستقلًا، فتصف  ينتزعه  الذي  المفهوم  الإمكان، وهو 

وتحكم عليه اذ تقول: )الإنسان ممكن( أو )الوجود ممكن(.

عرفت  فقد  بطرفين،  قائمة  نسبة  هو  وما  الرابط  الوجود  الممكن  من  أردت  فان 
تحقيق حال الوجود الرابط وأنه لا يتصف بانه موجود ولا ينتزع منه انه ثابت، ويتبع 
ذلك لا يتصف بأنه معدوم؛ لأنه لا يلزم من كونه غير متصف بأنه موجود أن يتصف 
بأنه معدوم. وهذا ليس من العجيب، ولا يكون هذا من باب ارتفاع النقيضين، واعتبر 
ذلك في العدم فإنه لا يتصف بأنه موجود، ولكن لا يلزم منه ان يتصف بأنه معدوم أي 
منفي ولو اتصف العدم بأنه معدوم ومنفي، فان سلب السلب إيجاب، فيلزم ان يكون 

نقيضه أي سلب العدم وهو الوجود متحققاً.



47 مباحث الوجود الذهني

وعلى كل حال فنحن نقول: ان الوجود الرابط في الاعيان، ولا نعني انه شيء من 
الاشياء حتى يتصف بأنه موجود؛ لأنه سنخ حقيقة ليست قابلة لهذا التوصيف، كما قلنا 

في العدم وانه لا يلزم ارتفاع النقيضين.

العدم  يكون  ان  فيلزم  ثابتاً  كان  إن  فيقال:  الشبهة،  هذه  نفس  تكرر  العدم  وفي 
موجوداً فيتصف بنقيضه، واذا كان منفياً فسلب السلب إيجاب، فيلزم ان يكون نقيضه 

وهو الوجود متحققاً.

والجواب: ان حقيقة العدم ما هو بالحمل الشايع، ويكون عدماً رابطاً لا يوصف 
بانه موجود، كما لا يوصف بأنه معدوم، وكذلك يقال في الوجود الرابط.

والحاصل انه لا فرق بين عدم ولا عدم فاذا قلنا بأن )العدم لا( يلزم منه أّال يكون 
عدماً، وكذلك الامكان الذي هو نسبة ووجود رابط فانه )امكان لا( أي لا يتصف بأنه 

موجود في الخارج، ويلزم منه أّال يكون امكاناً.

الإنسان  كقولك:  الشيء  على  يحمل  ما  الرابطي  الوجود  الامكان  من  اردت  وان 
مفهوم  فهذا  الامكان،  حقيقة  هو  عما  للتعبير  الذهن  يخترعه  انتزاعي  أمر  فهذا  ممكن، 
استقلالي لا وجود له الا في الذهن، فنحن نختار انه موجود في الذهن فقط، ولا يلزم من 
كونه موجوداً في الذهن التسلسل المحال، بل التسلسل اللازم إنما هو بمعنى )لا يقف(، 

ولكنه ينقطع بانقطاع اعتبار الذهن وملاحظته على ما مرّ تفصيلًا.

والحاصل ان توصيف الشيء بالإمكان لابد ان يكون له احدى الحالات الثلاث 
في الواقع، ولكن لا يجب ملاحظة تلك الحال على نحو الاستقلال حتى يجب ان يكون 
له أيضاً نسبة اخرى، ولكن اذا لاحظناه معنى مستقلًا منظوراً إليه بالذات كان له نسبة، 
وكان لابد ان تكون في الواقع هي الوجوب أو الامكان او الامتناع... وهكذا على ما 



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثانية48

شرحناه في باب الوجود الرابط.

النتيجة:

فتحصل في جميع ما ذكرناه ان الجهات الثلاث هي موجودات ذهنية واعتبارات 
الذهنية هي  الوجود، هذه الاعتبارات  او  للماهية  العقل حالة  يعتبرها  عقلية، لأنها مما 
الوجود  نحو  من  وحقائقها  ومعنوناتها  فواقعها  النسبة،  حالة  هو  عما  حاكية  عناوين 
انها  منها  ينتزع  انه  الاعيان  في  انها  معنى  ليس  ولكن  الأعيان،  في  فمعنوناتها  الرابط، 

موجودة في الاعيان.

ولهذا اشتهر عندهم ان النسبة يكون الخارج طرفاً لها لا لوجودها كسائر الاشياء 
الموجودة.



ال�سنة الثالثة

)مباحث العلة والمعلول(

تمهيد 	•

بال�صدفة القول  	•

الطبيعية ال�سببية  	•

العلل في  الت�سل�سل  	•

التطبيق برهان  	•

والخلا�صة 	•

الت�سل�سل ا�ستحالة  على  البرهان  	•





51 مباحث العلة والمعلول

ال�سنة الثالثة:

مباحث العلة والمعلول

تمهيد:

هي  إليه  وما  الصانع  اثبات  عليها  يرتكز  التي  الإلهية  الفلسفية  المباحث  أهم  من 
مباحث العلة والمعلول، فلذلك آثرنا الاستعجال بالبحث عنها لتقريب الغاية التي نحن 

بصددها.

من  الغرض  وليس  التعريف،  عن  المستغنية  الأولية  البديهية  المفاهيم  من  والعلِّية 
تعريفها الا التنبيه على المعنى المقصود منها، ولفت النظر إليه، بتبديل لفظ مكان لفظ 

آخر.

والظاهر أن العلية لها معنيان أو فقل – على الأصح- ان لها اطلاقين واستعمالين لا 
انها لفظ مشترك.

اذا وجدت  الوجود على وجه  التأثير في  وارادة  اطلاقها  الاستعمالين  والأول من 
العلة وجب وجود المعلول، ويستحيل التخلف عنها، وان انعدمت انعدم المعلول. ولا 
يبعد ان اطلاق كلمة السببية على هذا المعنى أوضح من كلمة العلِّية. وعلى كل حال فإنا 

من الآن فصاعداً نريد من كلمة العلية هذا المعنى ما لم ننص على خلافه.

اذا  وجه  على  الوجود  في  التوقف  مطلق  وارادة  اطلاقها  الاستعمالين  من  والثاني 
انعدمت العلة لابد أن ينعدم المعلول، وأعم مما كان وجود المعلول يجب بوجود العلة 

أو لا يجب.



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثالثة52

صورية  علة  الى  الناقصة  والعلة  ناقصة،  وعلة  تامة  علة  الى  تنقسم  المعنى  وبهذا 
الأخرى  والمصطلحات  المصطلحات  هذه  تبيان  وسيأتي  وفاعلية،  وغائية  ومادية 

كالمقتضي والمانع والشرط والُمعِدّ.

وفي العلة وقعت أبحاث فلسفلية كثيرة ونحن نقتصر على أهمها في مباحث:

1. القول بال�صدفة:

اليونانيين في  البعيدة أوهام بعض السوفسطائيين  القرون  لنا  من أهون ما خلفت 
قولهم بالصدفة والاتفاق، كما ينسب ذلك الى )ذيموقراطيس(، فزعموا ان العالم وجد 

بالصدفة والاتفاق، أي بلا علة وسبب. أي إنهم ينكرون لزوم السببية بين الأشياء.

أي إنهم يجوّزون أن يوجد الممكن من غير علة توجب وجوده، وينسّق على هذا 
القول قول من جوّز الترجح بلا مرجح، بل قول من جوّز الترجيح بلا مرجح كما ينسب 

هذا القول الأخير الى الأشاعرة.

ولكن نفس انكار السببية من القائلين بالصدفة ودليلهم عليه ينطوي على الاعتراف 
كما  يشعرون  لا  أو  يشعرون  حيث  من  واللابدّية  بالسببية  الواعي  عقلهم  في  العميق 

سنوضحه ان شاء الله تعالى.

ونحن نقول لهم قبل البحث عن دليلهم: إن الإنسان بفطرته يدرك وببديهة عقله 
بالوجود  يمده  من  الى  ذاته  حقيقة  في  بحاجة  الممكن  وان  سبباً،  ممكن  لكل  ان  يعرف 
فإن حقيقة الامكان هو سلب الضرورة عن طرفي  بيانه،  ويوجب وجوده، وكما سبق 
فاذا  للعدم،  ذاته  حد  في  اقتضاء  ولا  للوجود  ذاته  حد  في  اقتضاء  لا  والعدم،  الوجود 
ينبثق وجوده من  ان  يستحيل  يفرض سبق علة لوجوده؛ لأنه  أن  فرض وجود فلابد 
فرضناه ممكنا لا  فما  والا  للوجود،  ذاته  اقتضاء في  انه ممكن لا  والمفروض  ذاته،  نفس 



53 مباحث العلة والمعلول

يكون ممكنا بل واجبا، فلابد من فرض شيء خارج عن ذاته يقتضي وجوده وهو العلة.

وبعبارة أخصر إن فرض الامكان في شيء فرض فيه الحاجة والفقر. والفقير الذي 
في حد ذاته الفقر والحاجة ولا يكون غنياً بذاته، فانه خلف محال فلابد ان يكون غناه 

بغيره.

هذا ما تدركه فطرة العقول من أولياتها البديهية، فنفس تصور معنى الامكان في 
فانه  والجزء،  الكل  معنى  كتصور  وجوده،  في  العلة  الى  بحاجته  للحكم  كافٍ  الممكن 
بأن الحل أعظم من الجزء بلا حاجة الى فرض شيء آخر ومعنى  بنفس يقتضي الحكم 

آخر.

وهذه البديهية العقلية متحكمة في مصير الإنسان وفي كل شيء من حياته وتفكيره، 
ولولاها لما عاش هذه القرون الطويلة يفكر ويعمل ويسعى ويكد ويكتشف ويؤلف 
ويختزن علومه ومعارفه للآخرين، فانه لولا ادراكه الفطري بأن لكل شيء ممكن سبباً 
لوجوده وكل شيء ممكن فقير ومحتاج بنفس ذاته الى علة توجده، فان اعمالها كلها كانت 
باطلة وضرباً من العبث واللغو، ولترك الأمور للصدفة تعمل عملها فيها، ولما تحمل 
حقيقتها  في  تبتني  العلمية  الابحاث  وكل  غاياته،  تحصيل  سبيل  في  والاتعاب  المشاق 
على الشعور العميق المرتكز في النفس بضرورة حاجة الاشياء الممكنة الى العلة. وكل 
الاكتشافات ترتكن في جوهرها على العثور بالبحث على السبب الحقيق لظاهرة كونية، 

وبصريح القول نقول: إن هنا بديهتين أوليتين يدركهما كل انسان حتى الطفل. وهما:

أولاً: كل ممكن لابد له من علة توجبه، أي يستحيل وجود الشيء الممكن بلا علة.

ثانياً: انه اذا وجدت العلة لابد ان يوجد المعلول، أي يستحيل تخلف المعلول عن 
العلة.



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثالثة54

البديهيات  ومنكر  العقلية،  البديهيات  اولى  ينكر  فإنما  البديهتين  هاتين  ينكر  ومن 
سوفسطائي يضيق معه الكلام والبحث كمن ينكر شعوره ووجدانه ووجوده.

القديمة والحديثة في الموضوع  المقالات  ننقل بعض  البحث  نتعمق في  ولأجل ان 
ونكتفي بنقل مقالتين قديمة وحديثة:

الأولى: المقالة المنسوبة الى ذيموقراطيس اليوناني، فقد قيل: انه زعم أن وجود العالم 
انما كان بالاتفاق والصدفة؛ لأنه فرض أن مبادئ العالم اجرام صغار لا تتجزأ لصلابتها، 
وهي مبثوثة في خلأ غير متناهٍ وهي متشاكلة الطباع مختلفة الاشكال دائمة الحركة، فاتفق 

ان تصادفت جملة منها واجتمعت على هيئة مخصوصة وتكوّن العالم منها.

بان للعالم علة،  ونحن نقول له: إن فرض هذا في جوهره ينطوي على الاعتراف 
وهي هذه الاجرام الصغار التي فرضتها لا تتجزأ وانها تصادمت واجتمعت على هيئة 

مخصوصة.

ونقول له: إنه إذا كان – كما تخيلت- يجوز ان يقع الحادث الممكن بلا علة، بالمصادفة 
والاتفاق وهو تصادم هذه الاجرام واجتماعها على هيئة مخصوصة، فلم لا تفرض من 
أول الأمر وتستريح ان العالم قد وجد بالمصادفة والاتفاق بلا مصادمة من هذه الأجرام 
واجتماع لها؛ لأنه اذا جاز تصادم هذه الاجزاء المفروضة واجتماعها على هيئة مخصوصة 
بلا علة توجب هذا التصادم والاجتماع، فلِمَ لا يجوز ان يتكون العالم بالصدفة بلا علة 

توجبه حتى من الأجرام الصغار؟

منها،  يتلخص  ان  يمكن  التي لا  العقلية  بالبديهة  الواعي  العميق غير  ان شعوره 
بأن  يشعر،  لا  وهو  عليه  وحتم  فرض  الذي  هو  العلة  الى  الممكن  حاجة  صورة  وهو 
العالم، أي حتم عليه أن يفرض أن للعالم مبدأ أي  يفترض الاجرام الصغار في مبادئ 



55 مباحث العلة والمعلول

علة، فناقض الرجل نفسه بنفسه من حيث لا يشعر، واعترف مقهوراً بما يريد أن ينكره 
من الحاجة الى العلة، فأنكره بلسانه واعترف به في أعماق نفسه. وبعد هذا البيان ننتقل 

معه الى الكلام على هذه الاجرام الصغار المفروضة فنقول له: من الذي أوجدها؟

وما هو مبدؤها؟ فان كانت ممكنة في حد ذاتها كالعالم الذي فرضته قد تكوّن من 
تصادمها واجتماعها على هيئة مخصوصة، فلابد ان يكون سبيلها سبيل العالم في وجوب 
فرض مبدأ يقوّمها ويكوّنها وقد نشأت منه، فما هو ذلك المبدأ؟ ولابد أن نفرض شيئاً 
آخر وراءها قد أوجدها، وليس هو الا واجب الوجود أو ما ينتهي إليه، وهذا ما يريد 

أن ينكره هذا القائل، ونحن نريد ان تثبته.

والمؤثر  العلة  عن  مستغنية  الوجود  واجبة  ذاتها  حد  في  الاجرام  هذه  كانت  فان 
فقد فرضت – اذن- أن مبدأ العالم واجب الوجود، وهو نفس مطلوبنا الذي تريد أن 
تنكره، غاية الأمر أن الفرق بيننا وبينك: انك تزعم ان مبدأ العالم لا شعور له ولا اختيار 
ونحن نقول: ان مبدأ العالم لابد أن يكون مختاراً مريداً عالماً، وسيأتي ما يثبت ان نفس 
قانون السببية النافي للاتفاق والصدفة قد ينفي ان يكون مبدأ العالم متجرداً عن الاختيار 
والعلم، يعني ان نفس قانون السببية يقضي بثبوت العلم والاختيار والقدرة لمبدأ العلم 

وسببه الأول، أعني واجب الوجود.

فلسفياً  ثبت  قد  لصلابتها،  تتجزأ  لا  التي  الصغار  الاجرام  فرض  نفس  أن  على 
وعلمياً أنه فرض مستحيل وباطل لا واقع له. لا سيما بعد اكتشاف تفجير نواة الذرة 

وتحولها الى طاقة فتتلاشى، ولكن هذا أمر آخر لسنا الآن بصدده.

الثانية: المقالة التي اشتهرت في أوروبا في أخريات القرن التاسع عشر الميلادي، فان 
ذلك الوهم اليوناني القديم الذي أكل الدهر عليه وشرب وهزأ به العلم في جميع أدواره 



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثالثة56

بثبوت  أخرى  مرة  افراد  يحبره  الحديث  العصر  هذا  في  بدأ  قد  العلماء  اضحوكة  فصار 
آخر يناسب التعبيرات الحديثة، فسموا الاجرام الصغيرة )ذرّات( وقالوا: ان مبدأ العالم 
هي هذه الذرّات غير المتناهية في الفضاء اللامتناهي، فأصل العالم عندهم هي المادة اذا 

اصطدم بعضها ببعض فتكونت منها هذه الاجرام السماوية الهائلة المنبثة في الفضاء.

وفرضوا مثلًا في وجود الأرض والكواكب السيارة حول الشمس ان كتلة هائلة 
من كبرها كانت تائهة على غير هدى في الفضاء، فاقتربت بالمصادفة من الشمس قبل 
جهة  ومن  الأرضية؟  السنة  حدوث  قبل  هي  سنين  أي  ندري  ولا  السنين،  ملايين 
حدوثها قوة هائلة من الجذب الواقع على قرص الشمس انفجرت تلك الكتلة التائهة 
فتناثرت أشلاؤها في الفضاء مثلما تتناثر قطرات الماء في قمة الموجة، ومن ذلك الحين 
الملاييني ظلت هذه الكتل المتناثرة تدور حول الشمس بقوة الجذب، وبالتدريج بردت 
هذه الكتل التي منها أرضنا، وبعد مدة طويلة انبثقت بقدرة غير قدير منها الحياة الى ان 

ترقّت فيها الحياة فكانت هذه الأحياء العجيبة، وكان هذا الإنسان العجيب.

ومن العجيب أن هذا الخيال الشعري الهائل يدخل في مناهج التعليم في المدارس 
الحديثة ويسمونه – ظلمًا وعدواناً – ثقافة وعلمًا، والأعجب أن يتخذوه عقيدة علمية 
السيارة  والكواكب  للأرض  حدث  الذي  الوقوع  النادر  الحادث  هذا  أن  يؤكدون  ثم 
– ويقولون: لا ينبغي أن تثير كلمة المصادفة  – للمصادفة  الأخرى كان نتيجة حتمية 

الدهشة عند المفكرين؛ لأنها جائزة الوقوع.

ونقل عن رجل يدعى )هكسلي( انه قرّب الى المفكرين لئلا يندهشوا هذه المصادفة 
النادرة الوقوع بقوله:

لو فرضنا وجود ستة قرود تقوم بالطبع غير المعّني على ستة آلات كاتبة، واشتغلت 



57 مباحث العلة والمعلول

بالضرب على هذه الآلات على غير هدى ملايين ملايين السنين، فانه لابد أن يأتي زمن 
تكون فيه هذه القرود قد أتت على طبع جميع الكتب الموجودة في المتحف البريطاني مثلًا.

السخرية  الوهمية  الفروض  وه��ذه  الشعوري  الخيال  ه��ذا  يثير  أن  من  وب��دلاً 
المصادفة  هذه  يعتبرون  الأوروبية  الثقافة  أرباب  أن  نجد  المفكرين،  من  والاستهزاء 

النادرة حقيقة واقعة لأنها؛ جائزة الوقوع فقط.

منه  أرق  آخر  بتعبير  ذيموقراطيس  لقول  اجترار  هو  الخيال  هذا  أن  الحقيقة  وفي 
فيها  وما  بالسببية  الاعتراف  على  جوهرها  في  تنطوي  المقالة  هذه  ان  قلنا:  وقد  خيالا 
من وجود الممكنات، وفرض هكسلي القردة الستة وضربها على الآلات الستة ملايين 
السنين حتى تأتي على مجموعة الكتب الموجودة في المتحف البريطاني، هو فرض للعلة 

الموجبة لحدوث تلك الكتب، ولكنها علة غير مفكرة وغير شاعرة. 

واذا اعترف الخصم بلا بدّية السببية في حدوث الكائن الممكن، فلابد أن ننتهي معه 
الى الاعتراف بواجب الوجود لذاته؛ لأن الشمس حادث ممكن والذرة حادث ممكن، 
والكتل الفضائية حادث ممكن، وقوانين الكون حوادث ممكنة، وكلها لابد ان تنتهي الى 

سبب مستغنٍ عن كل سبب.

واذا انتهينا الى القول بسبب مستغنٍ عن كل سبب، فقد وفقنا على نقطة الانطلاق 
الى الاعتقاد بخصائص هذا السبب المستغني عن كل سبب وهو واجب الوجود؛ لأن 
كماله  يستدعي فرض  المستغني عن كل سبب  السبب  او  الوجود  نفس فرض واجب 
وتنزهه عن كل نقص في الوجود، فلابد أن يكون كامل العلم وكامل الاختيار، وإلا 
لما كان واجب الوجود، بل كان محتاجاً فقيراً الى غيره، وهو خلاف الفرض، أنه خلف 

محال.



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثالثة58

يفترضونها  التي  الفروض  هذه  نفس  أن  هو  الخصوم  هؤلاء  مع  بيانه  والمقصود 
دعواهم  تنفي  فهي  السببية،  بدّية  بلا  الاعتراف  تتضمن  نفسها  هي  المصادفة  لتقريب 
بنفسها، ونفس قولهم: هذا نتيجة حتمية للمصادفة هو اعتراف صريح بحتمية السببية 
مدعاهم،  لإثبات  تصح  لا  فقط،  لسان  لقلقة  فهي  مصادفة  يسموها  أن  شاؤوا  وان 
قلنا: اذا اعترفوا بحتمية السببية فلابد أن يعترفوا بحتمية واجب الوجود الذي يتحتم 
ان يتصف بكل كمال مطلق، والا لما كان ما فرضناه واجب الوجود واجب الوجود، 
وهذا ما يبطل المصادفة بأي معنى فرض للمصادفة حتى اذا كانت بمعنى فقدان العلم 

والاختيار.

ونقول لهذا الرجل )هكسلي( الذي يدعي العلم: إنه لو فرض أنه جاز لقرود ستة ان 
تعيش ملايين ملايين السنين بقدرة غير قدير تعمل ليل نهار عملها غير المنظم، وفرض 
العطل  يصيبها  ولا  السنين،  ملايين  قدير  غير  بقدرة  تعمل  ان  كاتبة  لآلات  جاز  أنه 
وفرض ان لها من الورق ما يملأ السماوات والأرض، ولو فرض كل هذه الاحتمالات 
أفلا يجوز – وهو من جملة الاحتمالات – في هذه القردة وآلاتها ان تضرب على حرف 
واحد فقط من الحروف التي في الآلات، فانه لا يخرج من ضربها على حرف واحد إلا 
صحف مكتوبة بحرف واحد، فكيف تقدر أنه لابد ان يأتي زمن تكون فيه هذه القرود 

قد أتت على طبع جميع كتب المتحف البريطاني؟

حتمية  يتبين  أين  فمن  الكون،  منها  يتكون  التي  الاحتمالات  في  نقول  وكذلك 
صدور هذا الكون العظيم الدقيق في قوانينه من الصدفة التائهة؟ الا اذا صدرت جميع 
الاحتمالات ومن الذي يضمن صدور كل الاحتمالات حتى يتكون الكون من أحد هذه 

الاحتمالات؟



59 مباحث العلة والمعلول

ان فرض وقوع جميع الاحتمالات حتى يقع الاحتمال الذي يتكون منه الكون أو 
مكتبة المتحف البريطاني مثلا ليس فرضاً حتمياً من دون علة توجبه، لجواز أّال يتكرر 
إلا احتمال واحد أو احتمالان مثلًا كما قلنا، ومن يضمن لها ان تطبع على جميع الحروف 
بلا ترتيب ولا تشويش وتكرر طبعها على جميع الحروف غير مرتبة ولا مشوشة؟ ومن 
تنظيم  ولا  ترتيب  بلا  الحروف  جميع  على  لطبعها  حتى  مدبرة  قوة  دون  من  لها  يضمن 
لتستوفي جميع الاحتمالات؟ وعلى كل حال، فإنه لا يثير الدهشة ان يكون للكون سبب 
جائز الوقوع من قبيل ما احتملوه من مصادمة كوكب تائه للشمس، لأنا لابد أن نقول: 
ان الشيء ما لم يكن جائز الوقوع أي ممكناً، فإنه يستحيل ان يقع، ومع ذلك نقول أيضاً: 
ان الممكن الذي هو احتمال في جنب ملايين ملايين الاحتمالات الاخرى لا يمكن ان 
يقع بالخصوص ويتعين من بين باقي الاحتمالات بغير سبب يعينه ويحتمه، أما أن يعينه 
نفس احتماله وجواز وقوعه فهو السفسطة بعينها التي تصادم أوضح البديهيات الأولية، 
احتمال من ملايين ملايين  أكثر من ذلك ولكنه  أن يسمى  ينبغي  السبب لا  احتمال  إذ 
الاحتمالات التي ينقطع معها النفس في تعداد الملايين فيها، وسيبقى كذلك لا يخرج عن 
دائرة الاحتمالات ما دام الدهر الا اذا قدر لنا ان نرجع القهقرى الى الوراء الى ما قبل 
ملايين ملايين السنين – كما يقدرون – لنشاهد بأم أعيننا تلك الكتلة التائهة في الفضاء 
تصطدم بالشمس وتتناثر، ولو فرض أننا شاهدنا ذلك، فانه مع ذلك لا يصح ان ندعي 
انه وقع هذا الاحتمال من بين ملايين ملايين الاحتمالات بالصدفة، لان كل شيء لابد له 
من سبب يرجع إليه، فما الذي جعل هذه الكتلة تتيه في الفضاء حتى تصطدم بالشمس 
المليونية، ألأنه جائز الوقوع  فيقع هذا الاحتمال بالخصوص من بين سائر الاحتمالات 
فقط؟ هكذا دواليك نقول وننقل الكلام الى أسباب هذه الحادثة وأسباب أسبابها الى 

غير النهاية حتى تنتهي الى فاعل مختار وغني بذاته؟



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثالثة60

ولأجل ان نوضح مسألة الاحتمالات المليونية الهائلة التي تفرض في جنب الاحتمال 
الذي قدر وقوعه، وجعلوه علمًا وثقافة في تفسير تكوين الكون المادي، نرجع لحساب 
هذا الرجل الذي يدعى )هكسلي( في فرضه للقرود وآلاتها الكاتبة نقول له: لو فرض 
ان هذه القرود الستة تستطيع بقدرة غير قدير أن تؤلف مقاطع من كلمات كل واحد منها 
مؤلف من عشرة حروف فقط مع التبادل بين تلك الحروف، نفرض أيضاً تنازلاً منا له 
انها لا تكرر الحرف للمقطع الواحد أكثر من مرة الى عشر مرات، فإنها حينئذٍ تكون على 
الأقل عدد المقاطع الحاصلة من طبعها غير المعين )بمقتضى نظرية التبادل في علم الجبر( 
يبلغ عشرة مضروبا في نفسه عشر مرات، أي 10 فيكون حاصل الضرب يساوي واحداً 

متبوعاً على يمينه بأصفار عشرة يعني عشرة آلاف مليون مقطع.

ثم اذا فرضنا أيضاً انها تطبع بقدرة غير قدير صفحات كل واحدة منها مؤلفة من 
10 مقاطع لا أكثر مع التبادل بين تلك المقاطع عشرة الملايين، مع فرض انها قد تكرر 
المقطع الواحد في الصفحة الواحدة أكثر من مرة الى عشر مرات، فيكون حاصل الضرب 

يساوي واحداً متبوعاً على يمينه بمائة صفر.

ثم لو فرض انها تؤلف بين هذه الملايين الهائلة من الصفحات بقدرة غير قدير كتباً 
ذات عشر صفحات فقط متبادلة في تلك الصفحات الهائلة، فانه يحتاج الى ان نضرب 
تلك الملايين أي الواحد متبوعا بمائة صفر في نفسها عشر مرات، فيكون حاصل الضرب 
يساوي واحداً متبوعاً على يمينه بألف صفر، هذه عشرة حروف في فرضنا لمقاطع مؤلفة 
منها  كل  لكتب  مقاطع  عشرة  من  مؤلف  منها  كل  صفحات  في  حروف  عشرة  من 
الهجائية  الحروف  بعدد  المطبعة  حروف  كانت  اذا  فكيف  صفحات،  عشر  من  مؤلف 
ما شاء  الى  فأكثر  اولى ووسطى وأخيرة، والمقاطع تؤلف من حرفين  أنواع ثلاثة:  على 
الله من الحروف، وكل واحدة من الصفحات مؤلفة من عدد من المقاطع يزيد وينقص 



61 مباحث العلة والمعلول

الى غير حدود، وأريد تأليف كتب من الصفحات المختلفة في حجومها من الصفحتين 
فأكثر الى عدد غير محدود أيضاً، ان الكتب المحتملة حينئذ ستبلغ عددا هائلًا قد يحتاج 
الى أصفار مرصوفة على يمين الواحد تستمر الى عدة أميال، واذا ادخلنا حساب تبادل 
الزمن لتأليف هذه الكتب وحساب تبادل المؤلفين لنعثر على قصيدة للمتنبي مثلًا أو على 
كتاب لمؤلف من المؤلفين، فان هذا الحساب الهائل الذي يفوق حد التصور سيحتاج الى 

أصفار مرصوفة الى يمين الواحد قد تستمر الى أكثر من يحيط الأرض.

المتحف  في  الموجودة  الكتب  وقوع  من  )هكسلي(  يؤيده  الذي  الفرض  هذا  ان 
البريطاني مصادفة من عمل القردة )الكاتبين الكرام(، انه لفرض ضئيل بل أحقر من 
كل ضئيل في جنب ذلك العدد المدهش من الاصفار التي تزيد على محيط الأرض آلاف 

المرات بل ملايين المرات.

واذا جاريناه وأردنا ان نفرض كتب المتحف مجموعة منظمة بقدرة غير قدير كما هي 
موجودة الآن في المتحف، فان هذه المصادفة المجنونة تحتاج الى عملية اخرى من التبادل 
القمر،  الى  الأرض  من  الواحد  امام  الاصفار  تزحف  ان  الى  ضربها  حاصل  يحتاج  قد 

)تبارك الله أحسن الخالقين(.

ان احتمال ان يقع هذا العمل بالمصادفة تائها واحده كاحتمال ان يصطدم الكوكب 
ما  بعد  يبدو  الموجودة على الأرض،  الاحياء  ينتج  ثم  فينتج الأرض،  بالشمس،  التائه 
قدمناه أسخف من السخيف، وان كان جائز الوقوع، بمعنى امكانه الذاتي، لأنه لو كان 
مستحيلا لما وقع، وقد وقع المتحف البريطاني بالفعل، وقد وجدت الأرض وأحياؤها 
وقوانينها المنظمة بالفعل، ولكنه انما وقعت هذه الاشياء وأمثالها بعلتها المدبرة العاقلة 
بالغير، وقد تقدم تفسير  انها ممتنعة  أبداً، أي  الوقوع  الواعية، ولولاها فليست بجائزة 



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثالثة62

الممتنع.

وبعد هذا نقول مماشاة لهكسلي: لو سلمنا انه وقع من هذه القرود العجيبة مثل تلك 
العملية العظيمة بأن تكتب كل تلك المجاميع التي تكبر محيط الأرض بملايين المرات، 
لا خصوص كتب المتحف البريطاني، فانها طبعا ستكون عملية هذه القرود علة لوقوع 
تلك المجاميع التي من بينها المتحف، وحينئذ لم يقع المتحف بالمصادفة بل بعلته، ولكنها 

علة حسب فرض هذا القائل غير مختارة ولا عالمة ولا مدبرة.

فإذن تصدر كتب المتحف عن شعور وعلم، وعليه فليست هي نفس كتب المتحف 
الموجودة فعلًا، لأن هذه صدرت عن شعور وعلم من قبل مؤلفيها، والنتيجة ان ما هو 
واقع فعلا لا يدخل في جملة احتمالات عملية القرود التائهة، ونحن يجب ان نتكلم عن 
هذا المتحف الصادرة كتبه عن ادارة وشعور وعلم، وهذا يستحيل ان يكون من نتائج 

عملية تلك القرود المفروضة.

والدقة  الدقيق  والتنظيم  عليها،  العجيبة  والحياة  الأرض  عن  تحدثنا  اذا  وهكذا 
القصوى في قوانينها التي تبلغ أقصى ما يمكن فرضه من تنظيم ودقة، فانا نقول: إنها 
كتب الله التكوينية الناطقة بعظمة خالقها وقدرته وعلمه وادارته، فيستحيل ان تكون 
الهائلة لو فرض أنها وقعت كلها، فضلا عن أن  نتاجاً لمجموعة من تلك الاحتمالات 
تكون نتيجة حتمية لمصادفة عمياء في احتمال تائه من احتمالات تبلغ ملايين ملايين الى 

ان ينقطع النفس ولا ينقطع عددها )تبارك أحسن الخالقين(.

2. ال�سببية الطبيعية:

من الأمور التي شغلت أفكار المتكلمين من أقدم العصور الإسلامية حينما هجمت 
الطبيعية للأشياء،  السببية  البحث عن  المحيط الإسلامي مسألة  اليونانية على  الفلسفة 



63 مباحث العلة والمعلول

الطبيعية بين  السببية  ينكروا  ان  المتكلمين وعلى رأسهم الأشاعرة  الكثير من  فقد رأى 
الاشياء، باعتبار أنه لا سبب حقيقي الا الله تعالى، ولا يتحقق شيء في الوجود الا بارادته 

وقدرته التي هي العلة التامة لكل موجود.

وما هذه السببية التي نشعر بها ويحكم بها وجداننا، ونقضي بها بديهة عقولنا، إلا 
سببية ظاهرية عادية مجعولة من الله تعالى بالجعل التأليفي بين ذات السبب وكونه سبباً، 
وفي الحقيقة ليس هناك سبب حقيقي ولا علة ذاتية على نحو العلية بين الأشياء، ومعنى 
أشياء  يوجد  عندما  ويخلقها  الاشياء  يوجد  ان  تقديره  في  عادته  جرت  تعالى  انه  ذلك 
اخرى نسميها بالأسباب؛ لأننا نراها كذلك تترتب في وجودها، وإلا فيمكن عقلا أن 
السبب كالنار مثلًا مع توفر كل شروط الاحراق ولا يحصل المسبب، ويمكن  يحصل 

عقلًا ان يحصل المسبب وهو الاحتراق مثلًا، ولا نار ولا سبب آخر الا ارادة الله تعالى.

ذاتية  علاقة  لا  عادية  أسباباً  إلا  أسباباً  نسميها  التي  الأسباب  تكون  فلا  وعليه 
بينها وبين مسبباتها التي نسميها بالمسببات، ولا علاقة ذاتية بين الأشياء، وكل القضايا 

الشرطية لا تكون الا من نوع القضايا الاتفاقية في واقع الأمر.

ونحن ننقل لكم نص بعض عباراتهم للتأكد من صحة مقالتهم، قال ابن روزبهان 
الأشعري في رده على العلامة الحلي في مبحث الرؤية: )ان الاشياء عندهم – الأشاعرة – 
انما تحصل وتوجد بإرادة الفاعل المختار وقدرته – أي الله تعالى – التي هي العلة التامة، 
فلا يكون شيء واجباً عند حصول الأسباب الطبيعية، ولا يكون شيء مفقوداً بحسب 
الوجود عند فقدان الأسباب والشرائط، ولكن جرت عادة الله تعالى في الموجودات، ان 
الاشياء تحصل عند وجود شرائطها، وتنعدم عند انعدامها، الى ان قال: بل جاز في العقل 
تحقق الشرائط وتخلف ذلك الشيء – أي المسبب – وجاز تحققه مع انتفاء الشرائط، اذ 



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثالثة64

لم يلزم منه محال عقلي.

وكأن الذي دعاهم الى هذه المقالة، أنهم تصوروا أنه لو كان للأسباب تأثير حقيقي 
في المسببات للزم القول بأن لله شركاء في الخلق بعدد الأسباب الطبيعية، اذ تصوروا أن 
معنى التأثير الحقيقي للسبب، انه يكون فاعلًا للوجود، وخالقاً له، فيلزم تعدد الخالقين 
بعدد الأسباب، ويكون السبب شريكا لله في الخلق، وهذا ما ينافي عقيدة التوحيد، بل 
رحمته  وان  سواه،  خالق  ولا  الله،  إلا  الحقيقي  الفاعل  ليس  فانه  الشرك،  أقبح  من  هو 

وسعت كل شيء، ويستحيل ان يخرج مخلوق عن سلطانه.

للأنبياء  والكرامات  المعجزات  تصحيح  المقالة  هذه  الى  أيضاً  دعاهم  مما  ولعل 
والأولياء، ظناً منهم بأن الأسباب الطبيعية لو كانت هي المؤثرة وان لابد منها في ايجاد 
كتسبيح  المعجز  وقوع  صح  كيف  سببه،  عن  المسبب  تخلف  يستحيل  وانه  المسببات، 
 ،الحصى، وانشقاق القمر، وحنين الجذع، وصيرورة النار برداً وسلاماً على ابراهيم
وابراء الأكمه والأبرص، وانقلاب العصا حية تسعى، ورجوع الشمس، ونحو ذلك 

من الأشياء، ولامتنع اثبات وتصحيح هذه المعجزات ونحوها.

وقد رتبوا على هذا الاصل عدة امور ذهبوا إليها:

يوم  يرى  تعالى  الله  ان  من  عنهم  روي  ما  على  القيامة  يوم  الله  رؤية  جواز  )منها( 
القيامة كالقمر الطالع )راجع رسالة الرؤية للسيد شرف الدين(، فانه – بناءً على أصلهم 
الناس  يسميها  التي  شروطها  تتحقق  ان  الرؤية  تحقق  في  عندهم  يشترط  لا   – المتقدم 
شروطا، فيجوز أن يتجلى الله لمخلوقاته فتراه بعيونها المجردة كما يرون الأجسام المنيرة، 
وان كان هو تعالى منزها عن الجسمية وعوارضها، ومنزها عن الجهة والتحيز، ولا مانع 
عقلي عندهم من ذلك، و)منها( القول بالجبر فان الله تعالى اذا كان فاعلًا لجميع الأشياء، 



65 مباحث العلة والمعلول

فالبعد ليس الا موضعاً لفعل الله، ولا يستحق ان يسمى فاعلا بالمعنى الحقيقي، اذ ان 
كل الموجودات هي من الله تعالى، وهي افعاله، وكل أفعال العبد هي أفعال الله تعالى، 
سبب  فلا  رَمَى﴾)))،  الله  وَلَكنَِّ  رَمَيْتَ  إذِْ  رَمَيْتَ  ﴿وَمَا  المجيد:  كتابه  في  تعالى  قال  كما 

حقيقي الا الله تعالى ولا فاعل الا الله.

الى غير ذلك من الآراء التي تنشأ من مقالة انكار السببية الطبيعية بين الأشياء.

أقول: ان مقالة انكار السببية الطبيعية بين الاشياء لا تقصر عن مقالة انكار أصل 
السببية في انها مصادمة للبديهة العقلية، فانا أشرنا فيما سبق الى ان الشعور بالسببية بين 
الأشياء، واليقين بها، هو المتحكم في مصير الإنسان، وفي كل شيء من حياته وتفكيره 
وقوانينه، ولولا هذه السببية بين الأشياء ويقينه بها لامتنع عليه ان يستيقن بأي شيء في 
الوجود، وبأي نتيجة من نتائج الأعمال، لأنه اذا جاز عنده ان يتخلف المسبب عن سببه 
الطبيعي، ويوجد المسبب بلا سبب طبيعي، فانه مع هذا الاحتمال لا يبقى مجال عنده 

لليقين بأي شيء في الوجود.

بأي  يوقنون  ولا  شيء،  بكل  يشكون  الذين  السوفسطائيين  مقالة  بعينها  وهذه 
موجود، والانسان الذي ينكر البديهيات الأولية ويتنكر لها، فان العلم يعجز عن اقناعه، 
بل لا ينبغي ان يعد من البشر؛ لأنه لابد ان يبقى غير واثق ببشريته وانسانيته، وبنفسه، 
نفسه وذاته، فلا  ينكر  ان  التشكيك في الاشياء، لا يمكنه  بالغ في  ولكن الإنسان مهما 
يمكن ان ينكر شعوره ووجدانه، والعلوم البديهية الأولية التي تحصل للإنسان هي من 
وجدانياته بل هي من أوضح وجدانياته، فكما لا يستطيع الإنسان أن يشك في انه جائع 
او عطشان أو خائف أو آمن أو مسرور أو حزين، لا يستطيع ان يشك في أنه عالم بهذه 

))) الانفال: 17.



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثالثة66

الأمور البديهية، ومع علمه بأنه عالم بها كيف يفرض شاكاً بها؟ الا اذا كان مغالطاً لنفسه 
خائناً لها.

أن  الذهنية  والمغالطة  الفكرية  السفسطة  مواضح  أوضح  من  يعد  هذا  أجل  ومن 
عن  المجرد  للشيء  الباصرة  بالعين  الرؤية  له  تحصل  ان  نفسه  يقنع  ان  الإنسان  يحاول 
الجسمية والحيز والجهة، وما هو الأكمن يوهم نفسه أنه يستطيع ان يرى القمر وهو فاقد 

للبصر، ويعد ذلك جائزا في العقول.

وكيف يجزم بأن مثل هذا الجائز الوقوع، والجزم كسائر الممكنات لابد له من علة 
توجبه، واذا انكر لزوم تأثير العلة فمن أين يأتيه هذا الجزم ولا مستند عنده؟

واما قصة خلق الاعمال فلأجل كشف المغالطة التي وقعت للناس فيها فانا نقول: 
ان الفاعل فاعلان: فاعل ما منه الوجود وفاعل ما به الوجود.

1. )فاعل ما منه الوجود( هو الذي يفيض الوجود ويخلقه، أي ما هو بذاته مفيد 
بوجوده عن  الغني  الوجود  الوجود ومعطيه ومصدره، وهذا منحصر في واجب  نور 
كل ما سواه، فلا يجوز أن ينسب الى غيره افاضة الوجود واعطاؤه وافادته، وإلا لكان 
ذلك الشيء شريكاً له في الخلق شريكاً له في سلطان الوجود، والله تعالى مالك كل شيء، 
ينسبون  الذين  المفوضة  ان  نقول  السموات والأرض واليه ترجع الأمور، ولذا  مالك 
التأثير الى الأسباب الطبيعية بمعنى ان منها وجود الممكنات، هم في عداد المشركين، بل 
قولهم أقبح كل شرك؛ لأنه تتعدد الشركاء عنده على عدد الأسباب الطبيعية في الوجود.

2. )الفاعل ما به الوجود( هو السبب الطبيعي المباشر لفعل الاشياء، سواء كان 
سبباً ذا اختيار وارادة كالإنسان، أو سببا بالطبع لا اختيار ولا ارادة كالنار في الاحراق 
مثلا، فان السبب الطبيعي والمباشر يكون واسطة في فيض الوجود من خالق الوجود، 



67 مباحث العلة والمعلول

لصرافة  تعالى  لأنه  تعالى؛  الله  غير  في  منحصر  وهذا  غيره،  الى  منه  الوجود  فيض  فيمر 
وجود ولتنزهه يستحيل فيه الاتحاد مع الممكنات، ليكون مباشراً للحركات والأفعال.

واذا عسر عليك تعقل هذا الأمر فاعتبر ذلك لتمثيله في ذهنك بمرور فيض نور 
الشمس من المرآة مثلا على شيء آخر ينعكس ضوؤها عليه، فان المباشر الى استنارة هذا 
الشيء هو المرآة، ولكن في عين الوقت، إن هذا النور المفاض هو نور الشمس حقيقة بلا 
تجوز ولا تأويل، لا نور المرآة، اذاً لا نور ذاتي لها لولا نور الشمس، ولكن لولا المرآة 
لما اكتسب هذا الشيء النور من الشمس، بل إنما الذي انعكس عليه انما هو نور المرآة 
حقيقة؛ لأنها مستنيرة ومضيئة حقيقة، غير أن نورها بنفسه هو نور الشمس بلا تجوز 

ولا تأويل.

فالمرآة بالنسبة الى استنارة هذا الشيء كفاعل ما به الوجود، والشمس بالنسبة إليه 
كفاعل ما منه الوجود، وكل منهما له التأثير الحقيقي في استنارة الشيء، لكن جهة تأثير 
ايجاد  اشتراك علتين مستقلتين في  باب  الشمس، وليس ذلك من  تأثير  المرآة غير جهة 
شيء واحد أحدهما في عرض الآخر، ولا من باب اشتراك علتين يكون مجموعهما علة 
واحدة لشيء يتعاونان على ايجاده، بل شأن المرآة الإعداد للفيض، وهي جهة تختص بها 
الشمس دون  النور، وهي جهة تختص بها  افاضة  الشمس  الشمس، وشأن  المرآة دون 
المرآة، فلا يصح ان تعتبر الشمس افاضة النور، وهي جهة تختص بها الشمس دون المرآة، 
نعتبر  ان  يصح  ولا  منها،  النور  لأن  النور،  لافاضة  معدة  الشمس  تعتبر  ان  يصح  فلا 
المرآة مفيضة للنور، ولأنها ليس لذاتها نور مستقل غير مستفاد من الغير، ومع ذلك هي 

مصدر نور ذلك الشيء، ولولاها لما اكتسب هذا النور.

وهكذا يقال في نور الوجود المفاض على جميع الكائنات من الله تعالى، فانه الخالق 



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثالثة68

بواسطة  الموجودة  الطبيعية  الاشياء  على  النور  افاضة  ولكن  ووج��ود،  موجود  لكل 
أسبابها المباشرة لها التي تكون وسائط في الفيض، وهي المعدات لافاضة نور الوجود 

على معلولاتها.

ومن هنا قال أئمتنا: »لا جبر ولا تفويض ولكن امر بين امرين« فان هذا هو 
الأمر بين الامرين، فانه لو كان الله تعالى هو الفاعل ما منه الوجود وما به الوجود، لكان 
الجبر، ولبطل التكليف، وبطل الثواب والعقاب، ولو كان السبب الطبيعي هو الفاعل 
ما منه الوجود وما به الوجود، لكان التفويض، ولكان كل سبب شريكاً لله في الخلق، 
ولكنه لا هذا ولا ذاك، بل فاعل ما به الوجود هو السبب الطبيعي، ويستحيل ان ينسب 
الفعل من هذه الجهة الى الله تعالى، بل الاشياء اذا طلبت بلسان استعدادها عند حصول 
أسبابها الطبيعية كاملة ان تدخل في نظام الوجود، فان الله تعالى كريم عميم خيره، ولا 
بخل في ساحته، فلا بد أن يفيض الوجود على هذه الأشياء الطالبة بلسان استعدادها 

للوجود ان يشملها برحمته التي وسعت كل شيء.

إليه  الفقر  ذاته  وفي  تعالى،  الله  من  وجوده  كان  لما  الطبيعي  السبب  ان  والحاصل 
ان يكون مستقلا في الايجاد، اي خالقا لوجود مسببه، سواء كان  والحاجة، فيستحيل 
خارجاً  لكان  والا  بالطبع،  الفاعلة  الطبيعية  كالأسباب  مختار  غير  أو  كالإنسان  مختاراً 
عن سلطان الله، ولكان خالقاً في قبال الله تعالى، فيكون شريكاً له في الخلق وهو محال، 
حقيقة،  فاعلًا  يكون  فانه  للوجود،  ومصدراً  للفعل  مباشراً  الطبيعي  السبب  كان  ولما 
ويستحيل ان يتصف الله تعالى بهذه الفاعلية اي مباشرة الافعال والأعمال، وإلا لكان 
متحداً مع الممكنات ومحدوداً بحدودها، وهو لصرافة وجوده منزه عن كل ذلك، ولذا 
ترى ان الله تعالى خالق لوجود النوم فينا، ولكن لا يصح ان نسميه نائمًا، وهكذا، فان 
كونه خالقاً لوجود الاشياء والأفعال لا يلزم منه ان يتصف بها اتصاف الفاعل المباشر 



69 مباحث العلة والمعلول

لها، وانما كما قال تعالى: ﴿مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ إَّال بإِذِْنِ اللهِ﴾))).

الفاعل  افعال الإنسان، فان الإنسان هو  تنتفي شبهة الجبر في  وبهذا يتضح كيف 
حقيقة لأفعاله باختياره وارادته، وهو المباشر لها، واذ تحصل الارادة من الإنسان الموجبة 
لوجود المراد، فان الله تعالى - كما قلنا - كريم لا بخل في ساحته، فيفيض الوجود على 
ذلك الفعل، أي انه بإرادة الإنسان واختياره يدخل فعله في نظام الوجود، فانه تعالى وان 
كان مريداً لفيض الوجود على ذلك الفعل، لكن ما يريده حيث يصدر باختيار الإنسان 
اختيارية  يؤكد  هو  بل  واختياره،  الإنسان  إرادة  يسلب  أن  ذلك  يوجب  فلا  وإرادته، 

الإنسان في أفعاله وكونها مرادة له.

وشبيه الجبر انما تتحكم إذا لم تسطع التفرقة بين الفاعل ما منه الوجود وبين الفاعل 
ما به الوجود، فإذ فهمنا من كون الله خالقاً لأفعال الأنسان، أنه الفاعل لها بجميع معنى 
الوجود، فلا شك حينئذ يكون الانسان مسلوب  به  ما  الفاعل بمعنى  الفاعلية، حتى 
الارادة والاختيار في فعله، ولا قيمة لاختياره في جنب اختيار الله، وحينئذ يكون المجبر 
من  ناشئ  للأشياء  وخالقيته  الله  فاعلية  من  هذا  فهم  ولكن  اليه،  ذهبوا  فيما  حق  على 
القصور عن فهم معنى الخلق، فأختلط على هؤلاء معنى الفاعل بمعنى ما منه الوجود 
القول  إلى  فيؤول  الله،  لفاعلية  انكار  الجبر  انكار  ان  وتخيلوا  الوجود،  به  ما  والفاعل 
بالتفويض، واخراج الله تعالى عن سلطانه، ونسبة الخلق إلى الأسباب الطبيعية، فيتعدد 

الشركاء لله في الخلق بعدد الاسباب.

فالأمر بين الامرين هو الحق الصريح في تفسير القضاء والقدر، كما يقتضيه البرهان 
الصحيح، ونطق به أهل بيت العصمة الذين لم يسبقهم إلى التصريح به سابق، وعجز 

))) التغابن: 11.



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثالثة70

فيه ذوو العقول: وهذا من اعظم الادلة على امامتهم وبلوغهم الغاية في ادراك حقيقة 
الاشياء، وفي عصر اعتصم فيه المسلمون الأفكار الفلسفية وراموا التحليق بها إلى فهم 
حقائق الدين والكون من دون الالتجاء إلى ائمة الهدى، فحصت اجنحتهم ووقعوا في 
ب آخرون فقالوا بالتفويض. ق قوم فقالوا بالجبر، وغرَّ هوة من الأوهام مهلكة، بأن شرَّ

تعالى: كقوله  الامرين  بين  بالأمر  بل تصريحاً  اشارة  الكريم  القرآن  من  نعدم   ولا 

يُؤْمِنْ  ﴿وَمَنْ  بأَِنْفُسِهِمْ ....﴾))) وقوله تعالى:  مَا  وا  ُ يُغَيِّر حَتَّى  بقَِوْمٍ  مَا   ُ يُغَيِّر ﴿إنَِّ اللهَ لَا 
بإِذِْنِ الله﴾))) ولولا  إلِا  تُؤْمِنَ  أَنْ  لنَِفْسٍ  كَانَ  ﴿وَمَا  تعالى:  ...﴾))) وقوله  قَلْبَهُ  دِ  ْ يَه باِلله 
هذا المعنى من الأمر بين الأمرين لكان قوله تعالى: ﴿وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبمَِا كَسَبَتْ 

أَيْدِيكُمْ﴾))) معارضاً لقوله تعالى: ﴿مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ إلِا بإِذِْنِ اللَّهِ﴾))).

3. الت�سل�سل في العلل:

سبق أن اشرنا في مناقشتنا للقائلين بالصدفة )في البحث الأول( إلى ضرورة رجوع 
الممكنات في وجودها إلى علة اولى واجبة الوجود، إليها تنتهي كل نهاية، لبداهة أن كل 
ممكن محتاج في وجوده إلى العلة، فلا بد من الانتهاء إلى علة مستغنية عن كل علة وهي 

واجب الوجود.

وهذه الطريقة في اثبات خلق الكائنات هي الطريقة التي تسمى بــ )البرهان الأني(، 
الاستدلال  أي  اللمي(  )البرهان  طريقة  ويقابلها  العلة،  على  بالعلول  الاستدلال  أي 

))) الرعد: 11.
))) التغابن: 11.

))) يونس: 100.
))) الشورى: 30.

))) التغابن: 11.



71 مباحث العلة والمعلول

بنفس العلة التي سيأتي التعرض لها في اثبات خالق الكائنات في بحث مستقل، وهي 
عامة  طريق  الأني  البرهان  وطريقة  الالهيين،  من  الخواص  وطريقة  الصديقين  طريقة 
الناس، كما قال ذلك الاعرابي في قولته المشهورة: )البعرة تدل على البعير، واثر الاقدام 

على المسير، وسماء ذات ابراج وأرض ذات فجاج، ألا تدل على اللطيف الخبير؟(.

وهذه الطريقة في حقيقتها تبتني على بطلان التسلسل في العلل إلى غير النهاية، إذ 
للمجادل أن لا يسلم بوجود انتهاء المعلولات الممكنة إلى واجب الوجود المستغنى عن 
كل علة، حينما يتخيل امكان أن تذهب السلسلة إلى غير النهاية، كما يتصور الناس امكان 
اللانهائية في الابعاد إذ يقولون: الفضاء اللامنتاهي، وكما يتصور الالهيون اللامتناهي 
اللانهائية في الإيجاد والمعلومات على  فيقيس  الوجود ومخلوقاته،  في معلومات واجب 
ليس  مطلقاً  يتناهي  لا  ما  وجود  ويعتبر  القسمين،  بين  يفرق  فلا  العلل،  في  اللانهائية 

بمستحيل في نفسه، سواء في العلل او في غيرها..

افكار  من  خطيراً  دوراً  أخذ  مطلقاً،  اللانهائية  امكان  في  والتخيل  التصور  وهذا 
حتى  المتأخرة،  العصور  في  سيما  لا  الكائنات،  خالق  لوجود  المنكرين  الماديين  الناس 
اخذوا يهزؤون من دعوى بطلان التسلسل))) وعدوا ذلك من خيالات الالهيين، وما 
الاقتناع بصحة  تركيز  منه  يراد  انما  اللامتناهي(،  )القضاء  كلمة  من  به وكرروه  لهجوا 

اللانهائية في كل شيء.

والمذاهب في اللانهائية في الموجودات ثلاثة:

1. مذهب الماديين وهو امكن كل لا نهائية في الموجودات حتى في العلل.

2. مذهب الحكماء المتقدمين، وهو استحالة اللانهائية في العلل، وفي كل عدد ذي 

))) يراد من التسلسل في اصطلاح المتكلمين خصوص اللانهائية في العلل لا مطلق اللانهائية.



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثالثة72

اباري  كمعلومات  الترتب  ذي  غير  العدد  في  اللانهائية  اما  والأناث،  كالأبعاد  ترتب 
ومخلوقاته فلا دليل عندهم على استحالتها.

العلل فقط دون  المتأخرين، وهو استحالة اللانهائية في  3. مذهب بعض الحكماء 
غيرها، فلا دليل عندهم على استحالة اللانهائية في الموجودات من عجة اللانهائية، وان 

كانت ذات ترتب كالأبعاد.

أما القول باستحالة كل لا نهائية من جهة اللانهائية فقط، فالظاهر انه لم يقل به احد 
والماديون إذ يقولون بإمكان كل لا نهائية حتى في العلل، إذ ينكرون بطلان التسلسل، 
فهم انما يقولون ذلك بألنستهم، ولئن جحدوا بهذه الحقيقة فقد استيقنتها انفسهم من 
حيث يدرون أو لا يدرون، كيف وهم إذ فرضوا الانتهاء إلى المادة، وانها اصل الاشياء، 
فقد التجؤوا إلى ان يفرضوا مع قدمها وازليتها عدم بقائها؟ وما ذلك إلا ليطمئنوا في 
دخيلة نفوسهم إلى ما جبلت عليه فطرتهم من الاعتقاد بوجود انتهاء سلسلة الموجودات 
هي  وهذه  ذلك،  إلى  الاشارة  سبقت  وقد  العلة،  عن  مستغن  قديم  هو  ما  إلى  الممكنة 
مقانتنا ولا يكون اختلافنا معهم إلا في ثبوت العلم والاختيار والارادة والتجرد للعلة 

الاولى، وسيأتي حسابهم العسير على فرض المادة واجبة الوجود.

فإذن يتفق الماديون معنا بالحقيقة في استحالة اللانهائية في العلل، وإن ابوا أن يعبروا 
بهذا التعبير، وانكروا بطلان التسلسل باللسان. 

واستحالة  العلل،  في  اللانهائيه  بطلان  على  الدليل  تذكر  ان  هذا  بعد  وينبغي 
ذي  عدد  كل  يعم  نوع  التسلسل:  بطلان  على  الادلة  من  نوعان  وللحكماء  التسلسل، 
ترتب بناء على مذهبهم الذي اشرنا إليه في استحالة اللانهائية في كل عدد ذي ترتب، 
ونوع يختص باللانهائية في العلل، ونحن نكتفي بذكر نموذج من النوع الأول ومناقشته 



73 مباحث العلة والمعلول

التي يعرف منها مناقشة كل الأدلة التي ذكروها من هذا النوع، ثم تعقب ذلك بالدليل 
على بطلان خصوص التسلسل فتقول:

برهان التطبيق:

من البراهين المشهورة عند الفلاسفة في الاستدلال على استحالة اللانهائية في كل 
قال  عليه،  الاعتماد  يصح  لا  مخدوش  برهان  ولكنه  التطبيق(  )برهان  ترتب  ذي  عدد 
الحكيم العظيم السيد محمد باقر الداماد في كتابه )القبسات(: اما السبيل التطبيقي فلا 
ثقة بجدواه ولا تعويل على برهانيته، بل أن فيه تدليساً مغالطياً، وخلاصة هذا البرهان: 
التناهي في أحداها  انه لو وجد فرضاً سلسلة اخرى ايضاً كذلك، وكان ينطبق طرف 
السلسلتين عندئذ يكونان  أن  الشك في  ينبغي  فإنه لا  التناهي في الاخرى،  على طرف 
ثم  آخر،  متناه  عدد  أي  أو  واحداً  شبراً  السلسلتين  أحدى  من  انقصنا  فلو  متساويين، 
سحبنا هذه السلسلة الناقصة لينطبق طرف تناهيها مرة اخرى على طرف تناهي الثانية، 
فتقول: إن وقع بإزاء كل جزء من السلسلة التامة جزء من السلسلة الناقصة، لزم تساوي 
التام والناقص، وهو مستحيل بالبداهة العقلية، وإن لم يقع كذلك، فلا يتصور ذلك إلا 
بأن يوجد جزء من التامة لا يكون بإزائه جزء من الناقصة في الطرف الآخر الذي زعم 
انه غير متناه، وهذا معناه انقطاع الناقص وانتهاؤه، وإذا كانت الناقصة منتهية في الطرف 
الآخر، كانت التامة ايضاً منتهية، إذ إنها حسب الفرض لا تزيد عليها الا بجزء واحد 
أو بأجزاء متناهية، فإذن لابد ان تكون السلسلتان متناهيتين، ويستحيل وجودهما غير 

متناهيتين، وهو المطلوب.

والجواب عن هذا الجواب المغالطة وامثاله يعلم بالرجوع إلى بديهية عقلية غابت 
يصح  إنما  العدد،  في  والمفاضلة  التساوي  فرض  ان  وهو  الفلاسفة،  هؤلاء  اذهان  عن 



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثالثة74

ويمكن في الأعداد المتناهية، أما الأعداد غير المتناهية سواء كانت ذات ترتب أو لم تكن، 
لفرض  معنى  لا  جانب،  من  اكثر  من  أو  واحد  جانب  من  متناهية  غير  كانت  وسواء 
خواص  من  امور  هذه  لأن  والنقيصة؛  بالزيادة  والتفاوت  المفاضلة  أو  فيها  التساوي 
الاشياء المحدودة والمحددة، بما هي محدود ومحددة، وعليه فنحن من أول الأمر لا نسلم 
لهم مقدمتهم التي بنوا عليها دليلهم، وهي ان السلسلتين المفروضتين متساويتان عند 
انطباق طرق التناهي من أحداهما على طرف التناهي من الاخرى، فضلًا عما رتبوا على 
هذه المقدمة عندما ينقص شيء محدود من احداهما وطبق طرف احداهما على الأخرى 
مرة اخرى، فإنا لا نسلم أنه يدور الأمر بين أن يبقى التساوي وبين أن يحصل التفاوت، 
بعد  بقائه  عند  السؤال  يصح  فكيف  بينهما،  الامر  أول  من  تساوي  لا  الحقيقة  في  فإنه 
تنقيص احداهما وتطبيقها ثانياً؟ والسر في ذلك واضح فإن كل ما فوضته جديد لتحقيق 
التساوي بينهما، فهنا حدود اخرى فوقه، وهكذا إلى غير النهاية، كلما فرضت حداً ففوقه 
حد، فتبطل الحدود، فلا حد حتى يفرض التساوي، فكيف يصح ان نفرض التفاضل 

بنقص شيء من احدى السلسلتين ليذهب التساوي الموهوم؟

ولأجل ان توضح هذه البديهية العقلية، نذكر مثل هذا الدليل في لا تناهي الاعداد 
فنقول:  تناهيها  باستحالة  يقولون  التي  تعالى  الباري  كمعلومات  الترتب،  ذات  غير 
هذه الاعداد اللامتناهية، لو أردنا بفرض الوهم ان نقسمها إلى آلاف مثلًا، ثم نفسهما 
إلى مئات، فعدة الآلاف فيها غير متناهية طبعاً، وعدة المئات ايضاً غير متناهية، فعدة 
يلزم  وما  محال،  هذا  وكل  أقل،  أو  أكثر  أو  المئات  لعدة  مساوية  تكون  ان  اما  الآلاف 

المحال محال، فينتج ان اللاتناهي في الأعداد مطلقاً مجال.

أما أن التساوي محال؛ فلأن عدة المئات يجب ان تكون أكثر عشر مرات من عدة 
الآلاف، وكذلك بطريق اولى لا يصح أن تفرض أن عدة الآلاف أكثر من عدة المئات، 



75 مباحث العلة والمعلول

حسب  متناه  غير  منهما  كلًا  فلأن  المئات  عدة  من  أقل  الآلاف  عدة  ان  استحالة  واما 
الفرض، ودفع هذه الشبهة واضح بعدما قدمناه من خواص العدد، فإن اصل فرض 
يكون  لا  أقل،  أو  أكثر  او  ألف  على  قسمته  سواء  له،  معنى  لا  اللامتناهي  في  التقسيم 
له حاصل قسمة، فإن حاصل القسمة لو فرض ايضاً يكون غير متناه، فلم تتغير قيمة 
العدد، فلا حاصل للقسمة على الألف او على المائة، حتى يقال أن عدد الآلاف اكثر او 
اقل أو مساوٍ لعدة المئات، بل تسمية اللامتناهي بالعدد لا معنى له لأنه فوق التعداد، 
والعدد مأخوذ من العد والحصر، فما لا حصر له لا عد له وما لا عد له لا يسمى عدداً.

والخلا�صة:

ان جميع النسب في العدد من التساوي والتفاضل والتضعيف لا معنى لفرضها فيما 
لا يتناهى، بل إنها صفات وخصائص للعدد المحصور، فإذا لا يكون عد ولا حصر، لا 
تفرضوا هذه الصفات. واعتبر ذلك بصفة الزوجية والفردية، فإنهم يقولون: ان العدد 
خواص  من  فهو  المحدود،  العدد  خصوص  في  الحصر  هذا  ولكن  فرد،  واما  زوج  أما 
المتناهي، أما مالا يتناهي، فلا يصح ان يقال انه زوج أو فرد؛ لأنه لا ينقسم بمتساويين 
حتى يفرض كونه زوجاً، ولا يمكن فرض زيادة أحد قسميه على الآخر بواحد حتى 

يمكن فرضه فرداً. فما لا يتناهى لا زوج ولا فرد.

وهكذا كل خواص العدد لا يلحق إلا ما يتناهي، أي لا تلحق إلا العدد واما ما لا 
يتناهى فليس بعدد، حتى يصح فيه العمليات الحسابية، من الحكم بالتساوي أو الزيادة 
في  اللامتناهي  استحالة  على  يستدل  ان  اراد  فمن  والقسمة،  التضعيف  أو  النقيصة  او 
أي شيء من الأعداد أو غيرها بمثل هذه الأدلة، فقد غالط في حكمه على الاشياء بغير 

احكامها. 



الفل�سفة الأ�سلامية: ال�سنة الثالثة76

ومن هنا تذهب سدى كل الادلة التي ذكروها على تناهي الابعاد في العلوم الطبيعية 
ولا حاجة إلى التطويل في ذكرها وردها، كما تذهب سدى كل الادلة المذكورة لبطلان 
التسلسل التي هي من هذا النوع الذي وقعت فيه المغالطة من عدم التدقيق في خواص 

العدد، إذ أعطى فيها خواص العدد لما لا يتناهى فضاع عليه الطريق السوي.

البرهان على ا�ستحالة الت�سل�سل:

بعد اتضاح فساد ذلك النوع الأول من الادلة على بطلان التسلسل التي تبنى على 
تلك المغالطة التي خفيت على اولئك الفلاسفة، فعلينا الآن ان نذكر الادلة التي هي من 
النوع الثاني الخاص ببطلان اللانهائية في العلل أي التسلسل، ونكتفي بذكر واحد منها 
نموذجاً لها، وهو احسنها وأوضحها، بل هو البرهان الوحيد على هذه المسألة، وكل ما 
عداه في الحقيقة يرجع إليه، ويسمى البرهان الاسد الاحسن وتوضيحه: ان بديهة العقل 
حاكمة بأن كل ما هو بالعرض لابد ان ينتهي إلى ما بالذات، أي يستحيل لدى العقل 
بالنسبة  بالذات  هو  ما  يوجد  ان  دون  بالعرض  هي  أشياء  أو  شيء  يوجد  ان  بالبداهة 
إليها، بل يستحيل فرض ما بالعرض دون ما بالذات، وهذه القضية من القضايا الأولية 
التي يكفي في الحكم بها مجرد تصور طرفيها، لأنه هنا نفس تصور معنى ما هو بالعرض 
ومعنى ما هو بالذات يكفي في الحكم بانه يستحيل وجود الاول بدون الثاني، كالحكم 
بأن الكل اعظم من الجزء، فان نفس تصور الكل والجزء كاف في الحكم بأن الكل اعظم 
من الجزء، ولا شك في أن السلسلة من العلل والمعلومات الممكنة إذا كانت كلها ذاهبة 
إلى غير النهاية من دون ان تنتهي إلى ما هو علة بالذات، فإن آحادها غير المتناهية بأسرها 
يصدق عليها ان وجودها بالعرض، إنها كلها ممكنة حسب الفرض، لا اقتضاء في ذواتها 
للوجود ولا للعدم، فكل شيء في الوجود من هذه السلسلة مهما ذهبت إلى غير النهاية 
يكون وجوده بالعرض، فلو لم يكن وراء هذه الموجودات غير المتناهية ما هو بالذات 



77 مباحث العلة والمعلول

استحال وجودها بمقتضى تلك البديهية العقلية الأولية، فإذن لا بد ان تنتهي موجودات 
الكون إلى ما هو علة بذاته، وهو واجب الوجود المستغني عن كل شيء، وينبغي ان يعلم 
انه على هذا الدليل حتى لو فرضنا تسلسل هذه السلسلة إلى غير النهاية، فإنها مع ذهابها 
إلى غير النهاية لا بد ان يكون من ورائها ما يعطينا الوجود ويقبض عليها الحياة ويمنحها 
القدرة، وهو الموجود لذاته الحي القادر القيوم، والفرض أنا لا تقول إن لا نهائية العلل 
مستحيلة من جهة اللانهائية فيها، فلنفرض ان العلل في الوجود غير متناهية فعالاً لا في 
المبدأ ولا في المنتهى، ولكن المستحيل هو ان تكون هذه العلل المتسلسلة موجودة وليس 
ما وراءها ما هو علة بذاته هو واجب الوجود مستغن بنفسه عن كل علة وعن كل شيء؛ 
لأنه -كما قلنا- إذا كانت كل افراد هذه السلسلة غير المتناهية المفروضة ممكنة لا اقتضاء 
في حد ذاتها للوجود، فمن اين كان لها الوجود ومن أي شيء بدأت تلك السلسلة حتى 

يوجد شيء ما بعده؟





محا�ضرات فل�سفية 

املاها المرحوم الحجة ال�شيخ

المظفر على طلبة ال�صف الرابع في 

كلية الفقه عام 1961 – 1962 م 

وكتبت بدقة و�أمانة





81 محا�ضرات فل�سفية

 الفل�سفة وعلم الكلام

الدر�س الأول

ن��شأة علم الكلام

الثلاثاء 1961/10/10م

الفلسفة تبحث عن الموجودات بما هي موجودة وثابتة من حيث هي في نفس الأمر 
العلة  عن  كالبحث  فالعامة  الهية،  وفلسفة  عامة  فلسفة  إلى  الفلسفة  وتنقسم  والواقع. 

والمعلول، والالهية مثل البحث عن وجود الله تعالى وصفاته.

وتفترض الفلسفة عن علم الكلام، أن الكلام وضعه المسلمون للدفاع عن الدين 
ديناً بخصوصه، بل  تتبع  أو  فيها طابع ديني، ولا تسلك مسلكاً معيناً  والفلسفة ليس 
تبحث عن الحقائق على ما هي عليه، وهذا التجرد قد يحمل الفيلسوف على تبني رأي 
مخالف للشريعة الاسلامية أو لظاهر الشريعة الاسلامية، مما يوجب الخروج عن الدين 
في واقع الأمر أو في نظر المسلمين. والفيلسوف لا يبالي أن ينقض البرهان الذي أقامه 

ديناً أو مذهباً.

ولما انتشرت الفلسفة اليونانية قلدها بعض العرب تقليداً أعمى ومن غير نضج، 
فأوجب بلبلة في الأفكار عند المسلمين، وشعر المسلمون بأنهم مهاجمون من قبل الفلسفة 

اليونانية، كما أوجدت الفلسفة الحديثة في عصرنا الحاضر بلية في افكارنا. 

عقيدة،  ولا  برأي  مقيدة  غير  الاشياء  حدائق  إلى  النظر  الفلسفة  طبيعة  كانت  ولما 



الفل�سفة الإ�سلامية82

تصدى  وافكاره،  الاسلامي  الدين  مواقف  ببعض  اليونانية  الفلسفة  هذه  واصطدمت 
المسلمون للدفاع عن عقائدهم بأسلوب البراهين الفلسفية، وحاولوا التنسيق بين الآراء 
الرائجة في الفلسفة وبين نظريات الاسلام، فنشأ من ذلك علم الكلام، فعلم الكلام انما 
نشأ للدفاع عن العقيدة الإسلامية عندما هاجمتها الفلسفة اليونانية، واستخدموا الاساليب 
البرهانية التي تستخدمها الفلسفة -كما تراجع اليوم آراء الغربيين- فما ينفعنا في خدمة 
الدين أخذنا به، وليس معنى ذلك تصحيح الافكار الغريبة، ولكن لتقنع اولئك بشكل 
من الاشكال، مثل ان تقول بأن الصلاة تحتوي على رياضة بدنية، ليرضى بها المتفرنجون؛ 

لأنهم يقدسون الرياضة، ويعتبرونها فوق الاديان والعقائد.

فعلم الكلام على مستقل لا علاقة له بالفلسفة، فالفلسفة هي البحث عن الوجود 
واقسامه والبحث عن الاشياء الموجودة بما هي هي، اما علم الكلام لا يشبه الفلسفة لأنه 
انما نشأ عند المسلمين لرد عادية الفلسفة المهاجمة خوفاً من ان تؤثر على العقيدة الاسلامية 

او ما يرونه عقيدة اسلامية.

وقد نهانا ائمة الهدى وحذرونا من اتباع المتكلمين من غير دليل لأنهم علمونا 
اتباع الاسلام بأكمله، ونهونا عن اتباع رأي علمي من غير علم ويقين، وقد يحتمل ان 
يصبح رأي غير علمي في يوم من الايام أضحوكة للعالمين، ويجب على المسلمين الأخذ 
بأفكار الدين الاسلامي ولو تعبداً وان فقدنا البرهان العلمي والعقلي على ذلك، وهل 
سلفاً  عليها  المبرهن   محمد رسالة  واحكام  افكار  على  البرهان  إقامة  الضروري  من 
بصورة تفصيلية؟ أم يجب التسليم؟ كالاعتقاد بالجنة والنار، فإذا لم يثبت ذلك بالدليل 
الفلسفي أو العلمي فهل ينبغي لنا الرفض مع إيماننا بالشريعة الاسلامية؟ فقد حفظ ائمتنا 
عقيدة الاسلام من الانهيار امام التيارات اليونانية بمحاربتهم المبدعين المضلين، ولا نجد 

.فيلسوفاً عظيمًا في عهد الائمة إلا وهو من اتباع مدرسة اهل البيت



83 محا�ضرات فل�سفية

الدر�س الثاني

هدف الفل�سفة، وهدف علم الكلام

الخمي�س 1961/10/12

وهدف الفلسفة معرفة حقائق الاشياء على ما هي عليه بقدر الطاقة البشرية، وهذا 
التعريف للفلسفة تعريف بالغاية، وعلم الكلام هدفه تصحيح العقائد الاسلامية.

لما هاجمت الفلسفة افكار المسلمين وأوجبت اضطرابهم وتبلبلهم وقد كان الناس 
من  حالة  ذلك  من  نشأ  منزل،  كوحي  أفكارها  ويتلقون  الفلسفة  يقدسون  السابق  في 
الحالة  في  الفلسفة،  به  جاءت  ما  بين  الامر  كلف  مهما  التوفيق  إلى  تدعو  الازدواجية 
فكرية مختلفة  فنشأت مذاهب ومدارس  الاثنين،  بين  تغاير وتعارض  فيها  يوجد  التي 
متناحرة، نتج عنها فتن كثيرة سالت فيها دماء كثيرة، فهناك المعتزلة، وهناك المفضول 
على الفاضل، واختلفوا في القرآن هل هو مخلوق أم لا؟ وفي الوعد والوعيد وفي أمور 
نيَِةٌ﴾)))...  ْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئذٍِ ثَمَا كثيرة، واختلفوا في تفسير قوله تعالى: ﴿وَيَح
الالهية  الصفات  تكون هي  ان  بد  العرش؟ لا  التي تحمل  الثمانية  الاشياء  فما هي هذه 
صفة  اضافة  إلى  اضطروا  وعندما  سبعاً،  ووجدوها  الصفات  هذه  في  وبحثوا  الثبوتية 
اخرى لتكون ثمانية، اضافوا الكلام النفسي، واعتبروه قديمًا، لأنه صفة من صفاته تعالى، 
وصفاته مثل ذاته قديمة كما قالوا ولما كان القرآن من كلامه عزوجل فهو قديم، والقائل 
أول  في  المسلمين  عند  كانت  الكلام  علم  فنشأة  القتل،  يستحق  عندهم  كافر  بحدوثه 

))) الحاقة: 17.



الفل�سفة الإ�سلامية84

الأمر عاملًا في افساد كثير من العقائد.

ونتج عن ذلك مصادرة للحريات، وصار البحث حول الادلة التي تؤيد الافكار 
المتبناة، لا البحث عن الواقع كما جاء في الأثر، واختفت الفلسفة والفلاسفة، وصارت 
تدرس سراً لأن الفلسفة تضمن للإنسان حرية الفكر، ونشأ في الشيعة كثير من الفلاسفة 
خفية، ونتج عن ذلك الجو فساد المجتمع واضطراب أفكاره وكثرة الفتن فيه، وابتعد 
الناس عن الينابيع الاصلية للفكر للإسلامي، ولم يراجعوا ما كان صدوره قطعياً من 
الآثار، ولم يهتموا بما جاء عن أهل البيت في تصحيح الأفكار، وقد كان هدف ائمة الهدى 
الناس على ما رواه واكثر  الناس بما جاء به جدهم رسول الله، واعتمد  ان يذكروا 
القيامة، فتقول قطني،  النار يوم  الذي روى ان الله تعالى يضع رجله في  ابو هريرة  فيه 
قطني، وانتشرت افكار الجبر والتفويض، وانتشر بين الناس ما رواه أبو هريرة من ان الله 
يرى يوم القيامة كالبدر الطالع، وحاول بعضهم تبرير كل ذلك من الناحية الكلامية، 
واعتباره فكراً اسلامياً له أدلته! ولكن هل هذا من المبادئ الاسلامية التي تدافع عنها 
يناقض  قطعي  شيء  منه  يكن  لم  انه  ومعاجزه  الاسلام  مفاخر  من  إن  كلا!  بها؟  نؤمن 
شيئاً قطعياً من الفلسفة، ولم يحوِ القرآن على أي شكل من اشكال التناقض والتهافت، 
مائة  بعد  ولو  لظهر،  غيره  كان  ولو  صدوره،  على  السنين  مئات  مرور  من  الرغم  على 
ِ الله لَوَجَدُوا فيِهِ  عام ما يدل على نقصه وعدم كماله، قال تعالى: ﴿وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْر
فًا كَثيًِرا﴾))). وكان سبب ظهور المصادر الأخرى، ولو بالتأويل والتمحل، مع ان  اخْتلَِا
الصحيح هو أخذ أفكار الاسلام من ينابيعه الاصلية الثابتة بطريق قطعي، حينئذاك لا 
تحتاج تلك الافكار إلى برهنة عليها إلا كوسيلة للإقناع، فمن كان يريد الهداية عليه ان 
يأخذ بما ثبت من الاسلام قطعاً، أما المظنون فيحق للشخص احتماله وترجيحه، ولكن 

))) النساء: 82.



85 محا�ضرات فل�سفية

لا على ان يعتبره عقيدة قطعية لا نقاش فيها.

ما  ان يدرسوا  الكلامية، واضطروا  المناقشات  انهم وقعوا في  الشيعة  به  ابتلي  ومما 
خلفه اهل السنة من نظريات كلامية، على الرغم من نهي الائمة عن سلوك هذا 

الخط.

وقد تبلورت اخيراً آراء ونظريات كلامية للشيعة الامامية، ولكن هناك رؤية قد 
تكون غير واضحة عند البعض منهم، على سبيل المثال الصدوق إلى الصفات الثبوتية، 
وتفسيرها تفسيراً سلبياً، بمعنى العلم هو عدم الجهل، ومعنى القدرة هو عدم العجز، 
أن  هذا  إلى  دعاه  والذي  أعدام،  من  مكوناً  الله  فجعل  الموت،  عدم  هو  الحياة  ومعنى 
يدين  الذي  المطلق  التوحيد  ينافي  متعددة، وهذا  ثبوتية لا صبحت  لو كانت  الصفات 

به الشيعة.

وكان الشيخ الطوسي أعظم مصلح في حينه لعلم الكلام عند الشيعة، فقد صحح 
نبحث  ان  علينا  ان  لطلابنا  نقولها  وكلمة  صحيحة.  غير  رواسب  من  الشيعة  عند  ما 
بحرية وبموضوعية وتجرد، ونأخذ ما ثبت قطعياً من الاسلام فإن فهمناه وإلا اعتقدنا 
به تعبداً على كل حال لأن مصدره الاسلام، ونحن لا نزال قاصرين عن ادراك حقائقه.



الفل�سفة الإ�سلامية86

الدر�س الثالث

�أثر الآراء اليونانية على �أفكار الم�سلمين

ال�سبت 1961/10/14م

الاحكام التي يراد اثباتها للمسائل الفلسفية لا يجوز ان تكون بالاستحسانات، بل 
بما يؤخذ من فطرة العقل التي لا شك فيها، فإن العقل في سلامته الفطرية لا يقبل في 
َْمنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى﴾))) ﴿يَدُ الله فَوْقَ أَيْدِيِهمْ﴾))) أن يكون  ح تفسير قوله تعالى: ﴿الرَّ

لله عرش مادي، أو يد مادية، كما هو ظاهر هاتين الكلمتين.

الفلسفية  بالأفكار  الشديد  تأثرهم  هو  عقائدياً  المسلمين  بين  الاختلاق  اساس 
أحياناً  السنة  منهج  على  الشيعة  وجرى  اليونانية،  الفلسفة  هذه  من  إليهم  سرت  التي 
التقليد المنهجي، مفسرين عينية الصفات للذات والأمر بين الأمرين بهذه  في أسلوب 
غيرنا  على  نؤثر  أن  وبإمكاننا  الفكرية،  الحرية  بعض  توجد  والآن  الكلامية،  القواعد 

ونغزوا العقول لو استطعنا ايصال صوتنا، وبسطنا آراءنا بوضوح أمام الآخرين.

فعلم الكلام أفسد أكثر مما أصلح، لا بأس ان يقرأ الانسان العلوم، ولكن لا على 
واموره يجد  نفسه  إلى  ينظر  فالإنسان حين  الآخر،  واليوم  بالله  منها عقيدته  يستقي  ان 
الذهن  أفق  ولتوسيع  وللإقناع  الشبهات  لرد  الفلسفة  ندرس  ولكنا  مدبراً،  خالقاً  لها 
وزيادة المعلومات، ولا تأخذ منها عقيدتنا، والفلسفة أبعد ما تكون عن العقيدة الصافية 

))) طه: 5.
))) الفتح: 10.



87 محا�ضرات فل�سفية

الخالصة الصحيحة.

ولا يجب ان نعتقد بالله على طريقة الفلاسفة؛ لأن الله لم يكلفنا بذلك بل العقيدة 
الفلسفية  ان تفهم المصطلحات والبحوث  العامية تكفي عند الله، ولكنك لا تستطيع 
دون ان يكون لك إلمام بالفلسفة. إن الذي لا عقيدة له ويريد ان يستند في عقيدته إلى 

مثل هذه الفلسفة فهو يضرب بحديد بارد.



الفل�سفة الإ�سلامية88

الدر�س الرابع والخام�س

الأربعاء والاثنين 18، 23 /1961/10م

نَا لَا تُزِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إذِْ هَدَيْتَنَا....﴾))) لا تحتوي هذه الآية على أية  قال تعالى: ﴿رَبَّ
شبهة من الناحية العقائدية، فنحن نرى ان الفعل ينسب إلى الله وإلى العبد في وقت واحد 
بدون مجاز ولا تجوز، بنحوين من الانتساب، لا على انهما شريكان ولا على ان احدهما في 
عرض الآخر، وجهة الانتساب إلى كل منهما مختلفة، فجهة انتسابه إلى العبد هو المباشرة، 
وجهة انتسابه إلى الله افاضة الوجود، فأنت تزرع بلا مجاز، والله تعالى هو الزارع بلا مجاز 
ايضاً لأنه هو مفيض الوجود، فلذلك قلنا: أن الله كريم إذا طلب الشيء بلسان استعداده 
أن يدخل في نظام الوجود فهو يفيض عليه الوجود؛ لأنه لا بخل في ساحته. والفيض 
لا يكون إلا خيراً وعلى طبق ما تقتضيه الاسباب الطبيعية، فإن كانت تقتضي الوجود 
الكامل جاء الفيض كاملًا، وان كانت تقتضي الناقص جاء الفيض ناقصاً، فالزيغ وجود 

ناقص بسبب تأثير الأسباب الطبيعية وعدم قابليتها للوجود الكامل))).

لأن  وذلك  الكامل؛  الوجود  على  قابليته  عدم  باعتبار  العبد  إلى  منسوب  الشر 
الوجود خير محض، والعدم شر محض، ونسبة الشيء إلى الخالق تعالى من ناحية وجوده، 
ونسبته إلى الإنسان من ناحية نقيصته وحصته من العدم، والقابلية انما تأتي من الذات 

))) آل عمران: 8.
))) مقصودة )رحمه الله( من الاسباب الطبيعية: الانسان وارادته، ومقصوده من عدم القابلية: 

سورة الاختيار..



89 محا�ضرات فل�سفية

المجعولة بالجعل البسيط.

أما ما ذكره السيد الرضي من الآراء في الآية فهي كالآتي:

1. القول الأول: قول بالتفويض لأنه يظهر منه ان افعالنا ليست مرتبطة بالله تعالى، 
وان الله تعالى يعلم بها علمًا حصولياً لا حضورياً، وليس هذا هو الأمر بين الأمرين. 

2. القول الثاني: هذه الأسباب اما ان تكون علة تامة فيكون قولاً بالجبر وإن كانت 
مجرد تهيئة موضوع، وإلا فيكون قولاً بالتفويض، ولا تكون هناك علاقة بين الله وبين 

الفعل.

به، وتعلمناه من مدرسة  نقول  ما  الثالث: هو الأمر بين الأمرين وهو  القول   .3
اهل البيت، ويمكن تفسير الآية بدون أي شبهة أو اشكال على ضوئه، فعلى غير قولنا 
لا تتم ولا تسلم هذه الآية من الاشكال والشبهة لأن الازاغة أما ان تكون منة الله فهو 
الجبر، أو من العبد صرفاً فهو التفويض، وقولنا يصحح الانتساب إلى الجهتين باختلاف 

النسبة.

4. القول الرابع: ويرجع إلى وجهين:

الاول: ان نسبة الزيغ والازاغة إليه تعالى نسبة مجازية، فقد سماهم زائغين مجازاً، 
وهذا التأويل يتشيق من الروح التفويضية.

منه  يشم  وهذا  ازاغتهم  يقصد  لم  وان  زاغوا  عنهم  ألطافه  منع  ان  بعد  انه  الثاني: 
رائحة الجبر.

التي تجري مجراها، وهنا  هذه الآية محكمة وليست متشابهة، وكذلك كل الآيات 
يأتي سؤال: أليس الازاغة بعد الزيغ تحصيل حاصل؟ الجواب: كلا! لأن نسبة الزيغ إلى 



الفل�سفة الإ�سلامية90

كل من الفاعلين مختلفة، وانما يكون تحصيلًا لحاصل مع اتحاد النسبة، وهما ليسا فاعلين 
متعارضين، ولا مشتركين، ولا متعاونين، وهذا الفعل الواحد ينسب في آن واحد غير 
زماني إلى فاعل ما به الوجود، وإلى فاعل ما منه الوجود وجهة الانتساب مختلفة، نسبة 
الزيغ إلى الله لا تحتاج إلى تأويل، وانما تحتاج إلى تأويل حين يضيق بنا التعبير، ونفهم ان 

نسبة الفعل إلى الله معناها الجبر.

الله مع كل الاشياء لا بمقارنة، فهو معنا، وغير كل الأشياء لا بمزايلة، أي لا يوجد 
هناك شيئان منفصلان، فالأشياء لا شيئية لها إلا به، فهو اولى بوجودها من انفسها، لأن 

العلة اولى بالوجود من معلولها))).

ويحمل على هذا كل من الآيات التي تحتمل بادئ الرأي خلاف ذلك.

ُمْ﴾))). فمنها قوله تعالى: ﴿فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ الله قُلُوبَه

فمن  اخرى  آية  وفي  الله...﴾)))  فَمِنَ  حَسَنَةٍ  مِنْ  أَصَابَكَ  ﴿مَا  تعالى:  قوله  ومنها: 
نَا لَا تُزِغْ قُلُوبَنَا  دِ قَلْبَهُ﴾))) وقوله تعالى: ﴿رَبَّ ْ انفسكم، وقوله تعالى: ﴿وَمَنْ يُؤْمِنْ باِلله يَه

بَعْدَ إذِْ هَدَيْتَنَا﴾))).

فلا مناص لغير المتعمق اما ان يقول بالجبر او التفويض، فإذا هرب من احدهما فلا 

ومن  معلولها،  عنها  ينفك  لا  التي  الفلسفية  العلة  وليس  الخالقية  هنا:  العلة  من  المقصود   (((
الجدير بالانتباه ان وصفه تعالى بأنه علة لم يرد في الكتاب والسنة ولكن استعملت كلمة فاطر وخالق 

كل شيء وأمثال هذا، والأمر سهل.
))) الصف: 5.

))) النساء: 79.
))) التغابن: 11.

))) آل عمران:  8.



91 محا�ضرات فل�سفية

بد أن يقع في الآخر.

ونظرية الأمر بين الامرين معناه لا هذا ولا ذلك، ولكن ليس معناه شيئاً من هذا 
.وشيئاً من ذلك، وانما هي شيء جديد بينه لنا ائمة الهدى



الفل�سفة الإ�سلامية92

الدر�س ال�ساد�س

الجبر والتفوي�ض 

الأربعاء 1961/10/25م

قال  قال: »علي بن الحسين«،  ما اسمك؟   العابدين ابن زياد الامام زين  سأل 
ابن زياد: أليس قد قتل الله علياً؟ قال الامام: »كان لي اخ اكبر مني قتله الناس!« 
ابن زياد: بل الله قتله! قال الإمام: »الله يتوفى الانفس حين موتها«، فجريمة القتل بما هي 
جريمة صادرة من الناس، ولكن الله يتوفى الانفس، هذا هو الامر بين الأمرين، فناحية 
إن طلبت  الوجود على الاشياء  يفيض  تعالى  العبد، والله  إلى  النقص والشرور منسوبة 
بلسان استعدادها؛ فالشرور اعدام، وليست وجودات فنقصان الوجود يأتي من انضمام 
تَشَاءُ﴾)))  َّنْ  مِم الْمُلْكَ  وَتَنْزِعُ  تَشَاءُ  مَنْ  الْمُلْكَ  ﴿تُؤْتِي  الملك في الآية:  فإيتاء  إليه،  الاعدام 
امر وجودي، فهو من الله؛ لأن كل شيء تحت سلطانه، ولو خرج الشيء عن سلطانه 
لانعدم، ولكن سوى التصرف من العبد، ولم يؤته الله اياه فهو عدم خير. والعدميات 
الوجود  القابل لافاضة  قابلية المحل  الوجود، وعدم  به  ما  تستند إلى عدم تمامية فاعل 

الكامل.

القتل مثلًا لما استحق القاتل العقاب،  بالنسبة إلى  لو كان الله فاعل ما به الوجود 
الناقص، أنه ليست له قابلية استيعاب  فالشر لا يفاض من الله، وانما يقال في الوجود 
الوجود والفيض الكامل، لأنه افيض عليه النقصان أو العدم، الله يؤتي الملك من يشاء 

))) آل عمران: 26.



93 محا�ضرات فل�سفية

وليس هذا خلاف مذهبنا، فالذي يستطيع أن يستولي على الملك بدون القدرة الموهوبة 
الاسباب  تقتضيه  ان  بعد  الله  من  الايتاء  يكون  أن  بد  فلا  عزوجل  لله  شريكاً  يكون 

الطبيعية.

ارضه،  في  الله  نور  والوجود  ظلمة،  إلى  النور  يتحول  ان  يعقل  ولا  نور،  الوجود 
قابلية  لعدم  بل  الشمس،  نور  في  لنقص  ليس  الشمس،  نور  لكل  الحائط  تلقي  وعدم 
ان  بذلك  ونعني  مجازاً،  ارتكبنا  فقد  مظلم  هنا  النور  هذا  ان  قلنا  فإذا  لذلك،  الحائط 

القابلية على التلقي لم تصل إلى درجة الكمال.

من ناحية فاعل ما به الوجود، فالفاعل مستقل، وليس الله تعالى شريكاً له، ومن 
ناحية ما منه الوجود، فالله مستقل، ولست شريكاً في ذلك.

ولكن  الأخ��رى،  الجهة  عن  وغفلوا  جهة  إلى  نظروا  والمفوضة  المجبرة  من  كل 
أعور،  بعين واحدة كان  نظر  ذا عين واحدة فمن  ذا عينين لا  يكون  ان  الانسان يجب 
ينظر إلى افاضة الوجود من جهة واحدة فيتصور ان الناس مجبورون، وينظر من الجهة 
ولكن  مفوضون،  انهم  فيتخيل  باختيارهم،  أعمالهم  يعملون  الناس  ان  وهو  الاخرى 
لو انقطع فيض الله تعالى عني لحظة واحدة لانعدمت وانعدمت افعالي، وانا اسبح في 

سلطانه وعظمته.

معنى الجبر ان فاعل ما منه الوجود هو فاعل ما به الوجود، وهو الله تعالى، ومعنى 
التفويض ان العبد هو فاعل ما به الوجود وما منه الوجود، ولكن القوم لم يلتفتوا إلى 
هذه النكتة، وهي ان العبد فاعل ما به الوجود، والله تعالى فاعل ما منه الوجود، فمن 
ناحية فاعل ما به الوجود لا جبر، ومن ناحية فاعل ما منه الوجود لا تفويض، فيصح في 
العقل ما جاء في الأثر عن أهل البيت: »لا جبر ولا تفويض ولكن امر بين امرين«.



الفل�سفة الإ�سلامية94

الدر�س ال�سابع 

الجبر والتفوي�ض

الأحد 1961/10/29م
في معنى إيتاء الملك من يشاء ونزعه ممن يشاء احتمالات:

1. معنى مالك الملك اي انك تملك عبادك، فمن اطاعك تؤتيه الملك، ومن عصاك 
تسلبه الملك. 

للأشياء  ملكه  عدم  ذلك  من  ويلزم  لها،  مالك  فهو  للأشياء  خلقه  باعتبار   .2
والاعمال غير المباحة، ويكون حكام الجور مستقلين عن قدرة الله تعالى، وهو التفويض 
غير المقبول، فيستقل العبد في العمل والقدرة، ولكن نقول: ان لله ارادة تكوينية وارادة 
تشريعية فهو تعالى مكنهم بالإرادة التكوينية ونهاهم بالإرادة التشريعية، وانما يكونون 
ملومين لنقصان انفسهم))) واجترائهم على الحرام، وملخص هذا القول: تعز من تشاء 
يعني المؤمنين وتذل من تشاء يعني الكافرين، وإذا وجدت عند الكافرين عزة ظاهرية، 

فهي ليست من الله، وليست هي بعزة اصلًا. 

التفويض،  الجبر ولا  يلزم  فلا  واقعة،  نزلت في مورد خاص وقضية  الآية  ان   .3
وهذا تهرب من الاشكال لا حل له.

4. الآية غير ناظرة إلى استملاك الكافرين، فالمراد من الملك الملك المعنوي، فيكون 
ملكاً تشريعياً. هذا خلاف الظاهر، ولا علاقة له بالجبر والتفويض.

))) المقصود هو سوء الاختيار كما تفسره الجملة التالية )واجترائهم على الحرام(.



95 محا�ضرات فل�سفية

الدر�س الثامن 

ماهية واجب الوجود انيته

الاحد 1961/11/5م

واهم  الاخص  بالمعنى  الالهيات  في  البحث  تعالى  الله  شاء  ان  هذا  عامنا  في  نبدأ 
المباحث في الالهيات: 

الأول: اثبات واجب الوجود.

والثاني: اثبات ان ماهيته انيته يعني ان ماهيته هي محض وجوده. 

والثالث: صفاته والبحث في أنها هل هي نفس ذاته أو زائدة عليها؟

اما مسألة إثبات واجب الوجود، فقد تقدم ما يكفي للكلام فيها، هناك طريقتان: 

احداهما: طريقة العامة، وهو اثبات واجب الوجود تعالى عن طريق معلولاته)))وهو 
ما يسمى بالدليل الإني.

والثانية: طريقة الخاصة وهو الدليل اللمي، وهو الاستدلال على واجب والوجود 
بنفس البحث عن الوجود.

نبدأ اولاً في معنى ان ماهيته إنيته: 

الفلاسفة يقولون: ان الله تعالى هو محض الوجود، اي ليس له ماهية تنتزع، فيقال 

))) المقصود: مخلوقاته.



الفل�سفة الإ�سلامية96

كذا له الوجود، كما يعبر عن باقي الماهيات الممكنة التي هي زوج تركيبي فليس له ماهية 
يعرض عليها الوجود كما في سائر الممكنات التي يحللها العقل إلى شيء ثبت له الوجود.

وإذا ثبت ذلك يثبت بطريق واضح بطلان نظرية الماديين الذين يقولون: ان العلة 
لدفع  يكفي  وقولنا  الاصل،  هو  الوجود  ان  نقول:  ونحن  المادة،  هي  للاشياء  الاولى 
قولهم، إذ لو كان الاصل ماهية لها الوجود وجاز أن تكون هذه الماهية هي المادة، كان 
لابد للمادة من اصل ترجع إليه ويكون موجداً لها، وكذا قال الدهريون الذين فرضوا ان 
هناك شيئاً آخر هو واجب الوجود، ولكنه ليس محض الوجود، مادة أو طبيعة او دهراً 

او غيره.

الفاعل الأول يجب ان يكون محض الوجود، لأنه لو كان له ماهية لخرج عن كونه 
واجب الوجود.

ما معنى ان ماهيته انيته؟ وما مدى فائدة هذا البحث؟. معناه ان الواجب هو صرف 
بالعرض  يوجد  ان  يمكن  لا  لانه  ممكناً  يكون  أن  يمكن  لا  الاشياء  اول  ان  الوجود. 
ولابد ان يفرض في حد ذاته واجب الوجود، فمن اين هذا الوجود؟ إذا كان وجوده 
مستعاراً فلا بد للمجاز من حقيقة لا يمكن فرض العالم كله مجازاً لا حقيقة وراءه فهذا 
الذي هو )ما بالذات( سموه ما شئتم يجب ان نفرضه واجب الوجود؛ لأنه ان فرضته 
ممكناً محتاجاً فوجوده مستعار، فالمستعار منه اي شيء هو؟ وإذا كان وجوده بالعرض 
فالموجود بالذات أي شيء هو؟ فلا بد ان يفرض ما وجوده بالذات واجب الوجود، 
الوجود،  لها  يعرف  ذات  له  ليس  اي  الوجود،  يكون محض  ان  الوجود لابد  وواجب 
وعدم تعقل هذا المعنى هو الذي جوز على بعض العقول أن يفرضوا ان يكون مصدر 
كل الاشياء مادة، وصعب عليهم ان يستعقلوا ان واجب الوجود هو صرف الوجود، 



97 محا�ضرات فل�سفية

وعلى قولنا لا يمكن ان يكون صرف الوجود مادة ولا طبيعة. ولا بد أن يكون متصفاً 
بجميع صفات الكمال.

هذه المسألة هي اثبات الالوهية لواجب الوجود تتركز على ان ماهيته إنيته اي إنه 
صرف الوجود، لأننا حينما نفرض ان له ماهية يعرض عليها الوجود، جاز ان تكون تلك 
الماهية مادة أو طبيعة ولا يصح في العقل ان يكون واجب الوجود ماهية لها الوجود، لأن 
ذلك محال ولا يمكن ان يكون واجب الوجود إلا إذا كان صرف الوجود، لأنه إذا كان 
له ماهية عرض لها الوجود، فما فرضته واجب الوجود يخرج عن كونه واجب الوجود. 

فيجب ان يكون واجب الوجود محض الوجود وصرف الوجود ولا حد له.

إليه، وذو  المشار  وانه  الوجود،  إن الأصل هو  قلنا:  ان  بعد  الماهية هنا؟  ما معنى 
الأثر، فالماهية حد من حدود الوجود، وهذا التحديد بالنسبة إلى واجب الوجود محال، 
لأنه لا يقبل التحديد، لأنه متى ما حدد بأي حد، فمعناه أنه حصر بشيء من الأشياء، 
ومعناه أنه احتاج إلى الوجود، فيفتقر إلى الغير، في حين ان معنى واجب الوجود انه غني 

عن أي شيء غيره.

والأولية،  والزمانية،  والمكانية،  الظرفية،  الوجود  واجب  في  يعقل  لا  فلذلك 
والنهائية الزمانية، فيقال: لا اولية لأوليته.

نحن نتكلم الآن من الناحية الفلسفية غير مقيدين بأي رأي، وتنظر في الموضوع 
من حيث هو. 

كل  تكون  لأن  مبرراً  يكن  ولم  الوجود،  واجب  ثبوت  على  البرهان  قام  ان  بعد 
كلها  ولكنها  أزلية،  الطبيعة  أو  المادة  إن  يقولوا:  أن  اضطروا  لذا  ممكنة،  الموجودات 

محدودة، فإذا فرضت واجبة الوجود، لابد أن تكون صرف الوجود وغير محدودة.



الفل�سفة الإ�سلامية98

عليها  طرأ  موجودة  ماهية  هناك  ان  هل  ماهية؟  له  الذي  الموجود  معنى  ما  ثم 
الوجود؟ نحن عندما نفرض عروض الوجود على الماهية، انما نفرض ذلك في الذهن، 
لافي الخارج، وليس يعني ذلك ان الماهية توجد ثم يعرف عليها الوجود، وانما نحلل 
بالتحليل العقلي هذا الموجود إلى انه ماهية ووجود، الوجود هو الموجود وهو المتأصل، 
وتنتزع الماهية منه وتكون من حدوده، ووجود الماهية بالوجود، ومعنى وجود الماهية انه 

شيء محقق. 

أما واجب الوجود فلا يعقل ان يكون محدداً بحدود عدمية؛ لأنه إذا فرض ان له 
انه  ففرض  انه غير واجب،  فيكون محدداً، ومعناه  عليها  الوجود عارضاً  يكون  ماهية 
الوجود، وهذا  الوجود لا يكون واجب  انه واجب  التحديد، فما فرضته  ينافي  واجب 
نسميه )قانون الذاتية( يعني ان الشيء هو هو ولا يكون غيره، فالشيء إذا فرضته واجب 
الوجود، لا يمكن ان يكون غيره، والا لكان خلفاً وتناقضاً، فنفس فرض كونه واجب 
الوجود معناه أنه غير محدود، وهو معنى كونه لا ماهية له، لذا قال ابن سينا: ان قولهم 
الكتابة يومذاك  يجب وجوده تصحيف لجملة )بحث وجوده( اي صرف محض؛ لأن 

كانت بدون تنقيط.

أوليات  إلى  يرجع  وهذا  ماهية،  وله  الوجود،  واجب  انه  نتعقل  ان  يمكن  فلا 
القضايا.



99 محا�ضرات فل�سفية

الدر�س التا�سع

البديهيات العقلية الاولى

الاثنين 1961/11/13م

ليس المهم اثبات ان هناك واجب الوجود؛ لأن ذلك لا يحتاج إلى دليل، لأن نفس 
البديهية التي تقول: ان كل ممكن لابد له من علة، تفرض وجود واجب الوجود، وهي 
انفسهم، وكلام  استيقنتها  قد  بالسنتهم، ولكن  انكروها  يعلم بها كل احد وان  بديهية 
الماديين لا يتضمن انكار واجب الوجود، بل يرجع كلامهم إلى انكار العلم والاختيار 
في واجب الوجود، وقد قالوا بأزلية المادة، إذن لابد من مبدأ للعالم باعتراف الجميع، 
وبضرورة عقل الجميع، وكلما نحتاجه هو اقامة الدليل على الصفات الكمالية لواجب 

الوجود.

فأول شيء تثبته في هذه الجهة هو انه صرف الوجود، وان ماهيته إنيته، ومعنى ذلك 
انه غير محدود، بعد ان ثبت ان الماهية هي حد للوجود، الاشياء المميزة المحددة للشيء 
حد  فلا  بمحتاج  ليس  لأنه  شيء؛  يعرفه  ان  فيه  يستحيل  كان  ما  أما  له،  معرفة  تكون 
له، ولا ماهية، وهذا لا نسميه بالبرهان، بل ان فهم معنى واجب الوجود يقتضي هذا 
المعنى، وهو من الاوليات التي ندركها بوجداننا بمجرد تصور الطرفين، ونحن نريد 
ان ترجع كل أفكارنا إلى الاوليات التي يستحيل ان يرفضها العقل أو يجحدها وهي في 

المقام كما يلي:

1. كل ممكن لابد له من علة.



الفل�سفة الإ�سلامية100

2. كل ما بالعرض لابد ان ينتهي إلى ما بالذات، فكل الاشياء لابد ان تصل إلى 
الذين جحدوها  اقناع هؤلاء  نريد  برهان، ولكننا  إلى  الوجود، وهذا لا يحتاج  واجب 
واستيقنتها أنفسهم، وان ما قالوا بحصوله بالصدفة يرجع في نهاية المطاف إلى اعترافهم 

ضمنياً بواجب الوجود، ولكنهم يسلبون عنه العلم والقدرة.

وقد قلنا أن ماهيته انيته، يعني انه صرف الوجود، فلو لم يكن كذلك لكان ممكناً 
غير  اصبح  الوجود  واجب  فرضه  فما  الوجود،  واجب  كونه  عن  ولخرج  ومح��دوداً، 
واجب، وهو مستحيل، وهذا هو مفاد قانون الذاتية، وهو البديهية العقلية التي تحكم 
بأن الشيء هو هو لا يكون غيره، فمثلًا ان )م( هو )م( ولا يمكن في حالة كونه )م( 
ان يكون )ب(، فلا يعقل ان يكون ما فرضته واجباً ممكناً؛ لأنه يلزم من ذلك الخلف، 
ويشبه من ناحية الاستحالة قانون التناقض مع فارق ان التناقض هو نسبة المحمول إلى 

الموضوع الخارج عن ذاته.

فالمراحل الاولى التي يجب ان نبتدئ منها هي:

1. لابد من انتهاء الاشياء الممكنة إلى واجب الوجود.

2. ما كان واجب الوجود لا ماهية له بمقتضى قانون الذاتية، ولا يجوز ان يكون 
أن  ثبت  ان  بعد  ماهية،  له  تكون  ان  المطلق من دون  الوجود  محدوداً بحد، هو حقيقة 
ماهيته انيته، يعني صرف الوجود، وانه الوجود المطلق الذي لا حد له، بعد هذا يمكن 
التوصل إلى معرفة صفاته، وانه يجب ان يكون كاملًا ومستجمعاً لجميع صفات الكمال.

فالدليل اللمي: اننا حين نفهم انه تعالى صرف الوجود، ونفسهم انه كامل الوجود، 
له،  إنه موجود مطلق فلذلك لا حد  بذاته منشأ الانتزاع،  ذاته  وان وجوده ذاتي، وان 
وهو كامل من جميع الجهات، فإذا دخل فيه العدم من جهة من الجهات، لم يكن واجب 



101 محا�ضرات فل�سفية

وضعف  نقص  وهو  الجهل،  حقيقته  في  دخل  العلم  عن  مجرداً  كان  إذا  مثلًا  الوجود، 
حقيقة  وان  الوجود،  صرف  انه  الواجب  حقيقة  كان  ولما  محدوداً،  فكان  وعدم،  وفقر 
ذاته بذاته، فما فرضته واجب الوجود لم يكن واجب الوجود، فقانون الذاتية كما يفرض 

ويثبت وجوب وجوده، كذلك يفرض علينا الاذعان بأنه كامل من جميع الجهات.

الجسماني،  كالكمال  للناقص  كمال  يعني  للماهية  كمال  وهناك  للوجود،  كمال  هناك 
كمالاً  وليس  للجسم  كمال  فهذا  كغم   50 حمل  يستطيع  انه  الانسان  كمال  من  ان  مثلا 
للوجود، ومرة نقول: ان نفس الوجود يقتضي هذا الكمال مثل العلم والقدرة والحياة. 

مثال آخر على كمال الماهية ان نقول: ان كمال المثلث ان يكون متساوي الاضلاع.

اما الذي كان كمالاً للوجود، فإن صرف الوجود لا يعقل ان يدخل فيه النقص، 
الذاتية، فلابد  العقل وقانون  والا لخرج عن كونه صرف الوجود، وهو خلاف بديهة 
عند تصور واجب الوجود ان ندرك انه كامل من جميع الجهات، وان له صفات ذاتية هي 
عين ذاته، وليست زائدة عليه، ولا خارجة عنه، فكل كمال للوجود لابد ان يتصف به 
الواجب، ولا بد ان تكون الصفات الكمالية عين الذات، وإلا كانت الذات في حد ذاتها 
مجردة عن الكمال، وهذا يدعو إلى التساؤل: أيهما اكمل هل الذي صفاته عين ذاته اكمل 
اكمل.  ذاته  الذي صفاته عين  بان  العقل  ذاته؟ طبعاً يحكم  زائدة على  الذي صفاته  أم 
فالذي يجب ان يتصف بجميع صفات الكمال لابد ان تكون متصفاً بأكمل صورة من 
ان  المكتسب، فيجب  الكمال  المكتسب أكمل من  الكمال غير  ان  الكمال، وحيث  صور 
أية صيغة من صيغ  إذا دخلت  المكتسب؛ لأنه  الذاتي غير  الكمال  بذلك  متصفاً  يكون 

العدم في ذاته لم يكن واجب الوجود.



الفل�سفة الإ�سلامية102

الدر�س العا�شر

خطواتنا في البحث الالهي

الأحد 1961/11/19م

في بحثنا الالهي نخطو خطوات ونجتاز مراحل:

بنفس  ثبت  قد  أنه  الوجود  اثبات اصل واجب  الاولى: في  المرحلة  أو  1. الخطوة 
بديهة العقل ان كل ممكن بحاجة إلى علة، فلابد ان تنتهي الممكنات إلى واجب لذاته، 
واعترف بذلك الماديون، ولكن اعتبروا الواجب هو: الطبيعة أو المادة، وليس النزاع في 
البديهية  العقيدة الالهية بجميع فروعها وهذه  اللبنة الاولى لاثبات  التسمية، فهذه هي 
العقلية تعني اعتقاد الانسان في صميم قلبه بأن هناك علة ترجع إليها كل الاشياء، أيا 

كان الاسم، فكل عاقل مضطر إلى الاعتراف بها وان جحدتها نفسه.

2. المرحلة الثانية:

أي  الوجود،  صرف  هو  يكون  ان  لابد  الوجود،  واجب  هناك  ان  ثبت  ان  بعد 
يستحيل كونه ماهية ذات حدود؛ لأنه عندما يحد لا يكون واجباً، فالواجب لا يحد بحد 
يشوبه العدم، وإلا فما فرضته واجباً يخرج عن كونه واجب الوجود، ونحن نبني آراءنا 
على بديهيات يؤمن بها الفرد في دخيلة نفسه، وان غالط وتظاهر بانكارها أو التشكيك 
فيها. وهذه الخطوة الثانية تنتني على فكرة اولية بديهية هي )قانون الذاتية(، والخلف، 
الخلف،  والالزم  غيره،  يكون  ولا  هو  هو  بما  الشيء  ان  بمعنى  بديهي،  الذاتية  فقانون 
وهو مستحيل بديهة، يعني ان ما فرضته واجباً مثلًا ليس واجباً، يعني ان قانون الذاتية 



103 محا�ضرات فل�سفية

بديهي، ومخالفته مستحيل لأنه خلف، فلو كان محدوداً لما كان واجب الوجود لذاته، أي 
كان محتاجاً، فإذا فرضته محتاجاً، فقد فرضته ممكناً، والممكن لا يكون واجباً، إذن يجب 
وهو  الأصول،  وأصل  الحقائق،  حقيقة  فهو  له،  ماهية  ولا  الوجود،  صرف  يكون  ان 

الوجود المحض الذي لا يحد بحدود.

3. المرحلة الثالثة:

بعد ثبوت ان هناك واجب الوجود، وانه صرف الوجود، ولا ماهية له، فننتقل إلى 
المرحلة الثالثة، وهي وحدانيته، لأنه إذا ثبت انه صرف الوجود، فلا بد ان يكون واحداً، 
لأن صرف الشيء لابد ان يكون واحداً، وإلا لم يكن صرف الشيء، وإذا كان عارياً من 

كل حد فلا يعقل ان يتعدد، لأن الاشياء انما تتمايز بالحدود.

شبهة ابن كمونة كالآتي:

لماذا لا يمكن فرض هويتين متميزتين كل واحدة منهما واجبة الوجود، وإذا كان 
ولا  يقع،  أن  لابد  الوجود  واجب  إلى  بالنسبة  الجواز  لأن  يقع  أن  بد  فلا  جائزاً،  ذلك 
ولا  يتكرر  لا  الشيء  صرف  لأن  له،  صحة  لا  الفرض  هذا  ولكن  يقع،  أن  إلا  يمكن 
لم  وإلا  معين،  بحد  تميز  انهما  لابد  المتميزين  أن  أي  يتحدد،  فإنه  يتعدد  وحين  يتعدد، 
يتميزا، يعني ان هذا يكون محدوداً بحد لا يحد به الآخر، بل يحد بغيره، فقد تركب كل 
منهما مما به الاشتراك وما به الامتياز، وتبانيا لأجل الامتياز، ولكل منهما حد يختلف عن 
الآخر، فلم يكن كل منهما صرف الوجود، لأن صرف الوجود معرى من جميع الحدود، 
فما فرضته صرف الوجود لم يكن صرف الوجود، وصرف الوجود لا يعقل ان يتعدد، 
ومتى كان محدوداً ومتى كان محدوداً خرج عن كونه صرف الشيء، فما فرضته صرف 

الوجود لم يعد صرف الوجود، فلم يعد واجباً، وهذا من البديهيات، ودليلها معها.



الفل�سفة الإ�سلامية104

الدر�س الحادي ع�شر

في مراحل البحث الالهي

الاثنين 1961/11/20م

استمراراً في المرحلة الثالثة نقول: هل ان الواجب هو صرف الوجود حين تقول 
بأنه لا بد ان تكون واحداً، هل يلزم منه ان يكون الاله والخالق واحداً، هل يصح ان 
يكون واجب الوجود واحداً، ولكن غيره يفيض الوجود على المخلوقات؟ الاسباب 
الطبيعية هل هي معطية الوجود لمسبباتها أم لا؟ وهل معنى وحدة واجب الوجود ان 

مفيض الوجود واحد ايضاً؟

الوجود، فكل ما عداه ممكن لا  الوجود هو صرف  بأن واجب  اقتنعنا  إذا  نقول: 
استقلال له، فما لا استقلال له في الوجود كذلك لا استقلال له في افاضة الوجود، فلا 
بد ان يكون الفيض من واحد قيوم، يعنى ان كل وجود الكون من فيضه، فلا يعقل ان 
يكون في مقابل ذلك فاعل مستقل، فنفس فرض واجب الوجود هو نفس فرض وحدة 
نقول  إذ  بالتفويض. ونحن  الموجودة قول  الطبيعية هي  بأن الاسباب  فالقول  الخالق، 
بالأسباب الطبيعية لا بمعنى ان منها الوجود، بل بها الرجال، وكل المخلوقات ترجع 
إلهان لفسد  العالم  لو كان في  انفصال عن قدرته وارادته،  إلى الله، لا استقلال لها، ولا 
ةٌ إَّال الله لَفَسَدَتَا﴾))) وهو ما يسمى بدليل  العالم، وهو مفاد قوله تعالى: ﴿لَوْ كَانَ فيِهِمَا آلَِه
له  يكون  ان  يعقل  فلا  الوجود،  مفيض  وحدة  يلزمه  الوجود  واجب  فوحدة  التمانع، 

))) الانبياء:22.



105 محا�ضرات فل�سفية

شريك في الخلق. فالتوحيد لا ينحصر في الاعتقاد بوحدة واجب الوجود، وانه صرف 
الوجود، بل هو تعالى واحد في خلقه وفيضه، فكل الاشياء من فيضه وتجليات لنوره.

هناك برهان للقدماء على التوحيد وهو كما يلي:

العالم واحد فلابد ان يكون الخالق واحداً، فهناك تلازم بين وحدة الخالق ووحدة 
وهو  اثنين،  إلهين  وجود  لفرض  عالمين  وجود  فرض  لو  بحيث  العالم،  وهو  المخلوق 
مقولة: الواحد لا يصدر عنه إلا الواحد، أما قولهم بوحدة العالم، فينبع من افتراضهم 
ان الارض في وسط الكون، وان الكون منتهي الابعاد، والعالم واحد لأنه كرة على ما 
تصوروا فإذا كان هناك عالمان فالعالم الذي في جنب هذا العالم لابد ان يكون كرة ايضاً، 
العالمين، لعدم  فليزم الخلأ بين نهايتي  التماس،  نقطة  تلتقيان إلا في  الكرتان لا  وهاتان 
التماس التام بينهما، والخلاء ممتنع على ما برهنوا عليه، فإذن يمتنع ان يوجد عالمان، وإذن 
فالعالم واحد، إذن الخالق ايضاً واحد، هذا كله مبني على اشياء وهمية، فتناهي الابعاد 
الامر  هذا  على  اقاموا  التي  براهينهم  أن  حين  في  العدد،  في  اللانهائية  امتناع  على  مبني 
اللانهائية من  والمسببات، ولكن  انما هي لا نهائية الاسباب  الممتنعة  فاسدة واللانهائية 
حيث هي لا دليل على امتناعها، وبرهان التطبيق مبتنى على اشياء غير صحيحة، لأنه 
مبتنى على اشياء محدودة، في حين ان اللانهائي غير محدود فكون العالم محدوداً، وكونه 
كرة، وكون العالم الآخر المفروض يلزم ان يكون كرة، وامتناع الخلأ، كل هذا مبني على 

أسس واهية وفاسدة، لا تقرها، ولا تستند إلى أساس صحيح.

والمفارقات التي وقعت للبشر بسبب استعمالهم آلات شتى في غير مواضعها، فآلات 
الزراعة لا تستعمل في الطبابة، ولا تقاس الاشياء كلها بمقياس واحد، فآلات الاسباب 
الطبيعية هو الحس، وقد حاول القدماء اخضاعها إلى النظر العقلي ففشلوا، والعصريون 



الفل�سفة الإ�سلامية106

لم يستعملوا الحس في مواضعه، وحين يريدون اقحامه في ما وراء الطبيعة والمادة، فإنهم 
المحسوسات عن  نتيجة صحيحة، في حين لا يمكن تحصيل  إلى  يفشلون ولا يصلون 
طريق القضايا العقلية، ولا يمكن معرفة غير المحسوسات عن طريق الحس، فالحسيون 

يقولون: ان مالا يناله الحس لا حقيقة ولا واقع له وان الميتافيزيقا شيء باطل وهمي.

يدركها  أولية  قضايا  هناك  أليست  الباطني؟  احساسكم  اين  وجدانكم؟  أين 
الانسان، وإليها ترجع كل القضايا؟ حتى التجارب والاحكام الكلية والحسيات تستند 
يدركها  اشياء  هناك  الأوليات،  هذه  دون  تجربة  تقوم  ان  يمكن  ولا  أولية،  قضايا  إلى 
والامكان،  والضرورة،  والعدم،  والوجود  والجزء  الكل  معنى  مثل  بالفطرة،  الانسان 
غاية الامر أن الطفل لا يدركها، لأنه غير ملتفت إليها، وسيدركها بعد ان يقوى ادراكه، 

وعندما يفهمها بلا واسطة، ومن دون استخدام الحس فيها، وهذا واضح.



107 محا�ضرات فل�سفية

الدر�س الثاني ع�شر

خطوات البحث الإلهي

ال�سبت 1961/11/25م

4. الخطوة الرابعة: في صفاته الكمالية

جلالية،  تنزيهية  وسلبية  جمالية،  كمالية  ثبوتية  إلى  الصفات  يقسمون  انهم  المشهور 
المهم هو اثبات الصفات كمالية او تنزيهية. الصفات الكمالية حصروها في ثمانية، باعتبار 
نيَِةٌ﴾))) فلا بد  ثَمَا يَوْمَئذٍِ  فَوْقَهُمْ  رَبِّكَ  ْمِلُ عَرْشَ  ﴿وَيَح انه في القرآن الكريم قوله تعالى: 
أنهم فهموا من هذا العدد انه هو الصفات الثمان كما أولها المتكلمون، وأما الحكماء فقد 
اولوها بالأفلاك الثمانية أو العقول الثمانية، لأن العرش عندهم يراد به الكون المخلوق.

فيها وجدوها سبعة،  بحثوا  ثمانية، وحين  الصفات في  ان يحصروا  فرضوا  وحين 
فأضافوا صفة التكلم، ونشأ من ذلك فتنة في بعض عصور العباسيين أدت إلى ازهاق 

ارواح وسفك دماء محرمة.

ان  بأن الله يجب  يقال  ان  المهم  انما  نقول: لا حاجة إلى فرض أي عدد للصفات، 
يتصف بأعلى صفات الكمال، فأي صفة كمال للوجود بما هو وجود، لابد أن يتصف 
يتنزع عن كل  أن  إذا كان يتصف بكل كمال، فلابد  التنزيه كذلك، لأنه  بها، وصفات 
نقص يتصور وجوده في المخلوقات الممكنة، ولا يهمنا ان نثبت عدد الصفات الثبوتية 

))) الحاقة:17.



الفل�سفة الإ�سلامية108

والسلبية، فلذلك نقول: أنه تعالى لما ثبت انه صرف الوجود، وانه واحد لا شريك له، 
فلابد أن يكون في اعلى درجات الكمال، لأنه محض الوجود، ولا يمكن ان يدخل في 
لأن  المحض،  الوجود  يخالط  لا  هو  والعدم  عدم،  النقص  لأن  النقص،  من  شيء  ذاته 
محض الشيء يستحيل أن يدخل في حقيقته نقيضه، لأنه حين ينقص عن اي درجة كمال، 
فمعناه انه ناقص، وقد دخل في حقيقته العدم، اذن لابد ان يتصف بكل كمال للوجود 
بأعلى مراتبه، فحقيقته بما انه صرف الوجود لا يمكن أن يدخل في حقيقته نقص، فإذا 
يكون  ان  يصح  لا  هذا  وعلى  حاجة،  النقص  لأن  محتاجاً  كان  نقص  حقيقته  في  دخل 
واجباً. فما فرضته واجب الوجود وصرف الوجود لم يكن كذلك، فنفس تصور محض 
الكمال  من  درجة  بأعلى  يتصف  أن  بد  فلا  كماله،  تصور  هو  الوجود  وصرف  الوجود 
بحكم العقل، وليس كماله ككمال الممكنات، لأن الممكنات حقيقتها النقص والحاجة 
فكذلك صفاتها مهما بلغت من درجة قوة الوجود هي انزل من واجب الوجود، ولا 
تقاس بواجب الوجود، فهي صفات مستعارة كوجودها المستعار، وهي ظلال وجود 
الله تعالى، فصفاته ليست بالمعاني التي نفهمها في المخلوقات، ولا شبه بينه وبينها، ولا 

يشبهه شيء، وليس كمثله شيء.

العلم  فيجب ان يتصف الواجب بأعلى صفات الكمال، فالوجود المحض يرافقه 
المحض، والقدرة المحضة، لأن واجب الواجب بما انه بالغ أعلى وجود، لابد ان يبلغ 
في  صدرا  ملا  نظرية  انبثقت  والاستدلال  التفكر  في  الاسلوب  هذا  ومن  صفة،  اعلى 
الحركة الجوهرية، كل موجود بنفس ماله من الوجود على جانب من التحرك والتطور 
المعقد بل الشعور  باتجاه الافضل وفيه شيء من الادراك والشعور، لا بمعنى الشعور 
أو قوة،  الموجودات لها درجة من الحس على حسب استعدادها ضعفاً  البسيطة، فكل 



109 محا�ضرات فل�سفية

بالمعنى  تسبح  فالأشياء  بحَِمْدِهِ﴾))).  يُسَبِّحُ  إَّال  ءٍ  ْ شَي مِنْ  ﴿وَإنِْ  الآية:  بهذه  واستشهد 
الحقيقي للتسبيح، وهو الطاعة لله تعالى، فكل الاشياء بمالها من الوجود تشهر بوجودها، 
وبعظمة خالقها بالشعور البسيط، والحركة الجوهرية تعني حظاً من الحركة، والحياة لكل 
الاشياء، غاية الامر أن حياة كل شيء وحركته وشعوره يتناسب مع حظه من الوجود، 
وحياة الجمادات كالجبال التي نراها جامدة وهي تمر مرَّ السحاب، الحاصل أن حقيقة 
الوجود ترافقه هذه الحقائق: الارادة، الحياة، الشعور، الحس، القدرة، وهذه الصفات 
ليست زائدة على الوجود، بل هي نفس الوجود، لا يمكن أن يكون الوجود المحض 
الامر  غاية  بالذات،  الصفات  هذه  يعني  الوجود  معنى  بل  بها،  يتحلى  ثم  عنها  مجرداً 
الوجود قوياً اصيلًا، كانت الصفات قوية واصلية، فالله تعالى حي بالحياة  إذا كان  أنه 
الحقيقية العليا التي ليس فوقها شيء، فهو حي بذاته؛ لأن الوجود نفسه يقتضي ذلك، 
فنفس الوجود بما هو وجود يقتضي هذه الصفات. فهو تعالى، بما انه حقيقة الوجود، هو 

القدرة، وهو الاختيار، وهو العلم، وهو الارادة، بأعلى ما يتصور.

الصفات على قسمين: 

1. المحمول بالضميمة كالقائم والقاعد

2. صفات منتزعة من الذات كالحي والمريد، والذي يتبادر إلى الذهن من الصفات 
يتفاهم بها عرفياً، ومقصود الامام أمير  التي  التي تكون محمولة بالضميمة، وهي  هي 
المؤمنين هو المعنى العرفي من الصفات، وفي الممكن تكون الصفات مغايرة للذات 

»لشهادة كل موصوف أنه غير الصفة«.

الباري تعالى هو الوجود، وهو نفس الحياة، فليست الحياة طارئة عليه، فالصفات 

))) الاسراء:44.



الفل�سفة الإ�سلامية110

ترافق الذات، وهي عينها، وفي غيره تضعف وتقوى حسب قوة الوجود وضعفه، وهنا 
نستطيع ان نخطو الخطوة الخامسة، وهي عينية الصفات للذات، وان صفاته عين ذاته.

الدليل الأول: على عينية الصفات للذات: انه متصف بأعلى درجات الكمال، فإنه 
قطعاً  أكمل؟  الفرضين  فأي  ذاته،  عين  انها  أو  ذاته،  على  زائدة  صفاته  أن  افترضنا  إذا 
أولى  الأبيض  اللون  ان  يعني  أولى،  البياض  أبيضية  اكمل،  للذات  الصفات  عينية  ان 
بالاتصاف بالبياض من غيره، وصفته منتزعة من ذات اللون الأبيض، فهو هو لا غيره 
اذن بعد ان علمنا انه يجب ان يتصف بمنتهى كل كمال، لان الدرجة التي دون الكمال 
الذي ما فوقه كمال، نقص وهو عدم لا يتخلل الوجود المحض، لأن واجب الوجود إذا 
تخلله عدم )نقص( خرج عن كونه واجباً، فيجب ان تكون صفاته عين ذاته، وإذا كانت 
المتعددة  القدماء  وكون  القدماء،  تعدد  وهو  اشكال،  لزم  الذات  على  زائدة  الصفات 

ثمانية، وهو قول مليء بالشرك.

وكل هذه الادلة التي نسلكها أدلة لمية.

ملاحظة:

الذاتي لا يعلل في الممكنات منطبق ايضاً يعني ان بياض اللون الأبيض ذاتي للون 
الابيض، وهو لا يعني أنه خارج عن قدرة الله بل انما يعني انه مجعول بالجعل البسيط، لا 
الجعل التأليفي، فجعل الحياة -للإنسان مثلًا- هو بجعل الوجود جعلًا واحداً لا بجعل 
آخر، وليست تعني القاعدة المتقدمة ان هذا الممكن حين استعملنا فيه هذه القاعدة انه 
الجعل  فقط  عنه  تفينا  ولكن  واجب،  إلى  ليتحول  البسيط،  بالجعل  حتى  مجعول  غير 

التركيبي الموجود في الممكنات.



111 محا�ضرات فل�سفية

الدر�س الثالث ع�شر 

عينية ال�صفات للذات

الاحد 1961/11/26م

كان الحديث في عينية الصفات الثبوتية، وقلنا ان هذه هي الخطوة الخامسة. 

ثبوتية، والثبوتية تنقسم إلى صفات  الصفات تنقسم إلى صفات سلبية، وصفات 
والحياة،  والارادة  والقدرة  كالعلم  الكمالية  فالصفات  اضافية،  وصفات  كمالية، 
والصفات الإضافية هي تتصور بالإضافة إلى مخلوقاته كالرازقية والخالقية، مثل كونه 
خالقاً رازقاً مدبراً منعمًا رحيمًا، فهذه الصفات تسمى صفات ثبوتية اضافية، فحديثنا في 
عينية الصفات للذات ينطبق على الصفات الكمالية، اما الصفات الاضافية فلها حديث 

آخر.

وقد ذكرنا الدليل على عينية الصفات للذات وقلنا: ان الله لا يمكن ان يدخل في 
لكان ذلك  يزعم الاشاعرة،  زيادة حقيقية كما  زائدة  فلو كانت صفاته  العدم،  حقيقته 
مستحيلًا في حقه تعالى؛ لأن الذات حينئذ تكون مجردة عن كل كمال، هذا نقص يتنزع 

الله عنه، لأنه صرف الكمال وصرف الوجود.

الذات لكنها تتعدد بتعدد الحيثية في  وينسب إلى بعض حكمائنا ان الصفات عين 
الذات، فوجود العلم نفس وجود الذات، فهو عالم من حيث ان الاشياء حاضرة لديه، 
وقادر من جهة اخرى، فنقول أن هذا لي تصحيحاً لعينية الصفات للذات، ان وجود 



الفل�سفة الإ�سلامية112

ان  يمكن  الذات،  الصفات غير حيثية  أن حيثية  الامر  غاية  ذاته  الصفات عين وجود 
بالنفس، فالنفس وجودها وجود واحد، وصفاتها متعددة، فالصفات موجودة  نقيسه 
بوجود النفس، فهي واحدة بوجودها، فالقدرة موجودة بحيثية غير حيثية كونه عالماً، 
حيثية  غير  حيثية  صفة  لكل  ولكن  مستقل  وجود  لها  ليس  اي  الذات  عين  فالصفات 
الصفة الأخرى، ويقولون: ان هذا لا يلزم منه تعدد الذات، لأن الوجود واحد، فظنوا 

ان تعدد الحيثية كاف لحفظ فكرة التوحيد بدون اية شائبة.

عالم  تعالى  انه  يعتبر  فالذهن  الاعتبارات،  بتعدد  الصفات  تعدد  ان  قال  وبعضهم 
وقادر وحي على نحو المجاز، لأنه إذا قلنا: إنها اشياء حقيقية يلزم تعدد واجب الوجود، 

وتعدد الحيثيات أو الاعتبارات لا يحل الاشكال، وينتهي إلى تعدد الذات ايضاً.

فالأقوال في المسألة كما يلي:

ايضاً، هذا  الوجود  الذات، ولكنها لازمه لها، أي واجبة  زائدة على  الصفات   .1
قول الاشاعرة.

الذات، ولكنها غير لازمة لها، لأنه لو  بأن الصفات زائدة على  الكرامية  2. قول 
كانت لازمة لكانت واجبة الوجود، وحينئذ يلزم تعدد واجب الوجود.

3. وقول بأن وجود الصفات نفس وجود الذات، أي متحدة بالوجود مع تعدد 
الحيثية، كتعدد حيثيات صفات الانسان، فالنفس في وحدتها كل القوى أي وجوداً.

4. وقول بأن هذا التعدد اعتباري، أي ليس هناك تعدد في الوجود ولا في الحيثيات، 
وانما يعتبرها الذهن، ومنشأ الاعتبار هو نفس الذات. فهذه الاقوال جميعا لا نرتضيها؛ 

لأنها كلها غير صحيحة، وانما نشأ الخلط في دقة النظر في فهم عينية الصفات للذات. 



113 محا�ضرات فل�سفية

الاشاعرة لم يفهموا معنى عينية الصفات للذات، وظنوا ان معنى ذلك انه تعالى لا 
صفات له، والكرامية قالوا: إن الصفات لو كانت ملازمة للزم تعدد واجب الوجود، 
بالاعتبار  والقائلون  التوحيد،  يثلم عقيدة  بأن هذا لا  قالوا  الحيثيات  بتعدد  والقائلون 

قالوا: ان القول بتعدد الحيثيات غير معقول.

فهم  في  القصور  من  الثبوتية  الصفات  تفسير  في  الصدوق  الشيخ  من  والعجيب 
تصور  يمكن  نظره  وفي  سلبية،  امور  إلى  ترجع  انها  فتصور  للذات،  الصفات  عينية 
انطباق عدة سلوب على موضوع واحد، فهو يذكر في عقائده ان معنى الصفات الثبوتية 
الموت، ومعنى  الحياة هو عدم  السلب، فمعنى  إلى  انها ترجع  باعتبار  الذات، هو  عين 
العلم عدم الجهل، ومعنى القدرة عدم العجز، فهذه سلوب يمكن انطباقها على ذلك 
الشيح  نحترم  نحن  سلوب،  مجموعة  هو  تعالى  الله  ان  الكلام  هذا  من  فتبين  واحدة، 
الصدوق كمحدث وناقل فإذا تحدث عن مثل هذه الامور، فلا نقبل آراءه، فنحن نريد 
ان نقول: انه لا تعدد حقيقي ولا من حيث الحيثية ولا تعدد اعتباري؛ لأن التعدد من 
ناحية الاعتبار ومن ناحية الحيثية لا قيمة له، فالفكرة التي نؤمن بها يعرب عنها الفارابي 
بقوله: »هو عالم من حيث قادر وقادر من حيث هو حي، وحي من حيث هو عالم«، إن 
هذه الصفات ليس فيها تعدد حقيقي، ولا تعدد حيثية؛ لأن جهة العلم ليست غير جهة 
الانتزاعي  المعنى  بالمفهوم  بالمفهوم فقط، ولا نقصد  نتصوره هو  الذي  فالتعدد  الحياة. 
وتعددها عين  الذي يحكي عن حقيقة،  المفهوم  نقصد  بل  الذي لا يحكي عن حقيقة، 
وحدتها، مرة تقول ان هناك ماهيات متعددة موجودة بوجود واحد، وهذا هو القول 
بتعدد الحيثيات، ويترتب على هذا ان لا يكون الله صرف الوجود، ويلزم ان تكون له 
ماهية، فصار مركباً وناقصاً ومحدوداً، ولكن الله هو صرف الوجود ومحضه، ولا يعقل 
ان نفرض فيه حيثيات متعددة، حتى لو كان لها وجود واحد خارجي، ففرض واجب 



الفل�سفة الإ�سلامية114

الوجود،  صرف  كونه  عن  فخرج  ماهية،  ذا  ممكناً  يجعله  الحيثيات،  تعدد  مع  الوجود 
لو اتحدث  الذات، حتى  له حيثيات زائدة على  ان تكون  يمتنع  اذن  الوجود،  وواجب 
في وجودها. ومعنى التعدد الاعتباري انه شيء ينتزعه الذهب وليس له واقع خارجي، 
بل لقلة لسان ليس وراءها شيء، نحن نقول: انه عالم من حيث هو قادر، وهي حيثيات 
واقعية، ولكن لا بمعنى أن لها وجودات مستقلة، بل بمعنى ان نفس الوجود هو بنفسه 
مقابلة  حيثية  لتكون  الوجود  بذلك  موجودة  لقدرة  أنا  لا  القدرة،  بنفسه  وهو  العلم، 
لتلك الحيثية، فهذه الصفات وان كانت حقيقية وواقعية ففي عين تعددها هي واحدة، 
وتعدد هذه المفاهيم يكشف عن معنى حقيقي، ولكن ليس هناك تعدد حتى بالمعنى، 

وهذا العمق في هذا القول هو الذي غاب عن أفكار اصحاب الاقوال السابقة.

أما القول بالاعتبار الذي معناه ان الصفات لا واقع خارجي لها، فنحن نعتبر هذا 
الكلام غير صحيح لأن الله تعالى وصف نفسه بأنه عليم حكيم قادر، هو محض القدرة 
متغايرة  الصفات  هذه  ولكن  والحياة،  والعلم  القدرة  لها  ذات  أنه  لا  والحياة،  والعلم 
اعتباري  فتغايرها  مترادفة،  غير  الفاظ  لأنها  الذهن،  لدى  منه  يفهم  الذي  بالمفهوم 
مفهومي فقط، فلا تغاير في الصفات وجوداً، ولا من حيث الحيثية، ولا تعددها اعتباري 

كما ذكروا، بل هناك تعدد مفهومي بحث عن حقيقة هو كل الحقائق.

قال أمير المؤمنين: »فمن وصفه فقد عده...«

أليس هو قد وصفه بصفات كثيرة؟ ولكنه يعني ان من وصفه بصفات زائدة على 
الصفات  وهي  للذات،  مغايرة  حيثيات  يتصور  الواصف  كان  إذا  عده،  فقد  الذات 
المتعارفة المحمولة بالضميمة، فأمير المؤمنين يريد بكلامه هذا نفي الوصف بحيثية 
زائدة عن الذات، بحيث يوجب تعدد الذات وتعدد القدماء، ويخرج عن كونه واجب 



115 محا�ضرات فل�سفية

الوجود، وحين يقول: »ومن قال فيم... ومن قال علام... ومن قال أين ... الخ« 
فهو يعني ان من يسأل عن مكانه وزمانه ومبدئه ومنتهاه فقد ارتكب إثمًا مبيناً؛ لأن هذه 

الاسئلة تصح إذا كانت له ماهية مركبة محتاجة ممكنة... وكلمات الائمة ائمة الكلام.



الفل�سفة الإ�سلامية116

الدر�س الرابع ع�شر

�شرح كلمات امير الم�ؤمنين في خطبة التوحيد

الاثنين 1961/11/27م

به توحيده وكمال  التصديق  به، وكمال  التصديق  الدين معرفته، كمال معرفته  أول 
انها  صفة  كل  لشهادة  عنه،  الصفات  نفي  له  الاخلاص  وكمال  له،  الاخلاص  توحيده 
غير الموصوف وشهادة كل موصوف انه غير الصفة، فمن وصف الله سبحانه فقد قرنه، 
ومن قرنه فقد ثناه، ومن ثناه فقد جزأه، ومن جزأه فقد جهله، ومن جهله فد اشار إليه، 
ومن اشار إليه فقد حده ومن حده فقد عده ومن قال فيم فقد ضمنه، ومن قال علام فقد 
اخلى منه، كائن لاعن حدث، موجود لا عن عدم، مع كل شيء لا بمقارنة، وغير كل 

شيء لا بمزايلة. 

»أول الدين معرفته وكمال معرفته التصديق به«.

الدين  الله، أصول  يبتن على معرفة  لم  إذا  دين  تعالى، فلا  الله  تدرج في معرفة  هذا 
أولها وقبل كل شيء معرفة الله تعالى، لكن اي معرفة؟ المعرفة العامة، لكن كمال المعرفة 
التصديق به، فالمعرفة الاولى المعرفة التصورية، يتصور ان هناك الهاً واجب الوجود، ثم 
يترقى ذلك التصور، فيتحول إلى تصديق، وهذا هو اصلنا العلمي الذي ارتكزنا عليه، 
إذ قسمنا الاشياء والموجودات إلى ممكن وواجب، فالمرحلة الاولى ان نتصور ان هناك 
واجب الوجود ثم ننتقل إلى التصديق؛ لأن الممكن لابد ان يرجع إلى الواجب، لأن كل 
ما بالعرض لابد ان يرجع إلى ما بالذات، فإذا كان كل من في الوجود على نحو الامكان 



117 محا�ضرات فل�سفية

فكيف وجدت الاشياء، فلا بد للمجاز من حقيقة، فالتصديق بواجب الوجود ينبعث 
من نفس تصور ان هناك واجب الوجود.

لا  الذي  فيه  المتطور  القسم  يعني  الشيء  وكمال  معرفته«  الدين  »كمال   :فقال
يضاف إليه شيء، يعني معرفة ثانية تضاف إلى المعرفة الأولى فهي بنفسها تترقى والتصور 
بنفسه يترقى فيكون تصديقاً، فمن نفس هذه الفكرة وهذا التقسيم إلى الممكن والواجب 

نترقى إلى الاعتراف أو التصديق بواجب الوجود.

»وكمال التصديق به توحيده«.

لأنك إذا صدقت بواجب الوجود، فلا بد ان يكون تصديقك به على أساس أنه 
صرف الوجود، فلا بد ان يكون واحداً، لأن صرف الوجود لا يعقل ان يتعدد، فهذه 
التوحيد  بعقيدة  الاعتراف  وتكون  تكمل  بنفسها  الوجود  بواجب  التصديقية  المعرفة 

بواسطة البديهيات، وهو ترق في العقيدة وليس عقيدة ثانية.

»وكمال توحيده الإخلاص له«.

والفكرة العامية للإخلاص هو الاخلاص بالعبادة، ولكن هذا المعنى لا يترتب على 
ما قبله ولا ينسجم مع ما بعده، فالاخلاص يعني تنزيهه من كل النقائض ومن كل شيء 
يقدح في كونه واجب الوجود، فهو اعم من الاخلاص في العمل والعبادة، فالتوحيد لا 
يكون توحيداً حقيقياً إلا إذا وحدته من جميع الجهات في ذاته وصفاته وافعاله وعبادته 
التوحيد من جميع الجهات، وتنزيهه عن الشريك من جميع  ايضاً، فالإخلاص له يعني 

النواحي، فلذا قال:

»وكمال الاخلاص له نفي الصفات عنه«.

بتعدد الشركاء على  القول  المتداول يكون  العرفي  بالمعنى  الصفات  اثبات  لأنه مع 



الفل�سفة الإ�سلامية118

الزائدة عن  الصفات  تنزيهه عن  يكون في  إنما  التوحيد  فالاخلاص في  الصفات.  عدد 
عنه  الزائدة  الصفات  نفي  مع  إلا  توحيد  يكون  ولا  الذات،  مقابل  تجعل  التي  الذات 

 :ويكون هذا قمة الاخلاص بدليل قوله

»لشهادة كل صفة انها غير الموصوف وشهادة كل موصوف انه غير الصفة«.

بتعدد  قلنا  سواء  الواجب،  يتعدد  فبذلك  الموصوف،  غير  الصفة  كانت  إذا  يعني 
الوجود للصفات، أو بوحدة الوجود مع تعدد الحيثيات، فلا بد من نفي الصفات عنه، 

قال »فمن وصف الله سبحانه فقد قرنه«.

لأنه إذا وصفه فقد قرنه بغيره في وجوب الوجود.

»ومن قرنه فقد ثناه«.

اي قال بأكثر من واجب الوجود، بل قال بالتعديد على عدد الصفات، لأن الصفة 
العرفية الزائدة على الذات تستدعي التعدد، وأما الصفة المنتزعة من نفس مقام الذات 

فلا تستدعي التعدد.

»ومن ثناه فقد جزأه«.

ان  أي  التجزئة،  التثنية  من  يلزم  اي  مركب،  إنه  قال  فقد  اثنان  إنه  قال  إذا  يعني 
التثنية تجعل كل طرف جزءاً، نفس التثنية تستدعي تجرؤ كل واحد منهما، أي لا يمكن 
ان تجمع بين حقيقتين بسيطتين مع كونهما بسيطتين، والاعتراف بأن الحقيقة بسيطة من 
جميع جهاتها لا ينسجم مع إضافة حقيقية بسيطة اخرى إليها، نقول: لا يمكن أن يكون 
بسيط الحقيقة إلا واحداً، ولا يعقل ان يكون له ثان، وحين يكون له ثان يخرج عن كونه 

بسيط الحقيقة، ويلزم ان يتعدد ويتركب.



119 محا�ضرات فل�سفية

الكلام في ان التثنية توجب التجزئة نقول: هذا واضح لأن معنى التثنية ان هذا غير 
هذا، ان كل اثنين متباينان فأحدهما غير الآخر، وإلا لما صار اثنين، فكل منهما يصدق 
هو  وهذا  بديهي،  وهذا  وجودي،  أمر  منهما  كلًا  ان  والمفروض  الآخر،  غير  انه  عليه 
)أ( غير )ب(  ان  تقول:  منهما لأنه عندما  التجزئة لكل  فالتثنية معناها  التثنية،  مقتضى 
معناه ان )أ( نفس حيثية انه ليس )ب( وهذا غير معقول لأن كلًا منهما حسب الفرض 
امر وجودي، وهذا القيد عدمي، فيلزم ان يدخل في ذاته العدم. لما كان كل من )أ( و 
)ب( امرين وجوديين ويصدق ان )أ( ليس )ب( ولا منتزعاً من مقام )ب( فلا بد أن 
عدمي،  بأمر  محدوداً  منهما  كل  فيكون  اخرى،  وجودية  حيثية  من  منتزعاً  )ب(  يكون 
بينهما مع الاعتراف بأن كلًا منهما  التغاير  ولا يكون هو صرف الوجود، اذن لا يعقل 
هو صرف الوجود، فلا يعقل ان يكون )أ( غير )ب( إلا إذا حددت )أ( بحد عدمي، 
فقد  ليس )ب(  انه  )أ(  من  انتزعت  ولما  أمر وجودي،  منهما  واحد  أن كل  والمفروض 

فرضته محدداً بحد عدمي، فينقلب الواجب إلى ممكن.



الفل�سفة الإ�سلامية120

الدر�س الخام�س ع�شر 

�شرح كلمات امير الم�ؤمنين في التوحيد

ال�سبت 1961/12/2م

وببيان آخر نقول: إن نفس الوجود لا يمكن إلا ان يتصف بهذه الصفات، فالوجود 
هو الحياة، وهو القدرة، فإذا لم تكن قدرة لم يكن وجود، وإذا لم تكن حياة لم يكن وجود. 
كل موجود فيه حظ من الحياة والقدرة والعلم بالمعنى البسيط، فالذات المتحركة لو لم 
تكن عالمة بنفسها بالعلم البسيط لما تحركت، وكذلك حركة الدم والقلب والمعدة لو لم 
تعلم بذاتها لما تحركت، غاية الامر أن الانتباه لهذا العلم لا يكون إلا للموجودات العالية 
كالإنسان والملائكة والجن، ممن يعلم بعلمه ويشعر بشعوره، والعلم البسيط يعني انه 
يعلم.  بأنه  والعلم  بالشيء،  العلم  هو  المركب  فالعلم  يعلم،  انه  يعلم  لا  ولكن  يعلم، 
فنفس الوجود يقتضي ان يكون متصفاً بهذه الصفات »ومن قرنه فقد ثنّاه ومن ثنّاه فقد 

جزّأه«.

إذا كان هناك إلهان  فإنه  التجزئة بلا واسطة،  التثنية هي  ان  يفهم من هذا الكلام 
مركباً  منهما  كل  يكون  أن  فليزم  مميزة،  بجهة  ويفترقا  جامعة،  بجهة  يشتركا  ان  فليزم 
وهذا الدليل لا يحتاج إلى واسطة في الاستدلال؛ لأن التثنية نفسها توجب التجزئة بدون 
اثنين يوجب تركب كل  فنفس كونهما  لبينها الامام،  واسطة، ولو كانت هناك واسطة 
واحد منهما، لا أن التثنية توجب شيئاً وذلك الشيء يوجب التجزئة، بل ان نفس التثنية 
توجب التجزئية فهو قد رتَّب الامور المذكورة، فجعل التوصيف تقريناً والتقرين تثنية 



121 محا�ضرات فل�سفية

والتثنية تجزئة بدون واسطة.

الوجود،  واجب  الوجود  كامل  موجوداً  الاثنين  من  كل  يفرض  ان  التثنية  معنى 
فنقول: ان سلب شيء كامل الوجود عن شيء آخر لابد ان يكون لجهة عدمية، وإلا لما 
صح السلب، وتوضيح ذلك: ان مقارنة الشيء بأشياء أخرى مرة تكون مقارنة بشيء 
دونه أو بمساوٍ له أو بأعلى منه، حينما ينسب الانسان إلى الفرس مثلًا ونقول: ان الانسان 
ليس بفرس وهذه الليسية منتزعة من كمال الانسان زيادة على الفرس، وان هذا الانسان 
يحتوي على كمال لا يحتويه الفرس، جملة: الانسان ليس بفرس يعني: ان الانسان ليس 
فبقياس وجود الانسان إلى  الفرس،  التي للفرس، تعني هو اكمل من  النقص  بدرجة 
وجود الفرس صح ان تنفي الفرس عن الانسان، وتنفي الانسان عن الفرس، فمنبع 
هذا السلب هو الكمال الوجودي للانسان، وإذا قلنا ان الفرس ليس بانسان فمن جهة 
ان الفرس لم يبلغ درجة الكمال الموجودة في الانسان، فلذلك صح سلب الانسان عن 
الفرس، أو سلب الفرس عن الإنسان، فمعنى ذلك أن الفرس اتصف بأمور عدمية، 
وأن كماله لم يبلغ الكمال الموجود في الإنسان، وهذا السلب ليس منبعثاً من الفرس، بل 
هو من جهة عدمية، فهناك حيثيتان حيثية وجودية موجودة للفرس وهي لا تستدعي 
سلبها عن الانسانية، وانما الذي يستدعي ذلك هو نقصان درجة الفرس عن الانسان. 
فإذن في الفرس جهتان: جهة وجود وكمال لائق بها، وجهة نقصان عن الكمال الموجدة في 
الانسان، والسلب ليس منبعثاً من وجود الفرس، وإلا كان الفرس أكمل من الإنسان، 
بل صح سلب الانسانية عن الفرسية لجهة النقص في الفرس، وليس من جهة وجود 
الفرس، فجهة النقص هو المصحح لسلب الانسانية عن الفرس، في حين ان المصحح 
لسلب الفرسية عن الانسان كان منبعثاً من كمال وجود الانسان، وسلب الفرس عن 
الإنسان كان منبعثاً عن نقصان الفرس عن الانسان، فإذن السلب ليس دائمًا منبعثاً من 



الفل�سفة الإ�سلامية122

النقصان.

فالنسبة بين وجودين كاملين واجبي الوجود، حسب الفرض قوامها التغاير، فإذا 
كان بينهما تغاير وكلاهما كاملان واجباً الوجود، فأحدهما يتصف بأنه هو وليس غيره، 
فقدانه  السلب هو جهة  فجهة  بالنقصان  اتصف  انه  ذلك  فمعنى  الاثنينية،  معنى  هذا 
الاثنينية  فنفس  الامتياز  به  ومما  الاشتراك  به  مما  مركباً  فصار  الآخر،  في  الذي  للكمال 
تقتضي تجزئه كل منهما، أي فرض ان له جزءاً وجودياً وجزءاً عدمياً؛ لأنه فاقد للكمال 
الذي في الآخر، فكل شيئين إذا نسب احدهما إلى الآخر لا بدّ أن يكون في كل منهما جهة 

كمال في نفسه وجهة نقصان عن الآخر.

وإذا قال شخص بوجودين كاملين واجبي الوجود فقد قال بتجزئة كل منهما؛ لأن 
كل واحد منهما فيه جهة وجود وجهة سلب؛ لأن احدهما غير الآخر.



123 محا�ضرات فل�سفية

الدر�س ال�ساد�س ع�شر 

الأثنينية توجب التجزئة

الاثنين 1961/12/4م

هي  الاولى  الخطوة  وان  الله،  معرفة  في  الخطوات  عن  الماضية  الدروس  في  تحدثنا 
معرفة واجب الوجود، كما ذكر مولانا امير المؤمنين: »أول الدين معرفته«، ثم تأتي 
المراحل الاخرى، وانه صرف الوجود، وإن إنيته ماهيته، وان لا ماهيته له، وكل هذه 
الأبحاث بنيناها على أمور وجدانية واضحة، فمبدؤها معرفة العلة، وان الممكن لابد 
له من واجب الوجود لذاته؛ لأن ما بالغرض لابد ان ينتهي إلى ما بالذات، لأنك عندما 
الذاتي  الوجود  لها  ليس  فالممكنات  وومكن،  واجب  إلى  الموجودات  انقسام  تفرض 
فوجودها عرضي اذن، ومن ينكر ان هذا بديهية عقلية ينكر وجدانه ونفسه، ولا كلام 
لنا معه، فنحن ندرك ان الممكن بما هو ممكن لا اقتضاء له للوجود ولا للعدم، وكيف 
يوجد إذا لم ينتهِ إلى واجب الوجود؟ والمجاز لابد ان ينتهي إلى الحقيقة، حتى السلسلة 
غير المتناهية من الموجودات اي لا نهائية فرضتها في الكون وتصور اللانهائية امر ممكن 
العلل  علة  إلى  تنتهي  ان  لابد  السلسلة  هذه  ممكنة،  تتصور  فلا  العلل  في  اللانهائية  إلا 
والعلة الأخيرة، وهو واجب الوجود، لأن كل العلل الطبيعية ممكنة، فمن اين فرضت 
لها الوجود؟ والماديون يعترفون بهذه البديهية، وإن انكروها بألسنتهم ومقالاتهم، فهم 
لا ينكرون فرض )كذا ( واجب الوجود وراء الأشياء الممكنة. والبديهة العقلية تدعونا 
إلى الجزم بأن الاشياء لا يمكن ان توجد بلا علة، قانون العلية وضرورة وجود واجب 



الفل�سفة الإ�سلامية124

الوجود وراء الممكنات، كل هذا هو الاساس الذي تبنى عليه عقيدتنا في اثبات واجب 
الوجود وتوحيده. وإذا اعترفنا بأن هناك واجب الوجود، فلا بد ان تنفى عنه الماهية؛ 
لأنها تحده، ويدخل في حقيقته العدم، ويحتاج، فيفتقر في ذاته، ولا يكون غنياً في ذاته، إلا 
إذا كان مطلق الوجود، ولا يحد حد. توجد غيرية بين الله وبين مخلوقاته لكن لا بمعنى 
الغيرية التي توجب حدوداً وانفصالاً، فهو غير كل شيء لا بمباينة، على حد تعبير امير 
المؤمنين؛ لأنه إذا كان محدوداً يكون محتاجاً، ولذلك نقول: التثنية توجب التحديد، 
والتحديد يوجب التجزئة، يعني تكون فيه جهة عدمية، فيكون محتاجاً إلى الكمال، كل 
وسلب  الضرورة،  عدم  هو  والامكان  الامكان،  وهو  واحد  شيء  إلى  ترجع  النقائص 
ويعني  الرض�ورة  يعني  الإيجاب  وهذا  إيجاب،  السلب  سلب  لأن  إيجاب؛  هو  العدم 

الكمال. 

سلب الأشياء الممكنة عن الله تعالى هو عين التوحيد، يعني نسلب عنه حدودها 
الذي  للوجود هو  للوجود، والسلب  السلب إيجاب، وليس هو سلباً  العدمية، سلب 
يوجب التثنية والتجزئة وسلب الممكنات عنه ليس معناه سلب الوجودات، بل سلب 
غير  هي  ناقصة  هي  بما  النقائص،  عنه  نسلب  ان  وجوده  كمال  ومن  العدمية،  الحدود 
الله تعالى، فالغيرية حقيقية. ووحدة الوجود التي تقول بها بعض المتصوفة كلام فارغ، 
لأنه بمقتضاه تكون المخلوقات هي الله تعالى، فنحن نقول بتعدد الوجود والموجودات، 
وباتحاد الوجود والموجودات بالشكل الذي بيناه، وبما ينسجم مع عقيدتنا في التوحيد. 
إلى  نظرنا  وإذا  الله،  إلا  وجود  ولا  موجود  فلا  الخصوصيات،  عن  النظر  قطعنا  فإذا 
الخصوصات فالموجودات متكثرة، فنحن إذ نبطل كلام المتصوفة نقصد: انه لا واجب 
بذاته إلا الله، ولا موجود بذاته إلا الله تعالى، والمخلوقات متباينة بحدودها وخصائصها، 
وليست متباينة بوجودها. نور الجدار نور بلا مجاز ولا تجوّز، ونور الشمس نور بلا مجاز 



125 محا�ضرات فل�سفية

ولا تجوّز، بلا زيادة في نور الشمس أو نقصان منه، فالنور في الشمس نور حقيقة وفي 
الجدار نور حقيقة بلا مجاز في أي منهما، فواجب الوجود لذاته هو كل الاشياء، وهو مع 
الاشياء، وهو اقرب إلينا من حبل الوريد، ولكن النور اولى ان يضاف إلى الشمس؛ لأنه 
هي على النور، وكل شيء يضاف فأضافته إلى العلة أولى من اضافته إلى المعلول، فمن 
نقصان نور الجدار يقال إنه نور الجدار، لا بما هو نور الشمس. قلنا أن الصفات السلبية 
تتلخص في نفي صفة الإمكان عنه تعالى، والامكان هو سلب الضرورة، وسلب السلب 
إيجاب، لا يمكن أن يتصف الله بالسلب؛ لأن ما هو صرف الوجود لا يعقل ان يدخل 
ان  يعقل  اذن لا  الوجود، فهو  لما كان صرف  نقيضه، وإلا  الذي هو  العدم  في حقيقته 
السلبية ليست سلباً للكمال الموجود في شيء آخر  بأية صفة عدمية، والصفات  يتلبس 
السلب إيجاب،  نقائص، وسلب  التجزئة، وانما هي سلب  الإثنينية ولا  يلزم منها  ولا 
فسلب الجسمية والحركة في الحقيقة ترجع إلى سلب النقائص وسلب الحدود الممكنة، 
ومبعثها صفة الإمكان، والامكان هو سلب الضرورة، وسلب السلب إيجاب، فسلب 
صفة الامكان والممكن عنه هو كماله، ويستحيل ان يتصف بصفات عدمية فيها نقص. 
ولذلك نتعجب من قول الصدوق، حيث ارجع الصفات الثبوتية إلى مجموعة سلوب، 

لعدم تعقّله ان الصفات الكمالية هي عين ذاته، ولم يرَ في ذلك ثلمًا للوحدانية.

هذا  من  سلبية  صفة  بأي  يتصف  ان  يعقل  ولا  كمال،  سلب  تكون  قد  السلوب 
اسناده  الذي يصح  السلب  ولكن  والحاجة،  والتجزئة  التركيب  منه  يلزم  القبيل؛ لأنه 
النقائص، وهو يرجع إلى سلب السلب، وسلب السلب إيجاب كما  انما هو سلب  إليه 

يقولون.



الفل�سفة الإ�سلامية126

فالمراحل التي خطوناها سبع:

1. انه موجود

2. انه صرف الوجود

3. انه واحد لا يتكرر؛ لان حقيقة الوجود والحقيقة وصرف الشيء لا يتكرر

4. انه لابد ان يتصف بجميع صفات الكمال

5. ان صفاته عين ذاته

6. الكلام في الصفات السلبية

7. وجاء الآن دور الكلام عن الصفات الكمالية من قبيل العلم والقدرة والحياة، 
وعليها ترتكز عقيدتنا في التوحيد، ويفترق فيها اهل التوحيد عن الملحدين، فالملحدون 
يعترفون بواجب الوجود وان انكروه بأقوالهم، يعترفون بأن هناك وراء الكون واجب 
لكن  دهراً،  يسميه  بعضهم  طبيعة،  يسميه  وبعضهم  مادة،  يسميه  فبعضهم  الوجود، 

اولئك يغفلون عن خواص واجب الوجود.



127 محا�ضرات فل�سفية

الدر�س ال�سابع ع�شر 

في علمه تعالى

الاثنين 1961/12/25م

عالم  اي  دون��ه،  التي  الاشياء  وبجميع  بذاته  عالماً  يكون  ان  يجب  تعالى  الله  ان 
بمعلوماته؛ لأن كل ما دونه معلول ومخلوق له، ومن فيض وجوده، ولا يمكن ان يخرج 
شيء عن سلطانه؛ لانه لا يمكن أن يُفرض شيء في قباله، شيء مستقل الوجود ولألزم 
يدخل  ان  يجب  لكان  له  مباين  هناك شيء  كان  لو  لأنه  وعدم؛  وجود  من  ذاته  تركب 
في ذاته العدم، في حين انه صرف الوجود، ويستحيل أن يتصف بصفة عدمية حقيقة. 
الذات الموجودة إذا كانت مباينة لذات أخرى موجودة، فلابد ان يكون وجودها مبايناً 
في حد ذاته للذات الأخرى، أي إن هذا الليسية والغريرية تنتزع من نفس مقام الذات 
وتكون)أ( من حيث هي ليست )ب( فلا بد ان التغاير من فقدان )أ( للوجود الذي )لـ( 
)ب( لأنها ان كانت واجدة له ما كانت مباينة لها، فيلزم ان يدخل في حقيقته العدم، وهو 
محض الوجود، ويستحيل ان يدخل في حقيقته العدم، فلا يعقل ان تكون اي ذات مبانية 
لذات الله تعالى بمعنى ان يكون هناك غيرية حقيقية بينهما، فهو مع كل شيء لا بمقارنة 
وغير كل شيء لا بمزايلة، فلو كان غيرها بمزايلة لكان فاقداً لمزيتها، ولكان داخلًا في 
حقيقته الفقدان والعدم، فلم يكن صرف الوجود، ومن ثم لم يكن واجب الوجود، فما 
كان صرف الحقيقة لا يعقل ان يدخل في حقيقته عدم تلك الحقيقة فما فرضناه واجب 
الوجود لم يكن واجب الوجود، وهذا ليس معنى عرفانياً، بل يرجع إلى أمر بديهي يفهمه 



الفل�سفة الإ�سلامية128

كل انسان، وهو قانون الذاتية، وهو ان الشيء هو هو لا يكون غيره، وهو من الأمور 
التي يحكم بها الانسان بمجرد تصوّر طرفيها، مثل الكل اعظم من الجزء، ومثل قانون 
التناقض والذين يشكون في ذلك، انما يشككون بأنفسهم وبتجاربهم وعلومهم، فهذا 
البديهيات الاولية،  نبنيه على  بالمعنى الاخص- نحن  الكلام -أي الكلام في الالهيات 
بشكل  مفهومة  مسألة  الوجود(  )وحدة  مسألة  الذاتية.  قانون  هو  البديهيات  وأولى 
بمعنى  الوجود  فوحدة  بالألفاظ،  التلاعب  جراء  من  تشوّه  الحقائق  وان  جداً.  مشوه 
يمكن  ولا  مستحيل  شيء  هذا  الواجب،  مع  الممكن  واتحاد  المخلوق  مع  الخالق  اتحاد 
أن يكون المخلوق خالقاً أو الخالق مخلوقاً ولا يمكن أن يتصوره عاقل، وإذا أُريد من 
فيلزم  مستقلة،  وجودات  هناك  تكون  ان  على  الوجود  حقيقة  تعدد  هو  الوجود  تعدد 
فلا  بينونة مستقلة  لها  المخلوقات  كانت  ان  الوجود. وهذا مستحيل  تعدد واجب  منه 
كما  الوريد،  حبل  من  إلينا  اقرب  تعالى  إنه  نقول:  بل  الوجود،  صرف  تعالى  الله  يكون 
جاء في القرآن، وكل المخلوقات في تصرفه وفيض قدرته، فهو مع الاشياء لا بمقارنة، 
بحيث يكون هناك اتحاد بينهما، فهذا محال. وإذا كان كل شيء على نحو المزايلة، فيلزم 
بعض  بين  كالمزايلة  المخلوقات  وبين  بينه  المزايلة  وتكون  عدمية،  بصفات  يتصف  ان 
المخلوقات وبعض، والله تعالى هو اللانهائية المحضة لا يمكن ان يحد بحدود. إن الله 
تعالى في عين كونه عين الموجودات فإن كل الموجودات مغايرة له، أي إن الوحدة عين 
الكثرة والكثرة عين الوحدة، ويرشدنا إلى ذلك كلام الامام، وهذا شيء لا نستطيع ان 
نتصوره ولا ان نتمثله ونهضمه؛ لأن المتناهي لا يمكن أن يدرك اللامتناهي، »وكل ما 
تصورتموه في اذهانكم بأدق معانيه فهو مخلوق لكم مردود عليكم« وغاية ما نفهمه هو 
ف، وانه أمرنا بأوامر، ويجب علينا اتباعها، أما كيف عمله؟  ان الله تعالى خالق ومتصرِّ
وكيف وجوده؟ وكيف يفيض الوجود على الكائنات فلا نستطيع ان نتمثله لأنه لامتناهٍ، 



129 محا�ضرات فل�سفية

ونحن لا نستطيع ان نعلم إلا بمقدار ما لنا من الحدود المتناهية، فنقول باتحاد الوجود 
والموجود في عين تغاير الوجود والموجود بلا تناقض، فالنفس علمها معلول لها، فهو 
الوقت هو ذاتها. فهو معلول لها متحد معها، وهو عينها فهو غيرها  غيرها، وفي عين 
فليس علم  اتحاد،  التغاير هو  فعين  لها،  انه كمال  ناحية  من  وذاتها  الصدور،  ناحية  من 
النفس بالاشياء هو بمقارنة، اي ليس شيئاً قرنته إلى شيء، وهو غيرها لا بمزايلة اي 
كان  فإذا  بمخلوقاته،  يكمل  لا  تعالى  الله  ولكن  بالعلم،  تكمل  والنفس  بانفصال،  لا 
مع كل شيء بمقارنة، هذا مستحيل، لأن حدود الممكن تكون نفس حدود الواجب، 
وإذا كان غير كل شيء بمزايلة بمعنى مزايلة الاشياء لخالقها، فمعناه أن ما كان خالقاً 
لم يكن خالقاً، وما فرضته موجوداً لم يكن موجداً، وما فرضته واجب الوجود لم يكن 
واجب الوجود، فقولنا هو امر بين الوحدة والتعدد لا وحدة ولا تعدد، لا وحدة بحيث 
بل هو  المغايرة والانفصال،  بمعنى  تعدد  الوجود واحداً والموجود واحداً. ولا  يكون 

حد وسط. 

الله تعالى يجب أن يعلم بالاشياء؛ لأنه خالق، ولأنه كامل الوجود وصرف الوجود 
يعلم  كيف  واما  عالماً.  يكون  ان  فلابد  نقص  والجهل  الكمال،  صرف  يكون  أن  فلابد 

بالاشياء فهذا شيء وقع فيه الخلاف.

ينكر علم الله تعالى  فلذا  بالارتسام،  إنما يكون علم الله تعالى  ابن سينا:  1. يقول 
بالجزئيات، كالصانع عندما يريد ان يبني بيتاً فيتصوره، ثم يخلق على طبق ما تصوره، 
فالله عندما خلق الانسان تصور خريطته مثلًا وخلقه، وهذا مذهب الفارابي وابن سينا.

2. الاشراقيون يقولون: إن الله تعالى عالم بالاشياء علمًا حضورياً من أزل الأزلين.

3. رأي المعتزلة: المخلوقات ثابتة في علم الله تعالى في الأزل ثابتة بعلمه ثم توجد، 



الفل�سفة الإ�سلامية130

غاية الأمر أنها توجد بزمانها.

4. المتصوفة يقولون: إنها موجودة في أفق نفسه وأفق ذاته.

بأن  فأجاب  والاشراقيين،  المتصوفة  قول  بين  الفرق  عن  المظفر  الشيخ  وسُئل 
هي  الخارجية  الاشياء  وإن  تعالى،  الله  علم  هي  الموجودات  إن  يقولون:  الاشراقيين 
موجودة لله تعالى، والمتصوفة يقولون إن الاشياء لها وجودات عينية في علم الله تعالى 

قبل وجودها الخارجي.



131 محا�ضرات فل�سفية

الدر�س الثامن ع�شر

علم الله تعالى

الاحد 1961/12/31م

نعم، فالله تعالى يجب ان يتصف بالعلم؛ لأنه كمال بل من أفضل الكمالات وعدمه 
عدم محض، فلو كان الغني بذاته لا يتصف بالعلم، لكان ناقصاً، ودخل في ذاته العدم، 
وما كان كامل الوجود من جميع الجهات لا يعقل ان يدخل في ذاته العدم هذا هو البرهان 
الحقيقي لوجوب اتصاف الواجب تعالى بجميع صفات الكمال، ومنها العلم، ولا شك 

ان العلم كمال للموجود، وهو امر وجودي، وليس عدمياً كما تصوروا. 

أما الاستدلال بأدلة اخرى كما قيل من أن معطي الشيء لا يمكن ان يكون فاقداً 
له، ففيها بعض المناقشات التي لا يسعنا ذكرها، ولكن كفانا هذا البرهان اللمّي. 

بقي أن نرى كيف ان الله يعلم بالأشياء، إذا كان وجود العلم عين الذات ومن كمال 
الوجود، فبأي معنى يفرض علمه بالأشياء، وهنا وقعت معركة بين الفلاسفة، لا يهمنا 
ان نخوضها، بل يكفينا ان نعلم انه تعالى لابد ان يتصف بهذه الصفة العليا، ولا يمكن 

ان يتجرد عنها، أما كيف يعلم، فلا يهمنا اثباته، وان كانوا قد اتعبوا أنفسهم في ذلك.

صورة  بارتسام  هل  تعالى،  الله  بها  يعلم  كيف  الخارجية  أو  الخاصة  الاشياء  هذه 
أو بأنه مثلًا بناء على نظرية افلاطون في الُمثُل أن الله خلق أشياء هي من قبيل القوالب 
علم  فإذا  بالمثل،  علم  بالمثال  علم  وإذا  بها،  يعلم  فهو  الخارجية،  الاشياء  مثالات  هي 



الفل�سفة الإ�سلامية132

بالقوالب علم بالأشياء الحادثة. الشيء الذي نذكره هنا على نحو الاجمال ونذكر الاقوال 
حوله استئناساً نقول: ان العالم أول شيء في علمه ان يكون عالماً بذاته، وأساس العلم 
كله هو العلم بالذات، فالإنسان يعلم بذاته؛ لأن ذاته حاضرة لديه، فعلمه تعالى بذاته 
بالعلم الحضوري، أي أنه لا يجرد من نفسه صورة، ويكون عالماً بنفسه بتلك الصورة، 
بل الذات لما تكون حاضرة لذاتها ولها قابلية العلم فهو يشعر بها فلما تحضر له الذات 
يشعر  بنفسه  يشعر  عندما  فالإنسان  وتجلياتها،  وبمعلولاتها  بها  شاعراً  يكون  أن  لابد 
بجميع ما بها من صفات وافكار وخيالات وعلوم، باعتبار أنها معلومات للنفس فهي 
حاضرة للنفس كحضورها لنفسها، كما ان النفس حاضرة لذاته فكذلك افعالها حاضرة 
لها بنفس حضورها لذاته، بل نحن نترقى فنقول: ان علم النفس بالأشياء علمًا حصولياً 
مرجعه إلى العلم الحضوري؛ لأن الصورة حاضرة لها، فالصورة التي تخلقها النفس هي 
علم حضوري؛ لأن النفس واجدة لها بهذا الانطباع، فتكون عالمة بها، فبالنسبة إلى العلم 
الخارجي يكون علمًا حصولياً، وبالنسبة إلى النفس فهو علم حضوري. فالنفس ليس 
لها إلا العلوم الحضورية، وانما ترتسم في النفس صور يقال إنها تعلم بها علمًا حصولياً، 
الشعور  قابلية  لها  كانت  لما  فالنفس  الحضوري،  العلم  إلى  مرجعه  الحصولي  فالعلم 
نفسها؛ لأنها  وافعال  وبكل تجليات  بذاتها  عالمة  فتكون  لذاته،  نفسها  والعلم، وتحضر 
حاضرة ايضاً، فالعلوم الحصولية راجعة إلى الحضورية، باعتبار وجدان النفس لها؛ لأنها 
من فعل النفس وهي تجليات للنفس، وهذه الصورة تخلقها نفسي، وتعلم بها، وليس 

علمي بها علمًا مستأنفاً أي لا آخذ صورة اخرى واعلم بها.

فهذه النفس التي تعلم بهذه الاشياء تكون افعالها حاضرة لديها، فإذا غفلت عنها 
انعدمت، ولكنها تبقى موجودة بالعلم الارتكازي، فالعلوم الذاتية التي تنطبق في النفس 
وتكون ملكات للنفس هي جزء من النفس، وتبقى ببقاء النفس، ولكنها قد تغفل عنها، 



133 محا�ضرات فل�سفية

ولكنها لا تنعدم من صفحة النفس، بل هي موجودة في العلم البسيط أو العقل الباطن 
وتكون  الاشياء  فيها هذه  تنطبع  لتجردها  فالنفس  النفس،  اعماق  أو  الفعال  العقل  او 
ترقّيات لها، فبالنسبة إلى الصورة علم حضوري، ولكنها بالنسبة إلى ذي الصورة علم 

حصولي، فالنفس تكون واجدة لهذه الاشياء، فعلمها بها علم حضوري مشاهد.

فعلم الله بالأشياء باعتبار انها مخلوقاته، وأنه أفاض عليها الوجود، وأنه عالم بذاته 
بنفس  لديه  فهي حاضرة  السموات والارض،  ذرة في  بكل  عالم  فهو  افعاله،  وبجميع 

وجودها، لا بصورة منتزعة منها.

الزمن،  في  ازلي  أنه  معناه  فليس  ازلي،  انه  قيل  فإذا  بزمن،  يقارن  ليس  تعالى  الله 
فليست ازليته زمنية، ولا قدمه قدم زماني بل ذاتي، فلا أول لأوليته ولا آخر لآخريته، 
فعلمه بالاشياء المتقدمة زماناً كعلمه بالمتأخرة. ولكننا لا نعلم بالغد إلا علمًا حصولياً 
لأنه غائب عنا، ولكن الموجودات الزمنية بالنسبة إلى الله حاضرة كلها لديه، لا نقول 
حاضرة في آن واحد، لأنه لا آن له، ولكن يشبه ان يكون في آن واحد؛ فلا سبق ولا تأخر 
فكلها حاضرة لديه حضوراً فعلياً واحداً، فكل الاشياء المتقدمة والمتأخرة حاضرة لديه 

وليست غائبة عنه وانما تكون الغيبة فيما بينها.

سؤال: كيف تفسر جملة )كان الله....( التي وردت في القرآن كثيراً مع ان كلمة كان 
ناقصة وليست تامة؟

ينتزع منها الزمن في  أنه يستحيل ان تدل كان على الزمن، وانما  الجواب: الأصح 
الكينونة هنا  الذاتي فمعنى  التقدم  المجردات فهي تدل على  بالنسبة إلى  أما  الزمانيات، 
بالزمن، فلا يستطيع ان يتصور شيئاً مجرداً عن  الذاتي، وبما ان الانسان مغمور  التقدم 
الزمن، ويتمثله في نفسه؛ لأن الذهن البشري لم يألف إلا الزمان والمكان، فلا يستطيع ان 



الفل�سفة الإ�سلامية134

يتصور المجرد إلا في حدود الزمان والمكان وبشكل محسوس، فإذا قلنا كان الله ولم تكن 
الاشياء، فباعتبار انه خالق الاشياء، وليس هناك تقدم زماني، وليس تقدمه يعني انه كان 

هناك زمان كان الله وحده فيه، ولم يكن معه شيء.

وليس معنى قولنا: إنه تنكشف لي أحوالي أو حوادث الغد أنها موجودة هذا اليوم 
أو الآن، بل علمت الآن انها موجودة في حينها، فهي منكشفة لله في ظرف وجودها، 
المساواة.  قدم  على  لديه  حاضرة  وكلها  إليه،  بالنسبة  ملغىً  والزمان  له،  معلولة  وهي 
اليوم،  حوادث  صارت  انها  ذلك  يعني  فليس  الغد،  بحوادث  أعلم  إنني  قلت:  فإذا 
فالعلم حاضر والمعلوم غائب، بالنسبة لنا، أما بالنسبة إلى الله فهي حاضرة لديه على قدم 

المساواة، والمساواة هنا غير زمنية، وفهم هذه الأمور يحتاج إلى سليقة سليمة.



135 محا�ضرات فل�سفية

الدر�س التا�سع ع�شر

علمه تعالى بالأ�شياء 

الاثنين 1962/1/1م

من  يقرأ  الاستاذ  )وكان  الاسفار  كتاب  في  جاء  كما  تعال  علمه  كيفية  في  الأقوال 
الاسفار ويعلق(.

الأول: مذهب توابع المشائين والفارابي وابن سينا وبهمنيار تلميذ ابن سينا وهو 
الوجه  ذهنياً على  فيه حصولاً  تعالى وحصولها  ذاته  الممكنات في  بارتسام صور  القول 
العلم  ان  يتصورون  بل  وجودها،  بنفس  بالاشياء  عالماً  ليس  تعالى  إنه  أي  الكلي، 
الحضوري علم بسيط، ولا يكون إلا بسيطاً، وعلم الله يعني التوجه للشيء، ولا يكون 
ذلك إلا بالارتسام وهو العلم الحصولي، فعلمه لابد ان يكون حصولياً لا حضورياً، 
وارتسام الصورة في الذهن لا يكون إلا كلياً، والصور وإن كانت حاكية عن أمور جزئية 

هي صور كلية؛ لأنه قد يكون مصداقها هذا الفرد أو ذلك. وهذا مذهب غير مقبول.

مجردات  كانت  سواء  الخارج  في  الاشياء  صور  وجود  بكون  القول  الثاني:  الرأي 
او ماديات مركبات أو بسائط مناطاً لعاميته تعالى بها، أي نفس وجودها في الخارج هو 
علمه بها. وهو يعلم بها علمًا حضورياً، لديه حضوراً ذاتياً بنفس وجودها الخارجي، ولا 

يحتاج الى انتزاع صورة منها وهو مذهب الاشراقيين.

صاحب  وهو  أرسطو  تلامذة  من  فرفوريوس  الى  المنسوب  وهو  الثالث:  الرأي 



الفل�سفة الإ�سلامية136

له  »إن  ابن سينا في الاشارات:  العاقل والمعقول، ويقول عنه  باتحاد  المشهور،  المذهب 
يعقل  إذ  تعالى  الله  أن  الى  يذهب  فهذا  كلها«.  حَشفٌ  والمعقول  العاقل  اتحاد  رسالة في 
المعقولات يتحد بها، فهو عاقل ومعقول وعقل، وكذلك الإنسان حينما يعقل الأشياء 
يتحد معها، فمناط علمه تعالى بالأشياء هو اتحاده بالمعقولات، فاذا يتحد بها يكون عالماً 
بها، فالمعلوم هو نفس العالم، فهو نفسه يعلم بنفسه فيعلم بمعقولاته، وهذا القول يؤيده 

ملا صدرا.

الرأي الرابع: مذهب افلاطون صاحب الُمثُل الافلاطونية، هنا نقطة لابد من بيانها، 
وهي ان المتجددين يجعلون ويعتبرون كل من يقول بالروحانيات قائلًا بالُمثُل، ومقابل 
ذلك الماديون الحسّيون، فمقابل أفلاطون مثلًا أرسطو، ويسمونه واقعياً، وهذا تحريف 
به أصحاب الآراء، فمجرّد كون الشخص مثالياً لا  وظلم أشاعه المحدثون، وظلموا 
يعني كونه خيالياً، وليس واقعياً، وهذا الظلم كالظلم في التفرقة بين العلم والفلسفة، 
حيث جعلوا العلم للأمور المحسوسة والفلسفة لما وراءها، في حين أن كلًا منهما كلمة 
أمور غير  إنما هي مجموعة  الفلسفة  أن  للسامع  ليوحوا  الموقف  عامة، وإنما وقفوا هذا 

واقعية، يعني ما وراء الطبيعة وأبحاثها، أي إن الفلسفة كلها خيالية.

ويفرض أفلاطون في نظريته أن كل موجود من الأنواع الموجودة له فرد مجرد مستقل 
عن الأفراد، يعني ان كل نوع له فرد واحد هو صرف الحقيقة، هو صورة موجودة بلا 
مادة، أي أنه يوجد انسان كامل مجرد يتصف بأعظم صفات الكمال الإنساني، فالقانون 
الذي يكون به الإنسان إنساناً هو موجود في عالم الروحانيات أو المثل الإلهية، مثل القالب 
الواحد يخرج أفراداً كثيرة فكل الأنواع الجوهرية أو العرضية أو الصفات لها فرد كامل 
أعلى، فكلها أي كل أفراد النوع تطلب فردها الكامل، فكل فرد يطلب كمال نوعه الذي 
يسميه رب النوع، الذي هو السبب في وجود تلك الأفراد، وإنما سمّي أعلى لأنه جامع 



137 محا�ضرات فل�سفية

لجميع الكمالات التي يصلح لها هذا النوع، والأفراد تطلب ذلك الكمال، فكل الأنواع 
لها قانون موجود في عالم الروحانيات يكون سبباً في وجود الأفراد والجزئيات، وهو فرد 
غير محسوس، وله وجود خارجي مجرد، والفكرة اليونانية القائلة بتعدد الآلهة، مثل إله 
الخير وإله الجمال منبثقة عن نظرية الُمثُل. كل الأنواع المادية لها فرد واحد، ويستحيل أن 
يكون أكثر من فرد واحد معه جميع كمالات ذلك النوع، وكل فرد من الأفراد له شوق 
للوصول الى ذلك الكمال، كل انسان يسعى إلى أن يكون مثلًا للمثال الذي له بأن يكون 
على قالبه وعلى قانونه، فهو قانون الموجودات المادية. فالله تعالى أوجد تلك الأسباب 
لتوجد الأفراد، فهي علة فاعلية ما به الوجود لا ما منه الوجود، ويترتب على هذا أن 
ومخلوقة  موجودة  دامت  فما  عنده،  المثل  تلك  حضور  بسبب  بالأشياء  عالم  تعالى  الله 
الموجودات  يعلم بهذه  الموجودات، فهو  تعالى  تعالى وعلى نسقها وقانونها يخلق الله  لله 
فمناط علمه هو  الموجودة في سابق علمه،  الروحانية  الطبيعية  بأسبابها  الجزئية كعلمه 
نفس حضور تلك الأسباب الحقيقية عنده، يعني ان نفس حضورها هو حضور الأفراد 
فيكون عالماً بها. وما نسب الى أفلاطون أنه يقول بنظرية الاستذكار ليس صحيحاً بل له 

نظرية أخرى.



الفل�سفة الإ�سلامية138

الدر�س الع�شرون

علمه تعالى

1962/1/7م

ابن  بالمثل.  القائلين  عند  بالموجودات  تعالى  لعلمه  مصحح  بالمثل  القول  إن  قلنا: 
واحداً  بالعقل  موجوداً  فرداً  الأنواع  من  نوع  لكل  بأن  يرى  افلاطون  أن  يدعي  سينا 
الذي  الطبيعي  الكلي  له  يقال  الذي  الكلي  هو  المجرد  الفرد  فهذا  مادة،  كل  من  مجرداً 
هو  الطبيعي  الكلي  ان  يرى  أفلاطون  أن  هل  الأفراد.  جميع  مع  ويتحد  الأفراد  يشمل 
الطبيعي  الكلي  المثال فرد من  أن  انه يرى  أو  أفراده  المعقول وأنه موجود بوجود  الفرد 
وان الكلي الطبيعي يشمله ويشمل الأفراد المحسوسة، وهو فرد كسائر الأفراد له وجود 
فردان  له  الطبيعي  الكلي  ان  أي  الطبيعي،  الكلي  عليه  وينطبق  أبدي،  أنه  إلا  مستقل، 
جزئي معقول وجزئي محسوس، غاية الأمر أن الفرد المعقول لا يكون إلا واحداً وهو 
باعتبار  تتعدد؛  المعقولة لا  الأفراد، ولكن الأشياء  تكثّر  المحسوسات يمكن  المثال. في 
أن الحقيقة صرفاً ومحضاً لا تتعدد، لأنها مجردة من كل شيء. ابن سينا يتخيّل ان يكون 
الكلي الطبيعي فرداً شخصياً موجوداً مستقلًا عن الأفراد؟ ويرى أن التشخص ليس هو 
إّال تشخص الأفراد. والتفسير الآخر للمثل قول من ذهب الى أن المثال ليس هو الكلي 
الطبيعي بل فرد من الكلي الطبيعي ووحدته وحدة شخصية لا نوعية، وأنه متشخص 

معقول ومجرد.

النوعية، ما هي الأسباب لفرض  بالمثل والصور  القول  الداعي الى  نتبين  نريد ان 



139 محا�ضرات فل�سفية

ره ابن سينا من أنهم يقولون:  هذه المثل؟ وما هو الدليل اللمّي عليها؟ فهذا الذي يتصوَّ
إن المعرفة لا تتم الا بفرض المثل اي لا يمكن للإنسان وحتى لله ان يعلم بوجود الأشياء 
المعقولة، ولا  الاشياء  تلك  تنال  التي  والعقول هي  أشياء معقولة،  بواسطة وجود  إلا 
تنال المحسوسات فلابد أن توجد تلك الاشياء المعقولة، وهي موجودة في عالم الإله، 
وموجودة في النفس أيضاً، أي انها السبب لمعقولية الأشياء المحسوسة، وهي لا تنالها 
تدرك  المثل  وبهذه  الم��درك،  هو  مثال  فلها  صورها،  ب��إدراك  تدرك  أن  فلابد  العقول، 
لا  اذن  العقل.  الى  بالنسبة  وجزئية  الخارج  الى  بالنسبة  طبيعي  كلي  فهي  المحسوسات 
معرفة الا بالتجريد ووجود معقول في النفس يكون متحداً معها، وهو ما يسمى بالمثال، 
فادراك الله للأشياء أيضاً كذلك كما قالوا اذن سبب قول أفلاطون بالمثل هو تصحيح 
العلم بالمحسوسات، فلا معرفة بدون مثل، هذا بناء على فهم ابن سينا والفارابي لنظرية 

المثل.

وأما بناء على أن المثل هي أفراد من الكلي الطبيعي متشخصة موجودة في الخارج، 
وهي العلة الطبيعية لما في الخارج، أي ان فيض الوجود يمر منها فلذا سمي كل صورة 
للنوع )رب النوع( أي إن كل موجود له قانون متشخص في الخارج، بناء على هذا يكون 
سبب القول بالمثل ليس هو تصحيح العلم والمعرفة بل شيء آخر وهو العلية والوساطة 
في الفيض، كالأب بالنسبة الى الابن، فتكون هذه القوانين الموضوعة خلقها الله تعالى 
الكمال في  لكي تكون قوالب للموجودات، لكل موجود قالب، وكل موجود يطلب 

رب نوعه.

والسبب في وجودها هي أن الله – على ما يقولون – لا يمكن ان يباشر الأعمال الا 
بواسطة المثل؛ لأنه لا يمكن مباشرة الله للأشياء الخارجية إلا باتحاده معها، ففاعل ما 
به الوجود المباشر لهذه الأفعال لابد ان يفرض سبباً مجرداً توجد عليه الاشياء بحيث لا 



الفل�سفة الإ�سلامية140

تتعدى هذا القانون، فهو فرد من الكلي الطبيعي موجود متشخص هو قانون للأشياء 
موجود في عالم الإله وعلى نسقه توجد الأشياء وتخلق. فنظرية المثل إنما تصحح نظرية 

المعرفة على ما فهمه ابن سينا والفارابي منها. وعلى رأي آخر فانها علة ما به الوجود.

نحن نقول: ان كل الاشياء حاضرة لديه تعالى بنفس وجودها، ولسنا بحاجة الى 
كل هذا الكلام.



141 محا�ضرات فل�سفية

الدر�س الحادي والع�شرون

علمه تعالى بالأ�شياء

الاثنين 1962/1/8م

وهم  وجودها،  قبل  الممكنة  المعدومات  بثبوت  القائلين  مذهب  الخامس:  الرأي 
ثبوت  بسبب تصورهم  قبل وقوعها،  بالمعلومات  تعلق  إنما  الله عندهم  فعلم  المعتزلة، 
الممكنات في الأزل، فهم يقولون بأن المعدومات ثابتة في الأزل، وهي معدومة ثابتة في 
علم الله، فالمعدوم بما هو معدوم ثابت )ويقرب من هذا ما ذهب إليه المتصوفة من ثبوت 
الأشياء ثبوتاً علمياً لا عينياً( وذلك ما يسمونه بالماهيات الثابتة، يعني أنها ثابتة في علمه 

تعالى قبل وجودها.

قلنا: إن الله يعلم بالشيء بوجوده الخارجي في أزل الأزلين، يعلم به في ظرفه والزمن 
تقاس به الاشياء في التقدم والتأخر فيما بينها، لا بالنسبة الى الله تعالى. فالمتقدم والمتأخر 
يعلم  وهو  والمكان،  الزمان  فوق  وهو  والمكان،  الزمان  خالق  لأنه  سواء.  إليه  بالنسبة 
بالأشياء قبل وجودها قبلية ذاتية لا زمانية، وإنما قالوا بهذه الأقوال لأنهم لم يتعقلوا علم 
الله تعالى بالأشياء قبل وجودها، وتصوروا هذه القبلية قبلية زمانية فقالوا بالماهية الثابتة 

أو ثبوت المعدومات أو المثل الأفلاطونية.

الرأي السادس: مذهب القائلين أن ذاته تعالى علم اجمالي بجميع الممكنات، فاذا 
علم ذاته علم بعلم واحد كل الأشياء، وهو مقارن لها، وبالتفصيل تظهر، مثل علمي 
بألف مسألة بالإجمال، ولكن حينما تعرض لي مسألة أستطيع أن أتكلم حولها، فأنا عالم 



الفل�سفة الإ�سلامية142

عالم  فالإنسان  المسألة،  أتذكر  الحاجة  تعرض  حين  ولكن  اجمالي،  لكنه  الفعلي  بالعلم 
بكل معلوماته التي يعرفها بالفعل لا كالكتاب المبسوط، بل بمعنى أنه حينما يأتي سبب 
ظهورها تظهر، فالله عالم بالأشياء كلها، وكلها حاضرة لديه بالعلم الاجمالي، ولكن لما 
بالشيء ولا يصح قبل وجود ذلك  العلم  به تفصيلا؛ لأنه لا يجوز  يعلم  يوجد الشيء 

الشيء، هكذا قالوا.

بما سواه، فكل عامة  بالمعلول الأول واجمالي  تفصيلي  ذاته علم  ان  السابع:  الرأي 
عالمة بالتفصيل بمعلولها، وبالإجمال بمعلول معلولها، فالله تعالى يعلم بالتفصيل المعلول 

الأول، وبالإجمال بقية المعلولات.

ولكن بعد كل هذا الذي نقلناه من الأقوال. فالمهم هو الذي سبق ان قلناه في مسألة 
البرهان على وجود علم الله تعالى بالأشياء، البرهان الذي يرجع الى الأمور البديهية: أنه 
لما كان محض الوجود وصرف الوجود لا يعقل ان يدخل في حقيقته العدم، فدخول أي 
نقص في ذاته خلاف الفرض الذي فرضناه وهو أنه صرف الوجود، ولا يجوز دخول 
العدم في حقيقته بنفس كونه واجب الوجود وصرف الوجود الذي يجب ان يكون في 
أعلى درجات الكمال، والجهل نقص وعدم ولا يمكن ان يدخل في ذات ما هو صرف 

الوجود.

أما كلمة أن فاقد الشيء لا يعطيه فيجعله الكلاميون دليلًا على علمه تعالى؛ لأن 
معطي العلوم لا يمكن ان يكون فاقداً لها، فهذه الجملة المعروفة لا تنطبق على الله تعالى، 
فالله يعطي الوجود لا خصوصيات الماهية، والله يعطي القدرة على المشي وهو غير ماشٍ، 
فهو معطي الوجود، والأشياء الذاتية لا يمكن ان تجعل بالجعل التأليفي، بل الله يخلقها 
بالجعل البسيط، فالكمال الذي هو الوجود بما هو هو لا بما هو متعلق بماهية من الماهيات 



143 محا�ضرات فل�سفية

فيض من الله تعالى، فالله يفيض الوجود، فالوجود من حيث هو من فيض الله تعالى، أما 
حدود الوجود فهو من فعل ما به الوجود، أي السبب الطبيعي. فالقاعدة التي ذكرناها 
آنفاً صحيحة أساساً لكن الله مفيض الوجود، أما حدود الماهيات فليس الله متصفاً بها؛ 
لأنه فاعل ما منه الوجود لا ما به الوجود، والقاعدة المذكورة حين تؤخذ على اطلاقها، 
فيمكن أن يقال أن الله معطي المشي فلابد ان يكون ماشياً، ولكنه تعالى يعطي وجود هذه 
الأشياء فهو يعطي الوجود والعلم والقدرة، فإذن الدليل البرهاني يجب أن يكون من 

ناحية الوجود لا من حيث ان معطي الشيء لا يمكن ان يكون فاقداً له.



الفل�سفة الإ�سلامية144

الدر�س الثاني والع�شرون

القدرة

الثلاثاء 1963/3/6م

قلنا إن أساس معرفتنا لله تعالى وصفاته هو الأساس اللمّي، أي ليس عن طريق 
المعلولات  زاوية  الى الاشياء من  ينظرون  فالناس  الناس،  المعلولات كما يصنع  معرفة 
على قدر ما يفهمون المعلولات ودقة تنظيمها، فيقولون ان خالقها لابد ان يكون قادراً 
مختاراً حكيما، وهذا يتبع مدى معرفة الإنسان بالمعلولات، والمعرفة الإنسانية أقل من أن 
تحيط بمدى دقة المعلولات، وهي على رغم ذلك طريقة صحيحة؛ لأن الإنسان يعجب 
من دقة المعلولات ونظمها الذي يكشف عن المنظم، ولكنا قلنا سابقاً إننا سلكنا مسلك 
اللمّية، فأول تفكيرنا انصب على الأمور الموجودة المتصورة وهي لا تخلو إما أن تكون 
واجبة أو ممكنة، والإمكان معناه سلب الضرورة لطرفي الوجود والعدم، فلو قدر أن 
تكون كل الموجودات ممكنات لكان معنى ذلك أن تكون المعلولات بلا علة، ومعنى 
ذلك أيضاً أن لا يرجع كل ما بالعرض الى ما بالذات، وهذا غير معقول؛ لأن معنى قولنا 

إن هذا الموجود ممكن هو أن وجوده مستقى من الغير وهو واجب الوجود.

وهنا تبدأ نقطة الخلاف بين الإلهيين والماديين، فالإلهيون يقولون ان واجب الوجود 
لابد ان يكون غير مادي، والماديون يقولون ان المادة قديمة وهي واجبة الوجود، فهم 
يقولون بشيء لا أول له ولا نهاية له، كقولهم بلا نهائية الفضاء، والمادة هي أساس الكون 
لا أول لها ولا آخر، ولا يحدّها زمان ولا مكان، فنقول انهم وان لم يصرحوا بذلك، وان لم 



145 محا�ضرات فل�سفية

يسموا الأشياء بأسمائها خوفاً من ان يُلزموا بما لا يريدون الاعتراف والاقرار به، ولكن 
فحوى كلامهم هو ذلك، فنقطة الخلاف ليس في أصل أن مبدأ الكون واجب الوجود، 
المادة  هذه  إن  لهم:  نقول  نحن  غيرها.  أو  المادة  هو  الأصل  هذا  أن  في  الخلاف  ولكن 
التي تقولون إنها واجبة الوجود هل لها ماهية؟ وكل جزء منها أليس له مكان وزمان 
وطول وعرض وجهة، وهذه كلها صفات الممكن لا يكون واجب الوجود متصفاً بهذه 
الصفات، فما فرضته واجب الوجود ليس بواجب الوجود. ولا يعقل أن يكون واجب 
الوجود الا متصفا بجميع صفات الكمال، ولا يعقل ان يدخل في ذاته العدم ولا يعقل 
ان تكون له ماهية؛ لأنك لما حدّدته بشيء فقد ثنيّته وجزأته وقد قلت: إنه ليس بواجب 
الوجود، كما في كلمة أمير المؤمنين التي سبقت. وان كانت هذه المادة ممكنة فهي محتاجة 

الى واجب الوجود؛ لأن ما بالعرض يحتاج الى ما بالذات. 

من جملة صفات الواجب هو أن يكون قادراً، لأن العجز نقص، فيجب أن يكون 
القدرة؟  معنى  ما  ولكن  الوجود،  واجب  يكن  لم  والا  القوة  من  درجة  بأعلى  متصفاً 

القدرة لها تفسيران:

1. صحة الفعل والترك.

2. تعبير آخر عن القادر هو إن شاء فعل وان لم يشأ لم يفعل.

وكلمة القدرة لها اصطلاحان: القدرة بمعنى القوة والقوة لها اصطلاحان: القوة 
في مقابل الفعلية كما تقول: البذرة في قوة ان تكون شجرة أي لها قابلية أن تكون شجرة، 
والقوة في مقابل العجز، فحينما نقول: ان الله قادر فليس المقصود المعنى الأول، بل هو 
عين الفعلية، نعم، القوة فينا تكون بمعنى الاستعداد، أنا لي قدرة التكلم، أي استعداد 
بذرة  في  الموجودة  كالقوة  الأول  بالمعنى  القوة  فيها  والأجسام  والطبيعة  التكلم،  على 



الفل�سفة الإ�سلامية146

الشجرة ونطفة الإنسان ونطفة الحيوان، فنطفة الإنسان إنسان بالقوة، وهذا – أي القوة 
– نقص فعلي في الممكنات، ولا يمكن ان يوصف الله تعالى به؛ لأنها نقص وعدم، وقد 
قلنا انه يستحيل ان يدخل في ذاته العدم، فلابد ان تكون فعليته تامة، فالقوة في الله تعالى 
إليه  بالنسبة  والترك  الفعل  لصحة  معنى  فلا  الاستعداد،  وليس  المحضة  الفعلية  تعني 
تعالى، لأن معنى إمكان ان يفعل أو يترك أن يدخل في حقيقته الامكان، فلابد أن تفسر 
القوة بأنه إن شاء فعل وإن لم يشأ لم يفعل، وهو تمام الفعلية فيه. ومن أغرب العبارات 
عبارة الآخوند: انه تعالى ان شاء فعل وان شاء ان لا يفعل لا يفعل، وهذا تسامح منه، 
وتفسير للقدرة على خلاف المشهور؛ لأن القدرة لا تتعلق بالعدم، بل يكفي في العدم 
عدم العلة؛ لأن الشيء اذا تمت علته فلابد أن يوجد، واذا نقص من علته شيء لا يوجد، 
لا أنه يحتاج في عدمه الى علة، ولذلك يقال من باب التسامح: عدم العلة علة العدم، 
فنستطيع  التأثير،  التأثير وهنا لا يمكن  بمعنى  العلية  العلية؛ لأن  قبيل  وهذا ليس من 
ان نقول: إن العدم لا يمكن ان تتعلق به القدرة، فالقدرة على العدم طبع القدرة على 
له حتى يكون  للعدم، والعدم لا وجود  استمرار  أنه  يفعل، لا  لم  يشأ  لم  فإذا  الوجود، 

مستمراً.



147 محا�ضرات فل�سفية

الدر�س الثالث والع�شرون

القدرة

الاثنين 1962/3/12م

هناك اصطلاح الَملَكَة وعدمها كالبصر والعمى والنور والظلمة، فالعمى هو سلب 
البصر مما من شأنه ذلك، والظلمة عدم النور مما من شأنه ان يكون مضيئاً، والعدم ليس 
التأثير والتأثّر، ويكفي في العدم عدم  من شأنه ان تتعلق به القدرة؛ لأنه لا يمكن فيه 
العلة الموجدة، فلا يصح التعبير: ان المختار القادر هو الذي ان شاءَ فَعَل وإن شَاءَ الا 
يفعل لم يفعل؛ لأن العدم لا يحتاج الى مشيئة بل يكفي عدم المشيئة، والقدرة لا تتعلّق 
بالأعدام، وكذا الخلق والإرادة مما يفرض علة للوجود لا يمكن نسبته للعدم بالأصالة، 
التبعية والمجاز؛ لأن المعدوم لا وجود فيه فلا تأثير ولا  بل ينسب الى العدم على نحو 

تأثّر.

بقي تفسير القدرة بصحة الفعل والترك، فاذا أريد منه امكان الفعل والترك فهذه 
صفة ليس في القادر، بل صفة للشيء وللفعل، ويمكن للفعل ان يوجد وأّال يوجد، وهو 
معنى الامكان وسلب الضرورة عن الطرفين، ويشترط في كل قدرة امكان المقدور. اما 
الامكان وصحة الفعل والترك من الفاعل أن يمكنه إن يفعل وإن لا يفعل، أي لا يمتنع 
عليه فهو صحيح، ويرجع الى قولنا: ان شاء فعل وان لم يشأ لم يفعل، ولكن لا يصح 
بالنسبة الى الله تعالى؛ لان القدرة عنده تكون عين الفعلية، فعندما نفترض انه قادر فلابد 
ان تكون قدرته كاملة فعلية، فلا معنى للإمكان فيه، فاذا أريد بالقدرة وصحة الفعل 



الفل�سفة الإ�سلامية148

من  تام  لأنه  تعالى؛  الله  الى  المعنى  بهذا  القدرة  نسبة  يصح  فلا  الإمكان،  معنى  والترك 
جميع الجهات، لا يمكن ان يدخل في حقيقته الإمكان والنقص والعدم؛ لان ذلك ينافي 
كونه صرف الوجود، ومعنى الإمكان هو عدم الضرورة، والعدم لا يمكن ان يدخل في 
حقيقة من ينتزع الوجود من نفس ذاته، وهو محض الوجود والوجوب، فلابد أن يكون 
الله قادراً على كل شيء، بمعنى انه ان شاء فعل وان لم يشأ لم يفعل، فالقدرة التي نتّصف 
بها نحن لا يمكن نسبتها الى الله تعالى؛ لأنها بمعنى الإمكان وبمعنى القوة، التي تقابل 
الفعلية والوجود، فنحن نَصِف  الفعلية، ولا يصح أن ينسب هذا الى الله، وهو محض 
الله بأنه عالم، ولكن لا على المعنى الذي يصدق علينا، فكذلك قدرته وسائر صفاته، أما 
كيف تتجدد الأشياء وقدرته قديمة، وهي عين ذاته، فلأن الحدوث هو ضعف ونقص 
في القابل لا في الفاعل القادر المختار؛ لأن القدرة إنما تتعلق بالشيء القابل على ما فيه من 
نقص، فيوم الخميس لابد أن يأتي بعد الأربعاء وقبل الجمعة، وإلا لم يكن يوم الخميس، 
فقدرته تسع كل شيء اذا كان الشيء له استعداد للوجود في هذا الظرف فالنقص ليس 
في القدرة بل في المقدور. كل شيء لابد ان تكون له قابلية حسب ظروفه الخاصة، وعليه 
فلابد ان يتجدد وكل شيء يتجدد على حسب قابليته، وتتجدد المخلوقات ليس معناه 
بدون  لديه  حاضرة  الأشياء  جميع  ان  تعالى:  علمه  في  قلنا  كما  وذلك  فيه،  القدرة  تجدد 
تقدم ولا تأخر، وان كانت فيما بينها متقدمة ومتأخرة، وكل الأشياء حاضرة لدى قدرته 
ان  نتعقّل  قديم كذلك  تعالى وعلمه  معلوماً لله  يكون  الحادث  ان  تعقّلنا  كذلك، وكما 
يكون الحادث مخلوقاً لله ومقدوراً لقدرته؛ لأن قدرته محيطة بكل شيء، وهو على كل 
شيء قدير، وكل شيء بحسب استعداده وظرفه الزماني والمكاني يكون مشمولاً لقدرته 

تعالى.

فالله تعالى حيث إنه واجب الوجود من جميع الجهات، فقدرته واجبة الوجود من 



149 محا�ضرات فل�سفية

جميع الجهات، وليست كالقدرة فينا مشوبة بالإمكان والقصور.

ولما كان الشيء موجوداً، فلابد ان يكون حياً قادراً شاعراً، غاية الأمر انه يتصف 
بهذه الصفات بمقدار حظه من الوجود فلذا نقول: كل ذرة في العالم قادرة على الحركة 
يترقى  وكلما  الوجود،  نفس  صفات  هي  الصفات  هذه  بل  بحركتها،  وشاعرة  وعالمة 

الوجود تترقى معه هذه الصفات.



الفل�سفة الإ�سلامية150

الدر�س الرابع والع�شرون

الحياة

ال�سبت 1962/3/17م

من جملة صفاته الثبوتية العينية أنه حي، وقد نطق بذلك القرآن الكريم والروايات 
عن النبي والأئمة، ولكن ما معنى الحياة فيه التي هي عين ذاته؟

نفهم من الحياة والحيوية الحركة أو قوة الحركة أو قوة النمو، وهذه أمور لا يمكن 
نسبتها الى الله تعالى، وكذلك نفهم من الحياة القدرة على الفعل والقدرة على التصرف 
فما هي الحياة التي يمكن ان ننسبها الى الله، ونحن لا نريد اصطلاحاً لغوياً غير ما نفهمه 
من الحياة عند سائر الأحياء، غاية الأمر إنها عند الله أقوى بحيث لا يقاس به شيء آخر 
كذلك  الإنسان  عند  العلم  معنى  نفهم  فكما  ءٌ﴾))).  ْ شَي كَمِثْلهِِ  ﴿لَيْسَ  قوله:  بموجب 
نفهم معنى علم الله، لكنه عند الله أعلى ولا يقاس به شيء، وكذلك القدرة، فالحياة التي 
الموجودات،  نفهمها من سائر  التي  يصح أن نطلقها على الله تعالى لابد أن تكون هي 
لكن عنده أقوى من جميع الجهات ولا يقاس به شيء. والحياة التي نستطيع ان نفهمها 
وتنطبق على كل حي هي التي ترافق الوجود، بحيث يكون الوجود والحياة متلازمان 
يكون  موجود  وكل  الوجود،  معنى  يلازم  الحياة  معنى  ان  الحقيقة  ففي  الميت.  مقابل 
حياً، غاية الأمر أن الحياة تكون بقدر ما له من حصة في الوجود، وكلما يقوى الوجود 
تقوى معه القدرة والحياة والعلم، وهذه الصفات تلازم الوجود بما هو وجود. فالحياة 

))) الشورى: 11.



151 محا�ضرات فل�سفية

ترافق الوجود خارجاً وان لم تتحد معه مفهوماً، فلا يمكن فرض موجود بدون حياة، 
ولا يمكن فرض حي بدون وجود، وهذه المعاني التي نفهمها من الحياة كالقدرة على 
التصرف والقدرة على الحركة، هي مظاهر الحياة وليست هي الحياة، والحياة في الحقيقة 
للحركة  صدر  ملا  استكشاف  وسر  العدم،  ويعني  الموت  مقابلها  وفي  الموجود،  هي 
الجوهرية يظهر من هنا، حيث أدرك أن كل موجود لابد أن يكون حياً، وان الجمادات 
لابد أن تحتوي على الحياة والقدرة والشعور، والعلم الحديث أيد ذلك، إذ أكد أن كل 
ذرة فيها من الحركة ما يدهش العقول. فالحياة ترافق الوجود تحققاً ووجوداً وثبوتاً وإن 
مراتب  باختلاف  وتختلف  الحياة،  معه  فرضت  الوجود  فرض  وكلما  مفهوماً،  غايرته 
الوجود، فما كان وجوده ضعيفاً كانت حياته ضعيفة وما كان وجوده قوياً كانت حياته 
قوية، فإن كان أقوى وجوداً كانت الحياة أقوى حياة، وهذا هو برهاننا على أن الله حي؛ 
لأنه تعالى واجب الوجود، وهذا هو الدليل اللمّي، ولا يهمنا الدليل الإّين الذي يذكره 
المتكلمون، فنحن عندما نعرف أنه موجود نعرف أنه حي، وهذا هو برهاننا ولا نحتاج 

الى برهان آخر.

ولكن  حياً«،  الله  يكون  ان  فيجب  الميت،  من  أفضل  الحي  »ان  الطوسي:  يقول 
الطويل أفضل من  بالنسبة الى قولنا  الدليل ضعفاً، فهل يمكن ان يصدق هذا  في هذا 
القصير؟ فليس كل صفة يجب أن يتصف بها الله بأفضل صورها، بل الصفات التي هي 
كمال للوجود فيجب أن يتصف بها على أعلى درجاتها. وهذا هو الدليل اللمّي أي ليس 

استدلالاً بالمخلوقات على الخالق، فالله أجلّ من أن يعرف بخلقه بل الخلق يعرف به.

أن  فلابد  الوجود،  واجب  تعالى  الله  كان  فإذا  للوجود،  الحياة  مفارقة  ويستحيل 
يكون واجب الحياة، ويقولون: إن فاقد الشيء لا يعطيه فمعطي الحياة لابد أن يكون 
هو حياً، ولكننا لا يمكن ان نأخذ هذه القاعدة على اطلاقها؛ لأن معطي البياض قد لا 



الفل�سفة الإ�سلامية152

يكون هو أبيض، فالشيء الذي لا يرتبط بالوجود لا يمكن ان يقرن الله به، وهو المنزّه 
عن صفات الممكنات بما هي ممكنات لا بما هي موجودات، أي أنه منزه عن الصفات 
الأصيل  الموجود  لأنه  بها؛  أولى  فهو  للوجود،  المرافقة  الصفات  لا  للإمكان  المرافقة 
والحقيقي، فلا معنى لأن يتّصف من صفات الممكنات بأفضلها، بل يجب ان يتّصف من 

صفات الوجود بأفضلها وأكملها.



153 محا�ضرات فل�سفية

الدر�س الخام�س والع�شرون

الحياة – ال�سمع والب�صر

الثلاثاء 1962/3/20م

كان البحث السابق في أنه تعالى حي، وقلنا إن هذا يفهم بالاستدلال على حياته من 
كونه تعالى موجوداً، وان الحياة كمال الوجود، بل هو عين الوجود واقعاً، فلا وجود لمن 
لا حياة له، ولا حياة لمن لا وجود له، فكل حي موجود، وكل موجود حي، غاية الأمر 
إن الحياة تتبع الوجود ضعفاً وقوة، فان اختلفت مراتب الحياة فذلك بسبب اختلاف 
الوجود، فوجب  وانه واجب  تعالى موجود،  انه  الدليل على  فإذا دل  الوجود،  مراتب 
الذات. ومن  الذات، بل هو عين  ان يكون بذاته حياة، وليست الحياة شيئاً زائداً على 
هنا قلنا: إن الملا صدر استنتج الحركة الجوهرية في الأشياء، أي إنه لا جماد حقيقي، بل 
المادية هي متحركة  – أي كل الموجودات  – وهي مظهر الحياة  كل موجود فيه حركة 
متصاعدة متطوّرة، وقد كشف العلم الحديث عن صدق هذه الدعوى، والملا صدر هو 
الذي انتبه الى هذا، وهو أن الحياة ترافق الوجود، وكل موجود لابد ان يكون حياً، وما 

ليس بحي فليس بموجود، غاية الأمر تختلف الحياة بحسب مراتب الوجود.

الحياة، فلابدّ  بأنه معطي  يقول  الذي  الدليل  له حي لا من حيث  يقال  تعالى  فانه 
أن يكون حياً، وإن فاقد الشيء لا يعطيه، ولا من حيث إن الحي أفضل من الميت؛ لأن 
فاذا قلت:  تعالى،  الله  يتصف بها  ان  الوجود لا يجب  ليست من حيث  التي  الكمالات 
الجميل أفضل من القبيح، واللّني أكمل من الخشن، فهذه صفات ليست أكمليتها من 



الفل�سفة الإ�سلامية154

حيث الوجود، فلا تنسب الى الله، بل تناسب الموجودات المادية وهي مما لا يتصف بها 
الله تعالى، بل انما يتصف بكمال الوجود بما هو وجود، فكمال الماهية غير كمال الوجود، 
تعالى  الله  يتصف  ان  الوجود من حيث هو وجود، يجب  في  تكون كمالاً  التي  والصفة 

بأعلى درجاتها، لأنه في أعلى درجات الوجود.

وهذا هو الدليل اللمّي أي الاستدلال من العلة على المعلول، أي إننا بعد علمنا بأنه 
تعالى موجود، وأنه أكمل الوجود، فلابد أن يتصف بأعظم كمالات الوجود.

انه قد يكون من شأن الحي الحركة أو  ومعنى الحياة هو قوة التصرف غاية الأمر 
الادراك او غير ذلك، فالحياة قوة موجودة في الشيء تستدعي الانتاج والتثمير والتأثير 
اللسان  فيقصر  نفهمه،  الذي  الحياة  معنى  الحقيقي عن  التعبير  اما  والادراك،  والحركة 
واللغة عن تأدية معناها، وإنما نعرفها بآثارها. فنحن لا نقول إنه – أي الشيء – حي لأنه 
تحرك أو نما، بل نقول إنه تحرك، لأنه حي، أما الشيء الذي يكون به الشيء حياً، فنحن 
لا نستطيع أن نعرفه، فنحن اذا فككنا شيئاً ثم أردنا ان نجمعه فنراه قد فَقَدَ الحياة، ولا 
يعود كما كان، فالروح جزء غير عادي، ولكنه مرتبط بالجسم المادي، فنحن نعرف الحياة 
بآثارها، ولا نستطيع ان نعرفها بحقيقتها، كما لا نستطيع ان نفهم حقيقة الوجود، وعدم 
معرفتنا لحقيقة الشيء بالحمل الشايع الصناعي لا يلزم منه عدم فهمنا لمفهومه، فالحياة 
انتهى  كالوجود.  مفاهيمها ولا مصاديقها  تعريف  يمكن  البسيطة لا  العامة  كالمفاهيم 

الكلام عن الحياة وكونه تعالى حياً.

بكثرة،  والروايات  القرآن  ورد هذا في  وقد  بصيراً،  كونه سميعاً  وسنتحدث عن 
من  نفهمه  ما  أصله.  في  لا  والبصر  السمع  معنى  في  والفلاسفة  المتكلمون  بحث  لذا 
السمع والبصر بواسطة الآلة السامعة والباصرة يستحيل اطلاقه على الله تعالى، فما هو 



155 محا�ضرات فل�سفية

يجوز  لا  وهو  الممكنات،  صفات  من  الصفتين  هاتين  ان  مع  الله؟  عند  والبصر  السمع 
نُ  َْم ح ﴿الرَّ أن يتصف بصفات الممكنات، فهل يطلق عليه ذلك مجازاً فتكون من قبيل: 
الفلاسفة، فمعنى  المتكلمين وبعض  اسْتَوَى﴾)))؟ وهذا هو المشهور عند  الْعَرْشِ  عَلَى 
كونه سميعاً بصيراً عندهم: أنه عالم بالمسموعات والمبصرات، كما أنا أعلم بالمسموعات 
والمبصرات عن طريق الآلة فهو يعلمها بدون آلة، وإنما سمي بصيراً وسميعاً لأنه علم 
بما أبصر به وسمع به غيره، وهذا اطلاق مجازي؛ لأن اسم الفاعل انما يطلق حقيقة على 
المتلبس بالمبدأ، اما اطلاقه عند المتكلمين فمجاز لأنه علم ما سمعه وأبصره غيره فهو 
من الاسناد لغير ما هو له – فهل كل هذه الأمور مجاز؟ ولكن الظاهر من تمدّح الله بهذه 
الصفات في القرآن أنها من الكمالات. وهي على تقدير المجازية لا تزيد على العلم، وعلى 
هذه يصدق عليه أنه ذائق ولامس؛ لأنه يعلم بالمذوق والملموس، فلماذا هذا الاهتمام 
بهاتين الصفتين، وهذين القسمين من الاحساس دون غيرهما. والذي يظهر من القرآن 
انه كمال الله تعالى، في حين ان الذي نفهمه من السمع والبصر ليس كمالاً لله بل كمالاً 
للممكن فلا ينبغي ان يوصف به الله تعالى بل يشترط فيما يوصف به الله أن يكون صفة 
والبصر  السمع  حمل  ان  فتبين  ممكن.  هو  بما  للممكن  لا  وجود  هو  بما  للوجود  كمالية 
على المجاز خلاف الظاهر؛ لان صفة كونه بصيراً غير كونه عالماً. هذا أولاً، وأما ثانياً 
ما هو وجه الاهتمام بهاتين الصفتين اذا كان المراد منهما شيئاً غير زائد على العلم؟ فهل 
نستطيع أن نفهم أن السمع والبصر هو من كمال الموجود بما هو موجود؟ هل هما صفتان 
للموجود بما هو موجود؟ او للممكن بما هو ممكن؟ فإذا استطعنا ان نفهم أنهما صفتان 
للموجود بما هو موجود فاتصافه تعالى بهما يكون على سبيل الحقيقة بل يجب ان يتصف 

بهما كما اتصف بالحياة والقدرة.

))) طه: 5.



الفل�سفة الإ�سلامية156

آلة  من  لابد  وإنما  السامعة؟  هي  النفس  أم  السامعة  هي  الآلة  هل  سؤال،  وهنا 
للحس لعدم اتصال النفس بالمسموعات مباشرة، ولا تستطيع ان تعلم بالمسموعات إلا 
بهذه الآلة، فهذه الذبذبة تحصل في الاذن وتحس بها النفس، اما هذه الآلة المادية فليست 
هي السامعة، بل هي موضع للذبذبة، وان الاذن ليس فيها حس بل هي موضع ذبذبة 
الصوت، وهذه الذبذبة تحس بها النفس فتسمع، فقولنا للأذن: إنها سامعة مجاز، والواقع 
فيها  تنطبع  فالعين  البصر،  وكذلك  الحاسة،  فهي  الصوت،  تدرك  التي  هي  النفس  ان 

الصورة المواجهة لها فتحس النفس، فالنفس تحس بهذه الانطباعات فتبصر.

إذن فالسمع والبصر ليس بالأذن أو العين، بل النفس تبصر وتسمع بمعونه الآلة، 
أما كيف يتم الإحساس؟ فهذا لا يعلمه إلا الله تعالى. فالإنسان يحس بعينه لا ان العين 
قد تحس  أنها  الأمر  غاية  وآخراً  أولاً  للنفس  فالإحساس  النفس،  بعدها  فتحس  تحس 
منها أن  نعرف  بدون آلات كما في الأحلام. فهذه مقدمة  بواسطة الآلات، وقد تحس 

السمع والبصر من كمال الموجود بما هو موجود لا من كمال الممكن بما هو ممكن.



157 محا�ضرات فل�سفية

الدر�س ال�ساد�س والع�شرون

في ال�سمع والب�صر

الأحد 1962/3/25م

قلنا: إن هاتين الصفتين مما ثبت نقلًا جواز وصف الله تعالى بهما، والقرآن الكريم 
صريح في ذلك، وكذلك الأحاديث، فهذا ثابت نقلًا على نحو القطع، وإنما الكلام في 
معنى كونه تعالى سميعاً بصيراً، فالطوسي في تجريده استدل على ثبوتهما نقلًا، واستشكل 
من  وهذا  الآلة،  بواسطة  إلا  يكونان  لا  -مثلًا-  الإنسان  الى  بالنسبة  فهما  معناهما،  في 

صفات الأجسام، والعقل دل على استحالة نسبة صفات الأجسام الى الله تعالى.

فلابد أن تكون النسبة على وجه آخر بحيث لا يكون سبحانه، محلًا للحوادث، ولا 
يتصف بصفات الأجسام، ولم يتطرق الطوسي الى أنه تعالى كيف يسمع ويبصر لذلك 
جرى البحث في معنى كونه سميعاً بصيراً، فهل هما صفتان زائدتان على العلم؟ أم هما 
نفس العلم؟ فمعنى كونه سميعاً أي يعلم بالمسموعات لغيره ومعنى كونه بصيراً أي 
يعلم بالمبصرات لغيره، فليس هو سميعاً حقيقة بل مجازاً؛ لأن السمع هنا ليس منتزعاً 
من ذات الشيء، ويشترط في كل مشتق التلبس بالمبدأ بأي نحو من أنحاء التلبس، وإلا لم 
يصح اتصافه به إلا على نحو المجاز، فحينما نقول إنه سميع بصير وفهمنا هاتين الصفتين 
على معناهما اللغوي، فلابد أن يكون المبدأ قائمًا به تعالى، واذا عرفنا استحالة نسبته إليه 
به بل  قائمًا  المبدأ ليس  بالمسموعات لغيره، أي أن  أنه عالم  أنه سميع هو  تعالى، فمعنى 
عالم بما سمعه غيره لا بما يسمعه هو، فمبدأ السمع يكون مجازاً بالنسبة إليه، ولا يكون 



الفل�سفة الإ�سلامية158

قائمًا به، بل قائمًا بالغير )غيري جنى وأنا المعذب فيكم( اذن فهو غير سميع بهذا المعنى، 
فاطلاق السميع عليه مجاز.

هذا هو القول الأول الذي يطبق عليه كثير من الفلاسفة، ويلاحظ على هذا القول 
شيئان:

1. ان الظاهر من الآيات والروايات ان تسميته تعالى بالسميع والبصير على نحو 
الحقيقة غاية الأمر أنه يسمع ويصبر لا بآلة.

2. ان سميع وبصير صيغة مبالغة، أي ان سمعه وبصره أكثر من غيره، وأما اذا كان 
معناه العالم بالمسموعات والمبصرات وكان على نحو المجاز فأي مبالغة في هذا المجاز؟ 
والمبالغة إنما تصح في المعنى الحقيقي، والمجاز اذا كان في الاسناد فلا معنى للمبالغة، واما 
اذا كان المجاز في الكلمة فيكون مرادفاً لمعنى كلمة عليم، فلا يتقيد بالعلم بالمبصرات بل 

هو العليم بكل شيء، فلا وجه للمبالغة في العلم بأشياء معينة.

يقول  كما  مج��ازاً  والبصر  السمع  استعمال  يكون  تفسيرهم  على  بناء  إنه  نقول: 
المتكلمون وجل الفلاسفة، حتى ان نصير الدين الطوسي وهو من نوابغ البشر لم يستدل 
على السمع والبصر إلا بالنقل، وهذا المجاز إما أن يكون مجازاً في الاسناد أو مجازاً في 
الكلمة ومعنى المجاز في الاسناد أن السمع والبصر أي المبدأ قائم بغيره ونسبته إليه على 
نحو المجاز كما تقول لراكب السفينة متحرك، فالمعنى لم يتغير، ولكن الاسناد كان الى 
غير أهله، فحينما نقول: إن الله تعالى سميع بصير فهو ذلك السمع والبصر الذي نفهمه 
غاية الأمر أن المبدأ قائم بغيره والنسبة إليه على نحو المجاز؛ لأنه عالم به؛ لأنه لما كان عالماً 
، وإنما  بالمسموع فكأنه سمع، ولما كان عالماً بالمبصر فكأنه أبصر، فمعناهما اللغوي لم يتغّري
كان المجاز في الاسناد، وهذا هو الظاهر من كلماتهم. ومرة نقول: إن المجاز في الكلمة، 



159 محا�ضرات فل�سفية

أي إن كلمة سميع لم تستعمل في المعنى الموضوع له، بل استعملت بمعنى عليم، فقد 
يريدون  انهم  والظاهر  الكلمة،  في  المجاز  هو  وهذا  معناها،  غير  في  الكلمة  استعملت 
المجاز في الاسناد، لأنهم يجعلون ذلك كصفة اخرى غير العلم، ونحن اعترضنا، وأنكرنا 
أن يكون ذلك الاستعمال مجازاً أصلًا، لا في الاسناد ولا في الكلمة، والاستعمال المجازي 
إذا  نعم،  قطعي،  برهان  الى  يحتاج  وارتكابه  والآيات،  الروايات  ظاهر  خلاف  المدعى 
قام دليل قطعي على استحالة وصفه بذلك لجأنا الى المجاز، ولكن هل قام البرهان على 
ذلك؟ نعم، قام البرهان على أنه ليس محلًا للحوادث وليس سمعه وبصره بآلة، ولكن 
لماذا نفسر السمع والبصر بما ينطبق على سمعنا وبصرنا ليستحيل نسبة مثل ذلك الى الله؟ 
ولماذا نفسر كلمة السمع والبصر بشيء يرتبط بالآلة مع أن الآلة ليست دخيلة في المعنى 
اللغوي أصلًا، فلماذا التأويل؟ ولماذا المجاز؟ ولماذا لا يصح ان يكون للسمع والبصر 
يستعين  أن  وبدون  للحوادث  محلًا  يكون  أن  غير  من  تعالى  الله  الى  نسبته  يصح  معنى 
يظهر من  ما  الذي هو خلاف  المجاز  الى  بعد ذلك أي سبب للالتجاء  يبقى  بآلة، ولا 
الآيات والروايات، ومن تمجيد الله نفسه بأنه سميع عليم، وصريح نهج البلاغة من أنه 
سميع بصير. اذن يجب ان نفهم ما معنى السمع والبصر؟ وما معنى كونه سميعاً بصيراً؟ 
ان  بآلة ولكن لا يجب  الاستعانة  والبصر  السمع  كلمتي  من  يفهم  العرف  أن  صحيح 
يكون ذلك هو المعنى اللغوي، فهل نستطيع ان نجد لهما معنى يمكن ان يتّصف به الله 
تعالى على سبيل الحقيقة دون المجاز؟ فان امتنع اتصافه بذلك بالمعنى الحقيقي لجأنا الى 

المعنى المجازي، وإلا حملناها على المعنى الحقيقي.



الفل�سفة الإ�سلامية160

الدر�س ال�سابع والع�شرون

في �أنه �سميع ب�صير

الاثنين 1962/3/26م

قلنا سابقاً ان كل ما هو كمال للوجود يجب ان يتصف به تعالى، وليس يكون ذلك 
صفة زائدة على الذات بل هو عين الذات.

والقاعدة العامة في كل صفات الله الثبوتية التي يجب ان يتصف بها أن تكون من 
كمال الوجود بما هو وجود، ويستحيل عدم اتصافه بها؛ لأنه يلزم من ذلك نقصانه، اذ لا 
يمكن فرض موجود كامل ليس بعالم أو حي، فما فرضناه موجوداً ليس بموجود، فنفس 

فرض أنه واجب الوجود يلزم منه فرض انه قادر مختار حي سميع بصير.

فإن كان السمع والبصر من صفات كمال واجب الوجود وجب ان يتصف بهما الله 
تعالى، وليس هناك برهان عقلي آخر يمكن ان يثبت لنا هذه الصفات، وانما هي براهين 
اقناعية مثل: فاقد الشيء لا يعطيه. او مثل: اننا نجد موجودات منظمة فلابد ان يكون 
خالقها عالماً قديراً – فأساس فكرتنا التي نؤكد عليها انه انما يصح وصفه تعالى بالصفة 
الثبوتية اذا كانت من كمال الوجود بما هو وجود، والا فلا ضرورة للاتصاف، ولا برهان 
الناعم افضل  تبدو في أعيننا كمالاً، كما نقول  انه تعالى يجب ان يتصف بكل صفة  على 
من الخشن، والابيض افضل من الأسود؛ لأنها ليست من صفات كمال الوجود بما هو 
وجود. واطلاق الصفات الثبوتية على الله تعالى لا تتوقف على الفهم العرفي؛ لأن العرف 
المأنوس  المعنى  هذا  على  اللفظ  فيطبق  مثلًا  الفرد  هذا  الا  يرى  لا  لأنه  شيئاً،  يفهم  قد 



161 محا�ضرات فل�سفية

العرف  يتخيّل  ما  العرف، فكثيراً  يفهمه  الحقيقة أوسع معنى مما  انه بحسب  لديه، مع 
بأن الصفات لها حدود خاصة؛ لأنه لا يراها الا محدودة بتلك الحدود. وكثيراً ما يخطئ 
اللفظ من حيث هو هو، لا  التطبيق، ونحن يجب علينا أن نفهم المعنى من  العرف في 
باعتبار ما يفهمه العرف. فنحن نتساءل عن حقيقة السمع والبصر من الناحية الفلسفية، 
وهل يتوقف السمع والبصر على الآلة أم لا؟ قلنا فيما سبق إن الآلة ليست إلا موضع 
ة، فإحساس النفس او ادراكها الحسي بذلك  سَّ ِ ة لا َحم سَّ الاحساس وهي في الحقيقة َحم
وبواسطتها  اولاً  الآلة تحس  أن  بمعنى  الحاسة،  الآلة  بمعنى وساطة  ليس حتمًا  الشيء 
ان الآلات تكون  القديم والحديث  ثبت علميا في  النفس، وإنما  ثانية وبالعرض تحس 
موضع تأثر لا موضع حس، فالأذن مثلا ليست سامعة، مثلا هناك من يسمع من فمه، 
يضع الساعة في فمه فيسمع فكيف يسمع؟ تحدث ذبذبات تحس بها النفس، فتبين ان 
السمع في الحقيقة ليس للأذن، وإنما الأذن ناقلة للتموجات تتأثر بالذبذبات، لذا تختلف 
الاسماع، فبعضنا يسمع الصوت الخفيف، وبعضنا لا يسمع إلا الصوت القوي؛ لأن 
أية قيمة،  لما كانت لهذه الآلات  النفس  القوي، ولولا  أذنه لا يهزها الا الصوت  طبلة 
فالنفس لا تحس بإحساس الأذن، ولا تبعاً لإحساس الأذن، انما النفس تحس بالأذن، 
فالإحساس ليس مشتقاً من الأذن بحيث اذا لم تكن فلا يكون حس ولا حاسة – نحن 
النائم، وما يسمع مع  نريد ان نقول ان النفس بذاتها تحس، والدليل على ذلك ما يراه 
، ولما كان من  تعطل سمعه وبصره عن العمل، ومن دون ان يكون حتى مسموع ومُبَرص
عادة الإنسان في اليقظة أّال يسمع ولا يبصر إلا بآلة، فقد جرى العرف على ذلك، ولكن 
قد يسمع ويرى بدون آلة، وقد لا يسمع ولا يرى حتى مع الآلة، كما اذا كانت النفس 
مشغولة بما هو أهم، فالصور تنطبع على العين ولا رؤية، والصوت يقرع طبلة الأذن ولا 
يسمع؛ لأن النفس في شغل عن ذلك، فالسمع هو الحس السمعي بالمسموع لا المسموع 



الفل�سفة الإ�سلامية162

الخارجي، وكذا البصر.

وعندنا المعلوم معلومان، والمسموع مسموعان، والُمبَرص مبصران، معلوم بالذات 
ومعلوم بالعرض، فالمعلوم بالذات هو الذي ينخلق في النفس وينكشف لها فتسمعه، 
فالمسموع بالذات هو الموجود في النفس، وهو جزء من النفس فتحس به، وكيف تحس 
النفس بالأصوات الخارجية وهي أمر خارجي لا صلة للنفس به، والمحسوس في الواقع 

هو الحس الذي يتقوم بالنفس وهو عين النفس.



163 محا�ضرات فل�سفية

الدر�س الثامن والع�شرون

في كونه �سميعاً ب�صيراً

الثلاثاء 1962/3/27م

أن  في  الناحية  هذه  من  استحالة  فلا  الآلة  عن  والبصر  السمع  مفهوم  جرّدنا  إذا 
يتّصف الله سبحانه بالسمع والبصر؛ لأن الآلة واسطة لمن لا يستطيع ان يسمع بنفسه 
ابتداء اما من كان له سمع وبصر ذاتي ويستطيع ان يتصل بالمسموع وبالمبصر ابتداء بدون 
آلات فليس ذلك مستحيلًا ان يسمع ويبصر بدون آلة، فهذا التأويل الذي ذكروه لتبيين 

السمع والبصر لا محل له، ولا حاجة الى هذه التأويلات والتمحّلات.

فتكون  الانفعال،  بمعنى  التأثر  هو  والبصر  السمع  أن  وهو  واحدة،  ناحية  بقيت 
النفس موضعاً للحوادث، فمن هذه الناحية يستحيل اتصافه تعالى بهذا؛ لأنه يستحيل 

أن يكون محلًا للحوادث.

نقول: ألا نستطيع ان نتصور حساً بدون أن يكون الحاس محلًا للحوادث؟

قلنا في الوجود الذهني إن قيام المحسوسات بالنفس قيام صدور لا قيام حدوث 
وحلول أي إنها تخلق العلم لا ان العلم من العوارض على النفس، فتجلي هذه الأشياء 
للنفس هو تطور للنفس واشعاع لها، فهو من افعال النفس، فهو من قبيل الاشعاع كالنور 
اشعاعات  وإنما هي  النور  ليست عوارض على  الشعاعية، وهي  الخيوط  يعطي  عندما 
النفس كقيام العارض على  وتجليات، فالنفس خلاقة، وليس قيام الحس والادراك في 



الفل�سفة الإ�سلامية164

معروضه، وليس من قبيل الانفعالات، بل النفس لها قدرة على ايجاد العلم والاعتقاد، 
فلذلك يجحد ويستيقن، ويظن ويتخيل، وكل ذلك من فعل النفس، واذا تهيأت أسباب 
العلم والاحساس وغيره، فالنفس فياضة، والنفس اذا تجلت لها هذه الاشياء تعلم بها، 
ولا تستطيع أّال تعلم بها لأن أسبابها قد تهيأت، وكذلك تحكم النفس بالبديهيات، كما 
نقول في الله تعالى: ان الشيء اذا طلب بلسان استعداده الانخراط في سلك الوجود، فالله 
اللمّي كما برهنا على  تعالى فياض لا بخل في ساحته، فيفيض الوجود عليه. وبالدليل 
انه حي قادر، فيكون اطلاق السميع البصير عليه تعالى على سبيل الحقيقة، بل هو أمر 
لابد منه ولا نحتاج الى التأويل، ولابد من الاعتقاد به، وتكون هذه الاسماء من الاسماء 
الحسنى التي يكون بها تمجيد الله تعالى، فالمسموعات والمبصرات له لا لغيره، وسمعه 

وبصره أعلى من جميع من سواه ولا يقاس به شيء أبداً. 

وسُئل الاستاذ: وهل يخلق الله علمه مع ان علمه عين ذاته؟ فأجاب: النفس تتطور 
فتحس وحيث كان الله كمالاً محضاً فيكون علمه واحساسه بالمسموع والمبصر من ذاته 

في ذاته وعين ذاته.

تبقى شبهة، وهي ان الحواس الخمس كلها احساسات بدنية، واذا كان الاحساس 
كله على درجة واحدة، ويكون بواسطة الآلات بالنسبة الى الموجودات المادية، ويمكن ان 
نتصورها بدون آلات كما في الله تعالى، فهل يصح ان نصفه تعالى بأنه شام ذائق لامس؟ 
ولماذا خص السمع والبصر بالذكر في الآيات والروايات، فنقول: يجوز أن يكون السبب 
هو أن اللمس يشعر بحركة اللامس وكذلك الذوق يشعر بحركة اللسان والشم يشعر 
بحركة جهاز الشم، إذن، فلا يجوز نسبتها الى الله تعالى، ولأن أسماءه توقيفية، والمسألة 

فيها دقة وعمق لا يتسع لها صدر هذا الحديث، والاشكال بظاهره وارد على برهاننا.



165 محا�ضرات فل�سفية

ومن جملة صفاته انه متكلم، ما معنى الكلام؟ هل معناه انه يخلق الكلام فلا يخرج 
اكملوا بهذه  الصفات الأخرى، وقد  المراد صفة أخرى غير  أم  عن كونه خالقاً قادراً، 
تكون  ولا  غيرها،  عن  متميزة  الكلام  صفة  تكون  ان  فلابد  الثمانية،  الصفات  الصفة 
بمعنى خلق الكلام. فمراد الأشاعرة من كونه تعالى متكلمًا: أن الكلام صفة ذاتية لنفس 
عنوان  تحت  داخله  الصفة  هذه  كانت  إن  وأما  وحياته،  وادراكه  قدرته  غير  وجوده، 
يَوْمَئذٍِ  فَوْقَهُمْ  رَبِّكَ  عَرْشَ  ْمِلُ  ﴿وَيَح قوله:  يصدق  فلا  الثمانية  تكمل  لم  اخرى،  صفة 

نيَِةٌ﴾)))!!! ثَمَا

وهم لأجل ان يقولوا بالكلام النفسي قالوا: اننا نبحث في نفوسنا )والنفس مثال الله 
وان لم تكن مثله(، فنجد فيها كلاماً نفسياً مقابل الحياة والقدرة والعلم، وليس المقصود 
هو اللفظ. فنحن يجب ان نبحث اولاً في أنفسنا ثم نتكلم عن الله تعالى وكيف يصدق 
عليه انه متكلم، هل عندنا صفة تسمى كلاماً وهي موجودة في النفس ليس بالوجود 
– يعلم الألفاظ والمعاني فلا  – أي الإنسان  انه  العلمي فإن كان معنى الكلام النفسي 
مرة  بالألفاظ.  الكلام، علم  بمعاني  انه علم  الأمر  غاية  العلم،  زائدة على  تكون صفة 
تخلق النفس العلم بالكلام، ومرة تخلق الكلام في مقابل العلم، فان كان الكلام موجوداً 
بوجود العلم، فليس هو صفة غير العلم، فاذا أردتم قياس الله تعالى على النفس، فاذا 
كانت النفس تخلق الكلام، فالله تعالى يخلق الكلام، واذا كان الكلام من صفات الوجود 
فيجب أن يتصف بها، وأما اذا اريد منه العلم بالكلام وارادته، فليس صفة اخرى غير 

العلم والارادة، فليس ذلك من صفات الوجود ولا يجب ان يتصف الله بها.

معاني  اخلق  أنني  صحيح  نفهمه،  لا  معنى  فهذا  تخلقه  النفس  ان  معناه  كان  وان 
واحاديث في نفسي ولكن ما معنى هذا؟ هل معناه انه يوجد الكلام في النفس ابتداء، 

))) الحاقة: 17.



الفل�سفة الإ�سلامية166

او يوجد العلم بالكلام. هل هناك كلام نفسي له وجود غير الوجود العلمي الذهني، 
المعنى  الاشاعرة هذا  أراد  فاذا  له،  نتعقَّ الذي لا  الذهن، هذا هو  المعاني في  غير وجود 
وهم يريدونه ويسمونه الكلام النفسي ويعتبرونه صفة أخرى غير العلم والارادة بحيث 
تكون النفس ظرفاً لوجوده، فنحن في هذا لا نتعقل الكلام النفسي فينا، فكيف نتدرج 

الى الله تعالى لنفهم صفة الكلام فيه على هذا المعنى المجهول؟



167 محا�ضرات فل�سفية

الدر�س التا�سع والع�شرون

الكلام

الاثنين 1962/4/20م

على أي أساس يقوم الاعتقاد بأنه تعالى متكلم؟ قلنا فيما سبق انه إذا كانت الصفة 
صفات  من  الكلام  فهل  بها،  الله  اتصاف  فيجب  بما هو موجود،  الموجود  صفات  من 
كمال الموجودات المادية أو من كمال أصل الوجود؟ مهما فرضنا الكلام فهو من صفات 
الآلات أو الأشياء المادية، فلا يعقل ان يكون قائمًا في ذات واجب الوجود، فقيامه به 
غير ممكن اذا كان الكلام بمعنى الصوت، فالأشاعرة لا يقصدون كونه متكلمًا بمعنى 

الصوت المسموع وإنما يقولون: 

وإنام� ال��ف��ؤاد  لفي  ال��كال�م  دليلًاإن  الفؤاد  على  الكلام  جعل 
فليس الغرض قطعاً من كونه تعالى متكلمًا أن اللسان يظهر الصوت فلذا يستدلون 

على كلامه بهذا البيت.

فنقول: ان الكلام الذي يكون بقرع الأصوات ليس هو ذلك الكلام الذي يجب 
به  يتفوه  ان  يمكن  لا  أمر  لأنه  مقصودهم؛  ليس  قطعاً  هذا  تعالى،  الله  به  يتصف  أن 
موحد؛ لأن الصوت من صفات الممكنات، ولا يعقل اتصاف واجب الوجود بها، وإنما 
يتصف تعالى بصفات الوجود بما هو موجود، وكل صفة للممكن بما هو ممكن يستحيل 
زمان، ولا  له جسم، ولا  ليس  انه  نقول:  كما  عنه  تسلب  بل  تعالى بها،  الله  يتصف  أن 
واحدة  صفة  الى  ترجع  السلبية  الصفات  فكل  السلبية.  الصفات  هذه  آخر  الى  مكان، 



الفل�سفة الإ�سلامية168

الى سلب صفات الإمكان، أي سلب  يرجع  الوجود  الوجود، ووجوب  هي وجوب 
السلب  وسلب  والعدم.  الوجود  الطرفين  ضرورة  سلب  يعني  والإمكان  الإمكان 
للضرورة يرجع الى اثبات الضرورة وهو نفس وجوب الوجود، فنفي الصفات السلبية 
يرجع الى وجوب الوجود، فيستحيل ان يتصف الله تعالى بأية صفة سلبية؛ لأنه صرف 
الوجود، ويستحيل ان يدخل في حقيقته العدم، والا لم يكن صرف الوجود. ولذا نقدنا 
مَن أرجع الصفات الثبوتية الى السلبية، فقال: إن العلم معناه عدم الجهل والقدرة معناه 
عدم العجز، وهكذا بقية الصفات، وتصوروا ان تعددها يمنع من كونها عين الذات، 
الوجود يكون عين  ما كان محض  الذات، ولكن  نفس  فتنتزع من  اذا كانت سلبية  أما 
التحقق والصفات السلبية اذا كانت منتزعة من نفس الذات صارت الذات أمراً عدمياً، 
العقيدة وهو أفظع من القول  القول أفظع ما يتصور في  ولم يكن محض الوجود، فهذا 
الصدوق  به  وابتدأ  القول  الى هذا  الذات، وقد ذهب  زائدة على  الثبوتية  الصفات  بأن 

وعجيب من المتكلمين المتأخرين التزامهم بهذا.

الممكنة؛ لأن كل  الصفة  منها  يراد  ان  يمكن  الكلام لا  إن صفة  وعلى كل حال، 
الوجود،  الوجود؛ لأنه محض  يتنزه عنها واجب  ان  بما هو ممكن يجب  الممكن  صفات 
والا لم يكن صرف الوجود. إذ هم متفقون معنا أن صفة الكلام الذي يكون بالآلات 
ه عن ذلك، بل هم  ليست من صفات الله تعالى، بل من صفات الممكنات، والله تعالى منزَّ
يقولون ان هذا الكلام الصوتي يدل على صفة نفسية كمالية، وهي التي يتصف بها الله 
تعالى؛ لأنها من صفات الوجود، وهي صفة مستقلة في مقابل العلم والقدرة، ولما وجب 
ان يكون الله عالماً قادراً وجب ان يكون متكلمًا، لأن الكلام هو من كمال الوجود لا من 
صفات الممكنات بما هي ممكنات، كالعلم والارادة، فلابد أن يكون الكلام من صفات 
ليعبر عنه.  به  فينطق  يتكلم يهيئ كلامه في نفسه،  ان الإنسان حينما  الله تعالى. لا شك 



169 محا�ضرات فل�سفية

فالكلام موجود في النفس والقلب فهو موجود، فالكلام أساسه في الحقيقة احضاره في 
النفس ثم ابرازه بالصوت، فالصوت مبرز للكلام لا غير، وليس معنى عدم اخراجه 
ربه.  فقد عرف  نفسه  النفس، ومن عرف  فهو من صفات  أنه غير موجود،  بالصوت 
هكذا قالوا. بحثنا سابقاً في أن الكلام الذي يريدونه هو الذي يحضره الإنسان بالتخيل 
والعلم والارادة، فمعنى أنه يناجي نفسه أي انه يحّرض الألفاظ ويحّرض المعاني في ذهنه. 
هل  والمعاني  الذهنية  الألفاظ  هذه  بالكلام؟  العلم  خلق  أو  الكلام  خلق  الإنسان  هل 
هي بنفسها موجودة كالعلم موجودة في الذهن؟ أم هي من الموجودات الذهنية أي إنها 
توجد بالعلم والارادة، فتكون متعلقاً للعلم والارادة، فلا تكون صفة زائدة على نفس 
العلم والارادة، فلا تتصف النفس بصفة اخرى غير العلم. المعلوم بالذات وجوداً نفس 
العلم لكن مع ذلك زائدة على الارادة والعلم، أم هي في الحقيقة متعلقة للعلم والارادة، 
وإذا كانت متعلقة للعلم والارادة فتكون موجودة بوجود العلم، فلا تكون صفة زائدة 
عليها. هم يتصورون أن هذه الصفة قائمة في النفس زائدة على النفس والعلم والارادة، 
فاذا ثبت ذلك فيجوز اتصاف الله تعالى بها؛ لأنها من صفات الموجود بما هو موجود. 
نقول: لابد أن يعنوا من صفة الكلام أنها هي صفة للوجود في مقابل العلم، أما اذا كان 
بمعنى عالم بالكلام فلا تزيد عن حقيقة العلم، فلماذا تعدونها من جملة الثمانية؟ هم لا 
يريدون ذلك بل يريدون ان صفة الكلام النفسي هي صفة قائمة بالنفس، فلذا يقولون 
بأن القرآن الكريم قديم، ولكن اذا كان القرآن من مخلوقات الله تعالى فلماذا يكون قديمًا، 
في حين أنهم لا يقولون بقدم العالم؟ بل يقولون بأنه – أي الكلام النفسي – من صفات 
الله، وما دام الله تعالى قديمًا فكلامه قديم، والقرآن من كلام الله فهو اذن قديم، فيجعلون 
قال  من  القرآن، وكل  بقدم  يقولون  فلذا  والارادة،  العلم  مقابل  ثابتة في  الكلام صفة 

بحدوثه عوقب بالقتل في فتنة افتعلها بنو العباس.



الفل�سفة الإ�سلامية170

هل الكلام النفسي قائم بالنفس بقيام علمي وارادي؟ فيدخل تحت العلم فلا يكون 
– فهي من صفات  العلم  – أي صفة  ان كان في مقابلها  العلم، وأما  صفة زائدة على 

الموجود بما هو موجود فيجب ان يتصف الله تعالى بها، فتكون واجبة الوجود وقديمة.



171 محا�ضرات فل�سفية

الدر�س الثلاثون

في اتحاد الطلب والإرادة

ال�سبت 1962/4/7م

الطلب  باتحاد  يقولون  الامامية  متكلم.  الله  ان  مسألة  من  منبثقة  المسألة  هذه 
والارادة، والأشاعرة يقولون بتعدد الطلب والارادة، كيف ينبعث هذا من مسألة ان الله 
متكلم وكيف يترتب عليه؟ نحن نقول: إن الله متكلم بمعنى انه موجد الكلام وخالق 
له، ولكن ذلك لا يزيد على الخلق والارادة، فليس هناه أن هناك كلاماً نفسيا موجوداً 
يستدلون  هم  ولكن  تعالى.  الله  الى  وبالنسبة  الينا  بالنسبة  الموجودة  الصفات  مقابل  في 
يريد  لا  بأمر  أحداً  شخص  امتحن  اذا  الامتحان  موارد  في  بأنه  النفسي:  الكلام  على 
واذا  وحقيقي،  جدي  والأمر  وانقياده،  طاعته  ومدى  العبد  لتجربة  الخارج  في  وقوعه 
تخلف العبد عُدّ عاصياً، واستحق العقاب، ومع ذلك فان الله لا يريد وقوع ذلك العمل 
خارجاً، فليست هناك ارادة جدية من الآمر. فهنا طلب ولا ارادة فهي من أفراد الكلام 
النفسي، اذن فالطلب بزعمهم غير الارادة، وهو موجود في النفس بشكل مستقيل عن 
ويعتبرون هذا هو  آخر،  إرادة ولا علمًا ولا شيئاً  ليست  النفس  فهو صفة في  الارادة، 
النفس  قائمًا في  الطلب والأمر الامتحاني  فيعتبرون  النفسي،  للكلام  الواضح  المصداق 
في  والامامية  والارادة.  الطلب  بين  فيفككون  علم  ولا  بإدارة  وليس  مستقلًا،  قياماً 
مقابلهم يقولون: ان الطلب هو الارادة، واذا لم يكن طلب فلا تكون ارادة، ولا ارادة 
شيخنا  الامامية؟  قول  في  الامتحاني  الأمر  في  الارادة  وجود  نعرف  فكيف  طلب،  بلا 



الفل�سفة الإ�سلامية172

صاحب الكفاية تعرّض الى هذه المسألة فقال قولاً عجيباً: انه لا نزاع حقيقي بين القوم 
وإنما هو نزاع لفظي – مع أن الواقع ان النزاع حقيقي – قال: عندنا شيئان إرادة واقعية 
حقيقية أي ما هو إرادة بالحمل الشايع، وارادة إنشائية وهي تسمى بالطلب، فمن قال 
طلب  فعندنا  الحقيقي.  الطلب  عين  الحقيقية  الإرادة  إن  قال:  والإرادة  الطلب  باتحاد 
إنشائي وطلب حقيقي، وإرادة إنشائية وإرادة حقيقية، فالطلب الإنشائي عين الارادة 
الإنشائية، والإرادة الحقيقية عين الطلب الحقيقي. ومن يقول )الأشاعرة( بعدم اتحادهما 
قصده ان الطلب الانشائي أي الارادة الانشائية مغايرة للإرادة الحقيقية، فافترق الطلب 
عن الارادة، ونحن أيضاً نقول بافتراقهما بهذا المعنى لأن الارادة الحقيقية بالنفس، ولا 
صاحب  افاده  ما  خلاصة  هذا  باللفظ،  تتعلق  الانشائية  والارادة  باللفظ،  لها  علاقة 
النزاع أصيل وليس لفظياً؛ لأنهم يقولون  الكفاية في هذه المسألة. نحن نقول: ان هذا 
ان الطلب الحقيقي القائم بالنفس الذي تدل عليه الأوامر الامتحانية لا ارادة حقيقية 
وراءه، والارادة هنا انشائية فقط، لأن الآمر يريد أن يظهر الأمر فقط، فنحن نتساءل 
ما معنى وجود طلب بدون ارادة؟ الألفاظ ليست موضوعة للمعاني الخراجية بما هي 
خارجية ولا للذهنية بما هي ذهنية، أي إن ما في الخارج يستحيل نقله باللفظ، وكذلك 
ما في الذهن كما قرر في علم الأصول، إنما الألفاظ موضوعة في قبال نفس المعاني بما هي 
هي لا من حيث هي موجودة في الخارج او في الذهن لان ما في ذهني لا يمكن ان ينقل 
الى ذهنك والا لزم ان يكون للوجود وجود وهو تحصيل للحاصل، وإنما ينتقل المعنى لا 
بما هو موجود ذهني، فيوجد بوجوده ذهني آخر في ذهنك، فاللفظ دوره فقط أنه يحضر 
المعنى، فالألفاظ تكون بديلًا لما في الخارج أو الذهن، فليست الألفاظ تدل على المعاني 

بما هي موجودة في الخارج او الذهن، بل بما هي هي.

ايجاد  وهو  اللفظ،  بواسطة  المعنى  ذلك  إيجاد  هو  الفرض  يكون  الإنشاء  مقام  في 



173 محا�ضرات فل�سفية

الخارجي  البيع  اما  الاعتباري،  المعنى  لهذا  ايجاد  )بعِْتُ(  فكلمة  حقيقي،  لا  اعتباري 
الله  اعتبار  بأسبابه، وهو  يوجد  بل  له،  اللفظ علة  يكون  ان  بمعنى  باللفظ،  يوجد  فلا 
الطلب  معناها  وليس  واحضارها،  المعاني  إظهار  حكمها  فالألفاظ  المعتبر،  واعتبار 
الحقيقي والارادة الحقيقية، ولا يعني ان الطلب قائم بالنفس، وإنما انشأت الطلب، وقد 
الأخرى،  الدواعي  سائر  او  التعجيز  بداعي  او  امتحانياً  او  حقيقياً  الطلب  هذا  يكون 
فهذه قصود تكون في النفس هي التي تدعو الى انشاء هذه الألفاظ، فليس هناك صفة 
موجودة اخرى في النفس تسمى بالطلب الحقيقي في مقابل الارادة الحقيقية أو الانشائية 

وكل الصفات موجودة في النفس بوجود العلم والارادة.



الفل�سفة الإ�سلامية174

الدر�س الحادي والثلاثون

في اتحاد الطلب والارادة

الاحد 1962/4/8م

ذكر العلامة في مسألة الجبر والتفويض أن الأشاعرة الذين ينكرون الحسن والقبح 
العقليين، لأنه لا يمكننا ان نتحكم في الله فنقول هذا حسن وهذا قبيح، بل الله يفعل ما 
يشاء حتى الظلم، ﴿لَا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ﴾)))، فهم ينكرون السببية الطبيعية، 
ويقولون بأنه سبب كل شيء، ولا سببية طبيعية بين الأشياء، وان الله فاعل ما به الوجود 
المختارين وغير  الفاعلين جميعاً  الوجود، فكل الاشياء تصدر عنه، وان  وفاعل ما منه 
المختارين ليسوا فاعلين حقيقة، فكل الاشياء الواقعة إنما تقع بفعله. هذا ما نسبه العلامة 

اليهم.

وقد جاء عن الأشاعرة: إن الله يريد ما لا يأمر به ويكره ما يأمر به، ودليلهم على 
ذلك: أن الله فاعل كل شيء، وهو يفعل بإرادة، فالله مريد لكل هذه الأشياء. فالمعاصي 
التي يرتكبها العصاة إنما فعلها الله تعالى؛ لأن كل ما فيه الكون مخلوقاته، ففعل العاصي 
مراد له تعالى. هو كامل القدرة والسلطة ولا يخرج عن سلطاته شيء في الأرض ولا في 
السماء، ففعل الكافر ما دام داخل الوجود فهو مراد له، اذن فقد نهاه عن الفعل وهو 
يريده، ويأمره بالشيء وهو لا يريده، فنقول لهم هذا قبيح عقلًا، فيقولون لا قبح عقلي. 
فنقول: الارادة على قسمين: ارادة تكوينية وارادة تشريعية، وهذه لم تدخل في بحوث 

))) الانبياء: 23.



175 محا�ضرات فل�سفية

ان  اريد  انا  فمثلا  الإنسان.  بفعل  الارادة  تتعلق  ان  التكوينية هي  والارادة  الاشاعرة، 
اتكلم فهذه ارادة تكوينية، واريدك ان تسمع كلامي فهذه ارادة تشريعية، فسماعك لا 
إليه  الدعوة  الغير فأوجه  الفعل من  فأنا أحب ان يصدر  يصدر عني بل يصدر عنك، 
هو  عملته  فالذي  التكويني  مرادي  لا  التشريعي  مرادي  حصل  فقد  فعل  فاذا  ليفعل، 
توجيه الدعوة فهو مرادي بالإرادة التكوينية، أما فعل الغير فهو ما اردته ارادة تشريعية 
ارادة  تكون  حتى  الشوق  هذا  فيقوى  الفعل،  هذا  الى  الشوق  نفسه  في  احدث  إني  أي 
تكوينية له فيفعل، بتوضيح آخر: لما كنت راغباً في فعل شخص فابعثه على هذا الفعل 
بالطلب، فإنشاء الطلب فعل صدر مني بالإرادة التكوينية، فاذا سمع المخاطب طلبي 
ورغب بالفعل فيفعل بإرادته التكوينية وإرادتي لفعله إرادة تشريعية، وإرادته هو لفعله 
وارادتي لفعلي وأمري – أي صدور أمري ارادة تكوينية. والارادة التشريعية غير الارادة 
التكوينية؛ لأن معنى الارادة التشريعية أني اريد ان يصدر الفعل من غيري، فاذا عصى 
الفعل  ارادة صدور  التشريعية هو  التشريعية، فقوام الارادة  انه لم يحقق الارادة  فمعناه 
من الغير بشرط صدوره من الغير، والشوق مهما تأكد عند الآمر لا يكون ارادة لنفس 
الفعل. يعني ان الشوق التشريعي مهما تأكد فلن يكون تكوينياً، أي لا يمكن ان أقوم 
أنا بالفعل بنفس الشوق الذي أريد به ان يقوم غيري بالفعل، فاذا أردت القيام بذلك 
ارادة تشريعية وارادة تكوينية، وكل  له  تعالى  ان الله  فنقول:  ارادة تكوينية  الفعل فهي 
فعند  بإرادة تشريعية،  والنواهي صادرة  تكوينية، والاوامر  بإرادة  الاشياء صادرة عنه 
التعبير )أراد ما نهى عنه( لا مقابلة بينهما لأنه ارادهُ بالإرادة التكوينية، ونهى عنه بالإرادة 
التشريعية، وكذلك التعبير )كره ما أراده( أي كره تكويناً ما أرادهُ تشريعاً، فلا تناقض 
ولا محال، فأنا كرهت ان يصدر مني ولكن أريد ان يصدر من الغير ولا يكون تناقض؛ 

لأن التناقض انما يقع اذا كانت الإرادة في كلا الطرفين تكوينية.



الفل�سفة الإ�سلامية176

كذلك حينما نقول: أمر بما يكره أي اراد ما يكون أي اراد بالإرادة التشريعية ما كره 
ان يصدر عنه بالإرادة التكوينية.

هم يقولون: إن فعلي هو فعل الله، فهو يكره ان يصدر مني الفعل، ولكن يفعله، 
فيكون تناقض في قولهم؛ لأنه يريد ويكره بالإرادة التكوينية، فإذا كان فعلي هو فعل الله 
مباشرة، وقد أراده، وان كان يكره ان يصدر مني، فليس هو كاره لنفس الفعل، بل بما 
هو صادر مني مكروه لله، وبما هو فعله محبوب له، غاية الأمر انه يلزم منه القبيح، ولا 

نقول بالقبح العقلي، هذا ما نسب اليهم – أي الأشاعرة-.

بقي ان نبحث في مسألة كيفية دخول الشيء في القضاء الإلهي، اذا كان الله خالقاً 
كل شيء. وهي مسألة مهمة ينبغي ان نتأمل فيها.



177 محا�ضرات فل�سفية

الدر�س الثاني والثلاثون

دخول ال�شيء في الق�ضاء �أو القدر

الأربعاء 1962/4/11م

كان كلامنا فيما نسب الى الأشاعرة من ارادة ما يكره او كراهة ما يأمر به، وأن افعال 
البشر كلها مخلوقة لله، فالمعاصي التي يفعلها البشر قد نهاهم عنها، ولكنه خلقها، وقلنا 
ان هذه تناقضات، وقبيح نسبة القبيح الى الله تعالى. والأشاعرة يمكنهم أن يقولوا مثل 
هذا ولا أقول إنهم قالوا نفس هذا الكلام؛ لأن الأشاعرة لم يذكروا الإرادة التكوينية 
والتشريعية، بل هم اعترفوا بالاشكال الذي وجه اليهم، ولكن قالوا إن الأمر لا يجب 

ان يصدر عن ارادة ولا يجب ان يصدر النهي عن كراهة.

ويمكن توجيه كلامهم من غير لزوم المحال وهو أنه عندما يأمر بشيء فهو يريده 
إرادة تشريعية ولكن قد لا تتعلق به الإرادة التكوينية وان تعلقت به الإرادة التشريعية 

فقد فيرتفع التناقض، غير أن هذا قبيح.

فهذا التناقض الذي يبدو لأول وهلة يزول اذا قلنا ان هناك ارادة تشريعية وارادة 
تكوينية تتعلق احداهما بشيء وتتعلق الاخرى بشيء آخر، فيأمر بما لا يريد و ينهى عما 

يريد.

ولكن قبيح ان يكون الفعل فعل الله وان صدر في الظاهر من العبد، فالعبد ليس 
مستقل الارادة في أفعاله وإنما هو موضع للفعل في مفروض الأشاعرة، وكل الموجودات 



الفل�سفة الإ�سلامية178

والأفعال هي أفعال الله تعالى، فهل يفرضون ان الله نهى عن شرب الخمر وهو يفعل 
فهو  التشريعي،  بالنهي  عنه  ما نهى  نفس  التكوينية،  بالإرادة  يريد  يعني  الخمر،  شرب 
يكره تشريعاً ما يريده تكويناً، هذا قبيح لأنه لا يجوز عقلًا ان اكره شرب الخمر ثم ألجئه 
الى الشرب جبراً واعاقب عليه. وهذا يعني اني اكره تشريعاً ان يصدر هذا الفعل من 
زيد ولكن أفعله تكويناً، واكره ان اقوم به انا ولكن أريد ان تقوم به أنت. حل الاشكال 
التشريعية  الارادة  متعلق  باختلاف  الكفاية  صاحب  فعله  كما  يكون  لا  الاشاعرة  على 
والتكوينية؛ لأن هذا يمكن تصوره بالنسبة الى العبد، ولكن لا ينسب هذا الى الله. ففي 
العبيد، الآمر والمأمور كل منهما مستقل عن الآخر، ولكن هذا لا يصدق بالنسبة الى الله 
لأن العبد ليس له استقلال في الأعمال فيتحد متق النهي التشريعي والارادة التكوينية، 

فهو يأمرني ويجبرني على الترك، وينهاني ويجبرني على الفعل فكيف يتعقلونه؟

وصاحب  المشكل،  للموضوع  حلًا   – الارادتني�  بين  التفريق  أي   – هذا  فليس 
بالنسبة الى  الكفاية حل هذا الاشكال على مذهب الامامية، ولكن هذا لا يكون حلًا 

الأشاعرة؛ لأن الفاعل واحد على كل حال.

فإذن كيف نحلها على طريقة الامامية؟ على طريقة الأمر بين الأمرين.



المحتويات

3 المقدمة	 

ال�سنة الأولىمباحث الوجود

7 الدرس الأول/ تمهيد  	 
10 الدرس الثاني/ تعريف الوجود 	 
11 الدرس الثالث/ اشتراك الوجود 	 
12 الدرس الرابع/ زيادة الوجود على الماهيّة 	 
14 الدرس الخامس/ أصالة الوجود 	 
18 الدرس السادس/ العدم مفهوم واحد والمعدوم ليس بشيء 	 
20 الدرس السابع/ إعادة المعدوم 	 

ال�سنة الثانية/ )مباحث الوجود الذهني(

25 الدرس الثامن/الوجود الذهني 	 
27 الدرس التاسع/الملجئ الى إنكار الوجود الذهني 	 
31 الدرس العاشر/ رد لشبهتي منكري الوجود الذهني 	 



180

33 الدرس الحادي عشر /الجعل قسمان: 	 
35 الدرس الثاني عشر/ ما هو المجعول لذاته؟ الوجود أم الماهية؟ 	 
38 الدرس الثالث عشر/ تقسيم الوجود الى المحمولي والرابط 	 
40 الدرس الرابع عشر/ تحقيق معنى الوجود الرابط 	 
43 الدرس الخامس عشر/ مواد القضايا وجهاتها 	 
45 الدرس السادس عشر/ الجهات اعتبارات ذهنية 	 

ال�سنة الثالثة/)مباحث العلة والمعلول(

51 تمهيد: 	 
52 1. القول بالصدفة: 	 
62 2. السببية الطبيعية: 	 
70 3. التسلسل في العلل: 	 
75 والخلاصة: 	 
76 البرهان على استحالة التسلسل: 	 

 محا�ضرات فل�سفية 

الفل�سفة وعلم الكلام

81 الدرس الأول/ نشأة علم الكلام 	  
83 الدرس الثاني/ هدف الفلسفة، وهدف علم الكلام 	 
86 الدرس الثالث/ أثر الآراء اليونانية على أفكار المسلمين 	 



181

88 الدرس الرابع والخامس	 
92 الدرس السادس/الجبر والتفويض  	 
94 الدرس السابع /الجبر والتفويض 	 
95 الدرس الثامن /ماهية واجب الوجود انيته 	 
99 الدرس التاسع/البديهيات العقلية الاولى 	 
102 الدرس العاشر/خطواتنا في البحث الالهي 	 
104 الدرس الحادي عشر/في مراحل البحث الالهي 	 
107 الدرس الثاني عشر/خطوات البحث الإلهي 	 
111 الدرس الثالث عشر /عينية الصفات للذات 	 
116 الدرس الرابع عشر/شرح كلمات امير المؤمنين في خطبة التوحيد 	 
120 الدرس الخامس عشر /شرح كلمات امير المؤمنين في التوحيد 	 
123 الدرس السادس عشر /الأثنينية توجب التجزئة 	 
127 الدرس السابع عشر /في علمه تعالى 	 
131 الدرس الثامن عشر/علم الله تعالى 	 
135 الدرس التاسع عشر/علمه تعالى بالأشياء  	 
138 الدرس العشرون/علمه تعالى 	 
141 الدرس الحادي والعشرون/علمه تعالى بالأشياء 	 
144 الدرس الثاني والعشرون/القدرة 	 
147 الدرس الثالث والعشرون/القدرة 	 
150 الدرس الرابع والعشرون/الحياة 	 
153 الدرس الخامس والعشرون/الحياة – السمع والبصر 	 



182

157 الدرس السادس والعشرون/في السمع والبصر 	 
160 الدرس السابع والعشرون/في أنه سميع بصير 	 
163 الدرس الثامن والعشرون/في كونه سميعاً بصيراً 	 
167 الدرس التاسع والعشرون/الكلام 	 
171 الدرس الثلاثون/في اتحاد الطلب والإرادة 	 
174 الدرس الحادي والثلاثون/في اتحاد الطلب والارادة 	 
177 الدرس الثاني والثلاثون/دخول الشيء في القضاء أو القدر 	 



HAWZA OF NAJAF LEADER IN INNOVATION



2

مو�سوعة العلامة ال�شيخ محمد ر�ضا المظفر )قد�س �سره(

الكتاب: درا�سات وبحوث فل�سفية.

ت�أليف: العلامة ال�شيخ محمد ر�ضا المظفر )قد�س �سره(.

اعداد وتحقيق: الدكتور محمد جواد الطريحي.

الإ�شراف العام: اللجنة التح�ضيرية

التدقيق اللغوي : 

الاخراج الطباعي: علاء �سعيد الأ�سدي.

الت�صميم: محمد قا�سم عرفات.



كْمَةَ فَقَدْ  ِ كْمَةَ مَنْ يَ�شَاءُ وَمَنْ يُ�ؤتَْ الْح ِ ﴿يُ�ؤْتِي الْح

رُ �إِلَّا �أوُلوُ الْأَلبْاَبِ﴾ كَّ ًا كَثِيًرا وَمَا يذََّ �أُوتِيَ خَْري



4



5

ت�صدير

بسم الله المنعم المفضل

من دواعي التوفيق – ولله الحمد – أن تتهيّأ الفرصة للاهتمام بتكريم شخصيّة الشيخ 
الرائع )أحلام  كتابه  الثانية من  للطبعة  فنقدم  القلميّة  بتبنيّ مشروع نشر لآثاره  المظفّر 
اليقظة( الذي طالما تشوّقت أعلام الفضيلة إلى مطالعته ولا أكتم أنّ الفرحة – بطبعته 
الأولى – غمرت صدور المعنيّين بالدراسات الفلسفيّة خاصّة للوقوف على معالم فلسفة 
صدر المتألهين بما أفاض به البحث المظفري سواء بما قدّمه من دراسة وافية في السيرة أو 
ما طرحه من أفكار وأفاد به من مؤاخذات عليه بما يعدّ فتحاً كبيراً في الكتابة الفلسفيّة 
حيث يتّضح من ذلك المكانة الجليلة لاهتمامات المظفر وعمقه الفلسفي مما يزيد – بلا 
شك – مسؤوليتنا عن وعي معطيات الدرس الفلسفي في جامعة النجف الأشرف آنفاً 
العلميّة  الأطروحات  هذه  أمثال  لإغناء  المناسبة  الأرضيّة  وإعداد  ومستقبلًا  وحاضراً 

الرائدة بالدرس والنقد الموضوعي وإنهاء الدور السلبي للتجاهل والمعارضة.

كما أود الإشارة إلى ما أضفناه إلى هذه الطبعة من الدراسات والبحوث الفلسفية 
التي سترسم حتمًا للقارئ الكريم صورة متكاملة – إلى حدّ ما – عن أسلوب الدراسة 
الفلسفيّة التي يطرحها الشيخ والتي تمثّل معلمًا مهمًا من ريادة فكره التجديدي بخاصة 
عند  الفلسفي  الفكر  بتحليل  يتعلّق  ما  أو   الإمام علي عند  المعرفة  بنظريّة  يتعلق  ما 
ابن سينا والكندي آملين بعونه تعالى أن نستكشف في المستقبل دراسات أخرى لم نطّلع 

عليها الآن. 



درا�سات وبحوث فل�سفية6

المشكّلة  اللّجان  أعضاء  إلى  والتقدير  بالشكر  أتقدّم  أن  المناسبة  بهذه  ويسعدني 
لإعداد المؤتمر العلمي العالمي وإنجاحه لهذه المبادرة الكريمة. 

ومن الله السداد. 

محمد جواد الطريحي

غرة شهر ربيع الأول 1437

2016 / 1/ 11

هولندا



 الق�سم الأول 

 �أحلام اليقظة 
مع الفيل�سوف �صدر المت�ألهين



8



9

تقديم 

لقد كان من حسن التوفيق تشّرفي للاهتمام بدراسة الدور الحضاري لمدينة النجف 
الأشرف))) ومكانتها المتميزة على مستوى الفكر والثقافة الإسلامية الرائدة التي تجلّت 
المسلم وتطويره  العقل  تنمية  الغابر والحاضر في  تاريخها  في مواقف أعلامها بما سجله 
وإعادة تشكيله وفق مقتضيات التفاعل والتلاقح والتأثير في صياغة العقلية الإسلامية 
في ضوء مستجدات ما يحصل على الساحة الفكرية في التاريخ الحديث والمعاصر، مع 
تميزها بالحفاظ على الثوابت ووعي متطلبات المرحلة، فحين واجه العالم خطاب النهضة 
لاستقطاب  والعدد  العدّة  في  المؤثرة  مساهماتها  العلمية  النجف  لحاضرة  كان  الحديثة 
في  المناسب  والقرار  الإص�لاح،  مسيرة  ومواكبة  التجديد  مفاهيم  في  النوعي  المنجز 
الأمة  لتطلعات  الهادفة  البنى  تأسيس  في  والمشاركة  والسياسية  الاجتماعية  القضايا 
الناهضة بأسباب الرقي الذهني، والوسطية في التقابل بين الأصالة والمعاصرة في مساحة 
الأجيال  لمستقبل  يقدم  بما  العصرية  العلوم  وأسلمة  الشرعية،  العلوم  لتأصيل  متوازنة 
زاداً معرفياً يستوعب هموم الإنسان والمجتمع ويسمو في عطائه الإنساني نحو تأصيل 

لغة الحوار مع الآخر والتسامح والمحبة والسلام.

وفي ضوء ما سبق نكتشف دور الريادة والتأسيس لشيخ الفكر الإصلاحي المجتهد 
المجدد سماحة آية الله الشيخ محمد رضا المظفر – – الذي بذل قصارى جهده و وقف 

))) بدأت منذ أكثر من ثلاثة عقود بإعداد المشروع لم أنقطع خلالها عن جمع المعلومات وتصنيفها 
وفق خطة مدروسة في وقتها وإلى الآن وقد كان من محاور الدراسة المهمة ما يتعلق بـ)الموسوعة الكاملة 

للشيخ المظفر( ومنها هذه الحلقة التي تمثل جزءاً من الجانب الفلسفي.



درا�سات وبحوث فل�سفية10

نفسه الغالية لتحقيق ما تصبو إليه المؤسسة الدينية في النجف في حاضرها التي كانت 
الإسلامية  والعقيدة  الشريعة  دراسات  العلمية في  لمستقبل جامعتها  والتخطيط  تعيشه 
والفلسفة  الحكمة  دراسات  ومنها  الواعدة  اتجاهاتها  بمختلف  تقدمها  مسيرة  ورفد 
العالية. وقد اجتمعت لديه مقومات النجاح في الدرس والتدريس والمباحثة والتأليف 
فانبرى يصدر عن نفس مطمئنة بخطى واثقة ليضع اللبنات الأساسية في كيان معرفي 
حالم ومجاهداً بعلمه وعمله، بقلمه وخطاه، متوثباً بقلب شجاع ليتحمل بالصبر والرضا 
ما يواجهه المصلحون عادة من أبناء الزمان، متحلّياً برباطة جأشه لإيمانه بأن الإخلاص 

لله ينمو ويخلد.

وأعماله  المظفر  الشيخ  تراث  لجمع  أتصدى  أن  والاعتزاز  الفخر  دواع��ي  ومن 
منتدى  المشروع جمعية  تتبنى  وأن  رأياً،  أو  مقالة  أو  بحثاً  أو  كتاباً  كانت  الفكرية سواء 
النشر في النجف متمثلة في عميدها العلّامة الأستاذ الدكتور الشيخ محمود المظفر– دام 

عزه–.

وبعد إنجاز بدايات موفقة كانت تصلح أن تتحقق فيها نقطة البدء كانت الظروف 
القاسية في العراق قد حالت دون ذلك، ولم يفتّ في ساعدي ما جرى حيث توفرت لي 
أسباب التوفيق – على الرغم من ظروف الهجرة ومضايقاتها – للتواصل مع المشروع 

والإصرار على إنجازه. 

شبابها  المنتدى  جمعية  تجدد  حيث  يافعاً  جديد  من  الحلم  ليولد  أمراً  الله  ويقضي 
لتُغذّ سيرها في إشراقة بهية تطالع نهضتها الجديدة في باكورة أعمال فكرية جليلة – كما 

عهدناها –.

بمفاتحتي   – توفيقه  دام   – القاموسي  رضا  محمد  الفاضل  الأستاذ  أخي  ويبادر 
البحث  بإصدار  ابتداءً  المظفري(  )التراث  الجمعية وطموحها لإحياء  برغبة  وإعلامي 



11 تقديم

الموسوم بـ )أحلام اليقظة())) ويتفضل فيزودني بمصورة النسخة المخطوطة لأضيفها إلى 
أصول ما جمعته من البحث، فعدت – ولله الحمد على نعمائه – لإعادة النظر في الأصل 

المطبوع))) منه والمخطوط.

ولاستكمال البحث من ما يتعلق به كافة أضفت إليه مقدمة كتاب الأسفار الأربعة 
التي كتبها المظفر لكتاب الاسفار ودوّن فيها لمؤاخذته على صاحب الكتاب، وأعددتها  

للنشر على الصورة التي يجدها القارئ الكريم.

ومما لابد من تسجيله من خلال تحقيق النص ومقابلته أمور:

أولاً: حرصت على الالتزام بما أثبته الشيخ المظفر في بحثه من دون زيادة أو تغيير لما 
أشار إليه من مصادره التي استقى منها؛ فلم أثقله بهوامش تطغى على روحية أسلوب 
البحث الذي طمح كاتبه تبسيط مادته بلغة قصصية أدبية، وتقديم المفاهيم والأفكار 
العلمية في  المادة  بموارد  أدرى  الفن والاختصاص فهم  أهل  زاداً شهياً وأما  الفلسفية 

مظانها المعروفة والمتيسرة في عالم اليوم.

الآيات  كاستخراج  إليه  الإشارة  ينبغي  ما  لبعض  الهوامش  من  لابد  كان  ثانياً: 
القرآنية والأحاديث الشريفة، أو تراجم الأعلام، أو ما إلى ذلك. 

وعرضه  المظفر  الشيخ  قبل  من  أساساً  البحث  موضوع  استيفاء  أغنانا  لقد  ثالثاً: 
بأسلوب فني رائع تماماً عن أية زيادة محتملة أخرى.

ه الشيخ في النسخة المخطوطة بـ)حلم اليقظة( ونشره في مجلة العرفان وغيرها بـ)أحلام  ))) سّام
اليقظة(.

))) سبق ان نشر الشيخ المظفر في حياته قسمًا من الأحلام في عدة مجلات منها الدليل والفكر، 
وأعادت مجلة )تراثنا( الصادرة في قم عن مؤسسة آل البيت بالعددين )81 – 82( للسنة )21( بتاريخ 
محرم – جمادى الأولى 1426هـ نشر الحلم الأول والثاني المنشورين في المجلد )33( من مجلة العرفان 

الصيداوية بتحقيق الأخ الفاضل الشيخ هادي القبيسي العاملي.



درا�سات وبحوث فل�سفية12

رابعاً: ارتأيت كتابة مقدمة مختصرة عن تاريخ دراسات الفلسفة في حوزة النجف 
الأشرف))) تابعت فيها الاتجاه الفلسفي في فكر المظفر وتراثه.

رئيسها  بشخص  النشر  منتدى  لجمعية  التقدير  أكرر   – آخراً  وليس   – وأخري�اً 
الأستاذ الدكتور المحمود على تعاونه لإنجاز هذا العمل الجليل وتيسير نشره. ولكل من 
العزيز قرة  ساهم معي في إتمامه ولاسيما عائلتي الكريمة التي صبرت معي، ولولدي 
عيني )علي( لإنجاز ما يخص الإخراج الفني ولكل من أعان وأفاد معتذراً عما شطّ به 
 ٌ اتُ خَيْر الِحَ القلم من الخطأ والسهو، داعياً المولى بالسداد والإحسان، ﴿وَالْبَاقِيَاتُ الصَّ

ٌ أَمَلًا﴾))). عِنْدَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَخَيْر

ولله الحمد من قبل ومن بعد.

محمد جواد الطريحي 
غرة شوال المكرم 1429هـ 

10/1/ 2008م
هولندا

))) لكاتب هذه السطور دراسة موسعة عن تاريخ الدرس الفلسفي في النجف.
))) الكهف 18: 46.



13

درا�سة الفل�سفة في النجف الأ�شرف ر�ؤى وملامح))) 

�أ�صالة ال�سمة الح�اضرية

تعدّ مدينة النجف الأشرف إحدى المنارات الكبرى بين عواصم المعرفة الإسلامية 
والثقافة الدينية في العالم، وتحتل مكانة الحاضرة الأولى للمسلمين الشيعة الإمامية. 

الضخم  العلمي  بالتراث  اليوم  إلى  التاريخية  الحقب  طوال  امتيازها  عُرف  وقد 
الذي أسسته، وعنايتها بعلوم الشريعة والآداب العربية التي كانت شاهداً على ريادتها 

ومراحل تنميتها عبر ما يفوق الألف عام من الزمان.

العربية  للعلوم  والتطوير  التأسيس  في  وتفوقها  الحضاري  دورها  على  يدلّل  ومما 
والإسلامية ذيوع شهرتها باعتبارها معلمًا خلّاقاً في جوانب مهمة من الإبداع الذهني 
بما لها من دور في صياغة العقل الإسلامي وتشكيل مساحات معرفية رائعة في اتجاهات 
التفكير الديني والعقلي، والنهوض بواقع الفكر الإسلامي بما اتصف به من أصالة ذاتية 
في آفاق التربية و التعليم وتهذيب السلوك، وبناء أسس رصينة المبنى، دقيقة المنهج في 
أصول المباحث الفقهية والأصولية والكلامية مع التواصل التام والتلاقح في تجسير ما 
يطرق ساحة المعرفة الدينية باتجاهاتها المذهبية المتعددة على التصويب أو التوفيق بالمقارنة 
أو تقريب وجهات النظر واحترام الرأي والرأي الآخر، يقابل ذلك عملية وعي وفهم 

))) يمثل هذا البحث إطلالة موجزة في ضوء السيرة العلمية للشيخ المظفر  وجهوده دارساً 
ومدرساً وباحثاً تطلعات دراسات الفلسفة وآفاقها، وبحوث علم المعقول في المدرسة النجفية بما يؤشر 

الى أصالتها وتجذرها، ونفي ما علق بالأذهان من مناهضتها في هذا المضمار.



درا�سات وبحوث فل�سفية14

التكنولوجية،  وإبداعاته  العقلية،  إنجازاته  بمستوى  العصرية  العلوم  تاريخ  شهده  ما 
والرؤى الفكرية المعاصرة، ونزعات التحرر الوطنية والعقدية، فقد كان للنجف رؤيتها 
وموقفها الفاعل ومشاركتها على مسرح الأحداث والوقائع بما تعنيه من التفاعل والأثر 
على تطلعات خطاب النهضة الحديثة  ومعطيات التغريب والاستعمار الحديث في واقع 

الأمة العربية الإسلامية.

والمجاورة  الحضور  شهادات  من  معالم  العريق  بتراثه  النجفي  التاريخ  ويشهد 
ونوابغ  الإلهية،  الحكمة  وأساطين  الشريعة  علماء  من  لصفوة  فيها  والتوطن  والإقامة 
المعرفة الإسلامية الذين تعاقبوا وما برحوا يتوافدون على رغم الصعاب وشدة المحن 
التي تراكمت مرّ الأحقاب لنيل شرف الانتساب علمياً إلى مدرستها، والتشرف بالدفن 

في ثراها المقدّس.

أبدعته  فيما  والاط��راد  النجاح  عظمة  سر  تمثل  للنجف  الحضارية  السمة  هذه  إن 
والاتصال  التعاطي  في  والمرونة  الشفافية  من  به  عرفوا  بما  ومفكريها  علمائها  عقول 
وسرعة الإنجاز لما يمتلكونه من إجادة ومهارة في أداء مسؤولياتهم تجاه العقيدة والفكر 
والتاريخ. وما يبرز قوة الشخصية النجفية وسمو تفكيرها وحرصها أن لها في كل قضية 
تهم الإسلام والمسلمين موقفاً ورؤية، وما أحاديث إقصائها وتهميشها إلا بحكم الدليل 

القاطع على مدى تأثيرها الفاعل في الأحداث المحلية والإقليمية والعالمية.

ومع ضخامة ما أبدعته مدرسة النجف في دلالات التراكم المعرفي فقد التبس الأمر 
على البعض وبخاصة ما يتعلق بريادتها لدراسات الفلسفة والحكمة الإلهية وفنون المعقول 
ومصادرة إغناؤها هذا المضمار))) بما يمتلكه من أهمية أشاد بها أحد الأعلام الأفاضل 

))) مما يفندّ هذا المدّعى أن للفلسفة الإسلامية – بوجه أخص – وجوداً في أوساط الحوزات 
العلمية طلابها وأعلامها على مستويات تختلف من حيث القوة والضعف بحسب الظروف الموضوعية 



15 درا�سة الفل�سفة في النجف الأ�شرف ر�ؤى وملامح

من خريجي جامعتها بقوله: »إن العقيدة الشيعية هي من أعمق العوامل وأبعدها أثراً في 
التوجيه وفي تكوين الروح الفلسفي في نفوس أتباعها. فالفكرة الشيعية قائمة في أكثر 
العامة  الروح  الواقع الإنساني وعلى فهم  المبنية على تفهم  التأمل والمنطق  جوانبها على 
في الشعوب ولاسيما في موضوع الإمامة والعصمة والجبر والاختيار، وكانت نظريات 
الشيعة وخاصة السياسية أثبت جذوراً وتأثيراً«)))، »وإن في النجف الأشرف علماء في 
لا  لماذا  الموضوع؟  هذا  في  يكتبون  لا  فلماذا  وأصوله،  الفقه  في  علماء  فيها  كما  الفلسفة 
يثبتون بالأرقام للعالم كله أن للمسلمين فلسفة مستقلة عن كل فلسفة وأنهم مستقلون 
لا ناقلون عن اليونان وأن الفرق بين الفلسفة اليونانية والفلسفة الإسلامية كالفرق بين 

المركب الشراعي وبين المركب البخاري«))).

لتربة  والإثارة  الرصانة  مستوى  يشخّص  ما  والعملي  العلمي  الواقع  أثبت  وقد 
التي  والاجتماعية  اللغوية  النظريات  فيها  وتعمقت  نبتت  إذ  للفلسفة  الخصبة  النجف 

يتناولها علم الأصول بالدرس والنظر وفق المنهج العقلي.   

والأفكار  النظريات  وتطور  المسلمين  عند  العقلي  التفكير  مسيرة  واكبنا  ما  وإذا 
فسوف نكتشف أن لمدرستي الفلسفة  والكلام في النجف – وما يدور مدارهما من علوم 
– الجوانب الواسعة المدى بأبعادها الجديرة بالبحث والتدوين فيما قدمته هذه الحاضرة 
العلمية العميقة الجذور من ثمار ونتاجات نوعية ومفصلية تبدو أهميتها جلّية في أصالتها  
وتطوير مراحل التفكير العقلي في الإسلام الذي رسمته آيات القرآن الكريم، وتوافرت 

ومقتضى الاتجاهات الفكرية السائدة زماناً ومكاناً تشهد على ذلك سير الأعلام ومصنفاتهم وتاثرمناهج 
العلوم الشرعية بمناهج العلوم العقلية.

))) العلامة الراحل محمد جواد مغنية، مقدمة كتاب فلاسفة الشيعة للشيخ عبد الله نعمة.
إليه  النجف في ألف عام( وقد عهد  نقرأ كتاب  ))) محمد جواد مغنية في مقاله الموسوم )متى 

مهمة تدريس مادة الفلسفة الإسلامية في الجامعة اللبنانية.



درا�سات وبحوث فل�سفية16

على تعميقه معارف أهل البيت –  – في ضوء التخطيط لها وبناء قواعدها ومتابعة 
نشوئها وترسيخ معطياتها وتقويم مساراتها.

 –– ًوعند إمعان النظر في آفاق التأسيس للجامعة النجفية يتضح أن الإمام عليا
كان »فلك الحقيقة، وخزانة العقل، والإنسان المتألّه إذ استكمل الحكمة النظريّة بالقوّة 
القدسيّة، بل كان بين الصحابة كالمعقول بين المحسوس«)))؛ فهو لذلك قد ارتقى بدوره 
الرسالي لوضع حجر الأساس في مدرسة الحكمة العقلية عندما بادر إلى  طرح إفاضاته 
وبنات أفكاره بخطب نهج البلاغة على منبر الكوفة)))، وبدروسه التي كان يمليها على 
صرح )الذكوات البيض())) في بقعة الغري المشّرفة على صفوة النخبة الذين اختارهم 
من أصحابه، ثم تواصلت المسيرة العلمية برعايته الخاصة التي ملأ صداها الزمن الغابر 
والحاضر في تأسيس حلقة الدرس في المباحث الإلهية فكان هو الرائد لفكرة علم التوحيد 
تعاقبت  الذي تعلمه واستفاده من فيوضات صاحب الرسالة المحمدية––. وبعده 
استغرقت  أجيال  في  الفكري  المنحى  هذا  برفد   (((البيت أهل  أئمة  أبنائه  أدوار 

القسم  الحجرية  الطبعة  الشفاء  هامش  وانظر   ،17 رشت:  طبعة  سينا  لابن  نامه  معراج   (((
الإلهي:564، إلهيات الشفاء المقالة العاشرة:455.

))) للشيخ المظفر محاضرتان إحداهما بعنوان )نظرية المعرفة عند الإمام علي( تطرق فيها 
إلى آثار فلسفة الإمام في الإسلام وأخرى بعنوان )معجزة أمير المؤمنين في علمه( سيجدهما القارئ 

الكريم في قسم البحوث الفلسفية من هذا الكتاب.
))) جمع الذكوة وهي الجمرة الملتهبة يقال للشمس )ذكاء( لأنها تذكو عند الشروق كما تذكو النار 
واكتسبت قدسيتها بعد دفن جسد الإمام علي بين ظهرانيها وقد تسمى الربوات أو أن الذكوات 
تصحيف للربوات وهي مرتفعات تطل على الوادي ثم أخذت مسميات جديدة لكل منها ففي محلة 
العمارة )جبل شرف شاه( وفي محلة المشراق )جبل الديك( وفي محلة البراق )جبل النور(. انظر الدكتور 

حسن الحكيم، المفصل في تاريخ النجف الأشرف 1: 252 وما بعدها.
))) يشير الشيخ المظفر إلى البرودة بين أهل الدين وطلاب الفلسفة مع تظاهر الفلسفة الإلهية 
بتأييد الدين الإسلامي وظهور نتائج اتفاقها مع العقائد الثابتة، واستمرار الحرب العوان بين الطرفين 



17 درا�سة الفل�سفة في النجف الأ�شرف ر�ؤى وملامح

قروناً من الزمن تخرجت فيها مئات الآلاف من مفاخر العلماء الحكماء لتأصيل دراسات 
الفلسفة الإسلامية التي نهلت من المعين الصافي لمدرسة النبوة والإمامة.

عمق الم�اسر الح�اضري

والتأسيس  التأصيل  صيغة  فيها  تلمح  رائدة  منفردة  العلوية  المبادرة  كانت  لقد   
للمعرفة العقلية في الإسلام))) بمعزل عن تجربة التفكير الفلسفي في تاريخ الإنسانية في 
مخاضها العلمي من حيث الزمان والمكان بدلالة نظرية المثلث الحضاري))) وارتباطها 
البحث  غمار  في  يتجسد  بما  العلمية  لحاضرته  والتمهيد   ––علي الإمام  بتوطئة 
التاريخي لجغرافية المنطقة في تواصل الإرث المعرفي))) لمدينة )الحيرة( في التلقي والتلاقح 
بحضارة )بابل( و)سورا( وميراثهما القديم وما شهدته هذه المدينة عهد مملكتها العربية 
الديانة النصرانية وفق المذهب النسطوري الذي جعلها مفتوحة  باعتناق ملوك الحيرة 
على تيارات الفلسفة اليونانية فقد كان هؤلاء يميلون إلى النظر العقلي خلافاً للمسيحية 

الكلام  علم  بين  التباعد  على  ذلك  وانعكاس  الاختلاف.  عدم  أو  التطابق  محاولات  من  الرغم  على 
والفلسفة فيما سجل أئمة آل البيت تحذيرهم ونهيهم من اتباع المتكلمين من غير دليل لأنهم علمونا 
اتباع الإسلام بأكمله، ونهونا عن اتباع رأي علمي من غير علم ويقين. ولعل معرفة هذا الأمر يوضح 
دعوى مناهضة دراسة الفلسفة في إطار الحوزة العلمية من بعض الوجوه. أنظر البحث القيّم في مجلة 
البذرة )ابن سينا وعلاقة الدين بالفلسفة( للشيخ المظفر ومحاضراته المطبوعة على طلابه بكلية الفقه في 

الفلسفة الإسلامية:76.
))) أنظر الفلسفة الإسلامية المصدر السابق من الدرس الرابع عشر إلى الدرس السابع عشر: 

.111 – 103
))) تنطق هذه النظرية بالأصالة الحضارية للنجف وملخّص ما تعنيه من العمق الحضاري في 
المنطقة التي تبدأ أطراف المثلث فيها بالحيرة ثم الكوفة ثم النجف. وهناك رؤية أخرى ترى قدم الكوفة 

وسبقها على هذا الترتيب كما يرد لاحقاً.
))) مع الاحتفاظ بقدسية المبادرة العلوية وخصوصياتها بمدينة النجف وأسس تكوينها المعرفي.



درا�سات وبحوث فل�سفية18

تعتقد  التي كانت  القبائل الحجازية واليمنية  العربية وبعض  المنتشرة في داخل الجزيرة 
البيزنطية  الكنيسة  وكانوا يختلفون عن  الرهبنة  إلى  المسيح وتميل  للسيد  واحدة  بطبيعة 
إلى  دعاها  مما  المسيح  السيد  بحق  وتجديفاً  هرطقة  مقولتهم  في  رؤيتها  كانت  التي 
اضطهادهم بسبب أنهم كانوا قد درسوا في )نصيبين( كتب اليونان وفلسفتهم وترجموا 
كتب أرسطو إلى السريانية ثم أصبحت الحيرة مقراً لهم بعد إخراجهم من نصيبين واتجه 
بعضهم إلى )كسكر())) حيث شاركوا في تدريس الفلسفة اليونانية وجعلوا من منطقة 
جنوب العراق مركزاً للفلسفة اليونانية بترجمة سريانية و بقيت هذه الترجمات معتمدة 

حتى فترة متأخّرة))).

)مدرسة  باسم  عرفت  سريانية  مدرسة  قديمًا  فيها  أسست  فقد  الكوفة  مدينة  أما 
عاقولا( بقيت إلى عهد الرومان الذين احتلوا العراق وانتقلت إليها الدراسات اليونانية 
ولما اندرست عاقولا نهضت الحيرة وما حولها من الديارات والكنائس بواقعها الفكري 

ثم انتقل ما في الحيرة إلى الكوفة ثم انتقل ما في الكوفة إلى النجف الأشرف.

الإسلامي  الفكر  في  فلسفي  اتجاه  عن  تعبيراً  العلمية  الكوفة  مدرسة  أهمية  وتأتي 
موضوعات  من  موضوعاً  الدين  جعل  حيث   علي الإمام  قواعده  ورسّخ  أرساه 

التفكير والتأمل ومن هنا بدأ النظر والتأويل الفلسفي في الفكر الإسلامي))).

إن انفتاح ملوك المناذرة على آفاق الفكر اليوناني والمقولات الكلامية المسيحية كان 
له الأثر البالغ الذي تجدد فيما بعد في العصر الإسلامي وربما يعدّه الباحثون من الأسباب 
في  فيها،  والفتن  الفرق  ظهور  وكثرة  تأسيسها  بعد  للكوفة  المعقدة  الطبيعة  تفّرس  التي 

))) مدينة تقع قرب واسط التي تشمل اليوم مدينتي الكوت والعمارة.
))) أنظر معدن الجواهر بتاريخ البصرة والجزائر تأليف نعمان بن محمد بن العراق: 16، تحقيق 

الدكتور محمد حميد الله، باكستان 1973.
))) النجف الأشرف مدينة العلم والعمران، محمد كاظم الطريحي:16.



19 درا�سة الفل�سفة في النجف الأ�شرف ر�ؤى وملامح

مقابل ما عرفت به هذه الحاضرة من ولائها للإمام علي الذي تقف مع خطه السياسي 
والفكري. و إن من المؤكد أنه – – كان على وعي بحركاتها الفكرية التي اتصفت 

بعمق المحتوى العقائدي والتجذر الديني وتفاعل شريحتها الاجتماعية بهذا الواقع.

ت�أ�سي�س الفكر الفل�سفي في الإ�سلام

الفلسفي عند المسلمين يمتد إلى جذور عميقة نمت  البحث في تاريخ المعطى  إن 
وتطورت في أصول العقيدة الإسلامية بما رسمه المنهج القرآني ونوهت به السنة المطهرة 
في  الملحدين  المنحرفين  على  )للرد  مهمًا  عرضاً  القرآن  آيات  في  فإن  الرسالة.  عصر  في 
واستمرت  وأسدها()))  الاستدلالية  الأساليب  أروع  من  وبأسلوب  مؤثر  عقلي  حوار 
»إن الأئمة سبقوا  – حيث    – البيت  أئمة الهدى من أهل  على مستوى ما خطه 
الناس إلى إعطاء الفكرة النهائية لجميع الموضوعات التي بحثها علم الكلام والفلسفة 

من قبل أن يظهرا عند المسلمين«))).

ولما كان »كل علم حيث يبدأ أول ما يبدأ في بحث بعض المسائل البسيطة المتعلقة 
بنية أو كياناً قائمًا بذاته متميزاً عن  النمو والتطور حتى يتكامل فيصبح  به ثم يأخذ في 
غيره«))) أتضح أن العقل الإسلامي قد تمحور زماناً ومكاناً بحسب متطلبات المرحلة 
فقد جبلوا على طبيعتهم  الناس  وأما  يؤسسه الإسلام،  ما  يتطور في عطاءاته في ضوء 
عَلَ النَّاسَ  بالتباين فيما يحكمون به تجاه النزعات الفكرية، قال تعالى: ﴿وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَجَ

السنة  العدد 6 من  النجف  المنشور في مجلة  الكلام(  المظفر في مقاله )علم  الدكتور محمود   (((
الخامسة شوال 1382هـ – آذار 1963م: 78.

الدكتور  أنظر  الإسلامية،  الفلسفة  في  المظفر  الشيخ  محاضرات  عن  نقلًا  السابق،  المصدر   (((
المظفر في بحثه بمجلة النجف:66.

))) المصدر السابق، الدكتور المظفر: 78.



درا�سات وبحوث فل�سفية20

ُْختَلفِِيَن إلِاَّ مَنْ رَحِمَ رَبُّكَ وَلذَِلكَِ خَلَقَهُمْ﴾))).  ةً وَاحِدَةً وَلاَ يَزَالُونَ م أُمَّ

وإذا كانت الحقائق تؤكد أن تاريخ الفلسفة هو تاريخ التصادم بين الأمزجة البشرية 
وأن لهذا الاختلاف شأناً عظيمًا في ميدان الفن والأدب والسياسة فمن المفيد الإشارة إلى 
العراق  الأول في  العهد الإسلامي  الباحثين »على نصوص سريانية من مخلفات  عثور 
وفيها ترجمات لبعض سور القرآن التي تكلمت عن المسيحية نقلها السريان إلى لغتهم 

في مطلع غزو المسلمين لما بين النهرين لكي يناقشوا مضمونها«))).

تأثرها  حيث  من  الإسلامية  الفلسفة  أصالة  في  الباحثين  لدى  الخلط  وقع  وقد 
وتبعيتها لعصور الفلسفة القديمة بمدارسها المختلفة، بل إن البعض أكد منافاة الفلسفة 
لطبيعة الروح الإسلامية وبلغ إلى نتيجة عدم قدرة المسلمين على إنتاج عمل فلسفي))) 
وأنه لم يكن عند واحد من المشتغلين روح فلسفية بالمعنى الصحيح وتجنىّ غيره في هذا 
المنحى بأن الحضارة الإسلامية »متقبلة لا منتجة، آخذة لا معطية، مقلّدة لا مجتهدة، لا 
ما  اليوناني فأخذت منه  التراث  أو  اليونانية  إليها الحضارة  نقلت  ابتداع ولا خلق، بل 

أخذت وشوهت ما شوهت، ولكن لا خلقت جديداً ولا أبدعت أصيلًا«))).

الفكري  وتطورها  الفلسفة  نشوء  تاريخ  استكشاف  يحاول  من  يجد  الحقيقة  وفي 
بشكل عام أنها تأثرت بعوامل متعددة مكانية وزمانية وشخصية. 

أما بخصوص تأسيس الفلسفة الإسلامية فلا شك أن انتشار الفلسفة اليونانية أثار 
انتباه بعض العرب حيث قلّدوها »تقليداً أعمى من غير نضج؛ فأوجد بلبلة في الأفكار 

))) هود 11: 118– 119.
))) نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام، الدكتور علي سامي النشار 1: 92، 108.

))) أنظر عبد الرحمن بدوي في مقدمة كتابه التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية.
))) الدكتور النشار المصدر السابق، المقدمة.



21 درا�سة الفل�سفة في النجف الأ�شرف ر�ؤى وملامح

عند المسلمين وشعر المسلمون أنهم مهاجمون من قبل الفلسفة اليونانية – كما أوجدت 
الفلسفة الحديثة في عصرنا الحاضر بلبلة في أفكارنا –. ولما كانت طبيعة الفلسفة النظر 
إلى حقائق الأشياء غير مقيدة برأي ولا عقيدة واصطدمت هذه الفلسفة اليونانية ببعض 
بأسلوب  عقائدهم  عن  للدفاع  المسلمون  تصدى  وأفكاره  الإسلامي  الدين  مواقف 
نظريات  وبين  الفلسفة  في  الرائجة  الآراء  بين  التنسيق  وحاولوا  الفلسفية،  البراهين 

الإسلام.)))

وأما سبب نشوء علم الكلام عند المسلمين  فقد كان »للدفاع عن عقائدهم بأسلوب 
البراهين الفلسفية حيث حاولوا التنسيق بين الآراء الرائجة في الفلسفة وبين نظريات 
اليونانية، واستخدموا  الفلسفة  العقيدة الإسلامية عندما هاجمتها  للدفاع عن  الإسلام 

الأساليب البرهانية التي تستخدمها الفلسفة.

وقد نهانا أئمة الهدى –  – وحذرونا من اتباع المتكلمين من غير دليل لأنهم 
علّمونا الإسلام بأكمله ونهونا عن اتباع رأي علمي من غير علم ودليل«.))) 

لغرض  الفلسفة  وسائل  به  استعيرت  الذي  التوفيق  أسلوب  الاتجاه  هذا  ويمثل 
الاستدلال مما ينسجم من أفكارها مع روح العقيدة الإسلامية بما نشأ منه بالتالي )علم 
»بحفظ  قاموا  حين   –   –البيت أهل  أئمة  قدّمه  عما  بالذات  يعّرب  وهو  الكلام( 
عقيدة الإسلام من الانهيار أمام التيارات اليونانية بمحاربتهم المبدعين المضلّين، ولانجد 

 .(((»–  – إلا وهو من أتباع أهل البيت  فيلسوفاً عظيمًا في عهد الأئمة

وإذا استنطقنا ما سطره يراع شيخنا المظفر في معرض بحثه عن الفيلسوف الكندي 

))) الشيخ المظفر في محاضراته حول الفلسفة الإسلامية: 75، 76.
))) المظفر في محاضراته الفلسفية: 75، 76.

))) المصدر السابق.



درا�سات وبحوث فل�سفية22

المتكلّمين واتجاهات أفكارهم  أنّه ظهر في عصر طغت فيه جولات طوائف  يقرّر  نراه 
وتلقّوا الآراء اليونانية غير منقحة إذ شاعت بين المسلمين بترجمتها فشوّهت كثيراً من 
العقائد التي لم يتلقوها من مصادرها الإسلامية الأصلية، ولم يكتفوا بالعقيدة القرآنية 
الخالصة فراحوا يدافعون عن العقائد الإسلامية أو ما تخيلوه عقيدة إسلامية بما عثروا 
مما  العقلية  الأدلة  شبه  أو  العقلية  للأدلة  التماساً  ناضجة  غير  يونانية  أبحاث  من  عليه 
التي جاء  العقيدة الإسلامية  العقائد وقد لا تكون هي  لتأييد تلك  يظنونه كان صالحاً 

بها الإسلام. 

وهذا مما يبعث الاطمئنان في الاعتقاد بأن هناك وراء تلك المظاهر مدرسة فلسفية 
معالمها  علينا  خفيت  وقد  وتوجيهاتها  تعاليمها  فيه  وأثّ��رت  الكندي  سبقت  جاهدة 
وأقطابها، وإلا فما أستطيع أن أؤمن أن يغور رجل بمفرده إلى أعماق المباحث الفلسفية 
فيلتقط لآليها خالصة من مشوهات الأوهام في مثل عصره، ولا أنكر أن يكون له فضل 
المصطلحات  من  رسائله  في  عرضه  ما  أقول  ما  على  دليل  وأصغر  وعرضها،  صقلها 
الأشياء  حدود  في  رسالته  لاسيما  العميقة  تعريفاتها  مع  اليوم  إلى  المستقرة  الفلسفية 
من  أطوار  عليها  مرّت  قد  كانت  إذا  إلا  فيها  يصح  لا  المصطلحات  وهذه  ورسومها 
التأرجح والتطور وبالأبحاث المستمرة حتى استقرت في عصره أو على يديه ولابد من 
أن نفرض أن هناك مجامع علمية تعاونت على وضعها ولنفرض أن الكندي أحد أقطابها 
على أكثر تقدير. وهذه المدرسة الفلسفية هي التي ألجأت المسلمين إلى اصطناع الأبحاث 

الكلامية لغرض الدفاع عن الإسلام من عاديتها فيما كانوا يظنون.«)))

))) الشيخ المظفر، بحثه عن الكندي المنشور في – العدد الممتاز الصادر بمناسبة الذكرى الألفية 
للفيلسوف الكندي– من مجلة النجف العدد الثالث من السنة الخامسة رجب 1382هـ– كانون الأول 

1962م: 3.



23 درا�سة الفل�سفة في النجف الأ�شرف ر�ؤى وملامح

الفل�سفة وعلم الكلام 

الكلام واعتباره  الدارسين بخصوص الحديث عن علم  يقع الخلط عند  ما  كثيراً 
تدفع  التأمل والدراسة  أنّه أحد وجوهها، لكن حقيقة  أو  الفلسفة  يتجزّأ من  جزءاً لا 
اللبس والتوهّم في بيان مدى العلاقة والارتباط بين مواضيع الدراسة الفلسفية وبحوث 

علم الكلام. 

بالبراهين  الكلامي   البحث  نشأة  بداية  المتكلمين في  استعانة  فمن جملة الأسباب 
الفلسفية وذلك لأن أساس الاختلاف بين المسلمين عقائدياً هو تأثرهم الشديد بالأفكار 
الفلسفية التي سرت إليهم من هذه الفلسفة اليونانية، وجرى الشيعة على منهج السنة 
أن  إلى  واضطروا  الكلامية،  المناقشات  في  ووقعوا  المنهجي،  التقليد  أسلوب  في  أحياناً 
.–  – يدرسوا ما خلفه أهل السنة من نظريات كلاميّة على الرغم من نهي الأئمة

إلا أنّ الأئمة من آل البيت –  – قد كشفوا الكثير من المسائل الكلامية في 
  – كثير من أحاديثهم وخطبهم واحتجاجاتهم... من أمثال ما ورد عن الإمام علي
–  مع معاوية والخوارج ومع الانقلابيين والمرتدّين وأضرابهم من المشكّكين والحاقدين 

والمنافقين أيام السقيفة والشورى والجمل وصفين))).

و قد برزت في عهد الخلافة العلوية ظاهرة الآراء الفكرية والعقائدية والسياسية 
وظهور الفرق لأول مرة كالخوارج والأزارقة والحرورية، ومما يروى أن ابن الكواء سَأل 
الإمام علياً –  – عن القدر فأجابه بقوله: بحر عميق لا تلجه فأمهل ثم سأل فقال: 

ستر الله فلا تكشفه نقول بظاهر ما نرى ثم يقضي الله تعالى بغيب ما يعلم.)))

))) الدكتور محمود المظفر، علم الكلام مقاله السابق الإشارة إليه: 65.
))) أبو حيان التوحيدي، البصائر والذخائر 2: 9. وفيه )ابن الكواء هذا( قال عنه ابن دريد في 

كتاب الاشتقاق: إنه»كان خارجيا كثير المساءلة لعلي بن أبي طالب وكان يسأله تعنتاً«.



درا�سات وبحوث فل�سفية24

أما في شأن مخاض التأسيس لعلم الكلام فنجد أن عيسى بن روضة الإمامي التابعي 
وحيد عصره في علم الكلام»وهو الذي فتق بابه وكشف نقابه« وله كتاب في الإمامة، 
وهناك رواية تشير إلى أن أبا هاشم عبد الله بن محمد بن الحنفية كان إمام علم الكلام 
بالاتفاق وله حق التقدم على عمرو بن عبيد وواصل بن عطاء. ومن مشاهير المتكلمين 
الأوائل قيس بن سعد بن عبادة وسليم بن قيس وكميل بن زياد وخالد بن عيسى بن 
كل  ومحصلة  القرني)))،  وأويس  التمار  وميثم  العبدي  صوحان  بن  وصعصعة  العاص 
ذلك »أن الأئمة –  – سبقوا الناس إلى إعطاء الفكرة النهائية لجميع الموضوعات 

التي بحثها علم الكلام والفلسفة من قبل أن يظهرا عند المسلمين«))).    

الأعمال  في  تجسّدت  الإمامية  للشيعة  كلامية  ونظريات  آراء  أخيراً  تبلورت  ثم 
أعظم  الطوسي  الشيخ  وكان  المرتضى،  والسيد  المفيد  كالشيخ  الطائفة  لأعلام  الفكرية 
مصلح في حينه لعلم الكلام عند الشيعة؛ فقد صحّح ما عند الشيعة من رواسب غير 

صحيحة.

وهكذا تباعد علم الكلام عن الفلسفة كثيراً لأنّه إنّما يسعى لتحصيل البرهان على 
العقيدة المفروضة الصدق والتسليم، والفلسفة تسعى لنيل العقيدة من طريق البرهان 

فصاحب علم الكلام يعتقد فيبرهن، والفيلسوف يبرهن ليعتقد. 

ومن أجل هذه الحقيقة قيل: إن علم الكلام لم ينجح في التوفيق بين الدين والفلسفة 

))) السيد حسن الصدر، تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام:350. الشيخ عبد الله المامقاني، تنقيح 
المقال المجلد الثاني باب عيسى. السيد محسن الأمين، أعيان الشيعة، الجزء الأول، محاضرات الشيخ 
فيه  يستعرض  الذي   66 الكلام:  علم  المظفر،  محمود  الدكتور  مقال  الفلسفة،  في  المظفر  رضا  محمد 
مختلف النظريات المطروحة في نشأة علم الكلام ثم يخلص إلى أن لكل من الأقوال نصيباً من الصحة 

لوفرقنا بين كل من النشوء، والنمو، والتكامل:77.
))) المصدر السابق.



25 درا�سة الفل�سفة في النجف الأ�شرف ر�ؤى وملامح

في وقت الحاجة إلى التوفيق لاسيما أن النظريات الفلسفية التي أخذت في موضع الاعتبار 
عند المتكلمين يوم نشأ علمهم لتقرير براهينهم قد تبدّلت وتطوّرت وقد ظهر بعد حين 
الكلام  علم  عن  البيت  أهل  أئمة  نهي  في  السّر  هو  وهذا  الباحثين  لدى  خطأها 
وتحذير الناس منه – ابتداءً – لاسيما أن الإمام الصادق قد نشأ في عصره هذا العلم، 

وكان كثيراً ما يحاجج المتكلّمين بأسلوبهم.)))

أئمتهم  بتوجيه  الإمامية)))  المدرسة  في  المبكر  الوعي  مستوى  يتبين  هنا  ومن 
وانتباههم لهذه المسألة بما لها من  انعكاسات على سلامة العقيدة الإسلامية من خلال 
التفرقة بين علم الكلام والفلسفة في نواحي عديدة، منها أن الكلام وضعه المسلمون 
للدفاع عن الدين، والفلسفة ليس لها طابع ديني ولا تسلك مسلكاً معيناً أو تتبع ديناً 
بخصوصه، وعلم الكلام إنما نشأ للدفاع عن العقيدة الإسلامية عندما هاجمتها الفلسفة 
اليونانية واستخدموا الأساليب البرهانية التي تستخدمها الفلسفة... فعلم الكلام علم 
مستقل لا علاقة له بالفلسفة.. وهدف الفلسفة معرفة حقائق الأشياء على ما هي عليه 
بقدر الطاقة البشرية، وعلم الكلام هدفه تصحيح العقائد الإسلامية، ثم يستطرد المظفر 
التعارض من نشوء مذاهب ومدارس فكرية متناحرة نتج عنها  أنتجه  بالتطرق إلى ما 
والفلاسفة  الفلسفة  واختفت  للحريات،  ومصادرة  دماء  بها  سالت  كثيرة  فتن  ظهور 
وصارت تدرّس سراً ونشأ في الشيعة كثير من الفلاسفة خفية... إلى أن يقول: إن من 

الدين  ابن سينا والعلاقة بين  – 80  ومقاله عن  الفلسفية:77  ))) الشيخ المظفر في محاضراته 
والفلسفة وقد حاولنا التلفيق بينهما في عباراته مع الحفاظ على طابع الفكرة العامة لنتائج البحث.

))) ومن أثر ذلك انتباه الأئمة إلى الفتنة التي أثارها المعتزلة بشأن خلق القرآن فقد ردّوا بما 
يحول دون وقوع الشيعة في تلك الفتنة وبيان كون القرآن حادثاً ومخلوقاً في الوقت نفسه باستعمال تعابير 
مثل )الله وحده الخالق وما عداه مخلوق، وما القرآن سوى كلام الله ويجب أن لا تطلق عليه الأسماء 

عواهنة( راجع الشيخ الصدوق كتاب التوحيد، مؤسسة النشر الإسلامي، طبعة قم: 223 – 225.



درا�سات وبحوث فل�سفية26

مفاخر الإسلام ومعاجزه أنه لم يكن منه شيء قطعي يناقض شيئاً قطعياً من الفلسفة، 
ولم يحتو القرآن على أي شكل من أشكال التناقض والتهافت على الرغم من مرور مئات 
ِ اللهِ لَوَجَدُوا فيِهِ اخْتلِافًا كَثيًرِا﴾ .)))  السنين على صدوره قال تعالى ﴿وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْر

وزي��ادة  الذهن  أفق  ولتوسيع  وللإقناع  الشبهات  ل��ردّ  الفلسفة  ن��درس  ولكناّ 
المعلومات ولا نأخذ منها عقيدتنا، والفلسفة أبعد ما تكون عن العقيدة الصافية الخالصة 

الصحيحة. 

العقيدة  ولا يجب أن نعتقد بالله على طريقة الفلاسفة لأن الله لم يكلفنا بذلك بل 
الفلسفية  العامية تكفي عند الله، ولكنك لا تستطيع أن تفهم المصطلحات والبحوث 
دون أن يكون لك إلمام بالفلسفة، إن الذي لا عقيدة له ويريد أن يستند في عقيدته إلى 

مثل هذه الفلسفة فهو يضرب بحديد بارد«.)))

نشئها  حقيقة  على  التعرف  من  والكلام  الفلسفة  علمي  بين  التفرقة  لمعرفة  ولابد 
وغايتهما واتجاهاتهما وعلى جهود الفلاسفة المسلمين في مسيرة التقييم والتقويم والإضافة 
تستلزمه  ما  وهو  معالمها)))  وتأصيل  سبقت،  قد  فلسفية  لمدرسة  مجدداً  الصياغة  ثم 
من  وحياديّة  باستقلاليّة  منهما  كل  دراسة  ضرورة  في  الجاد  العلمي  البحث  موضوعيّة 
وآليات  الموضوع،  حيث  من  بينهما  التداخل  وحدود  والتكامل  والتطور  النشأة  حيث 
رغم  على  بينهما  المزعوم  الارتباط  وفكّ  والآثار،  والنتائج  الاستدلال  وطبيعة  المنهج، 
انفتاح المسلمين مبكّراً على المباحث العقليّة واعتبارها من الوسائط في إثبات وترسيخها 

العقيدة ورد دعاوى الزنادقة والمشكّكين.

))) النساء 4: 82.
))) الشيخ المظفر: محاضراته في الفلسفة الإسلامية المشار إليها سابقاً )بتصّرف(.

الكندي  الفيلسوف  عن  الذكر  السابق  القيم  بحثه  في  المظفر  شيخنا  إليه  توصل  ما  وهو   (((
والإشادة بجهده الفلسفي.



27 درا�سة الفل�سفة في النجف الأ�شرف ر�ؤى وملامح

ومن المهم إثبات حقيقة أن معرفة آراء الديانات السابقة وتطويعها في مجال فكري 
إسلامي يستتبع وجود مصطلحات خاصة امتدت إلى علم الكلام الإسلامي وصارت 
جزءاً من تكوينه، ولا يستغرب ورود ألفاظ اصطلاحية أخرى كما هو الحال في كتاب 

نهج البلاغة.

لوعّاظ  الحاكمة  السلطات  تبني  بسبب   – المعصومين  الأئمة  عصر  زخر  وقد 
السلاطين وشيوع الأفكار الجديدة على المسلمين نتيجة الترجمة – بالعديد من الحوارات 
في الجانب العقائدي وإثارة المغالطات والشبهات من المشكّكين والزنادقة وطلّاب الجاه 
والفتنة لكن أهل البيت كانوا بالمرصاد والتصدي لهذه الموجات الضالة بأنفسهم 
وبتربيتهم وتوجيه تلامذتهم لمجابهة هذه التيارات وقمعها بالنقاش الموضوعي وإيراد 

الحجج الدامغة.  

ومجالات  والفلسفة  والحكمة  العقليّة  العلوم  مستوى  على  الموضوع  بحثنا  إذا  و 
التأسيس والتطوير وتنمية الأفكار والمناهج نجد أنّ ما قدمه علماء الشيعة كان بيناً وله 
أثره في هذا السبيل وإغناؤه بالمساهمة الفكرية فكرة وتأليفاً وتراثاً بما نقف على مصداقيته 
في  الإمامية،  الشيعة  عند  الفلسفية  الدراسات  تاريخ  آفاق  في  الموضوعية  الدراسة  في 

مدرسة الحوزة النجفية على وجه الخصوص.

ومن المعلوم أن الجهد الفكري للإنسان لا يمثله زمان أو مكان معين بل هو ثمرة 
في  وتقاطعت  تضاربت  أنها  كما  التكوين  جذور  في  وتلاقت  اجتمعت  وأدوار  مراحل 
ومن  بعده  لآخر  يمهد  دور  جيل  لكل  فكان  النتائج؛  استخلصت  حتى  كثيرة  أحيان 
حكمة الرب وجود التباين الذي يمثل أحد ملامح الإبداع في سّر الخليقة لتتضافر مع 

بعضها البعض من أجل رفد الإنسانية في مجالها المعرفي.

دوره  أهميّة  من  الشيعي  للفكر  ما  تجاهل  موضوع  إلى  هنا  الإش��ارة  المفيد  ومن 



درا�سات وبحوث فل�سفية28

التأسيسي في مجال العلم والفكر والبحث الفلسفي حيث »إن جانب ما يتعلق بفلاسفة 
الشيعة محاط بكثير من الغموض والإبهام وهناك مؤلفات أهملت قروناً في ظل ظروف 
وضياع  مفكريهم،  واختفاء  درب  كل  في  الشيعة  يطال  والتشريد  الرعب  كان  صعبة 
آثارهم ومؤلفاتهم وتراكم الأساطير من حولهم في الوقت الذي نادراً ما تجد عالماً شيعياً 

فقيهاً وليس له سهم وافر من علوم الفلسفة والكلام والرياضيات والفلك«.)))

العرفان والت�صوف

يرى البعض حين يحاول أن يفّرس الدين باعتباره في الأساس يمثل ظاهرة طقوس 
وتقاليد خاصة يؤديها الفرد فيجد من نفسه بعد مدة من ممارستها وهو يعيش هالة من 
تعارف  الذي  التعبير  مقدّساً كما يحلو في  أو  متديّناً  فيسمى حينئذ  التقديس والإجلال 

عليه الناس. 

وإذا أمعنا النظر فلا ضير في أن ينصرف مفهوم التدين أساساً لتوصيف تلك الحالة 
التي تصطبغ  بها شخصية المسلم الذي يؤدي فروضه الدينية بكيفية من الأداء الدقيق 
الملتزم في تفاصيله لكل ما يمت بالأسس التي قررها الشرع من حيث طبيعة العبادات 
ورسومها وصورها وأوقاتها، أو ما يصح التعبير عنه بعمومية الصياغة الشاملة للعبادة 
الإسلامية  الشريعة  العبادات في  فنظام  المكان،  أو  الزمان  أو  النوع  أو  الكم  من حيث 
يمثل أحد أوجهها الثابتة التي لا تتأثر بطريقة الحياة العامة، وظروف التطور المدني في 

حياة الإنسان إلاّ بقدر يسير. 

ولكن الحق الذي ينبغي تبينه من خلال نافذة العبادات في نفس المؤمن هو ذلك 
الأثر التربوي الذي يعبر عن مدلول كلمة الدين وآفاق ذلك في سلوك الإنسان. 

))) محمد جواد مغنية، مقدمة كتاب فلاسفة الشيعة للشيخ عبد الله نعمة.



29 درا�سة الفل�سفة في النجف الأ�شرف ر�ؤى وملامح

يعكس صوراً  واتجاهاتها  وماهيّتها  الفلسفة  الحديث عن  أن  تقرير  من  وهنا لابد 
للمقاربة أو الافتراق وانعكاسات ذلك على مستوى ظواهر روحيّة لها بصماتها الواضحة 
في مجمل حركة العلوم العقليّة بما تضفيه من معالم ورؤى وأفكار تؤسس المنابع المعنوية 
لمواطن القرب الرباني، واستلهام المعرفة الحقة. وفي صدد بحثنا لأبعاد الدرس الفلسفي 
ً من العلاقة بين ظهور دراسات الفلسفة ونظائرها،  في مدرسة النجف نكتشف جانباً مهّام
وأثرها فيها يتعلق ببناء المدرسة العرفانيّة في النجف المعروفة بخصائصها ومميّزاتها كما 

سيتضّح لاحقاً. 

نمت  التي  الإسلامية  العلوم  سياق  في  يعدّ   العرفان  أن  معرفة  من  مناص  ولا 
وترعرعت في إطار المعرفة والثقافة العقلية في الإسلام)))، ولا يمتلك الباحثون جواباً 
دقيقاً في تحديد تاريخ إطلاق هذه التسمية سوى الإشارة إلى شيوعها في القرن الثالث 
انتماءاتها  التنويه بأن العرفان يغطّي الساحة الإسلامية على تنوع  الهجري))) ومن المهم 

))) للعرفان ناحيتان: عمليّة ونظريّة، فالعمليّة عبارة عن علاقة الإنسان وواجباته تجاه نفسه 
هذا  على  ويطلق  مظانها،  في  تذكر  فوارق  بينهما  أنّ  إلاّ  كالأخلاق  العرفان  فيكون  وخالقه؛  والكون 
العرفان بـ)علم السير والسلوك( ولابد لبلوغه من مراحل بإشراف إنسان سلك هذا الطريق  للوصول 

إلى التوحيد. 
والكون  الخالق  بشأن  ويبحث  الوجود  تحليل  إلى  يتعرّض  الذي  فهو  النظري  العرفان  أما 
والإنسان فهو يشابه الفلسفة الإلهيّة التي تعمل على دراسة الوجود والفارق بينهما أن الفلسفة تعتمد 
في استدلالاتها على المبادئ والأصول العقلية في حين أن العرفان يجعل من المكاشفات مادة رئيسة في 
استدلالاته ثم يوضّحها ويبررها عقلًا، وهناك آراء واسعة مطروحة بين العرفاء والمحدّثين والفقهاء 
تتعلق بمسألة التضاد بين العرفان والإسلام أو بخصوص الشريعة والطريقة والحقيقة ولكن نتيجة 
العرفاء.  النوايا والإخلاص للمبادئ الإسلامية في توجهات  المتأنية توحي بحسن  الدراسة الحيادية 

انظر للتفصيل كتاب الشيخ مرتضى المطهري، مدخل في العلوم الإسلامية 3:59 – 107.
))) مما ظهر من كلمات السري السقطي – ت243هـ – أنظر تذكرة الأولياء للشيخ عطار كما في 
المطهري، المصدر السابق: 78، حيث أشار بهذا الصدد إلى أن أبا نصر السّراج الطوسي ذكر في كتاب 



درا�سات وبحوث فل�سفية30

طليعته  في  ويصطف  والعمق  بالأصالة)))  يمتاز  فكري  تيار  فهو  والمذهبية.  العقائدية 
طبقات من العلماء وأئمة الدين وطلاب الحقيقة، وإن اختلفوا بينهم في مسائل اختص 
بها بعضهم دون البعض الآخر، أو تباينت فيهم مذاهب الباحثين من المسلمين وغيرهم، 
فهم قد جمعتهم وحدة الهدف الذي يسمو للارتقاء في مدارج العشق الإلهي، وتسنمّ مرقاة 
الإخلاص في التوحيد عن طريق طي مراحل السير والسلوك وتزكية النفس وتنقيتها 
من الأدران التي تحجبها عن أنوار الملكوت والابتعاد عن الزهد والعبادة الفارغة وإن 

تعددت الطرق، وتنوعت الوسائل.

والسنة  القرآنية  الآيات  عليه  دلّت  ما  الحقيقية  العرفان  أصول  أن  معرفته  والمهم 
من  والمروي  أحاديثهم  في  المعصومين  الأئمة  سنةّ  مبانيه  إلى  وأشارت  الشريفة  النبوية 
الوصول،  المسلك في  ينبغي اتخاذها أسساً سليمة  المصادر مما  أدعيتهم وسيرتهم وهذه 
الحديث  إليه  أش��ار  ال��ذي  الله  طريق  على  المؤمنين  وتربية  الروحي  للإلهام  ومنبعاً 
الذي  بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه  العبد يتقرب إلي  القدسي:»لا يزال 

يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ولسانه الذي ينطق به، ويده التي يبطش بها«.  

وفي سيرة الرسول الأكرم المثل الأعلى للسالكين في عبادته ومناسكه وانصهاره 
في الذات الإلهيّة مما يستلهمه العارفون ويرتشف من منهله القاصدون. 

به،  الاقتداء  على  العرفان  طلّاب  أجمع  فقد   طالب أبي  بن  علي  الإم��ام  وأمّ��ا 

اللمع: 427 كلاماً لسفيان الثوري يلوح منه أن هذه التسمية قد ظهرت في النصف الأول من القرن 
الثاني تقريباً.

))) هناك من يذهب الى التشكيك في هذه الأصالة الإسلامية ومنهم بعض المستشرقين بادعاء 
فلسفة  نتاج  أنّه  أو  بسبب ردود فعل ضد الإسلام والعرب،  أو  اليهود،  أو  النصارى  برهبانية  التأثر 
الأفلاطونيين المحدثين أو الغنوصيين، أو نشوئه من الأفكار البوذية. وبقدر ما أشيع بهذه الدعاوى 

فإن العرفان الإسلامي أشاد هيكله الإسلام.



31 درا�سة الفل�سفة في النجف الأ�شرف ر�ؤى وملامح

التي  الذهبية  سلسلتهم  إليه  ينهون  حيث  والسلوك  السير  في  الأكبر  القطب  واتخذوه 
تصلهم برسول الله بإجماع الطوائف الإسلامية مستندين إلى ما أفاده في خطبه))) 
وأقواله وما أثر عن سلوكه العبادي الذي أبانه في التعبير عن الإخلاص وحقيقة العبادة 
في كلمته المعروفة: »إلهي ما عبدتّك خوفاً من نارك، ولا طمعاً في جنّتك، بل وجدتّك 

أهلًا للعبادة فعبدتك«. 

عن  تميّزوا  الذين  العرفاء  من  مشرقة  معالم  أدواره  عبر  التشيّع  تاريخ  عرف  وقد 
غيرهم؛ »فقد كانوا في واقعهم من أهل السير والسلوك والعرفان. وهؤلاء هم العرفاء 
الحقيقيون دون الجموع التي اخترعت لنفسها مختلف الآداب والسلوكيّات، وأحدثت 

من البدع ما أحدثت«))).

أنّه  فإنّما يوحي ذلك إلى  الكوفة  بدأ مبكّراً في مدينة  التصوف قد  تاريخ  وإذا كان 
العقلي، ومن  بالمذهب  وثقى  له من صلة  بما  الروحيّة، وعرف  الأجواء  من  لوناً  يمثّل 
خصوصيّاته اتجاه المتصوّفة للانتماء إلى جهة المناجاة والانشداد بين الوجد والجذب))) مما 

))) من ذلك خطبته في وصف السالك إلى الله تعالى، بقوله:»قد أحيا عقله، وأمات نفسه، حتى 
وتدافعته  السبل،  به  وسلك  الطريق،  له  فأبان  البرق  كثير  لامع  له  وبرق  غليظه،  ولطف  جليله،  دق 
الأبواب إلى باب السلامة ودار الإقامة، وثبتت رجلاه بطمأنينة بدنه في قرار الأمن والراحة بما استعمل 
النهج، أو ما قاله لكميل بن زياد بشأن أولياء الحق: »هجم بهم  قلبه وأرضى ربه« الخطبة 217 من 
العلم على حقيقة البصيرة وباشروا روح اليقين واستلانوا ما استوعره المترفون، وأنسوا بما استوحش 

منه الجاهلون، وصحبوا الناس بأبدان أرواحها معلقة بالمحل الأعلى« الخطبة 147 من نهج البلاغة.
الحديث   تفصيل  في  الممتع  البحث  من  بعده  ما  وانظر   70 السابق:  المصدر  المطهري،   (((

واستعراضه حول الموضوع.
))) لابد من بيان أن الصوفيّة على الإجمال ترى أن المعرفة الكاملة لا تتم إلّا بالاتصال روحيّاً 
الدنيا  النفس عن  بانصراف  إلاّ  البشرية ولا يحصل  النفس  والبقاء معه وهذا الاتصال هو غاية  بالله 
منها جماعات كبرى  وتألّفت  الأول  القرن  منذ  بدأت  وقد  والعبادات.  الأعمال  بسلسلة من  وقهرها 
وتفسير  الاعتقادات  مسائل  في  خاصّة  ونظرة  مرشد  وشيخ  وأذكار  ومراسيم  طقوس  منها  ولكلّ 



درا�سات وبحوث فل�سفية32

يوحي بالمقاربة بينه وبين العرفان من بعض الوجوه إلا أن هذه العلاقة غير ممتدّة بينهما 
والآليات  والمباني  الأسس  دراسة  عند  متعدّدة   حيثيات  وفق  الطرق   من  مفترق  على 
الشذوذ  من  التصوف  مسيرة  بلغته  ما  إلى  النظرة  أحكمنا  إذا  خاصّة  الظاهرتين  لكلا 
دعوى  إلى  استناداً  والشرك  والكفر  الدين  من  المروق  حدّ  بلغت  التي  والشطحات 
الحقيقي  الإيمان  عن  بابتعادهم  المتصوفة  بعض  حال  إليه  آل  وما  والحلول)))،  الاتحاد 
والمعاني الروحية للزهد والعزلة المعبرة عن حسن الاعتقاد بالقرب والصلة بالإضافة 

إلى خصومتهم التقليدية وعداوتهم للمبادئ الإسلامية والتشيع على الأخص.  

أما ما سجله تاريخ النجف فقد كانت – وستبقى – كعبة القصّاد ومهوى الصالحين 
قدسية  فيه من شأن ومهابة  وما   للإمام علي المقدس  بالثرى  لتميزها  نظراً  الأبدال 
ساحة  من  بالقرب  والرجاء  الزلفى  لتحصيل  مهجهم  بذلوا  الذين  المؤمنين  نفوس  في 

القدس. 

و يتباهى المؤمنون فيما بينهم بزيارة المرقد العلوي فكيف إذا حلّوا قاطنين بجواره 
الطريقة  متمثلين  بقربه  الحقيقي  العرفان  مناهل  وارتشاف  بهائه،  من  للتزود  الشريف 

فيها  البعض منهم  بالغ  التي  مبانيهم واتجاهاتهم  بينهم بحسب  فيما  التمييز  المهم  الكون ومن  ظواهر 
فجانبوا الحق وضلّوا  فخرجوا عن الصراط.

أمثال  – إلى  القرن الحادي عشر الهجري  – من أعلام  الطريحي  الدين  الشيخ صفي  ))) يشير 
هُمْ عَنِ  لَـهُمْ فَصَدَّ َامْ يْطَانُ أَع مُ الشَّ نَ َهلُ هؤلاء بقوله: واعلم أن المتصوفة خصوصاً في زماننا هذا قد ﴿زَيَّ
بيِلِ﴾ )النمل 27: 24، العنكبوت 29: 38( فاعتقدوا أموراً مستحيلة من الحلول والاتحاد كأن  السَّ
يرقوا إلى السماوات، ويشاهدوا المغيبات. ويخاطبوا الأنبياء والأئمة بالمشافهات وهم مع ذلك يزعمون 
وقاتلهم  يفترون  بما  الله  لعنهم  الشريعة  سمت  عن  خارجين  وغير  الشيعة  سلك  في  منتظمون  أنهم 
)المائدة 5: 44(، وقد تكثرت  الْكَافرُِونَ﴾  هُمُ  فَأُولَئكَِ  اللهُ  أَنْزَلَ  بَامِ  َْحكُمْ  َْم ي ل أنّى يؤفكون ﴿وَمَنْ  الله 
الباب  النظر في شرح   بالإنكار عليهم والبراءة من دينهم. مطارح  الروايات عن الأئمة الهداة 

الحادي عشر:135، 143، 145، 147، 148، مطبعة الآداب بالنجف 1958.



33 درا�سة الفل�سفة في النجف الأ�شرف ر�ؤى وملامح

المثلى التي خطّها بعلمه وعمله وبعبادته التي كانت لها الحظوة عند العارفين الذين وقفوا 
عند أعتابه متوسّلين إلى الله تعالى أن يمنحهم منه القبول والرضا.

روحانية   معاني  بالنجف  والسكنى  والمجاورة  المكوث  في  العارفون  وجد  وقد 
تسمو بها ذات الإنسان في درجات عالية من الوله والنسك والذكر وكمال التعبد بقدر 

ما يتوصلون إليه من فيوضات باب مدينة العلم والحكمة الإلهيّة وبركاته.

في  مسيرتهم  وإغناء  بالورود  والسلوك  المعرفة  روّاد  اهتم  فقد  ذلك  أجل  ومن 
التهذيب والمراقبة بالمجاورة منذ القدم، كما تصدى أعلام الحوزة النجفيّة لإقرار مناهج 
للسلوك العرفاني والتهجّد وتأليف مصنفّات في الدروس الأخلاقية بمستوى ما كانت 
تمضي به سير العلم في دراسات الشريعة فقد كان للعرفاء سواء من علماء الحوزة أو من 
نتمكن  بحيث  وعملًا  علمًا  والتهذيب  للمواصلة  حثيثة  ومواظبة  جاداً  سعياً  خارجها 
من التسليم بوجود مدرسة عرفانيّة في النجف لها خصائصها وسماتها وتراثها))). وهي 
بحلقات  وتنتظم  الخلف  إلى  منها  السلف  يفضي  الحلقات  متواصلة  ظروفها  جملة  في 
مخصوصة بين طلابها وأساتيذها مع التأكيد على أن مسارها الموحد في بلوغ الغاية يتباين 

من حيث التجربة والدرجات))).

دفن  منذ  النجف  تأسيس  مراحل  عبر  امتدّت  العرفانية  المدرسة  أن  المعلوم  ومن 
أغدقوا  الذين  برجالها  مرحلة  كل  وتميزت  المتأخّرة،  العصور  حتى   علي الإم��ام 
بمعارفهم الروحانية وتربية جيلهم على منهج السير والسلوك على هذا المنهج الذي لا 

))) لا يتسع بحثنا للإفاضة والتفصيل في هذا المجال إلا بقدر الإشارة العابرة من أجل أن نصل 
إلى ما يهمنا عرضه بموازاة عصر الشيخ المظفر.

))) تكاد حركة العرفاء أن تكون غير واضحة بل سّرية لا يفهمها ولا يتعرف عليها إلا الخواص 
منزلة  تعرف  لا  وقد  للعيان،  الظهور  عن  والابتعاد  الزهد  روحية  من  تكتنزه  ما  بسبب  الناس  من 

العارف منهم إلاّ بعد وفاته وشيوع ذكره بأخباره ومريديه.



درا�سات وبحوث فل�سفية34

يختص بشكل معّني إلاّ بمن طلبه، وسعى إليه، وجاهد من أجل الوصول إلى مراتب 
التأثّر  بخاصيّة  يتمتّع  النجف  جاور  الدين ممن  أعلام  أن جلّ  نجد  ولذلك  فيه  سامية 
بروحانية البركات للمجاورة العلوية ولكنهّم يفترقون من حيث الدرجات والجاذبية 
والتواصل؛ والدليل على ذلك اهتمامهم بتخصيص كتب في الأذكار والأدعية والأعمال، 
إلى  والتوسل  القدسية  نفحاتها  من  الاستزادة  بقصد  المباركة  العلوية  للعتبة  وتوجّههم 
التهذيب  لمحاضرات  السلوكيّة  والتربية  الذكر  مجالس  وانعقاد  الدعوات،  بإجابة  الله 
العارفون  خاص سلكه  نظام  انطلقت سمات  المنعقدة  الحلقات  هذه  ومن  والأخلاق، 
في سلسلة ذهبية تشابه إلى حد كبير سلسلة رواية الحديث واختص الطلاب بأساتذتهم 
وأتقن الأساتذة دور المراقبة وتوجيه السير ونتج عن ذلك ما يمكن أن نعّرب عنه بطبقات 
المقدّسين  العلماء  من  كوكبة  الطاهرة  رباها  على  احتضنت  التي  المدينة  هذه  في  العرفاء 
نذكر منهم على سبيل المثال لا الحصر المقدس الأردبيلي وجمال العارفين السيد علي بن 
طاووس والشيخ الطوسي والسيد عبد الرحمن القدسي والسيد حيدراً الآملي حتى»أن 
معه  لها  أتيح  النجف  مدرسة  في  مجدداً  ازدهاراً  شهد  الثامن  القرن  من  الثاني  النصف 
هذه المرة أن تساهم بفعالية مشهودة في تأسيس الحكمة العرفانية عند الإمامية على يد 
السيد حيدر الآملي وربما كان عبد الرحمن القدسي أستاذ الآملي صاحب الحظ الأوفر 
في ذلك... وتعتبر محاولة الآملي أول محاولة لترسيخ المنحى التأويلي في التراث الإمامي 
وقد مهد هذا المنحى لولادة اتجاه متميز بعد أقل من قرنين ثم تعاظم دور هذا الاتجاه 
التي أطلقها المحدثون  المتنوعة  الزمان ولم تجهضه الردود  لدى الشيعة الإمامية بمرور 
والفقهاء والمتكلمون من علماء الإمامية الذين أصّر الكثير منهم على شجب هذا المنهج 

في تفسير القرآن وفهم المأثور عن الرسول وأهل البيت )صلوات الله عليهم(..«))).

))) د. الرفاعي عبد الجبار، تطور الدرس الفلسفي في النجف:30.  موسوعة النجف للدجيلي 



35 درا�سة الفل�سفة في النجف الأ�شرف ر�ؤى وملامح

وقد عرف سيد العرفاء السيد محمد مهدي بحر العلوم برسالته المنسوبة إليه )السير 
والسلوك(، ثم عرف من بعده درس العارف السيد علي الشوشتري الذي كان الشيخ 
الأنصاري يحث تلامذته على حضور دروسه الأخلاقية والعرفانية ويصطحبهم بنفسه 
الأخلاق  في  الأنصاري  للشيخ  أستاذاً  الشوشتري  علي  السيد  كان  نفسه  الوقت  وفي 
وهذه من العلاقات النادرة إذ كان كل منهما أستاذاً وتلميذاً للآخر في آن واحد... وقد 
بدورهم  ربوا  وهؤلاء  العظام  العرفاء  من  الكثيرين  الشوشتري  السيد  مدرسة  ربت 
الفقيه  هو  الشوشتري  السيد  مدرسة  خريجي  وأبرز  تعالى  الحق  طلاب  من  آخر  عدداً 
حسين قلي الهمداني الذي تفرغ للقيام بهذه المهمة التعليمية الشمولية والتربوية السلوكية 
ووسع نطاق مدرسة أستاذه الشوشتري وبلورها في صورة جامعة بين الفقه والأصول 
والأخلاق والسلوك والعرفان وربى كوكبة من العلماء الربانيين فكانوا فقهاء مجتهدين 
أستاذهم  مدرسة  غرار  على  تربوية  حوزات  وأنشأوا  منهجه  واصلوا  كاملين  وعرفاء 
والميرزا  الكشميري  مرتضى  والسيد  الكربلائي  أحمد  السيد  العارفين  كبار  ومن هؤلاء 
جواد الملكي التبريزي والمولى محمد البهاري والسيد محمد سعيد الحبوبي والشيخ باقر 
القاضي)))  والسيد علي  الحكيم  والسيد مهدي  الأفغاني  الدين  والسيد جمال  القاموسي 

وغيرهم.

الرحاب  يتعشقون  الطرق  أصحاب  من  طوائفاً  أن  بالذكر  الجديرة  الأمور  ومن 
الروحاني الذي يتجلى في الحرم العلوي فقد كانوا منذ القديم يقصدونه وينتظم جمعهم 

بأفقه المضمخ بعطر الولاء والمحبة.

ج8.
))) صدرت في الآونة الأخيرة كتب ومؤلفات عن الكثير ممن ذكرناهم. أنظر عرفان محمود، 

الحوزات الأخلاقية والعرفانية في النجف: 158 – 190، موسوعة النجف للدجيلي ج8.



درا�سات وبحوث فل�سفية36

وأما إذا درسنا اتجاهات الحكمة الإلهية عند الشيعة في مسار تطورها نعلم أنها تظهر 
في الشروحات العرفانية حيث يبرز دور صدر المتألهين لأن »العقيدة التي يصوغها على 
أن  وذلك  ظهوراً،  أو  كشفاً  باعتبارها  حقيقية  معرفة  كل  تمثل  الأئمة  نصوص  هامش 
النورانية ومرتكز الذكاء( عنده ملكة تجميع الحقائق وكل ما هو  القلب )هذه اللطيفة 
قابل للمعرفة غير أن المعارف التي تتجلى له من حجب الغيب يمكن أن يكون مصدرها 
العلم الشرعي أو معطيات الشريعة كما يمكن أن تكون علمًا عقلياً وبالتالي آتية مباشرة 

من معطي المعطيات«))).

من  الروحية  المعرفة  طلاب  قصدها  فقد  روحانية  أهمية  من  النجف  تحمله  ولما 
المتصوفة))) وأصحاب الطرق وقاموا بتأدية طقوسهم بالقرب من العتبة الحيدرية. 

وهو   )#1270  –   1210( ببكتاش  الملقب  الرضوي  محمد  »الشيخ  أن  حيث 
من تلاميذ الشيخ أحمد اليسوي))) الذي دفعه للذهاب إلى النجف وعندها هاجر من 
المؤمنين علي بن  النجف الأشرف مجاوراً مرقد أمير  العراق وأقام مدة في  خراسان إلى 
أبي طالب واعتكف في إحدى حجر صحن مرقده الشريف وبعد توسعة الصحن 

))) هذه المقالة صدى لما ذهب إليه الملا صدرا في شرحه على أصول الكافي. راجع هنري كوبان، 
تاريخ الفلسفة الإسلامية بمراجعة وتقديم الإمام موسى الصدر:118.

))) لابد من التنويه بأن الصلة بين التشيع والتصوف منفية تماماً»لأن التصوف مدرسة مستقلة 
عالمية تسربت إلى الشيعة بعدما غزت العالم الإسلامي كله ولأن التصوف يعد مفتاحاً لانفتاح جميع 
الأديان والمذاهب بعضها على بعض ولا يختص بالتشيع تبعاً ولا سنداً«. مقدمة السيد موسى الصدر 

لكتاب هنري كوبان في تاريخ الفلسفة:36.
له  الميلادي  الثاني عشر  القرن  اليِسَوِي، من شعراء  الشيخ أحمد  العلوي  المتصوف  الشاعر   (((
ديوان الحكمة ومما يقول فيه:»ان العاشق الذي يعرف شروط الشريعة ، يعرف - ايضا - ايها الاحبة، 
معنى الطريقة. وان من يؤدي شعائر الطريقة، يخوض في بحر الحقيقة ، ايها الاحباب«. لأن العلوية 

تؤمن بان الطريقة قرين الحقيقة والشريعة معاً«.



37 درا�سة الفل�سفة في النجف الأ�شرف ر�ؤى وملامح

الغروي عمر موضع معتكف بكتاش هذا تعميراً جيداً فخمًا وجعلته البكتاشية))) من 
الأتراك تكية، أي مقراً لهم في النجف الأشرف. وفي سنة 1296هـ كناّ ندخل إلى التكية 
الدروشة  شعارات  فيها  فنشاهد  ومرشديهم  وقضاتهم  الأتراك  علماء  من  بدعوة  هذه 
كالفؤوس الخاصة والكشاكيل الثمينة معلقة في الجدار القبلي من التكية وللحاج بكتاش 

كتاب عربي اسمه )مقالات( يبدو منه اتباعه لعقيدة الاثنى عشرية«))). 

وما يهمّنا هنا أن العاشقون للولاية من أهل الطرق والأذكار الذين قصدوا مدينة 
النجف وجاوروا أو مرّوا فيها كان لهم صدى مؤثر على طابع الحياة الروحيّة و الأدبية 
أو  إما في مجالسهم المخصوصة  تقرأ  يقدّمونه من طقوس وتقاليد  لما كانوا  والنفسيّة))) 
أهل  من  البعض  يمارسه  كان  ما  الطوائف  هذه  من  عصرنا  في  أدركنا  وقد  العامّة  أمام 
في  العلوية  العتبة  حتى  الكبير  السوق  عبر  بمسيره  منطلقاً  النجف  يدخل  حين  الذكر 
زيّ خاص وبيده كشكول أو مبخرة وهو يردد أشعاراً في حب الإمام علي وأهل بيته 
وكان منهم بقية إلى قبل عقدين من الزمان يدعون بالترابية يجاورون المسجد الجامع في 
الكوفة بإشراف مرشد اسمه الحاج مطهر وكانوا يمارسون طقوساً معيّنة لا تخرج عن 
الذكر والصلوات والمدائح، ولهم تكية يسكنون بها  تقع مقابل الجامع لكنها مغلقة  الآن 
م تفرّقوا بالبلاد جراء ما وقع بالعراق في العهد المباد من الظلم والتعسف ضد كل  لأّهن

ظاهرة دينية.

))) الطريقة العلوية البكتاشية التي تناغمت مع الطريقة المولوية الصوفية لمؤسسها جلال الدين 
الرومي مع طرق أخرى ومن الأمور الجديرة بالبحث أن العلوية انتشرت في أوساط الشعراء المتصوفة 

. الذين تغنوا بالعشق الإلهي وبالحق والعدالة وحب أهل البيت
))) حرز الدين الشيخ محمد، مراقد المعارف 1: 195 – 196.

))) إن هذه الحالة بما لها من آثار لها ما يشابهها في مدن العتبات المقدسة وحواضر العالم الإسلامي 
عامة كالحرمين الشريفين بمكة والمدينة والقدس ومدن القاهرة وفاس والقيروان وغيرها.



درا�سات وبحوث فل�سفية38

الفل�سفة والفنون الأدبية 

لا شك أن أسلوب الكتابة الفلسفية يمتاز بالرصانة والدقة اللتين تستعصيان على 
من يحاول فهم مدلولات الألفاظ والكلمات المستعملة في التعبير عن الفكرة التي يسعى 

إليها المتخصصون بطرح الأفكار والمسائل الفلسفية.

ولذا نجد أن النخبة من أهل الفن هم الرواد الحقيقيون الذين يردون هذه الموارد دون 
غيرهم ويأنسون بحل ألغازها ومعرفة مضامينها... ومن مصاديق  ذلك ما أفاده الشيخ 
المظفر في دراسته عن الملّا صدرا بقوله: »والمعهود في كتب الفلسفة الغموض والرمز 
والتعقيد.. ومن تعاليم الفلاسفة أن يكتموا آراءهم إلاّ على فئة خاصة من تلاميذهم 

يفتحون لهم رموزهم حيث يجدون منهم استعداداً لفهم مقاصدهم والاستنارة بهم«.

وفي هذا الصدد نكتشف أهمية ما حقّقه الأذكياء من الفكر والأدب الذين قدّموا 
ألفها  متعددة  بألوان  الأدبية  الفنون  مائدة  على  العميقة  وأسراره��ا  الفلسفة  مفاهيم 
أساطين  قررها  التي  الصعبة  اللّغة  عن  بعيدةً  المعرفة  طلّاب  من  والمتعلمون  المتأدبون 
جهة  من  والفلاسفة  الفلسفة  وفي  جهة،  من  المسلمين  في  التأثير  لها  وكان  الفلسفة، 
أخرى؛ وذلك »لّما هاجمت الفلسفة أفكار المسلمين وأوجبت اضطرابهم وتبلبلهم وقد 
نشأ من ذلك  أفكارها كوحي منزل  الفلسفة ويتلقون  يقدّسون  السابق  الناس في  كان 
حالة من الازدواجية تدعو إلى التوفيق – مهما كلف الأمر – بين ما جاء به الإسلام وما 

جاءت به الفلسفة...«))).

الإنسانية  تاريخ  في  جداً  قديم  المضمار  هذا  في  الأدبية  الفنون  تعاطي  وأسلوب 
الرمز  أو  الخيال  عالم  استحضار  »أن  بل  النسق  هذا  على  الفلسفية  الرؤى  وتوصيلها 
عهدتها  التي  الأساليب  من  فنيّ  قالب  في  عنها  للتعبير  أو  الفلسفية  الأفكار  لعرض 

))) المظفر محمد رضا، الفلسفة الإسلامية: 77.



39 درا�سة الفل�سفة في النجف الأ�شرف ر�ؤى وملامح

الفلسفة منذ نشأتها وفي ذلك أمثلة لا تحصى فيها على سبيل الذكر استخدام أفلاطون 
طيماوس  محاورته  في  الاستشهاد  سبيل  على  أو  إطاراً  وللأساطير  الإغريقية  للترهات 

وكريتياس من الشعر وتشوانغ تزو من القصص قوالب لعرض الفلسفة الطاوية«))). 

وعلى مستوى التراث العربي الإسلامي نجد ابن سينا في قصيدته العينية، وأبا العلاء 
بن  بكر محمد  أبو  الأندلسي  الفيلسوف  الطبيب  ابتكره  وما  الغفران،  المعري في رسالة 
طفيل في قصة حي بن يقظان يمثل القمة والانفراد في الابتكار والتأسيس لبناء القصص 
الفلسفية الأوربية ابتداءً من القرن الثامن عشر حتى اليوم من فولتير وروسو وسارتر 

وكامو وغيرهم بما يجسد القيم الجمالية للفن الأصيل وبراعتها في المعطى الفلسفي.

ومن هنا نتلمس ما اصطبغت به ألوان الثقافة الفلسفية في ذاكرة النجف العلمية 
وما نعني الإشادة به عند شيخنا المظفر في )أحلام يقظته( الرائعة وما أمتاز به من حسن 
الديباجة التي أضفاها على أسلوبه الأخاذ الذي أخضع به إبهام الألغاز في فلسفة صدر 
اللآلئ  فيختار  اللجج  في  يغوص  ماهر  حكيم  بقدرة  الرموز  وحل  بالإيضاح  المتالهين 
اليتيمة ويصوغ منها خواتيم المعرفة النادرة وشأن القارئ الكريم ما يجول به فكره من 

اكتشاف الفكرة الصائبة، واقتناص المتابعة النافعة. 

أما إذا تفحصّنا التاريخ النجفي في غابره وحاضره فحسبك من هذه المدينة العلمية 
بالعلوم  التأليف والتصنيف في مجالات اختصاصاتهم  أفاضوه من  اهتمام أعلامها وما 
الشرعية والعقلية حيث دأبوا على كتابة الشروح والحواشي والتعليقات على مصنفات 
لكبار المجتهدين والحكماء ظهرت بين حين وآخر ومنها ما تحوّلت إلى منظومات شعرية.

ومما يرسم صورة من الإبداع والتميز ظهور الشعر التعليمي في النجف مبكراً بنظم 

))) أنور أبو بندورة، الأبعاد الفلسفية: 1 – 2.



درا�سات وبحوث فل�سفية40

الفقهاء  العلماء من  ينظمها  التي أصبح  العلوم والفنون والآداب في الأراجيز)))  متون 
العربية  العلوم  منظومات  عن  فضلا  الإلهية  والحكمة  الفلسفة  وأساتذة  والأصوليين 
المنهجية  والمتابعة  الفهم  وتيسير  العلوم،  بتلك  المعرفة  لتبسيط  الفلسفية  والمنظومات 
عشرات  فيه  نظموا  فقد  النجف  أدباء  عند  اللون  هذا  استعمال  تفشّى  للطلاب.»وقد 
المنظومات – إن لم أقل المئات – التي تكفّلت علم النحو والصرف والمنطق والعروض 
والأصول والفقه والفلسفة والهيئة والحساب والرجال كما قاموا بوصف علم الشطرنج 

بصورة تفهم المتذوّق كيفية استعماله بحفظه الرجز«))).

ومن المفيد معرفة أن مدرسة النجف الفلسفيّة تبنتّ هذا اللون من الأدب في تبسيط 
بالفلسفة أراجيز غطت  المعنيين  الفلسفي لمتذوقيه وطلّابه فصدرت عن  البحث  معالم 
مساحة كبيرة مما يدور مدار الفلسفة ويختص في دروسها منها أراجيز في علم المنطق، أو 
العقيدة والمباحث الكلامية، أو الردود والمعارضات للقصائد والأراجيز، أو منظومات 
لعلم اللاهوت أو لمتن معين، أو دفع الشبهات وتفنيد المطاعن، أو ما يجري مجرى الشعر 
التعليمي لسهولة حفظه من الطلّاب، أو لفتات تدور مدار الحكمة والفلسفة بكلمات 
يصطلح عليها عند الفلاسفة أو رسائل متبادلة بين اثنين من الأعلام أو الأدباء، أو ما 

في  ويقع  السمع  في  يسهل  شعر  وهي  أرجوزة:  واحدتها  راجزاً،  قائلها  ويسمى  الأراجيز   (((
النفس لخفته منظوم على قافية بحر الرجز، وهو نوع من أنواع الشعر يكون كل مصراع منه مفرداً، 
والأرجوزة غير القصيدة لأن القصيدة يكون البيت فيها مكوناً من مصراعين والشعر العربي كله إما 
رجز وإما قصيد.  وإنما سمي الرجز رجزاً لأنه تتوالى فيه حركة وسكون ثم حركة وسكون؛ وهو يشبه 
في هذا بالرجز في رجل الناقة ورعدتها وهو أن تتحرك وتسكن ثم تتحرك وتسكن ويقال لها حينئذ 
رجزاء. وزنه التام )مستفعلن( ست مرات. وقد يستعمل هذا البحر بشكل غير كامل.  الدكتور أحمد 

فوزي، بحر الرجز والأراجيز ائتلاف واختلاف، مجلة الموقف الأدبي دمشق ع413،2005م.
ومما ذكره الرواة أن الشعر أصلًا كان رجزاً حتى كان المهلهل وامرؤ القيس فحولاه إلى قصيدة.

))) الخاقاني علي، شعراء الغري 1: 25.



41 درا�سة الفل�سفة في النجف الأ�شرف ر�ؤى وملامح

يعّرب عن إيمان بروحية عالية وهيام عرفاني.)))

عن  بدراسته  سطره  فيما  الأدب  من  الفني  اللون  بهذا  المظفر  شيخنا  عنى  وقد 
أستاذه الشيخ محمد حسين الكمباني وفي استعراضه للأراجيز التي نظمها شيخه قائلًا 
»وتظهر آراؤه وتحقيقاته الفلسفية واصطلاحات الفلسفة على جميع آثاره وأبحاثه حتى 
بل  والسلام(  الصلاة  جميعاً  الأطهار)عليهم  وآله  المختار  النبي  مدح  في  أرجوزته  في 
أرجوزته هذه قطعة فلسفية رائعة أفرغها في ثوب من الأدب العالي قد أوضحت رأي 
إليه  أشارت  ما  على  الكائنات  وعلل  الأنوار  نور  بيته  وآل  محمد  في  المؤمنين  الفلاسفة 

الآيات القرآنية وصرحت به الأحاديث الصحيحة.

وأغلى آثاره الفلسفية وأعلاها أرجوزته في الحكمة والمعقول )تحفة الحكيم( التي 
هي آية من آيات الفن مع أسلوبها العالي السهل الممتنع جمعت أصول هذا الفن وطرائف 
هذا العلم بتحقيق كشف النقاب عن أسراره وأزاح الستار عن شبهاته وإن دلّت على 
شيء فإنما تدلّ على أن ناظمها من أعاظم فلاسفة الإسلام الذين لا يسمح بمثلهم الزمن 
المتألهين  الطوسي وصدر  الدين  ابن سينا والخواجه نصير  أمثال  متباعدة  إلا في فترات 
لولا أن شيخنا غلب عليه الفقه والأصول وانقطع إليهما عن الظهور بالفلسفة.. وإليك 
بعض أبيات أرجوزته هذه الشاهدة على سلامة ذوقه وطول باعه في الأدب وقدرته على 
التصرف في الألفاظ العربية السهلة الواضحة في أدقّ المعاني العلمية. فقد قال في أصالة 

الوجود:

ال��عَ��دَمِ ط��ردُ  ب��ال��وج��ودِ  عَ��دَمِ��ييختصُّ  أو  عَ���دَمٌ  سِ���واه  م��ا  إذ 

))) أنظر ما دوّنه المؤرخون في تاريخ النجف كما في الذريعة إلى تصانيف الشيعة وطبقات أعلام 
الشيعة للمحقّق الطهراني، وشعراء الغري للخاقاني، وماضي النجف وحاضرها للشيخ جعفر محبوبة، 

ومعجم رجال الفكر والأدب للشيخ محمد هادي الأميني وغير ذلك.



درا�سات وبحوث فل�سفية42

م��ن��اطَ ط���ردِ ال���عَ���دَمِ ال��ب��دي��لِول��ي��س��تِ ال��ع��ل��ةُ ل��ل��م��ع��ل��ولِ
المعتبرةْ ال��وح��دةِ  م���دارُ  المغايرةوهْ���وَ  ب��هِ  كانتْ  بلْ  الحمل  في 
وصفة ذات���اً  التوحيدِ  المعرفةْوم��رك��زُ  أه��لِ  عندَ  ايضاً  وفعلًا 

وقال في مبحث تعريف الوجود:

التحقيقِ ع�لى  ��مِ  ك��ال��رسَّ والحقيقيالح���دُّ  بالأسميّ  يُ��وص��فُ 
)الشارحةْ( جوابِ  في  يقالُ  شارحةْولا  رس���ومٌ  أو  ح���دودٌ  إلا 

وقد كشف في هذين البيتين عن حقيقة الشارحة تنبيهاً على الغلطة التي علقت في 
الشارحة  )ما(  ومطلب  الاسم  لشرح  اللفظي  التعريف  مرادفة  عن  العلم  أهل  أذهان 
وإن كان قد يراد من شرح الاسم التعريف اللفظي أحياناً. ومنشأ هذا الاشتباه ما ذكره 
الحكيم الفيلسوف السبزواري في شرح منظومته من ترادف التعريف اللفظي ومطلب 
البيتين  هذين  في  شيخنا  كشفه  حتى  الاشتباه  هذا  في  الباحثين  فأوقع  الشارحة؛  )ما( 
الرصينين، وأوضحه في شرحه لـ)الكفاية())) في المطلق والمشروط من مقدمة الواجب. 

وقوله في الجعل والمجعول بالذات:

يعرفُ بسيطاً  ل��لش�يءِ  ��فُالج��ع��لُ  الم��ؤلَّ ش��ي��ئ��اً  شي‏ءٍ  وج��ع��لُ 
يُعقلُ ذات��اً  ال��ذاتِ  جعلُ  التخللُوليسَ  له��ا  ال���ذاتُ  ليستِ  إذ 
ال��ذاتي ج��ع��لُ  يعقلُ  لا  ل���ل���ذاتِك���ذاكَ  لازم  ع�����رضّي  أو 
الم��ف��ارقْ ال��ع��رض  ك����ذاكَ  ف���إنّ إم��ك��انَ ال��ث��ب��وتِ ف���ارقْولا 
الم��وج��ودِوالح������قُّ مج��ع��ول��ي��ة ال���وج���ودِ ب���ال���ذاتِ لا م��اه��ي��ة 

فانظر إلى هذا البيان الجزل والقول الفحل والأسلوب السهل والتعبير الرصين عن 
الفلسفة وأسماها بغير تكلف وبلغة سليمة ناصعة لا تجد فيها فضولاً ولا  أدق معاني 

))) إشارةإلى تأليف الكمباني نهاية الدراية في شرح الكفاية للآخوند الخراساني.



43 درا�سة الفل�سفة في النجف الأ�شرف ر�ؤى وملامح

خللًا كما وجدنا المنظومات الأخرى في الفنون لاسيما بعض المنظومات الفلسفية النابية 
ومن أين متحت دلوك في هذا القليب تغترف الماء الزلال بل الدر الثمين وما سقناه من 

الأبيات إنما هو غيض من فيض كشاهد على ما نقول«))).

وفي الجملة نلاحظ أن الأدب النجفي يتضمن في سماته العامة رؤى روحانية تسمو 
إلى عالم التجرد سواء كان يمثل الغزل والنسيب أو الرثاء والتفجع أو الحكمة والعرفان 
ولا يخفى أثر التنوع المجتمعي وانعكاسات المعتقدات والإيديولوجيات المختلفة التي 
تعيش في النجف بما تمثله من إثنيات عرقية وقومية فقد مارس شعراء النجف وأدباؤها 
الزهد  وروح  العرفانية  الأبعاد  واستوقفتهم  العالمي  الأدب  روائع  من  الكثير  ترجمة 
والتفرغ للعبادة، كما أن من الأسباب لهذا التوجه وجود مقبرة كبرى ربما تعد في المرتبة 

الثانية إذا لم تكن الأولى حيث كان لها وقع واسع على أخيلة الأدباء ومنظوماتهم.

والمنظومات  والأراجيز  الحكمة  شعر  مجال  في  للنجف  الأدبي  التاريخ  زخر  وقد 
حول  النجف  أعلام  نظمها  التي  الشعرية  المعارضات  ذلك  أمثلة  ومن  الفلسفية، 
)طلاسم إيليا أبي ماضي الشهيرة بـ»لست أدري«( كما في الرائعة الفلسفية للشيخ عبد 
الحميد السماوي بحيث أنه تلقى رسالة من أبي ماضي يطريه فيها بالتقدير والإعجاب 
بل يذكر الحوماني عندما زار أبا ماضي في نيويورك أنه قال له عن السماوي: أقول بكل 
صراحة ولا تثريب علي في ذلك قد كان عقلي سلبياً واصبح إيجابياً وقد تراجعت عن 

بعض آرائي والاعتراف بالواقع فضيلة))). 

كما أن للسماوي قصيدة من مزدوجاته عنوانها )آراء وصور( عارض بها )الأشباح 

))) الشيخ المظفر، مقدمة حاشية المكاسب.
بقصيدته  أبو ماضي  الطلاسم لإيليا  )العروبة( معارضة  الحوماني في مجلته  ))) نشر محمد علي 
الرائعة )أثباج الطبيعة( ثم اتفق له إن زار الشاعر في مهجره بأمريكا. أنظر الخاقاني شعراء الغري3: 

.345



درا�سات وبحوث فل�سفية44

الثلاثة( لإيليا أبو ماضي))). 

وكذلك الشاعر المبدع صالح الجعفري في موشحاته ومزدوجاته ومثلثاته ورباعياته 
وما ترجمه من الشعر الرائق الذي يعكس صورة من هموم الأديب النجفي وانعكاس 

قراءته للفلسفة الاجتماعية.

ومثل ذلك ما في شعر الشيخ محمد جواد البلاغي، والشيخ محمد حسين الكمباني 
، والشيخ محمد الحسين كاشف الغطاء، والشيخ محمد جواد الجزائري، والشيخ محمد 
الفرطوسي،  المنعم  عبد  والشيخ  الشبيبي،  رضا  محمد  والشيخ  راضي،  الشيخ  طاهر 
محمد  والسيد  الشرقي،  علي  والشيخ  شبر،  عباس  والسيد  طبيخ،  أبو  علي  مير  والسيد 
سعيد الحبوبي، والسيد محمود الحبوبي، والشيخ مهدي الحجّار، ومحمد صالح شمسة، 
الشعراء  جلّ  بل  تطول،  والقائمة  الهاشمي،  جمال  ومحمد  القاموسي،  صادق  ومحمد 

النجفيين.

الصافي  أحمد  الكبير  الشاعر  ترجمها  التي  الخيام  رباعيات  من  أشهر  هناك  وليس 
نفسه  وهواجس  خواطره  طبعت  فلسفية  أفكار  من  بدواوينه  قدّمه  ما  وكل  النجفي 
بسبب ولعه الخاص بالشعر الصوفي وكان لعنايته واهتماماته بالدراسات الفلسفية أثر 
واضح يفّرس تعمقه في الجانب التأملي لعقلانيّته وتفكيره الفلسفي الذي انطبع على ذاته 
شعر  على  واطلاعه  الفارسية  اللغة  كتعلمه  فيه  مؤثرة  أخرى  عوامل  وهناك  ونفسيته 
عن  فضلا  القزويني  وعارف  وسعدي  والمنوجهري  والرومي  وعشقي  وبهار  الخيام 
الدراسات الدينية في النجف التي تمنح الطالب اهتماما في مناهجها للفلسفة والمنطق))).

))) المصدر السابق 3: 301.
))) أنظر فوزي علاوي رستم الطائي، رسالته المخطوطة لنيل درجة الماجستير الموسومة الحكمة 

والزهد في شعر أحمد الصافي النجفي، كلية الآداب، الجامعة الحرة في هولندا 1428هـ – 2007م.



45 درا�سة الفل�سفة في النجف الأ�شرف ر�ؤى وملامح

شعر  من  المظفر  قريحة  به  فاضت  ما  استعراض  من  لابد  الحديث  هذا  صدد  وفي 
»نزع في قسم منه إلى تصوير بعض الخواطر الفلسفية والنفسية كما نال استحسان الأدباء 

له«)))، ومن ذلك قصيدته في رثاء الإمام الجواد قوله:

حياةُح���يّ ق��ل��ب��اً ت��ذي��بُ��هُ الحر�س��اتُ ال��ت��ص��ابي  في  الم���وتُ  إنام� 
خليّاً الح��ي��اة  في  ع��اش  م��ن  م��يّ��تٌ ع���اشَ ف��ارتم��تُ��ه الح��ي��اةُإنَّ 
ف��ئ��ةٌ تج��ت��ن��ي ال���غ���رامَ – ج��ن��اةُكلُّ ما في الوجود عندي – لولا

منكراتُ حبِّها  غرِي�  في  ال��ن��ف��سِ  ح��ي��اةِ  ع��ن  ال���ورى  ت��ع��رف  م��ا  ك��لُّ 
****

������ّهيذا الخ��ليّ�� ح����يّ ع�لى� الح����ب ف���ه���ذي الم���ن���اه���لُ المر�ت�ع���اتُ ا
منتهلاتُ القلوبُ  حيثُ   ... القلب  سبيلَ  الفضاء  ذل��ك  في  خ��لِّ 

سبيلًا يستقيمُ  القلبَ  منحنياتُأت���رى  ال��ض��ل��وعِ  وح��ن��اي��ا 
اله���ي���ئ���اتُ ب���ظ���رْف���ه  إلا  تُ���ط���ب���ع  ف��لا�  ب�����الإن�����اء،  الم�������اءُ  إنّا��م��� 

*****

أن���اةُ ف��ل��ل��رف��ي��ق  ق��ف��وا لي   .. ال���ع���ذبِ  ل��ل��م��ن��ه��لِ  الم���دلج���ون  ايه���ا 
ال��ط��رق��اتُ بي  اظ��ل��م��تْ  فقد  مصباحاً  ح��بّ��يَ  ن��ور  م��ن  لي  أوق����دوا 
)اله�����داةُ( اوق���دت���ه  م��ا  إلا  م��ص��ب��احَ  ولا  الح���ي���اةُ  ه���ذي  ظ��لام�تٌ 
اتُ ال���نّر�يّ� ب���ن���وره  ف��ك��ان��ت  )اللهُ(  ك���وّن���ه  ال���وج���ود  في  )ع���نرٌ�ص�( 
مَ���ثَ���لُ ال���ن���ورِ وال���زج���اج���ةِ والم���ص���ب���احِ أن��ت��م وأن���ت���مُ الم��ش��ك��اةُ

الطور  على  للكليمِ  )النورُ(  )ال��ك��لام�تُ()))أنتم  لآدم  وانتم   ...

))) الخاقاني في شعراء الغري 8: 461.
وانظر  القاموسي.  رضا  محمد  الفاضل  الأخ  وجمعه  بإعداده  قام  الذي  الديوان  مخطوطة    (((



درا�سات وبحوث فل�سفية46

خلا�صة الجهد الفل�سفي  في ال�سيرة العلمية لل�شيخ المظفر

العلمية  حياته  بواكير  منذ  اتجه  أنه  للمظفر  العلمية  السيرة  قراءة  في  الباحث  يجد 
نحو الاهتمام بدراسة العلوم العقلية والحكمة، وقد تهيأت له فرص البحث والدراسة 
والوقوف على دقائق هذه العلوم المعقّدة التي تحتاج  إلى التأمل والفحص والتروي عند 

الإحاطة بالأفكار التي تطرح في مباحثها.

أصالة  في  يتمثل  توفيقاً  الدراسية  حياته  خلال  أحرز  أنه  الدهر  حسنات  ومن 
والتربوي لأسرته  العلمي  الواقع  من  المتجذرة  العالية  وهّمته  لشخصيته  الذاتي  المكوّن 
وارتسمت  الفكرية،  متبنيّاته  انطبعت سماتها على  التي  المحتد  العريقة  المنبت،  الكريمة 
فيما خطه وسجّله بقلمه، وما كسبه من ثمرة  تحصيله بحضوره على الأفاضل من أهل 
الفن والاختصاص، مع قوة شغفه والجاذبية الروحية لما عرف به من الوفاء لأساتذته مما 
أثرى تطلعه إلى الاستزادة من الدقة والتنقيب بدرجة طغت على مفردات اهتماماته في 

شتى ما خطط له من مناهج وآليات، أو فيما كتبه ونشره من دراسات وبحوث. 

وق���د تم��ي��زت دراس���ات���ه ب���الج���دّة، والإح���اط���ة الم��وض��وع��ي��ة، وال���وص���ول إلى 
ن��ت��ائ��ج ت��ن��ب��ئ ع��ن إلم����ام واس����ع وإط��لا�ع في مح��ص��ل��ة الأف���ك���ار الم��ط��روح��ة فقد 
أفكار)))، من  طرحه  بما  س��واء  والصوابيّة  الدقّة  غاية  في  نتائج  إلى   ––توصل 

الخاقاني شعراء الغري 8: 451 – 484.
))) يغنينا شاهداً تآليفه المنشورة المشهورة وفي مقدمتها كتاباه المنطق وأصول الفقه وهما لم يزالا 
الدينية، ومن الجدير بالإشارة الى تقريض  الدراسات في الجامعات  اليوم مصدر  منذ نصف قرن إلى 
الإمام الراحل السيد الخوئي وهو يستعرض مراحل التطوير لمدرسة النجف في الدراسات الأصولية 
فيقول »وكنت منذ زمن بعيد أرغب في أن يؤلف كتاب في هذا العلم تلائم أبحاثه الأبحاث العالية 
المباحث  من  رتبه  ما  المظفر  الحجّة  العلّامة  إلّي  قدم  حتى  الدينية  العلوم  طلّاب  على  تدريسه  ويعمم 
الأصولية ترتيباً جميلًا، فألفيته بحمد الله وافياً بالمقصود، وجامعاً بالموجز من القواعد والأصول التي 
ليتهيأ  الكتاب  أن يدرس هذا  العلم  تدور عليها رحى الأبحاث في عصرنا الحاضر. وجدير بطالب 



47 درا�سة الفل�سفة في النجف الأ�شرف ر�ؤى وملامح

أو ما تطلع إليه)))، أو نجح فيه من طموحات)))، ولا أجدني مبالغاً لو قلت: إنه )رائد 
التجديد في الفكر والإصلاح الديني( في الجامعة النجفية.

ولا شيء أدلّ على ذلك من اهتمامه وسعيه الدؤوب في ضرورة التفكير إلى إعادة 
النظر في المنهجية التي يجب التماسها في عرض الفكر الكلامي والتراث العقدي والرؤى 
الفلسفية لبنية الفكر الإسلامي الحديث في مواجهته لخطاب النهضة الحديثة إبان القرن 
اتجاهاتها  بروائع  النجف  به مدرسة  تميزت  الذي  الضخم  المعرفي  الدور  وإبراز  الماضي 
الفكرية والإيديولوجية وملاحقتها لمستوى التطور في الساحة العلمية إسلاميا وعالمياً 
الصراع  قمة  في  اليوم  »نحن  بقوله:  يقرر  نراه  لذا  الكبير  الهم  هذا  يعيش  نراه   حيث 
وكل  الإسلام.  من  الباقية  البقية  على  القضاء  فيه  يستهدف  الذي  والفكري  العقائدي 
مسلم مؤمن برسالة الدين الإسلامي لابد من يشعر شعوراً عميقاً بأن عليه واجباً ثقيلًا 

ناء بالحمل الأبطال المجاهدون من الرجال«))).

في  العالية  الأبحاث  حضوره  والاستيعاب  المتانة  بهذه  الفلسفي  جهده  يبرز  ومما 
محمد  الشيخ  المتألّه  العارف  الفقيه  الأصولي  الفن  أستاذ  عند  والفلسفة  الفقه  أصول 
حسين الكمباني الأصفهاني))) حيث لازمه ملازمة قوية دامت خمسة عشر عاماً وانطبع 

بذلك للانتفاع بالدراسات العالية«. أنظر مقدمة أصول الفقه للمظفر الطبعة الأولى سنة 1377هـ.
))) أنظر مذكراته التي دونها ونشرت أخيراً بتحقيق أخينا بالروح محمد رضا القاموسي، وما 

أفاضه الشيخ من خواطره وهواجسه في أثره المخطوط )آراء صريحة(.
استوعبت  وقد  ذلك  وغير  الفقه  وكلية  الثقافي  والمجمع  النشر  منتدى  الخالدة  مؤسساته   (((

جميعها طلابه الذين يمثلون طليعة المفكرين والعلماء من رواد النهضة الحديثة في العراق وخارجه.
))) المظفر، افتتاحية مجلة النجف السنة الخامسة العدد الأول جمادى الأولى 1382هـ– تشرين 

الأول 1962م.
))) أشار المظفر في مقدمة كتابه المنطق إلى أنه تلقى دروساً في الفلسفة عند السيد الميرزا حسن 
البجنوردي. وذكر تلميذ المظفر المرحوم السيد محمد حسن القاضي في كتابه المخطوط عن أستاذه ما 



درا�سات وبحوث فل�سفية48

ترسم  فقد  ودروسه،  أبحاثه  من  الكثير  وكتب  والفلسفة  الأصول  في  آرائه  من  بكثير 
خطى منهجيته لدراسة الأصول في كتابه )أصول الفقه( وتقسيم مباحثه))) الذي يمتاز 

بتبويبه الحديث الذي استقاه من أستاذه.  

مقدمات  أستاذه في  المظفر عن  كتب  فيما  والوفاء  الشعور  هذا  القارئ  يلمس  كما 
كتبه الفقهية والفلسفية وفي مقدمته لكتاب الأسفار وغير ذلك من رسائله ومقالاته.)))

وأما كتابه المنطق الذي أجاد فيه )التوفيق بين ما يسميه هو بمنطق الفلاسفة والمنطق 
الدارج(.)))

واهتمامه  الفلسفة  علم  بدراسات  الإحاطة  على  وتوفّره  المظفر  اطّلاع  أفضى  وقد 
بتدريسه لتلاميذه سواء في جلسات درسه الخاص الذي كان يعقده لخاصّة طلّابه، أو 
محاضراته التي ألقاها في أكاديميته العلمية )كلية الفقه في النجف()))، وإن هذه الدروس 

السيد علي  الميرزا  الشهير  المقدس  العارف  الفلسفة والعرفان عند والده  تلقيه دروساً في  فيه على  دلّ 
القاضي.

))) كما يشير المظفر، أصول الفقه 1: 7.
))) محمد رضا القاموسي، مقدمة مخطوطة ديوان المظفر.

))) مقدمة كتاب المنطق للمظفر الطبعة الأولى.
))) طبع البعض منها في أعداد من مجلة النجف، وأعادت طباعتها عام 1414هـ – 1993م دار 

الزهراء في بيروت بعنوان )قطوف دانية(.
وبإعداد تلميذه السيد محمد تقي الطباطبائي التبريزي وعنايته طبعت مجموعة بعنوان )الفلسفة 
الإسلامية( تتضمن محاضراته التي ألقاها بنفسه بين عامي )1958– 1962م( على تلاميذه في أثناء 
تدريسه الفلسفة الإسلامية في السنوات الثلاث الأولى لتأسيس كلية الفقه في النجف الأشرف، وقد 
ذكر الناشر في كلمته أنها: »تمثل  في الواقع الكراسات والأوراق التي وزعها الشيخ في حينه بعد أن تم 
طبعها على جهاز رونيو )استنسل( في سنوات التدريس، حفظها بعض تلاميذه حينما أضاعها آخرون 
ومضى على ما حفظ منها كرّ الغداة و مرّ العشي حتى آلت إلى الاصفرار وكادت أن تنمحي فلا يبقى 

لها أثر ولاعين«.



49 درا�سة الفل�سفة في النجف الأ�شرف ر�ؤى وملامح

الفلسفية خلت بحد الإمكان عن التعقيدات اللفظية والمبهمات المعنوية التي توجد غالباً 
في تأليف من كتب قبله في هذا الموضوع))).

ومما يبرز عناية الشيخ وفهمه للفلسفة ما غطّته بها مساحة كتاباته ومحاضراته على 
الرغم من ما يعسر منها على غيره فقد تميّز بأن »يصوغها صياغة أدبية أو يفرغها في قالب 
يبدو في كتابه أحلام  المادة جمال العرض وأكثر ما  التعبير وأن يضم إلى عمق  أدبي من 
اليقظة حيث يناجي فيها صدر المتألهين، ويتحدث معه فيما يتعلق بنظرياته في الفلسفة 

الإلهية العالية، ويتلقى منه الجواب بصورة مشروحة وبعرض قصصي جميل. 

ولا أبالغ إذا قلت: إن الكتاب فتح كبير في الكتابة الفلسفية فلا تشكو الفلسفة شيئاً 
التي لا تخضع لها أداتها، وقد حاول الشيخ المظفر أن يخضع الكتابة  كما تشكو الكتابة 

للفلسفة أو يخضع الفلسفة للكتابة ويجمع بينهما في كتابه هذا«))).

وإن أسلوب الحوار القصصي الذي استعاره المظفر كان له فيه قصب السبق لفهم 

))) طبعت المحاضرات للمرة الأولى بمطبعة أمير في قم عن مؤسسة دار الكتاب »الجزائري« 
1413هـ. وهي في )149 صفحة( موزعة بين طيات الكتاب على شكل دروس منها سبعة دروس 
المعنون  بالدرس  وتنتهي  بالتمهيد  تبدأ  الوجود(  )مباحث  بعنوان  الأولى  السنة  طلاب  على   ألقيت 
بـ) إعادة المعدوم( وثمانية دروس لطلاب السنة الثانية الدرس الأول منها في )مباحث الوجود الذهني( 
الثالثة تتعلق في  وآخرها في بحث موضوع )الجهات اعتبارات ذهنية( وكانت المحاضرات في السنة 
مباحث )العلة والمعلول(. وأما محاضرات المظفر الفلسفية على طلبة الصف الرابع -وهي السنة المنتهية 
في كلية الفقه- فقد أملاها عام 1961– 1962م وهي موزعة على اثنين وثلاثين درساً يبدأ الدرس 
1961/10/10م  المصادف  الثلاثاء  يوم  إلقائه  وتاريخ  الكلام(  وعلم  )الفلسفة  حول  منها  الأول 
الأربعاء  يوم  إلقائه  وتاريخ  والقدر(  القضاء  في  الشيء  )دخول  حول  البحث  في  الأخير  والدرس 

1962/4/11م.
))) الشيخ محمد مهدي الآصفي، مدرسة النجف وتطور الحركة الإصلاحية فيها مطبعة النعمان 
في النجف: 68. ومقاله كذلك بعنوان )الشيخ محمد رضا المظفر من رموز الإصلاح في مدرسة النجف 

الأشرف( جريدة الشهادة العدد )224– صفحة 13( بتاريخ الثلاثاء  29/أيلول/1987م.



درا�سات وبحوث فل�سفية50

الكثير من القضايا الفلسفية))) »كما أن له انعكاسات على أسلوبه  في جلّ  كتاباته التاريخية 
والأدبية بسبب أنه »كان يجري في الكتابة كما يجري الماء من غير أن يظهر عليه شيء من 
من  الأرض  من  منحدر  على  الماء  ينساق  كما  معه  القارئ  وينساق  التصنعّ،  أو  الكلفة 
دون أن يعرقل سيره شيء ولا يصطنع في الكتابة هذه المحسنات البديعية التي تصرف 

الكاتب عن الانسياق مع الفكرة وتصرف القارئ عن مجاراة الموضوع«.)))

ومن آثاره الفلسفية كتاب شرع في تأليفه بمناسبة الذكرى الألفية لابن سينا باسم 
»فلسفة ابن سينا«، نشر منه مقالات بعنوان: المشاؤون والإشراقيون وابن سينا)))، والمثل 
الأفلاطونية عند ابن سينا، وفلسفة ابن سينا)))، وبحوثه الرائعة في حرية الإرادة ومسألة 
القضاء والقدر، ودراسته عن الفيلسوف الكندي، يضاف إلى ذلك كتابه عقائد الإمامية 
الذي هو جزء مما كان يطمح لإنجازه كموسوعة عقائدية للشيعة الإمامية الإثني عشرية 

وغير ذلك كثير مما نشر أولم ينشر بعد. 

ويجد الدارس لحياة المظفر العلمية وجهوده الفلسفية ما نوّهنا به من تأثير دراسته 
للفلسفة في أسلوب بقية ما اهتم به وسجله من تراجم الأعلام إلى مقدمات الكتب التي 
دوّن تصديراً لها ومنها على سبيل المثال مقدمة كتاب )جامع السعادات( للمولى النراقي 
منطلقاً  فيه  سادت  التي  الفكرية  والتيارات  النراقي  لعصر  ضافية  دراسة  ضمنها  فقد 

))) ربما كان الشيخ نديم الجسر مؤلف كتاب )قصة الإيمان( قد سبق له أن اطلع على بحوثه 
انظر  الثاني/1365هـ.  ربيع   /12 في  كتابه  ألّف  المظفر  لأن  المذكور  كتابه  في  منواله  على  فجرى 
والدليل  والهاتف  العرفان  منها  أنه نشر في مجلات عديدة  المظفر. خاصة  ديوان  مقدمة  القاموسي في 

والفكر وغيرها.
))) الشيخ الآصفي، المصدر السابق.

))) نشرت في مجلة العرفان، انظر القسم الثاني: دراسات وبحوث فلسفية.
))) نشرت في نشرة البذرة في النجف التي كان يحرّرها طلّاب منتدى النشر، انظر القسم الثاني.



51 درا�سة الفل�سفة في النجف الأ�شرف ر�ؤى وملامح

الفلسفة وتأثيرها في  الفائقة بما يخص ملامح  مما تعكسه دراسات  من اهتمامه وعنايته 
مستوى الأخلاق مارّاً بالظروف التي أنتجت نزعات اتسمت بالروحية ولكنها غريبة 
في مؤداها عن السلوك الديني السليم بسبب المغالاة والتطرف وما أولدته في مخاضها من 

فرق وطوائف قريبة من المنحى الباطني. 

ومما اعتبره الشيخ سبباً لظاهرة الفتور العلمي وظهور النزعات الغريبة »الوضع 
التفكك واختلال الأمن والحروب بين  القرن من نحو  السياسي والاجتماعي في ذلك 
ارتباط  التي اصطبغت على الأكثر بصبغة مذهبية... فأوجب ضعف  الأمراء والدول 
رجال الدين بالحياة الواقعية والسلطات الزمنية ويدعو عادة إلى الزهد المغالي في جميع 
شؤون الحياة ونشوء نزعة التصوف على أنقاض الفلسفة الإشراقية الإسلامية المطاردة 
وأضرابه  الشيرازي  الدين  صدر  كالمولى  أقوياء  أنصار  لها  دعا  أن  سبق  التي  المكبوتة 

وأتباعه..«))).

وفي مقدمة دراسته لتخميس القصيدة الشهيرة بالأزرية تراه عندما يتطرق الحديث 
عن ثقافة  ناظم القصيدة الشيخ محمد كاظم الأزري ينبه على أنه »لم يذكر عن شاعرنا 
ماذا درس في النجف وعلى من تتلمذ وبأيّة درجة كانت ثقافته غير أن الذي يقرأ شعره 
درس  أنه  يجد  ذلك  من  أكثر  بل  الإسلامية،  بالمعارف  العالم  الفاضل  لفتات  فيه  يرى 

الفلسفة وفهم دقائقها وإنه كان يقول:

هذي يا  واقْصري  رُوي��دكِ  بهاذيكُفّي  الفيلسوفُ  ليسَ  هيهاتَ 
وإلا فلا تخال غير الدارس للفلسفة المتذوق لها يتمكن أن يقول في ألفيته في مدح 

:أمير المؤمنين

الكونِ في  المحيطة  الآي��ةُ  ت��راه��اوه��و  شيءٍ  ك���لِّ  عن�ي�  ف��ف��ي 

))) مقدمة كتاب جامع السعادات بقلم الشيخ المظفر.



درا�سات وبحوث فل�سفية52

علمِ مفاتيحُ  ال��ذي  الفردُ  حواهاوهو  ما  غرُي�هُ  الفردِ  الواحدِ 
بلْ الملكِ  روضةِ  طاووسُ  يرعاهاوهو  ال��ذي  الأكرُب�  ناموسُها 
منه الم���ج���ردُ  الج���وه���رُ  ك���لُّ ن��ف��سٍ م��ل��ي��كُ��ه��ا سِ��واه��اوه����وَ 
إلا ال��ع��ن��اصُر  ه���ذه  ت��ك��نْ  أباهالم  ك��انَ  حيثُ  هَ��يُ��ولاهُ  مِ��ن 

ففي هذه الأبيات:

أولاً – تلمح النزعة الإشراقية إلى القول بوحدة الوجود ذلك قوله )ففي عين كل 
شيء تراها( وأراد بالعين الوجود العيني للشيء كما هو اصطلاحهم.

عندهم  المسمى  عرفاني  اصطلاح  وهو  الملك(  روضة  )طاووس  قوله:   – وثانياً 
بالعنقاء، ويقصدون به الملك الروحاني المدبر أو العقل الفعّال وكذلك كلمة )ناموسها 

الأكبر( من اصطلاحهم.

وثالثاً – في البيتين الأخيرين يشير من طرف خفي إلى نظرية المثل الأفلاطونية في 
رأي  كما هو  الإمام  الإنساني على  للنوع  المجرد  المثال  فيطبق  الدقيقة  تفاسيرها  أحدث 
منه  الذي  المجرد  بالجوهر  الإمام  عن  يعبر  هو  ولذلك  الإشراقيين؛  الفلاسفة  بعض 

أشخاص النوع تمتد في تكوينها وتزكية أخلاقها بتدبير المليك المصور تعالى شأنه.

ويشير إلى نظرية السببية استطراداً وهي عنده بموضع الاعتبار فيقول من قصيدة:

الغنى حَ��رمِ  إلى  تَصلي  لَ��ه  مُسبّبِهُبّي  لكلِّ  سببٍ  مِ��ن  لاب��دَّ 

وهكذا تجد في أبيات كثيرة إذا تدبرتها أن الرجل صاحب فلسفة وعلم فضلًا عما 
ينطق به شعره وبراعته من دراسته للعلوم العربية والإسلامية.)))

))) مقدمة تخميس الأزرية من منشورات المطبعة الحيدرية في النجف 1370هـ– 1950م.



53 درا�سة الفل�سفة في النجف الأ�شرف ر�ؤى وملامح

ولا نستطيع بهذه الدراسة السريعة استعراض جميع ما رشح عن يراع شيخنا المظفر 
الذي توزع على مساحة واسعة من الدوريات العراقية والعربية فقد عالج – – في 
والحكمة  العقيدة  يعنى  ما  بخاصة  والتعقيد  والدقة  الأهمية  غاية  في  مسائل  بحوثه 
الإلهية))) حيث حاول من خلالها تبسيط مفاهيمها وعرضها بأسلوبه الرائع ليضعها في 

متناول المعنيين.

بقدسية  النجف  مدينة  روحانية  يستشعر  الإمام()))  )مشهد  لكتاب  تصديره  وفي 
جدث الإمام علي فيها فتراه في الختام يقول:

الموحدين  ورئيس  الكونين  سيد  خدمة  من  الوثقى  بالعروة  تمسك  بمن  وحقيق 
وإمام الإلهيين أن يستلهم من روحه الجبارة ونفسه العظيمة الطاهرة المؤمنة ما يجعل منه 

عاشقاً للحقيقة المجردة وملهمًا يرنو إلى نور الحق الأبلج)))..

ونخلص بالتالي إلى نتيجة:

طويل  تاريخ  عبر  وازدهارها  النجف  في  الإسلامية  الفلسفة  مدرسة  1 – أصالة 
أبي  بن  علي  الموحدين  إمام  كيانها  رسّخ  التي  الإلهية  الحكمة  مدرسة  إلى  بأصوله  يمتد 
طالب مساهمة الجادّة بأعلام الفن والبناّءة بالتدريس والتأليف ومواكبة التطوير وما 

))) من ذلك أجوبته على أسئلة شغلت الساحة الفكرية، وبحوث حول الإمامة وكذلك ما ألمح 
إليه في ثنايا مقالاته وخطبه التي نأمل أن تأخذ طريقها إلى النشر لتحظى بدراسات في مسعى الوفاء 

لهذه الشخصية المعطاء.
من  والكتاب  الأولى/1372هـ��.  17/جمادى  بتاريخ  الأول  للجزء  تصديره  الشيخ  كتب   (((

تأليف محمد علي جعفر التميمي، وطبع في مطبعة دار النشر والتأليف بالنجف 1372هـ– 1953م.
))) هذا ما اقتضاه الاختصار في استعراض اهتمامات الشيخ المظفر الفلسفية ومدى تفاعله مع 
دراساته وطموحاته في العلوم العقلية. عسى أن يحالفنا التوفيق لاستكمال ذلك في دراسة موسعة في 

المستقبل.



درا�سات وبحوث فل�سفية54

يستجد بالساحة الفكرية نظراً لما تمتاز به من التنوع وتلاقح الأفكار بين رجالها الذين 
وشعوب  مجتمعات  من  ينحدرون  وهم  والمحاورة  والتحصيل  للمجاورة  استوطنوا 
مختلفة جمعتهم وحدة الهدف ونبل الغاية بل أن ما يوفره الدرس النجفي للفلسفة ميزة 
الترابط والاتصال النوعي المباشر بعيداً عن عامل الزمان والمكان، وبسبب انفتاح هذه 
المدرسة الإمامية في التلقي والإضافة وتجديد مفاصلها وعدم ضمورها منذ نشأتها عبر 
والأدب  والعقائد  والأصول  الفقه  دراسات  على  فلسفية  انعكاسات  لها  كان  العصور 
والمنطق، وكذلك تأثيرها في إقامة البنية المعرفية للتصوف والسلوك والسير والعرفان مما 

اختص بسمات ومواصفات متميزة. 

لا  النجف  مدرسة  في  المضادة  ومواجهتها  الفلسفة  محاربة  حول  أثير  ما  2 – إن 
يرقى إلى مستوى المبالغات التي شاعت عنها إلا بقدر ما يتناسب مع الظروف المحيطة 
زماناً وموضوعاً ومواقف منسوبة الى شخصيات معينة كانت تتبنى آراء في منهجيّتها 
العلمية وهي حالة طبيعية صحية في إطار الدراسات الحوزوية، »ومن الملفت للنظر أنه 
بالرغم من التشديد والمواجهة القاسية لدارسي الفلسفة فإن شعلة الدرس الفلسفي لم 
تنطفئ في النجف، وأضحت مدرسة النجف الفلسفية هي المدرسة الأم التي شعّ منها 
فيها  فأوقدت  الإسلامي  العالم  في  مهمة  حواضر  إلى  العصر  هذا  في  الفلسفي  الدرس 
جذوة المنحى العقلي في التفكير، وأشاعت تداول دراسة الفلسفة مثلما فعل السيد جمال 
الدين الحسيني المعروف بالأفغاني فإنه بعد أن مكث تلميذاً في النجف لأربع سنوات 
الفلسفة هناك وتأسست على يديه حركة نشطة برز فيها  بتعليم  هاجر إلى مصر فاهتمّ 



55 درا�سة الفل�سفة في النجف الأ�شرف ر�ؤى وملامح

الفصل  المعقول«))) والقول  بفن  مجموعة من تلامذته كالشيخ محمد عبده كانت تعنى 
هو الدليل الذي يوفره تاريخ البحث الفلسفي للنجف الدال على التواصل والإبداع.

3 – كان لعمق دراسة الشيخ المظفر للفلسفة وتعلّق نفسه بمباحثها إلى حدّ كبير 
الأثر الواضح في مجمل دراساته وبحوثه وأفكاره ومنهجه وأسلوب تفكيره، والسبب 
سلفاً-  ألمحنا  و-كما  العلمية،  حياته  بواكير  منذ  الفلسفي  البحث  إلى  ه  اّجت أنه  ذلك  في 
توفيقه للتلمذة على أساطين العلماء الربانيين وإدراكه جيلًا من صفوة العارفين الذين 
سيرها  في  للنجف  الذهبي  العصر  تشهد  كانت  ظروف  في  الزمان،  بهم  يجود  أن  يندر 
العلمي وهي تعيش مخاض التطلع إلى التجديد في مناهج البحث وطرق الدراسة التي 
تلك  الفلسفية والمنطقية بخاصة  بالقواعد  المظفر أهمية الخبرة  الشيخ  أدرك من خلالها 
التي ترتكز عليها الأصول الفقهية بمختلف أشكالها، فقدم أطروحته في المنطق وعلم 

الأصول ودراساته الفلسفية.))) 

لدقائق  الطرح  في  الموضوعية  المظفر  التزمه  الذي  العلمي  المنهج  مزايا  من   –  4
الاجتهادية  ألمعية شخصيته  وتنعكس من خلالها  بحثها  إلى  تطرق  التي  المهمة  المسائل 
التي اكتسبها بسبب تعمّقه بدراساته، وتأثره بالإفادة من أساتذته بخاصة في علم أصول 
النظريّات  ذلك  من  كتاباته  على  معطياتها  برزت  جادة  وممارسة  خبرة  أكسبه  بما  الفقه 

))) الدكتور عبد الجبار الرفاعي، تطور الدرس الفلسفي في النجف الأشرف: 68 من بحوث 
جعفر  الحاج  المرحوم  الذكر  طيب  الوجيه  أصدرها  التي  الثامن(  )الجزء  الأشرف  النجف  موسوعة 

الدجيلي، دار الأضواء بيروت 1417هـ– 1997م.
الشيخ  رسالة  وإلى  الذكر،  السالف  الفقه  أصول  لكتاب  الخوئي  الإمام  تقديم  إلى  نشير   (((
مرتضى آل ياسين حول كتاب المنطق بقوله مخاطباً:»فما أجدرك منذ اليوم أن تدعى )المظفر( حقاً؛ إذ 
فتح الله على يديك هذا الفتح المبين« أنظر آخركتاب المنطق. وانظر السيد محمد تقي الحكيم الأصول 

العامة للفقه المقارن:572.



درا�سات وبحوث فل�سفية56

العلمية التي اختص بها في تفسير )الأمر بين الأمرين( ومسألة )اجتماع الأمر والنهي( 
وما شاكل ذلك))) بل له مطارحات فكرية ولغوية وغيرها مع كبار الأعلام.)))

المظفر من نجاحات في مضمار  ما حقّقه  أن  قررنا  إذا  الواقع  نجانب  – ربما لا   5
الداعي  السبب  الفلسفة والمنطق والعقيدة والأصول كان  الفكري على مستوى  نتاجه 
النهضة الجديد))) وترسيخ دعائم  للبدء بخطاب  المبادرة وإيجابيتها  إيمانه بجدوى  إليه 
الإصلاح الديني))) بمختلف الاتجاهات والأساليب التي تحققت على يديه ولم يدركها 
تمام الإدراك جيله الذي عاصره إلا النخبة الذين يملكون رؤية مستقبلية صائبة بعيدة 
النظر)))، وتلاميذه ممن لحق بركبه المبارك لإكمال الشوط الذي بدأه أستاذهم المظفر في 

أفكاره وخطاه وفي علمه وعمله.

))) الآصفي محمد مهدي، مدرسة النجف وتطور الحركة الإصلاحية فيها: 69.
على  والسنة  الشيعة  لواء  يجمع  مؤتمر  تشكيل  حول  أمين  أحمد  الدكتور  مع  حواره  منها   (((
صفحات مجلة الرسالة المصرية، ونقاشه مع الدكتور مصطفى جواد حول دخول حرفي اللام والألف 
الى ورود خمسة  النظر  بلفت  النجفية، وما روي عنه  الهاتف  على كلمة فوضى على صفحات جريدة 
أغلاط لغوية في رسالة مجمع اللغة العربية في مصر التي أرسلها إلى المجمع العلمي العراقي – عندما 
كان المظفر عضواً فيه – وما نشره من إفادات حول )القضاء والقدر( في مجلة النجف. أنظر المصدر 

السابق:76، جريدة البلد مقال محمود شيت خطاب المنشور بتاريخ 1964/2/25م.
))) حيث ظهرت بوادر ذلك في أسلوب الكتابة الحديثة الذي بدأه المظفر في بحوثه ومقالاته 

واستكمل طلابه المسار من بعده.
»أشبه  بأنهم  الفترة  تلك  في  الإصلاح  مفكري  يساور  كان  الذي  الشعور  المظفر  يصف   (((
–  والكلام للشيخ  بجمعيات سرية أو مجالس تمهيدية في طريق الإصلاح... وهي على بساطتها تمثل لي 
– مقدار التكتم والخوف، وكان عملنا وتفكيرنا مقتصراً على تفقد المفكرين من أصحابنا الذين يحسون 

بالداء مثلنا..«.
البروجردي–قدس  والسيد  الأصفهاني  الحسن  أبو  السيد  العظيمان  المراجعان  ومنهم   (((

سرهما –.



57 درا�سة الفل�سفة في النجف الأ�شرف ر�ؤى وملامح

دوّنها  التي  البحوث  بموضوع  يتعلق  لما  تسجيله مختصراً  المستطاع  القدر  هو  هذا 
– في هذه الإضمامة من إفاداته النافعة، وهناك مسائل  شيخنا المظفر – نضر الله وجهه 

أخرى لها العلاقة بما لم نستطع الإفاضة فيه عسى أن يكون بعد العسر يسٌر. 

أن  دعوانا  وآخر  ويرضاه.  يحبه  لما  والسداد  للتوفيق  تعالى  إليه  نبتهل  الختام  وفي 
الحمد لله رب العالمين. 

محمد جواد الطريحي





59

�صدر المت�ألهين ال�شيرازي))) 

منزلته العلمية

القوّامي  الشيرازي  إبراهيم  الدين محمد بن  يلذّ لي الحديث كثيراً عن المولى صدر 
مؤلف كتاب »الأسفار« المشهور على لسان الناس بـ)الملا صدرى( وعلى لسان تلامذة 

مدرسته بـ)صدر المتألهين( أو )صدر المحققين(.

وأنا أحد المعجبين بعقله، وقوة عارضته، وسموِّ نفسه وحرية تفكيره وحسن بيانه، 
ونضج أفكاره، وصراحته))) في نشر  آرائه مع ما لاقى من عنت وتكفير.

وكلُّ ذلك استشعرته من كتبه ورسائله قبل أن أفهمه من حديث الناس المترجمين 
له.

كأنه  فيها  تخيلته  فلسفته،  عرض  في  رمزية  محاضرات  وضعت  عاماً(   12( وقبل 
)أحلام  سميتها  رسالة  منها  فتألفت  مؤلفاته.  طريق  من  ولكن  الأحلام،  في  يحدثني 

اليقظة( نشر أكثرها في المجلّات السيارة.

منها  الرائدة، وكل فصل  البحوث  أولى  المتأله من  الدراسة في سيرة هذا الحكيم  تعدّ هذه   (((
طبعته  في  الأربعة(  )الأسفار  لكتاب  مقدمة  تؤلف  بمجموعها  وهي  بذاته،  قائم  مستفيض  بحث 
نشر  من  توقفوا  الناشرين  ولكن  الإسلامية،  الكتب  دار  عن  طهران  في  الصادرة  الأولى  الحروفية 
فصول )المؤاخذات عليه( خشية أن تؤثر في سمعة الكتاب ومؤلفه، بينما أن هذه الفصول تجّيل اتجاهه 
الفكري، وقد نشرت كاملة على صفحات مجلة النجف ابتداءً بالعدد 15 للسنة الثانية الصادر بتاريخ 

.– – 1958/11/26م. وقد اعتمدناها لثقتنا بأنها نشرت تحت أنظار شيخنا المظفر
))) )الإعلان( وردت هذه الكلمة في طبعة طهران التي سنشير إليها برمز ط – ن.



درا�سات وبحوث فل�سفية60

فاستجابتي الآن لوضع ترجمة له في مقدمة كتابه »الأسفار« العظيم أملتها علّي تلك 
اللّذة وذلك الغرام))) وها أنا ذا أقتبس جملة من أفكار تلك الأحلام في هذه الترجمة.

في  إلاّ  الزمن  بهم  يجود  لا  الذين  الإلهيين  الفلسفة  عظماء  من  صاحبنا  أنَّ  والحقُّ 
هذه  في  الإلهية  الفلسفة  لمدرسة  الأول  المدرس  بعد  وهو  القرون،  من  متباعدة  فترات 
القرون الثلاثة الأخيرة في البلاد الإسلامية الإمامية، والوارث الأخير للفلسفة اليونانية 

والإسلامية، والشارح))) لهما والكاشف عن أسرارهما.

ولا تزال الدراسة عندنا تعتمد على كتبه لاسيما »الأسفار« الذي هو القمة في كتب 
الفلسفة قديمها وحديثها والأمُّ لجميع مؤلفاته هو.

وكلُّ من جاء بعد من الفلاسفة في هذه البلاد فإنَّ فخر المجّيل منهم أن يقال عنه انه 
يفهم أسرار كلامه أو إنه من تلاميذه ولو بالواسطة.

ومن الطريف حقاً أن نجد أساتذة فنِّ المعقول – كما يسمّونه – يفتخرون باتصالهم 
يبالغ في حفظ أسماء أشخاص هذه السلسلة،  التلمذة، حتى أنَّ بعضهم  به في سلسلة 

كالعناية بسلسلة رواية الحديث.

حسين  محمد  الشيخ  الحجة  المحقق  العظيم  وأستاذنا  شيخنا  أنَّ  ذلك  من  وأكثر 
يفهم  أحداً  أعلم  »لو  يقول:  كان  أنه  عنه  سمعت  1361هـ��(   –  1296( الأصفهاني 
الديار«.  أقصى  في  كان  وان  عليه  للتلمذة  الرحال  إليه  لشددت  الأسفار  كتاب  أسرار 
وكأنَّ أستاذنا )قدس الله نفسه الزكية( يريد أن يفتخر أنه وحده بلغ درجة فهم أسراره، 

أو أنه بلغ درجة من المعرفة أدرك فيها عجزه عن اكتناه مقاصده العالية.

))) )الإعجاب(  ط – ن.
))) )الشارع(  ط – ن.



61 �صدر المت�ألهين ال�شيرازي

وأزيدك إني من المؤمنين بأنَّ صاحبنا صدر المتألهين أحد أقطاب أربعة))) في الدورة 
الإسلامية: هو، والمعلم الثاني أبو نصر الفارابي المتوفى حدود 340هـ، والشيخ الرئيس 
ابن سينا )373 – 427هـ(، والخواجا))) نصير الدين محمد بن الحسن الطوسي )597 – 
673هـ)))(. هؤلاء هم في الرعيل الأول، وهم الأصول للفلسفة)))، وصاحبنا خاتمتهم 
والشارح لآرائهم والمروّج لطريقتهم والأستاذ الأكبر لفنهّم))). ولو لا خوف المغالاة 

لقلت هو الأول في الرتبة العلمية، لاسيما في المكاشفة والعرفان))).

والرجل نشأ مطارداً منقوما عليه حتى كان يقول عن نفسه كما سيأتي في البحث 
الثالث: »ما كان له رتبة أدنى من آحاد طلبة العلم«. ولكنه في أيامه الأخيرة أقبل الناس 
الحكيم  ابنتيه  على  صهراه  منهم  جماعة  بينهم  من  نبغ  حتى  عليه  والتلمذة  فلسفته  على 
اللاهيجي  الرزاق  عبد  الشيخ  الآخر  والحكيم  )الفيض(  محسن  ملا  المشهور  المحدث 
أستاذهما  لهما  وضعهما  لقبان  والفياض  والفيض  الإلهام.  شوارق  صاحب  )الفياض( 

وأب زوجتيهما صاحبنا صدر المتألهين. 

مؤلفاته  على  عظيمًا  إقبالاً  الفلسفة  طلاب  وأقبل  صيته  بعد  فقد  حياته  بعد  أما 
الفلسفية ومؤلفاته وطغت  ويتلمذون عليها، وسادت مدرسته  يتدارسونها ويكتبونها 
على كل مدرسة ومؤلفات أخرى حتى على مؤلفات الشيخ ابن سينا، والخواجا نصير 

))) )أربعة( لم تذكر في ط – ن.
))) )والمحقق( ط – ن.

))) سنة الوفاة  )672 هـ( ط – ن.
))) وقد نجد خامساً لهم هو محيي الدين بن العربي )المتوفى 638هـ(. والعهدة في عدّه من هذه 

الطبقة بل فوقها على صاحبنا الشيرازي وسيأتي في بحث المؤاخذات عليه رأيه فيه. )منه(
))) )فنهم( ط – ن.

بإيران(  الحجرية  )المطابع  نشأ(....إلى  )والرجل  من  والعبارة  – ن.  ط  في  ورد  ما  هنا  إلى   (((
أثبتناها من طبعة النجف.



درا�سات وبحوث فل�سفية62

الدين الطوسي. وبالأخير -أي قبل مائة سنة فما بعدها- طبعت جميع مؤلفاته في المطابع 
الحجرية بإيران.  

ن�ش�أته العلمية

البصرة في طريقه  توفي سنة 1050هـ في  وقد  التاريخ سنة ولادته،  من  نتحقق  لم 
للحج للمرة السابعة أو بعد رجوعه، وأكبر الظن أنه تجاوز السبعين أو ناهزها، فيكون 

تولده في الربع الأخير من القرن العاشر الهجري.

يحيى  بن  إبراهيم  اسمه  صالح  والد  من  )شيراز(  في  تولد  أنه  عنه  عرفنا  ما  وكلُّ 
القوّامي، وقيل: كان أحد وزراء دولة فارس))) التي عاصمتها شيراز، وإنه من عائلة 
محترمة وهي عائلة )قوامي(. وهذا الوزير لم يولد له ذكر، فنذر ّهلل أن ينفق مالاً خطيراً 
أراد في شخص  ما  إذا رزق ولداً ذكراً صالحاً موحداً، فكان  العلم  الفقراء وأهل  على 

ولده هذا )محمد صدر الدين(.

فتربى هذا الولد الوحيد لأبويه في حجر والده معززاً مكرماً، وقد وجهه لطلب 
إلى  معارفه  لتكميل  صاحبنا  رحل  وفاته  سنة  نتحقق  لم  الذي  والده  توفي  ولما  العلم. 

أصفهان عاصمة العلم والسلطان يومئذ في عهد الصفوية.

ويظهر أنه حين انتقل إلى أصفهان كان ذا ثقافة ممتازة، لانَّ أول حضوره كان على 
الشيخ بهاء الدين العاملي )953 – 1031هـ(، وما تظن بمن يحضر درس الشيخ البهائي 

وهو شيخ الإسلام يومئذ!

ومن ولعه في طلب العلم أنفق كلَّ ما خلَّفه والده من المال في تحصيله، وأشرب 

))) ولم نتحقق اسم تلك الدولة ولا ملوكها، خصوصاً مع أنه في عصر الصوفية الذين شمل 
حكمهم جميع إيران.)منه(



63 �صدر المت�ألهين ال�شيرازي

المذهب الصوفي الفلسفي )العرفاني( الذي كان هو السائد في ذلك العصر، والذي كان 
فيه  فأولع  الذكي  الطالب  نفسية هذا  فانعكس على  البهائي،  الشيخ  به حتى مثل  يجهر 
ولوعاً أخذ عليه جميع اتجاهاته، وخلق منه صوفياً عرفانياً وفيلسوفاً إلهياً فريداً قلّ نظيره 

أو لا نظير له.

وقد صّرح هو بهذا الولع في مقدمة الأسفار))) فقال: »قد صرفت قوتي في سالف 
الزمان منذ أوّل الحداثة والريعان في الفلسفة الإلهية بمقدار ما أُوتيت من المقدور وبلغ 

إليه قسطي من السعي الموفور«.

ومن أثر ولعه بالفلسفة واتجاهه هذا كان انقطاعه إلى درس فيلسوف عصره السيد 
الداماد محمد باقر المتوفى 1040هـ، وكان يعظّمه كثيراً ومما قاله فيه قوله في شرح أصول 
الكافي في شرح أول حديث منه: »سيدي وسندي وأستادي واستنادي في المعالم الدينية 
والعلوم الإلهية والمعارف الحقيقية والأصول اليقينية...«. وبهذا ومثله يعّرب عنه في كلِّ 

مناسبة تدعو إلى ذكره.

ثلاث  العلمية  نشأته  في  له  مرّت  المتألهين  صدر  صاحبنا  أنَّ  استنتجته)))  والذي 
نت منه عظيمًا من جملة عظماء تاريخ الفلسفة: مراحل رئيسية، كوَّ

والفلاسفة  المتكلمين  آراء  وتتبع  البحث  التلمذة وهو دور  الأولى( دور  )المرحلة 
ومناقشتهم))) ويظهر أنه لم ينضج يومئذ مسلكه العرفاني، وذلك ما يشير إليه قوله في 

مقدمة تفسير سورة الواقعة:

إلى مطالعة  المراجعة  والتكرار وشديد  بالبحث  الاشتغال  كثير  كنتُ سالفاً  »وإني 

))) ص2.
))) )استنتجه( ط – ن.

))) )ومناقشاتهم( ط – ن.



درا�سات وبحوث فل�سفية64

كتب الحكماء والنظار، حتى ظننتُ أني على شيء، فلما انفتحت بصيرتي ونظرت إلى حالي 
المرحلة الأولى هذه – رأيت نفسي – وإن حصلت شيئاً من أحوال  بعد  – وذلك طبعاً 

المبدأ وتنزيهه عن صفات الإمكان والحدثان وشيئاً من أحكام المعاد لنفوس الإنسان – 
فارغة من العلوم الحقيقية وحقائق العيان، مما لا يدرك إلاّ بالذوق والوجدان«. ويريد 

من العلوم الحقيقية المكاشفات العرفانية. 

وقد أظهر الندم مما فرّط في أول عمره في سلوك مسلك أهل البحث، فقال في مقدمة 
المتفلسفة)))  آراء  تتبع  مما ضيّعت شطراً من عمري في  اّهلل  »وإني لأستغفر  الأسفار))): 

والمجادلين من أهل الكلام وتدقيقاتهم وتعلم جربزتهم في القول وتفننهم في البحث«.

ولئن أظهر الندم والأسف على ما ضيّع في هذه المرحلة من الوقت فإنه استفاد منها 
كثيراً للمرحلة الأخيرة من حياته وهي دور التأليف الذي جمع فيه بين المسلك البحثي 

والمسلك العرفاني، وسنذكره في البحث الآتي )مدرسته العلمية(.

بالمسلك  مشوباً  كان  بل  صرفاً،  بحثياً  مسلكاً  يسلك  لم  المرحلة  هذه  في  أنه  على 
العرفاني وان كان بعد لم ينضج عنده، ولذا كان يقول بوحدة الوجود فيها، وألّف فيها 

رسالة طرح الكونين))) في وحدة الوجود على ما سيأتي.

ومن هذا القول وأمثاله مما كان لا يتورع من التصريح به والإعلان بتحبيذه كان 
مضايقاً من الناس إلى درجة أشرقوه بريقه جزعاً على ما صّرح به في عدة مناسبات في 
كتبه، ويشير بها إلى هذه المرحلة الأولى بالذات؛ فالتجأ إلى أن يفر بنفسه منهم، وينتقل 

))) ص4.
))) )الفلسفة( ط – ن.

))) الأسفار 1: 10 ويرجى من كل من يريد الرجوع إلى الأسفار في معرفة ما نشير إليه أن يرجع 
إلى الطبعة الحجرية بعد ترقيم نسخته. )منه(



65 �صدر المت�ألهين ال�شيرازي

إلى:

النائية،  الجبال  العبادة في بعض  إلى  والانقطاع  العزلة  دور  الثانية( وهي  )المرحلة 
العزلة خمسة عشر عاماً، وهي  إنها )كهك())) من قرى قم، وإنه استقام في هذه  وقيل 

مدة طويلة.

وقد حكى لنا قصّة هذه الفترة من حياته في مقدمة الأسفار وغيرها، فانه كما يقول  
لما رأى الحال على ذلك المنوال من خلو الديار من أهل المعرفة، وضياع السير العادلة 
ينزوي في بعض  أن  إلى  الزمان والتجأ  أبناء  الباطلة ضرب صفحاً عن  وإشاعة الآراء 
نواحي الديار، منكسرالبال منقطع الآمال، متوفراً إلى العبادة، لا على درس يلقيه ولا 

تأليف يتصرف فيه.

– بأن هذه  التسجيع  – على عادته في  الدروس والتأليف  ويعلل عدم توفره على 
أمور تحتاج إلى تصفية الفكر وتهذيب الخيال، عما يوجب الملال والاختلال، وتحتاج إلى 
فراغ البال. ولا تحصل هذه الأشياء لمن يسمع ويرى من أهل الزمان من قلة الإنصاف 
وظهور  والأراذل،  الأداني  ورفع  والأفاضل،  الأع��الي  وخفض  الاعتساف،  وكثرة 
الجاهل والعامي على صورة العالم النحرير وهيئة الحبر الخبير... إلى غير ذلك من القبائح 

والمفاسد.

تلك  نوع  يتبين  ولم  زم��ان()))،  كلِّ  أبناء  )ومثلهم  زمانه  أبناء  من  يتشكى  وهكذا 
يرتئي  طفق  حتى  أرهقته   – حال  كلِّ  على   – ولكنها  يلاقيها.  كان  التي  الاعتسافات 
بالسيف  الزمان  أبناء  يعارك  أن  يريد  كان  هل  أدري  )وما  جذّاء  بيد  يصول  أن  بين 

))) راجع سفينة البحار 2: 17 في الحاشية. )منه(
))) )لو درى( ط – ن.



درا�سات وبحوث فل�سفية66

ويجاهدهم؟()))، أو يصبر على طخية عمياء. فرأى بالأخير أنَّ الصبر على هاتا أحجى، 
 المؤمنين أمير  – لسيرة  قال  – كما  اتباعاً  العين قذى وفي الحلق شجى،  فصبر. وفي 
واقتداءً به، فأمسك عن الاشتغال بالناس، واختار العزلة والاستتار زمناً مديداً وأمداً 

بعيداً، )وقد قلنا إنَّ هذا الأمد البعيد قدّروه بـ15 عاماً(.

والمجاهدات  العبادة  إلاّ  وعمل  شغل  له  ليس  البعيد  الأم��د  هذا  كلِّ  في  وهو 
والرياضات، متوجهاً توجهاً غريزياً إلى مسبب الأسباب، ومتضرعاً تضرعاً جبلياً إلى 

مسهّل الأمور الصعاب – على حد تعبيره.

وهو يعتقد أنَّ الإنسان يتمكن من الحصول على العلم الّدني والانكشاف اليقيني، 
بطول المجاهدات والانقطاع إلى اّهلل تعالى، بعد تصفية الباطن ورفع الحجب عن النفس. 
لذلك قال نتيجة لتلك العزلة: »اشتعلت نفسي لطول المجاهدات، والتهب قلبي لكثرة 
الجبروت،  خبايا  بها  وحلَّت  الملكوت،  أنوار  عليها  ففاضت  قوياً،  التهاباً  الرياضات 
أكن  لم  أسرار  على  فاطلعت  الإلهية.  الألطاف  وتداركتها  الأحدية،  الأضواء  ولحقتها 
اطلعت عليها إلى الآن، وانكشفت لي رموز لم تكن منكشفة هذا الانكشاف من البرهان 
بل كلُّ ما علمته من قبل بالبرهان عاينته مع زوائد بالشهود والعيان...«. وهكذا يكرر 

هذا المعنى في كثير من مؤلفاته.

ولما حصلت له هذه الحالة النفسية نتيجة لتلك العزلة انفتح له أن ينتقل إلى: 

)المرحلة الثالثة( وهي دور التأليف، إذ ألهمه اّهلل تعالى الإفاضة مما شعر))) به )في 
المرحلة الثانية( جرعة للعطاش الطالبين، فبلغ الكتاب أجله، وأراد اّهلل تقديمه وقد كان 
أجله – هكذا يقول ورأى أن يخرجه من القوة إلى الفعل، ونهضت عزيمته بعدما كانت 

))) بين القوسين لا توجد في ط – ن.
))) )شربه( ط – ن وهو الأنسب.



67 �صدر المت�ألهين ال�شيرازي

قاعدة، واهتز الخامد من نشاطه فصنف كتاباً إلهياً، ويعني به الأسفار. وهو أول كتبه 
بعد تلك العزلة الطويلة، ويظهر أنه اشتغل في تأليفه وهو لا يزال في موطن عزلته))).

ولم يصنفّ كتاباً قبله – فيما عثرنا على نصوصه – غير ثلاث رسائل، إذ أشار إليها 
في الأسفار، وهي رسالة طرح الكونين)))، ورسالة حل الإشكالات الفلكية في الإرادة 
على  سبقها  على  وحده  دليلًا  ليس  هذا  كان  العالم)))،وإن  حدوث  ورسالة  الجزافية)))، 
الأسفار بمجرد الإشارة إليها فيه، لأنه في رسالة الحدوث أيضاً يشير إلى الأسفار نفسه 
والشواهد الربوبية الذي قيل إنه آخر مؤلفاته وذلك ص 32 من الرسالة، ولعلّه يدخل 
الإشارة إلى كتبه الأخرى بعد تأليف الكتاب بمدة؛ فذكر الإشارة إلى كتاب في كتاب 

آخر لا يعني))) على سبق تأليف ما أشار إليه.

المرحلة  في  ووقعت  الأسفار  تأليف  سبقت  التي  الوحيدة  الرسالة  أنَّ  أظن  وفيما 
الأولى، هي رسالة )سريان الوجود( التي سيأتي ذكرها في مؤلفاته، لاشتمالها على آراء في 

الوجود عدل عنها في الأسفار، كما أظن أنها نفس رسالة )طرح الكونين(.

وعلى كلِّ حال، فان كتاب )الأسفار( هو أوّل مصنفاته في المرحلة الثالثة من حياته، 
وقد شحنه بكلِّ ما عنده من أفكار وآراء))) ومكاشفات))) وشواهد ربوبية وواردات 
قلبية ومشاعر إلهية. وكلُّ كتاب ألفه)))وكل رسالة صنعها بعد ذلك فالجميع مجرد منه 

))) راجع سفينة البحار 2: 17 )منه(.
.10 :1 (((

.176 :1 (((

.233 :1 (((
))) )لا يدل( ط – ن.
))) )جديدة( ط – ن.
))) )عرفانية( ط – ن.

))) )بعده( ط – ن.



درا�سات وبحوث فل�سفية68

ومقتبس من عباراته وآرائه؛ ولذا قلنا: إنه الأمُّ لباقي مؤلفاته حتى كُتب التفسير التي 
ألفها – على ما يظهر – لغرض تطبيق فلسفته على القرآن الكريم.

وإذ انتهينا إلى هنا فإنه يحسن بنا أن نتحدث عن مدرسته العلمية التي كان يدعو 
إليها)))،))):

مدر�سته العلمية الجديدة

إنَّ فيلسوفنا يرى أنَّ المعرفة تحصل من طريقين: طريق البحث والتعلم والتعليم 
من  يحصل  الذي  اللدني  العلم  وطريق  المنطقية،  والمقدمات  الأقيسة  على  يستند  الذي 

طريق الإلهام والكشف والحدس.

وهذا الأخير إنما يحصل بسبب تجريد النفس عن شهواتها ولذائذها، والتخلص من 
أدران الدنيا وأوساخها؛ فتنجلي مرآتها الصقيلة وتنطبع عليها صور حقائق الأشياء كما 

هي، إذ تتحد النفس بالعقل الفعّال حينما تحدث لها فطرة ثانية بذلك.

ويرى أنَّ الفرق بين العلمين كالفرق بين علم من يعلم الحلاوة بالوصف، وبين 
علم من يعلمها بالذوق. وأنَّ الثاني أقوى وأحكم، ولا يمتنع وقوعه، بل هو واقع فعلًا 

للأنبياء والأوصياء والأولياء والعرفاء.

قال في مفاتيح الغيب في المشهد الثامن من المفتاح الثالث: »إنَّ كثيراً من المنتسبين 
إلى العلم ينكرون العلم الغيبي اللدني الذي يعتمد عليه السلّاك والعرفاء، وهو أقوى 
فكر  أو  تعلم  من  يحصل  الذي  إلاّ  العلم  معنى  ما  قائلين:  العلوم،  سائر  من  وأحكم 

ورويّة«.

))) وإلى الملتقى في الفصل الآتي.
))) )قبل الحديث عن مؤلفاته( ط – ن.



69 �صدر المت�ألهين ال�شيرازي

بل ذمَّ مجرد الأنظار البحثية أشد ذم، فقال في الأسفار))) ».. لا على مجرد الأنظار 
البحثية التي ستلعب بالمعوّلين عليها الشكوك، ويلعن اللاحق منهم فيها السابق، ولم 

يتصالحوا عليها، بل كلما دخلت أمة لعنت أختها«.

ثم أثنى على كبار الحكماء والأولياء في مشاهداتهم النورية، وذلك في موضوع المثل 
التي وقعت لهم  المتكررة  المشاهدات الصريحة  فيه بمجرد  الأفلاطونية، فقال: واكتفوا 
فحكوها لغيرهم، لكن يحصل للإنسان الاعتماد على ما اتفقوا عليه والجزم بما شاهدوه 
ثم ذكروه. وليس لأحد أن يناظرهم فيه. وكيف وإذا اعتبروا أوضاع الكواكب وأعداد 
الأفلاك بناءً على ترصد شخص كأبرخس أو أشخاص بوسيلة الحس المثار للغلط، فبأن 
يعتبروا أقوال فحول الفلسفة المبتنية على أرصادهم العقلية المتكررة التي لا تحتمل الخطأ 

كان أحرى«.

وهذا غاية ما يمكن أن يقال في الثناء على الأرصاد العقلية: ليس لأحد أن ينازعهم 
فيها. لا تحتمل الخطأ. إنَّ هذا لشيء عجيب!

للإنسان  غنى  لا  أنه  يرى  العرفانية  المكاشفات  في  هذه  عقيدته  قوة  مع  ولكنه 
السالك بأحد الطريقين عن الآخر. وقد كرّر ذلك في كتبه وأكده مرة بعد أخرى، فأصّر 
على ضرورة الجمع بينهما، كما جمع هو وتفرد بهذا الجمع فبلغ ما لم يبلغه أحد من فلاسفة 
المعارف  في  طريقتنا  إلى  يرجع  أن  »فأولى  والمعاد))):  المبدأ  في  قال  الإسلامية.  العصور 

والعلوم الحاصلة لنا بالممازجة بين طريقة المتألهين من الحكماء والمليّين من العرفاء«.

ثم قال متبجحاً: »فإنَّ ما تيسر لنا بفضل اّهلل ورحمته وما وصلنا إليه بفضله وجوده 
من خلاصة أسرار المبدأ والمعاد مما لست أظن أن وصل إليه أحد ممن أعرفه من شيعة 

.1:75 (((
))) ص 278.



درا�سات وبحوث فل�سفية70

المشائين ومتأخريهم دون أئمتهم ومتقدميهم كأرسطو ومن سبقه ولا أزعم إن كان يقدر 
على إثباته بقوة البحث والبرهان شخص من المعروفين بالمكاشفة والعرفان من مشايخ 

الصوفية من سابقيهم ولاحقيهم«.

إذن، لا المشاؤون بعد أرسطو بلغوا ما بلغه بالمكاشفة، ولا الإشراقيون والعرفاء 
والتوفيق  الطائفتين  مسلك  بين  بالجمع  المتفرد  فهو  والبرهان.  بالبحث  بلغه  ما  بلغوا 

بينهما.

ثم قال ليؤكد سر تفوقه في منهجه: »وظني أنَّ هذه المزية إنما حصلت لهذا العبد 
بهذا  اشتغاله  لشدة  الرحيم،  والجواد  العظيم  الواهب  من  المرحومة  الأمة  من  المرحوم 
وعدم  حقه  في  الناس  شفقة  وقلة  والأرذال  الجهلة  من  احتماله  وكثرة  العالي  المطلب 
التفاتهم إلى جانبه، حتى أنه كان في الدنيا مدة مديدة – وكأنه يشير إلى دور العزلة – كئيباً 
الذين  العلم، ولا عند علمائهم  آحاد طلبة  أدنى من  رتبة  الناس  له عند  كان  ما  حزيناً 

أكثرهم أشقى من الجهال قدر أقل تلاميذهم«.

بعض  مع  اختلافه  علّل  إذ  الطريقين  بين  بجمعه  الأسفار)))  في  مرّة  هو  وصرح 
الاقتصار على مجرد  الصوفية  عادة  من  فقال: »لأن  أقوالهم  بعض  الصوفية في  المشايخ 
الذوق والوجدان فيما حكموا عليه وأما نحن فلا نعتمد كل الاعتماد على ما لا برهان 

عليه قطعياً، ولا نذكره في كتبنا الحكمية«.

مفاتيح  في  كقوله  الآخ��ر،  دون  المسلكين  أحد  يستعمل  من  على  يشنعّ  يزل  ولم 
أقاويل  إلى  تركن  ولا  الصوفية  بترهات  تشتغل  »ولا  الأسفار))):  في  ومثله  الغيب))) 

.161 :4 (((
))) ص 3.
))) ص4.



71 �صدر المت�ألهين ال�شيرازي

مْ رُسُلُهُمْ باِلْبَيِّنَاتِ فَرِحُوا بَامِ عِنْدَهُمْ مِنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ  ُ المتفلسفة،وهم الذين إذا ﴿جَاءَتْه
ِِهبمْ مَا كَانُوا بهِِ يَسْتَهْزِئُونَ﴾))) وقانا اّهلل وإياك – يا خليلي – من شر هاتين الطائفتين ولا 

جمع بيننا وبينهم طرفة عين«.

بل عّرب في مقدمة تفسير الفاتحة عن الطائفة الأولى بالمبتدعين المضلّين، وعن الثانية 
وأهل  الظلمات  وأبناء  الشياطين  أولياء  من  كلهم  »لأنَّ  قال:  ثم  الضالّين.  بالمعطّلين 

الطاغوت«.

إذن فلسفته التي يدعو إليها ويلحف فيها هي الجمع بين طريقة المشائين وطريقة 
الإشراقيين والتوفيق بينهما لم يعرف له نظير فيها.

وعلى ذلك تبتني مدرسته العلمية في تعليمه وإرشاده لأبنائه الروحانيين، ولأجلها 
ألّف معظم كتبه لاسيما الأسفار إذ قال في مقدمته))): »قد اندمجت فيه العلوم التألهية في 
غنى  يوجد  ولا  التعليمية،  بالبيانات  الكشفية  الحقائق  فيه  وتدرعت  البحثية،  الحكمة 

للسالك بإحدى الطريقتين عن الأخرى، كما تقدم«.

وهذه في الحقيقة مدرسة جديدة للفلسفة الإلهية لم يعهد لأحد قبله سلوكها والدعوة 
إليها صراحة، إلاّ ما قد يظن في أستاذه السيد الداماد؛ فيكون عنه أخذها فجلّاها وبين 

معالمها فإن لم يكن هو المؤسس المجدد فهو الموضّح لها المشيّد لأركانها المعلن بها.

ثم – بعد هذا – يرى أنَّ الشرع والعقل متطابقان في جميع المسائل الحكميات))). 
وأعقب هذا التصريح بقوله: »حاشا الشريعة الحقة الإلهية البيضاء أن تكون أحكامها 
مصادمة للمعارف اليقينية الضرورية. وتباً لفلسفة تكون قوانينها غير مطابقة للكتاب 

))) غافر 40: 83.

))) آخر صفحة 3.
))) الأسفار 4: 75.



درا�سات وبحوث فل�سفية72

والسنة«.

وبين  الإسلامي  الشرع  بين  التوفيق  وهي  المعرفة،  في  له  أخرى  مدرسة  وهذه 
بالآيات  عويصة  حكمية  مسألة  كل  على  يستشهد  يفتأ  لم  هذا  وعلى  اليقينية.  الفلسفة 

القرآنية والآثار الإسلامية، وهو بارع حقاً في تطبيق ما يستشهد به على فلسفته.

والحق أنه في هذه المدرسة مؤسس مجدد أيضاً، لم نعرف له نظيراً فيها.

–  رياءً لغرض دفع عادية  وحاشا أن يكون استشهاده بالأدلة السمعية – كما يسميها 
المتهمين له بالخروج على الشرع بل هو دائمًا يتبجح بأنه لا يرى أحداً يفهم أسرار القرآن 
الكريم والسنة المطهرة كما يفهمها هو ويبالغ في التوفيق بين فلسفته والدين مبالغة تجعله 
للدين،  تفسيراً  الفلسفية  كتبه  أن يجعل  يكاد  والدجل، حتى  الرياء  يكون عن  ما  أبعد 
وكتبه الدينية – كتفسير القرآن وشرح الكافي – تفسيراً للفلسفة؛ ولذا نقول: إنَّ كتبه في 

التفسير وشرح الحديث هي امتداد لفلسفته. 

والحاصل، إنَّ الذي نستوضحه من أسلوبه في التأليف أنَّ له فكرة واحدة يسعى 
إليها جاهداً في كل ما ألّف، وهي ما تلخّصها عبارته المتقدمة من »أنَّ الشرع والعقل 

متطابقان«.

ولهذه الفكرة العميقة جزءان أو طرفان:

)الطرف الأول( تأييد العقل للشرع و )الطرف الثاني( تأييد الشرع للعقل ولكل 
الشرع  في  جاء  ما  تأييد  فيها  ويستهدف  ألّفها  الفلسفية  فكتبه  كتباً  جعل  الطرفين  من 
الإسلامي بالفلسفة، وكتبه الدينية ألفها ويستهدف فيها تأييد ما جاء في فلسفته بالشرع.

فلسفية  كتباً  الدينية  كتبه  دينية أي كلامية، ونعدّ  كتباً  الفلسفية  كتبه  نعدّ  أن  فحق 
وهذا معنى ما قلناه آنفاً أنَّ كتبه الدينية كانت امتداداً لفلسفته.



73 �صدر المت�ألهين ال�شيرازي

كان  سواءً  بينهما  والتوفيق  والدين  الفلسفة  بين  المزج  – من  الأسلوب  بهذا  وهو 
– كان صاحب مدرسة جديدة أخرى هو المؤسس لها حقاً، وإن كان  مصيباً أو مخطئاً 

الواضع لبذرتها الخواجا نصير الدين الطوسي في التوفيق بين الفلسفة والكلام.

بين  الجمع  إلى  الدعوة  هي  فقط،  واحدة  مدرسة  له  فيلسوفنا  إنَّ  الحقيقة  في  بل 
المشائية والإشراقية والإسلام، هذه العناصر الثلاثة هي أعمدة أبحاثه ومنهجه العلمي 
– في  الكلمة من معنى  – بكلِّ ما لهذه  في مؤلفاته جعلت منه مؤسساً لمدرسة جديدة 

الفلسفة الإلهية ويمثلها حق التمثيل من كتبه أسفاره الأربعة.

وبعد هذا وجب علينا أن نتكلم عن منهجه العلمي في مؤلفاته.

منهجه العلمي في الت�أليف

فلسفته  من  جزء  إنها  قلنا  التي  الدينية  كتبه  -حتى  ألّف  ما  كلِّ  في  فلسفته  تبتنى 
وامتداد لها- على حصر العلوم الحقيقية والمعارف اليقينية في العلم باّهلل وبصفاته وملكه 
– وكم  الغاية المطلوبة  باليوم الآخر ومنازله ومقاماته، لانه يجد أنَّ  وملكوته، والعلم 
يكرر ذلك في كتبه لاسيما في مقدماتها – هي تعليم ارتقاء الإنسان من حضيض النقص 
المخلوقات،  الإنسان خاصة من بين سائر  إلى  بالنسبة  له  الذي لا حد  الكمال  أوج  إلى 
طريق  بيان  فيه  غرضنا  كتابه))):  عن  الأسفار  في  قال  تعالى  اّهلل  إلى  سفره  كيفية  وبيان 

الوصول إلى الحق، وكيفية السير إلى اّهلل.

التأليف في كتبه المطولة والمختصرة، وهو  يبتني عليه منهج  إنَّ هذا الهدف وحده 
قطبها وعليه تدور رحاها، حتى كتبه الدينية التي يعنيه منها تطبيق الشرع على فلسفته، 

كما سبق آنفاً.

.90 :1 (((



درا�سات وبحوث فل�سفية74

ولهذا الهدف حسب تقريره))) ستة مقاصد: ثلاثة منها كالدعائم والأصول، وثلاثة 
كاللواحق وركّز مؤلفاته على الدعائم وهي:

– معرفة الحق الأول وصفاته وآثاره وهو )فنُّ الربوبيات( الذي هو جزء من   1
)الفلسفة الكلية(. وإذا بحث عن الفلسفة الكلية – كما في الأسفار – فالبحث عنها إنما 

هو عنده لهذه الغاية ليس إلا.

2 – معرفة الصراط المستقيم، ودرجات الصعود إليه تعالى، وكيفية السلوك إليه. 
وهو )علم النفس( الذي هو جزء من )العلم الطبيعي(. وإذا بحث عن العلم الطبيعي 

-كما في الأسفار أيضاً – فالبحث عنه لهذه الغاية عنده.

إليه والى دار رحمته وهو  الواصلين  إليه تعالى وأحوال  المعاد والمرجع  – معرفة   3
)علم المعاد(.

هذه الدعائم الثلاث هي محور مؤلفاته، عليها تدور ولها تستهدف.

أكثر  تأليفا، وإنما يذكرها عرضاً وبالتبع في غضون  يفرد لها  فلم  )اللواحق(  وأما 
مؤلفاته لأنها لواحق تلك الدعائم وهي:

سفر  قواد  وهم  النفس،  ونجاة  الخلق  لدعوة  اّهلل  عند  من  المبعوثين  معرفة   –  1
الآخرة ورؤساء القوافل يعني الأنبياء والأوصياء بل الأولياء.

2 – حكاية أقوال الجاحدين وكشف فضائحهم وهم قطّاع الطريق في سفر الآخرة.

3 – تعليم عمارة المنازل والمراحل في ذلك السفر، وكيفية أخذ الزاد والراحلة له، 
والاستعداد برياضة المركب وعلف الدابة )ويقصد بالمركب والدابة النفس( وهو الذي 

يسمى »علم الأخلاق«.

))) راجع رسالة المظاهر المطبوعة على هامش المبدأ والمعاد: 232 )منه(.



75 �صدر المت�ألهين ال�شيرازي

بين  الجمع  وهي  ذكرها،  المتقدم  الطريقة   سلك  الهدف  ذلك  تحصيل  في  وهو))) 
المشائية والإشراقية والإسلام، أي أنه يذكر الأدلة المنطقية على مطلوبه ويذكر مكاشفاته 

ومشاهداته العرفانية، ويستشهد بالأدلة السمعية.

ه  وهذا المنهج مسلكه في أكثر كتبه لاسيما في أمّها الأسفار نعم بعض المؤلفات خصَّ
ه بالمسلك البحثي. بالمسلك العرفاني، وبعضها الآخر خصَّ

و)أسرار  و)العرشية(  الربوبية(  )الشواهد  فهي  العرفاني  بالمسلك  المختصة  أما 
الآيات( و)الواردات القلبية( على ما بينها من الاختلاف في التطويل والاختصار وفي 

الأسلوب والأداء وأسماؤها تنمّ عن ذوقها العرفاني.

في  المتحذلقين  الكهّان  مسلك  سلك  القلبية(  )ال��واردات  الأخير  خصوص  وفي 
الإلهية  الإلهامات  بمظهر  يظهرها  أن  يريد  كأنما  الإغراب،  وتلمس  والتعقير  التسجيع 
مقدمة  في  تعبيره  حد  على   – غيب  مشير  إشارة  إليها  ودفعت  قلب  آمر  بها  ورد  التي 
الشواهد))) – فامتثل ذلك الأمر والمأمور معذور ويبدو أنه يريد أن يقول: إنه يكاد أن 
يكون فاقداً للاختيار وأنه مجبور، فهي تشبه ان تكون عنده من نحو النصوص الدينية 
والأحاديث القدسية، كما يرى هو ذلك في ‏كلمات ابن عربي، قال في مقدمة العرشية »بل 
هذه قوابس مقتبسة من مشكاة النبوة والولاية مستخرجة من ينابيع الكتاب والسنة، من 

غير ان تكتسب من مناولة الباحثين ومزاولة صحبة المعلمين«.

وسلك في شرحه للهداية الأثيرية، وشرحه لإلهيات الشفا مسلك البحث الصرف 
اتباعاً لطريقة المتن فيهما.

–  ن. ))) وصاحبنا  ط 
))) ص 3.



درا�سات وبحوث فل�سفية76

ولذا لما ندّت منه بادرة في السلوك العرفاني في شرحه للشفا اعتذر عن ذلك فقال))) 
طور  إلى  تشوقاً  طورهم  عن  الخروج  في  البحث  إخوان  »وليعذرنا  الشرح:  هذا  من 

المكاشفة وتحنناً إلى عالم الملكوت«.

ثم هو حينما يسلك الطريقين في تأليفه )لاسيما في الأسفار( يشرع أولاً في البحث 
عن طريقة النظّار وأهل البحث، ثم يذكر مشاهداته العرفانية ومكاشفاته اليقينية شفقة 
على المتعلمين كما يقول وهي عادة الفلاسفة لسهولة التعليم ثم قال))) في صفحة بعدها: 
مسلك  أولاً  سلكنا  حيث  الخاصة  مقاصدنا  أكثر  في  المنهج  هذا  سالكو  أيضاً  »ونحن 
القوم في أوائل الأبحاث وأواسطها، ثم نفترق عنهم في الغايات لئلا تنبو الطبائع عما 
نحن بصدده في أول الأمر، بل يحصل لهم الاستيناس به، ويقع في أسماعهم كلامنا موقع 

القبول إشفاقاً بهم«.

وفي الحقيقة إنَّ هذا المنهج العلمي هو متفرد به، بل هو المؤسس لمدرسته كما قلنا. 
والتوفيق،  الجمع  من  يمكن  ما  بأوسع  الطريقين  بين  جمع  كتاب  كالأسفار  يعهد  ولم 
علمياً،  دقيقاً  حساباً  ومحاسبتها  مشاربهم،  اختلاف  على  الناس  آراء  فيه  فاحتشدت 
إيضاحها  في  والصراحة  المقاصد  أداء  وحسن  وسلامتها  ورصانتها  العبارة  نصوع  مع 

والمعهود في كتب الفلسفة الغموض والرمز والتعقيد.

فسهولة التعليم التي أشار إليها بريئة منها كتب الفلسفة المتقدمة عليه بل المتأخرة 
عنه. كيف ومن تعاليمهم أن يكتموا آراءهم إلاّ على فئة خاصة من تلاميذهم يفتحون 

لهم رموزهم، حيث يجدون منهم استعداداً لفهم مقاصدهم والاستنارة بها.

))) ص: 167.
))) الأسفار 1: 18.



77 �صدر المت�ألهين ال�شيرازي

وصاحبنا هو أيضاً يوصي بهذه الوصية في كتمان مطالبه على الجلود الميتة))) اتباعاً 
الرمز  اتخاذ  في  بها  يأخذ  لم  ولكن  يقول  كما  والأبصار  الأي��دي  أولي  الكبار  للحكماء 
آرائه  تصوير  في  بالغ  بل  الأسفار  في  لاسيما  آرائه  لكتمان  سبيلا  والغموض  والتعقيد 
باختلاف العبارات والتكرار حسبما أوتي من مقدرة بيانية وحسبما يسعه موضوعه من 
أدائه بالألفاظ. وهو معب))) موهوب لعله لم نعهد له نظيراً في عصره وفي غير عصره من 

أمثاله من الحكماء.

عليه  ناف  تلميذه  فإنّ  البيان،  أمير  يسمى  الداماد  السيد  الجليل  أستاذه  كان  وإذا 
وكان أكثر منه براعة وتمكناً من البيان السهل، وإنما كان امتياز السيد باستعمال المجاز 
البيان(  )أمير  اللقب  هذا  أعطي  ولأجله  والتسجيع؛  المتخيرة  والألفاظ  والكنايات 

وتلميذه في نظري أحقُّ به وأولى.

وإن كان هو يرى »أنَّ الحقائق لا يمكن فهمها عن مجرد الالفاظ؛ فإنَّ الاصطلاحات 
وطبايع اللغات مختلفة«))) ولقد أحسن جداً في هذا التعبير الحكيم، وتلك حقيقة واقعة 
خر وسعاً في تقريب مقاصده من مكان قريب وبعيد في كتابه الأسفار،  معروفة. لكنه لم يدَّ

وجاء فيه بأقصى جهد الكاتب البليغ في توضيحها، ووفق توفيقاً لم يتهيأ لمثله.

ولا  ارتياب،  ولا  فيه  لاعوج  كلاماً  اّهلل  –:))) بحمد  مقدمته  في  قال  كما   – فجاء 
الرمز والإشباع  لجلجة ولا اضطراب يعتريه، حافظاً للأوضاع، رامزاً مشبعاً في مقام 

ه. ه، رفيعاً عالياً في المقام مع غاية دنوِّ قريباً من الأفهام في نهاية علوِّ

))) الأسفار في المقدمة:4، والمبدأ والمعاد: 4 وغيرهما )منه(.
))) كاتب ط – ن.

))) الأسفار 1: 51 )منه(.
))) آخر ص3.



درا�سات وبحوث فل�سفية78

قال:  ثم  القريبة من الأسماع«،  الألفاظ  الغامضة في  المعاني  قال: »واستعملت  ثم 
»انظر بعين عقلك إلى معانيه هل تنظر فيه من قصور، ثم ارجع البصر كرّتين إلى ألفاظه 

هل ترى فيه من فطور؟«.

وفي الحقيقة إنَّ كتابه »الأسفار« حقيق بهذا الوصف، لاسيما قوله فيه: »قريباً من 
عبارته ورصانتها ونهاية  باعتبار سهولة  الأفهام  من  قربه  فانَّ  نهاية علوه«؛  الأفهام في 
علوه باعتبار ما حوى من الآراء الدقيقة والأفكار العالية التي هي في مستوى كبار العلماء 
المنتهين، فانه كما قال في المبدأ والمعاد: »وإنا عملنا لمن له فضل قوة لتحصيل الكمال على 
وجه أبلغ وأوفر كتاباً جامعاً لفنون العلوم الكمالية التي هي ميدان لأصحاب الفكر، 

وفيها جولان لأرباب النظر، سميّناه الأسفار الأربعة«))).

م�ؤلفاته)))

غير  – في  نعلم  – فيما  شيئاً  يؤلف  ولم  تأليفه  منهج  عن  مستوفًى  الكلام  سبق  قد 
امتداد لفلسفته؛ لأنه يرى أن ليس  –  هي  –  كما قلنا  التفسير  الفلسفة، حتى كتبه في 
للرجل الإلهي الاشتغال بغير العلوم الحقيقية المحضة، وهي التي يسمّيها العلوم الكلية 
ونقد الشيخ الرئيس أشدَّ نقد)))؛ إذ كان يشتغل بالعلوم الجزئية كالطب ونحوه وكم نقد 

المشتغلين بغير الحكمة من العلوم والفنون كما هو جلّي في خلال كلماته.

وقد وفقت كلُّ كتبه أو أكثرها للطبع على الحجر في أواخر القرن الماضي وأوائل 

))) ص 3.
الجزء الأول، طبعة  الأربعة لملا صدرا،  العقلية  المتعالية في الأسفار  ))) مقدمة كتاب الحكمة 

طهران.
))) الأسفار 4: 127.



79 �صدر المت�ألهين ال�شيرازي

نعدّها  الآن  ونحن  لها.  والعداء  لفلسفته  العنيفة  المقاومة  من  الرغم  على  القرن)))  هذا 
جميعاً حسبما وصل إليه بحثنا الميسور:

1 – )الأسفار الأربعة( ويسميها أيضاً )الحكمة المتعالية في الأسفار العقلية( وقد 
سبق منا في البحث المتقدم ما يجّيل قيمته العلمية. وقلنا هناك: إنه الأم لباقي مؤلفاته، 
ة لجميع كتب الفلسفة قديمها وحديثها، والأول من مؤلفاته في المرحلة الثالثة من  والقمَّ

حياته العلمية.

كما إنه الأول من كتبه الذي تناولته المطابع بالنشر، فإنه طبع في ‏إيران على الحجر 
الكبير  بالقطع  صفحة   926 في  يقع  1282هـ))) مجموعها  سنة  كبار  مجلدات  أربعة  في 
بحاشية الحكيم الحاج المولى هادي السبزواري على ثلاثة مجلدات منه.  وقد حظي هذا 

الكتاب بتسع حواش قيمة ذكرها في الذريعة))).

والسَفَر بفتحتين: مأخوذ من المسافرة، لا السِفْر -بكسر وسكون- بمعنى الكتاب 
كما تخيله بعض كتّاب العصر(. شبّهها بالأسفار العقلية الأربعة التي للعرفاء كما ذكره 
في المقدمة وهي السفر من الخلق إلى الحق، والسفر بالحق في الحق، والسفر من الحق إلى 

الخلق بالحق، والسفر بالحق في الخلق.

وليس معنى ذلك أنَّ مجلداته الأربعة هي طبق هذه الأسفار العرفانية، بمعنى أنَّ 
الأول للأول، والثاني للثاني... وهكذا. بل إنما هي صرف تشبيه تيمّناً وتفاؤلاً. ولذلك 

))) طبعت المؤلفات بعد ذلك باهتمام المعنيين طبعات جميلة متعددة: 47.
أنه طبع سنة  السفر الأول سجل  التعليقة. وفي آخر  الرابع في  السفر  ))) هكذا سجل في آخر 
فهل كتب  تولده كان سنة1212هـ،  السبزواري  الحكيم  المعلق وهو  1222هجرية وهو غلط، لأن 

تعليقتيه وطبعت وهو ابن عشر ؟! )منه(.
.19  –  6 (((



درا�سات وبحوث فل�سفية80

كانت محاولة تطبيقها من بعض المعلّقين محاولة غير موفقة))).

والمجلدات الأربعة هي كما يلي:

– في النظر إلى طبيعة الوجود وعوارضه  – كما قال  –  في الأمور العامة، وهو   1
الذاتية.

–  في العلم الطبيعي.  2

–  في العلم الإلهي، أو المعرفة الربوبية والحكمة الإلهية.  3

–  في علم النفس من مبدأ تكوينها إلى آخر مقاماتها وهو )المعاد(.  4

وقد ألّفه في حضرة أستاذه الداماد المتوفى سنة 1040هـ، لأنه يدعو له فيه بطول 
البقاء عند ذكره))).

بل تأليفه له كان قبل سنة 1015هـ لأنه في آخر النسخة الخطية للمبدأ والمعاد التي 
تأليف الأسفار  انتهى منه سنة 1015هـ وفي مقدمته))) ذكر سبق  إليها  ستأتي الإشارة 

عليه.

2 – )المبدأ والمعاد( يشتمل على 370 صفحة بالقطع المتوسط، طبع سنة 1314هـ 
وهو في فنين: الربوبيات والمعاد، متوسط في البيان، ينهج فيه أسلوب الأسفار في الجمع 
بين مسلكي أهل البحث والعرفاء. وقد تقدم ما يشير إلى أنه متأخر في التأليف عنه. وله 
نسخة خطية قديمة في مكتبة السيد محمد مشكاة المهداة إلى جامعة طهران برقم 421، 

وعندنا منه نسخة خطية كتبت بتاريخ 1235هـ.

))) راجع تعليقة الحكيم السبزواري، وبعض البيانات في هذا السبيل طبعت في حاشية تفسيره 
في آخر صفحة منه. )منه(

.2:111 (((
))) ص3.



81 �صدر المت�ألهين ال�شيرازي

على  مختصر  مرتب  لطيف  كتاب  السلوكية(  المناهج  في  الربوبية  )الشواهد   –  3
طريقته العرفانية يقع في 264 صفحة بالقطع المتوسط طبع سنة 1286هـ. والمعروف 
الحكمية  المسائل  آرائه في  الحقيقة خلاصة  مؤلفاته. وهو في  آخر  أنه  الفن  أساتذة  عند 
أنَّ تدريسه للمبتدئين أولى بكثير من  جمعها فيه كما أشار إلى ذلك في مقدمته، وعندي 
بتاريخ  كتبت  منه)))  خطية  نسخة  مكتبتنا  وفي  السبزواري،  منظومة  شرح  تدريس 

1235هـ، هي والمبدأ والمعاد بخط واحد.

وصنايعه  تعالى  اّهلل  آيات  أسرار  معرفة  في  البينات(  وأنوار  الآيات  )أسرار   –  4
وحكمه، على الطريقة العرفانية، مع تطبيق الآيات القرآنية على أكثر أبحاثه يقع في 92 

بالقطع الكبير طبع سنة 1391هـ  وطبع مكرراً.

5 – )المشاعر( على الطريقة العرفانية أيضاً، يقع في 108 صفحات بالقطع الصغير، 
طبع سنة 1315هـ طبعاً جيداً مع تعليقات وحواشٍ لجملة من اعلام الفلسفة.

بالقطع  يقع في 96 صفحة  أيضاً،  العرفانية  الطريقة  )العرشية( على  – الحكمة   6
الصغير طبع مع المشاعر المتقدم في مجلد واحد. وقد ردّ عليها وعلى المشاعر الشيخ أحمد 

زين الدين الأحسائي.

– )شرح الهداية الأثيرية( نهج فيه منهج أهل البحث فقط، تبعاً للمتن يقع في   7
الدين  أثير  تأليف الحكيم  والهداية  المتوسط طبع سنة 1313هـ.  بالقطع  397 صفحة 

مفضل الأبهري من فضلاء القرن السابع الهجري قيل: توفي سنة 663هـ.

8 –  )شرح إلهيات الشفاء( نهج فيه منهج المتن، أي المنهج البحثي يقع في 264 
صفحة بالقطع الكبير طبع سنة 1303هـ، مع إلهيات الشفاء في مجلد واحد. وهو غير 

))) المعروف أن الشيخ المظفر أضيفت مكتبته إلى مكتبة جمعية منتدى النشر السابقة ولم يعرف 
مصير المكتبة بعد إلغاء الجمعية وكلية الفقه التابعة لها.



درا�سات وبحوث فل�سفية82

كامل انتهى به إلى شرح نهاية المقالة السادسة والشفاء للشيخ الرئيس ابن سينا.

9 – )رسالة الحدوث( مبسوطة في مسألة حدوث العالم، تقع في 109 صفحات 
أخرى.  رسائل  ثماني  على  تحتوي  مجموعة  في  1302هـ��  سنة  طبعت  المتوسط  بالقطع 

نذكرها بالتسلسل إلى رقم 17 وقد ذكرها في الأسفار في عدة مواقع منها )1: 233(.
10 – )رسالة اتصاف الماهية بالوجود( تقع في 10 صفحات وطبعت أيضاً على 

هامش رسالة التصور والتصديق الآتية.
11 – )رسالة التشخص( في 12 صفحة.

12 – )رسالة سريان الوجود( التي نظن أنها نفس رسالة )طرح الكونين( الآتية 
بما  القول  على  اشتمالها  بدليل  الأسفار  على  بالتأليف  متقدمة  وهي  صفحة   16 في  تقع 
قد  »إني  الأسفار))):  قال في  فانه  الماهية،  بأصالة  القول  نحو  الأسفار من  عنه في  عدل 
كنت شديد الذب عن العرفاء في اعتبارية الوجود وتأصل الماهيات، حتى أن هداني ربي 
وانكشف لي انكشافاً بيناً أنَّ الأمر بعكس ذلك«، كما أنَّ مشربه في وحدة الوجود في هذه 

الرسالة لا يتفق مع مشربه الأخير الذي بنى عليه في الأسفار.
–  )رسالة القضاء والقدر( في 90 صفحة.  13

بحث  في  وصفها  بعض  تقدم  صفحة   40 في  القلبية(  ال��واردات  )رسالة   –  14
منهجه العلمي.

15 – )رسالة إكسير العارفين( في معرفة الحق واليقين في 63 صفحة.
16 – )رسالة حشر العوالم( في 30 صفحة. وطبعت أيضاً على هامش المبدأ والمعاد 
المطبوع سنة 1312هـ،  للعلامة الحلي)))، وهو  الفوائد  ص184، وعلى هامش كشف 

))) 1: 10 )منه(.
))) ص 94 )منه(.



83 �صدر المت�ألهين ال�شيرازي

مكتبة  فهرست  وفي  الكونين«  بطرح  الموسومة  الرسالة  أنها  »وظني  الناشر:  عنها  قال 
السيد محمد مشكاة يذكر رسالة الحشر بهذا الاسم )طرح الكونين في حشر العالمين(.

طرح  إلى  الأسفار  في  يشير  حينما  أنه  بدليل  صحيح  غير  ظن  أنه  لي  يبدو  والذي 
به  ويريد  الكونين«  بطرح  سميناها  حدة  على  رسالة  فيه  »وعملنا  يقول:  الكونين))) 
مطلب وحدة الوجود، على أنه في فصول الحشر من الجزء الرابع من الأسفار لم يشر إلى 
هذه الرسالة ولو كانت هي نفس طرح الكونين المتقدم تأليفها على الأسفار لأشار إليها 

عادة.
كشف  هامش  على  أيضاً  وطبعت  صفحات   7 في  الأعمال(  خلق  )رسالة   –  17

الفوائد)))ص 340.
العويصة. وهو شمس  المسائل  المولى شمس الجيلاني في بعض  – رسالته إلى   18
الدين محمد الجيلاني الأصفهاني أحد تلاميذه أو معاصريه المتوفى 1098هـ، طبعت على 
هامش المبدأ والمعاد))) وفي الذريعة: »رأيته في كتب الحاج عماد الأصفهاني التي وقفها 

للخزانة الرضوية«.
إلى  الطوسي  المحقق  الخواجا  وجهها  كان  التي  الثلاث(  المسائل  )أجوبة   –  19
شمس الدين الخسروشاهي فلم يجب عليها. طبعت على هامش المبدأ والمعاد))) وشرح 

الهداية))).
سنة  طبعت  المتوسط  بالقطع  صفحة   30 في  والتصديق(  التصور  )رسالة   –  20

))) 1: 10 )منه(.
))) ص 149 )منه(.
))) ص340 )منه(.
))) ص 372 )منه(.

))) ص 93 )منه(.



درا�سات وبحوث فل�سفية84

1311هـ ملحقة بكتاب )الجوهر النضيد( في المنطق للعلامة الحلي.
21 – )رسالة في اتحاد العاقل والمعقول( وأنَّ العقل الفعال كلُّ الوجودات رأيت 
 142 برقم  مجموعة  في  الأشرف  بالنجف  الحسينية)))  المكتبة  في  مخطوطة  منها  نسخة 

الصنف السابع تقع في 35 صفحة بالقطع المتوسط، قال في الذريعة: »طبع في إيران«.
22 – )كسر الأصنام الجاهلية( في كفر جماعة الصوفية مذكور في جملة مؤلفاته لم 

أقف عليه.
– )جوابات المسائل العويصة( ذكرها في الذريعة ولعلها هي أجوبة المسائل   23
السيد  مكتبة  في  خطية  منها  نسخة  الكاشاني،  حسين  مظفر  مسائل  أجوبة  أو  الثلاث، 

محمد مشكاة المهداة إلى جامعة طهران برقم 1030.
24 – )رسالة حل الإشكالات الفلكية في الإرادة الجزافية( ذكرها في الأسفار))) 

)1 – 176(، والحكيم السبزواري قال عنها في التعليقة: »لم نر تلك الرسالة«.
25 – حاشية على شرح حكمة الإشراق للسهروردي طبع سنة 1316هـ.

26 – رسالة في الحركة الجوهرية.
27 – رسالة في الألواح المعادية.

28 – حاشية على الرواشح للسيد الداماد.
– )شرح أصول الكافي( يقع بين 500 و 600 بالقطع الكبير لم يؤرخ طبعه   29

انتهى منه إلى الحديث 499 )باب أنَّ الأئمة ولاة أمر اّهلل وخزنة علمه(.
– )رسالة المظاهر الإلهية في أسرار العلوم الكمالية( طبعت على هامش المبدأ   30

والمعاد2.

))) المعروفة بـ)الشوشترية( المنقرضة حالياً، وقيل: إن بعض نفائسها وصلت إلى بعض المكتبات 
في إيران.

))) 1: 176 )منه(.



85 �صدر المت�ألهين ال�شيرازي

31 – )مفاتيح الغيب( يقع في 200 صفحة تقريباً بالقطع الكبير. طبع مع شرح أصول 

الكافي المتقدم، وفي صدره ترجمة مختصرة للمؤلف بقلم الناشر. ألّفه مقدمة لتفسيره الآتي.

32 – )تفسير القرآن الكريم( يشتمل على تفسير جملة من السور والآيات، لم يتم ويظهر 

انه ألّفه وكان من نيته تأليف تفسير كامل فلم يمهله القدر )راجع مقدمة تفسير سورة السجدة( 

طبع سنة 1321هـ أو 1322هـ في 616 صفحة بالقطع الكبير، وهو كلُّ ما عثر عليه الناشر 

من تفسيره حسبما قال.

إلى  248ص  في  البقرة(  )سورة  وتفسير  صفحة،   41 في  )الفاتحة(  تفسير  على  ويحتوي 

الآية65 ﴿كُونُوا قِرَدَةً خَاسِئيَِن﴾، )آية الكرسي( في 67ص وله تفسير آخر فارسي لها ذكره في 

الذريعة وتفسير )آية النور( في 67ص، وطبع منفرداً سنة 1313هـ، وتفسير )سورة السجدة( 

1030هـ،  سنة  آخره  في  قال  حسبما  تأليفه  تم  86ص  في  يس(  )سورة  وتفسير  33ص،  في 

الحديد( في  بقطع صغير، وتفسير )سورة  الواقعة( في 25ص وطبع مستقلًا  وتفسير )سورة 

42ص، وتفسير )سورة الجمعة( في 29ص، وتفسير )سورة الطارق( في 9 صفحات رتبه على 

عشر تسبيحات وطبع أيضاً مع كشف الفوائد سنة 1313هـ، وتفسير )سورة الزلزلة( في 7 

سَبُهَا جَامِدَةً﴾ ))) في 3 صفحات. َْح بَالَ ت ِْج صفحات وتفسيره آية ﴿وَتَرَى ال

33 – )تفسير سورة الضحى( ذكره في الذريعة أنه طبع في ضمن مجموعة تفسيره 
سنة 1322هـ وإذا كان يقصد المجموعة المتقدمة – كما يبدو – فليس فيها تفسير هذه 

السورة.
محمد رضا المظفر
النجف الأشرف

18 صفر 1377هـ

))) النمل 27: 88.



درا�سات وبحوث فل�سفية86

من الم�ؤاخذات على �صدر المت�ألهين))) 

كثر التشنيع على هذا الرجل بعد وفاته عند رجال الدين حتى كان اسمه ومؤلفاته 
سنة  المتوفى  الأحسائي  أحمد  الشيخ  أن  نعرف  أن  ويكفي  والاشمئزاز.  السخط  مثار 
1243هـ كفّره الناس لميله إلى بعض آراء صاحبنا))). ومن المفارقات العجيبة في تلك 
الأحسائي  وبليّة  عليه.  ويشنعّ  صاحبنا  بكفر  يقول  كان  نفسه  الأحسائي  أن  العصور 
معتدّاً  ذكيا  وكان  يجب  كما  يفهمها  فلم  أستاذ  على  حضور  دون  من  كتبه  قرأ  أنه  كلها 
بنفسه فأصيب بداء الغرور فاشتطّ من جهته في تأثره بها عقيدة واشتطّ من جهة أخرى 

في بحث آرائه ناقداً. وفي كلتا الجهتين كان متورطاً.

بل صاحبنا قد لاقى من العنت في زمانه ما دفعه إلى إعلان تذمره من أهله والسخط 
عليهم في عدة تصريحات ثائرة عنيفة في أكثر كتبه لاسيما في مقدماتها. بل ألجأه ذلك إلى أن 
يهرب بنفسه فينزوي في بعض النواحي البعيدة على ما سبق ومن أمضّ التشنيعات عليه 
في نظري أن يقال))) في صدد الثناء على ولده ميرزا إبراهيم:»وهو في الحقيقة مصداق 
التصوف  في  وال��ده)))  طريقة  ضد  على  »كان  بأنه  ذلك  وعلّل  الميت«.  من  الحي  يخرج 
والحكمة«بينما أن الوالد هذا لا يرى في غير الحكمة والعرفان حياة للنفس الإنسانية بل 
من يتجرد عن ذلك يقسو عليهم فيعبر عنهم بأهل الجلود الميتة. ومن اللازم أن نشير إلى 

جملة من المؤاخذات البارزة التي سجّلت عليه من قبل المترجمين له.

))) أنظر الهامش رقم 1 في ص 19.
))) قصص العلماء: 37 وما بعدها.

))) روضات الجنات: 331.
))) يقصد به صاحب رياض العلماء، أنظر أعيان الشيعة )5: 352( وتكملة أمل الآمل 2: 29: 

»وكان مبايناً لطريقة والده لا يعتني بالملوك، وهو ألف تلك لملك عصره«.



87 �صدر المت�ألهين ال�شيرازي

�أولًا: ر�أيه في وحدة الوجود 

التي  المتصوفين  يعتبر من سمات  الوجود(على إجماله  بـ)وحدة  المعروف  الرأي  إن 
الوصمات  أكبر  من  ويعد  إليها  وما  المغيّبات  وعلم  والمواجدة  الشطحات  إلى  تدفعهم 
الحلول  مقالة   – الناس  عند   – يساوق  وهو  والزندقة.  بالكفر  لطعنهم  الملازمة  فيهم 
والتناسخ وهذه الكلمات وحدها مدعاة لإثارة الشعور بكراهية القائل بها وللاستنكار 
العامة  تعرف  ولم  ومفاهيمها  معانيها  تتحدد  لم  وإن  الكفر  إلى  بنسبته  والتسرع  لأقواله 

السر في التكفير بها.

قال الشيخ أحمد الأحسائي في شرحه للعرشية ناقداً للمولى محسن الفيض))):»فإذا 
لم يكن قوله هذا قولاً بوحدة الوجود المجتمع بين العلماء على تكفير معتقدها فما القول 

بوحدة الوجود إذن«. وموضع الشاهد نقله الإجماع على تكفير معتقد وحدة الوجود.

 المؤمنين أمير  يكون  أن  المقالة  إن لازم هذه  قيل:  فقد  التكفير بها  السر في  أما 
ويزيد   والحسين وفرعون  موسى  وكذا  ناجيين.  ممدوحين  مثلا  ملجم  ابن  وقاتله 
أن  إن لازمها  وقيل:  أولا سعيد.  إما لا شقي  كلهم سعيدهم وشقيهم  الخلق  وهكذا 
يتصف الله تعالى بصفات الممكنات أو تتصف الممكنات بصفات الواجب أو تكون هو 
إياها أو هي إياه فتكون واجبة الوجود أو معبودة فتصح العبادات لفرعون والأصنام 
والشمس والقمر وهكذا. قال الشيخ أحمد الأحسائي في شرح العرشية))) مخاطباً للمولى 

محسن الفيض متهكما: »قل: أنا الله ولا تخف؛ فإنك بالتصريح تستريح وتريح«.

عن  المروق  صفة  من  الوجود«بإطار  »وحدة  مقالة  اقترنت  فقد  حال  كل  وعلى 
الدين والكفر والزندقة مع أن لها – كما سيأتي – عدّة معان ربما لا يكون لأحدها تلك 

))) ص 12.

))) ص 17.



درا�سات وبحوث فل�سفية88

اللوازم الباطلة ولا غيرها. ولكن لا صبر للرأي العام على التفكير في ذلك والتفكيك 
بين المعاني وتوجيه كلام القائل بها. ولذلك كان يتحاشى صاحبنا صدر المتألهين التعبير 
بعبارة )وحدة الوجود( تعبيراً صريحاً واضحاً. أما تلامذة مدرسته فقد بالغوا في تصوير 
القول بالوحدة على الوجه الذي لا يلزم منه تلك اللوازم الباطلة ولا غيرها وأنه ليس 
المراد من الوحدة الاتحاد الذي يفهم من ظاهر الكلمة وعندهم إن هذا المعنى لا يفهمه 
إلا الأوحدي من الأذكياء والفضلاء. وإذا انطلى على العامة وأشباه العامة لفظ )وحدة 
في  هو  وقال  قائلها.  على  فيشنعّ  الفلسفية  الأسرار  يفهم  لا  من  شأن  فذلك  الوجود( 
تفسير سورة البقرة))):»إن أكثر الناس يتنازعون في مسألة لا يعرفون بعد موضوعها ولا 
محمولها فقبل تحرير محل النزاع يخاصم بعضهم بعضاً ويكفّر بعضهم بعضاً«ويتندرون 
بقصة ذلك الشيخ محمد كاظم في الروضة الحسينية حينما كان في تعقيبه بعد صلاة الصبح 
يلعن بتسبيحة كاملة الملا صدرا وكل واحد من جماعة آخرين بتسبيحة كاملة منهم المولى 
محراب )وهو الحكيم المولى محراب علي الأصفهاني من أعلام القرن الثاني عشر(. وكان 
هذا الحكيم صدفة جالساً إلى جنبه يستمع إلى هذه التسبيحات القدسية وهو لا يعرفه – 
وقيل: إنه جاء متخفياً فاراً إلى كربلاء من أصفهان بعد تكفيره فيها – فقال للشيخ: لماذا 
تلعن هؤلاء؟ أتعرفهم؟ فقال: لأنهم يقولون بوحدة )واجب( الوجود فلم يفرق بين 
وحدة الوجود ووحدة واجب الوجود فقال له ببرودة دم متهكمًا: حق لمثلك أن يلعن 

من يقول بوحدة )واجب( الوجود حتى لا ينتشر هذا الاعتقاد.

وسواء صحّت هذه القصة الطريفة أم لم تصح فإنها ترمز عندهم إلى عدة أشياء: 
)منها( عدم تمييز العامّة للواضحات واضطهادهم للحكماء بما لا يعرفون و)منها( اللوم 
على الحكماء أن يصّرحوا بما لم تتحمله عقول العامة ويحق عليهم اللعن من هذه الجهة 

))) ص 2، 278.



89 �صدر المت�ألهين ال�شيرازي

الحقيقة  العرفاء راجع في  إليه هؤلاء  يذهب  الذي  الوجود  بوحدة  القول  إن  )منها(  و 
إلى القول بوحدة واجب الوجود. أي أن التوحيد الحقيقي الذي لا يشاب بالشرك لا 
يصح إلا إذا قلنا بوحدة الوجود لأن التوحيد توحيد بالعبادة وتوحيد في الخلق وتوحيد 
في الوجود. ويعبر عنه صدر المتألهين في كثير من المواقع بالتوحيد الخاص أو التوحيد 
وحدة  نفينا  إذا  يقولون:  بل  السلام.  الإسلام  فعلى  كفراً  التوحيد  كان  فإذا  الأخص. 
ها صدر المتألهين يلزمنا القول بالشرك في الحقيقة. وهو دائمًا يقول:  الوجود التي يفّرس
 :الباقر لإمامنا  بكلام  ويستشهد)))  بأوهامهم  ينحتونها  أصناما  يعبدون  الناس  إنما 

»كل ما ميزتموه بأوهامكم في أدق معانيه فهو مصنوع مثلكم مردود عليكم«.

نقول:إن  الباب  هذا  في  مدرسته  وتلاميذ  المتألهين  صدر  غرض  نجّيل  أن  ولأجل 
الأقوال في المسألة يمكن تصويرها في ثلاثة وجوه:

1 – تعدد الوجود والموجود وهذا هو الذي يتصوره عموم الناس.

2 – وحدة الوجود والموجود وإن التعدد الذي يبدو للعامة في الوجود والموجود 
إنما هو تعدد ظاهري مجازي وفي الحقيقة لا تعدد لكل منهما. وهذا هو المذهب المنسوب 
إلى المتصوفة الذي قال عنه الأحسائي أن العلماء مجمعون على تكفير معتقده باعتبار أنه 

يفهم منه الحلول أو الاتحاد بين الخلق والمخلوق.

كما حكاه  المتألهين  بعض  إلى  المنسوب  الموجود. وهو  وتعدد  الوجود  – وحدة   3
في الأسفار))) وردّ عليه من عدة وجوه ولكنه نفسه في رسالة سريان الوجود يظهر منه 
الميل إليه ومن هنا نستظهر أن هذه الرسالة ألفها في مرحلته الأولى من حياته العلمية. 

))) راجع تفسير الفاتحة: 10 وغيرها )منه(.
.16 :1 (((



درا�سات وبحوث فل�سفية90

قال فيها))) عن الممكنات: »فهي موجودات متعددة متكثرة في الخارج ولها كثرة حقيقية 
عينية فالوجود واحد والموجود متعدد متكثر«. 

هذه الاحتمالات الثلاثة المتصورة كل واحد منها به قائل ولم يبق إلا الاحتمال الرابع 
وهو )تعدد الوجود ووحدة الموجود( فليس به قائل لوضوح استحالته.

تلك  مع  يتفق  فلا  وغيره  الأسفار  كتاب  في  فيلسوفنا  رأي  عليه  استقر  الذي  أما 
الأقوال الثلاثة كلها بل إن لم يكن قولاً رابعاً فهو جمع بين الأقوال، يعني أنه يقول: إن 
الوجود  أن  يراه  الذي  فإن  القول بها جمعاً.  كلها صحيحة ويجب  الأربعة  الاحتمالات 
واحد حقيقة  الوجود  الحال  ولكنه في عين  متعدد حقيقة  الموجود  متعدد حقيقة وكذا 
والموجود أيضاً واحد حقيقة فإن شئت قلت بتعدد الوجود والموجود أو بوحدة الوجود 
فكله  الموجود  الوجود ووحدة  بتعدد  أو  الموجود  وتعدد  الوجود  بوحدة  أو  والموجود 
صحيح ولكن بشرط الجمع بين هذه الأقوال كلها. وهذا من العجيب حقاً ويبدو أنه 
متهافت متناقض غير أنه يصّر عليه كل الإصرار ويقول: إن فهمه يحتاج إلى فطرة ثانية.

ويرتفع التهافت الظاهر بأن يكون معنى الوجود متعددا حقيقة أنها الحقيقة في قبال 
المجاز اللغوي ومعنى أن الوجود واحد حقيقة أنها الحقيقة في قبال المجاز العرفاني. قال 
في المبدأ والمعاد))):»ليس إطلاق الوجود على ما سوى الله مجازاً لغوياً بل مجازاً عرفانياً 

عند أهل الله«. 

المقصد لغموضه ودقة مسلكه وبُعد  أداء هذا  العبارة قاصرة عن  »أن  ولكن يجد 
مما  بأنه  الأكابر  ولذا طعنوا في كلام  العقول.  الأذهان ويختلط عند  فيشتبه على  غوره، 

))) ص 138.

))) ص 114.



91 �صدر المت�ألهين ال�شيرازي

يصادم العقل الصريح والبرهان الصحيح«))).

ونكتة الغموض في هذا المسلك وبعد غوره أنه يرى أن الوحدة في الوجود والموجود 
لا  التعدد  في  العرفاني  المجاز  معنى  هو  وهذا  الوحدة.  عين  فيهما  والكثرة  الكثرة  عين 
»إن هويات الممكنات أمور اعتبارية محضة وحقائقها أوهام احتمالات لا تحصل لها إلا 

بحسب الاعتبار«))). فإن هذا هو ليس معنى المجاز الذي يراه. 

ولما كانت الوحدة عين الكثرة فإن الظاهريين لما نظروا إلى الوجود والموجود بعين 
واحدة وهي اليسرى واقتصروا عليها رأوا الكثرة والتعدد. والمتصوفون لما نظروا إليهما 
بعين ثانية وهي اليمنى واقتصروا عليها رأوا الوحدة ولم يروا سوى الله. »أما الكامل 
الراسخ فهو ذو العينين السليمتين، ويعلم أن كل ممكن زوج تركيبي له وجهان: وجه 
إلى نفسه ووجه إلى ربه فبالعين اليمنى ينظر إلى وجه الحق – أي وجه ربه –؛ فيعلم أنه 
الفائض على كل شيء والظاهر في كل شيء؛ فيعود إليه كل خير وكمال وفضيلة وجمال. 
وبالعين اليسرى ينظر إلى الخلق – أي وجه نفسه –؛ ويعلم أنه ليس له حول ولا قوة إلا 
بالله العلي العظيم، ولا شأن إلا قابلية الشؤون والتجليات وفي ذواتها أعدام ونقائص 

قائلًا لسان مقاله طبق لسان حاله:

الخ��م��رُ ورَق����تِ  ال��زج��اجُ  فَ��تَ��ش��ابه��ا وتَ���شَ���اك���لَ الأم���رُرّقَ 
ق����دحٌ ولا  خم�����رٌ  ����هُ  خم�����رُ)))فَ����ك����أنَّ ولا  ق�����دحٌ  ����هُ  وك����أنَّ

مراتب  من  أنه��ا  إلا  وتمايزت  تكثرت  وإن  ال��وج��ودات  »أن  ذل��ك:  في  والرس� 
تعينات الحق الأول، وظهورات نوره، وشؤونات ذاته. لا أنها أمور مستقلة، وذوات 

.191 :1 (((
))) المصدر نفسه: 190.

))) البيتان للسهروردي، ورجّح البعض أنهما للصاحب بن عباد، المصدر السابق:196.



درا�سات وبحوث فل�سفية92

منفصلة«))). باعتبار أنها معلولة للحق الأول والمعلول طور من أطوار العلة وشأن من 
تظهر  لغيره وبه  الظهور ومظهر  أنواع  بذاته بجميع  الحقيقي ظاهر  »فالوجود  شؤونها 
الماهيات وله ومعه وفيه ومنه. ولولا ظهوره في ذوات الأكوان وإظهاره لنفسه بالذات 
حجاب  في  باقية  كانت  بل  الوجوه  من  بوجه  موجودة  ظاهرة  كانت  لما  بالعرض  ولها 

العدم وظلمة الاختفاء«))).

الغرض كقوله: »هو مع كل  المؤمنين لأداء هذا  دائما بكلمات أمير  ويستشهد 
–، وفي  بمزايلة  – وغير كل شيء لا  بممازجة  – وفي كلمة أخرى لا  بمقارنة  شيء لا 
لأن وجوده منبسط على جميع الكائنات وجميع الموجودات  حكمة أخرى لا بمباينة-« 
الإمكانية غير  وبقيوده  العدمية  بحدوده  كان كل موجود  وإن  نوره  إنما هي رشحات 
كتقريبه  ذكرها  يطول  المعنى  لتقريب هذا  الأسفار  أمثلة في  لذلك  تعالى. ويضرب  الله 

بانبساط نور الشمس على المرئيات وبصورة المرآة وبأمواج البحر. 

وعلى كل حال ففيلسوفنا يتفق مع القائلين بتعدد الوجود والموجود من دون تجوز. 
ولكن »لما كان كل وجود معلولاً فهو في حد ذاته متعلق بغيره ومرتبط به؛ فيجب أن 
تكون ذاته الوجودية ذاتاً تعلقية ووجوده وجودا تعلقيا لا بمعنى أنه شيء وذلك الشيء 
موصوف بالتعلق بل هو بما هو عين معنى التعلق بشيء«))) إلى أن يقول: »ولا يمكن 
للعقل أن يشير في المعلول إلى هوية منفصلة عن هوية موجده حتى تكون هناك هويتان 

مستقلتان في الإشارة العقلية: إحداهما مفيضة والأخرى مفاضة«.

ويتفق أيضاً مع المتصوفة في القول بوحدة الوجود والموجود من دون تجوز ولكن 

))) كذلك: 16.

))) كذلك: 15.
))) تفسير الفاتحة: 15.



93 �صدر المت�ألهين ال�شيرازي

الوجود ولا  الاثنينية في أصل  معناه  الحلول والاتحاد لأن ذلك  يفهم من ذلك  بأن  لا 
بأن يفهم أن الممكنات اعتبارات محضة؛ كيف »وإن لكل منها آثاراً مخصوصة وأحكاماً 
خاصة ولا نعني بالحقيقة إلا ما يكون مبدأ أثر خارجي ولا نعني بالكثرة إلا ما يوجب 

تعدد الأحكام والآثار فكيف يكون الممكن لا شيئاً في الخارج ولا موجوداً فيه«))).

ظهر  بسيطة  واح��دة  حقيقة  إلى  الموجودات  سلسلة  تناهي  ثبت  »إذا  والحاصل 
بذاته وجود وموجود  – ذاته  لها  الموجدة  – هي  واحدة  الموجودات حقيقة  أن لجميع 

وموجد. فهو الحقيقة والباقي شؤونه.«)))

فهذا معنى وحدة الوجود والموجود: أن الوجود والموجود المستغني بذاته واحد لا 
شريك له وهو الذي يصدق عليه أنه وجود وموجود وموجد بنفس ذاته لا بجعل جاعل 
والارتباط  والتعلق  والفاقة  الفقر  محض  فهو  سواه  وما  تعالى.  الواجب  إلا  هو  وليس 

بالواجب لا استقلال له في الوجود وهذا معنى المجاز العرفاني.

وفي الحقيقة ليس هذا قولا بوحدة الوجود ولا ينبغي التعبير عنه بوحدة الوجود 
كما لم يعبر هو وإنما هو قول بالتوحيد الخالص الذي يسميه التوحيد الخاص أو الأخصي 

ولسنا أعداء لكلمة »التوحيد« بل أعداء »الاتحاد«. 

قال في المشاعر))): »إياك أن تزل قدمك من استماع هذه العبارات وتتوهم أن نسبة 
الاثنينية في  تقتضي  إن هذه  هيهات!  الإتحاد ونحوهما  أو  بالحلول  تعالى  إليه  الممكنات 

أصل الوجود«.

وإذا سلّم صاحبنا في هذه المؤاخذة فكل مؤاخذة أخرى يهون أمرها وليس الإنسان 

))) الأسفار 1: 190.
))) تفسير الفاتحة: 15.

))) ص 83.



درا�سات وبحوث فل�سفية94

معصوماً من الخطأ إلا من خصه الله برحمته من الأنبياء وأوصيائهم وإن ظنّ في نفسه وفي 
العرفاء أهل الأرصاد العقلية العصمة أو شبهها فسيأتي بعض حسابهم.

ثانياً: ر�أيه في ابن عربي

يُكثرِ من النقل عن محي الدين بن عربي المتوفى سنة 638هـ في جميع كتبه ولا يذكره 
ونحو  المحقق  الجليل  والشيخ  العارف  بالحكيم  عنه  كالتعبير  والتعظيم  بالتقديس  إلا 
يجب  التي  الدينية  النصوص  من  عنده  قوله  بأن  يشعر  ما  المواضع  بعض  في  بل  ذلك. 

التصديق بها ولا يحتمل فيها الخطأ.

ماحي  أو  الدين  بمميت  الفقهاء  بعض  ه  سّام هذا  عربي  ابن  إن  بينما  فيه  رأيه  هذا 
الدين))) بل قيل: »إن كل من يرى في ابن عربي حسن اعتقاد ويعتقد بآرائه فإن الفقهاء 
لابد من أن يعدوه كافرا«))) ولئن دافع عنه القاضي السيد نور الدين التستري في مجالس 
المؤمنين وأوّل كثيرا من كلماته فإن صاحب الروضات))) لم يرضه ذلك وقال: »لو كان 

الأمر كذلك لما بقي على وجه الارض كافر ولا هالك«.

وكأن صاحبنا صدر المتألهين إستشعر هذه المؤاخذة عليه فأعتذر عن ذلك في شرحه 
لاصول الكافي الذي له قراء مخصوصون غير كتبه الفلسفية فقال في مقدمته))):»وليعذرني 
إخواننا أصحاب الفرقة الناجية))) ما أفعله في إثناء الشرح وتحقيق الكلام وتبيين المرام 
الناس وإن لم يكن مرضي الحال  المشهورين عند  المشايخ  من الاستشهاد بكلام بعض 

))) روضات الجنات للخونساري: 705. وأظن أن السر في ذلك قوله بوحدة الوجود وإعلانه 
لها وتقديسه لبني أمية وأضرابهم وتصحيح أعمال يزيد بن معاوية ونحوه.

))) قصص العلماء: 252.
))) ص705.

))) ص5.
))) من هذه العبارة نستشعر جهة المؤاخذة عليه في اعتماده على ابن عربي.



95 �صدر المت�ألهين ال�شيرازي

لا تنظر إلى من قال وأنظر إلى ما قال« وطبعا لم   :عندهم نظراً لما قاله أمير المؤمنين
يقصد ببعض المشايخ غير ابن عربي لأنه لا يستشهد بكلام غيره من مشايخ الصوفية 

إلا نادراً جداً. 

في  عليه  المؤاخذة  يرفع  لم   المؤمنين أمير  بقول  وتبريره  الاعتذار  هذا  ولكن 
– حينما يخالفه  – ثانياً  – لم يعتذر عنه في كتاب آخر و  الاستشهاد بكلامه لأنه – أولاً 
باعتباره من  له  إكباراً  به  يليق  الذي  الوجه  الرأي كثيراً ما يحاول توجيه كلامه على  في 
أعاظم الإلهيين القديسين عنده خذ مثالاً لذلك مخالفته في مسألة علم الله فإنه استعظم 
الجمع  بلفظ  وذكره  عنه  معتذراً  الأسفار  في  فقال  المعدومات)))  بثبوت  يقول  أن  عليه 
نظرنا في  لما  الأكابر  »لكن لحسن ظننا بهؤلاء  الصوفية:  لطائفة مشايخ  الممثل  باعتباره 
فيه  مما لا شك  قلوبنا  الله على  أفاضه  لما  مطابقة  منهم تحقيقات شريفة  كتبهم ووجدنا 
حملنا ما قالوه ووجهنا ما ذكروه حملًا صحيحاً ووجهاً وجيهاً...« ثم ذكر توجيهه لقوله.

له في نظر من  بأقواله لا قيمة  وهذا الاعتذار عنه يجعل الاعتذار عن الاستشهاد 
يرى في ابن عربي مميتاً للدين أو ماحياً له. 

وأعظم من ذلك أنه في مسألة حدوث العالم في السفر الثاني من الأسفار يذكر فصلًا 
فيه بعنوان »فصل في نبذ من كلام أئمة الكشف والشهود من أهل هذه الملة البيضاء في 
حدوث العالم«))). ولا يذكر في هذا الفصل إلا كلمات لأمير المؤمنين ثم يقول: »وأما 
كلام أهل التصوف والمكاشفين« فينقل عبارات لابن عربي فقط وحينما يختمها يقول: 

»انتهى كلامه الشريف«. 

فعده من أئمة الكشف والشهود وجعله في صف أمير المؤمنين ووصف كلامه 

))) راجع الأسفار 3: 37. والمبدأ والمعاد:68.
))) ص 176.



درا�سات وبحوث فل�سفية96

بالشريف يجعله أعظم من أن يصح فيه الاعتذار بأنه »لا تنظر إلى من قال وانظر إلى ما 
قيل«. وهو – بعد – لا يجعل أحداً من الفلاسفة في رتبته حتى الشيخ الرئيس والشيخ 
نصير الدين الطوسي. فإنه لا يتأخر عن نقدهما ولا يتحرج من تفنيد آرائهما دون ابن 
عربي. وقد سمعت كيف كان يتحاشى من مخالفته ويوجه كلامه. وإذا خالفه في بعض 
نكات البحث فإنه يرقق العبارة بما لا يوجب طعناً فيه))) إلى الضد من مخالفته للشيخين 

الرئيس والطوسي.

الشيخ  هذا  من  المتألهين  صدر  صاحبنا  قلب  بمجامع  أخذ  الذي  أن  الظن  وأكبر 
منهم  وجدنا  كتبهم  في  نظرنا  »لما  تقدم:  كما  عنها  قال  التي  الوجود  في  بآرائه  إعجابه 
تحقيقات شريفة مطابقة لما أفاض الله على قلوبنا« وتغافل عن آرائه الأخرى التي يختلف 
معه فيها أو لم يطلع عليها على أبعد الفروض. وفي الواقع لا يريد من التعبير بكتبهم إلا 
هذا الشيخ وتلاميذه. ولا يريد من التحقيقات إلا آراءه في الوجود وأحكام الموجودات 
في  قال  العرفاني.  مذهبه  جميع  في  صاحبنا  فلسفة  – سر  الآراء  هذه  – أعني  هي  التي 
الإلهية  المسائل  ومبنى  الحكمية  القواعد  رأس  الوجود  وحدة  كانت  »ولما  المشاعر))): 
والقطب الذي تدور عليه رحى علم التوحيد وعلم المعاد وحشر الأرواح والأجساد 
وكثير مما تفردنا به باستنباطه وتوحدنا باستخراجه فمن جهل بمعرفة الوجود يسري 

جهله في أمهات المطالب ومعظماتها والذهول عنها«. 

وكم يتبجح في كل مناسبة بأنها لم تنفتح لغيره من ذوي الأبحاث النظار كالشيخ 
في  قال  آرائ��ه،  لتأييد  عربي  ابن  بكلام  يستشهد  ذلك  جنب  وفي  وأضراب��ه  الرئيس 

))) راجع الأسفار 4: 161 – 166.
))) ص 5.



97 �صدر المت�ألهين ال�شيرازي

الأسفار))): »إن هذه الدقيقة وأمثالها من أحكام الموجودات لا يمكن الوصول إليها إلا 
بمكاشفات باطنية... ولا يكفي فيها القواعد البحثية...« ثم قال بعد صفحة عن الشيخ 
الرئيس: »والعجيب أنه كلما انتهى بحثه إلى تحقيق الهويات الوجودية دون الأمور العامة 

تبلد ذهنه وظهر منه العجز«. 

وفي موضع آخر من هذا السفر))) يقول – ويعني نفسه –: »إني أعلم  من المشتغلين 
بهذه الصناعة من كان رسوخه بحيث يعلم من أحوال الوجود أسراراً تقصر الأفهام 
الذكية عن دركها ولم يوجد مثلها في زبر المتقدمين والمتأخرين من الحكماء والعلماء ولله 

الحمد وله الشكر«.

وبالطبع لا يقصد بزبر المتأخرين ما يشمل زبر ابن عربي؛ كيف وهو لا يفتر من 
الاستشهاد بأقوال هذا الشيخ في أكثر هذه المجالات تأييدا لآرائه.

ثالثاً: موقفه مع الفقهاء

من الأمور التي سجلت على فيلسوفنا تحامله على الفقهاء وتوهينه لهم بل على كل 
من اشتغل في العلوم عدا من لهم رسوخ في الحكمة العرفانية. 

الدين  الفقهاء وحملة  الطعن على  أكثر في كتبه من  المستدرك))): »قد  قال صاحب 
وتجهيلهم وخروجهم من زمرة العلماء«. 

والحق أن صاحبنا تجاوز الحد في الشكوى الثائرة والنقد القاسي الذي لا يطاق))).

.4:124 (((
))) ص 130.

))) ج3.
))) راجع الرسائل الثمان له ص258 في رسالة الواردات القلبية.



درا�سات وبحوث فل�سفية98

وفي تفسيره))) حينما بحث عن مسألة انقطاع العذاب واستشعر مخالفة كلامه لإجماع 
الفقهاء أخذ يقارن بين أصحابه أصحاب الشهود والعرفان وبين الفقهاء فالفقهاء عنده 
وإن كانوا عالمين بأحكام الله إلا أنهم في معرفة الذات والصفات والأفعال الإلهية كباقي 

المقلدين من المؤمنين بخلاف أهل التوحيد الشهودي.

التوحيد  أهل  في  منهم  أحد  يظن  ألا   – الفقهاء  وهم   – خصومه  من  يطلب  ثم 
الشهودي »أن ورعهم في أمور الدين واحتياطهم في عدم القول في مسألة شرعية بمجرد 
الظن والتخمين يكون أقل من ورع غيرهم واحتياطهم. هيهات! هذا من بعض الظن«. 

ثم يأخذ بالثناء على أهل التوحيد الشهودي بما يرفع من ضبعهم ثم يقيسهم بغيرهم 
– وهم الفقهاء – فيقول: »وأنى يوجد لغيرهم ما كان لهم. وهم في الحقيقة أولياء الله 

وقوام الدين وفقهاء شريعة سيد المرسلين«.

لأصحاب  ويعطيها  الفقه  علماء  من  يسلبها  أن  يريد  »الفقهاء«  كلمة  حتى  وهنا 
الشهود.

وزاد على ذلك حتى جعل كل آية قرآنية وكل حديث نبوي في مدح المؤمنين مختصا 
بأهل الشهود التوحيدي إلى أن يقول: »فالقدح من أحد فيهم في مسألة اعتقادية دينية 
يدل على قصور رتبة القادح وسوء الفهم وقلة إنصافه«. وأكد اختصاص صفة »المؤمنين« 
بالعرفاء في أسرار الآيات))) بل لا يرى للفقهاء شأنا في المعرفة والعلم والدين؛ إذ هو 
من جهة ينقد هم في تعظيمهم للفقه ولا يرى من الجدير بالإنسان أن يصرف عمره فيه 
ثانية ينقد تهاونهم بالحكمة والفلسفة وأهلها مع ما يشكوه مرّ الشكوى في  ومن جهة 

))) تفسير آية الكرسي: 352.
))) ص7.



99 �صدر المت�ألهين ال�شيرازي

تحقيرهم له)))، »إذ ما كان له عند الناس رتبة أدنى من آحاد طلبة العلم ولا عند العلماء 
الذين أكثرهم أشقى من الجهلاء قدر أقل تلاميذهم«. وما أقسى كلمته عنهم: »أكثرهم 

أشقى الجهلاء«. 

ولا ندري هل أن تحامل بعضهم عليه في مبدأ أمره هو الذي دفعه إلى تعميم هذا 
النقد القاسي أو أن تحامله عليهم هو الذي دفعهم إلى نقده وتوهينه. 

وعلى كل حال فهو لم يختص بنقد الفقهاء بل تجاوز إلى نقد جميع الناس على اختلاف 
والأطباء  المتصوفين  إلى  والمتكلمين  البحث  أصحاب  الحكماء  من  وطرقهم  طبقاتهم 
غاية  في  الحقيقي  الإيمان  وأن  هالكين  الناس  جميع  اعتبر  بل  والمؤرخين.  اللغة  وعلماء 
الندرة بل لا يوجد في كل عصر إلا واحد أو اثنان))) بل عنده أكثر أهل الإسلام ظاهراً 

أهل الكفر والشرك باطناً. 

ولم يرض أن يشتغل أحد بغير الحكمة العرفانية وكل ما عداها علوم جزئية غير 
ضرورية والاشتغال بها مضيعة للعمر وابتعاد عن الوصول إلى النعيم الدائم فنقد ابن 
وموسيقى  وفزارنماطيقي  الحساب  ودقائق  كاللغة  الجزئية  بالعلوم  اشتغاله  في  سينا))) 
الدرياقات  وأحوال  والمعاجين  المفردة  الأدوية  وذكر  الطب  في  المعالجات  وتفاصيل 

والسموم والمراهم والمسهلات ومعالجة القروح والجراحات. 

وكأنه إنما يعدد كل هذه التفاصيل لأجل توهينه في نظر القارئ وتسخيفها باعتبارها 
أموراً غير ضرورية والاشتغال بها اشتغال بأمور الدنيا وحبائلها مع أن ابن سينا في نظره 

»يجب أن يكون معرضاً عن الخلق طالباً للخلوة آنساً بالله آيساً عن غيره«. 

))) المبدأ والمعاد: 278.
))) أسرار الآيات: 7.
))) الأسفار 4: 127.



درا�سات وبحوث فل�سفية100

ومن تهكماته بالمشتغلين بغير الحكمة العرفانية قوله في أسرار الآيات))):»إن كنت 
من أهله وإلا فغضّ بصرك عن مطالعة هذا الكتاب – يعني أسرار الآيات – والتدبر 
السير  وعلم  والروايات  والأخبار  القصص  بممارسة  وعليك  القرآن.  غوامض  في 
والأنساب وتتبع العربية واللغة وتحمل الرواية من غير دراية وما هو عندك كالنتيجة 
للكل – يعرض بما يذكره الفقهاء في علم الأصول من لزوم دراسة بعض العلوم مقدمة 
والعتاق  الطلاق  تفريعات  ونوادر  الخلافية  الفرعية  المسائل  في  البحث  من   – للفقه 

والسلم والرهن والإجارة وقسمة المواريث...«. 
أقواماً  التي هي أدون منزلة منها  إلى أن يقول: »وقد نصب الله لها كسائر الأمور 
يعظمون الأمر فيها ويصرون عليها ويفرحون بها. وكل حزب بما لديهم فرحون قيمة 

كل امرئ على قدر همته«.
وهكذا ينقم على الفقهاء علمهم كما ينقم على غيرهم ولا يرضى بغير الحكمة علمًا 

وبغير الحكماء علماء.
وهذا كله غلو مفرط في فلسفته ولا لوم على الفقهاء ولا على غيرهم إذا كان عندهم 

موضع التهمة والتجريح وفي الحقيقة لم يقسوا عليه كما قسا هو عليهم.
وإذا أردنا أن نأخذ برأيه كله في هذا الباب لوجب أن نعطل جميع المعارف والعلوم 
الكهوف  في  معتكفاً  الإنسان  ليبقى  المدنية  الأمور  وجميع  والمكاسب  الأعمال  وجميع 
منتظراً للواردات القلبية والمشاهدات العقلية فيكون – على تعبيره – صوفياً صفا قلبه 

وخلص ضميره من كل شوب وغرض.
كان المنتظر من صاحبنا – كفيلسوف خبر النفس الإنسانية ومتطلباتها – أن تكون 
نظرته إلى الإنسان الاجتماعي بالطبع غير هذه النظرة الأنانية المتشائمة. والمنتظر منه – 
كمسلم عرف الشريعة الإسلامية وما وضعت للبشر من تكاليف وأنظمة وقوانين – أن 

))) ص65.



101 �صدر المت�ألهين ال�شيرازي

يكون حكمه على الإنسان غير هذا الحكم الرهباني الذي ما أنزل الله به من سلطان.
له كما كرر ذلك  لما خلق  إنسان ميسر  أن كل  يعرف  – وهو  فإنه  وعلى كل حال 
في  وإنصافاً  للواقع  تقديراً  أكثر  الناس  أفراد  إلى  نظرته  تكون  أن  يجب  – كان  كتبه  في 
أنه لاقى عنتاً  القاسي  التحامل  الناس ذلك  الحكم وحباً في الخير ولا يبرر تحامله على 
منهم أشرقه بريقه فإن هذا ليس من شيمة العلماء الإلهيين الذين يتطلبون صلاح البشر 

وهدايتهم إلى الله تعالى فلا ينبغي أن ينتقم لنفسه منهم. 
وإذا كان قصده إقلاعهم عما هم عليه وإقبالهم على الحكمة والمعرفة الفلسفية فليس 
هذا طريق ترغيب البشر وتحبيذ سبل النجاة لهم بالعنف والشتم والتحقير. بل يلزم أن 

يأخذ بيد الناس إلى الخير بالرفق والشفقة والمحبة.
وأكبر الظن أن فيلسوفنا كان مصاباً بكبت عنيف نتيجة لحرمان قاسٍ وهو الذي 
دفعه – فيما أظن – إلى العزلة الطويلة في الجبال النائية خمسة عشر عاماً كما تحدثنا عنه في 

الفصول السابقة ودفعه إلى النفرة من الناس والنظر إليهم بمنظار أسود قاتم. 
وإن كنت لم أستطع أن أقف على ظروفه الخاصة لأحكم على مصدر ذلك الكبت 

ونوع ذلك الحرمان.
الفلسفي  إتجاهه  له  حدد  وهوالذي  الصغر  منذ  رافقه  قد  الكبت  ذلك  ولعل 
وطريقته العرفانية الصوفية. وإن كان قد يعتقد أن تفكيره وعقله الواعي هو الذي ساقه 

إلى اختيار هذا السبيل.
وقد نجد ما يشير إلى ذلك الكبت والحرمان إعلانه للتذمر والقسوة في النقد كلما 
وجد لذلك مجالاً: على الفقهاء، على المتكلمين، على الحكماء، على الصوفية. وتكاد تكون 
أكثر تلك الاندفاعات لا شعورية منبعثة من عقله الباطن.وكونه الولد الوحيد المدلل 

لأبيه الوزير وقد فقده في حداثه سنه ما يعين على هذا الاستنتاج، ويقربه إلى التصديق.



102
صورة غلاف النسخة المخطوطة من أحلام اليقظة



103

صورة الصفحة الأولى من المخطوطة





 �أحلام اليَقَظَة 
مع الفيل�سوف �صدر المت�ألهين 





107

بسم الله الرحمن الرحيم

وله الحمد والشكر على ما أولى، وصلواتنا على خاتم رسله وسيد أنبيائه محمد وآله 
الهداة





109

مدخل الحلم

يلذّ لي الحديث كثيراً عن المولى صدر الدين محمد بن إبراهيم الشيرازي )القوّامي( 
المشهور في لسان أهل هذا العصر )بالملا صدرى(، وأنا من المغرمين بعقله وقوة عارضته، 
وسمو نفسه، وحرية تفكيره، وتصلّبه لآرائه، وصراحته في نشرها مع ما لاقى من عنت 

وتكفير.

والحق أن الرجل كان صاحب رسالة إلى الناس يدعوهم فيها إلى الله تعالى وتوحيده 
الخالص الذي عليه )أهل الله( الذين وصلوا إلى معرفته بنور هدايته، فإنه كان يرى أن 
يعبدون الله حقاً، لأن  – لا  العارفين  – عدا  يعبدون غير الله، بل جميعهم  الناس  أكثر 
 – – عنده  كثير  فرق  فلا  أوهامهم،  بآلات  ينحتونها  أصنام  بالحقيقة صور  آلهتهم هي 
 بينهم وبين عبّاد الأوثان إلا بالألفاظ. ويستشهد على تحقيق رأيه الفلسفي بقوله تعالى: 

كُونَ﴾))). ِ ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ باِللهِ إَّالِ وَهُمْ مُشْر

الإسلام:  فلاسفة  في  أربعة  أقطاب  أحد  صاحبنا  بأن  المعتقدين  من  أني  وأزيدك 

))) يوسف 12: 106.



درا�سات وبحوث فل�سفية110

هو، والمعلم))) الثاني أبو نصر الفارابي والشيخ الرئيس أبو علي ابن سينا)))، والخواجا 
الشيخ نصير الدين الطوسي))). هؤلاء هم في الرعيل الأول وهم الأصول في الفلسفة 
والمستنبط  رموزهم،  عن  والكاشف  لآرائهم  والشارح  خاتمتهم  وصاحبنا  الإسلامية، 
لألغازهم، والمروّج لطريقتهم، والأستاذ الأكبر لفنهّم. ولولا خوف المغالاة لقلت هو 

الأول في ترتيبهم والسابق عليهم في المضمار في خصوص المكاشفة والإشراق.

وقد نجد خامساً لهم هو محيي الدين بن العربي))). والعهدة في عدّه في هذه الطبقة 

أوزلغ بن طرخان ولد في وسيج إحدى  بن  أبو نصر محمد بن محمد  الفارابي:  الفيلسوف   (((
قرى منطقة فاراب من بلاد الترك فيما وراء النهر في أرض خراسان سنة 259هـ وتوفي في دمشق عام 
339هـ – 950م من أكبر فلاسفة المسلمين ويسمى بالمعلم الثاني وكانت مؤلفاته قد مهدت لظهور 
بها.  وتأثروا  فلسفته  على  وأمريكا  أوربا  في  والمؤرخون  المستشرقون  اطلع  وقد  رشد  وابن  سينا  ابن 
ووضع مؤلفاته في الفلسفة السياسية على ضوء أفكار أفلاطون مثل المدينة الفاضلة وآراء أهل المدينة 
الفاضلة فعلى الرغم من إعجابه بفلسفة اليونان وبخاصة فلسفة أفلاطون وأرسطو كان متميزاً بأصالة 

تفكيره وشخصيته الفكرية المستقلة وأهمها تأثره بالعنصر الإسلامي على اختلاف نزعاته. )م – ج(
))) هو الشيخ أبو علي الحسين بن عبد الله بن الحسن بن سينا ولد في قرية أفشنة من قرى بخارى 
سنة )730هـ – 979م( وتوفي بهمدان سنة )428هـ – 1037م( من أشهر الفلاسفة الإسلاميين وقد 
ترجمت آثاره في الفلسفة والطب إلى اللغة اللاتينية وظل كتابه )القانون( في الطب مرجعاً للطلاب في 
جامعات أوربا حتى القرن السابع عشر وسيطرت آراؤه الفلسفية على المفكرين والفلاسفة وامتدت 
العلوم  اكتشف كثيراً من  بالفلسفة فقد كان طبيباً  جذورها إلى )توما الاكويني( وفضلًا عن شهرته 

الطبية وشاعراً أديباً وسياسياً تولى الوزارة في عهد السامانيين ومنها لقب بالرئيس. )م – ج(
))) هو محمد بن محمد بن الحسن الطوسي ولد بطوس عام )597هـ – 1201م( وتوفي في بغداد 
والرياضيات  الفلك  الفلاسفة وعلوم  أعلام  نوابغ  من  – 1274م(  عام 672هـ  الحجة  في )18ذي 
وأشهر علماء القرن السابع على حد تعبير بروكلمان وكان يدعى من بين البشر بأستاذ البشر والعقل 
ببناء مرصد  إقناعه هولاكو  الخالدة  أعماله  كتبه ومن  الحلي شارح  العلّامة  عنه  الحادي عشر كما عبر 
مراغة سنة 1259م وبقربه واستيزاره استحوذ على عقل هولاكو وروضه بذكائه بنقلة نوعية إلى أعمال 

حضارية كما أن الطوسي قام بتأسيس مكتبة في بلخ عدد كتبها 400 ألف مجلد. )م – ج(
))) هو محمد بن علي بن محمد بن أحمد بن عبد الله الطائي الحاتمي ومن ألقابه محي الدين. ويكنى 



111 �أحلام اليقظة

والاستشهاد  ذكره  عن  يفتر  لم  فإنه  نفسه،  المتألهين  صدر  شيخنا  على  فوقها  بل  العالية 
بكلامه في كل مناسبة في كتابه )الأسفار( وغيره، وعظّم قدره ورفع من منزلته، ولوّح 

إلى أنه من الأصفياء المقرّبين، بل صّرح ]بذلك[ في عدة مناسبات.

***

وكم أتمنىّ لو أن الحظ كان قد ساعدني فجعلني من جملة تلامذة هذا الشيخ صدر 
إلى  أتعرّف  أن  ذلك  فوق  وأتمنىّ  مواجهة،  وأناقشه  مشافهة،  آراءه  فأتلقّى  الفلاسفة، 
كان  ما  أعرف  وأن  وألم،  حقد  من  عليهم  يحمله  كان  وما  الناس،  عن  نفسه  خلجات 
يستهدفه في حياته وطريقته الفلسفية في التأليف ومحاورات الناس، وكان لم يأل جهداً 
في نشر دعوته بقلمه البليغ ولسانه الذرب، وقد أوتي حظاً وافراً منهما في حسن البيان 
العصر  كتاب  من  يكتب  مما  كثير  في  لتخاله  حتى  التعبير  وسهولة  الأسلوب  ومتانة 
الحاضر. ستجد ذلك عندما أتركه يتكلم عن نفسه فإني في محاوراتي على الأكثر أقتطف 
نص عباراته في كتبه ولاسيما كتاب الأسفار؛ فإنه من أهم مصادري في استنباط آرائه 
في  أراه  أن  عندي  اللّذّات  أعظم  من  فكان  عباراته.  نص  منه  أنقل  أن  على  وحافظت 
)حلم اليقظة( أو يقظة الحلم رجاء أن يحقق بعض ما أتمناه ويقولون: إن الأحلام في أكثر 

الأحيان نتيجة رغبة مكبوتة، وكذلك الخيالات.

وللنفس الإنسانية – على رأي الفلاسفة لاسيّما رأي صاحبنا – القوّة على اختراع 

بأبي بكر ولقب بابن عربي لدى أهل المشرق تمييزاً بينه وبين القاضي أبي بكر العربي ولد عام )560هـ 
– 1165م(. كانت له رحلات خارج الأندلس إلى مكة وبغداد والقاهرة ثم الإسكندرية وحلب إلى 
أن استقر في دمشق حتى وفاته فيها سنة )638هـ – 1240م(. وكانت الغاية من تنقلاته في البلدان 
للاستزادة العلمية ومنذ بواكير حياته تطلع إلى أسرار الحياة الصوفية وتعمق في هذا المسلك بحيث عدّ 
الشيخ الأكبر له مؤلفات كثيرة من أهمها: الفتوحات المكية وفصوص الحكم وترجمان الأشواق وغير 

ذلك. )م – ج(



درا�سات وبحوث فل�سفية112

الصور من غير مادة، ومشاهدتها بحواسّها التي في ذاتها بلا مشاركة البدن وبلا استعانة 
ولمس،  وذوق  وشمّ  وبصر  سمع  ذاتها،  في  لها  النفس  لأن  الظاهرة(،  )الحواس  بآلاته 
وهذه الحواس النفسيّة التي في ذات النفس أتمّ وأصفى لأن الآلات البدنية كالقشور 

لها.

من  تستريح  عندما  ومشاهدتها،  م��ادة  غير  من  الصور  اخرت�اع  للنفس  ويتهيّأ 
أما  الأفعال  من  لها  عّام  الظاهرة  الحواس  وعزل  الهمة  جمع  وعند  الدنيوية،  الشواغل 
فطريّة  بقوة  العالية  الجنبة  إلى  وبتوجهها  استعمالها  عن  النفس  بانصراف  أو  بالنوم، 
كالأنبياء والأوصياء، أو بقوة مكتسبة من الرياضات والمجاهدات، فتغتنم النفس حينئذ 

الفرصة، فتفّر من سجنها وترجع إلى ذاتها بعض الرجوع ولو بمثل لمح البصر.

أو فقل – على حد تعبير حديث –: يتنبّه العقل الباطن ويصل إلى منطقة الشعور، 
وبالأحرى يخرج من حد القوة إلى حد الفعل، أو من حد اللاشعور إلى حدّ الشعور.

والفرق بين التعبيرين والمسلكين أن الرأي الحديث يرمي إلى أن للنفس الإنسانية 
عقلًا باطناً موجوداً في قعرها وفي منطقة داخلية منها مغفولاً عنه لدى العقل الظاهر 
الشعور  عنها  يعجز  أمور  على  ويطّلع  يفتر  لا  دائباً  ويفكر  يعمل  علمها  خزانة  وهو 
والعقل الظاهر بل يدرك الحقائق ويطّلع على الأسرار والمغيّبات، فإذا اتفّق له أن يخرج 
من مكمنه ومن منطقته الحصينة إلى منطقة الشعور والعقل الظاهر فيشرق عليها بنوره 
وتأتي  النفس  إلهام  بذلك  يكون  مكتسبة  أو  فطرية  لأسباب  لحظات  أو  لحظة  الوهّاج 

بالمعجزات.

يقول  وإنما  والثمرات  النتائج  ناحية  من  ذلك  عن  يختلف  فلا  القديم  الرأي  أما 
بوجود عقل مستقل في وجوده هو الروح الكلي على بعض التعبيرات أو العقل الفعّال 
على تعبير آخر وهو في عالم أرفع من عالم النفس لا هو خارج عنها على نحو المباينة ولا 



113 �أحلام اليقظة

داخل فيها. ولا يقول بخروجه من مكمنه إلى الشعور بل النفس ترتفع إليه عندما تنطلق 
من حبسها فتتحد به ولو لحظة أو لحظات وحينئذ تتطلع على الأسرار والمغيبات وتدرك 

الحقائق كما هي لأنها تكون بذلك عقلًا بالفعل.

أو  إليها  مكمنه  من  بخروجه  العقل  بذلك  النفس  تتّحد  عندما  حال  كل  وعلى 
بصعودها إليه، وسواء سميناه عقلًا باطناً أو عقلًا فعّالاً فإن النفس تقدر على إيجاد أمور 
صورية إدراكية يكون إيجادها عين شهودها، بل قد تكون ملاقاتها لتلك الصور الغائبة 
بسبب  الصور  والألم من ملاقاة  واللذة  والرهبة  الرغبة  تأثيراً في  وأكثر  أقوى مشاهدة 

الحواس الظاهرة كما نشاهد في الحالم والمنوّم تنويمًا مغناطيسياً.

وكل هذه الفلسفة – سواء كانت صحيحة أو خيالية – قد أغرتني على أن أستسلم 
نفسي  أعماق  إلى  وأدخل  الظاهر،  حّيس  رداء  وأنزع  آلامي،  عن  وأنقطع  لأحلامي، 
وأغوارها لأسبح في بحر الخيال، أو أصعد إلى أوج العقول لأطير في سماء شهودها كيما 

ين. أكاشف شيخ الحكماء وصدر الفلاسفة وخاتمة المتأّهل

ثم دفعتني رغبة لا أعرف مأتاها إلى أن أفضح هذه الأحلام بل الأسرار فأذيعها 
على الناس، ولعّيل بذلك أكون قد ترجمت لصاحبنا العظيم، وهتكت الستر عن آرائه 

لعامة الناس، لاسيما للمثقفين بالثقافة الحديثة، وهم لا يعرفون عنه شيئاً.)))

الفكر  عالم  في  المتألقة  وشخصيته  الفلسفي  عطائه  في  المتألهين  صدر  أهمية  من  الرغم  على   (((
الإنساني وذيوع آرائه عند متذوقي أهل الفن والاختصاص وكثرة ما كتب في معاجم السير والتراجم 
وتدريس مؤلفاته في حوزات العلم  فإنه لم يزل بعيداً عن مستوى دراسات المناهج الفلسفية بخاصة 
على ساحة المؤلفات الأكاديمية سوى النزر القليل الذي ينحصر ببعض المعنيين وفي طليعتهم الفرنسي 
الكونت دوغوبينو الذي كان أول غربي يذكر اسم الملا صدرا في كتابه المعروف بـ)الأديان والفلسفات 
المجامع  في  والمهتمين  الدارسين  بعض  به  يحفل  ما  سوى  1865م(،  عام  المطبوع  الوسطى  آسيا  في 
العلمية بصورة خاصة ممن يسعى الى علم من أجل العلم ويبتعد عن الطائفية المقيتة والتذوق المذهبي 

الوخيم. )م – ج(



درا�سات وبحوث فل�سفية114

وأكون أيضاً قد هيّأت الجوّ لرواج فلسفته في التوحيد والتوجّه إلى مسبب الأسباب 
التي لأجلها مات مكموداً في البصرة في طريقه إلى الحج للمرة السابعة.

وأقول له الآن: يا صدر المتألهين لا تأسف على ضياع فلسفتك في عصرك وطعنك 
بالمروق عن الدين وأنت أول المنافحين عنه بعلم وبصيرة، فقد عادت لها بعدك سوق 
رائجة، ولا رواجها اليوم بين رجال الدين. ولعلّه يسّرك أن أشهّر بك اليوم عند من لم 
التشهير يؤدي بعض حقك على من  أو لم يعرفك حق عرفانك، وهل هذا  يسمع بك 

تذوّق بذوقك.

محمد رضا المظفر

 



115 �أحلام اليقظة

)1( لا تركن �إلى �أقاويل المتفل�سفة و�أهل الكلام!

ليس  ممشوقاً  وشبحاً  المربوع،  فوق  شيخاً   – خيالي  في   – أتمثل  بي  وإذا  غفوت، 
بالنحيف، ذا عمة بيضاء ناصعة لا تظهر عليها العناية، على رأس أصلع ليس بالكبير 
النابي، وينفتح قليلًا حول جبهته في موضعي النزعتين، وتعلو جبيناً أبلج، كأن السنين 
والجهود لم تؤثر فيه تجعيداً إلا ما يبين من موضع السجود الذي يطلّ على عينين واسعتين، 
تبدو عليهما آثار العناية الإلهية في جمالهما وتوقدهما ذكاءً وفطنةً، لو لا أن لحظاتهما تبدو 
وكأنها لا تثبت على مواجهة المرئيات أمامها. وبينهما ينساب العرنين رقيقاً حيث يميل 
إلى النتوّ، وقد حفّ بخدين أسيلين وعارضين خفيفين، ويستقبله فم يشف عن ابتسامة 
والسواد،  البياض  بين  وهي  لحيته  تنحدر  ثم  مطمئنةّ،  ونفس  ضاحكة  وصحّة  حلوة 

لتؤلف مع الوجه شبه مخروط قاعدته الجبين.

فتقدمت عليه، وقد جذبتني إليه جذبة الحب الهائم، فانقدح في خاطري أنه )المولى 
صدر المتألهين( وكأني أعرفه، وكأن من عادتي الجلوس إليه لاستماع دروسه. إلا إنه نفر 

مني وأنكر عرفاني إنكار مستوحش من الناس.

فقلت: ألست تلميذك منذ سنوات، وقد تلقيت منك بعض المعارف فقال )بنفور 
وقد تجهّم وجهه(: لا أعهدك تلميذاً، ولا أثبّت شخصك!

نفسي  أغوار  إلى  أفزع  جعلتني  قويّة  صدمة  المجابهة  هذه  صدمتني  فقد  أنا  )أما 
لأستنجد بخيالي. وهنا تذكرت أني في حلم من الخيال، وأين مني زمانه، وقد توفي سنة 

1050 للهجرة وأنا الآن سنة 1365هـ(.



درا�سات وبحوث فل�سفية116

)ولكني سّريت عن نفسي، فحدثتها أني اتصلت بأفكاره عن طريق كتبه، فلابد من 
أن روحه السابحة في فضاء القدرة الإلهية عرفتني حق العرفان...(.

)وساءلت نفسي لماذا هذا التنكّر علّي إذاً؟ أكنت أسأت فيمن أساء اليه؟

– لا !

ألأني لم أحسن فهم كلامه ومغازي إشاراته في كتبه؟ أم ماذا؟

إذا فلأخاصمه على طريقته الفلسفية، ولأفتح معه باب البحث من هذا الطريق!(.

يا حضرة المولى، إني اتصلت بروحك بواسطة بعض مؤلفاتك كالأسفار  فقلت: 
التي أفضت بمجلداتها الأربع إلى الناس، فأفرغت فيها نفسك، وسافرت أنت بها من 
الخلق.  بالحق في  ثم  بالحق  الخلق  إلى  الحق  من  ثم  الحق،  بالحق في  ثم  الحق،  إلى  الخلق 
والسفر ليس عندكم إلا سير النفس وتوجّه القلب، وقد سافرت أنا بتوجه قلبي إليك 

على متن أسفارك.

 – – نحن معاشر أهل الله  هو: كيف؟ هذا كلام غير مفهوم، وليس من أسفارنا 
السفر من الخلق إلى الخلق.

أنا: ليكن ليس من أسفاركم على ما تصطلحون، ولكنه على كل حال سفر للنفس 
وتوجّه للقلب نحوك.

هو: أعوذ بالله مما تصفون، إن هذا هو الشرك بعينه، أن يتوجّه الإنسان بقلبه لغير 
الله، وليست أسفارنا باصطلاحات خالية من الحقيقة.

أنا )وقد جفّ ماء فمي(: أمهلني دقيقة حتى أجمع نفسي.

هو: أمهلتك ألف سنة مما تعدون.

أنا )بعد التفكر(: أنت طريقي إلى الله لأني درست أفكارك وآراءك؛ فتوجّهي إليك 



117 �أحلام اليقظة

توجّه إلى الله بك.

هو: تخلّص حسن ونظرة دقيقة، لو أن نفسي من وسائط وجود نفسك أو أن نفسي 
تجلّت لنفسك فتعارفا، ولكن كل منهما لم يكن.

لوجود  وجوداً  الكتاب  أليس  إليه،  أتوصّل  أن  أريد  الذي  هو  الأخير  هذا  أنا: 
الكاتب لأنه من رشحاته بل من تجلياته وتنزلاته وشؤونه؟ فنفسك – إذن – موجودة 
في كتبك، وقد سافرت إليها، وناجيتها وناجتني، فكيف صح نكران معرفتي؟ وكيف لم 

يشاهدني حسّك الباطن؟ وكيف لم تتجلّ نفسك لنفسي؟

هو: أتهزل؟

أنا: أستعيذ بالله من الهزل؟ وأنا إنما جئتك للاستفادة مما وهبك الله في العلم والفهم 
ونور البصيرة والمشاهدة وكلامي هذا مأخوذ من فلسفتك في الوجود والعلة والمعلول!

هو: يا سبحان الله! مثل هذا الكلام والتوهم هو الذي يضايقني من الناس، فكنت 
أفرّ منهم ما استطعت، وكلّما جاهدت أن أوضح مقاصدي بالبيان المبسّط والدليل المقنع 
أراهم لا يزيدون إلا تبلداً وللواضحات إلا جحوداً، وكأنك من هذه الفصيلة، ومع 

ذلك تطلب مني النجدة! إليك عنيّ!

أنا: ألست قد نصبت نفسك في مؤلفاتك هادياً للناس ومرشداً لمن كانت ضالته 
الحكمة! وأملي أن أكون من طلاب الحقيقة. فأفض علّي مما آتاك الله تعالى من المعرفة، 

وأوضح لي التوهّم إذا كان!

هو: أنت في محاولتك هذه تستدرجني لترجع بي إلى الدنيا وغواشيها بعد أن منّ 
المجرّدة  الحسيّة  الإدراكية  الصور  )عالم  البرزخ  عالم  بالموت في  فأدخلني  علّي  تعالى  الله 
عن المادة(، وانقطعت علائق نفسي بالدنيا وقويت قوّتها وتأكّدت فعليتها، وأصبحت 



درا�سات وبحوث فل�سفية118

مصروفة الهمّة إلى فعل التخيّل والتصوّر، وغير مرتهنة بما يزعجها ويؤذيها، بما يمنعها 
من الرجوع إلى ذاتها، ولها عالم خاصّ من نفسها فيه كل ما تريده وتشتهيه، وأصبحت 

متمكنة من الصعود إلى مرتبة المقرّبين، وترى الأشياء بعين اليقين.

فلست بحاجة – اليوم – وأنا في عالم الشهادة إلى الأدلة والبراهين ولا إلى الخصومة 
فيها  مبسطة  كتباً  لكم  تركت  وقد  ونقاشها،  الدنيا  أهل  أوهام  فاتركني من  واللجاج، 
الغنى لمستزيد، وخلّني منشرح الصدر مبتهجا بما أوتيت من اليقين بما لم تسمع به إذن 

ولم تره عين.

أنا: إن النفس – على ما قررت في فلسفتك – لسِعة وجودها ووفور نورها في هذا 
القوى والأعضاء،  منازل  إلى  وتتنزل  بالشؤون والأطوار،  تتطور  ذاتها  العلوي،  العالم 
والآلات  الحواس  مرتبة  إلى  النزول  فلها  الفعّال  العقل  مرتبة  إلى  الصعود  لها  أنّ  فكما 
في  فجاريتني  تنزّلت  لو  عليك  كان  فما  وكلفة...  مشقّة  غير  من  واحد  آن  في  الطبيعية 
النقاش كما تنزّلت في خطابي ومشافهتي، لنكشف سّر تلك الغلطة التي قلت عنها في 

كلامي.

ولئن لم يزدك ذلك كمالاً واستعداداً لكمال فإن نفسي لما استعدت لتلقي نور العلم 
والحواجز  العنصرية  والموانع  المادية  الحوائل  عن  الحلم  بهذا  بتجرّدها  المعرفة  وفيض 
الحسية، فإنها تطلب منك بلسان استعدادها ألا تبخل علّي من فيض قدسك، وليس لك 

أن تبخل، وحاشاك.

هو: أحسنت! إنك عن صبوح ترقّق، وإلى مسلك دقيق تشير، وهذا ما أحكمنا 
لا  هذا  أن  لتثق  ولكن  الشيء،  بعض  المرمى  أخطأت  قد  كنت  وإن  فلسفتنا  في  بنيانه 
يقنعني للدخول معك في المجادلات الكلامية، والأبحاث البحتية، فإني قد مللت من 
تتبع أمثال هذه السخافات والأوهام فيما ألّفت لّما كنت في عالمكم الدنيوي، وأضعت 



119 �أحلام اليقظة

الوقت الكثير بذكر هذه المجازفات وردّها. وكان عذري أن أصحابها كانوا يعدون عند 
الناس من أهل النظر والرأي فيتّبعونهم على أهوائهم وسفسطاتهم، وأنت الآن تريد أن 

تعيدها علّي جذعة! لماذا هذا الإزعاج؟

دائم  وابتهاج  رض��وان  في  نفسك  أن  مع  يزعجك!  هذا  إن  أتخيّل  كنت  ما  أنا: 
وإفاضتك علّي من نور علمك هي عين الابتهاج ومحض الرضا، وصرف الكمال لنفسك 

أليست هذه فلسفتك؟

هو: هذا صحيح لو أن نفسي بإنيّتها وحقيقتها تتجّىل لك، فتفيض عليك نور العلم، 
ت أوّلاً، وهذا التوهّم سّر المغالطة عندك، ولكن لتعلم أن تخيلك  وتؤثر فيك كما توّمه
لي وتصورك لوجودي هو عين نفسك، وتطوّر لوجودها وتقوّ لقوّتها، لأنه مخلوق لها 

وفعلها وأثرها.

قال سيدي أوّل الأئمة قسيم الجنةّ والنار أمير المؤمنين: »كلّما ميّزتموه بأوهامكم 
في أدق معانيه فهو مخلوق لكم مردود عليكم«))).

وقد  الإلهي،  العظيم  الربّاني والحكيم  القدّوسي  الإمام  الكلمة لهذا  أعظم هذه  ما 
أو  مغزاها  لإدراك  أهلًا  يكون  أن  لأحد  كان  فما  المتعاقبة،  الأجيال  مسامع  على  مرّت 
وأن  وعصمته،  إمامته  على  دليلًا  لكفتني  سواها  له  تكن  لم  ولو  مرماها،  حول  ليحوم 
علمه من لدن حكيم عليم من غير تعليم وتلقين، فإنه لو كان بشراً من سائر الناس في 
الفلسفية،  والعلوم  الكونية  المعارف  البعد عن  البعيدين كل  الأمة  العصر وتلك  ذلك 

وهذه الدقائق العلميّة العالية لما استطاع أن يتوصّل إلى شمّ رائحة هذه النظرية.

أبحاث ومجادلات وحدوث  بعد  إلا  البشر  إليها  يتوصّل  لم  الفلسفة  أن هذه  على 
القرون  عليها  ومرّت  الطوامير،  فملأت  الصحف  فيها  سوّدت  وافتراضات  نظريات 

))) المجلسي، الشيخ محمد باقر، بحار الأنوار 66: 293.



درا�سات وبحوث فل�سفية120

واشتركت فيها مئات العلماء العظام، وقد كشفناها في أسفارنا كما يرام، ولم يسبقنا إليها 
إلاّ هذه الكلمة من سيد الكونين، وكلمة أخرى من العارف المحقّق محيي الدين بن 

العربي)))، ذكرناها في بحث الوجود الذهني في السفر الأول.

فإنه يسهل عليك أن تعرف أن تصوراتك  إليه  وإذا استطعت أن تعرف ما رمينا 
الباطلة، وتوهماتك المريضة إنما هي انزعاج لنفسك في الحقيقة، وآلام لروحك، ومرض 
ونقص في وجودك، وكذلك اعتقاداتك الصحيحة وآراؤك المطابقة للواقع هي تطوّر في 
وجود نفسك، وترقٍّ إلى مراقي الأنبياء والصالحين، وانتقال من مرتبة النقص إلى مرتبة 

الكمال، واستعداد للرجوع إلى ذاتك والاتحاد مع العقل الفعّال.

أنا: لقد بعدنا – أيها المولى – عن الهدف وعن مسألتنا التي طلبت كشفها، وكأنك 
تفرّ من توضيح تلك المغالطة التي أشرت إليها.

بالمجاهدات  نفسه  عنىّ  وممن  واليقين،  الكشف  طريق  أهل  من  كنت  لو  هو: 
انتفعت بهذه الرموز والإشارات، ولاستغنيت بها  البدنية، لكنت  العقلية والرياضات 
عن مجادلات الكلاميين وأصحاب المباحثة والنظر البحت، ولعرفت كيف حلّلت لك 

المسألة من أقرب طرقها.

وإني لأستغفر الله تعالى كثيراً مما ضيّعت أول الأمر شطراً من عمري في تتبع تلك 
التدقيقات والمجادلات وتعلّم جربزتهم في القول. وأنصح كل من يريد أن يسلك مسلك 
واللذات  الصور  لعالم  المستصغرين  للعارفين  ينكشف  ما  له  ويتمثل  الإلهيين،  الكرام 
المحسوسة فينفتح له طريق الحقائق أن يبدأ أوّلاً بتزكية نفسه عن هواها  فـ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ 
اهَا﴾)))، وباستحكام أساس المعرفة والحكمة بالتقوى ليرق  اهَا وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّ زَكَّ

))) أنظر ترجمته ص 111-110.
))) الشمس 91: 9 – 10.



121 �أحلام اليقظة

قْفُ﴾))). هُ بُنْيَانَهُمْ مِنَ الْقَوَاعِدِ فَخَرَّ عَلَيْهِمُ السَّ ذراها وإلاّ كان ممن ﴿فَأَتَى اللَّ

أقاويل  إلى  يركن  ولا  الجهلة،  من  الصوفية  عوام  بترهات  يشتغل  ألاّ  وأنصحه 
المتفلسفة وأهل الكلام جملة، فإنها فتنة مضلة، وجميعها ﴿ظُلُمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ إذَِا 

هُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ﴾))). أَخْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكَدْ يَرَاهَا وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللَّ

وآخر نصيحتي أن يلقي بزمام أمره إلى الله تعالى وإلى رسوله النذير الأمين، فكل 
ما بلغه منه آمن به وصدّقه من غير أن يتخيل له وجهاً عقلياً ومسلكاً بحثياً، بل يجب أن 
سُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ  يقتدي بهديه وينتهي بنهيه امتثالاً لقوله تعالى:﴿ما آتَاكُمُ الرَّ

فَانْتَهُوا﴾))) حتى يفتح الله على قلبه ويجعل له نوراً يمشي بين يديه.

أستيقظ من  وإذا بي  الخالدة  النصائح  باستماع هذه  الابتهاج  أنا في نشوة من  )بينا 
رقدتي، ولم أتمكن من حمله على الدخول في محاورات أهل النظر(.

))) النحل 16: 26.
))) النور 24: 40.
))) الحشر 59: 7.



درا�سات وبحوث فل�سفية122

)2( فل�سفته في العلة والمعلول على خلاف المتكلّمين

الذي  المزعج  اللذيذ  الحلم  ذلك  بعد  لأحلامي  لأستسلم  المرّة  هذه  نفسي  جمعت 
التي  المحاورات  في  يدخل  أن  علّي  امتنع  وقد  الفلاسفة،  شيخ  مع  العنت  فيه  لاقيت 
أردتها، وإن كان أفاض بكثير مما يجب العلم به؛ من تفنيد طريقة أهل الكلام والنظر، 
ومن نظريته في خلق النفس لتصوّراتها، ومن عقيدته في إمامنا أمير المؤمنين، ومن 

رأيه في الأخذ بظواهر الكتاب والسنة ونقمته على أهل التأويل.

فهوّمت ليتراءى لي صاحبنا صدر المتألهين؛ فرأيته جالساً كأنه ينتظرني، ولكن ما 
جلست إليه إلاّ وظهر لي أنه لا يزال متنكراً علّي مستوحشاً منيّ، فعظم خطبي، وكدت 
الملائكة  صفوف  في  الآن  أنه  تذكرت  أّين  لولا  تصلّبه  جناح  أخفض  أن  من  آيس  أن 
الإنسان  بحيل  ينخدعون  قد  نفوسهم  وطهارة  طويّاتهم  لسلامة  والملائكة  المقربين، 
وحذلقة شياطين الإنس فتحاملت على نفسي لأبتدع له أسلوباً من الحديث أثير حفيظته 

فأبلغ منه ما أريد.

فقلت: أيها المولى، أراك لا تزال تنكرني، مع أني أقمت البرهان على أنك تعرفني.

هو: البرهان!

أنا: نعم، البرهان

تسمّوا  أن  الفلسفة  ادّعائكم  ومن  العلم  من  حظوظكم  من  تكتفون  أظنكم  هو: 
مجازفاتكم وأوهامكم براهين وأدّلة من دون أن تعرفوا من ذلك إلاّ الاسم، وإن كان ما 

تسمونه برهاناً ليس إلاّ سخافة ومضحكة.



123 �أحلام اليقظة

أنا: رأفة بنا يا صدر الفلاسفة إن هذه لصواعق محرقة، على أني لا أدري من تقصد 
بخطاب الجمع؟

هو: لو تدري من أقصد!

فئة صوّبت لها سهام  تزجّني في  أن  فلربّّما، وعلى كل حال لا أحب  أبيت  إذاً  أنا: 
نقدك اللّاذع، وقد تعلّقت بأذيال فلسفتك، والبرهان الذي أقمته فيما تقدم مأخوذ كما 
قلت أولاً من فلسفتك في الوجود والعلة والمعلول، وأراك تتهرّب من الجواب عنه، وقد 
يظن الظان أن ذلك كان عجزاً وقد نسيت المباحثات النظرية لما شغلت بمشاهدة الحقّ 
بعين اليقين نفسك، أو هزيمة من الالتزام بنتيجة البرهان وأنت تريد أن لا تتعرف على 

أحد ابتهاجاً بما عندك.

هو: الصحيح أن تقول: وأنت لا تريد أن تتعرف على أحد، لأن المختار من إذا شاء 
فعل وإذا لم يشأ لم يفعل، لا كما يقوله بعض المحجوبين عن نور الحق: )إذا شاء فعل وإذا 
شاء لم يفعل( لأن عدم المعلول بعدم علته ولا يحتاج العدم إلى العلة، فالإنسان لا يريد 

أن يفعل، لا أنه يريد ألاّ يفعل.

أنا: نعم كما تفضلت، أرجو المسامحة.

هو: إذاً لم أكن قد نسيت المباحث النظرية.

أنا: مليح! ولكن يبقى ظن الأخرى وهي )الهزيمة(.

برهاناً  كان  لفّقته  ما  أن  تعتقد  أنك  المضايقة(: أصحيح  )وقد تململ من هذه  هو 
منطقياً.

أنا: قلت: إنه مأخوذ من فلسفتكم.

هو: أية فلسفة تعني؟



درا�سات وبحوث فل�سفية124

أنا: أليس الكاتب علة في وجود الكتاب؟

هو: بلى!

العلّة  وجود  أطوار  من  طور  معلول  كل  وجود  أن  مؤلفاتك  في  تقرّر  وأنت  أنا: 
وشأن من شؤونه، بل ليس لحقيقة المعلول هوية مباينة لحقيقة علّته، ولا يعقله العاقل 
إلاّ مضافاً إلى العلة، فما يقال في النظر الفلسفي البحثي إن في الوجود علة ومعلولاً، فهو 
في نظر أهل المكاشفة والإشراق يرجع آخر الأمر إلى كون العلة أمراً حقيقياً والمعلول 
جهة من جهاته، ورجعت عليّة الشيء الذي يسمّى علّة وتأثيره في المعلول إلى معنى أن 

المعلول يتطوّر بتطوّر العلّة ويتحيّث بحيثيّتها، لا انفصال شيء مباين عنها))).

فأنت إذاً موجود في كتبك، وقد اتصلت بها فلابد من أني اتصلت بنفسك فعرفتني.

هو: أهذا كل مبلغ علمك، وأنت تدعي أنك أخذت الفلسفة عني، وتتلمذت على 
كتبي، وقد غالطت نفسك وحسّك؟

أنا: لماذا؟ إن كلامي منطقي برهاني ينطبق على قواعدك الفلسفية، فقولي: )الكتاب 
معلول للكاتب( صغرى للقياس وهي صادقة، وقولي: )كل معلول وجود للعلّة( كبرى 
وهي صحيحة حسبما ملأت به طواميرك ومسطوراتك – على حد تعبيرك –، فيتألّف 
من هاتين المقدمتين قياس من الشكل الأول، فينتج أن الكتاب وجود للكاتب، فأنت 

موجود في مؤلفاتك أليس كذلك!

هو: يا سبحان الله! ألم أقل: إنكم  تكتفون من الحقائق بالأسماء، فتسمون المغالطة 
برهاناً والجربزة قياساً، وأنا أطلب إليك الآن أن تنصف من نفسك فيما أضرب لك من 
الأمثلة لتنكشف لك المغالطة من غير كثير عناية بطريق نظري بعد أن حاولت كشفها 

))) هذا التقرير الذي يلهج به ملا صدرا  في كل مناسبة – هو اساس )فكرة الوجود( عنده. 
)منه(



125 �أحلام اليقظة

لك من طريق إشراقي في جلساتنا السابقة فلم تنكشف. أتعاهدني على ذلك.

أنا: لك علّي ذلك.

هو: إذا فأنصف من نفسك! لو أنك أرسلت كتاباً إلى أحد، واطلع عليه آخرون 
أفتظن أنك ستعرفهم لمجرد أنهم قرأوا كتابك؟

أنا: لا!

هو: حسن، واعتبر أيضاً بالباني للدار، أليست هي معلولة له كالكتاب بالقياس إلى 
المؤلف؟ فهل تظن أن الباني سيعرف كل من يدخل إلى الدار أو يشاهدها لأنه كان قد 

بناها ليس إلا؟

أنا: لا!

هو: إذاً فاكشف الغطاء عن بصيرتك واعترف بالحق...! فإن هذا الكلام يجري في 
كل صانع لشيء ما، فلا يمكن أن يعرف كل من يستعمله أو يراه لمجرد أنه قد صنعه، 

فأنا لا أعرف كل من يقرأ كتبي ويفهم مضامينها لمجرد أنها تأليفي وسجلّ آرائي.

أنا: وعليه، فالكبرى التي فهمتها من فلسفتك ليست بصحيحة، وهي )كل معلول 
من أطوار وجود العلّة(.

هو: بل صحيحة، وهي الركن الركين في التوحيد.

أنا: والصغرى أيضاً صحيحة باعترافكم، فلماذا تتخلّف النتيجة! فلم يبق إلاّ أن 
البقاء  أمّا  فقط،  إلاّ في حال الحدوث  علّة  ليست  المذكورة  الأمثلة  العلّة في  أن  نفرض 
فلا يحتاج إلى العلّة، ولذا تغيب علة الحدوث عن المعلول بعد بقائه في هذه الأمثلة، فلا 

يكون بقاؤه من أطوار وجود علّته التي فرضناها علّة للحدوث فقط.

إلى  الحاجة  منشأ  بأن  يقول  من  على  التشنيع  أشد  فلسفتكم  في  تشنعّون  أنكم  مع 



درا�سات وبحوث فل�سفية126

العلّة هو حدوث المعلول كما يذهب إلى ذلك المتكلمون من الأشاعرة حتى رميتم قائلها 
بالسخف، وسخرتم به بلاذع الكلام.

وبرهنتم على أن منشأ الحاجة إلى العلة هو الإمكان في المعلول الذي لا يزول عنه 
يغيب  ولا  العلّة،  المعلول عن  يستغني  لا  قلتم:  ولذا  وبقائه،  حدوثه  حال  له في  لازم 
عنها طرفة عين أبداً، بل قلتم: إن حقيقة المعلول حقيقة الحاجة والفقر إلى العلة في جميع 

حالاته، فكيف نوفّق بين الكلامين؟

نفسك  على  الموضوع  زدت  لقد  الحق(:  لقول  والحماس  التأثر  عليه  بدا  )وقد  هو 
تعقيداً بهذه المغالطات المتتابعة، وقد نصحتك ألا تركن إلى أبحاث المتفلسفة والمتكلّمين، 

ولماذا تزجّني معك في الدخول فيها؟

أنا: إن المجاز قنطرة الحقيقة كما تقولون، فلابد من تتبّع آراء المتفلسفة والمجادلين 
من أهل الكلام وتفننّهم في البحث لكي يتبّني آخر الأمر بنور الإيمان وتأييد الله المنان أن 

قياسهم عقيم وصراطهم غير مستقيم.

)صمت طويل(

ا الحكيم أدمجت في كتبك الحكمة  أنا )أيضاً(: فلماذا سكتّ عن جوابي؟ وأنت أّهي
التعليمية في الأسرار الإلهية، وعذرك في  البيانات  التألهية، ومزجت  العلوم  البحثية في 

ذلك هو عذري في إصراري على هذا النوع من البحث.

هو: أخشى.

أنا: من أين تخشى؟

هو: أخشى ألاّ يسع فهمك بعض الأبحاث الدقيقة، فيختلط الأمر عليك وتضلّ 
عن طريق الحق من حيث لا تدري.

أنا: اكشف لي هذه المغالطة، ولك علّي ألاّ أدخل في بحث إلاّ بإذنك.



127 �أحلام اليقظة

هو )وكأنه قد رقّ لي وشعر بحاجتي(: يا حبيبي، ما أشد سخافة توهّم من يرى 
أن حاجة المعلول إلى العلّة في حال الحدوث لا في حال البقاء حتى صّرح بعض هؤلاء 
القائلين بهذا الرأي جهلًا وعناداً: أن الباري لو جاز عدمه لما ضّر عدمه في وجود العالم 

بعده لتحقق الحدوث بإحداثه. وهذا غاية الجهل والفساد في الاعتقاد.

ذلك  على  الشواهد  ومن  ودواماً،  وجوداً  معلولها  مع  فهي  ذاتيّة  علّة  كل  أن  على 
حرارة النار التي تفيض من جوهرها التسخين على ما حولها من الأجسام، وإفاضة الماء 
الرطوبة والبلل على الأجسام المجاورة له، والرطوبة ذاتية للماء كحرارة النار، وكذلك 
البدن  منها على  تنشأ  الحياة  تزال  فلا  لها،  ذاتية  البدن والحياة  الحياة على  تفيض  النفس 
بالنفس مادام صالحاً لإفاضة الحياة عليه منها، فإذا  الذي هو جسم ميّت في ذاته حيّ 

فسد صلوحه لقبول الحياة تخلّت عنه وارتحلت.

وأما نسبة الإيجاد إلى المؤلّف والمركب )بالكسر فيهما( كالبناء للدار والكاتب للخط 
والخيّاط للثوب فهي مغالطة نشأت من عدم الفرق بين ما بالذات وما بالعرض، وأخذ 
كالأب  وذلك  الحقيقة،  في  بفاعل  ليس  فاعلًا  يظنوّنه  ما  أكثر  فإن  علّة،  بعلّة  ليس  ما 
للأولاد والزارع للزرع، فليست هذه ونحوها عللًا مفيدة لوجود ما ينسب إليها، بل 
إنما هي معدات من جهة تسببها، وعلل بالعرض لا بالذات، والمعطي للوجود في هذه 
تَخْلُقُونَهُ  أَأَنْتُمْ   َتُمْنُون مَا  ﴿أَفَرَأَيْتُمْ  إليه بقوله تعالى  المعلولات هو الله تعالى كما أشار 
ومبدأ  الحركات  مباشر  إلّا  ليس  فاعلًا  الجمهور  يسميه  فما   ،((( الْخَالقُِونَ﴾  نَحْنُ  أَمْ 
ات، وأما فاعل الصور ومعطي الوجود فهو الحقّ عزّ اسمه لا شريك له في خلقه،  التغّري
بل إن شئت فقل: في كل معلول وعلّة وفي كل فعل وفاعل حتى فيما قيل إنه علّة ذاتية 
الوجود وواهب الصور هو الله وحده،  الوجود ومنه  الذي يفيض  الفاعل  إن  كالنار: 
والفاعل الذي به يستعد الشيء للوجود ويتهيّأ لقبول الصور غيره تعالى؛ فلا يصح أن 

))) الواقعة 56: 58 – 59.



درا�سات وبحوث فل�سفية128

نقول: أن من منه الوجود غيره تعالى، فهو شرك، ولا يصح أن نقول: إن من به الوجود 
المباشر للحركات هو الله؛ فهو جهل وكفر.

فإذا قلنا نحن: إن المعلول طور من أطوار العلة، وإن العلة مع معلولها وجوداً ودواماً 
فالمقصود بالحقيقة هو الفاعل الذي منه الوجود وهو الله تعالى، وعلى هذا الأساس المتين 
جبر  )لا  المعروف:  قولهم  في  وسادتنا  أئمتنا  عنها  كشف  فيما  العباد  أفعال  نظرية  تبنى 
ولا تفويض ولكن أمر بين أمرين(، هذا القول الذي قصرت أفهام الباحثين عن إدراك 
مغزاه )وقد وضعنا فيه رسالة مختصرة سميناها رسالة خلق الأعمال(. وكم خبط الناس 

في الجبر والتفويض والقضاء والقدر، وجاءوا بالمضحكات المبكيات.

أمانة،  أحد  عند  أودعته  لو  بما  به،  وتشبّثت  فيه  اشتبهت  فيما  الآن  أنت  تعتبر  ألا 
فإن إيداعها فعلُك أمّا بقاؤها عنده فهو فعل الأمين لا يبقى لك فيها سلطان ولا فعل، 
وكذلك مؤلف الكتاب إنما فعله نقش صور هذه الألفاظ وهو سبب معدّ لبقائها، أما 
بقاؤها على الورق وبقاء الورق فليس داخلًا في سلطانه وفعله، وقد يأتي غيره فيتصرف 

فيها ما يشاء من إضافة وتغيير أو نسخ ونقل أو إتلاف ومحو.

على أن نفس خطّك وتفكيرك هو فعلك من جهة لأنك الفاعل الذي به الوجود 
المباشر له، ومن جهة أخرى هو فعل الله تعالى وهو الخالق المصوّر له وحده لا شريك له 

لأنه الفاعل الذي منه الوجود )لا جبر ولا تفويض...(.

إذ اشتبه عليك معنى  وأظنه إلى هنا اتضح لك أن مغالطتك كانت في الصغرى؛ 
العلّة فيها، فلم يتكرّر الأوسط، لأن معنى العلّة في الصغرى العلّة بالغير، ومعنى العلّة 

في الكبرى العلّة بالذات.

ولم يتمّ كلامه حتى استيقظت من غفوتي وفي النفس ما فيها من تطلّع إلى البحث.



129 �أحلام اليقظة

)3( يخا�صمون الحكماء والعرفاء

الحق أني ندمت على المحاورة السابقة التي ضايقت بها شيخنا العظيم قبل أوانها 
وهي تتطلب من القارئ والسامع دقة في النظر وتأملًا ليس بالهّني على كثير من الناس 
الوجود  في  فلسفته  لفهم  فائدة  من  عرضها  يخلو  ولا  البحث،  ضرورة  ساقتها  ولكن 
والعلّة والمعلول مقدمة لما قد يأتي من الأبحاث، على أن فيها أهم المباحث التي يخالف 

فيها أنظار المتكلمين والتي تبنى عليها جملة  من الخلافات الجوهرية.

والكلام  البحث  إلى سّر حملاته على أصحاب  أتعرّف  أن  الحلم  ورجوت في هذا 
ومخاصمة الناس له، فأسلمت نفسي لتخيلاتها في حلم يقظتها.

دخلت عليه فحيّيته، وأملي أن أجده هذه المرة أكثر استيناساً بمحاورتي بعد الذي 
كان، فابتدرني بعد جواب التحية، من الرجل؟

أنا: تلميذك. لا زلت لا تعرفني؟

هو: أي تلاميذي؟

أنا: أنا الذي أقمت البرهان على معرفتك لي، فلم أنجح.

هو: إذا كنت لم تنجح فمن أين أعرفك؟

أنا: كفت تلك المحاورات السابقة لأن تحدث عندك معرفتي.

بعد  الإنسانية لا تحدث عندها صور جديدة  النفس  أن  أظنه قد غاب عنك  هو: 



درا�سات وبحوث فل�سفية130

خلود  سّر  وهذا  الدنيا،  دار  في  اكْتَسَبَتْ﴾)))  مَا  وَعَلَيْهَا  كَسَبَتْ  مَا  ﴿لَهَا  إنما  الموت، 
السعادة والشقاء لها، وهذا هو السّر في أن الدنيا دار الأعمال والآخرة دار الجزاء، فليس 
النادم  لها أن تعمل بعد الموت لتترقّى في وجودها أكثر مما عملته قبل الموت. ألا ترى 

كيف يقول ﴿رَبِّ ارْجِعُونِ لَعَلِّي أَعْمَلُ صَالحًِا فيِمَا تَرَكْتُ﴾)))..

نعم يتم ارتفاع الحجاب للنفس عند الموت، وبه ينكشف الغطاء لها، فتكون كل 
تصوّراتها وتخيّلاتها واعتقاداتها وأوهامها السابقة فعليّة تامّة الفعليّة فتقوى قوّتها وتتأكد 

فعليّتها، فإما السعادة والنعيم وإمّا الشقاء والجحيم.

أمّا تخيلك لي وتصوّرك لوجودي فقد قلت لك: إنه عين نفسك وتطوّر لوجودها 
نفسي  الأنحاءبوجود  من  بنحو  له  علاقة  ولا  وفعلها،  لها  مخلوق  لأنه  لقوّتها،  وتقوٍّ 

الخاص.

أنا: فأنّى لي أن أتخيلك كيف أشاء؟

هو: نعم لك، وعليك إذا أخطأت.

أنا: فأنا مطلق العنان في حديثي معك.

هو: نعم مطلق العنان، واحتفظ ألاّ تتعمّد تشويه الحقيقة.

ت تأليف ذلك القياس المغالطي لأثبت  أنا: إني لأتعجّب الآن من نفسي كيف توّمه
عرفانك لي، مع أن هذه أمور درستها في كتبك، وهي من البديهيات الواضحة، ولكن لا 

أكتمك أن الذي كان في دخيلة نفسي شيء والذي طفر إليه تفكيري ولساني شيء آخر.

هو: نعم، كثيراً ما يقع ذلك للإنسان إذ تكون له في قرارة نفسه فكرة لا يعرف كيف 

))) البقرة 2: 286.
))) المؤمنون 23: 99 – 100.



131 �أحلام اليقظة

يعّرب عنها حتى لنفسه، فإذا جاءت إلى سطح ذهنه كانت شيئاً آخر، فيرتبها على ما هو 
مألوف عنده من التفكير، وهذا من عجائب النفس الإنسانية التي لا تنقضي عجائبها. 
والسر في ذلك أن النفس إذا كانت مشغولة بالشهوات والشواغل الحسّية لا يصفو لها 
التفكير وضعف الملاحظة. ولك أن  جوهرها وتنطمس بغواش من الهواجس وسقم 
أمامها  المرئيات  فيها صور  تنطبع  كانت  وإن  فإنها  يتسخ سطحها،  التي  بالمرآة  تشبّهها 

ولكن لا تظهر واضحة مجلوّة بكاملها كما هي بسبب غطش الأوساخ لمعالمها.

ولذلك نوصي من يريد الاضطلاع بمهمّة الوصول إلى الحقائق، ويحاول أن تتجلى 
له الصور العقلية بأن ينزّه نفسه من الشهوات ويقطع علائقه مع الدنيا الفانية وأوساخها 
القذرة ويخلع عنه رداء حواسه الظاهرة وينقطع إلى جوهر نفسه لتصفو له ذاته، فتكون 

كالمرآة الصافية المجلوة ترى فيها صور الأشياء واضحة بيّنة.

المعارف  تحصيل  في  شيء  كل  كأنّه  النفس  وتنزيه  الباطن  صفاء  تذكر  تفتأ  أنا: 
الصحيحة، فيذكّرني ذلك بحملاتك الشعواء على أهل الكلام والبحث البحت، مع أن 
كتبك – لاسيّما الأسفار – مملوءة بالمباحثات النظرية والمحاكمات البحتية، فأنت تصنع 

ما تنقم من غيرك.

هو: نحن إنما ننقم على أصحاب اللقلقة والجدل الذين استعملوا أفكارهم في موارد 
الألفاظ التي صدرت عن الأوائل، وغابوا عن الأمر الذي أخذوه عن أولئك الرجال 
تلقفاً من غير بصيرة، وقد استولى عليهم حب الغلبة على الأقران، والمماراة، واستحكم 
م الله كما  في قلوبهم مرض الجاه وحب الرئاسة على وجه لا يرجى زواله سرمداً، فأذّهل

أذلوا العلم، وصغّرهم كما صغّروه.

وأمثال هؤلاء لا يعتبر قولهم في الدين وإن كانوا عند أنفسهم وعند بعض الحمقى 
على  الله  ختم  وقد  يراهم  قلبية  بصيرة  له  كانت  ومن  العقلاء.  من  يحسبون  والجاهلين 



درا�سات وبحوث فل�سفية132

قلوبهم، وأصمهم وأعمى أبصارهم، مع الدعوة العريضة أنهم أفضل العالم.

إلى  الوصول  ننكر  لا  ونحن  الصفة،  هذه  على  يكون  أن  الحكيم  العاقل  وحاشا 
الحقائق من طريق البرهان بالتعلّم والكسب.

قوة  عندك  وتحصل  ذلك،  في  الحق  لك  يتضح  حتى  فاعرفهما  نحوين  على  وهذا 
التمييز:

فان التعلّم إما أن يكون من الخارج، وهو طريقة التعلّم المعهود بين الناس باستماع 
وهو  الداخل،  من  يكون  أن  وإما  والآثار.  الكتب  في  بالنظر  أو  الأستاذ،  من  الألفاظ 

الاشتغال بالتفكّر.

تأثيراً،  وأشد  تعليمًا  أقوى  ولعلّه  الخارج،  من  التعلّم  بمنزلة  الباطن  في  والتفكّر 
بل التعلّم ليس إلاّ بالتفكّر أبداً، لأن العلوم مركوزة في أصل النفس بالقوّة كالبذر في 
التعلّم إخراج ذلك الشيء الذي هو بالقوة إلى الفعل  الأرض، والتفكّر الذاتي أو بعد 
الشكوك  أشواك  وبإزالة  نفسه،  لمزرعة  النفسية  التأملات  أو  المتتالية  التعليمات  بسقي 
وبتهذيب المزرعة من نباتات الاعتقادات الباطلة، حتى إذا قويت وكملت نفس المتعلّم 
وتوجيه  والوساوس  التقليد  حجب  ورفع  والشبهات  المعاصي  رين  من  صقلها  بعد 
وجهها شطر الحق تعالى تكون النفس حينئذ كشجرة مثمرة ﴿تُؤْتيِ أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ﴾))).

أنا: ما زلت على عادتك لا تترك تحاملك على هذه الفئة من الناس، وهذا الذي جرّ 
عليك ما جرّ من النقد والتجريح.

هو: ما يهمني الآن من هؤلاء ومن غيرهم، على أنه ليست هذه الفئة وحدها جرّت 
علي الويلات، فإن هناك فئة أخرى من الظاهريين لاقيت منها الأمرّين، على الرغم من 

))) إبراهيم 14: 25.



133 �أحلام اليقظة

ما يزعمون من أنهم بعيدون كل البعد عن الفئة الأولى في آرائها ومعتقداتها، ولو فتّشت 
عن جذور ما في نفوسهم بعد حرثها لوجدت فيها من بقايا معتقدات تلك الفئة الأولى 
الشيء الكثير وإن كانوا لا يشعرون به كإنكار تأثّر الأسباب الطبيعية والقول بالصدفة 
الباطلة،  المعتقدات  من  وكثيراً  الكائنات  خالق  إنكار  يستلزم  مما  ونحوها  والاتفاق، 
فإنهم يطعنون في آراء تلك الفئة الأولى في كتبهم، ومع ذلك يلتزمون بآثارها من حيث 

لا يعلمون.

ومن أعظم الفتن والمصائب أنهم مع عقولهم الناقصة وآرائهم السخيفة يخاصمون 
ويعدّون  والنصارى،  واليهود  للكفّار  والعداوة  الخصومة  من  أكثر  والعرفاء  الحكماء 
إن  يقولوا:  أن  للدين  تقويتهم  وغاية  المسلمين،  عقائد  وحفظ  الدين  تقوية  من  هذا 
أصله،  باطل في  النجوم  علم  وإن  ووبال،  بدعة  تعلّمها  وإن  وإضلال  الحكمة ضلال 
فيه،  منفعة  الطبّ لا  وإن  نطق،  لها ولا  الأفلاك لا حياة  الكواكب جمادات، وإن  وإن 
وإن الهندسة لا حقيقة لها، وإن علوم الطبيعيات والإلهيات أكثرها كفر وزندقة وأهلها 
ملاحدة... إلى غير ذلك من مقالاتهم المشحونة بالتلبيس، المخالفة أكثرها لما في كتاب 

الله وسنةّ نبيّه من تعظيم الحكمة وتوقير أهلها ومدح الناظرين المتفكرين.

أنا: الحمد لله لقد كشف العلم الحديث خطأ كثير من نظريات الفلاسفة في الأفلاك 
والعلوم الطبيعيّة، فقد كان المنكرون لمقالاتكم على حق، فلا يصح تحاملكم عليهم.

الطبيعية فلا يدل  السابقين في بعض الأمور  العلم خطأ نظريات  هو: لئن كشف 
على أن منتقدي طريقة الحكماء كانوا على صواب؛ لأنه ليس معنى ذلك أن الاشتغال في 
الحكمة يستلزم الكفر والإلحاد، وليس الخطأ بعزيز على أهل العلم. وهذا شيء آخر غير 
الاعتقاد بالله وتنزيهه تعالى من أوهام المدلّسين وتدليسات الملحدين، وأن غير الحكمة 

في نفسها كفر وزندقة.



درا�سات وبحوث فل�سفية134

أنّما خاصموك لأنهم اعتقدوا بأنك قد خالفت في كثير من آرائك  أنا: ألا تظنهّم 
نصوص الشريعة الإسلامية؛ فلذلك نسبوك إلى الكفر أو الزندقة.

اليقينية  للمعارف  مصادمة  أحكامها  تكون  أن  الإلهية  الحقّة  الشريعة  حاشا  هو: 
الضرورية، وتبّاً لفلسفة تكون قوانينها غير مطابقة للكتاب والسنةّ، وإن من طريقتي 
المحافظة على ظواهرها وعدم جواز التخيّل لتأويلها بتخييل وجه عقلي ومسلك بحثي 

كما يصنع أكثر المحجوبين عن نور الحق من المتفلسفين.

به  خالفت  مما  كثيراً  عليك  أحصوا  ولكنهم  بلسانك،  ذلك  أنت  تقول  نعم  أنا: 
إلى  لك  قول  كل  ترجع  إنما  إنك  الناس  بعض  ويقول  الإسلامية،  الشريعة  نصوص 
الكتاب أو السنة وتتظاهر بالتمسّك بظواهرهما لتدفع عنك عادية خصومك، ولتتألّف 

قلوبهم.

كما  كنت  لو  الشنيعة!  التهمة  هذه  ومن  والتدليس  التلبيس  من  بالله  أعوذ  هو: 
وصف هذا القائل لما صارحت بخصومة هؤلاء وحملت عليهم تلك الحملات المبثوثة 
في غضون مؤلفاتي، وإنك لا تجد من الحكماء من هو أصرح منيّ في القول وأكثر حرية 
في الرأي، وما اتقيت يوماً في إظهار خلاف ما أعتقده، نعم قد أكتم بعض الآراء خوفاً 

على الناس لا منهم لئلا يضلّوا بها وهم لا يدركون حقيقتها.

وأما أنهم أحصوا علّي مخالفاتي لنصوص الشريعة المطهرة فأود أن تبرز لي أنت أو 
واحد من الناس للحساب لنعرف من هو المخالف للشريعة.

أنا: أطلب منك المهلة إلى فرصة أخرى لأفتّش عن ذلك.

هو: لك ذلك، ولكن قبل أن تفارقني أودّ أن أطلب منك أن تنصف من نفسك 
وتتوجه إلى الله تعالى وحده لتكون ممن لا تأخذه لومة لائم في الحق، وليس ذلك بالأمر 



135 �أحلام اليقظة

اليسير على الإنسان، كما أرجو أن تكون على بصيرة مما أقول لك في هؤلاء الباحثين بهذه 
الشؤون.

يعرفون  لا  وه��م  المعقولات  في  يخوضون  وجدناهم  رأيناهم  من  أكثر  ف��إن 
الحجج  ويتعاطون  الطبيعيات،  يجهلون  وهم  الإلهيات  في  ويتكلمون  المحسوسات، 
والقياسات ولا يحسنون المنطق والرياضيات، ولا يعرفون من العلوم الدينية إلا المسائل 
الخلافية، وليس غرضهم في العلم إصلاح النفس وتهذيب الباطن وتطهير القلب من 
أرجاس الصفات والملكات، بل طلب الرئاسة والجاه ورجع الخلائق إليهم؛ ومن أجل 
مثلهم  إلى  الناس  أهل الحكمة والمعرفة، والسواد من  النفاق ويعادون  ذلك يضمرون 
السنة  بمخالفة  علينا  فيشنعّون  وجهالاتهم؛  أوهامهم  على  السواد  يجارون  لأنهم  أميل 
منزلة  من  عندهم  ما  على  خوفاً  بنا  والتنكيل  لمطاردتنا  الناس  رعاع  ويخدعون  المطهرة 

ورئاسة.

أنا: مهلًا أيها المولى! لا يبلغ بك سوء الظن إلى هذا الحدّ، وقد يخالف ذلك بعض 
تعاليم شريعتنا، والمرجو من مثلك أن تكون أوسع صدراً وإن لاقيت ما لاقيت ويجب 
أن نشكر الله تعالى أناّ في عصر لا يشبه عصرك في هذه الناحية ولما أن بلغت هذا الكلام 

انتبهت من رقدتي فراراً من حملة إخرى لا أقوى على استماعها إلى حيث اللقاء.



درا�سات وبحوث فل�سفية136

ِ �إِلاَّ وَهُمْ مُ�شْرِكُونَ))) هُمْ بِاللَّه ُ )4( وَمَا يُ�ؤْمِنُ �أَكْثَر

غفوت هذه المرة، وقطعت علائقي عن شواغل الحس، وأنا على ثقة بأني قد تألفت 
شيخ الفلاسفة وصدرهم )الملا صدرا( بعد تلك المحاورات أكثر مما سبق، فأستطيع أن 
أكثر، وإن كنت على وجل من حملة شعواء يحملها لكلامي الأخير  أستفيد من محادثة 
الذي فارقته عليه في الجلسة السابقة؛ فنويت أن أحمل عليه قبل أن يحمل علّيّ لأشغله 

عني وما طلعت عليه حتى ابتدأني...

هو: هل أحصيت المواقع التي تدّعون مخالفتي فيها لنصوص الشريعة، فأحضرتها؟

أنا: لا! أرجو أن تمهلني إلى فرصة أخرى قد لا تكون قريبة.

هو: لك ذلك، ولكن لماذا عاودت إلّي؟

في  وتطعن  الكلام،  أهل  على  تنقم  المولى،  أيها  أمرك  من  حيرة  في  بقيت  لقد  أنا: 
بعض  من  يبدو  كما  الفقهاء  أو  الظاهريين  على  وتتحامل  البحث،  وأهل  المتفلسفة 
الناس فمن بقي سالماً ترضى بعقيدته ولا تطعن في  تصريحاتك، ولا ترضى عن سواد 
وأنت  الناس مخطئون  الموحّد، وكل  وأنت  الناس مشركون  أفجميع  توحيده،  خالص 
شاذ  إنك  حينئذ:  يقول  أن  ولقائل  منصف  لنفسه  يرضاه  لا  هذا  إن  ص��واب!؟  على 
عن الطريق السوي بإجماع طبقات المسلمين، لأن جميع تلك الطبقات قطعاً لا ترضى 

طريقتك، لما كنت تنقم عليها قاطبة.

هو: أنا لا أقول: جميع طبقات الناس على خطأ.

))) يوسف 12: 106.



137 �أحلام اليقظة

أنا: إذاً ماذا تقول؟

هو: أقرأت القرآن الكريم؟

أنا: ربما!

هو: أقرأت هذه الآية الكريمة ﴿وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بمُِؤْمِنيِنَ﴾)))، ثم 
هِ إَّالِ وَهُمْ مُشْرِكُونَ﴾)))؟  هذه الآية الناصعة ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ باِللَّ

أنا: قرأتهما، وكأني لم أقرأهما قبل هذه الساعة!

هو: ماذا تقول في دلالتهما على إيمان أكثر الناس؟

أنا: نعم هما ظاهرتان في أن أكثر الناس غير مؤمنين حقاً، ولكن لابد من التأويل! 

هو: لابد من التأويل! لماذا؟ وهما صريحتان في المقصود؟ ألست تدّعي أنّك عربي 
الناس، والثانية دلت على أن  أقل  المؤمنين  أن  فإن الأولى دلّت على  العرب!  لغة  تفهم 
الناس بحكم دلالة الأولى أكثرهم مشركون في الحقيقة، فإذن  أقل  الذين هم  المؤمنين 

يكون المؤمنون الذين لا يشوب إيمانهم شرك القليل من القليل.

أن  على  دلّني  والعلم  تأويلهما،  لنفسي  أجيز  ولا  الآيتين  هاتين  بصراحة  آخذ  فأنا 
حقاً  المؤمنون  هم  الحق  لشهود  أيديهم  بين  نوراً  لهم  الله  جعل  الذين  المتألهين  العرفاء 
وهم الذين أوتوا الخير الكثير بما آتاهم الله من الحكمة والبصيرة، أما غيرهم فلا تسلم 
أصنام  صور  من  أوهامهم  بآلات  ينحتون  بما  الشرك  شوب  من  وإيمانهم  عقائدهم 
ما تصورتموه في  »كل  قوله:  تقدم من  فيما   المؤمنين أمير  قال مولانا  يعبدونها، وقد 

أوهامكم في أدق معانيه فهو مخلوق لكم مردود عليكم«))).

))) يوسف 12: 103.

))) يوسف 12: 106.
))) المجلسي، بحار الأنوار 66: 293. وقد ورد أول الحديث »كلّ ما ميّزتموه بأوهامكم...«.



درا�سات وبحوث فل�سفية138

 وإن استغربت مع ذلك سلامة القليل من الناس فاعتبر بقول نبينا رسول الرحمة
في افتراق أمته على ثلاث وسبعين فرقة: )فرقة ناجية والباقون في النار(، ونحو ذلك من 

كلماته وكلمات أئمتنا عليهم الصلاة والسلام.

أنا: يجوز أن تكون هذه الفرقة الناجية هي أكثر المسلمين أفراداً وإن كانت واحدة 
من فرق كثيرة، على أنه ما من فرقة إلاّ وتدّعي هي الفرقة الناجية )وكلّ يدعي وصلًا 

بليلى( فهل تظن أن المقصود بها العرفاء المتألهون؟ هذا ما لم نسمع به في زبر الأولين.

ولا  صراحتها  على  نبقيها  فنحن  الأولى  الآية  أما  الآيتان:  استدلالك  في  والعمدة 
نؤوّلها لأن أكثر أمم الأرض اليوم وقبل اليوم ليسوا بمؤمنين بالله ورسوله، ومن ينكر 
ذلك! وأما الآية الثانية أفلا يجوز أن يراد بها أن المؤمن لا يؤمن إلاّ بعد أن يمرّ توهم 
الشرك عليه في أول نشأته وتفكيره لقصوره في أول عهده بالتفكير عن معرفة خالص 
التوحيد، لا أن المراد أن المؤمن مشرك في حال إيمانه حتى تكون دليلًا على مقصودكم؟ 

وكيف يجتمع الإيمان والشرك في آن واحد؟

تبتعد عن أمثال هذه المماحقات، وتفكّر في سلامة  هو: هيه! لقد رجوت لك أن 
من سليقتك وصحّة من ذوقك وعلى طبع من فطرتك، حتى لا تتخيّل بتخييل مثل هذا 
التأويل، ولقد كان المفسرون أكثر منك إنصافاً وإدراكاً لظاهر الآية الاخيرة، فلم ينكروا 
ظاهرها بل صراحتها في أن أكثرهم مؤمن في حال أنه مشرك وإنما أوّلوها برجوع ضمير 
الكتاب،  العرب، وثالثة إلى أهل  تارة إلى مشركي قريش وأخرى إلى مشركي  أكثرهم 
ورابعة إلى المنافقين، وإن كانوا لم يتفطّنوا إلى أن الأمر لو كان كما يتخيّلون لما كان ينبغي 
أن يقول تعالى: أكثرهم، بل كلّهم، كما أنهم تغافلوا أنه لم يتقدم ذكر لطائفة من هؤلاء في 
السورة، إنما تقدم ذكر الناس في الآية الأولى التي ذكرناها وهي تسبق هذه الآية بآيتين.

ما أدري لماذا هذه التمحّلات والتخيّلات؟! أكل ذلك كان فراراً من صرامة الحق 



139 �أحلام اليقظة

المر، وصراحة الواقع الثقيل على السمع؟ الله يخبركم و يقول لكم: لا يؤمن به أكثركم 
إلاّ وهو مشرك، وهو المطلع على السرائر، ليحملكم على التفكير والتوجه إلى خالص 
ابٍ بقِِيعَةٍ  َ التوحيد، وأنتم يحملكم العناد والأنانية على الفرار من النمير العذب إلى ﴿سَر

سَبُهُ الظَّمْآنُ مَاءً﴾))) فلا يزيد إلّا عطشاً وحاجة إلى ما يروي غليله الصادي. َْح ي

ومن العجيب أنك تحاول أن تكون من الفئة الآخذين بنصوص الشريعة والذين 
يتهمونني بمخالفتها، ولم تتفطن إلى أن تأويلك للآية مخالف لنص ما جاء عن نبينا خاتم 
الرسل »كل إنسان يولد على الفطرة«))) إذ تتوهّم أنّ المؤمن أوّل ما يمر عليه الشرك 
قبل الإيمان، وحديث الفطرة حديث شيّق وبحث دقيق لا ندخل فيه الآن، وهو صريح 

بأن الإنسان أول ما يمر عليه الإيمان قبل الشرك.

يا أخي لو كنت ممن يتبّرص ويرجع إلى أحاديث أئمتنا الأطهار  لاستغنيت 
وأغنيتني عن كل هذه التمحّلات، فقد روي عن الصادق أن المراد بالشرك في الآية  
»شرك الطاعة لا شرك العبادة«))) وروي عن الرضا »لأنه شرك لا يبلغ به الكفر«))) 
ونحن كذلك نقول: إن الشرك عند أكثر المؤمنين لا يبلغ حد الكفر، ولا يقصد بالمشركين 
في الآية المشركين الذين يعبدون الأصنام والأوثان، بل القصد ما قلت لك؛ فإن أكثر 
الناس إيمانهم مشوب بالشرك لأن آلهتهم صور أصنام ينحتونها بآلات أوهامهم وهي 

))) النور 24: 39.
انه أو  ))) الحديث »كل مولود يولد على الفطرة حتى يعرب عنه لسانه فأبواه يهوّدانه أو ينّرص
يمجّسانه« رواه عبد الرزاق والطبراني عن الأسود بن سريع وفي رواية البخاري عن أبي هريرة ورواه 

مسلم، أنظر الكافي 2:12، وعن أبي عبد الله كما في علل الشرائع 2: 376.
الصادق  الإمامين  ورواي��ة   ،2:199 العياشي  في  زرارة  ورواي��ة   ،358  :1 القمي  تفسير   (((

والرضا  في الكافي 2: 292.
))) المصدر السابق.



درا�سات وبحوث فل�سفية140

مخلوقة لهم مردودة عليهم، وإن كانوا يعتقدون أنهم المؤمنون حقاً ويشهدون بالتوحيد، 
وقد يدافعون عنه بحرارة إيمان وصدق نية عن جهل بما هم عليه، وليس الفرق بينهم 
وبين المشركين الحقيقيين لو حللت الأمر إلاّ بالألفاظ وفي ظاهر من الاعتقاد؛ ولهذا صح 

أن يقال: إنهم مؤمنون في حال أنهم مشركون، أو أن إيمانهم مشوب ومخلوط بالشرك.

أنا: لو كان الأمر كما تذكر فهل أرسلت الرسل لقوم مخصوصين من العرفاء، وكل 
هذه الناس على ضلال؟ وهل الجنةّ والنعيم خلقتا لأفراد لا يعدّون بالأصابع؟

هو: وأقول أنا: هل تريد أن تعرف سّر الله في خلقه وحكمته في رسله بهذا الكلام 
بما  يأخذ  أن  فعليه  بالله ورسوله  يؤمن  أن من  يا حبيبي  أن تعرف  والجدل؟ ولابد من 
جاء به الرسول وخلفاؤه الأبرار تقليداً على ما جاءوا به من غير تأويل ولا تصّرف ولا 
التماس وجه فلسفي أو علمي، لأنه بعد الاعتقاد بأن ما جاءوا به عن الله تعالى لابد من 
الرضوخ له والتسليم به ويترك علمه ومعرفة سره إلى الله تعالى كما ورد عنهم في القضاء 
والقدر »أنه سر الله فلا تتكلفوه«)))، فإذا صنع الإنسان ذلك واستطاع أن ينزّه نفسه عن 
المعاصي فإن له من السعادة مقاماً يغبط عليه، وليس هذا التقليد من التقليد المذموم بعد 

أن كان قد آمن بالله ورسوله عن حجة ودليل.

نعم قد فهمنا من القرآن الكريم أنه قد حثّ الناس على التفكّر والتأمّل في خلقه 
المقرّبين  مقام  هو  رفيعاً  مقاماً  لهم  وجعل  والحكمة،  البصيرة  وأهل  العلماء  على  وأثنى 
للإنسان  يكسب  خلقه  في  والتفكّر  تعالى  الله  ملكوت  في  النظر  أن  فعلمنا  والأولياء، 
بصيرة  غير  عن  بالحق  الاعتقاد  يأخذ  من  وشرف  سعادة  غير  حقيقيين  وشرفاً  سعادة 

))) قال الإمام علي وقد سئل عن القدر: »طريق مظلم فلا تسلكوه«، ثم سئل ثانياً فقال: 
»بحر عميق فلا تلجوه«، ثم سئل ثالثاً فقال: »سّر الله فلا تتكلفوه«. نهج البلاغة – قصار الحكم:278، 

بحار الأنوار ج: 1، الكشكول للشيخ البهائي:1، أنظر التوحيدي، البصائر والذخائر 2: 9.



141 �أحلام اليقظة

سعادة  ولهم  السلامة  أهل  هم  هؤلاء  فإن  للواقع،  مطابقاً  اعتقاده  كان  وإن  وحكمة 
تناسبهم كالزهاد والصلحاء. وأما أهل الله العارفون فلهم مقام محمود وسعادة حقيقية 

لا ينالها إلاّ ذو حظّ عظيم. هذه عقيدتنا في الناس.

ونحن ندعو الناس إلى الإخلاص في الإيمان والنزاهة من الشرك والتدبّر في الكون 
كما أمرنا الله تعالى فإن وجد الإنسان نفسه أهلًا لهذه المنزلة الرفيعة فليوطّن نفسه على 
رسله  عن  جاء  بما  والتمسك  بالتقليد  فليقنع  وإلاّ  للمعرفة،  والتفرّغ  والمجاهدة  الكد 
وأوليائه مسلّمًا لهم من غير تكلّف للمعرفة وهو ليس لها أهلًا، والناس يختلفون اختلافاً 

عظيمًا في فطنتهم وذكائهم »كلّ ميسّر لما خلق له«.

العقلاء  من  أنهم  ويظنون  المعرفة  يتمحلون  الذين  أولئك  نلوم  نحن  ولذلك 
ويتوهمون أنهم يحسنون صنعاً فيما يسلكون من طريقة أهل الكلام والجدل وأهل البحث 
بالعرفان،  واستهانة  تهاوناً  الدؤوب  والكد  التفكير  أنفسهم  يكلفون  لا  وهم  والنظر، 
ويكتفون بما نشأوا عليه من الأوهام والخيالات الطفيلية في منبت عقولهم، فلا يحرثونها 
بآلات المجاهدة والانقطاع عن علائق الشهوات ولا يسقونها بالتوجه شطر الحق تعالى 

فيضلون ويضلون معهم سواد الناس ورعاع الضعفاء المساكين.

أرض  في  لخرجت  والتوجه،  والمجاهدة  الكد  من  وصفنا  ما  استطاعوا  أنهم  ولو 
قلوبهم بذرة الأفكار الصائبة، فتنمو وتزدهر بالأثمار اليانعة والأزهار الزكية.

وقبل أن يتمّ كلامه ويشفي غليله المعتلج في صدره انتبهت من رقدتي.



درا�سات وبحوث فل�سفية142

)5( هذه هي طريقتنا في الإ�شراق

محاكمة  في  المندفع  صوته  يزال  ولا  الخامسة،  المرة  هذه  في  لأحلامي  استسلمت 
إثارته من جديد، وقد بقي في نفسي أن  خصومه يرنّ في أذني، وأنا أتوجس خيفة من 
أتعرف إلى فلسفته الإشراقية وسرها، وهو لم يدع لي المجال فيما مضى للسؤال عنها، مع 

أنه يتمجد بها ويرحب بأصحابها في كل مناسبة.

فلّام تمثل لي لم أمهله في توجيه سؤالي فقلت:

إن كل فلسفتك وكلامك – أيها المولى – مرتكزان على ادعاء الكشف والشهود، 
فبودي أن تنورني عن هذه الطريقة التي تدعو الناس إليها وكيف تحصل للإنسان؟

العلوم  جميع  عن  خالية   – تعلم  كما   – نشأتها  أول  في  الإنسانية  النفس  إن  هو: 
لمعرفة حقائق  اكتسابها، وصالحة  قوة على  والمعارف، ولكنها بحسب أصل فطرتها لها 
الأشياء، فهي كالمرآة في قبولها للصور المحسة، ولكن لها حجب من أصلها أو تعرضها 
تحول بينها وبين انطباع صور الحقائق كما هي، فلابد من زوالها حتى ترتسم فيها الصور 

الحقيقية، وذكرنا في كتبنا أن الحجب للنفس خمسة أنواع فصلناها في مواضعها.

وزوال حجاب المرآة تارة يكون بعمل يد متصرفة فيه عن اختيار وأخرى بهبوب 
المتصرفة،  فكره  بقوة  نفسه  يزيل حجاب  قد  الإنسان  تزيله، وكذلك  الخارج  ريح من 
فيظفر بإدراك الحقائق، وذلك عقيب طلب اكتساب وبحث ونظر  وهذه تسمى طريقة 
العقلاء النظّار، وهي طريقة سديدة لتحصيل العلوم، وقد يزول حجاب النفس وترتفع 
الغواشي عن عين البصيرة بهبوب رياح الألطاف الإلهية من غير اكتساب ونظر، فتظفر 



143 �أحلام اليقظة

النفس أيضاً بإدراك الحقائق ويحصل للقلب من الله تعالى علوم كمالية وأنوار عقلية.

وهذا تارة يكون عند المنام، إذ تتخلى النفس عن آلات الحس وتقطع علائقها بعض 
الشيء بالبدن، وأخرى ينقشع الحجاب في اليقظة بلطف خفي من الله تعالى؛ فيلمع في 
القلب من وراء ستر الغيب شيء من غرائب الأسرار، ويهجم عليه كأنه ألقي عليه من 

حيث لا يدري، فربّما يدوم وربما يكون كالبرق الخاطف، ودوامه شاذ نادر.

وهذا النوع الأخير أعني هجوم النور على القلب قد يكون عقيب طلب وشوق 
أو  إلهاما  أو  حدساً  النوع  هذا  ويسمّى  ذلك،  بدون  يكون  وقد  بشروطها،  ومجاهدة 
وحياً، وبعض أنواعه يختص بالأنبياء والعرفاء، وطريقة الكشف والشهود مأخوذة من 
بعد  الإلهية  الألطاف  رياح  بهبوب  الحقائق  وانكشاف  الإلهام  طريقة  فهي  المعنى،  هذا 
البدن وشهواته، وآلات الحس  المجاهدة والكد والأنقطاع إلى الله تعالى، والتخلي عن 

الظاهر وغواشيها.

خيال  من  هذا  إن  ويقول:  تدعونه،  الذي  الإلهام  هذا  ينكر  الناس  بعض  إن  أنا: 
ويعصرون  أفكارهم  ويحصرون  المجاهدة،  في  أنفسهم  على  يتحاملون  إذ  المتصوفة، 
نفوسهم عصراً، فتقوى عندهم المتخّيلة، ويظنون في أنفسهم الظنون، وكل ذلك وهم 

في وهم وخيال في خيال.

له  تحصل  لا  فإنها  السكّر  حلاوة  يذق  لم  ومن  برهان،  غير  من  أق��وال  هذه  هو: 
بالوصف فمن ذاقه عرفه، وكذلك طريقة تحصيل العلوم الكشفية، فلا يكاد يصل النظر 

إليها إلاّ بذوق ووجدان وفطرة ثانية.

ومع ذلك فما أظن أحداً يستطيع أن ينكر أن في صدر كل امرئ منا خواطر جمة لا 
يعرف مأتاها، ويشعر من حيث يدري أو لا يدري أن في مكامن عقله كنزاً لا يفنى.



درا�سات وبحوث فل�سفية144

وما نظن هذا الاعتقاد الموجود في كل نفس من وجود قوة خفية مدبرة يلتجئ إليها 
التي فطر  الفطرة  إنها  النفس،  الفطرة وإلهام خاصة  إلاّ وحي  الشدائد! وما ذلك  عند 

الإنسان عليها.

تلمع في دخيلة نفس الإنسان خواطر وأفكار ولا يدري بها صاحبها كيف  وكم 
حصلت؟ ومن أين؟ وبأي سبب؟ ألست تعتقد أن الكل أعظم من الجزء وأن النقيضين 
التي  الاعتقادات  هذه  جاءتك  أين  من  أتعرف  سبباً؟!  سبب  لكل  وأن  يجتمعان  لا 
يتساوى فيها جميع الناس على السواء، وأمثالها كثيرة لا تحصى وقد يحل  الباحث مشكلة 
ويظن أنه اهتدى إليها بالبرهان ولكنه في الواقع وارد قلبي لمع في خاطره ثم التمس له 
برهاناً منطقياً كما يصنع أكثر الناس في التماس البرهان على وجود الله تعالى ووحدانيّته 
التي لا  القلبية  بالواردات  اتصالاً  الناس  أكثر  المجيدون  والكتّاب والخطباء  والشعراء 
يدرون من أين مصدرها، وأعرفهم بها إذ يلهم الشاعر البيت كأنما يقفز إلى خاطره من 
بإشعاع البديهة وإلهام القلب، وكذلك الكاتب  وراء ستر وهو لا يدري، وما ذاك إلاّ 
الأديب والخطيب المفوه، فقد يطفر من القلم أو اللسان جملة أو فكرة لم يكن صاحبها 

بانتظارها.

والسر في ذلك أن الإنسان على الأغلب في أول نشأته تتوقد منه جذوة لاستنباط 
القوى المكنونة من عقله، فمن استطاع أن يستخدم هذه الجذوة فلا يدعها تنطفي تبقَ 
له ملتهبة متوقدة، وتزداد توقداً على مرور الأيام كلّما أحسن الاستنارة بها، ولكن من 
سوء الحظ أن تربية أكثر الناس على نحو من التفكير الجاف البارد والأخذ بالتقليد في 
كل شيء تطفئ فيهم هذه الجذوة إذا كبروا، إذ تتراكم على عقولهم أكداس من الأوهام 

والخيالات الفاسدة، فيطمسوا نور العقل الوهاج.

وهو  البصر  نور  كنسبة  المعلومات  إلى  القلب  غريزة  هو  الذي  العقل  نور  ونسبة 



145 �أحلام اليقظة

الظاهر،  وبصر  الباطن  بصيرة  بين  متحققة  والموازنة  المبصرات،  إلى  العين  في  غريزة 
فيصيب القلب العمى كما يصيب العين بل هو أعظم أثراً من عمى العين بل حس البصر 
بَْصَارُ  اْأل تَعْمَى  لاَ  اَ  ﴿إنَِّه قشراً  إلاّ  الظاهر  البصر  آلة  وليس  النفس  في  هو  إنما  الحقيقي 

دُورِ﴾))). وَلَكنِْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتيِ ِيف الصُّ

والصدأ  الحجب  يرفع  أن  ليستطيع  المجاهدة  إلى  كبره  في  الإنسان  يحتاج  ولذلك 
عن مرآة نفسه بعد صبر وزمان طويلين، فتستعد نفسه لفتح عين قلبه من جديد بعد 
العمى أو الكلل ويتلقى حينئذ أشعة صور العلم والحقائق وقد شرحنا في كتبنا ورسائلنا 
طرق المجاهدات العقلية، وأنواع حجب النفس، وهي ليست بعيدة عن متناول الأفهام 

والعقول.

ومع ذلك فإن الناس يختلفون في قابلية نفوسهم الذاتية، وقد يختلفون في المجاهدة 
على  الواردة  بالأشعة  الاستنارة  في  يتساوون  لا  فلذلك  وقصراً،  وطولاً  وضعفاً  شدّةً 

القلب، بل قد يبلغ العمى في القلب إلى درجة لا يرجى زواله وانفتاح عين بصيرته.

إلى  ويصل  العلم  من  الرفيعة  الدرجات  ينال  أنه  الإنسان  يظن  أن  الغباوة  ومن 
الكسل  عليه  مستولٍ  شهواته  في  منغمر  وهو  القدسية  الأنوار  قلبه  على  وترد  الحقائق 
مع  يخجل  لا  أنه  العجيب  ومن  ونحوها،  والتقليد  والتكبر  الحسد  في  النفس  وبوائق 
إلاّ  يعلم ولا يكون ذلك  بما لا  العلم والعرفان ويخطئهم  أهل  فينبري لمعارضة  ذلك، 

جهلًا وعناداً.

جميع  تحصيل  في  محضاً  المكاشفات  أهل  طريقة  يسلك  أن  للإنسان  يمكن  إذاً  أنا: 
بالعلوم  تكون  معلوماته  فجميع  إليها،  وينقطع  الطريقة،  هذه  يتقن  عندما  المعارف، 

الإلهية.

))) الحج 22: 46.



درا�سات وبحوث فل�سفية146

هو: نعم، هو ممكن في نفسه.

أنا: إذاً لماذا البحث والتفكر والتعب في الاستدلال والمناظرة ودرس العلوم؟ ولماذا 
ملأتم كتبكم بالأبحاث والمجادلات وذكر الأقوال والبراهين وإيراد الحجج والأقيسة؟

ولا شك في أن الأسهل على الإنسان أن يطهّر نفسه ويصفّيها كل التصفية، ويعدها 
لتفتح له باب السماء فتهجم على قلبه الحقائق مرة واحدة، وحينئذ تكون أفكاره كلها 
البحث  إليهما  يصل  لا  قد  مكنون  وعلم  مصون  سّر  كلّ  على  حينئذ  ويطلع  صواباً، 

والقياس أبداً ولا يناله المنطق والتفكير البرهاني.

هو: أرجو ألاّ تسخر، فتكون من أهل العناد، وممن حقت عليهم نقمة رب العباد 
وتحرم من النعيم الدائم.

أنا: أعوذ بالله من السخرية والباطل، إنما أقول لازم قولكم أن يسهل على الإنسان 
سلوك هذه الطريق محضاً؛ فيستريح ويأمن من الغلط والخطأ.

هو: نحن لا ننكر إمكان هذه الطريقة بل وجودها وإفضاءها إلى المقصد، وأنها أكثر 
أحوال الأنبياء والأوصياء ، وبها نالوا درجة النبوة والإمامة.

الناس ذكاء وقوة  المنال حتى على أرقى  ولكن هذه الطريقة وعرة المسالك بعيدة 
النبي أو  يبلغه  الذي  بالدنيا وشهواتها إلى الحد  العلائق  نفس، واجتماع شروطها ومحو 
الإمام متعذر بل قد يكون ممتنعاً على سائر الناس، ولو حصل في حال خاطفة فثباته أبعد 
وأبعد لاسيما إذا دنا وسواس أو خاطر يشوشان القلب، ولا يخلو منهما إنسان عادي، 
وفي أثناء المجاهدة قد يفسد المزاج ويختلط العقل ويمرض البدن، وقد تتشبث بالنفس 
قد  طويل  زمن  إلى  إقلاعها  فيحتاج  طويلة،  مدة  النفس  إليها  تطمئن  فاسدة  خيالات 
ينقضي العمر دون النجاح فيه، فكم من صوفي بقي في خيال واحد ثلاثين سنة أو أكثر 



147 �أحلام اليقظة

من دون أن ينفتح له شيء.

وعلى هذا فنحن بحاجة شديدة إلى الاشتغال بطريقة التعلّم، لأن كثيراً من حجب 
النفس لا ترتفع إلاّ به وهو أوثق وأقرب إلى الغرض، فينبغي للسالك أولاً أن يشتغل في 
تحصيل ما حصله العلماء وفهم ما قالوه، ثم يتوجّه بنفسه شطر الحق انتظاراً لما يفتح الله 
على قلبه عند ما تصفو مرآة نفسه، فيشاهد بعين بصيرته الحقائق ويحسها بذوقه، فيجتمع 

له البرهان والوجدان.

من  خالية  تصفية  مجاهداته  تكون  فلا  الطريقين،  بين  يمزج  أن  بالسالك  فالأليق 
التفكر ولا تفكراً خالياً عن التصفية، بل يسلك طريقاً برزخاً جامعاً بين الطريقين.

هذه هي طريقتنا في الإشراق، وهذا ما سلكناه في كتبنا وأبحاثنا وهو منهج الحكماء 
إلى  أقرب  الإنسان  يكون  المؤيد  المسلك  وبهذا  الطريقين،  بين  منافاة  ولا  الإشراقيين، 

الصواب وأبعد عن الخطأ والارتياب.

أنا: كيف تظنون فيمن سلك سبيل النظر البحت فقط؟ أتراه لا يصل إلى عرفان 
الحقائق والأسرار الخفية كما عليه طريقة المشائين.

هو: اعلم – يا حبيبي – أن مبدأ العلوم كلها من عالم القدس، ومن سبب مستور 
على الحواس، حتى ممن يصطنع الحدود الوسطى والبراهين، ويعبر عليها جسراً لإدراك 
النفس بها  أسباباً معدّة لاستعداد  أسباب ظاهرة ونسميها  الحقيقة  فإنها في  النظريات، 

لتلقّي المعارف، وليس هي بموجبات.

إلى  الوصول  عنده  يختلف  قد  المعدّات  الظاهرة  الأسباب  هذه  على  اقتصر  فمن 
المعلومات وقد يتخلف فلا يصل. على أن الاستعداد القريب يتفاوت في أفراد الناس، 
فرب إنسان بالغ في جمود القريحة وخمود الفطنة على وجه لو أكّب طول عمره على مسألة 



درا�سات وبحوث فل�سفية148

واحدة لتعذر عليه تحقيقها، ورب إنسان يكون بضد ذلك حتى أنه لو التفت ذهنه إلى 
الشيء بأدنى التفاتة حصل له العلم والمعرفة.

فليس الناس على درجة واحدة، والقلوب مختلفة صفاء وكدورة في القريحة وقوةً 
وضعفاً في الذكاء وقلّة وكثرة في الحدس، وقلنا: إن كل إنسان لا يخلو من قوة حدس 
إليها من غير  ذهنه  ويسبق  الحقائق  من  بحقيقة  يلمع خاطره  فقد  كانت ضعيفة،  مهما 
مزاولة لحدودها الوسطى، وإن كان قد يلتمس لها البراهين بعد ذلك، وقد يكابر نفسه 
وإن كان لا يشعر أن مآتي أفكاره وواردات قلبه كلها بواسطة محاكمات تفكيره وصنيع 

ذهنه بترتيب الحدود ولاسيما إذا كان من المولعين بالنظر والبحث.

تحصيل  في  نفس  استعداد  له  إنسان  يستقل  أن  ننكر  إنا  ذلك  كل  من  والنتيجة 
معلوماته على البحث والبراهين البحتية، من دون أن تطفر إلى ذهنه بعض المعارف من 

سبب لا يدري به بطريقة الحدس والإلهام.

البحثية الصرفة، ولم يربّ في نفسه  انغمر في الطريق  – أن من  – مع ذلك  ولكن 
الذي  كالأعمى  وحده  بالبرهان  للحقائق  إدراك��ه  في  يكون  والإشراق  الذوق  ملكة 
توصف له المرئيات، فيعلمها علم الغائب عن مشاهدتها، وإن كان علمه مطابقاً للواقع 
أو كفاقد الذوق الذي يدرك معنى حلاوة السكّر بالوصف. وليس هو كمن له ذوق 
شهودي وإشراق نفسي؛ إذ ينظر إلى الحقائق بعين باطنه البصيرة، فيكون كالمبصر الذي 
يرى المنظورات مشاهدة، أو كمن ذاق السكّر فيجد حلاوته، فيعلم من كيفيتها ما لا 

يعرف بالوصف مهما كان بالغاً في الدقّة.

قد  أنه  على  ين  المتأّهل العرفاء  وبين  الباحثين  أنظار  بين  العظيم  التفاوت  هو  فهذا 
يصل العارف إلى بعض الدقائق من أحكام الموجودات مما لا يمكن الوصول إليه إلاّ 
حفظ  فيه  يكفي  ولا  الوجودية،  والمعاينات  السّرية  والمشاهدات  الباطنة  بالمكاشفات 



149 �أحلام اليقظة

القواعد البحتية والاصطلاحات العلمية، فيحرم صاحب النظر من كثير من الدقائق 
التي لا ينالها النظر البحت... ثم سكت منتظراً لما قد أقوله.

أما أنا فشكرت شيخ الفلاسفة على بيانه المبسط عن طريقته ثم انتبهت من غفوتي 
مسروراً. ولا أزال مستغرباً من إيمانه الذي لا يتزلزل بطريقته الإشراقية.



درا�سات وبحوث فل�سفية150

)6( مع ال�شيخ الرئي�س ابن �سينا

الرئيس  أن  لاسيما  الإشراقية،  الطريقة  عن  فيها  ما  نفسي  وفي  حلمي  إلى  رجعت 
العظيم ابن سينا لا يرى هذه الطريقة، فحدثت نفسي لو أسأله عن رأيه في هذا الفيلسوف 

الشيخ الكبير، فقلت:

الفلسفية  الحقائق  إدراك  عن  يقصر  سينا  ابن  الشيخ  الرئيس  أن  أترى  المولى،  أيها 
وأحكام الوجود، وهو لا يرى طريقة الإشراقيين، ولا يقيم وزناً لما تسمّونه المكاشفات 

الباطنية، ولا يعتمد إلاّ على ما يسوق إليه قائم البرهان.

هو: نحن نعظم شأن هذا الشيخ ونكبر قدره، ولا نرى في حكماء الدورة الإسلامية 
من يدانيه في توقد ذهنه واستعداد نفسه وقوة عارضته، وما كان خِلْواً من المكاشفات، 
والطب  الحساب  ودقائق  كاللغة  ضرورية  غير  أمور  في  الوقت  صرف  قد  كان  ولكنه 
الدنيا  بأمور  التي خلق الله لكل منها أهلًا، واشتغل أيضاً  العلوم الجزئية  ونحوها من 
وعلايقها، وطلب الجاه والرفعة قبل استكمال نفسه وتمام ذاته بالرياضات والمجاهدات، 
فلم يبلغ مبلغ من لا يشغله شأن عن شأن، وقد اعترف في جوابه لأحد تلاميذه بذلك، 
وقد سأله أن يعيد تأليف تصنيف له مفقود فقال: »بأنه قد انسلخ من العلم لكثرة أعماله 
حتى لا يلحظه إلاّ من وراء سجف ثخين«، وله شبيه هذا الكلام في جواب تلميذ آخر.

الذهول عن  الناشئة في  الزلات والقصورات  العظيم في  الشيخ  فلذلك وقع هذا 
الوجودية  الهويات  انتهى بحثه إلى تحقيق  أنه كلما  الوجود وأحكامه. والعجب  حقيقة 
دون الأمور العامة والأحكام الشاملة تبلّد ذهنه وظهر منه العجز، وقد أحصينا عليه 



151 �أحلام اليقظة

مواضع تلك القصورات التي تنوف على الثلاثين في السفر الرابع في بحث )كيف تكون 
قوى النفس شخصية منسوبة إلى نفس شخص مع تبدلها وتبدل أفاعيلها(، وأهم تلك 
واتحاد  والمعقول  العاقل  اتحاد  وإنكار  الأجساد،  حشر  إثبات  عن  عجزه  القصورات 
النفس بالعقل الفعال، وإنكار الصور المفارقة أي المثل الأفلاطونية... إلى غير ذلك مما 

هو مسطور في كتابنا.

الرئيس قد  الشيخ  التي شنعّت بها على  يا سبحان الله! إن بعض هذه الأمور  أنا: 
أحصيت عليك مؤاخذات لا تغتفر في مخالفتك له بالرأي فيها، بل نُسِبْتَ في بعضها إلى 

ما لا ينبغي أن أذكره، منها مسألة اتحاد العاقل والمعقول.

على أنه ليس وحده في حكماء الإسلام قد أنكر اتحاد العاقل والمعقول واتحاد النفس 
بالعقل الفعال، وقد سبقه إليه الفارابي ولحقه الشيخ نصير الدين الطوسي، بل ليس في 
بالاتحاد ويعدونه قولاً شعرياً  القول  الأقدمين في  يوافق  الدورة الإسلامية من  حكماء 
غير معقول، ووصف الرئيس في الإشارات كتاب )فرفوريوس( في العقل والمعقولات 
الذي كان يثني عليه المشاؤون بأنه حشف كله، وقال: »هم يعلمون في أنفسهم أنهم لا 

يفهمونه ولا فرفوريوس نفسه«.

هو: وأما بنعمة ربك فحدث، إن مسألة كون النفس عاقلة لصور الأشياء المعقولة، 
واتحادها بها من أغمض المسائل الحكمية التي لم تنفتح لأحد من علماء الإسلام إلى يوم 
مسبّب  إلى  جبلياً  توجها  توجهنا  المسألة  هذه  صعوبة  رأينا  لما  ونحن  للأسفار.  تأليفي 
الأسباب، وتضرعنا تضرعاً غريزيّاً إلى مسهّل الأمور الصعاب، إذ كناّ قد جرّبنا مراراً 
أن  ومحتاجيه  لمستحقيه  الإلهية  الحقائق  وإلهام  العلمية  الخبرات  إعلام  باب  في  لاسيما 
فأفاض  الإفاضة،  أنوار  الهداية، وبسط  عادته الإحسان والإنعام، وشيمته رفع أعلام 
مبيناً،  فتحاً  رحمته  أبواب  من  قلوبنا  على  وفتح  جديداً،  علمًا  علمه  خزائن  من   علينا 



درا�سات وبحوث فل�سفية152

و﴿ذَلكَِ فَضْلُ اَِّهلل يُؤْتيِهِ مَنْ يَشَاءُ﴾))).

فقد تم عندي بالبرهان الذي ألهمني الله تعالى به اتحاد العاقل والمعقول، وكأن تحقيق 
هذا المطلب الشريف كان وقفاً على الأوائل لم يتوارثه أحد من العلماء النظّار أولي البحث 
والاعتبار لولا أن منّ الله تعالى على بعض الفقراء المساكين )ويعني نفسه( وشرح صدره 

بقوة العزيز الحكيم.

والشيخ  الفارابي  نصر  كأبي  الفضلاء  من  المعتبرين  هؤلاء  حال  هذا  كان  وإذا 
الرئيس والمحقق الطوسي في هذا الأمر العزيز المنال، فماذا تنتظر من أصحاب الأوهام 
والخيالات وأولي وساوس المقالات والجدل غير الإنكار والتشنيع، وليس لهم سلاح 

إلاّ التكفير والتشهير.

وبينا هو في هذه الثورة النفسية ينحدر كالسيل في تفنيد آراء خصومه إذ تنبهت إلى 
نفسي فانتبهت من رقدتي إلى حيث اللقاء.

))) المائدة 5: 54، الحديد 57: 21، الجمعة 62: 4.



153 �أحلام اليقظة

)7( ن�ش�أته العلمية

مرت تلك الأحلام المثيرة التي يطغى عليها شيء من الخصومة المنبهة للعواطف 
فيظهر عليها شبح الحرب التي لا هوادة فيها بين الفلاسفة وبين سائر الناس الذين يرون 

في الفلسفة المروق عن الدين والخروج على التقاليد والاستحقار للبشر.

العلمية لصاحبنا  النشأة  الفضول إلى معرفة  فّي داعي  فنبّهت  مرت تلك الأحلام 
ونشره  تأليفه  في  طريقة  من  عليه  جرى  وفيما  فيها  الحرب  تلك  وأثر  الفلاسفة  شيخ 

الفلسفة وكفاحه في سبيلها.

ولما أن استسلمت نفسي لأحلامها بادرته بالسؤال:

أيها المولى الجليل، لو كنت قد سرت في حياتك على منهاج والدك ألم يكن أجدى 
أبوك من  كان  والملاحاة، وقد  تلك الخصومات  عناءً من  وأقل  بالاً  أهدأ  لك، وكنت 

الصالحين، ومن أجلّ الوزراء المحترمين لدولة فارس في )شيراز(.

فبدعوة  المقرّبين  إلى مقام  الوصول  فيه من  أنا  ما  إلى  تعالى  الله  إنما وفقني  إني  هو: 
له ولد ذكر قبلي، فدعا الله تعالى بدعوات  يولد  الصالحة، فقد كان رحمه الله لم  والدي 
الله  أعطاه  إذا  المؤمنين  والفقراء  العلم  أهل  أموالاً خطيرة على  ينفق  أن  خالصة، ونذر 
بما  ولداً ذكراً صالحاً موحداً وقد استجاب الله تعالى دعوته وقبل نذره بولادتي، فوفى 
نذر، وكان لهذا النذر والإنفاق الذي كان ينفقه من أجلي أثره البليغ في نفسي، فتوجّهت 
توجهاً غريزياً إلى طلب العلم وإلى الله تعالى، وأنفقت ما خلّف لي والدي في سبيل ذلك 

من حطام الدنيا الفانية.



درا�سات وبحوث فل�سفية154

ولما انتقل والدي من دار الفناء إلى نشأة البقاء، وبلغت أشدي بعد أن درست العلوم 
الأولية أراد بي الكريم المنعم أن يؤتيني الخير الكثير، فسافرت من )شيراز( مسقط رأسي 
ومحل نشأتي إلى )أصفهان( عاصمة العلم والسلطان يومئذ، فوفقني الله تعالى لأن أتصل 
النقلية استنادي عالم عصره وشيخ دهره  العلوم  بالشيخ الجليل أستادي ومن عليه في 
مجدد المذهب على رأس المائة الحادية عشرة الشيخ )بهاء الدين محمد العاملي())) نور الله 

قلبه بالأنوار القدسية المتوفى 1031هـ.

الشيخ  كهذا  والمتألهين  الله  وبأهل  والعلماء  بالعلم  تزخر  يومئذ  أصفهان  وكانت 
الجليل، وللفلسفة والتألّه سوق خفية وعليها ستار من التقية من غلبة الظاهريين وأعداء 
القدرة  أعلام  الهداية ولاحظوا  بنور  تنوروا  أقوام  بين  رائجة  أنها  واليقين على  الحكمة 
الإلهية، وملوك العصر السادة الصفويون يحدبون على الحركات العلمية ويمدّونها من 
مكان قريب بنفحاتهم، وللعلماء عندهم منزلة عالية لا تدانيها منزلة أي شخص آخر، 
الدنيا من  أهل  الناس وما عليه  أيدي  بما في  الزهد  والمعرفة على  العلم  أهل  مما يشجع 

الاستكثار منها للشرف العاجل والتفوق الزائل.

ولا أنسى فضل هذا الشيخ العظيم الإلهي على تربيتي وأثره في توجيهي وتغذيتي 
بما أعدني للرواشح الإلهية، فإنه – وهو هو  في منزلته العلمية ومقامه الرفيع في المعارف 
وهو )شيخ الإسلام( – لما أعجب بي بعد أن مثلت بين يديه لحضور دروسه مدة ليست 
أن يشير علي بالحضور لدى السيد  بالقصيرة تواضع لله تعالى وأبت نفسه الشريفة إلاّ 
الجليل أستاذي الأكرم في المعالم الدينية واستنادي في العلوم الإلهية والمعارف الحقيقية 

))) الشيخ بهاء الدين محمد بن الحسين بن عبد الصمد الجبعي العاملي الحارثي الهمداني ولد في 
بعلبك سنة 953هـ وتوفي في أصفهان سنة 1031هـ ودفن في مشهد الإمام الرضا شيخ الإسلام 
ومن أكابر العلماء الربانيين تشهد له آثاره التي تخطت إطار العلوم الشرعية ومؤلفاته الدالة على سمو 

مقامه. محمد حرز الدين، مراقد المعارف 1: 204.



155 �أحلام اليقظة

محمد  السيد  عصره  في  البيان  وأمير  الزمان  أعجوبة  المتألّه  والرباني  العظيم  الفيلسوف 
باقر الداماد))) المتوفى 1041هـ الذي كان يضيء إشراق نوره مستديمًا على تنوير قلوب 

السالكين وتطهير نفوس المستعدين.

فإن الشيخ رحمه الله أرسلني إلى السيد المذكور في طلب كتاب يستعيره منه وكان 
ذهابي إليه في وقت إلقاء درسه، فصادفت تدريسه، ولم أعلم أن وراء الأكمة ما وراءها، 
فلما رجعت كشف لي عن غرضه النبيل الذي لم يكن على ظاهره من طلب الكتاب، وإنما 
أرادني أن أتعرف إلى سيدي ويتعرف بي؛ فأعرف بنفسي عظمة ما عنده من علم وفضل، 
له  اعترف  أن  بعد  علومي  عليه  أتلقى  أن  أمرني  ثم  لديه،  الحضور  إلى  حاجتي  وشدّة 

بمنزلته العلمية وباستغنائي عن الاستمرار على الحضور عنده نفسه.

ولم يكن يصدر مثل هذا التواضع لله إلاّ من نفس علت فبلغت أوجها وزكت فلم 
الزائلة، وما اصطلح عليه أهلها من  الدنيا  تفرق بين ما لها وما عليها من شؤون هذه 
أمثال الجاه والخداع والادّعاء والترفّع عن الحق والاستنكاف عن الصدق لما ارتكسوا 

في غرورها وارتطموا في أهوائها.

فكان هذا الحادث من أعظم ما صادفت في حياتي العلمية ويصادفه إنسان، فوثب 
بنفسي وثبة يعلم الله أين منتهاها، وشعرت أني بين نفوس لا يبلغ البيان وصف علياها، 

فكانت نوراً بين يدي اهتديت به في الظلماء وسرت بإشراقه إلى مراقي العلياء.

وإني لأحمد الله تعالى على ما أوتيت من النعمة التي يقصر عن شكرها اللسان ويعجز 

))) السيد محمد باقر بن محمد الحسيني الأسترآبادي المعروف بالميرداماد، لم يعرف تأريخ ولادته 
توفي بالنجف سنة 1041هـ عن عمر يناهز الثمانين، الحكيم المتأله المتكلم تتلمذ لدى الشيخ حسين 
عبد الصمد والد الشيخ البهائي وعلى خاله الشيخ عبد العالي بن علي الكركي من أبرز تلاميذه صدر 
المتألهين الشيرازي والفيض الكاشاني والشيخ عبد الرزاق اللاهيجي، أشهر مؤلفاته الرواشح السماوية 

والصراط المستقيم والقبسات والسبع الشداد.



درا�سات وبحوث فل�سفية156

عن إحصائها البيان ﴿ذَلكَِ فَضْلُ اَِّهلل يُؤْتيِهِ مَنْ يَشَاءُ وَاَّهللُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظيِمِ﴾)))، ﴿وَمَنْ 
ا كَثيًرِا﴾))). ً َ خَيْر كْمَةَ فَقَدْ أُوتِي ِْح يُؤْتَ ال

فإن من فاز بالمعارف الحقة وأنست نفسه لذكر الله، وأحكمت المسائل، وأتقنت 
العلوم والمعارف على أتم وجهٍ وأبلغه كما يقع للراسخين في العلم فإنه يجد من اللّذات 
 ،(((﴾ ُ ُنيْ عَ وَتَلَذُّ اْأل نَْفُسُ  تَشْتَهِيهِ اْأل مَا  ﴿فيِهَا  العقلية ما لا عين رأت ولا أذن سمعت، 
الآخرة  في  التامة  المشاهدة  بذر  الدنيا  هذه  في  التامة  المعرفة  أن  عليكم  يخف  لم  وأظنه 
المقربين ومصاحبة  المرء درجات  يبلغ  الخلود، حيث  دار  الكاملة في  البهجة  وحصول 

القديسين الذين لا سعادة فوق مشاهدتهم.

– تتمنى لي أن أكون على منهاج أبي الصالح؛  – يا رفيق وحدتي  فكيف بعد هذا 
يحصلان  إنما  الحقيقيين  والسعادة  الشرف  أن  تعلم  ألا  الكريم،  المقام  هذا  عن  فأتنزّل 
للنفس من جهة جزئها النظري الذي هو أصل ذاتها وأمّا ما يحصل لها بحسب جزئها 
إلاّ  الاغتباط  من  بحسبه  لها  فليس  وإضافتها  بالبدن  تعلّقها  جهة  هو  الذي  العملي 
يوجب  لا  بمجرده  وهذا  والرجس،  الشين  من  والطهارة  والبلاء  المحنة  من  السلامة 
والصلحاء  كالزهاد  السلامة  لأهل  كان  وإن  العقلي،  التام  والابتهاج  الحقيقي  الشرف 

ضرب آخر من السعادة تناسبهم.

أنا: لقد أطلت أيها المولى المتأله في التحدث عن نفسك وأعتقد أنه من باب الامتثال 
وقد  مثله،  من  الاستزادة  لي  ليلذّ  وإني  ثْ﴾)))  فَحَدِّ رَبِّكَ  بنِعِْمَةِ  ��ا  ﴿وَأَمَّ تعالى:  لقوله 
وجدتك تعظم أستاذك السيد الداماد كثيراً، فهل فلسفتك عين فلسفته، ومنها أخذت 

))) الجمعة 62: 4.
))) البقرة 2: 269.

))) الزخرف 43: 71.
))) الضحى 93: 11.



157 �أحلام اليقظة

طريقتك في الإشراق؟

هو: إن هذا السيد لعظيم المنزلة جليل القدر في المكاشفات والوصول إلى غوامض 
الأسرار، وقد تلمذت عليه فأخذت منه أصول هذا العلم زمناً طويلًا حتى إذا بلغت 
ما يشعر به المرء من الاعتداد بنفسه وبتفكيره وما يستعد به لتلقي الهواتف القلبية وقد 
صادفت في أثناء غوري في بحر الحكمة الزاخر أصدافاً علمية مدعمة بدعائم البراهين 
بعد  الثمينة في كتاب جامع  منها دررها  تلك الأصداف، وأستخرج  أن أشق  حاولت 
رسائل صغيرة ألفتها كرسالة طرح الكونين ورسالة التصور والتصديق لأحرر الفلسفة 
لطالبيها، وأكشف عن غوامضها الستار وأنشرها بين أهلها وأزيّنها لعيون من يتغاضى 
عنها لولا أني رأيت الناس قد استرذلوا العرفان وأهله وانصرفوا عن الحكمة زاهدين 
وشاعت  العادلة  السير  وضاعت  وأسراره  العلم  اندرس  وقد  وعناداً،  جهلًا  بقيمتها 
وضيّق  بريقي  أشرقني  ما  الرأي  وحرية  للمعرفة  عدائهم  من  ولاقيت  الباطلة  الآراء 
أولج  والحمق  الجهل  بحر  كان في  من  أن كل  العجيب  ومن  وموردي،  مصدري  علّي 
كان إلى أوج القبول والإقبال أوصل وعند أرباب الزمان أعلم كيف ورؤساؤهم قوم 
عزّلٌ من سلاح الفضل عاريةٌ مناكبهم من لباس العقل والرشاد، فلما رأيت الحال على 
الزمان صفحاً وطويت عنهم كشحاً وانزويت في بعض  أبناء  ما وصفت ضربت عن 
جبال قم واستترت بالخمول والانكسار منقطع الآمال منكسر البال متوفراً على فرض 
أؤديه وتفريط في جنب الله أسعى في تلافيه لا على درس ألقيه أو تأليف أتصرف فيه، إذ 
التصرف في العلوم وتبين المقاصد ودفع المشكلات مما يحتاج إلى تصفية الفكر وتهذيب 
الخيال عما يوجب الملل والخلل واستقامة الأحوال مع فراغ البال، وأين ذلك ممن يسمع 
الجاهل  وظهور  الأداني  ورفع  الأعالي  وخفض  الظلم  وكثرة  الإنصاف  قلة  من  ويرى 

الشرير على صورة العالم النحرير وهيئة الحبر الخبير.



درا�سات وبحوث فل�سفية158

الناس وآيست  العين قذى وفي الحلق شجى وأمسكت عن مخالطة  فصبرت وفي 
إعزازهم  عندي  وتساوى  ال��دوران،  ومعاداة  معاندتهم  علّي  وسهلت  مرافقتهم  من 
وإضرارهم، وتوجهت توجهاً غريزياً نحو سبب الأسباب، ولما بقيت على هذا الحال 
زمناً طويلًا وأمداً بعيداً اشتعلت نفسي لطول المجاهدات اشتعالاً نورياً والتهب قلبي 
لكثرة الرياضات التهاباً قوياً، ففاضت عليها أنوار الملكوت، فاطلعت على أسرار لم أكن 
اطلعت عليها وانكشفت لي رموز لم تكن منكشفة هذا الانكشاف، بل كل ما علمته من 
به ماء ثجّاج وبحر  العقل وإذا  بالشهود والعيان، فزكا  بالبرهان عاينته مع زوائد  قبل 
البطون،  في  يختفي  ألاّ  رحمته  فاقتضت  بقدرها،  فيضه  من  سالت  الفهوم  أودية  موّاج 
الزمان  سالف  في  ألّفت  كنت  أن  بعد  )الأسفار(  كتاب  أؤلف  أن  تعالى  الله  فألهمني 
بعض الرسائل، فنهضت عزيمتي بعد أن كانت قاعدة، واهتز الخامد من نشاطي، فبلغ 
الكتاب أجله، وتفرّدت فيه بأمور شريفة عالية خلت عن مثلها زبر الأولين وإن كانوا 
من الأساطين وكثير منها مما لم يمكن أن أنص عليه خوفاً من الاشتهار ولقصور الطباع 

غير المهذبة عن دركها من الكتابة أو المقال قبل تهذيبها بنور الأحوال.

وقد ألّفت الأسفار ولا يزال سيدي الأجل الأستاذ في قيد الحياة، وإليه الإشادة 
من أهل العلم وعليه الاستناد، وإن كانت الحوائل أبعدتني عنه، والشواغل منعتني عن 
الاتصال به، وله الفضل علّي في شق الطريق لي إلى بلوغ الدرجة الرفيعة، وإن خالفت 
العوالم  وحدوث  الوجود  أصالة  كمسألة  العويصة،  المسائل  من  جملة  في  الكريم  نظره 
حدوثاً زمنياً، وأصالة الوجود هي أساس فلسفتنا وبها ينكشف كثير من غوامض العلم 
وأسرار الحياة، وقد كنت تبعاً لأستاذي الجليل شديد الذب عن القول بأصالة الماهية، 
حتى هداني ربي و انكشف لي انكشافاً بيّناً أن الوجودات هي الحقائق المتأصلة الواقعة في 

العين وأن الماهيات ما شمّت رائحة الوجود أبداً.



159 �أحلام اليقظة

مخالفتكم  في  صنعتم  كما  أستاذكم  فيها  خالفتم  التي  المواقع  تذكروا  لم  فلماذا  أنا: 
للرئيس ابن سينا وغيره.

مقام  في  أذكره  أن  عن  العلوم  في  معولي  عليه  كان  ومن  أستاذي  لأجلّ  إني  هو: 
المعارضة والنقد والمناقشة والرد؛ فلذلك أكتفي ببيان الحق وما يقود إليه البرهان تأدباً 

معه وابتعاداً عن النص على مخالفته.

وبينا استمع إلى هذا الحديث الممتع إذ استيقظت من غفوتي آسفاً على انقطاعه.



درا�سات وبحوث فل�سفية160

)8( طريقته في الت�أليف ون�شر الفل�سفة

استسلمت لتهويم خيالي في هذه المرة الثامنة، ليكشف لي عن طريقته في التأليف 
ونشر الفلسفة، وسر مناهضة الناس له، ولما تمثل لي شبحه المهيب سألته:

من  خوفاً  الأمور  بعض  على  تنص  لم  أنك  الأسفار  في  ذكرت  الجليل  المولى  أيها 
الاشتهار ولقصور الطباع غير المهذبة عن دركها من الكتابة أو المقال قبل تهذيبها بنور 
البيان حتى  التي استرسلت بها في  المسائل  الأحوال وما أحسبك احتطت في كثير من 
قلت في رسالة الحدوث: )ولّما كانت هذه المسألة عندي في غاية الوضوح والإنارة لم أجد 
من نفسي رخصة في كتمانها... على من يستأهلها...( وهكذا كانت طريقتك في كثير من 

الدقائق العلمية والمسائل المستعصية لاسيما في )الأسفار(.

ولذا رُميت بما رُميت به مع أن أستاذك ومرشدك سلم من الحملات التي وجهت 
إليك، فما السر في ذلك؟

هو: من ظريف المصادفات أني رأيت أستاذي فيما يرى النائم بعد وفاته، فشكوت 
إليه أمر الناس وسألته هذا السؤال نفسه وقلت: كيف سلمت أنت من أذى الناس دوني 
مع أن ما رُميت بسببه من القول فعنك أخذته كالقول بوحدة الوجود، فقال: الذنب 
أهل  الخاصة من  إلاّ  يفهم مقاصدي  فلم  الكلام،  بابن عم  الناس  ذنبك، لأني كلّمت 
المعرفة، وأنت تبسطت في بيان آرائك حتى طمع فيها كل قارئ، وهذه أمور لا يطّلع 
على مغزاها إلاّ من رزق طريق الكشف واليقين، ولا ينتفع بها إلاّ من أحاط بأكثر كلام 

العقلاء ووقف على مضمون مصنفات الحكماء.



161 �أحلام اليقظة

ولقد كان هذا الحلم صحيحاً، فإني أردت أن أحيي ما انطمس من العلم بعد أن 
رأيت الجهل فاشياً كما وصفت لك، فضحيت بنفسي وتحرّيت جهد استطاعتي التأنق 
الطريق على طلاب الحقيقة،  يبعد  البيان، حتى لا  العبارة وسهولة الأداء ووضوح  في 

وأستطيع التأثير في القارئين والسامعين.

على أني مع ذلك لم أقّرص في الاحتياط، أمّا من جهة بياني الشفوي فكنت أحاول 
أن أسحر السامعين وأجلب قلوبهم لأنتقي منهم تلاميذ ذوي فضل أكشف لهم أسرار 
العلم، وكنت أسعى ألاّ أثير كوامن الريبة في نفوس الظاهريين، فأتّقي في كشف آرائي، 
وكنت إذا هبطت مدينة أحرص على زيارة علمائها والتودد إليهم، وأجلس في آخر الناس 
وأطيل الصّمت، فإذا تكلمت أنطق بكل هدوء وسكينة، وإذا سُئِلتُ عن المعارف العالية 
لا أشير أبداً إلى أني أغى بالفلسفة، وإذا طلبوني للتدريس أجعل عنوان درسي باباً من 
أبواب الفقه أو الأصول أو الكلام، ثم أزيد المسألة تدقيقاً على نحو ما يفعله أمهر العلماء 
في نظرياتهم، حتى أتوصل بالأخير إلى نشر الحقائق العلمية وبيان المعارف الحقيقية في 

الوجود والتوحيد والنبوة والإمامة ومعاد الناس وبقائهم بعد الموت.

إلى  أن يصل  يستطيع  أحداً  فما أحسب  مؤلفاتي  التحريري في  بياني  وأما من جهة 
مغازي ما أرمي إليه من دون أن يتلقاها مني مشافهة أو من أحد تلامذتي الموفقين أو 
تلاميذ تلاميذهم، مع ما بالغت فيها في كثير من المواضع من وضوح العبارة وسهولة 
المتقدمين،  الفلاسفة  عادة  على  والإيماء  الرمز  فيها  تعمدت  التي  المواقع  غير  البيان، 
والسر في ذلك أن المباحث المثبّتة  في الدفاتر المكتوبة ليست الفائدة منها إلاّ مجرد الانتباه 
والإحاطة بأفكار ذوي الأنظار، لتجعل الطالب مستعداً لسلوك سبيل المعرفة والوصول 

إلى الأسرار إن كان ممن يقتدي بطريقة الأبرار.

أنا: إذاً مع هذا الاحتياط كيف رُميتَ بما رميت به؟ وأغلب الظن أنك لو بسطت 



درا�سات وبحوث فل�سفية162

آراءك كل البسط لما كان مجال لطعن الطاعنين، كما أنك لو تعمدت اللّغز فيها كالمؤلفين 
السابقين لبعدت عنك أنظار المهاجمين، فلما سلكت طريق الوسط طمع في فهم كلامك 

المتطفلون على مائدة العلم وفتح لهم مجال الظنون.

هو: ليس الأمر كما تظن؛ فقد ذكرت لك أن بعض الأمور والمعارف لايمكن أن 
تصل إليها الأفهام من المقال مهما كان واضحاً فضلًا عن الكتابة والنقوش على الورق 

ما لم يتذرّع السالك بالمجاهدات العقلية والتوجه إلى الله تعالى بتصفية الباطن.

لها  معاداة  والإلحاد  بالكفر  الفلسفة  في  باحث  كل  يرمون  المساكين  والظاهريون 
فالذي  الداماد  السيد  أستاذنا  وأما  ومذاهبه،  الباحث  رأي  على  يطّلعوا  لم  وإن  وعناداً 
حفظه عن أنظار الناقمين أنه كان يتكتّم حتى في العناية بمسائل الفلسفة، على أن له من 

مقام رفيع ومنزلة اجتماعية مهابة ما يوقف المغرضين عند حدهم.

أنا: إذاً كان غرضك من نشر الفلسفة ما ذكرت أولاً، وقد وطّنت نفسك على أن 
منهم  عاينت  قد  وأنت  الناس  على  اللّوم  تكثر  فلماذا  الحداد  بألسنتهم  الناس  يسلقوك 
الفلسفة  حقائق  إلى  الوصول  عن  أكثرهم  وقصور  والعرفان  الحكمة  لأهل  معاداتهم 

وأسرارها؟

هو: ليس قصورهم مما يدفع ذماً أو يقّرص من لوم، مع أنهم مطالبون بالإنصاف 
وعدم التسرع في الطعن بما لا يعلمون إذا سلّمنا أنهم لم يكونوا مسؤولين عن تقصيرهم 

في المعرفة وعدم سلوكهم طريق أهل الله الأصفياء.

على أنهم مسؤولون عن ذلك؛ فإن معرفة الله تعالى وعلم المعاد المطلوبين في الشرع 
ليس المراد بهما الاعتقاد الذي يتلقاه العامي أو المتفقه وراثة وتلقفاً من طريق التقليد أو 

من طريق تحرير الكلام والمجادلة أو من مجرد البحث البحت.



163 �أحلام اليقظة

ثم إن حملاتي التي تشير إليها أرمي بها شيئاً آخر على الأكثر، إنما أقصد إلى تقليل 
خصومي والتأثير في تلاميذي والآخذين بطريقتي حتى لا يتأثروا بأقوال الظاهريين، 

فإني أكشف بذلك نواياهم وجهلهم.

نشر  ضرورة  وتقتضيها  المصلحون  يتبعها   – بالخصوم  التنديد  طريقة   – وهذه 
الإصلاح، ألم تقرأ القرآن الكريم وما فيه من تقريع للكافرين ومن لا يدخل في زمرة 

المؤمنين؟

أنا: إن الإنسان من جبلته الاعتداد بنفسه وبأفكاره، فإذا رزقه الله تعالى شيئاً من 
الفهم والقدرة على ملاحظة الأشياء يتطاول؛ فيظن الظنون في نفسه فلا يشعر بنقصانها، 
وأنتم – معاشر الفلاسفة – لماذا أكثرتم من الوصية في عدم إذاعة الفلسفة لغير أهلها، 
أليس ذلك خوفاً من النفوس الضعيفة ألاّ تصل إلى مقاصدكم؛ فترميكم بالمروق عن 
الدين، حتى قلت أنت في مقدمة الأسفار: »واقتد بقول سيد الكونين أمير المؤمنين: لا 
»فعليك  ثم قلت:  فتظلموها«،  أهلها  فتضلوها، ولا تمنعوها  أهلها  تؤتوا الحكمة غير 
به  وأوصى  قرره  كما  الحيّة  للأنفس  إلا  واستيداعها  وإياك  الميتة،  الجلود  عن  بتقديسها 

الحكماء الكبار«.

أحد  لكل  جعلت  منها  وبإكثارك  المبسطة،  الواضحة  الكتب  لهذه  بتأليفك  وأنت 
الطمع في قراءتها واكتناهها كما قلت سابقاً، فأفشيت ما أوصيت بإخفائه، فكنت أنت 

الذي فتح الباب على نفسه.

هو: إنما نوصي بتلك الوصية خوفاً على النفوس الضعيفة من أن تضل عن الصواب 
وشفقةً عليها من سوء فهم مغازي الحكماء، لا خوفاً منها أن ترمينا بما نحن براء منه، ولا 

ينبغي لمن يتكل على الله تعالى أن يخشى الناس.

أنا: إذاً لماذا الجزع والتقيّة؟



درا�سات وبحوث فل�سفية164

العقل،  بنور  والاستنارة  الحكمة  يعادون  فئة  من  ونتقي  نجزع  إنما  نحن  هو: 
ويخاصمون المفكرين العقلاء على كل حال خوفاً على ما عندهم من جاه عريض ومنزلة 
بين سواد الناس، أولئك هم المفتونون بالدنيا، فيضلّلون العوام والضعفاء والبلهاء عن 

عمد وعناد، فيحولون دون انتشار العلم وإذاعة الحقائق.

وحب  العناد  داء  قلوبهم  في  ليس  ومن  والمستضعفين  المغفلين  نخشى  ولسنا 
الشهوات.

ألا أذكر لك بعض حوادث هؤلاء المغفلين المسلّية.

أنا: لا بأس.

بالواسطة وهو )الملا محراب علي(  هو: بعد أن أفتى بعضهم بكفر أحد تلاميذي 
على القول بوحدة الوجود خرج هارباً بحياته من إيران حتى إذا وصل متنكراً إلى كربلاء 
ودخل الحرم رأى شيخاً مكباً على ورده من التسبيح، ولما أصغى إليه سمعه يسبح بلعن 
الملا صدرا والملا محراب علي، فعرف أن خبر الفتوى قد سبقه إلى هنا، فأعجبه أن يكشف 

لهذا المسكين غفلته، وسأله وهو لا يعرفه طبعاً:

ــ هل تعرف الملا محراب علي؟

ــ لا.

ــ فلماذا تسبّه وتسب الملا صدرا بتسبيحك.

ــ إنّه يقول بوحدة )واجب الوجود( تبعاً لأستاذه المذكور.

أمثالك  من  باللعن  حقيقان  إنهما  الوجود(!؟  )واجب  بوحدة  يقولان  عجيب!  ــ 
المؤمنين.

وهنا شعر المطارد المسكين الملّا بالخيبة؛ إذ كان هذا مبلغ فهم هؤلاء المغفلين؛ فلم 



165 �أحلام اليقظة

يفرق هذا الجاهل بين وحدة الوجود ووحدة واجب الوجود، فخرج هارباً من أرض 
تعتبر الموحّدين مشركين والمؤمنين كافرين انقياداً لأولئك المعاندين.

المتأخرة،  العصور  في  فلسفته  رواج  يرى  لو  وتمنيت  رقدتي،  من  انتبهت  هنا  وإلى 
وكيف أثر جهاده في الإصلاح الذي كان ينشده.



درا�سات وبحوث فل�سفية166

)9( ع�شق الظرفاء

الحق أن صاحبنا المرحوم المولى صدر الدين الشيرازي من عظماء الفلاسفة الإلهيين 
الذين لا يجود بهم الزمن إلاّ في فترات متباعدة من القرون، وقد مضى حتى الآن على 
وهو  الفترة  هذه  في  جاء  من  الإسلامي  العالم  في  نعرف  ولم  عام  ثلثمائة  من  أكثر  وفاته 
إنه  عنه:  يقال  أن  منهم  المتقدم  فخر  فإنما  بعده  جاء  من  وكل  غباره،  يشقّ  أن  يستحق 
يفهم أسرار كلامه، أو إنه من تلاميذه ولو بالواسطة، فتجد أساتذة الفن يفخرون أنهم 
يتّصلون به في سلسلة التلمذة، حتى أنهم يبالغون في العناية بحفظ أسماء أشخاص هذه 

السلسلة على نحو العناية برواية الحديث الشريف.

حسين  محمد  الشيخ  الحجة  الجليل  المحقق  الأعظم  أستاذنا  أن  ذلك  من  وأكثر 
الأصفهاني المتوفى سنة 1361هـ))) وهو هو في منزلته العلمية التي لا تجارى في هذا الفن 
سمعت أنه كان يقول: »لو كنت أعلم أحداً يفهم أسرار كتاب الأسفار لشددت إليه 
الرحال أين ما كان في أنحاء المعمورة لأدرسه عليه«، وكأنّ شيخنا يريد بهذا أن يفتخر 
بأنّه بلغ وحده إلى درجة من العلم أدرك فيها أنه عاجز عن اكتناه كل أسرار الأسفار، أو 

يريد أن يقول: ليس أحد يفهمه غيري.

بالكمباني  المعروف  التجار  معين  حسن  محمد  الحاج  ابن  محمد  الحاج  ابن  حسين  محمد   (((
العلم  أساطين  كبار  على  النجف  في  تخرّج  والفلاسفة  المجتهدين  أجلّاء  من  )1296–1361هـ( 
قيّمة  له مؤلفات  النجف  أكابر أساتذة  الشيخ الآخوند الخراساني وعُدّ من  والاجتهاد وفي طليعتهم 
الشيخ  المرحوم  عنه  والعرفان والأدب. وقد كتب  والتفسير والحكمة  الكلام  كان مشاركاً في  حيث 

المظفر دراسة مستفيظة منشورة. معجم رجال الفكر والأدب في النجف للأميني 1: 134.



167 �أحلام اليقظة

وعلى كل حال فمن مميزّات هذا الرجل العظيم زيادة على سمو تفكيره وحرية  رأيه 
وصراحته في تسجيل أفكاره، واعتداده بعقله، وإن خالف رأيه، جميع الناس حتى كان 

يقول: )المتبع هو البرهان وإن كان فيه أحداث قول لم يقل به أحد(.

السفر  في  ذكرها  التي  المسألة  الأدبية  شجاعته  فيها  ظهرت  التي  المباحث  ومن 
الظرفاء  بعشق  والفتيان للأوجه الحسان(، ويعني  الظرفاء  الثالث تحت عنوان )عشق 
لازم  بل  ممدوح  وأنه  وجوده،  إلى  فذهب  خاصة،  الغلمان  من  للملاح  العفيف  الحب 
لمن أراد السلوك إلى الله تعالى، واستعمل في هذه المسألة البيان الواضح الأخاذ، وآراؤه 

الجريئة فيها تعد من المآخذات عليه عند الناس.

فلذا أستمحيكم العذر في أن أستحضره في حلمي هذا التاسع لاستعراض رأيه في 
هذا الموضوع الشيق، وأنا واثق أنه سوف لا يشجع العشّاق على الاستزادة من ولههم 
أنه  الهوى وله عقل، وإن كنت أظن  الوقوع في محنة  يغري الخلّي على  أو جنونهم، ولا 
بالوحشة  يحسون  وهم  أنفسهم  على  يقبعون  الذين  العاشقين  بعض  رؤوس  سيطلع 

عندما يفتضح سرهم.

* * *

تهيّأوا! الآن أحضره في )حلم اليقظة(، فلأستفهم منه!

ــ هل تسمح لي – أيها المولى الجليل – بالسؤال عن رأيك في عشق الظرفاء، على ما 
يشاع عنك؟

هو: سل ما بدا لك.

أنا: أو تأذن بإذاعة حديثنا بين الناس؟

هو: أي مانع من ذلك؟



درا�سات وبحوث فل�سفية168

أنا: لقد اتفق لي أني أطلعت بعض المتفقّهين الأفاضل على هذا الموضوع من كتابك 
الأسفار، وكان درسنا الفقهي في جواز النظر، فأظهر الشماتة بك إذ يسجل قلمك مثل 
هذا الرأي الغريب، وطلب بإلحاح أن يذاع هذا الموضوع في الصحف السيارة انتقاماً 

منك لأجل أن تفضح آراؤك حتى لا يغتّر الناس بك.

هو: إني لأرغب في إذاعة آرائي العلمية حتى يعم الانتفاع بها، ومن يسجل رأيه 
في كتاب مثل الأسفار أتراه يحرص على كتمانه؟ ولا ينبغي أن يكتم ألاّ على أهل الجلود 

الميتة.

أنا: إن ما يسجل من الآراء يصبح ملكاً مشاعاً لجميع القراء، فمن لنا باختيار من 
نرغب فيه منهم، ولو احتطنا فاستعملنا الرموز فلا يمنع ذلك من قراءة من يتخيل أنه 
قادر على حلها، فتكون المصيبة أعظم، فأرجو أن تجيبني بالصراحة التي استعملتها في 

كتابك، أفصحيح أنك تستحسن هذا العشق؟

والحب  الجميلة  الصورة  بحسن  الشديد  الالتذاذ  أعني  العشق  هذا  إن  نعم!  هو: 
ينبغي  لا  التركيب  وجودة  الأعضاء  وتناسب  اللطيفة  الشمائل  فيه  وجدت  لمن  المفرط 
الشك بحسنه وأنه ممدوح، ويدل على ذلك النظر الدقيق وملاحظة الأمور عن أسبابها 
إنه رذيلة، فيذمه  العالية، وغاياتها الحكمية، ولا نصغي إلى من يقول:  الكلية ومباديها 
نحو  على  موجوداً  نجده  لأنـّا  والعاطلين،  البطالين  فعل  من  يجعله  إذ  مساويه  ويذكر 
وجود الأمور الطبيعية في نفوس أكثر الأمم من غير تكلّف وتصنعّ، فهو لا محالة من 
جملة الأوضاع الإلهية التي يترتب عليها المصالح والحكم، فلابد من أن يكون مستحسناً 

ممدوحاً.

أنا: ماذا تقصدون من كونه مستحسنا ممدوحاً؟ أتقصدون أنه ممدوح عند العقلاء 
أي أنه من القضايا المشهورات التي تطابقت عليها آراء العقلاء كحسن العدل والإحسان 



169 �أحلام اليقظة

فإن الواقع يكذّبه، وأنت نفسك ذكرت اختلاف الحكماء فيه على أقوال كثيرة، وربما كان 
اختيارك هو القول النادر من بينها؟

أم تقصدون أنه ممدوح في الشريعة المطهرة فقد اعترف أحد العلماء من اتباعك وهو 
الحكيم الشهير السبزواري))) في حاشيته على الأسفار بأنه ممنوع منه شرعاً، وعلى كلٍّ لم 

يثبت هذا المدح في الشريعة حتى على نحو الرمز والإشارة.

الأدلة  طريق  من  لا  عقلي  طريق  من  إثباته  ولكن  شرعاً،  ممدوح  أنه  أقصد  هو: 
اللفظية.

أنا: كيف؟

هو: تقدم ذكر الطريق.

أنا: لم أفهمه.

هو: ألسنا قلنا: إنه موجود على نحو وجود الأمور الطبيعية في نفوس أكثر الأمم 
من غير تصنع! هذا هو طريقنا العقلي إلى إثبات أنه ممدوح شرعاً، لأنا نعلم أن الله تعالى 
لا يخلق شيئاً في جبلة النفوس إلاّ لحكمة جليلة وغاية صحيحة، والعشق لا شك أنه 
الأمور  كسائر  نفسه  في  وموجود  الطبع  اللطيف  القلب  الرقيق  الإنسان  عليه  جبل  مما 
اكتساباً لوجوده في نفوس الأكثر، فيكون من  التي تكتسب  العادات  الطبيعية، لا من 

الأمور المستحسنة المحمودة عند الله التي تترتب عليها مصلحة عامة للبشر.

المذمومة قد  النفسية  الصفات  بأن الحسد والغضب ونحوهما من  أنا: ألا تعترف 

))) الشيخ ملا هادي ابن ملا مهدي بن هادي بن مهدي الملقب بـ)أسرار( والمشهور بالسبزواري 
ولد في سبزوار سنة 1212هـ وتوفي بها سنة 1289هـ، علم متضلّع بالعلوم العقلية متفردٌ بتدريس 
الحكمة والفلسفة الإشراقية. اشتهر من مؤلفاته منظومته في الفلسفة. أنظر مراقد المعارف للشيخ محمد 

حرز الدين 1: 340.



درا�سات وبحوث فل�سفية170

خلقها الله تعالى في جبلة البشر، ولعل وجودها في نفوس الناس أكثر بكثير من وجود 
العشق، فهل تقولون بحسنها أيضاً، إذا كان هذا مناط حسن الأشياء عندكم.

هو: نحن لم نجد أحداً ممن له قلب رقيق وطبع لطيف وذهن صاف ونفس رحيمة 
خالياً عن هذا العشق في أوقات عمره، بينما نجد سائر النفوس الغليظة والقلوب القاسية 
والطبايع الجافة من بعض الأمم خالية عن هذا النوع من الحب، وإنما اقتصر أكثرهم على 
سائر  طباع  في  كما  الجنسية  الشهوة  لإشباع  طلباً  للرجال  والنساء  للنساء  الرجال  محبة 

الحيوانات المرتكزة فيها هذه الشهوة.

ومن هنا يأتي الافتراق بين العشق وبين ما قست عليه من الصفات الذميمة؛ فإنها 
لأجل  شيطانية  مبادئ  الصفات  هذه  مبادئ  لأن  الغايات،  ثم  المبادئ  في  معه  تختلف 
والجبروت  والكبرياء  النفس  حب  مبدأه  والغضب  الحسد  مثل  أن  إذ  دنيئة،  غايات 
الغير وظلمه  العدوان على  الذي لا يحب الخير لغيره، وغايته  القلب وقساوته  وغلظة 

وسلب نعمته من مال أو منزلة واحترام وعز ونحو ذلك.

أما العشق فهو يقع من مبادئ فاضلة لأجل غايات شريفة، وهذا يحتاج إلى شرح 
والآداب  والصنايع  العلوم  تعليم  لها  التي  الأمم  نفوس  أكثر  نجد  فلأنا  المبادئ  أما 
الدقيقة  العلوم  فيهم  قوم  والروم وكل  والشام  والعراق  فارس  أهل  مثل  والرياضات 
منشأه  الذي  اللطيف  العشق  هذا  عن  خالية  غير  الحسنة  والآداب  اللطيفة  والصنايع 
استحسان شمائل المحبوب، فهو منبعث كما قلنا آنفا عن القلب الرقيق والطبع اللطيف 

والذهن الصافي والنفس الرحيمة.

وتهذيبهم  الصبيان  وتربية  الغلمان  تأديب  من  عليه  يترتب  فلما  منه  الغاية  وأما 
اللطيفة  والأشعار  الحميدة  والآداب  الدقيقة  والصنايع  الجزئية  العلوم  وتعليمهم 
الموزونة والنغمات الطيبة والقصص والأخبار والحكايات الغريبة والأحاديث المروية، 



171 �أحلام اليقظة

إلى غير ذلك من الكمالات النفسانية، فإن الأطفال والصبيان إذا استغنوا عن تربية الآباء 
والأمهات فهم بعد محتاجون إلى تعليم الأساتذة والمعلمين، وحسن توجههم والتفاتهم 

إليهم بنظر الإشفاق والتعطف.

فمن أجل ذلك أوجدت العناية الإلهية في نفوس الرجال البالغين رغبة في الصبيان، 
وتعشقاً ومحبة للغلمان الحسان الوجوه ليكون ذلك داعياً إلى تأديبهم وتهذيبهم وتكميل 
لما خلق الله تعالى هذه الرغبة والمحبة في أكثر الظرفاء والعلماء  نفوسهم الناقصة، وإلاّ 

عبثاً وهباءً.

ونحن نشاهد ترتب هذه الغايات التي ذكرناها، فلا محالة بكون وجود هذا العشق 
في الإنسان معدوداً من جملة الفضائل والمحسنات، لا من جملة الرذائل والسيئات.

أنا: لقد تبسطت أيها الشيخ الجليل في هذا البيان، ولم يعهد فيك مثل هذا التطويل 
والتوضيح في المسائل الدقيقة، ولكن يظهر أن الموضوع اعتبرته خطابياً، فأردت أن تؤثر 

في مشاعر تلاميذك، وإلاّ فما أحسبه يقف هذا البيان أمام الحساب الدقيق.

هو: لقد ادعيت عظيمًا!

أنا: أرجو العفو إذا كنت قد أخطأت، ولكن ألا تتفضل باستماع ما عندي.

هو: الحق يجب أن يصغى إليه، ونحن لا ننظر إلى من قال بل إلى ما قيل.

أنا: أمّا أنك لم تجد أحداً ممن له قلب لطيف خالياً عن هذا العشق فأظنك تعترف 
أنه استقراء ناقص، لأنك لا شك لم تختبر واحداً من آلاف الناس من الذين شاهدتهم 
الذين لم ترهم، بل فضلًا عن الأمم  البعيدة  البلدان  بعينك في بلادك، فضلًا عن أهل 

السابقة على عصرك الذين لم يحصهم إلاّ الله تعالى.

يكن معروفاً في  لم  النوع  الغلمان، ولعل هذا  أنك حصرت كلامك في عشق  على 



درا�سات وبحوث فل�سفية172

الأمم الخوالي على الوجه الذي تذكره، ولم يعرف ذلك في الأمة العربية حتى أيام الدولة 
العباسية عندما تم الامتزاج بالأمم الأخرى، ولو كان من الأمور الطبيعية والأوضاع 
الإلهية لما تخلف عن أحد ولا عن أمة، ولم يختلف عصر مع عصر، وقد اعترفت أنت 
بعدم وجوده في بعض الإمم باعتبار أنهم من أهل القلوب الغليظة والطباع الجافة، فهل 

تجد أن لا مصلحة في تربية أبنائهم وتأديبهم.

وأما ما ذكرته من ناحية المبادئ فنقول كلمتنا فيه: إنّا نعرف أن الله تعالى خلق في 
الإنسان غرائز ثابتة لمصالح جليلة في حياته وبقاء نوعه كالغريزة الجنسية، وغريزة حب 
التفوق والسيطرة وحب البقاء وشهوة الأكل والشرب وأمثالها، وهذه الغرائز موجودة 
في كل إنسان وإن اختلفت قوة وضعفاً في أفراده، وليست هذه الغرائز توصف بالحسن 

ولا بالقبح، لأنها ليست من الأفعال للإنسان، وليس في قدرته إزالتها عن نفسه.

ولكن هذه الغرائز تتطلب من الإنسان أن يشبعها وتلح عليه دائمًا أن يسكّن من 
يذم  قبيح  تارة يكون من طريق صحيح حسن، وأخرى من طريقة  شّدّتها، وإشباعها 
عليه، كإشباع الشهوة الجنسية بالنكاح الشرعي أو إشباعها بالزنا ونحوه، فالذي يمدح 

عليه الإنسان أو يذم هو الفعل الذي به إشباع شهوته.

المتأججّة  كالنار  نفسه  في  فتبقى  ما؛  لسبب  شهوته  إشباع  للإنسان  يتأتى  لا  وقد 
تلهب عواطفه للاندفاع، فيلتجئ إلى كبتها والضغط عليها، فتصبح كالنار تحت الرماد 
أن  الإناء لابد من  زاد ضغطه على تحمّل  إذا  والبخار  الإناء،  المضغوط في  كالبخار  أو 
ينفّس عن نفسه فيفتح له طريقاً للخروج ولو من غير النافدة الطبيعية إذا امتنعت عليه، 
عنها،  للتنفيس  الطبيعية  النوافذ  الشهوة  إشباع  طرق  وتعتبر  المكبوتة،  الغرائز  وهكذا 
كان  وإن  للتنفيس،  أخرى  نوافذ  له  يفتح  أن  من  لابد  النوافذ  هذه  عليه  امتنعت  فإذا 
للتنفيس، بل على الأكثر لا يشعر بذلك، وقد  نوافذ  بأنها  من غير شعور من الإنسان 



173 �أحلام اليقظة

اعتلال في  أن يحدث  مثل  الغرائز،  التعبير عن  بطرق  الطبيعية  النوافذ غير  نسمّي هذه 
الصحة أو اختلال في التفكير أو غضب وهم شديدان أو تأّمل من كل حادثة وإن كانت 
اعتيادية، أو بكاء لأي سبب تافه أو استهانة بالناس ومقت لهم  أو الانعزال والوحشة 
منهم ونحو ذلك، وهذه طرق للتعبير عن أكثر الغرائز المكبوتة كالغريزة الجنسية وحب 

التفوق والسيطرة.

وقد تختص الغريزة الجنسية بطرق أخرى للتعبير مثل الالتذاذ الشديد بالموسيقى 
والغناء أو بشرب الخمر أو بتربية الحيوانات والحدب عليها أوباللعب بالطيور أو القمار، 
وهذه الطرق تصير مع الزمن عادة للإنسان لا يسهل عليه تركها لاسيما إذا كان تعلقه بها 

يبلغ إلى حد الغرام، وإن تمكن بعد ذلك من إشباع شهوته بطريقها الطبيعي.

ولعل الغرام بالملاح إذا كان حباً عنيفاً هو أحد الطرق للتعبير عن الغريزة الجنسية 
الواله، وبهذا يفترق عن الحب غير العفيف  المكبوتة وإن كان بغير شعور من العاشق 
في  النزاهة  يدعون  الذين  العشّاق  بعض  نصدّق  فنحن  الجنسية،  الشهوة  إشباع  لغاية 
حبهم لاسيما إذا كانوا ممن يتورعون في المحارم ويستنكرون الموبقات؛ فيكون عشقهم 

طريقاً للتنفيس عن الشهوة المكبوتة وللتعبير عنها وإن كان بغير شعور.

قررتم  كما  الفاضلة  المبادئ  تلك  من  يحصل  العشق  أن  نسلم  لا  البيان  هذا  وعلى 
وإن اصطحب رقة الطبع وخفة الروح وصفاء النفس وسجاحة الخلق، وليس بالبعيد 
أن تكون هذه الصفات من آثاره لا من مباديه، ومبدأه الحقيقي تلك الغريزة الجنسية 
المكبوتة، فإذا عشق المرء اتصف بهذه الصفات لا أنه اتصف بها فسببت له العشق، وهذا 

ما يسمى في صناعة المغالطة بإيهام الانعكاس.)))

))) مصطلح في علم المنطق من باب المغالطات المعنوية وهو أن يقع الخلل في الجزأين معاً وذلك 
بأن ينعكس موضعهما فيجعل الموضوع محمولاً وبالعكس، أو يجعل المقدم تالياً وبالعكس وأكثر ما يقع 



درا�سات وبحوث فل�سفية174

والآداب  اللطيفة  والصنايع  الدقيقة  العلوم  فيهم  قوم  كل  إن  هنا:  قلتم  أنكم  ثم 
الحسنة لا يخلون عن هذا العشق، وهذا اعتراف منكم بأنه يحصل بتأثير التربية، فليس 
هو من الأمور الطبيعية والأوضاع الإهية حتى يستكشف بذلك أنه موجود في الإنسان 

لحكمة جليلة ومصلحة نافعة.
وأما الغاية التي تفضّلت بها للعشق العفيف فهي من العجائب، فإن هذا العشق كما 
يكون للغلمان يكون للنساء، فما الحكمة والمصلحة في عشقهن عندك؟ هل هي التربية 
أيضاً؟ على أن الملاح من الغلمان الذين يُعشقون هم أقل القليل فيهم، فمن لذوي الوجوه 
الدميمة المساكين؟ فهل خلق الله تعالى هذا العشق في نفوس الرجال لتربية فئة قليلة من 
الصبيان وأهمل هؤلاء المحرومين من الجمال وهم الأغلب ليحرموا من الكمال أيضاً؟ 
أفكان ذلك بقاعدة أن الله جميل يحب الجمال؟! حقيق بهم أن يصرخوا بالاحتجاج على 
هذه الإهانة والحرمان، وأغلب الظن أنك – يا سيدي – كنت تتمتّع بجمال فاتن؛ فلم 

تشعر بهذه الصفة كما يشعر بها أمثالي.
الآباء  نفوس  في  خلق  لما  تعالى  الله  إن  فيها:  يقال  أن  فيمكن  التربية  مصلحة  أما 
فروع  من  هو  الحب  وهذا  النوع  بقاء  لحكمة  أبنائهم  على  والشفقة  الحب  والأمهات 
عنها  الآباء والأمهات  فإن عجز  الأبناء،  تربية  فإنه كاف في حصول  الجنسية   الغريزة 
بأنفسهم هيأوا بداعي الشفقة المربين والمعلمين بالأجر المناسب كما هي عادة البشر إلى 
يومنا هذا، ولا تحتاج هذه المصلحة إلى خلق العشق للغلمان في نفوس الرجال ومهمة 

التعليم موجودة من القديم كسائر المهن التي يطلب بها الرزق.
هو: إني لأنكر أشد الإنكار أن يكون مبدأ العشق هو الشهوة البهيمية، لأن المحبوب 

في الأمور الحسيّة ومثاله: لما كان كل عسل أصفر وسيّالاً فقد يظن الظان أن كل ما هو أصفر وسيال 
فهو عسل، وأمثال هذه الأمور يقع الغلط فيها كثيراً عند العامة. المظفر، المنطق: 434.



175 �أحلام اليقظة

في الحقيقة ليس هو الجلد واللحم ولا شيئاً من البدن، بل لا يوجد في عالم الأجسام ما 
تشتاقه النفس وتهواه بل المحبوب صورة روحانية موجودة في غير هذا العالم، فالصورة 
بالعرض،  معشوق  فهو  الصورة  ذو  وهو  الخارجي  الأمر  وأما  بالذات  المعشوقة  هي 
نفس  فتتحد  الأجرام،  صفات  من  لا  النفوس  صفات  من  العشق  أن  ذلك  في  والسر 
النفس  واتحاد  المعقول  العاقلة بصورة  النفس  اتحاد  نحو  العاشق بصورة معشوقه على 

الحساسة بصورة المحسوس كما شرحناه في مبحث اتحاد العاقل والمعقول.
وذلك الاتحاد يحصل بعد تكرر المشاهدة وشدة الفكر والذكر حتى تصير صورة 
يدل على  ما  العشاق  وقد وقع في حكايات  العاشق  نفس  متمثلة حاضرة في  المعشوق 
ذلك كما روي أن مجنون ليلى كان مستغرقاً في خياله، فجاءته ليلاه ونادته: )يا مجنون، أنا 

ليلى(، فلم يلتفت إليها وقال: )لي عنك غنى بعشقك( وقال أحد الشعراء:
بدناأن��ا مَ��ن أه��وى ومَ��ن أه��وى أنا ِحَ��لَ��لْ��ن��ا  روح����ان  ن��ح��ن 
أبرص�تَ��ن��ا)))ف�����إذا أبر�ص�تَ���ن���ي أبر�ص�تَ���هُ أبر�ص�تَ���هُ  إذا  و 

إلى  ذلك  بعد  يفتقر  لم  الحقيقي  المعشوق  هي  المتمثلة  الذهنية  الصورة  كانت  وإذا 
أبداً، كما قال  حضور جسم الحبيب والاستفادة من شخصه، بل الحبيب حاضر عنده 

الشاعر:
تغيبُ)))خيالُكَ في عَيني وذكرُكَ في فَمِي فأينَ  قَلِبي  في  ومثواكَ 

))) البيتان للحلّاج، وهو أبو المغيث الحسين بن منصور بن محيي البيضاوي، ولد عام )244هـ 
– 858م( في قرية الطور في الشمال الشرقي من مدينة البيضاء من مدن مقاطعة فارس بإيران إلى الشمال 
من مدينة شيراز، نزل واسط بعد مقتل أبيه ثم قصد تستر )شوشتر( على نهر كارون ثم وصل بغداد 
وأخذ عن الجنيد البغدادي، ألقي عليه القبض بتهمة القرمطة سنة 301 هـ وقتل معلقاً بحبل ببغداد 

مدة ثلاثة أيام.
))) ينسب البيت إلى أبي الحكم الإشبيلي دفين مراكش، ويلحق به البيت التالي:

ى ف���أن���تَ ب��قَ��ل��ب��ي ح����اضٌر وق��ري��بُلإنْ غبتَ عن عَيني وشطَّ بكَ النوَّ



درا�سات وبحوث فل�سفية176

بل التحقيق إنه لا يوجد وصال في هذا العالم ولا تصل ذات إلى ذات في هذه النشأة 
أبداً وإنما هو القرب في المكان فقط، ولذلك كلما قرب الحبيب من العاشق يجده لا يزال 

بعيداً، كما قال الشاعر:

المتباعدُ)))ولو كانَ مَن أهواه بيَن جَوانحي ا  أُّهي منيّ  ادنُ  لقلتُ 
بل يزداد شوقاً وهياماً بالقرب، ألا ترى أن العاشق إذا اتفق له ما كان غاية ما يتمناه 
وهو الدنو من معشوقه ومحادثته تمنى ما هو فوق ذلك وهو الخلوة به بغير رقيب، فإذا 
سهل ذلك تمنى المعانقة والتقبيل، فإن تيسر ذلك تمنى الدخول في غطاء واحد والالتزام 
بجميع الجوارح في أكثر ما ينبغي، ومع ذلك فالشوق بحاله بل يتضاعف ويتضاعف 

معه الاضطراب كما قال أحد العشاق:

مشوقةٌ بعدُ  والنفسُ  تـدانأعانقُها  العنـاق  بعـدَ  وهـل  إليها 
حَ���رَارَتي تَ���زُولَ  كي  ف��اه  الهيجـانِوألثم  مـنَ  ألقـى  ما  فيـزدادُ 
سوى أن يرى الروحـين يتّحـدانِ)))كـأن فـؤادي ليـس يُشفي غليلـَهُ

فلو كان الاتصال البدني غاية العشق لانتهى أهله بالوصال والقرب.

فإني  ذلك  الأخّاذ، ومع  الأسلوب  المولى بهذا  أيها  علينا مشاعرنا  لقد ملكت  أنا: 
العلمية،  الحقائق  في  العشّاق  وأوهام  الشعراء  لخيال  قيمة  أجد  ولا  رأيي،  على  أصّر 
التعبير عنها عند  الغريزة الجنسية نقول: هو أحد طرق  فإنّا إذ نقول: إن العشق مبدأه 
كبتها من غير شعور من العاشق، وليس معنى ذلك أن العشق يكون إشباعاً لها، وكذا 
الوصال المجرد لا يكون إشباعاً لها، بل يزيد في كبتها، فكيف يسكن من سورتها؛ ولذا 
كان الوصال يلهب نار العاطفة كما قرّرتم، وهذا دليل لنا، ولا يسكن من ثورة العاطفة 

))) لم نتوثق من نسبة البيت إلى قائله.
))) نسبت هذه الأبيات إلى الحلّاج، وقد أشرنا إلى ترجمته.



177 �أحلام اليقظة

إلاّ الإشباع بالطريق الطبيعي، فيبطل الحب عنده كما اشتهر عند العشاق: )إن الحب إذا 
نكح فسد(.

والصورة  العاشق  بين  الاتحاد  وأنه  العشق  معنى  تصوير  في  نضايقكم  لا  ونحن 
الروحانية للمعشوق التي هي المعشوقة بالذات، فهذا شيء آخر لا ينافي ما نقول ولا 
العشق  غاية  من  ذكرتموه  فيما  إشكالنا  عن  تجيبونا  لم  أنتم  ثم  العشق،  بمبدأ  له  علاقة 

للغلمان.

هو: لا أكتمك أن ما ذكرنا من الدليل كان إقناعياً على طريقة أهل البحث والجدل، 
وهذه عادتنا نحن في أكثر مقاصدنا الخاصة حيث نسلك أولاً مسلك القوم في أوائل 
الأبحاث وأواسطها، ثم نفترق عنهم في الغايات لئلا تنبو الطباع عما نحن بصدده في 
أول الأمر، بل يحصل لهم الاستيناس به، ويقع كلامنا في أسماعهم موقع القبول إشفاقاً 

بهم كيما نتمكن بالأخير من بيان مقصدنا من طريق إشراقي مستمد من نور الحق.

أنا: هل لكم في هذا الأمر طريق إشراقي؟

هو: نعم تقريباً.

أنا: تفضلوا علينا ببيانه!

هو: يطول شرحه، وأخشى ألاّ يدرك مغازيه من لم يتنوّر بنور الأحوال.

أنا: ولو بالإشارة، والله تعالى هو الهادي لسواء السبيل.

هو: مما يجب أن يعلم أولاً أن المشايخ أمروا مريديهم في الابتداء بالعشق للسلوك 
العرفاني لأن العشق العفيف أوفى سبباً في تلطيف النفس وتنوير  القلب، ولأنه يترك 
النفس فارغة عن جميع هموم الدنيا إلاّ هّماً واحداً وهو الاشتياق إلى رؤية جمال إنساني 
فيه كثير من آثار جمال الله وجلاله حيث أشار إليه بقوله تعالى: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا الإنسان ِيف 



درا�سات وبحوث فل�سفية178

أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ﴾)))، فيجعل النفس لينة شيقة ذات وجد وحزن وبكاء ورقة قلب وفكر 
كأنها تطلب شيئاً باطناً مختفياً عن الحواس، فتنقطع عن الشواغل الدنيوية، ويعرض عما 
سوى معشوقه، فلأجل ذلك يكون الإقبال على المعشوق الحقيقي وهو الله تعالى أسهل 
على صاحبه من غيره؛ فإنه لا يحتاج إلى الانقطاع عن أشياء كثيرة بل يرغب عن واحد إلى 
واحد، فينبغي استعمال هذا العشق العفيف الذي هو العشق المجازي في أواسط السلوك 
العرفاني وفي حال ترقيق النفس وتنبيهها عن نوم الغفلة ورقدة الطبيعة وإخراجها عن 
ذات  وصيرورتها  الإلهية  بالعلوم  النفس  استكمال  عند  وأما  الحيوانية،  الشهوات  بحر 
ملكة الاتصال بعالم القدس فلا ينبغي لها عند ذلك الاشتغال بهذا العشق لأن مقامها 
صار أرفع؛ فيكون منها قبيحاً معدوداً من الرذائل، ولذا قيل: )المجاز قنطرة الحقيقة( 

وإذا وقع العبور إلى الحقيقة فالرجوع إلى القنطرة مرة أخرى يكون قبيحاً مستهجناً.

الجهالة  ورقدة  الغفلة  نوم  من  التنبه  هو  العشق  هذا  من  الأقصى  الغرض  فيكون 
إلى  الجسمانية  الأمور  من  وتترقى  الفعل  إلى  القوة  من  لتخرج  مدة  بها  النفس  ورياضة 
تعالى  الله  لقاء  إلى  وتتشوق  الكلية،  الدائمة  الأمور  محاسن  إلى  ومنها  النفسانية  الأمور 
ولذات الآخرة ولتعرف من هذه الدلالات شرف جوهرها وكمال عنصرها ومحاسنها 
وصلاح معادها، وذلك لأن جميع المحاسن وكل المشتهيات المرغوبة للنفس التي نراها 
البهية  للصور  ومثلا  الأخروية  المحاسن  على  دلالات  جعلت  الأجسام  ظواهر  على 
وإذا  الروحانية  المحاسن  إلى  حنتّ  المحاسن  هذه  إلى  النفس  نظرت  فإذا  الروحانية، 
وصلتها تعمقت في إدراك كنهها فتنتزع منها صوراً روحانية صافية عن المواد، ولا تزول 
هذه الرسوم والصور وإن غابت تلك الأجسام ذات الصور عن مشاهدة الحواس، ثم 
إذا قويت النفس وصارت إلى مقام العقل انتقلت معها الصور من ذلك المقام إلى ما فوقه 

))) التين 95: 4.



179 �أحلام اليقظة

فصارت معشوقاتها باقيات صالحات وهي صور كلية دائمية عقلية متحدة بها لا يخاف 
فراقها ولا دثورها  أبد الآبدين.

وأيضاً لما كان الإنسان الصغير أنموذجاً عما في الإنسان الكبير- أعني العالم كله لأن 
العالم كله كتاب الحق الجامع وتصنيف الله الذي أبرز فيه كمالاته الذاتية ومعانيه الإلهية 
وما كتاب الإنسان إلاّ مجموعة مختصرة فيه آيات الكتاب المبين- فمن عشق  الإنسان 
الكتاب  يسهل عليه مطالعة   الاعتبار  بنظر  آياته ومعانيه  فيه وتدبر في  وتأمل  الصغير 
الكبير ويسهل معها العروج إلى مطالعة جمال الله وجلال أحديته؛ فيرى الكل منطوياً في 

كبريائه مضمحلًا تحت أشعة  نوره وضيائه.

وهكذا ظل صدر المتألهين مستمراً في هذا البيان الغريب وأنا أخشى التعليق عليه 
خوف أن يطعنني بأني لم أدرك مغازيه لأني لم أتنوّر بنور الأحوال حتى استيقظت فزعاً 

مرعوباً.



درا�سات وبحوث فل�سفية180

)10( �سريان الع�شق في جميع الموجودات

به  اللائق  – يغمره الحب والعشق لكماله  – بوجوده الخاص  الكون  كل شيء في 
حباً شعورياً أو لا شعورياً يسيطر على حركاته وحياته، بل هو السر في حياة المخلوقات 

وبقاء أنواعها.

على  متكاتفة  أجزاءها  نجد  الذرة  وهو  أصغرها  من  المخلوقات  في  ابتدأنا  فإذا 
أجزاء  على  تحتوي  كيف  قلبها  في  المستقرة  نواتها  إلى  فانظر  العميق،  الشوق  أساس 
متماسكة مصمدة يشد بعضها بعضاً خشية الانفلات، فتؤلف بذلك قوة يعجز عن فلّها 
وتفكيكها أقوى المخلوقات في التدبير والعقل، وهو الإنسان، ولّما توفق أخيراً بحيلته 
إلى تفكيكها بعض الشيء ملأت الدنيا – على صغرها الذي تقتحمه العيون بل المكبرات 
– صراخاً وعويلًا في قنبلتها الذرية، فأحرقت الأخضر واليابس، وانتقمت أشد نقمة 

عرفها التاريخ من هذا المخلوق الذي تحداها وتجرأ على إفلاتها.

ثم هي – هذه الذرة – تحوي أيضاً أجزاء أخرى صغيرة تحوم حول نواتها بسرعة 
فائقة التي تعطينا الكهرباء والضوء والدفء وما إليها عشقاً والتياعاً لا تملّ من دورانها 

السريع في دأب ونظام دقيق، وهي التي يسمّونها الإلكترونات.

ينعم  الذي  الجزيء  وهو  قليلًا،  منها  أكبر  هو  ما  إلى  الذرة  بناء  من  انتقلنا  إذا  ثم 
بوجود عدة ذرات في كيانه وجدناه يتمتع في أجزائه وتركيبه بنعمة الشوق الذي ألّف 
كيف  نجد  ذلك  وبعد  وقوة،  سيادة  ذات  مستقلة  وحدة  فكوّنها  ذرّاته،  متفرقات  بين 
الحب  فيها  زاد  وكلّما  ذاتها،  في  هو  الذي  الحب  بسبب  الجزئيات  من  الأجسام  تتألف 



181 �أحلام اليقظة

تراصت وأعطت للجسم المؤلف منها صلابة وقوة ومتانة وكثافة.

أفق  إلى  ننتقل  الأجسام،  وبناء  الذرّة  أفق  من  أوسع  أفق  إلى  طوافنا  في  ننتقل  ثم 
الحب  بهاجس  سنشعر  فإنا  والجامدة،  الحيّة  الأجسام  لنفحص  لعيوننا،  المرئي  الكون 
فيها يسيطر على جميع حركاتها، وينظّم حياتها، ويعطيها الاستمرار في أنواعها، وما هذه 
الجاذبية في الأجرام السماوية إلا نوع من أنواع هذا الحب الذي يهيمن على الموجودات.

***

هذه إشارة مجملة إلى حكاية الحب في الموجودات وتقريبه إلى الأذهان، هذا الحب 
الذي يذهب إليه بعض أرباب الفلسفة القديمة، وطبقناه نحن على الرأي الحديث في 
بناء الأجسام وذراته وجاذبية الأجرام السماوية. فماذا ترى يكون هذا الحب في ادعاء 

هذا القائل؟

أتراه من باب التعبيرات المجازية لتقريب التأثيرات الطبيعية، فشبه تطور الوجود 
تلك  كانت  وإن  الإنسان،  في  المعروف  بالحب  للمؤثرات  والانقياد  والتأثير  فيها 

المخلوقات خالية من الحياة والشعور اللذين بهما قوام الشوق؟

أو أنه يدعي الحب الحقيقي ولكن لا يشترط فيه الحياة والشعور، ويفرض ذلك 
فالنبات  بها،  المعقول  التعليل  يعسر  إذ  الموجودات،  في  الطبيعية  الظواهر  تلك  لتعليل 
والحيوان – مثلًا – لهما ميل طبيعي إلى النحو الذي هو كما لهما، فينمو كل منهما استجابة 
كمالها  إلى  الميل  هذا  لها  الجمادات  وكذلك  شعورية،  لا  استجابة  كانت  وإن  الميل  لهذا 

المناسب لها.

أو أنه يدعي أن الموجودات كلها حتى الجمادات لها حياة وشعور وحس مناسب 
لها، فلها شوق ورغبة إلى الكمال اللائق بها، غير أن الحب في الإنسان يقترن بالاختيار، 



درا�سات وبحوث فل�سفية182

الميول  فيه من  أفعاله وآثاره الاختيارية، وإن كان  تأثير معه في ظهور  فيكون للاختيار 
والإرادة  الاختيار  منطقة  إلى  ما لا يصل  تكون عن حس وشعور  أيضاً  التي  الطبيعية 
الجسمي  والنمو  والتغذية  والتنفس  الدموية  الدورة  أعمال  مثل  الموجودات،  كباقي 

ونحوها؟

هذه ثلاثة فروض محتملة في ادعاء الحب في الموجودات قاطبة ثم قد يتوسع السائل، 
فيستفهم عن المحبوب ما هو أو من هو؟ ثم قد يسأل: ألها محبوب واحد، أو لكل نوع 
من الموجودات محبوب خاص تسعى للوصول إليه، أو لكل موجود عدة ميول وأشواق 

ولكل منها محبوب خاص؟

البحث  أعماق من  فتدخل في  الفلسفة،  دقيقة تجيب عنها بعض كتب  أسئلة  هذه 
بعيدة الغور قد لا تصل إليها رشاء أكثر العقول، وأنا أستميح القراء عذراً لو أضطر 
إلى التعمق في البحث والتعقيد عندما تخون اللغة لاسيما لغة القلم عن التعبير عن بعض 
عن  التعبير  إلى  الكاتب  فيلتجئ  النفس،  لوحة  في  مرسومة  هي  كما  والخواطر،  المعاني 
حاشية المعنى ليرمز إليه على أنه يجب ألاّ أفرض القارئ من الطبقات الذين تخفى عليهم 

أسرار الكلام.

***

استعرضت هذه الفكرة الخاطفة عن الحب العام في الموجودات بين يدي هذا الحلم 
العاشر مع صاحبنا صدر المتألهين فرأيت لو أتمكن من تقريب تفكيره عن الحب العام 
في هذا الحلم، ولا أضمن أن آتي بجميع بياني واضحاً مفهوماً لكل أحد لما قدمت من 

السر في ذلك.

وقد امتنع علّي شيخنا صدر المتألهين هذه المدة، فمضت فترة طويلة على مفارقتي له 



183 �أحلام اليقظة

بعد الحلم الأخير، وكأنه استشعر مني محاولة استدراجه إلى الخوض في دفائن الفلسفة 
ودقائق في البحث لا يصلح إذاعتها بين العامة بالأسلوب الواضح، وإلى مناقشة آرائه 
أتراه طاوعني الآن لأني أعرضت عن تلك  الناس، وما أدري  التي يؤاخذ عليها عند 

المحاولة في هذا الموضوع.

بهجة  أعظم  في  وهو  الحلم،  شهود  في  لي  فحضر  الم��رة  هذه  طاوعني  لقد  نعم! 
ن عن لذّة عقلية دائمة وعن جمال قدسي طافح على نفسه العاشقة للكمال،  واستبشار ينّام
وهو  القديسين،  تسبيح  ربه  ويسبح  العارفين  مناجاة  يناجيها  نفسه  إلى  منقطع  به  وإذا 

يقول في مناجاته))):

)هلم أيها العارف نسبّح ونقدس لربنا، هلم يا أخا الحقيقة نقوم بالتهليل والتكبير 
ندعو قيّم العالم وناظم الملك والملكوت ورابط الناسوت باللّاهوت وصاحب الكبرياء 
والمعرفة،  الذكر  بنور  منشرح  وصدر  ذاكر،  ولسان  حاضر،  كئيب  بقلب  والجبروت 

ودمع ساكب.

بادر يا عارف، بروح شيقة ونفس زكية عاشقة لربها راجعة إليه حتى ننادي ربنا 
نداء  ونناديه  المتأدبين  المحبين  دعاء  وندعوه  الليالي،  ظلم  في  إليه  ونتضرع  خفيا  نداء 

الخاشعين ونتضرع إليه تضرع المشتاقين وخضوع المحتاجين المتذلّلين.

محيي  يا  القطيعة،  وألم  الفرقة  نار  عذاب  من  خلّصنا  أنت  إلاّ  إله  لا  سبحانك 
البركات  ومنزّل  الخيرات  الدارسات، ومعطي  القبور  من  الأرواح  وباعث  الأموات، 
أفض على نفوسنا لوامع بركاتك وعلى أرواحنا سواطع خيراتك، يا من إذا تجّىل لشيء 

خضع له.

يا من رش من نوره على ذوات مظلمة، وهياكل غاسقة في ليال مدلهمة، فنوّرها 

))) الأسفار 3: 135.



درا�سات وبحوث فل�سفية184

على  شوقه  بشعلة  قذف  من  يا  لقائه،  طلب  إلى  وساقها  جماله  إلى  وشوّقها  وصوّرها 
السماوات فهيّجها ورقّصها ودوّرها وأخضع كل من فيها بالتعشيق وطوّفها أسبوعا في 
كل سبعة آلاف سنة حول البيت العتيق – خلّصنا بنورك من ظلمات القبور ولا تعذب 
الأبلج  المنهج  على  أقدامنا  وثبت  الغرور،  ومعدن  الزور  عالم  أشباح  بعلائق  أرواحنا 

القويم والصراط الحق المستقيم، إنك أنت الجواد الكريم...( إلى آخر مناجاته.

فأصغيت إلى هذه الأنشودة الدينية والمناجاة الإشراقية التي تستقى من منبع فلسفته 
الموجودات وعلاقتها بمدبرها ولفت نظري  الكون وخلق  الوجود وآرائه في نظام  في 

ذكره لعشق الموجودات وشوقها إلى لقاء ربها ومعنى ذلك، فتوجّهت له بهذا السؤال:

أنا: هل تعتقدون أن جميع الموجودات عاشقة لربها؟

هو: نعم جميعها عاشقة لله سبحانه مشتاقة إلى لقائه والوصول إلى دار كرامته.

أنا: حتى الجمادات؟

هو: حتى الجمادات.

أنا: إن هذا لغريب، يصعب علينا أن نصدق أن الإنسان العاقل عاشق لربه فكيف 
يأتي لنا أن نصدق وجود العشق فيما يفقد الشعور بل الحياة.

من  فإنه  ذلك  إن كنت تخال  والشعور؟  الحياة  من  الجمادات خالية  أن  أتخال  هو: 
فإذا  إجمالها،  على  البسيطة  الظواهر  من  أبعد  إلى  نظرهم  يبعد  لا  الذين  الجمهور  خيال 
أطلقوا )الحيوان( فهموا منه ما له حس ظاهر وحركة إرادية وحركة منظورة من مكان 
إلى مكان، أما معاشر العرفاء فعندهم أن كل موجود حيّ وقد بينا في كتبنا مراراً أن الحياة 
سارية في جميع الموجودات لسريان الوجود فيها، لأنّا بينا أن الوجود حقيقة واحدة هي 
عين العلم والقدرة والحياة فكما لا يتصوّر موجود بدون طبيعة الوجود مطلقاً فكذا لا 



185 �أحلام اليقظة

يتصوّر موجود لا يكون له علم وفعل يناسبه وكل ما يعلم ويفعل بأي وجه كان فله 
حياة.

فإذا ثبت أن كل موجود سواء كان بسيطاً أو مركباً له حياة وشعور فلابد من أن 
نقول: إن له عشقاً وشوقاً.

أنا: هذا كلام لا يخرج من أن يكون فتوى بلا دليل ظاهر، على أنك بنيته على وحدة 
الوجود، والقول بها من أكبر المؤاخذات على فلسفتك، ولابد من أن تفسح لي المجال في 

فرصة أخرى لمناقشة هذا القول.

وهو  الموجودات،  عشق  أعني  العالي  الأمر  هذا  على  للبرهان  أنت  أمستعد  هو: 
يتطلب منك كثيراً من المعرفة والصبر والعلم بكثير من القضايا الفلسفية؟

أنا: أعفي الآن من الدخول في أبحاث لا أطيقها، ولكن نفس تصور أن الجمادات 
السخرية  النفوس  في  يثير  مما  عشقاً وشوقاً  لها  وأن  النباتات  وكذلك  وحياة  لها شعور 
والضحك، ويكفي هذا للطعن في هذه الفلسفة في أنظار العامة، وأيضاً كيف يقرّ لك 

الدين هذه الاعتقادات الشاذة!

أن  على  الدين  في  شيء  كل  تربطون  ولماذا  وسخريتهم؟  العامة  آراء  قيمة  ما  هو: 
الدين الإسلامي متى نهى عن الحكمة والتفكر؟

بل لو عقلتم وتدبّرتم في الآيات والروايات لعرفتم أن الدين الإسلامي قد حثنا على 
التفكر في خلق السماوات والأرض، ودعانا إلى الحكمة والبصيرة في حقائق الأشياء، ﴿
ا كَثيًرِا﴾))) والقرآن الكريم في خصوص مسألتنا صرح  ً َ خَيْر كْمَةَ فَقَدْ أُوتِي ِْح وَمَنْ يُؤْتَ ال
بما نقول، وهو المنبع الفياض لاعتقاداتنا وفلسفتنا، ولكنكم لا تفقهون، ألم يقل: ﴿وَإنِْ 

))) البقرة 2: 269.



درا�سات وبحوث فل�سفية186

تَفْقَهُونَ تَسْبيِحَهُمْ﴾)))، وقال: ﴿وََِّهِلل يَسْجُدُ مَا ِيف  ءٍ إلِاَّ يُسَبِّحُ بحَِمْدِهِ وَلَكنِْ لاَ  َْيش مِنْ 
وَاتِ وَمَا ِيف الأرَْضِ﴾))). َام السَّ

أترى أن التسبيح والسجود استعملا على نحو المجاز وهو يقول ﴿وَلَكنِْ لاَ تَفْقَهُونَ 
تَسْبيِحَهُمْ﴾،))) أم هي الحقيقة التي نقولها والتي يؤيدها البرهان والوجدان! ولم يتيسر 
حتى للشيخ الرئيس ابن سينا ولا لأحد ممن تأخر عنه إلى يومنا هذا تحقيق هذا الأمر 
إلاّ لأهل الكشف من الصوفية، فإنه لاح لهم بضرب من الوجدان وتتبع أنوار الكتاب 
والسنة إن جميع الأشياء حي ناطق ذاكر لله مسبح ساجد له كما نطق به القرآن العزيز، 
ونحن بحمد الله تعالى عرفنا ذلك بالبرهان والإيمان جميعاً؛ فاختص هذا الأمر بنا بفضل 

الله وحسن توفيقه.

أنا: إن الشيخ الرئيس وضع رسالة مستقلة في عشق الموجودات، فكيف تقول: لم 
يتيسر ذلك.

هو: ما ذكره الشيخ الرئيس في تلك الرسالة لا يفيد إثبات معنى العشق في البسائط 
التي سماها غير حية إلاّ على ضرب من التشبيه ولم يذكر في الرسالة ولا في غيرها ما يثبت 
لموضوعه  عاشق  أنه  ذكر  الذي  العرض  في  أو  الجسمانية  الطبيعة  في  الشعور  من  ضرباً 
وادّعى فيه الظهور وهو من أخفى الأشياء وأدقها، وأنت تعلم أن إثبات العشق بدون 
في  الحقيقي  العشق  بوجود  نقول  ونحن  أكثر  لا  تسمية  مجرد  كان  فيه  والشعور  الحياة 

الموجودات قاطبة.

أنا: لنعد إلى حديث الآيتين الكريمتين والعشق، أترون أن للمخلوقات أيضاً لساناً 

))) الإسراء 17: 44.
))) النحل 16: 49.

))) الإسراء 17: 44.



187 �أحلام اليقظة

تنطق به كما كان لها حياة وشعور، وذلك الذي يدل عليه لفظ التسبيح؟ وكيف يكون 
سجود الجمادات والنباتات ونحوها؟

تفقهون  لا  ولذلك  الكلام؛  نوع  من  ليس  المخلوقات  تسبيح  إن  لا!  لا!  هو: 
تسبيحهم، بل هو من نوع الانقياد والطاعة وتقديس خالقها وباريها بالخضوع والتعظيم، 
وليس التسبيح لغة هو قول: سبحان الله، وإن كان لقلقة  لسان فقط، بل هو تأدية ما 
كما  الإنشاء  وهذا  وتعظيمه،  الله  تنزيه  إنشاء  معناها  التي  الله(  )سبحان  كلمة  تتضمنه 
يكون باللفظ عند الآدميين يكون بالفعل والانقياد عند غيرهم مع الشعور به المناسب 
لذلك الموجود، كما أنّ السجود معناه الخضوع وإظهار العبودية، وإنما كان السجود عند 
الآدميين بهذه الأفعال المخصوصة المعروفة لأنها عندهم هي مظهر العبودية، ويتعارف 

عندهم الخضوع للعظيم بها، لا أن معنى السجود لغة هذه الأفعال المخصوصة.

ولئن كنتم تنكرون أن يكون لغير الحيوانات شعور وانقياد فبماذا يمكنكم تأويل 
مِلْنَهَا  َْح َ أَنْ ي بَالِ فَأَبَْني ِْج وَاتِ وَالأرَْضِ وَال َام ا عَرَضْنَا الأمََانَةَ عََىل السَّ هذه الآية الكريمة ﴿إنَِّ
الأمانة  الله  يعرض  فكيف  جَهُولاً﴾)))،  ظَلُومًا  كَانَ  هُ  إنَِّ الإنسان  لَهَا  َ وَحَم مِنْهَا  وَأَشْفَقْنَ 
على ما لا شعور له ولا حياة، وكيف يأبى حملها ثم يشفق منها من لا إدراك له، ثم إذا 
كان الإنسان ظالماً لنفسه وجهولاً إذا قبل الأمانة فبقرينة المقابلة يعلم أن الظلم والجهل 
منفيان عن الجبال والأرض والسموات؛ إذ أبين حملها والظلم والجهل إعدام ملكات 
العدل ومعنى ذلك  العلم وسلب الظلم هو  وسلب السلب إيجاب فسلب الجهل هو 
بالأخير يرجع إلى أن الملكات المقابلة لها ثابتة لهذه الأمور وهي – أي الملكات – العدل 

والعلم أو الحلم ولا تثبت هذه لما لا شعور له وحياة.

حية  وهي  )جمادات(  تسمونها  التي  من  والسجود  التسبيح  تستغربون  كنتم  وإذا 

))) الأحزاب 33: 72.



درا�سات وبحوث فل�سفية188

سليمان  نبيه  لسان  على  يقول  والله  الحيوانات  في  تقولون  فماذا  تعالى  الله  بإذن   تسعى 
﴾)))، فللطير منطق نحن لا نفقهه، بل يفقهه من علّمه  ِ مْنَا مَنْطقَِ الطَّيْر ا النَّاسُ عُلِّ َ ﴿يَا أَُّهي
َا  الله إياه وأيضاً تصرح الآية بحديث النمل وشعورها في قوله تعالى: ﴿قَالَتْ نَمْلَةٌ يَا أَُّهي
نُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ﴾))) وسليمان قد  َْحطمَِنَّكُمْ سُلَيَامْ النَّمْلُ ادْخُلُوا مَسَاكنَِكُمْ لاَ ي

فهم قولها بتعليم الله تعالى فتبسم.

أنا: إذاً كنا استطعنا أن نفهم أن لكل من الموجودات حياة وشعوراً مناسباً لها ولو 
بأنها عاشقة والهة، وأن  التصديق  الفهم إلى درجة  بنا هذ  يبلغ  التسليم لكم فكيف  في 
معشوقها هو الله تعالى، فهل تزيد في المعرفة على الإنسان العاقل، وليس كل إنسان له 

المعرفة بالله إلى درجة يكون عاشقاً للقائه.

بحَِمْدِهِ﴾))) وإذا لم تقنعك  يُسَبِّحُ  إلِاَّ  ءٍ  َْيش مِنْ  ﴿وَإنِْ  هو: أنسيت قول الله تعالى: 
هذه الآية الكريمة فنحن نلوح لك بالبرهان على هذا المقصد العظيم الدقيق، فإذا أثبتنا 
أن لكل موجود شعوراً وحياة فإن كل موجود ذا شعور يعشق ذاته وكمال ذاته قطعاً، 

لأن الوجود في نفسه خير لذيذ، وعليه فكل موجود عاشق لذاته ولكمالها.

ثم نقول: إن كمال كل معلول إنما هو بعلته، بل العلة في الحقيقة هي كمال المعلول 
وتمامه، فإذا كان الموجود عاشقاً لكماله فمعناه أنه عاشق لعلته، والله تعالى هو علة العلل 
فجميع  الموجودات،  جميع  كمال  لأنه  الموجودات،  لجميع  معشوق  فهو  غيره  علة  بل 
الموجودات بحسب ما لها من الكمالات اللايقة بها طالبة لكمالات واجب الوجود لذاته 
متشبهة به في تحصيل ذلك الكمال، فالباري تقدست أسماؤه هو غاية جميع الموجودات 

))) النمل 27: 16.

))) النمل 27: 18.
))) الإسراء 17: 44.



189 �أحلام اليقظة

ولا  الجسماني  للعالم  حادث  حدوث  أمكن  ما  والمعشوق  العشق  ولولا  مراتبها  ونهاية 
تكون متكون في عالم الكون والفساد فلا يخلو شيء من الموجودات عن نصيب من المحبة 
الإلهية والعشق الإلهي والعناية الربانية ولو خلا ذلك لحظة لانطمس وهلك فكل واحد 
عاشق للوجود وطالب لكمال الوجود نافر عن العدم والنقص وكل ما هو مطلوب فإنما 
يمكن حفظه وإدامته بما هو تمامه وكماله فالمعلول لا يدوم إلاّ بعلته لكونها كماله وتمامه 
والحرارة لا تنحفظ ولا تدوم إلاّ بحرارة أقوى منها والنور لا يكمل إلاّ بنور أكمل منه 
ذاته ومحقق  منه وهو علته ومديم  أقوى  بما هو  إلاّ  ناقص لا يصير كاملًا  فكل وجود 
هويته وكل ناقص يتنفر عن نقصه وينزع منه إلى كماله ويتمسك به عند نيله والحصول 
عليه فيكون كل شيء لا محالة عاشقاً لكماله مشتاقاً إليه عند فقده فالعشق حاصل للشيء 
دائمًا سواء في حال وجود كماله أو في حال فقد ذلك الكمال وأما الاشتياق والميل فإنما 
يحصلان للشيء حال فقدان الكمال وما الغرائز الموجودة في النفوس الحيوانية والإنسانية 
إلاّ من نوع ذلك الحب والعشق الإلهي إلى الكمال كحب البقاء والغريزة الجنسية وحب 
الموجودات أعلى  التفوق والاستعلاء وحب الاستطلاع مما يطول شرحه وكلما كانت 

وأشرف كانت محبوباتها ألطف وأعلى. 

من  مرتبة  لها  لأن  صورها  إلى  الشوق  من  مرتبة  لها  الأولى  الهيولى  حتى  نقول  بل 
الوجود وحظاً من الكون وإن كانت مرتبتها في الوجود مرتبة ضعيفة لأنها عبارة عن 
واتحاد  الوجود  في  بالصورة  المادة  اتحاد  بها  المتحدة  عليها  الفائضة  الأشياء  وجود  قوة 

الجنس الفضل في الماهية.

والإرادة  العلم  مع  متحد  واحد  الوجود  وسنخ  الوجود  من  نحو  لها  كان  وإذا 
والقدرة من الكمالات اللازمة للوجود أينما تحقق وكيفما تحقق فيكون لها نحو من الشعور 
بالكمال شعوراً ضعيفاً على قدر ضعف وجودها الذي هو ذاتها وهويتها، فتكون لأجل 



درا�سات وبحوث فل�سفية190

الناقص لها طالبة للوجود المطلق الكامل الذي هو مطلوب ومؤثر  شعورها بالوجود 
بالذات للجميع، ولما كان كل ما حصل له بعض من الكمالات ولم يحصل له تمامه يكون 
مشتاقاً إلى حصول ما يفقد منه شوقاً بأزاء ما يحاذي ذلك المفقود ويطابقه وطالباً لتتميم 
ما يوجد فيه بحصول ذلك التمام فتكون الهيولى في غاية الشوق إلى ما يكملها ويتممها 

في الصور الطبيعية المحصلة إياها نوعاً خاصاً من الأنواع الطبيعية.

ولست أقول: إن فيها شعوراً حسب ما تشتاق إليه من جميع الكمالات العليا كيف 
الذي هو عين  الوجود  الذي لها من طبيعة  بالوجود  الشعور  وأن لها نحواً ضعيفاً من 
الكمالية وإن  الصور  قابلية الاستكمالات بحسب  لها  أن  الغرض  لكن  والسعادة  الخير 

كانت في أزمنة غير متناهية ومتدرجة من الأضعف إلى الأعلى.

فالهيولى بحسب ذاتها بذاتها لها شوق إلى صورة ما لخلوها في ذاتها عن صورة وإذا 
تحصلت بصورة كالذرة مثلًا فبحسب اعتبار تحصلها الخارجي بتلك الصورة المكملة لها 
لم يتم لها السلوة والاطمئنان والغنى، بل الشوق يحصل لها عند تنوعها وتحصلها بتلك 
الصورة إلى ما يزيد عليها من الكمالات التي في درجة ثابتة فيها وهكذا فإن كل صورة 
حصلت للهيولى ليست مما يغنيها عن الافتقار إلى كافة الصور بل إنما كفت حاجتها إلى 

نفسها فتبقى الهيولى ذات شوق وشهوة إلى سائر الصور.

للهيولى لم تخل بعد عن نقص ما وقصور ما وشر ما يكون  فكل صورة حصلت 
بالإمكان بإزائه من الكمالات والخيرات غير المتناهية لم يخرج بعد من القوة إلى الفعل 

إلا إلى قدرتنا...

الخيرات  وفيضان  الإضافية  الكمالات  بحصول  الاستعدادات  في  تترقى  وهكذا 
النسبية ويكون بحسبها التشوق المناسب لها إلى أن ينتهي إلى الكمال النفساني على مراتبه 
الكمال الأتم والخير الأقصى والصورة بلا  إلى  العقلي على مراتبه إلى أن يصل  والكمال 



191 �أحلام اليقظة

الحركات  عنده  فتقف  بلا عدم  والوجود  بلا شر  قوة والخير  بلا  والفعلية  مادة  شوب 
فيه  وتتم  الأشواق  له  وتنقطع  الانزعاجات  إليه  وتطمئن  الاضطرابات  لديه  وتسكن 

الخيرات.

أنا: هذا كلام أشبه ما يكون بالتخيلات ولا نستطيع أن نفهم كنهه فهل تريد أن 
تقول بنظرية التطور الحديثة وبقاء الأصلح؟

وا عنها في لغتكم. هو: لا أدري ما تقولون ولكن هذه هي الحقيقة ما شئتم فعّرب

أنا: نعود إلى الشيخ الرئيس فإنه مع عظمته الفكرية وكلامه في عشق الموجودات 
صرح في طبيعيات الشفا عن عشق الهيولى للصورة بأن هذا شيء لست أفهمه ثم بعد أن 
رّد هذا الشوق المدعى للهيولى قال: فمن هذه الأشياء تعّرس علّي فهم هذا الكلام الذي 
هو أشبه بكلام الصوفية منه بكلام الفلاسفة وعسى أن يكون غيري يفهم هذا الكلام 

حق الفهم فليرجع إليه فيه.

بالنسبة إلى مشايخي في العلوم وأساتيذي في  التأدّب  هو: إني لأجل محافظتي على 
معرفة الحقائق الذين هم أشباه آبائي الروحانية وأجدادي العقلانية لست أجد رخصة 
في كشف الحقيقة فيما أعترف مثل الشيخ الرئيس بالعجز عن دركه والعسر في معرفته 
بل رأيت السكوت عما سكت عنه أولى وأحق والاعتراف بالعجز عما عجز فيه أحرى  
وأليق لولا أني رايت هذا الأمر واضحاً عندي منقحاً لدي حتى أقترح علّي بعض إخواني 
في الدين أن أوضّح بيان الشوق الذي أثبته أفاخم القدماء من الحكماء وأكابر العرفاء من 

الأولياء وأنا أوضحته بقدر ما وسعني فليرجع إليه من أراد.

العرفاء  أكابر  من  القوم  ه��ؤلاء  مقاصد  أن  تظنوا  ألا  لكم  الأخري�ة  ووصيتي 
التخمينية  المجازفات  قبيل  من  البرهان  عن  خالية  المرموزة  وكلماتهم  واصطلاحاتهم 
القوانين  تطبيق كلامهم ظاهراً على  الشعرية حاشاهم عن ذلك، وعدم  التخيلات  أو 



درا�سات وبحوث فل�سفية192

الصحيحة البرهانية والمقدمات الحقة الحكمية ناشئ عن قصور الناظرين وقلة شعورهم 
بها وضعف إحاطتهم بتلك القوانين وإلا فمرتبة مكاشفات هؤلاء فوق مرتبة البراهين 
في إفادة اليقين، بل البرهان هو سبيل المشاهدة في الأشياء التي يكون لها سبب إذ السبب 
برهان على ذي السبب فكيف يسوغ كون مقتضى البرهان مخالفاً لموجب المشاهدة، وما 
أن  معناه  بالمشاهدة(  فقد كذبوك  بالبرهان  كذبتهم  )إن  قوله:  من  بعض  وقع في كلام 

تكذيبهم كان بما سميته برهاناً وإلاّ فالبرهان الحقيقي لا يخالف الشهود.



193 �أحلام اليقظة

م�صادر الحلم)))

)من مؤلفات العلماء(:

1. روضات الجنات للسيد محمد باقر الخونساري – طبع إيران.
2. الكنى والألقاب للشيخ عباس القمي – طبع العرفان صيدا. 

3. سلافة العصر )للسيد علي خان المدني الشيرازي(.
الدين الشيرازي( للشيخ أبي عبد الله الزنجاني  الفارسي العظيم )صدر  الفيلسوف   .4

)عضو مجمع اللغة العربية بدمشق( طبع دمشق.
5. ترجمة مختصرة له )عن صدر الدين الشيرازي(، مطبوعة في أول كتابه مفاتيح الغيب.

)من مؤلفاته المطبوعة في إيران(:
1. الأسفار الأربعة

2. شرح أصول الكافي
3. مفاتيح الغيب

4. الشواهد الربوبية
5. رسالة الواردات القلبية

6. رسالة الحدوث
7. رسالة القضاء والقدر
8. رسالة سريان الوجود

))) حرصنا على إثباتها كما أوردها الشيخ في المخطوطة دون زيادات.



درا�سات وبحوث فل�سفية194

9. رسالة إكسير العارفين
10.  رسالة في الحشر

11.  رسالة خلق الإعمال



195 �أحلام اليقظة

م�صادر التحقيق

الكتب

• القرآن الكريم.
• الاشتقاق لابن دريد.

لإحياء  البيت  آل  مؤسسة  نشر  الحكيم،  تقي  محمد  المقارن،  للفقه  العامة  الأصول   •

التراث قم 1399هـ.
• أعيان الشيعة، محسن الأمين، نشر دار التعارف بيروت بلا.

• البصائر والذخائر، أبو حيان علي بن محمد بن العباس التوحيدي المتوفى نحو 400 
هـ، تحقيق: وداد القاضي، دار صادر بيروت بلا.

• تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام، حسن الصدر، منشورات الأعلمي طهران بلا.
• تاريخ الفلسفة الإسلامية، هنري كوبان، مراجعة وتقديم: موسى الصدر، منشورات 

عويدات بيروت 2004م.
• تذكرة الأولياء )فارسي(، الشيخ العطار النيشابوري، طبعة باكستان بلا.

• التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية، عبد الرحمن بدري، وكالة المطبوعات بيروت 
1980م.

• تكملة أمل الآمل، السيد حسن الصدر، دار المؤرخ العربي بيروت 2008م.
• تنقيح المقال، الشيخ عبد الله مامقاني، المطبعة المرتضوية في النجف 1359 هـ.

• التوحيد، الشيخ الصدوق، جماعة المدرسين قم بلا.



درا�سات وبحوث فل�سفية196

• الحكمة المتعالية في الأسفار العقلية الأربعة، الملا صدرا الشيرازي، شركة دار المعارف 
الإسلامية طهران بلا.

• الحكمة والزهد في شعر أحمد الصافي النجفي، فوزي علاوي رستم الطائي، رسالة 
ماجستير في كلية الآداب الجامعة الحرة هولندا )غير منشورة(.

الذريعة إلى تصانيف الشيعة، أغا بزرك الطهراني، دار إحياء التراث العربي بيروت   •
2009م.

• السير والسلوك، رسالة منسوبة الى السيد مهدي بحر العلوم بلا.
• شعراء الغري، علي الخاقاني، المطبعة الحيدرية النجف 1954م.

• صحيح مسلم، نشر دار الفكر بيروت بلا.

• صفحات مطوية من تاريخ الحركة الإصلاحية، محمد حسن القاضي )مخطوط(.

• صفحات من تاريخ الأعلام في النجف، محمد حسن القاضي، مؤسسة المنار قم، بلا.

• طبقات أعلام الشيعة، أغا برزك الطهراني، المطبعة العلمية في النجف 1954م.

• فلاسفة الشيعة، عبد الله نعمة، دار الكتاب الإسلامي 1987م.

• قصة الإيمان، نديم الجسر، دار الكتب العلمية بيروت 1999م.
• الكشكول، محمد بن الحسين بن عبد الصمد بهاء الدين العاملي البهائي، تحقيق: طاهر 

أحمد الزاوي، دار إحياء الكتب العربية للحلبي بالقاهرة 1961م.
الطوسي  علي  بن  الله  عبد  السراج  نصر  لأبو  الإسلامي،  التصوف  تاريخ  في  اللمع   •
دار  القاهرة  سرور،  الباقي  عبد  وطه  محمود  الحليم  عبد  تحقيق:  هـ،   378 سنة  المتوفى 

الكتب الحديثة / مكتبة المثنى بغداد 1960م.
• ماضي النجف وحاضرها، جعفر محبوبة، دار الأضواء بيروت 1986م.

• مدخل في العلوم الإسلامية، مرتضى مطهري، دار الكتاب الإسلامي قم 2006م.



197 �أحلام اليقظة

• مدرسة النجف وتطور الحركة الإصلاحية فيها، محمد مهدي الآصفي، مطبعة النعمان 
النجف بلا.

• مراقد المعارف، الشيخ محمد حرز الدين، منشورات مكتبة سعيد بن جبير قم 2007م.
النجف  في  والتأليف  النشر  دار  مطبعة  التميمي،  جعفر  علي  محمد  الإم��ام،  مشهد   •

1372هـ / 1953م.
• مطارح النظر في شرح الباب الحادي عشر، صفي الدين الطريحي، تحقيق: محمد كاظم 

الطريحي، مطبعة الآداب النجف 1958م.
• معارف الرجال، محمد حرز الدين، منشورات مكتبة السيد المرعشي قم 1405هـ.

• معجم رجال الفكر والأدب في النجف، محمد هادي الأميني، الطبعة الثانية بيروت 

1992م.
• معدن الجواهر بتاريخ البصرة والجزائر نعمان بن محمد بن العراق، دار الفكر الحديث 

للطباعة والنشر بيروت 1987م.
• معراج نامه )إلهيات الشفاء(، ابن سينا، طبعة رشت بلا.

• المفصل في تاريخ النجف الأشرف، د. حسن الحكيم، منشورات المكتبة الحيدرية قم 
1427هـ.

• موسوعة النجف الأشرف، جعفر الدجيلي، دار الأضواء بيروت 1997م.
• النجف الأشرف مدينة العلم والعمران، محمد كاظم الطريحي، دار الهادي للطباعة 

والنشر والتوزيع بيروت 2002م.
• نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام، د. علي سامي النشار، دار المعارف 1965م.

• هكذا عرفتهم، جعفر الخليلي، المكتبة الحيدرية قم 1426هـ.



درا�سات وبحوث فل�سفية198

المقالات
شبكة  بندورة،  أبو  أنور  طفيل،  أبن  عند  يقضان  بن  حي  قصة  في  الفلسفية  الأبعاد   •

المعلومات 2006م.
• تحقيق نهج البلاغة واقتراح منهج جديد، عبد الرحيم حسن، شبكة نهج البلاغة، بلا.

• تطور الدرس الفلسفي في النجف، د. عبد الجبار الرفاعي، موسوعة النجف الأشرف 
للدجيلي.

• الحوزات الأخلاقية والعرفانية في النجف، عرفان محمود، موسوعة النجف الأشرف 
للدجيلي.

• علم الكلام، الدكتور محمود المظفر، منشور في مجلة النجف.

الكشف والشهود في مناهج الحوزة العلمية، كريم المحروس، شبكة ديوان العرب   •
2006م.

• مقدمة كتاب الاقتصاد فيما يتعلق بالاعتقاد للشيخ الطوسي، الدكتور محمود المظفر، 

إصدار جمعية منتدى النشر بالنجف 1399هـ.

م�ؤلفات وبحوث ال�شيخ محمد ر�اض المظفر

• ابن سينا وعلاقة الدين بالفلسفة.
• آراء صريحة، مخطوطة.

• أصول الفقه.
• تخميس الأزرية، منشورات الطبعة الحيدرية النجف 1370 هـ / 1950م.

• حاشية المظفر على المكاسب، تحقيق: جعفر الكوثراني، نشر حبيب، 1415هـ.

• حرية الإرادة والقضاء ومسألة القضاء والقدر، بحث نشر في مجلة النجف.

القاموسي، مخطوطة في  المظفر، صنعة وتحقيق: محمد رضا  الشيخ محمد رضا  ديوان   •



199 �أحلام اليقظة

مكتبتي. 
• عقائد الإمامية، مؤسسة الإمام علي 1417 هـ.

• فلسفة ابن سينا، مجلة البذرة العدد الخاص بالذكرى الألفية لابن سينا.
• الفلسفة الإسلامية، دروس الشيخ المظفر التي ألقاها على طلبة كلية الفقه بين عامي 
الكتاب  دار  مؤسسة  التبريزي،  الطباطبائي  تقي  محمد  إعداد:   ،)1962  –  1958(

الجزائري في قم 1413هـ.
• فلسفة الكندي، مجلة النجف، العدد الثالث السنة الخامسة.

• قطوف دانية، بحوث ومقالات للمظفر، دار الزهراء بيروت 1414هـ / 1993م.
• فلسفة الكندي، العدد الممتاز الصادر بمناسبة الذكرى الألفية للفيلسوف الكندي، 

مجلة النجف العدد الثالث رجب 1382هـ / كانون الأول 1963م.
• المثل الأفلاطونية عند ابن سينا، مجلة البذرة النجفية.

• المشاؤون والإشراقيون، مجلة العرفان.
• معجزة أمير المؤمنين  في علمه، مجلة النجف.

• مقدمة تحفة الحكيم للكمباني، المطبعة الحيدرية النجف بلا.
الرائد  مطبعة  النجف،  في  العقائدية  الدراسات  مركز  للأسفار،  الكاملة  المقدمة   •

2007م.
نجفية  آفاق  مجلة  القاموسي،  رضا  محمد  وتقديم:  إعداد  المظفر،  الشيخ  أوراق  من   •

العدد الثامن السنة الثانية 1428 هـ / 2007م وما بعدها.
• المنطق، منشورات المهدية 1408هـ.

• نظرية المعرفة عند الإمام علي، مجلة النجف.



درا�سات وبحوث فل�سفية200

المجلات وال�صحف

• البذرة، نشرة أصدرتها لجنة تآخي الطلاب في منتدى النشر في النجف.
• الدليل، رئيس تحريرها المرحوم الشيخ عبد الهادي الأسدي، النجف.

• الرسالة، أصدرها أحمد حسن الزيات، القاهرة – مصر.
العراق،  في  الإسلامية  للثورة  الأعلى  للمجلس  الإعلام  قسم  )جريدة(،  الشهادة   •

طهران.
• العرفان، رئيس تحريرها أحمد عارف الزين أصدرها في صيدا – لبنان.

• الفكر، رئيس تحريرها محمد جواد الغبان، بغداد.
• الكحلاء )جريدة(، رئيس تحريرها أحمد فائق، العمارة.

• المرشد العربي، أصدرها الشريف عبد الله الفضل، اللاذقية.
• الموقف الأدبي، اتحاد الأدباء العرب، دمشق.

• النجف، رئيس تحريرها السيد هادي فياض، النجف.
• الهاتف، رئيس تحريرها جعفر الخليلي، النجف.

• الهدى، أصدرها السيد عبد المطلب الهاشمي، العمارة.



الق�سم الثاني

الدرا�است والبحوث



202



203

(((نظرية المعرفة عند الإمام علي

وجوداً  الطبيعة  وراء  ما  أن  معرفة  بعد  الإنسان  تفكير  على  يعرض  شيء  أوّل  إن 
الوجود  هذا  معرفة  إمكان  عن  السؤال  هو  الموجودات  وخالق  الكون  إله  هو  مطلقاً 

المطلق وكيف يعلم.. ؟؟

وفي الجواب عن هذا السؤال اعتامت الأفكار على كثير من الجدليّين والمفكّرين: 
فمنهم من فرط فظنّ أن تنزيهه تعالى يقضي أن تنفي عنه كل معرفة ولا يجوز أن يعلم 
بحال، وهذا معناه: التعطيل، ومنهم من أفرط فزعم أنّه تعالى يُرى في الدنيا والآخرة 
أو في الآخرة فقط كالقمر ليلة البدر، وهذا معناه: التجسيم والتشبيه... إلى آراء ذهبت 

أشتاتاً وشيعاً.

والفلاسفة  الحكماء  من  المحققون  عليه  الذي  الصحيح  العلمي  البحث  ولكن 
المتأخرين انتهى إلى ما أوجزه الإمام في كثير من كلماته القدسيّة على النحو الذي ننبّه 

عليه فإن كلامه في هذا الموضوع يمكن تصنيفه في طوائف ثلاث يفسر بعضها بعضاً:

ما نفي فيه نفياً باتاً أن يكون المخلوقون يستطيعون معرفته تعالى كقوله: »عظم  	.1
ه  عن أن تثبت ربوبيّته بإحاطة قلب أو بصر« وقوله:»لا تناله الأوهام فتقدّره ولا تتوهّم

))) في عام 1376هج عقد في مدينة كراتشي الباكستانية برئاسة الأمير المهراج محمد أمير أحمد 
المحمدي الاحتفال العالمي بمناسبة مرور أربعة عشر قرنا على ميلاد امير المؤمنين الإمام علي بن أبي 
طالب وقد حضره وفد من علماء النجف ساهم به الشيخ المظفر وألقى هذه المحاضرة القيمة وقد 
نشرت في مجلة النجف بعددها الرابع من السنة الأولى الصادر بتاريخ 24 / رجب / 1376 الموافق 

25 / 2 /  1957 ص 7-3.



درا�سات وبحوث فل�سفية204

الفطن فتتصوّره« وقوله:»لا يدركه بعدُ الهمم ولا يناله غوصُ الفطن« وقوله:»لا يدرك 
بوهم ولا يقدر بفهم« إلى أمثال ذلك في كلماته المبثوثة في نهج البلاغة، وامتدح الملائكة 

على اعترافهم بالعجز عن معرفته.

ما جعل المعرفة أول الدين كما في الخطبة الأولى من النهج وما صّرح فيه بجواز  	.2
لا  »الظاهر  وقوله:  بحجّته«  لقلوبهم  والظاهر  بخلقه  لخلقه  »المتجلّي  كقوله:  المعرفة 

برؤية«.

ما جمعت بين النفي والإثبات مثل قوله: »لا تستلمه المشاعر ولا تحجبه السرائر«  	.3
وقوله: »لا تدركه العيون بمشاهدة العيان ولكنْ تدركه القلوب بحقائق الإيمان« وقوله: 
»فلسنا نعلم كنه عظمتك إلاّ أنا نعلم أنك حيٌّ قيّوم« وقوله: »لم يطّلع المعقول على تحديد 
صفته ولم يحجبها عن واجب معرفته« بعد أن يقول في هذه الخطبة »فلا عين من لم يره 
تنكره ولا قلب من أثبته يبصره« وهنا تكمن الدقّة في كلامه واللفتة الرائعة إلى أدق 
المعاني العلمية وأسماها تأمّل كيف لا تنكره العين وهي لم تره؟ وكيف لم يبصره القلب 

والمفروض أنه قد أثبته؟

لم  هدفه  في  السامي  مرماه  في  الدقيق  المعرفة  نظرية  في  الأمرين  بين  الأمر  هذا  إن 
الباحثون من الجدليّين والمفكّرين حتى ظهر للمتأخّرين من أقطاب الفلسفة  إليه  يهتد 
المغربية  الفلسفة  أقطاب  ومن  العظيم  الشيرازي  الدين  صدر  كالمولى  الإسلامية 

كالفيلسوف كانت وغيره فأحكموا أركانه وأشادوا بنيانه.

أن  هو  الإمام  إليه  يرمي  الذي  المعرفة  في  الوسط  من  المراد  أن  الظان  يظن  وقد 
العامّة  والمفاهيم  عنه  تعّرب  التي  بأوصافه  الاجمالية  المعرفة  أما  بالكنه  معرفته  المستحيل 
 :التي تحكي عنه فلا مانع منها، وهو الواجب من المعرفة، وقد يستشعر ذلك من قوله
»فلسنا نعلم كنه عظمتك إلاّ أنا نعلم أنّك حيٌّ قيّوم«. ولكن هذا المعنى بعيد من كلامه 



205 الدرا�سات والبحوث

بأنّ  فإنّه صّرح  التصوّرية لمفاهيم تحكي إجمالاً عن ذات الله وصفاته؛  المعرفة  إذا أردنا 
ه الفكر من صفته فهي ليست له حقيقة ولا تناله ولا تحكي عنه في الحقيقة  كل ما يتوّمه
الصفات عنه  نفي  تقع الأوهام على صفته« وقوله: »وكمال الإخلاص  كقوله: »لا 
لشهادة كل صفة أنها غير الموصوف وشهادة كل موصوف أنه غير الصفة« بل هو يقول: 
إذن كل  مردود عليكم«  لكم  فهو مخلوق  معانيه  بأدق  أوهامكم  تصوّرتموه في  ما  »كل 
تصوّر نتصوّره لمعناه مجملًا أم مفصّلًا فليس له حقيقة بل مردود علينا لأنه مخلوق لنا 
ومن صنع أفكارنا واختراعها إنه في الحقيقة على حد قوله: »لا تقع الأوهام على صفته« 

أبداً لا تفصيلًا ولا إجمالاً.

وعليه ما المراد من الرأي الوسط في نظرية المعرفة الذي لفت الإمام أنظارنا إليه؟ 
اسمحوا لي أن أشير إلى هذا البحث الدقيق وإن كان فيه جهد فكري عليكم قد لا يليق 
أن أفرضه عليكم في هذا الموقف لكني أعتقد أنكم تعذرونني بل تشاركونني فيما أطمح 
فيه من بيان عظمة الإمام في سبقه للأجيال اللاحقة له بأداء أدقّ الحقائق العلمية بأوجز 
عبارة وأروعها وأحكمها أداءً وبلاغةً ولعّيل أستطيع أن أتوفق لتقريبه إلى ذهن السامع 

وإن كنت لا أبلغ الغاية وتوضيحه.

سادتي:

علم  علمان:  العلم  لأن  بكنهه-  -أي  تعالى  معرفته  تستحيل  إنه  أولاً  أقول  أنا 
حصولي وعلم حضوري في اصطلاح الفلاسفة، والعلم الحصولي: هو المعروف لدينا 
من معنى العلم وهو أن تحصل صور الأشياء ومعانيها في أذهاننا، وهذا المعنى من العلم 
محض  وهو  به  الخاص  العيني  وجوده  إلاّ  حقيقته  ليست  لأنه  تعالى  حقه  في  يستحيل 
الوجود وصرف الوجود الذي لا يتناهى ولا يحدّ بحدّ محدود، وليس الوجود الخاص 
للشيء متعدداً حتى يمكن أن يفرض فيه أنه يوجد ثانياً في الذهن كما يمكن أن يوجد 



درا�سات وبحوث فل�سفية206

معنى الإنسان المبهم في الخارج تارة وفي الذهن أخرى لأن المتعّني بما هو متعّني يمتنع أن 
يتعّني ثانياً فكيف إذا كان لا يتناهى ولا يحدّ كل معنى نتصوّره لتمثيله تعالى في أذهاننا 
وأوهامنا فإنه معنى نحن نخترعه وننتزعه مخلوق لنا مردود علينا على حد تعبير الإمام 
التقدّم حتى التعبير عنه بأنه الوجود أو الموجود مخلوق مخترع لنا أما حقيقة الوجود وما 
أذهاننا وتسعه  يتعين في  أن  يعقل  فلا  المتعّني  الواقع  الذي هو  بكلمة وجود  إليه  نشير 

عقولنا.

أو  بالوجدان  يعبر عنه  قد  الذي  العلم الحضوري  العلم الحصولي وأما  هذا حال 
الكشف والشهود فهو كعلمنا بأنفسنا وأفعالنا وآثارنا فإن علمنا بها لا لأجل أن صورها 
نستحضرها كعلمنا بالأشياء الخارجة عن نفوسنا بل لأجل أنها حاضرة لذواتنا بذواتها 
بنفسه  حاضر  أيضاً  وفعله  لذاته  حاضر  شيء  كل  لأن  لذواتنا  حاضرة  ذواتنا  هي  بل 
لذاته لأنه من شؤون ذاته، وكل معلول حاضر بنفسه لعلته، فعلمنا بأنفسنا علم إحاطة 

وحضور أي أن يكون المعلوم حاضراً بنفسه لا بصورته.

مثلًا وليس  الجوع  أو  السرور  معنى  يعرف  بين من  كالفرق  العلمين  بين  والفرق 
فعلًا  جائع  هو  من  أو  بسروره  ويحس  فعلًا  مسرور  هو  من  وبين  جائعاً  ولا  مسروراً 

ويحس بجوعه.

وهذا النحو من الحضور والإحاطة بمعنى حضور الخالق لمخلوقه وإحاطة المخلوق 
بخالقه من أوضح المستحيلات وإلاّ لكان الخالق مخلوقاً والمعلول علة، بل المخلوقات 
هي الحاضرة لديه والمعلول من شؤون علّته فلها حصول تام عنده وليس له حصول 
تام عندها، وكيف يمكن أن يحيط المتناهي بما لا يتناهى! ولذا قال الإمام: »عظم أن 
تثبت ربوبيته بإحاطة قلب أو بصر«، وأوضح من ذلك قوله: »إنك أنت الله الذي لم تتناه 
في العقول فتكون في مهب فكرها مكيفاً ولا في رويات خواطرها فتكون محدوداً مصّرفاً« 



207 الدرا�سات والبحوث

وهذه كلمة بليغة رائعة ولفتة فلسفية دقيقة فإنها جمعت بين نفي العلمين: 

العقول  في  يتناه  لم  الذي  وج��وده  فإن  الحصولي  العلم  نفت  الأولى  الجملة  ففي 
يستحيل أن يكون مكيّفاً في مهب الفكر أي تكون له صورة فكرية هي من مقولة الكيف 
لأن الفكر لا يمكن أن يحدّ ويسع إلاّ ما كان محدوداً متناهياً كما في الأشياء المبهمة التي 

يصطلح عليها الفلاسفة بالماهيّات. 

وفي الجملة الثانية نفت العلم الحضوري لأنه لو أمكن أن يكون حاضراً لرويّات 
الخواطر كما تحضر لنفوسنا ذواتنا وأفعالها لكان محدوداً مصرفاً بينما أنه هو المتصّرف فينا 
الذي وسعتنا رحمته وبهرتنا قدرته وقهرنا سلطانه، وكذلك ينفي العلمين بقوله: »ولا 
تناله التجزئة والتبعيض ولا تحيط به الأبصار والقلوب« فالتجزئة والتبعيض بتحديده 
بالعلم الحصولي لأن التجزيء لا يكون إلاّ لما له أجزاء من جنس وفصل، والإحاطة به 
بالعلم الحضوري أفرأيت كلمات الإمام كيف تشير من قريب إلى هذه المعاني الفلسفية 

الدقيقة بعبارات بارعة دقيقة على اختلاف أسلوبها وألفاظها.

ونقول ثانياً بعد أن عرفت استحالة العلم بالله تعالى فإنه ليس معنى ذلك أن وجوده 
تعالى لا يكون مشهوداً لوجدان أحد مخلوقاته أصلًا بل لكل منها أن يلاحظ ذاته المقدّسة 
عن الحصر والتحديد والمنزّهة عن الأمكنة والجهات، لكن يلاحظها ويشاهدها على قدر 
ما يمكن للمفاض عليه أن يشهد ويلاحظ المفيض إذ إن كلاًّ من المخلوقات ينال من 
تجاه ذاته بقدر وعائه الوجودي له ويحوم منه بقدر ضعفه وقصوره وبقدر بعده عن منبع 
الوجود فإن لعظمته وسعة رحمته وشدة نوره النافذ وعدم تناهيه أقرب إلى كل أحد من 
كل أحد غيره كما قال تعالى: ﴿وَنَحْنُ أَقْرَبُ إلَِيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ﴾))) مبالغة في القرب 
وإن كان هو في العلو الأعلى من جهة كماله الأقصى فلا يمكن للمخلوقات مشاهدته 

))) ق 50:  16.



درا�سات وبحوث فل�سفية208

بكنهه والإحاطة بلا تناهيه لفرط نوره، كما لا يمكن للعين مشاهدة نور الشمس الباهر 
بل عجز المخلوقات عن مشاهدة نور الحق أعظم وأعظم، ولكن للمخلوق أن يشاهده 
من وراء حجب بواسطة مشاهدة نفس ذات المخلوق الذي هو فيضه تعالى ومن نور 
وجوده لأن وجود كل شيء ليس حقيقته إلاّ هويته الوجودية المرتبطة بخالقها فيشهد 
الإنسان ذلك من نفسه مشاهدة وجدان حضورية وقد يعبر عنها بالمعرفة اللدنية التي 

يتلقاها الإنسان مباشرة من نفسه وشعوره بها.

ولأجل أن كل شيء ممكن ليس حقيقته إلاّ هويّته الوجودية المرتبطة بخالقها قال 
إمامنا: »ما رأيت شيئاً إلاّ ورأيت الله معه«))).

وإلى هذه المشاهدة الوجدانية يشير الإمام بل يصّرح في جوابه لذعلب اليماني حينما 
تدركه  »لا  فقال:  تراه؟  وكيف  فقال:  أرى؟  لا  ما  أفأعبد  وقال:  ربك؟  أرأيت  سأله: 

العيون بمشاهدة العيان ولكن تدركه القلوب بحقائق الإيمان«))). 

ما  بخلقه«  لخلقه  »المتجّيل  قوله:  في  السّر  نعرف  أن  نستطيع  المتقدم  البيان  ومن 
أدقّها من كلمة! وفي قوله: »فلا عين من لم يره تنكره« لأنّه لم تره العين بمشاهدة العيان 
الشخص، والغرض عدم  ما تجّىل في وجود ذات  برؤية  تنكره  فإنّه لا  لاستحالة ذلك 
إنكار النفس لا العين وإرجاع الضمير إلى العين من لطف التعبير الدقيق لبيان أن عدم 

الإنكار من نوع المشاهدة الوجدانية التي يصحّ التعبير عنها بالرؤية ولكنها قلبية.

ومما تقدّم نستطيع أيضاً أن نعرف السر في قوله: »لم تحط به الأوهام بل تجّىل لها بها، 
وبها امتنع منها« فهو في الوقت الذي حكم بتجلّيه للأوهام أي مشاهدتها له حكم بعدم 

الأربعة 1: 117.  الأسفار    .1 المازندراني 3 /83 /  الكافي لمحمد صالح  ))) شرح أصول 
تفسير الميزان 8: 266.

))) نهج البلاغة 2: 99. بحار الأنوار 4: 53. الكافي 1: 98. جامع السعادات 3: 167. 



209 الدرا�سات والبحوث

إحاطتها به وسببها امتنع منها، والرائع الدقيق في هذه الجملة بيان أن السبب في امتناعه 
من الأوهام هو الأوهام نفسها مع تجلّيه لها، وهذا إشارة بل تصريح بما قلناه سابقاً: إن 
قصورنا وضعفنا وبُعدنا عن منبع الوجود هو الذي يحجبنا ويحط درجتنا عن الوصول 
إلى مشاهدة الحق مع تجلّيه ووضوحه فوق كل وضوح كما قال هو: »الظاهر فلا شيء 
فوقه، والباطن فلا شيء دونه« وإلاّ فليس في تجلّيه قصور تعالى عن ذلك علواً كبيراً ولا 
في وضوحه خفاء كما قاله: »أحق وأبين مما تراه العيون«. وهذا القصور في الممكن 

المخلوق ذاتي له يستحيل أن يزول عنه إلاّ إذا جاز أن يكون الممكن واجباً.

سادتي:

لقد أطلت عليكم على أن في الكلام مزيداً لا أجد من نفسي الرخصة للإفاضة فيه 
أكثر من ذلك، وكل هّمي إن صدقتني المحاولة أن أكشف تطبيق لفتات الإمام في كلماته 
الرائعة على أقصى ما بلغته الأنظار الفلسفية التي لم تنكشف لهم إلاّ في وقت متأخّر وقد 
كان السامعون يمرّون عليها وقد لا تنطبع في أذهانهم إلاّ صور متأرجحة ولا يرونها إلاّ 
تفننّاً في التعبير البليغ، والحمد لله فقد أراني قد أدّيت الغرض الذي أردت واعذروني في 
إغلاق البحث؛ فإن الذنب ذنب البحث الدقيق نفسه لا ذنبي وقد جاهدت في إيضاحه 

حدّ المقدور.

ن�سبة الله �إلى خلقه:

من المسائل التي ذهبت بها آراء الباحثين أشتاتاً وتشعّبت أفكار المتجادلين متناقضة 
الكريم:   القرآن  في  جاء  وقد  بهم  يحيط  هو  وكيف  إليه  نسبتهم  أو  خلقه  إلى  الله   نسبة 
لأن  القرب  بمعنى  ذرعاً  الأفكار  فضاقت  الْوَرِيدِ﴾)))  حَبْلِ  مِنْ  إلَِيْهِ  أَقْرَبُ  ﴿وَنَحْنُ 

))) ق 50: 16.



درا�سات وبحوث فل�سفية210

القرب المكاني على كل حال يستحيل بالنسبة إليه تعالى وهو المحيط بعباده فأيّة إحاطة 
هي يستطيع أن يمتثلها الوهم في تصوّره؟ ونلخّص أهم الأقوال فيما يأتي:

قول بعض المتصوّفة إن الله تعالى متّحد مع خلقه فهو هي وهي هو وهو القول  	.1
المعروف في وحدة الوجود الذي له معنيان: وحدة الوجود والموجود أو وحدة الوجود 

وتعدد الموجود.

أفراده  المتصوّفة أيضاً إن الحق تعالى كالكلي الجنسي والموجودات  قول بعض  	.2
وأنواعه.

القول بأنه حال في مخلوقاته كالقول بحلول الله في عيسى بن مريم وأصحابه  	.3
يسمّون الحلوليّة.

القول بأن نسبته إليهم كنسبة النفس إلى البدن المدبرة له المتّحدة به. 	.4

وكل هذه أقوال باطلة سخيفة ونقدها وتمحيصها لا يتحمله هذا الموقف وحسبنا 
الفلسفة والمذهب الحق  أنها أصبحت منبوذة من كل أحد ويوكل أمر بحثها إلى كتب 
الذي ناصره البرهان أو انتهت إليه أفكار أهل الله في العصور المتأخرة ما رمز إليه سيد 
الكائنات أمير المؤمنين بأقواله التي تتعلّق عن الوحي ولا يأتي بها إلاّ الإلهام الإلهي 
كقوله: »مع كل شيء لا بمقارنة وغير كل شيء لا بمزايلة« وقوله: »لم يقرب من الأشياء 
عن  بممازجة، وخارج  لا  الأشياء  »داخل في  وقوله:  بافتراق«  عنها  يبعد  ولم  بالتصافٍ 
الأشياء لا بمزايلة« وقوله: »ليس في الأشياء بوالج ولا عنها بخارج« وقوله: »لم يحلل في 
الأشياء فيقال هو فيها كائن، ولم ينأ عنها فيقال هو منها بائن« إلى أمثال ذلك من أقواله 

الكثيرة.

فانظر إلى هذه التعبيرات الرفيعة المختلفة في أداء معنى واحد يقصر عن بلوغه وهم 



211 الدرا�سات والبحوث

الإنسان المفكر لأول وهلة وينحط عن إدراكه مرضى القلوب.

وسّر هذا المرام العالي أن الوجودات الإمكانية كلها ليست إلاّ أشعة وأضواء للنور 
الحقيقي وليست هي أنوار مستقلّة بحياله وهيئات وجودية منفصلة بذواتها.

بحدودها  ولكنها  الوجود  وتطورات لحقيقة  واحدة  لذات  كيف وهي شؤونات 
كيف  بمفارقة  ولا  بمباينة  ولا  بمزايلة  لا  غيره  كانت  نقص  سّر  هي  التي  الإمكانية 
ووجودها فيض وجوده والمزايلة والمباينة والمفارقة معان تستدعي المغايرة الحقيقية بين 
الشيئين واستقلال كل منهما بالوجود والسكنات ليست وجودات مستقلة وإلاّ لكانت 

مستغنية عن خالقها ومدبرها مع أنها فيضه وأشعة وجوده.

ولأجل أنها فيض وجوده تعالى وظهورات نوره كانت قريبة منه لا بمعنى الالتصاق 
الشيئين استدعت أيضاً استقلال كل  إذا كانت بين  المعاني  والتماس والمقارنة لأن هذه 

منها في الوجود.

سادتي:

بالوجود وكيف عروض  الماهيات موجودة  تكون  الوجود وكيف  معنى  فهم  إن 
 الوجود عليها هو الذي يكشف عن المعنى المقصود وعن السر الذي رمى إليه إمامنا
والبحث عن ذلك من أدق مباحث الفلسفة وأرقاها؛ تحتاج إلى ذوق سليم وتأمّل طويل 

وذكاء رفيع.

سادتي:

بالله عليكم من أين تلقّى أمير المؤمنين هذه المعاني الدقيقة وعّرب عنها -روحي فداه- 
ابن تلك الصحراء  البليغة ومع اختلافها تستهدف معنى واحداً وهو  التعبيرات  بهذه 
الجرداء القاحلة من المعارف والعلوم والعلماء والكتب كلّما فكّرت في هذا التعبير: »مع 



درا�سات وبحوث فل�سفية212

كل شيء لا بمقارنة وغير كل شيء لا بمزايلة« يدهشني؛ فأصعق لهذه العظمة الفكرية 
مرماها،  في  الدقيقة  الأداء  الواضحة  المختصرة  البليغة  الرصينة  التعبيرات  بهذه  المؤداة 
لاسيما إذا رجعنا إلى كلمات الفلاسفة الأعلين فضلًا عن الكلاميّين والجدليّين وقارنّاها 
هذه  بلوغ  عن  أداؤها  ويقصر  أوهامهم  وتختلج  عبارتهم  تختل  كيف  فنعجب  بكلماته 

الرتبة العالية من البيان العالي الساحر! أو ليس ذلك المعجز حقاً؟!

هذه  أن  بمصر)))  العصر  هذا  كتّاب  من  متوهّم  يتوهّم  أن  الأعجب  والعجب 
التعبيرات الفنيّّة في نهج البلاغة تدلّ على أنه منحول لأن هذه العلوم والتعابير لم تكن 
معروفة في عصره! وكأنما فات هذا المتجنيّ على الحقيقة أن هذه التعبيرات الفنيّّة الدقيقة 
لم يكن يعرفها أولئك المتّهمون عنده بوضعها وأنّى لرجال عصر السيد الشريف الرضي 
والعصور السابقة عليه أن يرتقوا إلى هذه الدرجة من الأفكار العالية وقد كانوا يحبون 
في المعرفة ولم يكشفها البحث إلاّ في عصور متأخّرة حتى مثل ابن سينا هذا العظيم فإنّه 

متّهم عند أهل الله في إدراكه لهذا التسامي من المعرفة.

وعلى هذا يجب أن نقلب القول على ذلك الكاتب الأديب فنقول: إن هذه التعبيرات 
الفنيّّة من أقوى الأدلّة على أنها للإمام نفسه كما هي من أقوى الأدلّة على إمامته الحقّة.

))) إشارة إلى من أثار هذه الشبهة وهو أحمد أمين في كتابه فجر الإسلام وهي فرية قديمة نسج 
عليها القوم أوهامهم كابن خلكان وتابعه كثيرون مثل ابن تيمية في منهاج السنة والذهبي في ميزان 
الاعتدال وابن حجر في لسان الميزان ومن المحدثين جرجي زيدان في آداب اللغة العربية ومحمد كرد 
أثر  العربي ومحمد سيد كيلاني في  تاريخ الأدب  الزيات في  العربية وأحمد  علي في الإسلام والحضارة 
أفاضل بردود علميّة مقنعة وفي  له أعلام  أن الجواب على ذلك تصدّى  العربي إلاّ  التشيّع في الأدب 
مقدمتها كتاب )مصادر نهج البلاغة وأسانيده( للمرحوم السيد عبد الزهراء الخطيب فضلًا عن ما 

توفر في شبكة الإنترنت من الكتب.  



213 الدرا�سات والبحوث

معجزة �أمير الم�ؤمنين في علمه ــ المبحث الأول)))

يا من دل على ذاته بذاته)))

إن للاستدلال على الله تعالى طريقين رئيسيين:

الأوّل: سبيل الصديقين الذين يستشهدون به تعالى عليه ثم يستشهدون بذاته على 
صفاته وبصفاته على أفعاله.

تعالى  معرفته  إلى  يتوسلون  الذين  وغيرهم  والطبيعيين  المتكلّمين  سبيل  والثاني: 
وصفاته بواسطة أمر آخر غيره كالإمكان للماهية والحدوث للخلق والحركة للجسم و 

غير ذلك وهي أيضاً دلائل على ذاته وشواهد على صفاته.

َْم يَكْفِ  ولكن السبيل الأول أحكم وأشرف وقد أشير إليه في القرآن الكريم ﴿أَوَل
ءٍ شَهِيدٌ﴾))). وهي طريقة مستقيمة يصح أن يعّرب عنها بالمشاهدة  َْيش هُ عََىل كُلِّ  برَِبِّكَ أَنَّ
الوجدانية أيضاً وقد ذكرها منصور بن حازم أحد أصحاب الإمام الصادق وتلاميذه 
حينما عرض على الإمام معتقداته لتصحيحها فقال: »إن الله أجل وأكرم من أن يعرف 

بخلقه، بل الخلق يعرفون بالله«))).

شوال   /23 بتاريخ  والتاسع  الثامن  العددان  الأولى  السنة  النجف  مجلة  في  المقالة  نشرت   (((
1376 الموافق 23 / أيار / 1957 ص 2 – 3. 

 .العبارة الشريفة من دعاء الصباح للإمام علي (((
))) فصّلت 41: 53. 

))) أصول الكافي 1: 168. كتاب الحجة. 



درا�سات وبحوث فل�سفية214

ونحن ندّعي كما أشرنا إليه فيما سبق أن هذه المعرفة حاصلة بالفطرة لكل أحد وإن 
غفل عنها الكثير ولذا قال النبي: »كل مولود يولد على الفطرة وإنما أبواه يهوّدانه أو 
انه« ولكن تحقيق الالتفات إليها وتقريبها إلى الذهن يحتاج إلى ذوق رفيع ودقّة في  ينّرص
البيان لسنا مسوقين إليها في هذا الموقف وبعبارة أخرى جديدة أن هذه المعرفة موجودة 
فقل  أو  إليه  والتوجه  بها  والشعور   – الباطن  العقل   – اللاشعور  منطقة  في  مركوزة 
بالبيان  بتقريبها  بأس  ولا  الحدس،  وقوة  التنبيه  إلى  يحتاج  الشعور  منطقة  إلى  إيصالها 
الموجز؛ فنقول: إن الوجود حقيقة عينية يحكم العقل عليه بأنه موجود لذاته مع قطع 
النظر عن كل ما عداه فإن كل شيء ما عداه إنما هو موجود بالوجود أما نفس الوجود 
فهو موجود بنفسه لا بوجود آخر فلا يعقل أن تكون العينية الوجودية له مأخوذة مما هو 
خارج عن ذاته وإلاّ لما كان وجوداً بل كان ذا وجود مثل أن يقال: إن البياض أبيض بذاته 
لا ببياض آخر وإلاّ كان ذا بياض لا بياضاً فكما لا يعقل أن تكون أبيضية البياض من 
بياض آخر كذلك لا يعقل أن تكون موجودية الوجود من وجود آخر بل هو الموجود 
بنفسه المستغني بوجوده عما عداه استغناءً ذاتياً وكل موجود عداه فإنما هو موجود به 
وبسببه، فإذا كانت الموجودات الإمكانية لا وجود لها بذاتها بل موجودة بالوجود فلابد 
بنفسه لا  الموجودات موجودة موجوداً  به  الذي تكون  الوجود الصرف  أن يكون  من 

بوجود آخر غنياً بنفسه لا بعلة أخرى واجب الوجود لذاته.

إن هذا المعنى من الاستشهاد به تعالى عليه لم يصّرح به أحد كتصريح مولانا أمير 
المؤمنين حتى من الفلاسفة الأقدمين وذلك هو قوله في دعاء الصباح: »يا من دلَّ 
لخلقه  »المتجلّي  السابق:  قوله  عليه  ويحمل  مخلوقاته«  مجانسة  عن  وتنزّه  بذاته  ذاته  على 

بخلقه«. فما أعظمك حكيمًا يا سيد الكونين!



215 الدرا�سات والبحوث

�صفاته عين ذاته

ثبوتية كالعلم والقدرة  الكلاميين أن صفات الله تعالى على قسمين  المعروف عند 
والإرادة ونحوها وجعلوها ثمانية وسلبية كنفي الجسم والمكان والزمان ونحوها.

واختلفوا في الصفات الثبوتية فذهب قوم أن صفاته الثبوتية زائدة على ذاته لاحقة 
لها لازمة قديمة كقدم الذات وهذا القول معروف عن الأشاعرة وذهب قوم أنها زائدة 

ولكنها ليست قديمة لازمة بل حادثة منار وهذا القول معروف عن الكرامية.

واجبة لازمة ولكن  تعالى  فيه  الكمال  أن صفات  أثبتوا  المحقّقين  الفلاسفة  ولكن 
ليس وجود هذه الصفات إلا وجود ذاته بذاته فهي وإن تغايرت مفهوماتها لكنها في 
حقه موجودة بوجود واحد كما قال الفارابي فيما ينقل عنه: )وجود كلّه وجوب كلّه علم 
كلّه قدرة كلّه حياة كلّه( يعني ليس شيء منه علمًا وشيء آخر قدرة وهكذا لأنه بذلك 
يلزم التركيب في ذاته ولا أن شيئاً فيه علم وشيئاً آخر فيه قدرة لأنه بذلك يلزم التكثر 

في صفاته الحقيقية.

وليس معنى عينية الصفات أن معانيها ومفهوماتها ترجع إلى معنى واحد ليست 
والإرادة ونحوها في حقّه مترادفة  والحياة  والقدرة  العلم  لكانت  وإلاّ  بالمعنى  متغايرة 
يفهم من كل منها ما يفهم من الآخر؛ فلا فائدة في إطلاق شيء منها عليه بعد إطلاق 
إحداها بل المقصود من العينية أن هذه الصفات الحقيقية الكمالية كلها موجودة بوجود 
الذات الأحدية بمعنى أنّه ليست ذاته في الوجود متميزة عن صفته على وجه يكون كل 
منها شخصاً على حدة ولا صفة متميّز عن صفة أخرى بل هو قادر بنفس ذاته وعالم 

بعين ذاته بل هو عالم من حيث هو قادر وقادر من حيث هو عالم وهكذا.

النعوت  هذه  عن  عارية  ذاته  لكانت  الذات  على  زائدة  الصفات  هذه  كانت  ولو 
الكمالية؛ فلم يكن – مثلًا – في حد ذاته بذاته عالماً ولا قادراً بل يكون حينئذ مستكملًا 



درا�سات وبحوث فل�سفية216

إذا كان لها من  ذاتاً  بأن  العقل حاكمة  بديهة  أن  يُنافي وجوب وجوده على  بغيره وهذا 
الكمال ما هو بحسب نفس ذاتها فهي أفضل وأكمل من ذات لها كمال زائد على ذاتها لأن 
الذات وما يتجمل بذاته أشرف وأكمل  تجمل الأولى بذاتها والثانية بما هو خارج عن 
الكمال  من  يتصوّر  ما  أعلى  في  يكون  أن  يجب  الوجود  وواجب  ذاته  بغير  يتجمّل  مما 
والبهاء والشرف والجمال لأن ذاته مبدأ سلسلة جميع الوجودات وواهب جميع الخيرات 
والكمالات فيستحيل أن يتّصف بأي نقص لأنه محض الوجود وصرف الوجود لا يعقل 

أن يدخل في حقيقته العدم.

العلمي  الأمر  هذا  على  بالتنبيه  اللاحقة  الإسلامية  العصور   إمامنا سبق  وقد 
الخطير ولم يكن يومئذ من تحدثه نفسه أن يتكلّم بهذا الموضوع ويبحث عنه أو يدركه 
ولكنه أراد أن يرشد الناس فيما يجب أن يتعلّموه حتى لا يذهب في الأرض ضلالاً فإنه 
قال كلمته الذهبية التي ذكرناها سابقاً: »وكمال الإخلاص له نفي الصفات عنه بشهادة 
كل صفة أنها غير الموصوف وشهادة كل موصوف أنه غير الصفة فمن وصفه فقد قرنه«.

محشو  البلاغة  ونهج  كيف  أصلًا  يوصف  لا  أنه  الصفات  نفي  من  المراد  وليس 
غير  وجودها  التي  الصفات  نفي  أراد  ولكنه  وأكملها  النعوت  بأشرف  تعالى  بوصفه 
تعليله  بدليل  وذلك  والعامي  العرفي  نظر  في  كذلك  يبدو  وصف  وكل  الذات  وجود 
العرفية  الشهادة  وهذه  والموصوف.  الصفة  بين  التغاير  بلزوم  العرفية  بالشهادة  لنفيها 
برهان علمي في الحقيقة على نفي الصفات العارضة سواء كانت قديمة أو حادثة فإن 
الصفة إذا كانت عارضة كانت مغايرة للموصوف والمتغايران في الوجود متمايزان بشيء 
من الأشياء لا محالة، فيلزم حينئذ أن يكون كل منهما مركّباً من جزء به الاشتراك وجزء 
به الامتياز فيلزم التركيب في ذاته تعالى. وإلى هذا المعنى أشار بقوله: »فمن وصفه فقد 

قرنه« أي من وصفه بصفة زائدة فقد قرنه بغيره في الوجود.



217 الدرا�سات والبحوث

معجزة �أمير الم�ؤمنين في علمه ــ المبحث الثاني)))

حرية الإرادة

من المسائل التي أخذت الحصّة الوافرة من التفكير الإسلامي ولعبت دوراً خطيراً 
في تاريخه وحياته الفكرية مسألة حرية الإرادة التي هي أهم مسائل القضاء والقدر ويصح 

أن نسمّيها بمسألة السببية وهي في أصلها ترجع إلى الخلاف الموروث من اليونانيين.

فذهبت طائفة إلى أن كل أفعال الإنسان كسائر الموجودات الكونية هي أفعال الله 
تعالى بإرادته وليس دخول إرادة الإنسان واختياره دخولاً حقيقياً فيها، ومرجع ذلك 
ة عند الكلاميين والدافع لهذا  إلى إنكار السببية بين الأشياء وسمّيت هذه الطائفة بالمجّرب
القول زعمهم أن هذا من لوازم قدرة الله تعالى الشاملة لكل شيء وإحاطته تعالى بجميع 
الموجودات وسلطانه عليها فلو قيل بحرية الإرادة وتأثيرها حقيقة في الأفعال كأنما فيما 

رج الإنسان من سلطان الله تعالى. يعتقدون ُخت

وله  فيها  حقيقة وهو مختار  أفعاله  الإنسان هي  أفعال  أن  إلى  ثانية  طائفة  وذهبت 
السلطان عليها دون أن يكون لله عليه سلطان فيها لأن إرادته هي السبب الحقيقي في 
وجودها، وسميت هذه الطائفة بالمفوّضة باعتبار أن لازم القول بحرية الإرادة تفويض 
أفعال الإنسان في سلطان الله  بأن دخول  القول زعمهم  أفعاله، والدافع لهذا  العبد في 
ودخول إرادته لها يستلزم فيما يعتقدون أن يكون عقابه للمذنبين ظلمًا وحسابهم جوراً.

))) نشرت هذه المقالة في مجلة النجف. السنة الأولى العدد العاشر بتاريخ 12/ ذي القعدة / 
1376 الموافق 11/ حزيران / 1957 ص 2 – 3. 



درا�سات وبحوث فل�سفية218

العلم والبرهان هو مذهب آل  أيّده  الذي  الثانية والرأي  بت  قت الأولى وغرَّ فشرَّ
البيت المعروف وهو الأمر بين الأمرين والوسط بين الرأيين وكلمتهم المشهورة 
القيّمة هي »لا جبر ولا تفويض ولكن أمرٌ بين أمرين«.))) وهي من أدقّ الآراء العلمية 
بل لعلها أشكل مسألة فكرية تقصر عنها كثير من الأفكار الاعتيادية، ولذا جاء النهي 
عن بحث هذه المسألة لمن ليس أهلًا لهذه المعرفة وليست مما يجب على المسلم أن يعرفها 
ويبحث عنها بل يكفيه التسليم وردّ ما لا يعلم إليه تعالى قال مولانا أمير المؤمنين في هذا 
الصدد لما سئل عن القدر: »طريق مظلم فلا تسلكوه وبحر عميق فلا تلجوه وسّر الله 

فلا تتكلفوه«))).

الغالية وحب  النصيحة  يأخذوا بهذه  أن  – أبَوا  – على كل حال  المسلمين  ولكن 
الاستطلاع غريزة في الإنسان لاسيما فيما يحجر عليه علمه ويحذر منه فتكلّفوا وتورّطوا 
في بحث هذه المسألة ولم يأخذوا بالتسليم بما جاء عن أمناء الوحي، وأمير المؤمنين لم 
يبخل علينا بالإشارة إلى حل هذه المسألة الدقيقة لمن عقلها واستقبل بكلماته العالية في 

هذا الباب جدل المتكلّفين الذين جاءوا بعد عصره ليفيء إليها المسترشد المؤمن.

وسر المسألة أن الفاعل فاعلان والسبب سببان:

للتوضيح  ونسميه  بالخالق  عنه  يعّرب  الذي  وهو  للوجود  مفيض  سبب  الأول   
»الفعل ما منه الوجود«. والقول بمشاركة غير الله تعالى في هذا المعنى من الفاعلية من 
أعظم الشرك الباطل لأنه »لا شريك له في خلقه«. فإذا كان مراد المفوّضة من أن الإنسان 
مختار في أفعاله أنّه يخلق أفعاله ويفيض عليها الوجود فهو من أشنع الشرك الظاهر لأنه 
حينئذ يكون شركاء في الخلق على عدد المخلوقات والأسباب قال مولانا وإمامنا: »كل 

))) روي عن الإمام الصادق أنظر الكافي 1: 160، الحديث 13. 
))) نهج البلاغة الحكمة 287.  



219 الدرا�سات والبحوث

شيء خاضع له، وكل شيء قائم به«.

والثاني سبب معد لفيض الوجود من الله تعالى باعتبار أن الشيء إذا استعد للوجود 
استعداده  بلسان  يطلب  فإنه  الموانع  عن  وخلوه  مادّته  واستعداد  مقتضياته  بحصول 
الدخول في نظام الوجود وقبول أشعة نوره والله تعالى تام الفاعلية لا بخل في ساحته 

ولا نقص.

حصلت  الذي  الشيء  ذلك  على  الوجود  يفيض  وكرمه  جوده  بمقتضى  وحينئذ 
ة  معداته، ونسمي هذا النوع من السبب »الفاعل ما به الوجود«. فإنه إذا كان مراد المجّرب
أن الإنسان ليس فاعلًا لفعله حقيقة بهذا المعنى من الفاعلية وأن هذه الفاعلية والسببية 
المادة ومباشرة الأفعال الإمكانية  تعالى مبرأٌ عن  باطل لأنه  تعالى فهو قول  إليه  تنسب 
»فاعل لا بمعنى الحركات والآلة، أنشأ   :ومنزّه عن النقائص الوجودية قال إمامنا
قائمًا  تعالى  لكان  النسبة  المعنى من  تعالى بهذا  إليه  أفعالنا  نسبة  إنشاء« ولو صح  الخلق 

قاعداً ماشياً نائمًا وهكذا تعالى عن ذلك علواً كبيراً.

ننزّهه تعالى عن الشركات من  فالحق الذي يجمع القولين والأمر بين الأمرين أن 
جهة ونقول: إن الخالق المفيض الموجود هو الله تعالى وحده لا شريك له في خلقه قد 
)أنشأ الخلق إنشاء( وكل شيء خاضع له وقائم به على حد تعبيره المتقدم ومن جهة 
ثانية ننزّهه عن مباشرة الأفعال المادية ونقول: إن غيره الفاعل بمعنى الحركات والآلة، 
فلا ننكر السببية بين الأشياء وتأثير إرادة الإنسان واختياره في أفعاله؛ فلا جبر ولا ندّعي 
أن الإنسان هو المفيّض للوجود على أفعاله المفوّض المستقل في الوجود بسلطانه؛ فلا 

تفويض.

وقد أوضح هذا الأمر في محاورته للسائل الشامي لما قام إليه فقال: يا أمير المؤمنين، 
أخبرنا عن مسيرنا إلى الشام أكان بقضاء وقدر؟



درا�سات وبحوث فل�سفية220

أمير المؤمنين: والذي خلق الحبّة وبرأ النسمة ما وطئنا موطئاً ولا هبطنا وادياً ولا 
علونا تلعة إلاّ بقضاء وقدر.

فقال السائل: عند الله أحتسب عنائي والله ما أرى لي من الأجر شيئاً.

وأنتم سائرون وفي  بمسيركم  أجركم  الله  لقد عظّم  الشيخ  أيها  بلى  المؤمنين:  أمير 
منصرفكم وأنتم منصرفون ولم تكونوا في شيء من حالاتكم مكرهين ولا إليها مضطرين.

السائل: وكيف لم نكن مضطرين والقضاء والقدر ساقانا وعنهما مسيرنا ومنصرفنا!

ويحك لعلك ظننت قضاء لازماً وقدراً حتمًا! لو كان كذلك لبطل  أمير المؤمنين: 
الثواب والعقاب« حتى قال: »الله تعالى أمر تخييراً ونهى تحذيراً« فنفى بقول هذا الجبَر ثم 

قال: »لم يُعصَ مغلوباً ولم يُطَع مكرهاً« فنفى بقوله هذا التفويض.

فتساءل  للانهدام  مائل  جدار  انتقل من ظل  لما  قوله  ذلك  يدل على  ما  أبرع  ومن 
إلى  الله  »نفر من قضاء   :فقال بقضاء وقدر  تفر من ذلك وكل شيء  أحدهم كيف 
قدره«))). فترى الإمام غّري العبارة فقط مع أن القضاء والقدر في المآل واحد وما ذاك 
إلاّ تفننّاً في التعبير للإشارة إلى بيان سببية الأسباب الخارجة فإنه إذا انهدم الجدار عليهم 
بالفرار بسبب منهم أيضاً مع قضاء الله تعالى بذلك.  فلسبب منهم وكذلك سلامتهم 
وعلى كل تقدير فالهلاك والنجاة بقضائه وقدره لأن فيض الوجود والخلق منه على كل 

حال.

))) توحيد الصدوق باب القضاء والقدر: 369. بحار الأنوار للمجلسي 5: 110. كنز العّامل 
1: 348، الحديث 1567. مطالب السؤول: 26. 



221 الدرا�سات والبحوث

ابن �سينا وعلاقة الدين بالفل�سفة)))

ليس الأديان إلاّ نوعاً من الفلسفة للحياة لتفسير حقيقة الكون وللجواب عن جملة 
من الأسئلة التي يوجّهها الإنسان إلى نفسه عن أصل الكائنات ومبدئها وعن منتهاها 
وغايتها تلك الأسئلة التي لا يخلو منها إنسان مفكّر وتجلب له كثيراً من الحيرة وعدم 
الاستقرار حتى يتوفّق إلى تحصيل الحل المقنع المطمئن له، ولا شك أن الدين على نحو 
العموم خير الحلول الذي يطمأن إليه باعتبار أنه نزل من الله تعالى العالم بكل شيء الذي 
لا تخفى عليه خافية فينبغي اتباعه المؤمنين به عن اللجوء إلى الطرق العقلية للجواب عن 

تلكم الأسئلة الملحّة.

فالدين – والحال هذه – لا يدع حاجة إلى الفلسفة ولا تصبح عنده ذات موضع 
 – شك  لا   – فإنها   به  المؤمنين  على  نفسها  تفرض  أن  ذلك  عند  الفلسفة  أرادت  فإذا 
تبحث  أن  تريد  فهي  إذا جاءت طارقة  به، لأنها  يعبأ  بل طفيلياً لا  ثقيلًا  ستحل ضيفاً 
عن الموضوعات التي فرغ منها الدين وأقرّها إقراراً لا يقبل التبديل والتحوير وتحاول 
الاستقلال عنه في حرية من التفكير وهذه المحاولة منها مهما جاءت في النتائج مطابقة 
لمقررات الدين فإنها لابد من أن تضايق المتدينين؛ إذ إنها في الأساس تعتبر تحدّياً لدينهم، 
تلك  في  البحث  ابتداء  عند  الشك  تثير  حينما  به  الاعرت�اف  عدم  على  ضمناً  وتنطوي 

المقررات الدينية.

سينا  بابن  الخاص  العدد  البذرة  نشرة  في  كبير  فيلسوف  بقلم  موشحة  المقالة  هذه  نشرت   (((
السنة الثانية العددان الخامس والسادس. وقد أشار إليها الشيخ المظفر في بحثه الموسوم بـ)المشاؤون 

والإشراقيون وابن سينا( الذي سيأتي لأنه من قلم الشيخ المظفر.



درا�سات وبحوث فل�سفية222

وهذا هو السر الأصيل في البرودة التي تقع دائمًا بين الدين والفلسفة أو   – بالأصح 
أهل الدين وطلّاب الفلسفة ولا يُطَمئِنُ المؤمنين أبداً الى صيحات الفلاسفة أن  – بين 
بالخصوص  وأعني   – الدين  لأن  ومتفقان  متوافقان  الصحيح  والدين  الحقّة  الفلسفة 
الدين الإسلامي – قد أوضح مقاصده وعقائده ليتّبعها الناس منزلة بوحي لا ريب فيه، 
فلا يبقي عند اتباعه مجال للشك فيما جاء به وهدمه ثم البحث عنه من جديد بالطرق 

الفلسفية وإن جر ذلك الشك والبحث بالأخير إلى الاعتراف به.

ومن هنا نعرف السر في مطاردة رجال الدين للفلسفة من يوم ظهورها في الأوساط 
إلى  ودعوتها  ومناصرته  الإسلامي  الدين  بتأييد  الإلهية  الفلسفة  تظاهر  مع  الإسلامية، 
الدينية  العقائد  مع  المتفقة  الفلسفة  نتائج  ظهور  مع  بل  تعالى  لله  والإخلاص  التوحيد 
نصير  الخواجه  الطوسي  كالشيخ  تطبيقها  في  العظام  الفلاسفة  من  كثير  ومبالغة  الثابتة 

الدين وكالمولى صدر الفلاسفة الشيرازي صاحب الأسفار.

وما زال رجال الدين إلى يومنا هذا ينظرون إلى الفلاسفة بالنظر الشزر والفلاسفة 
– بطبيعة الحال حرصاً على فلسفتهم واطمئنانها – يشنعّون على رجال الدين بالجمود 
وضيق النظر وهكذا أنَشأت واستمرت الحرب العوان بين الطرفين وكان يشب سعيرها 

كلّما تقدّم الزمن.

تثأر  – أخذت من مبدأ الأمر  الفلسفة  – أعني  الرغم من تلك الحرب فإنها  على 
أنصار ومؤيدون  الزمن  بمرور  الناس حتى أصبح لها  تأثيرها في عقول  بزيادة  لنفسها 
أقوياء، وهذا التأثير ما يفسر نشوء علم الكلام إلى جانب الفلسفة؛ إذ اضطر إليه يومئذ 
رجال الدين لغرض الدفاع عن العقائد الإسلامية من عادية الفلسفة؛ لأن علم الكلام 
في أصله ليس إلاّ محاولة من رجال الدين للبرهان على تلك العقائد من طرق عقلية على 
للفلسفة من جهة ولرد  المتطلّعين  إشباع شهوة  المتفلسفين لغرض  المألوف عند  النحو 



223 الدرا�سات والبحوث

أن  – يريدون  ثالثة  جهة  – من  نفوسهم  سّر  وفي  أخرى  جهة  من  الفلسفية  الشبهات 
– بما  الدين الإسلامي  أن  اليوم  ذلك  المسلمين  الجديدة على  بالثقافة  المعجبين  يفهموا 

يفهمونه هم طبعاً – يطابق الفلسفة أو على الأقل لا يختلف معها.

وهكذا تباعد علم الكلام عن الفلسفة كثيراً فإنه إنما يسعى لتحصيل البرهان على 
العقيدة المفروضة الصدق والتسليم، والفلسفة تسعى لنيل العقيدة من طريق البرهان 

فصاحب علم الكلام يعتقد فيبرهن والفيلسوف يبرهن ليعتقد.

ومن أجل هذه الحقيقة لم ينجح علم الكلام في التوفيق بين الدين والفلسفة في وقت 
الحاجة إلى التوفيق، إذ لم ينجح في إشباع شهوة الاستطلاع والبحث عند الناس ولا في 
رد الشبهات التي طفقت تأخذ مفعولها في النفوس لاسيما أن النظريات الفلسفية التي 
تبدّلت  براهينهم قد  لتقرير  المتكلّمين يوم نشأ علمهم  أخذت في موضع الاعتبار عند 

وتطوّرت وقد ظهر بعد حين خطأها لدى الباحثين))).

تقدّمت  تقليدية  باهتة  صناعة  وبقي  الكلام  علم  فيه  ينجح  لم  الذي  الوقت  وفي 
أمثال  نبوغ  وليس  المسلمين،  عند  العلمية  الأوس��اط  من  وتمكّنت  أشواطاً  الفلسفة 
للفلسفة في  أبحاث طويلة  الصدفة من دون سابق  وليد  وابن سينا  والفارابي  الكندي 
أوساط كبيرة نشطة وإن كان قد يتخيّل ذلك بعض المؤرّخين لحياة هؤلاء العظماء لأول 

وهلة.

ومن نتائج فشل علم الكلام في التوفيق بقاء الحرب مستعرة بين الدين والفلسفة 
والتجاء رجال الدين أحياناً إلى التنكيل بالفلاسفة ومطاردتهم والجانب الديني يتغلّب 
الدين والفلسفة تظهر  التوفيق بين  النفوس ومن هنا تجد محالة  لقوة سلطانه على  دائمًا 

))) هذا هو السر في نهي أئمة أهل البيت عن علم الكلام وتحذير الناس منه لاسيما الإمام 
الصادق الذي نشأ في عصره هذا العلم مع أنه كان هو كثيراً ما يحاجج المتكلّمين بأسلوبهم.



درا�سات وبحوث فل�سفية224

منهم  المحاولة  هذه  أن  سبق  مما  ستحدس  وطبعاً  أنفسهم  الفلاسفة  عند  أخرى  مرة 
الكلام نشأ  المتكلّمين ولكن على اتجاه معاكس أي أن علم  بدوافع تشبه دوافع  كانت 
للمدافعة عن العقائد الدينية من عادية الفلسفة إخلاصاً للدين ومحاولة الفلاسفة هذه 
وا كثيراً من  نشأت للمدافعة عن الفلسفة من عادية رجال الدين إخلاصاً للفلسفة ففّرس

النصوص الدينية أو أولوها حسبما توحي إليه فلسفتهم.

ولا  الدين  عن  بعيدين  كانوا  الفلاسفة  أن  الكلام  هذا  من  يفهم  أن  ينبغي  ولا 
يخلصون له، كلا، فإن عظماء فلاسفة الإسلام كانوا من أشد العلماء تمسّكاً بدينهم بل 
وأشياعهم،  المتكلّمين  من  الإسلام  إليه  دعا  الذي  الخالص  التوحيد  إلى  أقرب  كانوا 
إذا  الدينية  الآثار  بظواهر  يتقيّدون  يكونوا  لم  الفلاسفة  أن  يقرّر  أن  الذي يجب  أن  غير 
كانت تخالف ما تنتهي إليه فلسفتهم من نتائج هي عندهم لا تقبل الشك؛ فيضطرون 
إلى التوسع في التأويل بما يصح وما لا يصح وهذا ما لا يعطي له المتكلمون مجالاً وقد 
يتسامحون في التوسع في مدلولات الألفاظ بما لا تساعد عليه اللغة فمثلًا يقولون: إن 
هي  كَثيًرِا﴾)))  ا  ً خَيْر  َ أُوتِي فَقَدْ  كْمَةَ  ِْح ال يُؤْتَ  ﴿وَمَن  تعالى:  قوله  في  الحكمة  من  المراد 
)الفلسفة( لأنهم يسمّونها بالحكمة، وهذا لا شك لا يخرج عن كونه اصطلاحاً لهم لم 

يكن في اللغة مفهوماً بهذا المعنى.

وعلى كل حال فصاحبنا الشيخ الرئيس، أبو علي ابن سينا الذي يهمّنا الترجمة له في 
هذا الحديث هو من أولئك الفلاسفة الذين حاولوا الصلح بين الفلسفة والدين وقد 
إليه  الدينية حسبما توحي  النصوص  العنت والمضايقات فحاول تفسير جملة من  لاقى 

فلسفته.

بقوى  النور  لآية  تفسيره  نذكر  التطبيق  أو  التفسير  هذا  في  براعته  على  وللتدليل 

))) البقرة 2: 269. 



225 الدرا�سات والبحوث

نُورُ  هُ  ﴿اللَّ تعالى:  قوله  هي  والآي��ة  الاستكمال  في  مراتبها  بحسب  النظرية  النفس 
جَاجَةُ  الزُّ زُجَاجَةٍ  فيِ  الْمِصْبَاحُ  مِصْبَاحٌ  فيِهَا  كَمِشْكَاةٍ  نُورِهِ  مَثَلُ  رَْضِ  وَاْأل مَاوَاتِ  السَّ
يٌّ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ زَيْتُونَةٍ َال شَرْقِيَّةٍ وََال غَرْبيَِّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ  هَا كَوْكَبٌ دُرِّ كَأَنَّ
مَْثَالَ للِنَّاسِ  هُ اْأل هُ لنِوُرِهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَضْرِبُ اللَّ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ نُورٌ عَلَى نُورٍ يَهْدِي اللَّ

هُ بكُِلِّ شَيْءٍ عَليِمٌ﴾))). وَاللَّ

فهذه الآية الكريمة، تشبّه نور الله تعالى بأمر مركّب يتمثّل في المصباح الموضوع في 
ةَ )مشكاة(،  زجاجة التي هي كالكوكب الدرّي. وهذا المصباح في زجاجته موضوع في كَرَّ
ويوقد من شجرة زيتونة، ولكنهّا لا كالشجر بل هي مباركة لا شرقية ولا غربية، وزيتها 
الزجاجة المضيئة  النار، فلذلك هذا المصباح مع  بنفسه بلا حاجة إلى مس  يكاد يضيء 

بنفسها نور على نور.

من  أبعد  إلى  تفسيرها  في  يذهب  الرئيس  الشيخ  ولكن  اللفظ،  تحت  معناها  هذا 
ذلك، فيحمل المراد من النور هو نور العلم، ويطبق هذا التشبيه على قوى النفس العلمية 

الأربع المتدرّجة في الكمال فعنده:

إن )العقل الهيولاني( وهو قوة استعداد النفس للعلم هو المقصود بـ)المشكاة(  	.1
وعند  العلم،  قبل  النفس  تشبه  فهي  للنور  قابلة  ذاتها،  في  مظلمة  الكوة  لأن  الآية،  في 

الاستعداد له.

حصول  عند  الثانية  المعقولات  لإدراك  النفس  قوة  وهو  بالملكة(  )العقل  إن  	.2
المعقولات الأولى فيها هو المقصود بـ)الزجاجة(، لأن الزجاجة شفافة في نفسها، قابلة 

للنور أتم قبول، فهي تشبه النفس بعد حصول المعقولات الأولى عندها.

إن )العقل المستفاد( وهو كمال النفس بالخروج من الملكة إلى الفعل بحضور  	.3

))) النور 24: 35. 



درا�سات وبحوث فل�سفية226

المعقولات الثواني بالفعل هو المقصود بـ)نور على نور( لأن الصور المعقولة نور، والنفس 
القابلة لها نور آخر، لحصول المعقولات الأولى لها.

إن )العقل بالفعل( وهو قوة استحضار المعقولات الثواني وملاحظتها مرة بعد  	.4
أخرى، هو المقصود بـ)المصباح(، لأنه نّري بذاته، من غير حاجة إلى نور آخر يكتسبه. 

المستفاد،  العقل  إلى  بالملكة  العقل  بالخروج من  الثواني  المعقولات  أن حصول  ثم 
لابد من أن يكون بطريقين:

أحدهما طريق الفكر، وهو المقصود بـ)الشجرة المباركة الزيتونة(.

المرتبة  وصاحب  بـ)الزيت(،  المقصود  وهو  والإله��ام،  الح��دس  طريق  وثانيهما 
الأخيرة، ذو قوة قدسية، وهي التي )يكاد زيتها يضيء(.

أما السبب الذي يخرج النفس من العقل الهيولاني إلى العقل بالملكة، ثم من العقل 
بالملكة إلى العقل المستفاد فهو )العقل الفعال(. أي المحصل للمعقولات الأولى والثواني 

في النفس، وهو المقصود بـ)النار( في الآية الكريمة، لأن مصابيح العقول تشتعل به.

ولأجل أن نتأكد من هذا التأويل الغريب للشيخ ننقل نص عبارته في الاشارات 
ص 87 طبع إيران، قال: »ومن قواها – أي النفس – مالها بحسب حاجتها إلى تكميل 
قوم  يسميها  وقد  المعقولات،  نحو  لا  استعدادية  قوة  فأولاها  بالفعل،  عقلًا  جوهرها 
)عقلًا هيولانيا( وهي المشكاة«، وتتلوها قوّة أخرى تحصل لها عند حصول المعقولات 
الأولى، فتهيأ بها لاكتساب الثواني إما بالفكرة وهي )الشجرة الزيتونة( إن كانت ضعفى 
أو بالحدس، وهي )زيت( أيضاً إن كانت أقوى من ذلك فتسمى )عقلًا بالملكة( وهي 
بعد  البالغة منها فوة قدسيّة )يكاد زيتها يضيء(، ثم يحصل لها  )الزجاجة(، والشريفة 
ذلك قوّة وكمال، أما الكمال فأن يحصل لها المعقولات بالفعل مشاهدة متمثّلة في الذهن 



227 الدرا�سات والبحوث

وهو )نور على نور(، وأما القوة فإن يكون لها أن يحصل المعقول المكتسب المفروغ منه 
كالمشاهد، متى شاءت من غير افتقار إلى اكتساب وهو )المصباح(، وهذا الكمال يسمى 
)عقلًا مستفاداً( وهذه القوة تسمى )عقلًا بالفعل(. والذي يخرج من الملكة إلى الفعل 

التام، ومن الهيولاني أيضاً إلى الملكة هو )العقل الفعال( وهو النار«. 

التفسير  هذا  على  الكريمة  الآية  يطبّق  أن  ولغوية  أدبية  ناحية  من  للمدقق  وأنّى 
الغريب، ولكن على كل حال أراد الشيخ الرئيس لغاية في نفس يعقوب أن يُري الناس 
فيه  القرآن  أن  أو  الكريم،  القرآن  عن  بعيدة  ليست  باصطلاحاتها  حتى  الفلسفة  أن 

مرموزات الفلسفة.

وهذا الجهد المضني في هذا التطبيق لا تستطيع أن تجد له ملتمساً في القواعد العربية، 
ولا يبدو أنه يحتفظ بالوحدة الظاهرة من الشجرة ذات الزيت الذي يكاد يضيء بنفسه 
ولو لم تمسسه نار، كما لا يحتفظ بالترابط بين المشكاة والمصباح والزجاجة كما يظهر من 
الآية، وقد يخيل إليك بسببه، إن صاحبه لا يقف عنده نص وارد يعجزه تفسيره بمثل 

هذا التفسير، ويستطيع أن يحوّر كل لفظ حسبما تشتهي فلسفته.

ولكنه مع ذلك كلّه وقف موقف المعترف بالعجز في مسألة المعاد الجسماني، إذ لم 
يكن عنده موضع للتأويل في النصوص الواردة فيه وإن كان بنحو هذا التأويل في آية 
النور؛ فسلّم تسليم المؤمن بالعقيدة الدينية باعتبارها أنها فوق مستوى عقول البشر بعد 

أن عجز عن التماس البرهان العقلي عليه، فقال في آخر )إلهيات الشفا( في فصل المعاد:

»إن المعاد منه ما هو منقول من الشرع ولا سبيل إلى إثباته إلاّ من طريق الشريعة، 
وتصديق خبر النبوة، وهو الذي للبدن عند البعث، وخيرات البدن وشروره معلومة 
ومولانا  وسيدنا  نبينا  بها  أتانا  التي  الحقّة  الشريعة  بسطت  وقد  تعلّم،  أن  إلى  تحتاج  لا 
في  جاءت  العبارة  هذه  ومثل  البدن«.  بحسب  التي  والشقاوة  السعادة  حال   محمد



درا�سات وبحوث فل�سفية228

النجاة ص 291 طبع مصر.

وإن هذا كلّه من الانصياع إلى الدين، وتفسير نصوصه طبقاً لفلسفته لم يخفّف من 
فلسفته،  الذي لحقه بسبب  العنت  الدين، ولا خفف من  بينه وبين رجال  التوتر  حدّة 
فأمضى حياة مرّة، وحياة نكبات، على ماله من منزلة مرموقة في عصره، والمعتقد أن كل 
الملوك وشفيعه  الويلات عند  الفلسفية، وكانت عودته من  نزعته  ذلك كان من جراء 
نفاه  لما  الدولة  شمس  الأمير  أن  حتى  ذلك،  في  إليه  وحاجتهم  بالطب  علمه  لديهم 
وكان وزيره بسبب هيجان الجند على الشيخ لم يكن له شفيع عنده إلا ابتلاؤه بالقولنج 
والتجاءه إلى تطبيبه، فلم يشفع له علمه ولا شخصيّته العظيمة ولا مكانته العالية. بل 
كانت الحاجة إليه في الطب هي التي حافظت على حياته، ومهّدت له السبيل إلى الاتصال 
بالملوك والأمراء والإدلال عليهم، كما هي التي مهّدت له التوسّع في المعارف، والاطلاع 
إذ عالجه وهو  بن منصور،  نوح  السلطان  دار كتب  والفلسفية في  العلمية  الكتب  على 

يومئذ دون الثامنة عشرة.



229 الدرا�سات والبحوث

المثل الأفلاطونية عند ابن �سينا)))

المقدمة

�أثر الفكرة الأفلاطونية في تعابيرنا:

صدد  في  خاصة  وتذكر  العليا(،  )المثل  بكلمة  العصر  هذا  في  عندنا  التعبير  يكثر 
تعبيرنا  في  ينسب  وإليه  )مثال(،  جمع  بضمتين  الفاضلة.و)المثل(  الأخلاق  عن  التعبير 

فيقال: )رجل مثالي( أي من يعمل لوجه الأخلاق الفاضلة. لا لغرض شخصي نفعي.

لم  الاصطلاح(  هذا  )أو  التعبير  هذا  مصدر  عن  البحث  في  ندقّق  أن  أردنا  وإذا 
التعبيرات المستحدثة؛  اللغة العربية، بل هو على التحقيق من  نجد له مصدراً قديمًا في 
ودليلنا على ذلك أن )المثال( معناه في اللغة: الشبه، المقدار، القصاص، الفراش الذي 
ينام عليه، الشيء، وكل واحد من هذه المعاني لا يصلح في بادئ الرأي أن يكون معنى 
لهذا التعبير ويبدو لأول وهلة أن المراد منه الصفات العليا كما هو معنى قوله تعالى ﴿وَِِلهل 
لْ﴾))) أي الصفة العليا ولكن كلمة )مُثُل( بضمتين كما قلنا مفرد كلمة )مثال(  عَ اْملَثَلُ اْأل
الصفة،  معنى  يعطي  الذي  هو  بفتحتين  )مَثَل(  بل  الخلق  أو  الصفة  معانيه  من  وليس 
هذا  كتاب  بعض  كلمات  في  نجد  أن  الغريب  ومن  بضمتين،  مُثُل  لا يجمع على  ولكنه 

العصر التعبير )بالـمَثَل الأعلى( ويريد به مفرد )الـمُثُل العليا(.

وعليه فهذا التعبير )المثل العليا( على الرغم من شدة ألفة استعماله عندنا، وأنس 

))) نشرت المقالة في نشرة البذرة، العددان الخامس والسادس من السنة الثانية.
))) النحل 16: 60. 



درا�سات وبحوث فل�سفية230

أذهاننا به لا نفهم منه إلاّ معنى سطحياً فيه معنى الأخلاق الفاضلة وعند التدقيق فيه 
يتأرجح معناه، ولا تظهر للذهن منه صورة واضحة دقيقة لاسيما بعد أن يتّضح أنه ليس 

يعطي – كما يبدو لأول وهلة – معنى الصفات العليا.

غير أن الذي أؤكده في نفسي أن هذا التعبير ينحدر أصله من )الفكرة الأفلاطونية( 
التي ذهب إليها أفلاطون الحكيم ذو العقل الجبار وشيد أركانها تبعاً لأستاذه سقراط 
الحكيم، ونحن قد وضعنا هذا البحث لأجل إيضاحها ولتحقيق رأي الشيخ الرئيس 

ابن سينا فيها.

لجميع  مجردة  صور  بوجود  عنه-  المنقول  هو  ما  -على  يقول  أفلاطون  كان  فقد 
بعبارة  فلسفته  نقلوا  الذين  العرب  عليها  واصطلح  الإله)))  عالم  في  المادية  الموجودات 
أن  باعتبار  الشبه  بمعنى  )مثال(  به جمع  يريدون  الأفلاطونية(  )المثل  أو  الإلهية(  )المثل 
تلك الصور هي مثال للموجودات في هذا العالم المحسوس )عالم الناسوت( وشبه لها، 
فللنوع الإنساني مثال مجرّد هو أعلى أفراده وكل فرد مادي من الإنسان يشبهه في الصورة 
وكذا لكل نوع من أنواع الحيوانات والنباتات والجمادات مثال مجرّد تشبهه أفراد نوعه 

المادية الموجودة في عالم الطبيعة.

وإذا كان هذا المثال المجرّد للإنسان فرداً كاملًا أعلى فله صفات الإنسانية الكاملة 
في الأخلاق والجمال وغيرهما وكما أنّه مثال أعلى للنوع الإنساني فكذلك صفاته مثل عليا 

لصفات أفراد هذا النوع.

وبهذا العرض المختصر للفكرة الأفلاطونية نجد أنّا وجدنا ما كنا نبحث عنه وهو 

))) هو عالم ما وراء الطبيعة، ويعبر عنه باصطلاح الفلاسفة بعالم الجبروت مقابل عالم الناسوت 
الذي هو عالم الطبيعة والماديات، وإنما سمّوه بعالم الإله لأنه عالم تغلب فيه أحكام الوجوب على أحكام 

الإمكان.



231 الدرا�سات والبحوث

التعبير  هذا  وأن  العصر  هذا  في  الشائعة  العليا(  )المثل  بكلمة  للتعبير  الذهنية  الصورة 
يستقي من هذه الفكرة، وإن كان فلاسفة العرب القدامى لم ينحوا بكلمة )المثل العليا( 

هذا المنحى المتعلّق بخصوص الأخلاق الفاضلة.

وعلى كل حال فقصدنا – في مقدمة البحث – أن نجد في لغتنا الجارية أثراً للفكرة 
الأفلاطونية وإن لم نكن نشعر بها على التحقيق حينما نقول مثلًا: )المثل العليا للإنسانية( 
الذهنية  الصور  لغتنا وفي  الكبير في  الأثر  العموم  بنحو  اليونانية  للفلسفة  أن  ولا شك 
للألفاظ في تحريرها وتوجيهها وإن لم تبلغ أحياناً درجة الاصطلاح في اللغة، وكثير من 
الألفاظ والتعبيرات تنحدر من أفكار فلسفية يونانية لا تشعر بها العامة بل حتى الخاصة 
على الأكثر إلاّ بعد التدقيق والتمحيص، ومن يمعّن النظر في اللغة يجد أمثلة كثيرة ومن 
ذلك كلمة )الجهل( ويقصد بها مقابل العلم في حين أنها في اللغة الأصلية تفيد معنى 
مع  القضية  طرفي  أحد  ترجيح  بها  ويقصد  )الظن(  كلمة  ونحو  التدبير  وعدم  الحماقة 
احتمال الطرف الآخر بينما هي في اللغة بمعنى التخمين والحدس وإن بلغ درجة القطع 
الجزم، ومن الألفاظ المحوّرة عن أصلها كلمة )القطع( المقصود بها الجزم واليقين وكلمة 
الإرادة والشوق والشك والوهم ونحو ذلك مما لسنا الآن بصدد إحصائه والتدقيق فيه.

خلا�صة الفكرة الأفلاطونية:

فيها  وغالى  بها  أشاد  الذي  هو  لأنه  خاصة  أفلاطون  إلى  )المثل(  نظرية  نسبت 
ومنهم  المشّاؤون  تلامذته  فتبعه  أرسطو  العظيم  تلميذه  أنكرها  أن  بعد  إليه  وانقطعت 
فألحق  أرسطو  أفكار  على  يتلمذ  أن  نفسه  إلى  حبّب  الذي  سينا(  ابن  الرئيس  )الشيخ 
مركبته بعجلة المشّائين فصال على هذه الفكرة الأفلاطونية، ونقدها بأمرّ نقد في )إلهيات 

الشفا(.



درا�سات وبحوث فل�سفية232

ولابد قبل عرض الفكرة بالتفصيل ونقدها في مذاق الشيخ الرئيس من أن نلخّصها 
للقارئ ونقرّبها إلى ذهن المتوسط من القرّاء حسبما يبدو أنها هي الفكرة المنسوبة إلى شيخ 

الفلاسفة أفلاطون.

طبيعية  صورة  فكل  أنواعه  جميع  في  الطبيعة  علم  وراء  فيما  هناك  أن  وخلاصتها: 
في هذا العالم المادي هي موجودة في ذلك العالم العقلي إلاّ أنها هناك بنوع أفضل وأعلى 
وأكمل إذ أنها هنا متعلّقة بالمادة وهي هناك مجرّدة عن المادة فهناك سماء عقلية وأرض 
عقلية ونجوم وشموس وإنسان وحيوانات ونباتات وهواء وماء ونار ونحو ذلك كلّها 
عقلية بحتة مجرّدة عن المادة غير أن كل نوع من هذه الأنواع لا توجد منه في ذلك العالم 
العقلي إلاّ صورة واحدة شخصية لأنه لا يمكن أن يوجد من كل نوع إلاّ صورة مجرّدة 
واحدة، وهذه الصورة الواحدة هي أكمل وأعلى أفراده الحسّيّة بل هي الأصل والمبدأ 
والمدبّرة وسائر أفراد النوع الحسية فروع ومعلولات وآثار لها؛ ولذلك اصطلح عل هذه 
الصورة باسم )رب النوع( عند الفرس لأنها المدبّرة والعلّة لأفراده الحسية وبالأصح 
أنها الواسطة في فيض الوجود على الأفراد من الله تعالى. والآلهة عند اليونانيين فكرتها 
إليه  يتقرّبوا  لأن  المثل  تلك  من  واحد  لكل  صنمًا  يصفون  إذ  المثل،  فكرة  من  مستقاة 
ويعبدوه باعتبار أنه مصدر ذلك المعنى الذي يتمثّلونه في الصنم مثل إله الخير وإله الفن 

وإله الجمال وإله البحر وما إلى ذلك من الآلهة المشهورة في الأدب اليوناني وتاريخهم.

وهذه الصور أو المثل الإلهية أو أرباب الأنواع ما شئت فعّرب عنها هي عند القائل 
هذه  هي  ويندثر  يفسد  الذي  وإنما  تفسد  ولا  تندثر  لا  زمانياً  لا  دهرياً  بقاءً  باقية  بها 

الموجودات الحسية الموجودة في هذا العالم المادّي عالم الكون والفساد.

غير أنه إلى هنا لم يتّضح جيداً عدة أشياء عن الفكرة:

أولاً: ما الذي يحدو إلى الاعتقاد بالفكرة؟ أي السؤال عن طبيعتها.



233 الدرا�سات والبحوث

ثانياً: ماذا يترتّب على الفكرة من آثار في المعرفة وفي عمل الإنسان؟ وبعبارة أخرى 
أدق ما هي نتائج الفكرة من ناحية علمية ومن ناحية عملية لنا؟

التعبير عنها  السؤال عن سر  ينقطع  بالصور، ولا  التعبير عنها  ثالثاً: المقصود من 
بالصور المجرّدة بينما هي في الوقت نفسه نفس الماهيات المعقولة التي هي تقبل الصور 

وتعرض لها لا نفس الصور.

عنها  التعبير  الصور جزئيات مشخّصة كيف صح  أو  المثل  كانت هذه  إذا  رابعاً: 
بالكليات عندهم؟ وقد وقع ذلك فعلًا في جملة من التعبيرات المنقولة عن أصحاب هذه 

الفكرة.

خامساً: إذا كان رب النوع هو من نفس أفراد النوع كيف جاز أن يؤثّر في أفراده 
العلية  وليست  نوعه  لأفراد  ذاته  في  علّة  أنه  المفروض  لأن  لها  علّة  ويكون  الأخرى 
تتخلف ولا  له لا  ذاتية  العلّية  تكون  أن  فلابد من  ذاته؛  مكتسبة من شيء خارج عن 
تختلف فيجب أن يكون كل فرد من أفراد النوع الأخرى له هذه الصفة صفة العلية وإلاّ 

لما كان في خلق ذاته علّة.

سادساً: وهذا يُنسق على الخامس أنّه كيف تختلف أفراد حقيقة واحدة في التجرّد 
وعدمه لأنه إذا كان ذلك من اقتضاء نفس تلك الحقيقة فأما أن تكون الأفراد كلّها مجرّدة 

أو كلّها مختلطة بالمادة.

سابعاً: إن هذه المثل هل هي خاصة بالأنواع أو تشمل الأجناس بل الأعراض بل 
المعاني مثل الخير والعلم والجمال؟ وشمولها لغير الأنواع يثير كثيراً من المشاكل الفلسفية 
الخير  كنظرية  للمعاني  حتى  شمولها  الفكرة  أصحاب  عن  المنقول  أن  بينما  المستعصية 
في  الحكيم  أرسطو  عليها  شنع  والتي  المثل،  نظرية  إلى  المستندة  أفلاطون  عند  المعروفة 

كتبه.



درا�سات وبحوث فل�سفية234

ت كثيراً من  إن هذه الشكوك والأسئلة وأمثالها مما يثار حول هذه الفكرة قد حّري
حكماء الدورة الإسلامية كالفارابي والشيخ الرئيس وإضرابهما في تأويلها وتطبيقها على 
الشكوك حولها  إثارة  بعد  الفكرة  للتأويل لأن  اختار طريقاً  الفلسفية، وكل  قواعدهم 

تبدو غريبة على الأذهان، ويعسر التصديق بها ما لم تؤوّل تأويلًا مقبولاً معقولاً.

ولما كنا الآن في صدد البحث عن الفكرة عند الشيخ الرئيس فيجب أن ننظر إليها 
أننا سنلتجئ إلى أن نحوّر كثيراً في التصوير  من الكوة التي نظر منها نفسه، أو سنرى 
أردنا  فلأنا  مصيباً  أو  خاطئاً  كان  سواء  التصوير  هذا  قدّمنا  وإنما  للفكرة  ذكرناه  الذي 
أن نضع بين يدي القارئ منهج البحث عن تفكير الشيخ الرئيس فيها، ونسير فيه على 

خطى الأسئلة التي أثرناها.

1. لمية الفكرة الأفلاطونية �أي من��شؤها:

إن الشيخ في إلهيات الشفا – الفصل الثاني من المقالة السابعة – بعد أن ذكر نشأة 
الفلسفة عند اليونانيين وانتقالها وهي فجة غير ناضجة من الخطابة إلى المغالطة، ثم من 
إلى  المحسوس  عن  انتقلوا  ما  )وأول  قال:  الإلهي  إلى  ثم  التعليمي  إلى  الطبيعي  القسم 
القسمة توجب وجود شيئين في كل شيء كإنسانين في  أن  المعقول تشوّشوا فظن قوم 
، وجعلوا  معنى الإنسانية: إنسان فاسد محسوس، وإنسان معقول مفارق أبدي لا يتغّري
لكل واحد منهما وجوداً فسمّوا الموجود المفارق موجوداً مثالياً وجعلوا لكل واحد من 
الأمور الطبيعية صورة مفارقة هي المعقولة وإياها تتلقى العقول إذ كان المعقول أمراً لا 
يفسد وكل محسوس من هذه فهو فاسد وجعلوا العلوم والبراهين تنحو نحو هذه وإياها 
تتناول، وكأن المعروف بأفلاطون ومعلّمه سقراط يفرطان في هذا الرأي ويقولان: إن 
هو  وليس  بطلانها  مع  ويبقى  الأشخاص  فيه  يشترك  موجوداً  واحداً  معنى  للإنسانية 

المعنى المحسوس المتكثر الفاسد فهو إذن المعنى المعقول المفارق(.



235 الدرا�سات والبحوث

فانظر كيف قسا هذا الحكيم على أسلافه؛ فصوّر أن القول بالمثل الإلهية نشأ من عدم 
نضج الصناعة عندهم وإنما قالوا بها عندما ابتدأوا في بحثهم ينتقلون عن المحسوسات 
إلى المعقولات فتشوّشوا عند ابتداء البحث وخلطوا في تفكيرهم عنها على ما يأتي من 
وجوه الخلط التي يذكرها عندما نتحدّث عنه، واعتقد الشيخ أن السبب الذي دعاهم إلى 
القول بهذا الرأي الفج حسبما يرى هو أنهم ظنوّا أن القسمة للمعقول والمحسوس تقضي 
بهذا القول لأنه لا شك أنه إذا كان كل شيء محسوساً لابد من أن يكون معقولاً أيضاً؛ 
فلا بد من أن تقسم ماهية الشيء بالقسمة الحاضرة إلى ما هو محسوس وما هو معقول وما 
هو معقول بمقتضي القسمة لابد من أن يقابل المحسوس، ولما كان المحسوس بمقتضي 
اً فاسداً مخلوطاً بالمادة فالمعقول يجب أن يكون  طبيعة كونه محسوساً يجب أن يكون متغّري

، أبدياً لا يفسد مفارقاً للمادة ومجرّداً عنها. ثابتاً غير متغّري

ولتدقيق البحث أكثر من ذلك نقول: إن هناك فكرتين:

الماهيّة  الماهية لا بشرط والذي يسمى أيضاً  )الأولى( إن الكّيل الطبيعي الذي هو 
المجرّدة أي الماهية من حيث هي هي، ويشترك فيه الأشخاص الموجودة هو المقصود به 
من المثال الأفلاطوني وإن أصحاب فكرة المثل يدّعون أنه موجود في عالم العقل أبدي 

. لا يتغّري

مقسم  هو  بل  الأفلاطوني  المثال  هو  ليس  المفروض  الطبيعي  الكّيل  إن  )والثانية( 
الكلي  ذلك  ذلك  أفراد  أحد  فيكون  العقل  عالم  في  الموجود  المفارق  المثال  إلى  ينقسم 
الطبيعي وإلى المحسوس الموجود في عالم الطبيعة غير أنه لا يمكن أن يوجد من القسم 
الأول إلاّ فرد واحد بينما القسم الثاني وهو المحسوس يجوز أن يتكثّر إلى ما لا نهاية له 
لأنه مخلوط بالمادة التي هي مثار الكثرة، فعلى الفكرة الأولى يكون المثال المفارق نفس 
يكون  الثانية  الفكرة  الحقيقة، وعلى  بالكليات على  المثل  تسمية  الطبيعي وتكون  الكلي 



درا�سات وبحوث فل�سفية236

المثال فرداً من الكلي الطبيعي وتسمية المثل حينئذ بالكليات تكون على نحو المجاز على 
النحو الذي سيأتي.

والذي يظهر من كلام الشيخ هنا وفي اعتراضاته الآتية على نظرية المثل أنه يعتقد أن 
القائلين بالمثل خلطوا بين الفكرتين وظنوّا أن إحداهما هي الأخرى ولم يُميّز بينهما فعندما 
وا أنه  أرادوا في بادئ الأمر أن يتصوّروا المعنى المعقول للشيء في قبال المحسوس توّمه
يجب أن يكون قسمًا من الكّيل الطبيعي وموجوداً مستقلًا عن أفراده المحسوسة في حين 
أنه هو نفس الكّيل الطبيعي في نظره الذي لا وجود له إلاّ بوجود أفراده فيلزمهم حينئذ 
المعنى  يتصوّروا  أن  أرادوا  يقولوا بوجوده وتشخصه مستقلًا وبعبارة أخرى حينما  أن 
من  قسم  وأنه  المثال  عالم  في  موجوداً  تصوّروه  الطبيعي  الكّيل  نفس  هو  الذي  المعقول 

الكّيل الطبيعي وبهذا قد خلطوا في عدة أشياء حسبما يصوره الشيخ الرئيس.

1. )ظنهّم أن الشيء إذا جرّد من حيث لم يقترن به اعتبار غيره كان مجرّداً في الوجود 
عنه كأنّه إذا التفت إلى شيء وحده ومعه قرين فقد جعل غير مجاور لقرينه وبالجملة إذا 
نظر إليه بشرط المقارنة فقد ظن أنه نظر إليه بشرط غير المقارنة حتى أنه إنما صلح أن 
ينظر فيه لأنه غير مقارن بل مفارق وظن لهذا أن المعقولات الموجودة في العالم لما كان 

العقل ينالها من غير أن يتعرّض لما يقارنها أن العقل ليس ينال إلاّ المفارقات منها(.

أي أن هؤلاء بلغت بهم الغباوة إلى درجة لم يفرّقوا بين الماهية لا بشرط وهي الكّيل 
الطبيعي أي الماهيّة من حيث هي هي مجرّدة عن غيرها وبين الماهيّة بشرط لا، أي بشرط 
يلاحظها  أنه  المشخصات  عن  مجرّدة  للماهيّة  العقل  ملاحظة  عند  فظنوّا  المقارن  عدم 
بين  خلط  هذا  أن  شك  ولا  العقل،  ينالها  وهكذا  مفارقة  فتكون  التجرّد  بشرط  حينئذ 
الاعتبارين المتباينين وهو باطل واضح البطلان عند كل من له إلمام بالفلسفة لوضوح 
الفرق بين السالبة البسيطة ومعدولة المحمول ولا شك أن الأولى لا تستلزم الثانية وإن 



237 الدرا�سات والبحوث

جاز اجتماعهما وصدقها على شيء واحد.

ولكن هذا الطعن القاسي بعيد كل البعد عن شيخ الفلاسفة أفلاطون وعن سلفه 
سقراط الحكيم بل المأثور عن هؤلاء أنهم يذهبون إلى )الفكرة الثانية(، أي أنهم يقولون: 
إن الكّيل الطبيعي له فرد معقول هو المثال لأفراده المحسوسة وهو الذي يتلقّاه العقل 
ومن بعده تأتي بالدرجة الثانية الأفراد المحسوسة فهم يميزون بين الشيء لا بشرط وبينه 
ون عنه بالشيء )في  ون عنه بالشيء )مجرّداً عن كل قيد( والثاني يعّرب بشرط لا والأول يعّرب
حد ذاته( وهو المثال عندهم ولذا أن المعلّم الأول في كتابه )الأخلاق إلى نيقوماخوس( 
المترجم من الفرنسية قال – في الجزء الأول الصفحة  )183( – في صدد تفنيد نظرية 
هذا  بتطبيق  يعني  وماذا  ذاته  حدّ  الشيء في  هو  عّام  أيضاً  يتساءل  أن  يمكن  )قد  المثل: 
الحد  للإنسان  وبالنسبة  ذاته،  في  للإنسان  بالنسبة  شيء  كل  على  ذاته(  حدّ  )في  التعبير 
هو حد واحد بعينه وهو حد الإنسان من جهة كونه إنساناً فلا يوجد من جهة ولا من 
أخرى أي فرق( فأنت ترى أن أرسطو إنما نقدهم في تفرقتهم بين الاعتبارين لا في عدم 
تفرقتهم بينهما معتقداً أنه ما دام حدّ الإنسان في حدّ ذاته هو نفس حدّ الإنسان فلا يوجد 
إلى  مردّها  بل  لها،  واقع  الثانية  الفكرة  إلى  يذهبون  أنهم  فاعترف  الاعتبارين  بين  فرق 
الفكرة الثانية ولكنهّ يعتقد أنها فكرة خاطئة لا واقع لها بل مردّها إلى الفكرة الأولى أي 
أنه ليس في واقع الحال إلاّ فكرة واحدة هي الأولى وهي أنه ليس هناك إلاّ الكّيل الطبيعي 
الذي له الحد وهو المشترك بين الأفراد المحسوسة. ويفهم منه أن أصحاب المثل يعترفون 

بأن الكّيل الطبيعي لا وجود له غير وجود أفراده.

الشيخ  تصوّرها  التي  البساطة  على  ليس  المثل  بنظرية  القول  أساس  أن  والحق 
لأن  معدومة  وهي  الأشياء  عقل  لتصحيح  بها  قالوا  فإنهم  أصحابها  حق  في  الرئيس 
المعدوم المطلق لا يمكن أن يناله العقل بالإدراك فلابد من أن يُفرض للمعقولات قبل 



درا�سات وبحوث فل�سفية238

وجوداتها المحسوسة الحادثة وجود أبدي ثابت لتنالها العقول وليس ذلك الوجود إلاّ 
في عالم العقل عالم المجردات.

واحد  الحدّ  إن  فنقول:  الأوّل  المعلّم  إلى  كلامنا  فنوجّه  هذا  بعد  نتساءل  أن  ولنا 
بعيّنه على كل حال حتى بالنسبة إلى أفراد الشيء الموجودة في عالم الحس ففرد الإنسان 
الخارجي أيضاً يحمل عليه أنه حيوان ناطق وعلى الإنسان في حد ذاته كذلك فهل هذا 
يدعونا أيضاً إلى عدم التفرقة بين الإنسان الخارجي وبين الإنسان من جهة كونه إنساناً 

أي الكّيل الطبيعي؟

أو لم يكن لم تطرأ على  المثل سواء كان هناك ما يبررها  وعلى كل حال فإن نظرية 
اعتبارات  بين  التفرقة  التفكير وعدم  الخلط في  الرئيس من  الشيخ  أصحابها كما حسبه 
الألباب  ت  حّري التي  المعرفة  بنظريّة  يتّصل  العميق  التفكير  من  أساس  لها  بل  الماهية 
وألجأت قسمًا من أهل النظر إلى القول بالماهيات الثابتة وقسمًا آخر إلى القول بالواسطة 
بين المعدوم والموجود على أن لها خطوطها المقومة للمذهب الأفلاطوني في الأخلاق وفي 

ما وراء الطبيعة على ما سنشير إليه فيما يأتي.

2. )غلطهم في أمر الواحد فإنا إذا قلنا: إن الإنسانية معنى واحد لم يذهب فيه إلى 
أنه عدده معنى واحد وهو بعينه يوجد في كثيرين فيتكثر بالإضافة كأب واحد يكون 
والواحد  بالمعنى  الواحد  بين  خلطوا  أنهم  أي  متفرّقين(  لأولاد  كآباء  هو  بل  لكثيرين 
بالعدد فلزمهم أن يقولوا بأن الإنسانية مثلًا لما كانت واحداً بالمعنى وجبت أن تكون 
واحداً بالعدد والوجود وهذا يشهد أيضاً بأن الشيخ الرئيس فهم من نظرية المثل أنهم 
يقولون بأن الكّيل الطبيعي هو المقصود بالمثال ولكنه في الحقيقة لم يخلطوا بين الوحدتين 
وإنما رأوا أن للكّيل الطبيعي فرداً مثالياً موجوداً في مقابل الأفراد الحسيّة كما نبهنا عليه 

فيما سبق والشأن كل الشأن في إثبات هذا الموجود المثالي.



239 الدرا�سات والبحوث

3. )جهلهم بأن قولنا أن كذا من حيث هو كذا شيء آخر مباين في الحد له قول 
مناقض( أي أنهم جهلوا أن قولهم بالمثل متهافت يناقض نفسه لأنهم قالوا: إن الشيء في 
حد ذاته واحد في نفسه ومعنى أنه في حد ذاته أنه يلاحظ مقصور النظر على ذاته وذاتياته 
مجرّداً عن كل ما عداه حتى عن الوحدة والكثرة والتجرّد وعدمه لأن الوحدة والتجرّد 
ليسا داخلين في حدّ ذاته فكيف يلاحظ مع ذلك أنه واحد في نفسه ومجرّد ومعنى ذلك 
الذي  التهافت  هو  وهذا  واحد  آن  في  خارجان  داخلان  والتجرّد  الوحدة  وصف  أن 
جهلوه وغفلوا بالفكرة الأولى أي أن الكّيل الطبيعي هو نفس المثال المجرّد، أما إذا كانوا 
يذهبون إلى الفكرة الثانية فإن الماهيّة من حيث هي هي أي الكّيل الطبيعي شيء والماهيّة 

الواحدة المجرّدة التي هي المثال شيء آخر فلا تناقض ولا تهافت.

4. )ظنهّم أنا إذا قلنا إن الإنسانية توجد دائمًا باقية إن هذا القول هو قولنا إنسانية 
واحدة أو كثيرة، وإنما يكون هذا لو كان قولنا الإنسانية وإنسانية واحدة أو كثيرة معنى 
فقد  باقية  الإنسانية  أن  لأنفسهم  سلّموا  إذا  أنهم  يحسبوا  أن  يجب  لا  ولذلك  واحد، 
تخيّلوا  أنهم  يعني  أزلية  إنسانية  يضعوا  حتى  باقية  بعينها  الواحدة  الإنسانية  أن  لزمهم 
وبين  الإنسانية  بين  يفرّقوا  لم  لأنهم  واحدة  أنها  بقيد  الواحدة  الإنسانية  دوام  معنى  أن 
بدوام  يكون  أن  يجوز  كما  الإنسانية  دوام  أن  بينما  واحدة،  أنها  بقيد  الواحدة  الإنسانية 
أفرادها الكثيرة لوجودها بوجود أفرادها يجوز أن يكون بدوام فرد واحد أزلي فما هو 
الملزم لتعيين الثاني ولم لا يجوز أن يكون دوام الإنسانية – على تقدير تسليمه – إنما كان 
بدوام أفراده الكثيرة، وهذا الاعتراض أيضاً يبتني على أن نظرية المثل تحوم حول الفكرة 

الأولى.

من هذه الاعتراضات الأربعة ومن كلامه في تقرير أصل النظر فيه نعرف ما إذا كان 
يفهم الشيخ الرئيس من نظرية المثل، وهو حسب ما يفهم منها بصدقها على قدر محدود 



درا�سات وبحوث فل�سفية240

أنه إذا قالوا: إن في معنى الإنسانية إنسانين: إنساناً فاسداً محسوساً وإنساناً  فهو يعتقد 
مفارقاً أبدياً معقولاً فهو حق على شريطة أن يراد من المعقول نفس الكلي الطبيعي إذ كما 
أن زيداً يصح أن يحمل عليه أنه إنسان كذلك القدر المشترك بين الأناسي يصح أن يحمل 

عليه أنه إنسان أيضاً.

وإذا قالوا: إنه موجود فهو بحق ولكن بمعنى أنه الكل الطبيعي موجود بوجود 
إلى  بالنسبة  الواحد  كالأب  لا  متفرقين  أبناء  إلى  بالنسبة  الآباء  قبيل  من  فيكون  أفراده 

الابناء.

وإذا قالوا إنه واحد فهو حق ولكن إذا أريد من الواحد، الواحد بالنوع لا الواحد 
بالعدد والوجود.

وإذا قالوا: إنه شخص فهو حق، بمعنى أنه متشخص في الذهن لأن كل موجود 
ذهني فهو جزئي في الذهن وإن كان كليّاً بالقياس إلى أفراده الخارجية.

عن  مج��رّداً  هو  هو  حيث  من  لوحظ  أن��ه  بمعنى  حق  فهو  مج��رّد  إن��ه  قالوا  وإذا 
خصوصيات الأفراد لا بمعنى ملاحظته بشرط التجرّد على وجه يوجد كذلك.

إنما  أشخاصه  بتعاقب  محفوظ  باق  أنه  بمعنى  حق  فهو  أبدي  باق  إنه  قالوا:  وإذا 
الداثر الزائل نفس الأشخاص لا إنه يوجد مجرّداً أبدياً دائمًا.

الإلهي  المثال  هذا  من  أرادوا  إذا   – الرئيس  الشيخ  عند   – حق  قالوه  ما  فكل 
بين  المشترك  القدر  أي  الطبيعي،  النوع  نفس   – تعبيرهم  حد  على   – النورية  والصور 
أفراد النوع المحسوسة الذي ينتزعه الذهن منها، وأريد من وجوده وتشخّصه ووحدته 
ما  والتجرّد  والتشخّص والأبدية  الوجود  أريد من  إذا  وأما  ذكرناه  ما  وأبديته  وتجرّده 
يفهم من ظاهر مقالتهم فالشيخ الرئيس يراه من الخلط وتشويش الفكرة عندهم، وهو 



241 الدرا�سات والبحوث

لا يشك أنهم يرون هذا الظاهر المفهوم من مقالتهم، ولذلك يعتقد في هذه الفكرة نشأت 
عندهم من عدم نضج الفلسفة يومئذ وإلاّ فما للمفكر الذي تحصّلت له أصول الفلسفة 

أن يذهب هذا المذهب الفج.

2. نتائج فكرة المثل من ناحية علمية وعملية:

القواعد  عن  والسهو  الغفلة  عن  نشأ  بالمثل  القول  أن  يرى  الرئيس  الشيخ  مادام 
العقلية الصحيحة فلذلك لم يكلف نفسه عناء البحث عن نتائج الفكرة ولوازمها على 
أنه لم يعدم الإشارة إلى مساس الفكرة بنظرية المعرفة فقال من جملة عبارته التي نقلناها 
الطبيعية صورة مفارقة هي  السابق: )وجعلوا لكل واحد من الأمور  البحث  مبدأ  في 
المعقولة وإيّاها تتلقى العقول، إذا كان المعقول أمراً لا يفسد وكل محسوس من هذه فهو 

فاسد، وجعلوا العلوم والبراهين تنحو نحو هذه وإياها تتناول(.

قد أشرنا فيما سبق إلى السبب اللمي الذي دعا أصحاب المثل إلى القول بنظريّتهم 
أهم  من  بالمعدومات  الله  علم  ومسألة  معدومة،  وهي  الأشياء  عقل  لتصحيح  وهي 
مسائل الفلسفة الإلهية التي تورّط فيها كثير من عظماء الفلاسفة منهم الشيخ الرئيس 
نفسه إذ قال بأرقام صور الأشياء في ذاته تعالى وزيادتها عليه إن لم يؤوّل كلامه تأويلًا 

يرفع منه الغرابة.

وتوجيه المسألة إن الله تعالى لابد من أن يعلم بالأشياء من الأزل ولما امتنع تحقق 
العوالم بأجزائها في الأزل فيلزم القول بتحقيق العلم بالمعدوم الصرف وهو محال لأن 
العلم يستدعي تعلقاً بين العالم والمعلوم ونسبة بينهما ولا شك أن النسبة تستوحيه نحقّق 
الطرفين معاً بوجه من الوجوه فكيف تتحقّق النسبة بين الله تعالى وهذه المعدومات بل 
العلم معناه انكشاف المعلوم عند العالم وتميّزه والمعدوم الصرف لا انكشاف له ولا تميّز 



درا�سات وبحوث فل�سفية242

وبعبارة أصرح: إن العلم هو انكشاف الواقع والمعدوم لا واقع له.

وللتخلّص من هذه العويصة الفلسفية ذهب كل إلى مذهب خاص، فالتزم بعضهم 
بأن المعدوم شيء وأن المعدومات في حال عدمها متميّزة بعضها من بعض ويقرب منه 

قول بعضهم بالماهيات الثابتة.

والتزم بعضهم بالواسطة بأن المعدوم والموجود وهو المسمى )بالحال( عندهم وهو 
الماهيّة من حيث هي. وقالت طوائف أهل النظر: إنها تلك المعلومات موجودة بوجود 
عن  منفصلة  موجودات  أنها  إلى  بعضهم  فذهب  الأزل  من  الباري  عند  صوري  عقلي 
يذهبون  إذ  مقالتهم  من  يظهر  ما  الأفلاطونية على  المثل  تعالى وهم أصحاب  الواجب 
أنها صور مفارقة ومثل عقلية وهي العلوم الإلهية بها يعلم الله الموجودات كلها وذهب 
آخر إلى أنها زائدة على ذاته متصلة بها مرتسمة فيها وهو المعروف من مذهب أرسطو 

وشيخنا الرئيس.

فأنت ترى أن المذهب الأفلاطوني يستقي من المنبع الذي يستقي منه مذهب الشيخ 
بالوجود  وجودها  فرض  من  فلابد  بالمعدومات  العلم  تعلق  امتناع  بعد  لأنه  الرئيس 

العقلي لتصحيح العلم بها، وعند هذا يلتقي المذهبان ثم يفترقان.

فأفلاطون يذهب إلى أنها منفصلة عنه بوجودها، وأرسطو والشيخ يذهبان إلى أنها 
الصور  مع  تعالى  باتحاده  القول  إلى  ثالثة  طائفة  ذهبت  كما  له،  لاحقة  ذاتها  في  مرتسمة 

المعقولة إذا لم نقل: إن نظرية المثل تنحو هذا المنحى.

فالمذهب الأفلاطوني بني على أساس تصحيح علم الله تعالى بمخلوقاته المتجددة 
كمذهب الشيخ نفسه، ومنه يتفرّع تصحيح إدراكنا للمعقولات بأن تكون النفس عند 
إياها  النفس  بتجريد  ذواتاً عقلية مجرّدة، ولكن لا  تشاهد  الكلية  للمعقولات  إدراكها 
وانتزاع معقولها من محسوسها كما هو عند أرسطو وكالشيخ الرئيس وأتباعه، بل بانتقال 



243 الدرا�سات والبحوث

لها من المحسوس إلى المتخيل ثم إلى المعقول، ولذلك كانت المعرفة فطرية عند أفلاطون 
لا مكتسبة تتبع الجزئيات ولا كما عند أرسطو وأتباعه، وهذا فرق عظيم أساسي في نظرية 
المعرفة يتفرّع عنه كثير من المسائل العلمية، ولعلّه لذلك كان أفلاطون يقول: أن العلم 
تذكّر والجهل نسيان، باعتبار أن النفس قبل وجودها متّحدة بمثالها فهي تعلم الحقائق 
تامة  يتيّرس لها مشاهدة  الكثيفة لا  بالجسمانيات  تعلّقها  بواسطة  بفطرتها الأولى، ولكن 
إياها وتلقٍّ كامل لها، فتذهل وتنسي ويذهب عنها ما كانت تعلمه فإذا تهيّأ لها أن تتصّل 
تتذكّر  المتأصلة في عالم الإبداع، فهي  العقلية من الأنواع  بتلك الصور  اتصالاً إشراقياً 
وتتعلّم من نفسها لنفسها تلك العلوم والمعارف فتخلق النفس حينئذ العقول التفصيلية 
والعلوم النفسانية ولكن مع ذلك لا تتلقّاها على الوجه الكامل لضعف إدراك النفس 
وكلالها في هذا العالم المادي بواسطة تعلّقها كما قلنا بالجسمانيات الكثيفة الحاجبة لها عن 

المشاهدة التامة، ونظرية الإلهام والحدس تنزع إلى هذا الاتصال الروحي بعالم العقول.

وعلى هذا فليس وظيفة المعلم ولا المطالعة والبحث إلاّ توجيه النفس لتتعلم من 
نفسها بنفسها فليس التعلم في الحقيقة إلاّ من داخل النفس لا من خارجها والإنسان هو 
الذي يعلم نفسه بتذكر المعقولات بالدرس والتلقين، أو بقطع علائق النفس بشهوات 

البدن وظلماته بالرياضة والمجاهدة لتتمرّد من غواشي البدن فتتّصل بعالم العقول.

لوازم  أكثر  ينكر  لا  الأول  المعلّم  الحكيم  أرسطو  مرجعه  وكذا  الرئيس  والشيخ 
المذهب الأفلاطوني في المعرفة والشيخ الرئيس هو الذي أشاد بالقوة القدسية )العقل 
الفعال( في كتبه لاسيما في الإشارات )النمط الثالث – المسألة السادسة من القسم الثاني( 
النمط الأول من الإشارات( أن  الثامنة من  أبعد من ذلك لما في )المسألة  بل ذهب إلى 
تكون صور العناصر عللًا مطلقة للهيولى ولا آلات ومتوسّطات مطلقة فإنه استنتج من 
ه الشيخ  ذلك أن يكون هناك سبب خارج عنها وقال: )وههنا سّر آخر( وغرضه كما فّرس



درا�سات وبحوث فل�سفية244

الطوسي العظيم الشارح لها هو أن برهانه الذي ذكره لنفي علية صور العناصر كما يدل 
على وجود مبدأ للكائنات فإنه يدل على أنه دائم الوجود مفارق يفيض وجود الهيولى 

عنه لا بانفراده بل بإعانة من الصورة ولابد من أن يكون ذلك الشيء واحداً بالعدد. 

أن هذا  بسيط وهو  بفرق  إلاّ  المثل  الأفلاطوني في  المذهب  نفس  الحقيقة  وهذا في 
المبدأ المفارق للكائنات مثال للنوع وصورة له مجرّدة عند أفلاطون. وشيء آخر مباين في 

الحد للنوع عند الشيخ الرئيس.

وإذا استطعنا أن نصل إلى هذه المرحلة في تفكير الشيخ الرئيس فيسهل أن نخطو 
أن  وعسى  الماهية  في  المحسوسة  النوع  أفراد  يباين  لا  المبدأ  أن  لإثبات  أخرى  خطوة 
الشيخ  شنهّا  التي  الحملات  تلك  يستحق  لا  الفرق  وهذا  يأتي.  فيما  شاهداً  له  نتلمس 
في إلهيات الشفا على المثل الأفلاطونية لوكان يتجّىل له ساعتئذ هذا الفرق بين المذهبين 
ولعله أدرك مقاربته لتفكير المثاليين عندما ألّف كتاب الإشارات فأغفل ذكر المثل فيها 

بالمرة لا تأييداً ولا تزييفاً. 

قصة  في  الشيء  بعض  مقبولة  نتيجة  لها  المثل(  )نظرية  كانت  كيف  شاهدنا  وإذا 
المعرفة. وكيف كانت أحد الحلول المعقولة لإدراك المعدومات نسوق البحث إلى نتيجة 
أخرى للنظرية هي أروع شيء في قصة طبع الإنسان؛ إذ تقضي النظرية أن يكون الإنسان 
مجبولاً بفطرته على حب الخير كما هو مجبول بفكرته على المعرفة الحقّة كما ورد في الحديث 
ولكن  انه(  ينّرص أو  يهوّدانه  أبواه  وإنما  الفطرة  على  يولد  إنسان  )كل  المقدس:  النبوي 
عند  أفكارهم  بتشويش  نظريّتهم  إلى  المثاليين  ذهاب  لمنشأ  تصويره  في  الرئيس  الشيخ 
التفكّر في المعقولات كان أبعد من أن يتابع أفكارهم إلى أقصى ما تتوصل إليه نظريتهم 
وفي الواقع أنهم كانوا يعنون ما يقولون عندما ذهبوا إلى نظرية المثل كما رأينا أثرها في 

أخلاق الإنسان فنقول: 



245 الدرا�سات والبحوث

لا شك عند الحكماء أن الموجودات جميعاً لها حب التشبّه بمبدئها، وعشق طبيعي 
وشوق غريزي إلى طاعة علتها، والحركة نحوها، ونقل عن الشيخ الرئيس أنه صّرح في 
عدّة مواضع من كتابه )التعليقات(: بأن القوى الأرضية كغيرها من القوى العلوية في 
أن الغاية في أفاعيلها ما فوقها؛ إذ الطبايع والنفوس الأرضية لا تحرّك موادها لتحصيل 
ليحصل لها  ما يمكن لها  أفضل  لموادها هي كونها على  الغاية في تحريكها  بل  ما تحتها، 

التشبّه بما فوقها.

قائم  نوري  مجرّد  جوهر  المثال  أن  معهم  وفرضنا  المثل  نظرية  هذا  إلى  أضفنا  وإذا 
فروع  النوع  أفراد  وسائر  والمبدأ  الأصل  وهو  لها  وعلّة  نوعه  لأفراد  مدبّر  هو  بنفسه 
ومعاليل فالأفراد طالبة له، مشتاقة إليه ساعية للتشبّه به لتحصل على كمالها اللائق بها 
وإذا خصّصنا الحديث في الإنسان فحينئذ يبدو لنا أنه بفطرته السليمة يسعى إلى التخلق 
والتشبه بصاحب نوعه والمسمى بروح القدس وهو عقله الفيّاض عليه والذي له الكمال 
المادة وعلى  المقهورة لظلمات  الأفراد  تلحق  المجرّد عن كل شائبة نقص  التام  الإنساني 
هذا فكما كان الإنسان – على رأي المثاليين – مفطوراً على المعرفة لا بتكسب فهو على 
رأيهم أيضاً مفطور على حب الكمال الذاتي، والمحاسن النفسية والفضائل الأخلاقية لا 
بتكسب غير أن النفس الإنسانية من جهة انغماسها بالكثافات المادية والملذّات الجسمية 
إدراك  عن  ذلك  يعوقها  فكما  فطرتها  مقتضى  تنهج  أن  عن  تعاق  البدنية  والشهوات 
المعقولات الحقّة، كذلك يعوقها عن التخلّق بالأخلاق الفاضلة ولأجل الوصول إلى 
كمالها اللائق بها من جهة علمية وعملية لابد لها من المجاهدة والرياضة لتخرج من تأثير 

الشهوات وسلطان الملذّات الحسّية.

وإذا ذهبنا إلى أبعد من ذلك، وقلنا: إن هذه المثل النورية أرباب الأنواع هي أيضاً 
في شوق دائم للتشبّه بمبدئها الأول الذي هو خير محض تحصل لنا أن كل فرد من أفراد 



درا�سات وبحوث فل�سفية246

الإنسان له توقان ونزوع إلى الخير لذات الخير من أصل طبعه لأن الخير هو غاية الغايات 
وعلّة العلل.

محباً  يعتبره  إذ  الإنسان  أخلاق  في  الأفلاطوني  المذهب  خطوط  جلياً  تظهر  وهنا 
للخير لذات الخير في فطرته وجبلته وإنه بحصوله على الخير تتحقّق له سعادته الذاتية 
وعلى هذا الأساس بنى نظرياته الأخلاقية بينما يرى أرسطو الحكيم المفكر للمثل الإلهية 
والملذات  الفضيلة  بين  يجمع  الذي  الذاتي  خيره  على  الحصول  في  الإنسان  سعادة  أن 
الحسية من الثروة والجمال وحب الناس ونحوها، وبعبارة يرى أرسطو أن غاية الحياة في 
الإنسان هي السعادة التي تدخل في تقويمها اللذات الحسية بينما أن المذهب الأفلاطوني 
لا يرى غاية للحياة إلاّ الخير المطلق والفضيلة وينشق من هذا الخلاف الأصيل مذهبان: 

المثالية والواقعية.

وقد أورد أرسطو الحكيم في كتابه )علم الأخلاق إلى نيقوماخوس( -ترجمة معالي 
الأستاذ أحمد لطفي السيد- كثيراً من الشكوك في المذهب الأفلاطوني عن الخير )راجع 
الجزء الأول الصفحة )181 – 188( ولكن الشكوك كلّها على اعتبار أن الخير في حد 
ذاته مثال من المثل الأفلاطونية لأفراد نوع واحد، وهذا يبتني على شمول نظرية المثل 
وجهنا  الأخلاقي  مذهبه  عن  الأفلاطوني  الرأي  تقرير  في  نكون  أن  وعسى  للمعاني. 
السبيل لدفع تلك الشكوك على اعتبار أن نزوع الإنسان في طبعه إلى الخير يأتي من ميله 
الفطري إلى التشبّه برب نوعه الذي هو ينزع في عشقه إلى الخير تشبهاً بالمبدأ الأول؛ فيتم 
بأن الموجودات كلّها عاشقة للخير المطلق على حسب استعداد كل موجود  القول  لنا 
يفترض  كما  الخيرات  لجميع  النوع  رب  هو  مثالاً  الخير  أن  لا  الخاصة،  فطرته  في  منها 
ذلك أرسطو في توجيه شكوكه، ولا شك أن البحث يضيق عن ملاحقة الشكوك بالنقد 

واحداً واحداً.



247 الدرا�سات والبحوث

تلك  المثل  لنظرية  والعلمية  العلمية  النتائج  بعض  إلى  ألمعنا  فقد  حال  كل  وعلى 
نقد هذه  البحث عنها في صدد  الرئيس أن يواصل  الشيخ  بال  التي لم تخطر في  النتائج 
النظرية اعتقاداً منه بأنها نظرية ذهب إليها أصحابها جزافاً في بادئ الرأي لما تشوّشوا في 
تفكيرهم عن المعقولات بإزاء المحسوسات وقد تجّيل لنا كيف كان الشيخ بعيداً عن فهم 

هذه النظرية على حقيقتها.

البحث  نتائج  أبعد من ذلك في تقرير  الدين إلى  الفيلسوف المولى صدر  بل ذهب 
فقال في ختام مبحث الوجود الذهني من كتابه الشواهد الربوبية عن نظرية المثل:

)وأعلم أن لهذه المسألة على هذا الوجه الذي أدركه الراسخون في الحكمة مدخلًا 
عظيمًا في تحقيق المعادين: الجسماني والروحاني وكثير من المقاصد الإيمانية(.

3. المثل الأفلاطونية �صور نورية:

كثر التعبير عن المثل الأفلاطونية بأنها صور وقد يشتبه ذلك على بعض من ليس له 
الإلمام الكافي باصطلاحات الفلاسفة فيتوهّم أن المثل لا تستحق مثل هذا التعبير لأن 
الصورة ما تتقدم به المادة فلا تصدق على المجرّدات أو لأن هذه المثل هي نفس الماهيات 
المعقولة والصورة دائمًا جزء من الماهيّة لا نفسها ويؤكّد هذا الوهم نفس كلام الشيخ 
الرئيس في إلهيات الشفا محاولاً فيه تصحيح تسمية المثل بالصور قال )الفصل الرابع من 
المقالة السادسة: )قد يقال صورة لكل معنى بالفعل يصلح أن يعقل حتى تكون لجواهر 
المعقولة صوراً بهذا المعنى( إلى أن يقول )وقد يقال صورة لما يتقوم به المادة بالفعل فلا 

تكون حينئذ الجواهر العقلية والاعراض صوراً(.

أنها معقولة وهو اصطلاح آخر للصورة  باعتبار  بالصور  المثل  وعلى هذا فتسمية 
غير ما هو المعروف منها الذي هو جزء الماهية، وما تتقوم به المادة ولكن الشيخ نفسه 



درا�سات وبحوث فل�سفية248

في موضع آخر من الشفا صرح: )أن صورة الجسم الطبيعي هي ما هيته التي بها هو ما 
بعينها  هي  الشيء  طبيعة  كانت  )وربّما  قال،  ثم  لماهيته(  الحامل  المعنى  هي  ومادته  هو 
صورته، وربّما لم يكن أما في البسائط فإن الطبيعة هي الصورة بعينها( وفي الحقيقة إذا 
تأمّل الإنسان في جميع موارد استعمالات الصورة لوجدها متفقة بالذات في معنى واحد 
هو أن يكون الشيء هو هو بالفعل ولذلك تم للشيخ أن يقول )صورة الشيء هي ماهيّته 
التي بها هو ما هو( فالصورة في الحقيقة ليست جزء من الماهية حتى في المركبات فضلًا 

عن البسائط.

الأعيان  في  موجودة  مذهبهم  على  أنها  بالصور  المثل  تسمية  في  السّر  كل  والسّر 
مشخّصة في عالم العقل واحد بالعدد والوجود فن حقيقتها حقيقة الصور لأنها ماهيّات 
متحقّقة موجودة وليس إطلاق الصورة مقابل المادة إلاّ فيما له مادّة كالمركّبات، لا أن 
معنى الصورة دائمًا في مقابل المادة كما أن الصورة تكون جزء من الماهية، إنّما ذلك أيضاً 
في المركبات خاصة، على أنها بالتدقيق هي نفس الماهية حتى في المركبات، كما صّرح به 
الشيخ نفسه في الكلام السابق الذي نقلناه وتحصيل هذا المعنى للصورة يحتاج إلى فضل 

بيان نشفق على القرّاء أن نكلّفهم تتبعه هنا في هذه العجالة.

4. هل المثل كليات:

إلى  وينساق  المثل  قصة  يروي  من  كل  لسان  على  مشهورة  بالكليّات  المثل  تسمية 
أنهم  المثل  أصحاب  في  يظن  الرئيس  الشيخ  جعلت  التي  هي  التسمية  هذه  إن  الذهن 
أرادوا من نفس المثال الكّيل الطبيعي ولكن هذا إفراط في سوء الظن بأولئك الفلاسفة 

العظام وقد يلتمس التأويل لهذا التعبير من نفس نظريّتهم.

لجميع  والتدبير  التأثير  له  النوري(  )المثال  النوع  رب  إن  يقولون  فإنهم  أولاً:  أما 



249 الدرا�سات والبحوث

الكّيل أي  المادية فهو من هذه الجهة يسع جميع الأفراد ويحيط بها فيراد من  أفراد نوعه 
الوسيع المحيط بالأفراد كما يقولون الفلك الكّيل ويقصدون به المحيط في سعته.

وأما ثانياً: فلأن تلك الحقائق النورية القائمة بذواتها المتشخصة بأنفسها لما تتلقّاها 
نفوسنا بالمشاهدة فتدركها لا تدركها وهي متشخّصة إدراكاً كاملًا لما قلناه من ضعف 
نفوسنا وكلاكها في هذا العالم بواسطة تعلقها بالجسمانيات بل تلاحظها ملاحظة ناقصة، 
وتشاهدها مشاهدة ضعيفة كمن يرى شبحاً من بعيد فيشك في أنه أي شخص هو أو 
من أي نوع فيحتمل المثال النوري كذلك عند النفس الكلية والإبهام والعموم إلى نحو 
الذي  القصور والإبهام  فيكون هذا  الوجود  نتائج ضعف  التي هي من  الصفات  هذه 
يستحقّ بسببه وصف الكليّة إنما كان من جانب العقل المدرك وهي النفس لا من جانب 

المعقول المدرك، وهو المثال النوري وقد تلتمس تأويلات أخرى لا حاجة إلى ذكرها.

5 و6. كيف جاز اختلاف المثال مع �أفراد نوعه في العلية والتجرد:

تقدّم أن هناك سؤالين يتوجّهان على نظرية المثل قد يستعصي حلّهما عند من ألف 
القواعد البحثية المعروفة وهما:

السؤال أولاً: عن اختلاف مثال النوع مع أفراده في العلية والمعلوليّة.

والسؤال ثانياً: عن اختلافه معها في التجرّد وعدمه... مع أن حقيقة واحد لا يجوز 
اختلاف إفرادها في ذلك، لأنه إن كانت طبيعة النوع تقتضي لذاتها أن تكون علة لشيء 
فكيف  الاقتضاء  هذا  لها  يكن  لم  وإن  كذلك،  الأفراد  باقي  تكون  أن  فيجب  مجرّدة  أو 

كانت المثل عللًا ومجرّدة لذاتها.

في  السابعة(  المقالة  من  الثالث  )الفصل  الشفاء  إلهيات  في  بالغ  الرئيس  والشيخ 
الحقيقة  أن  وخلاصتها:  فيها  وأطال  الحجّة  هذه  بمثل  والتعليمات  المثل  وجود  إبطال 



درا�سات وبحوث فل�سفية250

والتجسم  التجرّد  في  أفرادها  يختلف  لا  واحدة  وماهية  واحد  حد  ذات  هي  الواحدة 
والغناء والحاجة إلى المادة والمعقولية والمحسوسية.

غير أنه بناء على أصالة الوجود وتشكيكه لا يبقى مجال لهذا الإشكال، فإنه يجوز 
عليه أن تكون حقيقة واحدة بنفس ذاتها كاملة غنية وناقصة فقيرة لا يجعل جاعل يتخلل 
بين ذاتها وفقرها أو غنائها، بل الغني يكون غنياً لذاته، والفقير فقيراً لذاته كاختلاف 

أفراد حقيقة الوجود وحقيقة النور.



251 الدرا�سات والبحوث

الم�شّ�اؤون والإ�شراقيّون وابن �سينا)))

ظهرت في الدورة الإسلامية فرقتان رئيسيتان أو طريقتان للفلسفة: إحداهما طريقة 
المشائين وأهم رؤساء هذه الطريقة أبو نصر الفارابي وصاحبنا الشيخ الرئيس ابن سينا 
والشيخ خواجا نصير الدين الطوسي، وثانيتهما طريقة الإشراقيّين، وأهم رؤسائها محيي 

الدين ابن عربي وشيخ الإشراق.

ومرد الطريقتين معاً يرجع إلى أفلاطون الحكيم الذي جمع في نفسه بينهما في أسلوبه 
الفلسفي.

الثواني على  والمعقولات  النتائج  استخلاص  تعتمد في  فهي  )المشائين(  أما طريقة 
المقدمات البرهانية وبعبارة ثانية إنها تستحصل المعلومات من طريق الفكر والبحث لا 
طريق الحدس والإلهام، تلك الطريق التي يعّرب عنها الشيخ الرئيس: )الشجرة الزيتونة( 
تفسيراً لآية النور الكريمة ويقابلها طريق الحدس والإلهام التي يعّرب عنها، )الزيت الذي 
يكاد يضيء ولم تمسسه نار( تفسيراً للآية الكريمة، أيضاً على ما شرحناه في بحث آخر 

تحت عنوان »علاقة الدين بالفلسفة وابن سينا«.

ولأجل أن نوضح هذا الأمر بالتفصيل للقارئ الذي لم يلم بدقائق الفلسفة القديمة 
نوجه إلى أنفسنا هذا السؤال: كيف يفكر الإنسان عندما تعرض له مشكلة فيحلها؟

))) من كتاب للكاتب شرع في تأليفه بمناسبة الذكرى الألفية للشيخ الرئيس ابن سينا باسم 
)فلسفة ابن سينا(، نشرت المقالة في مجلة العرفان الجزء الخامس من المجلد التاسع والثلاثين الصادر في 

شهر رجب /1371 الموافق شهر نيسان / 1952.



درا�سات وبحوث فل�سفية252

وللجواب عن هذا السؤال بدقّة علينا أن نرجع إلى نفوسنا فنفحصها عند التفكير 
عند  – يمرّ  – الإنسان  فإنه  يفكر،  فيعرف كيف  أفكاره  أن يحلّل  باستطاعته  منا  وكل 
التفكير بمراحل ذهنية تبلغ خمس مراحل حتى يصل إلى الخامسة وهي المرحلة الأخيرة 

الحاسمة التي بها حصول النتيجة وحل المشكلة، وذلك أنه:

أولاً: يبدأ به ليفكّر هو )مواجهة المشكل( أي الأمر المشكوك فيه، وهذا أمر واضح، 
لأنه إذا لم ينتبه الإنسان إلى مشكلته لا يبدأ بالتفكير بحلّها.

ذهنه  يتردّد  أن  من  لابد  له  والتنبه  مواجهته  بعد  فإنه  المشكل،  نوع  معرفة  ثانياً: 
باحثاً عن المشكل إنه من أي نوع من أنواع المسائل التي ألفها وعرفها أو التي يمكن أن 
يعرفها: أمن مسائل ما وراء الطبيعة أم من المسائل الطبيعية أم الرياضية أم الاجتماعية 
أم غيرها.. وهكذا يتردّد في أنواع مسائل العلوم والمعارف، فإذا استطاع وقد لا يستطيع 

اً أن يعّني نوعها لابد من أن يفزع ذهنه إلى مرحلة ثالثة. فيبقى في مكانه متحّري

ثالثا: والمرحلة الثالثة هي حركة العقل من المشكل إلى المعلومات، بأن يتحرّك ذهنه 
من المشكل وقد عرف نوعه حينئذ إلى المقدمات والوسائل التي تناسبه مما اختزن عنده 

من المعلومات، وهذه أولى حركات الفكر.

رابعا: حركة العقل بين المعلومات، فإنه إذا حصلت له المرحلة الثالثة وتحرّك ذهنه 
إلى المقدمات لابد من أن يتردّد فاحصاً عن المقدمات المعلومة التي اختزنها عنده والتي 
اً هنا لا يهتدي  تصلح لحل المشكل وكشفه، وهذه ثانية حركات الفكر، فقد يبقى متحّري
إلى شيء وقد يمضي فكره حتى يعثر على المعلومات ويرتّبها ولو بحسب زعمه. وبهذه 
المرحلة الفكرية يمتاز المفكّرون وعندها تزل الأقدام ويتورّط المغرورون، فإذا استطاع 

أن ينجح في الحصول على المعلومات التي تكشف المشكل لابد من أن ينتقل تواً إلى:

المرحلة الخامسة: وهي الأخيرة التي بها حل المشكل وكشفه؛ إذ يحصل له العلم 



253 الدرا�سات والبحوث

به بسبب مقدماته التي حصل عليها في المرحلة الرابعة، وهذه هي ثالثة حركات الفكر، 
وهي )حركته من المعلوم إلى المجهول( ليصير له معلوماً.

وهذه الحركات الثلاث الأخيرة هي التي تسمى عندهم بالفكر، ولذا عرّف الشيخ 
التعريف أدق تعاريف  بأنه »حركة العقل بين المعلوم والمجهول« وهذا  الرئيس الفكر 

الفكر وأحسنها، وقد تفرد به الشيخ الرئيس.

والمشّاؤون يعتمدون في تحصيل العلوم والمعارف على هذه الحركات الفكرية، وهي 
طريقة شيخنا الرئيس في أحكامه وعلومه، وهو يصّرح في كتبه ورسائله أنه اختار هذه 

الطريقة للمعرفة))).

الطريقة  يدرّس تلاميذه على هذه  أفلاطون الحكيم كان  المشّائين لأن  وإنما سمّوا 
وهو ماشٍ احتراماً للفلسفة وتقديساً لها، واتبع طريقته تلميذه أرسطو العظيم وأسس 
الظن أن هذا الاسم رمز إلى المشي  المشّائين. وأغلب  مدرسته عليها فسمّيت بمدرسة 
الفكري في تلك الحركات والمراحل الثلاث الأخيرة، وإن أخذ في مبدئه من المشي على 

القدم.

ومن أجل هذه الطريقة نظم أرسطو علم المنطق، لأن علم المنطق هو الذي يتكفّل 
معرفة  من  مطلوبه  إلى  يصل  المفكّر  اتبعها  إذا  التي  الصحيحة  الفكرية  الأساليب  بيان 
المجهولات التي تعترضه، فيعطي علم المنطق القدوة للإنسان على تحليل أفكاره وعلى 
تسهيل تحصيل المعلومات الصحيحة من مقدّماتها، ولذا عرفوه بأنه )آلة قانونية تعصم 

مراعاتها الذهن عن الخطأ في الفكر(.

المشّائين  بطريقة  والأخذ  المنطق  علم  على  الاعتماد  في  الرئيس  الشيخ  غالى  وقد 
للمعرفة، حتى كان يضع بين يديه عند البحث والمطالعة – على ما يحدثنا عن نفسه – 

))) راجع على الأقل مقدمة كتابه )القانون( الصفحة الأولى.



درا�سات وبحوث فل�سفية254

المنطقية  هوراً )ألواحاً( يسجّل فيها تحليل أفكاره والمقدّمات ويرتّبها حسب الأصول 
لغرض معرفة أسلوب ونوع القياس ومعرفة ما إذا كان منظمًا على القواعد الصحيحة.

في  يدقّق  أن  أراد  لمن  أحياناً  ضرورية  تكن  لم  إن  جميلة  ذاتها  حدّ  في  طريقة  وهي 
البحث ويفحص عن صحة الأدلّة، والإنسان وإن كان في كل أفكاره لابد من أن يتبع 
حسب فطرته وسليقته طريقة من طرق الاستدلال المعروفة في المنطق لكنه غالباً يتبعها 
وهو لا يشعر بالطريقة التي استخدمها بالخصوص، حتى أولئك المنطقيّون الذين قضوا 
أعمارهم في دراسة المنطق، كالذي يقرض الشعر بسليقته وهو غير منتبه إلى نوع الوزن 
أسلوب  دفائن  عن  الغفلة  هذه  ومن  بالعروض،  عالماً  كان  وإن  بالتفصيل  ومقاطيعه 

التفكير يقع الخطأ في الأفكار.

بغير  عابر  وهو  والأقيسة  بالأدلة  يأخذ  من  الرئيس  الشيخ  ينتقد  هذا  أجل  ومن 
تدقيق في تحليلها، فلا يعرف هداه وسبيله إلى المعرفة كمن يمشي في الظلام أو مغمض 
العينين؛ فهو لا يعرف بالتفصيل مواضع قدمه ويمشي متكئاً، وهو – والحال هذه – غير 
مأمون من العثرة والسقطة. ومن السلوك في غير الصراط المستقيم، على عكس من كان 
مفتح العين ماشياً في نور من نور بصيرته؛ إذ يعرف مواطئ قدمه وسبيله اللاحب حتى 

يصل إلى الغاية مطمئناً.

فهم  فعبر  شئت  ما  الله  أهل  أو  العرفاء،  أو  الإشراق،  أهل  أو  الإشراقيون،  أما 
يعتمدون في المعرفة على الحدس ونوع من الإلهام، ويسمّونه الذوق والوجدان.

والحدس هو أن يلغي الإنسان المراحل المتوسطة الثلاث التي ذكرناها آنفا، وذلك 
عندما يكون الذهن من الصفاء والقوّة على حالة يتمكّن بها عند مواجهة المشكل من 
الانتقال رأساً من المقدمات المعلومة إلى المطلوب والنتيجة، وبتعبير آخر ينتقل رأساً من 
المبادئ إلى المقاصد بغير أن يلتجئ ذهنه إلى الفحص عن نوع المشكل، ثم إلى الحركة منه 



255 الدرا�سات والبحوث

إلى المعلومات، ثم إلى الحركة بالفحص بين المعلومات.

وهذه الطريقة من المعرفة اعترف الشيخ نفسه في عدة من كتبه بإمكانها، بل بأنها 
أقوى من طريق الفكر وأعلى وأشرف، وتستمد من قوّة قدسية إلهية، وإذا عبر عنها كما 
ا الزيت الذي يكاد يضئ ولو لم تمسسه نار. وعقد فصلًا في  تقدّم تفسيراً لأية النور بأّهن
طريقتهم  وبّني  منزلتهم،  ورفع  عليهم،  وأثنى  والعرفان،  العرفاء  عن  الإشارات  آخر 

ودرجات سلوكهم.

والإشراقيّون يعتقدون بإمكان هذه الطريقة من المعرفة، بل واقعة لهم فعلًا وهي 
بالوجدان والمشاهدة، ويقولون  الفكر، لأنها معرفة  أعلى وأشرف وأوصل من طريقة 
بأن الفرق بين العارف والفيلسوف يشبه الفرق بين البصير الذي يرى الأشياء بالمشاهدة 
وبين الأعمى الذي يعلمها بالسماع، فإنه كل منهما عالم بذلك المشاهد الموصوف، ولكن 

أين العيان من السماع من ناحية الانكشاف ووضوح المعلوم.

وحجّتهم في إمكان هذا النوع من المعرفة أن العلم في جملته نور يفيضه الله تعالى على 
للعلوم  الملقي  فإن  الفلاسفة،  الفعال باصطلاح  بالعقل  اتصاله  بواسطة  عقل الإنسان 
بالحقيقة سبب مستور عن الحواس معلّم  – هو  – حسب قولهم  المستعدة  النفس  على 
العقل  النفوس في غاية الخفاء، ويكنىّ عن هذا  بالأفق الأعلى وفعله في  القوى  شديد 

الفعال )بالنار( تفسيراً لآية النور كما تقدم ذكره من الشيخ الرئيس.

والسماع  والتكرار  بالبحث  الفكر  تارة من طريق  القلب  العلم على  نور  وإفاضته 
من معلّم بشري وأخرى من طريق توجّه النفس إلى الحق فيحصل لها العلم بالحدس 
والإلهام، فالمبادئ العلمية والمقدّمات ليست إلاّ معدّات لفيض النور العلمي من الحق 
تعالى وهو الفاعل الحقيقي الملهم للعلوم عندما يتصل عقل الفرد بعقل الكل وهو العقل 
الفعال المستور عن الحواس شديد القوى. وكما تكون المقدمات معدات له كذلك تكون 



درا�سات وبحوث فل�سفية256

الرياضات الفكرية وتجرّد النفس عن الشهوات وعلائق البدن وتوجّهها إلى الحق تعالى 
معدّات لفيض ذلك النور العلمي الإلهي.

ويجب ألاّ يغيب عن البال أنهم يرون في كل إنسان أن له من قوة الحدس ما يتمكّن 
تتفاوت  القوة  هذه  ولكن  بنفسه،  نفسه  من  فيتعلّم  المعلومات،  بعض  تحصيل  من  بها 
في الأفراد: فرب إنسان جامد القريحة لا ينفتح له شيء عند التأمّل، ورب إنسان وقاد 
حتى   جداً  كثيرة  بدرجات  ذلك  في  ويختلفون  توجه،  بأدنى  المطلوب  إلى  ينتقل  الفكر 
يصل الإنسان في الطرف الأعلى إلى درجة الأنبياء والقديسين، ومثل هذا الإنسان يحيط 
علمًا بالحقائق من غير طلب وشوق، بل ذهنه الثاقب يسبق إلى النتائج بمجرّد ملاحظتها 
ومنها إلى أخرى حتى يحيط بنهايات الدرجات البشرية، وتلك القوة فيه تسمى )القوة 

القدسية(. 

أن  العُلى  الدرجات  من  بدونها  ما  أو  العليا  الدرجة  يبلغ  فيمن  يشترطون  وهم 
يرتاض رياضة فكرية بالتأمل في الكائنات ومطالعة ملكوت السماوات والأرض بعد 
تصفية الباطن ورياضة البدن بالعبادات والأذكار والانقطاع إلى الحق فلا يحب إلاّ إياه 
ولا يعشق سواه ولا يلتفت بوجه نفسه إلى غيره، وبعد أن يقطع درجات السلوك إليه 

على حسب ما يصفونه من تعاليم وإرشادات. 

نفسه  وكانت  المجاهدات  طول  بعد  ذلك  على  يحصل  أن  الإنسان  استطاع  وإذا 
مستعدة في ذاتها لقبول هذه المنزلة ترتفع به إلى الأفق الأعلى حسب استعدادها وتتجرّد 
عن غواشي البدن التي تحط بالنفس إلى حضيض الجهل والغباوة، ويتصل عقله بالعقل 
الفعال بل يصبح هو إياه، فيشاهد حقائق الموجودات كما هي غير مطموسة ولا محجوبة.

الشيخ  بعضها  ذكر  الرسالة  هذه  عنها  تضيق  واصطلاحات  طرق  ذلك  في  ولهم 
الرئيس في آخر الإشارات، ومنهم نشأ التصوف وتعاليمه، وعليهم اتكت الطرق الذكرية 



257 الدرا�سات والبحوث

دعواهم  صحة  على  بالدليل  العرفاء  كان  وان  والحلقات،  التكايا  ونشأت  وأوهامها 
البحثية، بل لابد  بالطرق  يقنعونه  فلسفتهم لا  – فبطبيعة حال  الطويلة هذه  العريض 
من أن يحيلوه إلى سلوك طريقتهم، ليرتاض برياضتهم، ليرى بنفسه ما شاهدوه، وكل 
ما يستطيعونه في ترغيب الإنسان أن أهل الله الذين راضوا أنفسهم بأنواع الرياضات، 

وصار علمهم لدنياً إلهاميّاً، واستغنوا عن الطرق البحثية والمذاهب الفكرية.

سنين  بضع  في  القاسية  تجربتهم  جرّبنا  إذا  إلاّ  تكذيبهم  يسعنا  لا  هذا  أجل  ومن 
قبل كل  بفلسفتهم  الإيمان  الشروط  أعظم  ملذّاته ونزعاته، ومن  المرء عن  فيها  ينقطع 

رياضة، وأنّى للمشككين الحائرين مثل هذه التجربة المستحيلة في حقهم.

وأظن أن صاحبنا الشيخ الرئيس لم تطاوعه نفسه الجبارة الوثابة على الانخراط في 
سلك هذه الطائفة برياضة نفسه على تلك المجاهدات المضنية والأعمال الشاقة والانزواء 
في الخبايا والزوايا للعبادة والتبتّل، وهو قوي القوى كلّها مفرط فيها حتى في قوة الشهوة 
الجنسية، وهو الذي يقول – كما حدثوا عنه-: إني أحب الحياة عريضة قصيرة ولا أحبها 
ضيقة طويلة، على أنه يجد من قواه العقلية العجيبة ما يمكنه من أنواع الطرق البحثية 
بدون التجاء إلى سلوك رياضيات العارفين، وإن كان هو لم يعدم الالتجاء إلى الله تعالى 

بصلاة ركعتين في أحد المساجد عندما يضيق عليه حل إحدى المسائل العلمية.

بعد  تلاميذه  يجمع  كان  أنه  من  )الجوزجاني(  تلميذه  ينقله  ما  صحيحاً  كان  وإذا 
الفراغ من الدرس ليلًا، فيحضر الشراب والمغنين فما أبعده عن سلوك الطريق الإشراقية 
والسلوك الأخلاقي، وما أبعده كذلك إذا كان كما قيل عنه: إنه قوي الشهوة الجنسية إلى 

حد الإفراط حتى انهكته فمرض ولم يعرف عنه أن له قرينة ولا ذريّة! 

بل أنى له أن يكون من العرفاء الوالهين وهو الذي انهمك في السلطة واشتغل في 
عدّة وزارات وصاحب الملوك والأمراء ونادمهم!



درا�سات وبحوث فل�سفية258

لا شك أنه لم يعد في زمرة الإشراقيين العرفاء وإن وصفهم أحسن وصف في كتبه 
وأثنى عليهم، بل لم يدّع هو ذلك لنفسه، وإنما كان يحشر نفسه صريحاً في ركاب المشّائين، 

بل هو المحيي للطريقة المشّائية والمنظّم لفلسفتها.

يديه من  الحياة ونفض  يئس من  لما  أنه  العرفاء من  بعده عن طريقة  أدل على  ولا 
الدنيا في مرضه الأخير اغتسل وتاب وتصدّق بما معه على الفقراء ورد المظالم على من 
عرفه وأعتق مماليكه وجعل يختم في كل ثلاثة أيام ختمة... ثم مات«، فتأمّل كلمة )تاب( 
يختم...(  )وجعل  وكلمة  )اغتسل(  كلمة  تأمّل  بل  عرفه(  من  على  المظالم  )رد  وكلمة 

لتعرف كيف كان هو في حياته.

والدليل الأخير على بعده من الطريقة الإشراقية إن من سمات هذه الطريقة القول 
بوحدة الوجود، بل هي عنوان فلسفتهم والروح النابضة في عباراتهم وإشاراتهم تطلع 
رأسها في كل بحث ومسألة فلسفية، وأنت لا تجد في كتب شيخنا الرئيس الرئيسية أثراً 
لهذا القول ولا ريحاً من هذه الوحدة إلاّ ما بعد من المرموزات التي قد تجيء بالمجاراة 

كقوله في رسالة التصوف: »ويتّحد الكل بالنسبة إلى ذاته فهو الكل في وحدة«))).

ومن آثار عدم تأثره بطريقة الإشراقيّين عدم استطاعته تحقيق عدة أمور لم يدعها إلا 
العرفاء وأهل الكشف المحقّقون، مثل القول بالمعاد الجسماني من طريق عقلي، والقول 
باتحاد العاقل والمعقول، والقول باتحاد عقل الإنسان عند التعقل بالعقل الفعال، والقول 
بالمثل الأفلاطونية والقول بحدوث العالم.... ولابد من عرض رأيه في هذه الموضوعات 

في أبحاث أخرى.

))) الصفحة 3 من النسخة الفوتوغرافية في المجمع العلمي العراقي.



259 الدرا�سات والبحوث

فل�سفة الكندي)))

الحمد ّهلل ملهم الحق الذي لاحق سواه والصلاة والسلام على رافع راية الحمد وآله 
هداة الخلق.

يحيا فيلسوفنا الكندي هذا اليوم حياة جديدة حيث ذكراه الألفية. ولا أخاله كان 
لإخلاصه  وفاقاً  جزاء  إلاّ  هي  وما  معانيها،  للناس  يصوّر  كان  حينما  الحياة  بهذه  يحلم 
للحق، فقد قال الحق للحق اتبّع الحق للحق. وما أسمى هذه القنية النفيسة عند ذوي 

الحق – على حد تعبيره – ولا شيء أولى بطالب الحق من الحق كما كان يقول.

إن هذه القنية -أعني صفة الإخلاص للحق- صفة من شأنها أن ترفع من شرف 
الإنسان وكرامته، بل تجعل من صاحبها إنساناً كاملًا وحياً خالداً وقوّة هائلة، بل هي 
الركيزة الأولى الثابتة التي تشاد عليها حياة المجتمع الإنساني، وتبنى عليها سعادته في 

كل مجالات الحياة.

وفي طيّات النفوس البشرية من التلافيف المعقّدة والمسارب البعيدة الأغوار ما تتيه 
القنية المخلصة. وكم تضيع عند أكثرهم دروبها وتنطمس في قلوبهم  في مجاهيلها هذه 
الحق،  ومتشابهات  للحق  الإخلاص  مشبهات  من  موجات  عليهم  فتطغى  معالمها؛ 
لنفسه من حيث يظن  الرأي والتفكير، بل يفقد إخلاصه  ويفقد الإنسان يومئذ حرية 

خلاصها، وهذه بليّة الإنسان يوم كان.

))) نشر البحث في مجلة النجف العدد الثالث من السنة الخامسة شهر رجب 1382 – كانون 
الأول 1962 الصفحة 1 – 10.



درا�سات وبحوث فل�سفية260

وقليل من استطاع أن يفلي طيّات نفسه، فيبصر دربه فيها، ويزيح غشاواتها عنها 
ليستضيء بنور الإخلاص. وما أحسب أخا كندة هذا الفتى العربي إلاّ من أولئك الأفذاذ 
ذوي النفوس الجبارة التي تمكّنت من تخليص أنفسها من عقد تلك التلافيف، لاسيما أنه 

كان في عصر مني بتلافيف آراء الطوائف الكلامية البلهاء.

وإني لشاعر بأن لهذا الرجل المخلص للحق حقاً كبيراً على المؤمنين. وما حقه إلاّ 
يزكو  والعلم  فتزكو،  مقاصده  تنفق  إن  إلاّ  له  الإخلاص  وما  لتشيع،  آراؤه  تتجلى  أن 
على الإنفاق. ولأجل هذا وحده باركت لطلّاب كلّيتنا فيما عزموه على تخصيص عدد 
من مجلتهم )النجف( في ذكراه الألفية، وانصعت طائعاً لإرادتهم في المشاركة بتقويمه 

وتقديم هذا العدد.

وصفاء  العلمية  للدقائق  وفهمه  الفلسفي  تفكيره  سمو  الرجل  من  لأكبر  وإني 
ذهنيّته في تلقّي آراء كبار الفلاسفة الأقدمين. والمهم في الأمر أنه ظهر في عصر طغت فيه 
جولات طوائف المتكلّمين واتجاهات أفكارهم، وقد تلقّوا الآراء اليونانية غير منقحة إذ 
شاعت بين المسلمين بترجمتها، فشوّهت كثيراً من العقائد التي لم يتلقّوها من مصادرها 
الإسلامية الأصيلة، ولم يكتفوا بالعقيدة القرآنية الخالصة فراحوا يدافعون عن العقائد 
الإسلامية أو ما تخيّلوه عقيدة إسلامية بما عثروا عليه من أبحاث يونانية غير ناضجة 
العقائد  لتأييد تلك  العقلية مما يظنوّنه كان صالحاً  العقلية أو شبه الأدلة  التماساً للأدلّة 

وقد لا تكون هي العقيدة الإسلامية الصحيحة التي جاء بها الإسلام.

وهذا مما يبعث الاطمئنان في الاعتقاد بأن هناك وراء تلك المظاهر مدرسة فلسفية 
جاهدة قد سبقت الكندي وأثّرت فيه تعاليمها وتوجيهاتها، وقد خفيت علينا معالمها 
وأقطابها، وإلاّ فما أستطيع أن أؤمن أن يغور رجل بمفرده إلى أعماق المباحث الفلسفية 
فيلتقط لآليها خالصة من مشوّهات الأوهام في مثل عصره. ولا أنكر أن يكون له فضل 



261 الدرا�سات والبحوث

المصطلحات  من  رسائله  في  عرضه  ما  أقول  ما  على  دليل  وأصغر  وعرضها.  صقلها 
الأشياء  حدود  في  رسالته  لاسيما  العميقة،  تعريفاتها  مع  اليوم  إلى  المستقرّة  الفلسفية 
من  أطوار  عليها  مرّت  قد  كانت  إذا  إلا  فيها  يصح  لا  المصطلحات  وهذه  ورسومها. 
التأرجح والتطوّر بالأبحاث المستمرّة حتى استقرّت في عصره أو على يديه. ولابد من 
أن نفرض هناك مجامع علمية تعاونت على وضعها، ولنفرض أن يكون الكندي أحد 

أقطابها على أكثر تقدير.

وهذه المدرسة الفلسفية هي التي ألجأت المسلمين إلى اصطناع الأبحاث الكلامية 
لغرض الدفاع عن الإسلام من عاديتها فيما كانوا يظنوّن.

وها أنا ذا أكتفي بأن أتحسس لمحات من تفكيره الأصيل فيما التقطه من اللآلي في 
رسائله للتدليل على ما أقول من العمق في رأيه مما يؤيّد سوابق تلك المدرسة الفلسفية 

المنكتمة:

)منها( ما يتعلق بنظرية المعرفة، فقد اهتدى إلى أن )الأوّليّات(هي أسبق كل معرفة 
التجربة. وبالعكس في  تبلغها الخواص ولا  عند الإنسان. وأن لها من المجالات ما لا 

مجالات الحواس والتجربة لا تبلغها الأوليات وحدها.

قال – في صفحة 112 – من رسائله: »وكذلك لكل نظر تمييزي وجود خاص غير 
وجود الآخر« .. إلى أن يقول: »فينبغي أن نقصد بكل مطلوب ما يجب ولا نطلب في 
العلم الرياضي إقناعاً، ولا في العلم الإلهي حساً ولا تمثيلًا، ولا في أوائل العلم الطبيعي 
الجوامع الفكرية، وفي البلاغة برهاناً، ولا في أوائل البرهان برهاناً، فإنا إن تحفظنا هذه 
الشرائط سهلت علينا المطالب المقصودة. وإن خالفنا ذلك أخطأنا أغراضنا من مطالبنا 

وعسر علينا وجدان مقصوداتنا«.

وفي الحقيقة إن بليّة البشر من القديم هذا الخلط في أسباب المعرفة وعدم الانتباه 



درا�سات وبحوث فل�سفية262

إلى أن الأوليات )القضايا( وهي التي يكفي في العلم بها نفس تصوّر طرفيها هي اللّبنة 
الأولى للمعرفة حتى في الأمور التجريبية، ولكن لوضوحها عند الإنسان بل لأنها هي 
الإنسان العاقل في تفكيره وعقله في كل ما يفكّر فيه يخفى عليه الانتباه إليها وإلى أنها 

مصدر كل معرفة عنده.

فمن أنواع هذا الخلط ما وقع للتجربيّين إذ نجحوا في إخضاع الأمور الطبيعية إلى 
التجارب لأنها مما تنالها التجربة والحس فدفعهم الغرور العلمي إلى أن يحاولوا إخضاع 
لما  ولذلك  الطبيعة،  وراء  ما  أبحاث  مثل  التجربة  تناله  فيما لا  للتجربة حتى  كل شيء 
المعرفة  فنبذوها وحصروا  ذرعاً  نفوسهم  بتجاربهم ضاقت  ينالوها  أن  امتنعت عليهم 
كلّها فيما تناله التجربيّات، وما عداه حسبوه من الأوهام والخيالات. وقد تنبّه الكندي 

إلى ذلك فقال فيما سبق: »ولا في العلم الإلهي حساً ولا تمثيلا«.

ينالوا  أن  أرادوا  إذ  الفلاسفة  من  للعقليّين  وقع  ما  أيضاً  الخلط  هذا  أنواع  ومن 
الحديثة  النهضة  في  الباحثون  فتنبّه  فعجزوا،  المجرّدة  العقلية  بالأمور  الطبيعية  الأمور 
تطوّر  حتى  أحسنوا،  وقد  والحس،  التجربة  تنالها  مما  لأنها  التجارب  إلى  فأخضعوها 
التي أعانت الحس ومكنتّ  باختراع الآلات  الهائل  التطوّر  الطبيعيات هذا  البحث في 
الإنسان من التجارب الدقيقة المنتجة التي لم تكن في متناول الأقدمين. وقد تنبّه الكندي 
إلى ذلك فقال فيما سبق: »ولا في أوائل العلم الطبيعي الجوامع الفكرية«. فأكّد على هذا 
الجانب من وجهة نظرته الصائبة في المعرفة: »فإنا إن تحفظنا هذه الشرائط سهلت علينا 

المطالب المقصودة وإن خالفنا ذلك أخطأنا أغراضنا من مطالبنا«.

الإلهية  المباحث  إخضاع  أرادوا  إذا  جهة  من  التجربيّون  أخطأ  كيف  ظهر  وقد 
للتجربة، وأخطأ العقليون من جهة أخرى إذ أرادوا إخضاع العلم الطبيعي إلى الجوامع 
الخلط في  هذا  كان سببها  البشر  أخطاء  من  وكثير  الكندي  تعبير  من  حد  الفكرية على 



263 الدرا�سات والبحوث

المنهج الذي عناه الكندي، إذ قال: »وكذلك لكل نظر تمييزي وجود خاص غير وجود 
الآخر«.

إن هذه اللفتة الكريمة لهذا الفيلسوف البارع مما ترفعه في القمّة وتؤكد على أنه في 
محل رفيع من التفكير. وكم تظهر من أخطاء للبشر لنا إذا تحفظا هذه الشرائط التي ذكرها 
هذا الرجل في منهجه البحثي. مثل ما يظهر لنا خطأ من ينكر الحسن والقبح العقليين، 
إذ باب هذه المعرفة ترجع إلى الآراء المحمودة التي ترجع إلى المشهورات الصرفة التي لا 
واقع لها إلاّ الشهرة، فقاس المنكرون للحسن والقبح هذه القضايا بالقضايا الأولية التي 

لها واقع تحكيه فخلطوا بين الاثنين وأخطأوا المنهج في البحث.

و)منها( ما يتعلق بإثبات الخالق وصفاته، إذ رجع فيه إلى طريقة الصديقين وهي 
طريقة الاستدلال بالعلّة الذي يسمى بالبرهان اللمي.

يخضع  فيما  حتى  معرفة  كل  أساس  هي  التي  الأولية  البديهيات  على  تبتني  وهي 
للتجربة، وهذا هو منهج الكندي فيما أكّده في أبحاثه الإلهية، إذ لا ينبغي عنده أن تنال 
من منهج آخر وقد سبق أن قلنا: إن البديهية الأولية هي التي يكفي في الحكم فيها نفس 
تصور طرفيها من دون حاجة في الحكم إلى أي شيء آخر وراء تعقل الطرفين: الموضوع 
إلى  الحاجة  إلى حدس فضلًا عن  إلى تجربة ولا  إلى حس ولا  أي لا تحتاج  والمحمول، 
القوانين  بأن الكل أعظم من الجزء وكل أحكامنا في   أو البرهان، مثل حكمنا  الدليل 

العلية وقانون الذاتية وقانون التناقض... وما إلى ذلك.

القضية الأولية هي برهان كل برهان ودليل كل دليل، وهي مرجع كل فكر  بل 
وتعقّل ورأي وحكم وتجربة، ولولاه لما حصل لنا علم أبداً كما قال الكندي – في صفحة 
علمًا  يكون  فلا  بمعلوم،  فليس  أوائله  علم  إلى  ينتهي  لا  ما  »لأن  رسائله:  112– من 

ألبتة«.



درا�سات وبحوث فل�سفية264

وهذا أمر يجده الإنسان في فطرته الأولى، وليس شيء في الدنيا للإنسان أوضح من 
وجدانيّاته التي يشعر بها شعوراً ذاتياً حضورياً، فالإنسان يشعر بذاته ويشعر بأنه يشعر 
من دون حاجة إلى دليل فلابد من أن يشعر بما يشعر من أوليات ومن وجدانيات، وإذا 
أراد أن ينكر حتى هذا الأمر الوجداني في نفسه فهو في الحقيقة ينكر نفسه، ومن ينكر 
نفسه ومشاعرها ووجدانياتها فلا كلام لنا معه وأجدر بأن يعد من فصيلة الحيوانات، 

بل دونها.

الكندي في بحثه عن الإلهيات في رسالته الأولى منهجه  – على  ويبدو – واضحاً 
الذي أشرنا إليه من رجوعه إلى الأوليات واعتماده عليها، ومنها ينطلق تفكيره الفلسفي 

الدقيق.

فهو حينما يبدأ لإثبات الخالق وصفاته يفترض أن هناك أزليّاً، لأنه لابد من فرض 
وجوده بعد أن تكون الموجودات إما أزليّة أو غير أزليّة. ومتمسّك الماديين هو بافتراض 

أزليّة المادة، وإلاّ فلا يمكن لبشر أن يفترض كل ما في الوجود غير أزلي.

ومن هنا – أي من فرض وجود الأزلي وكأن هذا شيء عنده لا يحتاج إلى برهان 
المادة ولا نهاية الجرم، ويتمسك في  أزلية  البرهان على استحالة  – يبدأ في  وهو كذلك 
كل خطواته بقانون الخلف الذي يرجع في الحقيقة إلى قانون الذاتية، هذا القانون الذي 
تحدّث عنه مرّة بعد عرض وجهة نظره في الحقيقة الأولية والقضية الأولية بأنه )مصدّق 
كمثال  الذاتية  قانون  فيذكر  اضطراراً(  العقلية  الأوائل  بصدق  متيقّن  محقّق  النفس  في 
للحقيقة الأولية ويقول – في صفحة 107 –: »كهو لا هو، غير صادقين في شيء بعينه« 
يعني أن الشيء الذي نحكم عليه بأنه )كذا( لا يمكن أن نحكم عليه بعينه أنه )ليس 
تصوّر  مجرّد  الإنسان  يدركها  التي  البديهية  الأوّليّات  من  الذاتية  قانون  وهذا  كذا(، 

الطرفين فيها: هو، لا هو فصدقها محقّق في النفس متيقّن لا يحتاج إلى برهان.



265 الدرا�سات والبحوث

ويستنتج من هذا القانون أن ما يحكم عليه بأنه أزلي -ويعني أنه أزلي لذاته وبعينه– 
يستحيل أن يحكم عليه في عين الحال وبعينه أنه غير أزلي.

والمادة في برهانه من شأنها أن تكون غير أزليّة وكذلك كل جرم، لأن معنى كون 
الشيء أزليّاً أنه لا علّة له ولا موضوع ولا محمول ولا فاعل ولا سبب – يعني من أجله 

كان –، والمادّة لها علّة ولها فاعل ولها محمول ولها موضوع فهي إذن لا تكون أزليّة.

المادة والجرم، ونفي خصائص  وهكذا يذهب قدماً في نفي خصائص الأزلي عن 
المادة والجرم عّام هو أزلي بنفس إدراكنا لمعنى الأزلي – أي ما هو أزلي لذاته –.

فالأزلي – إذن – لا جنس له، ويقيم البرهان على ذلك.

والأزلي – إذن – لا يفسد، ويقيم البرهان على ذلك.

والأزلي – إذن – لا يتبدّل ولا يستحيل.

والأزلي – إذن – لا يمكن أن يكون ناقصاً، ولا يستحيل إلى ما هو أنقص منه ولا 
إلى ما هو أفضل منه، لأنه يجب أن يكون بأعلى درجات الكمال والفضل.

وترجع كل براهينه في هذه الخطوات ونحوها إلى ما نتعقّله من معنى الأزلي.

وهذا برهان في أصل أسسه صحيح، بل هو أساس كل برهان ومعرفة وإن غفل 
الوجود  واجب  هو  ما  أو  لذاته،  الأزلي  معنى  فهم  من  ينبثق  برهان  هو  الناس،  عنه 
لذاته بتعبير آخر، وقد يكون التعبير بالأزلي أوفق وأقرب إلى الفهم من التعبير بواجب 

الوجود، ولذا اختاره في التعبير.

إنه برهان الصدّيقين الذي عّرب عنه مولانا سيد الموحدين أمير المؤمنين في أحد 
أدعيته بقوله: »يامن دل على ذاته بذاته، وتنزّه عن مجانسة مخلوقاته«، فإن هاتين الجملتين 

تجمع كل ما قاله الكندي من شرح طويل معقد.



درا�سات وبحوث فل�سفية266

ثم لا يكتفي الكندي بذلك لنفي أزليّة المادّة والجرم، بل يعمد إلى وضع الأوليّات 
أزليّة الجرم ولا  – استحالة  التطبيق  برهان  – بطريقة  ليستنتج منها  المعروفة  الرياضية 
نهايته، ثم استحالة كل ما له كميّة وكيفيّة ومنهما الزمان والحركة، ليبطل بذلك دعوى 

الماديين في أزليّة العالم، ويطيل في هذا البرهان مع لف ودوران.

ذ من البرهان  وفي الحقيقة كان في غنى عن الالتجاء إلى برهان التطبيق بعد أن اّخت
العلمي طريقاً لإبطال أزليّة العالم المادّي، فإن برهان التطبيق فيه مغالطة ظاهرة كشفناها 
بديهية  يطبق  البرهان  هذا  لأن  وبالاختصار:  الفقه،  كليّة  لطلاب  الفلسفية  أبحاثنا  في 
غير  الشيئين  على  شيء  من  وأكبر  أعظم  شيء  منها  ليس  التي  الكميات  بين  التساوي 
للمحدود  إلاّ  كمية  لا  لأنه  كمية  أنه  عليه  تصدق  لا  المتناهي  غير  ولكن  المتناهيين، 
والمعدود، فلا تصدق صفة التساوي ولا النقص والزيادة على غير المتناهي، وعليه فلا 
يتحقّق الخلف المحال الذي يفترضه عندما يفصل من اللامتناهي جرم متناهي العظم، 
لأنه بهذا الفصل يبقى أيضاً غير متناهٍ العظم مهما كان الجرم المفصول عظيمًا، ولو زيد 
عليه ما أخذ منه لا يكون أعظم مما كان، لأنه ليس ما لا يتناهى أعظم من آخر لا يتناهى 

ولا أصغر ولا يتساويان، لأنهما ليسا بمحدودين ولا معدودين فليسا بكميتين.

السبب  – يستدل على وحدانية  اللمي  البرهان  – وهو  الأول  الأسلوب  وبنفس 
الأول وعلى صفاته السلبية، فيفترض – أنه لابد من أن يكون هناك واحد حق مرسل 
على نحو افتراض وجود الأزلي، وينوع البراهين على استحالة كثرة بلا وحدة ووحدة 
بلا كثرة بأسلوب بارع واضح يرجعها كلها إلى قانون الذاتية لينتهي في استنتاجه إلى أن 
الكثرات تنتهي اضطراراً إلى علة واحدة حقة لا كثرة معها بجهة من الجهات، وذلك 
بنفس فهم معنى الكثرة والوحدة المرسلة، ويقول بالأخير بعد طول التطواف – صفحة  

153 –: »فإذن الواحد الحق أزلي، ولا يتكثّر بتة بنوع من الأنواع أبداً«.



267 الدرا�سات والبحوث

وهو في تصويره القيّم لمعنى الوحدة الحقّة المرسلة يتبّني عنده – صفحة 160 –: 
»أن الواحد الحق ليس هو شيء من المعقولات – والأصحّ في العبارة المقولات – ولا 
هو عنصر، ولا جنس، ولا نوع، ولا شخص، ولا فصل، ولا خاصة، ولا عرض عام، 
ولا حركة، ولا نفس، ولا عقل، ولا كلّ، ولا جزء، ولا جميع، ولا بعض، ولا واحد 

بالإضافة إلى غيره، بل واحد مرسل ولا يقبل التكثير...«.

بذلك  فيسلك  إضافية،  وحدة  والآحاد  الممكنات  صفات  نفي  في  يمضي  وهكذا 
الواحد  إدراك  ومن  التوحيد،  حصن  إلى  التوحيد  باب  في  ليدخل  الصديقين  سبيل 
ينفي عنه جميع صفات  المرسل، وبهذا  الحقيقي  بالواحد  التصديق  إلى  المرسل  الحقيقي 

الممكنات لينزهه عن مجانسة مخلوقاته.

وفي الحقيقة أن رسالته الأولى كلّها تستقى من هذا المنبع العلمي الفيّاض، وإن أطال 
في بعضها وكرّر واستعان باللّف والدوران على نفسه ليخرج بنتيجة برهانية مقنعة، وإن 
القدرة  الكمال من  الثبوتيّة صفات  الله  السبيل لإثبات صفات  أن يسلك من هذا  فاته 

التامّة والإرادة والعلم والاختيار.

الرأي  في  وعمق  التفكير  في  أصالة  عن  تكشف  جملتها  في  رسائله  أن  والإنصاف 
طائفة  حتى  وهوساتهم  الكلاميّين  مسالك  عن  ابتعاده  في  لاسيما  البحث  في  ونضج 

المعتزلة التي ألصق بها إلصاقاً.





269 الدرا�سات والبحوث

حرية الإن�اسن ومدى ارتباطها بالق�اضء والقدر))) 

��سؤال وجواب    

بسم اّهلل الرحمن الرحيم

))) جواب سؤال ورد لمجلة النجف الصادرة عن كلية الفقه بالنجف نشر في العدد السابع من 
السنة الخامسة ذي القعدة/ 1382 – نيسان / 1963، الصفحة 59 – 68. وقد قدّمت إدارة المجلة 

الآتي: 
تلقت المجلة الرسالة التالية من صاحب التوقيع:

هيئة تحرير مجلة النجف الموقرة
تحية

المثل على ذلك  الكريم ويضرب  القرآن  إلى  فيه  التناقض  ينسب  رأياً  المستشرقين  لبعض  قرأت 
فْسِكَ﴾،  نَّ بإِذِْنِ اللهِ﴾.. ﴿وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّئَةٍ فَمِن  إَّالِ  صِيبَةٍ  بأمثال هذه الآيات: ﴿مَا أَصَابَ مِن مُّ
فهل بوسعكم التفضّل بتوجيه سؤال حول الموضوع إلى أستاذ الفلسفة الإسلامية في كلية الفقه وإذا 
جهة  من  وقدره  الله  بقضاء  ارتباطه  ومدى  الإنسان  حرية  موضوع  في  الإفاضة  له  الممكن  من  كان 
وعلاقة ذلك بالأسباب الطبيعية من جهة أخرى تمهيداً للإجابة على دعوى ذلك المستشرق وغيره، 

ونحن في انتظار قراءة الجواب في العدد القادم ولكم الشكر.

بغداد 

محمد علي جعفر
وقد وجّهت المجلة بدورها هذه الرسالة إلى أستاذنا العميد ورجته إجابة طلبه فوافانا سماحته 
مشكوراً بهذا الجواب القيّم، وبالمناسبة نرجو أن نكون عند حسن ظن قرائنا دائمًا، ونحن على استعداد 
به جميعاً  الذي نؤمن  للمبدأ  لوضع كل ما نملكه من إمكانيات علمية وثقافية تحت تصرفهم خدمة 

وتحقيقاً لرسالتنا الإسلامية المقدسة.

هيئة التحرير



درا�سات وبحوث فل�سفية270

من الأمور التي شغلت بال المسلمين من أقدم عصورهم مسألة السببية الطبيعية 
التي ترتبط ارتباطاً وثيقاً بمسألة حرية الإرادة للإنسان ومسألة القضاء والقدر، بل إن 
هذه المشاكل أثيرت من أقدم العصور الفلسفية، وما أثيرت عند المسلمين إلاّ من نتيجة 

هجوم الآراء اليونانية المترجمة على المحيط الإسلامي.

لقد أثيرت هذه المشاكل والناس على العموم انقسموا فيها على أنفسهم إلى طائفتين: 
أن  فرأت  والمسبّب  والسبب  والمعلول  العلّة  على  يقوم  الحياة  نظام  أن  لاحظت  طائفة 
المسبّب فقصروا  يتخلّف عنه  إذا وجد لا  التام  السبب  له من سبب وأن  المسبّب لابد 
رأيهم وملاحظتهم على هذه الناحية، فظنوّا أن السبب الطبيعي هو كل شيء في وجود 

المسبّب. وهذا هو رأي المفوّضة التي غالت في حريّة الإنسان فنسبت إليه خلق أفعاله.

وطائفة ثانية لاحظت أن قدرة الله شاملة لكل شيء فهو السبب الحقيقي لوجود 
الأشياء فقصروا رأيهم وملاحظتهم على هذه الناحية، فظنوّا أنه لا سبب طبيعي للأشياء 
أثر وجود شيء سابق عليه فسمي  وإنما جرت عادة الله تعالى على أن يوجد شيء على 

الأول مسبّباً والثاني سبباً.

الفكريّة  المشكلة  هذه  يحلّ  أن  استطاع  والجديد  القديم  العالم  في  مفكّراً  أعلم  ولا 
العالميّة التي رافقت تفكير البشر من القديم كما حلّها أئمة آل البيت في كلمتهم الخالدة: 
»لا جبر ولا تفويض ولكن أمر بين أمرين« إلى كلمات أخرى تؤدّي هذا الهدف الدقيق. 

وسنعود إليها.

خلا�صة مقالة منكري ال�سببية

يتحقق شيء في  تعالى لا  الله  إلا  أنه لا سبب حقيقي  ة:  المجّرب يقوله  ما  وخلاصة 
التي  السببية  التامّة لكل موجود. وما هذه  العلّة  التي هي  بإرادته وقدرته  إلاّ  الوجود 



271 الدرا�سات والبحوث

نشعر بها ويحكم بها وجداننا وتقضي بها بديهة عقولنا إلاّ سببية ظاهرية مجعولة من الله 
تعالى بالجعل التأليفي بين ذات السبب وكونه سبباً.

ويقولون: إنه في الحقيقة لا علقة ذاتية بين الأشياء وبين الأسباب ومسبباتها ومعنى 
أشياء  يوجد  ما  الأشياء ويخلقها عند  يوجد  أن  تقديره  تعالى جرت عادته في  أنه  ذلك 
عقلًا  فيمكن  وإلاّ  وجودها،  في  تترتّب  كذلك  نراها  لأننا  بالأسباب  نسمّيها  أخرى 
المسبّب وهو  الإحراق ولا يحصل  توفر كل شروط  مع  مثلًا  كالنار  السبب  أن يحصل 
الإحراق. كما يمكن عقلًا أن يحصل المسبّب وهو الإحراق ولا نار ولا سبب آخر إلاّ 

إرادة الله.

وعلى هذا فكل القضايا الشرطية عندهم لا تكون إلاّ من نوع القضايا الاتفاقية في 
واقع الأمر.

قالوا: »إن الأشياء إنما تحصل وتوجد بإرادة الفاعل المختار وقدرته وهو الله تعالى 
وإرادته العلّة التامّة لوجود الأشياء، فإذا كانت القدرة هي العلّة التامّة فلا يكون شيء 
واجباً عند حصول الأسباب الطبيعية ولا يكون شيء مفقوداً بحسب الوجود عند فقدان 
الأسباب والشرائط، ولكن جرت عادة الله تعالى في الموجودات أن الأشياء تحصل عند 
وجود شرائطها وتنعدم عند انعدامها .. بل جاز في العقل تحقّق الشرائط وتخلّف ذلك 

الشيء وجاز تحقّقه مع انتفاء الشرائط إذ لم يلزم منه محال عقلي«.

وكأن الذي دعا هذه الطائفة من المسلمين إلى مقالتهم الحفاظ على بعض العقائد 
الإسلامية التي رأوا أنها لا تتم إلاّ بهذه المقالة، إذ تصوّروا أنه لو كان للأسباب تأثير 
السببية  بين  تجمع  ثالثة  فكرة  هناك  يتصوّروا  لم  إذ  بالتفويض،  القول  فيلزم  حقيقي 
الطبيعية وإن كل شيء بخلق الله وقضائه. وحينئذ اعتقدوا بأن القول بالسببيّة الطبيعية 
يلزم أن يكون لله شركاء في الخلق بعدد الأسباب الطبيعية. وهذا ما ينافي عقيدة التوحيد 



درا�سات وبحوث فل�سفية272

في الخلق، بل هو من أقبح أنواع الشرك، فإن التوحيد أن نعتقد أنه ليس الفاعل الحقيقي 
إلاّ الله ولا خالق سواه، إذ إن رحمته وسعت كل شيء ويستحيل أن يخرج مخلوق عن 

سلطانه.

للأنبياء  والكرامات  المعجزات  تصحيح  المقالة  هذه  إلى  أيضاً  دعاهم  مما  ولعل 
المؤثّرة وأنه لابد منها في إيجاد  لو كانت هي  الطبيعية  أن الأسباب  إذ ظنوا  والأولياء، 
المسبّبات وأنه يستحيل تخلف المسبّب عن سببه استحال وقوع المعجز كتسبيح الحصا، 
من  والأبرص  الأكمه  وإبراء  إبراهيم،  على  وسلاماً  برداً  النار  وجعل  الجذع،  وحنين 
المسيح، وانقلاب العصا حيّة تسعى بيد موسى .. إلى غير ذلك من معجزات وقعت من 

دون حصول أسبابها الطبيعية.

ومما رتّبوه على هذا الأصل عدة آراء اتفقوا عليها:

القيامة  يوم  يرى  تعالى  أنه  من  روي  ما  على  القيامة  يوم  الله  رؤية  جواز  )منها( 
أن  الحقيقية  الرؤية  تحقّق  في  يشترط  لا  المتقدم  أصلهم  على  بناء  فإنه  الطالع،  كالقمر 
لا  الإنسان  لبصر  الله  يتجلى  أن  فيجوز  شروطاً،  الناس  يسمّيها  التي  شروطها  تتحقّق 
لبصيرته فقط، فتراه عينه كما يرى الأجسام المنيرة، وإن كان هو تعالى منزهاً عن الجسمية 

وعوارضها، ومنزهاً عن الجهة والتحيز. ولا مانع عقلي عندهم من ذلك.

و)منها( إنكار اختيارية الإرادة في الإنسان والقول بأنه مجبور، لأنه إذا كان الله هو 
الفاعل لجميع الأسباب ومنها أفعال الإنسان واختياره وإرادته فالعبد ليس إلاّ موضعاً 

لفعل الله ولا يستحق أن يسمّى فاعلًا بالمعنى الحقيقي ولا مختاراً.

إلى غير ذلك من آراء تنشأ من مقالة إنكار السببية الطبيعية بين الأشياء.

تلك خلاصة مقالة منكري السببية الطبيعية، وهي لا تقصر في الحقيقة عن مقالة 



273 الدرا�سات والبحوث

مصير  في  المتحكمة  العقلية  للبديهية  مصادمة  منهما  كل  كون  في  السببية  أصل  منكري 
اليقين  ولولا  وأعماله،  وعلومه  وقوانينه  تفكيره  من  حياته  في  شيء  كل  وفي  الإنسان 
في  شيء  بأي  يستيقن  أن  عليه  لامتنع  ذاتياً  شعوراً  بها  والشعور  الأشياء  بين  بالسببية 
الوجود وبأية نتيجة من النتائج العلمية والعملية، لأنه إذا جاز عنده أن يتخلف المسبّب 
عن سببه الطبيعي ويوجد المسبب بلا سبب طبيعي فإنه مع هذا الاحتمال لا يبقى مجال 
اليقين به  بما هو موجود فعلًا. بل حتى هذا لا يمكنه  لليقين بأي شيء في الوجود إلاّ 
المسموع  الملموس وأن يسمع غير  المنظور وأن يلمس غير  ينظر غير  أن  إذ يجوز عنده 

وهكذا...

وهذه بعينها مقالة السوفسطائيين الذين يشكون بكل شيء ولا يثقون بأي موجود. 
والإنسان الذي ينكر البديهيات الأولية ويتنكّر لها ليعجز العلم عن اقناعه، بل لا ينبغي 

أن يعد من البشر لأنه لابد من أن يبقى غير واثق بنفسه ولا ببشريته وإنسانيته.

فلا  وذاته  نفسه  ينكر  أن  يمكنه  لا  الأشياء  في  التشكيك  في  بالغ  مهما  والإنسان 
يمكن أن ينكر شعورها ووجدانها. والعلوم البديهية الأولية التي تحصل للإنسان هي 
من وجدانياته بل هي من أوضح وجدانياته، فكما لا يستطيع أن يشك في أنه شاك وأنه 
جائع وعطشان، خائف أو آمن، مسرور أو حزين كذلك لا يستطيع أن يشك في أنه عالم 
متيقّن بهذه الأمور البديهية. ومع علمه بأنه عالم بها كيف يصح له أن يفرض نفسه شاكاً 

بها إلاّ إذا كان مغالطاً لنفسه خائناً لها.

أن  الذهنية  والمغالطة  الفكرية  السفسطة  مواضع  أوضح  من  يعد  هذا  أجل  ومن 
المجرّد عن  الباصرة للشيء  بالعين  الرؤية  له  بأنه تحصل  نفسه  يقنع  أن  الإنسان  يحاول 
أنه يستطيع أن يرى القمر وهو  الجسمية والحيز والجهة، وما هو إلاّ كمن يوهم نفسه 

فاقد للبصر ويعد ذلك جائزاً في العقول.



درا�سات وبحوث فل�سفية274

له من علّة  الممكنات لابد  الوقوع والجزم كسائر  بأن مثل هذا جائز  وكيف يجزم 
توجبه، وإذا أنكر لزوم تأثير العلّة، فمن أين يأتيه هذا الجزم ولا مستند له عنده.

وأما قصّة خلق الأفعال فلأجل كشف المغالطة التي وقعت للناس فيها فإنّا نقول: 
إن الفاعل فاعلان فاعل ما منه الوجود وفاعل ما به الوجود.

بذاته  هو  ما  أي  ويخلقه  الوجود  يفيض  الذي  هو  الوجود(:  منه  ما  )الفاعل   .1
مفيض نور الوجود ومعطيه ومصدره. وهذا منحصر في واجب الوجود الغني بوجوده 
عن كل ما سواه، فلا يجوز أن ينسب إلى غيره إفاضة الوجود وإعطاؤه وإفادته وإلاّ لكان 
ذلك الغير شريكاً له في الخلق وشريكاً له في سلطان الوجود، والله تعالى مالك كل شيء 
مالك السماوات والأرض وإليه ترجع الأمور، ولذا نقول: أن المفوضة الذين ينسبون 
التأثير إلى الأسباب الطبيعية بمعنى أن منها وجود الممكنات هم في عداد المشركين، بل 
قولهم أقبح من كل شرك، لأنه تتعدّد الشركاء على عدد الأسباب الطبيعية في الوجود 

على قولهم.

2. )الفاعل ما به الوجود(: هو السبب الطبيعي المباشر لفعل الأشياء سواء كان 
سبباً ذا اختيار وإرادة كالإنسان أو سبباً بالطبع لا اختيار له ولا إرادة كالنار في الإحراق 
مثلًا، فإن السبب الطبيعي المباشر يكون واسطة في فيض الوجود من خالق الوجود فيمر 
فيض الوجود منه إلى غيره. وهذا منحصر في غير الله تعالى لأنه تعالى لصرافة وجوده 

ولتنزيهه يستحيل فيه الاتحاد مع الممكنات ليكون مباشر الحركات والأفعال.

وإذا عسر عليك تعقل هذا الأمر فاعتبر ذلك لتمثيله في ذهنك بمرور فيض نور 
الشمس من المرآة – مثلًا – على شيء آخر ينعكس ضوؤها عليه، فإن المباشر إلى استنارة 
هذا الشيء هو المرآة، ولكن في عين الوقت إن هذا النور المفاض هو نور الشمس حقيقة 
لما  المرآة  إذ لا نور ذاتي لها لولا الشمس، ولكن لولا  المرآة  تأويل لا نور  بلا تجوز ولا 



275 الدرا�سات والبحوث

اكتسب هذا الشيء النور من الشمس بل إنما الذي انعكس عليه إنما هو نور المرآة حقيقة 
تجوز  بلا  الشمس  نور  هو  بنفسه  نورها  أن  غير  حقيقة  ومضيئة  حقيقة  مستنيرة  لأنها 

وتأويل في كل ذلك.

ما  بالنسبة  والشمس  الوجود  به  ما  كفاعل  الشيء  هذا  استنارة  إلى  بالنسبة  فالمرآة 
منه الوجود، وكل منهما له التأثير الحقيقي في استنارة الشيء لكن جهة تأثير المرآة غير 
جهة تأثير الشمس. وليس ذلك من باب اشتراك علتين مستقلتين في إيجاد شيء واحد 
أحدهما في عرض الآخر، ولا من باب اشتراك علتين يكون مجموعهما علة واحدة للشيء 
دون  المرآة  بها  تختص  جهة  وهي  للفيض  الإعداد  المرآة  شأن  بل  إيجاده،  على  يتعاونان 
الشمس وشأن الشمس إفاضة النور وهي جهة تختص بها الشمس دون المرآة. فلا يصح 
أن نعتبر الشمس معدّة لإفاضة النور لأن النور منها، ولا يصح أن نعتبر المرآة مفيضة 
للنور لأنها ليس لذاتها نور مستقل غير مستفاد من الغير، ومع ذلك هي مصدر نور ذلك 

الشيء ولولاها لما اكتسب هذا النور.

وهكذا يقال في نور الوجود المفاض على جميع الكائنات من الله تعالى فإنه الخالق 
بواسطة  الموجودة  الطبيعية  الأشياء  على  النور  إفاضة  ولكن  ووج��ود،  موجود  لكل 
أسبابها المباشرة لها التي تكون وسائط في الفيض، وهي المعدات لإفاضة نور الوجود 

على معلولاتها.

هو  هذا  فإنه  أمرين«،  بين  أمرٌ  ولكن  تفويض  ولا  جبر  »لا  أئمتنا:  قال  هنا  ومن 
الأمر بين الأمرين، فإنه لو كان الله تعالى هو الفاعل ما منه الوجود وما به الوجود لكان 
الجبر وبطل التكليف وبطل الثواب والعقاب، ولو كان السبب الطبيعي هو الفاعل ما 
منه الوجود وبه الوجود لكان التفويض ولكان كل سبب شريكاً لله في الخلق، ولكنه لا 
هذا ولا ذلك بل فاعل ما منه الوجود هو الله تعالى وحده لا شريك له في خلقه وما هو 



درا�سات وبحوث فل�سفية276

فاعل ما به الوجود هو السبب الطبيعي، ويستحيل أن ينسب الفعل من هذه الجهة إلى 
الله تعالى، بل الأشياء إذا طلبت بلسان استعدادها عند حصول أسبابها الطبيعية كاملة 
أن تدخل في نظام الوجود فإن الله تعالى كريم عميم خيره ولا بخل في ساحته، فلابد من 
أن يفيض الوجود على هذه الأشياء الطالبة بلسان استعدادها للوجود أن يشملها برحمته 

التي وسعت كل شيء.

والحاصل أن السبب الطبيعي لما كان وجوده من الله تعالى وبذاته الفقير إليه والحاجة 
فيستحيل أن يكون مستقلًا في الإيجاد أي خالقاً لوجود مسببه سواء كان مختاراً كالإنسان 
الله،  لكان خارجاً عن سلطان  وإلاّ  بالطبع،  الفاعلة  الطبيعية  أو غير مختار كالأسباب 
ولكان خالقاً في قبال الله تعالى، فيكون شريكاً له في الخلق وهو محال، ولما كان الطبيعي 
مباشراً للفعل ومصدراً للوجود فإنه يكون فاعلًا حقيقة ويستحيل أن يتّصف الله تعالى 
الممكنات ومحدوداً  مع  متّحداً  لكان  الأعمال والأفعال، وإلاّ  مباشرة  إلى  الفاعلية  بهذه 
بحدودها، وهو لصرافة وجوده منزه عن كل ذلك. ولذا ترى أن الله تعالى خالق لوجود 
النوم فينا ولكن لا يصح أن  القيام فينا ولكن لا يصح أن نسميه قائمًا وخالق لوجود 
بها  يتّصف  أن  يلزم  لا  والأفعال  الأشياء  لوجود  خالقاً  كونه  فإن  وهكذا،  نائمًا  نسميه 
صِيبَةٍ إَّالِ بإِذِْنِ اللهِ﴾))). اتصاف الفاعل المباشر بها، وإنما كما قال تعالى: ﴿مَا أَصَابَ مِن مُّ

الفاعل  هو  الإنسان  فإن  الإنسان  أفعال  في  الجبر  شبهة  تنتفي  كيف  يتّضح  وهذا 
حقيقة لأفعاله باختياره وإرادته وهو المباشر لها، وإذ تحصل الإرادة من الإنسان الموجبة 
لوجود المراد فإن الله تعالى كما قلنا كريم لا بخل في ساحته فيفيض الوجود على ذلك 
وإن  تعالى  فالله  الوجود  نظام  في  فعله  يدخل  واختياره  الإنسان  بإرادة  أنه  أي  الفعل 
كان مريداً لفيض الوجود وعلى ذلك الفعل لكنما يريده حيث يصدر باختيار الإنسان 

))) التغابن 64: 11. 



277 الدرا�سات والبحوث

وإرادته. فلا يوجب ذلك أن يسلب الإنسان عن اختياره بل هو يؤكد اختيارية الإنسان 
في أفعاله وكونها مرادة له.

وشبهة الجبر إنما تتحكم إذا لم نستطع التفرقة بين الفاعل ما منه الوجود وبين الفاعل 
ما به الوجود، فإذا فهمنا من كون الله خالقاً لأفعال الإنسان أنه الفاعل لها بجميع معنى 
مسلوب  الإنسان  يكون  حينئذ  شك  فلا  الوجود  به  ما  بمعنى  الفاعل  حتى  الفاعلية 
ة على حق  الاختيار في فعله ولا قيمة لاختياره في جنب اختيار الله، وحينئذ يكون المجّرب
فيما ذهبوا إليه. ولكن فهم هذا من فاعلية الله وخالقيته للأشياء ناشئ من القصور عن 
فهم معنى الخلق، فاختلط على هؤلاء معنى الفاعل بمعنى ما منه الوجود والفاعل ما به 
الوجود، وتخيلوا أن إنكار الجبر إنكار لفاعلية الله فيؤول إلى القول بالتفويض وإخراج 
الله تعالى عن سلطانه ونسبة الخلق إلى الأسباب الطبيعية، فتعدّد الشركاء لله في الخلق 

على تعدد الأسباب.

فالأمر بين الأمرين هو الحق الصريح في تفسير القضاء والقدر كما يقتضيه البرهان 
قبلهم  به سابق من  التصريح  إلى  الذين لم يسبق  العصمة  بيت  به أهل  الصحيح ونطق 
وعجز عن فهمه ذوو العقول. وهذا من أعظم الأدلة على إمامتهم وبلوغهم الغاية في 
وراموا  الفلسفية  الأفكار  المسلمين  بعض  فيه  اعتصر  عصر  في  الأشياء  حقائق  إدراك 
ت  أئمة الهدى فَحَصَّ الدين والكون من دون الالتجاء إلى  التحليق بها إلى فهم حقائق 
أجنحتهم ووقفوا في هوة من الأوهام مهلكة، إذ شرق قوم فقالوا بالجبر وغرب آخرون 

فقالوا بالتفويض.

تعالى:   الأمرين كقوله  بين  بالأمر  بل تصريحاً  إشارة  الكريم  القرآن  نعدم من   ولا 

وا مَا بأَِنفُسِهِمْ﴾))). وقوله تعالى: ﴿وَمَن يُؤْمِن باِللهِ  ُ ُ مَا بقَِوْمٍ حَتَّى يُغَيِّر ﴿إنَِّ اللهَ َال يُغَيِّر

))) الرعد 13: 11. 



درا�سات وبحوث فل�سفية278

دِ قَلْبَهُ﴾))). وقوله: ﴿وَمَا كَانَ لنَِفْسٍ أَن تُؤْمِنَ إَّالِ بإِذِْنِ اللهِ﴾))). ولولا هذا المعنى من  َْهي
فْسِكَ﴾)))، وقوله  نَّ فَمِن  سَيِّئَةٍ  مِن  أَصَابَكَ  ﴿وَمَا  تعالى:  الأمر بين الأمرين لكان قوله 
صِيبَةٍ فَبَامِ كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ﴾))) معارضاً لقوله تعالى المتقدم: ﴿ ن مُّ تعالى: ﴿وَمَا أَصَابَكُم مِّ

صِيبَةٍ إَّالِ بإِذِْنِ اللهِ﴾))). مَا أَصَابَ مِن مُّ

وبهذا المعنى من فهم القضاء والقدر لا يعسر علينا أن نفهم كثيراً من النصوص 
القرآنية التي ظنوّا أنها متعارضة بظواهرها.

))) التغابن 64: 11. 
))) يونس 10: 100.

))) النساء 4: 79. 
))) الشورى 42: 30. 

))) التغابن 64: 11. 



279 الدرا�سات والبحوث

حقيقة الق�اضء والقدر)))

سؤال وجواب

تحت عنوان منبر النجف ورد السؤال الآتي:

ما هو توجيه جواب إمامنا الكاظم بقوله: »إن المعصية لا تخلو من ثلاث، إما 
أن تكون من الله وليس من العبد شيء. فليس للحاكم أن يأخذ عبده بما لم يفعل، وإما أن 
يكون من العبد ومن الله والله أقوى الشريكين، فليس للشريك الأقوى أن يأخذ الأصغر 
بذنب هما فيه سواء، وإما أن تكون من العبد وليس من الله شيء فإن شاء عفا وإن شاء 

عاقب«))).

فأقول:

ما هو تأويل هذا الحديث؟ وهل تكون المعصية من الله تعالى مؤثرة على العبد كما 
ذكر في الحديث الآنف لأننا قلنا: إن الله تعالى لا يصدر منه قبيح ولا يجبر عبده على فعله 
ولا تكون أفعال العباد من خير وشر وقبيح من قضاء الله وقدره لأنه إن كانت كذلك لما 

ترتب الثواب والعقاب والتهديد. فما جوابكم؟

الجواب:

الثاني /  – 26 / كانون  العدد الأول في 6 / رجب / 1377  الثانية  السنة  النجف  ))) مجلة 
.1957

للسيد  العيون والمحاسن  المختارة من  الفصول  البيت محمد جواد مغنية:134.  أنظر أهل   (((
الطبرسي 2:  اللجاج لأبي منصور أحمد بن علي  – 73. والاحتجاج على أهل  المرتضى 72  الشريف 

 .159 – 158



درا�سات وبحوث فل�سفية280

وردتني أسئلتكم فأعجبت بها إذ كشفت لي عن عنايتكم بالبحث وإن دلّت على 
شيء فقد دلّتني على حرصكم على الحق وتمتّعكم بالروح الدينية العالية وأرجو أن أكون 

موفقاً في الجواب عليها.

تمهيداً  تقريركم  فإن   ،الكاظم إمامنا  عن  الم��روي  الحديث  عن  سؤالكم   .1
للسؤال عن إجماله حق لا غبار عليه.

وظنيّ أنكم لو أعدتم النظر ثانياً في الحديث وكرّرتم قراءته لذهب ارتيابكم ولو 
تأمّلتم في الحديث وجدتم أن الإمام يريد أن يقرر هذه الحقيقة التي ذكرتموها في التمهيد 

بعد إبطال الوجوه الأخرى.

إن الإمام لم يقل إن المعصية في واقع الحال على ثلاثة أقسام، بل قال: »لا تخلو من 
ثلاث«.

أي أن الاحتمالات فيها ثلاثة إما كذا وإما كذا وقد أبطل الوجهين الأولين، فتعين 
الاحتمال الثالث.

إنه أبطل الاحتمال الأول بقوله: »فليس للحاكم أن يأخذ عبده بما لم يفعل« أي 
أن المعصية لو كانت من الله لكان تعالى يعاقب عبده على فعل لم يفعله وهذا ظلم قبيح 

ببديهة العقول. والنتيجة أن المعصية لا تكون على هذا الاحتمال الباطل. 

بذنب  الأضعف  يأخذ  أن  الأقوى  للشريك  »فليس  بقوله  الثاني  الاحتمال  وأبطل 
هما فيه سواء« لأن هذا أيضاً ظلم قبيح، فلا تكون المعصية – إذن – من نوع الاحتمال 

الثاني.

وحينئذ يتعين الوجه الثالث وهو أن المعصية من العبد وحده والله تعالى إن شاء عفا 
وإن شاء عاقب.



281 الدرا�سات والبحوث

ومذهب  الثالث؟  للوجه  الإمام  اختيار  أفي  الحديث؟  في  فيها  ارتبت  شبهة  فأية 
جبر  »لا  المشهور  قولهم  وهو  والتفويض  الجبر  مسألة  في  معروف    البيت  آل 
الفلاسفة  الرأي عجر عن فهمه  أمرٌ بين أمرين«. وهذا الوسط في  ولا تفويض ولكن 
بعض  إن  ويقال  الإسلاميين.  الفلاسفة  من  معرفتهم  بنور  تنوّر  من  عدا  الأقدمون 
فلاسفة الغرب المتأخّرين أدركوا هذه الحقيقة الدقيقة في القضاء والقدر ولعلّهم تخيّلوها 

أنها من اختراعاتهم فتبجّحوا بها.



درا�سات وبحوث فل�سفية282

نظرية ال�صدفة)))

مقال وسؤال

على  عرضه  بعد  التالي  المقال  النجف  مجلة  نشرت  تطوّر«  في  »العلم  عنوان  تحت 
اللاحق  بالمقال  عليه  فأجاب  مفارقات  من  فيه  ما  على  للجواب  المظفر  الشيخ  سماحة 

الموسوم بنظريّة الصدفة:
العلم في تطوّر...الشمس الميتة)))

* العالم الفلكي جيمس جينزفي

بقليل معدودة، ولكن  أرضنا  تكاد تكبر  التي  المعروفة  السماوية  إن عدد الأجرام 
الأغلبية من الكبر بحيث أنها تكبر الأرض بمئات الألوف من المرات))).

وقد توجد بعض الأجرام الهائلة التي قد تكبر الأرض بملايين المرّات. أما مجموع 
هذه الأجرام في الكون فإنها من الكثرة بحيث إنه يصح القول بأنها بعدد ذرّات الرمال 
تبدو  عليها  نعيش  التي  أرضنا  ضآلة  فأن  وعليه  العالم.  بحار  شواطئ  على  الموجودة 

))) مجلة النجف السنة الثانية العدد الخامس في 5 / شوال / 1377 – 24 / نيسان / 1958.
))) عرض لأسرار الكون عن كتاب عجائب الكون ترجمة عبد الرزاق مجيد.

العلمية  النظريّات  العلماء يضعون  أن  تائهة والمعلوم  الأرقام حقائق  اعتبار هذه  يمكن  ))) لا 
فإذا ما ثبت بطلانها انهارت وأقيمت على أنقاضها نظريات جديدة والظاهر أن نظريات علم الفلك 
قد دخلت في طورها العملي وأصبح تصديقها أمراً واقعاً في عصر الذرّة والصواريخ حيث تدور فوق 

رؤوسنا جثة الكلبة لايكه.



283 الدرا�سات والبحوث

واضحة جليّة لو قورنت بالمادة الموجودة في الكون.

إن هذا العدد الفخم من الأجرام السماوية الهائلة تهيم في هذا الفضاء الواسع. وإن 
الفضاء  في  فإنها تضرب  الغالبية  أما  جداً.  قليلة  مجاميع  تسير على شكل  التي  الأجرام 
العسيرة  الندرة  من  يكون  بحيث  العظيمة  السعة  من  فضاء  في  تنطلق  حيث  منفردة 
اقتراب جرم من آخر. فلو جاز لنا أن نشبّه الأجرام السماوية بسفن تمخر عباب الفضاء 

فإن معدّل المسافة بين سفينة وأخرى لابد من أن يكون أكثر من مليون ميلٍ.

بهذه  أخرى  من  سفينة  تقترب  أن  يندر  لماذا  التصوّر  يمكن  الأساس  هذا  وعلى 
المسافات الشاسعة.

الحقيقة  هذه  وقعت  سنة  وألفي  مليون  من  أكثر  قبل  بأنه  نعتقد  فإننا  ذلك  ومع 
النادرة، وذلك باقتراب أحد الأجرام السماوية الضاربة في عرض الفضاء من الشمس.

وكما تحدث كتلة القمر المد في المحيطات على سطح الأرض فقد أحدث هذا الجرم 
مدّاً هائلًا على سطح الشمس ولم يكن المدّ الذي حدث مثل المدّ الذي تحدثه كتلة القمر 
وقبل  الشمس.  إلى  الجرم  ذلك  اقترب  كلّما  ارتفاعاً  ازداد  المدّ  أن  من  فلابد  الصغيرة، 
الواقعة على الشمس قد بلغت أشدّها  يبتعد الجرم عن الشمس كانت قوّة الجذب  أن 
مسبّبة بذلك انفجار الجبل الخارق وتناثر أشلائه إلى كتل مثلما تتناثر قطرات الماء من قمة 
الموجة. ومنذ ذلك الحين ظلّت هذه الكتل الصغيرة والكبيرة تدور حول أمّها الشمس 

والتي ندعوها اليوم بالكواكب السيّارة حيث تعتبر الأرض إحداها.

فضيعة  بصورة  الح��رارة  شديدة  السماء  في  نشاهدها  التي  والنجوم  الشمس  إن 
وبدرجة لا تسمح للحياة أن تنشأ فيها وهكذا كانت الكتل التي انفصلت عن الشمس 
في أول الأمر. وبصورة تدريجية وعلى مر الأزمان أخذت هذه الكتل تبرد حتى يومنا هذا 
حيث بقيت فيها حرارة ذاتية قليلة بالإضافة إلى الحرارة التي تأخذها من الشمس عن 



درا�سات وبحوث فل�سفية284

طريق الإشعاع المستمر.

وفي تعاقب الأزمان – لا ندري كيف ومتى حصل ذلك – ولكن الذي حدث أن 
إحدى هذه الكتل الباردة قد انبثقت فيها الحياة مبتدأة بعضويات بسيطة جل فعالياتها 

التكاثر والموت.

ومن هذه البدائيات البسيطة انبثق عنها ينبوع الحياة الذي استمر بالتطوّر والتقدّم 
التي  أديانها  والمطامح وفي  فيها الأحاسيس  أحياء تتركز  الذروة في  بلغ  والتعقيد حتى 
تكمن فيها أنبل وأحب أمانيها وعلى الرغم من أننا لا نتمكّن من التأكيد على صحة ما 
نقول لكن يبدو أن الإنسانية جاءت إلى الوجود بطريقة لا بد من أنها تشابه ما قدّمنا. ولو 
وقفنا على جزئين ميكروسكوبي من الرمل لنحاول معرفة الطبيعة وغاية الكون الذي 
يحيطنا في الفضاء والزمان فأن الفكرة الأولى التي تعترينا تقرب من الفزع؛ لأننا نجد أن 
الكون رهيب بمسافاته المدهشة، مفزع بأزمانه الطويلة التي يبدو تاريخ الإنسانية فيها 
كلمح البصر، ومفزع أيضاً لوحدة الإنسانية التامة في هذا الكون ولمادة كوكبنا التافهة 
في الفضاء التي يمكن اعتبارها كجزء واحد من مليون جزء لذرّة الرمل بالنسبة لرمال 

شواطئ بحار العالم.

أحاسيسنا  مثل  بالحياة  مكترث  غير  وكأنه  يبدو  الكون  فإن  كلّه  هذا  من  وأهم 
وأهدافنا وأمانينا. والظاهر أن الفنون والأديان تعتبر أيضاً غريبة تماماً عن خططه.

بارد  الموجود  فالفضاء  الحياة.  يناهض  الكون  بأن  نقول  أن  بالذكر  الجدير  ومن 
تصبح  لدرجة  الحرارة  شديدة  الكون  في  الموجودة  المادة  معظم  وإن  التجمّد،  لدرجة 
معها الحياة مستحيلة، علاوة على أن الأجرام السماويّة نفسها معرّضة لإشعاعات مختلفة 

مؤذية ومن المحتمل أن تكون مبيدة للحياة))).

))) الأشعة الكونية وغيرها من الإشعاعات التي يتوفّر على دراستها العلماء حالياً »المترجم«.



285 الدرا�سات والبحوث

ناجماً عن الخطأ المحض  الكون المخيف جئنا، وإذا لم يكن مجيئنا هذا  في مثل هذا 
فأنه على الأقل نتيجة حتميّة لما يدعونه بالمصادفة. وإن كلمة المصادفة لا ينبغي أن تثير 
الدهشة عن وجود الأرض، فالمصادفة جائزة الوقوع، وإذا قدّر للكون أن يستمر إلى 

زمن طويل فإن كل مصادفة معقولة محتملة الوقوع.

معّني على ست آلات  يقول هكسلي: )لو افترضنا وجود ستة قرود تقوم بالطبع الّال
كاتبة لملايين الملايين من السنين فلا بد أن زمناً يأتي تكون فيه القردة قد أتت بالطبع على 

جميع الكتب الموجودة في المتحف البريطاني.

القرود ووجدناها بالصدفة  التي قام بطبعها أحد  ولو تفحّصنا الصفحة الأخيرة 
إحدى قصائد شكسبير فيمكن القول آنذاك إنها مصادفة غريبة تسترعي الانتباه. ولو 
نظرنا خلال ملايين الملايين من الصحائف التي طبعها القردة في ملايين غير معدودة من 
السنين فبالإمكان التأكيد بوجود إحدى قصائد شكسبير بينها، وهي ما يصح أن ندعوه 

بحصيلة المصادفة(.

عرض  في  تجول  التي  السماوية  الأجرام  من  الملايين  ملايين  فأن  الطريقة  وبنفس 
الفضاء لملايين الملايين من السنين لابد من أن تلتقي بكل نوع من المصادفات. ولكن 
ومع  الشمسية.  المجموعة  أوجدت  التي  المصادفة  بتلك  التقى  ربما  منها  محدوداً  عدداً 
بمجموعة  قورنت  إذا  جداً  قليلة  المجموعات  هذه  مثل  أن  نا  تسّري الأرقام  فإن  ذلك 

النجوم في الكون.

ومن هنا يتحتّم القول بأن المجموعات الشمسية نادرة الوجود في الفضاء لدرجة 
قصوى. إن مثل هذه الظاهرة أي ندرة المجموعات الشمسية في الكون مهمة. فإن نوع 
إلاّ على كواكب مشابهة للأرض،  تنبثق  أن  يمكن  الأرض لا  نعهدها على  التي  الحياة 
وذلك عندما تتوافر لها أحوال فيزياوية معيّنة تساعد على ظهورها أهمها أن تتوفر درجة 



درا�سات وبحوث فل�سفية286

حرارة معيّنة بحيث تحفظ المواد السائلة بخاصيتها السائلة.

إن الأجرام السماوية نفسها لا تصلح للحياة إطلاقاً لحرارتها الهائلة التي يمكن أن 
نصوّرها بأنها كتل ناريّة مبعثرة في أرجاء الفضاء، وإلى جانب هذه الحرارة الهائلة تهبط 

درجة الحرارة في الفضاء الخارجي لدرجة لا يمكن للعقل البشري أن يتصوّرها.

الأجرام  تحيط  التي  الضيّقة  المعتدلة  المناطق  في  إلاّ  تظهر  أن  يمكن  لا  الحياة  إن 
الفضاء والاحتراق في منطقة الحرارة  الملتهبة في مسافات معيّنة ما بين الانجماد داخل 

للكتل الملتهبة.

وفي حساب تقديري يمكن تعيين مساحة هذه المناطق المعتدلة بواحد من مليون 
المليون من حجم الفضاء. ومع ذلك فإن وجود الحياة داخل هذه المناطق المعتدلة نادرة 
المناطق  الملتهبة في هذه  انفصال كواكب سيارة ودورانها حول تلك الأجرام  جداً لأن 

مثلما حصل في الشمس أمر غير اعتيادي.

ومن المحتمل أن يكون لكل جرم سماوي من مائة ألف جرم كوكب سيّارة يدور 
في المنطقة المعتدلة التي تصلح للحياة.

نظريّة ال�صدفة)))

* بقلم الشيخ محمد رضا المظفر

من أوهن ما خلّفت لنا القرون البعيدة المدى أوهام بعض السوفسطائيين اليونايين 
فزعموا  وأنباذقلس،  ذيمقراطيس  إلى  ذلك  ينسب  كما  والاتفاق،  بالصدفة  القائلين 
يفترضه  حسبما   – العالم  مبادئ  لأن  وذلك  والاتفاق،  بالصدفة  وجد  أنما  العالم  أن 

القيّم الذي قدّمه سماحة الحجّة الشيخ محمد رضا المظفر للجواب على ما جاء في  ))) البحث 
لتوضيح  المقال والجواب عليه  آثرنا نشر  الصدفة«، وقد  بـ»نظرية  تتعلّق  مفارقات  السابق من  المقال 

الحقيقة.



287 الدرا�سات والبحوث

متناه وهي متشاكلة  مبثوثة في خلاء غير  تتجزّأ وهي  – أجرام صغار لا  ذيمقراطيس 
الطبايع مختلفة الأشكال فاتفقت أن تصادمت منها جملة واجتمعت على هيئة مخصوصة 

فوجد منها هذا العالم.

وهذه الفكرة أكل عليها الدهر وشرب فانطمست وهزأ بها العلم في جميع أدواره 
فصارت أضحوكة للعلماء لأن نظرية السببية هي المتحكّمة في مصير الإنسان وفي كل 
سبباً  مسبب  لكل  أن  عقله  وبديهة  بفطرته  يدرك  أن  ولولا  وتفكيره.  حياته  من  شيء 
ويوجب  بالوجود  يمدّه  من  إلى  حاجة  ممكن  ولكل  توجده  علّة  معلول  ولكل  يفعله، 
ويكد  ويعمل ويسعى  يفكّر  الطويلة  القرون  لما عاش هذه  ويقرّره في حدوده  وجوده 

ويخترع ويؤلّف ويختزن علومه ومعارفه للآخرين.

ولكن في القرن التاسع عشر – كما يسمّونه – أيضاً بدأ أفراد يجترون تلك الأوهام 
مرة أخرى بثوب آخر يناسب مكتشفات هذا القرن التي تناقض في جوهرها تماماً فكرة 
المصادفة )أو قانون المصادفة إذا صح أن يكون لها قانون(. ولم تتم تلك المكتشفات إلاّ 

على أساس من الاعتراف العميق بنظرية السببية والعلّية والمعلولية.

ومن بين هؤلاء الأفراد صاحب هذا المقال المترجم )العلم في تطوّر( المنشور في هذا 
العدد من النجف الغرّاء، الذي جاء به صاحبه وكأنّما قد فتح باباً من الحقائق العلمية 
كان مغلقاً، وكأنّ المترجم – رعاه الله – في ترجمته وكأن صاحب المجلة – حفظه الله – في 
نشره أراد أن يفشي هذه الآراء الطائشة التي يراها بعض الشباب التائه في بيداء التقليد. 
المجتّرات  من  أصبح  بالصدفة  عليها  والحياة  الأرض  وجود  فرض  في  الرأي  هذا  فإن 
والمكرّرات الممجوجة في هذا العصر. فهزأ به العلم أخيراً حتى بدأ من جديد أضحوكة 

للعلماء – والحمد لله -.

على أن صاحب هذا المقال المسمّى )جيمس( لم يستطع أن يتبنى فكرة المصادفة كما 



درا�سات وبحوث فل�سفية288

تخيّلها، لأنه ناقض نفسه عدّة مرّات بما يثير العجب حقّاً: فمثلًا يفتتح كلامه فيقول: 
)أننا نعتقد بأنه قبل أكثر من ألفي مليون سنة – لماذا لم يقل أكثر من مليون مليون سنة 
أحد  باقتراب  وذلك  النادرة،  الحقيقة  هذه  وقعت   – يدري  هو  ولا  ندري  لا  مثلًا؟ 
الأجرام السماوية الضاربة في عرض الفضاء من الشمس(، فهو إذ يقول هنا نعتقد يعدل 
بعد ذلك فيقول: )أننا لا نتمكّن من التأكيد على صحّة ما نقول( فإذا كان لا يتمكّن من 

التأكيد على صحّة قوله كيف أعتقد به؟ هذا هو التناقض والسفسطة.

على أن ما يفترضه هو احتمال من ملايين ملايين الاحتمالات والفرضيات – حسبما 
يعترف به وسنوضّحه – فكيف يطفر هذا الفرض البعيد إلى أن ينقلب فيكون اعتقاداً، 
ويعّرب عنه بـ)الحقيقة النادرة(؟! إن الاحتمال إذا بلغ الخمسين بالمئة لا يستحق أن يسمّى 
ظناًّ ولا اعتقاداً، لأنه احتمال )لا يتمكّن أحد من التأكيد على صحّته(. فماذا تراه إذا بلغ 
في نسبة الواحد إلى ملايين الملايين!؟ ومع ذلك عند هذا الرجل يعتبره اعتقاداً وحقيقة 

نادرة! فهل مغالطة في الرأي أبلغ من هذه المغالطة؟

يبدو  )ولكن  مجهول:  آخر  فرض  إلى  فرضه  عن  ويعدل  أخرى  مرّة  يقول  هو  ثم 
أن الإنسانية جاءت إلى الوجود بطريقة لا بد أنها تشابه ما قدّمنا(. إن هذه الأبدية التي 
يؤكّدها تطغى على قلمه وتفكيره من حيث لا يشعر، لأنها منبثقة عنده لا شعورياً من 
– في  فكرة السببية التي هي موجودة في أعماق نفسه ونفس كل إنسان. فهو إذ يحاول 
تفكيره الواعي – أن يتشبّث بالمصادفة لخلقة الأرض ووجود الحياة عليها، يرجع مرغمًا 
إلى القول بالعلية في عقله الباطن الذي يعترف بها اعترافاً عميقاً بديهياً لا شعورياً ليس 
له مفرّ منه، فيفترض أن الأرض وجدت ووجدت الحياة عليها عن علّة وسبب. ولكن 
الفرض  هذا  يعتقد  ثم  سبب.  بلا  أي  صدفة  جاء  البعيد  بالفرض  السبب  أن  يفترض 

ويؤكّده لتكون العلّة المفروضة – حسبما يحاول – علّة عمياء لا تدبير لها ولا قصد.



289 الدرا�سات والبحوث

ونحن نقول له هنا:

 )أولاً( إذا جاز أن تقع المصادفة تلك بلا سبب فلماذا لا نفرض أن الأرض انبثقت 
تدور  وجدت  هكذا  الأرض  أن  نفرض  أو  آخر؟  كوكب  اصطدام  بغير  الشمس  من 
حول الشمس قبل ملايين السنين من دون انبثاقها من جرم آخر ووجدت فيها الحياة 
بجميع شؤونها ودقائقها وأنظمتها ابتداءً بلا سابقة؟ فإذا كان هذا لا يصح فلأن لكل 

مسبّب سبباً.

)وثانياً( إذا وجدت الأرض عن علّة الاصطدام، وقد كان هذا احتمالاً واحداً من 
مصادفة  فإن  الملايين  تلك  تعداد  ينقطع  ولا  النفس  ينقطع  أن  إلى  الاحتمالات  ملايين 
وقوع هذا الاحتمال الذي يشتمل على النظام الدقيق بأقصى ما يتصوّر من نظام ودقّة، 
من  بد  لا  وبالذات  بالخصوص  وقوعه  أن  على  ليدل  الاحتمالات  تلك  باقي  دون  من 
أن يكون عن علّة مدبّرة مختارة حكيمة قادرة ليست بعمياء لأن كل مسبّب لا يقع بلا 
سبب. ولا بد من أنها تعمل لغرض وغاية ليست عابثة ولا لاعبة ولا تائهة لأن كل 

معلول لا بد له من علّة تناسبه.

فإنه على  المحض  الخطأ  ناجماً عن  يكن مجيئنا هذا  لم  )وإذا  الكاتب:  يقول هذا  ثم 
القول من الخطأ المحض حقاً. فإن ما  نتيجة حتميّة لما يدعونه بالمصادفة( وهذا  الأقل 
يدعونه بالمصادفة هو نفس الخطأ المحض ليس شيئاً آخر غيره. ثم كيف يكون الشيء 
يشعر  لا  حيث  من  فرض  قد  إذن  والاتفاق.  السبب  عين  هي  لمصادفة  حتمية  نتيجة 

السببية الحتمية ولكن لصدفة عمياء لا تصلح للحتمية.

***

الموضوع هي  الكلام حاسمة في  من  أخرى  مرحلة  إلى  الكاتب  مع  نتنقل  أننا  ثم 



درا�سات وبحوث فل�سفية290

موضع مناقشتنا له، قال: )إن كلمة المصادفة لا ينبغي أن تثير الدهشة عن وجود الأرض 
فالمصادفة جائزة الوقوع(. فنقول له: إن هذا الكلام شعري هائل وجعجعة بلا طحن 
سبق أن قاله أولئك المتشبثون بالصدفة. وكل ما عندهم للاستناد إلى الصدفة أنها جائزة 

الوقوع.

ونحن نشرح هذا الكلام الشعري ونحلّه، فنقول: ليس من المصادفة عندهم هنا إلاّ 
احتمال وجود الأرض عن مصادمة الكوكب التائه للشمس، ثم احتمالات ومصادفات 
متسلسلة تطرأ على شظية هذا الكوكب حتى صارت أرضاً ووجدت عليها الحياة. وهي 
جائزة الوقوع. نعم نقول معهم إنها جائزة الوقوع، لأنه لو لم تكن جائزة الوقوع لما كانت 
واحد من ملايين ملايين  احتمال  ولكنه  أكثر.  الاحتمال لا  الوقوع هو  فجواز  محتملة. 
الشيء  يكون  أن  ومجرد  أين؟  ومن  الوقوع؟  في  المتعّني  هو  نفرضه  فلماذا  الاحتمالات، 
جائز الوقوع لا يجعله واقعاً وإن كل الاحتمالات الأخرى جائزة الوقوع أيضاً فلماذا لم 

تقع؟

فإذا وقع واحد من الاحتمالات الجائزة الوقوع يتعّني أن يكون وقوعه عن سبب، 
لا لأنه جائز الوقوع فقط.

ما  قبيل  الوقوع من  للكون سبب جائز  يكون  أن  الدهشة  يثير  وعلى كل حال لا 
لم  ما  الشيء  إن  نقول:  أن  من  لابد  لأنا  للشمس،  تائه  كوكب  مصادمة  من  احتملوه 
أن  أيضاً  نقول  ذلك  ومع  يقع.  المستحيل لا  يقع، لأن  ممكناً لا  أي  الوقوع  جائز  يكن 
الممكن الذي هو احتمال في جنب احتمالات أخرى لا يمكن أن يقع بغير سبب يعيّنه 
لا  للسبب  احتمال  هذا  إن  بعينها.  السفسطة  فهو  وقوعه  وجواز  احتماله  نفس  ويحتّمه 
أكثر، وسيبقى كذلك لا يخرج عن دائرة الاحتمال ما دال الدهر إلاّ إذا قدّر لنا أن نرجع 
القهقرى إلى الورا إلى ما قبل ملايين ملايين السنين كما يقدّرون ونشاهد بأم أعيننا ذلك 



291 الدرا�سات والبحوث

الكوكب التائه في الفضاء يصطدم بالشمس ويتناثر. ولو فرض أنا شاهدناه كذلك فإنه 
مع ذلك لا يصح أن ندّعي أنه وقع أيضاً بالصدفة ولا ينبغي أن ندّعي، لأن كل شيء 
لا بد له من سبب يرجع إليه، فما الذي جعل هذا الكوكب يتيه حتى يصطدم بالشمس، 
الوقوع  أنه جائز  إلا  المليونية  بقية الاحتمالات  فيقع هذا الاحتمال بالخصوص من بين 
فقط؟ وهكذا دواليك نقول وننقل الكلام إلى أسباب هذه الحادثة وأسباب أسبابها إلى 

غير النهاية أو تنتهي إلى فاعل مختار غني.

***

ولأجل أن نوضّح مسألة المصادفة التي يستعين الكاتب على بيانها بكلمة هكسلي 
نعقب كلمة هذا المتفلسف بما يجليها، فنقول:

بالطبع  تقوم  – ستة قرود  المدبّرة  العلّة  ينكر وجود  أن  – لأجل  يفترض هكسلي 
الكتب  جميع  محالة  لا  لتنتج  السنين،  ملايين  لملايين  كاتبة  آلات  ست  على  المعّني  غير 

الموجودة في المتحف البريطاني.

لنترك الآن مناقشته في أن هذه القرود الستة المفروضة من أين تفرض لها قوّة هذا 
العمل الهائل المستحيل فيها من دون علّة مدبّرة تعطيها هذه القوّة الخارقة وتّجددها لها؟ 
ومن أين تفرض لآلاتها الستة هذا الإتقان الهائل في عملها المبدع الخارق من دون علّة 
مدبّرة قديرة؟ فهل يمكن أن يصح ذلك بالمصادفة؟ ولكن فرض الحال ليس بمحال كما 

يقولون إلاّ أنه محال على كل حال.

لنترك كل ذلك الكلام الشعري ومناقشته، ولنتحدّث في صلب موضوعه الفرضي، 
فنقول:

لو فرض أن هذه القرود الستة تستطيع – بقدرة غير قدير – أن تؤلّف مقاطع من 



درا�سات وبحوث فل�سفية292

التبادل بين تلك الحروف،  كلمات كل واحد منها مؤلّف من عشرة حروف فقط، مع 
ونفرض أن آلاتها الست لها عشرة حروف فقط غير متكرّرة، مع فرض أنها قد تكرّر 
تطبع  فرضناها  لأنا  م��رّات-  عشر  إلى  مرّة  من  أكثر  الواحد  للمقطع  الواحد  الحرف 
بغير تعيين – فإنها حينئذ يكون على الأقل عدد المقاطع الحاصلة من طبعها غير المعّني 
يبلغ 10 مضروباً في نفسه 10 مرات، أي 10  التبادل في علم الجبر(  )بمقتضى نظرية 
أس 10، فيكون حاصل الضرب يساوي واحداً متبوعاً على يمينه بعشرة أصفار، يعني 

عشرة آلاف مليون مقطع.

ثم لو فرض أيضاً أنها تطبع – بقدرة غير قدير – صفحات كل واحدة منها مؤلّفة 
من 10 مقاطع مع التبادل بين تلك المقاطع عشرة الملايين، مع فرض أنها قد تكرر المقطع 
الواحد في الصفحة الواحدة أكثر من مرة إلى عشر مرات – فإنها حينئذ يكون على الأقل 
عدد الصفحات عشرة آلاف مليون مضروباً في نفسه إلى عشر مرات، فيكون حاصل 
الضرب يساوي واحداً متبوعاً على يمينه بمائة صفر، يعني عشرة آلاف مليون المليون إلى 

16 مرة مكرّر مليون.

ثم لو أريد أن تؤلّف بين هذه الأعداد الهائلة الفلكية من الصفحات كتب متبادلة 
من هذه الصفحات ذات عشر صفحات فإنه يحتاج إلى أن نضرب تلك الملايين الهائلة في 
نفسها 10 مرات. فيكون حاصل الضرب يساوي واحداً متبوعاً عن يمينه بألف صفر.

هذه عشرة حروف لمقاطع مؤلّفة من عشرة حروف، في صفحات كل منها مؤلّف 
من عشرة مقاطع، لكتب كل واحد مؤلّف من عشر صفحات فكيف إذا كان حروف 
وأخيرة،  ووسطى  أولى  ثلاثة:  أنواع  على  الهجائية  الحروف  جميع  على  تحتوي  المطبعة 
من  عدد  من  مؤلّفة  الصفحات  من  واحدة  وكل  فأكثر،  حرفين  من  تؤلّف  والمقاطع 
المقاطع يزيد وينقص، وأريد تأليف كتب من الصفحات مختلفة الحجوم؟! إن الكتب 



293 الدرا�سات والبحوث

المحتملة حينئذ ستبلغ عدداً هائلًا جداً قد تحتاج إلى أصفار مرصوفة على يمين الواحد 
تستمر إلى عدّة أميال.

وإذا أدخلنا حساب تبادل الزمن لتأليف هذه الكتب، وحساب تبادل أفراد المؤلفين 
لنحصل على قصيدة شكسبير مثلًا، أو على كتاب لمؤلف آخر فإن هذا الحساب الهائل 
الذي يفوق حد التصوّر سيحتاج إلى أصفار مرصوفة على يمين الواحد قد تستمر إلى 

أكثر من محيط الأرض.

المتحف  الموجودة في  الكتب  يريده هكسلي من وقوع جميع  الذي  الفرض  إن هذا 
البريطاني مصادفة من عمل القردة )الكرام الكاتبين( إنه لفرض ضئيل بل أحقر من كل 
ضئيل في جنب ذلك العدد المدهش من الكتب التي تكبر حجم الأرض آلاف المرّات 

بل ملايين المرّات.

الآن في  – كما هي موجودة  المتحف مجموعة  نعزل كتب  أن  وأردنا  وإذا جاريناه 
المتحف – بالمصادفة المجنونة أيضاً فإنها تحتاج إلى عملية أخرى من التباديل قد يحتاج 
)تبارك الله  القمر  إلى  الواحد من الأرض  أمام  أن تزحف الأصفار  إلى  حاصل ضربها 

أحسن الخالقين(.

يصطدم  أن  كاحتمال   – بالمصادفة  تائهاً  وحده  المتحف  هذا  يقع  أن  احتمال  إن 
من  أسخف  قدّمنا  ما  بعد  يبدو   – وأحياءها  الأرض  فينتج  بالشمس  التائه  الكوكب 
لما  ذاتاً  لو كان مستحيلًا  الذاتي، لأنه  إمكانه  بمعنى  الوقوع  السخيف، وإن كان جائز 
الواعية،  العاقلة  المدبّرة  بعلّته  وقع  إنما  ولكنه  فعلًا،  البريطاني  المتحف  وقع  وقد  وقع، 

ولولاها فليس بجائز الوقوع أبداً، أي ممتنع بالغير كما يعّرب عنه الفلاسفة الأقدمون.

وبعد هذا نقول مماشاة لهكسلي: لو سلّمنا أنه وقع من هذه القرود العجيبة مثل تلك 
العملية العظيمة بأن تكتب كل تلك المجاميع )التي قد تكبر الأرض ملايين المرات( لا 



درا�سات وبحوث فل�سفية294

خصوص كتب المتحف، فإنه طبعاً ستكون عملية هذه القردة علّة لوقوع تلك المجاميع 
التي من بينها المتحف، وحينئذ لم يقع المتحف بالمصادفة بل بعلّته، ولكنها علّة حسب 

فرض هذا القائل غير مختارة ولا مدبّرة.

فإذن لم تصدر كتب المتحف عن شعور وعلم، وعليه ليست هي نفس كتب المتحف 
الموجودة فعلًا، لأن هذه صدرت على شعور وعلم من المؤلّفين، والنتيجة أن ما هو واقع 
فعلًا لا يدخل من جملة احتمالات عملية القردة التائهة، ونحن يجب أن نتكلّم عن هذا 
المتحف الصادرة كتبه عن إرادة وشعور وعلم، وهذا يستحيل أن يكون نتاجاً لعملية 

تلك القردة المفروضة.

وهكذا إذا تكلّمنا عن الأرض والحياة العجيبة عليها والتنظيم الدقيق فيها الذي 
بلغ أقصى ما يمكن فرضه من تنظيم فإنا نقول: إنها كتب الله التكوينية الناطقة بعظمته 
وقدرته وعلمه وإرادته، فيستحيل أن تكون نتاجاً لمجموع تلك الاحتمالات الهائلة لو 
فرض أنها وقعت كلّها فضلًا عن أن تكون نتيجة حتمية لمصادفة عمياء في احتمال تائه 
النفس ولا ينقطع عددها )تبارك الله  ينقطع  تبلغ ملايين الملايين إلى أن  من احتمالات 

أحسن الخالقين(.



295

المحتويات

5 تصدير	 

7 الق�سم الأول /�أحلام اليقظة مع الفيل�سوف �صدر المت�ألهين 	 

9 تقديم 	 
13 دراسة الفلسفة في النجف الأشرف رؤى وملامح 	 
59 صدر المتألهين الشيرازي 	 

105 �أحلام اليقظة مع الفيل�سوف �صدر المت�ألهين 	 

109 مدخل الحلم	 
115 )1( لا تركن إلى أقاويل المتفلسفة وأهل الكلام!	 
122 )2( فلسفته في العلة والمعلول على خلاف المتكلّمين	 
129 )3( يخاصمون الحكماء والعرفاء	 
136 كُونَ	  ِ )4( وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ باَِّهللِ إلِاَّ وَهُمْ مُْرش
142 )5( هذه هي طريقتنا في الإشراق	 
150 )6( مع الشيخ الرئيس ابن سينا	 
153 )7( نشأته العلمية	 
160 )8( طريقته في التأليف ونشر الفلسفة	 
166 )9( عشق الظرفاء	 



درا�سات وبحوث فل�سفية296

180 )10( سريان العشق في جميع الموجودات	 
193 مصادر الحلم	 
195 مصادر التحقيق	 

201 الق�سم الثاني/الدرا�است والبحوث	 

203  	نظرية المعرفة عند الإمام علي
213 معجزة أمير المؤمنين في علمه ــ المبحث الأول	 
217 معجزة أمير المؤمنين في علمه ــ المبحث الثاني	 
221 ابن سينا وعلاقة الدين بالفلسفة	 
229 المثل الأفلاطونية عند ابن سينا	 
251 المشّاؤون والإشراقيّون وابن سينا	 
259 فلسفة الكندي	 
269 حرية الإنسان ومدى ارتباطها بالقضاء والقدر 	 
279 حقيقة القضاء والقدر	 
282 نظرية الصدفة	 


