
HAWZA OF NAJAF LEADER IN INNOVATION

َّ



2

مو�سوعة العلامة ال�شيخ محمد ر�ضا المظفر )قد�س �سره(

الكتاب: �أ�صول الفقه.

ت�أليف: العلامة ال�شيخ محمد ر�ضا المظفر )قد�س �سره(.

الإ�شراف العام: اللجنة التح�ضيرية

التدقيق اللغوي : م�صطفى كامل محمود- عمار كريم ال�سلامي

الاخراج الطباعي: علاء �سعيد الأ�سدي.

الت�صميم: محمد قا�سم عرفات.



3 المقدمات

المقدمة

ان علم اصول الفقه من العلوم الاسلامية ، قديم التصنيف والتأليف ، اعتمد عليه 

فقهاء المسلمين بشكل كبير في استنباط الاحكام الفقهية ، فهو علم وجِدَ من اجل علم 

الفقه، ظهر كمسائل  التصديقية لعلم  المبادئ  ، ويعتبر من  الفقه وليس علمًا استقلالياً 

يدون  لم  ولكنه   ،الصادقين الائمة  عهد  في  الروايات  بعض  من  مستنبطة  متفرقة 

فقد   الصادق الامام  واما بعض تلامذة   ، الفترة  تلك  اليوم عندنا في  كعلم كما هو 

ـ  عمير  أبي  ابن  كتب  )فقد  الرافد:  في  يقول  اصولية  مواضيع  في  الرسائل  بعض  كتبوا 

الحديثين  علاج  في  ه‍   ٢٠٨ عام  المتوفى  ـ  عبدالرحمن  بن  ويونس  ـ  ه‍   ٢١٧ عام  المتوفى 

مراجعة  عند  والمنسوخ كما يلاحظ  والناسخ  العام والخاص  أيضاً في  وكتبا  المختلفين، 

تراجمهم في كتب الرجال ، وليس الشافعي أقدم منهما زماناً ، فقد ولد عام ١٥٠ ه‍  بعد 

وفاة الصادق بينما يونس بن عبدالرحمن ادرك الصادق وتوفي الشافعي عام ٢٠٤ 

ه‍ مقارباً لوقت وفاة يونس بن عبدالرحمن ، فلم يثبت أن الواضع الأول لعلم الأصول 

هي مدرسة أهل السنة ، بل الشيعة كتبت في علم الأصول في نفس الفترة الزمنية لولادته 

عند أهل السنة ، ثم جاء أبو سهل النوبختي وكتب رسالتين : احداهما في بطلان القياس 

والعمل بخبر الواحد ، والأخرى في مناقشة رسالة الشافعي، ثم توسع علم الأصول 

على يد ابن الجنيد والمفيد والمرتضى في الذريعة والطوسي في العدة(.

ومع شدة الحاجة الى الفقه والحكم الشرعي أخذ هذا العلم يتطور بسرعة كبيرة ، 

المفيد والطوسي  المذهب  ابتداءً من اعمدة  وحصلت قفزات كبيرة في فترات معروفة، 



�أ�صول الفقه4

ثم حصل  كتباً مهمة في علم الاصول،  الذي دون  العلامة الحلي  والمرتضى حتى زمن 

في  العلم  هذا  حَرك  اذ   ، البهبهاني  الوحيد  المحقق  يد  على  العلم  لهذا  التأريخي  التطور 

الساحة العلمية والتطبيقية ثم تلميذه العالم الفذ المحقق القمي)ت1231هـ( في كتابه 

مؤلف  1245ه��ـ(  )ت  النراقي  احمد  الشيخ  تلميذه  ثم  الاص��ول(،  )قوانين  الشهير 

يد  الكبرى على  العلم مرحلته  الى ان وصل  الشهير )عوائد الايام(،  الكتاب الاصولي 

المجدد  فهو   ، الانصاري)ت1281هـ(  مرتضى  الاعظم  الشيخ  النراقي   تلميذ شيخنا 

الفذ في هذا العلم ومن بعده تلامذته من الاعلام الذين بذلوا جهداً كبيراً في تقدم هذا 

الذي  الاصول(  )كفاية  الشهير  الكتاب  صاحب  الخراساني  الاخوند  ابرزهم  العلمُ 

يُدرس في الحوزة العلمية منذ زمن طويل ، ربى هذا العلمُ جيلًا كبيراً من خيرة العلماء 

الذي  الاصول  علم  في  الكبير  الرائد  النائيني  كالميرزا  والزهد،  التقى  اهل  ومعاريف 

بدوره ربى جيل كبير لقيادة الحوزة العلمية كان ابرزهم السيد الخوئي، وتخرج من 

مدرسة الاخوند جبلًا كبيراً آخر يلوح للمتأمل في سماء الفلسفة والاصول انه الشيخ 

محمد حسين الاصفهاني)المشهور بالكمباني( ، صاحب الكتاب الشهير )نهاية الدراية في 

جَ هذا العلم جمعاً كبيراً من علماء الحوزة العلمية في النجف الاشرف  شرح الكفاية(، خَرَّ

وباقي بلدان العالم الاسلامي ، أخذ كل واحد منهم اكمال المسيرة العلمية وبذل الجهد 

في تطوير وتنقيح مباني علم الاصول، الى ان وصل الامر الى تلميذه العالم الجليل والشيخ 

النبيل محمد رضا المظفر فقد ظهر اهتمامه بهذا العلم بكتابة مؤلف في اصول الفقه 

يكون برزخاً بين مبادئ الاصول وكتاب الكفاية ، وكما عُبر عنه بان الحلقة المفقودة بين 

كتاب معالم الاصول وكفاية الاصول، قال عنه السيد الخوئي: »إنّ الكتب الأصُوليّة 

ط  والمتوسِّ المبتدئ  الطالب  يدرسها  التي  هي   ، وأقوالها   ، مسائلها  من  كثير  نسخ  التي 



5 المقدمات

اليوم، ولذلك فإنّ الطالب حينما يصل إلى الدرس العالي ، يجد أنّه لا علاقة بين ما تعلَّمه، 

وبين ما يتعلَّمه،  وكنتُ منذ زمن بعيد أرغب أن يؤلَّف كتاب في هذا العلم تلائم أبحاثه 

مة الحجّة  ب العلوم الدينيّة ، حتّى قدّم العَّال الأبحاث العالية ، ويعمّم تدريسه على طَّال

الشيخ محمّد رضا المظفّر دامت تأييداته ما رتّبه من مباحث أُصوليّة في القسم الأوّل من 

بالمقصود، وجامعاً  فألفيته بحمد الله وافياً   ، ترتيباً جميًال  كتابه )مبادئ علم الأصُول( 

لموجز من القواعد والأصُول ، التي تدور عليها الأبحاث في عصرنا الحاضر. وجدير 

بطالب العلم أن يدرس هذا الكتاب ، ليتهيّأ بذلك للانفتاح على الدراسات العالية . 

ونسأل الله أن يوفِّق المؤلِّف دام فضله لإنجاز القسم الثاني من كتابه.

والله ولّي التوفيق حرّره في الليلة الحادية عشر من شهر ربيع الأوّل سنة 1377 هـ 

الخوئي«.

الكتاب منهجاً في الحوزة  ، فقد جُعل هذا  المظفر في هذا الامر  الشيخ  وقد نحج 

بعدة  الكتاب  شرح  فقد   ، والفضلاء  الاعلام  عند  مهمة  مكانة  له  واصبحت  العلمية 

شروحات مهمة بعضها مسموع ومسجل والاخر مكتوب ككتاب المقدمات والتنبيهات 

الكتاب يدرس حتى  يزال  ، وما  الكثير  المظفر وغيرها  الظفر في شرح اصول  وكتاب 

كانت  التي  الاصولية  النظريات  مختلف  على  له  الدارس  الطالب  يتعرف  اذ   ، اللحظة 

به  تأثر  الذي  الشيخ الاصفهاني  آراء  قبله، ولا سيما  المظفر وما  الشيخ  رائجة في عصر 

الشيخ المظفر كثيراً.

ابواب،  عدة  تحته  مقصد  وكل   ، مقاصد  واربعة  مدخل  على  كتابه  المصنف  رتب 

فحمل المقصد الاول عنوان مباحث الالفاظ بسبعة ابواب ابتداء من الباب الاول الذي 

المقصد  وحمل   ، والمبين  المجمل  فيه  تناول  الذي  السابع  الباب  الى  المشتق  عنوان  حمل 



�أ�صول الفقه6

الثاني عنوان الملازمات العقلية وتحته تمهيد وباب اول في المستقلات العقلية وباب ثان 

في المستقلات غير العقلية واختتمه بحث حول الضد واجتماع الامر والنهي وغيرها، 

وحمل المقصد الثالث عنوان مباحث الحجة ، وتحته تمهيد وتسعة ابواب، وحمل المقصد 

فيه عن موضوع الاستصحاب بشكل  العملية والذي تحدث  الرابع مباحث الاصول 

وافٍ.



7 المدخل

المدخل
بسم الله الرحمن الرحيم

نحمده على آلائه، ونصّيل على خاتم النبيين محمّد وآله الطاهرين المعصومين.

تعريف علم الأ�صول
علم أصول الفقه هو: »علم يُبحَث فيه عن قواعد تقع نتيجتها في طريق استنباط 

الحكم الشرعيّ«.
مثاله: أنّ الصّلاة واجبة في الشريعة الإسلاميّة المقدّسة، وقد دلّ على وجوبها من 
لاةَ كانَتْ عَلَى المؤْمِنيَِن كتِاباً  لاةَ﴾، ﴿إنَِّ الصَّ القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّ
مَوْقُوتاً﴾. ولكن دلالة الآية الأولى متوقّفة على ظهور صيغة الأمر نحو »أقيموا« هنا في 

الوجوب، ومتوقّفة أيضا على أنّ ظهور القرآن حجّة يصحّ الاستدلال به.
وهاتان المسألتان يتكفّل ببيانهما »علم الأصول«.

فإذا علم الفقيه من هذا العلم أنّ صيغة الأمر ظاهرة في الوجوب، وأنّ ظهور القرآن 
حجة، استطاع أن يستنبط من هذه الآية الكريمة المذكورة أنّ الصّلاة واجبة. وهكذا في 
استنباطه من  يتوقّف  أن  أو عقلّي لابدّ  دليل شرعيّ  أيّ  من  كلّ حكم شرعيّ مستفاد 

الدليل على مسألة أو أكثر من مسائل هذا العلم.

الحكم واقعيّ وظاهريّ. والدليل اجتهاديّ وفقاهتيّ
ثمّ لا يخفى أنّ الحكم الشرعيّ الذي جاء ذكره في التعريف السابق على نحوين:



�أ�صول الفقه8

أعني  المتقدّم  كالمثال  الأفعال،  من  فعل  نفسه  في  هو  بما  للشيء  ثابتا  يكون  أن   .1
وجوب الصلاة، فالوجوب ثابت للصلاة بما هي صلاة في نفسها، وفعل من الأفعال 
مع قطع النظر عن أيّ شيء آخر؛ ويسمّى مثل هذا الحكم: »الحكم الواقعيّ«، والدليل 

الدالّ عليه: »الدليل الاجتهاديّ«.
2. أن يكون ثابتا للشيء بما أنّه مجهول حكمه الواقعيّ، كما إذا اختلف الفقهاء في 
الدليل على أحد  النظر إلى الأجنبيّة أو وجوب الإقامة للصلاة. فعند عدم قيام  حرمة 
الأقوال لدى الفقيه يشكّ في الحكم الواقعيّ الأولّي المختلف فيه، ولأجل أّال يبقى في 
ا لابدّ له من وجود حكم آخر ولو كان عقليّا، كوجوب الاحتياط أو  محلّ العمل متحّري
البراءة أو عدم الاعتناء بالشكّ؛ ويسمّى مثل هذا الحكم الثانويّ: »الحكم الظاهريّ«، 

والدليل الدالّ عليه: »الدليل الفقاهتيّ« أو »الأصل العملّي«.
ومباحث الأصول منها ما يتكفّل للبحث عّام تقع نتيجته في طريق استنباط الحكم 
طريق  في  »وقوعها  الكلّ  ويجمع  الظاهريّ.  الحكم  طريق  في  يقع  ما  ومنها  الواقعيّ، 

استنباط الحكم الشرعيّ« على ما ذكرناه في التعريف.

مو�ضوع علم الأ�صول
إنّ هذا العلم غير متكفّل للبحث عن موضوع خاصّ، بل يبحث عن موضوعات 
شتّى تشترك كلّها في غرضنا المهمّ منه، وهو استنباط الحكم الشرعيّ، فلا وجه لجعل 
موضوع هذا العلم خصوص )الأدلّة الأربعة( فقط، وهي: الكتاب، والسنةّ، والإجماع، 
صنع  كما  والاستحسان،  القياس  بإضافة  أو  الاستصحاب،  بإضافة  أو  والعقل، 

المتقدّمون.
ولا حاجة إلى الالتزام بأنّ العلم لابدّ له من موضوع يبحث عن عوارضه الذاتيّة في 



9 المدخل

ذلك العلم كما تسالمت عليه كلمة المنطقيّين فإنّ هذا لا ملزم له ولا دليل عليه.

فائدته
وله حكم  إّال  الاختياريّة  الإنسان  أفعال  من  فعل  ما من  أنّه  يعلم  متشّرع  كلّ  إنّ 
في الشريعة الإسلاميّة المقدّسة من وجوب أو حرمة أو نحوهما من الأحكام الخمسة. 
بل  الضروريّ،  بالعلم  أحد  لكلّ  معلومة  كلّها  ليست  الأحكام  تلك  أنّ  أيضا  ويعلم 

ا من العلوم النظريّة. يحتاج أكثرها لإثباتها إلى إعمال النظر وإقامة الدليل، أي إّهن
وعلم الأصول هو العلم الوحيد المدوّن للاستعانة به على الاستدلال على إثبات 

الأحكام الشرعيّة؛ ففائدته إذن الاستعانة على الاستدلال للأحكام من أدلّتها.

تق�سيم �أبحاثه
تنقسم مباحث هذا العلم إلى أربعة أقسام))):

1. مباحث الألفاظ: وهي تبحث عن مداليل الألفاظ وظواهرها من جهة عامّة، 
نظير البحث عن ظهور صيغة »افعل« في الوجوب، وظهور النهي في الحرمة ونحو ذلك.
تكن  لم  ولو  أنفسها  في  الأحكام  لوازم  عن  تبحث  ما  وهي  العقليّة:  المباحث   .2
الشرع،  وحكم  العقل  حكم  بين  الملازمة  عن  كالبحث  للّفظ،  مدلولة  الأحكام  تلك 
باسم  البحث  هذا  المعروف  مقدّمته  لوجوب  الشيء  وجوب  استلزام  عن  وكالبحث 

سنة  المتوفى    الأصفهاني  حسين  محمّد  الشيخ  العظيم  شيخنا  له  تنبّه  حديث  التقسيم  وهذا   (((
1361 )هـ. ق(، أفاده في دورة بحثه الأخيرة... وهو التقسيم الصحيح، الذي يجمع مسائل علم 
الأصول ويدخل كلّ مسألة في بابها، فمثلا مبحث المشتقّ كان يعدّ من المقدّمات وينبغي أن يعدّ 
من مباحث الألفاظ، ومقدّمة الواجب ومسألة الإجزاء ونحوهما كانت تعدّ من مباحث الألفاظ 

وهي من بحث الملازمات العقلية... وهكذا. ـ



�أ�صول الفقه10

»مقدّمة الواجب«، وكالبحث عن استلزام وجوب الشيء لحرمة ضدّه المعروف باسم 
»مسألة الضدّ«، وكالبحث عن جواز اجتماع الأمر والنهي وغير ذلك.

عن  كالبحث  والدليليّة،  الحجّيّة  عن  فيها  يبحث  ما  وهي  الحجّة:  مباحث   .3
حجيّة خبر الواحد، وحجّيّة الظواهر، وحجّيّة ظواهر الكتاب، وحجّيّة السنةّ والإجماع 

والعقل، وما إلى ذلك.
4. مباحث الأصول العمليّة: وهي تبحث عن مرجع المجتهد عند فقدان الدليل 
الاجتهاديّ، كالبحث عن أصل البراءة والاحتياط والاستصحاب ونحوها، فمقاصد 

الكتاب إذن أربعة.
والتراجيح«،  التعادل  »مباحث  وتسمّى:  الأدلّة؛  تعارض  عن  تبحث  خاتمة  وله 

فالكتاب يقع في خمسة أجزاء إن شاء الله تعالى.
لم  التي  اللغويّة  المباحث  من  جملة  فيها عن  يبحث  مقدّمة  من  الشروع لابدّ  وقبل 

يستوف البحث عنها في العلوم الأدبيّة أو لم يبحث عنها.



11 المدخل

المقدّمة
تبحث عن أمور لها علاقة بوضع الألفاظ واستعمالها ودلالتها، وفيها أربعة عشر 

مبحثا:

1. حقيقة الوضع
لا شكّ أنّ دلالة الألفاظ على معانيها في أيّة لغة كانت ليست ذاتيّة، كذاتيّة دلالة 
الدخان مثلا على وجود النار وإن توهّم ذلك بعضهم لأنّ لازم هذا الزعم أن يشترك 
جميع البشر في هذه الدلالة، مع أنّ الفارسّي مثلا لا يفهم الألفاظ العربيّة ولا غيرها من 

دون تعلّم، وكذلك العكس في جميع اللغات، وهذا واضح.
وعليه، فليست دلالة الألفاظ على معانيها إّال بالجعل والتخصيص من واضع تلك 

الألفاظ لمعانيها. ولذا تدخل الدلالة اللفظيّة هذه في الدلالة الوضعيّة.

2. من الواضع؟
ولكن من ذلك الواضع الأوّل في كلّ لغة من اللغات؟

التفاهم  إنّ الواضع لابدّ أن يكون شخصا واحدا يتبعه جماعة من البشر في  قيل: 
بتلك اللغة.

وقيل: وهو الأقرب إلى الصواب إنّ الطبيعة البشريّة حسب القوّة المودعة من الله 
تعالى فيها تقتضي إفادة مقاصد الإنسان بالألفاظ، فيخترع من عند نفسه لفظا مخصوصا 
مع  فيتفاهم  أمرهم  أوّل  عند  الصبيان  من  المشاهد  هو  كما  مخصوص  معنى  إرادة  عند 
الآخرين الذين يتّصلون به، والآخرون كذلك يخترعون من أنفسهم ألفاظا لمقاصدهم، 
تكون  حتى  الألفاظ،  من  صغيرة  طائفة  ذلك  مجموع  من  الزمن  مرور  على  وتتألّف 
أقوام  تتشعّب بين  قد  اللغة  البشر. وهذه  يتفاهم بها قوم من  لغة خاصّة، لها قواعدها 
متباعدة، وتتطوّر عند كلّ قوم بما يحدث فيها من التغيير والزيادة، حتى قد تنبثق منها 



�أ�صول الفقه12

لغات أخرى، فيصبح لكلّ جماعة لغتهم الخاصّة.
وعليه، تكون حقيقة الوضع هو جعل اللفظ بإزاء المعنى، وتخصيصه به. ومماّ يدلّ 
ذلك في  لنقل  واحدا  الواضع شخصا  كان  لو  أنّه  الواضع  الثاني في  القول  اختيار  على 

تأريخ اللغات، ولعرف عند كلّ لغة واضعها.

3. الوضع تعيينيّ وتعيّنيّ
الجعل  من  ناشئة  تكون  أن  فيها  الأص��ل  معانيها  على  الأل��ف��اظ  دلال��ة  إنّ  ث��مّ 
والتخصيص، ويسمّى الوضع حينئذ: »تعيينيّا«، وقد تنشأ الدلالة من اختصاص اللفظ 
بالمعنى الحاصل هذا الاختصاص من الكثرة في الاستعمال على درجة من الكثرة أنّه تألفه 
الأذهان على وجه إذا سمع اللفظ ينتقل السامع منه إلى المعنى، ويسمّى الوضع حينئذ: 

»تعيّنيّا«.

4. أقسام الوضع
لابدّ في الوضع من تصوّر اللفظ والمعنى؛ لأنّ الوضع حكم على المعنى وعلى اللفظ، 
ولا يصحّ الحكم على الشيء إّال بعد تصوّره ومعرفته بوجه من الوجوه ولو على نحو 
الإجمال؛ لأنّ تصوّر الشيء قد يكون بنفسه، وقد يكون بوجهه أي بتصوّر عنوان عامّ 
ينطبق عليه ويشار به إليه؛ إذ يكون ذلك العنوان العامّ مرآة وكاشفا عنه، كما إذا حكمت 
أنّه أيّ شيء هو، وأكثر ما  بنفسه  على شبح من بعيد »أنّه أبيض« مثلا وأنت لا تعرفه 
تعرف عنه مثلا أنّه شيء من الأشياء أو حيوان من الحيوانات، فقد صحّ حكمك عليه 
بأنّه أبيض مع أنّك لم تعرفه ولم تتصوّره بنفسه وإنّما تصوّرته بعنوان أنّه شيء أو حيوان، 
لا أكثر، وأشرت به إليه، وهذا ما يسمّى في عرفهم: »تصوّر الشيء بوجهه« ـ، وهو كاف 
لصحّة الحكم على الشيء. وهذا بخلاف المجهول محضا؛ فإنّه لا يمكن الحكم عليه أبدا.
كناّ  لو  كما  بوجهه،  نتصوّره  أن  للمعنى  الوضع  صحّة  في  يكفينا  فإنّه  هذا،  وعلى 



13 المدخل

تصوّرناه بنفسه.
ولّما عرفنا أنّ المعنى لابدّ من تصوّره، وأنّ تصوّره على نحوين، فانّه بهذا الاعتبار 
وباعتبار ثان هو أنّ المعنى قد يكون خاصّا أي جزئيّا وقد يكون عامّا أي كلّيّا نقول: إنّ 

الوضع ينقسم إلى أربعة أقسام عقليّة:
1. أن يكون المعنى المتصوّر جزئيّا، والموضوع له نفس ذلك الجزئيّ أي إنّ الموضوع 
له معنى متصوّر بنفسه لا بوجهه؛ ويسمّى هذا القسم: »الوضع خاصّ والموضوع له 

خاصّ«.
 ّ 2. أن يكون المتصوّر كلّيّا، والموضوع له نفس ذلك الكّيل أي إنّ الموضوع له كّيل

متصوّر بنفسه لا بوجهه ـ؛ ويسمّى هذا القسم: »الوضع عامّ والموضوع له عامّ«.
ّ لا نفسه أي إنّ الموضوع له  3. أن يكون المتصوّر كلّيّا، والموضوع له أفراد الكّيل
جزئيّ غير متصوّر بنفسه بل بوجهه؛ ويسمّى هذا القسم: »الوضع عامّ والموضوع له 

خاصّ«.
4. أن يكون المتصوّر جزئيّا، والموضوع له كلّيّا لذلك الجزئيّ؛ ويسمّى هذا القسم: 

»الوضع خاصّ والموضوع له عامّ«.
إذا عرفت هذه الأقسام المتصوّرة العقليّة، فنقول: لا نزاع في إمكان الأقسام الثلاثة 
الأولى، كما لا نزاع في وقوع القسمين الأوّلين. ومثال الأوّل: الأعلام الشخصيّة، كمحمّد 

وعلي وجعفر؛ ومثال الثاني: أسماء الأجناس، كماء وسماء ونجم وإنسان وحيوان.
وإنّما النزاع وقع في أمرين: الأوّل: في إمكان القسم الرابع. والثاني: في وقوع الثالث 
بعد التسليم بإمكانه. والصحيح عندنا استحالة الرابع ووقوع الثالث، ومثاله: الحروف 

وأسماء الإشارة والضمائر والاستفهام ونحوها على ما سيأتي.



�أ�صول الفقه14

5. استحالة القسم الرابع
إنّ  بيانها:  في  فنقول  العامّ  له  والموضوع  الخاصّ  الوضع  وهو  الرابع  استحالة  أمّا 
النزاع في إمكان ذلك ناشئ من النزاع في إمكان أن يكون الخاصّ وجها وعنوانا للعامّ، 
وذلك لما تقدّم أنّ المعنى الموضوع له لابدّ من تصوّره بنفسه أو بوجهه؛ لاستحالة الحكم 
وإنّما  لم يكن متصوّرا،  له  الموضوع  المعنى  أنّ  القسم  والمفروض في هذا  المجهول،  على 
بنفسه ولو بسبب تصوّر الخاصّ، كان من  لو كان متصوّرا  تصوّر الخاصّ فقط، وإّال 
القسم الثاني، وهو الوضع العامّ والموضوع له العامّ، ولا كلام في إمكانه بل في وقوعه 

كما تقدّم.
فلابدّ حينئذ للقول بإمكان القسم الرابع من أن نفرض أنّ الخاصّ يصحّ أن يكون 
العامّ  تصوّر  عن  كافيا  تصوّره  يكون  حتى  جهاته  من  وجهة  العامّ،  وجوه  من  وجها 

بنفسه، ومغنيا عنه؛ لأجل أن يكون تصوّرا للعامّ بوجه.
العامّ، بل الأمر  أنّ الخاصّ ليس من وجوه  الواضح لكلّ مفكّر  ولكنّ الصحيح 
بالعكس من ذلك؛ فإنّ العامّ هو وجه من وجوه الخاصّ، وجهة من جهاته. ولذا قلنا 
بإمكان القسم الثالث وهو »الوضع العامّ والموضوع له الخاص«؛ لأنّا إذا تصوّرنا العامّ 
جهة  من  العامّ  ذلك  لنفس  الوضع  فيمكن  بوجه،  أفراده  جميع  ضمنه  في  تصوّرنا  فقد 
تصوّرها  جهة  من  لأفراده  الوضع  ويمكن  الثاني،  القسم  من  فيكون  بنفسه،  تصوّره 
بوجهها، فيكون من الثالث، بخلاف الأمر في تصوّر الخاصّ، فلا يمكن الوضع معه إّال 
لنفس ذلك الخاصّ، ولا يمكن الوضع للعامّ؛ لأنّا لم نتصوّره أصلا، لا بنفسه بحسب 

الفرض ولا بوجهه؛ إذ ليس الخاصّ وجها له. ويستحيل الحكم على المجهول المطلق.

6. وقوع الوضع العامّ والموضوع له الخاصّ، وتحقيق المعنى الحرفي
أمّا وقوع القسم الثالث فقد قلنا: إنّ مثاله وضع الحروف، وما يلحق بها من أسماء 



15 المدخل

الإشارة والضمائر والموصولات والاستفهام ونحوها.
وقبل إثبات ذلك لابدّ من تحقيق معنى الحرف وما يمتاز به عن الاسم، فنقول: 

الأقوال في وضع الحروف وما يلحق بها من الأسماء ثلاثة:
في  لها  المسانخة  الأسماء  في  له  الموضوع  بعينه  هو  الحروف  في  له  الموضوع  إنّ   .1
معنى  وكذا  فرق،  بلا  »الابتداء«  كلمة  معنى  عين  هو  الابتدائيّة  »من«  فمعنى  المعنى، 

»على« معنى كلمة »الاستعلاء«، ومعنى »في« معنى كلمة »الظرفيّة«... وهكذا.
وإنما الفرق في جهة أخرى، وهي أنّ الحرف وضع لأجل أن يستعمل في معناه إذا 
لوحظ ذلك المعنى حالة وآلة لغيره أي إذا لوحظ المعنى غير مستقلّ في نفسه، والاسم 
وضع لأجل أن يستعمل في معناه إذا لو حفظ مستقّال في نفسه؛ مثلا مفهوم »الابتداء« 
معنى واحد وضع له لفظان: أحدهما لفظ »الابتداء«، والثاني كلمة »من«، لكنّ الأوّل 
إذا  كما  نفسه،  في  مستقّال  المستعمل  يلاحظه  ما  عند  فيه  يستعمل  أن  لأجل  له؛  وضع 
قيل: »ابتداء السير كان سريعا«، والثاني وضع له؛ لأجل أن يستعمل فيه عندما يلاحظه 

المستعمل غير مستقلّ في نفسه، كما إذا قيل: »سرت من النجف«.
المستعمل  الأوّل يلاحظه  أنّ  الفرق بين معنى الحرف ومعنى الاسم  أنّ  فتحصّل 
الاستعمال  حين  يلاحظه  والثاني  نفسه،  في  مستقلّ  وغير  لغيره،  آلة  الاستعمال  حين 

، مع أنّ المعنى في كليهما واحد. والفرق بين وضعيهما إنّام هو في الغاية فقط. مستقّال
ولازم هذا القول أنّ الوضع والموضوع له في الحروف عامّان. وهذا القول منسوب 

. إلى الشيخ الرضّي نجم الأئمّة، واختاره المحقّق صاحب الكفاية
إفادة  إنّ الحروف لم توضع لمعان أصلا، بل حالها حال علامات الإعراب في   .2
كيفيّة خاصّة في لفظ آخر، فكما أنّ علامة الرفع في قولهم: »حدّثنا زرارة« تدلّ على أنّ 
منها  مبتدأ  النجف  أنّ  تدلّ على  المتقدّم  مثال  فاعل الحديث، كذلك »من« في  »زرارة« 



�أ�صول الفقه16

والسير مبتدأ به.
3. إنّ الحروف موضوعة لمعان مباينة في حقيقتها وسنخها للمعاني الاسميّة؛ فإنّ 
المعاني الاسميّة في حدّ ذاتها معان مستقلّة في أنفسها، ومعاني الحروف لا استقلال لها، 

بل هي متقوّمة بغيرها.
والصحيح هذا القول الثالث. ويحتاج إلى توضيح وبيان.

إنّ المعاني الموجودة في الخارج على نحوين:
الأوّل: ما يكون موجودا في نفسه، كـ »زيد« الذي هو من جنس الجوهر، و »قيامه« 
مثلا الذي هو من جنس العرض؛ فإنّ كّال منهما موجود في نفسه. والفرق أنّ الجوهر 

موجود في نفسه لنفسه، والعرض موجود في نفسه لغيره.
الثاني: ما يكون موجودا لا في نفسه، كنسبة القيام إلى زيد.

أنّه لو كان للنسب والروابط وجودات  والدليل على كون هذا المعنى لا في نفسه 
الرابط،  ذلك  إلى  الكلام  فننقل  موضوعاتها،  وبين  بينها  الرابط  وجود  للزم  استقلاليّة 
والمفروض أنّه موجود مستقلّ، فلابدّ له من رابط أيضا... وهكذا ننقل الكلام إلى هذا 

الرابط، فيلزم التسلسل، والتسلسل باطل.
فيعلم من ذلك أنّ وجود الروابط والنسب في حدّ ذاته متعلّق بالغير، ولا حقيقة 

له إّال التعلّق بالطرفين.
ثمّ إنّ الإنسان في مقام إفادة مقاصده كما يحتاج إلى التعبير عن المعاني المستقلّة كذلك 
يحتاج إلى التعبير عن المعاني غير المستقلّة في ذاتها، فحكمة الوضع تقتضي أن توضع بإزاء 
كلّ من القسمين ألفاظ خاصّة، والموضوع بإزاء المعاني المستقلّة هي الأسماء، والموضوع 
بإزاء المعاني غير المستقلّة هي الحروف وما يلحق بها. وهذه المعاني غير المستقلّة لّما كانت 
على أقسام شتّى فقد وضع بإزاء كلّ قسم لفظ يدلّ عليه، أو هيئة لفظيّة تدلّ عليه؛ مثلا 



17 المدخل

إذا قيل: »نزحت البئر في دارنا بالدلو« ففيه عدّة نسب مختلفة ومعان غير مستقلّة:
إحداها: نسبة النزح إلى فاعله، والدالّ عليها هيئة الفعل المعلوم.

وثانيتها: نسبته إلى ما وقع عليه أي مفعوله وهو البئر، والدالّ عليها هيئة النصب 
في الكلمة.

وثالثتها: نسبته إلى المكان، والدالّ عليها كلمة »في«.
ورابعتها: نسبته إلى الآلة، والدالّ عليها لفظ الباء في كلمة »بالدلو«.

الدالّ على المعاني غير المستقلّة ربما يكون لفظا مستقلا، كلفظة  أنّ  ومن هنا يعلم 
»من« و »إلى« و »في«، وربما يكون هيئة في اللفظ، كهيئات المشتقّات، والأفعال، وهيئات 

الإعراب.

النتيجة:
المعاني  أنّ  أنّ الحروف لها معان تدلّ عليها، كالأسماء، والفرق  بيّناّه  فقد تحقّق مماّ 
الاسميّة مستقلّة في أنفسها، وقابلة لتصوّرها في ذاتها، وإن كانت في الوجود الخارجيّ 
قابلة  المعاني الحرفيّة فهي معان غير مستقلّة وغير  وأمّا  محتاجة إلى غيرها كالأعراض، 

للتصوّر إّال في ضمن مفهوم آخر. ومن هنا يشبّه كلّ أمر غير مستقلّ بالمعنى الحرفّي.

بطلان القولين الأوّلين
إنّ الحروف لا معاني لها، وكذلك  القائل:  الثاني  القول  فيظهر بطلان  وعلى هذا، 

القول الأوّل القائل: إنّ المعنى الحرفّي والاسميّ متّحدان بالذات، مختلفان باللحاظ.
اد المعنيين لجاز استعمال كلّ من الحرف والاسم  ويردّ هذا القول أيضا أنّه لو صحّ اّحت
في موضع الآخر، مع أنّه لا يصحّ بالبداهة حتى على نحو المجاز، فلا يصحّ بدل قولنا: 

»زيد في الدار« مثلا أن يقال: »زيد، الظرفيّة، الدار«.
وقد أجيب عن هذا الإيراد بأنّه إنّما لا يصحّ ]استعمال[ أحدهما في موضع الآخر؛ 



�أ�صول الفقه18

ولا   ، مستقّال معناه  لحاظ  عند  إّال  »الظرفيّة«  لفظ  يستعمل  أّال  اشترط  الواضع  لأنّ 
يستعمل لفظ »في« إّال عند لحاظ معناه غير مستقلّ، وآلة لغيره.

ولكنهّ جواب غير صحيح؛ لأنّه لا دليل على وجوب اتّباع ما يشترطه الواضع إذا لم 
يكن اشتراطه يوجب اعتبار خصوصيّة في اللفظ والمعنى؛ وعلى تقدير أن يكون الواضع 

ممنّ تجب طاعته فمخالفته توجب العصيان لا غلط الكلام.

زيادة إيضاح
إذ قد عرفت أنّ الموجودات))) منها ما يكون مستقّال في الوجود، ومنها ما يكون 
رابطا بين موجودين، فاعلم أنّ كلّ كلام مركّب من كلمتين أو أكثر إذا ألقيت كلماته بغير 
ارتباط بينها فإنّ كلّ واحدة منها كلمة مستقلّة في نفسها لا ارتباط لها بالأخرى، وإنّما 
الذي يربط بين المفردات ويؤلّفها كلاما واحدا هو الحرف أو إحدى الهيئات الخاصّة، 
فأنت إذا قلت مثلا: »أنا«، »كتبت«، »قلم«، لا يكون بين هذه الكلمات ربط، وإنّما هي 
مفردات صرفة منثورة. أمّا إذا قلت: »كتبت بالقلم«، كان كلاما واحدا، مرتبطا بعضه 
مع بعض، مفهما للمعنى المقصود منه. وما حصل هذا الارتباط والوحدة الكلاميّة إّال 

بفضل الهيئة المخصوصة لـ »كتبت« وحرف الباء وأل.
وعليه، فيصحّ أن يقال: إنّ الحروف هي روابط المفردات المستقلّة والمؤلّفة للكلام 
النسبة بين المعاني المختلفة والرابطة  الواحد والموحّدة للمفردات المختلفة، شأنها شأن 
بين المفاهيم غير المربوطة. فكما أنّ النسبة رابطة بين المعاني ومؤلّفة بينها فكذلك الحرف 

بنفسه وهو  لنفسه  أنحاء: موجود في نفسه  أربعة  الموجودات على  إنّ  للتوضيح:  يقال  ينبغي أن   (((
واجب الوجود، وموجود في نفسه لنفسه بغيره وهو الجوهر كالجسم والنفس، وموجود في نفسه 
لغيره بغيره وهو العرض، وموجود في غيره وهو أضعفها وهو المعنى الحرفّي المعّرب عنه بالربط، 
لا  الذي  الحرفّي  المعنى  هو  الذي  عداها  والرابع  المستقلّة،  الموجودات  الأولى  الثلاثة  فالأقسام 

وجود له إّال وجود طرفيه.



19 المدخل

الدالّ عليها رابط بين الألفاظ ومؤلّف بينها.
وإلى هذا أشار سيّد الأولياء أمير المؤمنين بقوله المعروف في تقسيم الكلمات: 
»الاسم ما أنبأ عن المسمّى، والفعل ما أنبأ عن حركة المسمّى، والحرف ما أوجد معنى 
في غيره«. فأشار إلى أنّ المعاني الاسميّة معان استقلاليّة، ومعاني الحروف غير مستقلّة في 
نفسها، وإنّما هي تحدث الربط بين المفردات. ولم نجد في تعاريف القوم للحرف تعريفا 

جامعا صحيحا مثل هذا التعريف.

الوضع في الحروف عامّ والموضوع له خاصّ
إذا اتّضح جميع ما تقدّم، يظهر أنّ كلّ نسبة حقيقتها متقومة بطرفيها على وجه لو 
مباينة لأيّة  الرابط  نسبة في وجودها  فكلّ  وانعدمت،  لبطلت  الطرفين  النظر عن  قطع 

نسبة أخرى، ولا تصدق عليها، وهي في حدّ ذاتها مفهوم جزئيّ حقيقيّ.
متقوّمة  وهي  كثيرين  على  ينطبق  كلّيّا  مفهوما  النسبة  فرض  يمكن  فلا  وعليه، 

بالطرفين، وإّال لبطلت وانسلخت عن حقيقة كونها نسبة.
مقام  في  فلابدّ  للواضع،  جميعها  تصوّر  يمكن  فلا  محصورة،  غير  النسب  إن  ثمّ 
للنسب غير المحصورة، حاكيا عنها،  الوضع لها من تصوّر معنى اسميّ يكون عنوانا 
وليس العنوان في نفسه نسبة، كمفهوم لفظ »النسبة الابتدائيّة« المشار به إلى أفراد النسب 
الابتدائيّة الكلاميّة، ثمّ يضع لنفس الأفراد غير المحصورة التي لا يمكن التعبير عنها 
إّال بعنوانها. وبعبارة أخرى: إنّ الموضوع له هو النسبة الابتدائية بالحمل الشائع، وأمّا 
بالحمل الأوّلي فليست بنسبة حقيقة، بل تكون طرفا للنسبة، كما لو قلت: »الابتداء كان 

من هذا المكان«.
ومن هذا يعلم حال أسماء الإشارة والضمائر والموصولات ونحوها، فالوضع في 

الجميع عامّ والموضوع له خاصّ.



�أ�صول الفقه20

7. الاستعمال حقيقيّ ومجازيّ
له  المناسب  غيره  في  واستعماله  »حقيقة«،  له  الموضوع  معناه  في  اللفظ  استعمال 

»مجاز«، وفي غير المناسب »غلط«، وهذا أمر محلّ وفاق.
على  متوقّفة  هي  هل  صحّته  أنّ  في  المجازيّ  الاستعمال  في  الخلاف  وقع  ولكنهّ 
ترخيص الواضع وملاحظة العلاقات المذكورة في علم البيان، أو أنّ صحّته طبعيّة تابعة 
لاستحسان الذوق السليم فكلّما كان المعنى غير الموضوع له مناسبا للمعنى الموضوع له 

واستحسنه الطبع، صحّ استعمال اللفظ فيه وإّال فلا.
الشجاع«  ؛ لأنّا نجد صحّة استعمال »الأسد« في »الرجل  الثاني  القول  والأرجح 
كما  الفم«  رائحة  »كريه  في  مجازا  استعماله  صحّة  وعدم  الواضع،  منه  منع  وإن  مجازا، 
المعاني  في  غالبا  المختلفة  اللغات  اتّفاق  ذلك  ومؤيّد  الواضع.  رخّص  وإن  يمثّلون 
المجازيّة، فترى في كلّ لغة يعّرب عن الرجل الشجاع باللفظ الموضوع للأسد. وهكذا في 

كثير من المجازات الشائعة عند البشر.

8. الدلالة تابعة للإرادة
قسّموا الدلالة إلى قسمين: التصوّريّة، والتصديقيّة:

اللفظ بمجرّد صدوره من  ينتقل ذهن الإنسان إلى معنى  وهي أن  التصوّريّة:   .1
لافظ، ولو علم أنّ اللافظ لم يقصده، كانتقال الذهن إلى المعنى الحقيقيّ عند استعمال 
اللفظ في معنى مجازيّ، مع أنّ المعنى الحقيقيّ ليس مقصودا للمتكلّم، وكانتقال الذهن 

إلى المعنى من اللفظ الصادر من الساهي أو النائم أو الغالط.
اللفظ وقاصد  للمتكلّم في  المعنى مراد  أنّ  اللفظ على  وهي دلالة  التصديقيّة:   .2
لاستعماله فيه. وهذه الدلالة متوقّفة على عدّة أشياء: أوّلا: على إحراز كون المتكلّم في 
مقام البيان والإفادة، وثانيا: على إحراز أنّه جادّ غير هازل، وثالثا: على إحراز أنّه قاصد 



21 المدخل

لمعنى كلامه شاعر به، ورابعا: على عدم نصب قرينة على إرادة خلاف الموضوع له، وإّال 
كانت الدلالة التصديقيّة على طبق القرينة المنصوبة.

والمعروف أنّ الدلالة الأولى )التصوّريّة( معلولة للوضع أي أنّ الدلالة الوضعيّة 
هي الدلالة التصوّريّة. وهذا هو مراد من يقول: »إنّ الدلالة غير تابعة للإرادة، بل تابعة 

لعلم السامع بالوضع«.
والحقّ أنّ الدلالة تابعة للإرادة وأوّل من تنبّه لذلك فيما نعلم، الشيخ نصير الدين 
الطوسّي  ؛ لأنّ الدلالة في الحقيقة منحصرة في الدلالة التصديقيّة، والدلالة التصوّريّة 
التي يسمّونها دلالة ليست بدلالة، وإن سمّيت كذلك فإنّه من باب التشبيه والتجوّز؛ 
لأنّ التصوّريّة في الحقيقة هي من باب تداعي المعاني الذي يحصل بأدنى مناسبة، فتقسيم 

الدلالة إلى تصديقيّة وتصوّريّة تقسيم الشيء إلى نفسه وإلى غيره.
ناها في كتاب المنطق، الجزء الأوّل بحث  والسّر في ذلك أنّ الدلالة حقيقة كما فّرس
الدلالة هي أن يكشف الدالّ عن وجود المدلول، فيحصل من العلم به العلم بالمدلول، 
وجود  على  دالّة  ا  إّهن يقال:  الباب  طرقة  إنّ  مثلا  لفظ،  غير  أو  لفظا  الدالّ  كان  سواء 
شخص على الباب، طالب لأهل الدار؛ باعتبار أنّ المطرقة موضوعة لهذه الغاية. وتحليل 
هذا المعنى أنّ سماع الطرقة يكشف عن وجود طالب قاصد للطلب، فيحصل من العلم 
بالطرقة العلم بالطارق وقصده، ولذلك يتحرّك السامع إلى إجابته. لا أنّه ينتقل ذهن 
بمجرّد  قد يحصل  الانتقال  هذا  فإنّ  ما؛  تصوّر شخص  إلى  الطرقة  تصوّر  من  السامع 
تصوّر معنى الباب، أو الطرقة من دون أن يسمع طرقة، ولا يسمّى ذلك دلالة. ولذا إنّ 
الطرقة لو كانت على نحو مخصوص يحصل من حركة الهواء مثلا لا تكون دالّة على ما 

وضعت له المطرقة وإن خطر في ذهن السامع معنى ذلك.
إذا صدر من  اللفظ  فإنّ  بدون فرق؛  الألفاظ على معانيها  نقول في دلالة  وهكذا 



�أ�صول الفقه22

المتكلّم على نحو يحرز معه أنّه جادّ فيه غير هازل، وأنّه عن شعور وقصد، وأنّ غرضه 
البيان والإفهام ومعنى إحراز ذلك أنّ السامع علم بذلك فإنّ كلامه يكون حينئذ داّال 
السامع  علم  فيكون  قصديّ،  بوجود  المتكلّم  نفس  في  وجوده  أي  المعنى،  وجود  على 
بصدور الكلام منه يستلزم علمه بأنّ المتكلّم قاصد لمعناه لأجل أن يفهمه السامع. وبهذا 
يكون الكلام داّال كما تكون الطرقة دالّة. وينعقد بهذا الكلام ظهور في معناه الموضوع له 

أو المعنى الذي أقيمت على إرادته قرينة.
بحالة  اللفظ  ا »هي كون  بأّهن المنطق  اللفظيّة في ]كتاب[  الدلالة  عرّفنا  ولذا نحن 
ينشأ من العلم بصدوره من المتكلّم العلم بالمعنى المقصود به«؛ ومن هنا سمّي المعنى 

»معنى« أي المقصود، من عناه إذا قصده.
العصر  هذا  في  توضع  التي  باللافتات  اعتبر  جيّدا  الأمر  هذا  يتّضح  أن  ولأجل 
اه في الطريق إلى اليمين أو اليسار، ونحو  للدلالة على أنّ الطريق مغلوق مثلا أو أنّ الاّجت
ذلك؛ فإنّ اللافتة إذا كانت موضوعة في موضعها اللائق على وجه منظّم بنحو يظهر منه 
فإنّ وجودها هكذا يدلّ حينئذ  المستطرقين كان مقصودا لواضعها؛  أنّ وضعها لهداية 
الطريق  في  مطروحة  شاهدتها  لو  أمّا  اه.  الاّجت أو  الطريق  غلق  من  منها  يقصد  ما  على 
القارئ، ولكن لا  المكتوب يخطر في ذهن  المعنى  فإنّ  الكاتب يرسمها،  أو عند  مهملة 
ا  اه كذا، بل أكثر ما يفهم من ذلك أّهن تكون دالّة عنده على أنّ الطريق مغلوقة، أو أنّ الاّجت

ستوضع لتدلّ على هذا بعد ذلك، لا أنّ لها الدلالة فعلا.

9. الوضع شخصّي ونوعيّ
قد عرفت في المبحث الرابع أنّه لابدّ في الوضع من تصوّر اللفظ والمعنى، وعرفت 
هناك أنّ المعنى تارة يتصوّره الواضع بنفسه، وأخرى بوجهه وعنوانه، فاعرف هنا أنّ 
في  الغالب  هو  كما  للمعنى  ويضعه  بنفسه  الواضع  يتصوّره  ربما  كذلك،  أيضا  اللفظ 



23 المدخل

فيسمّى  وعنوانه،  بوجهه  يتصوّره  وربما  »شخصيّا«.  حينئذ:  الوضع  فيسمّى  الألفاظ، 
الوضع: »نوعيّا«.

ومثال الوضع النوعيّ الهيئات؛ فإنّ الهيئة غير قابلة للتصوّر بنفسها، بل إنّما يصحّ 
تصوّرها في مادّة من موادّ اللفظ، كهيئة كلمة »ضرب« مثلا وهي هيئة الفعل الماضي، فإنّ 
تصوّرها لابدّ أن يكون في ضمن الضاد والراء والباء، أو في ضمن الفاء والعين واللام 
الإشارة  فلابدّ من  يمكن تصوّر جميعها  الموادّ غير محصورة ولا  كانت  ولّما  »فعل«.  في 
إلى أفرادها بعنوان عامّ، فيضع كلّ هيئة تكون على زنة »فعل« مثلا أو زنة »فاعل« أو 
غيرهما، ويتوصّل إلى تصوّر ذلك العامّ بوجود الهيئة في إحدى الموادّ، كمادّة »فعل« التي 

جرت الاصطلاحات عليها عند علماء العربيّة.

10. وضع المركّبات
ثمّ الهيئة الموضوعة لمعنى، تارة تكون في المفردات، كهيئات المشتقّات التي تقدّمت 
الإشارة إليها، وأخرى في المركّبات، كالهيئة التركيبيّة بين المبتدأ والخبر لإفادة حمل شيء، 

على شيء، وكهيئة تقديم ما حقّه التأخير لإفادة الاختصاص.
ومن هنا تعرف أنّه لا حاجة إلى وضع الجمل والمركّبات في إفادة معانيها زائدا على 
وضع المفردات بالوضع الشخصّي والهيئات بالوضع النوعيّ كما قيل بل هو لغو محض. 
ولعلّ من ذهب إلى وضعها أراد به وضع الهيئات التركيبيّة، لا الجملة بأسرها بموادّها 

وهيئاتها زيادة على وضع أجزائها، فيعود النزاع حينئذ لفظيّا.

11. علامات الحقيقة والمجاز
قد يعلم الإنسان إمّا من طريق نصّ أهل اللغة أو لكونه نفسه من أهل اللغة أنّ لفظ 
كذا موضوع لمعنى كذا، ولا كلام لأحد في ذلك؛ فإنّه من الواضح أنّ استعمال اللفظ في 

ذلك المعنى حقيقة وفي غيره مجاز.



�أ�صول الفقه24

وقد يشكّ في وضع لفظ مخصوص لمعنى مخصوص، فلا يعلم أنّ استعماله فيه هل 
كان على سبيل الحقيقة فلا يحتاج إلى نصب قرينة عليه أو على سبيل المجاز، فيحتاج إلى 
نصب القرينة؟ وقد ذكر الأصوليّون لتعيين الحقيقة من المجاز أي لتعيين أنّه موضوع 

لذلك المعنى أو غير موضوع طرقا وعلامات كثيرة نذكر هنا أهّمها.

العلامة الأولى: التبادر
دلالة كلّ لفظ على أيّ معنى لابدّ لها من سبب. والسبب لا يخلو فرضه عن أحد 
أمور ثلاثة: المناسبة الذاتيّة، وقد عرفت بطلانها، أو العلقة الوضعيّة، أو القرينة الحاليّة 
فإنّه  قرينة  اعتماد على  اللفظ من غير  إلى نفس  الدلالة مستندة  أنّ  فإذا علم  المقاليّة.  أو 
المراد بقولهم: »التبادر علامة الحقيقة«.  العلقة الوضعيّة. وهذا هو  ا من جهة  يثبت أّهن

والمقصود من كلمة »التبادر« هو انسباق المعنى من نفس اللفظ مجرّدا عن كلّ قرينة.
وقد يعترض على ذلك بأنّ التبادر لابدّ له من سبب، وليس هو إّال العلم بالوضع؛ 
لأنّ من الواضح أنّ الانسباق لا يحصل من اللفظ إلى معناه في أيّة لغة لغير العالم بتلك 
العلم  وتحصيل  الحقيقة  إثبات  أردنا  فلو  بالوضع،  العلم  على  التبادر  فيتوقّف  اللغة، 
التبادر علامة  التبادر، لزم الدور المحال، فلا يعقل على هذا أن يكون  بالوضع بسبب 

للحقيقة يستفاد منه العلم بالوضع، والمفروض أنّه مستفاد من العلم بالوضع.
المتداولة  أمّة يعيش معها لابدّ أن يستعمل الألفاظ  أيّة  والجواب: أنّ كلّ فرد من 
عندها تبعا لها، ولا بدّ أن يرتكز في ذهنه معنى اللفظ ارتكازا يستوجب انسباق ذهنه 
إلى المعنى عند سماع اللفظ، وقد يكون ذلك الارتكاز من دون التفات تفصيلّي إليه وإلى 
وتوجّهت  الخصوصيّات  وتلك  المعنى  معرفة  الإنسان  أراد  فإذا  المعنى،  خصوصيّات 
نفسه إليه فإنّه يفتّش عّام هو مرتكز في نفسه من المعنى، فينظر إليه مستقّال عن القرينة، 

فيرى أنّ المتبادر من اللفظ الخاصّ ما هو من معناه الارتكازيّ، فيعرف أنّه حقيقة فيه.



25 المدخل

إلى  التفصيلّي  الالتفات  أي  التفصيليّة  لمعنى خاصّ بخصوصيّاته  بالوضع  فالعلم 
الوضع والتوجّه إليه يتوقّف على التبادر، والتبادر إنّما هو موقوف على العلم الارتكازيّ 

بوضع اللفظ لمعناه غير الملتفت إليه.
التفصيلّي،  العلم  وهو  التبادر  على  يتوقّف  أحدهما  علمين:  هناك  أنّ  والحاصل 

والآخر يتوقّف التبادر عليه وهو العلم الإجمالّي الارتكازيّ.
هذا الجواب بالقياس إلى العالم بالوضع، وأمّا بالقياس إلى غير العالم به فلا يعقل 
حصول التبادر عنده؛ لفرض جهله باللغة. نعم، يكون التبادر أمارة على الحقيقة عنده 
إذا شاهد التبادر عند أهل اللغة، يعني أنّ الأمارة عنده تبادر غيره من أهل اللغة. مثلا 
إذا شاهد الأعجميّ من أصحاب اللغة العربيّة انسباق أذهانهم من لفظ »الماء« المجرّد 
اللفظ  هذا  بأنّ  العلم  له  يحصل  أن  فلابدّ  بالطبع  البارد  السائل  الجسم  إلى  القرينة  عن 
موضوع لهذا المعنى عندهم. وعليه فلا دور هنا؛ لأنّ علمه يتوقّف على التبادر، والتبادر 

يتوقّف على علم غيره.

العلامة الثانية: عدم صحّة السلب وصحّته، وصحّة الحمل وعدمها
ذكروا: أنّ عدم صحّة سلب اللفظ عن المعنى الذي يشكّ في وضعه له علامة أنّه 

حقيقة فيه، وأنّ صحّة السلب علامة على أنّه مجاز فيه.
وذكروا أيضا: أنّ صحّة حمل اللفظ على ما يشكّ في وضعه له علامة الحقيقة، وعدم 

صحّة الحمل علامة على المجاز.
وهذا ما يحتاج إلى تفصيل وبيان، فلتحقيق الحمل وعدمه والسلب وعدمه نسلك 

الطرق الآتية:
1. نجعل المعنى الذي يشكّ في وضع اللفظ له »موضوعا«، ونعّرب عنه بأيّ لفظ 

كان يدلّ عليه.



�أ�صول الفقه26

المعنى  من  له  بما  »محمولا«  المعنى  لذلك  وضعه  في  المشكوك  اللفظ  نجعل  ثمّ 
الارتكازيّ.

ثمّ نجرّب أن نحمل بالحمل الأوّلي اللفظ بما له من المعنى المرتكز في الذهن على 
اد  له. والحمل الأوّلي ملاكه الاّحت اللفظ  المعنى المشكوك وضع  الدالّ على  اللفظ  ذلك 
في المفهوم والتغاير بالاعتبار)))، وحينئذ إذا أجرينا هذه التجربة فإن وجدنا عند أنفسنا 
صحّة الحمل وعدم صحّة السلب علمنا تفصيلا بأنّ اللفظ موضوع لذلك المعنى، وإن 
بل  المعنى،  لذلك  ليس موضوعا  أنّه  السلب علمنا  وجدنا عدم صحّة الحمل وصحّة 

يكون استعماله فيه مجازا.
الشائع  بالحمل  المرّة  هذه  نحمله  أن  نجرّب  الأوّلي  الحمل  عندنا  يصحّ  لم  إذا   .2
اد وجودا والتغاير مفهوما، وحينئذ، فإن صحّ الحمل علمنا  الصناعيّ الذي ملاكه الاّحت
أو  وجه)))  من  العموم  أو  التساوي  النسبة  كانت  سواء  وجودا،  متّحدان  المعنيين  أنّ 
مطلقا، ولا يتعّني واحد منها بمجرّد صحّة الحمل، وإن لم يصحّ الحمل وصحّ السلب 

ما متباينان. علمنا أّهن
3. نجعل موضوع القضية أحد مصاديق المعنى المشكوك وضع اللفظ له، لا نفس 
المعنى المذكور، ثمّ نجرّب الحمل وينحصر الحمل في هذه التجربة بالحمل الشائع فإن 
صحّ الحمل، علم منه حال المصداق من جهة كونه أحد المصاديق الحقيقيّة لمعنى اللفظ 
المتّحد معه وجودا،  أو غيره  المذكور  المعنى  نفس  المعنى  له، سواء كان ذلك  الموضوع 
قد  بل  المصداق،  لذلك  شموله  جهة  من  الجملة  في  له  الموضوع  حال  منه  يستعلم  كما 
يستعلم منه تعيين الموضوع له، مثل ما إذا كان الشكّ في وضعه لمعنى عامّ أو خاصّ، 

))) وقد شرحنا الحمل وأقسامه في الجزء الأوّل من المنطق: 97-93.
))) إنّما يفرض العموم من وجه إذا كانت القضيّة مهملة.



27 المدخل

كلفظ »الصعيد« المردّد بين أن يكون موضوعا لمطلق وجه الأرض أو لخصوص التراب 
الخالص، فإذا وجدنا صحّة الحمل وعدم صحّة السلب بالقياس إلى غير التراب الخالص 

من مصاديق الأرض يعلم بالقهر تعيين وضعه لعموم الأرض.
وإن لم يصحّ الحمل وصحّ السلب علم أنّه ليس من أفراد الموضوع له ومصاديقه 
إمّا فيه رأسا أو في  اللفظ، فالاستعمال يكون مجازا  الحقيقيّة، وإذا كان قد استعمل فيه 

معنى يشمله ويعمّه.

تنبيه:
إنّ الدور الذي ذكر في التبادر يتوجّه إشكاله هنا أيضا. والجواب عنه نفس الجواب 
المرتكز  المعنى  من  للّفظ  ما  باعتبار  هما  إنّما  السلب  وصحّة  الحمل  صحّة  لأنّ  هناك؛ 
إجمالا، فلا تتوقّف العلامة إّال على العلم الارتكازيّ، وما يتوقّف على العلامة هو العلم 

التفصيلّي.
أهلها في صحّة  إلى  الجاهل بها: فيرجع  وأمّا  باللغة.  العارف  إلى  بالنسبة  كلّه  هذا 

الحمل والسلب وعدمهما كالتبادر.

العلامة الثالثة: الاطّراد
علامة  فالاطّراد  وعدمه؛  الاطّ��راد  والمجاز  الحقيقة  علامات  جملة  من  وذك��روا 

الحقيقة، وعدمه علامة المجاز.
ومعنى الاطّراد: أنّ اللفظ لا تختصّ صحّة استعماله في المعنى المشكوك بمقام دون 

مقام، ولا بصورة دون صورة، كما لا تختصّ بمصداق دون مصداق.
معنى  في  اللفظ  استعمال  صحة  لأنّ  الحقيقة؛  علامة  ليس  الاطّراد  أنّ  والصحيح 
مجازا،  أم  حقيقة  كان  سواء  دائما،  صحّته  تستلزم  واحدة  مرّة  الخصوصيّات  من  له  بما 

فالاطّراد لا يختصّ بالحقيقة حتى يكون علامة لها.



�أ�صول الفقه28

12. الأصول اللفظيّة

تمهيد
اعلم أنّ الشكّ في اللفظ على نحوين:
1. الشكّ في وضعه لمعنى من المعاني.

أراد  المتكلّم  أنّ  في  يشكّ  كأن  بالوضع،  العلم  فرض  بعد  منه  المراد  في  الشكّ   .2
الأسد  لفظ  بوضع  العلم  مع  المجازيّ  معناه  أو  الحقيقيّ  معناه  أسدا«  »رأيت  بقوله: 

للحيوان المفترس، وبأنّه غير موضوع للرجل الشجاع؟
أمّا النحو الأوّل: فقد كان البحث السابق معقودا لأجله، لغرض بيان العلامات 
إنّ الرجوع إلى تلك  المثبتة للوضع أو عدمه. وهنا نقول:  المثبتة للحقيقة أو المجاز أي 
العلامات وأشباهها كنصّ أهل اللغة أمر لابدّ منه في إثبات أوضاع اللغة أيّة لغة كانت، 
الذي  المعنى  في  اللفظ  استعمال  اللغة  تلك  أهل  كلام  في  نجد  أن  إثباتها  في  يكفي  ولا 
شكّ في وضعه له؛ لأنّ الاستعمال كما يصحّ في المعنى الحقيقيّ يصحّ في المعنى المجازيّ، 
وما يدرينا لعلّ المستعمل اعتمد على قرينة حاليّة أو مقاليّة في تفهيم المعنى المقصود له، 
كقاعدة  جعلوه  حتى  المحقّقين  لسان  في  اشتهر  ولذا  المجاز.  سبيل  على  فيه  فاستعمله 

قولهم: »إنّ الاستعمال أعمّ من الحقيقة والمجاز«.
ومن هنا نعلم بطلان طريقة العلماء السابقين لإثبات وضع اللفظ بمجرّد وجدان 
استعماله في لسان العرب، كما وقع ذلك لعلم الهدى السيّد المرتضى ، فإنّه كان يجري 
أصالة الحقيقة في الاستعمال، بينما أنّ أصالة الحقيقة إنّما تجري عند الشكّ في المراد لا في 

الوضع، كما سيأتي.
وأمّا النحو الثاني: فالمرجع فيه لإثبات مراد المتكلّم الأصول اللفظية، وهذا البحث 

معقود لأجلها، فينبغي الكلام فيها من جهتين:



29 المدخل

أوّلا: في ذكرها وذكر مواردها.
ثانيا: في حجيّتها ومدرك حجيّتها.

الأصول اللفظيّة ومواردها
أمّا من الجهة الأولى: فنقول: أهمّ الأصول اللفظيّة ما يأتي:

1. أصالة الحقيقة:
يعلم  لم  بأن  اللفظ  من  المجازيّ  أو  الحقيقيّ  المعنى  إرادة  إذا شكّ في  ما  وموردها 
وجود القرينة على إرادة المجاز مع احتمال وجودها، فيقال حينئذ: »الأصل الحقيقة«، 
أي الأصل أن نحمل الكلام على معناه الحقيقيّ، فيكون حجّة فيه للمتكلّم على السامع، 
بأن  السامع الاعتذار في مخالفة الحقيقة  المتكلّم، فلا يصحّ من  فيه للسامع على  وحجّة 
بأن  المتكلّم  من  الاعتذار  يصحّ  ولا  المجازيّ«،  المعنى  أردت  »لعلّك  للمتكلّم:  يقول 

يقول للسامع: »إّين أردت المعنى المجازيّ«.

2. أصالة العموم
وموردها ما إذا ورد لفظ عامّ وشكّ في إرادة العموم منه أو الخصوص، أي شكّ 
في تخصيصه، فيقال حينئذ: »الأصل العموم«، فيكون حجّة في العموم على المتكلّم أو 

السامع.

3. أصالة الإطلاق:
وموردها ما إذا ورد لفظ مطلق له حالات وقيود يمكن إرادة بعضها منه وشكّ 
في إرادة هذا البعض لاحتمال وجود القيد فيقال: »الأصل الإطلاق«، فيكون حجّة على 
السامع والمتكلّم؛ كقوله تعالى: ﴿أَحَلَّ اللهُ الْبَيْعَ ﴾، فلو شكّ مثلا في البيع أنّه هل يشترط 
في صحّته أن ينشأ بألفاظ عربيّة؟ فإنّنا نتمسّك بأصالة إطلاق البيع في الآية لنفي اعتبار 

هذا الشرط والتقييد به، فنحكم حينئذ بجواز البيع بالألفاظ غير العربيّة.



�أ�صول الفقه30

4. أصالة عدم التقدير:
وموردها ما إذا احتمل التقدير في الكلام وليس هناك دلالة على التقدير فالأصل 

عدمه.
ويلحق بأصالة عدم التقدير أصالة عدم النقل وأصالة ]عدم[ الاشتراك. وموردهما 
ما إذا احتمل معنى ثان موضوع له اللفظ، فإن كان هذا الاحتمال مع فرض هجر المعنى 
الفرض  هذا  عدم  مع  كان  وإن  النقل،  عدم  فالأصل  »المنقول«  بـ  المسمّى  وهو  الأوّل 
على  منهما  كلّ  في  اللفظ  فيحمل  الاشرت�اك؛  عدم  فالأصل  »المشترك«  بـ  المسمّى  وهو 
إرادة المعنى الأوّل ما لم يثبت النقل والاشتراك. أمّا إذا ثبت النقل فإنّه يحمل على المعنى 
الثاني، وإذا ثبت الاشتراك فإنّ اللفظ يبقى مجملا لا يتعّني في أحد المعنيين إّال بقرينة على 

القاعدة المعروفة في كلّ مشترك.

5. أصالة الظهور:
وموردها ما إذا كان اللفظ ظاهرا في معنى خاصّ لا على وجه النصّ فيه الذي لا 
يحتمل معه الخلاف، بل كان يحتمل إرادة خلاف الظاهر، فإنّ الأصل حينئذ أن يحمل 

الكلام على الظاهر فيه.
وفي الحقيقة أنّ جميع الأصول المتقدّمة راجعة إلى هذا الأصل؛ لأنّ اللفظ مع احتمال 
احتمال  العموم، ومع  التخصيص ظاهر في  احتمال  الحقيقة، ومع  المجاز مثلا ظاهر في 
التقييد ظاهر في الإطلاق، ومع احتمال التقدير ظاهر في عدمه. فمؤدّى أصالة الحقيقة 
نفس  هو  العموم  أصالة  ومؤدّى  المجاز،  احتمال  مورد  في  الظهور  أصالة  مؤدّى  نفس 
مؤدّى أصالة الظهور في مورد احتمال التخصيص... وهكذا في باقي الأصول المذكورة.
نا بدلا عن كلّ من هذه الأصول بأصالة الظهور كان التعبير صحيحا مؤدّيا  فلو عّرب
للغرض، بل كلّها يرجع اعتبارها إلى اعتبار أصالة الظهور، فليس عندنا في الحقيقة إّال 



31 المدخل

أصل واحد هو »أصالة الظهور«، ولذا لو كان الكلام ظاهرا في المجاز واحتمل إرادة 
الظهور،  الأصل  أنّ  بمعنى  المجاز،  اللفظ  من  الأصل  وكان  الأمر،  انعكس  الحقيقة 
ومقتضاه الحمل على المعنى المجازيّ، ولا تجري أصالة الحقيقة حينئذ. وهكذا لو كان 

الكلام ظاهرا في التخصيص أو التقييد.

حجيّة الأصول اللفظيّة:
وهي الجهة الثانية من البحث عن الأصول اللفظيّة، والبحث عنها يأتي في بابه وهو 
باب مباحث الحجّة. ولكن ينبغي الآن أن نتعجّل في البحث عنها؛ لكثرة الحاجة إليها، 

مكتفين بالإشارة، فنقول:
إنّ المدرك والدليل في جميع الأصول اللفظية واحد، وهو تباني العقلاء في الخطابات 
الجارية بينهم على الأخذ بظهور الكلام، وعدم الاعتناء باحتمال إرادة خلاف الظاهر، 
كما لا يعتنون باحتمال الغفلة، أو الخطأ، أو الهزل، أو إرادة الإهمال والإجمال، فإذا احتمل 
الكلام المجاز أو التخصيص أو التقييد أو التقدير لا يوقفهم ذلك عن الأخذ بظاهره، 

كما يلغون أيضا احتمال الاشتراك والنقل ونحوهما.
ولا بدّ أنّ الشارع قد أمضى هذا البناء، وجرى في خطاباته على طريقتهم هذه، وإّال 
لنا طريقته لو كان له غير  البناء في خصوص خطاباته، أو لبّني  لزجرنا ونهانا عن هذا 
طريقتهم طريقة خاصّة يجب اتّباعها، ولا يجوز التعدّي عنها إلى غيرها، فيعلم من ذلك 

على سبيل الجزم أنّ الظاهر حجّة عنده كما هو عند العقلاء بلا فرق.

13. الترادف والاشتراك
لا ينبغي الإشكال في إمكان الترادف والاشتراك، بل في وقوعهما في اللغة العربيّة، 
فلا يصغى إلى مقالة من أنكرهما. وهذه بين أيدينا اللغة العربيّة ووقوعهما فيها واضح 

لا يحتاج إلى بيان.



�أ�صول الفقه32

واحد،  واضع  وضع  من  يكونا  أن  يجوز  فإنّه  نشأتهما،  في  نتكلّم  أن  ينبغي  ولكن 
بأن يضع شخص واحد لفظين لمعنى واحد أو لفظا لمعنيين، ويجوز أن يكونا من وضع 
واضعين متعدّدين، فتضع قبيلة مثلا لفظا لمعنى وقبيلة أخرى لفظا آخر لذلك المعنى، أو 
تضع قبيلة لفظا لمعنى وقبيلة اخرى ذلك اللفظ لمعنى آخر. وعند الجمع بين هذه اللغات 

باعتبار أنّ كلّ لغة منها لغة عربيّة صحيحة يجب اتّباعها يحصل الترادف والاشتراك.
بعض  به  صّرح  كما  العربيّة،  اللغة  واقع  إلى  أقرب  الثاني  الاحتمال  أنّ  والظاهر 
المؤرّخين للّغة، وعلى الأقلّ فهو الأغلب في نشأة الترادف والاشتراك، ولذا نسمع علماء 
العربيّة يقولون: لغة الحجاز كذا، ولغة حمير كذا، ولغة تميم كذا... وهكذا. فهذا دليل 
على تعدّد الوضع بتعدّد القبائل والأقوام والأقطار في الجملة. ولا تهمّنا الإطالة في ذلك.

استعمال اللفظ في أكثر من معنى:
المعيّنة،  القرينة  بمعونة  المشترك في أحد معانيه  اللفظ  استعمال  ولا شكّ في جواز 

وعلى تقدير عدم القرينة يكون اللفظ مجملا لا دلالة له على أحد معانيه.
المعاني، غاية الأمر  كما لا شبهة في جواز استعماله في مجموع معانيه بما هو مجموع 

يكون هذا الاستعمال مجازا يحتاج إلى القرينة؛ لأنّه استعمال للّفظ في غير ما وضع له.
في  المشترك  من  واحد  معنى  من  أكثر  إرادة  جواز  في  والخلاف  البحث  وقع  وإنّما 
استعمال واحد، على أن يكون كلّ من المعاني مرادا من اللفظ على حدة، وكأنّ اللفظ قد 

جعل للدلالة عليه وحده.
الحقّ  وإنّما  لها.  التعرّض  الآن  أقوال وتفصيلات كثيرة لا يهمّنا  وللعلماء في ذلك 

عندنا عدم جواز مثل هذا الاستعمال.
الدليل أنّ استعمال أيّ لفظ في معنى إنّما هو بمعنى إيجاد ذلك المعنى باللفظ، لكن لا 

بوجوده الحقيقيّ، بل بوجوده الجعلّي التنزيلّي؛ لأنّ وجود اللفظ وجود للمعنى تنزيلا.



33 المدخل

ثانيا  تنزيلا  المعنى  أوّلا وبالذات، وإلى  اللفظ حقيقة  فهو وجود واحد ينسب إلى 
وبالعرض، فإذا أوجد المتكلّم اللفظ لأجل استعماله في المعنى فكأنّما أوجد المعنى وألقاه 
وطريقا  آلة  للسامع  بل  للمتكلّم  ملحوظا  اللفظ  يكون  فلذلك  المخاطب.  إلى  بنفسه 

للمعنى، وفانيا فيه، وتبعا للحاظه، والملحوظ بالأصالة والاستقلال هو المعنى نفسه.
وهذا نظير الصورة في المرآة؛ فإنّ الصورة موجودة بوجود المرآة، والوجود الحقيقيّ 
إلى  الناظر  نظر  فإذا  وبالعرض.  ثانيا  الصورة  إلى  ينسب  نفسه  الوجود  وهذا  للمرآة، 
بالاستقلال  للصورة  هي  واحدة  بنظرة  المرآة  بطريق  إليها  ينظر  فإنّما  المرآة  في  الصورة 
والأصالة، وللمرآة بالآليّة والتبع، فتكون المرآة كاللفظ ملحوظة تبعا للحاظ الصورة، 

وفانية فيها فناء العنوان في المعنون.
في  استعماله  فإنّ  واحد؛  معنى  في  إّال  واحد  لفظ  استعمال  يمكن  فلا  هذا،  وعلى 
معنيين مستقّال بأن يكون كلّ منهما مرادا من اللفظ على حدة، كما إذا لم يكن إّال نفسه 
بالتبع،  مرّتين  واحد  آن  في  اللفظ  لحاظ  من  فلابدّ  بالأصالة،  منهما  كلّ  لحاظ  يستلزم 
ومعنى ذلك اجتماع لحاظين في آن واحد على ملحوظ واحد، أعني به اللفظ الفاني في 
كلّ من المعنيين، وهو محال بالضرورة؛ فإنّ الشيء الواحد لا يقبل إّال وجودا واحدا في 

النفس في آن واحد.
ألا ترى أنّه لا يمكن أن يقع لك أن تنظر في مرآة واحدة إلى صورة تسع المرآة كلّها، 

وتنظر في نفس الوقت إلى صورة أخرى تسعها أيضا. إنّ هذا لمحال.
وكذلك النظر في اللفظ إلى معنيين، على أن يكون كلّ منهما قد استعمل فيه اللفظ 

، ولم يحك إّال عنه. مستقّال
نعم، يجوز لحاظ اللفظ فانيا في معنى في استعمال، ثمّ لحاظه فانيا في معنى آخر في 
استعمال ثان، مثل ما تنظر في المرآة إلى صورة تسعها، ثمّ تنظر في وقت آخر إلى صورة 



�أ�صول الفقه34

أخرى تسعها.
وكذا يجوز لحاظ اللفظ في مجموع معنيين في استعمال واحد ولو مجازا، مثلما تنظر 
في المرآة في آن واحد إلى صورتين لشيئين مجتمعين. وفي الحقيقة إنّما استعملت اللفظ في 

معنى واحد هو مجموع المعنيين، ونظرت في المرآة إلى صورة واحدة لمجموع الشيئين.

تنبيهان
أو  المعنيين بين أن يكونا حقيقيّين  أنّه لا فرق في عدم جواز الاستعمال في  الأوّل: 
مجازيّين أو مختلفين؛ فإنّ المانع وهو تعلّق لحاظين بملحوظ واحد في آن واحد موجود في 

الجميع، فلا يختصّ بالمشترك كما اشتهر.
الثاني: ذكر بعضهم أنّ الاستعمال في أكثر من معنى إن لم يجز في المفرد يجوز في التثنية 
والجمع، بأن يراد من كلمة »عينين« مثلا فرد من العين الباصرة وفرد من العين النابعة، 
والنابعة.  الباصرة،  في  معنيين:  في  التثنية  حال  استعمل  قد  مشترك  وهو  »عين«  فلفظ 
وهذا شأنه في الإمكان والصحّة شأن ما لو أريد معنى واحد من كلمة »عينين«، بأن يراد 

فردان من العين الباصرة مثلا فإذا صحّ هذا فليصحّ ذلك بلا فرق.
واستدلّ على ذلك بما ملخّصه: أنّ التثنية والجمع في قوّة تكرار الواحد بالعطف، 
أن  وعين«  »عين  قولك:  في  يجوز  وإذ  وعين«.  »عين  قيل:  فكأنّما  »عينان«  قيل:  فإذا 
تستعمل أحدهما في الباصرة، والثانية في النابعة فكذلك ينبغي أن يجوز فيما هو بقوّتهما، 

أعني »عينين«، وكذا الحال في الجمع.
التثنية  أنّ  والدليل:  كالمفرد.  والجمع،  التثنية  في  الجواز  عدم  عندنا  والصحيح 
التعدّد، إّال أنّ ذلك من جهة وضع الهيئة في قبال  والجمع وإن كانا موضوعين لإفادة 
وضع المادّة، وهي أي المادّة نفس لفظ المفرد الذي طرأت عليه التثنية والجمع، فإذا قيل: 
»عينان« مثلا فإن اريد من المادّة خصوص الباصرة مثلا فالتعدّد يكون بالقياس إليها، 



35 المدخل

أي فردان منها، وإن أريد منها خصوص النابعة مثلا فالتعدّد يكون بالقياس إليها، فلو 
اريد الباصرة والنابعة، فلابدّ أن يراد التعدّد من كلّ منهما أي فردان من الباصرة وفردان 

من النابعة، لكنهّ مستلزم لاستعمال المادّة في أكثر من معنى، وقد عرفت استحالته.
أفراد  ن على تكرار  ما تدّال أّهن الواحد فمعناه  قوّة تكرار  التثنية والجمع في  أنّ  وأمّا 
المعنى المراد من المادّة، لا تكرار نفس المعنى المراد منهما. فلو أريد من استعمال التثنية أو 
الجمع فردان أو أفراد من طبيعتين أو طبائع متعدّدة لا يمكن ذلك أبدا إّال أن يراد من 
المادّة »المسمّى بهذا اللفظ« على نحو المجاز، فتستعمل المادّة في معنى واحد وهو معنى 
»مسمّى هذا اللفظ« وإن كان مجازا، نظير الأعلام الشخصيّة غير القابلة لعرض التعداد 
على مفاهيمها الجزئية إّال بتأويل المسمّى، فإذا قيل: »محمّدان« فمعناه فردان من المسمّى 

بلفظ »محمّد«، فاستعملت المادّة وهي لفظ محمّد في مفهوم »المسمّى« مجازا.

14. الحقيقة الشرعيّة
كالصلاة  المخصوصة،  الألفاظ  بعض  من  نفهم  المسلمين  نحن  أنّا  في  شكّ  لا 
والصوم ونحوهما، معاني خاصّة شرعيّة، ونجزم بأنّ هذه المعاني حادثة لم يكن يعرفها 
أهل اللغة العربيّة قبل الإسلام، وإنّما نقلت تلك الألفاظ من معانيها اللغوية إلى هذه 

المعاني الشرعيّة.
النقل وقع في عصر  أنّ هذا  الباحثين في  هذا لا شكّ فيه، ولكنّ الشكّ وقع عند 
أنّه  أو  فتثبت الحقيقة الشرعيّة،  التعيّني،  أو  التعييني  الوضع  المقدّس على نحو  الشارع 
المتشّرعة، فلا تثبت الحقيقة الشرعيّة، بل الحقيقة  أتباعه  وقع في عصر بعده على لسان 

المتشرعيّة؟.
والفائدة من هذا النزاع تظهر في الألفاظ الواردة في كلام الشارع مجرّدة عن القرينة، 
المعاني  على  حملها  يجب  الأوّل  القول  فعلى  السنةّ.  أم  الكريم  القرآن  في  كانت  سواء 



�أ�صول الفقه36

المعاني  فيها فلا تحمل على  يتوقّف  أو  اللغويّة،  المعاني  الثاني تحمل على  الشرعيّة، وعلى 
إذا دار الأمر بين  فيما  التوقّف  إلى  بناء على رأي من يذهب  اللغويّة،  الشرعيّة ولا على 
المعنى الحقيقيّ وبين المجاز المشهور ؛ إذ من المعلوم أنّه إذا لم تثبت الحقيقة الشرعيّة فهذه 

. المعاني المستحدثة تكون على الأقلّ مجازا مشهورا في زمانه
والتحقيق في المسألة أن يقال: إنّ نقل تلك الألفاظ إلى المعاني المستحدثة إمّا بالوضع 

التعيينيّ أو التعيّنيّ:
على  بالآحاد  أو  بالتواتر،  إلينا  لنقل  كان  لو  لأنّه  العدم؛  مقطوع  فهو  الأوّل:  أمّا 
الأقلّ؛ لعدم الداعي إلى الإخفاء، بل الدواعي متظافرة على نقله، مع أنّه لم ينقل ذلك 

أبدا.
وأمّا الثاني: فهو مماّ لا ريب فيه بالنسبة إلى زمان إمامنا أمير المؤمنين؛ لأنّ اللفظ 
إذا استعمل في معنى خاصّ في لسان جماعة كثيرة زمانا معتدّا به لاسيّما إذا كان المعنى 
جديدا يصبح حقيقة فيه بكثرة الاستعمال، فكيف إذا كان ذلك عند المسلمين قاطبة في 
سنين متمادية؟! فلابدّ إذن من حمل تلك الألفاظ على المعاني المستحدثة فيما إذا تجرّدت 

. عن القرائن في روايات الأئمّة
نعم، كونها حقيقة فيها في خصوص زمان النبي  غير معلوم، وإن كان غير بعيد، 
بل من المظنون ذلك، ولكن الظنّ في هذا الباب لا يغني من الحقّ شيئا، غير أنّه لا أثر لهذا 
  الجهل، نظرا إلى أنّ السنةّ النبويّة غير مبتلى بها إّال ما نقل لنا من طريق آل البيت

على لسانهم، وقد عرفت الحال في كلماتهم أنّه لابدّ من حملها على المعاني المستحدثة.
وأمّا القرآن المجيد: فأغلب ما ورد فيه من هذه الألفاظ أو كلّه محفوف بالقرائن 
المعيّنة لإرادة المعنى الشرعيّ، فلا فائدة مهمّة في هذا النزاع بالنسبة إليه. على أنّ الألفاظ 
الشرعيّة ليست على نسق واحد؛ فإنّ بعضها كثير التداول، كالصلاة والصوم والزكاة 



37 المدخل

والحجّ، لاسيّما الصلاة التي يؤدّونها كلّ يوم خمس مرّات، فمن البعيد جدّا أّال تصبح 
. حقائق في معانيها المستحدثة بأقرب وقت في زمانه

الصحيح والأعمّ
أنّ  في  النزاع  وقع  فقد  والأعمّ«.  »الصحيح  مسألة  السابقة  المسألة  ملحقات  من 
أو للأعمّ منها  الصحيحة  للمعاني  المعاملات أهي أسامٍ موضوعة  أو  العبادات  ألفاظ 

ومن الفاسدة؟
وقبل بيان المختار لابدّ من تقديم مقدّمات:

الأولى: أنّ هذا النزاع لا يتوقّف على ثبوت الحقيقة الشرعيّة ؛ لأنّه قد عرفت أنّ 
التعيّني  الوضع  نحو  ولو على  الحقيقة  بنحو  المتشّرعة  لسان  الألفاظ مستعملة في  هذه 

عندهم.
ولا ريب أنّ استعمالهم كان يتبع الاستعمال في لسان الشارع، سواء كان استعماله 

على نحو الحقيقة أو المجاز.
خصوص  في  حقيقة  كانت  المتشّرعة  عرف  في  الألفاظ  هذه  أنّ  مثلا  عرفنا  فإذا 
الصحيح يستكشف منه أنّ المستعمل فيه في لسان الشارع هو الصحيح أيضا، مهما كان 
ا كانت حقيقة في الأعمّ في عرفهم،  استعماله عنده أحقيقة كان أم مجازا. كما أنّه لو علم أّهن
كان ذلك أمارة على كون المستعمل فيه في لسانه هو الأعمّ أيضا، وإن كان استعماله على 

نحو المجاز.
أجزاؤها  تمتّ  التي  هي  المعاملة  أو  العبادة  من  الصحيحة  من  المراد  أنّ  الثانية: 
وكملت شروطها، والصحيح إذن معناه: تامّ الأجزاء والشرائط. فالنزاع يرجع هنا إلى 
العبادة أو المعاملة، أو الأعمّ منه  أنّ الموضوع له خصوص تامّ الأجزاء والشرائط من 

ومن الناقص؟



�أ�صول الفقه38

الثالثة: أنّ ثمرة النزاع هي صحّة رجوع القائل بالوضع للأعمّ المسمّى بـ»الأعمّي« 
إلى أصالة الإطلاق، دون القائل بالوضع للصحيح المسمّى بـ»الصحيحيّ« فإنّه لا يصحّ 

له الرجوع إلى أصالة إطلاق اللفظ.
بالإتيان  امتثاله  بإيجاد شيء وشككنا في حصول  أمرنا  إذا  المولى  أنّ  توضيح ذلك 

بمصداق خارجيّ فله صورتان يختلف الحكم فيهما:
قيد  المصداق، ولكن يحتمل دخل  به على ذلك  المأمور  يعلم صدق عنوان  أن   .1
فإنّه  رقبة،  بعتق  المولى  أمر  إذا  كما  المصداق،  ذلك  في  متوفّر  غير  المولى  غرض  في  زائد 
يعلم بصدق عنوان المأمور به على ]إعتاق[ الرقبة الكافرة، ولكن يشكّ في دخل وصف 

الإيمان في غرض المولى، فيحتمل أن يكون قيدا للمأمور به.
المحتمل  القيد  اعتبار  نفي  في  الإطلاق  أصالة  إلى  الرجوع  هذا  مثل  في  فالقاعدة 
اعتباره، فلا يجب تحصيله، بل يجوز الاكتفاء في الامتثال بالمصداق المشكوك، فيمتثل في 

المثال لو أعتق رقبة كافرة.
2. أن يشكّ في صدق نفس عنوان المأمور به على ذلك المصداق الخارجيّ، كما إذا 
أمر المولى بالتيمّم بالصعيد ولا ندري أنّ ما عدا التراب هل يسمّى صعيدا أو لا؟ فيكون 
شكّنا في صدق الصعيد على غير التراب. وفي مثله لا يصحّ الرجوع إلى أصالة الإطلاق 
لإدخال المصداق المشكوك في عنوان المأمور به ليكتفى به في مقام الامتثال، بل لابدّ من 

الرجوع إلى الأصول العمليّة، مثل قاعدة الاحتياط أو البراءة.
الأمر  فرض  في  فإنّه  فيه،  نحن  الذي  المقام  في  النزاع  ثمرة  تظهر  البيان  هذا  ومن 

بالصلاة والشكّ في أنّ السورة مثلا جزء للصلاة أم لا؟
بناء  الأولى؛ لأنّه  الصورة  باب  المسألة من  اسم للأعمّ كانت  الصلاة  إنّ  قلنا:  إن 
الشكّ  الفاقد للسورة، وإنّما  القول يعلم بصدق عنوان الصلاة على المصداق  على هذا 



39 المدخل

في اعتبار قيد زائد على المسمّى، فيتمسّك حينئذ بإطلاق كلام المولى في نفي اعتبار القيد 
الزائد وهو كون السورة جزءا من الصلاة، ويجوز الاكتفاء في الامتثال بفاقدها.

الثانية؛ لأنّه  الصورة  باب  من  المسألة  كانت  للصحيح  اسم  الصلاة  إنّ  قلنا:  وإن 
على  الصلاة-  -أعني  به  المأمور  عنوان  صدق  في  يشكّ  السورة  اعتبار  في  الشكّ  عند 
المصداق الفاقد للسورة؛ إذ عنوان المأمور به هو الصحيح، والصحيح هو عنوان المأمور 
به، فما ليس بصحيح ليس بصلاة، فالفاقد للجزء المشكوك كما يشكّ في صحّته يشكّ في 
صدق عنوان المأمور به عليه، فلا يصحّ الرجوع إلى أصالة الإطلاق لنفي اعتبار جزئيّة 
السورة حتّى يكتفى بفاقدها في مقام الامتثال، بل لابدّ من الرجوع إلى أصالة الاحتياط 

أو أصالة البراءة على خلاف بين العلماء في مثله، سيأتي في بابه إن شاء الله تعالى.

المختار في المسألة:
إذا عرفت ما ذكرنا من المقدّمات فالمختار عندنا هو الوضع للأعمّ. والدليل التبادر 

وعدم صحّة السلب عن الفاسد، وهما أمارتا الحقيقة، كما تقدّم.

وهم ودفع:
لأنّ  الأعمّ؛  بإزاء  الوضع  يمكن  لا  إنّه  فيقال:  المختار  على  يعترض  قد  الوهم: 
الوضع له يستدعي أن نتصوّر معنى كلّيّا جامعا بين أفراده ومصاديقه هو الموضوع له، 
ّ جامع بين مراتبه  كما في أسماء الأجناس. وكذلك الوضع للصحيح يستدعي تصوّر كّيل
وأفراده. ولا شكّ أنّ مراتب الصلاة مثلا الفاسدة والصحيحة كثيرة متفاوتة، وليس 

بينها قدر جامع يصحّ وضع اللفظ بإزائه.
توضيح ذلك: أنّ أيّ جزء من أجزاء الصلاة حتّى الأركان إذا فرض عدمه يصحّ 
مع وجوده  يصحّ صدقه  كما  بالأعمّ،  القول  بناء على  الباقي،  الصلاة على  اسم  صدق 
وفقدان غيره من الأجزاء. وعليه، يكون كلّ جزء مقوّما للصلاة عند وجوده غير مقوّم 



�أ�صول الفقه40

عند عدمه، فيلزم التبدّل في حقيقة الماهيّة، بل يلزم الترديد فيها عند وجود تمام الأجزاء؛ 
لأنّ أيّ جزء منها لو فرض عدمه يبقى صدق الاسم على حاله، وكلّ منهما ـ أي التبدّل 
والترديد في الحقيقة الواحدة ـ غير معقول؛ إذ إنّ كلّ ماهيّة تفرض لابدّ أن تكون متعيّنة 
في حدّ ذاتها، وإن كانت مبهمة من جهة تشخّصاتها الفرديّة، والتبدّل أو الترديد في ذات 

الماهيّة معناه إبهامها في حدّ ذاتها، وهو مستحيل.
الدفع: أنّ هذا التبادل في الأجزاء وتكثّر مراتب الفاسدة لا يمنع من فرض قدر 
مشترك جامع بين الأفراد، ولا يلزم التبدّل والترديد في ذات الحقيقة الجامعة بين الأفراد. 
وهذا نظير لفظ »الكلمة« الموضوع لما تركّب من حرفين فصاعدا، ويكون الجامع بين 
الأفراد هو »ما تركّب من حرفين فصاعدا«، مع أنّ الحروف كثيرة، فربّما تتركّب الكلمة 
ا كلمة، وربّما تتركّب من حرفين آخرين مثل  من الألف والباء، كأب، ويصدق عليها أّهن
ا كلمة... وهكذا. فكلّ حرف يجوز أن يكون داخلا وخارجا  »يد«، ويصدق عليها أّهن

في مختلف الكلمات، مع صدق اسم الكلمة.
وكيفيّة تصحيح الوضع في ذلك أنّ الواضع يتصوّر أوّلا جميع الحروف الهجائيّة، 
ثمّ يضع لفظ »الكلمة« بإزاء طبيعة »المركّب من اثنين فصاعدا إلى حدّ سبعة حروف« 
من  الأكثر  على  تصدق  الكلمة  أنّ  بيان  »فصاعدا«  بقولنا:  التقييد  من  والغرض  مثلا. 

حرفين، كصدقها على المركّب من حرفين.
ولا يلزم الترديد في الماهية؛ فإنّ الماهية الموضوع لها هي طبيعة اللفظ الكّيل المتركّب 
من حرفين فصاعدا، والتبدّل والترديد إنّما يكون في أجزاء أفرادها. وقد يسمّى ذلك: 
المعيّنة هي  أجزاؤه  المثال  معيّنة«. وفي  أجزاء  المحصور في   ّ »الكّيل أو   » المعّني ّ في  »الكّيل

الحروف الهجائيّة كلّها.
أجزاء  جميع  تصوّر  يمكن  فإنّه  مثلا،  »الصلاة«  لفظ  يقاس  أن  فينبغي  هذا  وعلى 



41 المدخل

الهجائيّة،  كالحروف  معروفة،  معيّنة  الأجزاء  هذه  أي  وهي  كلّها،  مراتبها  في  الصلاة 
فعند  فصاعدا«،  مثلا  منها  أجزاء  خمسة  من  المركّب  »العمل  طبيعة  بإزاء  اللفظ  فيضع 
وجود تمام الأجزاء يصدق على المركّب أنّه صلاة، وعند وجود بعضها ولو خمسة على 

أقلّ تقدير على الفرض يصدق اسم الصلاة أيضا.
الصحيحة،  المراتب  فيه هو خصوص  الجامع  تصوّر  يمكن  الذي لا  أنّ  الحقّ  بل 

وهذا المختصر لا يسع تفصيل ذلك.

تنبيهان

1. لا يجري النزاع في المعاملات بمعنى المسبّبات
يمكن  والعتق،  كالطلاق  والإيقاعات،  والنكاح،  كالبيع  المعاملات،  ألفاظ  إنّ 

تصوير وضعها على أحد نحوين:
والفراق  والزوجيّة  الملكيّة  مثل  تسبّب  التي  للأسباب  موضوعة  تكون  أن   .1
في  معا  والقبول  كالإيجاب  والإيقاع،  العقد  إنشاء  بالسبب  ونعني  ونحوها.  والحرّية 
أن  يصحّ  المتقدّم  فالنزاع  كذلك  كانت  وإذا  الإيقاعات.  في  فقط  والإيجاب  العقود، 
نفرضه في ألفاظ المعاملات من كونها أسامي لخصوص الصحيحة أعني تامّة الأجزاء 
والشرائط المؤثّرة في المسبّب أو للأعمّ من الصحيحة والفاسدة. ونعني بالفاسدة ما لا 

يؤثّر في المسبّب إمّا لفقدان جزء أو شرط.
2. أن تكون موضوعة للمسبّبات، ونعني بالمسبّب نفس الملكيّة والزوجيّة والفراق 
لا  ا  لأّهن المعاملات؛  في  فرضه  يصحّ  لا  المتقدّم  فالنزاع  هذا  وعلى  ونحوها.  والحرّية 
تتّصف بالصحّة والفساد؛ لكونها بسيطة غير مركّبة من أجزاء وشرائط، بل إنّما تتّصف 
إمّا أن يكون واجدا لجميع ما هو  البيع مثلا  بالوجود تارة وبالعدم أخرى. فهذا عقد 
اتّصف  الثاني  بالصحّة، وإن كان  اتّصف  أو لا، فإن كان الأوّل  العقد  معتبر في صحّة 



�أ�صول الفقه42

ا توجد عند  بالفساد. ولكن الملكيّة المسبّبة للعقد يدور أمرها بين الوجود والعدم؛ لأّهن
ا توجد فاسدة. فإذا أريد من البيع نفس  صحّة العقد، وعند فساده لا توجد أصلا، لا أّهن
المسبّب وهو الملكيّة المنتقلة إلى المشتري فلا تتّصف بالصحّة والفساد حتّى يمكن تصوير 

النزاع فيها.

2. لا ثمرة للنزاع في المعاملات إّال في الجملة
التمسّك  القول بوضع ألفاظ »العبادات« للصحيحة لا يصحّ  أنّه على  قد عرفت 
بالإطلاق عند الشكّ في اعتبار شيء فيها جزءا كان أو شرطا؛ لعدم إحراز صدق الاسم 

على الفاقد له. وإحراز صدق الاسم على الفاقد شرط في صحّة التمسّك بالإطلاق.
مستحدثة،  غير  معانيها  لأنّ  »المعاملات«؛  ألفاظ  في  يجري  لا  الكلام  هذا  أنّ  إّال 
والشارع بالنسبة إليها كواحد من أهل العرف، فإذا استعمل أحد ألفاظها فيحمل لفظه 

على معناه الظاهر فيه عندهم إّال إذا نصب قرينة على خلافه.
فإذا شككنا في اعتبار شيء عند الشارع في صحّة البيع مثلا ولم ينصب قرينة على 
ذلك في كلامه، فإنّه يصحّ التمسّك بإطلاقه لدفع هذا الاحتمال، حتّى لو قلنا بأنّ ألفاظ 
المعاملات موضوعة للصحيح؛ لأنّ المراد من الصحيح هو الصحيح عند العرف العامّ، 
لا عند الشارع. فإذا اعتبر الشارع قيدا زائدا على ما يعتبره العرف كان ذلك قيدا زائدا 
حسب  الموضوعة  المعاملة  عنوان  صدق  في  دخيلا  يكون  فلا  اللفظ،  معنى  أصل  على 
الفرض للصحيح على المصداق المجرّد عن القيد. وحالها في ذلك حال ألفاظ العبادات 

لو كانت موضوعة للأعمّ.
أنفسهم  العرف  أهل  المعاملة عند  القيد دخيل في صحّة  أنّ هذا  احتمل  إذا  نعم، 
أيضا فلا يصحّ التمسّك بالإطلاق لدفع هذا الاحتمال، بناء على القول بالصحيح كما 
العبادات؛ لأنّ الشكّ يرجع إلى الشكّ في صدق عنوان المعاملة. وأمّا  هو شأن ألفاظ 



43 المدخل

على القول بالأعمّ فيصحّ التمسّك بالإطلاق لدفع الاحتمال.
فتظهر ثمرة النزاع على هذا في ألفاظ المعاملات أيضا، ولكنهّا ثمرة نادرة.



�أ�صول الفقه44

المقصد الأوّل

مباحث الألفاظ

تمهيد
إمّا  عامّة،  ناحية  من  الألفاظ  ظهور  تشخيص  الألفاظ«،  »مباحث  من  المقصود 
بالوضع، أو بإطلاق الكلام، لتكون نتيجتها قواعد كلّيّة تنقّح صغريات أصالة الظهور 

التي سنبحث عن حجيّتها في المقصد الثالث. وقد سبقت الإشارة إليها.
الشكّ والنزاع، سواء كانت  فيها  يقع  التي  الكلام  المباحث تقع في هيئات  وتلك 

هيئات المفردات، كهيئة المشتقّ والأمر والنهي، أو هيئات الجمل، كالمفاهيم ونحوها.
ا تنقّح أيضا  أمّا البحث عن موادّ الألفاظ الخاصّة، وبيان وضعها وظهورها مع أّهن
صغريات أصالة الظهور فإنّه لا يمكن ضبط قاعدة كلّيّة عامّة فيها، فلذا لا يبحث عنها 

في علم الأصول، ومعاجم اللغة ونحوها هي المتكفّلة بتشخيص مفرداتها.
وعلى أيّ حال، فنحن نعقد »مباحث الألفاظ« في سبعة أبواب:

2. الأوامر. 				   1. المشتق.
4. المفاهيم. 				   3. النواهي.

6. المطلق والمقيّد. 			  5. العامّ والخاصّ. 
. 7. المجمل والمبّني



45 مباحث الألفاظ / الم�شتق

الباب الأوّل

الم�شتقّ
اختلف الأصوليون من القديم في المشتقّ في أنّه حقيقة في خصوص ما تلبّس بالمبدأ 
في الحال ومجاز فيما انقضى عنه التلبّس، أو أنّه حقيقة في كليهما، بمعنى أنّه موضوع للأعمّ 

منهما؟
بعد اتّفاقهم على أنّه مجاز فيما يتلبّس بالمبدأ في المستقبل.

-ذهب المعتزلة وجماعة من المتأخّرين من أصحابنا إلى الأوّل.
-وذهب الأشاعرة وجماعة من المتقدّمين من أصحابنا إلى الثاني.

والحقّ هو القول الأوّل. وللعلماء أقوال أخر فيها تفصيلات بين هذين القولين لا 
يهمّنا التعرّض لها بعد اتّضاح الحقّ فيما يأتي.

وأهمّ شيء يعنينا في هذه المسألة ـ قبل بيان الحقّ فيها وهو أصعب ما فيهاـ أن نفهم 
محلّ النزاع وموضع النفي والإثبات. ولأجل أن يتّضح في الجملة موضع الخلاف نذكر 

مثالا له، فنقول:
إنّه ورد كراهة الوضوء والغسل بالماء المسخن بالشمس، فمن قال بالأوّل فلابدّ أّال 
يقول بكراهتهما بالماء الذي برد وانقضى عنه التلبّس؛ لأنّه عنده لا يصدق عليه حينئذ أنّه 
مسخن بالشمس، بل كان مسخنا. ومن قال بالثاني فلابدّ أن يقول بكراهتهما بالماء حال 

انقضاء التلبّس أيضا؛ لأنّه عنده يصدق عليه أنّه مسخن حقيقة بلا مجاز.
القول  نذكر  ثمّ  الصعوبة،  لتلك  مذلّلة  أمور  أربعة  الآن  نذكر  ذلك  ولتوضيح 

المختار ودليله.



�أ�صول الفقه46

1. ما المراد من المشتقّ المبحوث عنه؟
ولكن  واضح.  ومرادهم  الجامد،  يقابل  ما  النحاة  باصطلاح  »المشتقّ«  أنّ  اعلم 
المبحوث  المشتقّ  النحويّين وبين  المشتقّ بمصطلح  النزاع هنا، بل بين  ليس هو موضع 
عنه عموم وخصوص من وجه؛ لأنّ موضع النزاع هنا يشمل كلّ ما يحمل على الذات 
معدودا  النحاة  باصطلاح  كان  وإن  عنها  تزول  عنها،  فيها، خارجة  قيام صفة  باعتبار 
من الجوامد، كلفظ الزوج والأخ والرقّ ونحو ذلك. ومن جهة أخرى لا يشمل الفعل 

بأقسامه ولا المصدر وإن كانت تسمّى مشتقّات عند النحويّين.
والسّر في ذلك أنّ موضع النزاع هنا يعتبر فيه شيئان:

نحو  لها،  وعنوانا  عنها  حاكيا  يكون  أنّه  بمعنى  الذات،  على  جاريا  يكون  أن   .1
اسم الفاعل، واسم المفعول، وأسماء المكان والآلة وغيرهما، وما شابه هذه الأمور من 
ا كلّها لا  الجوامد. ومن أجل هذا الشرط لا يشمل هذا النزاع الأفعال ولا المصادر؛ لأّهن

تحكي عن الذات ولا تكون عنوانا لها، وإن كانت تسند إليها.
2. أّال تزول الذات بزوال تلبّسها بالصفة ـ ونعني بالصفة المبدأ الذي منه يكون 
انتزاع المشتقّ واشتقاقه، ويصحّ صدقه على الذات ـ بمعنى أن تكون الذات باقية محفوظة 
لو زال تلبّسها بالصفة، فهي تتلبّس بها تارة ولا تتلبّس بها أخرى، والذات تلك الذات 

في كلا الحالين.
وإنّما نشترط ذلك لأجل أن نتعقّل انقضاء التلبّس بالمبدأ مع بقاء الذات حتّى يصحّ 
أن نتنازع في صدق المشتقّ حقيقة عليها مع انقضاء حال التلبّس بعد الاتّفاق على صدقه 
معنى  يبقى  لا  التلبّس  بزوال  تزول  الذات  كانت  لو  وإّال  التلبّس،  حال  عليها  حقيقة 

لفرض صدق المشتقّ على الذات مع انقضاء حال التلبّس، لا حقيقة ولا مجازا.
وعلى هذا، لو كان المشتقّ من الأوصاف التي تزول الذات بزوال التلبّس بمبادئها، 



47 مباحث الألفاظ / الم�شتق

الأنواع  من  كان  لو  ما  مثل  المشتقّ،  اسم  عليها  صدق  وإن  النزاع،  محلّ  في  يدخل  فلا 
أو الأجناس أو الفصول بالقياس إلى الذات، كالناطق والصاهل والحسّاس والمتحرّك 

بالإرادة.
واعتبر ذلك في مثال كراهة الجلوس للتغوّط تحت الشجرة المثمرة، فإنّ هذا المثال 
يدخل في محلّ النزاع لو زالت الثمرة عن الشجرة، فيقال: هل يبقى اسم »المثمرة« صادقا 
ا  حقيقة عليها حينئذ فيكره الجلوس أو لا؟ أمّا لو اجتثّت الشجرة فصارت خشبة فإّهن
لا تدخل في محلّ النزاع؛ لأنّ الذات وهي »الشجرة« قد زالت بزوال الوصف الداخل 
في حقيقتها، فلا يتعقّل معه بقاء وصف الشجرة المثمرة لها، لا حقيقة ولا مجازا. وأمّا 
الخشب: فهو ذات أخرى لم يكن فيما مضى قد صدق عليه بما أنّه خشب وصف الشجرة 

المثمرة حقيقة؛ إذ لم يكن متلبّسا بما هو خشب بالشجرة ثمّ زال عنه التلبّس.
وبناء على اعتبار هذين الشرطين يتّضح ما ذكرناه في صدر البحث من أنّ موضع 
عن  خارجة  صفة  قيام  باعتبار  الذات  على  جاريا  كان  ما  كلّ  يشمل  المشتقّ  في  النزاع 
النزاع  شمول  عدم  أيضا  ويتّضح  اصطلاحا.  الجوامد  من  معدودا  كان  وإن  الذات 

للأفعال والمصادر.
أن  بين  فيه  يفرق  ولا  ال��ذات،  على  جار  وصف  كلّ  يشمل  النزاع  أنّ  يتّضح  كما 
يكون مبدؤه من الأعراض الخارجيّة المتأصّلة، كالبياض والسواد والقيام والقعود، أو 
الاعتباريّة  الأمور  من  أو  والتأخّر،  والتقدّم  والتحتيّة  كالفوقيّة  الانتزاعيّة،  الأمور  من 

المحضة، كالزوجيّة والملكيّة والوقف والحرّيّة.

2. جريان النزاع في اسم الزمان
بناء على ما تقدّم قد يظنّ عدم جريان النزاع في اسم الزمان؛ لأنّه قد تقدّم أنّه يعتبر 
في جريانه بقاء الذات مع زوال الوصف، مع أنّ زوال الوصف في اسم الزمان ملازم 



�أ�صول الفقه48

لزوال الذات؛ لأنّ الزمان متصّرم الوجود، فكلّ جزء منه ينعدم بوجود الجزء اللاحق، 
الذي بعده  السبت  فيوم  فإذا كان يوم الجمعة مقتل زيد مثلا  تبقى ذات مستمرّة؛  فلا 
ذات أخرى من الزمان لم يكن لها وصف القتل فيها، ويوم الجمعة تصّرم وزال كما زال 

نفس الوصف.
ولكن  مخصوص،  مستقلّ  لفظ  الزمان  لاسم  كان  لو  صحيح  هذا  أنّ  والجواب: 
أنّ اسم الزمان موضوعة لما هو يعمّ اسم الزمان والمكان ويشملهما معا، فمعنى  الحقّ 
»المضرب« مثلا الذات المتّصفة بكونها ظرفا للضرب، والظرف أعمّ من أن يكون زمانا 
أو مكانا، ويتعّني أحدهما بالقرينة. والهيئة إذا كانت موضوعة للجامع بين الظرفين فهذا 
الجامع يكفي في صحّة الوضع له، وتعميمه لما تلبّس بالمبدأ وما انقضى عنه أن يكون أحد 

فرديه يمكن أن يتصوّر فيه انقضاء المبدأ وبقاء الذات.
والخلاصة: أنّ النزاع حينئذ يكون في وضع أصل الهيئة التي تصلح للزمان والمكان، 
عنه  المنقضي  الفرد  إمكان  للأعمّ  الوضع  صحّة  في  ويكفي  الزمان.  اسم  لخصوص  لا 

المبدأ في أحد أقسامه، وإن امتنع الفرد الآخر.

3. اختلاف المشتقّات من جهة المبادئ
وقد يتوهّم بعضهم أنّ النزاع هنا لا يجري في بعض المشتقّات الجارية على الذات، 
مثل النجّار والخيّاط والطبيب والقاضي، ونحو ذلك مماّ كان للحرف والمهن، بل في هذه 
من المتّفق عليه أنّه موضوع للأعمّ. ومنشأ الوهم أنّا نجد صدق هذه المشتقّات حقيقة 
على من انقضى عنه التلبّس بالمبدأ من غير شكّ، وذلك نحو صدقها على من كان نائما 
مثلا مع أنّ النائم غير متلبّس بالنجارة فعلا، أو الخياطة، أو الطبابة، أو القضاء، ولكنهّ 
كان متلبّسا بها في زمان مضى. وكذلك الحال في أسماء الآلة، كالمنشار والمقود والمكنسة؛ 

ا تصدق على ذواتها حقيقة مع عدم التلبّس بمبادئها. فإّهن



49 مباحث الألفاظ / الم�شتق

والجواب عن ذلك: أنّ هذا التوهّم منشؤه الغفلة عن معنى المبدأ المصحّح لصدق 
من  وأخرى  الفعليّات،  من  يكون  تارة  لأنّه  المشتقّات؛  باختلاف  يختلف  فإنّه  المشتقّ، 
إذا  يتحقّق  إنّما  قائم  بأنّه  زيد  اتّصاف  مثلا:  والصناعات.  الحرف  من  وثالثة  الملكات، 
الفعليّة مبدأ لوصف »قائم«، ويفرض  القيام يؤخذ على نحو  بالقيام فعلا؛ لأنّ  تلبّس 
الانقضاء بزوال فعليّة القيام عنه. وأمّا اتّصافه بأنّه عالم بالنحو أو أنّه قاضي البلد فليس 
أنّ له  الناس فعلا، بل بمعنى  أنّه مشغول بالقضاء بين  أنّه يعلم ذلك فعلا، أو  بمعنى 
ملكة العلم أو منصب القضاء، فما دامت الملكة أو الوظيفة موجودتين فهو متلبّس بالمبدأ 
حالا وإن كان نائما أو غافلا. نعم، يصحّ أن نتعقّل الانقضاء إذا زالت الملكة أو سلبت 
عنه الوظيفة، وحينئذ يجري النزاع في أنّ وصف القاضي مثلا هل يصدق حقيقة على من 

زال عنه منصب القضاء؟
إّال  الانقضاء  فيها  يتصوّر  فلا  والمنشار،  والخيّاط  النجّار  مثل  في  الحال  وكذلك 

بزوال حرفة النجارة، ومهنة الخياطة، وشأنيّة النشر في المنشار.
والخلاصة: أنّ الزوال والانقضاء في كلّ شيء بحسبه، والنزاع في المشتقّ إنّما هو في 
وضع الهيئات، مع قطع النظر عن خصوصيات المبادئ المدلول عليها بالموادّ التي تختلف 

اختلافا كثيرا.

4. استعمال المشتقّ بلحاظ حال التلبّس حقيقة
اعلم أنّ المشتقّات التي هي محلّ النزاع بأجمعها هي من الأسماء.

والأسماء مطلقا لا دلالة لها على الزمان حتّى اسم الفاعل واسم المفعول، فإنّه كما 
يصدق العالم حقيقة على من هو عالم فعلا كذلك يصدق حقيقة على من كان عالما فيما 
مضى، أو يكون عالما فيما يأتي، بلا تجوّز إذا كان إطلاقه عليه بلحاظ حال التلبّس بالمبدأ، 
كما إذا قلنا: »كان عالما« أو »سيكون عالما«، فإنّ ذلك حقيقة بلا ريب، نظير الجوامد لو 



�أ�صول الفقه50

إذا كان الأمر  تقول فيها مثلا: »الرماد كان خشبا« أو »الخشب سيكون رمادا«، فإذن 
كذلك فما موقع النزاع في إطلاق المشتقّ على ما مضى عليه التلبّس أنّه حقيقة أو مجاز؟

نقول: إنّ الإشكال والنزاع هنا إنّما هو فيما إذا انقضى التلبّس بالمبدإ وأريد إطلاق 
المشتقّ فعلا على الذات التي انقضى عنها التلبّس، أي إنّ الإطلاق عليها بلحاظ حال 
النسبة والإسناد الذي هو حال النطق غالبا، كأن تقول مثلا: »زيد عالم فعلا«، أي إنّه 
الآن موصوف بأنّه عالم؛ لأنّه كان فيما مضى عالما، كمثال إثبات الكراهة للوضوء بالماء 

المسخن بالشمس سابقا بتعميم لفظ المسخن في الدليل لما كان مسخنا.
فتحصّل مماّ ذكرناه ثلاثة أمور:

1. إنّ إطلاق المشتقّ بلحاظ حال التلبّس حقيقة مطلقا، سواء كان بالنظر إلى ما 
مضى أو الحال أو المستقبل. وذلك بالاتّفاق.

2. إنّ إطلاقه على الذات فعلا بلحاظ حال النسبة والإسناد قبل زمان التلبّس لأنّه 
سيتلبّس به فيما بعد مجاز بلا اشكال، وذلك بعلاقة الأول أو المشارفة. وهذا متّفق عليه 

أيضا.
3. إنّ إطلاقه على الذات فعلا أي بلحاظ حال النسبة والإسناد لأنّه كان متّصفا به 

سابقا هو محلّ الخلاف والنزاع، فقال قوم بأنّه حقيقة، وقال آخرون بأنّه مجاز.

المختار:
إذا عرفت ما تقدّم من الأمور، فنقول:

الحقّ أنّ المشتق حقيقة في خصوص المتلبّس بالمبدأ، ومجاز في غيره.
قاعد  هو  لمن  يقال  فلا  الوصف،  عنه  زال  عمّن  السلب  وصحّة  التبادر  ودليلنا: 
قائما  أنّه كان  بالفعل: »إنّه عالم«. وذلك لمجرّد  بالفعل: »إنّه قائم«، ولا لمن هو جاهل 

أو عالما فيما سبق.



51 مباحث الألفاظ / الم�شتق

نعم، يصحّ ذلك على نحو المجاز، أو يقال: »إنّه كان قائما أو عالما«، فيكون حقيقة 
حينئذ؛ إذ يكون الإطلاق بلحاظ حال التلبّس.

وعدم تفرقة بعضهم بين الإطلاق بلحاظ حال التلبّس وبين الإطلاق بلحاظ حال 
الاستعمال  أنّ  وجد  إذ  للأعمّ؛  المشتقّ  بوضع  القول  أوهم  الذي  هو  والإسناد  النسبة 
يكون على نحو الحقيقة فعلا مع أنّ التلبّس قد مضى، ولكنهّ غفل عن أنّ الإطلاق كان 
بالمبدأ، لا فيما  المتلبّس  التلبّس، فلم يستعمله في الحقيقة إّال في خصوص  بلحاظ حال 

مضى عنه التلبّس حتّى يكون شاهدا له.
ثمّ إنّك عرفت فيما سبق أنّ زوال الوصف يختلف باختلاف الموادّ من جهة كون 
المبدأ أخذ على نحو الفعليّة أو على نحو الملكة أو الحرفة، فمثل صدق الطبيب حقيقة 
على من لا يشتغل بالطبابة فعلا لنوم أو راحة أو أكل لا يكشف عن كون المشتقّ حقيقة 
في الأعمّ كما قيل، وذلك لأنّ المبدأ فيه أخذ على نحو الحرفة أو الملكة، وهذا لم يزل تلبّسه 

به حين النوم أو الراحة.
يكن  لم  إذا  مجازا،  عليه  الطبيب  إطلاق  كان  عنه  الحرفة  أو  الملكة  زالت  إذا  نعم، 
بلحاظ حال التلبّس كما لو قيل: »هذا طبيبنا بالأمس«، بأن يكون قيد »بالأمس« لبيان 
حال التلبّس، فإنّ هذا الاستعمال لا شكّ في كونه على نحو الحقيقة. وقد سبق بيان ذلك.



�أ�صول الفقه52

الباب الثاني

الأوامر
وفيه بحثان:

]2[. وصيغة الأمر. 			  ]1[. في مادّة الأمر. 
وخاتمة في تقسيمات الواجب.

المبحث الأوّل: مادّة الأمر
وهي كلمة »الأمر« المؤلّفة من الحروف )أ. م. ر(. وفيها ثلاث مسائل:

1. معنى كلمة »الأمر«
قيل: إنّ كلمة »الأمر« لفظ مشترك بين الطلب وغيره مماّ تستعمل فيه هذه الكلمة، 
كالحادثة والشأن والفعل، كما تقول: »جئت لأمر كذا«، أو »شغلني أمر« أو »أتى فلان 

بأمر عجيب«.
ولا يبعد أن تكون المعاني التي تستعمل فيها كلمة »الأمر« ما خلا الطلب ترجع إلى 
معنى واحد جامع بينها، وهو مفهوم »الشيء«، فيكون لفظ »الأمر« مشتركا بين معنيين 

فقط: »الطلب« و »الشيء«.
نحو  أو  الإشارة  أو  الكتابة  أو  بالقول  والرغبة  الإرادة  إظهار  الطلب  من  والمراد 
هذه الأمور مماّ يصحّ إظهار الإرادة والرغبة وإبرازهما به)))، فمجرّد الإرادة والرغبة من 

بالقول« ليس القصد منه أنّ لهم  بأنّه »الطلب  أنّ تفسير بعض الأصوليّين للفظ الأمر  ))) والظاهر 
اصطلاحا مخصوصا فيه، بل باعتبار أنّه أحد مصاديق المعنى؛ فإنّ الأمر كما يصدق على الطلب 

بالقول يصدق على الطلب بالكتابة أو الإشارة أو نحوهما.



53 مباحث الألفاظ / الأوامر

دون إظهارها بمظهر لا يسمّى طلبا، والظاهر أنّه ليس كلّ طلب يسمّى أمرا، بل بشرط 
مخصوص سيأتي ذكره في المسألة الثانية، فتفسير »الأمر« بالطلب من باب تعريف الشيء 

بالأعمّ.
فيكون  الإطال�ق،  ليس كلّ شيء على  أيضا  »الأم��ر«  لفظ  الشيء من  والم��راد من 
تفسيره به من باب تعريف الشيء بالأعمّ أيضا؛ فإنّ الشيء لا يقال له: »أمر« إّال إذا كان 
من الأفعال والصفات، ولذا لا يقال: »رأيت أمرا« إذا رأيت إنسانا أو شجرا أو حائطا. 
ولكن ليس المراد من الفعل والصفة المعنى الحدثيّ ـ أي المعنى المصدريّ ـ، بل المراد منه 
الصدور من  فيه جهة  لم يلاحظ  يعني  نفسه،  بما هو موجود في  الصفة  أو  الفعل  نفس 
الفاعل والإيجاد وهو المعّرب عنه عند بعضهم بالمعنى الاسم المصدريّ، أي ما يدلّ عليه 
اسم المصدر. ولذا لا يشتقّ منه، فلا يقال: )أمر. يأمر. آمر. مأمور( بالمعنى المأخوذ من 

الشيء، ولو كان معنى حدثيّا، لاشتقّ منه.
الصدور  وجهة  الحدثيّ  المعنى  منه  المقصود  فإنّ  الطلب،  بمعنى  الأمر  بخلاف 

والإيجاد، ولذا يشتقّ منه فيقال: )أمر. يأمر. آمر. مأمور(.
أنّه موضوع  الطلب والشيء، لا  الأمر مشترك بين معنيين:  لفظ  أنّ  والدليل على 

للجامع بينهما:
1. إنّ »الأمر« كما تقدّم بمعنى الطلب يصحّ الاشتقاق منه، ولا يصحّ الاشتقاق 

منه بمعنى الشيء؛ والاختلاف بالاشتقاق وعدمه دليل على تعدّد الوضع.
»أمور«؛  على  الشيء  وبمعنى  »أوام��ر«  على  يجمع  الطلب  بمعنى  »الأمر«  إنّ   .2

واختلاف الجمع في المعنيين دليل على تعدّد الوضع.

2. اعتبار العلوّ في معنى الأمر
قد سبق أنّ الأمر يكون بمعنى الطلب، ولكن لا مطلقا بل بمعنى طلب مخصوص. 



�أ�صول الفقه54

في  العلوّ  فيه  فيعتبر  الداني،  إلى  العالي  من  الطلب  هو  المخصوص  الطلب  أنّ  والظاهر 
الآمر.

وعليه، لا يسمّى الطلب من الداني إلى العالي »أمرا«، بل يسمّى »استدعاء«، وكذا 
لا يسمّى الطلب من المساوي إلى مساويه في العلوّ أو الحطّة »أمرا«، بل يسمّى »التماسا«، 

وإن استعلى الداني أو المساوي وأظهر علوّه وترفّعه وليس هو بعال حقيقة.
أمّا العالي فطلبه يكون أمرا وإن لم يكن متظاهرا بالعلوّ.

كلّ هذا بحكم التبادر وصحّة سلب الأمر عن طلب غير العالي، ولا يصحّ إطلاق 
الأمر على الطلب من غير العالي إّال بنحو العناية والمجاز وإن استعلى.

3. دلالة لفظ الأمر على الوجوب
إنّه موضوع  فقيل:  الوجوب،  الطلب على  بمعنى  »الأمر«  لفظ  اختلفوا في دلالة 
لخصوص الطلب الوجوبّي، وقيل: للأعمّ منه ومن الطلب الندبّي. وقيل: مشترك بينهما 

اشتراكا لفظيّا. وقيل: غير ذلك.
والحقّ عندنا أنّه دالّ على الوجوب وظاهر فيه، فيما إذا كان مجرّدا وعاريا عن قرينة 
على الاستحباب، واحراز هذا الظهور بهذا المقدار كاف في صحّة استنباط الوجوب من 
الدليل الذي يتضمّن كلمة »الأمر«، ولا يحتاج إلى إثبات ]أنّ[ منشأ هذا الظهور هل هو 

الوضع أو شيء آخر؟
ولكن من ناحية علميّة صرفة يحسن أن نفهم منشأ هذا الظهور، فقد قيل: إنّ معنى 
الوجوب مأخوذ قيدا في الموضوع له لفظ »الأمر«، وقيل: مأخوذ قيدا في المستعمل فيه 

إن لم يكن مأخوذا في الموضوع له.
والحقّ أنّه ليس قيدا في الموضوع له ولا في المستعمل فيه، بل منشأ هذا الظهور من 
الانبعاث عن بعث  بلزوم  يستقلّ  العقل  فإنّ  العقل بوجوب طاعة الآمر؛  جهة حكم 



55 مباحث الألفاظ / الأوامر

يجد  المولى  بعث  فبمجرّد  والعبوديّة،  المولويّة  لحقّ  قضاء  زجره؛  عن  والانزجار  المولى 
مخالفته.  في  ويأذن  تركه  في  يرخّص  لم  ما  والانبعاث  الطاعة  من  للعبد  لابدّ  أنّه  العقل 
العبد  فليس المدلول للفظ »الأمر« إّال الطلب من العالي، ولكنّ العقل هو الذي يلزم 
بالانبعاث ويوجب عليه الطاعة لأمر المولى ما لم يصّرح المولى بالترخيص ويأذن بالترك.
وعليه، فلا يكون استعماله في موارد الندب مغايرا لاستعماله في موارد الوجوب من 
جهة المعنى المستعمل فيه اللفظ، فليس هو موضوعا للوجوب، بل ولا موضوعا للأعمّ 
للمعنى  اللاحقة  التقسيمات  من  ليسا  والندب  الوجوب  لأنّ  والندب؛  الوجوب  من 
المستعمل فيه اللفظ، بل من التقسيمات اللاحقة للأمر بعد استعماله في معناه الموضوع 

له.



�أ�صول الفقه56

المبحث الثاني: �صيغة الأمر

1. معنى صيغة الأمر
صيغة الأمر ـ أي هيئته ـ كصيغة »افعل« ونحوها))) تستعمل في موارد كثيرة:

لاةَ﴾، ﴿أَوْفُوا باِلْعُقُودِ﴾. منها: البعث، كقوله تعالى: ﴿فَأَقِيمُوا الصَّ
ومنها: التهديد، كقوله تعالى: ﴿اعْمَلُوا ما شِئْتُمْ﴾.

ومنها: التعجيز، كقوله تعالى: ﴿فَأْتُوا بسُِورَةٍ مِنْ مِثْلهِِ﴾.
الظاهر  ولكنّ  ونحوها.  والتمنيّ،  والترجّي  والإنذار،  التسخير،  من  ذلك  وغير 
أنّ الهيئة في جميع هذه المعاني استعملت في معنى واحد، لكن ليس هو واحدا من هذه 
المعاني؛ لأنّ الهيئة مثل »افعل« شأنها شأن الهيئات الأخرى وضعت لإفادة نسبة خاصّة 
كالحروف، ولم توضع لإفادة معان مستقلّة، فلا يصحّ أن يراد منها مفاهيم هذه المعاني 

المذكورة التي هي معان اسميّة.
ا موضوعة للنسبة الخاصّة القائمة بين المتكلّم والمخاطب والمادّة،  وعليه، فالحقّ أّهن
والمقصود من المادّة الحدث الذي وقع عليه مفاد الهيئة، مثل الضرب والقيام والقعود في 
»اضرب« و »قم« و »اقعد« ونحو ذلك. وحينئذ ينتزع منها عنوان طالب ومطلوب منه 

ومطلوب.
والمخاطب،  والمتكلّم  الضرب  بين  الطلبيّة  النسبة  على  يدلّ  »اضرب«،  فقولنا: 

والبعث،  الطلب  على  الدلالة  في  مؤدّاها  تؤدّي  وكلمة  صيغة  أيّة  »افعل«  صيغة  بنحو  المقصود   (((
 . كالفعل المضارع المقرون بلام الأمر أو المجرّد منه إذا قصد به إنشاء الطلب نحو قولنا: »تصّيل
تغتسل. أطلب منك كذا« أو جملة اسميّة نحو: »هذا مطلوب منك« أو اسم فعل نحو: »صه ومه 

ومهلا« وغير ذلك.



57 مباحث الألفاظ / الأوامر

وجعل  إليه،  وتحريكه  نحوه  وبعثه  المخاطب،  عهدة  على  الضرب  جعل  ذلك  ومعنى 
الداعي في نفسه للفعل.

فسمّها:  شئت  وإن  الطلبيّة،  النسبة  هو  ومفادها  الأمر  هيئة  فمدلول  هذا،  وعلى 
»النسبة البعثيّة«؛ لغرض إبراز جعل المأمور به أي المطلوب في عهدة المخاطب، وجعل 
، غير أنّ هذا الجعل أو الإنشاء  الداعي في نفسه، وتحريكه وبعثه نحوه، ما شئت فعّرب
يختلف فيه الداعي له من قبل المتكلّم، فتارة، يكون الداعي له هو البعث الحقيقيّ وجعل 
الداعي في نفس المخاطب لفعل المأمور به، فيكون هذا الإنشاء حينئذ مصداقا للبعث 
المقصود  فإنّ  للطلب،  مصداقا  يكون  فقل:  شئت  إن  أو  الداعي،  وجعل  والتحريك 
واحد. وأخرى يكون الداعي له هو التهديد، فيكون مصداقا للتهديد، ويكون تهديدا 
بالحمل الشائع. وثالثة يكون الداعي له هو التعجيز، فيكون مصداقا للتعجيز وتعجيزا 

بالحمل الشائع... وهكذا في باقي المعاني المذكورة وغيرها.
وإلى هنا يتجّىل ما نريد أن نوضحه؛ فإنّا نريد أن نقول بنصّ العبارة إنّ البعث أو 
التهديد أو التعجيز أو نحوها ليست هي معاني لهيئة الأمر قد استعملت في مفاهيمها 
كما ظنهّ القوم لا معاني حقيقيّة ولا مجازية؛ بل الحقّ أنّ المنشأ بها ليس إّال النسبة الطلبيّة 
فيكون  الدواعي،  باختلاف  الأمور  هذه  لأحد  مصداقا  يكون  الإنشاء  وهذا  الخاصّة، 
المفاهيم  هذه  أنّ  لا  وهكذا.  الشائع  بالحمل  تهديدا  وأخرى  الشائع،  بالحمل  بعثا  تارة 

مدلولة للهيئة ومنشأة بها حتّى مفهوم البعث والطلب.
والاختلاط في الوهم بين المفهوم والمصداق هو الذي جعل أولئك يظنوّن أنّ هذه 
الأمور مفاهيم لهيئة الأمر وقد استعملت فيها استعمال اللفظ في معناه، حتّى اختلفوا في 

ا المعنى المجازيّ؟ ا المعنى الحقيقيّ الموضوع له الهيئة، وأّهي أنّه أّهي



�أ�صول الفقه58

2. ظهور الصيغة في الوجوب
أقوال.  على  كيفيّته  وفي  الوجوب  في  الأمر  صيغة  ظهور  في  الأصوليون  اختلف 

والخلاف يشمل صيغة »افعل« وما شابهها وما بمعناها من صيغ الأمر.
إمّا  الوجوب،  ا ظاهرة في  أّهن وأهّمها قولان: أحدهما:  المسألة كثيرة،  والأقوال في 
ا حقيقة  لكونها موضوعة له، أو من جهة انصراف الطلب إلى أكمل الأفراد. ثانيهما: أّهن
في القدر المشترك بين الوجوب والندب، وهو أي القدر المشترك مطلق الطلب الشامل 

لهما من دون أن تكون ظاهرة في أحدهما.
ا ظاهرة في الوجوب، ولكن لا من جهة كونها موضوعة للوجوب، ولا  والحقّ أّهن

من جهة كونها موضوعة لمطلق الطلب، وأنّ الوجوب أظهر أفراده.
وشأنها في ظهورها في الوجوب شأن مادّة الأمر على ما تقدّم هناك، من أنّ الوجوب 
يستفاد من حكم العقل بلزوم إطاعة أمر المولى ووجوب الانبعاث عن بعثه؛ قضاء لحقّ 
المولويّة والعبوديّة، ما لم يرخّص نفس المولى بالترك، ويأذن به. وبدون الترخيص فالأمر 

لو خّيل وطبعه شأنه أن يكون من مصاديق حكم العقل بوجوب الطاعة.
على  هذه  الدلالة  ولا  اللفظيّة،  الظهورات  نحو  من  ليس  هذا  الظهور  فيكون 
الوجوب من نوع الدلالات الكلاميّة؛ إذ صيغة الأمر كمادّة الأمر لا تستعمل في مفهوم 
الوجوب لا استعمالا حقيقيّا ولا مجازيّا؛ لأنّ الوجوب كالندب أمر خارج عن حقيقة 
مدلولها ولا من كيفيّاته وأحواله. وتمتاز الصيغة عن مادّة كلمة الأمر أنّ الصيغة لا تدلّ 
إّال على النسبة الطلبيّة كما تقدّم، فهي بطريق أولى لا تصلح للدلالة على الوجوب الذي 

هو مفهوم اسميّ، وكذا الندب.
لا  واحد  والندب  الوجوب  الحالين:  كلا  على  الصيغة  فيه  فالمستعمل  هذا،  وعلى 
اختلاف فيه. واستفادة الوجوب على تقدير تجرّدها عن القرينة على إذن الآمر بالترك إنّما 



59 مباحث الألفاظ / الأوامر

هي بحكم العقل كما قلنا؛ إذ هو من لوازم صدور الأمر من المولى.
ويشهد لما ذكرناه من كون المستعمل فيه واحدا في مورد الوجوب والندب ما جاء 
في كثير من الأحاديث من الجمع بين الواجبات والمندوبات بصيغة واحدة، وأمر واحد، 
وأسلوب واحد مع تعدّد الأمر؛ ولو كان الوجوب والندب من قبيل المعنيين للصيغة 
أو  مستحيل،  وهو  معنى  من  أكثر  في  اللفظ  استعمال  باب  من  الأغلب  في  ذلك  لكان 
تأويله بإرادة مطلق الطلب البعيد إرادته من مساق الأحاديث، فإنّه تجوّز على تقديره لا 

شاهد له، ولا يساعد عليه أسلوب الأحاديث الواردة.

تنبيهان

الأوّل: ظهور الجملة الخبريّة الدالّة على الطلب في الوجوب.
اعلم أنّ الجملة الخبريّة في مقام إنشاء الطلب شأنها شأن صيغة »افعل« في ظهورها 

في الوجوب، كما أشرنا إليه سابقا، بقولنا: »صيغة افعل وما شابهها«.
« بعد السؤال عن شيء يقتضي  والجملة الخبريّة مثل قول: »يغتسل. يتوضّأ. يصّيل

مثل هذا الجواب ونحو ذلك.
والسّر في ذلك أنّ المناط في الجميع واحد، فإنّه إذا ثبت البعث من المولى بأيّ مظهر 

كان وبأيّ لفظ كان فلابدّ أن يتبعه حكم العقل بلزوم الانبعاث ما لم يأذن المولى بتركه.
ا في الحقيقة إخبار عن  بل ربّما يقال: إنّ دلالة الجملة الخبرية على الوجوب آكد؛ لأّهن

تحقّق الفعل بادّعاء أنّ وقوع الامتثال من المكلّف مفروغ منه.

ه. الثاني: ظهور الأمر بعد الحظر أو توهّم
ـ أو عند توهّم الحظر، كما لو منع  المنع  ـ أي  قد يقع إنشاء الأمر بعد تقدّم الحظر 
الطبيب المريض عن شرب الماء، ثمّ قال له: »اشرب الماء«. أو قال ذلك عند ما يتوهّم 

المريض أنّه ممنوع منه ومحظور عليه شربه.



�أ�صول الفقه60

وقد اختلف الأصوليون في مثل هذا الأمر أنّه هل هو ظاهر في الوجوب، أو ظاهر 
في الإباحة، أو الترخيص فقط أي رفع المنع فقط من دون التعرّض لثبوت حكم آخر من 

إباحة أو غيرها، أو يرجع إلى ما كان عليه سابقا قبل المنع ؟ على أقوال كثيرة.
وأصحّ الأقوال هو الثالث، وهو دلالتها على الترخيص فقط.

والوجه في ذلك أنّك قد عرفت أنّ دلالة الأمر على الوجوب إنّما تنشأ من حكم 
أنّه لا دلالة  تتفطّن  أن  بالترك. ومنه تستطيع  يثبت الإذن  لم  ما  الانبعاث  بلزوم  العقل 
للأمر في المقام على الوجوب؛ لأنّه ليس فيه دلالة على البعث وإنّما هو ترخيص في الفعل 

لا أكثر.
وأوضح من هذا أن نقول: إنّ مثل هذا الأمر هو إنشاء بداعي الترخيص في الفعل 
والإذن به، فهو لا يكون إّال ترخيصا وإذنا بالحمل الشائع. ولا يكون بعثا إّال إذا كان 
ه قرينة على عدم كونه بداعي البعث،  الإنشاء بداعي البعث. ووقوعه بعد الحظر أو توّمه
فلا يكون داّال على الوجوب، وعدم دلالته على الإباحة بطريق أولى، فيرجع فيه إلى دليل 

آخر من أصل أو أمارة.
فَاصْطادُوا﴾ فإنّه أمر بعد الحظر عن الصيد حال  حَلَلْتُمْ  مثاله قوله تعالى: ﴿وَإذِا 

الإحرام، فلا يدلّ على وجوب الصيد.
نعم، لو اقترن الكلام بقرينة خاصّة على أنّ الأمر صدر بداعي البعث أو لغرض 
بيان إباحة الفعل فإنّه حينئذ يدلّ على الوجوب أو الإباحة. ولكن هذا أمر آخر لا كلام 
ه مجرّدا عن كلّ قرينة أخرى  فيه؛ فإنّ الكلام في فرض صدور الأمر بعد الحظر أو توّمه

غير هذه القرينة.



61 مباحث الألفاظ / الأوامر

3. التعبّديّ والتوصّلّي

تمهيد
كلّ متفقّه يعرف أنّ في الشريعة المقدّسة واجبات لا تصحّ ولا تسقط أوامرها إّال 

بإتيانها قربيّة إلى وجه الله تعالى.
وكونها قربيّة إنّما هو بإتيانها بقصد امتثال أوامرها أو بغيره من وجوه قصد القربة 
أو  »العباديّات«،  الواجبات  هذه  وتسمّى  إليها.  الإشارة  ستأتي  ما  على  تعالى،  الله  إلى 

»التعبّديّات«، كالصلاة والصوم ونحوها.
بمجرّد  أوامرها  تسقط  التي  وهي  »التوصّليّات«  تسمّى  أخرى  واجبات  وهناك 
وتطهير  الميّت،  ودفن  الدين،  وأداء  الغريق،  كإنقاذ  القربة،  بها  يقصد  لم  وإن  وجودها 

الثوب والبدن للصلاة، ونحو ذلك.
التوصّلّي  أنّ  وهو  القدماء،  عند  مشهورا  كان  آخر  تعريف  والتوصّلّي  وللتعبّديّ 
»ما كان الداعي للأمر به معلوما«، وفي قباله التعبّديّ وهو »ما لم يعلم الغرض منه«. 
وإنّما سمّي تعبّديّا؛ لأنّ الغرض الداعي للمأمور ليس إّال التعبّد بأمر المولى فقط. ولكن 
بالتعبّد  والتوصّلّي، فيراد  للتعبّديّ  ثان  به اصطلاح  أريد  إذا  إّال  التعريف غير صحيح 
التسليم لله تعالى فيما أمر به وإن كان المأمور به توصّليّا بالمعنى الأوّل، كما يقولون مثلا: 
باب  من  هذا  نعمل  أي  التعبّد«،  باب  من  هذا  »نعمل  ويقولون:  تعبّدا«  هذا  »نعمل 

التسليم لأمر الله تعالى وإن لم نعلم المصلحة فيه.
فإن علم حال  الأوّل  المصطلح  والتعبّديّ  التوصّلّي  معنى  بيان  تقدّم من  ما  وعلى 
واجب بأنّه تعبّديّ أو توصّلّي فلا إشكال، وإن شكّ في ذلك فهل الأصل كونه تعبّديّا أو 

توصّليّا؟ فيه خلاف بين الأصوليّين. وينبغي لتوضيح ذلك وبيان المختار تقديم أمور:



�أ�صول الفقه62

أ. منشأ الخلاف وتحريره
الأمر  متعلّق  في  القربة  قصد  أخذ  إمكان  في  الخلاف  هو  هنا  الخلاف  منشأ  إنّ 
كالصلاة مثلا قيدا له على نحو الجزء أو الشرط على وجه يكون المأمور به المتعلّق للأمر 
به  المأمور  يكون  إذ  فيها؛  الطهارة  كقيد  القيد،  بهذا  القربة  بقصد  بها  المأتّي  الصلاة  هو 

الصلاة عن طهارة لا الصلاة المجرّدة عن هذا القيد من حيث هي هي.
عنده  الأصل  مقتضى  كان  القربة  قصد  وهو  القيد  هذا  أخذ  بإمكان  قال  فمن 
أنّ  لما عرفت  الأخرى؛  القيود  التعبّديّة، كسائر  دليل خاصّ على  دلّ  إذا  إّال  التوصّليّة 
اعتبار قيد  الشكّ في  التقييد، فعند  يثبت  به ما لم  إطلاق كلام المولى حجّة يجب الأخذ 

يمكن أخذه في المأمور به فالمرجع أصالة الإطلاق لنفي اعتبار ذلك القيد.
لأنّ  بالإطلاق؛  التمسّك  له  فليس  القربة  قصد  قيد  أخذ  باستحالة  قال  ومن 
بينهما من  التقابل  التقييد؛ لأنّ  فيما من شأنه  التقييد  إّال عبارة عن عدم  الإطلاق ليس 
باب تقابل العدم والملكة الملكة: )هي التقييد، وعدمها الإطلاق(، وإذا استحالت الملكة 
كان  إذا  بما هو عدم مطلق. وهذا واضح؛ لأنّه  ملكة، لا  بما هو عدم  استحال عدمها 
فإنّ  الإطلاق؛  إرادة  منه  يستكشف  التقييد لا  فعدم  الدليل  لسان  التقييد مستحيلا في 
عدم التقييد يجوز أن يكون لاستحالة التقييد، ويجوز أن يكون لعدم إرادة التقييد، ولا 

طريق لإثبات الثاني بمجرّد عدم ذكر القيد وحده.
وبعد هذا نقول: إذا شككنا في اعتبار شيء في مراد المولى وما تعلّق به غرضه واقعا 
ولم يمكن له بيانه فلا محالة يرجع ذلك إلى الشكّ في سقوط الأمر إذا خلا المأتّي به من 
بلزوم  العقل  يحكم  امتثاله  في  أي  الأمر  سقوط  في  الشكّ  وعند  المشكوك.  القيد  ذلك 
إذا  لأنّه  التكليف؛  من  ذمّته  بفراغ  العلم  له  يحصل  كيما  المشكوك  القيد  مع  به  الإتيان 
اشتغلت الذمّة بواجب يقينا فلابدّ من إحراز الفراغ منه في حكم العقل. وهذا معنى 



63 مباحث الألفاظ / الأوامر

ما اشتهر في لسان الأصوليّين من قولهم: »الاشتغال اليقينيّ يستدعي الفراغ اليقينيّ«. 
وهذا ما يسمّى عندهم بـ »أصل الاشتغال« أو »أصالة الاحتياط«.

ب. محلّ الخلاف من وجوب قصد القربة
إنّ محلّ الخلاف في المقام هو إمكان أخذ قصد امتثال الأمر في المأمور به. وأمّا غير 
باعتبار  الذاتيّة  به  المأمور  الفعل  القربة، كقصد محبوبيّة  الامتثال من وجوه قصد  قصد 
التقرّب إلى  أنّ كلّ مأمور به لابدّ أن يكون محبوبا للآمر، ومرغوبا فيه عنده، وكقصد 
الله تعالى محضا بالفعل لا من جهة قصد امتثال أمره، بل رجاء لرضاه، ونحو ذلك من 
وجوه قصد القربة، فإنّ كلّ هذه الوجوه لا مانع قطعا من أخذها قيدا للمأمور به، ولا 

يلزم المحال الذي ذكروه في أخذ قصد الامتثال على ما سيأتي.
به فعلا على نحو لا  المأمور  الوجوه هل هي مأخوذة في  أنّ هذه  الشأن في  ولكنّ 

تكون العبادة عبادة إّال بها؟ الحقّ أنّه لم يؤخذ شيء منها في المأمور به.
والدليل على ذلك ما نجده من الاتّفاق على صحّة العبادة كالصلاة مثلا إذا أتي بها 
بداعي أمرها مع عدم قصد الوجوه الأخرى. ولو كان غير قصد الامتثال من وجوه 
القربة مأخوذا في المأمور به لما صحّت العبادة، ولما سقط أمرها بمجرّد الإتيان بداعي 

أمرها بدون قصد ذلك الوجه.
فالخلاف إذن منحصر في إمكان أخذ قصد الامتثال واستحالته.

ج. الإطلاق والتقييد في التقسيمات الأوّليّة للواجب
تلحقه  أن  يمكن  التي  باعتبار الخصوصيّات  تقسيمات  له  نفسه  إنّ كلّ واجب في 
في الخارج، مثلا الصلاة تنقسم في ذاتها مع قطع النظر عن تعلّق الأمر بها إلى: 1. ذات 
سورة، وفاقدتها. 2. ذات تسليم، وفاقدته. 3. صلاة عن طهارة، وفاقدتها. 4. صلاة 
يمكن  وهكذا  وبدونه...  الساتر  مع  صلاة   .5 بها.  مستقبل  وغير  القبلة،  بها  مستقبل 



�أ�صول الفقه64

تقسيمها إلى ما شاء الله من الأقسام بملاحظة أجزائها وشروطها وملاحظة كلّ ما يمكن 
ا  لأّهن الأوّليّة«؛  »التقسيمات  التقسيمات  هذه  مثل  ويسمّى  وعدمه.  فيها  اعتباره  فرض 
تقسيمات تلحقها في ذاتها مع قطع النظر عن فرض تعلّق شيء بها. وتقابلها »التقسيمات 

الثانويّة« التي تلحقها بعد فرض تعلّق شيء بها كالأمر مثلا، وسيأتي ذكرها.
فإذا نظرنا إلى هذه التقسيمات الأوّليّة للواجب، فالحكم بالوجوب بالقياس إلى كلّ 

خصوصيّة منها لا يخلو في الواقع من أحد احتمالات ثلاثة:
1. أن يكون مقيّدا بوجودها، ويسمّى »بشرط شيء«، مثل شرط الطهارة، والساتر، 
إلى  بالنسبة  وشرائط  أجزاء  من  وغيرها  والسجود،  والركوع،  والسورة،  والاستقبال، 

الصلاة.
2. أن يكون مقيّدا بعدمها، ويسمّى »بشرط لا«، مثل شرط الصلاة بعدم الكلام، 

والقهقهة، والحدث، إلى غير ذلك من قواطع الصلاة.
3. أن يكون مطلقا بالنسبة إليها أي غير مقيّد بوجودها ولا بعدمها ـ، ويسمّى »لا 
بشرط«، مثل عدم اشتراط الصلاة بالقنوت؛ فإنّ وجوبها غير مقيّد بوجوده ولا بعدمه. 

اهذا في مرحلة الواقع والثبوت.
وأمّا في مرحلة الإثبات والدلالة: فإنّ الدليل الذي يدلّ على وجوب شيء إن دلّ 
على اعتبار قيد فيه، أو على اعتبار عدمه فذاك، وإن لم يكن الدليل متضمّنا لبيان التقييد 
الإطلاق،  أصالة  هو  ذلك  في  المرجع  فإنّ  عدما،  ولا  وجودا  لا  التقييد  محتمل  هو  بما 
وهو  بابه  في  سيأتي  ما  على  الإطلاق  بأصالة  للتمسّك  المصحّحة  المقدّمات  توفّرت  إذا 
باب المطلق والمقيّد، وبأصالة الإطلاق يستكشف أنّ إرادة المتكلّم الآمر متعلّقة بالمطلق 

واقعا، أي إنّ الواجب لم يؤخذ بالنسبة إلى القيد إّال على نحو اللابشرط.
د. عدم إمكان الإطلاق والتقييد في التقسيمات الثانويّة للواجب



65 مباحث الألفاظ / الأوامر

التقسيمات  التقييد في  احتمال  لرفع  بالإطلاق  التمسّك  من  مانع  أنّه لا  والخلاصة 
الأوّليّة.

ثمّ إنّ كلّ واجب ـ بعد ثبوت الوجوب وتعلّق الأمر به واقعا ـ ينقسم إلى ما يؤتى به 
في الخارج بداعي أمره، وما يؤتى به لا بداعي أمره. ثمّ ينقسم أيضا إلى معلوم الوجوب 

ومجهوله.
ا من لواحق الحكم وبعد فرض  وهذه التقسيمات تسمّى »التقسيمات الثانويّة«؛ لأّهن
ثبوت الوجوب واقعا؛ إذ قبل تحقّق الحكم لا معنى لفرض إتيان الصلاة مثلا بداعي 
يمكن فرض قصده. وكذا  أمر بها حتّى  ]أنّه[ لا  الحالة  المفروض في هذه  أمرها؛ لأنّ 

الحال بالنسبة إلى العلم والجهل بالحكم.
امتثال  قصد  لأنّ  به؛  المأمور  تقييد  أي  التقييد  يستحيل  التقسيمات  هذه  مثل  وفي 
الأمر مثلا فرع وجود الأمر، فكيف يعقل أن يكون الأمر مقيّدا به؟! ولازمه أن يكون 
الأمر فرع قصد الأمر، وقد كان قصد الأمر فرع وجود الأمر، فيلزم أن يكون المتقدّم 

متأخّرا والمتأخّر متقدّما. وهذا خلف أو دور.
وإذا استحال التقييد استحال الإطلاق أيضا؛ لما قلنا سابقا : إنّ الإطلاق من قبيل 
عدم الملكة بالقياس إلى التقييد، فلا يفرض إّال في مورد قابل للتقييد، ومع عدم إمكان 

التقييد لا يستكشف من عدم التقييد إرادة الإطلاق.

النتيجة
قد  فنقول:  الموضوع،  صلب  إلى  نرجع  أن  بنا  يحسن  المقدّمات  هذه  عرفنا  وإذا 
اختلف الأصوليّون في أنّ الأصل في الواجب ـ إذا شكّ في كونه تعبّديّا أو توصّليّا ـ هل 

إنّه تعبّدي أو توصّلّي؟
ذهب جماعة إلى أنّ الأصل في الواجبات أن تكون عباديّة إّال أن يقوم دليل خاصّ 



�أ�صول الفقه66

على عدم دخل قصد القربة في المأمور به؛ لأنّه لابدّ من الإتيان به تحصيلا للفراغ اليقينيّ 
مع عدم الدليل على الاكتفاء بدونه، ولا يمكن التمسّك بالإطلاق لنفيه حسب الفرض. 
وقد تقدّم ذلك في الأمر الأوّل، فتكون أصالة الاحتياط هي المرجع هنا وهي تقتضي 

العباديّة.
التمسّك  الواجبات أن تكون توصّليّة، لا لأجل  أنّ الأصل في  وذهب جماعة إلى 
بل  القربة،  قيد  اعتبار  من  البراءة  أصالة  لأجل  ولا  الأمر،  نفس  في  الإطلاق  بأصالة 

نتمسّك لذلك بإطلاق المقام.
توضيح ذلك: أنّه لا ريب في أنّ المأمور به إطلاقا وتقييدا يتبع الغرض سعة وضيقا، 

فإن كان القيد دخيلا في الغرض فلابدّ من بيانه وأخذه في المأمور به قيدا، وإّال فلا.
غير أنّ ذلك فيما يمكن أخذه من القيود في المأمور به كما في التقسيمات الأوّليّة أمّا 
ما لا يمكن أخذه في المأمور به قيدا كالذي نحن فيه وهو قيد قصد الامتثال فلا يصحّ 
من الآمر أن يتغافل عنه حيث لا يمكن أخذه قيدا في الكلام الواحد المتضمّن للأمر، بل 
لا مناص له عن اتّباع طريقة أخرى ممكنة لاستيفاء غرضه، ولو بإنشاء أمرين: أحدهما 
يتعلّق بذات الفعل مجرّدا عن القيد، والثاني يتعلّق بالقيد، مثلا لو فرض أنّ غرض المولى 
به بذلك في نفس  المأمور  تقييد  إذا لم يمكن  فإنّه  أمرها؛  بداعي  المأتّي بها  بالصلاة  قائم 
له أي الآمر  الثانوية فلابدّ  التقسيمات  التقييد في  امتناع  لما عرفت من  المتعلّق بها  الأمر 
لتحصيل غرضه أن يسلك طريقة أخرى، كأن يأمر أوّلا بالصلاة ثمّ يأمر ثانيا بإتيانها 

بداعي أمرها الأوّل؛ مبيّنا ذلك بصريح العبارة.
من  ناشئان  ما  لأّهن وسقوطا؛  ثبوتا  واحد  أمر  حكم  في  يكونان  الأم��ران  وهذان 
غرض واحد، والثاني يكون بيانا للأوّل، فمع عدم امتثال الأمر الثاني لا يسقط الأمر 
الأوّل بامتثاله فقط، وذلك بأن يأتي بالصلاة مجرّدة عن قصد أمرها، فيكون الأمر الثاني 



67 مباحث الألفاظ / الأوامر

بانضمامه إلى الأوّل مشتركا مع التقييد في النتيجة وإن لم يسمّ تقييدا اصطلاحا.
ـ واكتفى بهذا  البيان  ـ وكان في مقام  أمر بشيء  إذا  المولى  فنقول:  إذا عرفت ذلك 
الأمر ولم يلحقه بما يكون بيانا له فلم يأمر ثانيا بقصد الامتثال فإنّه يستكشف منه عدم 
دخل قصد الامتثال في الغرض، وإّال لبيّنه بأمر ثان. وهذا ما سمّيناه بـ »إطلاق المقام«.

ا تعبّديّة. وعليه، فالأصل في الواجبات كونها توصّليّة حتّى يثبت بالدليل أّهن

4. الواجب العينيّ وإطلاق الصيغة
الواجب العينيّ »ما يتعلّق بكلّ مكلّف ولا يسقط بفعل الغير«، كالصلاة اليوميّة 
أيّ مكلّف  الفعل من  فيه وجود  »المطلوب  الكفائيّ، وهو  الواجب  والصوم. ويقابله 
ودفنه.  وتغسيله  الميّت  على  كالصلاة  الباقي،  عن  المكلّفين  بعض  بفعل  فيسقط  كان«، 

وسيأتي في تقسيمات الواجب ذكرهما.
وفيما يتعلّق بمسألة تشخيص الظهور نقول: إن دلّ الدليل على أنّ الواجب عينيّ 
أو كفائيّ فذاك، وإن لم يدلّ فإنّ إطلاق صيغة افعل يقتضي أن يكون عينيّا، سواء أتى 
بذلك العمل شخص آخر أم لم يأت به، فإنّ العقل يحكم بلزوم امتثال الأمر ما لم يعلم 

سقوطه بفعل الغير.
ينصب  لم  فإذا  الكفائيّ،  الواجب  الصيغة هو  البيان على أصل  إلى مزيد  فالمحتاج 

المولى قرينة على إرادته كما هو المفروض يعلم أنّ مراده الواجب العينيّ.

5. الواجب التعيينيّ وإطلاق الصيغة
في  عنه  وبديلا  له  عدلا  يكون  آخر  واجب  بلا  »الواجب  هو:  التعيينيّ  الواجب 
عرضه«، كالصلاة اليوميّة. ويقابله الواجب التخييريّ، كخصال كفّارة الإفطار العمديّ 
ة بين إطعام ستّين مسكينا، وصوم شهرين متتابعين، وعتق  في صوم شهر رمضان، المخّري

رقبة. وسيأتي في الخاتمة توضيح الواجب التعيينيّ والتخييريّ.



�أ�صول الفقه68

الأمر  صيغة  إطلاق  فمقتضى  وإّال  فذاك،  القسمين  أيّ  من  أنّه  واجب  علم  فإذا 
وجوب ذلك الفعل، سواء أتى بفعل آخر أم لم يأت به، فالقاعدة تقتضي عدم سقوطه 

بفعل شيء آخر؛ لأنّ التخيير محتاج إلى مزيد بيان مفقود.

6. الواجب النفسّي وإطلاق الصيغة
اليوميّة.  كالصلاة  آخر«،  واجب  لأجل  لا  لنفسه  »الواجب  هو  النفسّي  الواجب 
ويقابله الواجب الغيريّ، كالوضوء، فإنّه إنّما يجب مقدّمة للصلاة الواجبة، لا لنفسه؛ إذ 

لو لم تجب الصلاة، لما وجب الوضوء.
فإذا شكّ في واجب أنّه نفسّي أو غيريّ، فمقتضى إطلاق تعلّق الأمر به سواء وجب 

شيء آخر أم لا أنّه واجب نفسّي. فالإطلاق يقتضي النفسيّة ما لم تثبت الغيريّة.

7. الفور والتراخي
اختلف الأصوليّون في دلالة صيغة الأمر على الفور والتراخي على أقوال:

ا موضوعة للفور. 1. إّهن
ا موضوعة للتراخي. 2. إّهن

ا موضوعة لهما على نحو الاشتراك اللفظي. 3. إّهن
للفور، ولا للتراخي، ولا للأعمّ منهما، بل لا دلالة لها  ا غير موضوعة لا  إّهن  .4
على أحدهما بوجه من الوجوه. وإنّما يستفاد أحدهما من القرائن الخارجيّة التي تختلف 

باختلاف المقامات. والحقّ هو الأخير.
والدليل عليه ما عرفت من أنّ صيغة »افعل« إنّما تدلّ على النسبة الطلبيّة، كما أنّ 
الوجوديّة.  خصوصيّاته  من  شيء  معه  الملحوظ  غير  الحدث  لنفس  إّال  توضع  لم  المادّة 
وعليه، فلا دلالة لها لا بهيئتها ولا بمادّتها على الفور أو التراخي؛ بل لابدّ من دالّ آخر 
على شيء منهما، فإن تجرّدت عن الدالّ الآخر، فإنّ ذلك يقتضي جواز الإتيان بالمأمور به 



69 مباحث الألفاظ / الأوامر

على الفور أو التراخي. 
قيل  فقد  المنفصل،  الخارجيّ  الدليل  إلى  بالنظر  أمّا  الصيغة،  نفس  إلى  بالنظر  هذا 
بوجود الدليل على الفور في جميع الواجبات على نحو العموم إّال ما دلّ عليه دليل خاصّ 

ينصّ على جواز التراخي فيه بالخصوص. وقد ذكروا لذلك آيتين:
كُمْ﴾))). وتقريب الاستدلال بها  الأولى: قوله تعالى: ﴿وَسارِعُوا إلِى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّ
أنّ المسارعة إلى المغفرة لا تكون إّال بالمسارعة إلى سببها، وهو الإتيان بالمأمور به؛ لأنّ 
فعل  إلى  المسارعة  فتكون  وعليه  إليها.  العبد  لمسارعة  معنى  فلا  تعالى  الله  فعل  المغفرة 

المأمور به واجبا؛ لما مرّ من ظهور صيغة »افعل« في الوجوب.
اتِ﴾))) فإنّ الاستباق بالخيرات عبارة أخرى  الثانية: قوله تعالى: ﴿فَاسْتَبقُِوا الخْري

عن الإتيان بها فورا.
والجواب عن الاستدلال بكلتا الآيتين أنّ الخيرات وسبب المغفرة كما تصدق على 
الواجبات تصدق على المستحبّات أيضا، فتكون المسارعة والاستباق شاملين لما هما في 
تركها  يجوز  وهي  كيف  فيها،  المسارعة  وجوب  عدم  البديهيّ  ومن  أيضا.  المستحبّات 
رأسا. وإذا كانتا شاملتين للمستحبّات بعمومهما كان ذلك قرينة على أنّ طلب المسارعة 

ليس على نحو الإلزام؛ فلا تبقى لهما دلالة على الفوريّة في عموم الواجبات.
فيهما  بالواجبات لوجب صرف ظهور صيغة »افعل«  باختصاصهما  لو سلّمنا  بل 
أكثر  الفوريّة في  أنّا نعلم عدم وجوب  الوجوب وحملها على الاستحباب؛ نظرا إلى  في 
شكّ  ولا  عمومها.  عن  الواجبات  أكثر  بإخراج  الأكثر  تخصيص  فيلزم  الواجبات، 
قبيح في  بعد ذلك  العموم  الأكثر وإخراجه من  عامّا مع تخصيص  بالكلام  الإتيان  أنّ 

))) آل عمران )3( الآية: 133.
))) البقرة )2( الآية: 148؛ المائدة )5( الآية: 48.



�أ�صول الفقه70

لعارف  يصحّ  ترى  فهل  مستهجنا.  العرف  عند  الكلام  ويعدّ  العرفيّة،  المحاورات 
بأساليب الكلام أن يقول مثلا: »بعت أموالي« ثمّ يستثني واحدا فواحدا حتّى لا يبقى 
تحت العامّ إّال القليل؟! لا شكّ في أنّ هذا الكلام يعدّ مستهجنا، لا يصدر عن حكيم 

عارف.
إذن، لا يبقى مناص عن حمل الآيتين على الاستحباب.

8. المرّة والتكرار)))
واختلفوا أيضا في دلالة صيغة »افعل« على المرّة والتكرار على أقوال، كاختلافهم 

في الفور والتراخي.
والمختار هنا كالمختار هناك، والدليل نفس الدليل من عدم دلالة الصيغة لا بهيئتها 
نفس  أكثر من طلب  تدلّ على  ا لا  أّهن لما عرفت من  التكرار؛  المرّة ولا  بمادّتها على  ولا 

الطبيعة من حيث هي، فلابدّ من دالّ آخر على كلّ منهما.
أمّا الإطلاق فإنّه يقتضي الاكتفاء بالمرّة. وتفصيل ذلك أنّ مطلوب المولى لا يخلو 

من أحد وجوه ثلاثة ويختلف الحكم فيها من ناحية جواز الاكتفاء وجواز التكرار:-
1. أن يكون المطلوب صرف وجود الشيء بلا قيد ولا شرط، بمعنى أنّه يريد أّال 
يبقى مطلوبه معدوما، بل يخرج من ظلمة العدم إلى نور الوجود لا أكثر، ولو بفرد واحد. 
ولا محالة حينئذ ينطبق المطلوب قهرا على أوّل وجوداته، فلو أتى المكلّف بما أمر به أكثر 

من مرّة فالامتثال يكون بالوجود الأوّل، ويكون الثاني لغوا محضا، كالصلاة اليوميّة.

المراد  أنّ  الفرد والأفراد. والظاهر  الثاني:  الدفعة والدفعات،  المرّة والتكرار لهما معنيان: الأوّل:   (((
منهما في محلّ النزاع هو المعنى الأوّل. والفرق بينهما أنّ الدفعة قد تتحقّق بفرد واحد من الطبيعة 
المطلوبة، وقد تتحقّق بأفراد متعدّدة إذا جيء بها في زمان واحد. فلذلك تكون الدفعة أعمّ من 
الفرد مطلقا، كما أنّ الأفراد أعمّ مطلقا من الدفعات؛ لأنّ الأفراد كما قلنا قد تحصل دفعة واحدة 

وقد تحصل بدفعات.



71 مباحث الألفاظ / الأوامر

2. أن يكون المطلوب الوجود الواحد بقيد الواحدة أي بشرط أّال يزيد على أوّل 
وجوداته ـ، فلو أتى المكلّف حينئذ بالمأمور به مرّتين لا يحصل الامتثال أصلا، كتكبيرة 

الإحرام للصلاة؛ فإنّ الإتيان بالثانية عقيب الأولى مبطل للأولى، وهي تقع باطلة.
هو  المطلوب  فيكون  تكرّره  بشرط  إمّا  المتكرّر،  الوجود  المطلوب  يكون  أن   .3
الواحدة،  الصلاة  كركعات  أصلا،  بالمرّة  الامتثال  يحصل  فلا  مجموع،  هو  بما  المجموع 
وإمّا لا بشرط تكرّره بمعنى أنّه يكون المطلوب كلّ واحد من الوجودات، كصوم أيّام 

شهر رمضان، فلكلّ مرّة امتثالها الخاصّ.
ولا شكّ أنّ الوجهين الأخيرين يحتاجان إلى بيان زائد على مفاد الصيغة. فلو أطلق 
الوجه  إرادة  دليلا على  البيان كان إطلاقه  مقام  الوجهين وهو في  بأحد  يقيّد  المولى ولم 
الأوّل. وعليه، يحصل الامتثال كما قلنا بالوجود الأوّل، ولكن لا يضّر الوجود الثاني، 

كما أنّه لا أثر له في الامتثال وغرض المولى.
ومماّ ذكرنا يتّضح أنّ مقتضى الإطلاق جواز الإتيان بأفراد كثيرة معا دفعة واحدة، 
الإطلاق  فمقتضى  مسكين«  على  »تصدّق  المولى:  قال  فلو  بالجميع،  الامتثال  ويحصل 
جواز الاكتفاء بالتصدّق مرّة واحدة على مسكين واحد، وحصول الامتثال بالتصدّق 
على عدّة مساكين دفعة واحدة، ويكون امتثالا واحدا بالجميع؛ لصدق صرف الوجود 

على الجميع؛ إذ الامتثال كما يحصل بالفرد الواحد يحصل بالأفراد المجتمعة الوجود.

9. هل يدلّ نسخ الوجوب على الجواز؟
إذا وجب شيء في زمان بدلالة الأمر ثمّ نسخ ذلك الوجوب قطعا فقد اختلفوا في 
بقاء الجواز الذي كان مدلولا للأمر؛ لأنّ الأمر كان يدلّ على جواز الفعل مع المنع من 

تركه، فمنهم من قال ببقاء الجواز، ومنهم من قال بعدمه.
ويرجع النزاع في الحقيقة إلى النزاع في مقدار دلالة نسخ الوجوب، فإنّ فيه احتمالين:



�أ�صول الفقه72

1. إنّه يدلّ على رفع خصوص المنع من الترك فقط، وحينئذ تبقى دلالة الأمر على 
الجواز على حالها لا يمسّها النسخ، وهو القول الأوّل. ومنشأ هذا أنّ الوجوب ينحلّ إلى 
الجواز والمنع من الترك، ولا شأن في النسخ إّال رفع المنع من الترك فقط، ولا تعرّض له 

لجنسه وهو الجواز، أي الإذن في الفعل.
2. إنّه يدلّ على رفع الوجوب من أصله، فلا يبقى لدليل الوجوب شيء يدلّ عليه. 
ومنشأ هذا هو أنّ الوجوب معنى بسيط لا ينحلّ إلى جزأين، فلا يتصوّر في النسخ أنّه 

رفع للمنع من الترك فقط.
والمختار هو القول الثاني؛ لأنّ الحقّ أنّ الوجوب أمر بسيط، وهو الإلزام بالفعل، 
بالترك،  الإلزام  ولازمها  الفعل،  من  المنع  هي  الحرمة  أنّ  كما  الترك،  من  المنع  ولازمه 
وليس الإلزام بالترك الذي معناه وجوب الترك جزءا من معنى حرمة الفعل، وكذلك 
المنع من الترك الذي معناه حرمة الترك ليس جزءا من معنى وجوب الفعل، بل أحدهما 

لازم للآخر ينشأ منه تبعا له.
يكفي  ولا  عليه  يدلّ  خاصّ  دليل  إلى  يحتاج  للوجوب  النسخ  بعد  الجواز  فثبوت 
أن  ويمكن  الجواز،  على  المنسوخ  لدليل  ولا  الناسخ  لدليل  دلالة  فلا  الوجوب،  دليل 

يكون الفعل بعد نسخ وجوبه محكوما بكلّ واحد من الأحكام الأربعة الباقية.
فيه  ذكرناه  وما  به،  البلوى  لقلّة  الكلام؛  هذا  من  أكثر  يستحقّ  لا  البحث  وهذا 

الكفاية.

10. الأمر بشيء مرّتين
إذا تعلّق الأمر بفعل مرّتين فهو يمكن أن يقع على صورتين:

1. أن يكون الأمر الثاني بعد امتثال الأمر الأوّل، وحينئذ لا شبهة في لزوم امتثاله 
ثانيا.



73 مباحث الألفاظ / الأوامر

2. أن يكون الأمر الثاني قبل امتثال الأمر الأوّل. وحينئذ يقع الشكّ في وجوب 
امتثاله مرّتين أو كفاية المرّة الواحدة في الامتثال. فإن كان الأمر الثاني تأسيسا لوجوب 
آخر تعّني الامتثال مرّة بعد أخرى، وإن كان تأكيدا للأمر الأوّل فليس لهما إّال امتثال 

واحد، ولتوضيح الحال وبيان الحقّ في المسألة نقول: إنّ هذا الفرض له أربع حالات:
الأولى: أن يكون الأمران معا غير معلّقين على شرط، كأن يقول مثلا: »صلّ« ثمّ 
يقول ثانيا: »صلّ«، فإنّ الظاهر حينئذ أن يحمل الأمر الثاني على التأكيد؛ لأنّ الطبيعة 
الواحدة يستحيل تعلّق الأمرين بها من دون امتياز في البين، فلو كان الثاني تأسيسا غير 
التقييد  مؤكّد للأوّل لكان على الآمر تقييد متعلّقه ولو بنحو »مرّة أخرى«، فمن عدم 
وظهور وحدة المتعلّق فيهما يكون اللفظ في الثاني ظاهرا في التأكيد، وإن كان التأكيد في 

نفسه خلاف الأصل وخلاف ظاهر الكلام لو خّيل ونفسه.
الثانية: أن يكون الأمران معا معلّقين على شرط واحد، كأن يقول المولى مثلا: »إن 
كنت محدثا فتوضّأ«، ثمّ يكرّر نفس القول ثانيا، ففي هذه الحالة أيضا يحمل على التأكيد؛ 

لعين ما قلناه في الحالة الأولى بلا تفاوت.
الثالثة: أن يكون أحد الأمرين معلّقا والآخر غير معلّق، كأن يقول مثلا: »اغتسل« 
ثمّ يقول: »إن كنت جنبا فاغتسل«. ففي هذه الحالة أيضا يكون المطلوب واحدا ويحمل 
على التأكيد؛ لوحدة المأمور به ظاهرا المانعة من تعلّق الأمرين به، غير أنّ الأمر المطلق 
أعني غير المعلّق يحمل إطلاقه على المقيّد أعني المعلّق، فيكون الثاني مقيّدا لإطلاق الأوّل 

وكاشفا عن المراد منه.
الرابعة: أن يكون أحد الأمرين معلّقا على شيء والآخر معلّقا على شيء آخر، كأن 
هذه  ففي  فاغتسل«،  ميّتا  مسست  »إن  ويقول:  فاغتسل«  جنبا  كنت  »إن  مثلا:  يقول 
أنّ المطلوب في كلّ منهما غير المطلوب  التأسيس؛ لأنّ الظاهر  الحالة يحمل ظاهرا على 



�أ�صول الفقه74

في الآخر. ويبعد جدّا حمله على أنّ المطلوب واحد، أمّا التأكيد: فلا معنى له هنا، وأمّا 
القول بالتداخل بمعنى الاكتفاء بامتثال واحد عن المطلوبين: فهو ممكن، ولكنهّ ليس من 
باب التأكيد، بل لا يفرض إّال بعد فرض التأسيس وأنّ هناك أمرين يمتثلان معا بفعل 
واحد؛ ولكنّ التداخل على كلّ حال خلاف الأصل، ولا يصار إليه إّال بدليل خاصّ، 
التداخل  عن  البحث  وسيأتي  آخر،  غسل  كلّ  عن  يجزي  أنّه  الجنابة  غسل  في  ثبت  كما 

مفصّلا في مفهوم الشرط.

11. دلالة الأمر بالأمر على الوجوب
إذا أمر المولى أحد عبيده أن يأمر عبده الآخر بفعل، فهل هو أمر بذلك الفعل حتّى 

يجب على الثاني فعله؟ ]اختلفوا[ على قولين، وهذا يمكن فرضه على نحوين:
أن  مثل  الثاني،  المأمور  إلى  المولى  المبلّغ لأمر  نحو  الأوّل على  المأمور  يكون  أن   .1
يأمر رئيس الدولة وزيره أن يأمر الرعيّة عنه بفعل. وهذا النحو لا شكّ خارج عن محلّ 
الخلاف؛ لأنّه لا يشكّ أحد في ظهوره في وجوب الفعل على المأمور الثاني. وكلّ أوامر 

الأنبياء بالنسبة إلى المكلّفين من هذا القبيل.
2. أّال يكون المأمور الأوّل على نحو المبلّغ، بل هو مأمور أن يستقلّ في توجيه الأمر 
إلى الثاني من قبل نفسه، وعلى نحو قول الإمام »مروهم بالصّلاة وهم أبناء سبع«، 

يعني الأطفال.
وهذا النحو هو محلّ الخلاف والبحث. ويلحق به ما لم يعلم الحال فيه أنّه على أيّ 

نحو من النحوين المذكورين.
والمختار أنّ مجرّد الأمر بالأمر ظاهر عرفا في وجوبه على الثاني.

وتوضيح ذلك أنّ الأمر بالأمر لا على نحو التبليغ يقع على صورتين:
الأولى: أن يكون غرض المولى يتعلّق بفعل المأمور الثاني، ويكون أمره بالأمر طريقا 



75 مباحث الألفاظ / الأوامر

للتوصّل إلى حصول غرضه. وإذا عرف غرضه أنّه على هذه الصورة يكون أمره بالأمر 
لا شكّ أمرا بالفعل نفسه.

الثانية: أن يكون غرضه في مجرّد أمر المأمور الأوّل، من دون أن يتعلّق له غرض 
العبد بشيء، ولا يكون غرضه  يأمر  أن  ابنه مثلا  المولى  أمر  لو  الثاني، كما  المأمور  بفعل 
إّال أن يعوّد ابنه على إصدار الأوامر أو نحو ذلك، فيكون غرضه فقط في إصدار الأوّل 

أمره، فلا يكون الفعل مطلوبا له أصلا في الواقع.
له،  أمرا  بالأمر  المولى  أمر  يكون  لا  الغرض  بهذا  الثاني  المأمور  علم  لو  وواضح 
المولى يكون مأخوذا على نحو  المتعلّق لأمر  تركه؛ لأنّ الأمر  لو  يعدّ عاصيا لمولاه  ولا 
الموضوعيّة وهو متعلّق الغرض، لا على نحو الطريقيّة لتحصيل الفعل من العبد المأمور 

الثاني.
فإنّ  قرينة  تقم  لم  وإن  فذاك،  المذكورتين  الصورتين  إحدى  على  قرينة  قامت  فإن 

ظاهر الأوامر عرفا مع التجرّد عن القرائن هو أنّه على نحو الطريقيّة.
فإذن، الأمر بالأمر مطلقا يدلّ على الوجوب إّال إذا ثبت أنّه على نحو الموضوعيّة. 

وليس مثله يقع في الأوامر الشرعيّة.

الخاتمة: في تق�سيمات الواجب
وإتماما  الأوامر؛  بمباحث  إلحاقا  لها،  بالتعرّض  بأس  لا  تقسيمات  عدّة  للواجب 

للفائدة.

1. المطلق والمشروط
إنّ الواجب إذا قيس وجوبه إلى شيء آخر خارج عن الواجب، فهو لا يخرج عن 

أحد نحوين:



�أ�صول الفقه76

1. أن يكون متوقّفا وجوبه على ذلك الشيء، وهو أي الشيء مأخوذ في وجوب 
الواجب على نحو الشرطيّة، كوجوب الحجّ بالقياس إلى الاستطاعة. وهذا هو المسمّى 
يجب  لا  ولذا  الخارج،  الشيء  ذلك  بحصول  وجوبه  لاشتراط  المشروط«؛  بـ»الواجب 

الحجّ إّال عند حصول الاستطاعة.
2. أن يكون وجوب الواجب غير متوقّف على حصول ذلك الشيء الآخر، كالحجّ 
»الواجب  بـ  المسمّى  هو  وهذا  عليه.  وجوده  توقّف  وإن  المسافة،  قطع  إلى  بالقياس 
الصلاة  الخارج. ومنه  الشيء  المطلق«؛ لأنّ وجوبه مطلق غير مشروط بحصول ذلك 

بالقياس إلى الوضوء والغسل والساتر ونحوها.
إلى  بالقياس  واجبا مشروطا  يكون  واحد  أنّه وهو واجب  يظهر  الحجّ  مثال  ومن 

شيء، وواجبا مطلقا بالقياس إلى شيء آخر. فالمشروط والمطلق أمران إضافيان.
وهي  العامّة،  الشرائط  إلى  بالقياس  مشروط  واجب  هو  واجب  كلّ  أنّ  اعلم  ثمّ 

البلوغ والقدرة والعقل، فالصبيّ والعاجز والمجنون لا يكلّفون بشيء في الواقع.
في  شرطا  ليس  أنّه  والح��قّ  العامّة«.  الرش�وط  من  »إنّ��ه  قيل:  فقد  »العلم«:  وأمّ��ا 
الوجوب ولا في غيره من الأحكام، بل التكاليف الواقعيّة مشتركة بين العالم والجاهل 
على حدّ سواء. نعم، العلم شرط في استحقاق العقاب على مخالفة التكليف على تفصيل 

يأتي في مباحث الحجّة وغيرها إن شاء الله تعالى. وليس هذا موضعه.

2. المعلّق والمنجّز 
لا شكّ أنّ الواجب المشروط بعد حصول شرطه يكون وجوبه فعليّا شأن الواجب 

المطلق، فيتوجّه التكليف فعلا إلى المكلّف. ولكن فعليّة التكليف تتصوّر على وجهين:
1. أن تكون فعليّة الوجوب مقارنة زمانا لفعليّة الواجب، بمعنى أن يكون زمان 
المنجّز«، كالصلاة بعد  الواجب نفس زمان الوجوب. ويسمّى هذا القسم: »الواجب 



77 مباحث الألفاظ / الأوامر

دخول وقتها؛ فإنّ وجوبها فعلّي، والواجب وهو الصلاة فعلّي أيضا.
2. أن تكون فعليّة الوجوب سابقة زمانا على فعليّة الواجب، فيتأخّر زمان الواجب 
عن زمان الوجوب. ويسمّى هذا القسم: »الواجب المعلّق«؛ لتعليق الفعل لا وجوبه 
على زمان حاصل بعد، كالحجّ مثلا، فإنّه عند حصول الاستطاعة يكون وجوبه فعليّا 
كما قيل ولكن الواجب معلّق على حصول الموسم، فإنّه عند حصول الاستطاعة وجب 
المقدّمات والزاد والراحلة حتّى يحصل وقته وموسمه  الحجّ، ولذا يجب عليه أن يهيّئ 

ليفعله في وقته المحدّد له.
وقد وقع البحث والكلام هنا في مقامين:

القول    الفصول  صاحب  عن  والمعروف  المعلّق،  الواجب  إمكان  في  الأوّل: 
بإمكانه ووقوعه. والأكثر على استحالته، وهو المختار، وسنتعرّض له إن شاء الله تعالى 
في مقدّمة الواجب مع بيان السّر في الذهاب إلى إمكانه ووقوعه، وسنبّني أنّ الواجب 
فوجوبها  الحجّ:  أعمال  نفس  وأمّا  للمقدّمات،  والتهيئة  السير  هو  الحجّ  مثال  في  فعلا 

مشروط بحضور الموسم والقدرة عليها في زمانه.
والثاني: في أنّ ظاهر الجملة الشرطيّة في مثل قولهم: »إذا دخل الوقت فصلّ« هل 
إنّ الشرط شرط للوجوب فلا تجب الصلاة في المثال إّال بعد دخول الوقت أو أنّه شرط 
للواجب فيكون الواجب نفسه معلّقا على دخول الوقت في المثال، وأمّا الوجوب فهو 

فعلّي مطلق؟
وبعبارة أخرى هل إنّ القيد شرط لمدلول هيئة الأمر في الجزاء أو أنّه شرط لمدلول 

مادّة الأمر في الجزاء ؟
وهذا البحث يجري حتّى لو كان الشرط غير الزمان، كما إذا قال المولى: »إذا تطهّرت 

فصلّ«.



�أ�صول الفقه78

فعلى القول بظهور الجملة في رجوع القيد إلى الهيئة، أي إنّه شرط للوجوب يكون 
الشرط.  حصول  قبل  المقدّمات  من  شيء  تحصيل  يجب  فلا  مشروطا،  واجبا  الواجب 
الواجب  إنّه شرط للواجب يكون  المادّة أي  القيد إلى  القول بظهورها في رجوع  وعلى 
واجبا مطلقا، فيكون الوجوب فعليّا قبل حصول الشرط، فيجب عليه تحصيل مقدّمات 

المأمور به إذا علم بحصول الشرط فيما بعد.
وهذا النزاع هو النزاع المعروف بين المتأخّرين في رجوع القيد في الجملة الشرطيّة إلى 

الهيئة أو المادّة. وسيجيء تحقيق الحال في موضعه إن شاء الله تعالى.

3. الأصلّي والتبعيّ
كوجوبي  ب��ال��كال�م«،  مستقّال  وج��وب��ه  إف���ادة  قصدت  »م��ا  الأصيّ�ل�  ال��واج��ب 
تعالى:  وقوله  لاةَ﴾)))،  الصَّ ﴿وَأَقِيمُوا  تعالى:  قوله  من  المستفادين  والوضوء   الصلاة 

﴿فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ﴾))).
والواجب التبعيّ »ما لم تقصد إفادة وجوبه، بل كان من توابع ما قصدت إفادته«. 
وهذا كوجوب المشي إلى السوق المفهوم من أمر المولى بوجوب شراء اللحم من السوق، 
فإنّ المشي إليها حينئذ يكون واجبا لكنهّ لم يكن مقصودا بالإفادة من الكلام، كما في كلّ 

دلالة التزاميّة فيما لم يكن اللزوم فيها من قبيل البّني بالمعنى الأخصّ.

4. التخييريّ والتعيينيّ
الواجب التعيينيّ »ما تعلّق به الطلب بخصوصه، وليس له عدل في مقام الامتثال«، 
كالصّلاة والصوم في شهر رمضان، فإنّ الصلاة واجبة لمصلحة في نفسها لا يقوم مقامها 
واجب آخر في عرضها. وقد عرّفناه فيما سبق بقولنا: »هو الواجب بلا واجب آخر يكون 

))) البقرة )2( الآيات: 43، 83، 110.
))) المائدة )5( الآية: 6.



79 مباحث الألفاظ / الأوامر

البديل ]بقولنا[: »في عرضه«؛ لأنّ بعض  قيّدنا  له وبديلا عنه في عرضه«، وإنّما  عدلا 
الواجبات التعيينيّة قد يكون لها بديل في طولها ولا يخرجها عن كونها واجبات تعيينيّة، 
الوضوء،  تعذّر  إذا  إنّما يجب  التيمّم؛ لأنّه  بديل في طوله وهو  له  الذي  مثلا  كالوضوء 
قتل  كفّارة  المرتّبة، نحو  الكفّارة  أيضا كذلك، وكخصال  التيمّم  إلى  بالنسبة  وكالغسل 

الخطأ، وهي العتق أوّلا، فإن تعذّر فصيام شهرين، فإن تعذّر فإطعام ستّين مسكينا.
والتبعيّ.  الأصلّي  إلى  والغيريّ  النفسّي  الواجب  ينقسم  الأوّل  على  أنّه  يخفى  ولا 
وعلى الثاني فالنفسّي لا ينقسم إليهما، بل هو دائما أصلّي بهذا المعنى؛ إذ الواجب النفسّي 
لو لم يكن مرادا بالإرادة الاستقلاليّة ولم يكن ملتفتا إليه لم يكن هناك وجوب أصلا، هذا 

ومن أراد التفصيل فليراجع المطوّلات.
الطلب  به  يتعلّق  ولم  عرضه،  في  وبديل  عدل  له  كان  »ما  التخييريّ:  والواجب 
بخصوصه، بل كان المطلوب هو أو غيره، يتخّري بينهما المكلّف«. وهو كالصوم الواجب 
في كفّارة إفطار شهر رمضان عمدا، فإنّه واجب، ولكن يجوز تركه وتبديله بعتق رقبة أو 

إطعام ستّين مسكينا.
فإنّه لا مناص   ، يتعلّق بشيء معّني ربّما  المولى  أنّ غرض  التقسيم  والأصل في هذا 
إليه وحده، فيكون »واجبا تعيينيّا«. وربّما  حينئذ من أن يكون هو المطلوب والمبعوث 
يتعلّق غرضه بأحد شيئين أو أشياء لا على التعيين، بمعنى أنّ كّال منها محصّل لغرضه، 
فيكون البعث نحوها جميعا على نحو التخيير بينها. وكلا القسمين واقع في إرادتنا نحن 

أيضا، فلا وجه للإشكال في إمكان الواجب التخييريّ، ولا موجب لإطالة الكلام.
ثمّ إنّ أطراف الواجب التخييريّ إن كان بينها جامع يمكن التعبير عنه بلفظ واحد، 
فإنّه يمكن أن يكون البعث في مقام الطلب نحو هذا الجامع، فإذا وقع الطلب كذلك فإنّ 
التخيير حينئذ بين الأطراف يسمّى »عقليّا«، وهو ليس من الواجب التخييريّ المبحوث 



�أ�صول الفقه80

ا  ّ يكون المكلّف مخّري عنه، فإنّ هذا يعدّ من الواجب التعيينيّ، فإنّ كلّ واجب تعيينيّ كّيل
»اشتر  لتلميذه:  الأستاذ  قول  مثاله  »عقليّا«.  حينئذ  يسمّى  والتخيير  أفراده،  بين  عقلا 
قلما« الجامع بين أنواع الأقلام من قلم الحبر وقلم الرصاص وغيرهما، فإنّ التخيير بين 

هذه الأنواع يكون عقليّا، كما أنّ التخيير بين أفراد كلّ نوع يكون عقليّا أيضا.
وإن لم يكن هناك جامع مثل ذلك، كما في مثال خصال الكفّارة، فإنّ البعث إمّا أن 
 ، يكون نحو عنوان انتزاعيّ كعنوان »أحد هذه الأمور«، أو نحو كلّ واحد منها مستقّال
الأوّل مثلا:  النحو  فيقال في  التخيير،  يدلّ على  مماّ  »أو« ونحوها  بـ  العطف  ولكن مع 
»أوجد أحد هذه الأمور«. ويقال في النحو الثاني مثلا: »صم« أو »أطعم« أو »أعتق«. 
ويسمّى حينئذ التخيير بين الأطراف »شرعيّا«، وهو المقصود من التخيير المقابل للتعيين 

هنا.
بين  وأخرى  المتقدّم،  كالمثال  المتباينين،  بين  يكون  تارة  الشرعيّ  التخيير  هذا  ثمّ 
الأقلّ والأكثر، كالتخيير بين تسبيحة واحدة وثلاث تسبيحات في ثلاثيّة الصلاة اليوميّة 
القصير  بين  فيه  ا  مثلا مخّري برسم خطّ مستقيم  المولى  أمر  لو  قول. وكما  ورباعيّتها على 

والطويل.
ـ إنّما يتصوّر فيما إذا كان الغرض  ـ أعني التخيير بين الأقلّ والأكثر  وهذا الأخير 
مترتّبا  الغرض  كان  لو  أمّا  أيضا،  بحدّه  الأكثر  على  ويترتّب  بحدّه،  الأقلّ  على  مترتّبا 
على الأقلّ مطلقا وإن وقع في ضمن الأكثر فالواجب حينئذ هو الأقلّ فقط، ولا تكون 
أن تحمل على  الزيادة لابدّ  بل  التخييريّ،  الواجب  باب  يكون من  فلا  واجبة،  الزيادة 

الاستحباب.

5. العينيّ والكفائيّ:
تقدّم أنّ الواجب العينيّ »ما يتعلّق بكلّ مكلّف ولا يسقط بفعل الغير«، ويقابله 



81 مباحث الألفاظ / الأوامر

الواجب الكفائيّ وهو »المطلوب فيه وجود الفعل من أيّ مكلّف كان«، فهو يجب على 
جميع المكلّفين، ولكن يكتفي بفعل بعضهم، فيسقط عن الآخرين ولا يستحقّ العقاب 
يستحقّون  منهم  فالجميع  واحد،  به  يقوم  أن  دون  من  جميعا  تركوه  إذا  نعم،  بتركه، 

العقاب، كما يستحقّ الثواب كلّ من اشترك في فعله.
عليه؛  والصلاة  الميّت  تجهيز  منها:  الشريعة:  في  كثيرة  الكفائيّ  الواجب  وأمثلة 
ومنها:  المسجد؛  عن  النجاسة  إزالة  ومنها:  التهلكة؛  من  ونحوه  الغريق  إنقاذ  ومنها: 
الحرف والمهن والصناعات التي بها نظام معايش الناس؛ ومنها: طلب الاجتهاد؛ ومنها: 

الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.
والأصل في هذا التقسيم أنّ المولى يتعلّق غرضه بالشيء المطلوب له من الغير على 

نحوين:
1. أن يصدر من كلّ واحد من الناس، حينما تكون المصلحة المطلوبة تحصل من 
، فلابدّ أن يوجّه الخطاب إلى كلّ واحد منهم على أن يصدر من كلّ  كلّ واحد مستقّال

واحد عينا، كالصوم والصلاة وأكثر التكاليف الشرعيّة. وهذا هو »الواجب العينيّ«.
الفعل  صدور  المصلحة في  تكون  حينما  بعينه،  المكلّفين لا  أحد  من  يصدر  أن   .2
ولو مرّة واحدة من أيّ شخص كان، فلابدّ أن يوجّه الخطاب إلى جميع المكلّفين؛ لعدم 
خصوصيّة لمكلّف دون مكلّف، ويكتفى بفعل بعضهم الذي يحصل به الغرض، فيجب 

على الجميع بفرض الكفاية، وهذا هو »الواجب الكفائيّ«.
وقد وقع الأقدمون من الأصوليّين في حيرة من أمر الوجوب الكفائيّ وتطبيقه على 
القاعدة في الوجوب الذي قوامه بل لازمه المنع من الترك، إذ رأوا أنّ وجوبه على الجميع 
ظنّ  لذا  الترك.  من  المنع  بدون  وجوب  ولا  بعضهم،  بفعل  تركه  جواز  مع  يتلاءم  لا 
، أي أحد المكلّفين،  بعضهم أنّه ليس المكلّف المخاطب فيه الجميع بل البعض غير المعّني



�أ�صول الفقه82

وظنّ بعضهم أنّه معّني عند الله غير معّني عندنا، ويتعّني من يسبق إلى الفعل منهم فهو 
المكلّف حقيقة... إلى غير ذلك من الظنون.

نشغل  فلا  الظنون،  لهذه  مجال  يبقى  لا  المتقدّم  التصوير  بذلك  صوّرناه  لّما  ونحن 
المولى يحصل  إذا كان غرض  التفات؛ لأنّه  بأدنى  أنفسنا بذكرها وردّها. وتدفع الحيرة 
إذن  فهو  إليه.  يدعو  ما  يبقى  لا  إذ  الباقي؛  عن  وجوبه  يسقط  أن  فلابدّ  البعض  بفعل 
واجب على الجميع من أوّل الأمر، ولذا يمنعون جميعا من تركه، ويسقط بفعل بعضهم 

لحصول الغرض منه.

6. الموسّع والمضيّق
ينقسم الواجب باعتبار الوقت إلى قسمين: موقّت وغير موقّت.

ثمّ الموقّت إلى موسّع ومضيّق.
ثمّ غير الموقّت إلى: فوريّ وغير فوريّ.

ولنبدأ بغير الموقّت: مقدّمة، فنقول:
)غير الموقّت( ما لم يعتبر فيه شرعا وقت مخصوص، وإن كان كلّ فعل لا يخلو عقلا 
من زمن يكون ظرفا له، كقضاء الفائتة، وإزالة النجاسة عن المسجد، والأمر بالمعروف 

والنهي عن المنكر، ونحو ذلك.
وهو كما قلنا على قسمين: فوريّ وهو »ما لا يجوز تأخيره عن أوّل أزمنة إمكانه«، 

كإزالة النجاسة عن المسجد، وردّ السلام، والأمر بالمعروف. 
الميّت،  إمكانه، كالصلاة على  أزمنة  أوّل  تأخيره عن  ما يجوز  )وغير فوريّ( وهو 

وقضاء الصلاة الفائتة، والزكاة، والخمس.
)والموقّت( ما اعتبر فيه شرعا وقت مخصوص، كالصلاة والحجّ والصوم ونحوها 
وهو لا يخلو عقلا من وجوه ثلاثة: إمّا أن يكون فعله زائدا على وقته المعّني له، أو مساويا 



83 مباحث الألفاظ / الأوامر

له، أو ناقصا عنه. و)الأوّل( ممتنع؛ لأنّه من التكليف بما لا يطاق. و)الثاني( لا ينبغي 
الإشكال في إمكانه ووقوعه، وهو المسمّى »المضيّق«، كالصوم؛ إذ فعله ينطبق على وقته 
بلا زيادة ولا نقصان من طلوع الفجر إلى الغروب. و)الثالث( هو المسمّى »الموسّع«؛ 
لأنّ فيه توسعة على المكلّف في أوّل الوقت وفي أثنائه وآخره، كالصّلاة اليوميّة وصلاة 
الآيات، فإنّه لا يجوز تركه في جميع الوقت، ويكتفى بفعله مرّة واحدة في ضمن الوقت 

المحدّد له.
ولا إشكال عند العلماء في ورود ما ظاهره التوسعة في الشريعة، وإنّما اختلفوا في 
أوّل ما ورد على الوجه  بامتناعه  جوازه عقلا على قولين: إمكانه، وامتناعه. ومن قال 

الذي يدفع الإشكال عنده على ما سيأتي.
والحقّ عندنا جواز الموسّع عقلا ووقوعه شرعا.

ومنشأ الإشكال عند القائل بامتناع الموسّع أنّ حقيقة الوجوب متقوّمة بالمنع من 
الترك كما تقدّم فينافيه الحكم بجواز تركه في أوّل الوقت أو وسطه.

المقيّد  الفعل  الواجب الموسّع فعل واحد، وهو طبيعة  والجواب عنه واضح؛ فإنّ 
الطبيعة  فتكون  الوقت،  عن  الفعل  يخرج  أّال  على  بحدّين  المحدود  الوقت  بطبيعة 
عدّة  فيه  لإيقاعها  يسع  كان  لّما  الوقت  أنّ  غير  تركها،  يجوز  لا  واجبة  ذاتها  بملاحظة 
مرّات، كان لها أفراد طوليّة تدريجيّة مقدّرة الوجود في أوّل الوقت وثانيه وثالثه إلى آخره، 
فيقع التخيير العقلّي بين الأفراد الطوليّة، كالتخيير العقلّي بين الأفراد العرضيّة للطبيعة 
المأمور بها، فيجوز الإتيان بفرد وترك الآخر من دون أن يكون جواز الترك له مساس 
في نفس المأمور به، وهو طبيعة الفعل في الوقت المحدود. فلا منافاة بين وجوب الطبيعة 

بملاحظة ذاتها وبين جواز ترك أفرادها عدا فرد واحد.
والقائلون بالامتناع التجؤوا إلى تأويل ما ظاهره التوسعة في الشريعة، فقال بعضهم 



�أ�صول الفقه84

بوجوبه في أوّل الوقت، والإتيان به في الزمان الباقي يكون من باب القضاء والتدارك لما 
فات من الفعل في أوّل الوقت. وقال آخر بوجوبه في آخر الوقت، والإتيان به قبله من 
باب النفل يسقط به الفرض، نظير إيقاع غسل الجمعة في يوم الخميس وليلة الجمعة. 

وقيل: غير ذلك.
وكلّها أقوال متروكة عند علمائنا، واضحة البطلان. فلا حاجة إلى الإطالة في ردّها.

هل يتبع القضاء الأداء؟
من  وهي  للأداء«،  القضاء  تبعيّة  »مسألة  الموقّت  عن  البحث  على  عادة  يتفرّع  مماّ 

مباحث الألفاظ، وتدخل في باب الأوامر.
ا كما قلنا من فروع  ولكن أخّر ذكرها إلى الخاتمة مع أنّ من حقّها أن تذكر قبلها؛ لأّهن

بحث الموقّت عادة، فنقول:
إنّ الموقّت قد يفوت في وقته؛ إمّا لتركه عن عذر، أو عن عمد واختيار؛ وإمّا لفساده 
لعذر أو لغير عذر. فإذا فات على أيّ نحو من هذه الأنحاء فقد ثبت في الشريعة وجوب 
تدارك بعض الواجبات، كالصّلاة والصوم، بمعنى أن يأتي بها خارج الوقت. ويسمّى 
هذا التدارك »قضاء«. وهذا لا كلام فيه إّال أنّ الأصوليّين اختلفوا في أنّ وجوب القضاء 
هل هو على مقتضى القاعدة بمعنى أنّ الأمر بنفس الموقّت يدلّ على وجوب قضائه إذا 
فات في وقته، فيكون وجوب القضاء بنفس دليل الأداء أو أنّ القاعدة لا تقتضي ذلك، 

بل وجوب القضاء يحتاج إلى دليل خاصّ غير نفس دليل الأداء؟
وفي المسألة أقوال ثلاثة:

قول بالتبعيّة مطلقا.
وقول بعدمها مطلقا.

وقول بالتفصيل بين ما إذا كان الدليل على التوقيت متّصلا، فلا تبعيّة، وبين ما إذا 



85 مباحث الألفاظ / الأوامر

كان منفصلا، فالقضاء تابع للأداء.
التوقيت هو وحدة  من  المستفاد  أنّ  إلى  يرجع  المسألة  النزاع في  منشأ  أنّ  والظاهر 
هو  بما  بالوقت  المقيّد  الفعل  هو  واحدا  مطلوبا  الموقّت  في  إنّ  أي  تعدّده؟  أو  المطلوب 

؟ مقيّد، أو مطلوبين، وهما ذات الفعل وكونه واقعا في وقت معّني
من  فلابدّ  الذات،  بنفس  طلب  يبق  لم  الوقت  في  الامتثال  فات  إذا  الأوّل،  فعلى 
فرض أمر جديد للقضاء بالإتيان بالفعل خارج الوقت. وعلى الثاني، إذا فات الامتثال 
، وأمّا الطلب  في الوقت فإنّما فات امتثال أحد الطلبين وهو طلب كونه في الوقت المعّني

بذات الفعل فباق على حاله.
التوقيت  دليل  من  المستفاد  أنّ  باعتبار  المذكور  التفصيل  إلى  بعضهم  ذهب  ولذا 
في المتّصل وحدة المطلوب، فيحتاج القضاء إلى أمر جديد، والمستفاد في المنفصل تعدّد 

المطلوب، فلا يحتاج القضاء إلى أمر جديد ويكون تابعا للأداء.
والمختار هو القول الثاني، وهو عدم التبعيّة مطلقا؛ لأنّ الظاهر من التقييد أنّ القيد 
فإذا قال مثلا: »صم يوم الجمعة« فلا يفهم منه إّال مطلوب واحد  المطلوب،  ركن في 
لغرض واحد، وهو خصوص صوم هذا اليوم، لا أنّ الصوم بذاته مطلوب، وكونه في 

يوم الجمعة مطلوب آخر.
»اجعل  مثلا:  قال  ثمّ  »صم«  قال:  إذا  كما  المنفصل،  التوقيت  دليل  مورد  في  وأمّا 
صومك يوم الجمعة«، فأيضا كذلك، نظرا إلى أنّ هذا من باب المطلق والمقيّد، فيجب 
فيه حمل المطلق على المقيّد، ومعنى حمل المطلق على المقيّد هو تقييد أصل المطلوب الأوّل 
بالقيد، فيكشف ذلك التقييد عن أنّ المراد بالمطلق واقعا من أوّل الأمر خصوص المقيّد، 
غير  آخر  مطلوب  المقيّد  أنّ  لا  واحدا،  دليلا  بينهما  الجمع  بمقتضى  الدليلان  فيصبح 
المطلق، وإّال كان معنى ذلك بقاء المطلق على إطلاقه، فلم يكن حملا ولم يكن جمعا بين 



�أ�صول الفقه86

الدليلين، بل يكون أخذا بالدليلين.
نعم، يمكن أن يفرض وإن كان هذا فرضا بعيد الوقوع في الشريعة أن يكون دليل 
التوقيت المنفصل مقيّدا بالتمكّن، كأن يقول في المثال: »اجعل صومك يوم الجمعة إن 
تمكّنت«، أو كان دليل التوقيت ليس فيه إطلاق يعمّ صورتي التمكّن وعدمه، وصورة 
التمكّن هي القدر المتيقّن منه فإنّه في هذا الفرض يمكن التمسّك بإطلاق دليل الواجب 
لإثبات وجوب الفعل خارج الوقت؛ لأنّ دليل التوقيت غير صالح لتقييد إطلاق دليل 
دليل  يبقى  الوقت  في  الفعل  ترك  إلى  الاضطرار  ومع  التمكّن،  صورة  في  إّال  الواجب 

الواجب على إطلاقه.
ولكنهّ   ، الآخوند  أساتذتنا  لشيخ  الكفاية  من  يظهر  الذي  هو  الفرض  وهذا 
يكون  بل  القضاء،  ولا  الفوت  يصدق  لا  الفرض  هذا  مع  أنّه  على  جدّا.  بعيد  فرض 

وجوبه خارج الوقت من نوع الأداء.



87 مباحث الألفاظ / النواهي

الباب الثالث

النواهي
وفيه خمس مسائل:

1. مادّة النهي
والمقصود بها كلمة »النهي« كمادّة الأمر. وهي عبارة عن طلب العالي من الداني ترك 
ا عبارة عن زجر العالي للداني عن الفعل وردعه عنه«،  الفعل، أو فقل على الأصحّ: »إّهن
ولازم ذلك طلب الترك، فيكون التفسير الأوّل تفسيرا باللازم على ما سيأتي توضيحه.

الدلالة على الإلزام عقلا لا وضعا، وإنّما  النهي( ككلمة »الأمر« في  وهي )كلمة 
الفرق بينهما أنّ المقصود في الأمر الالزام بالفعل، والمقصود في النهي الإلزام بالترك.

وعليه، تكون مادّة »النهي« ظاهرة في الحرمة، كما أنّ مادّة الأمر ظاهرة في الوجوب.

2. صيغة النهي
المراد من صيغة النهي كلّ صيغة تدلّ على طلب الترك. أو فقل على الأصحّ: كلّ 
»إيّاك أن تفعل«  أو  الفعل وردعه عنه، كصيغة »لا تفعل«  الزجر عن  صيغة تدلّ على 

ونحو ذلك.
وجوديّا،  أمرا  يكن  لم  وإن  المصدر  عليه  يدلّ  الذي  الحدث  »الفعل«  بـ  والمقصود 
ا من صيغ النهي لا من صيغ  فيدخل فيها على هذا نحو قولهم: »لا تترك الصلاة«؛ فإّهن
الأمر. كما أنّ قولهم: »اترك شرب الخمر« تعدّ من صيغ الأمر لا من صيغ النهي وإن 

أدّت مؤدّى »لا تشرب الخمر«.
والسّر في ذلك واضح؛ فإنّ المدلول المطابقيّ لقولهم: »لا تترك« هو الزجر والنهي 
عن ترك الفعل، وإن كان لازمه الأمر بالفعل، فيدلّ عليه بالدلالة الالتزاميّة. والمدلول 



�أ�صول الفقه88

المطابقي لقولهم: »اترك« هو الأمر بترك الفعل، وإن كان لازمه النهي عن الفعل، فيدلّ 
عليه بالدلالة الالتزاميّة.

3. ظهور صيغة النهي في التحريم
ا موضوعة لمفهوم الحرمة  الحقّ أنّ صيغة النهي ظاهرة في التحريم، ولكن لا لأّهن
وحقيقة فيه كما هو المعروف، بل حالها في ذلك حال ظهور صيغة »افعل« في الوجوب، 
موضوعة  الصيغة  أنّ  لا  العقل،  بحكم  هو  إنّما  الظهور  هذا  إنّ  هناك:  قلنا  قد  فإنّه 

ومستعملة في مفهوم الوجوب.
الناهي  بين  الزجريّة  النسبة  عليه  تدلّ  ما  أكثر  ا  فإّهن تفعل«؛  »لا  صيغة  وكذلك 
والمنهيّ عنه والمنهى. فإذا صدرت ممنّ تجب طاعته ويجب الانزجار بزجره والانتهاء عّام 
نهى عنه ولم ينصب قرينة على جواز الفعل كان مقتضى وجوب طاعة هذا المولى وحرمة 
عصيانه عقلا قضاء لحقّ العبوديّة والمولويّة عدم جواز ترك الفعل الذي نهى عنه إّال مع 

الترخيص من قبله.
فيكون على هذا نفس صدور النهي من المولى بطبعه مصداقا لحكم العقل بوجوب 
الطاعة وحرمة المعصية، فيكون النهي مصداقا للتحريم حسب ظهوره الإطلاقيّ، لا أنّ 

التحريم الذي هو مفهوم اسميّ وضعت له الصيغة واستعملت فيه.
والكلام هنا كالكلام في صيغة »افعل« بلا فرق من جهة الأقوال والاختلافات.

4. ما المطلوب في النهي؟
كلّ ما تقدّم ليس فيه خلاف جديد غير الخلاف الموجود في صيغة »افعل«. وإنّما 
اختصّ النهي في خلاف واحد، وهو أنّ المطلوب في النهي هل هو مجرّد الترك أو كفّ 
أمر عدميّ محض،  الأوّل  القول  المطلوب على  أنّ  بينهما  والفرق  ؟.  الفعل  النفس عن 

والمطلوب على القول الثاني أمر وجوديّ؛ لأنّ الكفّ فعل من أفعال النفس.



89 مباحث الألفاظ / النواهي

والحقّ هو القول الأوّل.
ومنشأ القول الثاني توهّم هذا القائل أنّ الترك الذي معناه إبقاء عدم الفعل المنهيّ 
تعلّق  يمكن  فلا  القدرة،  عن  خارج  أزلّي  لأنّه  للمكلّف؛  بمقدور  ليس  حاله  على  عنه 

الطلب به.
والمعقول من النهي أن يتعلّق فيه الطلب بردع النفس وكفّها عن الفعل، وهو فعل 

نفسانّي يقع تحت الاختيار.
والجواب عن هذا التوهّم أنّ عدم المقدوريّة في الأزل على العدم لا ينافي المقدوريّة 
بقاء واستمرارا؛ إذ القدرة على الوجود تلازم القدرة على العدم، بل القدرة على العدم 
على طبع القدرة على الوجود، وإّال لو كان العدم غير مقدور بقاء لما كان الوجود مقدورا، 

فإنّ المختار القادر هو الذي إن شاء فعل وإن لم يشأ لم يفعل.
والتحقيق أنّ هذا البحث ساقط من أصله، فإنّه كما أشرنا إليه فيما سبق ليس معنى 
النهي هو الطلب، حتّى يقال: »إنّ المطلوب هو الترك أو الكفّ«، وإنّما طلب الترك من 
يلزمه  الفعل  الردع عن  نعم،  الزجر والردع.  المطابقيّ هو  النهي  النهي، ومعنى  لوازم 

عقلا طلب الترك، كما أنّ البعث نحو الفعل في الأمر يلزمه عقلا الردع عن الترك.
فالأمر والنهي كلاهما يتعلّقان بنفس الفعل رأسا، فلا موقع للحيرة والشكّ في أنّ 

الطلب في النهي يتعلّق بالترك أو الكفّ.

5. دلالة صيغة النهي على الدوام والتكرار 
اختلفوا في دلالة صيغة النهي على التكرار أو المرّة، كالاختلاف في صيغة »افعل«.

ولا  بهيئتها،  لا  تفعل«،  »لا  لصيغة  دلالة  فلا  فرق،  بلا  هناك  قلناه  ما  هنا  والحقّ 
أنّ  كما  الطبيعة،  صرف  عنه  المنهيّ  وإنّما  المرّة،  على  ولا  والتكرار،  الدوام  على  بمادّتها 

المبعوث نحوه في صيغة »افعل« صرف الطبيعة.



�أ�صول الفقه90

غير أنّ بينهما فرقا من ناحية عقليّة في مقام الامتثال، فإنّ امتثال النهي بالانزجار 
عن فعل الطبيعة، ولا يكون ذلك إّال بترك جميع أفرادها، فإنّه لو فعلها مرّة واحدة، ما 
كان ممتثلا. وأمّا امتثال الأمر فيتحقّق بإيجاد أوّل وجود من أفراد الطبيعة، ولا تتوقّف 

طبيعة الامتثال على أكثر من فعل المأمور به مرّة واحدة.
وليس هذا الفرق من أجل وضع الصيغتين ودلالتهما، بل ذلك مقتضى طبع النهي 

والأمر عقلا.

تنبيه
لم نذكر هنا ما اعتاد المؤلّفون ذكره من بحثي اجتماع الأمر والنهي، ودلالة النهي 
مباحث  من  هما  وليس  سيأتي،  كما  العقليّة«،  »المباحث  في  داخلان  ما  لأّهن الفساد؛  على 
ليست من  الضدّ، ومسألة الإجزاء  الواجب، ومسألة  مقدّمة  الألفاظ. وكذلك بحث 
مباحث الألفاظ أيضا. وسنذكر الجميع في المقصد الثاني )المباحث العقليّة( إن شاء الله 

تعالى.



91 مباحث الألفاظ / المفاهيم

الباب الرابع

المفاهيم

تمهيد
في معنى كلمة »المفهوم«، وفي النزاع في حجيّته، وفي أقسامه. فهذه ثلاثة مباحث:

1. معنى كلمة المفهوم
تطلق كلمة »المفهوم« على ثلاثة معان:

كان  سواء  »المدلول«،  كلمة  فيساوي  منه،  يفهم  الذي  للّفظ  المدلول  المعنى   .1
مدلولا لمفرد أو جملة، وسواء كان مدلولا حقيقيّا أو مجازيّا.

2. ما يقابل المصداق، فيراد منه كلّ معنى يفهم وإن لم يكن مدلولا للّفظ، فيعمّ 
المعنى الأوّل وغيره.

3. ما يقابل المنطوق، وهو أخصّ من الأوّلين. وهذا هو المقصود بالبحث هنا. وهو 
اصطلاح أصولّي يختصّ بالمدلولات الالتزاميّة للجمل التركيبيّة، سواء كانت إنشائيّة أو 

إخباريّة، فلا يقال لمدلول المفرد مفهوم وإن كان من المدلولات الالتزاميّة.
أمّا المنطوق: فمقصودهم منه ما يدلّ عليه اللفظ في حدّ ذاته على وجه يكون اللفظ 
المنطوق حاملا لذلك المعنى، وقالبا له، فيسمّى المعنى »منطوقا« تسمية للمدلول باسم 
الدالّ. ولذلك يختصّ المنطوق بالمدلول المطابقيّ فقط، وإن كان المعنى مجازا قد استعمل 

فيه اللفظ بقرينة.
وعليه، فالمفهوم الذي يقابله ما لم يكن اللفظ حاملا له داّال عليه بالمطابقة، ولكن 
يدلّ عليه باعتباره لازما لمفاد الجملة بنحو اللزوم البّني بالمعنى الأخصّ؛ ولأجل هذا 



�أ�صول الفقه92

يختصّ المفهوم بالمدلول الالتزاميّ.
مثاله قولهم: »إذا بلغ الماء كرّا لا ينجّسه شيء«. فالمنطوق فيه هو مضمون الجملة 
وهو عدم تنجّس الماء البالغ كرّا بشيء من النجاسات. والمفهوم على تقدير أن يكون لمثل 

هذه الجملة مفهوم أنّه إذا لم يبلغ كرّا يتنجّس.
وعلى هذا يمكن تعريفهما بما يلي:

المنطوق »هو حكم دلّ عليه اللفظ في محلّ النطق«.
والمفهوم »هو حكم دلّ عليه اللفظ لا في محلّ النطق«.

والمراد من الحكم الحكم بالمعنى الأعمّ، لا خصوص أحد الأحكام الخمسة.
ما حكم لمذكور وحكم  ما حكم مذكور وحكم غير مذكور ؛ وأّهن وعرّفوهما أيضا بأّهن
ا  أّهن الخطب  يهوّن  والذي  الذيل.  طويلة  مناقشات  عن  تخلو  لا  وكلّها  مذكور،  لغير 

تعريفات لفظيّة لا يقصد منها الدقّة في التعريف، والمقصود منها واضح كما شرحناه.

2. النزاع في حجّيّة المفهوم
فيه، فيكون حجّة من  يدلّ عليه فهو ظاهر  له مفهوم  إذا كان  الكلام  أنّ  لا شكّ 

المتكلّم على السامع، ومن السامع على المتكلّم، كسائر الظواهر الأخرى.
إذن، ما معنى النزّاع في حجيّة المفهوم حينما يقولون مثلا: هل مفهوم الشرط حجّة 

أو لا؟
منها  الغرض  كان  التي  الألفاظ  مباحث  في  النزاع  هذا  يدخل  لا  تقديره،  وعلى 
تشخيص الظهور في الكلام وتنقيح صغريات حجيّة الظهور، بل ينبغي أن يدخل في 

مباحث الحجّة، كالبحث عن حجّيّة الظهور وحجّيّة الكتاب ونحو ذلك.
والجواب أنّ النزاع هنا في الحقيقة إنّما هو في وجود الدلالة على المفهوم، أي في أصل 



93 مباحث الألفاظ / المفاهيم

ظهور الجملة فيه وعدم ظهورها، وبعبارة أوضح: النزاع هنا في حصول المفهوم للجملة 
لا في حجّيّته بعد فرض حصوله.

فمعنى النزاع في مفهوم الشرط مثلا أنّ الجملة الشرطيّة مع قطع النظر عن القرائن 
الخاصّة هل تدلّ على انتفاء الحكم عند انتفاء الشرط؟ وهل هي ظاهرة في ذلك؟ لا أنّه 
بعد دلالتها على هذا المفهوم وظهورها فيه يتنازع في حجّيته، فإنّ هذا لا معنى له، وإن 
أوهم ذلك ظاهر بعض تعبيراتهم، كما يقولون مثلا: »مفهوم الشرط حجّة أم لا«. ولكن 

غرضهم ما ذكرنا.
كما أنّه لا نزاع في دلالة بعض الجمل على مفهوم لها إذا كانت لها قرينة خاصّة على 
ذلك المفهوم، فإنّ هذا ليس موضع كلامهم؛ بل موضوع الكلام ومحلّ النزاع في دلالة 

نوع تلك الجملة، كنوع الجملة الشرطيّة على المفهوم مع تجرّدها عن القرائن الخاصّة.



�أ�صول الفقه94

3. �أق�سام المفهوم
ينقسم المفهوم إلى مفهوم الموافقة ومفهوم المخالفة:

1. مفهوم الموافقة: ما كان الحكم في المفهوم موافقا في السنخ للحكم الموجود في 
أيضا،  الوجوب  المفهوم  في  كان  مثلا  الوجوب  المنطوق  في  الحكم  كان  فإن  المنطوق، 
عن  النهي  على  أُفٍ﴾)))  ما  لَهُ تَقُلْ  ﴿فَلا  تعالى:  قوله  مثل  في  الأولويّة  كدلالة  وهكذا، 
المحرّم  التأفيف  من  وإيلاما  إهانة  أشدّ  هو  مماّ  ذلك  ونحو  للأبوين،  والشتم  الضرب 

بحكم الآية.
وقد يسمّى هذا المفهوم »فحوى الخطاب«.

ولا نزاع في حجّيّة مفهوم الموافقة، بمعنى دلالة الأولويّة على تعدّي الحكم إلى ما 
هو أولى في علّة الحكم، وله تفصيل كلام يأتي في موضعه.

2. مفهوم المخالفة: ما كان الحكم فيه مخالفا في السنخ للحكم الموجود في المنطوق، 
وله موارد كثيرة وقع الكلام فيها نذكرها بالتفصيل، وهي ستّة:

2. مفهوم الوصف. 			  1. مفهوم الشرط.
4. مفهوم الحصر. 			  3. مفهوم الغاية. 
6. مفهوم اللقب. 			  5. مفهوم العدد.

الأوّل: مفهوم الشرط:

تحرير محلّ النزاع:
فيها على  التالي  تعليق  بالوضع على  منطوقها  يدلّ  الشرطيّة  الجملة  أنّ  لا شكّ في 

))) الإسراء )17( الآية : 23.



95 مباحث الألفاظ / المفاهيم

المقدّم الواقع موقع الفرض والتقدير. وهي على نحوين:
1. أن تكون مسوقة لبيان موضوع الحكم، أي إنّ المقدّم هو نفس موضوع الحكم، 
التالي منوطا بالشرط في المقدّم على وجه لا يعقل فرض الحكم  حيث يكون الحكم في 
بدونه، نحو قولهم: »إن رزقت ولدا فاختنه«؛ فإنّه في المثال لا يعقل فرض ختان الولد 
أَرَدْنَ  إنِْ  الْبغِاءِ  عَلَى  فَتَياتكُِمْ  تُكْرِهُوا  ﴿وَلا  تعالى:  قوله  ومنه  وجوده.  فرض  بعد  إّال 
التحصّن من  إرادة  بعد فرض  إّال  البغاء  الإكراه على  يعقل فرض  فإنّه لا  ناً﴾)))؛  َصُّ َحت

قبل الفتيات.
وقد اتّفق الأصوليّون على أنّه لا مفهوم لهذا النحو من الجملة الشرطيّة؛ لأنّ انتفاء 
انتفاء  تقدير  على  التالي  بانتفاء  للحكم  معنى  فلا  الحكم،  موضوع  انتفاء  معناه  الشرط 
انتفاء  بالانتفاء، بل هو  بانتفاء الموضوع. ولا حكم حينئذ  السالبة  إّال على نحو  المقدّم 
الحكم. فلا مفهوم للشرطيّة في المثالين، فلا يقال: »إن لم ترزق ولدا فلا تختنه« ولا يقال: 

»إن لم يردن تحصّنا فأكرهوهنّ على البغاء«.
2. أّال تكون مسوقة لبيان الموضوع، حيث يكون الحكم في التالي منوطا بالشرط 
على وجه يمكن فرض الحكم بدونه، نحو قولهم: »إن أحسن صديقك فأحسن إليه«، 
فإنّ فرض الإحسان إلى الصديق لا يتوقّف عقلا على فرض صدور الإحسان منه، فإنّه 

يمكن الإحسان إليه، أحسن أو لم يحسن.
النزاع في  النزاع في مسألتنا، ومرجعه إلى  الثاني من الشرطيّة هو محلّ  وهذا النحو 
دلالة الشرطيّة على انتفاء الحكم عند انتفاء الشرط، بمعنى أنّه هل يستكشف من طبع 

التعليق على الشرط انتفاء نوع الحكم المعلّق كالوجوب مثلا على تقدير انتفاء الشرط؟
غيرها  أو  الشرطيّة  القضيّة  في  حكم  كلّ  شخص  لأنّ  ؛  الحكم«  »نوع  قلنا:  وإنّما 

))) النور )24( الآية : 33.



�أ�صول الفقه96

ينتفي بانتفاء موضوعه، أو أحد قيود الموضوع، سواء كان للقضيّة مفهوم، أو لم يكن.
ا تدلّ على الانتفاء عند الانتفاء. وفي مفهوم الشرطيّة قولان: أقواهما أّهن

المناط في مفهوم الشرط:
إنّ دلالة الجملة الشرطيّة على المفهوم تتوقّف على دلالتها بالوضع أو بالإطلاق على 

أمور ثلاثة مترتّبة:
1. دلالتها على الارتباط والملازمة بين المقدّم والتالي.

2. دلالتها زيادة على الارتباط والملازمة على أنّ التالي معلّق على المقدّم، ومترتّب 
عليه، وتابع له، فيكون المقدّم سببا للتالي. والمقصود من السبب هنا هو كلّ ما يترتّب 

عليه الشيء وإن كان شرطا ونحوه، فيكون أعمّ من السبب المصطلح في فنّ المعقول.
3. دلالتها زيادة على ما تقدّم على انحصار السببيّة في المقدّم، بمعنى أنّه لا سبب 

بديل له يترتّب عليه التالي.
الثلاثة واضح؛ لأنّه لو كانت  المفهوم للجملة الشرطيّة على هذه الأمور  وتوقّف 
نحو  على  لا  ولكن  مترتّبا  كان  أو  المقدّم  على  مترتّب  غير  التالي  كان  أو  اتّفاقيّة  الجملة 

الانحصار فيه فإنّه في جميع ذلك لا يلزم من انتفاء المقدّم انتفاء التالي.
وإنّما الذي ينبغي إثباته هنا هو أنّ الجملة ظاهرة في هذه الأمور الثلاثة وضعا أو 

إطلاقا؛ لتكون حجّة في المفهوم.
والحقّ ظهور الجملة الشرطيّة في هذه الأمور؛ وضعا في بعضها؛ وإطلاقا في البعض 

الآخر.
أنّه  فالظاهر  الطرفين،  بين  اللزوميّة  العلقة  ووجود  الارتباط  على  دلالتها  أمّا   .1
التبادر؛ ولكن لا بوضع خصوص أدوات الشرط حتّى ينكر وضعها  بالوضع بحكم 
في  فاستعمالها  وعليه  بمجموعها.  الشرطيّة  للجملة  التركيبيّة  الهيئة  بوضع  بل  لذلك، 



97 مباحث الألفاظ / المفاهيم

لهما  اتّفقت  إذا  والتالي  المقدّم  بين  والارتباط  التلازم  وادّعاء  بالعناية  يكون  الاتّفاقيّة 
المقارنة في الوجود.

2. وأمّا دلالتها على أنّ التالي مترتّب على المقدّم بأيّ نحو من أنحاء الترتّب فهو 
آخر  للتلازم، ووضع  ا موضوعة بوضعين: وضع  أّهن بمعنى  أيضا، ولكن لا  بالوضع 
ا موضوعة بوضع واحد؛ للارتباط الخاصّ وهو ترتّب التالي على  للترتّب، بل بمعنى أّهن

المقدّم.
ا تدلّ على أنّ المقدّم  والدليل على ذلك هو تبادر ترتّب التالي على المقدّم منها، فإّهن
وضع فيها موضع الفرض والتقدير، وعلى تقدير حصوله فالتالي حاصل عنده تبعا أي 
المتبادر منها لابديّة الجزاء عند فرض حصول الشرط.  إنّ  يتلوه في الحصول. أو فقل: 
وهذا لا يمكن أن ينكره إّال مكابر أو غافل، فإنّ هذا هو معنى التعليق الذي هو مفاد 
الجملة الشرطيّة التي لا مفاد لها غيره. ومن هنا سمّوا الجزء الأوّل منها »شرطا ومقدّما«، 

وسمّوا الجزء الثاني »جزاء وتاليا«.
ا  فإذا كانت جملة إنشائيّة أي إنّ التالي متضمّن لإنشاء حكم تكليفيّ أو وضعيّ فإّهن
تدلّ على تعليق الحكم على الشرط، فتدلّ على انتفاء الحكم عند انتفاء الشرط المعلّق عليه 

الحكم.
تعليق  على  تدلّ  ا  فإّهن خبر  لحكاية  متضمّن  التالي  إنّ  أي  خبريّة  جملة  كانت  وإذا 
حكايته على المقدّم، سواء كان المحكيّ عنه خارجا وفي الواقع مترتّبا على المقدّم، فتتطابق 
الحكاية مع المحكيّ عنه، كقولنا: »إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجود«، أو مترتّبا 
لا  كان  أو  طالعة«،  فالشمس  موجودا  النهار  كان  »إن  كقولنا:  العكس  كان  بأن  عليه 

ترتّب بينهما، كالمتضايفين في مثل قولنا: »إن كان خالد ابنا لزيد فزيد أبوه«.
3. وأمّا دلالتها على أنّ الشرط منحصر، فبالإطلاق؛ لأنّه لو كان هناك شرط آخر 



�أ�صول الفقه98

للحكم،  يكونان معاً شرطاً  آخر  لو كان معه شيء  الشرط، وكذا  لذلك  بديل  للجزاء 
لاحتاج ذلك إلى بيان زائد إمّا بالعطف بـ »أو« في الصورة الأولى، أو العطف بالواو في 
الصورة الثانية؛ لأنّ الترتّب على الشرط ظاهر في أنّه بعنوانه الخاصّ مستقّال هو الشرط 
المعلّق عليه الجزاء، فإذا أطلق تعليق الجزاء على الشرط فإنّه يستكشف منه أنّ الشرط 
مستقلّ لا قيد آخر معه، وأنّه منحصر لا بديل، ولا عدل له، وإّال لوجب على الحكيم 
بيانه وهو حسب الفرض في مقام البيان. وهذا نظير ظهور صيغة »افعل« بإطلاقها في 

الوجوب العينيّ والتعيينيّ.
وإلى هنا تمّ لنا ما أردنا أن نذهب إليه من ظهور الجملة الشرطية في الأمور التي بها 

تكون ظاهرة في المفهوم.
إليه  وعلى كلّ حال، إنّ ظهور الجملة الشرطيّة في المفهوم مماّ لا ينبغي أن يتطرّق 
الشكّ، إّال مع قرينة صارفة، أو تكون واردة لبيان الموضوع. ويشهد لذلك استدلال 
أبا عبد الله عن الشاة  إمامنا الصادق بالمفهوم في رواية أبي بصير، قال: سألت 
كان   عليّا إنّ  تأكل  »لا   :فقال عبيط؟  كثير  دم  منها  ويهراق  تتحرّك  فلا  تذبح 
 يقول: إذا ركضت الرّجل أو طرفت العين فكل«، فإنّ استدلال الإمام بقول علّي

لا يكون إّال إذا كان له مفهوم، وهو إذا لم تركض الرّجل أو لم تطرف العين فلا تأكل.

د الجزاء: إذا تعدّد الشرط واّحت
ومن لواحق مبحث »مفهوم الشرط« مسألة ما إذا وردت جملتان شرطيّتان أو أكثر، 

وقد تعدّد الشرط فيهما وكان الجزاء واحدا. وهذا يقع على نحوين:
1. أن يكون الجزاء غير قابل للتكرار، نحو التقصير في السفر فيما ورد »إذا خفي 

.» «، و »إذا خفيت الجدران فقّرص الأذان فقّرص
2. أن يكون الجزاء قابلا للتكرار، كما في نحو »إذا أجنبت فاغتسل«، »إذا مسست 



99 مباحث الألفاظ / المفاهيم

ميّتا فاغتسل«.
أمّا النحو الأوّل: فيقع فيه التعارض بين الدليلين، بناء على مفهوم الشرط، ولكن 
من  فلابدّ  واضح.  هو  كما  الآخر،  منطوق  مع  منهما  كلّ  مفهوم  بين  هو  إنّما  التعارض 

التصّرف فيهما بأحد وجهين:
الوجه الأوّل: أن نقيّد كّال من الشرطيّتين من ناحية ظهورهما في الاستقلال بالسببيّة، 
ذلك الظهور الناشئ من الإطلاق كما سبق الذي يقابله التقييد بالعطف بالواو، فيكون 
الشرط في الحقيقة هو المركّب من الشرطين، وكلّ منهما يكون جزء السبب، والجملتان 
تكونان حينئذ كجملة واحدة مقدّمها المركّب من الشرطين، بأن يكون مؤدّاهما هكذا 

.» »إذا خفي الأذان والجدران معا فقّرص
وربّما يكون لهاتين الجملتين معا حينئذ مفهوم واحد، وهو انتفاء الجزاء عند انتفاء 

الشرطين معا، أو أحدهما، كما لو كانا جملة واحدة.
الوجه الثاني: أن نقيّدهما من ناحية ظهورهما في الانحصار، ذلك الظهور الناشئ 
من الإطلاق المقابل للتقييد بـ »أو«. وحينئذ يكون الشرط أحدهما على البدليّة أو الجامع 
بينهما على أن يكون كلّ منهما مصداقا له، وذلك حينما يمكن فرض الجامع بينهما ولو 

كان عرفيّا.
ظهور  تقييد  الأولى  هل  أولى؟  ما  فأّهي التصّرف،  في  الوجهين  بين  الأمر  يدور  وإذ 

الشرطيّتين في الاستقلال أو تقييد ظهورهما في الانحصار؟ قولان في المسألة.
والأوجه على الظاهر هو التصّرف الثاني؛ لأنّ منشأ التعارض بينهما هو ظهورهما 
في الانحصار الذي يلزم منه الظهور في المفهوم، فيتعارض منطوق كلّ منهما مع مفهوم 
الأخرى كما تقدّم ـ، فلابدّ من رفع اليد عن ظهور كلّ منهما في الانحصار بالإضافة إلى 
المقدار الذي دلّ عليه منطوق الشرطيّة الأخرى؛ لأنّ ظهور المنطوق أقوى؛ أمّا ظهور 



�أ�صول الفقه100

كلّ من الشرطيّتين في الاستقلال فلا معارض له حتّى ترفع اليد عنه.
وإذا ترجّح القول الثاني وهو التصّرف في ظهور الشرطيّتين في الانحصار يكون كلّ 
من الشرطين مستقّال في التأثير، فإذا انفرد أحدهما كان له التأثير في ثبوت الحكم. وإن 
حصلا معا، فإن كان حصولهما بالتعاقب كان التأثير للسابق، وإن تقارنا كان الأثر لهما 

معا ويكونان كالسبب الواحد؛ لامتناع تكرار الجزاء حسب الفرض.
وأمّا النحو الثاني: وهو ما إذا كان الجزاء قابلا للتكرار ـ: فهو على صورتين:

1. أن يثبت بالدليل أنّ كّال من الشرطين جزء السبب. ولا كلام حينئذ في أنّ الجزاء 
واحد يحصل عند حصول الشرطين معا.

2. أن يثبت من دليل مستقلّ، أو من ظاهر دليل الشرط أنّ كّال من الشرطين سبب 
مستقلّ، سواء كان للقضيّة الشرطيّة مفهوم أم لم يكن، فقد وقع الخلاف فيما إذا اتّفق 
تقتضي؟ هل  أيّ شيء  القاعدة  أنّ  متعاقبين في  أو  واحد  معا في وقت  الشرطين  وقوع 
تقتضي تداخل الأسباب فيكون لها جزاء واحد كما في مثال تداخل موجبات الوضوء 
الجزاء  فيتكرّر  التداخل  تقتضي عدم  أم  والنوم ونحوهما،  الغائط  أو  البول  من خروج 
بتكرّر الشروط، كما في مثال تعدّد وجوب الصلاة بتعدّد أسبابه من دخول وقت اليوميّة 

وحصول الآيات؟
أو عدمه وجب الأخذ  التداخل  دليل خاصّ على  إذا ورد  أنّه  أقول: لا شبهة في 

بذلك الدليل.
وأمّا مع عدم ورود الدليل الخاصّ فهو محلّ الخلاف. والحقّ أنّ القاعدة فيه عدم 

التداخل.
بيان ذلك: أنّ لكلّ شرطيّة ظهورين:

1. ظهور الشرط فيها في الاستقلال بالسببيّة. وهذا الظهور يقتضي أن يتعدّد الجزاء 



101 مباحث الألفاظ / المفاهيم

في الشرطيّتين موضوعتي البحث، فلا تتداخل الأسباب.
2. ظهور الجزاء فيها في أنّ متعلّق الحكم فيه صرف الوجود، ولّما كان صرف الشيء 
لا يمكن أن يكون محكوما بحكمين، فيقتضي ذلك أن يكون لجميع الأسباب جزاء واحد 

وحكم واحد عند فرض اجتماعها، فتتداخل الأسباب.
أن  لابدّ  الأوّل  الظهور  قدّمنا  فإذا  الظهورين،  هذين  بين  التنافي  فيقع  هذا،  وعلى 
أولى  ما  فأّهي بالتداخل،  نقول  أن  لابدّ  الثاني  الظهور  قدّمنا  وإذا  التداخل،  بعدم  نقول 
بالتقديم؟ والأرجح أنّ الأولى بالتقديم ظهور الشرط على ظهور الجزاء؛ لأنّ الجزاء لّما 
كان معلّقا على الشرط فهو تابع له ثبوتا وإثباتا، فإن كان واحدا كان الجزاء واحدا وإن 
كان متعدّدا كان متعدّدا، وإذا كان المقدّم متعدّدا حسب فرض ظهور الشرطيّتين كان 
الجزاء تابعا له؛ وعليه، لا يستقيم للجزاء ظهور في وحدة المطلوب؛ فيخرج المقام عن 
التعدّد رافعا للظهور في الوحدة؛  التعارض بين الظهورين، بل يكون الظهور في  باب 
لأنّ الظهور في الوحدة لا يكون إّال بعد فرض سقوط الظهور في التعدّد، أو بعد فرض 

عدمه، أمّا مع وجوده فلا ينعقد الظهور في الوحدة.
فالقاعدة في المقام إذن هي »عدم التداخل«. وهو مذهب أساطين العلماء الأعلام 

)قدّس الله أسرارهم(.

تنبيهان

1. تداخل المسبّبات:
عّام  فيها  فيتساءل  الأسباب  تعدّدت  إذا  عّام  إنّما هو  السابقة  المسألة  البحث في  إنّ 
إذا كان تعدّدها يقتضي المغايرة في الجزاء وتعدّد المسبّبات بالفتح أو لا يقتضي فتتداخل 

الأسباب، وينبغي أن تسمّى بـ »مسألة تداخل الأسباب«.
وبعد الفراغ عن عدم تداخل الأسباب هناك ينبغي أن يبحث أنّ تعدّد المسبّبات 



�أ�صول الفقه102

إذا كانت تشترك في الاسم والحقيقة كالأغسال هل يصحّ أن يكتفى عنها بوجود واحد 
لها أو لا يكتفى؟

وهذه مسألة أخرى، غير ما تقدّم، تسمّى بـ »مسألة تداخل المسبّبات«، وهي من 
ملحقات الأولى.

والقاعدة فيها أيضا عدم التداخل.
امتثال  بنيّة  به  أتي  وإن  واحد  بفعل  المتعدّدة  الواجبات  أنّ سقوط  ذلك  والسّر في 
باقي  الجنابة عن  بالاكتفاء بغسل  إلى دليل خاصّ، كما ورد في الأغسال  الجميع يحتاج 
الأغسال، وورد أيضا جواز الاكتفاء بغسل واحد عن أغسال متعدّدة. ومع عدم ورود 
الدليل الخاصّ فإنّ كلّ وجوب يقتضي امتثالا خاصّا به، لا يغني عنه امتثال الآخر وإن 

اشتركت الواجبات في الاسم والحقيقة.
الواجبين نسبة العموم والخصوص من  نعم، قد يستثنى من ذلك ما إذا كان بين 
وجه، وكان دليل كلّ منهما مطلقا بالإضافة إلى مورد الاجتماع، كما إذا قال مثلا: »تصدّق 
على مسكين«، وقال ثانيا: »تصدّق على ابن سبيل«، فجمع العنوانين شخص واحد بأن 

كان مسكينا وابن سبيل، فإنّ التصدّق عليه يكون مسقطا للتكليفين.

2. الأصل العملّي في المسألتين:
إنّ مقتضى الأصل العملي عند الشكّ في تداخل الأسباب هو التداخل؛ لأنّ تأثير 
مثله  في  والأصل  زائد،  ثانٍ  تكليف  في  الشكّ  وإنّما  متيقّن،  واحد  تكليف  في  السببين 

البراءة.
كما  التداخل  عدم  فيه  يقتضي  الأصل  فإنّ  المسبّبات؛  تداخل  مسألة  في  وبعكسه 
مرّت الإشارة إليه؛ لأنّه بعد ثبوت التكاليف المتعدّدة بتعدّد الأسباب يشكّ في سقوط 
أنّ  بمعنى  مثله الاشتغال،  القاعدة في  لو فعل فعلا واحدا. ومقتضى  الثابتة  التكاليف 



103 مباحث الألفاظ / المفاهيم

الاشتغال اليقينيّ يستدعي الفراغ اليقينيّ، فلا يكتفى بفعل واحد في مقام الامتثال.

الثاني: مفهوم الوصف

موضوع البحث:
المقصود بالوصف هنا ما يعمّ النعت وغيره، فيشمل الحال والتمييز ونحوهما مماّ 
يصلح أن يكون قيدا لموضوع التكليف؛ كما أنّه يختصّ بما إذا كان معتمدا على موصوف، 
ارِقَةُ  وَالسَّ ارِقُ  ﴿وَالسَّ نحو:  للحكم،  موضوعا  نفسه  الوصف  كان  إذا  ما  يشمل  فلا 
أنّ  ذلك  في  والسّر  اللقب.  مفهوم  باب  في  يدخل  هذا  مثل  فإنّ  ُما﴾)))  أَيْدِيَه فَاقْطَعُوا 
الدلالة على انتفاء الوصف لابدّ فيها من فرض موضوع ثابت للحكم يقيّد بالوصف 

مرّة، ويتجرّد عنه أخرى، حتّى يمكن فرض نفي الحكم عنه.
ويعتبر أيضا في المبحوث عنه هنا أن يكون أخصّ من الموصوف مطلقا أو من وجه؛ 
لأنّه لو كان مساويا، أو أعمّ مطلقا لا يوجب تضييقا وتقييدا في الموصوف، حتّى يصحّ 

فرض انتفاء الحكم عن الموصوف عند انتفاء الوصف.
افتراق  بالقياس إلى مورد  فإنّما هو  البحث  وأمّا دخول الأخصّ من وجه في محلّ 
الموصوف عن الوصف، ففي مثال: »في الغنم السائمة زكاة« يكون مفهومه لو كان له 
مفهوم عدم وجوب الزكاة في الغنم غير السائمة وهي المعلوفة. وأمّا بالقياس إلى مورد 
افتراق الوصف عن الموصوف فلا دلالة له على المفهوم قطعا، فلا يدلّ المثال على عدم 
الزكاة في غير الغنم السائمة أو غير السائمة كالإبل مثلا؛ لأنّ الموضوع وهو الموصوف 
الذي هو الغنم في المثال يجب أن يكون محفوظا في المفهوم، ولا يكون متعرّضا لموضوع 

آخر، ولا نفيا ولا إثباتا.
فما عن بعض الشافعيّة من القول بدلالة القضيّة المذكورة على عدم الزكاة في الإبل 

))) المائدة )5( الآية: 38.



�أ�صول الفقه104

المعلوفة لا وجه له قطعا.

الأقوال في المسألة والحقّ فيها:
لا شكّ في دلالة التقييد بالوصف على المفهوم عند وجود القرينة الخاصّة، ولا شكّ 
الغالب  الوصف مورد  إذا ورد  ما  مثل  القرينة على ذلك،  الدلالة عند وجود  في عدم 
َتِي  الذي يفهم منه عدم إناطة الحكم به وجودا وعدما، نحو قوله تعالى: ﴿وَرَبائبُِكُمُ الّال
ِيف حُجُورِكُمْ﴾)))؛ فإنّه لا مفهوم لمثل هذه القضيّة مطلقا؛ إذ يفهم منه أنّ وصف الربائب 
ا غالبا تكون كذلك، والغرض منه الإشعار بعلّة الحكم؛ إذ أنّ  ا في حجوركم لأّهن بأّهن

ئي تربّى في الحجور تكون كالبنات. الّال
مجرّد  أنّ  في  اختلفوا  م  فإّهن الخاصّة،  القرائن  عن  القضيّة  تجرّد  عند  الخلاف  وإنّما 
التقييد بالوصف هل يدلّ على المفهوم أي انتفاء حكم الموصوف عند انتفاء الوصف أو 
لا يدلّ؟ نظير الاختلاف المتقدّم في التقييد بالشرط، وفي المسألة قولان والمشهور القول 

الثاني، وهو عدم المفهوم.
التقييد المستفاد من الوصف هل هو تقييد لنفس  أنّ  والسّر في الخلاف يرجع إلى 
الموضوع  متعلّق  أو  الحكم  لنفس موضوع  تقييد  أنّه  أو  به  منوط  الحكم  إنّ  أي  الحكم 
باختلاف الموارد، فيكون الموضوع أو متعلّق الموضوع هو المجموع المؤلّف من الموصوف 

والوصف؟
انتفائه  عند  الحكم  انتفاء  في  ظاهرا  يكون  بالوصف  التقييد  فإنّ  الأوّل  كان  فإن 
بمقتضى الإطلاق؛ لأنّ الإطلاق يقتضي بعد فرض إناطة الحكم بالوصف انحصاره فيه 

كما قلنا في التقييد بالشرط.
الوصف؛  انتفاء  انتفاء الحكم عند  التقييد لا يكون ظاهرا في  فإنّ  الثاني  وإن كان 

))) النساء )4( الآية: 23.



105 مباحث الألفاظ / المفاهيم

والموصوف  بالوصف  التعبير  يكون  إنّه  إذ  اللقب؛  مفهوم  قبيل  من  يكون  حينئذ  لأنّه 
لتحديد موضوع الحكم فقط، لا أنّ الموضوع ذات الموصوف، والوصف قيد للحكم 
عليه، مثل ما إذا قال القائل: »اصنع شكلا رباعيّا قائم الزوايا، متساوي الأضلاع«، فإنّ 
المفهوم منه أنّ المطلوب صنعه هو المربّع، فعّرب عنه بهذه القيود الدالّة عليه، حيث يكون 
الموضوع هو مجموع المعنى المدلول عليه بالعبارة المؤلّفة من الموصوف والوصف، وهي 
في المثال »شكل رباعيّ قائم الزوايا، متساوي الأضلاع«، وهي بمنزلة كلمة مربّع، فكما 
أنّ جملة »اصنع مربّعا« لا تدلّ على الانتفاء عند الانتفاء، كذلك ما هو بمنزلتها لا يدلّ 

عليه؛ لأنّه في الحقيقة يكون من قبيل الوصف غير المعتمد على الموصوف.
إذا عرفت ذلك، فنقول: إنّ الظاهر في الوصف لو خّيل وطبعه من دون قرينة أنّه 
فيكون الحكم من جهته مطلقا غير  للحكم،  للموضوع لا  قيد  إنّه  أي  الثاني  قبيل  من 

مقيّد، فلا مفهوم للوصف.
ومن هذا التقرير يظهر بطلان ما استدلّوا به لمفهوم الوصف من الأدلّة الآتية:

1. إنّه لو لم يدلّ الوصف على الانتفاء عند الانتفاء لم تبق فائدة فيه.
تحديد  فيه  فائدة  وكفى  الحكم،  إلى  برجوعه  منحصرة  غير  الفائدة  أنّ  والجواب: 

موضوع الحكم وتقييده به.
2. إنّ الأصل في القيود أن تكون احترازيّة.

الموضوع،  دائ��رة  تضييق  هو  الاحرت�از  معنى  ولكن  مسلّم،  هذا  أنّ  والج��واب: 
به، وليس هذا من  نقول  له. ونحن  القيد عن شمول شخص الحكم  ما عدا  وإخراج 
المفهوم في شيء؛ لأنّ إثبات الحكم لموضوع لا ينفي ثبوت سنخ الحكم لما عداه، كما في 

مفهوم اللقب. والحاصل أنّ كون القيد احترازيّا لا يلزم إرجاعه قيدا للحكم.
3. إنّ الوصف مشعر بالعلّية، فيلزم إناطة الحكم به.



�أ�صول الفقه106

أنّه ما لم يصل إلى حدّ الظهور لا  والجواب: أنّ هذا الإشعار وإن كان مسلّما، إّال 
ينفع في الدلالة على المفهوم.

4. الاستدلال بالجمل التي ثبتت دلالتها على المفهوم، مثل قوله : »مطل الغنيّ 
ظلم«.

بالوصف  التقييد  ينفع؛ لأنّا لا نمنع من دلالة  أنّ ذلك على تقديره لا  والجواب: 
على المفهوم أحيانا لوجود قرينة، وإنّما موضوع البحث في اقتضاء طبع الوصف لو خّيل 
بالغنى من جهة  الحكم  إناطة  القرينة على  نجد  المثال  للمفهوم. وفي خصوص  ونفسه 
فيكون مطله  غنيّا،  المدين  السبب في الحكم كون  أنّ  فيفهم  مناسبة الحكم والموضوع، 

ظلما، بخلاف المدين الفقير؛ لعجزه عن أداء الدين، فلا يكون مطله ظلما.

الثالث: مفهوم الغاية
يْلِ﴾)))، ونحو: »كلّ شيء لك  يامَ إَىل اللَّ ُّوا الصِّ إذا ورد التقييد بالغاية نحو ﴿ثُمَّ أَِمت

حلال حتّى تعرف أنّه حرام بعينه«، فقد وقع خلاف الاصوليّين فيه من جهتين:
الجهة الأولى: في دخول الغاية في المنطوق أي في حكم المغيّى. فقد اختلفوا في أنّ 
الغاية وهي الواقعة بعد أداة الغاية نحو »إلى« و »حتّى« هل هي داخلة في المغيّى حكما، 

أو خارجة عنه وإنّما ينتهي إليها المغيّى موضوعا وحكما؟ على أقوال:
إلى  النهار  فيه، نحو: »صمت  فتدخل  المغيّى  التفصيل بين كونها من جنس  منها: 

الليل«، وبين كونها من غير جنسه فلا تدخل، كمثال »كلّ شيء لك حلال...«.
ومنها: التفصيل بين كون الغاية واقعة بعد »إلى« فلا تدخل فيه، وبين كونها واقعة 

بعد »حتّى« فتدخل، نحو: »كل السمكة حتّى رأسها«.
والظاهر أنّه لا ظهور لنفس التقييد بالغاية في دخولها في المغيّى، ولا في عدمه، بل 

))) البقرة )2( الآية: 187.



107 مباحث الألفاظ / المفاهيم

يتّبع ذلك، الموارد والقرائن الخاصّة الحافّة بالكلام.
للحكم، كمثال  إذا كانت غاية  فيما  الغاية  ينبغي الخلاف في عدم دخول  نعم، لا 

»كلّ شيء لك حلال...«؛ فإنّه لا معنى لدخول معرفة الحرام في حكم الحلال.
الكلام عنها هي »حتّى« الجارّة، دون  يقع  التي  المقصود من كلمة »حتّى«  إنّ  ثمّ 
العاطفة، وإن كانت تدخل على الغاية أيضا؛ لأنّ العاطفة يجب دخول ما بعدها في حكم 
ما قبلها؛ لأنّ هذا هو معنى العطف، فإذا قلت: »مات الناس حتّى الأنبياء« فإنّ معناه 
أنّ الأنبياء ماتوا أيضا. بل »حتّى« العاطفة تفيد أنّ الغاية هو الفرد الفائق على سائر أفراد 
المغيّى في القوّة أو الضعف، فكيف يتصوّر أن لا يكون المعطوف بها داخلا في الحكم، بل 

قد يكون هو الأسبق في الحكم، نحو: »مات كلّ أب حتّى آدم«.
الجهة الثانية: في مفهوم الغاية. وهي موضوع البحث هنا، فإنّه قد اختلفوا في أنّ 
التقييد بالغاية مع قطع النظر عن القرائن الخاصّة هل يدلّ على انتفاء سنخ الحكم عّام 

وراء الغاية ومن الغاية نفسها أيضا إذا لم تكن داخلة في المغيّى، أو لا؟
والوصف،  الشرط  في  كالمدرك  المفهوم  على  الغاية  دلالة  في  الم��درك  إنّ  فنقول: 
فإذا كانت قيدا للحكم كانت ظاهرة في انتفاء الحكم فيما وراءها، وأمّا إذا كانت قيدا 

للموضوع أو المحمول فقط، فلا دلالة لها على المفهوم.
في  ظهوره  في  إشكال  فلا  الحكم  إلى  راجع  أنّه  بالغاية  التقييد  في  علم  فما  وعليه، 
المفهوم؛ مثل قوله: »كلّ شيء طاهر حتّى تعلم أنّه نجس« وكذلك مثال »كلّ شيء 

حلال...«.
وإن لم يعلم ذلك من القرائن، فلا يبعد القول بظهور الغاية في رجوعها إلى الحكم، 
ا غاية للنسبة الواقعة قبلها، وكونها غاية لنفس الموضوع أو نفس المحمول هو الذي  وأّهن

يحتاج إلى البيان والقرينة.



�أ�صول الفقه108

فالقول بمفهوم الغاية هو المرجّح عندنا.

الرابع: مفهوم الحصر

معنى الحصر:
الحصر له معنيان:

قصر  نوع  من  كان  سواء  البلاغة،  علماء  عند  المعروف  بالاصطلاح  القصر   .1
الصفة على الموصوف، نحو: »لا سيف إّال ذو الفقار ولا فتى إّال علّي«، أم من نوع قصر 

دٌ إَّال رَسُولٌ﴾)))، ﴿إنَِّما أَنْتَ مُنْذِرٌ﴾))). َمَّ الموصوف على الصفة، نحو: ﴿وَما ُحم
بُوا  ِ 2. ما يعمّ القصر والاستثناء الذي لا يسمّى قصرا بالاصطلاح، نحو: ﴿فََرش

مِنْهُ إَّال قَليِلًا﴾))). والمقصود به هنا هو هذا المعنى الثاني.

اختلاف مفهوم الحصر باختلاف أدواته:
كان  فلذلك  أدوات الحصر كما سترى،  باختلاف  مفهوم الحصر يختلف حاله  إنّ 

علينا أن نبحث عنها واحدة واحدة، فنقول:
« وهي تأتي لثلاثة وجوه: 1. »إّال

أ. صفة بمعنى غير.
ب. استثنائيّة.

ج. أداة حصر بعد النفي.
فهي  الأخرى.  الأوصاف  كسائر  قبلها،  لما  وصفا  تقع  فهي  الوصفيّة:   » »إّال أمّا 
فهي  مفهوما  للوصف  إنّ  هناك:  قلنا  فإن  الوصف،  مفهوم  في  الجهة  هذه  من  تدخل 

))) آل عمران )3( الآية: 144.
))) الرعد )13( الآية: 7، النازعات )79( الآية: 45.

))) البقرة )2( الآية: 249.



109 مباحث الألفاظ / المفاهيم

كذلك، وإّال فلا.
وقد رجّحنا فيما سبق أنّ الوصف لا مفهوم له، فإذا قال المقرّ مثلا: »في ذمّتي عشرة 
دراهم إّال درهم« بجعل »إّال درهم« وصفا، فإنّه يثبت في ذمّته تمام العشرة الموصوفة 
ا ليست بدرهم، ولا يصحّ أن تكون استثنائية؛ لعدم نصب درهم. ولا مفهوم لها  بأّهن

حينئذ، فلا تدلّ على عدم ثبوت شيء آخر في ذمّته لزيد.
« الاستثنائيّة: فلا ينبغي الشكّ في دلالتها على المفهوم، وهو انتفاء حكم  وأمّا »إّال
هذا  ولازم  الاستثناء،  وهو  للإخراج  موضوعة   » »إّال لأنّ  المستثنى؛  عن  منه  المستثنى 
الإخراج باللزوم البّني بالمعنى الأخصّ أن يكون المستثنى محكوما بنقيض حكم المستثنى 

منه. ولّما كان هذا اللزوم بيّنا، ظنّ بعضهم أنّ هذا المفهوم من باب المنطوق.
وأمّا أداة الحصر بعد النفي نحو: »لا صلاة إّال بطهور«: فهي في الحقيقة من نوع 

الاستثنائيّة.
« استثنائيّة أو وصفيّة، مثل ما لو قال المقرّ:  فرع: لو شككنا في مورد أنّ كلمة »إّال
« وصفيّة،  »ليس في ذمّتي لزيد عشرة دراهم إّال درهم«؛ إذ يجوز في المثال أن تكون »إّال
« أن تكون للاستثناء؛ فيثبت في ذمّته  ويجوز أن تكون استثنائيّة، فإنّ الأصل في كلمة »إّال
في المثال درهم واحد. أمّا لو كانت وصفيّة فإنّه لا يثبت في ذمّته شيء، لأنّه يكون قد نفى 

ا ليست بدرهم. العشرة الدراهم كلّها الموصوفة تلك الدراهم بأّهن
في  الحكم  حصر  في  استعملت  فإذا   ،» »إّال كلمة  مثل  حصر  أداة  وهي  »إنّما«   .2

موضوع معّني دلّت بالملازمة البيّنة على انتفائه عن غير ذلك الموضوع، وهذا واضح.
3. »بل« وهي للإضراب، وتستعمل في وجوه ثلاثة:

الأوّل: للدلالة على أنّ المضرب عنه وقع عن غفلة أو على نحو الغلط، ولا دلالة 
لها حينئذ على الحصر، وهو واضح.



�أ�صول الفقه110

والثاني: للدلالة على تأكيد المضرب عنه وتقريره، نحو: »زيد عالم بل شاعر«، ولا 
دلالة لها أيضا حينئذ على الحصر.

بَلْ  جِنَّةٌ  بهِِ  يَقُولُونَ  ﴿أَمْ  نحو:  أوّلا،  ثبت  ما  وإبطال  الردع  على  للدلالة  الثالث: 
جاءَهُمْ باِلحقِ﴾))). فتدلّ على الحصر، فيكون لها مفهوم، وهذه الآية الكريمة تدلّ على 

انتفاء مجيئه بغير الحقّ.
اكَ  4. وهناك هيئات غير الأدوات تدلّ على الحصر، مثل تقدّم المفعول، نحو: ﴿إيَِّ
اكَ نَسْتَعِيُن﴾))). ومثل تعريف المسند إليه بلام الجنس مع تقديمه، نحو: »العالم  نَعْبُدُ وَإيَِّ

محمّد«، و »إنّ القول ما قالت حذام«. ونحو ذلك مماّ هو مفصّل في علم البلاغة.
الشكّ في  ينبغي  فإذا استفيد منها الحصر فلا  الهيئات ظاهرة في الحصر،  فإنّ هذه 
بيّنا. وتفصيل الكلام فيها لا يسعه هذا  المفهوم؛ لأنّه لازم للحصر لزوما  ظهورها في 

المختصر.
وعلى كلّ حال، فإنّ كلّ ما يدلّ على الحصر فهو دالّ على المفهوم بالملازمة البيّنة.

الخامس: مفهوم العدد
لا شكّ في أنّ تحديد الموضوع بعدد خاصّ لا يدلّ على انتفاء الحكم فيما عداه، فإذا 
قيل: »صم ثلاثة أيّام من كلّ شهر«؛ فإنّه لا يدلّ على عدم استحباب صوم غير الثلاثة 

الأيّام، فلا يعارض الدليل على استحباب صوم أيّام أخر.
لبيان  الزيادة  بالعدد من جهة  التحديد  مثلا وكان  للوجوب  لو كان الحكم  نعم، 
الحدّ الأعلى، فلا شبهة في دلالته على عدم وجوب الزيادة، كدليل صوم ثلاثين يوما من 
شهر رمضان، ولكن هذه الدلالة من جهة خصوصيّة المورد، لا من جهة أصل التحديد 

))) المؤمنون )23( الآية: 70.
))) الفاتحة )1( الآية: 5.



111 مباحث الألفاظ / المفاهيم

بالعدد، حتّى يكون لنفس العدد مفهوم.
فالحقّ أنّ التحديد بالعدد لا مفهوم له..

السادس: مفهوم اللقب
للحكم،  موضوعا  وقع  جامدا  أم  مشتقّا  كان  سواء  اسم  كلّ  باللقب  المقصود 
ارِقُ  ﴿وَالسَّ تعالى:  قوله  في  والسّارقة  وكالسّارق  الفقير«،  »أطعم  قولهم:  في  كالفقير 

ُما﴾))). ارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَه وَالسَّ
ومعنى مفهوم اللقب نفي الحكم عّام لا يتناوله عموم الاسم.

فإنّ  أولى،  اللقب  المفهوم، فعدم دلالة  الوصف على  أن استشكلنا في دلالة  وبعد 
نفس موضوع الحكم بعنوانه لا يشعر بتعليق الحكم عليه، فضلا عن أن يكون له ظهور 

في الانحصار.
عموم  يشمله  ما  لغير  الحكم  شخص  تناول  عدم  اللقب  من  يفهم  ما  غاية  نعم، 
أمّا عدم ثبوت نوع الحكم لموضوع آخر فلا دلالة له عليه  الاسم، وهذا لا كلام فيه، 

أصلا.
وقد قيل: »إنّ مفهوم اللقب أضعف المفهومات«.

خاتمة: في دلالة الاقتضاء والتنبيه والإشارة
تمهيد

يجري كثيرا على لسان الفقهاء والأصوليّين ذكر دلالة الاقتضاء والتنبيه والإشارة، 
نبحث  أن  رأينا  المتعارفة. ولذلك  الكتب الأصوليّة  أكثر  الدلالات في  ولم تشرح هذه 
في  الأولى:  جهتين:  من  يقع  عنها  والبحث  المبتدئين.  لفائدة  التفصيل  من  بشيء  عنها 

ا من أيّ أقسام الدلالات. والثانية: في حجّيتها. مواقع هذه الدلالات الثلاث وأّهن

))) المائدة )5( الآية: 38.



�أ�صول الفقه112

الجهة الأولى: مواقع الدلالات الثلاث:
قد تقدّم أنّ المفهوم هو مدلول الجملة التركيبيّة اللازمة للمنطوق لزوما بيّنا بالمعنى 

الأخصّ. ويقابله المنطوق الذي هو مدلول ذات اللفظ بالدلالة المطابقيّة.
ولكن يبقى هناك من المدلولات ما لا يدخل في المفهوم ولا في المنطوق اصطلاحا، 
كما إذا دلّ الكلام بالدلالة الالتزاميّة))) على لفظ مفرد أو معنى مفرد ليس مذكورا في 
المنطوق صريحا، أو إذا دلّ الكلام على مفاد جملة لازمة للمنطوق، إّال أنّ اللزوم ليس 
على نحو اللزوم البّني بالمعنى الأخصّ؛ فإنّ هذه كلّها لا تسمّى مفهوما ولا منطوقا، إذن 

ما ذا تسمّى هذه الدلالة في هذه المقامات؟
نقول: الأنسب أن نسمّي مثل هذه الدلالة على وجه العموم »الدلالة السياقيّة«، 
كما ربّما يجري هذا التعبير في لسان جملة من الأساطين لتكون في مقابل الدلالة المفهوميّة 

والمنطوقيّة.
والمقصود بها على هذا أنّ سياق الكلام يدلّ على المعنى المفرد أو المركّب أو اللفظ 
والإش��ارة،  والتنبيه،  الاقتضاء،  المذكورة:  الثلاث  ال��دلالات  إلى  وقسّموها  المقدّر. 

فلنبحث عنها واحدة واحدة.

1. دلالة الاقتضاء
وهي أن تكون الدلالة مقصودة للمتكلّم بحسب العرف، ويتوقّف صدق الكلام 

أو صحّته عقلا، أو شرعا، أو لغة، أو عادة عليها.
مثالها قوله : »لا ضرر ولا ضرار في الإسلام«، فإنّ صدق الكلام يتوقّف على 
تقدير الأحكام والآثار الشرعيّة لتكون هي المنفيّة حقيقة؛ لوجود الضرر والضرار قطعا 
))) المقصود من الدلالة الالتزاميّة، ما يعمّ الدلالة التضمّنية باصطلاح المناطقة باعتبار رجوع الدلالة 
ا لا تتمّ إّال حيث يكون معنى الجزء لازما للكلّ فتكون الدلالة من  التضمّنية إلى الالتزامية؛ لأّهن

ناحية الملازمة بينهما.



113 مباحث الألفاظ / المفاهيم

عند المسلمين، فيكون النفي للضرر باعتبار نفي آثاره الشرعيّة وأحكامه. ومثله »رفع 
عن أمّتي ما لا يعلمون وما اضطرّوا إليه...«.

صدق  فإنّ  ؛  المسجد«  في  إّال  المسجد  جاره  لمن  صلاة  »لا   :قوله آخر،  مثال 
الصلاة،  المنفيّ كمال  ليكون  تقدير كلمة »كاملة« محذوفة  تتوقّف على  الكلام وصحّته 

لا أصل الصلاة.
الْقَرْيَةَ﴾)))، فإنّ صحّته عقلا تتوقّف على تقدير  مثال ثالث قوله تعالى: ﴿وَاسْأَلِ 
لفظ »أهل«، فيكون من باب حذف المضاف، أو على تقدير معنى »أهل«، فيكون من 

باب المجاز في الإسناد.
شرعا  الكلام  هذا  صحّة  فإنّ  ألف«،  على  عنيّ  عبدك  »أعتق  قولهم:  رابع  مثال 
تتوقّف على طلب تمليكه أوّلا له بألف؛ لأنّه لا عتق إّال في ملك، فيكون التقدير »ملّكني 

العبد بألف ثمّ أعتقه عنيّ«.
مثال خامس قول الشاعر:

مختلفن��ح��ن با�م� ع��ن��دن��ا وأن�����ت بما وال���رأي  راض  ع��ن��دك 
فإنّ صحّته لغة تتوقّف على تقدير »راضون« خبرا للمبتدا »نحن«؛ لأنّ »راض« 

مفرد لا يصحّ أن يكون خبرا لنحن.
الكلمة أو في  المجازات في  المفردة، وجميع  المعاني  الدلالات الالتزاميّة على  وجميع 

الإسناد ترجع إلى »دلالة الاقتضاء«.
فكيف  المطابقيّة،  الدلالة  من  المجازيّ  معناه  على  اللفظ  دلالة  إنّ  قائل:  قال  فإن 

جعلتم المجاز من نوع دلالة الاقتضاء؟!
المجازيّ من نوع  المعنى  الدلالة على  نقول له: هذا صحيح، ومقصودنا من كون 

))) يوسف )12( الآية: 82.



�أ�صول الفقه114

دلالة الاقتضاء هو دلالة نفس القرينة المحفوف بها الكلام على إرادة المعنى المجازيّ من 
اللفظ، لا دلالة نفس اللفظ عليه بتوسّط القرينة.

والخلاصة: أنّ المناط في دلالة الاقتضاء شيئان: الأوّل أن تكون الدلالة مقصودة. 
والثاني أن يكون الكلام لا يصدق أو لا يصحّ بدونها، ولا يفرق فيها بين أن يكون لفظا 

مضمرا أو معنى مرادا، حقيقيّا أو مجازيّا.

2. دلالة التنبيه:
القصد عرفا، ولكن من  أيضا، وهي كالأولى في اشتراط  وتسمّى »دلالة الإيماء« 
غير أن يتوقّف صدق الكلام أو صحّته عليها، وإنّما سياق الكلام ما يقطع معه بإرادة 
تقدّم  ا كما  الاقتضاء؛ لأّهن تفترق عن دلالة  إرادته، وبهذا  يستبعد عدم  أو  اللازم  ذلك 

يتوقّف صدق الكلام أو صحّته عليها.
ولدلالة التنبيه موارد كثيرة نذكر أهّمها:

إذا  كما  عرفا،  أو  عقلا  يلازمه  ما  بذكر  عليه  فنبّه  أمر  بيان  المتكلّم  أراد  إذا  ما   .1
العاشرة موعدا له مع  العاشرة« مثلا، حيث تكون الساعة  القائل: »دقّت الساعة  قال 
أو قال: »طلعت الشمس« مخاطبا من  المتّفق عليه،  الموعد  لينبّهه على حلول  المخاطب 
قد استيقظ من نومه حينئذ، لبيان فوات وقت أداء صلاة الغداة، أو قال: »إّين عطشان« 

للدلالة على طلب الماء.
بقوله:  المخاطب  أخبر  لو  ما  مثل  الفائدة،  لبيان لازم  الخبر  ذكر  الباب  هذا  ومن 

»إنّك صائم« لبيان أنّه عالم بصومه.
ومن هذا الباب أيضا الكنايات إذا كان المراد الحقيقيّ مقصودا بالإفادة من اللفظ، 

ثمّ كنىّ به عن شيء آخر.
2. ما إذا اقترن الكلام بشيء يفيد كونه علّة للحكم، أو شرطا، أو مانعا، أو جزءا، 



115 مباحث الألفاظ / المفاهيم

أو عدم هذه الأمور، فيكون ذكر الحكم تنبيها على كون ذلك الشيء علّة، أو شرطا، أو 
مانعا، أو جزءا، أو عدم كونه كذلك.

مثاله قول المفتي: »أعد الصّلاة« لمن سأله عن الشكّ في أعداد الثنائيّة؛ فإنّه يستفاد 
منه أنّ الشكّ المذكور علّة لبطلان الصّلاة؛ وللحكم بوجوب الإعادة.

مثال آخر قوله: »كفّر« لمن قال له: »واقعت أهلي في نهار شهر رمضان«؛ فإنّه يفيد 
أنّ الوقاع في الصوم الواجب موجب للكفّارة.

النهر«، فيفهم منه  البيع« لمن قال له: »بعت السمك في  ومثال ثالث قوله: »بطل 
اشتراط القدرة على التسليم في البيع.

م، فيفهم منه عدم مانعيّة  ومثال رابع قوله: »لا تعيد« لمن سأل عن الصلاة في الحّام
م للصلاة... وهكذا. الكون في الحّام

3. ما إذا اقترن الكلام بشيء يفيد تعيين بعض متعلّقات الفعل، كما إذا قال القائل: 
من  وأنّه  الماء،  هو  المشروب  أنّ  المقارنة  هذه  من  فيفهم  وشربت«،  النهر  إلى  »وصلت 

النهر. ومثل ما إذا قال: »قمت وخطبت« أي خطبت قائما... وهكذا.

3. دلالة الإشارة:
ويشترط فيها على عكس الدلالتين السابقتين أّال تكون الدلالة مقصودة بالقصد 
، أو لزوما  الاستعمالي بحسب العرف، ولكن مدلولها لازم لمدلول الكلام لزوما غير بّني

بيّنا بالمعنى الأعمّ، سواء استنبط المدلول من كلام واحد أم من كلامين.
لُهُ وَفصِالُهُ ثَلاثُونَ شَهْراً﴾  ْ مثال ذلك دلالة الآيتين على أقلّ الحمل، وهما آية ﴿وَحَم
﴾ ؛ فإنّه بطرح الحولين من ثلاثين  ِ ِ كامِلَْني وآية ﴿وَالْوالدِاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلادَهُنَّ حَوْلَْني

شهرا يكون الباقي ستّة أشهر، فيعرف أنّه أقلّ الحمل.
لوجوب  لازم  لأنّه  مقدّمته؛  وجوب  على  الشيء  وجوب  دلالة  الباب  هذا  ومن 



�أ�صول الفقه116

ذي المقدّمة باللزوم البّني بالمعنى الأعمّ، ولذلك جعلوا وجوب المقدّمة وجوبا تبعيّا لا 
أصليّا؛ لأنّه ليس مدلولا للكلام بالقصد، وإنّما يفهم بالتبع، أي بدلالة الإشارة.

الجهة الثانية: حجّيّة هذه الدلالات
أمّا دلالة الاقتضاء والتنبيه فلا شكّ في حجيّتهما إذا كانت هناك دلالة وظهور؛ لأنّه 

من باب حجيّة الظواهر، ولا كلام في ذلك.
لأنّ  وشكّ؛  نظر  محلّ  الظواهر  حجّية  باب  من  فحجيّتها  »الإشارة«:  دلالة  وأمّا 
تابعة  والدلالة  مقصودة  غير  ا  أّهن المفروض  إذا  المسامحة؛  باب  من  بالدلالة  تسميتها 
للإرادة، وحقّها أن تسمّى »إشارة« و »إشعارا« فقط بغير لفظ الدلالة، فليست هي من 

الظواهر في شيء حتى تكون حجّة من هذه الجهة.
منها  فيستكشف  ملازمة،  تكون  حيث  العقليّة  الملازمة  باب  من  حجّة  هي  نعم، 
المقرّ وإن لم يكن قاصدا  لازمها، سواء كان حكما أم غير حكم، كالأخذ بلوازم إقرار 
لها، أو كان منكرا للملازمة، وسيأتي في محلّه في باب الملازمات العقليّة إنّ شاء الله تعالى.



117 مباحث الألفاظ /العامّ والخا�صّ

الباب الخامس

العامّ والخا�صّ

تمهيد:
العامّ والخاصّ: هما من المفاهيم الواضحة البديهيّة التي لا تحتاج إلى التعريف إّال 

لشرح اللفظ وتقريب المعنى إلى الذهن، فلذلك لا محلّ لتعريفهما بالتعاريف الحقيقيّة.
عنوانه  انطباق  يصلح  ما  لجميع  بمفهومه  الشامل  اللفظ  »العامّ«:  من  والقصد 
عليه في ثبوت الحكم له، وقد يقال للحكم: »إنّه عامّ« أيضا باعتبار شموله لجميع أفراد 

الموضوع أو المتعلّق أو المكلّف.
والقصد من »الخاصّ« الحكم الذي لا يشمل إّال بعض أفراد موضوعه أو المتعلّق 

أو المكلّف، أو أنّه اللفظ الدالّ على ذلك.
والتخصيص هو إخراج بعض الأفراد عن شمول الحكم العامّ، بعد أن كان اللفظ 

في نفسه شاملا له لو لا التخصيص.
والتخصّص هو أن يكون اللفظ من أوّل الأمر بلا تخصيص غير شامل لذلك الفرد 

غير المشمول للحكم.



�أ�صول الفقه118

�أق�سام العامّ
ينقسم العامّ إلى ثلاثة أقسام باعتبار تعلّق الحكم به:

1. »العموم الاستغراقيّ« وهو أن يكون الحكم شاملا لكلّ فرد فرد، فيكون كلّ 
خاصّ  عصيان  الموضوع  من  بفرد  متعلّق  حكم  ولكلّ  للحكم،  موضوعا  وحده  فرد 

نحو: »أكرم كلّ عالم«.
مجموع،  هو  بما  للمجموع  ثابتا  الحكم  يكون  أن  وهو  المجموعيّ«  »العموم   .2
فيكون المجموع موضوعا واحدا، كوجوب الإيمان بالأئمّة ، فلا يتحقّق الامتثال 

إّال بالإيمان بالجميع.
3. »العموم البدلّي« وهو أن يكون الحكم لواحد من الأفراد على البدل، فيكون فرد 
التكليف، نحو:  امتثل فرد واحد سقط  فإذا  البدل موضوعا للحكم،  واحد فقط على 

»أعتق أيّة رقبة شئت«.
فإن قال قائل: إنّ عدّ هذا القسم الثالث من أقسام العموم فيه مسامحة ظاهرة؛ لأنّ 
البدليّة تنافي العموم؛ إذ المفروض أنّ متعلّق الحكم أو موضوعه ليس إّال فردا واحدا 

فقط. 
نقول في جوابه: العموم في هذا القسم معناه عموم البدليّة أي صلاح كلّ فرد لأن 
يكون متعلّقا أو موضوعا للحكم نعم، إذا كان استفادة العموم من هذا القسم بمقتضى 

الإطلاق فهو يدخل في المطلق لا في العامّ.
للأمر  متعلّقا  كان  إذا  وأفراده  لأحواله  الحكم  متعلّق  عموم  إنّ  حال،  كلّ  وعلى 

الوجوبّي أو الاستحبابّي، فهو على الأكثر من نوع العموم البدلّي.



119 مباحث الألفاظ /العامّ والخا�صّ

في  والخاصّ  العامّ  مباحث  تفصيل  في  نشرع  أن  فينبغي  التمهيد  هذا  عرفت  إذا 
فصول:

1. ألفاظ العموم
بمقتضى  بالإطلاق  أو  بالوضع،  إمّا  عليه  دالّة  تخصّه  ألفاظا  للعموم  أنّ  شكّ  لا 
مثل  معناها،  في  وما  »كلّ«  مثل  مفردة،  ألفاظا  تكون  أن  إمّا  وهي  الحكمة،  مقدّمات 
في  النكرة  كوقوع  لفظيّة،  هيئات  تكون  أن  وإمّا  »دائام�«،  و  »أيّ«  و  »تمام«  و  »جميع« 
سياق النفي أو النهي، وكون اللفظ جنسا محّىل باللام جمعا كان أو مفردا. فلنتكلّم عنها 

بالتفصيل:
1. لفظة »كلّ« وما في معناها، فإنّه من المعلوم دلالتها بالوضع على عموم مدخولها. 
سواء كان عموما استغراقيّا أو مجموعيّا؛ وإنّ العموم معناه الشمول لجميع أفرادها مهما 

كان لها من الخصوصيّات اللاحقة لمدخولها.
فإنّه لا شكّ في دلالتها على عموم  النهي«؛  أو  النفي  النكرة في سياق  »وقوع   .2
جميع  بعدم  يكون  إنّما  الطبيعة  عدم  لأنّ  وضعا؛  لا  عقلا،  النكرة  أفراد  لجميع  السلب 

أفرادها، وهذا واضح لا يحتاج إلى مزيد بيان.
3. »الجمع المحّىل باللام والمفرد المحّىل بها«، لا شكّ في استفادة العموم منهما عند 
عدم العهد، ولكنّ الظاهر أنّه ليس ذلك بالوضع في المفرد المحّىل باللام، وإنّما يستفاد 
بالإطلاق بمقتضى الحكمة، ولا فرق بينهما من جهة العموم في استغراق جميع الأفراد 

فردا فردا.
جميع  »أكرم  مثل  جمع  وكلّ  المحّىل  الجمع  استغراق  معنى  أنّ  بعضهم  توهّم  وقد 
العلماء« هو استغراق بلحاظ مراتب الجمع، لا بلحاظ الأفراد فردا فردا، فيشمل كلّ 
جماعة جماعة، ويكون بمنزلة قول القائل: »أكرم جماعة جماعة«، فيكون موضوع الحكم 



�أ�صول الفقه120

امتثالا للأمر. وذلك  كلّ جماعة على حدة لا كلّ فرد؛ فإكرام شخص واحد لا يكون 
اثنين  كلّ  فيشمل  التثنية،  مصاديق  بملاحظة  فيها  الاستغراق  فإنّ  التثنية؛  عموم  نظير 

اثنين، فإذا قال: »أكرم كلّ عالمين« فموضوع الحكم كلّ اثنين من العلماء، لا كلّ فرد.
فإذا  الاثنان،  التثنية،  معنى  أنّ  كما  الجماعة،  الجمع،  معنى  أنّ  التوهّم  هذا  ومنشأ 
دخلت أداة العموم عليه دلّت على العموم بلحاظ كلّ جماعة جماعة، كما إذا دخلت على 
المفرد دلّت على العموم بلحاظ كلّ فرد فرد، وعلى التثنية دلّت عليه بلحاظ كلّ اثنين 

اثنين؛ لأنّ أداة العموم تفيد عموم مدخولها.
الاثنين  على  تدلّ  التثنية  لأنّ  والجمع؛  التثنية  بين  للفرق  فاسد؛  توهّم  هذا  ولكن 
المحدود من جانب القلّة والكثرة، بخلاف الجمع؛ فإنّه يدلّ على ما هو محدود من جانب 
القلّة فقط؛ لأنّ أقلّ الجمع ثلاثة، وأمّا من جانب الكثرة فغير محدود أبدا. فكلّ ما تفرض 
لذلك اللفظ المجموع من أفراد مهما كثرت فهي مرتبة واحدة من الجمع وجماعة واحدة،
ا كلّها مرتبة واحدة من الجمع، لا مجموعة  حتى لو أريد جميع الأفراد بأسرها، فإّهن
مراتب له. فيكون معنى استغراق الجمع عدم الوقوف على حدّ خاصّ من حدود الجمع 
ومرتبة دانية منه، بل المقصود أعلى مراتبه. فيذهب استغراقه إلى آخر الآحاد لا إلى آخر 
المراتب؛ إذ ليس هناك بلحاظ جميع الأفراد إّال مرتبة واحدة، لا مراتب متعدّدة، وليس 
إّال حدّ واحد هو الحدّ الأعلى، لا حدود متكثّرة، فهو من هذه الجهة كاستغراق المفرد 

معناه عدم الوقوف على حد خاصّ، فيذهب إلى آخر الآحاد.
يوجب  المفرد  استغراق  عدم  فإنّ  الاستغراق؛  عدم  في  هو  إنّما  بينهما  الفرق  نعم، 
وهو  الجمع،  أقلّ  على  الاقتصار  يوجب  الجمع  استغراق  وعدم  واحد،  على  الاقتصار 

ثلاثة.



121 مباحث الألفاظ /العامّ والخا�صّ

2. المخصّص المتّصل والمنفصل
إنّ تخصيص العامّ على نحوين:

1. أن يقترن به مخصّصه في نفس الكلام الواحد الملقى من المتكلّم، كقولنا: »أشهد 
أن لا إله إّال الله«. ويسمّى: »المخصّص المتّصل«، فيكون قرينة على إرادة ما عدا الخاصّ 
من العموم. وتلحق به بل هي منه القرينة الحاليّة المكتنف بها الكلام الدالّة على إرادة 

الخصوص على وجه يصحّ تعويل المتكلّم عليها في بيان مراده.
2. أّال يقترن به مخصّصه في نفس الكلام، بل يرد في كلام آخر مستقلّ قبله أو بعده. 
ويسمّى »المخصّص المنفصل«، فيكون أيضا قرينة على إرادة ما عدا الخاصّ من العموم، 

كالأوّل.
فإذن لا فرق بين القسمين من ناحية القرينة على مراد المتكلّم، وإنّما الفرق بينهما من 
ناحية أخرى، وهي ناحية انعقاد الظهور في العموم، ففي المتّصل لا ينعقد للكلام ظهور 
إّال في الخصوص، وفي المنفصل ينعقد ظهور العامّ في عمومه، غير أنّ الخاصّ ظهوره 

أقوى، فيقدّم عليه من باب تقديم الأظهر على الظاهر أو النصّ على الظاهر.
والسّر في ذلك أنّ الكلام مطلقا العامّ وغيره لا يستقرّ له الظهور ولا ينعقد إّال بعد 
العرف مجال لإلحاقه بضميمة  يبقى بحسب  منه والانقطاع عرفا على وجه لا  الانتهاء 
تصلح لأن تكون قرينة تصرفه عن ظهوره الابتدائيّ الأوّلّي، وإّال فالكلام ما دام متّصلا 
ظهوره  استقرّ  خلافه  على  قرينة  ورود  دون  من  انقطع  فإن  مراعى،  ظهوره  فإنّ  عرفا 
الأوّل، وانعقد الكلام عليه، وإن لحقته القرينة الصارفة تبدّل ظهوره الأوّل إلى ظهور 
آخر حسب دلالة القرينة، وانقعد حينئذ على الظهور الثاني. ولذا لو كانت القرينة مجملة 
أو إن وجد في الكلام ما يحتمل أن يكون قرينة أوجب ذلك عدم انعقاد الظهور الأوّل، 

ولا ظهور آخر، فيعود الكلام برمّته مجملا.



�أ�صول الفقه122

هذا من ناحية كلّيّة في كلّ كلام. ومقامنا من هذا الباب؛ لأنّ المخصّص كما قلنا 
من قبيل القرينة الصارفة، فالعامّ له ظهور ابتدائيّ أو بدويّ في العموم، فيكون مراعى 
بانقطاع الكلام وانتهائه، فإن لم يلحقه ما يخصّصه استقرّه ظهوره الابتدائيّ وانقعد على 
له  وانقعد  الأوّل،  ظهوره  تبدّل  الانقطاع  قبل  التخصيص  قرينة  لحقته  وإن  العموم، 

ظهور آخر حسب دلالة المخصّص المتّصل.
العموم، بخلاف  ينعقد له ظهور في  بالمتّصل لا يستقرّ ولا  اذن فالعامّ المخصّص 
يصلح  ما  ورود  بدون  انقطع  قد  الفرض  بحسب  الكلام  لأنّ  بالمنفصل؛  المخصّص 
للقرينة على التخصيص، فيستقرّ ظهوره الابتدائيّ في العموم، غير أنّه إذا ورد المخصّص 
المراد  عن  كاشفة  عليه،  قرينة  أنّه  باب  من  عليه  فيقدّم  العامّ،  ظهور  يزاحم  المنفصل 

الجديّ.

3. هل استعمال العامّ في المخصّص مجاز؟
قلنا: إنّ المخصّص بقسميه قرينة على إرادة ما عدا الخاصّ من لفظ العموم، فيكون 
المراد من العامّ بعض ما يشمله ظاهره. فوقع الكلام في أنّ هذا الاستعمال هل هو على 

نحو المجاز أو الحقيقة؟ واختلف العلماء فيه على أقوال كثيرة:
منها: أنّه مجاز مطلقا. 

ومنها: أنّه حقيقة مطلقا.
كان  فإن  بالمنفصل،  المخصّص  وبين  بالمتّصل  المخصّص  بين  التفصيل  ومنها: 

التخصيص بالأوّل فهو حقيقة دون ما كان بالثاني.
وقيل: بالعكس.

والحقّ عندنا هو القول الثاني، أيّ إنّه حقيقة مطلقا.
لّما كانت موضوعة للدلالة  العموم  أداة  أنّ  بالمجاز  القول  أنّ منشأ توهّم  الدليل: 



123 مباحث الألفاظ /العامّ والخا�صّ

على سعة مدخولها وعمومه لجميع أفراده، فلو أريد منه بعضه فقد استعملت في غير ما 
وضعت له، فيكون الاستعمال مجازا. وهذا التوهّم يدفع بأدنى تأمّل؛ لأنّه في التخصيص 
بالمتّصل كقولك مثلا: »أكرم كلّ عالم إّال الفاسقين« لم تستعمل أداة العموم إّال في معناها، 
وهو الشمول لجميع أفراد مدخولها، غاية الأمر أنّ مدخولها تارة يدلّ عليه لفظ واحد 
مثل: »أكرم كلّ عادل«، وأخرى يدلّ عليه أكثر من لفظ واحد في صورة التخصيص، 
فيكون التخصيص معناه أنّ مدخول »كلّ« ليس ما يصدق عليه لفظ عالم مثلا ـ، بل هو 
خصوص العالم العادل في المثال. وأمّا »كلّ« فهي باقية على ما لها من الدلالة على العموم 
ا تدلّ حينئذ على الشمول لكلّ عادل من العلماء، ولذا لا يصحّ أن يوضع  والشمول؛ لأّهن
مكانها كلمة »بعض«، فلا يستقيم المعنى لو قلت: »أكرم بعض العلماء إّال الفاسقين«، 
وإّال لما صحّ الاستثناء. كما لا يستقيم لو قلت: »أكرم بعض العلماء العدول«؛ فإنّه لا 

يدلّ على تحديد الموضوع كما لو كانت »كلّ« والاستثناء موجودين.
والحاصل أنّ لفظة »كلّ« وسائر أدوات العموم في مورد التخصيص لم تستعمل إّال 

في معناها، وهو الشمول.
»عالم«  كلمة  مثل  مدخولها  لأنّ  مدخولها؛  نفس  في  المجاز  بأنّ  للقول  معنى  ولا 
وإرادة  بعضها.  أو  أفرادها  بجميع  الطبيعة  لا  هي،  حيث  من  الطبيعة  لنفس  موضوع 
قيّد  فإذا  »بعض«،  أو  »كلّ«،  كـ  أخرى  لفظة  دلالة  من  يكون  إنّما  البعض  أو  الجميع 
مدخولها وأريد منه المقيّد بالعدالة في المثال المتقدّم لم يكن مستعملا إّال في معناه، وهو 
من له العلم، وتكون إرادة ما عدا الفاسق من العلماء من دلالة مجموع القيد والمقيّد من 
باب تعدّد الدالّ والمدلول، وسيجيء إن شاء الله تعالى أنّ تقييد المطلق لا يوجب مجازا.

هذا الكلام كلّه عن المخصّص بالمتّصل. وكذلك الكلام عن المخصّص بالمنفصل؛ 
لأنّا قلنا: إنّ التخصيص بالمنفصل معناه جعل الخاصّ قرينة منفصلة على تقييد مدخول 



�أ�صول الفقه124

»كلّ« بما عدا الخاصّ، فلا تصّرف في أداة العموم، ولا في مدخولها، ويكون أيضا من 
باب تعدّد الدالّ والمدلول. ولو فرض أنّ المخصّص المنفصل ليس مقيّدا لمدخول أداة 
العموم، بل هو تخصيص للعموم نفسه فانّ هذا لا يلزم منه أن يكون المستعمل فيه في 
العامّ هو البعض، حتى يكون مجازا، بل إنّما يكشف الخاصّ عن المراد الجديّ من العامّ. 

4. حجيّة العامّ المخصّص في الباقي
إذا شككنا في شمول العامّ المخصّص لبعض أفراد الباقي من العامّ بعد التخصيص، 
فهل العامّ حجّة في هذا البعض فيتمسّك بظاهر العموم لإدخاله في حكم العامّ؟ على 
أو  متّصل  بدليل  العموم  من  استثنى  ثمّ  طاهر«،  ماء  »كلّ  المولى:  قال  اذا  مثلا  أقوال؛ 
منفصل الماء المتغّري بالنجاسة ونحن احتملنا استثناء الماء القليل الملاقي للنجاسة بدون 
بظاهر عموم  الاحتمال  هذا  نطرد  الباقي  في  حجّة  المخصّص  العامّ  بأنّ  قلنا  فإذا   ، تغّري
بحجّيّته في  نقل  لم  واذا   . المتغّري الملاقي غير  الماء  بطهارة  فنحكم  الباقي،  العامّ في جميع 
يقول  له دليلا آخر  فنلتمس  العامّ،  دليل عليه من  يبقى هذا الاحتمال معلّقا لا  الباقي 

بطهارته أو نجاسته.
والأقوال في المسألة كثيرة:

المخصّص  الباقي، وبين  فيكون حجّة في  بالمتّصل،  المخصّص  التفصيل بين  منها: 
بالمنفصل، فلا يكون حجّة.

وقيل بالعكس. 
والحقّ في المسألة هو الحجّيّة مطلقا؛ لأنّ اساس النزاع ناشئ من النزاع في المسألة 

السابقة، وهي أنّ العامّ المخصّص مجاز في الباقي أم لا؟
أنّ  جهة  من  الباقي  جميع  في  وحجّيّته  العامّ  ظهور  في  يستشكل  بالمجاز  قال  ومن 
آخر  مجاز  الباقي  بعض  في  واستعماله  مجاز  الباقى  تمام  في  العامّ  استعمال  أنّ  المفروض 



125 مباحث الألفاظ /العامّ والخا�صّ

أيضا، فيقع النزاع في أنّ المجاز الأوّل أقرب إلى الحقيقة، فيكون العامّ ظاهرا فيه، أو أنّ 
المجازين متساويان فلا ظهور في أحدهما. فإذا كان المجاز الأوّل هو الظاهر كان العامّ 

حجّة في تمام الباقي، وإّال فلا يكون حجّة.
هذا  من  راحة  ففي  تقدّم،  كما  حقيقة  المخصّص  العامّ  بأن  نقول  الذين  نحن  أمّا 
النزاع؛ لأنّا قلنا: إنّ أداة العموم باقية على ما لها من معنى الشمول لجميع أفراد مدخولها، 
فإذا خرج من مدخولها بعض الأفراد بالتخصيص بالمتّصل أو المنفصل فلا تزال دلالتها 

على العموم باقية على حالها، وإنّما مدخولها تتضيّق دائرته بالتخصيص.
فحكم العامّ المخصّص حكم العامّ غير المخصّص في ظهوره في الشمول لكلّ ما 

يمكن أن يدخل فيه.
وعلى أيّ حال، بعد القول بأنّ العامّ المخصّص حقيقة في الباقي على ما بيّناّه لا يبقى 
إنّه  نقول  فقد  بالمجازيّة،  القول  تقدير  الشكّ على  يقع  وإنّما  الباقي،  شك في حجّيّته في 
حجّة في الباقي على هذا التقدير، وقد لا نقول، لا أنّه كلّ من يقول بالمجازيّة يقول بعدم 

الحجّيّة، كما توهّم ذلك بعضهم.

5. هل يسري إجمال المخصّص إلى العامّ؟
لا  مبّني  الخاصّ  أنّ  فرض  في  الباقي«  في  العامّ  »حجّية  وهو  السابق  البحث  كان 

إجمال فيه، وإنّما الشكّ في تخصيص غيره مماّ علم خروجه من الخاصّ.
على  والإجمال  الخاصّ.  إجمال  فرض  في  العامّ  حجّيّة  عن  نبحث  أن  الآن  وعلينا 

نحوين:
كان  بأن  الخاصّ  مفهوم  نفس  في  الشكّ  فرض  في  وهي  المفهوميّة«:  »الشبهة   .1
مجملا، نحو قوله: »كلّ ماء طاهر إّال ما تغّري طعمه أو لونه أو ريحه« الذي يشكّ فيه 
، أو ما يشمل التغّري التقديريّ. ونحو قولنا:  ّ أنّ المراد من التغّري خصوص التغّري الحّيس



�أ�صول الفقه126

»أحسن الظنّ إّال بخالد« الذي يشكّ فيه أنّ المراد من خالد هو خالد بن بكر أو خالد 
بن سعد، مثلا.

في  العامّ  أفراد  من  فرد  دخول  في  الشكّ  فرض  في  وهي  المصداقيّة«:  »الشبهة   .2
الخاصّ مع وضوح مفهوم الخاصّ، بأن كان مبيّنا لا إجمال فيه، كما إذا شكّ في مثال الماء 
السابق أنّ ماء معيّنا أتغّري بالنجاسة فدخل في حكم الخاصّ أم لم يتغّري فهو لا يزال باقيا 

على طهارته؟
. والكلام في الشبهتين يختلف اختلافا بيّنا، فلنفرد لكلّ منهما بحثا مستقّال

تارة يكون بين الأقلّ والأكثر،  المفهوميّة  الشبهة  الدوران في  المفهوميّة:  الشبهة  أ( 
ّ أو يعمّ التقديريّ،  كالمثال الأوّل، فإنّ الأمر دائر فيه بين تخصيص خصوص التغّري الحّيس
، وهو المتيقّن، والأكثر هو الأعمّ منه ومن التقديريّ. وأخرى،  ّ فالأقلّ هو التغّري الحّيس
يكون بين المتباينين، كالمثال الثاني، فإنّ الأمر دائر فيه بين تخصيص خالد بن بكر وبين 

خالد بن سعد، ولا قدر متيقّن في البين.
ثمّ على كلّ من التقديرين، إمّا أن يكون المخصّص متّصلا أو منفصلا، والحكم في 

المقام يختلف باختلاف هذه الأقسام الأربعة في الجملة، فلنذكرها بالتفصيل:
الدوران فيه بين الأقلّ والأكثر  إذا كان المخصّص متّصلا، سواء كان  1، 2. فيما 
يمكن  إنّه لا  أي  العامّ،  إلى  المخصّص يسري  إجمال  أنّ  فيه  الحقّ  فإنّ  المتباينين؛  بين  أو 

التمسّك بأصالة العموم لإدخال المشكوك في حكم العامّ.
وهو واضح على ما ذكرناه سابقا من أنّ المخصّص المتّصل من نوع قرينة الكلام 
المتّصلة، فلا ينعقد للعامّ ظهور إّال فيما عدا الخاصّ، فإذا كان الخاصّ مجملا سرى إجماله 
إلى العامّ؛ لأنّ ما عدا الخاصّ غير معلوم، فلا ينعقد للعامّ ظهور فيها لم يعلم خروجه 

عن عنوان الخاصّ.



127 مباحث الألفاظ /العامّ والخا�صّ

أنّ  فيه  الحقّ  فإنّ  منفصلا،  المخصّص  كان  إذا  والأكثر  الأقلّ  بين  الدوران  في   .3
إجمال الخاصّ لا يسري إلى العامّ، أي إنّه يصحّ التمسّك بأصالة العموم لإدخال ما عدا 

الأقلّ في حكم العامّ.
المخصّص  العامّ  أنّ  من  الثاني  الفصل  في  تقدّم  ما  على  بناء  واضحة  فيه  والحجّة 
بالمنفصل ينعقد له ظهور في العموم، وإذا كان يقدّم عليه الخاصّ فمن باب تقديم أقوى 
المتيقّن منه، فلا يكون حجّة في  القدر  الزائد على  فإذا كان الخاصّ مجملا في  الحجّتين؛ 
الزائد؛ لأنّه حسب الفرض مجمل لا ظهور له فيه، وإنّما تنحصر حجّيّته في القدر المتيقّن 

وهو الأقل.
فكيف يزاحم العامّ المنعقد ظهوره في الشمول لجميع أفراده التي منها القدر المتيقّن 
من الخاصّ ومنها القدر الزائد عليه المشكوك دخوله في الخاصّ؛ فإذا خرج القدر المتيقّن 

بحجّة أقوى من العامّ يبقى القدر الزائد لا مزاحم لحجّيّة العامّ وظهوره فيه.
إجمال  أنّ  فيه  الحقّ  فإنّ  منفصلا،  المخصّص  كان  إذا  المتبائنين  بين  الدوران  4. في 
الإجمالّي  العلم  حصول  المفروض  لأنّ  المتّصل؛  كالمخصّص  العامّ،  إلى  يسري  الخاصّ 
بالتخصيص واقعا، وإن تردّد بين شيئين، فيسقط العموم عن الحجّيّة في كلّ واحد منهما.
والفرق بينه وبين المخصّص المتّصل المجمل أنّه في المتّصل يرتفع ظهور الكلام في 
العموم رأسا، وفي المنفصل المردّد بين المتباينين ترتفع حجّيّة الظهور، وإن كان الظهور 

البدويّ باقيا، فلا يمكن التمسّك بأصالة العموم في أحد المردّدين.
ا تجري بالقياس إلى احدهما فهي تجري أيضا بالقياس إلى الآخر،  بل لو فرض أّهن
ويتساقطان.  فيتعارضان  قطعا،  العموم  عن  أحدهما  لخروج  معا؛  جريانهما  يمكن  ولا 
وإن كان الحقّ أنّ نفس وجود العلم الإجمالّي يمنع من جريان أصالة العموم في كلّ منهما 

ا تجري فيهما فيحصل التعارض ثمّ التساقط. رأسا، لا أّهن



�أ�صول الفقه128

ب( الشبهة المصداقيّة: قلنا: إنّ الشبهة المصداقيّة تكون في فرض الشكّ في دخول 
فرد من أفراد ما ينطبق عليه العامّ في المخصّص، مع كون المخصّص مبيّنا لا إجمال فيه، 
وإنّما الإجمال في المصداق. فلا يدرى أنّ هذا الفرد متّصف بعنوان الخاصّ، فخرج عن 
حكم العامّ، أم لم يتّصف فهو مشمول لحكم العامّ، كالمثال المتقدّم، وهو الماء المشكوك 
فيشكّ في  أمانة،  يد  أو  يد عادية  ا  أّهن اليد على مال  الشكّ في  بالنجاسة، وكمثال  ه  تغّري
ا يد عادية، أو  شمول العامّ لها، وهو قوله: »على اليد ما أخذت حتى تؤدّي«، لأّهن

ا يد أمانة، لما دلّ على عدم ضمان يد الأمانة المخصّص لذلك العموم. خروجها منه لأّهن
ربما ينسب إلى المشهور من العلماء الأقدمين القول بجواز التمسّك بالعامّ في الشبهة 

المصداقيّة، ولذا أفتوا في مثال اليد المشكوكة بالضمان.
وقد يستدلّ لهذا القول بأنّ انطباق عنوان العامّ على المصداق المردّد معلوم، فيكون 
العامّ حجّة فيه ما لم يعارض بحجّة أقوى، وأمّا انطباق عنوان الخاصّ عليه فغير معلوم، 

فلا يكون الخاصّ حجّة فيه، فلا يزاحم حجيّة العامّ.
بين  الدوران  عند  المفهوميّة  الشبهة  في  المنفصل  المخصّص  في  قلناه  ما  نظير  وهو 

الأقلّ والأكثر.
والحقّ عدم جواز التمسّك بالعامّ في الشبهة المصداقيّة في المتّصل والمنفصل معا.

ودليلنا على ذلك: أنّ المخصّص لّما كان حجّة أقوى من العامّ، فإنّه موجب لقصر 
المشكوك  والفرد  مدلوله،  بعض  في  العامّ  لحجّيّة  ورافع  أفراده،  باقي  على  العامّ  حكم 
مردّد بين دخوله فيما كان العامّ حجّة فيه وبين خروجه عنه، مع عدم دلالة العامّ على 
دخوله فيما هو حجّة فيه، فلا يكون العامّ حجّة فيه بلا مزاحم، كما قيل في دليلهم. ولئن 

كان انطباق عنوان العامّ عليه معلوما فليس هو معلوم الانطباق عليه بما هو حجّة.
والحاصل أنّ هناك عندنا حجّتين معلومتين حسب الفرض: إحداهما: العامّ، وهو 



129 مباحث الألفاظ /العامّ والخا�صّ

حجّة فيما عدا الخاصّ. وثانيتهما: المخصّص، وهو حجّة في مدلوله. والمشتبه مردّد بين 
دخوله في تلك الحجّة أو هذه الحجّة.

عند  المنفصل  في  المفهوميّة  الشبهة  وبين  المصداقيّة  الشبهة  بين  الفرق  يظهر  وبهذا 
الدوران بين الأقلّ والأكثر. فإنّ الخاصّ في الشبهة المفهوميّة ليس حجّة إّال في الأقلّ، 
والزائد المشكوك ليس مشكوك الدخول فيما كان الخاصّ معلوم الحجّيّة فيه، بل الخاصّ 
مشكوك أنّه جعل حجّة فيه أم لا. ومشكوك الحجّيّة في شيء ليس بحجّة قطعا في ذلك 
الشيء.))) وأمّا العامّ فهو حجّة إلا فيما كان الخاصّ حجّة فيه. وعليه، لا يكون الأكثر 
أنّ  معلوم  هو  بل  المردّد،  كالمصداق  الحجّة،  هذه  أو  الحجّة  تلك  في  دخوله  بين  مردّدا 

الخاصّ ليس حجّة فيه لمكان الشكّ، فلا يزاحم حجّيّة العامّ فيه.
ا يد عادية أو يد أمانة، فلا يعلم  وأمّا فتوى المشهور بالضمان في اليد المشكوكة أّهن
ا لأجل القول بجواز التمسّك بالعامّ في الشبهة المصداقيّة، ولعلّ لها وجها آخر ليس  أّهن

المقام محلّ ذكره.

تنبيه: في جواز التمسّك بالعامّ في الشبهة المصداقيّة إذا كان المخصّص لبّيّا 
اللذين  العقل  ودليل  كالإجماع  اللفظيّ،  يقابل  ما  اللبّي  المخصّص  من  المقصود 
هما دليلان وليسا من نوع الألفاظ. فقد نسب إلى الشيخ المحقّق الأنصاريّ  جواز 
من  جماعة  وتبعه  لبيّا.  المخصّص  كان  إذا  مطلقا  المصداقيّة  الشبهة  في  بالعامّ  التمسّك 

))) سيأتي في »مباحث الحجّة« أنّ قوام حجّيّة الشيء بالعلم؛ لأنّه إنّما يكون الشيء صالحا لأن يحتجّ 
به المولى على العبد إذا كان واصلا إليه بالعلم، فالعلم مأخوذ في موضوع الحجّة فعند الشك في 
أنّه نصبه  الشك في حجّيته احتمال  فيعلم بعدم حجّيّته. ومعنى  يرتفع موضوعها،  حجّيّة شيء 
الشارع حجّة واقعا على تقدير وصوله. وحيث لم يصل، يقطع بعدم حجّيته فعلا فيزول ذلك 
الاحتمال البدويّ عند الالتفات إلى ذلك، لا أنّه حين الشكّ في الحجّيّة يقطع بعدم الحجّيّة وإّال 

للزم اجتماع الشك والقطع بشيء واحد في آن واحد، وهو محال. 



�أ�صول الفقه130

المتأخّرين عنه.
وذهب المحقّق شيخ أساتذتنا )صاحب الكفاية ( إلى التفصيل بين ما إذا كان 
المخصّص اللبّيّ مماّ يصحّ أن يتّكل عليه المتكلّم في بيان مراده بأن كان عقليّا ضروريّا؛ 
في  بالعامّ  للتمسّك  مجال  فلا  العموم،  في  ظهور  للعامّ  ينعقد  فلا  كالمتّصل،  يكون  فإنّه 
الشبهة المصداقيّة، وبين ما إذا لم يكن كذلك، كما إذا لم يكن التخصيص ضروريّا على 
وجه يصحّ أن يتّكل عليه المتكلّم، فإنّه لا مانع من التمسّك بالعامّ في الشبهة المصداقيّة؛ 

لبقاء العامّ على ظهوره، وهو حجّة بلا مزاحم.
المألوفة بين  المعروفة، والسيرة المستمرّة  الطريقة  واستشهد على ذلك بما ذكره من 
العقلاء، كما إذا أمر المولى منهم عبده بإكرام جيرانه، وحصل القطع للعبد بأنّ المولى لا 
يريد إكرام من كان عدوّا له من الجيران فإنّ العبد ليس له أّال يكرم من يشكّ في عداوته،
للمولى أن يؤاخذه على عدم إكرامه، ولا يصحّ منه الاعتذار بمجرّد احتمال العداوة، 
لأنّ بناء العقلاء وسيرتهم هي ملاك حجّيّة أصالة الظهور، فيكون ظهور العامّ في هذا 

المقام حجّة بمقتضى بناء العقلاء.
وزاد على ذلك أنّه يستكشف من عموم العامّ للفرد المشكوك أنّه ليس فردا للخاصّ 
الذي علم خروجه من حكم العامّ. ومثّل له بعموم قوله: »لعن الله بني فلان قاطبة« 
المعلوم منه خروج من كان مؤمنا منهم، فإن شكّ في إيمان شخص يحكم بجواز لعنه 
للعموم. وكلّ من جاز لعنه ليس مؤمنا. فينتج من الشكل الأوّل: »هذا الشخص ليس 

  مؤمنا«. هذا خلاصة رأي صاحب الكفاية
ولكن شيخنا المحقّق الكبير النائينيّ  لم يرتض هذا التفصيل، ولا إطلاق رأي 
الشيخ ، بل ذهب إلى تفصيل آخر. وخلاصته: أن المخصّص اللبّيّ، سواء كان عقليّا 
ضروريّا يصحّ أن يتّكل عليه المتكلّم في مقام التخاطب أو لم يكن كذلك، بأن كان عقليّا 



131 مباحث الألفاظ /العامّ والخا�صّ

نظريّا أو إجماعا؛ فإنّه كالمخصّص اللفظيّ كاشف عن تقييد المراد الواقعيّ في العامّ من 
مجال  فلا  العامّ،  فيه  يظهر  الذي  إطلاقه  على  باقيا  الواقعي  الحكم  موضوع  كون  عدم 
للتمسّك بالعامّ في الفرد المشكوك بلا فرق بين اللبّيّ واللفظيّ؛ لأنّ المانع من التمسّك 
بالعامّ مشترك بينهما وهو انكشاف تقييد موضوع الحكم واقعا. ولا يفرق في هذه الجهة 

بين أن يكون الكاشف لفظيّا أو لبيّا.
موضوع  تقييد  منه  يستكشف  لم  اللبّيّ  المخصّص  كان  اذا  ما  ذلك  من  واستثنى 
الحكم واقعا، بأن كان العقل إنّما أدرك ما هو ملاك حكم الشارع واقعا، أو قام الإجماع 
لعن  أنّ ملاك  قام الإجماع على  أو  العقل  أدرك  إذا  الشارع، كما  على كونه ملاكا لحكم 
بني فلان هو كفرهم، فإنّ ذلك لا يوجب تقييد موضوع الحكم، لأنّ الملاك لا يصلح 
لتقييده، بل من العموم يستكشف وجود الملاك في جميعهم. فإذا شكّ في وجود الملاك في 

فرد، يكون عموم الحكم كاشفا عن وجوده فيه.
نعم، لو علم بعدم وجود الملاك في فرد، يكون الفرد نفسه خارجا كما لو أخرجه 

المولى بالنصّ عليه، لا أنّه يكون كالمقيّد لموضوع العامّ.
وأمّا سكوت المولى عن بيانه، فهو إمّا لمصلحة أو لغفلة إذا كان من الموالي العاديّين. 
نعم، لو تردّد الأمر بين أن يكون المخصّص كاشفا عن الملاك أو مقيّدا لعنوان العامّ؛ فإنّ 

التفصيل الذي ذكره صاحب الكفاية  يكون وجيها.
أنّه كاشف عن تقييد موضوع العامّ فلا يجوز  والحاصل أنّ المخصّص إن أحرزنا 
أنّه كاشف عن ملاك الحكم  أبدا، وإن أحرزنا  المصداقيّة  الشبهة  بالعموم في  التمسّك 
فقط من دون تقييد فلا مانع من التمسّك بالعموم، بل يكون كاشفا عن وجود الملاك 
في المشكوك. وإن تردّد أمره ولم يحرز كونه قيدا أو ملاكا فان كان حكم العقل ضروريّا 
يمكن الاتّكال عليه في التفهيم فيلحق بالقسم الأوّل، وإن كان نظريّا أو اجماعا لا يصحّ 



�أ�صول الفقه132

الاتّكال عليه فيلحق بالقسم الثاني، فيتمسّك بالعموم، لجواز أن يكون الفرد المشكوك 
قد أحرز المولى وجود الملاك فيه، مع احتمال أنّ ما أدركه العقل أو قام عليه الإجماع من 

قبيل الملاكات.
المسألة  هذه  لأنّ  نقلها؛  في  أطلت  وإنّما  المسألة.  في  علمائنا  أقوال  حكاية  كلّه  هذا 
حادثة، أثارها شيخنا الأنصاريّ  مؤسّس الأصول الحديث. واختلف فيها أساطين 
عن  نخرج  لئّال  الأقوال،  من  عليه  نعتمد  ما  بيان  دون  المقدار  بهذا  ونكتفى  مشايخنا، 

الغرض الذي وضعت له الرسالة.
وبالاختصار إنّ ما ذهب إليه الشيخ  هو الأولى بالاعتماد، ولكن مع تحرير لقوله 

على غير ما هو المعروف عنه))).

))) وتوضيح ذلك: أن كلّ عامّ ظاهر في العموم لابدّ أن يتضمّن ظهورين: 1: ظهوره في عدم منافاة 
أيّة صفة من الصفات أو أيّ عنوان من العناوين لحكمه. 2: ظهوره في عدم وجود المنافي أيضا، 
أنّه  أي إنّه ظاهر في عدم المنافاة وعدم المنافي معه، فإنّ معنى ظهور عموم »أكرم جيراني« مثلا 
ليس هناك صفة أو عنوان ينافي الحكم بوجوب إكرام الجيران، نحو صفة العداوة أو الفسق أو 
نحو ذلك، كما معناه أيضا أنّه ليس يوجد في الجيران من فيه صفة أو عنوان ينافي الحكم بوجوب 

إكرامه. وهذا واضح لا غبار فيه.
فإذا جاء بعد انعقاد هذا الظهور في العموم مخصّص منفصل لفظيّ، كما لو قال في المثال المتقدّم: »لا 
تكرم الأعداء من جيراني«، فإن هذا المخصّص لا شكّ في أنّه يكون ظاهرا في أمرين: 1: إنّ صفة 
العداوة منافية لوجوب الإكرام. 2: إن في الجيران من هو على صفة العداوة فعلا أو يتوقّع منه أن 
يكون عدوّا، وإّال لو لم يوجد العدوّ ولا يتوقّع فيهم لكان هذا التخصيص لغوا وعبثا لا يصدر 

من الحكيم.
وعلى ذلك فيكون المخصّص اللفظيّ مزاحما للعامّ في الظهورين معا، فيسقط عن الحجّيّة فيهما معا. فإذا 
شككنا في فرد من الجيران أنّه عدوّ أم لا، فلا مجال فيه للتمسّك بالعامّ في إلحاقه بحكمه؛ لسقوط 
العامّ عن حجّيّته في شموله له؛ إذ يكون هذا الفرد مردّدا بين دخوله فيما أصبح العامّ حجّة فيه 

وبين دخوله فيما كان الخاصّ حجّة فيه.
بأنّ العداوة تنافي وجوب الإكرام، فإنّ هذا  أمّا لو كان هناك مخصّص لبيّ، كما لو حكم العقل مثلا 



133 مباحث الألفاظ /العامّ والخا�صّ

6. لا يجوز العمل بالعامّ قبل الفحص عن المخصّص
لا شكّ في أنّ بعض عمومات القرآن الكريم والسنةّ الشريفة ورد لها مخصّصات 
صاحب  طريقة  من  معلوم  وه��ذا  العمومات،  تلك  من  المقصود  شرحت  منفصلة 
الشريعة، والائمّة الأطهار  حتّى قيل: »ما من عامّ إّال وقد خصّ«. ولذا ورد عن 
ائمّتنا ذمّ من استبدّوا برأيهم في الأحكام، لأنّ في الكتاب المجيد والسنةّ عامّا وخاصّا 

. ومطلقا ومقيّدا، وهذه الأمور لا تعرف إّال من طريق آل البيت
وهذا ما أوجب التوقّف في التسّرع بالأخذ بعموم العامّ قبل الفحص واليأس من 
التي لها مخصّص موجود  العمومات  العامّ من  وجود المخصّص؛ لجواز أن يكون هذا 
في السنةّ أو في الكتاب لم يطّلع عليه من وصل إليه العامّ. وقد نقل عدم الخلاف، بل 

الإجماع على عدم جواز الأخذ بالعامّ قبل الفحص واليأس. وهو الحقّ.

الحكم من العقل لا يتوقّف على أن يكون هناك أعداء بالفعل أو متوقّعون، بل العقل يحكم بهذا 
الحكم، سواء كان هناك أعداء أم لم يكونوا أبدا؛ إذ لا مجال للقول بأنّه لو لم يكن هناك أعداء، 

لكان حكم العقل لغوا وعبثا، كما هو واضح بأدنى تأمّل والتفات.
وعليه، فالحكم العقلّي هذا لا يزاحم الظهور الثاني العامّ أعني ظهوره في عدم المنافي فظهور الثاني هذا 
يبقى بلا مزاحم. فإذا شككنا في فرد من الجيران أنّه عدوّ أم لا، فلا مانع من التمسك بالعامّ في 
إدخاله في حكمه؛ لأنّه لا يكون هذا الفرد مردّدا بين دخوله في هذه الحجّة أو هذه الحجّة؛ إذ 
المخصّص اللبّيّ حسب الفرض لا يقتضي وجود المنافي وليس حجّة فيه، أمّا العامّ فهو حجّة فيه 

بلا مزاحم.
فظهر من هذا البيان أنّ الفرق عظيم بين المخصّص اللبّيّ والمخصّص اللفظيّ من هذه الناحية؛ لأنّه في 
المخصّص اللبّيّ يبقى العامّ حجّة في ظهوره الثاني من دون أن يكون المخصّص متعرّضا له، ولا 
يسقط العامّ عن الحجّيّة في ظهوره إّال بمقدار المزاحمة لا أكثر. وهذا بخلاف المخصّص اللفظيّ، 

فإنّه ظاهر في الأمرين معا كما قدّمناه، فيكون مزاحما للعامّ فيهما معا.
ولا فرق في المخصّص اللبّيّ بين أنّ يكون ضروريّا أو يكون غير ضروريّ، ولا بين أن يكون كاشفا عن 
تقييد موضوع العامّ أو كاشفا عن ملاك الحكم، فإنّه في جميع هذه الصور لا يقتضي وجود المنافي.

وبهذا التحرير للمسألة يتجّىل مرام الشيخ الأعظم أنّه الأولى بالاعتماد.



�أ�صول الفقه134

والسّر في ذلك واضح لما قدّمناه، لأنّه إذا كانت طريقة الشارع في بيان مقاصده أن 
يعتمد على القرائن المنفصلة لا يبقى اطمئنان بظهور العامّ في عمومه، فإنّه يكون ظهورا 

بدويّا. وللشارع حجّة على المكلّف إذا قّرص في الفحص عن المخصّص.
أمّا إذا بذل وسعه وفحص عن المخصّص في مظانّه حتّى حصل له الاطمئنان بعدم 
وجوده، فله الأخذ بظهور العامّ. وليس للشارع حجّة عليه فيما لو كان هناك مخصّص 
واقعا لم يتمكّن المكلّف من الوصول إليه عادة بالفحص، بل للمكلّف أن يحتجّ فيقول: 
إّين فحصت عن المخصّص فلم أظفر به، ولو كان مخصّص هناك كان ينبغي بيانه على 

وجه لو فحصنا عنه عادة لوجدناه في مظانّه، وإّال فلا حجّة فيه علينا.
وهذا الكلام جار في كلّ ظهور؛ فإنّه لا يجوز الأخذ به إّال بعد الفحص عن القرائن 

المنفصلة. فإذا فحص المكلّف ولم يظفر بها فله أن يأخذ بالظهور ويكون حجّة عليه.
ومن هنا نستنتج قاعدة عامّة تأتي في محلّها ونستوفي البحث عنها إن شاء الله تعالى. 
والمقام من صغرياتها، وهي »إنّ أصالة الظهور لا تكون حجّة إّال بعد الفحص واليأس 

عن القرينة«.
أمّا بيان مقدار الفحص الواجب أهو الذي يوجب اليأس على نحو القطع بعدم 
القرينة أو على نحو الظنّ الغالب والاطمئنان بعدمها؟ فذلك موكول إلى محلّه. والمختار 
قدس  علماءنا  أنّ  المتأخّرة  العصور  هذه  في  الخطب  يهوّن  والذى  الاطمئنان.  كفاية 
وتبويبها  الأخبار  جمع  في  العصور  تعاقب  على  جهودهم  بذلوا  قد  أرواحهم  تعالى  الله 
والبحث عنها وتنقيحها في كتب الأخبار والفقه، حتى أنّ الفقيه أصبح الآن يسهل عليه 
ا المهيّأة؛ فإذا لم يجدها بعد الفحص، يحصل له  الفحص عن القرائن بالرجوع إلى مظاّهن

القطع غالبا بعدمها.



135 مباحث الألفاظ /العامّ والخا�صّ

7. تعقيب العامّ بضمير يرجع إلى بعض أفراده
قد يرد عامّ ثمّ ترد بعده جملة فيها ضمير يرجع إلى بعض أفراد العامّ بقرينة خاصّة. 
بَّصْنَ بأَِنْفُسِهِنَّ ثَلاثَةَ قُرُوءٍ...﴾ إلى قوله: ﴿وَبُعُولَتُهُنَّ  َ مثل قوله تعالى: ﴿وَالمطَلَّقاتُ يََرت
هِنَّ ِيف ذلكَِ﴾))) ؛ فإنّ »المطلّقات« عامّة للرجعيّات وغيرها، ولكن الضمير في  أَحَقُّ برَِدِّ
»بعولتهنّ« يراد به خصوص الرجعيّات. فمثل هذا الكلام يدور فيه الأمر بين مخالفتين 
للظاهر، إمّا مخالفة ظهور العامّ في العموم، بأن يجعل مخصوصا بالبعض الذي يرجع إليه 
الضمير، وإمّا مخالفة ظهور الضمير في رجوعه إلى ما تقدّم عليه من المعنى الذي دلّ عليه 
اللفظ، بأن يكون مستعملا على سبيل الاستخدام، فيراد منه البعض، والعامّ يبقى على 

دلالته على العموم، فأيّ المخالفتين أولى؟ وقع الخلاف على أقوال ثلاثة:
الأوّل: أنّ أصالة العموم هي المقدّمة، فيلتزم بالمخالفة الثانية.

الثانى: أنّ أصالة عدم الاستخدام هي المقدّمة، فيلتزم بالمخالفة الأولى.
الثالث: عدم جريان الأصلين معا، والرجوع إلى الأصول العمليّة. أمّا عدم جريان 
إلى  الضمير  عود  وهو  الكلام،  في  قرينة  يكون  أن  يصلح  ما  فلوجود  العموم  أصالة 
الاستخدام لا تجري  أصالة عدم  أنّ  وأمّا  العموم.  العامّ في  ينعقد ظهور  فلا  البعض، 
فلأنّ الأصول اللفظيّة يشترط في جريانها كما سبق أوّل الكتاب أن يكون الشكّ في مراد 
المتكلّم، فلو كان المراد معلوما كما في المقام وكان الشكّ في كيفيّة الاستعمال، فلا تجري 

قطعا.
والحقّ أن أصالة العموم جارية ولا مانع منها؛ لأنّا ننكر أن يكون عود الضمير إلى 
بعض أفراد العامّ موجبا لصرف ظهور العموم؛ إذ لا يلزم من تعّني البعض من جهة 
الثابت له بنفسه؛  العامّ  مرجعيّة الضمير بقرينة أن يتعّني إرادة البعض من جهة حكم 

))) البقرة )2(: الآية: 228.



�أ�صول الفقه136

لأنّ الحكم في الجملة المشتملة على الضمير غير الحكم في الجملة المشتملة على العامّ، ولا 
علاقة بينهما، فلا يكون عود الضمير إلى بعض العامّ من القرائن التي تصرف ظهوره عن 
عمومه. واعتبر ذلك في المثال، فلو قال المولى: »العلماء يجب إكرامهم« ثمّ قال: »وهم 
تقييد  أنّ  المثال  هذا  فإنّه واضح في  بقرينة،  »العدول«  ذلك  وأريد من  تقليدهم«  يجوز 
الحكم الثاني بالعدول لا يوجب تقييد الحكم الأوّل بذلك، بل ليس فيه إشعار به. ولا 

يفرق في ذلك بين أن يكون التقييد بمتّصل، كما في مثالنا، أو بمنفصل كما في الآية.

8. تعقيب الاستثناء لجمل متعدّدة
قد ترد عمومات متعدّدة في كلام واحد ثمّ يتعقّبها استثناء في آخرها، فيشكّ حينئذ 

في رجوع الاستثناء لخصوص الجملة الأخيرة أو لجميع الجمل.
ْ يَأْتُوا بأَِرْبَعَةِ شُهَداءَ فَاجْلدُِوهُمْ  مثاله قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ المحْصَناتِ ثُمَّ لَم
ثَمانيَِن جَلْدَةً وَلا تَقْبَلُوا لهمْ شَهادَةً أَبَداً وَأُولئكَِ هُمُ الْفاسِقُونَ إّال الَّذِينَ تابُوا﴾)))، فإنّه 
يحتمل أن يكون هذا الاستثناء من الحكم الأخير فقط، وهو فسق هؤلاء، ويحتمل أن 
يكون استثناء منه ومن الحكم بعدم قبول شهادتهم والحكم بجلدهم الثمانين. واختلف 

العلماء في ذلك على أربعة أقوال:
كان  وإن  الأخري�ة،  الجملة  خصوص  إلى  الاستثناء  رجوع  في  الكلام  ظهور   .1

رجوعه إلى غير الأخيرة ممكنا، ولكنهّ يحتاج إلى قرينة عليه. 
2. ظهوره في رجوعه إلى جميع الجمل؛ وتخصيصه بالأخيرة فقط هو الذي يحتاج 

إلى الدليل. 
3. عدم ظهوره في واحد منهما، وإن كان رجوعه إلى الأخيرة متيقّنا على كلّ حال. 
في  ظهور  لها  ينعقد  فلا  للقرينيّة،  يصلح  ما  لوجود  مجملة  فتبقى  الأخيرة  عدا  ما  أمّا 

))) النور )24(: الآية 4 و 5.



137 مباحث الألفاظ /العامّ والخا�صّ

العموم، فلا تجري أصالة العموم فيها. 
4. التفصيل بين ما إذا كان الموضوع واحدا للجمل المتعاقبة لم يتكرّر ذكره، وقد 
ذكر في صدر الكلام مثل قولك: »أحسن إلى الناس، واحترمهم، واقض حوائجهم إّال 
الفاسقين«، وبين ما إذا كان الموضوع متكرّرا ذكره لكلّ جملة، كالآية الكريمة المتقدّمة، 
وإن كان الموضوع في المعنى واحدا في الجميع. فإن كان من قبيل الأوّل فهو ظاهر في 
لم  والموضوع  الحكم،  باعتبار  الموضوع  من  هو  إنّما  الاستثناء  لأنّ  الجميع؛  إلى  رجوعه 
الجميع؛  إلى  فيرجع  إليه،  الاستثناء  رجوع  من  فلابدّ  فقط،  الكلام  صدر  في  إّال  يذكر 
وإن كان من قبيل الثاني فهو ظاهر في الرجوع إلى الأخيرة؛ لأنّ الموضوع قد ذكر فيها 
، فقد أخذ الاستثناء محلّه، ويحتاج تخصيص الجمل السابقة إلى دليل آخر مفقود  مستقّال

بالفرض، فيتمسّك بأصالة عمومها.
وأمّا ما قيل: »أنّ المقام من باب اكتناف الكلام بما يصلح لأن يكون قرينة فلا ينعقد 
للجمل الأولى ظهور في العموم« فلا وجه له؛ لأنّه لّما كان المتكلّم حسب الفرض قد كرّر 
الموضوع بالذكر، واكتفى باستثناء واحد، وهو يأخذ محلّه بالرجوع إلى الأخيرة، فلو أراد 

إرجاعه إلى الجميع، لوجب أن ينصب قرينة على ذلك وإّال كان مخّال ببيانه.
وهذا القول الرابع هو أرجح الأقوال، وبه يكون الجمع بين كلمات العلماء، فمن 
ذهب إلى القول برجوعه إلى خصوص الأخيرة فلعلّه كان ناظرا إلى مثل الآية المباركة 
التي تكرّر فيها الموضوع، ومن ذهب إلى القول برجوعه إلى الجميع فلعلّه كان ناظرا إلى 
النزاع على هذا لفظيّا،  التي لم يذكر فيها الموضوع إّال في صدر الكلام، فيكون  الجمل 

ويقع التصالح بين المتنازعين.

9. تخصيص العامّ بالمفهوم
المفهوم ينقسم كما تقدّم إلى الموافق والمخالف، فإذا ورد عامّ ومفهوم أخصّ مطلقا، 



�أ�صول الفقه138

فلا كلام في تخصيص العامّ بالمفهوم اذا كان مفهوما موافقا، مثاله قوله تعالى: ﴿أَوْفُوا 
دليل على  فإذا ورد  العربيّة وغيرها،  باللغة  يقع  كلّ عقد  عامّ يشمل  فإنّه  باِلْعُقُودِ﴾))) 
العربيّة  اعتبار  بالأولويّة على  يدلّ  إنّه   : قيل  فقد  الماضي  العقد بصيغة  أن يكون  اعتبار 
في العقد، لأنّه لّما دلّ على عدم صحّة العقد بالمضارع من العربيّة فلئن لم يصحّ من لغة 
أخرى فمن طريق أولى. ولا شكّ أنّ مثل هذا المفهوم إن ثبت فإنّه يخصّص العامّ المتقدّم؛ 

لأنّه كالنصّ، أو أظهر من عموم العامّ فيقدّم عليه.
قِّ  وأمّا: التخصيص بالمفهوم المخالف فمثاله قوله تعالى: ﴿إنَِّ الظَّنَّ لا يُغْنيِ مِنَ اْحلَ
شَيْئاً﴾))) الدالّ بعمومه على عدم اعتبار كلّ ظنّ حتى الظنّ الحاصل من خبر العادل. 
وقد وردت آية أخرى هي: ﴿إنِْ جاءَكُمْ فاسِقٌ بنَِبَإٍ فَتَبَيَّنُوا...﴾))) دالّة بمفهوم الشرط 
. فهل يجوز تخصيص ذلك العامّ بهذا المفهوم  على جواز الأخذ بخبر غير الفاسق بغير تبّني

المخالف؟ قد اختلفوا على أقوال:
فقد قيل بتقديم العامّ ولا يجوز تخصيصه بهذا المفهوم. 

وقيل بتقديم المفهوم. 
وقيل بعدم تقديم أحدهما على الآخر، فيبقى الكلام مجملا. 

وفصّل بعضهم تفصيلات كثيرة يطول الكلام عليها. 
بحيث  القوّة  من  ليس  المخالف  المفهوم  ظهور  كان  لّما  أنّه  الخلاف  هذا  في  والسّر 
يبلغ درجة ظهور المنطوق أو المفهوم الموافق وقع الكلام في أنّه أقوى من ظهور العامّ، 
ما متساويان في درجة الظهور فلا يقدّم  فيقدّم عليه، أو أنّ العامّ أقوى، فهو المقدّم، أو أّهن

أحدهما على الآخر، أو أنّ ذلك يختلف باختلاف المقامات.

))) المائدة )5(: الآية 1.
))) النجم )53(: الآية 28.

))) الحجرات )49(: الآية 6.



139 مباحث الألفاظ /العامّ والخا�صّ

والحقّ أنّ المفهوم لّما كان أخصّ من العامّ حسب الفرض فهو قرينة عرفا على المراد 
ة لما يراد من ذي القرينة، ولا  من العامّ، والقرينة تقدّم على ذي القرينة، وتكون مفّرس
يعتبر أن يكون ظهورها أقوى من ظهور ذي القرينة، نعم، لو فرض أنّ العامّ كان نصّا 
في العموم فإنّه يكون هو قرينة على المراد من الجملة ذات المفهوم، فلا يكون لها مفهوم 

حينئذ، وهذا أمر آخر.

10. تخصيص الكتاب العزيز بخبر الواحد 
يبدو من الصعب على المبتدئ أن يؤمن لأوّل وهلة بجواز تخصيص العامّ الوارد 
في القرآن الكريم بخبر الواحد؛ نظرا إلى أنّ الكتاب المقدّس إنّما هو وحي منزل من الله 
تعالى لا ريب فيه، والخبر ظنيّّ يحتمل فيه الخطأ والكذب، فكيف يقدّم على الكتاب؟! 
ولكنّ سيرة العلماء من القديم على العمل بخبر الواحد إذا كان مخصّصا للعامّ القرآنّي، 
بل لا تجد على الأغلب خبرا معمولا به من بين الأخبار التي بأيدينا في المجاميع إّال وهو 
مخالف لعامّ، أو مطلق في القرآن، ولو مثل عمومات الحلّ ونحوها. بل على الظاهر أنّ 
مسألة تقديم الخبر الخاصّ على الآية القرآنيّة العامّة من المسائل المجمع عليها من غير 

خلاف بين علمائنا، فما السّر في ذلك مع ما قلناه؟
ومحكم،  متشابه  فيه  السند  قطعيّ  كان  وإن  الكريم  القرآن  أنّ  في  ريب  لا  نقول: 
القرآن نفسه، والمحكم نصّ وظاهر، والظاهر منه عامّ ومطلق؛ كما لا  نصّ على ذلك 
ريب أيضا في أنّه ورد في كلام النبيّ  والأئمّة  ما يخصّص كثيرا من عمومات 
القرآن، وما يقيّد كثيرا من مطلقاته، وما يقوم قرينة على صرف جملة من ظواهره، وهذا 
قطعيّ لا يشكّ فيه أحد. فإن كان الخبر قطعيّ الصدور فلا كلام في ذلك، وإن كان غير 
قطعيّ الصدور وقد قام الدليل القطعيّ على أنّه حجّة شرعا، لأنّه خبر عادل مثلا، وكان 
مضمون الخبر أخصّ من عموم الآية القرآنيّة، فيدور الأمر بين أن نطرح الخبر بمعنى 



�أ�صول الفقه140

أن نكذّب راويه وبين أن نتصّرف بظاهر القرآن لأنّه لا يمكن التصّرف بمضمون الخبر؛ 
لأنّه نصّ أو أظهر، ولا بسند القرآن لأنّه قطعيّ. ومرجع ذلك إلى الدوران في الحقيقة 
بين مخالفة الظنّ بصدق الخبر وبين مخالفة الظنّ بعموم الآية. أو فقل: يدور الأمر بين 
ما  بالطرح؟ وأّهي الدليلين أولى  فأيّ  العموم،  طرح دليل حجّيّة الخبر وبين طرح أصالة 

أولى بالتقديم؟
فنقول: لا شكّ أنّ الخبر صالح لأن يكون قرينة على التصّرف في ظاهر الكتاب؛ 
ظاهر  من  العكس  وعلى  الفرض؛  بحسب  الكتاب  لظاهر  ومفّرس  ناظر  بدلالته  لأنّه 
الكتاب؛ فإنّه غير صالح لرفع اليد عن دليل حجّيّة الخبر، لأنّه لا علاقة له فيه من هذه 
ا له؛ فالخبر لسانه لسان المبّني للكتاب،  الجهة حسب الفرض حتى يكون ناظرا ومفّرس
فيقدّم عليه، وليس الكتاب بظاهره بصدد بيان دليل حجّيّة الخبر حتّى يقدّم عليه. وإن 
القرينة  الكتاب، والأصل الجاري في  قرينة على  الفرض  إنّ الخبر بحسب  فقل:  شئت 
القرينة وهو هنا  الراوي مقدّم على الأصل الجاري في ذي  وهو هنا أصالة عدم كذب 

أصالة العموم.

11. دوران بين التخصيص والنسخ 
أو  معا،  بتأريخهما  العلم  المنفصل يختلف حالهما من جهة  والخاصّ  العامّ  أنّ  اعلم 
بتأريخ أحدهما، أو الجهل بهما معا، فقد يقال في بعض الأحوال بتعيين أن يكون الخاصّ 
ناسخا للعام، أو منسوخا له، أو مخصّصا إيّاه، وقد يقع الشكّ في بعض الصور، ولتفصيل 
الحال نقول: إنّ الخاصّ والعامّ من ناحية تأريخ صدورهما لا يخلوان من خمس حالات: 
فإمّا أن يكونا معلومي التأريخ، أو مجهولي التأريخ، أو أحدهما مجهولا والآخر معلوما، 
هذه ثلاث صور. ثمّ المعلوم تأريخهما: إمّا أن يعلم تقارنهما عرفا، أو يعلم تقدّم العامّ، أو 

يعلم تأخّر العامّ؛ فتكون الصور خمسا:



141 مباحث الألفاظ /العامّ والخا�صّ

الصورة الأولى:
إذا كانا معلومي التأريخ مع العلم بتقارنهما عرفا؛ فإنّه لا مجال لتوهّم النسخ فيهما.

الصورة الثانية:
إذا كانا معلومي التاريخ مع تقدّم العامّ، فهذه على صورتين:

1. أن يكون ورود الخاصّ قبل وقت العمل بالعامّ، والظاهر أنّه لا إشكال حينئذ 
في حمله على التخصيص بغير كلام، إمّا لأنّ النسخ لا يكون قبل وقت العمل بالمنسوخ 

كما قيل، وإمّا لأنّ الأولى فيه التخصيص، كما سيأتي في الصورة الآتية.
بالعامّ. وهذه الصورة هي أشكل الصور،  العمل  2. أن يكون وروده بعد وقت 
يكون  أن  يجوز  أو  ناسخا،  يكون  أن  يجب  الخاصّ  أنّ  في  الكلام  فيها  وقع  التي  وهي 
مخصّصا ولو في بعض الحالات ومع الجواز يتكلّم حينئذ في أنّ الحمل على التخصيص 

هو الأولى، أو الحمل على النسخ.
فالذي يذهب إلى وجوب أن يكون الخاصّ ناسخا فهو ناظر إلى أنّ العامّ لّما ورد 
وحلّ وقت العمل به بحسب الفرض فتأخير الخاصّ عن وقت العمل لو كان مخصّصا 
ومبيّنا لعموم العامّ يكون من باب تأخير البيان عن وقت الحاجة، وهو قبيح من الحكيم؛ 
للعامّ،  ناسخا  يكون  أن  فوجب  مبّرر،  بلا  العباد  ولمصالح  للأحكام  إضاعة  فيه  لأنّ 
والعامّ باق على عمومه يجب العمل به إلى حين ورود الخاصّ، فيجب العمل ثانيا على 

طبق الخاصّ.
وأمّا من ذهب إلى جواز كونه مخصّصا فلعلّه ناظر إلى أنّ العامّ يجوز أن يكون واردا 
لبيان حكم ظاهريّ صوريّ لمصلحة اقتضت كتمان الحكم الواقعيّ، ولو مصلحة التقيّة، 
أو مصلحة التدرّج في بيان الأحكام، كما هو المعلوم من طريقة النبيّ  في بيان أحكام 
بعناوينها  للأشياء  الثابتة  الواقعيّة  للمصالح  التابع  الواقعيّ  الحكم  أنّ  مع  الشريعة، 



�أ�صول الفقه142

إنّما هو على طبق الخاصّ، فإذا جاء الخاصّ يكون كاشفا عن الحكم الواقعيّ،  الأوّلية 
فيكون مبيّنا للعامّ ومخصّصا له، وأمّا الحكم العامّ الذي ثبت أوّلا ظاهرا وصورة إن كان 

قد ارتفع وانتهى أمده، فإنّه إنّما ارتفع لارتفاع موضوعه، وليس هو من باب النسخ.
وإذا جاز أن يكون العامّ واردا على هذا النحو من بيان الحكم ظاهرا وصورة فإن 
ثبت ذلك، كان الخاصّ مخصّصا، أي كان كاشفا عن الواقع قطعا، وإن ثبت أنّه في صدد 
بيان الحكم الواقعيّ التابع للمصالح الواقعيّة الثابتة للأشياء بعناوينها الأوّليّة، فلا شكّ 

في أنّه يتعّني كون الخاصّ ناسخا له.
ما أرجح في الحمل؟ وأمّا لو دار الأمر بينهما إذ لم يقم دليل على تعيين أحدهما، فأّهي

فنقول: الأقرب إلى الصواب هو الحمل على التخصيص.
والوجه فيه: أنّ أصالة العموم بما هي لا تثبت أكثر من أنّ ما يظهر من العامّ هو 
المراد الجدّيّ للمتكلّم، ولا شكّ أنّ الحكم الصّوريّ الذي نسمّيه بـ »الحكم الظاهريّ« 
كالواقعيّ مراد جدّيّ للمتكلّم؛ لأنّه مقصود بالتفهيم؛ فالعامّ ليس ظاهرا إّال في أنّ المراد 
الجدّي هو العموم، سواء كان العموم حكما واقعيّا أو صوريّا؛ أمّا أنّ الحكم واقعيّ فلا 
يقتضيه الظهور أبدا حتّى يثبت بأصالة العموم، لاسيّما أنّ المعلوم من طريقة صاحب 
الشريعة هو بيان العمومات مجرّدة عن قرائن التخصيص، ويكشف المراد الواقعيّ منها 

بدليل منفصل، حتى اشتهر القول بأنّه »ما من عامّ إّال وقد خصّ«، كما سبق.
وعليه، فلا دليل من أصالة العموم على أنّ الحكم واقعيّ حتّى نلتجئ إلى الحمل 
على النسخ، بل إرادة الحكم الواقعيّ من العامّ على ذلك الوجه يحتاج إلى مئونة بيان زائد 
أكثر من ظهور العموم. ولأجل هذا قلنا: إنّ الحمل على التخصيص أقرب إلى الصواب 

من الحمل على النسخ، وإن كان كلّ منهما ممكنا.



143 مباحث الألفاظ /العامّ والخا�صّ

الصورة الثالثة:
إذا كانا معلومي التاريخ مع تقدّم الخاصّ، فهذه أيضا على صورتين:

العامّ قبل وقت العمل بالخاصّ، فلا ينبغي الإشكال في كون الخاصّ  1. أن يرد 
مخصّصا.

2. أن يرد بعد وقت العمل بالخاصّ، فلا مجال لتوهّم وجوب الحمل على النسخ من 
جهة قبح تأخير البيان عن وقت الحاجة؛ لأنّه من باب تقديم البيان قبل وقت الحاجة، 
ولا قبح فيه أصلا. ومع ذلك قيل بلزوم الحمل على النسخ ؛ ولعلّ نظر هذا القائل إلى أنّ 
أصالة العموم جارية، ولا مانع منها إّال احتمال أن يكون الخاصّ المتقدّم مخصّصا وقرينة 
على العامّ، ولكن أيضا يحتمل أن يكون منسوخا بالعامّ، فلا يحرز أنّه من باب القرينة. 
ولا شكّ أنّ الخاصّ المنفصل إنّما يقدّم على العامّ لأنّه أقوى الحجّتين وقرينة عليه. ومع 

هذا الاحتمال لا يكون الخاصّ المنفصل أقوى في الظهور من العامّ.
أنّ  من  تقدّم  لما  السابقة؛  كالصورة  التخصيص،  على  يحمل  أن  الأصوب  قلت: 
العام لا يدلّ على أكثر من أنّ المراد جديّ، ولا يدلّ في نفسه على أنّ الحكم واقعيّ تابع 
للمصالح الواقعيّة الثابتة للأشياء بعناوينها الأوّليّة، وإنّما يكون العامّ ناسخا للخاصّ 
الأغلب  على  الشريعة  في  الواردة  فالعمومات  وإّال  النحو،  هذا  على  دلالته  كانت  إذا 
نفسه قطعا، كما لا  الخاصّ في  يقلّل من ظهور  النسخ فلا  احتمال  وأمّا  ليست كذلك. 
فيقدّم  العامّ،  لتخصيص  صالحا  كونه  عن  يخرجه  فلا  فيه،  ظاهر  هو  فيما  حجّيّته  يرفع 

عليه؛ لأنّه أقوى في نفسه ظهورا.
بل يمكن أن يقال: إنّ العامّ اللاحق للخاصّ لا ينعقد له ظهور في العموم إّال بدويّا 
بالنسبة إلى من لا يعلم بسبق الخاصّ، لجواز أن يعتمد المتكلّم في بيان مراده على سبقه، 
فيكون المخصّص السابق كالمخصّص المتّصل أو كالقرينة الحاليّة، فلا يكون العامّ ظاهرا 



�أ�صول الفقه144

في العموم حتّى يتوهّم أنّه ظاهر في ثبوت الحكم الواقعيّ.

الصورتان: الرابعة والخامسة
إذا كانا مجهولي التأريخ أو أحدهما فقط كان مجهولا؛ فإنّه يعلم الحال فيهما مماّ تقدّم، 
رجّحنا  أن  بعد  لاسيّما  النسخ،  لتوهّم  وجه  ولا  كلام.  بلا  التخصيص  على  فيحمل 

التخصيص في جميع الصور، وهذا واضح لا يحتاج إلى مزيد بيان.



145 مباحث الألفاظ /المطلق والمقيّد

الباب السادس

المطلق والمقيّد
وفيه ستّ مسائل:

المسألة الأولى: معنى المطلق والمقيّد
عرّفوا المطلق بـ »أنّه ما دلّ على معنى شائع في جنسه« ويقابله المقيّد، وهذا التعريف 
قديم بحثوا عنه كثيرا وأحصوا عليه عدّة مؤاخذات يطول شرحها. ولا فائدة في ذكرها 
ما دام أنّ الغرض من مثل هذا التعريف هو تقريب المعنى الذي وضع له اللفظ؛ لأنّه 

من التعاريف اللفظيّة.
هما  بل  والمقيّد،  المطلق  لفظي  في  خاصّ  اصطلاح  للأصوليّين  ليس  أنّه  والظاهر 
مستعملان بما لهما من المعنى في اللغة، فإنّ المطلق مأخوذ من »الإطلاق«، وهو الإرسال 
التقييد، والإطلاق: عدمها،  والملكة:  الملكة وعدمها،  تقابل  التقييد  ويقابله  والشيوع، 

وقد تقدّم.
غاية الأمر أنّ إرسال كلّ شيء بحسبه وما يليق به، فإذا نسب الإطلاق والتقييد إلى 
اللفظ كما هو المقصود في المقام فإنّما يراد ذلك بحسب ما له من دلالة على المعنى فيكونان 

وصفين للّفظ باعتبار المعنى.
لمعناه، فمثلا  تقريبيّة  نأخذ صورة  أن  »المطلق« نستطيع  لفظ  ومن موارد استعمال 
عند ما نعرف العلم الشخصّي والمعرّف بلام العهد لا يسمّيان مطلقين باعتبار معناهما 
لأنّه لا شيوع ولا إرسال في شخص معّني لا ينبغي أن نظنّ أنّه لا يجوز أن يسمّى العلم 
الشخصّي »مطلقا«؛ فإنّه إذا قال الآمر: »أكرم محمّدا« وعرفنا أنّ لمحمّد أحوالا مختلفة 
ولم يقيّد الحكم بحال من الأحوال، نستطيع أن نعرف أنّ لفظ »محمّد« هنا أو هذا الكلام 



�أ�صول الفقه146

باعتبار  شيوع  له  يكن  لم  وإن  الأحوال،  بلحاظ  بالإطلاق  نصفه  أن  يصحّ  بمجموعه 
يختصّ  فلا  إطلاق،  العهد  بلام  والمعرّف  الشخصيّة  للأعلام  إذن  له.  الموضوع  معناه 
المطلق بما له معنى شائع في جنسه كاسم الجنس ونحوه. وكذلك عندما نعرف أنّ العامّ 
لا يسمّى »مطلقا«، فلا ينبغي أنّ نظنّ أنّه لا يجوز أن يسمّى »مطلقا« أبدا؛ لأنّا نعرف أنّ 
ذلك إنّما هو بالنسبة إلى أفراده، أمّا بالنسبة إلى أحوال أفراده غير المفردة فإنّه لا مضايقة 
المتقدّم وهو ما دلّ على  في أن نسمّيه »مطلقا«. إذن لا مانع من شمول تعريف المطلق 

معنى شائع في جنسه للعامّ باعتبار أحواله، لا باعتبار أفراده.
وعلى هذا فمعنى المطلق هو شيوع اللفظ وسعته باعتبار ما له من المعنى وأحواله؛ 
ولكن لا على أن يكون ذلك الشيوع مستعملا فيه اللفظ، كالشيوع المستفاد من وقوع 

النكرة في سياق النفي، وإّال كان الكلام عامّا لا مطلقا.

المسألة الثانية: الإطلاق والتقييد متلازمان
لأنّ  وعدمها؛  الملكة  تقابل  باب  من  والتقييد  الإطلاق  بين  التقابل  أنّ  إلى  أشرنا 
الإطلاق هو عدم التقييد فيما من شأنه أن يقيّد؛ فيتبع الإطلاق التقييد في الإمكان، أي 
إنّه إذا أمكن التقييد في الكلام وفي لسان الدليل، أمكن الإطلاق، ولو امتنع، استحال 
الإطلاق، بمعنى أنّه لا يمكن فرض استكشاف الإطلاق وإرادته من كلام المتكلّم في 
مورد لا يصحّ التقييد، بل يكون مثل هذا الكلام لا مطلقا ولا مقيّدا، وإن كان في الواقع 
أنّ المتكلّم لابدّ أن يريد أحدهما. وقد تقدّم مثاله في بحث التّوصلّي والتعبّديّ؛ إذ قلنا: 
إنّ امتناع تقييد الأمر بقصد الامتثال يستلزم امتناع إطلاقه بالنسبة إلى هذا القيد. وذكرنا 

هناك كيف يمكن استكشاف إرادة الإطلاق بإطلاق المقام لا بإطلاق الكلام الواحد.

المسألة الثالثة: الإطلاق في الجمل
مثّلوا للمطلق  إذ  بالمفردات كما يظهر من كلمات الاصوليّين،  الإطلاق لا يختصّ 



147 مباحث الألفاظ /المطلق والمقيّد

باسم الجنس وعلم الجنس والنكرة، بل يكون في الجمل أيضا، كإطلاق صيغة »افعل« 
إنّما هو  فيها  فإنّ الإطلاق  والنفسّي،  والتعيينيّ  العينيّ  الوجوب  استفادة  يقتضي  الذي 
من نوع إطلاق الجملة، ومثله إطلاق الجملة الشرطيّة في استفادة الانحصار في الشرط.
ولكن محلّ البحث في المسائل الآتية خصوص الألفاظ المفردة، ولعلّ عدم شمول 
ّ لمطلقاتها وإن كان الأصحّ أنّ  البحث عندهم للجمل باعتبار أن ليس هناك ضابط كّيل
مناسباتها،  في  الجمل  بعض  إطلاق  عن  بحث  وقد  يشملها.  الحكمة  مقدّمات  بحث 

كإطلاق صيغة »افعل« والجملة الشرطيّة ونحوها.

المسألة الرابعة: هل الإطلاق بالوضع؟
لا شكّ في أنّ الإطلاق في الأعلام بالنسبة إلى الأحوال كما قدّمت الإشارة إليه ليس 

بالوضع، بل إنّما يستفاد من مقدّمات الحكمة.
وكذلك إطلاق الجمل وما شابهها أيضا ليس بالوضع بل بمقدّمات الحكمة؛ وهذا 

لا خلاف فيه.
وإنّما الذي وقع فيه البحث هو أنّ الإطلاق في أسماء الأجناس وما شابهها هل هو 
بما  لمعانيها  موضوعة  هي  هل  الأجناس  أسماء  إنّ  أي  الحكمة؟  بمقدّمات  أو  بالوضع 
هي شائعة ومرسلة على وجه يكون الإرسال أي الإطلاق مأخوذا في المعنى الموضوع 
ا موضوعة لنفس  له اللفظ كما نسب إلى المشهور من القدماء قبل سلطان العلماء أو أّهن
المعاني بما هي، والإطلاق يستفاد من دالّ آخر، وهو نفس تجرّد اللفظ من القيد إذا كانت 
سلطان  نعلم  فيما  به  صّرح  من  أوّل  الثاني  القول  وهذا  فيه؟  متوفّرة  الحكمة  مقدّمات 

العلماء  في حاشيته على معالم الأصول، وتبعه جميع من تأخّر عنه إلى يومنا هذا. 
وعلى القول الأوّل يكون استعمال اللفظ في المقيّد مجازا، وعلى القول الثاني يكون 

حقيقة.



�أ�صول الفقه148

والحقّ ما ذهب إليه سلطان العلماء ، بل قيل: »إنّ نسبة القول الأوّل إلى المشهور 
مشكوك فيها«. ولتوضيح هذا القول وتحقيقه ينبغي بيان أمور ثلاثة تنفع في هذا الباب 
وفي غير هذا الباب))). وبها تكشف للطالب ما وقع للعلماء الأعلام من الاختلاف في 

التعبير بل في الرأي والنظر. وهذه الأمور التي ينبغي بيانها هي كما يلي:

1. اعتبار الماهيّة
إذا  إذا قيست إلى ما هو خارج عن ذاتها، كما  اعتبارات  للماهيّة ثلاثة  أنّ  المشهور 

قيست الرقبة إلى الإيمان عند الحكم عليها بحكم ما، كوجوب العتق، وهي:
»الماهيّة بشرط  الأمر الخارج. وتسمّى حينئذ  بذلك  الماهيّة مشروطة  تعتبر  أن   .1

شيء«، كما إذا كان يجب عتق الرقبة المؤمنة، أي بشرط كونها مؤمنة.
القصر  كان  إذا  كما  لا«)))،  بشرط  »الماهيّة  وتسمّى  بعدمه.  مشروطة  تعتبر  أن   .2
واجبا في الصلاة على المسافر غير العاصي بسفره، أي بشرط عدم كونه عاصيا لله بسفره، 

فأخذ عدم العصيان قيدا في موضوع الحكم.
3. أّال تعتبر مشروطة بوجوده ولا بعدمه، وتسمّى »الماهيّة لا بشرط«، كوجوب 
بوجودها ولا  معتبرة لا  الحرّيّة غير  فإنّ  مثلا،  كونه حرّا  باعتبار  الإنسان  الصلاة على 
بعدمها في وجوب الصلاة؛ لأنّ الإنسان بالنظر الى الحرّيّة في وجوب الصلاة عليه غير 

مشروط بالحرّيّة ولا بعدمها، فهو لا بشرط القياس إليها.

الاختصار.  في  الكتاب  هذا  في  لأنفسنا  رسمناها  التي  الطريقة  عن  الخروج  إلى  اضطررنا  وقد   (((
ونعتقد أنّ الطالب المبتدئ الذي ينتهي إلى هنا يكون على استعداد كاف لفهم هذه الأبحاث. 
واضطررنا لهذا البحث باعتبار ما له من حاجة ماسّة في فهم الطالب لكثير من الأبحاث التي قد 

ترد عليه فيما يأتي.
))) وقد يقال: »الماهية بشرط لا شيء« ويقصدون بذلك الماهية المجرّدة على وجه يكون كلّ ما يقارنها 

يعتبر زائدا عليها.



149 مباحث الألفاظ /المطلق والمقيّد

ويسمّى هذا الاعتبار الثالث »اللابشرط القسميّ« في قبال »اللابشرط المقسميّ« 
الآتي ذكره. وإنّما سمّي »قسميّا«؛ لأنّه قسم في مقابل القسمين الأوّليين، أي ]الماهيّة[ 

بشرط شيء و ]الماهيّة[ بشرط لا، وهذا ظاهر لا بحث فيه.
ثم إنّ لهم اصطلاحين آخرين معروفين:

1. قولهم: »الماهيّة المهملة«.
2. قولهم: »الماهيّة لا بشرط مقسميّ«.

أفهذان اصطلاحان وتعبيران لمدلول واحد، أو هما اصطلاحان مختلفان في المعنى؟
من  كثير  عند  التعبير  في  الارتباك  من  وقع  ما  الاستفسار  هذا  إلى  يلجئنا  والذي 
ما اصطلاحان لمعنى واحد، كما هو ظاهر كفاية  مشايخنا الأعلام فقد يظهر من بعضهم أّهن

ء. الأصول تبعا لبعض الفلاسفة الأجّال
ولكن التحقيق لا يساعد على ذلك، بل هما اصطلاحان مختلفان، وهذا جوابنا على 

الاستفسار.
وتوضيح ذلك: أنّه من المتسالم عليه الذي لا اختلاف فيه ولا اشتباه أمران:

الأوّل: أنّ المقصود من »الماهيّة المهملة« الماهيّة من حيث هي، أي نفس الماهية بما 
هي مع قطع النظر عن جميع ما عداها، فيقتصر النظر على ذاتها وذاتيّاتها.

الثانى: أنّ المقصود من »الماهيّة لا بشرط مقسميّ« الماهيّة المأخوذة لا بشرط التي 
بشرط  الماهيّة  الثلاثة  الاعتبارات  أي  وهي  المتقدّمة،  الثلاثة  للاعتبارات  مقسما  تكون 

شيء، وبشرط لا، ولا بشرط قسميّ. ومن هنا سمي: »مقسما«.
مقسما  بنفسها  تكون  هي  هي  بما  الماهيّة  أنّ  يدّعى  أن  يصحّ  فلا  ذلك  ظهر  وإذا 
للاعتبارات الثلاثة؛ وذلك؛ لأنّ الماهيّة لا تخلو من حالتين، وهما: أن ينظر إليها بما هي 
هي غير مقيسة إلى ما هو خارج عن ذاتها، وأن ينظر إليها مقيسة إلى ما هو خارج عن 



�أ�صول الفقه150

ذاتها، ولا ثالث لهما.
وفي الحالة الأولى تسمّى »الماهيّة المهملة«، كما هو مسلّم. وفي الثانية لا يخلو حالها 

من أحد الاعتبارات الثلاثة.
لها،  قسمية  وتكون  الثلاثة  الاعتبارات  لجميع  مباينة  الأولى  فالملاحظة  هذا  وعلى 
فكيف يصحّ أن تكون مقسما لها؟ ولا يصحّ أن يكون الشيء مقسما لاعتبارات نقيضه؛ 
لأنّ الماهيّة من حيث هي كما اتّضح معناها ملاحظتها غير مقيسة إلى الغير، والاعتبارات 
الثلاثة ملاحظتها مقيسة إلى الغير؟! على أنّ اعتبار الماهيّة غير مقيسة اعتبار ذهنيّ، له 
وجود مستقلّ في الذهن، فكيف يكون مقسما لوجودات ذهنيّة أخرى مستقلّة، والمقسم 
يجب أن يكون موجودا بوجود أقسامه، ولا يعقل أن يكون له وجود في مقابل وجودات 

الأقسام، وإّال كان قسيما لها لا مقسما؟!
وعليه، فنحن نسلّم أنّ »الماهيّة المهملة« معناها اعتبارها »لا بشرط«، ولكن ليس هو 
المصطلح عليه باللابشرط المقسميّ، فإنّ لهم في »لا بشرط« على هذا ثلاثة اصطلاحات:
التي  بما هي هي  الماهيّة  وذاتيّاتها، وهى  الماهيّة  أيّ شيء خارج عن  1. لا بشرط 

يقتصر فيها النظر على ذاتها وذاتيّاتها، وهي »الماهيّة المهملة«.
2. لا بشرط مقسميّ، وهو الماهيّة التي تكون مقسما للاعتبارات الثلاثة، أي الماهيّة 
المقيسة إلى ما هو خارج عن ذاتها؛ والمقصود بلا بشرط هنا لا بشرط شيء من الاعتبارات 
الثلاثة أي لا بشرط اعتبار بشرط شيء، واعتبار بشرط لا، واعتبار اللابشرط، لا أنّ المراد 
بلا بشرط هنا، لا بشرط مطلقا من كلّ قيد وحيثيّة. وليس هذا اعتبارا ذهنيّا في قبال هذه 
الاعتبارات، بل ليس له وجود في عالم الذهن إّال بوجود واحد من هذه الاعتبارات، ولا 

تعّني له مستقلّ غير تعيّناتها، وإّال لما كان مقسما.
3. لا بشرط قسميّ، وهو الاعتبار الثالث من اعتبارات الماهيّة المقيسة إلى ما هو 



151 مباحث الألفاظ /المطلق والمقيّد

خارج عن ذاتها.
فاتّضح أنّ »الماهيّة المهملة«، شيء و »اللابشرط المقسميّ«، شيء آخر. كما اتّضح 
للماهيّة  حكم  يثبت  وجه  الماهيّة على  اعتبارات  من  معنى لأن يجعل  لا  الثاني  أنّ  أيضا 

باعتباره، أو يوضع له لفظ بحسبه.

2. اعتبار الماهيّة عند الحكم عليها:
واعلم أنّ الماهيّة إذا حكم عليها فإمّا أن يحكم عليها بذاتيّاتها، وإمّا أن يحكم عليها 

بأمر خارج عنها، ولا ثالث لهما.
وعلى الأوّل: فهو على صورتين:

1. أن يكون الحكم بالحمل الأوّلّي، وذلك في الحدود التامّة خاصّة.
كالجنس  ذاتيّاتها،  ببعض  عليها  الحكم  عند  وذلك  الشائع،  بالحمل  يكون  أن   .2

وحده أو الفصل وحده.
وعلى كلتا الصورتين فإنّ النظر إلى الماهيّة مقصور على ذاتيّاتها غير متجاوز فيه إلى 

ما هو خارج عنها. وهذا لا كلام فيه.
وعلى الثاني: فإنّه لابدّ من ملاحظتها مقيسة إلى ما هو خارج عنها، فتخرج بذلك 
عن مقام ذاتها وحدها من حيث هي، أي عن تقرّرها الذاتّي الذي لا ينظر فيه إّال إلى ذاتها 
وذاتيّاتها. وهذا واضح؛ لأنّه مع قطع النظر عن كلّ ما عداها لا يجتمع مع الحكم عليها 

ما متناقضان. بأمر خارج عن ذاتها؛ لأّهن
وعليه، لو حكم عليها بأمر خارج عنها وقد لوحظت مقيسة إلى هذا الغير، فلابدّ 
أن تكون معتبرة بأحد الاعتبارات الثلاثة المتقدّمة؛ إذ يستحيل أن يخلو الواقع من أحدها 
كما تقدّم، ولا معنى لاعتبارها باللابشرط المقسميّ؛ لما تقدّم أنّه ليس هو تعيّنا مستقّال في 

قبال تلك التعيّنات، بل هو مقسم لها.



�أ�صول الفقه152

ثمّ إنّ الغير أي الأمر الخارج عن ذاتها، الذي لوحظت الماهيّة مقيسة إليه لا يخلو 
إمّا أن يكون نفس المحمول أو شيئا آخر، فإن كان هو المحمول فيتعّني أن تؤخذ الماهيّة 

بالقياس إليه لا بشرط قسميّ؛ لعدم صحّة الاعتبارين الآخرين.
أن  يلزم  لأنّه  دائما؛  ذلك  يصحّ  فلا  المحمول  بشرط  أي  شيء  بشرط  أخذها  أمّا 
تكون القضيّة ضروريّة دائما، لاستحالة انفكاك المحمول عن الموضوع بشرط المحمول. 
نفسه،  نفسه وتقدّمه على  الشيء على  منه حمل  يلزم  الموضوع  المحمول في  أخذ  أنّ  على 
وهو مستحيل إّال إذا كان هناك تغاير بحسب الاعتبار، كحمل »الحيوان الناطق« على 

ما متغايران باعتبار الإجمال والتفصيل. »الإنسان« فاّهن
وأمّا أخذها بشرط لا أي بشرط عدم المحمول فلا يصحّ؛ لأنّه يلزم التناقض، فإنّ 

الإنسان بشرط عدم الكتابة يستحيل حمل الكتابة عليه.
وإن كان هذا الغير الخارج هو غير المحمول، فيجوز أن تكون الماهيّة حينئذ مأخوذة 
بالقياس إليه بشرط شيء، كجواز تقليد المجتهد بشرط العدالة، أو بشرط لا، كوجوب 
صلاة الظهر يوم الجمعة بشرط عدم حضور الإمام، أو لا بشرط، كجواز السلام على 
أي لا بشرط وجودها ولا بشرط عدمها، كما  مثلا  العدالة  إلى  بالقياس  المؤمن مطلقا 

يجوز أن تكون مهملة غير مقيسة إلى شيء غير محمولها.
ولكن قد يستشكل في كلّ ذلك بأنّ هذه الاعتبارات الثلاثة اعتبارات ذهنيّة، لا 
موطن لها إّال الذهن، فلو تقيّدت الماهيّة بأحدها عندما تؤخذ موضوعا للحكم للزم أن 
تكون جميع القضايا ذهنيّة عدا حمل الذاتيّات التي قد اعتبرت فيها الماهيّة من حيث هي، 
ا عمدة القضايا، بل لاستحال في التكاليف  ولبطلت القضايا الخارجيّة والحقيقيّة، مع أّهن

الامتثال؛ لأنّ ما موطنه الذهن يمتنع إيجاده في الخارج.
وهذا الإشكال وجيه لو كان الحكم على الموضوع بما هو معتبر بأحد الاعتبارات 



153 مباحث الألفاظ /المطلق والمقيّد

الثلاثة على وجه يكون الاعتبار قيدا في الموضوع أو نفسه هو الموضوع. ولكن ليس الأمر 
كذلك، فإنّ الموضوع في كلّ تلك القضايا هو ذات الماهيّة المعتبرة ولكن لا بقيد الاعتبار، 
بلحاظه  المقترنة  الشيء، لا  بذلك  المقترنة  الماهيّة  الموضوع في »بشرط شيء«  أنّ  بمعنى 
واعتباره، وفي »بشرط لا« الماهيّة المقترنة بعدمه، لا بلحاظ عدمه، وفي »لا بشرط« الماهيّة 
غير الملاحظ معها الشيء ولا عدمه، لا الملاحظة بعدم لحاظ الشيء وعدمه، وإّال لكانت 

الماهيّة معتبرة في الجميع بشرط شيء فقط، أي بشرط اللحاظ والاعتبار.
نعم، هذه الاعتبارات هي المصحّحة لموضوعيّة الموضوع على الوجه اللازم الذي 
ا مأخوذة قيدا فيه حتّى تكون جميع القضايا ذهنيّة، ولو كان  يقتضيه واقع الحكم، لا أّهن
الأمر كذلك، لكان الحكم بالذاتيّات أيضا قضيّة ذهنيّة؛ لأنّ اعتبار الماهيّة من حيث هي 

أيضا اعتبار ذهنيّ.
ومماّ يقرّب ما قلناه من كون الاعتبار مصحّحا لموضوعيّة الموضوع لا مأخوذا فيه 
مقام  في  تصوّره  من  لابدّ  ومحمول  موضوع  كلّ  أنّ  بشيء  الحكم  عند  منه  لابدّ  أنّه  مع 
الحمل، وإّال لاستحال الحمل، ولكن هذه اللابدّيّة لا تجعل التصوّر قيدا للموضوع أو 

المحمول، وإنّما التصوّر هو المصحّح للحمل، وبدونه لا يمكن الحمل.
وكذلك عند استعمال اللفظ في معناه لابدّ من تصوّر اللفظ والمعنى، ولكن التصوّر 
كانت  وإن  الذهن  متصوّر في  بما هو  داّال  اللفظ  فليس  للمعنى،  للّفظ، ولا  قيدا  ليس 
دلالته في ظرف التصوّر، ولا المعنى مدلولا بما هو متصوّر وإن كان مدلوليّته في ظرف 
تصوّره. ويستحيل أن يكون التصوّر قيدا للّفظ أو المعنى، ومع ذلك لا يصحّ الاستعمال 
بدونه، فالتصوّر مقوّم للاستعمال لا للمستعمل فيه ولا للّفظ. وكذلك هو مقوّم للحمل 

ومصحّح له، لا للمحمول، ولا للمحمول عليه.
وعلى هذا، يتّضح ما نحن بصدد بيانه، وهو أنّه إذا أردنا أن نضع اللفظ للمعنى، 



�أ�صول الفقه154

لا يعقل أن نقصر اللحاظ على ذات المعنى بما هو هو مع قطع النظر عن كلّ ما عداه؛ 
لأنّ الوضع من المحمولات الواردة عليه، فلابدّ أن يلاحظ المعنى حينئذ مقيسا إلى ما 
هو خارج عن ذاته، فقد يؤخذ بشرط شيء، وقد يؤخذ بشرط لا، وقد يؤخذ لا بشرط. 
ولا يلزم أن يكون الموضوع له هو المعنى بما له من الاعتبار الذهنيّ، بل الموضوع له نفس 

المعتبر وذاته لا بما هو معتبر، والاعتبار مصحّح للوضع.

3. الأقوال في المسألة:
م يقولون بأنّ أسماء الأجناس  قلنا فيما سبق: إنّ المعروف عن قدماء الأصحاب أّهن
موضوعة للمعاني المطلقة، على وجه يكون الإطلاق قيدا للموضوع له، فلذلك ذهبوا 

إلى أنّ استعمالها في المقيّد مجاز، وقد صوّر هذا القول على نحوين:
باب  من  اعتباره  يكون  وجه  على  الإطلاق  بشرط  المعنى  له  الموضوع  أنّ  الأوّل: 

اعتباره بشرط شيء.
الثاني: أنّ الموضوع له المعنى المطلق، أي المعتبر لا بشرط.

وقد أورد على هذا القول بتصويريه ـ كما تقدّم ـ بأنّه يلزم على كلا التصويرين أن 
يكون الموضوع له موجودا ذهنيّا، فيكون جميع القضايا ذهنيّة، فلو جعل اللفظ بما له من 
معناه موضوعا في القضية الخارجيّة أو الحقيقيّة، وجب تجريده عن هذا القيد الذهنيّ، 

فيكون مجازا دائما في القضايا المتعارفة. وهذا يكذّبه الواقع.
ولكن نحن قلنا: إنّ هذا الإيراد إنّما يتوجّه إذا جعل الاعتبار قيدا في الموضوع له. 

أمّا لو جعل الاعتبار مصحّحا للوضع، فلا يلزم هذا الإيراد كما سبق.
م جميعا اتّفقوا  هذا قول القدماء، وأمّا المتأخّرون ابتداء من سلطان العلماء  فإّهن
على أنّ الموضوع له ذات المعنى، لا المعنى المطلق حتّى لا يكون استعمال اللفظ في المقيّد 
مجازا. وهذا القول بهذا المقدار من البيان واضح، ولكنّ العلماء من أساتذتنا اختلفوا في 



155 مباحث الألفاظ /المطلق والمقيّد

تأدية هذا المعنى بالعبارات الفنيّّة مماّ أوجب الارتباك على الباحث وإغلاق طريق البحث 
الاصطلاحات  لتوضيح هذه  السابقتين  المقدّمتين  تقديم  إلى  التجأنا  لذلك  المسألة؛  في 

والتعبيرات الفنيّّة التي وقعت في عباراتهم، واختلفوا فيها على أقوال:
1. منهم من قال: إنّ الموضوع له هو الماهيّة المهملة المبهمة، أي الماهيّة من حيث 

هي.
ة باللاشرط المقسميّ. 2. ومنهم من قال: إنّ الموضوع له الماهيّة المعّرب

3. ومنهم من جعل التعبير الأوّل نفس التعبير الثاني.
ة  4. ومنهم من قال: إنّ الموضوع له ذات المعنى، لا الماهيّة المهملة، ولا الماهيّة المعّرب
باللابشرط المقسميّ، ولكنهّ ملاحظ حين الوضع باعتبار »اللابشرط القسميّ« على أن 
يكون هذا الاعتبار مصحّحا للموضوع، لا قيدا للموضوع له. وعليه، يكون هذا القول 
اللفظ في  يلزم منه أن يكون استعمال  أنّه لا  إّال  الثاني  التصوير  القدماء على  نفس قول 
م يقولون: بأنّه مجاز في المقيّد، فينحصر قولهم  المقيّد مجازا؛ ولكنّ المنسوب إلى القدماء أّهن

في التصوير الأوّل على تقدير صحّة النسبة إليهم.
ويتّضح حال هذه التعبيرات أو الأقوال من المقدّمتين السابقتين، فإنّه يعرف منهما:
أوّلا: أنّ الماهيّة بما هي هي غير الماهيّة باعتبار اللابشرط المقسميّ؛ لأنّ النظر فيها 
على الأوّل مقصور على ذاتها وذاتيّاتها، بخلافه على الثاني؛ إذ تلاحظ مقيسة إلى الغير. 

وبهذا يظهر بطلان القول الثالث.
ذاتها  عن  خارج  الماهيّة  على  محمول  وهو  الأحكام،  من  حكم  الوضع  أنّ  ثانيا: 
تجتمع  لا  لأنّه  هي؛  هي  بما  الماهيّة  بنحو  له  الموضوع  يلاحظ  أن  يعقل  فلا  وذاتيّاتها، 
ملاحظتها مقيسة إلى الغير وملاحظتها مقصورة على ذاتها وذاتيّاتها، وبهذا يظهر بطلان 

القول الأوّل.



�أ�صول الفقه156

ثالثا: أن اللابشرط المقسميّ ليس اعتبارا مستقّال في قبال الاعتبارات الثلاثة؛ لأنّ 
فكيف  تقدّم،  كما  أنواعه  أحد  بتحقّق  إّال  للمقسم  تحقّق  ولا  لها،  مقسم  أنّه  المفروض 
يتصوّر أن يحكم باعتبار اللابشرط المقسميّ؟! بل لا معنى لهذا على ما تقدّم توضيحه. 

وبهذا يظهر بطلان القول الثاني.
فتعّني القول الرابع، وهو أنّ الموضوع له ذات المعنى، ولكنهّ حين الوضع يلاحظ 
المعنى بنحو اللابشرط القسميّ، وهو يطابق القول المنسوب إلى القدماء على التصوير 
الثاني، كما أشرنا إليه، فلا اختلاف، ويقع التصالح بين القدماء والمتأخّرين إذا لم يثبت 

م يقولون: »أنّه مجاز في المقيّد«، وهو مشكوك فيه. عن القدماء أّهن
بيان هذا القول الرابع أنّ ذات المعنى لّما أراد الواضع أن يحكم عليه بوضع لفظ له، 
فمعناه أنّه قد لاحظه مقيسا إلى الغير، فهو في هذا الحال لا يخرج عن كونه معتبرا بأحد 
الاعتبارات الثلاثة للماهيّة، وإذ يراد تسرية الوضع لذات المعنى بجميع أطواره وحالاته 
له  الموضوع  كون  بين  منافاة  ولا  القسميّ،  اللابشرط  نحو  على  يعتبر  أن  لابدّ  وقيوده 
ذات المعنى، وبين كون ذات المعنى ملحوظا في مرحلة الوضع بنحو اللابشرط القسميّ؛ 
لأنّ هذا اللحاظ والاعتبار الذهنيّ كما تقدّم صرف طريق إلى الحكم على ذات المعنى 
وهو المصحّح للموضوع له، وحين الاستعمال في ذات المعنى لا يجب أن يكون المعنى 
ملحوظا بنحو اللابشرط القسميّ، بل يجوز أن يعتبر بأيّ اعتبار كان ما دام الموضوع له 
ذات المعنى، فيجوز في مرحلة الاستعمال أن يقصر النظر على نفسه ويلحظه بما هو هو، 
ويجوز أن يلحظه مقيسا إلى الغير فيعتبر بأحد الاعتبارات الثلاثة، وملاحظة ذات المعنى 
بنحو اللابشرط القسميّ حين الوضع تصحيحا له لا توجب أن تكون قيدا للموضوع 

له.
وعليه، فلا يكون الموضوع له موجودا ذهنيّا، إذا كان له اعتبار اللابشرط القسميّ 



157 مباحث الألفاظ /المطلق والمقيّد

أنّ  كما  المعتبر،  ذات  بل  معتبر،  هو  بما  المعتبر  هو  له  الموضوع  ليس  لأنّه  الوضع؛  حين 
استعماله في المقيّد لا يكون مجازا لما تقدّم أنّه يجوز أن يلحظ ذات المعنى حين الاستعمال 
اعتباره بشرط شيء، وهو  منها  التي  الثلاثة  الاعتبارات  بأحد  فيعتبر  الغير،  إلى  مقيسا 

المقيّد.

المسألة الخامسة: مقدّمات الحكمة
في  فلابدّ  مطلقة،  هي  بما  للمعاني  لا  المعاني،  لذات  موضوعة  الألفاظ  أنّ  ثبت  لّما 
الأفراد والمصاديق من  إلى تمام  لتسرية الحكم  المطلق  اللفظ هو  المقصود من  أنّ  إثبات 

قرينة خاصّة أو قرينة عامّة تجعل الكلام في نفسه ظاهرا في إرادة الإطلاق.
»مقدّمات  تسمّى:  مقدّمات  جملة  توفّرت  إذا  تحصل  إنّام  العامّة  القرينة  وهذه 

ا ثلاث : الحكمة«. والمعروف أّهن
الأولى: إمكان الإطلاق والتقييد بأن يكون متعلّق الحكم أو موضوعه قبل فرض 
تعلّق الحكم به قابلا للانقسام، فلو لم يكن قابلا للقسمة إّال بعد فرض تعلّق الحكم به 
تقدّم في  فيه الإطلاق كما  فيستحيل  التقييد،  فيه  يستحيل  فإنّه  القربة  باب قصد  كما في 

بحث التعبّديّ والتوصّلّي، وهذا واضح.
القرينة  مع  لأنّه  منفصلة،  ولا  متّصلة  لا  التقييد،  على  قرينة  نصب  عدم  الثانية: 
في  ظهور  للكلام  ينعقد  المنفصلة  ومع  المقيّد،  في  إّال  للكلام  ظهور  ينعقد  لا  المتّصلة 
الإطلاق، ولكنهّ يسقط عن الحجّيّة لقيام القرينة المقدّمة عليه والحاكمة، فيكون ظهوره 
ظهورا بدويّا كما قلنا في تخصيص العموم بالخاصّ المنفصل، ولا تكون للمطلق الدلالة 
التقييد  التصديقيّة الكاشفة عن مراد المتكلّم، بل الدلالة التصديقيّة إنّام هي على إرادة 

واقعا.
الثالثة: أن يكون المتكلّم في مقام البيان، فإنّه لو لم يكن في هذا المقام بأن كان في مقام 



�أ�صول الفقه158

التشريع فقط أو كان في مقام الإهمال، إمّا رأسا أو لأنّه في صدد بيان حكم آخر، فيكون 
في مقام الإهمال من جهة مورد الإطلاق وسيأتي مثاله فإنّه في كلّ ذلك لا ينعقد للكلام 
ظهور في الإطلاق؛ أمّا في مقام التشريع بأن كان في مقام بيان الحكم لا للعمل به فعلا بل 
لمجرّد تشريعه، فيجوز أّال يبّني تمام مراده، مع أنّ الحكم في الواقع مقيّد بقيد لم يذكره في 
بيانه انتظارا لمجيء وقت العمل، فلا يحرز أنّ المتكلّم في صدد بيان جميع مراده. وكذلك 
لا  كما  الإطلاق،  في  ظهور  معه  ينعقد  لا  فإنّه  رأسا؛  الإهمال  مقام  في  المتكلّم  كان  إذا 
 ينعقد للكلام ظهور في أيّ مرام. ومثله ما إذا كان في صدد حكم آخر، مثل قوله تعالى: 
أَمْسَكْنَ﴾))) الوارد في مقام بيان حلّ صيد الكلاب المعلّمة من جهة كونه  َّا  ﴿فَكُلُوا مِم
ا تتنجّس، فيجب تطهيرها أم لا، فلم  ميتة، وليس هو في مقام بيان مواضع الإمساك أّهن

يكن هو في مقام بيان هذه الجهة، فلا ينعقد للكلام ظهور في الإطلاق من هذه الجهة.
ولو شكّ في أنّ المتكلّم في مقام البيان أو الإهمال، فإنّ الأصل العقلائيّ يقتضي بأن 
يكون في مقام البيان، فإنّ العقلاء كما يحملون المتكلّم على أنّه ملتفت غير غافل وجادّ 
غير هازل عند الشكّ في ذلك، كذلك يحملونه على أنّه في مقام البيان والتفهيم، لا في 

مقام الإهمال والإيهام.
في  ظاهرا  يكون  القيد  عن  المجرّد  الكلام  فإنّ  الثلاث  المقدّمات  هذه  تمتّ  وإذا 
الإطلاق، وكاشفا عن أنّ المتكلّم لا يريد المقيّد، وإّال لو كان قد أراده واقعا، لكان عليه 
البيان، والمفروض أنّه حكيم ملتفت جادّ غير هازل، وهو في مقام البيان، ولا مانع من 
التقييد حسب الفرض، وإذا لم يبّني ولم يقيّد كلامه فيعلم أنّه أراد الإطلاق وإّال لكان 

مخّال بغرضه.
فاتّضح من ذلك أنّ كلّ كلام صالح للتقييد ولم يقيّده المتكلّم مع كونه حكيما ملتفتا 

))) المائدة )5( الآية: 4.



159 مباحث الألفاظ /المطلق والمقيّد

جادّا وفي مقام البيان والتفهيم، فإنّه يكون ظاهرا في الإطلاق ويكون حجّة على المتكلّم 
والسامع.

تنبيهان

التنبيه الأوّل: القدر المتيقّن في مقام التخاطب:
إنّ الشيخ المحقّق صاحب الكفاية  أضاف إلى مقدّمات الحكمة مقدّمة أخرى 
غير ما تقدّم، وهي أّال يكون هناك قدر متيقّن في مقام التخاطب والمحاورة، وإن كان 
لا يضّر وجود القدر المتيقّن خارجا في التمسّك بالإطلاق. ومرجع ذلك إلى أنّ وجود 
القدر المتيقّن في مقام المحاورة يكون بمنزلة القرينة اللفظيّة على التقييد، فلا ينعقد للّفظ 

ظهور في الإطلاق مع فرض وجوده.
ولتوضيح البحث نقول: إنّ كون المتكلّم في مقام البيان يتصوّر على نحوين:

1. أن يكون المتكلّم في صدد بيان تمام موضوع حكمه، بأن يكون غرض المتكلّم 
تمام  هو  ذكره  ما  وأنّ  الموضوع،  تمام  هو  ما  ويفهمه  للمخاطب  يبّني  أن  على  يتوقّف 

موضوعه لا غيره.
2. أن يكون المتكلّم في صدد بيان تمام موضوع الحكم واقعا، ولو لم يفهم المخاطب 
أنّه تمام الموضوع فليس له غرض إّال بيان ذات موضوع الحكم بتمامه حتى يحصل من 

المكلّف الامتثال؛ وإن لم يفهم المكلّف تفصيل الموضوع بحدوده.
فإن كان المتكلّم في مقام البيان على النحو الأوّل فلا شكّ في أنّ وجود القدر المتيقّن 
في مقام المحاورة لا يضّر في ظهور المطلق في إطلاقه، فيجوز التمسّك بالإطلاق؛ لأنّه 
لو كان القدر المتيقّن المفروض هو تمام الموضوع، لوجب بيانه، وترك البيان اتّكالا على 
وجود القدر المتيقّن إخلال بالغرض؛ لأنّه لا يكون مجرّد ذلك بيانا لكونه تمام الموضوع.
وإن كان المتكلّم في مقام البيان على النحو الثاني، فإنّه يجوز أن يكتفي بوجود القدر 



�أ�صول الفقه160

أنّه ليس له غرض إّال أن  لبيان تمام موضوعه واقعا، ما دام  التخاطب  المتيقّن في مقام 
يفهم المخاطب ذات الموضوع بتمامه لا بوصف التمام، أي أن يفهم ما هو تمام الموضوع 
بالحمل الشائع، وبذلك يحصل التبليغ للمكلّف ويمتثل في الموضوع الواقعيّ؛ لأنّه هو 
المفهوم عنده في مقام المحاورة، ولا يجب في مقام الامتثال أن يفهم أنّ الذي فعله هو تمام 

الموضوع أو الموضوع أعمّ منه ومن غيره.
مثلا: لو قال المولى: »اشتر اللحم«، وكان القدر المتيقّن في مقام المحاورة هو لحم 
الغنم، وكان هو تمام موضوعه واقعا، فإنّ وجود هذا القدر المتيقّن كاف لانبعاث المكلّف 
وشرائه للحم الغنم، فيحصل موضوع حكم المولى، فلو أنّ المولى ليس له غرض أكثر 
من تحقيق موضوع حكمه، فيجوز له الاعتماد على القدر المتيقّن لتحقيق غرضه ولبيانه، 
ولا يحتاج إلى أن يبّني أنّه تمام الموضوع؛ أمّا لو كان غرضه أكثر من ذلك بأن كان غرضه 
أن يفهم المكلّف تحديد الموضوع بتمامه فلا يجوز له الاعتماد على القدر المتيقّن، وإّال لكان 
مخّال بغرضه، فإذا لم يبّني وأطلق الكلام استكشف أنّ تمام موضوعه هو المطلق الشامل 

للقدر المتيقّن وغيره.
إذا عرفت هذا التقرير فينبغي أن نبحث عّام ينبغي للآمر أن يكون بصدد بيانه، هل 

إنّه على النحو الأوّل أو الثاني؟
والذي يظهر من الشيخ صاحب الكفاية  أنّه لا ينبغي من الآمر أكثر من النحو 
الثاني؛ نظرا إلى أنّه إذا كان بصدد بيان موضوع حكمه حقيقة كفاه ذلك لتحصيل مطلوبه 

وهو الامتثال، ولا يجب عليه مع ذلك بيان أنّه تمام الموضوع.
المطلق،  الموضوع هو  تمام  المحاورة وكان  مقام  متيقّن في  قدر  كان هناك  إذا  نعم، 
فقد يظنّ المكلّف أنّ القدر المتيقّن هو تمام الموضوع، وأنّ المولى أطلق كلامه اعتمادا على 
وجوده؛ فإنّ المولى دفعا لهذا الوهم يجب عليه أن يبّني أنّ المطلق هو تمام موضوعه، وإّال 



161 مباحث الألفاظ /المطلق والمقيّد

كان مخّال بغرضه.
ومن هذا ينتج أنّه إذا كان هناك قدر متيقّن في مقام المحاورة وأطلق المولى ولم يبّني 

أنّه تمام الموضوع فإنّه يعرف منه أنّ موضوعه هو القدر المتيقّن.
هذا خلاصة ما ذهب إليه في الكفاية مع تحقيقه وتوضيحه، ولكن شيخنا النائينيّ 
 على ما يظهر من التقريرات لم يرتضه، والأقرب إلى الصحّة ما في الكفاية. ولا نطيل 

بذكر هذه المناقشة والجواب عنها.

الانصراف

أو  معناه  مصاديق  بعض  إلى  اللفظ  من  الذهن  انصراف  أنّ  اشتهر  الثاني:  التنبيه 
التمسّك بالإطلاق وإن تمتّ مقدّمات الحكمة، مثل انصراف  بعض أصنافه يمنع من 

المسح في آيتي التيمّم والوضوء إلى المسح باليد وبباطنها خاصّة.
والحقّ أن يقال: إنّ انصراف الذهن إن كان ناشئا من ظهور اللفظ في المقيّد بمعنى 
أنّ نفس اللفظ ينصرف إلى المقيّد لكثرة استعماله فيه وشيوع إرادته منه، فلا شكّ في أنّه 
حينئذ لا مجال للتمسّك بالإطلاق، لأنّ هذا الظهور يجعل اللفظ بمنزلة المقيّد بالتقييد 
اللفظيّ، ومعه لا ينعقد للكلام ظهور في الإطلاق حتّى يتمسّك بأصالة الإطلاق التي 

هي مرجعها في الحقيقة إلى أصالة الظهور.
وأمّا إذا كان الانصراف غير ناشئ من اللفظ، بل كان من سبب خارجيّ، كغلبة 
إلى  قريبا  مألوفا  فيكون  له،  الخارجيّة  الممارسة  تعارف  أو  إليه  المنصرف  الفرد  وجود 
لفظ  من  الذهن  كانصراف  الانصراف،  هذا  في  تأثير  للّفظ  يكون  أن  دون  من  الذهن 
الماء في العراق مثلا إلى ماء دجلة أو الفرات، فالحقّ أنّه لا أثر لهذا الانصراف في ظهور 
اللفظ في إطلاقه، فلا يمنع من التمسّك بأصالة الإطلاق؛ لأنّ هذا الانصراف قد يجتمع 
باسم  الانصراف  يسمّى هذا  ولذا  اللفظ.  من  المقيّد بخصوصه  إرادة  بعدم  القطع  مع 



�أ�صول الفقه162

»الانصراف البدويّ«؛ لزواله عند التأمّل ومراجعة الذهن.
أيّ  من  أنّه  الانصراف  تشخيص  في  الشأن  وإنّما  فيه.  ريب  لا  واضح  كلّه  وهذا 
هذا  منشأ  في  الإنسان  على  للاختلاط  بينهما  أحيانا  التمييز  يصعب  فقد  النحوين، 
إقامة  المتثبّت، وقد لا يسهل  الانصراف. وما أسهل دعوى الانصراف على لسان غير 

الدليل على أنّه من أيّ نوع.
عال  ذوق  إلى  يحتاج  وهو  الانرص�اف،  دعوى  مواضع  في  يتثبّت  أن  الفقيه  فعلى 
وسليقة مستقيمة. وقلّما تخلو آية كريمة أو حديث شريف في مسألة فقهيّة عن انصرافات 
تدّعى. وهنا تظهر قيمة التضلّع باللغة وفقهها وآدابها. وهو باب يكثر الابتلاء به، وله 

الأثر الكبير في استنباط الأحكام من أدلّتها.
ألا ترى أنّ المسح في الآيتين ينصرف إلى المسح باليد، وكون هذا الانصراف مستندا 
إلى اللفظ لا شكّ فيه، وينصرف أيضا إلى المسح بخصوص باطن اليد. ولكن قد يشكّ 
المسح  تعارف  ناشئ من  أنّه  بعيد  فإنّه غير  اللفظ؛  إلى  في كون هذا الانصراف مستندا 
باللفظ.  علاقة  له  وليس  مسحه  في  الإنسان  طبع  مقتضى  ولأنّه  لسهولته؛  اليد  بباطن 
ولذا إنّ جملة من الفقهاء أفتوا بجواز المسح بظهر اليد عند تعذّر المسح بباطنها تمسّكا 
المقيّد. وأمّا عدم  للّفظ ظهور في  بإطلاق الآية، ولا معنى للتمسّك بالإطلاق لو كان 
بالباطن هو  المسح  إنّ  إذ  فلعلّه للاحتياط؛  اليد عند الاختيار  بظاهر  للمسح  تجويزهم 
يطمأنّ  فلا  بدويّا،  الانصراف  هذا  كون  في  الشكّ  حصول  والمفروض  المتيقّن،  القدر 
كلّ الاطمئنان بالتمسّك بالإطلاق عند الاختيار، وطريق النجاة هو الاحتياط بالمسح 

بالباطن.

المسألة السادسة: المطلق والمقيّد المتنافيان
في  التكليف  مع  يجتمع  لا  المطلق  في  التكليف  أنّ  والمقيّد  المطلق  بين  التنافي  معنى 



163 مباحث الألفاظ /المطلق والمقيّد

ما يتكاذبان في ظهورهما، مثل قول  المقيّد مع فرض المحافظة على ظهورهما معا، أي أّهن
الطبيب مثلا: »اشرب لبنا«، ثمّ يقول: »اشرب لبنا حلوا«، وظاهر الثاني تعيين شرب 

الحلو منه، وظاهر الأوّل جواز شرب غير الحلو حسب إطلاقه.
وإنّما يتحقّق التنافي بين المطلق والمقيّد إذا كان التكليف فيهما واحدا، كالمثال المتقدّم، 
فلا يتنافيان لو كان التكليف في أحدهما معلّقا على شيء وفي الآخر معلّقا على شيء آخر، 
كما إذا قال الطبيب في المثال: »إذا أكلت فاشرب لبنا، وعند الاستيقاظ من النوم اشرب 
لبنا حلوا«. وكذلك لا يتنافيان لو كان التكليف في المطلق إلزاميّا، وفي المقيّد على نحو 
منه  ينافيه رجحان الحلو  فإنّه لا  اللبن  المثال لو وجب أصل شرب  الاستحباب، ففي 
باعتبار أنّه أحد أفراد الواجب. وكذا لا يتنافيان لو فهم من التكليف في المقيّد أنّه تكليف 
المثال طلب  المقيّد في  إذا فهم من  التكليف الأوّل، كما  في وجود ثان غير المطلوب من 

شرب اللبن الحلو ثانيا بعد شرب لبن ما.
إذا فهمت ما سقناه لك من معنى التنافي، فنقول: لو ورد في لسان الشارع مطلق 
ومقيّد متنافيان، سواء تقدّم أو تأخّر، وسواء كان مجيء المتأخّر بعد وقت العمل بالمتقدّم 
أو قبله، فإنّه لابدّ من الجمع بينهما إمّا بالتصّرف في ظهور المطلق فيحمل على المقيّد، أو 

بالتصّرف في المقيّد على وجه لا ينافي الإطلاق، فيبقى ظهور المطلق على حاله.
وينبغي البحث هنا في أنّه أيّ التصّرفين أولى بالأخذ؟ فنقول: هذا يختلف باختلاف 
الصور فيهما، فإنّ المطلق والمقيّد إمّا أن يكونا مختلفين في الإثبات أو النفي، وإمّا أن يكونا 

متّفقين.
المقيّد  لأنّ  المقيّد؛  على  المطلق  حمل  في  حينئذ  شكّ  فلا  مختلفين،  يكونا  أن  الأوّل: 
يكون قرينة على المطلق، فإذا قال: »اشرب اللبن«، ثمّ قال: »لا تشرب اللبن الحامض«، 
فإنّه يفهم منه أنّ المطلوب هو شرب اللبن غير الحامض. وهذا لا يفرق فيه بين أن يكون 



�أ�صول الفقه164

قوله: »في  مثل  يكون شموليّا  أن  رقبة«، وبين  »أعتق  قوله:  نحو  بدليّا،  المطلق  إطلاق 
الغنم زكاة«، المقيّد بقوله: »ليس في الغنم المعلوفة زكاة«.

الثاني: أن يكونا متّفقين، وله مقامان: المقام الأوّل: أن يكون الإطلاق بدليّا، والمقام 
الثاني: أن يكون شموليّا.

فإن كان الإطلاق بدليّا؛ فإنّ الأمر فيه يدور بين التصّرف في ظاهر المطلق بحمله 
على المقيّد، وبين التصّرف في ظاهر المقيّد. والمعروف أنّ التصّرف الأوّل هو الأولى؛ لأنّه 
لو كانا مثبتين مثل قوله: »أعتق رقبة« و »أعتق رقبة مؤمنة« فإنّ المقيّد ظاهر في أنّ الأمر 
بعتق  الأمر  أنّ  أي  الاستحباب  على  بحمله  إمّا  فيه  فالتصّرف  التعيينيّ،  للوجوب  فيه 
ا أفضل الأفراد أو بحمله على الوجوب التخييريّ،  الرقبة المؤمنة بخصوصها باعتبار أّهن
أي إنّ الأمر بعتق الرقبة المؤمنة باعتبار أنّه أحد أفراد الواجب، لا لخصوصيّة فيها حتّى 

خصوصيّة الأفضليّة.
التعيينيّ مقدّم  وهذان التصّرفان وإن كانا ممكنين، لكن ظهور المقيّد في الوجوب 
على ظهور المطلق في إطلاقه ؛ لأنّ المقيّد صالح لأن يكون قرينة للمطلق، ولعلّ المتكلّم 
اعتمد عليه في بيان مرامه، ولو في وقت آخر، لاسيّما مع احتمال أنّ المطلق الوارد كان 

محفوفا بقرينة متّصلة غابت عناّ، فيكون المقيّد كاشفا عنها.
وإن كان الإطلاق شموليّا، مثل قوله: »في الغنم زكاة« وقوله: »في الغنم السائمة 
زكاة«، فلا تتحقّق المنافاة بينهما حتّى يجب التصّرف في أحدهما؛ لأنّ وجوب الزكاة في 
إّال على  السائمة،  الزكاة في غير  ينافي وجوب  الثانية لا  السائمة بمقتضى الجملة  الغنم 
القول بدلالة الوصف على المفهوم، وقد عرفت أنّه لا مفهوم للوصف. وعليه فلا منافاة 

بين الجملتين لنرفع بها اليد عن إطلاق المطلق.



165 مباحث الألفاظ /المجمل والمبي

الباب السابع

المجمل والمبي
وفيه مسألتان:

1. معنى المجمل والمبي
ناقشوا  وقد   . المبّني ويقابله  تتّضح دلالته«،  لم  ما  »أنّه  بـ  المجمل اصطلاحا  عرّفوا 
هذا التعريف بوجوه لا طائل في ذكرها. والمقصود من المجمل على كلّ حال ما جهل 
فيه مراد المتكلّم ومقصوده إذا كان لفظا، وما جهل فيه مراد الفاعل ومقصوده إذا كان 
فعلا؛ ومرجع ذلك إلى أنّ المجمل هو اللفظ أو الفعل الذي لا ظاهر له، وعليه يكون 
المبّني ما كان له ظاهر يدلّ على مقصود قائله أو فاعله على وجه الظنّ أو اليقين. فالمبّني 

يشمل الظاهر والنصّ معا.
ومن هذا البيان نعرف أنّ المجمل يشمل اللفظ والفعل اصطلاحا، وإن قيل: إنّ 
المجمل اصطلاحا مختصّ بالألفاظ، ومن باب التسامح يطلق على الفعل، ومعنى كون 
الفعل مجملا أن يجهل وجه وقوعه، كما لو توضّأ الإمام مثلا بحضور واحد يتّقي منه 
أو يحتمل أنّه يتّقيه، فيحتمل أنّ وضوءه وقع على وجه التقيّة، فلا يستكشف مشروعيّة 
الوضوء على الكيفيّة التي وقع عليها، ويحتمل أنّه وقع على وجه الامتثال للأمر الواقعيّ 
فيستكشف منه مشروعيّته. ومثل ما إذا فعل الإمام شيئا في الصلاة كجلسة الاستراحة 
مثلا فلا يدرى أنّ فعله كان على وجه الوجوب أو الاستحباب، فمن هذه الناحية يكون 

مجملا، وإن كان من ناحية دلالته على جواز الفعل في مقابل الحرمة مبيّنا.
مفردا  كان  فإذا  ؛  إحصاؤها  يتعذّر  قد  كثيرة  لأسباب  يكون  فإجماله  اللفظ:  وأمّا 
فقد يكون إجماله لكونه لفظا مشتركا ولا قرينة على أحد معانيه، كلفظ »عين«، وكلمة 



�أ�صول الفقه166

»تضرب« المشتركة بين المخاطب والغائبة، و »المختار« المشترك بين اسم الفاعل واسم 
المفعول.

وقد يكون إجماله لكونه مجازا، أو لعدم معرفة عود الضمير فيه الذي هو من نوع 
»مغالطة المماراة«، مثل قول القائل لّما سئل عن أفضل أصحاب النبيّ ، فقال: »من 

بنته في بيته« وكقول عقيل: »أمرني معاوية أن أسبّ عليّا. ألا فالعنوه!«.
وقد يكون الإجمال لاختلال التركيب كقوله:

مملّكا إّال  ال��ن��اس  في  مثله  أب���و أمّ����ه ح���يّ أب����وه ي��ق��ارب��هوم��ا 
اللهِ  رَسُولُ  دٌ  َمَّ ﴿ُحم تعالى:  كقوله  للقرينة،  يصلح  ما  لوجود  الإجمال  يكون  وقد 
عدالة  على  يدلّ  الآية  في  الوصف  هذا  فإنّ  الآية،  ارِ﴾)))  الْكُفَّ عَلَى  اءُ  أَشِدَّ مَعَهُ  وَالَّذِينَ 
جميع من كان مع النبيّ  من أصحابه، إّال أنّ ذيل الآية ﴿وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا 
مَغْفِرَةً وَأَجْراً عَظيِمًا﴾))) صالح لأن يكون قرينة على أنّ المراد بجملة  مِنْهُمْ  اتِ  اِحل الصَّ

»والّذين معه« بعضهم لا جميعهم، فتصبح الآية مجملة من هذه الجهة.
وقد يكون الإجمال لكون المتكلّم في مقام الإهمال والإجمال، إلى غير ذلك من موارد 

الإجمال مماّ لا فائدة كبيرة في إحصائه وتعداده هنا.
ثمّ اللفظ قد يكون مجملا عند شخص، مبيّنا عند شخص آخر، ثمّ المبّني قد يكون 

في نفسه مبيّنا، وقد يكون مبيّنا بكلام آخر يوضح المقصود منه.

2. المواضع التي وقع الشكّ في إجمالها
لكلّ من المجمل والمبّني أمثلة من الآيات والروايات والكلام العربّي لا حصر لها، 
الشكّ في كونها مجملة  المواضع قد وقع  أنّ بعض  إّال  بالكلام.  العارف  ولا تخفى على 

))) الفتح )48( الآية: 29.

))) الفتح )48( الآية: 29.



167 مباحث الألفاظ /المجمل والمبي

أو مبيّنة، والمتعارف عند الأصوليّين أن يذكروا بعض الأمثلة من ذلك لشحذ الذهن 
ب المبتدئين. والتمرين، ونحن نذكر بعضها اتّباعا لهم ولا تخلو من فائدة للطّال

ُما﴾))). ارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَه ارِقُ وَالسَّ فمنها: قوله تعالى: ﴿وَالسَّ
فقد ذهب جماعة إلى أنّ الآية من المجمل المتشابه، إمّا من جهة لفظ »القطع« باعتبار 
أنّه يطلق على الإبانة، ويطلق على الجرح كما يقال لمن جرح يده بالسكين: »قطعها«، كما 
العضو  تطلق على  »اليد«  أنّ  باعتبار  »اليد«  لفظ  وإمّا من جهة  أبانها كذلك.  لمن  يقال 
المرفق،  وإلى  الزند،  إلى  العضو  الأصابع، وعلى  إلى أصول  الكفّ  كلّه، وعلى  المعروف 

فيقال مثلا: »تناولت بيدي«، وإنّما تناول بالكفّ بل بالأنامل فقط.
ا من ناحية لفظ »القطع« ليست مجملة؛ لأنّ المتبادر من لفظ »القطع« هو  والحقّ أّهن
الإبانة والفصل، وإذا أطلق على الجرح فباعتبار أنّه أبان قسما من اليد، فتكون المسامحة 
في لفظ »اليد« عند وجود القرينة، لا أنّ القطع استعمل في مفهوم الجرح؛ فيكون المراد 

في المثال من اليد بعضها، كما تقول: »تناولت بيدي« وفي الحقيقة إنّما تناولت ببعضها.
إرادة تمام  اللفظ لو خّيل ونفسه يستفاد منه  أنّ  الظاهر  فإنّ  ناحية »اليد«  وأمّا من 
من  العديدة  المراتب  بين  فيتردّد  الآية،  في  يقينا  مراد  غير  ولكنهّ  المخصوص،  العضو 
الأصابع إلى المرفق؛ لأنّه بعد فرض عدم إرادة تمام العضو لم تكن ظاهرة في واحدة من 
هذه المراتب، فتكون الآية مجملة في نفسها من هذه الناحية، وإن كانت مبيّنة بالأحاديث 

عن آل البيت  الكاشفة عن إرادة القطع من أصول الأصابع.
ومنها: قوله : »لا صلاة إّال بفاتحة الكتاب« وأمثاله من المركّبات التي تشتمل 
على كلمة »لا« التي لنفي الجنس نحو: »لا صلاة إّال بطهور«، و »لا بيع إّال في ملك«، 
و»لا صلاة لمن جاره المسجد إّال في المسجد«، و »لا غيبة لفاسق«، و »لا جماعة في نافلة«، 

))) المائدة )5( الآية: 38.



�أ�صول الفقه168

ونحو ذلك.
فإنّ النفي في مثل هذه المركّبات موجّه ظاهرا لنفس الماهيّة والحقيقة، وقالوا: إنّ 
المنفيّ  هو  للماهيّة  وصف  المجاز  بطريق  يقدّر  أن  فلابدّ  فيها،  متعذّر  الماهيّة  نفي  إرادة 
حقيقة، نحو: الصحّة، والكمال، والفضيلة، والفائدة، ونحو ذلك. ولّما كان المجاز مردّدا 
بين عدّة معان، كان الكلام مجملا، ولا قرينة في نفس اللفظ تعّني واحدا منها، فإنّ نفي 
الصحّة ليس بأولى من نفي الكمال أو الفضيلة، ولا نفي الكمال بأولى من نفي الفائدة... 

وهكذا.
وأجاب بعضهم بأنّ هذا إنّما يتمّ إذا كانت ألفاظ العبادات والمعاملات موضوعة 

للأعمّ، فلا يمكن فيها نفي الحقيقة.
وأمّا إذا قلنا بالوضع للصحيح فلا يتعذّر نفي الحقيقة، بل هو المتعّني على الأكثر، 

فلا إجمال.
القرينة  عدم  فمع  بعمل«  إّال  علم  »لا  قولهم:  مثل  الشرعيّة  الألفاظ  غير  في  وأمّا 

يكون اللفظ مجملا؛ إذ يتعذّر نفي الحقيقة.
أقول والصحيح في توجيه البحث أن يقال: إنّ »لا« في هذه المركّبات لنفي الجنس، 
فهي تحتاج إلى اسم وخبر على حسب ما تقتضيه القواعد النحويّة؛ ولكنّ الخبر محذوف 
فإنّ »لفاسق« ظرف مستقرّ متعلّق بالخبر المحذوف؛  حتّى في مثل: »لا غيبة لفاسق«، 
أو  »صحيح«  أو  »موجود«  كلمة  كان  سواء  قرينة،  من  له  لابدّ  المحذوف  الخبر  وهذا 
»مفيد« أو »كامل« أو »نافع« أو نحوها، وليس هو مجازا في واحد من هذه الأمور التي 

يصحّ تقديرها.
فإنّه لابدّ من  الصحّة ونحوها؛  أو نفي  المراد نفي الحقيقة  أنّه سواء كان  والقصد 
أنّ  الظاهر  ولكنّ  القرينة؛  عن  تجرّد  إذا  مجملا  يكون  وإنّما  بقرينة،  محذوف  خبر  تقدير 



169 مباحث الألفاظ /المجمل والمبي

القرينة حاصلة على الأكثر، وهي القرينة العامّة في مثله؛ فإنّ الظاهر من نفي الجنس أنّ 
المحذوف فيه هو لفظ »موجود« وما بمعناه من نحو لفظ »ثابت« و »متحقّق«.

فإذا تعذّر تقدير هذا اللفظ العامّ لأيّ سبب كان، فإنّ هناك قرينة موجودة غالبا 
ا تقتضي غالبا تقدير لفظ خاصّ مناسب مثل »لا  وهي مناسبة الحكم والموضوع؛ فإّهن
علم إّال بعمل«؛ فإنّ المفهوم منه أنّه لا علم نافع، والمفهوم من نحو: »لا غيبة لفاسق« 
بعد فطام« لا رضاع سائغ، ومن نحو:  لا غيبة محرّمة، والمفهوم من نحو: »لا رضاع 
»لا جماعة في نافلة« لا جماعة مشروعة، ومن نحو: »لا إقرار لمن أقرّ بنفسه على الزنا« لا 
إقرار نافذ ومعتبر، ومن نحو: »لا صلاة إّال بطهور« بناء على الوضع للأعمّ لا صلاة 
أنّ  على  الدليل  قيام  على  بناء  كاملة  صلاة  لا  لحاقن«  صلاة  »لا  نحو:  ومن  صحيحة، 

الحاقن لا تفسد صلاته... وهكذا.
معيّنة،  ضابطة  تحت  تقع  لا  للموضوع  الحكم  مناسبة  قرينة  وهي  القرينة  وهذه 

ولكنهّا موجودة على الأكثر، ويحتاج إدراكها إلى ذوق سليم.

تنبيه وتحقيق
ليس من البعيد أن يقال: إنّ المحذوف في جميع مواقع »لا« التي هي لنفي الجنس 
هو كلمة »موجود« أو ما هو بمعناها، غاية الأمر أنّه في بعض الموارد تقوم القرينة على 
عدم إرادة نفي الوجود والتحقّق حقيقة، فلابدّ حينئذ من حملها على نفي التحقّق ادّعاء 
أو  فيه  المرغوب  الأثر  حصول  عدم  باعتبار  المعدوم  منزلة  الموجود  ننزّل  بأن  وتنزيلا، 
المتوقّع منه يعني يدّعى أنّ الموجود الخارجيّ ليس من أفراد الجنس الذي تعلّق به النفي 
أنّ  ـ، فمثل »لا علم إّال بعمل« معناه  تنزيلا، وذلك لعدم حصول الأثر المطلوب منه 
العلم بلا عمل كلا علم؛ إذ لم تحصل الفائدة المترقّبة منه، ومثل »لا إقرار لمن أقرّ بنفسه 
على الزنا« معناه أنّ إقراره كلا إقرار باعتبار عدم نفوذه عليه، ومثل »لا سهو لمن كثر 



�أ�صول الفقه170

عليه السهو« معناه أنّ سهوه كلا سهو باعتبار عدم ترتّب آثار السهو عليه من سجود أو 
صلاة أو بطلان الصّلاة.

هذا إذا كان النفي من جهة تكوين الشيء.
وأمّا إذا كان النفي راجعا إلى عالم التشريع فإن كان النفي متعلّقا بالفعل، دلّ نفيه 
على عدم ثبوت حكمه في الشريعة، مثل »لا رهبانيّة في الإسلام« فإنّ معنى عدم ثبوتها 
معنى عدم  فإنّ  لفاسق«،  غيبة  »لا  ومثل  بها،  مرخّص  غير  وأنّه  الرهبانيّة  عدم تشريع 
ثبوتها عدم حرمة غيبة الفاسق، وكذلك نحو: »ولا غشّ في الإسلام«، و »لا عمل في 
الصّلاة«، و »لا رفث ولا فسوق ولا جدال في الحجّ«، و »لا جماعة في نافلة«، فإنّ كلّ 

ذلك معناه عدم مشروعيّة هذه الأفعال.
عدم  على  النفي  فيدلّ  الحكم،  على  انطباقه  يصحّ  بعنوان  متعلّقا  النفي  كان  وإن 
تشريع حكم ينطبق عليه هذا العنوان، كما في قوله : »لا حرج في الدين« و »لا ضرر 

ولا ضرار في الإسلام«.
وعلى كلّ حال، فإنّ مثل هذه الجمل والمركّبات ليست مجملة في حدّ أنفسها، وقد 
ا لنفي تحقّق الماهيّة حقيقة  يتّفق لها أن تكون مجملة إذا جرّدت عن القرينة التي تعّني أّهن

أو لنفيها ادّعاء وتنزيلا.
هاتُكُمْ﴾))) وقوله تعالى: ﴿أُحِلَّتْ لَكُمْ  مَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّ ومنها: مثل قوله تعالى: ﴿حُرِّ

نَْعامِ﴾))) مّما أسند الحكم فيه كالتحريم والتحليل إلى العين. يِمَةُ اْأل بَه
إلى  إّال  يصحّ  لا  والتحليل  التحريم  إسناد  أنّ  إلى  نظرا  بإجمالها؛  بعضهم  قال  فقد 
الأفعال الاختياريّة. أمّا الأعيان فلا معنى لتعلّق الحكم بها، بل يستحيل. ولذا تسمّى 

))) النساء )4( الآية: 23.
))) المائدة )5( الآية: 1.



171 مباحث الألفاظ /المجمل والمبي

الأعيان »موضوعات للأحكام«، كما أنّ الأفعال تسمّى »متعلّقات«.
وعليه، فلابدّ أن يقدّر في مثل هذه المركّبات فعل تصحّ إضافته إلى العين المذكورة 
في الجملة، ويصحّ أن يكون متعلّقا للحكم، ففي مثل الآية الأولى يقدّر كلمة »نكاح« 
مَتْ ظُهُورُها﴾))) يقدّر »ركوبها«، وفي  الثانية »أكل«، وفي مثل ﴿وَأَنْعامٌ حُرِّ مثلا، وفي 

مَ اللهُ﴾))) يقدّر »قتلها«... وهكذا. مثل ﴿النَّفْسَ الَّتيِ حَرَّ
ولكنّ التركيب في نفسه ليس فيه قرينة على تعيين نوع المحذوف، فيكون في حدّ 
المذكورة  العين  إلى  إضافته  تصحّ  فعل  كلّ  المقدّر  إنّ  هل  فيه  يدري  فلا  مجملا،  نفسه 
الأمثلة  قدّرناه في  كما  فعل مخصوص  المقدّر  أنّ  أو  به،  الحكم  تعلّق  الجملة، ويصحّ  في 

المتقدّمة؟
والصحيح في هذا الباب أن يقال: إنّ نفس التركيب مع قطع النظر عن ملاحظة 
الموضوع والحكم وعن أيّة قرينة خارجيّة هو في نفسه يقتضي الإجمال لولا أنّ الإطلاق 
يقتضي تقدير كلّ فعل صالح للتقدير، إّال إذا قامت قرينة خاصّة على تعيين نوع الفعل 
مناسبة  قرينة  الخاصّة ولو  القرينة  التركيب من وجود  المقدّر، وغالبا لا يخلو مثل هذا 
الأمثلة  في  المخصوص  الفعل  تقدير  في  نتردّد  لا  أنّا  لذلك  ويشهد  والموضوع.  الحكم 
المذكورة في صدر البحث ومثيلاتها، وما ذلك إّال لما قلناه من وجود القرينة الخاصّة ولو 

مناسبة الحكم والموضوع.
ويشبه أن يكون هذا الباب نظير باب »لا« المحذوف خبرها.

ألهمنا الله تعالى الصواب، ودفع عناّ الشبهات، وهدانا الصراط المستقيم.

))) الأنعام )6( الآية: 138.
))) الفرقان )25( الآية: 68.



�أ�صول الفقه172

المقصد الثاني:

الملازمات العقليّة
بسم الله الرحمن الرحيم

تمهيد
من الأدلّة على الحكم الشرعيّ عند الأصوليّين الإماميّة »العقل«، إذ يذكرون أنّ 

الأدلّة على الأحكام الشرعيّة الفرعيّة أربعة: الكتاب، والسنةّ، والإجماع، والعقل.
وسيأتي في »مباحث الحجّة« وجه حجيّة العقل.

أمّا هنا فإنّما يبحث عن تشخيص صغريات ما يحكم به العقل المفروض أنّه حجّة، 
الذي هو دليل على الحكم الشرعيّ، وهذا  العقل  أي يبحث هنا عن مصاديق أحكام 
نظير البحث في المقصد الأوّل )مباحث الألفاظ( عن مصاديق أصالة الظهور التي هي 

حجّة، وحجّيتها إنّما يبحث عنها في مباحث الحجّة.
وتوضيح ذلك أنّ هنا مسألتين:

يحكم  أو  شرعا،  فعله  يلزم  أو  شرعا  حسن  أنّه  شيء  على  العقل  حكم  إذا  إنّه   .1
بيانها،  أنّه قبيح شرعا أو يلزم تركه شرعا بأيّ طريق من الطرق التي سيأتي  على شيء 
هل يثبت بهذا الحكم العقلّي حكم الشرع؟ أي إنّه من حكم العقل هذا هل يستكشف 
أنّ الشارع واقعا قد حكم بذلك؟ ومرجع ذلك إلى أنّ حكم العقل هذا هل هو حجّة 
وسيأتي  موقعه.  هنا  وليس  الحجّة،  مباحث  يذكر في  إنّما  قلنا  كما  البحث  وهذا  أو لا؟ 
بيان إمكان حصول القطع بالحكم الشرعيّ من غير الكتاب والسنةّ، وإذا حصل، كيف 

يكون حجّة؟



173 الملازمات العقليّة

2. إنّه هل للعقل أن يدرك بطريق من الطرق أنّ هذا الشيء مثلا حسن شرعا أو 
قبيح أو يلزم فعله أو تركه عند الشارع؟ يعني أنّ العقل بعد إدراكه لحسن الأفعال أو 
لزومها، ولقبح الأشياء أو لزوم تركها في أنفسها بأيّ طريق من الطرق... هل يدرك مع 

ا كذلك عند الشارع؟ ذلك أّهن
بيان  العقليّة« عقدناه لأجل  الذي سمّيناه: »بحث الملازمات  الثاني  المقصد  وهذا 
ذلك في مسائل على النحو الذي سيأتى إن شاء الله تعالى، ويكون فيه تشخيص صغريات 

حجيّة العقل المبحوث عنها في المقصد الثالث )مباحث الحجّة(.
ثمّ لابدّ قبل تشخيص هذه الصغريات في مسائل من ذكر أمرين يتعلّقان بالأحكام 

العقليّة مقدّمة للبحث، نستعين بها على المقصود، وهما:

1. �أق�سام الدليل العقليّ)))
إنّ الدليل العقلّي أو فقل ما يحكم به العقل الذي يثبت به الحكم الشرعيّ ينقسم إلى 

قسمين: ما يستقلّ به العقل، وما لا يستقلّ به.
ت. وبتعبير آخر نقول: إنّ الأحكام العقليّة على قسمين: مستقلات، وغير مستقّال

وهذه التعبيرات كثيرا ما تجري على ألسنة الأصوليّين ويقصدون بها المعنى الذي 
سنوضّحه. وإن كان قد يقولون: »إنّ هذا مماّ يستقلّ به العقل« ولا يقصدون هذا المعنى، 
ت  بل يقصدون به معنى آخر، وهو ما يحكم به العقل بالبداهة وإن كان ليس من المستقّال

العقليّة بالمعنى الآتي.

والسنةّ والاجماع.  الكتاب  يطلق على  العقل كما  الدليل على حكم  اسم  يستشكل في إطلاق  قد   (((
وسيأتى إن شاء الله تعالى في مباحث الحجّة معنى الدليل والحجّة باصطلاح الأصوليّين وكيف 

يطلق باصطلاحهم على حكم العقل، أي القطع.



�أ�صول الفقه174

وعلى كلّ حال، فإنّ هذا التقسيم يحتاج إلى شيء من التوضيح، فنقول:
إنّ العلم بالحكم الشرعيّ، كسائر العلوم لابدّ له من علّة؛ لاستحالة وجود الممكن 
بلا علّة، وعلّة العلم التصديقيّ لابدّ أن تكون من أحد أنواع الحجّة الثلاثة: القياس، 
أو الاستقراء، أو التمثيل، وليس الاستقراء مماّ يثبت به الحكم الشرعيّ، وهو واضح. 
والتمثيل ليس بحجّة عندنا؛ لأنّه هو القياس المصطلح عليه عند الأصوليّين الذي هو 

ليس من مذهبنا.
باصطلاح  القياس  خصوص  هي  الشرعيّ  بالحكم  للعلم  العلّة  تكون  أن  فيتعّني 
المناطقة، وإذا كان كذلك فإنّ كلّ قياس لابدّ أن يتألّف من مقدّمتين، سواء كان استثنائيّا 
يتألّف منهما  الذي  المقدّمتان قد تكونان معا غير عقليّتين، فالدليل  أو اقترانيّا، وهاتان 
يسمّى »دليلا شرعيّا« في قبال الدليل العقلي، ولا كلام لنا في هذا القسم هنا، وقد تكون 
كلّ منهما أو إحداهما عقليّة أي مماّ يحكم العقل به من غير اعتماد على حكم شرعيّ، فإنّ 

الدليل الذي يتألّف منهما يسمّى »عقليّا«، وهو على قسمين:
1. أن تكون المقدّمتان معا عقليّتين، كحكم العقل بحسن شيء أو قبحه، ثمّ حكمه 
الدليل  من  الأوّل  القسم  وهو  طبقه،  على  الشرع  به  حكم  العقل  به  حكم  ما  كلّ  بأنّه 

ت العقليّة«. العقلّي، وهو قسم »المستقّال
2. أن تكون إحدى المقدّمتين غير عقليّة والأخرى عقليّة، كحكم العقل بوجوب 
المقدّمة عند وجوب ذيها، فهذه مقدّمة عقليّة صرفة، وينضمّ إليها حكم الشرع بوجوب 
ذي المقدّمة. وانّما يسمّى الدليل الذي يتألّف منهما »عقليّا« لأجل تغليب جانب المقدّمة 
ت العقليّة«.  العقليّة. وهذا هو القسم الثاني من الدليل العقلّي، وهو قسم »غير المستقّال
وانّما سمّي بذلك؛ لأنّه من الواضح أنّ العقل لم يستقلّ وحده في الوصول إلى النتيجة، 

بل استعان بحكم الشرع في إحدى مقدّمتي القياس.



175 الملازمات العقليّة

2. لماذا �سمّيت هذه المباحث بالملازمات العقليّة؟
وبين  الشرع  حكم  بين  بالملازمة  العقل  حكم  هو  هنا،  العقليّة  بالملازمة  الم��راد 
بالأمر  به  بالمأمور  أو غيرهما، مثل: الإتيان  أمر آخر، سواء كان حكما عقليّا أو شرعيّا 
الاضطراري الذي يلزمه عقلا سقوط الأمر الاختياريّ لو زال الاضطرار في الوقت أو 

خارجه على ما سيأتي ذلك في مبحث »الإجزاء«.
بـ  العقليّة  الأحكام  مباحث  تسمية  الوجه في  وهلة  لأوّل  الطالب  وقد يخفى على 
أن  علينا  وجب  ولذلك  العقليّة،  ت  بالمستقّال يتعلّق  فيما  لاسيّما  العقليّة«،  »الملازمات 

نوضّح ذلك، فنقول:
ت العقليّة: فيظهر بعد بيان المقدّمتين اللتين يتألّف منهما الدليل  1. أمّا في المستقّال

العقلّي، وهما مثلا:
الأولى: »العدل يحسن فعله عقلا«. وهذه قضيّة عقليّة صرفة هي صغرى القياس. 
وهي من المشهورات التي تطابقت عليها آراء العقلاء التي تسمّى »الآراء المحمودة«. 
وهذه قضيّة تدخل في مباحث علم الكلام عادة، وإذا بحث عنها هنا فمن باب المقدّمة 

للبحث عن الكبرى الآتية.
أيضا  عقليّة  قضيّة  وهذه  شرعا«،  فعله  يحسن  عقلا  فعله  يحسن  ما  »كلّ  الثانية: 
حكم  بين  الملازمة  ومضمونها  للقياس،  كبرى  وهي  محلّه،  في  سيأتي  بما  عليها  يستدلّ 
العقل وحكم الشرع. وهذه الملازمة مأخوذة من دليل عقلّي، فهي ملازمة عقليّة، وما 
ت  يبحث عنه في علم الأصول فهو هذه الملازمة، ومن أجل هذه الملازمة تدخل المستقّال

العقليّة في الملازمات العقليّة.
ولا ينبغي أن يتوهّم الطالب أنّ هذه الكبرى معناها حجّيّة العقل، بل نتيجة هاتين 
ينكر  بدليل عقلّي. وقد  »العدل يحسن فعله شرعا«، وهذا الاستنتاج  المقدّمتين هكذا: 



�أ�صول الفقه176

المنكر أنّه يلزم شرعا ترتيب الأثر على هذا الاستنتاج والاستكشاف، وسنذكر إن شاء 
الله تعالى في حينه الوجه في هذا الانكار الذي مرجعه إلى إنكار حجّيّة العقل.

الصغرى،  إحداهما:  مسألتين:  عن  العقليّة  ت  المستقّال في  نبحث  نحن  والحاصل 
ينبغي  ا لا  وأّهي فعله  ينبغي  ا  أّهي أنّه  الاختياريّة  الأفعال  العقليّة في  المدركات  بيان  وهي 
فعله؟ ثانيتهما: الكبرى، وهي بيان أنّ ما يدركه العقل هل لابدّ أن يدركه الشرع، أي 
يحكم على طبق ما يحكم به العقل؟ وهذه هي المسألة الأصوليّة التي هي من الملازمات 

العقليّة. ومن هاتين المسألتين نهيّئ موضوع مبحث حجّيّة العقل.
المقدّمتين  بيان  بعد  فيها  الحال  يظهر  فأيضا  العقليّة«  ت  المستقّال »غير  في  وأمّا   .2

اللتين يتألّف منهما الدليل العقلّي. وهما مثلا:
الأولى: »هذا الفعل واجب« أو »هذا المأتّي به مأمور به في حال الاضطرار«. فمثل 

هذه القضايا تثبت في علم الفقه، فهي شرعيّة.
الثانية: »كلّ فعل واجب شرعا يلزمه عقلا وجوب مقدّمته شرعا« أو »يلزمه عقلا 
حرمة ضدّه شرعا« أو »كلّ مأتّي به وهو مأمور به حال الاضطرار يلزمه عقلا الإجزاء 
عن المأمور به حال الاختيار«... وهكذا. فإنّ أمثال هذه القضايا أحكام عقليّة مضمونها 
وهذه  آخر.  شرعيّ  حكم  وبين  الأولى  القضيّة  في  شرعا  يثبت  ما  بين  العقليّة  الملازمة 
الأحكام العقليّة هي التي يبحث عنها في علم الأصول. ومن أجل هذا تدخل في باب 

الملازمات العقليّة.

الخلاصة
ومن جميع ما ذكرنا يتّضح أنّ المبحوث عنه في الملازمات العقليّة هو إثبات الكبريات 
العقليّة التي تقع في طريق إثبات الحكم الشرعيّ، سواء كانت الصغرى عقليّة، كما في 

ت العقليّة. ت العقليّة، أو شرعيّة، كما في غير المستقّال المستقّال



177 الملازمات العقليّة

الكبرى  أنّ  كما  الأصول،  علم  غير  آخر  علم  في  عنها  يبحث  فدائما  الصغرى  أمّا 
يبحث عنها في علم الأصول، وهي عبارة عن ملازمة حكم الشرع لشيء آخر بالملازمة 
العقليّة، سواء كان ذلك الشيء الآخر حكما شرعيّا أم حكما عقليّا أم غيرهما. والنتيجة 
من الصغرى والكبرى هاتين تقع صغرى لقياس آخر كبراه حجّيّة العقل، ويبحث عن 

هذه الكبرى في مباحث الحجّة.
غير  »باب  و  العقليّة«،  ت  المستقّال »باب  بابين:  في  هنا  بحثنا  فينحصر  هذا  وعلى 

ت العقليّة«، فنقول: المستقّال



�أ�صول الفقه178

الباب الأوّل

ت العقليّة الم�ستقّال

تمهيد
ت العقليّة التي يستكشف منها الحكم الشرعيّ في مسألة  الظاهر انحصار المستقّال
واحدة، وهي مسألة التحسين والتقبيح العقليّين، وعليه، يجب علينا أن نبحث عن هذه 
المسألة من جميع أطرافها بالتفصيل، لاسيّما أنّه لم يبحث عنها في كتب الأصول الدارجة، 

فنقول:
وقع البحث هنا في أربعة أمور متلاحقة:

1. إنّه هل تثبت للأفعال مع قطع النظر عن حكم الشارع وتعلّق خطابه بها أحكام 
أو إن شئت فقل: للأفعال حسن وقبح بحسب ذواتها، ولها  عقليّة من حسن وقبح؟ 
قيم ذاتيّة في نظر العقل قبل فرض حكم الشارع عليها، أو ليس لها ذلك، وإنّما الحسن 
ما حسّنه الشارع والقبيح ما قبّحه، والفعل مطلقا في حدّ نفسه من دون حكم الشارع 

ليس حسنا ولا قبيحا؟
وهذا هو الخلاف الأصيل بين الأشاعرة والعدليّة، وهو مسألة التحسين والتقبيح 
تعالى  الله  بعدالة  الاعتقاد  مسألة  تترتّب  وعليها  الكلام،  علم  في  المعروفة  العقليّين 
في  مذهبهم  على  بناء  عادل،  تعالى  بأنّه  لقولهم  »عدليّة«  العدليّة  سمّيت  وإنّما  وغيرها. 

ثبوت الحسن والقبح العقليّين.
كما  الأصوليّة  لمسألتنا  المبادئ  من  ا  أّهن باعتبار  هنا  المسألة  هذه  عن  نبحث  ونحن 

أشرنا إلى ذلك فيما سبق.



179 الملازمات العقليّة/ الم�ستقلّات العقليّة

2. إنّه بعد فرض القول بأنّ للأفعال في حدّ أنفسها حسنا وقبحا، هل يتمكّن العقل 
تقدير  أو لا؟ وعلى  الشارع وبيانه  تعليم  إدراك وجوه الحسن والقبح مستقّال عن  من 
تمكّنه، هل للمكلّف أن يأخذ به بدون بيان الشارع وتعليمه أو ليس له ذلك إمّا مطلقا 

أو في بعض الموارد؟
من  وجماعة  الأصوليّين  بين  المعروفة  الخال�ف  نقط  إح��دى  هي  المسألة  وه��ذه 
الأخباريّين، وفيها تفصيل من بعضهم على ما يأتي. وهي أيضا ليست من مباحث علم 
الأصول، ولكنهّا من المبادئ لمسألتنا الأصوليّة الآتية؛ لأنّه بدون القول بأنّ العقل يدرك 

وجوه الحسن والقبح لا تتحقّق عندنا صغرى القياس التي تكلّمنا عنها سابقا.
ولا ينبغي أن يخفى عليكم أنّ تحرير هذه المسألة سببه المغالطة التي وقعت لبعضهم، 
وإّال فبعد تحرير المسألة الأولى على وجهها الصحيح كما سيأتي لا يبقى مجال لهذا النزاع. 

فانتظر توضيح ذلك في محلّه القريب. 
3. إنّه بعد فرض أنّ للأفعال حسنا وقبحا وأنّ العقل يدرك الحسن والقبح، يصحّ 
أن ننتقل إلى التساؤل عّام إذا كان العقل يحكم أيضا بالملازمة بين حكمه وحكم الشرع، 
بمعنى أنّ العقل إذا حكم بحسن شيء أو قبحه هل يلزم عنده عقلا أن يحكم الشارع 

على طبق حكمه؟
وهذه هي المسألة الأصوليّة المعّرب عنها بمسألة الملازمة التي وقع فيها النزاع، فأنكر 

الملازمة جملة من الأخباريّين وبعض الأصوليّين كصاحب الفصول.
4. إنّه بعد ثبوت الملازمة وحصول القطع بأنّ الشارع لابدّ أن يحكم على طبق ما 

حكم به العقل فهل هذا القطع حجّة شرعا؟
ومرجع هذا النزاع إلى ثلاث نواح:

الأولى: في إمكان أن ينفي الشارع حجيّة هذا القطع وينهى عن الأخذ به.



�أ�صول الفقه180

بحكم  الأخذ  عن  نهى  هل  القطع  حجيّة  الشارع  نفي  إمكان  فرض  بعد  الثانية: 
العقل وإن استلزم القطع كقول الإمام: »إنّ دين الله لا يصاب بالعقول« على تقدير 

تفسيره بذلك؟
والنزاع في هاتين الناحيتين وقع مع الأخباريّين جلّهم أو كلّهم.

الثالثة: بعد فرض عدم إمكان نفي الشارع حجّيّة القطع هل معنى حكم الشارع 
على طبق حكم العقل هو أمره ونهيه، أو أنّ حكمه إدراكه وعلمه بأنّ هذا الفعل ينبغي 
فعله أو تركه، وهو شيء آخر غير أمره ونهيه، فإثبات أمره ونهيه يحتاج إلى دليل آخر، ولا 

يكفي القطع بأنّ الشارع حكم بما حكم به العقل؟
)المقصد  الحجّة  مباحث  في  سيأتي  النواحي  هذه  في  الكلام  فإنّ  حال،  كلّ  وعلى 
الثلاثة  للمباحث  هنا  نتعرّض  فنحن  وعليه،  العقل،  حجّيّة  في  النزاع  وهو  الثالث( 

الأولى، ونترك المبحث الرابع بنواحيه إلى المقصد الثالث.



181 الملازمات العقليّة/ الم�ستقلّات العقليّة

المبحث الأوّل: التح�ينس والتقبيح العقليّان
ما عقليّان أو شرعيّان، بمعنى أنّ  اختلف الناس في حسن الأفعال وقبحها هل إّهن

الحاكم بهما هل هو العقل أو الشرع؟
فقالت الأشاعرة: لا حكم للعقل في حسن الأفعال وقبحها، وليس الحسن والقبح 
عائدين إلى أمر حقيقيّ حاصل فعلا قبل ورود بيان الشارع، بل إنّ ما حسّنه الشارع فهو 
القضيّة فحسّن ما قبّحه وقبّح  الشارع  الشارع فهو قبيح، فلو عكس  حسن وما قبّحه 
ما حسّنه لم يكن ممتنعا وانقلب الأمر فصار القبيح حسنا والحسن قبيحا، ومثّلوا لذلك 

بالنسخ من الحرمة إلى الوجوب ومن الوجوب إلى الحرمة.
وقالت العدليّة: إنّ للأفعال قيما ذاتيّة عند العقل مع قطع النظر عن حكم الشارع، 
هذان  له  ليس  ما  ومنها:  نفسه،  في  قبيح  هو  ما  ومنها:  نفسه،  في  حسن  هو  ما  فمنها: 
الوصفان. والشارع لا يأمر إّال بما هو حسن، ولا ينهى إّال عّام هو قبيح، فالصدق في 
نفسه حسن ولحسنه أمر الله تعالى به، لا أنّه أمر الله تعالى به فصار حسنا، والكذب في 

نفسه قبيح ولذلك نهى الله تعالى عنه، لا أنّه نهى عنه فصار قبيحا.
هذه خلاصة الرأيين. وأعتقد عدم اتّضاح رأي الطرفين بهذا البيان، ولا تزال نقط 
غامضة في البحث إذا لم نبيّنها بوضوح لا نستطيع أن نحكم لأحد الطرفين. وهو أمر 
بسط  من  فلابدّ  عليه،  المعرفة  وجوب  ولتوقّف  الأصوليّة،  للمسألة  مقدّمة  ضروريّ 
البحث بأوسع مماّ أخذنا على أنفسنا من الاختصار في هذا الكتاب؛ لأهّميّة هذا الموضوع 
من جهة؛ ولعدم إعطائه حقّه من التنقيح في أكثر الكتب الكلاميّة والأصوليّة من جهة 

أخرى.



�أ�صول الفقه182

وأكلّفكم قبل الدخول في هذا البحث بالرجوع إلى ما حرّرته في الجزء الثالث من 
المنطق عن القضايا المشهورات ؛ لتستعينوا به على ما هنا.

والآن أعقد البحث هنا في أمور:

1. معنى الحسن والقبح وتصوير النزاع فيهما
إنّ الحسن والقبح لا يستعملان بمعنى واحد، بل لهما ثلاثة معان، فأيّ هذه المعاني 

هو موضوع النزاع؟ فنقول:
أوّلا: قد يطلق الحسن والقبح ويراد بهما الكمال والنقص. ويقعان وصفا بهذا المعنى 
حسن«،  والتعلّم  حسن،  »العلم  مثلا:  فيقال  الأفعال،  ولمتعلّقات  الاختياريّة  للأفعال 
وبضدّ ذلك يقال: »الجهل قبيح، وإهمال التعلّم قبيح«. ويراد بذلك أنّ العلم والتعلّم 
في  وتأخّر  فيها  نقصان  التعلّم  وإهمال  الجهل  وأنّ  وجودها،  في  وتطوّر  للنفس  كمال 

وجودها.
فالشجاعة  المعنى،  هذا  باعتبار  وقبحها  حسنها  الإنسانيّة  الأخلاق  من  وكثير 
للنفس  ا كمال  أّهن باعتبار  حسنها  إنّما  ذلك  ونحو  والإنصاف  والعدالة  والحلم  والكرم 
ا نقصان في وجود النفس وقوّتها. ولا  وقوّة في وجودها، وكذلك أضدادها قبيحة؛ لأّهن
المعنيين  باعتبار معنى آخر من  يقال للأولى: »حسنة« وللثانية: »قبيحة«  أنّه  ينافي ذلك 

الآتيين.
وليس للأشاعرة ظاهرا نزاع في الحسن والقبح بهذا المعنى، بل جملة منهم يعترفون 
ما عقليّان ؛ لأنّ هذه من القضايا اليقينيّات التي وراءها واقع خارجيّ تطابقه، على  بأّهن

ما سيأتي.
لها، ويقعان وصفا بهذا  والمنافرة  للنفس  الملاءمة  ويراد بهما  يطلقان  قد  ما  إّهن ثانيا: 

المعنى أيضا للأفعال ومتعلّقاتها من أعيان وغيرها.



183 الملازمات العقليّة/ الم�ستقلّات العقليّة

فيقال في المتعلّقات: »هذا المنظر حسن جميل«، »هذا الصوت حسن مطرب«، »هذا 
المذوق حلو حسن«... وهكذا.

القيلولة حسن«، »الأكل عند الجوع حسن« و »الشرب  ويقال في الأفعال: »نوم 
بعد العطش حسن«... وهكذا.

لها. وبضدّ  وتتذوّقها لملاءمتها  الأشياء  تلتذّ بهذه  النفس  وكلّ هذه الأحكام لأنّ 
النائحة قبيحة«، »النوم  ذلك يقال في المتعلّقات والأفعال: »هذا المنظر قبيح«، »ولولة 

على الشبع قبيح«... وهكذا. وكلّ ذلك؛ لأنّ النفس تتأّمل أو تشمئزّ من ذلك.
فيرجع معنى الحسن والقبح في الحقيقة إلى معنى اللذّة والألم، أو فقل: »إلى معنى 

، فإنّ المقصود واحد. الملاءمة للنفس وعدمها«، ما شئت فعّرب
ثمّ إنّ هذا المعنى من الحسن والقبح يتّسع إلى أكثر من ذلك؛ فإنّ الشيء قد لا يكون 
في نفسه ما يوجب لذّة أو ألما، ولكنهّ بالنظر إلى ما يعقبه من أثر تلتذّ به النفس أو تتأّمل 
منه  قبيحا تشمئزّ  نفسه  الشيء في  قد يكون  بل  »قبيحا«،  أو  أيضا: »حسنا«  يسمّى  منه 
النفس، كشرب الدواء المرّ، ولكنهّ باعتبار ما يعقبه من الصحّة والراحة التي هي أعظم 
بنظر العقل من ذلك الألم الوقتيّ يدخل فيما يستحسن، كما قد يكون الشيء بعكس ذلك 
حسنا تلتذّ به النفس، كالأكل اللذيذ المضّر بالصحّة، ولكن باعتبار ما يعقبه من مرض 

أعظم من اللذّة الوقتيّة يدخل فيما يستقبح.
والإنسان بتجاربه الطويلة وبقوّة تمييزه العقلّي يستطيع أن يصنفّ الأشياء والأفعال 
إلى ثلاثة أصناف: ما يستحسن، وما يستقبح، وما ليس له هاتان المزيّتان. ويعتبر هذا 
التقسيم بحسب ما له من الملاءمة والمنافرة ولو بالنظر إلى الغاية القريبة أو البعيدة التي 
هي قد تسمو عند العقل على ما له من لذّة وقتيّة أو ألم وقتيّ، كمن يتحمّل المشاقّ الكثيرة 
المال، وكمن يستنكر  أو  العلم، أو الجاه، أو الصحّة،  ويقاسي الحرمان في سبيل طلب 



�أ�صول الفقه184

بعض اللذّات الجسديّة استكراها لشؤم عواقبها.
القوشجيّ  قال  الملائم،  وغير  الملائم  بمعنى  والقبح  الحسن  في  يدخل  ذلك  وكلّ 
بالمصلحة  ـ  والقبح  الحسن  أي  ـ  عنهما  يعّرب  »وقد  المعنى:  هذا  عن  للتجريد  شرحه  في 
والمفسدة فيقال: الحسن ما فيه مصلحة، والقبيح ما فيه مفسدة، وما خلا منهما لا يكون 

شيئا منهما«.
وهذا راجع إلى ما ذكرناه، وليس المقصود أنّ للحسن والقبح معنى آخر بمعنى ما 
له المصلحة أو المفسدة غير معنى الملاءمة والمنافرة، فإنّ استحسان المصلحة إنّما يكون 

للملاءمة واستقباح المفسدة للمنافرة.
وهذا المعنى من الحسن والقبح أيضا ليس للأشاعرة فيه نزاع، بل هما عندهم بهذا 
أنّ  توهّم  الشرع. ومن  توقّف على حكم  العقل من غير  يدركه  مماّ  أي  عقليّان،  المعنى 

النزاع بين القوم في هذا المعنى، فقد ارتكب شططا ولم يفهم كلامهم.
للأفعال  المعنى  بهذا  وصفا  ويقعان  وال��ذمّ،  المدح  بهما  ويراد  يطلقان  ما  أّهن ثالثا: 
عند  والثواب  المدح  عليه  فاعله  استحقّ  ما  الحسن  أنّ  ذلك:  ومعنى  فقط،  الاختياريّة 

العقلاء كافّة، والقبيح ما استحقّ عليه فاعله الذمّ والعقاب عندهم كافّة.
وبعبارة أخرى: إنّ الحسن ما ينبغي فعله عند العقلاء أي إنّ العقل عند الكلّ يدرك 
أنّه لا  الكلّ يدرك  العقل عند  إنّ  تركه عندهم، أي  ينبغي  ما  ينبغي فعله، والقبيح  أنّه 

ينبغي فعله أو ينبغي تركه.
هذه  توضيح  وسيأتي  والقبح،  بالحسن  حكمه  معنى  هو  للعقل  الإدراك  وهذا 

ا مهمّة جدّا في الباب. النقطة، فإّهن
وهذا المعنى الثالث هو موضوع النزاع، فالأشاعرة أنكروا أن يكون للعقل إدراك 

ذلك من دون الشرع، وخالفتهم العدليّة، فأعطوا للعقل هذا الحقّ من الإدراك.



185 الملازمات العقليّة/ الم�ستقلّات العقليّة

بجميع  قبيحا  أو  حسنا  يكون  قد  الواحد  الفعل  أنّ  هنا  يعلم  أن  ومماّ يجب  تنبيه: 
ا كمال للنفس، وملائمة لها باعتبار ما لها  المعاني الثلاثة، كالتعلّم والحلم والإحسان، فإّهن

من نفع ومصلحة، ومماّ ينبغي أن يفعلها الإنسان عند العقلاء.
وقد يكون الفعل حسنا بأحد المعاني، قبيحا أو ليس بحسن بالمعنى الآخر، كالغناء 
مثلا، فإنّه حسن بمعنى الملاءمة للنفس، ولذا يقولون عنه: »إنّه غذاء للروح«)))، وليس 
ينبغي  فيما  عقلاء  هم  بما  العقلاء  عند  يدخل  لا  فإنّه  الثالث،  أو  الأوّل  بالمعنى  حسنا 
في  فيدخل  صوت،  هو  بما  للصوت  كان هو كمالا  وإن  للنفس،  وليس كمالا  يفعل  أن 
المعنى الأوّل للحسن من هذه الجهة؛ ومثله التدخين أو ما تعتاده النفس من المسكرات 
ينبغي  مماّ  ولا  للنفس  كمالا  وليس  فقط،  الملاءمة  بمعنى  حسنة  هذه  فإنّ  والمخدّرات، 

فعلها عند العقلاء بما هم عقلاء.

2. واقعيّة الحسن والقبح في معانيهما ورأي الأشاعرة
إنّ الحسن بالمعنى الأوّل أي الكمال، وكذا مقابله أي القبح أمر واقعيّ خارجيّ لا 
يختلف باختلاف الأنظار والأذواق، ولا يتوقّف على وجود من يدركه ويعقله، بخلاف 

الحسن بالمعنيين الأخيرين.
وهذا ما يحتاج إلى التوضيح والتفصيل، فنقول:

إزاء في الخارج  له في نفسه  يقابله، فليس  ما  الملاءمة، وكذا  أمّا الحسن بمعنى   .1
يحاذيه ويحكي عنه، وإن كان منشؤه قد يكون أمرا خارجيّا، كاللون والرائحة والطعم 

وتناسق الأجزاء ونحو ذلك.
بل حسن الشيء يتوقّف على وجود الذوق العامّ أو الخاصّ، فإنّ الإنسان هو الذي 

))) كأنّ هذا التعبير يريد أن يحاول قائلوه به دعوى أنّ الغناء كمال للنفس في سماعه وهو مغالطة وإيهام 
منهم.



�أ�صول الفقه186

يتذوّق المنظور أو المسموع أو المذوق بسبب ما عنده من ذوق يجعل هذا الشيء ملائما 
لنفسه فيكون حسنا عنده، أو غير ملائم فيكون قبيحا عنده. فإذا اختلفت الأذواق في 
الشيء كان حسنا عند قوم، قبيحا عند آخرين. وإذا اتّفقوا في ذوق عامّ، كان ذلك الشيء 

حسنا عندهم جميعا، أو قبيحا كذلك.
وليس  كالكمال،  للأشياء  واقعيّة  صفة  ليس  الملائم  بمعنى  الحسن  أنّ  والحاصل 
واقعيّة هذه الصفة إّال إدراك الإنسان وذوقه، فلو لم يوجد إنسان يتذوّق ولا من يشبهه 

في ذوقه لم يكن للأشياء في حدّ أنفسها حسن بمعنى الملاءمة.
ا لا واقع لها، بل هي  وهذا مثل ما يعتقده الرأي الحديث في الألوان، إذ يقال: إّهن
تحصل من انعكاسات أطياف الضوء على الأجسام، ففي الظلام حيث لا ضوء ليست 
هناك ألوان موجودة بالفعل، بل الموجود حقيقة أجسام فيها صفات حقيقيّة هي منشأ 
لانعكاس الأطياف عند وقوع الضوء عليها، وليس كلّ واحد من الألوان إّال طيفا أو 

أطيافا فأكثر تركّبت.
ما  فيها  الواقعيّ  والشيء  الملاءمة،  بمعنى  الأشياء وجمالها  نقول في حسن  وهكذا 
هو منشأ الملاءمة في الأشياء، كالطعم والرائحة ونحوهما، الذي هو كالصفة في الجسم، 
إذ تكون منشأ لانعكاس أطياف الضوء، كما أنّ نفسي اللذّة والألم أيضا أمران واقعيّان، 
ولكن ليسا هما الحسن والقبح اللذين هما من صفات الأشياء، واللذّة والألم من صفات 

النفس المدركة للحسن والقبح.
2. وأمّا الحسن بمعنى ما ينبغي أن يفعل عند العقل، فكذلك ليس له واقعيّة إّال 
إدراك العقلاء، أو فقل: »تطابق آراء العقلاء«، والكلام فيه كالكلام في الحسن بمعنى 
الملاءمة. وسيأتي تفصيل معنى تطابق العقلاء على المدح والذمّ أو إدراك العقل للحسن 

والقبح.



187 الملازمات العقليّة/ الم�ستقلّات العقليّة

واقعيّتهما  إنكار  والقبح  الحسن  إنكار  من  الأشاعرة  غرض  كان  فإن  هذا،  وعلى 
بهذا المعنى من الواقعيّة فهو صحيح، ولكن هذا بعيد من أقوالهم؛ لأنّه لّما كانوا يقولون 
أنّه ليس غرضهم ذلك؛ لأنّ  بحسن الأفعال وقبحها بعد حكم الشارع فإنّه يعلم منه 
حكم الشارع لا يجعل لهما واقعيّة وخارجيّة؛ كيف؟ وقد رتّبوا على ذلك بأنّ وجوب 
العقل كما هو  إدراك  إنكار  بعقلّي بل شرعيّ. وإن كان غرضهم  المعرفة والطاعة ليس 

م ليسوا على صواب في ذلك. الظاهر من أقوالهم فسيأتي تحقيق الحقّ فيه، وأّهن

3. العقل العملّي والنظريّ
إنّ المراد من العقل إذ يقولون: إنّ العقل يحكم بحسن الشيء أو قبحه بالمعنى الثالث 

من الحسن والقبح هو »العقل العملّي« في مقابل »العقل النظريّ«.
المدرك  كان  فإن  المدركات،  بين  بالاختلاف  إّال  العقلين  بين  الاختلاف  وليس 
فيسمّى  الظلم«،  وقبح  العدل  »حسن  مثل  يفعل  لا  أو  يفعل  أن  ينبغي  مماّ  -بالفتح- 
إدراكه: »عقلا عمليّا«، وإن كان المدرك مماّ ينبغي أن يعلم مثل قولهم: »الكلّ أعظم من 

الجزء« الذي لا علاقة له بالعمل فيسمّى إدراكه: »عقلا نظريّا«.
ومعنى حكم العقل على هذا ليس إّال إدراك أنّ الشيء مماّ ينبغي أن يفعل أو يترك. 
وليس للعقل إنشاء بعث وزجر، ولا أمر ونهي، إّال بمعنى أنّ هذا الإدراك يدعو العقل 
إلى العمل، أي يكون سببا لحدوث الإرادة في نفسه للعمل وفعل ما ينبغي؛ إذن، المراد 

من الأحكام العقليّة هي مدركات العقل العملّي وآراؤه.
هو  الأوّل  بالمعنى  والقبح  للحسن  المدرك  العقل  من  المراد  أنّ  تعرف  هنا  ومن 
نعم،  يعمل.  أن  ينبغي  مماّ  يعلم، لا  أن  ينبغي  مماّ  والنقص  الكمال  النظريّ؛ لأنّ  العقل 
إذا أدرك العقل كمال الفعل أو نقصه، فإنّه يدرك معه أنّه ينبغي فعله أو تركه، فيستعين 
العقل العملّي بالعقل النظريّ. أو فقل: »يحصّل العقل العملّي فعلا بعد حصول العقل 



�أ�صول الفقه188

النظريّ«.
النظريّ؛  العقل  هو  الثاني  بالمعنى  والقبح  للحسن  المدرك  العقل  من  المراد  وكذا 
لأنّ الملاءمة وعدمها، أو المصلحة والمفسدة مماّ ينبغي أن يعلم، ويستتبع ذلك إدراك أنّه 

ينبغي الفعل أو الترك على طبق ما علم.
ومن العجيب ما جاء في جامع السعادات؛ إذ يقول ردّا على الشيخ الرئيس خرّيت 
بمنزلة  فهو  النظريّ،  العقل  من  هو  إنّما  والإرشاد  الإدراك  مطلق  »إنّ  الصناعة:  هذه 

المشير الناصح، والعقل العملّي بمنزلة المنفّذ المجري لإشاراته«.
وهذا منه خروج عن الاصطلاح، وما ندري ما يقصد من العقل العملّي إذا كان 
هو  بل  قدّمنا،  كما  الحقيقة  في  عقلان  هناك  وليس  النظريّ؟  للعقل  والنصح  الإرشاد 
عقل واحد، ولكنّ الاختلاف في مدركاته ومتعلّقاته، وللتمييز بين الموارد يسمّى تارة: 
»عمليّا« وأخرى »نظريّا«؛ وكأنّه يريد من العقل العملّي نفس التصميم والإرادة للعمل، 

وتسمية الإرادة عقلا وضع جديد في اللغة.

4. أسباب حكم العقل العملّي بالحسن والقبح
ينبغي فعله فيذمّ  ينبغي فعله فيمدح فاعله، أو لا  أنّ الشيء  إنّ الإنسان إذ يدرك 
فاعله، لا يحصل له الإدراك جزافا واعتباطا، وهذا شأن كلّ ممكن حادث، بل لابدّ له 
من سبب؛ وسببه بالاستقراء أحد أمور خمسة نذكرها هنا لنذكر ما يدخل منها في محلّ 

النزاع في مسألة التحسين والتقبيح العقليّين، فنقول:
الأوّل: أن يدرك أنّ هذا الشيء كمال للنفس أو نقص لها، فإنّ إدراك العقل لكماله 
أو نقصه يدفعه للحكم بحسن فعله أو قبحه، كما تقدّم قريبا ؛ تحصيلا لذلك الكمال أو 

دفعا لذلك النقص.
الثاني: أن يدرك ملاءمة الشيء للنفس أو عدمها إمّا بنفسه أو لما فيه من نفع عامّ أو 



189 الملازمات العقليّة/ الم�ستقلّات العقليّة

خاصّ، فيدرك حسن فعله أو قبحه تحصيلا للمصلحة أو دفعا للمفسدة.
وكلّ من هذين الإدراكين أعني إدراك الكمال أو النقص، وإدراك الملاءمة أو عدمها 

يكون على نحوين:
1. أن يكون الإدراك لواقعة جزئيّة خاصّة، فيكون حكم الإنسان بالحسن والقبح 
بدافع المصلحة الشخصيّة. وهذا الإدراك لا يكون بقوّة العقل؛ لأنّ العقل شأنه إدراك 
الأمور الكلّيّة لا الأمور الجزئيّة، بل إنّما يكون إدراك الجزئيّة بقوّة الحسّ أو الواهم أو 
الخيال، وإن كان مثل هذا الإدراك قد يستتبع مدحا أو ذمّا لفاعله ولكن هذا المدح أو 
بالتعبير الحديث »عاطفيّا«؛ لأنّ سببه  ينبغي أن يسمّى »عقليّا«، بل قد يسمّى  الذّم لا 

تحكيم العاطفة الشخصيّة، ولا بأس بهذا التعبير.
، فيحكم الإنسان بحسن الفعل لكونه كمالا للنفس،  ّ 2. أن يكون الإدراك لأمر كّيل
كالعلم والشجاعة، أو لكونه فيه مصلحة نوعيّة، كمصلحة العدل لحفظ النظام وبقاء 
النوع الإنسانّي. فهذا الإدراك إنّما يكون بقوّة العقل بما هو عقل، فيستتبع مدحا من جميع 

العقلاء.
وكذا في إدراك قبح الشيء باعتبار كونه نقصا للنفس، كالجهل، أو لكونه فيه مفسدة 
نوعيّة، كالظلم، فيدرك العقل بما هو عقل ذلك ويستتبع ذمّا من جميع العقلاء. فهذا المدح 
والذمّ إذا تطابقت عليه آراء جميع العقلاء باعتبار تلك المصلحة أو المفسدة النوعيّتين، أو 
باعتبار ذلك الكمال أو النقص النوعيّين فإنّه يعتبر من الأحكام العقليّة التي هي موضع 
النزاع. وهو معنى الحسن والقبح العقليّين الذي هو محلّ النفي والإثبات. وتسمّى هذه 
قسم  من  وهي  الصلاحيّة«.  »التأديبات  و  المحمودة«  »الآراء  العامّة  العقليّة  الأحكام 
القضايا المشهورات التي هي قسم برأسه في مقابل القضايا الضروريّات. فهذه القضايا 
ه بعض الناس ومنهم الأشاعرة، كما سيأتي  غير معدودة من قسم الضروريّات، كما توّمه



�أ�صول الفقه190

في دليلهم. وقد أوضحت ذلك في الجزء الثالث من المنطق في مبادئ القياسات، فراجع.
ومن هنا يتّضح لكم جيّدا أنّ العدليّة إذ يقولون بالحسن والقبح العقليّين يريدون 
التأديبات  من  المعدودة  المشهورة  والقضايا  المحمودة  الآراء  من  والقبح  الحسن  أنّ 

الصلاحيّة، وهي التي تطابقت عليها آراء العقلاء بما هم عقلاء.
إنّ واقعها ذلك. فمعنى  والقضايا المشهورة ليس لها واقع وراء تطابق الآراء أي 
حسن العدل أو العلم عندهم أنّ فاعله ممدوح لدى العقلاء، ومعنى قبح الظلم والجهل 

أنّ فاعله مذموم لديهم.))) 
ويكفينا شاهدا على ما نقول من دخول أمثال هذه القضايا في المشهورات الصرفة 
ا ليست من قسم الضروريّات ما قاله الشيخ الرّئيس  التي لا واقع لها إّال الشهرة، وأّهن
ة بالمحمودة. وربّما خصّصناها باسم المشهورة؛  في منطق الإشارات: »ومنها الآراء المسّام
إذ لا عمدة لها إّال الشهرة، وهي آراء لو خّيل الإنسان وعقله المجرّد ووهمه وحسّه ولم 
أو  بقبول قضاياها والاعتراف بها... لم يقض بها الإنسان طاعة لعقله أو وهمه  يؤدّب 
حسّه، مثل حكمنا بأنّ سلب مال الإنسان قبيح، وأنّ الكذب قبيح لا ينبغي أن يقدم 

عليه...«. وهكذا وافقه شارحها العظيم الخواجه نصير الدين الطوسي.
كلّ  في  الموجود  الإنسانّي«  »الخلق  والقبح  بالحسن  الحكم  أسباب  ومن  الثالث: 
الخلق  هذا  وجود  فإنّ  والشجاعة،  الكرم  خلق  نحو  أنواعه،  في  اختلافهم  على  إنسان 
يكون سببا لإدراك أنّ أفعال الكرم مثلا مماّ ينبغي فعلها فيمدح فاعلها، وأفعال البخل 

مماّ ينبغي تركها فيذمّ فاعلها.
وهذا الحكم من العقل قد لا يكون من جهة المصلحة العامّة أو المفسدة العامّة ولا 

))) ولا ينافي هذا أنّ العلم حسن من جهة أخرى وهي جهة كونه كمالا للنفس، والجهل قبيح لكونه 
نقصانا.



191 الملازمات العقليّة/ الم�ستقلّات العقليّة

من جهة الكمال للنفس أو النقص، بل بدافع الخلق الموجود.
وإذا كان هذا الخلق عامّا بين جميع العقلاء، يكون هذا الحسن والقبح مشهورين 
إذا كان الخلق من جهة  النزاع  إنّما يدخل في محلّ  آراؤهم. ولكن  تتطابق عليهما  بينهم 
المدح والذمّ. ويجب  إلى  فيدعو ذلك  نوعيّة،  أو مصلحة عامّة  للنفس  فيه كمال  أخرى 
الرجوع في هذا القسم إلى ما ذكرته من »الخلقيّات« في المنطق لتعرف توجيه قضاء الخلق 

الإنسانّي بهذه المشهورات.
الرقّة  نحو  النفسانّي«،  »الانفعال  والقبح  بالحسن  الحكم  أسباب  ومن  الرابع: 
والرحمة والشفقة والحياء والأنفة والحميّة والغيرة... إلى غير ذلك من انفعالات النفس 

التي لا يخلو منها إنسان غالبا.
فنرى الجمهور يحكم بقبح تعذيب الحيوان اتّباعا لما في الغريزة من الرقّة والعطف. 
بل  والمجانين  الأيتام  برعاية  ويعني  والم��رضى  الضعفاء  يعين  من  يمدح  والجمهور 
الحيوانات؛ لأنّه مقتضى الرحمة والشفقة. ويحكم بقبح كشف العورة والكلام البذيء؛ 
لأنّه مقتضى الحياء. ويمدح المدافع عن الأهل والعشيرة والوطن والأمّة؛ لأنّه مقتضى 

الغيرة والحميّة... إلى غير ذلك من أمثال هذه الأحكام العامّة بين الناس.
يسمّيا  أن  ينبغي  بل  عقليّين،  وقبحا  حسنا  يعدّان  لا  والقبح  الحسن  هذا  ولكن 
»الانفعاليّات«.  بـ  المنطقيّين  عند  هذه  القضايا  وتسمّى  »انفعاليّين«.  أو  »عاطفيّين« 
ولأجل هذا لا يدخل هذا الحسن والقبح في محلّ النزاع مع الأشاعرة، ولا نقول نحن 
بلزوم متابعة الشرع للجمهور في هذه الأحكام؛ لأنّه ليس للشارع هذه الانفعالات؛ بل 
ا من صفات الممكن. وإنّما نحن نقول بملازمة حكم الشارع  يستحيل وجودها فيه؛ لأّهن
لحكم العقل بالحسن والقبح في الآراء المحمودة والتأديبات الصلاحيّة على ما سيأتي، 
فباعتبار أنّ الشارع من العقلاء بل رئيسهم، بل خالق العقل فلابدّ أن يحكم بحكمهم 



�أ�صول الفقه192

بما هم عقلاء، ولكن لا يجب أن يحكم بحكمهم بما هم عاطفيّون. ولا نقول: إنّ الشارع 
يتابع الناس في أحكامهم متابعة مطلقة.

مثلا  القادم  احترام  كاعتيادهم  الناس«،  عند  »العادة  الأسباب  ومن  الخامس: 
للقادم  القيام  بحسن  ذلك  لأجل  فيحكمون  بالطعام،  الضيف  واحرت�ام  له،  بالقيام 

وإطعام الضيف.
والعادات العامّة كثيرة ومتنوّعة، فقد تكون العادة تختصّ بأهل بلد أو قطر أو أمّة، 
وقد تعمّ جميع الناس في جميع العصور أو في عصر، فتختلف لأجل ذلك القضايا التي 
يحكم بها بحسب العادة، فتكون مشهورة عند القوم الذين لهم تلك العادة دون غيرهم.
سواء  بها،  المستهينين  يذمّون  العامّة  العادات  على  المحافظين  الناس  يمدح  وكما 
كانت العادة حسنة من ناحية عقليّة أو عاطفيّة أو شرعيّة، أو سيّئة قبيحة من إحدى هذه 
النواحي، فتراهم يذمّون من يرسل لحيته إذا اعتادوا حلقها ويذمّون الحليق إذا اعتادوا 
م لم يعتادوا لبسه، بل  إرسالها، وتراهم يذمّون من يلبس غير المألوف عندهم لمجرّد أّهن

ربّما يسخرون به أو يعدّونه مارقا.
وهذا الحسن والقبح أيضا ليسا عقليّين، بل ينبغي أن يسمّيا »عاديّين«؛ لأنّ منشأهما 
العادة. وتسمّى القضايا فيهما في عرف المناطقة »العاديّات«. ولذا لا يدخل أيضا هذا 
في  للناس  الشارع  متابعة  بلزوم  أيضا  نحن  نقول  ولا  النزاع،  محلّ  في  والقبح  الحسن 
م لم يحكموا فيها بما هم عقلاء بل بما هم معتادون، أي بدافع العادة. أحكامهم هذه؛ لأّهن
نعم، بعض العادات قد يكون موضوعا لحكم الشارع، مثل حكمه بحرمة لباس 
المتابعة  الحكم لا لأجل  هذا  الناس، ولكن  عند  لبسه  المعتاد  اللباس غير  أي  الشهرة، 
م على وجه يثير فيهم السخريّة والاشمئزاز  لحكم الناس، بل لأنّ مخالفة الناس في زّهي

فيها مفسدة موجبة لحرمة هذا اللباس شرعا، وهذا شيء آخر غير ما نحن فيه.



193 الملازمات العقليّة/ الم�ستقلّات العقليّة

تامّا  فتحصّل من جميع ما ذكرنا وقد أطلنا الكلام لغرض كشف الموضوع كشفا 
أنّه ليس كلّ حسن وقبح بالمعنى الثالث موضوعا للنزاع مع الأشاعرة، بل خصوص 
، وما كان سببه إدراك ملاءمته  ما كان سببه إدراك كمال الشيء أو نقصه على نحو كّيل
أو عدمها على نحو كّيل أيضا من جهة مصلحة نوعيّة أو مفسدة نوعيّة؛ فإنّ الأحكام 
العقليّة الناشئة من هذه الأسباب هي أحكام للعقلاء بما هم عقلاء، وهي التي ندّعي 
فيها أنّ الشارع لابدّ أن يتابعهم في حكمهم. وبهذا تعرف ما وقع من الخلط في كلام جملة 

من الباحثين عن هذا الموضوع.

5. معنى الحسن والقبح الذاتيّين
إنّ الحسن والقبح بالمعنى الثالث ينقسمان إلى ثلاثة أقسام:

1. ما هو علّة للحسن والقبح، ويسمّى الحسن والقبح فيه بـ »الذاتيّين«، مثل العدل 
والظلم، والعلم والجهل؛ فإنّ العدل بما هو عدل لا يكون إّال حسنا أبدا، أي إنّه متى 
ما صدق عنوان العدل فإنّه لابدّ أن يمدح عليه فاعله عند العقلاء ويعدّ عندهم محسنا، 
وكذلك الظلم بما هو ظلم لا يكون إّال قبيحا، أي إنّه متى ما صدق عنوان الظلم فإنّ 

فاعله مذموم عندهم ويعدّ مسيئا.
تعظيم  مثل  »العرضيّين«،  بـ  فيه  والقبح  الحسن  ويسمّى  لهما،  مقتض  هو  ما   .2
الصديق وتحقيره، فإنّ تعظيم الصديق لو خّيل ونفسه فهو حسن ممدوح عليه، وتحقيره 
كذلك قبيح لو خّيل ونفسه؛ ولكن تعظيم الصديق بعنوان أنّه تعظيم الصديق يجوز أن 
أن  يستحيل  فإنّه  العدل  بخلاف  ثالث،  لظلم  سببا  كان  إذا  كما  مذموما،  قبيحا  يكون 
يكون قبيحا مع بقاء صدق عنوان العدل، كذلك تحقير الصديق بعنوان أنّه تحقير له يجوز 
أن يكون حسنا ممدوحا عليه، كما إذا كان سببا لنجاته، ولكن يستحيل أن يكون الظلم 

حسنا مع بقاء صدق عنوان الظلم.



�أ�صول الفقه194

3. ما لا علّية له ولا اقتضاء فيه في نفسه للحسن والقبح أصلا، وإنّما قد يتّصف 
إذا  أخرى  بالقبح  يتّصف  وقد  كالعدل،  حسن،  عنوان  عليه  انطبق  إذا  تارة  بالحسن 
انطبق عليه عنوان قبيح، كالظلم. وقد لا ينطبق عليه عنوان أحدهما فلا يكون حسنا 
ولا قبيحا، كالضرب مثلا، فإنّه حسن للتأديب، وقبيح للتشفّي، ولا حسن ولا قبيح 

كضرب غير ذي الروح.
في  هو  بما  بأحدهما  عليه  المحكوم  العنوان  أنّ  ذاتيّا  القبح  أو  الحسن  كون  ومعنى 
نفسه وفي حدّ ذاته يكون محكوما به، لا من جهة اندراجه تحت عنوان آخر. فلا يحتاج إلى 

واسطة في اتّصافه بأحدهما.
ومعنى كونه مقتضيا لأحدهما أنّ العنوان ليس في حدّ ذاته متّصفا به، بل بتوسّط 
عنوان آخر، ولكنهّ لو خّيل وطبعه كان داخلا تحت العنوان الحسن أو القبيح، ألا ترى 
تعظيم الصديق لو خّيل ونفسه يدخل تحت عنوان العدل الذي هو حسن في ذاته، أي 
كان  نفس محترمة  لو كان سببا لهلاك  أمّا  عامّة؛  نوعيّة  له مصلحة  تكون  الاعتبار  بهذا 
قبيحا؛ لأنّه يدخل حينئذ بما هو تعظيم الصديق تحت عنوان الظلم ولا يخرج عن عنوان 

كونه تعظيما للصديق.
وكذلك يقال في تحقير الصديق، فإنّه لو خّيل ونفسه يدخل تحت عنوان الظلم الذي 
سببا  كان  فلو  عامّة؛  نوعيّة  مفسدة  له  تكون  الاعتبار  بهذا  أي  ذاته،  بحسب  قبيح  هو 
عن  يخرج  ولا  العدل،  عنوان  تحت  حينئذ  يدخل  لأنّه  حسنا؛  كان  محترمة  نفس  لنجاة 

عنوان كونه تحقيرا للصديق.
وأمّا العناوين التي من القسم الثالث فليست في حدّ ذاتها لو خلّيت وأنفسها داخلة 

تحت عنوان حسن أو قبيح، فلذلك لا تكون لها علّيّة ولا اقتضاء.
وعلى هذا يتّضح معنى العلّيّة والاقتضاء هنا، فإنّ المراد من العلّيّة أنّ العنوان بنفسه 



195 الملازمات العقليّة/ الم�ستقلّات العقليّة

هو تمام موضوع حكم العقلاء بالحسن أو القبح. والمراد من الاقتضاء أنّ العنوان لو خّيل 
وطبعه يكون داخلا فيما هو موضوع لحكم العقلاء بالحسن أو القبح. وليس المراد من 
العلّيّة والاقتضاء ما هو معروف من معناهما أنّه بمعنى التأثير والإيجاد، فإنّه من البديهيّ 
أنّه لا علّيّة ولا اقتضاء لعناوين الأفعال في أحكام العقلاء إّال من باب علّيّة الموضوع 

لمحموله.

6. أدلّة الطرفين
بتقديم الأمور السابقة نستطيع أن نواجه أدلّة الطرفين بعين بصيرة؛ لنعطي الحكم 
العادل لأحدهما ونأخذ النتيجة المطلوبة، ونحن نبحث عن ذلك في عدّة موادّ، فنقول:

1. إنّا ذكرنا أنّ قضيّة الحسن والقبح من القضايا المشهورات، وأشرنا إلى ما كنتم 
درستموه في الجزء الثالث من المنطق من أنّ المشهورات قسم يقابل الضروريّات الستّ 

كلّها. ومنه نعرف المغالطة في دليل الأشاعرة، وهو أهمّ أدلّتهم؛ إذ يقولون:
»لو كانت قضيّة الحسن والقبح مماّ يحكم به العقل لما كان فرق بين حكمه في هذه 
القضيّة وبين حكمه بأنّ الكلّ أعظم من الجزء، ولكنّ الفرق موجود قطعا؛ إذ الحكم 

الثاني لا يختلف فيه اثنان مع وقوع الاختلاف في الأوّل«.
وهذا الدليل من نوع القياس الاستثنائيّ قد استثني فيه نقيض التالي لينتج نقيض 

المقدّم.
مماّ  يعلم  ومنعها  ممنوعة،  الشرطيّة  الجملة  وهي  الأولى  المقدّمة  أنّ  عنه:  والجواب 
تقدّم آنفا؛ لأنّ قضيّة الحسن والقبح ـ كما قلنا ـ من المشهورات، وقضيّة أنّ الكلّ أعظم 
بينهما، وليس هما من باب واحد حتّى  اليقينيّات، فلا ملازمة  من الجزء من الأوّليّات 
يلزم من كون القضيّة الأولى مماّ يحكم به العقل أّال يكون فرق بينها وبين القضية الثانية. 
وينبغي أن نذكر جميع الفروق بين المشهورات هذه وبين الأوّليّات، ليكون أكثر وضوحا 



�أ�صول الفقه196

بطلان قياس إحداهما على الأخرى، والفارق من وجوه ثلاثة:
الأوّل: أنّ الحاكم في قضايا التأديبات العقل العملّي، والحاكم في الأوّليّات العقل 

النظريّ.
الثاني: أنّ القضيّة التأديبيّة لا واقع لها إّال تطابق آراء العقلاء، والأوّليّات لها واقع 

خارجيّ.
ولم  ونفسه،  خّيل  لو  عاقل  كلّ  بها  يحكم  أن  يجب  لا  التأديبيّة  القضيّة  أنّ  الثالث: 
يتأدّب بقبولها والاعتراف بها، كما قال الشيخ الرئيس على ما نقلناه من عبارته فيما سبق 
في الأمر الثاني، وليس كذلك القضيّة الأوّليّة التي يكفي تصوّر طرفيها في الحكم، فإنّه 

لابدّ أّال يشكّ عاقل في الحكم بها لأوّل وهلة.
2. ومن أدلّتهم على إنكار الحسن والقبح العقليّين أن قالوا: إنّه لو كان ذلك عقليّا 
لما اختلف حسن الأشياء وقبحها باختلاف الوجوه والاعتبارات، كالصدق؛ إذ يكون 
مرّة ممدوحا عليه وأخرى مذموما عليه إذا كان فيه ضرر كبير. وكذلك الكذب بالعكس 
كالضرب  كبير؛  نفع  فيه  كان  إذا  عليه  ممدوحا  ]أخرى[  و  عليه  مذموما  ]مرّة[  يكون 

والقيام والقعود ونحوها مماّ يختلف حسنه وقبحه.
والجواب عن هذا الدليل وأشباهه يظهر مماّ ذكرناه من أنّ حسن الأشياء وقبحها 
على أنحاء ثلاثة، فما كان ذاتيّا لا يقع فيه اختلاف؛ فإنّ العدل بما هو عدل لا يكون قبيحا 
أبدا، وكذلك الظلم بما هو ظلم لا يكون حسنا أبدا، أي إنّه ما دام عنوان العدل صادقا 

فهو ممدوح، وما دام عنوان الظلم صادقا فهو مذموم.
وأمّا: ما كان عرضيّا فإنّه يختلف بالوجوه والاعتبارات، فمثلا الصدق إن دخل 
وكذلك  قبيحا،  كان  الظلم  عنوان  تحت  دخل  وإن  ممدوحا،  كان  العدل  عنوان  تحت 

الكذب وما ذكر من الأمثلة.



197 الملازمات العقليّة/ الم�ستقلّات العقليّة

والخلاصة أنّ العدليّة لا يقولون بأنّ جميع الأشياء لابدّ أن تتّصف بالحسن أبدا أو 
بالقبح أبدا، حتّى يلزم ما ذكر من الإشكال.

المعلوم ضرورة حسن  »أنّه من  العدليّة على مذهبهم بما خلاصته  3. وقد استدلّ 
الإحسان وقبح الظلم عند كلّ عاقل من غير اعتبار شرع، فإنّ ذلك يدركه حتّى منكر 

الشرائع«.
بأنّ الحسن والقبح في ذلك بمعنى الملاءمة والمنافرة أو بمعنى صفة  وأجيب عنه 
جزم  نسلّم  لا  فإنّا  فيه  المتنازع  بالمعنى  وأمّا  فيه،  نزاع  لا  مسلّم  وهو  والنقص،  الكمال 

العقلاء به. 
الظلم  العقلاء بحسن الإحسان وقبح  إنّ من يدّعي ضرورة حكم  ونحن نقول: 
هذا  أنّ  في  شكّ  ولا  الظلم،  لفاعل  وذمّهم  الإحسان  لفاعل  مدحهم  ضرورة  يدّعي 
المدح والذمّ من العقلاء ضروريّان؛ لتواترهما عن جميع الناس، ومنكرهما مكابر، والذي 
يدفع العقلاء لهذا كما قدّمنا شعورهم بأنّ العدل كمال للعادل، وملاءمته لمصلحة النوع 

الإنسانّي وبقائه، وشعورهم بنقص الظلم، ومنافرته لمصلحة النوع الإنسانّي وبقائه.
4. واستدلّ العدليّة أيضا بأنّ الحسن والقبح لو كانا لا يثبتان إّال من طريق الشرع، 

فهما لا يثبتان أصلا حتّى من طريق الشرع. 
وقد صوّر بعضهم هذه الملازمة على النحو الآتي:

إنّ الشارع إذا أمر بشيء فلا يكون حسنا إّال مدح مع ذلك الفاعل عليه، وإذا نهى 
عن شيء فلا يكون قبيحا إّال إذا ذمّ الفاعل عليه. ومن أين تعرف أنّه يجب أن يمدح 
فتوقّف  إذا كان ذلك واجبا عقلا  إّال  المنهيّ عنه،  فاعل  به ويذمّ  المأمور  الشارع فاعل 

حسن المأمور به وقبح المنهيّ عنه على حكم العقل، وهو المطلوب.
ثمّ لو ثبت أنّ الشارع مدح فاعل المأمور به وذمّ فاعل المنهيّ عنه، والمفروض أنّ 



�أ�صول الفقه198

مدح الشارع ثوابه وذمّه عقابه، فمن أين نعرف أنّه صادق في مدحه وذمّه، إّال إذا ثبت 
أنّ الكذب قبيح عقلا يستحيل عليه؟ فيتوقّف ثبوت الحسن والقبح شرعا على ثبوتهما 

عقلا، فلو لم يكن لهما ثبوت عقلا فلا ثبوت لهما شرعا.
وقد أجاب بعض الأشاعرة عن هذا التصوير بأنّه يكفي في كون الشيء حسنا أن 
يتعلّق به الأمر، وفي كونه قبيحا أن يتعلّق به النهي حسب الفرض، ثابتان وجدانا، ولا 

حاجة إلى فرض ثبوت مدح وذمّ من الشارع.
فيكون  والقبح،  الحسن  معنى  في  النزاع  أصل  إلى  يرجع  الحقيقة  في  الكلام  وهذا 
الدليل وجوابه صرف دعوى ومصادرة على المطلوب؛ لأنّ المستدلّ يرجع قوله إلى أنّه 
والمجيب  والقبح،  بالحسن  الشيء  اتّصاف  في  واجبان  ما  لأّهن عقلا،  والذمّ  المدح  يجب 

ما غير واجبين في الحسن والقبح. ما لا يجبان عقلا، لأّهن يرجع قوله إلى أّهن
والأحسن تصوير الدليل على وجه آخر، فنقول:

وكذلك  الشرعيّة،  والنواهي  الأوامر  طاعة  وجوب  الطرفين  عند  المسلّم  من  إنّه 
وجوب المعرفة. وهذا الوجوب عند الأشاعرة وجوب شرعيّ حسب دعواهم، فنقول 
لهم: من أين يثبت هذا الوجوب؟ لابدّ أن يثبت بأمر من الشارع؛ فننقل الكلام إلى هذا 
فهو  عقليّا  الوجوب  هذا  كان  فإن  الأمر؟  أين تجب طاعة هذا  من  فنقول لهم:  الأمر، 
الكلام  فننقل  من طاعة،  له  بدّ  أمر ولا  من  له  فلابدّ  أيضا  كان شرعيّا  وإن  المطلوب، 
إليه... وهكذا نمضي إلى غير النهاية، ولا نقف حتّى ننتهي إلى طاعة وجوبها عقلّي لا 

يتوقّف على أمر الشارع، وهو المطلوب.
كان  ولو  العقليّين،  والتقبيح  التحسين  يتوقّف على  أصلها  الشرائع من  ثبوت  بل 
الطريق الشرعيّ  إلى هذا  الكلام  ننقل  ثبوتها؛ لأنّا  ثبوتها من طريق شرعيّ، لاستحال 

فيتسلسل إلى غير النهاية.
والنتيجة أنّ ثبوت الحسن والقبح شرعا يتوقّف على ثبوتهما عقلا.



199 الملازمات العقليّة/ الم�ستقلّات العقليّة

المبحث الثاني: �إدراك العقل للح�سن والقبح
بعد ما تقدّم من ثبوت الحسن والقبح العقليّين في الأفعال، فقد نسب بعضهم إلى 
جماعة من الأخباريّين على ما يظهر من كلمات بعضهم إنكار أن يكون للعقل حقّ إدراك 

ذلك الحسن والقبح، فلا يثبت شيء من الحسن والقبح الواقعيّين بإدراك العقل.
شيء  على  الاعتماد  جواز  بعدم  القول  الإجمال  على  عندهم  قطعا  الثابت  والشيء 
القول بأحد وجوه  إثبات الأحكام الشرعيّة. وقد فّرس هذا  العقليّة في  من الإدراكات 

ثلاثة)))حسب اختلاف عبارات الباحثين منهم:
1. إنكار إدراك العقل للحسن والقبح الواقعيّين. وهذه هي مسألتنا التي عقدنا لها 

هذا المبحث الثاني.
2. بعد الاعتراف بثبوت إدراك العقل إنكار الملازمة بينه وبين حكم الشرع. وهذه 

هي المسألة الآتية في »المبحث الثالث«.
3. بعد الاعتراف بثبوت إدراك العقل وثبوت الملازمة إنكار وجوب إطاعة الحكم 
الشرعيّ الثابت من طريق العقل، ومرجع ذلك إلى إنكار حجّيّة العقل. وسيأتي البحث 

عن ذلك في الجزء الثالث من هذا الكتاب )مباحث الحجّة(.
العقليّين  والقبح  بثبوت الحسن  بعد الاعتراف  الأوّل  التفسير  أرادوا  فإن  وعليه، 
فهو كلام لا معنى له؛ لأنّه قد تقدّم أنّه لا واقعيّة للحسن والقبح بالمعنى المتنازع فيه مع 

))) سيأتي أنّ هناك وجها رابعا لحمل كلامهم عليه بما أوّلنا به رأي صاحب الفصول الآتي، وهو إنكار 
النزاع  بيانه وتأييده، وبه تحلّ عقدة  الشرعيّة، وهو وجه وجيه سيأتي  العقل لملاكات الأحكام 

ويقع التصالح بين الطرفين.



�أ�صول الفقه200

الأشاعرة وهو المعنى الثالث إّال إدراك العقلاء لذلك وتطابق آرائهم على مدح فاعل 
الحسن وذمّ فاعل القبيح على ما أوضحناه فيما سبق.

ولا  العقل.  بإدراك  اعتراف  فهو  المعنى  بهذا  والقبح  الحسن  بثبوت  اعترفوا  وإذا 
تفكيك  جاز  إذا  إّال  لهما  العقل  إدراك  وبين  والقبح  الحسن  ثبوت  بين  للتفكيك  معنى 

الشيء عن نفسه.
التفكيك ولكنهّما ليسا  بالمعنيين الأوّلين جاز هذا  وا الحسن والقبح  إذا فّرس نعم، 

موضع النزاع عندهم.
وهذا الأمر واضح لا يحتاج إلى أكثر من هذا البيان بعد ما قدّمناه في المبحث الأوّل.



201 الملازمات العقليّة/ الم�ستقلّات العقليّة

المبحث الثالث: ثبوت الملازمة العقليّة بين حكم العقل وحكم ال�شرع
ومعنى الملازمة العقليّة هنا على ما تقدّم أنّه إذا حكم العقل بحسن شيء أو قبحه 

هل يلزم عقلا أن يحكم الشرع على طبقه؟
كان  الكلام  من  تقدّم  ما  وكلّ  علمنا،  تخصّ  التي  الأصوليّة  المسألة  هي  وهذه 
كالمقدّمة لها. وقد قلنا سابقا : إنّ الأخباريّين فّرس كلامهم في أحد الوجوه الثلاثة المقدّمة 
الذي يظهر من كلام بعضهم بإنكار هذه الملازمة. وأمّا الأصوليّون فقد أنكرها منهم 

صاحب الفصول، ولم نعرف له موافقا. وسيأتي توجيه كلامه وكلام الأخباريّين. 
إنّه  أي  قبحه  أو  إذا حكم بحسن شيء  العقل  فإنّ  ثابتة عقلا،  الملازمة  أنّ  والحقّ 
النظام  حفظ  فيه من  لما  حسن شيء  بما هم عقلاء على  جميعا  العقلاء  آراء  تطابقت  إذا 
وبقاء النوع، أو على قبحه لما فيه من الإخلال بذلك فإنّ الحكم هذا يكون بادئ رأي 
الجميع، فلابدّ أن يحكم الشارع بحكمهم؛ لأنّه منهم بل رئيسهم، فهو بما هو عاقل بل 
خالق العقل كسائر العقلاء، لابدّ أن يحكم بما يحكمون. ولو فرضنا أنّه لم يشاركهم في 

حكمهم، لما كان ذلك الحكم بادئ رأي الجميع، وهذا خلاف الفرض.
من  ورد  لو  أنّه  وهي  أخرى،  مسألة  عن  هنا  نبحث  أن  ينبغي  ذلك  ثبوت  وبعد 
سُولَ﴾))) فهذا  الشارع أمر في مورد حكم العقل، كقوله تعالى: ﴿أَطيِعُوا اللهَ وَأَطيِعُوا الرَّ
إنّه أمر إرشاديّ،  إنّه أمر منه بما هو مولى أو  الأمر من الشارع هل هو أمر مولويّ أي 
أي إنّه أمر لأجل الإرشاد إلى ما حكم به العقل، أي إنّه أمر منه بما هو عاقل؟ وبعبارة 
أخرى: إنّ النزاع هنا في أنّ مثل هذا الأمر من الشارع هل هو أمر تأسيسّي، وهذا معنى 

)))  آل عمران )4( الآية: 59.



�أ�صول الفقه202

أنّه مولويّ أو أنّه أمر تأكيديّ، وهو معنى أنّه إرشاديّ؟
لقد وقع الخلاف في ذلك، والحقّ أنّه للإرشاد حيث يفرض أنّ حكم العقل هذا 
جعل  إلى  حاجة  فلا  به،  للقيام  إرادته  واندفاع  الحسن  الفعل  إلى  المكلّف  لدعوة  كاف 
الداعي من قبل المولى ثانيا، بل يكون عبثا ولغوا، بل هو مستحيل؛ لأنّه يكون من باب 

تحصيل الحاصل.
ت العقليّة لابدّ أن  وعليه، فكلّ ما يرد في لسان الشرع من الأوامر في موارد المستقّال

يكون تأكيدا لحكم العقل لا تأسيسا.
نعم، لو قلنا بأنّ ما تطابقت عليه آراء العقلاء هو استحقاق المدح والذمّ فقط على 
وجه لا يلزم منه استحقاق الثواب والعقاب من قبل المولى، أو أنّه يلزم منه ذلك بل هو 
عينه))) ولكن لا يدرك ذلك كلّ أحد، فيمكن أّال يكون نفس إدراك استحقاق المدح 
والذمّ كافيا لدعوة كلّ أحد إلى الفعل إّال للأفذاذ من الناس، فلا يستغني أكثر الناس 
عن الأمر من المولى، المترتّب على موافقته الثواب وعلى مخالفته العقاب في مقام الدعوة 
إلى الفعل وانقياده؛ فإذا ورد أمر من المولى في مورد حكم العقل المستقلّ فلا مانع من 
حمله على الأمر المولويّ، إّال إذا لزم منه محال التسلسل، كالأمر بالطاعة والأمر بالمعرفة؛ 
بل مثل هذه الموارد لا معنى لأن يكون الأمر فيها مولويّا؛ لأنّه لا يترتّب على موافقته 

غير ما يترتّب على متعلّق المأمور به، نظير الأمر بالاحتياط في أطراف العلم الإجمالّي.

توضيح وتعقيب:
والحقّ أنّ الالتزام بالتحسين والتقبيح العقليّين هو نفس الالتزام بتحسين الشارع 

استحقاق  إّال  ليس  المدح  استحقاق  معنى  أنّ  المحقّقين  العلماء  من  كثير  بذلك  صّرح  كما  الحقّ   (((
المراد من المدح ما يعمّ  أنّ  الذمّ ليس إّال استحقاق العقاب، بمعنى  الثواب، ومعنى استحقاق 
الثواب، لأنّ المراد بالمدح المجازاة بالخير، والمراد من الذمّ ما يعمّ العقاب؛ لأنّ المراد به المكافأة 

بالشّر. ولذا قالوا: »إنّ مدح الشارع ثوابه، وذمّه عقابه«، وأرادوا به هذا المعنى.



203 الملازمات العقليّة/ الم�ستقلّات العقليّة

ما شيئان أحدهما يلزم الآخر، وإن  وتقبيحه، وفقا لحكم العقلاء؛ لأنّه من جملتهم، لا أّهن
توهّم ذلك بعضهم. 

ولذا ترى أكثر الأصوليّين والكلاميّين لم يجعلوهما مسألتين بعنوانين، بل لم يعنونوا 
إّال مسألة واحدة هي مسألة »التحسين والتقبيح العقليّين«.

وعليه، فلا وجه للبحث عن ثبوت الملازمة بعد فرض القول بالتحسين والتقبيح 
وأمّا نحن فإنّما جعلنا الملازمة مسألة مستقلّة فللخلاف الذي وقع فيها بتوهّم التفكيك.
ومن العجيب ما عن صاحب الفصول  من إنكاره للملازمة، مع قوله بالتحسين 
والتقبيح العقليّين، وكأنّه ظنّ أنّ كلّ ما أدركه العقل من المصالح والمفاسد ولو بطريق 
التحسين  مسألة  في  يدخل  ذكرها  المتقدّمة  الأسباب  من  عامّ  سبب  غير  من  أو  نظريّ 

والتقبيح، وأنّ القائل بالملازمة يقول بالملازمة أيضا في مثل ذلك.
ولكن نحن قلنا: إنّ قضايا التحسين والتقبيح هي القضايا التي تطابقت عليها آراء 
العقلاء كافّة بما هم عقلاء، وهي بادئ رأي الجميع، وفي مثلها نقول بالملازمة لا مطلقا. 
تطابقت  أو  الآراء،  عليه  تتطابق  لم  ولو  كان  سبب  أيّ  من  العقل  أدركه  ما  كلّ  فليس 

ولكن لا بما هم عقلاء يدخل في هذه المسألة.
أو  العادة  العقل من الحسن والقبح بسبب  يدركه  ما  أنّ   : وقد ذكرنا نحن سابقا 
الانفعال ونحوهما، وما يدركه لا من سبب عامّ للجميع، لا يدخل في موضوع مسألتنا.

ونزيد هذا بيانا وتوضيحا هنا، فنقول:
إنّ مصالح الأحكام الشرعيّة المولويّة التي هي نفسها ملاكات أحكام الشارع لا 
تندرج تحت ضابط نحن ندركه بعقولنا؛ إذ لا يجب فيها أن تكون هي بعينها المصالح 
المصالح  هذه  أعني  هي  التي  النوع  وإبقاء  العامّ  النظام  حفظ  عليها  المبنيّ  العموميّة 

العموميّة مناطات الأحكام العقليّة في مسألة التحسين والتقبيح العقليّين.



�أ�صول الفقه204

وعلى هذا، فلا سبيل للعقل بما هو عقل إلى إدراك جميع ملاكات الأحكام الشرعيّة، 
فإذا أدرك العقل المصلحة في شيء أو المفسدة في آخر ولم يكن إدراكه مستندا إلى إدراك 
المصلحة أو المفسدة العامّتين اللتين يتساوى في إدراكهما جميع العقلاء؛ فإنّه أعني العقل 
لا سبيل له إلى الحكم بأنّ هذا المدرك يجب أن يحكم به الشارع على طبق حكم العقل، إذ 
يتحمل أنّ هناك ما هو مناط لحكم الشارع غير ما أدركه العقل، أو أنّ هناك مانعا يمنع 

من حكم الشارع على طبق ما أدركه العقل، وإن كان ما أدركه مقتضيا لحكم الشارع.
ولأجل هذا نقول: إنّه ليس كلّ ما حكم به الشرع يجب أن يحكم به العقل؛ وإلى 
هذا يرمي قول إمامنا الصادق: »إنّ دين الله لا يصاب بالعقل« ؛ ولأجل هذا أيضا 

نحن لا نعتبر القياس والاستحسان من الأدلّة الشرعيّة على الأحكام.
وعلى هذا التقدير، فإن كان ما أنكره صاحب الفصول والأخباريّون من الملازمة 
ت العقليّة التي  هي الملازمة في مثل تلك المدركات العقليّة التي هي ليست من المستقّال
تطابقت عليها آراء العقلاء بما هم عقلاء فإنّ إنكارهم في محلّه، وهم على حقّ فيه، لا 
ت  المستقّال في  عنها  المبحوث  الملازمة  عن  أجنبيّ  أمر  هذا  ولكن  فيه.  معهم  لنا  نزاع 
ت العقليّة كما قد يظهر  العقليّة. وإن كان ما أنكروه هو مطلق الملازمة حتّى في المستقّال

من بعض تعبيراتهم فهم ليسوا على حقّ فيما أنكروا، ولا مستند لهم.
وصاحب  الأخباريّين  كلام  بتوجيه  الطرفين  بين  التصالح  فيمكن  هذا،  وعلى 

الفصول بما يتّفق ما أوضحناه، ولعلّه لا يأباه بعض كلامهم. 



205 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

الباب الثاني

ت العقليّة غير الم�ستقّال

تمهيد
ت العقليّة« هو ما لم يستقلّ العقل به وحده  سبق أن قلنا: إنّ المراد من »غير المستقّال
في الوصول إلى النتيجة، بل يستعين بحكم شرعيّ))) في إحدى مقدّمتي القياس وهي 

الصغرى، والمقدّمة الأخرى وهي الكبرى.
الحكم العقلّي الذي هو عبارة عن حكم العقل بالملازمة عقلا بين الحكم في المقدّمة 
المقدّمة  ذي  وجوب  بين  بالملازمة  العقل  حكم  مثاله  آخر،  شرعيّ  حكم  وبين  الأولى 

شرعا وبين وجوب المقدّمة شرعا.
للنزاع،  البحث وصارت موضعا  فيها  العقليّة لها عدّة موارد وقع  الملازمة  وهذه 

ونحن ذاكرون هنا أهمّ هذه المواضع في مسائل:

الم��سألة الأولى: الإجزاء))) 

تصدير:
لا شكّ في أنّ المكلّف إذا فعل بما أمر به مولاه على الوجه المطلوب ـ أي أتى بالمطلوب 

))) قلنا: »يستعين بحكم شرعيّ« ولم نقل: »المقدّمة الشرعيّة« لتعميم بحث غير المستقّالت العقليّة 
لمسألة الإجزاء فإنّ صغرى مسألة الإجزاء هكذا: »هذا الفعل إتيان بالمأمور به شرعا« والحكم 

بأنّ الفعل إتيان بالمأمور به يستعان فيه بالحكم الشرعيّ وهو الأمر المفروض ثبوته. 
))) الإجزاء: مصدر »أجزأ« أي أغني عنه وقام مقامه.



�أ�صول الفقه206

على طبق ما أمر به جامعا لجميع ما هو معتبر فيه من الأجزاء والشرائط، شرعيّة أو عقليّة 
فإنّ هذا الفعل منه يعتبر امتثالا لنفس ذلك الأمر، سواء كان الأمر اختياريّا واقعيّا، أو 

اضطراريّا، أو ظاهريّا، وليس في هذا خلاف، أو لا يمكن أن يقع فيه الخلاف.
به  الصفة يجزئ ويكتفى  تلك  الامتثال على  أنّ هذا  وكذا لا شكّ ولا خلاف في 
عن امتثال آخر؛ لأنّ المكلّف حسب الفرض قد جاء بما عليه من التكليف على الوجه 

المطلوب. وكفى!
وحينئذ، يسقط الأمر الموجّه إليه، لأنّه قد حصل بالفعل ما دعا إليه، وانتهى أمده، 
ويستحيل أن يبقى بعد حصول غرضه وما كان قد دعا إليه؛ لانتهاء أمد دعوته بحصول 

غايته الداعية إليه، إّال إذا جوّزنا المحال، وهو حصول المعلول بلا علّة.))) 
وإنّما وقع الخلاف أو يمكن أن يقع في مسألة الإجزاء فيما إذا كان هناك أمران: أمر 

))) وإذا صحّ أن يقال شيء في هذا الباب فليس في إجزاء المأتّي به والاكتفاء بامتثال الأمر، فإنّ هذا 
قطعيّ كما قلنا في المتن، وإنّما الذي يصحّ أن يقال ويبحث عنه ففي جواز الامتثال مرّة أخرى 
بدلا عن الامتثال الأوّل على وجه يلغى الامتثال الأوّل ويكتفى بالثاني. وهو خارج عن مسألة 

الإجزاء، ويعّرب عنه في لسان الأصوليّين بقولهم : »تبديل الامتثال بالامتثال«.
وقد يتصوّر الطالب أنّ هذا لا مانع منه عقلا، بأن يتصوّر أنّ هناك حالة منتظرة بعد الامتثال الأوّل، 
بمعنى أن نتصوّر أنّ الغرض من الأمر لم يحصل بمجرّد الامتثال الأوّل فلا يسقط عنده الأمر، 
بل يبقى مجال لامتثاله ثانيا، لاسيّما إذا كان الامتثال الثاني أفضل. ويساعد على هذا التصوير أنّه 
قد ورد في الشريعة ما يؤيّد ذلك بظاهره، مثل ما ورد في باب إعادة من صّىل فرادى عند حضور 

الجماعة: »إن الله تعالى يختار أحبّهما إليه«.
تامّة  علّة  وقيوده  بحدوده  به  بالمأمور  الإتيان  لأنّ  ؛  آخر  بامتثال  الامتثال  تبديل  جواز  عدم  والحقّ، 
لحصول الغرض، فلا تبقى حالة منتظرة بعد الامتثال الأوّل، فيسقط الأمر لانتهاء أمده كما قلنا 
في المتن، أمّا ما ورد في جواز ذلك فيحمل على استحباب الإعادة بأمر آخر ندبّي، وينبغي أن يحمل 
قوله: »يختار أحبّهما إليه« على أنّ المراد : يختار ذلك في مقام إعطاء الثواب والأجر، لا في مقام 

امتثال الأمر الوجوبّي بالصّلاة وأنّ الامتثال يقع بالثاني.



207 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

إمّا لتعذّره عليه أو لجهله به، وأمر ثانويّ إمّا اضطراريّ  أوّلّي واقعيّ لم يمتثله المكلّف 
المكلّف  امتثل  إذا  فإنّه  بالأوّل؛  الجهل  وإمّا ظاهريّ في صورة  الأوّل،  تعذّر  في صورة 
هذا الأمر الثانويّ الاضطراريّ أو الظاهريّ ثمّ زال العذر والاضطرار أو زال الجهل 
وانكشف الواقع، صحّ الخلاف في كفاية ما أتى به امتثالا للأمر الثاني عن امتثال الأمر 

الأوّل، وإجزائه عنه إعادة في الوقت وقضاء في خارجه.
ولأجل هذا عقدت هذه المسألة: »مسألة الإجزاء«.

بالأمر  به  بالمأمور  الإتيان  بين  عقلا  الملازمة  ثبوت  عن  البحث  هي  وحقيقتها 
الاضطراريّ أو الظاهريّ، وبين الإجزاء والاكتفاء به عن امتثال الأمر الأوّلّي الاختياريّ 

الواقعيّ.
الإتيان  »هل  بقوله:  المسألة  هذه  عن  المتأخّرين  الأصول  علماء  بعض  عّرب  وقد 

بالمأمور به على وجهه يقتضي الإجزاء أو لا يقتضي«.
والمراد من »الاقتضاء« في كلامه الاقتضاء بمعنى العلّيّة والتأثير، أي إنّه هل يلزم 

عقلا من الإتيان بالمأمور به سقوط التكليف شرعا أداء وقضاء.
ومن هنا تدخل هذه المسألة في باب الملازمات العقليّة، على ما حرّرنا البحث في 
صدر هذا المقصد عن المراد بالملازمة العقليّة. ولا وجه لجعلها من باب مباحث الألفاظ، 

لأنّ ذلك ليس من شؤون الدلالة اللفظيّة.
وعلينا أن نعقد البحث في مقامين: الأوّل في إجزاء المأمور به بالأمر الاضطراريّ. 

الثاني في إجزاء المأمور به بالأمر الظاهريّ:

المقام الأوّل: الأمر الاضطراريّ
وردت في الشريعة المطهّرة أوامر لا تحصى تختصّ بحال الضرورات وتعذّر امتثال 
وغسلها،  الجبيرة  ووضوء  التيمّم،  مثل  امتثالها،  في  الحرج  بحال  أو  الأوّليّة  الأوامر 



�أ�صول الفقه208

وصلاة العاجز عن القيام أو القعود، وصلاة الغريق.
ولا شكّ في أنّ الاضطرار ترتفع به فعليّة التكليف؛ لأنّ الله تعالى لا يكلّف نفسا 
إّال وسعها. وقد ورد في الحديث النبويّ المشهور الصحيح: »رفع عن أمّتي ما اضطرّوا 

إليه«.
التي لا تترك  الصّلاة  العبادات لاسيّما  المقدّس حرصا على بعض  الشارع  أنّ  غير 
بحال أمر عباده بالاستعاضة عّام اضطرّوا إلى تركه بالإتيان ببدل عنه، فأمر مثلا بالتيمّم 
بدلا عن الوضوء أو الغسل، وقد جاء في الحديث: »يكفيك عشر سنين«. وأمر بالمسح 
على الجبيرة بدلا عن غسل بشرة العضو في الوضوء والغسل. وأمر بالصّلاة من جلوس 
بدلا عن الصّلاة من قيام... وهكذا فيما لا يحصى من الأوامر الواردة في حال اضطرار 

المكلّف وعجزه عن امتثال الأمر الأوّلّي الاختياريّ، أو في حال الحرج في امتثاله.
ولا شكّ في أنّ هذه الأوامر الاضطراريّة هي أوامر واقعيّة حقيقيّة ذات مصالح 
ا واردة لحالات  ملزمة، كالأوامر الأوّليّة، وقد تسمّى »الأوامر الثانويّة« تنبيها على أّهن
طارئة ثانويّة على المكلّف، وإذا امتثلها المكلّف أدّى ما عليه في هذا الحال، وسقط عنه 

التكليف بها.
ولكن يقع البحث والتساؤل فيما لو ارتفعت تلك الحالة الاضطراريّة الثانويّة ورجع 
المكلّف إلى حالته الأولى من التمكّن من أداء ما كان عليه واجبا في حالة الاختيار، فهل 
يجزئه ما كان قد أتى به في حال الاضطرار، أو لا يجزئه، بل لابدّ له من إعادة الفعل في 
الوقت أداء إذا كان ارتفاع الاضطرار قبل انتهاء وقت الفعل وكناّ قلنا بجواز البدار، أو 

إعادته خارج الوقت قضاء إذا كان ارتفاع الاضطرار بعد الوقت.
إنّ هذا أمر يصحّ فيه الشكّ والتساؤل، وإن كان المعروف بين الفقهاء في فتاويهم 

القول بالإجزاء مطلقا أداء وقضاء. 



209 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

العقليّة  البديهيّة  أنّ  إلى دعوى  ليس مستندا  بالإجزاء  القول  إطباقهم على  أنّ  غير 
تقضي به؛ لأنّه هنا يمكن تصوّر عدم الإجزاء بلا محذور عقلّي، أعني يمكننا أن نتصوّر 
الأمر  عن  به  الإجزاء  وبين  الاضطراريّ  بالأمر  به  بالمأمور  الإتيان  بين  الملازمة  عدم 

الواقعيّ الاختياريّ.
توضيح ذلك أنّه لا إشكال في أنّ المأتّي به في حال الاضطرار أنقص من المأمور به 
حال الاختيار، والقول بالإجزاء فيه معناه كفاية الناقص عن الكامل مع فرض حصول 
التمكّن من أداء الكامل في الوقت أو خارجه، ولا شكّ في أنّ العقل لا يرى بأسا بالأمر 
بالفعل ثانيا بعد زوال الضرورة؛ تحصيلا للكامل الذي قد فات منه؛ بل قد يلزم العقل 
بذلك إذا كان في الكامل مصلحة ملزمة لا يفي بها الناقص ولا يسدّ مسدّ الكامل في 

تحصيلها.
والمقصود الذي نريد أن نقوله بصريح العبارة »أنّ الإتيان بالناقص بالنظرة الأولى 

مماّ ]لا[ يقتضي عقلا الإجزاء عن الكامل«.
بين  ملازمة  لوجود  إمّا  هناك:  لسّر  الإجزاء  إلى  الفقهاء  ذهاب  يكون  أن  فلابدّ 
الكامل، وإمّا لغير ذلك من الأسباب، فيجب أن  بالناقص وبين الإجزاء عن  الإتيان 
نتبّني ذلك، فنقول: هناك وجوه أربعة يصلح أن يكون كلّها أو بعضها مستندا للقول 

بالإجزاء نذكرها كلّها:
على  للتخفيف  واردة  الاضطرار  حال  في  الواردة  الأحكام  أنّ  المعلوم  من  إنّه   .1
المكلّفين، والتوسعة عليهم في تحصيل مصالح التكاليف الأصليّة الأوّليّة ﴿يُرِيدُ اللهُ بكُِمُ 

 .(((﴾ َ َ وَلا يُرِيدُ بكُِمُ الْعُْرس الْيُْرس
وليس من شأن التخفيف والتوسعة أن يكلّفهم ثانيا بالقضاء أو الأداء، وإن كان 

))) البقرة )2( الآية: 185.



�أ�صول الفقه210

الناقص لا يسدّ مسدّ الكامل في تحصيل مصلحته الملزمة.
2. إنّ أكثر الأدلّة الواردة في التكاليف الاضطراريّة مطلقة، مثل قوله تعالى: ﴿فَلَمْ 
مُوا صَعِيداً طَيِّباً﴾))) أي إنّ ظاهرها بمقتضى الإطلاق الاكتفاء بالتكليف  ِدُوا ماءً فَتَيَمَّ تَج
الثاني لحال الضرورة، وأنّ التكليف منحصر فيه وليس وراءه تكليف آخر، فلو أنّ الأداء 
أنّ  البيان والتنصيص على ذلك وإذ لم يبّني ذلك علم  أو القضاء واجب أيضا لوجب 
الناقص يجزئ عن أداء الكامل أداء وقضاء، لاسيّما مع ورود مثل قوله: »إنّ التراب 

يكفيك عشر سنين«. 
3. إنّ القضاء بالخصوص إنّما يجب فيما إذا صدق الفوت، ويمكن أن يقال: »إنّه لا 
يصدق الفوت في المقام؛ لأنّ القضاء إنّما يفرض فيما إذا كانت الضرورة مستمرّة في جميع 
وقت الأداء«، وعلى هذا التقدير، لا أمر بالكامل في الوقت، وإذا لم يكن أمر فقد يقال: 

»إنّه لا يصدق بالنسبة إليه فوت الفريضة، إذ لا فريضة«.
وأمّا الأداء: فإنّما يفرض فيما يجوز البدار به، وقد ابتدر المكلّف ـ حسب الفرض ـ إلى 
فعل الناقص في الأزمنة الأولى من الوقت، ثمّ زالت الضرورة قبل انتهاء الوقت. ونفس 
الرخصة في البدار لو ثبتت تشير إلى مسامحة الشارع في تحصيل الكامل عند التمكّن، وإّال 

لفرض عليه الانتظار تحصيلا للكامل.
ننفه  أنّ وجوبهما لم  إذا كناّ قد شككنا في وجوب الأداء والقضاء، والمفروض   .4
بإطلاق ونحوه، فإنّ هذا شكّ في أصل التكليف، وفي مثله تجري أصالة البراءة القاضية 

بعدم وجوبهما.
بالإجزاء  الفقهاء  أو نحوها هي سّر حكم  بعضها  أو  كلّها  الأربعة  الوجوه  فهذه 
قضاء أو أداء، والقول بالإجزاء على هذا أمر لا مفرّ منه، ويتأكّد ذلك في الصّلاة التي 

))) النساء )4( الآية: 43، المائدة )5( الآية: 6.



211 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

هي العمدة في الباب.

المقام الثاني: الأمر الظاهريّ

تمهيد:
للحكم الظاهريّ اصطلاحان: أحدهما ما تقدّم في أوائل الجزء الأوّل. وهو المقابل 
فيختصّ  الظنيّة،  الاجتهاديّة  الأدلّة  من  مستفادا  الواقعيّ  كان  وإن  الواقعيّ،  للحكم 
الظاهريّ بما ثبت بالأصول العمليّة، وثانيهما: كلّ حكم ثبت ظاهرا عند الجهل بالحكم 
معا،  والأصول  بالأمارات  الثابت  الحكم  فيشمل  تعالى،  الله  علم  في  الثابت  الواقعيّ 

فيكون الحكم الظاهريّ بالمعنى الثاني أعمّ من الأوّل.
تضمّنه  ما  الظاهريّ:  فالأمر  بالبحث،  هنا  المقصود  هو  العامّ  الثاني  المعنى  وهذا 

الأصل أو الأمارة.
على  منجّز  غير  والأمارة  الأصل  موردي  في  الواقعيّ  الأمر  أنّ  في  شكّ  لا  إنّه  ثمّ 
المكلّف بمعنى أنّه لا عقاب على مخالفته بسبب العمل بالأمارة والأصل لو اتّفق مخالفتهما 
له ؛ لأنّه من الواضح أنّ كلّ تكليف غير واصل إلى المكلّف بعد الفحص واليأس غير 
منجّز عليه؛ ضرورة أنّ التكليف إنّما يتنجّز بوصوله بأيّ نحو من أنحاء الوصول، ولو 

بالعلم الإجمالّي.
هذا كلّه لا كلام فيه، وسيأتي في مباحث الحجّة تفصيل الحديث عنه، وإنّما الذي 
أنّ الأمر الواقعيّ المجهول لو انكشف فيه  الباب هو  يحسن أن نبحث عنه هنا في هذا 
بعد ذلك خطأ الأمارة أو الأصل، وقد عمل المكلّف حسب الفرض على خلافه اتّباعا 
للأمارة الخاطئة أو الأصل المخالف للواقع، فهل يجب على المكلّف امتثال الأمر الواقعيّ 
في الوقت أداء وفي خارج الوقت قضاء، أو أنّه لا يجب شيء عليه بل يجزئ ما أتى به على 

طبق الأمارة أو الأصل ويكتفي به؟



�أ�صول الفقه212

ثمّ إنّ العمل على خلاف الواقع كما سبق تارة يكون بالأمارة وأخرى بالأصل. ثمّ 
اليقين. وانكشاف بمقتضى حجّة معتبرة.  انكشاف على نحو  الانكشاف على نحوين: 

فهذه أربع صور.
ولاختلاف البحث في هذه الصور ـ مع اتّفاق صورتين منها في الحكم وهما صورتا 
الانكشاف بحجّة معتبرة مع العمل على طبق الأمارة ومع العمل بمقتضى الأصل ـ نعقد 

البحث في ثلاث مسائل:

1. الإجزاء في الأمارة مع انكشاف الخطأ يقينا
الظهر  تارة يكون في الأحكام، كقيام الأمارة على وجوب صلاة  قيام الأمارة  إنّ 
البيّنة  الغيبة بدلا عن صلاة الجمعة، وأخرى في الموضوعات، كقيام  يوم الجمعة حال 

على طهارة ثوب صّىل به، أو ماء توضّأ منه، ثمّ بانت نجاسته.
والمعروف عند الإماميّة عدم الإجزاء مطلقا، في الأحكام والموضوعات.

يخطئ  المجتهد  إنّ  أي  التخطئة،  مذهب  على  اتّفاقهم  فلأجل  »الأحكام«  في  أمّا 
ويصيب؛ لأنّ لله تعالى أحكاما ثابتة في الواقع يشترك فيها العالم والجاهل، أي إنّ الجاهل 
ا غير منجّزة بالفعل بالنسبة إلى الجاهل القاصر))) حين  مكلّف بها كالعالم، غاية الأمر أّهن
جهله، وإنّما يكون معذورا في المخالفة لو اتّفقت له باتّباع الأمارة؛ إذ لا تكون الأمارة 

عندهم إّال طريقا محضا لتحصيل الواقع.
ومع انكشاف الخطأ لا يبقى مجال للعذر، بل يتنجّز الواقع حينئذ في حقّه من دون 

أن يكون قد جاء بشيء يسدّ مسدّه ويغني عنه.

بعكسه.  وهو   ، المقّرص ويقابله  يعثر،  فلم  فحص  أو  الفحص  من  يتمكّن  لم  من  القاصر  الجاهل   (((
منجّز للأحكام  العلم الإجمالي بها عنده، والعلم  المقّرص لحصول  إلى  بالنسبة  منجّزة  والأحكام 
وإن كان إجماليّا فلا يكون معذورا؛ بل الاحتمال وحده بالنسبة إليه يكون منجّزا. وسيأتي البحث 

عن ذلك في »مباحث الحجّة«.



213 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

ولا يصحّ القول بالإجزاء إّال إذا قلنا: إنّه بقيام الأمارة على وجوب شيء تحدث فيه 
مصلحة ملزمة على أن تكون هذه المصلحة وافية بمصلحة الواقع، يتدارك بها مصلحة 
أنّه  ضرورة  للحكم؛  الموضوعيّة  نحو  على  مأخوذة  الأمارة  فتكون  الواقعيّ،  الواجب 
مع هذا الفرض يكون ما أتى به على طبق الأمارة مجزئا عن الواقع؛ لأنّه قد أتى بما يسدّ 

مسدّه، ويغني عنه في تحصيل مصلحة الواقع.
ولكن هذا معناه التصويب المنسوب إلى المعتزلة، أي إنّ أحكام الله تعالى تابعة لآراء 
المجتهدين وإن كانت له أحكام واقعيّة ثابتة في نفسها، فإنّه يكون عليه كلّ رأي أدّى إليه 
نظر المجتهد قد أنشأ الله تعالى على طبقه حكما من الأحكام، والتصويب بهذا المعنى قد 

أجمعت الإماميّة على بطلانه، وسيأتي البحث عنه في »مباحث الحجّة«. 
ملزمة  مصلحة  فيها  الأمارة  متابعة  نفس  إنّ  أي  السلوكيّة  بالمصلحة  القول  وأمّا 
يتدارك بها ما فات من مصلحة الواقع، وإن لم تحدث مصلحة في نفس الفعل الذي أدّت 
الطرق والأمارات في  لتصحيح جعل  ؛  الإماميّة  لبعض  فهذا قول  إلى وجوبه  الأمارة 

فرض التمكّن من تحصيل العلم، على ما سيأتي بيانه في محلّه إن شاء الله تعالى. 
ولكنهّ على تقدير صحّة هذا القول لا يقتضي الإجزاء أيضا؛ لأنّه على فرضه تبقى 

مصلحة الواقع على ما هي عليه عند انكشاف خطأ الأمارة في الوقت أو في خارجه.
توضيح ذلك أنّ المصلحة السلوكيّة المدّعاة هي مصلحة تدارك الواقع باعتبار أنّ 
الشارع لّما جعل الأمارة في حال تمكّن المكلّف من تحصيل العلم بالواقع؛ فإنّه قد فوّت 
اتّباع الأمارة، واللازم  الواقع، فلابدّ من فرض تداركه بمصلحة تكون في نفس  عليه 
الواقع من مصلحة لا  تقدّر بقدر ما فات من  الواقع أن  يتدارك بها  التي  من المصلحة 
أكثر. وعند انكشاف الخطأ في الوقت لم يفت من مصلحة الواقع إّال مصلحة فضيلة أوّل 
الوقت، وعند انكشاف الخطأ في خارج الوقت لم تفت إّال مصلحة الوقت، أمّا مصلحة 



�أ�صول الفقه214

أصل الفعل فلم تفت من المكلّف؛ لإمكان تحصيلها بعد الانكشاف، فما هو الملزم للقول 
بحصول مصلحة يتدارك بها أصل مصلحة الفعل حتّى يلزم الإجزاء؟!

أخذت  قد  فيها  الأمارة  أنّ  عندهم  المعروف  أنّ  فالظاهر  »الموضوعات«  في  وأمّا 
على نحو »الطريقية«، كقاعدة اليد، والصحّة، وسوق المسلمين، ونحوها، فإن أصابت 
يتدارك بها  بسببها مصلحة  فالواقع على حاله، ولا تحدث  فذاك، وإن أخطأت  الواقع 
ذلك شأن  الخطأ وشأنها في  عند  معذور  معها  المكلّف  أنّ  الأمر  غاية  الواقع،  مصلحة 

الأمارة في الأحكام.
في  الأمارة  حجّيّة  على  دلّ  الذي  الدليل  أنّ  هو  »الطريقيّة«،  على  حملها  في  والسّر 
الأحكام هو نفسه دلّ على حجّيّتها في الموضوعات بلسان واحد في الجميع، لا أنّ القول 
بالموضوعيّة هنا يقتضي محذور التصويب المجمع على بطلانه عند الإماميّة، كالأمارة في 

الأحكام. 
وعليه، فالأمارة في الموضوعات أيضا لا تقتضي الإجزاء بلا فرق بينها وبين الأمارة 

في الأحكام.

2. الإجزاء في الأصول مع انكشاف الخطأ يقينا
الاجتهاديّ على  الدليل  المكلّف  فقد  إذا  إنّما يصحّ  بالأصل  العمل  أنّ  لا شكّ في 

الحكم، فيرجع إليه باعتبار أنّه وظيفة للجاهل لابدّ منها للخروج من الحيرة.
فالأصل في حقيقته وظيفة للجاهل الشاكّ ينتهي إليه في مقام العمل؛ إذ لا سبيل له 

غير ذلك لرفع الحيرة، وعلاج حالة الشكّ.
ثمّ إنّ الأصل على قسمين:

1. أصل عقلّي: والمراد منه ما يحكم به العقل، ولا يتضمّن جعل حكم ظاهريّ من 
العقل  إلى حكم  التي مرجعها  العقليّة  والبراءة  التخيير،  الشارع، كالاحتياط، وقاعدة 



215 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

بالإباحة  العقاب، لا جعل حكم  بيان، فهي لا مضمون لها إّال رفع  العقاب بلا  بنفي 
من الشارع.

فيتضمّن  والحري�ة،  الشكّ  مقام  في  الشارع  من  المجعول  وهو  شرعيّ:  أصل   .2
جعل حكم ظاهريّ، كالاستصحاب والبراءة الشرعيّة التي مرجعها إلى حكم الشارع 

بالإباحة، ومثلها أصالة الطهارة والحلّيّة.
إذا عرفت ذلك فنقول:

أوّلا: إنّ بحث الإجزاء لا يتصوّر في قاعدة الاحتياط مطلقا، سواء كانت عقليّة 
أو شرعيّة؛ لأنّ المفروض في الاحتياط هو العمل بما يحقّق امتثال التكليف الواقعيّ، فلا 

يتصوّر فيه تفويت المصلحة.
كالبراءة،  الأخرى،  العقليّة  الأصول  في  الإجزاء  بحث  يتصوّر  لا  كذلك  وثانيا: 
فيها  يتصوّر  حتّى  ظاهريّا،  حكما  تتضمّن  لا  الفرض  حسب  ا  لأّهن التخيير؛  وقاعدة 
الإجزاء والاكتفاء بالمأتّي به عن الواقع، بل إنّ مضمونها هو سقوط العقاب والمعذوريّة 

المجرّدة.
الاحتياط،  ع��دا  الشرعيّة  الأص���ول  خصوص  في  البحث  فينحصر  وعليه، 

كالاستصحاب، وأصالة البراءة، والحلّيّة، وأصالة الطهارة.
وهي لأوّل وهلة لا مجال لتوهّم الإجزاء فيها، لا في الأحكام ولا في الموضوعات؛ 
ا كما ذكرنا في صدر البحث وظيفة  ا أولى من الأمارات في عدم الإجزاء، باعتبار أّهن فإّهن
عمليّة يرجع إليها الجاهل الشاكّ لرفع الحيرة في مقام العمل والعلاج الوقتيّ. أمّا الواقع 
فهو على واقعيّته، فيتنجّز حين العلم به وانكشافه، ولا مصلحة في العمل بالأصل غير 
رفع الحيرة عند الشكّ، فلا يتصوّر فيه مصلحة وافية يتدارك بها مصلحة الواقع حتّى 

يقتضي الإجزاء والاكتفاء به عن الواقع.



�أ�صول الفقه216

ولذا أفتى علماؤنا المتقدّمون بعدم الإجزاء في الأصول العمليّة. 
الكفاية،  صاحب  شيخنا  منهم  بالإجزاء،  المتأخّرين  من  قوم  قال  فقد  هذا،  ومع 
خصوص  في  ذلك  ولكن   . الأصفهانّي  حسين  محمد  الشيخ  أستاذنا  تلميذه  وتبعه 
الطهارة، وأصالة  كقاعدة  متعلّقه،  التكليف وتحقيق  لتنقيح موضوع  الجارية  الأصول 

الحلّيّة، واستصحابهما، دون الأصول الجارية في نفس الأحكام.
ومنشأ هذا الرأي عنده اعتقاده بأنّ دليل الأصل في موضوعات الأحكام موسّع 
 :لدائرة الشرط أو الجزء المعتبر في موضوع التكليف ومتعلّقه، بأن يكون مثل قوله
»كلّ شيء طاهر حتّى تعلم أنّه قذر« يدلّ على أنّ كلّ شيء قبل العلم بنجاسته محكوم 
بالطهارة، والحكم بالطهارة حكم بترتيب آثارها وإنشاء لأحكامها التكليفيّة والوضعيّة 

التي منها الشرطيّة، فتصحّ الصلاة بمشكوك الطهارة، كما تصحّ بالطاهر الواقعيّ.
الواقعيّة  الطهارة  من  أعمّ  حقيقة  الصلاة  في  الشرط  يكون  أن  ذلك  من  ويلزم 

والطهارة الظاهريّة.
وإذا كان الأمر كذلك فإذا انكشف الخلاف لا يكون ذلك موجبا لانكشاف فقدان 
فلا  الجهل،  ارتفاع  حين  من  ارتفاعه  قبيل  من  إليه  بالنسبة  يكون  بل  لشرطه،  العمل 
يتصوّر حينئذ معنى لعدم الإجزاء بالنسبة إلى ما أتى به حين الشكّ، والمفروض أنّ ما 
أتى به يكون واجدا لشرطه المعتبر فيه تحقيقا، باعتبار أنّ الشرط هو الأعمّ من الطهارة 

الواقعيّة والظاهريّة حين الجهل، فلا يكون فيه انكشاف للخلاف ولا فقدان للشرط. 
هذا  يسعها  ولا  ذكرها،  يطول  مناقشات  بعدّة  الناّئينيّ  الميرزا  شيخنا  ناقشه  وقد 

المختصر، والموضوع من المباحث الدقيقة التي هي فوق مستوى كتابنا.

3. الإجزاء في الأمارات والأصول مع انكشاف الخطأ بحجّة معتبرة
وهذه أهمّ مسألة في الإجزاء من جهة عموم البلوى بها للمكلّفين؛ فإنّ المجتهدين 



217 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

وبتبعهم  ظاهرا،  السابقة  أعمالهم  فساد  يوجب  بما  الرأي  في  تبدّل  لهم  يحصل  ما  كثيرا 
آخر  شخص  تقليد  إلى  شخص  تقليد  من  ينتقلون  قد  أيضا  والمقلّدون  لهم.  المقلّدون 

يخالف الأوّل في الرأي بما يوجب فساد الأعمال السابقة.
فنقول في هذه الأحوال:

في  إشكال  لا  المقلّد  أو  المجتهد  إلى  بالنسبة  اللاحقة  المعتبرة  الحجّة  قيام  بعد  إنّه 
وجوب الأخذ بها في الوقائع اللاحقة غير المرتبطة بالوقائع السابقة.

ولا إشكال أيضا في مضّي الوقائع السابقة التي لا يترتّب عليها أثر أصلا في الزمن 
اللاحق.

انكشف  لو  ما  مثل  السابقة،  بالوقائع  المرتبطة  اللاحقة  الوقائع  وإنّما الإشكال في 
الخطأ اجتهادا أو تقليدا في وقت العبادة، وقد عمل بمقتضى الحجّة السابقة، أو انكشف 
الخطأ في خارج الوقت، وكان عمله مماّ يقضى، كالصلاة، ومثل ما لو تزوّج زوجة بعقد 
غير عربّي اجتهادا أو تقليدا، ثمّ قامت الحجّة عنده على اعتبار اللفظ العربّي، والزوجة 

لا تزال موجودة.
فإنّ المعروف في الموضوعات الخارجيّة عدم الإجزاء.

العباديّة،  بقيام الإجماع على الإجزاء، لاسيّما في الأمور  قيل  فقد  أمّا في الأحكام: 
كالمثال الأوّل المتقدّم، ولكنّ العمدة في الباب أن نبحث عن القاعدة ماذا تقتضي هنا؟

ا لا تقتضي الإجزاء. هل تقتضي الإجزاء أو لا تقتضيه؟ والظاهر أّهن
أنّ المكلّف لا  إنّ من يدّعي الإجزاء لابدّ أن يدّعي  ينبغي أن يقال:  وخلاصة ما 
يلزمه في الزمان اللاحق إّال العمل على طبق الحجّة الأخيرة التي قامت عنده. وأمّا عمله 

السابق فقد كان على طبق حجّة ماضية عليه في حينها.
ولكن يقال له: إنّ التبدّل الذي حصل له، إمّا أن يدّعى أنّه تبدّل في الحكم الواقعيّ 



�أ�صول الفقه218

أو تبدّل في الحجّة عليه. ولا ثالث لهما.
القول  تستلزم  ا  الواقعيّ فلا إشكال في بطلانها؛ لأّهن التبدّل في الحكم  أمّا دعوى 

بالتصويب، وهو ظاهر.
إلى  بالنسبة  حجّة  هي  الأولى  الحجّة  أنّ  أراد  فإن  الحجّة،  في  التبدّل  دعوى  وأمّا: 
الأعمال  إلى  بالنسبة  الإجزاء  ينفع في  فهذا لا  فقط  وقتها  إلى  وبالنظر  السابقة،  الأعمال 
اللاحقة وآثار الأعمال السابقة، وإن أراد أنّ الحجّة الأولى هي حجّة مطلقا حتّى بالنسبة 
إلى الأعمال اللاحقة وآثار الأعمال السابقة فالدعوى باطلة قطعا؛ لأنّه في تبدّل الاجتهاد 
أعماله  إلى  بالنسبة  مطلقا حتّى  يكن حجّة  لم  السابق  المدرك  أنّ  معتبرة  بحجّة  ينكشف 
اللاحقة، أو أنّه تخيّله حجّة وهو ليس بحجّة، لا أنّ المدرك الأوّل حجّة مطلقا، وهذا 

الثاني حجّة أخرى.
بطلان  انكشاف  هو  الثاني  التقليد  مقتضى  فإنّ  التقليد،  تبدّل  في  الكلام  وكذلك 
الأعمال الواقعة على طبق التقليد الأوّل، فلابدّ من ترتيب الأثر على طبق الحجّة الفعليّة، 
فإنّ الحجّة السابقة أي التقليد الأوّل كلا حجّة بالنسبة إلى الآثار اللاحقة، وإن كانت 
حاله؛  على  باق  فهو  الواقعيّ،  الحكم  في  التبدّل  عدم  والمفروض  وقته،  في  عليه  حجّة 
فيجب العمل على طبق الحجّة الفعليّة وما تقتضيه. فلا إجزاء إّال إذا ثبت الإجماع عليه.
هذا  مستوى  فوق  القول  من  سعة  إلى  يحتاج  الموضوع  هذا  في  الكلام  وتفصيل 

المختصر.

تنبيه في تبدّل القطع
فإنّه لا  يقينا خطؤه،  له  بان  ثمّ  بأمر خطأ فعمل على طبق قطعه،  المكلّف  لو قطع 
ينبغي الشكّ في عدم الإجزاء، والسّر واضح؛ لأنّه عند القطع الأوّل لم يفعل ما استوفى 
مصلحة الواقع بأيّ وجه من وجوه الاستيفاء، فكيف يسقط التكليف الواقعيّ؟! لأنّه 



219 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

الواقع في  امتثال  إليه، وإنّما كان يتخيّل الأمر، وعليه، فيجب  في الحقيقة لا أمر موجّه 
الوقت أداء وفي خارجه قضاء.

نعم، لو أنّ العمل الذي قطع بوجوبه كان من باب الاتّفاق محقّقا لمصلحة الواقع فإنّه 
لابدّ أن يكون مجزئا، ولكن هذا أمر آخر اتّفاقيّ ليس من جهة كونه مقطوع الوجوب.

الم��سألة الثانية: مقدّمة الواجب

تحرير النزاع
كلّ عاقل يجد من نفسه أنّه إذا وجب عليه شيء وكان حصوله يتوقّف على مقدّمات 

فإنّه لابدّ له من تحصيل تلك المقدّمات ليتوصّل إلى فعل ذلك الشيء بها.
موضعا  وقع  الذي  وإنّما  والنزاع،  للشكّ  موضعا  ليس  المقدار  بهذا  الأمر  وهذا 
للشكّ وجرى فيه النزاع عند الأصوليّين هو أنّ هذه اللابدّيّة العقليّة للمقدّمة التي لا 
يتمّ الواجب إّال بها هل يستكشف منها اللابدّيّة شرعا أيضا؟ يعني أنّ الواجب هل يلزم 
عقلا من وجوبه الشرعيّ وجوب مقدّمته شرعا؟ أو فقل على نحو العموم: كلّ فعل 
واجب عند مولى من الموالي هل يلزم منه عقلا وجوب مقدّمته أيضا عند ذلك المولى؟. 
وبعبارة رابعة أكثر وضوحا: إنّ العقل لا شكّ يحكم بوجوب مقدّمة الواجب أي يدرك 

ا واجبة أيضا عند من أمر بما يتوقّف عليها؟ لزومها ـ، ولكن هل يحكم أيضا بأّهن
البيان فالملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع هي موضع البحث في  وعلى هذا 

هذه المسألة.

مقدّمة الواجب من أيّ قسم من المباحث الأصوليّة؟ 
وإذا اتّضح ما تقدّم في تحرير محلّ النزاع نستطيع أن نفهم أنّه في أيّ قسم من أقسام 

المباحث الأصوليّة ينبغي أن تدخل هذه المسألة.



�أ�صول الفقه220

إمّا  أنحاء ثلاثة:  القول بها تكون على  تقدير  الملازمة على  أنّ هذه  وتوضيح ذلك 
ملازمة غير بيّنة، أو بيّنة بالمعنى الأعمّ، أو بيّنة بالمعنى الأخصّ.

فإثبات  بالمعنى الأعمّ  بيّنة  أو  بيّنة،  القائل بها غير  فإن كانت هذه الملازمة في نظر 
اللازم وهو وجوب المقدّمة شرعا لا يرجع إلى دلالة اللفظ أبدا، بل إثباته إنّما يتوقّف 
دلالة  نوع  من  فهي  دلالة  هناك  تحقّقت  وإذا  بالملازمة،  العقلّي  الحكم  هذا  حجّيّة  على 
الإشارة.))) وعلى هذا فيجب أن تدخل المسألة في بحث الملازمات العقليّة غير المستقلّة، 

ولا يصحّ إدراجها في مباحث الألفاظ. 
وإن كانت هذه الملازمة في نظر القائل بها ملازمة بيّنة بالمعنى الأخصّ فإثبات اللازم 
يكون لا محالة بالدلالة اللفظيّة، وهي الدلالة الالتزاميّة خاصّة. والدلالة الالتزاميّة من 

الظواهر التي هي حجّة.
ولعلّه لأجل هذا أدخلوا هذه المسألة في مباحث الألفاظ، وجعلوها من مباحث 
إّال  بها  يقول  لا  بالملازمة  القائل  كان  إذا  ذلك  في  حقّ  على  وهم  بالخصوص.  الأوامر 

لكونها ملازمة بيّنة بالمعنى الأخصّ، ولكنّ الأمر ليس كذلك.
إذن، يمكننا أن نقول: إنّ هذه المسألة ذات جهتين باختلاف الأقوال فيها: يمكن أن 
تدخل في مباحث الألفاظ على بعض الأقوال، ويمكن أن تدخل في الملازمات العقليّة 

على البعض الآخر.
العقليّة كما صنعنا؛  الملازمات  ولكن لأجل الجمع بين الجهتين ناسب إدخالها في 
لأنّ البحث فيها على كلّ حال في ثبوت الملازمة، غاية الأمر أنّه على أحد الأقوال تدخل 
صغرى لحجّيّة الظهور كما تدخل صغرى لحجّيّة العقل، وعلى القول الآخر تتمحّض في 

))) راجع دلالة الإشارة، الصفحة 149، فإنّه ذكرنا هناك أنّ دلالة الإشارة ليست من الظواهر، فلا 
تدخل في حجّيّة الظهور، وإنّما حجّيّتها على تقديره من باب الملازمة العقليّة.



221 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

الدخول صغرى لحجّيّة العقل، والجامع بينهما هو جعلها صغرى لحجيّة العقل.

ثمرة النزاع:
المقدّمة  استنتاج وجوب  المسألة هي  أوّلا وبالذات لهذه  المتصوّرة  النزاع  ثمرة  إنّ 
شرعا بالإضافة إلى وجوبها العقلّي الثابت، وهذا المقدار كاف في ثمرة المسألة الأصوليّة؛ 
لأنّ المقصود من علم الأصول هو الاستعانة بمسائله على استنباط الأحكام من أدلّتها.
ولكنّ هذه ثمرة غير عمليّة باعتبار أنّ المقدّمة بعد فرض وجوبها العقلّي، ولابدّيّة 
الإتيان بها لا فائدة في القول بوجوبها شرعا، أو بعدم وجوبها؛ إذ لا مجال للمكلّف أن 

يتركها بحال ما دام هو بصدد امتثال ذي المقدّمة.
وعليه، فالبحث عن هذه المسألة لا يكون بحثا عمليّا مفيدا، بل يبدو لأوّل وهلة 
أنّه لغو من القول لا طائل تحته، مع أنّ هذه المسألة من أشهر مسائل هذا العلم، وأدقّها، 

وأكثرها بحثا.
لهذا  عمليّة  فوائد  عن  يفتّشون  المتأخّرين  الأصوليّين  بعض  أخذ  هذا  أجل  ومن 
البحث غير ثمرة أصل الوجوب، وفي الحقيقة أنّ كلّ ما ذكروه من ثمرات لا تسمن ولا 

تغني من جوع. )راجع عنها المطوّلات إن شئت(.
فيا ترى هل كان البحث عنها كلّه لغوا؟ وهل من الأصحّ أن نترك البحث عنها؟ 
يستهان  ولا  عمليّة،  فوائد  لها  تكن  لم  وإن  كثيرة  علميّة  فوائد  للمسألة  إنّ  لا؛  نقول: 
بتلك الفوائد، كما سترى، ثمّ هي ترتبط بكثير من المسائل ذات الشأن العملّي في الفقه، 
كالبحث عن الشرط المتأخّر، والمقدّمات المفوّتة، وعباديّة بعض المقدّمات، كالطهارات 
الثلاث مماّ لا يسع الأصولّي أن يتجاهلها، ويغفلها، وهذا كلّه ليس بالشيء القليل وإن 

لم تكن هي من المسائل الأصوليّة.
نفس  أمّا  وأمثالها.  عنها  المنوّه  الأمور  مباحث مسألتنا هي هذه  أهمّ  أنّ  ولذا تجد 



�أ�صول الفقه222

بال  يشغل  ما  آخر  بل  الهامش،  على  بحثا  يكون  فيكاد  الملازمة  أصل  عن  البحث 
الأصوليّين.

في  المسألة  أصل  عن  البحث  قبل  التمهيدات  نضع  لطريقتهم  اتّباعا  ونحن  هذا، 
أمور تسعة:

1. الواجب النفسّي والغيريّ
تقدّم في الجزء الأوّل معنى الواجب النفسّي والغيريّ، ويجب توضيحهما الآن؛ فإنّه 
هنا موضع الحاجة لبحثهما؛ لأنّ الوجوب الغيريّ هو نفس وجوب المقدّمة على تقدير 

القول بوجوبها ـ، وعليه فنقول في تعريفهما:
الواجب النفسّي: ما وجب لنفسه لا لواجب آخر.

الواجب الغيريّ: ما وجب لواجب آخر.
من  بعض  إلى  يحتاجان  ولكن  وأحسنها،  لهما  التعريفات  أسدّ  التعريفان  وهذان 
العبارة  أنّ  نظرة  المتوهّم لأوّل  منه  يتوّهم  قد  لنفسه«  قولنا: »ما وجب  فإنّ  التوضيح، 
تعطي أنّ معناها أن يكون وجوب الشيء علّة لنفسه في الواجب النفسّي، وذلك بمقتضى 
المقابلة لتعريف الواجب الغيريّ إذ يستفاد منه أنّ وجوب الغير علّة لوجوبه، كما عليه 
المشهور، ولا شكّ في أنّ هذا محال في الواجب النفسّي؛ إذ كيف يكون الشيء علّة لنفسه؟!
ويندفع هذا التوهّم بأدنى تأمّل، فإنّ ذلك التعبير عن الواجب النفسّي صحيح لا 
غبار عليه، وهو نظير تعبيرهم عن الله تعالى بأنّه »واجب الوجود لذاته«؛ فإنّ غرضهم 
منه أنّ وجوده ليس مستفادا من الغير ولا لأجل الغير كالممكن، لا أنّ معناه أنّه معلول 

لذاته.
وكذلك هنا نقول في الواجب النفسّي؛ فإنّ معنى »ما وجب لنفسه« أنّ وجوبه غير 
مستفاد من الغير ولا لأجل الغير في قبال الواجب الغيريّ الذي وجوبه لأجل الغير، لا 



223 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

أنّ وجوبه مستفاد من نفسه.
وبهذا يتّضح معنى تعريف الواجب الغيريّ »ما وجب لواجب آخر«؛ فإنّ معناه أنّ 
وجوبه لأجل الغير وتابع للغير؛ لكونه مقدّمة لذلك الغير الواجب. وسيأتي في البحث 

الآتي توضيح معنى التبعيّة هذه ليتجّىل لنا المقصود من الوجوب الغيريّ في الباب.

2. معنى التبعيّة في الوجوب الغيريّ:
تابع في وجوبه لوجوب  الغيريّ  الواجب  »إنّ  تعبيراتهم كثيرا قولهم:  قد شاع في 
غيره«، ولكن هذا التعبير مجمل جدّا؛ لأنّ التبعيّة في الوجوب يمكن أن تتصوّر لها معان 

أربعة، فلابدّ من بيانها، وبيان المعنى المقصود منها هنا، فنقول:
1. أن يكون معنى الوجوب التبعيّ هو الوجوب بالعرض. ومعنى ذلك أنّه ليس 
في الواقع إّال وجوب واحد حقيقيّ وهو الوجوب النفسّي ينسب إلى ذي المقدّمة أوّلا 
وبالذات، وإلى المقدّمة ثانيا وبالعرض. وذلك نظير الوجود بالنسبة إلى اللفظ والمعنى 
حينما يقال: »المعنى موجود باللفظ«، فإنّ المقصود بذلك أنّ هناك وجودا واحدا حقيقيّا 

ينسب إلى اللفظ أوّلا وبالذات، وإلى المعنى ثانيا وبالعرض.
ولكن هذا الوجه من التبعيّة لا ينبغي أن يكون هو المقصود من التبعيّة هنا؛ لأنّ 
ذيها  وجوب  غير  للمقدّمة  يثبت  آخر  حقيقيّ  وجوب  الغيريّ  الوجوب  من  المقصود 
النفسّي، بأن يكون لكلّ من المقدّمة وذيها وجوب قائم به حقيقة. ومعنى التبعيّة في هذا 
الوجه أنّ الوجوب الحقيقيّ واحد ويكون الوجوب الثاني وجوبا مجازيّا. على أنّ هذا 
الوجوب بالعرض ليس وجوبا يزيد على اللابدّيّة العقليّة للمقدّمة حتّى يمكن فرض 

النزاع فيه نزاعا عمليّا.
الوجوب  ترتّب  فيكون  الوجود،  في  التأخّر  صرف  التبعيّة  معنى  يكون  أن   .2
بأن  الآخر،  على  المستقلّين  الوجودين  أحد  ترتّب  نظير  النفسّي  الوجوب  على  الغيريّ 



�أ�صول الفقه224

، ولكنهّ بعد البعث نحو ذيها، مرتّب عليه  يفرض البعث الموجّه للمقدّمة بعثا مستقّال
في الوجود، فيكون من قبيل الأمر بالحجّ المرتّب وجودا على حصول الاستطاعة، ومن 

قبيل الأمر بالصلاة بعد حصول البلوغ أو دخول الوقت.
ولكن هذا الوجه من التبعيّة أيضا لا ينبغي أن يكون هو المقصود هنا؛ فإنّه لو كان 
ذلك هو المقصود، لكان هذا الوجوب للمقدّمة في الحقيقة وجوبا نفسيّا آخر في مقابل 
وجوب ذي المقدّمة، وإنّما يكون وجوب ذي المقدّمة له السبق في الوجود فقط. وهذا 
ا لا تكون إّال موصلة إلى ذي المقدّمة في وجودها وفي وجوبها  ينافي حقيقة المقدّميّة؛ فإّهن

معا.
لذي  النفسّي  الوجوب  من  الغيريّ  الوجوب  ترشّح  التبعيّة  معنى  يكون  أن   .3
التكوينيّ،  مؤثّره  من  الأثر  انبعاث  منه  ومنبعثا  له  معلولا  يكون  وجه  على  المقدّمة 

كانبعاث الحرارة من النار.
وكأنّ هذا الوجه من التبعيّة هو المقصود للقوم، ولذا قالوا بأنّ وجوب المقدّمة تابع 
إّال حيث  يتحقّق  المعلول لا  المعلوليّة؛ لأنّ  لمكان هذه  إطلاقا واشتراطا  لوجوب ذيها 
تتحقّق علّته، وإذا تحقّقت العلّة لابدّ من تحقّقه بصورة لا يتخلّف عنها، وأيضا علّلوا 

امتناع وجوب المقدّمة قبل وجوب ذيها بامتناع وجود المعلول قبل وجود علّته.
ولكن هذا الوجه لا ينبغي أن يكون هو المقصود من تبعيّة الوجوب الغيريّ، وإن 
اشتهر على الألسنة؛ لأنّ الوجوب النفسّي لو كان علّة للوجوب الغيريّ فلا يصحّ فرضه 
أو  صوريّة،  علّة  لفرضه  معنى  لا  فإنّه  العلل؛  من  غيرها  دون  تكوينيّة  فاعليّة  علّة  إّال 
مادّيّة، أو غائية، ولكن فرضه علّة فاعليّة أيضا باطل جزما؛ لوضوح أنّ العلّة الفاعليّة 

الحقيقيّة للوجوب هو الآمر؛ لأنّ الأمر فعل الآمر.
والظاهر أنّ السبب في اشتهار معلوليّة الوجوب الغيريّ هو أنّ شوق الآمر للمقدّمة 



225 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

هو الذي يكون منبعثا من الشوق إلى ذي المقدّمة؛ لأنّ الإنسان إذا اشتاق إلى فعل شيء 
اشتاق بالتبع إلى فعل كلّ ما يتوقّف عليه. ولكنّ الشوق إلى فعل الشيء من الغير ليس 
هو الوجوب، وإنّما الشوق إلى فعل الغير يدفع الآمر إلى الأمر به إذا لم يحصل ما يمنع من 

الأمر به، فإذا صدر منه الأمر وهو أهل له انتزع منه الوجوب.
ولا  المقدّمة،  ذي  في  النفسّي  للوجوب  معلولا  الغيريّ  الوجوب  ليس  والحاصل 
ينتهي الوجوب الغيريّ في سلسلة علله إلى الشوق  إليه في سلسلة العلل، وإنّما  ينتهي 
الشوق على  بالمقدّمة، لأنّ  الأمر  الآمر من  لدى  مانع  هناك  يكن  لم  إذا  المقدّمة  إلى ذي 
فإنّه سينفعك في وجوب  إليه. فتذكّر هذا،  تامّة إلى فعل ما يشتاق  كلّ حال ليس علّة 
البيان سيتّضح كيف يمكن فرض  المقدّمة المفوّتة وفي أصل وجوب المقدّمة، فإنّه بهذا 
المقدّمة  إنّ  أيضا كيف  البيان سيتّضح  المفوّتة قبل وجوب ذيها، وبهذا  المقدّمة  وجوب 

مطلقا ليست واجبة بالوجوب المولويّ.
4. أن يكون معنى التبعيّة هو ترشّح الوجوب الغيريّ من الوجوب النفسّي ولكن 
لا بمعنى أنّه معلول له، بل بمعنى أنّ الباعث للوجوب الغيريّ على تقدير القول به هو 
الوجوب النفسّي باعتبار أنّ الأمر بالمقدّمة والبعث نحوها إنّما هو لغاية التوصّل إلى ذيها 
الواجب وتحصيله، فيكون وجوبها وصلة وطريقا إلى تحصيل ذيها، ولو لا أنّ ذاها كان 

مرادا للمولى لما أوجب المقدّمة.
ويشير إلى هذا المعنى من التبعيّة تعريفهم للواجب الغيريّ بأنّه: »ما وجب لواجب 
من  الغرض  فيكون  إليه،  والتوصّل  تحصيله  ولغرض  آخر  واجب  لغاية  أي  آخر«، 

وجوب المقدّمة على تقدير القول به هو تحصيل ذيها الواجب.
وهذا المعنى هو الذي ينبغي أن يكون معنى التبعيّة المقصودة في الوجوب الغيريّ. 

ويلزمها أن يكون الوجوب الغيريّ تابعا لوجوبه إطلاقا واشتراطا.



�أ�صول الفقه226

وعليه، فالوجوب الغيريّ وجوب حقيقيّ ولكنهّ وجوب تبعيّ توصّلّي آلّي، وشأن 
وجوب المقدّمة شأن نفس المقدّمة. فكما أنّ المقدّمة بما هي مقدّمة لا يقصد فاعلها إّال 
التوصّل إلى ذيها، كذلك وجوبها إنّما هو للتوصّل إلى تحصيل ذيها، كالآلة الموصلة التي 

لا تقصد بالأصالة والاستقلال.
وسّر هذا واضح، فإنّ المولى بناء على القول بوجوب المقدّمة إذا أمر بذي المقدّمة، 
فإنّه لابدّ له لغرض تحصيله من المكلّف أن يدفعه ويبعثه نحو مقدّماته، فيأمره بها توصّلا 

إلى غرضه.
فيكون البعث نحو المقدّمة على هذا بعثا حقيقيّا، لا أنّه يتبع البعث إلى ذيها على وجه 
المقدّمة  يبعثه ببعث مستقلّ لنفس  أنّه  إليها بالعرض، كما في الوجه الأوّل، ولا  ينسب 
المقدّمة  نحو  البعث  أنّ  ولا  الثاني،  الوجه  في  كما  ذيها،  نحو  البعث  بعد  فيها  ولغرض 
من آثار البعث نحو ذيها على وجه يكون معلولا له كما في الوجه الثالث، وسيأتي تتمّة 

للبحث في المقدّمات المفوّتة.

3. خصائص الوجوب الغيريّ
بعد ما اتّضح معنى التبعيّة في الوجوب الغيريّ تتّضح لنا خصائصه التي بها يمتاز 

عن الوجوب النفسّي، وهي أمور:
1. إنّ الواجب الغيريّ كما لا بعث استقلالّي له كما تقدّم لا إطاعة استقلاليّة له، 
النفسّي؛ فإنّه  المقدّمة، بخلاف الواجب  التوصّل إلى ذي  وإنّما إطاعته كوجوبه لغرض 

واجب لنفسه ويطاع لنفسه.
2. إنّه بعد أن قلنا: إنّه لا إطاعة استقلاليّة للوجوب الغيريّ، وإنّما إطاعته كوجوبه 
الثواب  له ثواب على إطاعته))) غير  المقدّمة، فلابدّ أّال يكون  التوصّل إلى ذي  لصرف 

المولى،  إلى  به  الفاعل مضافا  به  يأتي  قابل لأن  أمر  المقدّمة  أنّ  الخوئي  المحقّق  الجليل  السيّد  يرى   (((



227 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

الذي يحصل على إطاعة وجوب ذي المقدّمة، كما لا عقاب على عصيانه غير العقاب على 
عصيان وجوب ذي المقدّمة، ولذا نجد أنّ من ترك الواجب بترك مقدّماته لا يستحقّ 
أكثر من عقاب واحد على نفس الواجب النفسّي، لا أنّه يستحقّ عقابات متعدّدة بعدد 

مقدّماته المتروكة.
وأمّا: ما ورد في الشريعة من الثواب على بعض المقدّمات مثل ما ورد من الثواب 
على المشي على القدم إلى الحجّ أو زيارة الحسين وأنّه في كلّ خطوة كذا من الثواب 
فينبغي على هذا أن يحمل على توزيع ثواب نفس العمل على مقدّماته باعتبار أنّ أفضل 
العمل  حمازة  كثرت  صعوبتها  وزادت  العمل  مقدّمات  كثرت  وكلّما  أحمزها،  الأعمال 
ا السبب في زيادة  ومشقّته، فينسب الثواب إلى المقدّمة مجازا ثانيا وبالعرض، باعتبار أّهن
مقدار الحمازة والمشقّة في نفس العمل، فتكون السبب في زيادة الثواب، لا أنّ الثواب 

على نفس المقدّمة.
ومن أجل أنّه لا ثواب على المقدّمة استشكلوا في استحقاق الثواب على فعل بعض 
المقدّمات، كالطهارات الثلاث، الظاهر منه أنّ الثواب على نفس المقدّمة بما هي، وسيأتي 

حلّه إن شاء الله تعالى. 
3. إنّ الوجوب الغيريّ لا يكون إّال توصّليّا، أي لا يكون في حقيقته عباديّا، ولا 
يقتضي في نفسه عباديّة المقدّمة، إذا لا يتحقّق فيه قصد الامتثال على نحو الاستقلال، كما 
قلنا في الخاصّة الأولى أنّه لا إطاعة استقلاليّة له، بل إنّما يؤتى بالمقدّمة بقصد التوصّل إلى 

ذيها، وإطاعة أمر ذيها، فالمقصود بالامتثال به نفس أمر ذيها.
ومن هنا استشكلوا في عباديّة بعض المقدّمات، كالطهارات الثلاث. وسيأتي حلّه 

فيترتّب على فعلها الثواب إذا أتى بها كذلك، ولا ملازمة عنده بين ترتّب الثواب على عمل وعدم 
استحقاق العقاب على تركه، ولا يفرق في ذلك بين القول بوجوب المقدّمة وعدمه، وهو رأي 

وجيه باعتبار أنّ فعل المقدّمة يعدّ شروعا في امتثال ذيها.



�أ�صول الفقه228

إن شاء الله تعالى. 
4. إنّ الوجوب الغيريّ تابع لوجوب ذي المقدّمة إطلاقا واشتراطا، وفعليّة وقوّة، 
قضاء لحقّ التبعيّة، كما تقدّم، ومعنى ذلك أنّه كلّ ما هو شرط في وجوب ذي المقدّمة 
كلّما  أنّه  كما  لوجوبها،  يكون شرطا  ليس بشرط لا  المقدّمة، وما  فهو شرط في وجوب 
تحقّق  يستحيل  قيل:  هذا  وعلى  المقدّمة،  وجوب  معه  تحقّق  المقدّمة  ذي  وجوب  تحقّق 
التابع قبل حصول  للمقدّمة قبل تحقّق وجوب ذيها؛ لاستحالة حصول  وجوب فعلّي 
المقدّمة  أنّ وجوب  بناء على  علّته  قبل حصول  المعلول  أو لاستحالة حصول  متبوعه، 

معلول لوجوب ذيها.
ومن هنا استشكلوا في وجوب المقدّمة قبل زمان ذيها في المقدّمات المفوّتة، كوجوب 
تحصيل  فعدم  الفجر،  طلوع  حين  طهارة  على  الصوم  لإدراك  الفجر  قبل  مثلا  الغسل 
الغسل قبل الفجر يكون مفوّتا للواجب في وقته، ولهذا سمّيت: »مقدّمة مفوّتة« باعتبار 
أنّ تركها قبل الوقت يكون مفوّتا للواجب في وقته، فقالوا بوجوبها قبل الوقت مع أنّ 

الصوم لا يجب قبل وقته، فكيف تفرض فعليّة وجوب مقدّمته؟!
وسيأتي إن شاء الله تعالى حلّ هذا الإشكال في بحث المقدّمات المفوّتة.

4. مقدّمة الوجوب
قسّموا المقدّمة إلى قسمين مشهورين:

نفس  عليها  يتوقّف  ما  وهي  الوجوبيّة«،  »المقدّمة  وتسمّى  الوجوب  مقدّمة   .1
ا تؤخذ في الواجب  الوجوب، بأن تكون شرطا للوجوب على قول مشهور، وقيل: إّهن
التحقّق والوجود على قول آخر، ومع ذلك تسمّى »مقدّمة  على وجه تكون مفروضة 
بالنسبة  بالنسبة إلى الحجّ، وكالبلوغ، والعقل، والقدرة  الوجوب«. ومثالها الاستطاعة 

إلى جميع الواجبات، ويسمّى الواجب بالنسبة إليها »الواجب المشروط«.



229 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

وجود  عليها  يتوقّف  ما  وهي  الوجوديّة«،  »المقدّمة  وتسمّى  الواجب  مقدّمة   .2
الواجب بعد فرض عدم تقييد الوجوب بها؛ بل يكون الوجوب بالنسبة إليها مطلقا، 
لتحصيله،  مقدّمة  تحصيلها  من  لابدّ  بل  الوجود،  مفروضة  إليه  بالنسبة  تؤخذ  ولا 
كالوضوء بالنسبة إلى الصلاة، والسفر بالنسبة إلى الحجّ ونحو ذلك. ويسمّى الواجب 

بالنسبة إليها »الواجب المطلق«.
والمقصود من ذكر هذا التقسيم بيان أنّ محلّ النزاع في مقدّمة الواجب هو خصوص 
القسم الثاني، أعني المقدّمة الوجوديّة، دون المقدّمة الوجوبيّة. والسّر واضح؛ لأنّه إذا 
ا مفروضة الحصول فلا معنى لوجوب تحصيلها،  كانت المقدّمة الوجوبيّة مأخوذة على أّهن
فإنّه خلف، فلا يجب تحصيل الاستطاعة لأجل الحجّ، بل إن اتّفق حصول الاستطاعة، 
وجب الحجّ عندها. وذلك نظير الفوت في قوله: »اقض ما فات كما فات« ؛ فإنّه لا 

يجب تحصيله لأجل امتثال الأمر بالقضاء، بل إن اتّفق الفوت وجب القضاء.

5. المقدّمة الداخليّة
تنقسم المقدّمة الوجوديّة إلى قسمين: داخليّة وخارجيّة.

1. »المقدّمة الداخليّة«: هي جزء الواجب المركّب، كالصلاة. وإنّما اعتبروا الجزء 
مقدّمة، فباعتبار أنّ المركّب متوقّف في وجوده على أجزائه، فكلّ جزء في نفسه هو مقدّمة 
الجزء  أنّ  فلأجل  »داخليّة«  سمّيت  وإنّما  الاثنين.  على  الواحد  كتقدّم  المركّب،  لوجود 

داخل في قوام المركّب، وليس للمركّب وجود مستقلّ غير نفس وجود الأجزاء.
2. »المقدّمة الخارجيّة«: وهي كلّ ما يتوقّف عليه الواجب وله وجود مستقلّ خارج 

عن وجود الواجب.
الواجب هل يشمل  النزاع في مقدّمة  أنّ  بيان  التقسيم هو  والغرض من ذكر هذا 

المقدّمة الداخليّة أو أنّ ذلك يختصّ بالخارجيّة؟



�أ�صول الفقه230

ولقد أنكر جماعة شمول النزاع للداخليّة، وسندهم في هذا الإنكار أحد أمرين:
الأوّل: إنكار المقدّميّة للجزء رأسا، باعتبار أنّ المركّب نفس الأجزاء بالأسر فكيف 

يفرض توقّف الشيء على نفسه؟! 
الغيريّ  بالوجوب  اتّصافه  يستحيل  ولكن  مقدّمة،  الجزء  أنّ  تسليم  بعد  الثاني: 
مادام أنّه واجب بالوجوب النفسّي؛ لأنّ المفروض أنّه جزء الواجب بالوجوب النفسّي، 
لو وجب  الأجزاء، وحينئذ  الوجوب على  فينبسط  بالأسر،  أجزاءه  إّال  المركّب  وليس 

الجزء بالوجوب الغيريّ أيضا، لاتّصف الجزء بالوجوبين. 
وقد اختلفوا في بيان وجه استحالة اجتماع الوجوبين، ولا يهمّنا بيان الوجه فيه بعد 

الاتّفاق على الاستحالة.
ولّما كان هذا البحث لا نتوقّع منه فائدة عمليّة حتّى مع فرض الفائدة العمليّة في 
مسألة وجوب المقدّمة، مع أنّه بحث دقيق يطول الكلام حوله، فنحن نطوي عنه صفحا 

محيلين الطالب إلى المطوّلات إن شاء.

6. الشرط الشرعيّ
إنّ المقدّمة الخارجيّة تنقسم إلى قسمين: عقليّة وشرعيّة.

1. »المقدّمة العقليّة«: هي كلّ أمر يتوقّف عليه وجود الواجب توقّفا واقعيّا يدركه 
العقل بنفسه من دون استعانة بالشرع، كتوقّف الحجّ على قطع المسافة.

العقل  توقّفا لا يدركه  الواجب  يتوقّف عليه  أمر  »المقدّمة الشرعيّة«: هي كلّ   .2
كان  فإن  المراد،  نحو  للحركة  علّة  الإرادة  إنّ  الاستحالة:  وجه  في  يقال  وقد  بنفسه، 
المعلولين  صدور  قوّة  في  منه  الإرادتني�  فانبعاث  واحدا  الإرادة  إلى  الداعي  الغرض 
علّتين  عن  الحركة  صدور  لزم  متعدّدا  الغرض  كان  وإن  محال،  وهو  واحدة،  علّة  عن 
واستقبال  الطهارة،  الصلاة على  كتوقّف  الشرع،  ذلك من طريق  يثبت  بل  مستقلّتين، 



231 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

القبلة، ونحوهما، ويسمّى هذا الأمر أيضا »الشرط الشرعيّ« باعتبار أخذه شرطا وقيدا 
منه شرطيّة  المستفادة  بطهور«  إّال  صلاة  »لا   :قوله مثل  الشارع،  عند  به  المأمور  في 

الطهارة للصلاة.
والغرض من ذكر هذا التقسيم بيان أنّ النزاع في مقدّمة الواجب هل يشمل الشرط 

الشرعيّ؟
أنّ  ولقد ذهب بعض أعاظم مشايخنا على ما يظهر من بعض تقريرات درسه إلى 
داخليّة  »مقدّمة  ه:  وسّام الغيريّ،  بالوجوب  واجبا  يكون  لا  كالجزء  الشرعيّ  الشرط 
المأمور به وجزءا له))) فهو واجب  لّما كان داخلا في  التقيّد  أنّ  باعتبار  بالمعنى الأعم«، 
بالوجوب النفسّي، ولّما كان انتزاع التقيّد إنّما يكون من القيد أي منشأ انتزاعه هو القيد 
والأمر بالعنوان المنتزع أمر بمنشأ انتزاعه؛ إذ لا وجود للعنوان المنتزع إّال بوجود منشأ 
انتزاعه، فيكون الأمر النفسّي المتعلّق بالتقيّد متعلّقا بالقيد؛ وإذا كان القيد واجبا نفسيّا 

فكيف يكون مرّة أخرى واجبا بالوجوب الغيريّ؟!
ولكن هذا كلام لا يستقيم عند شيخنا المحقّق الأصفهانّي ، وقد ناقشه في مجلس 

بحثه بمناقشات مفيدة. وهو على حقّ في مناقشاته:
أمّا أوّلا: فلأنّ هذا التقيّد المفروض دخوله في المأمور به لا يخلو إمّا أن يكون دخيلا 
في أصل الغرض من المأمور به، وإمّا أن يكون دخيلا في فعليّة الغرض منه، ولا ثالث 

لهما.

))) إنّ الفرق بين الجزء والشرط هو أنّه في الجزء يكون التقيّد والقيد معا داخلين في المأمور به، وأمّا 
التقيّد يكون جزءا تحليليّا  أنّ  فالتقيّد فقط يكون داخلا والقيد يكون خارجا، يعني  في الشرط 
للمأمور به، إذ يكون المأمور به في المثال هو الصلاة بما هي مقيّدة بالطهارة، أي إنّ المأمور به هو 
المركّب من ذات الصلاة والتقيّد بوصف الطهارة. فذات الصلاة جزء )غير( تحليلّي والتقيّد جزء 

آخر تحليلّي.



�أ�صول الفقه232

فإن كان من قبيل الأوّل فيجب أن يكون مأمورا به بالأمر النفسّي، ولكن بمعنى أنّ 
متعلّق الأمر لابدّ أن يكون الخاصّ بما هو خاصّ، وهو المركّب من المقيّد والقيد، فيكون 
القيد والتقيّد معا داخلين. والسّر في ذلك واضح؛ لأنّ الغرض يدعو بالأصالة إلى إرادة 
ما هو واف بالغرض، وما يفي بالغرض حسب الفرض هو الخاصّ بما هو خاصّ أي 
المركّب من المقيّد والقيد، لا أنّ الخصوصيّة تكون خصوصيّة في المأمور به المفروغ عن 
به ذي الخصوصيّة ليس وحده دخيلا  المأمور  أنّ ذات  المفروض  به؛ لأنّ  كونه مأمورا 
الأخرى،  أجزائه  به كسائر  المأمور  القيد جزءا من  فيكون هذا  الغرض. وعلى هذا  في 
ولا فرق بين جزء وجزء في كونه من جملة المقدّمات الداخليّة؛ فتسمية مثل هذا الجزء 
بقول مطلق، كما لا  داخليّة  مقدّمة  بل هو  بلا وجه،  الأعمّ،  بالمعنى  الداخليّة  بالمقدّمة 

وجه لتسميته بالشرط.
وإن كان من قبيل الثاني فهذا هو شأن الشرط، سواء كان شرطا شرعيّا أو عقليّا، 
ومثل هذا لا يعقل أن يدخل في حيّز الأمر النفسّي، لأنّ الغرض كما قلنا لا يدعو بالأصالة 
إّال إلى إرادة ذات ما يفي بالغرض ويقوم به في الخارج، وأمّا ما له دخل في تأثير السبب 
أي في فعليّة الغرض فلا يدعو إليه الغرض في عرض ذات السبب، بل الذي يدعو إلى 

إيجاد شرط التأثير لابدّ أن يكون غرضا تبعيّا يتبع الغرض الأصلّي وينتهي إليه.
لّما  ولا فرق بين الشرط الشرعيّ وغيره في ذلك، وإنّما الفرق أنّ الشرط الشرعيّ 
كان لا يعلم دخله في فعليّة الغرض إّال من قبل المولى، كالطهارة والاستقبال ونحوهما 
بالنسبة إلى الصلاة، فلابدّ أن ينبّه المولى على اعتباره ولو بأن يأمر به، إمّا بالأمر المتعلّق 
بالمأمور به، أي يأخذه قيدا فيه، كأن يقول مثلا: »صلّ عن طهارة«، أو بأمر مستقلّ كأن 
يقول مثلا: »تطهّر للصلاة«، وعلى جميع الأحوال لا تكون الإرادة المتعلّقة به في عرض 
إرادة ذات السبب حتّى يكون مأمورا به بالأمر النفسّي، بل الإرادة فيه تبعيّة وكذا الأمر 



233 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

به.
به  جاء  إذا  الواجب  السبب  بذات  المتعلّق  الأمر  سقوط  يلزم  هذا  على  قلتم  فإن 
قلت: من لوازم الاشتراط عدم سقوط الأمر بالسبب بفعله  المكلّف من دون الشرط 

من دون شرطه، وإّال كان الاشتراط لغوا وعبثا.
وأمّا ثانيا: فلو سلّمنا دخول التقيّد في الواجب على وجه يكون جزءا منه؛ فإنّ هذا 
لا يوجب أن يكون نفس القيد والشرط الذي هو حسب الفرض منشأ لانتزاع التقيّد 
مقدّمة داخليّة، بل هو مقدّمة خارجيّة، فإنّ وجود الطهارة مثلا يوجب حصول تقيّد 
الصلاة بها، فتكون مقدّمة خارجيّة للتقيّد الذي هو جزء حسب الفرض. وهذا يشبه 
المقدّمات الخارجيّة لنفس أجزاء المأمور بها الخارجيّة، فكما أنّ مقدّمة الجزء ليست بجزء 

فكذلك مقدّمة التقيّد ليست جزءا.
التقيّد داخل وهو جزء تحليلّي فقد فرضتم  أنّ  لّما فرضتم في الشرط  أنّه  والحاصل 

معه أنّ القيد خارج، فكيف تفرضون مرّة أخرى أنّه داخل في المأمور به المتعلّق بالمقيّد.

7. الشرط المتأخّر
لا شكّ في أنّ من الشروط الشرعيّة ما هو متقدّم في وجوده زمانا على المشروط، 
الأفعال لا  نفس  الشرط  أنّ  بناء على  الصلاة ونحوها،  إلى  بالنسبة  والغسل  كالوضوء 

أثرها الباقي إلى حين الصلاة.
اللباس  وطهارة  كالاستقبال  زمانا،  وجوده  في  للمشروط  مقارن  هو  ما  ومنها 

للصلاة.
إنّه هل يمكن أن يكون الشرط الشرعيّ  المتأخّر، أي  وإنّما وقع الشكّ في الشرط 

متأخّرا في وجوده زمانا عن المشروط أو لا يمكن؟
ومن قال بعدم إمكانه قاس الشرط الشرعيّ على الشرط العقلّي، فإنّ المقدّمة العقليّة 



�أ�صول الفقه234

فرض  بعد  إّال  الشيء  يوجد  لا  لأنّه  المقدّمة؛  ذي  عن  متأخّرة  تكون  أن  فيها  يستحيل 
المعلول  وجود  لاستحالة  وجوده؛  في  دخل  له  ما  كلّ  على  المشتملة  التامّة  علّته  وجود 

بدون علّته التامّة. وإذا وجد الشيء فقد انتهى، فأيّة حاجة له تبقى إلى ما سيوجد بعد.
ومنشأ هذا الشكّ والبحث ورود بعض الشروط الشرعيّة التي ظاهرها تأخّرها في 
الوجود عن المشروط، وذلك مثل الغسل الليلّي للمستحاضة الكبرى الذي هو شرط 
عند بعضهم لصوم النهار السابق على الليل، ومن هذا الباب إجازة بيع الفضولّي بناء 

ا كاشفة عن صحّة البيع لا ناقلة.  على أّهن
ولأجل ما ذكرنا من استحالة الشرط المتأخّر في العقليّات اختلف العلماء في الشرط 
المتأخّر في الشرعيّات،  إمكان الشرط  الشرعيّ اختلافا كثيرا جدّا، فبعضهم ذهب إلى 
إلى  والذاهبون  آنفا،  ذكرنا  كما  العقلّي  الشرط  على  قياسا  استحالته  إلى  ذهب  وبعضهم 

الاستحالة أوّلوا ما ورد في الشريعة بتأويلات كثيرة يطول شرحها. 
وأحسن ما قيل في توجيه إمكان الشرط المتأخّر في الشرعيّات ما عن بعض مشايخنا 
الأعاظم قدس سرهم في بعض تقريرات درسه. وخلاصته: أنّ الكلام تارة يكون في 

شرط المأمور به، وأخرى في شرط الحكم، سواء كان تكليفيّا أم وضعيّا.
أمّا في شرط المأمور به، فإنّ مجرّد كونه شرطا شرعيّا للمأمور به لا مانع منه؛ لأنّه 
ليس معناه إّال أخذه قيدا في المأمور به على أن تكون الحصّة الخاصّة من المأمور به هي 
المطلوبة. وكما يجوز ذلك في الأمر السابق والمقارن فإنّه يجوز في اللاحق بلا فرق. نعم، 
إذا رجع الشرط الشرعيّ إلى شرط واقعيّ، كرجوع شرط الغسل الليلّي للمستحاضة إلى 
أنّه رافع للحدث في النهار، فإنّه يكون حينئذ واضح الاستحالة، كالشرط الواقعيّ بلا 

فرق.
به، فوجود  المأمور  لّما كان هو الحصّة الخاصّة من طبيعيّ  المطلوب  أنّ  وسّر ذلك 



235 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

القيد المتأخّر لا شأن له إّال الكشف عن وجود تلك الحصّة في ظرف كونها مطلوبة. ولا 
محذور في ذلك، إنّما المحذور في تأثير المتأخّر في المتقدّم.

وأمّا في شرط الحكم، سواء كان الحكم تكليفيّا أم وضعيّا، فإنّ الشرط فيه معناه 
مفروض  وكونه  وإنشائه،  الحكم  جعل  مقام  في  والحصول  الوجود  مفروض  أخذه 
الوجود لا يفرق فيه بين أن يكون متقدّما، أو مقارنا، أو متأخّرا، كأن يجعل الحكم في 

الشرط المتأخّر على الموضوع المقيّد بقيد أخذ مفروض الوجود بعد وجود الموضوع.
فإنّ  الحصول،  التدريجيّ  المركّب  الواجب  على  بقياسه  الذهن  إلى  ذلك  ويتقرّب 
التكليف في فعليّته في الجزء الأوّل وما بعده يبقى مراعى إلى أن يحصل الجزء الأخير من 
المركّب، وقد بقيت إلى حين حصول كمال الأجزاء شرائط التكليف من الحياة والقدرة 

ونحوهما.
فعليّته  يبقى في  المتأخّر  فإنّ الحكم في الشرط  فيه،  فيما نحن  وهكذا يفرض الحال 
الأوّل من  أنّ الجزء  الذي أخذ مفروض الحصول، فكما  الشرط  أن يحصل  إلى  مراعى 
المركّب التدريجيّ الواجب في فرض حصول جميع الأجزاء يكون واجبا وفعلّي الوجوب 
أنّ فعليّته تكون بعد حصول جميع الأجزاء، وكذا باقي الأجزاء لا  من أوّل الأمر، لا 
فرض  في  ولكن  حصولها  حين  بل  الأخير،  الجزء  حصول  بعد  وجوبها  فعليّة  تكون 
حصول الجميع، فكذلك ]في[ ما نحن فيه يكون الواجب المشروط بالشرط المتأخّر فعلّي 
الوجوب من أوّل الأمر في فرض حصول الشرط في ظرفه، لا أنّ فعليّته تكون متأخّرة 

إلى حين الشرط.
الموضوع  عن  والبحث  مناقشة،  عن  يخلو  ولا  المعظّم،  شيخنا  رأي  خلاصة  هذا 

بأوسع مماّ ذكرنا لا يسعه هذا المختصر.



�أ�صول الفقه236

8. المقدّمات المفوّتة
الموقّتات،  في  ذيها  زمان  قبل  المقدّمات  بعض  وجوب  المطهّرة  الشريعة  في  ورد 
كوجوب قطع المسافة للحجّ قبل حلول أيّامه، ووجوب الغسل من الجنابة للصوم قبل 
الفجر، ووجوب الوضوء أو الغسل على قول قبل وقت الصلاة عند العلم بعدم التمكّن 

منه بعد دخول وقتها... وهكذا.
وتسمّى هذه المقدّمات باصطلاحهم: »المقدّمات المفوّتة« باعتبار أنّ تركها موجب 

لتفويت الواجب في وقته كما تقدّم.
ونحن نقول: لو لم يحكم الشارع المقدّس بوجوب مثل هذه المقدّمات فإنّ العقل 
يحكم بلزوم الإتيان بها؛ لأنّ تركها موجب لتفويت الواجب في ظرفه، ويحكم أيضا بأنّ 

التارك لها يستحقّ العقاب على تفويت الواجب في ظرفه بسبب تركها.
ولأوّل وهلة يبدو أنّ هذين الحكمين العقليّين الواضحين لا ينطبقان على القواعد 

العقليّة البديهيّة في الباب من جهتين:
أنحاء  أيّ نحو فرض من  تابع لوجوب ذيها على  المقدّمة  أوّلا: فلأنّ وجوب  أمّا 
التبعيّة، لاسيّما إذا كان من نحو تبعيّة المعلول لعلّته على ما هو المشهور، فكيف يفرض 

الوجوب التابع في زمان سابق على زمان فرض الوجوب المتبوع؟!
وأمّا ثانيا: فلأنّه كيف يستحقّ العقاب على ترك الواجب بترك مقدّمته قبل حضور 
وقته، مع أنّه حسب الفرض لا وجوب له فعلا وأمّا في ظرفه فينبغي أن يسقط وجوبه؛ 

لعدم القدرة عليه بترك مقدّمته، والقدرة شرط عقلّي في الوجوب.
وإن  متعارضة  ا  كأّهن تبدو  التي  العقليّة  البديهيّات  هاتيك  بين  التوفيق  ولأجل 
أعلام  العقل حاول جماعة من  العقليّة وبديهيّات  الأحكام  التعارض في  يستحيل  كان 
الأصوليّين المتأخّرين تصحيح ذلك بفرض انفكاك زمان الوجوب عن زمان الواجب 



237 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

وتقدّمه عليه، إمّا في خصوص الموقّتات أو في مطلق الواجبات، على اختلاف المسالك. 
وبذلك يحصل لهم التوفيق بين تلك الأحكام العقليّة؛ لأنّه حينما يفرض تقدّم وجوب 
الواجب، وكان  قبل وقت  المقدّمة  مانع من فرض وجوب  المقدّمة على زمانه فلا  ذي 
ترك  حين  فعليّا  كان  وجوبه  لأنّ  القاعدة؛  على  الواجب  ترك  على  العقاب  استحقاق 

المقدّمة.
أمّا كيف يفرض تقدّم زمان الوجوب على زمان الواجب؟ وبأيّ مناط؟ فهذا ما 

اختلفت فيه الأنظار والمحاولات.
فأوّل المحاولين لحلّ هذه الشبهة فيما يبدو صاحب الفصول الذي قال بجواز تقدّم 
زمان الوجوب على طريقة الواجب المعلّق الذي اخترعه، كما أشرنا إليه في الجزء الأوّل. 
أنّ الوقت في الموقّتات وقت للواجب فقط، لا  وذلك في خصوص الموقّتات، بفرض 
للوجوب، أي إنّ الوقت ليس شرطا وقيدا للوجوب، بل هو قيد للواجب، فالوجوب 
الواجب معلّق على حضور وقته. والفرق  الوقت ولكنّ  متقدّم على  الفرض  على هذا 
بين هذا النوع وبين الواجب المشروط هو أنّ التوقّف في المشروط للوجوب وفي المعلّق 

للفعل. وعليه، لا مانع من فرض وجوب المقدّمة قبل زمان ذيها.
ولكن نقول: على تقدير إمكان فرض تقدّم زمان الوجوب على زمان الواجب، فإنّ 
فرض رجوع القيد إلى الواجب لا إلى الوجوب يحتاج إلى دليل، ونفس ثبوت وجوب 
المقدّمة المفوّتة قبل زمان وجوب ذيها لا يكون وحده دليلا على ثبوت الواجب المعلّق؛ 
لأنّ الطريق في تصحيح وجوب المقدّمة المفوّتة لا ينحصر فيه، كما سيأتي بيان الطريق 

الصحيح.
والمحاولة الثانية: ما نسب إلى الشيخ الأنصاريّ  من رجوع القيد في جميع شرائط 
الوجوب إلى المادّة، وإن اشتهر القول برجوعها إلى الهيئة؛ سواء كان الشرط هو الوقت 



�أ�صول الفقه238

العامّة  الشرائط  من  ونحوها  والعقل  والبلوغ  والقدرة  للحجّ  كالاستطاعة  غيره،  أو 
لجميع التكاليف. ومعنى ذلك أنّ الوجوب الذي هو مدلول الهيئة في جميع الواجبات 
مطلق دائما غير مقيّد بشرط أبدا، وكلّ ما يتوهّم من رجوع القيد إلى الوجوب فهو راجع 
القيود مأخوذ في  أنّ بعض  المادّة؛ غاية الأمر  الذي هو مدلول  الواجب  في الحقيقة إلى 
بالنسبة إلى الحجّ،  الواجب على وجه يكون مفروض الحصول والوقوع، كالاستطاعة 
ومثل هذا لا يجب تحصيله ويكون حكمه حكم ما لو كان شرطا للوجوب؛ وبعضها لا 
يكون مأخوذا على وجه يكون مفروض الحصول، بل يجب تحصيله توصّلا إلى الواجب؛ 

لأنّ الواجب يكون هو المقيّد بما هو مقيّد بذلك القيد.
التصوير، فالوجوب يكون دائما فعليّا قبل مجيء وقته، وشأنه في ذلك  وعلى هذا 
شأن الوجوب على القول بالواجب المعلّق، لا فرق بينهما في الموقّتات بالنسبة إلى الوقت، 

فإذا كان الواجب استقباليّا فلا مانع من وجوب المقدّمة المفوّتة قبل زمان ذيها.
والمحاولة الثالثة: ما نسب إلى بعضهم من أنّ الوقت شرط للوجوب، لا للواجب 
كما في المحاولتين الأوليين، ولكنهّ مأخوذ فيه على نحو الشرط المتأخّر. وعليه، فالوجوب 
يكون سابقا على زمان الواجب نظير القول بالمعلّق، فيصحّ فرض وجوب المقدّمة المفوّتة 

قبل زمان ذيها؛ لفعليّة الوجوب قبل زمانه، فتجب مقدّمته.
وكلّ هذه المحاولات مذكورة في كتب الأصول المطوّلة، وفيها مناقشات وأبحاث 
طويلة لا يسعها هذا المختصر، ومع الغضّ عن المناقشة في إمكانها في أنفسها لا دليل 
أنّ  المقدّمة قبل زمان ذيها، إذ كلّ صاحب محاولة منها يعتقد  عليها إّال ثبوت وجوب 
التخلّص من إشكال وجوب المقدّمة قبل زمان ذيها ينحصر في المحاولة التي يتصوّرها، 
فالدليل الذي يدلّ على وجوب المقدّمة المفوّتة قبل وقت الواجب لا محالة يدلّ عنده على 

محاولته.



239 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

والذي أعتقده أنّه لا موجب لكلّ هذه المحاولات لتصحيح وجوب المقدّمة قبل 
زمان ذيها، فإنّ الصحيح كما أفاده شيخنا الأصفهانّي  أنّ وجوب المقدّمة ليس معلولا 
لوجوب ذيها، ولا مترشّحا منه، فليس هناك إشكال في وجوب المقدّمة المفوّتة قبل زمان 
إنما  الشبهة  هذه  وكلّ  الإشكال،  لفكّ  المحاولات  هذه  إحدى  إلى  نلتجئ  حتّى  ذيها 
جاءت من هذا الفرض، وهو فرض معلوليّة وجوب المقدّمة لوجوب ذيها، وهو فرض 
لا واقع له أبدا، وإن كان هذا القول يبدو غريبا على الأذهان المشبعة بفرض أنّ وجوب 
ذي المقدّمة علّة لوجوب المقدّمة، بل نقول أكثر من ذلك: إنّه يجب في المقدّمة المفوّتة أن 
يتقدّم وجوبها على وجوب ذيها، إذا كناّ نقول بأنّ مقدّمة الواجب واجبة، وإن كان الحقّ 

وسيأتي عدم وجوبها مطلقا.
الحقيقة هو  الأمر في  أنّ  نذكر  المقدّمة لوجوب ذيها  ولبيان عدم معلوليّة وجوب 
له دون سواه،  الفاعليّة  العلّة  فالآمر هو  أم غيريّا،  نفسيّا  الأمر  الآمر، سواء كان  فعل 
ولكن كلّ أمر إنّما يصدر عن إرادة الآمر؛ لأنّه فعله الاختياريّ، والإرادة بالطبع مسبوقة 
بالشوق إلى فعل المأمور به أي إنّ الآمر لابدّ أن يشتاق أوّلا إلى فعل الغير على أن يصدر 
من الغير، فإذا اشتاقه لابدّ أن يدعو الغير ويدفعه ويحثّه على الفعل، فيشتاق إلى الأمر به، 
وإذا لم يحصل مانع من الأمر فلا محالة يشتدّ الشوق إلى الأمر حتّى يبلغ الإرادة الحتميّة، 

فيجعل الداعي في نفس الغير للفعل المطلوب، وذلك بتوجيه الأمر نحوه.
هذا حال كلّ مأمور به، ومن جملته »مقدّمة الواجب«؛ فإنّه إذا ذهبنا إلى وجوبها من 
قبل المولى لابدّ أن نفرض حصول الشوق أوّلا في نفس الآمر إلى صدورها من المكلّف، 
غاية الأمر أنّ هذا الشوق تابع للشوق إلى فعل ذي المقدّمة ومنبثق منه؛ لأنّ المختار إذا 
اشتاق إلى تحصيل شيء وأحبّه اشتاق وأحبّ بالتبع كلّ ما يتوقّف عليه ذلك الشيء على 
نحو الملازمة بين الشوقين، وإذا لم يكن هناك مانع من الأمر بالمقدّمات حصلت لدى 



�أ�صول الفقه240

الآمر ثانيا الإرادة الحتميّة التي تتعلّق بالأمر بها، فيصدر حينئذ الأمر.
إذا عرفت ذلك، فإنّك تعرف أنّه إذا فرض أنّ المقدّمة متقدّمة بالوجود الزمانّي على 
ذيها على وجه لا يحصل ذوها في ظرفه وزمانه إّال إذا حصلت هي قبل حلول زمانه، كما 
في أمثلة المقدّمات المفوّتة، فإنّه لا شكّ في أنّ الآمر يشتاقها أن تحصل في ذلك الزمان 
المتقدّم، وهذا الشوق بالنسبة إلى المقدّمة يتحوّل إلى الإرادة الحتميّة بالأمر، إذ لا مانع 
من البعث نحوها حينئذ، والمفروض أنّ وقتها قد حان فعلا، فلابدّ أن يأمر بها فعلا، أمّا 
ذو المقدّمة فحسب الفرض لا يمكن البعث نحوه، والأمر به قبل وقته؛ لعدم حصول 
ظرفه، فلا أمر قبل الوقت، وإن كان الشوق إلى الأمر به حاصل حينئذ، ولكن لا يبلغ 

مبلغ الفعليّة؛ لوجود المانع.
والحاصل أنّ الشوق إلى ذي المقدّمة والشوق إلى المقدّمة حاصلان قبل وقت ذي 
المقدّمة، والشوق الثاني منبعث ومنبثق من الشوق الأوّل، ولكنّ الشوق إلى المقدّمة يؤثّر 
أثره، ويصير إرادة حتميّة؛ لعدم وجود ما يمنع من الأمر، دون الشوق إلى ذي المقدّمة؛ 

لوجود المانع من الأمر.
وعلى هذا، فتجب المقدّمة المفوّتة قبل وجوب ذيها ولا محذور فيه، بل هو أمر لابدّ 

منه، ولا يصحّ أن يقع غير ذلك.
ولا تستغرب ذلك، فإنّ هذا أمر مطّرد حتّى بالنسبة إلى أفعال الإنسان نفسه، فإنّه 
إذا اشتاق إلى فعل شيء اشتاق إلى مقدّماته تبعا، ولّما كانت المقدّمات متقدّمة بالوجود 
زمانا على ذيها فإنّ الشوق إلى المقدّمات يشتدّ حتى يبلغ درجة الإرادة الحتميّة المحرّكة 
الحتميّة  الإرادة  له  تحصل  ولم  بعد،  وقته  يحن  لم  المقدّمة  ذا  أنّ  مع  فيفعلها،  للعضلات 
طيّ  بعد  وقته  حان  إذا  الحتميّة  الإرادة  له  تحصل  أن  يمكن  وإنّما  للعضلات،  المحرّكة 

المقدّمات.



241 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

فإرادة الفاعل التكوينيّة للمقدّمة متقدّمة زمانا على إرادة ذيها، وعلى قياسها الإرادة 
المتأخّر زمانا،  المتقدّمة زمانا قبل أن تحصل لذيها  التشريعيّة، فلابدّ أن تحصل للمقدّمة 
مماّ  العكس  على  زمانا،  لذيها  الفعلّي  الوجوب  على  للمقدّمة  الفعلّي  الوجوب  فيتقدّم 

. اشتهر ولا محذور فيه بل هو المتعّني
قصدا  فشيئا  شيئا  يصير  الشوق  فإنّ  المتأخّر،  إلى  بالنسبة  متقدّم  كلّ  حال  وهذا 

وإرادة، كما في الأفعال التدريجيّة الوجود.
وقد تقدّم معنى تبعيّة وجوب المقدّمة لوجوب ذيها، فلا نعيد، وقلنا: إنّه ليس معناه 

معلوليّته لوجوب ذي المقدّمة، وتبعيّته له وجودا، كما اشتهر على لسان الأصوليّين.
فان قلت: إنّ وجوب المقدّمة كما سبق تابع لوجوب ذي المقدّمة إطلاقا واشتراطا، 
ولا شكّ في أنّ الوقت على الرأي المعروف شرط لوجوب ذي المقدّمة، فيجب أن يكون 

أيضا وجوب المقدّمة مشروطا به؛ قضاء لحقّ التبعيّة.
قلت: إنّ الوقت على التحقيق ليس شرطا للوجوب بمعنى أنّه دخيل في مصلحة 
به،  المأمور  بالنسبة إلى وجوب الحجّ، وإن كان دخيلا في مصلحة  الأمر، كالاستطاعة 
ولكنهّ لا يتحقّق البعث قبله، فلابدّ أن يؤخذ مفروض الوجود بمعنى عدم الدعوة إليه؛ 
لأنّه غير اختياريّ للمكلّف. أمّا عدم تحقّق وجوب الموقّت قبل الوقت فلامتناع البعث 

قبل الوقت.
والسّر واضح؛ لأنّ البعث حتى الجعلّي منه يلازم الانبعاث إمكانا ووجودا، فإذا 
استحال  الوقت  قبل  الانبعاث  يستحيل  وإذ  فلا،  وإّال  البعث  أمكن  الانبعاث  أمكن 
يلازم  لأنّه  المعلّق،  الواجب  بامتناع  نقول  هذا  أجل  ومن  الجعلّي،  حتّى  نحوه  البعث 

انفكاك الانبعاث عن البعث.
وهذا بخلاف المقدّمة قبل وقت الواجب، فإنّه يمكن الانبعاث نحوها، فلا مانع 



�أ�صول الفقه242

من فعليّة البعث بالنظر إليها لو ثبت، فعدم فعليّة الوجوب قبل زمان الواجب إنّما هو 
لوجود المانع لا لفقدان الشرط، وهذا المانع موجود في ذي المقدّمة قبل وقته، مفقود في 

المقدّمة.
العباديّة  المفوّتة  المقدّمة  في  مانع  لا  حينئذ  أنّه  وهو:  فقهيّ،  فرع  هذا  على  ويتفرّع 
كالطهارات الثلاث من قصد الوجوب في النيّة قبل وقت الواجب لو قلنا بأنّ مقدّمة 

الواجب واجبة.
والحاصل أنّ العقل يحكم بلزوم الإتيان بالمقدّمة المفوّتة قبل وقت ذيها، ولا مانع 

عقلّي من ذلك.
هذا كلّه من جهة إشكال انفكاك وجوب المقدّمة عن وجوب ذيها، وأمّا من جهة 
إشكال استحقاق العقاب على ترك الواجب بترك مقدّمته مع عدم فعليّة وجوبه فيعلم 
دفعه مماّ سبق؛ فإنّ التكليف بذي المقدّمة الموقّت يكون تامّ الاقتضاء، وإن لم يصر فعليّا 
لوجود المانع، وهو عدم حضور وقته، ولا ينبغي الشكّ في أنّ دفع التكليف مع تماميّة 
اقتضائه تفويت لغرض المولى المعلوم الملزم، وهذا يعدّ ظلما في حقّه، وخروجا عن زيّ 
الرقّيّة، وتمرّدا عليه، فيستحقّ عليه العقاب واللوم من هذه الجهة، وإن لم يكن فيه مخالفة 

للتكليف الفعلّي المنجّز.
وهذا لا يشبه دفع مقتضي التكليف، كعدم تحصيل الاستطاعة للحجّ، فإنّ مثله لا 
يعدّ ظلما، وخروجا عن زيّ الرقّيّة، وتمرّدا على المولى؛ لأنّه ليس فيه تفويت لغرض المولى 
للمولى،  الظلم  عنوان  تحقّق  هو  العقاب  استحقاق  في  والمدار  الاقتضاء،  التامّ  المعلوم 

القبيح عقلا.

9. المقدّمة العباديّة
إذا وقعت على وجه  المقدّمات الشرعيّة لا تقع مقدّمة إّال  أنّ بعض  بالدليل  ثبت 



243 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

الطهارات  في  منحصر  ومثالها  بخصوصها،  عليها  الثواب  ترتّب  أيضا  وثبت  عباديّ، 
الثلاث: الوضوء، والغسل، والتيمّم.

وقد سبق في الأمر الثاني الإشكال فيها من جهتين: من جهة أنّ الواجب الغيريّ 
لا يكون إّال توصّليّا، فكيف يجوز أن تقع المقدّمة بما هي مقدّمة عبادة ومن جهة ثانية أنّ 

الواجب الغيريّ بما هو واجب غيريّ لا استحقاق للثواب عليه.
وفي الحقيقة إنّ هذا الإشكال ليس إّال إشكالا على أصولنا التي أصّلناها للواجب 
الغيريّ، فنقع في حيرة في التوفيق بين ما فهمناه عن الواجب الغيريّ، وبين عباديّة هذه 
المقدّمات الثابتة عباديّتها، وإّال فكون هذه المقدّمات عباديّة يستحقّ الثواب عليها أمر 

مفروغ عنه، لا يمكن رفع اليد عنه.
فإذن، لابدّ لنا من توضيح ما أصّلناه في الواجب الغيريّ بتوجيه عباديّة المقدّمة على 

وجه يلائم توصّليّة الأمر الغيريّ، وقد ذهبت الآراء أشتاتا في توجيه ذلك.
ونحن نقول على الاختصار: إنّه من المتيقّن الذي لا ينبغي أن يتطرّق إليه الشكّ 
من أحد أنّ الصلاة مثلا ثبت من طريق الشرع توقّف صحّتها على إحدى الطهارات 
الثلاث، ولكن لا تتوقّف على مجرّد أفعالها كيفما اتّفق وقوعها، بل إنّما تتوقّف على فعل 
فالوضوء  تعالى،  الله  إلى  به  متقرّبا  وقع  إذا  أي  العباديّ،  الوجه  على  وقع  إذا  الطهارة 

العباديّ مثلا هو الشرط، وهو المقدّمة التي تتوقّف صحّة الصلاة عليها.
وعليه، فلابدّ أن يفرض الوضوء عبادة قبل فرض تعلّق الأمر الغيريّ به؛ لأنّ الأمر 
الغيريّ حسبما فرضناه إنّما يتعلّق بالوضوء العباديّ بما هو عبادة، لا بأصل الوضوء بما 
هو؛ فلم تنشأ عباديّته من الأمر الغيريّ حتّى يقال: »إنّ عباديّته لا تلائم توصّليّة الأمر 
الغيريّ«، بل عباديّته لابدّ أن تكون مفروضة التحقّق قبل فرض تعلّق الأمر الغيريّ به. 

ومن هنا يصحّ استحقاق الثواب عليه؛ لأنّه عبادة في نفسه. 



�أ�صول الفقه244

ولكن ينشأ من هذا البيان إشكال آخر، وهو أنّه إذا كانت عباديّة الطهارات غير 
ناشئة من الأمر الغيريّ، فما هو الأمر المصحّح لعباديّتها، والمعروف أنّه لا يصحّ فرض 
العبادة عبادة إّال بتعلّق أمر بها ليمكن قصد امتثاله؛ لأنّ قصد امتثال الأمر هو المقوّم 
لعباديّة العبادة عندهم، وليس لها في الواقع إّال الأمر الغيريّ، فرجع الأمر بالأخير إلى 

الغيريّ لتصحيح عباديّتها.
أنّه يستحيل أن يكون الأمر الغيريّ هو المصحّح لعباديّتها؛ لتوقّف عباديّتها  على 
حينئذ على سبق الأمر الغيريّ، والمفروض أنّ الأمر الغيريّ متأخّر عن فرض عباديّتها؛ 
لأنّه إنّما تعلّق بها بما هي عبادة، فيلزم تقدّم المتأخّر وتأخّر المتقدّم، وهو خلف محال أو 

دور على ما قيل.
وقد أجيب عن هذه الشبهة بوجوه كثيرة.

الواجب،  مقدّمة  وجوب  أي  الغيريّ،  الأمر  ثبوت  على  بناء  أرى  فيما  وأحسنها 
وبناء على أنّ عباديّة العبادة لا تكون إّال بقصد الأمر المتعلّق بها هو أنّ المصحّح لعباديّة 
الطهارات هو الأمر النفسّي الاستحبابّي لها في حدّ ذاتها السابق على تعلّق الأمر الغيريّ 
بها. وهذا الاستحباب باق حتّى بعد فرض الأمر الغيريّ، ولكن لا بحدّ الاستحباب 
وليس  تركها،  يجوز  فلا  فعلها،  وجب  قد  أنّه  المفروض  إذ  الرت�ك؛  جواز  هو  الذي 
الاستحباب إّال مرتبة ضعيفة بالنسبة إلى الوجوب، فلو طرأ عليه الوجوب لا ينعدم، 
مرتبة  من  والبياض  السواد  كاشتداد  له  استمرارا  الوجوب  فيكون  وجوده؛  يشتدّ  بل 
ضعيفة إلى مرتبة أقوى، وهو وجود واحد مستمرّ. وإذا كان الأمر كذلك فالأمر الغيريّ 
الغيريّ حتّى  حينئذ يدعو إلى ما هو عبادة في نفسه، فليست عباديّتها متأتّية من الأمر 

يلزم الإشكال.
ولكن هذا الجواب على حسنه غير كاف بهذا المقدار من البيان لدفع الشبهة. وسّر 



245 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

ذلك أنّه لو كان المصحّح لعباديّتها هو الأمر الاستحبابّي النفسّي بالخصوص لكان يلزم 
امتثال الأمر الاستحبابّي فقط،  إذا جاء بها المكلّف بقصد  المقدّمات إّال  أّال تصحّ هذه 
ا تقع صحيحة لو أتي بها بقصد امتثال أمرها  مع أنّه لا يفتي بذلك أحد، ولا شكّ في أّهن

الغيريّ، بل بعضهم اعتبر قصده في صحّتها بعد دخول وقت الواجب المشروط بها.
النفسّي  استحبابها  كون  من  المجيب  مقصود  ليس  إنّه  للجواب:  إكمالا  فنقول 
مصحّحا لعباديّتها أنّ المأمور به بالأمر الغيريّ هو الطهارة المأتّي بها بداعي امتثال الأمر 
الاستحبابّي. كيف وهذا المجيب قد فرض عدم بقاء الاستحباب بحدّه بعد ورود الأمر 

الغيريّ، فكيف يفرض أنّ المأمور به هو المأتّي به بداعي امتثال الأمر الاستحبابّي؟!
بل مقصود المجيب أنّ الأمر الغيريّ لّما كان متعلّقه هو الطهارة بما هي عبادة، ولا 
يمكن أن تكون عباديّتها ناشئة من نفس الأمر الغيريّ بما هو أمر غيريّ، فلابدّ من فرض 
عباديّتها لا من جهة الأمر الغيريّ وبفرض سابق عليه، وليس هو إّال الأمر الاستحبابّي 
النفسّي المتعلّق بها، وهذا يصحّح عباديّتها قبل فرض تعلّق الأمر الغيريّ بها، وإن كان 
حين توجّه الأمر الغيريّ لا يبقى ذلك الاستحباب بحدّه وهو جواز الترك، ولكن لا 
بل  واضح،  هو  كما  الترك  جواز  ليس  عباديّتها  في  المناط  لأنّ  عباديّتها؛  بذلك  تذهب 
وإذا  الغيريّ.  الأمر  تعلّق  بعد  باقية  النفسّي، وهي  الذاتيّة ورجحانها  مطلوبيّتها  المناط 
الأمر  أنّ  بمعنى  فيه  الاستحباب  واندكاك  عبادة  هي  بما  بها  الغيريّ  الأمر  تعلّق  صحّ 
صالحا  الغيريّ  الأمر  إّال  يبقى  لا  حينئذ  فإنّه  المطلوبيّة  لتلك  استمرارا  يكون  الغيريّ 
للدعوة إليها، ويكون هذا الأمر الغيريّ نفسه أمرا عباديّا، غاية الأمر أنّ عباديّته لم تجئ 
من أجل نفس كونه أمرا غيريّا، بل من أجل كونه امتدادا لتلك المطلوبيّة النفسيّة وذلك 

الرجحان الذاتّي الذي حصل من ناحية الأمر الاستحبابّي النفسّي السابق.
وعليه، فينقلب الأمر الغيريّ عباديّا، ولكنهّ عباديّ بالعرض لا بالذات حتّى يقال: 



�أ�صول الفقه246

»إنّ الأمر الغيريّ توصّلّي لا يصلح للعباديّة«.
من هنا لا يصحّ الإتيان بالطهارة بقصد الاستحباب بعد دخول الوقت للواجب 
المشروط بها؛ لأنّ الاستحباب بحدّه قد اندكّ في الأمر الغيريّ، فلم يعد موجودا حتّى 

يصحّ قصده.
نعم، يبقى أن يقال: إنّ الأمر الغيريّ إنّما يدعو إلى الطهارة الواقعة على وجه العبادة؛ 
لأنّه حسب الفرض متعلّقه هو الطهارة بصفة العبادة، لا ذات الطهارة، والأمر لا يدعو 
إّال إلى ما تعلّق به، فكيف صحّ أن يؤتى بذات العبادة بداعي امتثال أمرها الغيريّ، ولا 

أمر غيريّ بذات العبادة؟!
ولكن ندفع هذا الإشكال بأن نقول: إذا كان الوضوء مثلا مستحبّا نفسيّا فهو قابل 
لأن يتقرّب به من المولى، وفعليّة التقرّب تتحقّق بقصد الأمر الغيريّ المندكّ فيه الأمر 

الاستحبابّي.
الأمر  على  سابقة  مرتبة  في  نفسيّة  عبادات  الطهارات  فرضنا  قد  أخرى:  وبعبارة 
الغيريّ المتعلّق بها، والأمر الغيريّ إنّما يدعو إلى ذلك، فإذا جاء المكلّف بها بداعي الأمر 
الغيريّ المندكّ فيه الاستحباب والمفروض ليس هناك أمر موجود غيره صحّ التقرّب به، 

ووقعت عبادة لا محالة، فيتحقّق ما هو شرط الواجب ومقدّمته.
هذا كلّه بناء على ثبوت الأمر الغيريّ بالمقدّمة، وبناء على أنّ مناط عباديّة العبادة هو 

قصد الأمر المتعلّق بها.
وكلا المبنيين نحن لا نقول بهما.

أمّا الأوّل: فسيأتي في البحث الآتي الدليل على عدم وجوب مقدّمة الواجب، فلا 
أمر غيريّ أصلا.

وأمّا الثاني: فلأنّ الحقّ أنّه يكفي في عباديّة الفعل ارتباطه بالمولى، والإتيان به متقرّبا 



247 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

ا توقيفيّة، فما لم يثبت رضا المولى بالفعل،  إليه تعالى. غاية الأمر أنّ العبادات قد ثبت أّهن
وحسن الانقياد، وقصد وجه الله بالفعل لا يصحّ الإتيان بالفعل عبادة، بل يكون تشريعا 
محرّما. ولا يتوقّف ذلك على تعلّق أمر المولى بنفس الفعل على أن يكون أمرا فعليّا من 
المولى، ولذا قيل: »يكفي في عباديّة العبادة حسنها الذاتّي ومحبوبيّتها الذّاتيّة للمولى حتّى 

لو كان هناك مانع من توجّه الأمر الفعلّي بها«.
وإذا ثبت ذلك، فنقول في تصحيح عباديّة الطهارات: إنّ فعل المقدّمة بنفسه يعدّ 
شروعا في امتثال ذي المقدّمة الذي هو حسب الفرض في المقام عبادة في نفسه مأمور بها 
فيكون الإتيان بالمقدّمة بنفسه يعدّ امتثالا للأمر النفسّي بذي المقدّمة العباديّ. ويكفي 
في عباديّة الفعل كما قلنا ارتباطه بالمولى والإتيان به متقرّبا إليه تعالى مع عدم ما يمنع من 
التعبّد به. ولا شكّ في أنّ قصد الشروع بامتثال الأمر النفسّي بفعل مقدّماته قاصدا بها 

التوصّل إلى الواجب النفسّي العباديّ يعدّ طاعة وانقيادا للمولى.
وبهذا تصحّح عباديّة المقدّمة، وإن لم نقل بوجوبها الغيريّ، ولا حاجة إلى فرض 

طاعة الأمر الغيريّ.
الاعتبار،  الثواب بهذا  عليها  ويستحقّ  عبادة،  مقدّمة  كلّ  تقع  أن  يصحّ  هنا  ومن 
وإن لم تكن في نفسها معتبرا فيها أن تقع على وجه العبادة، كتطهير الثوب مثلا مقدّمة 
للصلاة، أو كالمشي حافيا مقدّمة للحجّ أو الزيارة، غاية الأمر أنّ الفرق بين المقدّمات 
العباديّة وغيرها أنّ غير العباديّة لا يلزم فيها أن تقع على وجه قربّي، بخلاف المقدّمات 

المشروط فيها أن تقع عبادة، كالطهارات الثلاث.
ويؤيّد ذلك ما ورد من الثواب على بعض المقدّمات، ولا حاجة إلى التأويل الذي 
ذكرناه سابقا في الأمر الثالث من أنّ الثواب على ذي المقدّمة يوزّع على المقدّمات باعتبار 
دخالتها في زيادة حمازة الواجب، فإنّ ذلك التأويل مبنيّ على فرض ثبوت الأمر الغيريّ 



�أ�صول الفقه248

وأنّ عباديّة المقدّمة واستحقاق الثواب عليها لا ينشئان إّال من جهة الأمر الغيريّ؛ اتّباعا 
للمشهور المعروف بين القوم.

بذي  الأمر  يكون  أن  يعقل  فلا  به،  تعلّق  ما  إلى  إّال  يدعو  لا  الأمر  إنّ  قلت:  فإن 
هو  فيكون  بالمقدّمة،  منه  آخر  أمر  بترشّح  قلنا  إذا  إّال  المقدّمة  إلى  بنفسه  داعيا  المقدّمة 

الداعي، وليس هذا الأمر الآخر المترشّح إّال الأمر الغيريّ، فرجع الإشكال جذعا.
قلت: نعم، الأمر لا يدعو إّال إلى ما تعلّق به، ولكناّ لا ندّعي أنّ الأمر بذي المقدّمة 
توصّلا  المقدّمة  فعل  إلى  الدّاعي  هو  العقل  إنّ  نقول:  بل  المقدّمة،  إلى  يدعو  الذي  هو 
إلى فعل الواجب، وسيأتي أنّ هذا الحكم العقلّي لا يستكشف منه ثبوت أمر غيريّ من 
المولى، ولا يلزم أن يكون هناك أمر بنفس المقدّمة لتصحيح عباديّتها، ويكون داعيا إليها.
الدّاعي إلى فعل المقدّمة هو حكم العقل، والمصحّح لعباديّتها شيء  أنّ  والحاصل 
آخر، هو قصد التقرّب بها، ويكفي في التقرّب بها إلى الله أن يأتي بها بقصد التوصّل إلى 
ما هو عبادة، لا أنّ الداعي إلى فعل المقدّمة هو نفس المصحّح لعباديّتها، ولا أنّ المصحّح 

لعباديّة العبادة منحصر في قصد الأمر المتعلّق بها، وقد سبق توضيح ذلك.
إّال  فالعقل لا يحكم  الفعل كالتطهير من الخبث،  المقدّمة ذات  فإن كانت  وعليه، 
بإتيانها على أيّ وجه وقعت، ولكن لو أتى بها المكلّف متقرّبا بها إلى الله توصّلا إلى العبادة 
صحّت ووقعت على صفة العباديّة، واستحقّ عليها الثواب، وإن كانت المقدّمة عملا 
المكلّف  أنّ  بالإتيان بها كذلك، والمفروض  يلزم  فالعقل  عباديّا كالطهارة من الحدث، 
متمكّن من ذلك، سواء كان هناك أمر غيريّ أم لم يكن، وسواء كانت المقدّمة في نفسها 

مستحبّة أم لم تكن.
فلا إشكال من جميع الوجوه في عباديّة الطهارات.



249 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

النتيجة:

مسألة مقدّمة الواجب والأقوال فيها
وجوب  عن  البحث  وهو  المسألة،  أصل  إلى  نرجع  التمهيدات  تلك  تقديم  بعد 

مقدّمة الواجب، الذي قلنا: إنّه آخر ما يشغل بال الأصوليّين.
كما  وهو  النزاع،  تحرير  ببيان  فيها  البحث  موضع  المسألة  مدخل  في  عرفت  وقد 
إنّ العقل يحكم بوجوب مقدّمة  قلنا الملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع؛ إذ قلنا: 
المقدّمة  بأنّ  أيضا  أنّه هل يحكم  البحث في  لزومها، ولكن وقع  يدرك  إنّه  أي  الواجب 

واجبة أيضا عند من أمر بما يتوقّف عليها؟
لقد تكثّرت الأقوال جدّا في هذه المسألة على مرور الزمن، نذكر أهّمها، ونذكر ما 

هو الحقّ منها، وهي:
1. القول بوجوبها مطلقا.

2. القول بعدم وجوبها مطلقا، وهو الحقّ وسيأتي دليله.
3. التفصيل بين السبب فلا يجب، وبين غيره كالشرط وعدم المانع والمعدّ فيجب.
4. التفصيل بين السبب وغيره أيضا، ولكن بالعكس أي يجب السبب دون غيره.

5. التفصيل بين الشرط الشرعيّ، فلا يجب بالوجوب الغيريّ باعتبار أنّه واجب 
وهو  الغيريّ.  بالوجوب  فيجب  غيره،  وبين  الواجب،  جزء  نظير  النفسّي،  بالوجوب 

القول المعروف عن شيخنا المحقّق النائينيّ.
6. التفصيل بين الشرط الشرعيّ وغيره أيضا، ولكن بالعكس، أي يجب الشرط 

الشرعيّ بالوجوب المقدّميّ دون غيره.
النفسّي فتجب،  الواجب  التي يترتّب عليها  المقدّمة الموصلة أي  التفصيل بين   .7

وبين المقدّمة غير الموصلة فلا تجب، وهو المذهب المعروف لصاحب الفصول.



�أ�صول الفقه250

8. التفصيل بين ما قصد به التوصّل من المقدّمات فيقع على صفة الوجوب، وبين 
. ّما لم يقصد به ذلك فلا يقع واجبا، وهو القول المنسوب إلى الشيخ الأنصاري

وهو  الضدّ،  مسألة  في  إليه  أشار  الذي  المعالم  صاحب  إلى  المنسوب  التفصيل   .9
اشتراط وجوب المقدّمة بإرادة ذيها، فلا تكون المقدّمة واجبة على تقدير عدم إرادته.

الخارجيّة  المقدّمة  وبين  تجب،  فلا  الجزء  أي  الداخليّة  المقدّمة  بين  التفصيل   .10
فتجب.

وهناك تفصيلات أخرى عند المتقدّمين، لا حاجة إلى ذكرها.
وقد قلنا: إنّ الحقّ في المسألة كما عليه جماعة من المحقّقين المتأخّرين))) القول الثاني، 

وهو عدم وجوبها مطلقا.
والدليل عليه واضح بعد ما قلنا من أنّه في موارد حكم العقل بلزوم شيء على وجه 
يكون حكما داعيا للمكلّف إلى فعل الشيء لا يبقى مجال للأمر المولويّ فإنّ هذه المسألة 
من ذلك الباب من جهة العلّة؛ وذلك لأنّه إذا كان الأمر بذي المقدّمة داعيا للمكلّف إلى 
الإتيان بالمأمور به فإنّ دعوته هذه لا محالة بحكم العقل تحمله وتدعوه إلى الإتيان بكلّ 
ما يتوقّف عليه المأمور به تحصيلا له، ومع فرض وجود هذا الداعي في نفس المكلّف 
لا تبقى حاجة إلى داع آخر من قبل المولى، مع علم المولى حسب الفرض بوجود هذا 
لغرض تحريك  المولى  إنّما يجعله  أم غيريّا  نفسيّا  كان  المولويّ سواء  الأمر  الداعي، لأنّ 
المكلّف نحو فعل المأمور به، إذ يجعل الداعي في نفسه حيث لا داعي. بل يستحيل في 

هذا الفرض جعل الداعي الثاني من المولى؛ لأنّه يكون من باب تحصيل الحاصل.
وبعبارة أخرى: إنّ الأمر بذي المقدّمة لو لم يكن كافيا في دعوة المكلّف إلى الإتيان 

المحقّق  أستاذنا  أعلم  فيما  ذكرناه  الذي  بالأسلوب  البرهان  عليه  وأقام  ذلك  إلى  تنبّه  من  أوّل   (((
الأصفهانّي ، وقد عضّد هذا القول السيد الجليل المحقّق الخوئيّ . وكذلك ذهب إلى هذا 

القول وأوضحه سيّدنا المحقّق الحكيم دام ظلّه في حاشيته على الكفاية.



251 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

إليها بما هي مقدّمة، ومع كفاية  ينفع، ولا يكفي للدعوة  بالمقدّمة لا  أمر  بالمقدّمة فأيّ 
الأمر بذي المقدّمة لتحريكه إلى المقدّمة، وللدعوة إليها، فأيّة حاجة تبقى إلى الأمر بها من 

قبل المولى، بل يكون عبثا ولغوا، بل يمتنع؛ لأنّه تحصيل للحاصل.
وعليه، فالأوامر الواردة في بعض المقدّمات يجب حملها على الإرشاد، وبيان شرطيّة 
متعلّقها للواجب وتوقّفه عليها، كسائر الأوامر الإرشاديّة في موارد حكم العقل، وعلى 

هذا يحمل قوله: »إذا زالت الشمس، فقد وجب الطهور والصلاة«.
ومن هذا البيان نستحصل على النتيجة الآتية:

»إنّه لا وجوب غيريّ أصلا، وينحصر الوجوب المولويّ بالواجب النفسّي فقط. 
فلا موقع إذن لتقسيم الواجب إلى النفسّي والغيريّ. فليحذف ذلك من سجلّ الأبحاث 

الأصوليّة«.

الم��سألة الثالثة: م��سألة ال�ضدّ 

تحرير محلّ النزاع
اختلفوا في أنّ الأمر بالشيء هل يقتضي النهي عن ضدّه أو لا يقتضي؟ على أقوال.

ولأجل توضيح محلّ النزاع وتحريره نشرح مرادهم من الألفاظ التي وردت على 
لسانهم في تحرير محلّ النزاع هذا، وهي ثلاثة:

نقيض  فيشمل  والمنافي،  المعاند  مطلق  الكلمة  هذه  من  مرادهم  فإنّ  »الضدّ«،   .1
الشيء، أي إنّ الضدّ عندهم أعمّ من الأمر الوجوديّ والعدميّ، وهذا اصطلاح خاصّ 
للأصوليّين في خصوص هذا الباب، وإّال فالضدّ مصطلح فلسفيّ يراد به في باب التقابل 
خصوص الأمر الوجوديّ الذي له مع وجوديّ آخر تمام المعاندة والمنافرة، وله معه غاية 

التباعد.



�أ�صول الفقه252

»ضدّ  و  النقيض،  أي  الترك  وهو  عامّ«  »ضدّ  إلى  الضدّ  الأصوليّون  قسّم  ولذا 
خاصّ« وهو مطلق المعاند الوجوديّ.

وعلى هذا، فالحقّ أن تنحلّ هذه المسألة إلى مسألتين: موضوع إحداهما الضدّ العامّ، 
وموضوع الأخرى الضدّ الخاصّ، لاسيّما مع اختلاف الأقوال في الموضوعين.

إمّا  بالشيء،  الأمر  عند  الضدّ  عن  النهي  ثبوت  لابدّيّة  به  ويراد  »الاقتضاء«،   .2
لكون الأمر يدلّ عليه بإحدى الدلالات الثلاث: المطابقة، والتضمّن، والالتزام، وإمّا 
لكونه يلزمه عقلا النهي عن الضدّ من دون أن يكون لزومه بيّنا بالمعنى الأخصّ حتّى 

يدلّ عليه بالالتزام. فالمراد من الاقتضاء عندهم أعمّ من كلّ ذلك.
3. »النهي«، ويراد به النهي المولويّ من الشارع وإن كان تبعيّا، كوجوب المقدّمة 
الزجر والردع  النواهي هو  المطابقيّ كما سبق في مبحث  التبعيّ. والنهي معناه  الغيريّ 
ه المتقدّمون بطلب الترك، وهو تفسير بلازم معناه، ولكنهّم فرضوه  عّام تعلّق به. وفّرس
كأنّ ذلك هو معناه المطابقيّ، ولذا اعترض بعضهم على ذلك فقال: »إنّ طلب الترك 
بالنهي الترك  أنّ المطلوب  محال، فلابدّ أن يكون المطلوب الكفّ«. وهكذا تنازعوا في 
أو الكفّ، ولا معنى لنزاعهم هذا إّال إذا كانوا قد فرضوا أنّ معنى النهي هو الطلب، 

فوقعوا في حيرة في أنّ المطلوب به أيّ شيء هو؟ الترك، أو الكفّ.
ولو كان المراد من النهي هو طلب الترك كما ظنوّا لما كان معنى لنزاعهم في الضدّ 
العامّ؛ فإنّ النهي عنه معناه على حسب ظنهّم طلب ترك ترك المأمور به. ولّما كان نفي 
النفي إثباتا فيرجع معنى النهي عن الضدّ العامّ إلى معنى طلب فعل المأمور به، فيكون 
بمعناه،  آخر  بلفظ  للفظ  تبديلا  العامّ«  ضدّه  عن  النهي  يقتضي  بالشيء  »الأمر  قولهم: 
ويكون عبارة أخرى عن القول بـ »أنّ الأمر بالشيء يقتضي نفسه«. وما أشدّ سخف مثل 

هذا البحث!



253 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

ولعلّه لأجل هذا التوهّم أي توهّم أنّ النهي معناه طلب الترك ذهب بعضهم إلى 
عينيّة الأمر بالشيء للنهي عن الضدّ العامّ.

وبعد بيان هذه الأمور الثلاثة في تحرير محلّ النزاع يتّضح موضع النزاع، وكيفيّته أنّ 
النزاع معناه يكون أنّه إذا تعلّق أمر بشيء هل إنّه لابدّ أن يتعلّق نهي المولى بضدّه العامّ 
ثبوت الأمر  بعد فرض  الضدّ  المولويّ عن  النهي  ثبوت  فالنزاع يكون في  أو الخاصّ؟ 

بالشيء، وبعد فرض ثبوت النهي فهناك نزاع آخر في كيفيّة إثبات ذلك.
وعلى كلّ حال، فإنّ مسألتنا كما قلنا تنحلّ إلى مسألتين: إحداهما في الضدّ العامّ. 

والثانية في الضدّ الخاصّ، فينبغي البحث عنهما في بابين:

1. الضدّ العامّ
م  لم يكن اختلافهم في الضدّ العامّ من جهة أصل الاقتضاء وعدمه، فإنّ الظاهر أّهن

متّفقون على الاقتضاء، وإنّما اختلافهم في كيفيّته :
فقيل : إنّه على نحو العينيّة، أي إنّ الأمر بالشيء عين النهي عن ضدّه العامّ، فيدلّ 

عليه حينئذ بالدلالة المطابقيّة.
أنّ الوجوب  باعتبار  التضمّنيّة،  بالدلالة  إنّه على نحو الجزئيّة، فيدلّ عليه   : وقيل 
ينحلّ إلى طلب الشيء مع المنع من الترك، فيكون المنع من الترك جزءا تحليليّا في معنى 

الوجوب.
وقيل: إنّه على نحو اللزوم البّني بالمعنى الأخصّ، فيدلّ عليه بالدلالة الالتزاميّة.

، فيكون اقتضاؤه له  وقيل : إنّه على نحو اللزوم البّني بالمعنى الأعمّ، أو غير البّني
عقليّا صرفا.

والحقّ أنّه لا يقتضيه بأيّ نحو من أنحاء الاقتضاء، أي إنّه ليس هناك نهي مولويّ 
عن الترك يقتضيه نفس الأمر بالفعل على وجه يكون هناك نهي مولويّ وراء نفس الأمر 



�أ�صول الفقه254

بالفعل.
والدليل عليه أنّ الوجوب سواء كان مدلولا لصيغة الأمر، أو لازما عقليّا لها كما 
هو الحقّ ليس معنى مركّبا، بل هو معنى بسيط وحدانّي، هو لزوم الفعل، ولازم كون 

الشيء واجبا المنع من تركه.
ولكن هذا المنع اللازم للوجوب ليس منعا مولويّا، ونهيا شرعيّا، بل هو منع عقلّي 
الوجوب. وسّر ذلك  نفس  منع ونهي وراء  الشارع  أن يكون هناك من  تبعيّ من غير 
واضح، فإنّ نفس الأمر بالشيء على وجه الوجوب كاف في الزجر عن تركه، فلا حاجة 

إلى جعل للنهي عن الترك من الشارع زيادة على الأمر بذلك الشيء.
فإن كان مراد القائلين بالاقتضاء في المقام أنّ نفس الأمر بالفعل يكون زاجرا عن 
هو  هذا  ليس  ولكن  الوجوب؛  مقتضى  هو  هذا  لأنّ  منه؛  لابدّ  بل  مسلّم،  فهو  تركه، 
موضع النزاع في المسألة، بل موضع النزاع هو النهي المولويّ زائدا على الأمر بالفعل؛ 
بالفعل كما هو موضع  الترك يقتضيه الأمر  أنّ هناك نهيا مولويّا عن  وإن كان مرادهم 

النزاع فهو غير مسلّم، ولا دليل عليه، بل هو ممتنع.
وبعبارة أوضح وأوسع: أنّ الأمر والنهي متعاكسان بمعنى أنّه إذا تعلّق الأمر بشيء 
فعلى طبع ذلك يكون نقيضه بالتبع ممنوعا منه، وإّال لخرج الواجب عن كونه واجبا؛ وإذا 
المحرّم  إليه، وإّال لخرج  بالتبع مدعوّا  نقيضه  النهي بشيء فعلى طبع ذلك يكون  تعلّق 
عن كونه محرّما...، ولكن ليس معنى هذه التبعيّة في الأمر أن يتحقّق فعلا نهي مولويّ 
عن ترك المأمور به بالإضافة إلى الأمر المولويّ بالفعل، كما أنّه ليس معنى هذه التبعيّة 
في النهي أن يتحقّق فعلا أمر مولويّ بترك المنهيّ عنه بالإضافة إلى النهي المولويّ عن 

الفعل.
والسّر ما قلناه: إنّ نفس الأمر بالشيء كاف في الزجر عن تركه، كما أنّ نفس النهي 



255 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

عن الفعل كاف للدعوة إلى تركه، بلا حاجة إلى جعل جديد من المولى في المقامين، بل لا 
يعقل الجعل الجديد كما قلنا في مقدّمة الواجب حذو القذّة بالقذّة، فراجع.

المسألة،  المحرّرين لهذه  كثير من  الأمر على  اختلط  الواضحة  التبعيّة  ولأجل هذه 
اقتضاه الأمر على  المأمور به وراء الأمر بالشيء  أنّ هناك نهيا مولويّا عن ترك  فحسبوا 
مبحث  في  هناك  حسبوا  كما  العقلّي.  اللزوم  أو  الالتزام،  أو  التضمّن،  أو  العينيّة،  نحو 
النهي أنّ معنى النهي هو الطلب إمّا للترك أو الكفّ، وقد تقدّمت الإشارة إلى ذلك في 

تحرير النزاع.
ان في النهي والأمر من واد واحد، وعليه، فليس هناك طلب للترك  وهذان التوّمه

وراء الردع عن الفعل في النهي، ولا نهي عن الترك وراء طلب الفعل في الأمر.
نعم، يجوز للآمر بدلا من الأمر بالشيء أن يعّرب عنه بالنهي عن الترك، كأن يقول 
مثلا بدلا من قوله »صلّ«: »لا تترك الصلاة«. ويجوز له بدلا من النهي عن الشيء أن 
يعّرب عنه بالأمر بالترك، كأن يقول مثلا بدلا من قوله »لا تشرب الخمر«: »اترك شرب 
الخمر«، فيؤدّي التعبير الثاني في المقامين مؤدّى التعبير الأوّل المبدل منه، أي إنّ التعبير 

الثاني يحقّق الغرض من التعبير الأوّل.
فإذا كان مقصود القائل بأنّ الأمر بالشيء عين النهي عن ضدّه العامّ هذا المعنى أي 
إنّ أحدهما يصحّ أن يوضع موضع الآخر، ويحلّ محلّه في أداء غرض الآمر فلا بأس به 

وهو صحيح، ولكن هذا غير العينيّة المقصودة في المسألة على الظاهر.

2. الضدّ الخاصّ
إنّ القول باقتضاء الأمر بالشيء للنهي عن ضدّه الخاصّ يبتني ويتفرّع على القول 

باقتضائه للنهي عن ضدّه العامّ.
ولّما ثبت حسبما تقدّم أنّه لا نهي مولويّ عن الضدّ العامّ، فبالطريق الأولى نقول: إنّه 



�أ�صول الفقه256

لا نهي مولويّ عن الضدّ الخاصّ؛ لما قلنا من ابتنائه وتفرّعه عليه.
النهي عن ضدّه مطلقا، سواء كان  يقتضي  بالشيء لا  الأمر  أنّ  فالحقّ  وعلى هذا، 

عامّا أو خاصّا.
أمّا كيف يبتني القول بالنهي عن الضدّ الخاصّ على القول بالنهي عن الضدّ العامّ 

ويتفرّع عليه فهذا ما يحتاج إلى شيء من البيان، فنقول:
يبتني  وكلاهما  لهما،  ثالث  لا  مسلكان  لهم  الخاصّ  الضدّ  عن  بالنهي  القائلين  إنّ 

ويتفرّع على ذلك:

)الأوّل( مسلك التلازم:
الآخر.  ملازمه  حرمة  وتستلزم  تستدعي  المتلازمين  أحد  حرمة  أنّ  وخلاصته 
والمفروض أنّ فعل الضدّ الخاصّ يلازم ترك المأمور به أي الضدّ العامّ ـ، كالأكل مثلا 
الملازم فعله لترك الصلاة المأمور بها. وعندهم أنّ الضدّ العامّ محرّم منهيّ عنه وهو ترك 
ـ، فيلزم على هذا أن يحرم الضدّ الخاصّ وهو الأكل في المثال؛ فابتنى  الصلاة في المثال 

النهي عن الضدّ الخاصّ بمقتضى هذا المسلك على ثبوت النهي عن الضدّ العامّ.
أمّا نحن فلّام ذهبنا إلى أنّه لا نهي مولويّ عن الضدّ العامّ، فلا موجب لدينا من جهة 
الملازمة المدّعاة للقول بكون الضدّ الخاصّ منهيّا عنه بنهي مولويّ؛ لأنّ ملازمه ليس 

منهيّا عنه حسب التحقيق الذي مرّ.
إنّ  بأنّ الضدّ العامّ منهي عنه:  التنازل عن ذلك والتسليم  أنّا نقول ثانيا بعد  على 
هذا المسلك ليس صحيحا في نفسه، يعني أنّ كبراه غير مسلّمة، وهي »أنّ حرمة أحد 
المتلازمين تستلزم حرمة ملازمه الآخر«؛ فإنّه لا يجب اتّفاق المتلازمين في الحكم، لا في 
مناط الحكم غير موجود  أنّ  دام  ما  الحرمة، ولا غيرهما من الأحكام،  الوجوب، ولا 
أنّه لا يمكن أن يختلفا في الوجوب  القدر المسلّم في المتلازمين  في الملازم الآخر. نعم، 



257 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

من  حينئذ  امتثالهما  لاستحالة  محرّما؛  والآخر  واجبا  أحدهما  يكون  وجه  على  والحرمة 
المكلّف، فيستحيل التكليف من المولى بهما، فإمّا أن يحرم أحدهما، أو يجب الآخر.

يرجع ذلك إلى باب التزاحم الذي سيأتي التعرّض له.
أبحاث  من  واف��را  قسطا  أخ��ذت  التي  المعروفة  الكعبيّ«  »شبهة  تبطل  وبه��ذا 
الأصوليّين إذا كان مبناها هذه الملازمة المدّعاة؛ فإنّه نسب إليه القول بنفي المباح بدعوى 
أنّ كلّ ما يظنّ من الأفعال أنّه مباح فهو واجب في الحقيقة؛ لأنّ فعل كلّ مباح ملازم 

قهرا لواجب وهو ترك محرّم واحد من المحرّمات على الأقلّ.

)الثاني( مسلك المقدّميّة:
وخلاصته دعوى أنّ ترك الضدّ الخاصّ مقدّمة لفعل المأمور به، ففي المثال المتقدّم 
الضدّ  ترك  فيجب  واجبة،  الواجب  ومقدّمة  الصلاة،  لفعل  مقدّمة  الأكل  ترك  يكون 

الخاصّ.
وإذا وجب ترك الأكل حرم تركه، أي ترك ترك الأكل؛ لأنّ الأمر بالشيء يقتضي 
النهي عن الضدّ العامّ؛ وإذا حرم ترك ترك الأكل، فإنّ معناه حرمة فعله؛ لأنّ نفي النفي 

إثبات؛ فيكون الضدّ الخاصّ منهيّا عنه. هذا خلاصة مسلك المقدّميّة.
وقد رأيت كيف ابتنى النهي عن الضدّ الخاصّ على ثبوت النهي عن الضدّ العامّ. 
ونحن إذ قلنا بأنّه لا نهي مولويّ عن الضدّ العامّ فلا يحرم ترك ترك الضدّ الخاصّ حرمة 

مولويّة أي لا يحرم فعل الضدّ الخاص، فثبت المطلوب.
على أنّ مسلك المقدّميّة غير صحيح من وجهين آخرين:

أحدهما: أنّه بعد التنزّل عّام تقدّم، وتسليم حرمة الضدّ العامّ، فإنّ هذا المسلك كما 
واجبة  ليست  ا  أّهن أثبتنا  أن  سبق  وقد  الواجب،  مقدّمة  وجوب  على  يبتنى  واضح  هو 
بوجوب مولويّ، وعليه، لا يكون ترك الضدّ الخاصّ واجبا بالوجوب الغيريّ المولويّ 



�أ�صول الفقه258

حتى يحرم فعله.
أنّا لا نسلّم أنّ ترك الضدّ الخاصّ مقدّمة لفعل المأمور به، وهذه المقدّميّة  ثانيهما: 
أعني مقدّميّة ترك الضدّ الخاصّ لا تزال مثارا للبحث عند المتأخّرين حتى أصبحت من 

المسائل الدقيقة المطوّلة، ونحن في غنى عن البحث عنها بعد ما تقدّم.
ولكن لحسم مادّة الشبهة لا بأس بذكر خلاصة ما يرفع المغالطة في دعوى مقدّميّة 

ترك الضدّ، فنقول:
إنّ المدّعي لمقدّميّة ترك الضدّ لضدّه تبتني دعواه على أنّ عدم الضدّ من باب عدم 
المانع بالنسبة إلى الضدّ الآخر للتمانع بين الضدّين أي لا يمكن اجتماعهما معا ـ، ولا شكّ 
في أنّ عدم المانع من المقدّمات؛ لأنّه من متمّمات العلّة، فإنّ العلّة التامّة كما هو معروف 

تتألّف من المقتضي وعدم المانع.
فيتألّف دليله من مقدّمتين:

1. الصغرى: إنّ عدم الضدّ من باب »عدم المانع« لضدّه؛ لأنّ الضدّين متمانعان.
2. الكبرى: إنّ »عدم المانع« من المقدّمات.

فينتج من الشكل الأوّل أنّ عدم الضدّ من المقدّمات لضدّه.
وهذه الشبهة إنّما نشأت من أخذ كلمة »المانع« مطلقة. فتخيّلوا أنّ لها معنى واحدا 
في الصغرى والكبرى، فانتظم عندهم القياس الذي ظنوّه منتجا، بينما أنّ الحقّ أنّ التمانع 
فلم  الأوسط،  الحدّ  يتكرّر  فلم  الكبرى،  في  معناه  غير  الصغرى  في  ومعناه  معنيان،  له 

يتألّف قياس صحيح.
التمانع في الوجود، وهو امتناع الاجتماع وعدم  التمانع تارة يراد منه  أنّ  بيان ذلك 
الملاءمة بين الشيئين، وهو المقصود من التمانع بين الضدّين؛ إذ هما لا يجتمعان في الوجود 
ولا يتلاءمان؛ وأخرى يراد منه التمانع في التأثير وإن لم يكن بينهما تمانع وتناف في الوجود، 



259 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

وهو الذي يكون بين المقتضيين لأثرين متمانعين في الوجود؛ وإذ يكون المحلّ غير قابل 
أحدهما  يؤثّر  فلا  تأثيرهما،  يتمانعان في  المقتضيين حينئذ  فإنّ  المقتضيين،  أحد  لتأثير  إّال 
إّال بشرط عدم المقتضي الآخر؛ وهذا هو المقصود من المانع في الكبرى، فإنّ المانع الذي 
يكون عدمه شرطا لتأثير المقتضي هو المقتضي الآخر الذي يقتضي ضدّ أثر الأوّل. وعدم 

المانع إمّا لعدم وجوده أصلا أو لعدم بلوغه مرتبة الغلبة على الآخر في التأثير.
وعليه، فنحن نسلّم أنّ عدم الضدّ من باب عدم المانع، ولكنهّ عدم المانع في الوجود، 
التأثير، فلم يتكرّر الحدّ الأوسط؛ فلا نستنتج من  المانع في  المقدّمات عدم  وما هو من 

القياس أنّ عدم الضدّ من المقدّمات.
وأعتقد أنّ هذا البيان لرفع المغالطة فيه الكفاية للمتنبّه، وإصلاح هذا البيان بذكر 
بعض الشبهات فيه ودفعها يحتاج إلى سعة من القول لا تتحمّلها الرسالة. ولسنا بحاجة 

إلى نفي المقدّمة لإثبات المختار، بعد ما قدّمناه.

ثمرة المسألة
إنّ ما ذكروه من الثمرات لهذه المسألة مختصّ بالضدّ الخاصّ فقط، وأهّمها والعمدة 
القول  على  وفساده  الاقتضاء،  بعدم  القول  على  عبادة  كان  إذا  الضدّ  صحّة  هي  فيها 

بالاقتضاء.
بيان ذلك أنّه قد يكون هناك واجب أيّ واجب كان، عبادة أو غير عبادة، وضدّه 
عبادة، وكان الواجب أرجح في نظر الشارع من ضدّه العباديّ؛ فإنّه لمكان التزاحم بين 
الأمر  يكون  محالة  لا  الشارع،  نظر  في  أرجح  والأوّل  متعلّقيهما،  بين  للتضادّ  الأمرين 

الفعلّي المنجّز هو الأوّل دون الثاني.
الضدّ  فإنّ  الخاصّ،  ضدّه  عن  النهي  يقتضي  بالشيء  الأمر  بأنّ  قلنا  فإن  وحينئذ، 
العباديّ يكون منهيّا عنه في الفرض، والنهي في العبادة يقتضي الفساد، فإذا أتي به وقع 



�أ�صول الفقه260

فاسدا. وإن قلنا بأنّ الأمر بالشيء لا يقتضي النهي عن ضدّه الخاصّ، فإنّ الضدّ العباديّ 
لا يكون منهيّا عنه، فلا مقتضى لفساده.

وأرجحيّة الواجب على ضدّه الخاصّ العباديّ تتصوّر في أربعة موارد:
1. أن يكون الضدّ العباديّ مندوبا، ولا شكّ في أنّ الواجب مقدّم على المندوب، 
كاجتماع الفريضة مع النافلة؛ فإنّه بناء على اقتضاء الأمر بالشيء للنهي عن ضدّه لا يصحّ 
الاشتغال بالنافلة مع حلول وقت الفريضة، ولا بدّ أن تقع النافلة فاسدة. نعم، لابدّ أن 
تستثنى من ذلك نوافل الوقت؛ لورود الأمر بها في خصوص وقت الفريضة، كنافلتي 

الظهر والعصر.
على  بناء  مطلقا،  النوافل  منه  تصحّ  لا  الفوائت  قضاء  عليه  كان  فمن  هذا،  وعلى 
النهي عن الضدّ، بخلاف ما إذا لم نقل بالنهي عن الضدّ؛ فإنّ عدم جواز فعل النافلة 

حينئذ يحتاج إلى دليل خاصّ.
2. أن يكون الضدّ العباديّ واجبا، ولكنهّ أقلّ أهميّة عند الشارع من الأوّل، كما في 

مورد اجتماع إنقاذ نفس محترمة من الهلكة مع الصلاة الواجبة.
3. أن يكون الضدّ العباديّ واجبا، ولكنه موسّع الوقت، والأوّل مضيّق، ولا شكّ 
قضاء  اجتماع  مثاله:  منه.  أهميّة  أكثر  الموسّع  كان  وإن  الموسّع  على  مقدّم  المضيّق  أنّ  في 
الصلاة في  مع  المسجد  النجاسة عن  وإزالة  وقتها.  الصلاة في سعة  مع  الفوريّ  الدين 

سعة الوقت.
، ولا  ، والأوّل واجب معّني 4. أن يكون الضدّ العباديّ واجبا أيضا، ولكنهّ مخّري
، له بدل  شكّ في أنّ المعّني مقدّم على المخّري وإن كان المخّري أكثر أهميّة منه؛ لأنّ المخّري
. مثاله: اجتماع سفر منذور في يوم معّني مع خصال الكفّارة، فلو ترك المكلّف  دون المعّني
السفر واختار الصوم من خصال الكفّارة، فإن كان الأمر بالشيء يقتضي النهي عن ضدّه 



261 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

كان الصوم منهيّا عنه فاسدا.
هذه خلاصة بيان ثمرة المسألة مع بيان موارد ظهورها، ولكن هذا المقدار من البيان 

لا يكفي في تحقيقها؛ فإنّ ترتّبها وظهورها يتوقّف على أمرين:
الأوّل: القول بأنّ النهي في العبادة يقتضي فسادها حتّى النهي الغيريّ التبعيّ؛ لأنّه 
التبعيّ لا يقتضي  النهي  العبادة أو خصوص  النهي مطلقا لا يقتضي فساد  بأنّ  قلنا  إذا 
الفساد، فلا تظهر الثمرة أبدا. وهو واضح؛ لأنّ الضدّ العباديّ حينئذ يكون صحيحا، 

سواء قلنا بالنهي عن الضدّ أم لم نقل.
والحقّ أنّ النهي في العبادة يقتضي فسادها حتّى النهي الغيريّ على الظاهر. وسيأتي 

تحقيق ذلك في موضعه إن شاء الله تعالى.
واستعجالا في بيان هذا الأمر نشير إليه إجمالا، فنقول: إنّ أقصى ما يقال في عدم 
اقتضاء النهي التبعيّ للفساد هو أنّ النهي التبعيّ لا يكشف عن وجود مفسدة في المنهيّ 
بلا مزاحم  ما هو عليه من مصلحة  باق على  فالمنهيّ عنه  الأمر كذلك  وإذا كان  عنه، 

لمصلحته، فيمكن التقرّب فيه إذا كان عبادة بقصد تلك المصلحة المفروضة فيه.
وهذا ليس بشيء وإن صدر من بعض أعاظم مشايخنا ؛ لأنّ المدار في القرب والبعد 
أنّ المقصود من  الواضح  فإنّه من  العبادة ليس على وجود المصلحة والمفسدة فقط؛  في 
القرب والبعد من المولى القرب والبعد المعنويّان؛ تشبيها بالقرب والبعد المكانيّين، وما لم 
يكن الشيء مرغوبا فيه للمولى فعلا لا يصلح للتقرّب به إليه، ومجرّد وجود مصلحة فيه 

لا يوجب مرغوبيّته له مع فرض نهيه وتبعيده.
النهي  أنّ  والمفروض  عنه،  أبعدنا  بما  المولى  إلى  للتقرّب  وجه  لا  أخرى:  وبعبارة 
التبعيّ نهي مولويّ، وكونه تبعيّا لا يخرجه عن كونه زجرا، وتنفيرا، وتبعيدا عن الفعل 

وإن كان التبعيد لمفسدة في غيره، أو لفوات مصلحة الغير.



�أ�صول الفقه262

نعم، لو قلنا بأنّ النهي عن الضدّ ليس نهيا مولويّا، بل هو نهي يقتضيه العقل الذي 
يقتضي  العقلّي لا  النهي  فإنّ هذا  المسألة  اخترناه في  الشرع كما  منه حكم  يستكشف  لا 
تبعيدا عن المولى إّال إذا كشف عن مفسدة مبغوضة للمولى. وهذا شيء آخر لا يقتضيه 

حكم العقل في نفسه.
الثاني: أنّ صحّة العبادة والتقرّب لا يتوقّف على وجود الأمر الفعلّي بها، بل يكفي 

في التقرّب بها إحراز محبوبيّتها الذاتيّة للمولى، وإن لم يكن هناك أمر فعلّي بها لمانع.
أمّا إذا قلنا بأنّ عباديّة العبادة لا تتحقّق إّال إذا كانت مأمورا بها بأمر فعلّي فلا تظهر 
هذه الثمرة أبدا؛ لأنّه قد تقدّم أنّ الضدّ العباديّ سواء كان مندوبا أو واجبا أقلّ أهّمية أو 
ا لا يكون مأمورا به فعلا، لمكان المزاحمة بين الأمرين، ومع عدم الأمر به  موسّعا أو مخّري

لا يقع عبادة صحيحة وإن قلنا بعدم النهي عن الضدّ.
والحقّ هو الأوّل أي إنّ عباديّة العبادة لا تتوقّف على تعلّق الأمر بها فعلا، بل إذا 
ا محبوبة في نفسها للمولى، مرغوبة لديه؛ فإنّه يصحّ التقرّب بها إليه وإن لم يأمر  أحرز أّهن
بها فعلا لمانع، لأنّه كما أشرنا إلى ذلك في مقدّمة الواجب يكفي في عباديّة الفعل ارتباطه 
بالمولى، والإتيان به متقرّبا به إليه مع ما يمنع من التعبّد به من كون فعله تشريعا، أو كونه 
.منهيّا عنه، ولا تتوقّف عباديّته على قصد امتثال الأمر، كما مال إليه صاحب الجواهر
هذا، وقد يقال في المقام نقلا عن المحقّق الثاني )تغمّده الله برحمته( : إنّ هذه الثمرة 
خصوص  في  ذلك  ولكن  بها،  الأمر  تعلّق  على  العبادة  بتوقّف  القول  مع  حتى  تظهر 
والمهمّ  الأهمّ  بين  التزاحم  دون  ونحوهما،  والمضيّق  الموسّع،  الواجبين:  بين  التزاحم 

المضيّقين.
أن  على  الطبيعة  وجود  بصرف  يتعلّق  إنّما  الموسّع  في  الأمر  أنّ  ذلك:  في  والرّس� 
لها من  بما  الأفراد  أمّا  له.  المحدّد  الوسيع  الوقت  أيّ وقت شاء من  المكلّف في  به  يأتي 



263 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

يقتض  لم  إذا  بالمضيّق  والأمر  بخصوصها،  بها  مأمورا  فليست  الوقتيّة،  الخصوصيّات 
النهي عن ضدّه فالفرد المزاحم له من أفراد ضدّه الواجب الموسّع لا يكون مأمورا به 
لا محالة من أجل المزاحمة، ولكنهّ لا يخرج بذلك عن كونه فردا من الطبيعة المأمور بها. 
وهذا كاف في حصول امتثال الأمر بالطبيعة؛ لأنّ انطباقها على هذا الفرد المزاحم قهريّ، 
فيتحقّق به الامتثال قهرا، ويكون مجزيا عقلا عن امتثال الطبيعة في فرد آخر؛ لأنّه لا فرق 

من جهة انطباق الطبيعة المأمور بها بين فرد وفرد.
وبعبارة أوضح أنّه لو كان الوجوب في الواجب الموسّع ينحلّ إلى وجوبات متعدّدة 
بتعدّد أفراده الطوليّة الممكنة في مدّة الوقت المحدّد على وجه يكون التخيير بينها شرعيّا، 
تظهر  فلا  يصحّحه،  آخر  أمر  ولا  المضيّق،  للواجب  المزاحم  بالفرد  أمر  لا  محالة  فلا 
الثمرة، ولكنّ الأمر ليس كذلك؛ فإنّه ليس في الواجب الموسّع إّال وجوب واحد يتعلّق 
بصرف وجود الطبيعة، غير أنّ الطبيعة لّما كانت لها أفراد طوليّة متعدّدة يمكن انطباقها 
ا بين  ا عقلا بين الأفراد أي يكون مخّري على كلّ واحد منها، فلا محالة يكون المكلّف مخّري
أن يأتي بالفعل في أوّل الوقت، أو ثانيه، أو ثالثه، وهكذا إلى آخر الوقت، وما يختاره من 
الفعل في أيّ وقت يكون هو الذي ينطبق عليه المأمور به، وإن امتنع أن يتعلّق الأمر به 
بخصوصه لمانع، بشرط أن يكون المانع من غير جهة نفس شمول الأمر المتعلّق بالطبيعة 

له، بل من جهة شيء خارج عنه وهو المزاحمة مع المضيّق في المقام.
هذا خلاصة توجيه ما نسب إلى المحقّق الثانّي  في المقام، ولكنّ شيخنا المحقّق 
النائينيّ  لم يرتضه ؛ لأنّه يرى أنّ المانع من تعلّق الأمر بالفرد المزاحم يرجع إلى نفس 
شمول الأمر المتعلّق بالطبيعة له، يعني أنّه يرى أنّ الطبيعة المأمور بها بما هي مأمور بها 
لا تنطبق على الفرد المزاحم ولا تشمله، وانطباق الطبيعة لا بما هي مأمور بها على الفرد 
المزاحم لا ينفع ولا يكفي في امتثال الأمر بالطبيعة. والسّر في ذلك واضح، فإنّا إذ نسلّم 



�أ�صول الفقه264

أنّ التخيير بين أفراد الطبيعة تخيير عقلّي نقول: إنّ التخيير إنّما هو بين أفراد الطبيعة المأمور 
بها بما هي مأمور بها، فالفرد المزاحم خارج عن نطاق هذه الأفراد التي بينها التخيير.

أمّا أنّ الفرد المزاحم خارج عن نطاق أفراد الطبيعة المأمور بها بما هي مأمور بها، 
فلأنّ الأمر إنّما يتعلّق بالطبيعة المقدورة للمكلّف بما هي مقدورة؛ لأنّ القدرة شرط في 
ا شرط عقلّي محض، والخطاب في نفسه عامّ شامل  المأمور به، مأخوذة في الخطاب، لا أّهن

في إطلاقه للأفراد المقدورة وغير المقدورة.
بنفسه  المعنى  وهذا  المكلّف،  نفس  في  الداعي  لجعل  هو  إنّما  الأمر  أنّ  ذلك  بيان 
فيعلم من هذا  إلى ما هو ممتنع؛  الداعي  متعلّقه مقدورا؛ لاستحالة جعل  يقتضي كون 
أنّ القدرة مأخوذة في متعلّق الأمر ويفهم ذلك من نفس الخطاب، بمعنى أنّ الخطاب 
لّما كان يقتضي القدرة على متعلّقه، فتكون سعة دائرة المتعلّق على قدر سعة دائرة القدرة 

عليه، لا تزيد ولا تنقص، أي تدور سعته وضيقه مدار سعة القدرة وضيقها.
إذ يكون المطلوب به  وعلى هذا، فلا يكون الأمر شاملا لما هو ممتنع من الأفراد؛ 

الطبيعة بما هي مقدورة، والفرد غير المقدور خارج عن أفرادها بما هي مأمور بها.
نعم، لو كان اعتبار القدرة بملاك قبح تكليف العاجز فهي شرط عقلّي لا يوجب 
الأمر هي  متعلّق  فيكون  الخطاب،  نفس  اقتضاء  ليس من  الخطاب؛ لأنّه  متعلّق  تقييد 
الطبيعة بما هي، لا بما هي مقدورة، وإن كان بمقتضى حكم العقل لابدّ أن يقيّد الوجوب 

بها، فالفرد المزاحم على هذا هو أحد أفراد الطبيعة بما هي التي تعلّق بها كذلك.
وتشييد ما أفاده أستاذنا ومناقشته يحتاج إلى بحث أوسع لسنا بصدده الآن، راجع 

عنه تقريرات تلامذته.

الترتّب 
المتقدّم لابدّ من  تنشأ من الخلاف  فقهيّة  فهناك مشكلة  هنا،  إلى  البحث  امتدّ  وإذ 



265 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

التعرّض لها بما يليق بهذه الرسالة.
بعض  فعل  على  تهاونهم  بحسب  يحرصون  نجدهم  الناس  من  كثيرا  أنّ  وهي 
العبادات المندوبة في ظرف وجوب شيء هو ضدّ للمندوب، فيتركون الواجب ويفعلون 
المندوب، كمن يذهب للزيارة، أو يقيم مأتم الحسين وعليه دين واجب الأداء؛ كما 
نجدهم يفعلون بعض الواجبات العباديّة في حين أنّ هناك عليهم واجبا أهمّ فيتركونه، 
واجبا  أو  المضيّق،  الموسّع على  فيقدّمون  موسّع  الأوّل  أنّ  مع  الوقت  واجبا مضيّق  أو 

... وهكذا. معيّنا مع أنّ الأوّل مخّري فيقدّمون المخّري على المعّني
فإنّ المضيّق أهمّ من الموسّع،  العباديّ على الأهمّ،  المهمّ  الكلّ تقديم فعل  ويجمع 
بالأهمّ  سنعّرب  الآن  ومن  المندوب.  من  أهمّ  الواجب  أنّ  كما   ، المخّري من  أهمّ  والمعّني 

والمهمّ ونقصد ما هو أعمّ من ذلك كلّه.
فإذا قلنا بأنّ صحّة العبادة لا تتوقّف على وجود أمر فعلّي متعلّق به، وقلنا بأنّه لا 
نهي عن الضدّ، أو النهي عنه لا يقتضي الفساد فلا إشكال ولا مشكلة؛ لأنّ فعل المهمّ 
المكلّف عاصيا  يكون  الأمر  بالأهمّ، غاية  الأمر  فعليّة  يقع صحيحا حتّى مع  العباديّ 

بترك الأهمّ من دون أن يؤثّر ذلك على صحّة ما فعله من العبادة.
قلنا  أو  الفساد،  يقتضي  النهي  وأنّ  الضدّ،  عن  بالنهي  قلنا  إذا  فيما  المشكلة  وإنّما 
 ، بتوقّف صحّة العبادة على الأمر بها كما هو المعروف عن الشيخ صاحب الجواهر
والنهي  عنها  منهيّ  إمّا  لأنّه  ثوابا؛  عليها  يستحقّون  ولا  باطلة  كلّها  هذه  أعمالهم  فإنّ 

يقتضي الفساد، وإمّا لا أمر بها وصحّتها تتوقّف على الأمر.
فهل هناك طريقة لتصحيح فعل المهمّ العباديّ مع وجود الأمر بالأهمّ؟

ذهب جماعة إلى تصحيح العبادة في المهمّ بنحو »الترتّب« بين الأمرين: الأمر بالأهمّ 
العبادة تتوقّف على  النهي عن الضدّ وأنّ صحّة  القول بعدم  بالمهمّ، مع فرض  والأمر 



�أ�صول الفقه266

وجود الأمر.))) 
والظاهر أنّ أوّل من أسّس هذه الفكرة، وتنبّه لها المحقّق الثاني، وشيّد أركانها السيّد 

. ّالميرزا الشيرازيّ، كما أحكمها ونقّحها شيخنا المحقّق النائيني
وهذه الفكرة وتحقيقها من أروع ما انتهى إليه البحث الأصولّي تصويرا وعمقا.

عند  فعليّا  بالمهمّ  الأمر  يكون  أن  من  عقلا  مانع  لا  أنّه  »الترتّب«  فكرة  وخلاصة 
المكلّف وترك الأهمّ فلا محذور في أن يفرض الأمر  فإذا عصى  عصيان الأمر بالأهمّ، 

بالمهمّ حينئذ؛ إذ لا يلزم منه طلب الجمع بين الضدّين، كما سيأتي توضيحه. 
وإذا لم يكن مانع عقلّي من هذا الترتّب؛ فإنّ الدليل يساعد على وقوعه، والدليل 
وقوع  لإثبات  كافيان  وهما  بالأهمّ،  والأمر  بالمهمّ  للأمر  المتضمّنين  الدليلين  نفس  هو 

الترتّب.
وعليه، ففكرة الترتّب وتصحيحها يتوقّف على شيئين رئيسين في الباب، أحدهما 

إمكان الترتّب في نفسه، وثانيهما، الدليل على وقوعه.
أمّا الأوّل: وهو إمكانه في نفسه فبيانه أنّ أقصى ما يقال في إبطال الترتّب واستحالته 
هو: دعوى لزوم المحال منه، وهو فعليّة الأمر بالضدّين في آن واحد؛ لأنّ القائل بالترتّب 
يقول بإطلاق الأمر بالأهمّ، وشموله لصورتي فعل الأهمّ وتركه، ففي حال فعليّة الأمر 
بالمهمّ وهو حال ترك الأهمّ يكون الأمر بالأهمّ فعليّا على قوله، والأمر بالضدّين في آن 

واحد محال.
ولكن هذه الدعوى عند القائل بالترتّب باطلة؛ لأنّ قوله: »الأمر بالضدّين في آن 
واحد محال« فيه مغالطة ظاهرة، فإنّ قيد »في آن واحد« يوهم أنّه راجع إلى »الضدّين«، 

بالشيء لا  تتوقّف على وجود الأمر فعلا وأنّ الأمر  العبادة لا  بأنّ صحّة  نقول  الذين  أمّا نحن   (((
بين  المزاحمة  مقام  في  العبادة  لتصحيح  بالترتّب  القول  عن  غنى  ففي  ضدّه  عن  النهي  يقتضي 

الضدّين الأهمّ والمهمّ، كما تقدّم. 



267 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

فيكون محالا؛ إذ يستحيل الجمع بين الضدّين، بينما هو في الحقيقة راجع إلى الأمر، ولا 
استحالة في أن يأمر المولى في آن واحد بالضدّين، إذا لم يكن المطلوب الجمع بينهما في آن 
واحد؛ لأنّ المحال هو الجمع بين الضدّين، لا الأمر بهما في آن واحد وإن لم يستلزم الجمع 

بينهما.
أمّا أنّ قيد »في آن واحد« راجع إلى الأمر لا إلى الضدّين فواضح؛ لأنّ المفروض 
أنّ الأمر بالمهمّ مشروط بترك الأهمّ، فالخطاب الترتّبيّ ليس فقط لا يقتضي الجمع بين 
بالأهمّ  الأمر  بامتثال  المكلّف  انشغال  يقتضي عكس ذلك؛ لأنّه في حال  بل  الضدّين، 
المباحات  كنسبة  حينئذ  إليه  المهمّ  ونسبة  بالأهمّ،  إّال  الحال  هذا  في  أمر  لا  وإطاعته، 
إليه، وأمّا في حال ترك الأهمّ والانشغال بالمهمّ فإنّ الأمر بالأهمّ نسلّم أنّه يكون فعليّا 
وكذلك الأمر بالمهمّ، ولكن خطاب المهمّ حسب الفرض مشروط بترك الأهمّ وخلوّ 
الزمان منه، ففي هذا الحال المفروض يكون الأمر بالمهمّ داعيا للمكلّف إلى فعل المهمّ في 

حال ترك الأهمّ، فكيف يكون داعيا إلى الجمع بين الأهمّ والمهمّ في آن واحد؟!
وبعبارة أوضح: إنّ إيجاب الجمع لا يمكن أن يتصوّر إّال إذا كان هناك مطلوبان 
في عرض واحد، على وجه لو فرض إمكان الجمع بينهما، لكان كلّ منهما مطلوبا، وفي 
الترتّب لو فرض محالا إمكان الجمع بين الضدّين فإنّه لا يكون المطلوب إّال الأهمّ، ولا 
يقع المهمّ في هذا الحال على صفة المطلوبيّة أبدا، لأنّ طلبه حسب الفرض مشروط بترك 

الأهمّ، فمع فعله لا يكون مطلوبا.
وأمّا الثاني: وهو الدليل على وقوع الترتّب وأنّ الدليل هو نفس دليلي الأمرين فبيانه 
منهما حكما مستقّال مع قطع  كلّ  دليل  الأهمّ والمهمّ حسب  لكلّ من  أنّ  المفروض  أنّ 
بالقياس إلى  أنّ دليل كلّ منهما مطلق  أنّ المفروض  بينهما، كما  المزاحمة  النظر عن وقوع 
صورتي فعل الآخر وعدمه. فإذا وقع التزاحم بينهما اتّفاقا، فبحسب إطلاقهما يقتضيان 



�أ�صول الفقه268

إيجاب الجمع بينهما، ولكن ذلك محال، فلابدّ أن ترفع اليد عن إطلاق أحدهما، ولكنّ 
والمهمّ على  الراجح  المرجوح على  تقديم  يعقل  أولى وأرجح، ولا  الأهمّ  أنّ  المفروض 
الأهمّ، فيتعّني رفع اليد عن إطلاق دليل الأمر بالمهمّ فقط، ولا يقتضي ذلك رفع اليد 
عن أصل دليل المهمّ. لأنه إنّما نرفع اليد عنه من جهة تقديم إطلاق الأهمّ لمكان المزاحمة 

بينهما وأرجحيّة الأهمّ، والضرورات إنّما تقدّر بقدرها.
وإذا رفعنا اليد عن إطلاق دليل المهمّ مع بقاء أصل الدليل فإنّ معنى ذلك اشتراط 

خطاب المهمّ بترك الأهمّ. وهذا هو معنى الترتّب المقصود.
الأهمّ، وهذا  بترك  بالمهمّ  الأمر  اشتراط  المقصود هو  الترتّب  معنى  أنّ  والحاصل 
الاشتراط حاصل فعلا بمقتضى الدليلين، مع ضمّ حكم العقل بعدم إمكان الجمع بين 
امتثالهما معا، وبتقديم الراجح على المرجوح الذي لا يرفع إّال إطلاق دليل المهمّ، فيبقى 
يتضمّنه  الذي  الأمر  فيكون  الأهمّ،  ترك  صورة  في  حاله  على  بالمهمّ  الأمر  دليل  أصل 

الدليل مشروطا بترك الأهمّ.
وبعبارة أوضح أنّ دليل المهمّ في أصله مطلق يشمل صورتين: صورة فعل الأهمّ، 
وتقديم  المزاحمة  لمكان  الأهمّ  فعل  لصورة  شموله  عن  اليد  رفعنا  ولّما  تركه،  وصورة 
الراجح فيبقى شموله لصورة ترك الأهمّ بلا مزاحم، وهذا معنى اشتراطه بترك الأهمّ.
ولكن  العقل،  حكم  بضميمة  معا  الأمرين  لدليلي  مدلولا  الاشتراط  هذا  فيكون 

هذه الدلالة من نوع دلالة الإشارة.
مناقشة  إلى  فيها جوانب تحتاج  »الترتّب« على علاتها، وهناك  فكرة  هذه خلاصة 
مقدّمات  النائينيّ خمس  المحقّق  المطوّلات، وقد وضع لها شيخنا  إلى  تركناها  وإيضاح 

لسدّ ثغورها، راجع عنها تقريرات تلامذته.



269 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

الم��سألة الرابعة: اجتماع الأمر والنهي

تحرير محلّ النزاع:
واختلف الأصوليّون من القديم في أنّه هل يجوز اجتماع الأمر والنهي في واحد أو 

لا يجوز ؟
بن شاذان  الفضل  أوّلهم  أغلب الأشاعرة، وجملة من أصحابنا،  الجواز  إلى  ذهب 
على ما هو المعروف عنه، وعليه جماعة من محقّقي المتأخّرين، وذهب إلى الامتناع أكثر 

المعتزلة، وأكثر أصحابنا.
؛ إذ لا يمكن أن نتصوّر  التافهة  يبدو من عنوانها من الأبحاث  وكأنّ المسألة فيما 
التكليف  امتناع  بعدم  قلنا  لو  حتى  واحد  في  والنهي  الأمر  اجتماع  إمكان  في  النزاع 
نفسه محال، وهو الأمر والنهي بشيء  التكليف هنا  تقوله الأشاعرة؛ لأنّ  بالمحال، كما 

واحد، وامتناع ذلك من أوضح الواضحات، وهو محلّ وفاق بين الجميع.
إذن، فكيف صحّ هذا النزاع من القوم؟! وما معناه؟

والجواب أنّ التعبير باجتماع الأمر والنهي من خداع العناوين، فلابدّ من توضيح 
مقصودهم من البحث بتوضيح الكلمات الواردة في هذا العنوان، وهي كلمة »الاجتماع، 
قيد  وهو  النزاع،  لتصحيح  آخر  قيد  عن  أيضا  نبحث  أن  ينبغي  ثمّ  الجواز«،  الواحد، 

»المندوحة« الذي أضافه بعض المؤلّفين، وهو على حقّ. وعليه نقول:
عنه في  والمنهيّ  به  المأمور  بين  الاتفاقيّ  الالتقاء  هو  منه  والمقصود  »الاجتماع«   .1
شيء واحد. ولا يفرض ذلك إّال حيث يفرض تعلّق الأمر بعنوان، وتعلّق النهي بعنوان 
آخر لا ربط له بالعنوان الأوّل، ولكن قد يتّفق نادرا أن يلتقي العنوانان في شيء واحد 

ويجتمعا فيه، وحينئذ يجتمع أي يلتقي الأمر والنهي.
ولكن هذا الاجتماع والالتقاء بين العنوانين على نحوين:



�أ�صول الفقه270

1- أن يكون اجتماعا مورديّا، يعني أن لا يكون هنا فعل واحد مطابقا لكلّ من 
مطابقا  يكون  أحدهما  واحد،  وقت  في  وتجاورا  تقارنا  فعلان  هنا  يكون  بل  العنوانين، 
لعنوان الواجب، وثانيهما مطابقا لعنوان المحرّم، مثل النظر إلى الأجنبيّة في أثناء الصلاة، 
فلا النظر هو مطابق عنوان الصلاة ولا الصلاة مطابق عنوان النظر إلى الأجنبيّة، ولا 
هما ينطبقان على فعل واحد؛ فإنّ مثل هذا الاجتماع المورديّ لم يقل أحد بامتناعه، وليس 
هو داخلا في مسألة الاجتماع هذه، فلو جمع المكلّف بينهما بأن نظر إلى الأجنبيّة في أثناء 

الصلاة فقد عصى وأطاع في آن واحد، ولا تفسد صلاته.
الرأي  بادئ  وفي  العرفّي،  النظر  في  ذلك  كان  وإن  حقيقيّا،  اجتماعا  يكون  أن   -2
يعني أنّه فعل واحد يكون مطابقا لكلّ من العنوانين، كالمثال المعروف »الصلاة في المكان 
ربط  لا  أنّه  فيه  المفروض  مسألتنا،  في  النزاع  محلّ  هو  المثال  هذا  مثل  فإنّ  المغصوب«، 
لعنوان الصلاة المأمور به بعنوان الغصب المنهيّ عنه؛ ولكن قد يتّفق للمكلّف صدفة 
أن يجمع بينهما بأن يصّيل في مكان مغصوب، فيلتقي العنوان المأمور به وهو الصلاة مع 
العنوان المنهيّ عنه وهو الغصب، وذلك في الصلاة المأتّي بها في مكان مغصوب، فيكون 
هذا الفعل الواحد مطابقا لعنوان الصلاة ولعنوان الغصب معا. وحينئذ إذا اتّفق ذلك 
للمكلّف فإنّه يكون هذا الفعل الواحد داخلا فيما هو مأمور به من جهة، فيقتضي أن 
يكون المكلّف مطيعا للأمر ممتثلا، وداخلا فيما هو منهيّ عنه من جهة أخرى، فيقتضي 

أن يكون المكلّف عاصيا به مخالفا.
2. »الواحد« والمقصود منه الفعل الواحد باعتبار أنّ له وجودا واحدا يكون ملتقى 
ومجمعا للعنوانين في مقابل المتعدّد بحسب الوجود، كالنظر إلى الأجنبيّة والصلاة، فإنّ 
وجود أحدهما غير وجود الآخر، فإنّ الاجتماع في مثل هذا يسمّى »الاجتماع المورديّ« 

كما تقدّم.



271 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

التقاء  فإنّ  للعنوانين،  ملتقى  كان  إذا  الواحد  الوجود  من  له  بما  الواحد  والفعل 
العناوين فيه لا يخلو من حالتين: إحداهما: أن يكون الالتقاء بسبب ماهيّته الشخصيّة. 
وثانيتهما: أن يكون الالتقاء بسبب ماهيّته الكلّية، كأن يكون الكّيل نفسه مجمعا للعنوانين، 

كالكون الكّيل الذي ينطبق عليه أنّه صلاة وغصب.
لتخصيص  معنى  فلا  الوجود،  الواحد في  المقام  الواحد في  من  فالمقصود  وعليه، 

النزاع بالواحد الشخصّي.
وبما ذكرنا يظهر خروج الواحد بالجنس عن محلّ الكلام؛ والمراد به ما إذا كان المأمور 
لله  كالسجود  واحدة،  ماهيّة  تحت  يدخلان  ولكنهّما  وجودا،  متغايرين  عنه  والمنهيّ  به 
ما واحد بالجنس باعتبار أنّ كّال منهما داخل تحت عنوان السجود،  والسجود للصنم، فإّهن

ولا شكّ في خروج ذلك عن محلّ النزاع.
3. »الجواز« والمقصود منه الجواز العقلّي أي الإمكان المقابل للامتناع وهو واضح؛ 
ويصحّ أن يراد منه الجواز العقلّي المقابل للقبح العقلّي، وهو قد يرجع إلى الأوّل باعتبار 

أنّ القبيح ممتنع على الله تعالى.
والجواز  الشرعيّين،  والحرمة  للوجوب  المقابل  كالجواز  أخر،  معان  له  والج��واز 

بمعنى الاحتمال؛ وكلّها غير مرادة قطعا.
إذا عرفت تفسير هذه الكلمات الثلاث الواردة في عنوان المسألة يتّضح لك جيّدا 
تحرير النزاع فيها، فإنّ حاصل النزاع في المسألة يكون أنّه في مورد التقاء عنواني المأمور 

به، والمنهيّ عنه في واحد وجودا هل يجوز اجتماع الأمر والنهي؟
ومعنى ذلك: أنّه هل يصحّ أن يبقى الأمر متعلّقا بذلك العنوان المنطبق على ذلك 
الواحد، ويبقى النهي كذلك متعلّقا بالعنوان المنطبق على ذلك الواحد، فيكون المكلّف 
مطيعا وعاصيا معا في الفعل الواحد، أو أنّه يمتنع ذلك ولا يجوز، فيكون ذلك المجتمع 



�أ�صول الفقه272

إمّا أن يبقى الأمر على فعليّته  إنّه  إمّا مأمورا به فقط، أم منهيّا عنه فقط، أي  للعنوانين 
المكلّف  فيكون  فقط،  فعليّته  على  النهي  يبقى  أو  غير،  لا  مطيعا  المكلّف  فيكون  فقط، 

عاصيا لا غير.
والقائل بالجواز لابدّ أن يستند في قوله إلى أحد رأيين:

1. أن يرى أنّ العنوان بنفسه هو متعلّق التكليف، ولا يسري الحكم إلى المعنون، 
فانطباق عنوانين على فعل واحد لا يلزم منه أن يكون ذلك الواحد متعلّقا للحكمين، 
فلا يمتنع الاجتماع أي اجتماع عنوان المأمور به مع عنوان المنهيّ عنه في واحد؛ لأنّه لا 

يلزم منه اجتماع نفس الأمر والنهي في واحد.
2. أن يرى أنّ المعنون على تقدير تسليم أنّه هو متعلّق الحكم حقيقة لا العنوان ـ، 
يكون متعدّدا واقعا، إذا تعدّد العنوان؛ لأنّ تعدّد العنوان يوجب تعدّد المعنون بالنظر 
الدقيق الفلسفيّ، ففي الحقيقة وإن كان فعل واحد في ظاهر الحال صار مطابقا للعنوانين 
هناك معنونان كلّ واحد منهما مطابق لأحد العنوانين، فيرجع اجتماع الوجوب والحرمة 

بالدقّة العقليّة إلى الاجتماع المورديّ الذي قلنا: إنّه لا بأس فيه من الاجتماع.
في  العنوانين  بين  مجمعا  يكون  الوجود  بحسب  واحد  هناك  فليس  هذا،  وعلى 
الحقيقة، بل ما هو مأمور به في وجوده غير ما هو منهيّ عنه في وجوده، ولا تلزم سراية 
الأمر إلى ما تعلّق به النهي، ولا سراية النهي إلى ما تعلّق به الأمر، فيكون المكلّف في جمعه 

بين العنوانين مطيعا وعاصيا في آن واحد، كالناظر إلى الأجنبيّة في أثناء الصلاة.
وبهذا يتّضح معنى القول بجواز اجتماع الأمر والنهي، وفي الحقيقة ليس هو قولا 
به  المأمور  عنوان  باجتماع  القول  إلى  يرجع  أنّه  إمّا  بل  واحد،  والنهي في  الأمر  باجتماع 
والمنهيّ عنه في واحد دون أن يكون هناك اجتماع بين الأمر والنهي، وإمّا أن يرجع إلى 
القول بالاجتماع المورديّ فقط، فلا يكون اجتماع بين الأمر والنهي، ولا بين المأمور به 



273 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

والمنهيّ عنه.
وأمّا القائل بالامتناع فلابدّ أن يذهب إلى أنّ الحكم يسري من العنوان إلى المعنون 
وأنّ تعدّد العنوان لا يوجب تعدّد المعنون؛ فإنّه لا يمكن حينئذ بقاء الأمر والنهي معا 
وتوجّههما متعلّقين بذلك المعنون الواحد بحسب الوجود؛ لأنّه يلزم اجتماع نفس الأمر 

والنهي في واحد، وهو مستحيل، فإمّا أن يبقى الأمر ولا نهي، أو يبقى النهي ولا أمر.
ولقد أحسن صاحب المعالم في تحرير النزاع؛ إذ عّرب بكلمة »التوجّه« بدلا عن كلمة 

»الاجتماع« فقال: »الحقّ امتناع توجّه الأمر والنهي إلى شيء واحد...«.

المسألة من الملازمات العقليّة غير المستقلّة:
ومن التقرير المتقدّم لبيان محلّ النزاع يظهر كيف أنّ المسألة هذه ينبغي أن تدخل 
في الملازمات العقليّة غير المستقلّة، فإنّ معنى القول بالامتناع هو تنقيح صغرى الكبرى 

العقليّة القائلة بامتناع اجتماع الأمر والنهي في شيء واحد حقيقيّ.
تعدّد  وأنّ  المعنون،  إلى  العنوان  من  يسري  الحكم  بأنّ  قلنا  إذا  أنّه  ذلك  توضيح 
في  والنهي  الأمر  اجتماع  موضوع  عندنا  يتنقّح  فإنّه  المعنون؛  تعدّد  يوجب  لا  العنوان 
واحد الثابتين شرعا، فيقال على نهج القياس الاستثنائيّ هكذا: »إذا التقى عنوان المأمور 
به والمنهيّ عنه في واحد بسوء الاختيار، فإن بقي الأمر والنهي فعليّين معا، فقد اجتمع 

الأمر والنهي في واحد«. وهذه هي الصغرى.
العنوان إلى المعنون، وأنّ  ومستند هذه الملازمة في الصغرى هو سراية الحكم من 
العنوان لا يوجب تعدّد المعنون، وإنّما تفرض هذه الملازمة حيث يفرض ثبوت  تعدّد 

الأمر والنهي شرعا بعنوانيهما.
الكبرى.  هي  وهذه  واحد«،  في  والنهي  الأمر  اجتماع  يستحيل  »ولكنهّ  نقول:  ثمّ 

وهذه الكبرى عقليّة تثبت في غير هذه المسألة.



�أ�صول الفقه274

وهذا القياس استثنائيّ قد استثني فيه نقيض التالي، فيثبت به نقيض المقدّم، وهو 
عدم بقاء الأمر والنهي فعليّين معا.

أن يكون صغرى  الالتقاء عن  المورد من مورد  فيخرج هذا  الجواز  بناء على  وأمّا 
لتلك الكبرى العقليّة.

العقليّة وغيرها أن تقع صغرى  ت  المستقّال المسألة أصوليّة من  ولا يجب في كون 
العقليّة على تقدير جميع الأقوال، بل يكفي أن تقع صغرى على أحد الأقوال  للكبرى 
أنّ  ترى  ألا  والعقليّة،  اللفظيّة  المتقدّمة  الأصوليّة  المسائل  جميع  شأن  هذا  فإنّ  فقط، 
صغرى  تقع  لا  المسألة  أنّ  مع  الظهور،  أصالة  صغرى  لتنقيح  كلّها  اللفظيّة  المباحث 
لأصالة الظهور على جميع الأقوال فيها، كمسألة دلالة صيغة »افعل« على الوجوب، فإنّه 

على القول بالاشتراك اللفظيّ أو المعنويّ لا يبقى لها ظهور في الوجوب أو غيره.
ولا وجه لتوهّم كون هذه المسألة فقهيّة، أو كلاميّة، أو أصوليّة لفظيّة، وهو واضح 
بعد ما قدّمناه من شرح تحرير النزاع، وبعد ما ذكرناه سابقا في أوّل هذا الجزء من مناط 

ت العقليّة. كون المسألة الأصوليّة من باب غير المستقّال

مناقشة الكفاية في تحرير النزاع:
وبعد ما حرّرناه من بيان النزاع في المسألة يتّضح ابتناء القول بالجواز فيها على أحد 
رأيين: إمّا القول بأنّ متعلّق الأحكام هي نفس العنوانات دون معنوناتها، وإمّا القول 

بأنّ تعدّد العنوان يستدعي تعدّد المعنون.
تعليليّة في مسألتنا  تعدّده حيثيّة  العنوان وعدم  بتعدّد  المعنون  تعدّد  فتكون مسألة 
الباب،  النزاع في  ا هي نفس محلّ  أّهن التصديقيّة لها على أحد احتمالين، لا  المبادئ  ومن 
فإنّ البحث هنا ليس إّال عن نفس الجواز وعدمه، كما عّرب بذلك كلّ من بحث عن هذه 

المسألة من القديم.



275 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

ومن هنا تتجّىل المناقشة فيما أفاده في كفاية الأصول من رجوع محلّ البحث هنا إلى 
البحث عن استدعاء تعدّد العنوان لتعدّد المعنون وعدمه، فإنّه فرق عظيم بين ما هو محلّ 
النزاع وبين ما يبتني عليه النزاع في أحد احتمالين؛ فلا وجه للخلط بينهما وإرجاع أحدهما 
إلى الآخر، وإن كان في هذه المسألة لابدّ للأصولّي من البحث عن أنّ تعدّد العنوان هل 

يوجب تعدّد المعنون؟ باعتبار أنّ هذا البحث ليس مماّ يذكر في موضع آخر.

قيد المندوحة:
ذكرنا فيما سبق أنّ بعضهم قيّد النزاع هنا بأن تكون هناك مندوحة في مقام الامتثال.
غير  آخر  مورد  في  الأمر  امتثال  من  متمكّنا  المكلّف  يكون  أن  »المندوحة«  ومعنى 

مورد الاجتماع.
بسوء  العنوانين  بين  الجمع  كان  إذا  بما  النزاع  موضع  قيّد  من  كلّ  ذلك  إلى  ونظر 

اختيار المكلّف.
وإنّما قيّد بها موضع النزاع للاتّفاق بين الطرفين على عدم جواز الاجتماع في صورة 
عدم وجود المندوحة، وذلك فيما إذا انحصر امتثال الأمر في مورد الاجتماع، لا بسوء 

اختيار المكلّف.
امتثالهما  التكليفين؛ لاستحالة  فعليّة  فإنّه عند الانحصار تستحيل  والسّر واضح؛ 
النهي، وإن تركه فقد عصى الأمر، فيقع  به فقد عصى  معا؛ لأنّه إن فعل ما هو مأمور 

التزاحم حينئذ بين الأمر والنهي.
ـ كما ذهب  النزاع جهتيّا  ليس  إذ  لما ذكرناه؛  المندوحة لازم  قيد  اعتبار  أنّ  وظاهر 
إليه صاحب الكفاية ـ أي من جهة كفاية تعدّد العنوان في تعدّد المعنون وعدمه وإن لم 
يجز الاجتماع من جهة أخرى، حتّى لا نحتاج إلى هذا القيد، بل النزاع ـ كما تقدّم ـ هو في 
جواز الاجتماع وعدمه من أيّة جهة فرضت وليس جهتيّا. وعليه، فما دام النزاع غير واقع 



�أ�صول الفقه276

في عدم الجواز في صورة عدم المندوحة فهذه الصورة لا تدخل في محلّ النزاع في مسألتنا.
فوجب ـ إذن ـ تقييد عنوان المسألة بقيد المندوحة كما صنع بعضهم.

الفرق بين بابي التعارض والتزاحم ومسألة الاجتماع:
من المسائل العويصة مشكلة التفرقة بين باب التعارض وباب التزاحم، ثمّ بينهما 
وبين مسألة الاجتماع، ولا بدّ من بيان فرق بينها لتنكشف جيّدا حقيقة النزاع في مسألتنا 

»مسألة الاجتماع«.
وجه الإشكال في التفرقة أنّه لا شبهة في أنّ من موارد التعارض بين الدليلين ما إذا 
العموم من  كان بين دليلي الأمر والنهي عموم وخصوص من وجه، وذلك من أجل 
وجه بين متعلّقي الأمر والنهي ـ أي العموم من وجه الذي يقع بين عنوان المأمور به، 
وعنوان المنهيّ عنه ـ، بينما أنّ التزاحم بين الوجوب والحرمة من موارده أيضا العموم من 
وجه بين الأمر والنهي من هذه الجهة. وكذلك مسألة الاجتماع موردها منحصر فيما إذا 

كان بين عنواني المأمور به والمنهيّ عنه عموم من وجه.
فيتّضح أنّه مورد واحد ـ وهو مورد العموم من وجه بين متعلّقي الأمر والنهي ـ 

يصحّ أن يكون موردا للتعارض وباب التزاحم ومسألة الاجتماع، فما المائز والفارق؟
كان  إذا  فيما  والنهي  الأمر  متعلّقي  بين  يفرض  إنّما  وجه  من  العموم  إنّ  فنقول: 
العنوانان يلتقيان في فعل واحد، سواء كان العنوان بالنسبة إلى الفعل من قبيل العنوان 
، وفرده)))؛ وهذا بديهيّ، ولكنّ العنوان المأخوذ في متعلّق  ومعنونه، أو من قبيل الكّيل

كان  بل  مورديّا،  اجتماعا  بينهما  الاجتماع  يكن  لم  إذا  العنوانين  بين  وجه  من  العموم  يفرض  إنّما   (((
اجتماعا حقيقيّا، ونعني بالاجتماع الحقيقيّ أن يكون فعل واحد ينطبق عليه العنوانان على وجه 
يصحّ في كلّ منهما أن يكون حاكيا عنه، ومرآة له وإن كان منشأ كلّ من العنوانين مباينا في وجوده 

بالدقّة العقليّة لمنشا العنوان الآخر.
ولكن انطباق العناوين على فرد واحد لا يجب فيه أن يكون من قبيل انطباق الكّيل على فرده، أي لا 



277 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

الخطاب من جهة عمومه على نحوين:
1. أن يكون ملحوظا في الخطاب، فانيا في مصاديقه على وجه يسع جميع الأفراد بما 
لها من الكثرات والمميّزات، فيكون شاملا في سعته لموضع الالتقاء مع العنوان المحكوم 
بالحكم الآخر، فيعدّ في حكم المتعرّض لحكم خصوص موضع الالتقاء، ولو من جهة 
كون موضع الالتقاء متوقّع الحدوث على وجه يكون من شأنه أن ينبّه عليه المتكلّم في 
خطابه، فيكون أخذ العنوان على وجه يسع جميع الأفراد بما لها من الكثرات والمميّزات 
»العموم  العموم  هذا  مثل  تسمّي  أن  نضايقك  ولا  ونحوه.  التنبيه  من  الغرض  لهذا 

الاستغراقيّ«، كما صنع بعضهم.
بما لها من  الأفراد  إذا أخذ في الخطاب على وجه يسع جميع  العنوان  أنّ  والمقصود 
نافيا  أفراده، فيكون  المتعرّض لحكم كلّ فرد من  الكثرات والمميّزات، يكون في حكم 

بالدلالة الالتزاميّة لكلّ حكم مناف لحكمه.
2. أن يكون العنوان ملحوظا في الخطاب، فانيا في مطلق الوجود المضاف إلى طبيعة 
العنوان من دون ملاحظة كونه على وجه يسع جميع الأفراد أي لم تلحظ فيه الكثرات 

حقيقة  من  يكون  أن  يجوز  كما  المعنون  لأنّ  حقيقته،  ومن  للعنوان  فردا  المعنون  يكون  أن  يجب 
العنوان يجوز أن يكون من حقيقة أخرى، وإنّما الذهن يجعل من العنوان حاكيا، ومرآة عن ذلك 
المعنون، كمفهوم الوجود الذي هو عنوان لحقيقة الوجود، مع أنّه ليس من حقيقته، ومثله مفهوم 
، وكذا مفهوم الحرف والنسبة  ّ الجزئيّ الذي هو عنوان للجزئيّ الحقيقيّ وليس هو بجزئيّ بل كّيل

وهكذا.
المسألة،  المختار في  بيان  يأتي في  فيما  التعميم سينفعك  إلى قسمين. وهذا  العنوان  ولأجل هذا عمّمنا 
فكن على ذكر منه. ولقد أحسن المولى صدر المحقّقين في تعبيره للتفرقة بين القسمين؛ إذ قال في 
الجزء الأوّل من الأسفار: »وفرق بين كون الذات مصدوقا عليه بصدق مفهوم، وكونها مصداقا 
وأراد  معنونه،  الى  بالنسبة  الصرف  العنوان  وهو  الثاني،  النحو  بالمصدوق  أراد  وقد  لصدقه«. 

، ويا ليت أن يعمّم هذا الاصطلاح المخترع منه للتفرقة بين القسمين. بالمصداق فرد الكّيل



�أ�صول الفقه278

والمميّزات في مقام الأمر بوجود الطبيعة، ولا في مقام النهي عن وجود الطبيعة الأخرى، 
فيكون المطلوب في الأمر والمنهيّ عنه في النهي صرف وجود الطبيعة. وليسمّ مثل هذا 

العموم »العموم البدلّي«، كما صنع بعضهم.
فإن كان العنوان مأخوذا في الخطاب على النحو الأوّل فإنّ موضع الالتقاء يكون 
العامّ حجّة فيه، كسائر الأفراد الأخرى، بمعنى أن يكون متعرّضا بالدلالة الالتزاميّة 

لنفي أيّ حكم آخر، مناف لحكم العامّ بالنسبة إلى الأفراد وخصوصيّات المصاديق.
الجعل  مقام  في  والنهي  الأمر  دليلي  بين  التعارض  يقع  أن  لابدّ  الصورة  هذه  وفي 
ما يتكاذبان بالنسبة إلى موضع الالتقاء من جهة الدلالة الالتزاميّة في كلّ  والتشريع؛ لأّهن

منهما على نفي الحكم الآخر بالنسبة إلى موضع الالتقاء.
والتحقيق أنّ التعارض بين العامّين من وجه إنّما يقع بسبب دلالة كلّ منهما بالدلالة 
المطابقيّتان  فالدلالتان  وإّال  يتكاذبان،  أجلها  ومن  الآخر،  حكم  انتفاء  على  الالتزاميّة 
العامّين من وجه لا يتكاذبان، فلا تتعارضان ما لم يلزم من ثبوت مدلول  بأنفسهما في 
إحداهما نفي مدلول الأخرى، فليس التنافي بين المدلولين المطابقيّين إّال تنافيا بالعرض 

لا بالذات.
ومن هنا يعلم أنّ هذا الفرض ـ وهو فرض كون العنوان مأخوذا في الخطاب على 
النحو الأوّل ينحصر في كونه موردا للتعارض بين الدليلين، ولا تصل النوبة إلى فرض 
وعدمه؛ لأنّ  والنهي  الأمر  اجتماع  جواز  النزاع في  إلى  ولا  فيه،  الحكمين  بين  التزاحم 
إلى مورد  بالنسبة  الدليلين عن حجّيتهما  التعارض هو تساقط  باب  القاعدة في  مقتضى 
النزاع في  التزاحم، أو مسألة  الالتقاء، فلا يجوز فيه الوجوب ولا الحرمة. ولا يفرض 
جواز الاجتماع إّال حيث يفرض شمول الدليلين لمورد الالتقاء وبقاء حجّيتهما بالنسبة 

إليه، أي إنّه لم يكن تعارض بين الدليلين في مقام الجعل والتشريع.



279 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

وإن كان العنوان مأخوذا على النحو الثاني، فهو مورد التزاحم، أو مسألة الاجتماع، 
ولا يقع بين الدليلين تعارض حينئذ. وذلك مثل قوله: »صلّ«، وقوله: »لا تغصب«، 
باعتبار أنّه لم يلحظ في كلّ من خطاب الأمر والنهي الكثرات والمميّزات على وجه يسع 
العنوان جميع الأفراد، وإن كان نفس العنوان في حدّ ذاته وإطلاقه شاملا لجميع الأفراد؛ 
فإنّه في مثله يكون الأمر متعلّقا بصرف وجود الطبيعة للصلاة، وامتثاله يكون بفعل أيّ 
فرد من الأفراد، فلم يكن ظاهرا في وجوب الصلاة حتى في مورد الغصب على وجه 
لحرمة  نافيا  ليكون  المورد  هذا  في  آخر  حكم  انتفاء  على  الالتزاميّة  بالدلالة  داّال  يكون 
الغصب في المورد. وكذلك النهي يكون متعلّقا بصرف طبيعة الغصب، فلم يكن ظاهرا 
الالتزاميّة على  بالدلالة  داّال  الصلاة على وجه يكون  الغصب حتّى في مورد  في حرمة 

انتفاء حكم آخر في هذا المورد؛ ليكون نافيا لوجوب الصلاة.
وفي مثل هذين الدليلين إذا كانا على هذا النحو يكون كلّ منهما أجنبيّا في عموم عنوان 
متعلّق الحكم فيه عن عنوان متعلّق الحكم الآخر ـ أي إنّه غير متعرّض بدلالته الالتزاميّة 
لنفي الحكم الآخر ـ، فلا يتكاذبان في مقام الجعل والتشريع، فلا يقع التعارض بينهما، 
إذ لا دلالة التزاميّة لكلّ منهما على نفي الحكم الآخر في مورد الالتقاء، ولا تعارض بين 
الدلالتين المطابقيّتين بما هما؛ لأنّ المفروض أنّ المدلول المطابقيّ من كلّ منهما هو الحكم 

المتعلّق بعنوان أجنبيّ في نفسه عن العنوان المتعلّق للحكم الآخر.
وحينئذ إذا صادف أن ابتلي المكلّف بجمعهما على نحو الاتّفاق فحاله لا يخلو عن 
أحد أمرين: إمّا أن تكون له مندوحة من الجمع بينهما، ولكنهّ هو الذي جمع بينهما بسوء 

اختياره وتصّرفه، وإمّا أن لا تكون له مندوحة من الجمع بينهما.
فإن كان الأوّل فإنّ المكلّف حينئذ يكون قادرا على امتثال كلّ من التكليفين، فيصّيل 
ويترك الغصب، وقد يصّيل ويغصب في فعل آخر. فإذا جمع بينهما بسوء اختياره بأن صّىل 



�أ�صول الفقه280

في مكان مغصوب، فهنا يقع النزاع في جواز الاجتماع بين الأمر والنهي، فإن قلنا بالجواز 
كان مطيعا وعاصيا في آن واحد، وإن قلنا بعدم الجواز فإنّه: إمّا أن يكون مطيعا لا غير 
يقع  حينئذ  لأنّه  النهي؛  جانب  رجّحنا  إذا  غير  لا  عاصيا  أو  الأمر،  جانب  رجّحنا  إذا 

التزاحم بين التكليفين فيرجع فيه إلى أقوى الملاكين.
حسب  ـ  لأنّه  الفعليّين؛  التكليفين  بين  التزاحم  يقع  محالة  لا  فإنّه  الثاني  كان  وإن 
الفرض ـ لا معارضة بين الدليلين في مقام الجعل والإنشاء بل المنافاة وقعت من عدم 
وبين  الأمر  امتثال  بين  حينئذ  الأمر  فيدور  الامتثالين،  بين  التفريق  على  المكلّف  قدرة 

امتثال النهي؛ إذ لا يمكنه امتثالهما معا من جهة عدم المندوحة.
هذا هو الحقّ الذي ينبغي أن يعوّل عليه في سّر التفريق بين بابي التعارض والتزاحم، 
وبينهما وبين مسألة الاجتماع في مورد العموم من وجه بين متعلّقي الخطابين ـ خطاب 
الوجوب والحرمة ـ ولعلّه يمكن استفادته من مطاوي كلماتهم وإن كانت عباراتهم تضيق 

عن التصريح بذلك، بل اختلفت كلمات أعلام أساتذتنا رحمهم الله في وجه التفريق.
فقد ذهب صاحب الكفاية إلى »أنّه لا يكون المورد من باب الاجتماع إّال إذا أحرز 
في كلّ واحد من متعلّقي الإيجاب والتحريم مناط حكمه مطلقا، حتّى في مورد التصادق 
والاجتماع، وأمّا إذا لم يحرز مناط كلّ من الحكمين في مورد التصادق مع العلم بمناط 
أحد الحكمين بلا تعيين فالمورد يكون من باب التعارض؛ للعلم الإجمالّي حينئذ بكذب 

أحد الدليلين الموجب للتنافي بينهما عرضا«.
هذا خلاصة رأية ، فجعل إحراز مناط الحكمين في مورد الاجتماع وعدمه هو 
التفرقة  المناط عندنا في  أنّ  بينما  التعارض،  التفرقة بين مسألة الاجتماع وباب  المناط في 
بينهما هو دلالة الدليلين بالدلالة الالتزاميّة على نفي الحكم الآخر وعدمها، فمع هذه 
الدلالة يحصل التكاذب بين الدليلين، فيتعارضان، وبدونها لا تعارض، فيدخل المورد 



281 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

في مسألة الاجتماع.
ويمكن دعوى التلازم بين المسلكين في الجملة؛ لأنّه مع تكاذب الدليلين من ناحية 
عدم  مع  أنّه  كما  الاجتماع،  مورد  في  الحكمين  مناط  وجود  يحرز  لا  الالتزاميّة  دلالتهما 
المناط لكلّ من الحكمين في مورد الاجتماع، بل لابدّ من  تكاذبهما يمكن إحراز وجود 

إحراز مناط الحكمين بمقتضى إطلاق الدليلين في مدلولهما المطابقيّ.
وأمّا شيخنا النائينيّ: فقد ذهب إلى »أنّ مناط دخول المورد في باب التعارض أن 
تكون الحيثيّتان في العامّين من وجه حيثيّتين تعليليّتين؛ لأنّه حينئذ يتعلّق الحكم في كلّ 
منهما بنفس ما يتعلّق به الآخر، فيتكاذبان، وأمّا إذا كانتا تقييديّتين: فلا يقع التعارض 
عدم  مع  التزاحم  باب  وفي  المندوحة،  مع  الاجتماع  مسألة  في  حينئذ  ويدخلان  بينهما، 

المندوحة«.
أجل  من  تكاذب  الدلالتين  بين  كان  إذا  التقييديّتين  الحيثيّتين  في  نقول:  ونحن 
دلالتهما الالتزاميّة على نفي الحكم الآخر ـ على نحو ما فصّلناه ـ فإنّ التعارض بينهما لا 

محالة واقع، ولا تصل النوبة في هذا المورد للدخول في مسألة الاجتماع.
التعرّض لها  التعليليّة، يطول شرحها، ولا يهمّ  ولنا مناقشة معه في صورة الحيثية 

الآن، وفيما ذكرناه الكفاية، وفوق الكفاية للطالب المبتدئ.

الحقّ في المسألة
إنّ الحقّ في  نقول:  ـ  النزاع  النزاع وبيان موضع  ـ من توضيح تحرير  قدّمنا  بعد ما 

المسألة هو »الجواز«. وقد ذهب إلى ذلك جمع من المحقّقين المتأخّرين.
وسندنا يبتني على توضيح واختيار ثلاثة أمور مترتّبة:

الفرد  أي  المعنون،  هو  ليس  ـ  نهيا  أو  أمرا  كان  سواء  ـ  التكليف  متعلّق  أنّ  أوّلا: 
الخارجيّ للعنوان بما له من الوجود الخارجيّ؛ فإنّه يستحيل ذلك، بل متعلّق التكليف 



�أ�صول الفقه282

دائما وأبدا هو العنوان، على ما سيأتي توضيحه.
واعتبر ذلك بالشوق، فإنّ الشوق يستحيل أن يتعلّق بالمعنون؛ لأنّه إمّا أن يتعلّق 
الموجود  تقوّم  فيلزم  الأوّل:  أمّا  يكون؛  منهما لا  وكلّ  أو حال وجوده،  به حال عدمه 
بالمعدوم، وتحقّق المعدوم بما هو معدوم؛ لأنّ المشتاق إليه له نوع من التحقّق بالشوق إليه 
وهو محال واضح؛ وأمّا الثاني: فلأنّه يكون الاشتياق إليه تحصيلا للحاصل وهو محال؛ 

فإذن لا يتعلّق الشوق بالمعنون لا حال وجوده، ولا حال عدمه.
مضافا إلى أنّ الشوق من الأمور النفسيّة، ولا يعقل أن يتشخّص ما في النفس بدون 
متعلّق ما، كجميع الأمور النفسيّة، كالعلم، والخيال، والوهم، والإرادة، ونحوها، ولا 
يعقل أن يتشخّص بما هو خارج عن أفق النفس من الأمور العينيّة؛ فلابدّ أن يتشخّص 
بالشيء المشتاق إليه بما له من الوجود العنوانّي الفرضّي، وهو المشتاق إليه أوّلا وبالذات، 
وهو الموجود بوجود الشوق، لا بوجود آخر وراء الشوق، ولكن لّما كان يؤخذ العنوان 
بما هو حاك ومرآة عّام في الخارج ـ أي عن المعنون ـ فإنّ المعنون يكون مشتاقا إليه ثانيا 
وبالعرض، نظير العلم؛ فإنّه لا يعقل أن يتشخّص بالأمر الخارجيّ، والمعلوم بالذات 

دائما وأبدا هو العنوان الموجود بوجود العلم، ولكن بما هو حاك ومرآة عن المعنون.
وأمّا المعنون لذلك العنوان فهو معلوم بالعرض باعتبار فناء العنوان فيه.

فلا  فقدان،  وجهة  وجدان  جهة  له  كان  إذا  بشيء  الشوق  يتعلّق  إنّما  الحقيقة  وفي 
يتعلّق بالمعدوم من جميع الجهات، ولا بالموجود من جميع الجهات. وجهة الوجدان في 
المشتاق إليه هو العنوان الموجود بوجود الشوق في أفق النفس باعتبار ما له من وجود 
ومعنى  الخارج،  في  الحقيقيّ  عدمه  هو  إليه  المشتاق  في  الفقدان  وجهة  فرضّي.  عنوانّي 

الشوق إليه هو الرغبة في إخراجه من حدّ الفرض والتقدير إلى حدّ الفعليّة والتحقيق.
وإذا كان الشوق على هذا النحو، فكذلك حال الطلب والبعث بلا فرق، فيكون 



283 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

حدّ  إلى  والتقدير  الفرض  حدّ  من  لإخراجه  بالعنوان  تعلّقه  هو  الشيء  طلب  حقيقة 
الفعليّة والتحقيق.

ثانيا: أنّا لّما قلنا بأنّ متعلّق التكليف هو العنوان لا المعنون لا نعني أنّ العنوان بما له 
من الوجود الذهنيّ يكون متعلّقا للطلب؛ فإنّ ذلك باطل بالضرورة؛ لأنّ مثار الآثار 
ومتعلّق الغرض والذي تترتّب عليه المصلحة والمفسدة هو المعنون لا العنوان، بل نعني 
هو  أو  الذهنيّ  الوجود  من  له  بما  أنّه  لا  الذهنيّ،  وجوده  حال  العنوان  هو  المتعلّق  أنّ 
مفهوم، ومعنى تعلّقه بالعنوان حال وجوده الذهنيّ أنّه يتعلّق به نفسه باعتبار أنّه مرآة 

عن المعنون وفان فيه، فتكون التخلية فيه عن الوجود الذهنيّ عين التحلية به.
ثالثا: أنّا إذ نقول: »إنّ المتعلّق للتكليف هو العنوان بما هو مرآة عن المعنون، وفان 
فيه« لا نعني أنّ المتعلّق الحقيقيّ للتكليف هو المعنون، وأنّ التكليف يسري من العنوان 
إلى المعنون باعتبار فنائه فيه ـ كما قيل ـ فإنّ ذلك باطل بالضرورة أيضا؛ لما تقدّم أنّ المعنون 
يستحيل أن يكون متعلّقا للتكليف بأيّ حال من الأحوال، وهو محال حتّى لو كان بتوسّط 
العنوان، فإنّ توسّط العنوان لا يخرجه عن استحالة تعلّق التكليف به؛ بل نعني ونقول: 
إنّ الصحيح أنّ متعلّق التكليف هو العنوان بما هو مرآة وفان في المعنون على أن يكون 
فناؤه في المعنون هو المصحّح لتعلّق التكليف به فقط؛ إذ إنّ الغرض إنّما يقوم بالمعنون 
المفنيّ فيه، لا أنّ الفناء يجعل التكليف ساريا إلى المعنون ومتعلّقا به، وفرق كبير بين ما 
هو مصحّح لتعلّق التكليف بشيء، وبين ما هو بنفسه متعلّق التكليف، وعدم التفرقة 
بينهما هو الذي أوهم القائلين بأنّ التكليف يسري إلى المعنون باعتبار فناء العنوان فيه، 
ولا يزال هذا الخلط بين ما هو بالذات وما هو بالعرض مثار كثير من الاشتباهات التي 
تقع في علمي الأصول والفلسفة، والفناء والآليّة في الملاحظة هو الذي يوقع الاشتباه 

والخلط، فيعطى ما للعنوان للمعنون وبالعكس.



�أ�صول الفقه284

وإذا عسر عليك تفهّم ما نرمي إليه فاعتبر ذلك في مثال الحرف حينما نحكم عليه 
لا  بأنّه  أخبر  وقد  كيف  عنه،  يخبر  اسم  ومفهومه  الحرف  عنوان  فإنّ  عنه،  يخبر  لا  بأنّه 
إنّما صحّ الإخبار عنه بذلك فباعتبار فنائه في المعنون؛ لأنّه هو الذي  يخبر عنه؟ ولكن 
له هذه الخاصيّة، ويقوم به الغرض من الحكم، ومع ذلك لا يجعل ذلك كون المعنون 
فإنّ الحرف الحقيقيّ  أوّلا وبالذات؛  ـ موضوعا للحكم حقيقة  ـ وهو الحرف الحقيقيّ 
يستحيل أن يكون موضوعا للحكم وطرفا للنسبة بأيّ حال من الأحوال ولو بتوسّط 
شيء، كيف وحقيقته النسبة والربط، وخاصّته أنّه لا يخبر عنه؟ وعليه، فالمخبر عنه أوّلا 
وبالذات هو عنوان الحرف، لكن لا بما هو مفهوم موجود في الذهن؛ فإنّه بهذا الاعتبار 
يخبر عنه، بل بما هو فان في المعنون وحاك عنه، فالمصحّح للإخبار عنه بأنّه لا يخبر عنه 
هو فناؤه في معنونه، فيكون الحرف الحقيقيّ المعنون مخبرا عنه ثانيا وبالعرض، وإن كان 

الغرض من الحكم إنّما يقوم بالمفنيّ فيه، وهو الحرف الحقيقيّ.
وعلى هذا يتّضح جليّا كيف أنّ دعوى سراية الحكم أوّلا وبالذات من العنوان إلى 
المعنون منشؤها الغفلة ]عن التفرقة[ بين ما هو المصحّح للحكم على موضوع باعتبار 
قيام الغرض بذلك المصحّح، فيجعل الموضوع عنوانا حاكيا عنه، وبين ما هو الموضوع 
للحكم القائم به الغرض، فالمصحّح للحكم شيء والمحكوم عليه والمجعول موضوعا 

شيء آخر. ومن العجيب أن يصدر مثل هذه الغفلة من بعض أهل الفنّ في المعقول.
وحاكيا  المعنون،  في  فانيا  يؤخذ  العنوان  أنّ  يقصد  بالسراية  القائل  كان  إذا  نعم، 
إنّما يقوم بالمعنون فذلك حقّ ونحن نقول به، ولكن ذلك لا ينفعه  عنه، وأنّ الغرض 
في الغرض الذي يهدف إليه؛ لأنّا نقول بذلك من دون أن نجعل متعلّق التكليف نفس 
فيما  إليه  ـ كما أشرنا  بالعرض  كالمعلوم  وبالعرض،  ثانيا  له  متعلّقا  يكون  وإنّما  المعنون، 
سبق ـ فإنّ العلم إنّما يتعلّق بالمعلوم بالذات، ويتقوّم به، وليس هو إّال العنوان الموجود 



285 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

في  ولكنهّ  معلوم«،  »إنّه  للمعنون:  يقال  معنونه  في  فنائه  باعتبار  ولكن  علميّ،  بوجود 
المتعلّق  أنّ  الناظر  الذي يخيّل  الفناء هو  بالذات، وهذا  بالعرض لا  الحقيقة هو معلوم 
الحقيقيّ للعلم هو المعنون، ولقد أحسنوا في تعريف العلم بأنّه »حصول صورة الشيء 
لدى العقل، لا حصول نفس الشيء«، فالمعلوم بالذات هو الصورة، والمعلوم بالعرض 

نفس الشيء الذي حصلت صورته لدى العقل.
وإذا ثبت ما تقدّم، واتّضح ما رمينا إليه ـ من أنّ متعلّق التكليف أوّلا وبالذات هو 
العنوان وأنّ المعنون متعلّق له بالعرض ـ يتّضح لك الحقّ جليّا في مسألتنا »مسألة اجتماع 

الأمر والنهي«، وهو أنّ الحقّ جواز الاجتماع.
ومعنى جواز الاجتماع أنّه لا مانع من أن يتعلّق الإيجاب بعنوان، ويتعلّق التحريم 
الفعل  يجعل  لا  ذلك  فإنّ  اختياره  بسوء  صدفة  بينهما  المكلّف  جمع  وإذا  آخر،  بعنوان 
الواحد المعنون لكلّ من العنوانين متعلّقا للإيجاب والتحريم إّال بالعرض، وليس ذلك 

بمحال؛ فإنّ المحال إنّما هو أن يكون الشيء الواحد بذاته متعلّقا للإيجاب والتحريم.
وعليه، فيصحّ أن يقع الفعل الواحد امتثالا للأمر من جهة باعتبار انطباق العنوان 
المأمور به عليه، وعصيانا للنهي من جهة أخرى باعتبار انطباق عنوان المنهيّ عنه عليه. 
ولا محذور في ذلك ما دام أنّ ذلك الفعل الواحد ليس بنفسه وبذاته متعلّقا للأمر وللنهي 
ليكون ذلك محالا، بل العنوانان الفانيان هما المتعلّقان للأمر والنهي، غاية الأمر أنّ تطبيق 
العنوان المأمور به على هذا الفعل يكون هو الداعي إلى إتيان الفعل، ولا فرق بين فرد 
وفرد في انطباق العنوان عليه، فالفرد الذي ينطبق عليه العنوان المنهيّ عنه كالفرد الخالي 

من ذلك في كون كلّ منهما ينطبق عليه العنوان المأمور به بلا جهة خلل في الانطباق.
ولا فرق في ذلك بين أن يكون تعدّد العنوان موجبا لتعدّد المعنون، أو لم يكن ما دام 

أنّ المعنون ليس هو متعلّق التكليف بالذات.



�أ�صول الفقه286

نعم، لو كان العنوان مأخوذا في المأمور به والمنهيّ عنه على وجه يسع جميع الأفراد 
حتّى موضع الاجتماع ـ وهو الفرد الذي ينطبق عليه العنوانان ـ ولو كان ذلك من جهة 
نفي حكم  الالتزاميّة على  الدلالة  الدليلين  من  لكلّ  تكون  فإنّه حينئذ  الدليل؛  إطلاق 
عن  المورد  ويخرج  بينهما  التعارض  يقع  وعليه،  فيتكاذبان،  الالتقاء،  موضع  في  الآخر 

مسألة الاجتماع كما سبق بيان ذلك مفصّلا.
كما أنّه لو كانت القدرة على الفعل مأخوذة في متعلّق الأمر على وجه يكون الواجب 
هو العنوان المقدور بما هو مقدور فإنّ عنوان المأمور به حينئذ لا يسع ولا يعمّ الفرد غير 
المقدور، فلا ينطبق عنوان المأمور به بما هو مأمور به على موضع الاجتماع، ولا يكون هذا 

الفرد غير المقدور شرعا من أفراد الطبيعة بما هي مأمور بها.
بخلاف ما إذا كانت القدرة مصحّحة فقط لتعلّق التكليف بالعنوان، فإنّ عنوان 
المأمور به يكون مقدورا عليه ولو بالقدرة على فرد واحد من أفراده؛ ولهذا قلنا: إنّه لو 
انحصر تطبيق المأمور به في خصوص موضع الاجتماع ـ كما في مورد عدم المندوحة ـ يقع 
التزاحم بين الحكمين في موضع الاجتماع؛ لأنّه لا يصحّ تطبيق المأمور به على هذا الفرد 
ـ وهو موضع الاجتماع ـ إّال إذا لم يكن النهي فعليّا، كما لا يصحّ تطبيق عنوان المنهيّ عنه 
اليد عن فعليّة أحد الحكمين، وتقديم  عليه إّال إذا لم يكن الأمر فعليّا، فلابدّ من رفع 

الأهمّ منهما.
ولقد ذهب بعض أعلام أساتذتنا إلى أنّ القدرة مأخوذة في متعلّق التكليف، باعتبار 
أنّ الخطاب بالتكليف نفسه يقتضي ذلك؛ لأنّ الأمر إنّما هو لتحريك المكلّف نحو الفعل 
جعل  لامتناع  مقدورا؛  متعلّقه  كون  يقتضي  نفسه  وهذا  بالاختيار،  منه  يصدر  أن  على 

الداعي نحو الممتنع وإن كان الامتناع من ناحية شرعيّة.
ولكننّا لم نتحقّق صحّة هذه الدعوى؛ لأنّ صحّة التكليف بطبيعة الفعل لا تتوقّف 



287 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

على أكثر من القدرة على صرف وجود الطبيعة ولو بالقدرة على فرد من أفرادها، فالعقل 
هو الذي يحكم بلزوم القدرة في متعلّق التكليف، وذلك لا يقتضي القدرة على كلّ فرد 
تقدّم  وقد  وبالذات،  أوّلا  بالأفراد  يتعلّق  التكليف  بأنّ  قلنا  إذا  إّال  الطبيعة  أفراد  من 

توضيح فساد هذا الوهم.

تعدّد العنوان لا يوجب تعدّد المعنون
بعد ما تقدّم من البيان من أنّ التكليف إنّما يتعلّق بالعنوان بما هو مرآة عن أفراده لا 
بنفس الأفراد، فإنّ القول بالجواز لا يتوقّف على القول بأنّ تعدّد العنوان يوجب تعدّد 
أو غير  العنوان  بتعدّد  متعدّدا  المعنون  فيما سبق؛ لأنّه سواء كان  إليه  المعنون كما أشرنا 
متعدّد، فإنّ ذلك لا يرتبط بمسألتنا نفيا وإثباتا ما دام أنّ المعنون ليس متعلّقا للتكليف 

أبدا، وعلى كلّ حال فالحقّ هو الجواز، تعدّد المعنون أو لم يتعدّد.
ولو سلّمنا جدلا بأنّ التكليف يتعلّق بالمعنون باعتبار سراية التكليف من العنوان 
أنّه لا يجب تعدّد المعنون بتعدّد العنوان، فقد  ـ فإنّ الحقّ  ـ كما هو المعروف  إلى المعنون 
يتعدّد وقد لا يتعدّد، فليس هناك قاعدة عامّة تقضي بأن نحكم بأنّ تعدّد العنوان يوجب 
يرمي  الشريف  نظره  وكأنّ  مشايخنا،  أعاظم  بعض  بتنقيحها  تكلّف  كما  المعنون،  تعدّد 
لما كانا  العامّين من وجه يمتنع صدقهما على شيء واحد من جهة واحدة، وإّال  أنّ  إلى 
هو  إحداهما:  المجمع  في  موجودتان  جهتان  هناك  يفرض  أن  فلابدّ  وجه،  من  عامّين 
اديّا،  الواجب، وثانيتهما: هو المحرّم، فيكون التركيب بين الحيثيّتين تركيبا انضماميّا لا اّحت
إّال إذا كانت الحيثيّتان المفروضتان تعليليّتين لا تقييديّتين؛ فإنّ الواجب والمحرّم على هذا 
الفرض يكونان شيئا واحدا وهو ذات المحيّث بهاتين الحيثيّتين، وحينئذ يقع التعارض 

بين دليلي العامّين، ويخرج المورد عن مسألتنا.
وفي هذا التقرير ما لا يخفى على الفطن.



�أ�صول الفقه288

أمّا أوّلا: فإنّ العنوان بالنسبة إلى معنونه تارة يكون منتزعا منه باعتبار ضمّ حيثيّة 
زائدة على الذات، مباينة لها ماهية ووجودا، كالأبيض بالقياس إلى الجسم، فإنّ صدق 
الأبيض عليه باعتبار عرض صفة البياض عليه الخارجة عن مقام ذاته؛ وأخرى يكون 
بالقياس إلى  الذات، كالأبيض  باعتبار نفس ذاته بلا ضمّ حيثيّة زائدة على  منتزعا منه 
نفس البياض؛ فإنّ نفس البياض ذاته بذاته منشأ لانتزاع الأبيض منه بلا حاجة إلى ضمّ 
بياض آخر إليه؛ لأنّه بنفس ذاته أبيض لا ببياض آخر، ومثل ذلك صفات الكمال لذات 
على  زائدة  أخرى  حيثيّة  بضمّ  لا  الذات  نفس  مقام  من  منتزعة  ا  فإّهن الوجود؛  واجب 

الذات.
وعليه، فلا يجب في كلّ عنوان منتزع أن يكون انتزاعه من الذات باعتبار ضمّ حيثيّة 

زائدة على الذات.
وأمّا ثانيا: فإنّ العنوان لا يجب فيه أن يكون كاشفا عن حقيقة متأصّلة على وجه 
يكون انطباق العنوان أو مبدئه عليه من باب انطباق الكّيل على فرده، بل من العناوين 
المعنون، من دون أن  العقل لصرف الحكاية والكشف عن  ما هو مجعول ومعتبر لدى 
يكون بإزائه في الخارج حقيقة متأصّلة، مثل عنوان »العدم« و »الممتنع«، بل مثل عنوان 
»الحرف« و »النسبة«؛ فإنّه لا يجب في مثله فرض حيثيّة متأصّلة ينتزع منها العنوان. ومثل 
هذا العنوان المعتبر قد يكون عامّا يصحّ انطباقه على حقائق متعدّدة، من دون أن يكون 
بإزائه حيثيّة واقعية غير تلك الحقائق المتأصّلة. ولعلّ عنوان الغصب من هذا الباب في 
انطباقه على الصلاة ـ التي تتألّف من حقائق متباينة ـ وعلى غيرها من سائر التصّرفات، 
فكلّ تصّرف في مال الغير بدون رضاه غصب مهما كانت حقيقة ذلك التصّرف، ومن 

أيّة مقولة كانت.



289 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

ثمرة المسألة
النزاع فيما إذا كان المأمور به عبادة؛ فإنّه بناء على القول  من الواضح ظهور ثمرة 
العلم  مع  فاسدة  العبادة  تقع  ـ  المعروف  هو  كما  ـ  النهي  جانب  وترجيح  بالامتناع، 
بالحرمة، والعمد بالجمع بين المأمور به والمنهيّ عنه ـ كما هو المفروض في المسألة ـ لأنّه 
لا أمر مع ترجيح جانب النهي، وليس هناك في ذات المأتّي به ما يصلح للتقرّب به مع 
فرض النهي الفعلّي؛ لامتناع التقرّب بالمبعّد وإن كان ذات المأتّي به مشتملا على المصلحة 

الذاتيّة، وقلنا بكفاية قصد المصلحة الذاتيّة في صحّة العبادة.
نعم، إذا وقع الجمع بين المأمور به والمنهيّ عنه عن جهل بالحرمة قصورا لا تقصيرا 
أو عن نسيان وكان قد أتى بالفعل على وجه القربة فالمشهور أنّ العبادة تقع صحيحة  
في  الذاتيّة  المصلحة  على  واشتمالها  الذاتّي  رجحانها  بكفاية  القول  هو  فيه  الوجه  ولعلّ 

التقرّب بها مع قصد ذلك وإن لم يكن الأمر فعليّا.
وقيل : إنّه لا يبقى مصحّح في هذه الصورة للعبادة، فتقع فاسدة؛ نظرا إلى أنّ دليلي 
الوجوب والحرمة على القول بالامتناع يصبحان متعارضين، وإن لم يكونا في حدّ أنفسهما 
له  يبقى أمر كذلك لا يحرز وجود المقتضي  النهي فكما لا  متعارضين، فإذا قدّم جانب 
وهو المصلحة الذاتيّة في المجمع؛ إذ تخصيص دليل الأمر بما عدا المجمع يجوز أن يكون 
لوجود المانع في المجمع عن شمول الأمر له، ويجوز أن يكون لانتفاء المقتضي للأمر فلا 

يحرز وجود المقتضي.
هذا بناء على الامتناع وتقديم جانب النهي، وأمّا بناء على الامتناع وتقديم جانب 
الأمر فلا شبهة في وقوع العبادة صحيحة؛ إذ لا نهي حتّى يمنع من صحّتها، لاسيّما إذا 

قلنا بتعارض الدليلين بناء على الامتناع؛ فإنّه لا يحرز معه المفسدة الذاتيّة في المجمع.
وكذلك الحقّ هو صحّة العبادة إذا قلنا بالجواز؛ فإنّه كما جاز توجّه الأمر والنهي إلى 



�أ�صول الفقه290

عنوانين مختلفين مع التقائهما في المجمع فقلنا بجواز الاجتماع في مقام التشريع، فكذلك 
نقول: لا مانع من الاجتماع في مقام الامتثال أيضا ـ كما أشرنا إليه في تحرير محلّ النزاع ـ 
حتّى لو كان المعنون للعنوانين واحدا وجودا، ولم يوجب تعدّد العنوان تعدّده؛ لما عرفت 
أنّ المعنون لا يقع بنفسه متعلّقا للتكليف، لا قبل وجوده ولا بعد وجوده،  سابقا من 
وإنّما يكون الداعي إلى إتيان الفعل هو تطبيق العنوان المأمور به عليه الذي ليس بمنهيّ 
عنه، لا أنّ الداعي إلى إتيانه تعلّق الأمر به ذاته، فيكون المكلّف في فعل واحد بالجمع بين 
عنواني الأمر والنهي مطيعا للأمر من جهة انطباق العنوان المأمور به ]عليه[، وعاصيا 
من جهة انطباق العنوان المنهيّ عنه ]عليه[، نظير الاجتماع المورديّ، كما تقدّم توضيحه 

في تحرير محلّ النزاع.
وقيل: إنّ الثمرة في مسألتنا هو إجراء أحكام المتعارضين على دليلي الأمر والنهي 

بناء على الامتناع، وإجراء أحكام التزاحم بينهما بناء على الجواز.
ولكن إجراء أحكام التزاحم بينهما بناء على الجواز إنّما يلزم إذا كان القائل بالجواز 
إنّما يقول بالجواز في مقام الجعل والإنشاء، دون مقام الامتثال، بل يمتنع الاجتماع في 

مقام الامتثال، وحينئذ لا محالة يقع التزاحم بين الأمر والنهي.
ـ فلا موجب للتزاحم  ـ كما أوضحناه  إذا قلنا بالجواز في مقام الامتثال أيضا  أمّا: 
المندوحة، بل يكون مطيعا عاصيا في فعل واحد، كالاجتماع  بين الحكمين، مع وجود 

المورديّ بلا فرق؛ إذ لا دوران حينئذ بين امتثال الأمر، وامتثال النهي.

اجتماع الأمر والنهي مع عدم المندوحة 
تقدّم الكلام كلّه في اجتماع الأمر والنهي فيما إذا كانت هناك مندوحة من الجمع بين 
المأمور به والمنهيّ عنه، وقد جمع المكلّف بينهما في فعل واحد بسوء اختياره، ويلحق به 
ما كان الجمع بينهما عن غفلة أو جهل، وقد ذهبنا إلى جواز الاجتماع في مقامي الجعل 



291 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

والامتثال.
وبقي الكلام في اجتماعهما مع عدم المندوحة، وذلك بأن يكون المكلّف مضطرّا إلى 

هذا الجمع بينهما. والاضطرار على نحوين:
الأوّل: أن يكون بدون سبق اختيار للمكلّف في الجمع، كمن اضطرّ لإنقاذ غريق 
إلى التصّرف في أرض مغصوبة، فيكون تصّرفه في الأرض واجبا من جهة إنقاذ الغريق، 

وحراما من جهة التصّرف في المغصوب.
فإنّه في هذا الفرض لابدّ أن يقع التزاحم بين الواجب والحرام في مقام الامتثال؛ 
إذ لا مندوحة للمكلّف حسب الفرض، فلابدّ في مقام إطاعة الأمر بإنقاذ الغريق من 
الجمع؛ لانحصار امتثال الواجب في هذا الفرد المحرّم، فيدور الأمر بين أن يعصي الأمر 
أو يعصي النهي. وفي مثله يرجع إلى أقوى الملاكين، فإن كان ملاك الأمر أقوى ـ كما في 
المثال المذكور ـ قدّم جانب الأمر، ويسقط النهي عن الفعليّة، وإن كان ملاك النهي أقوى 

قدّم جانب النهي، كمن انحصر عنده إنقاذ حيوان محترم من الهلكة بهلاك إنسان.

تنبيه:
بسوء  لا  محرّم  فعل  ارتكاب  إلى  اضطرّ  لو  ما  عليه  ويتفرّع  الباب  بهذا  يلحق  مماّ 
اختياره، ثمّ اضطرّ إلى الإتيان بالعبادة على وجه يكون ذلك الفعل المحرّم مصداقا لتلك 
العبادة، بمعنى أنّه اضطرّ إلى الإتيان بالعبادة مجتمعة مع فعل الحرام الذي قد اضطرّ إليه. 
ومثاله المحبوس في مكان مغصوب، فيضيّق عليه وقت الصلاة، ولا يسعه الإتيان بها 
خارج المكان المغصوب. فهل في هذا الفرض يجب عليه الإتيان بالعبادة وتقع صحيحة، 

أو لا؟
مع  لأنّه  صحيحة؛  تقع  التقدير  هذا  على  عبادته  أنّ  في  الشكّ  ينبغي  لا  نقول: 
الاضطرار إلى الفعل الحرام لا تبقى فعليّة للنهي؛ لاشتراط القدرة في التكليف، فالأمر 



�أ�صول الفقه292

لا مزاحم لفعليّته، فيجب عليه أداء الصلاة، ولا بدّ أن تقع حينئذ صحيحة.
بأنفسهما  متعارضين  النهي  ودليل  الأمر  دليل  كان  لو  ما  ذلك  من  يستثنى  نعم، 
من أوّل الأمر، وقد رجّحنا جانب النهي بأحد مرجّحات باب التعارض؛ فإنّه في هذه 
الصورة لا وجه لوقوع العبادة صحيحة؛ لأنّ العبادة لا تقع صحيحة إّال إذا قصد بها 
امتثال الأمر الفعلّي بها إن كان أو قصد بها الرجحان الذاتّي قربة إلى الله تعالى. والمفروض 
أنّه هنا لا أمر فعلّي؛ لعدم شمول دليله بما هو حجّة لمورد الاجتماع؛ لأنّ المفروض تقديم 

جانب النهي.
التمسّك  يبق مانع من  فعليّته من جهة الاضطرار، لم  إذا زالت  النهي  »إنّ  وقيل: 
بعموم الأمر«، وهذه غفلة ظاهرة، فإنّ دليل الأمر بما هو حجّة لا يكون شاملا لمورد 
الاجتماع، لمكان التعارض بين الدليلين وتقديم دليل النهي، فإذا اضطرّ المكلّف إلى فعل 
المنهيّ عنه لا يلزم منه أن يعود دليل الأمر حجّة في مورد الاجتماع مرّة ثانية، وإنّما يتصوّر 
أن يعود الأمر فعليّا إذا كان تقديم النهي من باب التزاحم، فإذا زال التزاحم عاد الأمر 

فعليّا.
وأمّا الرجحان الذاتّي: فإنّه بعد فرض التعارض بين الدليلين وتقديم جانب النهي 
لا يكون الرجحان محرزا في مورد الاجتماع؛ لأنّ عدم شمول دليل الأمر بما هو حجّة 
وهو  المقتضي  وانتفاء  الملاك،  بقاء  مع  المانع  وجود  وجهان:  فيه  يحتمل  الاجتماع  لمورد 

الملاك، فلا يحرز وجود الملاك حتّى يصحّ قصده متقرّبا به إلى الله تعالى.
متعمّدا،  مغصوبا  منزلا  دخل  كمن  الاختيار،  بسوء  الاضطرار  يكون  أن  الثاني: 
فبادر إلى الخروج تخلّصا من استمرار الغصب، فإنّ هذا التصّرف في المنزل في الخروج 
لاشكّ في أنّه تصّرف غصبيّ أيضا، وهو مضطرّ إلى ارتكابه للتخلّص من استمرار فعل 

الحرام، وكان اضطراره إليه بمحض اختياره، إذ دخل المنزل غاصبا باختياره.



293 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

وتعرف هذه المسألة في لسان المتأخّرين بمسألة »التوسّط في المغصوب«، والكلام 
يقع فيها من ناحيتين:

1. في حرمة هذا التصّرف الخروجيّ أو وجوبه.
2. في صحّة الصلاة المأتّي بها حال الخروج.

حرمة الخروج من المغصوب أو وجوبه
الخروجيّ  التصّرف  بحرمة  فقيل  فيها،  الأقوال  تعدّدت  فقد  الأولى:  الناحية  أمّا 

فقط.
وقيل بوجوبه فقط، ولكن يعاقب فاعله، وقيل بوجوبه فقط، ولا يعاقب فاعله. 

وقيل بحرمته ووجوبه معا، وقيل: لا هذا ولا ذاك، ومع ذلك يعاقب عليه.
فينبغي أن نبحث عن وجه القول بالحرمة، وعن وجه القول بالوجوب؛ ليتّضح 

الحقّ في المسألة، وهو القول الأوّل.
أمّا وجه الحرمة: فمبنيّ على أنّ التصّرف بالغصب، بأيّ نحو من أنحاء التصّرف  
دخولا، وبقاء، وخروجا محرّم من أوّل الأمر قبل الابتلاء بالدخول، فهو قبل أن يدخل 
منهيّ عن كلّ تصّرف في المغصوب، حتّى هذا التصّرف الخروجيّ؛ لأنّه كان متمكّنا من 

تركه بترك الدخول.
ومن يقول بعدم حرمته فإنّه يقول به؛ لأنّه يجد أنّ هذا المقدار من التصّرف مضطرّ 
إليه، سواء خرج الغاصب أو بقي، فيمتنع عليه تركه، ومع فرض امتناع تركه كيف يبقى 

على صفة الحرمة؟!
وكان  اختياره،  بسوء  فيه  نفسه  أوقع  الذي  هو  الامتناع  هذا  إنّ  له:  نقول  ولكنّا 
متمكّنا من تركه بترك الدخول، والامتناع بالاختيار لا ينافي الاختيار، فهو مخاطب من 
أوّل الأمر بترك التصّرف حتّى يخرج، فالخروج في نفسه ـ بما هو تصّرف ـ داخل من أوّل 



�أ�صول الفقه294

الأمر في أفراد العنوان المنهيّ عنه، أي إنّ العنوان المنهيّ عنه ـ وهو التصّرف بمال الغير 
بدون رضاه ـ يسع في عمومه كلّ تصّرف متمكّن من تركه حتّى الخروج، وامتناع ترك 
هذا التصّرف بسوء اختياره لا يخرجه عن عموم العنوان، ونحن لا نقول كما سبق: إنّ 
المعنون بنفسه هو متعلّق الخطاب، حتّى يقال لنا: إنّه يمتنع تعلّق الخطاب بالممتنع تركه، 

وإن كان الامتناع بسوء الاختيار.
الخروج  أنّ  باعتبار  نفسّي،  واجب  الخروج  »إنّ  قيل:  فقد  الوجوب:  وجه  وأمّا 
معنون بعنوان التخلّص عن الحرام، والتخلّص عن الحرام في نفسه عنوان حسن عقلا، 
وواجب شرعا«. وقد نسب هذا الوجه إلى الشيخ الأعظم الأنصاريّ  على ما يظهر 

من تقريرات درسه.
تقريرات  في  التعبيرات  بعض  من  يظهر  كما  ـ  غيريّ  واجب  الخروج  »إنّ  وقيل: 
الذي كان  الزائد  الغصب  للتخلّص من الحرام، وهو  أنّه مقدّمة  باعتبار  ـ  أيضا  الشيخ 

يتحقّق لو لم يخرج«.
والحقّ أنّه ليس بواجب نفسّي؛ ولا غيريّ.

أمّا: أنّه ليس بواجب نفسّي؛ فلأنّه:
أنّ التخلّص عن الشيء بأيّ معنى فرض عنوان مقابل لعنوان الابتلاء به،  أوّلا: 

بديل له، لا يجتمعان، وهما من قبيل الملكة وعدمها. وهذا واضح.
وحينئذ نقول له: ما مرادك من التخلّص الذي حكمت عليه بأنّه عنوان حسن؟ إن 
كان المراد به التخلّص من أصل الغصب فهو بالخروج ـ أي الحركات الخروجيّة ـ مبتلى 
بالغصب، لا أنّه متخلّص منه؛ لأنّه تصّرف بالمغصوب. وإن كان المراد به التخلّص من 
الغصب الزائد الذي يقع لو لم يخرج فهو لا ينطبق على الحركات الخروجيّة؛ وذلك لأنّ 
التخلّص لّما كان مقابلا للابتلاء بديلا له ـ كما قدّمنا ـ فالزمان الذي يصلح أن يكون زمانا 



295 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

للابتلاء لابدّ أن يكون هو الذي يصدق عليه عنوان التخلّص، مع أنّ زمان الحركات 
الحركات  حال  في  فهو  يخرج،  لم  لو  عليها  الزائد  الغصب  زمان  على  سابق  الخروجيّة 
الخروجيّة لا مبتلى بالغصب الزائد، ولا متخلّص منه، بل الغاصب مبتلى بالغصب من 

حين دخوله إلى حين خروجه، وبعد خروجه يصدق عليه أنّه متخلّص من الغصب.
من  يراد  أن  ينبغي  فلا  الخروج،  على  يصدق  عنوانا  كان  لو  التخلّص  أنّ  وثانيا: 
الخروج نفس الحركات الخروجيّة، بل على تقديره ينبغي أن يراد منه ما تكون الحركات 
الخروجيّة مقدّمة له أو بمنزلة المقدّمة؛ فلا ينطبق ـ إذن ـ عنوان التخلّص على التصّرف 

بالمغصوب المحرّم، كما يريد أن يحقّقه هذا القائل.
والسّر واضح؛ فإنّ الخروج يقابل الدخول، ولّما كان الدخول عنوانا للكون داخل 
الدار المسبوق بالعدم فلابدّ أن يكون الخروج بمقتضى المقابلة عنوانا للكون خارج الدار 
يكون  منها  التي  الخروجيّة  بالحركات  بالمغصوب  التصّرف  نفس  أمّا  بالعدم،  المسبوق 

الخروج فهو مقدّمة أو شبه المقدّمة للخروج لا نفسه.
نسلّم  فلا  الخروجيّة  الحركات  على  ينطبق  عنوان  التخلّص  أنّ  سلّمنا  لو  وثالثا: 
التخلّص عن الحرام ليس هو إّال عبارة أخرى عن ترك الحرام،  النفسّي؛ لأنّ  بوجوبه 
المفسدة  مقابل  في  نفسيّة  مصلحة  ذا  يكون  وجه  على  نفسيّا  واجبا  ليس  الحرام  وترك 
النفسيّة في الفعل. نعم، هو مطلوب بتبع النهي عن الفعل، وقد تقدّم ذلك في مبحث 
النواهي في الجزء الأوّل وفي مسألة الضدّ في الجزء الثاني، فكما أنّ الأمر بالشيء لا يقتضي 
النهي عن الشيء لا يقتضي  أنّ  ـ كذلك  ـ أي نقيضه وهو الترك  العامّ  النهي عن ضدّه 
الأمر بضدّه العام ـ أي نقيضه وهو الترك. ولذا قلنا في مبحث النواهي: »إنّ تفسير النهي 
بطلب الترك ـ كما وقع للقوم ـ ليس في محلّه، وإنّما هو تفسير للشيء بلازم المعنى العقلّي، 
فإنّ مقتضى الزجر عن الفعل طلب تركه عقلا، لا على أن يكون الترك ذا مصلحة نفسيّة 



�أ�صول الفقه296

في مقابل مفسدة الفعل؛ وكذلك في الأمر، فإنّ مقتضى الدعوة إلى الفعل الزجر عن تركه 
عقلا لا على أن يكون الترك ذا مفسدة نفسيّة في مقابل مصلحة الفعل، بل ليس في النهي 

إّال مفسدة الفعل، وليس في الأمر إّال مصلحة الفعل.
وأمّا: أنّ الخروج ليس بواجب غيريّ؛ فلأنّه:

التخلّص  بأنّ  القول  تقدير  بواجبة على  ليست  الواجب  أنّ مقدّمة  تقدّم  قد  أوّلا: 
واجب نفسّي.

وثانيا: أنّ الخروج ـ الذي هو عبارة عن الحركات الخروجيّة في مقصود هذا القائل ـ 
ليس مقدّمة لنفس التخلّص عن الحرام، بل على التحقيق إنّما هو مقدّمة للكون في خارج 
الدار، والكون في خارج الدار ملازم لعنوان التخلّص عن الحرام لا نفسه، ولا يلزم من 
أن يشتركا في  الملازمين لا يجب  فإنّ  التخلّص فرض وجوب ملازمه،  فرض وجوب 
الحكم ـ كما تقدّم في مسألة الضدّ ـ وإذا لم يجب الكون خارج الدار كيف تجب مقدّمته؟!
وثالثا: لو سلّمنا أنّ التخلّص واجب نفسّي، وأنّه نفس الكون خارج الدار فتكون 
فإنّ  ـ  ـ لو سلّمنا كلّ ذلك  الواجب واجبة  له، وأنّ مقدّمة  الحركات الخروجيّة مقدّمة 
مقدّمة الواجب إنّما تكون واجبة حيث لا مانع من ذلك، كما لو كانت محرّمة في نفسها، 
كركوب المركب الحرام في طريق الحجّ؛ فإنّه لا يقع على صفة الوجوب وإن توصّل به 
ا من  إلى الواجب. وهنا الحركات الخروجيّة تقع على صفة الحرمة ـ كما قدّمنا ـ باعتبار أّهن

أفراد الحرام، وهو التصّرف بالمغصوب، فلا تقع على صفة الوجوب من باب المقدّمة.
تكون  لا  حيث  الوجوب  صفة  على  تقع  لا  إنّما  المحرّمة  المقدّمة  إنّ  قلت:  فإن 
حرمتها  بين  التزاحم  يقع  فإنّه  الواجب  إلى  بها  التوصّل  انحصار  مع  وأمّا  منحصرة، 
ووجوب ذيها؛ لأنّ الأمر يدور حينئذ بين امتثال الوجوب وبين امتثال الحرمة، فلو كان 
الوجوب أهمّ قدّم على حرمة المقدّمة فتسقط حرمتها. وهنا الأمر كذلك؛ فإنّ المقدّمة 



297 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

منحصرة، والواجب ـ وهو ترك الغصب الزائد ـ أهمّ.
قلت: هذا صحيح لو كان الدوران لم يقع بسوء اختيار المكلّف؛ فإنّه حينئذ يكون 
هو  كما  ـ  المكلّف  اختيار  بسوء  واقعا  الدوران  كان  لو  وأمّا  التشريع.  مقام  الدوران في 
مفروض في المقام ـ فإنّ المولى في مقام التشريع قد استوفى غرضه من أوّل الأمر بالنهي 
عن الغصب مطلقا، ولا دوران فيه حتّى يقال: »يقبح من المولى تفويت غرضه الأهمّ«. 
وإنّما الدوران وقع في مقام استيفاء الغرض استيفاء خارجيّا بسبب سوء اختيار المكلّف 
بعد فرض أنّ المولى من أوّل الأمر ـ قبل أن يدخل المكلّف في المحلّ المغصوب ـ قد استوفى 
كلّ غرضه في مقام التشريع؛ إذ نهى عن كلّ تصّرف بالمغصوب، فليس هناك تزاحم في 
المغصوب،  عن  بالخروج  الزائد  الغصب  يترك  أن  عليه  يجب  فالمكلّف  التشريع؛  مقام 
ا من أفراد ما  ونفس الحركات الخروجيّة تكون أيضا محرّمة يستحقّ عليها العقاب؛ لأّهن

هو منهيّ عنه، وقد وقع في هذا المحذور والدوران بسوء اختياره.

صحّة الصلاة حال الخروج
ا تبتني على اختيار أحد  وأمّا الناحية الثانية: وهي صحّة الصلاة حال الخروج؛ فإّهن

الأقوال في الناحية الأولى.
فإن قلنا بأنّ الخروج يقع على صفة الوجوب فقط؛ فإنّه لا مانع من الإتيان بالصلاة 
حالته، سواء ضاق وقتها أم لم يضق، ولكن بشرط أّال يستلزم أداء الصلاة تصّرفا زائدا 

على الحركات الخروجيّة، فإنّ هذا التصّرف الزائد حينئذ يقع محرّما منهيّا عنه.
فإذا استلزم أداء الصلاة تصّرفا زائدا فإن كان الوقت ضيقا فلابدّ أن يؤدّي الصلاة 
الركوع  بدل  إيماء  فيصّيل  الواجب،  أقلّ  على  منها  يقتصر  أن  بدّ  ولا  الخ��روج،  حال 
والسجود. وإن كان الوقت متّسعا لأدائها بعد الخروج وجب أن ينتظر بها إلى ما بعد 

الخروج.



�أ�صول الفقه298

وإن قلنا بوقوع الخروج على صفة الحرمة فإنّه مع سعة الوقت لابدّ أن يؤدّيها بعد 
الخروج، سواء استلزمت تصّرفا زائدا أم لم تستلزم، ومع ضيق الوقت يقع التزاحم بين 
الواجبة، والصلاة لا تترك بحال، فيجب أداؤها مع ترك ما  الحرام الغصبيّ والصلاة 
يستلزم منها تصّرفا زائدا، فيصّيل إيماء للركوع والسجود ويقرأ ماشيا، فيترك الاطمئنان 

الواجب وهكذا.
وإن قلنا بعدم وقوع الخروج على صفة الحرمة ولا صفة الوجوب فلا مانع من أداء 
الصلاة حال الخروج إذا لم تستلزم تصّرفا زائدا حتّى مع سعة الوقت على النحو الذي 

تقدّم.

الم��سألة الخام�سة: دلالة النهي على الف�ساد

تحرير محلّ النزاع
القديم، ولأجل تحرير  التي بحثت من  أمّهات المسائل الأصوليّة  هذه المسألة من 
كلمة  وهي  عنوانها،  في  الواردة  الألفاظ  نشرح  أن  علينا  وتوضيحه،  فيها  النزاع  محلّ 

الدلالة، النهي، الفساد.
ولا بدّ من ذكر المراد من الشيء المنهيّ عنه أيضا؛ لأنّه مدلول عليه بكلمة »النهي«؛ 

إذ النهي لابدّ له من متعلّق، إذن ينبغي البحث عن أربعة أمور:
اللفظيّة، ولعلّه لأجل  الدلالة  المراد منها  أنّ  اللفظة يعطي  فإنّ ظاهر  الدلالة،   .1
هذا الظهور البدويّ أدرج بعضهم هذه المسألة في مباحث الألفاظ، ولكنّ المعروف أنّ 
مرادهم منها ما يؤدّي إليه لفظ »الاقتضاء«، حسبما يفهم من بحثهم المسألة وجملة من 

الأقوال فيها، لاسيّما المتأخّرون من الأصوليّين.
وعليه، فيكون المراد من الدلالة خصوص الدلالة العقليّة ؛ وحينئذ يكون المقصود 



299 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

من النزاع »البحث عن اقتضاء طبيعة النهي عن الشيء فساد المنهيّ عنه عقلا«، ومن هنا 
يعلم أنّه لا يشترط في النهي أن يكون مستفادا من دليل لفظيّ. وفي الحقيقة يكون النزاع 
والمنافرة  الممانعة  أو عن  وفساده،  الشيء  النهي عن  بين  العقليّة  الملازمة  ثبوت  هنا عن 

عقلا بين النهي عن الشيء وصحّته، ولا فرق بين التعبيرين.
ولأجل هذا أدرجنا نحن هذه المسألة في قسم الملازمات العقليّة.

نعم، قد يدّعي بعضهم أنّ هذه الملازمة ـ على تقدير ثبوتها ـ من نوع الملازمات البيّنة 
بالمعنى الأخصّ. وحينئذ يكون اللفظ الدالّ بالمطابقة على النهي داّال بالدلالة الالتزاميّة 
على فساد المنهيّ عنه، فيصحّ أن يراد من الدلالة ما هو أعمّ من الدلالة اللفظيّة والعقليّة.
اللفظيّة  إلى  الدلالة  بتعميم  بأس  القول، ولا  نقول: هذا صحيح على هذا  ونحن 
والعقليّة في العنوان حينئذ، ولكنّ النزاع مع هذا القائل أيضا يقع في الملازمة العقليّة قبل 
الاقتضاء  البحث عن  إلى  يرجع  أيضا  معه  فالبحث  الالتزاميّة،  اللفظيّة  الدلالة  فرض 
العقلّي. فالأولى أن يراد من الدلالة في العنوان الاقتضاء العقلّي؛ فإنّه يجمع جميع الأقوال 

والاحتمالات، لاسيّما أنّ البحث يشمل كلّ نهي وإن لم يكن مستفادا من دليل لفظيّ.
 والعبارة تكون أكثر استقامة لو عّرب عن عنوان المسألة بما عّرب به صاحب الكفاية
بقوله: »اقتضاء النهي الفساد«، فأبدل كلمة »الدلالة« بكلمة »الاقتضاء«، ولكن نحن 

نا بما جرت عليه عادة القدماء في عنوان المسألة متابعة لهم. عّرب
2. النهي، إنّ كلمة »النهي« ظاهرة ـ كما تقدّم في الجزء الأوّل ـ في خصوص الحرمة، 
نفس  أمّا  العقل«،  حكم  بمقتضى  بل  الوضع  جهة  من  ليس  الظهور  »إنّ  هناك:  وقلنا 
الكلمة من جهة الوضع فهي تشمل النهي التحريميّ والنهي التنزيهيّ ـ أي الكراهة ـ 
ولعلّ كلمة »النهي« في مثل عنوان المسألة ليس فيها ما يقتضي عقلا ظهورها في الحرمة، 
فلا بأس من تعميم النهي في العنوان لكلّ من القسمين بعد أن كان النزاع قد وقع في 



�أ�صول الفقه300

كلّ منهما.
دون  النفسيّة  الحرمة  خصوص  في  ظاهرة  ـ  بإطلاقها  ـ  »النهي«  كلمة  وكذلك 
في  »النهي«  كلمة  تعميم  ينبغي  فإذن  منهما؛  كلّ  في  وقع  أيضا  النزاع  ولكنّ  الغيريّة، 

. العنوان للتحريميّ والتنزيهيّ، وللنفسّي والغيريّ، كما صنع صاحب الكفاية
وشيخنا النائينيّ  جزم باختصاص النهي في عنوان المسألة بخصوص التحريميّ 

النفسّي ؛ لأنّه يجزم بأنّ التنزيهيّ لا يقتضي الفساد، وكذا الغيريّ.
والذي ينبغي أن يقال له: أنّ الاختيار شيء وعموم النزاع في المسألة شيء آخر، فإنّ 
اختياركم بأنّ النهي التنزيهيّ والغيريّ لا يقتضيان الفساد ليس معناه اتّفاق الكلّ على 
ذلك، حتّى يكون النزاع في المسألة مختصّا بما عداهما، والمفروض أنّ هناك من يقول بأنّ 

النهي التنزيهيّ والغيريّ يقتضيان الفساد. فتعميم كلمة »النهي« في العنوان هو الأولى.
3. الفساد: إنّ الفساد كلمة ظاهرة المعنى، والمراد منها ما يقابل الصحّة تقابل العدم 
أن  قابليّة  له  فما  الضدّين. وعليه،  تقابل  النقيضين، ولا  تقابل  والملكة على الأصحّ، لا 

يكون صحيحا يصحّ أن يتّصف بالفساد، وما ليس له ذلك لا يصحّ وصفه بالفساد.
وصحّة كلّ شيء بحسبه، فمعنى صحّة العبادة مطابقتها لما هو المأمور به من جهة 
جهة  من  له  مطابقتها  عدم  فسادها  ومعنى  فيها)))،  معتبر  هو  ما  وجميع  أجزائها،  تمام 
الأمر، وعدم سقوط  به عدم سقوط  مأمور  لما هو  فيها. ولازم عدم مطابقتها  نقصان 

الأداء والقضاء.
ونحوها،  وشرائط  أجزاء  من  فيها  المعتبر  هو  لما  مطابقتها  المعاملة  صحّة  ومعنى 
ومعنى فسادها عدم مطابقتها لما هو معتبر فيها. ولازم عدم مطابقتها عدم ترتّب أثرها 

الذاتّي في عباديّتها إذا  إذا قلنا بكفاية الرجحان  أمّا  العبادة،  بناء على اعتبار الأمر في عباديّة  ))) هذا 
العبادة ما هو أعمّ من  ـ فيكون معنى صحّة  ـ كما هو الصحيح  قصدها متقرّبا بها إلى الله تعالى 

مطابقتها لما هو مأمور به ومن مطابقتها لما هو راجح ذاتا وإن لم يكن هناك أمر. 



301 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

المرغوب فيه عليها من نحو: النقل، والانتقال في عقد البيع والإجارة، ومن نحو: العلقة 
الزوجيّة في عقد النكاح... وهكذا.

أن  مماّ يصحّ  أن يكون  ـ يجب  ـ هنا  النهي  متعلّق  أنّ  النهي، لا شكّ في  متعلّق   .4
يتّصف بالصّحّة والفساد ليصحّ النزاع فيه، وإّال فلا معنى لأن يقال مثلا: إنّ النهي عن 

شرب الخمر يقتضي الفساد أو لا يقتضي.
بل  المسألة،  هذه  في  للنزاع  موضعا  يقع  للنهي  متعلّق  هو  ما  كلّ  فليس  وعليه، 

خصوص ما يقبل وصفي الصحّة والفساد، وهذا واضح.
فلا  بالفساد،  وصفهما  يصحّ  اللتين  والمعاملة  العبادة  يعمّ  النهي  متعلّق  إنّ  ثمّ 

اختصاص للمسألة بالعبادة، كما ربّما ينسب إلى بعضهم.
وإذا اتّضح المقصود من الكلمات التي وردت في العنوان يتّضح المقصود من النزاع 
ومحلّه هنا؛ فإنّه يرجع إلى النزاع في الملازمة العقليّة بين النهي عن الشيء وفساده، فمن 
يقول بالاقتضاء فإنّما يقول بأنّ النهي يستلزم عقلا فساد متعلّقه، وقد يقول مع ذلك بأنّ 
اللفظ الدالّ على النهي دالّ على فساد المنهيّ عنه بالدلالة الالتزاميّة. ومن يقول بعدمه 

إنّما يقول بأنّ النهي عن الشيء لا يستلزم عقلا فساده.
والمنافرة عقلا بين كون  الممانعة  النزاع في وجود  إلى  يرجع  هنا  النزاع  إنّ  فقل:  أو 
الشيء صحيحا وبين كونه منهيّا عنه، أي إنّه هل هناك ممانعة من الجمع بين صحّة الشيء 

والنهي عنه أو لا؟
ولأجل هذا تدخل هذه المسألة في بحث الملازمات العقليّة، كما صنعنا.

العبادة والمعاملة عقدوا  البحث يختلف اختلافا كثيرا في كلّ واحدة من  ولّما كان 
البحث في موضعين: العبادة، والمعاملة، فينبغي البحث عن كلّ منهما مستقّال في مبحثين:



�أ�صول الفقه302

المبحث الأوّل: النهي عن العبادة
أي  ـ  الأخصّ  بالمعنى  العبادة  المقام  في  النزاع  محلّ  هي  التي  العبادة  من  المقصود 
التي  الوظيفة  خصوص  هي  فقل:  أو  ـ  القربة  قصد  صحّتها  في  يشترط  ما  خصوص 

شرعها الله تعالى لأجل التقرّب بها إليه.
ولا يشمل النزاع العبادة بالمعنى الأعمّ، مثل غسل الثوب من النجاسة؛ لأنّه ـ وإن 
صحّ أن يقع عبادة متقرّبا به إلى الله تعالى ـ لا يتوقّف حصول أثره المرغوب فيه ـ وهو 
زوال النجاسة ـ على وقوعه قربيّا، فلو فرض وقوعه منهيّا عنه كالغسل بالماء المغصوب 
فإنّه يقع به الامتثال، ويسقط الأمر به، فلا يتصوّر وقوعه فاسدا من أجل تعلّق النهي به.
نعم، إذا وقع محرّما منهيّا عنه فإنّه لا يقع عبادة متقرّبا به إلى الله تعالى؛ فإذا قصد 
من الفساد هذا المعنى فلا بأس في أن يقال: »إنّ النهي عن العبادة بالمعنى الأعمّ يقتضي 
الفساد«؛ فإنّ من يدّعي الممانعة بين الصحّة والنهي يمكن أن يدّعي الممانعة بين وقوع 

غسل الثوب صحيحا ـ أي عبادة متقرّبا به إلى الله تعالى ـ وبين النهي عنه.
ا ما كانت متعلّقة للأمر فعلا؛ لأنّه مع فرض تعلّق النهي  وليس معنى العبادة هنا أّهن
بها فعلا لا يعقل فرض تعلّق الأمر بها أيضا، وليس ذلك كـ »باب اجتماع الأمر والنهي« 
الذي فرض فيه تعلّق النهي بعنوان غير العنوان الذي تعلّق به الأمر؛ فإنّه إن جاز هناك 
اجتماع الأمر والنهي فلا يجوز هنا؛ لعدم تعدّد العنوان، وإنّما العنوان الذي تعلّق به الأمر 

هو نفسه صار متعلّقا للنهي.
وعلى هذا، فلابدّ أن يراد بالعبادة المنهيّ عنها ما كانت طبيعتها متعلّقة للأمر، وإن 
لم تكن شاملة ـ بما هي مأمور بها ـ لما هو متعلّق النهي، أو ما كانت من شأنها أن يتقرّب 

بها لو تعلّق بها أمر.
وبعبارة أخرى جامعة أن يقال: إنّ المقصود بالعبادة هنا هي الوظيفة التي لو شرعها 



303 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

الشارع لشرعها لأجل التعبّد بها وإن لم يتعلّق بها أمر فعلّي لخصوصيّة المورد.
ثمّ إنّ النهي عن العبادة يتصوّر على أنحاء:

أحدها: أن يتعلّق النهي بأصل العبادة، كالنهي عن صوم العيدين، وصوم الوصال، 
وصلاة الحائض والنفساء.

وثانيها: أن يتعلّق بجزئها، كالنهي عن قراءة سورة من سور العزائم في الصلاة.
وثالثها: أن يتعلّق بشرطها أو بشرط جزئها، كالنهي عن الصلاة باللباس المغصوب، 

أو المتنجّس.
في  بالقراءة  الجهر  عن  كالنهي  لجزئها،  أو  لها  ملازم  بوصف  يتعلّق  أن  ورابعها: 

موضع الإخفات، والنهي عن الإخفات في موضع الجهر.
والحقّ أنّ النهي عن العبادة يقتضي الفساد، سواء كان نهيا عن أصلها، أو جزئها، 
تعالى  الله  إلى  التقرّب  بها  يراد  التي  العبادة  بين  الظاهر  للتمانع  وصفها؛  أو  شرطها،  أو 
فيستحيل  لسخطه،  والمثير  تعالى،  الله  عن  عصيانه  المبعّد  عنها  النهي  وبين  ومرضاته، 
المبعّد  على  يشتمل  بما  التقرّب  أيضا  ويستحيل  يسخطه،  بما  والرضا  بالمبعّد،  التقرّب 

المبغوض المسخط له، أو بما هو مقيّد بالمبعّد، أو بما هو موصوف بالمبعّد.
المعنويّان،  والبعد  القرب  المولى  والبعد من  القرب  المقصود من  أنّ  الواضح  ومن 
وهما يشبهان القرب والبعد المكانيّين، فكما يستحيل التقرّب المكاني بما هو مبعّد مكانا 

كذلك يستحيل التقرّب المعنويّ بما هو مبعّد معنى.
ونحن إذ نقول ذلك في النهي عن الجزء والشرط والوصف، نقول به، لا لأجل 
أو  الثبوت،  في  واسطة  ذلك  وأنّ  العبادة،  أصل  إلى  يسري  الامور  هذه  عن  النهي  أنّ 
فإذا فسد  عبادة،  العبادة وشرطها  أنّ جزء  ـ ولا لأجل  قيل  ـ كما  العروض  واسطة في 
الجزء والشرط استلزم فسادهما فساد المركّب والمشروط، بل نحن لا نستند في قولنا في 



�أ�صول الفقه304

التعليلات، ولا تصل  الجزء والشرط والوصف إلى ذلك؛ لأنّه لا حاجة إلى مثل هذه 
النوبة إليها بعد ما قلناه من أنّه يستحيل التقرّب بما يشتمل على المبعّد، أو بما هو مقيّد أو 

موصوف بالمبعّد، كما يستحيل التقرّب بنفس المبعّد بلا فرق.
إلى  حاجة  ولا  المختصر،  هذا  يسعه  لا  ما  المناقشة  من  التعليلات  هذه  في  أنّ  على 

مناقشتها بعدما ذكرناه، هذا كلّه في النهي النفسّي.
أمّا النهي الغيريّ المقدّميّ: فحكمه حكم النفسّي بلا فرق، كما أشرنا إلى ذلك فيما 
تقدّم ؛ فإنّه أشرنا هناك إلى الوجه الذي ذكره بعض أعاظم مشايخنا قدس سرهم للفرق 
فيبقى  عنه،  المنهيّ  في  وحزازة  مفسدة  وجود  عن  يكشف  لا  الغيريّ  النهي  بأنّ  بينهما 
المنهيّ عنه على ما كان عليه من المصلحة الذاتيّة بلا مزاحم لها من مفسدة للنهي، فيمكن 
التقرّب به بقصد تلك المصلحة الذاتيّة المفروضة، بخلاف النهي النفسّي الكاشف عن 

المفسدة والحزازة في المنهيّ عنه، المانعة من التقرّب به.
والمفسدة  المصلحة  مدار  يدوران  ليسا  والابتعاد  التقرّب  بأنّ  هناك  ناقشناه  وقد 
الذاتيّتين حتّى يتمّ هذا الكلام، بل ـ كما ذكرناه هناك ـ أنّ الفعل المبعّد عن المولى في حال 
كونه مبعّدا لا يعقل أن يكون متقرّبا به إليه، كالتقرّب والابتعاد المكانيّين، والنهي وإن 

كان غيريّا يوجب البعد ومبغوضيّة المنهيّ عنه وإن لم يشتمل على مفسدة نفسيّة.
الفساد،  يقتضي  أنّه  أيضا  فالحقّ  ـ  الكراهة  أي  ـ  التنزيهيّ  النهي  في  الكلام  ويبقى 
بما هو مبعّد بلا فرق،  التقرّب  السابق من استحالة  التعليل  التحريميّ، لنفس  كالنهي 
التنزيهيّ، كاختلاف مرتبة  غاية الأمر أنّ مرتبة البعد في التحريميّ أشدّ وأكثر منها في 
القرب في موافقة الأمر الوجوبّي والاستحبابّي. وهذا الفرق لا يوجب تفاوتا في استحالة 
التقرّب بالمبعّد. ولأجل هذا حمل الأصحاب الكراهة في العبادة على أقلّيّة الثواب مع 
حمل  ومعنى  الشرعيّة،  الحكميّة  الكراهة  لا  المكلّف،  بها  أتى  لو  شرعا  صحّتها  ثبوت 



305 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

الكراهة على أقلّيّة الثواب أنّ النهي الوارد فيها يكون مسوقا لبيان هذا المعنى، وبداعي 
الإرشاد إلى أقلّيّة الثواب، وليس مسوقا لبيان الحكم التكليفيّ المقابل للأحكام الأربعة 

الباقية بداعي الزجر عن الفعل والردع عنه.
من  يحرز  ولم  التنزيهيّ،  الزجر  بداعي  النهي  أنّ  خاصّ  بدليل  أحرز  فلو  وعليه، 
دليل خاصّ صحّة العبادة المكروهة فلا محالة لا نقول بصحّة العبادة المنهيّ عنها بالنهي 

التنزيهيّ.
هذا فيما إذا كان النهي التنزيهيّ عن نفس عنوان العبادة، أو جزئها، أو شرطها، أو 
وصفها؛ أمّا: لو كان النهي عن عنوان آخر غير عنوان المأمور به، كما لو كان بين المنهيّ 
عنه والمأمور به عموم وخصوص من وجه؛ فإنّ هذا المورد يدخل في باب الاجتماع، وقد 
قلنا هناك بجواز الاجتماع في الأمر والنهي التحريميّ، فضلا عن الأمر والنهي التنزيهيّ، 
وليس هو من باب النهي عن العبادة إّال إذا ذهبنا إلى امتناع الاجتماع فيدخل في مسألتنا.

تنبيه
إنّ النهي الذي هو موضع النزاع ـ والذي قلنا باقتضائه الفساد في العبادة ـ هو النهي 
بالمعنى الظاهر من مادّته وصيغته ـ أعني ما يتضمّن حكما تحريميّا أو تنزيهيّا ـ بأن يكون 

إنشاؤه بداعي الردع والزجر.
مانعيّة  إلى  الإرشاد  داعي  أو  الثواب،  أقلّيّة  بيان  كداعي  آخر،  بداع  النهي  أمّا: 
الشيء، مثل النهي عن لبس جلد الميتة في الصلاة، أو نحو ذلك من الدواعي فإنّه ليس 
موضع النزاع في مسألتنا، ولا يقتضي الفساد بما هو نهي، إّال أن يتضمّن اعتبار شيء في 
المأمور به، فمع فقد ذلك الشيء لا ينطبق المأتّي به على المأمور به، فيقع فاسدا، كالنهي 
بداعي الإرشاد إلى مانعيّة شيء، فيستفاد منه أنّ عدم ذلك الشيء يكون شرطا في المأمور 
به. ولكن هذا شيء آخر لا يرتبط بمسألتنا، فإنّ هذا يجري حتّى في الواجبات التوصّلية، 



�أ�صول الفقه306

فإنّ فقد أحد شروطها يوجب فسادها.

المبحث الثاني: النهي عن المعاملة
إنّ النهي في المعاملة على نحوين ـ كالنهي عن العبادة ـ فإنّه تارة يكون النهي بداعي 
الردع  بداعي  يكون  وأخرى  له،  مشابه  آخر  بداع  أو  عنه،  المنهيّ  الشيء  مانعيّة  بيان 

والزجر من أجل مبغوضيّة ما تعلّق به النهي، ووجود الحزازة فيه.
فإن كان الأوّل فهو خارج عن مسألتنا، كما تقدّم في التنبيه السابق إذ لا شكّ في أنّه 
لو كان النهي بداعي الإرشاد إلى مانعيّة الشيء في المعاملة فإنّه يكون داّال على فسادها 
عند الإخلال؛ لدلالة النهي على اعتبار عدم المانع فيها، فتخلّفه تخلّف للشرط المعتبر في 

صحّتها، وهذا لا ينبغي أن يختلف فيه اثنان.
إمّا أن يكون عن ذات السبب أي عن العقد الإنشائي  الثاني فإنّ النهي  وإن كان 
أو فقل: عن التسبيب به لإيجاد المعاملة، كالنهي عن البيع وقت النداء لصلاة الجمعة 
لاةِ مِنْ يَوْمِ الجمُعَةِ فَاسْعَوْا إلِى ذِكْرِ الله وَذَرُوا الْبَيْعَ...﴾   في قوله تعالى: ﴿إذِا نُودِيَ للِصَّ
وإمّا أن يكون عن ذات المسبّب ـ أي عن نفس وجود المعاملة ـ كالنهي عن بيع الآبق 

وبيع المصحف.
فإن كان النهي على النحو الأوّل ـ أي عن ذات السبب ـ فالمعروف أنّه لا يدلّ على 
فساد المعاملة ؛ إذ لم تثبت المنافاة لا عقلا ولا عرفا بين مبغوضيّة العقد والتسبيب به، 
وبين إمضاء الشارع له بعد أن كان العقد مستوفيا لجميع الشروط المعتبرة فيه، بل ثبت 

خلافها، كحرمة الظهار التي لم تناف ترتّب الأثر عليه من الفراق.
وإن كان النهي على النحو الثاني ـ أي عن المسبّب ـ فقد ذهب جماعة من العلماء إلى 

أنّ النهي في هذا القسم يقتضي الفساد.
كلّ  صحّة  أنّ  من  مشايخنا  أعاظم  بعض  ذكره  بما  ذلك  تعليل  يمكن  ما  وأقصى 



307 الملازمات العقليّة/ غير الم�ستقلّات العقليّة

محجور  غير  الشارع،  حكم  في  المعاملة  على  مسلّطا  العاقد  يكون  بأن  مشروطة  معاملة 
عليه من قبله من التصّرف في العين التي تجري عليها المعاملة، ونفس النهي عن المسبّب 
يكون معجّزا مولويا للمكلّف عن الفعل، ورافعا لسلطنته عليه، فيختلّ به ذلك الشرط 

المعتبر في صحّة المعاملة، فلا محالة يترتّب على ذلك فسادها.
هذا غاية ما يمكن أن يقال في بيان اقتضاء النهي عن المسبّب لفساد المعاملة، ولكنّ 

التحقيق أن يقال:
العقد  كان  إذا  فيما  فيه  ويتنازع  يفرض  أن  يصحّ  إنّما  النهي  إلى  الفساد  استناد  إنّ 
بشرائطه موجودا حتّى بشرائط المتعاقدين، وشرائط العوضين، وأنّه ليس في البين إّال 
المبغوضيّة هل  أنّ هذه  البحث في  النهي. وحينئذ يقع  المستفادة من  المبغوضيّة الصرفة 

تنافي صحّة المعاملة أو لا تنافيها؟
العقد، مثل  أو  المتعاقدين والعوضين  اعتبار شيء في  النهي داّال على  إذا كان  أمّا: 
العقل  و[  ]الرشد  اعتبار  على  الدالّ  والصغير  والمجنون،  السفيه،  يبيع  أن  عن  النهي 
والبلوغ في البائع، وكالنهي عن بيع الخمر، والميتة، والآبق، ونحوها الدالّ على اعتبار 
إباحة المبيع والتمكّن من التصّرف منه، وكالنهي عن العقد بغير العربيّة ـ مثلا ـ الدالّ 
فساد  على  داّال  كونه  في  شكّ  لا  ذلك  كلّ  في  النهي  هذا  فإنّ  العقد،  في  اعتبارها  على 
المعاملة؛ لأنّ هذا النهي في الحقيقة يرجع إلى القسم الأوّل الذي ذكرناه، وهو ما كان 
النهي بداعي الإرشاد إلى اعتبار شيء في المعاملة، وقد تقدّم أنّ هذا ليس موضع الكلام 

من منافاة نفس النهي بداعي الردع والزجر لصحّة المعاملة.
فالعمدة هو الكلام في هذه المنافاة، وليس من دليل عليها حتّى تثبت الملازمة بين 
عن  للمكلّف  مولويّا  معجّزا  يكون  المسبّب  عن  النهي  وكون  المعاملة؛  وفساد  النهي 
يدلّ على  أن  المعاملة شأنه  النهي في  أنّ  فإنّ معنى ذلك  لسلطنته عليه،  الفعل، ورافعا 



�أ�صول الفقه308

اختلال شرط في المعاملة بارتكاب المنهيّ عنه، وهذا لا كلام لنا فيه.
وفي هذا القدر من البحث في هذه المسألة الكفاية، وفّقنا الله تعالى لمراضيه.



309 مباحث الحجّة

المقصد الثالث

مباحث الحجّة
بسم الله الرّحمن الرّحيم

تمهيد:
إنّ مقصودنا من هذا البحث ـ وهو »مباحث الحجّة« ـ تنقيح ما يصلح أن يكون 

دليلا وحجّة على الأحكام الشرعيّة، لنتوصّل إلى الواقع من أحكام الله تعالى.
والمقصد  القصوى  الغاية  هو  فذلك  ـ  أردنا  كما  ـ  الواقع  ذلك  بالدليل  أصبنا  فإن 

الأعلى، وإن أخطأناه، فنحن نكون معذورين غير معاقبين في مخالفة الواقع.
أنّنا قد بذلنا جهدنا وقصارى وسعنا في  والسّر في كوننا معذورين عند الخطأ هو 
البحث عن الطرق الموصلة إلى الواقع من أحكام الله تعالى، حتى ثبت لدينا ـ على سبيل 
إلى  طريقا  لنا  الشارع  ارتضاه  قد  ـ  مثلا  الواحد  كخبر  ـ  المعّني  الدليل  هذا  أنّ  ـ  القطع 
ـ الذي  أحكامه، وجعله حجّة عليها، فالخطأ الذي نقع فيه إنّما جاء من ]قبل[ الدليل 

نصبه وارتضاه لنا ـ لا من قبلنا.
الدليل  في  الخطأ  وقوع  يصحّ  وكيف  معذورين؟  نكون  كيف  ]أنّه[  بيان  وسيأتي 

المنصوب حجّة، مع أنّ الشارع هو الذي نصبه وجعله حجّة؟
ولا شكّ في أنّ هذا المقصد هو غاية الغايات من مباحث علم أصول الفقه، وهو 
العمدة فيها؛ لأنّه هو الذي يحصّل كبريات مسائل المقصدين السابقين )الأوّل والثاني(، 
فإنّه لّما كان يبحث في المقصد الأوّل عن تشخيص صغريات الظواهر اللفظيّة)))، فإنّه في 

في  كبرى  تقع  أن  يجب  أّهنا  الأصوليّة  المسألة  في  التزم  قدس‌سرهم  الأعاظم  مشايخنا  بعض  إنّ   (((



�أ�صول الفقه310

هذا المقصد يبحث عن حجّيّة مطلق الظواهر اللفظيّة بنحو العموم، فتتألّف الصغرى 
الحكم  ذلك  من  ليستنتج  المقصد؛  هذا  نتيجة  من  والكبرى  الأوّل،  المقصد  نتيجة  من 

الشرعيّ، فيقال، مثلا:
)الصغرى(صيغة »افعل« ظاهرة في الوجوب

)الكبرى(وكلّ ظاهر حجّة 
)النتيجة(فينتج: صيغة »افعل« حجّة في الوجوب 

فإذا وردت صيغة »افعل« في آية أو حديث استنتج من ذلك وجوب متعلّقها.
وهكذا يقال في المقصد الثاني؛ إذ يبحث فيه عن تشخيص صغريات أحكام العقل، 
وقد  وكبرى  صغرى  منهما  فتتألّف  العقل،  حكم  حجّيّة  عن  يبحث  المقصد  هذا  وفي 

أوضحنا كلّ ذلك في تمهيد المقصدين، فراجع. 
فيقال  الشرعي،  الحكم  استنباط  طريق  في  تقع  عقليّة  كبريات  الصغريات  وهذه 

مثلا: هذا المأتّي به مأمور به في حال الاضطرار... )الصغرى(.
وكلّ مأتّي به ـ الذي هو مأمور به حال الاضطرار ـ يلزمه عقلا الإجزاء عن المأمور 
به حال الاضطرار يجزئ عقلا عن  المأتّي  فهذا  فينتج:  )الكبرى(.  به حال الاختيار... 

المأمور به حال الاختيار.
العقل يحكم بالإجزاء )الصغرى(.

وحكم العقل حجّة )الكبرى(.
فحكم العقل بالإجزاء حجّة )النتيجة(.

باعتباره  يقال  أن  يمكن  أو  قيل  ما  كلّ  عن  بحثنا  في  نستقصي  أن  فلابدّ  وعليه، 

القياس الذي يستنبط منه الحكم الشرعيّ، وجعل ذلك مناطا في كون المسألة أصوليّة، ووجّه 
هنا  الحقيقة  أوضحنا  وقد  يلزم  ما لا  لزوم  الحقيقة  النحو. وهو في  هذا  الأصوليّة على  المسائل 

وفيما سبق.



311 مباحث الحجّة

وحجّيّته؛ لنستوفي البحث، ولنعُذر عند الله تعالى في اتّباع ما يصحّ اتّباعه، وطرح ما لا 
يثبت اعتباره.

وينبغي لنا أيضا ـ من باب التمهيد والمقدّمة ـ أن نبحث عن موضوع هذا المقصد، 
بذلك،  يتعلّق  وما  اعتبارها،  وكيفيّة  فيها،  والمناط  وخصائصها،  الحجّيّة،  معنى  وعن 

فنضع المقدّمة في عدّة مباحث، كما نضع المقصد في عدّة أبواب:



�أ�صول الفقه312

المقدّمة
وفيها مباحث:

1. موضوع المقصد الثالث:
من التمهيد المتقدّم في بيان المقصود من »مباحث الحجّة« يتبّني لنا أنّ الموضوع لهذا 
المقصد ـ الذي يبحث فيه عن لواحق ذلك الموضوع ومحمولاته ـ هو »كلّ شيء يصلح 

أن يدّعى ثبوت الحكم الشرعيّ به، ليكون دليلا وحجّة عليه«.
فإن استطعنا في هذا المقصد أن نثبت بدليل قطعيّ))) أنّ هذا الطريق ـ مثلا ـ حجّة 
وبصريح  وأهملناه،  طرحناه  وإّال  الشرعيّة،  الأحكام  لإثبات  إليه  ورجعنا  به  أخذنا 

العبارة نقول:
الدليل« بما هو في نفسه، لا بما هو  المقصد في الحقيقة هو »ذات  إنّ الموضوع لهذا 

دليل.
وأمّا محمولاته ولواحقه ـ التي نفحصها ونبحث عنها لإثباتها له ـ فهي كون ذلك 

الشيء دليلا وحجّة، فإمّا أن نثبت ذلك أو ننفيه.
بما هي حجّة«،  أو »الحجّة  بما هو دليل«،  »الدليل  أن نجعل موضوعه  ولا يصحّ 
أي بصفة كونه دليلا وحجّة، كما نسب ذلك إلى المحقّق القمّي  في قوانينه؛ إذ جعل 

موضوع علم الأصول الأدلّة الأربعة بما هي أدلّة.
ولو كان الأمر كما ذهب إليه ، لوجب أن تخرج مسائل هذا المقصد كلّها عن علم 

))) سيأتي في المبحث السادس بيان أنّه لماذا يجب أن يكون ثبوت حجّيّة الدليل بالدليل القطعيّ، ولا 
يكفي الدليل الظنيّّ؟ 



313 مباحث الحجّة

ا تكون حينئذ من مبادئه التصوّريّة، لا من مسائله. وذلك واضح؛ لأنّ  الأصول؛ لأّهن
البحث عن حجّيّة الدليل يكون بحثا عن أصل وجود الموضوع وثبوته الذي هو مفاد 
»كان« التامّة، لا بحثا عن لواحق الموضوع الذي هو مفاد »كان« الناقصة. والمعروف 
عند أهل الفنّ أنّ البحث عن وجود الموضوع ـ أيّ موضوع كان، سواء كان موضوع 
من  لا  التصوّريّة،  العلم  مبادئ  من  معدود  ـ  ومسائله  أبوابه  أحد  موضوع  أو  العلم 

مسائله.
ولكن هنا ملاحظة ينبغي التنبيه عليها في هذا الصدد، وهي: أنّ تخصيص موضوع 
بأنّ  يلتزموا  أن  يستدعي  ـ  مؤلّفينا  من  الكثير  فعل  كما  ـ  الأربعة  بالأدلّة  الأصول  علم 
لّما  هؤلاء  لأنّ  وذلك  القوانين؛  صاحب  فعل  كما  دليل،  هو  بما  الدليل  هو  الموضوع 
ا معلومة الحجّيّة عندهم، فلابدّ  خصّصوا الموضوع بهذه الأربعة فإنّما خصّصوه بها؛ لأّهن
م لاحظوها موضوعا للعلم بما هي أدلّة، لا بما هي هي، وإّال لجعلوا الموضوع شاملا  أّهن
لها ولغيرها مماّ هو غير معتبر عندهم، كالقياس، والاستحسان، ونحوهما، وما كان وجه 

لتخصيصه بالأدلّة الأربعة.
لزوم خروج عمدة مسائل علم  المتقدّم، وهو  وحينئذ لا مخرج لهم من الإشكال 

الأصول عنه.
وعلى هذا، فيتّضح أنّ مناقشة صاحب الفصول لصاحب القوانين ليست في محلّها؛ 
لأنّ دعواه هذه لابدّ من الالتزام بها بعد الالتزام بأنّ الموضوع خصوص الأدلّة الأربعة، 

وإن لزم عليه إشكال خروج أهمّ المسائل عنه.
ولو كان الموضوع هي الأدلّة بما هي هي ـ كما ذهب إليه صاحب الفصول ـ لما كان 
يبحث عن  أن  ما يصلح  لكلّ  تعميمه  الأربعة، ولوجب  لتخصيصه بخصوص  معنى 

دليليّته، وإن ثبت بعد البحث أنّه ليس بدليل.



�أ�صول الفقه314

والخلاصة أنّه إمّا أن نخصّص الموضوع بالأدلّة الأربعة فيجب أن نلتزم بما التزم به 
صاحب القوانين، فتخرج مباحث هذا المقصد الثالث عن علم الأصول، وإمّا أن نعمّم 
بالأربعة،  فلا يختصّ  دليل  أنّه  يدّعى  أن  يصلح  ما  لكلّ  ـ  الصحيح  كما هو  ـ  الموضوع 
وحينئذ يصحّ أن نلتزم بما التزم به صاحب الفصول، وتدخل مباحث هذا المقصد في 

مسائل العلم.
ا بما هي هي، لا  فالالتزام بأنّ الموضوع هي ]الأدلّة[ الأربعة فقط، ثمّ الالتزام بأّهن

يجتمعان. 
وهذا أحد الشواهد على تعميم موضوع علم الأصول لغير الأدلّة الأربعة، وهو 

الذي نريد إثباته هنا. وقد سبقت الإشارة إلى ذلك. 
يصلح  شيء  »كلّ  هو  ـ  المقصد  هذا  في  عنه  يبحث  الذي  ـ  الموضوع  أنّ  والنتيجة 
أن يدّعى أنّه دليل وحجّة«، فيعمّ البحث كلّ ما ]يصلح أن[ يقال: إنّه حجّة، فيدخل 
فيه البحث عن حجّيّة خبر الواحد، والظواهر، والشهرة، والإجماع المنقول، والقياس، 
والاستحسان، ونحو ذلك، بالإضافة إلى البحث عن أصل الكتاب، والسنةّ، والإجماع، 

والعقل.
فما ثبت أنّه حجّة من هذه الأمور أخذنا به، وما لم يثبت طرحناه.

كما يدخل فيه أيضا البحث عن مسألة التعادل والتراجيح؛ لأنّ البحث فيها ـ في 
الحقيقة ـ عن تعيين ما هو حجّة ودليل من بين المتعارضين، فتكون المسألة من مسائل 

مباحث الحجّة.
القوم، ورأينا  اتّباعا لمنهج  ؛  ونحن جعلناها في الجزء الأوّل خاتمة لعلم الأصول 

الآن العدول عن ذلك؛ رعاية لواقعها، وللاختصار.



315 مباحث الحجّة

2. معنى الحجّة:
1. الحجّة لغة: كلّ شيء يصلح أن يحتجّ به على الغير. 

على  الغير  على  والظفر  معه،  الخصومة  عند  الغير  على  الظفر  به  يكون  بأن  وذلك 
]قبول[ عذر صاحب  إلى  يلجئه  بأن  وإمّا  وإبطاله،  بإسكاته وقطع عذره  إمّا  نحوين: 

الحجّة، فتكون الحجّة معذّرة له لدى الغير.
2. وأمّا الحجّة في الاصطلاح العلميّ فلها معنيان أو اصطلاحان:

أ- ما عند المناطقة. ومعناها: »كلّ ما يتألّف من قضايا تنتج مطلوبا«، أي مجموع 
القضايا المترابطة التي يتوصّل بتأليفها وترابطها إلى العلم بالمجهول، سواء كان في مقام 
الخصومة مع أحد أم لم يكن. وقد يطلقون الحجّة أيضا على نفس »الحدّ الأوسط« في 

القياس.
ب- ما عند الأصوليّين، ومعناها عندهم حسب تتبّع استعمالها: »كلّ شيء يثبت 
متعلّقه ولا يبلغ درجة القطع«، أي لا يكون سببا للقطع بمتعلّقه، وإّال فمع القطع يكون 
القطع هو الحجّة، ولكن هو حجّة بمعناها اللغويّ. أو قل بتعبير آخر: »الحجّة: كلّ شيء 

يكشف عن شيء آخر، ويحكي عنه على وجه يكون مثبتا له«.
بحسب  لا  الشارع  من  الجعل  بحسب  يكون  له  إثباته  أنّ  له:  مثبتا  بكونه  ونعني 
ذاته، ويكون معنى »إثباته له« حينئذ أنّه يثبت الحكم الفعلّي في حقّ المكلّف بعنوان أنّه 
الشيء  ذلك  اعتبار  على  الدليل  بضميمة  له  مثبتا  ويكون  ذلك  يصحّ  وإنّما  الواقع.  هو 

الكاشف الحاكي، وعلى أنّه حجّة من قبل الشارع.
وسيأتي إن شاء الله تعالى تحقيق معنى الجعل للحجيّة، و ]أنّه[ كيف يثبت الحكم 

بالحجّة؟ 
وعلى هذا، فالحجّة بهذا الاصطلاح لا تشمل القطع ـ أي: إنّ القطع لا يسمّى حجّة 



�أ�صول الفقه316

بهذا المعنى، بل بالمعنى اللغويّ؛ لأنّ طريقيّة القطع ـ كما سيأتي ـ ذاتيّة غير مجعولة من قبل 
أحد.

وتكون الحجّة بهذا المعنى الأصولّي مرادفة لكلمة »الأمارة«، كما أنّ كلمة »الدليل«، 
»الأم��ارة«،  لكلمة  مرادفتين  فتكونان  المعنى،  هذا  في  تستعملان  »الطريق«  وكلمة 

و»الحجّة«، أو كالمرادفتين.
وعليه، فلك أن تقول في عنوان هذا المقصد بدل كلمة »مباحث الحجّة«: مباحث 

الأمارات، أو مباحث الأدلّة، أو مباحث الطرق. وكلّها يؤدّي معنى واحدا. 
الذي  المعنى  أنّ استعمال كلمة »الحجّة« في  الصدد  التنبيه عليه في هذا  ينبغي  ومماّ 
العامّ؛  باسم  باب تسمية الخاصّ  اللغويّ من  المعنى  تؤدّيه كلمة »الأمارة« مأخوذ من 
نظرا إلى أنّ الأمارة مماّ يصحّ أن يحتجّ المكلّف بها إذا عمل بها وصادفت مخالفة الواقع، 
ا مماّ يصحّ أن يحتجّ بها المولى على المكلّف إذا لم يعمل بها، ووقع  فتكون معذّرة له، كما أّهن

في مخالفة الحكم الواقعيّ، فيستحقّ العقاب على المخالفة.

3. مدلول كلمة »الأمارة« و »الظنّ المعتبر«:
ينبغي أن  إنّ الأمارة مرادفة لكلمة »الحجّة« باصطلاح الأصوليّين،  بعد أن قلنا: 
ننقل الكلام إلى كلمة »الأمارة« لنتسقّط بعض استعمالاتها، كما سنستعملها بدل كلمة 

»الحجّة« في المباحث الآتية، فنقول:
إنّه كثيرا ما يجري على ألسنة الأصوليّين إطلاق كلمة »الأمارة« على معنى ما تؤدّيه 
الشارع، وجعله  الذي اعتبره  المعتبر«، أي  الظنّ »الظنّ  كلمة »الظنّ«، ويقصدون من 
حجّة، ويوهم ذلك أنّ الأمارة والظنّ المعتبر لفظان مترادفان يؤدّيان معنى واحدا، مع 

ما ليسا كذلك. أّهن
أنّه  وفي الحقيقة أنّ هذا تسامح في التعبير منهم على نحو المجاز في الاستعمال، لا 



317 مباحث الحجّة

وضع آخر لكلمة »الأمارة«، وإنّما مدلول الأمارة الحقيقي هو كلّ شيء اعتبره الشارع 
لأجل أنّه يكون سببا للظنّ، كخبر الواحد والظواهر.

والمجاز هنا إمّا من جهة إطلاق السبب على مسبّبه فيسمّى الظنّ المسبّب »أمارة«؛ 
وإمّا من جهة إطلاق المسبّب على سببه فتسمّى الأمارة ـ التي هي سبب للظنّ: »ظناّ«، 
لسبب  هما  إنّما  والخصوصيّة  والاعتبار  الخاصّ«،  و»الظنّ  المعتبر«،  »الظنّ  فيقولون: 

الظنّ.
حجّة  وجعلها  الأم��ارة  اعتبار  في  السّر  أنّ  هو  الإطلاق  في  التسامح  هذا  ومنشأ 
ـ الذي يفيد الظنّ على  وطريقا هو إفادتها للظنّ دائما أو على الأغلب، ويقولون للثاني 

الأغلب ـ: »الظنّ النوعيّ« على ما سيأتي بيانه.

4. الظنّ النوعيّ:
غالب  عند  الظنّ  تفيد  أن  شأنها  من  تكون  الأمارة  أنّ  النوعيّ«:  »الظنّ  ومعنى 
الناس ونوعهم. واعتبارها عند الشارع إنّما يكون من هذه الجهة، فلا يضّر في اعتبارها 
وحجيّتها أّال يحصل منها ظنّ فعلّي للشخص الذي قامت عنده الأمارة، بل تكون حجّة 
عند هذا الشخص أيضا حيث إنّ دليل اعتبارها دلّ على أنّ الشارع إنّما اعتبرها حجّة 
الفعلّي منها لدى  الظنّ  الظنّ، وإن لم يحصل  ورضي بها طريقا؛ لأنّ من شأنها أن تفيد 

بعض الأشخاص.
ثمّ لا يخفى عليك أنّا قد نعّرب فيما يأتي تبعا للأصوليّين فنقول: »الظنّ الخاصّ«، أو 
التعبيرات، والمقصود منها دائما سبب  أو »الظنّ الحجّة«، وأمثال هذه  المعتبر«،  »الظنّ 

الظنّ ـ أعني الأمارة المعتبرة وإن لم تفد ظناّ فعليّا ـ فلا يشتبه عليك الحال.

5. الأمارة والأصل العملّي:
والتخيير،  كالبراءة، والاحتياط،  العملّي«،  »الأصل  يشمل  الأمارة لا  واصطلاح 



�أ�صول الفقه318

والاستصحاب، بل هذه الأصول تقع في جانب والأمارة في جانب آخر مقابل له، فإنّ 
المكلّف إنّما يرجع إلى الأصول إذا افتقد الأمارة، أي إذا لم تقم عنده الحجّة على الحكم 

الشرعيّ الواقعيّ على ما سيأتي توضيحه، وبيان السّر فيه. 
ا حجّة، فإنّ إطلاق الحجّة  ولا ينافي ذلك أنّ هذه الأصول أيضا قد يطلق عليها أّهن
معذّرة  ا  أّهن باعتبار  اللغويّ  بالمعنى  بل  الأم��ارات،  باب  في  الحجّة  بمعنى  ليس  عليها 
للمكلّف إذا عمل بها وأخطأ الواقع، ويحتجّ بها المولى على المكلّف إذا خالفها ولم يعمل 
بها ففوّت الواقع المطلوب؛ ولأجل هذا جعلنا باب »الأصول العمليّة« بابا آخر مقابل 

باب »مباحث الحجّة«.
وقد أشير في تعريف »الأمارة« إلى خروج الأصول العمليّة بقولهم: »يثبت متعلّقه«؛ 
لأنّ الأصول العمليّة لا تثبت متعلّقاتها؛ لأنّه ليس لسانها لسان إثبات الواقع والحكاية 
عنه، وإنّما هي في حقيقتها مرجع للمكلّف في مقام العمل عند الحيرة والشكّ في الواقع، 

ا تكون معذّرة للمكلّف. وعدم ثبوت حجّة عليه، وغاية شأنها أّهن
شأن  له  أنّ  باعتبار  أصل؟  أو  أمارة  إنّه  هل  الاستصحاب،  في  اختلفوا  هنا  ومن 
الحكاية عن الواقع، وإحرازه في الجملة؛ لأنّ اليقين السابق غالبا ما يورث الظنّ ببقاء 
المتيقّن في الزمان اللاحق؛ ولأنّ حقيقته ـ كما سيأتي في موضعه ـ البناء على اليقين السابق 
بعد الشكّ، كأنّ المتيقّن السابق لم يزل ولم يشكّ في بقائه. ولأجل هذا سمّي الاستصحاب 

عند من يراه أصلا: »أصلا محرزا«.
واعتبر  الظنّ،  يوجب  وأنّه  إحراز  من  له  ما  جهة  الاستصحاب  في  لاحظ  فمن 
حجّيّته من هذه الجهة عدّه من الأمارات. ومن لاحظ فيه أنّ الشارع إنّما جعله مرجعا 
للمكلّف عند الشكّ والحيرة، واعتبر حجّيّته من جهة دلالة الأخبار عليه عدّه من جملة 

الأصول. وسيأتي إن شاء الله تعالى شرح ذلك في محلّه مع بيان الحقّ فيه. 



319 مباحث الحجّة

6. المناط في إثبات حجّيّة الأمارة:
مماّ يجب أن نعرفه ـ قبل البحث والتفتيش عن الأمارات التي هي حجّة ـ ]أنّ[ المناط 
ا حجّة يعوّل عليها؟ وهذا  في إثبات حجّيّة الأمارة ]ما هو؟[ وأنّه بأيّ شيء يثبت لنا أّهن

هو أهمّ شيء تجب معرفته قبل الدخول في المقصود، فنقول:
إنّه لا شكّ في أنّ الظنّ بما هو ظنّ لا يصحّ أن يكون هو المناط في حجّيّة الأمارة، 
قِّ  اْحلَ مِنَ  يُغْنيِ  لا  الظَّنَّ  ﴿إنَِّ  تعالى:  لقوله  الواقع؛  إثبات  في  عليه  يعوّل  أن  يجوز  ولا 
شَيْئاً﴾))). وقد ذمّ الله تعالى في كتابه المجيد من يتّبع الظنّ بما هو ظنّ، كقوله تعالى: ﴿
ْرُصُونَ﴾)))، وقال تعالى: ﴿قُلْ آللهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى اللهِ  إنِْ يَتَّبعُِونَ إَّال الظَّنَّ وَإنِْ هُمْ إَّال َخي

ونَ﴾))). ُ تَفَْرت
وفي هذه الآية الأخيرة ـ بالخصوص ـ قد جعل ما أذن به أمرا مقابلا للافتراء عليه، 
فما لم يأذن به لابدّ أن يكون افتراء بحكم المقابلة بينهما، فلو نسبنا الحكم إلى الله تعالى من 
دون إذن منه فلا محالة يكون افتراء محرّما، مذموما بمقتضى الآية. ولا شكّ في أنّ العمل 
بالظنّ والالتزام به على أنّه من الله تعالى ومثبت لأحكامه يكون من نوع نسبة الحكم إليه 

من دون إذن منه، فيدخل في قسم الافتراء المحرّم.
وعلى هذا التقرير، فالقاعدة تقتضي أنّ الظنّ بما هو ظنّ لا يجوز العمل على مقتضاه، 
ولا الأخذ به لإثبات أحكام الله تعالى مهما كان سببه؛ لأنّه لا يغني من الحقّ شيئا، فيكون 

خرصا باطلا، وافتراء محرّما.
هذا مقتضى القاعدة الأوّليّة في الظنّ بمقتضى هذه الآيات الكريمة، ولكن لو ثبت 
بدليل قطعيّ وحجّة يقينيّة أنّ الشارع قد جعل ظناّ خاصّا من سبب مخصوص طريقا 

))) النجم )53( الآية: 28، يونس )10( الآية: 36.
))) الأنعام )6( الآية: 116، يونس )10( الآية: 66.

))) يونس )10( الآية: 59.



�أ�صول الفقه320

بذلك  الأخذ  لنا  وجوّز  إليها،  يرجع  أمارة  وارتضاه  عليها،  حجّة  واعتبره  لأحكامه، 
السبب المحقّق للظنّ، فإنّ هذا الظنّ يخرج عن مقتضى تلك القاعدة الأوّليّة؛ إذ لا يكون 

خرصا، وتخمينا، ولا افتراء.
وخروجه من القاعدة يكون تخصيصا بالنسبة إلى آية النهي عن اتّباع الظنّ، ويكون 
تخصّصا بالنسبة إلى آية الافتراء؛ لأنّه يكون حينئذ من قسم ما أذن الله تعالى به، وما أذن 

به ليس افتراء.
ـ لا  أنّه حجّة  القطع  ثبت على سبيل  الذي  ـ  المعتبر  بالظنّ  الأخذ  أنّ  الحقيقة  وفي 
يكون أخذا بالظنّ بما هو ظنّ، وإن كان اعتباره عند الشارع من جهة كونه ظناّ، بل يكون 
للظنّ،  المحقّق  السبب  ذلك  اعتبار  على  قام  الذي  القطع  ذلك  واليقين،  بالقطع  أخذا 

وسيأتي أنّ القطع حجّة بذاته، لا يحتاج إلى جعل من أحد. 
من  الأصوليّين  على  الأخباريّين  من  جماعة  به  شنع  عّام  الجواب  يظهر  هنا  ومن 
م  أخذهم ببعض الأمارات الظنيّّة الخاصّة، كخبر الواحد ونحوه، إذ شنعوا عليهم بأّهن

أخذوا بالظنّ الذي لا يغني من الحقّ شيئا.
ا  أّهن جهة  من  بها  يأخذوا  لم  الخاصّة  بالظنون  أخذوا  إذ  الأصوليّين  أنّ  فاتهم  وقد 
بحجيّتها،  القطع  الاعتبار على سبيل  معلومة  ا  أّهن أخذوا بها من جهة  بل  فقط،  ظنون 
والتخمين؛  والخرص  بالظنّ  لا  واليقين،  بالقطع  أخذا  الحقيقة  في  بها  أخذهم  فكان 
القائم على  العلم  العلميّة«؛ نسبة إلى  بـ »الطرق  المعتبرة  ولأجل هذا سمّيت الأمارات 

اعتبارها وحجّيّتها؛ لأنّ حجّيّتها ثابتة بالعلم.
الأمارات،  إثبات حجّيّة  المناط في  أنّ  إليه، وهو  نرمي  أن  أردنا  ما  يتّضح  هنا  إلى 
ومرجع اعتبارها، وقوامها ما هو؟ إنّه العلم القائم على اعتبارها وحجّيّتها، فإذا لم يحصل 
العلم بحجّيّتها واليقين بإذن الشارع بالتعويل عليها والأخذ بها لا يجوز الأخذ بها وإن 



321 مباحث الحجّة

أفادت ظناّ غالبا؛ لأنّ الأخذ بها يكون حينئذ خرصا وافتراء على الله تعالى؛ ولأجل
هذا قالوا: يكفي في طرح الأمارة أن يقع الشكّ في اعتبارها، أو فقل على الأصحّ: 
يكفي أّال يحصل العلم باعتبارها؛ فإنّ نفس عدم العلم بذلك كافٍ في حصول العلم بعدم 
اعتبارها، أي بعدم جواز التعويل عليها والاستناد إليها. وذلك كالقياس والاستحسان 

وما إليهما وإن أفادت ظناّ قويّا.
ولا نحتاج في مثل هذه الأمور إلى الدليل على عدم اعتبارها، وعدم حجّيّتها، بل 
بمجرّد عدم حصول القطع بحجّيّة الشيء يحصل القطع بعدم جواز الاستناد إليه في مقام 

العمل، وبعدم صحّة التعويل عليه، فيكون القطع مأخوذا في موضوع حجّيّة الأمارة.
وتتحقّق  تحصل  إنّما  الحجّة  وحجّيّة  الأم��ارة  أماريّة  أنّ  كلّه  ذلك  من  ويتحصّل 
العلم بالحجّيّة لا معنى لفرض كون الشيء أمارة  بوصول علمها إلى المكلّف، وبدون 
مأخوذ في موضوع  فهو  العلم«،  الحجّيّة وقوامها  إثبات  مناط  »إنّ  قلنا:  ولذا  وحجّة، 

الحجيّة؛ فإنّ العلم تنتهي إليه حجّيّة كلّ حجّة.
الحقيقة  الاقتناع بهذه  المبتدئة من  النفوس  الأمر، ولتمكين  ولزيادة الإيضاح لهذا 

البديهيّة نقول من طريق آخر لإثباتها:
أوّلا: إنّ الظنّ بما هو ظنّ ليس حجّة بذاته.

عن  النهي  جاز  لما  بذاته،  حجة  الظنّ  كان  لو  وإّال  قطعيّة،  واضحة  مقدّمة  وهذه 
اتّباعه والعمل به، ولو في بعض الموارد على نحو الموجبة الجزئيّة؛ لأنّ ما هو بذاته حجّة 
يستحيل النهي عن الأخذ به، كما سيأتي في حجّيّة القطع )المبحث الآتي(، ولا شكّ في 
وقوع النهي عن اتّباع الظنّ في الشريعة الإسلاميّة المطهّرة، ويكفي في إثبات ذلك قوله 

.(((﴾... تعالى: ﴿إنِْ يَتَّبعُِونَ إّال الظَّنَّ

))) الأنعام )6( الآية: 116؛ يونس )10( الآية: 66.



�أ�صول الفقه322

ا تكون مستفادة  ثانيا: إذا لم يكن الظنّ حجّة بذاته فحجّيّته تكون عرضيّة ـ أي إّهن
من الغير ـ فننقل الكلام إلى ذلك الغير المستفادة منه حجّيّة الظنّ؛ فإن كان هو القطع، 

فذلك هو المطلوب؛ وإن لم يكن قطعا، فما هو؟
فرض  يمكن  لهما  ثالث  لا  فإنّه  الظنّ؛  نفس  غير  آخر  شيء  فرض  يمكن  وليس 

حجّيّته.
ولكنّ الظنّ الثاني القائم على حجّيّة الظنّ الأوّل أيضا ليس حجّة بذاته؛ إذ لا فرق 
تكون  أن  بدّ  ولا  الثاني،  الظنّ  هذا  إلى  الكلام  فننقل  الناحية؛  هذه  من  وظنّ  ظنّ  بين 
هو  فذلك  القطع  هو  كان  فإن  الغير؟  ذلك  هو  فما  الغير،  من  مستفادة  أيضا  حجّيّته 
فيحتاج  الثالث،  الظنّ  إلى هذا  الكلام  فننقل  ثالث.  فظنّ  لم يكن قطعا  المطلوب؛ وإن 
إلى ظنّ رابع، وهكذا إلى غير النهاية، ولا ينقطع التسلسل إّال بالانتهاء إلى ما هو حجّة 

بذاته، وليس هو إّال العلم.
ثالثا: فانتهى الأمر بالأخير إلى العلم، فتمّ المطلوب.

وبعبارة أسدّ وأخصر، نقول:
إنّ الظنّ لّما كانت حجّيّته ليست ذاتيّة، فلا تكون إّال بالعرض؛ وكلّ ما بالعرض 
لابدّ أن ينتهي إلى ما هو بالذات، ولا مجاز بلا حقيقة؛ وما هو حجّة بالذات ليس إّال 

»العلم«؛ فانتهى الأمر بالأخير إلى »العلم«.
وهذا ما أردنا إثباته، وهو أنّ قوام الأمارة والمناط في إثبات حجّيّتها هو العلم؛ فإنّه 

تنتهي إليه حجّيّة كلّ حجّة؛ لأنّ حجّيّته ذاتيّة.

7. حجّية العلم ذاتيّة:
كرّرنا في البحث السابق القول بأنّ »حجّيّة العلم ذاتيّة«، ووعدنا ببيانها، وقد حلّ 

هنا الوفاء بالوعد؛ فنقول:



323 مباحث الحجّة

قد ظهر مماّ سبق معنى كون الشيء حجّيّته ذاتيّة؛ فإنّ معناه أنّ حجّيّته منبعثة من 
نفس طبيعة ذاته، فليست مستفادة من الغير، ولا تحتاج إلى جعل من الشارع، ولا إلى 
صدور أمر منه باتّباعه، بل العقل هو الذي يكون حاكما بوجوب اتّباع ذلك الشيء؛ وما 

هذا شأنه ليس هو إّال العلم.
 مجّيل هذه الأبحاث في تعليل وجوب  ولقد أحسن الشيخ العظيم الأنصاريّ 
متابعة القطع)))، فإنّه بعد أن ذكر أنّه »لا إشكال في وجوب متابعة القطع والعمل عليه 
ما دام موجودا« علّل ذلك بقوله: »لأنّه بنفسه طريق إلى الواقع، وليست طريقيّته قابلة 

لجعل الشارع إثباتا أو نفيا«. 
وهذا الكلام فيه شيء من الغموض بعد أن اختلفت تعبيرات الأصوليّين من بعده، 

فنقول لبيانه:
إنّ هنا شيئين أو تعبيرين:

أحدهما: وجوب متابعة القطع والأخذ به.
ثانيهما: طريقيّة القطع للواقع.

فما المراد من كون القطع حجّة بذاته؟ هل المراد أنّ وجوب متابعته أمر ذاتّي له، كما 
وقع في تعبيرات بعض الأصوليّين المتأخّرين، أم أنّ المراد أنّ طريقيّته ذاتيّة؟

»إنّه  نقول:  حينما  الظنّ  على  قياسه  أجل  فمن  السؤال،  هذا  يسأل  أن  صحّ  وإنّما 
حجّة«، فإنّ فيه جهتين:

طريقيّته  أنّ  نقصد  مجعولة«،  حجّيّته  »إنّ  نقول:  فحينما  للواقع:  طريقيّته  جهة   .1

))) مّما يجب التنبيه عليه أنّ المراد من العلم هنا هو »القطع«، أي الجزم الذي لا يحتمل الخلاف، ولا 
للواقع،  مطابقا  إّال  ليس  القاطع  نظر  في  كان  وإن  نفسه،  في  للواقع  مطابقا  يكون  أن  فيه  يعتبر 
فالقطع ـ الذي هو حجّة تجب متابعته ـ أعمّ من اليقين والجهل المركّب، يعني أنّ المبحوث عنه هو 

العلم من جهة أنّه جزم لا يحتمل الخلاف عند القاطع.



�أ�صول الفقه324

ا ليست ذاتيّة له؛ لوجود احتمال الخلاف. فالشارع يجعله طريقا إلى الواقع؛  مجعولة؛ لأّهن
في  كالقطع  ليكون  الناقصة  طريقيّته  بذلك  فتتمّ  يكن،  لم  كأنّه  الخلاف،  احتمال  بإلغاء 

الإيصال إلى الواقع. وهذا المعنى هو المجعول للشارع.
2. جهة وجوب متابعته: فحينما نقول: »إنّه حجّة«، نقصد أنّ الشارع أمر بوجوب 
متابعة ذلك الظنّ، والأخذ به، أمرا مولويّا؛ فينتزع من هذا الأمر أنّ هذا الظنّ موصل 

إلى الواقع، ومنجّز له؛ فيكون المجعول هذا الوجوب، ويكون هذا معنى حجّيّة الظنّ.
وإذا كان هذا حال الظنّ فالقطع ينبغي أن يكون له أيضا هاتان الجهتان، فنلاحظهما 
جهة  من  وإمّا  بذاته،  طريقا  كونه  جهة  من  إمّا  ذاتيّة«  حجّيّته  »إنّ  مثلا:  نقول،  حينما 

وجوب متابعته لذاته.
ظاهرة،  مسامحة  عن  يخلو  لا  القطع  متابعة  بوجوب  التعبير  أنّ  الحقيقة  في  ولكن 
الظنّ، والسّر في ذلك واضح؛ لأنّه  إذ يقاس على  العبارة عن المقصود؛  منشؤها ضيق 
لهذه  يكون  أن  عن  فضلا  به،  المقطوع  بالواقع  الأخذ  غير  مستقلّة  متابعة  للقطع  ليس 
المتابعة وجوب مستقلّ غير نفس وجوب الأخذ بالواقع المقطوع به ـ أي وجوب طاعة 
انكشاف  وراء  ليس  إذ  ـ  نحوهما  أو  حرمة،  أو  وجوب،  من  بالقطع  المنكشف  الواقع 

الواقع شيء ينتظره الإنسان، فإذا انكشف الواقع له فلابدّ أن يأخذ به.
وهذه اللابدّيّة لابدّيّة عقليّة))) منشؤها أنّ القطع بنفسه طريق إلى الواقع، وعليه، 
فيرجع التعبير بوجوب متابعة القطع إلى معنى كون القطع بنفسه طريقا إلى الواقع، وأنّ 

نفسه نفس انكشاف الواقع، فالجهتان فيه جهة واحدة في الحقيقة.
بكونه  متابعته  لوجوب    الأنصاريّ  الأعظم  الشيخ  تعليل  في  السّر  هو  وهذا 

الآراء  في  داخل  لأنّه  عقلّي؛  وجوب  هو  الذي  الطاعة  وجوب  نفس  هي  العقليّة  اللابدّيّة  هذه   (((
المحمودة التي تتطابق عليها آراء العقلاء بما هم عقلاء، كما شرحناه في الجزء الثاني



325 مباحث الحجّة

طريقا بذاته، ولم يتعرّض في التعليل لنفس الوجوب، ومن أجل هذا ركز البحث كلّه 
على طريقيّته الذاتيّة.

الذاتيّة: »إنّ وجوب  يقال في تعليل حجّيّته  أنّه لا معنى لأن  ـ  ـ حينئذ  لنا  ويظهر 
متابعته أمر ذاتّي له«.

وإذا اتّضح ما تقدّم وجب علينا توضيح معنى كون القطع طريقا ذاتيّا، وهو كلّ 
البحث عن حجّيّة القطع، وما وراءه من الكلام فكلّه فضول، وعليه فنقول:

تقدّم أنّ القطع حقيقته انكشاف الواقع؛ لأنّه حقيقة نوريّة محضة لا غطش فيها، 
ولا احتمال للخطأ يرافقها؛ فالعلم نور لذاته ]و[ نور لغيره، فذاته نفس الانكشاف لا 

أنّه شيء له الانكشاف. 
وقد عرفتم في مباحث الفلسفة أنّ الذات أو الذاتّي يستحيل جعله بالجعل التأليفيّ؛ 
لأنّ جعل شيء لشيء إنّما يصحّ أن يفرض فيما يمكن فيه التفكيك بين المجعول والمجعول 
له. وواضح أنّه يستحيل التفكيك بين الشيء وذاته ـ أي بين الشيء ونفسه ـ وكذا بينه 
وبين ذاتيّاته. وهذا معنى قولهم المشهور: »الذاتّي لا يعلّل« وإنّما المعقول من جعل القطع 

هو جعله بالجعل البسيط، أي خلقه وإيجاده.
فرض  نحو  بأيّ  تأليفيّا،  جعلا  للقطع  الطريقيّة  جعل  لفرض  معنى  فلا  وعليه، 
القطع  لجعل  مساوق  ذلك  فإنّ  تشريعيّا؛  جعلا  أم  تكوينيّا  جعلا  كان  سواء  للجعل، 

لنفس القطع، وجعل الطريق لذات الطريق.
الطريقيّة  له  شيء  القطع  »إنّ  قال:  من  مع  والقول  هذا  عن  التنزّل  تقدير  وعلى 
والكاشفيّة عن الواقع« كما وقع في تعبيرات بعض الأصوليّين المتأخّرين عن الشيخ فعلى 
الأقلّ تكون الطريقيّة من لوازم ذاته، التي لا تنفكّ عنه، كالزوجيّة بالنسبة إلى الأربعة. 
وإنّما  الحقّ،  ما هو  التأليفيّ على  بالجعل  أيضا جعلها  يستحيل  كالذات  الذات  ولوازم 



�أ�صول الفقه326

يكون جعلها بنفس جعل الذات جعلا بسيطا، لا بجعل آخر وراء جعل الذات. وقد 
أوضحنا ذلك في مباحث الفلسفة.

جعل  يستحيل  كما  لأنّه  عنه؛  نفيها  استحال  للقطع  الطريقيّة  جعل  استحال  وإذا 
بل  التأليفيّ؛  بالسلب  وسلبها  عنها،  ولوازمها  الذات  نفي  يستحيل  ولوازمها  الذات 
لأنّا  التأليفيّ؛  بالجعل  الذات  ولوازم  والذاتّي  الذات  جعل  استحالة  نعرف  إنّما  نحن 
تقدّم  انفكاك لوازمها عنها، كما  الذات عن نفسها، وامتناع  انفكاك  امتناع  أوّلا  نعرف 

بيانه.
على أنّ نفي الطريقيّة عن القطع يلزم منه التناقض بالنسبة إلى القاطع وفي نظره، 
بأنّ هذا  ثانيا  بأنّ هذا الشيء واجب، يستحيل عليه أن يقطع  ـ حينما يقطع  ـ مثلا  فإنّه 
بأنّه  قطع  ما  بأنّ  ثانيا  يقطع  أن  هذا  معنى  فإنّ  الواقع؛  إلى  موصلا  طريقا  ليس  القطع 
واجب ليس بواجب مع فرض بقاء قطعه الأوّل على حاله، وهذا تناقض بحسب نظر 
القاطع ووجدانه، يستحيل أن يقع منه، حتّى لو كان في الواقع على خطأ في قطعه الأوّل، 

ولا يصحّ هذا إّال إذا تبدّل قطعه وزال، وهذا شيء آخر غير ما نحن في صدده.
والحاصل أنّ اجتماع القطعين بالنفي والإثبات محال، كاجتماع النفي والإثبات، بل 
يستحيل في حقّه حتّى احتمال أنّ قطعه ليس طريقا إلى الواقع؛ فإنّ هذا الاحتمال مساوق 
لانسلاخ القطع عنده، وانقلابه إلى الظنّ، فما فرض أنّه قطع لا يكون قطعا، وهو خلف 

محال.
وهذا الكلام لا ينافي أن يحتمل الإنسان، أو يقطع أنّ بعض علومه على الإجمال ـ 
غير المعّني في نوع خاصّ، ولا في زمن من الأزمنة ـ كان على خطأ، فإنّه بالنسبة إلى كلّ 
قطع فعلّي بشخصه لا يتطرّق إليه الاحتمال بخطئه، وإّال لو اتّفق له ذلك لانسلخ عن 

كونه قطعا جازما.



327 مباحث الحجّة

نعم، لو احتمل خطأ أحد علوم محصورة ومعيّنة في وقت واحد فإنّه لابدّ أن ينسلخ 
كلّها عن كونها اعتقادا جازما؛ فإنّ بقاء قطعه في جميعها وتطرّق احتمال خطأ واحد منها 

لا على التعيين، لا يجتمعان.
وتشريعيّا،  تكوينيّا  ]جعلا[  له  الطريقيّة  جعل  يستحيل  القطع  أنّ  والخلاصة 
ويستحيل نفيها عنه، مهما كان السبب الموجب له ]ولو كان من خفقان جناح أو مرور 

هواء[. 
التصّرف فيه بأسبابه، كما نسب ذلك إلى بعض الأخباريّين من  وعليه، فلا يعقل 
إلى  وقد أشرنا  عقليّة،  مقدّمات  من  كان سببه  إذا  بالقطع  الأخذ  بعدم جواز  حكمهم 

ذلك في الجزء الثاني.
وكذلك لا يمكن التصّرف فيه من جهة الأشخاص، بأن يعتبر قطع شخص ولا 
يعتبر قطع آخر، كما قيل بعدم الاعتبار بقطع القطّاع قياسا على كثير الشكّ الذي حكم 

شرعا بعدم الاعتبار بشكّه في ترتّب أحكام الشكّ.
وكذلك، لا يمكن التصّرف فيه من جهة الأزمنة، ولا من جهة متعلّقه بأن يفرّق في 
اعتباره بين ما إذا كان متعلّقه الحكم فلا يعتبر، وبين ما إذا كان متعلّقه موضوع الحكم 
أو متعلّقه فيعتبر؛ فإنّ القطع في كلّ ذلك طريقيّته ذاتيّة غير قابلة للتصّرف فيها بوجه 
من الوجوه، وغير قابلة لتعلّق الجعل بها نفيا وإثباتا، وإنّما الذي يصحّ ويمكن أن يقع في 
الباب هو أن يلفت نظر الخاطئ في قطعه إلى الخلل في مقدّمات قطعه، فإذا تنبّه إلى الخلل 
في سبب قطعه فلا محالة أنّ قطعه سيتبدّل إمّا إلى احتمال الخلاف أو إلى القطع بالخلاف، 

ولا ضير في ذلك، وهذا واضح.

8. موطن حجّيّة الأمارات:
قد أشرنا في مبحث الإجزاء إلى أنّ جعل الطرق والأمارات يكون في فرض التمكّن 



�أ�صول الفقه328

من تحصيل العلم، وأحلنا بيانه إلى محلّه، وهذا هو محلّه، فنقول:
إنّ غرضنا من ذلك القول هو أنّنا إذ نقول: »إنّ الأمارة حجّة« كخبر الواحد مثلا، 
ا في نفسها حجّة مع قطع النظر عن  فإنّما نعني أنّ تلك الأمارة مجعولة حجّة مطلقا، أي إّهن
كون الشخص ـ الذي قامت عنده تلك الأمارة ـ متمكّنا من تحصيل العلم بالواقع أو غير 
متمكّن منه، فهي حجّة يجوز الرجوع إليها لتحصيل الأحكام مطلقا، حتى في موطن 
يمكن فيه أن يحصل القطع بالحكم لمن قامت عنده الأمارة ـ أي كان باب العلم بالنسبة 
إليه مفتوحا فمثلا، إذا قلنا بحجّيّة خبر الواحد فإنّا نقول: إنّه حجّة حتى في زمان يسع 
المكلّف أن يرجع إلى المعصوم رأسا، فيأخذ الحكم منه مشافهة على سبيل اليقين، فإنّه 
في هذا الحال لو كان خبر الواحد حجّة يجوز للمكلّف أن يرجع إليه، ولا يجب عليه أن 

يرجع إلى المعصوم.
وعلى هذا، فلا يكون موطن حجّيّة الأمارات خصوص مورد تعذّر حصول العلم، 
أو امتناعه ـ أي ليس في خصوص مورد انسداد باب العلم ـ بل الأعمّ من ذلك، فيشمل 

حتى موطن التمكّن من تحصيل العلم وانفتاح بابه.
بالواقع فعلا لا يبقى موضع للرجوع إلى الأمارة، بل لا  العلم  نعم، مع حصول 

معنى لحجّيّتها حينئذ، لاسيّما مع مخالفتها للعلم؛ لأنّ معنى ذلك انكشاف خطئها.
ومن هنا كان هذا الأمر موضع حيرة الأصوليّين وبحثهم؛ إذ للسائل، كما سيأتي أن 
يسأل: كيف جاز أن تفرضوا صحّة الرجوع إلى الأمارات الظنيّّة مع انفتاح باب العلم 
بالأحكام؛ إذ قد يوجب سلوكها تفويت الواقع عند خطئها؟! ولا يحسن من الشارع أن 

يأذن بتفويت الواقع مع التمكّن من تحصيله، بل ذلك قبيح يستحيل في حقّه.
ولأجل هذا السؤال المحرّج سلك الأصوليّون عدّة طرق للجواب عنه، وتصحيح 

جعل حجّيّة الأمارات. وسيأتي بيان هذه الطرق والصحيح منها في المبحث )12(.



329 مباحث الحجّة

وغرضنا من ذكر هذا التنبيه هو أنّ هذا التصحيح شاهد على ما أردنا الإشارة إليه 
هنا، من أنّ موطن حجّيّة الأمارات وموردها ما هو أعمّ من فرض التمكّن من تحصيل 

العلم وانفتاح بابه ومن فرض انسداد بابه.
الواحد،  خبر  حجّيّة  على  بعضهم  استدلال  في  المناقشة  وجه  نعرف  هنا  ومن 
المقصود  كان  لّما  فإنّه  المعالم،  صاحب  صنع  كما  العلم،  باب  انسداد  بدليل  بالخصوص 
إثبات حجّيّة خبر الواحد في نفسه ـ حتى مع فرض انفتاح باب العلم ـ لا يبقى معنى 

للاستدلال على حجّيّته بدليل الانسداد.
على أنّ دليل الانسداد إنّما يثبت به حجّيّة مطلق الظنّ من حيث هو ظنّ ـ كما سيأتي 

بيانه ـ فلا يثبت به حجّيّة ظنّ خاصّ بما هو ظنّ خاصّ.
يبعد  الصغير، ولا  بدليل الانسداد  الواحد  استدلّ بعضهم على حجّيّة خبر  نعم، 
صحّة ذلك، ويعنون به انسداد باب العلم في خصوص الأخبار التي بأيدينا التي نعلم 
على الإجمال بأنّ بعضها موصل إلى الواقع ومحصّل له، ولا يتميّز الموصل إلى الواقع من 
غيره، مع انحصار السنةّ في هذه الأخبار التي بأيدينا؛ وحينئذ نلتجئ إلى الاكتفاء بما يفيد 

الظنّ والاطمئنان من هذه الأخبار، وهذا ما نعنيه بخبر الواحد.
والفرق بين دليل الانسداد الكبير والصغير أنّ الكبير هو انسداد باب العلم في جميع 
الأحكام من جهة السنةّ وغيرها، والصغير هو انسداد باب العلم ]من جهة[ السنةّ مع 
انفتاح باب العلم في الطرق الأخرى، والمفروض أنّه ليس لدينا إّال هذه الأخبار التي لا 

يفيد أكثرها العلم، وبعضها حجّة قطعا وموصل إلى الواقع.

9. الظنّ الخاصّ والظنّ المطلق:
للأصوليّين  اصطلاح  وهو  المطلق،  والظنّ  الخ��اصّ  بالظنّ  التعبير  مناّ  تكرّر 

المتأخّرين، فينبغي بيان ما يعنون بهما، فنقول:



�أ�صول الفقه330

1. يراد من الظنّ الخاصّ كلّ ظنّ قام دليل قطعيّ على حجّيّته واعتباره بخصوصه 
غير دليل الانسداد الكبير.

وعليه، فيكون المراد منه الأمارة التي هي حجّة مطلقا، حتى مع انفتاح باب العلم، 
ويسمّى أيضا »الطريق العلميّ«، نسبة إلى العلم باعتبار قيام العلم على حجّيّته، كما تقدّم.
2. يراد من الظنّ المطلق كلّ ظنّ قام دليل الانسداد الكبير على حجّيّته واعتباره، 
فيكون المراد منه الأمارة التي هي حجّة في خصوص حالة انسداد باب العلم والعلميّ، 

أي انسداد باب نفس العلم بالأحكام، وباب الطرق العلميّة المؤدّية إليها.
ونحن في هذا المختصر لا نبحث إّال عن الظنون الخاصّة فقط، أمّا الظنون المطلقة 
فلا نتعرّض لها؛ لثبوت حجّيّة جملة من الأمارات المغنية عندنا عن فرض انسداد باب 
العلم والعلميّ، فلا تصل النوبة إلى هذا الفرض حتى نبحث عن دليل الانسداد لإثبات 

حجّيّة مطلق الظنّ.
ولكن بعد أن انتهينا إلى هنا ينبغي أّال يخلو هذا المختصر من الإشارة إلى مقدّمات 

دليل الانسداد على نحو الاختصار؛ تنويرا لذهن الطالب، فنقول:

10. مقدّمات دليل الانسداد:
إنّ الدليل المعروف بـ »دليل الانسداد« يتألّف من مقدّمات أربع، إذا تمتّ يترتّب 
عليها حكم العقل بلزوم العمل بما قام عليه الظنّ في الأحكام، أيّ ظنّ كان، عدا الظنّ 

الثابت فيه ـ على نحو القطع ـ عدم جواز العمل به كالقياس مثلا.
ونحن نذكر بالاختصار هذه المقدّمات:

الفقه في  أبواب  والعلميّ في معظم  العلم  باب  انسداد  الأولى: دعوى  المقدّمة   .1
عصورنا المتأخّرة عن عصر أئمّتنا ، وقد علمت أنّ أساس المقدّمات كلّها هي هذه 
المقدّمة، وهي دعوى قد ثبت عندنا عدم صحّتها؛ لثبوت انفتاح باب الظنّ الخاصّ، بل 



331 مباحث الحجّة

العلم في معظم أبواب الفقه، فانهار هذا الدليل من أساسه.
إجمالا،  المعلومة  الواقعيّة  الأحكام  امتثال  إهمال  يجوز  لا  أنّه  الثانية:  المقدّمة   .2
ولا يجوز طرحها في مقام العمل، وإهمالها وطرحها يقع بفرضين: إمّا بأن نعتبر أنفسنا 
عدم  وأصالة  البراءة،  أصالة  إلى  نرجع  بأن  وإمّا  علينا؛  تكليف  لا  والأطفال  كالبهائم 

التكليف في كلّ موضع لا يعلم وجوبه وحرمته، وكلا الفرضين ضروريّ البطلان.
فإنّ  إجمالا  المعلومة  التعرّض للأحكام  بعد فرض وجوب  أنّه  الثالثة:  المقدّمة   .3

الأمر لتحصيل فراغ الذمّة منها يدور بين حالات أربع، لا خامسة لها:
أ: تقليد من يرى انفتاح باب العلم.

ب: الأخذ بالاحتياط في كلّ مسألة.
ج: الرجوع إلى الأصل العملّي الجاري في كلّ مسألة، من نحو البراءة، والاحتياط، 

والتخيير والاستصحاب، حسبما يقتضيه حال المسألة.
د: الرجوع إلى الظنّ في كلّ مسألة فيها ظنّ بالحكم، وفيما عداها يرجع إلى الأصول 

العمليّة.
ولا يصحّ الأخذ بالحالات الثلاث الأولى، فتتعّني الرابعة.

أنّ  المفروض  لأنّ  يجوز؛  فلا  العلم،  باب  انفتاح  في  الغير  تقليد  وهي  الأولى:  أمّا 
المكلّف يعتقد بالانسداد، فكيف يصحّ له الرجوع إلى من يعتقد بخطئه وأنّه على جهل؟!
وأمّا الثانية: وهي الأخذ بالاحتياط، فإنّه يلزم منه العسر والحرج الشديدان، بل 

يلزم اختلال النظام لو كلّف جميع المكلّفين بذلك.
العلم  لوجود  أيضا؛  يصحّ  فلا  الج��اري،  بالأصل  الأخ��ذ  وهي  ـ  الثالثة:  وأمّ��ا 
إلى غيرها  منضمّة  كلّ مسألة على حدة، غير  يمكن ملاحظة  بالتكاليف، ولا  الإجمالّي 
بوجود  الإجم��الّي  العلم  وجود  أنّ  والحاصل  الحكم.  المجهولة  الأخ��رى  المسائل  من 



�أ�صول الفقه332

المحرّمات والواجبات في جميع المسائل المشكوكة الحكم يمنع من إجراء أصل البراءة، 
والاستصحاب، ولو في بعضها.

4. المقدّمة الرابعة: أنّه بعد أن أبطلنا الرجوع إلى الحالات الثلاث، ينحصر الأمر في 
الرجوع إلى الحالة الرابعة في المسائل التي يقوم فيها الظنّ، وفيها يدور الأمر بين الرجوع 
إلى الطرف الراجح في الظنّ، وبين الرجوع إلى الطرف المرجوح أي الموهوم، ولا شكّ 

في أنّ الأخذ بطرف المرجوح ترجيح للمرجوح على الراجح، وهو قبيح عقلا.
وهو  كالقياس،  به،  الأخذ  جواز  بعدم  يقطع  لم  ما  بالظنّ  الأخذ  فيتعّني  وعليه، 

المطلوب.
وفي فرض الظنّ المقطوع بعدم حجيّته يرجع إلى الأصول العمليّة، كما يرجع إليها 

في المسائل المشكوكة التي لا يقوم فيها ظنّ أصلا.
ولا ضير حينئذ بالرجوع إلى الأصول العمليّة؛ لانحلال العلم الإجمالّي بقيام الظنّ 
الحجّة، وشكّ  قامت عليها  التي  بالأحكام  تفصيلّي  إلى علم  الفقهيّة  المسائل  في معظم 

بدويّ في الموارد الأخرى، فتجري فيها الأصول.
لا  الذيل،  طويلة  دقيقة،  أبحاث  وفيها  الانسداد«،  دليل  »مقدّمات  خلاصة  هذه 

حاجة لنا بها، ويكفي عنها ما ذكرناه بالاختصار.

11. اشتراك الأحكام بين العالم والجاهل:
قام إجماع الإماميّة على أنّ أحكام الله تعالى مشتركة بين العالم والجاهل بها، أي إنّ 
حكم الله ثابت لموضوعه في الواقع، سواء علم به المكلّف أم لم يعلم، فإنّه مكلّف به على 
كلّ حال. فالصّلاة ـ مثلا ـ واجبة على جميع المكلّفين، سواء علموا بوجوبها أم جهلوه، 

فلا يكون العلم دخيلا في ثبوت الحكم أصلا.
وغاية ما نقوله في دخالة العلم في التكليف دخالته في تنجّز الحكم التكليفيّ، بمعنى 



333 مباحث الحجّة

أنّه لا يتنجّز على المكلّف على وجه يستحقّ على مخالفته العقاب إّال إذا علم به، سواء كان 
العلم تفصيليّا أو إجماليّا))) أو قامت لديه حجّة معتبرة على الحكم تقوم مقام العلم.

التكليف، لا  فالعلم أو ما يقوم مقامه يكون ـ على ما هو التحقيق ـ شرطا لتنجّز 
علّة تامّة؛ خلافا للشيخ الآخوند صاحب الكفاية ؛ فإذا لم يحصل العلم ولا ما يقوم 
مقامه بعد الفحص واليأس لا يتنجّز عليه التكليف الواقعيّ، يعني لا يعاقب المكلّف 
لو وقع في مخالفته عن جهل، وإّال لكان العقاب عليه عقابا بلا بيان، وهو قبيح عقلا، 

وسيأتي إن شاء الله تعالى في أصل البراءة شرح ذلك. 
وفي قبال هذا القول زعم من يرى أنّ الأحكام إنّما تثبت لخصوص العالم بها، أو 
من قامت عنده الحجّة، فمن لم يعلم بالحكم ولم تقم لديه الحجّة عليه لا حكم في حقّه 

حقيقة وفي الواقع.
»إنّ كلّ مجتهد مصيب«.  يقول:  إذ  المجتهد؛  ومن هؤلاء من يذهب إلى تصويب 

وسيأتي بيانه في محلّه إن شاء الله تعالى في هذا الجزء.
وعن الشيخ الأنصاريّ، وعن غيره أيضا ـ كصاحب الفصول : أنّ أخبارنا 
متواترة معنى في اشتراك الأحكام بين العالم والجاهل ـ وهو كذلك ـ والدليل على هذا 

الاشتراك ـ مع قطع النظر عن الإجماع وتواتر الأخبار ـ واضح، وهو أن نقول:
1. إنّ الحكم لو لم يكن مشتركا لكان مختصّا بالعالم به؛ إذ لا يجوز أن يكون مختصّا 

بالجاهل به، وهو واضح.
2. وإذا ثبت أنّه مختصّ بالعالم به فإنّ معناه تعليق الحكم على العلم به.

3. ولكن تعليق الحكم على العلم به محال؛ لأنّه يلزم منه الخلف.
4. إذن يتعّني أن يكون مشتركا بين العالم والجاهل.

))) سيأتي في المقصد الرابع ـ إن شاء الله تعالى ـ مدى تأثير العلم الإجمالي في تنجّز الأحكام الواقعيّة.



�أ�صول الفقه334

مثلا   الصلاة  كوجوب  به،  العلم  على  معلّقا  الحكم  كان  لو  أنّه  الخلف  لزوم  بيان 
الوجوب  إذ  الصلاة؛  لطبيعيّ  الوجوب  عدم  ـ  التعليق  معنى  نفس  هو  بل  ـ  يلزم  فإنّه 
يكون حسب الفرض للصلاة المعلومة الوجوب بما هي معلومة الوجوب، بينما أنّ تعلّق 
الوجوب متعلّقا بطبيعيّ الصلاة،  إذا كان  إّال  العلم بوجوب الصلاة لا يمكن فرضه 
المعلومة  بخصوص  بل  بطبيعيّها،  متعلّقا  يكن  لم  الصلاة  بطبيعيّ  متعلّقا  فرضناه  فما 

الوجوب. وهذا هو الخلف المحال.
وببيان آخر في وجه استحالة تعليق الحكم على العلم به، نقول:

إنّ تعليق الحكم على العلم به يستلزم المحال، وهو استحالة العلم بالحكم، والذي 
العلم لا حكم  فيستحيل نفس الحكم. وذلك لأنّه قبل حصول  المحال محال،  يستلزم 
حسب الفرض ـ فإذا أراد أن يعلم، يعلم بماذا؟ فلا يعقل حصول العلم لديه بغير متعلّق 
مفروض الحصول، وإذا استحال حصول العلم استحال حصول الحكم المعلّق عليه؛ 

لاستحالة ثبوت الحكم بدون موضوعه. وهو واضح.
بالعلم به، وإذا استحال ذلك، تعّني أن يكون  وعلى هذا، فيستحيل تقييد الحكم 
الحكم مشتركا بين العالم والجاهل، أي ]القول[ بثبوته واقعا في صورتي العلم والجهل، 
وإن كان الجاهل القاصر معذورا، أي إنّه لا يعاقب على المخالفة، وهذا شيء آخر غير 

نفس عدم ثبوت الحكم في حقّه.
مناّ  تقدّم  بما  الدليل  هذا  من  الأحكام  اشتراك  استكشاف  في  يستشكل  قد  ولكنهّ 
قبيل  ما من  الإثبات؛ لأّهن والتقييد متلازمان في مقام  أنّ الإطلاق  في الجزء الأوّل، من 
العدم والملكة، فإذا استحال التقييد في مورد استحال معه الإطلاق أيضا، فكيف إذن  
والإطلاق  بالعلم؟!  تقييدها  لامتناع  أدلّتها  إطلاق  من  الأحكام  اشتراك  نستكشف 

كالتقييد محال بالنسبة إلى قيد العلم في أدلّة الأحكام.



335 مباحث الحجّة

وقد أصّر شيخنا النائينيّ  على امتناع الإطلاق في ذلك، وقال ، بما محصّله: إنّه 
لا يمكن أن نحكم بالاشتراك من نفس أدلّة الأحكام، بل لابدّ لإثباته من دليل آخر 
كاستفادة  الإطلاق«،  »نتيجة  باب  من  الاشتراك  يكون  أن  على  الجعل«،  »متمّم  ه  سّام
تقييد الأمر العباديّ بقصد الامتثال من دليل ثان متمّم للجعل، على أن يكون ذلك من 
التقييد«، وكاستفادة تقييد وجوب الجهر، والإخفات، والقصر، والإتمام  باب »نتيجة 
بالعلم بالوجوب من دليل آخر متمّم للجعل، على أن يكون ذلك أيضا من باب »نتيجة 

التقييد«.
وقال بما خلاصته: »يمكن استفادة الإطلاق في المقام من الأدلّة التي ادّعى الشيخ 

الأنصاريّ تواترها، فتكون هي المتمّمة للجعل«. 
أقول: ويمكن الجواب عن الإشكال المذكور، بما محصّله: إنّ هذا الكلام صحيح 
العالم  إلى  بالنسبة  أدلّتها  إثبات إطلاق  متوقّفة على  استفادة اشتراك الأحكام  لو كانت 
بالعالم على نحو  ينفعنا هو نفس عدم اختصاص الأحكام  الذي  المطلوب  أنّ  بها، غير 
قبيل  من  بالعالم  واختصاصها  الأحكام  اشتراك  بين  التقابل  فيكون  المحصّلة،  السالبة 
تقابل السلب والإيجاب، لا من باب تقابل العدم والملكة؛ لأنّ المراد من الاشتراك نفس 

عدم الاختصاص بالعالم.
وهذا السلب يكفي في استفادته من أدلّة الأحكام نفس إثبات امتناع الاختصاص، 
الجعل  بمتمّم  الإطلاق  نتيجة  إثبات  أو  زائدة لإثبات الإطلاق،  مؤونة  إلى  ولا يحتاج 
من إجماع أو أدلّة أخرى؛ لأنّه من نفس امتناع التقييد نعلم أنّ الحكم مشترك، لا يختصّ 

بالعالم.
نعم، يتمّ ذلك الإشكال لو كان امتناع التقييد ليس إّال من جهة بيانيّة، وفي مرحلة 
مع  مطلقا،  أو  مقيّدا،  يكون  أن  يمكن  واقعه  كان  وإن  الحكم،  نفس  دليل  في  الإنشاء 



�أ�صول الفقه336

قطع النظر عن أدائه باللفظ؛ فإنّه ـ حينئذ ـ لا يمكن بيانه بنفس دليله الأوّل، فنحتاج 
إلى استكشاف الواقع المراد من دليل آخر، نسمّيه »متمّم الجعل«: ولأجل ذلك نسمّيه 
يحصل  أن  دون  من  التقييد،  نتيجة  أو  الإطلاق  نتيجة  لنا  فتحصل  للجعل«،  بـ»المتمّم 
بقصد  الوجوب  تقييد  في  الحال  كان  كما  مستحيلان،  ما  أّهن المفروض  إطلاق  أو  تقييد 

الامتثال في الواجب التعبّديّ.
أمّا لو كان نفس الحكم واقعا ـ مع قطع النظر عن أدائه بأيّة عبارة كانت، كما فيما 
نحن فيه ـ يستحيل تقييده، سواء أدّى ذلك ببيان واحد، أو ببيانين، أو بألف بيان؛ فإنّ 
واقعه لا محالة ينحصر في حالة واحدة، وهو أن يكون في نفسه شاملا لحالتي وجود القيد 

المفروض وعدمه.
وعليه، فلا حاجة في مثله إلى استكشاف الاشتراك من نفس إطلاق دليله الأوّل، 
ولا من دليل ثان متمّم للجعل، ولا نمانع أن نسمّي ذلك »نتيجة الإطلاق« إذا حلا لكم 

هذا التعبير.
ويبقى الكلام ـ حينئذ ـ في وجه تقييد وجوب الجهر، والإخفات، والقصر، والإتمام 
في  ثابت  التقييد  هذا  أنّ  والمفروض  الجعل،  بمتمّم  حتى  امتناعه،  فرض  مع  بالعلم، 

الشريعة، فكيف تصحّحون ذلك؟! فنقول:
لّما امتنع تقييد الحكم بالعلم فلابدّ أن نلتمس توجيها لهذا الظاهر من الأدلّة،  إنّه 
وينحصر التوجيه في أن نفرض أن يكون هذا التقييد من باب إعفاء الجاهل بالحكم في 
هذين الموردين عن الإعادة، والقضاء، وإسقاطهما عنه، اكتفاء بما وقع، كإعفاء الناسي، 
رفعهما  الشارع  بيد  والقضاء  والإع��ادة  بالعلم،  مقيّد  غير  واقعا  الوجوب  كان  وإن 

ووضعهما.
ت بسقوط الإعادة عنه،  ويشهد لهذا التوجيه أنّ بعض الروايات ـ في البابين ـ عّرب



337 مباحث الحجّة

كالرواية عن أبي جعفر فيمن صّىل في السفر أربعا: »إن كان قرئت عليه آية التقصير، 
ت له فصّىل أربعا أعاد، وإن لم يكن قرئت عليه، ولم يعلمها فلا إعادة«.  وفّرس

12. تصحيح جعل الأمارة:
من  ثبت  ما  مع  ـ  العلم  باب  انفتاح  فرض  يشمل  الأمارة  جعل  أنّ  ثبت  ما  بعد 
اشتراك الأحكام بين العالم والجاهل ـ تنشأ »شبهة عويصة« في صحّة جعل الأمارة قد 
أشرنا إليها فيما سبق، وهي أنّه في فرض التمكّن من تحصيل الواقع والوصول إليه كيف 
جاز أن يأذن الشارع باتّباع الأمارة الظنيّة، وهي ـ حسب الفرض ـ تحتمل الخطأ المفوّت 
للواقع، والإذن في تفويته قبيح عقلا؛ لأنّ الأمارة لو كانت دالّة على جواز الفعل مثلا 
وكان الواقع هو الوجوب أو الحرمة، فإنّ الإذن باتّباع الأمارة ـ في هذا الفرض ـ يكون 
إذنا بترك الواجب، أو فعل الحرام، مع أنّ الفعل لا يزال باقيا على وجوبه الواقعيّ، أو 
حرمته الواقعيّة، مع تمكّن المكلّف من الوصول إلى معرفة الواقع حسب الفرض، ولا 

شكّ في قبح ذلك من الحكيم؟!
وهذه الشبهة هي التي ألجأت بعض الأصوليّين إلى القول بأنّ الأمارة مجعولة على 
هي  التي  »الطريقيّة«  نحو  على  الأمارة  جعل  تصحيح  عن  عجزوا  إذ  »السببيّة«،  نحو 

الأصل في الأمارة على ما سيأتي شرح ذلك قريبا. 
والحقّ معهم؛ إذا نحن عجزنا عن تصحيح جعل الأمارة على نحو الطريقيّة؛ لأنّ 
المفروض أنّ الأمارة قد ثبتت حجّيّتها قطعا، فلابدّ أن يفرض ـ حينئذ ـ في قيام الأمارة، 
أو في اتّباعها مصلحة يتدارك بها ما يفوت من مصلحة الواقع على تقدير خطئها، حتى 
أنّ تفويته له يكون لمصلحة أقوى  الواقع قبيحا، ما دام  بتفويت  الشارع  لا يكون إذن 
وأجدى أو مساوية لمصلحة الواقع، فينشأ على طبق مؤدّى الأمارة حكم ظاهريّ بعنوان 

أنّه الواقع، إمّا أن يكون مماثلا للواقع عند الإصابة، أو مخالفا له عند الخطأ.



�أ�صول الفقه338

فلا  الطريقيّة،  تقدير  دفعها على  يمكن  الشبهة  أنّ  نرى  ـ  تعالى  الله  ـ بحمد  ونحن 
حاجة إلى فرض السببيّة.

والوجه في دفع الشبهة أنّه بعد أن فرضنا أنّ القطع قام على أنّ الأمارة الكذائيّة، 
كخبر الواحد حجّة يجوز اتّباعها مع التمكّن من تحصيل العلم، فلابدّ أن يكون الإذن 
به، وغاب عناّ علمه، ولا يخرج هذا  ـ لأمر علم  الواقعيّة  بالحقائق  العالم  ـ  الشارع  من 

الأمر عن أحد شيئين، لا ثالث لهما، وكلّ منهما جائز عقلا، لا مانع منه:
1. أن يكون قد علم بأنّ إصابة الأمارة للواقع مساوية لإصابة العلوم التي تتّفق 
يعلم  تحصيلها  من  المكلّفون  يتمكّن  التي  العلوم  أنّ  بمعنى  منها،  أكثر  أو  للمكلّفين، 

الشارع بأنّ خطأها سيكون مساويا لخطأ الأمارة المجعولة، أو أكثر خطأ منها.
الأحكام،  لتحصيل  خاصّة  أم��ارات  جعل  عدم  في  ب��أنّ  علم  قد  يكون  أن   .2
والاقتصار على العلم، تضييقا على المكلّفين ومشقّة عليهم، لاسيّما بعد أن كانت تلك 
الأمارات قد اعتادوا سلوكها والأخذ بها في شؤونهم الخاصّة وأمورهم الدنيويّة، وبناء 

العقلاء كلّهم كان عليها.
كلّ  تكليف  أنّ  في  نشكّ  لا  فإنّه  جدّا؛  التصديق  إلى  قريب  الثاني  الاحتمال  وهذا 
الأحكام  المتواترة في تحصيل جميع  الأخبار  أو  المعصوم  إلى  بالرجوع  الناس  من  واحد 
أمر، فيه ما لا يوصف من الضيق والمشقّة، لاسيّما أنّ ذلك على خلاف ما جرت عليه 

طريقتهم في معرفة ما يتعلّق بشؤونهم الدنيويّة.
الخاصّة  الأمارات  اتّباع  في  رخّص  إنّما  الشارع  أنّ  ـ  جدّا  ـ  القريب  فمن  وعليه، 
المصالح  من  التسهيل  ومصلحة  إليها.  والوصول  بأحكامه،  الأخذ  تسهيل  لغرض 
النوعيّة المتقدّمة في نظر الشارع على المصالح الشخصيّة التي قد تفوت أحيانا على بعض 
المكلّفين عند العمل بالأمارة لو أخطأت. وهذا أمر معلوم من طريقة الشريعة الإسلاميّة 



339 مباحث الحجّة

التي بنيت في تشريعها على التيسير والتسهيل. 
وعلى التقديرين والاحتمالين؛ فإنّ الشارع في إذنه باتّباع الأمارة ـ طريقا إلى الوصول 
إلى الواقع من أحكامه ـ لابدّ أن يفرض فيه أنّه قد تسامح في التكاليف الواقعيّة عند خطأ 
الأمارة، أي إنّ الأمارة تكون معذّرة للمكلّف، فلا يستحقّ العقاب في مخالفة الحكم، 
كما لا يستحقّ ذلك عند المخالفة في خطأ القطع، لا أنّه بقيام الأمارة يحدث حكم آخر 

ثانويّ، بل شأنها في هذه الجهة شأن القطع، بلا فرق.
ولذا، إنّ الشارع ـ في الموارد التي يريد فيها المحافظة على تحصيل الواقع على كلّ 

حال ـ أمر باتّباع الاحتياط، ولم يكتفِ بالظنون فيها، وذلك كموارد الدماء، والفروج.

13. الأمارة طريق أو سبب؟
قد أشرنا في البحث السابق إلى مذهبي السببيّة والطريقيّة في الأمارة، وقد عقدنا 
هذا البحث لبيان هذا الخلاف؛ فإنّ ذلك من الأمور التي وقعت أخيرا موضع البحث، 
والردّ والبدل عند الأصوليّين، فاختلفوا في أنّ الأمارة هل هي حجّة مجعولة على نحو 

ا طريق أو سبب؟ ا حجّة مجعولة على نحو السببيّة، أي إّهن الطريقيّة، أو أّهن
ا مجعولة لتكون موصلة فقط إلى الواقع للكشف  والمقصود من كونها »طريقا« أّهن
ا حينئذ تكون  عنه؛ فإن أصابته فإنّه يكون منجّزا بها وهي منجّزة له، وإن أخطأته فإّهن

صرف معذّرة للمكلّف في مخالفة الواقع.
تقاوم  مؤدّاها  في  مصلحة  لحدوث  سببا  تكون  ا  أّهن »سببا«  كونها  من  والمقصود 
تفويت مصلحة الأحكام الواقعيّة على تقدير الخطأ، فينشئ الشارع حكما ظاهريّا على 

طبق ما أدّت إليه الأمارة.
والحقّ أنها مأخوذة على نحو »الطريقيّة«. 

والسّر في ذلك واضح بعد ما تقدّم؛ فإنّ القول بالسببيّة ـ كما قلنا ـ مترتّب على القول 



�أ�صول الفقه340

بالطريقيّة، يعني أنّ منشأ قول من قال بالسببيّة هو العجز عن تصحيح جعل الطرق على 
نحو الطريقيّة، فيلتجئ إلى فرض السببيّة.

أمّا: إذا أمكن تصحيح الطريقيّة فلا يبقى دليل على السببيّة، ويتعّني كون الأمارة 
طريقا محضا؛ لأنّ الطريقيّة هي الأصل فيها.

ـ يقتضي أن  ـ لو خلّيت ونفسها  أنّ طبع الأمارة  الطريقيّة هي الأصل  أنّ  ومعنى 
تكون طريقا محضا إلى مؤدّاها؛ لأنّ لسانها التعبير عن الواقع، والحكاية والكشف عنه؛ 
ولا  الواقع،  عن  كشفها  لأجل  عليها،  بناؤهم  ويستقرّ  يعتبرونها،  إنّما  العقلاء  أنّ  على 
معنى لأن يفرض في بناء العقلاء أنّه على نحو السببيّة، وبناء العقلاء هو الأساس الأوّل 

في حجّيّة الأمارة، كما سيأتي.
أو  المتقدّمة  الشبهة  جهة  من  طريقا  الأم��ارة  فرض  من  عقلّي  مانع  منع  إذا  نعم، 

نحوها، فلابدّ أن تخرج على خلاف طبعها، ونلتجئ إلى فرض السببيّة.
ولّما كناّ دفعنا الشبهة في جعلها على نحو الطريقيّة فلا تصل النوبة إلى التماس دليل 

على سببيّتها، أو طريقيّتها؛ إذ لا موضع للترديد والاحتمال لنحتاج إلى الدليل، هذا.
وقد يلتمس الدليل على السببيّة من نفس دليل حجّيّة الأمارة، بأن يقال: إنّ دليل 
تابعة لمصالح  ولّما كانت الأحكام  الأمارة،  اتّباع  يدلّ على وجوب  أنّه  الحجّيّة لا شكّ 
ومفاسد في متعلّقاتها فلابدّ أن تكون في اتّباع الأمارة مصلحة تقتضي وجوب اتّباعها، 

وإن كانت على خطأ في الواقع. وهذه هي السببيّة بعينها.
أقول: والجواب عن ذلك واضح؛ فإنّا نسلّم أنّ الأحكام تابعة للمصالح والمفاسد، 
ينبعث  أن  اتّباع الأمارة مصلحة، بل يكفي  أن تكون في نفس  المقام  يلزم في  ولكن لا 
الوجوب من نفس مصلحة الواقع، فيكون جعل وجوب اتّباع الأمارة لغرض تحصيل 
مصلحة الواقع، بل يجب أن يكون الحال فيها كذلك؛ لأنّه لا شكّ أنّ الغرض من جعل 



341 مباحث الحجّة

الأمارة هو الوصول بها إلى الواقع، فالمحافظة على الواقع والوصول إليه هو الباعث على 
جعل الأمارة؛ لغرض تنجيزه وتحصيله، فيكون الأمر باتّباع الأمارة طريقا إلى تحصيل 

الواقع.
ولذا نقول: إذا لم تصب الواقع لا تكليف هناك، ولا تدارك لما فات من الواقع، وما 
هي إّال المعذّريّة في مخالفته، ورفع العقاب على المخالفة، لا أكثر، وهذه المعذّريّة يقتضيها 

نفس الرخصة في اتّباع الأمارة التي قد تخطئ.
ـ  ـ بما هو أمر طريقيّ  باتّباع الأمارة  المتعلّق  وعلى هذا، فليس لهذا الأمر الطريقيّ 
مخالفة، ولا موافقة؛ لأنّه في الحقيقة ليس فيه جعل للداعي إلى الفعل الذي هو مؤدّى 
الأمارة مستقّال عن الأمر الواقعيّ؛ وإنّما هو جعل للأمارة؛ منجّزة للأمر الواقعيّ، فهو 
موجب لدعوة الأمر الواقعيّ، فلا بعث حقيقيّ في مقابل البعث الواقعيّ، فلا تكون له 
مصلحة إّال مصلحة الواقع، ولا طاعة غير طاعة الواقع، إذ لا بعث فيه إّال بعث الواقع.

14. المصلحة السلوكيّة:
ذهب الشيخ الأنصاريّ  إلى فرض المصلحة السلوكيّة في الأمارات؛ لتصحيح 
الشيخ  كلام  عليه  وحمل  الإج��زاء،  مبحث  في  ذلك  إلى  الإش��ارة  تقدّمت  كما  جعلها، 

مة في »النهاية«.  الطوسّي في »العدّة« والعّال
وإنّما ذهب إلى هذا الفرض؛ لأنّه لم يتمّ عنده تصحيح جعل الأمارة على نحو الطريقيّة 
المحضة، ووجد أيضا أنّ القول بالسببيّة المحضة يستلزم القول بالتصويب المجمع على 
بطلانه عند الإماميّة، فسلك طريقا وسطا، لا يذهب به إلى الطريقيّة المحضة، ولا إلى 
السببيّة المحضة، وهو أن يفرض المصلحة في نفس سلوك الأمارة وتطبيق العمل على 
ما أدّت إليه، وبهذه المصلحة يتدارك ما يفوت من مصلحة الواقع عند الخطأ؛ فتكون 

الأمارة من ناحية لها شأن الطريقيّة إلى الواقع، ومن ناحية أخرى لها شأن السببيّة.



�أ�صول الفقه342

والاستناد  الأمارة  طريق  سلوك  نفس  أنّ  السلوكيّة  المصلحة  فرض  من  وغرضه 
من  يفوته  ما  بها  يتدارك  المكلّف،  لشخص  تعود  مصلحة  فيه  بمؤدّاها  العمل  في  إليها 
الفعل  ذات  في  أي  ـ  الم��ؤدّى  نفس  في  تحدث  أن  دون  من  الخطأ،  عند  الواقع  مصلحة 
والعمل ـ مصلحة، حتى تستلزم إنشاء حكم آخر غير الحكم الواقعيّ على طبق ما أدّت 

إليه الأمارة الذي هو نوع من التصويب.)))
وجوب  الأمارة  طبق  على  العمل  وجوب  »ومعنى  قال:  فيما  رسائله  في    قال 
ترتيب أحكام الواقع على مؤدّاها، من دون أن تحدث في الفعل مصلحة على تقدير مخالفة 

الواقع«. 
أحد  في  ذكرناه  ما  نفس  هو  السلوكيّة  بالمصلحة  القول  أنّ  يتوهّم  أن  ينبغي  ولا 
وجهي تصحيح الطريقيّة من فرض مصلحة التسهيل؛ لأنّ الغرض من القول بالمصلحة 
المكلّف  المصلحة لشخص  السلوكيّة أن تحدث مصلحة في سلوك الأمارة، تعود تلك 
مصلحة  التسهيل  مصلحة  من  غرضنا  أنّ  بينما  الواقع،  مصلحة  من  يفوته  ما  لتدارك 
نوعيّة قد لا تعود لشخص من قامت عنده الأمارة، وتلك المصلحة النوعيّة مقدّمة في 

مقام المزاحمة عند الشارع على مصلحة الواقع التي قد تفوت على شخص المكلّف.
وإذا اتّضح الفرق بينهما، نقول: إنّ القول بالمصلحة السلوكيّة وفرضها يأتي بالمرتبة 

))) إنّ التصويب الباطل ـ على ما بيّنه الشيخ ـ على نحوين، الأوّل: ما ينسب إلى الأشاعرة، وهو أن 
يفرض أن لا حكم ثابتا في نفسه يشترك فيه العالم والجاهل، بل الشارع ينشئ أحكامه على طبق 
ما تؤدّي إليه آراء المجتهدين. الثاني: ما ينسب إلى المعتزلة، وهو أن تكون هناك أحكام واقعيّة 
تبدّل عنوان موضوع  أثرا في  العالم والجاهل، ولكنّ لرأي المجتهد  ثابتة في نفسها، يشترك فيها 
الحكم أو متعلّقه، فتحدث على وفق ما أدّى إليه رأيه مصلحة غالبة على مصلحة الواقع، فينشئ 
إليه  ترجع  التصويب  من  المعنى  وهذا  الواقعيّة،  الأحكام  غير  ثانويّة،  ظاهريّة  أحكاما  الشارع 
السببيّة المحضة، وإنّما كان هذا تصويبا باطلا؛ لأنّ معناه خلوّ الواقع عن الحكم حين قيام الأمارة 

على خلافه.



343 مباحث الحجّة

الثانية للقول بمصلحة التسهيل، يعني: أنّه إذا لم تثبت عندنا مصلحة التسهيل، أو قلنا 
احتمال  أيضا  عندنا  يصح  ولم  الشخصيّة،  المصلحة  على  النوعيّة  المصلحة  تقديم  بعدم 
مساواة خطأ الأمارات للعلوم فإنّا نلتجئ إلى ما سلكه الشيخ من المصلحة السلوكيّة؛ 

إذا استطعنا تصحيحها؛ فرارا من الوقوع في التصويب الباطل.
وأمّا نحن، فإذ ثبت عندنا أنّ هناك مصلحة التسهيل في جعل الأمارة تفوق المصالح 
الشخصيّة ومقدّمة عليها عند الشارع أصبحنا في غنى عن فرض المصلحة السلوكيّة؛ على 
أنّ المصلحة السلوكيّة إلى الآن لم نتحقّق مراد الشيخ منها، ولم نجد الوجه لتصحيحها 
في نفسها؛ فإنّ في عبارته شيئا من الاضطراب والإيهام، وكفى أن تقع في بعض النسخ 
العبارة  العمل على طبق تلك الأمارة«، فتصير  أنّ  زيادة كلمة »الأمر« على قوله: »إّال 
هكذا »إّال أنّ الأمر بالعمل...«، فلا يدرى مقصوده، هل إنّه في نفس العمل مصلحة 
سلوكيّة أو في الأمر به؟. وقيل: »إنّ هذا التصحيح وقع من بعض تلامذته؛ إذ أوكل إليه 

أمر تصحيح العبارة بعد مناقشات تلاميذه لها في مجلس البحث«. 
المصلحة  وبين  المحضة  السببيّة  بين  عنده  الفارق  أنّ  فالظاهر  حال،  كلّ  وعلى 
السلوكيّة ـ بمقتضى عبارته قبل التصحيح المذكور ـ أنّ المصلحة على الأوّل تكون قائمة 
بذات الفعل، وعلى الثاني قائمة بعنوان آخر هو السلوك، فلا تزاحم مصلحته مصلحة 

الفعل.
لعنوان  نتعقّل  أن  استطعنا  إذا  يتمّ  إنّما  لأنّه  المذكور؛  الفارق  هذا  نتعقّل  لم  ولكننّا 
السلوك عنوانا مستقّال في وجوده عن ذات الفعل، لا ينطبق عليه، ولا يتّحد معه، حتى 
لا تزاحم مصلحته مصلحة الفعل، وتصوير هذا في غاية الإشكال. ولعلّ هذا هو السّر 
في مناقشة تلاميذه له، فحمل بعضهم على إضافة كلمة »الأمر«، ليجعل المصلحة تعود 

إلى نفس الأمر، لا إلى متعلّقه، فلا يقع التزاحم بين المصلحتين.



�أ�صول الفقه344

إّال  الأمارة  إلى  والاستناد  السلوك  عنوان  من  نفهم  لا  أنّنا  أوّلا:  الإشكال:  وجه 
ليس  إذ  والاستناد؛  السلوك  نا  فّرس معنى  بأيّ  الأمارة  إليه  تؤدّي  الذي  للفعل  عنوانا 
للسلوك ومتابعة الأمارة وجود آخر مستقلّ، غير نفس وجود الفعل المستند إلى الأمارة.
نعم، إذا أردنا من الاستناد إلى الأمارة معنى آخر، وهو الفعل القصديّ من النفس، 
فإنّ له وجودا آخر غير وجود الفعل؛ لأنّه فعل قلبيّ جوانحيّ لا وجود له إّال وجودا 
قصديّا. ولكنهّ من البعيد جدّا أن يكون ذلك غرض الشيخ من السلوك؛ لأنّ هذا الفعل 
للالتزام  معنى  العباديّة؛ ولا  الأمور  يفرض وجوبه في خصوص  أن  يصحّ  إنّما  القلبيّ 

بوجوب القصد في جميع أفعال الإنسان المستند فعلها إلى الأمارة.
إلى  يدعو  إنّما  المصلحة بشيء  قيام  فإنّ  اختلافهما وجودا؛  تسليم  تقدير  ثانيا: على 
تعلّق الأمر به، لا بشيء آخر غيره وجودا، وإن كانا متلازمين في الوجود. فمهما فرضنا 
المقتضية  المصلحة  كانت  إذا  فإنّه  ـ  القلبيّ  الفعل  بمعنى  كان  وإن  ـ  للسلوك  معنى  من 
للأمر قائمة به، فكيف يصحّ توجيه الأمر إلى ذات الفعل، والمفروض أنّ له وجودا آخر 

لم تقم به المصلحة؟!
وأمّا: إضافة كلمة »الأمر« على عبارة الشيخ فهي بعيدة جدّا عن مراده وعباراته 

الأخرى.

15. الحجّيّة أمر اعتباريّ أو انتزاعيّ؟
من الأمور التي وقعت موضع البحث أيضا عند المتأخّرين مسألة أنّ الحجّيّة هل 
ا من الانتزاعيّات التي تنتزع  هي من الأمور الاعتباريّة المجعولة بنفسها وذاتها، أو أّهن

من المجعولات؟
وهذا النزاع في الحجّيّة فرع ـ في الحقيقة ـ على النزاع في أصل الأحكام الوضعيّة. 

وهذا النزاع في خصوص الحجّيّة ـ على الأقلّ ـ لم أجد له ثمرة عمليّة في الأصول.



345 مباحث الحجّة

على أنّ هذا النزاع في أصله غير محقّق، ولا مفهوم له؛ لأنّ لكلمتي: »الاعتباريّة« 
البعض  وفي  متقابلتين،  الكلمتان  تكون  بعضها  في  كثيرة،  مصطلحات  »الانتزاعيّة«  و 

الآخر متداخلتين. وتفصيل ذلك يخرجنا عن وضع الرسالة. 
ونكتفي أن نقول على سبيل الاختصار: إنّ الذي يظهر من أكثر كلمات المتنازعين 
في المسألة أنّ المراد من الأمر الانتزاعيّ هو المجعول ثانيا وبالعرض في مقابل المجعول 
أوّلا وبالذات، بمعنى أنّ الإيجاد والجعل الاعتباريّ ينسب أوّلا وبالذات إلى شيء هو 
ثانيا وبالعرض إلى شيء آخر، فالمجعول الأوّل هو  ثمّ ينسب الجعل  المجعول حقيقة، 
إلى  ينسب  واحد  جعل  هناك  فيكون  الانتزاعيّ،  الأمر  هو  والثاني  الاعتباريّ،  الأمر 
الأوّل بالذات، وإلى الثاني بالعرض، لا أنّه هناك جعلان واعتباران ينسب أحدهما إلى 

شيء ابتداء وينسب ثانيهما إلى آخر بتبع الأوّل؛ فإنّ هذا ليس مراد المتنازعين قطعا.
فيقال في الملكيّة مثلا التي هي من جملة موارد النزاع: إنّ المجعول أوّلا وبالذات هو 
إباحة تصّرف الشخص بالشيء المملوك، فينتزع منها أنّه مالك ـ أي إنّ الجعل ينسب ثانيا 
ا منتزعة  ا مجعولة بالعرض«. ويقال لها: »إّهن وبالعرض إلى الملكيّة. فالملكيّة يقال لها: »إّهن
ا اعتبارية« فتكون  أمّا: إذا قيل: »إّهن انتزاعيّة«،  من الإباحة«. هذا إذا قيل: »إنّ الملكية 

عندهم هي المجعولة أوّلا وبالذات للشارع أو العرف.
اعتباريّ،  أمر  الحجّيّة  أنّ  فالحقّ  المعنى  هذا  الانتزاعيّ  من  أريد  فإذا  هذا،  وعلى 
شأن  ذلك  في  وشأنها  الوضعيّة،  الأحكام  من  ونحوها  والزوجيّة،  الملكيّة،  وكذلك 

ا من الاعتباريّات الشرعيّة. الأحكام التكليفيّة المسلّم فيها أّهن
توضيح ذلك أنّ حقيقة الجعل هو الإيجاد. والإيجاد على نحوين:

أو  التكوينيّ«  »الجعل  ويسمّى:  الخ��ارج.  في  حقيقة  الشيء  إيجاد  منه  يراد  ما   .1
»الخلق«.



�أ�صول الفقه346

بتنزيله منزلة الشيء الخارجيّ  2. ما يراد منه إيجاد الشيء اعتبارا وتنزيلا، وذلك 
الواقعيّ من جهة ترتيب أثر من آثاره، أو لخصوصيّة فيه من خصوصيّات الأمر الواقعيّ. 
ويسمّى »الجعل الاعتباريّ«، أو »التنزيلّي«، وليس له واقع إّال الاعتبار والتنزيل، وإن 
فإنّ  اعتباريّا، مثلا حينما يقال: »زيد أسد«،  كان نفس الاعتبار أمرا واقعيّا حقيقيّا، لا 
الأسد مطابقه الحقيقيّ هو الحيوان المفترس المخصوص، وهو ـ طبعا ـ مجعول ومخلوق 
اعتبارا  أسد  فزيد  أسدا،  الشجاع  يعتبرون  العرف  ولكنّ  التكوينيّ،  والخلق  بالجعل 

وتنزيلا من قبل العرف من جهة ما فيه من خصوصيّة الشجاعة كالأسد الحقيقيّ.
الآمر  لأنّ  شرعيّة؛  اعتبارات  التكليفيّة  الأحكام  أنّ  كيف  يظهر  المثال  هذا  ومن 
حينما يريد من شخص أن يفعل فعلا ما فبدلا عن أن يدفعه بيده ـ مثلا ـ ليحرّكه نحو 
الإنشاء  هذا  فيكون  المأمور.  نفس  دخيلة  في  الداعي  جعل  بداعي  الأمر  ينشئ  العمل 
للآمر دفعا وتحريكا اعتباريّا؛ تنزيلا له منزلة الدفع الخارجيّ باليد مثلا، وكذلك النهي 

زجر اعتباريّ؛ تنزيلا له منزلة الردع والزجر الخارجيّ باليد مثلا.
الواقع  إلى  موصلا  كان  لّما  القطع  فإنّ  المجعولة؛  الأمارة  حجّيّة  في  يقال  وكذلك 
حقيقة، وطريقا بنفسه إليه فالشارع يعتبر الأمارة الظنيّّة طريقا إلى الواقع؛ تنزيلا لها منزلة 

القطع بالواقع بإلغاء احتمال الخلاف، فتكون الأمارة قطعا اعتباريّا، وطريقا تنزيليّا.
ومتى صحّ وأمكن أن تكون الحجّيّة هي المعتبرة أوّلا وبالذات فما الذي يدعو إلى 
فرضها مجعولة ثانيا وبالعرض، حتى تكون أمرا انتزاعيّا؟! إّال أن يريدوا من الانتزاعيّ 
تستفاد  كأن  الالتزاميّة،  الدلالة  نحو  الحكم على  دليل  من  يستفاد  ما  آخر، وهو  معنى 
الحجّيّة للأمارة من الأمر باتّباعها، مثل ما لو قال الإمام: »صدّق العادل« الذي يدلّ 
بالدلالة الالتزاميّة على حجّيّة خبر العادل، واعتباره عند الشارع، وهذا المعنى للانتزاعيّ 
ا أمر انتزاعيّ بهذا المعنى«، ولكنهّ بعيد عن  صحيح، ولا مانع من أن يقال للحجّيّة: »إّهن



347 مباحث الحجّة

مرامهم؛ لأنّ هذا المعنى من الانتزاعيّة لا يقابل الاعتباريّة بالمعنى الذي شرحناه.
ـ لا موجب لها،  بأيّ معنى للانتزاعيّ  ـ  انتزاعيّة الحجّيّة  وعلى كلّ حال، فدعوى 
لاسيّما إن لم يتّفق ورود أمر من الشارع باتّباع أمارة من الأمارات في جميع ما بأيدينا من 

الآيات والروايات، حتى يفرض أنّ الحجّيّة منتزعة من ذلك الأمر.
في  نشرع  والآن  المقصود.  في  الدخول  قبل  المقدّمات  من  بيانه  أردنا  ما  كلّ  هذا 
البحث عن المقصود، وهو تشخيص الأدلّة التي هي حجّة على الأحكام الشرعيّة من 

قبل الشارع المقدّس. ونضعها في أبواب.



�أ�صول الفقه348

الباب الأوّل

الكتاب العزيز

تمهيد
الناس بين  بأيدي  ، والموجود  لنبيّنا محمّد  الكريم هو المعجز الخالد  القرآن  إنّ 
الدفّتين هو الكتاب المنزل إلى الرسول بالحقّ، لا ريب فيه، هدى، ورحمة ﴿وَما كانَ هذَا 

ى مِنْ دُونِ الله﴾))). الْقُرْآنُ أَنْ يُفَْرت
فهو ـ إذن ـ الحجّة القاطعة بيننا وبينه تعالى، التي لا شكّ ولا ريب فيها، وهو المصدر 
الأوّل لأحكام الشريعة الإسلاميّة بما تضمّنته آياته من بيان ما شرعه الله تعالى للبشر. 

وأمّا ما سواه ـ من سنةّ أو إجماع أو عقل ـ فإليه ينتهي، ومن منبعه يستقي.
ولكنّ الذي يجب أن يعلم أنّه قطعيّ الحجّة من ناحية الصدور فقط؛ لتواتره عند 
متشابها،  فيه  كلّه؛ لأنّ  قطعيّا  فليس  الدلالة  ناحية  من  وأمّا  بعد جيل،  المسلمين جيلا 

ومحكما.
ثمّ »المحكم« منه ما هو نصّ ـ أي قطعيّ الدلالة ـ ومنه ما هو ظاهر تتوقّف حجّيّته 

على القول بحجّيّة الظواهر.
ومن الناس من لم يقل بحجّيّة ظاهره خاصّة، وإن كانت الظواهر حجّة.

ثمّ إنّ فيه ناسخا ومنسوخا، وعامّا وخاصّا، ومطلقا ومقيّدا، ومجملا ومبيّنا، وكلّ 
ذلك لا يجعله قطعيّ الدلالة في كثير من آياته. 

ومن أجل ذلك وجب البحث عن هذه النواحي لتكميل حجّيّته. وأهمّ ما يجب 

))) يونس )10( الآية: 37.



349 مباحث الحجّة/ الكتاب العزيز

البحث عنه من ناحية أصوليّة في أمور ثلاثة:
الآتية،  الظواهر،  بمباحث  يلحق  أن  ينبغي  بحث  وهذا  ظواهره.  حجّيّة  في   .1

فلنرجئه إلى هناك.
تقدّم  وقد  ونحوه.  الواحد  كخبر  أخرى،  بحجّة  وتقييده  تخصيصه  جواز  في   .2

البحث عنه. 
3. في جواز نسخه. والبحث عن ذلك ليس فيه كثير فائدة في الفقه، كما ستعرف، 

ومع ذلك ينبغي أّال يخلو كتابنا من الإشارة إليه بالاختصار، فنقول:

نسخ الكتاب العزيز

حقيقة النسخ
النسخ اصطلاحا: رفع ما هو ثابت في الشريعة من الأحكام ونحوها.

الثبوت  مقابل  في  الحقيقيّ  الواقعيّ  الثبوت  الشريعة«  في  »الثبوت  من  والم��راد 
أو  العموم  بظهور  الثابت  ـ  الحكم  فرفع  ولذلك،  ـ  اللفظيّ  الظهور  بسبب  الظاهريّ 
أو  »تخصيص«،  له:  يقال  بل  نسخا،  يسمّى  لا  المقيّد  أو  المخصّص  بالدليل  ـ  الإطلاق 
»تقييد«، أو نحوهما، باعتبار أنّ هذا الدليل الثاني المقدّم على ظهور الدليل الأوّل يكون 
قرينة عليه، وكاشفا عن المراد الواقعيّ للشارع، فلا يكون رافعا للحكم إّال ظاهرا، ولا 

رفع فيه للحكم حقيقة، بخلاف النسخ.
ومن هنا يظهر الفرق الحقيقيّ بين النسخ وبين التخصيص والتقييد، وسيأتي مزيد 

إيضاح لهذه الناحية في جواب الاعتراضات على النسخ.
التكليفيّة  النسخ للأحكام  فلبيان تعميم  ]أمّا[ قولنا: »من الأحكام ونحوها«،  و 

والوضعيّة، ولكلّ أمر بيد الشارع رفعه ووضعه بالجعل التشريعيّ بما هو شارع.
رفعها  بيده  التي  التكوينيّة  المجعولات  الاصطلاحيّ  النسخ  يشمل  فلا  وعليه، 



�أ�صول الفقه350

ووضعها بما هو خالق الكائنات.
أنّ  باعتبار  به؛  القول  الكريم على  القرآن  تلاوة  نسخ  يشمل  التعبير  والنسخ بهذا 
القرآن من المجعولات الشرعيّة التي ينشئها الشارع بما هو شارع، وإن كان لنا كلام في 
دعوى نسخ التلاوة من القرآن، ليس هذا موضع تفصيله، ولكن ـ بالاختصار ـ نقول: 
التلاوة  نسخ  ثبوت  لعدم  بالتحريف؛  القول  إلى  يرجع  ـ  الحقيقة  في  ـ  التلاوة  نسخ  إنّ 
بالدليل القطعيّ، سواء كان نسخا لأصل التلاوة، أو نسخا لها ولما تضمّنته من حكم 
لْنا  معا، وإن كان في القرآن الكريم ما يشعر بوقوع نسخ التلاوة، كقوله تعالى: ﴿وَإذِا بَدَّ
﴾)))، وقوله تعالى: ﴿ما نَنْسَخْ مِنْ آيَةٍ  ٍ لُ قالُوا إنَِّما أَنْتَ مُفَْرت آيَةً مَكانَ آيَةٍ وَاللهُ أَعْلَمُ بمِا يُنَزِّ
ٍ مِنهْا أَوْ مِثْلهِا﴾)))، ولكن ليستا صريحتين بوقوع ذلك، ولا ظاهرتين،  أَوْ نُنْسِها نَأْتِ بخَِْري

وإنّما أكثر ما تدلّ عليه الآيتان إمكان وقوعه.

إمكان نسخ القرآن
نسخ  إمكان  ثمّ في  النسخ،  إمكان أصل  الناس شبهات في  قد وقعت عند بعض 

القرآن خاصّة، وتنويرا للأذهان نشير إلى أهمّ الشبه ودفعها، فنقول:
1. قيل: »إنّ المرفوع في النسخ إمّا حكم ثابت، أو ما لا ثبات له، والثابت يستحيل 
رفعه، وما لا ثبات له لا حاجة إلى رفعه، وعلى هذا، فلابدّ أن يؤوّل النسخ بمعنى رفع 

مثل الحكم، لا رفع عينه، أو بمعنى انتهاء أمد الحكم«.
والجواب: أنّا نختار الشقّ الأوّل ـ وهو أنّ المرفوع ما هو ثابت ـ ولكن ليس معنى 
ثبوته، حتى يكون ذلك  الثبوت وحين فرض  بما هو عليه من حالة  الثابت رفعه  رفع 

مستحيلا، بل هو من باب إعدام الموجود، وليس إعدام الموجود بمستحيل.

))) النحل )16( الآية: 101.
))) البقرة )2( الآية: 106.



351 مباحث الحجّة/ الكتاب العزيز

والأحكام لّما كانت مجعولة على نحو القضايا الحقيقيّة فإنّ قوام الحكم يكون بفرض 
الموضوع موجودا، ولا يتوقّف على ثبوته خارجا تحقيقا، فإذا أنشئ الحكم كذلك فهو 
ثابت في عالم التشريع والاعتبارات بثبوت الموضوع فرضا، ولا يرتفع إّال برفعه تشريعا.

وهذا هو معنى رفع الحكم الثابت، وهو النسخ.
2. وقيل: »إنّ ما أثبته الله تعالى من الأحكام لابدّ أن يكون لمصلحة أو مفسدة في 
متعلّق الحكم. وما له مصلحة في ذاته لا ينقلب، فيكون ذا مفسدة، وكذلك العكس، 
النسخ؛  يستحيل  والقبيح حسنا، وهو محال، وحينئذ  قبيحا،  الحسن  انقلاب  لزم  وإّال 
لأنّه يلزم منه هذا الانقلاب المستحيل، أو عدم حكمة الناسخ، أو جهله بوجه الحكمة، 

والأخيران مستحيلان بالنسبة إلى الشارع المقدّس«.
والجواب واضح، بعد معرفة ما ذكرناه في الجزء الثاني في المباحث العقليّة من معاني 
الذاتيّين، ولا معنى لقياسهما  انقلاب الحسن والقبيح  المستحيل  فإنّ  ؛  الحسن والقبيح 
على المصالح والمفاسد التي تتبدّل وتتغّري بحسب اختلاف الأحوال والأزمان، ولا يبعد 
أن يكون الشيء ذا مصلحة في زمان، ذا مفسدة في زمان آخر وإن كان لا يعلم ذلك إّال 
من قبل الشارع العالم المحيط بحقائق الأشياء، وهذا غير معنى الحسن والقبح اللذين 

نقول فيهما: إنّه يستحيل فيهما الانقلاب.
أنّ الأشياء تختلف فيها وجوه الحسن والقبح باختلاف الأحوال مماّ لم  مضافا إلى 
يكن الحسن والقبح فيه ذاتيّين ـ كما تقدّم هناك ـ وإذا كان الأمر كذلك فمن الجائز أن 
كان  أو  فنسخ،  الثاني  الزمان  زالت في  ثمّ  ذا مصلحة،  المنسوخ  ]متعلّق[ الحكم  يكون 
ينطبق عليه عنوان حسن ثمّ زال عنه ]ذلك[ العنوان في الزمان الثاني فنسخ. فهذه هي 

الحكمة في النسخ.
3. وقيل: »إذا كان النسخ ـ كما قلتم ـ لأجل انتهاء أمد المصلحة فينتهي أمد الحكم 



�أ�صول الفقه352

بانتهائها، فإنّه ـ والحال هذه ـ إمّا أن يكون الشارع الناسخ قد علم بانتهاء أمد المصلحة 
من أوّل الأمر، وإمّا أن يكون جاهلا به. لا مجال للثاني؛ لأنّ ذلك مستحيل في حقّه تعالى، 
وهو البداء الباطل المستحيل، فيتعّني الأوّل. وعليه، فيكون الحكم في الواقع موقّتا وإن 
أنشأه الناسخ مطلقا في الظاهر، ويكون الدليل على النسخ في الحقيقة مبيّنا وكاشفا عن 
مراد الناسخ. وهذا هو معنى التخصيص، غاية الأمر يكون تخصيصا بحسب الأوقات 

لا الأحوال، فلا يكون فرق بين النسخ والتخصيص إّال بالتسمية«.
عالم  تعالى  والله  الواقع،  في  أمده  ينتهي  المنسوخ  الحكم  أنّ  نسلّم  نحن  والجواب: 
بانتهائه، ولكن ليس معنى ذلك أنّه موقّت ـ أي مقيّد إنشاء بالوقت ـ بل هو قد أنشئ 
على طبق المصلحة مطلقا على نحو القضايا الحقيقيّة، فهو ثابت ما دامت المصلحة، كسائر 
الأحكام المنشأة على طبق مصالحها، فلو قدّر للمصلحة أن تستمرّ لبقي الحكم مستمرّا، 
أن يخلق  نظير  المصلحة، رفع الحكم ونسخه وهذا  أمد  بانتهاء  لّما علم  الشارع  أنّ  غير 
الله تعالى الشيء، ثمّ يرفعه بإعدامه، وليس معنى ذلك أن يخلقه موقّتا على وجه يكون 

التوقيت قيدا للخلق والمخلوق بما هو مخلوق، وإن علم به من الأوّل أنّ أمده ينتهي.
ومن هنا يظهر الفرق ـ جليّا ـ بين النسخ والتخصيص؛ فإنّه في »التخصيص« يكون 
الحكم من أوّل الأمر أنشئ مقيّدا، ومخصّصا، ولكنّ اللفظ كان عامّا بحسب الظاهر، 
في  ثابت  هو  لما  ورافع  مزيل  أنّه  لا  المراد،  عن  كاشفا  فيكون  المخصّص،  الدليل  فيأتي 

الواقع.
وأمّا: في »النسخ« فإنّه لّما أنشئ الحكم مطلقا فمقتضاه أن يدوم لو لم يرفعه النسخ، 
الدوام  أنّ  لا  وَيُثْبتُِ...﴾)))،  يَشاءُ  ما  اللهُ  ﴿يَمْحُوا  ثابت  هو  لما  محوا  يكون  فالنسخ 
الحكم  الواقع  والمنشأ في  إطلاقه وعمومه،  الدليل بحسب  لظاهر  مدلول  والاستمرار 

))) الرعد )13( الآية: 39.



353 مباحث الحجّة/ الكتاب العزيز

ه، بل الدوام  الموقّت، ثمّ يأتي الدليل الناسخ، فيكشف عن المراد من الدليل الأوّل ويفّرس
ً عليه بعموم أو  من اقتضاء نفس ثبوت الحكم من دون أن يكون لفظ دليل الحكم داّال
ـ لدام  النظر عن دلالة دليله  ـ لو خّيل وطبعه مع قطع  المنشأ  أنّ الحكم  إطلاق، يعني: 
واستمرّ ما لم يأت ما يزيله ويرفعه، كسائر الموجودات التي تقتضي بطبيعتها الاستمرار 

والدوام.
4. وقيل: »إنّ كلام الله تعالى قديم، والقديم لا يتصوّر رفعه«.

بنسخ  يختصّ  هذا  أنّ  الله))):  كلام  قدم  وهو  الفرض  هذا  تسليم  بعد  والجواب: 
القرآن  نصّ  من  تقدّم  قد  أنّه  مع  النسخ.  أصل  بطلان  على  دليلا  يكون  فلا  التلاوة، 
التلاوة، وإن لم يكن صريحا في وقوعه، كقوله تعالى:  الكريم ما يدلّ على إمكان نسخ 
لْنا آيَةً مَكانَ آيَةٍ...﴾)))، فهو إمّا أن يدلّ على أنّ كلامه تعالى غير قديم، أو أنّ  ﴿وَإذِا بَدَّ
القديم يمكن رفعه. مضافا إلى أنّه ليس معنى نسخ التلاوة رفع أصل الكلام، بل رفع 

تبليغه، وقطع علاقة المكلّفين بتلاوته.

وقوع نسخ القرآن، وأصالة عدم النسخ
هذا هو الأمر الذي يهمّنا إثباته من ناحية أصوليّة، ولا شكّ في أنّه قد أجمع علماء 
الأمّة الإسلاميّة على أنّه لا يصحّ الحكم بنسخ آية من القرآن إّال بدليل قطعيّ، سواء كان 
بقرآن أيضا، أو بسنةّ، أو بإجماع، كما أنّه مماّ أجمع عليه العلماء أيضا أنّ في القرآن الكريم 

ناسخا ومنسوخا، وكلّ هذا قطعيّ لا شكّ فيه.
في  والمنسوخ  الناسخ  موارد  تشخيص  والنظر  البحث  موضع  هو  الذي  ولكنّ 

))) إنّ قدم الكلام في الله يرتبط بمسألة الكلام النفسّي، وإنّ من صفات الله تعالى الذاتيّة أنّه متكلّم. 
يتفرّع عليه من فروع، وهذا أمر موكول  الرأي في أصله، وما  الثابت عندنا بطلان هذا  والحقّ 

إثباته إلى الفلسفة وعلم الكلام.
))) النحل )16( الآية: 101.



�أ�صول الفقه354

الظنيّّة،  بالأدلّة  عليه  الاستدلال  موضع  بطل  بالنسخ  القطع  يحصل  لم  وإذا  القرآن، 
للإجماع المتقدّم.

وأمّا: ما ثبت فيه النسخ منه على سبيل الجزم فهو موارد قليلة جدّا، لا تهمّنا كثيرا 
من ناحية فقهيّة استدلاليّة؛ لمكان القطع فيها.

وعلى هذا، فالقاعدة الأصوليّة التي ننتفع بها ونستخلصها هنا هي أنّ الناسخ إن 
كان قطعيّا أخذنا به واتّبعناه، وإن كان ظنيّّا فلا حجّة فيه، ولا يصحّ الأخذ به؛ لما تقدّم 

من الإجماع على عدم جواز الحكم بالنسخ إّال بدليل قطعيّ.
النسخ« عند  أنّ »الأصل عدم  الفقهاء من جميع طوائف المسلمين على  ولذا أجمع 
كما  الاستصحاب،  حجّيّة  إلى  ذهابهم  جهة  من  ليس  هذا  وإجماعهم  النسخ،  في  الشكّ 
ه بعضهم، بل حتى من لا يذهب إلى حجّيّة الاستصحاب يقول بأصالة عدم  ربما يتوّمه

النسخ، وما ذلك إّال من جهة هذا الإجماع على اشتراط العلم في ثبوت النسخ.



355 مباحث الحجّة/ ال�سنّة

الباب الثاني

ال�سنّة

تمهيد
السنةّ في اصطلاح الفقهاء: »قول النبيّ أو فعله أو تقريره«.

حينما  »السنةّ«  كلمة  فغلبت  سنتّه،  باتّباع    النبيّ  أمر  الاصطلاح  هذا  ومنشأ 
تطلق ـ مجرّدة عن نسبتها إلى أحد ـ على خصوص ما يتضمّن بيان حكم من الأحكام من 
النبيّ، سواء كان ذلك بقول أو فعل أو تقرير، على ما سيأتي من ذكر مدى ما يدلّ 

الفعل والتقرير على بيان الأحكام.
 البيت آل  من  المعصوم  أنّ  لديهم  ثبت  فلّام  بالخصوص  الإماميّة  فقهاء  أمّا: 
يجري قوله مجرى قول النبيّ، من كونه حجّة على العباد واجب الاتّباع، فقد توسّعوا 
في اصطلاح السنةّ إلى ما يشمل قول كلّ واحد من المعصومين أو فعله أو تقريره، فكانت 

السنةّ باصطلاحهم: »قول المعصوم أو فعله أو تقريره«. 
 ّليسوا هم من قبيل الرواة عن النبي والسّر في ذلك أنّ الأئمّة من آل البيت
م هم المنصوبون  م ثقاة في الرواية، بل لأّهن والمحدّثين عنه ليكون قولهم حجّة من جهة أّهن
من الله تعالى على لسان النبيّ لتبليغ الأحكام الواقعيّة، فلا يحكون إّال عن الأحكام 
الواقعيّة عند الله تعالى كما هي، وذلك من طريق الإلهام، كالنبيّ من طريق الوحي، 
أو من طريق التلقّي من المعصوم قبله، كما قال مولانا أمير المؤمنين: »علّمني رسول 

الله  ألف باب من العلم ينفتح لي من كلّ باب ألف باب«. 
وعليه، فليس بيانهم للأحكام من نوع رواية السنةّ وحكايتها، ولا من نوع الاجتهاد 



�أ�صول الفقه356

في الرأي والاستنباط من مصادر التشريع، بل هم أنفسهم مصدر للتشريع، فقولهم سنةّ، 
لا حكاية السنةّ.

وأمّا: ما يجيء على لسانهم أحيانا من روايات وأحاديث عن نفس النبيّ  فهي 
إمّا لأجل نقل النصّ عنه، كما يتّفق في نقلهم لجوامع كلمه، وإمّا لأجل إقامة الحجّة على 

الغير، وإمّا لغير ذلك من الدواعي.
وأمّا: إثبات إمامتهم وأنّ قولهم يجري مجرى قول الرسول  فهو بحث يتكفّل 

به علم الكلام. 
وإذا ثبت أنّ السنةّ ـ بما لها من المعنى الواسع الذي عندنا ـ هي مصدر من مصادر 
المعصوم  نفس  من  بالسماع  بنفسه  الإنسان  عليها  حصل  فإن  الإسلاميّ،  التشريع 
ومشاهدته فقد أخذ الحكم الواقعيّ من مصدره الأصلّي على سبيل الجزم واليقين من 
  ناحية السند، كالأخذ من القرآن الكريم ثقل الله الأكبر، والأئمّة من آل البيت

ثقله الأصغر. 
أمّا: إذا لم يحصل ذلك لطالب الحكم الواقعيّ كما في العهود المتأخّرة عن عصرهم 
فإنّه لابدّ له في أخذ الأحكام من طريق أن يرجع ـ بعد القرآن الكريم ـ إلى الأحاديث 
التي تنقل السنةّ، إمّا من طريق التواتر، أو من طريق أخبار الآحاد على الخلاف الذي 

سيأتي في مدى حجّيّة أخبار الآحاد. 
وعلى هذا، فالأحاديث ليست هي السنةّ، بل هي الناقلة لها، والحاكية عنها، ولكن 

قد تسمّى بالسنةّ، توسّعا من أجل كونها مثبتة لها.
ومن أجل هذا يلزمنا البحث عن الأخبار في باب السنةّ؛ لأنّه يتعلّق ذلك بإثباتها.

ونعقد الفصل في مباحث أربعة:



357 مباحث الحجّة/ ال�سنّة

1. دلالة فعل المعصوم:
الفعل على  إباحة  يدلّ على  ـ  ـ بحكم كونه معصوما  المعصوم  أنّ فعل  لا شكّ في 
الأقلّ، كما أنّ تركه لفعل يدلّ على عدم وجوبه على الأقلّ. ولا شكّ في أنّ هذه الدلالة 

بهذا الحدّ أمر قطعيّ ليس موضعا للشبهة بعد ثبوت عصمته.
ثمّ نقول بعد هذا: إنّه قد يكون لفعل المعصوم من الدلالة ما هو أوسع من ذلك، 
من  حكم  بيان  مقام  في  أنّه  يحرز  كأن  بالقرينة،  محفوفا  الفعل  منه  صدر  إذا  فيما  وذلك 
يكون  حينئذ  فإنّه  ونحوها؛  والصّلاة،  كالوضوء،  العبادات،  من  عبادة  أو  الأحكام، 
لفعله ظهور في وجه الفعل من كونه واجبا، أو مستحبّا، أو غير ذلك، حسبما تقتضيه 

القرينة.
أنّ هذا الظهور حجّة، كظواهر الألفاظ بمناط واحد، وكم استدلّ  ولا شبهة في 
الفقهاء على حكم أفعال الوضوء، والصلاة، والحجّ، وغيرها، وكيفيّاتها بحكاية فعل 

النبيّ ، أو الإمام في هذه الأمور.
كلّ هذا لا كلام ولا خلاف لأحد فيه. وإنّما وقع الكلام للقوم في موضعين:

فقد  الفعل.  إباحة  من  أكثر  على  القرائن  عن  المجرّد  المعصوم،  فعل  دلالة  في  ـ   1
على  »يدلّ  وقيل:  إلينا«،  بالنسبة  الفعل  وجوب  على  بمجرّده  يدلّ  »إنّه  بعضهم:  قال 
استحبابه«. وقيل: »لا دلالة له على شيء منهما، أي إنّه لا يدلّ على أكثر من إباحة الفعل 

في حقّنا«.
والحقّ هو الأخير؛ لعدم ما يصلح أن يجعل له مثل هذه الدلالة.

وقد يظنّ ظانّ أنّ قوله تعالى في سورة الأحزاب ﴿لَقَدْ كانَ لَكُمْ ِيف رَسُولِ الله أُسْوَةٌ 
خِرَ﴾))) يدلّ على وجوب التأّيس والاقتداء برسول  حَسَنَةٌ ِملَنْ كانَ يَرْجُوا اللهَ وَالْيَوْمَ الْآ

))) الأحزاب )33( الآية: 21.



�أ�صول الفقه358

الله  في أفعاله، ووجوب الاقتداء بفعله يلزم منه وجوب كلّ فعل يفعله في حقّنا وإن 
كان بالنسبة إليه لم يكن واجبا، إّال ما دلّ الدليل الخاصّ على عدم وجوبه في حقّنا.

حسن  على  تدلّ  الأق��لّ  فعلى  الاقتداء  وجوب  على  الآية  تدلّ  لم  إن  »إنّ��ه  وقيل: 
الاقتداء، به واستحبابه«.

ّ  عن هذا الوهم، فأحسن ـ كما نقل عنه ـ إذ قال: »إنّ  مة الحّيل وقد أجاب العّال
الأسوة: عبارة عن الإتيان بفعل الغير؛ لأنّه فعله على الوجه الذي فعله، فإن كان واجبا 
تعبّدنا  مباحا  كان  وإن  مندوبا،  بإيقاعه  تعبّدنا  مندوبا  كان  وإن  واجبا،  بإيقاعه  تعبّدنا 

باعتقاد إباحته«. 
وغرضه  من التعبّد باعتقاد إباحته فيما إذا كان مباحا، ليس مجرّد الاعتقاد، حتى 
يرد عليه ـ كما في الفصول ـ بأنّ ذلك أسوة في الاعتقاد لا الفعل، بل يريد ـ كما هو الظاهر 
من صدر كلامه ـ أنّ معنى الأسوة في المباح هو أن نتخّري في الفعل والترك ـ أي لا نلتزم 
بالفعل ولا بالترك ـ إذ الأسوة في كلّ شيء بحسب ما له من الحكم، فلا تتحقّق الأسوة 

في المباح بالنسبة إلى الإتيان بفعل الغير إّال بالاعتقاد بالإباحة.
مة، فنقول: إنّ الآية الكريمة لا دلالة لها على أكثر من  ثمّ نزيد على ما ذكره العّال
الآية  أنّ  إلى  ؛ مضافا  التأّيس نسلّم دلالتها على وجوب  رجحان الأسوة وحسنها، فلا 
نزلت في واقعة الأحزاب، فهي واردة مورد الحثّ على التأّيس به في الصبر على القتال، 
، أو حسنه في كلّ فعل،  وتحمّل مصائب الجهاد في سبيل الله، فلا عموم لها بلزوم التأّيس
يخصّص  أو  المطلق  يقيّد  المورد  بأنّ  نقول  أنّنا  هذا  معنى  وليس  العاديّة،  الأفعال  حتى 
العامّ، بل إنّما نقول: إنّه يكون عقبة في إتمام مقدّمات الحكمة للتمسّك بالإطلاق، فهو 
نبّهنا على ذلك في أكثر من  التقييد، كما  يضّر بالإطلاق من دون أن يكون له ظهور في 

مناسبة.



359 مباحث الحجّة/ ال�سنّة

  ّوالخلاصة أنّ دعوى دلالة هذه الآية الكريمة على وجوب فعل ما يفعله النبي
مطلقا، أو استحبابه مطلقا، بالنسبة إلينا بعيدة كلّ البعد عن التحقيق.

وكذلك دعوى دلالة الآيات الآمرة بإطاعة الرسول أو باتّباعه على وجوب كلّ ما 
ا أوهن من أن نذكرها لردّها.  يفعله في حقّنا، فإّهن

2 ـ في حجّيّة فعل المعصوم بالنسبة إلينا؛ فإنّه قد وقع كلام للأصوليّين في أنّ فعله 
إذا ظهر وجهه أنّه على نحو الإباحة، أو الوجوب، أو الاستحباب ـ مثلا ـ هل هو حجّة 
بالنسبة إلينا؟ أي إنّه هل يدلّ على اشتراكنا معه وتعدّيه إلينا، فيكون مباحا لنا، كما كان 

مباحا له، أو واجبا علينا، كما كان واجبا عليه... وهكذا؟
ومنشأ الخلاف أنّ النبيّ  اختصّ بأحكام لا تتعدّى إلى غيره، ولا يشترك ]فيها[ 
أربع  أكثر من  العقد على  الليل، وجواز  التهجّد في  مثل: وجوب  المسلمين،  باقي  معه 

زوجات.
  ّوكذلك له من الأحكام ما يختصّ بمنصب الولاية العامّة، فلا تكون لغير النبي

أو الإمام باعتبار أنّه أولى بالمؤمنين من أنفسهم. 
أنّه لا مجال  المعصوم من مختصّاته فلا شكّ في  الذي وقع من  الفعل  أنّ  فإن علم 
لتوهّم تعدّيه إلى غيره، وإن علم عدم اختصاصه به بأيّ نحو من أنحاء الاختصاص، 

فلا شكّ في أنّه يعمّ جميع المسلمين، فيكون فعله حجّة علينا.
هذا كلّه ليس موضع الكلام، وإنّما موضع الشبهة في الفعل الذي لم يظهر حاله في 
كونه من مختصّاته، أو ليس من مختصّاته، ولا قرينة تعّني أحدهما، فهل هذا بمجرّده كاف 
للحكم بأنّه من مختصّاته، أو للحكم بعمومه للجميع، أو أنّه غير كاف، فلا ظهور له 

أصلا في كلّ من النحوين؟ وجوه، بل أقوال. 
والأقرب هو الوجه الثاني. 



�أ�صول الفقه360

والوجه في ذلك أنّ النبيّ  بشر مثلنا، له ما لنا، وعليه ما علينا، وهو مكلّف من 
الله تعالى بما كلّف به الناس، إّال ما قام الدليل الخاصّ على اختصاصه ببعض الأحكام، 
إمّا من جهة شخصه بذاته، وإمّا من جهة منصب الولاية، فما لم يخرجه الدليل فهو كسائر 
الناس في التكليف؛ هذا مقتضى عموم أدلّة اشتراكه معنا في التكليف ؛ فإذا صدر منه 
فعل ولم يعلم اختصاصه به فالظاهر في فعله أنّ حكمه فيه حكم سائر الناس؛ فيكون 

فعله حجّة علينا، وحجّة لنا، لاسيّما مع ما دلّ على عموم حسن التأّيس به. 
حجّيّة  نرى  لا  فإنّا  الأغلب،  الأعمّ  على  الحمل  قاعدة  جهة  من  ذلك  نقول  ولا 
في  الدوران  في  بالعامّ  التمسّك  باب  من  ذلك  وإنّما  مجالاتها.  كلّ  في  القاعدة  هذه  مثل 

التخصيص بين الأقلّ والأكثر.

2. دلالة تقرير المعصوم:
فعلا،  وحضوره  المعصوم  بمشهد  شخص  يفعل  أن  المعصوم  تقرير  من  المقصود 
فيسكت المعصوم عنه، مع توجّهه إليه، وعلمه بفعله، وكان المعصوم بحالة يسعه تنبيه 
الفاعل لو كان مخطئا. والسعة تكون من جهة عدم ضيق الوقت عن البيان، ومن جهة 
عدم المانع منه، كالخوف، والتقيّة، واليأس من تأثير الإرشاد، والتنبيه، ونحو ذلك؛ فإنّ 
سكوت المعصوم عن ردع الفاعل، أو عن بيان شيء حول الموضوع لتصحيحه يسمّى 

. تقريرا للفعل، أو إقرارا عليه، أو إمضاء له، ما شئت فعّرب
أنّه يكون ظاهرا في كون  ـ فلا شكّ في  المتقدّمة  إذا تحقّق بشروطه  ـ  التقرير  وهذا 
الفعل مشروعا  يكون ظاهرا في كون  أنّه  كما  الحرمة،  كان محتمل  إذا  فيما  الفعل جائزا 
صحيحا فيما إذا كان عبادة أو معاملة؛ لأنّه لو كان في الواقع محرّما أو كان فيه خلل لكان 
على المعصوم نهيه عنه وردعه إذا كان الفاعل عالما عارفا بما يفعل، وذلك من باب الأمر 
الفاعل  كان  إذا  الفعل؛  ووجه  الحكم  بيان  عليه  ولكان  المنكر،  عن  والنهي  بالمعروف 



361 مباحث الحجّة/ ال�سنّة

جاهلا بالحكم، وذلك من باب وجوب تعليم الجاهل.
ويلحق بتقرير الفعل تقرير بيان الحكم، كما لو بّني شخص بمحضر المعصوم حكما، 
أو كيفيّة عبادة، أو معاملة، وكان بوسع المعصوم البيان فإنّ سكوت الإمام يكون ظاهرا 

في كونه إقرارا على قوله، وتصحيحا وإمضاء له.
وهذا كلّه واضح، ليس فيه موضع للخلاف.

3. الخبر المتواتر:
إنّ الخبر على قسمين رئيسين: خبر متواتر، وخبر واحد.

و »المتواتر«: ما أفاد سكون النفس سكونا يزول معه الشكّ، ويحصل الجزم القاطع 
من أجل إخبار جماعة يمتنع تواطؤهم على الكذب، ويقابله »خبر الواحد« في اصطلاح 
الأصوليّين، وإن كان المخبر أكثر من واحد، ولكن لم يبلغ المخبرون حدّ التواتر، وقد 

شرحنا حقيقة التواتر في كتاب المنطق، فراجع.
كالأخبار  النقل،  في  كثيرة  وسائط  له  يكون  قد  الخبر  أنّ  هنا  ذكره  ينبغي  والذي 
أن  ـ  للعلم  ليكون الخبر متواترا موجبا  ـ  فإنّه يجب  القديمة؛  التي تصلنا عن الحوادث 
تتحقّق شروط التواتر في كلّ طبقة طبقة من وسائط الخبر، وإّال فلا يكون الخبر متواترا 

في الوسائط المتأخّرة؛ لأنّ النتيجة تتبع أخسّ المقدّمات.
أخبار  عدّة  الحقيقة  في  يتضمّن  الوسائط  ذا  الخبر  لأنّ  واض��ح؛  ذلك  في  والرّس� 
متتابعة؛ إذ إنّ كلّ طبقة تخبر عن خبر الطبقة السابقة عليها، فحينما يقول جماعة: »حدّثنا 
في  يكون  لنا  الناقلة  الأولى  الطبقة  خبر  فإنّ  ـ  مثلا  ـ  واحدة  بواسطة  كذا«،  عن  جماعة 
الحقيقة خبرها ليس عن نفس الحادثة، بل عن خبر الطبقة الثانية عن الحادثة، وكذلك 
إذا تعدّدت الوسائط إلى أكثر من واحدة، فهذه الوسائط هي خبر عن خبر، حتى تنتهي 
إلى الواسطة الأخيرة التي تنقل عن نفس الحادثة، فلابدّ أن تكون الجماعة الأولى خبرها 



�أ�صول الفقه362

له حكمه في  الأخبار  إذ كلّ خبر من هذه  متواتر وهكذا؛  متواتر عن  متواتر عن خبر 
متواترا،  كونه  عن  جملة  الخبر  خرج  واحدة  طبقة  في  التواتر  شرط  اختلّ  ومتى  نفسه. 

وصار من أخبار الآحاد.
وهكذا الحال في أخبار الآحاد؛ فإنّ الخبر الصحيح ذا الوسائط إنّما يكون صحيحا 
أخسّ  تتبع  فالنتيجة  وإّال  وسائطه،  من  واسطة  كلّ  في  الصحّة  شروط  توفّرت  إذا 

المقدّمات.

4. خبر الواحد:
إنّ خبر الواحد ـ وهو ما لا يبلغ حدّ التواتر من الأخبار ـ قد يفيد علما وإن كان 
بصدقه، ولا  العلم  توجب  بقرائن  احتفّ خبره  إذا  فيما  واحدا؛ وذلك  المخبر شخصا 
شكّ في أنّ مثل هذا الخبر حجّة. وهذا لا بحث لنا فيه؛ لأنّه مع حصول العلم تحصل 
الغاية القصوى؛ إذ ليس وراء العلم غاية في الحجّيّة، وإليه تنتهي حجّيّة كلّ حجّة، كما 

تقدّم.
الموجبة  بالقرائن  احتفّ  وإن  ـ  بصدقه  للعلم  الموجبة  بالقرائن  يحتفّ  لم  إذا  وأمّا: 
للاطمئنان إليه دون مرتبة العلم ـ فقد وقع الخلاف العظيم في حجّيّته وشروط حجّيّته، 
والخلاف في الحقيقة ـ عند الإماميّة بالخصوص ـ يرجع إلى الخلاف في قيام الدليل القطعيّ 
على حجّيّة خبر الواحد، وعدم قيامه، وإّال فمن المتّفق عليه عندهم أنّ خبر الواحد ـ بما 
الظنّ في نفسه ليس حجّة  به؛ لأنّ  ـ لا عبرة  النوعيّ  أو  هو خبر مفيد للظنّ الشخصّي 
عندهم قطعا، فالشأن كلّ الشأن عندهم في حصول هذا الدليل القطعيّ، ومدى دلالته.
فمن ينكر حجّيّة خبر الواحد، كالسيّد الشريف المرتضى، ومن اتّبعه إنّما ينكر وجود 
هذا الدليل القطعيّ؛ ومن يقول بحجّيّته، كالشيخ الطوسّي، وباقي العلماء يرى وجود 

الدليل القاطع. ولأجل أن يتّضح ما نقول ننقل نصّ أقوال الطرفين في ذلك:



363 مباحث الحجّة/ ال�سنّة

دلّ  إذا  به  يعمل  فإنّما  الواحد  بخبر  عمل  »من  »العدّة«:  في  الطوسّي  الشيخ  قال 
]دليل[ على وجوب العمل به، إمّا من الكتاب، أو السنةّ، أو الإجماع، فلا يكون قد عمل 

بغير علم«.
وصّرح بذلك السيّد المرتضى في »الموصليّات« حسبما نقله عنه الشيخ ابن إدريس 
في مقدّمة كتابه »السرائر« فقال: »لابدّ في الأحكام الشرعيّة من طريق يوصل إلى العلم« 
ا لا توجب علما ولا  إلى أن قال: »ولذلك أبطلنا في الشريعة العمل بأخبار الآحاد؛ لأّهن
عملا، وأوجبنا أن يكون العمل تابعا للعلم؛ لأنّ خبر الواحد إذا كان عدلا، فغاية ما 

يقتضيه الظنّ بصدقه، ومن ظننت صدقه يجوز أن يكون كاذبا«.
بخبر  والعمل  بالقياس  العبادة  من  يمنع  »والعقل  ذلك:  بعد  قوله  منه  وأصرح 
الواحد. ولو تعبّد الله تعالى بذلك، لساغ ولدخل في باب الصحّة؛ لأنّ عبادته بذلك لا 

توجب العلم الذي لابدّ أن يكون العمل تابعا له«.
وعلى هذا، فيتّضح أنّ المسلّم فيه عند الجميع أنّ خبر الواحد ـ لو خّيل ونفسه ـ لا 
يغني من الحقّ شيئا، وإنّما موضع  الذي لا  الظنّ  إّال  يفيد  يجوز الاعتماد عليه؛ لأنّه لا 

النزاع هو قيام الدليل القطعيّ على حجّيّته.
وعلى هذا، فقد وقع الخلاف في ذلك على أقوال كثيرة: 

فمنهم: من أنكر حجّيّته مطلقا، وقد حكي هذا القول عن السيّد المرتضى، والقاضي 
وابن زهرة، والطبرسّي وابن إدريس، وادّعوا في ذلك الإجماع، ولكن هذا القول منقطع 

الآخر، فإنّه لم يعرف موافق لهم بعد عصر ابن إدريس إلى يومنا هذا.
الأربعة  الكتب  لاسيّما  المعروفة  الكتب  في  المدوّنة  الأخبار  »إنّ  قال:  من  ومنهم: 
الشيخ  قال  الأخباريّين،  متأخّري  من  جماعة  إلى  ينسب  ما  وهذا  الصدور«،  مقطوعة 
الأنصاريّ تعقيبا على ذلك: »وهذا قول لا فائدة في بيانه والجواب عنه إّال التحرّز عن 



�أ�صول الفقه364

حصول هذا الوهم لغيرهم، كما حصل لهم، وإّال فمدّعي القطع لا يلزم بذكر ضعف 
مبنى قطعه...«.

وأمّا القائلون بحجّيّة الخبر الواحد فقد اختلفوا أيضا، فبعضهم يرى أنّ المعتبر من 
الأخبار هو كلّ ما في الكتب الأربعة، بعد استثناء ما كان فيها مخالفا للمشهور، وبعضهم 
يرى أنّ المعتبر بعضها، والمناط في الاعتبار عمل الأصحاب، كما يظهر ذلك من المنقول 
عن المحقّق في »المعارج«، وقيل: المناط فيه عدالة الراوي أو مطلق وثاقته، أو مجرّد الظنّ 

بالصدور من غير اعتبار صفة في الراوي... إلى غير ذلك من التفصيلات.
السلب  ـ في مقابل  ـ في الجملة  إثبات حجّيّته بالخصوص  بيان  لنا الآن  والمقصود 
، ثمّ ننظر في مدى دلالة الأدلّة على ذلك، فالعمدة أن ننظر أوّلا: في الأدلّة التي  ّ الكّيل

ذكروها من الكتاب، والسنةّ، والإجماع، وبناء العقلاء، ثمّ في مدى دلالتها:

أ. أدلّة حجّيّة خبر الواحد من الكتاب العزيز:

تمهيد
ا نصّ  لا يخفى أنّ من يستدلّ على حجّيّة خبر الواحد بالآيات الكريمة لا يدّعي أّهن

ا ظاهرة فيه.  قطعيّ الدلالة على المطلوب، وإنّما أقصى ما يدّعيه أّهن
الدليل على حجّيّة الحجّة يجب أن  بأنّ  وإذا كان الأمر كذلك فقد يشكل الخصم 
يكون قطعيّا ـ كما تقدّم ـ فلا يصحّ الاستدلال بالآيات التي هي ظنيّّة الدلالة؛ لأنّ ذلك 

استدلال بالظنّ على حجّيّة الظنّ، ولا ينفع كونها قطعيّة الصدور.
ولكنّ الجواب عن هذا الوهم واضح؛ لأنّه قد ثبت بالدليل القطعيّ حجّيّة ظواهر 
الكتاب العزيز ـ كما سيأتي ـ فالاستدلال بها ينتهي بالأخير إلى العلم، فلا يكون استدلالا 
التي ذكروها على حجّيّة  المبنى نذكر الآيات  الظنّ، ونحن على هذا  بالظنّ على حجّيّة 

خبر الواحد، فنكتفي بإثبات ظهورها في المطلوب:



365 مباحث الحجّة/ ال�سنّة

الآية الأولى: آية النبأ
وهي قوله تعالى في سورة الحجرات: ﴿إنِْ جاءَكُمْ فاسِقٌ بنَِبَإٍ فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْماً 

بجَِهالَةٍ فَتُصْبحُِوا عَلى ما فَعَلْتُمْ نادِمِيَن﴾))).
وقد استدلّ بهذه الآية الكريمة من جهة مفهوم الوصف، ومن جهة مفهوم الشرط، 

والذي يبدو أنّ الاستدلال بها من جهة مفهوم الشرط كافٍ في المطلوب.
وتقريب الاستدلال يتوقّف على شرح ألفاظ الآية أوّلا، فنقول:

1. »التبي«، إنّ لهذه المادّة معنيين:
الأوّل: بمعنى الظهور، فيكون فعلها لازما، فنقول: »تبّني الشيء« إذا ظهر وبان. 
سَْوَدِ﴾)))، ﴿حَتَّى يَتَبََّنيَ  بَْيَضُ مِنَ الخيْطِ اْأل َ لَكُمُ الخيْطُ اْأل ومنه قوله تعالى: ﴿حَتَّى يَتَبََّني

قُ﴾))). هُ اْحل لهمْ أَنَّ
به  للعلم  التصدّي  أو  واستكشافه،  به  العلم  يعني  ـ  عليه  الظهور  بمعنى  والثاني: 
وطلبه ـ فيكون فعلها متعدّيا، فتقول: »تبيّنت الشيء« إذا علمته، أو إذا تصدّيت للعلم 

به وطلبته.
وعلى المعنى الثاني ـ وهو التصدّي للعلم به ـ يتضمّن معنى التثبّت فيه والتأّين فيه 
بْتُمْ ِيف سَبيِلِ الله  َ لكشفه وإظهاره والعلم به. ومنه قوله تعالى في سورة النساء: ﴿إذِا َرض
فَتَبَيَّنُوا﴾)))؛ ومن أجل هذا قرئ بدل ﴿فَتَبَيَّنوُا﴾: »فتثبّتوا«. ومنه كذلك هذه الآية التي 
فإنّ  »فتثبّتوا«،  فيها  قرئ  فَتَبَيَّنُوا...﴾، وكذلك  بنَِبَإٍ  فاسِقٌ  نحن بصددها ﴿إنِْ جاءَكُمْ 

هذه القراءة مماّ تدلّ على أنّ المعنيين ـ وهما التبّني والتثبّت ـ متقاربان.

))) الحجرات )49( الآية: 6.
))) البقرة )2( الآية: 187.

))) فصّلت )41( الآية: 53.
))) النساء )4( الآية: 94.



�أ�صول الفقه366

2. ﴿أَنْ تُصِيبُوا قَوْماً بجَِهالَةٍ﴾، يظهر من كثير من التفاسير أنّ هذا المقطع من الآية 
، وتبعهم على ذلك بعض الأصوليّين الذين  كلام مستأنف، جاء لتعليل وجوب التبّني

بحثوا ]عن[ هذه الآية هنا.
ولأجل ذلك قدّروا لكلمة ﴿فَتَبَيَّنُوا﴾ مفعولا، فقالوا مثلا: »معناه: فتبيّنوا صدقه 
من كذبه«، كما قدّروا لتحقيق نظم الآية وربطها ـ لتصلح هذه الفقرة أن تكون تعليلا ـ 
كلمة تدلّ على التعليل، بأن قالوا: »معناها: خشية أن تصيبوا قوما بجهالة، أو حذرا أن 

تصيبوا، أو لئّال تصيبوا قوما...« ونحو ذلك.
عربيّة،  قاعدة  ولا  قرينة  عليها  تساعد  لا  وتمحّل،  تكلّف  كلّها  التقديرات  وهذه 

ومن العجيب أن يؤخذ ذلك بنظر الاعتبار ويرسل إرسال المسلّمات.
والذي أرجّحه أنّ مقتضى سياق الكلام والاتّساق مع أصول القواعد العربيّة أن 
»فتثبّتوا،  معناه:  فيكون  »تبيّنوا«،  لـ  مفعولا  قَوْماً...﴾  تُصِيبُوا  تعالى: ﴿أَنْ  قوله  يكون 

واحذروا إصابة قوم بجهالة«.
والظاهر أنّ قوله تعالى: ﴿فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْماً بجَِهالَةٍ﴾ يكون كناية عن لازم 
معناه، وهو عدم حجّيّة خبر الفاسق؛ لأنّه لو كان حجّة لما دعا إلى الحذر من إصابة قوم 

بجهالة عند العمل به، ثمّ من الندم على العمل به.
اللغة:  أهل  عنها  قال  له،  ثان  مصدر  أو  الجهل،  من  مأخوذ  اسم  »الجهالة«   .3
وا عنه  وا الجهل بأنّه المقابل للعلم، عّرب »الجهالة: أن تفعل فعلا بغير العلم«، ثمّ هم فّرس
تارة بتقابل التضاد، وأخرى بتقابل النقيض، وإن كان الأصحّ في التعبير العلميّ أنّه من 

تقابل العدم والملكة. 
والذي يبدو لي من تتبّع استعمال كلمة »الجهل« ومشتقّاتها في أصول اللغة العربيّة 
أنّ إعطاء لفظ »الجهل« معنى يقابل العلم ـ بهذا التحديد الضيّق لمعناه ـ جاء مصطلحا 



367 مباحث الحجّة/ ال�سنّة

جديدا عند المسلمين في عهدهم؛ لنقل الفلسفة اليونانيّة إلى العربيّة الذي استدعى تحديد 
معاني كثير من الألفاظ، وكسبها إطارا يناسب الأفكار الفلسفيّة، وإّال فالجهل في أصل 
اللغة كان يعطي معنى يقابل الحكمة، والتعقّل، والرويّة، فهو يؤدّي تقريبا معنى السفه، 

أو الفعل السفهيّ عندما يكون عن غضب ـ مثلا ـ وحماقة، وعدم بصيرة، وعلم. 
وعلى كلّ حال، هو بمعناه الواسع اللغويّ يلتقي مع معنى الجهل المقابل للعلم الذي 
صار مصطلحا علميّا بعد ذلك، ولكنهّ ليس هو إيّاه، وعليه، فيكون معنى »الجهالة« أن 

تفعل فعلا بغير حكمة، وتعقّل، ورويّة الذي لازمه عادة إصابة عدم الواقع والحقّ.
إذا عرفت هذه الشروح لمفردات الآية الكريمة يتّضح لك معناها، وما تؤدّي إليه 
ا تعطي أنّ النبأ من شأنه أن يصدّق به عند الناس،  من دلالة على المقصود في المقام أّهن
ويؤخذ به من جهة أنّ ذلك من سيرتهم، وإّال فلماذا نهى عن الأخذ بخبر الفاسق من 

جهة أنّه فاسق؟
فأراد تعالى أن يلفت أنظار المؤمنين إلى أنّه لا ينبغي أن يعتمدوا على كلّ خبر من 
أيّ مصدر كان، بل إذا جاء به فاسق ينبغي أّال يؤخذ به بلا تروّ، وإنّما يجب فيه أن يتثبّتوا 
]من[ أن يصيبوا قوما بجهالة، أي بفعل ما فيه سفه وعدم حكمة قد يضّر بالقوم، والسّر 
في ذلك أنّ المتوقّع من الفاسق أّال يصدق في خبره، فلا ينبغي أن يصدّق ويعمل بخبره.
فتدلّ الآية ـ بحسب المفهوم ـ على أنّ خبر العادل يتوقّع منه الصدق، فلا يجب فيه 

الحذر والتثبّت من إصابة قوم بجهالة، ولازم ذلك أنّه حجّة.
والذي نقوله ونستفيده وله دخل في استفادة المطلوب من الآية أنّ النبأ في مفروض 
الآية مماّ يعتمد عليه عند الناس، وتعارفوا الأخذ به بلا تثبّت، وإّال لما كانت حاجة للأمر 

فيه بالتبّني في خبر الفاسق، إذا كان النبأ من جهة ما هو نبأ لا يعمل به الناس.
ولّما علّقت الآية وجوب التبّني والتثبّت على مجيء الفاسق يظهر منه بمقتضى مفهوم 



�أ�صول الفقه368

الشرط أنّ خبر العادل ليس له هذا الشأن، بل الناس لهم أن يبقوا فيه على سجيّتهم من 
الأخذ به وتصديقه من دون تثبّت وتبّني لمعرفة صدقه من كذبه، من جهة خوف إصابة 
قوم بجهالة. وطبعا لا يكون ذلك إّال من جهة اعتبار خبر العادل وحجّيّته؛ لأنّ المترقّب 
منه الصدق، فيكشف ذلك عن حجّيّة قول العادل عند الشارع، وإلغاء احتمال الخلاف 

فيه.
والظاهر أنّه بهذا البيان للآية يرتفع كثير من الشكوك التي قيلت على الاستدلال بها 

على المطلوب، فلا نطيل في ذكرها وردّها. 

الآية الثانية: آية النفر
نَفَرَ  لا  فَلَوْ  ةً  كَافَّ ليَِنْفِرُوا  اْملؤْمِنُونَ  كانَ  ﴿وَما  التوبة:  سورة  في  تعالى  قوله  وهي 
هُمْ  لَعَلَّ إلَِيْهِمْ  رَجَعُوا  إذِا  قَوْمَهُمْ  وَليُِنْذِرُوا  ينِ  الدِّ ِيف  هُوا  ليَِتَفَقَّ طائفَِةٌ  مِنْهُمْ  فرِْقَةٍ  كُلِ  مِنْ 

ْذَرُونَ﴾))). َحي
إنّ الاستدلال بهذه الآية الكريمة على المطلوب يتمّ بمرحلتين من البيان:

ةً﴾ تمهيدا للاستدلال؛  1 ـ الكلام في صدر الآية: ﴿وَما كانَ اْملُؤْمِنُونَ ليَِنْفِرُوا كَافَّ
ـ  النفر  النفر على المؤمنين كافّة)))، والمراد من  الفقرة نفي وجوب  الظاهر من هذه  فإنّ 
كانت  وإن  الجهاد،  إلى  النفر  الدين، لا  للتفقّه في  الرسول  إلى  النفر  ـ  الآية  باقي  بقرينة 
الآيات التي قبلها واردة في الجهاد؛ فإنّ ذلك وحده غير كاف ليكون قرينة مع ظهور 

باقي الآية في النفر إلى التعلّم والتفقّه، فإنّ الكلام الواحد يفّرس بعضه بعضا.
الحقيقة  في  فتكون  الوجوب  نفي  إنشاء  بها  يراد  خبريّة  جملة  إمّا  الفقرة  وهذه 
إمّا  يراد بها الإخبار جدّا عن عدم وقوعه من الجميع؛  وإمّا جملة خبريّة  إنشائيّة،  جملة 

))) التوبة )9( الآية : 122.
))) يستفيد بعضهم من الآية، النهي عن نفر الكافّة، وهي استفادة بعيدة جدّا، وليست كلمة »ما« من 

أدوات النهي، إذن ليس لهذه الآية أكثر من الدلالة على نفي الوجوب.



369 مباحث الحجّة/ ال�سنّة

دالّة  فتكون  جميعا،  عليهم  النفر  وجوب  عدم  له  اللازم  لتعذّره  أو  عادة،  لاستحالته 
الحالين  كلا  وعلى  الشارع.  من  الوجوب  هذا  مثل  جعل  عدم  على  الالتزاميّة  بالدلالة 

فهي تدلّ على عدم تشريع وجوب النفر على كلّ واحد واحد، إمّا إنشاء، أو إخبارا.
ولكن ليس من شأن الشارع بما هو شارع أن ينفي وجوب شيء، إنشاء أو إخبارا، 
إّال إذا كان في مقام رفع توهّم الوجوب لذلك الشيء أو اعتقاده، واعتقاد وجوب النفر 
فيه  اليقين  أحد، وتحصيل  كلّ  التعلّم واجب عقلّي على  العقلاء؛ لأنّ  لدى  متوقّع  أمر 
المنحصر عادة في مشافهة الرسول أيضا واجب عقلّي، فحقّ أن يعتقد المؤمنون بوجوب 

النفر إلى الرسول شرعا لتحصيل المعرفة بالأحكام.
ومن جهة أخرى، فإنّه مماّ لا شبهة فيه أنّ نفر جميع المؤمنين في جميع أقطار الإسلام 
ـ  مسألة  لهم  وعرضت  حاجة  عنت  كلّما  ـ  واسطة  بلا  منه  الأحكام  لأخذ  الرسول  إلى 
أمر ليس عمليّا من جهات كثيرة، ؛ فضلا عّام فيه من مشقّة عظيمة لا توصف، بل هو 

مستحيل عادة.
إذا عرفت ذلك، فنقول: إنّ الله تعالى أراد بهذه الفقرة ـ والله العالم ـ أن يرفع عنهم 
ليس  التخفيف  هذا  ولكن  بالمؤمنين.  رحمة  النفر؛  وجوب  برفع  والمشقّة  الكلفة  هذه 
معناه أن يستلزم رفع أصل وجوب التفقّه، بل الضرورات تقدّر بقدرها، ولا شكّ أنّ 
التخفيف يحصل برفع الوجوب على كلّ واحد واحد، فلابدّ من علاج لهذا الأمر اللازم 
تحقّقه على كلّ حال ـ وهو التعلّم ـ بتشريع طريقة أخرى للتعلّم غير طريقة التعلّم اليقينيّ 
قوله  وهو  الطريقة،  وهذه  العلاج  هذا  الآية  بقيّة  بيّنت  وقد  الرسول.  لسان  نفس  من 
نَفَرَ مِنْ كُلِّ فرِْقَةٍ...﴾ والتفريع بالفاء شاهد على أنّ هذا علاج متفرّع  تعالى: ﴿فَلَوْ لا 

على نفي وجوب النفر على الجميع.
ومن هذا البيان يظهر أنّ هذه الفقرة )صدر الآية( لها الدخل الكبير في فهم الباقي 



�أ�صول الفقه370

من الآية الذي هو موضع الاستدلال على حجّيّة خبر الواحد. وقد أغفل هذه الناحية 
وبقيّتها  الآية  صدر  بين  الارتباط  يوجّهوا  فلم  المطلوب،  على  الآية  بهذه  المستدلّون 

للاستدلال بها، على نحو ما يأتي.
المتفرّع  الواحد  الآية على حجّيّة خبر  الاستدلال من  نفس موقع  الكلام عن  ـ   2
هذا الموقع على صدرها؛ لمكان فاء التفريع، فإنّه تعالى ـ بعد أن بّني عدم وجوب النفر 
التي  »لو لا«  بدلالة  اتّباع طريقة أخرى  ـ حرّضهم على  كلّ واحد، تخفيفا عليهم  على 
هي للتحضيض، والطريقة هي أن ينفر قسم من كلّ قوم ليرجعوا إلى قومهم فيبلّغوهم 
علاج  خير  الواقع  في  وهو  الأحكام،  ويتعلّموا  الدين،  في  يتفقّهوا  أن  بعد  الأحكام 

لتحصيل التعليم، بل الأمر منحصر فيه.
وإذ  والتعلّم،  المعرفة  وجوب  وهو  عقليّا،  أمرا  تقرّر  بمجموعها  الكريمة  فالآية 
تعذّرت المعرفة اليقينيّة بنفر كلّ واحد إلى النبيّ  ليتفقّه في الدين فلم يجب، رخّص 
الله تعالى لهم لتحصيل تلك الغاية ـ أعني التعلّم ـ بأن تنفر طائفة من كلّ فرقة، والطائفة 
المتفقّهة هي التي تتوّىل حينئذ تعليم الباقين من قومهم، بل إنّه لم يكن قد رخّصهم فقط 
بذلك، وإنّما أوجب عليهم أن تنفر طائفة من كلّ قوم، ويستفاد الوجوب من »لولا« 
التحضيضيّة، ومن الغاية من النفر وهي التفقّه لإنذار القوم الباقين لأجل أن يحذروا من 

العقاب؛ مضافا إلى أنّ أصل التعلّم واجب عقلّي، كما قرّرنا.
كلّ ذلك شواهد ظاهرة على وجوب تفقّه جماعة من كلّ قوم؛ لأجل تعليم قومهم 

الحلال والحرام، ويكون ذلك ـ طبعا ـ وجوبا كفائيّا.
وإذا استفدنا وجوب تفقّه كلّ طائفة من كلّ قوم، أو تشريع ذلك بالترخيص فيه 
على الأقلّ لغرض إنذار قومهم إذا رجعوا إليهم، فلابدّ أن نستفيد من ذلك أنّ نقلهم 
للأحكام قد جعله الله تعالى حجّة على الآخرين، وإّال لكان تشريع هذا النفر على نحو 



371 مباحث الحجّة/ ال�سنّة

لو  بل  النفر على الجميع.  نفى وجوب  أن  بعد  فائدة  لغوا بلا  الترخيص  أو  الوجوب، 
للمكلّف،  معذّرة  تكون  الأحكام  لتعلّم  طريقة  بقيت  لما  حجّة،  الأحكام  نقل  يكن  لم 

وحجّة له، أو عليه.
والحاصل أنّ رفع وجوب النفر على الجميع والاكتفاء بنفر قسم منهم ليتفقّهوا في 
الدين ويعلّموا الآخرين هو بمجموعه دليل واضح على حجّيّة نقل الأحكام في الجملة، 
ـ  ـ من ناحية اشتراط الإنذار بما يوجب العلم  اليقينيّ؛ لأنّ الآية  وإن لم يستلزم العلم 
التدبير  مطلقة، فكذلك تكون مطلقة من ناحية قبول الإنذار والتعليم، وإّال كان هذا 
الذي شّرعه الله تعالى لغوا، وبلا فائدة، وغير محصّل للغرض الذي من أجله كان النفر 

وتشريعه.
هكذا ينبغي أن تفهم الآية الكريمة في الاستدلال على المطلوب، وبهذا البيان يندفع 

كثير مماّ أورد على الاستدلال بها للمطلوب.
الطائفة  نفر  يكون  أن  الاستدلال بها على  يتوقّف  أنّه لا  عليكم  أّال يخفى  وينبغي 
من كلّ قوم واجبا، بل يكفي ثبوت أنّ هذه الطريقة مشّرعة من قبل الله تعالى، وإن كان 
بنحو الترخيص بها؛ لأنّ نفس تشريعها يستلزم تشريع حجّيّة نقل الأحكام من المتفقّه، 

فلذلك لا تبقى حاجة إلى التطويل في استفادة الوجوب.
كما أنّ الاستدلال بها لا يتوقّف على كون الحذر عند إنذار النافرين المتفقّهين واجبا، 
واستفادة ذلك من »لعلّ« أو من أصل حسن الحذر، بل الأمر بالعكس؛ فإنّ نفس جعل 

حجّيّة قول النافرين المتفقّهين المستفاد من الآية يكون دليلا على وجوب الحذر.
ثلاثة  والطائفة  طائفة،  فرقة  كلّ  من  تنفر  أن  الواجب  أنّ  وهو  شيء،  يبقى  نعم، 

فأكثر، أو أكثر من ثلاثة، وحينئذ لا تشمل الآية خبر الشخص الواحد أو الاثنين.
ينذروا  أن  الطائفة  أنّه يجب في  الآية على  بأنّه لا دلالة في  دفع ذلك  يمكن  ولكن 



�أ�صول الفقه372

مطلقة،  الناحية  هذه  من  فالآية  الاجتماع،  بشرط  مجتمعين  إليهم  رجعوا  إذا  قومهم 
وبمقتضى إطلاقها يكون خبر الواحد ـ لو انفرد بالإخبار ـ حجّة أيضا، يعني أنّ العموم 

فيها أفراديّ لا مجموعيّ.

تنبيه
إلى  بالنسبة  المجتهد  فتوى  قبول  وجوب  على  أيضا  تدلّ  الكريمة  الآية  هذه  إنّ 
»التفقّه«  كلمة  لأنّ  ظاهر؛  وذلك  الواحد،  خبر  قبول  وجوب  على  دلّت  كما  العاميّ، 
الأساطين  بعض  تقريرات  في  كما   ، النائينيّ  شيخنا  ذلك  أفاد  وقد  للطرفين،  عامّة 
الحكم  استنباط  هو  كان  وإن  المتأخّرة  الأعصار  في  التفقّه  »إنّ  قال:  فإنّه  تلامذته،  من 
أنّ  المعلوم  ومن  والدلالة،  الصدور،  وجهة  الصدور،  ثلاث:  جهات  بتنقيح  الشرعيّ 
تنقيح الجهتين الأخيرتين مماّ يحتاج إلى إعمال النظر والدقّة، إّال أنّ التفقّه في الصدر الأوّل 
باختلاف  التفقّه  محقّق  اختلاف  لكن   ، إّال ليس  الصدور  إثبات  إلى  إّال  محتاجا  يكن  لم 
الأزمنة لا يوجب اختلافا في مفهومه، فكما أنّ العارف بالأحكام الشرعيّة بإعمال النظر 
والفكر يصدق عليه الفقيه، كذلك العارف بها من دون إعمال النظر والفكر يصدق عليه 

الفقيه حقيقة«.
وبمقتضى عموم التفقّه، فإنّ الآية الكريمة ـ أيضا ـ تدلّ على وجوب الاجتهاد في 
العصور المتأخّرة عن عصور المعصومين وجوبا كفائيّا، بمعنى أنّه يجب على كلّ قوم أن 
ينفر منهم طائفة فيرحلوا لتحصيل التفقّه ـ وهو الاجتهاد ـ لينذروا قومهم إذا رجعوا 
إليهم، كما تدلّ أيضا بالملازمة ـ التي سبق ذكرها ـ على حجّيّة قول المجتهد على الناس 

الآخرين، ووجوب قبول فتواه عليهم.

الآية الثالثة: آية حرمة الكتمان
وهي قوله تعالى في سورة البقرة ﴿إنَِّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ ما أَنْزَلْنا مِنَ الْبَيِّناتِ وَالهدى 



373 مباحث الحجّة/ ال�سنّة

مِنْ بَعْدِ ما بَيَّنَّاهُ للِنَّاسِ ِيف الْكتِابِ أُولئكَِ يَلْعَنُهُمُ اللهُ...﴾))).
وجه الاستدلال بها يشبه الاستدلال بآية النفر، فإنّه لّما حرّم الله تعالى كتمان البيّنات 
والهدى، وجب أن يقبل قول من يظهر البيّنات والهدى، ويبيّنه للناس، وإن كان ذلك 
المظهر والمبّني واحدا لا يوجب قوله العلم، وإّال لكان تحريم الكتمان لغوا وبلا فائدة لو 

لم يكن قوله حجّة مطلقا.
وإّال  القبول،  ووجوب  الإظهار  وجوب  بين  عقليّة  ملازمة  هناك  أنّ  والحاصل 
لكان وجوب الإظهار لغوا وبلا فائدة. ولّما كان وجوب الإظهار لم يشترط فيه أن يكون 
الإظهار موجبا للعلم فكذلك لازمه ـ وهو وجوب القبول ـ لابدّ أن يكون مطلقا من 
قلنا  الملازمة  من  الأساس  هذا  وعلى  العلم.  يوجب  بما  فيه  مشترط  غير  الناحية،  هذه 

بدلالة آية النفر على حجّيّة خبر الواحد، وحجّيّة فتوى المجتهد.
ولكنّ الإنصاف أنّ الاستدلال لا يتمّ بهذه الآية الكريمة، بل هي أجنبيّة جدّا عّام 
نحن فيه؛ لأنّ ما نحن فيه ـ وهو حجّيّة خبر الواحد ـ أن يظهر المخبر شيئا لم يكن ظاهرا، 
ويعلّم ما تعلّم من أحكام غير معلومة للآخرين، كما في آية النفر، فإذا وجب التعليم 

والإظهار، وجب قبوله على الآخرين، وإّال كان وجوب التعليم والإظهار لغوا.
وأمّا: هذه الآية فهي واردة في مورد كتمان ما هو ظاهر وبّني للناس جميعا، بدليل 

قوله تعالى: ﴿مِنْ بَعْدِ ما بَيَّنَّاهُ للِنَّاسِ ِيف الْكتِابِ﴾ لا إظهار ما هو خفيّ على الآخرين.
أم  كتم  سواء  القبول،  واجب  بّني  هو  ما  مورد  في  واردة  الآية  هذه  أنّ  والغرض 
أظهر، لا في مورد يكون قبوله من جهة الإظهار، حتى تكون ملازمة بين وجوب القبول 
وحرمة الكتمان، فيقال: »لو لم يقبل لما حرم الكتمان«، وبهذا يظهر الفرق بين هذه الآية 

وآية النفر.

))) البقرة )2( الآية : 159.



�أ�صول الفقه374

وينسق على هذه الآية باقي الآيات الآخر التي ذكرت للاستدلال بها على المطلوب، 
فلا نطيل بذكرها. 

ب. دليل حجّيّة خبر الواحد من السنّة:
الواحد؛  الواحد بنفس خبر  أنّه لا يصحّ الاستدلال على حجّيّة خبر  البديهيّ  من 
فإنّه دور ظاهر، بل لابدّ أن تكون الأخبار المستدلّ بها على حجّيّته معلومة الصدور من 

المعصومين، إمّا بتواتر، أو قرينة قطعيّة.
ولاشكّ في أنّه ليس في أيدينا من الأخبار ما هو متواتر بلفظه في هذا المضمون، وإنّما 
كلّ ما قيل هو تواتر الأخبار معنى في حجّيّة خبر الواحد إذا كان ثقة مؤتمنا في الرواية، 
كما رآه الشيخ الحرّ صاحب الوسائل، وهذه دعوى غير بعيدة، فإنّ المتتبّع يكاد يقطع 
فيها  يعتري  أن  ينبغي  متواترة لا  بالفعل  بل هي  المعنى،  هذا  الأخبار في  بتواتر  جازما 

الريب للمنصف))). 
وقد ذكر الشيخ الأنصاريّ )قدّس الله نفسه( طوائف من الأخبار، يحصل بانضمام 
بعضها إلى بعض العلم بحجّيّة خبر الواحد الثقة المأمون من الكذب في الشريعة، وأنّ 

. هذا أمر مفروغ عنه عند آل البيت
ونحن نشير إلى هذه الطوائف على الإجمال، وعلى الطالب أن يرجع إلى الوسائل 

)كتاب القضاء( وإلى رسائل الشيخ في حجّيّة خبر الواحد؛ للاطّلاع على تفاصيلها:
بالمرجّحات، كالأعدل،  المتعارضين في الأخذ  ما ورد في الخبرين  الطائفة الأولى: 
والأصدق، والمشهور، ثمّ التخيير عند التساوي. وسيأتي ذكر بعضها في باب التعادل 
بين  التعارض  لفرض  معنى  كان  لما  حجّة  الثقة  الواحد  خبر  أنّ  لا  ولو  والتراجيح. 
))) إنّ الشيخ صاحب الكفاية لم يتّضح له تواتر الأخبار معنى، وإنّما أقصى ما اعترف به »أّهنا متواترة 
إجمالا«، وغرضه من التواتر الإجمالّي هو العلم بصدور بعضها عنهم  يقينا، وتسمية ذلك 

بالتواتر مسامحة ظاهرة.



375 مباحث الحجّة/ ال�سنّة

الخبرين، ولا معنى للترجيح بالمرجّحات المذكورة والتخيير عند عدم المرجّح، كما هو 
واضح.

الطائفة الثانية: ما ورد في إرجاع آحاد الرواة إلى آحاد أصحاب الأئمّة ، على 
وجه يظهر فيه عدم الفرق في الإرجاع بين الفتوى والرواية، مثل إرجاعه إلى زرارة 
بقوله: »إذا أردت حديثا فعليك بهذا الجالس« يشير بذلك إلى زرارة. ومثل قوله، لّما 
قال له عبد العزيز بن المهتدي: ربما أحتاج ولست ألقاك في كلّ وقت، أفيونس بن عبد 

الرحمن ثقة آخذ عنه معالم ديني؟ : »نعم«.
قال الشيخ الأعظم : »وظاهر هذه الرواية أنّ قبول قول الثقة كان أمرا مفروغا 

عنه عند الراوي، فسأل عن وثاقة يونس؛ ليرتّب عليه أخذ المعالم عنه«. 
إلى غير ذلك من الروايات التي تنسق على هذا المضمون ونحوه.

مثل  والعلماء،  والثقات،  الرواة،  إلى  الرجوع  وجوب  على  دلّ  ما  الثالثة:  الطائفة 
م حجّتي عليكم،  قوله: »وأمّا الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا؛ فإنّه

وأنا حجّة الله عليهم«... إلى ما شاء الله من الروايات في أمثال هذا المعنى. 
الطائفة الرابعة: ما دلّ على الترغيب في الرواية، والحثّ عليها، وكتابتها، وإبلاغها، 
بعثه  حديثا  أربعين  أمّتي  »من حفظ على  المتواتر:  بل  المستفيض،  النبويّ  الحديث  مثل 
؛ ومثل  العلماء الأربعينيّات  الذي لأجله صنفّ كثير من  القيامة«  يوم  فقيها عالما،  الله 
قوله للراوي: »اكتب وبثّ علمك في بني عمّك؛ فإنّه يأتي زمان هرج لا يأنسون إّال 

بكتبهم« إلى غير ذلك من الأحاديث. 
عليهم،  الكذّابين  من  والتحذير  عليهم،  الكذب  ذمّ  دلّ على  ما  الخامسة:  الطائفة 
للكذب  لما كان مجال  المسلمين،  أمرا معروفا بين  بأخبار الآحاد  لم يكن الأخذ  لو  فإنّه 
عليهم، ولما كان مورد للخوف من الكذب عليهم، ولا التحذير من الكذّابين؛ لأنّه لا 



�أ�صول الفقه376

أثر للكذب لو كان خبر الواحد على كلّ حال غير مقبول عند المسلمين.
قال الشيخ الأعظم بعد نقله لهذه الطوائف من الأخبار، وهو على حقّ فيما قال: »إلى 
غير ذلك من الأخبار التي يستفاد من مجموعها رضى الأئمّة  بالعمل بالخبر وإن لم 
يفد القطع، وقد ادّعى في الوسائل تواتر الأخبار بالعمل بخبر الثقة، إّال أنّ القدر المتيقّن 
العقلاء،  به  يعتني  لا  وجه  على  الكذب  احتمال  فيه  يضعف  الذي  الثقة  خبر  هو  منها 
ويقبّحون التوقّف فيه؛ لأجل ذلك الاحتمال، كما دلّ عليه ألفاظ: »الثقة« و »المأمون« 

و »الصادق« وغيرها الواردة في الأخبار المتقدّمة، وهي أيضا منصرف إطلاق غيرها«.
منها  كثير  وفي  بل  عنها،  خالية  المتقدّمة  الأخبار  فأكثر  العدالة  »وأمّا:  وأضاف: 

التصريح بخلافه«. 

ج. دليل حجّيّة خبر الواحد من الإجماع:
ـ الإجماع من قبل علماء الإماميّة على حجّيّة  ـ تصريحا وتلويحا  حكى جماعة كبيرة 
الحاكين  رأس  وعلى  العلم.  خبره  يفد  لم  وإن  نقله  في  مأمونا  ثقة  كان  إذا  الواحد  خبر 
للإجماع شيخ الطائفة الطوسّي  في كتابه »العدّة«، لكنهّ اشترط فيما اختاره من الرأي، 
وحكى عليه الإجماع أن يكون خبر الواحد واردا من طريق أصحابنا القائلين بالإمامة، 
وكان ذلك مرويّا عن النبيّ ، أو عن الواحد من الأئمّة ، وكان ممنّ لا يطعن 
السيّد رضّي  بالإجماع  التصريح  نقله، وتبعه على ذلك في  في روايته، ويكون سديدا في 
مة الحّيل في »النهاية«،، والمحدّث المجلسّي في بعض رسائله،  الدين بن طاوس، والعّال

كما حكى ذلك عنهم الشيخ الأعظم في »الرسائل«. 
وفي مقابل ذلك حكى جماعة أخرى إجماع الإماميّة على عدم الحجّيّة. وعلى رأسهم 
السيّد الشريف المرتضى ، وجعله بمنزلة القياس في كون ترك العمل به معروفا من 
للسيّد  ابن إدريس في »السرائر«، ونقل كلاما  الشيخ  الشيعة. وتبعه على ذلك  مذهب 



377 مباحث الحجّة/ ال�سنّة

المقدّمة، وانتقد في أكثر من موضع في كتابه الشيخ الطوسّي في عمله بخبر  المرتضى في 
الواحد، وكرّر تبعا للسيّد قوله: »إنّ خبر الواحد لا يوجب علما ولا عملا«. وكذلك 
نقل عن الطبرسّي صاحب »مجمع البيان«  تصريحه في نقل الإجماع على عدم العمل 

بخبر الواحد. 
إجماع  عن  والسيّد  الشيخ  نقل  بين  التدافع  هذا  مثل  وقوع  الباب  في  والغريب 
ما متعاصران، بل الأوّل تلمّذ على الثاني، وهما الخبيران العالمان بمذهب  الإماميّة، مع أّهن

الإماميّة، وليس من شأنهما أن يحكيا مثل هذا الأمر بدون تثبّت وخبرة كاملة.
نقليهما. وقد حكى  بين  التوفيق  أجل  الباحثون في حيرة عظيمة من  وقع  فلذلك 
المرتضى من  السيّد  أن يكون مراد  للجمع، مثل  »الرسائل« وجوها  الشيخ الأعظم في 
يرويه  الذي  الواحد  خبر  هو  ـ  به  العمل  عدم  على  الإجماع  حكى  الذي  ـ  الواحد  خبر 

مخالفونا، والشيخ يتّفق معه على ذلك. 
وقيل: »يجوز أن يكون مراده من خبر الواحد ما يقابل المأخوذ من الثقات المحفوظ 
في  الشيخ  مع  يتقارب  وحينئذ  الطائفة،  خواصّ  جميع  عند  بها  المعمول  الأصول،  في 

الحكاية عن الإجماع«. 
وقيل: »يجوز أن يكون مراد الشيخ من خبر الواحد خبر الواحد، المحفوف بالقرائن 

المفيدة للعلم بصدقه، فيتّفق حينئذ نقله مع نقل السيّد«. 
ثمّ  الأوّل،  منها  الأنصاريّ  الشيخ  استحسن  قد  التوجيهات  من  الوجوه  وهذه 
الثاني، ولكنهّ يرى أنّ الأرجح من الجميع ما ذكره هو من الوجه))) وأكّد عليه أكثر من 
مرّة، فقال: »ويمكن الجمع بينهما بوجه آخر، وهو أنّ مراد السيّد من العلم الذي ادّعاه 

))) ذكر المحقّق الآشتيانّي في حاشيته على الرسائل في هذا الموقع: أنّ هذا الوجه من التوجيه سبقه إليه 
بعض أفاضل المتأخّرين وهو المحقّق النراقيّ صاحب المناهج، ونقل نصّ عبارته.



�أ�صول الفقه378

في صدق الأخبار هو مجرّد الاطمئنان، فإنّ المحكيّ عنه في تعريف العلم أنّه ما اقتضى 
سكون النفس، وهو الذي ادّعى بعض الأخباريّين أنّ مرادنا من العلم بصدور الأخبار 

هو هذا المعنى، لا اليقين الذي لا يقبل الاحتمال رأسا.
التي  القرائن الأربع  القرائن تجرّدها عن  الشيخ من تجرّد هذه الأخبار عن  فمراد 

ذكرها أوّلا، وهي موافقة الكتاب، والسنةّ، والإجماع، والدليل العقلّي.
ومراد السيّد من القرائن التي ادّعى في عبارته المتقدّمة))) احتفاف أكثر الأخبار بها   
النفس بهما، وركونها  بالرواية، بمعنى سكون  أو  بالراوي  للوثوق  الموجبة  هي الأمور 

إليهما«.
والسيّد،  الشيخ  كلامي  بين  الجمع  وجوه  أحسن  الوجه  هذا  »ولعلّ  قال:  ثمّ 
أو محفوفة،  متواترة،  أكثر الأخبار  بأنّ  السيّد في كلامه  خصوصا مع ملاحظة تصريح 

وتصريح الشيخ في كلامه المتقدّم بإنكار ذلك«. 
هذا ما أفاده الشيخ الأنصاريّ في توجيه كلام هذين العلمين، ولكنيّ لا أحسب 
أنّ السيّد المرتضى يرتضي بهذا الجمع؛ لأنّه صّرح في عبارته المنقولة في مقدّمة السرائر بأنّ 

مراده من العلم القطع الجازم، قال:
»اعلم أنّه لابدّ في الأحكام الشرعيّة من طريق يوصل إلى العلم بها؛ لأنّه متى لم نعلم 

الحكم ونقطع بالعلم على أنّه مصلحة، جوّزنا كونه مفسدة«.
وأصرح منه))) قوله بعد ذلك: »ولذلك أبطلنا في الشريعة العمل بأخبار الآحاد؛ 

))) غرضه من »عبارته المتقدّمة« عبارته التي نقلها في السرائر عن السيّد، وقد نقلها الشيخ الأعظم 
في الرسائل.

بالحكم  العلم  يعمّ  ما  العلم  من  يريد  أنّه  المتقدّمة  العبارة  في  يحتمل  لأنّه  منه؛  أصرح  قلت:  إنّما   (((
إلى  يتطرّق  لا  الاحتمال  وهذا  ظنيّّا،  نفسه  في  الطريق  كان  وإن  إليه  الطريق  بمشروعيّة  والعلم 

عبارته الثانية.



379 مباحث الحجّة/ ال�سنّة

ا لا توجب علما ولا عملا، وأوجبنا أن يكون العمل تابعا للعلم؛ لأنّ خبر الواحد  لأّهن
إذا كان عدلا، فغاية ما يقتضيه الظنّ بصدقه، ومن ظننت صدقه يجوز أن يكون كاذبا 
بأخبار  العمل  في  الأمر  فعاد  التجويز،  من  يمنع  لا  الظنّ  فإنّ  الصدق؛  به  ظننت  وإن 

الآحاد إلى أنّه إقدام على ما لا نأمن من كونه فسادا، أو غير صلاح«. 
هذا، ويحتمل ـ احتمالا بعيدا ـ أنّ السيّد لم يرد من »التجويز« ـ الذي قال عنه: إنّه لا 
يمنع منه الظنّ ـ كلّ تجويز حتى الضعيف الذي لا يعتني به العقلاء ويجتمع مع اطمئنان 
النفس، بل أراد منه التجويز الذي لا يجتمع مع اطمئنان النفس، ويرفع الأمان بصدق 

الخبر.
وإنّما قلنا: »إنّ هذا الاحتمال بعيد«؛ لأنّه يدفعه أنّ السيّد حصر في بعض عباراته 
ما يثبت الأحكام ـ عند من نأى عن المعصومين، أو وجد بعدهم ـ في خصوص الخبر 

المتواتر المفضي إلى العلم وإجماع الفرقة المحقّة، لا غيرهما. 
وأمّا: تفسيره للعلم بسكون النفس فهذا تفسير شائع في عبارات المتقدّمين، ومنهم: 
م يريدون من سكون النفس الجزم القاطع، لا مجرّد  الشيخ نفسه في »العدّة«. والظاهر أّهن

الاطمئنان وإن لم يبلغ القطع، كما هو متعارف التعبير به في لسان المتأخّرين.
نعم، لقد عمل السيّد المرتضى على خلاف ما أصّله هنا، وكذلك ابن إدريس الذي 
كتب  في  المرويّة  الموثوقة  الآحاد  بأخبار  يأخذ  ما  كثيرا  كان  لأنّه  القول؛  هذا  في  تابعة 
بقرائن  احتفافها  أو  جميعا،  تواترها  يدّعي  أن  غيره  وعلى  عليه  العسير  ومن  أصحابنا. 
توجب القطع بصدورها. وعلى ذلك جرت استنباطاته الفقهيّة، وكذلك ابن إدريس في 
ا له على نحو  »السرائر«. ولعلّ عمله هذا يكون قرينة على مراده من ذلك الكلام، ومفّرس

ما احتمله الشيخ الأنصاريّ.
وعلى كلّ حال سواء استطعنا تأويل كلام السيّد بما يوافق كلام الشيخ أو لم نستطع 



�أ�صول الفقه380

فإنّ دعوى الشيخ إجماع الطائفة على اعتبار خبر الواحد الموثوق به المأمون من الكذب 
مقبولة،  دعوى  القاطع  العلم  قوله  يوجب  ولم  الخ��اصّ،  بالمعنى  عادلا  يكن  لم  وإن 
ومؤيّدة، يؤيّدها عمل جميع العلماء من لدن الصدر الأوّل إلى اليوم، حتى نفس السيّد، 
وابن إدريس، كما ذكرنا، بل السيّد نفسه اعترف في بعض كلامه بعمل الطائفة بأخبار 
الآحاد، إّال أنّه ادّعى أنّه لّما كان من المعلوم عدم عملهم بالأخبار المجرّدة، كعدم عملهم 
»ليس  قائلا:  بالقرائن،  المحفوفة  الأخبار  على  عملهم  موارد  حمل  من  فلابدّ  بالقياس 
ينبغي أن يرجع عن الأمور المعلومة المشهورة المقطوع عليها ـ ويقصد بالأمور المعلومة، 
بالمشتبه المجمل،  ـ ويقصد  ـ إلى ما هو مشتبه، وملتبس، ومجمل  بالظنون  عدم عملهم 
تبطل  الإماميّة  الشيعة  أنّ  ومخالف  موافق  كلّ  علم  وقد  ـ  الآحاد  بأخبار  عملهم  وجه 

القياس في الشريعة، حيث لا يؤدّي إلى العلم، وكذلك نقول في أخبار الآحاد«. 
الشيعة الإماميّة عدم  المعلوم من طريقة  أنّ  المرتضى: صحيح  ونحن نقول للسيّد 
عملهم بالظنون بما هي ظنون، ولكن خبر الواحد الثقة المأمون وما سواه من الظنون 
ا ظنون قام الدليل  م لم يعملوا بها إّال لأّهن المعتبرة ـ كالظواهر ـ إذا كانوا قد عملوا بها فإّهن
القاطع على اعتبارها وحجّيّتها، فلم يكن العمل بها عملا بالظنّ، بل يكون ـ بالأخير ـ 

عملا بالعلم.
إلى  يوصل  طريق  من  الشرعيّة  الأحكام  في  لابدّ  »إنّه  معه:  نقول  فنحن  وعليه، 
العلم بها؛ لأنّه متى لم نعلم الحكم ونقطع بالعلم على أنّه مصلحة جوّزنا كونه مفسدة«، 
و]لكن[ خبر الواحد الثقة المأمون لّما ثبت اعتباره فهو طريق يوصل إلى العلم بالأحكام، 

ونقطع بالعلم ـ على حدّ تعبيره ـ على أنّه مصلحة لا نجوّز كونه مفسدة.
ويؤيّد أيضا دعوى الشيخ للإجماع قرائن كثيرة، ذكر جملة منها الشيخ الأنصاريّ 

في »الرسائل«:



381 مباحث الحجّة/ ال�سنّة

منها: ما ادّعاه الكّيش من إجماع العصابة على تصحيح ما يصحّ عن جماعة؛ فإنّه من 
المعلوم أنّ معنى التصحيح المجمع عليه هو عدّ خبره صحيحا، بمعنى عملهم به، لا 

القطع بصدوره؛ إذ الإجماع وقع على التصحيح لا على الصّحة.
أنّ مراسيل ابن أبي عمير مقبولة عند الأصحاب، وهذه  النجاشّي  ومنها: دعوى 
أبي  ابن  مثل  بمراسيل  الأصحاب  عمل  على  صريحة  دلالة  تدلّ  النجاشّي  من  العبارة 
عمير، لا من أجل القطع بالصدور، بل لعلمهم أنّه لا يروي ولا يرسل إّال عن ثقة، إلى 

غير ذلك من القرائن التي ذكرها الشيخ الأنصاريّ من هذا القبيل.
وعليك بمراجعة الرسائل في هذا الموضوع، فقد استوفت البحث أحسن استيفاء، 
وأجاد فيها الشيخ فيما أفاد، وألمّ بالموضوع من جميع أطرافه، كعادته في جميع أبحاثه، وقد 
ختم البحث بقوله السديد: »والإنصاف أنّه لم يحصل في مسألة ـ يدّعى فيها الإجماع من 
الإجماعات المنقولة، والشهرة العظيمة، والأمارات الكثيرة الدالّة على العمل ما حصل 
في هذه المسألة، فالشاكّ في تحقّق الإجماع في هذه المسألة لا أراه يحصل له الإجماع في مسألة 

من المسائل الفقهيّة، اللهمّ إّال في ضروريّات المذهب«.
وأضاف »لكنّ الإنصاف أنّ المتيقّن من هذا كلّه الخبر المفيد للاطمئنان، لا مطلق 

الظنّ«، ونحن له من المؤيّدين، جزاه الله خير ما يجزي العلماء العاملين.

د. دليل حجّيّة خبر الواحد من بناء العقلاء:
العقلاء طرّا، واتّفاق  بناء  ـ استقرار  الريب  الذي لا يعتريه  ـ  المعلوم قطعا  إنّه من 
سيرتهم العمليّة ـ على اختلاف مشاربهم وأذواقهم ـ على الأخذ بخبر من يثقون بقوله 
ويطمئنوّن إلى صدقه ويأمنون كذبه، وعلى اعتمادهم في تبليغ مقاصدهم على الثقات. 
وهذه السيرة العمليّة جارية حتى في الأوامر الصادرة من ملوكهم، وحكّامهم، وذوي 

الأمر منهم.



�أ�صول الفقه382

وسّر هذه السيرة أنّ الاحتمالات الضعيفة المقابلة ملغاة بنظرهم لا يعتنون بها، فلا 
يلتفتون إلى احتمال تعمّد الكذب من الثقة، كما لا يلتفتون إلى احتمال خطئه، واشتباهه، 

أو غفلته.
إلغاء  العملّي على  بناءهم  فإنّ  الأفعال؛  الكلام وظواهر  بظواهر  وكذلك أخذهم 

الاحتمالات الضعيفة المقابلة، وذلك من كلّ ملّة ونحلة. 
البشر، ولولاها  الناس، وانتظمت حياة  العمليّة قامت معايش  السيرة  وعلى هذه 
لاختلّ نظامهم الاجتماعيّ، ولسادهم الاضطراب؛ لقلّة ما يوجب العلم القطعيّ من 

الأخبار المتعارفة، سندا ومتنا.
والمسلمون بالخصوص ـ كسائر الناس ـ جرت سيرتهم العمليّة على مثل ذلك في 
م متّحدو المسلك والطريقة مع  استفادة الأحكام الشرعيّة من القديم إلى يومنا هذا؛ لأّهن
البشر، كما جرت سيرتهم بما هم عقلاء على ذلك في غير الأحكام الشرعيّة. ألا  سائر 
ترى هل كان يتوقّف المسلمون في أخذ أحكامهم الدينيّة من أصحاب النبيّ  أو من 
أصحاب الأئمّة  الموثوقين عندهم؟ وهل ترى يتوقّف المقلّدون اليوم وقبل اليوم 
في العمل بما يخبرهم الثقات عن رأي المجتهد الذي يرجعون إليه؟ وهل ترى تتوقّف 
المجتهد في  رأي  ـ عن  إلى خبره  تطمئنّ  الذي  ـ  لها زوجها  بما يحكيه  العمل  الزوجة في 

المسائل التي تخصّها، كالحيض مثلا؟
الواحد  بخبر  الأخذ  على  المسلمون  فيهم  بما  الناس  من  العقلاء  سيرة  ثبتت  وإذا 
فلابدّ  ـ  رئيسهم  هو  بل  منهم،  لأنّه  معهم؛  المسلك  متّحد  المقدّس  الشارع  فإنّ  ـ  الثقة 
أن نعلم بأنّه متّخذ لهذه الطريقة العقلائيّة، كسائر الناس ما دام أنّه لم يثبت لنا أنّ له في 
العقلاء، ولو كان له طريق خاصّ  تبليغ الأحكام طريقا خاصّا مخترعا منه غير طريق 
قد اخترعه غير مسلك العقلاء لأذاعه وبيّنه للناس، ولظهر واشتهر، ولما جرت سيرة 



383 مباحث الحجّة/ ال�سنّة

المسلمين على طبق سيرة باقي البشر.
وهذا الدليل قطعيّ لا يداخله الشكّ؛ لأنّه مركّب من مقدّمتين قطعيّتين:

1 ـ ثبوت بناء العقلاء على الاعتماد على خبر الثقة والأخذ به.
متّحد  لأنّه  معهم؛  واشتراكه  لهم  الشارع  موافقة  عن  منهم  البناء  هذا  كشف  ـ   2

المسلك معهم.
قال شيخنا النائينيّ  كما في تقريرات تلميذه الكاظميّ : »وأمّا طريقة العقلاء 
فهي عمدة أدلّة الباب، بحيث لو فرض أنّه كان سبيل إلى المناقشة في بقية الأدلّة، فلا 
سبيل إلى المناقشة في الطريقة العقلائيّة القائمة على الاعتماد على خبر الثقة والاتّكال عليه 

في محاوراتهم«. 
وأقصى ما قيل في الشكّ في هذا الاستدلال هو: أنّ الشارع لئن كان متّحد المسلك 
مع العقلاء فإنّما يستكشف موافقته لهم، ورضاه بطريقتهم، إذا لم يثبت الردع منه عنها. 
وتكفي في الردع الآيات الناهية عن اتّباع الظنّ وما وراء العلم التي ذكرناها سابقا في 

ا بعمومها تشمل خبر الواحد غير المفيد للعلم. البحث السادس من المقدّمة؛ لأّهن
في  للاستصحاب  الناهية  الآيات  هذه  بشمول  يتعلّق  فيما  الأمر  هذا  عالجنا  وقد 
عن  للردع  صالحة  غير  الآيات  هذه  إنّ  فقلنا:  الاستصحاب(  )مبحث  الرابع  الجزء 
عن  النهي  من  المقصود  لأنّ  به؛  الأخذ  على  العقلاء  سيرة  جرت  الذي  الاستصحاب 
اتّباع غير العلم النهي عنه إذ يراد به إثبات الواقع، كقوله تعالى: ﴿إنَِّ الظَّنَّ لا يُغْنيِ مِنَ 
الواقع والحقّ، بل هو  إثبات  أنّه ليس المقصود من الاستصحاب  بينما  شَيْئاً﴾)))،  الحقِّ 
الواقع والحقّ، فيخرج  إليها في مقام العمل عند الشكّ في  أصل وقاعدة عمليّة يرجع 

الاستصحاب عن عموم هذه الآيات موضوعاً.

))) النجم )53( الآية 28، يونس )10( الآية: 36.



�أ�صول الفقه384

وهذا العلاج ـ طبعا ـ لا يجري في مثل خبر الواحد؛ لأنّ المقصود به كسائر الأمارات 
الأخرى إثبات الواقع وتحصيل الحقّ.

تخصّصا،  الآيات  هذه  عموم  عن  خارج  الواحد  خبر  إنّ  نقول:  ذلك  مع  ولكن 
كالظواهر التي حجّيّتها أيضا مستندة إلى بناء العقلاء على ما سيأتي.

وذلك بأن يقال حسبما أفاده أستاذنا المحقّق الاصفهانّي  في حاشيته على الكفاية: 
»إنّ لسان النهي عن اتّباع الظنّ، وأنّه لا يغني من الحقّ شيئا ليس لسان التعبّد بأمر على 
خلاف الطريقة العقلائيّة، بل من باب إيكال الأمر إلى عقل المكلّف من جهة أنّ الظنّ 
إلى ما  الناهية[  الآيات  نظر ]في  إليه، فلا  بما هو ظنّ لا مسوّغ للاعتماد عليه والركون 
الثقة، ولذا  اتّباعه من حيث كونه خبر  العقلاء بما هم عقلاء على  استقرّت عليه سيرة 

كان الرواة يسألون عن وثاقة الراوي للفراغ عن لزوم اتّباع روايته بعد فرض وثاقته«.
»إنّ   :الكاظمي تقريرات  في  ما  على    النائينيّ  شيخنا  أفاده  حسبما  يقال  أو 
ا تكفي للردع عن  الآيات الناهية عن العمل بالظنّ لا تشمل خبر الثقة ]حتى يتوهّم أّهن
الطريقة العقلائية[ ؛ لأنّ العمل بخبر الثقة في طريقة العقلاء ليس من العمل بما وراء 
للواقع؛  إلى مخالفة الخبر  العقلاء  التفات  لعدم  بالعلم؛  العمل  أفراد  بل هو من  العلم، 
لما قد جرت على ذلك طباعهم واستقرّت عليه عادتهم، فهو خارج عن العمل بالظنّ 
موضوعا. فلا تصلح أن تكون الآيات الناهية عن العمل بما وراء العلم أن تكون رادعة 

عن العمل بخبر الثقة، بل الردع يحتاج إلى قيام الدليل عليه بالخصوص«.
وعلى كلّ حال، لو كانت هذه الآيات صالحة للردع عن مثل خبر الواحد والظواهر 
التي جرت سيرة العقلاء على العمل بها، ومنهم: المسلمون، لعرف ذلك بين المسلمين، 

وانكشف لهم، ولما أطبقوا على العمل بها، و ]لما[ جرت سيرتهم عليه.
فهذا دليل قطعيّ على عدم صلاحية هذه الآيات للردع عن العمل بخبر الواحد، 



385 مباحث الحجّة/ ال�سنّة

الاطّلاع  شئت  وإن  عنه،  والجواب  المقام،  في  به  أشكلوا  الذي  الدور  بذكر  نطيل  فلا 
فراجع الرسائل وكفاية الأصول. 



�أ�صول الفقه386

الباب الثالث

الإجماع

تمهيد
الإجماع أحد معانيه في اللغة: »الاتّفاق«، والمراد منه في الاصطلاح: »اتّفاق خاصّ«، 
والعقد  الحلّ  أهل  اتّفاق  أو  شرعيّ،،  حكم  على  المسلمين  من  الفقهاء  اتّفاق  إمّا  وهو 
من المسلمين على الحكم، أو اتّفاق أمّة محمّد  على الحكم، على اختلاف التعريفات 

عندهم.
بينها،  ـ ترمي إلى معنى جامع  ـ على ما يظهر  ا  التعبيرات فإّهن ومهما اختلفت هذه 
وهو اتّفاق جماعة لاتّفاقهم شأن في إثبات الحكم الشرعيّ، ولذا استثنوا من المسلمين 
م لا شأن لآرائهم في استكشاف الحكم الشرعيّ، وإنّما هم  سواد الناس وعوامّهم؛ لأّهن

تبع للعلماء ولأهل الحلّ والعقد.
وعلى كلّ حال، فإنّ هذا الإجماع بما له من هذا المعنى قد جعله الأصوليّون من أهل 

السنةّ أحد الأدلّة الأربعة، أو الثلاثة على الحكم الشرعيّ، في مقابل الكتاب والسنةّ.
أمّا: الإماميّة فقد جعلوه أيضا أحد الأدلّة على الحكم الشرعيّ، ولكن من ناحية 
م لا  شكليّة واسميّة فقط؛ مجاراة للنهج الدراسّي في أصول الفقه عند السنيّّين، أي إّهن
إذا كان كاشفا عن  يعتبرونه  إنّما  بل  والسنةّ،  الكتاب  مقابل  دليلا مستقّال في  يعتبرونه 
السنةّ، أي عن قول المعصوم؛ فالحجّيّة والعصمة ليستا للإجماع، بل الحجّة في الحقيقة هو 

قول المعصوم الذي يكشف عنه الإجماع عند ما تكون له أهليّة هذا الكشف.
يسمّى  قليلة لا  اتّفاق جماعة  »الإجماع« على  الإماميّة في إطلاق كلمة  توسّع  ولذا 



387 مباحث الحجّة/ الإجماع

اتّفاقهم في الاصطلاح إجماعا، باعتبار أنّ اتّفاقهم يكشف كشفا قطعيّا عن قول المعصوم، 
فيكون له حكم الإجماع، بينما لا يعتبرون الإجماع الذي لا يكشف عن قول المعصوم وإن 
نجلّيها،  أن  ينبغي  الإجماع  في  جوهريّة  خلاف  نقطة  وهذه  بالاصطلاح،  إجماعا  سمّي 

ونلتمس الحقّ فيها، فإنّ لها كلّ الأثر في تقييم الإجماع من جهة حجّيّته.
لأنفسنا  الأسئلة  بعض  توجيه  من  لابدّ  المقصود  الغرض  إلى  نتوصّل  أن  ولأجل 

لنلتمس الجواب عليها:
أوّلا: من أين انبثق للأصوليّين القول بالإجماع، فجعلوه حجّة ودليلا مستقّال على 

الحكم الشرعيّ في مقابل الكتاب والسنةّ؟
ثانيا: هل المعتبر عند من يقول بالإجماع اتّفاق جميع الأمّة، أو اتّفاق جميع العلماء في 

عصر من العصور، أو بعض منهم يعتدّ به؟ ومن هم الذين يعتدّ بأقوالهم؟

أمّا السؤال الأوّل:
فإنّ الذي يثيره في النفس ويجعلها في موضع الشكّ فيه أنّ إجماع الناس جميعا على 
شيء، أو إجماع أمّة من الأمم بما هو إجماع واتّفاق لا قيمة علميّة له في استكشاف حكم 
الله تعالى؛ لأنّه لا ملازمة بينه وبين حكم الله تعالى، فالعلم به لا يستلزم العلم بحكم الله 

تعالى بأيّ وجه من وجوه الملازمة.
نعم، الشيء الذي يجب أّال يفوتنا التنبيه عليه في الباب أنّا قد قلنا فيما سبق في الجزء 
التي  العمليّة  المشهورة  القضايا  بما هم عقلاء في  العقلاء  آراء  إنّ تطابق  الثاني وسيأتي: 
الحكم  به  يستكشف  والنوع،  النظام  بحفظ  تتعلّق  والتي  المحمودة«،  »الآراء  نسمّيها 
يحكم  أن  فلابدّ  العقل،  خالق  وهو  رئيسهم،  بل  العقلاء،  من  الشارع  لأنّ  الشرعيّ؛ 

بحكمهم.
ولكن هذا التطابق ليس من نوع الإجماع المقصود، بل هو نفس الدليل العقلّي الذي 



�أ�صول الفقه388

التحسين والتقبيح  الكتاب، والسنةّ، والإجماع، وهو من باب  نقول بحجّيّته في مقابل 
العقليّين الذي ينكره هؤلاء الذاهبون إلى حجّيّة الإجماع.

أمّا: إجماع الناس ـ الذي لا يدخل في تطابق آراء العقلاء بما هم عقلاء ـ فلا سبيل 
اذه دليلا على الحكم الشرعيّ؛ لأنّ اتّفاقهم قد يكون بدافع العادة، أو العقيدة، أو  إلى اّخت
الانفعال النفسّي، أو الشبهة، أو نحو ذلك، وكلّ هذه الدوافع من خصائص البشر، لا 
يشاركهم الشارع فيها؛ لتنزّهه عنها، فإذا حكموا بشيء بأحد هذه الدوافع لا يجب أن 
يحكم الشارع بحكمهم، فلا يستكشف من اتّفاقهم على حكم ـ بما هو اتّفاق ـ أنّ هذا 

الحكم واقعا هو حكم الشارع.
ودليل  ـ هو حجّة  كان  دافع  وبأيّ  كان  كيفما  ـ  إجماع  بما هو  الناس  إجماع  أنّ  ولو 
لوجب أن يكون إجماع الأمم الأخرى غير المسلمة أيضا حجّة ودليلا، ولا يقول بذلك 

واحد ممنّ يرى حجّيّة الإجماع.
الدليل لهم  بالخصوص حجّة؟! وما  المسلمين  ذ الأصوليّون إجماع  اّخت إذن، كيف 

على ذلك؟
ذ دليلا في  وللجواب عن هذا السؤال علينا أن نرجع القهقري إلى أوّل إجماع اّخت
تأريخ المسلمين، إنّه الإجماع المدّعى على بيعة أبي بكر؛ خليفة للمسلمين، فإنّه إذا وقعت 
البيعة له ـ والمفروض أنّه لا سند لها من طريق النصّ القرآنّي، والسنةّ النبويّة ـ اضطرّوا 

إلى تصحيح شرعيّتها من طريق الإجماع، فقالوا:
أوّلا: إنّ المسلمين من أهل المدينة أو أهل الحلّ والعقد منهم أجمعوا على بيعته. 

وثانيا: إنّ الإمامة من الفروع لا من الأصول. 
وثالثا: إنّ الإجماع حجّة في مقابل الكتاب والسنةّ، أي إنّه دليل ثالث، غير الكتاب 

والسنةّ. 



389 مباحث الحجّة/ الإجماع

ثمّ منه توسّعوا، فاعتبروه دليلا في جميع المسائل الشرعيّة الفرعيّة. وسلكوا لإثبات 
حجّيّته ثلاثة مسالك: الكتاب، والسنةّ، والعقل.

ومن الطبيعي أّال يجعلوا الإجماع من مسالكه؛ لأنّه يؤدّي إلى إثبات الشيء بنفسه، 
وهو دور باطل.

مقصودهم.  على  دليلا  تنهض  لا  ]وهي[  بها  استدلّوا  فآيات  الكتاب  مسلك  أمّا 
سُولَ مِنْ بَعْدِ ما  وأولاها بالذكر آية سبيل المؤمنين، وهي قوله تعالى: ﴿وَمَنْ يُشاقِقِ الرَّ
َ سَبيِلِ اْملؤْمِنيَِن نُوَلِّهِ ما تَوََّىل وَنُصْلهِِ جَهَنَّمَ وَساءَتْ مَصِيراً﴾))).  دى وَيَتَّبعِْ غَْري َ لَهُ الْه تَبََّني
فيجب  فهو سبيلهم،  المؤمنون على حكم  أجمع  فإذا  المؤمنين،  اتّباع سبيل  توجب  ا  فإّهن

اتّباعه. وبهذه الآية تمسّك الشافعيّ على ما نقل عنه. 
ويكفينا في ردّ الاستدلال بها ما استظهره الشيخ الغزالّي منها؛ إذ قال: »الظاهر أنّ 
المؤمنين في مشايعته ونصرته  ويتّبع غير سبيل  ويشاقّه  الرسول  يقاتل  من  أنّ  بها  المراد 
؛ فكأنّه لم يكتف بترك المشاقّة حتى تنضمّ إليه متابعة سبيل  ودفع الأعداء عنه نولّه ما توّىل

المؤمنين في نصرته، والذبّ عنه، والانقياد له فيما يأمر وينهى«.
أمّا:  استظهره،  كما  كذلك  وهو  الفهم«،  إلى  السابق  الظاهر  هو  »وهذا  قال:  ثمّ 
الآيات الأخرى فقد اعترف الغزالّي كغيره بعدم ظهورها في حجّيّة الإجماع، فلا نطيل 

بذكرها، ومناقشة الاستدلال بها.
تجتمع  »لا  الحديث  مضمون  يؤدّي  بما  رووها  أحاديث  فهي  السنةّ:  مسلك  وأمّا 
أمّتي على الخطأ«، وقد ادّعوا تواترها معنى، فاستنبطوا منه عصمة الأمّة الإسلاميّة من 
الخطأ والضلالة،، فيكون إجماعها كقول المعصوم حجّة ومصدرا مستقّال لمعرفة حكم 

الله تعالى.

))) النساء )4( الآية: 115.



�أ�صول الفقه390

ا توجب العلم؛ لتواترها معنى  وهذه الأحاديث على تقدير التسليم بصحّتها، وأّهن
لا تنفع في تصحيح دعواهم؛ لأنّ المفهوم من اجتماع الأمّة كلّ الأمّة، لا بعضها، فلا 
تثبت بهذه الأحاديث عصمة البعض من الأمّة، بينما أنّ مقصودهم من الإجماع، إجماع 
الفقهاء  العصور، بل خصوص  أو أهل الحلّ والعقد في عصر من  الفقهاء،  خصوص 
المعروفين، بل خصوص المعروفين من فقهاء طائفة خاصّة، وهي طائفة أهل السنةّ، بل 

يكتفون باتّفاق جماعة، ويطمئنوّن إليهم، كما هو الواقع في بيعة السقيفة.
جميع  في  وأشخاصها  طوائفها  بجميع  الأمّة  جميع  إجماع  على  نحصل  أن  لنا  فأنّى 
وهذه  ونحوهما،  والزكاة،  الصلاة،  وجوب  مثل  الدين،  ضروريّ��ات  في  إّال  العصور 
ضروريّات الدين ليست من نوع الإجماع المبحوث عنه، ولا نحتاج في إثبات الحكم بها 

إلى القول بحجّيّة الإجماع.
وأمّا مسلك العقل الذي عّرب عنه بعضهم بالطريق المعنويّ: فغاية ما يقال في توجيهه 
م قاطعون بها فلا يقطعون بها إّال عن مستند  أنّ الصحابة إذا قضوا بقضيّة، وزعموا أّهن
قاطع، وإذا كثروا كثرة تنتهي إلى حدّ التواتر فالعادة تحيل عليهم قصد الكذب، وتحيل 
عليهم الغلط، فقطعهم في غير محلّ القطع محال في العادة، والتابعون وتابعو التابعين إذا 

قطعوا بما قطع به الصحابة، فيستحيل في العادة أن يشذّ عن جميعهم الحقّ مع كثرتهم. 
بأنّ إجماعهم هذا إن كان يعلم بسببه قول  يناقش فيه  ومثل هذا الدليل يصحّ أن 
قطع  لأنّه  حجّة؛  فيكون  الواقعيّ،  بالحكم  قطعيّ  علم  هذا  أنّ  في  شكّ  فلا  المعصوم 

بالسنةّ، ولا كلام لأحد فيه؛ لأنّ هذا الإجماع يكون من طرق إثبات السنةّ.
الإجماع حجّة  المقصود من فرض  ـ كما هو  المعصوم  قول  بسببه  يعلم  لم  إذا  وأمّا: 
لئن كان  ـ  كانوا  ـ مهما  المجمعين  فإنّ قطع  ـ  والسنةّ  الكتاب  مقابل  مستقلّة، ودليلا في 
يستحيل في العادة قصدهم الكذب في ادّعاء القطع، كما في الخبر المتواتر، فإنّه لا يستحيل 



391 مباحث الحجّة/ الإجماع

في حقّهم الغفلة، أو الاشتباه، أو الغلط، كما لا يستحيل أن يكون إجماعهم بدافع العادة، 
أو العقيدة، أو أيّ دافع من الدوافع الأخرى التي أشرنا إليها سابقا.

ولأجل ذلك اشترطنا في التواتر الموجب للعلم أّال يتطرّق إليه احتمال خطأ المخبرين 
في فهم الحادثة، واشتباههم، كما شرحناه في كتاب المنطق. 

ولا عجب في تطرّق احتمال الخطأ في اتّفاق الناس على رأي، بل تطرّق الاحتمال إلى 
ذلك أكثر من تطرّقه إلى الاتّفاق في النقل؛ لأنّ أسباب الاشتباه والغلط فيه أكثر.

ثمّ إنّ هذا الطريق العقلّي أو المعنويّ لو تمّ فأيّ شيء يخصّصه بخصوص الصحابة، 
أو المسلمين، أو علماء طائفة خاصّة، من دون باقي الناس، وسائر الأمم؟ إّال إذا ثبت 
من دليل آخر اختصاص المسلمين، أو بعض منهم بمزيّة خاصّة ليست للأمم الأخرى، 
وهي العصمة من الخطأ. فإذن، ـ على هذا التقدير ـ لا يكون الدليل على الإجماع إّال هذا 
الدليل الذي يثبت العصمة للأمّة المسلمة، أو بعضها، لا الطريق العقلي المدّعى. وهذا 

رجوع إلى المسلك الأوّل والثاني، وليس هو مسلكا مستقّال عنهما.
وبالختام نقول: إذا كانت هذه المسالك الثلاثة لم تتمّ لنا أدلّة على حجّيّة الإجماع من 
أصله من جهة أنّه إجماع فلا يظهر للإجماع قيمة من ناحية كونه حجّة، ومصدرا للتشريع 
الإسلاميّ مهما بالغ الناس في الاعتماد عليه. وإنّما يصحّ الاعتماد عليه إذا كشف لنا عن 
قول المعصوم، فيكون حينئذ كالخبر المتواتر الذي تثبت به السنةّ. وسيأتي البحث عن 

ذلك. 

وأمّا السؤال الثاني:
فالذي يثيره أنّ ظاهر تلك المسالك الثلاثة المتقدّمة يقضي بأنّ الحجّة إنّما هو إجماع 
الأمّة كلّها، أو جميع المؤمنين بدون استثناء، فمتى ما شذّ واحد منهم، أيّ ]مخالف[ كان 
ـ وإن كان  المخالف  فإنّه مع وجود  الدليل على حجّيّته؛  قام  الذي  يتحقّق الإجماع  فلا 



�أ�صول الفقه392

ـ على  العصمة  القطع بحجّيّة إجماع من عداه مهما كان شأنهم؛ لأنّ  ـ لا يحصل  واحدا 
تقدير ثبوتها بالأدلّة المتقدّمة ـ إنّما ثبتت لجميع الأمّة، لا لبعضها.

ولكن ما توقّعوه من ذهابهم إلى حجّيّة الإجماع ـ وهو إثبات شرعيّة بيعة أبي بكر ـ لم 
يحصل لهم؛ لأنّه قد ثبتت من طريق التواتر مخالفة علّي وجماعة كبيرة من بني هاشم 
وباقي المسلمين، ولئن التجأ أكثرهم بعد ذلك إلى البيعة، فإنّه بقي منهم من لم يبايع حتى 

مات، مثل سعد بن عبادة )قتيل الجنّ!(.
ولأجل هذه المفارقة بين أدلّة الإجماع وواقعه الذي أرادوا تصحيحه كثرت الأقوال 
في هذا الباب لتوجيهها، فقال مالك على ما نسب إليه: »إنّ الحجّة هو إجماع أهل المدينة 
الكوفة،  والمصرين:  والمدينة.  مكّة،  الحرمين:  أهل  إجماع  »الحجّة  قوم:  وقال  فقط«. 
إجماع  »المعتبر  بعض:  وقال  والعقد«،  الحلّ  أهل  إجماع  »المعتبر  قوم:  وقال  والبصرة«، 
واشترط  المسلمين«،  أكثر  بإجماع  »الاعتبار  بعض:  وقال  خاصّة«،  الأصوليّين  الفقهاء 
بعض في المجمعين أن يحقّقوا عدد التواتر. وقال آخرون: »الاعتبار بإجماع الصحابة فقط 
دون غيرهم ممنّ جاءوا بعد عصرهم«، كما نسب ذلك إلى داود وشيعته. إلى غير ذلك من 

الأقوال التي يطول ذكرها، المنقولة في جملة من كتب الأصول. 
وكلّ هذه الأقوال تحكّمات، لا سند لها ولا دليل، ولا ترفع الغائلة من تلك المفارقة 
الصارخة. والذي دفع أولئك القائلين بتلك المقالات أمور وقعت في تأريخ بيعة الخلفاء، 

يطول شرحها، أرادوا تصحيحها بالإجماع.
هذه هي الجذور العميقة للمسألة التي أوقعت القائلين بحجّيّة الإجماع في حيص 
بيص لتصحيحه وتوجيهه، وإّال فتلك المسالك الثلاثة ـ إن سلّمت ـ لا تدلّ على أكثر 
الكلّ بدون استثناء، فتخصيص حجّيّته ببعض الأمّة دون بعض بلا  من حجّيّة إجماع 
مخصّص. نعم، المخصّص هو الرغبة في إصلاح أصل المذهب، والمحافظة عليه على كلّ 



393 مباحث الحجّة/ الإجماع

حال.

الإجماع عند الإماميّة
قول  عن  يكشف  لم  ما  الإماميّة  عند  له  علميّة  قيمة  لا  إجماع  هو  بما  الإجماع  إنّ 
المعصوم، كما تقدّم وجهه. فإذا كشف على نحو القطع عن قوله فالحجّة في الحقيقة هو 

المنكشف لا الكاشف، فيدخل حينئذ في السنةّ، ولا يكون دليلا مستقّال في مقابلها.
وقد تقدّم أنّه لم تثبت عندنا عصمة الأمّة عن الخطأ، وإنّما أقصى ما يثبت عندنا من 
اتّفاق الأمّة أنّه يكشف عن رأي من له العصمة، فالعصمة في المنكشف لا في الكاشف.
القطع عن  المتواتر، الكاشف بنحو  وعلى هذا، فيكون الإجماع منزلته منزلة الخبر 
بل  رأسا،  الشرعيّ  الحكم  دليلا على  بنفسه  ليس  المتواتر  الخبر  أنّ  فكما  المعصوم،  قول 
هو دليل على الدليل على الحكم، فكذلك الإجماع ليس بنفسه دليلا، بل هو دليل على 

الدليل.
غاية الأمر أنّ هناك فرقا بين الإجماع والخبر المتواتر: إنّ الخبر دليل لفظيّ على قول 

المعصوم، أي إنّه يثبت به نفس كلام المعصوم ولفظه فيما إذا كان التواتر للّفظ.
أمّا: الإجماع فهو دليل قطعيّ على نفس رأي المعصوم، لا على لفظ خاصّ له؛ لأنّه 
للحكم؛  بيانه  في  معّني  خاصّ  بلفظ  تلفّظ  قد  المعصوم  أنّ  ـ  حال  أيّ  في  ـ  به  يثبت  لا 
ولأجل هذا يسمّى الإجماع بـ »الدليل اللبّيّ«، نظير الدليل العقلّي. يعني: أنّه يثبت بهما 
نفس المعنى والمضمون من الحكم الشرعيّ الذي هو كاللبّ بالنسبة إلى اللفظ الحاكي 

عنه الذي هو كالقشر له.
والثمرة بين الدليل اللفظيّ واللبّيّ تظهر في المخصّص إذا كان لبّيّا أو لفظيّا، على ما 
ذكره الشيخ الأنصاريّ ـ كما تقدّم ـ لذهابه إلى جواز التمسّك بالعامّ في الشبهة المصداقيّة، 

إذا كان المخصّص لبّيّا، دون ما إذا كان لفظيا. 



�أ�صول الفقه394

وإذا كان الإجماع حجّة من جهة كشفه عن قول المعصوم فلا يجب فيه اتّفاق الجميع 
بغير استثناء، كما هو مصطلح أهل السنةّ على مبناهم، بل يكفي اتّفاق كلّ من يستكشف 
باتّفاقهم يستلزم العلم بقول  اتّفاقهم قول المعصوم، كثروا أم قلّوا، إذا كان العلم  من 

المعصوم، كما صّرح بذلك جماعة من علمائنا.
المعصوم: »فلو خلا  أناط حجّيّة الإجماع بدخول  المحقّق في »المعتبر« بعد أن  قال 

المائة من فقهائنا من قوله لما كان حجّة، ولو حصل في اثنين كان قولهما حجّة«.
وقال السيّد المرتضى، على ما نقل عنه: »إذا كان علّة كون الإجماع حجّة كون الإمام 

فيهم فكلّ جماعة ـ كثرت أو قلّت ـ كان الإمام في أقوالها فإجماعها حجّة«. 
إلى غير ذلك من التصريحات المنقولة عن جماعة كثيرة من علمائنا، ولكن سيأتي أنّه 

على بعض المسالك في الإجماع لابدّ من إحراز اتّفاق الجميع. 
وعلى هذا، فيكون تسمية اتّفاق جماعة من علماء الإماميّة بالإجماع مسامحة ظاهرة؛ 
فإنّ الإجماع حقيقة عرفيّة في اتّفاق جميع العلماء من المسلمين على حكم شرعيّ. ولا يلزم 
قد شاع  بالإجماع. ولكن  تسميتها  يصحّ  أن  القليلة حجّة  الجماعة  اتّفاق  مثل  من كون 
آخر  أصبح لهم اصطلاح  الإماميّة على وجه  الخاصّة من علماء  لسان  التسامح في  هذا 
فيه، فيراد من الإجماع عندهم كلّ اتّفاق يستكشف منه قول المعصوم، سواء كان اتّفاق 

الجميع أو البعض، فيعمّ القسمين.
والخلاصة ]أنّ[ التي نريد أن ننصّ عليها، وتعنينا من البحث أنّ الإجماع إنّما يكون 
حجّة إذا علم بسببه ـ على سبيل القطع ـ قول المعصوم، فما لم يحصل العلم بقوله ـ وإن 

حصل الظنّ منه ـ فلا قيمة له عندنا، ولا دليل على حجّيّة مثله.
ينبغي  ما  فهذا  المعصوم؟  القطع قول  أمّا كيف يستكشف من الإجماع على سبيل 
البحث عنه. وقد ذكروا لذلك طرائق، أنهاها المحقّق الشيخ أسد الله التستريّ في رسالته 



395 مباحث الحجّة/ الإجماع

بذكر  نكتفي  اثنتي عشرة طريقة، ونحن  إلى  ـ  نقل عنه  ما  ـ على  المواسعة والمضايقة  في 
الطرائق المعروفة، وهي ثلاث، بل أربع:

»الطريقة  وتسمّى  الدخولّي«،  »الإجم��اع  الإجماع  يسمّى  وبها  الحسّ:  طريقة   .1
التضمّنيّة«، وهي الطريقة المعروفة عند قدماء الأصحاب التي اختارها السيّد المرتضى 

وجماعة سلكوا مسلكه.
وحاصلها: أن يعلم بدخول الإمام في ضمن المجمعين على سبيل القطع، من دون 

أن يعرف بشخصه من بينهم.
وهذه الطريقة إنّما تتصوّر إذا استقصى الشخص المحصّل للإجماع بنفسه وتتبّع أقوال 
العلماء فعرف اتّفاقهم، ووجد من بينها أقوالا متميّزة معلومة لأشخاص مجهولين، حتى 
حصل له العلم بأنّ الإمام من جملة أولئك المتّفقين؛ أو يتواتر لديهم النقل عن أهل بلد 
أو عصر فعلم أنّ الإمام كان من جملتهم، ولم يعلم قوله بعينه من بينهم، فيكون من نوع 

الإجماع المنقول بالتواتر.
ومن الواضح أنّ هذه الطريقة لا تتحقّق غالبا إّال لمن كان موجودا في عصر الإمام، 
أمّا: بالنسبة إلى العصور المتأخّرة فبعيدة التحقّق، لاسيّما في الصورة الأولى، وهي السماع 

من نفس الإمام.
وقد ذكروا أنّه لا يضّر في حجّيّة الإجماع ـ على هذه الطريقة ـ مخالفة معلوم النسب، 
وإن كثروا ممنّ يعلم أنّه غير الإمام، بخلاف مجهول النسب، على وجه يحتمل أنّه الإمام؛ 

فإنّه في هذه الصورة لا يتحقّق العلم بدخول الإمام في المجمعين.
من  اتّفاق  من  المعصوم  رأي  يستكشف عقلا  أن  اللطف: وهي  قاعدة  2. طريقة 
عداه من العلماء الموجودين في عصره خاصّة، أو في العصور المتأخّرة، مع عدم ظهور 
أو  نفسه،  بظهوره  إمّا  ظاهرة،  أو  خفيّة  الممكنة،  الردع  وجوه  بأحد  لهم  قبله  من  ردع 



�أ�صول الفقه396

بإظهار من يبّني الحقّ في المسألة. فإنّ قاعدة اللطف كما اقتضت نصب الإمام وعصمته 
تقتضي أيضا أن يظهر الإمام الحقّ في المسألة التي يتّفق المفتون فيها على خلاف الحقّ، 
وإّال للزم سقوط التكليف بذلك الحكم، أو إخلال الإمام بأعظم ما وجب عليه ونصب 

لأجله، وهو تبليغ الأحكام المنزّلة.
انحصار  يرى  بل  تبعه،  ومن  الطوسّي،  الشيخ  اختارها  التي  هي  الطريقة  وهذه 
استكشاف قول الإمام من الإجماع فيها. وربما يستظهر من كلام السيّد المرتضى ـ المنقول 

في »العدّة« عنه في ردّ هذه الطريقة ـ كونها معروفة قبل الشيخ أيضا.
ولازم هذه الطريقة عدم قدح المخالفة مطلقا، سواء كانت من معلوم النسب، أو 

مجهوله، مع العلم بعدم كونه الإمام، ولم يكن معه برهان يدلّ على صحّة فتواه.
ولازم هذه الطريقة أيضا عدم كشف الإجماع إذا كان هناك آية، أو سنةّ قطعيّة على 
خلاف المجمعين، وإن لم يفهموا دلالتها على الخلاف؛ إذ يجوز أن يكون الإمام قد اعتمد 

عليها في تبليغ الحقّ.
3. طريقة الحدس: وهي أن يقطع بكون ما اتّفق عليه فقهاء الإماميّة وصل إليهم 
من رئيسهم وإمامهم يدا بيد، فإنّ اتّفاقهم ـ مع كثرة اختلافهم في أكثر المسائل ـ يعلم 
أنفسهم  تلقاء  للرأي من  اختراع  إمامهم، لا عن  إلى رأي  الاتّفاق كان مستندا  أنّ  منه 
الآراء  أتباع سائر ذوي  اتّفاق  يكون ذلك في  بالفهم. كما  استقلالا  أو  اتّباعا للأهواء؛ 

ا مأخوذة من متبوعهم ورئيسهم الذي يرجعون إليه. والمذاهب، فإنّه لا نشكّ فيها أّهن
أنّه قد ذهب إلى هذه الطريقة أكثر المتأخّرين. ولازمها أنّ الاتّفاق  والذي يظهر، 
ينبغي أن يقع في جميع العصور من عصر الأئمّة إلى العصر الذي نحن فيه؛ لأنّ اتّفاق 
ـ يقدح في حصول القطع، بل يقدح فيه مخالفة  ـ مع مخالفة من تقدّم  أهل عصر واحد 

معلوم النسب ممنّ يعتدّ بقوله، فضلا عن مجهول النسب.



397 مباحث الحجّة/ الإجماع

4. طريقة التقرير: وهي أن يتحقّق الإجماع بمرأى ومسمع من المعصوم، مع إمكان 
ردعهم ببيان الحقّ لهم، ولو بإلقاء الخلاف بينهم، فإنّ اتّفاق الفقهاء على حكم ـ والحال 
فيكون  إليه؛  ما ذهبوا  فيما رأوه، وتقريرهم على  المعصوم لهم  إقرار  ـ يكشف عن  هذه 

ذلك دليلا على أنّ ما اتّفقوا عليه هو حكم الله واقعا.
وهذه الطريقة لا تتمّ إّال مع إحراز جميع شروط التقرير التي قد تقدّم الكلام عليها 
في مبحث السنةّ. ومع إحراز جميع الشروط لا شكّ في استكشاف موافقة المعصوم، بل 
بيان الحكم من شخص واحد بمرأى ومسمع من المعصوم، مع إمكان ردعه وسكوته 
عنه يكون سكوته تقريرا كاشفا عن موافقته. ولكنّ المهمّ أن يثبت لنا أنّ الإجماع في عصر 
أو هل يجب على  بإلقاء الخلاف؟  الإمام، ولو  الردع من  إمكان  فيه  يتحقّق  الغيبة هل 

الإمام بيان الحكم الواقعيّ والحال هذه؟ وسيأتي ما ينفع في المقام. 
هذه خلاصة ما قيل من الوجوه المعروفة في استنتاج قول الإمام من الإجماع. 

الوجوه  ـ بعض  المحصّل لإجماعهم  العلماء،  المتتبّع لأقوال  ـ  وقد يحصل للإنسان 
دون البعض ـ أي لا يجب في كلّ إجماع أن يبتنى على وجه واحد من هذه الوجوه ـ وإن 
كان السيّد المرتضى يرى انحصاره في الطريقة الأولى )الطريقة التضمّنيّة( ـ أي الإجماع 

الدخولّي ـ والشيخ الطوسّي يرى انحصاره في الطريقة الثانية )طريقة قاعدة اللطف(.
قول  عن  قطعيّا  كشفا  كشف  إذا  حجّة  يكون  إنّما  الإجماع  فإنّ  حال،  كلّ  وعلى 
أيّة طريقة حصل، فليس من الضروريّ أن نفرض  المعصوم من أيّ سبب كان، وعلى 
القطع  المناط حصول  بل  نحوها،  أو  الطرائق،  حصوله من طريقة مخصوصة من هذه 

بقول المعصوم.
لا  ندرة  المحصّل  الإجماع  من  المعصوم  بقول  القطع  حصول  يندر  أنّه  والتحقيق 
تبقى معها قيمة لأكثر الإجماعات التي نحصّلها، بل لجميعها بالنسبة إلى عصور الغيبة، 



�أ�صول الفقه398

وتفصيل ذلك أن نقول ببرهان السبر والتقسيم: إنّ المجمعين إمّا أن يكون رأيهم ـ الذي 
الفرض الأوّل؛ لأنّ  أو عن مستند ودليل، لا يصحّ  ـ بغير مستند ودليل،  اتّفقوا عليه 
قيمة لآرائهم حتى  تبقى  ذلك مستحيل عادة في حقّهم، ولو جاز ذلك في حقّهم فلا 
يستكشف منها الحقّ، فيتعّني الفرض الثاني، وهو أن يكون لهم مدرك خفي علينا وظهر 

لهم.
والإجماع،  والسنةّ،  الكتاب،  أربعة:  في  الإماميّة  عند  منحصرة  الأحكام  ومدارك 

والدليل العقلّي. ولا يصحّ أن يكون مدركهم ما عدا السنةّ من هذه الأربعة.
أمّا الكتاب: فإنّما لا يصحّ أن يكون مدركهم؛ فلأجل أنّ القرآن الكريم بين أيدينا 
م  مقروء ومفهوم، فلا يمكن فرض آية منه خفيت علينا، وظهرت لهم. ولو فرض أّهن
فهموا من آية شيئا خفي علينا وجهه فإنّ فهمهم ليس حجّة علينا، فإجماعهم لو استند 
إلى ذلك لا يكون موجبا للقطع بالحكم الواقعيّ، أو موجبا لقيام الحجّة علينا. فلا ينفع 

مثل هذا الإجماع.
وأمّا الإجماع: فواضح أنّه لا يصحّ أن يكون مدركا لهم؛ لأنّ هذا الإجماع ـ الذي 
صار مدركا للإجماع ـ ننقل الكلام إليه أيضا، فنسأل عن مدركه، فلابدّ أن ينتهي إلى غيره 

من المدارك الأخرى.
وأمّا الدليل العقلّي: فأوضح؛ لأنّه لا تتصوّر هناك قضيّة عقليّة يتوصّل بها إلى حكم 
التي  ـ  العقليّة  القضيّة  أنّه لابدّ في  شرعيّ كانت مستورة علينا، وظهرت لهم؛ ضرورة 
يصحّ  فلا  وإّال  العقلاء،  جميع  آراء  عليها  تتطابق  أن  ـ  الشرعيّ  الحكم  إلى  بها  يتوصّل 
التوصّل بها إلى الحكم الشرعيّ. فلو أنّ المجمعين كانوا قد تمسّكوا بقضيّة عقليّة ليست 
م  لأّهن الإمام؛  وموافقة  الحقّ  منها  يستكشف  حتى  لآرائهم  قيمة  تبقى  فلا  المثابة  بهذه 

يكونون كمن لا مدرك لهم.



399 مباحث الحجّة/ الإجماع

فانحصر مدركهم في جميع الأحوال في »السنةّ«.
والاستناد إلى السنةّ يتصوّر على وجهين:

فعله،  يرون  أو  المعصوم مشافهة،  أو بعضهم الحكم من  المجمعون  أن يسمع   .1
أو تقريره. وهذا بالنسبة إلى عصرنا لا سبيل فيه حتى إلى الظنّ به، فضلا عن القطع، 
الحال كذلك، حتى  بل  العلماء للإمام.  الأبدال من  إمكان مشافهة بعض  احتمل  وإن 
بمشافهتهم  لنا  فيه  القطع  يحصل  لا  إنّه  أي  المعصومين،  عصر  في  هم  من  إلى  بالنسبة 
المشافهة قريبا  استندوا إلى رواية وثقوا بها، وإن كان احتمال  م  أّهن للمعصوم؛ لاحتمال 
جدّا، بل هي مظنونة، على أنّه لا مجال ـ بالنسبة إلينا ـ لتحصيل إجماع الفقهاء الموجودين 
في تلك العصور؛ إذ ليست آراؤهم مدوّنة، وكلّ ما دوّنوه هي الأحاديث التي ذكروها 

في أصولهم المعروفة بالأصول الأربعمائة.
2. أن يستند المجمعون إلى رواية عن المعصوم. ولا مجال في هذا الإجماع لإفادته 

القطع بالحكم، أو كشفه عن الحجّة الشرعيّة من جهة السند، والدلالة معا.
أمّا: من جهة السند فلاحتمال أنّ المجمعين كانوا متّفقين على اعتبار الخبر الموثّق، أو 
الحسن، فمن لا يرى حجّيّتهما لا مجال له في الاستناد إلى مثله. فمن أين يحصل لنا العلم 

م استندوا إلى ما هو حجّة باتّفاق الجميع؟ بأّهن
وأمّا: من جهة الدلالة فلاحتمال أن يكون ذلك الخبر المفروض ـ لو فرض أنّه حجّة 
من جهة السند ـ ليس نصّا في الحكم، ولا ينفع أن يكون ظاهرا عندهم في الحكم، فإنّ 
ظهور دليل عند قوم لا يستلزم أن يكون ظاهرا لدى كلّ أحد، وفهم قوم ليس حجّة على 
غيرهم. ألا ترى أنّ المتقدّمين اشتهر عندهم استفادة النجاسة من أخبار البئر، واشتهر 
؟ فلعلّ الخبر الذي كان مدركا لهم  مة الحّيل عند المتأخّرين عكس ذلك، ابتداء من العّال

ليس ظاهرا عندنا لو اطّلعنا عليه.



�أ�صول الفقه400

إذا عرفت ذلك ظهر لك أنّ الإجماع لا يستلزم القطع بقول المعصوم عدا الإجماع 
الدخولّي وهو بالنسبة إلينا غير عملّي.

المجمعين  لرأي  موافقا  الإمام  يكون  أن  تقتضي  اللطف  قاعدة  بأنّ  القول  وأمّا: 
وإن استند المجمعون إلى خبر الواحد الذي ربما لا تثبت لنا حجّيّته من جهة السند أو 
الدلالة لو اطّلعنا عليه؛ فإنّنا لم نتحقّق جريان هذه القاعدة في المقام؛ وفاقا لما ذهب إليه 
الشيخ الأعظم الأنصاريّ وغيره، بالرغم من تعويل الشيخ الطوسّي وأتباعه عليها؛ لأنّ 
السبب الذي يدعو إلى اختفاء الإمام، واحتجاب نفعه ـ مع ما فيه من تفويت لأعظم 
المصالح النوعيّة للبشر ـ هو نفسه قد يدعو إلى احتجاب حكم الله عند إجماع العلماء على 
حكم مخالف للواقع، لاسيّما إذا كان الإجماع من أهل عصر واحد. ولا يلزم من ذلك 

إخلال الإمام بالواجب عليه، وهو تبليغ الأحكام؛ لأنّ الاحتجاب ليس من سببه.
وعلى هذا، فمن أين يحصل لنا القطع بأنّه لابدّ للإمام من إظهار الحقّ في حال غيبته 

عند حصول إجماع مخالف للواقع؟
وللمشكّك أن يزيد على ذلك، فيقول: لماذا لا تقتضي هذه القاعدة أن يظهر الإمام 
الحقّ، حتى في صورة الخلاف، لاسيّما أنّ بعض المسائل الخلافيّة قد يقع فيها أكثر الناس 
في مخالفة الواقع؟ بل لو أحصينا المسائل الخلافيّة في الفقه ـ التي هي الأكثر من مسائله ـ 
لوجدنا أنّ كثيرا من الناس لا محالة واقعون في مخالفة الواقع، فلماذا لا يجب على الإمام 
الوقوع في مخالفة  من  المؤمنين  نجاة  وبه  ينعدم،  أو  ليقلّ الخلاف،  الأحكام،  تبليغ  هنا 

الواقع؟
وإذا جاء الاحتمال لا يبقى مجال لاستلزام الإجماع القطع بقول المعصوم من جهة 

قاعدة اللطف.
فإنّ عهدة دعواه على مدّعيها، وليس من السهل حصول  وأمّا: مسلك الحدس، 



401 مباحث الحجّة/ الإجماع

ضروريّات  فيه من  الحكم  يكون  درجة  الاتّفاق  يبلغ  أن  إّال  ذلك،  للإنسان في  القطع 
اتّفاق جميع العلماء في جميع العصور  الدين، أو المذهب، أو قريبا من ذلك عندما يحرز 
بغير استثناء، فإنّ مثل هذا الاتّفاق يستلزم عادة موافقته لقول الإمام، وإن كان مستند 

المجمعين خبر الواحد، أو الأصل.
وكذلك يلحق بالحدس مسلك التقرير ونحوه مماّ هو من هذا القبيل.

وعلى كلّ حال، لم تبق لنا ثقة بالإجماع فيما بعد عصر الإمام في استفادة قول الإمام 
على سبيل القطع واليقين.

الإجماع المنقول
إنّ الإجماع ـ في الاصطلاح ـ ينقسم إلى قسمين:

1. الإجماع المحصّل: والمقصود به الإجماع الذي يحصّله الفقيه بنفسه بتتبّع أقوال 
أهل الفتوى. وهو الذي تقدّم البحث عنه.

2. الإجماع المنقول: والمقصود به الإجماع الذي لم يحصّله الفقيه بنفسه، وإنّما ينقله له 
من حصّله من الفقهاء، سواء كان النقل له بواسطة، أم بوسائط.

ثمّ النقل تارة يقع على نحو التواتر؛ وهذا حكمه حكم المحصّل من جهة الحجّيّة.
لسان  في  المنقول«  »الإجماع  قول  أطلق  وإذا  الواحد،  خبر  نحو  على  يقع  وأخرى 

الأصوليين فالمراد منه هذا الأخير.
وقد وقع الخلاف بينهم في حجّيّته على أقوال.

الإجماع  وهو  الدخولّي،  الإجماع  نقل  حجّيّة  على  متّفقون  م  أّهن يظهر  الذي  ولكنّ 
الذي يعلم فيه من حال الناقل أنّه تتّبع فتاوى من نقل اتّفاقهم حتى المعصوم، فيدخل 
المعصوم في جملة المجمعين. وينبغي أن يتّفقوا على ذلك؛ لأنّه لا يشترط في حجّيّة خبر 
الواحد معرفة المعصوم تفصيلا حين سماع الناقل منه، وهذا الناقل ـ حسب الفرض ـ قد 



�أ�صول الفقه402

نقل عن المعصوم بلا واسطة وإن لم يعرفه بالتفصيل. غير أنّ الإجماع الدخولّي مماّ يعلم 
عدم وقوع نقله، لاسيّما في العصور المتأخّرة عن عصر الأئمّة، بل لم يعهد من الناقلين 

للإجماع من ينقله على هذا الوجه ويدّعي ذلك.
وعليه، فموضع الخلاف منحصر في حجّيّة الإجماع المنقول، غير الإجماع الدخولّي، 

وهو ـ كما قلنا ـ على أقوال:
1. إنّه حجّة مطلقا؛ لأنّه خبر واحد. 

2. إنّه ليس بحجّة مطلقا؛ لأنّه لا يدخل في أفراد خبر الواحد من جهة كونه حجّة. 
3. التفصيل بين نقل إجماع جميع الفقهاء في جميع العصور الذي يعلم فيه من طريق 
الحدس قول المعصوم، فيكون حجّة، وبين غيره من الإجماعات المنقولة التي يستكشف 
منها بقاعدة اللطف أو نحوها قول المعصوم، فلا يكون حجّة. وإلى هذا التفصيل مال 

الشيخ الأعظم الأنصاريّ. 
على  تدلّ  ا  أّهن جهة  من  ـ  الواحد  خبر  أدلّة  أنّ  في  يكمن  المسألة  في  الخلاف  وسّر 
وجوب التعبّد بالخبر ـ لا تشمل كلّ خبر عن أيّ شيء كان، بل مختصّة بالخبر الحاكي عن 
حكم شرعيّ، أو عن ذي أثر شرعيّ، ليصحّ أن يتعبّدنا الشارع به، وإّال فالمحكيّ بالخبر 
إذا لم يكن حكما شرعيّا، أو ذا أثر شرعيّ لا معنى للتعبّد به، فلا يكون مشمولا لأدلّة 

حجّيّة خبر الواحد.
بالمطابقة  به  المحكيّ  إنّما  ـ  الدخولّي  الإجماع  ـ غير  المنقول  الإجماع  أنّ  المعلوم  ومن 
نفس أقوال العلماء، وأقوال العلماء في أنفسها ـ بما هي أقوال علماء ـ ليست حكما شرعيّا، 

ولا ذات أثر شرعيّ.
وعليه، فنقل أقوال العلماء من جهة كونها أقوال علماء لا يصحّ أن يكون مشمولا 
النقل عن الحكم  إذا كشف هذا  الواحد، وإنّما يصحّ أن يكون مشمولا لها  لأدلّة خبر 



403 مباحث الحجّة/ الإجماع

الصادر عن المعصوم، ليصحّ التعبّد به.
إذا عرفت ذلك، فنقول: إن ثبت لدينا أنّه يكفي في صحّة التعبّد بالخبر كشفه ـ على 
أيّ نحو كان من الكشف ـ عن الحكم الصادر من المعصوم، ولو باعتبار الناقل، نظرا إلى 
أنّه لا يعتبر في حجّيّة الخبر حكاية نصّ ألفاظ المعصوم؛ لأنّ المناط معرفة حكمه، ولذا 
يجوز النقل بالمعنى، فالإجماع المنقول ـ الذي هو موضع البحث ـ يكون حجّة مطلقا؛ لأنّه 

كاشف وحاك عن الحكم باعتقاد الناقل، فيكون مشمولا لأدلّة حجّيّة الخبر.
وأمّا: إن ثبت لدينا أنّ المناط في صحّة التعبّد بالخبر أن يكون حاكيا عن الحكم من 
ـ ولذا لا  الناقل قد سمع بنفسه الحكم من المعصوم  ـ أي يجب أن يكون  طريق الحسّ 
تشمل أدلّة حجّيّة الخبر فتوى المجتهد، وإن كان قاطعا بالحكم، مع أنّ فتواه في الحقيقة 
حكاية عن الحكم بحسب اجتهاده، فالإجماع المنقول ـ الذي هو موضع البحث ـ ليس 

بحجّة مطلقا.
وأمّا: لو ثبت أنّ الإخبار عن حدس اللازم للإخبار عن حسّ يصحّ التعبّد به؛ لأنّ 
حكمه حكم الإخبار عن حسّ بلا فرق، فإنّ التفصيل المتقدّم في القول الثالث يكون 

هو الأحقّ.
الوجوه  أيّ وجه من  المسألة بقي علينا أن نفهم  اتّضح لدينا سّر الخلاف في  وإذا 

المتقدّمة هو الأولى بالتصديق، والأحقّ بالاعتماد؟ فنقول:
أوّلا: إنّ أدلّة خبر الواحد جميعها ـ من آيات، وروايات، وبناء عقلاء ـ أقصى دلالتها 
ا تدلّ على وجوب تصديق الثقة، وتصويبه في نقله لغرض التعبّد بما ينقل. ولكنهّا لا  أّهن

تدلّ على تصويبه في اعتقاده.
بيان ذلك أنّ معنى تصديق الثقة هو البناء على واقعيّة نقله، وواقعيّة النقل تستلزم 
محالة  لا  النقل  بواقعيّة  فالقطع  المنقول،  واقعية  عين  النقل  واقعية  بل  المنقول،  واقعيّة 



�أ�صول الفقه404

يستلزم القطع بواقعيّة المنقول، وكذلك البناء على واقعيّة النقل يستلزم البناء على واقعيّة 
المنقول.

الخبر  على  البناء  صحّ  شرعيّ  أثر  ذا  أو  ]شرعيّا[  حكما  المنقول  كان  فإذا  وعليه، 
والتعبّد به، بالنظر إلى هذا المنقول.

أمّا: إذا كان المنقول اعتقاد الناقل ـ كما لو أخبر شخص عن اعتقاده بحكم ـ فغاية ما 
يقتضي البناء على تصديق نقله هو البناء على واقعيّة اعتقاده الذي هو المنقول، والاعتقاد 

في نفسه ليس حكما ]شرعيّا[، ولا ذا أثر شرعيّ.
واقعيّة  لأنّ  عنه؛  أجنبيّ  آخر،  شيء  فذلك  للواقع  ومطابقته  اعتقاده  صحّة  أمّا: 
الاعتقاد لا تستلزم واقعيّة المعتقد به، يعني أنّنا قد نصدّق المخبر عن اعتقاده في أنّ هذا 

هو اعتقاده واقعا، لكن لا يلزمنا أن نصدّق بأنّ ما اعتقده صحيح وله واقعيّة.
ومن هنا نقول: إنّه إذا أخبر شخص بأنه سمع الحكم من المعصوم صحّ أن نبني 
على واقعيّة نقله؛ تصديقا له بمقتضى أدلّة حجّيّة الخبر؛ لأنّ ذلك يستلزم واقعيّة المنقول، 
أمّا إذا أخبر عن  وهو الحكم؛ إذ لم يمكن التفكيك بين واقعيّة النقل وواقعيّة المنقول. 
اعتقاده بأنّ المعصوم حكم بكذا فلا يصحّ البناء على واقعيّة اعتقاده تصديقا له بمقتضى 
أدلّة حجّية الخبر؛ لأنّ البناء على واقعيّة اعتقاده تصديقا له لا يستلزم البناء على واقعيّة 

معتقده، فيجوز التفكيك بينهما.
فتحصّل أنّ أدلّة ]حجّيّة[ خبر الواحد إنّما تدلّ على أنّ الثقة مصدّق ويجب تصويبه 
في نقله، ولا تدلّ على تصويبه في رأيه، واعتقاده، وحدسه. وليس هناك أصل عقلائيّ 
وحدسه،  رأي��ه،  في  مصيبا  يكون  أن  خاصّة  الثقة  أو  الإنسان،  في  الأصل  إنّ  يقول: 

واعتقاده.
ثانيا: بعد أن ثبت أنّ أدلّة حجّيّة الخبر لا تدلّ على تصويب الناقل في رأيه وحدسه، 



405 مباحث الحجّة/ الإجماع

فنقول: لو أنّ ما أخبر به الناقل للإجماع يستلزم في نظر المنقول إليه الحكم الصادر من 
المعصوم، وإن لم يكن في نظر الناقل مستلزما لذلك، فهل هذا أيضا غير مشمول لأدلّة 

حجّيّة الخبر؟
الحقّ أنّه ينبغي أن يكون مشمولا لها؛ لأنّ الأخذ به حينئذ لا يكون من جهة تصديق 
الناقل في رأيه، وربّما كان الناقل لا يرى الاستلزام، بل لا يكون الأخذ به إّال من جهة 
تصديقه في نقله؛ لأنّه لّما كان المنقول ـ وهو الإجماع ـ يستلزم في نظر المنقول إليه الحكم 
الصادر من المعصوم، فالأخذ به والبناء على صحّة نقله يستلزم البناء على صدور الحكم، 
فيصحّ التعبّد به بلحاظ هذه الجهة، بل إنّ الخبر عن فتاوى الفقهاء يكون في نظر المنقول 
إليه ملزوما للخبر عن رأي المعصوم. وحينئذ يكون هذا الخبر الثاني اللازم للخبر الأوّل 
هو المشمول لأدلّة حجّيّة الخبر، لاسيّما إذا كان في نظر الناقل أيضا مستلزما، ولا نحتاج 
أنّ  يعني  ـ  للحكم  استلزامه  بلحاظ  الملزوم  الأوّل  للخبر  شمولها  تصحيح  إلى  بعدئذ 
الخبر عن الإجماع يكون داّال بالدلالة الالتزاميّة على صدور الحكم من المعصوم، فيكون 
من ناحية المدلول الالتزاميّ ـ وهو الإخبار عن صدور الحكم ـ حجّة مشمولا لها؛ لأنّ 
الدلالة الالتزاميّة غير تابعة للدلالة المطابقيّة من ناحية الحجّيّة، وإن كانت تابعة لأدلّة 
حجيّة الخبر، وإن لم يكن من جهة المدلول المطابقي مشمولا لها ثبوتا؛ إذ لا دلالة التزامية 

إّال مع فرض الدلالة المطابقيّة، ولكن لا تلازم بينهما في الحجّيّة.
وإذا اتّضح لك ما شرحناه يتّضح لك أنّ الأولى التفصيل في الإجماع المنقول بين 
ما إذا كان كاشفا عن الحكم في نظر المنقول إليه، لو كان هو المحصّل له، فيكون حجّة، 
وبين ما إذا كان كاشفا عن الحكم في نظر الناقل فقط دون المنقول إليه، فلا يكون حجّة؛ 

لما تقدّم أنّ أدلّة ]حجّيّة[ خبر الواحد لا تدلّ على تصديق الناقل في نظره ورأيه.
ولعلّه إلى هذا التفصيل يرمي الشيخ الأعظم  في تفصيله الذي أشرنا إليه سابقا.



�أ�صول الفقه406

الباب الرابع

الدليل العقليّ
قد مضى في الجزء الثاني البحث مستوفى عن الملازمات العقليّة، لتشخيص صغريات 
حجيّة ]حكم[ العقل ـ أي لتعيين القضايا العقليّة التي يتوصّل بها إلى الحكم الشرعيّ ـ 

وبيان ما هو الدليل العقلّي الذي يكون حجّة.
وقد حصرناها هناك في قسمين رئيسين:

ت العقليّة. الأوّل: حكم العقل بالحسن والقبح، وهو قسم المستقّال
ت  والثاني: حكمه بالملازمة بين حكم الشرع وحكم آخر، وهو قسم غير المستقّال

العقليّة.
ووعدنا هناك ببيان وجه حجّيّة الدليل العقلّي، والآن قد حلّ الوفاء بالوعد، ولكن 
القضايا  تلك  عن  البحث  إلى  جديد  بأسلوب  الكرّة  من  لابدّ  الحجّيّة  وجه  بيان  قبل 

العقليّة؛ لغرض بيان الآراء فيها، وبيان وجه حصرها، وتعيينها فيما ذكرناه، فنقول:
في  الشرعيّة  الأحكام  على  الأدلّ��ة  حصروا  المتقدّمين  من  الأصوليّين  علماءنا  إنّ 
السنةّ أضافوا  أنّ بعض علماء أهل  بينما  التي رابعها »الدليل العقلي«،  الأربعة المعروفة 
المراد  أنّ  آرائهم، ومن هنا نعرف  القياس، ونحوه على اختلاف  المذكورة؛  إلى الأربعة 
م  من الدليل العقلّي ما لا يشمل مثل القياس، فمن ظنّ من الأخباريّين في الأصوليّين أّهن
يريدون منه ما يشمل القياس ]تشنيعا عليهم[، ليس ]ظنهّ[ في موضعه، وهو ظنّ تأباه 

تصريحاتهم بعدم الاعتبار بالقياس، ونحوه.
بالدليل  علمائنا  من  المتقدّمون  يقصد  كان  ما  بالضبط  لي  يظهر  لم  فإنّه  ذلك،  ومع 



407 مباحث الحجّة/ الدليل العقلي 

ه بما لا يصلح أن  ه، أو فّرس العقلّي، حتى أنّ الكثير منهم لم يذكره من الأدلّة، أو لم يفّرس
يكون دليلا في قبال الكتاب والسنةّ.

وأقدم نصّ وجدته ما ذكره الشيخ المفيد )المتوّىف سنة 413 ه‍. ق( في رسالته الأصوليّة 
التي لخصّها الشيخ الكراجكيّ ؛ فإنّه لم يذكر الدليل العقلّي من جملة أدلّة الأحكام، وإنّما 
ذكر أنّ أصول الأحكام ثلاثة: الكتاب، والسنةّ النبويّة، وأقوال الأئمّة، ثمّ ذكر 
أنّ الطرق الموصلة إلى ما في هذه الأصول ثلاثة: اللسان، والأخبار، وأوّلها العقل، وقال 
عنه: »وهو سبيل إلى معرفة حجّيّة القرآن، ودلائل الأخبار«. وهذا التصريح كما ترى 

أجنبيّ عّام نحن في صدده.
ثمّ يأتي بعده تلميذه الشيخ الطوسّي )المتوّىف سنة 460 ه‍. ق( في كتابه »العدّة« الذي 
هو أوّل كتاب مبسّط في الأصول، فلم يصّرح بالدليل العقلّي، فضلا عن أن يشرحه، أو 
يفرد له بحثا. وكلّ ما جاء فيه في آخر فصل منه أنّه ـ بعد أن قسّم المعلومات إلى ضروريّة 
ومكتسبة، والمكتسبة إلى عقلّي وسمعيّ ـ ذكر من جملة أمثلة الضروريّ العلم بوجوب 
ردّ الوديعة، وشكر المنعم، وقبح الظلم والكذب؛ ثمّ ذكر في معرض كلامه أنّ القتل 
الأدلّة  فأمّا  أيضا:  وذكر  تحريمهما.  قبحهما  من  ويريد  قبحهما،  بالعقل  معلوم  والظلم 

الموجبة للعلم، فبالعقل يعلم كونها أدلّة، ولا مدخل للشرع في ذلك.
وأوّل من وجدته من الأصوليّين يصّرح بالدليل العقلّي، الشيخ ابن إدريس )المتوّىف 
598 ه‍. ق(، فقال في السرائر: »فإذا فقدت الثلاثة ـ يعني الكتاب، والسنةّ، والإجماع ـ 

فالمعتمد عند المحقّقين التمسّك بدليل العقل فيها«، ولكنهّ لم يذكر المراد منه.
كتابه  في  فيقول  منه،  المراد  فيشرح  ق(،  ه‍.   676 )المتوّىف  الحلّي  المحقّق  يأتي  ثمّ 

»المعتبر« ما ملخّصه:
وأمّا الدليل العقلّي فقسمان:



�أ�صول الفقه408

وفحوى  الخطاب،  لحن  ثلاثة:  وهو  الخطاب،  على  فيه  يتوقّف  ما  )أحدهما(: 
الخطاب، ودليل الخطاب.

وثانيهما: ما ينفرد العقل بالدلالة عليه.
ويحصره في وجوه الحسن والقبح، بما لا يخلو من المناقشة في أمثلته.

»الذكرى«،  كتابه  مقدّمة  ه‍. ق( في  )المتوّىف سنة 786  الأوّل  الشهيد  ويزيد عليه 
فيجعل القسم الأوّل ما يشمل الأنواع الثلاثة التي ذكرها المحقّق، وثلاثة أخرى، وهي 
المضارّ. ويجعل  المنافع والحرمة في  الإباحة في  الضدّ، وأصل  الواجب، ومسألة  مقدّمة 
القسم الثاني ما يشمل ما ذكره المحقّق، وأربعة أخرى، وهي: البراءة الأصليّة، وما لا 

دليل عليه، والأخذ بالأقلّ عند الترديد بينه وبين الأكثر، والاستصحاب.
وهكذا ينهج هذا النهج جماعة آخرون من المؤلّفين، في حين أنّ الكتب الدراسيّة 
الدليل  تعرّف  ولم  الموضوع،  هذا  تبحث  لم  والكفاية  والرسائل،  المعالم،  مثل  المتداولة، 

العقلّي، ولم تذكر مصاديقه، إّال إشارة عابرة في ثنايا الكلام.
الدليل العقلّي في  أنّه لم تتجلّ فكرة  ومن تصريحات المحقّق والشهيد الأوّل يظهر 
تلك العصور، فوسّعوا في مفهومه إلى ما يشمل الظواهر اللفظيّة، مثل لحن الخطاب ـ 
وهو أن تدلّ قرينة عقليّة على حذف لفظ ـ وفحوى الخطاب ـ ويعنون به مفهوم الموافقة  
ودليل الخطاب، ويعنون به مفهوم المخالفة، وهذه كلّها تدخل في حجّيّة الظهور، ولا 
علاقة لها بدليل العقل المقابل للكتاب والسنةّ، وكذلك الاستصحاب، فإنّه أصل عملّي 

قائم برأسه، كما بحثه المتقدّمون في مقابل دليل العقل.
والغريب في الأمر أنّه حتى مثل المحقّق القمّيّ )المتوّىف سنة 1231 ه‍. ق( نسق على 
مثل هذا التفسير لدليل العقل، فأدخل فيه الظواهر، مثل المفاهيم، بينما هو نفسه عرّفه 
بأنّه »حكم عقلّي يوصل به إلى الحكم الشرعيّ وينتقل من العلم بالحكم العقلّي إلى العلم 



409 مباحث الحجّة/ الدليل العقلي 

بالحكم الشرعيّ«. 
محسن  السيّد  مة  العّال معاصره  مفيدا  بحثا  الموضوع  بحث  قد  رأيته  من  وأحسن 
الكاظميّ في كتابه »المحصول«، وكذلك تلميذه المحقّق صاحب الحاشية على »المعالم« 
الشيخ محمّد تقي الأصفهانّي الذي نسج على منواله، وإن كان فيما ذكره بعض الملاحظات، 

لا مجال لذكرها ومناقشتها هنا.
وعلى كلّ حال، فإنّ إدخال المفاهيم، والاستصحاب، ونحوهما في مصاديق الدليل 
العقلّي لا يناسب جعله دليلا في مقابل الكتاب، والسنةّ، ولا يناسب تعريفه بـ »أنّه ما 

ينتقل من العلم بالحكم العقلّي إلى العلم بالحكم الشرعيّ«.
وبسبب عدم وضوح المقصود من الدليل العقلّي أنتحى الأخباريّون باللائمة على 
لم  أيضا  أنفسهم  ولكنهّم  الشرعيّ.  الحكم  على  حجّة  بالعقل  يأخذون  إذ  الأصوليّين؛ 
التزهيد  في  عقولهم  غير  يحكّمون  تراهم  وهل  بالعقل،  التزهيد  في  مقصودهم  يتّضح 

بالعقول؟
ويجّيل لنا عدم وضوح المقصود من الدليل العقلّي ما ذكره الشيخ المحدّث البحرانّي 

في حدائقه، وهذا نصّ عبارته:
ه بعض بالبراءة الأصليّة، والاستصحاب. »المقام الثالث: في دليل العقل، وفّرس

ه بلحن الخطاب، وفحوى الخطاب، ودليل  وآخرون قصروه على الثاني، وثالث فّرس
الخطاب. ورابع بعد البراءة الأصليّة والاستصحاب بالتلازم بين الحكمين، المندرج فيه 
مقدّمة الواجب، واستلزام الأمر بالشيء النهي عن ضدّه الخاصّ، والدلالة الالتزاميّة«.
ثمّ تكلّم عن كلّ منها في مطالب عدا التلازم بين الحكمين لم يتحدّث عنه، ولم يذكر 
من الأقوال حكم العقل في مسألة الحسن والقبح، بينما أنّ حكم العقل المقصود ـ الذي 
الحسن  في  العقل  وحكم  الحكمين،  بين  التلازم  خصوص  هو  ـ  دليلا  يجعل  أن  ينبغي 



�أ�صول الفقه410

والقبح، وما نقله من الأقوال لم يكن دقيقا، كما سبق بيان بعضها.
وكيفما كان، فالذي يصلح أن يكون مرادا من الدليل العقلّي المقابل للكتاب والسنةّ 
قضيّة  »كلّ  هو  ثانية  وبعبارة  الشرعيّ«،  بالحكم  القطع  يوجب  للعقل  حكم  »كلّ  هو 
عقليّة يتوصّل بها إلى العلم القطعيّ بالحكم الشرعيّ«، وقد صّرح بهذا المعنى جماعة من 

المحقّقين المتأخّرين. 
وهذا أمر طبيعيّ؛ لأنّه إذا كان الدليل العقلّي مقابلا للكتاب والسنةّ فلابدّ أّال يعتبر 
حجّة إّال إذا كان موجبا للقطع الذي هو حجّة بذاته؛ فلذلك لا يصحّ أن يكون شاملا 

للظنون وما لا يصلح للقطع بالحكم من المقدّمات العقليّة.
ولكن هذا التحديد بهذا المقدار لا يزال مجملا، وقد وقع خلط وخبط عظيمان في 
من  لنا  لابدّ  والأوهام  والمغالطات،  الشكوك،  جميع  ترفع  أن  ولأجل  الأمر؛  هذا  فهم 

توضيح الأمر بشيء من البسط، كوضع النقاط على الحروف، كما يقولون، فنقول:
التقسيم  وهذا  عملّي،  وعقل  نظريّ،  عقل  إلى  ينقسم  العقل  أنّ  تقدّم  قد  إنّه   .1

باعتبار ما يتعلّق به الإدراك.
لها  التي  الأمور  إدراك  أي  يعلم،  أن  ينبغي  ما  إدراك  النظريّ«  »العقل  فالمراد من 

واقع.
الفعل  بأنّ هذا  أن يعمل، أي حكمه  ينبغي  ما  إدراك  العملّي«  »العقل  والمراد من 

ينبغي فعله، أو لا ينبغي فعله.
2. إنّه ما المراد من العقل ـ الذي نقول: إنّه حجّة ـ من هذين القسمين؟

الشرعيّة  الأحكام  بإدراك  يستقلّ  أن  يمكن  فلا  النظريّ«  »العقل  المراد  كان  إن 
ابتداء، أي لا طريق للعقل أن يعلم ـ من دون الاستعانة بالملازمة ـ أنّ هذا الفعل حكمه 
كذا عند الشارع. والسّر في ذلك واضح؛ لأنّ أحكام الله تعالى توقيفيّة، فلا يمكن العلم 



411 مباحث الحجّة/ الدليل العقلي 

بها إّال من طريق السماع من مبلّغ الأحكام، المنصوب من قبله تعالى لتبليغها؛ ضرورة أنّ 
أحكام الله تعالى ليست من القضايا الأوّليّة، وليست مماّ تنالها المشاهدة بالبصر ونحوه 
من الحواسّ الظاهرة، بل الباطنة، وليست أيضا مماّ تنالها التجربة والحدس. وإذا كانت 
كذلك فكيف يمكن العلم بها من غير طريق السماع من مبلّغها؟! وشأنها في ذلك شأن 

سائر المجعولات التي يضعها البشر، كاللغات، والخطوط، والرموز، ونحوها.
طريق  من  إّال  بها  العلم  يمكن  لا  الأحكام،  كنفس  الأحكام  ملاكات  وكذلك 
السماع من مبلّغ الأحكام؛ لأنّه ليس عندنا قاعدة مضبوطة نعرف بها أسرار أحكام الله 

تعالى وملاكاتها التي أنيطت بها الأحكام عنده، والظنّ لا يغني من الحقّ شيئا.
وعلى هذا، فمن نفى حجّيّة العقل، وقال: »إنّ الأحكام سمعيّة لا تدرك بالعقول« 
في  النظريّ  العقل  استقلال  نفي  وهو  إليه،  أشرنا  ما  ذلك  من  أراد  إذا  حقّ؛  على  فهو 
إدراك الأحكام وملاكاتها. ولعلّ بعض منكري الملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع 
التعبير عن  قصد هذا المعنى، كصاحب الفصول وجماعة من الأخباريّين، ولكن خانه 
العقلّي  الدليل  أجنبيّ عّام نحن بصدده من كون  فهو  وإذا كان هذا مرادهم  مقصوده، 

حجة يتوصّل به إلى الحكم الشرعيّ.
الثابت  الحكم  بين  بالملازمة  النظريّ  العقل  حكم  العقلّي  الدليل  من  نقصد  إنّنا 
شرعا أو عقلا وبين حكم شرعيّ آخر، كحكمه بالملازمة في مسألة الإجزاء، ومقدّمة 
الشارع  منه حكم  اللازم  بيان،  بلا  التكليف  باستحالة  الواجب، ونحوهما، وكحكمه 
بالبراءة، وكحكمه بتقديم الأهمّ في مورد التزاحم بين الحكمين المستنتج منه فعليّة حكم 
الأهمّ عند الله تعالى، وكحكمه بوجوب مطابقة حكم الله تعالى لما حكم به العقلاء في 
الآراء المحمودة؛ فإنّ هذه الملازمات وأمثالها أمور حقيقيّة واقعيّة يدركها العقل النظريّ 
بالبداهة، أو بالكسب؛ لكونها من الأوّليّات والفطريّات التي قياساتها معها؛ أو لكونها 



�أ�صول الفقه412

تنتهي إليها، فيعلم بها العقل على سبيل الجزم.
وإذا قطع العقل بالملازمة ـ والمفروض أنّه قاطع بثبوت الملزوم ـ فإنّه لابدّ أن يقطع 
بثبوت اللازم وهو ـ أي اللازم ـ حكم الشارع، ومع حصول القطع، فإنّ القطع حجّة 

يستحيل النهي عنه، بل به حجّيّة كلّ حجّة كما سبق بيانه. 
إلى  بضمّها  التي  العقليّة  القضايا  كبريات  هي  العقليّة  الملازمات  فهذه  وعليه، 
صغرياتها يتوصّل بها إلى الحكم الشرعيّ. ولا أظنّ أحدا ـ بعد التوجّه إليها، والالتفات 
الوثوق بكلّ معرفة،  ينكرون  الذين  السوفسطائيّين  إّال  إنكارها  ـ يستطيع  إلى حقيقتها 

حتى المحسوسات.
الأخباريّين  من  حجّيّتها  أنكر  من  مقصود  هي  العقليّة  القضايا  هذه  أنّ  أظنّ  ولا 

وغيرهم، وإن أوهم بعض عباراتهم ذلك؛ لعدم التمييز بين نقاط البحث.
النظريّ، وعدم  العقل  إدراك  من  المقصود  الخلط في  أنّ  تعرف  ذلك  وإذا عرفت 
سبب  هو  الملازمة،  بتوسّط  منها  يدركه  وما  ابتداء  الأحكام  من  يدركه  ما  بين  التمييز 
المحنة في هذا الاختلاف، وسبب المغالطة التي وقع فيها بعضهم؛ إذ نفى مطلقا إدراك 
العقل لحكم الشارع، وحجّيّته، قائلا: »إنّ أحكام الله توقيفيّة لا مسرح للعقول فيها«، 
ولا  وبالاستقلال،  ابتداء  للحكم  إدراكه  لنفي  يصلح  إنّما  التعليل  هذا  أنّ  عن  وغفل 

يصلح لنفي إدراكه للملازمة المستتبع لعلمه بثبوت اللازم، وهو الحكم.
3. هذا كلّه إذا أريد من العقل »العقل النظريّ«.

هذا  أنّ  إدراك  في  يستقلّ  أن  يمكن  لا  فكذلك  العملّي«  »العقل  به  أريد  لو  وأمّا: 
ينبغي فعله عند الشارع أو لا ينبغي، بل لا معنى لذلك؛ لأنّ هذا الإدراك وظيفة العقل 
النظريّ؛ باعتبار أنّ كون هذا الفعل ينبغي فعله عند الشارع بالخصوص أو لا ينبغي من 
الأمور الواقعيّة التي تدرك بالعقل النظريّ، لا بالعقل العملّي، وإنّما كلّ ما للعقل العملّي 



413 مباحث الحجّة/ الدليل العقلي 

من وظيفة هو أن يستقلّ بإدراك أنّ هذا الفعل في نفسه مماّ ينبغي فعله أو لا ينبغي، مع 
قطع النظر عن نسبته إلى الشارع المقدّس، أو إلى أيّ حاكم آخر، يعني أنّ العقل العملّي 

يكون هو الحاكم في الفعل، لا حاكيا عن حاكم آخر.
يحكم  فقد  عقيبه،  النظريّ  العقل  جاء  الإدراك  هذا  العملّي  للعقل  حصل  وإذا 
بالملازمة بين حكم العقل العملّي وحكم الشارع، وقد لا يحكم. ولا يحكم بالملازمة إّال 
في خصوص مورد مسألة التحسين والتقبيح العقليّين، أي خصوص القضايا المشهورات 

التي تسمّى »الآراء المحمودة«، والتي تطابقت عليها آراء العقلاء كافّة بما هم عقلاء.
وحينئذ ـ بعد حكم العقل النظريّ بالملازمة ـ يستكشف حكم الشارع على سبيل 
القطع؛ لأنّه بضمّ المقدمّة العقليّة المشهورة ـ التي هي من الآراء المحمودة التي يدركها 
النظريّ،  العقل  يدركها  التي  بالملازمة  تتضمّن الحكم  التي  المقدّمة  إلى  ـ  العملّي  العقل 
يحصل للعقل النظريّ العلم بأنّ الشارع له هذا الحكم؛ لأنّه حينئذ يقطع باللازم ـ وهو 

الحكم ـ بعد فرض قطعه بثبوت الملزوم والملازمة.
ت العقليّة تنحصر في مسألة واحدة، وهي مسألة  ومن هنا قلنا سابقا: إنّ المستقّال
التحسين والتقبيح العقليّين؛ لأنّه لا يشارك الشارع حكم العقل العملّي إّال فيها، أي إنّ 

العقل النظريّ لا يحكم بالملازمة إّال في هذا المورد خاصّة.))) 

وجه حجّيّة العقل
حكم  أعني  باللازم،  يقطع  النظريّ  العقل  أنّ  وهو  ـ  شرحناه  ما  عرفت  إذا   .4
الشارع، بعد قطعه بثبوت الملزوم الذي هو حكم الشرع أو العقل، وبعد فرض قطعه 

بالملازمة ـ، نشرع في بيان وجه حجّيّة ]حكم[ العقل، فنقول:

))) راجع البحث الرابع في أسباب حكم العقل العملّي، فما بعدها لتعرف السّر في التخصيص بالآراء 
المحمودة.



�أ�صول الفقه414

لقد انتهى الأمر بنا في البحث السابق إلى أنّ الدليل العقلّي ما أوجب القطع بحكم 
الشارع، وإذا كان الأمر كذلك فليس ما وراء القطع حجّة؛ فإنّه تنتهي إليه حجّيّة كلّ 

حجّة؛ لأنّه ـ كما تقدّم ـ هو حجّة بذاته، ولا يعقل سلخ الحجّيّة عنه. 
وإذا  بالعقل؟  إّال  والنبوّة  التوحيد  يثبت  وهل  بالعقل؟  إّال  الشريعة  تثبت  وهل 
بل  بشريعة؟!  نؤمن  وكيف  برسالة؟!  نصدّق  فكيف  العقل  حكم  عن  أنفسنا  سلخنا 
كيف نؤمن بأنفسنا واعتقاداتها؟! وهل العقل إّال ما عبد به الرّحمن؟ وهل يعبد الديّان 

إّال به؟
يمكن  ما  كلّ  نعم،  ليس وراءها سفسطة.  العقل سفسطة  التشكيك في حكم  إنّ 
ت العقليّة، أو في غير  الشكّ فيه هو ]من[ الصغريات ـ أعني ثبوت الملازمات في المستقّال
ت العقليّة، ونحن إنّما نتكلّم في حجّيّة ]حكم[ العقل لإثبات الحكم الشرعيّ  المستقّال
بعد ثبوت تلك الملازمات. وقد شرحنا في الجزء الثاني مواقع كثيرة من تلك الملازمات، 
الواجب،  مقدّمة  مثل  في  آخر  بعضا  ونفينا  العقليّة،  ت  المستقّال مثل  في  بعضها  فأثبتنا 

ومسألة الضدّ.
أمّا: بعد ثبوت الملازمة وثبوت الملزوم فأيّ معنى للشكّ في حجّيّة ]حكم[ العقل، 

أو الشكّ في ثبوت اللازم، وهو حكم الشارع؟
من  فلابدّ  الموضوع،  هذا  في  الأخباريّين  لبعض  الشكّ  وقع  هذا  كلّ  مع  ولكن، 

تجليته لكشف المغالطة، فنقول:
إلى ثلاث  النزاع  إنّ مرجع هذا  وقلنا:  النزاع،  إلى هذا  الثاني  المقصد  قد أشرنا في 

نواح، وذلك حسب اختلاف عباراتهم:
بما  ذلك  لنا  اتّضح  وقد  القطع.  هذا  حجّيّة  الشارع  ينفي  أن  إمكان  في  الأولى: 
شرحناه في حجّيّة القطع الذاتيّة من هذا الجزء، فارجع إليه لتعرف استحالة النهي عن 



415 مباحث الحجّة/ الدليل العقلي 

اتّباع القطع.
الثانية: بعد فرض إمكان نفي الشارع حجّيّة القطع، هل نهى الشارع عن الأخذ 
بحكم العقل؟ وقد ادّعى ذلك جملة من الأخباريّين الذين وصل إلينا كلامهم ؛ مدّعين 
أنّ الحكم الشرعيّ لا يتنجّز، ولا يجوز الأخذ به إّال إذا ثبت من طريق الكتاب، والسنةّ.
بالعلم  الشرعيّة  الأحكام  تقييد  دعوى  إلى  الحقيقة  في  الدعوى  هذه  ومردّ  أقول: 
بها من طريق الكتاب، والسنةّ. وهذا خير ما يوجّه به كلامهم. ولكن قد سبق الكلام 
مفصّلا في مسألة اشتراك الأحكام بين العالم والجاهل من هذا الجزء، فقلنا: إنّه يستحيل 
تعليق الأحكام على العلم بها مطلقا، فضلا عن تقييدها بالعلم الناشئ من سبب خاصّ، 
وهذه الاستحالة ثابتة، حتى لو قلنا بإمكان نفي حجّيّة القطع؛ لما قلناه من لزوم الخلف، 

كما شرحناه هناك. 
وأمّا: ما ورد عن آل البيت  من نحو قولهم: »إنّ دين الله لا يصاب بالعقول« 
فقد ورد في قباله مثل قولهم: »إنّ لله على الناس حجّتين: حجّة ظاهرة، وحجّة باطنة، 

فأمّا: الظاهرة فالرسل، والأنبياء، والأئمّة ، وأمّا: الباطنة فالعقول«. 
الأولى  الطائفة  المقصود من  أنّ  الطائفتين هو  بين  الظاهريّ  التعارض  والحلّ لهذا 
القياس،  بيان عدم استقلال العقل في إدراك الأحكام ومداركها في قبال الاعتماد على 
ا واردة في هذا المقام، أي إنّ الأحكام ومدارك الأحكام لا تصاب  والاستحسان؛ لأّهن

بالعقول بالاستقلال، وهو حقّ، كما شرحناه سابقا.
ومن المعلوم أنّ مقصود من يعتمد على الاستحسان في بعض صوره هو دعوى أنّ 
، ويدرك ملاكاتها، ومقصود من يعتمد على القياس هو  للعقل أن يدرك الأحكام مستقّال
دعوى أنّ للعقل أن يدرك ملاكات الأحكام في المقيس عليه لاستنتاج الحكم في المقيس.
وظيفة  من  ليست  الإدراك��ات  هذه  أنّ  سبق  وقد  بالرأي.  الاجتهاد  معنى  وهذا 



�أ�صول الفقه416

العقل النظريّ، ولا العقل العملّي؛ لأنّ هذه أمور لا تصاب إّال من طريق السماع من 
مبلّغ الأحكام.

ا واردة  وعليه، فهذه الطائفة من الأخبار لا مانع من الأخذ بها على ظواهرها؛ لأّهن
في  نقوله  وعّام  بصدده،  نحن  عّام  أجنبيّة  ولكنهّا  بالرأي،  الاجتهاد  معارضة  مقام  في 
ا أجنبيّة عن الطائفة الثانية  القضايا العقليّة التي يتوصّل بها إلى الحكم الشرعيّ، كما أّهن
ا تثني على العقل  من الأخبار التي تثني على العقل، وتنصّ على أنّه حجّة الله الباطنة؛ لأّهن
فيما هو من وظيفته أن يدركه، لا على الظنون والأوهام، ولا على ادّعاءات إدراك ما لا 

يدركه العقل بطبيعته.
أن  يجب  عنه  والنهي  القطع  حجّيّة  الشارع  نفي  إمكان  عدم  فرض  بعد  الثالثة: 

نتساءل عن معنى حكم الشارع على طبق حكم العقل؟
والجواب الصحيح عن هذا السؤال عند هؤلاء أن يقال: إنّ معناه إدراك الشارع 
وعلمه بأنّ هذا الفعل ينبغي فعله أو تركه لدى العقلاء. وهذا شيء آخر غير أمره ونهيه. 
والنافع هو أن نستكشف أمره ونهيه، فيحتاج إثبات أمره ونهيه إلى دليل آخر سمعيّ، 
بحكم  عالم  الشارع  أنّ  منه  يستنتج  ما  أقصى  الذي  العقلّي  الدليل  ذلك  فيه  يكفي  ولا 
نهي  أو  مولويّ،  أمر  منه  يكون  فلا  العقلاء،  به  حكم  ما  بنفس  حكم  أنّه  أو  العقلاء، 

مولويّ.
أقول: وهذه آخر مرحلة لتوجيه مقالة منكري حجّيّة العقل، وهو توجيه يختصّ 
ت العقليّة. ولهذا التوجيه صورة ظاهريّة يمكن أن تنطلي على المبتدئين أكثر من  بالمستقّال

تلك التوجيهات في المراحل السابقة. وهذا التوجيه ينطوي على إحدى دعويين:
في  تفنيدها  تقدّم  وقد  الشرع،  وحكم  العقل  حكم  بين  الملازمة  إنكار  دعوى   .1

الجزء الثاني، فلا نعيد.



417 مباحث الحجّة/ الدليل العقلي 

تطابقت  ما  أنّ  وتوضيحها:  الثاني.  الجزء  في  هناك  إليها  أشرنا  التي  الدعوى   .2
عليه آراء العقلاء هو استحقاق المدح والذمّ فقط، والمدح والذمّ غير الثواب والعقاب، 
في  ينفع  والذي  المولى.  قبل  من  والعقاب  الثواب  استحقاق  يستلزم  لا  فاستحقاقهما 

استكشاف حكم الشارع هو الثاني، ولا يكفي الأوّل.
ولو فرض أنّا صحّحنا الاستلزام للثواب والعقاب فإنّ ذلك لا يدركه كلّ أحد. 
ولو فرض أنّه أدركه كلّ أحد فإنّ ذلك ليس كافيا للدعوة إلى الفعل إّال عند الفذّ من 
الناس. وعلى أيّ تقدير فرض، فلا يستغني أكثر الناس عن توجيه الأمر من المولى، أو 

النهي منه في مقام الدعوة إلى الفعل، أو الزجر عنه.
لم  ]أنّه[  والمفروض  ـ  الدعوة  في  كاف  غير  والقبح  الحسن  إدراك  نفس  كان  وإذا 
يقم دليل سمعيّ على الحكم ـ فلا نستطيع أن نحكم بأنّ الشارع له أمر ونهي على طبق 
حكم العقل قد اكتفى عن بيانه اعتمادا على إدراك العقل، ليكون حكم العقل كاشفا عن 
حكمه؛ لاحتمال أّال يكون للشارع حكم مولويّ على طبق حكم العقل حينئذ. و »إذا 

جاء الاحتمال بطل الاستدلال«؛ لأنّ المدار على القطع في المقام.
والجواب: أنّه قد أشرنا في الحاشية إلى ما يفندّ الشقّ الأوّل من هذه الدعوى الثانية؛ 
الثواب، ومعنى استحقاق  أنّ معنى استحقاق المدح ليس إّال استحقاق  إذ قلنا: الحقّ 
حقيقة  لأنّ  الآخر؛  يستلزم  أحدهما  شيئان  ما  أّهن لا  العقاب،  استحقاق  إّال  ليس  الذمّ 
المدح والمقصود منه هو المجازاة بالخير، لا المدح باللسان، وحقيقة الذمّ والمقصود منه 
العقل؛ ولذا قال  به  المعنى هو الذي يحكم  باللسان. وهذا  الذمّ  بالشّر، لا  هو المجازاة 

المحقّقون من الفلاسفة: »إنّ مدح الشارع ثوابه، وذمّه عقابه«. وأرادوا هذا المعنى.
بل بالنسبة إلى الله تعالى لا معنى لفرض استحقاق المدح والذمّ اللسانيّين عنده، بل 

ليست مجازاته بالخير إّال الثواب، وليست مجازاته بالشّر إّال العقاب.



�أ�صول الفقه418

لّما كان المفروض أنّ المدح  أنّه  وأمّا الشقّ الثاني من هذه الدعوى: فالجواب عنه: 
يفرض  أن  فلابدّ  كافّة  العقلاء  آراء  عليها  تتطابق  التي  المشهورات  القضايا  من  والذمّ 
فيه أن يكون صالحا لدعوة كلّ واحد من الناس. ومن هنا نقول: إنّه مع هذا الفرض 
فرض  مع  الداعي  جعل  لاستحالة  ثانيا؛  تعالى  الله  من  مولويّة  دعوة  توجيه  يستحيل 
وجود ما يصلح للدعوة عند المكلّف إّال من باب التأكيد، ولفت النظر؛ ولذا ذهبنا هناك 
إلى أنّ الأوامر الشرعيّة، الواردة في موارد حكم العقل ـ مثل وجوب الطاعة ونحوها ـ 
يستحيل فيها أن تكون أوامر تأسيسيّة ـ أي مولويّة ـ بل هي أوامر تأكيديّة، أي إرشاديّة.
وأمّا: أنّ هذا الإدراك لا يدعو إّال الفذّ من الناس، فقد يكون صحيحا، ولكن لا 
يضّر في مقصودنا؛ لأنّه لا نقصد من كون حكم العقل داعيا أنّه داع بالفعل لكلّ أحد، 
الأوامر  داع حتى  كلّ  للدعوة، وهذا شأن  أنّه صالح  ـ  لنا  النافع  ـ وهو  نقصد  إنّما  بل 
المولويّة؛ فإنّه لا يترقّب منها إّال صلاحيّتها للدعوة، لا فعليّة الدعوة؛ لأنّه ليس قوام 
كون الأمر أمرا من قبل الشارع، أو من قبل غيره فعليّة دعوته لجميع المكلّفين، بل الأمر 
في حقيقته ليس هو إّال جعل ما يصلح أن يكون داعيا، يعني ليس المجعول في الأمر 

فعليّة الدعوة. وعليه، فلا يضّر في كونه صالحا للدعوة عدم امتثال أكثر الناس.



419 مباحث الحجّة/ حجية الظواهر 

الباب الخامس

حجّيّة الظواهر

تمهيدات
1. تقدّم في الجزء الأوّل : أنّ الغرض من المقصد الأوّل تشخيص ظواهر بعض 
الألفاظ من ناحية عامّة. والغاية منه ـ كما ذكرنا ـ تنقيح صغريات أصالة الظهور. وطبعا 

إنّما يكون ذلك في خصوص الموارد التي وقع فيها الخلاف بين الناس.
وقلنا: إنّنا سنبحث عن الكبرى ـ وهي حجّيّة »أصالة الظهور« ـ في المقصد الثالث. 

وقد حلّ بحمد الله تعالى موضع البحث عنها.
2. إنّ البحث عن حجّيّة الظواهر من توابع البحث عن الكتاب، والسنةّ، أعني 
أنّ الظواهر ليست دليلا قائما بنفسه في مقابل الكتاب، والسنةّ، بل إنّما نحتاج إلى إثبات 
حجّيّتها لغرض الأخذ بالكتاب، والسنةّ، فهي من متمّمات حجيّتهما؛ إذ من الواضح 
أنّه لا مجال للأخذ بهما من دون أن تكون ظواهرهما حجّة. والنصوص التي هي قطعيّة 

الدلالة أقلّ القليل فيهما.
حجّيّته،  على  قطعيّ  دليل  يدلّ  لم  ما  بالظنّ  العمل  حرمة  الأصل  أنّ  تقدّم   .3
والظواهر من جملة الظنون، فلابدّ من التماس دليل قطعيّ على حجّيّتها ليصحّ التمسّك 

بظواهر الآيات، والأخبار، وسيأتي بيان هذا الدليل. 
4. إنّ البحث عن الظهور يتمّ بمرحلتين:

الأولى: في أنّ هذا اللفظ المخصوص ظاهر في هذا المعنى المخصوص أم غير ظاهر؟ 
في  الخلاف  وقع  التي  الألفاظ  بعض  ظهور  عن  بالبحث  متكفّل  كلّه  الأوّل  والمقصد 



�أ�صول الفقه420

ظهورها، كالأوامر، والنواهي، والعموم، والخصوص، والإطلاق، والتقييد، وهي في 
الحقيقة من بعض صغريات أصالة الظهور.

ذلك  في  الشارع  عند  حجّة  هو  هل  ظهوره  أحرز  قد  الذي  اللفظ  أنّ  في  الثانية: 
المعنى، فيصحّ أن يحتجّ به المولى على المكلّفين، ويصحّ أن يحتجّ به المكلّفون؟

والبحث عن هذه المرحلة الثانية هو المقصد الذي عقد من أجله هذا الباب، وهو 
الكبرى التي إذا ضممناها إلى صغرياتها يتمّ لنا الأخذ بظواهر الآيات، والروايات.

5. إنّ المرحلة الأولى ـ وهي تشخيص صغريات أصالة الظهور ـ تقع بصورة عامّة 
في موردين:

محالة  لا  له  وضعه  أحرز  إذا  فإنّه  عنه،  المبحوث  للمعنى  اللفظ  وضع  في  الأوّل: 
يستلزم  لما  الشرطيّة  والجملة  للوجوب،  »افعل«  صيغة  وضع  نحو  فيه،  ظاهرا  يكون 

المفهوم، إلى غير ذلك.
الثاني: في قيام قرينة عامّة أو خاصّة على إرادة المعنى من اللفظ. والحاجة إلى القرينة 
إمّا في مورد إرادة غير ما وضع له اللفظ، وإمّا في مورد اشتراك اللفظ في أكثر من معنى.
ومع فرض وجود القرينة لا محالة يكون اللفظ ظاهرا فيما قامت عليه القرينة، سواء 

كانت القرينة متّصلة، أو منفصلة.
وإذا اتّضحت هذه التمهيدات فينبغي أن نتحدّث عّام يهمّ من كلّ من المرحلتين في 

مباحث مفيدة في الباب.

طرق إثبات الظواهر
الألفاظ، ومعرفة  لمعرفة وضع  فهناك طرق  السابقين  الموردين  الشكّ في  إذا وقع 

القرائن العامّة:
منها: أن يتتبّع الباحث بنفسه استعمالات العرب، ويعمل رأيه واجتهاده إذا كان 



421 مباحث الحجّة/ حجية الظواهر 

من أهل الخبرة باللسان، والمعرفة بالنكات البيانيّة. ونظير ذلك ما استنبطناه من أنّ كلمة 
اختلاف  بدلالة  »الطلب«. وذلك  و  »الشيء«  معنى  يفيد  ما  بين  لفظ مشترك  »الأمر« 

اشتقاق الكلمة بحسب المعنيين، واختلاف الجمع فيها بحسبهما.
ومنها: أن يرجع إلى علامات الحقيقة والمجاز، كالتبادر، وأخواته. وقد تقدّم الكلام 

عن هذه العلامات.
ومنها: أن يرجع إلى أقوال علماء اللغة. وسيأتي بيان قيمة أقوالهم.

أو ظهوراتها في موارد  الألفاظ  لتعيين وضع  القدماء  اتّبعها بعض  وهناك أصول 
تعارض أحوال اللفظ. والحقّ أنّه لا أصل لها مطلقا؛ لأنّه لا دليل على اعتبارها. وقد 

أشرنا إلى ذلك فيما تقدّم.
وهي مثل ما ذهبوا إليه من أصالة عدم الاشتراك في مورد الدوران بين الاشتراك 
وبين الحقيقة والمجاز، ومثل أصالة الحقيقة لإثبات وضع اللفظ عند الدوران بين كونه 

حقيقة أو مجازا.
أنّه لا دليل على اعتبارها؛ فلأنّ حجّيّة مثل هذه الأصول لابدّ من استنادها  أمّا: 
بنائهم هو ثبوته في الأصول التي تجري لإثبات مرادات  بناء العقلاء. والمسلّم من  إلى 
المتكلّم، دون ما يجري لتعيين وضع الألفاظ والقرائن. ولا دليل آخر في مثلها، غير بناء 

العقلاء.

حجّيّة قول اللغويّ
أكثر  بأكثرها في مقام استكشاف وضع الألفاظ؛ لأنّ  اللغويّين لا عبرة  أقوال  إنّ 
المدوّنين للّغة هّمهم أن يذكروا المعاني التي شاع استعمال اللفظ فيها، من دون كثير عناية 
»أساس  كتابه  في  الزمخشريّ  عدا  نادرا،  إّال  المجازيّة  من  الحقيقيّة  المعاني  بتمييز  منهم 

اللغة«، وعدا بعض المؤلّفات في فقه اللغة.



�أ�صول الفقه422

وعلى تقدير أن ينصّ اللغويون على المعنى الحقيقيّ، فإن أفاد نصّهم العلم بالوضع 
في  وقيل  قولهم.  من  الناشئ  الظنّ  حجّيّة  على  الدليل  التماس  من  فلابدّ  وإّال  فهو، 

الاستدلال عليه وجوه من الأدلّة، لا بأس بذكرها وما عندنا فيها:
أوّلا: قيل: »الدليل الإجماع«. وذلك؛ لأنّه قائم على الأخذ بقول اللغويّ، بلا نكير 

من أحد، وإن كان اللغويّ واحدا.
الفقهاء؟  جميع  إلى  بالنسبة  المدّعى  العملّي  الإجماع  هذا  بتحصيل  لنا  وأنّى  أقول: 
وعلى تقدير تحصيله، فأنّى لنا من إثبات حجّيّة مثله؟ وقد تقدّم البحث مفصّلا عن منشأ 
حجّيّة الإجماع، وليس هو مماّ يشمل هذا المقام بما هو حجّة؛ لأنّ المعصوم لا يرجع إلى 
نصوص أهل اللغة، حتى يستكشف من الإجماع موافقته في هذه المسألة، أي رجوعه إلى 

أهل اللغة عملا.
ثانيا: قيل: »الدليل بناء العقلاء« ؛ لأنّ من سيرة العقلاء وبنائهم العملّي الرجوع 
وإعمال  خبرة  إلى  معرفتها  في  يحتاج  التي  الأمور  جميع  في  بهم  الموثوق  الخبرة  أهل  إلى 
الرأي والاجتهاد، كالشؤون الهندسيّة والطبّيّة، ومنها: اللغات ودقائقها، ومن المعلوم 
أنّ اللغويّ معدود من أهل الخبرة في فنهّ. والشارع لم يثبت منه الردع عن هذه السيرة 

العمليّة، فيستكشف من ذلك موافقته لهم، ورضاه بها.
اليقين  نحو  على  منه  يستكشف  كان  إذا  حجّة  يكون  إنّما  العقلاء  بناء  إنّ  أقول: 
المقدّمة  نناقش إطلاق  نحن  بديهيّ. ولكن  لطريقتهم. وهذا  الشارع وإمضاؤه  موافقة 
المتقدّمة القائلة: »إنّ موافقة الشارع لبناء العقلاء تستكشف من مجرّد عدم ثبوت ردعه 
عن طريقتهم«، بل لا يحصل هذا الاستكشاف إّال بأحد شروط ثلاثة، كلّها غير متوفّرة 

في المقام:
1. أّال يكون مانع من كون الشارع متّحد المسلك مع العقلاء في البناء والسيرة؛ فإنّه 



423 مباحث الحجّة/ حجية الظواهر 

أنّه متّحد المسلك معهم بمجرّد عدم ثبوت ردعه؛  في هذا الفرض لابدّ أن يستكشف 
لبيّنه، ولعرفناه، وليس هذا مماّ  ثان  له مسلك  العقلاء، بل رئيسهم. ولو كان  لأنّه من 

يخفى.
عليها  والاعتماد  بالظواهر،  الأخذ  فإنّ  الواحد؛  الظواهر، وخبر  الباب  هذا  ومن 
في التفهيم مماّ جرت عليه سيرة العقلاء، والشارع لابدّ أن يكون متّحد المسلك معهم؛ 
لأنّه لا مانع من ذلك بالنسبة إليه، وهو منهم بما هم عقلاء ولم يثبت منه ردع. وكذلك 
يقال في خبر الواحد الثّقة؛ فإنّه لا مانع من أن يكون الشارع متّحد المسلك مع العقلاء 

في الاعتماد عليه في تبليغ الأحكام، ولم يثبت منه الردع.
أمّا: الرجوع إلى أهل الخبرة فلا معنى لفرض أن يكون الشارع متّحد المسلك مع 
العقلاء في ذلك؛ لأنّه لا معنى لفرض حاجته إلى أهل الخبرة في شأن من الشؤون، حتى 

يمكن فرض أن تكون له سيرة عمليّة في ذلك، لاسيّما في اللغة العربيّة.
2. إذا كان هناك مانع من أن يكون الشارع متّحد المسلك مع العقلاء، فلابدّ أن 
يثبت لدينا جريان السيرة العمليّة، حتّى في الأمور الشرعيّة بمرأى ومسمع من الشارع، 
فإذا لم يثبت حينئذ الردع منه يكون سكوته من قبيل التقرير لمسلك العقلاء، وهذا مثل 
اد الشارع  الاستصحاب، فإنّه لّما كان مورده الشكّ في الحالة السابقة فلا معنى لفرض اّحت
في المسلك مع العقلاء بالأخذ بالحالة السابقة؛ إذ لا معنى لفرض شكّه في بقاء حكمه، 
لّما كان الاستصحاب قد جرت السيرة فيه، حتى في الأمور الشرعيّة، ولم يثبت  ولكن 

ردع الشارع عنه، فإنّه يستكشف منه إمضاؤه لطريقتهم.
أمّا: الرجوع إلى أهل الخبرة في اللغة فلم يعلم جريان السيرة العقلائيّة في الأخذ 
بقول اللغويّ في خصوص الأمور الشرعيّة، حتى يستكشف من عدم ثبوت ردعه رضاه 

بهذه السيرة في الأمور الشرعيّة.



�أ�صول الفقه424

3. إذا انتفى الشرطان المتقدّمان فلابدّ حينئذ من قيام دليل خاصّ قطعيّ على رضا 
الشارع وإمضائه للسيرة العمليّة عند العقلاء، وفي مقامنا ليس عندنا هذا الدليل، بل 

الآيات الناهية عن اتّباع الظنّ كافية في ثبوت الردع عن هذه السيرة العمليّة.
إلى  الجاهل  رجوع  بوجوب  يحكم  العقل  لأنّ  العقل«؛  حكم  »الدليل  قيل:  ثالثا: 
العالم، فلابدّ أن يحكم الشارع بذلك أيضا؛ إذ إنّ هذا الحكم العقلّي من الآراء المحمودة 
التي تطابقت عليها آراء العقلاء، والشارع منهم، بل رئيسهم. وبهذا الحكم العقلّي أوجبنا 
رجوع العاميّ إلى المجتهد في التقليد، غاية الأمر أنّا اشترطنا في المجتهد شروطا خاصّة، 
الرجوع إلى  الدليل الخاصّ غير موجود في  كالعدالة، والذكورة، لدليل خاصّ. وهذا 
قول اللغويّ؛ لأنّه في الشؤون الفنيّّة لم يحكم العقل إّال برجوع الجاهل إلى العالم الموثوق 
به، من دون اعتبار عدالة، أو نحوها، كالرجوع إلى الأطبّاء والمهندسين، وليس هناك 

دليل خاصّ يشترط العدالة، أو نحوها في اللغويّ، كما ورد في المجتهد.
أقول: وهذا الوجه أقرب الوجوه في إثبات حجّيّة قول اللغويّ، ولم أجد الآن ما 

يقدح به.

الظهور التصوريّ والتصديقيّ
قيل: »إنّ الظهور على قسمين: تصوّريّ، وتصديقيّ.

1. الظهور التصوّريّ الذي ينشأ من وضع اللفظ لمعنى مخصوص، وهو عبارة عن 
دلالة مفردات الكلام على معانيها اللغويّة أو العرفيّة. وهو تابع للعلم بالوضع، سواء 

كانت في الكلام أو في خارجه قرينة على خلافه أو لم تكن.
الكلام، وهو عبارة عن دلالة جملة  ينشأ من مجموع  الذي  التصديقيّ  الظهور   .2
المفردات،  لدلالة  مطابقة  الجملة  دلالة  تكون  فقد  المعنى،  من  يتضمّنه  ما  على  الكلام 
وقد تكون مغايرة لها، كما إذا احتفّ الكلام بقرينة توجب صرف مفاد جملة الكلام عّام 



425 مباحث الحجّة/ حجية الظواهر 

فإنّ  المتكلّم من كلامه،  يتوقّف على فراغ  التصديقيّ  المفردات. والظهور  يقتضيه مفاد 
ينعقد  بالكلام لا  متشاغلا  دام  فما  القرائن،  من  ما شاء  بكلامه  يلحق  أن  متكلّم  لكلّ 

لكلامه الظهور التصديقيّ.
هو  هذا  بأنّ  الظهور  وهو  تصديقيّ،  ثان  ظهور  التصديقيّ  الظهور  هذا  ويستتبع 
القرينة  عدم  على  فيتوقّف  الأمر،  نفس  في  المتكلّم  لمراد  المعّني  هو  وهذا  المتكلّم،  مراد 
التصديقيّ  القرينة مطلقا تهدم هذا الظهور، بخلاف الظهور  المتّصلة، والمنفصلة؛ لأنّ 

الأوّل؛ فإنّه لا تهدمه القرينة المنفصلة«. 
أقول: ونحن لا نتعقّل هذا التقسيم، بل الظهور قسم واحد، وليس هو إّال دلالة 
اللفظ على مراد المتكلّم. وهذه الدلالة هي التي نسمّيها »الدلالة التصديقيّة«، وهي أن 
الظنّ  منه  يلزم  أو  اللفظ،  من  بمراده  العلم  المتكلّم  من  اللفظ  العلم بصدور  من  يلزم 

بمراده. والأوّل يسمّى »النصّ«، ويختصّ الثاني باسم »الظهور«.
ولا معنى للقول بأنّ اللفظ ظاهر ظهورا تصوّريّا في معناه الموضوع له، وقد سبق في 
الجزء الأوّل بيان حقيقة الدلالة، وأنّ ما يسمّونه بالدلالة التصوّريّة ليست بدلالة، وإنّما 
كان ذلك منهم تسامحا في التعبير، بل هي من باب تداعي المعاني، فلا علم ولا ظنّ فيها 

بمراد المتكلّم، فلا دلالة، فلا ظهور، وإنّما كان خطور. والفرق بعيد بينهما.
وأمّا: تقسيم الظهور التصديقيّ إلى قسمين فهو أيضا تسامح؛ لأنّه لا يكون الظهور 
ظهورا إّال إذا كشف عن المراد الجدّيّ للمتكلّم، إمّا على نحو اليقين، أو الظنّ، فالقرينة 

المنفصلة لا محالة تهدم الظهور مطلقا.
نعم، قبل العلم بها يحصل للمخاطب قطع بدويّ، أو ظنّ بدويّ، يزولان عند العلم 
المنفصلة«.  القرينة  تقتضيه  ما  للكلام ظهور على خلاف  انعقد  »قد  فيقال حينئذ:  بها، 
وهذا كلام شائع عند الأصوليّين، وفي الحقيقة أنّ غرضهم من ذلك، الظهور الابتدائيّ 



�أ�صول الفقه426

البدويّ الذي يزول عند العلم بالقرينة المنفصلة، لا أنّه هناك ظهوران: ظهور لا يزول 
بالقرينة المنفصلة، وظهور يزول بها. ولا بأس أن يسمّى هذا الظهور البدويّ »الظهور 

الذاتّي«. وتسميته بالظهور مسامحة على كلّ حال.
وعلى كلّ حال ـ سواء سمّيت الدلالة التصوّريّة ظهورا أم لم تسمّ، وسواء سمّي 
الظهور  هو  الظهور  حجّيّة  في  الكلام  موضع  فإنّ  ـ  يسمّ  لم  أم  ظهورا  البدويّ  الظنّ 

الكاشف عن مراد المتكلّم بما هو كاشف، وإن كان كشفا نوعيّا.

وجه حجّيّة الظهور
إنّ الدليل على حجّيّة الظاهر منحصر في بناء العقلاء. والدليل يتألّف من مقدّمتين 
قطعيّتين، على نحو ما تقدّم في الدليل على حجّيّة خبر الواحد من طريق بناء العقلاء. 

وتفصيلهما هنا أن نقول:
من  المحاورة  أهل  أنّ  الريب  يعتريه  لا  الذي  به  المقطوع  من  أنّه  الأولى:  المقدّمة 
المتكلّم  اعتماد  الكلاميّة على  محاوراتهم  وتبانيهم في  العمليّة  جرت سيرتهم  قد  العقلاء 
على ظواهر كلامه في تفهيم مقاصده، ولا يفرضون عليه أن يأتي بكلام قطعيّ في مطلوبه 
لا يحتمل الخلاف. وكذلك ـ تبعا لسيرتهم الأولى ـ تبانوا أيضا على العمل بظواهر كلام 
المتكلّم والأخذ بها في فهم مقاصده، ولا يحتاجون في ذلك إلى أن يكون كلامه نصّا في 

مطلوبه لا يحتمل الخلاف.
فلذلك، يكون الظاهر حجّة للمتكلّم على السامع، يحاسبه عليه، ويحتجّ به عليه لو 
حمله على خلاف الظاهر، ويكون أيضا حجّة للسامع على المتكلّم، يحاسبه عليه، ويحتجّ 
به عليه لو ادّعى خلاف الظاهر. ومن أجل هذا يؤخذ المرء بظاهر إقراره، ويدان به وإن 

لم يكن نصّا في المراد.
محاوراته  في  يخرج  لم  المقدّس  الشارع  أنّ  أيضا  به  المقطوع  من  أنّ  الثانية:  المقدّمة 



427 مباحث الحجّة/ حجية الظواهر 

واستعماله للألفاظ عن مسلك أهل المحاورة من العقلاء في تفهيم مقاصده، بدليل أنّ 
اده معهم في  الشارع من العقلاء، بل رئيسهم، فهو متّحد المسلك معهم، ولا مانع من اّحت

هذا المسلك، ولم يثبت من قبله ما يخالفه.
وإذا ثبتت هاتان المقدّمتان القطعيّتان لا محالة يثبت ـ على سبيل الجزم ـ أنّ الظاهر 

حجّة عند الشارع، حجّة له على المكلّفين، وحجّة معذّرة للمكلّفين.
من  لابدّ  المقدّمتين،  من  كلّ  عموم  في  شكوك  الناس  لبعض  وقعت  ولكن  هذا، 

التعرّض لها، وكشف الحقيقة فيها.
أمّا المقدّمة الأولى: فقد وقعت عدّة أبحاث فيها:

الفعلّي  الظنّ  حصول  فيه  يشترط  هل  الظاهر  حجّيّة  على  العقلاء  تباني  أنّ  في  ـ   1
بالمراد؟

2 ـ في أنّ تبانيهم هل يشترط فيه عدم الظنّ بخلاف الظاهر؟
3 ـ في أنّ تبانيهم هل يشترط فيه جريان أصالة عدم القرينة؟

إفهامه فقط، أو يعمّ غيرهم، فيكون  تبانيهم هل هو مختصّ بمن قصد  أنّ  ـ في   4
الظاهر حجّة مطلقا؟

وأمّا المقدّمة الثانية: فقد وقع البحث فيها في حجّيّة ظواهر الكتاب العزيز، بل قيل: 
»إنّ الشارع ردع عن الأخذ بظواهر الكتاب، فلم يكن متّحد المسلك فيه مع العقلاء«. 
البحث عن كلّ واحد واحد من  فينبغي  إلى الأخباريّين. وعليه،  المقالة منسوبة  وهذه 

هذه الأمور، فنقول:

أ. اشتراط الظنّ الفعلّي بالوفاق:
قيل: »لابدّ في حجّيّة الظاهر من حصول ظنّ فعلّي بمراد المتكلّم، وإّال فهو ليس 
بالمراد  للمخاطب  الفعلّي  الظنّ  حصول  ظاهرا  الكلام  لكون  المقوّم  أنّ  يعني  بظاهر«. 



�أ�صول الفقه428

منه، وإّال فلا يكون ظاهرا، بل يكون مجملا.
أقول: من المعلوم أنّ الظهور صفة قائمة باللفظ، وهو كونه بحالة يكون كاشفا عن 
مراد المتكلّم، وداّال عليه، والظنّ بما هو ظنّ أمر قائم بالسامع، لا باللفظ، فكيف يكون 
مقوّما لكون اللفظ ظاهرا؟! وإنّما أقصى ما يقال أنّه يستلزم الظنّ، فمن هذه الجهة يتوهّم 

أنّ الظنّ يكون مقوّما لظهوره.
وفي الحقيقة أنّ المقوّم لكون الكلام ظاهرا عند أهل المحاورة هو كشفه الذاتّي عن 
يحصل  لم  وإن  منه،  بالمراد  السامع  عند  الظنّ  يثير  أن  شأنه  من  الكلام  كون  أي  المراد، 
ظنّ فعلّي للسامع؛ لأنّ ذلك هو الصفة القائمة بالكلام المقوّمة لكونه ظاهرا عند أهل 
الحجّيّة،  أصل  في  المتّبع  فهو  العقلاء،  بناء  إّال  ليس  الظاهر  لحجّيّة  والمدرك  المحاورة. 
وخصوصيّاتها. ألا ترى ]أنّه[ لا يصحّ للسامع أن يحتجّ بعدم حصول الظنّ الفعلّي عنده 
من الظاهر إذا أراد مخالفته، مهما كان السبب لعدم حصول ظنهّ، ما دام أنّ اللفظ بحالة 

من شأنه أن يثير الظنّ لدى عامّة الناس؟
وهذا ما يسمّى بالظنّ النوعيّ، فيكتفى به في حجّيّة الظاهر، كما يكتفى به في حجّيّة 
خبر الواحد ـ كما تقدّم ـ وإّال لو كان الظنّ الفعلّي معتبرا في حجّيّة الظهور لكان كلّ كلام 
في آن واحد حجّة بالنسبة إلى شخص، غير حجّة بالنسبة إلى شخص آخر. وهذا ما لا 
ه أحد. ومن البديهيّ أنّه لا يصحّ ادّعاء أنّ الظاهر لكي يكون حجّة لابدّ أن يستلزم  يتوّمه

الظنّ الفعلّي عند جميع الناس بغير استثناء، وإّال فلا يكون حجّة بالنسبة إلى كلّ أحد.

ب. اعتبار عدم الظنّ بالخلاف:
قيل: »إن لم يعتبر الظنّ بالوفاق فعلى الأقلّ يعتبر أّال يحصل ظنّ بالخلاف«. 

أي:  اتّباعها  على  سيرتهم  أنّ  »والظاهر  ردّه:  في  »الكفاية«  صاحب  الشيخ  قال 
بإفادتها الظنّ فعلا، ولا بعدم الظنّ كذلك على خلافها قطعا؛  الظواهر من غير تقييد 



429 مباحث الحجّة/ حجية الظواهر 

ضرورة أنّه لا مجال للاعتذار من مخالفتها بعدم إفادتها الظنّ بالوفاق، ولا بوجود الظنّ 
بالخلاف«. 

في  عليه  الاعتماد  العقلاء  نظر  في  يصحّ  أمرا  بالخلاف  الظنّ  منشأ  كان  إن  أقول: 
على  ـ  بل  الظهور،  حجّيّة  في  يضّر  الظنّ  هذا  مثل  أنّ  في  الشكّ  ينبغي  لا  فإنّه  التفهيم 
الظهور  العقلاء؛ لأنّ  لبناء  يكون موضعا  للكلام حتى  معه ظهور  يبقى  ـ لا  التحقيق 
يكون حينئذ على طبق ذلك الأمر المعتمد عليه في التفهيم، حتى لو فرض أنّ ذلك الأمر 

ليس بأمارة معتبرة عند الشارع؛ لأنّ الملاك في ذلك بناء العقلاء.
التفهيم عند العقلاء فلا  الظنّ ليس مماّ يصحّ الاعتماد عليه في  إذا كان منشأ  وأمّا 
قيمة لهذا الظنّ من ناحية بناء العقلاء على اتّباع الظاهر؛ لأنّ الظهور قائم في خلافه، ولا 
ينبغي الشكّ في عدم تأثير مثله في تبانيهم على حجّيّة الظهور. والظاهر أنّ مراد الشيخ 
صاحب »الكفاية« من »الظنّ بالخلاف« هذا القسم الثاني فقط، لا ما يعمّ القسم الأوّل.
يعمّ  القسم الأوّل فقط، لا ما  الظنّ بالخلاف هو  باعتبار عدم  القائل  ولعلّ مراد 

القسم الثاني، فيقع التصالح بين الطرفين.

ج. أصالة عدم القرينة:
ـ مثل أصالة الحقيقة،  أنّ الأصول الوجوديّة  الشيخ الأعظم في رسائله إلى  ذهب 
ـ  الظهور  لأصالة  أنواع  كلّها  هي  التي  ونحوها  الإطلاق،  وأصالة  العموم،  وأصالة 
ترجع كلّها إلى أصالة عدم القرينة، بمعنى أنّ أصالة الحقيقة ترجع إلى أصالة عدم قرينة 

المجاز، وأصالة العموم إلى أصالة عدم المخصّص... وهكذا.
بناء  جهة  من  هي  إنّما  الظهور  أصالة  حجّيّة  أنّ  الرجوع  من  غرضه  أنّ  والظاهر 

العقلاء على حجّيّة أصالة عدم القرينة.
وذهب الشيخ صاحب »الكفاية« إلى العكس من ذلك ، أي إنّه يرى أنّ أصالة عدم 



�أ�صول الفقه430

القرينة هي التي ترجع إلى أصالة الظهور، يعني أنّ العقلاء ليس لهم إّال بناء واحد، وهو 
بناءان  أنّه هناك  القرينة، لا  بناء على أصالة عدم  نفسه  الظهور، وهو  البناء على أصالة 
عندهم: بناء على أصالة عدم القرينة، وبناء آخر على أصالة الظهور، والبناء الثاني بعد 
البناء الأوّل، ومتوقّف عليه، ولا أنّ البناء على أصالة الظهور مرجع حجّيّته ومعناه إلى 

البناء على أصالة عدم القرينة.
أقول: الحقّ أنّ الأمر لا كما أفاده الشيخ الأعظم، ولا كما أفاده صاحب »الكفاية«؛ 
فإنّه ليس هناك أصل عند العقلاء غير أصالة الظهور يصحّ أن يقال له: »أصالة عدم 
هي  الظهور  أصالة  أنّ  أو  الظهور،  لأصالة  المرجع  هو  يكون  أن  عن  فضلا  القرينة«؛ 

المرجع له.
بيان ذلك أنّه عند الحاجة إلى إجراء أصالة الظهور لابدّ أن يحتمل أنّ المتكلّم الحكيم 

أراد خلاف ظاهر كلامه. وهذا الاحتمال لا يخرج عن إحدى صورتين، لا ثالثة لهما:
العلم بعدم نصب قرينة من قبله، لا  الأولى: أن يحتمل إرادة خلاف الظاهر، مع 
متّصلة ولا منفصلة، وهذا الاحتمال إمّا من جهة احتمال الغفلة عن نصب القرينة، أو 
فإنّه في  ذلك؛  لغير  أو  الهزل،  احتمال قصد  أو  الخطأ،  احتمال  أو  الإيهام،  احتمال قصد 
هذه الموارد يلزم المتكلّم بظاهر كلامه، فيكون حجّة عليه، ويكون حجّة له أيضا على 
الآخرين. ولا تسمع منه دعوى الغفلة، ونحوها، وكذلك لا تسمع من الآخرين دعوى 
احتمالهم للغفلة، ونحوها. وهذا معنى أصالة الظهور عند العقلاء، أي إنّ الظهور هو 

الحجّة عندهم ـ كالنصّ ـ بإلغاء كلّ تلك الاحتمالات.
بانتفاء  سالبة  القرينة،  عدم  لأصالة  موقع  لا  الم��وارد  هذه  في  أنّه  الواضح  ومن 
الموضوع؛ لأنّه لا احتمال لوجودها، حتى نحتاج إلى نفيها بالأصل. فلا موقع إذن في 
إلى  برجوعه  للقول  ولا  الأصل،  هذا  إلى  الظهور  أصالة  برجوع  للقول  الصورة  هذه 



431 مباحث الحجّة/ حجية الظواهر 

أصالة الظهور.
الثانية: أن يحتمل إرادة خلاف الظاهر من جهة احتمال نصب قرينة خفيت علينا؛ 
فإنّه في هذه الصورة يكون موقعا لتوهّم جريان أصالة عدم القرينة، ولكن في الحقيقة أنّ 
م يعتبرون الظهور حجّة ـ كالنصّ ـ  معنى بناء العقلاء على أصالة الظهور ـ كما تقدّم ـ أّهن
بإلغاء احتمال الخلاف، أيّ احتمال كان. ومن جملة الاحتمالات التي تلغى ـ إن وجدت ـ 
احتمال نصب القرينة، وحكمه حكم احتمال الغفلة، ونحوها من جهة أنّه احتمال ملغى 

ومنفيّ لدى العقلاء.
وعليه، فالمنفيّ عند العقلاء هو الاحتمال، لا أنّ المنفيّ وجود القرينة الواقعيّة؛ لأنّ 
القرينة الواقعيّة غير الواصلة لا أثر لها في نظر العقلاء، ولا تضّر في الظهور، حتى يحتاج 
إلى نفيها بالأصل، بينما أنّ معنى أصالة عدم القرينة ـ لو كانت ـ البناء على نفي وجود 
القرينة، لا البناء على نفي احتمالها، والبناء على نفي الاحتمال هو معنى البناء على أصالة 

الظهور، ليس شيئا آخر.
وإذا اتّضح ذلك يكون واضحا لدينا أنّه ليس للعقلاء في هذه الصورة الثانية أيضا 
أصل يقال له »أصالة عدم القرينة«، حتى يقال برجوعه إلى أصالة الظهور، أو برجوعها 

إليه، سالبة بانتفاء الموضوع.
والخلاصة أنّه ليس لدى العقلاء إّال أصل واحد، هو أصالة الظهور، وليس لهم إّال 
بناء واحد، وهو البناء على إلغاء كلّ احتمال ينافي الظهور من نحو احتمال الغفلة، أو الخطأ، 
أو تعمّد الإيهام، أو نصب القرينة على الخلاف، أو غير ذلك، فكلّ هذه الاحتمالات ـ إن 
وجدت ـ ملغاة في نظر العقلاء، وليس معنى إلغائها إّال اعتبار الظهور حجّة كأنّه نصّ لا 
احتمال معه بالخلاف، لا أنّه هناك لدى العقلاء أصول متعدّدة وبناءات مترتّبة مترابطة، 

كما ربّما يتوهّم، حتى يكون بعضها متقدّما على بعض، أو بعضها يساند بعضا.



�أ�صول الفقه432

نعم، لا بأس بتسمية إلغاء احتمال الغفلة بـ »أصالة عدم الغفلة« من باب المسامحة، 
وكذلك تسمية إلغاء احتمال القرينة بأصالة عدمها... وهكذا في كلّ تلك الاحتمالات، 
أصالة  برجوع  يقول  من  ولعلّ  الظهور،  أصالة  عن  آخر  تعبيرا  إّال  ذلك  ليس  ولكن 
القرينة.  عدم  أصالة  من  المعنى  هذا  أراد  بالعكس  أو  القرينة،  عدم  أصالة  إلى  الظهور 
وحينئذ لو كان هذا مرادهم، لكان كلّ من القولين صحيحا، ولكان مآلهما واحدا، فلا 

خلاف.

د. حجّيّة الظهور بالنسبة إلى غير المقصودين بالإفهام:
ذهب المحقّق القمّيّ في قوانينه إلى عدم حجّيّة الظهور بالنسبة إلى من لم يقصد إفهامه 
بالكلام، ومثّل لغير المقصودين بالإفهام بأهل زماننا وأمثالهم الذين لم يشافهوا بالكتاب 
المشافهين،  لغير  موجّهة  خطاباته  ليست  العزيز  الكتاب  أنّ  إلى  نظرا  وبالسنةّ؛  العزيز، 

وليس هو من قبيل تأليفات المصنفّين التي يقصد بها إفهام كلّ قارئ لها.
عن  الجواب  مقام  في  المعصومين  عن  الصادرة  الأخبار  إلى  فبالنسبة  السنةّ  وأمّا: 

سؤال السائلين لا يقصد منها إّال إفهام السائلين، دون سواهم.
المحقّقين،  من  بعده  جاء  من  كلّ  ناقشه  وقد  يستقيم،  لا  القول  هذا  إنّ  أق��ول: 
وخلاصة ما ينبغي مناقشته به أن يقال: إنّ هذا كلام مجمل غير واضح، فما الغرض من 

نفي حجّيّة الظهور بالنسبة إلى غير المقصود إفهامه؟
1. إن كان الغرض أنّ الكلام لا ظهور ذاتّي له بالنسبة إلى هذا الشخص فهو أمر 

يكذّبه الوجدان.
2. وإن كان الغرض ـ كما قيل في توجيه كلامه ـ دعوى أنّه ليس للعقلاء بناء على 
إلغاء احتمال القرينة في الظواهر بالنسبة إلى غير المقصود بالإفهام، فهي دعوى بلا دليل، 
بل المعروف في بناء العقلاء عكس ذلك. قال الشيخ الأنصاريّ في مقام ردّه: »إنّه لا فرق 



433 مباحث الحجّة/ حجية الظواهر 

إفهامه،  الظاهر بين من قصد  الصارف عن  اللفظيّ، وأصالة عدم  بالظهور  العمل  في 
ومن لم يقصد«. 

3. وإن كان الغرض ـ كما قيل في توجيه كلامه أيضا ـ أنّه لّما كان من الجائز عقلا أن 
يعتمد المتكلّم على قرينة غير معهودة ولا معروفة إّال لدى من قصد إفهامه فهو احتمال 
لا ينفيه العقل؛ لأنّه لا يقبح من الحكيم، ولا يلزم نقض غرضه، إذا نصب قرينة تخفى 
على غير المقصودين بالإفهام، ومثل هذه القرينة الخفيّة ـ على تقدير وجودها ـ لا يتوقّع 
من غير المقصود بالإفهام أن يعثر عليها بعد الفحص، فهو كلام صحيح في نفسه، إّال 

أنّه غير مرتبط بما نحن فيه، أي لا يضّر بحجّيّة الظهور ببناء العقلاء.
وتوضيح ذلك: أنّ الذي يقوّم حجّيّة الظهور هو نفي احتمال القرينة ببناء العقلاء، 
لا نفي احتمالها بحكم العقل، ولا ملازمة بينهما ـ أي إنّه إذا كان احتمال القرينة لا ينفيه 
العقل فلا يلزم منه عدم نفيه ببناء العقلاء النافع في حجّيّة الظهور، بل الأمر أكثر من أن 
يقال إنّه لا ملازمة بينهما؛ فإنّ الظهور لا يكون ظهورا إّال إذا كان هناك احتمال للقرينة، 
نصّا لا  الكلام  العقل كان  منفيّا بحكم  احتمالها  لو كان  العقل، وإّال  منفيّ بحكم  غير 

ظاهرا.
وعلى نحو العموم نقول: لا يكون الكلام ظاهرا ليس بنصّ قطعيّ في المقصود إّال 
التحقّق، مثل احتمال  أو احتمالات عقليّة غير مستحيلة  باحتمال عقلّي،  إذا كان مقترنا 
خطأ المتكلّم، أو غفلته، أو تعمّده للإيهام لحكمة، أو نصبه لقرينة تخفى على الغير، أو لا 

تخفى.
ثمّ لا يكون الظاهر حجّة إّال إذا كان البناء العملّي من العقلاء على إلغاء مثل هذه 

الاحتمالات، أي عدم الاعتناء بها في مقام العمل بالظاهر.
نفي  لا  الظهور،  لحجّيّة  المقوّم  هو  للاحتمالات  العملّي  الادّعائيّ  فالنفي  وعليه، 



�أ�صول الفقه434

الاحتمالات عقلا من جهة استحالة تحقّق المحتمل؛ فإنّه إذا كانت الاحتمالات مستحيلة 
التحقّق لا تكون محتملات، ويكون الكلام حينئذ نصّا لا نحتاج في الأخذ به إلى فرض 

بناء العقلاء على إلغاء الاحتمالات.
بالتفصيل في  للقول  المذكور  التوجيه  أنّ هذا  أن نعرف  اتّضح ذلك نستطيع  وإذا 
حجّيّة الظهور لا وجه له؛ فإنّه أكثر ما يثبت به أنّ نصب القرينة الخفيّة بالنسبة إلى من لم 
يقصد إفهامه أمر محتمل غير مستحيل التحقّق؛ لأنّه لا يقبح من الحكيم أن يصنع مثل 
ذلك، فالقرينة محتملة عقلا، ولكن هذا لا يمنع من أن يكون البناء العملّي من العقلاء 
ـ لو  الفحص  القرينة بعد  يعثر على هذه  إلغاء مثل هذا الاحتمال، سواء أمكن أن  على 

كانت ـ أم لم يمكن.
بالإفهام، وبين  المقصودين  بين  الظهور  الفرق في حجّيّة  تسليم  تقدير  ثمّ على   .4
العزيز،  الكتاب  إلى  بالنسبة  واقعنا  على  ذلك  انطباق  في  الشأن  كلّ  فالشأن  غيرهم، 

والسنةّ.
لجميع  عامّة  يتضمّنها  التي  التكاليف  أنّ  لنا  المعلوم  من  فإنّه  العزيز  الكتاب  أمّا 
المكلّفين، ولا اختصاص لها بالمشافهين، وبمقتضى عمومها يجب أّال تقترن بقرائن تخفى 
بالإفهام  المقصودين  وحدهم  ليسوا  المشافهين  أنّ  في  شكّ  لا  بل  المشافهين،  غير  على 

بخطابات القرآن الكريم.
لجميع  عامّة  تكاليف  تتضمّن  الأكثر  على  لها  الحاكية  الأحاديث  فإنّ  السنةّ  وأمّا 
إفهام  بها  يقصد  وقلّما  المشافهين،  غير  حتى  الجميع،  إفهام  بها  المقصود  أو  المكلّفين، 
خصوص المشافهين في بعض الجوابات على أسئلة خاصّة، وإذا قصد ذلك فإنّ التكليف 
فيها لابدّ أن يعمّ غير السائل بقاعدة الاشتراك، ومقتضى الأمانة في النقل، وعدم الخيانة 
من الراوي، المفروض فيه ذلك أن ينبّه على كلّ قرينة دخيلة في الظهور، ومع عدم بيانها 



435 مباحث الحجّة/ حجية الظواهر 

منه يحكم بعدمها.

ه. حجّيّة ظواهر الكتاب:
نسب إلى جماعة من الأخباريّين القول بعدم حجّيّة ظواهر الكتاب العزيز، وأكّدوا: 

.أنّه لا يجوز العمل بها من دون أن يرد بيان وتفسير لها من طريق آل البيت
أقول: إنّ القائلين بحجّيّة ظواهر الكتاب:

1. لا يقصدون حجّيّة كلّ ما في الكتاب، وفيه آيات محكمات، وأخر متشابهات. 
بل المتشابهات لا يجوز تفسيرها بالرأي، ولكنّ التمييز بين المحكم والمتشابه ليس بالأمر 
العسير على الباحث المتدبّر؛ إذا كان هذا ما يمنع من الأخذ بالظواهر التي هي من نوع 

المحكم.
2. لا يقصدون ـ أيضا ـ بالعمل بالمحكم من آياته جواز التسّرع بالعمل به من دون 
فحص كامل عن كلّ ما يصلح لصرفه عن الظهور في الكتاب والسنةّ من نحو الناسخ، 

والمخصّص، والمقيّد، وقرينة المجاز.
3. لا يقصدون ـ أيضا ـ أنّه يصحّ لكلّ أحد أن يأخذ بظواهره وإن لم تكن له سابقة 
معرفة، وعلم، ودراسة لكلّ ما يتعلّق بمضمون آياته، فالعاميّ وشبه العاميّ ليس له أن 

يدّعي فهم ظواهر الكتاب، والأخذ بها.
وهذا أمر لا اختصاص له بالقرآن، بل هذا شأن كلّ كلام يتضمّن المعارف العالية 
والأمور العلميّة، وهو يتوخّى الدقّة في التعبير، ألا ترى أنّ لكلّ علم أهلا يرجع إليهم 
في فهم مقاصد كتب ذلك العلم، وأنّ له أصحابا يؤخذ منهم آراء ما فيه من مؤلّفات؟ 
مع أنّ هذه الكتب والمؤلّفات لها ظواهر تجري على قوانين الكلام، وأصول اللغة، وسنن 
أهل المحاورة، هي حجّة على المخاطبين بها، وهي حجّة على مؤلّفيها، ولكن لا يكفي 
للعاميّ أن يرجع إليها ليكون عالما بها، أو يحتجّ بها، أو يحتجّ بها عليه، بغير تلمذة على 



�أ�صول الفقه436

أحد من أهلها، ولو فعل ذلك هل تراه لا يؤنّب على ذلك، ولا يلام؟ 
وكلّ ذلك لا يسقط ظواهرها عن كونها حجّة في نفسها، ولا يخرجها عن كونها 

ظواهر يصحّ الاحتجاج بها.
أنّ  ذلك  معنى  فليس  العباد  على  حجّة  إنّه  نقول:  إذ  الكريم  فالقرآن  هذا،  وعلى 
يتزوّد بشيء من  لم  إلى من  بالنسبة  أحد، حتى  كلّ  إلى  بالنسبة  كلّها هي حجّة  ظواهره 

العلم، والمعرفة.
وحينئذ نقول لمن ينكر حجّيّة ظواهر الكتاب: ما ذا تعني من هذا الإنكار؟

1. إن كنت تعني هذا المعنى الذي تقدم ذكره وهو عدم جواز التسّرع بالأخذ بها 
من دون فحص عّام يصلح لصرفها عن ظواهرها، وعدم جواز التسّرع بالأخذ بها من 
كلّ أحد، فهو كلام صحيح، وهو أمر طبيعيّ في كلّ كلام عال رفيع، وفي كلّ مؤلّف في 
المعارف العالية، ولكن قلنا: إنّه ليس معنى ذلك أنّ ظواهره مطلقا ليست بحجّة بالنسبة 

إلى كلّ أحد.
 على وجه  البيت  2. وإن كنت تعني الجمود على خصوص ما ورد من آل 
قبلهم،  من  بيان  فيه  يرد  لم  فيما  مطلقا  بها  والأخذ  القرآن،  لظواهر  التعرّض  يجوز  لا 
حتى بالنسبة إلى من يستطيع فهمه من العارفين بمواقع الكلام، وأساليبه، ومقتضيات 
الأحوال، مع الفحص عن كلّ ما يصلح للقرينة، أو ما يصلح لنسخه ـ فإنّه أمر لا يثبته 

ما ذكروه له من الأدلّة.
كيف وقد ورد عنهم  إرجاع الناس إلى القرآن الكريم، مثل ما ورد من الأمر 
بعرض الأخبار المتعارضة عليه، بل ورد عنهم ما هو أعظم من ذلك، وهو عرض كلّ 
ما ورد عنهم على القرآن الكريم، كما ورد عنهم الأمر بردّ الشروط المخالفة للكتاب في 
نحو  بظواهره،  التمسّك  جواز  على  دالّة  خاصّة  أخبار  عنهم  ووردت  العقود،  أبواب 



437 مباحث الحجّة/ حجية الظواهر 

قوله لزرارة لّما قال له: من أين علمت أنّ المسح ببعض الرأس؟ فقال: »لمكان 
كيف  زرارة  فعرّف  برُِؤُسِكُمْ﴾))).  ﴿وَامْسَحُوا  تعالى:  قوله  من  الباء  ويقصد  الباء«، 

يستفيد الحكم من ظاهر الكتاب.
ثمّ إذا كان يجب الجمود على ما ورد من أخبار بيت العصمة فإنّ معنى ذلك هو 
إلى نفس أخبارهم،  الكلام  ننقل  الكتاب، وحينئذ  بظواهر  أقوالهم، لا  بظواهر  الأخذ 
حتى فيما يتعلّق منها بتفسير الكتاب، فنقول: هل يكفي لكلّ أحد أن يرجع إلى ظواهرها 
من دون تدبّر وبصيرة ومعرفة، ومن دون فحص عن القرائن، واطّلاع على كلّ ما دخل 

في مضامينها؟
بل هذه الأخبار لا تقلّ من هذه الجهة عن ظواهر الكتاب، بل الأمر فيها أعظم؛ 
لأنّ سندها يحتاج إلى تصحيح، وتنقيح، وفحص؛ ولأنّ جملة منها منقولة بالمعنى، وما 
ينقل بالمعنى لا يحرز فيه نصّ ألفاظ المعصوم وتعبيره ولا مراداته، ولا يحرز في أكثرها أنّ 

النقل كان لنصّ الألفاظ.
وأمّا ما ورد من النهي عن التفسير بالرأي، مثل النبوي المشهور: »من فّرس القرآن 
التفسير غير الأخذ بالظاهر، والأخذ  أنّ  النار«، فالجواب عنه  برأيه فليتبوّأ مقعده من 
بالظاهر لا يسمّى تفسيرا، على أنّ مقتضى الجمع بينها وبين تلك الأخبار المجوّزة للأخذ 
بالكتاب والرجوع إليه حمل التفسير بالرأي ـ إذا سلّمنا أنّه يشمل الأخذ بالظاهر ـ على 
الشخصيّة، من دون فحص، ومن دون سابقة  بالاجتهادات  به  بالأخذ  التسّرع  معنى 
معرفة وتأمّل ودراسة، كما يعطيه التعليل في بعضها، بأنّ فيه ناسخا ومنسوخا، وعامّا 
وخاصّا. مع أنّه في الكتاب العزيز من المقاصد العالية ما لا ينالها إّال أهل الذكر، وفيه 
ما يقصر عن الوصول إلى إدراكه أكثر الناس، ولا يزال ينكشف له من الأسرار ما كان 

))) المائدة )5( الآية: 6.



�أ�صول الفقه438

ين كلّما تقدّمت العلوم والمعارف مماّ يوجب الدهشة، ويحقّق إعجازه  خافيا على المفّرس
من هذه الناحية.

العزيز جهات كثيرة من الظهور تختلف ظهورا وخفاء،  والتحقيق أنّ في الكتاب 
وليست ظواهره من هذه الناحية على نسق واحد بالنسبة إلى أكثر الناس، وكذلك كلّ 
كلام، ولا يخرج الكلام بذلك عن كونه ظاهرا يصلح للاحتجاج به عند أهله، بل قد 
تكون الآية الواحدة لها ظهور من جهة لا يخفى على كلّ أحد، وظهور آخر يحتاج إلى 

تأمّل وبصيرة، فيخفى على كثير من الناس.
الآية  هذه  فإنّ  الْكَوْثَرَ﴾)))،  أَعْطَيْناكَ  ا  ﴿إنَِّ تعالى:  قوله  مثلا،  لذلك  ولنضرب 
الكريمة ظاهرة في أنّ الله تعالى قد أنعم على نبيّه محمّد  بإعطائه الكوثر. وهذا الظهور 
المراد من »الكوثر«،  الناس فهموا  المقدار لا شكّ فيه لكلّ أحد، ولكن ليس كلّ  بهذا 
ابنته  به  »المراد  وقيل:  والنبوّة«.  القرآن  »المراد  وقيل:  الجنةّ«،  في  نهر  به  »المراد  فقيل: 
فاطمة «. وقيل غير ذلك، ولكن من يدقّق في السورة يجد أنّ فيها قرينة على المراد 
﴾.)))و »الأبتر«: الذي لا عقب له،  ُ بََْرت منه، وهي الآية التي بعدها ﴿إنَِّ شانئَِكَ هُوَ اْأل
والذرّيّة. وكلمة  العقب،  بكثرة  عليه  الإنعام  المراد  أنّ  منها  يفهم  المقابلة  بمقتضى  فإنّه 
الكثرة،  في  المبالغة  بها  فيراد  للمبالغة،  تأتي  »فوعل«  فإنّ  ذلك،  عن  تأبى  لا  »الكوثر« 
والكثرة: نماء العدد. فيكون المعنى: إنّا أعطيناك الكثير من الذرّيّة، والنسل. وبعد هذه 
ظهور  ولكنهّ  به،  الاحتجاج  يصحّ  ظهور  للآية  يكون  الكوثر  معنى  ووضوح  المقارنة 
؛  بفاطمة  »الكوثر«  كلمة  تفسير  صحّة  ينكشف  وحينئذ   ، والتبّرص التأمّل  بعد 

لانحصار ذرّيّته الكثيرة من طريقها، لا على أن تكون الكلمة من أسمائها.

))) الكوثر )108( الآية: 1.

))) الكوثر )108( الآية: 3.



439 مباحث الحجّة/ ال�شهرة 

الباب السادس

ال�شهرة
فلان  »شهر  قولهم:  ومنه  ووضوحه،  الشيء  ذيوع  معنى  تتضمّن  لغة  الشهرة  إنّ 

سيفه«، و »سيف مشهور«.
وقد أطلقت »الشهرة« باصطلاح أهل الحديث على كلّ خبر كثر راويه على وجه لا 

يبلغ حدّ التواتر. والخبر يقال له حينئذ: »مشهور«، كما قد يقال له: »مستفيض«.
الإجماع  درجة  يبلغ  لا  ما  كلّ  على  الفقهاء  باصطلاح  »الشهرة«  يطلقون  وكذلك 
القول  مقابل  به في  القائل  كثر  قول  لكلّ  عندهم  فهي  الفقهيّة،  المسألة  الأقوال في  من 
النادر، والقول يقال له: »مشهور«، كما أنّ المفتين الكثيرين أنفسهم يقال لهم: »مشهور«، 

فيقولون: »ذهب المشهور إلى كذا«، و »قال المشهور بكذا«... وهكذا.
وعلى هذا، فالشهرة في الاصطلاح على قسمين:

1. الشهرة في الرواية: وهي ـ كما تقدّم ـ عبارة عن شيوع نقل الخبر من عدّة رواة، 
على وجه لا يبلغ حدّ التواتر، ولا يشترط في تسميتها بـ »الشهرة« أن يشتهر العمل بالخبر 
عند الفقهاء أيضا، فقد يشتهر وقد لا يشتهر، وسيأتي في مبحث التعادل والتراجيح أنّ 
هذه الشهرة من أسباب ترجيح الخبر على ما يعارضه من الأخبار، فيكون الخبر المشهور 

حجّة من هذه الجهة.
2. الشهرة في الفتوى: وهي ـ كما تقدّم ـ عبارة عن شيوع الفتوى عند الفقهاء بحكم 
شرعيّ، وذلك بأن يكثر المفتون على وجه لا تبلغ الكثرة درجة الإجماع الموجب للقطع 

بقول المعصوم.



�أ�صول الفقه440

فالمقصود بالشهرة ـ إذن ـ ذيوع الفتوى الموجب للاعتقاد بمطابقتها للواقع من غير 
أن يبلغ درجة القطع.

وهذه الشهرة في الفتوى على قسمين من جهة وقوع البحث عنها والنزاع فيها:
أيدينا. وتسمّى حينئذ  أنّ مستندها خبر خاصّ موجود بين  فيها  يعلم  أن  الأوّل: 
»الشهرة العمليّة«. وسيأتي في باب التعادل والتراجيح البحث عّام إذا كانت هذه الشهرة 
العمليّة موجبة لجبر الخبر الضعيف من جهة السند، والبحث أيضا عّام إذا كانت موجبة 

لجبر الخبر غير الظاهر من جهة الدلالة. 
الثاني: أّال يعلم فيها أنّ مستندها أيّ شيء هو فتكون شهرة في الفتوى مجرّدة، سواء 
استنادهم  يعلم  لم  أو  المشهور،  إليها  يستند  لم  ولكن  الشهرة  طبق  على  خبر  هناك  كان 
إليه، أم لم يكن خبر أصلا، وينبغي أن تسمّى هذه بـ »الشهرة الفتوائيّة«، وهي ـ أعني 
الشهرة الفتوائيّة ـ موضوع بحثنا هنا الذي لأجله عقدنا هذا الباب. فقد قيل))) : »إنّ 
هذه الشهرة حجّة على الحكم الذي وقعت عليه الفتوى من جهة كونها شهرة، فتكون 

من الظنون الخاصّة، كخبر الواحد«. وقيل: »لا دليل على حجّيتها«. 
وهذا الاختلاف بعد الاتّفاق على أنّ فتوى مجتهد واحد أو أكثر ما لم تبلغ الشهرة 
لا تكون حجّة على مجتهد آخر، ولا يجوز التعويل عليها. وهذا معنى ما ذهبوا إليه من 

عدم جواز التقليد، أي بالنسبة إلى من يتمكّن من الاستنباط.
والحقّ أنّه لا دليل على حجّيّة الظنّ الناشئ من الشهرة، مهما بلغ من القوّة، وإن كان 
من المسلّم به أنّ الخبر الذي عمل به المشهور حجّة ولو كان ضعيفا من ناحية السند، كما 

سيأتي بيانه في محلّه، وقد ذكروا لحجّيّة الشهرة جملة من الأدلّة، كلّها مردودة:

يذكر  أن  دون  من  الأصحاب،  بعض  عن  ونقله  القول،  هذا  ترجيحه  الأوّل  الشهيد  إلى  نسب   (((
اسمه، ونسب أيضا إلى المحقّق الخوانساريّ اختيار هذا القول، وعزي كذلك إلى صاحب المعالم. 

ولكنّ الشهرة على خلافهم



441 مباحث الحجّة/ ال�شهرة 

الدليل الأوّل: أولويّتها من خبر العادل
الواحد تدلّ على حجّيّة الشهرة بمفهوم الموافقة؛ نظرا  قيل: »إنّ أدلّة حجّيّة خبر 
إلى أنّ الظنّ الحاصل من الشهرة أقوى غالبا من الظنّ الحاصل من خبر الواحد، حتى 

العادل، فالشهرة أولى بالحجّيّة من خبر العادل«. 
والجواب أنّ هذا المفهوم إنّما يتمّ إذا أحرزنا على نحو اليقين أنّ العلّة في حجّيّة خبر 
العادل هي إفادته الظنّ، ليكون ما هو أقوى ظناّ أولى بالحجّيّة، ولكن هذا غير ثابت في 

وجه حجّيّة خبر الواحد إذا لم يكن الثابت عدم اعتبار الظنّ الفعلّي.

الدليل الثاني: عموم تعليل آية النبأ
وقيل: »إنّ عموم التعليل في آية النبأ ﴿أَنْ تُصِيبُوا قَوْماً بجَِهالَةٍ﴾))) يدلّ على اعتبار 
مثل الشهرة؛ لأنّ الذي يفهم من التعليل أنّ الإصابة من الجهالة هي المانعة من قبول 
، فيدلّ على أنّ كلّ ما يؤمن معه من الإصابة بجهالة فهو حجّة يجب  خبر الفاسق بلا تبّني

الأخذ به، والشهرة كذلك«.
الفقرة  هذه  أنّ  تسليم  تقدير  على  ـ  التعليل  بعموم  تمسّكا  ليس  هذا  أنّ  والجواب 
بل  ـ  الواحد  خبر  حجّيّة  أدلّة  في  ذلك  بيان  تقدّم  وقد  التعليل،  مورد  واردة  الآية  من 
التعليل  نقيض  على  الآية  في  دلالة  ولا  التعليل،  نقيض  بعموم  تمسّك  الاستدلال  هذا 
ـ مثلا ـ،  بالضرورة؛ لأنّ هذه الآية نظيرة نهي الطبيب عن بعض الطعام لأنّه حامض 
فإنّ هذا التعليل لا يدلّ على أنّ كلّ ما هو ليس بحامض يجوز أو يجب أكله، وكذلك 
هنا؛ فإنّ حرمة العمل بنبأ الفاسق بدون تبّني ـ لأنّه يستلزم الإصابة بجهالة ـ لا تدلّ على 

وجوب الأخذ بكلّ ما يؤمن فيه ذلك وما لا يستلزم الإصابة بجهالة.
العادل فقد استفدناها من طريق  الواحد  وأمّا دلالتها على خصوص حجّيّة خبر 

))) الحجرات )49( الآية: 6.



�أ�صول الفقه442

آخر، وهو طريق مفهوم الشرط على ما تقدّم شرحه، لا من طريق عموم نقيض التعليل.
وبعبارة أخرى: إنّ أكثر ما تدلّ الآية في تعليلها على أنّ الإصابة بجهالة مانعة عن 
تأثير المقتضي لحجّيّة الخبر، ولا تدلّ على وجود المقتضي للحجّيّة في كلّ شيء آخر؛ حيث 
لا يوجد فيه المانع، حتى تكون دالّة على حجّيّة مثل الشهرة المفقود فيها المانع، أو نقول: 
إنّ فقدان المانع عن الحجّيّة في مثل الشهرة لا يستلزم وجود المقتضي فيها للحجّيّة، ولا 

تدلّ الآية على أنّ كلّ ما ليس فيه مانع فالمقتضي فيه موجود.

الدليل الثالث: دلالة بعض الأخبار
قيل: »إنّ بعض الأخبار دالّة على اعتبار الشهرة، مثل مرفوعة زرارة:

قال زرارة: سألت الباقر، فقلت: جعلت فداك يأتي عنكم الخبران، أو الحديثان 
النادر«.  الشاذّ  ودع  أصحابك،  بين  اشتهر  بما  »خذ   قال آخذ؟  ما  فبأّهي المتعارضان، 
ما معا مشهوران، مأثوران عنكم. قال: »خذ بما يقوله أعدلهما...«  قلت يا سيّدي، إّهن

إلى آخر الخبر.
والاستدلال بهذه المرفوعة من وجهين:

الأوّل: أنّ المراد من الموصول في قوله: »بما اشتهر« مطلق المشهور بما هو مشهور، 
لا خصوص الخبر، فيعمّ المشهور بالفتوى؛ لأنّ الموصول من الأسماء المبهمة التي تحتاج 
إلى ما يعّني مدلولها، والمعّني لمدلول الموصول هي الصلة، وهنا ـ وهي قوله: »اشتهر« ـ 

تشمل كلّ شيء اشتهر، حتى الفتوى.
الثاني: أنّه على تقدير أن يراد من الموصول خصوص الخبر؛ فإنّ المفهوم من المرفوعة 
إناطة الحكم بالشهرة، فتدلّ على أنّ الشهرة بما هي شهرة توجب اعتبار المشتهر، فيدور 

الحكم معها حيثما دارت، فالفتوى المشتهرة أيضا معتبرة، كالخبر المشهور.
والجواب: أمّا عن الوجه الأوّل فبأنّ الموصول كما يتعّني المراد منه بالصلة، كذلك 



443 مباحث الحجّة/ ال�شهرة 

يتعّني بالقرائن الأخرى المحفوفة به، والذي يعيّنه هنا السؤال المتقدّم عليه؛ إذ السؤال 
أيّ  لو سألت:  ما  نظير  السؤال، وهذا  يطابق  أن  الخبر، والجواب لابدّ  نفس  وقع عن 
أنّ  يتوهّم أحد  أن  ينبغي  فإنّه لا  إليك؟ فأجبت: »من كان أكبر منيّ«،  إخوتك أحبّ 

الحكم في هذا الجواب يعمّ كلّ من كان أكبر منك، ولو كان من غير إخوتك.
وأمّا عن الوجه الثاني: فبأنّه بعد وضوح إرادة الخبر من الموصول يكون الظاهر من 
الجملة تعليق الحكم على الشهرة في خصوص الخبر، فيكون المناط في الحكم شهرة الخبر 

ا شهرة الخبر، لا الشهرة بما هي، وإن كانت منسوبة إلى شيء آخر. بما أّهن
وكذلك يقاس الحال في مقبولة ابن حنظلة، الآتية في باب التعادل والتراجيح. 

تنبيه
إّال  المشهور  مخالفة  على  يجرؤون  لا  م  أّهن علمائنا  من  المحقّقين  عن  المعروف  من 
مع دليل قويّ، ومستند جلّي يصرفهم عن المشهور، بل ما زالوا يحرصون على موافقة 
المشهور وتحصيل دليل يوافقه، ولو كان الدالّ على غيره أولى بالأخذ، وأقوى في نفسه، 
وما ذلك من جهة التقليد للأكثر، ولا من جهة قولهم بحجّيّة الشهرة، وإنّما منشأ ذلك 

إكبار المشهور من آراء العلماء، لاسيّما إذا كانوا من أهل التحقيق والنظر.
كلّ صناعة لا  المحقّقين في  أكثر  فإنّ مخالفة  الفنون؛  وهذه طريقة جارية في سائر 
تسهل، إّال مع حجّة واضحة، وباعث قويّ؛ لأنّ المنصف قد يشكّ في صحّة رأيه مقابل 
المشهور، فيجوّز على نفسه الخطأ، ويخشى أن يكون رأيه عن جهل مركّب، لاسيّما إذا 

كان قول المشهور هو الموافق للاحتياط.



�أ�صول الفقه444

الباب السابع

ال�سيرة
المقصود من »السيرة« ـ كما هو واضح ـ استمرار عادة الناس وتبانيهم العملّي على 

فعل شيء، أو ترك شيء.
والمقصود بالناس إمّا جميع العقلاء والعرف العامّ من كلّ ملّة ونحلة، فيعمّ المسلمين 
الأصوليّين  عند  الشائع  والتعبير  العقلائيّة«،  »السيرة  حينئذ  السيرة  وتسمّى  وغيرهم؛ 
المتأخّرين تسميتها بـ»بناء العقلاء«. وإمّا جميع المسلمين بما هم مسلمون، أو خصوص 
أو  المتشّرعة«،  »سيرة  حينئذ  السيرة  وتسمّى  مثلا؛  كالإماميّة  منهم،  خاصّة  نحلة  أهل 

»السيرة الشرعيّة«، أو »السيرة الإسلاميّة«.
وينبغي التنبيه على حجّيّة كلّ من هذين القسمين؛ لاستكشاف الحكم الشرعيّ فيما 

جرت عليه السيرة، وعلى مدى دلالة السيرة، فنقول:

1. حجّيّة بناء العقلاء
لقد تكلّمنا أكثر من مرّة ـ فيما سبق من هذا الجزء ـ عن »بناء العقلاء«، واستدللنا به 
على حجّيّة خبر الواحد، وحجّيّة الظواهر، وقد أشبعنا الموضوع بحثا في مسألة »حجّيّة 

قول اللغويّ«. 
نحو  على  منه  يستكشف  كان  إذا  إّال  دليلا  يكون  لا  العقلاء  بناء  إنّ  قلنا:  وهناك 
اليقين موافقة الشارع وإمضاؤه لطريقة العقلاء؛ لأنّ اليقين تنتهي إليه حجّيّة كلّ حجّة.
شروط  بأحد  إّال  اليقين  نحو  على  تستكشف  لا  الشارع  موافقة  إنّ  هناك:  وقلنا 

ثلاثة، ونذكر خلاصتها هنا بأسلوب آخر من البيان، فنقول:



445 مباحث الحجّة/ ال�سيرة

لا  إذ  العقلاء؛  مع  المسلك  متّحد  الشارع  يكون  أن  فيها  ينتظر  أن  إمّا  السيرة  إنّ 
المسلك، كما في  اده معهم في  اّحت ينتظر ذلك؛ لوجود مانع من  أّال  مانع من ذلك. وإمّا 

الاستصحاب.
فإن كان الأوّل، فإن ثبت من الشارع الردع عن العمل بها فلا حجّيّة فيها قطعا.

اده في المسلك معهم؛ لأنّه أحد العقلاء،  وإن لم يثبت الردع منه، فلابدّ أن يعلم اّحت
بل رئيسهم، فلو لم يرتضها ولم يتّخذها مسلكا له كسائر العقلاء، لبّني ذلك، ولردعهم 
عنها، ولذكر لهم مسلكه الذي يتّخذه بدلا عنها، لاسيّما في الأمارات المعمول بها عند 

العقلاء، كخبر الواحد الثقة، والظواهر.
وإن كان الثاني فإمّا أن يعلم جريان سيرة العقلاء في العمل بها في الأمور الشرعيّة، 
كما في الاستصحاب. وإمّا أّال يعلم ذلك، كما في الرجوع إلى أهل الخبرة في إثبات اللغات.
فإن كان الأوّل فنفس عدم ثبوت ردعه كاف في استكشاف موافقته لهم، لأنّ ذلك 
ولبلّغهم  عنها،  لردعهم  ـ  منه  ومسمع  بمرأى  وهي  ـ  يرتضها  لم  فلو  ويهمّه،  يعنيه  مماّ 
بموافقته؛  نعلم  منه  الردع  ثبوت  عدم  فبمجرّد  التبليغ،  أنحاء  من  نحو  بأيّ  بالردع، 

ضرورة أنّ الردع الواقعيّ غير الواصل لا يعقل أن يكون ردعا فعليّا، وحجّة.
وبهذا نثبت حجّيّة مثل الاستصحاب ببناء العقلاء؛ لأنّه لّما كان مماّ بنى على العمل 
به العقلاء بما فيهم المسلمون، وقد أجروه في الأمور الشرعيّة بمرأى ومسمع من الإمام، 
والمفروض أنّه لم يكن هناك ما يحول دون إظهار الردع، وتبليغه من تقيّة، ونحوها، فلابدّ 

أن يكون الشارع قد ارتضاه؛ طريقة في الأمور الشرعيّة.
وإن كان الثاني ـ أي لم يعلم ثبوت السيرة في الأمور الشرعيّة ـ فإنّه لا يكفي حينئذ 
في  إجرائها  عن  ردعهم  لعلّه  إذ  منه؛  الردع  ثبوت  عدم  الشارع  موافقة  استكشاف  في 
الأمور الشرعيّة فلم يجروها، أو لعلّهم لم يجروها في الأمور الشرعيّة من عند أنفسهم 



�أ�صول الفقه446

فلم يكن من وظيفة الشارع أن يردع عنها في غير الأمور الشرعيّة، لو كان لا يرتضيها في 
الشرعيّات. وعليه، فلأجل استكشاف رضا الشارع وموافقته على إجرائها في الشرعيّات 

لابدّ من إقامة دليل خاصّ قطعيّ على ذلك.
وبعض السير من هذا القبيل قد ثبت عن الشارع إمضاؤه لها، مثل الرجوع إلى أهل 
بالتلف  المضمونة  القيميّات  نظير  ومقاديرها،  الأشياء  قيم  تقدير  في  النزاع  عند  الخبرة 

ونحوه، وتقدير قدر الكفاية في نفقة الأقارب، ونحو ذلك.
أمّا ما لم يثبت فيها دليل خاصّ ـ كالسيرة في الرجوع إلى أهل الخبرة في اللغات ـ فلا 
عبرة بها، وإن حصل الظنّ منها؛ لأنّ الظنّ لا يغني من الحقّ شيئا، كما تقدّم ذلك هناك.

2. حجّيّة سيرة المتشّرعة
إنّ السيرة عند المتشّرعة من المسلمين على فعل شيء أو تركه هي في الحقيقة من نوع 
ا إجماع عملّي من العلماء، وغيرهم. والإجماع  الإجماع، بل هي أرقى أنواع الإجماع؛ لأّهن

في الفتوى إجماع قولّي، ومن العلماء خاصّة.
 ، ا كانت جارية في عصور المعصومين والسيرة على نحوين: تارة يعلم فيها أّهن
حتى يكون المعصوم أحد العاملين بها، أو يكون مقرّرا لها، وأخرى لا يعلم ذلك، أو 

يعلم حدوثها بعد عصورهم.
ا حجّة قطعيّة على موافقة الشارع، فتكون  فإن كانت على النحو الأوّل فلاشكّ في أّهن
المعصوم.  برأي  القطعيّ  للحدس  الموجب  القولّي  كالإجماع  الحكم،  على  دليلا  بنفسها 
وبهذا تختلف عن »سيرة العقلاء«)))؛ فإّهنا إنّما تكون حجّة إذا ثبت من دليل آخر إمضاء 

الشارع لها، ولو من طريق عدم ثبوت الردع من قبله، كما سبق.
الثاني، فلا نجد مجالا للاعتماد عليها في استكشاف موافقة  النحو  وإن كانت على 

))) راجع حاشية شيخنا الأصفهاني  على مكاسب الشيخ: 25.



447 مباحث الحجّة/ ال�سيرة

دون  هي  بل  منه،  نوع  وهي  الإجم��اع،  في  قلنا  كما  واليقين،  القطع  نحو  على  المعصوم 
الإجماع القولّي في ذلك، كما سيأتي وجهه. 

السيرة  ثبوت  »وأمّا  المعاطاة:  مبحث  في  البيع  كتاب  في    الأعظم  الشيخ  قال 
واستمرارها على التوريث ـ يقصد توريث ما يباع معاطاة ـ فهي كسائر سيراتهم الناشئة 
من المسامحة، وقلّة المبالاة في الدين مماّ لا يحصى في عباداتهم، ومعاملاتهم، كما لا يخفى«. 
ومن الواضح أنّه يعنى من السيرة هذا النحو الثاني. والسّر في عدم الاعتماد على هذا 
النحو من السيرة هو ما نعرف من أسلوب نشأة العادات عند البشر، وتأثير العادات على 
عواطف الناس: أنّ بعض الناس المتنفّذين، أو المغامرين قد يعمل شيئا؛ استجابة لعادة 
غير إسلاميّة، أو لهوى في نفسه، أو لتأثيرات خارجيّة، نحو تقليد الأغيار، أو لبواعث 
انفعالات نفسيّة، مثل حبّ التفوّق على الخصوم، أو إظهار عظمة شخصه، أو دينه، أو 
نحو ذلك. ويأتي آخر فيقلّد الأوّل في عمله، ويستمرّ العمل، فيشيع بين الناس من دون 
أن يحصل من يردعهم عن ذلك، لغفلة، أو لتسامح، أو لخوف، أو لغلبة العاملين فلا 

يصغون إلى من ينصحهم؛ أو لغير ذلك.
سيرة  فيصبح  الجيل،  بعد  الجيل  يتلقّاه  طويلة  عهود  العمل  على  مضت  وإذا 
المسلمين، وينسى تأريخ تلك العادة، وإذا استقرّت السيرة يكون الخروج عليها خروجا 
على العادات المستحكمة التي من شأنها أن تتكوّن لها قدسيّة واحترام لدى الجمهور، 
ا عادة شرعيّة وسيرة إسلاميّة،  فيعدّون مخالفتها من المنكرات القبيحة، وحينئذ يتراءى أّهن

وأنّ المخالف لها مخالف لقانون الإسلام، وخارج على الشرع.
ويشبه أن يكون من هذا الباب سيرة تقبيل اليد، والقيام احتراما للقادم، والاحتفاء 

بيوم النوروز، وزخرفة المساجد والمقابر... وما إلى ذلك من عادات اجتماعيّة حادثة.
الشيخ  إليه  توصّل  ما  إلى  يتوصّل  لم  فإنّه  وأمثالها  السيرات  بهذه  يغتّر  من  وكلّ 



�أ�صول الفقه448

الأنصاريّ الأعظم  من إدراك سّر نشأة العادات عند الناس على طول الزمن، وأنّ 
لكلّ جيل من العادات في السلوك، والاجتماع، والمعاملات، والمظاهر، والملابس ما قد 
بالنسبة إلى شعب واحد، وقطر  يختلف كلّ الاختلاف عن عادات الجيل الآخر، هذا 
غالبا  العادات  في  والتبدّل  بعض.  مع  بعضها  والأقطار  الشعوب،  عن  فضلا  واحد؛ 

يحدث بالتدريج في زمن طويل قد لا يحسّ به من جرى على أيديهم التبديل.
في  موجودة  كانت  ا  بأّهن عصورنا  في  الموجودة  السيرات  في  نثق  لا  هذا  ولأجل 
العصور الإسلاميّة الأولى، ومع الشكّ في ذلك فأجدر بها أّال تكون حجّة؛ لأنّ الشكّ 

في حجّيّة الشيء كاف في وهن حجّيّته؛ إذ لا حجّة إّال بعلم.

3. مدى دلالة السيرة
إنّ السيرة عند ما تكون حجّة فأقصى ما تقتضيه أن تدلّ على مشروعيّة الفعل وعدم 
حرمته في صورة السيرة على الفعل، أو تدلّ على مشروعيّة الترك وعدم وجوب الفعل 

في صورة السيرة على الترك.
تقتضيه  فأمر لا  الترك  الفعل، والحرمة من سيرة  الوجوب من سيرة  استفادة  أمّا 
نفس السيرة؛ بل كذلك الاستحباب، والكراهة؛ لأنّ العمل في حدّ ذاته مجمل، لا دلالة 

على أكثر من مشروعيّة الفعل، أو الترك.
نعم، المداومة والاستمرار على العمل من قبل جميع الناس المتشّرعين قد يستظهر 

منها استحبابه؛ لأنّه يدلّ ذلك على استحسانه عندهم على الأقلّ.
لهم،  عادة  أصبح  كونه  من  ينشأ  ربما  له  الاستحسان  إنّ  يقال:  أن  يمكن  ولكن 
وتاركها  الجمهور،  لدى  فيه  مرغوبا  ممدوحا  فاعلها  يكون  أن  شأنها  من  والعادات 
مذموما عندهم، فلا يوثق ـ إذن ـ فيما جرت عليه السيرة بأنّ المدح للفاعل والذمّ للتارك 

كانا من ناحية شرعيّة.



449 مباحث الحجّة/ ال�سيرة

والغرض أنّ السيرة بما هي سيرة لا يستكشف منها وجوب الفعل، ولا استحبابه 
في سيرة الفعل، ولا يستكشف منها حرمة الفعل، ولا كراهته في سيرة الترك.

نعم، هناك بعض الأمور يكون لازم مشروعيّتها وجوبها، وإّال لم تكن مشروعة. 
وذلك مثل الأمارة، كخبر الواحد، والظواهر؛ فإنّ السيرة على العمل بالأمارة لّما دلّت 
العمل بها، ولا  واجبا؛ لأنّه لا يشرع  يكون  أن  فإنّ لازمها  العمل بها،  على مشروعيّة 
يصلح إّال إذا كانت حجّة منصوبة من قبل الشارع لتبليغ الأحكام واستكشافها. وإذا 
كانت حجّة وجب العمل بها قطعا لوجوب تحصيل الأحكام وتعلّمها؛ فينتج من ذلك 

أنّه لا يمكن فرض مشروعيّة العمل بالأمارة، مع فرض عدم وجوبه.



�أ�صول الفقه450

الباب الثامن

القيا�س

تمهيد:
إنّ القياس ـ على ما سيأتي تحديده، وبيان موضع البحث عنه ـ من الأمارات التي 

وقعت فيها معركة الآراء بين الفقهاء.
وعلماء الإماميّة ـ تبعا لآل البيت  ـ أبطلوا العمل به. ومن الفرق الأخرى أهل 
الظاهر ـ المعروفون بـ »الظاهريّة« أصحاب داود بن علي بن خلف، إمام أهل الظاهر ـ 

وكذلك الحنابلة لم يكونوا يقيمون له وزنا. 
في  نشط  وقد  القياسيّين(،  )رأس  حنيفة  أبو  الثاني  القرن  في  فيه  توسّع  من  وأوّل 
عصره، وأخذ به الشافعيّة، والمالكيّة، ولقد بالغ به جماعة، فقدّموه على الإجماع، بل غلا 

آخرون، فردّوا الأحاديث بالقياس، وربما صار بعضهم يؤوّل الآيات بالقياس.
م لا يجوّزون العمل به، وقد شاع عنهم »إنّ  ومن المعلوم عند آل البيت  أّهن
دين الله لا يصاب بالعقول« و »إنّ السنّة إذا قيست محق الدين«، بل شنوّا حربا شعواء 
الإمام  ومناظرات  متّسعا،  للكلام  ما وجدوا  وقياسهم  الرأي  أهل  فيها على  لا هوادة 
الصادق معهم معروفة، لاسيّما مع أبي حنيفة، وقد رواها حتى أهل السنةّ، إذ قال له 
فيما رواه ابن حزم: »اتّق الله ولا تقس؛ فإنّا نقف غدا بين يدي الله، فنقول: قال الله، وقال 

رسوله، وتقول أنت وأصحابك: سمعنا ورأينا«. 
والذي يبدو أنّ المخالفين لآل البيت  ـ الذين سلكوا غير طريقهم، ولم يعجبهم 
 ،الرسول به  جاء  وما  الله،  بأحكام  العلم  أعوزهم  ـ  علومهم  منبع  من  يستقوا  أن 



451 مباحث الحجّة/ القيا�س

فالتجؤوا إلى أن يصطنعوا الرأي والاجتهادات الاستحسانيّة للفتيا والقضاء بين الناس، 
بل حكموا الرأي والاجتهاد حتى فيما يخالف النصّ، أو جعلوا ذلك عذرا مبّررا لمخالفة 
النصّ، كما في قصّة تبرير الخليفة الأوّل لفعلة خالد بن الوليد في قتل مالك بن نويرة، 
وقد خلا بزوجته ليلة قتله، فقال عنه: »إنّه اجتهد فأخطأ« وذلك لّما أراد الخليفة عمر بن 

الخطّاب أن يقاد به، ويقام عليه الحدّ. 
الصحابة  من  به  يأخذ  كان  من  عند  المعالم  واض��ح  غير  والقياس  ال��رأي  وك��ان 
يد أبي  الثاني على  القرن  به في  فيه لتركيزه وتوسعة الأخذ  البحث  بدأ  والتابعين، حتى 
حنيفة وأصحابه. ثمّ بعد أن أخذت الدولة العبّاسيّة تساند أهل القياس، وبعد ظهور 
القيود،  ووضع  أبحاثه،  وتوسيع  معالمه،  لتحديد  علمائهم  من  جماعة  انبرى  له،  النقّاد 

والاستدراكات له، حتى صار فناّ قائما بنفسه.
ونحن يهمّنا منه البحث عن موضع الخلاف فيه، وحجّيته، فنقول:

1. تعريف القياس
إنّ خير التعريفات للقياس ـ في رأينا ـ أن يقال: »هو إثبات حكم في محلّ بعلّة لثبوته 
في محلّ آخر بتلك العلّة«. والمحلّ الأوّل ـ وهو المقيس ـ يسمّى »فرعا«، والمحلّ الثاني ـ 

وهو المقيس عليه ـ يسمّى »أصلا«، والعلّة المشتركة تسمّى »جامعا«.
استنتاج حكم  ـ لغرض  القائس  أي  ـ  المستدلّ  القياس عمليّة من  أنّ  الحقيقة  وفي 
شرعيّ لمحلّ لم يرد فيه نصّ بحكمه الشرعيّ؛ إذ توجب هذه العمليّة عنده الاعتقاد يقينا 

أو ظناّ بحكم الشارع.
والعمليّة القياسيّة هي نفس حمل الفرع على الأصل في الحكم الثابت للأصل شرعا، 
فيعطي القائس حكما للفرع، مثل حكم الأصل، فإن كان الوجوب أعطى له الوجوب، 

وإن كان الحرمة فالحرمة... وهكذا.



�أ�صول الفقه452

ومعنى هذا الإعطاء أن يحكم بأنّ الفرع ينبغي أن يكون محكوما عند الشارع بمثل 
الذي يوجب عنده  أو الحكم هو  الإعطاء  بينهما، وهذا  المشتركة  للعلّة  حكم الأصل؛ 
أو  الإعطاء  هذا  ويكون  الشارع،  عند  الحكم  من  للأصل  ما  مثل  للفرع  بأنّ  الاعتقاد 

الحكم أو الإثبات أو الحمل ـ ما شئت فعّرب ـ دليلا عنده على حكم الله في الفرع.
الحكم  وإعطاء  الحمل،  عمليّة  نفس  هو  الذي  الإثبات  هو  »الدليل«:  فـ  وعليه، 
للفرع من قبل القائس، و »نتيجة الدليل« هو الحكم بأنّ الشارع قد حكم فعلا على هذا 

الفرع بمثل حكم الأصل.
اعتقاده  توجب  ا  لأّهن الشارع؛  حكم  على  دليلا  القائس  من  العمليّة  هذه  فتكون 

اليقينيّ أو الظنيّ بأنّ الشارع له هذا الحكم.
وبهذا التقرير يندفع الاعتراض على مثل هذا التعريف، بأنّ الدليل ـ وهو الإثبات ـ 

نفسه نتيجة الدليل، بينما أنّه يجب أن يكون الدليل مغايرا للمستدلّ عليه.
وجه الدفع أنّه اتّضح بذلك البيان أنّ الإثبات في الحقيقة ـ وهو عمليّة الحمل ـ عمل 
القائس وحكمه لا حكم الشارع، وهو الدليل. وأمّا المستدلّ عليه فهو حكم الشارع 
على الفرع، وإنّما حصل للقائس هذا الاستدلال، لحصول الاعتقاد له بحكم الشارع من 

تلك العمليّة القياسيّة التي أجراها.
ومن هنا يظهر أنّ هذا التعريف أفضل التعريفات، وأبعدها عن المناقشات.

وأمّا تعريفه بالمساواة بين الفرع والأصل في العلّة، أو نحو ذلك، فإنّه تعريف بمورد 
القياس، وليست المساواة قياسا.

القياس  المقصود من  أن كان  بعد  الموضوع الإطالة،  وعلى كلّ حال، فلا يستحقّ 
واضحا.



453 مباحث الحجّة/ القيا�س

2. أركان القياس
بما تقدّم من البيان يتّضح أنّ للقياس أربعة أركان:

1. »الأصل« وهو المقيس عليه المعلوم ثبوت الحكم له شرعا.
2. »الفرع« وهو المقيس المطلوب إثبات الحكم له شرعا.

ثبوت الحكم.  اقتضت  التي  المشتركة بين الأصل والفرع  »العلّة« وهي الجهة   .3
وتسمّى: »جامعا«.

4. »الحكم« وهو نوع الحكم الذي ثبت للأصل، ويراد إثباته للفرع.
وقد وقعت أبحاث عن كلّ من هذه الأركان مماّ لا يهمّنا التعرّض لها، إّال فيما يتعلّق 

بأصل حجّيّته وما يرتبط بذلك. وبهذا الكفاية.

3. حجّيّة القياس
إنّ حجّيّة كلّ أمارة تناط بالعلم ـ وقد سبق بيان ذلك في هذا الجزء أكثر من مرّةـ 

فالقياس ـ كباقي الأمارات ـ لا يكون حجّة إّال في صورتين، لا ثالثة لهما:
1. أن يكون بنفسه موجبا للعلم بالحكم الشرعيّ. 

2. أن يقوم دليل قاطع على حجّيّته، إذا لم يكن بنفسه موجبا للعلم. 
وحينئذ لابدّ من بحث موضوع حجّيّة القياس عن الناحيتين، فنقول:

أ. هل القياس يوجب العلم؟
إنّ القياس نوع من »التمثيل« المصطلح عليه في المنطق، وقلنا هناك: »إنّ التمثيل 
من الأدلّة التي لا تفيد إّال الاحتمال؛ لأنّه لا يلزم من تشابه شيئين في أمر، بل في عدّة 

أمور أن يتشابها من جميع الوجوه والخصوصيّات«. 
النفس  في  يقوى  وتعدّدت،  والفرع،  الأصل  بين  الشبه  وجوه  قويت  إذا  نعم، 
الاحتمال، حتى يكون ظناّ، ويقرب من اليقين، والقيافة من هذا الباب، ولكن كلّ ذلك 



�أ�صول الفقه454

لا يغني من الحقّ شيئا.
غير أنّه إذا علمنا ـ بطريق من الطرق ـ أنّ جهة المشابهة علّة تامّة لثبوت الحكم في 
في  بخصوصيّاتها  موجودة  التامّة  العلّة  هذه  بأنّ  أيضا  علمنا  ثمّ  الشارع،  عند  الأصل 
الفرع؛ فإنّه لا محالة يحصل لنا ـ على نحو اليقين ـ استنباط أنّ مثل هذا الحكم ثابت في 
الفرع، كثبوته في الأصل؛ لاستحالة تخلّف المعلول عن علّته التامّة، ويكون من القياس 

المنطقي البرهاني الذي يفيد اليقين.
تامّة  علّة  الجامع  بأنّ  العلم  إلى  لنا  الطريق  حصول  في  الشأن  كلّ  الشأن  ولكنّ 
للحكم الشرعيّ. وقد سبق أنّ ملاكات الأحكام لا مسرح للعقول، أو لا مجال للنظر 
العقلّي فيها، فلا تعلم إّال من طريق السماع من مبلّغ الأحكام الذي نصبه الله تعالى مبلّغا، 

وهاديا.
والغرض من »كون الملاكات لا مسرح للعقول فيها« أنّ أصل تعليل الحكم بالملاك 

لا يعرف إّال من طريق السماع؛ لأنّه أمر توقيفيّ.
أمّا نفس وجود الملاك في ذاته فقد يعرف من طريق الحسّ، ونحوه، لكن لا بما هو 
علّة وملاك، كالإسكار؛ فإنّ كونه علّة للتحريم في الخمر لا يمكن معرفته من غير طريق 

التبليغ بالأدلّة السمعيّة.
أمّا وجود الإسكار في الخمر، وغيره من المسكرات، فأمر يعرف بالوجدان، ولكن 

لا ربط لذلك بمعرفة كونه هو الملاك في التحريم؛ فإنّه ليس هذا من الوجدانيّات.
وعلى كلّ حال، فإنّ السّر في أنّ الأحكام وملاكاتها لا مسرح للعقول في معرفتها 
ا أمور توقيفيّة من وضع الشارع، كاللغات، والعلامات، والإشارات التي  واضح؛ لأّهن
لا تعرف إّال من قبل واضعيها، ولا تدرك بالنظر العقلّي إّال من طريق الملازمات العقليّة 
الثاني، وفي  المقصد  العقليّة في  تقدّم في بحث الملازمات  فيما  التي تكلّمنا عنها  القطعيّة 



455 مباحث الحجّة/ القيا�س

المقيس عليه،  العقل من هذا الجزء، والقياس لا يشكّل ملازمة عقليّة بين حكم  دليل 
وحكم المقيس.

نعم، إذا ورد نصّ من قبل الشارع في بيان علّة الحكم في المقيس عليه، فإنّه يصحّ 
الاكتفاء به في تعدية الحكم إلى المقيس بشرطين: الأوّل: أن نعلم بأنّ العلّة المنصوصة لا 

تامّة يدور معها الحكم أينما دارت، والثاني: أن نعلم بوجودها في المقيس.
والخلاصة أنّ القياس في نفسه لا يفيد العلم بالحكم؛ لأنّه لا يتكفّل ثبوت الملازمة 
بين حكم المقيس عليه وحكم المقيس، ويستثنى منه منصوص العلّة بالشرطين اللذين 
تقدّما، وفي الحقيقة أنّ منصوص العلّة ليس من نوع القياس، كما سيأتي بيانه. وكذلك 

قياس الأولويّة.
قياس  كلّ  في  الموجودة  الاحتمالات  إنّ  نقول:  أكثر،  الموضوع  يتّضح  أن  ولأجل 
الفرع، ولا  الملازمة بين حكم الأصل وحكم  خمسة، ومع هذه الاحتمالات لا تحصل 

يمكن رفع هذه الاحتمالات إّال بورود النصّ من الشارع، والاحتمالات هي:
1. احتمال أن يكون الحكم في الأصل معلّلا عند الله تعالى بعلّة أخرى غير ما ظنهّ 
القائس، بل يحتمل على مذهب هؤلاء أّال يكون الحكم معلّلا عند الله تعالى بشيء أصلا؛ 
م لا يرون الأحكام الشرعيّة معلّلة بالمصالح والمفاسد وهذا من مفارقات آرائهم،  لأّهن
م إذا كانوا لا يرون تبعيّة الأحكام للمصالح والمفاسد، فكيف يؤكّدون تعليل الحكم  فإّهن

الشرعيّ في المقيس عليه بالعلّة التي يظنوّنها؟! بل كيف يحصل لهم الظنّ بالتعليل؟!
2. احتمال أنّ هناك وصفا آخر ينضمّ إلى ما ظنهّ القائس علّة، بأن يكون المجموع 

منهما هو العلّة للحكم، لو فرض أنّ القائس أصاب في أصل التعليل.
3. احتمال أن يكون القائس قد أضاف شيئا أجنبيّا إلى العلّة الحقيقيّة لم يكن له دخل 

في الحكم في المقيس عليه.



�أ�صول الفقه456

4. احتمال أن يكون ما ظنهّ القائس علّة ـ إن كان مصيبا في ظنهّ ـ ليس هو الوصف 
المجرّد، بل بما هو مضاف إلى موضوعه ـ أعني »الأصل« ـ لخصوصيّة فيه.

وأراد  البيع،  فساد  في  شرعا  موجبة  علّة  بالثمن  الجهل  بأنّ  علم  لو  ذلك،  مثال 
أن يقيس على البيع عقد النكاح إذا كان المهر فيه مجهولا؛ فإنّه يحتمل أن يكون الجهل 
بالعوض، الموجب لفساد البيع هو الجهل بخصوص العوض في البيع، لا مطلق الجهل 
حيث هو جهل بالعوض، ليسري الحكم إلى كلّ معاوضة، حتى في مثل  بالعوض من 

الصلح المعاوضي، والنكاح باعتبار أنّه يتضمّن معنى المعاوضة عن البضع.
5. احتمال أن تكون العلّة الحقيقيّة لحكم المقيس عليه غير موجودة، أو غير متوفّرة 

بخصوصيّاتها في المقيس.
وكلّ هذه الاحتمالات لابدّ من دفعها، ليحصل لنا العلم بالنتيجة، ولا يدفعها إّال 

الأدلّة السمعيّة الواردة عن الشارع.
وقيل: »من الممكن تحصيل العلم بالعلّة بطريق برهان السبر والتقسيم«. وبرهان 
السبر والتقسيم عبارة عن عدّ جميع الاحتمالات الممكنة، ثمّ يقام الدليل على نفي واحد 
، فيقال مثلا: حرمة الربا في البّر: إمّا  واحد، حتى ينحصر الأمر في واحد منها، فيتعّني
فيتعّني  الكيل.  ما عدا  باطل  والكلّ  بالكيل،  أو  بالقوت،  أو  بالطعم،  معلّلة  تكون  أن 

التعليل به.
أقول: من شرط برهان السبر والتقسيم ليكون برهانا حقيقيّا، أن تحصر المحتملات 

حصرا عقليّا من طريق القسمة الثنائيّة التي تتردّد بين النفي والإثبات. 
وما يذكر من الاحتمالات في تعليل الحكم الشرعيّ لا تعدو أن تكون احتمالات 
ا مبنيّة على الحصر العقلّي المردّد بين  استطاع القائس أن يحتملها ولم يحتمل غيرها، لا أّهن

النفي والإثبات.



457 مباحث الحجّة/ القيا�س

وراءها  يكون  أن  يجوز  الاحتمالات  من  يفرضه  ما  فكلّ  كذلك  الأمر  كان  وإذا 
أو  محتملين،  اجتماع  العلّة  تكون  أن  الاحتمالات  ومن  أصلا،  يتصوّرها  لم  احتمالات 
خارجا  آخر،  شيئا  الحكم  ملاك  يكون  أن  الاحتمالات  ومن  القائس،  احتمله  مماّ  أكثر 
 عن أوصاف المقيس عليه لا يمكن أن يهتدى إليه القائس، مثل التعليل في قوله تعالى: 
مْ﴾)))؛ فإنّ الظاهر من الآية أنّ  مْنا عَلَيْهِمْ طَيِّباتٍ أُحِلَّتْ لَهُ ﴿فَبظُِلْمٍ مِنَ الَّذِينَ هادُوا حَرَّ

العلّة في تحريم الطيّبات عصيانهم، لا أوصاف تلك الأشياء.
للمصالح  الأحكام  تبعيّة  يرى  لا  الذي  ـ  القائس  هذا  عند  الاحتمالات  من  بل 
فيما  العلل  حصر  يدّعي  أن  يمكن  فكيف  له،  علّة  ولا  ملاك  لا  الحكم  أنّ  ـ  والمفاسد 

احتمله، وقد لا تكون له علّة؟!
من  أكثر  هنا  والتقسيم  السبر  مثل  من  يستنتج  أن  يمكن  فلا  ح��ال،  كلّ  وعلى 
الاحتمال، وإذا تنزّلنا فأكثر ما يحصل منه الظنّ، فرجع الأمر بالأخير إلى الظنّ، و ﴿إنَِّ 

الظَّنَّ لا يُغْنيِ مِنَ الحقِّ شَيْئاً﴾.)))
يتوقّعونه  ما  أقصى  بل  العلم،  إفادته  يدّعون  لا  بالقياس  القائلين  أنّ  الحقيقة  وفي 
م يرون أنّ مثل هذا الظنّ حجّة، وفي البحث الآتي نبحث عن أدلّة  إفادته للظنّ، غير أّهن

حجّيته.

ب. الدليل على حجّيّة القياس الظنّيّ:
بعد أن ثبت أنّ القياس في حدّ ذاته لا يفيد العلم، بقي علينا أن نبحث عن الأدلّة 
المستثناة من عموم الآيات  الظنون الخاصّة  ليكون من  منه؛  الظنّ الحاصل  على حجّيّة 

الناهية عن اتّباع الظنّ، كما صنعنا في خبر الواحد، والظواهر، فنقول:

))) النساء )4( الآية: 160.
))) النجم )53( الآية: 28؛ يونس )10( الآية: 36.



�أ�صول الفقه458

أمّا نحن ـ الإماميّة ـ ففي غنى عن هذا البحث؛ لأنّه ثبت لدينا على سبيل القطع 
من طريق آل البيت  عدم اعتبار هذا الظنّ الحاصل من القياس، فقد تواتر عنهم 
أنفسها  الأحكام في  فلا  بالعقول،  الله لا يصاب  دين  وأنّ  بالقياس،  الأخذ  النهي عن 

تصيبها العقول، ولا ملاكاتها وعللها.
على أنّه يكفينا في إبطال القياس أن نبطل ما تمسّكوا به لإثبات حجّيّته من الأدلّة، 

لنرجع إلى عمومات النهي عن اتّباع الظنّ وما وراء العلم.
بالأدلّة الأربعة:  ـ فقد تمسّكوا  الذين ذهبوا إلى حجّيّته  السنةّ  ـ من أهل  أمّا غيرنا 
الكتاب والسنةّ والإجماع والعقل، ولا بأس أن نشير إلى نماذج من استدلالاتهم؛ لنرى 

أنّ ما تمسّكوا به لا يصلح لإثبات مقصودهم، فنقول:

الدليل من الآيات القرآنيّة:
بَْصارِ﴾)))، بناء على تفسير الاعتبار بالعبور  وا يا أُوِيل اْأل ُ منها: قوله تعالى: ﴿فَاعْتَِرب

والمجاوزة، والقياس عبور ومجاوزة من الأصل إلى الفرع. 
الذين  الواردة في  أنّ الاعتبار هو الاتّعاظ لغة، وهو الأنسب بمعنى الآية   : وفيه 
كفروا من أهل الكتاب، إذ قذف الله تعالى في قلوبهم الرعب، يخربون بيوتهم بأيديهم 

وأيدي المؤمنين. وأين هي من القياس الذي نحن فيه؟
يا  لنا: فاعتبروا  القياس«: »ومن المحال أن يقول  ابن حزم في كتابه »إبطال  وقال 
أولي الأبصار، ويريد القياس، ثمّ لا يبّني لنا في القرآن ولا في الحديث: أيّ شيء نقيس؟ 
ولا متى نقيس؟ ولا على أيّ شيء نقيس؟ ولو وجدنا ذلك لوجب أن نقيس ما أمرنا 

بقياسه حيث أمرنا، وحرم علينا أن نقيس ما لا نصّ فيه جملة، ولا نتعدّى حدوده«. 
لَ  ييِهَا الَّذِي أَنْشَأَها أَوَّ ْ ْيِ الْعِظامَ وَهِيَ رَمِيمٌ قُلْ ُحي ومنها قوله تعالى: ﴿قالَ مَنْ ُحي

))) الحشر )59( الآية: 2.



459 مباحث الحجّة/ القيا�س

بالقياس  استدلال  هي  بل  للنظير،  النظير  مساواة  على  تدلّ  الآية  أنّ  باعتبار  ةٍ﴾)))،  مَرَّ
لإفحام من ينكر إحياء العظام وهي رميم. ولولا أنّ القياس حجّة لما صحّ الاستدلال 

فيها.
وفيه: أنّ الآية لا تدلّ على هذه المساواة بين النظيرين، كنظيرين في أيّة جهة كانت، 
إذ  للبعث؛  المنكرين  استغراب  لرفع  جاءت  وإنّما  بالقياس،  استدلالا  ليست  ا  أّهن كما 
يتخيّلون العجز عن إحياء الرميم، فأرادت الآية أن تثبت الملازمة بين القدرة على إنشاء 
جديد،  من  إحيائها  على  القدرة  وبين  وجود،  سابق  بلا  مرّة،  لأوّل  وإيجادها  العظام، 
بل القدرة على الثاني أولى، وإذا ثبتت الملازمة والمفروض أنّ الملزوم ـ وهو القدرة على 
إنشائها أوّل مرّة ـ موجود مسلّم، فلابدّ أن يثبت اللازم ـ وهو القدرة على إحيائها، وهي 

رميم. وأين هذا من القياس؟
ولو صحّ أن يراد من الآية القياس فهو نوع من قياس الأولويّة المقطوعة، وأين هذا 
من قياس المساواة المطلوب إثبات حجّيّته، وهو الذي يبتني على ظنّ المساواة في العلّة؟

 ،((( النَّعَمِ﴾  مِنَ  قَتَلَ  ما  مِثْلُ  ﴿فَجَزاءٌ  تعالى:  قوله  مثل  أخر،  بآيات  استدلّوا   وقد 

حْسانِ﴾)))، والتشبّث بمثل هذه الآيات لا يعدو أن يكون من باب  ِ ﴿يَأْمُرُ باِلْعَدْلِ وَاْإل
تشبّث الغريق بالطحلب، كما يقولون.

الدليل من السنّة:
رووا عن النبيّ  أحاديث لتصحيح القياس، لا تنهض حجّة لهم، ولا بأس أن 

نذكر بعضها كنموذج عنها، فنقول:
 بعثه قاضيا إلى اليمن، وقال له  منها: الحديث المأثور عن معاذ أنّ رسول الله 

))) يس )36( الآية: 78 ـ 79.
))) المائدة )5( الآية: 95.

))) النحل )16( الآية: 90.



�أ�صول الفقه460

فيما قال: »بما ذا تقضي إذا لم تجد في كتاب الله، ولا في سنةّ رسول الله؟« قال معاذ: أجتهد 
رأيي، ولا آلو، فقال : »الحمد لله الذي وفّق رسول رسول الله لما يرضي رسول الله«.
قالوا: قد أقرّ النبيّ الاجتهاد بالرأي، واجتهاد الرأي لابدّ من ردّه إلى أصل، وإّال 

كان رأيا مرسلا، والرأي المرسل غير معتبر. فانحصر الأمر بالقياس.
والجواب: أنّ الحديث مرسل لا حجّية فيه؛ لأنّ راويه هو الحارث بن عمرو ابن 

أخي المغيرة بن شعبة، رواه عن أناس من أهل حمص.
ثمّ الحارث هذا نفسه مجهول لا يدري أحد من هو؟ ولا يعرف له غير هذا الحديث.
فيه: »لا تقضيّن،  إذ جاء  الواقعة؛  إنّ الحديث معارض بحديث آخر في نفس  ثمّ 
ولا تفضّلنّ إّال بما تعلم. وإن أشكل عليك أمر فقف حتى تتبيّنه، أو تكتب إلّي«. فأجدر 

بذلك الحديث أن يكون موضوعا على الحارث، أو منه.
مضافا إلى أنّه لا حصر فيما ذكروا، فقد يراد من الاجتهاد بالرأي استفراغ الوسع 
في الفحص عن الحكم، ولو بالرجوع إلى العمومات أو الأصول، ولعلّه يشير إلى ذلك 

قوله: »ولا آلو«.
ومنها: حديث الخثعميّة التي سألت رسول الله  عن قضاء الحجّ عن أبيها الذي 
فاتته فريضة الحجّ: أينفعه ذلك؟ فقال  لها: »أرأيت لو كان على أبيك دين فقضيته 

أكان ينفعه ذلك؟« قالت: نعم. قال: »فدين الله أحقّ بالقضاء«.
قالوا: فألحق الرسول دين الله بدين الآدميّ في وجوب القضاء، وهو عين القياس. 
بقضاء  القياس في حكمه  أجرى    الرسول  بأنّ  للقول  معنى  أنّه لا  والجواب: 
الحجّ، وهو المشّرع المتلقّي الأحكام من الله تعالى بالوحي، فهل كان لا يعلم بحكم قضاء 

الحجّ، فاحتاج أن يستدلّ عليه بالقياس؟ ما لكم كيف تحكمون؟!
وإنّما المقصود من الحديث ـ على تقدير صحّته ـ تنبيه الخثعميّة على تطبيق العامّ على 



461 مباحث الحجّة/ القيا�س

ما سألت عنه، وهو ـ أعني العامّ ـ وجوب قضاء كلّ دين؛ إذ خفي عليها أنّ الحجّ مماّ يعدّ 
من الديون التي يجب قضاؤها عن الميّت، وهو أولى بالقضاء؛ لأنّه دين الله تعالى.

ولا شكّ في أنّ تطبيق العامّ على مصاديقه المعلومة لا يحتاج إلى تشريع جديد، غير 
تشريع نفس العامّ؛ لأنّ الانطباق قهريّ، وليس هو من نوع القياس.

ولا ينقضي العجب ممنّ يذهب إلى عدم وجوب قضاء الحجّ، ولا الصوم، كالحنفيّة، 
ويقول: »دين الناس أحقّ بالقضاء«، ثمّ يستدلّ بهذا الحديث على حجّيّة القياس!

ومنها: حديث بيع الرطب بالتمر، فإنّ رسول الله  سأل: »أينقص الرطب إذا 
يبس؟« فلّام أجيب بـ »نعم«، قال: »فلا، إذن«. 

والجواب أنّ هذا الحديث ـ على تقدير صحّته ـ يشبه حديث الخثعميّة؛ فإنّ المقصود 
منه التنبيه على تطبيق العامّ على أحد مصاديقه الخفيّة، وليس هو من القياس في شيء.

وكذلك يقال في أكثر الأحاديث المرويّة في الباب. 
ا بجملتها معارضة بأحاديث أخر، يفهم منها النهي عن الأخذ بالرأي، من  على أّهن

دون الرجوع إلى الكتاب، والسنةّ. 

الدليل من الإجماع:
والإجماع هو أهمّ دليل عندهم، وعليه معوّلهم في هذه المسألة، والغرض منه إجماع 

الصحابة.
بل  ـ  وأكثروا  بالرأي،  الاجتهاد  استعملوا  الصحابة  بعض  بأنّ  الاعتراف  ويجب 
حتى فيما خالف النصّ ـ تصّرفا في الشريعة باجتهاداتهم، والإنصاف أنّ ذلك لا ينبغي 
واضحة  الاجتهادات  تكن  لم  ـ  أوضحناه  أن  سبق  كما  ـ  ولكن  طريقتهم،  من  ينكر  أن 
ولم  المرسلة،  المصالح  أو  الاستحسان،  أو  القياس،  نحو  على  كونها  من  عندهم،  المعالم 
يعرف عنهم على أيّ أساس كانت اجتهاداتهم، أكانت تأويلا للنصوص، أو جهلا بها، 



�أ�صول الفقه462

أو استهانة بها؟ ربما كان بعض هذا أو كلّه من بعضهم.
وفي الحقيقة إنّما تطوّر البحث عن الاجتهاد بالرأي في تنويعه، وخصائصه في القرن 

الثاني والثالث ـ كما سبق بيانه ـ فميّزوا بين القياس، والاستحسان، والمصالح المرسلة.
أنا  الله  رسول  عهد  على  كانتا  »متعتان  الخطّاب:  بن  عمر  قول  الاجتهادات  ومن 
محرّمهما، ومعاقب عليهما« ومنها: جمعه الناس لصلاة التراويح، ومنها: إلغاؤه في الأذان 

»حيّ على خير العمل«.
فهل كان ذلك من القياس أو من الاستحسان المحض؟

لا ينبغي أن يشكّ أنّ مثل هذه الاجتهادات ليس من القياس في شيء، وكذلك كثير 
من الاجتهادات عندهم.

القياس سابقا معروفا  إنكار أن يكون  إذا كان يقصد  وعليه، فابن حزم على حقّ 
حدث  »ثمّ  القياس«:  »إبطال  كتابه  في  قال  حينما  الصحابة،  اجتهادات  في  بحدوده 
القياس في القرن الثاني، فقال به بعضهم، وأنكره سائرهم وتبّرؤوا منه«.، وقال في كتابه 
»الإحكام«: »إنّه بدعة حدث في القرن الثاني، ثمّ فشا، وظهر في القرن الثالث« أمّا: إذا 
أراد إنكار أصل الاجتهادات بالرأي من بعض الصحابة ـ وهو لا يريد ذلك قطعا ـ فهو 

إنكار لأمر ضروريّ متواتر عنهم.
الصحابة  اجتهادات  مواضع  من  كثيرا  »المستصفى«  كتابه  في  الغزالّي  ذكر  وقد 
ا على نحو القياس، إّال لأنّه لم ير وجها لتصحيحها  برأيهم، ولكن لم يستطع أن يثبت أّهن
إّال بالقياس، وتعليل النصّ، وليس هو منه إّال من باب حسن الظنّ، لا أكثر. وأكثرها 

لا يصحّ تطبيقها على القياس.
الأخذ  على  والصحابة  الأمّة،  إجماع  تحقّق  في  الشأن  كلّ  فالشأن  حال،  كلّ  وعلى 

بالقياس، ونحن نمنعه أشدّ المنع.



463 مباحث الحجّة/ القيا�س

أمّا أوّلا: فلما قلناه قريبا: إنّه لم يثبت أنّ اجتهاداتهم كانت من نوع القياس، بل في 
بعضها ثبت عكس ذلك، كاجتهادات عمر بن الخطّاب المتقدّمة، ومثلها اجتهاد عثمان 

في حرق المصاحف، ونحو ذلك.
وأمّا ثانيا: فإنّ استعمال بعضهم للرأي ـ سواء كان مبنيّا على القياس أو على غيره ـ 
لا يكشف عن موافقة الجميع، كما قال ابن حزم ـ فأنصف ـ: »أين وجدتم هذا الإجماع؟ 
الفتيا عنهم في أشخاص المسائل إّال عن مائة  أنّ الصحابة ألوف لا تحفظ  وقد علمتم 
والباقون  متوسّطون،  نفسا  عشر  وثلاثة  مكثرون،  سبعة  منهم  نفسا:  وثلاثين  ونيّف 
مقلّون جدّا، تروى عنهم المسألة والمسألتان، حاشا المسائل التي تيقّن إجماعهم عليها، 

كالصلوات، وصوم رمضان)))، فأين الإجماع على القول بالرأي؟«.
والغرض الذي نرمي إليه أنّه لا ينكر ثبوت الاجتهاد بالرأي عند جملة من الصحابة 
كأبي بكر، وعمر، وعثمان، وزيد بن ثابت، بل ربما من غيرهم. وإنّما الذي ينكر أن يكون 
ذلك بمجرّده محقّقا لإجماع الأمّة، أو الصحابة. واتّفاق الثلاثة أو العشرة بل العشرين 

ليس إجماعا مهما كانوا.
نعم، أقصى ما يقال في هذا الصدد: أنّ الباقين سكتوا، وسكوتهم إقرار، فيتحقّق 

الإجماع.
ولكن يجاب عن ذلك بأنّ السكوت لا نسلّم أنّه يحقّق الإجماع؛ لأنّه لا يدلّ على 
الإقرار إّال من المعصوم بشروط الإقرار، والسّر في ذلك أنّ السكوت في حدّ ذاته مجمل، 
فيه عند غير المعصوم أكثر من وجه واحد واحتمال؛ إذ قد ينشأ من الخوف، أو الجبن، أو 
الخجل، أو المداهنة، أو عدم العناية ببيان الحقّ، أو الجهل بالحكم الشرعيّ، أو وجهه، 

))) هذه ليست من المسائل الإجماعيّة، بل هذه من ضروريات الدين، وقد تقدّم أنّ الأخذ بها ليس 
أخذا بالإجماع.



�أ�صول الفقه464

أو عدم وصول نبأ الفتيا إليهم... إلى ما شاء الله من هذه الاحتمالات التي لا دافع لها 
بالنسبة إلى غير المعصوم، وقد يجتمع في شخص واحد أكثر من سبب واحد للسكوت 
نبأ  الناس، ولكن لم يصل  أنكر بعض  قد  أن يكون  أيضا  الحقّ، ومن الاحتمالات  عن 

الإنكار إلينا، ودواعي إخفاء الإنكار وخفائه كثيرة لا تحدّ ولا تحصر.
وأمّا ثالثا: فإنّ سكوت الباقين غير مسلّم، ويكفي لإبطال الإجماع إنكار شخص 
واحد، له شأن في الفتيا؛ إذ لا يتحقّق معه اتّفاق الجميع، فكيف إذا كان المنكرون أكثر 
من واحد، وقد ثبت تخطئة القول بالرأي عن ابن عبّاس، وابن مسعود، وأضرابهما، بل 
م أعداء السّنن،  روي ذلك حتى عن عمر بن الخطّاب: »إيّاكم وأصحاب الرأي، فإّهن
أنّ  بالرأي، فضلّوا، وأضلّوا«. وإن كنت أظنّ  أعيتهم الأحاديث أن يحفظوها، فقالوا 
هذه الرواية موضوعة عليه؛ لثبوت أنّه في مقدّمة أصحاب أهل الرأي، مع أنّ أسلوب 

بيان الرواية بعيد عن النسبة إليه، وإلى عصره.
أبلغ في الإنكار من المجاهرة بالخلاف والفتوى بالضدّ،  وعلى كلّ حال، لا شيء 
وهذا قد كان من جماعة، كما قلنا، بل زاد بعضهم، كابن عبّاس، وابن مسعود أن انتهى 
فأين  أبلغ في الإنكار من هذا؟  تعالى، وهل شيء  المباهلة، والتخويف من الله  إلى ذكر 

الإجماع؟
ونحن يكفينا إنكار علي بن أبي طالب وهو المعصوم الذي يدور معه الحق كيفما 
دار كما في الحديث النبوي المعروف، وإنكاره معلوم من طريقته ، وقد رووا عنه قوله: 
»لو كان الدين بالرأي لكان المسح على باطن الخف أولى من ظاهره« وهو يريد بذلك 

إبطال القول بجواز المسح على الخف الذي لا مدرك له إلا القياس أو الاستحسان .

الدليل من العقل:
لم يذكر أكثر الباحثين عن القياس دليلا عقليا على حجيته  غير أن جملة منهم ذكر له 



465 مباحث الحجّة/ القيا�س

وجوها أحسنها فيما أحسب ما سأذكره، مع أنه من أوهن الاستدلالات.
الدليل: إنا نعلم قطعا بأن الحوادث لا نهاية لها ، ونعلم قطعا أنه لم يرد النص في 
جميع الحوادث ، لتناهي النصوص، ويستحيل أن يستوعب المتناهي مالا يتناهى، إذن 
فيعلم أنه لابد من مرجع لاستنباط الأحكام لتلافي النواقص من الحوادث . وليس هو 

إلا القياس.
والجواب: صحيح أن الحوادث الجزئية غير متناهية، ولكن لا يجب في كل حادثة 
العمومات،  أحد  أن تدخل في  يكفي  بل  الشارع بخصوصها،  يرد نص من  أن  جزئية 
والأمور العامة محدودة متناهية لا يمتنع ضبطها ولا يمتنع استيعاب النصوص لها على 

أن فيه مناقشات أخرى لا حاجة بذكرها .

منصوص العلة وقياس الأولوية:
كان  ما  الباطل  القياس  يستثنى من  أنه  إلى  ـ  الحلي  كالعلامة  ـ  ذهب بعض علمائنا 
منصوص العلّة، وقياس الأولويّة؛ فإنّ القياس فيهما حجّة. وبعض قال: »لا، إنّ الدليل 
الدالّ على حرمة الأخذ بالقياس شامل للقسمين، وليس هناك ما يوجب استثناءهما«. 

الأولويّة هما حجّتان، ولكن لا  وقياس  العلّة  منصوص  إنّ  يقال:  أن  والصحيح 
ما في الحقيقة ليسا من نوع القياس، بل هما من نوع الظواهر،  استثناء من القياس؛ لأّهن

فحجّيّتهما من باب حجّيّة الظهور. وهذا ما يحتاج إلى البيان، فنقول:

منصوص العلّة:
لا  وجه  على  عامّة  العلّة  أنّ  العلّة  على  النصّ  من  فهم  فإن  العلّة:  منصوص  أمّا 
اختصاص لها بالمعلّل ـ الذي هو كالأصل في القياس ـ فلا شكّ في أنّ الحكم يكون عامّا 
شاملا للفرع، مثل ما لو قال: »حرم الخمر؛ لأنّه مسكر«، فيفهم منه حرمة النبيذ؛ لأنّه 
الفرع إّال بنوع من  مسكر أيضا. وأمّا إذا لم يفهم منه ذلك فلا وجه لتعدية الحكم إلى 



�أ�صول الفقه466

القياس الباطل، مثل ما لو قيل: »هذا العنب حلو؛ لأنّ لونه أسود«؛ فإنّه لا يفهم منه أنّ 
كلّ ما لونه أسود حلو، بل العنب الأسود خاصّة حلو.

وفي الحقيقة أنّه بظهور النصّ في كون العلّة عامّة ينقلب موضوع الحكم من كونه 
خاصّا بالمعلّل إلى كون موضوعه كلّ ما فيه العلّة، فيكون الموضوع عامّا يشمل المعلّل 
)الأصل( وغيره، ويكون المعلّل من قبيل المثال للقاعدة العامّة، لا أنّ موضوع الحكم 
العلّة المشتركة،  هو خصوص المعلّل )الأصل( ونستنبط منه الحكم في الفرع من جهة 
حتى يكون المدرك مجرّد الحمل والقياس، كما في الصورة الثانية، أي التي لم يفهم فيها 

عموم العلّة.
ولأجل هذا نقول: إنّ الأخذ بالحكم في الفرع في الصورة الأولى يكون من باب 
التعليل  بحجّيّة  القول  ليكون  شيء،  في  القياس  من  هو  وليس  العموم،  بظاهر  الأخذ 
استثناء من عمومات النهي عن القياس. مثال ذلك قوله في صحيحة ابن بزيع: »ماء 
البئر واسع لا يفسده شيء...؛ لأنّ له مادّة«، فإنّ المفهوم منه ـ أي الظاهر منه ـ أنّ كلّ 
ماء له مادّة واسع لا يفسده شيء، وأمّا ماء البئر فإنّما هو أحد مصاديق الموضوع العامّ 
م، وماء العيون، وماء  للقاعدة، فيشمل الموضوع بعمومه كّال من ماء البئر، وماء الحّام
حنفيّة الإسالة... وغيرها، فالأخذ بهذا الحكم وتطبيقه على هذه الأمور غير ماء البئر 

ليس أخذا بالقياس، بل هو أخذ بظهور العموم، والظهور حجّة.
هذا، وفي عين الوقت لّما كناّ لا نستظهر من هذه الرواية شمول العلّة )لأنّ له مادّة( 
لكلّ ما له مادّة وإن لم يكن ماء مطلقا، فإنّ الحكم ـ وهو الاعتصام من التنجّس ـ لا نعدّيه 

إلى الماء المضاف الذي له مادّة إّال بالقياس، وهو ليس بحجّة.
ومن هنا يتّضح الفرق بين الأخذ بالعموم في منصوص العلّة، والأخذ بالقياس، 
هذا  أجل  ومن  بينهما.  الخلط  يقع  لئّال  منصوصة،  علّة  كلّ  في  بينهما  التفرقة  من  فلابدّ 



467 مباحث الحجّة/ القيا�س

الخلط بينهما يكثر العثار في تعرّف الموضوع للحكم.
حجّيّة  في  المتنازعين  بين  التوفيق  يمكن  الصورتين  بين  والتفريق  البيان  وبهذا 
منصوص العلّة، فمن يراه حجّة يراه فيما إذا كان له ظهور في عموم العلّة، ومن لايرى 

حجّيّته يراه فيما إذا كان الأخذ به أخذا به على نهج القياس.
والخلاصة أنّ المدار في منصوص العلّة أن يكون له ظهور في عموم الموضوع لغير 
ما له الحكم ـ أي المعلّل الأصل ـ فإنّه عموم من جملة الظواهر التي هي حجّة. ولا بدّ 
حينئذ أن تكون حجّيّته على مقدار ما له من الظهور في العموم، فإذا أردنا تعديته إلى غير 
ما يشمله ظهور العموم، فإنّ التعدية لا محالة تكون من نوع الحمل والقياس الذي لا 

دليل عليه، بل قام الدليل على بطلانه.

قياس الأولويّة:
أمّا قياس الأولويّة: فهو نفسه الذي يسمّى »مفهوم الموافقة« الذي تقدّمت الإشارة 
ما  لَه تَقُلْ  ﴿فَلا  الكريمة  الآية  كمثال  الخطاب«،  »فحوى  يسمّى  إنّه  هناك:  وقلنا  إليه، 

أُفٍ﴾ الدالّة بالأولويّة على النهي عن الشتم، والضرب، ونحوهما.
من  ظاهرا  كونه  أجل  من  حجّة  فهو  الظواهر،  من  هذا  أنّ  الجزء  هذا  في  وتقدّم 
اللفظ، لا من أجل كونه قياسا، حتى يكون استثناء من عموم النهي عن القياس، وإن 

أشبه القياس، ولذلك سمّي بـ »قياس الأولويّة«، و »القياس الجلّي«.
ومن هنا لا يفرض مفهوم الموافقة إّال حيث يكون للّفظ ظهور بتعدّي الحكم إلى ما 

هو أولى في علّة الحكم، كآية التأفيف المتقدّمة.
ومنه دلالة الإذن بسكنى الدار على جواز التصّرف بمرافقها بطريق أولى، ويقال 

لمثل هذا في عرف الفقهاء: »إذن الفحوى«.



�أ�صول الفقه468

على  بالأولويّة  الدالّة  يَرَهُ﴾)))  اً  خَْري ةٍ  ذَرَّ مِثْقالَ  يَعْمَلْ  ﴿فَمَنْ  الكريمة  الآية  ومنه 
ثبوت الجزاء على عمل الخير الكثير.

إذ  يفهم ذلك من فحوى الخطاب؛  إذا كان  بقياس الأولويّة  نأخذ  إنّما  وبالجملة، 
يكون للكلام ظهور بالفحوى في ثبوت الحكم فيما هو أولى في علّة الحكم، فيكون حجّة 

من باب الظواهر. ومن أجل هذا عدّوه من المفاهيم، وسمّوه »مفهوم الموافقة«.
مفهوما  ذلك  يسمّى  فلا  الخطاب،  فحوى  من  مفهوما  ذلك  يكن  لم  إذا  أمّ��ا: 
القياس  بالاصطلاح، ولا يكفي مجرّد الأولويّة وحدها في تعدية الحكم؛ إذ يكون من 

الباطل.
ويشهد لذلك ما ورد من النهي عن مثله في صحيحة أبان بن تغلب عن أبي عبد الله 

الصادق، قال أبان:
قلت له: ما تقول في رجل قطع إصبعا من أصابع المرأة؟ كم فيها؟ قال: »عشر من 
الإبل«. قلت: قطع اثنتين)))؟ قال: »عشرون«. قلت: قطع ثلاثا؟ قال: »ثلاثون«. قلت: 

قطع أربعا؟ قال: »عشرون«.
عليه  فيكون  أربعا  ويقطع  ثلاثون،  عليه  فيكون  ثلاثا  يقطع  الله!  سبحان  قلت: 
به  جاء  الذي  ونقول:  قاله،  ممنّ  فنبرأ  بالعراق،  ونحن  يبلغنا  كان  هذا  إنّ  عشرون!؟ 

شيطان.
فقال: »مهلا يا أبان! هذا حكم رسول الله : إنّ المرأة تعاقل))) الرجل إلى ثلث 
الدية، فإذا بلغت الثلث، رجعت إلى النصف. يا أبان! إنّك أخذتني بالقياس، والسنّة إذا 

قيست محق الدين«. 

))) الزلزلة )99( الآية: 7.
))) في النسخة المطبوعة )اثنين(.

))) تعاقل: توازن. وفي النسخة المطبوعة )تقابل(، وأحسبه من تصحيح الناشر اشتباها.



469 مباحث الحجّة/ القيا�س

فهنا في هذا المثال لم يكن في المسألة خطاب يفهم منه في الفحوى من جهة الأولويّة 
وإنّما  الموافقة،  مفهوم  باب  من  يكون  حتى  الخطاب،  تضمّنه  ما  غير  إلى  الحكم  تعدية 
الذي وقع من أبان قياس مجرّد لم يكن مستنده فيه إّال جهة الأولويّة؛ إذ تصوّر ـ بمقتضى 
القاعدة العقليّة الحسابيّة ـ أنّ الدية تتضاعف بالنسبة بتضاعف قطع الأصابع، فإذا كان 
قطع  لأنّ  أربعون؛  الأربع  قطع  في  يكون  أن  فلابدّ  الإبل  من  ثلاثون  الثلاث  قطع  في 
الأربع قطع للثلاثة وزيادة. ولكن أبان كان لا يدري أنّ المرأة ديتها نصف دية الرجل 

شرعا فيما يبلغ ثلث الدية فما زاد، وهي مائة من الإبل.
والخلاصة: أنّا نقول ببطلان قياس الأولويّة إذا كان الأخذ به لمجرّد الأولويّة، أمّا 
إذا كان مفهوما من التخاطب بالفحوى من جهة الأولويّة فهو حجّة من باب الظواهر، 

فلا يكون قياسا مستثنى من القياس الباطل.

تنبيه الاستحسان، والمصالح المرسلة، وسدّ الذرائع
»المصالح  و  »الاستحسان«،  السنةّ  علماء  من  جملة  عند  المعتبرة  الأدلّ��ة  من  بقي 

المرسلة«، و »سدّ الذرائع«. 
وهي ـ إن لم ترجع إلى ظواهر الأدلّة السمعيّة، أو الملازمات العقليّة ـ لا دليل على 

حجّيّتها، بل هي أظهر أفراد الظنّ المنهيّ عنه. وهي دون القياس من ناحية الاعتبار.
يصلح  ما  عندنا  يبقى  لا  بالظنّ  العمل  حرمة  عمومات  من  إخراجها  أردنا  ولو 
لانطباق هذه العمومات عليه مماّ يستحقّ الذكر، فيبقى النهي عن الظنّ بلا موضوع، 
الدليل  في  سبق  فيما  ـ  أوضحنا  قد  أنّه  على  الأكثر؛  تخصيص  جواز  عدم  البديهيّ  ومن 
الممكن  ابتداء، أي ليس من  بإدراكها  العقل  أنّ الأحكام وملاكاتها لا يستقلّ  ـ  العقلّي 
للعقول أن تنالها ابتداء من دون السماع من مبلّغ الأحكام، إّال بالملازمة العقليّة. وشأنها 
في ذلك شأن جميع المجعولات، كاللغات، والإشارات، والعلامات، ونحوها؛ فإنّه لا 



�أ�صول الفقه470

ا تعلم من طريق عقلّي مجرّد، سواء كان من طريق بديهيّ، أم نظريّ. معنى للقول بأّهن
إذ  الرسل، ونصب الأئمّة؛  لبعثة  لما كان هناك حاجة  ولو صحّ للعقل هذا الأمر 
كلّ  تعالى، ويصبح  الله  بنفسه من معرفة أحكام  متمكّنا  كلّ ذي عقل  ـ  ـ حينئذ  يكون 
بأنّ  قولهم  على  الرأي  أصحاب  إصرار  في  السّر  تعرف  هنا  ومن  إماما.  أو  نبيّا،  مجتهد 
القياس إّال  إثبات حجّيّة  بأنّه لا يمكن  الغزالّي  كلّ مجتهد مصيب، وقد اعترف الإمام 
بتصويب كلّ مجتهد، وزاد على ذلك قوله بـ »أنّ المجتهد وإن خالف النصّ فهو مصيب، 

وأنّ الخطأ غير ممكن في حقّه«. 
إثبات حجّيّة مثل هذه الأدلّة رأينا الاكتفاء  ومن أجل ما ذكرناه من عدم إمكان 
على  ب  الطّال ونحيل  أدلّتهم،  ومناقشة  منها،  ومرادهم  الأدلّة،  هذه  شرح  عن  بذلك 
السيد  الأخ  الفقه،  كلّيّة  في  المادّة  أستاذ  ألقاها  التي  المقارن«  الفقه  »مدخل  محاضرات 

محمّد تقيّ الحكيم؛ فإنّ فيها الكفاية.



471 مباحث الحجّة/ التعادل والتراجيح

الباب التاسع

التعادل والتراجيح

تمهيد:
عنون الأصوليّون من القديم هذه المسألة بعنوانها المذكور. 

يقتضي  شيء  كلّ  في  المتعارضين  الدليلين  تكافؤ  »التعادل«  كلمة  من  ومرادهم 
ترجيح أحدهما على الآخر.

ومرادهم من كلمة »التراجيح«: جمع »ترجيح« على خلاف القياس في جمع المصدر؛ 
إذ جمعه ترجيحات. والمقصود منه المصدر بمعنى الفاعل، أي المرجّح.

الدليلين  المرجّحات بين  ؛ لأنّ  »التعادل«  به على صيغة الجمع، دون  وإنّما جاؤوا 
كلّ  فقدان  فرض  وهو  واحد،  فرض  في  إّال  يكون  لا  والتعادل  متعدّدة،  المتعارضين 

المرجّحات. 
وبيان  المتعارضين،  الدليلين  بين  التعادل  أحكام  بيان  البحث  هذا  من  والغرض 

أحكام المرجّحات لأحدهما على الآخر.
ومن هنا نعرف أنّ الأنسب أن تعنون المسألة بعنوان »التعارض بين الأدلّة« ؛ لأنّ 
التعادل والترجيح بين الأدلّة إنّما يفرض في مورد التعارض بينهما، غير أنّه لّما كان همّ 
الأصوليّين في البحث وغايتهم منه معرفة كيفيّة العمل بالأدلّة المتعارضة عند تعادلها، 

وترجيحها، عنونوها بما ذكرناه.
وهذه المسألة ـ كما ذكرناه سابقا ـ أليق شيء بها مباحث الحجّة؛ لأنّ نتيجتها تحصيل 

الحجّة على الحكم الشرعيّ عند التعارض بين الأدلّة.



�أ�صول الفقه472

وقبل الشروع في بيان أحكام التعارض ينبغي في :
]المقدّمة[

بالتزاحم؛  وقياسه  وشروط��ه،  التعارض،  حقيقة  مثل  إليها،  يحتاج  أمور  بيان 
والحكومة والورود، ومثل القواعد العامّة في الباب، فنقول:

1. حقيقة التعارض:
من  إّال  يقع  ولا  فاعلين،  يقتضي  الذي  »التفاعل«  باب  من  مصدر  التعارض: 
وعليه،  وتسكت.  الدليل«  »تعارض  تقول:  ولا  الدليلان.  تعارض  فيقال:  جانبين، 

فلابدّ من فرض دليلين، كلّ منهما يعارض الآخر.
ومعنى المعارضة أنّ كّال منهما ـ إذا تمتّ مقوّمات حجّيّته ـ يبطل الآخر، ويكذّبه. 
بعض  في  وإمّا  فيهما،  الدلالة  ونواحي  مدلولاتهما،  جميع  في  يكون  أن  إمّا  والتكاذب، 
النواحي على وجه لا يصحّ فرض بقاء حجّيّة كلّ منهما مع فرض بقاء حجّيّة الآخر، 

ولا يصحّ العمل بهما معا.
فمرجع التعارض في الحقيقة إلى التكاذب بين الدليلين في ناحية ما، أي إنّ كلًا منهما 

يكذّب الآخر، ولا يجتمعان على الصدق.
جانبه  أي  »عارضه«،  من  مأخوذ  وهو  للتعارض،  الاصطلاحي  المعنى  هو  هذا 

وعدل عنه. 

2. شروط التعارض:
التعارض،  مقوّمات  إّال بشروط سبعة هي  التعارض  من  المعنى  هذا  يتحقّق  ولا 

نذكرها لتتّضح حقيقة التعارض، ومواقعه:
1. أّال يكون أحد الدليلين، أو كلّ منهما قطعيّا؛ لأنّه لو كان أحدهما قطعيّا فإنّه يعلم 
منه كذب الآخر، والمعلوم كذبه لا يعارض غيره. وأمّا القطع بالمتنافيين ففي نفسه أمر 



473 مباحث الحجّة/ التعادل والتراجيح

مستحيل لا يقع.
2. أّال يكون الظنّ الفعلّي معتبرا في حجّيّتهما معا؛ لاستحالة حصول الظنّ الفعلّي 
بالمتكاذبين، كاستحالة القطع بهما. نعم، يجوز أن يعتبر في أحدهما المعّني الظنّ الفعلّي، 

دون الآخر.
3. أن يتنافى مدلولاهما ـ ولو عرضا وفي بعض النواحي ـ ليحصل التكاذب بينهما، 

سواء كان التنافي في مدلولهما المطابقيّ، أو التضمّنيّ، أو الالتزاميّ.
والجامع في ذلك أن يؤدّيا إلى ما لا يمكن تشريعه، ويمتنع جعله في نفس الأمر، 
ولو كان هذا الامتناع لأمر خارج عن نفس مدلولهما، كما في تعارض دليل وجوب صلاة 
الجمعة مع دليل وجوب صلاة الظهر يوم الجمعة؛ فإنّ الدليلين في نفسهما لا تكاذب 
بينهما؛ إذ لا يمتنع اجتماع وجوب صلاتين في وقت واحد، ولكن لّما علم من دليل خارج 
ما يتكاذبان حينئذ بضميمة هذا الدليل  أنّه لا تجب إّال صلاة واحدة في الوقت الواحد فإّهن

الثالث الخارج عنهما.
التعارض:  في  »الضابط  يقال:  بأن  للتعارض  الضابط  تحديد  فيمكن  هذا،  وعلى 
ناحية  من  أو  تكوينيّة،  ناحية  من  إمّا  لهما،  المناسب  الوعاء  في  مدلوليهما  اجتماع  امتناع 

تشريعيّة«.
يمتنع  الدليلين على وجه  التعارض، تكاذب  بعبارة جامعة: »الضابط في  يقال  أو 

اجتماع صدق أحدهما مع صدق الآخر«.
المدلولان  بل  ـ،  قيل  كما  ـ  للمدلولين  وصفا  ليس  التعارض  أنّ  يعلم  هنا  ومن 
ما متنافيان، لا متعارضان. وإنّما التعارض وصف للدليلين بما هما دليلان  يوصفان بأّهن
على أمرين متنافيين لا يجتمعان؛ لأنّ امتناع صدق الدليلين معا، وتكاذبهما إنّما ينشأ من 
تنافي المدلولين؛ ولأجل هذا قال صاحب الكفاية: »التعارض هو تنافي الدليلين أو الأدلّة 



�أ�صول الفقه474

بحسب الدلالة ومقام الإثبات«. فحصر التعارض في مقام الإثبات، ومرحلة الدلالة.
4. أن يكون كلّ من الدليلين واجدا لشرائط الحجّيّة، بمعنى أنّ كلًا منهما ـ لو خّيل 
ونفسه، ولم يحصل ما يعارضه ـ لكان حجّة يجب العمل بموجبه، وإن كان أحدهما ـ لا 

على التعيين ـ بمجرّد التعارض يسقط عن الحجّيّة بالفعل.
والسّر في ذلك واضح؛ فإنّه لو كان أحدهما غير واجد لشرائط الحجّيّة في نفسه لا 
يصلح أن يكون مكذّبا لما هو حجّة، وإن كان منافيا له في مدلوله فلا يكون معارضا له، 
ن في مقام الإثبات، وإذ لا إثبات فيما  لما قلنا من أنّ التعارض وصف للدالّين بما هما داّال
هو غير حجّة فلا يكذّب ما فيه الإثبات؛ إذن، لا تعارض بين الحجّة واللاحجّة، كما لا 

تعارض بين اللاحجّتين.
ومن هنا يتّضح أنّه لو كان هناك خبر ـ مثلا ـ غير واجد لشرائط الحجّيّة، واشتبه 
بما هو واجد لها، فإنّ الخبرين لا يدخلان في باب التعارض، فلا تجري عليهما أحكامه 
وقواعده، وإن كان من جهة العلم بكذب أحدهما حالهما حال المتعارضين. نعم، في مثل 

هذين الخبرين تجري قواعد العلم الإجمالّي.
5. أّال يكون الدليلان متزاحمين؛ فإنّ للتعارض قواعد غير قواعد التزاحم على ما 
يأتي، وإن كان المتعارضان يشتركان مع المتزاحمين في جهة واحدة، وهي امتناع اجتماع 
الحكمين في التحقّق في موردهما، ولكنّ الفرق في جهة الامتناع، فإنّه في التعارض من 
جهة التشريع، فيتكاذب الدليلان، وفي التزاحم من جهة الامتثال، فلا يتكاذبان. ولا بدّ 

من إفراد بحث مستقلّ في بيان الفرق، كما سيأتي. 
6. أّال يكون أحد الدليلين حاكما على الآخر.

7. أّال يكون أحدهما واردا على الآخر.
وسيأتي أنّ الحكومة والورود يرفعان التعارض والتكاذب بين الدليلين، ولا بدّ من 



475 مباحث الحجّة/ التعادل والتراجيح

إفراد بحث عنهما أيضا، فإنّه أمر أساسّي في تحقيق التعارض وفهمه.

3. الفرق بين التعارض والتزاحم:
التعارض  بابي  بين  التفرقة  سّر  في  عليه  يعوّل  أن  ينبغي  الذي  الحقّ  بيان  تقدّم 

والتزاحم، ثمّ بينهما، وبين باب اجتماع الأمر والنهي.
وخلاصته أنّ التعارض ـ في خصوص مورد العامّين من وجه ـ إنّما يحصل حيث 
تكون لكلّ منهما دلالة التزاميّة على نفي حكم الآخر في مورد الاجتماع بينهما، فيتكاذبان 
من هذه الجهة. وأمّا إذا لم يكن للعامّين من وجه مثل هذه الدلالة الالتزاميّة فلا تعارض 

بينهما، إذ لا تكاذب بينهما في مقام الجعل والتشريع.
وحينئذ ـ أي حينما يفقدان تلك الدلالة الالتزاميّة ـ لو امتنع على المكلّف أن يجمع 
بينهما في الامتثال لأيّ سبب من الأسباب، فإنّ الأمر في مقام الامتثال يدور بينهما، بأن 
يمتثل إمّا هذا أو ذاك، وهنا يقع التزاحم بين الحكمين، وطبعا إنّما يفرض ذلك فيما إذا 

كان الحكمان إلزاميّين.
ومن أجل هذا قلنا ـ في الشرط الخامس من شروط التعارض ـ: »إنّ امتناع اجتماع 
ما  الحكمين في التحقّق إذا كان في مقام التشريع دخل الدليلان في باب التعارض؛ لأّهن
لا  إذ  التزاحم؛  باب  في  دخلا  الامتثال  مقام  في  الامتناع  كان  إذا  أمّا  يتكاذبان.  حينئذ 

تكاذب حينئذ بين الدليلين«.
وهذا هو الفرق الحقيقيّ بين باب التعارض وباب التزاحم في أيّ مورد يفرض؛ 
وينبغي أّال يغيب عن بال الطالب أنّه حينما ذكرنا العامّين من وجه فقط في مقام التفرقة 
بالعامّين من  البابين  اختصاص  نذكره لأجل  لم  ـ  الثاني  الجزء  تقدّم في  ـ كما  البابين  بين 
وجه، بل لأنّ العامّين من وجه موضع شبهة عدم التفرقة بين البابين ثمّ بينهما وبين باب 

اجتماع الأمر والنهي. وقد سبق تفصيل ذلك هناك، فراجع.



�أ�صول الفقه476

وعليه، فالضابط في التفرقة بين البابين ـ كما أشرنا إليه أكثر من مرّة ـ هو أنّ الدليلين 
يكونان متعارضين إذا تكاذبا في مقام التشريع، ويكونان متزاحمين إذا امتنع الجمع بينهما 

في مقام الامتثال مع عدم التكاذب في مقام التشريع.
وفي تعارض الأدلّة قواعد للترجيح ستأتي، وقد عقد هذا الباب لأجلها، وينحصر 

الترجيح فيها بقوّة السند أو الدلالة.
وأمّا التزاحم فله قواعد أخرى تتّصل بالحكم نفسه، ولا ترتبط بالسند أو الدلالة.

ولا ينبغي أن يخلو كتابنا من الإشارة إليها. وهذه خير مناسبة لذكرها، فنقول:

4. تعادل وتراجيح المتزاحمين:
لا شكّ في أنّه إذا تعادل المتزاحمان في جميع جهات الترجيح الآتية فإنّ الحكم فيهما 
يقتضي  أنّه  المتعارضين  تعادل  في  الخلاف  وقع  وإن  اتّفاق  محلّ  أمر  وهذا  التخيير.  هو 

التساقط، أو التخيير على ما سيأتي. 
وفي الحقيقة أنّ هذا التخيير إنّما يحكم به العقل، والمراد به العقل العملّي.

المتزاحمين،  الامتثال بين الحكمين  الجمع في  إمكان  بعد فرض عدم  أنّه  بيان ذلك 
وعدم جواز تركهما معا، ولا مرجّح لأحدهما على الآخر، حسب الفرض، ويستحيل 
الترجيح بلا مرجّح، فلا مناص من أن يترك الأمر إلى اختيار المكلّف نفسه؛ إذ يستحيل 
بقاء التكليف الفعلّي في كلّ منهما، ولا موجب لسقوط التكليف فيهما معا. وهذا الحكم 

العقلّي مماّ تطابقت عليه آراء العقلاء.
ومن هذا الحكم العقلّي يستكشف حكم الشرع على طبق هذا الحكم العقلّي، كسائر 
ت العقليّة التي تبتني على الملازمات  الأحكام العقليّة القطعيّة؛ لأنّ هذا من باب المستقّال

العقليّة المحضة.
ترجيح  لا  الجهات،  جميع  من  متساويين  غريقين  إنقاذ  بين  الأمر  دار  إذا  مثاله، 



477 مباحث الحجّة/ التعادل والتراجيح

أن  من  للمكلّف  مناص  فإنّه لا  الإنقاذ،  الآخر شرعا من جهة وجوب  لأحدهما على 
يفعل أحدهما ويترك الآخر، فهو على التخيير عقلا بينهما، المستكشف منه رضى الشارع 

بذلك وموافقته على التخيير.
إذا عرفت ذلك، فيكون من المهمّ جدّا أن نعرف ما هي المرجّحات في باب التزاحم؟ 
ومن الواضح أنّه لابدّ أن تنتهي كلّها إلى أهّميّة أحد الحكمين عند الشارع، فالأهمّ عنده 
هو الأرجح في التقديم، ولّما كانت الأهميّة تختلف جهتها ومنشؤها فلابدّ من بيان تلك 

الجهات، وهي تستكشف بأمور نذكرها على الاختصار: 
1. أن يكون أحد الواجبين لا بدل له، مع كون الواجب الآخر المزاحم له ذا بدل، 
سواء كان البدل اختياريّا، كخصال الكفّارة، أو اضطراريّا، كالتيمّم بالنسبة إلى الوضوء، 

وكالجلوس بالنسبة إلى القيام في الصلاة.
ولا شكّ في أنّ ما لا بدل له أهمّ مماّ له البدل قطعا عند المزاحمة، وإن كان البدل 
اضطراريّا؛ لأنّ الشارع قد رخّص في ترك ذي البدل إلى بدله الاضطراريّ عند الضرورة، 
ولم يرخّص في ترك ما لا بدل له، ولا شكّ في أنّ تقديم ما لا بدل له جمع بين التكليفين في 

الامتثال، دون صورة تقديم ذي البدل، فإنّ فيه تفويتا للأوّل بلا تدارك.
2. أن يكون أحد الواجبين مضيّقا، أو فوريّا، مع كون الواجب الآخر المزاحم له 
موسّعا؛ فإنّ المضيّق، أو الفوريّ أهمّ من الموسّع قطعا، كدوران الأمر بين إزالة النجاسة 

عن المسجد وإقامة الصّلاة في سعة وقتها.
المضيّق  دون  اختياريّ،  طولّي  بدل  له  الموسّع  لأنّ  الأوّل؛  على  ينسق  الثاني  وهذا 
والفوريّ، فتقديم المضيّق أو الفوريّ جمع بين التكليفين في الامتثال، دون تقديم الموسّع، 

فإنّ فيه تفويتا للتكليف بالمضيّق أو الفوريّ بلا تدارك.
آخر  في  الصلاة  بين  الأمر  كدوران  والفوريّ،  المضيّق  بين  الأمر  دار  لو  ما  ومثله 



�أ�صول الفقه478

وقتها وإزالة النجاسة عن المسجد، فإنّ الصلاة مقدّمة؛ إذ لا تدارك لها.
3. أن يكون أحد الواجبين صاحب الوقت المختصّ دون الآخر؛ وكان كلّ منهما 
مضيّقا، كما لو دار الأمر بين أداء الصلاة اليوميّة في آخر وقتها وبين صلاة الآيات في ضيق 
وقتها؛ لأنّ الوقت لّما كان مختصّا باليوميّة فهي أولى به عند مزاحمتها بما لا اختصاص له 
، وإنّما اتّفق حصول سببه في ذلك الوقت، وتضيّق وقت  في أصل تشريعه بالوقت المعّني
أدائه. ومسألة تقديم اليوميّة على صلاة الآيات إذا تضيّق وقتهما معا أمر إجماعيّ متّفق 

عليه، ولا منشأ له إّال أهّميّة ذات الوقت المختصّ، المفهومة من بعض الروايات. 
4. أن يكون أحد الواجبين وجوبه مشروطا بالقدرة الشرعيّة دون الآخر. والمراد 
كالحجّ  للوجوب،  شرطا  الدليل  لسان  في  المأخوذة  القدرة  هي  الشرعيّة  القدرة  من 

المشروط وجوبه بالاستطاعة، ونحوه.
ومع فرض المزاحمة بينه وبين واجب آخر وجوبه غير مشروط بالقدرة، لا يحصل 
العلم بتحقّق ما هو شرط في الوجوب؛ لاحتمال أنّ مزاحمته للواجب الآخر تكون سالبة 
للقدرة المعتبرة في الوجوب، ومع عدم اليقين بحصول شروط الوجوب لا يحصل اليقين 

بأصل التكليف، فلا يزاحم ما كان وجوبه منجّزا معلوما.
ولو قال قائل: إنّ كلّ واجب مشروط وجوبه بالقدرة عقلا؛ إذن فالواجب الآخر 

أيضا مشروط بالقدرة؛ فأيّ فرق بينهما؟
فالجواب: نحن نسلّم باشتراط كلّ واجب بالقدرة عقلا، لكنهّ لّما لم تؤخذ القدرة 
في الواجب الآخر في لسان الدليل، فهو من ناحية الدلالة اللفظيّة مطلق، وإنّما العقل 
تمكّن  نفس  العقليّة  القدرة  شرط  حصول  في  ويكفي  القدرة.  بلزوم  يحكم  الذي  هو 
المكلّف من فعله، ولو مع فرض المزاحمة؛ إذ لا شكّ في أنّ المكلّف في فرض المزاحمة قادر 
المشروط  له  المزاحم  الواجب  بترك  المفروض، وذلك  الواجب  فعل هذا  ومتمكّن من 



479 مباحث الحجّة/ التعادل والتراجيح

بالقدرة الشرعيّة.
القدرة  وهو  شرطه،  لحصول  فعلّي؛  منجّز  وجوبه  الآخر  الواجب  أنّ  والخلاصة 
العقليّة، بخلاف مزاحمه المشروط؛ لما ذكرنا من احتمال أنّ ما أخذ في الدليل قدرة خاصّة 

لا تشمل هذه القدرة الحاصلة عند المزاحمة، فلا يحرز تنجّزه، ولا تعلم فعليّته.
وعليه، فيرتفع التزاحم بين الوجوبين من رأس، ويخلو الجوّ للواجب المطلق وإن 

كان مشروطا بالقدرة العقليّة.
5. أن يكون أحد الواجبين مقدّما بحسب زمان امتثاله على الآخر، كما لو دار الأمر 
بين القيام للركعة المتقدّمة، وبين القيام لركعة بعدها، في فرض كون المكلّف عاجزا عن 
المتقدّم  يكون  ـ  الفرض  هذا  ـ في  فإنّه  فقط،  إحداهما  من  متمكّنا  معا؛  للركعتين  القيام 
مستقرّ الوجوب في محلّه؛ لحصول القدرة الفعليّة بالنسبة إليه. فإذا فعله انتفت القدرة 

الفعليّة بالنسبة إلى المتأخّر، فلا يبقى له مجال.
ولا فرق في هذا الفرض بين ما إذا كانا معا مشروطين بالقدرة الشرعيّة، أو مطلقين 
معا، أمّا لو اختلفا فإنّ المطلق مقدّم على المشروط بالقدرة الشرعيّة، وإن كان زمان فعله 

متأخّرا.
الجهات  تلك  غير  من  التقديم  في  الشارع  عند  أولى  الواجبين  أحد  يكون  أن   .6

المتقدّمة.
من  وإمّا  للموضوع،  الحكم  مناسبة  من  وإمّا  الأدلّ��ة،  من  إمّا  تعرف  والأولويّة 
معرفة ملاكات الأحكام بتوسّط الأدلّة السمعيّة. ومن أجل ذلك، فإنّ الأولويّة تختلف 
إليه عند الشكّ،  باختلاف ما يستفاد من هذه الأمور، ولا ضابط عامّ يمكن الرجوع 
فمن تلك الأولويّة ما إذا كان في الحكم الحفاظ على بيضة الإسلام؛ فإنّه أولى بالتقديم 

من كلّ شيء في مقام المزاحمة.



�أ�صول الفقه480

الشرعيّة  التكاليف  من  غيره  من  أولى  فإنّه  الناس؛  بحقوق  يتعلّق  كان  ما  ومنها: 
المحضة، أي التي لا علاقة لها بحقوق غير المكلّف بها.

لما هو  أكثر من غيره؛  فإنّه يحافظ عليه  والفروج؛  الدماء  قبيل  كان من  ما  ومنها: 
المعروف عند الشارع المقدّس من الأمر بالاحتياط الشديد في أمرها، فلو دار الأمر بين 

حفظ نفس المؤمن وحفظ ماله فإنّ حفظ نفسه مقدّم على حفظ ماله قطعا.
ومنها: ما كان ركنا في العبادة، فإنّه مقدّم على ما ليس له هذه الصفة عند المزاحمة، 
كما لو وقع التزاحم في الصلاة بين أداء القراءة والركوع، فإنّ الركوع مقدّم على القراءة، 

وإن كان زمان امتثاله متأخّرا عن القراءة.
بين  الصلح  بين  الأمر  دار  لو  كما  تحصى،  لا  كثيرة  وأمثالها  فقس،  هذه  مثل  وعلى 
المؤمنين بالكذب وبين الصدق وفيه الفتنة بينهم، فإنّ الصلح مقدّم على الصدق. وهذا 

معروف من ضرورة الشرع الإسلاميّ.
ومماّ ينبغي أن يعلم في هذا الصدد أنّه لو احتمل أهميّة أحد المتزاحمين فإنّ الاحتياط 
يقتضي تقديم محتمل الأهّميّة، وهذا الحكم العقلّي بالاحتياط يجري في كلّ مورد يدور فيه 
الأمر بين التعيين والتخيير في الواجبات. وعليه، فلا يجب إحراز أهّميّة أحد المتزاحمين، 

بل يكفي الاحتمال. وهذا أصل ينفع كثيرا في الفروع الفقهيّة، فاحتفظ به.

5. الحكومة والورود:
في  جديدا  بابا  به  فتح  وقد   ، الأنصاريّ  الشيخ  مبتكرات  من  البحث  وهذا 
يبدو  كما  ـ  غيره  قبل  من  عصره  في  الاصطلاح  هذا  نشأ  ولئن  الاستدلالّي،  الأسلوب 
من التعبير بالحكومة والورود في »جواهر الكلام« ـ؛ فإنّه لم يكن بهذا التحديد والسعة 

. اللذين انتهى إليهما الشيخ
وكان  ـ على ما ينقل عنه ـ يصّرح بأنّ أساطين الفقه المتقدّمين لم يغفلوا عن مغزى 



481 مباحث الحجّة/ التعادل والتراجيح

ما كان يرمي إليه، وإن لم يبحثوه بصريح القول، ولا بهذا المصطلح.
حقّها  من  أنّ  وجد  إذ  الأدلّة؛  من  لنوع  ملاحظته  في  كانت  منه  الكريمة  واللّفتة 
ا ليست بالنسبة إليها من قبيل الخاصّ والعامّ، بل  أن تقدّم على أدلّة أخرى في حين أّهن
قد يكون بينهما العموم من وجه، ولا يوجب هذا التقديم سقوط الأدلّة الأخرى عن 
الحجّيّة، ولا تجري بينهما قواعد التعارض؛ لأنّه لم يكن بينهما تكاذب بحسب لسانهما من 
ناحية أدائيّة، ولا منافاة، يعني أنّ لسان أحدهما لا يكذّب الآخر، ولا يبطله، بل أحدهما 
المعّني من حقّه ـ بحسب لسانه وأدائه لمعناه، وعنوانه ـ أن يكون مقدّما على الآخر، تقديما 

لا يستلزم بطلان الآخر، ولا تكذيبه، ولا صرفه عن ظهوره.
وهذا هو العجيب في الأمر، والجديد على الباحثين، وذلك مثل تقديم أدلّة الأمارة 

على أدلّة الأصول العمليّة بلا إسقاط لحجّيّة الثانية، ولا صرف لظهورها.
والمعروف أنّ أحد اللامعين من تلامذته التقى به في درس الشيخ صاحب الجواهر 
 قبل أن يتعرّف عليه، وقبل أن يعرف الشيخ  بين الناس، وسأله سؤال امتهان، 
»إنّه  له:  فقال  المذكور،  الدرس  آخر جاء ذكرهما في  دليل على  تقديم  واختبار عن سّر 
حاكم عليه«. قال: »وما الحكومة؟«. فقال له: »يحتاج إلى أن تحضر درسي ستّة أشهر على 

الأقلّ لتفهم معنى الحكومة«. ومن هنا ابتدأت علاقة التلميذ بأستاذه.
إنّ موضوعا يحتاج إلى درس ستّة أشهر ـ وإن كان فيه نوع من المبالغة ـ كم يحتاج 
إلى البسط في البيان في التأليف، بينما أنّ الشيخ  في كتبه لم يوفّه حقّه من البيان، إّال 
بعض الشيء في التعادل والتراجيح، وبعض اللقطات المتفرّقة في غضون كتبه. ولذا بقي 
الموضوع متأرجحا في كتب الأصوليّين من بعده، وإن كان مقصودهم ومقصوده أصبح 

واضحا عند أهل العلم في العصور المتأخّرة.
إلى  بالإشارة  نكتفي  وإنّما  كافيا،  شرحا  الأمر،  هذا  شرح  المختصر  هذا  يسع  ولا 



�أ�صول الفقه482

قدر  »ال��ورود«  أخيها  معنى  وفهم  الحكومة  معنى  فهم  من  إليه  توصّلنا  ما  خلاصة 
الإمكان، فنقول:

أ. الحكومة
إنّ الذي نفهمه من مقصودهم في الحكومة هو: أن يقدّم أحد الدليلين على الآخر 
تقديم سيطرة وقهر من ناحية أدائيّة، ولذا سمّيت بـ »الحكومة«. فيكون تقديم الدليل 
الحاكم على المحكوم ليس من ناحية السند، ولا من ناحية الحجّيّة، بل هما على ما هما 
ما بحسب لسانهما وأدائهما لا يتكاذبان في مدلولهما،  عليه من الحجّية بعد التقديم أي إّهن
فلا يتعارضان، وإنّما التقديم ـ كما قلنا ـ من ناحية أدائيّة بحسب لسانهما، ولكن لا من 

جهة التخصيص ولا من جهة الورود الآتي معناه.
فأيّ تقديم للدليل على الآخر بهذه القيود فهو يسمّى »حكومة«.

وهذا في الحقيقة هو الضابط لها، فلذلك وجب توضيح الفرق بينها وبين التخصيص 
من جهة، ثمّ بينها وبين الورود من جهة أخرى، ليتّضح معناه بعض الوضوح.

لابدّ  تخصيصا  ليكون  التخصيص  إنّ  فنقول:  التخصيص،  وبين  بينها  الفرق  أمّا 
أن يفرض فيه الدليل الخاصّ منافيا في مدلوله للعامّ، ولأجل هذا يكونان متعارضين 
متكاذبين بحسب لسانهما بالنسبة إلى موضوع الخاصّ، غير أنّه لّما كان الخاصّ أظهر من 
العامّ فيجب أن يقدّم عليه؛ لبناء العقلاء على العمل بالخاصّ، فيستكشف منه أنّ المتكلّم 
الحكيم لم يرد العموم من العامّ وإن كان ظاهر اللفظ العموم والشمول؛ لحكم العقل 

بقبح ذلك من الحكيم، مع فرض العمل بالخاصّ عند أهل المحاورة من العقلاء.
وإخراج  الخاصّ  عن  العامّ  حكم  بسلب  الحكم  عن  عبارة  فالتخصيص  وعليه، 
الخاصّ عن عموم العامّ، مع فرض بقاء عموم لفظ العامّ شاملا للخاصّ بحسب لسانه 

وظهوره الذاتّي.



483 مباحث الحجّة/ التعادل والتراجيح

أمّا: الحكومة ـ في بعض مواردها ـ فهي كالتخصيص في النتيجة، من جهة خروج 
مدلول أحد الدليلين عن عموم مدلول الآخر، ولكنّ الفرق في كيفيّة الإخراج، فإنّه في 
الحكومة  للعموم في شموله، وفي  الذاتّي  الظهور  بقاء  مع  إخراج حقيقيّ،  التخصيص 
إخراج تنزيلّي على وجه لا يبقى ظهور ذاتّي للعموم في الشمول، بمعنى أنّ الدليل الحاكم 
يكون لسانه تحديد موضوع الدليل المحكوم، أو محموله؛ تنزيلا وادّعاء، فلذلك يكون 

الحاكم متصّرفا في عقد الوضع أو عقد الحمل في الدليل المحكوم.
ونستعين على بيان الفرق بالمثال، فنقول: لو قال الآمر عقيب أمره بإكرام العلماء: 
إّال عدم  مفاده  ليس  الثاني يكون مخصّصا للأوّل؛ لأنّه  القول  فإنّ  الفاسق«،  تكرم  »لا 
وجوب إكرام الفاسق، مع بقاء صفة العالم له. أمّا: لو قال ـ عقيب أمره ـ: »الفاسق ليس 
تنزيلا،  العالم  الفاسق عن صفة  فإنّه يكون حاكما على الأوّل؛ لأنّ مفاده إخراج  بعالم« 
بتنزيل الفاسق منزلة الجهل، أو علم الفاسق بمنزلة عدم العلم. وهذا تصّرف في عقد 
الوضع، فلا يبقى عموم لفظ »العلماء« شاملا للفاسق بحسب هذا الادّعاء والتنزيل. 

وبالطبع لا يعطى له حينئذ حكم العلماء من وجوب الإكرام، ونحوه.
شكّ  نفي  مثل  ونحوه،  الشكّ«،  لكثير  شكّ  »لا   :قوله الشرعيّات  في  ومثاله 
المأموم مع حفظ الإمام، وبالعكس؛ فإنّ هذا ونحوه يكون حاكما على أدلّة حكم الشكّ؛ 
الشكّ  الإمام عن حضيرة صفة  أو  المأموم  الشكّ وشكّ  كثير  إخراج شكّ  لسانه  لأنّ 
تنزيلا، فمن حقّه حينئذ أّال يعطى له أحكام الشكّ من نحو إبطال الصلاة، أو البناء على 

الأكثر، أو الأقلّ، أو غير ذلك.
وإنّما قلنا: »الحكومة في بعض مواردها كالتخصيص«؛ فلأنّ بعض موارد الحكومة 
فيها  التصّرف  يكون  قسم  قسمين:  على  الحكومة  لأنّ  التخصيص؛  عكس  الأخرى 
الأمر  عقيب  قال  لو  ما  مثل  بتوسعته،  وقسم  المتقدّمة،  كالأمثلة  الموضوع،  بتضييق 



�أ�صول الفقه484

بإكرام العلماء: »المتّقي عالم«؛ فإنّ هذا يكون حاكما على الأوّل، وليس فيه إخراج، بل هو 
تصّرف في الموضوع بتوسعة معنى العالم ادّعاء إلى ما يشمل المتّقي؛ تنزيلا للتقوى منزلة 

العلم، فيعطى للمتّقي حكم العلماء من وجوب الإكرام، ونحوه.
ومثاله في الشرعيّات »الطواف صلاة«؛ فإنّ هذا التنزيل يعطي للطواف الأحكام 
كلحمة  الرضاع  »لحمة  ومثله  الشكوك،  أحكام  نحو  من  الصلاة  تخصّ  التي  المناسبة 

النسب« الموسّع لموضوع أحكام النسب.

ب. الورود
وأمّا الفرق بين الحكومة وبين الورود، فنقول:

في  كالتخصّص  ال��ورود  كذلك  النتيجة،  في  كالتخصيص  الحكومة  إنّ  قلنا:  كما 
دليل  موضوع  عن  بالدليل  الشيء  خروج  والتخصّص  الورود  من  كّال  لأنّ  النتيجة؛ 
بلا  بالتكوين  خروج  التخصّص  في  الخروج  أنّ  الفرق  ولكنّ  حقيقيّا،  خروجا  آخر، 
عناية التعبّد من الشارع، كخروج الجاهل عن موضوع دليل »أكرم العلماء«، فيقال: »إنّ 
فإنّ الخروج من الموضوع  الورود  العلماء تخصّصا«؛ وأمّا في  الجاهل خارج عن عموم 
بنفس التعبّد من الشارع بلا خروج تكوينيّ، فيكون الدليل الدالّ على التعبّد واردا على 

الدليل المثبت لحكم موضوعه.
مثاله دليل الأمارة الوارد على أدلّة الأصول العقليّة، كالبراءة، وقاعدة الاحتياط، 
فيه  يحكم  الذي  البيان  عدم  موضوعها  كان  لّما  العقليّة  البراءة  فإنّ  التخيير؛  وقاعدة 
تعبّدا،  بيانا  الأمارة  يعتبر  الأمارة  حجّيّة  على  الدالّ  فالدليل  معه  العقاب  بقبح  العقل 
وبهذا التعبّد يرتفع موضوع البراءة العقليّة، وهو عدم البيان، وهكذا الحال في قاعدتي 
بمقتضى  والأمارة  العقاب،  من  المؤمّن  عدم  الأولى  موضوع  فإنّ  والتخيير،  الاحتياط 
دليل حجّيّتها مؤمّنة منه، وموضوع الثانيّة الحيرة في الدوران بين المحذورين، والأمارة 



485 مباحث الحجّة/ التعادل والتراجيح

بمقتضى دليل حجّيّتها مرجّحة لأحد الطرفين، فترتفع الحيرة.
وبهذا البيان لمعنى الورود يتّضح الفرق بينه وبين الحكومة، فإنّ ورود أحد الدليلين 
الأوّل  فيكون  التعبّد،  بعناية  لكن  حقيقة،  الآخر  لموضوع  رافعا  أحدهما  كون  باعتبار 
ا لا توجب خروج مدلول الحاكم عن موضوع مدلول  واردا على الثاني، أمّا الحكومة فإّهن
وتنزيليّا،  حكميّا،  يكون  إنّما  فيها  الخروج  بل  الحقيقة،  وجه  وعلى  وجدانا،  المحكوم 

وبعناية ثبوت المتعبّد به اعتبارا. 

6. القاعدة في المتعارضين )التساقط أو التخيير(:
أشرنا فيما تقدّم إلى أنّ القاعدة في التعادل بين المتزاحمين هو التخيير بحكم العقل، 
وذلك محلّ وفاق. أمّا: في تعادل المتعارضين فقد وقع الخلاف في أنّ القاعدة هي التساقط 

أو التخيير؟
والحقّ أنّ القاعدة الأوّليّة هي التساقط، وعليه أساتذتنا المحقّقون، وإن دلّ الدليل 
أنّ  من  المختار  على  بناء  القاعدة  في  نتكلّم  ونحن  سيأتي،  كما  التخيير  على  الأخبار  من 

الأمارات مجعولة على نحو الطريقيّة، ولا حاجة للبحث عنها بناء على السببيّة. فنقول:
إنّ الدليل الذي يوهم لزوم التخيير هو أنّ التعارض لا يقع بين الدليلين، إّال إذا 
كان كلّ منهما واجدا لشرائط الحجّيّة، كما تقدّم في شروط التعارض، والتعارض أكثر ما 
يوجب سقوط أحدهما غير المعّني عن الحجّيّة الفعليّة؛ لمكان التكاذب بينهما، فيبقى الثاني 
غير المعّني على ما هو عليه من الحجّيّة الفعليّة واقعا، ولّما لم يمكن تعيينه ـ والمفروض أنّ 

الحجّة الفعليّة منجّزة للتكليف يجب العمل بها ـ فلابدّ من التخيير بينهما.
والجواب: أنّ التخيير المقصود إمّا أن يراد به التخيير من جهة الحجّيّة، أو من جهة 

الواقع:
الحجّيّة  دليل  لأنّ  المتعارضين؛  بين  التخيير  لوجوب  معنى  فلا  الأوّل  كان  فإن 



�أ�صول الفقه486

الشامل لكلّ منهما في حدّ نفسه إنّما مفاده حجّيّة أفراده على نحو التعيين، لا حجّيّة هذا 
أو ذاك من أفراده لا على التعيين، حتى يصحّ أن يفرض أنّ أحدهما غير المعّني حجّة يجب 

الأخذ به فعلا، فيجب التخيير في تطبيق دليل الحجّيّة على ما يشاء منهما.
وبعبارة أخرى: إنّ دليل الحجّيّة الشامل لكلّ منهما في حدّ نفسه إنّما يدلّ على وجود 
يقتضي  التعارض  ولّما كان  الحجّيّة،  فعليّة  المانع، لا  منهما لولا  للحجّيّة في كلّ  المقتضى 
تكاذبهما، فلا محالة يسقط أحدهما غير المعّني عن الفعليّة، أي يكون كلّ منهما مانعا عن 
فعليّة حجّيّة الآخر، وإذا كان الأمر كذلك فكلّ منهما لم تتم فيه مقوّمات الحجّيّة الفعليّة 
ليكون منجّزا للواقع يجب العمل به، فلا يكون أحدهما غير المعّني يجب الأخذ به فعلا،

حتى يجب التخيير، بل حينئذ يتساقطان، أي إنّ كلًا منهما يكون ساقطا عن الحجّيّة 
الفعليّة وخارجا عن دليل الحجّيّة.

وإن كان الثاني، فنقول:
أحدهما  بإصابة  علم  إذا  إّال  الواقع  جهة  من  التخيير  يفرض  أن  يصحّ  لا  أوّلا: 
المتعارضتين؛ إذ يجوز فيهما أن تكونا  للواقع، ولكن ليس ذلك أمرا لازما في الحجّتين 
معا كاذبتين، وإنّما اللازم فيهما من جهة التعارض هو العلم بكذب إحداهما، لا العلم 
بمطابقة إحداهما للواقع، وعلى هذا، فليس الواقع محرزا في إحداهما، حتى يجب التخيير 

بينهما من أجله.
فإنّه أيضا لا  للواقع،  المعّني  العلم بإصابة أحدهما غير  وثانيا: على تقدير حصول 

وجه للتخيير بينهما؛ إذ لا وجه للتخيير بين الواقع وغيره، وهذا واضح.
الواقعيّ  فإنّ الحكم  للواقع  بمطابقة أحدهما  العلم  إذا حصل  أنّه  يقال،  ما  وغاية 
يتنجّز بالعلم الإجمالّي، وحينئذ يجب إجراء قواعد العلم الإجمالّي فيه، ولكن لا يرتبط 
لأنّ  التخيير؛  أو  التساقط  هو  المتعارضين  في  القاعدة  أنّ  مسألة  وهي  بمسألتنا  حينئذ 



487 مباحث الحجّة/ التعادل والتراجيح

قواعد العلم الإجمالّي تجري حينئذ حتى مع العلم بعدم حجّيّة الدليلين معا، وقد يقتضي 
على  الآخر  البعض  في  الاحتياط  يقتضي  وقد  التخيير،  الموارد  بعض  في  الإجمالّي  العلم 

اختلاف الموارد.
مع  التساقط،  هو  المتعارضين  بين  الأوّليّة  القاعدة  أنّ  فيتحصّل  ذلك،  عرفت  إذا 

عدم حصول مزيّة في أحدهما تقتضي الترجيح.
أمّا لو كان الدليلان المتعارضان يقتضيان معا نفي حكم ثالث فهل مقتضى تساقطهما 

عدم حجّيّتهما في نفي الثالث؟
حجّيّتهما  سقوط  تقضي  ما  أقصى  بينهما  المعارضة  لأنّ  ؛  ذلك  يقتضي  لا  أنّه  الحقّ 
من  عليه  هما  ما  على  الأخرى  دلالتهما  في  فيبقيان  فيه،  متعارضان  هما  فيما  دلالتهما  في 
الحجّيّة؛ إذ لا مانع من شمول أدلّة الحجّيّة لهما معا في ذلك، وقد سبق أن قلنا: إنّ الدلالة 
الالتزاميّة تابعة للدلالة المطابقيّة في أصل الوجود، لا في الحجّيّة، فلا مانع من أن يكون 
الدليل حجّة في دلالته الالتزاميّة، مع وجود المانع عن حجّيّته في الدلالة المطابقيّة، هذا 
الدلالتين  في  الحال  فكيف  الوجود  في  للأخرى  تابعة  الدلالتين  إحدى  كانت  إذا  فيما 
فيه بعدم سقوط حجّيّة إحداهما بسقوط  فإنّ الحكم  الوجود،  بينهما في  تبعيّة  اللتين لا 

الأخرى أولى.

7. الجمع بين المتعارضين أولى من الطرح:
اشتهر بينهم أنّ الجمع بين المتعارضين مهما أمكن أولى من الطرح، وقد نقل عن 

»عوالي اللآلئ« دعوى الإجماع على هذه القاعدة.
وظاهر أنّ المراد من الجمع الذي هو أولى من الطرح هو الجمع في الدلالة؛ فإنّه إذا 

كان الجمع بينهما في الدلالة ممكنا تلاءما، فيرتفع التعارض بينهما، فلا يتكاذبان.
وتشمل القاعدة بحسب ذلك صورة تعادل المتعارضين في السند، وصورة ما إذا 



�أ�صول الفقه488

كانت لأحدهما مزيّة تقتضي ترجيحه في السند؛ لأنّه في الصورة الثانية بتقديم ذي المزيّة 
يلزم طرح الآخر، مع فرض إمكان الجمع.

القول  على  معا  طرحهما  جواز  عدم  الجمع  إمكان  مع  القاعدة  فمقتضى  وعليه، 
أحدهما  طرح  وعدم  بالتخيير،  القول  على  المعّني  غير  أحدهما  طرح  وعدم  بالتساقط، 

المعّني غير ذي المزيّة مع الترجيح.
فيجب  بالمتعارضين،  العمل  في  كبيرة  أهميّة  القاعدة  لهذه  تكون  هذا  أجل  ومن 

البحث عنها من ناحية مدركها، ومن ناحية عمومها لكلّ جمع، حتى الجمع التبّرعيّ.
بأولويّة  العقل  إّال حكم  أنّه لا مدرك لها  الظاهر  الناحية الأولى: فمن  أمّا من   .1
الجمع؛ لأنّ التعارض لا يقع إّال مع فرض تماميّة مقوّمات الحجّيّة في كلّ منهما من ناحية 
ـ ومع فرض وجود  التعارض  الرابع من شروط  ـ كما تقدّم في الشرط  السند والدلالة 
مقوّمات الحجّيّة ـ أي وجود المقتضي للحجّيّة ـ فإنّه لا وجه لرفع اليد عن ذلك إّال مع 
التعارض إّال تكاذبهما، ومع فرض  المانع في فرض  المقتضي، وما  تأثير  وجود مانع من 
إمكان الجمع في الدلالة بينهما لا يحرز تكاذبهما، فلا يحرز المانع عن تأثير مقتضي الحجّيّة 

فيهما، فكيف يصحّ أن نحكم بتساقطهما، أو سقوط أحدهما.
إلى  يرجع  ما  التبّرعيّ  المراد من الجمع  إنّ  نقول:  فإنّا  الثانية:  الناحية  وأمّا من   .2
دليل  من  عليه  ولا شاهد  المحاورة،  أهل  عليه عرف  يساعد  الذي لا  الكيفيّ  التأويل 

ثالث.
وقد يظنّ الظانّ أنّ إمكان الجمع التبّرعيّ يحقّق هذه القاعدة ـ وهي أولويّة الجمع من 
الطرح ـ بمقتضى التقرير المتقدّم في مدركها؛ إذ لا يحرز المانع ـ وهو تكاذب المتعارضين ـ 

حينئذ، فيكون الجمع أولى.
ما يشمل  المجمع عليها  القاعدة  لو كان مضمون هذه  أنّه  ولكن يجاب عن ذلك 



489 مباحث الحجّة/ التعادل والتراجيح

باب  في  ورد  ما  كلّ  طرح  وللزم  متعارضان،  دليلان  هناك  يبقى  فلا  التبّرعيّ،  الجمع 
التعارض من الأخبار العلاجيّة إّال فيما هو نادر ندرة لا يصحّ حمل الأخبار عليها، وهو 
صورة كون كلّ من المتعارضين نصّا في دلالته لا يمكن تأويله بوجه من الوجوه. بل ربما 

يقال: لا وجود لهذه الصورة في المتعارضين.
وببيان آخر برهانّي، نقول: إنّ المتعارضين لا يخلوان عن حالات أربع: إمّا أن يكونا 
مقطوعي الدلالة، مظنوني السند، أو بالعكس ـ أي يكونان مظنوني الدلالة، مقطوعي 
أو يكونا  بالعكس،  السند، والآخر  الدلالة، مظنون  أو يكون أحدهما مقطوع  ـ  السند 

مظنوني الدلالة والسند معا.
أمّا فرض أحدهما أو كلّ منهما مقطوع الدلالة والسند معا فإنّ ذلك يخرجهما عن 

كونهما متعارضين، بل الفرض الثاني مستحيل كما تقدّم.
وعليه، فللمتعارضين أربع حالات ممكنة، لا غيرها؛ فإن كانت الأولى، فلا مجال 
فيها للجمع في الدلالة مطلقا؛ للقطع بدلالة كلّ منهما، فهو خارج عن مورد القاعدة 
رأسا ـ كما أشرنا إليه ـ، بل هما في هذه الحالة إمّا أن يرجع فيهما إلى الترجيحات السنديّة، 

أو يتساقطا حيث لا مرجّح، أو يتخّري بينهما.
لا  القرآنيتين  الآيتين  أو  كالمتواترين،  بسندهما،  القطع  مع  فإنّه  الثانية،  كانت  وإن 
يعقل طرحهما، أو طرح أحدهما من ناحية السند، فلم يبق إّال التصّرف فيهما من ناحية 

الدلالة.
ولا يعقل جريان أصالة الظهور فيهما معا؛ لتكاذبهما في الظهور. وحينئذ، فإن كان 
هناك جمع عرفّي بينهما ـ بأن يكون أحدهما المعّني قرينة على الآخر، أو كلّ منهما قرينة على 
التصّرف في الآخر على نحو ما يأتي من بيان وجوه الجمع الدلالي، فإنّ هذا الجمع في 
الحقيقة يكون هو الظاهر منهما ـ فيدخلان بحسبه في باب الظواهر، ويتعّني الأخذ بهذا 



�أ�صول الفقه490

الظهور.
وإن لم يكن هناك جمع عرفّي فإنّ الجمع التبّرعيّ لا يجعل لهما ظهورا فيه ليدخل في 
باب الظواهر ويكون موضعا لبناء العقلاء. ولا دليل في المقام غير بناء العقلاء على الأخذ 

بالظواهر فما الذي يصحّح الأخذ بهذا التأويل التبّرعيّ، ويكون دليلا على حجّيّته؟
وغاية ما يقتضي تعارضهما عدم إرادة ظهور كلّ منهما، ولا يقتضي أن يكون المراد 
غير ظاهرهما من الجمع التبّرعيّ، فإنّ هذا يحتاج إلى دليل يعيّنه، ويدلّ على حجّيّتهما فيه؛ 

ولا دليل حسب الفرض.
وإن كانت الثالثة، فإنّه يدور الأمر فيها بين التصّرف في سند مظنون السند، وبين 
صالحا  الدلالة  مقطوع  كان  فإن  معا،  طرحهما  أو  الدلالة  مظنون  ظهور  في  التصّرف 
للتصّرف بحسب عرف أهل المحاورة في ظهور الآخر، تعّني ذلك؛ إذ يكون قرينة على 

المراد من الآخر، فيدخل بحسبه في الظواهر التي هي حجّة.
وأمّا إذا لم يكن لمقطوع الدلالة هذه الصلاحية، فإنّ تأويل الظاهر تبّرعا لا يدخل 
في الظاهر حينئذ ليكون حجّة ببناء العقلاء، ولا دليل آخر عليه ـ كما تقدّم في الصورة 
ناحية  الدلالة من  الدليلين: طرح مقطوع  الفرض طرح هذين  ـ ويتعّني في هذا  الثانية 
السند، وطرح مقطوع السند من ناحية الدلالة، فلا يكون الجمع أولى؛ إذ ليس إجراء 
دليل أصالة السند بأولى من دليل أصالة الظهور، وكذلك العكس، ولا معنى في هذه 

الحالة للرجوع إلى المرجّحات في السند مع القطع بسند أحدهما، كما هو واضح.
وإن كانت الرابعة، فإنّ الأمر يدور فيها بين التصّرف في أصالة السند في أحدهما، 
والتصّرف في أصالة الظهور في الآخر، لا أنّ الأمر يدور بين السندين، ولا بين الظهورين.
بلا  سواء،  حدّ  على  معا  يشملهما  السند  حجّيّة  دليل  أنّ  ال��دوران  هذا  في  والسّر 
ولّما كان  الظهور.  الفرض، وكذلك دليل حجّيّة  ترجيح لأحدهما على الآخر، حسب 



491 مباحث الحجّة/ التعادل والتراجيح

أن  لابدّ  معا  بسندهما  نأخذ  أن  أردنا  فإذا  تعارضهما،  لفرض  ظهورهما؛  اجتماع  يمتنع 
نحكم بكذب ظهور أحدهما، فيصادم حجّيّة سند أحدهما حجّيّة ظهور الآخر، وكذلك 
فيصادم حجّيّة  أن نحكم بكذب سند أحدهما،  نأخذ بظهورهما معا لابدّ  أن  أردنا  إذا 
الدوران بين حجّيّة  ظهور أحدهما حجّيّة سند الآخر، فيرجع الأمر في هذه الحالة إلى 

سند أحدهما وحجّيّة ظهور الآخر.
وإذا كان الأمر كذلك، فليس أحدهما أولى من الآخر، كما تقدّم.

نعم، لو كان هناك جمع عرفّي بين ظهوريهما فإنّه حينئذ لا تجري أصالة الظهور فيهما 
على حدّ سواء، بل المتّبع في بناء العقلاء ما يقتضيه الجمع العرفّي الذي يقتضي الملاءمة 

بينهما، فلا يصلح كلّ منهما لمعارضة الآخر.
ومن هنا نقول: إنّ الجمع العرفّي أولى من الطرح؛ بل بالجمع العرفّي يخرجان عن 

كونهما متعارضين ـ كما سيأتي ـ؛ فلا مقتضى لطرح أحدهما أو طرحهما معا.
أمّا إذا لم يكن بينهما جمع عرفّي فإنّ الجمع التبّرعيّ لا يصلح للملاءمة بين ظهوريهما 
فتبقى أصالة الظهور حجّة في كلّ منهما، فيبقيان على ما هما عليه من التعارض، فإمّا أن 

يقدّم أحدهما على الآخر لمزيّة، أو يتخّري بينهما، أو يتساقطا.
فتحصّل من ذلك كلّه أنّه لا مجال للقول بأولويّة الجمع التبّرعيّ من الطرح في كلّ 

صورة مفروضة للمتعارضين.
إذا عرفت ما ذكرناه من الأمور في المقدّمة فلنشرع في المقصود، والأمور التي ينبغي 
السنديّة  والمرجّحات  المتعادلين،  الثانوية في  والقاعدة  العرفّي،  الجمع  ثلاثة:  نبحثها  أن 

وما يتعلّق بها.

الأمر الأوّل: الجمع العرفّي
المتيقّن من قاعدة أولويّة  القدر  أنّ  المقدّمة الأخيرة يتّضح  بمقتضى ما شرحناه في 



�أ�صول الفقه492

بـ    ه الشيخ الأعظم  الجمع من الطرح في المتعارضين هو »الجمع العرفّي« الذي سّام
»الجمع المقبول«، وغرضه المقبول عند العرف، ويسمّى »الجمع الدلالّي«. 

الدليلان  يخرج  العرفّي  بالجمع  أنّه  ـ  ذلك  إلى  الإشارة  تقدّمت  كما  ـ  الحقيقة  وفي 
إلى  الرجوع  أو  التخيير،  أو  بالتساقط،  نحكم  إنّما  أنّه  ذلك  في  والوجه  التعارض،  عن 
العلاجات السنديّة، حيث تكون هناك حيرة في الأخذ بهما معا، وفي موارد الجمع العرفّي 

لا حيرة، ولا تردّد.
إمّا  العلاج،  من  فلابدّ  مستحيلا  بالمتنافيين  التعبّد  كان  لّما  إنّه  أخرى:  وبعبارة 
بطرحهما، أو بالتخيير بينهما، أو بالرجوع إلى المرجّحات السنديّة، وغيرها، وأمّا لو كان 
الدليلان متلائمين غير متنافيين بمقتضى الجمع العرفّي المقبول فإنّ التعبّد بهما معا يكون 

تعبّدا بالمتلائمين، فلا استحالة فيه، ولا محذور حتى نحتاج إلى العلاج.
التعارض لا جمع.  تعارض، وفي موارد  أنّه في موارد الجمع لا  ويتّضح من ذلك 

وللجمع العرفّي موارد لا بأس بالإشارة إلى بعضها للتدريب :
العامّ،  الدليلين أخصّ من الآخر، فإنّ الخاصّ مقدّم على  إذا كان أحد  فمنها: ما 
ويوجب التصّرف فيه؛ لأنّه بمنزلة القرينة عليه، وقد جرى البحث في أنّ الخاصّ مطلقا 
بما هو خاصّ مقدّم على العامّ، أو إنّما يقدّم عليه لكونه أقوى ظهورا، فلو كان العامّ أقوى 
ظهورا كان العامّ هو المقدّم ومال الشيخ الأعظم  إلى الثاني، كما جرى البحث في أنّ 
أصالة الظهور في الخاصّ حاكمة، أو واردة على أصالة الظهور في العامّ، أو أنّ في ذلك 
تفصيلا  ولا يهمّنا التعرّض إلى هذا البحث ؛ فإنّ المهمّ تقديم الخاصّ على العامّ على أيّ 

نحو كان من أنحاء التقديم.
ا  النصّ على الظاهر، والأظهر على الظاهر، فإّهن ويلحق بهذا الجمع العرفّي تقديم 

من باب واحد.



493 مباحث الحجّة/ التعادل والتراجيح

قدر  منهما  لكلّ  أو  الإرادة،  في  متيقّن  قدر  المتعارضين  لأحد  كان  إذا  ما  ومنها: 
متيقّن، ولكن لا على أن يكون قدرا متيقّنا من اللفظ، بل من الخارج؛ لأنّه لو كان للّفظ 
حينئذ،  إطلاق  إذ لا  متعارضين؛  الأمر غير  أوّل  من  يكونان  الدليلين  فإنّ  متيقّن  قدر 
بانتفاء  سالبة  للمتعارضين؛  العرفّي  الجمع  نوع  من  ذلك  يكون  فلا  للّفظ،  عموم  ولا 

الموضوع؛ إذ لا تعارض.
مثال القدر المتيقّن من الخارج ما إذا ورد »ثمن العذرة سحت« وورد أيضا »لا بأس 
ببيع العذرة«، فإنّ عذرة الإنسان قدر متيقّن من الدليل الأوّل، وعذرة مأكول اللحم 
قدر متيقّن من الثاني، فهما من ناحية لفظيّة متباينان متعارضان، ولكن لّما كان لكلّ منهما 
قدر متيقّن فالتكاذب يكون بينهما بالنسبة إلى غير القدر المتيقّن، فيحمل كلّ منهما على 

القدر المتيقّن، فيرتفع التكاذب بينهما، ويتلاءمان عرفا.
مورد  عدا  ما  على  فيه  اقتصر  لو  بمرتبة  وجه  من  العامّين  أحد  كان  إذا  ما  ومنها: 
يراد من  أن  القلّة لا يحسن  الباقي من  يكون  إذ  المستهجن؛  التخصيص  يلزم  الاجتماع 
العموم، فإنّ مثل هذا العامّ يقال عنه: »إنّه يأبى عن التخصيص«، فيكون ذلك قرينة 

على تخصيص العامّ الثاني.
كالأوزان،  التحديدات،  مورد  واردا  وجه  من  العامّين  أحد  كان  إذا  ما  ومنها: 
والمقادير، والمسافات، فإنّ مثل هذا يكون موجبا لقوّة الظهور على وجه يلحق بالنصّ، 

إذ يكون ذلك العامّ أيضا مماّ يقال فيه: »إنّه يأبى عن التخصيص«.
ما  مثل  العرفّي،  الجمع  موارد  من  عدّها  في  الخلاف  وقع  أخرى،  موارد  وهناك 
إّال  منهما  لكلّ  يكن  لم  إذا  ما  ومثل  مجازاته،  أقرب  هو  مجاز  الدليلين  من  لكلّ  كان  إذا 
بين  الأمر  دار  إذا  ما  ومثل  الحقيقيّ،  المعنى  إلى  النسبة  متساوية  مجازات  أو  بعيد،  مجاز 
التخصيص والنسخ، فهل مقتضى الجمع العرفّي تقديم التخصيص، أو تقديم النسخ، 



�أ�صول الفقه494

أو التفصيل في ذلك؟
الرسالة  هذه  تسع  ولا  فراجع...  الأوّل،  الجزء  في  ذلك  عن  البحث  تقدّم  وقد 

استيعاب هذه الأبحاث.

الأمر الثاني: القاعدة الثانويّة للمتعادلين
قد تقدّم أنّ القاعدة الأوّليّة في المتعادلين هي التساقط، ولكن استفاضت الأخبار، 
بل تواترت في عدم التساقط، غير أنّ آراء الأصحاب اختلفت في استفادة نوع الحكم 

منها؛ لاختلافها على ثلاثة أقوال: 
1. التخيير في الأخذ بأحدهما، وهو مختار المشهور، بل نقل الإجماع عليه. 

2. التوقّف بما يرجع إلى الاحتياط في العمل، ولو كان الاحتياط مخالفا لهما، كالجمع 
بين القصر والإتمام في مورد تعارض الأدلّة بالنسبة إليهما.

وإنّما كان التوقّف يرجع إلى الاحتياط؛ لأنّ التوقّف يراد منه التوقّف في الفتوى على 
طبق أحدهما، وهذا يستلزم الاحتياط في العمل، كما في المورد الفاقد للنصّ مع العلم 

الإجمالّي بالحكم.
3. وجوب الأخذ بما طابق منهما الاحتياط، فإن لم يكن فيهما ما يطابق الاحتياط 

تخّري بينهما.
ولا بدّ من النظر في الأخبار لاستظهار الأصحّ من الأقوال. وقبل النظر فيها ينبغي 
الكلام عن إمكان صحّة هذه الأقوال جملة، بعد ما سبق من تحقيق أنّ القاعدة الأوّليّة 
وأكثرها  حينئذ؟!  تساقطهما  بعدم  الحكم  يصحّ  فكيف  التساقط،  هي  العقل  بحكم 
إشكالا هو القول بالتخيير بينهما؛ للمنافاة الظاهرة بين الحكم بتساقطهما، وبين الحكم 

بالتخيير.
نقول في الجواب عن هذا السؤال: إنّه إذا فرضت قيام الإجماع، ونهوض الأخبار 



495 مباحث الحجّة/ التعادل والتراجيح

على عدم تساقط المتعارضين، فإنّ ذلك يكشف عن جعل جديد من قبل الشارع لحجّيّة 
أحد الخبرين بالفعل لا على التعيين، وهذا الجعل الجديد لا ينافي ما قلناه سابقا من سّر 
تساقط المتعارضين؛ بناء على الطريقيّة؛ لأنّه إنّما حكمنا بالتساقط من جهة قصور دلالة 
لا  ولكن  التعيين،  على  لا  لأحدهما  أو  للمتعارضين،  شمولها  عن  الأمارة  حجّيّة  أدلّة 
يقدح في ذلك أن يرد دليل خاصّ يتضمّن بيان حجّيّة أحدهما غير المعّني بجعل جديد، 

لا بنفس الجعل الأوّل الذي تتضمّنه الأدلّة العامّة.
ولا يلزم من ذلك ـ كما قيل ـ أن تكون الأمارة حينئذ مجعولة على نحو السببيّة، فإنّه 

إنّما يلزم ذلك لو كان عدم التساقط باعتبار الجعل الأوّل.
وبعبارة أخرى أوضح: إنّه لو خلّينا نحن والأدلّة العامّة الدالّة على حجّيّة الأمارة 
فإنّه لا يبقى دليل لنا على حجّيّة أحد المتعارضين؛ لقصور تلك الأدلّة عن شمولها لهما، 
فلابدّ من الحكم بعدم حجّيّتهما معا، أمّا لو فرض قيام دليل خاصّ في صورة التعارض 
به، ويدلّ على حجّيّة أحدهما بجعل  بالخصوص على حجّيّة أحدهما فلابدّ من الأخذ 

جديد، ولا مانع عقلّي من ذلك.
وعلى هذا، فالقاعدة المستفادة من هذا الدليل الخاصّ قاعدة ثانويّة مجعولة من قبل 

الشارع، بعد أن كانت القاعدة الأوّليّة بحكم العقل هي التساقط.
بقي علينا أن نفهم معنى التخيير على تقدير القول به، بعد أن بيّناّ سابقا أنّه لا معنى 

للتخيير بين المتعارضين من جهة الحجّيّة، ولا من جهة الواقع، فنقول:
إنّ معنى التخيير بمقتضى هذا الدليل الخاصّ أنّ كلّ واحد من المتعارضين منجّز 
للواقع، ومعذّر للمكلّف على تقدير الخطأ، وهذا هو معنى  للواقع على تقدير إصابته 
فقد  الواقع  فإن أصاب  منهما،  يشاء  ما  أن يختار  فللمكلّف  قلناه،  الذي  الجديد  الجعل 
تنجّز به وإّال فهو معذور، وهذا بخلاف ما لو كناّ نحن والأدلّة العامّة، فإنّه لا منجّزيّة 



�أ�صول الفقه496

لأحدهما غير المعّني ولا معذّريّة له.
والشاهد على ذلك أنّه بمقتضى هذا الدليل الخاصّ لا يجوز ترك العمل بهما معا؛ 
لأنّه على تقدير الخطأ في تركهما لا معذّر له في مخالفة الواقع، بينما أنّه معذور في مخالفة 
الواقع لو أخذ بأحدهما، وهذا بخلاف ما لو لم يكن هذا الدليل الخاصّ موجودا، فإنّه 
يجوز له ترك العمل بهما معا، وإن استلزم مخالفة الواقع؛ إذ لا منجّز للواقع بالمتعارضين 

بمقتضى الأدلّة العامّة.
إذا عرفت ما ذكرنا فلنذكر لك أخبار الباب ليتّضح الحقّ في المسألة، فإنّ منها ما 
يدلّ على التخيير مطلقا، ومنها ما يدلّ على التخيير في صورة التعادل، ومنها: ما يدلّ على 
التوقّف. ثمّ نعقب عليها بما يقتضي، فنقول: إنّ الذي عثرنا عليه من الأخبار هو كما يلي:
ـ  ثقة  وكلاهما  ـ  الرجلان  يجيئنا  قلت:   :الرضا عن  الجهم  بن  الحسن  خبر   .1
ما أخذت«. ما الحقّ؟ قال: »فإذا لم تعلم، فموسّع عليك بأيّه بحديثين مختلفين، فلا نعلم أّهي
وهذا الحديث بهذا المقدار منه ظاهر في التخيير بين المتعارضين مطلقا، ولكن صدره 
ـ الذي لم نذكره ـ مقيّد بالعرض على الكتاب، والسنةّ، فهو يدلّ على أنّ التخيير إنّما هو 

بعد فقدان المرجّح، ولو في الجملة. 
2. خبر الحارث بن المغيرة عن أبي عبد الله: »إذا سمعت من أصحابك الحديث، 

وكلّهم ثقة فموسّع عليك، حتى ترى القائم فتردّ عليه«. 
ويقيّد  عليك«،  »فموسّع  كلمة  من  مطلقا  التخيير  منه  يستظهر  أيضا  الخبر  وهذا 

بالروايات الآتية الدالّة على الترجيح.
ولكن يمكن أن يناقش في استظهار التخيير منه:

أوّلا: بأنّ الخبر وارد في فرض التمكّن من لقاء الإمام والأخذ منه، فلا يعلم شموله 
لحال الغيبة الذي يهمّنا إثباته؛ لأنّ الرخصة في التخيير مدّة قصيرة لا تستلزم الرّخصة 



497 مباحث الحجّة/ التعادل والتراجيح

فيه أبدا ولا تدلّ عليها. 
لبيان حجّيّة  واردا  يكون  ربّما  بل  التعارض،  الخبر غير ظاهر في فرض  بأنّ  ثانيا: 
الحديث الذي يرويه الثقات من الأصحاب، ومعنى »موسّع عليك« الرخصة بالأخذ 
به؛ كناية عن حجّيّته، غاية الأمر أنّه يدلّ على أنّ الرخصة مغيّاة برؤية الإمام ليأخذ منه 
الحكم على سبيل اليقين. وهذا أمر لابدّ منه في كلّ حجّة ظنيّّة، وإن كانت عامّة حتى 
لزمان حضور الإمام إّال أنّه مع حصول اليقين بمشافهته لابدّ أن ينتهي أمد جواز العمل 

بها.
وعليه، فلا شاهد بهذا الخبر على ما نحن فيه.

3. مكاتبة عبد الله بن محمّد إلى أبي الحسن: اختلف أصحابنا في رواياتهم عن 
أبي عبد الله في ركعتي الفجر في السفر، فروى بعضهم: أن صلّهما في المحمل، وروى 
بعضهم: أن لا تصلّهما إّال على الأرض، فاعلمني كيف تصنع أنت لأقتدي بك في ذلك، 

فوقّع: »موسّع عليك بأيّة عملت«. 
وهذه أيضا استظهروا منها التخيير مطلقا، وتحمل على المقيّدات كالثانية.

ولكن يمكن المناقشة في هذا الاستظهار بأنّه من المحتمل أن يراد من التوقيع بيان 
التخيير في العمل بكلّ من المرويّين باعتبار أنّ الحكم الواقعيّ هو جواز صلاة ركعتي 
الفجر في السفر في المحمل وعلى الأرض معا، لا أنّ المراد التخيير بين الروايتين، فيكون 

الغرض تخطئة الروايتين.
وهو احتمال قريب جدّا، لاسيّما أنّ السؤال لم يكن عن كيفيّة العمل بالمتعارضين، 
إنّه سؤال عن حكم صلاة ركعتي  أي  ـ  به  ليقتدي  الإمام  كيفيّة عمل  السؤال عن  بل 
ـ والجواب ينبغي أن يطابق السؤال، فكيف صحّ أن  الفجر، لا عن حكم المتعارضين 
يحمل على بيان كيفيّة العمل بالمتعارضين؟! وعليه، فلا يكون في هذا الخبر أيضا شاهد 



�أ�صول الفقه498

على ما نحن فيه كالخبر الثاني.
أمّا  حديثان:  ذلك  »في  فرجه:  الله  عجّل  الحجّة  إلى  الحميري  مكاتبة  جواب   .4
أحدهما فإنّه إذا انتقل من حالة إلى أخرى فعليه التكبير. وأمّا الحديث الآخر فإنّه روي 
القيام  فليس عليه في  قام،  ثمّ  ثمّ جلس،   ، الثانية، وكّرب السجدة  إذا رفع رأسه من  أنّه 
ما أخذت من باب  بعد القعود تكبير، وكذلك التشهّد الأوّل يجري هذا المجرى، وبأّهي

التسليم كان صوابا«.
وهذا الجواب أيضا استظهروا منه التخيير مطلقا، ويحمل على المقيّدات.

ولكنهّ أيضا يناقش في هذا الاستظهار بأنّ من المحتمل قريبا أنّ المراد بيان التخيير 
في العمل بالتكبير لبيان عدم وجوبه، لا التخيير بين المتعارضين، ويشهد لذلك التعبير 
ثمّ  منهما صوابا،  كلّ واحد  يكون  أن  يمكن  المتعارضين لا  بقوله: »كان صوابا«؛ لأنّ 
لا معنى لجواب الإمام عن السؤال عن الحكم الواقعيّ بذكر روايتين متعارضتين، ثمّ 

العلاج بينهما، إّال لبيان خطأ الروايتين، وأنّ الحكم الواقعيّ على خلافهما.
5. مرفوعة زرارة، المرويّة عن »عوالي اللآلئ«، وقد جاء في آخرها: »إذن فتخّري 

أحدهما، فتأخذ به وتدع الآخر«. 
ولا شكّ في ظهور هذه الفقرة منها في وجوب التخيير بين المتعارضين، وفي أنّه بعد 

ا جاءت بعد ذكر المرجّحات وفرض انعدامها. فرض التعادل؛ لأّهن
ولكنّ الشأن في صحّة سندها، وسيأتي التعرّض له، وهي من أهمّ أخبار الباب من 

جهة مضمونها.
6. خبر سماعة عن أبي عبد الله قال: سألته عن رجل اختلف عليه رجلان من 
أهل دينه في أمر، كلاهما يرويه: أحدهما يأمر بأخذه، والآخر ينهاه عنه، كيف يصنع؟ 

فقال: »يرجئه حتى يلقى من يخبره، فهو في سعة حتى يلقاه«.



499 مباحث الحجّة/ التعادل والتراجيح

وقد استظهروا من قوله: »فهو في سعة« التخيير مطلقا.
يخبره  من  كلّ  أو  الإمام،  لقاء  من  التمكّن  فرض  في  واردة  الرواية  أنّ  أوّلا:  وفيه 
هذه  من  تشبه  فهي  عموما،  أو  خصوصا  الإمام  نوّاب  من  اليقين  سبيل  على  بالحكم 

الناحية الرواية الثانية المتقدّمة. 
وثانيا: أنّ الأولى فيها أن تجعل من أدلّة التوقّف، لا التخيير، وذلك لكلمة »يرجئه«.
أنّ  باعتبار  الفعل والترك،  التخيير بين  به  المراد  أنّ  فالظاهر  وأمّا قوله: »في سعة« 
الأمر حسب فرض السؤال يدور بين المحذورين، وهو الوجوب والحرمة؛ إذن فليس 
بالإرجاء؛ لأنّ  الأمر  مع  يلتئم  ذلك لا  أنّ  الروايتين، لاسيّما  بين  التخيير  منه  المقصود 

العمل بأحدهما تخييرا ليس إرجاء، بل الإرجاء ترك العمل بهما معا.
فلا دلالة لهذه الرواية على التخيير بين المتعارضين.

باب  من  أخذت  ما  بأّهي أخرى:  رواية  »وفي  الرواية:  تلك  بعد  الكليني  وقال   .7
التسليم وسعك«.

ا نصّ آخر في الجواب عن نفس السؤال في الرواية  ا رواية أخرى، لا أّهن يظهر منه أّهن
ما أخذت«  ما أخذ« بالضمير الغائب، لا »بأّهي المتقدّمة، وإّال لكان المناسب أن يقول: »بأّهي

بنحو الخطاب.
وظاهرها الحكم بالتخيير بين المتعارضين مطلقا، ويحمل على المقيّدات.

8. ما في »عيون أخبار الرضا« للصدوق في خبر طويل، جاء في آخره:
باب  من  الاختيار  وسعك  شئت،  ما  بأّهي أو  جميعا،  بهما  الأخذ  يسع  الذي  »فذلك 

التسليم، والاتّباع، والردّ إلى رسول الله«.
صدرها  بملاحظة  أنّه  إّال  المتعارضين،  بين  التخيير  هو  الفقرة  هذه  من  والظاهر 
وذيلها يمكن أن يستظهر منها إرادة التخيير في العمل بالنسبة إلى ما أخبر عن حكمه أنّه 



�أ�صول الفقه500

ا ـ فيما يتعلّق بالإخبار عن الحكم الإلزاميّ ـ صّرحت بلزوم  على نحو الكراهة، ولذا أّهن
العرض على الكتاب والسنةّ، لاسيّما وقد أعقب تلك الفقرة التي نقلناها قوله: »وما 
إلينا علمه، فنحن أولى بذلك، ولا تقولوا فيه  لم تجدوه في شيء من هذه الوجوه فردّوا 
يأتيكم  حتى  باحثون  طالبون  وأنتم  والوقوف،  والتثبّت،  بالكفّ،  وعليكم  بآرائكم، 

البيان من عندنا«.
وهذه الفقرات صريحة في وجوب التوقّف، والتريّث، وعليه، فالأجدر بهذه الرواية 

أن تجعل من أدلّة التوقّف، لا التخيير.
9. مقبولة عمر بن حنظلة، الآتي ذكرها في المرجّحات، وقد جاء في آخرها: »إذا 
كان ذلك ـ أي فقدت المرجّحات ـ فأرجئه حتى تلقى إمامك؛ فإنّ الوقوف عند الشبهات 

خير من الاقتحام في الهلكات«. 
وهذه ظاهرة في وجوب التوقّف عند التعادل.

10. خبر سماعة عن أبي عبد الله، قلت: يرد علينا حديثان: واحد يأمرنا بالأخذ 
صاحبك،  تلقى  حتى  منهما  بواحد  تعمل  »لا  قال:  به؟  العمل  عن  ينهانا  والآخر  به، 

فتسأله«. قلت: لابدّ أن نعمل بأحدهما. قال: »خذ بما فيه خلاف العامّة«.
المرفوعة  روايته  بعد  فإنّه  ـ  عنه  نقل  ما  على  ـ  اللآلئ  عوالي  صاحب  مرسلة   .11

المتقدّمة، قال: وفي رواية أنّه قال: »إذن فأرجئه حتى تلقى إمامك فتسأله«. 
هذه جملة ما عثرت عليه من الروايات فيما يتعلّق بالتخيير أو التوقّف، والظاهر منها 
ـ بعد ملاحظة أخبار الترجيح الآتية، وبعد ملاحظة مقيّداتها بصورة فقدان المرجّح، ولو 
ـ أنّ الرجوع إلى التخيير، أو التوقّف بعد فقد المرجّحات، فتحمل مطلقاتها  في الجملة 

على مقيّداتها.
بين  المرجّحات  ملاحظة  أوّلا  يجب  أنّ��ه  جميعا  منها  المتحصّل  أنّ  والخ�الص��ة 



501 مباحث الحجّة/ التعادل والتراجيح

حسب  على  التوقّف  أو  التخيير،  هي  فالقاعدة  المرجّحات،  تتوفّر  لم  فإن  المتعارضين، 
كان  وإن  متعارضين  كلّ  في  التوقّف  أو  التخيير  القاعدة  أنّ  لا  الأخبار،  من  استفادتنا 

فيهما ما يرجّح أحدهما على الآخر.
نعم، المستفاد من الرواية العاشرة فقط ـ وهي خبر سماعة ـ أنّ التوقّف هو الحكم 
بأحدهما،  العمل  ضرورة  فرض  بعد  العامّة  بمخالفة  الترجيح  إلى  أرجعه  إذ  الأوّلي؛ 

بحسب فرض السائل.
ا لا تنافي أدلّة تقديم الترجيح، فإنّ الظاهر أنّ المراد منها  ولكنّ التأمّل فيها يعطي أّهن

ترك العمل رأسا؛ انتظارا لملاقاة الإمام، لا التوقّف والعمل بالاحتياط.
وبعد هذا يبقى علينا أن نعرف وجه الجمع بين أخبار التخيير، وأخبار التوقّف فيما 

ذكرناه من الأخبار المتقدّمة، وقد ذكروا وجوها للجمع لا يغني أكثرها.
التخيير  التي استظهروا منها  المناقشات في الأخبار  وأنت بعد ملاحظة ما مرّ من 
تستطيع أن تحكم بأنّ التوقّف هو القاعدة الأوّليّة، وأنّ التخيير لا مستند له؛ إذ لم يبق 
ما يصلح مستندا له إّال الرواية الأولى، وهي لا تصلح لمعارضة الروايات الكثيرة الدالّة 

على وجوب التوقّف، والردّ إلى الإمام.
سبق  فيما  أشرنا  وقد  جدّا،  السند  ضعيفة  فهي  زرارة:  مرفوعة  وهي  الخامسة  أمّا 
إلى ذلك، وسيأتي بيانه؛ على أنّ راويها نفسه عقّبها بالمرسلة المتقدّمة الواردة في التوقّف، 

والإرجاء.
ا من استنباطاته، حسبما فهمه  وأمّا السابعة ـ مرسلة الكلينيّ ـ: فليس من البعيد أّهن
ا رواية مستقلّة في قبال سائر روايات الباب. ويشهد لذلك ما ذكره  من الروايات، لا أّهن
التسليم  باب  من  أخذتم  ما  »بأّهي المضمون:  بهذا  أخرى  مرسلة  من  »الكافي«  مقدّمة  في 
التي نحن بصددها،  المرسلة  تلك  إّال  التعبير  ترد عنده رواية بهذا  لم  ؛ لأنّه  وسعكم«، 



�أ�صول الفقه502

من  هما  معا  المرسلتين  أنّ  فيظهر  وعليه  الجمع،  بخطاب  وهذه  المفرد،  بخطاب  وهي 
مستنبطاته، فلا يصحّ الاعتماد عليهما.

لمعارضة  يصلح  له  مستند  لا  بالتخيير  القول  أنّ  لك  يظهر  ذكرناه  ما  عرفت  إذا 
وإن  التساقط،  وهي  للمتعارضين،  الأوّليّة  القاعدة  عن  للخروج  ولا  التوقّف،  أخبار 

كان التخيير مذهب المشهور.
ا ـ مضافا إلى كثرتها وصحّة بعضها وقوّة دلالتها ـ لا تنافي  وأمّا أخبار التوقّف: فإّهن
من  هو  بل  التساقط،  على  يزيد  لا  والتوقّف  الإرجاء  لأنّ  الحقيقة؛  في  التساقط  قاعدة 

لوازمه، فأخبار التوقّف تكون على القاعدة.
زمن  إلى  بالنسبة  مطلقة  التخيير  أدلّة  »إنّ  التخيير:  أخبار  تقديم  وجه  في  وقيل 
رفع  تقتضي  والتقييد  الإطلاق  وصناعة  به.  مقيّدة  التوقّف  أخبار  أنّ  بينما  الحضور، 
التعارض بينهما بحمل المطلق على المقيّد، ونتيجة ذلك التخيير في زمان الغيبة، كما عليه 

المشهور«.
التوقّف كلّها بلسان الإرجاء إلى ملاقاة الإمام، فلا يستفاد منها  إنّ أخبار  أقول: 
تقييد الحكم بالتوقّف بزمان الحضور؛ لأنّ استفادة ذلك تتوقّف على أن يكون للغاية 
مفهوم، وقد تقدّم بيان المناط في استفادة مفهوم الغاية، فقلنا: »إنّ الغاية إذا كانت قيدا 
للموضوع، أو المحمول فقط لا دلالة لها على المفهوم، ولا تدلّ على المفهوم إّال إذا كان 
وهو  لحكمه،  لا  الإرجاء،  لنفس  غاية  هنا  والغاية  الحكم«،  إلى  راجعا  بالغاية  التقييد 
الوجوب، يعني أنّ المستفاد من هذه الأخبار أنّ نفس الإرجاء مغيّا بملاقاة الإمام، لا 

وجوبه.
والحاصل أنّه لا يفهم من أخبار التوقّف، إّال أنّه لا يجوز الأخذ بالأخبار المتعارضة 
البتّ  ويؤجّل  الإمام  إلى  شأنها  في  الأمر  يحال  وإنّما  منها،  بواحد  العمل  ولا  المتكافئة، 



503 مباحث الحجّة/ التعادل والتراجيح

فيها إلى ملاقاته لتحصيل الحجّة على الحكم بعد السؤال عنه، فهي تقول بما يؤول إلى 
العمل  الفتوى ولا  المتكافئة لا تصلح لإثبات الحكم، فلا تجوز  المتعارضة  أنّ الأخبار 
بأحدها، وينحصر الأمر حينئذ بملاقاة الإمام والسؤال عنه، فإذا لم تحصل الملاقاة ولو 

لغيبة الإمام، فلا يجوز الإقدام على العمل بأحد المتعارضين.
وعلى هذا، فتكون هذه الأخبار مباينة لأخبار التخيير، لا أخصّ منها.

الأمر الثالث: المرجّحات
لشرائط  واجدا  الدليلين  من  كلّ  يكون  أن  التعارض  تحقّق  شروط  من  أنّ  تقدّم 
الحجّيّة في حدّ نفسه؛ لأنّه لا تعارض بين الحجّة واللاحجّة، فإذا بحثنا عن المرجّحات 
في  معا  حجّيّتهما  فرض  بعد  الأخرى،  على  الحجّة  يرجّح  عّام  نبحث  أن  نعنيه  فالذي 
أنفسهما، لا عّام يقوّم أصل الحجّة، ويميّزها عن اللاحجة، وعليه فالجهة التي تكون من 
مقوّمات الحجّة مع قطع النظر عن المعارضة لا تدخل في مرجّحات باب التعارض، بل 

تكون من مميّزات الحجّة عن اللاحجّة.
ا  ومن أجل هذا يجب أن نتنبّه إلى الروايات المذكورة في باب الترجيحات، وإلى أّهن

واردة في صدد أيّ شيء من ذلك في صدد الترجيح أو التمييز.
فلو كانت على النحو الثاني لا يكون فيها شاهد على ما نحن فيه، كما قاله الشيخ 

صاحب الكفاية في روايات الترجيح بموافقة الكتاب كما سيأتي.
إذا عرفت ما ذكرناه من جهة البحث التي نقصدها في بيان المرجّحات، فنقول: إنّ 

ا منصوص عليها في الأخبار ـ خمسة أصناف: المرجّحات ـ المدّعى أّهن
الكتاب،  وبموافقة  وبالشهرة،  ال��راوي،  وبصفات  تأريخا،  بالأحدث  الترجيح 

وبمخالفة العامّة.
فينبغي أوّلا البحث عنها واحدة واحدة، ثمّ بيان أيّة منها أولى بالتقديم لو تعارضت؟ 



�أ�صول الفقه504

ثمّ بيان أنّه هل يجب الاقتصار عليها، أو يتعدّى إلى غيرها فهنا ثلاثة مقامات:

المقام الأوّل: المرجّحات الخمسة

1. الترجيح بالأحداث
عبد  أبي  إلى  بسنده  الكلينيّ  رواه  بما  منها  نكتفي  أربع،  روايات  الترجيح  هذا  في 
الله قال: »أرأيتك لو حدّثتك بحديث العامّ ثمّ جئتني من قابل فحدّثتك بخلافه، 

ما كنت تأخذ؟« قال: كنت آخذ بالأخير. فقال لي: »رحمك الله!«. بأيّه
الروايات لا  أنّ هذه  إنّ الذي يستظهره بعض أجلّة مشايخنا قدس سرهم  أقول: 
ا لا تدلّ على ترجيح الأحدث من البيانين كقاعدة عامّة  شاهد بها على ما نحن فيه، أي إّهن
ا لا تدلّ على ذلك إّال إذا فهم  بالنسبة إلى كلّ مكلّف، وبالنسبة إلى جميع العصور؛ لأّهن
منها أنّ الأحدث هو الحكم الواقعيّ، وأنّ الأوّل واقع موقع التقيّة، أو نحوها؛ مع أنّه لا 
يفهم منها أكثر من أنّ من ألقي إليه البيان خاصّة حكمه الفعلّي ما تضمّنه البيان الأخير، 
وليست ناظرة إلى أنّه هو الحكم الواقعيّ، فلربما كان حكما ظاهريّا بالنسبة إليه من باب 

التقيّة، كما أنّه ليست ناظرة إلى أنّ هذا الحكم الفعلّي هو حكم كلّ أحد في كلّ زمان.
والحاصل أنّ هذه الطائفة من الروايات لا دلالة فيها على أنّ البيان الأخير يتضمّن 
الحكم الواقعيّ، وأنّ ذلك بالنسبة إلى جميع المكلّفين في جميع الأزمنة، حتى يكون الأخذ 
بالأحدث وظيفة عامّة لجميع المكلّفين، وفي جميع الأزمان حتى زمن الغيبة ولو كان من 
باب التقيّة، ولا شكّ أنّ الأزمان والأشخاص تتفاوت وتختلف من جهة شدّة التقيّة، 

أو لزومها.

2. الترجيح بالصفات:
حنظلة،  ابن  مقبولة  في  تنحصر  بالصفات  الترجيح  ذكرت  التي  الروايات  إنّ 
ا مرفوعة،  ومرفوعة زرارة، المشار إليهما سابقا، والمرفوعة ـ كما قلنا ـ ضعيفة جدّا؛ لأّهن



505 مباحث الحجّة/ التعادل والتراجيح

في  »الحدائق«  صاحب  طعن  وقد  اللآلئ«.  »عوالي  صاحب  إّال  يروها  ولم  ومرسلة، 
التأليف والمؤلّف، إذ قال: »فإنّا لم نقف عليها في غير كتاب »عوالي اللآلئ« مع ما هي 
نقل  في  التساهل  إلى  صاحبه  نسبة  من  الكتاب،  عليه  وما  والإرس��ال،  الرفع  من  عليه 

الأخبار والإهمال، وخلط غثّها بسمينها وصحيحها بسقيمها«.
إذن، الكلام فيها فضول، فالعمدة في الباب المقبولة التي قبلها العلماء؛ لأنّ راويها 
صفوان بن يحيى الذي هو من أصحاب الإجماع ـ أي الذين أجمع الصحابة على تصحيح 

ما يصحّ عنهم ـ كما رواها المشايخ الثلاثة في كتبهم، وإليك نصّها بعد حذف مقدّمتها:
قلت: فإن كان كلّ رجل اختار رجلا من أصحابنا، فرضيا أن يكونا الناظرين في 

حقّهما، واختلفا فيما حكما، وكلاهما اختلفا في حديثكم؟
قال: »الحكم ما حكم به أعدلهما، وأفقههما، وأصدقهما في الحديث، وأورعهما، ولا 

يلتفت إلى ما يحكم به الآخر«.
ما عدلان مرضيّان عند أصحابنا، لا يفضل واحد منهما على الآخر؟ قلت: فإّهن

قال: »ينظر إلى ما كان من روايتهم عناّ في ذلك الذي به حكما، المجمع عليه من 
أصحابك،  عند  بمشهور  ليس  الذي  الشاذّ  ويترك  حكمنا،  من  به  فيؤخذ  أصحابك، 
فيتّبع، وأمر بّني غيّه  أمر بّني رشده  فيه. وإنّما الأمور ثلاثة:  المجمع عليه لا ريب  فإنّ 
، وحرام  فيجتنب، وأمر مشكل يردّ علمه إلى الله ورسوله. قال رسول الله : حلال بّني
، وشبهات بين ذلك، فمن ترك الشبهات نجا من المحرّمات، ومن أخذ بالشبهات  بّني

ارتكب المحرّمات، وهلك من حيث لا يعلم«.
قلت: فإن كان الخبران عنكما مشهورين قد رواهما الثقات عنكم؟

به،  فيؤخذ  العامّة  وخالف  والسنةّ،  الكتاب  حكم  حكمه  وافق  فما  »ينظر،  قال: 
ويترك ما خالف حكمه حكم الكتاب والسنةّ، ووافق العامّة«.



�أ�صول الفقه506

والسنةّ  الكتاب  من  حكمه  عرفا  الفقيهان  كان  إن  أرأيت  فداك  جعلت  قلت: 
ووجدنا أحد الخبرين موافقا للعامّة والآخر مخالفا لهم، بأيّ الخبرين يؤخذ؟

قال: »ما خالف العامّة ففيه الرشاد«.
قلت: جعلت فداك فإن وافقهم الخبران جميعا؟

قال: »انظر إلى ما هم إليه أميل حكّامهم وقضاتهم فيترك، ويؤخذ بالآخر«.
قلت: فإن وافق حكّامهم الخبرين جميعا؟

قال: »إذا كان ذلك فأرجه )وفي بعض النسخ: فأرجئه (، حتى تلقى إمامك، فإنّ 
الوقوف عند الشبهات خير من الاقتحام في الهلكات«. انتهت المقبولة.

أقول: من الواضح أنّ موردها التعارض بين الحاكمين، لا بين الراويين، ولكن لّما 
ما يقعان بتعبير من  كان الحكم والفتوى في الصدر الأوّل يقعان بنصّ الأحاديث ـ لا أّهن
المقبولة  ـ تعرّضت هذه  استنباطا من الأحاديث  المتأخّرة  المفتي، كالعصور  أو  الحاكم، 
للرواية والراوي؛ لارتباط الرواية بالحكم، ومن هنا استدلّ بها على الترجيح للروايات 

المتعارضة.
غير أنّه ـ مع ذلك ـ لا يجعلها شاهدة على ما نحن فيه. والسّر في ذلك واضح؛ لأنّ 
الراوي بما هو حاكم غير اعتباره فيه بما هو راو ومحدّث، والمفهوم من  اعتبار شيء في 
المقبولة أنّ ترجيح الأعدل، والأورع، والأفقه إنّما هو بما هو حاكم في مقام نفوذ حكمه، 

لا في مقام قبول روايته.
ا جعلت من جملة المرجّحات كونه »أفقه« في عرض كونه »أعدل«  ويشهد لذلك أّهن

و »أصدق« في الحديث، ولا ربط للأفقهيّة بترجيح الرواية من جهة كونها رواية.
من  ابتداء  رواية  هي  بما  للرواية  الترجيح  إلى  ذلك  بعد  انتقلت  المقبولة  إنّ  نعم، 
الترجيح بالشهرة، وإن كان ذلك من أجل كونها سندا لحكم الحاكم، فإنّ هذا أمر آخر 



507 مباحث الحجّة/ التعادل والتراجيح

غير الترجيح لنفس الحكم وبيان نفوذه.
وعليه، فالمقبولة لا دليل فيها على الترجيح بالصفات، وأمّا الترجيح بالشهرة وما 

يليها فسيأتي الكلام عنه.
ويؤيّد هذا الاستنتاج أنّ صاحب »الكافي« لم يذكر في مقدّمة كتابه الترجيح بصفات 

الراوي.

3. الترجيح بالشهرة:
تقدّم أنّ الشهرة ليست حجّة في نفسها، وأمّا إذا كانت مرجّحة للرواية ـ على القول 

به ـ فلا ينافي عدم حجّيّتها في نفسها.
المطابقة  الفتوائيّة  الشهرة  وهي  عمليّة،  شهرة  نحوين:  على  المرجّحة  والشهرة 

للرواية.
وشهرة في الرواية، وإن لم يكن العمل على طبقها مشهورا.

أمّا الأولى: فلم يرد فيها من الأخبار ما يدلّ على الترجيح بها، فإذا قلنا بالترجيح بها 
فلابدّ أن يكون بمناط وجوب الترجيح بكلّ ما يوجب الأقربيّة إلى الواقع ـ على ما سيأتي 

وجهه ـ، غاية الأمر أنّ تقوية الرواية بالعمل بها يشترط فيها أمران:
1. أن يعرف استناد الفتوى إليها؛ إذ لا يكفي مجرّد مطابقة فتوى المشهور للرواية 

في الوثوق بأقربيّتها إلى الواقع.
العصر  أو   ، الأئمّة  العمليّة قديمة أي واقعة في عصر  الشهرة  أن تكون   .2
الذي يليه الذي تمّ فيه جمع الأخبار وتحقيقها، أمّا الشهرة في العصور المتأخّرة فيشكل 

تقوية الرواية بها.
هذا من جهة الترجيح بالشهرة العمليّة في مقام التعارض، أمّا من جهة جبر الشهرة 
للخبر الضعيف، مع قطع النظر عن وجود ما يعارضه فقد وقع نزاع للعلماء فيه. والحقّ 



�أ�صول الفقه508

مماّ  القدماء  من  المشهور  عند  بالخبر  العمل  لأنّ  أيضا؛  قديمة  كانت  إذا  له  جابرة  ا  أّهن
يوجب الوثوق بصدوره، والوثوق هو المناط في حجّيّة الخبر ـ كما تقدّم ـ وبالعكس من 
ذلك إعراض الأصحاب عن الخبر؛ فإنّه يوجب وهنه، وإن كان راويه ثقة، وكان قويّ 
السند، بل كلّما قوي سند الخبر فأعرض عنه الأصحاب كان ذلك أكثر دلالة على وهنه.
الترجيح  على  قائم  المحقّقين  إجماع  فإنّ  ـ  الرواية  في  الشهرة  وهي  ـ  الثانية:  وأمّا 
فيه«،  ريب  لا  عليه  المجمع  »فإنّ  فيها  جاء  وقد  المتقدّمة،  المقبولة  عليه  دلّت  وقد  بها، 
والمقصود من »المجمع عليه« المشهور، بدليل فهم السائل ذلك؛ إذ عقّبه بالسؤال: »فإن 

كان الخبران عنكما مشهورين«، ولا معنى لأن يراد من الشهرة الإجماع.
مقطوع  الخبر  كون  توجب    الأئمّة  عصر  في  الرواية  شهرة  إنّ   : يقال  وقد 
الصدور، وعلى الأقلّ توجب كونه موثوقا بصدوره، وإذا كان كذلك فالشاذّ المعارض 
فيخرج  وعليه  الخبر،  حجّيّة  أدلّة  تعمّه  فلا  بعدمه،  موثوق  أو  العدم،  مقطوع  إمّا  له، 
اقتضاء الشهرة في الرواية عن مسألة ترجيح إحدى الحجّتين، بل تكون لتمييز الحجّة 

عن اللاحجّة.
والجواب : أنّ الشاذّ المقطوع العدم لا يدخل في مسألتنا قطعا، وأمّا: الموثوق بعدمه 
من جهة حصول الثقة الفعليّة بمعارضه فلا يضّر ذلك في كونه مشمولا لأدلّة حجّيّة 
الفعلّي  بالوثوق  إناطة  الراوي في قبول خبره، من دون  الظاهر كفاية وثاقة  الخبر؛ لأنّ 

بخبره.
وقد تقدّم في حجّيّة خبر الثقة أنّه لا يشترط حصول الظنّ الفعلّي به، ولا عدم الظنّ 

بخلافه. 

4. الترجيح بموافقة الكتاب:
في ذلك روايات كثيرة:



509 مباحث الحجّة/ التعادل والتراجيح

منها: مقبولة ابن حنظلة المتقدّمة.
ومنها: خبر الحسن بن الجهم المتقدّم، فقد جاء في صدره قلت له: تجيئنا الأحاديث 
عنكم مختلفة؟ قال: »ما جاءك عناّ فقسه على كتاب الله ـ عزّ وجلّ ـ وأحاديثنا، فإن كان 

يشبههما فهو مناّ، وإن لم يكن يشبههما فليس مناّ«.
أخبار  من  القوم  مخالفة  أو  الكتاب  موافقة  أخبار  كون  في  »إنّ  »الكفاية«:  في  قال 
حجّة،  غير  نفسه  في  للكتاب  المخالف  الخبر  يكون  أن  احتمال  قوّة  وجهه  نظرا،  الباب 
بشهادة ما ورد في أنّه زخرف وباطل، وليس بشيء، أو أنّه لم نقله، أو أمر بطرحه على 

الجدار...«.
أقول : في مسألة موافقة الكتاب، ومخالفته طائفتان من الأخبار:

الأولى: في بيان مقياس أصل حجّيّة الخبر، لا في مقام المعارضة بغيره، وهي التي 
ورد فيها التعبيرات المذكورة في »الكفاية«: »إنّه زخرف وباطل...« إلى آخره. فلابدّ أن 
تحمل هذه الطائفة على المخالفة لصريح الكتاب؛ لأنّه هو الذي يصحّ وصفه بأنّه زخرف 

وباطل، ونحوهما.
والثانية: في بيان ترجيح أحد المتعارضين، وهذه لم يرد فيها مثل تلك التعبيرات، 
وقد قرأت بعضها، وينبغي أن تحمل على المخالفة لظاهر الكتاب، لا لنصّه، لاسيّما أنّ 
مورد بعضها ـ مثل المقبولة ـ في الخبر الذي لو كان وحده لأخذ به، وإنّما المانع من الأخذ 
به وجود المعارض؛ إذ الأمر بالأخذ بالموافق وترك المخالف وقع في المقبولة، بعد فرض 
كونهما مشهورين قد رواهما الثقات، ثمّ فرض السائل موافقتهما معا للكتاب بعد ذلك؛ 
إذ قال: »فإن كان الفقيهان عرفا حكمه من الكتاب والسنةّ«، ولا يكون ذلك إّال الموافقة 
من  المراد  أنّ  على  يدلّ  ذلك  كلّ  الكتاب،  في  متباينين  نصّين  وجود  لزم  وإّال  لظاهره، 

مخالفة الكتاب في المقبولة مخالفة الظاهر، لا النصّ.



�أ�صول الفقه510

ويشهد لما قلناه أيضا ما جاء في خبر الحسن، المتقدّم: »فإن كان يشبههما فهو مناّ«؛ 
فإنّ التعبير بكلمة »يشبههما« يشير إلى أنّ المراد الموافقة والمخالفة للظاهر.

5. مخالفة العامّة:
منقولة  كلّها  وافقها  ما  العامّة وترك  بما خالف  بالأخذ  الآمرة  المطلقة  إنّ الأخبار 
ا غير ثابتة عن  عن رسالة للقطب الراونديّ، وقد نقل عن الفاضل النراقيّ أنّه قال: »إّهن

القطب ثبوتا شائعا، فلا حجّية فيما نقل عنها«.
وهناك رواية مرسلة عن »الاحتجاج« تقدّمت في لا حجّيّة فيها؛ لضعفها بالإرسال. 
بموافقة  الترجيح  أنّ  ـ  قريبا  كما سبق  ـ  المتقدّمة، وظاهرها  المقبولة  الدليل في  فينحصر 
الكتاب ومخالفة العامّة، بعد فرض حجّيّة الخبرين في أنفسهما، فتدلّ على الترجيح، لا 

على التمييز كما قيل. 
والنتيجة أنّ المستفاد من الأخبار أنّ المرجّحات المنصوصة ثلاثة: الشهرة، وموافقة 
الكتاب والسنةّ، ومخالفة العامّة. وهذا ما استفاده الشيخ الكلينيّ  في مقدّمة »الكافي«. 

المقام الثاني: في المفاضلة بين المرجّحات
إنّ المرجّحات جملتها ترجع إلى ثلاث نواح، لا تخرج عنها:

أنّ  ذلك  ومعنى  الصدوريّ«،  »المرجّح  ويسمّى  للصدور،  مرجّحا  يكون  ما   .1
المرجّح يجعل صدور أحد الخبرين أقرب من صدور الآخر، وذلك مثل موافقة المشهور 

وصفات الراوي. 
2. ما يكون مرجّحا لجهة الصدور، ويسمّى »المرجّح الجهتيّ«؛ فإنّ صدور الخبر 
المعلوم الصدور حقيقة أو تعبّدا قد يكون لجهة الحكم الواقعيّ، وقد يكون لبيان خلافه 
إذا كان الخبر مخالفا  الواقع، وذلك مثل ما  لتقيّة، أو غيرها من مصالح إظهار خلاف 
لبيان  أنّ صدوره كان  ـ  آخر موافق لهم  ـ في مورد معارضته بخبر  يرجّح  فإنّه  للعامّة، 



511 مباحث الحجّة/ التعادل والتراجيح

الحكم الواقعيّ؛ لأنّه لا يحتمل فيه إظهار خلاف الواقع، بخلاف الآخر.
3 ـ ما يكون مرجّحا للمضمون، ويسمّى: »المرجّح المضمونّي« وذلك مثل موافقة 

الكتاب، والسنةّ؛ إذ يكون مضمون الخبر الموافق أقرب إلى الواقع في النظر.
ا في عرض  ا مترتّبة عند التعارض بينها أو أّهن وقد وقع الكلام في هذه المرجّحات أّهن

واحد على أقوال:
لبعضها،  واجدا  المتعارضين  الخبرين  أحد  كان  فلو  واحد،  عرض  في  ا  أّهن الأوّل: 
والخبر الآخر واجدا لبعض آخر، وقع التزاحم بين الخبرين، فيقدّم الأقوى مناطا، فإن 

. لم يكن أحدهما أقوى مناطا تخّري بينهما، وهذا هو مختار الشيخ صاحب الكفاية
ا مترتّبة، ويقدّم المرجّح الجهتيّ على غيره، فالمخالف للعامّة أولى بالتقديم  الثاني: أّهن

على الموافق لهم وإن كان مشهورا، وهذا هو المنسوب إلى الوحيد البهبهانّي.
الثالث: أنها مترتّبة، ولكن على العكس من الأوّل، أي إنّه يقدّم المرجّح الصدوريّ 
على غيره، فيقدّم المشهور الموافق للعامّة على الشاذّ المخالف لهم، وهذا هو ما ذهب إليه 

شيخنا النائينيّ.
ا مترتّبة، حسبما جاء في المقبولة، أو في الروايات الأخرى، بأن يقدّم ـ مثلا  الرابع: أّهن
حسبما يظهر من المقبولة ـ المشهور، فإن تساويا في الشهرة قدّم الموافق للكتاب، والسنةّ، 

فإن تساويا في ذلك قدّم ما يخالف العامّة. 
وهناك أقوال أخرى، لا فائدة في نقلها.

وفي الحقيقة أنّ هذا الخلاف ليس بمناط واحد، بل يبتنى على أشياء:
فإنّ  المنصوصة،  المرجّحات  على  الاقتصار  بوجوب  القول  على  يبتنى  أنّه  منها: 
بينها  الجمع  من  ينبغي  ما  وإلى  الباب،  أخبار  دلالة  مدى  إلى  يرجع  أن  ذلك  مقتضى 
بالجمع العرفّي فيما اختلفت فيه، وقد وقع في ذلك كلام طويل لكثير من الأعلام، يحتاج 



�أ�صول الفقه512

استقصاؤه إلى كثير من الوقت. 
تفاضل في  أنّه لا  تتبّع الأخبار  يبدو من  أنّه  ـ  ـ على نحو الاختصار  نقوله  والذي 
الترجيح بين الأمور المذكورة فيها، ويشهد لذلك اقتصار جملة منها على واحد منها، ثمّ 
ما جمع المرجّحات منها كالمقبولة والمرفوعة ـ على تقدير الاعتماد عليها ـ لم تذكرها، كما لم 

تتّفق في الترتيب بينها.
نعم، إنّ المقبولة ـ التي هي عمدتنا في الباب، والتي لم نستفد منها الترجيح بالصفات 
كما تقدّم ـ ذكرت الشهرة أوّلا، ويظهر منها أنّ الشهرة أكثر أهّميّة من كلّ مرجّح، وأمّا 
باقي المرجّحات فقد يقال: لا يظهر من المقبولة الترتيب بينها، كيف وقد جمعت بينها في 

الجواب عند ما فرض السائل الخبرين متساويين في الشهرة.
جدّا،  مشكلة  الأخبار  من  المرجّحات  بين  الترتيب  استفادة  فإنّ  حال،  كلّ  وعلى 

ماعدا تقديم الشهرة على غيرها.
أنّه يبتني ـ بعد فرض القول بالتّعدي إلى غير المرجّحات المنصوصة ـ على  ومنها: 
أنّ القاعدة هل تقتضي تقديم المرجّح الصدوريّ على المرجّح الجهتيّ، أو بالعكس، أو 
لا تقتضي شيئا منهما؟ وعلى التقدير الثالث لابدّ أن يرجع إلى أقوائيّة المرجّح في الكشف 
عن مطابقة الخبر للواقع، فكلّ مرجّح يكون أقوى من هذه الجهة ـ أيّا كان ـ فهو أولى 

بالتقديم.
تقديم  تقتضي  القاعدة  أنّ  يرى  إنّه  أي  الأوّل،   على  النائينيّ  أصّر شيخنا  وقد 
المرجّح الصدوريّ على المرجّح الجهتيّ، وبنى ذلك على كون الخبر صادرا لبيان الحكم 
الواقعي، لا لغرض آخر يتفرّع على فرض صدوره حقيقة، أو تعبّدا؛ لأنّ جهة الصدور 
من شؤون الصادر، فما لا صدور له لا معنى للكلام عنه أنّه صادر لبيان الحكم الواقعيّ 
أو لبيان غيره. وعليه، فإذا كان الخبر الموافق للعامّة مشهورا وكان الخبر الشاذّ مخالفا لهم 



513 مباحث الحجّة/ التعادل والتراجيح

المشهور  للعامّة؛ لأنّ مقتضى الحكم بحجّية  للشهرة، دون مخالفة الآخر  الترجيح  كان 
على  المشهور  ليحمل  الواقعي،  الحكم  بيان  على  لحمله  معنى  فلا  الشاذّ،  حجّيّة  عدم 

التقيّة؛ إذ لا تعبّد بصدور الشاذّ حينئذ.
أقول إنّ المسلّم إنّما هو تأخّر رتبة الحكم بكون الخبر صادرا لبيان الواقع أو لغيره 
عن الحكم بصدوره حقيقة، أو تعبّدا، وتوقّف الأوّل على الثاني، ولكن ذلك غير المدّعى، 
وهو توقّف مرجّح الأوّل على مرجّح الثاني، فإنّه ليس المسلّم نفس المدّعى، ولا يلزمه.

أمّا: أنّه ليس نفسه فواضح؛ لما قلناه من أنّ المسلّم هو توقّف الأوّل على الثاني، وهو 
بالبديهة غير توقّف مرجّحه على مرجّحه الذي هو المدّعى.

وأمّا أنّه لا يستلزمه فكذلك واضح، فإنّه إذا تصوّرنا هناك خبرين متعارضين:
1 ـ مشهورا موافقا للعامّة.

2 ـ شاذّا مخالفا لهم.
فإنّ الترجيح للشاذّ بالمخالفة إنّما يتوقّف على حجّيّته الاقتضائيّة الثابتة له في نفسه، 
لا على فعليّة حجّيّته، ولا على عدم فعليّة حجّيّة المشهور في قباله، بل فعليّة حجّيّة الشاذّ 

تنشأ من الترجيح له بالمخالفة، ويترتّب عليها حينئذ عدم فعليّة حجّيّة المشهور.
وكذلك الترجيح للمشهور بالشهرة إنّما يتوقّف على حجّيّته الاقتضائيّة الثابتة له في 
نفسه، لا على فعليّة حجّيّته، ولا على عدم فعليّة حجّيّة الشاذّ في قباله، بل فعليّة حجّيّة 

المشهور تنشأ من الترجيح له بالشهرة، ويترتّب عليها حينئذ عدم فعليّة حجّيّة الشاذّ.
وعليه، فكما لا يتوقّف الترجيح بالشهرة على عدم فعليّة الشاذّ المقابل له، كذلك 
أنّه  المقابل له، ومن ذلك يتّضح  لا يتوقّف الترجيح بالمخالفة على عدم فعليّة المشهور 
كما يقتضي الحكم بحجّيّة المشهور عدم حجّيّة الشاذّ، فلا معنى لحمله على بيان الحكم 
الواقعيّ، كذلك يقتضي الحكم بحجّيّة الشاذّ عدم حجّيّة المشهور، فلا معنى لحمله على 



�أ�صول الفقه514

بيان الحكم الواقعيّ، وليس الأوّل أولى بالتقديم من الثاني.
نعم، إذا دلّ دليل خاصّ ـ مثل المقبولة ـ على أولويّة الشهرة بالتقديم من المخالفة 

فهذا شيء آخر هو مقتضى الدليل، لا أنّه مقتضى القاعدة.
عدا  ما  الآخر،  على  المرجّحات  أحد  تقديم  تقتضي  هناك  قاعدة  لا  أنّه  والنتيجة 
الشهرة التي دلّت المقبولة على تقديمها، وما عدا ذلك فالمقدّم هو الأقوى مناطا، ـ أي ما 
هو الأقرب إلى الواقع في نظر المجتهد ـ، فإن لم يحصل التفاضل من هذه الجهة فالقاعدة 
هي التساقط لا التخيير، ومع التساقط يرجع إلى الأصول العمليّة التي يقتضيها المورد.

المقام الثالث: في التعدّي عن المرجّحات المنصوصة
على  المنصوصة  المرجّحات  بغير  الترجيح  وجوب  في  الفقهاء  أنظار  اختلفت  لقد 

أقوال:
1. وجوب التعدّي إلى كلّ ما يوجب الأقربيّة إلى الواقع نوعا، وهو القول المشهور، 
ومال إليه الشيخ الأعظم ، وجماعة من محقّقي أساتذتنا، وزاد بعض الفقهاء الاعتبار 
في الترجيح بكلّ مزيّة، وإن لم تفد الأقربيّة إلى الواقع، أو الصدور، مثل تقديم الحظر على 

ما يتضمّن الإباحة.
2. وجوب الاقتصار على المرجّحات المنصوصة، وهو الذي يظهر من كلام الشيخ 
لازم  وهو   ، الكفاية  صاحب  الشيخ  إليه  ومال  »الكافي«،  مقدّمة  في    الكلينيّ 

طريقة الأخباريّين في الاقتصار على نصوص الأخبار، والجمود عليها.
3. التفصيل بين صفات الراوي، فيجوز التعدّي فيها، وبين غيرها، فلا يجوز. 

ولّما كانت المباني في الأصل في المتعارضين مختلفة فلابدّ أن تختلف الأقوال في هذه 
المسألة على حسبها، فنقول:

ـ فإنّ الأصل  أوّلا: إذا قلنا بأنّ الأصل في المتعارضين هو التساقط ـ وهو المختار 
يقتضي عدم الترجيح، إّال ما علم بدليل كون شيء مرجّحا، ولكن هذا الدليل هل يكفي 



515 مباحث الحجّة/ التعادل والتراجيح

فيه نفس دليل حجّيّة الأمارة، أو يحتاج إلى دليل خاصّ جديد؟
اعتبار كلّ مزيّة توجب  الترجيح فلا شكّ في  إنّ دليل الأمارة كاف في  قلنا:  فإن 
دليلها  كان  إذا  لاسيّما  ذلك،  في  كاف  الدليل  أنّ  والظاهر  نوعا.  الواقع  إلى  الأقربيّة 
ما  بكلّ  العمل  بناءهم على  أنّ  الظاهر  فإنّ  أدلّة حجّيّتها؛  أقوى  الذي هو  العقلاء  بناء 
العرف في مورد  العقلاء، وأهل  إنّ  أي  المتعارضين،  الواقع من الخبرين  إلى  أقرب  هو 
التعارض بين الخبرين غير المتكافئين لا يتوقّفون في العمل بما هو أقرب إلى الواقع في 
نظرهم، ولا يبقون في حيرة من ذلك، وإن كانوا يعملون بالخبر الآخر المرجوح لو بقي 
وحده بلا معارض. وإذا كان للعقلاء مثل هذا البناء العملّي فإنّه يستكشف منه رضى 

الشارع، وإمضاؤه على ما تقدّم وجهه في خبر الواحد والظواهر.
يجب  محالة  فلا  جديد،  دليل  من  بدّ  ولا  كاف  غير  الأم��ارة  دليل  إنّ  قلنا:  وإن 
الاقتصار على المرجّحات المنصوصة، إّال إذا استفدنا من أدلّة الترجيح عموم الترجيح 
بكلّ مزيّة توجب أقربيّة الأمارة إلى الواقع، كما ذهب إليه الشيخ الأعظم ، فإنّه أكّد 
في »الرسائل« على أنّ المستفاد من الأخبار أنّ المناط في الترجيح هو الأقربيّة إلى مطابقة 
أقرب من دون مدخليّة خصوصيّة  أنّه  المتعارضين، من جهة  الناظر في  نظر  الواقع في 

سبب ومزيّة، وقد ناقش هذه الاستفادة صاحب »الكفاية«، فراجع.
ثانيا: إذا قلنا بأنّ القاعدة الأوّليّة في المتعارضين هو التخيير، فإنّ الترجيح على كلّ 
حال لا يحتاج إلى دليل جديد، فإنّ احتمال تعّني الراجح كاف في لزوم الترجيح؛ لأنّه 
يكون المورد من باب الدوران بين التعيين والتخيير، والعقل يحكم بعدم جواز تقديم 
يحصل  بالتخيير  القول  على  بناء  لأنّه  وذلك  مقامنا،  في  لاسيّما  الراجح،  على  المرجوح 
العلم بأنّ الراجح منجّز للواقع، إمّا تعيينا، وإمّا تخييرا، وكذلك هو معذّر عند المخالفة 
للواقع، وأمّا: المرجوح فلا يحرز كونه منجّزا، ولا يكون العمل به معذّرا بالفعل لو كان 

مخالفا للواقع.



�أ�صول الفقه516

وعليه، فيجوز الاقتصار على العمل بالراجح بلا شكّ؛ لأنّه معذّر قطعا على كلّ 
لعدم  بالمرجوح؛  العمل  على  الاقتصار  يجوز  ولا  خالفه،  أم  الواقع  وافق  سواء  حال، 

إحراز كونه معذّرا.
هو  كما  ـ  التخيير  هو  المتعارضين  في  الشرعيّة  الثانوية  القاعدة  بأنّ  قلنا  إذا  ثالثا: 
إلى مقدار  أن نرجع  التساقط، فلابدّ  العقليّة هي  الأوّليّة  القاعدة  ـ وإن كانت  المشهور 
دلالة أخبار الباب، فإن استفدنا منها التخيير مطلقا حتى مع وجود المرجّحات، فذلك 
في  التخيير  منها  استفدنا  وإن  كان،  مرجح  بأيّ  مطلقا  الترجيح  اعتبار  عدم  على  دليل 
صورة تكافؤ المتعارضين فقط، فلابدّ من استفادة الترجيح من نفس الأخبار، إمّا بكلّ 
مزيّة، أو بخصوص المزايا المنصوصة، وقد عرفت أنّ الشيخ الأعظم  يستفيد منها 

العموم.
الشيخ  إليه  ذهب  ما  حال  كلّ  على  الحقّ  أنّ  تعرف  فإنّك  شرحناه  ما  عرفت  إذا 
الأعظم  الذي هو مذهب المشهور، وهو الترجيح بكلّ مزيّة توجب أقربيّة الأمارة 
ا مخصوصة بما  إلى الواقع نوعا، وذلك بناء على المختار من أنّ القاعدة هي التساقط؛ فإّهن

إذا كان المتعارضان متكافئين.
وأمّا ما فيه المزيّة الموجبة لأقربيّة الأمارة إلى الواقع في نظر الناظر فإنّ بناء العقلاء 
مستقرّ على العمل بذي المزيّة الموجبة للأقربيّة إلى الواقع كما تقدّم، ولا نحتاج بناء على 
هذا إلى استفادة عموم الترجيح من الأخبار، وإن كان الحقّ أنّ الأخبار تشعر بذلك، 

فهي تؤيّد ما نقول، ولا حاجة إلى التطويل في بيان وجه الاستفادة منها. 
هذا آخر ما أردنا بيانه في مسألة التعادل والتراجيح، وبقيت هنا أبحاث كثيرة في 

هذه المسألة، نحيل الطالب فيها إلى المطوّلات. 
والحمد لله ربّ العالمين.



517 مباحث الأ�صول العمليّة

المقصد الرابع

مباحث الأ�صول العمليّة
بسم الله الرّحمن الرّحيم

تمهيد:
إلزاميّة من نحو  بأنّ لله تعالى أحكاما  أنّ كلّ متشّرع يعلم علما إجماليّا  لا شكّ في 

الوجوب والحرمة يجب على المكلّفين امتثالها، يشترك فيها العالم والجاهل بها.
وهذا »العلم الإجمالّي« منجّز لتلك التكاليف الإلزاميّة الواقعيّة، فيجب على المكلّف 
ـ بمقتضى حكم العقل بوجوب تفريغ الذمّة مماّ علم اشتغالها به من تلك التكاليف ـ أن 

يسعى إلى تحصيل المعرفة بها بالطرق المؤمّنة له التي يعلم بفراغ ذمّته باتّباعها.
ومن أجل هذا نذهب إلى القول بوجوب المعرفة، وبوجوب الفحص عن الأدلّة، 
والحجج المثبتة لتلك الأحكام، حتى يستفرغ المكلّف وسعه في البحث، ويستنفد مجهوده 
الممكن له)))، وحينئذ إذا فحص المكلّف وتّمت له إقامة الحجّة على جميع الموارد المحتملة 
الباحث، ويطلب منه؛  إليه المجتهد  كلّها فذاك هو كلّ المطلوب، وهو أقصى ما يرمي 
على  الأدلّ��ة  له  تحصل  بأن  المجتهدين،  من  لواحد  حصوله  يتّفق  لم  فرض  هذا  ولكن 

))) لو فرض أنّ مكلّفا لا يسعه فحص أدلّة الأحكام لسبب ما ـ ولو من جهة لزوم العسر والحرج ـ 
فإنّه يجوز له أن يقلّد من يطمئنّ إليه من المجتهدين الذي تمّ له فحص الأدلّة وتحصيل الحجّة، 
وذلك بمقتضى أدلّة جواز التقليد، ورجوع الجاهل إلى العالم، كما يجوز له أن يعمل بالاحتياط في 
جميع الموارد المحتملة للتكليف، والتي يمكن فيها الاحتياط على النحو الذي يأتي بيانه في موقعه، 

ومن هنا قسّموا المكلّف إلى: مجتهد، ومقلّد، ومحتاط.
ونحن غرضنا من هذا المقصد إنّما هو البحث عن وظيفة المجتهد فقط، وهو المناسب لعلم الأصول.



�أ�صول الفقه518

الأحكام الإلزاميّة كلّها؛ لعدم توفّر الأدلّة على الجميع.
وأمّا إذا فحص ولم تتمّ إقامة الحجّة إّال على جملة من الموارد، وبقيت لديه موارد 
فإنّ  كان)))  الحجّة لأيّ سبب  إقامة  فيها  ويتعذّر  التكليف،  ثبوت  فيها  أخرى، يحتمل 

المكلّف يقع لا محالة في حالة من الشكّ تجعله في حيرة من أمر تكليفه.
فما ذا تراه صانعا؟ هل هناك حكم عقلّي يركن إليه ويطمئنّ بالرجوع إلى مقتضاه؟ 
وظائف  له  فجعل  فيها،  بوقوعه  لعلمه  للمكلّف  الحالة  هذه  راعى  قد  الشارع  أنّ  أو 

عمليّة يرجع إليها عند الحاجة، ويعمل بها لتطمينه من الوقوع في العقاب؟
هذه أسئلة يجب الجواب عنها.

وهذا المقصد الرابع وضع للجواب عنها، ليحصل للمكلّف اليقين بوظيفته التي 
يجب عليه أن يعمل بها عند الشكّ، والحيرة.

وهذه الوظيفة أو الوظائف هي التي تسمّى عند الأصوليّين بـ »الأصل العملّي«، أو 
»القاعدة الأصوليّة«، أو »الدليل الفقاهتيّ«.

غير  من  الفقه  أبواب  جميع  في  الجارية  الوظيفة  أنّ  الأصوليّين  لدى  اتّضح  وقد 
اختصاص بباب دون باب هي على أربعة أنواع:

1. أصالة البراءة.
2. أصالة الاحتياط.

3. أصالة التخيير.
4. أصالة الاستصحاب.

ومن جميع ما تقدّم يتّضح لنا:

))) إنّ تعذّر إقامة الحجّة قد يحصل من جهة فقدان الدليل، وقد يحصل من جهة إجماله، وقد يحصل 
من جهة تعارض الدليلين وتعادلهما من دون مرجّح لأحدهما على الآخر.



519 مباحث الأ�صول العمليّة

أوّلا: أنّ موضوع هذا المقصد الرابع هو الشكّ في الحكم))).
ثانيا: أنّ هذه الأصول الأربعة مأخوذ في موضوعها الشكّ في الحكم أيضا.

ا هي التي وجدوا  ثمّ اعلم أنّ الحصر في هذه الأصول الأربعة حصر استقرائي؛ لأّهن
ا تجري في جميع أبواب الفقه، ولذا يمكن فرض أصول أخرى غيرها ولو في أبواب  أّهن
خاصّة من الفقه، وبالفعل هناك جملة من الأصول في الموارد الخاصّة يرجع إليها الشاكّ 
الشبهة الحكميّة  الطهارة في  الشكّ في  الجارية في مورد  الطهارة  مثل أصالة  في الحكم، 

والموضوعيّة.
تختلف  التي  مواردها  أي  مجاريها،  لتعدّد  الأربعة  الأص��ول  هذه  تعدّدت  وإنّام� 
لا  وجه  على  مجراه  هي  الشكّ  من  حالة  منها  أصل  لكلّ  إذ  الشكّ؛  حالات  باختلاف 

يجري فيها غيره من باقي الأصول.
غير أنّه مماّ يجب علمه أنّ مجاري هذه الأصول لا تعرف، كما لا يعرف أنّ مجرى هذه 
الحالة هو مجرى هذا الأصل مثلا إّال من طريق أدلّة جريان هذه الأصول، واعتبارها. 

وفي بعضها اختلاف باختلاف الأقوال فيها.
الفهرس في مجاريها وجوها مختلفة، لا يخلو  وقد ذكر مشايخ الأصول على سبيل 

. بعضها من نقد وملاحظات، وأحسنها ـ فيما يبدو ـ ما أفاد شيخنا النائيني
وخلاصته أنّ الشكّ على نحوين:

1. أن تكون للمشكوك حالة سابقة وقد لاحظها الشارع، أي قد اعتبرها، وهذا 
هو مجرى »الاستصحاب«.

2. أّال تكون له حالة سابقة، أو كانت ولكن لم يلاحظها الشارع، وهذه الحالة لا 

))) المقصود بالشكّ ما هو أعمّ من الشكّ الحقيقيّ ـ وهو تساوي الطرفين ـ ومن الظنّ غير المعتبر، 
نظرا إلى أنّ حكمه حكم الشكّ، بل باعتبار آخر يدخل الظنّ غير المعتبر في الشكّ حقيقة، من 

ناحية أنّه لا يرفع حيرة المكلّف باتّباعه، فيبقى العامل به شاكّا في فراغ ذمّته.



�أ�صول الفقه520

تخلو عن إحدى صور ثلاث:
مجرى  هي  وهذه  بجنسه،  حتى  يعلم  لم  أي  مطلقا،  مجهولا  التكليف  يكون  أن  أ: 

»أصالة البراءة«.
ب: أن يكون التكليف معلوما في الجملة مع إمكان الاحتياط، وهذه مجرى »أصالة 

الاحتياط«.
التكليف معلوما كذلك ولا يمكن الاحتياط. وهذه مجرى »قاعدة  ج: أن يكون 

التخيير«.
وقبل الكلام في كلّ واحدة من هذه الأصول لابدّ من بيان أمور من باب المقدّمة؛ 

تنويرا للأذهان. وهي:
الأوّل: أنّ الشكّ في الشيء ينقسم باعتبار الحكم المأخوذ فيه على نحوين:

1. أن يكون مأخوذا موضوعا للحكم الواقعيّ، كالشكّ في عدد ركعات الصلاة؛ 
فإنّه قد يوجب في بعض الحالات تبدّل الحكم الواقعيّ إلى الركعات المنفصلة.

2. أن يكون مأخوذا موضوعا للحكم الظاهريّ، وهذا النحو هو المقصود بالبحث 
في المقام، وأمّا النحو الأوّل فهو يدخل في مسائل الفقه.

ـ على  فيه  المشكوك  الشيء  أي  ـ  متعلّقه  باعتبار  ينقسم  الشيء  الشكّ في  أنّ  الثاني: 
نحوين:

، أو في أنّ هذا  1. أن يكون المتعلّق موضوعا خارجيّا، كالشكّ في طهارة ماء معّني
المائع المعّني خلّ أو خمر، وتسمّى الشبهة حينئذ »موضوعيّة«.

أنّه من المفطرات  التدخين، أو  المتعلّق حكما كلّيّا، كالشكّ في حرمة  2. أن يكون 
حينئذ  الشبهة  وتسمّى  ثلثيه،  ذهاب  قبل  غلا  إذا  العنبيّ  العصير  نجاسة  أو  للصوم، 

»حكميّة«.



521 مباحث الأ�صول العمليّة

والشبهة الحكميّة هي المقصودة بالبحث في هذا المقصد الرابع، وإذا جاء التعرّض 
أنّ  باعتبار  البحث،  تقتضيه طبيعة  قد  استطراديّ  فإنّما هو  الموضوعيّة  الشبهات  لحكم 
هذه الأصول في طبيعتها تعمّ الشبهات الحكميّة والموضوعيّة في جريانها، وإّال فالبحث 

عن حكم الشكّ في الشبهة الموضوعيّة من مسائل الفقه.
إنّما  العمليّة  أنّ الرجوع إلى الأصول  التنبيه  أنّه قد علم مماّ تقدّم في صدر  الثالث: 
الشبهة.  بالأمارة على الحكم الشرعيّ في مورد  الظفر  الفحص واليأس من  بعد  يصحّ 
ومنه يعلم أنّه مع الأمل ووجود المجال للفحص لا وجه لإجراء الأصول والاكتفاء بها 
في مقام العمل، بل اللازم أن يفحص حتى ييأس؛ لأنّ ذلك هو مقتضى وجوب المعرفة 
بالعمل بالأصل، لاسيّما  لو وقع في مخالفته  الواقعيّ  التكليف  والتعلّم، فلا معذّر عن 

مثل أصل البراءة.



�أ�صول الفقه522

الا�ست�صحاب

تعريفه:
إذا تيقّن المكلّف بحكم أو بموضوع ذي حكم، ثمّ تزلزل يقينه السابق بأن شكّ في 
بقاء ما كان قد تيقّن به سابقا؛ فإنّه بمقتضى ذهاب يقينه السابق يقع المكلّف في حيرة من 
أمره في مقام العمل، هل يعمل على وفق ما كان متيقّنا به ـ ولكنهّ ربما زال ذلك المتيقّن، 
فيقع في مخالفة الواقع ـ أو لا يعمل على وفقه، فينقضي ذلك اليقين بسبب ما عراه من 
الشكّ، ويتحلّل مماّ تيقّن به سابقا ولكنهّ ربما كان المتيقّن باقيا على حاله لم يزل، فيقع في 

مخالفة الواقع؟ إذن ما ذا تراه صانعا؟
لا شكّ أنّ هذه الحيرة طبيعيّة للمكلّف الشاكّ، فتحتاج إلى ما يرفعها من مستند 
شرعيّ، فإن ثبت بالدليل أنّ القاعدة هي أن يعمل على وفق اليقين السابق وجب الأخذ 
من  يطمّنه  مستند  إلى  يرجع  أن  فلابدّ  وإّال  المخالفة،  في  وقع  لو  معذورا  ويكون  بها، 

التحلّل مماّ تيقّن سابقا، ولو مثل أصل البراءة، أو الاحتياط.
وقد ثبت لدى الكثير من الأصوليين أنّ القاعدة في ذلك أن يأخذ بالمتيقّن السابق 
القاعدة،  هذه  جريان  شروط  في  أقوالهم  اختلاف  على  بقائه،  في  اللاحق  الشكّ  عند 

وحدودها على ما سيأتي، وسمّوا هذه القاعدة بـ »الاستصحاب«.
وكلمة »الاستصحاب« مأخوذة في أصل اشتقاقها من كلمة »الصحبة« من باب 
ذته صاحبا مرافقا لك، وتقول:  الاستفعال، فتقول: »استصحبت هذا الشخص« إذا اّخت

»استصحبت هذا الشيء« إذا حملته معك.
وإنّما صحّ إطلاق هذه الكلمة على هذه القاعدة في اصطلاح الأصوليّين باعتبار أنّ 



523 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

العامل بها يتّخذ ما تيقّن به سابقا صحيبا له إلى الزمان اللاحق في مقام العمل.
من  العملّي  الإبقاء  نفس  على  »الاستصحاب«  كلمة  تطلق  أن  يصحّ  فكما  وعليه، 
الشخص المكلّف العامل، كذلك يصحّ إطلاقها على نفس القاعدة لهذا الإبقاء العملّي؛ 

لأنّ القاعدة في الحقيقة إبقاء، واستصحاب من الشارع حكما.
إذا عرفت ذلك فينبغي أن يجعل التعريف لهذه القاعدة المجعولة، لا لنفس الإبقاء 
العملّي من المكلّف العامل بالقاعدة؛ لأنّ المكلّف يقال له: »عامل بالاستصحاب، ومجر 

له«، وإن صحّ أن يقال له: »إنّه استصحب«، كما يقال له: »أجرى الاستصحاب«.
وعلى كلّ حال، فموضوع البحث هنا هو هذه القاعدة العامّة، والمقصود بالبحث 
التعريف  فلا وجه لجعل  بها،  العمل  حدود  وبيان مدى  عليها،  الدليل  وإقامة  إثباتها، 
لذات الإبقاء العملّي الذي هو فعل العامل بالقاعدة، كما صنع بعضهم، فوقع في حيرة 

من توجيه التعريفات.
وإلى تعريف القاعدة نظر من عرّف الاستصحاب بأنّه »إبقاء ما كان«، فإنّ القاعدة 
في الحقيقة معناها إبقاؤه حكما، وكذلك من عرّفه بأنّه »الحكم ببقاء ما كان«، ولذا قال 
الشيخ الأنصاريّ عن ذلك التعريف: »والمراد بالإبقاء: الحكم بالبقاء«، بعد أن قال: 

»إنّه أسدّ التعاريف وأخصرها«.
من  المراد  أنّ  على  ليدلّنا  بالبقاء،  بالحكم  »الإبقاء«  تفسير  في  وأجاد  أحسن  ولقد 

»الإبقاء« حكما الذي هو القاعدة، لا الإبقاء عملا الذي هو فعل العامل بها.
وقد اعترض على هذا التعريف الذي استحسنه الشيخ بعدّة أمور نذكر أهّمها، 

ونجيب عنها :
منها: لا جامع للاستصحاب بحسب المشارب فيه من جهة المباني الثلاثة الآتية في 
حجّيّته، وهي الأخبار، وبناء العقلاء، وحكم العقل. فلا يصحّ أن يعّرب عنه »بالإبقاء« 



�أ�صول الفقه524

على جميع هذه المباني؛ وذلك لأنّ المراد منه إن كان الإبقاء العملّي من المكلّف فليس بهذا 
المعنى موردا لحكم العقل؛ لأنّ المراد من حكم العقل هنا إذعانه، كما سيأتي، وإذعانه إنّما 
هو ببقاء الحكم، لا بإبقائه العملّي من المكلّف. وإن كان المراد منه الإبقاء غير المنسوب 
متعلّق  هو  الذي  ـ  الشرعيّ  الإلزام  بين  جامعة  جهة  لا  أنّه  الواضح  فمن  المكلّف،  إلى 

بالإبقاء ـ وبين البناء العقلائيّ، والإدراك العقلّي.
والجواب يظهر مماّ سبق؛ فإنّ المراد من الاستصحاب هو القاعدة في العمل المجعولة 
من قبل الشارع، وهي قاعدة واحدة في معناها على جميع المباني، غاية الأمر أنّ الدليل 
عليها تارة يكون الأخبار، وأخرى بناء العقلاء، وثالثة إذعان العقل الذي يستكشف 

منه حكم الشرع.
اليقين  ببيان أركان الاستصحاب من نحو  يتكفّل  التعريف المذكور لا  أنّ  ومنها: 

السابق، والشكّ اللاحق.
والجواب: أنّ التعبير »بإبقاء ما كان« مشعر بالركنين معا:

الشيخ  أفاده  ـ كما  السابق فيفهم من كلمة »ما كان«؛ لأنّه  اليقين  أمّا الأوّل: وهو 
الأنصاريّ  ـ »دخل الوصف في الموضوع مشعر بعلّيّته للحكم، فعلّة الإبقاء أنّه كان، 
فيخرج من التعريف إبقاء الحكم؛ لأجل وجود علّته، أو دليله«، وحينئذ لا يفرض »أنّه 

كان« إّال إذا كان متيقّنا.
وأمّا الثاني: وهو الشكّ اللاحق فيفهم من كلمة »الإبقاء« الذي معناه الإبقاء حكما، 
وتنزيلا، وتعبّدا، ولا يكون الحكم التعبّديّ التنزيلّي إّال في مورد مفروض فيه الشكّ في 
الواقع الحقيقيّ، بل مع عدم الشكّ في البقاء لا معنى لفرض الإبقاء، وإنّما يكون بقاء 

للحكم، ويكون أيضا عملا بالحاضر، لا بما كان.



525 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

مقوّمات الاستصحاب:
بعد أن أشرنا إلى أنّ لقاعدة الاستصحاب أركانا، نقول تعقيبا على ذلك: إنّ هذه 
القاعدة تتقوّم بعدّة أمور إذا لم تتوفّر فيها فإمّا أّال تسمّى استصحابا أو لا تكون مشمولة 
لأدلّته الآتية، ويمكن أن ترتقي هذه المقوّمات إلى سبعة أمور، حسبما تقتنص من كلمات 

الباحثين:
أو  شرعيّا،  حكما  كانت  سواء  السابقة،  بالحالة  اليقين  به  والمقصود  »اليقين«:   .1
موضوعا ذا حكم شرعيّ، وقد قلنا سابقا: إنّ ذلك ركن في الاستصحاب؛ لأنّ المفهوم 
السابقة، وأنّ لثبوت هذا  يثبت يقين بالحالة  الدالّة عليه، بل من معناه أن  من الأخبار 

اليقين علّيّة في القاعدة.
قائمة  اليقين من جهة كونه صفة  اعتبار سبق  بأنّ  ولا فرق في ذلك بين أن نقول 
بالنفس، وبين أن نقول بذلك من جهة كونه طريقا، وكاشفا وسيأتي بيان وجه الحقّ من 

القولين. 
في  ركن  إنّه  سابقا:  قلنا  وقد  المتيقّن،  بقاء  في  الشكّ  منه  والمقصود  »الشكّ«:   .2
بقاء  إليها، مع فرض  القاعدة، ولا للحاجة  الاستصحاب؛ لأنّه لا معنى لفرض هذه 
اليقين، أو تبدّله بيقين آخر، ولا يصحّ أن تجري إّال في فرض الشكّ في بقاء ما كان متيقّنا. 
فالشكّ مفروغ عنه في فرض جريان قاعدة الاستصحاب، فلابدّ أن يكون مأخوذا في 

موضوعها.
ولكن ينبغي أّال يخفى أنّ المقصود من الشكّ ما هو أعمّ من الشكّ بمعناه الحقيقيّ 
ـ أي تساوي الاحتمالين ـ ومن الظنّ غير المعتبر، فيكون المراد منه عدم العلم والعلميّ 

مطلقا، وستأتي الإشارة إلى سّر ذلك.
3. »اجتماع اليقين والشكّ في زمان واحد«: بمعنى أن يتّفق في آن واحد حصول 



�أ�صول الفقه526

مبدأ  يكون  قد  بل  واحد،  آن  في  يكون  حدوثهما  مبدأ  أنّ  بمعنى  لا  والشكّ،  اليقين 
وقد  الاستصحاب،  أمثلة  في  المتعارف  هو  كما  الشكّ،  حدوث  قبل  اليقين  حدوث 
يكونان متقارنين حدوثا، كما لو علم يوم الجمعة ـ مثلا ـ بطهارة ثوبه يوم الخميس، وفي 
نفس يوم الجمعة في آن حصول العلم حصل له الشكّ في بقاء الطهارة السابقة إلى يوم 
الجمعة، وقد يكون مبدأ حدوث اليقين متأخّرا عن حدوث الشكّ، كما لو حدث الشكّ 
يوم الجمعة في طهارة ثوبه واستمرّ الشكّ إلى يوم السبت، ثمّ حدث له يقين يوم السبت 
في أنّ الثوب كان طاهرا يوم الخميس، فإنّ كلّ هذه الفروض هي مجرى للاستصحاب.
المقوّم  هو  ذلك  لأنّ  واضح؛  الزمان  في  والشكّ  اليقين  اجتماع  اعتبار  في  والوجه 
الشكّ  السابق مع  اليقين  لم يجتمع  لو  إذ  ما كان؛  إبقاء  الذي هو  لحقيقة الاستصحاب 
اللاحق زمانا فإنّه لا يفرض ذلك إّال فيما إذا تبدّل اليقين بالشكّ، وسرى الشكّ إليه، فلا 
يكون العمل باليقين إبقاء لما كان، بل هذا مورد قاعدة اليقين المباينة في حقيقتها لقاعدة 

الاستصحاب، وستأتي الإشارة إليها. 
الثالث  الشرط  نفس  الشرط  بهذا  ويشعر  والمشكوك«:  المتيقّن  زمان  »تعدّد   .4
المتيقّن  اد زمان  اّحت اليقين والشكّ يستحيل فرض  المتقدّم؛ لأنّه مع فرض وحدة زمان 
الاستصحاب  في  ذلك  اشتراط  سيأتي  كما  المشكوك،  نفس  المتيقّن  كون  مع  والمشكوك 

أيضا. 
أنّ  والحقيقة  محال.  وهو  واحد،  بشيء  والشكّ  اليقين  اجتماع  معناه  لأنّ  وذلك؛ 
وحدة زمان صفتي اليقين والشكّ بشيء واحد تستلزم تعدّد زمان متعلّقهما، وبالعكس، 

أي إنّ وحدة زمان متعلّقهما تستلزم تعدّد زمان الصفتين.
اد زمان اليقين والشكّ، مع تعدّد  وعليه، فلا يفرض الاستصحاب إّال في مورد اّحت

زمان متعلّقهما.



527 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

اد زمان متعلّقهما، بأن يكون في  ـ بأن يتعدّد زمانهما مع اّحت وأمّا في فرض العكس 
الزمان اللاحق شاكّا في نفس ما تيقّنه سابقا بوصف وجوده السابق ـ فإنّ هذا هو مورد 
ما يسمّى بـ »قاعدة اليقين«. والعمل باليقين لا يكون إبقاء لما كان، مثلا: إذا تيقّن بحياة 
شخص يوم الجمعة، ثمّ شكّ يوم السبت في نفس حياته يوم الجمعة، بأن سرى الشكّ 
إلى يوم الجمعة ـ أي إنّه تبدّل يقينه السابق إلى الشكّ ـ فإنّ العمل على اليقين لا يكون 
وا عن مورد  إبقاء لما كان؛ لأنّه حينئذ لم يحرز ما كان تيقّن به أنّه كان، ومن أجل هذا عّرب

قاعدة اليقين »بالشكّ الساري«.
لا  الاستصحاب  أخبار  أنّ  وسيأتي  القاعدتين.  بين  الأس��اسّي  الفرق  هو  وهذا 

تشملها، ولا دليل عليها غيرها. 
5. »وحدة متعلّق اليقين والشكّ«: أي إنّ الشكّ يتعلّق بنفس ما تعلّق به اليقين، مع 
قطع النظر عن اعتبار الزمان، وهذا هو المقوّم لمعنى الاستصحاب الذي حقيقته إبقاء 

ما كان.
وبهذا تفترق قاعدة الاستصحاب عن »قاعدة المقتضي والمانع« التي موردها ما لو 
حصل اليقين بالمقتضي والشكّ في الرافع أي المانع من تأثيره، فيكون المشكوك فيها غير 
المتيقّن، فإنّ من يذهب إلى صحّة هذه القاعدة يقول: »إنّه يجب البناء على تحقّق المقتضى 
ـ بالفتح ـ إذا تيقّن بوجود المقتضي بالكسر، ويكفي ذلك بلا حاجة إلى إحراز عدم المانع 
من تأثيره، أي إنّ مجرّد إحراز المقتضي كاف في ترتيب آثار مقتضاه«، وسيأتي الكلام إن 

شاء الله تعالى فيها. 
6. »سبق زمان المتيقّن على زمان المشكوك«: أي إنّه يجب أن يتعلّق الشكّ ببقاء ما 
هو متيقّن الوجود سابقا، وهذا هو الظاهر من معنى الاستصحاب، فلو انعكس الأمر 
بأن كان زمان المتيقّن متأخّرا عن زمان المشكوك، بأن يشكّ في مبدأ حدوث ما هو متيقّن 



�أ�صول الفقه528

الوجود في الزمان الحاضر فإنّ هذا يرجع إلى »الاستصحاب القهقريّ« الذي لا دليل 
عليه.

مثاله: ما لو علم بأنّ صيغة »افعل« حقيقة في الوجوب في لغتنا الفعليّة الحاضرة، 
ا  وشكّ في مبدأ حدوث وضعها لهذا المعنى، هل كان في أصل وضع لغة العرب، أو أّهن
»إنّ  هنا:  يقال  فإنّه  الإسلاميّة؟  العصور  في  المعنى  هذا  إلى  الأصلّي  معناها  عن  نقلت 
ومعنى  اللغة،  أصل  في  المعنى  لهذا  موضوعة  ا  أّهن إثبات  لغرض  النقل«؛  عدم  الأصل 
المتقدّم، ومثل هذا الاستصحاب يحتاج  الزمن  إلى  اللاحق  اليقين  ذلك في الحقيقة جرّ 
إلى دليل خاصّ، ولا تكفي فيه أخبار الاستصحاب، ولا أدلّته الأخرى ؛ لأنّه ليس من 

باب عدم نقض اليقين بالشكّ، بل يرجع أمره إلى نقض الشكّ المتقدّم باليقين المتأخّر.
اليقين  ولا  التقديريّ،  الشكّ  يكفي  لا  أنّه  بمعنى  واليقين«:  الشكّ  »فعليّة   .7
التقديريّ. واعتبار هذا الشرط لا من أجل أنّ الاستصحاب لا يتحقّق معناه إّال بفرضه، 
ما ظاهران  بل لأنّ ذلك مقتضى ظهور لفظ الشكّ واليقين في أخبار الاستصحاب؛ فإّهن

في كونهما فعليّين، كسائر الألفاظ في ظهورها في فعليّة عناوينها.
الشكّ  مورد  في  الاستصحاب  جريان  يتوهّم  من  قبال  في  الشرط  هذا  يعتبر  وإنّما 
التقديريّ، ومثاله ـ كما ذكره بعضهم ـ: ما لو تيقّن المكلّف بالحدث، ثمّ غفل عن حاله 
، ثمّ بعد الفراغ من الصلاة شكّ في أنّه هل تطهّر قبل الدخول في الصلاة؟ فإنّ  وصّىل
مقتضى قاعدة الفراغ صحّة صلاته؛ لحدوث الشكّ بعد الفرغ من العمل، وعدم وجود 

الشكّ قبله.
ولا نقول بجريان استصحاب الحدث إلى حين الصلاة؛ لعدم فعليّة الشكّ إّال بعد 

الصلاة.
وأمّا الاستصحاب الجاري بعد الصلاة فهو محكوم لقاعدة الفراغ.



529 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

الشكّ في  فيه  يقدّر  التقديريّ، وكان  الشكّ  قلنا بجريان الاستصحاب مع  أمّا لو 
الحدث لو أنّه التفت قبل الصلاة، فإنّ المصّيل حينئذ يكون بمنزلة من دخل في الصلاة 
الصلاة، ولا تصحّحها  يقينا، فلا تصحّ صلاته وإن كان غافلا حين  وهو غير متطهّر 
ا لا تكون حاكمة على الاستصحاب الجاري قبل الدخول في الصلاة. قاعدة الفراغ؛ لأّهن

معنى حجّيّة الاستصحاب
إبقاء ما كان ونحوه ما  المتقدّم وهو  المناقشات في تعريف الاستصحاب  من جملة 
قاله بعضهم : »إنّه لا شكّ في صحّة وصف الاستصحاب بالحجّة، مع أنّه لو أريد منه ما 
يؤدّي معنى الإبقاء، لا يصحّ وصفه بالحجّة؛ لأنّه إن أريد منه الإبقاء العملّي المنسوب 
إلى المكلّف فواضح عدم صحّة وصفه بالحجّة؛ لأنّه ليس الإبقاء العملّي يصحّ أن يكون 
دليلا على شيء وحجّة فيه، وإن أريد منه الإلزام الشرعيّ فإنّه مدلول الدليل، لا أنّه دليل 
على نفسه وحجّة على نفسه، وكيف يكون دليلا على نفسه وحجّة على نفسه فهو من هذه 

الجهة شأنه شأن الأحكام التكليفيّة المدلولة للأدلّة«.
الذي  الإبقاء  معنى  من  ذكرناه،  ما  إلى  بالرجوع  الشبهة  هذه  حلّ  نستطيع  قلت: 
هو مؤدّى الاستصحاب، وهو أنّ المراد به القاعدة الشرعيّة المجعولة في مقام العمل. 
فليس المراد منه الإبقاء العملّي المنسوب إلى المكلّف، ولا الإلزام الشرعيّ، فيصحّ وصفه 
بالحجّة، ولكن لا بمعنى الحجّة في باب الأمارات، بل بالمعنى اللغويّ لها؛ لأنّه لا معنى 
لكون قاعدة العمل دليلا على شيء، مثبتة له، بل هي الأمر المجعول من قبل الشارع، 

فتحتاج إلى إثبات.
وأمّا فى اصطلاح الأصوليّين »الحجّة كلّ شيء يكشف عن شيء آخر، ويحكي عنه 
بالمعنى  الاستصحاب  على  تطلق  الحجّة  أنّ  المصنفّ  فمراد  له«.  مثبتا  يكون  وجه  على 

الأوّل، لا الثاني.



�أ�صول الفقه530

العمل على  أنّ  إلى  نظرا  الجهة، ولكنهّ  التكليفيّة من هذه  ودليل، كسائر الأحكام 
وفقها عند الجهل بالواقع يكون معذّرا للمكلّف، إذا وقع في مخالفة الواقع كما أنّه يصحّ 
الاحتجاج بها على المكلّف، إذا لم يعمل على وفقها فوقع في المخالفة، صحّ أن توصف 
الأصول  سائر  بالحجّة  توصف  أن  يصحّ  الجهة  وبهذه  اللغويّ،  بالمعنى  حجّة  بكونها 
ا كلّها توصف بالحجّة  العمليّة والقواعد الفقهيّة المجعولة للشاكّ الجاهل بالواقع، فإّهن
في تعبيراتهم، ولا شكّ في أنّه لا معنى لأن يراد منها الحجّة في باب الأمارات، فيتعّني أن 

يراد منها هذا المعنى اللغويّ من الحجّة.
الأحكام  سائر  عن  للشاكّ  الموضوعة  والأص��ول  القواعد  تفترق  الجهة  وبهذه 

ا لا يصحّ وصفها بالحجّة مطلقا، حتى بالمعنى اللغويّ. التكليفيّة؛ فإّهن
غير أنّه يجب أّال يغيب عن البال أنّ وصف القواعد والأصول الموضوعة للشاكّ 
الدالّ عليها، فالحجّة في  بالدليل  بالحجّة يتوقّف على ثبوت مجعوليّتها من قبل الشارع 
ا مجعولة من قبله، وإّال إذا لم تثبت مجعوليّتها  الحقيقة هي القاعدة المجعولة للشاكّ بما أّهن

لا يصحّ أن تسمّى »قاعدة«؛ فضلا عن وصفها بالحجّة.
وعليه، فيكون المقوّم لحجّيّة القاعدة المجعولة للشاكّ ـ أيّة قاعدة كانت ـ هو الدليل 

الدالّ عليها الذي هو حجّة بالمعنى الاصطلاحيّ.
وإذا ثبتت صحّة وصف نفس قاعدة الاستصحاب بالحجّة بالمعنى اللغويّ لم تبق 
حاجة إلى التأويل؛ لتصحيح وصف الاستصحاب بالحجّة ـ كما صنع بعض مشايخنا؛ 

إذ جعل الموصوف بالحجّة فيه على اختلاف المباني أحد أمور ثلاثة:
أنّه يكون منجّزا للحكم حدوثا عقلا، والحكم بقاء  1. »اليقين السابق«، باعتبار 

بجعل الشارع.
2. »الظنّ بالبقاء اللاحق«، بناء على اعتبار الاستصحاب من باب حكم العقل.



531 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

على  العقلاء  نظر  في  حجّة  يكون  السابق  الوجود  فإنّ  السابق«،  الكون  »مجرّد   .3
الوجود الظاهريّ في اللاحق، لا من جهة وثاقة اليقين السابق، ولا من جهة رعاية الظنّ 

بالبقاء اللاحق، بل من جهة الاهتمام بالمقتضيات، والتحفّظ على الأغراض الواقعيّة.
نفس  وصف  تصحيح  عن  عجزنا  إذا  إليها  نلتجئ  إنّما  التأويلات  هذه  كلّ  فإنّ 

الاستصحاب بالحجّة، وقد عرفت صحّة وصفه بالحجّة بمعناها اللغويّ.
أنّ الموصوف بالحجّة في لسان الأصوليّين نفس الاستصحاب، لا  ثمّ لا شكّ في 
اليقين المقوّم لتحقّقه، ولا الظنّ بالبقاء، ولا مجرّد الكون السابق، وإن كان ذلك كلّه مماّ 

يصحّ وصفه بالحجّة.

هل الاستصحاب أمارة، أو أصل؟
بعد أن تقدّم أنّه لا يصحّ وصف قاعدة العمل للشاكّ ـ أيّة قاعدة كانت ـ بالحجّة في 
باب الأمارات يتّضح لك أنّه لا يصحّ وصفها بالأمارة؛ فإنّه تكون أمارة على أيّ شيء 
أيّ حكم ولا فرق في ذلك بين قاعدة الاستصحاب، وبين غيرها من الأصول  وعلى 
العمليّة، والقواعد الفقهيّة؛ إذ أنّ قاعدة الاستصحاب في الحقيقة مضمونها حكم عامّ، 
وأصل عملّي يرجع إليها المكلّف عند الشكّ والحيرة في بقاء ما كان، ولا يفرق في ذلك 
بين أن يكون الدليل عليها الأخبار، أو غيرها من الأدلّة، كبناء العقلاء، وحكم العقل، 

والإجماع.
الأخبار  مبناه  يكون  أن  بين  الاستصحاب  في  فرّق   ّالأنصاري الشيخ  ولكنّ 

فيكون أصلا، وبين أن يكون مبناه حكم العقل فيكون أمارة. قال ما نصّه:
»إنّ عدّ الاستصحاب من الأحكام الظاهريّة الثابتة للشىء بوصف كونه مشكوك 
الحكم، نظير أصل البراءة، وقاعدة الاشتغال مبنيّ على استفادته من الأخبار، وأمّا بناء 
القياس، والاستقراء على  اجتهاديّ، نظير  دليل ظنيّّ  فهو  العقل  على كونه من أحكام 



�أ�صول الفقه532

القول بهما«. 
من  يظهر  والذي  المسلّمات.  إرسال  الرأي  هذا  أخذ  عنه  تأخّر  من  وكأنّ  أقول: 
حكم  إّال  عليه  لهم  مستند  لا  إذ  كالقياس،  الأمارات؛  من  عندهم  معدود  أنّه  القدماء 
العقل. غير أنّ الذي يبدو لي أنّ الاستصحاب حتى على القول بأنّ مستنده حكم العقل 
لا يخرج عن كونه قاعدة عمليّة ليس مضمونها إّال حكما ظاهريّا مجعولا للشاكّ، وأمّا 
الظنّ ببقاء المتيقّن ـ على تقدير حكم العقل، وعلى تقدير حجّيّة مثل هذا الظنّ ـ لا يكون 
أنّ  العقلاء، لا  للقاعدة، ودليلا عليها، وشأنه في ذلك شأن الأخبار وبناء  إّال مستندا 
الظنّ هو نفس القاعدة، حتى تكون أمارة؛ لأنّ هذا الظنّ نستنتج منه أنّ الشارع جعل 

هذه القاعدة الاستصحابيّة لأجل العمل بها عند الشكّ، والحيرة.
والحاصل أنّ هذا الظنّ يكون مستندا للاستصحاب، لا أنّه نفس الاستصحاب، 
ا  بأّهن أنّ الأخبار يصحّ أن توصف  العقلاء، فكما  وهو من هذه الجهة كالأخبار، وبناء 
أن  ذلك  من  يلزم  ولا  اعتبارها،  على  القطعيّ  الدليل  قام  إذا  الاستصحاب  على  أمارة 
يكون نفس الاستصحاب أمارة، كذلك يصحّ أن يوصف هذا الظنّ بأنّه أمارة إذا قام 

الدليل القطعيّ على اعتباره، ولا يلزم منه أن يكون نفس الاستصحاب أمارة.
فاتّضح أنّه لا يصحّ وصف الاستصحاب بأنّه أمارة على جميع المباني فيه، وإنّما هو 

أصل عملّي، لا غير.

الأقوال في الاستصحاب:
تشعّبت في الاستصحاب أقوال العلماء بشكل يصعب حصرها على ما يبدو، ونحن 
نحيل خلاصتها إلى ما جاء في رسائل الشيخ الأنصاريّ  ثقة بتحقيقه، وهو خرّيت 
هذه الصناعة، الصبور على ملاحقة أقوال العلماء وتتبّعها. قال  ـ بعد أن توسّع في نقل 

الأقوال، والتعقيب عليها ـ ما نصّه:



533 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

»هذه جملة ما حضرني من كلمات الأصحاب، والمتحصّل منها في بادئ النظر أحد 
عشر قولا:

الأوّل: القول بالحجّيّة مطلقا))).
الثاني: عدمها مطلقا. 

الثالث: التفصيل بين العدميّ والوجوديّ. 
الرابع: التفصيل بين الأمور الخارجيّة، وبين الحكم الشرعيّ مطلقا، فلا يعتبر في 

الأوّل. 
ّ وغيره، فلا يعتبر في الأوّل إّال في عدم  الخامس: التفصيل بين الحكم الشرعيّ الكّيل

النسخ. 
التفصيل بين الحكم الجزئيّ وغيره، فلا يعتبر في غير الأوّل. وهذا هو  السادس: 
الذي تقدّم أنّه ربما يستظهر من كلام المحقّق الخوانساريّ في »حاشية شرح الدروس« 

على ما حكاه السيّد في »شرح الوافية«. 
السابع: التفصيل بين الأحكام الوضعيّة يعني نفس الأسباب، والشروط، والموانع 
الأوّل  فيجري في  الشرعيّة،  الأحكام  لها، وبين غيرها من  التابعة  التكليفية  والأحكام 

دون الثاني. 
الثامن: التفصيل بين ما ثبت بالإجماع وغيره، فلا يعتبر في الأوّل. 

أو من الخارج استمراره،  بدليله  ثبت  مماّ  المستصحب  التفصيل بين كون  التاسع: 
ظاهر  هو  كما  الثاني،  دون  الأوّل  في  فيعتبر  غيره،  وبين  له،  الرافعة  الغاية  في  فشكّ 

»المعارج«. 
من  الظاهر  هو  كما  الغاية،  بوجود  الشكّ  اختصاص  مع  التفصيل  هذا  العاشر: 

. ذهب إلى هذا القول من المتأخّرين الشيخ الآخوند صاحب الكفاية (((



�أ�صول الفقه534

المحقّق السبزواريّ فيما سيجيء من كلامه.
دون  المصداقيّ  الاشتباه  جهة  من  الغاية  مصداق  في  الشكّ  زيادة  عشر:  الحادي 

المفهوميّ، كما هو ظاهر ما سيجيء من المحقّق الخوانساريّ. 
الأصول  في  المسألة  لهذه  تعرّض  من  كلمات  ظواهر  ملاحظة  على  بني  لو  إنّه  ثمّ 
والفروع لزادت الأقوال على العدد المذكور بكثير، بل يحصل لعالم واحد قولان، أو أزيد 

في المسألة، إّال أنّ صرف الوقت في هذا مماّ لا ينبغي.
نقله من  أردناه  ما  انتهى  المحقّق،  اختاره  الذي  التاسع، وهو  القول  والأقوى هو 

. عبارة الشيخ الأعظم
وينبغي أن يزاد تفصيل آخر، لم يتعرّض له في نقل الأقوال، وهو رأي خاصّ به؛ إذ 
فصّل بين كون المستصحب مماّ ثبت بدليل عقلّي، فلا يجري فيه الاستصحاب، وبين ما 
ثبت بدليل آخر فيجري فيه، ولعلّه إنّما لم يذكره في ضمن الأقوال؛ لأنّه يرى أنّ الحكم 
يعلم  أو  بقاؤه،  يعلم  أن  إمّا  بل  الشكّ،  إليه  يتطرّق  أن  يمكن  لا  عقلّي  بدليل  الثابت 
زواله، فلا يتحقّق فيه ركن الاستصحاب وهو الشكّ. فلا يكون ذلك تفصيلا في حجّيّة 

الاستصحاب.
على  الأدلّة  نذكر  أن  ينبغي  بينها  والترجيح  الأقوال،  مناقشة  في  ندخل  أن  وقبل 

الاستصحاب التي تمسّك بها القائلون بحجّيّته، لنناقشها، ونذكر مدى دلالتها.

أدلّة الاستصحاب
الدليل الأوّل: بناء العقلاء

لا شكّ في أنّ العقلاء من الناس ـ على اختلاف مشاربهم وأذواقهم ـ جرت سيرتهم 
في عملهم، وتبانوا في سلوكهم العملّي على الأخذ بالمتيقّن السابق عند الشكّ اللاحق في 
بقائه، وعلى ذلك قامت معايش العباد، ولولا ذلك لاختلّ النظام الاجتماعيّ، ولما قامت 



535 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

لهم سوق وتجارة.
أوكارها،  إلى  ترجع  فالطيور  الحيوانات؛  نفوس  في  حتى  مرتكز  ذلك  إنّ  وقيل: 

والماشية تعود إلى مرابضها.
لعدم  المهازل؛  من  يعدّ  أن  ينبغي  بل  نظر،  محلّ  للحيوانات  التعميم  هذا  ولكن 
حصول الاحتمال عندها حتى يكون ذلك منها استصحابا، بل تجري في ذلك على وفق 

عادتها بنحو لا شعوريّ.
وعلى كلّ حال، فإنّ بناء العقلاء في عملهم مستقرّ على الأخذ بالحالة السابقة عند 

الشكّ في بقائها، في جميع أحوالهم وشؤونهم، مع الالتفات إلى ذلك، والتوجّه إليه.
وإذا ثبتت هذه المقدّمة ننتقل إلى مقدّمة أخرى، فنقول: إنّ الشارع من العقلاء، بل 
رئيسهم، فهو متّحد المسلك معهم، فإذا لم يظهر منه الردع عن طريقتهم العمليّة، يثبت 
على سبيل القطع أنّه ليس له مسلك آخر غير مسلكهم، وإّال لظهر وبان ولبلغ الناس. 

وقد تقدّم مثل ذلك في حجّيّة خبر الواحد. 
وهذا الدليل ـ كما ترى ـ يتكوّن من مقدّمتين قطعيّتين:

1. ثبوت بناء العقلاء على إجراء الاستصحاب.
2. كشف هذا البناء عن موافقة الشارع، واشتراكه معهم.

وقد وقعت المناقشة في المقدّمتين معا، ويكفي في المناقشة ثبوت الاحتمال، فيبطل به 
الاستدلال؛ لأنّ مثل هذه المقدّمات يجب أن تكون قطعيّة، وإّال فلا يثبت بها المطلوب، 

ولا تقوم بها للاستصحاب ونحوه حجّة.
أمّا الأولى: فقد ناقش فيها أستاذنا الشيخ النائينيّ بأنّ بناء العقلاء لم يثبت إّال 
فيما إذا كان الشكّ في الرافع، أمّا إذا كان الشكّ في المقتضى فلم يثبت منهم هذا البناء على 
ما سيأتي من معنى المقتضي والرافع اللذين يقصدهما الشيخ الأنصاريّ، فيكون بناء 



�أ�صول الفقه536

العقلاء هذا دليلا على التفصيل المختار له، وهو القول التاسع.
ولا يبعد صحّة ما أفاده من التفصيل في بناء العقلاء، بل يكفي احتمال اختصاص 

بنائهم بالشكّ في الرافع، ومع الاحتمال يبطل الاستدلال كما سبق.
بوجهين  الكفاية  في    الآخوند  شيخنا  فيها  ناقش  فقد  الثانية:  المقدّمة  وأمّ��ا 

نذكرهما، ونذكر الجواب عنهما:
إذا  إّال  الشارع  عند  الاستصحاب  اعتبار  منه  يستكشف  العقلاء لا  بناء  أنّ  أوّلا: 
م يأخذون  أحرزنا أنّ منشأ بنائهم العملّي هو التعبّد بالحالة السابقة من قبلهم ـ أي إّهن
هذا  ليس  ولكن  الشارع،  تعبّد  منه  لنستكشف  سابقة،  ا  أّهن أجل  من  السابقة  بالحالة 
بمحرز منهم لو لم يكن مقطوع العدم؛ فإنّه من الجائز قريبا أنّ أخذهم بالحالة السابقة لا 
ا حالة سابقة، بل لأجل رجاء تحصيل الواقع مرّة، أو لأجل الاحتياط أخرى،  لأجل أّهن
أو لأجل اطمئنانهم ببقاء ما كان ثالثة، أو لأجل ظنهّم بالبقاء ولو نوعا رابعة، أو لأجل 
غفلتهم عن الشكّ أحيانا خامسة، وإذا كان الأمر كذلك فلم يحرز تعبّد الشارع بالحالة 

السابقة الذي هو النافع في المقصود.
والجواب: أنّ المقصود النافع من ثبوت بناء العقلاء هو ثبوت تبانيهم العملّي على 
الأخذ بالحالة السابقة، وهذا ثابت عندهم من غير شكّ، أي إنّ لهم قاعدة عمليّة تبانوا 
بعضهم  من  الغفلة  فرض  أمّا:  ذلك.  إلى  والتوجّه  الالتفات  مع  أبدا،  ويتّبعوها  عليها 
أحيانا فهو صحيح، ولكن لا يضّر في ثبوت التباني منهم دائما مع الالتفات؛ ولا يضّر في 
استكشاف مشاركة الشارع معهم في تبانيهم اختلاف أسباب التباني عندهم، من جهة 
مجرّد الكون السابق، أو من جهة الاطمئنان عندهم، أو الظنّ لأجل الغلبة، أو لأيّ شيء 
آخر من هذا القبيل، فهي قاعدة ثابتة عندهم، فتكون ثابتة أيضا عند الشارع، ولا يلزم 
أن يكون ثبوتها عنده من جميع الأسباب التي لاحظوها. وإذا ثبتت عند الشارع فليس 



537 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

ثبوتها عنده إّال التعبّد بها من قبله، فتكون حجّة على المكلّف، وله. 
نعم، احتمال كون السبب في بنائهم ولو أحيانا رجاء تحصيل الواقع، أو الاحتياط 
عندهم  تكون  لا  ا  لأّهن كقاعدة؛  الشارع  عند  ثبوتها  استكشاف  في  يضّر  قد  قبلهم  من 
كقاعدة؛ لأجل الحالة السابقة، ولكنّ الرجاء بعيد جدّا من قبلهم ما لم يكن هناك عندهم 
السابقة، بل  الواقع غير الحالة  أنّ  السابقة؛ لاحتمال  بالحالة  تعبّد  أو  أو ظنّ،  اطمئنان، 
وكذلك  الرجاء،  خلاف  البقاء  على  فالبناء  مهمّة،  أغراض  البقاء  عدم  على  يترتّب  قد 
الاحتياط قد يقتضي البناء على عدم البقاء، فهذه الاحتمالات ساقطة في كونها سببا لتباني 

العقلاء ولو أحيانا.
ثانيا: بعد التسليم بأنّ منشأ بناء العقلاء هو التعبّد ببقاء ما كان، نقول: إنّ هذا لا 
يستكشف منه حكم الشارع إّال إذا أحرزنا رضاه ببنائهم، وثبت لدينا أنّه ماض عنده. 
الناهية  والأخبار  الآيات  عمومات  إنّ  بل  والإمضاء،  الرضا  هذا  على  دليل  لا  ولكن 
البراءة  العقلاء. وكذلك ما دلّ على  بناء  اتّباع  الردع عن  العلم كافية في  اتّباع غير  عن 
والاحتياط في الشبهات. بل احتمال عمومها للمورد كاف في تزلزل اليقين بهذه المقدّمة. 
قبل  من  ممضى  أنّه  على  الدليل  قيام  من  اتّباعه  في  لابدّ  إذ  البناء؛  هذا  لاتّباع  وجه  فلا 

الشارع، ولا دليل.
والجواب ظاهر من تقريبنا للمقدّمة الثانية على النحو الذي بيّناّه، فإنّه لا يجب في 
كشف موافقة الشارع إحراز إمضائه من دليل آخر؛ لأنّ نفس بناء العقلاء هو الدليل، 
والكاشف عن موافقته ـ كما تقدّم ـ فيكفي في المطلوب عدم ثبوت الردع، ولا حاجة إلى 

دليل آخر على إثبات رضاه وإمضائه.
العلم  اتّباع غير  الناهية عن  الآيات والأخبار  النظر في  إّال  علينا  يبق  فلم  وعليه، 
المقصود  لأنّ  صالحة؛  غير  ا  أّهن والحقّ  صالحة؟  غير  أو  المقام،  في  للردع  صالحة  ا  أّهن في 



�أ�صول الفقه538

من  المقصود  وليس  به،  الواقع  لإثبات  عنه  النهي  هو  العلم  غير  اتّباع  عن  النهي  من 
الاستصحاب إثبات الواقع، فلا يشمل هذا النهي الاستصحاب الذي هو قاعدة كلّيّة 
الذي نهت عنه الآيات والأخبار، حتى  بالموضوع  ترتبط  الشكّ، فلا  إليها عند  يرجع 

تكون شاملة لمثله، أي إنّ الاستصحاب خارج عن الآيات والأخبار تخصّصا. 
وأمّا ما دلّ على البراءة أو الاحتياط فهو في عرض الدليل على الاستصحاب، فلا 
يصلح للردع عنه؛ لأنّ كلًا منهما موضوعه الشكّ، بل أدلّة الاستصحاب مقدّمة على 

أدلّة هذه الأصول، كما سيأتي.
الدليل الثاني: حكم العقل

والمقصود منه هنا هو حكم العقل النظريّ لا العملّي؛ إذ يذعن بالملازمة بين العلم 
الشكّ في  عند  اللاحق  الزمان  بقائه في  السابق وبين رجحان  الزمان  الشيء في  بثبوت 
ببقائه في  العلم  يزلزل  ما  ثمّ طرأ  بثبوت شيء في زمان  الإنسان  إذا علم  إنّه  أي  بقائه، 
الزمان اللاحق فإنّ العقل يحكم برجحان بقائه، وبأنّه مظنون البقاء. وإذا حكم العقل 

برجحان البقاء فلابدّ أن يحكم الشرع أيضا برجحان البقاء.
أنّ  »معناه  بأنّ:  الاستصحاب  تعريف  في  العضديّ  عن  نقل  ما  يرجع  هذا  وإلى 

الحكم الفلانّي قد كان ولم يعلم عدمه، وكلّ ما كان كذلك فهو مظنون البقاء«. 
أقول: وهذا الحكم من العقل لا ينهض دليلا على الاستصحاب على ما سنشرحه، 
الدليل، كما  القائلين بحجّيّته لم يكن عندهم دليل عليه، غير هذا  القدماء  أنّ  والظاهر 
ولعلّه  هذا،  العقل  حكم  نفس  فيه  أخذ  إذ  المتقدّم؛  العضدي  تعريف  من  جليّا  يظهر 
لأجل هذا أنكره من أنكره من قدماء أصحابنا؛ إذ لم يتنبّهوا إلى أدلّته الأخرى على ما 
ّ  في النهاية، وأوّل من تمسّك  مة الحّيل يظهر، فإنّه أوّل من تمسّك ببناء العقلاء العّال
بالأخبار الشيخ عبد الصمد والد الشيخ البهائيّ قدس سرهما، تبعه صاحب الذخيرة، 



539 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

وشارح الدروس،، وشاع بين من تأخّر عنهم، كما حقّق ذلك الشيخ الأنصاريّ  في 
 ّ رسائله في الأمر الأوّل من مقدّمات الاستصحاب، ثمّ قال: »نعم، ربما يظهر من الحّيل
في السرائر الاعتماد على هذه الأخبار، حيث عّرب عن استصحاب نجاسة الماء المتغّري بعد 
ا  أّهن العبارة ظاهرة في  باليقين. وهذه  إّال  اليقين  بعدم نقض  نفسه  قبل  ه من  تغّري زوال 

مأخوذة من الأخبار«. 
وعلى كلّ حال، فهذا الدليل العقلّي فيه مجال للمناقشة من وجهين:

الأوّل: في أصل الملازمة العقليّة المدّعاة. ويكفي في تكذيبها الوجدان؛ فإنّا نجد أنّ 
كثيرا ما يحصل العلم بالحالة السابقة، ولا يحصل الظنّ ببقائها عند الشكّ؛ لمجرّد ثبوتها 

سابقا.
الثاني: على تقدير تسليم هذه الملازمة، فإنّ أقصى ما يثبت بها حصول الظنّ بالبقاء، 
وهذا الظنّ لا يثبت به حكم الشرع إّال بضميمة دليل آخر يدلّ على حجّيّة هذا الظنّ 
إثبات  في  الشأن  كلّ  والشأن  بالظنّ،  التعبّد  حرمة  على  دلّ  مماّ  ليستثنى  بالخصوص؛ 
ـ دليلا بنفسها على الحكم  هذا الدليل. فلا تنهض هذه الملازمة العقليّة ـ على تقديرها 
الشرعيّ. ولو كان هناك دليل على حجّيّة هذا الظنّ بالخصوص، لكان هو الدليل على 

الاستصحاب لا الملازمة، وإنّما تكون الملازمة محقّقة لموضوعه.
ثمّ ما المراد من قولهم: »إنّ الشارع يحكم برجحان البقاء على طبق حكم العقلاء«؟، 
أنّه يظنّ بالبقاء كما يظنّ  فإنّه على إطلاقه موجب للإيهام والمغالطة؛ فإنّه إن كان المراد 
سائر الناس فلا معنى له. وإن كان المراد أنّه يحكم بحجّيّة هذا الرجحان فهذا لا تقتضيه 
الملازمة بل يحتاج إثبات ذلك إلى دليل آخر، كما ذكرنا. وإن كان المراد أنّه يحكم بأنّ البقاء 
، فهذا وإن كان تقتضيه الملازمة، ولكن هذا  مظنون وراجح عند الناس ـ أي يعلم بذلك ـ
المقدار غير نافع، ولا يكفي وحده في إثبات المطلوب؛ إذ لا يكشف مجرّد علمه بحصول 



�أ�صول الفقه540

الظنّ عند الناس عن اعتباره لهذا الظنّ ورضاه به، والنافع في الباب إثبات هذا الاعتبار 
من قبله للظنّ، لا حكمه بأنّ هذا الشيء مظنون البقاء عند الناس.

الدليل الثالث: الإجماع
نقل  ما  المبادئ على  منهم صاحب  اعتبار الاستصحاب،  الاتّفاق على  نقل جماعة 
وقع  ثمّ  متى حصل حكم  أنّه  الفقهاء على  »الاستصحاب حجّة لإجماع  قال:  إذ  عنه، 

الشكّ في أنّه طرأ ما يزيله أم لا وجب الحكم ببقائه على ما كان أوّلا«.
أقول: إنّ تحصيل الإجماع في هذه المسألة مشكل جدّا؛ لوقوع الاختلافات الكثيرة 
فيها ـ كما سبق ـ إّال أن يراد منه حصول الإجماع في الجملة على نحو الموجبة الجزئيّة في 
، وهذا الإجماع بهذا المقدار قطعيّ. ألا ترى أنّ الفقهاء في مسألة »من  مقابل السلب الكّيل
تيقّن بالطهارة وشكّ في الحدث أو الخبث« قد اتّفقت كلمتهم من زمن الشيخ الطوسّي 
، بل من قبله إلى زماننا الحاضر على ترتيب آثار الطهارة السابقة بلا نكير منهم، وكذا 
في كثير من المسائل مماّ هو نظير ذلك. ومعلوم أنّ فرض كلامهم في مورد الشكّ اللاحق 
لا في مورد الشكّ الساري، فلا يكون حكمهم بذلك من جهة قاعدة اليقين، بل ولا من 

جهة قاعدة المقتضي والمانع.
أنّ هذا ومثله يكفي في الاستدلال على اعتبار الاستصحاب في الجملة  والحاصل 
، وهو قطعيّ بهذا المقدار. ويمكن حمل قول منكر الاستصحاب  في مقابل السلب الكّيل
مطلقا على إنكار حجّيّته من طريق الظنّ، لا من أيّ طريق كان، في مقابل من قال بحجّيّته 

لأجل تلك الملازمة العقليّة المدّعاة.
نعم، دعوى الإجماع على حجّيّة مطلق الاستصحاب، أو في خصوص ما إذا كان 

الشكّ في الرافع في غاية الإشكال، بعد ما عرفت من تلك الأقوال.
الدليل الرابع: الأخبار



541 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

وهي العمدة في إثبات الاستصحاب، وعليها التعويل، وإذا كانت أخبار آحاد فقد 
ا مستفيضة، ومؤيّدة بكثير من القرائن العقليّة،  تقدّم حجّيّة خبر الواحد، مضافا إلى أّهن
والنقليّة. وإذا كان الشيخ الأنصاريّ  قد شكّ فيها بقوله: »هذه جملة ما وقفت عليه 
من الأخبار المستدلّ بها للاستصحاب، وقد عرفت عدم ظهور الصحيح منها، وعدم 
ا في الحقيقة هي جلّ اعتماده في مختاره، وقد عقّب هذا الكلام  صحّة الظاهر منها«، فإّهن
بالأخبار  أيّدها  ثمّ  والتعاضد«،  التجابر  باعتبار  بالمجموع  الاستدلال  »فلعلّ  بقوله: 

الواردة في الموارد الخاصّة :
1. صحيحة زرارة الأولى:

 ّوهي مضمرة؛ لعدم ذكر الإمام المسؤول فيها، ولكنهّ كما قال الشيخ الأنصاري
مثل  لاسيّما  الإمام  غير  عن  يروي  لا  زرارة  أنّ  ذلك  في  والوجه  الإضمار،  يضّرها  لا 
الإمام  به  المقصود  أنّ  الطباطبائيّ  مة  العّال فوائد  عن  والمنقول  البيان،  بهذا  الحكم  هذا 

.الباقر
عليه  والخفقتان  الخفقة  أتوجب  وض��وء،  على  وهو  ينام  الرجل  له:  قلت  قال: 

الوضوء؟
والأذن  العين  نامت  فإذا  القلب والأذن،  ينام  العين ولا  تنام  قد  زرارة!  »يا  فقال: 

والقلب فقد وجب الوضوء«.
قلت: فإن حرّك في جنبه شيء وهو لا يعلم؟ 

. وإّال فإنّه على يقين  قال: »لا، حتى يستيقن أنّه قد نام، حتى يجيء من ذلك أمر بّني
من وضوئه، ولا ينقض اليقين بالشكّ أبدا. ولكنّه ينقضه بيقين آخر«. 

ونذكر في هذه الصحيحة بحثين:
الأوّل: في فقهها، ولا يخفى أنّ فيها سؤالين:



�أ�صول الفقه542

أوّلهما: عن شبهة مفهوميّة حكميّة لغرض معرفة سعة موضوع النوم من جهة كونه 
النوم لغة ولا عن  السؤال عن معنى  أنّه ليس المقصود  إذ لا شكّ في  ناقضا للوضوء؛ 
كون الخفقة أو الخفقتين ناقضة للوضوء على نحو الاستدلال في مقابل النوم، فينحصر 
أن يكون مراده ـ والجواب قرينة على ذلك أيضا ـ هو السؤال عن شمول النوم الناقض 
للخفقة والخفقتين، مع علم السائل بأنّ النوم في نفسه له مراتب تختلف شدّة وضعفا، 
ومنها الخفقة والخفقتان، ومع علمه بأنّ النوم ناقض للوضوء في الجملة؛ فلذلك أجاب 
الإمام بتحديد النوم الناقض، وهو الذي تنام فيه العين، والقلب، والأذن معا. أمّا: ما 

تنام فيه العين دون القلب والأذن ـ كما في الخفقة والخفقتين ـ فليس ناقضا.
وأمّا السؤال الثاني: فهو ـ لا شكّ ـ عن الشبهة الموضوعيّة بقرينة الجواب؛ لأنّه لو 
كان مراد السائل الاستفهام عن مرتبة أخرى من النوم ـ التي لا يحسّ معها بما يتحرّك في 
جنبه ـ لكان ينبغي أن يرفع الإمام شبهته بتحديد آخر للنوم الناقض. ولو كانت شبهة 
السائل شبهة مفهوميّة حكميّة، لما كان معنى لفرض الشكّ في الحكم الواقعي في جواب 
الإمام، ثمّ إجراء الاستصحاب، ولما صحّ أن يفرض الإمام استيقان السائل بالنوم تارة، 
وعدم استيقانه أخرى؛ لأنّ الشبهة لو كانت مفهوميّة حكميّة لكان السائل عالما بأنّ هذه 

المرتبة هي من النوم، ولكن يجهل حكمها كالسؤال الأوّل.
وإذا كان الأمر كذلك، فالجواب الأخير إذا كان متضمّنا لقاعدة الاستصحاب ـ كما 
سيأتي ـ فموردها يكون حينئذ خصوص الشبهة الموضوعيّة، فيقال حينئذ: لا يستكشف 
من إطلاق الجواب عموم القاعدة للشبهة الحكميّة الذي يهمّنا بالدرجة الأولى إثباته؛ 
إذ يكون المورد من قبيل القدر المتيقّن في مقام التخاطب، وقد تقدّم في المقصد الأوّل أنّ 
ذلك يمنع من التمسّك بالإطلاق وإن لم يكن صالحا للقرينيّة ؛ لما هو المعروف أنّ المورد 

لا يخصّص العامّ، ولا يقيّد المطلق.



543 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

نعم، قد يقال في الجواب: إنّ كلمة »أبدا« لها من قوّة الدلالة على العموم، والإطلاق 
ما لا يحدّ منها القدر المتيقّن في مقام التخاطب، فهي تعطي في ظهورها القويّ أنّ كلّ 

يقين ـ مهما كان متعلّقه وفي أيّ مورد كان ـ لا ينقض بالشكّ أبدا.
أنّ قوله: »فإنّه  الثاني: في دلالتها على الاستصحاب، وتقريب الاستدلال بها 
على يقين من وضوئه« جملة خبريّة هي جواب الشرط)))، ومعنى هذه الجملة الشرطيّة 
أنّه إن لم يستيقن بأنّه قد نام فإنّه باق على يقين من وضوئه، أي إنّه لم يحصل ما يرفع اليقين 
به وهو اليقين بالنوم، وهذه مقدّمة تمهيديّة، وتوطئة لبيان أنّ الشكّ ليس رافعا لليقين، 
وإنّما الذي يرفعه اليقين بالنوم، وليس الغرض منها إّال بيان أنّه على يقين من وضوئه، 
ليقول ثانيا: إنّه لا ينبغي أن يرفع اليد عن هذا اليقين؛ إذ لا موجب لانحلاله ورفع اليد 
عنه إّال الشكّ الموجود، والشكّ بما هو شكّ لا يصلح أن يكون رافعا، وناقضا لليقين، 

وإنّما ينقض اليقين اليقين، لا غير.
ينقض  »ولا  وقوله:  الصغرى،  بمنزلة  وضوئه«  من  يقين  على  فإنّه  »وإّال  فقوله: 
اليقين بالشكّ أبدا« بمنزلة الكبرى، وهذه الكبرى مفادها قاعدة الاستصحاب، وهي 
البناء على اليقين السابق وعدم نقضه بالشكّ اللاحق؛ فيفهم منها أنّ كلّ يقين سابق لا 

))) بنى الشيخ الأنصاريّ ومن حذا حذوه الاستدلال بهذه الصحيحة على أنّ جواب الشرط محذوف، 
وأنّ قوله: »فإنّه على يقين من وضوئه« علّة للجواب قامت مقامه، وقال: »وجعله نفس الجزاء 
أنّه قد نام، فلا يجب عليه  أنّه إن لم يستيقن  الرواية على قوله:  يحتاج إلى تكلّف«، فيكون معنى 
العلّة  الوضوء« وأقام  السابق. فحذف »فلا يجب عليه  الوضوء؛ لأنّه على يقين من وضوئه في 

مقامه.
وهذا الوجه الذي ذكره وإن كان وجيها ولكنّ الحذف خلاف الأصل، ولا موجب له، ولا تكلّف 
في جعل الموجود نفس الجزاء على ما بيّناّه في المتن. ولا يتوقّف الاستدلال بالصحيحة على هذا 
بيان قاعدة  المقصود منها في  فإنّ  أيّ وجه آخر ذكروه؛  الوجه، ولا على  الوجه، ولا على ذلك 

الاستصحاب مفهوم واضح يحصل في جميع هذه الوجوه.



�أ�صول الفقه544

ينقضه الشكّ اللاحق.
هذا وقد وقعت المناقشة في الاستدلال بهذه الصحيحة من عدّة وجوه:

، إذ قال: »ولكن مبنى الاستدلال على كون  منها: ما أفاده الشيخ الأنصاريّ 
اللام في »اليقين« للجنس؛ إذ لو كانت للعهد لكانت الكبرى المنضمّة إلى الصغرى، ولا 
ينقض اليقين بالوضوء بالشكّ، فيفيد قاعدة كلّيّة في باب الوضوء« إلى آخر ما أفاده. 

ولكنهّ استظهر أخيرا كون اللام للجنس. 
أقول: إنّ كون اللام للعهد يقتضي أن يكون المراد من اليقين في الكبرى شخص 
باب  في  حتى  كلّيّة  قاعدة  تفيد  فلا  وعليه،  العهد  معنى  هو  هذا  فإنّ  المتقدّم،  اليقين 

الوضوء.
ومنه تتّضح غرابة احتمال إرادة العهد من اللام، بل ذلك مستهجن جدّا، فإنّ ظاهر 
الكلام هو تطبيق كبرى على صغرى، لاسيّما مع إضافة كلمة »أبدا«، فيتعّني أن تكون 

اللام للجنس.
ولكن مع ذلك هذا وحده غير كاف في التعميم لكلّ يقين حتى في غير الوضوء؛ 
يقين،  كلّ  لا  به،  الصغرى  في  تقييده  بقرينة  بالوضوء،  اليقين  جنس  يراد  أن  لإمكان 
التمسّك بالإطلاق   فيمنع من  التخاطب،  المتيقّن في مقام  القدر  قبيل  فيكون ذلك من 
كما سبق نظيره، وهذا الاحتمال لا ينافي كون الكبرى كلّيّة، غاية الأمر تكون كبرى كلّيّة 

خاصّة بالوضوء.
فيتّضح أنّ مجرّد كون اللام للجنس لا يتمّ به الاستدلال مع تقدّم ما يصلح للقرينية، 
ولعلّ هذا هو مراد الشيخ من التعبير بالعهد، ومقصوده تقدّم القرينة، فكان ذلك 

تسامحا في التعبير.
لا  اليقين  مطلق  إرادة  ـ  قويّا  ظهورا  ـ  الصحيحة  من  فالظاهر  حال،  كلّ  وعلى 



545 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

خصوص اليقين بالوضوء، وذلك لمناسبة الحكم والموضوع؛ فإنّ المناسب لعدم النقض 
المقابلة بين  بالوضوء؛ لأنّ  يقين  بما هو  يقين، لا  بما هو  اليقين  بما هو شكّ هو  بالشكّ 
الشكّ واليقين، وإسناد عدم النقض إلى الشكّ تجعل اللفظ كالصريح في أنّ العبرة في 
عدم جواز النقض هو جهة اليقين بما هو يقين، لا اليقين المقيّد بالوضوء من جهة كونه 

مقيّدا بالوضوء.
في  التقييد  على  قرينة  يكون  أن  الصغرى  في  وضوئه«  »من  قيد  ذكر  يصلح  ولا 
الكبرى، ولا أن يكون من قبيل القدر المتيقّن في مقام التخاطب؛ لأنّ طبيعة الصغرى أن 
تكون في دائرة أضيق من دائرة الكبرى، ومفروض المسألة في الصغرى باب الوضوء، 

فلابدّ من ذكره.
وعليه، فلا يبعد أن مؤدّى الصغرى هكذا: »فإنّه من وضوئه على يقين«، فلا تكون 
كلمة »من وضوئه« قيدا لليقين، يعني أنّ الحدّ الأوسط المتكرّر هو »اليقين« لا »اليقين 

من وضوئه«.
الذي  وإنّما  الوجود،  في  استمرار  له  ليس  متصّرم،  آنّي  أمر  الوضوء  أنّ  ومنها: 
الوضوء لا  الصحيحة هو  اليقين في  ومتعلّق  الطهارة،  أثره، وهو  استدام هو  ثبت  إذا 
الشكّ في استمرار  المتيقّن، فيكون  أثر  المانع من استمرار  الشكّ هو  الطهارة، ومتعلّق 
أثر المتيقّن لا المتيقّن نفسه. وعليه، فلا يكون متعلّق اليقين نفس متعلّق الشكّ، فانخرم 
الشرط الخامس في الاستصحاب، ويكون ذلك موردا لقاعدة المقتضي والمانع، فتكون 

الصحيحة دليلا عليها لا على الاستصحاب.
هذا  مثل  من  المتعارف  ولكنّ  ذلك،  يوهم  »الوضوء«  لفظ  الجمود على  أنّ  وفيه: 
التعبير في لسان الأخبار إرادة الطهارة التي هي أثر له بإطلاق السبب وإرادة المسبّب، 
ونفس صدر الصحيحة »الرجل ينام وهو على وضوء« يشعر بذلك. فالمتبادر والظاهر 



�أ�صول الفقه546

لها،  الرافع  لا  لو  المستمرّة  بالطهارة  متيقّن  أنّه  وضوئه«  من  يقين  على  »فإنّه  قوله:  من 
والشكّ إنّما هو في ارتفاعها للشكّ في وجود الرافع. فيكون متعلّق اليقين نفس متعلّق 

الشكّ. فما أبعدها عن قاعدة المقتضي والمانع.
ومنها: ما أفاده الشيخ الأنصاريّ  في مناقشة جميع الأخبار العامّة المستدلّ بها 
ا مختصّة بالشكّ في الرافع، فيكون  على حجّيّة مطلق الاستصحاب، واستنتج من ذلك أّهن
على  بها  الاستدلال  المتأخّرين  بين  »فالمعروف   : قال  فقط،  فيه  حجّة  الاستصحاب 
في  الخوانساريّ  المحقّق  بابه  فتح  قد  تأمّل  وفيه  الموارد،  جميع  في  الاستصحاب  حجّيّة 

شرح الدروس«. 
وسيأتي إن شاء الله تعالى في آخر الأخبار بيان هذه المناقشة، ونقدها.

2. صحيحة زرارة الثانية:
وهي أيضا مضمرة، كالسابقة.

قال زرارة: قلت: أصاب ثوبي دم رعاف، أو غيره، أو شيء من منيّ، فعلمت أثره 
إلى أن أصيب له الماء، ]فأصبت[، وحضرت الصلاة، ونسيت أنّ بثوبي شيئا وصلّيت، 

ثمّ إّين ذكرت بعد ذلك؟
قال: »تعيد الصلاة وتغسله«.

قلت: فإّين لم أكن رأيت موضعه وعلمت أنّه قد أصابه، فطلبته ولم أقدر عليه، فلّام 
صلّيت وجدته؟

قال: »تغسله وتعيد«.
قلت: فإن ظننت أنّه قد أصابه ولم أتيقّن، فنظرت ولم أر شيئا، فصلّيت فيه، فرأيت 

فيه؟
قال: »تغسله ولا تعيد الصلاة«.



547 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

قلت: لم ذلك؟
قال: »لأنّك كنت على يقين من طهارتك ثمّ شككت، فليس ينبغي لك أن تنقض 

اليقين بالشكّ أبدا«.
قلت: فإّين قد علمت أنّه قد أصابه ولم أدر أين هو، فأغسله؟

قال: »تغسل من ثوبك الناحية التي ترى أنّه قد أصابها، حتى تكون على يقين من 
طهارتك«.

قلت: فهل علّي ـ إن شككت أنّه أصابه شيء ـ أن انظر فيه؟
قال: »لا، ولكنّك إنّما تريد أن تذهب الشكّ الذي وقع في نفسك«.

قلت: إن رأيته في ثوبي وأنا في الصلاة؟
ثمّ  ثمّ رأيته، وإن لم تشكّ  قال: »تنقض الصلاة وتعيد إذا شككت في موضع منه 
رأيته رطبا قطعت الصلاة وغسلته، ثمّ بنيت على الصلاة؛ لأنّك لا تدري لعلّه شيء أوقع 

عليك، فليس ينبغي أن تنقض اليقين بالشكّ«.
والاستدلال بهذه الصحيحة للمطلوب في فقرتين منها، بل قيل في ثلاث: 

أنّ  على  بناء  شككت...«؛  ثمّ  طهارتك  من  يقين  على  كنت  »لأنّك  قوله:  الأولى: 
المراد من اليقين بالطهارة هو اليقين بالطهارة الواقع قبل ظنّ الإصابة بالنجاسة. وهذا 

المعنى هو الظاهر منها.
ويحتمل بعيدا أن يراد منه اليقين بالطهارة الواقع بعد ظنّ الإصابة وبعد الفحص 
عن النجاسة؛ إذ قال: »فنظرت ولم أر شيئا«، على أن يكون قوله: »ولم أر شيئا« عبارة 
أخرى عن اليقين بالطهارة، وعلى هذا الاحتمال يكون مفاد الرواية »قاعدة اليقين« لا 
الاستصحاب؛ لأنّه يكون حينئذ مفاد قوله: »فرأيت فيه« تبدّل اليقين بالطهارة باليقين 

بالنجاسة.



�أ�صول الفقه548

ووجه بعد هذا الاحتمال أنّ قوله: »ولم أر شيئا« ليس فيه أيّ ظهور بحصول اليقين 
بالطهارة بعد النظر والفحص.

كالفقرة  ودلالتها  بالشكّ«.  اليقين  تنقض  أن  ينبغي  »فليس  أخيرا:  قوله  الثانية: 
الأولى ظاهرة على ما تقدّم في الصحيحة الأولى من ظهور كون اللام في »اليقين« لجنس 

اليقين بما هو يقين، وهذا المعنى هنا أظهر مماّ هو في الصحيحة الأولى.
الثالثة: قوله: »حتى تكون على يقين من طهارتك«؛ فإنّه إذ جعل الغاية حصول 
اليقين بالطهارة من غسل الثوب في مورد سبق العلم بنجاسته يظهر منه أنّه لو لم يحصل 

اليقين بالطهارة فهو محكوم بالنجاسة؛ لمكان سبق اليقين بها.
ولكنّ الاستدلال بهذه الفقرة مبنيّ على أنّ إحراز الطهارة ليس شرطا في الدخول 
في الصلاة، وإّال لو كان الإحراز شرطا فيحتمل أن يكون إنّما جعل الغاية حصول اليقين 
استصحاب  جريان  من  التخلّص  لأجل  لا  المذكور،  الشرط  إحراز  لأجل  بالطهارة 

النجاسة، فلا يكون لها ظهور في الاستصحاب.
3. صحيحة زرارة الثالثة:

قال: قلت له أي الباقر أو الصادق : من لم يدر في أربع هو أو في ثنتين وقد 
أحرز الثنتين؟

قال: »يركع بركعتين وأربع سجدات وهو قائم بفاتحة الكتاب، ويتشهّد، ولا شيء 
عليه، وإذا لم يدر في ثلاث هو أو في أربع وقد أحرز الثلاث، قام فأضاف إليها أخرى، 
ولا شيء عليه، ولا ينقض اليقين بالشكّ، ولا يدخل الشكّ في اليقين، ولا يخلط أحدهما 
بالآخر، ولكن ينقض الشكّ باليقين، ويتمّ على اليقين فيبني عليه، ولا يعتدّ بالشكّ في 

حال من الحالات«. 
ـ أنّه في الشكّ بين الثلاث والأربع ـ وقد أحرز  وجه الاستدلال بها ـ على ما قيل 



549 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

الثلاث ـ يكون قد سبق منه اليقين بعدم الإتيان بالرابعة، فيستصحب. ولذلك وجب 
عليه أن يضيف إليها رابعة؛ لأنّه لا يجوز نقض اليقين بالشكّ، بل لابدّ أن ينقضه باليقين 
بإتيان الرابعة، فينقض شكّه باليقين. وتكون هذه الفقرات الستّ كلّها تأكيدا على قاعدة 

الاستصحاب.
المراد  كان  إذا  يتمّ  إنّما  لأنّه  الاستدلال؛  هذا  في    الأنصاريّ  الشيخ  تأمّل  وقد 
الركعة  في  تسليم  دون  من  الرابعة،  للركعة  القيام  أخرى«  إليها  فأضاف  »قام  بقوله: 
المردّدة بين الثالثة والرابعة، حتى يكون حاصل جواب الإمام البناء على الأقلّ، ولكن 
هذا مخالف للمذهب، وموافق لقول العامّة، بل مخالف لظاهر الفقرة الأولى، وهي قوله: 
ـ في  الفاتحة  تعيين  بسبب  ـ  ا ظاهرة  فإّهن الكتاب«؛  بفاتحة  قائم  وهو  بركعتين...  »يركع 

إرادة ركعتين منفصلتين، أعني صلاة الاحتياط.
وعليه، فيتعّني أن يكون المراد به القيام بعد التسليم في الركعة المردّدة لركعة مستقلّة 
منفصلة. وإذا كان الأمر كذلك فيكون المراد من اليقين في جميع الفقرات اليقين بالبراءة 
وجوب  لبيان  واردة  الستّ  الفقرات  فتكون  الركعة،  بإتيان  الاحتياط  من  الحاصل 

الاحتياط، وتحصيل اليقين بفراغ الذمّة. وهذا أجنبيّ عن قاعدة الاستصحاب.
أقول: هذا خلاصة ما أفاده الشيخ، ولكن حمل الفقرة الأولى: »ولا ينقض اليقين 
عن  جدّا  بعيد  بالاحتياط  الأخذ  من  الحاصل  الذمّة  ببراءة  اليقين  إرادة  على  بالشكّ« 
مساقها، بل أبعد من البعيد؛ لأنّ ظاهر هذا التعبير بل صريحه فرض حصول اليقين، ثمّ 
النهي عن نقضه في فرض حصوله، بينما أنّ اليقين بالبراءة إنّما المطلوب تحصيله، وهو 
غير حاصل، فكيف يصحّ حمل هذه الجملة على الأمر بتحصيله؟! فلابدّ أن يراد اليقين 

بشيء آخر غير البراءة.
وعليه، فمن القريب جدّا أن يراد من اليقين اليقين بوقوع الثلاث وصحّتها ـ كما 



�أ�صول الفقه550

هو مفروض المسألة بقوله: »وقد أحرز الثلاث« ـ لا اليقين بعدم الإتيان بالرابعة ـ كما 
تصوّره هذا المستدلّ، حتى يرد عليه ما أفاده الشيخ ـ، وحينئذ فلو أراد المكلّف أن يعتدّ 
إمّا بإبطال الصلاة  بشكّه فقد نقض اليقين بالشكّ، واعتداده بشكّه بأحد أمور ثلاثة: 
وإعادتها رأسا، وإمّا بالأخذ باحتمال نقصانها فيكمّلها برابعة كما هو مذهب العامّة، وإمّا 
برابعة  إتيان  بالبناء على الأكثر، فيسلّم على المشكوكة من دون  باحتمال كمالها،  بالأخذ 

متّصلة، وخلط أحدهما بالآخر.
ولأجل هذا عالج الإمام صلاة هذا الشاكّ؛ لأجل المحافظة على يقينه بالثلاث، 
ا مفصولة،  وعدم نقضه بالشكّ، وذلك بأن أمره بالقيام وإضافة ركعة أخرى، ولا بدّ أّهن
ويفهم كونها مفصولة من صدر الرواية »يركع بركعتين... وهو قائم بفاتحة الكتاب«؛ 
أنّ ذلك يفهم من  الفرضين؛ مضافا إلى  العلاج لابدّ أن يكون واحدا في  فإنّ أسلوب 
تأكيد الإمام بأن لا يدخل الشكّ في اليقين، ولا يخلط أحدهما بالآخر؛ لأنّه بإضافة ركعة 

متّصلة يقع الخلط، وإدخال الشكّ في اليقين.
وعليه، فتكون الرواية دالّة على قاعدة الاستصحاب من جهة، ولكنّ المقصود فيها 
الذي  الشكّ  ا تكون دالّة على علاج حالة  أّهن الثلاث صحيحة، كما  استصحاب وقوع 
منفصلة  ركعة  وإضافة  بالقيام  بأمره  وذلك  أخرى،  جهة  من  به  اليقين  نقض  يجوز  لا 
ا إن كانت ثلاثا فقد جاء بالرابعة، وإن كانت أربعا  لتحصيل اليقين بصحّة الصلاة؛ لأّهن

تكون الركعة المنفصلة نفلا.
ينقض  »ولكن  والخامسة  الرابعة،  الفقرتين:  في  »اليقين«  من  المراد  أنّ  يعلم  ومنه 
الشكّ باليقين، ويتمّ على اليقين ويبني عليه« غير »اليقين« في الفقرات الأولى، فإنّ المراد 
به هناك اليقين بوقوع الثلاث صحيحة، والمراد به في هاتين الفقرتين اليقين بالبراءة؛ لأنّه 
باليقين  للشكّ  نقضا  فيكون ذلك  الذمّة،  ببراءة  اليقين  له  منفصلة يحصل  بإتيان ركعة 



551 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

ـ من الاستدراك وهو  باليقين  المراد  ـ من  التفصيل  الحادث من الاحتياط، ويفهم هذا 
قوله: »ولكن«، فإنّه بعد أن نهى عن نقض اليقين بالشكّ ذكر العلاج بقوله: »لكن«، 
فهو أمر بنقض الشكّ باليقين، والإتمام على اليقين، والبناء عليه، ولا يتصوّر ذلك إّال 
بإتيان ركعة منفصلة. ولا يجب ـ كما قيل ـ أن يكون المراد من »اليقين« في جميع الفقرات 
معنى واحدا، بل لا يصحّ ذلك؛ فإنّ أسلوب الكلام لا يساعد عليه؛ فإنّ الناقض للشكّ 

يجب أن يكون غير الذي ينقضه الشكّ.
والحاصل أنّ الرواية تكون خلاصة معناها النهي عن الإبطال، والنهي عن الركون 
مع عدم  الأكثر  البناء على  والنهي عن  الأقلّ،  البناء على  من  العامّة  إليه  تذهب  ما  إلى 
الإتيان بركعة منفصلة، ثمّ تضمّنت الأمر ـ بعد ذلك ـ بما يؤدّي معنى الأخذ بالاحتياط 
بالإتيان بركعة منفصلة، لأنّه بهذا يتحقّق نقض الشكّ باليقين والإتمام على اليقين والبناء 

عليه.
وعلى هذا، فالرواية تتضمّن قاعدة الاستصحاب، وتنطبق أيضا على باقي الروايات 
المبيّنة لمذهب الخاصّة، وإن كانت ليست ظاهرة فيه على وجه تكون بيانا لمذهب الخاصّة، 
ها. ويظهر أنّ الإمام أوكل الحكم وتفصيله إلى معروفيّة هذا  ولكن صدرها يفّرس
الحكم عند السائل وإلى فهمه وذوقه، وإنّما أراد أن يؤكّد على سّر هذا الحكم، والردّ على 

من يرى خلافه الذي فيه نقض لليقين بالشكّ وعدم الأخذ باليقين.
4. رواية محمّد بن مسلم:

محمّد بن مسلم عن أبي عبد الله، قال: »قال أمير المؤمنين: من كان على يقين 
فشكّ، فليمض على يقينه، فإنّ الشكّ لا ينقض اليقين«. 

وفي رواية أخرى عنه بهذا المضمون: »من كان على يقين فأصابه شكّ فليمض 
على يقينه، فإنّ اليقين لا يدفع بالشكّ«. 



�أ�صول الفقه552

استدلّ بعضهم بهذه الرواية على الاستصحاب، مدّعيا ظهورها فيه.
أنّ  في  صريحة  ا  أّهن منها  المسلّم  القدر  فإنّ  فيه؛  ظاهرة  غير  ا  أّهن نراه  الذي  ولكنّ 
مبدأ حدوث الشكّ بعد حدوث اليقين من أجل كلمة »الفاء« التي تدلّ على الترتيب، 
غير أنّ هذا القدر من البيان يصحّ أن يراد منه قاعدة اليقين، ويصحّ أن يراد منه قاعدة 
الاستصحاب؛ إذ يجوز أن يراد أنّ اليقين قد زال بحدوث الشكّ، فيتّحد زمان متعلّقهما، 
فتكون موردا للقاعدة الأولى، ويجوز أن يراد أنّ اليقين قد بقي إلى زمان الشكّ، فيختلف 
أحدهما  في  ظهور  الرواية  في  وليس  للاستصحاب.  م��وردا  فتكون  متعلّقهما،  زمان 
بالخصوص)))، وإن قال الشيخ الأنصاريّ : »إّهنا ظاهرة في وحدة زمان متعلّقهما«، 
ا ظاهرة  ولذلك قرّب أن تكون دالّة على قاعدة اليقين. وقال الشيخ الآخوند : »إّهن
في اختلاف زمان متعلّقهما«، فقرّب أن تكون دالّة على الاستصحاب. وقد ذكر كلّ منهما 

تقريبات لما استظهره، لا نراها ناهضة على مطلوبهما.
وعليه، فتكون الرواية مجملة من هذه الناحية، إّال إذا جوّزنا الجمع في التعبير بين 
ا تدلّ على أنّ اليقين بما هو يقين لا يجوز  القاعدتين، وحينئذ تدلّ عليهما معا، يعني أّهن
نقضه بالشك، سواء كان ذلك اليقين هو المجامع للشكّ، أو غير المجامع له. وقيل: »إنّه 
لا يجوز الجمع في التعبير بين القاعدتين؛ لأنّه يلزم استعمال اللفظ في أكثر من معنى، وهو 

مستحيل«. وسيأتي إن شاء الله تعالى ما ينفع في المقام.
نعم، يمكن دعوى ظهورها في الاستصحاب بالخصوص، بأن يقال ـ كما قرّبه بعض 

))) لا يخفى أنّ هنا مقدّمة مطويّة يجب التنبّه لها، وهي أنّ تجرّد كلمة »اليقين« و »الشكّ« في الرواية من 
ذكر المتعلّق يدلّ على وحدة المتعلّق، يعني أنّ هذا التجرّد يدلّ على أنّ ما تعلّق به اليقين هو نفس 
ما تعلّق به الشكّ، وإّال فإنّ من المقطوع به أنّه ليس المراد اليقين بأيّ شيء كان والشكّ بأيّ شيء 
كان لا يرتبط بالمتيقّن. ولكن كونها دالّة على وحدة المتعلّق لا يجعلها ظاهرة في كونه واحدا في 

جميع الجهات، حتى من جهة الزمان، لتكون ظاهرة في قاعدة اليقين كما قيل.



553 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

 :النسبة مع زمان الجري، فقوله اد زمان  اّحت الظاهر في كلّ كلام هو  إنّ   : أساتذتنا 
»فليمض على يقينه« يكون ظاهرا في أنّ زمان نسبة وجوب المضّي على اليقين نفس زمان 
حصول اليقين، ولا ينطبق ذلك إّال على الاستصحاب، لبقاء اليقين في مورده محفوظا 
اليقين في  فيكون  الساري،  الشكّ  موردها  فإنّ  اليقين  قاعدة  وأمّا  به،  العمل  زمان  إلى 
ظرف وجوب العمل به معدوما، ولعلّه من أجل هذا الظهور استظهر من استظهر دلالة 

الرواية على الاستصحاب. 
5 ـ مكاتبة علي بن محمّد القاساني:

ـ أسأله عن اليوم الذي يشكّ فيه من رمضان، هل  قال: كتبت إليه ـ وأنا بالمدينة 
يصام أم لا؟

فكتب: »اليقين لا يدخله الشكّ، صم للرؤية، وأفطر للرؤية«.
قال الشيخ الأنصاريّ : »والإنصاف أنّ هذه الرواية أظهرها في هذا الباب، إّال 
أنّ سندها غير سليم«. وذكر في وجه دلالتها: »إنّ تفريع تحديد كلّ من الصوم والإفطار 
على رؤية هلالي رمضان وشوّال لا يستقيم إّال بإرادة عدم جعل اليقين السابق مدخولا 

بالشكّ، أي مزاحما به«.
وقد أورد عليه صاحب الكفاية بما محصّله مع توضيح مناّ: أنّا نمنع من ظهور هذه 
الرواية في الاستصحاب فضلا عن أظهريّتها؛ نظرا إلى أنّ دلالتها عليه تتوقّف على أن 
يراد من »اليقين« اليقين بعدم دخول رمضان وعدم دخول شوّال، ولكن ليس من البعيد 
أن يكون المراد به اليقين بدخول رمضان ـ المنوط به وجوب الصوم ـ واليقين بدخول 
شوّال المنوط به وجوب الإفطار، ومعنى »أنّه لا يدخله الشكّ« أنّه لا يعطى حكم اليقين 
اليقين فقط، فإنّه  للشكّ، ولا ينزل منزلته، بل المدار في وجوب الصوم والإفطار على 
وحده هو المناط في وجوبهما، أي إنّ الصوم والإفطار يدوران مداره، ولذا قال بعده: 



�أ�صول الفقه554

»صم للرؤية، وأفطر للرؤية«؛ مؤكّدا لاشتراط وجوب الصوم والإفطار باليقين.
وهذا المضمون دلّت عليه جملة من الأخبار بقريب من هذا التعبير مماّ يقرّب إرادته 
الرواية، ويؤكّده، ولا بأس في ذكر بعض هذه الأخبار لتتّضح موافقتها لهذه  من هذه 

الرواية:
منها: قول أبي جعفر: »إذا رأيتم الهلال فصوموا، وإذا رأيتموه فأفطروا. وليس 

بالرأي ولا بالتظنيّ، ولكن بالرؤية«.
ومنها: »صم للرؤية وأفطر للرؤية. وإيّاك والشكّ والظنّ. فإن خفي عليكم فأتموّا 

الشهر الأوّل ثلاثين«.
ومنها: »صيام شهر رمضان بالرؤية وليس بالظنّ«.

مدى دلالة الأخبار
إنّ تلك الأخبار العامّة المتقدّمة هي أهمّ ما استدلّ به للاستصحاب، وهناك أخبار 
خاصّة تؤيّدها، ذكر بعضها الشيخ الأنصاريّ، ونحن نذكر واحدة منها للاستئناس، 
وهي رواية عبد الله بن سنان الواردة فيمن يعير ثوبه الذّميّ، وهو يعلم أنّه يشرب الخمر، 

ويأكل لحم الخنزير.
قال: فهل علّي أن أغسله؟

فقال: »لا؛ لأنّك أعرته إيّاه، وهو طاهر، ولم تستيقن أنّه نجّسه«.
قال الشيخ: »وفيها دلالة واضحة على أنّ وجه البناء على الطهارة وعدم وجوب 

غسله هو سبق طهارته وعدم العلم بارتفاعها«.
والمهمّ لنا أن نبحث الآن عن مدى دلالة تلكم الأخبار من جهة بعض التفصيلات 

المهمّة في الاستصحاب، فنقول:
1. التفصيل بين الشبهة الحكميّة و الموضوعيّة:



555 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

إنّ المنسوب إلى الأخباريّين اعتبار الاستصحاب في خصوص الشبهة الموضوعيّة، 
قاعدة  إلى  الرجوع  وجوب  من  عندهم  القاعدة  فعلى  مطلقا  الحكميّة  الشبهات  وأمّا 

الاحتياط.
وعلّل ذلك بعضهم بأنّ أخبار الاستصحاب لا عموم لها ولا إطلاق يشمل الشبهة 
الحكميّة؛ لأنّ القدر المتيقّن منها خصوص الشبهة الموضوعيّة، لاسيّما أنّ بعضها وارد في 

خصوصها، فلا تعارض أدلّة الاحتياط.
قوّة الإطلاق والشمول ما يجعلها  أنّ لأخبار الاستصحاب من  ولكنّ الإنصاف 
ظاهرة في شمولها للشبهة الحكميّة، ولا سيّما أنّ أكثرها وارد مورد التعليل، وظاهرها 
تعليق الحكم على اليقين من جهة ما هو يقين، كما سبق بيان ذلك في الصحيحة الأولى، 
أنّ  على  المنصوصة؛  بالعلّة  التمسّك  باب  من  حينئذ  الحكميّة  للشبهة  شمولها  فيكون 
رواية محمّد بن مسلم المتقدّمة عامّة لم ترد في خصوص الشبهة الموضوعيّة، فالحقّ شمول 

الأخبار للشبهتين.
أدلّة  لمعارضة  تصلح  فلا  دلالتها،  في  المناقشة  تقدّمت  فقد  الاحتياط  أدلّة  وأمّا 

الاستصحاب.

2. التفصيل بين الشكّ في المقتضي، والرافع:
، ثمّ المحقّق الخوانساريّ،  هذا هو القول التاسع المتقدّم، والأصل فيه المحقّق الحّيل

وأيّده كلّ التأييد الشيخ الأعظم ، وقد دعمه جملة من تأخّر عنه. 
مطلقا،  الاستصحاب  اعتبار  إلى  فذهب   ، الآخوند  الشيخ  ذلك  وخالفهم في 

. وهو الحقّ، ولكن بطريقة أخرى غير التي سلكها الشيخ الآخوند
المناقشات  التي عليها مدار  التفصيل من أهمّ الأقوال  ومن أجل هذا أصبح هذا 



�أ�صول الفقه556

العلميّة في عصرنا، ويلزمنا النظر فيه من جهتين: من جهة المقصود من المقتضي والمانع، 
ومن جهة مدى دلالة الأخبار عليه.

أ: المقصود من المقتضى والمانع
ونحيل ذلك إلى تصريح الشيخ  نفسه، فقد قال: »المراد بالشكّ من جهة المقتضى 
والنهار،  الليل،  بقاء  في  كالشكّ  للبقاء،  ذاته  في  وقابليّته  استعداده،  حيث  من  الشكّ 

وخيار الغبن بعد الزمان الأوّل«. 
كلمة  إطلاق  من  ذلك  ينصرف  قد  كما  ـ  المقتضى  من  الم��راد  ليس  أنّه  منه  فيفهم 
في  الشيء  لوجود  المقتضي  ولا  فيه،  والمصلحة  الملاك  أي  الحكم،  مقتضي  ـ  »المقتضي« 
باب الأسباب والمسبّبات، بحسب الجعل الشرعيّ، مثل أن يقال: »إنّ الوضوء مقتض 
المستصحب في  المراد نفس استعداد  بل  للزوجيّة«،  النكاح مقتض  للطهارة«، و »عقد 
ذاته للبقاء وقابليّته له من أيّة جهة كانت تلك القابليّة، وسواء فهمت هذه القابليّة من 
الدليل، أو من الخارج، ويختلف ذلك باختلاف المستصحبات وأحوالها، فليس فيه نوع، 

.ولا صنف مضبوط من حيث مقدار الاستعداد، كما صّرح بذلك الشيخ
والتعبير عن الشكّ في القابليّة بـ »الشكّ في المقتضي« فيه نوع من المسامحة توجب 
الإيهام. وينبغي أن يعّرب عنه بـ »الشكّ في اقتضائه للبقاء«، لا »الشكّ في المقتضي«، ولكن 

بعد وضوح المقصود، فالأمر سهل.
وأمّا الشكّ في الرافع فعلى هذا يكون المقصود منه الشكّ في طروّ ما يرفع المستصحب، 
مع القطع باستعداده وقابليّته للبقاء لولا طروّ الرافع، كما صّرح به الشيخ، وذكر أنّه 
على أقسام. والمتحصّل من مجموع كلامه في جملة مقامات أنّه ينقسم إلى قسمين رئيسين: 
المحقّق  أنكر  الثاني  القسم  وهذا  الموجود.  رافعيّة  في  والشكّ  الرافع،  وجود  في  الشكّ 
في  العاشر  القول  وهو  الآتية،  الثلاثة،  بأقسامه  فيه  الاستصحاب  حجّيّة  السبزواريّ 



557 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

.تعداد الأقوال. ونحن نذكر هذه الأقسام؛ لتوضيح مقصود الشيخ
1. »الشكّ في وجود الرافع«، ومثّل له بالشكّ في حدوث البول، مع العلم بسبق 

الطهارة، وهو لا يعني به إّال الشكّ في الشبهة الموضوعيّة خاصّة.
وأمّا ما كان في الشبهة الحكميّة فلا يعمّه كلامه؛ لأنّ الشكّ في وجود الرافع فيها 
ينحصر عنده في الشكّ في النسخ خاصّة؛ لأنّه لا معنى لرفع الحكم إّال نسخه، وإجراء 
الاستصحاب في عدم النسخ ـ كما قال ـ إجماعيّ بل ضروريّ، والسّر في ذلك ما تقدّم في 
مباحث النسخ في الجزء الثالث ـ من أنّ إجماع المسلمين قائم على أنّه لا يصحّ النسخ إّال 
بدليل قطعيّ ـ فمع الشكّ لابدّ أن يؤخذ بالحكم السابق المشكوك نسخه، أي إنّ الأصل 

عدم النسخ لأجل هذا الإجماع، لا لأجل حجّيّة الاستصحاب.
قطعا،  الوجود  معلوم  شيء  يحصل  بأن  وذلك  الموجود«،  رافعيّة  في  »الشكّ   .2

ولكن يشكّ في كونه رافعا للحكم، وهو على أقسام ثلاثة:
الأوّل: فيما إذا كان الشكّ من أجل تردّد المستصحب بين ما يكون الموجود رافعا له 
وبين ما لا يكون، ومثّل له بما إذا علم بأنّه مشغول الذمّة بصلاة ما في ظهر يوم الجمعة، 
ا صلاة الجمعة أو صلاة الظهر، فإذا صّىل الظهر ـ مثلا ـ فإنّه يتردّد أمره لا  ولا يعلم أّهن
محالة في أنّ هذه الصلاة الموجودة التي وقعت منه هل هي رافعة لشغل الذمّة بالتكليف 

المذكور أو غير رافعة.
الثاني: فيما إذا كان الشكّ من أجل الجهل بصفة الموجود في كونه رافعا مستقّال في 
الشرع، كالمذي المشكوك في كونه ناقضا للطهارة، مع العلم بعدم كونه مصداقا للرافع 

المعلوم وهو البول.
الثالث: فيما إذا كان الشكّ من أجل الجهل بصفة الموجود في كونه مصداقا للرافع 

المعلوم مفهومه، أو من أجل الجهل بها في كونه مصداقا للرافع المجهول مفهومه.



�أ�صول الفقه558

مثال الأوّل الشكّ في الرطوبة الخارجة في كونها بولا أو مذيا، مع معلوميّة مفهوم 
البول والمذي وحكمهما.

ومثال الثاني الشكّ في النوم الحادث في كونه غالبا للسمع والبصر، أو غالبا للبصر 
فقط، مع الجهل بمفهوم النوم الناقض في أنّه يشمل النوم الغالب للبصر فقط.

أنّ الاستصحاب يجري في جميع هذه الأقسام، سواء كان شكّا    الشيخ  ورأي 
في وجود الرافع أو في رافعيّة الموجود بأقسامه الثلاثة، خلافا للمحقّق السبزواريّ؛ إذ 
اعتبر الاستصحاب في الشكّ في وجود الرافع فقط، دون الشكّ في رافعيّة الموجود، كما 

تقدّمت الإشارة إلى ذلك.
ب: مدى دلالة الأخبار على هذا التفصيل

قال الشيخ الأعظم : »إنّ حقيقة النقض هو رفع الهيئة الاتّصاليّة، كما في نقض 
الحبل، والأقرب إليه ـ على تقدير مجازيّته ـ هو رفع الأمر الثابت« إلى أن قال: »فيختصّ 

متعلّقه بما من شأنه الاستمرار«. 
وعليه، فلا يشمل اليقين المنهيّ عن نقضه بالشكّ في الأخبار اليقين إذا تعلّق بأمر 

ليس من شأنه الاستمرار، أو المشكوك استمراره.
ـ أنّ النقض لغة لّما كان  توضيح مقصوده ـ مع المحافظة على ألفاظه حدّ الإمكان 
معناه رفع الهيئة الاتّصاليّة كما في نقض الحبل، فإنّ هذا المعنى الحقيقيّ ليس هو المراد 
من الروايات قطعا؛ لأنّ المفروض في مواردها طروّ الشكّ في استمرار المتيقّن، فلا هيئة 

اتّصاليّة باقية لليقين، ولا لمتعلّقه بعد الشكّ في بقائه واستمراره.
له  المجاز  هذا  ولكن  المجاز،  نحو  على  اليقين  إلى  النقض  إسناد  يكون  أن  فيتعّني 
معنيان يدور الأمر بينهما، وإذا تعدّدت المعاني المجازيّة فلابدّ أن يحمل اللفظ على أقربها 
المعنيان المجازيّان  إلى المعنى الحقيقيّ، وهذا يكون قرينة معيّنة للمعنى المجازيّ، وهنا 



559 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

أحدهما أقرب من الآخر، وهما:
1. أن يراد من النقض مطلق رفع اليد عن الشيء، وترك العمل به، وترتيب الأثر 

عليه ولو لعدم المقتضي له، فيكون المنقوض عامّا شاملا لكلّ يقين.
2. أن يراد منه رفع الأمر الثابت.

وهذا المعنى الثاني هو الأقرب إلى المعنى الحقيقيّ، فهو الظاهر من إسناد النقض.
وحينئذ فيختصّ متعلّقه بما من شأنه الاستمرار المختصّ بالموارد التي يوجد فيها 

هذا المعنى.
والظاهر رجحان هذا المعنى الثاني على الأوّل؛ لأنّ الفعل الخاصّ يصير مخصّصا 
لمتعلّقه إذا كان متعلّقه عامّا، كما في قول القائل: »لا تضرب أحدا«، فإنّ الضرب يكون 
إرادة  على  قرينة  للأموات  عمومه  يكون  ولا  بالأحياء،  متعلّقه  اختصاص  على  قرينة 

مطلق الضرب.
هذه خلاصة ما أفاده الشيخ ، وقد وقعت فيه عدّة مناقشات نذكر أهّمها، ونذكر 

ما عندنا ليتّضح مقصوده، وليتجّىل الحقّ إن شاء الله تعالى:
وه في اللغة: »إفساد  1. المناقشة الأولى : أنّ النقض يقابل الإبرام، والنقض كما فّرس
ما أبرم من عقد، أو بناء، أو حبل، أو نحو ذلك«. وعليه، فتفسيره من الشيخ  برفع 
الانفصال،  الاتّصال  مقابل  أنّ  إذ  صحيحا؛  ليس  بل  واضحا،  ليس  الاتّصاليّة  الهيئة 
العهد  نقض  معنى  عن  جدّا  بعيد  وهو  المتّصل،  انفصال  حينئذ  النقض  معنى  فيكون 

والعقد.
 من الاتّصال ما يقابل الانحلال، وإن  أقول: ليس من البعيد أن يريد الشيخ 

كان ذلك على نحو المسامحة منه في التعبير، لا ما يقابل الانفصال، فلا إشكال.
2. المناقشة الثانية: ـ وهي أهمّ مناقشة ـ عليها تبتني صحّة استدلاله على التفصيل، 



�أ�صول الفقه560

أو بطلانه. وحاصلها أنّ هذا التوجيه من الشيخ  للاستدلال يتوقّف على التصّرف 
نفس  إلى  مستندا  النقض  كان  لو  لأنّه  نفسه؛  عليه  نبّه  كما  منه،  المتيقّن  بإرادة  اليقين  في 
اليقين كما هو ظاهر التعبير فإنّ اليقين بنفسه مبرم ومحكم، فيصحّ إسناد النقض إليه، ولو 
لم يكن لمتعلّقه في ذاته استعداد البقاء؛ ضرورة أنّه لا يحتاج فرض الإبرام في المنقوض إلى 
فرض أن يكون متعلّق اليقين ثابتا ومبرما في نفسه، حتى تختصّ حرمة النقض بالشكّ 

في الرافع.
ولكن لا تصحّ إرادة المتيقّن من اليقين على وجه يكون الإسناد اللفظيّ إلى نفس 
حذف  نحو  على  أو  الكلمة،  في  المجاز  نحو  على  كان  إذا  ذلك  يصحّ  إنّما  لأنّه  المتيقّن؛ 
اليقين والمتيقّن، حتى يصحّ  إذ لا علاقة بين  البعد؛  بعيد كلّ  الوجهين  المضاف، وكلا 
يعدّ ذلك من  أن  ينبغي  بل  الكلمة،  المجاز في  نحو  استعمال أحدهما مكان الآخر على 
الأغلاط، وأمّا تقدير المضاف ـ بأنّ نقدّر متعلّق اليقين أو نحو ذلك ـ فإنّ تقدير المحذوف 

يحتاج إلى قرينة لفظيّة، ]وهي[ مفقودة.
في  الشكّ  لموردي  الأخبار  عموم    الآخوند  المحقّق  استظهر  هذا  أجل  ومن 
المقتضي والرافع؛ لأنّ النقض إذا كان مسندا إلى نفس اليقين، فلا يحتاج في صحّة إسناد 

النقض إليه إلى فرض أن يكون المتيقّن مماّ له استعداد للبقاء.
قيل في هذا  ما  أطرافه، وتعقيب كلّ  الموضوع بجميع  البحث عن هذا  إنّ  أقول: 
الشأن من أساتذتنا، وغيرهم يخرجنا عن طور هذه الرسالة، فالجدير بنا أن نكتفي بذكر 
خلاصة ما نراه من الحقّ في المسألة، متجنبّين الإشارة إلى خصوصيّات الآراء، والأقوال 

فيها حدّ الإمكان.
وعليه، فنقول: ينبغي تقديم مقدّمات قبل بيان المختار، وهي:

الأخبار،  لفظ  في  اليقين  إلى  مسند  عنه  المنهيّ  النقض  أنّ  في  شكّ  لا  أنّه  أوّلا: 



561 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

وظاهرها أنّ وثاقة اليقين من جهة ما هو يقين هي المقتضية للتمسّك به وعدم نقضه في 
قبال الشكّ الذي هو عين الوهن والتزلزل، لاسيّما مع التعبير في بعضها بقوله: »لا 
ينبغي«، والتعليل في البعض الآخر بوجود اليقين المشعر بعلّيته للحكم، كما سبق بيانه 
في قوله: »فإنّه على يقين من وضوئه«، ولا سيّما مع مقابلة اليقين بالشكّ، ولا شكّ 

أنّه ليس المراد من الشكّ المشكوك.
وعلى هذا، فيتّضح جليّا أنّ حمل اليقين على إرادة المتيقّن على وجه يكون الإسناد 
اللفظي إلى المتيقّن بنحو المجاز في الكلمة، أو بنحو حذف المضاف خلاف الظاهر منها، 
شيخنا  استبعد  ولذا  المعترض.  قاله  ما  فيتأيّد  جدّا،  مستهجن  بل  سياقها،  خلاف  بل 
المحقّق النائينيّ أن يريد الشيخ الأعظم  من »المجاز« المجاز في الكلمة، وهو استبعاد 

في محلّه. وأبعد منه إرادة حذف المضاف.
ثانيا: أنّه من المسلّم به عند الجميع ـ الذي لا شكّ فيه أيضا ـ أنّ النهي عن نقض 
اليقين في الأخبار ليس على حقيقته، والسّر واضح؛ لأنّ اليقين ـ حسب الفرض ـ منتقض 

فعلا بالشكّ، فلا يقع تحت اختيار المكلّف، فلا يصحّ النهي عنه.
بالشكّ عملا، والبناء  به عدم الاعتناء  يراد  أن  إّال  للنهي عنه  وحينئذ، فلا معنى 
عليه كأنّه لم يكن؛ لغرض ترتيب أحكام اليقين عند الشكّ، ولكن لا يصحّ أن يقصد 
أحكام اليقين من جهة أنّه صفة من الصفات؛ لارتفاع أحكامه بارتفاعه قطعا، فلم يكن 

رفع اليد عن الحكم عملا نقضا له بالشكّ، بل باليقين؛ لزوال موضوع الحكم قطعا.
وعليه، فالمراد من »الأحكام« الأحكام الثابتة للمتيقّن بواسطة اليقين به، فهو تعبير 
آخر عن الأمر بالعمل بالحالة السابقة في الوقت اللاحق... بمعنى وجوب العمل في 
مقام الشكّ بمثل العمل في مقام اليقين، كأنّ الشكّ لم يكن، فكأنّه قال: »اعمل في حال 

شكّك، كما كنت تعمل في حال يقينك، ولا تعتني بالشكّ«.



�أ�صول الفقه562

إذا عرفت ذلك فيبقى أن نعرف على أيّ وجه يصحّ أن يكون التعبير بحرمة نقض 
اليقين تعبيرا عن ذلك المعنى فإنّ ذلك لا يخلو بحسب التصوّر عن أحد أمور أربعة:

1. أن يكون المراد من »اليقين« المتيقّن على نحو المجاز في الكلمة.
2. أن يكون النقض أيضا متعلّقا في لسان الدليل بنفس المتيقّن، ولكن على حذف 

المضاف.
3. أن يكون النقض المنهيّ عنه مسندا إلى اليقين على نحو المجاز في الإسناد، ويكون 
اد اليقين والمتيقّن، أو كون اليقين  في الحقيقة مسندا إلى نفس المتيقّن، والمصحّح لذلك اّحت

آلة وطريقا إلى المتيقّن. 
وإجراء  بالمتيقّن،  العمل  لزوم  عن  كناية  اليقين  نقض  عن  النهي  يكون  أن   .4
أحكامه؛ لأنّ ذلك لازم معناه باعتبار أنّ اليقين بالشيء مقتض للعمل به، فحلّه يلازم 
رفع اليد عن ذلك الشيء، أو عن حكمه؛ إذ لا يبقى حينئذ ما يقتضي العمل به، فالنهي 

عن حلّه يلزمه النهي عن ترك مقتضاه، أعني النهي عن ترك العمل بمتعلّقه. 
وقد عرفت في المقدّمة الأولى، وفي مناقشة الشيخ  بعد إرادة الوجهين الأوّلين، 
فيدور الأمر بين الثالث والرابع، والرابع هو الأوجه والأقرب، ولعلّه هو مراد الشيخ 
الأعظم ، وإن كان الذي يبدو من بعض تعبيراته إرادة الوجه الأوّل الذي استبعد 

شيخنا المحقّق النائينيّ  أن يكون مقصوده ذلك كما تقدّم.
الوجهين الآخرين،  أيّ من  بإرادة  فلم يصّرح  النائينيّـ  أعني شيخنا  ـ  أمّا هو 
والأنسب في عبارة بعض المقرّرين لبحثه إرادة الوجه الثالث؛ إذ قال: »إنّه يصحّ ورود 

النقض على اليقين بعناية المتيقّن«.
وعلى كلّ حال، فالوجه الرابع ـ أعني الاستعمال الكنائي ـ أقرب الوجوه وأولاها، 
الأخبار  ظهور  على  المحافظة  فيه  أنّ  كما  غيره،  في  ليس  ما  البيان  في  البلاغة  من  وفيه 



563 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

المقدّمة  في  تقدّم  كما  ـ  منها  استظهرنا  وقد  اليقين،  نفس  إلى  النقض  إسناد  في  وسياقها 
هو  كما  ـ  الكناية  وفي  به.  للتمسّك  المقتضية  هي  يقين  هو  بما  اليقين  وثاقة  أنّ  ـ  الأولى 
المعروف ـ بيان للمراد، مع إقامة الدليل عليه، فإنّ المراد الاستعمالّي هنا ـ الذي هو حرمة 
نقض اليقين بالشكّ ـ يكون كالدليل والمستند للمراد الجدّيّ المقصود الأصلّي في البيان، 

والمراد الجدّيّ هو لزوم العمل على وفق المتيقّن بلسان النهي عن نقض اليقين.
المراد  هل  الأخبار،  في  النقض  من  المراد  عن  نسأل  أن  ينبغي  تقدّم  ما  بعد  ثالثا: 
النقض الحقيقيّ، أو النقض العملّي؟ المعروف أنّ إرادة النقض الحقيقيّ محال، فلابدّ أن 
يراد النقض العملّي؛ لأنّ نقض اليقين ـ كما تقدّم ـ ليس تحت اختيار المكلّف، فلا يصحّ 

النهي عنه. وعلى هذا بنى الشيخ الأعظم، وصاحب »الكفاية« وغيرهما قدس سرهم.
كان  لو  المحذور  هذا  يلزم  إنّما  ]وهو[  هذا،  غير  يعطي  المسألة  في  التدقيق  ولكنّ 
النهي عن نقض اليقين مرادا جدّيّا، أمّا على ما ذكرناه ـ من أنّه على وجه الكناية ـ فإنّه ـ 
كما ذكرنا ـ يكون مرادا استعماليّا فقط، ولا محذور في كون المراد الاستعمالّي ـ في الكناية ـ 

محالا، أو كاذبا في نفسه، إنّما المحذور إذا كان المراد الجدّيّ المكنىّ عنه كذلك.
وعليه، فحمل النقض على معناه الحقيقيّ أولى، ما دام أنّ ذلك يصحّ بلا محذور.

من  اليقين؛  إلى  الحقيقيّ  النقض  إسناد  فصحّ  المقدّمات  هذه  تمتّ  إذا  أنّه  النتيجة: 
سبيل  على  معناه  لازم  به  يراد  عنه  النهي  كان  وإن  يقين،  هو  ما  جهة  من  وثاقته  أجل 
إسناد  نفسه مبرما ومحكما فلا يحتاج في صحّة  لّما كان في  اليقين  إنّ  نقول:  فإنّا  الكناية. 
النقض إليه إلى فرض أن يكون متعلّقه مماّ له استعداد في ذاته للبقاء، وإنّما يلزم ذلك لو 
كان الإسناد اللفظيّ إلى نفس المتيقّن ولو على نحو المجاز، وأمّا كون أنّ المراد الجدّيّ هو 
النهي عن ترك مقتضى اليقين ـ الذي هو عبارة عن لزوم العمل بالمتيقّن ـ فإنّ ذلك مراد 
لبّيّ، وليس فيه إسناد للنقض إلى المتيقّن في مقام اللفظ، حتى يكون ذلك قرينة لفظيّة 



�أ�صول الفقه564

على المراد من المتيقّن. والسّر في ذلك أنّ الكناية لا يقدّر فيها لفظ المكنىّ عنه، على أنّ 
المكنى عنه ليس هو حرمة نقض المتيقّن، بل ـ كما تقدّم ـ هو حرمة ترك مقتضى اليقين 
الذي هو عبارة عن لزوم العمل بالمتيقّن، فلا نقض مسند إلى المتيقّن، لا لفظا ولا لبّا، 
حتى يكون ذلك قرينة على أنّ المراد من المتيقّن هو ما له استعداد في ذاته للبقاء؛ لأجل 

أن يكون مبرما يصحّ إسناد النقض إليه.

الخلاصة:
اليقين، بلا مجاز  النقض مسند إلى نفس  أنّ  أنّ الحقّ  إليه هو  وخلاصة ما توصّلنا 
في الكلمة، ولا في الإسناد، ولا على حذف مضاف، ولكنّ النهي عنه جعل عنوانا على 
آثاره  بترتيب  الحال  ثاني  في  بالمتيقّن  الأخذ  لزوم  وهو  معناه،  لازم  عن  الكناية  سبيل 
الشرعيّة عليه، وهذا المكنى عنه عبارة أخرى عن الحكم ببقاء المتيقّن. وإذا كان النهي 
عن نقض اليقين من باب الكناية فلا يستدعي ذلك أن نفرض في متعلّقه استعداد البقاء 

ليتحقّق معنى النقض؛ لأنّه متحقّق بدون ذلك.
وعليه، فمقتضى الأخبار حجّيّة الاستصحاب في موردي الشكّ في المقتضي والرافع 

معا.
ونحن إذا توصّلنا إلى هنا من بيان حجّيّة الاستصحاب مطلقا في مقابل التفصيل 
للتفصيلات  التعرّض  كثير حاجة في  نجد  ، لا  الأنصاريّ  الشيخ  إليه  الذي ذهب 
في    الشيخ  رسالة  لاسيّما  المطوّلات،  إلى  ذلك  ونحيل  المختصر،  هذا  في  الأخرى 

الاستصحاب؛ فإنّ فيما ذكره الغنى والكفاية.

تنبيهات الاستصحاب
بعد فراغ الشيخ الأنصاريّ  من ذكر الأقوال في المسألة ومناقشتها شرع في بيان 
أمور تتعلّق به بلغت اثني عشر أمرا، واشتهرت باسم »تنبيهات الاستصحاب«، فصار 



565 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

لها شأن كبير عند الأصوليّين، وصارت موضع عنايتهم؛ لما لأكثرها من الفوائد الكبيرة 
في الفقه؛ ولما لها من المباحث الدقيقة الأصوليّة. وزاد فيها شيخ أساتذتنا في »الكفاية« 
متوخّين  أهّمها،  تعالى  الله  بعون  ذاكرون  ونحن  تنبيها،  عشر  أربعة  فصارت  تنبيهين، 

الاختصار حدّ الإمكان، والاقتصار على ما ينفع الطالب المبتدئ.

ّ التنبيه الأوّل: استصحاب الكّيل
ّ هو استصحابه فيما إذا تيقّن بوجوده في ضمن فرد  الغرض من استصحاب الكّيل
ّ في ضمن أفراده  ، وهذا الشكّ في بقاء الكّيل ّ من أفراده ثمّ شكّ في بقاء نفس ذلك الكّيل

:» ّ يتصوّر على أنحاء ثلاثة، عرفت باسم »أقسام استصحاب الكّيل
ّ من جهة الشكّ في بقاء نفس ذلك الفرد الذي  1. أن يكون الشكّ في بقاء الكّيل

تيقّن بوجوده. 
ّ من جهة الشكّ في تعيين ذلك الفرد المتيقّن سابقا،  2. أن يكون الشكّ في بقاء الكّيل
بأن يتردّد الفرد بين ما هو باق جزما وبين ما هو مرتفع جزما، أي إنّه كان قد تيقّن على 
ّ في ضمنه، ولكن هذا الفرد  ، فيتيقّن بوجود الكّيل ّ الإجمال بوجود فرد ما من أفراد الكّيل
الواقعيّ مردّد عنده بين أن يكون له عمر طويل فهو باق جزما في الزمان الثاني وبين أن 
يكون له عمر قصير فهو مرتفع جزما في الزمان الثاني. ومن أجل هذا الترديد يحصل له 

. ّ الشكّ في بقاء الكّيل
ثمّ  منيّا،  أو  بولا  يكون  أن  بين  مردّد  بلل  بخروج  الإجمال  على  علم  إذا  ما  مثاله: 
ّ في ضمن هذا الفرد المردّد، فإن  توضّأ، فإنّه في هذا الحال يتيقّن بحصول الحدث الكّيل
لم  أكبر  فحدثه  منيّا  كان  وإن  جزما،  بالوضوء  ارتفع  قد  أصغر  فحدثه  بولا  البلل  كان 
الحدث،   ّ كّيل هنا  يستصحب   ّ الكّيل استصحاب  بجريان  القول  فعلى  بالوضوء،  يرتفع 
الحدث  خصوص  آثار  أمّا  المصحف،  مسّ  حرمة  مثل  الحدث،   ّ كّيل آثار  عليه  فتترتّب 



�أ�صول الفقه566

الأكبر أو الأصغر فلا تترتّب، مثل حرمة دخول المسجد، وقراءة العزائم.
الفرد  الشكّ في وجود فرد آخر مقام  ّ من جهة  الكّيل بقاء  الشكّ في  أن يكون   .3
ّ مستند إلى احتمال وجود فرد ثان،  المعلوم حدوثه وارتفاعه، أي إنّ الشكّ في بقاء الكّيل
 ّ غير الفرد المعلوم حدوثه وارتفاعه؛ لأنّه إن كان الفرد الثاني قد وجد واقعا، فإنّ الكّيل

ّ بارتفاع الفرد الأوّل.  باق بوجوده. وإن لم يكن قد وجد فقد انقطع وجود الكّيل
، فيترتّب عليه  ّ أمّا القسم الأوّل: فالحقّ فيه جريان الاستصحاب بالنسبة إلى الكّيل
أثره الشرعيّ، كما لا كلام في جريان استصحاب نفس الفرد، فيترتّب عليه أثره الشرعيّ 

بما له من الخصوصيّة الفرديّة. وهذا لا خلاف فيه.
، وأمّا:  ّ وأمّا القسم الثاني: فالحقّ فيه أيضا جريان الاستصحاب بالنسبة إلى الكّيل
خصوصيّة  عدم  استصحاب  فيه  يجري  الفرد  بل  قطعا،  يجري  فلا  الفرد  إلى  بالنسبة 
ّ الحدث بعد الوضوء، فلا يجوز له مسّ  الفرد، ففي المثال المتقدّم يجري استصحاب كّيل
المصحف، أمّا بالنسبة إلى خصوصيّة الفرد فالأصل عدمها، فما هو آثار خصوص الجنابة 
ـ مثلا ـ لا يجب الأخذ بها، فلا يحرم قبل الغسل ما يحرم على الجنب، من نحو دخول 

المساجد، وقراءة العزائم، كما تقدّم. 
ّ في هذا القسم الثاني، وحصول  ولأجل بيان صحّة جريان الاستصحاب في الكّيل
  أركانه لابدّ من ذكر ما قيل: إنّه مانع من جريانه، والجواب عنه. وقد أشار الشيخ

إلى الوجهين في المنع، وأجاب عنهما، وهما كلّ ما يمكن أن يقال في المنع:
الأوّل: قال: »وتوهّم عدم جريان الأصل في القدر المشترك من حيث دورانه بين 

ما هو مقطوع الانتفاء وما هو مشكوك الحدوث وهو محكوم الانتفاء بحكم الأصل«. 
في  والشكّ  بالحدوث  اليقين  هو  الاستصحاب  أركان  أهمّ  أنّ  التوهّم  توضيح 
الثاني  الركن  فإنّ  ـ  بالحدوث  اليقين  وهو  ـ  الأوّل  الركن  حصل  إن  المقام  وفي  البقاء، 



567 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

ّ لا وجود له إّال بوجود أفراده،  وهو الشكّ في البقاء غير حاصل، وجه ذلك أنّ الكّيل
ّ في ضمن الفرد القصير مقطوع الارتفاع في الزمان الثاني  ومن الواضح أنّ وجود الكّيل
وجدانا، وأمّا وجوده في ضمن الفرد الطويل فهو مشكوك الحدوث من أوّل الأمر، وهو 
ّ مرتفعا في الزمان الثاني، إمّا وجدانا، أو بالأصل تعبّدا، فلا  منفيّ بالأصل، فيكون الكّيل

شكّ في بقائه.
ّ وفرده، أو فقل: فيه خلط بين ذات  والجواب: أنّ هذا التوهّم فيه خلط بين الكّيل
الخصوصيّة،  من  لها  بما  منه  الحصّة  وبين  ـ  الطبيعيّ   ّ الكّيل ذات  أي  ـ  الكّيل  من  الحصّة 
والتعّني الخاصّ، فإنّ الذي هو معلوم الارتفاع إمّا وجدانا أو تعبّدا إنّما هو الحصّة بما 
لها من التعّني الخاصّ، وهي بالإضافة إلى ذلك غير معلومة الحدوث أيضا، فلم يتحقّق 
فيها الركنان معا؛ لأنّه كما أنّ كلّ فرد من الفردين مشكوك الحدوث في نفسه، فإنّ الحصّة 
الموجودة به بما لها من التعّني الخاصّ كذلك مشكوكة الحدوث؛ إذ لا يقين بوجود هذه 

الحصّة، ولا يقين بوجود تلك الحصّة، ولا موجود ثالث حسب الفرض.
بذلك  أو  الفرد  التعّني الخاصّ بهذا  بما لها من  المتعيّنة واقعا، لا  وأمّا ذات الحصّة 
الفرد ـ أي القدر المشترك بينهما ـ ففي الوقت الذي هي فيه معلومة الحدوث هي مشكوكة 
البقاء؛ إذ لا علم بارتفاعها، ولا تعبّد بارتفاعها، بل لأجل القطع بزوال التعّني الخاصّ 
يشكّ في ارتفاعها وبقائها؛ لاحتمال كون تعيّنها هو التعّني الباقي، أو هو التعّني الزائل، 
معلومة  ـ غير  قدّمنا  كما  ـ  به، وهي  المتعيّنة  الحصّة  ارتفاع  إّال  يقتضي  الفرد لا  وارتفاع 

الحدوث، وإنّما المعلوم ذات الحصّة، أي القدر المشترك.
بحدوثه  يقين  ـ لا  تعبّدا  أو  إمّا وجدانا  ـ  البقاء  ما هو غير مشكوك  أنّ  والحاصل 
أصلا، وهو الحصّة بما لها من التعّني الخاصّ، وما هو متيقّن الحدوث هو مشكوك البقاء 
وجدانا، وهو ذات الحصّة، لا بما لها من التعّني الخاصّ. وقد أشار الشيخ  إلى هذا 



�أ�صول الفقه568

الجواب بقوله: »إنّه لا يقدح ذلك في استصحابه بعد فرض الشكّ في بقائه وارتفاعه«.
الشكّ في  بقائه مسبّبا عن  الشكّ في   :»توهّم كون  الشيخ الأعظم  الثاني: قال 
القدر  ارتفاع  لزمه  حدوثه  عدم  بأصالة  حكم  فإذا  الحدوث،  المشكوك  ذلك  حدوث 

المشترك؛ لأنّه من آثاره«. 
القدر المشترك من لوازم  إليه بقوله: »فإنّ ارتفاع  والجواب الصحيح هو ما أشار 
الآخر.  الأمر  حدوث  عدم  لوازم  من  لا  الارتفاع،  المقطوع  الأمر  ذلك  الحادث  كون 
نعم، اللازم من عدم حدوثه هو عدم وجود ما هو في ضمنه من القدر المشترك في الزمان 

الثاني، لا ارتفاع القدر المشترك بين الأمرين. وبينهما فرق واضح«.
توضيح ما أفاده من الجواب أنّا نمنع أن يكون الشكّ في بقاء القدر المشترك ـ أي 
ّ ـ حسب  ـ مسبّبا عن الشكّ في حدوث الفرد الطويل وعدمه؛ لأنّ وجود الكّيل الكّيل 
ـ متيقّن الحدوث من أوّل الأمر، إمّا في ضمن القصير، أو الطويل، فلا يعقل  الفرض 
وجد  لما  وإّال  الأوّل،  من  الطويل  الفرد  عدم  إلى  مستندا  وجوده  بعد  عدمه  يكون  أن 
من الأوّل، بل في الحقيقة أنّ الشكّ في بقاء الكّيل ـ أي في وجوده وعدمه ـ بعد فرض 
القطع بوجوده مستند إلى احتمال وجود هذا الفرد الطويل، مع احتمال وجود ذلك الفرد 
القصير، يعني يستند إلى الاحتمالين معا، لا لخصوص احتمال وجود الطويل؛ إذ يحتمل 
لاحتمال  الوجود؛  بعد  عدمه  ويحتمل  الطويل،  حدوث  لاحتمال  الأوّل؛  وجوده  بقاء 

حدوث القصير المرتفع قطعا في ثاني الحال.
أنّ  الشكّ في  ثاني الحال مسبّب عن  ّ وعدمه في  الكّيل احتمال وجود  أنّ  والحاصل 
الحادث المعلوم هل هو الطويل أو القصير؟ لا أنّه مسبّب عن خصوص احتمال حدوث 
الحال،  ثاني  الكّيل في  الشكّ في وجود  لنفي  بالأصل موجبا  نفيه  يكون  الطويل، حتى 
فلابدّ من نفي كلّ من الفردين بالأصل، حتى يكون ذلك موجبا لارتفاع القدر المشترك، 



569 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

والأصلان معا لا يجريان مع فرض العلم الإجمالي.
ّ مستندا إلى احتمال وجود  وأمّا القسم الثالث: ـ وهو ما إذا كان الشكّ في بقاء الكّيل

فرد ثان، غير الفرد المعلوم حدوثه ثمّ ارتفاعه ـ فهو على نحوين:
1. أن يحتمل حدوث الفرد الثاني في ظرف وجود الأوّل.

2. أن يحتمل حدوثه مقارنا لارتفاع الأوّل، وهو على نحوين: إمّا بتبدّله إليه، أو 
بمجرّد المقارنة الاتّفاقيّة بين الارتفاع الأوّل، وحدوث الثاني.

أقوال  أو  احتمالات،  الكّيل  من  الثالث  القسم  هذا  في  الاستصحاب  جريان  وفي 
ثلاثة:

أ: جريانه مطلقا. 
ب: عدم جريانه مطلقا.

ج: التفصيل بين النحوين المذكورين، فيجري في الأوّل، دون الثاني مطلقا. وهذا 
. التفصيل هو الذي مال إليه الشيخ الأعظم

والسّر في الخلاف يعود إلى أنّ الأركان في الاستصحاب هل هي متوفّرة هنا، أو غير 
اد متعلّق اليقين والشكّ. متوفّرة والمشكوك توفّره في المقام هو الركن الخامس، وهو اّحت

المتيقّن نفسه هو المشكوك بقاؤه في هذا القسم، فهو واحد   ّ أنّ الكّيل ولا شكّ في 
نوعا، فينبغي أن يسأل:

أوّلا: هل هذه الوحدة النوعيّة بين المتيقّن والمشكوك كافية في تحقّق الوحدة المعتبرة 
في الاستصحاب، أو غير كافية، بل لابدّ له من وحدة خارجيّة؟

ّ الطبيعيّ له وحدة خارجيّة  ثانيا: بعد فرض عدم كفاية الوحدة النوعيّة، هل أنّ الكّيل
بوجود أفراده بمعنى أنّه يكون بوحدته الخارجيّة معروضا لتعيّنات أفراده المتباينة؛ بناء 
ّ إلى أفراده من باب نسبة الأب الواحد إلى الأبناء الكثيرة،  على ما قيل من أنّ نسبة الكّيل



�أ�صول الفقه570

إّال  له  وجود  لا  الطبيعيّ   ّ الكّيل أنّ  أو  عاصره،  من  بعض  عن  سينا  ابن  ذلك  نقل  كما 
بوجود أفراده بالعرض، ففي كلّ فرد حصّة موجودة منه غير الحصّة الموجودة في فرد 
آخر، فلا تكون له وحدة خارجيّة بوجود أفراده المتعدّدة، بل نسبته إلى أفراده من قبيل 

نسبة الآباء المتعدّدة إلى الأبناء المتعدّدة، وهذا هو المعروف عند المحقّقين؟
فالقائل بجريان الاستصحاب في هذا القسم، إمّا أن يلتزم بكفاية الوحدة النوعيّة 
ّ له وحدة خارجيّة بوجود أفراده  في تحقّق ركن الاستصحاب، وإمّا أن يلتزم بأنّ الكّيل

المتعدّدة، وإّال فلا يجري الاستصحاب.
فيها، وهو  الحقّ  يتّضح  المسألة  الأقوال في  لمنشا  الدقيق  التحليل  هذا  اتّضح  وإذا 

القول الثاني، وهو عدم جريان الاستصحاب مطلقا.
أمّا أوّلا: فلأنّه من الواضح عدم كفاية الوحدة النوعيّة في الاستصحاب؛ لأنّ معنى 
بقاء المستصحب فيه هو استمراره خارجا بعد اليقين به، ونحن لا نعني من استصحاب 
ّ استصحاب نفس الماهيّة من حيث هي؛ فإنّ هذا لا معنى له، بل المراد استصحابها  الكّيل

بما لها من الوجود الخارجيّ لغرض ترتيب أحكامها الفعليّة.
ّ إلى أفراده من قبيل نسبة  وأمّا ثانيا: فلأنّه من الواضح أيضا أنّ الحقّ أنّ نسبة الكّيل

ّ لا وجود له إّال بالعرض بوجود أفراده. الآباء إلى الأبناء؛ لأنّه من الضروريّ أنّ الكّيل
، وقد ارتفعت هذه الحصّة يقينا، والحصّة  ّ وفي مقامنا قد وجدت حصّة من الكّيل
المتيقّن  يتّحد  فلم  الحدوث،  مشكوكة  الأمر  أوّل  من  هي  الثاني  الفرد  في  منه  الأخرى 

والمشكوك.
؛ لأنّه في القسم  ّ وبهذا يفترق القسم الثالث عن القسم الثاني من استصحاب الكّيل
ّ المتعيّنة واقعا، المعلومة الحدوث على الإجمال هي  الثاني ـ كما سبق ـ ذات الحصّة من الكّيل
ا الحصّة المضافة إلى الفرد الطويل، أو الفرد  نفسها مشكوكة البقاء، حيث لا يدرى أّهن



571 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

القصير.
الأعظم  الشيخ  إليه  مال  الذي  المتقدّم  للتفصيل  وجه  لا  أنّه  يتّضح  أيضا  وبهذا 
؛ فإنّ احتمال وجود الفرد الثاني في ظرف وجود الفرد الأوّل لا يقدّم، ولا يؤخّر، 
ولا يضمن الوحدة الخارجيّة للمتيقّن والمشكوك، إّال إذا قلنا بمقالة من يذهب إلى أنّ 
ّ إلى أفراده من قبيل نسبة الأب الواحد إلى أبنائه، وحاشا الشيخ  أن يرى  نسبة الكّيل
هذا الرأي. ولا شكّ أنّ الحصّة الموجودة في ضمن الفرد الثاني من أوّل الأمر مشكوكة 
الحدوث، وأمّا المتيقّن حدوثه فهو حصّة أخرى، وهي في عين الحال متيقّنة الارتفاع. 

ويكون وزان هذا القسم وزان استصحاب الفرد المردّد الآتي ذكره.
الفرد  فيعدّون  العرف،  به  يتسامح  ما  الثالث  القسم  هذا  من  استثني  وقد  تنبيه: 
اللاحق المشكوك الحدوث مع الفرد السابق كالمستمرّ الواحد، مثل ما لو علم السواد 
حكم  مثله  في  فإنّه  أضعف،  بسواد  تبدّله  أو  أصلا،  ارتفاعه  في  وشكّ  محلّ  في  الشديد 
الجميع بجريان الاستصحاب، ومن هذا الباب ما لو كان شخص كثير الشكّ ثمّ شكّ 

في زوال صفة كثرة الشكّ عنه أصلا، أو تبدّلها إلى مرتبة من الشكّ دون الأولى.
قال الشيخ الأعظم  في تعليل جريان الاستصحاب في هذا الباب: »فالعبرة في 
السابق مستمرّا إلى اللاحق ولو كان الأمر اللاحق  الموجود  جريان الاستصحاب عدّ 
اد المتيقّن،  على تقدير وجوده مغايرا بحسب الدقّة للفرد السابق«، يعني أنّ العبرة في اّحت
اد عرفا، وبحسب النظر المسامحيّ، وإن كانا بحسب الدقّة العقليّة  والمشكوك هو الاّحت

متغايرين، كما في المقام.
التنبيه الثاني: الشبهة العبائيّة أو استصحاب الفرد المردّد

ينقل أنّ السيّد الجليل السيّد إسماعيل الصدر  زار النجف الأشرف أيّام الشيخ 
عندهم  وصارت  تناقلوها،  مسألة  العلميّة  أوساطها  في  فأثار   ، الآخوند  المحقّق 



�أ�صول الفقه572

موضعا للردّ والبدل، واشتهرت بالشبهة العبائيّة.
وحاصلها أنّه لو وقعت نجاسة على أحد طرفي عباءة، ولم يعلم أنّه الطرف الأعلى، 
ـ فإنّ تلك النجاسة المعلومة  أو الأسفل، ثمّ طهّر أحد الطرفين ـ وليكن الأسفل مثلا 
الحدوث تصبح نفسها مشكوكة الارتفاع، فينبغي أن يجري استصحابها، بينما أنّ مقتضى 
جريان استصحاب النجاسة في هذه العباءة أن يحكم بنجاسة البدن ـ مثلا ـ الملاقي لطرفي 
الشبهة  أحد طرفي  بالضرورة؛ لأنّ ملاقي  قطعا  باطل  اللازم  هذا  أنّ  مع  معا.  العباءة 
المحصورة محكوم عليه بالطهارة بالإجماع كما تقدّم في محلّه، وهنا لم يلاق البدن إّال أحد 

طرفي الشبهة وهو الطرف الأعلى.
وأمّا الطرف الأسفل ـ وإن لاقاه ـ فإنّه قد خرج عن طرف الشبهة حسب الفرض 

بتطهيره يقينا، فلا معنى للحكم بنجاسة ملاقيه.
ّ من القسم  والنكتة في الشبهة أنّ هذا الاستصحاب يبدو من باب استصحاب الكّيل
الثاني، ولا شكّ في أنّ مستصحب النجاسة لابدّ أن يحكم بنجاسة ملاقيه، بينما أنّه هنا 
ّ من القسم  لا يحكم بنجاسة الملاقي، فيكشف ذلك عن عدم صحّة استصحاب الكّيل

الثاني.
وقد استقرّ الجواب عند المحقّقين عن هذه الشبهة على أنّ هذا الاستصحاب ليس 
، بل هو من نوع آخر سمّوه »استصحاب الفرد المردّد«، وقد  ّ من باب استصحاب الكّيل
اتّفقوا على عدم صحّة جريانه، عدا ما نقل عن بعض الأجلّة في حاشيته على كتاب البيع 
للشيخ الأعظم ؛ إذ قال بما محصّله: »أنّ تردّده بحسب علمنا لا يضّر بيقين وجوده 
سابقا، والمفروض أنّ أثر القدر المشترك أثر لكلّ من الفردين، فيمكن ترتيب ذلك الأثر 
باستصحاب الشخص الواقعيّ المعلوم سابقا، كما في القسم الأوّل الذي حكم الشيخ 

ّ وفرده«.  فيه باستصحاب كلّ من الكّيل



573 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

أقول: ويجب أن يعلم ـ قبل كلّ شيء ـ الضابط لكون المورد من باب استصحاب 
التفرقة بين  فإنّ عدم  المردّد،  الفرد  باب استصحاب  أو من  الثاني،  القسم  ّ ]من[  الكّيل

الموردين هو الموجب للاشتباه، وتحكّم تلك الشبهة. إذن ما الضابط لهما؟
، أي أثرا لذات  ّ إنّ الضابط في ذلك أنّ الأثر المراد ترتّبه، إمّا أن يكون أثرا للكّيل
، لا بما لها من التعّني الخاصّ والخصوصيّة المفرّدة، أو أثرا للفرد، أي  ّ الحصّة من الكّيل

أثرا للحصّة بما لها من التعّني الخاصّ والخصوصيّة المفرّدة.
فإن كان الأوّل فيكفي فيه استصحاب القدر المشترك، أي ذات الحصّة الموجودة، إمّا 
في ضمن الفرد المقطوع الارتفاع على تقدير أنّه هو الحادث، أو الفرد المقطوع البقاء على 
ّ ]من[ القسم الثاني، وقد  تقدير أنّه هو الحادث، ويكون ذلك من باب استصحاب الكّيل

تقدّم أنّنا لا نعني من استصحاب الكّيل نفس الماهيّة الكلّيّة، بل استصحاب وجودها.
وإن كان الثاني فلا يكفي استصحاب القدر المشترك، وإنّما الذي ينفع استصحاب 
الفرد بما له من الخصوصيّة المفرّدة، المفروض فيه أنّه مردّد بين الفرد المقطوع الارتفاع 
على تقدير أنّه الحادث، أو الفرد المقطوع البقاء على تقدير أنّه الحادث، ويكون ذلك من 

باب استصحاب الفرد المردّد.
الثاني؛ لأنّ  النوع  إذا عرفت هذا الضابط فالمثال الذي وقعت فيه الشبهة هو من 
نجاسة  بل  منها،   ّ الكّيل الطرف  أو  العباءة،  أصل  ليس  المستصحبة  للنجاسة  الموضوع 

الطرف الخاصّ بما هو طرف خاصّ، إمّا الأعلى أو الأسفل.
وبعد هذا يبقى أن نتساءل: لماذا لا يصحّ جريان استصحاب الفرد المردّد؟ نقول: 
لقد اختلفت تعبيرات الأساتذة في وجهه، فقد قيل: »لأنّه لا يتوفّر فيه الركن الثاني، وهو 
الشكّ في البقاء«، وقيل: »بل لا يتوفّر الركن الأوّل، وهو اليقين بالحدوث، فضلا عن 

الركن الثاني«. 



�أ�صول الفقه574

أمّا الوجه الأوّل فبيانه أنّ الفرد بما له من الخصوصيّة مردّد ـ حسب الفرض ـ بين 
ما هو مقطوع البقاء، وبين ما هو مقطوع الارتفاع، فلا شكّ في بقاء الفرد الواقعيّ الذي 

كان معلوم الحدوث؛ لأنّه إمّا مقطوع البقاء، أو مقطوع الارتفاع.
اليقين  به  أريد  إن  بالحدوث  اليقين  أنّ  فبيانه  ـ  الأصحّ  وهو  ـ  الثاني  الوجه  وأمّا 
الفرض  حسب  مجهولة  ا  لأّهن المفرّدة  الخصوصيّة  عن  النظر  قطع  مع  الفرد  بحدوث 
من  كلّ  على  للانطباق  يصلح  الذي   ّ الكّيل هو  حينئذ  المتيقّن  ولكنّ  موجود،  فاليقين 
الفردين، وإن أريد به اليقين بحدوث الفرد بما له من الخصوصيّة المفرّدة فواضح أنّه غير 
حاصل فعلا؛ لأنّ المفروض أنّ الخصوصيّة المفرّدة مجهولة، ومردّدة بين خصوصيّتين، 
فكيف تكون متيقّنة في عين الحال؟! إذ المردّد بما هو مردّد لا معنى لأن يكون معلوما 
متعيّنا، هذا خلف محال، وإنّما المعلوم هو القدر المشترك، وفي الحقيقة أنّ كلّ علم إجمالّي 
مؤلّف من علم وجهل، ومتعلّق العلم هو القدر المشترك، ومتعلّق الجهل خصوصيّاته، 
بـ »العلم  اليقين والانكشاف. وإنّما سمّي  العلم، وهو عين  وإّال فلا معنى للإجمال في 

الإجمالّي«؛ لانضمام الجهل بالخصوصيّات إلى العلم بالجامع.
أثر  ـ لا فائدة في استصحابه لغرض ترتّب  الكّيل  ـ وهو  فإنّ ما هو متيقّن  وعليه، 
الفرد بخصوصه، وما له الأثر المراد ترتّبه عليه ـ وهو الفرد، بخصوصيّته ـ غير متيقّن، 
بل هو مجهول مردّد بين خصوصيّتين، فلا يتحقّق في استصحاب الفرد المردّد ركن اليقين 

بالحالة السابقة، لا أنّ الفرد المردّد متيقّن، ولكن لا شكّ في بقائه.
والوجه الأصحّ هو الثاني، كما ذكرنا. وأمّا الوجه الأوّل ـ وهو أنّه لا شكّ في بقاء 
التحقيق، فإنّ كونه مردّدا بين ما هو مقطوع  ـ فغريب صدوره عن بعض أهل  المتيقّن 
البقاء وبين ما هو مقطوع الارتفاع معناه في الحقيقة هو الشكّ فعلا في بقاء الفرد الواقعيّ 
وارتفاعه؛ لأنّ المفروض أنّ القطع بالبقاء والقطع بالارتفاع ليسا قطعين فعليّين، بل كلّ 



575 مباحث الأ�صول العمليّة / الا�ست�صحاب

منهما قطع على تقدير مشكوك، والقطع على تقدير مشكوك ليس قطعا فعلا، بل هو عين 
الشكّ.

كما  ـ  يقال  لأن  معنى  ولا  الم��ردّد،  الفرد  لاستصحاب  معنى  فلا  حال،  كلّ  وعلى 
سبق عن بعض الأجلّة قدس سرهم ـ : »إنّ تردّده بحسب علمنا لا يضّر بيقين وجوده 
سابقا«؛ فإنّه كيف يكون تردّده بحسب علمنا لا يضّر باليقين؟! وهل اليقين إّال العلم؟ 
إّال إذا أراد من اليقين بوجوده سابقا، اليقين بالقدر المشترك، والتردّد في الفرد، فاليقين 
متعلّق بشيء، والتردّد بشيء آخر، فيتوفّر ركنا الاستصحاب بالنسبة إلى القدر المشترك، 
يراد  وما  استصحابه،  يراد  لا  متيقّن  هو  فما  استصحابه،  الم��راد  الفرد  إلى  بالنسبة  لا 

استصحابه غير متيقّن، على ما سبق بيانه.



576



577 المحتويات

المحتويات
3 المقدمة  	  
7 المدخل  	  
7 تعريف علم الأ�صول  	  
7 الحكم واقعيّ وظاهريّ. والدليل اجتهاديّ وفقاهتيّ  	  
8 مو�ضوع علم الأ�صول  	  
9 فائدته  	  
9 تق�سيم �أبحاثه  	  
11 المقدّمة  	  
11 1. حقيقة الوضع 	 
11 2. من الواضع؟ 	 
12 3. الوضع تعيينيّ وتعيّنيّ 	 
12 4. أقسام الوضع 	 
14 5. استحالة القسم الرابع 	 
6. وقوع الوضع العامّ والموضوع له الخاصّ، وتحقيق المعنى الحرفي 	 14
17 النتيجة: 	 
17 بطلان القولين الأوّلين 	 
18 زيادة إيضاح 	 
19 الوضع في الحروف عامّ والموضوع له خاصّ 	 
20 7. الاستعمال حقيقيّ ومجازيّ 	 
20 8. الدلالة تابعة للإرادة 	 
22 9. الوضع شخصّي ونوعيّ 	 
23 10. وضع المركّبات 	 



�أ�صول الفقه578

23 11. علامات الحقيقة والمجاز 	 
24 العلامة الأولى: التبادر 	 
العلامة الثانية: عدم صحّة السلب وصحّته، وصحّة الحمل وعدمها 	 25
27 تنبيه: 	 
27 العلامة الثالثة: الاطّراد 	 
28 12. الأصول اللفظيّة 	 
28 تمهيد 	 
29 الأصول اللفظيّة ومواردها 	 
29 1. أصالة الحقيقة: 	 
29 2. أصالة العموم 	 
29 3. أصالة الإطلاق: 	 
30 4. أصالة عدم التقدير: 	 
30 5. أصالة الظهور: 	 
31 حجيّة الأصول اللفظيّة: 	 
31 13. الترادف والاشتراك 	 
32 استعمال اللفظ في أكثر من معنى: 	 
34 تنبيهان 	 
35 14. الحقيقة الشرعيّة 	 
37 الصحيح والأعمّ 	 
39 المختار في المسألة: 	 
39 وهم ودفع: 	 
41 تنبيهان 	 
41 1. لا يجري النزاع في المعاملات بمعنى المسبّبات 	 



579 المحتويات

42 2. لا ثمرة للنزاع في المعاملات إّال في الجملة 	 
44 المقصد الأوّل 	 
44 مباحث الألفاظ  	  
44 تمهيد 	 
45 الباب الأوّل 	 
45 الم�شتقّ  	  
46 1. ما المراد من المشتقّ المبحوث عنه؟ 	 
47 2. جريان النزاع في اسم الزمان 	 
48 3. اختلاف المشتقّات من جهة المبادئ 	 
49 4. استعمال المشتقّ بلحاظ حال التلبّس حقيقة 	 
50 المختار: 	 
52 الباب الثاني 	 
52 الأوامر  	  
52 المبحث الأوّل: مادّة الأمر  	  
52 1. معنى كلمة »الأمر« 	 
53 2. اعتبار العلوّ في معنى الأمر 	 
54 3. دلالة لفظ الأمر على الوجوب 	 
56 المبحث الثاني: �صيغة الأمر  	  
56 1. معنى صيغة الأمر 	 
58 2. ظهور الصيغة في الوجوب 	 
59 تنبيهان 	 
59 الأوّل: ظهور الجملة الخبريّة الدالّة على الطلب في الوجوب. 	 
59 ه. 	  الثاني: ظهور الأمر بعد الحظر أو توّمه



�أ�صول الفقه580

61 3. التعبّديّ والتوصّلّي 	 
61 تمهيد 	 
62 أ. منشأ الخلاف وتحريره 	 
63 ب. محلّ الخلاف من وجوب قصد القربة 	 
63 ج. الإطلاق والتقييد في التقسيمات الأوّليّة للواجب 	 
65 النتيجة 	 
67 4. الواجب العينيّ وإطلاق الصيغة 	 
67 5. الواجب التعيينيّ وإطلاق الصيغة 	 
68 6. الواجب النفسّي وإطلاق الصيغة 	 
68 7. الفور والتراخي 	 
70 8. المرّة والتكرار 	 
71 9. هل يدلّ نسخ الوجوب على الجواز؟ 	 
72 10. الأمر بشيء مرّتين 	 
74 11. دلالة الأمر بالأمر على الوجوب 	 
75 الخاتمة: في تق�سيمات الواجب  	  
75 1. المطلق والمشروط 	 
76 2. المعلّق والمنجّز  	 
78 3. الأصلّي والتبعيّ 	 
78 4. التخييريّ والتعيينيّ 	 
80 5. العينيّ والكفائيّ: 	 
82 6. الموسّع والمضيّق 	 
84 هل يتبع القضاء الأداء؟ 	 
87 الباب الثالث 	 



581 المحتويات

87 النواهي  	  
87 1. مادّة النهي 	 
87 2. صيغة النهي 	 
88 3. ظهور صيغة النهي في التحريم 	 
88 4. ما المطلوب في النهي؟ 	 
89 5. دلالة صيغة النهي على الدوام والتكرار  	 
90 تنبيه 	 
91 الباب الرابع 	 
91 المفاهيم  	  
91 تمهيد 	 
91 1. معنى كلمة المفهوم  	  
92 2. النزاع في حجّيّة المفهوم  	  
94 3. �أق�سام المفهوم  	  
94 الأوّل: مفهوم الشرط: 	 
94 تحرير محلّ النزاع: 	 
96 المناط في مفهوم الشرط: 	 
98 د الجزاء: 	  إذا تعدّد الشرط واّحت
101 تنبيهان 	 
101 1. تداخل المسبّبات: 	 
102 2. الأصل العملّي في المسألتين: 	 
103 الثاني: مفهوم الوصف 	 
103 موضوع البحث: 	 
104 الأقوال في المسألة والحقّ فيها: 	 



�أ�صول الفقه582

106 الثالث: مفهوم الغاية 	 
108 الرابع: مفهوم الحصر 	 
108 معنى الحصر: 	 
108 اختلاف مفهوم الحصر باختلاف أدواته: 	 
110 الخامس: مفهوم العدد 	 
111 السادس: مفهوم اللقب 	 
111 خاتمة: في دلالة الاقتضاء والتنبيه والإشارة 	 
112 الجهة الأولى: مواقع الدلالات الثلاث: 	 
112 1. دلالة الاقتضاء 	 
114 2. دلالة التنبيه: 	 
115 3. دلالة الإشارة: 	 
116 الجهة الثانية: حجّيّة هذه الدلالات 	 
117 الباب الخامس 	 
117 العامّ والخا�صّ  	  
117 تمهيد: 	 
118 �أق�سام العامّ  	  
119 1. ألفاظ العموم 	 
121 2. المخصّص المتّصل والمنفصل 	 
122 3. هل استعمال العامّ في المخصّص مجاز؟ 	 
124 4. حجيّة العامّ المخصّص في الباقي 	 
125 5. هل يسري إجمال المخصّص إلى العامّ؟ 	 
133 6. لا يجوز العمل بالعامّ قبل الفحص عن المخصّص 	 
135 7. تعقيب العامّ بضمير يرجع إلى بعض أفراده 	 



583 المحتويات

136 8. تعقيب الاستثناء لجمل متعدّدة 	 
137 9. تخصيص العامّ بالمفهوم 	 
139 10. تخصيص الكتاب العزيز بخبر الواحد  	 
140 11. دوران بين التخصيص والنسخ  	 
141 الصورة الأولى: 	 
141 الصورة الثانية: 	 
143 الصورة الثالثة: 	 
144 الصورتان: الرابعة والخامسة 	 
145 الباب السادس 	 
145 المطلق والمقيّد  	  
145 المسألة الأولى: معنى المطلق والمقيّد 	 
146 المسألة الثانية: الإطلاق والتقييد متلازمان 	 
146 المسألة الثالثة: الإطلاق في الجمل 	 
147 المسألة الرابعة: هل الإطلاق بالوضع؟ 	 
148 1. اعتبار الماهيّة 	 
151 2. اعتبار الماهيّة عند الحكم عليها: 	 
154 3. الأقوال في المسألة: 	 
157 المسألة الخامسة: مقدّمات الحكمة 	 
159 تنبيهان 	 
159 التنبيه الأوّل: القدر المتيقّن في مقام التخاطب: 	 
161 الانصراف 	 
التنبيه الثاني: اشتهر أنّ انصراف الذهن من اللفظ إلى بعض مصاديق معناه أو بعض 
التمسّك بالإطلاق وإن تمتّ مقدّمات الحكمة، مثل انصراف  أصنافه يمنع من 



�أ�صول الفقه584

161 المسح في آيتي التيمّم والوضوء إلى المسح باليد وبباطنها خاصّة. 	 
162 المسألة السادسة: المطلق والمقيّد المتنافيان 	 
165 الباب السابع 	 
165 المجمل والمبيّن  	  
165 1. معنى المجمل والمبّني 	 
166 2. المواضع التي وقع الشكّ في إجمالها 	 
169 تنبيه وتحقيق 	 
172 المقصد الثاني: 	 
172 الملازمات العقليّة  	  
172 تمهيد 	 
173 1. �أق�سام الدليل العقليّ  	  
175 2. لماذا �سمّيت هذه المباحث بالملازمات العقليّة؟  	  
176 الخلاصة 	 
178 الباب الأوّل 	 
178 ت العقليّة  	   الم�ستقّال
178 تمهيد 	 
181 المبحث الأوّل: التح�ينس والتقبيح العقليّان  	  
182 1. معنى الحسن والقبح وتصوير النزاع فيهما 	 
185 2. واقعيّة الحسن والقبح في معانيهما ورأي الأشاعرة 	 
187 3. العقل العملّي والنظريّ 	 
188 4. أسباب حكم العقل العملّي بالحسن والقبح 	 
193 5. معنى الحسن والقبح الذاتيّين 	 
195 6. أدلّة الطرفين 	 



585 المحتويات

199 المبحث الثاني: �إدراك العقل للح�سن والقبح  	  
201 المبحث الثالث: ثبوت الملازمة العقليّة بين حكم العقل وحكم ال�شرع  	  
202 توضيح وتعقيب: 	 
205 الباب الثاني 	 
205 ت العقليّة  	   غير الم�ستقّال
205 تمهيد 	 
205 الم��سألة الأولى: الإجزاء   	  
205 تصدير: 	 
207 المقام الأوّل: الأمر الاضطراريّ 	 
211 المقام الثاني: الأمر الظاهريّ 	 
211 تمهيد: 	 
212 1. الإجزاء في الأمارة مع انكشاف الخطأ يقينا 	 
214 2. الإجزاء في الأصول مع انكشاف الخطأ يقينا 	 
216 معتبرة   بحجّة  الخطأ  انكشاف  مع  والأص��ول  الأم��ارات  في  الإج��زاء   .3
218 تنبيه في تبدّل القطع 	 
219 الم��سألة الثانية: مقدّمة الواجب  	  
219 تحرير النزاع 	 
219 مقدّمة الواجب من أيّ قسم من المباحث الأصوليّة؟  	 
221 ثمرة النزاع: 	 
222 1. الواجب النفسّي والغيريّ 	 
223 2. معنى التبعيّة في الوجوب الغيريّ: 	 
226 3. خصائص الوجوب الغيريّ 	 
228 4. مقدّمة الوجوب 	 



�أ�صول الفقه586

229 5. المقدّمة الداخليّة 	 
230 6. الشرط الشرعيّ 	 
233 7. الشرط المتأخّر 	 
236 8. المقدّمات المفوّتة 	 
242 9. المقدّمة العباديّة 	 
249 النتيجة: 	 
249 مسألة مقدّمة الواجب والأقوال فيها 	 
251 الم��سألة الثالثة: م��سألة ال�ضدّ   	  
251 تحرير محلّ النزاع 	 
253 1. الضدّ العامّ 	 
255 2. الضدّ الخاصّ 	 
256 )الأوّل( مسلك التلازم: 	 
257 )الثاني( مسلك المقدّميّة: 	 
259 ثمرة المسألة 	 
264 الترتّب  	 
269 الم��سألة الرابعة: اجتماع الأمر والنهي  	  
269 تحرير محلّ النزاع: 	 
273 المسألة من الملازمات العقليّة غير المستقلّة: 	 
274 مناقشة الكفاية في تحرير النزاع: 	 
275 قيد المندوحة: 	 
276 الفرق بين بابي التعارض والتزاحم ومسألة الاجتماع: 	 
281 الحقّ في المسألة 	 
287 تعدّد العنوان لا يوجب تعدّد المعنون 	 



587 المحتويات

289 ثمرة المسألة 	 
290 اجتماع الأمر والنهي مع عدم المندوحة  	 
291 تنبيه: 	 
293 حرمة الخروج من المغصوب أو وجوبه 	 
297 صحّة الصلاة حال الخروج 	 
298 الم��سألة الخام�سة: دلالة النهي على الف�ساد  	  
298 تحرير محلّ النزاع 	 
302 المبحث الأوّل: النهي عن العبادة 	 
305 تنبيه 	 
306 المبحث الثاني: النهي عن المعاملة 	 
309 المقصد الثالث 	 
309 مباحث الحجّة  	  
309 تمهيد: 	 
312 المقدّمة  	  
312 1. موضوع المقصد الثالث: 	 
315 2. معنى الحجّة: 	 
316 3. مدلول كلمة »الأمارة« و »الظنّ المعتبر«: 	 
317 4. الظنّ النوعيّ: 	 
317 5. الأمارة والأصل العملّي: 	 
319 6. المناط في إثبات حجّيّة الأمارة: 	 
322 7. حجّية العلم ذاتيّة: 	 
327 8. موطن حجّيّة الأمارات: 	 
329 9. الظنّ الخاصّ والظنّ المطلق: 	 



�أ�صول الفقه588

330 10. مقدّمات دليل الانسداد: 	 
332 11. اشتراك الأحكام بين العالم والجاهل: 	 
337 12. تصحيح جعل الأمارة: 	 
339 13. الأمارة طريق أو سبب؟ 	 
341 14. المصلحة السلوكيّة: 	 
344 15. الحجّيّة أمر اعتباريّ أو انتزاعيّ؟ 	 
348 الباب الأوّل 	 
348 الكتاب العزيز  	  
348 تمهيد 	 
349 نسخ الكتاب العزيز 	 
349 حقيقة النسخ 	 
350 إمكان نسخ القرآن 	 
353 وقوع نسخ القرآن، وأصالة عدم النسخ 	 
355 الباب الثاني 	 
355 ال�سنّة  	  
355 تمهيد 	 
357 1. دلالة فعل المعصوم: 	 
360 2. دلالة تقرير المعصوم: 	 
361 3. الخبر المتواتر: 	 
362 4. خبر الواحد: 	 
364 أ. أدلّة حجّيّة خبر الواحد من الكتاب العزيز: 	 
364 تمهيد 	 
365 الآية الأولى: آية النبأ 	 



589 المحتويات

368 الآية الثانية: آية النفر 	 
372 تنبيه 	 
372 الآية الثالثة: آية حرمة الكتمان 	 
374 ب. دليل حجّيّة خبر الواحد من السنةّ: 	 
376 ج. دليل حجّيّة خبر الواحد من الإجماع: 	 
381 د. دليل حجّيّة خبر الواحد من بناء العقلاء: 	 
386 الباب الثالث 	 
386 الإجماع  	  
386 تمهيد 	 
387 أمّا السؤال الأوّل: 	 
391 وأمّا السؤال الثاني: 	 
393 الإجماع عند الإماميّة 	 
401 الإجماع المنقول 	 
406 الباب الرابع 	 
406 الدليل العقليّ  	  
413 وجه حجّيّة العقل 	 
419 الباب الخامس 	 
419 حجّيّة الظواهر  	  
419 تمهيدات 	 
420 طرق إثبات الظواهر 	 
421 حجّيّة قول اللغويّ 	 
424 الظهور التصوريّ والتصديقيّ 	 
426 وجه حجّيّة الظهور 	 



�أ�صول الفقه590

427 أ. اشتراط الظنّ الفعلّي بالوفاق: 	 
428 ب. اعتبار عدم الظنّ بالخلاف: 	 
429 ج. أصالة عدم القرينة: 	 
432 د. حجّيّة الظهور بالنسبة إلى غير المقصودين بالإفهام: 	 
435 ه. حجّيّة ظواهر الكتاب: 	 
439 الباب السادس 	 
439 ال�شهرة  	  
441 الدليل الأوّل: أولويّتها من خبر العادل 	 
441 الدليل الثاني: عموم تعليل آية النبأ 	 
442 الدليل الثالث: دلالة بعض الأخبار 	 
443 تنبيه 	 
444 الباب السابع 	 
444 ال�سيرة  	  
444 1. حجّيّة بناء العقلاء 	 
446 2. حجّيّة سيرة المتشّرعة 	 
448 3. مدى دلالة السيرة 	 
450 الباب الثامن 	 
450 القيا�س  	  
450 تمهيد: 	 
451 1. تعريف القياس 	 
453 2. أركان القياس 	 
453 3. حجّيّة القياس 	 
453 أ. هل القياس يوجب العلم؟ 	 



591 المحتويات

457 ب. الدليل على حجّيّة القياس الظنيّّ: 	 
458 الدليل من الآيات القرآنيّة: 	 
459 الدليل من السنةّ: 	 
461 الدليل من الإجماع: 	 
464 الدليل من العقل: 	 
465 منصوص العلة وقياس الأولوية: 	 
465 منصوص العلّة: 	 
467 قياس الأولويّة: 	 
469 تنبيه الاستحسان، والمصالح المرسلة، وسدّ الذرائع 	 
471 الباب التاسع 	 
471 التعادل والتراجيح  	  
471 تمهيد: 	 
472 1. حقيقة التعارض: 	 
472 2. شروط التعارض: 	 
475 3. الفرق بين التعارض والتزاحم: 	 
476 4. تعادل وتراجيح المتزاحمين: 	 
480 5. الحكومة والورود: 	 
482 أ. الحكومة 	 
484 ب. الورود 	 
485 6. القاعدة في المتعارضين )التساقط أو التخيير(: 	 
487 7. الجمع بين المتعارضين أولى من الطرح: 	 
491 الأمر الأوّل: الجمع العرفّي 	 
494 الأمر الثاني: القاعدة الثانويّة للمتعادلين 	 



�أ�صول الفقه592

503 الأمر الثالث: المرجّحات 	 
504 المقام الأوّل: المرجّحات الخمسة 	 
504 1. الترجيح بالأحداث 	 
504 2. الترجيح بالصفات: 	 
507 3. الترجيح بالشهرة: 	 
508 4. الترجيح بموافقة الكتاب: 	 
510 5. مخالفة العامّة: 	 
510 المقام الثاني: في المفاضلة بين المرجّحات 	 
514 المقام الثالث: في التعدّي عن المرجّحات المنصوصة 	 
517 المقصد الرابع 	 
517 مباحث الأ�صول العمليّة  	  
517 تمهيد: 	 
522 الا�ست�صحاب  	  
522 تعريفه: 	 
525 مقوّمات الاستصحاب: 	 
529 معنى حجّيّة الاستصحاب 	 
531 هل الاستصحاب أمارة، أو أصل؟ 	 
532 الأقوال في الاستصحاب: 	 
534 أدلّة الاستصحاب 	 
554 مدى دلالة الأخبار 	 
564 الخلاصة: 	 
564 تنبيهات الاستصحاب 	 


