
HAWZA OF NAJAF LEADER IN INNOVATION

َّ



2

مو�سوعة العلامة ال�شيخ محمد ر�ضا المظفر )قد�س �سره(

الكتاب: العقائد الامامية.

ت�أليف: ال�شيخ محمد ر�ضا المظفّر

تحقيق تعليق: الدكتور محمد جواد الطريحي.

الإ�شراف العام: اللجنة التح�ضيرية

التدقيق اللغوي : م�صطفى كامل، عمار كريم

الاخراج الطباعي: علاء �سعيد الأ�سدي.

الت�صميم: محمد قا�سم عرفات.



اَطٌ مُ�سْتقَِيمٌ﴾ ﴿�إِنَّ الله هُوَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَاعْبدُُوهُ هَذَا �ِرص



4



5

لعقيدة  الإ�سلامي  المنهج  ير�سم  وهو   طالب �أب��ي  بن  علي  الم�ؤمنين  �أم�ير  الإم��ام  قال 

التوحيد:

لُ  لُ التَّصْدِيقِ بهِ تَوْحِيدُهُ، وَكَمَا لُ مَعْرِفَتهِِ التَّصْدِيقُ بهِِ، وَكَمَا ينِ مَعْرِفَتُهُ، وَكَمَا لُ الدِّ »أَوَّ
 ُ ا غَيْر فَاتِ عَنْهُ لشَِهَادَةِ كُلِّ صِفَة أَنَّه خْلاصِ لَهُ نَفْيُ الصِّ لُ الاِْ تَوْحِيدِهِ الإخْلاصُ لَهُ، وَكَمَا

فَةِ. ُ الصِّ هُ غَيْر الموْصُوفِ، وَشَهَادَةِ كُلِّ مَوْصُوف أَنَّ

أَهُ، وَمَنْ  فَقَدْ جَزَّ ثَنَّاهُ  وَمَنْ  ثَنَّاهُ،  فَقَدْ  قَرَنَهُ  وَمَنْ  قَرَنَهُ،  فَقَدْ  فَمَنْ وَصَفَ اللهَ سُبْحَانَهُ 
فَقَدْ  هُ  حَدَّ وَمَنْ  هُ،  حَدَّ فَقَدْ  إلَيْهِ  أَشَارَ  وَمَنْ  إلَيْهِ،  أَشَارَ  فَقَدْ  جَهِلَهُ  وَمَنْ  جَهِلَهُ،  فَقَدْ  أَهُ  جَزَّ

نَهُ، وَمَنْ قَالَ »عَلامَ؟« فَقَدْ أَخْلَى مِنْهُ. هُ. وَمَنْ قَالَ »فيِمَ؟« فَقَدْ ضَمَّ عَدَّ

ُ كُلِّ شيء  كائنٌِ لا عَنْ حَدَث، مَوْجُودٌ لا عَنْ عَدَم، مَعَ كُلِّ شيء لا بمُِقَارَنَة، وَغَيْر
دٌ؛  لا بمُِزَايَلَة، فَاعِلٌ لا بمَِعْنَى الَحرَكَاتِ وَالآلَةِ، بَصِيٌر؛ إذْ لا مَنْظُورَ إلَيْهِ مِنْ خَلْقِهِ، مُتَوَحِّ

إذْ لا سَكَنَ يَسْتَأْنسُِ بهِ، وَلا يَسْتَوْحِشُ لفَِقْدِهِ.

رِبَة اسْتَفَادَهَا، وَلا حَرَكَة  ْ ا، وَلا تَج ة أَجَالََه أَنْشَأَ الَخلْقَ إنْشَاءً، وَابْتَدَأَهُ ابْتدَِاءً، بلِا رَوِيَّ
ا،  َِه ْتَلفَِات مُخ َْن  بَي وَلاءَمَ  ا،  الأشْيَاءَ لأوْقَاتِه أَحَالَ  فيِهَا،  اضْطَرَبَ  نَفْس  امَةِ  ََم ه وَلا  أَحْدَثَها، 
وَانْتهَِائهَِا،  بحُِدُودِها  يطاً  ِ مُح ابْتدَِائهَِا،  قَبْلَ  ا  َِه ب عَاِملاً  أَشْبَاحَهَا،  وَألْزَمَهَا  غَرائزَِهَا،  زَ  وَغَرَّ

عَارفاً بقَِرائنِهَِا، وَأَحْنَائهَِا«))).

الكلمات من الخطبة  المظفّر في شرح هذه  البلاغة: الخطبة رقم )1(، وقد أفاض شيخنا  ))) نهج 
الرابع عشر إلى الدرس السابع عشر،  الفلسفيّة بعبارات وجيزة وبيان بليغ، في الدرس  في محاضراته 

ص103 – 104.



6



7

مقدمة الطبعة الثانية 

الحمد لله حق حمده وثنائه والصلاة والسلام على خاتم أنبيائه محمد المصطفى وآل 
بيته الأئمة المعصومين )عليهم الصلاة والسلام(. 

لقد حالفنا التوفيق لإصدار الطبعة الأولى المحقّقة في عام 1417هـ بعناية واهتمام 
سماحة حجة الإسلام والمسلمين السيد الجواد الشهرستاني )دام مجده( وبرعايته الكريمة 
الديني  المرجع  التابعة لمكتب سماحة  المؤسسات  نشرته مؤسسة الإمام علي إحدى 
الأعلى السيد السيستاني )دام ظله( حيث كان الكتاب من أول منشوراتها وجعلته أساساً 
لتنفيذ أهدافها بالترجمة، حيث أعدّت العدّة الكافية لهذا العمل وصدّرت مترجماته إلى 

عشرين لغة عالمية.
وبعد مرور عقدين على صدور الطبعة الأولى المحقّقة لكتاب عقائد الإماميّة هذا 
 السفر الرائع في بابه الذي دبجه يراع آية الله المجتهد المجدّد الشيخ محمد رضا المظفر
العلمية  الحوزات  ولاهتمام  والأفاضل  الإيمان  أخوة  من  المتواصل  الطلب  على  وبناء 
ت  لمهّام الممتنع  السهل  وطرحه  أسلوبه  لروعة  بالنظر  معتمداً  دراسياً  منهجاً  بجعله 

المسائل العقائدية أقدمنا على إعادة طبعه مجدداً.
ومن دواعي التوفيق والسداد أن تحظى هذه الطبعة بنشره ضمن أجزاء الموسوعة 
الكاملة للشيخ المظفر التي تنوي إصدارها إدارة المؤتمر العالمي لإحياء فكر المظفر بطبع 
خيراً  الله  فجزاهم  العليا  للدراسات  العلمين  ومعهد  المقدّسة  العباسية  العتبة  وعناية 

للمبادرة الكريمة إنه ولي التوفيق. 
محمد جواد الطريحي 						    

2016/2/1     	  					   





9 تقديم

تقديم

لم تزل مدرسة أهل البيت منذ نشأتها المبكرة أبان صدر الرسالة الإسلاميّة 
وقد  والعقيدة،  الحياة  مج��الات  كافّة  في  الفكرية  وأهدافه  الإسال�م  معطيات  تحمل 
واكبت هذه المدرسة مسيرتها بفضل العطاء الثر الذي كان يرفده أبناء النبي الأئمّة 
الكهف الحصين  فهم  المبارك،  بوجودهم  ميمونة  فكانت عصورهم   ،الطاهرون
ظهرت  التي  والضلالات  والبدع  الشبهات  عادية  وصدوا  السائلين،  رغبة  لبّى  الذي 
المباشر  الرقعة الإسلامية، وللتمازج  آفاقه وامتداد  اتّساع  المجتمع الإسلامي بسبب  في 
بين الأمّة المسلمة والأمم الأخرى من شعوب العالم، بما  يمسّ البعض  جذور التفكير 
والمعتقد عند الفرد المسلم، فقد كان لحركة الترجمة – حينها – من اللغات الأجنبية آثرها 

البالغ في  متبنيّات الفكر الاعتقادي عند المسلمين ))).

إلى  أدت  التي  المذهبية  رزية  ومنها  فكرية،  محن  من  المسلمين  دهى  مماّ  وبالرغم 
 التفرقة والتعصّب بسبب السياسة ومصالح الحاكمين، إّال أنّ مدرسة أهل البيت
أدت واجبها لحماية الرسالة من المبتدعات والأفكار الخارجة عن روح الإسلام وقيمه، 
وتحمّلت مسؤوليّة صيانة العقيدة من التيّارات الواردة شرقاً وغرباً، وتمثّلت عن أصالة 

العقيدة الإسلامية الوجه المشرق الناصع للفكر العقائدي في الإسلام.

والتزييف،  والتحريف  بالتشويه  طالتها  أن  تبرح  لم  الإسلام  خصوم  يد  أن  إّال 
ا تعّرب عن تطاول  فتلبّدت حول معتقدات الإماميّة صور كالحة لا تمتّ لها بصلة، إّال أّهن

الثقافة الإسلامية،  آثار سلبية على  إيجابية كلّها، بل كانت لها  النقل والترجمة  )))  لم تكن ظاهرة 
لاسيما فيما يتعلّق بعلم الكلام ومن ذلك أن بعض المترجمين حاولوا الإساءة لأحكام الإسلام.



عقائد الإماميّة10

وكيد لأطروحة الإسلام الأصيل فبرزت قديمًا وحديثاً من الشبهات المثارة، والطعون 
التي أُلصقت – زوراً وبهتاناً – بالشيعة الإماميّة ومعتقداتها؛ تجاهلًا لطريقة آل البيت في 

مسالكهم الدينية.

وقد تلوّنت هذه الحملات القاسية بحسب طبيعة العصر وسجيّة القوم الذين تبنوّا 
ترويجها؛ فمن مسلمين كان الأولى بهم أن يجمعوا الصفّ، ويقفوا كالبنيان المرصوص 
الشيعة في ردّ عادية الأعداء، ومن مستشرقين أجانب لا يملكون الصلة  مع إخوانهم 
التامّة بالإسلام ومبادئه، بل كان الفهم المحدود والحقد المقصود لبعضهم عاملًا كبيراً في 
إثارة الشبهات والضلالات... فيؤججون الضرام بين الفينة والفينة لمسائل اعتقادية قد 
لا يملك في الكثير منها إّال وجوداً نادراً من الواقع العقيدي للفرق والمذاهب الإسلامية.

البيت في الوقوف أمام هذه الهجمات  الرائدة لأهل  وحين تصدّى أعلام المدرسة 
كان دورهم الدفاعي يمتلك ناصية الظفر العلمي بل أن استقراء تأريخ الفكر العقائدي 
التي تحقّقت  الرائعة  الكبيرة، والإنجازات  المسلمين يكشف عن جوانب الإبداع  عند 

على مستوى الدفاع عن العقيدة الإسلامية.

المؤلّفات  من  الضخم  الرت�اث  ه��ذا  المباركة  النهضة  ه��ذه  حصيلة  من  وك��ان 
استعراض  داء وبيل، ولا يسعنا الحديث هنا عن  التي كان وقاءً من كلّ  والمصنفّات، 
شامل للحصيلة الفكرية والنتاج العلمي دفاعاً عن أصول العقائد الإسلامية، وما قدّمه 

مفكرو الإسلام في تأسيسهم لعلم الكلام الإسلامي.

بدأت مرحلة جديدة  الأراجيف  أن  يومنا الحاضر نجد  إلى  وحين يصل الحديث 
بالزيف  مبطّنة  بشبهات  متلبّسة  العقيدة  أعماق  تمسّ  وإثارات  أخرى  صوراً  واتخذت 
هذا  على  المذهبيّة  الفتنة  نار  وإشعال  أئمّتهم  عن  الإماميّة  الشيعة  لعزل  والافرت�اء))) 

))) وهي مؤامرة ليست جديدة بل ممتدّة عبر التاريخ الإسلامي قديمًا وحديثاً وقد اتّسع مداها في 



11 تقديم

خطاب  من  لابدّ  فكان  الإسلام،  عن  خارجون  الشيعة  أن  بعنوان  الواهي  الأساس 
المناظرة  بعيداً عن روح  الطرح،  العلمي في  المنهج  مع  تنسجم  إسلامي حديث، ولغة 
وطرح الأفكار على طريقة الشّراح على المتون التي كان لها – يومئذ – دورها الفاعل في 

التأثير على المجال العقائدي.

ت بصدق وأمانة عن طموح الحوزات  التي عّرب العلميّة  التجربة  وكان في طليعة 
العلميّة الشيعية في عرض مفردات العقائد الإسلامية بالمنهج الإمامي ما قدّمه المجتهد 
المجدّد الشيخ محمد رضا المظفر بتأليف كتاب »عقائد الإماميّة« الذي كانت أهميّته 
فهم  إليه من  بما سجّله و)توصّل  الإسلامية  المكتبة  واعتزاز  وطريقة عرضه محل فخر 

المعتقدات الإسلامية على طريقة أهل البيت.. لينتفع بها المبتدئ والمتعلِّم والعالم())). 

التبليغ والإرشاد في  الراهنة لوعي مهمّة  المرحلة  تستلزمه  ما  بأن  بدا واضحاً  كما 
)خير  لأنه  اعتماده  يتمّ  أن   البيت أهل  مدرسة  في  العقيدة  مفردات  على  التعرّف 
ما يعطي ويصوّر العقائد الصحيحة لكلّ مذهب من المذاهب، هو قيام أصحاب هذا 
الكتاب  هذا  به  يمتاز  ما  وهو  وأفكارهم...  عقائدهم  وتدوين  بتصوير  ذاته  المذهب 
بعرضه عقائد الإماميّة عرضاً مبسّطاً، أقرب منه إلى كتاب استدلال ومناظرة وتحليل(.)))

وبالرغم من انتشاره فلم يحصل بين طبعاته ما يميّزها بالتدقيق والمقابلة والتحقيق 
القرّاء وتتناسب  باهتمام  إيضاحات جديرة  تتجّىل منها  الكتاب صورة  فيما يضفي على 
مع طبيعة أسلوبه ليحقّق الهدف السامي الذي اختطّه له مؤلّفه خاصّة بعد اتخاذه منهجاً 
يعتمده أساتذة الحوزات العلمية، والجامعات الإسلامية، والمعنيّون بالبحث في العقائد 

الآونة الأخيرة والأصل فيها مناهضة الحق والتعسّف بظلم أهل البيت إّال أن أهل الإنصاف من 
المسلمين لهم مواقف مشهودة في ردّ هذه الأراجيف الباطلة. 

)))  مقدّمة الشيخ في الطبعة الأولى. 
)))  كلمة حول موضوع الكتاب، الدكتور محمود المظفر، انظر ملاحق الكتاب. 



عقائد الإماميّة12

الإسلامية وتدريسه في مرحلة الأساس كمقدّمة لبحوث علم الكلام.

في  الأمل  لبلوغ  التوفيق  آملين  المحقّقة)))  الطبعة  هذه  نقدّم  قدّمناه  ما  على  وبناء 
رضا  محمّد  الشيخ  المجدّد  المجتهد  شيخنا  قول  مردّدين  الحقيقة،  وبلوغ  الحقّ،  نشدان 

المظفّر في مقدّمة الطبعة الثانية التي نختصرها بما يلي من النقاط:

الطائفتين  بين  طويلًا  حجبت  التي  المتلبّدة  الغيوم  لرفع  محاولة  الكتاب  أوّلاً: 
الإسلاميتين الكبيرتين: أهل السنةّ والشيعة، ومن محاولة نقض الغبار عّام خلّفه الماضي 

السحيق على العقائد الإسلامية الصحيحة.

ثانياً: ليس شيء أفضل في التقريب من توّيل أهل كلّ عقيدة أنفسهم كشف دفائنها 
إلى  المذهب، وأقرب  الفكرة الصحيحة عن  الطريقة أسلم في إعطاء  وحقائقها، وهذه 

فهم الصواب في الرأي الذي يعتنقه جماعته.

الشيعة  معتقدات  توضيح  من  العامّة  الحاجة  متطلّبات  وفق  جاء  الكتاب  ثالثاً: 
الإماميّة وتثبيتها، وقد وفّق فيه من الجمع بين المنقول والمعقول في عرض عقائد الإماميّة، 
الاحتجاج  بين  فيها  جمع  الإماميّة  عن  عقيدية  ثقافات  من  العربية  قرّاء  به  أتحف  وفيما 

للرأي والإجادة في الأداء.

رابعاً: ردّ الشبهات المثارة في الحملات الشنيعة على معتقدات الشيعة.

خامساً: نردّد عبارة المؤلّف بأنّا لا نستطيع أن نصنع شيئاً مع من جرّبنا من دعاة 
التفرقة، الذين ما زادهم توضيح معتقدات الإماميّة إّال عناداً، وتنبيههم على خطئهم إّال 

لجاجاً.

))) صدرت الطبعة الأولى عام 1370 المطبعة الحيدرية في النجف بعنوان عقائد الشيعة ثم أعيد 
طبعه بعنوان عقائد الإماميّة وتوالت الطبعات بالعشرات في العراق وإيران والقاهرة وغيرها وتُرجم 

إلى أكثر من خمس عشرة لغة عالمية وصدرت له شروح ونشرت عنه دراسات عديدة. 



13 تقديم

أن  لولا  مصّرين،  عنادهم  على  يستمرّوا  أن  هؤلاء  وغير  هؤلاء  من  يهمّنا  وما 
ينخدع بهم المغفّلون فتنطلي عليهم تلك التخرّصات وتورّطهم تلك الهجمات في إثارة 
ذت صورة جديدة اليوم وإدخالها ضمن الرسائل  الأحقاد والحزازات، في حين قد اّخت

والأطروحات الجامعيّة بأسلوب طرح الشبهات لتشويه صورة التشيّع.

ولأهمية بيان المنحى العقائدي الأصيل وإزالة اللبس عما طال العقيدة الإسلامية 
للشيعة الإماميّة فقد وفّقنا للحديث في مقدّمة التحقيق إلى )أصول العقيدة عند الإماميّة( 
بعد إعادة النظر فيه بعد أن أصبحت الحاجة إلى ذلك من مقتضيات البحث والدراسة في 
عصرنا الحاضر، وتطرّقنا فيه إلى استعراض الجهود الفكرية في تراث عقائدنا الإسلامية 

.وفق منهج أهل البيت

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.



14



15

 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة
محاولة لعر�ض الخلفيّة الت�أريخيّة

قابلية  تحمل  التي  التيّارات  مختلف  وجود  رغم  بأصالتها  الإسلامية  العقيدة  تمتاز 
العقيدة  مجال  لأن  وذلك  أهّمها،  دلالات  ذلك  وفي  تعالجها  التي  النواحي  في  التأثير 
الإسلامية كان من أهم المجالات التي اهتم بها المستشرقون ووجّهوا لها النصيب الأكبر 
من دراساتهم، فقد نشأ الاستشراق أصلًا في مجال الدراسات الإسلامية لدرس العقيدة 

الإسلامية والبحث عن الوسائل التي تهدم هذه العقيدة وتثير الشكوك حولها.

حيث بادر خصوم الإسلام في إثارة الكثير من المشاكل والقضايا الدينية ما شغل 
علماء المسلمين في الرد على شبهات المستشرقين ودفعهم إلى اتخاذ موقف الدفاع وهو الأمر 
الذي كان له تأثيره على الفكر الإسلامي الحديث وصبغه بالصبغة الدفاعية وابتعاده عن 
الدراسة العلميّة المتعمّقة التي تستهدف إيجاد الحلول لمشاكل الحياة الإسلامية المعاصرة 

وقضايا التنمية التي تواجهها البلاد الإسلامية.

العالم  التي ظهرت في  الدينية  الفِرَق  بدراسة  المستشرقين  اهتمام  المؤلف إلى  ويشير 
الإسلامي قديمًا وحديثاً، ومحاولة تعظيم دورها وإحياء أنشطتها، وذلك بهدف تفتيت 

الوحدة الدينية والفكرية للمجتمع الإسلامي وتمزيقه إلى جماعات متباينة المذاهب.

ومن العوامل المساعدة وجود الاتجاهات المختلفة في تفسير نظريّات أصول العقائد 
عند المسلمين مما دفع إلى القضاء عما يجده الباحث في الدراسات المعنيّة بأصول العقيدة 
الإسلامية أنّ هذا الجانب قد غطّى مساحة واسعة من تأريخ الفكر الإسلامي، ممتدّة بين 
عصر الرسالة الذي يمثل دور الريادة والتأسيس إلى ولادة مدرسة أهل البيت ودورها 



عقائد الإماميّة16

في التأصيل العقيدي على المنهج النبوي على مرحلتين:

الأولى: بدأت في عصر الأئمّة الاثني عشر)عليهم السلام(. 

الثانية: بدأت في عصر الغيبة الكبرى – عام 328 هـ – حتّى يومنا الحاضر.

و قبل الخوض في أصل البحث فلابد من التنويه أنّ هذه المقدّمة ستتناول الخطوط 
العامّة لنظرية العقيدة الإسلامية، ومراحل تكوينها، وما امتازت به الخلفية التاريخية، 
بعبارة  الأخرى،  الإسلامية  المذاهب  مدارس  مع  بالمقارنة  ونتائج،  آثار  من  تركته  وما 

وجيزة، وإلمام سريع))).

وأجدني في البدء مضطراً للإشارة إلى موارد مهمّة في النقاط التالية:

الواقع  دراسة  يمثّل  نشأته  منذ  الإسلامية  العقيدة  في  البحث  إنّ  الأولى:  النقطة 
العملي للحياة الإنسانية في صورتها الصحيحة؛ فهو بالأساس يتناول المفهوم الإسلامي 
بمعرفة  النشأتين،  للإنسانية سعادتها في  وما يحقّق  السماء،  المدبّر، ورسالة  الخالق  نحو 
المبدأ والمعاد، والغاية من الحياة، وما يحدّده الإسلام من مفاهيم أصيلة نحو جملة من 
المعتقدات التي تدخل في تصوّرات الإنسان واتجاهاته المختلفة بما يحقّق رؤية واضحة 
ثمّ  الإسلامي  المصطلح  لصياغة  واللاحقة  السابقة  الأفكار  ورؤى  أوهام  عن  متميّزة 

))) في الواقع، إنّ البحث في أصول العقيدة الإسلامية عند الشيعة الإماميّة يمكن أن يستوفى من 
خلال مبحثين:

تطوّرها  ومراحل  أسسها  وفهم  جذورها،  في  والتعمّق  المعتقدات  تأصيل  في  يتعلّق  الأوّل: 
ورسوخها، وقد حاولت إرجاءه – على أهّميته – خشية الإطالة إلى مناسبة أخرى.

وأمّا الثاني: فهو الإلمام بالخلفية التاريخية، من خلال رسم خطوطها العامّة التي تلوّنت بها منذ فجر 
الرسالة الإسلامية، وبيان مكانة الشيعة الإماميّة الاثني عشرية مقارنة بغيرها، مع الإشارة السريعة إلى 
الأفكار فيما يمهّد للقارئ الكريم الاطلاع على الملامح الرئيسة لأسس الفكر العقائدي التي طرحت 
في  المنشورة  القيّمة  وبحوثه  المؤلّف  محاضرات  من  الاستفادة  ذلك  بكل  محاولاً  الكتاب  فصول  في 

المجلات والصحف في إثراء هذه الفكرة.



17 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

انعكاس تلك المعارف والمعتقدات على الواقع الفعلي.

المعتقد؛  طاقات  استقطاب  إلى  )ينتهي  البحث  هذ  بأنّ  القول  إلى  نصل  هنا  ومن 
العقلاء  يد سيّد  الذي خطّته  العملي  يتّفق والنظام الحياتي  الذي  العمل  لتوجيهها نحو 

لإسعاد البشرية في الدارين())).

تفعيل  من  فيه  بما  الإسلامية،  العقيدة  علم  دراسة  أهميّة  نكتشف  هذا  على  وبناء 
وما  الأسمى،  الغاية  يحقّق  فيما  الصعاب  لمواجهة  ذاتي  وتسيير  الإسلامية  للشخصية 
في ذلك من بذل وتضحية، وهو ما يفّرس خطى الأنبياء والأئمّة والصالحين في تأريخ 
البشرية، ونجاحهم في تبليغ رسالة الله )التي جاءت شاملة لكلّ جوانب الحياة، وعلى 
هذا الأساس استطاعت أن توازن بين تلك الجوانب المختلفة وتوحّد أسسها، وتجمع في 
إطار صيغة كاملة بين الجامع والجامعة، والمعمل والحقل، ولم يعد الإنسان يعيش حالة 

الانشطار بين حياته الروحية وحياته الدنيوية())).

ا كانت  النقطة الثانية: إنّ رسالة العقيدة الإسلامية لم تكن بدعاً من القول، بل إّهن
خاتمة الرسالات، وأنّ النبي الأكرم محمّداً قد جاء بالنور الذي معه، وبالهدى ودين 
من  الأنبياء  رسالة  لتأييد  جاءت  الإسلامية  الرسالة  وأنّ  له،  الله  اصطفاه  الذي  الحقّ 
كانت  المحمديّة  الدعوة  وأنّ  التوحيد،  بعقيدة  صدعوا  الذين  الرسل  وتصديق  قبلها، 

تمثّل مرحلة تكامل النبوّات وختامها.

الشريعة  منهج  ضوء  في  والعقيدة  المعرفة  نظرية  دراس��ة  أهّميّة  تتجّىل  هنا  ومن 
معها  وتداخلت  لابست  التي  والظروف  الخارجية  المؤثرات  عن  بعيداً  الإسلامية، 
معارفه  في  الإسلامي  الدين  خصوبة  من  استجلاؤه  يجب  ما  ذلك  وفي  آخر،  أو  بقدر 

))) البهادلي: الشيخ أحمد، محاضرات في العقيدة الإسلامية: ص21.
))) الإمام الشهيد الصدر: السيد محمّد باقر، الفتاوى الواضحة: ص79.



عقائد الإماميّة18

قة في تسخير العقل الإنساني وتطويعه لمهمّة الإيمان  العقلية، وما أضافه من معالم خّال
بما يستخلصه من الأسس العقليّة، التي يستطيع بواسطتها أن يصل إلى الإقناع ودحض 

حجج الخصوم.

وبناء عليه نخلص إلى ما يفيد معرفة الأسلوب والمنهج الذي حافظ على احترام 
لهذه  إدراكنا  وبمقدار  بهم،  المحيطة  للثقافات  البعض  فهم  وأوضح  العقيدة،  حرية 
ورسّخ  الواحدة،  العقيدة  لمجتمع  أسّس  قد   الكريم الرسول  أنّ  نستنتج  الناحية 
كهفاً  فكانوا   البيت أهل  من  بالأئمّة  بعده  سيرته  وتمثّلت  كيانها،  وأقام  دعائمها 

حصيناً للمؤمنين عبر تأريخهم المشرق.

العقيدة  لإشادة  الحضاري  دورهم  في  للبحث  مجدّداً  الدعوة  يؤكّد  ما  ذلك  وفي 
الإسلامية في ضوء المنهج النبوي... فمن يدرس أصول المعتقدات، ويتجذّر في أعماقها 
يحيط بملامح المحنة الكبرى التي حلّت بالمسلمين بعد عصر الرسالة، ونشوء الخلاف 

بينهم بما بلغ حدّ تكفير المسلمين بعضهم لبعض.

أمّا اليوم، فنحن مدعوّون لمعرفة ما يؤكّده مفهوم النبوّة الخاتمة في مداليلها))).

))) فكرة النبوّة الخاتمة لها مدلولان:
أحدهما: سلبي، وهو الذي ينفي ظهور نبوّة أخرى، ونجد هذا المدلول قد انطبق على الواقع تماماً 

خلال الأربعة عشر قرناً التي تلت ظهور الإسلام وسيظلّ منطبقاً على الواقع مهما امتدّ الزمن.
ا  والآخر إيجابي، وهو المدلول الذي يؤكّد استمرار النبوّة الخاتمة وامتدادها مع العصور؛ حيث إّهن
النبوّات والرسالات من قيم ثابتة دون ما لابسها من قيم  جاءت بالرسالة الوارثة لكلّ ما يعّرب عن 
مرحليّة، وبهذا كانت هي الرسالة المهيمنة القادرة على الاستمرار مع الزمن، وكلّ ما يحمل من عوامل 

التطور والتجديد.
بأعباء  يقومون  أوصياء  له  تعدّ  أن   بمحمّد النبوّة  ختمت  التي  الربانية  الحكمة  اقتضت  وقد 

.الإمامة والخلافة، وهم اثنا عشر إماماً قد جاء النص على عددهم من قبل النبي
راجع – للتفصيل – الإمام الشهيد الصدر: الفتاوى الواضحة: ص80.



19 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

ن البحث في العقلية الإسلامية بأدوارها التأسيسية أهميّة خاصّة  النقطة الثالثة: يكوِّ
بما يتعلّق بمرحلة المواجهة مع التيارات السائدة عصر الرسالة وما بعده، وما تمثّله من 
ثقافات لا تنسجم وروح الشريعة الإسلامية، ولا تتّفق معها في المعطى العقيدي الذي 

صدع به الإسلام، وينحصر ابتداء في بيئة الجزيرة العربية.

فيه  الانتصار  تحقّق  عنيف  صراع  مرحلة  كانت  المرحلة  هذه  أنّ  الواضح  ومن 
لصالح العقيدة الإسلامية، وتهافت بالنتيجة الصرح الذي كان قائمًا على أُسس الديانات 
والعقل،  القلب  استوعب  الذي  الإسلامي  النصّ  بفضل  الأولى،  والجاهلية  القديمة 
وهيمن على جوارح الطليعة المؤمنة، وبدأت تنهل من معينه ما يقوّم مسيرتها، ويرسم 
متبنيّات  إلى  الإسلامية  العقيدة  علم  حاجة  عدم  في  الدور  هذا  نتائج  وتبدو  سلوكها، 
في ضوء  العقيدة  نظرية  – وذلك لأنّ  عنها  الحديث  سياتي  – التي  وأفكارها  الفلسفة 

المنهج الإسلامي تمتاز بالأصالة والشمول، وتتمتّع بالحصانة والثبات والاستقرار))).

النقطة الرابعة: ومن حيث كان اهتمام المسلمين بأمور العقيدة، فقد كان اختلافهم 
عليها من جملة الأسباب التي جعلتهم في تيّارات شتّى، ومناهج متعدّدة، خاصّة بعد أن 
قدّر الله لهذا الدين أن يفتح البلاد، وتعتقد به العباد، واتّسعت رقعة الدولة الإسلامية، 
المجتمع  طبيعة  في  الفاعل  أثرها  الجديدة  الأمم  وديانات  أفكار  بين  للتلاقح  فكان 
الأصول  على  جميعاً  متّفقون  العلماء  أنّ  من  وبالرغم  العقائدية،  ونزعاته  الإسلامي 

))) يقول الشيخ المظفّر: إنّ من مفاخر الإسلام ومعاجزه أنّه لم يكن منه شيء قطعي يناقض شيئاً 
قطعياً من الفلسفة، ولم يحتو القرآن على أيّ شكل من أشكال التناقض والتهافت، على الرغم من مرور 
مئات السنين على صدوره، وكان سبب ظهور الفتن هو تبنيّ آراء مغلوطة، واعتبارها من الإسلام، 
والتماس الأدلّة لها من القرآن والمصادر الأخرى، ولو بالتأويل والتمحّل... وأساس الاختلاف بين 

المسلمين عقائدياً هو تأثّرهم الشديد بالأفكار الفلسفية التي سرت إليهم من الفلسفة اليونانية.
-انظر: محاضرات في الفلسفة الإسلامية: ص78 وما بعدها.



عقائد الإماميّة20

الإسلامية، كالتوحيد، والعدل، والقضاء والقدر، لكنهّم مختلفون في طريقة فهم هذه 
جوهرياً  أمراً  تعدّ  التي  التاريخية  الخلفية  دراسة  ضرورة  تبدو  ولهذا  بعينها،  الأصول 

بالنسبة لتوضيح الاتجاهات الدينية والفلسفية للفرق الإسلامية.

التامّة بهذا الصدد تبدو لأوّل وهلة مهمّة شاقّة لاستيعاب كافة  على أنّ الإحاطة 
ا جديرة بالبحث، من ذلك ما عرفناه  جوانب الموضوع نظراً لسعته وشموليته، إّال أّهن
بأنّ )كثيراً من الخلافات التي شبّت بين المتكلّمين لم تكن كلّها إسلامية النشأة والمنبت، 
بسبب أنّ الثقافات الأجنبية – الفلسفة، والديانات الطبيعية – ساعدت على الفرقة بين 

علماء الكلام أنفسهم())).

هذا بالإضافة إلى اختلاف مشاربهم الثقافية بما يسمح بالقول: بأنّ للتباين الثقافي 
دوره في موقف المتكلمين من هذه الثقافات، فهم بين من آمن بأهمية بعضها وإعجابه 
أنّ هذا  يبدو  الديني، ومن حيث  النصّ  بينها وبين نظرية  للتوفيق  بها، وبين من سعى 
الامتزاج الثقافي الذي عاش ولادة طبيعية، ولم يقع حدثاً يمكن تجنبّه فلابدّ من معرفة 

دوره الرئيسي في نشأة علم الكلام والفلسفة الإسلامية.

النقطة الخامسة: وحيث تقتضينا هذه البداية معرفة الدوافع التي تنطلق منها أهميّة 
المسلمين،  حياة  من  العقائدي  الفكر  تأريخ  على  الاطّلاع  ضرورة  في  العقيدة  بحوث 
أصحاب  مدرستَيْ:  في  تنحصر  التي  العقيدة)))  مسائل  إثبات  في  الدراسة  ومناهج 
الحديث، والمتكلّمين؛ )حيث إنّ التضادّ الفكري والعقائدي بين المدرستين، إنّما انتزع 
من الحديث غير الإمامي، ومن آراء المحدّثين غير الإماميّة ومواقفهم من آراء المتكلّمين 

))) الدكتور عون: فيصل بدير، علم الكلام ومدارسه: ص19.
))) انظر د. الفضلي: عبد الهادي، خلاصة علم الكلام: ص17، حيث يلخّص المناهج المعتمدة 
التكاملي،  العقلي،  النقلي،  وهي:  التوالي  على  يدرسها  مناهج  بخمسة  الكلامية  الإسلامية  للمذاهب 

الوجداني، العرفاني.



21 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

ورفضهم لها وطعنهم في القائلين بها، بل وفي طعنهم بالاتجاه الكلامي بصورة عامّة في 
العقائد الدينية(.

ومماّ يجدر الإشارة إليه هنا هو نقاط الخلاف بين المسلمين التي تجاوزت الإمامة إلى 
غيرها مع العلم: »أنّ المسلمين لو كانوا قد دانوا كلّهم بالإمامة الإلهية، وكان فيهم إمام 
 ،تفرّقوا، كما كان الحال في زمن رسول الله لما  يؤمنون بعصمته، ويوجبون طاعته، 
ولكان الخلاف بينهم خلافاً عملياً، لا خلاف عقيدة واختلافاً في المذهب، ولكن حدث 
ما حدث، ولا نملك إّال أن نسال الله سبحانه أن يعصم المسلمين من فرقة جديدة، وأن 

يجنبّهم آثام الخلافات القائمة فيما بينهم وأوزاها«))).

اليوم بمواجهة حضارية كبيرة منذ  أنفسهم  المسلمون  السادسة: وفيما يجد  النقطة 
أمد ليس بالقريب، حين نجد أنّ أبناء المسلمين بعد انكفاء حياة المناظرة المذهبية إلى حدّ 
ما، وما استجدّ من اتجاهات فكرية وتبنتّها الحضارة الحديثة، نراهم يعيشون إشكاليات 
عقائدية مهمة بغية بلوغ الحقيقة الواضحة في معتقدات الإنسان المسلم في العالم المعاصر.

ومن هنا تبدو أهمية الفكر العقائدي الذي تبناّه مذهب أهل البيت، حيث )أنّ 
قضايا علم الكلام عند الإماميّة لا تزال قضايا حيّة من الدراسة والتأليف والاعتقاد، 
وإنّ هذه القضايا لم تعد عند الإماميّة تراثاً مهملًا قاصراً على بعض الأكاديميين، بقدر ما 

هي مذهب يعيشه العلماء منهم وينشرونه ويربّون عليه طلّابهم وتلاميذهم())).

اه فكري إدانة تامّة أو تقليده  هذا إذا نظرنا نظرة موضوعية تبعدنا عن إدانة أيّ اّجت
تقليداً أعمى، إنّ الأمر الهام هو مواجهة القضايا الحاضرة على أساس من القرآن الكريم 

))) انظر للتفصيل: الشيخ الجعفري: محمّد رضا، في بحثه القيّم الكلام عند الإماميّة نشأته، تطوره. 
المنشور في مجلة تراثنا عدد 1 و2 للسنة الثامنة الصادر في محرم / جمادى الأولى 1413 هـ ص144.

)رسالة  الإماميّة  والشيعة  المعتزلة  بين  العقيدة  أصول  يوسف،  عائشة  الدكتورة  المناعي:   (((
دكتوراه(: ص14.



عقائد الإماميّة22

والسنةّ الصحيحة مع ضرورة الاستفادة – في هذا الصدد – من الإنجازات الإسلامية 
الشبهات  لها  تكال  طائفة  مجرّد  الشيعة  يعد  فلم  الإسلامي...  التأريخ  في  الفكرية 
موقع  يحتلّون  الأوّل  زمنهم  ومنذ  م  إّهن بل  مرض،  قلوبهم  في  الذين  أهواء  وتتنازعها 
الصدارة والريادة في تأريخ الأمّة، وقد كان لأئمّتهم الأطهار المواقف الجليلة في الدفاع 

عن الإسلام وقيمه ومثله.

ومن حيث كانت الرسالة الإسلامية مصونة بسلامة النصّ الإلهي، فقد كان هذا 
احتفاظ  إنّ  )حيث  أهدافها؛  مواصلة  على  الرسالة  هذه  لقدرة  ضرورياً  شرطاً  الأمر 
الرسالة بمحتواها العقائدي والتشريعي هو الذي يمكّنها من مواصلة دورها التربوي، 
وكلّ رسالة تفرغ من محتواها بالتحريف والضياع لا تصلح أداة ربط بين الإنسان وربّه؛ 
الرسالة  محتوى  مع  بالتفاعل  بل  الاسمي،  الانتماء  بمجرّد  يتحقّق  لا  الربط  هذا  لأنّ 

وتجسيدها فكراً وسلوكاً())).

الحاجة �إلى درا�سة الفكر العقائدي

من  وأسسه  أصوله  ومعرفة  العقائدي،  الفكر  دراسة  إلى  ضرورية  الحاجة  تبدو 
يحيط  وما  والإنسان،  والحياة  الكون  لملامح  العامّة  النظرة  باستجلاء  الاهتمام  خلال 
بذلك مماّ أشغل تفكير الإنسانية في عمق تأريخها الطويل، وما دار حول الموضوع من 

اه والمبنى. حوار ووجهات نظر وتفسيرات متعدّدة الاّجت

خصوصية  معرفة  على  مؤسّسة  الدراسة  هذه  في  الحاجة  فإنّ  البحث،  ضوء  وفي 
والعقائد،  الأفكار  بقية  عن  يميّزها  وما  فيها،  الفكرة  وخصوبة  الإسلامية،  النظرية 
خاصّة إذا أدركنا أهميّة النظر لاستكشاف الجهود العلميّة المبذولة في مدرسة أهل البيت: 

لمتبنيّاتها العقائدية.

))) الإمام الشهيد الصدر: السيّد محمّد باقر، الفتاوى الواضحة: ص78.



23 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

ولدى استطلاع ما بذله الإنسان وما يقدّمه منذ فجر تأريخه حتّى يومنا الحاضر، 
نجد أنّ هناك صوراً وأفكاراً مرّت في مراحل تعاقبت فيها البنى والمعطيات، والمذاهب 
يَنفَعُ  مَا  ��ا  وَأَمَّ جُفَاء  فَيَذْهَبُ  بَدُ  الزَّ ا  ﴿فَأَمَّ فيه  اختلفت  أو  فيه  اجتمعت  مماّ  والآراء، 
بلّغها  التي  الله  رسالات  الباقي  النافع  هذا  من  وكان  الأرْضِ﴾)))،  فِي  فَيَمْكُثُ  النَّاسَ 
للبشر، والتي ساهمت في توجيه التفكير العقائدي للإنسانية بلوغاً إلى ما توّجته رسالة 

المصطفى في معالم الإيمان، ورسّخته من أركان الدين))).

اهات الفكر الإنساني ولادة نزعتين  وقد نتج عن تخاصم الآراء واختلافها في اّجت
عبر هذا التأريخ، وهما:

الأولى: النزعة الماديّة، التي اعتمدت العقل أساساً لاستكشاف الخفايا والأسرار، 
ومن حيث بدأت هذه النزعة وحيث ما اتجهت فليس بإمكانها الاستجابة إلى نزعات 
ة، خاصّة بالنسبة إلى المسائل التي لا تخضع إلى الحسّ والتجربة  الفكر وتساؤلاته المحّري

وتحتاج إلى تفسير مقبول.

ولهذا فقد تضاءل النفوذ لهذه النزعة التي تلبّست في كلّ عصر صوراً تتناسب مع 
حجم التفكير الذي يحمله معتنقوها، بل )إنّ المادية الجدلية، التي هي الوارث الحديث 
للفكر المادي على مرّ التأريخ أصبحت بنفسها غيبية من وجهة نظر تلك النزعات الحسيّة 

))) الرعد: 17.
))) توصّل الإنسان إلى الإيمان بالله منذ أبعد الأزمان وعبده وأخلص له، وأحسّ بارتباط عميق 
به قبل أن يصل إلى أيّة مرحلة من التجريد الفكري الفلسفي، أو الفهم المكتمل لأساليب الاستدلال، 
ولم يكن هذا الإيمان وليد تناقض طبقي، أو من صنع مستغلّين ظالمين... ولم يكن وليد مخاوف وشعور 
بالرعب تجاه كوارث الطبيعة، بل إنّ هذا الإيمان يعّرب عن نزعة أصيلة في الإنسان إلى التعلّق بخالقه، 

ووجدان راسخ يدرك بفطرته علاقة الإنسان بربّه وكونه.
انظر الإمام الشهيد الصدر: السيد محمد باقر، الفتاوى الواضحة: ص11 وما بعدها.



عقائد الإماميّة24

المتطرفة حين خرجت بتفسير شامل للكون ضمن إطار ديالكتيكي())).

الثانية: النزعة المثالية، التي جرى البحث فيها حول أساس نشوءِ الحياة بالحدس 
التفكير  مراحل  لتقييم  مواجهتها  تستدعي  لأهميّتها  وهي  الغيب،  عالم  إلى  والرجوع 
والإيمان بها، وما ارتسم على معالمها من صور وأفكار، ولا يتم ذلك إّال من خلال دراسة 
تحليلية كاملة لتحديد المنهج ومعرفة أركانه، ودرجة فهمه واستيعابه، والمدى الذي بلغه 

من حالة الإقناع، وتكامل الصورة في استيفاء البحث والدراسة.

وقد اصطرعت هاتان النزعتان، وامتازت كلّ منهما بمزايا وصفات عن الأخرى.

وحينما نحاول أن نستعرض هذه المسائل التي تعلّقت بتفصيل ما اتصفت به هذه 
النزعات، فلابدّ أن نختصر الإطناب فيها؛ نظراً لأنّ المعنيّين بها وجّهوا جلّ اهتمامهم إلى 
ذلك بشيء طرحوه على صفحات مطوّلة خضعت للتمحيص والترتيب والدقّة بالقدر 

الذي أفاضوا فيه وأوردوه في كتب خاصّة ومباحث معيّنة أشبعوها بحثاً وتنقيباً.

ولكن الذي يهمّنا أنّ عقيدة التوحيد رسالة حملها كافّة الأنبياء والرسل إلى 
أممهم، وقد جاء بها أمر الله سبحانه وتعالى لكلّ رسول بُعث إلى قومه ليأمرهم باعتناقها، 

ت الأحوال والأجيال – ثابتة في مقاصدها ومعالمها.  وهذه العقيدة – مهما تغّري

الخالدة  الحقّة  الرسالة  هو  الإسلامي  الدين  يكون  أن  الإلهية  القدرة  شاءت  وقد 
التي قدّر الله أن تكون عقيدة ومنهجاً ونظاماً وشريعة سمحاء لكلّ زمان ومكان، رائعة 
بما حظيت به من المبادئ العامّة للنظريّات التي تعنى بالكون والإنسان فرداً وجماعات 

وصولاً إلى ما امتازت به هذه الشريعة في أحكامها التفصيلية في كلّ باب من أبوابها.

وحين نستطلع الآراء والنظريات الإنسانية منها بشكل عام، والإسلامية بشكل 
ا جاءت لتلبّي الحاجة لما يخامر تفكير الإنسان في عقائده وأصولها، وذلك: خاصّ نجد أّهن

))) المصدر السابق: ص17.



25 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

في  نظر  وجهة  لتبنيّ  واتجاهاته  الإنسان  نزعات  في  الباحث  يدقّق  عندما  أوّلاً: 
الفكرية  للاتجاهات  مصدراً  تعتبر  ماديّة  حسيّة  نزعة  أمام  يقف  إنّما  فهو  اعتقاداته، 
أثر  الطبيعة وما لها من  اكتشاف أسرار  العقل إلى عالم الحسّ في عملية  والاحتكام من 
وتقف  المجرّدة،  بالمثالية  الأولى  تصارع  نزعة  أمام  أو  للإنسان،  ة  المسّري الحاجة  سدّ  في 
عند البحث في الكون والإنسان، وما يطرأ عليهما، وما يعتقده في ضوئها بالرجوع إلى 
عالم المثل، والغوص في فضاء اللانهاية في أفق الغيب البعيد )فكان للباحث في أصول 
الصلات  إيجاد  من  ليتمكّن  النزعتين؛  لكلا  يتطرّق  أن  الأصول  ومباحث  المعتقدات 
بالمبادئ  الفكري  التطوّر  اقترن  حيث  العلمي؛  التفكير  حلقات  وربط  بينهما  الفلسفية 
ت البشرية وما في الأنظمة والعادات التي تطوّرت إلى آراء ومعتقدات  الأساسيّة والجبّال
منها ما كان منزّلاً بالعناية الإلوهية فكانت النبوّة، ومنها ما كان منبثقاً عن التفكير الحر 

والدراسات العقلية فكانت الحكمة())).

)وفي الحقيقة؛ إنّ بليّة البشر من القديم هذا الخلط في أسباب المعرفة وعدم الانتباه 
إلى أنّ الأوّليات – وهي القضايا التي يكفي في العلم بها نفس تصوّر طرفيها – هي اللبنة 
ا هي  الأولى للمعرفة حتّى في الأمور التجريبيّة، ولكن لوضوحها عند الإنسان، بل لأّهن
ا  الإنسان العاقل في تفكيره وعقله في كلّ ما يفكّر فيه، يخفى عليه الانتباه إليها وإلى أّهن

مصدر كلّ معرفة عنده())).

التي  ثانياً: لابدّ من خلال استقراء الآراء المختلفة والأفكار المتضاربة في المسائل 
أن  عام  بشكل  الإنسانية  في  الباحثين  كافّة  عند  العقائد  أصول  عن  فيها  البحث  يجري 
يرسم  المعتقدات،  الفكرة الأصيلة في هذه  معالم  الذي يحدّد  الفكري  المعطى  إلى  نصل 

))) الطريحي: الشيخ محمد كاظم، مقدمة مطارح النظر في شرح الباب الحادي عشر.
الثالث من  العدد  النجف  الكندي: بحث منشور في مجلة  فلسفة  الشيخ محمد رضا،  المظفر:   (((

السنة الخامسة: ص4.



عقائد الإماميّة26

ملامح النظرية الصائبة في هذه المتبنيّات، عبر أجيال الإنسانية، خاصّة إذا لاحظنا بأنّ 
أصول العقائد قد شغلت مساحة واسعة من رقعة التفكير عند البشر، واختلف القول 

في مبعثها ونشأتها، ومدى تأثير المدنيّتين الشرقيّة والغربية في رسم أبعادها.

ومماّ أفاد الفيلسوف الكندي برسائله قوله: )ينبغي أن نقصد بكلّ مطلوب ما يجب، 
ولا نطلب في العلم الرياضي إقناعاً، ولا في العلم الرياضي إقناعاً، ولا في العلم الإلهي 
حسّاً ولا تمثيلًا، ولا في أوائل العلم الطبيعي الجوامع الفكرية، ولا في البلاغة برهاناً، ولا 
في أوائل البرهان برهاناً؛ فإنّا إن تحفّظنا هذه الشرائط سهّلت علينا المطالب المقصودة، 

وإن خالفنا ذلك أخطأنا أغراضنا من مطالبنا، وعسر علينا وجدان مقاصدنا())).

تبنتّا  التي  الشرق،  بلاد  مبعثها  كان  العلمي  التفكير  إشراقة  بأنّ  عليه  المتّفق  ومن 
أفكارها الحضارات اليونانية وعرضتها بأسلوب امتازت به في عصورها القديمة، فكان 
الفلسفية؛ حيث هذّبت الأصول  العلوم  بطلّاب  أثينا ومعابدها  اختصّت مدارس  أن 
الأوّلية للعلوم العقلية، ومن حيث امتازت بأسلوبها الخاص؛ فإنّ الأهداف كانت متّفقة 
على غاية واحدة، لا تتعدى المعرفة الكلية في الموجودات وجزئياتها، وثمّ معرفة اللانهاية 
في القضاء والنفس وواجب الوجود، ثمّ بعد أن اختلطت الآراء كان أن امتزجت هذه 

الأفكار بما طرحته الديانتان اليهودية والمسيحية.

كلّ هذه التجارب الفكرية التي آلت بالنتيجة إلى وحي السماء، فإنّ من الضروري 
العقائد،  أصول  في  الإنسانية  تفكير  إليه  تمخّض  لما  والتمحيص  التأمّل  وقفة  الوقوف 
باعتباره يكتشف حجر الأساس للمؤثّرات النفسية في توجيه مسار المجتمع الإنساني 
فرداً أو جماعات، شعوباً أو قبائل، دولاً أو أحزاباً، أقليّات أو قوميّات، ونظفر بالنتيجة 
التلافيف  من  البشرية  النفوس  طيّات  )وفي  التفكير  في  الاتجاهات  أسس  معرفة  إلى 

))) نقلًا عن المصدر السابق: ص4.



27 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

المعقّدة والمسارب البعيدة الأغوار ما تتيه في مجاهيلها... وكم تضيع عند أكثرهم دروبها 
للحقّ،  فتطغى عليهم موجات من مشبهات الإخلاص  وتنطمس في قلوبهم معالمها، 
ومتشابهات الحقّ، ويفقد الإنسان – يومئذ – حرية الرأي والتفكير، بل يفقد إخلاصه 
لنفسه من حيث يظن خلاصها، وهذه بليّة الإنسان يوم كان، وقليل من استطاع أن يغلب 

طيّات نفسه، فيبصر دربه فيها، ويزيح غشاواتها عنها ليستضيء بنور الإخلاص())).

ثالثاً: وحين نقف على النظرية الإسلامية في أصول العقائد، فإنّما نطلّ من خلالها 
وإغنائه  ورؤاه،  تصوّراته  وتقويم  الإنساني،  الفكر  بتهذيب  الربّانية  العناية  مدى  على 
بأسمى وأروع ما يتبناّه من الفكرة السليمة المعتمدة على فطرة الله تعالى التي فطر الناس 

عليها.

وهكذا نصل إلى أنّ مشيئة القدرة الإلهية قد تبنتّ توجيه التفكير الإنساني في أصول 
إلى عرضها  تصدّى  حيث  الأساسية؛  ونظريّاتها  الشريعة  ت  مهّام من  وجعلته  العقائد، 
الرسول الأكرم محمّد، ومن بعده عترته الطاهرة بطرح النظريّة الكاملة التي واجهوا 

بها الزيغ والأهواء والشبهات المثارة في عصورهم المختلفة.

ومن يستقرئ تأريخ أئمّة أهل البيت عليهم السلام يجد الكثير من وجهات النظر 
المعرفية التي أفاضوا بها وربّوا أصحابهم على معرفتها والإحاطة بها، والتبليغ للمسلمين 

بوجهات النظر التي أوسعها العلماء بحثاً وتدقيقاً.

وهنا يستوقفنا المنهج الذي نتبناّه في طرح هذه الأفكار وبيان أهميّة دراستها؛ حيث 
الحقائق  لتقصّي  الرائدة  بمدرستهم  تبنوّه  فيما  البيت:  أهل  مرجعية  إلى  الإشارة  ينبغي 
وإثباتها في أصول المعتقدات؛ حيث كانوا على الدوام يقرّرون ما ينفذ إلى النفوس من 
وبينها  فيها  اشتدّ  التي  الجديدة،  والأفكار  الدخيلة  المذاهب  غائلة  تدفع  قويمة،  أفكار 

))) المظفر: الشيخ محمّد رضا، فلسفة الكندي: ص2.



عقائد الإماميّة28

الفلاسفة من جهة أُخرى، خاصّة في  الفقهاء من جهة وبين  تمّ بين  الصراع، سواء ما 
دوري الإمامين الباقر والصادق، فتجسّدت في أيّامهما على ساحة الواقع مدرسة 
كلامية أصيلة قائمة على أسس ما يراه الإسلام في عقائده وأصوله، وليس إلى ما أدّت 
إليه المدارس الأخرى في محاولات للتوفيق بين النظريات المطروحة بين المسلمين جرّاء 
اختلاف  في  تأثيرها  لها  كان  التي  الترجمة  حركة  ونتيجة  الأخرى،  بالأقوام  اختلاطهم 

المسلمين وتنازعهم وتفرّقهم مذاهب مللًا متعدّدة.

بما  تفيد  عشرية  الاثني  الإماميّة  الشيعة  تأريخ  استعراض  عند  نخلص  رابعاً: 
أوضحته المصادر التي تبحث في التشريع والفرق والعقائد الإسلامية بأنّ جميع العناصر 
العصور  أقدم  منذ  تألّبت عليهم  بل  للشيعة،  اتجاه معاكس  والأحزاب كانت تقف في 
الإسلامية وجرّدتهم من كلّ خصائصهم وميزاتهم ليكونوا منسيّين خاملين، واستعمل 
معهم الحكّام حرب الإبادة في أكثر المواقف التي ثاروا فيها لإحقاق الحقّ وإحياء العدل.

عليهم،  الافتراء  إلى  لجؤوا  التشيّع  على  للقضاء  المحاولات  هذه  جميع  تِجد  لم  ولّما 
فنسبوا إليهم بعض الآراء التي تتنافى مع نصوص القرآن والسنةّ، وخلقوا فرقاً لا أصل 
التشيّع، وقالوا عنهم ما شاءت  إلى  إّال بين شفاهم وفي كتبهم، نسبوها  لها ولا وجود 
جماجم  على  ولو  عروشهم  تبنى  أن  إّال  يهمّهم  لا  الذين  محترفوها  شاء  وما  السياسة، 

الأنبياء والأبرياء والأولياء.

بالخلافات  المزدحمة  العصور  هذه  في  الإماميّة  وأتباعهم  الشيعة  أئمّة  عاش  ولقد 
العواصم  مختلف  من  والعلماء  بالطلاب  تعجّ  ومجالسهم  مدارسهم  وكانت  العقائدية، 
عن  والدفاع  العقيدة،  لحماية  وحكمة  علم  من  الله  آتاهم  ما  بكلّ  هوا  واّجت الإسلامية، 
غيرهم،  عن  مستقلًا  موقفاً  ووقفوا  الفرق،  وانحرافات  المشكّكين  كيد  وردّ  الدين، 
يستوحون آراءهم ومبادئهم من الكتاب والسنةّ والعقل، وألّف أصحابهم وتلاميذهم 



29 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

مئات الكتب في مختلف المواضيع التي كانت موضع عناية العلماء والمفكّرين))).

ومن هنا تنقدح الفكرة في استكشاف رأي المدرسة الإماميّة في المباحث الكلامية 
وأصول العقائد التي تميّزت بعناصرها الخاصّة عّام ذهب الآخرون من علماء المدارس 
المسار  هذا  في  البيت  أهل  مدرسة  آثار  معرفة  من  لابدّ  وكان  الإسلامية،  والمذاهب 
الفكري من الإحاطة والاستيعاب لما تبنتّه هذه المدرسة من آراء ونظريّات وحدّدته من 

رسوم وتصوّرات في هذه المباحث الهامّة.

ولعلّ الفرصة اليوم أصبحت مؤاتية أكثر من السابق لبيان مدى الحيوية التي يتمتّع 
بها علم الكلام الإمامي خاصّة بعد أن أفادت حركة النشر الحديثة بطبع المخطوطات 

وأصبحت الكتب في متناول يد الباحثين والمهتمين بهذا الجانب العلمي.

�أهمية البحث في العقائد

عند  العقيدة  أصول  ببحث  يعنى  الذي  الضخم  الرت�اث  استعراض  خلال  من 
والتركيز  الاهتمام  ت��وارث  الذي  الصالح،  السلف  من  أجيالنا  ورثته  فيما  المسلمين 
البحث  ريادة  في  السبق  دور  لها  كان  التي  الرسالة،  صدر  منذ  الجانب  هذا  دراسة  في 
هو:  فيما  المنطلق  أنّ  نجد  الإسلامية،  الشريعة  في  والمعارف  العلوم  وكافة  والتأسيس 
البحث في المعرفة التي دعت إليها آيات القرآن الكريم)))؛ حيث إنّ الصحيح هو أخذ 

))) الحسني: السيد هاشم معروف، الشيعة بين الأشاعرة والمعتزلة: ص8 و9.
))) لعلّ البعض من الباحثين يتّجه إلى تسمية مثل هذه الدراسات بالفلسفة القرآنية؛ تأسيساً على 
ما عرفه العالم الإسلامي قديمًا في بعض التيارات، إّال أنّ الاهتمام بها اليوم أصبح حاجة لتعميق التصوّر 
الانطولوجي لله في الإسلام؛ حيث يمكن أن يتّخذ هذا التصوّر محور الارتكاز في فلسفة عامّة تبّني 
فيها علاقة الله بالكون وبالإنسان، وخلق الله للعالم، وعلاقة الفرد بأشباهه من الناس والمجتمع الذي 

يعيش فيه.
انظر: د. يحيى هويدي في كتابه دراسات في علم الكلام والفلسفة الإسلامية: ص4.



عقائد الإماميّة30

أفكار الإسلام من ينابيعه الأصيلة الثابتة بطريق قطعي، حينذاك لا تحتاج تلك الأفكار 
إلى البرهنة عليها إّال كوسيلة للإقناع، )فمن كان يريد الهداية عليه أن يأخذ بما ثبت من 
الإسلام قطعاً، أمّا المظنون فيحقّ للشخص احتماله وترجيحه، ولكن لا على أن يعتبره 

عقيدة قطعيّة لا نقاش فيها())).

والرسل  الأنبياء  التي حملها  الحقّة  الرسالة  – وهي  التوحيد  لعقيدة  كان  ثمّ  ومن 
صلوات الله عليهم وسلامه – بما حملته الرسالة الخاتمة لنبينا محمّد من عطاء السماء 
من  بها  يتعلّق  وما  والكائنات  بالوجود  البحث  في  الإنساني  التفكير  تقويم  يكسب  ما 
مكونات العقيدة وعناصرها لرسم منهج معرفة الله بأسمى معاني هذه المعرفة، كما أنّ 
تراثنا في الفكر العقائدي يظهر في صورة أخرى تبدو في التأكيد على تأصيل هذه العقائد 
والدفاع عنها من خلال مبادرة المتكلّمين وعنايتهم – على وجه الخصوص – قديمًا أو 
حديثاً بالتأليف والتصنيف حتّى حصل نتيجة هذه المباراة وجود سابق فكري اختصر 
فيه البعض واستزاد الآخرون، ووقف منه جماعة عند حدّ الوسط، وكان لكلّ واحد من 
الفكرية  الذي يخدم منهجه وسيرته  بالقدرة  الموجبة لصياغة دراساته  هؤلاء الأسباب 

وما يتوخّاه بذلك من نتائج البحث.

كان  بالخلاف  البدء  أنّ  نجد  تاريخياً  المعرفي  التفكير  مراحل  استقراء  حاولنا  وإذا 
تلك  ثلّة من أصحابه  استغلال  نشأ من  الأمُّة  اختلاف  وأنّ   ،المصطفى بعد رحيل 
الفرصة للوصول إلى أهدافها وانكفاء الجماعة الصالحة من صفوة الصحابة عن التدخّل 
في الحياة السياسية التي استجدّت على الواقع الإسلامي الأمر الذي أدّى إلى ضياع الحقّ 
وتغيير المنهج الصحيح المرسوم من قبل الله ورسوله للسلطة الدينية والدنيوية، ومن ثمّ 
التي بدأت  تحوّلها إلى ملك عضوض، بالإضافة إلى دوافع الأحقاد والتقاليد الجاهلية 

))) المظفر: الشيخ محمد رضا، الفلسفة الإسلامية: ص78.



31 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

اه إلى التحفّظ من تدوين السنةّ  تبرز لتلوّث حياة الجماعة الإسلامية، وكذلك شيوع الاّجت
النبوية بأمر من السلطات، وانشغال المسلمين بالفتوحات وتوسيع الرقعة الإسلامية، 

واختلاط المسلمين بالشعوب والأمم الأخرى.

وبالرغم من ذلك، فإنّ مسيرة التطوّر في تسجيل الأصول الاعتقادية عند المسلمين 
صورتها  على  المحافظة  أنّ  بحيث  متعدّدة،  بأشكال  وترسم  مختلفة،  بأبعاد  تسير  كانت 
البيت  في  أئمّة أهل  التأسيسي الذي حقّقه  الإسلامية الأصيلة كانت متميّزة في الدور 
التي  العقائدية،  والأفكار  الرسالية،  الأهداف  مع  ينسجم  الذي  الرائد،  المنهج  رسم 
خط  في  تجسّد  والذي  عام،  بشكل  العقائدي  جانبها  في  الإسلامية  الشريعة  عنها  تبعّر 
أهل البيت: وشيعتهم بشكل خاص، مماّ أدّى إلى ابتلائهم بالكوارث والمحن الفكرية، 
الرئيسي  السبب  فإنّ  المحنة؛  تأريخ  عبر  ضدّهم  السلطات  استعملته  الذي  والتعسّف 

لحالة اضطهادهم هو تمثيلهم لأطروحة الإسلام الحقيقية في مبادئه وعقائده وتعاليمه.

طوائهم  اختلاف  على   – المسلمين  كافّة  وتقديس  احترام  من  ذلك  على  أدلّ  ولا 
وتعدّد مذاهبهم – لائمّة أهل البيت؛ لما يحملونه من فكر نّري وسير مشرقة، بل يمكن 
تفسير ما يملكونه من هوى النفوس المسلّمة لهم من حب وتقدير بسبب ما يعتقدونه 

معهم في اتجاهات العقيدة.

وما من شيء في عقيدة الإماميّة إّال وله مصدر متسالم على صحّته عند أهل السنةّ، 
حتّى في عدد الأئمّة وحصرهم باثني عشر إماماً، وحتّى العصمة والتقيّة والجفر وفكرة 

المهدي المنتظر وغيرها))).

))) إنّ قراءة واعية للمنهج التقريبي عند علماء الإماميّة يكشف بوضوح ما قدّمه المذهب الإمامي 
من خدمة فكرية في إغناء مفاهيم العقيدة في ضوء منهج إسلامي متميّز بطريقة أهل البيت فقد حرص 
الإماميّة كلّ الحرص من القديم بتمحيص مسائل العقيدة، والاستدلال عليها، وعلى أن يكون سندها 
محل وفاق بين المسلمين؛ لأنّ الشرط الأساسي عندهم لمدرك العقيدة أن يكون قطعي السند والدلالة، 



عقائد الإماميّة32

ومماّ ينبغي الإشارة إليه في دراسة العقائد هو أهمية ما كان من الأثر البالغ – سلباً 
أو إيجاباً – على بناء المجتمع الإسلامي من خلال استخدام العقائد من قبل السلطات 
الظلم  لحملات  ذريعة  وجعلها  والتعسّف،  الطيش  لتبرير  واسطة  باعتبارها  الحاكمة، 
فيما كانت تسمو إليه من إشادة سياساتها وإدامة مصالحها في ضوء ذلك، وبالرغم من 
في  الحقّ  المنهج  اتّباع  بضرورة  حقيقياً  إيماناً   – آنذاك   – السياسية  السلطان  إيمان  عدم 
الفكر والعقيدة، إّال أنّ انشغال المسلمين في التوّن العقائدي، وانصرافهم إلى الجدل في 

الاعتقادات كان مماّ يضعف قوة المراقبة على المخططات التي تنفّذها إرادة الحاكمين.

مذهبي  صراع  في  والناس  الإسلام  تأريخ  من  طويلة  زمنية  حقبة  مرّت  وهكذا 
بحجّة القول بخلق القرآن وقدمه، أو مسائل القضاء والقدر، وهذه الموضوعات على 
ا كان يجب أّال تشغل المسلمين كثيراً بالقدر الذي يفسح المجال لتحطيم  أهميّتها إّال أّهن

منابع القوّة في الشخصية الإسلامية.

النفوس  فيه  أُزهقت  الذي  الاحتدام  ذلك  أتون  في  الباحث  تفحّص  حيث  ومن 
الناس عليه حاربوه  الكلام، وإقبال  أوائل نشأة علم  البيت في  آل  )أئمّة  أنّ  يجد 
أشدّ محاربة، وحرّموه على المسلمين، وزهّدوا الناس به، وإن كانوا لم يكتموا آراءهم في 
المسائل التي كانت تثار عند المتكلمين، فيعطون الرأي العلمي الدقيق... ولم تنكشف 
حقيقة كثير مماّ قالوه إّال بعد قرون، حينما نضجت الفلسفة، واتّضحت الآراء العلمية 

ادهم، وما سبب عدم تبنيّهم الأسلوب  ا الحجر الأساس في اجتماع كلمة المسلمين واّحت ولإيمانهم بأّهن
الهجومي في مواجهة الخصوم إّال لهذه الحكومة مع امتلاكهم للقدرة على الردّ الحاسم.

انظر مغنية: الشيخ محمد جواد الشيعة في الميزان: ص5 وما بعدها، وكذلك الطبطبائي: السيد عبد 
العزيز في بحثه القيّم: موقف الشيعة من هجمات الخصوم، المنشور في مجلة تراثنا العدد الأوّل من السنة 

الثالثة محرم 1407 هـ ص32.



33 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

الدقيقة())).

وحينما نستطلع جلية الأمر، فنجد أنّ ما يجري في الخوض بهذه المسائل الاعتقادية 
يفيد – مثلًا – بأن الكلام في القدر يشتدّ كلّما اتّسع نطاق الفتن منذ العصر الإسلامي 
الأوّل، ولكن مع تطور هذه الحالة وتأزّم الموقف بها نتلمّس مكانة الإمام جعفر بن محمد 
الصادق، الذي )له آراء في العقائد حيث كان يمدّ جيله بمعين فكره فيها فهو راوية 
القدر،  في  فتكلّم  المنحرفين،  اعتقاد  صحّح  وقد  ووجوهه،  بالاستنباط  عليم  حديث، 

وإرادة الإنسان، والتوحيد وأركانه...())).

الأئمّة  يتجاهلوا رأي  أن  السنةّ  كتّاب  يستطع  )لم  بأنّه  القول  بمكان  الأهمية  ومن 
آثارهم وكتبهم، وعلى  تزال  المواضيع، ولا  البيت، ولا رأي الإماميّة في هذه  من أهل 
المجال  اتّسع  حيث  بعدها؛  وما  الثالث  القرن  في  الإماميّة  ألّفها  التي  الكتب  الأخص 
والطوسي وغيرهم  والمرتضى  المفيد  فكانت مجالس  أي وقت مضى،  أكثر من  للإمامية 
من علماء الإماميّة المنتشرين في العواصم الإسلامية تعجّ بالمناظرات بينهم وبين المعتزلة 
السلطات  ثبّتت  الذين  الأشاعرة  وبينت  المحدّثين،  وتقليد  الجمود  من  تحرّروا  الذين 

الحاكمة آراءهم وفرضتها على الناس بحدّ السيف())).

التفكير في ماهيّة علم الكلام وجدواه العلمية،  ويجسّد البحث في العقائد أصالة 
باعتباره علمًا جديداً ابتكرته العقليّة الإسلامية في فترة مبكّرة من تأريخها بسبب انصهار 
الأقوام والطوائف الأخرى في اعتناق الدين الإسلامي وتبنيّه عقيدة وشريعة وسلوكاً، 
ودراسة هذه الأصالة لا يمكن أن تعرف إّال من خلال صياغة النصّ الإسلامي ونشاته 

العدد السادس  الثانية  السنة  النجف  الفلسفة، مجلّة  ))) المظفر: الشيخ محمد رضا، محاضرات في 
ربيع الثاني 1388 هـ.

))) أبو زهرة: محمد، تأريخ المذاهب الإسلامية: ص717.
))) الحسني: هاشم معروف، الشيعة بين الأشاعرة والمعتزلة: ص10.



عقائد الإماميّة34

في ظلّ الإسلام؛ دفعاً لدعوى المبطلين، ووقوفاً أمام موجة الشكّ والريبة ودوافع الحقد 
الإسلامية  المعتقدات  ام  باّهت الزيف  أساساً  منها  يتفرّع  – التي  الإيماني  – قبال صرحنا 
واعتبارها ناشئة من أصول يونانية أو يهودية، أو مخلّفات حضارة قديمة، ولم تأت هذه 
)بلبلة فكرية  نتيجته حدوث  الذي كانت  التلقّي والانبهار،  الادّعاءات إّال من خلال 
غريب،  لكلّ  التقليد  ويهزهم  بذاتهم،  يشعرون  لا  الذين  الناس  عند  سيّما  لا  عظيمة، 
المثقّفين  العقائد الإسلامية في نفوس أنصاف  البلبلة أن تزعزع كثيراً من  وكادت هذه 
الذين كانوا يرون في الآراء المثل الأعلى في الفكر والعلم كحالنا الحاضر الذي نعيش 
فيه، ومن أجل هذا ظهرت آراء شاذّة عندهم في الخلق، والكون، والخالق وصفاته، وفي 

النبوات والأنبياء والمعاد())).

ويستفاد أساساً من التفكير في أصالة عقائدنا هو ما يستوقف الباحث عن الحقيقة 
في التعرف على الطريقة التي عولجت بها المسائل محل النزاع لتمييزها، في محاولة رصد 
الوجهة  تتجلى  وبذلك  الذهني،  التعامل  وأسلوب  التفكير،  درجة  لقياس  وإف��راز 
الإسلامية على صورتها الحقيقيّة، خاصّة إذا عرضت على السند القطعي الذي لا يأتيه 
الباطل، وقد ألمحنا فيما سبق للاتجاه الحديث الذي تبناّه شيخنا المعظم المظفر بقوله: 
)إنّ ما ثبت عن آل البيت من حقائق الدين – كما نطق به نهج البلاغة والصحيفة 
السجادية وأمثالها – من الأحاديث الموثوق بها كاف لفهم الدين الإسلامي على وجهه 
الصحيح، وهو أقرب للتطبيق على آراء كبار الفلاسفة، ونتائج البحث العلمي الصحيح، 
والشيء المهم جدّاً أنّه لم يرد في القرآن الكريم ما يصادم حقيقة علميّة ثبتت صحّتها على 
سبيل اليقين، ولا يزال مجال البحث باقياً لفهم الحقائق التي نطقت بها الآيات القرآنية، 
وكانت تخفى على الذين  سمعوها وعايشوها، وكذلك يقال في الآثار النبوية وآثار آل 
))) المظفر: الشيخ محمد رضا، محاضرات في الفلسفة مجلّة النجف السنة الثانية، العدد السادس، 

ربيع الثاني 1388 هـ.



35 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

البيت الموثوق بصحّة نقلها؛ فإنّ هذا كلّه – بحق – معجزة الإسلام الخالدة())).

أهميّة  لتكوين  تتظافر  التي  الوجوه  استعراض  من  فلابدّ  هنا،  إلى  نصل  وحيث 
الدراسة العقائدية، وهي:

الوجه الأوّل: الوقوف على الأُ�س�س:

النبي  بها  صدع  التي  والأفكار  العقائد  من  به  تؤمن  بما  الإسلامية  الأمّ��ة  تمتاز 
الأكرم تبليغاً منه لرسالة التوحيد، ولا نتمكّن من فهم منزلة الدين ومكانته إّال من 

خلال التعرّف على تقييم الفكر العقائدي في الشريعة الإسلامية من خلال:

أ – معرفة أنّ الإسلام باعتباره عقيدة تبتني عليها حركة التشريع والفكر، وتنتظم 
من خلالها الحياة في واقعها الاجتماعي والسياسي والتربوي.

علوم  في  والتامّل  النظر  يوجّهوا  أن  الإسلامي  الفكر  في  للباحثين  ينبغي  ولهذا، 
الشريعة الإسلامية من خلال رؤية العقيدة في مبانيها الأساسية ومصادرها، وليس من 
خلال أوهام العقول، ونتائج عصور الجدل والمغالطات، قال تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي بَعَثَ 
مُهُمُ الكتَِابَ وَالِحكْمَةَ وَإنِ كَانُوا  يهِمْ وَيُعَلِّ نْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتهِِ وَيُزَكِّ يَِّين رَسُولاً مِّ فِي الأمُِّ

))) المظفر: الشيخ محمد رضا، المصدر السابق: ص69، انظر في هذا الاتجاه والمعنى لاستخلاص 
النظرة القرآنية ما يذكره العلّامة المحقّق السيد مرتضى العسكري، حين تحدّث عن تجربته الجديدة في 
عرض العقائد بقوله: )لّما رأيت المدارس الفكرية البشرية خالفت القرآن الكريم مدى العصور فيما 
تقوّلته عن بدء الخلق... وأدّت تلك المحاولات إلى انعدام الرؤية الصحيحة لما بيّنه القرآن الكريم عن 
الفلاسفة، وعرفان  القرآن فلسفة  اعتمدوا في تفسير  بالله الخالق... والعلماء  بدء الخلق وصلة الخلق 
يقوموا  أن  دون   الله رسول  عن  رويت  وأخرى  إسرائيليّة،  وروايات  المتكلّمين،  وكلام  المتصوّفة 
بتمحيصها... وبذلك جعلوا من عقائد الإسلام طلاسم وألغازاً وأحاجي لا يفهمها غير من مارس 
حلّها بطرق رسمها العلماء في علوم البلاغة والمنطق والكلام والفلسفة وأمثالها، وأدّى عملهم ذلك 

إلى تفرقة المسلمين إلى معتزلة وأشاعرة ومُرْجِئة...(، عقائد الإسلام: ص9 و11.



عقائد الإماميّة36

بيِن﴾))). مِن قَبْلُ لَفِي ضَلال مُّ

الناس، خاصّة بعد  ولنا في كتاب الله وتراث السنةّ المطهّرة ما يغنينا عّام في أيدي 
قيام الأئمّة الأطهار والسلف الصالح من العلماء بترسيخ مبادئ الإيمان، وأسس 

العقيدة))).

 لأهل البيت الرسالية  والمدرسة  القرآني  المنهج  أصول  في  التعمّق  ب – إنّ 
تبعدنا كثيراً عن الشكوك والريب، باعتبارها قطعيّة السند، وتضع الحلول والمعالجات 
للإشكاليات التي تستجدّ على ساحة الفكر العقيدي، خاصّة إذا تمّ استقراء الاتجاهات 
المتباينة لطوائف عديدة من المسلمين التي انعدم القسم الكبير من نزاعاتها ولم تبق إّال 
محصّلة البحث العقائدي، التي أصبحت تعرض بأسلوب من يحاول أن يخضعها لوجهة 
نظر شخصية أحياناً في ضوء تأثير عوامل عاطفية ونفسية، أكثر مماّ أن تكون فيها خدمة 

الحقيقة المطلوبة.

ولهذا فإنّ أهميّة الدراسة تنير لنا السبيل للوقوف على الأسس الصحيحة للعقيدة 
الإسلامية.

جـ – إنّ مرور أربعة عشر قرناً على إشراقة الإسلام التي تبدو أكثر لمعاناً وبهاءً إلى 
اليوم يكسب العقيدة مصداقية ورسوخاً، يوجب القيام بتقرير نظرية عامّة في العقائد 

))) الجمعة 62: 2.
انبثاقها في عصر الرسالة حتّى نضوج الفكر الإسلامي في  ))) إنّ الحضارة الإسلامية مرّت منذ 

العصر العباسي بثلاث مراحل هي:
1 – مرحلة التلقّي.

2 – مرحلة التأسيس العلمي.
3 – مرحلة البناء العلمي.

للتفصيل انظر الفضلي: الدكتور الشيخ عبد الهادي، خلاصة علم الكلام: ص186 وما بعدها.



37 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

علماء  من  الصالحون  وأتباعهم   البيت أهل  أصالتها  على  حافظ  التي  الإسلامية 
الأمّة، وطريقة التنفيذ لإقرار النظرية هو دراسة الأسس والتطوّرات التي طرأت خلال 
البناء الجديد  اختلف، ويكشف هذا الجانب أهميته في  أو  منها  اتّفق  القرون، وما  هذه 
أصبحوا  الذين  الإسلام  أعداء  مقاومة  تمتلك  قويمة  قواعد  على  الإسلامي  للمجتمع 
)أملك للقوّة والوسائل وأدهى، وأعظم عدداً وأرقى، وأبعد غايات وأجرأ، ولهم من 
جبروت المستعمر وسلطاته مدد يضخّ عليهم من الإمدادات السخيّة ما لا يقف عند 

حدّ مقدار())).

الوجه الثاني: الأ�سلوب والمنهج:

يدرس  أن  يح��اول  من  انّ  إّال  العقائد،  في  الباحقين  ومناهج  أساليب  تعدّدت 
الكلام  تفصيل  إلى  فيها  المسائل  وامتداد  عزّتها،  أوج  في  قديمًا  بلغته  بما  اهات  الاّجت

وجزئيات الأمور)))، ويمكنه تصنيف أسلوب البحث فيها قديمًا وحديثاً إلى:

أوّلاً: المنهج التقليدي:

العقائد  استعراض  في  والمحدّثين  القدامى  من  البعض  اتّبعه  الذي  المنهج  وهو 
بأسلوب ينسجم مع طبيعة الخط الفكري والاتجاه المذهبي الذي يؤمن به المصنفّ فيه، 
ويمتاز هذا المنهج بأنّه لا يعكس الوجهة الصحيحة الكاملة للنظرية العقائدية إّال من 

))) المظفر: الشيخ محمد رضا، محاضرات في الفلسفة، المصدر السابق: ص63.
))) يذكر الشهرستاني في كتابه الملل والنحل: )اعلم أنّ لأصحاب المقالات طرقاً في تعديد الفرق 
الإسلامية، لا على قانون مستند إلى أصل ونص، ولا على قاعدة مخبرة عن الوجود، فما وجدت مصنفّين 
منهم متّفقين على منهاج واحد في تعديد الفرق...( إلى آخر ما يفصّل فيه الحديث عن الأصول الكبار 
التي وقع فيها الجدل، فيحصرها في أربعة قواعد، ثم يتكلّم عن الاختلافات الاجتهادية التي فرّقت 

الأمة إلى طوائف وفرق، فيراها في عشرة وجوه.
انظر ص 479 – 548.



عقائد الإماميّة38

، وقد اتّسع نطاق  خلال إطلالة معيّنة يستوعب فيها وبشكل محكوم بإطار مذهب معّني
هذا المنهج على مستوى جلّ الكتب والمؤلّفات التي صنفت لتعكس صورة من نتائج 

الصراع العقائدي للمسلمين مع المذاهب والمعتقدات غير الإسلامية.

تمثّل  وتعتبرها  لها  تدعو  التي  الخاصّة  المذهبية  النزعة  تطرح  أخرى  ناحية  ومن 
روحية إسلامية.

ولشيوع هذا المنهج مبرراته الموضوعية التي اجتمعت له، ولوجود عوامل خارجية 
مؤثّرة في تفعيله، ومن مميزاته الطعن بمعتقدات المذاهب الإسلامية الأخرى)))، والقول 

بتكفيرها، حتّى قال الغزالي:

)إعلم أنّ للفرق في هذا مبالغات وتعصّبات، فربما انتهى بعض الطوائف إلى تكفير 
كلّ فرقة سوى الفرقة التي يعزى إليها())).

عدّة  من  تألّفت  العقائد  بحوث  أنّ  الاتجاه  هذا  دراسة  من   – – كذلك  ويتّضح 
قضايا وقع فيها الخلاف بين المسلمين، وهي التي أدّت إلى مختلف النزاعات التي كانت 
فكرية في البداية، وانتهت إلى الأحقاد والتفرقة فيما آلت إليه بعد ذلك، بل ودخل فيها 

))) ومن ذلك ما ذهب إليه البعض من أنّ التشيّع قد اتخذه مذهباً أهل الديانات الذين دخلوا في 
الإسلام كرهاً من أمثال الصابئة واليهود والنصارى؛ فيقول الكوثري في تعليقه على كتاب الاسفراييني 
ذوا التلفّع بالتشيّع وسيلة لحشد حشود، وتأليف جمعيات  »التبصير في الدين«: )إنّ هؤلاء الأعداء اّخت
سريّة وجعلوا التشيّع ستاراً لما يريدون أن يبثّون بين الأمّة من الرذيلة، وقد تمكّن كثير منهم من مخادعة 
من  كثير  باختفاء  لذلك  متذرّعين  وزوراً،  كذباً  مستورين  آباء  عن  الطاهر  النسب  بدعوى  الجمهور 

السادات في الفتن خوفاً من شرور الجبابرة(.
ويجد القارئ من هذا التطاول نسبة المطاعن التي لا تقف على أساس سوى حبّ الفتنة، انظر نشأة 
التبصير في  الاسفراييني:  الحميد موسى: ص87، وكذلك  د. جلال محمد عبد  الأشعري وتطورها 

الدين: ص185 بتعليق الكوثري.
))) الغزالي: الإمام محمد، الاقتصاد في الاعتقاد: ص153.



39 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

التهويل والمبالغات وطرح التصوّرات غير المعقولة شرعاً وعرفاً.

نفوسهم،  في  لغاية  ترتيبها  إعادة   – المستشرقين  خصوصاً   – البعض  حاول  وقد 
وإرجاعهم  الاعتقادات  أصول  تفسير  في  أوهامهم  من  تأويلات  يضعون  فأصبحوا 
إلى أصول ديانات وقوميات قديمة)))؛ لانعدام حسن نيّتهم، ولاعتقادهم بعدم أصالة 

العقيدة الإسلامية في مفرداتها ومتبنيّاتها.

ثانياً: المنهج المتوازن:

التعصّب  لغته  في  تقرأ  لا  هادئ  بأسلوب  العقائد  مسألة  عرض  فيه  يتّبع  ما  وهو 
والتمذهب، بالرغم من أنّه يخلص إلى تبنيّ فكرة مذهب معين، أو أنّه يحترم آراء واحد 
من أئمّة المذاهب الإسلامية، وهذا المنهج هو الذي حفظ للأجيال ما تتبناّه كلّ طائفة 
بين  والتفاهم  المحبة  نظرية  بإشادة  الأسلوب  هذا  وساهم  اعتقاداتها  في  المسلمين  من 
نظر  وجهة  منهم  طائفة  كلّ  فهم  هو  لاجتماعهم  الأقوم  السبيل  إنّ  حيث  المسلمين؛ 
الطائفة الأخرى على حقيقتها؛ نظراً لأنّ ما يكتب في هذا الصدد ليس على سبيل المباهاة، 

أو محاولة رسم صورة جذاّبة بعيدة عن إصابة الحقيقة.

وقد قام هذا المنهج بالرد على الشبهات التي تجمّعت حول كلّ عقيدة، ووضع لها 
الإجابة لها الإجابة المناسبة التي تدحضها، بحيث جاءت متلائمة مع كلّ عصر ومكان.

أنّ  يقرّر  )دوزي( حين  ومنهم  الأوربيين،  بعض  يدّعيه  من  لها  التي لا أصل  المخاريق  ))) ومن 
أصل المذهب الشيعي نزعة فارسية؛ إذ أنّ العرب تدين بالحرية والفرس يدينون بالملك وبالوراثة في 
البيت المالك ولا يعرفون معنى الانتخاب للخليفة، وقد انتقل النبي إلى الرفيق الأعلى ولم يترك ولداً، 
فأولى الناس بعده ابن عمّه )علي بن أبي طالب(... إلى آخره، أو ما يذهب إليه البعض كذلك من 
أنّ الشيعة أخذت من اليهودية أكثر مماّ أخذت من الفارسية... إلى آخره، والأدهى من ذلك ما سلكه 
كما تجد  رويّة وورع،  دون  وتبنيّها  أفكارهم  واقتباس  الغربيّين  تقليد هؤلاء  المسلمين في  من  البعض 

تفصيل ذلك عند محمّد أحمد أبو زهرة بكتابه: المذاهب الإسلامية: ص59.



عقائد الإماميّة40

العقائدية  المعرفة  آفاق  حفظ  الذي  هو  الأسلوب  هذا  بأنّ  القول  يمكن  وبذلك 
من الاندثار والغياب، بسبب شدّة الصراعات التي احتدمت بين الطوائف الإسلامية 

آنذاك.

ولعلّ التراث الكلامي الضخم الذي يمتلكه المسلمون اليوم هو بما أفاده المعنيّون 
من العلماء الذين اتبعوا هذا المنهج من خلال دراستهم الدقيقة لمرحلة التأسيس العلمي، 
التي برز فيها الإمام علي ليرسّخ في خطبه وأجوبته قواعد العقيدة الإسلامية، وينشر 
أفكارها بلغة وأسلوب عاملين بدورهما على تكوين علم التوحيد، ومن بعد ذلك كان 
أئمّة الهدى من أبنائه: يهدفون إلى إرشاد الناس إلى آثار ما جاء به جدّهم رسول الله؛ 

لإبعاد الآراء المغلوطة، والتماس الأدلّة من القرآن والسنةّ.

وتبرز هنا أهمية البحث في عقائد الإماميّة؛ لما يمتاز به الشيعة الإماميّة من مكانة 
م ليسوا مجرّد طائفة يمكن أن ينالها من تعسّف  وشأن في الأمّة الإسلامية، خاصّة وأّهن
السلطات ما يجعلها هدفاً للشبهات وتنازع الأهواء، بل كان الشيعة الإماميّة منذ يومهم 
الأوّل يحتلّون موقع الصدارة في تأريخ الأمّة، وكان لأئمّتهم الميامين: المواقف الجليلة في 
الدفاع عن الإسلام وقيمه، ولم تكن التضحيات الغالية التي ذهبت بالنفوس والأرواح، 
وبأنفس ما لديهم إّال بسبب هذه العقائد الإسلامية التي يتبنونها نشأةً وتنظيراً، وتحتلّ 

من تفكيرهم مساحة واسعة.

ومن حيث كانت التجربة للمسلمين – السنةّ والشيعة منهم – رائعة في التصدّي 
في  خطواتهم  وكانت  الآخر،  من  منهم  البعض  استفاد  فقد  والضلال،  البدع  لهجمات 
حفظ عقيدة التوحيد مماّ لحق بها جادّة محكمة؛ حيث أنّ مدرسة أهل البيت كانت 
هي المعين الذي لا ينضب عند كلا الفريقين، ولا أدلّ على ذلك من احترام أئمّة المذاهب 
للإمام جعفر بن محمّد الصادق الذي يعتبر إمام الائمّة؛ فقد احتلّ مكانة سامية في 



41 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

النفوس؛ لعلمه وورعه وسعة أفقه))).

الوجه الثالث: المعطيات والنتائج:

لابدّ عند استعراض الحديث عن الأسُس والمناهج من إدراك المعطيات والنتائج 
المترتّبة على دراسة العقائد الإسلامية؛ حيث نخلص إلى:

النفس الإنسانية، ويتّضح لمن  إنّ البحث في المعرفة تلبية لحاجة أساسية في  أوّلاً: 
هذا  وأنّ  الواجبات،  أوّل  من  تعالى  الله  معرفة  في  النظر  وجوب  أنّ  ودرس  استقصى 
أُسّ  باعتبارها  المعرفة  لمنزلة  الدراسة  أهميّة  وتأتي  أساساً،  العقل  من  مستفاد  الوجوب 
الدنيا  أحوال  في  اتباعه  ينبغي  ما  يتفرّع  ومنها  يقوم  وعليها  اليقين،  وأساس  المعارف 

والآخرة.

ومن هنا كان علم أُصول الدين أشرف العلوم؛ إذ إنّ شرف العلم بشرف المعلوم، 
فيه  بثّته  ما  الناطق هو  الحسّاس  الحي  الكائن  يتخطّاها هذا  فكرية  )أوّل خطوة  إنّ  بل 
بدافع  ويندفع  حسّه...  عليه  يقع  ما  لسائر  والعلل  الأسباب  تطلّب  من  العناية  لحظة 
الغريزة إلى التقاضي والطلب لمعرفة سبب كلّ حادث، وتستمر تلك الحركة وتتكاتف 
وتلزم حتّى تصير ملكة، فتترامى من سبب إلى سبب، ومن طلب إلى طلب، ولا شكّ 
أنّ أهل السلامة والاستقامة ـ سلامة القرائح والفطر، واستقامة الألباب وصحّة النظر  

الناس مّمن رأيت؟ فقال:  أفقه  السنةّ، وحين سئل: من  أبو حنيفة، هو الإمام الأعظم لأهل   (((
جعفر بن محمّد... ولئن كان مجداً لمالك أن يكون أكبر أشياخ الشافعي أو مجداً للشافعي أن يكون أكبر 
أساتذة ابن حنبل فإنّ التلمذة للإمام الصادق قد سربلت بالمجد فقه المذاهب الأربعة لأهل السنةّ، 
 ،فمجده لا يقبل الزيادة ولا النقصان، فالإمام مبلّغ للناس كافّة علم جدّه وأمّا الإمام الصادق
والإمامة مرتبته، وتلمذة أئمّة السنةّ تشوف منهم لمقاربة صاحب المرتبة، انظر، الجندي: عبد الحليم 
)المستشار(، الإمام جعفر الصادق، ص136، وللتفصيل مراجعة موسوعة الإمام الصادق والمذاهب 

الأربعة للعلّامة الشيخ أسد حيدر، ففيها ما يغني الباحث المحقّق بما صحّ عن أئمّة الفريقين.



عقائد الإماميّة42

لا تزال أفكارهم المثقفة، تترامى في معارج النظر والمعرفة، حيث شاءت لها القابليات 
والأسباب بدافع طبيعي وسائق غريزي، ثمّ لا محيص له في النهاية من الوقوف على غاية 
يطوي عليها سلسلة سائر الممكنات، ويتّخذها غاية الأسباب والمسببات، ويجعلها مبدأً 
لكلّ شيء، ولا مبدأ لها من شيء()))، ولهذا فحركة الإنسان الذي يكون هدفه الحقيقي 
هو الله تعالى... هذه الحركة المستمدّة من القوّة المطلقة، والقائمة على الإيمان بالله وصفاته 
تمدّ الحركة الحضارية للإنسان بوقود لا ينفد بما تملكه من مدلولات أخلاقية وسلوكية 
الإنسان وتوظيفها لخدمة الإنسان، وقد  ة لدى  الطاقات الخّري تنمية كلّ  واجتماعية في 
تجسّدت هذه المعاني الخالدة في تأريخ الإسلام وحياة الأئمّة والصالحين بأسمى صورها، 
وفي تأريخ التجربة الإسلامية مثل فريدة في هذا المجال، نجدها حتّى في الفترات التي 

شحبت فيها التجربة وعصفت بها أهواء كثير من الظالمين.

وما يتعلّق بنظرية المعرفة هو الاهتداء إلى )أنّ الأوليات هي أسبق كلّ معرفة عند 
الإنسان، وأنّ لها من المجالات ما لا تبلغها الحواس ولا التجربة، وبالعكس في مجالات 
الحواس والتجربة ما لا تبلغها الأوّليات وحدها... بل القضية الأوّلية هي برهان كلّ 
برهان، ودليل كلّ دليل، وهي مرجع كلّ فكر وتعقل ورأي وحكم وتجربة، ولولاه لما 
حصل لنا علم أبداً، كما قال الكندي في رسائله: )لأنّ ما لا ينتهي إلى علم أوائله فليس 

بمعلوم، فلا يكون علمًا البتّة(.

وهذا أمر يجده الإنسان في فطرته الأولى، وليس شيء في الدنيا للإنسان أوضح من 

))) كاشف الغطاء: الإمام الشيخ محمد الحسين، الدين والإسلام ص28، من المعروف أنّ وجوب 
النظر والمعرفة من الموضوعات التي استوفتها كافّة المصنفات الخاصّة بالعقائد وعلم الكلام والفلسفة 
بشيء وافر من التفصيل والإحاطة، وأنّ ما أوردناه هو على سبيل الإشارة العابرة؛ وذلك لأنَّ بحث 
ا، سواء في دراسة الفلسفة القديمة  نظرية المعرفة يحتاج إلى دراسة تفصيلية، كما عالجها المعنيّون في مظاّهن

أو الحديثة، أو في مجالها لدى فلاسفة الإسلام أو في مدارس الفلسفة الغربية، وغير ذلك.



43 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

وجدانياته التي يشعر بها شعوراً ذاتياً حضورياً؛ فالإنسان يشعر بذاته ويشعر بانّه يشعر 
من دون حاجة إلى دليل، فلابدّ أن يشعر بما يشعر من أوليات ومن وجدانيات، وإذا 
أراد أن ينكر حتّى هذا الأمر الوجداني في نفسه فهو في الحقيقة ينكر نفسه، ومن ينكر 
نفسه ومشاعرها ووجدانياتها فلا كلام لنا معه، وأجدر بأن يعد من فصيلة الحيوانات، 

بل من دونها())).

بعقيدة  المعرفة من الإيمان  العقائدية، فلابدّ بعد  الدراسات  ثانياً: عند الإمعان في 
التوحيد لله تعالى في ذاته وصفاته وعبادته، وفي ذلك من معاني التربية ومؤشرات السلوك 

ما يجسد مجتمع الوحدة، ويحقّق هدف القيم العليا في مسيرتها نحو الواحد المطلق.

ومن هنا نتعرّف على أحد أسرار رسالة السماء وأثرها البليغ على مستوى صياغة 
العلاقات الاجتماعية، بناء على هذا الأساس التوحيدي الذي ينطلق منه الخير والعدل 
– سوف  وتعالى  الله سبحانه  – وهو  المطلق  للحركة سوى  آخر  )وأيّ هدف  والقوة، 
خلافة  في  النمو  عملية  ويوقف  الحركة،  يجمّد  سوف  وبالتالي  مح��دوداً،  هدفاً  يكون 
الإنسان، وعلى الجماعة التي تتحمّل مسؤولية الخلافة أن توفر لهذه الحركة الدائبة نحو 

هدفها المطلق الكبير كل الشروط الموضوعية، وتحقّق لها مناخها اللازم())).

وعلى أنّ الجماعة البشرية منذ نشوئها قامت أساساً على مجتمع التوحيد، الذي يرتكز 
ينِ  ﴿فَأَقِمْ وَجْهَكَ للِدِّ في جذوره على فطرة الإنسان وينسجم مع طبيعتها، قال تعالى: 
ينُ القَيِّمُ وَلَكنَِّ أَكْثَرَ  لْقِ اللهِ ذَلكَِ الدِّ حَنيِفًا فطِْرَتَ اللهِ الَّتيِ فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ َِخل
مِنَ    كَين ِ الُمشْر مِنَ  تَكُونُوا  لََا  و ةَ  لَا الصَّ وَأَقِيمُوا  قُوهُ  وَاتَّ إلَِيْهِ  مُنيِبَين   َيَعْلَمُون النَّاسِ لَا 

حاولنا  وقد  ص3،  سابقاً:  إليه  المشار  البحث  الكندي  فلسفة  رضا،  محمد  الشيخ  المظفر:   (((
هذه  في  البليغ  بيانه  في  البحث  عن موضوع  ويختصره  المظفر  شيخنا  يتبناّه  لما  نظراً  بذلك  الاستشهاد 

المسألة الهامّة.
))) الصدر: الشهيد السيد محمد باقر، خلافة الإسنان وشهادة الأنبياء: ص22.



عقائد الإماميّة44

مِْ فَرِحُونَ﴾))). قُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعًا كُلُّ حِزْبٍ بمَِا لَدَيْه الَّذِينَ فَرَّ

ينتج  وما  والمجتمع،  الفرد  أثر في حياة  من  التوحيد  لعقيدة  ما  يبدو جلياً  وعندئذ 
في ذلك من إقامة قواعد أخلاقية وحكمة اجتماعية، وما ترمز إليه وتتوخّاه من السعادة 
المعطيات  أحد  تُشكل  النتيجة  هذه  مثل  فإنّ  وبالتالي  الإنساني،  للمجتمع  والاستقرار 
الهامّة  القضية  العقائدي، هذه  للنصّ  الاجتماعي  الفهم  نافذة  أمامنا  تفتح  التي  الفكرية 
التي لابدّ أن تحتل مكانتها من دراسات المعنيين في ضوء أسلوب التفكير والتعبير عن 

معطيات العقيدة الإسلامية وفق منهج جديد؛ لإعادة صياغة الفكر الإسلامي.

أطروحة  أنّ  نجد  أصولها،  وتجذير  الإسلامية  العقائد  استقراء  محاولة  عند  ثالثاً: 
الإسلام في معالجة الفراغ العقائدي إبان انتشاره، واتساع آفاقه بعد ذلك، كانت تسمو 
إلى إشادة منطق عقلي، وبرهان فكري، كما ندب إلى ذلك منطق القرآن المجيد في آيات 
الروح  لإيقاظ  أثر  من  لها  كان  فيما  والعقائدية،  الفكرية  للمشاكل  ومعالجتها  كريمة 
الفلسفية والتطلّع إلى البحث عن الحقيقة، ومن حيث كان يتسامى هذا التطلّع الفكري 
بإقبال المسلمين على الإيمان والطاعة للدين، فقد كان ذلك بداية مباركة لتأسيس بنية 
وموجات  التيارات  مع  المواجهة  حلّت  ما  إذا  حتّى  والنشأة،  المنبت  إسلامية  عقائدية 
الأفكار الأخرى وجدنا أنّ المعالجة كانت حكيمة رائعة لتأسيس يقظة فكرية امتازت 
وخاصّة   – آنذاك  الإسلامي  المجتمع  على  ظهرت  حين  بروزاً  أكثر  كانت  بخصائص 
تمدّها  متباينة وأفكار جديدة،  – نزعات مختلفة وفرق  والعباسي  الأموي  العصرين  في 

الترجمات لعلوم الأمُم الأخرى.

أهل  أئمّة  عن  الأحاديث  تلك  والعلمية  الفكرية  اليقظة  هذه  مظاهر  من  وكان 
تجدها  التي  وعقائده  وتفكيره  الإنسان  حياة  يمسّ  ما  لأكثر  والمتناولة   ،البيت

))) الروم: 30 – 32.



45 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

مبثوثة في كتب أحاديث الشيعة، أمثال »أصول الكافي«، و»توحيد الصدوق«، وسواهما، 
وخاصّة ما له صلة بالخلق وأفعال العباد والحشر وغيرها.

الإسلامية  للحضارة  الرئيس  المدّ  هي  الإسلام  أحدثها  التي  اليقظة  هذه  وكانت 
الضخمة في مدى الأجيال المتعاقبة؛ بما له من تفاعل وتطور مستمر، بما لقيه في طريقه 

من حضارات فكرية وعلمية للشعوب الأخرى())).

وبهذا، فإنّ ما نعنيه هنا هو أصالة عقائدنا الإسلامية من خلال التعرف على الخلفية 
الكبيرة، ولا  فاعل  بالحكم على  لليونان علم  )فما كان  الكلام،  لتأسيس علم  التاريخية 
البيئة  ظروف  عن  انبثقت  قد  موضوعات  ا  إّهن بالنبوة؛  ولا  بصفاته،  الله  ذات  بصلة 
يصوغوا  أن  المسلمون  أراد  لقد  خالصة،  إسلامية  مشكلات  وليدة  وهي  الإسلامية، 

معتقداتهم صياغة فكرية تمكنهّم من مواجهة الأديان التي غزاها الإسلام())).

الأمّة  ورثته  ال��ذي  الكبير  والفلسفي  الكلامي  الرت�اث  استذكار  حاولنا  وإذا 
الإسلامية – باعتباره أحد معالم نهضتها الفكرية – فلابدّ أن يحدونا الأمل من المفكّرين 
النص  من  أساس  على  العقائدي  للفكر  الإسلامي  التأصيل  إلى  اليوم  العلم  ورجال 
الثابت من الكتاب الكريم والأثر القطعي من السنةّ المعصومة، بعيداً عن الحاجة إلى ما 
يتّفق أو يختلف فيه من آثار ولدت في الشرق أو الغرب، قديمًا أو حديثاً، وذلك لما بلغته 

مرحلة النضوح الفكري من آفاق متقدمة))).
))) نعمة: الشيخ عبد الله، فلاسفة الشيعة: ص31.

انظر ص64 منه تحت عنوان )المترجمون الشيعة(، للإحاطة بالدور الكبير الذي قدّمته مدرسة أهل 
البيت في هذا المضمار الهام.

))) صبحي: الدكتور أحمد محمود، علم الكلام: ص10.
))) يتحدّث الشيخ المظفر عن القيمة العلمية للفكر الفلسفي عند الكندي، فيقول: )وإّين لشاعر 
وما  لتشيع،  آراؤه  تتجّىل  أن  إّال  حقّه  وما  المؤمنين،  على  كبيراً  حقّاً  للحقّ  المخلص  الرجل  لهذا  بانّ 
الرجل سموّ  من  لأكبر  وإّين  الإنفاق،  يزكو على  والعلم  فتزكو،  مقاصده  تنفق  أن  إّال  له  الإخلاص 



عقائد الإماميّة46

وما  البحث،  وجوه  من  بها  يتعلق  وما  الاعتقادية  الأصول  مطالعة  لدى  رابعاً: 
تداخل فيها من ضروب الاتجاهات وصور الأفكار، رغم أنّ الاتجاه الإسلامي الأصيل 
واضح المعالم في تأسيس مفردات الاعتقادات، محدّد الملامح في النظرية الإسلامية، إّال 
أنّ ما يستوجب الدراسة حقّاً معرفة نسبة المساهمة في تدوين عقائدنا وتلوينها أو متفقة 
أحياناً، ولهذا فإنّ محصّلة استيعاب ذلك هو الوقوف على مشاركة المذاهب الإسلامية بما 
أعدّته أو ساهمت به من إجابة أو رأي أو مناقشة اتجاه، ومدى تقارب هذه الاتجاهات 
للمدارس الإسلامية، أو ابتعادها عن مصادر التشريع ومنابع التفكير، وتبدو أهمية ذلك 
في محاولة رسم آفاق المعرفة العقيدية ومدياتها؛ للتعرف على مجالات التلاقح الفكري 
في عمليّة التقييم؛ لفرز الصالح منها المتفق مع المبادئ الأساسية في الشريعة الإسلامية، 
ولتأكيد سلامة الاتجاه في تبنيّ الفكرة الصائبة؛ نظراً لما رافق عملية الخلق والإبداع من 
انصهار أفكار ربّما تبتعد عن هدف الرسالة، ولتعيين الرؤى الخاطئة، والأوهام الطارئة 

التي تشوب طرق الحدس والتخمين.

إنّ تحديد الموقف لكلّ مذهب من المذاهب في معرفة ما يطرحه من العقائد وما يتبناه 
أو يرفضه، يوقفنا على الأسس التي أعتمدها أصحاب كلّ اتجاه وأئمّة كلّ مذهب، ومثل 
هذا الاستقصاء يعتبر إحدى الوسائل الهامّة لمعرفة عقائدنا في ضوء الإسلام الأصيل، 
إليه  طمحت  الذي  الإسلامي  للطرح  والتفصيليّة  العامّة  الخطوط  مع  الالتزام  ومدى 
الرسالة المحمدية، وفي نفس الوقت سيوقفنا على سلامة السبيل وحسن المقصد بما يبرئ 

الذمّة، ويحدد طرق الاتباع، ويوصل إلى الطاعة والإخلاص في العبادة.

والأقدمين،  الفلاسفة  كبار  آراء  تلقّي  في  ذهنيّته  وصفاء  العلمية،  للدقائق  وفهمه  الفلسفي،  تفكيره 
فيلتقط لآلئها خالصة من  الفلسفية  المباحث  إلى أعماق  بمفرده  أن يغور رجل  أؤمن  ان  وما أستطيع 
السابق:  المصدر  وعرضها(  صقلها  فضل  له  يكون  أن  أنكر  ولا  عصره،  مثل  في  الأوهام  مشوّهات 

ص3.



47 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

إنّ الوقوف على مختلف الاتجاهات المذهبية خير طريق لاجتماع الكلمة على حبّ 
الله، ومعرفة كلمته الحقّة، التي هي أسمى غاية في نفس الإنسان المسلم، وفي ذلك من 
القيمة الموضوعية لإقامة مجتمع التوحيد والعدل الإلهي؛ فإنّ وحي السماء كان ولم يزل 
يفيد خطاب التوحيد، ويرمز إلى توحيد الخطاب، وإنّ ما علق بالأذهان من خطرات 
الأوهام لا يتّسق مع سلامة الفطرة التي فطر الله الناس عليها، )وإنّ ما جاء في القرآن 
الكريم من الحثّ على التفكير اتّباع العلم والمعرفة فإنّما جاء مقرراً لهذه الحرية الفطرية 
التي تطابقت عليها آراء العقلاء وجاء منبّهاً للنفوس على ما جبلت عليها  العقول  في 
من الاستعداد للمعرفة والتفكير، ومفتّحاً للأذهان، وموجّهاً لها على ما تقتضيه طبيعة 

العقول())).

الأئمّة  تركه  ما  إلى  كريمة ممتدّة  التراث الإسلامي أصولاً  للعقيدة في  إنّ  خامساً: 
وأتباعهم الصلحاء من السلف الصالح عند معالجتهم لهذه الموضوعات، وفي ذلك من 
أثارت  التي  القديمة  الفلسفات  لأصول  الترجمة  من  الموقف  وبيان  الرائعة،  المقارنات 
في هواجس المسلمين ما أبرز الألمعية والإتقان في الإبداع الفكري لإبراز الأصالة عند 

التلقي، وصياغة ما ينسجم مع المرحلة التي استجدّت على الساحة الفكرية.

تكوين،  وعناصر  مقوّمات  من  بمالها  تمتاز  الإسلام  عقائد  المعرفية في  المنظومة  إنّ 
إثارة  إلى  ثراء واسع تحتاج  به من  تتّصف  الفكر الإنساني، وما  إغناء  وهي لأهميتها في 
الأصيل،  المنهج  ضوء  في  متكاملة  نظرية  معالم  ترسم  موسوعة  لكتابة  تمهيداً  جديدة 
يتّضح من خلالها الجهد العلمي الكبير الذي قدّمه العلماء المسلمون، وتحدّد مساهماتهم 
من  أبدعوه  ما  صور  للعيان  وتبّني  والدراسة،  التقصّي  في  مناهجهم  وتفرز  الفكرية، 

لحظات أو تقمّصوه من خواطر.

))) المظفر: الشيخ محمد رضا، راجع عقيدتنا في النظر والمعرفة من عقائد الإماميّة.



عقائد الإماميّة48

إنّ الحاجة اليوم إلى هذا المشروع الضخم هو من مسؤولية العلماء الذين يدركون 
جيداً ما يطرأ على العالم الإسلامي اليوم من إشكاليات في مواجهة حضارة كبيرة جديدة 
من  الكثيرين  فإنّ  ذلك  عن  وفضلًا  جديدة  مسائل  بقضايا  باستمرار  المسلمين  تواجه 
عن  أيضاً  يكفّون  لا  الحديثة  الحضارة  في  الفكرية  بالاتجاهات  المتأثرين  المسلمين  أبناء 
العملي  والطريق  الإسلامية،  وللتعاليم  لأنفسهم  الجديدة  الأسئلة  من  العديد  توجيه 
الوحيد لمواجهة ذلك كلّه هو ذلك الطريق الذي يمكن أن يقنع غير المسلم أيضاً بمنطق 
الإقناع  بل  العقدي،  التحويل  بمعنى  هنا  المقصود  الإقناع  وليس  الإسلامي،  الموقف 
بالمعنى العقلاني... إنّ واجب المسلمين يحتّم عليهم أن يستخلصوا الفائدة من مثل هذه 
البحوث متحرّرين من الأحكام السابقة التقليدية، وبالنظر إلى أن العالم الإسلامي يفق 
اليوم في مواجهة مع الحضارة الغربية، فإنّه ليس من المفيد ولا من الممكن إدانة أي اتجاه 
فكري إدانة تامّة أو تقليده تقليداً أعمى، إنّ الأمر الهام هو مواجهة القضايا الحاضرة 
على أساس القرآن الكريم والسنةّ الصحيحة، مع ضرورة الاستفادة في هذا الصدد من 

الإنجازات الإسلامية الفكرية في التأريخ الإسلامي())).

فيها  المقارنة وما  الدراسة  إّال على  يقوم  أن  الواعي لا يمكن  الفهم  أنّ سبيل  على 
في  للإسلام  الحضارية  المواجهة  دعامة  لتشييد  الحيوي؛  المجال  لاكتشاف  مساهمة  من 
عالمنا المعاصر، خاصّة بعد أن مني المسلمون في القرون الأخيرة بما شوّه وجه الحقائق، 
بعيدة  ضالّة  لمذاهب  والزيف  البدع  من  بالاختراق  مشوبة  الإسلامية  الصورة  وجعل 
الصلة بالإسلام، كالبابية والبهائية والقاديانية والوهابية، هذه المذاهب التي اتخذت من 
لبوس الدين مجالاً لتشويه الإسلام، وكما )كان كلّ اسم يوناني غريب كافياً لإكبار كتابه 
الغثة  الكتب  كان من  وإن  الاعتبار،  بنظر  أقواله  قراءته وأخذ  والإقبال على  وتقديسه 
الإماميّة:  والشيعة  المعتزلة  العقيدة بين  تقديم كتاب أصول  الجواد،  الدكتور عبد  ))) فلاتوري: 

ص10 و12.



49 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

الضحلة، كما نصنع اليوم – نحن المسلمين – مع الأسماء الغربية الغريبة.

وهذا ما سبّب بلبلة فكرية عظيمة، لا سيّما عند الناس الذين لا يشعرون بذاتهم 
في  والتشكيك  الإلحاد  افكار  رأسه  عن  نفضت  حيث  غريب؛  لكلّ  التقليد  ويهزهم 
بعث  المسلمون  إليه  آل  الذي  الوضع  هذا  إنّ  الحال؛  طبيعة  وفي  الإسلامية،  العقيدة 
من  وكان  وقوة،  إيمان  من  أُوتوا  بما  الإسلام  عن  للدفاع  ينبروا  أن  المؤمنين  نفوس  في 
العقائد  يصحّحوا  وأن  بالحجّة،  الحجّة  يقرعوا  أن  – للدفاع  رأوه  – فيما  الطرق  أبرع 

الإسلامية())).

تمييز  ينبغي  الأصيلة،  عقائدنا  بروائع  الإسلامية  المدرسة  تطالعنا  حين  سادساً: 
الدور التأسيسي الرائد الذي ساهم في عملية الاستجابة الموضوعية لطوارئ ما حدث 
في عالم الفكر، فكما أنّ كلّ جيل قام بأداء دوره من الإنتاج والعلم والفكر، وكما لا يمكن 
أن يستغني دور عن دور، وأنّ ليس بالمستطاع أّال تنتج العناية بدراسة تأريخ الأفكار 
والآراء بمالها من صلة وثيقة بالكثير مماّ يؤثر في المد الفكري الحديث؛ فإنّ الحقيقة التي 
الشيعة الإماميّة من دور حضاري ضخم في إغناء المسيرة  قدّمته  تفرض نفسها هو ما 
التطوير،  به من شائبة  العقائدي،وصيانته مماّ يعلق  يتعلّق بالإطار  فيما  العلمية، خاصّة 
والإضافة، والإساءة، )إنّنا لا ندّعي أنّ الشيعة يمتازون عن سواهم بفسيولوجية خاصّة 
قد وهبهم الله إيّاها تفيض ذكاءً وعميقاً، وأنّه قد حرم منها سواهم، أو أنّه ممن سلالة 
متفوّقة؛ فهذه الدعوى مناقضة للحس، وإنّما أقول: إنّ الشيعة في أكثر عصورهم كانوا 
يملكون ناصية العلم والفكر والفلسفة بشكل مثير، والمظنون أنّ العقيدة الشيعية هي 
ا من أبعدها أثراً في التوجيه،  من أعمق العوامل التي ترتكز عليها هذه الظاهرة، كما أّهن

وفي تكوين الروح الفلسفية في نفوس أتباعها.

))) المظفر: الشيخ محمّد رضا، محاضرات في الفلسفة: ص62.



عقائد الإماميّة50

المبنية على تفهم  التأمّل والمنطق  – على  – في أكثر جوانبها  فالفكرة الشيعية قائمة 
الواقع الإنساني، وعلى فهم الروح العامّة في الشعوب())).

إنّ الواقع الذي يفرض نفسه هنا هو تمحيص الحقائق، ومعرفة ما كان لمدرسة أهل 
البيت في توجيه النفوس، ودعم مسيرة الفكر العقائدي بما ينمّي الفكرة، ويصقل 
المعاني الخيرة، ويبرزها أبلغ حجة، وأقوى سلاحاً، خاصّة إذا حاولنا قراءة هذه السيرة 
المشرقة منذ عصر الإمام علي وما له من أقوال وخطب في »نهج البلاغة«، وأقوال 
أبنائه الأئمّة من بعده: وما تناولوه من مواضيع هامّة جامعة لأصول الدين والمعتقدات 

عند المسلمين، وحسبك بذلك مراجعة كتب الحديث، وتأريخ العقائد.

الناجعة  الحلول  أدقّ وجه، وتلمس  الصورة على  اليوم لإيضاح هذه  أجدانا  وما 
الديني في  إنّ رسم النص  الكيد، بل  في ضوئها؛ لصون الشريعة مماّ دهاها من عوامل 
آفاقاً  يفتح  الذي  اللاحب  الطريق  هو  الطاهرة  البيت  لأهل  الرائدة  المدرسة  صياغة 
جديدة للمواجهة الحضارية الحديثة، خاصّة إذا لحظنا ما يحاوله أعداء الإسلام في إثارة 
 البيت أئمّة  به  قام  ما  استكشاف  نحاول  الإسلامية، وحين  الفرق  بين  الشكوك 

ضدّ حركة الزندقة والإلحاد فإنّما نجد سجلًا حافلًا بالتضحيات للدفاع عن العقيدة.

)وقد نهض الإمام الصادق لمقارعة اهل الباطل، وباحث الفلاسفة والدهريين 
في  وتشكيكهم  المسلمين  تضليل  الأكبر  هّمهم  جعلوا  الذين  والج��دل  الكلام  وأهل 
لهم  وأوض��ح  الفارغة،  وسفسطتهم  الفاسدة،  مقالاتهم  بحكمته  فأبطل  عقائدهم، 
اعوجاج مذاهبهم، والتواء سبلهم، ودعاهم إلى كلمة الحقّ، وجادلهم بالتي هي أحسن، 

وقد حفظت لنا كتب التأريخ كثيراً من مناظراته مع هؤلاء الضالّين المضلّين.

قدر  على  العلمية  مدرسته  طلاب  من  والبارزين  أصحابه  وجّه  قد   أنّه كما 

))) نعمة: الشيخ عبد الله، فلاسفة الشيعة: ص9.



51 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

كفاءتهم ومقدرتهم ليخوضوا تلك المعارك الفكرية، ويقفوا في وجه تيّار الضلال الذي 
قاده أعداء الإسلام والدخلاء فيه())).

التي  الإيمان  يوقفنا على حقائق  مماّ  الهداة ودورهم  الأئمّة  دراسة سيرة  فإنّ  ولهذا 
دافعوا عنها وبذلوا الغالي من اجل ترسيخها، ولم تزل آثارهم العلمية تعيش بين طيّات 

الكتب.

والعلماء  الحاضر  الجيل  مسؤولية  هي  التي  الدعوة  هذه  أنّ   – ج��ادّاً   – واعتقد 
والباحثين والمعنيين جديرة بالعناية والاهتمام، لا من حيث ما نملكه في الحقل العلمي 
في  نحتاجه  ما  حيث  من  بل  إليه)))،  الحديثة  الأكاديمية  الدراسات  توجّه  أثار  الذي 

))) الصدر: السيد محمد باقر، رسالتنا في عصر الإمام الصادق 7: ص133.
))) لقد أثار التشيّع في محتواه العقائدي والفكري رغبة الباحثين على اختلاف نزعاتهم وقومياتهم 
القرن  مفتتح هذا  منذ  الاتجاه  فكان  أخرى،  مآرب  ذلك  تكن في  لم  – إذا  منهم  الجامعيين  خاصّة   –
إلى كتابة بحوث ودراسات حول ذلك، نذكر منها على سبيل المثال: عقيدة الشيعة تأليف دوايت م. 
وجهاد  المناعي،  يوسف  عائشة  الدكتورة  الإماميّة،  والشيعة  المعتزلة  بين  العقيدة  أصول  رونلدس، 
الشيعة للدكتور عبدالله فياض، الخوارج  تأريخ الإماميّة وأسلافهم من  الليثي،  الشيعة سميرة مختار 
والشيعة  الخوارج  فياض،  الله  عبد  للدكتور  الإماميّة  الشيعة  عند  العقل  فلهوزن،  يوليوس  والشيعة 
العقل عند الشيعة الإماميّة للدكتور رشدي محمد عليان، نظرية الإمامة للدكتور  يوليوس فلهوزن، 
أحمد محمود صبحي، الشيعة بين الأشاعرة والمعتزلة هاشم معروف الحسني، نظرية البداء عند صدر 
بين  الفكرية  الصلة  الزين،  حسين  محمد  التأريخ  في  الشيعة  البندر،  الزهرة  عبد  د.  الشيرازي  الدين 
المفيد مكدرموث،  الشيخ  الكلام عند  الدكتور عرفان عبد الحميد، نظريات علم  التشيّع والاعتزال 
الشيعة  عن  الخفية  الحقائق  الجابري،  حسين  علي  الدكتور  عشرية  الاثني  الشيعة  عند  السلفي  الفكر 
الفاطمية والاثني عشرية محمد حسن الأعظمي، الفكر الشيعي والنزعات الصوفية حتّى مطلع القرن 
الثاني عشر الهجري الدكتور كامل الشيبي، الصلة بين التصوف والتشيع له كذلك، الفكر التربوي عند 
الشيعة الإماميّة الدكتور علاء الدين السيد أمير محمد القزويني، فلاسفة الشيعة عبد الله نعمة، تأريخ 
التربية عند الإماميّة وأسلافهم من الشيعة بين عهدي الصادق والطوسي الدكتور عبد الله فياض... 

إلى غير ذلك الكثير من المؤلّفات الحديثة.



عقائد الإماميّة52

تعضيد مسيرة اليقظة الإسلامية المعاصرة، ومحاولة تقويتها ورفدها فكرياً ومعنوياً من 
أجل الوقوف على الحقائق.

العقائد بين الفل�سفة وعلم الكلام والت�صوّف

لابدّ قبل البدء بالحديث عن هذه الاتجاهات وموقع العقيدة منها، من بيان الخط 
اه طريقاً للمعرفة العقائدية. العام الذي يتبناّه كلّ اّجت

والعقل  الحسّ  على  يعتمدان  ما  أّهن في  معاً  يشتركان  والفيلسوف  المتكلّم  كان  فإذا 
فإنّ  الإنسانية؛  للمعرفة   – الآخر  عن  منهما  لواحد  غنى  لا   – رئيسين  كمصدرين 
يرى  لكي  المتناهي  في  ينظر  فالمتكلّم  الوجود...  إلى  منهما  كلّ  نظرة  في  هنا  الاختلاف 
صورة اللامتناهي، وينظر في الحركة لكي يرى المحرّك الحقيقي جلّ شأنه، ولدى المتكلّم 
قبل نظره في الوجود عقيدة راسخة، ولديه مجموعة من العقائد الإيمانية التي لا يرتقى 
إليها أيّ شك، ومن جملتها أنّ هذا العالم مخلوق، وأنّ ثمّة نبوّة ورسالة، وبهذا فالإيمان 

يسبق التعقّل عند المتكلّم.

أمّا الفيلسوف، فإنّ العقل لديه هو كلّ شيء به يؤمن وبه يكفر، ذلك لأنّ الفلسفة 
نظر عقلي خالص في الوجود، فما يجوّزه العقل ويبرهن عليه يؤمن به الفيلسوف، وما 
لا يجوّزه العقل وعجز عن البرهنة عليه يرفضه الفيلسوف، كما أنّه قد يبدأ النظر في هذا 

العالم وقد لا يبدأ.

من  كأداتين  والعقل  الحس  على  الاعتماد  مرحلة  تجاوز  رجل  فهو  الصوفي،  أمّا 
أدوات المعرفة، ولهذا فهو يعتمد على الحدس – أو البصيرة، أو الإلهام، أو عين السر، أو 
القلب – فمعرفته من نوع خاص، إنّه يطلب إدراك الله مباشرة من طريق الله ذاته، فلولا 

. ، ولقد عرفت رّيب من طريق رّيب رّيب – هكذا يقول الصوفي – ما عرفت رّيب



53 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

وبالتالي فإنّ المتكلّم مؤمن يريد أن يعقل، أمّا الفيلسوف فهو يعقل لكي يؤمن، أمّا 
الصوفية فيذهبون إلى أنّ ثمّة ملكة أخرى لها القدرة على الفهم والإدراك، وهذه الملكة 

هي القلب أو البصيرة أو الإلهام))).

فيما رسّخت من  المسلمين  التاريخية للاعتقادات عند  الخلفية  ويستفاد من دراسة 
هذه  أهميّة  بحث،  وأساليب  اهات  اّجت من  ذلك  بعد  به  عرفت  وفيما  وأسس،  مبادئ 
للفرق  والفلسفية  الدينية  الاتجاهات  لتوضيح  أساسياً  عنصراً  تمثّل  باعتبارها  الدراسة 

الإسلامية.

لابدّ من الإشارة هنا إلى الدراسات والبحوث المقدّمة في هذا الصدد، المدوّنة –على 
الأكثر– باللغة العربية، حتّى بالنسبة إلى اهتمامات كثير من المستشرقين الذين عنوا بشكل 
اهاتها المتعدّدة حول الاعتقادات بحيث لا يمكن  بالغ إلى ما سجّلته الفرق الإسلامية باّجت
للباحث مهما حاول أن يستقصي بشيء من الموضوعية إغناء كافّة جوانب الموضوع لما في 
ذلك من سعة وشمول تحتاج إلى دراسة متخصّصة متأنّية، ولكننّا نحاول أن نستعرض 
في هذه المقدّمة إيجاز ما ينبغي أن يلمّ بأصول الموضوع وجوانبه  بالقدر الذي يبرز من 
الإماميّة مجسّدين  الشيعة  قدّمه  الذي  الدور  أهميّة  الذي من خلاله  الدور  أهميّة  خلاله 

.مناهج البحث في المعرفة التي رسم لها أئمّة أهل البيت

وعند محاولة الإلمام بأطراف البحث العقائدي نجد أنّ مباحثه معقودة عند فريقين: 
اهات بسبب  ما اشتركا في بعض المفاهيم والاّجت ذ كلّ منهما وجهة نظر خاصّة به، أو أّهن اّخت
اه في البحث والنظر عن الحقيقة وأصولها التي يؤمن بها المسلمون على  تأثير وحدة الاّجت

ما آمنوا به في مشاربهم ومسالكهم.

من:  أعلاه  الموضوع  في  للتفصيل  انظر  ومدارسه،  الكلام  علم  بدير،  فيصل  الدكتور  عون:   (((
ص56 إلى ص62.



عقائد الإماميّة54

العقائدية  المعرفة  ثقافة  تنازعا  اللذان  الكلام،  وعلم  الفلسفة،  هما:  والاتجاهان 
بصورة رئيسية، مضافاً إليهما التصوّف.

اه الفلسفي: أوّلاً: الاتّج

أصول  على  منصبّة  العقائد  معرفة  صوب  اه  الاّجت هذا  في  الاهتمام  مبادرة  كانت 
الفلسفة وقواعدها منذ البدء؛ وذلك لأنّ الفلسفة أساسها حبّ الحكمة ومعرفة حقائق 

الأشياء.

ولما كان الإنسان – بحكم غريزته الفطرية – يتّجه إلى ما يشبع رغباته في تفسير ما 
حوله من ظواهر الحياة والكون، وما يتعلّق بالإنسان من نزعات وخواطر ومعتقدات 
كلّ  في  لهم  يتجّىل  ما  ضوء  في  الأمور  هذه  بحث  إلى  القديم  منذ  الفلاسفة  ه  اّجت لذلك 
عصر من إجابة، وفق المنهج الذي يترسمونه؛ فالفلسفة تبحث عن الموجودات بما هي 
الفلسفة إلى فلسفة  موجودات وثابتة من حيث هي في نفس الأمر والواقع، )وتنقسم 
عن  البحث  مثل  والإلهيّة  والمعلول،  العلّة  عن  كالبحث  فالعامّة  إلهيّة،  وفلسفة  عامّة 

وجود الله تعالى وصفاته())).

ا – بالرغم من  ومن يستعرض تأريخ نشوء الفلسفة والتطوّر الفكري فيها، يجد أّهن
كونها تمثل أسمى ما توصّل إليه العقل البشري في كلّ عصر وآن من تفسيرات لظواهر 
الموجودات – قد تأثّرت بعوامل كثيرة مكانية وزمانية وشخصية، هذا في الوقت الذي 
كانت فكرة العلم الإلهي الذي هبط إلى الأرض بوحي السماء منذ فجر الإنسانية يمثّل 
لما  السماء  اهات  تتبنىّ مفردات وأفكار واّجت التي  الرائدة،  النظريّة  ً في صياغة  دوراً مهّام
السماء هي الأساس  أوحتها  التي  الفكرة  ذاتها، واعتبرت هذه  الفلسفة في  تبحث عنه 

الذي تفرّعت منه ثمرة العقيدة الإسلامية في هذا الباب.

))) المظفر: الشيخ محمد رضا، الفلسفة الإسلامية: ص75.



55 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

وكان لابدّ من هذا الاستعراض الوجيز؛ بغية تفسير آثار ونتائج الفلسفة اليونانية 
التي تُرجمت في العصر العبّاسي، بحيث أنّ انتشار الفلسفة اليونانية في حينها أثار انتباه 
بعض العرب؛ حيث قلّدوها )تقليداً أعمى، ومن غير نضج، فأوجد بلبلة في الأفكار 
م مهاجمون من قبل الفلسفة اليونانية – كما أوجبت  عند المسلمين، وشعر المسلمون أّهن
الفلسفة الحديثة في عصرنا الحاضر بلبلة في أفكارنا – ولّما كانت طبيعة الفلسفة النظر إلى 
حقائق الأشياء غير مقيّدة برأي ولا عقيدة، واصطدمت هذه الفلسفة اليونانية ببعض 
بأسلوب  عقائدهم  عن  للدفاع  المسلمون  تصدى  وأفكاره،  الإسلامي  الدين  مواقف 
نظريّات  وبين  الفلسفة  في  الرائجة  الآراء  بين  التنسيق  وحاولوا  الفلسفية،  البراهين 

الإسلام...())).

اه التوفيق الذي استعيرت به وسائل الفلسفة لغرض  اه يمثل اّجت وقد كان هذا الاّجت
الاستدلال، مماّ ينسجم من أفكارها مع روح العقيدة الإسلامية بما نشأ منه بالتالي )علم 

الكلام( الذي سيأتي تفصيل الحديث عنه.

)بحفظ عقيدة  قاموا  الأطهار، حيت  أئمّتنا  قدّمه  ما  يمثّل  اه  الاّجت كان هذا 
نجد  ولا  المضلّين،  المبدعين  بمحاربتهم  اليونانية،  التيّارات  أمام  الانهيار  من  الإسلام 

.((()إّال وهو من أتباع مدرسة أهل البيت فيلسوفاً عظيمًا في عهد الأئمة

اهها العام في أسس بحثها المبني على الحريّة الفكرية تأثيرها  وقد كان للفلسفة باّجت
مع  يتناقض  ما  على  يعتمد  تفسير  إلى  تحتاج  التي  الأفكار  ومهاجمة  مصادرة  في  البالغ 

البرهان العلمي والعقلي.

ومن هنا نتج الابتعاد عن مناهج الفلسفة واعتمادها في المباحث العقيدية، )وصار 

))) المصدر السابق: 75 ـ 76.
))) المصدر السابق: 75 – 76.



عقائد الإماميّة56

البحث حول الأدلّة التي تؤيّد الأفكار المتبناّة، لا البحث عن الواقع كما جاء في الأثر، 
للإنسان  تضمن  الفلسفة  لأنّ  سّراً؛  تدرّس  وصارت  والفلاسفة،  الفلسفة  واختفت 
فساد  الجو  ذلك  عن  ونتج  خفية،  الفلاسفة  من  كثير  الشيعة  في  ونشأ  الفكر،  حريّة 
الأصيلة  الينابيع  عن  الناس  وابتعد  فيه،  الفتن  وكثرة  أفكاره،  واضطراب  المجتمع، 
للفكر الإسلامي، ولم يراجعوا ما كان صدوره قطعيّاً من الآثار، ولم يهتمّوا بما جاء عن 
أهل البيت في تصحيح الأفكار... مع أنّ الصحيح هو أخذ أفكار الإسلام من 
ينابيعه الأصليّة الثابتة بطريق قطعي، حين ذاك لا تحتاج تلك الأفكار إلى البرهنة عليها 
بما ثبت من الإسلام قطعاً،  يأخذ  أن  الهداية عليه  يريد  إّال كوسيلة للإقناع، فمن كان 
يعتبره عقيدة قطعيّة  أن  احتماله وترجيحه، ولكن لا على  فيحقّ للشخص  المظنون  أمّا 
لا نقاش فيها... ويتّضح من ذلك أنّ أساس الاختلاف بين المسلمين – عقائديّاً – هو 

تأثّرهم الشديد بالأفكار الفلسفية التي سرت إليهم من الفلسفة اليونانية())).

الفلسفي في  اه  الاّجت اتّباع  فيها معالم  نتيجة مهمّة، يحدّد  إلى  المظفّر  الشيخ  ويخلص 
الذهن،  أفق  ولتوسيع  وللإقناع،  الشبهات،  لردّ  الفلسفة  )ندرس  بقوله:  المعتقدات 
وزيادة المعلومات، ولا نأخذ منها عقيدتنا، والفلسفة أبعد ما تكون عن العقيدة الصافية 

الخالصة الصحيحة.

ولا يجب أن نعتقد بالله على طريقة الفلاسفة؛ لأنّ الله لم يكلّفنا بذلك، بل العقيدة 
الفلسفية  العاميّة تكفي عند الله، ولكنكّ لا تستطيع أن تفهم المصطلحات والبحوث 
دون أن يكون لك إلمام بالفلسفة، إنّ الذي لا عقيدة له ويريد أن يستند في عقيدته، إلى 

مثل هذه الفلسفة فهو يضرب بحديد بارد())).

))) المصدر السابق: 77 – 79.
))) المصدر السابق: 80.



57 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

طابقت  ما  هي  السليمة  والأذه��ان  الصحيحة،  الفلسفة  )أنّ  معرفة  ينبغي  وهنا 
الشرائع وآيات القرآن الكريم، وأنّ القرآن الكريم والسنةّ النبوية قد تكفّلت للفلسفة 
رسالته  في  الحقّة  الفلسفة  تعالى  الله  يترك  وكيف  والخيالات،  الأوهام  دون  الواقعية، 
على أنبيائه، ويدع الناس يتخبّطون بآراء الصوفية وآراء أفلاطون وسقراط، والتي إذا 

لاحظها الإنسان بإمعان النظر لوجد فيها الاختلاف الكثير عن الحقائق الواقعية())).

تجسّد  الذي  الأمر  المعرفة،  طريق  في  واهتمامها  الفلسفة  دور  ينكر  لا  حيث  ومن 
تماماً في )الفلسفة الإسلامية( التي ولدت متميّزة بأصالتها، وعناصر الإبداع والابتكار 
فيها، خاصّة بعد أن قدّر للدين الإسلامي أن يواجه في ممارسته لدوره الحضاري قبال 
الديانات الأخرى، وما كان في وجدان الثقافات الأخرى من دخائل وتصوّرات خاصّة 
التي كان لها في  المؤمنة،  الصالحة  المهمّة الجماعة  قام بهذه  بالله والإنسان والعالم؛ حيث 
قوّة إيمانها ما يصقل الطاقات النابعة في ذاتها بما تنتهجه من معالم مدرستها في التحصيل 
والنظر والمعرفة وبما تحصّن به نفسها، فتصون العقيدة مماّ يكيد لها الأعداء، وتضع أمام 

المؤمنين أطروحة إسلامية خالصة في نشأتها وجوانبها.

حالة  على  مبنيّاً  كان  الإسلامية  الفلسفة  اه  اّجت أصالة  حول  التساؤل  منشأ  ولعلّ 
خرّيجي  لسان  على  وتبنيّه  الاستشراقي،  المنحى  وتقليد  القديمة،  بالفلسفة  الانبهار 
الأصيلة  الفكريّة  اهات  الاّجت لدراسة  المقصود  والتنكّر  المسلمين)))،  أبناء  من  مدارسه 

))) الخاقاني: الشيخ محمد طاهر، المثل الأعلى في الفلسفة: 336/2، نقلًا عن مقدمة كتابه: المثل 
النورية في فن الحكمة، كما يذكر في 9/1 قوله: )الفلسفة اليونانية في زمن سقراط وما قبله إلى زمن 
تتّبع الشرائع، كشريعة داوود وسليمان وغيرهما من الأنبياء، وكانت  فيثاغورس كانت فلسفة 
تابعة لتعاليم الأنبياء من بني إسرائيل، حتّى جاء دور أفلاطون وأرسطو فجعلوا فلسفتهم فلسفة لا 

ارتباط لها بالأديان، وإنّما هي مستقلّة في الرأي والتفكير(.
يقدّر  لم  الروح الإسلامية، ولهذا  لطبيعة  منافية  )الفلسفة  بدوي:  الرحمن  عبد  الدكتور  يقول   (((
لهذه الروح أن تنتج فلسفة، بل ولم تستطع أن تفهم روح الفلسفة اليونانية وأن تنفذ إلى لبابها، وإنّما هي 



عقائد الإماميّة58

أو  الصدد،  بهذا  معمّقة  إثارة  من  الدراسات  كافّة  وخلوّ   ،البيت أهل  لمدرسة 
ندرتها))).

تترجم  أن  قبل  والاستدلاليّة  العقلية  البحوث  المسلمون  المتكلّمون  مارس  )لقد 
يمرّ  تأريخ طويل؛ حيث  ذات  للمسلمين  العقليّة  فالحياة  الفلسفيّة، وعلى هذا  الكتب 
إنّ تأريخ الفلسفة في الإسلام هو جزء من تأريخ العلوم في  عيلها أربعة عشر قرناً... 

تعلّقت بظواهرها، ولم يكن عند واحد من المشتغلين بالفلسفة روح فلسفية بالمعنى الصحيح(، مقدّمة 
كتابه: التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية؛ مجموعة مقالات لكبار المستشرقين.

ا: )حضارة متقبّلة لا منتجة،  أو كما يقول الدكتور علي سامي النشار عن الحضارة الإسلامية بأّهن
التراث  أو  اليونانية  إليها الحضارة  نقلت  بل  ابتداع ولا خلق،  مقلّدة لا مجتهدة، لا  آخذة لا معطية، 
اليوناني، فأخذت منه ما أخذت وشوّهت ما شوّهت، ولكن لا خلق جديداً، ولا أبدع أصيلًا( مقدّمة 
كتابه: نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام، كذلك انظر: الدكتور محمد البهي: الجانب الإلهي في التفكير 
الحميد:  عبد  للدكتور عرفان  ونقد  دراسة  الفلسفة في الإسلام،  كتاب  نقلًا عن  الإسلامي: ص15 

ص18.
اه إّال من خلال معرفة أنّ المؤمنين بالإسلام قد استوعبوا النصّ  ))) لا يمكن معرفة أهميّة هذا الاّجت
الديني استيعاباً يقوم على القلب والعقل معاً، وخير دفاع وفهم أيضاً ذلك الذي تؤيّد فيه جوارح المرء 
وعقله، وأنّ امتزاج الثقافة  الإسلامية بغيرها من الثقافات لم يكن أمراً عارضاً، ولم يكن حدثاً يكمن 
تجنبّه، كما أنّه لم يكن نكبة حلّت بالمسلمين، وبقدر ما للتيار الفلسفي من انتماء للماضي البعيد والتأثير في 
الحاضر والامتداد إلى المستقبل، فإنّ ثمّة ما يجب معرفته، هو تنبّه المسلمين في فترة مبكّرة إلى الاختلاف 
الجوهريّة بين دينهم وبين الفلسفة اليونانية، الأمر الذي يدعو إلى ضرورة معرفة أنّ المدرسة الإسلامية 
في الفلسفة كانت )ذات طابع خاصّ وشخصية مستقلّة أخصّ خصائصها التوفيق والاختيار؛ توفّق 
بين النقل والعقل، وتؤاخي  بين الدين والفلسفة؛ ذلك لأنّ فلاسفة الإسلام يرون أنّه يمكن كشف 
الوحي  نحوها  يهدينا  كما  والبرهان،  المنطق  إليها  فيقودنا  متعدّدة،  وبوسائل  شتّى  طرق  من  الحقيقة 

والإلهام(.
إبراهيم  الدكتور  ومدكور:  ص26،  ومدارسه:  الكلام  علم  بدير،  فيصل  الدكتور  عون:  انظر: 

بيّومي، في الفلسفة الإسلاميّة: ص190.



59 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

الإسلام())).

وبالتالي نخلص أنّ بحوث العقيدة في إطارها الفلسفي، وبالأسلوب الذي عرضته 
– كانت تمثّل في الحقيقة  تراث الإماميّة  – على الأخصّ  الكتب والمؤلّفات الإسلامية 
خطاباً إسلامياً خالصاً، إّال أنّه يحتاج إلى تنقيته مماّ علق به من بعض جوانب التأثيرات 
الخارجية، بالإضافة إلى تقديمه بصورة تأصيليّة تعكس وجهه الحقيقي)))، وتقف على 
مواطن الأصالة والابتكار، خاصّة إذا تعرّفنا على ما للقرآن الكريم من دور أساسي في 
العقليّة في الإسلام، وإذا ما دقّقنا في تكوين المجتمع الإسلامي، فالقرآن  النزعة  إثارة 
الاستدلالات  بعض  استعمل  حيث  العقليّة؛  الحياة  على  كبيراً  اعتماداً  يعتمد  الكريم 

القياسيّة والمنطقيّة.

كما أنّ في الكلمات المأثورة عن رسول الله، وبالخصوص في الآثار المرويّة عن 
أمير المؤمنين أبحاثاً عقليّة دقيقة وعميقة بكثرة، ينبغي أن تبحث بشكل مستقلّ.

والعدل،  كالتوحيد،  الإسال�م،  أصول  عن  البحث  في  مبكّراً  الفكر  انطلق  لقد 
وإثبات الصانع وصفاته، وخلق القرآن، وأفعال العباد، والقضاء والقدر، والإمامة وما 
لتأييد  فريق  كلّ  واحتجّ  عنيف،  صراع  إلى  الآراء  تعدّد  وأدّى  المباحث،  من  بها  يتعلّق 
ببعض  تأثّروا  جماعة  العلماء  صفوف  في  واندسّ  القرآنية،  النصوص  بظواهر  مذهبه 

الأفكار المنتقلة إلى المسلمين من بعض الأمم.
وما  ص36  الإسلامية:  الفلسفة  في  محاضرات  مرتضى:  الشيخ  الشهيد  العلّامة  المطهّري:   (((

بعدها، الترجمة العربيّة، للشيخ عبد الجبار الرفاعي مع مقدّمة ضافية.
))) نشير إلى مساهمة الشيخ محمّد رضا المظفر في أعماله الفلسفية، ومنها: محاضراته القيّمة في كليّة 
كتبه  ما  إلى  وننوّه  وغيرها،   ،علي الإمام  وفلسفة  سينا،  وابن  الكندي،  عن  الهامّة  وبحوثه  الفقه، 
فلسفة  والتمحيص، وكذلك:  النقد  إلى  الفلسفي وحاجته  تراثنا  الشيبي:  الشيخ محمد رضا  العلّامة 

الإمام الصادق للعلّامة الكبير الشيخ محمد جواد الجزائري.
انظر: تأريخ الدرس الفلسفي في النجف: ص179 لصاحب هذه المقدّمة.



عقائد الإماميّة60

 وفيما كان هذا الجو المزدحم بالأفكار الغريبة، والآراء المتباينة خرج أهل البيت
من عزلتهم على الناس، فكان لابدّ من وقوفهم في وجه هذه التطوّرات والأحداث التي 
م  غزت العقيدة الإسلامية، وذلك أمر يعنيهم أكثر مماّ يعني سائر الناس سواهم؛ لأّهن
أبطالها وحماتها، والمؤسّسون لبنيانها، وفي رعايتهم نشأت وانتشرت في الشرق والغرب، 
والأدلّة  بالحجج  الأقطار  جميع  من  قصدوهم  الذين  العلم  وطلاب  أصحابهم  ولقّنوا 
وأساليب الدفاع عن العقيدة، وشجّعوهم على الجدل والمناظرة مع أولئك الذين حاولوا 
الدسّ والتشويش على الأصول الإسلامية، وقال الإمام الصادق لعبد الرحمن بن 

الحجّاج البجلي: »ناظر أهل الآراء والبدع؛ فإّين أحبّ أن يروا في شيعتي مثلك«.

 :وقال له حمزة الطيّار: بلغني أنّك تكره الخصومة مع الناس ومناظرتهم، فقال
»أمّا كلام مثلك، من إذا طار أحسن أن يقع، وإذا وقع أحسن أن يطير، فلا أكره مناظرته 
تبليغ  أجل  من  والرأي  للمناظرة  مجالس  يعقدون  كانوا  أّهنم  عنهم:  وبلغ  للناس«)))، 

المجتمع عن الفكرة الصائبة، والرؤية الإسلامية في النظرة وتخليصها مماّ شابها.

الرائد، الذي حفظ  الرئيسي  المنطلق   البيت وبذلك فقد كانت مدرسة أهل 
الفردي  السلوك  والفكر، وتقويم  التشريع  الناصعة وأطروحتها في  للشريعة صفحتها 

والاجتماعي.

ثانياً: الاتجاه الكلامي:

إنّ تأريخ الحضارة الإسلامية يزخر بتجربة رائعة مرّة على مجمل الحركة الفكرية، 
من  عديدة  مناطق  في  الإسلامية  الرقعة  وانتشار   الكريم الرسول  وفاة  بعد  خاصّة 
العالم، فيما كانت تمتلكه بأعماقها من قواعد حضارية قائمة، ومدنيّة ترسّخت عدّة أجيال، 

محاضرات  وكذلك  بعدها،  وما  ص35  السابق:  المصدر  المطهري،  الشيخ  للتفصيل:  راجع   (((
الشيخ المظفر الفلسفية: ص78، وعبد الحميد: الدكتور عرفان، الفلسفة في الإسلام.



61 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

ولهذا فقد كان من مهمة الإسلام المواجهة الحضارية في سلسلة القضايا، والأفكار أو 
الإشكاليّات التي تنبع من عمليّة التمازج والتلاقح، فضلًا عّام كان في طرح بعضها عن 
قصد متعمد للوقوف أمام المبادئ الجديدة التي صدعت بها الشريعة الإسلامية الغرّاء.

المواجهة  ومن هنا استجدّت الحاجة إلى وضع أُسس لوسائل فكرية مناسبة لهذه 
العنيفة المفاجئة، التي لم كين قبالها غير نصوص القرآن الكريم والسنةّ النبوية المطهّرة، 
وبالرغم مماّ تغنيه هذه المصادر الأساسيّة في التشريع الإسلامي من عطائه الوافر في صدّ 
هذه الهجمات، فإنّ لدور أهل البيت  وهم آل الرسول، وحملة الرسالة، ومعدن 
الوحي والتنزيل في تقويم المسيرة الإسلامية بما قدّموا من علوم ومعارف، فقد كان لهم 
المساهمة الكبرى الجادّة والدور التأسيسي المتواصل في صيانة مبادئ الشريعة، وتثبيت 
انتشرت  التي  بعيداً عن الأهواء والزيغ  ينبغي للمسلم الإيمان بها،  التي  العقائد الحقّة 
آنذاك بسبب انقسام المسلمين فرقاً وشيعاً عديدة، بالنظر إلى الاختلاف في تفسير الكثير 

من التساؤلات التي تمس أصول العقيدة الإسلامية.

وحسبك مثالاً ما تجده في الكتب والمصنفّات الخاصّة بعالم الفرق والمعتقدات عند 
المسلمين )حيث كان ذلك مجالاً واسعاً لإعطاء صورة عن التخاصم والتراشق بالألفاظ 
والتفسيق،  التكفير  حملات  بذلك  ونشطت  وس��اق،  قدم  على  والسكاكين  والسهام 
ومحاولة كلّ الطعن في خصمه بقدر ما تتّسع مقدرته، فتؤلّف الكتب للطعن والتشهير، 
ويحاول كلّ فريق جذب السلطان إليه، ويحاول كلّ سلطان الانتصار بفريق من الفقهاء، 
وتجدّ مذاهب جديدة وتلبس المذاهب القديمة أردية جديدة، والترك والروم والفرنج 
مع كلّ هذا يحاربون بالسيوف والأفكار والأقلام... وتضيع بين كلّ هذا وذاك قواعد 

المذاهب، وأصول الفرق وتحرق الكتب())).

))) الملل والنحل للشهرستاني: مقدمة المحقق: ص14.



عقائد الإماميّة62

معالم  أنّ  يكتشف  فإنّه  الإسلامية  العقيدة  أصول  دراسة  الباحث  يحاول  عندما 
به  صدعت  ما  بين  للتوفيق  نشأ  الذي  الكلام،  علم  في  البحث  هو  ذلك  إلى  الطريق 
الشريعة وما أضافته الفلسفة بما يجمع بين الأدلّة العقليّة من جهة وما ورد بخصوص 
العامّة  الأصول  أمام  نقف  عندها  الشريفة،  بالسنةّ  أو  الكتاب  من  بنصّ  مؤيّداً  ذلك 

للعقيدة الإسلامية.

يخطط  وهو  الكريم  القرآن  لمبادرة  كان  الكلام  علم  نشأة  في  الأساسي  الدور  إنّ 
للمجتمع الإسلامي مسار تفكيره العقائدي، والمتأمّل لآيات الكتاب العزيز يقف أمام 
شواهد كثيرة للتدليل على مكانة وأهميّة البحث في أصول العقيدة عن طريق النظر العقلي، 
وإنّ هذا الأمر هو الذي يفتح أمامنا نافذة جديدة تدعونا – بعد التحرّي والتمحيص 
والتدليل – إلى أنّ علم الكلام في حلّته الإسلامية ولد يحمل أصالته واستقلاليّته، بعيداً 
الباحثين قديمًا وحديثاً أن يجعلوا  عّام علق به من شوائب ومقولات حاول الكثير من 

لحضارات قديمة أثرها البالغ في نشأة علم الكلام.

لذلك نخلص إلى انّ هذا العلم الشريف نشأ وليد الحاجة إلى تفتّق الذهنيّة المسلمة 
ويتّسق  ينسجم  بما  أبوابه  في  البحث  تواصل  وقد  بعدها،  وما  الإسلامية  الدعوة  إبّان 
الفتوحات الإسلامية واختلاط  رقعة  توسع  الملمين من خلال  عند  التفكير  تطوّر  مع 
المسلمين بأقوام دخل منهم الإسلام وبقي آخرون على دياناتهم، وكانت كلمة الإسلام 
هي العليا في إجابة متطلّبات كلّ مرحلة من مراحل التطوّر الذهني في المجتمع الإسلامي 
الشريفة  النبويّة  السنةّ  أهمية  الثانية  المرتبة  ينكر في  يومنا الحاضر، ولا  أجيال حتّى  عبر 
الطاهر)))؛ حيث كانوا حصناً وملاذاً  البيت  تبلورت بسنةّ الأئمّة من أهل  التي 
لردّ الشبهات ودحض دعوى المبطلين والمشكّكين في أصول العقيدة وما دار حولها من 

))) انظر الحكيم: السيد محمد تقي، الأصول العامّة للفقه المقارن: ص145 إلى 189.



63 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

لبوس، وكشف الغموض حول مسائل عديدة طرحت على الساحة الإسلامية بدافع 
الترجمة أحياناً، وبدافع الكيد والتنكيل وخلق التنازع والتخاصم وإشعال روح التفرقة 

بين المسلمين أحياناً أخرى.

وهكذا يجد المتتبّع في تأريخ الأصول الاعتقادية أنّ العلماء الربانيين في مدرسة آل 
البيت ممنّ ساروا على ما أثر عن الأئمة، حيثُ ترسّموا خطى الصواب وانتهجوا 
نهج الهدى في رسم نظرية متكاملة تتّفق مع المبادئ الإسلامية الأصيلة وتتميّز بمنطلقات 
قويّة الحجّة، رائقة المبنى لعرض العقائد وما يتعلّق بها، وهي منسجمة مع خط الكتاب 

والسنةّ.

ومماّ يدلّ على ذلك استقصاء الباحث المتتبّع لأدوار تطوّر علم الكلام، سواء فيما 
يخصّ مصطلحاته، أو ما يدخل في تفاصيله.

حصر  يمكن  حيث  الكلام؛  علم  يعنيه  ما  دلالة  على  التعرف  من  البدء  في  ولابدّ 
العلم،  هذا  نشوء  لتفسير  برزت  التي  النظريات  استيعاب  خلال  من  التعريف  وجوه 

اهين: وهي التي تنحصر ضمن اّجت

الاتجاه الأوّل: في أنّ المنشأ والولادة كانت خارج الدائرة الإسلامية، حين ذهب 
البعض إلى أنّ هذا العلم نشأ في دولة اليونان قديمًا.

اه لا يملك من الواقع التاريخي والموضوعي ما يؤيّده، بسبب أنّ المسائل  وهو اّجت
التي يطرحها علم الكلام على بساط البحث والاستقصاء لم يكن لها في مفهوم التفكير 
اليوناني مساحة ملموسة، كما هو الحال بالنسبة للحكم على فاعل الكبيرة أو ما يتعلق 
بذات الله وصفاته أو بالنبوة، فهذه موضوعات انبثقت عن ظروف البيئة الإسلامية))).

))) صبحي: الدكتور أحمد محمود، في علم الكلام: ص10، وقد آثرنا عدم التوسّع في هذا الصدد؛ 
بغية الإفادة في أساس البحث عن نشاة علم الكلام عند المسلمين، علمًا أنّ الأصل اليوناني لعلم الكلام 



عقائد الإماميّة64

الثاني: إسلاميّة علم الكلام، فهو علم جديد نشأ في دولة الإسلام ليقف  اه  الاّجت
عدّة  يتألّف من  أنّ موضوعه  نشأته  السبب في  كان  العقيدة، وقد  متبنيّات  مدافعاً عن 
قضايا وقع فيها الخلاف بين المسلمين بحيث أدّت إلى تأسيسه بأصوله وقوانينه المميّزة، 
ومن الطرائف التي تذكر بهذا الصدد: تساؤل صاحب »كشاف اصطلاحات الفنون« 
في هل أنّ علم الكلام يشمل الدفاع عن عقيدة أهل السنةّ والجماعة فقط! أم أنّه يشمل 

العقائد المتعلّقة بأصول الدين الموافق والمخالف – على حد تعبيره))) – ؟!

ومماّ ينبغي الإشارة إليه أنّ الدور الأساسي في نشأة علم الكلام كان للقرآن الكريم، 
الذي دعا إلى النظر العقلي، كما كان الحديث النبوي الشريف عاملًا مساعداً في إيجاد هذا 
مقدّمة؛  بارزة، سنوردها  أقوال  أربعة  إسلامياً  الكلام  نشوء علم  والملاحظ في  العلم، 

لنصل إلى ما يتمخّض به البحث من نتيجة مهمّة.

القول الأوّل: إنّ الشيعة الإماميّة هم واضعو الركائز الأولى لعلم الكلام، ويستدلّ 
على ذلك بما قدّمه أئمّة أهل البيت في الكشف عن المسائل الكلامية في أحاديثهم 
وخطبهم واحتجاجاتهم، وبانّ عيسى بن روضة الإمامي التابعي كان وحيد عصره في 
علم الكلام، وأنّ من بين مشاهير المتكلّمين الأوائل قيس بن سعد بن عبادة، وسليم بن 
قيس، وكميل بن زياد، وخالد بن عيسى بن العاص، وصعصعة بن صوحان العبدي، 

.وأويس القرني، وكلّهم من الشيعة المعاصرين للإمام علي

 – على أنّ بعض الشيعة من يذهب إلى القول بأنّ تحذير الأئمّة لا سيّما الصادق
من علم الكلام وتعلّمه لا يساعد على أنّ الشيعة هم واضعو الأساس لهذا العلم، رغم 
أنّ الأئمة سبقوا الناس إلى إعطاء الفكرة النهائية لجميع الموضوعات التي بحثها 

مماّ يتبناّه الكثير من الباحثين المعاصرين.
))) التهانوي: الشيخ المولوي محمد أعلى بن علي، كشاف اصطلاحات الفنون: ص22.



65 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

علم الكلام والفلسفة من قبل أن يظهرا عند المسلمين))).

القول الثاني: ما يذهب إليه المعتزلة من الإشادة بجهودهم في التأريخ المبكّر في حياة 
يذكر  خلدون  ابن  أنّ  على  وحديثاً)))،  قديمًا  المؤلفين  أكثر  القول  هذا  ويؤيّد  الإسلام، 
– كان بعد أن ألّف  – كما يحلو له أن يسمّيها  في مقدّمته بأنّ )حدوث »بدعة المعتزلة« 

المتكلّمون في التنزيه())).

م هم الأجدر في بعض  القول الثالث: ذهاب بعض الفئات من أهل السنةّ إلى أّهن
علم الكلام وانطلاقه وتكوين أصوله، ولعلّ الأولى من أولئك وهؤلاء أن يدّعي كلّ 
أسبق من غيرهم في  كانوا  م  الكلام؛ لأّهن علم  بتأسيس  قيامهم  والمرجئة  الخوارج  من 

إثارة مسائل هذا العلم أواخر عهد الخلافة الراشديّة.

القول الرابع: ادّعاء كلّ من الجهمية والجهنية في تصميم هذا العلم وإنشائه؛ لأنّ 
المسائل التي بحثوها وأثاروها تحتلّ القمّة من المسائل الكلامية التي وضعت اللبنات 

الأولى في الكلام – كعلم –.

مع أنّ هناك تسابقاً بين مذاهب ومدارس أُخرى في حيازة شرف السبق بكشف 
نقاب هذا العلم ونشوئه.

إليه  يعود  الذي  الزمني  الدور  وجه  أمامنا  ترسم  المختلفة  الأقوال  هذه  أنّ  على 
أم  الخلافة،  عصر  في  أم   ،الكريم الرسول  أيّام  في  كان  وهل  الكلام،  علم  تأسيس 
في عهد الأمويين؟ على أنّنا نجد من أفرط بقوله: إنّ تأسيسه وبروزه كعلم لا يمكن أن 
يكون سابقاً على وقت تغلغل الفلسفة اليونانية بين الأوساط الإسلامية، وقد قرنه بحياة 

))) المظفر: الشيخ محمد رضا، المحاضرات الفلسفية.
))) كما ذهب إلى ذلك الدكتور أحمد أمين، فجر الإسلام: ص299، وعلي مصطفى الغرابي في كتابه 

تأريخ الفرق الإسلام ونشاة علم الكلام: ص19.
))) ابن خلدون: المقدّمة: ص389.



عقائد الإماميّة66

أبي الهذيل العلّاف.

ولا ينكر ما قدّمه كلّ فريق لتعزيز مدّعاه بأدلة وحجج شتّى، ومن حيث ما يمكن 
أن يقترب كلّ قول من الأقوال إلى الحقيقة أو يحمل نصيباً من الصحّة، إّال أنّ النظرة 
الوقوف على ما كتب حول هذا الموضوع من أطرافه على سعة  الموضوعيّة تدعونا إلى 
التفرّعات فيه، وذلك من خلال تقسيمه في ضوء الأدوار التي شاركت في نشأته وتطوير 

ا كانت: معالمه؛ حيث نرى أّهن

أوّلاً: دور النشوء:

بعد  ما  فترة  قواه في  الإسلامي جندّ  وأنّ  الإسلامي،  الأوّل  الصدر  بدأ في  حيث 
الدينية وعرضها والاستدلال  العقائد  للردّ على الملاحدة والمنحرفين، ولتجلية  الهجرة 

عليها بالعقل قرآناً وحديثاً.

آياته طائفة من المسائل الكلامية عرضاً رائعاً،  فالقرآن المجيد عرض في كثير من 
أروع  من  أسلوب  وفي  مؤثّراً،  عقلياً  حواراً  الملحدين  المنحرفين  على  للرد  يعرض  كما 
الأساليب الاستدلالية وأسدّها، ومن ذلك قوله في معرض الردّ على المشركين وتزييف 
وَاتِ وَالأرْضَ وَأَنزَلَ  مَا نْ خَلَقَ السَّ اذ الشركاء والأنداد: ﴿أَمَّ معتقداتهم المنطوية على اّخت
عَ  مَّ أَإلَِهٌ  تُنبتُِوا شَجَرَهَا  أَن  لَكُمْ  كَانَ  ا  مَّ ْجَة  ذَاتَ بَه بهِِ حَدَائقَِ  فَأَنبَتْنَا  مَاء  ء  مَا السَّ نَ  مِّ لَكُم 

اللهِ﴾))).

َْن  بَي وَجَعَلَ  َِي  رَوَاس ا  لََه وَجَعَلَ  َْه��اراً  أَن ا  خِلالََه وَجَعَلَ  قَرَاراً  الأرْضَ  جَعَلَ  ن  ﴿أَمَّ
عَ اللهِ﴾))). البَحْرَيْنِ حَاجِزاً أَإلَِهٌ مَّ

تهِِ أَإلَِهٌ  َْم َْن يَدَيْ رَح اً بَي يَاحَ بُشْر ِّ وَالبَحْرِ وَمَن يُرْسِلُ الرِّ تِ البَر دِيكُمْ فِي ظُلُمَا ْ ن يَه ﴿أَمَّ

))) النمل 27: 60.

))) النمل 27: 61.



67 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

عَ اللهِ﴾))). مَّ

عَ اللهِ﴾))). ء وَالأرْضِ أَإلَِهٌ مَّ مَا نَ السَّ ن يَبْدَأُ الَخلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَمَن يَرْزُقُكُم مِّ ﴿أَمَّ

ومثل ذلك نجد الكثير من الأحاديث النبوية عرضاً وحواراً في كثير من المسائل 
العقائدية؛ إذ لا شكّ أنّ النبي وأصحابه قد جندّوا أنفسهم لتجلية الكثير من المفاهيم 
الدينية والاستدلال عليها بالأدلّة العقليّة، ومن حيث لا يمكن أن يتقبّلها الداخلون في 

الإسلام أوّل امرهم حقيقة واقعة وأمراً مقبولاً لا يحتاج إلى تجلية أو دليل أو برهان.

أجنبياً عن موضوع علم  ليس  مادّة، وهذا عرض، وذاك حوار، وكلّه  إذن، هذه 
الكلام، وإن كان لا ينهض بتكوين علم الكلام واعتباره كياناً قائمًا بذاته، بل يمكن أن 

يعدّ دوراً لبدايته ولأوّل نشوئه وانبثاقه.

ثانياً: دور النمو والارتقاء والتبلور:

وهو الدور الذي برزت فيه المشاكل وتبلورت بعض المسائل التي أصبحت مثاراً 
للجدل والنقاش والاستدلال، وذلك بعد أن انتهى المسلمون من الفتوحات وبعد أن 

استقرّت البلاد الإسلامية إثر حروب وحركات مستمرة طاحنة.

وفروعٌ  كلّ ذلك مشاكل مختلفة، ومسائل مستجدّة،  إثر  تنشأ على  أن  فكان لابدّ 
تتعلّق بتلك الأصول التي عرض لها القرآن من غير تفصيل وإيضاح، مماّ أضافت على 
ذلك العالم الناشئ مادّة واسعة، وأبواباً رحبة أصبحت بعد حين ميداناً للصراع الفكري 
التآليف  تكثّرت  كما  الأقوال،  فيها  تكثّرت  للحوار والجدل حتّى  وميداناً  والعقائدي، 
والمدارس الفكرية التي بحثت تلك المشاكل والمسائل وأخضعتها لميدان القلم بعد أن 

كانت طليقة في ميدان اللسان.

))) النمل 27: 63.

))) النمل 27: 64.



عقائد الإماميّة68

وينتظم في هذا الدور الشطر الأخير من الخلافة، وعصر الحكومة الأمويّة.

ثالثاً: دور النضج والتكامل:

وبعد حركة الترجمة الواسعة التي ظهرت في مطلع العصر العبّاسي والتي فتحت 
آفاقاً جديدة رحبة للمعنيين بهذا العلم وهذه البحوث فأكسبتهم ذهنيّة ناضجة متحرّرة، 
فكريّة  ومدارس  كتلًا  منهم  ت  وصّري وأصولهم،  عقائدهم  عن  للدفاع  قويّاً  وسلاحاً 
ولها  الخاص،  ومنهجها  استقلالها  لها  بذاتها،  قائمة  بنية  الكلام  علم  وأصبح  واعية، 

أصولها المتميّزة الواضحة، وبلغ هذا العلم ذروته وأوج رقيّه، وله ضوابطه ومميّزاته.

رابعاً: دور الجمود:

بعد  الجمود  دور  أعقبه  الثالث  الدور  في  الكلام  علم  أصاب  الذي  التطوّر  وبعد 
حلول القرن الرابع الهجري؛ حيث جمد الناس على الأساليب الكلاميّة، جموداً أخرجه 
الفلسفة  انفصل عن  ولذلك  والبحث،  للفكر  منطلقاً  يكون  أن  يصلح  علمًا  كونه  عن 

وانفصلت عنه، وبسبب ذلك مات الاعتزال))).

خامساً: دور النهوض الثاني:

تقلّبات سياسيّة  أثر حدوث  الهجريين، وعلى  والثامن  السابع  القرنين  وفي حلول 
فقد ولدت ثلاث مدارس في  العلميّة،  الحركة  البلاد الإسلامية، وبروز  واجتماعيّة في 
علم الكلام كان لها الأثر الواسع في إغناء المسيرة الفكرية الكلامية؛ نظراً لما كانت عليه 

))) لغرض الاستقصاء التام آثرنا أن ننقل ما أضفاه الدكتور الشيخ محمود المظفر في بحثه القيّم 
الرائع، الموسوم: )علم الكلام(، وهو رسالة التخرّج التي قدّمها إلى كليّه الفقه في النجف تحت إشراف 
شيخنا الحجّة الشيخ محمد رضا المظفر )رحمه الله( أستاذ الفلسفة الإسلامية – في حينه – حيث منحه 
علم  تأريخ  استعراض  في  المظفر  شيخنا  تبناّها  مهمّة  آراء  البحث  هذا  تضمّن  وقد  الامتياز،  درجة 

الكلام.
انظر مجلّة النجف، العدد 6 من السنة الخامسة، شوال 1382 / آذار 1963 ص 63 وما بعدها.



69 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

هذه المدارس من تناقضات فكريّة أدّت إلى وقوع المواجهات والصراعات العقيديّة فيما 
بينها على صعيد المؤلّفات والمناظرات، فكانت منذ اليوم الأوّل الردود والنقود، ثمّ تلتها 

ردود ونقود أخرى، وهكذا إلى يومنا، وهذه المدارس هي:

1 – مدرسة الشيخ نصير الدين الطوسي))) في مدينة الحلّة:

حيث تخرّج فيها تلامذة عظام، في طليعتهم العلّامة الحّيل الشيخ الحسن بن المطهّر 
المتون  أشهر  من  الطوسي  الاعتقاد«)))للمحقق  »تجريد  كتاب  فكان  هـ،   726 المتوّىف 

الكلاميّة؛ لجمعه بين الدقّة والرصانة والإيجاز.

على أنّ هذه المدرسة الكلاميّة قد اقترنت بنهضة علميّة في العلوم الاعتقادية؛ حيث 
نجد أنّ الشيخ سديد الدين محمود بن علي بن الحسن الحمصي الرازي كان قد ألّف كتابه 
التاسع  في  وتأليفاً  بحثاً  أنهاه  الذي  الحلة،  في  التوحيد«  إلى  والمرشد  التقليد  من  »المنقذ 
من شهر جمادى الأولى من سنة 581 هـ، بعد أن اجتمع عليه صفوة من أعيان علمائها 
والتمسوه البقاء بين ظهرانيهم – في قصّة معيّنة))) تروى عنه – حين مروره بالحلّة أثناء 

سفره إلى حجّ بيت الله الحرام.

2 – مدرسة الأيجي في بلاد فارس:

– مدرسة  – صاحب كتاب »المواقف«  حيث أسّس القاضي عضد الدين الأيجي 

))) )المتوفى سنة 672 هـ(.
، وشرح شمس الدين محمود بن عبد الرحمن بن أحمد  ))) له شروح هامّة، منها: شرح العلّامة الحّيل

الأصفهاني، وشرح المولى المحقّق علاء الدين علي بن محمد الشهير بقوشجي.
 ، ))) يقول الشيخ سديد الدين الحمصي: لقيني جماعة من إخواننا علماء الحلّة وفقهائهم مستقبّيل
مكرمين، مقدّمي... وأدخلوني الحلّة بإعزاز وإكرام وإجلال وإنعام... ثمّ بعد الاستئناس، أظهروا ما 
أضمروه من الالتماس، المشتمل على إقامتي عندهم أشهراً... إلى قوله: واشتغلنا بالمذاكرة والمدارسة؛ 

إذ كانتا هما المبتغى والمقصود للقوم في إقامتي.
انظر المنقذ من التقليد – المقدّمة: ص8.



عقائد الإماميّة70

أنجب فيها عدّة من العلماء، على رأسهم سعد الدين التفتازاني صاحب كتاب »المقاصد«، 
وهذان الكتابان ينظران في بحوثهما إلى »التجريد«، كما لا يخفى على من قارن بينه وبين 

الكتابين، لكنهّما حاولا أن لا يصّرحا بذلك.

3 – مدرسة ابن تيمية في بلاد الشام:

حيث أسّسها أحمد بن عبد الحليم الحراني، المعروف بابن تيمية المتوفى سنة 728هـ، 
قيم  بابن  المعروف  الدمشقي  بكر  أبي  بن  محمد  رأسهم  على  العلماء،  من  ثلّة  وانجبت 
الجوزية المتوفى سنة 751 هـ، واشتهر من كتب ابن تيمية كتابه »منهاج السنةّ« ألّفه ردّاً 
والشتم  السبّ  أنواع  من  ورقة  منه  يخل  ولم   ، الحّيل للعلّامة  الكرامة  منهاج  كتاب  على 

للحّيل وشيخه الطوسي))).

التي  الهامّة  وللمدارس  الكلام،  علم  تطوّر  لأدوار  السابق  الاستعراض  ومن 
ظهرت أثناء تلك الأدوار يتّضح أنّ كلاًّ من الشيعة بفرقها وأهل السنةّ باتجاهاتها، كلًا 
من الخوارج والمرجئة والمدارس المعتزلية والجهمية والجهنية قد ساهمت في تبلور علمنا 

هذا ونموّه وتكامله.

ولكن لا يمكن هنا تحديد اللبنة الأولى لهذا العلم ونسبتها إلى فئة خاصّة من تلك 
الفئات؛ نظراً لصعوبة مثل هذا التحديد أوّلاً، ولوجود الخلط في هذا المجال ثانياً.

– يكمن أن تكون هي راصفة هذه  قلنا  – كما  النبوية  القرآن والأحاديث  أنّ  مع 

))) الميلاني: السيد علي الحسيني، الإمامة في اهم الكتب الكلامية وعقيدة الشيعة الإماميّة ص11 
شرح  على  »الطرائف  الموسومة  البارعة  وتعليقاته  الرائعة  بوقفاته  الميلاني  السيد  أوفى  وقد   ،18  –
المواقف« و»المراصد على شرح المقاصد« بما يعني الباحث البصير والناقد الخبير، انظر كتابه أعلاه من 

ص41 إلى 282.
تيمية  »ابن  القيم  كتابه  في  الحميد  عبد  صائب  الدكتور  قدّمها  التي  الوافية  الدراسة  ينظر  كذلك 

حياته... عقائده« والتي وقف به على وجه الحقيقة والتأمّل للتعرف على ابن تيمية وآرائه.



71 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

اللبنة وواضعة هذا البناء، فيما طرقت من مسائل لهذا العلم، وفيما سلكت سبيل الحوار 
الكلام  علم  أسلوب  نفس  وهو  والمنحرفين،  والمبتدعة  الملحدين  على  بالرد  والحجاج 

ومنهاجه.

ولكن مع كلّ هذا يمكن أن نقول: إنّ الفضل – كلّ الفضل – يرجع في نمو هذا 
المدارس  ا كانت في طليعة  المعتزليّة؛ لأّهن المدرسة  العلم وتبلوره، وحتّى في تكامله إلى 
الكلامية والمتكلّمين جرأة وانطلاقاً وحرية في البحث والنقد، وأكثرها اطّلاعاً وعميقاً 
اهاتها، وحتّى جاز للبعض أن  أثر ذلك مدارسها واّجت في الموضوع، حتّى تكثّرت على 

يضمها في فرق والبعض الآخر في طبقات())).

في  )العدلية(  مدرسة  المعتزلية(  )المدرسة  من  المقصود  أنّ  إلى  هنا  التنويه  وينبغي 
قبال )الأشاعرة( وحينئذ يكون الفضل للإمامية والمعتزلة، وبعد التأمل نجد أنّ ترجيح 
 أسبقية الإماميّة هنا يعود إلى اقتباس هذا العلم من إفاضات الإمام علي أمير المؤمنين

.ومن تلاميذه أمثال أبي ذر

مفهوم علم الكلام

من  صاحبها  اقتراب  بمقدار  تتباين  متعدّدة  تعريفات  الكلام  لعلم  العلماء  وضع 
الفلسفة أو بعده عنها، وتعريف ابن خلدون يمثّل المرحلة الأولى لنشأة هذا العلم قبل 
اختلاطه بالفلسفة، يقول: )هو علم يتضمّن الحجاج عن العقائد الإيمانية بالأدلّة العقليّة، 

والرد على المبتدعة المنحرفين في الاعتقادات عن مذهب السلف، وأهل السنةّ())).

وعرّفه الفارابي بقوله: )الكلام صناعة يقتدر بها الإنسان على نصرة الآراء والأفعال 

))) المظفر: الدكتور الشيخ محمود، علم الكلام: ص81.
))) ابن خلدون: المقدّمة: ص448.



عقائد الإماميّة72

المحدودة التي صّرح بها واضع الملّة، وتزييف كلّ ما خالف من الأقاويل())).

أو إنّه: )علم يقتدر معه على إثبات العقائد الدينية على الغير بإيراد الحجج ودفع 
الشبه())).

وقد عرّفه صاحب »كشف الظنون« بقوله: )هو علم يقتدر به على إثبات العقائد 
الدينية بإيراد الحجج عليها ودفع الشبه عنها(.

قاعدتها  التي  العقلية  بالفلسفة  الدين  أصول  تقرير  )علم  أنّه  تعريفه  من  وكذلك 
علم المنطق، ويشتمل على بيان الآراء والمعتقدات التي صّرح بها رسول الله، وإثباتها 
بالأدلّة العقليّة، والدفاع عن العقائد الإيمانية بعد فرضها صحيحة من الشرع، من حيث 
يمكن أن يستدلّ عليها بالأدلّة العقليّة، فترفع البدع، وتزول الشكوك والشبهات، فهو 

إذن صناعة نظريّة جارية على قانون الإسلام())).

المفيدة  بالأدلة  الإسلامي  الدين  أصول  إثبات  عن  يبحث  الذي  )العلم  إذن  فهو 
لليقين بها())).

وبغية معرفة الدور الأساسي لعلم الكلام)))، لابدّ من التعرّف على بعض الوجوه 

))) الفارابي: إحصاء العلوم: ص71.
))) التهانوي: محمد اعلى بن علي، كشاف اصطلاحات الفنون: ص22.

))) الطريحي: محمد كاظم، مقدمة كتاب مطارح النظر.
))) الفضلي: الدكتور عبد الهادي، خلاصة علم الكلام: ص9.

))) إنّ سبب التسمية لهذا العلم بالكلام أوردها كلّ من حاول البحث عنه، وملخص ذلك:
1 – لأنّه يورث قدرة على الكلام في الشرعيات وإلزام الخصوم، كالمنطق للفلسفة.

2 – لأنّ مباحثه مصدّرة بقولهم: الكلام في كذا.
3 – أو باعتبار أنّ أشهر الاختلافات فيه كانت في مسألة كلام الله تعالى؛ أنّه قديم أو حادث.

4 – أول ما يجب من العلوم أن تُعلم وتتعلّم بالكلام.
5 – لأنّه إنّما يتحقّق بالمباحثة وإدارة الكلام بين الجانبين وغيره قد يتحقّق بالتأمّل ومطالعة الكتب.



73 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

التي يتجّىل من خلالها أهميّة هذا العلم، من حيث نشأته الإسلامية وتطوّر مباحثه عبر 
مرحلة زمنية، بالإضافة إلى عناية الباحثين الإسلاميين قديمًا وحديثاً إلى تأصيل نظريّاته 
في ضوء منهج القرآن الكريم والسنةّ الشريفة، ومنزلته – بعد ذلك – عند أئمّة المذاهب 

الإسلامية، سواء في تبنيّه أو رفضه، ولهذا سنتوجّه إلى استقراء ذلك في مباحث:

المبحث الأوّل: نشأته وأهميّته:

علم  نشأة  في  الأساسيّة  العوامل  أحد  كان  القرآن  أنّ  الباحثين  من  العديد  يرى 
كانت   الرسول أحاديث  – أنّ  الرأي  هذا  يتبنىّ  – ممنّ  الآخرون  ويضيف  الكلام 

عاملًا مساعداً في إيجاد هذا العلم))).

خارجية،  وعوامل  داخلية  عوامل  الجليل  العلم  هذا  لنشأة  أنّ  معرفة  المهم  ومن 
اتّفق عليه علماء الكلام جميعاً هو ما يتعلّق بالأصول الإسلامية، كالتوحيد،  إّال أنّ ما 

والعدل، والقضاء، والقدر، وانّ الاختلاف ظهر في طريقة فهم هذه الأصول بعينها.

ومن هنا تأتي أهمية فهم الخلفيّة التأريخية التي تعدّ أمراً جوهريّاً بالنسبة إلى توضيح 
اهات الدينيّة والفلسفيّة للفرق الإسلامية. الاّجت

ومماّ يجدر التنويه عنه، بياناً لأهمية علم الكلام وموقعيّته بالنسبة للفكر العقائدي 
الإسلامي، هو تعبيره عن أصالة الفكر الإسلامي؛ وذلك لأنّ علم الكلام مدين بوجوده 

6 – لأنّه أكثر العلوم خلافاً ونزاعاً، فيشتدّ افتقاره إلى الكلام مع المخالفين والردّ عليهم. 
7 – لأنّه لقوّة ادلّته صار كأنّه هو الكلام دون ما عداه من العلوم، كما يقال للأقوى من الكلامين: 

هذا هو الكلام.
8 – ولابتنائه على الأدلة القطعيّة المؤيّد أكثرها بالأدلة السمعية أشدّ العلوم تأثيراً في القلب وتغلغلًا 

فيه، فسمّي بالكلام المشتق من الكلم، وهو الجرح.
وهناك آراء أُخرى، ولسنا الآن بصدد مسائل الترجيح بين هذه الآراء، انظر بدوي: الدكتور عبد 

الرحمن، مذاهب الإسلاميين: 29/1، وما بعدها.
))) دنيا: الدكتور سليمان، التفكير الفلسفي الإسلامي: ص324.



عقائد الإماميّة74

كلّه إلى الإسلام؛ فلو لم يوجد الدين الإسلامي ما وجد علم الكلام، وتستند هذه المقولة 
على صعيد أنّ المشاكل التي اهتم بعرضها المتكلّمون المسلمون كانت – في أساسها – 
مشاكل إسلامية خالصة، بل إنّ تسميته بهذا الاسم – أو حتّى الألقاب الأخرى التي 
أطلقت عليه – تردّ في حقيقة الأمر إلى النص الديني ذاته، ولهذا فهو علم إسلامي المنشأ 
والمنبت )نشأ للدفاع عن العقيدة الإسلامية، وهو علم مستقلّ لا علاقة له بالفلسفة؛ 
فالفلسفة هي البحث عن الوجود وأقسامه، والبحث عن الأشياء الموجودة بما هي هي، 
أمّا علم الكلام فلا يشبه الفلسفة؛ لأنّه إنّما نشأ عند المسلمين لردّ عادية الفلسفة المهاجمة، 

خوفاً من أن توثّر على العقيدة الإسلامية، أو ما يرونه عقيدة إسلامية())).

لقد لعب علم الكلام دوراً كبيراً في الإسلام بدفاعه عن الدين الجديد – آنذاك – 
ضد التيارات والثقافات الأجنبية التي كانت موجودة في البيئة العربية )قبل وأثناء وبعد 
ا  نزول القرآن الكريم(، ومع أنّ هذه الثقافات الأجنبية المتعددة مختلفة فيما بينها؛ إّال أّهن
كلّها قد صبّت هجومها ووحّدته تجاه الدين الإسلامي الجديد؛ ذلك أنّ الموضوعات 
التي تبحثها هذه الثقافات والديانات كانت متعلّقة بالله أو الإنسان أو العالم، وبحكم ما 
كان يتحدّث به الدين عن هذه الموضوعات بعينها فقد كان له أن ينهض بتقديم الرؤية 
والعالم  والإنسان  بالله  الخاصّة  التصوّرات  لأنّ  ذلك  المواجهة؛  هذه  أمام  الإسلامية 
الثقافات الأخرى، وهو  الموجودة في  التصوّرات  تختلف في الإسلام إلى حدّ كبير عن 
ما أدّى إلى الاصطدام والصراع الفكري، سواء ما كان مع الديانات المنزلة – اليهودية 

والمسيحية – أو غير المنزلة – كالزرادشتية، والمانوية، وغيرها –.

ووجوده  حياته  عن  الدفاع  الجديد  الدين  مهمّة  من  فإنّ  تقدّم  ما  إلى  وبالإضافة 
امام تلكم التيارات، مع حساب حجم ونسبة المواجهة التي تحقّق أكبر قدر من النجاح 

))) المظفر: الشيخ محمد رضا، محاضرات في الفلسفة: ص76.



75 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

والتفوّق، خاصّة إذا وضعنا في التقدير أنّ ليس ثمّة تعارض بين منطق العقل وبين منطق 
الوحي أو النصّ الديني، سوى ما يوهم بالتعارض الصوري نسبياً.

المبذولة إلى كشف  وقد أدّى علم الكلام الإسلامي على لسان رجاله وجهودهم 
النقاب عن بعض التناقضات والحجج الواهية التي يلجأ إليها بعض المفكّرين والفلاسفة 
في معاندة الدين الإسلامي والتقليل من شأنه، وبعد بحث وتمحيص ونقد للآراء انتهى 
علماء الكلام إلى أنّ الاختلاف بين الدين الإسلامي، وبين غيره من ثقافات وديانات 
اختلاف  أنّ  على  مطلقاً،  اتّفاقاً  ليس  وبينها  بينه  الاتّفاق  أنّ  كما  مطلقاً،  اختلافاً  ليس 
المتكلّمين فيما بينهم يمكن أن يكون راجعاً إلى الاختلاف في فهم النص الديني، ومردّه 
إمّا إلى مصلحة شخصية، أو تعصّب عرقي أعمى، أو سببه تبنيّ بعض الآراء الأجنبيّة 

ومحاولة التوفيق بينها وبين المنهج الديني السليم، أو غير ذلك من الأسباب())).

اه  باّجت نقرّر أصالة علم الكلام الإسلامي في فهمه للمسائل الاعتقادية  إذ  ونحن 
يحكي منابعه وثقافته الخاصّة فلابدّ من بيان أنّ علم الكلام كان مسبوقاً بثقافات أخرى 
أفاد منها وواجهها متميّزاً بذاتيّته، بل وأثّر فيما جاء بعد ذلك من الثقافات والفلسفات، 
الأمر الذي يدعونا إلى تقرير حقيقة ما لعلم الكلام من مميّزات وخصائص ومقوّمات 

جعلته مبحثاً إسلامياً قائمًا جنباً إلى جنب مع الثقافات الأخرى.

اه العقائدي في ضوء منهج الشريعة الإسلامية الذي يتجسّد  وفيما تبدو أهميّة الاّجت
معه،  العلمية  الساحة  على  برزت  فقد  الإسلامي،  الكلام  علم  دراسات  مستوى  على 
وفي حدود اهتماماته وأفكاره مساهمات لمنظومة معرفية أُخرى قد لا تتّفق معه في طبيعة 
ا في محاولة التوفيق بين النص الديني ومتبنيّاتها  الأسس وطرق المعرفة ووسائلها، إّال أّهن

الفكرية قد أخفقت إلى حدّ لم يحافظ فيه على قداسة النص ومنهجه وهدفه.

))) انظر: علم الكلام ومدارسه للدكتور فيصل بدير عون: ص9. 



عقائد الإماميّة76

إلى  دعت  التي  التفكيكية،  المدرسة  تأسيس  إلى  الدعوة  حريّاً  كان  فقد  ولذلك 
وضع الحدود بين القرآن والفلسفة والعرفان، وأنّ هذه الحدود تعتبر ضرورة علمية، 
وليست من باب الوقوف ضدّ حركة الفلسفة؛ حيث )يجب أن يكون المصدر الأصلي 
النبي  عن  المرويّة  والأحاديث  الكريم،  الله  كتاب  هو  تعاليمه  ومعرفة  الإسلام  لتفهّم 
وأوصيائه... لأنّ القرآن الكريم يفترق افتراقاً كبيراً عن النحل والفلسفات والمذاهب 
العرفانية المصطلحة، فعلى هذا الأصل، إنّ تفسير الحقائق الإسلامية، وتحليل المسائل 
القرآنية على وتيرة الفلسفة الإغريقية، والمشارب العرفانية أو أيّة فلسفة أخرى تبتني على 
القرآنية وماهيّة  الحقائق  القرآن وتفهمه، وخروج من حوزة  فقه  ابتعاد عن  الذهنيات 

تعاليمها())).

المبحث الثاني: موقف المذاهب الإسلامية من علم الكلام

وعوداً على بدء، نجد أنّ استعراض مواقف وآراء المذاهب الإسلامية، من مباحث 
الدور الأساس لهذا  لمعرفة  تأصيله وتقريره  نحاول  الذي  اه  الاّجت يفرز  ما  الكلام  علم 
العلم الشريف، ولتمييز موقف المبادرة والريادة في تأسيسه، ومحاولة تطويره، وإرساء 
قواعده على بنى وقواعد إسلامية أصيلة المنشأ، رصينة الحجّة والبرهان، وهو ما سيكون 

فيه ختام حديثنا بهذه المقدّمة في نتائجها المتوخّاة.

فإنّنا  الإسلامية،  المذاهب  عند  الكلام  علم  بمسيرة  التعريف  نبتدئ  حيث  ومن 
اهتمامه  وضع  من   – المذهبية  مشاربهم  بمختلف   – السنةّ  علماء  من  نجد  أن  نعدم  لا 
أنّنا سنورد فيما يأتي لمحة عامّة عن  للتخصّص في بحث مسائل كلامية أو بعضها، إّال 

تأريخ  مجلّة   ،1 رقم  ملحق  الفارسية(  )باللغة  تفكيك  مكتب  رضا،  محمد  الحكيمي:  انظر   (((
من  – معرّباً  لخصّه  بما  والخلفيّات(  الأسس  التفكيكية  )المدرسة  الإسلامية  الدار  معاصر،  وفرهنك 
– الشيخ ماجد الغرباوي بمراجعته المنشورة في مجلّة الفكر الإسلامي العدد العاشر السنة  الفارسية 

الثالثة 1416 هـ ص278.



77 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

اهات علم الكلام  اهتمامات أئمّة المذاهب الإسلامية الرئيسية، وعن دورهم المؤثّر في اّجت
وتقويم نصوصه وإقامة دعائمه، وإنّ الذي يفّرس ظاهرة اختلاف بعض أئمّة المذاهب في 
آرائهم حول المسائل الاعتقادية مع عدد مع معتنقي مذاهبهم أو تلاميذهم هو الانفتاح 
الباحث فيها أن يقترب  لتأسيس قاعدة مع قواعد علم الكلام طالما حاول  والمشاركة 
من روح التشريع الإسلامي، ويتّفق في متبنيّاته مع نظرية القرآن الكريم والسنةّ الشريفة 

بمسائل الاعتقاد.

أمّا من شذّ منهم عن جادّة الصواب متأثّراً بما تحكيه معتقدات الديانات القديمة 
مع  يختلف  آخرَ  مساراً  يمثّل  فإنّه  الإسلامي،  الفكر  عن  الغريبة  والفلسفات  والآراء 

الإسلام في أصوله بقريب أو بعيد.

المنحى  بين  التوفيق  جادّاً  يحاول  وسطاً  فريقاً  اهين  الاّجت هذين  بين  نجد  ولكننا 
المجتمع  على  عديدة  تيّارات  جلبتها  التي  الإشكاليّات  وبين  الأصيل،  الإسلامي 

الإسلامي عبر مراحل مهمّة من تأريخ الفكر العقائدي.

ونتناول  الزمني،  أئمّتها  تقدّم  حسب  المشهورة  الإسلامية  للمذاهب  وسنعرض 
المذهب الجعفري في الختام؛ لخصوصية دوره المتميّز:

1 – المذهب الحنفي:

وينسب إلى الإمام أبي حنيفة النعمان بن ثابت بن زوطي من أهل كابل أو من أهل 
نسا، ولد سنة 80 هـ في نسا، وتوفي سنة 150 هـ في بغداد))).

وهو رأس المذهب الحنفي، وقد درس علم الكلام بالبصرة، وكان في زمانه بعض 
الصحابة وكبار التابعين، وكانت البصرة ملتقى النحل والآراء، وبلغ فيه مبلغاً عالياً، 
ولكنهّ عاد فهجره وانصرف بكلّيته إلى الحديث، فكان يقول: )وكنت أعدّ الكلام أفضل 

))) للتفصيل انظر حيدر: الشيخ أسد، الإمام الصادق والمذاهب الأربعة في ثلاثة أجزاء.



عقائد الإماميّة78

العلوم ثمّ علمت أنّه لو كان فيه خير لتعاطاه السلف الصالح، فهجرته())).

وإذا كان المتحدّثون يكتفون في الحديث ببحث الرواة، فالمتكلّمون يتجاوزون ذلك 
إلى النقد الخارجي، وهو موافقة الحديث لمبادئ الإسلام العامّة وأصوله.

وله في الحديث مسلك خاص هو التشدّد في قبول الحديث، والتحرّي عن رجاله 
حتّى يصحّ، وكان لا يقبل الخبر عن رسول الله إّال إذا رواه جماعة عن جماعة، أي إذا كان 

خبر عام عن عام.

ومن هنا كان من مبدئه إعمال عقله فيما إذا روي في المسألة قولان أو أكثر للصحابة، 
ما  إّال  التابعين  بأقوال  يعتدّ  لا  وكان  العامّة،  الأصول  إلى  وأقربها  أعدلها  منها  فيختار 
وافق اجتهاده ولذلك كان أبو حنيفة يضطر – من غير شك – إلى التوسّع في القياس 

والاستحسان، ويقدّم القياس على أحاديث الآحاد.

ولم يكن يريد أبو حنيفة الخوض في مسألة القضاء والقدر؛ لأنّه يؤمن بقضائه وقدره 
خيره وشّره، حلوة ومرّه، إّال أنّ القدريين أرغموه على الخوض في المسألة، فخاض فيها 
مضطراً، وهو القائل: )إنّ الناظر في القدر كالناظر في شعاع الشمس؛ كلّما ازداد نظراً 

ازداد حيرة(.

وأمّا ما يثار من رأي أبي حنيفة في مسألة خلق القرآن، فهو مماّ يحتاج إلى تحقيق أكثر 
يخرج عن نطاق البحث، وإنّ بعض الباحثين يعتبره من أوائل من قال بالمذهب الكسبي؛ 
حيث وردت عنه نصوص متعدّدة تثبت إيمانه بنظرية الكسب، من ذلك القول: )... 
وجميع أفعال العباد من الحركة والسكون كسبهم على الحقيقة، والله تعالى خالقها، وهي 

كلّها بمشيئته وعلمه وقضائه وقدره())).

.راجع الشيخ أسد حيدر في كتابه: الإمام الصادق (((
))) القاري: ملّا علي، شرح الفقه الأكبر لأبي حنيفة: ص47 – 51 ط القاهرة 1327 هـ وشرح 



79 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

كما نجد لأبي حنيفة أحكاماً في آراء كلامية مهمة طرحت في زمانه، منها: أقوال 
مقاتل بن سليمان بن التشبيه والتجسيم التي انتشرت في خراسان فأعلن أبو حنيفة تنزيهه 

– عن مشابهة المخلوقات؛ لقوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلهِِ شيء﴾))). – سبحانه وتعالى 

المعرفة  )هو  الإيام�ن:  في  حنيفة  أبي  قول  الفرق«  بين  »الفرق  صاحب  لنا  وينقل 
والإقرار بالله وبرسله وبما جاء من الله ورسله في الجملة دون التفصيل، وأنّ الإيمان لا 
يزيد ولا ينقص ولا يتفاضل الناس فيه()))، فالإيمان عنده ذا شعبتين: إقرار، وتصديق، 
وهو لا يعدّ العمل ركناً من الإيمان، كما هو عند سائر مذاهب أهل السنةّ الذين يعتبرون 

الإيمان ذا أركان ثلاثة هي: الإقرار باللسان، والتصديق بالقلب، والعمل بالأركان))).

وكان كثيراً ما يقول: )لعن الله عمرو بن عبيد؛ فإنّه فتح للناس الطريق إلى الكلام 
فيما لا يعنيهم من الكلام())).

ويذكر الهروي عن أبي المظفر السمعاني قال: )قلت لأبي حنيفة: ما تقول فيما أحدث 
الناس من الكلام في الأعراض والأجسام؟ فقال: مقالات الفلاسفة؟ قلت: نعم، قال 

ا بدعة())). عليك بالأثر وطريقة السلف، وإيّاك وكلّ محدثة؛ فإّهن

وينسب لأبي حنيفة كتاب »الفقه الأكبر«، وهو وريقات قليلة لا يتضمّن إّال شيئاً 
من العقائد، وقد نُشر ووسّع وأُضيفت إليه آراء أُخر، مع أنّ الأكثرية يذهبون إلى نسبة 

أبي المنتهى: ص55 – 75 ط القاهرة 1325 هـ.
))) الشورى: 11.

))) الفرق بين الفرق: ص234.
))) موسى: الدكتور جلال محمد عبد الحميد، نشأة الأشعرية وتطوّرها: ص24 ط – دار الكتاب 

اللبناني – بيروت 1982.
))) ابن عبد البر، مختصر جامع بيان العلم وفضله، نقلًا عن شرح المقاصد للتفتازاني: 36/1.

))) المصدر السابق: ص36.



عقائد الإماميّة80

هذا الكتاب إلى أبي حنيفة البخاري، وليس أبو حنيفة رئيس المذهب، وبهذا يصبح لا 
أثر له في تدوين أيّ شيء))).

2 – المذهب المالكي:

وينسب إلى الإمام مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر الأصبحي، ولد سنة 93 هـ 
بالمدينة، وحملت به أُمّه سنتين، وقيل أكثر، وتوفي سنة 179 هـ))).

ويعتبر إمام المحدّثين، ولذلك فمن الصعوبة أن نجد عنده مذهباً كلامياً.

وإذا أردنا أن نعرف شيئاً عن البحث في العقائد لعهده ومكانته فيه لاحظنا أنّ منشأ 
الخلاف في العقيدة هو الآيات المتشابهة؛ فدعا بذلك إلى الخصام والتناظر والاستدلال 

بالعقل وزيادة إلى النقل فحدث بذلك علم الكلام))).

وكان مالك يقول: )أمرّوها كما جاءت(، بقصد إجرائها على ظاهر النص فحسب، 
بل بشرط أّال تشابه المخلوقين، ومن هنا جاء حرص مالك على التنزيه، وقد كان يكره 
الناس تأويل ما لا  التأويل، ويطلب إمرار النصوص كما جاءت، ويقول: )إنّما أهلك 

يعلمون())).

أنّ  يبدو  فيهم الأهواء(، وهنا  إّال ظهرت  نصّ آخر: )ما قلّت الآثار في قوم  وفي 
الإمام مالكاً يؤثر النقل على العقل، ويخشى من استخدام العقل في أمور العقيدة، وكان 
يدعو إلى المحافظة على ظاهر النص، ولذلك كان يلعن القدريّة، ويقول لمن سأله عن 
القرآن: )لعلّك من أصحاب عمراً بن عبيد، لعن الله عمروا؛ فإنّه ابتدع هذه البدعة())).

))) حيدر: الشيخ أسد، الإمام الصادق والمذاهب الأربعة: 163/1.
))) المصدر السابق.

))) ابن خلدون، المقدّمة: ص463 وما بعدها.
))) القاضي: عياض، ترتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة أعلام مذهب الإمام مالك: ص30.

))) الخولي: أمين، مالك بن أنس: ص464.



81 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

ومماّ أُثر عنه أنّه كان يوصي أصحابه بقوله: )إيّاكم والبدع، قيل: يا أبا عبدالله! وما 
البدع؟ قال: أهل البدع الذين يتكلّمون في أسماء الله وصفاته وكلامه وعلمه وقدرته، 

ولا يسكتون عّام سكت عنه الصحابة والتابعون لهم بإحسان())).

وبهذا فلا يمكن ان يدرج مالك في عداد المتكلّمين، وقد كان ذا مزاج حادّ؛ يعتبر 
مجرّد الردّ على البدعة بدعة، يقول – مثلًا –: )الكلام في الدين أكرهه، وما يزال أهل 
بلدنا يكرهونه، ولا أحب الكلام إّال فيما تحته عمل(، ولهذا فقد أوشك المرحوم أمين 

الخولي أن يدرجه في عداد الإشراقيين والعمليين.

وقد كان يفهم الدين على أنّه طاعة وعبادة، أمّا الكلام والجدل في الدين، فهو مثار 
الفتن، ومنحاه في الاجتهاد أنّه يتطلّب في الحديث صحّة السند، ولا يشترط الشهرة، كما 

فعل أبو حنيفة))).

3 – المذهب الشافعي:

وهو ما ينسب إلى الإمام محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان بن شافع بن السائب 
ابن عبيد بن عبد يزيد بن هاشم بن المطلب، ولد سنة 150 هـ، وتوفي سنة 198 هـ.

على  قائمًا  كان  الشافعي  عصر  في  الكلام  علم  لأنّ  الكلام؛  لعلم  كراهيّته  عنه  أثر 
لأنّه  به؛  الاشتغال  وأنكر  العلم،  هذا  الشافعي  بغض  وقد  وأساليبهم،  المعتزلة  تعاليم 
درس  وقد  الدين،  في  العقل  استخدام  في  الإفراط  تعني  التي  الصورة  إّال  منه  يفهم  لم 
مبلغاً  بلغت  حتّى  فيه  دخلت  )لقد  فيه:  قال  وقد  وأج��اده،  المتكلّمين  كلام  الشافعي 

عظيمًا(.

الكلام أن  الكلام وعن أصحابه: )حكمي في أهل  يقول في علم  الشافعي  وكان 

))) عبد الرازق: الشيخ مصطفى، تمهيد لتأريخ الفلسفة: ص155.
))) موسى: الدكتور جلال محمد عبد الحميد، نشأة الأشعرية وتطوّرها: ص26.



عقائد الإماميّة82

يضربوا بالجريد، ويحملوا على الإبل ويطاف بهم في العشائر والقبائل، وينادى عليهم: 
هذا جزاء من ترك الكتاب والسنةّ وأقبل على الكلام(.

وفي رواية ليونس بن عبد الأعلى، قال: سمعت الشافعي يقول: )إذا سمعت الرجل 
يقول: الاسم غير المسمّى والشيء غير المشيء، فاشهد عليه بالزندقة())).

وفي عصر الشافعي كثر ظهور الفرق الإسلامية المختلفة؛ حيث أخذت كلّ فرقة 
طريقها في الدفاع عن آرائها، كالمعتزلة وغيرهم، فكان عصره عصر جدل ومناظرات، 
وحين حاول فريق من المعتزلة أن ينكر الاحتجاج بأخبار الآحاد – أي الأحاديث التي 

ليست متواترة – تصدّى الشافعي لمجادلتهم، وقد دوّن ذلك في كتابه »الأم«.

وفي عصره ترجمت العلوم من اليونانيّة والفارسيّة والهنديّة، فتلوّنت العلوم بعصره، 
وبالرغم من أنّ الشافعي ربّما نال من هذه العلوم، سواء ما تعلّق بالجدل والمناظرة أو 
غير ذلك، فعلى أيّ حال لم يكن لذلك أثر في آرائه الفقهيّة، وذلك لبلوغه حدّ التشدّد 

بالنصوص؛ إذ كان يبطل كلّ اجتهاد ليس مبنيّاً عليها.

وقد كان الأثر عنده سلبياً بالنسبة لعلم الكلام وما يتفرّع منه؛ فقد كان ينهى عن 
الاشتغال به، وقد أُثر عنه أنّه قال: )إيّاكم والنظر في الكلام؛ فإنّ الرجل لو سئل عن 
مسألة في الفقه فأخطأ فيها كان أكثر شيء أن يضحك منه لو سئل عن رجل قتل رجلًا 
فقال: ديته بيضة، ولو سئل عن مسألة في الكلام فأخطأ لنسب إلى البدعة(، وكان يرى 

أنّ الإيمان يزيد وينقص؛ لظواهر نصوص القرآن الكريم والأحاديث النبويّة))).

4 – المذهب الحنبلي:

المقاصد  شرح  عن  نقلًا  للسيوطي،  والكلام  المنطق  وصوت  الجوزي،  لابن  ابليس  تلبيس   (((
للتفتازاني: 7،3/1.

))) انظر أبو زهرة: تأريخ المذاهب الإسلامية: ص453.



83 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

وينسب إلى الإمام أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد بن شيبان، ولد سنة 
164 هـ في بغداد، وتوفي فيها سنة 241 هـ.

وقد اهتم بالحديث وجمعه، فكان يركب متن الصعاب في طلب الحديث، ويهذب 
إلى رواته أين كانوا، ويبذل في ذلك كلّ ما في وسعه، وقد تابع مالكاً؛ فقد كان لا يتكلّم 
إّال إذا دعت الضروة إلى الكلام، ورسالته في الرد على القدريّة مشهورة، وإن كانت تبّني 
ا لا تدرجه في عداد المتكلمين، وقد كثر في عصره الكلام في العقائد  منهجه العقلي، إّال أّهن
من غير التزام منهاج الاتّباع للكتاب والسنةّ، بل خاضوا في أمور حول العقيدة، مثل 
القرآن، أهي صفات لله  الجبر والاختيار، ومثل الكلام في أسماء الله تعالى المذكورة في 
تعالى غير الذات أم هي والذات شيء واحد، وهل الكلام من صفات الله تعالى، أم هل 
القرآن قديم أو هل القرآن مخلوق، وغير ذلك مماّ كان يخوض فيه العلماء الذين سمّوا 

علماء الكلام.

وكان أحمد لا يصنع هؤلاء، ولا يشغل درسه بشيء قط من كلامهم، ويعدّهم من 
أهل الزيغ.

كتب إليه رجل يسأله عن مناظرة أهل الكلام، فكتب إليه أحمد )أحسن الله عاقبتك، 
م كانوا يكرهون الكلام والجلوس مع أهل  الذي كناّ نسمع، وأدركنا عليه من أدركنا أّهن
الزيغ، وإنّما الأمر في التسليم والانتهاء إلى ما في كتاب الله، لا نعدو ذلك، ولم يزل الناس 
يكرهون كلّ محدث، من وضع كتاب، وجلوس مع مبتدع ليردّوا عليه ما يلبس عليه 

في دينه(.

كان  كان في عصره؛ حيث  الذي  المسلك  يكن  لم  أنّه  أحمد، ولا شكّ  هذا مسلك 
عصر منازعات كلاميّة، ومجالس تعقد لمناقشة أفكار عقائديّة متعدّدة، وكان من جملة 

الإثارة الهامّة فيها الكلام حول طون القرآن مخلوقاً أم غير مخلوق.



عقائد الإماميّة84

العلماء من فقهاء ومحدّثين على  وفي آخر حياة أحمد بن حنبل وجدت فكرة إكراه 
ذلك القول، وقد حدثت محنة أحمد؛ لعدم قوله بذلك، وقصّته مشهورة.

ومماّ كان يعرف به أنّه كان يؤثر الرواية على الفتوى، وأنّ اشتهاره بالحديث أسدل 
ستاراً على فقهه، وكان يمنع كتابة فتواه، ولم ينل مذهبه قوّة أنصاره ورجال إّال في البلاد 
النجديّة بعد ذلك؛ فقد كتب له البقاء على يد محمد بن عبد الوهّاب، ولا ينكر ما لابن 

تيمية وتلميذه ابن قيّم الجوزية من الفضل لانتشار مذهبه ونشاطه))).

وحين نحاول أن ننهي الحديث عن موقف أئمّة المذاهب الإسلامية في علم الكلام، 
نجد – من خلال الاستعراض السريع بين العصر الذي ظهرت فيه المذاهب الإسلامية 
وبين عصرنا الحاضر بعض التشابه الذي اتبع فيه الخلف السلف بغية التشكيك في دور 
علم الكلام والطعن بمكانته على الطريقة التي اتّبعها قدامى السلفيّة، وباتّباع منهج غير 

مقبول، من غير تمييز بين الغثّ فيه والسمين.

أن  التقليد الأعمى، لا نحاول  الشيء على ملامح من هذا  إذ نقف بعض  ونحن 
التراشق  لغة  إنّ  يقال:  ما  خلاصة  إنّ  بل  موجبة،  أسباب  لها  ليست  أحكاماً  نصدر 
تلتزم  أن  يجب  التي  والبحوث  الدراسات  مستوى  إلى  ترقى  أن  ينبغي  لا  والخصام 
الموضوعية والحياد، وأن تعرض للحقائق لا من حيث التعصّب والنظرة الضيّقة، بل 

من حيث رسم ملامح النيّة الأساسية والمنهج السليم.

وقد حاولنا أن نثبت ما ذكرناه عن أئمّة المذاهب في ضوء هذا الاعتبار، وبالقدر 
الذى يخدم الحقيقة، وفي الوقت الذي نجد أنّ التناقض في عرض الأفكار واضح جدّاً 
العقائدي  البناء  أهمية  إلى  النظر  اليوم  يتصدّر الخطاب الإسلامي  أن  نرى  قرأنا،  فيمن 

))) أبو زهرة: محمد، تأريخ المذاهب الإسلامية: ص484، والشيخ أسد حيدر في كتابه: الإمام 
الصادق والمذاهب الأربعة: 196/1.



85 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

يبقى منحصراً  أن  المبادئ الإسلامية، لا  تتلقّاها  التي  العنيفة  المواجهة  قبال  وترسيخه 
تأريخنا  من  المشرق  الوجه  استجلاء  حيث  من  إّال  اللهم  المذهبية،  النزعات  أروقة  في 
استيعاب  إنّ  حيث  الإسلامية؛  العقيدة  دراسات  في  الأسمى  الغاية  وهي  العقائدي، 
من  بها  علق  ما  وبين  بينها  التمييز  ومحاولة  جذورها،  ومعرفة  المختلفة  النظر  وجهات 
شطحات الأوهام، وخطرات الأفهام ما يقرّبنا إلى وجه الحقيقة الناصعة، التي هي غاية 

ما في الوجود العلمي.

وفي هذا الصدد نورد نصّ ما ذكره بعض المحقّقين في معرض الحديث عن علم 
الكلام، في ضوء محاولتنا في عدم إصدار الأحكام جزافاً دون رويّة وتأمّل، يقول: )وهذا 
العلم أدخل إلى البنية العقلية واللغوية للحضارة الإسلامية نتيجة مؤامرة خبيثة مكشوفة 
لهدم العقيدة الإسلامية، وقد زعم من فُتن به أنّه ميزان للعلوم العقليّة، وأنّه يتوقّف عليه 
الاستدلال، والاستنتاج، والتوصّل إلى علم اليقين، وأنّ مراعاته تعصم الذهن عن أن 
وراء  – وليس  قوله  إلى   – نقد  على  تثبت  لا   ،((( مؤوفة  دعاوى  وهي  فكر،  في  يغلط 
– إّال تضييع للزمان، وإتعاب  – كما يقول شيخ الإسلام )ابن تيمية... !(  العلم  هذا 
لا  بما  النفوس  وشغل  والبهتان،  بالكذب  التحقيق  ودعوى  الهذيان،  وكثرة  الأذهان، 
ينفعها، بل قد يضلّها عّام لابدّ منه، وإثبات الجهل الذي هو أصل النفاق في القلوب، 

وإن ادّعوا أنّه أصل المعرفة والتحقيق())).

كما أثبت في المقدّمة المذكورة بهامش الصفحة المشار إليها ما يلي:

يقول أبو الحسن الندوي: )ومن عجيب أمر متكلّمي الإسلام الذين كانوا يهدفون 

))) يقال الجوزة المؤوفة إذا رأيتها رأيت ظاهراً جميلًا وقشرة صلبة ثم تكسرها فتجد نخالة مما أسار 
الدود أو سواداً من تسرب الماء.

))) مقدمة التحقيق لكتاب شرح العقيدة الطحاوية لابن أبي العز الدمشقي، كتابه د. عبد الله بن 
عبد المحسن التركي وشعيب الأرناؤوط: ص8.



عقائد الإماميّة86

م أخذوا مصطلحات الفلسفة وافتراضاتها ذاتها،  رد الفلسفة والدفاع عن الإسلام، أّهن
عن  يتحدّثون  م  كأّهن وتفصيل،  اعتماد  في  وصفاته  تعالى  الله  ذات  عن  يبحثون  وبدؤوا 
تصدّوا  المتكلّمون  هؤلاء  كان  لقد  طبيعية،  مسألة  وعن  ملموسة،  مشاهدة  شخصية 
للردّ على الفلاسفة ونفي نظراتها وآرائها، ولكنهّم تاهوا في غاية الفلسفة وافتراضاتها 
على  الفلسفة  يلوموا  أن  والنقاش  الجدال  سورة  في  نسوا  م  إّهن الخاطئة،  ومصطلحاتها 
م نسوا أن يوصوا الفلسفة  أخطائها الأساسيّة، وأن يحولوا دون بحثها في حال ما، إّهن
في  التدخل  أمّا  والطبيعيّات،  الرياضيّات  حول  والنقاش  الجدال  في  مضمارها  بتحديد 
وأن  معقول،  وتدخّل غير  وتعدّ عن حدّها،  مركزها،  الإلهيّات فخروج عن  موضوع 
يخاطبوا الفلاسفة بخطاب القرآن البليغ ﴿هَا أَنتُمْ هَؤُلاء حَاجَجْتُمْ فيِماَ لَكُم بهِِ عِلمٌ فَلمَِ 

.(( ونَ فيِماَ لَيْسَ لَكُم بهِِ عِلْمٌ وَالله يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لا تَعْلَمُونَ﴾))) آجُّ َُحت

بلغة  به )متكلّمي الإسلام(  الندوي بما حاول أن يخاطب  نتوجّه إلى  ونود هنا أن 
ما تطعن به الفلسفة، في الوقت الذي كان عليه أن يحدّد ما تعنيه الفلسفة، وما يهتم به 
علم الكلام مع ملاحظة ما علق بهذا العلم الشريف من مخاريق وأوهام؛ حيث كان من 
الواجب عدم الخلط في الخطاب بينهما، على انّ مسائل العقيدة في كلّ الأحوال يجب أّال 
تدرس في ضوء رؤية سلفيّة يتهافت عندها الصرح العلمي الذي أشاده أئمّة المسلمين 
من  المسلم  العقل  ذلك  بعد  فيها  أنتج  زمناً  دامت  فكرية  معارك  خضمّ  في  وعلماؤهم 
روائع الفكر والعقيدة ما جعلها تحتل المكانة والاحترام اللائق، ونكرر ما أفاده شيخنا 
المظفر رحمه الله تعالى بقوله: إنّ )علم الكلام علم مستقل لا علاقة له بالفلسفة؛ فالفلسفة 
هي البحث عن الوجود وأقسامه، والبحث عن الأشياء الموجودة بما هي هي، أمّا علم 
الكلام فلا يشبه الفلسفة؛ لأنّه إنّما نشأ عند المسلمين لردّ عادية الفلسفة المهاجمة  خوفاً 

))) آل عمران: 66.
))) الندوي: أبو الحسن، رجال الفكر والدعوة في الإسلام: 290/2 – 291.



87 �أُ�صول العقيدة الإ�سلاميّة

من أن تؤثّر على العقيدة الإسلاميّة، أو ما يرونه عقيدة إسلامية())).

))) المظفّر: الشيخ محمد رضا، الفلسفة الإسلامية: ص76.



88



89

العقائد والت�صوّف

– من الأنشطة  – بعيداً عّام لحق به بعد ذلك  يعتبر التصوّف الإسلامي في واقعه 
الدينية الممتدّة عبر أصالة علميّة وممارسات ذوقيّة منطلقة عن وجد ديني عميق الغور 
في نفس المتصوّف، وولادة هذا اللون من النشاط الديني لم يتم بعيدا عن أجواء المعارف 
صلته  على  الواضحة  الدلائل  يحمل  المسلمين  عند  )فالتصوف  والعلمية،  الروحية 
الوثيقة، والتحام نسبه بالمذهب العقلي، هذا الالتحام الذي نستطيع إثباته في كلّ أطوار 

التأريخ العالمي...())).

التأريخ  مبكّر في  منذ وقت  التصوّف  الكوفة عرفت  أنّ مدينة  إلى  المصادر  وتشير 
الإسلامي، وأنّ لفظ )صوفي( استعمل – تاريخياً – منذ بدء إطلاقه على خلصاء المؤمنين 
في الكوفة، وقد أطلق لفظ )صوفية( – بالجمع – على جميع متصوّفة العراق في مقابل 

لفظ )الملامتية( الذي أُطلق على متصوّفة خراسان))).

عاصمة  اذها  اّخت بعد  شهدته  ما  هو  الصدد  بهذا  الكوفة  موقعيّة  على  يدلّل  ومماّ 
للخلافة الإسلامية من سكنى بقايا الصحابة فيها والتابعين والزهاد، الذين كان زهد 
اد العلم الديني بالزهد، وتفاعل ذلك مع التيارات  الإمام علي مثلًا أعلى لهم، فكان اّحت

الفلسفية والفكرية التي كانت الكوفة مستوعبة لها من مزايا بيئة الكوفة العريقة.

على أنّنا إذا دقّقنا النظر في الأسباب التي أدّت إلى ظهور التصوّف، وجدنا بالإضافة 

))) آدم متز: الحضارة الإسلامية: 12/2.
))) د. محمد علي أبو ريان، تأريخ الفكر الفلسفي في الإسلام: 233/1 و234، نقلًا عن كتاب 

متصوّفة بغداد لمؤلّفه عزيز السيد جاسم: ص52.



عقائد الإماميّة90

إلى أنّه يمثّل ظاهرة الرفض الروحي لأجواء اللهو والترف، هذا الرفض الذي ينبغي 
فإنّ  ذلك  ومن  عميقة،  أخرى  أبعاداً  لنكتشف  الاجتماعي  المغزى  عمق  في  دراسته 
المؤسّسة  إطار  خارج  جعلتهم  الإلهي  الانتماء  حضرة  نحو  المتصوّفة  توجّه  خصوصيّة 
)المحبوب(  الخالق  لمناجاة  بها  ينفرد  التي  العزلة  يختار  فالمتصوّف  الرسميّة  الدينية 

والانشداد بين الوجد والجذب للإفناء الوقتي لذاته.

يعيش  أنّه  إّال  والمناجاة،  والرياضة  للتأمّل  الاعتكاف  يطيل  المتصوّف  أنّ  )ورغم 
مع  علاقته  تبلورت  الذين  الناس  عامّة  مع  المعرفة  من  واحد  بمستوى  الإيمان  أجواء 
المقاربة  تلك  الفقراء مفهومة في  المتصوّف من  قرابة  الفقراء منهم خاصّة، حتّى كانت 
الاصطلاحية بين المتصوّف والفقير، والمتصوّف الحقيقي فقير من كلّ شيء إّال بابتغائه 

رضوان الله())).

وقد عدّ البعض التصوّف صورة من الإيمان العالي بالله؛ لأنّه يتّصل اتّصالاً وثيقاً 
النبتة  انبثاق  التحليليّة، فالإيمان عطاء إلهي ينبثق تجسده مثل  الناحية  بعامله الذاتي من 

من البذرة.

على أنّ ما ذكرناه لا يعّرب عن الحالة العامّة التي طبعت عليها ظاهرة التصوّف بعد 
بناء على  بالتشيّع؛  التصوّف  إلى ربط  الحقد  الكثير ممنّ يسوقهم  قام  ذلك، خاصّة وقد 
شذوذ الصوفية عن النهج الإسلامي، والطعن بما لديهم من شطحات وآراء ونظريات 
متعدّدة لا تحمل إّال التحدّي الصارخ والإساءة إلى المبادئ الإسلامية الأصيلة))) التي 

))) المصدر السابق: ص60 – 66.
))) انظر بهذا الخصوص ما ذكره الدكتور الشيبي: كامل بأطروحته الجامعية )الصلة بين التصوّف 
والتشيّع(، وما وقع من الخلط والإبهام بنسبة أمور لا يؤمن بها الشيعة الإماميّة الاثني عشرية، وقد وقع 
الردّ على الكتاب من قبل باحثين أعلام، كالمرحوم توفيق الفكيكي، والمرحوم السيد هاشم معروف 

الحسني؛ انظر مجلّة الإيمان النجفية السنة الأولى.



91 العقائد والت�صوّف

اعتمدتها أطروحة الإسلام في ضوء منهج أهل البيت، ومن الحقيقة بمكان القول 
أعدائهم وقد وصفهم  الشيعة، وألدّ  أنكر خصوم  المتصوّفة والغلاة والمبتدعة من  بأنّ 

الأئمة بالكفر والشرك والمروق من الدين.

وإذا ما حاولنا استيعاب وتقصّي حقيقة التصوّف فإنّنا نجد أمامنا حشدا هائلًا من 
أفاده أقطاب  الدراسات والنصوص ممنّ عني واهتمّ بهذا الجانب، كما نجد كذلك ما 
ماهيّة  – يقول في جواب من سأله عن  – مثلًا  فالجنيد  بينهم،  التصوّف على اختلاف 
التصوّف: )التصوّف أن تكون مع الله تعالى بلا علاقة(، وقال كذلك: )التصوّف ذكر 

مع اجتماع، ووجد مع استماع، وعمل بلا اتّباع... إلى آخر ما قيل())).

ين،  ومن حيث كانت أسس التصوّف تتمثّل بالزهد والتنسّك الذي هو غاية الخّري
نجد كذلك أنّه قد نشأ في الإسلام )أوّل ما نشأ احتجاجاً على الأثرياء الذين يكنزون 
الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله، ثمّ تطوّر مع الزمن إلى تصوّف نظري جعلوه 
اد والحلول، ثمّ إلى حلقات الذكر، ولبس المرقّعات،  سبباً من أسباب المعرفة، ثمّ إلى الاّحت

والاستجداء، وشرب الأفيون، وما إلى ذلك())).

السياسة كان لها دور هام في الاستفادة من ظاهرة الصوفيّة؛ حيث حاول  أنّ  كما 
الدعاية،  لبثّ  أداة  والعبّاد  الزهّاد  من  يتّخذوا  أن  والنفوذ  السلطات  ذوي  من  الكثير 
ونشر ما يحبون أن يتّصفوا به من العدل والإيمان، فرفض المختصّون منهم، واستجاب 
الناس  بين  سمعتهم  تجميل  في  عصره  حكّام  استخدمه  نفسه  فالشعراني  المحترفون، 

ودفعوا ثمن ذلك بالسكوت عن أوقاف زاويته، وكانت تحيط بها شبهات))).

))) الحسني: هاشم معروف، بين التصوّف والتشيّع: ص294.
))) مغنية: محمد جواد، معالم الفلسفة الإسلامية: ص212.

))) د. مبارك: زكي، التصوّف الإسلامي: 338/2، نقلًا عن المصدر السابق: ص214.



عقائد الإماميّة92

التصوّف  أنّ  على  بصراحة  تدلّ  والأرقام  الحوادث  مجرى  أنّ  إلى  نصل  وبالنتيجة 
بسبب  مقصود،  غير  لأمر  نتيجة  جاء  وإنّما  لذاته،  مقصوداً  يكن  لم  الإسلام  صدر  في 
الأوضاع الفاسدة في ذلك المجتمع، ولكن هذه النتيجة لم تحلّ المشكلة، ولم تصلح شيئاً 

ا لم تستمر إلى نهاية خالصة لوجه الله كما كانت في البداية. من الفساد، كما أّهن

تنقسم المعرفة باعتبار أسبابها إلى أربعة أقسام:

1 – معرفة بالحس: كتصوّر الحرارة والنور والطعم والصوت.

2 – المعرفة بالعقل: كمعرفة الحقائق الحسابيّة والهندسيّة.

3 – المعرفة بالوحي: كمعرفة وجوب الصوم والصلاة مماّ يؤخذ من كتاب سماوي 
أو حديث نبوي، ويسمّى مصدر هذه المعرفة بدليل السمع والنقل؛ تمييزاً له عن دليل 

العقل.

ا لا تنشأ من الحس  4 – المعرفة بالقلب: وهي ظاهرة فريدة وغريبة عن أذهاننا؛ لأّهن
والتجربة، ولا من العقل وأقيسته المنطقيّة، ولا من الوحي والأحاديث الشريفة، وإنّما 

تأتي من إلهام القلب وإشراقه، وهذه هي طريقة أهل التصوّف.

ولا يحصل هذا الإلقاء إّال للصفوة الخلّص، ويختصّ بالعلوم الدينيّة وما يتّصل بها 
كمعرفة الله وصفاته، وحقيقة النبوّة والوحي والرسالة والحياة الآخرة، وصفات الجنةّ 
والنار، وأسرار العالم وخلقه من بدايته إلى نهايته، ومعرفة الخير والشر، وحقيقة الإنسان 

والغاية من وجوده.

بمجاهدة  وطويلة  شاقّة  رحلة  بعد  إّال  للقلب  الصائب  الحسّ  هذا  يحصل  ولا 
النفس وترويضها على التوجّه إلى الله وحده)))، وعلى أنّ المفاضلة بين القلب والعقل من 

))) المصدر السابق: ص216.



93 العقائد والت�صوّف

أشكل وأخطر القضايا الفلسفية، إّال أنّ تهذيب النفس وتقواها يصل بالإنسان إلى تأييد 
الله بروح منه، وبلوغ درجة المعرفة الحقيقية والحكمة التي منحها الله للأنبياء والأولياء، 

وهي المرحلة التي يميّز بها بين الخير والشر، والحقّ والباطل، والقبح والجمال))).

ولابدّ هنا من إثبات حقيقة ما بلغه أهل البيت من الدين واليقين بالله تعالى؛ 
حيث كان لهم المنزلة الكبرى في التوجّه إليه تعالى، والتجرّد عن الدنيا وغاياتها، والفناء 
في جنب الله عزّ وجلّ، والانجذاب إليه، وهذا هو التجّيل والإشراق والنور والكشف 

وبلوغ الكمال.

وما  فقدك؟  من  وجد  »ماذا   :الحسين الإمام  قول  بعد  التصوّف  لأهل  وماذا 
الذي فقد من وجدك؟« وقوله: »إلهي، إنّ اختلاف تدبيرك، وسرعة طواء مقاديرك، 

مناً عبادك العارفين بك من السكون إلى عطاء، واليأس منك في بلاء«.

بدعائه:   الإمام الحسين قول  ردّدنا  إذا  الحقيقية  المعرفة  الغاية في  ندرك  ولعلّنا 
»إلهي إنّك خلقت الكائنات، وهي تدلّ عليك من كبيرها إلى صغيرها، وأمرتنا بالنظر 
فيما أودعته فيها من الحكمة، وبدائع الصنع والتكوين؛ لتحصل لنا المعرفة من طريقها 
بك  لنؤمن  عندك؛  من  واستبصاراً  نوراً  تهبنا  أن  نسألك  ولكننا  وعظمتك،  بقدرتك 
لم  رأيناها  إذا  السماوات))) والأرض، حتّى  الآثار؛ من خلق  إلى  نرجع  أن  دون  مباشرة 
ا لم تفتح لنا أبواباً  نزدد معرفة ويقيناً بك، بل يكون رجوعنا إليها كخروجنا منها؛ لأنّه
من  الغاية  هذه  بعد  فهل  والسكينة«،  بالنور  قلوبنا  زوّدت  أن  بعد  بك  للإيمان  جديدة 

المؤمنين  أمير  وقال  أراك«،  كأّين  أخشاك  اجعلني  »اللّهم  قوله:   الحسين الإمام  عن  ورد   (((
علي: »أعبد الله كأنّك تراه، فإن لم تكن تراه فهو يراك«، كما قال: »اللّهم اجعل غناي في نفسي، 

واليقين في قلبي، والإخلاص في عملي، والنور في بصري، والبصيرة في ديني«.
))) إنّ الرسم القرآني للسموات هو الوارد في معجمات اللغة، ومصادر الأدب، فهي من الكلمات 

التي ينقص فيها الألف شان لفظ الجلالة، والرحمن، وهذا، وهؤلاء، وذلك إلخ.



عقائد الإماميّة94

المعرفة، والبعد الإيماني الحقيقي من سبيل للصوفيّة فيما ينتهون إليه من الإيمان بالله عن 
طريق القلب ؟!

وفيما نحن فيه حول المسائل العقائدية في مفهوم أهل التصوّف، فلابدّ من الوقوف 
على ما أشرنا إليه سابقاً من البحث حول الصراع العقائدي الذي اشتدّ مطلع العصر 
من  بغيرهم  المسلمين  اختلاط  ومنها:  تنوّعت،  بأسباب  جديدة  ألواناً  ذ  واّخت العبّاسي 
لتبرير  الحاكمة  السلطات  حولته  ما  أو  الإسال�م،  دخلت  التي  والقوميّات  العناصر 
الفترات  كافّة  التي طالت  المحنة والاضطهاد  أنّ  كما  العباد،  لمظالم  وارتكابها  مصالحها 

التي عاشها التشيّع، وما لقيه من تزييف وتشويه وتحريف.

العقائدية في الإسلام وملابساتها إلى ما  ويحاول بعض المعنيّين تفسير الصراعات 
أفرزته الفرق والمذاهب وعلاقة ذلك بمصدر التصوّف الذي ظهرت طلائعه في الشطر 
الأخير من القرن الثاني الهجري عن طريق أمّة من الناس دخلت إلى حظيرة الإسلام 
المقدّسة، وراحت تفّرس الإسلام ونصوصه – بما فيها نصوص التشريع – تفسيراً جديداً 
لا عهد للمسلمين الأوائل بشيء منه، هؤلاء المسلمون الذين لم يتّخذوا التصوّف منهجاً 

لهم في سلوكهم.

على أنّ التصوّف فيما تلبّس به نتيجة هذا التأثير لم يكن يمثل الزهد الذي دعا إليه 
الكهوف  إلى  الخرق والالتجاء  بالتجويع ولبس  يمتاز  الدين الإسلامي؛ حيث أصبح 

والغابات، وكلّ ما كان يتعاطاه الصوفيّة.

إنّ الأمر الذي يهمّنا هو معرفة العلاقة المتبادلة التأثير والتأثر عقائديّاً بين التصوّف 
وعلم الكلام والفلسفة من جهات أخرى....

أدوات  من  كأداتين  والعقل  الحسّ  على  الاعتماد  مرحلة  تجاوز  رجل  فالصوفي 



95 العقائد والت�صوّف

المعرفة، وانتهى – بعد أن فقد الحس والعقل – إلى القول بعدم الاعتماد عليهما، لما بدا له 
من سوءاتهما؛ فهو يعتمد على الحدس )أو البصيرة، أو الإلهام، أو عين السر أو القلب(.

جهة  من  والفيلسوف  المتكلّم  وبين  جهة  من  الصوفي  بين  تميّز  كثيرة  سمات  وثمّة 
جوهر  وهي  الألوهية،  فكرة  من  موقفه  هنا  أسوق  التمييز  هذا  يتّضح  ولكي  أخرى، 

التصوّف وبحره الذي يسعى إلى الفناء فيه.

فالمتصوّف رجل وقف على طريقة علماء الكلام في إدراكهم لله واستدلالهم عليه، 
كما أنّه أدرك الفلسفة وعرف أغوارها، وأدرك بحدسه أنّ هؤلاء وهؤلاء قد يستدلّون 
من الصنع على الصانع، وما يستتبع ذلك من إدراك للصفات الإلهية، غير أنّه لا يقتنع 
بهذه الأدلّة، ولا تشفي علّته ولا تروي ظمأه؛ إنّ له معرفة من نوع خاص، إنّه يطلب 
– ما عرفت  الصوفي  يقول  – هكذا  رّيب  فلولا  ذاته،  الله  من طريق  مباشرة  الله  إدراك 
، ويرجع ذلك إلى طبيعة الحال بإزالة حجب الحس  ، ولقد عرفت رّيب من طريق رّيب رّيب
والعقل عن عين الروح كما يقولون، ورأي الصوفية في أنّ قصر طريق الاستدلال على 
وجود الله من طريق مخلوقاته يجعل الطريق إلى معرفة الله ضيّقاً؛ لأنّه قد يؤدّي – أحياناً 

كثيرة – إلى إنكار وجود الله.

إلى  بالتأكيد  أدّت  وإن  حتّى  والفلاسفة،  المتكلّمين  طرق  أنّ  نجد  الصوفية  وعند 
ا لا تؤدّي إلى المعرفة الكاملة والحقّة به سبحانه؛ لأنّ العقل، وإن كان  معرفة الله، فإّهن
قادراً على الاستدلال من هذا العالم على الله الحكيم، إّال أنّه لا يستطيع أن يحيط بكنهه 

جلّ شأنه، وليس فيه المفهوم الذي يمكن بواسطته ومن خلاله إدراك هذا النصع.

وعلى هذا فإنّ خير طريق لمعرفة الله إنّما تكمن في معرفته وإدراكه إدراكاً مباشراً.

إنّ كلّ التصوّرات والمفهومات التي لدى العقل البشري إنّما تعتمد في أساسها على 



عقائد الإماميّة96

المحسوسات، ولّما كان الله لا شبيه ولا ندّ ولا مثيل له، ولّما كان كلّ ما خطر ببالنا فإنّه – 
سبحانه – بخلاف ذلك، وجب إذاً على العقل والحس أن يفسح المجال لتقوم البصيرة 

ويقوم الحدس الصوفي بدورهما في إدراك الذات الإلهية إدراكاً مباشراً.

الفهم  على  القدرة  لها  أُخرى  ملكة  ثمّة  أنّ  إلى  يذهبون   – جميعاً   – الصوفية  إنّ 
والإدراك والإحاطة، وهذه الملكة هي القلب أو البصيرة أو الإلهام، وأنّ تحديد وسائل 
يشمل  لا  قاصر  تحديد  وحدهما  والعقل  الحس  مصدر  في  وحصرها  الإنسانية  المعرفة 
الناحية الروحيّة في الإنسان التي تعدّ البصيرة جوهرها، ولهذا وجب )أن نلتمس معنى 
التصوّف في حياة الصوفية، لا في منطقهم في ذلك القبس الإلهي الذي ينير صدورهم، 
وفي ذلك الشهود الذي تحدثون عنه، والمعرفة التي يتذوّقونها، لا أقول: التي يدركونها 
عقلًا أو التي يستطيعون التعبير عنها؛ فإنّ الإدراك العقلي والقدرة على التعبير من أعمال 
العقل، ونحن بإزاء أمور فوق طور العقل... في الحياة الصوفية وحدها يعرف الصوفي 
قلبه،  في  نورها  من  قبساً  يحمل  لأنّه  بها؛  صلته  يعرف  كما  ذاتها،  في  الوحدوية  الحقيقة 

وشبيه الشيء منجذب إليه، والفرع دائم الحنين إلى أصله.

وبينما يهيم الفيلسوف في ميدان العقل لا يبرحه، يتجاوز الصوفي ميدان العقل إلى 
ميدان الوجدان والإدارة، أو ميدان الحرية المطلقة... وبينما يظل الأوّل يدور في دائرته 
– إّال إلى فكرة عن  – إن وصل  المغلقة يناقش ويجادل ويعترض ويفترض، ولا يصل 
الحقيقة لا حياة فيها ولا روح، حقيقة صوريّة محضة لا تتّصل بنفسه بصلة، يحيا الثاني 
حياة روحية خصبة يشعر فيها بالسعادة العظمى، لا من جرّاء معرفته بالحقيقة فحسب، 
اد معها، وهنا ينطق بلغته الخاصّة محاولاً التعبير  بل من أجل اتّصاله بها وشعوره بالاّحت
عّام في نفسه، وإن كان أكثر ما ينطق به من قبيل الرمز الحائر والأسلوب الغامض الذي 



97 العقائد والت�صوّف

لا يفهمه إّال من تذوّق أحواله())).

معنى هذا أنّ رأس مال الفيلسوف – إن صحّ التعبير – عقله، أمّا رأس مال المتكلّم 
النص الديني، في حين رأس مال الصوفي قلبه.

المدرَك  – بين  – دائمًا  فيميّزان  أمّا الآخران  يفنى في موضوع معرفته،  إنّ الصوفي 
وبين المدرِك.

بأحكام  يعترف  الفيلسوف لا  بينما  العقل،  بمنطق  كليةً  يعترف  الصوفي لا  إنّ  ثمّ 
القلب، الفيلسوف يرفع من شأن العقل على حساب العاطفة القلبيّة، بينما يرفع الصوفي 
من شأن العاطفة – أو الإدارة – على حساب العقل؛ لأنّ العقل عنده حجاب يحجب 

القلب عن معاينة ومشاهدته.

ثمّ إنّ الحقيقة عند الفيلسوف موضوعية يمكن لأيّ فرد أن يدركها وأن يعّرب عنها 
ويستدلّ عليها، أمّا الصوفي فعنده الحقيقة شخصية ذاتية لا يمكن التعبير عنها أو نقلها 
 – الآخرين  إلى  تنقل  أن  يمكن  لا  حيّة  شخصية  تجربة  على  تعتمد  ا  لأّهن الآخرين؛  إلى 

كتجربة الحب الإنساني –.

ثمّ إنّ الفيلسوف – كما ذكرنا من قبل – يجعل البحث في الألوهية فرعاً من فروع 
أبحاثه، أمّا الصوفية فإنّ الإلوهية عندهم كلّ شيء؛ هي حياتهم ووجودهم، وبفقدهم 
هو  كما  نظرية،  معرفة  ليست  الصوفي  معرفة  أنّ  ذلك  وحياتهم؛  وجودهم  يفقدون  لها 

الحال عند الفيلسوف، بل هي معرفة عملية تتجّىل عليه في كلّ خطوة يخطوها.

وبينما نجد – فيما يتعلّق بعلماء الكلام – أنّ الصلة بين الإنسان وبين الله، صلة عبد 
الذي يحدّد سلوك الصوفي طمعاً في هذا، وخوفاً  بمعبود، صلة ثواب وعقاب، الأمر 

))) عفيفي: د. أبو العلا، التصوّف الثورة الروحية في الإسلام: ص17.



عقائد الإماميّة98

ا صلة عاشق  الصوفية ليست كذلك؛ لأّهن لنا  التي يصوّرها  الصلة  أنّ  من ذلك، نرى 
بمعشوق، صلة حبيب بمحبوب.

وبعبارة أخرى، نستطيع أن نقول: إنّ حبّ الصوفي وطاعته لله غاية في حدّ ذاتها، 
المتكلّمين فوسيلة لدخول الجنةّ  أمّا عبادة الله ومراعاته عند  وليسا وسيلة لشيء آخر، 

والبعد عن النار))).

))) المصدر السابق: ص57 ـ 59، بغية إعطاء صورة عن التفكير الصوفي وما يتبناّه عقائدياً آثرنا 
ا جاءت وافية بالغرض، على أنّ كتاب العلّامة  نقل ما ذكر بهذا الصدد من الدراسة المشار إليها؛ لأّهن
المرحوم الشيخ محمد جواد مغنية المرسوم معالم »الفلسفة الإسلامية« يغني الباحث بهذا الصدد بما يفي 
القصد العلمي المنشود في إعطاء الصورة الحقيقية التي تؤكّد عليها المناهج والنظريّات في مدرسة أهل 

.البيت



99

ملامح مدر�سة �أهل البيت

أنّ  العلماء المسلمين كافّة، إّال  العقيدة الإسلامية بالاهتمام لدى  حظيت دراسات 
الدور المتميز في هذا المضمار كان لما تحمّلته مدرسة أهل البيت من أعباء المسؤولية 
نظراً لأهمية الدرس العقائدي في بناء الشخصيّة الإسلامية، ولأنّه يمثّل حجر الأساس 
في المدى والأبعاد التي تنطلق منها الذات المسلمة، وأنّ المؤثرات العقيديّة تؤثر إيجابياً في 

نزعات التفكير، ومناهج الشعور، وتبدو واضحة على معالم السلوك الخارجي.

بأنّ تأسيس علم العقيدة وثيق الصلة  الباحثين المتخصصين ذكروا  إنّ الكثير من 
.بمسألة الإمامة والاختلاف في ولاية الأمر بعد رحيل النبي المصطفى

وفي الوقت الذي نجد أنّ هذه القضية الهامّة قد احتلّت مكانتها على صعيد الأمّة 
طبيعة  على  المباشر  بأثره  يمتاز  الذي  الحكم  شكل  في  يتمثّل  الذي  السياسي  نظامها  في 
المجتمع، ومقوّمات تكوينه الديني، وملامح تفكيره العقائدي، فإنّ مماّ لا شكّ فيه أنّ 
التراث  عمق  نكتشف  وبهذا  السياسية،  بالمسألة  العميقة  الصلة  له  العقائدي  الدرس 
العقائدي الذي أفرزته مدرسة أهل البيت في الإعداد لمناهج العقيدة، وصيانتها 
من الملابسات والأوهام، ومن حيث كانت المسائل العقائدية محل استغلال السياسة؛ 
الفتن، ومبرراً  منها وسائل لإثارة  – واتخذوا  – كما هو شأنهم  اعتمدها رجالها  حيث 
للعدوان، بخاصّة مسألة الجبر، من حيث نفي المسؤولية عن المتسلّطين على دفة الحكم، 

أو ما لابس المحنة في مسألة خلق القرآن.

رائعة  هامّة  فرصة  أوجد  العقائدية  للمسائل  بالاستغلال  الحكّام  قيام  أنّ  كما 
من  الأئمّة  تبناّه  منهج  ضوء  في  الكاملة،  الإسلام  لأطروحة  السليمة  الصياغة  لتبليغ 



عقائد الإماميّة100

على  وتجسيده  العقائدي  الفكر  بلورة  المدرسة  هذه  أعلام  ومارس   البيت أهل 
ساحة الواقع العلمي، ولهذا فإنّ الإسهامات الكبيرة لهذه المدرسة التي ولدت على أثر 
الخلافات حول المسائل السياسيّة والعقائديّة كانت السبب في نشوء علم الكلام أو علم 

التوحيد أو علم أصول الدين.

المتبنيّات  كافّة  يحتوي  أن  التوحيد  بعقيدة  صدع  الذي  بالإسلام  حريّاً  كان  لقد 
العقيديّة، وأن يستوعب جوانب الإثارة فيها، وأن يصقلها ويخلق فيها كياناً متيناً يمتاز 

ة عن روحيّته وذاتيّته. بخصائصه ومزاياه المعّرب

وحيث كانت المشاكل التي يعانيها – مجتمع صدر الإسلام – تعود في الأكثر إلى 
قضية الخالق ووحدانيّته والبعث والنشور، وصفاته، والكون، والإنسان، والقدر، وما 
الطبيعية، وكان لابدّ للإسلام من  القضايا  أو  الطبيعة،  سوى ذلك من قضايا ما وراء 
وآل  للنبي  المعصومة  والسنةّ  القرآني  المنهج  ضوء  في  ويتناولها  المشاكل  هذه  يعالج  أن 

.البيت

ولذلك نجد أنّ الاهتمام وبيان الرأي بهذه المسائل لم يحدث إّال نتيجة حتميّة لتقويم 
انقلبت  ما  التي سرعان  السليمة،  الفطرة  منسجمة مع عقليّة  بدأت  التي  العقيدة  سير 
التي  الحصانة  ولولا  المسلمون،  واجهها  التي  المسائل  أعقد  إلى  قصير  زمني  ظرف  في 
والعقائدية،  الفكرية  المشاكل  من  الكثير  عالجت  التي  آياته  في  الكريم  القرآن  أسّسها 
وفيما كان للتساؤلات التي طرحها ووضع المسلمين من خلالها في موضع الباحث عن 
بما  بالفكر  المألوف، ولم يعن  بمعناها  بالفلسفة  القرآن لم يعن  أنّ  الحقيقة، وبالرغم من 
هو فكر، وإنّما كان له ذلك كوسيلة لتقرير المبادئ والأصول التي أرادها، وإقامة نظام 
الدين الإسلامي عليها، ولينبه الأفكار إلى واقع فكري وحقيقة إنسانيّة)))؛ حيث نمت 

))) نعمة: الشيخ عبد الله، فلاسفة الشيعة: ص27.



101 ملامح مدر�سة �أهل البيت

في نفوس المسلمين غريزة التساؤل وحب المعرفة منذ عهد النبي، والتي تطوّرت بعد 
ذلك بسبب أنّ المسلمين – على الأكثر – اعتنقوا الدين الجديد بروحهم وقلوبهم، كما 
هو شأن الأفكار الجديدة والمبادئ الحديثة التي يكون التأثير في انتشارها في مطلعها على 

العاطفة والروح، فإذا استقرّت زمناً يأخذ الفكر يستيقظ ويتساءل.

آفاقه في  المجتمع الإسلامي، وامتدت  الفكرية كلّما توسع  وهكذا تطوّرت الحال 
البحث عن المجهول بكلّ ما هنالك من جوانب الروح والجسم، وجوانب الطبيعة وما 
وراءها؛ حيث ظهرت أهمية الدرس العقائدي بصورة اجلى أيام الإمام علي الذي 
انتسب إليه هذا العلم الشريف؛ حيث يجد البحث في هذا الصدد أنّه أقتبس منه، وعنه 

نقل، وإليه انتهى، ومنه ابتدأ))).

وأمّا عصر الأئمة من أبناء علي، فقد كان من مظاهر اليقظة الفكرية في 
وتفكيره  حياة  يمسّ  ما  لأكثر  والمتناولة  عنهم:  المرويّة  والأحاديث  المبارك  وجودهم 
وعقائده، التي نجدها مبثوثة في كتب الحديث الشيعيّة، مثل »أصول الكافي« و»توحيد 

الصدوق«.

الإسلامية  للحضارة  الرئيسي  المدّ  هي  الإسلام  أحدثها  التي  اليقظة  هذه  وكانت 
الضخمة في مدى الأجيال المتعاقبة بما له من تفاعل وتطوّر مستمر بما لقيه في طريقه من 

حضارات فكرية وعلميّة للشعوب الأخرى))).

مرحلة الت�أ�سي�س

لقد عاشت الأمّة الإسلامية مخاض تجربة الرسالة التي جاءت لتبّرش بكلّ جديد 
في  الصحابة  انشغال  من  فبالرغم  العقائد،  هي  الجوانب  أهم  من  وكانت  الحياة،  على 

))) إشارة إلى ما ورد في شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد، نقلًا عن المصدر السابق: ص43.
))) المصدر السابق: ص29.



عقائد الإماميّة102

عصرهم الأوّل الذي تخطّى الزمن فيه سريعاً أيّام الفترة التي أعقبت وفاة النبي، إّال 
أنّ بدء عصر الإمام علي بالحكم كان فرصة لترسيخ قواعد العقيدة ونشر أفكارها 

بلغة وأسلوب عاملين بدورهما على تكوين علم التوحيد.

في هذه المرحلة كان الصحابة يثيرون، ويبحثون مشكلة القدر، وفي طليعتهم الإمام 
أيضاً يأتي عطاؤه قولاً وفعلًا في  البيت والأصحاب  المؤمنين، ولأنّه من أهل  أمير 

القدر المتيقن من الحجّية))).

أطروحة  المسألة في  فقد خطت هذه  العقائد  لعلم   الإمام علي أن وضع  وبعد 
رفدوا  قد   البيت أهل  أئمّة  وأنّ  خاصّة  متكامل،  بناء  خطوة  العقائدية  الإسلام 
بعطائهم، وأفكارهم ما أغنى الدرس العقائدي وصانه مماّ لصق من شبهات وتشويهات؛ 
عصورهم  في  البالغ  الأثر  لهم  كان  حتّى  كيانه،  ويقوّموا  واقعه  ليسدّوا  وقفوا  حيث 
وأصحابهم،  تلاميذهم  أبلغوها  عقائديّة  مدرسة  لإشادة  الفرصة  هيأوا  وقد  المختلفة، 

فكانت زاهية بوجودهم.

وبعد حلول عصر الغيبة الكبرى، كان الدور الفاعل لعلماء الإماميّة كبيراً، حيث 
تسنمّوا قمّة المجد العلمي في تشييد دعائم الإسلام، وصيانة أصوله القويمة على أسس 

من الكتاب والسنةّ الشريفة.

�إ�ضاءة حول البناء العقائدي عند الإماميّة

تميز البناء العقائدي في مدرسة الإماميّة بما يلي:

في  السبق  ناصية  الإسلام  صدر  في  الأولى  عصورهم  منذ  الإماميّة  أمتلك  أوّلاً: 
علم  مدينة  باب  كان  الذي   ،علي الإمام  يد  على  العقائد  علم  تأسيس  إلى  المبادرة 

))) الفضلي: الدكتور الشيخ عبد الهادي، خلاصة علم الكلام: ص186.



103 ملامح مدر�سة �أهل البيت

بقيت  وقد  الله،  اصطفاه  الذي  ووصيّه  لوائه،  وحامل  مدرسته،  وربيب   ،الرسول
هذه المبادرة تحتفظ بخصائصها في عصور الأئمّة الاثني عشر من أهل البيت، فقد 
كان لكلّ عصر من العصور التي عاشها المعصومون مميّزات خاصّة في جانب عقائدي، 

إّال أنّ الصفة العامّة كانت تمثّل أطروحة الإسلام العقائدية.

المنهج  ضوء  في  تمضي  الدين  أصول  مبادئ  تقرير  في  الإماميّة  طريقة  كانت  ثانياً: 
القرآني والسنةّ الشريفة، وبأساليبهما من حيث تلبية الحاجة الغريزية في طفرة ا لإنسان 
إلى العقيدة، على أنّ هذه الحاجة لا يمكن قضاؤها بدعوى أنّ جميع العلوم مودعة في 
الفطرة الإنسانيّة، بل ينبغي اتّباع منهج الكتاب والسنةّ في استدعاء العلوم؛ لإغناء هذا 
ْ عِبَادِالَّذِينَ  الجانب على أساس استعمال الطرق العقليّة الصحيحة، قال تعالى: ﴿فَبَشِّر
يَسْتَمِعُونَ القَوْلَ فَيَتَّبعُِونَ أَحْسَنَهُ أُوْلَئكَِ الَّذِينَ هَدَاهُمُ الله وَأُوْلَئكَِ هُمْ أُوْلُوا الألْبَابِ﴾))).

لأنّ  قطعية؛  صريحة  مخالفة  يخالفهما  ما  اتّباع  عن  ينهيان  والسنةّ  الكتاب  أنّ  على 
الكتاب والسنةّ القطعيّة من مصاديق ما دلّ صريح العقل على كونهما من الحقّ والصدق، 

ومن المحال أن يبرهن العقل ثانياً على بطلان ما برهن على حقّيّته أوّلاً.

والحاجة إلى تمييز المقدّمات العقليّة الحقّة من الباطلة، ثمّ التعلّق بالمقدّمات الحقّة 
منها،  باُملحكمة  التعلّق  ثمّ  المتشابهة،  من  المحكمة  والأخبار  الآيات  تمييز  إلى  كالحاجة 
وكالحاجة إلى تمييز الأخبار الصادرة حقّاً من الأخبار الموضوعة والموسومة، وهي أخبار 

جّمة))).

ثالثاً: ربّما قيل: إنّ الخلافات حول مسائل الإمامة والخلافة كانت هي السبب لنشأة 
مدرسة  انّ  هو  نعنيه  الذي  الأمر  أنّ  إّال  المسائل  هذه  أهميّة  من  وبالرغم  الكلام،  علم 

))) الزمر: 17 – 18.
))) الطباطبائي: العلّامة السيد محمد حسين، الميزان: 258/5.



عقائد الإماميّة104

أهل البيت كانت تحمل الحافز الأساسي لمواجهة الإشكاليّات التي كانت تواجه 
بأمم  الفتيّة  الإسلامية  الأمّة  امتزجت  أن  بعد  خاصّة  عصورهم،  بمختلف  المسلمين 
وأقوام كانوا على ديانات قديمة، وكان لابدّ أن يكون للدين إجابة على مسائل عقائدية 
مستجدّة مهمّة، فقد جاء في خطط المقريزي))): )إنّ من أمعن النظر، ووقف على آثار 
– على  أنّه لم يرد قط من طريق صحيح أو سقيم عن أحد من الصحابة  السلف، على 
م سألوا رسول الله عن معنى شيء مماّ وصف  اختلاف طبقاتهم، وكثرة عددهم – أّهن
الربّ به نفسه في القرآن، وعلى لسان محمّد، بل كلّهم فهموا معنى ذلك، وسكتوا 
عن الكلام فيه، ولا فرّق أحد بين كونها صفة ذات أو صفة فعل، وإنّما أثبتوا له ما أثبته 

لنفسه بلا جدال أو نزاع(.

بالكثير مماّ شغل أفكار المسلمين،  أنّ عصر الأئمّة الأطهار كان زاخراً  على 
الفلسفة مع  التعبير عن وجهة نظر الإسلام الحقيقية، وفيما اشتبكت  ومماّ كان يتطلّب 
فيه عن الأخرى  العقائدي، وكان لكلّ منهما ما تختلف  بالبحث  الكلام للاهتمام  علم 
الوحي لا يخرج عن  البحث كانت تنصبّ في )أنّ  أنّ محصلة هذا  إّال  طريقة ومنهجاً، 
نطاق العقل عند كلّ من الطرفين؛ فإنّ محاولة التوفيق بينها اعتراف واضح بانّ الدين 

يجب أن لا يخالف العقل في شيء())).

عبء  عليها  يقع  كان  التي  الواعية  الطليعة  بناء  في   البيت أهل  اهتم  رابعاً: 
المسؤولية في تبليغ كلمة الله، وفيما كان له التأثير في بلورة الفكر والعقيدة وصيرورتهما إلى 
صرح قوي الكيان شامخ البنيان يمتاز بمقومات وعناصر قويّة لإمداد القوة الروحيّة 
الذي ساعد على  التحرك والتطوير، وملاحقة الأحداث، وهو الأمر  في الإسلام على 

))) الجزء الرابع، نقلًا عن الحسني: هاشم معروف، الشيعة بين الأشاعرة والمعتزلة: ص15.
))) مغنية: الشيخ محمد جواد، معالم الفلسفة الإسلامية: ص27.



105 ملامح مدر�سة �أهل البيت

 علي الإمام  أصحاب  بذلك  حسبك  الإسال�م،  عقائد  في  متكاملة  نظرية  صياغة 
ر، وصعصعة بن صوحان،  التّام وأولاده المعصومون وأصحابهم الكرام، كميثم 
وكميل بن زياد، وأُويس القرني، وسليم بن قيس الهلالي، والحارث الهمداني، وهشام بن 

الحكم، وأبي جعفر مؤمن الطاق، وغيرهم كثير))).

خامساً: يحاول البعض من الباحثين أن يجعل صورة التفكير الإسلامي على وجه 
من البساطة التي لا تحاول معالجة المسائل المعقّدة في الفكر العقائدي أو تقف حيالها، 
بحجّة أنّ العلوم العقليّة التي انتقلت إلى المسلمين من الأمم الأخرى هي التي ساعدت 
على صناعة البنية العقيديّة وصياغتها، بنسبة تجعل من المؤثّرات الخارجيّة أكثر فاعلية 
من إسلامية الأسس والقواعد التي صدع بها الإسلام، وفي الوقت الذي نكتشف أنّ 
النبي محمّداً قد حرص على إبعاد المسلمين عن الجدل الديني والنزاع العقائدي بهدف 
المحافظة على تمتين الصلة، وجمع الكلمة في عصر صدر الرسالة الإسلامية، أمّا بعد نشر 
الدعوة، وفتح البلدان بالإسلام وانفتاح الأقوام ودياناتهم على المسلمين، فقد بات من 
الواجب مواجهة هذا الموقف بحزم ومنطق، وهو المهمة الأساسيّة التي اضطلع بها أئمّة 
آل البيت في توجيه الأنظار، وتقويم الأفهام في المسائل التي أصبحت مثار الجدل 
نزاعات دموية، وانشقاقات مذهبية،  ادّت في كثير من الأحيان، إلى  والدراسة، والتي 

وقد أسدى الأئمّة الطاهرون توجيهاتهم، ومهدوا لهذا الأمر الهام؛ لدفع هذه الغائلة.

سادساً: إنّ مصدر الاهتمام في علم العقيدة الإسلامية عند الشيعة الإماميّة لم يأت 
عفو الخاطر، بل إنّ الغاية من تأسيسه كانت مقصودة بذاتها بسبب ما كان ينبغي تقريره 

))) راجع كتاب تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام للسيد حسن الصدر، وكذلك الشيخ أسد حيدر 
في كتابه )الإمام الصادق والمذاهب الأربعة(، والشيخ محمد جواد مغنية في كتابه )الشيعة في الميزان(، 
الصالحة(  الكتلة  بناء  في  البيت  أهل  )دور  الموسوم  القيّم  بحثه  في  الحكيم  باقر  محمد  السيد  كتبه  وما 

المنشور في مجلة رسالة الثقلين الأعداد 2 – 9.



عقائد الإماميّة106

لمواجهة التطوّرات الفكرية التي واجهت الدين الإسلامي ومجتمعه الذي بدأ ينفتح على 
بالعقائد، تأتي لأن معرفتها اجتهاديّة وليست  العناية  العالم، والمعروف بهذا الصدد ان 
من المسائل التي يستطيع الإنسان المسلم فيها أن يبرئ ذمّته بواسطة التقليد؛ ذلك لأنّ 

الإيمان في أصول الدين يعتمد على طريق الدليل))).

وقد قرّر علماء الشيعة عند الإماميّة هذا المبدأ، وأفاضوا في دراسته، بل وأشاروا في 
مقدّمة ما كتبوا من رسائلهم العمليّة ومدوّناتهم الفقهية.

أهل  أئمّة  أنّ  التاريخي  الواقع  استجلاء  خلال  من  يجد  المحقّق  الباحث  أنّ  على 
والبرهنة  المنطقية  بالحجيّة  العقيدة  مسائل  تناول  من  أوّل  أيضاً  البيت وشيعتهم 
م كانوا قد سبقوا بقية الفرق الإسلامية في  العقلية وبالشرح والتفسير، كما قد ثبت بأّهن
هذا المجال، وأعطوه الجهد الكبير من تفكيرهم، ودفعوه إلى الأمام في أشواط بعيدة، 
الباحثين،  بعض  دفع  مماّ  غايتها،  وبعد  منطقها،  بقوّة  تمتاز  بارزة  فلسفية  وألبسوه حلّة 

ومنهم البارون )كرادفو( إلى القول بأنّ )الشيعة هم أصحاب الفكر الحر())).

بمدى  زاخرة  الاعتقادات الإسلامية  والدراسات في أصول  البحوث  إنّ  سابعاً: 
بل  المئات،  بذلك  أُلّفت  فقد  والح��اضر،  الماضي  العلمي  تأريخنا  مستوى  على  واسع 
الفهارس  إليه كتب  ما أشارت  الموضع، حسبك من ذلك  الكتب في هذا  الآلاف من 
والمعاجم للمخطوط والمطبوع من الكتاب العقائدي الشيعي، بل إنّ هناك موسوعات 

الذي  إنّ  نصّه: )وفي الحقيقة  ما  العقائد باب الاجتهاد والتقليد  المظفر في كتابه  الشيخ  ))) يذكر 
نعتقده أنّ عقولنا هي التي فرضت علينا النظر في الخلق ومعرفة خالق الكون، كما فرضت علينا النظر 
في دعوى من يدّعي النبوة وفي معجزته، ولا يصحّ عندها تقليد الغير في ذلك مهما تكن لذلك الغير 
منزلة وخطراً، وما جاء في القرآن الكريم من الحثّ على التفكير واتّباع العلم والمعرفة، فإنّما جاء مقرراً 

لهذه الحرية الفطرية في العقول التي تطابقت عليها آراء العقلاء... إلى آخره( انظر الكتاب.
))) نعمة: الشيخ عبد الله، فلاسفة الشيعة: ص41.



107 ملامح مدر�سة �أهل البيت

كبرى تجاوزت الآلاف من الصفحات في موضوع واحد من جواب العقيدة الإسلامية.

ولم يأت هذا التراث الضخم الكبير في محتواه إّال نتيجة الاهتمام بترسيخ العقيدة، 
ولا يستطيع الباحث المحقق أن يلم بهذه الثروة العلمية إّال من خلال تأليف ببلوغرافي 
يستعرض فيه هذا الجانب في عدّة مجلّدات، لذلك أكتفينا بأن نلمّح إلى ذلك؛ نظراً لأنّ 

الإحصاء الدقيق مماّ يتعذّر على من يريد الاستعراض الوافي.

الكلامية عند الإماميّة تقف في بعض  أنّ بعض الآراء  الباحثين  ثامناً: يجد بعض 
وجوهها مع صورة آراء المعتزلة مثلًا)))، إّال أنّ مثل هذا الادّعاء يحتاج إلى وقفة تأمّل 
بالفكر الإمامي،  فيها  يلتق  نقطة لم  ورويّة، وذلك لأنّ )الفكر الاعتزالي  وإن نشأ من 
وهي موقف رائدي الاعتزال: واصل بن عطاء، وعمرو بن عبيد من مرتكبي الكبيرة 
وقولهما بالمنزلة بين المنزلتين... إّال أنّ رفض المعتزلة للجبر والتشبيه والتجسيم مسبوق 
بمثله عند الإماميّة، إن لم يكن مأخوذاً منهم... فالكلام الإمامي كان أصيلًا غير تابع 
ولا مستجد من غيره؛ لأنّ الله أغناه بأئمّته الطاهرين صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين 
الدنيا، ويوم  الحياة  عن الاستعطاء والاستجداء عقيدةً وشريعةً، خلقاً وسيرة في هذه 

يقوم الناس لربّ العالمين())).

وأمّا ما قيل في خصوص رجوع الشيخ المفيد إلى بعض مشايخ المعتزلة، فإنّه )أخذ 
الكلام الإمامي من أساتذة إماميين، وأنّه إن رجع إلى غيرهم لم يرع لحاجة داخلية ترجع 
البغداديّة  المدرسة  له  يصوّر  من  إلى  لحاجته  رجع  وإنّما  الإمامي  الشيعي  المجتمع  إلى 

))) كما يذهب إلى ذلك الشيخ عبد الله نعمة في كتابه فلاسفة الشيعة: ص52؛ حيث لم يوضح هذا 
المطلب بالتفصيل المطلوب الذي يغني البحث، كما في مسالة العدل، ونفي رؤية الخالق، وفي إثبات 

الحسن والقبح العقليين، وقاعدة اللطف، إلى آخره.
العدد 31/30  تراثنا  مقال نشر في مجلة  الإماميّة  الكلام عند  الشيخ محمّد رضا،  الجعفري:   (((

ص231.



عقائد الإماميّة108

ويدافع عنها أمام مدرسة البصرة())).
تاسعاً: حيث كان الشيعة الإماميّة ممنّ حاز السبق في التأسيس لعلم العقيدة، فقد 
إمّا من حيث أصول المعتقدات والأفكار، أو من حيث المنهج والأسلوب  امتازوا بها 

المتّبع في تقريرها.
ومن إبداعات الفكر العقائدي عند الإماميّة: القول بالأمر بين الأمرين في معرض 
الحديث عن الجبر والتفويض، وهو من النتاج الفكري لمدرسة أهل البيت؛ حيث 
قرّر الإمام الصادق ذلك بقوله: »لا جبر ولا تفويض وإنّما هو أم بين أمرين«، وقد أورد 

شيخنا المظفّر؛ ما أفاض به في هذه المسألة وأهميتها.
ومماّ يستكشف في هذا المضمار هو أنّ الشيعة أوّل من استدلّ على إثبات الصانع عزّ 
وجلّ بدليل عقلي، دون الحاجة إلى ما هو معروف عند المتكلّمين والفلاسفة من الاعتماد 

على أدلّة أخرى.
بالأدلة  الفكرة ودعمها  رائعاً، في عرض  بالغاً  أثراً  الكلام  للشيعة في علم  أنّ  كما 
الكافية، ورصد وجوه المنطق الصائب، وقد تصدّى الشيعة إلى التأليف والتصنيف بقدر 
واسع في كافة عصورهم)))، مّما أغنى طرائق التفكير، وإنّ مّما يؤكّد هذه الهوية العلمية 
التي يحملها الشيعة الإماميّة في فكر العقيدة الإسلامية هو انتهاء المعنيين من المذاهب 

واتّبع طريقة  الحقّ  لمن تمحّص  الصدد  هذا  مفيدة في  موارد  وفيه  السابق: ص238،  المصدر   (((
المفيد بشكل خاص؛ فقد تحرّى شيخنا الحجّة الجعفري وجه  الشيخ  خاصّة فيما يرد في الحديث عن 
الحقيقة بلغة العالم الذي لا تأخذه في الله لومة لائم، طيّب الله ثراه وأجزل مثوبته؛ فنراه مثلًا يقول: )إنّ 
المفيد تعلم الكلام الإمامي القائم على خصائص عقيدة الشيعة الإماميّة وتشبّع بها؛ فحينما ينكر رأياً 
اعتزالياً بصرياً لا ينكره لأنّ معتزلة بغداد ومنهم أستاذه الرماني قد أنكرها وعارضها، وإنّما لأنّ الكلام 
الإمامي لا يقبل بها... ولم ينفرد المفيد عن إخوانه الإماميّة، فتبع المعتزلة وخالفهم، وفي هذا وحده 

الدليل الكافي والمقنع في أنّ الإماميّة كان لهم رأي مستقل...( المصدر السابق: ص253.
))) خير ما نستطلع فيه هو كتاب الذريعة إلى تصانيف الشيعة للمحقّق العلّامة الطهراني؛ فهو منية 

المستفيد، وغنية المريد في هذا الباب.



109 تقديم

والاتجاهات الإسلامية إلى حيث انتهوا، ولكن مدرسة  الإماميّة تميّزت  بالحيوية والجدّة 
والإبداع؛ ترسمًا لمنهج أئمّتهم، وما خطّطوه لهم من معالم الفكر والعقيدة.

عرض  أسلوب  على  الإسلامية  العقائد  أصول  طرح  في  الإماميّة  اعتمد  عاشراً: 
الأفكار وتوثيقها بالحجج المعتمدة على النقل والعقل في عمق وروية، وبأسلوب امتاز 
بالتمهيد  والاستعراض بصورة تستلزم من القارئ استلهام النتائج بشكل منطقي، ولم 
– عبر تصدّيهم لهذه المهمة الفكرية من ان  – في الأعم الأغلب  يتخذ الشيعة الإماميّة 
يتخذوا أسلوب الهجوم أو الدفاع ومقتضياتهما، ولم يكن جدلهم إّال بالتي هي أحسن)))، 
وهم في كلّ الأحوال ملتزمون بالمبادئ الأخلاقية وقواعد البحث والمناظرة، وكان هذا 
انتشار  تسهيل  الأسلوب  هذا  اعتماد  لهم  وفّر  وقد  فيه،  عرفوا  الذي  وشأنهم  ديدنهم 
الفكر العقائدي وشيوعه، بل كان من أسباب خلوده وديمومته، وذلك لأنّه امتلك من 
عناصر الحيوية والثبات ما ساعد على البقاء، فضلًا عن أنّ سّر عظمته هو الطريقة المثلى، 
والحصانة الذاتية التي منحها أئمّة أهل البيت الطاهر: في علومهم، وللتواصل المستمر 
بينهم وبين أصحابهم وخريجي مدرستهم من العلماء المحققين، وأعلام الأمّة الصالحين.
الخلفية  لطرح  المقدّمة في محاولتنا  التسجيل لهذه  إليه من  التوفّيق  استطعنا  ما  هذا 
التاريخية لأصول العقيدة الإسلامية، مستفيدين من المصادر القديمة والحديثة المتوفرة 
القدير خالصا  العلي  مماّ كان باستطاعتنا الاطّلاع عليها أو الاقتباس منها داعين المولى 
لوجهه الكريم رجاء الحظوة بالقبول والرضا، وأن يكون فيه الغنيمة عند شفيع المذنبين 

وسيّد المرسلين أبي القاسم محمّد صّىل الله عليه وآله الأئمة الميامين.

))) مّما صدر حديثاً مناظرات في الإمامة تأليف وتحقيق الشيخ عبد الله الحسن، وهو من الكتب 
الحاضر؛  يومنا  الإسلام حتّى  منذ صدر  والمحاججة  المناظرة  أسلوب  حقيقة عن  التي تحكي صورة 
وأسلوبه  العقائدي  الحوار  لغة  قارئها  يستوحي  صفحة   730 في  مناظرة  وسبعين  اثنتين  يضم  حيث 

ومنهجه عند الإماميّة.



110



111

مهمّتنا في التحقيق

عليها  الاعتماد  بالإمكان  كان  للكتاب  مخطوطة  نسخة  توجد  لا  للحقيقة،  إثباتاً 
بالنجف  الحيدريّة  المطبعة  في  مرّتين  طُبع  الكتاب  أنّ  المهم  ولكن  التحقيق،  في  كأصل 

بحياة المؤلّف وإشرافه المباشر.

الله  الرضوي حفظه  السيّد مرتضى  فقد أشرف عليها سماحة  القاهرة،  وأمّا طبعة 
مشكوراً بأنّه قد أطلع الشيخ المظفّر بنيّته  أفادنا  – وقد  النجاح  مكتبة  – صاحب 

لإعادة طبع الكتاب، وقد خصّه الشيخ بملاحظات حول الكتاب لم تغّري من أُصوله، 
إّال أنّ السيّد الرضوي بادر إلى جعل عنوان الكتاب »عقائد الإماميّة« بدلاً من »عقائد 
الشيعة«؛ لأهميّة ذلك في عدم الخلط الواقع بين مفهوم الشيعة العام، والخاص بالإمامية 

الاثنى عشريّة، على أنّ الشيخ المؤلّف في حينه استحسن هذه المبادرة وأقرّها.

وبقي الكتاب في طبعته الثالثة بالقاهرة محلاًّ للتداول وإعادة الطبع بالأوُفست، أو 
بصفّ حروف جيدة حتّى جاوزت هذه الطبعات العشر مرّات تقريباً.

وتتلخّص مهمّتنا في تحقيق الكتاب بأمور، نُجملها بما يلي:

أوّلاً: مقابلة متن الكتاب كما ورد في الطبعة الأولى والثانية بالنجف، وطبعة القاهرة 
التي تعتبر أساساً لما طبع لحدّ الآن من الكتاب.

والأقوال  الأحاديث  من  ورد  وما  القرآنيّة،  الآيات  وتخريج  المتن،  تقويم  ثانياً: 
والنظريّات، مع محاولة تبسيط بعض المفاهيم.

مجموعة   – الأولى  للطبعة  مقدّمته  في  ورد  كما   – الكتاب  أصل  أنّ  باعتبار  ثالثاً: 
محاضرات أملاها المؤلّف على طلابه في كليّة منتدى النشر إبّان تأسيسها، ومن ثمّ 



عقائد الإماميّة112

أحالها للطبع على هيئتها برغبة من الشيخ محمد كاظم الكتبي – صاحب المطبعة الحيدرية 
طبعة  في  أُدرج��ت  وتعديلات  بتصويبات  قام  الشيخ؛  أنّ  الملاحظ  ومن   – ومكتبتها 
القاهرة كما أسلفنا الحديث، ولهذا فقد كان من اللازم إغناء بعض البحوث العقائدية 

المطروحة؛ لأهميّتها.

وقد حاولت – جهد المستطاع – أن اقتبسب ما ذكره الشيخ المظفّر في محاضراته، 
الأمر الذي جعل الكتاب وبحمد الله بعد تحقيقه والتعليق عليه صورة متكاملة من كلام 
الشيخ وروحيّته في الأسلوب والعرض، واعتقد أنَّ الكتاب لا يكاد يتحمّل فكريّاً أكثر 

من هذا، من حثى وضعه ومستواه.

رابعاً: عدم الإسهاب في التعليقات إّال بقدر أهميّة الموضوع، ومراعاة حاجة القارئ 
إلى ذلك.

يعيش  حياته  في  كان  الذي  المظفّر،  الشيخ  اختطف  الذي  الجاري  القدر  ولولا 
قد  لكان  وبحوثه،  لنفسه  يعيش  مماّ  أكثر  تنشئته  تبنيّ  الذي  وللجيل  ولفكرة  لمؤسّسته 
أغدق بالعطاء الوافر في باب التأليف العقائدي، إّال أنّ عقائده على نهجها المعلوم تعتبر 

خطوة تأسيسيّة لمحاولات أعقبته في تدوين العقيدة من بعض الأعلام المعاصرين.

خامساً: لدى استقراء ما كتب في عقائد الإماميّة وجدا أنَّ الحاجة ماسّة إلى وضع 
اهات المؤثّرة، وإبراز ملامح  تمهيد يتعلّق بالحديث عن أصول الاعتقادات، وبيان الاّجت
مدرسة أهل البيت في هذا الباب، وتُدرك أهميّة هذه المقدّمة في عدم مفاجأة القارئ 

بطرح العقائد مباشرة؛ حيث لابدّ من إحاطته بالأسس والمقوّمات.

سادساً: عملنا على وضع فهارس متعدّدة للكتاب؛ بغية تسهيل مراجعة الدارسين 
إلى ما يطمحون الاطّلاع عليه من أبواب الكتاب ومباحثه. 

خلال  ومن  منها،  استقى  التي  الكتاب  مصادر  بذكر  المؤلّف؛  الشيخ  قام  سابعاً: 



113 مهمّتنا في التحقيق

التحقيق والتعليق استفدنا منها كثيراً وأضفنا إليها ما يغني الباحثين، ويوثّق الأقوال، مماّ 
تستلزمه حاجة البحث والدراسة اليوم؛ حيث إنّ الشيخ قام بصياغة الآراء في أسلوبه 
العذب الذي اقتضته مناسبة الخطاب في محاضراته على طلّابه، أمّا بعد طبعه والاعتماد 
لترسيخها  العقائدية؛  والمتبنيّات  الفكرية  اهات  الاّجت تعزيز  من  لابدّ  كان  فقد  عليه، 
وبطرحه  الانتشار،  بسعة  الكتاب  حَظِيَ  وقد  خاصّة  دقيقة،  علميّة  بلغة  واستيعابها 

مصدراً دراسيّاً وفي الحوزات والجامعات العلميّة.

وتعضيد  وبهمة   علي الإمام  بمؤسّسة  الإش��ادة  العرفان  من  أجد  الختام  وفي 
سماحة حجّة الإسلام والمسلمين السيّد جواد الشهرستاني – حفظه الله وأدامه – وبدوره 
 ٌ ٌ عِندَ رَبِّكَ ثَوَاباً وَخَيْر اتُ خَيْر اَِحل الرائع المتميز في إصدار هذا الكتاب ﴿وَالبَاقِيَاتُ الصَّ

أَمَلًا﴾))).

وينبغي تقديم الشكر إلى اللجنة التي تألّفت في المؤسسة لمتابعة التحقيق، والصفّ 
بين  التي  بصورته  الكتاب  لإخراج  والتصحيح؛  والمقابلة،  والطبع،  الكومبيوتري، 
الإشراف  دور  له  كان  الذي  الجميلي  كامل  رعد  الشيخ  الأخ  كر:  بالذِّ وأخصّ  أيدينا، 
وتقطيع النصوص ومتابعة المقابلة، والأخ عبد الكريم الحسيني الذي ساهم في إعداد 

فهارس الكتاب، والأخ عباس جاسم العبيدي، والسيّد مهدي يوسف الحكيم.

كما لا ننسى مساهمة مؤسّسة آل البيت لإحياء التراث؛ لما قدمته من خدمات 
مشكورة في تحقيق هذا الكتاب، وبجهود مختلفة من قبل جملة من الأخوة العاملين فيها، 

ونخصّ منهم بالذكر:

الأسُتاذ الكريم علاء آل جعفر، وسماحة الأخ الفاضل الشيخ كاظم الجواهري، 
والأخ سعد فوزي جودة، والأخ السيّد عباس الشهرستاني والأخ حامد الطائي، جزى 

))) الكهف: 46.



عقائد الإماميّة114

الله العاملين لمرضاته خير جزاء المحسنين.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين وصّىل الله على سيّدنا محمّد وعلى آله الأئمّة 
المعصومين.

زْجَاة﴾))). ُّ وَجِئْنَا ببِضَِاعَة مُّ نَا وَأَهْلَنَا الضُّر ا العَزِيزُ مَسَّ َُّه ﴿يَا أَي

المحقّق 							     

					  	   محمّد جواد الطريحي   

))) يوسف: 88.



عقائد الإماميةّ



116



117

مقدّمة الطبعة الثانية

مضى على صدور هذا »الكتيب« عشر سنوات، ولم أجد في هذه الأعوام ما يدعوني إلى 

تبديل رأيي فيه من أنّه جاء وفق متطلّبات الحاجة العامّة من توضيح معتقدات الشيعة الإماميّة 

وتثبيتها.

قد  يكون  أن  آملا  أخرى،  مرّة  نشره  إعادة  على  الموافقة  على  يشجّعني  ما  وجدت  بل 

أصاب الهدف وأدَّى الغرض من محاولة رفع الغيوم المتلبدة التي حجبت طويلا بين الطائفتين 

الإسلاميتين الكبيرتين: أهل السنة والشيعة، ومن محاولة نفض الغبار عّام خلّفه الماضي السحيق 

على العقائد الإسلامية الصحيحة.

رفيعاً  ملحّة، وهدفاً  اليوم حاجة  المذاهب أصبحت  بين  التقريب  فكرة  بأنّ  لواثق  وإّين 

لكلّ مسلم غيور على الإسلام، مهما كانت نزعته المذهبية ورأيه في المخلّفات العقائدية، وليس 

شيء أفضل في التقريب من توّيل أهل كلّ عقيدة أنفسهم كشف دفائنها وحقائقها.

وهذه الطريقة – فيما أعتقد – أسلم في إعطاء الفكرة الصحيحة عن المذهب، وأقرب إلى 

فهم الصواب من الرأي الذي يعتنقه جماعته.

فقد  الكشميري،  مرتضى  السيّد  الفاضل  الله  سبيل  في  العامل  عيني  قرّة  لرغبة  وإجابة 

التنقيحات والاضافات التي سمح بها  النظر في هذه الرسالة، وأدخلت عليها بعض  أعدت 

وغير  مطبعيّة  هفوات  من  الاولى  الطبعة  في  وقع  ما  تصحيح  مع  بالمشاكل،  المزدحم  الوقت 

مطبعيّة؛ لأقدّمها مرّة أخرى إلى المطبعة، راجياً من الله تعالى أن يحقّق فيها الغرض المرجو، وأن 

يوفّقنا لالتماس سبيل الصواب وإصابة الحق، إنّه خير مسؤول.

)المؤلّف( 			 
21 / شوال / سنة 1380 هـ 			 



118



119

ت�صدير

حمداً لله وشكراً، وصلاة وسلاماً على محمد خير البشر وآله الهداة.

لت إليه  أمليت هذه )المعتقدات(، وما كان القصد منها إّال تسجيل خلاصة ما توصَّ
.من فهم المعتقدات الإسلامية على طريقة آل البيت

وقد سجلت هذه الخلاصات مجرّدة عن الدليل والبرهان، ومجردة عن النصوص 
الواردة عن الأئمة فيها على الأكثر؛ لينتفع بها المبتدئ والمتعلّم والعالم، وأسميتها »عقائد 

الشيعة«))) وغرضي من الشيعة الإماميّة الاثني عشرية خاصة.

وكان إملاؤها سنة 1363 هـ بدافع إلقائها محاضرات دورية في كلية منتدى النشر 
الدينية)))؛ للاستفادة منها تمهيداً للأبحاث الكلامية العالية.

فاً يُنشر  وفي حينه قد توفقت لإلقاء الكثير منها، وما كنت يومئذ قد أعددتها مؤلَّ
ويُقرأ، فأُهملت في أوراق مبعثرة شأن كثير من المحاضرات والدروس التي أمليتها في 

تلك الظروف، لا سيّما فيما يتعلّق بالعقائد وعلم الكلام.

الفاضل  إلىَّ  ب  رغَّ  – عليها  سنوات  ثماني  مضي  وبعد   – العام  هذا  في  أنّه  غير 
فة  مؤلَّ فيها، وجمعها  النظر  تجديد  – في  تعالى  الله  – رعاه  الكتبي)))  كاظم  محمد  النبيل 

))) وهو الاسم الذي اّختذه المؤلّف عنوانا لكتابه في طبعته الأولى.
الأشرف،  النجف  في  الفقه«  »كلية  بـ  بعد  فيما  سمّيت  التي   المظفر الشيخ  مؤسسة  وهي   (((
عدّة  مع   1987 عام  الكوفة  وبجامعة  1970م  عام  المستنصرية  بالجامعة  إلحاقها  بعد  قائمة  تزل  ولم 

محاولات لتغيير منهجها التعليمي وسيرها الدراسي، ثم الغيت الآن.
))) وهو صاحب المكتبة الحيدرية ومطبعتها في النجف الاشرف، وقد قام بنشر الكتاب لأول مرّة 

على نفقته.



عقائد الإماميّة120

في رسالة مختصرة موصولة الحلقات؛ لغرض نشرها وتعميم الفائدة منها، ولتدرأ كثيراً 
من الطعون التي أُلصقت بالإمامية، ولا سيّما أنّ بعض كتّاب العصر في مصر وغيرها 
الشيعة ومعتقداتها، جهلًا  القاسية على  بأقلامهم الحملات  لازالوا مستمرين يحملون 
أو تجاهلًا بطريقة آل البيت في مسالكهم الدينية، وبهذا قد جمعوا إلى ظلم الحق وإشاعة 
الجهل بين قرّاء كتبهم والدعوة إلى تفريق كلمة المسلمين، وإثارة الضغائن في نفوسهم 
والأحقاد في قلوبهم، بل تأليب بعضهم على بعض... ولا يجهل خبير مقدار الحاجة – 
اليوم خاصّة – إلى التقريب بين جماعات المسلمين المختلفة ودفن أحقادهم، إن لم نستطع 

د صفوفهم وجمعهم تحت راية واحدة. أن نوحِّ

أقول ذلك وإنِي لشاعر – مع الأسف – أنّا لا نستطيع أن نصنع شيئاً بهذه المحاولات 
التفرقة، فما  الكتّاب، كالدكتور أحمد أمين وأضرابه من دعاة  بنا من هؤلاء  مع من جرَّ

زادهم توضيح معتقدات الإماميّة إّال عناداً، وتنبيههم على خطئهم إّال لجاجاً.

ين، لولا خشية  يستمرّوا على عنادهم مصرِّ أن  نا من هؤلاء وغير هؤلاء  وما يهمُّ
طهم تلك التهجّماتُ في  صات، وتورِّ لون، فتنطلي عليهم تلك التخرُّ أن ينخدع بهم المغفَّ

إثارة الأحقاد والحزازات.

ومهما كان الأمر، فإني في تقديمي هذه الرسالة للنشر أملي أن يكون فيها ما ينفع 
عامة،  إنسانية  خدمة  بل  نافعة،  إسلامية  خدمة  في  ساهمت  قد  فأكون  للحق،  الطالب 

فوضعتها في مقدمة وفصول، ومنه تعالى وحده أستمد التوفيق.

د رضا المظفر محمَّ 			   
النجف الأشرف – العراق 			   

27 جمادى الآخرة 1370 هـ 			 



121

1 – عقيدتنا في النظر والمعرفة

ر في خلقه،  نعتقد: أن الله تعالى لّما منحنا قوة التفكير، ووهب لنا العقل، أمرنا أن نتفكَّ
الآفاق وفي  آياته في  تدبيره في  واتقان  ونتدبر في حكمته  آثار صنعه،  بالتأمل في  وننظر 

.(((﴾ مْ أَنّهُ الَحقُّ ََّن لَه فيَ أنفُسِهِم حتّى يَتَبَي أنفسنا، قال تعالى: ﴿سَنُرِيهمْ ءايتناَ في الآفاقِ و

وقد ذم المقلَّدين لآبائهم بقوله تعالى: ﴿قالُوا بَلْ نَتَّبعُِ ما ألفَينا عَليهِ آباءَنا أَوَ لَو كانَ 
آباؤُهُم لا يَعْقِلونَ شَيئاً())).

.(((﴾ كما ذم من يتبع ظنونه ورجمه بالغيب فقال: ﴿إنْ يَتَّبعُِونَ إّال الظنَّ

الخلق  في  النظر  علينا  فرضت  التي  هي  عقولنا  إنّ  نعتقده:  الذي  انّ  الحقيقة  وفي 
ومعرفة خالق الكون))) كما فرضت علينا النظر في دعوى من يدّعي النبوة وفي معجزته، 

))) فصلت: 53.

))) البقرة: 170.
))) الانعام: 116.

أئمة  أجمع  حيث  المعرفة،  نظرية  عليها  ترتكز  التي  النظر  مسألة  في  الإسلام  علماء  أفاض  قد   (((
ا كمال الدين وأول الواجبات، ويكفينا هنا ما أفاده العلّامة  المسلمين على وجوب معرفة الله تعالى؛ لأّهن
الحلي في شرح الباب الحادي عشر بقوله: )أجمع العلماء كافة على وجوب معرفة الله تعالى، وصفاته 
الثبوتية والسلبية، وما يصح عليه وما يمتنع عنه، والنبوّة، والإمامة، والمعاد بالدليل لا بالتقليد(، ومماّ 
دلّ على أهمية هذا الموضوع كثرة المصنفّات في هذا العلم الشريف عند كافة المسلمين، وبالإمكان حصر 

الأدلّة على وجوب النظر والمعرفة في وجوه:
الوجه الأول: الدليل العقلي: ومؤدّاه دفع الخوف الحاصل الذي يستوجبه العقل لتحقيق الطمأنينة 
»وعملية البحث والاستدلال – حيث تكون ممكنة – إن هي إّال إنارة استكشافية للواقع الذي نريد 
السعي بالعمل على تجنبّ مخاطره ونيل منافعه، وذلك لأن الاستدلال على المعتقد دافع للخوف، ودفع 

الخوف واجب عقلي«.



عقائد الإماميّة122

ولا يصح عندها تقليد الغير في ذلك مهما كان ذلك الغير منزلة وخطراً.

وما جاء في القرآن الكريم من الحث على التفكير واتّباع العلم والمعرفة فإنما جاء 
منبِّهاً  وجاء  العقلاء،  آراء  عليها  تطابقت  التي  العقول  في  الفطرية  الحرية  لهذه  راً  مقرِّ
للأذهان،  ومفتِّحاً  والتفكير،  للمعرفة  الاستعداد  من  عليها  جُبلت  ما  على  للنفوس 

هاً لها على ما تقتضيه طبيعة العقول))). وموجِّ

فلا يصح – والحال هذه – أن يهمل الإنسان نفسه في الأمُور الاعتقادية، أو يتّكل 
العقلية  الفطرة  – بحسب  عليه  يجب  بل  آخرين،  أشخاص  أي  أو  المربين،  تقليد  على 

الوجه الثاني: الدليل الأخلاقي: وهو دليل أن شكر المنعم واجب، ولا يتم إلا بالمعرفة، والوجوب 
يتناسب مع حال المشكور،  بد أن  الشكر لا  العقلاء بتركه، ولان  الذم عند  هنا من حيث استحقاق 
والعقلاء من مختلف المذاهب والاتجاهات يقرون القانون الأخلاقي، فالبحث والمعرفة واجبان للقيام 

بهذا الواجب الأخلاقي.
الوجه الثالث: الدليل النقلي: وهو إنما يأتي بعد الأدلة المتقدمة؛ لنستقرئ منه الدليل الشرعي الذي 
يفرضه الدين، كما تحكيه مصادر التشريع الإسلامي في الآيات القرآنية الكريمة، والسنة المطهرة وهو 

كثيرة.
وبالإضافة إلى ما تقدم من اتجاه علماء المسلمين فإن معظم الفلاسفة من غير المسلمين، وسواء بذلك 
أكانت أسس البناء المعرفي عندهم مبنية على البديهيات العقلية أم المعارف التجريبية، فنقطة الالتقاء 

عندهم: )تحصيل المعرفة بالدليل الصحيح(.
انظر: البهادلي الشيخ أحمد: محاضرات في العقيدة الإسلامية: 47 – 52.

وا في الأرْضِ فَانْظُروا كَيْفَ بَدأ الَخلْقَ﴾ العنكبوت: 20. ))) ومن ذلك قوله تعالى: ﴿قُل سِيُر
مواتِ والأرْضِ﴾ يونس: 101. وقوله تعالى: ﴿قُلْ انْظُرُوا مَاذَا فِي السَّ

وقوله تعالى: ﴿أفَلا يَنْظُروُنَ إلى الِابلِِ كَيْفَ خُلقَِتْ وإلى الَّسماءِ كَيْفَ رُفعَِتْ وإلى الِجبالِ كَيْفَ 
رٌ﴾ الغاشية: 17 إلى 21. مَا أنْتَ مُذكِّ ر إنَّ نُصِبَتْ * وإلى الأرضِ كَيْفَ سُطحَِتْ فذَكِّ

رُوا فِي أَنفُسِهِم﴾ الروم: 8. ْ يَتَفَكَّ َملَ وقوله تعالى: ﴿أَو
﴾ محمد: 19. هُ لَا إلَِٰهَ إَّال اللهُ قوله تعالى: ﴿فَاعْلَمْ أَنَّ

ةً قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ﴾ الأنبياء: 24. ذُوا مِنْ دُونهِِ آلَِه ََّخ وقوله تعالى: ﴿ أَمِ ات



123 عقيدتنا في النظر والمعرفة

ل، وينظر ويتدبَّر في أُصول اعتقاداته)))  المؤيدة بالنصوص القرآنية – أن يفحص ويتأمَّ
المسماة بأصول الدين التي أهّمها: التوحيد، والنبوة، والإمامة، والمعاد.

ومن قلّد آباءه أو نحوهم في اعتقاد هذه الأصُول فقد ارتكب شططاً، وزاغ عن 
الصراط المستقيم، ولا يكون معذوراً أبداً.

وبالاختصار عندنا هنا ادّعاءان:

الأول: وجوب النظر والمعرفة في أُصول العقائد، ولا يجوز تقليد الغير فيها.

الثاني: إنّ هذا وجوب عقلي قبل أن يكون وجوباً شرعياً، أي لا يستقى علمه من 
النصوص الدينية، وإن كان يصح أن يكون مؤيّداً بها بعد دلالة العقل.

التفكير  ولزوم  المعرفة،  لضرورة  العقل  إدراك  إّال  العقلي  الوجوب  معنى  وليس 
والاجتهاد في أُصول الاعتقادات.

الاعتقادات  من  كثيراً  فإنّ  الاعتقادات؛  أُصول  من  هو  الرسالة  هذه  في  ذكر  ما  كلّ  ليس   (((
المذكورة، كالقضاء والقدر، والرجعة، وغيرها لا يجب فيها الاعتقاد ولا النظر، ويجوز الرجوع فيها إلى 
الغير حتى المعلوم صحة قوله، كالأنبياء والأئمّة، وكثير من الاعتقادات من هذا القبيل كان اعتقادنا 

فيها مستنداً إلى ما هو المأثور عن أئمتنا: من صحيح الأثر القطعي. )المظفر(.



عقائد الإماميّة124

2 – عقيدتنا في التقليد بالفروع

النظر  – فلا يجب فيها  المتعلِّقة بالأعمال  – وهي أحكام الشريعة  الدين  أمّا فروع 
بالقطع،  الثابتة  الدين  في  الضروريّات  من  تكن  لم  إذا   – فيها  يجب  بل  والاجتهاد، 

كوجوب الصلاة والصوم والزكاة – أحد أمور ثلاثة:

إمّا أن يجتهد وينظر في أدلة الأحكام، إذا كان أهلًا لذلك))).

وإمّا أن يحتاط في أعماله إذا كان يسعه الاحتياط))).

وإمّا أن يقلِّد المجتهد الجامع للشرائط)))، بأن يكون من يقلِّده: عاقلًا، عادلًا »صائناً 

اصطلاح  في  وهو  ما،  بعمل  للقيام  الوسع  بذل  وهو  الجهد،  من  مأخوذ  اللغة  في  الاجتهاد   (((
التعبير عنه: )ملكة  فقهائنا: )استنباط الحكم الشرعي من مداركه المقرّرة(، وقد ورد أنّ الأنسب في 
تحصيل الحجج على الأحكام الشرعية، أو الوظائف العملية شرعية كانت أو عقلية(، والمجتهد مطلق 
ومتجزئ، فالمجتهد المطلق هو: )الذي يتمكّن من الاستنباط في جميع أنواع الفروع الفقهية(، والمجتهد 

المتجزئ هو: )القادر على استنباط الحكم الشرعي في بعضها دون بعض(.
الاختلاف  أوجه  ومعرفة  الخاص،  أو  العام  بمفهومه  المصطلح  هذا  بتحديد  يتعلّق  فيما  للتوسع   
والترجيح يراجع: الحجّة محمد تقي الحكيم: الأصُول العامّة للفقه المقارن من 561 إلى 565، المسائل 
الشيعة  لفقهاء  العملية  والرسائل   9،10 السيستاني:  السيد  العظمى  الله  آية  لفتاوى  المطابقة  المنتخبة 

الإماميّة باب الاجتهاد والتقليد. 
))) الاحتياط: وهو العمل الذي يتيقّن معه ببراءة الذمة من الواقع المجهول، وهذا هو الاحتياط 
المطلق، ويقابله الاحتياط النسبي كالاحتياط بين فتاوى مجتهدين يُعلم إجمالاً بأعلميّة أحدهم. المصدر 

السابق ص 10 و14.
))) التقليد: تطابق العمل مع فتوى المجتهد الذي يكون قوله حجّة في حقه فعلًا مع إحراز مطابقته 

لها. والمقلِّد قسمان:
1 – من ليست له أية معرفة بمدارك الاحكام الشرعية.

2 – من له حظ من العلم بها ومع ذلك لا يقدر على استنباط. المصدر السابق:9.



125

لنفسه، حافظاً لدينه، مخالفاً لهواه، مطيعاً لأمر مولاه«))).

فمن لم يكن مجتهداً ولا محتاطاً ثم لم يقلِّد المجتهد الجامع للشرائط فجميع عباداته 
باطلة لا تُقبل منه، وإن صّىل وصام وتعبَّد طول عمره، إّال إذا وافق عمله رأي من يقلِّده 

بعد ذلك، وقد أتّفق له أنّ عمله جاء بقصد القربة إلى الله تعالى))).

))) تفسير العسكري: 300، الاحتجاج: 511/2 ح337.
))) أورد العلماء الاعلام في مقدمة رسائلهم العملية، المتضمنة لفتاواهم في باب التقليد ما يغني 
عباداته،  جميع  في  يكون  أن  الاجتهاد  رتبة  يبلغ  لم  مكلف  كل  على  يجب  )حيث  المسألة  هذه  تفصيل 
ومعاملاته، وسائر أفعاله وتروكه، مقلداً أو محتاطاً، إّال أن يحصل له العلم بأنّه لا يلزم من فعله، أو 
تركه مخالفة لحكم الزامي ولو مثل حرمة التشريع، أو يكون الحكم من ضروريات الدين أو المذهب، 
كما في بعض الواجبات والمحرمات وكثير من المستحبات والمباحات، ويحصل له العلم الوجداني أو 

الاطمئنان الحاصل من المناشيء العقلائية، كالشياع، وإخبار الخبير المطلّع عليها بكونه منها(.
انظر: منهاج الصالحين الجزء الأول من فتاوى آية الله العظمى السيد علي الحسيني السيستاني دام 

ظله ص9.

عقيدتنا في التقليد بالفروع



عقائد الإماميّة126

3 – عقيدتنا في الاجتهاد

جميع  على  الكفائي  بالوجوب  واجب  الفرعية  الأحكام  في  الاجتهاد  أنّ  نعتقد: 
المسلمين في عصور غيبة الإمام)))، بمعنى أنّه يجب على كلّ مسلم في كلّ عصر، ولكن 

))) إنّ الإمام محمد المهدي بن الإمام الحسن العسكري – وهو خاتمة الأئمة الاثني عشر– 
كانت له غيبتان:

الأولـى: تسمـى بالـغيبة الصغرى: ابتدأت في السنة التي توّيف فيها والده الإمام العسكري عام 
260 هـ، وانتهت عام 329 هـ وكان له فيها سفراء أربعة هم:

أولاً: عثمان بن سعيد العمري الاسدي، وقد كان وكيلًا للإمام الهادي، ثم للإمام العسكري، ثم 
للإمام محمد المهدي، ومدّة سفارته من ربيع الأول عام 260 هـ إلى وفاته عام 265هـ.

مدّة  أبيه  وفاة  بعد  السفارة  بأمر  قام  العمري الاسدي، حيث  بن سعيد  بـن عثـمان  مـحمد  ثـانياً: 
تقارب الأربعين عاماً حتى وفاته عام 305 هـ.

ثالثاً: الحسين بن روح، حيث قام بأعباء السفارة المقدّسة بعد وفاة محمد بن عثمان العمري حتى 
وفاته عام 326 هـ.

سنوات  ثلاث  لمدّة  بسفارته  قام  وقد  الأربعة،  السفراء  آخر  وهو  السمري،  محمد  بن  علي  رابعاً: 
انتهت بوفاته في 15 شعبان 329 هـ.

بغداد، ومشاهدهم  مدينة  ـ في  بعد وفاتهم  ـ  بأجمعهم  دفنوا  الأربعة  السفراء  أنّ هؤلاء  والمعروف 
معلومة مشهورة إلى يومنا الحاضر.

والثانية: الغيبة الكبرى: ابتدأت بتاريخ 15 شعبان 329 هـ بوفاة السفير الرابع، الذي قال عندما 
الغيبة  ببداية   المنتظر بيان لما أعلمه به الإمام  بالغه( وفيه  سئل عمن يخلفه بهذا الأمر: )لله أمر هو 
الكبرى المستمرة إلى يومنا هذا، حيث اصبحت نيابة الإمام في عصر غيبته موكولة إلى المجتهد الجامع 

للشرائط المبسوطة في كتب الفقه.
وفي ضوء ما سبق من تعريف الاجتهاد نجد أنّ عملية الاستنباط التي تعني: )تحديد الموقف العملي 
– بحكم تبعيته للشريعة  تجاه الشريعة تحديداً استدلالياً( وتأتي ضرورة الاجتهاد لبداهة أنّ الإنسان 
المقدّسة، ووجوب امتثال أحكامها – ملزم بتحديد موقفه العملي منها، ولّما لم تكن أحكام الشريعة ـ 
غالباً ـ من البداهة والوضوح بدرجة تغني عن إقامة الدليل، فليس من المعقول أن يحرم الناس جميعاً 



127

تصدّى  بمن  ويكتفون  المسلمين،  باقي  عن  سقط  والكفاية  الغنى  به  من  به  نهض  إذا 
إليه  فيقلِّدونه، ويرجعون  لتحصيله وحصل على رتبة الاجتهاد وهو جامع للشرائط، 

في فروع دينهم.

ع  ففي كلّ عصر يجب أن ينظر المسلمون إلى أنفسهم، فإنْ وجدوا من بينهم من تبرَّ
جامعاً  – وكان  حظ عظيم  ذو  إّال  ينالها  لا  بنفسه، وحصل على رتبة الاجتهاد – التي 

للشرائط التي تؤهّله للتقليد، اكتفوا به وقلّدوه، ورجعوا إليه في معرفة أحكام دينهم.

ل كل واحد رتبة الاجتهاد، أو  وإن لم يجدوا من له هذه المنزلة وجب عليهم أن يحصِّ
ر عليهم جميعاً السعي لهذا الأمر  غ لنيل هذه المرتبة، حيث يتعذَّ يهيّئوا من بينهم من يتفرَّ

. أو يتعَّرس

ولا يجوز لهم أن يقلِّدوا من مات من المجتهدين))).
تحديد الموقف العملي تحديداً استدلالياً، ويحجر عليهم النظر في الأدلّة التي تحدّد موقفهم تجاه الشريعة، 
فعملية الاستنباط إذن ليست جائزة فحسب، بل من الضروري أن تمارس، وهذه الضرورة تنبع من 
كلمة  ـ  مرّت  وقد  البديهيات،  في  النزاع  مستوى  على  ذلك  في  والنزاع  للشريعة،  الإنسان  تبعية  دافع 
وأصبحت  عليها،  المصطلحات  تلك  ظلال  ألقت  بحيث  تاريخها  في  عديدة  بمصطلحات  الاجتهاد 
مثاراً للاختلاف نتيجة الغموض والتشويش، ولم تستقر في مدلولها اليوم حتى تجاوزت مراحل من 

التطورات في مفهوم اصطلاحها.
الصدر: 23 وما بعدها، وللمزيد من الاطلاع  الشهيد  السيد  المعالم الجديدة للأصول:  انظر: 
على ما يخص الغيبة راجع تاريخ الغيبة الصغرى للسيد محمد الصدر: 395 الفصل الثالث )السفراء 

الأربعة حياتهم ونشاطهم(.
))) تقليد المجتهد الميت قسمان:

1 – ابتدائي.
2 – بقائي.

والابتدائي: هو أن يقلد المكلف مجتهداً ميتاً من دون أن يسبق منه تقليده حال حياته.
وهذا لا يجوز، ولو كان الميت أعلم من المجتهدين الأحياء.

والبقائي: هو أن يقلد مجتهداً معيناً شطراً من حياته ويبقى على تقليد ذلك المجتهد بعد موته، وهذا 

عقيدتنا في الاجتهاد



عقائد الإماميّة128

والاجتهاد هو: النظر في الأدلّة الشرعية لتحصيل معرفة الأحكام الفرعية التي جاء 
ل، ولا تتغَّري بتغّري الزمان والأحوال »حلال محمد  بها سيِّد المرسَلين، وهي لا تتبدَّ

حلال إلى يوم القيامة، وحرامه حرام إلى يوم القيامة«))).

والأدلّة الشرعية هي: الكتاب الكريم، والسنَّة، والإجماع، والعقل، على التفصيل 
المذكور في كتب أُصول الفقه.

وتحصيل رتبة الاجتهاد تحتاج إلى كثير من المعارف والعلوم التي لا تتهيّأ إّال لمن جد 
غ نفسه، وبذل وسعه لتحصيلها))). واجتهد، وفرَّ

يجوز إذا كان المجتهد الميت أعلم من الأحياء أو إذا لم يعلم – ولو إجمالاً – بمخالفة فتوى المجتهد الميت 
لفتوى الحي في المسائل التي هو في معرض الابتلاء بها.

– 18، المسائل المنتخبة للسيد السيستاني: 13   17 ولزيادة الاطلاع، راجع: العروة الوثقى: 1/ 
مسألة )12، 13، 14(.

))) الكافي: 58/1 ح19، المحاسن: 420/1 ح963.
))) فيما يحتاج إليه المجتهد من العلوم، تسعة: ثلاثة من العلوم الأدبية: وهي: الأول: علم اللغة، 

والثاني: علم الصرف، والثالث: علم النحو.
وثلاثة من المعقولات: وهي: الاول: علم الاصول، والثاني: علم الكلام، والثالث: علم المنطق.
وثلاثة من المنقولات: وهي: الاول: علم الاصول، والثاني: علم الكلام، والثالث: علم المنطق.

والثاني:  الكريم،  القرآن  في  الأحكام  آيات  بتفسير  العلم  الأول:  وهي:  المنقولات:  من  وثلاثة 
المتعلّقة بالأحكام، والثالث: العلم بأحوال الرواة في الجرح والتعديل للمزيد من  العلم بالأحاديث 

التفاصيل راجع: الوافية في أُصول الفقه للفاضل التوني: 250 – 290.
القرآن والعقيدة للسيد مسلم حمود الحلي: 248 – 252.



129

4 – عقيدتنا في المجتهد

وعقيدتنا في المجتهد الجامع للشرائط: إنّه نائب للإمام في حال غيبته)))، وهو 
الناس،  بين  والحكومة  القضايا  في  الفضل  في  للإمام  ما  وله  المطلق،  والرئيس  الحاكم 
والراد عليه راد على الإمام، والراد على الإمام راد على الله تعالى، وهو على حدّ الشرك 

.(((بالله، كما جاء في الحديث عن صادق آل البيت

العامة)))،  الولاية  له  بل  فقط،  الفتيا  في  مرجعاً  للشرائط  الجامع  المجتهد  فليس 
جع إليه في الحكم والفصل والقضاء، وذلك من مختصّاته؛ لا يجوز لأحد أن يتولاهّا  فُري

))) راجع )عقيدتنا في الاجتهاد(.
))) الاحتجاج: 260/2 ح232، الكافي: 54/1 ح10.

للمجتهد  القانونية  والسيادة  الشرعية  السلطة  عن  تعبير  وهي  الفقيه  ولاية  عليها:  يصطلح   (((
الجامع للشرائط، الذي يعتبر امتداداً لرسالة الإمامة، ولم تكن من مستحدثات العصور الحديثة، بل 
إنّ تأصيل هذه النظرية يمتد بجذوره إلى عصر صدر الإسلام وعصور الأئمّة المعصومين، وهي 
في امتدادها للإمامة تماثلها من حيث الوظائف العامة وتفترق عنها بما يتّصل بالنص الخاص على كل 
فقيه، وبالعصمة الموقوفة على النبي والأئمّة الاثني عشر من بعده، حيث أنّ العصمة والنص 

.من المختصات للمعصومين
ولا بد من معرفة الحكمة من هذه الولاية العامة في عصر الغيبة، فهي تعني قيام الحجة على الناس، 
والقيادة الزمنية لرعاية مصالح العباد وإدارة شؤونهم في ضوء ما تقتضيه أحكام الشريعة الإسلامية، 
ومن غاياتها السامية حفظ الأحكام الشرعية؛ ذلكم أنّ مهمة التشريع في الإسلام منقطعة إليه تعالى 
فهي مهمة الخالق القدير، وأمّا المسائل الشرعية في مختلف جوانب الحياة ـ وخاصة في الحوادث الواقعة 
ـ فلا تعدو كونها مصاديق لأحكام سبق الانتهاء من صدورها وإبلاغها من قبل النبي الأكرم في 
م  حياته.. وروي عن الإمام المهدي: »وأمّا الحوادث الواقعة، فارجعوا فيها إلى رواة أحاديثنا؛ فإنّه

حجّتي عليكم، وأنا حجة الله عليهم«.
راجع: الإمامة حتى ولاية الفقه للمرحوم عبد الحسين البقال: 51.



عقائد الإماميّة130

دونه، إّال بإذنه، كما لا تجوز إقامة الحدود والتعزيرات إّال بأمره وحكمه))).

ويرجع إليه أيضاً في الأموال التي هي من حقوق الإمام ومختصّاته))).
))) يدل عليه رواية عمر بن حنظلة؛ حيث قال: »سألت أبا عبد الله عن رجلين من أصحابنا 
بينهما منازعة في دين أو ميراث فتحاكما إلى السلطان وإلى القضاة، أيحل ذلك؟ قال: من تحاكم إليهم في 
حق أو باطل فإنّما تحاكم إلى الطاغوت، وما يحكم له فإنّما يأخذه سحتاً وإن كان حقّاً ثابتاً له؛ لأنّه أخذه 
وَقَدْ  الطّاغُوتِ  يَتَحَاكَمُوا إلى  أنْ  به، قال الله تعالى: ﴿يُريدُونَ  أن يكفر  أمر الله  الطاغوت وما  بحكم 
أُمِرُوا أن يكْفُرُوا بهِِ﴾ ]النساء: 60[ قلت: فكيف يصنعان؟ قال: ينظران من كان منكم ممن قد روى 
حديثنا، ونظر في حلالنا وحرامنا، وعرف أحكامنا فليرضوا به حكمًا؛ فإّين قد جعلته عليكم حاكمًا، 
فإذا حكم بحكمنا فلم يقبل منه فإنّما استخف بحكم الله، وعلينا ردّ والرّاد علينا كالراد على الله وهو 

على حد الشرك بالله«.
راجع البحار 101 / 261، الوسائل: 136/27 ح33416، الكافي: 54/1 ح10، الاحتجاج: 

260/2 ح232، تهذيب الاحكام: 218/6 ح514 و301 ح845، والآية: النساء: 60.
))) ويقصد بالأموال: الزكاة والخمس.

الزكاة: وهي من ضروريات الدين. وقد ورد في جملة من الأخبار أنّ مانع الزكاة كافر، وأنّ من لا 
زكاة له لا صلاة له، ووجوبها في تسعة أشياء هي:

1 – الأنعام الثلاثة: أ – الإبل. ب – البقر. جـ – الغنم.
2 – النقدين: أ – الذهب. ب – الفضة.

3 – الغلات الأربع: أ – الحنطة. ب – الشعير. جـ – التمر د – الزبيب.
ا، ولا تجب في غير هذه  وهي تؤخذ في كل عام من هذه التسعة بنسب، وبشروط مذكورة في محاّهل
ا تستحب في مال التجارة والخيل وما تنبت الأرض من الحبوب وغيرها. وتُصرف هذه  التسعة، إّال أّهن
الأموال على ثمانية أصناف وهي: 1 – الفقير 2 – المسكين 3 – العاملون عليها 4 – المؤلفة قلوبهم 
– وهو جميع سبل الخير، وقيل خصوص ما فيه مصلحة  – سبيل الله  – الغارمين 7  – الرقاب 6   5
عامة – 8 – ابن السبيل: وهو المسافر الذي نفدت نفقة، أو تلفت راحلته بحيث لا يقدر على الذهاب 
إلى وطنه – وإن كان غنياً، ولا شيء من أحكام الزكاة عند الإماميّة إلا وهو موافق لمذهب من المذاهب 
للسيد  المنتخبة  المسائل  ـ 134،   87 الوثقى: 2/  العروة  المعروفة. ولزيادة الاطلاع، راجع:  الأربعة 

.243 :– السيستاني: 213 ـ 233، أصل الشيعة وأصولها – الطبعة المحققة لمؤسسة الإمام علي
الخمس: وهو عند الإماميّة حق فرضه الله تعالى لآل محمد عوض الصدقة التي حرمها عليهم 
وَلذِِي  سُولِ  وَللِرَّ سَهُ  ُ خُم ِلهل  فَأَنَّ  ءٍ  ْ َيش مِنْ  غَنمِْتُمْ  مَا  أَنَّ ﴿وَاعْلَمُوا  تعالى:  قوله  فيه  والأصل  الزكاة.  من 



131

للشرائط؛  الجامع  للمجتهد   الإمام أعطاها  العامّة  الرئاسة  أو  المنزلة  وهذه 
ليكون نائباً عنه في حال الغيبة، ولذلك يسمّى »نائب الإمام«.

القُرْبَى﴾ الأنفال: 41. وهو يجب في سبعة اشياء:
1 – الغنائم المأخوذة من الكفار من أهل الحرب بمقاتلتهم بإذن الإمام.

2 – المعادن، من الذهب والفضة والرصاص وما شابهها.
3 – الكنز.

4 – الغوص أي إخراج الجواهر من البحر.
5 – المال الحلال المخلوط بالحرام على وجه لا يتميز مع الجهل بصاحبه وبمقداره.

6 – الأرض التي اشتراها الذمي من المسلم.
7 – ما يفضل عن مؤونة السنة ومؤونة العيال من أرباح التجارات والمكاسب.

ويقسم على ستة أقسام: 1 – لله 2 – للنبي 3 – للإمام. وهذه الأسهم الثلاثة مختصة بالإمام المهدي 
المنتظر عجل الله فرجه. 4 – الأيتام. 5 – المساكين. 6 – أبناء السبيل.

وللمزيد من التوضيح راجع العروة الوثقى: 2/ 170 – 199، المسائل المنتخبة للسيد السيستاني 
239 – 251، أصل الشيعة واصولها: 245 وكافة كتب الفقه والرسائل العملية.

عقيدتنا في المجتهد



132



 الف�صل الأوّل

الإلهيات

عقيدتنا في:

الله تعالى.

التوحيد.

صفاته تعالى.

العدل.

التكليف.

القضاء والقدر.

البداء.

أحكام الدين.



134



135 الإلهيات

تعالى الله  في  5 – عقيدتنا 

نعتقد: أنّ الله تعالى واحد أحد ليس كمثله شيء، قديم لم يزل ولا يزال، هو الأوّل 
والآخر، عليم، حكيم، عادل، حي، قادر، غني، سميع، بصير، ولا يوصف بما تُوصف 
به المخلوقات؛ فليس هو بجسم ولا صورة، وليس جوهراً ولا عرضاً، وليس له ثقل 
أو خفة، ولا حركة أو سكون، ولا مكان ولا زمان، ولا يشار إليه)))، كما لا ندَّ له، ولا 
شبه، ولا ضدّ، ولا صاحبة له ولا ولد، ولا شريك، ولم يكن له كفواً أحد، لا تدركه 

الأبصار وهو يدرك الأبصار.

ر له وجهاً ويداً وعيناً، أو أنّه ينزل إلى السماء  ومن قال بالتشبيه في خلقه، بأن صوَّ
الدنيا، أو أنّه يظهر إلى أهل الجنة كالقمر، أو نحو ذلك)))، فانّه بمنزلة الكافر به، جاهل 

أردف  ثم  أره«  لم  رباً  أعبد  بالذي  أكن  »لم  قوله في جواب ذعلب:   الإمام علي ))) روي عن 
قائلًا في وصف الله تعالى: »ويلك لم تره العيون بمشاهدة الأبصار ولكن رأته القلوب بحقائق الايمان. 
ويلك يا ذعلب، إنّ ربي لا يوصف بالبعد ولا بالحركة ولا بالسكون ولا بالقيام قيام انتصاب ولا بجيئة 
ولا بذهاب، لطيف اللّطافة لا يوصف باللّطف، عظيم العظمة لا يوصف بالعظم، كبير الكبرياء لا 
يوصف بالكبر، جليل الجلالة لا يوصف بالغلظ، رؤوف الرحمة لا يوصف بالرقة، مؤمن لا بعبادة، 
مدرك لا بمجسّة، قائل لا باللّفظ، هو في الأشياء على غير ممازجة، خارج منها على غير مباينة، فوق كل 
شيء فلا يقال شيء فوقه، وأمام كل شيء فلا يقال له أمام، داخل في الأشياء لا كشي في شيء داخل، 

وخارج منها لا كشي من شيء خارج«.
الخامس  المجلس   280 الصدوق:  أمالي   ،– ذعلب  حديث  باب   –  304 للصدوق:  التوحيد 

والخمسون، بحار الأنوار: 27/4.
))) كقول الكرامية )إنّه تعالى في جهة فوق(!!

99، وكذلك الأشاعرة في الإبانة في اصول  الملل والنحل: 1/  الفرق: 131،  الفرق بين  راجع: 
الديانة: 36 ـ 55، وكذلك الوهابية رسالة العقيدة الحموية لابن تيمية: 1/ 429، الهدية السنية: 97، 

والرسالة الخامسة منها لعبد اللطيف حفيد محمد بن عبد الوهاب.



عقائد الإماميّة136

ه عن النقص، بل كل ما ميّزناه بأوهامنا في أدق معانيه فهو مخلوق  بحقيقة الخالق المنزَّ
– وما أجلّه من تعبير   (((الباقر الإمام  تعبير  حد  على   – إلينا  مصنوع مثلنا مردود 

حكيم! وما أبعده من مرمى علمي دقيق!

عنه  نفى  وإن  القيامة)))،  يوم  لخلقه  يتراءى  إنّه  قال:  من  بالكافر  يلحق  وكذلك 
وكذلك القول بأنه تعالى يتحد مع أبدان العارفين! كما حكم الصوفية، قال العارف البلجرامي في 

كتابه »سبحة المرجان«:
س������اريإنا��م��� الخ����ل����ق الم���ظ���ه���ر ال����ب����اري ج�����زئ�����ه  ك������ل  في  ه������و 

وقال الآخر منهم:
ن���ح���ن روح���������ان ح���ل���ل���ن���ا ب���دن���اأن����ا م���ن أه����وى وم����ن أه����وى أن��ا

ويراجع ديوان الشيخ ابن الفارض، كما في قصيدته التائية الكبرى المسماة بنظم السلوك ومطلعها:
مقلتي راح����ة  الح���ب  حم��ي��ا  وكأسي محيا من عن الحسن جلتسقتني 

وقصيدته اليائية، مطلعها:

طي البيد  يطوي  الأظعان  م��ن��عام� ع���رج عى�ل� ك��ث��ب��ان طيسائق 
ورسائل الشيخ عطار وغيرها كثير.

يتبّركون  الذين  المشايخ  هؤلاء  إلى  )فانظروا  بقوله:  الخرافات  هذه  على  معقبا  الحلي  العلامة  ذكر 
الرقص  وعبادتهم  الاتحاد،  وأخرى  الحلول  تارة  وتجويزهم  ربهم،  في  اعتقادهم  كيف  بمشاهدهم 
والتصفيق والغناء( إلى أن قال: )ولقد شاهدت جماعة من الصوفية في حضرة مولانا الحسين وقد 
صلّوا المغرب سوى شخص واحد منهم كان جالساً لم يصل، ثم صلّوا بعد ساعة العشاء سوى ذلك 
وقد  الصلاة  إلى  هذا  حاجة  وما  فقال:  الشخص،  ذلك  صلاة  ترك  عن  بعضهم  فسألت  الشخص، 
وصل؟ أيجوز أن يجعل بينه وبين الله حاجباً؟ فقلت: لا فقال: الصلاة حاجب بين العبد والرب( نهج 

الحق: 58.
للشيخ  التوحيد: 186، والأنوار في كشف الأسرار  العارفين للافالكي، وأسرار  مناقب  يراجع: 

روزبهان البقلي، والمجلد الثاني من إحياء العلوم للغزالي.
))) انظر بحار الأنوار: 293/69 ح23، المحجة البيضاء: 219/1.

))) حيث حكم الأشاعرة بأنّ الله تعالى يتراءى لخلقه، راجع: الإبانة في أصول الديانة لأبي الحسن 
الأشعري: 5 و6، الملل والنحل: 85/1 إلى 94، وحاشية الكستلي المطبوع في هامش شرح العقائد 

للتفتازاني: 70، اللوامع الإلهية: 82 و98.



137 الإلهيات

التشبيه بالجسم لقلقة في اللسان؛ فان أمثال هؤلاء المدّعين جمدوا على ظواهر الألفاظ في 
القرآن الكريم أو الحديث، وأنكروا عقولهم وتركوها وراء ظهورهم، فلم يستطيعوا أن 

فوا بالظواهر حسبما يقتضيه النظر والدليل وقواعد الاستعارة والمجاز. يتصرَّ

ويضيف البغدادي: )وأجمع أهل السنة على أنّ الله تعالى يكون مرئياً للمؤمنين في الآخرة، وقالوا 
بجواز رؤيته في كل حال ولكل حي من طريق العقل، ووجوب رؤيته للمؤمنين خاصة في الآخرة من 

طريق الخبر(. الفرق بين الفرق: 335 – 336.
وباستثناء المجسّمة الذين زعموا أنّ أهل المحشر كافة سيرونه – تعالى عن ذلك – يوم القيامة نصب 
أعينهم باتصال أشعّتها بجسمه، ينظرون إليه لا يمارون كما لا يمارون في الشمس والقمر ليس دونهما 
سحاب.. فإنّ محل النزاع منحصر في أنّ رؤية الباري تعالى هل هي ممكنة مع تنزيهه؟ أم هي مع التنزيه 

ممتنعة مستحيلة؟ فالأشاعرة ذهبوا إلى الأول وذهبنا نحن – تبعاً لأئمتنا – إلى الثاني.
أوفى  فقد  الدين؛  شرف  الحسين  عبد  السيد  للِإمام  الرؤية  حول  كلمة  كتاب  – للتفصيل:  راجع 

الغرض بمناقشة هذه المسألة واستعراضها بأسلوب رصين.
هذا كلّه بالإضافة إلى ما ورد من الأحاديث – المزعومة – التي ذكرت بأن الله خلق آدم على صورته، 
وأنّ له جوارح مشخصة، كالأصابع والساق والقدم، وأنّ في ساقه علامة يعرف بها، وأنّه يضع قدمه في 
جهنمّ يوم القيامة لتكفّ عن النهم فتقول: قط! قط!، وأنّ الرسول صّىل الله عليه وآله يراه – سبحانه– 
م يوم القيامة  فيقع ساجداً، وأنّ الله يهبط يوم القيامة إلى العباد ليقضي بينهم، وأنّ المسلمين يرون رّهب
كما يرون القمر لا يضامون في رؤيته. وغيرها الكثير؛ لاحظ: صحيح البخاري: 62/8، 156/9، 
وصحيح مسلم: 2183/4 وغيرها، سنن ابن ماجه: 64/1، مسند أحمد: 264/2 وغيرها، الموطأ: 

214/1 ح30، أصل الشيعة وأصولها ـ مقدمة المحقّق ـ هامش ص 24.



عقائد الإماميّة138

6 – عقيدتنا في التوحيد

ونعتقد: – أولاً – بأنّه يجب توحيد الله تعالى من جميع الجهات، فكما يجب توحيده 
– توحيده  – ثانياً  في الذات ونعتقد بأنّه واحد في ذاته ووجوب وجوده، كذلك يجب 
في الصفات، وذلك بالاعتقاد بأنّ صفاته عين ذاته – كما سيأتي بيان ذلك – وبالاعتقاد 
بأنه لا شبه له في صفاته الذاتية؛ فهو في العلم والقدرة لا نظير له، وفي الخلق والرزق لا 

شريك له، وفي كلّ كمال لا ندَّ له.

وكذلك يجب – ثالثاً – توحيده في العبادة؛ فلا تجوز عبادة غيره بوجه من الوجوه، 
وكذا إشراكه في العبادة في أيّ نوع من أنواع العبادة؛ واجبة أو غير واجبة، في الصلاة 

وغيرها من العبادات.

ب إلى غير الله  ومن أشرك في العبادة غيره فهو مشرك، كمن يرائي في عبادته ويتقرَّ
تعالى، وحكمه حكم من يعبد الأصنام والأوثان، لا فرق بينهما))).

))) يذكر الشيخ المظفر في محاضراته الفلسفية قوله: )في بحثنا الالهي نخطو خطوات ونجتاز 
مراحل:

1 – المرحلة الاولى: في إثبات أصل واجب الوجود.
2 – المرحلة الثانية: بعد ثبوت أصل واجب الوجود لابدّ أن يكون هو صرف الوجود.

3 – المرحلة الثالثة: بعد ثبوت المرحلتين ننتقل إلى وحدانيته؛ لأنّه إذا ثبت أنّه صرف الوجود فلابد 
أن يكون واحداً؛ لأنّ صرف الشي لا بدّ أن يكون واحداً، وإّال لم يكن صرف الشي، وإذا كان عارياً من 

كل حد فلا يعقل أن يتعدّد؛ لأنّ الأشياء إنّما تتمايز بالحدود.
فالتوحيد لا ينحصر في الاعتقاد بوحدة واجب الوجود وأنه صرف الوجود، بل هو تعالى واحد في 

خلقه وفيضه، فكل الأشياء من فيضه وتجليات لنوره(.
ثم يذكر الشيخ برهانا للقدماء على التوحيد، وملخصه: )العالم واحد فلابد أن يكون الخالق 
واحداً؛ فهناك تلازم بين وحدة الخالق ووحدة المخلوق – وهو العالم – بحيث لو فرض وجود عالمين 



139 الإلهيات

تعالى في  الله  إلى غير  ب  التقرُّ نوع  فليست هي من  المآتم،  وإقامة  القبور  زيارة  أمّا 
ه بعض من يريد الطعن في طريقة الإماميّة، غفلة عن حقيقة الحال  – كما توّمه العبادة 
ب إليه بعيادة  ب إلى الله تعالى بالأعمال الصالحة، كالتقرُّ فيها))) – بل هي من نوع التقرُّ

لفرض وجود إلهين اثنين، وهو مقولة: الواحد لا يصدر عنه إلا الواحد.
توحيده  »وك�امل   :قوله عند   علي للإمام  المشهورة  التوحيد  لخطبة  شرحه  عند  يشير  ثم 
الإخلاص له«: والفكرة العامية للإخلاص هو الإخلاص بالعبادة، ولكن هذا المعنى لا يترتّب على ما 
قبله، ولا ينسجم مع ما بعده؛ فالإخلاص يعني تنزيه من كل النقائص، ومن كل شيء يقدح في كونه 
واجب الوجود، فهو أعم من الإخلاص في العمل والعبادة، فالتوحيد لا يكون توحيداً حقيقياً إلا إذا 
وحدته من جميع الجهات في ذاته وصفاته وأفعاله وعبادته أيضاً، فالإخلاص له يعني التوحيد من جميع 

الجهات، وتنزيهه عن الشريك من جميع النواحي.. إلى آخره(.
يراجع: الفلسفة الإسلامية؛ محاضرات الشيخ المظفر على طلاب كلية الفقه في النجف الأشرف، 

الدرس العاشر: 91، والدرس الحادي عشر: 93، والدرس الرابع عشر: 103.
))) وفي هذه العبارة التي ذكرها المصنف إشارة إلى الشبهة التي أثارها بعض خصوم الشيعة 
النسائي  نقله  الذي  النبوي  الحديث  ذلك على  واعتمدوا في  ا محرّمة.  اّهن وأشاعوا  القبور  زيارة  حول 
أيضاً  ونقله  المساجد والسرج«: 95/4.  والمتخذين عليها  القبور  زائرات  الله  »لعن  في سننه، ولفظه 
بنفس اللفظ: كنز العمال: 388/16 ح45039. وذكره أيضاً ابن ماجه في سننه، ولكن بلفظ مختلف 
هو: »لعن رسول الله زوّارات القبور«: 502/1 باب ما جاء في النهي عن زيارة النساء القبور، 
زائرات  فلفظ  واضطراب؛  تفاوت  من  الحديثين  متن  في  ما  يخفى  ولا   .1576 و1575،  ح1574 
يختلف عن زوّارت – بصيغه المبالغة – وكذلك عدم ورود الزيادة التي ذكرها النسائي إضافة إلى ذلك، 
ذكر هذا الحديث كل من محمد ناصر الدين الألباني في: سلسلة الأحاديث الضعيفة: 258/1 ح225، 

وكذلك ابن عدي في: الكامل في الضعفاء: 1698/5 بدون ذكر الزيادة الموجودة في سنن النسائي.
وأبو  بن سعيد  الوارث  عبد  الحديث:  ففي سند هذا  السند،  إلى  بالنسبة  أما  المتن،  ناحية  هذا من 
صالح – على رواية النسائي وراوية ابن ماجه الأولى – وعبد الله بن عثمان وعبد الرحمن بن بهمان – على 

رواية ابن ماجه الثانية – وهؤلاء يمكن الاطلاع على أحوالهم مما يلي: 
يرمى  وكان  خيثمة:  أبي  ابن  وقال  قدرياً،  كان  حبان:  ابن  عنه  قال  سعيد:  بن  الوارث  – عبد   1
بالقدر. وقال الساجي: كان قدرياً ذم لبدعته، وقال ابن معين: كان يرى القدر ويظهره. ذكر ذلك في 

تهذيب التهذيب: 6/ 391 – 392.



عقائد الإماميّة140

2 – أبو صالح: وهو مردّد بين ميزان البصري وبين باذام مولى أم هاني. والمرجّح عند أهل الرجال 
والحديث أنه باذام. وباذام هذا قال ابن حجر في تهذيب التهذيب: 1/ 364 – 365 أنه قال فيه أحمد: 
كان ابن مهدي قد ترك حديثه، وقال أبو حاتم: يكتب حديثه ولا يحتجّ به. وقال النسائي: ليس بثقة، 
وقال ابن عدي: ولم أعلم أحداً من المتقدّمين رضيه. وقال زكريا بن أبي زائدة، كان الشعبي يمرّ بأبي 
صالح فيأخذ بإذنه فيهزّها ويقول: ويلك تفّرس القرآن وأنت لا تحفظ القرآن، وقال ابن المديني عن 
القطّان عن الثوري: قال الكلبي قال لي أبو صالح: كلما حدّثتك كذب. ونقل ابن الجوزي عن الأزدي 

أنه قال: كذّاب.
هذا ما ذكره تهذيب التهذيب. أما في سلسلة الأحاديث الضعيفة فبعد أن ذكر الحديث ورجّح أن 
باذان ويقال:  أم هانئ بنت أبي طالب، واسمه  باذام قال: )وأبو صالح هذا مولى  أبا صالح هذا هو 
باذام. وهو ضعيف عند جمهور النقّاد ولم يوثّقه أحد إلا العجلي وحده. بل كذّبه اسماعيل بن أبي خالد 
والأزدي، ووصمه بعضهم بالتدليس وقال الحافظ في »التقريب«: ضعيف مدلّس. وهو ضعيف عند 

ابن الملقن وعبد الحق الأشبيلي(. سلسلة الأحاديث الضعيفة: 1/ 258.
3 – عبد الله بن عثمان: قال النسائي: ثقة، وقال مرة: ليس بالقوي. وقال ابن حبان: كان يخطئ. 
وقال عبد الله بن الدورقي عن ابن معين: أحاديثه ليست بالقوية. وقال: ابن خثيم ليس بالقوي.. علي 

ابن المديني قال: ابن خثيم منكر الحديث. ذكره تهذيب التهذيب: تهذيب التهذيب: 6/ 135.
4 – عبد الرحمن بن بهمان: وهذا قال فيه ابن المديني: لا نعرفه. كما نقله عنه في تهذيب التهذيب: 

.135 /6
هذا هو حال سند هذا الحديث وحال متنه، ويضاف إلى ذلك أنه معارض بأخبار أخر كثيرة أحسن 
النبي العديد منها ما في كنز  منه متناً وأقوى سنداً؛ فقد جاء من الأحاديث التي تحث على زيارة قبر 
العمال: 15/ 651 ح 42582 – 42584، وكذا في جزئه الخامس / 135 ح 12368 – 12373، 
وكذلك ما جاء في السنن الكبرى للبيهقي: 5/ 245 باب زيارة قبر النبي، وأما في زيارة القبور بصورة 
عامة فلاحظ: كنز العمال: 15/ 646 الفصل الثالث في زيارة القبور وفي الأحاديث من 42551 إلى 
42558، والسنن الكبرى للبيهقي: 5/ 249 باب زيارة القبور التي في بقيع الغرقد، وباب زيارة قبور 
الشهداء. وكذا في سنن ابن ماجه: 1/ 500 باب ما جاء في زيارة القبور. وغير هذه المصادر الكثير مما 

يقصر هذا الموضع عن عدها.
ولو سلّمنا صحّة الحديث السابق – جدلاً – ومقاومته ومعارضته لكل هذه الأحاديث الصحيحة 
القويّة، فإن هذه الأحاديث يمكن أن نعتبرها ناسخة له إذا لاحظنا قوله: »كنت نهيتكم عن زيارة 

القبور فزوروها؛ فإنها تذكّركم بالآخرة« ذكره كنز العمال: 15/ 646 ح 42555 وغيره كثير.



141 الإلهيات

المريض، وتشييع الجنائز، وزيارة الإخوان في الدين، ومواساة الفقير.

ب به العبد إلى الله تعالى،  فإنّ عيادة المريض – مثلًا – في نفسها عمل صالح يتقرَّ
الشرك في  أو  تعالى  الله  لغير  عبادة  أن يجعل عمله  يوجب  المريض  إلى  باً  تقرُّ وليس هو 
عبادته، وكذلك باقي أمثال هذه الأعمال الصالحة التي منها: زيارة القبور، وإقامة المآتم، 

وتشييع الجنائز، وزيارة الإخوان.

أما كون زيارة القبور وإقامة المآتم من الأعمال الصالحة الشرعية، فذلك يثبت في 

هذا كلّه بالإضافة إلى إجماع المسلمين على جواز زيارة القبور، بل رجحانها واستحبابها، وقيام السيرة 
على ذلك منذ عهد النبي، فقد ذكر البيهقي في سننه الكبرى وغيره بأنه كلّما كانت ليلة عائشة من رسول 
»السلام عليكم دار قوم مؤمنين، وآتاكم ما توعدون«  الله يخرج من آخر الليل إلى البقيع فيقول: 
ذكره في الجزء: 5/ 249، وذكر النسّائي في سننه، كتاب الجنائز، باب زيارة قبور المشركين، وأبو داود 
أن  المشركين:  قبور  زيارة  ما جاء في  باب  ماجه في سننه في  وابن  القبور ح3234،  زيارة  في سننه في 
 زار قبر أمه فبكى وأبكى من حوله. بالإضافة إلى الأحاديث المتكاثرة التي تذكر بأن النبي النبي

كان يعلم عائشة الدعاء عند زيارة القبور.
ما  كل  عن  النظر  بغض   – ولاحظناه  اعتمدوه  الذي  الحديث  إلى  ورجعنا  كلّه  هذا  تجاوزنا  ولو 
قدّمناه– فلن نجد فيه الدلالة التي ذكروها بل قد استفاد الكثير من المحدثين والفقهاء كراهة زيارة 
القبور بالنسبة للنساء فقط لا غير، وإليك نص العبارة التي ذكرها البيهقي في سننه الكبرى: 4/ 78، 
فقد قال: )إن فاطمة بنت النبي كانت تزور قبر عمّها حمزة كل جمعة فتصّيل وتبكي عنده... ثم قال: 
وقد روينا في الحديث الثابت عن أنس بن مالك أن رسول الله مرّ بامرأة عند قبر وهي تبكي فقال: 
»اتّقي الله واصبري« وليس في الخبر أنه نهاها عن الخروج إلى المقبرة، وفي ذلك تقوية لما روينا عن عائشة 
إلا أن أصح ما روي ذلك صريحاً حديث أم عطية وما يوافقه من الأخبار، فلو تنزهن عن اتباع الجنائز 
والخروج إلى المقابر وزيارة القبور كان أبرأ لدينهن(. انتهى كلامه. وحديث أم عطية هو: قالت نهينا 
عن اتباع الجنائز، ولم يعزم علينا: السنن الكبرى: 4/ 77 قال: وأخرجه مسلم في الصحيح من وجهين 

عن هشام. سنن ابن ماجه 1/ 502 ح 1577.
ولزيادة الاطلاع والتوضيح راجع: كشف الارتياب في اتباع محمد بن عبد الوهاب، للسيد محسن 

الأمين العاملي.



عقائد الإماميّة142

علم الفقه، وليس هنا موضع إثباته))).

ه  يتوّمه – كما  العبادة  الشرك في  نوع  ليست من  الأعمال  إقامة هذه  إنّ  والغرض: 
البعض – وليس المقصود منها عبادة الأئمّة، وإنّما المقصود منها إحياء أمرهم، وتجديد 

ا مِنْ تَقْوى القُلُوب﴾))). ذكرهم، وتعظيم شعائر الله فيهم ﴿وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائرَِ الله فَإنَّه

باً بها إلى  فكلّ هذه أعمال صالحة ثبت من الشرع استحبابها، فإذا جاء الإنسان متقرِّ
الله تعالى، طالباً مرضاته، استحقّ الثواب منه، ونال جزاءه.

))) وعلى سبيل المثال نذكر ما ورد في السنة والسيرة للنبي وآله صّىل الله عليه وآله حول رجحان 
النبي:  أصحاب  فضائل  باب  في  صحيحه  في  البخاري  رواه  ما  منها  الصالحة؛  الأعمال  هذه  أمثال 
204/4 عنه: »على مثل جعفر فلتبك البواكي« وكذلك ندب النبي إلى البكاء على حمزة فقال: »على 
الواقدي: 317/1، ومسند  ابن سعد: 44/2، ومغازي  البواكي« راجع: طبقات  فلتبك  مثل حمزة 
أحمد: 40/2. وذكر النسائي في سننه، كتاب الجنائز باب زيارة قبور المشركين، وابو داود في سننه في 
زيارة القبور ح 3234 وابن ماجه في سننه في باب ما جاء في زيارة قبور المشركين: أنّ النبي صّىل الله 

عليه وآله زار قبر أُمه فبكى وأبكى من حوله.
وكذلك صح بكاء الزهراء على أبيها وبكاء زينب بنت أمير المؤمنين على أخويها الحسن 
والحسين، وقال الإمام الصادق: »قال الحسين: أنا قتيل العبرة لا يذكرني مؤمن إّال بكى« 

كامل الزيارات: 108.
وقال: »نفس المهموم لظلمنا تسبيح، وهمه لنا عبادة، وكتمان سرنا جهاد في سبيل الله«. بحار 

الأنوار: 44/ 278 ح4.
وقال الإمام الرضا: »من تذكّر مصابنا فبكى وأبكى لم تبك عينه يوم تبكي العيون، ومن جلس 

مجلساً يحيي فيه أمرنا لم يمت قلبه يوم تموت القلوب« أمالي الصدوق: المجلس السابع عشر.
))) الحج 22: 32.



143 الإلهيات

7 – عقيدتنا في �صفاته تعالى

ونعتقد: أنّ من صفاته تعالى الثبوتية الحقيقية الكمالية التي تسمّى بصفات الجمال 
والكمال – كالعلم، والقدرة، والغنى، والإرادة، والحياة – هي كلّها عين ذاته، ليست 
هي صفات زائدة عليها، وليس وجودها إّال وجود الذات؛ فقدرته من حيث الوجود 
حياته، وحياته قدرته، بل هو قادر من حيث هو حي، وحي من حيث هو قادر، لا اثنينية 

في صفاته ووجودها، وهكذا الحال في سائر صفاته الكماليّة.

نعم، هي مختلفة في معانيها ومفاهيمها، لا في حقائقها ووجودها؛ لأنّه لو كانت 
مختلفة في الوجود – وهي بحسب الفرض قديمة وواجبة كالذات – للزم تعدّد واجب 

الوجود، ولانثلمت الوحدة الحقيقية، وهذا ما ينافي عقيدة التوحيد))).

وأمّا الصفات الثبوتية الاضافية – كالخالقية، والرازقية، والتقدّم، والعلّية – فهي 
ترجع في حقيقتها إلى صفة واحدة حقيقية، وهي القيّومية لمخلوقاته، وهي صفة واحدة 

))) يشير الشيخ المظفر إلى هذا المعنى بقوله: ـ
الكلام غير  نعتبر هذا  فنحن  الصفات لا واقع خارجي لها،  أنّ  الذي معناه  بالاعتبار  القول  )أمّا 
أنّه  بأنّه عليم حكيم قادر، هو محض القدرة والعلم والحياة، لا  صحيح؛ لأنّ الله تعالى وصف نفسه 
الذهن؛  لدى  منه  يفهم  الذي  بالمفهوم  متغايرة  الصفات  والعلم والحياة، ولكن هذه  القدرة  لها  ذات 
ا ألفاظ غير مترادفة، فتغايرها اعتباري مفهومي فقط، فلا تغاير في الصفات وجوداً، ولا من حيث  لأّهن
الحيثيّة، ولا تعددها اعتباري كما ذكروا، بل هناك تعدد مفهومي يحكي عن حقيقة هو كلّ الحقائق. قال 
أمير المؤمنين: »فمن وصفه فقد عدّه..« أليس هو قد وصفه بصفات كثيرة؟! ولكنه يعني أنّ من 
وصفه بصفات زائدة على الذات، بحيث يوجب تعدد الذات وتعدّد القدماء، ويخرج عن كونه واجب 

الوجود(.
.102 :الفلسفة الإسلامية محاضرات الشيخ المظفر



عقائد الإماميّة144

تنتزع منها عدّة صفات باعتبار اختلاف الآثار والملاحظات.

التي تسمّى بصفات الجلال، فهي ترجع جميعها إلى سلب  السلبية  وأمّا الصفات 
واحد هو سلب الامكان عنه؛ فإنّ سلب الإمكان لازمه – بل معناه – سلب الجسمية 

والصورة والحركة والسكون، والثقل والخفّة، وما إلى ذلك، بل سلب كل نقص.

ووجوب  الوجود،  وج��وب  إلى   – الحقيقة  في   – الإمكان  سلب  مرجع  إنّ  ثمّ 
الصفات الجلالية )السلبية( آخر الأمر  الكمالية، فترجع  الثبوتية  الصفات  الوجود من 
ذاته  في  تكثّر  لا  الجهات،  جميع  من  واحد  تعالى  والله  )الثبوتية(،  الكمالية  الصفات  إلى 

المقدّسة، ولا تركيب في حقيقة الواحد الصمد.

ولا ينقضي العجب من قول من يذهب إلى رجوع الصفات الثبوتية إلى الصفات 
الثبوتية  الصفات  أنّ  فتخيّل  ذاته،  عين  صفاته  أنّ  كيف  يفهم  أن  عليه  عزّ  لّما  السلبية؛ 
ترجع إلى السلب؛ ليطمئنّ إلى القول بوحدة الذات وعدم تكثّرها، فوقع بما هو أسوأ؛ 
وجهة  نقص  لكلّ  والفاقدة  الوجود،  ومحض  الوجود،  عين  هي  التي  الذات  جعل  إذ 
إمكان، جعلها عين العدم ومحض السلب)))، أعاذنا الله من شطحات الأوهام، وزلّات 
))) في كلام المصنفّ إشارة إلى ما ذهب إليه الشيخ الصدوق في قوله: )كلّما وصفنا الله تعالى 
من صفات ذاته فإنّما نريد بكل صفة منها نفي ضدّها عنه عز وجل. ونقول: لم يزل الله عز وجل سميعاً 

بصيراً عليمًا حكيمًا قادراً عزيزاً حياً قيوماً واحداً قديمًا. وهذه صفات ذاته.
ولا نقول: إنّه عز وجل لم يزل خلّاقاً فاعلًا شائياً مريداً راضياً ساخطاً رازقاً وهاباً متكلمًا؛ لأنّ هذه 

صفات أفعاله، وهي محدثة لا يجوز أن يقال: لم يزل الله موصوفاً بها( الاعتقادات: 8.
ولا يخفى أن هذا يعني أنه يمكن انطباق عدة سلوب على موضوع واحد؛ فمعنى الحياة هو عدم 
الموت، ومعنى العلم عدم الجهل، ومعنى القدرة عدم العجز.. وهكذا، وهذه أسلوب يمكن انطباقها 
على ذات واحدة، فيتبين أن الله – تعالى عن ذلك – هو مجموعة اسلوب، ويعقب الشيخ المظفر على 
ذلك بقوله: )نحن نحترم الشيخ الصدوق – كمحدث وناقل – فإذا تحدّث عن مثل هذه الأمور فلا 
نقبل آراءه. فنحن نريد أن نقول: إنّه لا تعدد حقيقي، ولا من حيث الحيثية، ولا تعدّد اعتباري؛ لأن 
التعدّد من ناحية الاعتبار ومن ناحية الحيثية لا قيمة له، فالفكرة التي نؤمن بها يعرب عنها الفارابي 



145 الإلهيات

الأقلام.

كما لا ينقضي العجب من قول من يذهب إلى أنّ صفاته الثبوتية زائدة على ذاته؛ فقال 
بتعدّد القدماء، ووجود الشركاء لواجب الوجود، أو قال بتركيبه – تعالى عن ذلك–))).

بقوله: )هو عالم من حيث قادر، وقادر من حيث هو حي، وحي من حيث هو عالم..( إن هذه الصفات 
ليس فيها تعدّد حقيقي ولا تعدّد حيثية؛ لأن جهة العلم ليست غير جهة الحياة، فالتعدّد الذي نتصوّره 
هو بالمفهوم الذي يحكي عن حقيقة، وتعدّدها عين وحدتها، نحن نقول: إنه عالم من حيث هو قادر، 
بنفسه  الوجود هو  أن نفس  بمعنى  بل  أن لها وجوداً مستقلًا،  بمعنى  وهو حيثيات واقعية ولكن لا 
العلم وهو بنفسه القدرة لا أن القدرة موجودة بذلك الوجود لتكون حيثية مقابلة لتلك الحيثية، فهذه 
الصفات وإن كانت حقيقة وواقعية ففي عين تعدّدها هي واحدة، وتعدّد هذه المفاهيم يكشف عن 
الذي غاب عن  القول هو  العمق في هذا  بالمعنى، وهذا  تعدّد حتى  هناك  ليس  معنى حقيقي ولكن 
أفكار أصحاب الأقوال السابقة( لاحظ: الفلسفة الإسلامية للمظفر: 101 – 102. راجع: تصحيح 
الاعتقاد للشيخ المفيد 41، وكذلك: مطارح النظر في شرح الباب الحادي عشر للشيخ صفي الدين 

الطريحي: الفصل الثالث: 131– 162.
))) نجد أنّ الشيخ المؤلف قد اوضح هذه المسألة من حيث أنّ الأقوال فيها كما يلي: ـ

1 – الصفات زائدة على الذات، ولكنها لازمة لها أي واجبة الوجود أيضاً، هذا قول الأشاعرة.
لو كانت لازمة  ا  الذات ولكنها غير لازمة لها؛ لأّهن زائدة على  الصفات  بأنّ  الكرامية:  – قول   2

لكانت واجبة الوجود وحينئذ يلزم تعدد واجب الوجود.
– وقول بأن وجود الصفات نفس وجود الذات أي متحدة بالوجود مع تعدد الحيثية، كتعدد   3

حيثيات صفات الإنسان، فالنفس في وحدتها كل القوى أي وجود.
4 – وقول بأن هذا التعدّد اعتباري، أي ليس هناك تعدّد في الوجود ولا في الحيثيات، وإنما يعتبرها 

الذهن، ومنشأ الاعتبار هو نفس الذات.
فهذه الأقوال جميعاً لا نرتضيها؛ لأنها كلّها غير صحيحة، وإنما نشأ الخلط في دقّة النظر في فهم عينية 

الصفات للذات.
له،  صفات  لا  تعالى  أنه  ذلك  معنى  أن  وظنوّا  للذات  الصفات  عينية  معنى  يفهموا  لم  الأشاعرة 
والكرامية قالوا: إن الصفات لو كانت ملازمة للزم تعدّد واجب الوجود، والقائلون بتعدّد الحيثيات 
قالوا بأن هذا لا يثلم عقيدة التوحيد، والقائلون بالاعتبار قالوا: إن القول بتعدّد الحيثيات غير معقول.

الفلسفة الإسلامية للشيخ المظفر: 100.



عقائد الإماميّة146

قال مولانا أمير المؤمنين وسيِّد الموحّدين: »وكمالُ الإخلاصِ لهُ نفي الصِفاتِ 
ا غيُر الَموصوفِ، وشهادةِ كلِّ موصوف أنَّه غيُر الصفةِ، فمَنْ  عنهُ؛ لشهادةِ كلِّ صفة أَنَّه
ثنّاهُ فَقدْ جزّأَهُ، ومن جزّأَهُ فَقدْ  وَصَفَ الله سبحانه فَقدْ قرنَهُ، ومَنْ قرنَهُ فَقدْ ثنّاهُ، ومَنْ 

جَهِلَهُ...«))).

))) نهج البلاغة: الخطبة 1 )من كلام له يذكر فيها ابتداء خلق السماء والأرض(، الاحتجاج: 
473/2 ح113.



147 الإلهيات

8 – عقيدتنا في العدل

ونعتقد: أنّ من صفاته تعالى الثبوتية الكمالية أنّه عادل غير ظالم، فلا يجور في قضائه، 
ولا يحيف في حكمه؛ يثيب المطيعين، وله أن يجازي العاصين، ولا يكلِّف عباده ما لا 

يطيقون، ولا يعاقبهم زيادة على ما يستحقّون))).

ونعتقد: أنّه سبحانه لا يترك الحسن عند عدم المزاحمة، ولا يفعل القبيح؛ لأنّه تعالى 
قادر على فعل الحسن وترك القبيح، مع فرض علمه بحسن الحسن، وقبح القبيح، وغناه 
عن ترك الحسن وعن فعل القبيح، فلا الحسن يتضّرر بفعله حتى يحتاج إلى تركه، ولا 
مطابقاً  فعله  يكون  أن  لابدّ  حكيم؛  ذلك  كل  مع  وهو  يفعله.  حتى  إليه  يفتقر  القبيح 

للحكمة، وعلى حسب النظام الأكمل))).

))) العدل هو الجزاء على العمل بقدر المستحق عليه، والظلم: هو منع الحقوق، والله تعالى عدل 
ووعد  الآلام،  من  المبتدئ  على  والعوض  الاعمال  على  الجزاء  ضمن  قد  رحيم  متفضل  جواد  كريم 
التفضل بعد ذلك بزيادة من عنده، فقال تعالى )للِّذينَ أحسَنُوا الُحسْنَى وزيادة( يونس: 26. فخّرب أنّ 
ا( يعني له عشرة  ُ أَمْثالَِه للمحسنين الثواب المستحق وزيادة من عنده، وقال: )مَنْ جَاءَ باِلَحسَنَةِ فَلَهُ عَشْر
زَى إّال مِثْلَها وَهُم لا يُظلَمون( الانعام 6: 160.  يِّئَةِ فلِا يُج أمثال ما يستحق عليها، قال )وَمَنْ جَاءَ باِلسَّ
بالغفران. فقال سبحانه )وإنّ  العفو ووعد  أنّه لا يجازيه بأكثر مما يستحقه، ثم ضمن بعد ذلك  يريد 
ربّك لَذو مَغفِرة للنَّاسِ على ظلمهم( الرعد: 6. وقال سبحانه: )إنّ الله لا يَغْفِر أن يُشركَ بهِِ ويَغفر مَا 
دُونَ ذَلكَِ ََملنْ يَشاءُ( النساء: 48... وقد أمر الله تعالى بالعدل ونهى عن الجور فقال تعالى: ﴿إنَّ الله يأمُر 

باِلعَدلَ والِاحْسـن( النحل: 90.
تصحيح الاعتقاد للشيخ المفيد: 103.

))) وتعتبر الشيعة الإماميّة العدل من أصول الدين وليس هو في الحقيقة أصلًا مستقلًا، بل هو 
مندرج في نعوت الحق ووجوب وجوده المستلزم لجامعيّته لصفات الجمال والكمال فهو شأن من شؤون 
والقبح  الحسن  فأنكروا   – والإمامية  المعتزلة  وهم   – العدلية  خالفوا  لما  الأشاعرة  ولكن  التوحيد، 
العقليين وقالوا: ليس الحسن إّال ما حسّنه الشرع وليس القبح إّال ما قبّحه الشرع، وأنه تعالى لو خلد 



عقائد الإماميّة148

– فإنّ الأمر في ذلك لا يخلو عن  – تعالى عن ذلك  فلو كان يفعل الظلم والقبح 
أربع صور:

1 – أن يكون جاهلًا بالأمر، فلا يدري أنّه قبيح.

2 – أن يكون عالماً به، ولكنهّ مجبور على فعله، وعاجز عن تركه.

3 – أن يكون عالماً به، وغير مجبور عليه، ولكنه محتاج إلى فعله.

4 – أن يكون عالماً به، وغير مجبور عليه، ولا يحتاج إليه، فينحصر في أن يكون فعله 
له تشهّياً وعبثاً ولهواً.

الكمال،  محض  وهو  فيه  النقص  وتستلزم  تعالى،  الله  على  محال  الصور  هذه  وكل 
ه عن الظلم وفعل ما هو قبيح. فيجب أن نحكم أنه منزَّ

ز  ست أسماؤه – فجوَّ ز عليه تعالى فعل القبيح))) – تقدَّ غير أن بعض المسلمين جوَّ

تعالى: ﴿لا  بقوله  يتصّرف في ملكه واستدلّوا  قبيحاً؛ لأنّه  الجنة لم يكن  المطيع في جهنم والعاصي في 
يُسئَلُ عَمَّا يَفْعَل وَهُم يُسْئَلُونَ﴾ الأنبياء 21: 23. أمّا العدلية فقالوا: إنّ الحاكم في تلك النظريات هو 
العقل مستقلًا، ولا سبيل لحكم الشرع فيها إّال تأكيداً وإرشاداً، والعقل يستقل بحسن بعض الأفعال 
وقبح البعض الآخر ويحكم بأنّ القبيح محال على الله تعالى؛ لأنّه حكيم وفعل القبيح مناف للحكمة 

وتعذيب المطيع ظلم والظلم قبيح وهو لا يقع منه تعالى.
وبهذا أثبتوا لله صفة العدل وأفردوها بالذكر واعتبروها أصلًا من أصول الدين دون سائر الصفات 

خلافاً للأشاعرة.
اللطف،  كقاعدة  الكلامية:  القواعد  من  جملة  أثبتوا  العقليين  والقبح  الحسن  بقاعدة  والعدلية 
ووجوب شكر المنعم، ووجوب النظر في المعجزة، وعليها بنوا أيضاً مسألة الجبر والاختيار التي هي 

من معضلات المسائل.
للتفصيل راجع: أصل الشيعة واصولها للشيخ كاشف الغطاء: 230.

مطارح النظر للشيخ الطريحي: الفصل الرابع 164.
))) والى ذلك ذهبت الأشاعرة بقولهم إنّ الله تعالى قد فعل القبائح بأسرها من أنواع الظلم والشرك 
والجور والعدوان ورضي بها وأحبّها – جل عن ذلك سبحانه وتعالى – ولتفصيل هذه الأفكار الباطلة 



149 الإلهيات

ز أن يكلِّف العباد فوق  أن يعاقب المطيعين، ويدخل الجنةّ العاصين، بل الكافرين، وجوَّ
ز أن يصدر منه الظلم  طاقتهم وما لا يقدرون عليه، ومع ذلك يعاقبهم على تركه، وجوَّ
والجور والكذب والخداع، وأن يفعل الفعل بلا حكمة وغرض ولا مصلحة وفائدة، 

بحجّة أنّه ﴿لا يُسئَلُ عَمَّا يَفعَلُ وَهُم يُسئَلونَ﴾))).

روه على عقيدتهم الفاسدة: ظالم، جائر، سفيه، لاعب،  فربُّ أمثال هؤلاء الذين صوَّ
كاذب، مخادع، يفعل القبيح ويترك الحسن الجميل، تعالى الله عن ذلك علوّاً كبيراً، وهذا 

هو الكفر بعينه، وقد قال الله تعالى في محكم كتابه: ﴿وَمَا اللهُ يُريدُ ظُلْمًا للعِبَادِ﴾))).

بُِّ الفَسَادَ﴾))). وقال: ﴿وَاللهُ لا ُحي

.(((﴾ مواتِ والأرضَ وَمَا بَيْنَهُما لاعِبَين وقال: ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّ

َّال ليَِعْبُدُونِ﴾))). وقال: ﴿وَمَا خَلَقتُ الِجنَّ والِانْسَ إ

إلى غير ذلك من الآيات الكريمة، سبحانك ما خلقت هذا باطلًا.

: 85، شرح العقائد وحاشيته للكستلي: 109 و113، الملل والنحل:  يراجع: نهج الحق للعلامة الحّيل
85/1، 88، 91، الفصل لابن حزم: 66/3 و69، شرح التجريد للقوشجي: 373.

))) الانبياء: 23.
))) غافر: 31.

))) البقرة: 205.

))) الدخان: 38.
))) الذاريات: 56.



عقائد الإماميّة150

التكليف في  9 – عقيدتنا 

إّال  يكلِّفهم  الحجّة عليهم)))، ولا  إقامة  بعد  إلِاّ  يكلِّف عباده  تعالى لا  أنّه  نعتقد: 

المريد من غيره ما فيه كلفة ومشقة، فيكون  التكليف تعني: إرادة  أنّ حقيقة  ))) لابد من معرفة 
الشريف  السيد  وأردف  والمشقّة،  الكلّفة  من  التعريف  في  ذكر  ما  بقرينة  الإرادة،  هو  المرجع  عندئذ 
العقل  إكمال  بعد  إّال  التكليف لا يحسن  إنّ  القول:  – مصحّحاً  بقوله  بعد ذلك  الهدى  المرتضى علم 
ونصب الأدلّة –: )وأنه تعالى أكمل العقول وحصل سائر الشروط فلابد من أن يكلِّف، وهذا يدل 
على أن التكليف غير التعريف(. وقد بحث علماؤنا مباحث التكليف بصورة مستفيضة ذاكرين وجوه 
التكليف، والوجه  المكلف، والغرض من هذا  بالمكلِّف والمكلَّف وصفات  بالتكليف وتعلقها  المراد 
المجرى به إليه، وما الأفعال التي يتناولها، وما المكلِّف الذي كلّف هذه الأفعال، وبأي شيء مختص 
الذي  الإرادة  بحوث  من  هو  الموضوع  هذا  أنّ  والمعلوم  تكليفه.  يجب  أو  يحسن  حتى  الصفات  من 
العلماء  بين  العظيم  الاختلاف  أثر  على  مفرداً  عنواناً  له  وأفردوا  خاصة  عناية  المتكلّمين  من  استحق 
لديه  مرضية  غير  بأمور  وتعلقها  الحكيم  الذكر  آيات  في  المذكورة  الإلهية  المشيئة  في  المذاهب  وزعماء 
الأنعام  سورة  من   148 الآية  وأهّمها  الأكثر  في  التكلّف  عن  تخلو  لا  بوجوه  تأويلها  في  ثمّ  سبحانه، 
قوله تعالى ﴿سَيقوُل الّذين أشركُوا لو شاءَ الله ما أشركْنَا ولا آباؤُنَا ولا حَرّمنا مِنْ شيء كَذلكَِ كذّبَ 
الّذينَ مِنْ قَبْلهِِمْ حَتّى ذاقُوا بَأسَنَا قُلْ هَل عِنْدَكُم مِنْ عِلْم فَتُخْرِجُوهُ لَنا إنْ تَتَّبعونَ إّال الظَنَّ وإنْ أَنْتُمْ إّال 
م بذِلكَِ مِنْ عِلم  تخرُصُون﴾ والآية 20 من سورة الزخرف: ﴿وَقالُوا لَو شَاءَ الرّحمنُ ما عبدنهمُْ مَا لَهُ
رُصوُنَ﴾ وآيات كثيرة توهم تعلّق إرادة الخالق بما يستقبحهُ المخلوق تعالى الله عن ذلك  إنْ هم إّال يَخ
علواً كبيراً. ومن هذا يبدو أنّ شيخنا المظفر فقد أفرد عنواناً مستقلًا للتكليف سطر فيه ما يمكن 
أن يختصر نظرية الإماميّة في هذا الباب، ذلك أنّ مدرسة أهل البيت لها موقف واضح معروف 
يؤكّد على تنزيه الرب الكريم سبحانه بعنوان التكليف وتقديسه عن كل ما هو قبيح أو شبه قبيح وشدة 
استنكارها بتعلّق مشيئة الله أو إرادته بشرك أو ظلم أو فاحشة قط، فضلًا عن فعله أو خلق فعله أو 

الأمر به؛ إذ كل ذلك سيقع خلافاً لحكمته وعدله وفضله.
ومحصّلة القول ما ذكره الشيخ المفيد بقوله: إنّ الله تعالى لا يريد إّال ما حسن من الأفعال، ولا يشاء 
المبطلون علواً  – تعالى الله عّام يقول  الفواحش  القبائح، ولا يشاء  إّال الجميل من الأعمال، ولا يريد 

كبيراً –:



151 الإلهيات

العاجز  الظلم تكليف  يقدرون عليه وما يطيقونه وما يعلمون؛ لأنّه من  ما  ما يسعهم 
والجاهل غير المقِّرص في التعليم.

تعالى،  الله  عند  مسؤول  فهو  والتكاليف  الأحكام  معرفة  في  المقِّرص  الجاهل  أمّا 
الأحكام  من  إليه  يحتاج  ما  يتعلَّم  أن  إنسان  كلّ  على  يجب  إذ  تقصيره؛  على  ومعاقَب 

الشرعية))).
قال الله تعالى: ﴿وَمَا اللهُ يُرِيدُ ظُلْمًا للِْعِبَادِ﴾ غافر: 31.

﴾ البقرة: 185. َْر لََا يُرِيدُ بكُِمُ العُس َْر و وقال تعالى: ﴿يُرِيدُ اللهُ بكُِمُ اليُس
دِيَكُمْ سُنَنَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلكُِمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَاللهُ عَليِمٌ حَكيِمٌ﴾  ْ َِّن لَكُمْ وَيَه وقال تعالى: ﴿يُرِيدُ اللهُ ليُِبَي

النساء: 26.
عَظيِم﴾  مَيًْال  يِلُوا  َمت أَنْ  هَوَاتِ  الشَّ يَتَّبعُِونَ  الَّذِينَ  وَيُرِيدُ  عَلَيْكُمْ  يَتُوبَ  أَنْ  يُرِيدُ  ﴿وَاللهُ  تعالى:  وقال 

النساء: 27.
فَ عَنْكُمْ وَخُلقَِ الِإنْسَانُ ضَعِيفًا﴾ النساء: 28. فخبر سبحانه أنه لا  َُخفِّ وقال تعالى: ﴿يُرِيدُ اَهللُ أَنْ ي
يريد بعباده العسر بل يريد بهم اليسر، وأنه يريد لهم البيان ولا يريد لهم الضلال، ويريد التخفيف عنهم 
ولا يريد التثقيل عليهم، فلو كان سبحانه مريدا لمعاصيهم لنافى ذلك إرادة البيان لهم والتخفيف عنهم 
واليسر لهم، وكتاب الله تعالى شاهد بضد ما ذهب اليه الضالون المفترون على الله الكذب، تعالى الله عّام 

يقول الظالمون علواً كبيراً.
المجلّد 5 من مصنفات  المفيد:  للشيخ  المرتضى: 105، تصحيح الاعتقاد  للسيد  الذخيرة  لاحظ: 

الشيخ المفيد: 48 – 51.
كْرِ إنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُون﴾النحل:  ))) ويدلّ عليه ما ورد في كتاب الله تعالى من قوله: ﴿فَسْئَلُوا أَهلَ الذِّ
ين ولُينذرِوا قَوْمَهُمْ إذا رَجَعوا  43 وقوله تعالى: ﴿فَلَولا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فرِْقَة مِنْهُمْ طائفَِةٌ ليَِتَفَقَّهوا في الدِّ

ْذَرون﴾ التوبة: 122. هُمْ َحي إليْهِمْ لَعَلَّ
ةُ البالغَِةُ﴾  فَللِّهِ الُحجَّ ويدلّ عليه أيضاً قول الإمام الصادق عندما سئل عن قوله تعالى: ﴿قلْ 
الانعام: 149. فقال: »إنّ الله تعالى يقول للعبد يوم القيامة عبدي أكنت عالماً؟ فان قال نعم قال له: 
أفلا عملت بما علمت؟! وإن قال: كنت جاهلًا، قال له: أفلا تعلّمت حتى تعمل؟! فيخصم، فتلك 

الحجة البالغة«. الأمالي للشيخ الطوسي: 9 ح10/10 ونقله عنه: البحار: 29/2 ح10.
والحديث الوارد عن الإمام الصادق: »عليكم بالتفقّه في دين الله، ولا تكونوا أعراباً؛ فإنه من لم 

يتفقّه في دين الله لم ينظر الله إليه يوم القيامة ولم يزك له عملًا.« الكافي: 24/1 ح7.



عقائد الإماميّة152

صلاحهم  فيه  وما  الشرائع،  لهم  ويسنَّ  عباده،  يكلِّف  أن  لابدَّ  تعالى  أنّه  ونعتقد: 
الصلاح،  فيه  ما  إلى  ويرشدهم  الدائمة،  والسعادة  الخير  طرق  على  م  ليدّهل وخيرهم؛ 
م لا يطيعونه؛  أّهن الفساد والضرر عليهم وسوء عاقبتهم، وإن علم  فيه  ويزجرهم عّام 
لأنّ ذلك لطف ورحمة بعباده، وهم يجهلون أكثر مصالحهم وطرقها في الدنيا والآخرة، 
ويجهلون الكثير مماّ يعود عليهم بالضرر والخسران، والله تعالى هو الرحمن الرحيم بنفس 

ذاته، وهو من كماله المطلق الذي هو عين ذاته، ويستحيل أن ينفك عنه.

غير  طاعته،  على  متمرّدين  العباد  يكون  أن  الرحمة  وهذه  اللطف  هذا  يرفع  ولا 
مناقدين إلى أوامره ونواهيه.

كما ورد في الرسائل العملية للعلماء الأعلام: يجب على المكلّف تعلّم مسائل الشك والسهو التي 
في معرض ابتلائه لئلا يقع – لولا التعلّم – في مخالفة تكليف إلزامي متوجه إليه عند طروهما، لاحظ 

منهاج الصالحين للسيد السيستاني: العبادات / مسألة 19ص13.



153 الإلهيات

10 – عقيدتنا في الق�ضاء والقدر

ذهب قوم – وهم المجبرة))) – الى انه تعالى هو الفاعل لأفعال المخلوقين، فيكون 
فعل  على  وأجبرهم  عليها،  يعذّبهم  ذلك  مع  وهو  المعاصي،  فعل  على  الناس  أجبر  قد 
وإنما  أفعاله،  الحقيقة  أفعالهم في  أن  يقولون:  عليها؛ لأنهم  يثيبهم  ذلك  الطاعات ومع 

تُنسب إليه الطبيعة بين الأشياء، وأنه تعالى هو السبب الحقيقي لا سبب سواه.

وقد أنكروا السببية الطبيعية بين الأشياء؛ إذ ظنوا أن ذلك هو مقتضى كونه تعالى 
هو الخالق الذي لا شريك له.

ومن يقول بهذه المقالة فقد نسب الظلم إليه، تعالى عن ذلك.

وذهب قوم آخرون – وهم المفوّضة))) – إلى أنه تعالى فوّض الأفعال إلى المخلوقين، 

تعالى، وقالوا: إن  السبب في الله  السببية، وانحصار  إنكار  إلى  الذين ذهبوا  ))) ومنهم الأشاعرة 
النار – مثلًا – لا تحرق شيئاً بل عادة الله جرت على إحراق الثوب المماس بها مثلًا من دون مدخلية 
للنار في الإحراق، وبذلك فقد ذهبوا إلى أن أفعال العباد مخلوقة له تعالى من دون دخل للعباد فيها، أي 

أن العبد لا أثر له في إيجاد الفعل. راجع: بداية المعارف الإلهية: 159/1 وما بعدها.
التفويض  تتبّع كتب الإماميّة أنهم يبطلون الجبر خلافاً للأشاعرة، كما يبطلون  ولا يخفى على من 
خلافاً للمعتزلة، فقد روي عن الإمام أبي الحسن علي بن محمد الهادي أنه سُئل عن أفعال العباد 
قال سبحانه ﴿أَنَّ  منها وقد  تبّرأ  لما  لها  »لو كان خالقاً   :فقال تعالى؟  له: هل هي مخلوقة لله  فقيل 
هَ بَرِيءٌ مِنَ المُشْرِكيِنَ وَرَسُولُهُ« ]التوبة: 3[ ولم يرد البراءة من خلق ذواتهم وأنما تبّرأ من شركهم  اللَّ

وقبائحهم«.
لاحظ: تصحيح الاعتقاد من مصنفات الشيخ المفيد: 43/5، بحار الانوار: 20/5.

))) وهم الذين نفوا حقيقة الجبر، وأكثرهم المعتزلة ممن قالوا إن الفعل مفوض إلينا، ولا مدخلية 
والفكر  المعاصي  نسبة  الفاسد هو الاحتراز عن  الزعم  تعالى، والذي أوجب هذا  رادته وإذنه  فيه لا 
والقبائح إليه تعالى. والتفويض هو القول برفع الحظر عن الخلق في الأفعال والإباحة لهم مع ما شاؤوا 



عقائد الإماميّة154

نسبة  تستلزم  تعالى  إليه  الأفعال  نسبة  أنّ  باعتبار  عنها،  وتقديره  وقضاءه  قدرته  ورفع 
النقص إليه، وأنّ للموجودات أسبابها الخاصة، وإن انتهت كلُّها إلى مسبِّب الأسباب 

والسبب الأول، وهو الله تعالى.

معه في  تعالى من سلطانه)))، وأشرك غيره  الله  أخرج  فقد  المقالة  يقول بهذه  ومن 
الخلق.

من الأعمال وهذا قول الزنادقة وأصحاب الإباحات.
راجع: تصحيح الاعتقاد من مصنفات الشيخ المفيد: 5/ 47، بداية المعارف الإلهية: 1/ 166.

))) ومن المستحسن أن نذكر في هذا الصدد ما رواه الأصبغ بن نباته في حديث طويل: »إنّ شيخاً 
الله  بقضاء  أكان  الشام  إلى  أخبرنا عن مسيرنا  فقال:  المؤمنين في منصرفه عن صفين  أمير  إلى  قام 
وقدره؟ فقال: والذي فلق الحبّة، وبرأ النسمة، ما وطأنا موطئاً، ولا هبطنا وادياً إّال بقضاء الله وقدره، 
ا الشيخ! لقد  فقال الشيخ: عند الله تعالى أحتسب عنائي؛ ما أرى لي من الأجر شيئاً. فقال له: مه! أيّه
عظّم الله أجركم في مسيركم وأنتم سائرون، وفي منصرفكم وأنتم منصرفون، ولم تكونوا في شيء من 
حالاتكم مكرهين ولا إليها مضطرين. فقال الشيخ: فكيف والقضاء والقدر ساقانا؟ فقال: ويحك 
لعلك ظننت قضاء لازماً وقدراً حتمًا؟ لو كان ذلك كذلك لبطل الثواب والعقاب، والوعد والوعيد، 
والأمر والنهي، ولم تأت لائمة من الله لمذنب ولا محمدة لمحسن ولم يكن المحسن أولى بالمدح من المسي، 
وأهل  الزور  وشهود  الشيطان،  وجنود  الأوثان،  عبّاد  مقالة  تلك  المحسن.  من  بالذم  أولى  المسي  ولا 
إنّ الله تعالى سبحانه أمر تخييراً ونهى تحذيراً،  العمى عن الصواب. وهم قدرية هذه الأمة ومجوسها؛ 
وكلّف يسيراً. لم يعص مغلوباً، ولم يطع مكرهاً، ولم يرسل الرسل إلى خلقه عبثاً، ولم يخلق السموات 
والأرض وما بينهما باطلًا ﴿ذَلكَِ ظَنُّ الّذينَ كَفروُا فَوَيلٌ للّذينَ كفَرُوا مِنَ النَّارِ﴾ ]سورة ص: 27[. 
فقال الشيخ: وما القضاء والقدر اللذان ما سرنا إّال بهما؟ فقال: هو الأمر من الله تعالى والحكم، ثم 
َّال تَعْبُدُوا إلِاَّ إيّاهُ﴾ ]الإسراء: 23[ فنهض الشيخ مسروراً وهو يقول: تلى قوله تعالى: ﴿وَقَضَى ربُّكَ أ

بطاعته ن��رج��و  ال���ذي  الإم����ام  ي���وم ال��ن��ش��ور م��ن ال��رحم��ن رض��وان��اأن���ت 
ملتبساً ك��ان  ما  ديننا  من  ج�����زاك ربّ�����ك ع���ن���ا ف��ي��ه إح��س��ان��اأوضحت 

شرح نهج البلاغة: 227/18.
وأسند ابن عساكر هذا الحديث عن ابن عباس في تاريخ دمشق: 231/3، وذكره الشيخ الصدوق 
بتحقيق محمد جواد الحسيني الجلالي: 200، عقائد الإسلام من  التوحيد: 380، تجريد الاعتقاد  في 

القرآن الكريم: 455.



155 الإلهيات

الأمرين،  بين  الأمر  من   الأطهار أئمتنا  عن  جاء  لما  تبع  ذلك  في  واعتقادنا 
المجادلين من  أولئك  أمثال  فهمه  يعجز عن  كان  الذي  القولين،  بين  الوسط  والطريق 
ط منهم قوم وأفرط آخرون، ولم يكتشفه العلم والفلسفة إّال بعد عدة  أهل الكلام، ففرَّ

قرون))).

وليس من الغريب ممَّن لم يطّلع على حكمة الأئمّة وأقوالهم أن يحسب أنّ هذا 
القول – وهو الأمر بين الأمرين – من مكتشفات بعض فلاسفة الغرب المتأخرين، وقد 

سبقه إليه أئمتنا قبل عشرة قرون.

ولا  جبر  »لا  المشهورة:  كلمته  الوسط  الطريق  لبيان   الصادق إمامنا  قال  فقد 
تفويض، ولكن أمر بين أمرين«))).

أفعالنا  أفعالنا من جهة هي  إنّ  أدقّ معناه، وخلاصته:  المغزى، وما  ما أجلَّ هذا 
هي  أخرى  جهة  ومن  واختيارنا،  قدرتنا  تحت  وهي  الطبيعية،  أسبابها  ونحن  حقيقة 
مقدورة لله تعالى، وداخلة في سلطانه؛ لأنّه هو مفيض الوجود ومعطيه، فلم يجبرنا على 
أفعالنا حتى يكون قد ظلمنا في عقابنا على المعاصي؛ لأنّ لنا القدرة والاختيار فيما نفعل، 
ض إلينا خلق أفعالنا حتى يكون قد أخرجها عن سلطانه، بل له الخلق والحكم  ولم يفوِّ

الجبر  أي   – القولين  هذين  بين  )والواسطة   47 الاعتقاد:  تصحيح  في  المفيد  الشيخ  قال   (((
والتفويض – أنّ الله تعالى أقدر الخلق على أفعالهم، ومكّنهم من أعمالهم، وحدّ لهم الحدود في ذلك، 
ورسم لهم الرسوم، ونهاهم عن القبائح بالزجر والتخويف والوعد والوعيد، فلم يكن بتمكينهم من 
الأعمال مجبراً لهم عليها، ولم يفوّض إليهم الأعمال لمنعهم من أكثرها، ووضع الحدود لهم فيها، وأمرهم 
بحسنها، ونهاهم عن قبيحها، فهذا هو الفصل بين الجبر والتفويض( مصنفات الشيخ المفيد، تصحيح 

الاعتقاد 5 / 47.
))) الكافي: 160/1 ح13، الاحتجاج: 490/2، التوحيد: 362، الاعتقادات للشيخ الصدوق: 

10، تصحيح الاعتقاد من مصنفات الشيخ المفيد: 46/5.



عقائد الإماميّة156

والأمر، وهو قادر على كل شيء ومحيط بالعباد))).

وعلى كل حال، فعقيدتنا: أنّ القضاء والقدر سّر من أسرار الله تعالى، فمن استطاع 
أن يفهمه على الوجه اللائق بلا إفراط ولا تفريط فذاك، وإّال فلا يجب عليه أن يتكلّف 
فهمه والتدقيق فيه؛ لئلّا يضل وتفسد عليه عقيدته؛ لأنّه من دقائق الأمور، بل من أدق 
مباحث الفلسفة التي لا يدركها إّال الأوحدي من الناس، ولذا زلّت به أقدام كثير من 

المتكلّمين))).

فالتكليف به تكليف بما هو فوق مستوى مقدور الرجل العادي، ويكفي أن يعتقد 

 :عن أفعال العباد، ممن هي؟ فقال له سأل أبو حنيفة الإمام أبا الحسن موسى بن جعفر (((
»إنّ أفعال العباد لا تخلو من ثلاث منازل؛ إمّا أن تكون من الله تعالى خاصّة، أو من الله ومن العبد على 
وجه الاشتراك فيها، أو من العبد خاصّة. فلو كانت من الله تعالى خاصة لكان أولى بالحمد على حسنها 
والذم على قبحها ولم يتعلّق بغيره حمد ولا لوم فيها. ولو كانت من الله ومن العبد لكان الحمد ماله معاً 
فيها والذم عليهما جميعاً فيها، وإذا بطل هذان الوجهان ثبت أنها من الخلق، فإن عاقبهم الله تعالى على 

جنايتهم بها فله ذلك، وإن عفا عنهم فهو أهل التقوى وأهل المغفرة«.
تصحيح الاعتقاد من مصنفات الشيخ المفيد: 44/5.

ة والمفوّضة  ))) لّخص الشيخ المظفر في محاضراته الفلسفية هذه الفكرة الدقيقة بقوله: )كلّ من المجّرب
نظروا إلى جهة وغفلوا عن الجهة الأخرى، ولكن الإنسان يجب أن يكون ذا عينين لا ذا عين واحدة، 
فمن نظر بعين واحدة كان أعور، ينظر إلى إفاضة الوجود من جهة واحدة فيتصوّر أنّ الناس مجبورون، 
م مفوّضون، ولكن لو  وينظر من الجهة الأخرى وهو أنّ الناس يعملون أعمالهم باختيارهم فيتخيّل أّهن

انقطع فيض الله تعالى عني لحظة واحدة لانعدمت وانعدمت أفعالي وأنا أسبح في سلطانه وعظمته.
معنى الجبر: أنّ فاعل ما منه الوجود هو فاعل ما به الوجود، وهو الله تعالى، ومعنى التفويض: أنّ 
العبد هو فاعل ما به الوجود وما منه الوجود، ولكن القوم لم يلتفتوا إلى هذه النكتة، وهي أنّ العبد 
فاعل ما به الوجود، والله تعالى فاعل ما منه الوجود، فمن ناحية فاعل ما به الوجود لا جبر، ومن ناحية 
فاعل ما منه الوجود لا تفويض، فيصحّ في العقل ما جاء في الأثر عن أهل البيت: »لا جبر ولا 

تفويض ولكن أمر بين أمرين«(.
الفلسفة الإسلامية: 84.



157 الإلهيات

به الإنسان على الإجمال اتّباعاً لقول الأئمة الأطهار من أنّه أمر بين الأمرين؛ ليس 
فيه جبر ولا تفويض.

وليس هو من الأصول الاعتقادية حتى يجب تحصيل الاعتقاد به على كل حال على 
نحو التفصيل والتدقيق.



عقائد الإماميّة158

11 – عقيدتنا في البداء

ل  البداء في الإنسان: أن يبدو له رأي في الشيء لم يكن له ذلك الرأي سابقاً، بأن يتبدَّ
عزمه في العمل الذي كان يريد أن يصنعه؛ إذ يحدث عنده ما يغِّري رأيه وعلمه به، فيبدو 

له تركه بعد أن كان يريد فعله، وذلك عن جهل بالمصالح، وندامة على ما سبق منه.

والبداء بهذا المعنى يستحيل على الله تعالى. لأنّه من الجهل والنقص، وذلك محال 
عليه تعالى، ولا تقول به الإماميّة.

قال الصادق: »مَن زعم أنّ الله تعالى بدا له في شيء بداء ندامة فهو عندنا كافر 
بالله العظيم«))).

وقال أيضاً: »من زعم أن الله بدا له في شيء ولم يعلمه أمس فأبرأ منه«))).

غير أنّه وردت عن أئمتنا الأطهار روايات توهم القول بصحة البداء بالمعنى 
ابني«)))  إسماعيل  في  له  بدا  كما  شيء  في  لله  بدا  »ما   :الصادق عن  ورد  كما  م،  المتقدِّ
ولذلك نَسبَ بعض المؤلّفين في الفرق الإسلامية إلى الطائفة الإمامية القول بالبداء طعناً 

في المذهب وطريق آل البيت، وجعلوا ذلك من جملة التشنيعات على الشيعة.

))) إكمال الدين: 69.
))) المصدر السابق: 70.

المفيد:  الشيخ  مصنفّات  من  الاعتقاد  تصحيح   ،69 الدين:  إكمال  ح10،   336 التوحيد:   (((
66/5. وقد أوضح الشيخ المفيد معنى الحديث بقوله: )أراد به ما ظهر من الله تعالى فيه من دفاع 

القتل عنه، وقد كان مخوفاً عليه من ذلك مظنوناً به، فلطف له في دفعه عنه.
وقد جاء الخبر بذلك عن الصادق، فروي عنه أنّه قال: »كان القتل قد كتب على إسماعيل مرّتين 

فسألت الله في دفعه عنه فدفعه«، وقد يكون الشيء مكتوباً بشرط فيتغّري الحال فيه(.



159 الإلهيات

والصحيح في ذلك أن نقول كما قال الله تعالى في محكم كتابه المجيد: ﴿يَمْحوُا اللهُ ما 
يَشَآءُ وَيُثبتُِ وَعِندَهُ أُمُّ الكتَِابِ﴾))).

الحال  أو في ظاهر  وليِّه،  أو  نبيِّه  لسان  يُظهر شيئاً على  قد  تعالى  أنّه  ذلك:  ومعنى 
لمصلحة تقتضي ذلك الإظهار، ثم يمحوه فيكون غير ما قد ظهر أولاً، مع سبق علمه 

تعالى بذلك، كما في قصة إسماعيل لما رأى أبوه إبراهيم أنّه يذبحه))).

له في  أمر في شيء كما ظهر  ما ظهر لله سبحانه  أنّه   :الإمام فيكون معنى قول 
أنّه  بإمام، وقد كان ظاهر الحال  أنّه ليس  الناس  ليعلم  قبله  إذ اخترمه  إسماعيل ولده؛ 

الإمام بعده؛ لأنّه أكبر ولده))).

))) الرعد: 39.
تَرَى  مَاذَا  فَانْظُرْ  أَذْبَحُكَ  أِّينَ  الَمنَامِ  فِي  أَرَى  إِّين  يَابُنَيَّ  قَالَ  عْيَ  السَّ مَعَهُ  بَلَغَ  ﴿فَلَمَّا  تعالى:  قال   (((
أَنْ  وَنَادَيْنَاهُ   للِْجَبيِِن هُ  وَتَلَّ أَسْلَمَا  فَلَمَّا   َابرِِين الصَّ مِنَ  الله  شَاءَ  إنِْ  سَتَجِدُِين  تُؤْمَرُ  مَا  افْعَلْ  يَاأَبَتِ  قَالَ 
بذِِبْحٍ  وَفَدَيْنَاهُ   الُمبيُِن ءُ  البلََا وَ  هَذَا لَهُ إنَِّ    الُمحْسِنَين نَجْزِي  ا كَذَلكَِ  إنَِّ ؤْيَا  الرُّ قْتَ  قَدْ صَدَّ  ُيَاإبِْرَاهِيم

عَظيِمٍ﴾ الصافات: 102 – 107.
وفاة  قاله في  الصادق، وما  الإمام  فعله  مّما  الرغم  – وعلى  الشيعة  أنّ مجموعة من  ))) ونجد 
وتجهيز وتكفين ولده إسماعيل – قالوا بإمامة إسماعيل بعد أبيه الإمام الصادق، وهؤلاء هم الذين 
 يدعون بـ »الإسماعيلية«، وهم يفترقون عن الشيعة الإماميّة بقولهم: إنّ الإمامة بعد الإمام الصادق
انتقلت إلى ولده الأكبر إسماعيل ويزعمون أن الإمام الصادق نصّ عليه في حياته. وقد اختلفوا 
في إسماعيل، فمنهم من قال بموته في حياة أبيه – وهو الثابت والمتواتر تأريخياً كما يشير إليه المصنفّ 
هنا – وهؤلاء قالوا بأنّ الإمامة تبقى في ذريّته، وأولهم محمد بن إسماعيل وقسم منهم يقول بأنّه – أي 
عامل  وتجهيزه  موته  على  وأشهد  العباسيين،  من  تقيّةً  موته   أبوه أظهر  وإنّما  يمت  لم   – إسماعيل 
المنصور بالمدينة محمد بن سليمان، وهؤلاء بين من وقف على محمد بن إسماعيل ولم يتجاوزه إلى غيره 
– وهم المسمّون بالواقفة – وبين من تعدّى عن محمد بن إسماعيل وجعل الإمامة في سبعة؛ بين ظاهر 
ومستور كأيّام الأسبوع وعدد السموات والأرضين والأفلاك، وانّ أول سبعة ظاهرين يبدؤون من 
الإمام علي وينتهون بإسماعيل، وأوّل سبعة مستورين يبدؤون بمحمد بن إسماعيل، ثمّ ولده جعفر 
تكوّنت  ولده  ومن  أفريقية  شمال  في  ظهر  الذي  المهدي  عبدالله  ثم  الحبيب،  محمد  ولده  ثمّ  المصدّق، 



عقائد الإماميّة160

وقريب من البداء في هذا المعنى نسخ أحكام الشرائع السابقة بشريعة نبيِّنا، بل 
.(((نسخ بعض الأحكام التي جاء بها نبينا

الدولة الفاطمية.
الشيعة بين الأشاعرة  العيون والمحاسن: 308،  المختارة من  الفصول  الشيعة: 67،  فرق  راجع، 
بين  الفرق   ،149/1 للشهرستاني:  والنحل  الملل   ،54 الإسلامية:  المذاهب  تاريخ   ،78 والمعتزلة: 

الفرق: 62.
))) يذكر الإمام الشيخ محمد الحسين كاشف الغطاء في هذا الصدد قوله: )البداء في عالم التكوين 
كالنسخ في عالم التشريع، فكما أنّ لنسخ الحكم وتبديله بحكم آخر مصالح وأسراراً بعضها غامض 
وبعضها ظاهر فكذلك في الإخفاء والإبداء في عالم التكوين، على أنّ قسمًا من البداء يكون من اطّلاع 
 النفوس المتّصلة بالملأ الأعلى على الشيء وعدم اطّلاعها على شرطه أو مانعه.، مثلًا اطّلع عيسى
أنّ العروس يموت ليلة زفافه، ولكن لم يطّلع على أنّ ذلك مشروط بعدم صدقة أهله، فاتفق أنّ أمه 
»لعلّكم  فقال:  ذلك  عن  وسئل  يمت  فلم  عرسه  ليلة  بموته  أخبر   عيسى وكان  عنه،  تصدّقت 
تصدّقتم عنه والصدقة قد تدفع البلاء المبرم« وهكذا نظائرها... ولولا البداء لم يكن وجه للصدقة، ولا 
م لم يخالفوه  للدعاء، ولا للشفاعة، ولا لبكاء الأنبياء والأولياء وشدّة خوفهم وحذرهم من الله مع أّهن

طرفة عين، إنّما خوفهم من ذلك العلم المصون المخزون الذي لم يطّلع عليه أحد(.
أصل الشيعة وأصولها: 314.



161 الإلهيات

12 – عقيدتنا في �أحكام الدين

طبقاً   – وغيرهما  مات  والمحرَّ الواجبات  من   – أحكامه  جعل  تعالى  أنّه  نعتقد: 
المفسدة  فيه  الملزمة جعله واجباً، وما  المصلحة  فيه  فما  أفعالهم،  نفس  العباد في  لمصالح 

البالغة نهى عنه، وما فيه مصلحة راجحة ندبنا إليه.

وهكذا في باقي الأحكام، وهذا من عدله ولطفه بعباده.

حكم  من  الأشياء  من  شيء  يخلو  ولا  حكم)))،  واقعة  كل  في  له  يكون  أن  ولابدّ 
واقعي لله فيه، وإن انسدَّ علينا طريق علمه.

ونقول أيضاً: إنّه من القبيح أن يأمر بما فيه المفسدة، أو ينهى عّام فيه المصلحة.

غير أنّ بعض الفِرق من المسلمين يقولون: إنّ القبيح ما نهى الله تعالى عنه، والحسن 
ما أمر به، فليس في نفس الأفعال مصالح أو مفاسد ذاتية، ولا حسن أو قبح ذاتيان)))، 

وهذا قول مخالف للضرورة العقلية.

فيه  عما  وينهى  المفسدة،  فيه  بما  فيأمر  القبيح  تعالى  الله  يفعل  أن  زوا  جوَّ م  أّهن كما 
م أنّ هذا القول فيه مجازفة عظيمة، وذلك لاستلزامه نسبة الجهل أو  المصلحة. وقد تقدَّ

العجز إليه سبحانه، تعالى علواً كبيراً.

ءٍ﴾ الأنعام 6: 38. وورد في الحديث: »ما من أمر  طْنَا فِي الكتَِابِ مِنْ َيشْ ))) قال تعالى: ﴿مَا فَرَّ
يختلف فيه اثنان إّال وله أصل في كتاب الله« الكافي: 1/ 78 ح6. وورد أيضاً. »ما من حادثة إّال ولله 

فيها حكم« البحار: 91/93.
))) قالت الأشاعرة: إنّ الحسن والقبح شرعيان، ولا يقضي العقل بحسن شيء منها ولا بقبحه، 

بل القاضي بذلك هو الشرع، فما حسّنه فهو حسن وما قبّحه فهو قبيح.
لاحظ: نهج الحق: 83، الملل والنحل: 89/1، شرح التجريد للقوشجي: 375.



عقائد الإماميّة162

والخلاصة: أنّ الصحيح في الاعتقاد أن نقول: إنّه تعالى لا مصلحة له ولا منفعة 
مه، بل المصلحة والمنفعة ترجع لنا في جميع  في تكليفنا بالواجبات ونهينا عن فعل ما حرَّ
التكاليف، ولا معنى لنفي المصالح والمفاسد في الأفعال المأمور بها والمنهي عنها؛ فإنّه 

تعالى لا يأمر عبثاً ولا ينهى جزافاً، وهو الغني عن عباده.



 الف�صل الثاني

النبوّة

عقيدتنا في:

النبوّة.

النبوّة لطف.

معجزة الأنبياء.

عصمة الأنبياء.

صفات النبي.

الأنبياء وكتبهم.

الإسلام.

مشّرع الإسلام.

القرآن الكريم.

طريقة إثبات الإسلام والشرائع السابقة.



164



165

13 – عقيدتنا في النبوّة

نعتقد: أنّ النبوّة وظيفة إلهية، وسفارة ربّانية، يجعلها الله تعالى لمن ينتجبه ويختاره 
لغاية  الناس  سائر  إلى  فيرسلهم  إنسانيّتهم،  في  الكاملين  وأوليائه  الصالحين  عباده  من 
إرشادهم إلى ما فيه منافعهم ومصالحهم في الدنيا والآخرة، ولغرض تنزيههم وتزكيتهم 
من درن مساوئ الأخلاق ومفاسد العادات، وتعليمهم الحكمة والمعرفة، وبيان طرق 
السعادة والخير؛ لتبلغ الإنسانية كمالها اللائق بها، فترتفع إلى درجاتها الرفيعة في الدارين 

دار الدنيا ودار الآخرة.

 – يبعث الخالق  – توجب أن  – على ما سيأتي معناها  اللطف  أنّ قاعدة  ونعتقد: 
– رسله لهداية البشر، وأداء الرسالة الإصلاحية، وليكونوا سفراء الله  اللطيف بعباده 

وخلفاءه.

كما نعتقد: أنّه تعالى لم يجعل للناس حق تعيين النبي أو ترشيحه أو انتخابه، وليس 
عَلُ رِسَالَتَهُ﴾))). ْ لهم الخيرة في ذلك، بل أمر كلّ ذلك بيده تعالى؛ لأنّه ﴿أَعْلَمُ حَيْثُ يَج

موا فيما  اً ونذيراً، ولا أن يتحكَّ موا فيمن يرسله هادياً ومبِّرش وليس لهم أن يتحكَّ
جاء به من أحكام وسنن وشريعة))).

))) الأنعام: 124.
 ،في خطبة له يصف فيها ابتداء خلق السماء والأرض وخلق آدم وقد قال الإمام علي (((

ويذكر الأنبياء وبعثتهم فيقول:
لّما بدّل  »واصطفى سبحانه من ولده أنبياء أخذ على الوحي ميثاقهم، وعلى تبليغ الرسالة أمانتهم 
معرفته،  عن  الشياطين  واجتالتهم  معه،  الأن��داد  واتخ��ذوا  حقّه،  فجهلوا  إليهم  الله  عهد  خلقه  أكثرُ 
واقتطعتهم عن عبادته، فبعث فيهم رسله، وواتر إليهم أنبياءه، ليستأدوهم ميثاق فطرته، ويذكّروهم 
منسىّ نعمته، ويحتجّوا عليهم بالتبليغ، ويثيروا لهم دفائن العقول، ويروهم آيات المقدرة؛ من سقف 



عقائد الإماميّة166

فوقهم مرفوع، ومهاد تحتهم موضوع، ومعايش تحييهم، وآجال تفنيهم، وأوصاب تهرمهم، وأحداث 
تتابع عليهم، ولم يخل الله سبحانه خلقه من نبي مرسل، أو كتاب منزل، أو حجّة لازمة أو محجّة قائمة، 
رسل لا تقصر بهم قلّة عددهم ولا كثرة المكذّبين لهم، من سابق سُمّي له مَن بعده، أو غابر عرّفه من 
الله  بعث  أن  إلى  الأبناء،  وخلفت  الآباء،  وسلفت  الدهور،  ومضت  القرون،  نسلت  ذلك  على  قبله. 
النبيين ميثاقه، مشهورة سماته،  سبحانه محمّداً رسول الله لإنجاز عدتهِ، وإتمام نبوّته، مأخوذاً على 
كريمًا ميلاده، وأهل الأرض يومئذ مللّ متفرّقة، وأهواء منتشرة، وطرائق متشتتة؛ بين مشبّه لله بخلقه، 
أو ملحد في اسمه، أو مشير إلى غيره، فهداهم به من الضلالة، وأنقذهم بمكان من الجهالة...«. راجع: 

.نهج البلاغة: الخطبة: 1، وغيرها من الخطب أيضاً ففيها إشارات وذكر حول بعثة الأنبياء



167 النبوة

14 – النبوّة لطف

وفي  طبيعته  وفي  تكوينه  في  التركيب  د  معقَّ الأط��وار،  غريب  مخلوق  الإنسان  إنّ 
نفسيّته وفي عقله، بل في شخصية كلّ فرد من أفراده، وقد اجتمعت فيه نوازع الفساد 

من جهة، وبواعث الخير والصلاح من جهة أخرى))).

والاثرة،  والهوى،  النفس،  حب  من  والغرائز  العواطف  على  جُبل  قد  جهة  فمن 
سواه،  ما  على  والاستيلاء  والاستطالة،  التغلُّب،  حب  على  وفطر  الشهوات،  وإطاعة 
لَفِي  الِإنْسَانَ  ﴿إنَِّ  تعالى:  قال  كما  ومتاعها  وزخارفها  الدنيا  الحياة  على  والتكالب 
وءِ﴾)))  ارَةٌ باِلسُّ ََألمَّ ﴾))) و﴿إنَِّ الِإنْسَانَ لَيَطْغَى أَنْ رَآهُ اسْتَغْنَى﴾))) و﴿إنَِّ النَّفْسَ  ٍ خُسْر
من  الإنسانية  النفس  عليه  جُبلت  ما  إلى  والمشيرة  حة  المصرِّ الآيات  من  ذلك  غير  إلى 

العواطف والشهوات.

ومواطن  الصلاح  إلى  يرشده  هادياً  عقلًا  فيه  تعالى  الله  خلق  الثانية،  الجهة  ومن 
الخير، وضميراً وازعاً يردعه عن المنكرات والظلم ويؤنبه على فعل ما هو قبيح ومذموم.

ولا يزال الخصام الداخلي في النفس الإنسانية مستعراً بين العاطفة والعقل، فمن 
يتغلَّب عقله على عاطفته كان من الأعلين مقاماً، والراشدين في إنسانيتهم، والكاملين 
إنسانية،  والمتردّين  منزلة،  الأخسرين  من  كان  عاطفته  تقهره  ومن  روحانيتهم،  في 

والمنحدرين إلى رتبة البهائم.

مَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا﴾ الشمس: 7 – 8. اهَا فَأَلَْه ))) فقد قال تعالى: ﴿وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّ
))) العصر: 2.

))) العلق: 6، 7.

))) يوسف: 53.



عقائد الإماميّة168

فلذلك تجد  العاطفة وجنودها،  النفس هي  مراساً على  المتخاصمين  وأشد هذين 
أكثر الناس منغمسين في الضلالة، ومبتعدين عن الهداية، بإطاعة الشهوات، وتلبية نداء 

العواطف ﴿وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بمُِؤْمِنيِنَ﴾))).

الأشياء  وأسرار  الحقائق،  جميع  على  اطّلاعه  وعدم  لقصوره،  الإنسان  أنّ  على 
المحيطة به، والمنبثقة من نفسه، لا يستطيع أن يعرف بنفسه كل ما يضّره وينفعه، ولا كل 
ما يسعده ويشقيه؛ لا فيما يتعلَّق بخاصّة نفسه، ولا فيما يتعلّق بالنوع الإنساني ومجتمعه 
ومحيطه، بل لا يزال جاهلًا بنفسه، ويزيد جهلًا، أو إدراكاً لجهله بنفسه، كلّما تقدّم العلم 

عنده بالأشياء الطبيعية، والكائنات المادية.

له  ينصب  من  إلى  السعادة  درجات  ليبلغ  الحاجة  أشدّ  في  فالإنسان  هذا،  وعلى 
الطريق اللاحب، والنهج الواضح إلى الرشاد واتّباع الهدى؛ لتقوى بذلك جنود العقل، 
حتى يتمكن من التغلّب على خصمه اللَّدود اللجوج عندما يهيئ الإنسان نفسه لدخول 

المعركة الفاصلة بين العقل والعاطفة.

وأكثر ما تشتد حاجته إلى من يأخذ بيده إلى الخير والصلاح عندما تخادعه العاطفة 
وتراوغه – وكثيراً ما تفعل – فتزيِّن له أعماله، وتحسّن لنفسه انحرافاتها؛ إذ تريه ما هو 
والسعادة  الصلاح  إلى  العقل طريقه  وتلبس على  قبيح حسناً،  ما هو  أو  قبيحاً،  حسن 
والنعيم، في وقت ليس له تلك المعرفة التي تميّز له كلّ ما هو حسن ونافع، وكل ما هو 
إّال من  يدري،  يدري ولا  المعركة من حيث  مناّ صريع لهذه  قبيح وضار. وكل واحد 

عصمه الله.

الجاهل  الوحشي  عن  فضلًا   – ف  المثقَّ ن  المتمدِّ الإنسان  على  يعسر  هذا  ولأجل 
في  ويضّره  ينفعه  ما  جميع  ومعرفة  والصلاح،  الخير  طرق  جميع  إلى  بنفسه  يصل  – أن 

))) يوسف: 103.



169 النبوة

دنياه وآخرته، فيما يتعلَّق بخاصة نفسه أو بمجتمعه ومحيطه، مهما تعاضد مع غيره من 
أبناء نوعه ممنّ هو على شاكلته وتكاشف معهم، ومهما أقام بالاشتراك معهم المؤتمرات 

والمجالس والاستشارات.

فوجب أن يبعث الله تعالى في الناس رحمة لهم ولطفاً بهم ﴿رَسُوًال مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ 
هم بما  مُهُمُ الكتَِابَ وَالحِكْمَةَ﴾))) وينذرهم عّام فيه فسادهم، ويبّرش يهِمْ وَيُعَلِّ آيَاتهِِ وَيُزَكِّ

فيه صلاحهم وسعادتهم.

وإنّما كان اللطف من الله تعالى واجباً، فلأنّ اللطف بالعباد من كماله المطلق، وهو 
اللطيف بعباده الجواد الكريم، فإذا كان المحل قابلًا ومستعدّاً لفيض الجود واللطف، 
فإنّه تعالى لابد أن يفيض لطفه؛ إذ لا بخل في ساحة رحمته، ولا نقص في جوده وكرمه.

تعالى عن  يطيع  أن  فيجب عليه  بذلك  يأمره  أحداً  أنّ  هنا  الوجوب  وليس معنى 
ذلك، بل معنى الوجوب في ذلك هو كمعنى الوجوب في قولك: إنّه واجب الوجود 

)أي اللزوم واستحالة الانفكاك(.

))) الجمعة: 2.



عقائد الإماميّة170

15 – عقيدتنا في معجزة الأنبياء

فهم بشخصه، ويرشدهم  نعتقد: أنّه تعالى إذ ينصّب لخلقه هادياً ورسولاً لابدّ أن يعرِّ
إليه بالخصوص على وجه التعيين، وذلك منحصر بأن ينصب على رسالته دليلًا وحجّة 

يقيمها لهم)))؛ إتماماً للطف، واستكمالًا للرحمة.

ومدبر  الكائنات،  خالق  من  إّال  يصدر  لا  نوع  من  يكون  أن  لابدّ  الدليل  وذلك 
الموجودات – أي فوق مستوى مقدور البشر – فيجريه على يدي ذلك الرسول الهادي؛ 
فاً به، ومرشداً إليه، وذلك الدليل هو المسمّى بالمعجز أو المعجزة؛ لأنّه يكون  ليكون معرِّ

على وجه يعجز البشر عن مجاراته والإتيان بمثله.

أن  فلابد  عليهم،  الحجة  لإقامة  للناس  بها  يظهر  معجزة  من  للنبي  لابد  أنّه  وكما 
تكون تلك المعجزة ظاهرة الإعجاز بين الناس على وجه يعجز عنها العلماء وأهل الفن 
في وقته، فضلًا عن غيرهم من سائر الناس، مع اقتران تلك المعجزة بدعوى النبوّة منه؛ 
ا فوق  عاه، وحجة بين يديه، فإذا عجز عنها أمثال أولئك عُلم أّهن لتكون دليلًا على مدَّ
مقدور البشر، وخارقة للعادة، فيُعلم أنّ صاحبها فوق مستوى البشر، بما له من ذلك 

الاتصال الروحي بمدبِّر الكائنات.

 – ذلك  – مع  وادّعى  للعادة،  الخارق  المعجز  تمَّ ذلك لشخص، من ظهور  وإذا 
برسالته،  والإيام�ن  بدعواه،  الناس  لتصديق  موضعاً  حينئذ  يكون  والرسالة،  النبوة 

والخضوع لقوله وأمره، فيؤمن به من يؤمن، ويكفر به من يكفر.

وَكَانَ الله  سُلِ  الرُّ بَعْدَ  ةٌ  للِنَّاسِ عَلَى الله حُجَّ يَكُونَ  لئَِّالَ  وَمُنْذِرِينَ  ينَ  مُبَشِّرِ ))) قال تعالى: ﴿رُسًُال 
عَزِيزًا حَكيِم﴾ النساء: 165.



171 النبوة

العلوم  من  عصره  في  يشتهر  ما  تناسب  نبي  كل  معجزة  أنّ  وجدنا  هذا  ولأجل 
إذ  يأفكون؛  وما  السحر  تلقف  التي  العصا  هي   موسى معجزة  فكانت  والفنون، 
ا  كان السحر في عصره فناًّ شائعاً، فلما جاءَت العصا بطل ما كانوا يعملون، وعلموا أّهن
ا مماّ يعجز عن مثله البشر، ويتضاءل عندها الفن  فوق مقدروهم، وأعلى من فنهّم، وأّهن

والعلم))).

الموتى؛  وإحياء  والأبرص  الأكمه  إبراء  وهي   ،عيسى معجزة  كانت  وكذلك 
إذ جاءَت في وقت كان فن الطب هو السائد بين الناس، وفيه علماء وأطباء لهم المكانة 

.(((العليا، فعجز علمهم عن مجاراة ما جاء به عيسى

وقت  في  وفصاحته،  ببلاغته  المعجز  الكريم،  القرآن  هي  الخالدة  نبينا  ومعجزة 
وسموِّ  بيانهم  بحسن  الناس  عند  المقدمين  هم  البلغاء  وكان  معروفاً.  البلاغة  فن  كان 
به،  لهم  قِبَل  لا  م  أّهن وأفهمهم  وأدهشهم،  م  أذّهل كالصاعقة؛  القرآن  فجاء  فصاحتهم، 

فخنعوا له مهطعين عندما عجزوا عن مجاراته، وقصروا عن اللحاق بغبارة«))).

ثمّ تحدّاهم  بإتيان عشر سور مثله فلم يقدروا)))،  أنّه تحدّاهم  ويدلّ على عجزهم 

))) قال تعالى: ﴿وَأَوْحَيْناَ إَىل مُوسَى أَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَإذَِا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأْفكُِونَ فَوَقَعَ الَحقُّ وَبَطَلَ 
 – حَرَةُ سَاجِدِينَ﴾ الأعراف: 117  وَأُلْقِيَ السَّ  َفَغُلبُِوا هُنَالكَِ وَانْقَلَبُوا صَاغِرِين  َيَعْمَلُون مَا كَانُوا 

.120
كُمْ أِّينَ أَخْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطِّيِن  ائيِلَ أِّينَ قَدْ جِئْتُكُمْ بآِيَةٍ مِنْ رَبِّ ))) قال تعالى: ﴿وَرَسُوًال إَىل بَنيِ إَْرس
ا بإِذِْنِ اَّهللِ وَأُبْرِئُ الأكْمَهَ وَالأبْرَصَ وَأُحْيِ الَموْتَى بإِذِْنِ اَّهللِ وَأُنَبِّئُكُمْ بمَِا  ً ِ فَأَنْفُخُ فيِهِ فَيَكُونُ طَيْر كَهَيْئَةِ الطَّيْر

﴾ آل عمران: 49. يَةً لَكُمْ إنِْ كُنْتُمْ مُؤْمِنَين خِرُونَ فِي بُيُوتكُِمْ إنَِّ فِي ذَلكَِ َآل تَأْكُلُونَ وَمَا تَدَّ
))) قال تعالى: ﴿قُلْ لَئنِِ اجْتَمَعَتِ الِإنْسُ وَالِجنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بمِِثْلِ هَذَا القُرْآنِ لَا يَأْتُونَ بمِِثْلهِِ وَلَوْ 

كَانَ بَعْضُهُمْ لبَِعْضٍ ظَهِيًرا﴾ الإسراء: 88.
 ﴾ اهُ قُلْ فَأْتُوا بسُِورَةٍ مِثْلهِِ وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اَّهللِ إنِْ كُنْتُمْ صَادِقَِين ))) ﴿أَمْ يَقُولُونَ افََْرت

هود: 13.



عقائد الإماميّة172

– مع تحدّيه لهم،  يأتوا بسورة من مثله))) فنكصوا، ولّما علمنا عجزهم عن مجاراته  أن 
المعجز،  القرآن من نوع  أنّ  – علمنا  اللسان  بالسنان دون  المقاومة  وعلمنا لجوئهم إلى 
وقد جاء به محمد بن عبد الله مقروناً بدعوى الرسالة. فعلمنا أنّه رسول الله، جاء بالحق 

.،وصدّق به

وَادْعُوا  مِثْلهِِ  مِنْ  بسُِورَةٍ  فَأْتُوا  عَبْدِنَا  عَلَى  لْناَ  نَزَّ ا  مِمَّ رَيْبٍ  فيِ  كُنْتُمْ  ﴿وَإنِْ  أيضاً:  تعالى  قال   (((
هِ إنِْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾ البقرة: 23. شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّ

اهُ قُلْ فَأْتُوا بسُِورَةٍ مِثْلهِِ وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اَّهللِ إنِْ كُنْتُمْ  ََرت وقال تعالى أيضاً: ﴿أَمْ يَقُولُونَ افْ
﴾ يونس: 38. صَادِقَِين



173 النبوة

16 – عقيدتنا في ع�صمة الأنبياء

التحيات  جميعاً  عليهم  الأئمة  وكذلك  قاطبة،  معصومون  الأنبياء  أنّ  ونعتقد: 
الزاكيات، وخالَفَنا في ذلك بعض المسلمين، فلم يوجبوا العصمة في الأنبياء)))، فضلًا 

عن الأئمة.

الخطأ  وعن  وكبائرها،  صغائرها  والمعاصي  الذنوب  عن  ه  التنزُّ هي  والعصمة: 
هاً  والنسيان)))، وإن لم يمتنع عقلًا على النبي أن يصدر منه ذلك، بل يجب أن يكون منزَّ

))) انظر: شرح المقاصد: 50/5، الغنية في أصول الدين: 161.
الأنبياء  والحشوية على  الحديث  )وجوّز أصحاب  نصّه:  ما  الأنبياء  تنزيه  المرتضى في  السيد  وذكر 
الكبائر قبل النبوّة، ومنهم من جوّزها في حال النبوّة سوى الكذب فيما يتعلّق بأداء الشريعة، ومنهم من 
جوّزها كذلك – في حال النبوّة – بشرط الاستسرار دون الإعلان، ومنهم من جوّزها على الأحوال 
كلّها. ومنعت المعتزلة من وقوع الكبائر والصغائر المستخفة من الأنبياء قبل النبوّة وفي حالها، 
وجوّزت في الحالين وقوع ما لا يستخف من الصغائر، ثم اختلفوا؛ فمنهم من جوّز على النبي صّىل الله 
م لا يقدمون  عليه وآله الإقدام على المعصية الصغيرة على سبيل العمد، ومنهم من منع ذلك وقال إّهن
على الذنوب التي يعلمونها ذنوباً بل على سبيل التأويل، وحكي عن النظام وجعفر بن مبشر وجماعة 
م مؤاخذون بذلك وإن كان موضوعاً  ممنّ تبعهما أنّ ذنوبهم لا تكون إّال على سبيل السهو والغفلة، وأّهن

عن أممهم بقوّة معرفتهم وعلوّ مرتبتهم(، تنزيه الأنبياء: المقدمة.
))) معنى العصمة في أصل اللغة هي: ما اعتصم به الإنسان من الشيء؛ كأنّه امتنع به عن الوقوع 
فيما يكره، وليس هو جنساً من أجناس الفعل، ومنه قولهم: اعتصم فلان بالجبل، إذا امتنع به، ومنه 

سميت العصم، وهي وعول الجبال؛ لامتناعها بها.
إذا  بالله،  واعتصمت  فانعصم،  عصمته  يقال:  الحفظ،  هي  العصمة  )إنّ  العرب:  لسان  في  وقال 

امتنعت بلطفه من المعصية(.
والعصمة من الله تعالى هي: التوفيق الذي يسلم به الإنسان مماّ يكره إذا أتى بالطاعة، وذلك مثل 
إعطائنا رجلًا غريقاً حبلًا ليتشبّث به فيسلم، وقد بّني الله تعالى هذا المعنى في كتابه بقوله: ﴿وَاعْتَصِمُوا 

هِ جَمِيعًا﴾ آل عمران: 103. حبل الله هو دينه. بحَِبْلِ اللَّ



عقائد الإماميّة174

أو ضحك عال، وكل  الطريق  أكل في  الناس من  بين  كالتبذل  المروءة،  ينافي  حتى عّام 
عمل يستهجن فعله عند العرف العام.

والدليل على وجوب العصمة؛ أنّه لو جاز أن يفعل النبي المعصية، أو يخطأ وينسى، 
وصدر منه شيء من هذا القبيل، فإمّا أن يجب اتّباعه في فعله الصادر منه عصياناً أو خطأً 
أو لا يجب، فإن وجب اتّباعه فقد جوّزنا فعل المعاصي برخصة من الله تعالى، بل أوجبنا 

ذلك)))، وهذا باطل بضرورة الدين والعقل.

ة التي لابدّ أن تقترن بوجوب الطاعة أبداً. وإن لم يجب اتّباعه فذلك ينافي النبوَّ

على أن كل شيء يقع منه من فعل أو قول فنحن نحتمل فيه المعصية أو الخطأ، فلا 
يجب اتّباعه في شيء من الأشياء، فتذهب فائدة البعثة، بل يصبح النبي كسائر الناس، 
ليس لكلامهم ولا لعملهم تلك القيمة العالية التي يعتمد عليها دائمًا، كما لا تبقى طاعة 

حتمية لأوامره، ولا ثقة مطلقة بأقواله وأفعاله))).

أنه لما سئل عن معنى المعصوم قال: »هو المعتصم بحبل الله،   العابدين وورد عن الإمام زين 
وحبل الله هو القرآن لا يفترقان إلى يوم القيامة، والإمام يهدي إلى القرآن، والقرآن يهدي إلى الإمام، 

تيِ هِيَ أَقْوَمُ﴾ الإسراء: 9«. ْدِي للَِّ وذلك قول الله عز وجل: ﴿إنَِّ هَذَا القُرْآنَ يَه
لسان   .34  /4 المفيد:  الشيخ  مصنفات  من  المقالات  أوائل  راجع   ،194  /25 الأن��وار:  بحار 

العرب: 12/ 403 – مادة )عصم(.
))) ومن البديهي أن إطاعة الرسول واجبة بأمر الله؛ حيث قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إَّال 

ليُِطَاعَ بإِذِْنِ الله﴾ النساء: 64.
 حيث في مثل ذلك ما ينافي الآيات الواردة في القرآن الكريم التي تحثّ على إطاعة الرسول (((
َْهارُ﴾ النساء:  تهَِا الأن ْ رِي مِنْ َحت ْ وهي كثيرة؛ منها: قوله تعالى: ﴿وَمَنْ يُطعِِ الله وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَج
سُولَ فَأُولَئكَِ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ الله عَلَيْهِمْ﴾ النساء: 69، وقوله  13. وقوله تعالى: ﴿وَمَنْ يُطعِِ اََّهلل وَالرَّ
﴾ النساء: 80، وقوله تعالى: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ الله أُسْوَةٌ  سُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اََّهلل تعالى: ﴿مَنْ يُطعِِ الرَّ
حَسَنَةٌ َِملنْ كَانَ يَرْجُو الله وَاليَوْمَ الآخِرَ وَذَكَرَ الله كَثيًِرا﴾ الأحزاب: 21، وقوله تعالى: ﴿وَمَنْ يُطعِِ الله 

وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظيِم﴾ الأحزاب: 71 وغيرها الكثير من الآيات.



175 النبوة

وهذا الدليل على العصمة يجري عيناً في الإمام؛ لأن المفروض فيه أنه منصوب من 
الله تعالى لهداية البشر خليفة للنبي، على ما سيأتي في فصل الإمامة.



عقائد الإماميّة176

17 – عقيدتنا في �صفات النبي

– يجب أن يكون متّصفاً بأكمل  – كما يجب أن يكون معصوماً  ونعتقد: أنّ النبي 
الصفات الخلقية والعقلية وأفضلها، من نحو: الشجاعة، والسياسة، والتدبير، والصبر، 
والفطنة، والذكاء؛ حتّى لا يدانيه بشر سواه فيها؛ لأنّه لولا ذلك لما صحّ أن تكون له 

ة إدارة العالم كلّه. الرئاسة العامة على جميع الخلق، ولا قوَّ

هاً عن الرذائل قبل بعثته أيضاً؛ لكي  كما يجب أن يكون طاهر المولد أميناً صادقاً منزَّ
تطمئنّ إليه القلوب، وتركن إليه النفوس، بل لكي يستحق هذا المقام الإلهي العظيم.



177 النبوة

18 – عقيدتنا في الأنبياء وكتبهم

بعصمتهم  نؤمن  كما  حق،  على  والمرسلين  الأنبياء  جميع  بأنّ  الإجمال  على  نؤمن 
والزندقة؛  الكفر  فهو من  أو الاستهزاء بهم  أو سبّهم،  م،  نبوّهت إنكار  وأمّا  وطهارتهم، 

لأنّ ذلك يستلزم إنكار نبينا الذي أخبر عنهم وصدّقهم))).

المعروفة أسماؤهم وشرائعهم، كآدم ونوح وإبراهيم وداود وسليمان وموسى  أمّا 
وعيسى وسائر من ذكرهم القرآن الكريم بأعيانهم، فيجب الإيمان بهم على الخصوص)))، 

وَإسِْحَاقَ  عِيلَ  وَإسِْمَا إبِْرَاهِيمَ  إَىل  أُنْزِلَ  وَمَا  إلَِيْنَا  أُنْزِلَ  وَمَا  باِلله  آمَنَّا  ﴿قُولُوا  تعالى:  قال  فقد   (((
َْن أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ  قُ بَي مِْ لَا نُفَرِّ َِي النَّبيُِّونَ مِنْ رَبِّه َِي مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُوت وَيَعْقُوبَ وَالأسْبَاطِ وَمَا أُوت

لَهُ مُسْلمُِونَ﴾ البقرة: 136.
اسِخُونَ فِي العِلْمِ مِنْهُمْ وَالُمؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ بمَِا أُنْزِلَ إلَِيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلكَِ  وقال تعالى: ﴿لَكنِِ الرَّ
كَاةَ وَالُمؤْمِنُونَ باِلله وَاليَوْمِ الآخِرِ أُولَئكَِ سَنُؤْتيِهِمْ أَجْرًا عَظيِم﴾ النساء:  ةَ وَالُمؤْتُونَ الزَّ لَا وَالُمقِيمَِين الصَّ

.162
منهم  نبي  ألف  وعشرون  وأربعة  مائة  الأنبياء  عدد  أن  والأحاديث  الروايات  في  ورد  وقد   (((
ثلاثمائة وثلاثة عشر رسولاً، أو ثلاثمائة وخمسة عشر على اختلاف الروايات، وهؤلاء الأنبياء لم يرد 
اسم أكثرهم في القرآن، فقد قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنا رُسُلًا مِنْ قَبْلكَِ مِنْهُمْ مَنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمنْهمْ 

ْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ﴾ غافر: 78، أمّا الذين ورد اسمهم في القرآن فهم ستة وعشرون: مَنْ َمل
1 – آدم: وقد ورد اسمه 18 مرّة، وقال فيه تعالى: ﴿إنَِّ الله اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إبِْرَاهِيمَ وَآلَ 

﴾ آل عمران : 33. وورد سبع مرّات بنداء »بني آدم«. عِمْرَانَ عَلَى العَاَملَين
2 – نوح: وورد اسمه 43 مرّة، وقال تعالى فيه: )وَلَقَدْ أَرْسَلْناَ نُوحًا إَىل قَوْمِهِ فَلَبثَِ فيِهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ 

ْسَِين عَامًا﴾ العنكبوت: 14. إَّال خَم
يقًا  هُ كَانَ صِدِّ 3 – إدريس: وقد ورد اسمه مرتين، وقال تعالى فيه ﴿وَاذْكُرْ فيِ الكتَِابِ إدِْرِيسَ إنَِّ

نَبيًِّا﴾ مريم: 56.
هَ مَا  4 – هود: ورد ذكره عشر مرات، وقال تعالى فيه: ﴿وَإلَِى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَاقَوْمِ اعْبُدُوا اللَّ

لَكُمْ مِنْ إلَِهٍ غَيْرُهُ﴾ الأعراف: 65 وهود: 50.



عقائد الإماميّة178

ا  5 – صالح: وورد ذكره في تسعة مواضع، وقال تعالى فيه: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْناَ إَىل ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَاِحلً
ْتَصِمُونَ﴾ النمل: 45. أَنِ اعْبُدُوا الله فَإذَِا هُمْ فَرِيقَانِ يَخ

6 – إبراهيم: وورد ذكره في 69 مورداً، وقال تعالى فيه: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْناَ نُوحًا وَإبِْرَاهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي 
ةَ وَالكتَِابَ...﴾ الحديد: 26. تهِِمَا النُّبُوَّ يَّ ذُرِّ

﴾ الصافات: 133. 7 – لوط: وورد ذكره في 27 مورداً، وقال تعالى فيه: ﴿وَإنَِّ لُوطًا َّملنَِ الُمرْسَلَين
عِيلَ  8 – إسماعيل: وورد ذكره في أحد عشر موضعاً، وقال تعالى فيه: ﴿وَأَوْحَيْناَ إَىل إبِْرَاهِيمَ وَإسِْمَا

.وَإسِْحَاقَ وَيَعْقُوبَ...﴾ النساء: 163. وهو ابن إبراهيم
لْنَا  9 – اليسع: وورد ذكره مرتين، وقال تعالى فيه: ﴿وَإسِْمَاعِيلَ وَاليَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطًا وَكًُّال فَضَّ

عَلَى العَالَمِينَ﴾ الانعام: 86.
عِيلَ وَاليَسَعَ وَذَا الكفِْلِ وَكُلٌّ مِنَ  10 – ذو الكفل: وورد ذكره مرتين، وقال تعالى فيه: )وَاذْكُرْ إسِْمَا

الأخْيَارِ﴾ سورة ص: 48.
﴾ الصافات: 123. 11 – إلياس: وورد ذكره مرتين، وقال تعالى فيه: ﴿وَإنَِّ إلِْيَاسَ َملنَِ الُمرْسَلَين

﴾. الصافات:  الُمرْسَلَين َملنَِ  يُونُسَ  – يونس: وورد ذكره أربع مرات، وقال تعالى فيه: ﴿وَإنَِّ   12
.139

 ﴾ َين اِحلِ الصَّ نَ  مِّ نَبيًِّا  بإِسِْحَاقَ  نَاهُ  ْ ﴿وَبَشَّر فيه:  تعالى  وقال  17مرة،  ذكره  وورد  إسحاق:   –  13
الصافات: 112.

عِيلَ وَإسِْحَاقَ  14 – يعقوب: وورد ذكره 16 مرة، وقال تعالى فيه: ﴿وَأَوْحَيْنَا إَىل إبِْرَاهِيمَ وَإسِْمَا
وَيَعْقُوبَ وَالأسْبَاطِ وَعِيسَى...﴾ النساء: 163.

تهِِ دَاوُودَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ  يَّ 15 – يوسف: وورد ذكره 27 مرة وقال تعالى فيه: ﴿وَمِنْ ذُرِّ
وَمُوسَى وَهَارُونَ وَكَذَلكَِ نَجْزِي المُحْسِنيِنَ﴾ الانعام: 84.

شُعَيْبًا﴾  أَخَاهُمْ  مَدْيَنَ  ﴿وَإَىل  فيه:  تعالى  وقال  مرة،  عشرة  إحدى  ذكره  وورد  شعيب:   –  16
الأعراف: 85، وهود: 84، العنكبوت: 36.

بآِيَاتنَِا  أَرْسَلْنَا مُوسَى  – موسى: وورد ذكره مائة وستاً وثلاثين مرة، وقال تعالى فيه: ﴿وَلَقَدْ   17
يَاتٍ لكُِلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ﴾  هِ إنَِّ فيِ ذَلكَِ َآل امِ اللَّ بأَِيَّ رْهُمْ  قَوْمَكَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إلَِى النُّورِ وَذَكِّ أَخْرِجْ  أَنْ 

إبراهيم: 5.
تنَِا أَخَاهُ هَارُونَ نَبيًِّا﴾  َْم ح 18 – هارون: وورد ذكره عشرين مرة، وقال تعالى فيه: ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ مِن رَّ

مريم: 53.
19 – داود: وورد ذكره 16 مرة، وقال تعالى فيه: ﴿وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهَارُونَ وَسُلَيْمَانَ وَآتَيْنَا دَاوُودَ 



179 النبوة

زَبُورًا﴾ النساء: 163.
نَ عِلْم﴾. النمل:  دَاوُودَ وَسُلَيْمَا آتَيْناَ  – سليمان: وورد ذكره 17 مرة، وقال تعالى فيه: ﴿وَلَقَدْ   20

.15
عِيلَ وَإسِْحَاقَ  21 – أيوب: وورد ذكره أربع مرات، وقال تعالى فيه: ﴿وَأَوْحَيْنَا إَىل إبِْرَاهِيمَ وَإسِْمَا

وَيَعْقُوبَ وَالأسْبَاطِ وَعِيسَى وَأَيُّوبَ﴾ النساء: 163.
ْيَى وَعِيسَى وَإلِْيَاسَ كُلٌّ مِنَ  َحيَ ا و 22 – زكريا: وورد ذكره سبع مرات، وقال تعالى فيه: ﴿وَزَكَرِيَّ

﴾ الأنعام: 85. َين اِحلِ الصَّ
ةٍ وَآتَيْنَاهُ  23 – يحيى: وورد اسمه خمس مرات، وهو الذي قال تعالى في: ﴿يَايَحْيَى خُذِ الكتَِابَ بقُِوَّ

الحُكْمَ صَبيًِّا﴾ مريم: 12.
24 – إسماعيل صادق الوعد: وهو غير إسماعيل بن إبراهيم، وهو الذي قال تعالى فيه: ﴿وَاذْكُرْ فيِ 

هُ كَانَ صَادِقَ الوَعْدِ وَكَانَ رَسُوًال نَبيًِّا﴾ مريم: 54.   الكتَِابِ إسِْمَاعِيلَ إنَِّ
مَا الَمسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللهِ وَكَلمَِتُهُ  25 – عيسى: وورد ذكره 26 مرة، وقال تعالى فيه: ﴿إنَِّ

أَلْقَاهَا إَىل مَرْيَمَ﴾ النساء: 171.
دٌ إَّال  َُحمَّ 26 – محمد: وقد ورد ذكره أربع مرات بلفظ محمد، ومرة واحدة بلفظ أحمد ﴿وَمَا م

سُلُ﴾ آل عمران: 144. رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلهِِ الرُّ
ائيِلَ مِن  َْرس ِ مِن بَنيِ إ ْ تَرَ إَىل المَإلَ ومن الأنبياء من ورد وصفهم دون ذكر اسمهم، كما قال تعالى: ﴿أَملَ

﴾ البقرة: 246. قَاتلِْ فِي سَبيِلِ اللهِ مُ ابْعَثْ لَنَا مَلكًِا نُّ بَعْدِ مُوسَى إذِْ قَالُوا لنَِبيٍِّ لَّهُ
وقد كان هؤلاء الرسل موزّعين على كافة الأمم على مر العصور، فقد قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي 

سُول﴾ النحل: 36. ةٍ رَّ كُلِّ أُمَّ
لْنَا  فَضَّ سُلُ  الرُّ ﴿تلِْكَ  تعالى:  قال  فقد  الآخر،  البعض  على  والرسل  الأنبياء  بعض  الله  فضّل  وقد 

مَ اَّهللُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ﴾ البقرة: 253. بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مِنْهُمْ مَنْ كَلَّ
لْنا بَعْضَ النَّبيَِّين عَلَى بَعْض وَآتَيْنَا دَاوُدَ زَبُوراً﴾ الإسراء: 55. وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ فَضَّ

﴿وَإذْ  حقّهم:  في  تعالى  قال  الذين  العزم،  أولو  الخمسة  هو  والمرسلين  الأنبياء  هؤلاء  وأفضل 
مِنْهُمْ مِيثاقاً  وَأَخَذْنَا  ابْنِ مَريَمَ  وَمِنْكَ وَمِنْ نُوح وإبراهيمَ وَمُوسَى وَعِيسى  مِيثـَاقَهُمْ  النَّبيَِّين  أَخَذْنَا مِنْ 
سُلِ﴾ الأحقاف: 35. ومعلوم  ََر أُولُوا العَزْمِ مِنَ الرُّ ْ كَمَا صَب غَلْيظاً﴾الأحزاب: 7. وقال تعالى: ﴿فَاصْبِر
أنّ عزم الأنبياء متفاوت وغير متساو عند الجميع، ويدلّ على ذلك قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ عَهِدْنَا إلى ءَادَمَ 

ْ نَجِدْ لَهُ عَزْماً﴾ طه: 115. َملَ َِيسَ و مَنْ قَبْلُ فَن
وأفضل هؤلاء الأنبياء والمرسلين هو خاتمهم النبي الأمين محمد بن عبد الله صلوات الله وسلامه 



عقائد الإماميّة180

ومن أنكر واحداً منهم فقد أنكر الجميع، وأنكر نبوّة نبينا بالخصوص.

وكذلك يجب الإيمان بكتبهم وما نزل عليهم.

فان عّام  ما محرَّ وأمّا التوراة والإنجيل الموجودان الآن بين أيدي الناس، فقد ثبت أّهن
زمانّي  بعد  والإضافات  والزيادات  والتبديل،  التغيير  من  فيهما  حدث  ما  بسبب  أُنزلا 
– أو  أكثره  الموجود منهما  بل  بتلاعب ذوي الأهواء والأطماع،   موسى وعيسى

كلّه – موضوع بعد زمانهما من الأتباع والأشياع.

الخصال،   ،77/11 الأنوار:  بحار  راجع:  الاطّلاع  من  ولمزيد  الطاهرين...  الطيبين  آله  وعلى  عليه 
القرآن:  تفسير  الميزان في  العمال: 32276 و32277 و32282 وغيرها،  المفيد، كنز  للشيخ  الأمالي 

الجزء 2، ميزان الحكمة: الجزء 7. وغيرها.



181 النبوة

19 – عقيدتنا في الإ�سلام

التي هي خاتمة  الحقّة  الإلهية  الشريعة  الله الإسلام)))، وهو  عند  الدين  أنّ  نعتقد: 
وآخرتهم،  دنياهم  في  لمصالحهم  وأجمعها  البشر،  سعادة  في  وأوفقها  وأكملها،  الشرائع 
وصالحة للبقاء مدى الدهور والعصور، لا تتغّري ولا تتبدّل، وجامعة لجميع ما يحتاجه 

البشر من النظم الفردية والاجتماعية والسياسية.

المنغمس  البشر  هذا  تُصلح  أُخرى  شريعة  نترقَّب  ولا  الشرائع،  خاتمة  كانت  ولّما 
بالظلم والفساد، فلابدَّ أن يأتي يوم يقوى فيه الدين الإسلامي، فيشمل المعمورة بعدله 

وقوانينه))).

لعمّ  صحيحاً،  كاملًا  تطبيقاً  الأرض  في  بقوانينها  الإسلامية  الشريعة  طُبِّقت  ولو 
الرفاه  من  الإنسان  به  يحلم  ما  أقصى  وبلغوا  لهم،  السعادة  وتمَّت  البشر،  بين  السلام 
والعزّة، والسعة والدعة، والخلق الفاضل، ولانقشع الظلم من الدنيا، وسادت المحبّة 

والإخاء بين الناس أجمعين، ولانمحى الفقر والفاقة من صفحة الوجود.

ون أنفسهم بالمسلمين،  وإذا كناّ نشاهد اليوم الحالة المخجلة والمزرية عند الذين يسمُّ
من  الأول  القرن  من  ابتداء  وروحه،  بنصّه  يطبَّق  لم  الحقيقة  في  الإسلامي  الدين  فلأنّ 
– من سيئ إلى  بالمسلمين  أنفسنا  ينا  الذين سمَّ – نحن  بنا  عهودهم، واستمرت الحال 

))) إشارة الى قوله تعالى: ﴿إنَّ الدّينَِ عِنْدَ اللهِ الإسلامُ﴾ آل عمران: 19.
ينَ﴾ آل عمران:  َْر الإسلامِ دِيناً فلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ في الآخِرَةِ مِنَ الخسِر وقال تعالى: ﴿وَمَنْ يَبْتَغِ غَي

.85
ونَ﴾ الأنبياء:  ـاِحلُ كْرِ أَنْ الأرضَ يَرِثهُا عِبَادِيَ الصَّ بُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّ ))) قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ كَتَبْنَا في الزَّ

.105



عقائد الإماميّة182

المسلمين  الذي جر على  بالدين الإسلامي هو  ك  التمسُّ أسوأ إلى يومنا هذا، فلم يكن 
دهم على تعاليمه، واستهانتهم بقوانينه، وانتشار  هذا التأخّر المشين، بل بالعكس إنَّ تمرُّ
هو  عامتهم،  إلى  خاصتهم  ومن  صعاليكهم  إلى  ملوكهم  من  فيهم؛  والعدوان  الظلم 
الويل  معنوياتهم، وجلب عليهم  تهم، وحطَّم  قوَّ تقدّمهم، وأضعف  الذي شلَّ حركة 
لىَ  ع أَنعَمَهَا  نعِمَةً  اً  مُغيِّر يَكُ   ْ َمل اللهَ  بأِنَّ  ﴿ذَلكَِ  بذنوبهم:  تعالى  الله  فأهلكهم  والثبور، 
اُملجرِمُونَ﴾)))  يُفلحُ  هُ لا  بأَنفُسِهِمْ﴾)))، تلك سنةّ الله في خلقه ﴿إنَِّ وا ما   قَوم حَتَّى يُغيِّر

إذِا  رَبّكَ  أَخْذُ  ﴿وَكذَلكَِ  مُصلحِوُن﴾)))  وَأَهلُهَا  بظِلم  القُرَى  ليُِهلكَِ  رَبُّكَ  كانَ  ﴿وَمَا 
أَخَذَ القُرَى وَهي ظَاَِملةٌ إنَِّ أَخذَهُ أَليمٌِ شَدِيدٌ﴾))).

وكيف يُنتظر من الدين أن ينتشل الأمُّة من وهدتها وهو عندها حبر على ورق؛ لا 
يُعمل بأقل القليل من تعاليمه.

ب  وأن ُحي والإيثار،  المعاملة  والصدق والإخلاص، وحسن  والأمانة،  الإيمان  إنّ 
المسلم لأخيه ما يِحب لنفسه، وأشباهها، من أوّل أُسس دين الإسلام، والمسلمون قد 
ودَّعوها من قديم أيّامهم إلى حيث نحن الآن، وكلّما تقدمّ بهم الزمن وجدناهم أشتاتاً 
بعضاً،  بعضهم  ر  ويكُفِّ الخيال،  على  ويتطاحنون  الدنيا،  على  يتكالبون  وفرقاً،  وأحزاباً 
وعن  الدين،  جوهر  عن  فانشغلوا  تعنيهم،  لا  التي  الأمُور  أو  المفهومة،  غير  بالآراء 
مصالحهم ومصالح مجتمعهم بأمثال النزاع في خلق القرآن، والقول بالوعيد))) والرجعة 

))) الأنفال: 53.
))) يونس: 17.
))) هود: 117.
))) هود: 102.

))) يعرف المعتزلة بأنهم وعيدية يعني أنهم من أهل الوعيد أي أنهم متشدّدون في شأن الكبائر إذ 
يرون أن من بقي يرتكب الكبيرة حتى مات ولم يتب منها فهو خالد مخلّد في النار أبداً فهم مع أهل 
الكبائر متشدّدون لكن تشدّدهم أخروي، أما في الدنيا فأحكام مرتكب الكبيرة )الفاسق( هي أحكام 



183 النبوة

وأنّ الجنة والنار مخلوقتان أو سيُخلقان، ونحو هذه النزاعات التي أخذت منهم بالخناق، 
ر بها بعضهم بعضاً، وهي إن دلَّت على شيء فإنّما تدلّ على انحرافهم عن سنن الجادّة  وكفَّ

المعبّدة لهم، إلى حيث الهلاك والفناء.

الزمان، حتى شملهم الجهل والضلال، وانشغلوا  بتطاول  فيهم  وزاد الانحراف 
بالتوافه والقشور، وبالأتعاب والخرافات والأوهام، وبالحروب والمجادلات والمباهاة، 
ن الغرب المتيقّظ – العدو اللَّدود للإسلام  فوقعوا بالأخير في هاوية لا قعر لها، يوم تمكَّ
– من أن يستعمر هذه البقاع المنتسبة إلى الإسلام، وهي في غفلتها وغفوتها، فيرمي بها 

في هذه الهوّة السحيقة، ولا يعلم إّال الله تعالى مداها ومنتهاها ﴿وَمَا كانَ رَبُّكَ ليُِهلكَِ 
القُرى بظُِلم وَأهْلُهَا مُصلحُِونَ﴾))).

فيحاسبوها  أنفسهم  إلى  يرجعوا  أن  إّال  اليوم  وبعد  اليوم  للمسلمين  سبيل  ولا 
القويمة،  دينهم  بتعاليم  الآتية  والأجيال  أنفسهم  تهذيب  إلى  وينهضوا  تفريطهم،  على 
ليمحو الظلم والجور من بينهم، وبذلك يتمكّنون من أن ينجو بأنفسهم من هذه الطامة 
العظمى، ولابدَّ بعد ذلك أن يملؤوا الأرض قسطاً وعدلاً بعدما ملئت ظلمًا وجوراً، كما 
وعدهم الله تعالى ورسوله)))، وكما هو المترقَّب من دينهم الذي هو خاتمة الأديان، ولا 

فقهية فهو مسلم كسائر المسلمين له أحكام المسلمين ولكنه مسلم فاسق لا يصح أن يطلق عليه مؤمن؛ 
لأن الإيمان درجة أكثر خصوصية من الإسلام وهو لم يكفر فيسمى كافراً ولكنه يسمى فاسقاً.

ذكر الشيخ المفيد في كتابه أوائل المقالات: 46، 47 في باب من عذب بذنبه من أهل الإقرار والمعرفة 
والصلاة لم يخلد في العذاب وأخرج من النار إلى الجنة فينعم فيها على الدوام وأفاد رضوان الله عليه بأنه 
قد اتفقت الإماميّة على أن الوعيد بالخلود في النار متوجه إلى الكفار خاصة دون مرتكبي الذنوب من 

أهل المعرفة بالله تعالى والإقرار بفرائضه من أهل الصلاة.
))) هود: 117.

يَرِثُهَا  أَنَّ الأرْضَ  كْرِ  الذِّ بَعْدِ  بُورِ مِن  الزَّ كَتَبْناَ فِي  ))) فقد ذكر عزّ وجلّ في كتابه الحكيم: ﴿وَلَقَدْ 
غًا لِّقَوْمٍ عَابدِِينَ﴾ الأنبياء: 105 – 106. ونَ إنَِّ فِي هَذَا لَبلََا اِحلُ عِبَادِيَ الصَّ



عقائد الإماميّة184

رجاء في صلاح الدنيا وإصلاحها بدونه.

بدع  من  فيه  وأُلصق  أوه��ام،  من  فيه  علق  ما  الإسلام  عن  ينفي  إمام  من  ولابدَّ 
وضلالات، وينقذ البشر وينجّيهم مماّ بلغوا إليه من فساد شامل، وظلم دائم، وعدوان 

ل مخرجه. ل الله فرجه وسهَّ مستمر، واستهانة بالقيم الأخلاقية والأرواح البشرية، عجَّ

المهدي من ولد فاطمة، يظهر في آخر  أنّ  النبي صّىل الله عليه وآله والأئمّة من  وتواتر عن 
الزمان ليملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعدما ملئت ظلمًا وجوراً. وسيأتي تفصيل الكلام في هذا الموضوع 

عند بحث »عقيدتنا في المهدي«.



185 النبوة

ع الإ�سلام 20 – عقيدتنا في م�شرِّ

النبيين،  بن عبد الله، وهو خاتم  الرسالة الإسلامية هو محمد  أنّ صاحب  نعتقد: 
وسيِّد المرسَلين، وأفضلهم على الإطلاق، كما أنّه سيِّد البشر جميعاً؛ لا يوازيه فاضل في 
فضل، ولا يدانيه أحد في مكرمة، ولا يقاربه عاقل في عقل، ولا يشبهه شخص في خلق، 

وأنّه لعلى خلق عظيم))). ذلك من أول نشأة البشر إلى يوم القيامة))).

))) وقد قال تعالى فيه: ﴿وَإنَّكَ لَعَلَى خُلُق عَظيِم﴾ القلم: 4.
))) وقد وصفه الإمام أمير المؤمنين في إحدى خطبه، حيث قال: »اختاره من شجرة الأنبياء، 

ومشكاة الضياء، وذؤابة العلياء، وسّرة البطحاء، ومصابيح الظلمة، وينابيع الحكمة«.
ومن هذه الخطبة قوله – في وصفه أيضاً –:

»طبيب دوّار بطبّه، قد أحكم مراهمه، وأحمى مواسمه؛ يضع من ذلك حيث الحاجة إليه؛ من قلوب 
بأضواء  لم يستضيئوا  الغفلة، ومواطن الحيرة،  بدوائه مواضع  متتبّع  بكم،  عمى، وآذان صمّ، وألسنة 
نهج  القاسية«  والصخور  السائمة،  كالأنعام  ذلك  في  فهم  الثاقبة.  العلوم  بزناد  يقدحوا  ولم  الحكمة، 

البلاغة: الخطبة 108.



عقائد الإماميّة186

21 – عقيدتنا في القر�آن الكريم

ل من الله تعالى على لسان نبيه الأكرم فيه تبيان  نعتقد: أنّ القرآن هو الوحي الإلهي المنزَّ
كل شيء، وهو معجزته الخالدة التي أعجزت البشر عن مجاراتها في البلاغة والفصاحة، 

وفيما احتوى من حقائق ومعارف عالية، لا يعتريه التبديل والتغيير والتحريف))).

ل على النبي، ومن ادّعى فيه غير  وهذا الذي بين أيدينا نتلوه هو نفس القرآن المنزَّ
ذلك فهو مخترق أو مغالط أو مشتبه، وكلّهم على غير هدى؛ فانه كلام الله الذي ﴿لَا 

لََا مِنْ خَلْفِهِ﴾))). يَأْتيِهِ البَاطلُِ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ و

مت العلوم والفنون، فهو باق على  م الزمن، وتقدَّ ومن دلائل إعجازه: أنّه كلّما تقدَّ
نظرية علمية  فيه خطأ في  يظهر  وأفكاره، ولا  مقاصده  طراوته وحلاوته، وعلى سموِّ 
العلماء وأعاظم  العكس من كتب  يقينية، على  فلسفية  يتحمّل نقض حقيقة  ثابتة، ولا 
الفلاسفة، مهما بلغوا في منزلتهم العلمية ومراتبهم الفكرية؛ فانّه يبدو بعض منها – على 
العلوم  وتقدّمت  العلمية،  الأبحاث  مت  تقدَّ كلّما  مغلوطاً  أو  نابياً  أو  تافهاً   – الأقل 
وأفلاطون  كسقراط  اليونان  فلاسفة  أعاظم  مثل  من  حتى  المستحدثة،  بالنظريات 

وأرسطو الذين اعترف لهم جميع مَن جاء بعدهم بالأبّوة العلمية، والتفوّق الفكري.

ونعتقد أيضاً: بوجوب احترام القرآن الكريم، وتعظيمه بالقول والعمل، فلا يجوز 
ا جزء منه. تنجيس كلماته حتى الكلمة الواحدة المعتبرة جزءًا منه على وجه يقصد أّهن

إّال  هُ  يَمَسُّ ﴿لا  حروفه  أو  كلماته  يمسّ  أن  طاهرة  غير  على  كان  لمن  يجوز  لا  كما 

افظِونَ﴾ الحجر: 9. ا لَهُ َحل لْنَا الذّكْرَ وإنَِّ ا نَحْنُ نَزَّ ))) فقد قال تعالى: ﴿إنَّ
))) فصلت: 42.



187 النبوة

رُونَ﴾))) سواء كان محدثاً بالحدث الأكبر كالجنابة والحيض والنفاس وشبهها، أو  الُمطَهَّ
محدِثاً بالحدث الأصغر حتى النوم، إّال إذا اغتسل أو توضأ على التفاصيل التي تذكر في 

الكتب الفقهية.

كما أنّه لا يجوز إحراقه، ولا يجوز توهينه بأيّ ضرب من ضروب التوهين الذي يُعدّ 
بالرجل، أو وضعه في مكان  الناس توهيناً، مثل رميه، أو تقذيره، أو سحقه  في عرف 
د شخص توهينه وتحقيره – بفعل واحد من هذه الأمور وشبهها –  مُستحقَر، فلو تعمَّ
فهو معدود من المنكرين للإسلام وقدسيته، المحكوم عليهم بالمروق عن الدين والكفر 

بربِّ العالمين.

))) الواقعة: 79.



عقائد الإماميّة188

22 – طريقة �إثبات الإ�سلام وال�شرائع ال�سابقة

لو خاصمنا أحد في صحّة الدين الإسلامي، نستطيع أن نخصمه بإثبات المعجزة 
طريقنا  هو  وكذلك  إعجازه.  وجه  من  تقدّم  ما  على  الكريم  القرآن  وهي  له،  الخالدة 
الحرّ في  الإنسان  يمرّا على  أن  اللَّذين لابدَّ  والتساؤل  الشك  ابتداء  نفوسنا عند  لإقناع 

تفكيره عند تكوين عقيدته أو تثبيتها.

أمّا الشرائع السابقة، كاليهودية والنصرانية، فنحن قبل التصديق بالقرآن الكريم، 
أو عند تجريد أنفسنا عن العقيدة الإسلامية، لا حجّة لنا لإقناع نفوسنا بصحتها، ولا 
لإقناع المشكّك المتسائل؛ إذ لا معجزة باقية لها كالكتاب العزيز، وما ينقله أتباعها من 
الخوارق والمعاجز للأنبياء السابقين فهم متّهمون في نقلهم لها أو حكمهم عليها، وليس 
في الكتب الموجودة بين أيدينا المنسوبة إلى الأنبياء كالتوراة والإنجيل ما يصلح أن يكون 
معجزة خالدة تصح أن تكون حجّة قاطعة، ودليلًا مقنعاً في نفسها قبل تصديق الإسلام 

لها.

وإنّما صحَّ لنا – نحن المسلمين – أن نقرَّ ونصدّق بنبوة أهل الشرائع السابقة، فلأنّا 
بعد تصديقنا بالدين الإسلامي كان علينا أن نصدّق بكل ما جاء به وصدّقه، ومن جملة 

ما جاء به وصدّقه نبوّة جملة من الأنبياء السابقين على نحو ما مرّ ذكره))).

وعلى هذا فالمسلم في غنى عن البحث والفحص عن صحّة الشريعة النصرانية وما 
به تصديق بها، والإيمان  التصديق  السابقة بعد اعتناقه الإسلام لأنّ  قبلها من الشرائع 
عنها  يبحث  أن  المسلم  على  يجب  فلا  المتقدّمين،  والأنبياء  السابقين  بالرسل  إيمان  به 

))) راجع مبحث »عقيدتنا في الأنبياء وكتبهم«.



189 النبوة

بإيمانه  بها  آمن  قد  مسلم  أنّه  المفروض  لأنّ  أنبيائها؛  معجزات  صدق  عن  ويفحص 
بالإسلام، وكفى.

نعم، لو بحث الشخص عن صحّة الدين الإسلامي فلم تثبت له صحّته، وجب 
النصرانية؛  – أن يبحث عن صحّة دين  المعرفة والنظر  – بمقتضى وجوب  عليه عقلًا 
أيضاً  به  اليقين  له  يحصل  ولم  فحص  فإن  الإسلام،  على  السابقة  الأديان  آخر  هو  لأنّه 
وجب عليه أن ينتقل فيفحص عن آخر الأديان السابقة عليه، وهو دين اليهودية حسب 
أو  الأديان،  من  دين  بصحّة  اليقين  له  يتم  حتى  الفحص  في  ينتقل  وهكذا  الفرض... 

يرفضها جميعاً.

وعلى العكس فيمن نشأ على اليهودية أو النصرانية؛ فإنّ اليهودي لا يغنيه اعتقاده 
بدينه عن البحث عن صحّة النصرانية والدين الإسلامي، بل يجب عليه النظر والمعرفة 
– بمقتضى حكم العقل – وكذلك النصراني، ليس له أن يكتفي بإيمانه بالمسيح، بل 
دون  من  بدينه  القناعة  في  يعذر  ولا  وصحّته،  الإسلام  عن  ويفحص  يبحث  أن  يجب 
بحث وفحص؛ لأنّ اليهودية وكذا النصرانية لا تنفي وجود شريعة لاحقة لها ناسخة 

لأحكامها، ولم يقل موسى ولا المسيح أنه لا نبي بعدي))).

فكيف يجوز لهؤلاء النصارى واليهود أن يطمئنوّا إلى عقيدتهم، ويركنوا إلى دينهم 
قبل أن يفحصوا عن صحّة الشريعة اللاحقة لشريعتهم كالشريعة النصرانية بالنسبة إلى 
– بحسب فطرة  اليهود والنصارى، بل يجب  بالنسبة إلى  اليهود، والشريعة الإسلامية 
العقول – أن يفحصوا عن صحة هذه الدعوى اللاحقة، فإن ثبتت لهم صحتها انتقلوا 
القديم  دينهم  على  البقاء  حينئذ   – العقل  شريعة  في   – لهم  صحّ  وإّال  إليها،  دينهم  في 
))) بل على العكس من ذلك؛ حيث كان عيسى يبّرش بالنبي الذي يأتي من بعده، وقال تعالى 
َْن يَدَيَّ مِنْ التَورية  قاً ِملا بَي في ذلك: ﴿وَإذِْ قَالَ عِيسى ابْنُ مَرْيَمَ يـبَني إسرائيلَ إِّين رَسُولُ اللهِ إليْكُمْ مُصَدِّ

دُ فَلَمّا جَاءَهُمْ باِلبْيِّناتِ قالوا هذا سحْرٌ مُبيٌن﴾ الصف: 6. َْم اً برَِسول يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أح وَمُبَشرَ



عقائد الإماميّة190

والركون إليه.

عن  لا  الفحص؛  عليه  يجب  لا  بالإسلام  اعتقد  إذا  – فإنّه  قلنا  – كما  المسلم  أمّا 
عى؛ أمّا السابقة فلأنّ المفروض أنّه  الأديان السابقة على دينه، ولا عن اللاحقة التي تُدَّ
ا منسوخة بشريعته  ق بها، فلماذا يطلب الدليل عليها؟ وإنّما فقط قد حكم له بأّهن مصدِّ

الإسلامية، فلا يجب عليه العمل بأحكامها ولا بكتبها.

وأمّا اللاحقة، فلأنّ نبي الإسلام محمداً قال: »لا نبيّ بعدي«))) وهو الصادق 
َّال وَحيٌ يُوحى﴾))) فلماذا يطلب  وَى إنْ هُوَ إ الأمين كما هو المفروض ﴿وَمَا يَنطقُِ عَنِ اَله

الدليل على صحّة دعوى النبوة المتأخرة إن ادعاها مدع؟

المذاهب  واختلاف  الرسالة،  صاحب  عن  الزمان  تباعد  – بعد  المسلم  على  نعم، 
إلى  يوصله  أنّه  فيه  يثق  الذي  الطريق  يسلك  أن   – والنحل  الفرق  والآراء، وتشعُّب 
لة على محمد صاحب الرسالة؛ لأنّ المسلم مكلَّف بالعمل بجميع  معرفة الأحكام المنزَّ

لة في الشريعة كما أُنزلت. الأحكام المنزَّ

لة كما أُنزلت، والمسلمون مختلفون، والطوائف  ا الأحكام المنزَّ ولكن كيف يعرف أّهن
قة، فلا الصلاة واحدة، ولا العبادات متّفقة، ولا الأعمال في جميع المعاملات على  متفرِّ
وبأيّة شاكلة  ؟  – يصّيل – إذن  الصلاة  بأيّة طريقة من  فماذا يصنع؟  واح��دة!...  وتيرة 
من الآراء يعمل في عباداته ومعاملاته كالنكاح، والطلاق، والميراث، والبيع، والشراء، 

وإقامة الحدود والديات، وما إلى ذلك؟

ولا يجوز له أن يقلِّد الآباء، ويستكين إلى ما عليه أهله وأصحابه، بل لابدَّ ان يتيقّن 

 161/8 الكبير:  المعجم   ،32/3 أحمد:  مسند  ح1842،   1471/3 مسلم:  صحيح  انظر:   (((
ح7617، سنن البيهقي: 144/8، الأمالي للشيخ المفيد: 33.

))) النجم: 3 – 4.



191 النبوة

ب. بينه وبين نفسه، وبينه وبين الله تعالى؛ فإنه لا مجاملة هنا ولا مداهنة، ولا تحيّز ولا تعصُّ

نعم، لابدَّ أن يتيقّن بأنّه قد أخذ بأمثل الطرق التي يعتقد فيها بفراغ ذمّته بينه وبين 
منه  أنّه لا عقاب عليه ولا عتاب  تعالى، ويعتقد  منه  المفروضة عليه  التكاليف  الله من 
﴿أَيَحْسَبُ  لائم  لومة  الله  في  تأخذه  أن  يجوز  ولا  منها.  الأحكام  وأخذ  بأتّباعها  تعالى 
الِإنْسَانُ أَنْ يُتْرَكَ سُدًى﴾))) ﴿بَلِ الِإنْسَانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيرَةٌ﴾))) ﴿إنَِّ هَذِهِ تَذْكرَِةٌ فَمَنْ 

هِ سَبيِل﴾))). خَذَ إلَِى رَبِّ شَاءَ اتَّ

وأوّل ما يقع التساؤل فيما بينه وبين نفسه أنّه هل يأخذ بطريقة آل البيت أو يأخذ 
الإمامية  الصحيحة طريقة  الطريقة  البيت، فهل  آل  بطريقة  بطريقة غيرهم؟ وإذا أخذ 
الاثني عشرية أو طريقة من سواهم من الفِرق الأخُرى؟ ثمّ إذا أخذ بطريقة أهل السنَّة 
فمن يقلِّد؛ من المذاهب الأربعة أو من غيرهم من المذاهب المندرسة؟ هكذا يقع التساؤل 

لمن أُعطي الحريّة في التفكير والاختيار؛ حتى يلتجئ من الحق إلى ركن وثيق.

عّام  نبحث  وأن  الإمامة،  عن  نبحث  – أن  هذا  – بعد  علينا  وجب  هذا  ولأجل 
يتبعها في عقيدة الإمامية الاثني عشرية.

))) القيامة: 36.

))) القيامة: 14.
))) المزمل: 19.



192



 الف�صل الثالث

الإمامة

عقيدتنا في:

الإمامة.
عصمة الإمام.

صفات الإمام وعلمه.
طاعة الأئمّة.

حبّ آل البيت.
الأئمّة.

إنّ الإمامة بالنصّ.
عدد الأئمّة.

المهدي.
الرجعة.

التقيّة.



194



195 تقديم

23 – عقيدتنا في الإمامة

نعتقد: أنّ الإمامة أصل من أُصول الدين))) لا يتم الإيمان إّال بالاعتقاد بها، ولا 
يجوز فيها تقليد الآباء والأهل والمربّين مهما عظموا وكبروا، بل يجب النظر فيها كما يجب 

النظر في التوحيد والنبوّة.

وعلى الأقل أنّ الاعتقاد بفراغ ذمّة المكلَّف من التكاليف الشرعية المفروضة عليه 
فيها  يجوز  لا  الأصُول  من  أصلًا  تكن  لم  فإذا  سلباً،  أو  إيجاباً  بها  الاعتقاد  على  يتوقّف 

النبوّة من  ))) الإمامة: هي الأصل الرابع من أصول الدين عند الشيعة الإماميّة، وتأتي من بعد 
المذاهب  من  غيرهم  عن  الإماميّة  يتميّز  بها  التي  العقائدية  القاعدة  اعتبارها  ويمكن  الأهمية،  حيث 

.الإسلامية، وتعتبر الإمامة الأساس الفكري الذي يبتني عليه مذهب أتباع أهل البيت
والإمامة في اللغة هي: عبارة عن تقدّم شخص ليتبعه الناس ويقتدون به، فيكون المقتدى هو الإمام 

والمقتدون هم المأمومون، فالإمام: المؤتم به إنساناً، كأن يقتدي بقوله أو فعله، وجمعه: أئمة.
ووردت كلمة إمام في القرآن في اثني عشر مورداً؛ منها بلفظ المفرد في سبعة موارد هي في: )سورة 

البقرة: 124، هود: 17، الحجر: 79، الاسراء: 71، الفرقان: 74، يس: 12، الأحقاف: 12(.
وبلفظ الجمع في خمسة مواضع هي: )التوبة: 12، الأنبياء: 73، القصص: 5 و41، السجدة: 24(.
أما المعنى الاصطلاحي لكلمة الإمامة فهي: منصب إلهي يختاره الله بسابق علمه بعباده كما يختار 
بأنفسهم:  الإمام  أن يختاروا  للعباد  وليس  باتّباعه،  ويأمرهم  عليه  الأمّة  يدلّ  بأن  النبي  ويأمر   النبي، 
ةَ﴾ القصص: 68. ويختلف الإمام عن النبي بأنّ النبي  ََر مْ الِخي تَارُ مَا كَانَ لَهُ ْ لُقُ مَا يَشاءُ وَيَخ ْ ﴿وَرَبُّكَ يَخ
النبي بتسديد إلهي. فالنبي مبلّغ عن الله، والإمام مبلّغ عن  ويوحى إليه والإمام يتلقّى الأحكام من 

النبي. هذا ما يعتقده الإماميّة.
 النبي عن  خلافة  والدنيا  الدين  أمر  في  عامّة  رئاسة  هي:  فالإمامة  الأخرى  المذاهب  عند  أما 

وأحكامه في الفروع.
العقائد الجعفرية:  الشيعة واصولها: 210 و221،  اللغة، أصل  ولمزيد من الاطلاع راجع: كتب 

27، الملل والنحل للشهرستاني: 33/1، شرح المقاصد: 232/5. وغيرها.



عقائد الإماميّة196

التقليد؛ لكونها أصلًا، فإنّه يجب الاعتقاد بها من هذه الجهة، أي من جهة أنّ فراغ ذمّة 
كلّها  وليست  عقلًا،  واجب  تعالى  الله  من  قطعاً  عليه  المفروضة  التكاليف  من  المكلَّف 
معلومة من طريقة قطعية، فلابدَّ من الرجوع فيها إلى من نقطع بفراغ الذمّة باتّباعه، أمّا 

الإمام على طريقة الإمامية، أو غيره على طريقة غيرهم.

ة لطف من الله تعالى؛ فلابدَّ أن يكون في كل عصر إمام هاد  ا كالنبوَّ كما نعتقد: أّهن
النبي في وظائفه من هداية البشر))) وإرشادهم إلى ما فيه الصلاح والسعادة في  يخلف 
ومصالحهم،  شؤونهم  لتدبير  الناس،  على  العامّة  الولاية  من  للنبي  ما  وله  النشأتين، 

وإقامة العدل بينهم، ورفع الظلم والعدوان من بينهم.

وعلى هذا، فالإمامة استمرار للنبوّة، والدليل الذي يوجب إرسال الرسل وبعث 
الأنبياء هو نفسه يوجب أيضاً نصب الإمام بعد الرسول.

فلذلك نقول: إنّ الإمامة بالاختيار  لا تكون إّال بالنص من الله تعالى على لسان 
الناس)))،  من  والانتخاب  بالاختيار،  هي  وليست  قبله،  الذي  الإمام  لسان  أو  النبي 

ة إّال خَلا فيها نَذِيرٌ﴾ فاطر: 24. ا أَرْسَلْنكَ باِْلَحقِّ بَشِيراً وَنَذِيراً وَإنِْ مِنْ أُمَّ ))) فقد قال تعالى: ﴿إنَّ
ووردت أحاديث كثيرة تدلّ على أنّ الأرض لا تخلو من حجّة. راجع الأصول من الكافي: 136/1 
باب أنّ الأرض لا تخلو من حجّة و137 باب أنّه لو لم يبق في الأرض إّال رجلان لكان أحدهما الحجة. 

وغيرها.
))) فقد اشتهر بين علماء الإسلام أنهم بين قولين لا ثالث لهما حول تنصيب الإمام؛ فهم بين قائل 
ا من العزيز الجبار. وبطلان الأول متفق عليه عند الشيعة  بأنّ الإمامة بالرأي والاختيار، وبين قائل بأّهن
الإماميّة، حيث أنّ الإمام يجب أن يكون بتعيين الله عزّ وجلّ، ويدلّ عليه النبي بأن يوصي بطاعته من 
بعده – كما فعل في غدير خم – ومن ثمّ يوصي الإمام بالإمام الذي يليه وهكذا، أو يكون بظهور 
المعجزة على يده؛ لأنّ شرط الإمامة العصمة وهي من الأمور الخفيّة الباطنيّة التي لا يعلمها إّال الله 

تعالى.
أما المذاهب الاخرى – غير الإماميّة – فقالوا: إنّ الإمامة لا يشترط فيها استخلاف النبي وعهده، 
بل قد تكون بالمبايعة، وهي أن يبايع أهل الحل والعقد شخصاً يجعلونه إماماً – وهذا يبتنى على عدم 



197 تقديم

فليس لهم إذا شاؤوا ينصّبوا أحداً نصّبوه، وإذا شاؤوا أن يعيّنوا إمام لهم عيّنوه، ومتى 
شاؤوا أن يتركوا تعيينه تركوه، ليصح لهم البقاء بلا إمام، بل »من مات ولم يعرف إمام 
زمانه مات ميتة جاهليّة«))) على ما ثبت ذلك عن الرسول الأعظم بالحديث المستفيض.

وعليه لا يجوز أن يخلو عصر من العصور من إمام مفروض الطاعة منصوب من الله 
تعالى؛ سواء أبى البشر أم لم يأبوا، وسواء ناصروه أم لم يناصروه، أطاعوه أم لم يطيعوه، 
وسواء كان حاضراً أم غائباً عن أعين الناس؛ إذ كما يصح أن يغيب النبي – كغيبته في 

اشتراط العصمة في الإمام – ولا يشترط أن يتفق الجميع على بيعته، بل قد تكفي مبايعة شخص واحد 
القهر والاستيلاء؛ فإذا مات الإمام  لتنصيب الإمام هو:  البيعة فهنالك طريق آخر  تتم  فقط. وإذا لم 
انعقدت  بشوكته  الناس  استخلاف وقهر  بيعة ولا  يستجمع شرائطها من غير  للإمامة من  وتصدّى 
الإمام حتى وإن كان  أنّه لا يجوز عزل  فاسقاً جاهلًا جائراً ظالماً، وقالوا  له، حتى وإن كان  الخلافة 

فاسقاً، لكن لو جاء من هو أقوى منه فعزله وقهره انعزل وصار القاهر إماماً.
فهل يرضى العاقل لنفسه الانقياد إلى مذهب ويوجب إمامة الفاسق والجائر والجاهل لا لسبب، إّال 

لأنّه الأقوى والأقدر على قهر غيره ولو بالفسق والجريمة؟!
ولا يجوز عزله إّال بمن هو أقوى منه فيقهره فيكون إماماً عليه بعد أن كان مأموماً له؟! وهل هذا 
المذهب من قوله تعالى: ﴿أَفَمَنْ  الذي من مات ولم يعرفه مات ميتة جاهلية؟! وأين هذا  هو الإمام 

كُمُونَ﴾ يونس: 35. ْ ْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ َحت ي إَّال أَنْ يُه دِِّ نْ لَا يَه ْدِي إَىل الَحقِّ أَحَقُّ أَنْ يُتَّبَعَ أَمَّ يَه
ولمزيد من الاطلاع راجع: نهج الحق وكشف الصدق: 168، شرح المقاصد للتفتازاني: 5: 233، 

التمهيد للباقلاني: 186، أصل الشيعة وأصولها: 221، عقائد الجعفرية: 29.
 58/2  :الرضا أخبار  عيون  ح273،   176/1 المحاسن:  ح3،   377/1 الكافي:  انظر:   (((
ح214، إكمال الدين: 413 ح15، الغيبة للنعماني: 130 ح6، رجال الكشي: 724/2 ح799، مسند 
الطيالسي: 1913/259، حلية الأولياء: 224/3، المعجم الكبير للطبراني: 350/10 ح10687، 
مستدرك الحاكم: 77/1، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: 155/9، ينابيع المودة: 155/3، مجمع 

الزوائد: 224/5، مسند أحمد: 96/4.



عقائد الإماميّة198

الغار))) والشعب))) – صحَّ أن يغيب الإمام، ولا فرق في حكم العقل بين طول الغيبة 
وقصرها.

قال الله تعالى: ﴿وَلكُِلِ قوم هَاد﴾))).

وقال: ﴿وإنِ مِـن أُمّـة إلِاَّ خَلا فيِها نَذِيرٌ﴾))).

هُ اللهُ إذْ أَخْرَجَهُ الَّذينَ كَفَرُوا ثَاَِين  ))) وهي غيبته التي قال فيها عزّ وجلّ: ﴿إّال تَنْصُروُهُ فَقَدْ نََرصَ
ْ تَرَوْها  دَهُ بجُنوِد َمل زَنْ إنَّ الله مَعَنَا فَأَنْزَلَ الله سَكيِنَتَهُ عَلَيْهِ وَأيَّ ْ ا في الغَارِ إذْ يَقُولُ لصَِاحِبهِ لا َحت ِ إذ هُم اثْنيَن

فْلَى وكَلمَِةُ الله هيَ العُلْيا وَالله عَزِيزٌ حَكيِمٌ﴾ التوبة: 40. وَجَعَلَ كَلمَِةَ الَّذِينَ كَفَروُا السُّ
انفرج بين جبلين. والمقصود به هنا هو شعب أبي طالب )رضوان الله تعالى  عب: هو ما  ))) الشِّ
عليه( الذي دخله بنو هاشم ومعهم بنو عبد المطّلب بن عبد مناف – باستثناء أبي لهب – واستمرّوا 
فيه إلى السنة العاشرة حيث استمرت هذه المحنة سنتين أو ثلاثاً، ووضعت قريش عليهم الرقباء حتّى 
لا يأتيهم أحد بالطعام. وكانوا ينفقون من أموال خديجة وأبي طالب حتى نفدت. ولم يكونوا يخرجون 
من الشِعب إّال في موسم العمرة في رجب وموسم الحج. وكان خلال هذه الفترة يخرج علي فيأتيهم 

بالطعام سّراً من مكّة.
راجع: الصحيح في سيرة النبي: 108/2، لسان العرب: 499/1.

))) الرعد: 7.
))) فاطر: 24.



199 تقديم

24 – عقيدتنا في ع�صمة الإمام

ونعتقد: أنّ الإمام كالنبي يجب أن يكون معصوماً من جميع الرذائل والفواحش، ما 
ظهر منها وما بطن، من سنِّ الطفولة إلى الموت، عمداً وسهواً.

كما يجب أن يكون معصوماً من السهو والخطأ والنسيان؛ لأنّ الأئمّة حفظة الشرع، 
النبي، والدليل الذي اقتضانا أن نعتقد بعصمة  امون عليه، حالهم في ذلك حال  والقوَّ

الأنبياء هو نفسه يقتضينا أن نعتقد بعصمة الأئمة، بلا فرق))).

ب��مُ��س��ت��ن��كَ��رِ الله  عى�ل�  واح����دِ)))ل��ي��س  في   َ ال���ع���اَمل ��َجيم��عَ   أنْ 

))) ولو لم يكونوا معصومين لما كانوا يستحقّون أن يكونوا خلفاء النبي، ولأنّ عدم عصمتهم 
يلزم منه التسلسل؛ حيث أنّ سبب الحاجة إلى الإمام بعد النبي هو عدم عصمة الناس، فيحتاجون إلى 
م على الطريق السوي، فإذا لم يكن هذا المرشد معصوماً لاحتاج إلى غيره، وهذا  من يرشدهم ويدّهل

يؤدّي إلى وجوب وجود ما لانهاية من الأئمة.
راجع: أوائل المقالات – للشيخ المفيد – القول 37، تجريد الاعتقاد: 222.

))) البيت لأبي نواس في ديوانه، راجع: دلائل الإعجاز: 196 )218( و: 424 )499(، و: 428 
.)502(



عقائد الإماميّة200

25 – عقيدتنا في �صفات الإمام وعلمه

من  الكمال،  صفات  في  الناس  أفضل  يكون  أن  يجب  كالنبي  الإمام  أنّ  ونعتقد: 
شجاعة، وكرم، وعفّة، وصدق، وعدل، ومن تدبير، وعقل وحكمة وخلق.

والدليل في النبي هو نفسه الدليل في الإمام.

أمّا علمه؛ فهو يتلقّى المعارف والأحكام الإلهية وجميع المعلومات من طريق النبي 
أو الإمام من قبله.

أودعها  التي  القدسية  بالقوة  الإلهام  طريق  من  يعلمه  أن  لابدَّ  شيء  استجدّ  وإذا 
الله تعالى فيه، فإنْ توجّه إلى شيء وشاء أن يعلمه على وجهه الحقيقي، لا يخطىَ فيه ولا 
المعلِّمين)))، وإن  تلقينات  إلى  العقلية، ولا  البراهين  إلى  كلّ ذلك  يشتبه، ولا يحتاج في 
كان علمه قابلًا للزيادة والاشتداد، ولذا قال صّىل الله عليه وآله في دعائه: »رَبِّ زدني 

علمًا«))).

أقول: لقد ثبت في الأبحاث النفسيّة أنّ كل إنسان له ساعة أو ساعات في حياته قد 
يعلم فيها ببعض الأشياء من طريق الحدس الذي هو فرع من الإلهام؛ بسبب ما أودع الله 
تعالى فيه من قوّة على ذلك، وهذه القوّة تختلف شدّة وضعفاً، وزيادة ونقيصة في البشر 
باختلاف أفرادهم، فيطفر ذهن الإنسان في تلك الساعة إلى المعرفة من دون أن يحتاج إلى 

))) لأنه ـ بطبيعة الحال ـ لو احتاج إلى معلّم يلقّنه ويعلّمه لكان ذلك الشخص أعلم منه في تلك 
المسألة التي علّمه إياها ـ على أقل التقديرات ـ فيكون هو إمامه وعليه أن يتّبعه ويلتزم بقوله، وفي نفس 
الوقت يكون هذا المعلم يحتاج إلى من يعلمه وهكذا، فيلزم التسلسل. ولذلك يفترض في الإمام أن 

يكون أعلم الموجودين في زمانه ولا يحتاج إلى تعليم من أحد منهم.
))) تضمين قوله تعالى: ﴿وَقُلْ ربِّ زِدِْين عِلْمًا﴾: طه: 114.



201 تقديم

التفكير وترتيب المقدّمات والبراهين أو تلقين المعلّمين، ويجد كل إنسان من نفسه ذلك 
في فرص كثيرة في حياته.

وإذا كان الأمر كذلك، فيجوز أن يبلغ الإنسان من قوّته الإلهامية أعلى الدرجات 
ره الفلاسفة المتقدّمون والمتأخرون. وأكملها، وهذا أمر قرَّ

فلذلك نقول – وهو ممكن في حدِّ ذاته –: إنّ قوّة الإلهام عند الإمام – التي تسمّى 
على  القدسية  نفسه  صفاء  في  فيكون  درجاته،  أعلى  في  الكمال  تبلغ   – القدسية  بالقوّة 
ه إلى شيء من الأشياء  استعداد لتلقّي المعلومات في كلّ وقت وفي كل حالة، فمتى توجَّ
وأراد معرفته استطاع علمه بتلك القوّة القدسية الإلهامية بلا توقّف ولا ترتيب مقدمات 
الصافية، لا  المرآة  المرئيات في  تنجلي  المعلومات كما  نفسه  معلِّم، وتنجلي في  تلقين  ولا 

غطش فيها ولا إبهام.

ويبدو واضحاً هذا الأمر في تاريخ الأئمّة كالنبي محمد صّىل الله عليه وآله؛ 
م لم يتربَّوا على أحد، ولم يتعلَّموا على يد معلِّم، من مبدأ طفولتهم إلى سن الرشد،  فإّهن
حتى القراءة والكتابة، ولم يثبت عن أحدهم أنه دخل الكتاتيب، أو تتلمذ على يد أستاذ 
في شيء من الأشياء، مع ما لهم من منزلة علمية لا تجارى))). وما سُئلوا عن شيء إلا 

))) وقد قال أمير المؤمنين: »علّمني رسول الله ألف باب من العلم، وكلّ باب منها يفتح ألف 
باب، فذلك ألف ألف باب، حتّى علمت ما كان وما يكون إلى يوم القيامة، وعلمت علم المنايا والبلايا 

وفصل الخطاب« الكافي: 239/1، ينابيع المودة 75/1.
وقال: »والله لو شئت أن أخبر كل رجل منكم بمخرجه ومولجه وجميع شأنه لفعلت، ولكن 
أخاف أن تكفروا فّي برسول الله صلّى الله عليه وآله، ألا وإّين مفضيه إلى الخاصة ممنّ يؤمن ذلك منه. 
والذي بعثه بالحق واصطفاه على الخلق ما أنطق إّال صادقاً، وقد عهد إلّى بذلك كله وبمهلك من يهلك 
ومنجى من ينجو ومآل هذا الأمر، وما أبقى شيئاً يمر على رأسي إّال أفرغه في اذني وأفضى به إلّي« نهج 

البلاغة: الخطبة 175.
النبي صّىل الله  أنّ علمهم من الله عن طريق  الدالة على  الروايات والأحاديث  وغيرها من 



عقائد الإماميّة202

أجابوا عليه في وقته، ولم تمر على ألسنتهم كلمة )لا أدري()))، ولا تأجيل الجواب إلى 
المراجعة أو التأمّل أو نحو ذلك))).

في حين أنّك لا تجد شخصاً مترجماً له من فقهاء الإسلام ورواته وعلمائه إّال ذكرت 
في ترجمته تربيته وتلمذته على غيره، وأخذه الرواية أو العلم على المعروفين، وتوقّفه في 

ه في كثير من المعلومات، كعادة البشر في كلِّ عصر ومصر. بعض المسائل، أو شكِّ

عليه وآله.
))) وقد ورد في الحديث عن هشام بن الحكم، عن الإمام الصادق أنّه قال: »إنّ الله لا يجعل 

حجّته في أرضه يُسأل عن شيء فيقول لا أدري« الكافي: 177/1 ذيل الحديث1، التنبيه: 32.
))) بل اشتهر عن أمير المؤمنين أنّه كان يقول: »أيها الناس سلوني قبل أن تفقدوني، فلأنا بطرق 

السماء أعلم منّي بطرق الأرض« نهج البلاغة: الخطبة: 184.



203 تقديم

26 – عقيدتنا في طاعة الأئمّة

ونعتقد: أنّ الأئمة هم أولو الأمر الذين أمر الله تعالى بطاعتهم)))، وأّهنم الشهداء 
علمه،  عيبة  م  وأّهن عليه)))،  والأدلّاء  إليه،  والسبل  الله،  أبواب  وأّهنم  الناس)))،  على 
وتراجمة وحيه، وأركان توحيده، وخُزّان معرفته)))، ولذا كانوا أماناً لأهل الأرض كما 

.– (((أنّ النجوم أمان لأهل السماء – على حد تعبيره

سُولَ وأُوِْيل الأمْرِ منْكُمْ فَإنْ  ا الّذِينَ آمَنوُا أَطيِعوُا اللهَ وأطيعوُا الرَّ ))) إشارة إلى قوله تعالى: ﴿يأَيُّه
ٌ وَأَحْسَنُ تَأوِيلًا﴾  سُولِ إنِ كُنْتُم تُؤمِنُونَ باللهِ وَاليومِ الأخِرِ ذلكَِ خَيْر وهُ إلى اللهِ والرَّ تَنَزَعْتُمْ فِي شيء فَرُدُّ

النساء: 59.
الُأمة  »نحن  الباقر وعن الإمام أبي عبد الله الصادق أّهنم قالوا:  ))) فقد ورد عن الإمام 
الكافي: 146/1 ح2 و4، حيث ورد قوله تعالى: ﴿وَكَذَلكَِ  الوسط، ونحن شهداء الله على خلقه« 

سُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً﴾ البقرة: 143. جَعَلْناكُمْ أُمّةً وَسَطاً لتَِكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّ
))) حيث إّهنم هم الأئمة بالحق، وقد تواتر عن النبي قوله: »من مات ولم يعرف إمام زمانه مات 

ميتة جاهلية«. انظر: عقيدتنا في الإمامة.
العباد نفسهُ، ولكن جعلنا  »إنّ الله تبارك وتعالى لو شاء لعرّف  وورد عن أمير المؤمنين قوله: 
م  أبوابه، وصراطه، وسبيله، والوجه الذي يؤتى منه، فمن عدل عن ولايتنا أو فضّل علينا غيرنا فانّه

عن الصراط لناكبون« الكافي: 184/1.
))) ورد عن الإمام الباقر: »نحن خزّان علم الله، ونحن تراجمة وحي الله، ونحن الحجة البالغة 

على من دون السماء ومن فوق الأرض« الكافي: 192/1.
وورد – أيضاً – عن الإمام الصادق قوله: »نحن ولاة أمر الله، وخزنة علم الله وعيبة وحي الله« 

الكافي: 192/1.
ح14،   123/2  :الرضا أخبار  عيون  ح67،   47  :الرضا الإم��ام  صحيفة  انظر:   (((
الكبير  المعجم  الدين: 205/1 ح19، فضائل أحمد: 267/189،  إكمال  الشرائع: 123 ح1،  علل 
 للطبراني: 25/7 ح6260، المطالب العالية: 74/4 ح4002، إحياء الميت بفضائل أهل البيت
للسيوطي: 42 ح21، ذخائر العقبى: 17، فرائد السمطين: 241/2 ح515، كنز العمال: 101/12 



عقائد الإماميّة204

وكذلك – على حدِّ قوله أيضاً – »إنّ مثلهم في هذه الأمُّة كسفينة نوح من ركبها 
نجا، ومن تخلّف عنها غرق وهوى«))).

م – حسبما جاء في الكتاب المجيد – ﴿بَلْ عِبادٌ مُكرَمُون لا يَسبقُِونَهُ بالقَولِ  وأّهن
وَهُم بأَمرِه يَعمَلُونَ﴾))).

م الّذين أذهب الله عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً))). وأّهن

ومعصيتهم  طاعته،  وطاعتهم  نهيه،  ونهيهم  تعالى،  الله  أمر  أمرهم  أنّ  نعتقد:  بل 

ح34188، مستدرك الحاكم: 149/3، مجمع الزوائد: 174/9، الصواعق المحرقة: 234.
و459  ح57/88   60 للطوسي:  الأم��الي   ،59 الحديث  ذيل   239 الدين:  إكام�ل  انظر:   (((
حلية  و150/3،   343/2 الحاكم:  مستدرك   ،310/1 قتيبة:  لابن  الأخبار  عيون  ح32/1026، 
الأولياء: 306/4، تاريخ بغداد: 91/12 ح6507، مقتل الحسين للخوارزمي: 104/1، المعجم 
الكبير للطبراني: 34/12 ح12388، المعجم الصغير للطبراني: 22/2، المناقب لابن المغازلي: 132 
– 134 ح173 – 177، أرجح المطالب: 75/4 ح4003، 4004، ذخائر العقبى: 20، الخصائص 
فرائد   ،27  – ح24   45 للسيوطي:   البيت أهل  بفضائل  الميت  إحياء   ،266/2 الكبرى: 
الصواعق  الزوائد: 168/9،  العمال: 95/12 ح34151، مجمع  السمطين: 242/2 ح516، كنز 

المحرقة: 234.
))) الأنبياء: 26 – 27.

مَا يُريدُ اللهُ  ))) أجمع المفسرون، وروي عن أئمة أهل البيت وكثير من الصحابة أنّ قوله تعالى: ﴿إنَّ
رَكُم تَطْهِيراً﴾ الأحزاب: 33. نزل في رسول الله وعلي وفاطمة  جْسَ أَهلَ البَيْتِ وَيُطَهِّ ليُِذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّ

.ّوإلى هذا أشار المصنف .والحسن والحسين
المنثور:  الدرّ   ،192 – للحسكاني: 10/2  التنزيل  وللاطّلاع: راجع: نهج الحق: 173، شواهد 
198/5، مشكل الآثار: 332/1، مجمع الزوائد: 121/9. مسند أحمد بن حنبل: 330/1 و170/4 
و292/6، الصواعق المحرقة: 85، تفسير الطبري: 5/22، أُسد الغابة: 29/4، خصائص النسائي: 
4، الغدير: 49/1 و: 195/3 و: 416/5، إحقاق الحق: 501/2 – 553 و: 531/3 – 551 و: 
54/5 و58 – 60 و: 1/9 – 69 و: 359/18 – 383، دلائل الصدق: 103/2، صحيح مسلم: 

1883/4، سنن الترمذي: 351/5، تفسير ابن كثير: 493/3.



205 تقديم

هم عدوّه))). معصيته، ووليّهم وليّه، وعدوَّ

ولا يجوز الرد عليهم والراد عليهم كالراد على الرسول، والراد على الرسول كالراد 
على الله تعالى))).

فيجب التسليم لهم والانقياد لأمرهم والأخذ بقولهم.

ولهذا نعتقد: أنّ الأحكام الشرعية الإلهية لا تستقى إّال من نمير مائهم، ولا يصحّ 
أخذها إّال منهم، ولا تفرغ ذمّة المكلَّف بالرجوع إلى غيرهم، ولا يطمئنّ بينه وبين الله 
إلى أنّه قد أدّى ما عليه من التكاليف المفروضة إّال من طريقهم))). إّهنم كسفينة نوح؛ من 

))) حيث قال رسول الله في حق علي في حديث الغدير: »اللهم وال من والاه، وعاد من 
عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله، وأدر الحق معه كيفما دار«. وسيأتي الكلام عنه في مبحث 

عقيدتنا في أنّ الإمامة بالنص.
»من كنت مولاه فهذا  ))) بما أنّ الإمام منصّب من قبل الرسول، وبما أنّ الرسول قال نصاً: 
علي مولاه« فهذا يقتضي أنّ طاعة الإمام هي طاعة الرسول، والراد عليه كالراد على الرسول، وقد قال 

سُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللهَ﴾ النساء: 4: 80. تعالى: ﴿مَنْ يُطعِْ الرَّ
))) فقد ورد عن أبي حمزة الثمالي، عن السجاد: »قال لنا علي بن الحسين: أي البقاع أفضل؟ 
فقلنا: الله ورسوله وابن رسوله أعلم، فقال لنا: أفضل البقاع ما بين الركن والمقام، ولو أنّ رجلًا عمّر 
ما عمّر نوح في قومه – ألف سنة إّال خمسين عاماً – يصوم النهار ويقوم الليل في ذلك المكان ثم لقى 
الله بغير ولايتنا لم ينفعه ذلك شيئاً«. من لا يحضره الفقيه: 159/2 ح17، عقاب الاعمال: 243 ح2، 
الأمالي للطوسي: 132 ح22/209، وسائل الشيعة: 122/1 ح 308، وكذا كافة أحاديث الباب 

29 من أبواب مقدمة العبادات في الوسائل: 1.
وأورد الحاكم الحسكاني في شواهد التنزيل ج2 ح141 الحديث التالي: عن أبي أمامة الباهلي: »قال 
فأنا أصلها،  إنّ الله خلق الأنبياء من أشجار شتى وخلقت وعلي من شجرة واحدة،   :رسول الله
وعلي فرعها، والحسن والحسين ثمارها، وأشياعنا أوراقها فمن تعلّق بغصن من أغصانها نجا، ومن زاغ 
هوى، ولو أنّ عبداً عبد الله بين الصفا والمروة ألف عام، ثمّ ألف عام، حتى يصير كالشن البالي، ثمّ لم 
ةَ في القُربَى﴾  يدرك محبتنا أكبّه الله على منخريه في النار، ثمّ قرأ: ﴿قُلْ لا أَسئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إّال الَموَدَّ

الشورى: 23«.



عقائد الإماميّة206

ركبها نجا، ومن تخلَّف عنها غرق في هذا البحر المائج الزاخر بأمواج الشبه والضلالات، 
والادّعاءات والمنازعات.

الشرعيون  الخلفاء  هم  م  أّهن إثبات  العصور  هذه  في  الإمامة  بحث  من  يهمّنا  ولا 
وأهل السلطة الإلهية؛ فإنّ ذلك أمر مضى في ذمّة التأريخ، وليس في إثباته ما يعيد دورة 
الزمن من جديد، أو يعيد الحقوق المسلوبة إلى أهلها، وإنّما الذي يهمّنا منه ما ذكرنا من 
لزوم الرجوع إليهم في الأخذ بأحكام الله الشرعية، وتحصيل ما جاء به الرسول الأكرم 

على الوجه الصحيح الذي جاء به.

مائهم،  نمير  من  يستقون  لا  الذين  والمجتهدين  الرواة  من  الأحكام  أخذ  في  وإنّ 
ولا يستضيئون بنورهم، ابتعاداً عن محجّة الصواب في الدين، ولا يطمئن المكلَّف من 
فراغ ذمّته من التكاليف المفروضة عليه من الله تعالى؛ لأنه مع فرض وجود الاختلاف 
معه  يرجى  لا  اختلافاً  الشرعية  بالأحكام  يتعلَّق  فيما  والنحل  الطوائف  بين  الآراء  في 
اختار،  ورأي  شاء  مذهب  أي  إلى  ويرجع  يتخَّري  أن  مجال  للمكلَّف  يبقى  لا  التوفيق، 
بل لابدَّ له أن يفحص ويبحث، حتى تحصل له الحجة القاطعة بينه وبين الله تعالى على 
ل به إلى أحكام الله، وتفرغ به ذمّته من التكاليف  تعيين مذهب خاص يتيقّن أنّه يتوصِّ
المفروضة؛ فإنّه كما يقطع بوجود أحكام مفروضة عليه يجب أن يقطع بفراغ ذمّته منها؛ 

فان الاشتغال اليقيني يستدعي الفراغ اليقيني.

الأصلي  المرجع  م  وأّهن البيت،  آل  إلى  الرجوع  وجوب  على  دالّ  القطعي  والدليل 
التحيات: »إّين قد تركت  المنزلة، وعلى الأقل قوله عليه أفضل  النبي لأحكام الله  بعد 
فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا بعدي أبداً؛ الثقلين، وأحدهما أكبر من الآخر: كتاب 
ماّه لن يفترقا حتى يردا  الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، ألا وإن



207 تقديم

علىَّ الحوض«))).

وهذا الحديث اتّفقت الرواية عليه من طرق أهل السنَّة والشيعة.

فدقّق النظر في هذا الحديث الجليل تجد ما يقنعك ويدهشك في مبناه ومعناه، فما 
أبعد المرمى في قوله: »إن تمسّكتم به لن تضلّوا بعدي أبداً« والذي تركه فينا هما الثقلان 
ك بواحد منهما فقط، فبهما معاً لن نضل  معاً؛ إذ جعلهما كأمر واحد، ولم يكتف بالتمسُّ

بعده أبداً.

الهداية  يجد  فلا  الحوض«،  علىَّ  يردا  حتى  يفترقا  »لن  قوله:  في  المعنى  أوضح  وما 
النجاة«، و»أماناً لأهل  كانوا »سفينة  فلذلك  معاً،  يتمسّك بهما  بينهما ولم  ق  فرَّ أبداً من 

الأرض«، ومن تخلَّف عنهم غرق في لجج الضلال، ولم يأمن من الهلاك.

وتفسير ذلك بحبّهم فقط من دون الأخذ بأقوالهم واتّباع طريقهم هروب من الحق، 
ب والغفلة عن المنهج الصحيح في تفسير الكلام العربي المبين. لا يلجئ إليه إّال التعصُّ

))) انظر: سنن الترمذي: 663/5 ح3788، مسند أحمد: 14/3 و17 و26، 182/5 و189، 
سنن الدارمي: 431، المصنف لابن أبي شيبة: 452/11 ح11725، السنةّ لابن أبي عاصم: 663/2 
ح754 و: 628 – 630 ح1548 و1549 و1553 – 1555، طبقات ابن سعد: 194/2، مشكل 
الكبير  المعجم   ،355/1 الأولياء:  حلية  و148،   109/3 الحاكم:  مستدرك   ،368/4 الآث��ار: 
والمعجم   4982  – ح4980   170  –  169 و:   4923  –  4921 ح   154  –  153/5 للطبراني: 
– 283، مصابيح السنة: 190/4  – 235 ح281  الصغير: 131/1، المناقب لابن المغازلي: 234 
ح4816، جامع الأصول: 278/1، أُسد الغابة: 12/2، ذخائر العقبى: 16، إحياء الميت بفضائل 
العمال:  كنز  الزوائد: 170/1 و162/9،  – 8 مجمع  – 32 ح6  للسيوطي: 30   البيت أهل 
172/1 – 173 ح870 – 873 و875 – 876 و185 – 186 ح943 – 945 و947، 949 و: 
187 ح 952 – 953، صحيح مسلم: 1873/4 ح36 و37، تفسير الرازي: 163/8، تفسير ابن 

كثير: 122/4.



عقائد الإماميّة208

27 – عقيدتنا في حبّ �آل البيت

ةَ في القُربى﴾))). َّال الَموَدَّ قال الله تعالى: ﴿قُل لاَّ أَسْئَلُكُمْ عَلْيهِ أَجْراً إ

يدين  أن  البيت، يجب على كل مسلم  بآل  ك  التمسُّ أنّه زيادة على وجوب  نعتقد: 
بحبّهم ومودّتهم؛ لأنّه تعالى في هذه الآية المذكورة حصر المسؤول عليه الناس في المودة 

في القربى.

وقد تواتر عن النبي: أنّ حبهم علامة الإيمان، وأنّ بغضهم علامة النفاق))) وأن 
من أحبّهم أحب الله ورسوله، ومن أبغضهم أبغض الله ورسوله))).

والشك،  الجدل  تقبل  لا  التي  الإسلامي  الدين  ضروريات  من  فرض  حبّهم  بل 
وقد اتّفق عليه جميع المسلمين على اختلاف نحِلهم وآرائهم، عدا فئة قليلة اعتُبروا من 

ةَ في  ))) الشورى: 23. وقد ورد عن ابن عباس قال: لما نزل )قُل لا أَسْئَلُكُمْ عَلْيهِ أَجْراً إّال الَموَدَّ
»علي وفاطمة والحسن  قال:  الذين وجبت علينا مودّتهم؟  قرابتك  الله من  يا رسول  قالوا:  القُربى﴾ 

والحسين«.
لزيادة الاطلاع راجع: الدر المنثور: 7/6، تفسير الطبري: 14/25، مستدرك الحاكم: 444/2، 
العقبى: 25 ومصادر  المودّة: 15، الصواعق المحرقة: 11 و102، ذخائر  ينابيع  مسند أحمد: 199، 

أُخرى.
))) انظر: فضائل أحمد: 176 ح248، ذخائر العقبى: 18، كنوز الحقائق للمناوي: 134، إحياء 
الميت بفضائل أهل البيت: 35 ح13، مسند أحمد: 84/1، 95، 128، صحيح مسلم: 86/1 
 ،117/8 النسائي:  سنن   ،301/2 الترمذي:  سنن   ،335/3 للأصول:  الجامع  التاج  ح131، 

الصواعق المحرقة: 263، المحاسن: 176/1 ح274، أمالي الصدوق: 384.
))) انظر: أمالي الصدوق: 16/384، كنز العمال: 98/12 ح34168 و12: 103 ح34194 
و116/12 ح34286، مقتل الحسين للخوارزمي: 109/1 ذخائر العقبى: 18، الصواعق المحرقة: 

.263



209 تقديم

أعداء آل محمد، فنبُزوا باسم )النواصب( أي مَن نصبوا العداوة لآل بيت محمد، وبهذا 
 – الإسلامية  للضرورة  والمنكر  بالقطع،  ثابتة  إسلامية  لضرورة  المنكرين  من  ون  يُعدُّ
التحقيق  – يُعدّ في حكم المنكر لأصل الرسالة، بل هو على  كوجوب الصلاة والزكاة 

منكر للرسالة، وإن أقرَّ في ظاهر الحال بالشهادتين.

ولأجل هذا كان بغض آل محمد من علامات النفاق، وحبّهم من علامات الإيمان، 
ولأجله أيضاً كان بغضهم بغضاً لله ولرسوله.

م أهل للحب والولاء، من  إّال لأّهن أنّه تعالى لم يفرض حبّهم ومودّتهم  ولا شكّ 
ناحية قربهم إليه سبحانه، ومنزلتهم عنده، وطهارتهم من الشرك والمعاصي، ومن كل ما 

يبعد عن دار كرامته وساحة رضاه.

ر أنّه تعالى يفرض حب من يرتكب المعاصي، أو لا يطيعه حقّ  ولا يمكن أن نتصوَّ
طاعته؛ فإنّه ليس له قرابة مع أحد أو صداقة، وليس عنده الناس بالنسبة إليه إّال عبيداً 
الناس  أتقاهم))) فمن أوجب حبه على  مخلوقين على حد سواء، وإنّما أكرمهم عند الله 
كلّهم لابدَّ أن يكون أتقاهم وأفضلهم جميعاً، وإّال كان غيره أولى بذلك الحب، أو كان 
ل بعضاً على بعض في وجوب الحب والولاية عبثاً أو لهواً بلا جهة استحقاق  الله يفضِّ

وكرامة؟!

ا خَلَقْنَكُمْ من ذَكَر وَأُنْثَى وَجَعَلْنـكُمْ  ا النَّاسُ إنَّ ))) وقد قال عزّ وجلّ في محكم كتابه الكريم: ﴿يأَيَُّه
شُعُوبَاً وَقَبائلَِ لتَِعارَفوُا إنَّ أكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أتْقاكُمْ إنَّ اللهَ عَليمٌ خَبيٌِر﴾ الحجرات: 13.



عقائد الإماميّة210

28 – عقيدتنا في الأئمّة

ال��غال�ة)))  يعتقده  ما  وال��سال�م[  الصلاة  أفضل  ]عليهم  أئمتنا  في  نعتقد   لا 

ليسوا  وأ��ّهنم  آلهة  بأّهنم  ويقولون  الحق،  غير   الأئمة في  يعتقدون  الذين  هم  الغلاة:   (((
بمخلوقين وغيرها من الاعتقادات الفاسدة. وهؤلاء الغلاة فرق متعدّدة:

منهم الخطّابية: أتباع أبي الخطاب محمد بن أبي زينب الأجدع الأسدي الذي ادّعى بأنّه نبي مرسل، 
وأنّه من الملائكة، وغير ذلك من الخرافات.

جبرئيل  فأخطأ  بالرسالة  علي  إلى  جبرئيل  أرسل  وعلا  جل  الله  بأنّ  قالوا  الذين  الغرابية:  ومنهم 
وأعطاها إلى محمد بسبب الشبه الذي بينهما.

أبي  بن  علي  بربوبية  يعتقدون  وهم  الأسدي،  أو  الدوسي  دراع  بن  العلياء  أتباع  العليائية:  ومنهم 
طالب، وقالوا إنّ محمداً عبد لعلي – العياذ بالله –.

ومنهم المخمسية: وهم يقولون بأنّ الرب هو علي بن أبي طالب وأنّ سلمان الفارسي، وأبا ذر 
الغفاري، والمقداد بن الأسود، وعمار بن ياسر، وعمر بن أمية الضمري هم النبيون والموكّلون بمصالح 

.العالم من قبل الرب الذي هو علي بن أبي طالب
ومنهم البزيعية: أتباع بزيع بن موسى الحائك، ويقولون بأنّه نبي مرسل وأنّ الإمام الصادق هو 

الذي أرسله بذلك، وقد سمع به الإمام الصادق ولعنه بصراحة.
ومنهم السبئية: أتباع عبد الله بن سبأ – الذي اختلف المؤرخون في حقيقة وجوده وهل هو شخصية 

.حقيقية واقعية أم مختلقة اختلقها أعداء الشيعة – وهؤلاء يعتقدون بإلوهية علي
ومنهم المغيرية: أتباع المغيرة بن سعيد العجلي الذي ادّعى النبوّة، واستحلّ كثيراً من المحارم، ودسّ 

.من خرافاته الكثير في كتب الشيعة، حتى ورد لعنه عن الإمام الصادق
ومنهم المنصورية: أتباع أبي منصور العجلي، الذي تبّرأ منه الإمام الباقر، وادّعى لنفسه الإمامة. 

وقال إنّ علياً هو الكسف الساقط من السماء، وأنّ الرسل لا تنقطع ابداً.
وحذّروا  كثيرة  أحاديث  في   الأئمة منهم  تبّرأ  الذين  المنحرفة  الضالّة  الفرق  من  وغيرهم 
الصادق حيث سأله سدير  الإمام  – عن  المثال لا الحصر  – على سبيل  فقد ورد  منهم شيعتهم. 
ماءِ إلِهٌ وَفِي الأرْضِ  وقال له: إنّ قوماً يزعمون أنّكم آلهة، يتلون بذلك علينا قرآناً ﴿وَهُوَ الَّذي فِي السَّ
إلِهٌ﴾]الزخرف: 84[ فقال: »يا سدير سمعي وبصري وبشري ولحمي ودمي وشعري من هؤلاء براء، 



211 تقديم

رُجُ مِنْ أفواهِهِمْ﴾))). تْ كَلمِةً تَخ والحلوليّون))) ﴿كَبُر

ما علينا، وإنما هم عباد  لنا، وعليهم  ما  مثلنا، لهم  م بشر  أَّهن الخاصّة:  بل عقيدتنا 
مكرمون، اختصّهم الله تعالى بكرامته، وحباهم بولايته؛ إذ كانوا في أعلى درجات الكمال 
الأخلاق  وجميع  والعفّة،  والكرم،  والشجاعة،  والتقوى،  العلم،  من  البشر  في  اللائقة 

الفاضلة والصفات الحميدة، لا يدانيهم أحد من البشر فيما اختصوا به.

وبهذا استحقّوا أن يكونوا أئمة وهداة، ومرجعاً بعد النبي في كلّ ما يعود للناس 
من أحكام وحكم، وما يرجع للدين من بيان وتشريع، وما يختصّ بالقرآن من تفسير 

وتأويل.

قال إمامنا الصادق: »ما جاءكم عنّا مماّ يجوز أن يكون في المخلوقين ولم تعلموه 
ولم تفهموه فلا تجحدوه وردّوه إلينا، وما جاءكم عنّا مماّ لا يجوز أن يكون في المخلوقين 

فاجحدوه ولا تردّوه إلينا«))).

وبرئ الله منهم، ما هؤلاء على ديني ولا على دين آبائي، والله لا يجمعني الله وإياهم يوم القيامة إّال وهو 
ساخط عليهم« الكافي: 269/1.

الذهب:  مروج   ،42 الشيعة:  فرق   ،238 الفرق:  بين  الفرق   ،154/1 والنحل:  الملل  راجع: 
220/3، مقباس الهداية: 361/2، أصل الشيعة وأصولها: 172، وورد العديد من الأحاديث التي 

تحذّر من الغلاة، ومنها ما في بحار الأنوار: 265/25، وغيرها.
إلى  مرجعهم  وهؤلاء  الإمام،  جسم  في  الإله  روح  بحلول  يقولون  الذين  وهم  الحلوليون:   (((

الغلاة، والحديث عنهم كالحديث عن الغلاة.
))) الكهف: 5.

))) انظر: مختصر بصائر الدرجات: 92.



عقائد الإماميّة212

29 – عقيدتنا في �أنّ الإمامة بالن�صّ

نعتقد: أنّ الإمامة كالنبوّة؛ لا تكون إّال بالنصّ من الله تعالى على لسان رسوله، أو 
لسان الإمام المنصوب بالنصّ إذا أراد أن ينصّ على الإمام من بعده.

يعيّنه  فيمن  موا  يتحكَّ أن  للناس  فليس  فرق،  بلا  النبوّة  حكم  ذلك  في  وحكمها 
الله هادياً ومرشداً لعامّة البشر، كما ليس لهم حق تعيينه، أو ترشيحه، أو انتخابه؛ لأنّ 
الشخص الذي له من نفسه القدسية استعداد لتحمّل أعباء الإمامة العامّة وهداية البشر 

قاطبة يجب أّال يُعرف إّال بتعريف الله ولا يُعَّني إّال بتعيينه))).

ونعتقد: أنّ النبي نصّ على خليفته والإمام في البرية من بعده، فعَّني ابن عمه 
مواطن،  عدّة  في  للخلق  وإماماً  للوحي،  وأميناً  للمؤمنين،  أميراً  طالب  أبي  بن  علي 
ونصّبه، وأخذ البيعة له بإمرة المؤمنين يوم الغدير فقال: »ألا مَن كنت مولاه فهذا علىٌّ 
مولاه، اللّهم والِ من والاه، وعادِ من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله، وأدر 

الحق معه كيفما دار«))).

))) وقد مرّ أنّ الإمام كالنبي إّال أنّ النبي يوحى إليه والإمام لا يوحى إليه.
))) انظر: المصنفّ لابن أبي شيبة: 67/12 ح12140 و68 ح12141، سنن ابن ماجه: 43/1 
أحمد:  مسند  ح1361،   591 عاصم:  أبي  لابن  السنة  ح3713،   633/5 الترمذي:  سنن  ح116، 
118/1 ـ 119 و281/4 و368 و370 و372، خصائص النسائي: 88/102، أنساب الأشراف 
للطبراني:  الكبير  المعجم   ،191 ـ   190/3 للبزار  الأستار  كشف  ح169،   156/2 للبلاذري: 
21/3 ح3052 و173/4 ح4053، والمعجم الصغير: 65/1، مستدرك الحاكم: 109/3، أخبار 
أصفهان: 107/1 و228/2، تأريخ بغداد: 377/7 و236/14، المناقب لابن المغازلي: 16 – 27 
ح23 و26 و27 و29 و33 و37 و38، شواهد التنزيل للحسكاني: 157/1 ح211، تاريخ دمشق 
 367/1 الغابة:  أسد   ،36 الخواص:  تذكرة   ،84 –  38  :2  :علي الإمام  – ترجمة  عساكر  لابن 



213 تقديم

وعشيرته  الأدنني�  أقرباءه  دعا  حينما  قوله  إمامته  على  النص  مواطن  أوّل  ومن 
الأقربين فقال: »هذا أخي، ووصيي، وخليفتي من بعدي، فاسمعوا له وأطعيوا«))) وهو 

يومئذ صبي لم يبلغ الحلم.

ر قوله له في عدّة مرّات: »أنت منّي بمنزلة هارون من موسى، إّال أنّه لا نبي  وكرِّ
بعدي«))).

إلى غير ذلك من روايات وآيات كريمة دلَّت على ثبوت الولاية العامّة له، كآية: 
وَهُمْ  كَاةَ  الزَّ ويؤُتُونَ  الصَلاةَ  يُقِيمُونَ  الَّذِينَ  آمنُوا  والَّذينَ  ورَسوُلُهُ  اللهُ  وَليُّكُم  ﴿إنَّما 

و28/4، ذخائر العقبى: 67، الإصابة: 304/1، وللمزيد من الاطلاع على المصادر، راجع كتاب 
الغدير للشيخ الأميني، وكتاب إحقاق الحق، وكتاب عبقات الأنوار، وكتاب دلائل الصدق، وغيرها 

كثير.
أحمد:  مسند   ،297/4 الحق:  إحقاق   ،167 الورى:  إعلام   ،523 الصدوق:  أمالي  انظر:   (((
111/1 و159، خصائص النسائي: 66/83، تاريخ الطبري: 319/2، تفسير الطبري: 74/19. 
وراجع أيضاً: شواهد التنزيل: 420/1، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: 267/3، ينابيع المودة: 

104/1، الكامل: 62/2، مجمع الزوائد: 302/8، وغيرها مماّ لا يتيّرس حصره.
))) انظر: المصنفّ لابن أبي شيبة: 60/12 ح12125 و61 ح12126، التاريخ الكبير للبخاري: 
115/1 ح333 و301/7 ح1284، صحيح مسلم: 1870/4 ح2404، سنن الترمذي: 640/5 
ح3730، السنة لابن أبي عاصم: ذكره بأسانيد مختلفة من حديث رقم 1333 – 1348، مسند أحمد: 
 63 62و  و51و  و50  و48   45 ح   79  –  68 النسائي  خصائص  و438/6،  و32/3   179/1
و64، حلية الأولياء: 345/4 و195/7 و196، تاريخ أصفهان: 281/2 و328، المعجم الكبير 
للطبراني: 146/1 ح328 و148 ح333 و334 و247/2 ح2035 و17/4 ح3515 و74/11 
 325/1 بغداد:  تأريخ   ،54 ـ   53/2 الصغير:  والمعجم   ،389  – ح384  و146/24  ح11087 
و406/3 و53/8 و365/9 و43/10 و323/12، الاستيعاب: 34/3، المناقب لابن المغازلي: 
الزوائد:  – 390، مجمع   306/1 :الإمام علي – ترجمة  دمشق  تاريخ   ،56 – – 36 ح40   27

109/9، وغيرها كثير.



عقائد الإماميّة214

ق بالخاتم وهو راكع))). رَاكعُِونَ﴾)))، وقد نزلت فيه عندما تصدَّ

الآيات  من  إمامته  في  ورد  ما  كلّ  استقصاء  على  الرسالة  هذه  وضع  يساعد  ولا 
والروايات، ولا بيان وجه دلالتها))).

ثمّ إنّه نص على إمامة الحسن والحسين)))، والحسين نص على إمامة ولده علي 
ر إلى آخرهم وهو  م منهم على المتأخِّ زين العابدين، وهكذا إماماً بعد إمام، ينصّ المتقدِّ

أخيرهم على ما سيأتي.

))) المائدة: 55.
للطوسي:  التبيان  تفسير   ،4/107 الصدوق:  أمالي   ،41  :40 الكوفي:  فرات  تفسير  انظر:   (((
للواحدي:  النزول  أسباب   ،186/6 الطبري:  تفسير   ،489/2 للطبرسي:  الاحتجاج   ،559/3
تذكرة   ،264 للخوارزمي:  المناقب  ح357،  و313  ح356   312 المغازلي:  لابن  المناقب   ،113
الخواص: 24، تفسير الرازي: 26/12، كفاية الطالب: 250، ذخائر العقبى: 88، الفصول المهمة: 

124، جامع الاصول: 664/8.
بعض  فيه   ]73  –  59  :طالب أبي  بن  علي  على  ]النص  للمؤلف  السقيفة  كتاب  راجع   (((

الشروح لهذه الشواهد القرآنية وغيرها.
))) بالإضافة إلى ما ورد عن الرسول فيهما، حيث تواتر عنه أنّه قال: »ابناي هذان إمامان، قاما 

أو قعدا«.
لمجد  التحف   ،117 الأثر:  كفاية   ،220 الإرشاد:   ،211/1 الشرائع:  علل   ،48 النكت:  انظر: 
الدين: 22، ينابيع النصيحة: 237 حيث قال فيه: )لا شبهة في كون هذا الخبر مماّ تلقّته الأمُّة بالقبول 
التواتر، فصح الاحتجاج به(، وقال فيه ابن شهر آشوب في مناقبه: 22: )أجمع عليه أهل  وبلغ حدّ 

القبلة(.



215 تقديم

30 – عقيدتنا في عدد الأئمّة
ونعتقد: أنّ الأئمّة الذين لهم صفة الإمامة الحقّة، هم مرجعنا في الأحكام الشرعية، 
ثمّ  النبي جميعاً بأسمائهم)))  إماماً، نصّ عليهم  اثنا عشر  بالإمامة  المنصوص عليهم 

نصّ المتقدّم منهم على من بعده، على النحو الآتي:
سنة الوفاةسنة الولادةاللقبالأسماءالكنيةت
40 هـ23 ق. هـالمرتضىعلي بن أبي طالبأبو الحسن1
50 هـ2 هـالزكيالحسن بن عليأبو محمّد2
61 هـ3 هـسيّد الشهداءالحسين بن عليأبو عبد الله3
95 هـ38 هـزين العابدينعلي بن الحسينأبو محمّد4
114 هـ57 هـالباقرمحمّد بن عليأبو جعفر5
148 هـ83 هـالصادقجعفر بن محمّدأبو عبد الله6
183 هـ128 هـالكاظمموسى بن جعفرأبو إبراهيم7
203 هـ148 هـالرضاعلي بن موسىأبو الحسن8
220 هـ195 هـالجوادمحمّد بن عليأبو جعفر9

254 هـ212 هـالهاديعلي بن محمّدأبو الحسن10
260 هـ232 هـالعسكريالحسن بن عليأبو محمّد11
...256 هـالمهديمحمّد بن الحسنأبو القاسم12

عدلاً  الأرض  ليملأ  مخرجه؛  وسهّل  فرجه،  الله  عجّل  المنتظر،  الغائب  عصرنا،  في  الحجة  وهو 
وقسطاً بعد ما ملئت ظلمًا وجوراً.

 – – 51 ح2   41/1 :الرضا أخبار  – 4، عيون  – 256 ح1  الدين: 250  إكمال  انظر   (((
16، أمالي الطوسي: 291/1 ح13/566، فرائد السمطين: 132/2 ح431 و136 ح435 و313 

ح564.
وقد ورد في روايات كثيرة عن النبي نقلها المحدثون من أبناء العامة قال فيها النبي بأنّ الخلفاء 
م كلّهم من قريش. فمنها ما نقله جابر بن سمرة حيث قال: »كنت مع  من بعده اثنا عشر خليفة، وأّهن
الذي  ما  لأبي:  فقلت  صوته،  أخفى  ثم  خليفة«،  عشر  اثنا  »بعدي  يقول:  فسمعته   النبي عند  أبي 

أخفى صوته؟ قال: قال: »كلّهم من بني هاشم«. وغير هذه الرواية الكثير الكثير.
انظر: مسند أحمد: 89/5 و90 و92، مستدرك الحاكم: 501/4، مجمع الزوائد: 190/5، كنز 
العمال: 201/6 و206، صحيح البخاري: 101/9، صحيح مسلم: 192/2، تاريخ الخلفاء: 10، 

سنن الترمذي: 35/2، ينابيع المودة: 444. وغيرها كثير.



عقائد الإماميّة216

31 – عقيدتنا في المهديّ

– ليملأ الأرض قسطاً  الزمان  المهدىّ من ولد فاطمة في آخر  البشارة بظهور  إنّ 
لها  وعدلاً بعدما ملئت ظلمًا وجوراً – ثابتة عن النبي صّىل الله عليه وآله بالتواتر، وسجَّ
هي  وليست  مشاربهم))).  اختلاف  على  عنه  الحديث  من  رووه  فيما  جميعاً  المسلمون 
من  بظهور  فحلموا  والجور،  الظلم  انتشار  إليها  دفع  الشيعة  عند  المستحدَثة  بالفكرة 
ر الأرض من رجس الظلم، كما يريد أن يصوّرها بعض المغالطين غير المنصفين))). يطهِّ

وتشبَّعت  المسلمين،  جميع  عرفها  وجه  على  النبي  عن  المهدي  فكرة  ثبوت  ولولا 
في نفوسهم واعتقدوها لما كان يتمكّن مدّعو المهدية في القرون الأولى – كالكيسانية))) 

ح920.  و436  ح909   433 البطريق:  لابن  العمدة   ،148/187 للطوسي:  الغيبة  انظر   (((
إثبات الهداة: 504/3 ح303 ـ 304، سنن أبي داود: 107/4 ح4284، سنن ابن ماجه: 1368/2 
الكبير  المعجم   ،557/4 الحاكم:  مستدرك  الفتن،  كتاب  من   34 الباب  أحاديث  وكافة  ح4086، 
سنن  ح38662،   264/14 العمال:  كنز   ،486 الطالب:  كفاية  ح566،   267/23 للطبراني: 
البرهان في  للفتاوي: 58/2،  الحاوي  الزمان: 479،  أخبار صاحب  البيان في  الترمذي: 505/4، 

.94 :علامات المهدي
))) ولعل من هؤلاء المغالطين الدكتور رونلدسون الذي يقول: )إنّ من المحتمل جدّاً أنّ الفشل 
الظاهر الذي أصاب المملكة الإسلامية في توطيد أركان العدل والتساوي على زمن دولة الأمويين – 

41 إلى 132 هـ – كان من الأسباب لظهور فكرة المهدي آخر الزمان(. راجع: عقيدة الشيعة: 231.
بن  محمد  إنّ  بعضهم:  وقال  الحنفية.  بن  محمد  بإمامة  القول  على  اجتمعت  فرقة  الكيسانية:   (((
الحنفية هو الإمام بعد أبيه علي بن أبي طالب؛ لأنّ الإمام علياً دفع إليه الراية يوم الجمل وقال 

له:
ت��زب��داط���ع���ن���ه���م ط���ع���ن أب����ي����ك تح��م��دِ لم  إذا  الح������رب  في  خ��ي�ر  لا 

وقال آخرون منهم: إنّ الإمام بعد علي كان الحسن ثم الحسين ثم صار هو الإمام بعد 
ذهاب الحسين من المدينة إلى مكة قبل واقعة كربلاء.



217 تقديم

والعباسيين، وجملة من العلويين وغيرهم – من خدعة الناس، واستغلال هذه العقيدة 
فيهم طلباً للملك والسلطان، فجعلوا ادّعاهم المهدية الكاذبة طريقاً للتأثير على العامة، 

وبسط نفوذهم عليهم.

ونحن مع إيماننا بصحة الدين الإسلامي، وأنه خاتمة الأديان الإلهية، ولا نترقب 
ديناً آخر لإصلاح البشر، ومع ما نشاهد من انتشار الظلم، واستشراء الفساد في العالم 
على وجه لا تجد للعدل والصلاح موضع قدم في الممالك المعمورة، ومع ما نرى من انكفاء 
الإسلامية،  الممالك  جميع  في  وقوانينه  أحكامه  وتعطيل  دينهم،  عن  أنفسهم  المسلمين 
وعدم التزامهم بواحد من الألف من أحكام الإسلام، نحن مع كل ذلك لابدَّ أن ننتظر 
الفرج بعودة الدين الإسلامي إلى قوّته وتمكينه من إصلاح هذا العالم المنغمس بغطرسة 

الظلم والفساد.

وزعم قوم منهم بأنّ محمد بن الحنفية حي لم يمت وهو المهدي المنتظر وهذا هو ما أشار إليه المصنفّ 
هنا.

.وذهب آخرون إلى الإقرار بموته وأنّ الإمام بعده علي بن الحسين زين العابدين
ومنهم من قال برجوع الإمامة بعده إلى أبي هاشم عبد الله بن محمد بن الحنفية، واختلف هؤلاء 
بالإمامة بعده، فمنهم من نقلها إلى محمد بن علي بن عبد الله، ومنهم من زعم أنّ الإمامة بعده صارت 

إلى بيان بن سمعان، وزعموا أنّ روح الله كانت في أبي هاشم ثمّ انتقلت إلى بيان هذا.
وقيل: إنّما سمّوا بالكيسانية لأنّ المختار بن أبي عبيد الثقفي كان رئيسهم، وكان يلقب بـ»كيسان«؛ 
أو لأنّ صاحب شرطته )أبو عمرة( كان اسمه كيسان وكان أفرط في الفعل والقول والقتل من المختار.
هذا على أنّ اعتقاد الإماميّة – وهو الرأي الراجح عندهم – أنّ المختار كان ذو عقيدة صحيحة، 
 ،وقد ورد مدحه على لسان الإمام السجاد ،وكان يدعو إلى إمامة الإمام السجّاد علي بن الحسين
وكذا ابنه الإمام الباقر، وكذا ولده الإمام الصادق. كما وتواتر الثناء عليه والذب عنه عند علماء 
الشيعة ولم يغمزه إّال شذاذ منهم. وما نُبز به المختار من القذائف فهو مفتعل عليه وضعه أعداؤه تشويهاً 
بيته في  بقتله هو وأهل  قاموا  الذين  الثأر للإمام الحسين وقتل  بأخذ  قام  الذي  لسمعته؛ لأنّه هو 
واقعة كربلاء المفجعة، وقد قام علماء الإماميّة وغيرهم بتأليف كتب مخصوصة في حياة المختار وسيرته 

وأعماله. راجع: الملل والنحل: 131/1، الفرق بين الفرق: 38، فرق الشيعة: 23.



عقائد الإماميّة218

عامة)))،  البشر  على  وسيطرته  ته  قوَّ إلى  الإسلامي  الدين  يعود  أن  يمكن  لا  ثمّ 
قوانينه وأحكامه وفي  معتنقيه في  اختلاف  اليوم من  وقبل  اليوم  عليه  ما هو  وهو على 
افكارهم عنه، وهم على ما هم عليه اليوم وقبل اليوم من البدع والتحريفات في قوانينه 

والضلالات في ادّعاءاتهم.

نعم، لا يمكن أن يعود الدين إلى قوّته إّال إذا ظهر على رأسه مصلح عظيم، يجمع 
البدع والضلالات  به من  أُلصق  ما  ويُبطل  المبطلين،  الدين تحريف  الكلمة، ويرد عن 
العظمى،  المنزلة  له هذه  مهدياً،  هادياً  منه شخصاً  ليجعل  إلهي؛  وبلطف  ربّانية  بعناية 
ظلمًا  ملئت  ما  بعد  وعدلاً  قسطاً  الأرض  ليملأ  الخارقة؛  والقدرة  العامّة،  والرئاسة 

وجوراً.

 – والخلاصة؛ أنّ طبيعة الوضع الفاسد في البشر البالغة الغاية في الفساد والظلم 
مع الايمان بصحّة هذا الدين، وأنّه الخاتمة للأديان – يقتضي انتظار هذا المصلح المهدي 

لإنقاذ العالم مماّ هو فيه.

ولأجل ذلك آمنت بهذا الانتظار جميع الفرق المسلمة، بل الأمُم من غير المسلمين، 
المهدي هو  المصلح  أنّ هذا  تعتقد  الإمامية  أنّ  هو  الإمامية وغيرها  بين  الفرق  أنّ  غير 
شخص معَّني معروف ولد سنة 256 هجرية ولا يزال حياً؛ هو ابن الحسن العسكري 
واسمه )محمد(، وذلك بما ثبت عن النبي وآل البيت من الوعد به)))، وما تواتر عندنا 
))) لكي يتحقق قوله تعالى – وقوله الحق –: )هُوَ الّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ باِلُهدَى وَدِينِ الَحقِّ ليُِظْهِره 

هِ( التوبة: 33 والفتح 48: 28 والصف: 9. ين كُلِّ عَلَى الدِّ
بظهور   الأئمة وعن  وآله  عليه  الله  صّىل  النبي  عن  والأخبار  الروايات  تواترت  حيث   (((

المهدي من ولد فاطمة، وأنه سيملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعدما ملئت ظلمًا وجوراً كما مرّ سابقاً.
القائد المنتظر لتغيير  وقد ذكر السيد الشهيد محمد باقر الصدر ما نصّه: )إنّ فكرة المهدي بوصفه 
البيت  أهل  أئمة  رواي��ات  وفي  عموماً،  الأعظم  الرسول  أحاديث  في  جاءت  قد  الأفضل  إلى  العالم 
أربعمائة  أُحصي  ولقد  الشك،  إليها  يرقى  أن  يمكن  لا  بدرجة  كثيرة  نصوص  في  وأكّدت  خصوصاً، 



219 تقديم

من ولادته واحتجاجه.

ولا يجوز أن تنقطع الإمامة وتحول في عصر من العصور))) وإن كان الإمام مخفياً؛ 
ليظهر في اليوم الموعود به من الله تعالى، الذي هو من الأسرار الِالهية التي لا يعلم بها 

إلا هو تعالى.

ولا يخلو من أن تكون حياته وبقاؤه هذه المدّة الطويلة معجزة جعلها الله تعالى له، 
وليست هي بأعظم من معجزة أن يكون إماماً للخلق وهو ابن خمس سنين يوم رحل 
المهد  الناس في  كلَّم  إذ  بأعظم من معجزة عيسى  الرفيق الأعلى)))، ولا هي  إلى  والده 

صبياً، وبعث في الناس نبياً))).

حديث عن النبي صّىل الله عليه وآله من طرق إخواننا أهل السنة، كما أُحصي مجموع الأخبار الواردة في 
الإمام المهدي من طرق الشيعة والسنة فكان أكثر من ستة آلاف رواية. هذا رقم إحصائي كبير لا يتوفّر 

نظيره في كثير من قضايا الإسلام البديهية التي لا شك فيها لمسلم عادة(. بحث حول المهدي: 63.
))) لما مرّ سابقاً من أنّ الأرض لا تخلو عن حجة.

))) فقد ورد في الروايات الكثيرة أنّ الإمام العسكري توّيف في عام 260، وكان عمر الإمام 
المهدي عندها خمس سنين وقام بأعباء الإمامة.

ويدلّ على ذلك ما ورد من رواية أبي الأديان، الذي كان يخدم الإمام العسكري فأرسله الإمام 
في  وتدخل  يوماً  عشر  خمسة  ستغيب  إنّك  له:  وقال  المدائن،  إلى  الكتب  بعض  لينقل   مرضه عند 
 اليوم الخامس عشر إلى سر من رأى فتسمع الواعية. فسأله أبو الأديان حينها عن الإمام بعده فقال
إنّه الذي يطالبك بجواباتي ويصّيل عليَّ وبريخك بما في الهميان الذي معك. ثمّ تحقّق كل الذي قاله  له 
الإمام، ورجع أبو الأديان فكان الذي طالبه بالجوابات هو الإمام المهدي، وهو الذي صّىل على 
أبيه – بعد أن أبعد عمّه – ثم أخبر أبا الأديان بما في الهميان الذي معه، كما أخبر جماعة آخرين بما 

عندهم من أُمور لم يطّلع عليها أحد غيرهم. وكان عمره إذ ذاك خمس سنين.
راجع: إكمال الدين وإتمام النعمة: 2/ 476، بحار الأنوار: 50/ 332 ح 4. وراجع أيضاً: تاريخ 

الغيبة الصغرى: 282 وما بعدها.
))) إشارة إلى قوله تعالى في عيسى بن مريم وهو يحكي قصّته، حيث قال بنو اسرائيل لمريم حين 
كِ بَغيِّاً فَأَشَارَتْ إلَِيْهِ قَالُوا كَيْفَ  أتت به تحمله: ﴿يَا أُخْتَ هرونَ مَا كَانَ أَبوُكِ امْرَأَ سَوْء وَمَا كَانَتْ أُمُّ



عقائد الإماميّة220

– لا  أنّه العمر الطبيعي  – أو الذي يتخيّل  وطول الحياة أكثر من العمر الطبيعي 
أنّ الطب بعد لم يتوصّل إلى ما يمكّنه من تعمير  يمنع منها فن الطب ولا يحيلها، غير 
حياة الإنسان، وإذا عجز عنه الطب فإنّ الله تعالى قادر على كلّ شيء، وقد وقع فعلًا 
تعمير نوح)))، وبقاء عيسى))) كما أخبر عنهما القرآن الكريم... ولو شك الشاك 

فيما أخبر به القرآن فعلى الإسلام السلام.

بالكتاب  الإيمان  يدّعي  وهو  ذلك  إمِكان  عن  المسلم  يتساءل  أن  العجب  ومن 
العزيز!!

هذا  انتظار  معنى  ليس  أنّه  به  أنفسنا  ر  ونذكِّ الصدد،  هذا  في  نذكره  أن  يجدر  ومماّ 
المصلح المنقذ المهدي أن يقف المسلمون مكتوفي الأيدي فيما يعود إلى الحق من دينهم، 
بالمعروف  والأمر  بأحكامه،  والأخذ  سبيله،  في  والجهاد  نصرته،  من  عليهم  يجب  وما 

مُ مَنْ كَانَ في الْمهدِ صَبيِّاً قَالَ إَّين عَبْدُاللهِ آتاِين الكتِبَ وَجَعَلَنيِ نَبيّا﴾ مريم: 28 – 30. نُكَلِّ
سَِين عَاماً  ))) حيث قال تعالى في نوح: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنا نُوحاً إلى قَوْمِهِ فَلَبثَِ فيِهِمْ أَلْفَ سَنَة إّال خَمْ
ـَاِملوُنَ﴾ العنكبوت: 14. ومن الثابت أنّ هذه الفترة – ألف سنة إّال خمسين  فَأَخَذَهُمُ الطُّوفَانُ وَهُمْ ظ
عاماً – هي فقط فترة بقائه في قومه يعظهم، أما عمره فقد قيل: إنّه على أقل التقديرات ألف وستمائة 

سنة، وقيل أكثر.. إلى ثلاث آلاف سنة.
راجع: تفسير الكشاف: 200/3، تفسير ابن كثير: 418/3، زاد المسير لابن الجوزي: 261/6.

ا قَتَلْنَا الَمسِيحَ عِيسَى ابْن مَرْيَمَ رَسُولَ اللهِ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبوُهُ  مْ إنَِّ )))  إشارة إلى قوله تعالى: ﴿وَقَوْلِهِ
 ًباعَ الظَّنِّ وَمَا قَتلُوهُ يَقِينا مْ بهِ مِنْ عِلْم إلِاّ اتِّ مْ وَإنَِّ الّذِينَ اخْتَلَفوُا فيِهِ لَفِي شَكٍّ مِنْهُ مَا لَهُ وَلكنِْ شُبِّهَ لَهُ
بَلْ رَفَعَهُ اللهُ إلِيْهِ وَكانَ اللهُ عَزِيزاً حَكيِمًا﴾ النساء: 157 – 158. وهذا من الأمور المسلّمة القطعية عند 
كافّة المسلمين؛ حيث أنّه لو تسّرب الشك إلى هذا الأمر القرآني القطعي هذا يعني الشك بالقرآن بأجمعه 
﴿أَفَتُؤمِنُونَ ببَِعْضِ الكتـَبِ وَتَكْفُرون ببعَض﴾ البقرة: 85. وإلى هذا أشار المصنفّ بقوله: )ولو شك 
الشاك فيما أخبر به القرآن فعلى الإسلام السلام(. وعلى هذا الاساس فإنّ المسلم بعد أن آمن بكل هذا 
وسلّم به فلا موجب للعجب من إمكان بقاء الإمام كل هذه المدة الزمنية وهذا العمر الطويل – الذي 

لا يخلو من كونه معجزة بأمر الله تعالى – الذي منحه الله تعالى للإمام ليدّخره إلى اليوم الموعود.



221 تقديم

والنهي عن المنكر.

بل المسلم أبداً مكلَّف بالعمل بما أُنزل من الأحكام الشرعية، وواجب عليه السعي 
يأمر  أن  عليه  وواجب  حقيقة،  إليها  الموصلة  بالطرق  الصحيح  وجهها  على  لمعرفتها 
إليه قدرته »كلّكم راع وكلّكم  ن من ذلك وبلغت  المنكر ما تمكَّ بالمعروف وينهى عن 

مسؤول عن رعيته«))).

فلا يجوز له التأخّر عن واجباته بمجرد الانتظار للمصلح المهدي، والمبّرش الهادي؛ 
ل عملًا، ولا يجعل الناسَ هملًا كالسوائم. فإنّ هذا لا يسقط تكليفاً، ولا يؤجِّ

))) انظر: جامع الأحاديث للقمّي: 21، جامع الأخبار: 327 ح919، صحيح البخاري: 6/2 
و196/3، مسند أحمد: 5/2، سنن البيهقي: 287/6، عوالي اللآلي: 129/1 ح3 و364 ح51.



عقائد الإماميّة222

32 – عقيدتنا في الرجعة

إنّ الذي تذهب إليه الإمامية – أخذاً بما جاء عن آل البيت – أنّ الله تعالى 
يعيد قوماً من الأموات إلى الدنيا في صورهم التي كانوا عليها، فيعزّ فريقاً ويذلّ فريقاً 
آخر، ويديل المحقّين من المبطلين والمظلومين منهم من الظالمين، وذلك عند قيام مهدي 

آل محمّد عليه وعليهم أفضل الصلاة والسلام))).

ولا يرجع إّال من علت درجته في الإيمان، أو مَن بلغ الغاية من الفساد، ثمّ يصيرون 
بعد ذلك إلى الموت، ومن بعده إلى النشور وما يستحقّونه من الثواب أو العقاب، كما 
بالارتجاع  يصلحوا  لم  – الذين  عيَن  َ المرَجت هؤلاء  تمنيّ  الكريم  قرآنه  في  تعالى  الله  حكى 
وَأحيَيتَنَا  اثَنَتيِن  أَمتَّنا  نا  رَبَّ لعلّهم يصلحون: ﴿قَالوا  ثالثاً  – أن يخرجوا  الله  فنالوا مقت 

فنَا بذُِنُوبنِاَ فَهَل إلى خُرُوج مِن سَبيل﴾))). ََرت اثنَتَيِن فَاع

نعم، قد جاء القرآن الكريم بوقوع الرجعة إلى الدنيا، وتظافرت بها الأخبار عن 
بأنّ  الرجعة  ما ورد في  لوا  تأوَّ منهم  قليلون  إّال  عليه  بأجمعها  العصمة، والإمامية  بيت 
معناها رجوع الدولة والأمر والنهي إلى آل البيت بظهور الإمام المنتظر، من دون رجوع 

أعيان الأشخاص وإحياء الموتى))).

يستقبح الاعتقاد بها،  التي  المستنكرات  السنَّة من  يعد عند أهل  بالرجعة  والقول 

))) انظر: بحار الأنوار: 39/53 ـ 143 باب الرجعة.
))) الغافر: 11.

))) وللمزيد من الاطّلاع والتوضيح راجع كتاب حق اليقين في معرفة أصول الدين/الجزء الثاني. 
فقد ذكر فيه الآيات والروايات الدالّة على الرجعة، والآراء فيها، وهل تتم الرجعة لجميع الناس أم لمن 

محض الإيمان محضاً ومن محض الكفر محضاً. وغيره من المصادر والكتب.



223 تقديم

وكان المؤلِّفون منهم في رجال الحديث يعدّون الاعتقاد بالرجعة من الطعون في الراوي 
بمنزلة  يعدّونها  م  أّهن ويبدو  وطرحها،  روايته  رفض  تستوجب  التي  عليه  والشناعات 
الكفر والشرك بل أشنع، فكان هذا الاعتقاد من أكبر ما تُنبز به الشيعة الإمامية، ويشنَّع 

به عليهم.

– فيما  ولا شكّ في أنّ هذا من نوع التهويلات التي تتّخذها الطوائف الإسلامية 
غبر – ذريعة لطعن بعضها في بعض، والدعاية ضده. ولا نرى في الواقع ما يبّرر هذا 
التهويل؛ لأنّ الاعتقاد بالرجعة لا يخدش في عقيدة التوحيد، ولا في عقيدة النبوّة، بل 
يؤكد صحّة العقيدتين؛ إذ الرجعة دليل القدرة البالغة لله تعالى كالبعث والنشر، وهي 
بيته صلى الله  لنبينا محمد وآل  التي تصلح أن تكون معجزة  للعادة  من الأمُور الخارقة 
هنا؛  أبلغ  بل   ،للمسيح كانت  التي  الموتى  إحياء  معجزة  عيناً  وهي  وعليهم،  عليه 
ييهَا الَّذِي  يي العِظامَ وَهِيَ رَمِيمٌ قُل ُحي لأنها بعد أن يصبح الأموات رميمًا ﴿قَالَ مَنْ ُحي

لَ مَرة وَهُو بكُِلِّ خَلق عَليمٌِ﴾))). أَنشأَهَا أَوَّ

ا من التناسخ الباطل، فلأنّه لم يفرّق بين معنى  وأمّا من طعن في الرجعة باعتبار أّهن
التناسخ  معنى  فإنّ  الجسماني؛  المعاد  نوع  من  والرجعة  الجسماني،  المعاد  وبين  التناسخ 
هو انتقال النفس من بدن إلى بدن آخر منفصل عن الأول، وليس كذلك معنى المعاد 

الجسماني؛ فإنّ معناه رجوع نفس البدن الأول بمشخّصاته النفسية، فكذلك الرجعة.

وإذا كانت الرجعة تناسخاً فإنّ إحياء الموتى على يد عيسى كان تناسخاً، وإذا 
كانت الرجعة تناسخاً كان البعث والمعاد الجسماني تناسخاً.

إذِن، لم يبق إّال أن يُناقش في الرجعة من جهتين:

الأولى: أنّه مستحيلة الوقوع.

))) يس: 78 – 79.



عقائد الإماميّة224

الثانية: كذب الأحاديث الواردة فيها.

وعلى تقدير صحة المناقشتين، فانّه لا يعتبر الاعتقاد بها بهذه الدرجة من الشناعة 
لها خصوم الشيعة. التي هوَّ

التي لم  أو  المستحيلة،  لباقي طوائف المسلمين هي من الأمور  وكم من معتقدات 
يثبت فيها نص صحيح، ولكنهّا لم توجب تكفيراً وخروجاً عن الإسلام، ولذلك أمثلة 
كثيرة، منها: الاعتقاد بجواز سهو النبي أو عصيانه)))، ومنها الاعتقاد بقدم القرآن)))، 

ومنها: القول بالوعيد)))، ومنها: الاعتقاد بأنّ النبي لم ينص على خليفة من بعده.

على أنّ هاتين المناقشتين لا أساس لهما من الصحّة؛ أمّا أنّ الرجعة مستحيلة فقد قلنا 
ا بعث موقوت في الدنيا، والدليل على إمكان  ا من نوع البعث والمعاد الجسماني، غير أّهن إّهن
ا أمر غير معهود لنا فيما ألفناه في  البعث دليل على إمكانها، ولا سبب لاستغرابها إلِاّ أّهن
بها إلى اعترافنا أو يبعدها، وخيال  حياتنا الدنيا، ولا نعرف من أسبابها أو موانعها ما يقرِّ
الإنسان لا يسهل عليه أن يتقبَّل تصديق ما لم يألفه، وذلك كمن يستغرب البعث فيقول 
لَ مَرة وَهُوَ بكِلِّ خَلق  ييهَا الّذِي أَنشَأَهَا أَوَّ يىِ العظـامَ وَهِيَّ رَمِيمٌ﴾ فيقال له: ﴿ُحي ﴿مَن ُحي

عَليِمٌ﴾))).

نتخيّل عدم وجود  أو  إثباته،  أو  نفيه  لنا على  نعم، في مثل ذلك مماّ لا دليل عقلي 

سنن  و89،  و87  و86  ح85   399/1 مسلم:  صحيح   ،68/2 البخاري:  صحيح  راجع   (((
الترمذي: 235/2 ح391 – 395، سنن أبي داود: 264/1 ح1008 – 1023.

))) راجع: شرح المقاصد: 143/4 – 146، وفيه إشارة إلى قول الحنابلة والحشوية بقدم القرآن، 
التي  بل قول بعضهم بأنّ الجلدة والغلاف أزليّان، وكذا الإشارة إلى مناظرة أبي حنيفة وأبي يوسف 

دامت ستة أشهر وانتهت بالاتفاق بينهم على القول بأنّ من قال بخلق القرآن فهو كافر.
))) راجع: شرح المقاصد: 125/5، مذاهب الإسلاميين: 62.

))) يس: 78 – 79.



225 تقديم

الدليل، يلزمنا الرضوخ إلى النصوص الدينية التي هي من مصدر الوحي الإلهي، وقد 
كمعجزة  الأم��وات،  لبعض  الدنيا  إلى  الرجعة  وقوع  يثبت  ما  الكريم  القرآن  في  ورد 

عيسى في إحياء الموتى ﴿وَأُبرئ الأكمَهَ وَالأبَرصَ وأُحيي الَموتَى بإذنِ اللهِ﴾))).

ا فأَمَاتَهُ اللهُ مائَةَ عَام ثُمَّ بَعثَهُ﴾))). ييِ هَذِهِ اللهُ بَعدَ مَوتِه وكقوله تعالى ﴿أَنَّى ُحي

نا أمتَّنا اثنتيِنَ...﴾)))؛ فإنّه لا يستقيم معنى هذه الآية بغير  مة ﴿قالُوا رَبَّ والآية المتقدِّ
ين في تأويلها بما لا يروي الغليل،  الرجوع إلى الدنيا بعد الموت، وإنِ تكلَّف بعض المفِّرس

ولا يحقّق معنى الآية))).

وأمّا المناقشة الثانية – وهي دعوى أنّ الحديث فيها موضوع – فإنّه لا وجه لها؛ لأنّ 
الرجعة من الأمور الضرورية فيما جاء عن آل البيت من الأخبار المتواترة.

عي المعرفة مثل أحمد أمين في كتابه »فجر  وبعد هذا، أفلا تعجب من كاتب شهير يدَّ
الإسلام« إذ يقول: »فاليهودية ظهرت في التشيّع بالقول بالرجعة«)))! فأنا أقول له على 
مدّعاه: فاليهودية أيضاً ظهرت في القرآن بالرجعة، كما تقدّم ذكر القرآن لها في الآيات 

المتقدّمة.

ونزيده فنقول: والحقيقة أنّه لابدَّ أن تظهر اليهودية والنصرانية في كثير من المعتقدات 

))) آل عمران: 49.
))) البقرة: 259.

))) غافر: 11.
))) راجع: مجمع البيان: 516/4. فقد نقل قسمًا من هذه التفسيرات التي أوردها بعض المفسرين 

لهذه الآية.
زاد  بل  مقولته هذه،  كتابه هذا على  يقتصر في  لم  أمين  أحمد  أنّ  ))) فجر الإسلام: ص 33. على 
فيها الكثير من الكلام الذي لا أساس له ولا مستند، ولمزيد من الاطّلاع راجع كتاب أصل الشيعة 

وأصولها: ص140 وفيه ذكر هذه المقالات وبعض من الرد المختصر عليها.



عقائد الإماميّة226

قاً لما بين يديه من الشرائع السماوية)))،  والأحكام الإسلامية؛ لأنّ النبي الأكرم جاء مصدِّ
وإن نسخ بعض أحكامها، فظهور اليهودية أو النصرانية في بعض المعتقدات الإسلامية 
ليس عيباً في الإسلام، على تقدير أنّ الرجعة من الآراء اليهودية كما يدّعيه هذا الكاتب.

وعلى كلّ حال، فالرجعة ليست من الأصول التي يجب الاعتقاد بها والنظر فيها، 
ندين  الذين   البيت آل  عن  الواردة  الصحيحة  للآثار  تبعاً  كان  بها  اعتقادنا  وإنّما 

بعصمتهم من الكذب، وهي من الأمور الغيبية التي أخبروا عنها، ولا يمتنع وقوعها.

قاً ِملا بَيَْن  لَ عَلَيْكَ الكتَِبَ باِلَحقِّ مُصدِّ ))) إشارة إلى قوله تعالى مخاطباً نبيه الكريم محمداً: ﴿نَزَّ
يَدَيْهِ وَأَنْزَلَ التّوْرَاةَ والإنْجِيلَ﴾ آل عمران: 3. وغيرها من الآيات الكريمة الكثيرة الدالة على أنّ النبي 
الأكرم والقرآن جاءا مصدقان لمن سبق من الأنبياء وشرائعهم الحقّة، سوى ما ورد من الأحكام 

الناسخة التي كان يتديّن بها أتباعهم قبل نزول الشريعة السمحة السهلة.



227 تقديم

33 – عقيدتنا في التقيّة

روي عن صادق آل البيت في الأثر الصحيح:

»التقيّة ديني ودين آبائي«)))، و»من لا تقيّة له لا دين له«))).

وكذلك هي، لقد كانت شعاراً لآل البيت؛ دفعاً للضرر عنهم وعن أتباعهم، 
وحقناً لدمائهم، واستصلاحاً لحال المسلمين، وجمعاً لكلمتهم، ولّماً لشعثهم))).

وما زالت سمة تُعرف بها الإمامية دون غيرها من الطوائف والأمُم، وكلّ إنسان 
يتكتَّم  أن  لابدَّ  به  التظاهر  أو  معتقده  نشر  بسبب  ماله  أو  نفسه  على  بالخطر  أحسَّ  إذا 

ويتّقي في مواضع الخطر، وهذا أمر تقضيه فطرة العقول.

ومن المعلوم أنّ الإمامية وأئمّتهم لاقوا من ضروب المحن، وصنوف الضيق على 
ة أُخرى))) فاضطرّوا في أكثر عهودهم  حريّاتهم في جميع العهود ما لم تلاقه أيّة طائفة أو أُمَّ

))) الكافي: 174/2 ح12، مختصر بصائر الدرجات: 101، المحاسن: 397/1 ح890.
.338 :الكافي: 172/2 ح2، الفقه المنسوب للإمام الرضا (((

))) التقية: هي كتمان الحق، وستر الاعتقاد فيه، ومكاتمة المخالفين وترك مظاهرتهم بما يعقب ضرراً 
جهلًا  بها؛  بقولهم  الشيعة  ويزدري على  الناس  بعض  يشنعّ  التي  الأمور  من  وهي  والدنيا.  الدين  في 
أنّ  لعرفوا  وا  وتبّرص وصبروا  وتريّثوا  الأمر  في  تثبتوا  ولو  مغزاها،  وحقيقة  وبموقعها  بمعناها  منهم 
التقية لا تختص بالشيعة ولم ينفردوا بها، بل هي من ضروري العقل، وعليه جبلّة الطباع وغرائز البشر 
رائدها العلم، وقائدها العقل ولا تنفك عنهما قيد شعرة؛ إذ أنّ كل إنسان مجبول على الدفاع عن نفسه 

والمحافظة على حياته.
 ،315 وأصولها:  الشيعة  أصل   ،137/5 المفيد:  الشيخ  مصنفات  من  الاعتقاد  تصحيح  راجع: 
 – الإماميّة  الشيعة  من غير  الإسلامية  والفرق  المذاهب  عند  التقية  واقع  راجع:  الاطلاع  من  ولمزيد 

الدكتور السيد  ثامر العميدي، وفيه إيضاح على أنّ التقية والقول بها لا يختص فقط بالشيعة الإماميّة.
الشيعة  كتاب:  راجع  العصور  مرّ  على  الشيعة  أصاب  ما  على  والتعرف  التوضيح  ولزيادة   (((



عقائد الإماميّة228

إلى استعمال التقيّة بمكاتمة المخالفين لهم، وترك مظاهرتهم، وستر اعتقاداتهم وأعمالهم 
السببُ  ولهذا  والدنيا.  الدين  في  الضرر  من  ذلك  يعقب  كان  لما  عنهم؛  بهم  المختصة 

امتازوا بالتقية وعُرفوا بها دون سواهم.

مواقع خوف  اختلاف  بحسب  وعدم وجوبها  حيث وجوبها  من  أحكام  وللتقيّة 
الضرر مذكورة في ابوابها في كتب العلماء الفقهية.

وليست هي بواجبة على كلّ حال، بل قد يجوز أو يجب خلافها في بعض الأحوال، 
كما إذا كان في إظهار الحق والتظاهر به نصرة للدين وخدمة للإسلام، وجهاد في سبيله؛ 

فإنّه عند ذلك يستهان بالأموال، ولا تعزّ النفوس.

رواجاً  أو  المحترمة)))،  النفوس  قتل  تستوجب  التي  الأعمال  في  التقيّة  تحرم  وقد 
الظلم  إفشاء  أو  بإضلالهم،  المسلمين  بالغاً على  أو ضرراً  الدين،  فساداً في  أو  للباطل، 

والجور فيهم.

ا تجعل منهم جمعية سّرية لغاية  وعلى كلّ حال، ليس معنى التقيّة عند الإمامية أّهن
الهدم والتخريب، كما يريد أن يصوّرها بعض أعدائهم غير المتورّعين في إدراك الأمُور 

على وجهها، ولا يكلِّفون أنفسهم فهْم الرأي الصحيح عندنا))).

والحاكمون. للشيخ محمد جواد مغنية، ففيه من الإيضاح ما يمكن أن يصوّر الوضع المأساوي الذي 
عاشته الشيعة في فترات تأريخهم العصيبة.

))) حيث ورد عن الإمام الباقر الحديث التالي:
عن محمد بن مسلم، عنه: »إنّما جعل التقية ليحقن بها الدم، فإذا بلغ الدم فليس تقية«.

وسائل الشيعة: 483/11 ح1.
))) راجع الكوثري في تعليقه على كتاب الاسفراييني »التبصير في الدين«، فانه يذكر بأن الذين 
ذوا التلفّع بالتشيّع وسيلة  ذوا التشيع ستاراً لتحقيق أغراضهم في تشويه معالم الإسلام بقوله: )اّخت اّخت
لحشد حشود وتأليف جمعيات سرية وجعلوا التشيّع ستاراً لما يريدون أن يبثّوه بين الأمة من الرذيلة!!(.

الاسفراييني: التبصير في الدين: 185 – تعليق الكوثري.



229 تقديم

كما أنّه ليس معناها أنها تجعل الدين وأحكامه سّراً من الأسرار لا يجوز أن يذاع لمن 
فاتهم فيما يخص الفقه والأحكام ومباحث الكلام  لا يدين به، كيف وكتب الإمامية ومؤلَّ

ة تدين بدينها؟! والمعتقدات قد ملأت الخافقين، وتجاوزت الحد الذي ينتظر من أيّة أُمَّ

فجعلوها  الإمامية،  على  التشنيع  أراد  من  استغلّها  قد  التقيّة  في  عقيدتنا  إنّ  بلى، 
م رقابهم إلى السيوف  م كان لا يشفى غليلهم إّال أن تقدَّ من جملة المطاعن فيهم، وكأّهن
شيعي  رجل  هذا  يقال  أن  فيها  يكفي  التي  العصور  تلك  في  آخرهم  عن  لاستئصالهم 

ليلاقي حتفه على يد أعداء آل البيت من الأمويين والعباسيين، وبله العثمانيين.

وإذا كان طعن من أراد أن يطعن يستند إلى زعم عدم مشروعيتها من ناحية دينية، 
فإنّا نقول له:

أولاً: إنّنا متبعون لأئمتنا ونحن نهتدي بهداهم، وهم أمرونا بها، وفرضوها 
علينا وقت الحاجة، وهي عندهم من الدين، وقد سمعت قول الصادق: »من لا تقيّة 

له لا دين له«))).

َّال مَنْ أُكرِهَ  وثانياً: قد ورد تشريعها في نفس القرآن الكريم، ذلك قوله تعالى: ﴿إ
ر بن ياسر الذي التجأ إلى التظاهر  وَقَلبُهُ مُطْمَئنٌِ بالإيمان﴾))) وقد نزلت هذه الآية في عّام

بالكفر خوفاً من أعداء الإسلام))).

َّال أَنْ تَتَّقوُا مِنْهُم تُقاةً﴾))). وقوله تعالى: ﴿إ

وراجع أيضاً: نشأة الأشعرية وتطورّها: 87 ـ 88.
))) تقدم في صفحة 117، فراجع.

))) النحل: 106.
جامع   ،387/3 القرآن:  تفسير  في  البيان  مجمع   ،428/6 القرآن:  تفسير  في  التبيان  راجع:   (((

البيان: 122/14، التفسير الكبير: 120/19، الكامل في التاريخ: 60/2.
))) آل عمران: 28.



عقائد الإماميّة230

وقوله تعالى: ﴿وَقَالَ رَجُلٌ مؤُمِنٌ مِن ءَالِ فرِعَونَ يَكتُمُ إيمانَهُ﴾))).

))) غافر: 28.



 الف�صل الرابع

ما �أدّب به �آل البيت �شيعتهم

تمهيد..

عقيدتنا في:

الدعاء.

أدعية الصحيفة السجّاديّة.

زيارة القبور.

.معنى التشيّع عند آل البيت

الجور والظلم.

التعاون مع الظالمين.

الوظيفة في الدولة الظالمة.

الدعوة إلى الوحدة الإسلاميّة.

حقّ المسلم على المسلم.



232



233 تقديم

تمهيد

في  إليهم  تعود  لن  دولتهم  أنّ  قبل  ذي  من  علموا   البيت آل  من  الأئمّة  إنّ 
مكافحتهم  ضرورة  يرى  ممنّ  غيرهم  سلطان  تحت  سيبقون  وشيعتهم  م  وأّهن حياتهم، 

بجميع وسائل العنف والشدّة.

لهم  وديدناً  ديناً  »التقيّة«  التكّتم  يتّخذوا  أن   – جهة  من   – الطبيعي  من  فكان 
الدين،  إلى  إلى الآخرين ولا  التقيّة تحقن من دمائهم، ولا تسيء  ما دامت  ولأتباعهم، 

ليستطيعوا البقاء في هذا الخضم العجّاج بالفتن، والثائر على آل البيت بالإحن.

تلقين  إلى  ينصرفوا  أن   – أُخرى  جهة  من   – إمامتهم  بمقتضى  اللازم  من  وكان 
أتباعهم أحكام الشريعة الإسلامية، وإلى توجيههم توجيهاً دينيّاً صالحاً، وإلى أن يسلكوا 

بهم مسلكاً اجتماعياً مفيداً؛ ليكونوا مثال المسلم الصحيح العادل.

الرسالة، وكتب الحديث الضخمة  التعليم لا تحيط بها هذه  البيت في  آل  وطريقة 
أنّه لا بأس أن نشير هنا إلى بعض ما  الدينية، غير  متكفلة بما نشروه من تلك المعارف 
يشبه أن يدخل في باب العقائد فيما يتعلَّق بتأديبهم لشيعتهم بالآداب التي تسلك بهم 
ر صدورهم من درن الآثام  بهم زلفى إلى الله تعالى، وتطهِّ المسلك الاجتماعي المفيد، وتقرِّ

والرذائل، وتجعل منهم عدولاً صادقين.

وقد تقدّم الكلام في التقيّة التي هي من تلك الآداب المفيدة اجتماعياً لهم، ونحن 
ذاكرون هنا بعض ما يعنُّ لنا من هذه الآداب.





235 ما �أدّب به �آل البيت �شيعتهم

34 – عقيدتنا في الدعاء

قال النبي: »الدعاء سلاح المؤمن، وعمود الدين، ونور السموات والأرض«))) 
وكذلك هو، أصبح من خصائص الشيعة التي امتازوا بها، وقد ألّفوا في فضله وآدابه، 
وفي الأدعية المأثورة عن آل البيت ما يبلغ عشرات الكتب؛ من مطوّلة ومختصرة، وقد 
أُودع في هذه الكتب ما كان يهدف إليه النبي وآل بيته صلى الله عليهم وسلّم من الحث 
على الدعاء، والترغيب فيه، حتى جاء عنهم: »أفضل العبادة الدعاء«))) و»أحب الأعمال 

إلى الله عزّ وجّل في الأرض الدعاء«))).

بل ورد عنهم: »إن الدعاء يردّ القضاء والبلاء«))) وأنّه »شفاء من كل داء«))).

الدعاء،  أي كثير  دعّاءً)))  الله عليه كان رجلًا  المؤمنين صلوات  أمير  أنّ  وقد ورد 
دين، وإمام الإلهيّين. وكذلك ينبغي أن يكون وهو سيِّد الموحِّ

زياد  ابن  كميل  كدعاء  العربية،  البلاغة  آيات  من  آية  كخطبه  أدعيته  جاءت  وقد 
نت من المعارف الإلهية، والتوجيهات الدينية ما يصلح أن تكون  المشهور)))، وقد تضمَّ

))) الكافي: 339/2 ح1.
))) الكافي: 338/2 ضمن الحديث 1.

))) الكافي: 339/2 ح8.
))) انظر: الكافي: 341/2 ح1 ـ 8.

))) الكافي: 341/2 ح1.
))) الكافي: 339/2 ذيل الحديث 8.

))) أي الدعاء الذي علمه أمير المؤمنين لكميل بن زياد النخعي رحمه الله. وهو الدعاء المسمى 
بدعاء الخضر، وسمي بدعاء كميل لأنّ كميل بن زياد – الذي هو من خواص الإمام أمير المؤمنين 
وخواص الإمام الحسن – هو الذي رواه عن الإمام علي، وقال أنّه كان يدعو به ساجداً في ليلة 



عقائد الإماميّة236

منهجاً رفيعاً للمسلم الصحيح.

بيته عليهم الصلاة والسلام خير  النبي وآل  الواردة عن  إنّ الأدعية  وفي الحقيقة، 
في  التضحية  وروح  والعقيدة،  الإيمان  قوّة  نفسه  في  تبعث  تدبَّرها؛  إذا  للمسلم  منهج 
نه ما يجب  فه سرَّ العبادة، ولذّة مناجاة الله تعالى والانقطاع إليه، وتلقِّ سبيل الحق، وتعرِّ
به إلى الله تعالى زلفى، ويبعده عن المفاسد والأهواء  على الإنسان أن يعلمه لدينه، وما يقرِّ

والبدع الباطلة.

وبالاختصار؛ إنّ هذه الأدعية قد أُودعت فيها خلاصة المعارف الدينية من الناحية 
مصادر  أهم  من  هي  بل  الإسلامية،  العقيدة  ناحية  ومن  للنفوس،  والتهذيبية  الخلقية 

الآراء الفلسفية، والمباحث العلمية في الإلهيات والاخلاقيات.

– أن يهتدوا بهذا الهدى الذي تثيره  – وما كلهم بمستطيعين  الناس  ولو استطاع 
هذه الأدعية في مضامينها العالية، لما كنت تجد من هذه المفاسد – المثقلة بها الأرض – 
أثراً، ولحلَّقت هذه النفوس المكبَّلة بالشرور في سماء الحق حرّة طليقة، ولكن أنّى للبشر 
﴿إنَّ  تعالى:  قوله  عنهم  كشف  وقد  الحق،  إلى  والدعاة  المصلحين  كلمة  إلى  يصغي  أن 

.(((﴾ وءِ﴾))) ﴿وَمَا أكَثرُ النَّاسِ وَلَو حَرَصتَ بمُؤمِنَين ارَةٌ باِلسُّ النَّفسَ لأمَّ

نعم، إنّ ركيزة السوء في الإنسان اغتراره بنفسه، وتجاهله لمساويه، ومغالطته لنفسه 
ويطاوع  وي��راوغ،  ويكذب  ويتعدّى،  فيظلم  عمل،  من  ذ  اّخت فيما  صنعاً  يحسن  أنّه  في 
ينبغي أن يفعل، أو  أنّه لم يفعل إّال ما  شهواته ما شاء له هواه، ومع ذلك يخادع نفسه 

النصف من شعبان، ويستحب قراءة هذا الدعاء في كل ليلة جمعة، أو في الشهر مرّة، أو في السنة مرّة، 
أو في العمر مرّة.

راجع: مصباح المجتهد: 844، المصباح للكفعمي: 2/ 282.
))) يوسف: 53.

))) يوسف: 103.



237 ما �أدّب به �آل البيت �شيعتهم

يغضّ بصره متعمداً عن قبيح ما يصنع، ويستصغر خطيئته في عينه.

وهذه الأدعية المأثورة التي تُستمدّ من منبع الوحي تجاهد أن تحمل الإنسان على 
الاختلاء بنفسه، والتجرّد إلى الله تعالى، لتلقّنه الاعتراف بالخطأ، وأنّه المذنب الذي يجب 
عليه الانقطاع إلى الله تعالى لطلب التوبة والمغفرة، ولتلمّسه مواقع الغرور والاجترام في 

نفسه، ومثل أن يقول الداعي من دعاء كميل بن زياد:

سْ فيهِ منْ تَزْييِن  ، وَلمْ أحَرت »إلهي ومَولاي! أجْريتَ علىَّ حُكمًا اتَّبعتُ فيهِ هوى نفِيس
ني بمِا أهوى، وَأسعدهُ على ذلكَ القضاءُ، فتجاوزتُ بما جرى علىَّ منْ ذلك  ي، فغرَّ عدوِّ

بعضَ حدودِكَ، وخالفتُ بعضَ أوامرِكَ«))).

ولا شك أنّ مثل هذا الاعتراف في الخلوة أسهل على الإنسان من الاعتراف علانية 
مع الناس، وإن كان من أشق أحوال النفس أيضاً، وإن كان بينه وبين نفسه في خلواته، 
على  وترويضها  الشريرة،  نفسه  غلواء  تخفيف  في  كبير  شأن  فله  للإنسان  ذلك  تم  ولو 

طلب الخير.

بحرية  فيها  والتفكير  الخلوة،  هذه  لها  يصنع  أن  لابدَّ  نفسه  تهذيب  يريد  ومن 
لمحاسبتها، وخير طريق لهذه الخلوة والمحاسبة أن يواظب على قراءة هذه الأدعية المأثورة 
التي تصل بمضامينها إلى أغوار النفس؛ مثل أن يقرأ في دعاء أبي حمزة الثمالي))) رضوان 

الله تعالى عليه:

! جلّلني بستِركَ، واعفُ عنْ توبيخِي بكرم وجهِكَ!«. »أي ربِّ

))) مصباح المتهجد: 844 – دعاء كميل بن زياد.
العابدين علي بن الحسين، حيث  الثمالي عن الإمام زين  ))) وهو الدعاء الذي رواه أبو حمزة 

قال: إنّه كان يصلي عامّة الليل في شهر رمضان فإذا كان السحر دعا بهذا الدعاء.
مصباح المتهجد: 582، المصباح للكفعمي: 345/2.



عقائد الإماميّة238

فتأمّل كلمة »جلّلني..«؛ فإنّ فيها ما يثير في النفس رغبتها في كتم ما تنطوي عليه 
من المساوئ؛ ليتنبّه الإنسان إلى هذه الدخيلة فيها، ويستدرجه إلى أن يعترف بذلك حين 

يقرأ بعد ذلك:

»فلو اطّلعَ اليومَ على ذنبيِ غيُركَ ما فعلتُه، ولو خفتُ تعجيلَ العقوبةِ لاجْتنبتُه«.

من  عنده  ما  كتمان  على  الحرص  إلى  وانتباهه  النفس،  بدخيلة  الاعرت�اف  وهذا 
المساوئ يستثيران الرغبة في طلب العفو والمغفرة من الله تعالى؛ لئلّا يُفتضح عند الناس 
بمناجاة  ساعتئذ  الإنسان  فيلتذ  أفعاله،  على  الآخرة  أو  الدنيا  في  يعاقبه  أن  الله  أراد  لو 
السر، وينقطع إلى الله تعالى، ويحمده أنّه حلم عنه وعفا عنه بعد المقدرة فلم يفضحه؛ إذ 

يقول في الدعاء بعدما تقدّم:

»فَلكَ الحمدُ على حلمِكَ بعدَ علمِكَ، وعلى عفوِكَ بعدَ قُدرتكَِ«.

ثمّ يوحي الدعاء إلى النفس سبيل الاعتذار عّام فرط منها على أساس ذلك الحلم 
ليس  عصيانه  أنّ  العبد  ولتلقين  وربّه،  العبد  بين  الصلة  تنقطع  لئلّا  تعالى؛  منه  والعفو 

لنكران الله واستهانة بأوامره؛ إذ يقول:

 ، ئني على معصيَتكَ حلمُكَ عنّي، ويدعوني إلى قلّةِ الحياءِ ستُركَ علىَّ »ويحملُني ويجرِّ
عني إلى التوثُّبِ على محارمِكَ معرفَتيِ بسَعِة رحمتكَِ وعظيمِ عفوِكَ«. ويسرِّ

وعلى أمثال هذا النمط تنهج الأدعية في مناجاة السّر؛ لتهذيب النفس، وترويضها 
على الطاعات، وترك المعاصي.

ولا تسمح الرسالة هذه بتكثير النماذج من هذا النوع، وما أكثرها.

ويعجبني أن أورد بعض النماذج من الأدعية الواردة بأسلوب الاحتجاج مع الله 
تعالى لطلب العفو والمغفرة، مثل ما تقرأ في دعاء كميل بن زياد:



239 ما �أدّب به �آل البيت �شيعتهم

تْ لعظمتكَِ ساجدةً،  طُ النارَ على وجوه خرَّ »وليتَ شِعري يا سيّدِي ومولايَ، أتسلِّ
بإلهيّتكِ  مادِحةً، وعلى قلوب اعترفَتْ  بتوحيدِكَ صادَقةً، وبشكرِكَ  ألسُن نطقتْ  وعلى 
بكَ حتّى صارتْ خاشعَةً، وعلى جوارحَ سعَتْ  العلمِ  مِنَ  قةً، وعلى ضمائرَِ حوتْ  محقِّ
إلى أوطانِ تعبُّدِكَ طائعةً، وأشارتْ باستغفارِكَ مذعنةً؟! ما هكذا الظنُّ بكَ، ولا أُخبرنَا 

بفضلكَِ«.

بيانه؛  ل في لطف هذا الاحتجاج وبلاغته وسحر  وتأمِّ الفقرات،  قراءة هذه  كرّر 
نها عدم اليأس  فهو في الوقت الذي يوحي للنفس الاعتراف بتقصيرها وعبودّيتها، يلقِّ
من رحمة الله تعالى وكرمه، ثم يكلِّم النفس بابن عم الكلام، ومن طرف خفي؛ لتلقينها 
أنّ  يعلِّمها  ثمّ  كاملة،  الواجبات  بهذه  قامت  قد  ا  أّهن فيها  يفرض  إذ  العليا؛  واجباتها 
ق المرء إلى  الإنسان بعمل هذه الواجبات يستحق التفضل من ألله بالمغفرة، وهذا ما يشوِّ

أن يرجع إلى نفسه فيعمل ما يجب أن يعمله إن كان لم يؤدّ تلك الواجبات.

ثمّ تقرأ أسلوباً آخر من الاحتجاج من نفس الدعاء:

»فهبنيِ يا إلهي وسيِّدي ورِّيب صبْرتُ على عذابكَِ فكيفَ أصبُر على فراقِكَ! وهبْني 
يا إلهي صبْرتُ على حرِّ نارِكَ فكيفَ أصبُر عن النظرِ إلى كرامَتكَِ!«.

وهذا تلقين للنفس بضرورة الالتذاذ بقرب الله تعالى، ومشاهدة كرامته وقدرته؛ 
حبّاً له، وشوقاً إلى ما عنده، وبأنّ هذا الالتذاذ ينبغي أن يبلغ من الدرجة على وجه يكون 
ن من أن  تأثير تركه على النفس أعظم من العذاب وحرّ النار، فلو فرض أنّ الإنسان تمكَّ
ن من الصبر على هذا الترك، كما تُفهمنا هذه الفقرات  يصبر على حر النار فإنّه لا يتمكَّ
أنّ هذا الحب والالتذاذ بالقرب من المحبوب المعبود خير شفيع للمذنب عند الله لأن 

يعفو ويصفح عنه.

التوب  قابل  الحليم  الكريم  إلى  والتملُّق  ب  التعجُّ من  النوع  هذا  ولا يخفى لطف 



عقائد الإماميّة240

وغافر الذنب.

ولما  لمكارم الأخلاق،  بإيراد دعاء مختصر جامع  بحثنا هذا  نختم  أن  بأس في  ولا 
ينبغي لكلّ عضو من الإنسان وكلّ صنف منه أن يكون عليه من الصفات المحمودة:

»اللّهُمَّ ارزُقنا توفيقَ الطاعةِ، وبعدَ المعصيةِ، وصدقَ النيِّةِ، وعرفانَ الحرمةِ.

قلوبنا  واملأ  والحكمة،  بالصواب  ألسنتَنا  د  وسدِّ والاستقامِة،  بالهدَى  وأكرِمْنا 
ر بطوننا من الحرام والشبهةِ، واكفُفْ أيديَنا عنْ الظلم والسرقِة،  بالعلم والمعرفة، وطهِّ

واغضضْ أبصارَنا عنْ الفجورِ والخيانةِ، واسدُدْ أسماعَنا عنْ اللغوِ والغيبةِ.

وعلى  والرغبةِ،  بالُجهدِ  المتعلِّمَين  وعلى  والنصيحةِ،  بالزهدِ  علمائنِا  على  لْ  وتفضِّ
باع والموعظةِ. المستمعَين بالاتِّ

وعلى مرضَى المسلمَين بالشفاءِ والراحةِ، وعلى موتاهُمْ بالرأفةِ والرحمةِ.

وعلى مشايخنِا بالوقارِ والسكينةِ، وعلى الشباب بالإنابةِ والتوبةِ، وعلى النساءِ بالحياءِ 
ةِ، وعلى الأغْنياءِ بالتواضُعِ والسعَةِ، وعلى الفقراءِ بالصبِر والقناعةِ. والعفَّ

الأمَُ��راءِ  وعلى  والراحَةِ،  بالخلاصِ  اءِ  الأَرس وعلى  والغلبةِ،  بالنصِر  الغزاةِ  وعلى 
بالعدلِ والشفقَةِ، وعلى الرعيّةِ بالإنصافِ وحسنِ السيرةِ.

الحجِّ  منَ  عليهِمْ  أوجبْتَ  ما  واقضِ  والنفقةِ،  الزادِ  في  ارِ  وال��زوَّ اجِ  للحجَّ وباركْ 
والعمرةِ.

.(((» بفضلكَِ ورحمتكَِ يا أرحَمَ الراَينحم

بشرط  الأدعية،  هذه  تلاوة  من  الاستفادة  تفوتهم  أّال  القرّاء  إخواني  لموص  وإّين 
التدبُّر في معانيها ومراميها، وإحضار القلب والإقبال والتوجه إلى الله بخشوع وخضوع، 

))) البلد الأمين: 349.



241 ما �أدّب به �آل البيت �شيعتهم

من  لها  ذكرت  التي  الآداب  اتّباع  مع  نفسه،  عن  بها  للتعبير  إنشائه  من  ا  كأّهن وقراءتها 
طريقة آل البيت؛ فإنّ قراءتها بلا توجّه من القلب صرف لقلقة في اللسان، لا تزيد 

به زلفى، ولا تكشف له مكروباً، ولا يُستجاب معه له دعاء. الإنسان معرفة، ولا تقرِّ

»إن الله عزّ وجلّ لا يستجيب دعاء بظهر قلب ساه، فإذا دعوت فأقبل بقلبك ثمّ 
استيقن بالإجابة«))).

))) الكافي: 343/2 ح1.



عقائد الإماميّة242

35 – �أدعية ال�صحيفة ال�سجّادية

ة الإسلامية – فأوغلوا  بعد واقعة الطف المحزنة))) وتملُّك بني أُميّة ناصية أمر الأمَّ
في الاستبداد، وولغوا في الدماء، واستهتروا في تعاليم الدين – بقي الإمام زين العابدين، 
وسيِّد الساجدين جليس داره محزوناً ثاكلًا، وجليس بيته لا يقربه أحد، ولا يستطيع 

أن يفضي إلى الناس بما يجب عليهم، وما ينبغي لهم))).

))) وهي الواقعة التي استشهد فيها الإمام أبو عبد الله الحسين بن علي في العاشر من محرم 
الحرام من عام 61 هـ، مع صفوة من أهل بيته وأصحابه في طف كربلاء بالعراق، ولم يبق منهم سوى 
الإمام السجاد علي بن الحسين، وكانت هذه الحادثة من أفجع ما وقع في صدر التأريخ الإسلامي 
وأمضّها تأثيراً في تأريخ الأمة، وقد تجسّدت فيها أروع الأمثلة للدفاع عن العقيدة والتضحية من أجل 
فقد  وروائعه  الشعر  غرر  من  فيها  قيل  ما  وأما  مستفيض،  بشكل  أخبارها  المؤرخون  وتناول  المبدأ، 

ملأت الكتب والدواوين الشعرية الخاصة بها.
))) لقد تجسّدت في حياة أئمة أهل البيت صفحات مشّرفة من تأريخ الأمة الإسلامية؛ نظراً 
الله  – صلوات  منهم  إمام  لكل  الجليلة  الأعمال  محصّلة  تكن  ولم  به،  اضطلعوا  الذي  القيادي  للدور 

عليهم – إّال في ضوء سيرة مثلى وحلقات ذهبية تكمل أحدها الأخرى؛ فهم من نور واحد.
وقد حاول البعض الكتابة في حياة الإمام السجاد علي بن الحسين زين العابدين وحصرها في 
جانب نشاطه العبادي، والحياة الروحية، وتحجيم دوره الاجتماعي والجهادي، بعد إيمانهم بأنّ رسالة 

.قد انكفأت عن الواقع بمصرع سيد الشهداء الحسين بن علي الأئمة الأطهار
وقد استدلّوا على ذلك بما أُثر عن الإمام السجاد من صحيفته المشهورة في الدعاء )زبور آل محمّد( 
ورسالته في الحقوق. في الوقت الذي نجد أنّه بالإضافة إلى دوره التعليمي في تربية الطليعة المؤمنة 
الواعية، وبناء الجماعة الصالحة فقد دلّت الدراسات الدقيقة على أنّه )قام بدور سياسي فعّال، وكان له 
تنظيم وتخطيط دقيق يمكن اعتباره من أذكى الخطط السياسية المتاحة لمثل تلك الظروف.. مماّ يدل على 
أنّ الجهاد السياسي الذي قام به الإمام السجاد من أجل تنفيذ خططه يعدّ من أدق أشكال العمل 

السياسي وأنجحها(.
وقد أفاض العلّامة المحقّق الحجة السيد محمد رضا الحسيني الجلالي في دراسته الموسومة »جهاد 



243 ما �أدّب به �آل البيت �شيعتهم

فاضطرّ أن يتّخذ من أسلوب الدعاء – الذي قلنا إنّه أحد الطرق التعليمية لتهذيب 
ولتلقين  البيت،  آل  وطريقة  الإسلام،  وآداب  القرآن،  تعاليم  لنشر  ذريعة   – النفوس 

الناس روحية الدين والزهد، وما يجب من تهذيب النفوس والأخلاق.

وهذه طريقة مبتكرة له في التلقين، ولا تحوم حولها شبهة المطاردين له، ولا تقوم 
بها عليه الحجّة لهم، فلذلك أكثر من هذه الأدعية البليغة، وقد جمعت بعضها »الصحيفة 
أعلى  في  ومراميها  أسلوبها  في  وجاءت  محمّد«،  آل  »زبور  بـ  سميت  التي  السجادية« 
أساليب الأدب العربي، وفي أسمى مرامي الدين الحنيف، وأدق أسرار التوحيد والنبوّة، 

وأصح طريقة لتعليم الأخلاق المحمدية، والآداب الإسلامية.

للدين والأخلاق في  تعليم  الدينية، فهي  التربوية  الموضوعات  وكانت في مختلف 
أُسلوب الدعاء، أو دعاء في أسلوب تعليم للدين والأخلاق، وهي بحقّ – بعد القرآن، 
الفلسفية في الإلهيات  المناهل  العربي، وأرقى  البيان  – من أعلى أساليب  البلاغة  ونهج 

والأخلاقيات:

د الله وتقدّسه، وتحمده وتشكره، وتتوب إليه))). فمنها ما يعلّمك كيف تمجِّ

ومنها ما يعلِّمك كيف تناجيه، وتخلو به بسّرك، وتنقطع إليه))).

ومنها ما يبسّط لك معنى الصلاة على نبيّه ورسله وصفوته من خلقه، وكيفيتها))).

الإمام السجاد« ما يفتح الطريق على الدارسين مجدداً لبحث موقف الإمام زين العابدين في 
ضوء ما يصحح الرؤية السابقة.

))) الصحيفة السجادية: الدعاء )2(: من دعائه في التحميد لله عزّ وجّل والثناء عليه.
مناجاة  ففيها  الكثير،  الأدعية  من  وغيره   .)51( والاستكانة  التضرع  في   دعاءه لاحظ   (((

واضحة وتضرع وتذلل لله تعالى.
))) لاحظ الدعاء )2(: الصلاة على محمّد وآله، والدعاء )3(: الصلاة على حملة العرش، والدعاء 

)4(: الصلاة على مصدّقي الرسل.



عقائد الإماميّة244

ومنها ما يفهّمك ما ينبغي أن تبّر به والديك))).

ومنها ما يشرح لك حقوق الوالد على ولده، أو حقوق الولد على والده، أو حقوق 
الجيران، أو حقوق الأرحام، أو حقوق المسلمين عامّة، أو حقوق الفقراء على الأغنياء 

وبالعكس))).

ومنها ]ما[ ينبّهك على ما يجب إزاء الديون للناس عليك، وما ينبغي أن تعمله في 
الشؤون الاقتصادية والمالية، وما ينبغي أن تعامل به أقرانك وأصدقاءك وكافّة الناس، 

ومن تستعملهم في مصالحك))).

ومنها ما يجمع لك بين جميع مكارم الأخلاق، ويصلح أن يكون منهاجاً كاملًا لعلم 
الأخلاق))).

ومنها ما يعلّمك كيف تصبر على المكاره والحوادث، وكيف تلاقي حالات المرض 
والصحّة))).

ومنها ما يشرح لك واجبات الجيوش الإسلامية، وواجبات الناس معهم)))... إلى 
دية، والشريعة الإلهية، وكلّ ذلك بأسلوب الدعاء  غير ذلك مماّ تقتضيه الأخلاق المحمَّ

وحده.

والظاهرة التي تطغو على أدعية الإمام عدّة أُمور:

))) لاحظ الدعاء )24(: دعاؤه لأبويه.
))) لاحظ الأدعية )24، 25، 26(: دعاؤه لأبويه، ودعاؤه لولده، ودعاؤه لجيرانه.

))) لاحظ: الدعاء )30(: دعاؤه في المعونة على قضاء الدين.
))) لاحظ: الدعاء )20(: دعاؤه في مكارم الأخلاق.

))) لاحظ: الدعاء )15(: دعاؤه عند المرض.
))) لاحظ: الدعاء )27(: دعاؤه لأهل الثغور.



245 ما �أدّب به �آل البيت �شيعتهم

الأول: 

التعبيرات  بأدقّ  وتنزيهه  توحيده  وبيان  وقدرته،  وعظمته  تعالى  بالله  التعريف 
العلمية، وذلك يتكرّر في كلّ دعاء بمختلف الأساليب، مثل ما تقرأ في الدعاء الأوّل: 
عنْ  تْ  قُرصَ الّذي  بعدهُ،  يكونُ  آخِر  بلا  والآخِرُ  قبلَهُ،  كانَ  ل  أوَّ بلا  لِ  الأوَّ للهِ  »الحمدُ 
. ابتدَعَ بقدرتهِِ الخلقَ ابتداعاً،  رؤيتِهِ أبصارُ الناظرِينَ، وعَجَزَتْ عنْ نعْتهِِ أوهامُ الواصِفَين

اعاً«))). واخترعَهُمْ على مشيئتهِِ اخِرت

وهم،  أو  بصر  به  يحيط  أن  تعالى عن  الله  ه  وتنزُّ والآخر،  الأوّل  معنى  دقيق  فتقرأ 
ودقيق معنى الخلق والتكوّين.

ثمّ تقرأ أسلوباً آخر في بيان قدرته تعالى وتدبيره في الدعاء 6:

ماَ بقدرتهِِ، وجعَلَ لكلّ منهُما  تهِِ، وميَّز بينه »الحمدُ للهِ الَّذي خَلقَ الليلَ والنهارَ بقوَّ
حدّاً محدوداً، يُولجُ كلَّ واحد منهما فِي صاحِبه، ويولجُ صاحبَهُ فيهِ، بتقدير منهُ للعبادِ فيما 
يَغذوهُمْ بهِِ، ويُنشئُهمْ عليهِ، فخلقَ لهمْ الليلَ ليسكُنوا فيهِ من حركاتِ التعبِ ونهضاتِ 
ةً؛ وليِنالُوا  النصبِ، وجعلَهُ لباساً ليلبسُوا مِنْ راحَتهِِ ومقامِهِ، فيكونُ ذلكَ لُهمْ جَماماً وقوَّ
به لذَةً وشهوةً«))). إلى آخر ما يذكر من فوائد خلق النهار والليل، وما ينبغي أن يشكره 

الإنسان من هذه النعم.

وتقرأ أسلوباً آخر في بيان أنّ جميع الأمور بيده تعالى في الدعاء 7:

لُّ بهِ عُقدُ المكارِهِ، وَيا منْ يُفثأُ بهِ حدُّ الشدائدِِ، وَيا مَنْ يُلتمَسُ منْهُ المخَرجُ  َُحت »يَا مَنْ 
إلى روح الفرَجِ، ذلَّتْ لقدرتكَِ الصعابُ، وتسبَّبَتْ بلطفِكَ الأسبابُ، وجرَى بقُدرَتكَِ 
وبإرادتكَِ  مؤتمرةٌ،  قولكَِ  دونَ  بمشيئَتكَِ  فهي  الأشياءُ،  إرادَتكَِ  ومضَتْ على  القضاءُ، 

))) الدعاء )1(: التحميد لله عزّ وجّل.
))) الدعاء )6(: دعاؤه عند الصباح والمساء.



عقائد الإماميّة246

دونَ نهيكَ منزجرةٌ«))).

الثاني:

الطاعة  في  بالغ  مهما  حقّه  أداء  عن  العبد  وعجز  العبد،  على  تعالى  الله  فضل  بيان 
والعبادة، والانقطاع إليه تعالى، كما تقرأ في الدعاء 37:

يُلزِمُهُ  ما  إحسانكَِ  من  عليهِ  حصَل  إّال  غايةً  شكرِكَ  مِنْ  يبلُغُ  لا  أحداً  إنّ  »اللّهمَّ 
اً دونَ استحقاقِكَ بفضِلكَ،  شُكراً، ولا يبلُغُ مبلَغاً من طاعَتكَِ وإنْ اجتهَدَ إّال كانَ مقِّرص

ٌ عنْ طاعَتكَِ«))). فأشْكَرُ عبادِكَ عاجزٌ عن شكرِكَ، وأعبدُهُمْ مقِّرص

وبسبب عظم نعِم الله تعالى على العبد التي لا تتناهى يعجز عن شكره، فكيف إذا 
ر عن معصية واحدة، وهذا ما  كان يعصيه مجترئاً، فمهما صنع بعدئذ لا يستطيع أن يكفِّ

تصوّره الفقرات الآتية من الدعاء 16:

 ، ينقطعَ صوتِي إليكَ حتّى تسقُطَ أشفارُ عينَيّ، وانتحبْتُ حتّى  لَوْ بكيْتُ  »يَا إلهي 
َّر قدَمايَ، وركعتُ لكَ حتّى ينخلعَ صُلبي، وسجدتُ لكَ حتّى  وقمْتُ لكَ حتّى تتنش
آخرَ دهرِي،  الرمادِ  ماءَ  الأرضِ طولَ عمرِي، وشربتُ  ترابَ  تتفقّأَ حدقتايَ، وأكلتُ 
استحياءً  السماءِ  آفاقِ  إلى  طرفِي  أرفعْ  لمْ  ثمّ  لساني،  يكلَّ  حتّى  ذلكَ  خلالِ  في  وذكرتُكَ 

منكَ، ما استوجبتُ بذلكَ محوَ سيِّئة واحدة منْ سيّئاتي«))).

الثالث:

ل، وأنّ  التعريف بالثواب والعقاب، والجنة والنار، وأنّ ثواب الله تعالى كلّه تفضُّ
العبد يستحق العقاب منه بأدنى معصية يجترئ بها، والحجّة عليه فيها لله تعالى.

))) الدعاء )7(: دعاؤه إذا عرضت مهمّة أو نزلت به ملمّة، وعند الكرب.
))) الدعاء )37(: من دعائه إذا اعترف بالتقصير عن تأدية الشكر.

))) الدعاء )16(: من دعائه إذا استقال من ذنوبه، أو تضرع في طلب العفو عن عيوبه.



247 ما �أدّب به �آل البيت �شيعتهم

وجميع الأدعية السّجادية تلهج بهذه النغمة المؤثّرة؛ للإيحاء إلى النفس الخوف من 
عقابه تعالى، والرجاء في ثوابه، وكلّها شواهد على ذلك بأساليبها البليغة المختلفة التي 
المتدبّر الرعب والفزع من الإقدام على المعصية، مثل ما تقرأ في الدعاء  تبعث في قلب 

:46

جنحَ  لمنْ  الدائمُ  فالويلُ  يزولُ،  لا  ثابتٌ  وسلطانكَ  تُدْحَضُ،  لا  قائمةٌ  »حجّتكَ 
تصّرفَهُ  أكثرَ  ما  بكَ.  اغترَّ  لمنْ  والشقاءُ الأشقى  منكَ،  لمنْ خابَ  الخاذلةُ  عنكَ، والخيبةُ 
دَه في عقابكَِ، وما أبعدَ غايتَه من الفرج، وما أقنطَهُ من سهولَةِ  في عذابكَِ، وما أطولَ تردُّ
المخرج؛ عدلاً من قضائكَِ لا تجوز فيهِ، وإنصافاً منْ حكمكَ لا تحيفُ عليهِ، فقد ظاهرتَ 

الحججَ، وأبليت الأعذارَ..«))).

ومثل ما تقرأ في الدعاء 31:

»اللّهمَّ فارحمْ وحدتِي بَين يديكَ، ووجيبَ قلبي منْ خشيتِكَ، واضطرابَ أركاني 
من هيبتكَ؛ فقدْ أقامتْني – يا ربِّ – ذنوبي مقامَ الِخزي بفنائكَِ، فإنْ سكتُّ لمْ ينطقْ عنّي 

أحدٌ، وإن شفعتُ فلستُ بأهلِ الشفاعةِ«))).

ومثل ما تقرأ في الدعاء 39:

دْني برحمتكَ توبقْني... وأستحمِلك منْ  »فإنَّكَ إنِْ تكافني بالحقِّ تهلكني، وإّال تغَمَّ
د وآلهِ،  ذنوبي ما قدْ بهظَني حملُهُ، واستعيُن بكَ على ما قدْ فدحني ثقلُه، فصلِّ على محمِّ

لْ رحمتكَ باحتمالِ إصري...«))). وهبْ لنِفِيس على ظلمِها نفسي، ووَكِّ

))) الدعاء )46(: من دعائه في يوم الفطر إذا انصرف من صلاته، وفي يوم الجمعة.
))) الدعاء )31(: من دعائه في ذكر التوبة وطلبها.

))) الدعاء )39(: من دعائه في طلب العفو والرحمة.



عقائد الإماميّة248

الرابع:

الصفات؛  الأفعال وخسائس  الترفّع عن مساوئ  الى  الداعي بهذه الأدعية  سوق 
لتنقية ضميره، وتطهير قلبه، مثل ما تقرأ في الدعاء 20:

فسدَ  ما  بقدرتكَ  واستصلحِْ  يقيني،  عندكَ  بما  حْ  وَصَحِّ نيّتي،  بلطفك  رْ  وفِّ »اللّهمَّ 
منّي...

اللّهمَّ صلِّ على محمّد وآلِ محمّد ومتِّعني بهدىً صالح لا استبدلُ به، وطريقةِ حقّ لا 
أزيغُ عنها، ونيّةِ رشد لا أشكُّ فيها.

نتَها، ولا  اللّهمَّ لا تدعْ خصلةً تُعابُ منّي إّال أصلحتَها، ولا عائبةً أؤنَّبُ بها إلِاّ حسَّ
أكرومةً فـيَّ ناقصةً إّال أتممتَها«))).

الخامس:

التذلّل لهم، وأّال يضع حاجته  الإيحاء إلى الداعي بلزوم الترفُّع عن الناس وعدم 
عند أحد غير الله، وأنّ الطمع بما في أيدي الناس من أخسِّ ما يتّصف به الإنسان، مثل 

ما تقرأ في الدعاء 20:

»ولا تفتنِّي بالاستعانةِ بغيركَ إذا اضطررتُ، ولا بالخشوع لسؤالِ غيركَ إذا افتقرتُ، 
ع إلى منْ دونكَ إذا رهبتُ، فأستحقَّ بذلكَ خذلانَكَ ومنعَكَ وإعراضَكَ«))). ولا بالتضرُّ

ومثل ما تقرأ في الدعاء 28:

رفدكَ،  إلى  يحتاجُ  نْ  عمَّ وجهي  وصرفتُ  إليكَ)))  بانقطاعي  أخلصتُ  إّين  »اللّهمَّ 
وقلبتُ مسألتي عمّنْ لمْ يستغن عن فضلكَ، ورأيتُ أنّ طلبَ المحتاجِ إلى المحتاجِ سفةٌ 

))) الدعاء )20(: من دعائه في مكارم الأخلاق ومرضي الأفعال.

))) الدعاء )20(: من دعائه في مكارم الأخلاق ومرضي الأفعال.
))) في المصدر: إضافة: »وأقبلت بكّيل عليك«.



249 ما �أدّب به �آل البيت �شيعتهم

ةٌ من عقلهِِ«))). من رأيهِ، وضلَّ

ومثل ما تقرأ في الدعاء 13:

طلبَ  فقدْ  بكَ،  نفسِهِ  عَنْ  الفقرَ  صرفَ  ورامَ  عندِكَ،  من  خلّتهِِ  سدّ  حاوَلَ  »فَمنْ 
هَ بحاجتهِِ إلى أحد منْ خلقِكَ، أو  ا، وأتى طلبتَهُ من وجِهها. ومنْ توجَّ حاجَتَه في مظانِّه
ضَ للحرمانِ، واستحقَّ منكَ))) فوتَ الاحسانِ«))). جعلَهُ سببَ نُجحِها دونَك، فقدْ تعرَّ

السادس:

الناس وجوب مراعاة حقوق الآخرين، ومعاونتهم، والشفقة والرأفة من  تعليم 
في  تقرأ  ما  مثل  الإسلامية،  الأخوّة  لمعنى  تحقيقاً  بينهم،  فيما  والإيثار  لبعض،  بعضهم 

الدعاء 38:

»اللّهمَّ إّين أعتذرُ إليكَ منْ مظلوم ظُلمَِ بحتيضر فَلمْ أنصْرهُ، ومِنْ معروف أُسديَ 
إليَّ فلمْ أشكْرهُ، ومِنْ مسيء اعتذرَ إليَّ فلمْ أعذرْهُ، ومِنْ ذِي فاقة سألني فلمْ أؤثرْهُ، ومِنْ 
هُ..«))) إنِّ هذا  رْهُ، ومِنْ عيب مؤمن ظهرَ لي فلمْ أسْرت حقِّ ذي حقّ لزمني لمؤمن فلمْ أوفِّ

الاعتذار من أبدع ما ينبِّه النفس إلى ما ينبغي عمله من هذه الأخلاق الإلهية العالية.

ن أساء إليك،  وفي الدعاء 39 ما يزيد على ذلك؛ فيعلِّمك كيف يلزمك أن تعفو عمَّ
رك من الانتقام منه، ويسمو بنفسك إلى مقام القدّيسين: ويحذِّ

»اللّهمَّ وأيُّما عبد نالَ منِّي ما حظرتَ عليهِ، وانتهكَ منِّي ما حجرتَ عليهِ، فمضَى 
بظلامتيِ ميّتاً، أو حصلتْ لي قِبَلَهُ حَيّاً، فاغفرْ لَهُ ما ألمَّ بهِ منِّي، واعفُ لهُ عمّا أدبرَ بهِ عنِّي، 

))) الدعاء )39(: من دعائه في طلب العفو والرحمة.
))) في المصدر: »من عندك«.

))) الدعاء )13(: من دعائه في طلب الحوائج إلى الله.
))) الدعاء )38(: من دعائه في الاعتذار من تبعات العباد، ومن التقصير في حقوقهم، وفي 

فكاك رقبته من النار.



عقائد الإماميّة250

، ولا تكشفهُ عمّا اكتسبَ بي، واجعلْ ما سمحتُ بهِ منَ العفوِ  ولا تقفهُ على ما ارتكبَ فـيَّ
 ، بَين ، وأعلى صِلاتِ المتقرِّ قَين عتُ من الصدقةِ عليهمْ أزكى صدقاتِ المتصدِّ عنهمْ، وتبرَّ
ضني منْ عفْوي عنهُمْ عفوَكَ، ومنْ دعائيِ لهمْ رحمتَكَ؛ حتّى يسعَدَ كلُّ واحد منّا  وعوِّ

بفضلكَِ«))).

على  لتنبيهها  ة؛  الخِّري النفوس  في  وقعها  أجمل  وما  الأخيرة،  الفقرة  هذه  أبدع  وما 
لزوم سلامة النيّة مع جميع الناس، وطلب السعادة لكلّ أحد حتّى من يظلمه ويعتدي 
عليه. ومثل هذا كثير في الأدعية السجادية، وما أكثر ما فيها من هذا النوع من التعاليم 

بة لنفوس البشر لو كانوا يهتدون. السماوية المهذِّ

))) الدعاء )39(: من دعائه في طلب العفو والرحمة.



251 ما �أدّب به �آل البيت �شيعتهم

36 – عقيدتنا في زيارة القبور

ومماّ امتازت به الإمامية العناية بزيارة القبور – قبور النبي والأئمّة عليهم الصلاة 
ون بكلّ غال  – وتشييدها، وإقامة العمارات الضخمة عليها، ولأجلها يضحُّ والسلام 

ورخيص، عن إيمان وطيب نفس.

فيما  وترغيبهم  الزيارة،  على  شيعتهم  وحثِّهم  الأئمّة،  وصايا  إلى  ذلك  كلّ  ومردّ 
والقربات  الطاعات  أفضل  من  أّهنا  باعتبار  تعالى)))؛  الله  عند  الجزيل  الثواب  من  لها 
الدعاء  لاستجابة  المواقع  خير  من  القبور  هاتيك  أنّ  وباعتبار  الواجبة،  العبادات  بعد 

والانقطاع إلى الله تعالى.

وجعلوها أيضاً من تمام الوفاء بعهود الائمّة؛ إذ »أنّ لكل إمام عهداً في عنق أوليائه 
وشيعته، وإنّ من تمام الوفاء بالعهد، وحسن الأداء زيارة قبورهم، فمن زارهم رغبة في 

زيارتهم، وتصديقاً بما رغبوا فيه، كان أئمتهم شفعاءهم يوم القيامة«))).

ا  وفي زيارة القبور من الفوائد الدينية والاجتماعية ما تستحقّ العناية من أئمتنا؛ فإّهن
في الوقت الذي تزيد من رابطة الولاء والمحبة بين الأئمة وأوليائهم، وتجدّد في النفوس 
ذكر مآثرهم وأخلاقهم وجهادهم في سبيل الحق، تجمع في مواسمها أشتات المسلمين 

))) وللمزيد من الاطّلاع راجع كتاب كامل الزيارات، فقد ورد فيه من الأحاديث التي تصف 
ثواب زيارة الرسول صّىل الله عليه وآله والأئمّة الشيء الكثير.

))) من قول الإمام الرضا. راجع: كامل الزيارات لابن قولويه: 122 باب 44 ثواب من زار 
.الحسين

تهذيب  ح3160،   577/2 الفقيه:  يحضره  لا  من  ح2،   567/4 الكافي:   :– كذلك   – وأُنظر 
الاحكام: 78/6 ح3 و:93 ح2.



عقائد الإماميّة252

قين على صعيد واحد؛ ليتعارفوا ويتآلفوا، ثمّ تطبع في قلوبهم روح الانقياد إلى الله  المتفرِّ
البليغة  الزيارات  نهم في مضامين عبارات  أوامره، وتلقِّ إليه، وطاعة  تعالى، والانقطاع 
الواردة عن آل البيت حقيقة التوحيد والاعتراف بقدسيّة الإسلام والرسالة المحمّدية، 
الكائنات، وشكر  بر  العالي الرصين، والخضوع إلى مدِّ المسلم من الخلق  وما يجب على 
م الكلام  آلائه ونعمه، فهي من هذه الجهة تقوم بنفس وظيفة الأدعية المأثورة التي تقدَّ

عليها.

الزيارة  وهي  الله(  )أمين  كزيارة  وأسماها،  الأدعية  أبلغ  على  يشتمل  بعضها  بل 
.(((حينما زار قبر جدّه أمير المؤمنين المرويّة عن الإمام زين العابدين

كما تفهم هذه الزيارات المأثورة مواقف الأئمّة وتضحياتهم في سبيل نصرة 
دهم لطاعة الله تعالى، وقد وردت بأسلوب عربي جزل،  الحق، وإعلاء كلمة الدين، وتجرُّ
وفصاحة عالية، وعبارات سهلة يفهمها الخاصّة والعامّة، وهي محتوية على أسمى معاني 

التوحيد ودقائقه، والدعاء والابتهال إليه تعالى.

والأدعية  البلاغة  ونهج  الكريم  القرآن  بعد  الديني  الأدب  أرقى  من  بحق  فهي 
الشؤون  يتعلَّق بهذه  فيما   الأئمّة فيها خلاصة معارف  إذ أودعت  المأثورة عنهم؛ 

الدينية والتهذيبية.

د من تحقيق تلك المعاني  ثمّ إنّ في آداب الزيارة أيضاً من التعليم والارشاد ما يؤكِّ
الفقير، وحمله  الدينية السامية، من نحو رفع معنوية المسلم، وتنمية روح العطف على 
ينبغي أن  آدابها ما  فإنّ من  الناس؛  على حسن العشرة والسلوك، والتحبّب إلى مخالطة 

ر وزيارته. يصنع قبل البدء بالدخول في المرقد المطهَّ

ومنها ما ينبغي أن يصنع في أثناء الزيارة وفيما بعد الزيارة، ونحن هنا نعرض بعض 

.راجع: كامل الزيارات: 39 باب 11، زيارة قبر أمير المؤمنين (((



253 ما �أدّب به �آل البيت �شيعتهم

هذه الآداب؛ للتنبيه على مقاصدها التي قلناها:

من آدابها:

نفهمه  فيما  ذلك  وفائدة  ر)))  ويتطهَّ بالزيارة  الشروع  قبل  الزائر  يغتسل  أن   –  1
الأمراض  من  كثير  من  ليقيه  الأوس��اخ؛  من  بدنه  الإنسان  ينظِّف  ان  وهي  واضحة، 

ر نفسه من الرذائل. والأدواء، ولئلّا يتأفّف من روائِحه الناس))) وأن يطهِّ

على  تنبيهه  لغرض  الغسل؛  من  الانتهاء  بعد  الزائر  يدعو  أن  المأثور  في  ورد  وقد 
تلكم الأهداف العالية فيقول: »اللّهُمَّ اجعلْ))) ِيل نوراً وطهوراً، وحِرْزاً كافياً))) منْ كلِّ 
رْ بهِ قلبي وجوارِحِي، وعظامِي))) ولحمِي ودمِي،  داء وسقَم، ومنْ كلِّ آفة وعاهة، وطهِّ
يومَ  واجْعلْ))) ِيل شاهِداً  منِّي،  الأرضُ  أقلَّتْ  ومَا  وشعرِي وبشري ومخِّي وعظمِي)))، 

حاجَتي)))، وفقْرِي وفاقَتيِ«))).

2 – أن يلبس أحسن وأنظف ما عنده من الثياب)1))؛ فإنّ في الأناقة في الملبس في 
ب بينهم، ويزيد في عزّة النفوس  المواسم العامّة ما يحبّب الناس بعضهم إلى بعض، ويقرِّ

))) راجع: كامل الزيارات: 184 الباب 75: من اغتسل في الفرات وزار الحسين، 198 الباب 
.79 زيارات الحسين بن علي

من  يبغض  الله  فان  أنفسكم؛  وتعهدوا  المنتنة  الريح  من  بالماء  »تنظّفوا   :المؤمنين أمير  قال   (((
عباده القاذورة الذي يتأفّف من جلس إليه« تحف العقول: 24.

))) في المصدر: »اجعله«.

))) في المصدر: »وكافياً«.
))) لم ترد )وعظامي( في المصدر.

))) في المصدر: »وعظامي وعصبي«.
))) في المصدر: »فاجعله«.

))) في المصدر: »يوم القيامة ويوم حاجتي«.
.كامل الزيارات: 186 الباب 75 من اغتسل في الفرات وزار الحسين (((

)1)) لاحظ: كامل الزيارات: 130 باب 48 ح1، و198 الباب 79.



عقائد الإماميّة254

والشعور بأهميّة الموسم الذي يشترك فيه.

الزائر  يلبس  أن  فيه  يفرض  لم  أنّه  التعليم  هذا  في  إليه  النظر  نلفت  أن  ينبغي  ومماّ 
ن عليه؛ إذ ليس كل أحد يستطيع  أحسن الثياب على العموم، بل يلبس أحسن ما يتمكَّ
ذلك، وفيه تضييق على الضعفاء لا تستدعيه الشفقة، فقد جمع هذا الأدب بين ما ينبغي 

من الأناقة، وبين رعاية الفقير وضعيف الحال.

3 – أن يتطيَّب ما وسعه الطيب، وفائدته كفائدة أدب لبس أحسن الثياب.

ق في  دق به، ومن المعلوم فائدة التصدُّ ق على الفقراء بما يعنَّ له أن يتصَّ 4 – أن يتصدَّ
مثل هذه المواسم، فإنّ فيه معاونة المعوزين، وتنمية روح العطف عليهم.

5 – أن يمشي على سكينة ووقار غاضّاً من بصره)))، وواضح ما في هذا من توقير 
للحرم والزيارة، وتعظيم للمزور، وتوجّه إلى الله تعالى، وانقطاع إليه، مع ما في ذلك من 

اجتناب مزاحمة الناس ومضايقتهم في المرور، وعدم إساءة بعضهم إلى بعض.

د في بعض الزيارات  دَّ 6 – أن يكِّرب بقول: »الله أكبر« ويكرّر ذلك ما شاء)))، وقد ُحت
إلى أن تبلغ المائة))). وفي ذلك فائدة إشعار النفس بعظمة الله، وأنّه لا شيء أكبر منه، وأنّ 

الزيارة ليست إّال لعبادة الله وتعظيمه وتقديسه في إحياء شعائر الله وتأييد دينه.

تطوّعاً  الأقل،  على  ركعتين  يصّيل  الإمام  أو  للنبي  الزيارة  من  الفراغ  وبعد   –  7
وعبادة لله تعالى؛ ليشكره على توفيقه إياه، ويهدي ثواب الصلاة إلى المزور.

وفي الدعاء المأثور الذي يدعو به الزائر بعد هذه الصلاة ما يفهم الزائر أنّ صلاته 
وعمله إنّما هو لله وحده، وإنه لا يعبد سواه، وليست الزيارة إّال نوع التقرّب إليه تعالى 

))) لاحظ: كامل الزيارات: 130 باب 48 ح1.
.لاحظ: كامل الزيارات: 199 الباب 79 زيارات الحسين بن علي (((
.لاحظ: كامل الزيارات: 222 الباب 79 زيارات الحسين بن علي (((



255 ما �أدّب به �آل البيت �شيعتهم

زلفى؛ إذ يقول:

لكَ؛ لأنّه لا  يْتُ، ولكَ ركعْتُ، ولَكَ سجدْتُ وحدَكَ لا شريكَ  لكَ صلَّ »اللّهمَّ 
تكون الصلاةُ والركُوعُ والسجودُ إّال لَكَ؛ لأنَّكَ أنْتَ اللهُ لا إلهَ إّال أنْتَ. اللهمَّ صلِّ على 

د وآلهِ الطاهرينَ«))). ، بمحمَّ ، وأعَطنِي سؤِيل محمد وآلِ محمّد، وتقبَّلْ منِّي زيارَتِي

وفي هذا النوع من الأدب ما يوضّح لمن يريد أن يفهم الحقيقة عن مقاصد الأئمة 
ا عندهم  وشيعتهم تبعاً لهم في زيارة القبور، وما يلقم المتجاهلين حجراً حينما يزعمون أّهن

من نوع عبادة القبور، والتقرّب إليها، والشرك بالله.

الإمامية من  فيما يجلب لجماعة  التزهيد  أمثال هؤلاء هو  أنّ غرض  الظن  وأغلب 
آل  أعداء  إذ أصبحت شوكة في أعين  الزيارات؛  الدينية في مواسم  الفوائد الاجتماعية 
د، وإّال فما نظنهم يجهلون حقيقة مقاصد آل البيت فيها. حاشا أولئك الذين  بيت محمَّ
يدعو  أن  دينه  نصرة  في  مهجهم  وبذلوا  عباداتهم،  في  له  وتجرّدوا  نيّاتهم،  لله  أخلصوا 

الناس إلى الشرك في عبادة الله.

8 – ومن آداب الزيارة: أن يلزم للزائر حسن الصحبة لمن يصحبه، وقلّة الكلام إّال 
د، وأن  د وآل محمَّ بخير، وكثرة ذكر الله))) والخشوع، وكثرة الصلاة، والصلاة على محمَّ
يغضّ من بصره، وأن يعدو إلى أهل الحاجة من إخوانه إذا رأى منقطعاً، والمواساة لهم، 

ي عنه، وعن الخصومة، وكثرة الأيمان، والجدال الذي فيه الأيمان))). والورع عّام ُهن

))) المصباح للكفعمي: 158/2.
ذكره  ما  الم��راد  بل  فقط،  ونحوهما  والتكبير  التسبيح  تكرار  الله  ذكر  كثرة  من  الم��راد  ليس   (((
الصادق في بعض الحديث في تفسير ذكر الله كثيراً أنّه قال: »أما أني لا أقول سبحان الله والحمد لله 
ولا إله إّال الله والله أكبر، وإن كان هذا من ذاك، ولكن ذكر الله في كل موطن إذا هجمت على طاعة أو 

معصية«.
))) راجع كامل الزيارات: 131. ح1.



عقائد الإماميّة256

م ﴿أحْيَاءٌ عِنْدَ  ثمّ أنّه ليست حقيقة الزيارة إّال السلام على النبي أو الإمام باعتبار أّهن
مِْ يُرْزَقُونَ﴾)))؛ فهم يسمعون الكلام، ويردّون الجواب، ويكفي أن يقول فيها مثلًا:  رَبِّه

)السلام عليك يا رسول الله(.

غير أنّ الأولى أن يقرأ فيها المأثور الوارد من الزيارات عن آل البيت؛ لما فيها – كما 
ذكرنا – من المقاصد العالية، والفوائد الدينية، مع بلاغتها وفصاحتها، ومع ما فيها من 

الأدعية العالية التي يتّجه بها الإنسان إلى الله تعالى وحده.

مْ يُرْزَقُونَ(  سَبَنَّ الَّذينَِ قُتلُِوا في سَبيلِ اللهِ أَمْواتاً بَلْ أَحياءٌ عِندَ رَبِّهِ ))) إشارة إلى قوله تعالى: )وَلا َحتْ
آل عمران: 169.



257 ما �أدّب به �آل البيت �شيعتهم

ع عند �آل البيت 37 – عقيدتنا في معنى الت�شيُّ

إنّ الأئمّة من آل البيت لم تكن لهم هّمة – بعد أن انصرفوا عن أن يرجع أمر 
– إّال تهذيب المسلمين، وتربيتهم تربية صالحة كما يريدها الله تعالى منهم،  ة إليهم  الأمَّ
تعليمه  في  جهدهم  قصارى  يبذلون  سّرهم  على  ويأتمنونه  يواليهم  من  كلِّ  مع  فكانوا 

الأحكام الشرعية، وتلقينه المعارف المحمدية، ويعرّفونه ماله وما عليه.

ولا يعتبرون الرجل تابعاً وشيعة لهم إّال إذا كان مطيعاً لأمر الله، مجانباً لهواه، آخذاً 
بتعاليمهم وإرشاداتهم.

إلى  نفسه بعض من يسكن  يمنيّ  قد  للنجاة، كما  كافياً  يعتبرون حبّهم وحده  ولا 
يعتبرون  م لا  إّهن الله سبحانه،  التمرّد على طاعة  ويلتمس عذراً في  والشهوات،  الدعة 
بالصدق  لهم  الموالي  وتحّىل  الصالحة،  بالأعمال  اقترن  إذا  إّال  منجاة  وولاءه��م  حبهم 

والأمانة، والورع والتقوى.

»يا خيثمة، أبلغ موالينا))) أنّه لا نغني عنهم من الله شيئاً إّال بعمل، وأنّهم لن ينالوا 
إلى  ثم خالفه  القيامة من وصف عدلاً  يوم  الناس حسرة  أشدّ  وإنّ  بالورع،  إّال  ولايتنا 

غيره«))).

والرشاد،  الخير  على  وأدلاءّ  الحق،  دعاة  يكونوا  أن  أتباعهم  من  يريدون  هم  بل 
بغير  بالخير  للناس  دعاة  »كونوا  باللسان:  الدعوة  من  أبلغ  بالعمل  الدعوة  أنّ  ويرون 

))) في المصدر: »أبلغ من ترى من موالينا«.
))) الكافي: 140/2 ذيل الحديث 2.



عقائد الإماميّة258

ألسنتكم؛ ليروا منكم الاجتهاد والصدق والورع«))).

ونحن نذكر لك الآن بعض المحاورات التي جرت لهم مع بعض اتباعهم؛ لتعرف 
مدى تشديدهم وحرصهم على تهذيب أخلاق الناس:

1 – محاورة أبي جعفر الباقر مع جابر الجعفي:

»يا جابر، أيكتفي من ينتحل التشيُّع أن يقول بحبنا أهل البيت؟! فو الله ما شيعتنا 
ع، والأمانة، وكثرة  إّال من اتّقى الله وأطاعه. وما كانوا يعرفون إلا بالتواضع، والتخشُّ
وأهل  الفقراء  من  للجيران  والتعاهد  بالوالدين،  والبر  والصلاة،  والصوم،  الله،  ذكر 
المسكنة والغارمين والأيتام، وصدق الحديث، وتلاوة القرآن، وكفّ الألسن عن الناس 

إّال من خير، وكانوا أُمناء عشائرهم في الأشياء.

فاتقوا الله واعملوا لما عند الله، ليس بين الله وبين أحد قرابة، أحب العباد إلى الله عزّ 
وجلّ أتقاهم وأعملهم بطاعته))).

ب إلى الله تبارك وتعالى إّال بالطاعة، وما معنا براءة من النار،  يا جابر، والله ما نتقرَّ
ولا على الله لأحد من حجّة، من كان لله مطيعاً فهو لنا ولي، ومن كان لله عاصياً فهو لنا 

عدو، وما تنال ولايتنا إّال بالعمل والورع«))).

2 – محاورة أبي جعفر أيضاً مع سعيد بن الحسن:

))) الكافي: 64/2 ح12.
))) وبهذا المعنى قال أمير المؤمنين في خطبته القاصعة: »إنّ حكمه في أهل السماء وأهل الأرض 
لواحد، وما بين الله وبين أحد من خلقه هوادة في إباحة حمى حرمه على العالمين« نهج البلاغة: الخطبة 

.192
))) الكافي: 60/2 ح3.



259 ما �أدّب به �آل البيت �شيعتهم

فلا  حاجته  فيأخذ  كيسه  في  يده  فيدخل  أخيه  إلى  أحدكم  »أيجيء   :جعفر أبو 
يدفعه؟«.

سعيد: ما أعرف ذلك فينا.

أبو جعفر: »فلا شيء إذن«.

سعيد: فالهلاك إذن!

أبو جعفر: »إنّ القوم لم يعطوا أحلامهم بعد«))).

3 – محاورة أبي عبدالله الصادق مع أبي الصباح الكناني: الكناني لأبي عبد الله: 
ما نلقى من الناس فيك؟!

أبو عبد الله: »وما الذي تلقى من الناس؟«.

الكناني: لا يزال يكون بيننا وبين الرجل الكلام، فيقول: جعفري خبيث.

كم الناس بي؟!«. أبو عبد الله: »يعيّر

الكناني: نعم!

ورعه،  اشتدّ  من  أصحابي  إنّما  منكم!  جعفراً  يتّبع  من  والله  أقل  »ما  الله:  عبد  أبو 
وعمل لخالقه، ورجا ثوابه. هؤلاء أصحابي!«))).

4 – ولأبي عبد الله كلمات في هذا الباب نقتطف منها ما يلي:

أ – »ليس منّا – ولا كرامة – من كان في مصر فيه مائة ألف أو يزيدون، وكان في 
ذلك المصر أحد أورع منه«))).

))) الكافي: 139/2 ح13.
))) الكافي: 62/2 ح6.

))) الكافي: 63/2 ح10.



عقائد الإماميّة260

ب – »إنّا لا نعدّ الرجل مؤمناً حتّى يكون لجميع أمرنا متّبعاً ومريداً، ألا وإن من 
نوا به يرحمكم الله«))). اتباع أمرنا وأرادته الورع، فتزيَّ

رات بورعه في خدورهن، وليس من  ث المخدَّ جـ – »ليس من شيعتنا من لا تتحدَّ
أوليائنا من هو في قرية فيها عشرة آلاف رجل فيهم خلق لله أورع منه«))).

د – »إنّما شيعة جعفر مَن عفّ بطنه وفرجه، واشتد جهاده، وعمل لخالقه، ورجا 
ثوابه، وخاف عقابه. فاذا رأيت فأولئك شيعة جعفر«))).

))) الكافي: 63/2 ح13.

))) الكافي: 64/2 ح15.

))) الكافي: 183/2 ح9.



261 ما �أدّب به �آل البيت �شيعتهم

38 – عقيدتنا في الجور والظلم

من أكبر ما كان يعظِّمه الأئمة على الإنسان من الذنوب العدوان على الغير 
والظلم للناس، وذلك اتّباعاً لما جاء في القرآن الكريم من تهويل الظلم واستنكاره، مثل 
رُهُم ليَِوْم تَشخَصُ فيه  إنَِّما يُؤَخِّ يَعْمَلُ الظَّـلمِونَ  سَبَنَّ اللهَ غفِلًا عَمَّا  قوله تعالى: ﴿وَلا َحت

الأبصُر﴾))).

منه،  والتنفير  الظلم  بشاعة  في  الغاية  يبلغ  ما   المؤمنين أمير  كلام  في  جاء  وقد 
ق – من كلامه في نهج البلاغة برقم 219. كقوله – وهو الصادق المصدَّ

تَ أَفلاكهِا على أنْ أَعصِي اللهَ في نَمْلَة أَسْلُبُهَا  بعةَ بما َحت »واللهِ لَو أُعطيِتُ الأقاليِمَ السَّ
جِلْبَ شَعِيرة ما فَعَلْتُ«))).

ره الإنسان في التعفُّف عن الظلم، والحذر من الجور،  وهذا غاية ما يمكن أن يتصوَّ
واستنكار عمله.

إنّه لا يظلم نملة في قشرة شعيرة وإن أُعطي الأقاليم السبعة، فكيف حال من يلغ في 
دماء المسلمين، وينهب أموال الناس، ويستهين في أعراضهم وكراماتهم؟! كيف يكون 

قياسه إلى فعل أمير المؤمنين؟! وكيف تكون منزلته من فقهه صلوات الله عليه؟

إنّ هذا هو الأدب الإلهي الرفيع الذي يتطلَّبه الدين من البشر.

البيت  آل  أحاديث  من  أخذ  فلذا  تعالى،  الله  م  حرَّ ما  أعظم  من  الظلم  إنّ  نعم، 
وأدعيتهم المقام الأوّل في ذمّه وتنفير أتباعهم عنه.

))) إبراهيم: 42.
))) نهج البلاغة: )من كلام له يتبرأ من الظلم(.



عقائد الإماميّة262

وهذه سياستهم، وعليها سلوكهم حتّى مع من يعتدي عليهم، ويجترئ على 
مقامهم.

وقصّة الإمام الحسن معروفة في حلمه عن الشامي الذي اجترأ عليه وشتمه، 
فلاطفه الإمام وعطف عليه، حتّى أشعره بسوء فعلته))).

وقد قرأت آنفاً في دعاء سيد الساجدين من الأدب الرفيع في العفو عن المعتدين، 
كان  وإن  الكاملة،  والإنسانية  النفسي،  السموَّ  يبلغه  ما  غاية  وهو  لهم،  المغفرة  وطلب 
الاعتداء على الظالم بمثل ما اعتدى جائزاً في الشريعة))) وكذا الدعاء عليه جائز مباح، 
ولكن الجواز شيء، والعفو – الذي هو من مكارم الأخلاق – شيء آخر، بل عند الأئمّة 
أنّ المبالغة في الدعاء على الظالم قد تعدّ ظلمًا، قال الصادق: »إنّ العبد ليكون مظلوماً 
فما يزال يدعو حتى يكون ظالماً«))) أي حتّى يكون ظالماً في دعائه على الظالم بسبب كثرة 

تكراره.

من  حال  ما  إذن  ظلمًا؟  الحد  تجاوز  إذا  الظالم  على  الدعاء  أيكون  الله!  سبحان  يا 

))) راجع مناقب ابن شهر آشوب: 4/ 19 فقد ذكر هذه القصة عن المبّرد وابن عائشة، قال: إنّ 
شامياً رآه راكباً فجعل يلعنه والحسن لا يرد، فلّام فرغ أقبل الحسن عليه فسلم عليه وضحك وقال: 
»أيها الشيخ أظنك غريباً، ولعلك شبهت، فلو استعتبتنا أعتبناك، ولو سألتنا أعطيناك، ولو استرشدتنا 
وإن كنت  وإن كنت عرياناً كسوناك  أشبعناك،  وإن كنت جائعاً  استحملتنا حملناك،  ولو  أرشدناك، 
محتاجاً أغنيناك، وإن كنت طريداً آويناك، وإن كان لك حاجة قضيناها لك، فلو حرّكت رحلك إلينا 
وكنت ضيفنا إلى وقت ارتحالك كان أعود عليك؛ لأن لنا موضعاً رحباً وجاهاً عريضاً ومالاً كثيراً«. 
فلما سمع الرجل كلامه بكى، ثم قال: أشهد أنّك خليفة الله في أرضه، الله أعلم حيث يجعل رسالاته، 
وكنت أنت وأبوك أبغض خلق الله إلي، والآن أنت أحب خلق الله إلي. وحوّل رحله إليه وكان ضيفه 

إلى أن ارتحل، وصار معتقداً لمحبتهم.
قُوا الله وَاعْلَموُا  ))) فقد قال تعالى: ﴿فَمنِ اعْتدَى عَليْكَمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بمِِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ وَاتَّ

﴾ البقرة: 194. أنَّ اللهَ مَعَ الُمتّقَِين
))) الكافي: 2/ 250 ح17، عقاب الأعمال: 274.



263 ما �أدّب به �آل البيت �شيعتهم

يبتدئ بالظلم والجور، ويعتدي على الناس، أو ينهش أعراضهم، أو ينهب أموالهم، أو 
يشي عليهم عند الظالمين، أو يخدعهم فيورّطهم في المهلكات، أو ينبزهم ويؤذيهم، أو 

.يتجسّس عليهم؟ ما حال أمثال هؤلاء في فقه آل البيت

إنّ أمثال هؤلاء أبعد الناس عن الله تعالى، وأشدّهم إثمًا وعقاباً، وأقبحهم أعمالاً 
وأخلاقاً.



عقائد الإماميّة264

39 – عقيدتنا في التعاون مع الظالمين

ومن عظم خطر الظلم وسوء مغبّته أن نهى الله تعالى عن معاونة الظالمين والركون 
كُمُ النَّارُ ومَا لَكُمْ مِن دُونِ اللهِ مِنْ أَولياءَ ثُمَّ لا  إليهم ﴿وَلا تَركُنوا إلى الَّذِينَ ظَلَموُا فَتَمَسَّ

ونَ﴾))). ُ تُنَرص

هذا هو أدب القرآن الكريم، وهو أدب آل البيت، وقد ورد عنهم ما يبلغ 
الغاية من التنفير عن الركون إلى الظالمين، والاتّصال بهم، ومشاركتهم في أي عمل كان، 

ومعاونتهم، ولو بشق تمرة))).

الجور،  أهل  مع  التساهل  هو  والمسلمون  الإسلام  به  مُني  ما  أعظم  أنّ  شك  ولا 
وإعانتهم  ومناصرتهم  ممالأتهم  عن  فضلًا  معهم،  والتعامل  مساوئهم،  عن  والتغاضي 

على ظلمهم.

وما جرَّ الويلات على الجامعة الإسلامية إّال ذلك الانحراف عن جدد الصواب 
والحق، حتى ضعف الدين بمرور الأيام، فتلاشت قوّته، ووصل إلى ما عليه اليوم، فعاد 
غريباً، وأصبح المسلمون أو ما يسمّون أنفسهم بالمسلمين، وما لهم من دون الله أولياء 
ثم لا ينصرون))) حتى على أضعف أعدائهم، وأرذل المجترئين عليهم، كاليهود الأذلّاء، 

فضلًا عن الصليبيين الأقوياء.

لقد جاهد الأئمة في إبعاد من يتّصل بهم عن التعاون مع الظالمين، وشدّدوا 

))) هود: 113.
))) انظر: وسائل الشيعة: 17/183 – باب تحريم معونة الظالمين –.

))) إشارة إلى الآية 113 من سورة هود. المذكورة أعلاه.



265 ما �أدّب به �آل البيت �شيعتهم

على أوليائهم في مسايرة أهل الظلم والجور وممالأتهم. ولا يحصى ما ورد عنهم في هذا 
الباب، ومن ذلك ما كتبه الإمام زين العابدين إلى محمد بن مسلم الزهري بعد أن 

حذره عن إعانة الظلمة على ظلمهم:

»أو ليس بدعائهم إيّاك حين دعوك جعلوك قطباً أداروا بك رحى مظالمهم، وجسراً 
سبيلهم،  سالكاً  غيّهم،  إلى  داعياً  ضلالتهم،  إلى  مًا  وسلَّ بلاياهم،  إلى  عليك  يعبرون 
يبلغ أخص  فلم  إليهم،  الجهّال  العلماء، ويقتادون بك قلوب  الشك على  يدخلون بك 
وزرائهم، ولا أقوى أعوانهم إّال دون ما بلغت من إصلاح فسادهم، واختلاف الخاصة 
روا لك في  ما عمَّ أيسر  وما  أخذوا منك،  ما  قدر  أعطوك في  ما  أقلّ  فما  إليهم،  والعامة 
بوا عليك. فانظر لنفسك؛ فإنّه لا ينظر لها غيرك، وحاسبها حساب رجل  جنب ما خرَّ

مسؤول...«))).

ما أعظم كلمة »وحاسبها حساب رجل مسؤول«؛ فإنّ الإنسان حينما يغلبه هواه 
أعماله،  عن  مسؤولاً  يجده  لا  إنّه  بمعنى  نفسه،  بكرامة  سّره  مكنون  أغوار  في  يستهين 
سب له الحساب على ما  ويستحقر ما يأتي به من أفعال، ويتخيَّل أنّه ليس بذلك الذي ُحي
يرتكبه ويقترفه إنّ هذا من أسرار النفس الإنسانية الأمّارة، فأراد الإمام أن ينبِّه الزهري 
على هذا السر النفساني في دخيلته الكامنة؛ لئلّا يغلب عليه الوهم فيفرط في مسؤوليته 

عن نفسه.

ل مع الإمام  وأبلغ من ذلك في تصوير حرمة معاونة الظالمين حديث صفوان الجَّام
رواية  – حسب  قال  الموثّقين  حديثه  ورواة  شيعته،  من  كان  وقد   ،الكاظم موسى 
»يا صفوان كلّ شيء منك  فقال لي:  –: دخلت عليه  الكشي في رجاله بترجمة صفوان 

حسن جميل، خلا شيئاً واحداً«.

))) تحف العقول: 275.



عقائد الإماميّة266

قلت: جعلت فداك! أيّ شيء؟

قال: »إكراؤك جمالك من هذا الرجل – يعني هارون –«.

لهذا  أكريته  ولكن  للهو،  ولا  للصيد،  ولا  بطراً،  ولا  أشراً  أكريته  ما  والله  قلت: 
الطريق – يعني طريق مكة – ولا أتولاهّ بنفسي، ولكن أبعث معه غلماني.

قال: »يا صفوان أيقع كراؤك عليهم؟«.

قلت: نعم جعلت فداك.

قال: »أتحب بقاءهم حتى يخرج كراك؟«.

قلت: نعم.

قال: »فمن أحبّ بقاءهم فهو منهم، ومن كان منهم فهو كان كمن ورد النار«.

قال صفوان: فذهبت وبعت جمالي عن آخرها))).

المنزلة، فكيف بمن يستعينون به  فإذا كان نفس حب حياة الظالمين وبقائهم بهذه 
على الظلم، أو يؤيدهم في الجور، وكيف حال من يدخل في زمرتهم، أو يعمل بأعمالهم، 

أو يواكب قافلتهم، أو يأتمر بأمرهم؟!

))) رجال الكشي: 440 ح828.



267 ما �أدّب به �آل البيت �شيعتهم

40 – عقيدتنا في الوظيفة في الدولة الظالمة

عنه  ر  حذَّ ما  أشد  من  بقائهم،  حب  بل  تمرة،  بشق  ولو  الظالمين  معاونة  كان  إذا 
الأئمة، فما حال الاشتراك معهم في الحكم، والدخول في وظائفهم وولاياتهم؟ 
سلطانهم،  أركان  من  كان  من  أو  لدولتهم،  المؤسسين  جملة  من  يكون  من  حال  ما  بل 
وإحياء  كلّه،  الحق  دروس  الجائر  ولاية  أن  »وذل��ك  حكمهم  تشييد  في  والمنغمسين 
الباطل كلّه، وإظهار الظلم والجور والفساد«))) كما جاء في حديث »تحف العقول« عن 

.الصادق

وإقامة  العدل،  صيانة  فيها  كان  إذا  الجائر  ولاية  جواز   عنهم ورد  أنّه  غير 
حدود الله، والإحسان إلى المؤمنين، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر »إن لله في أبواب 
ن له في البلاد، فيدفع بهم عن أوليائه، ويصلح بهم  ر الله به البرهان، ومكَّ الظلمة مَنْ نوَّ
أُمور المسلمين... أُولئك هم المؤمنون حقّاً، أولئك منار الله في أرضه، أولئك نور الله في 

.(((رعيته...« كما جاء في الحديث عن الإمام موسى بن جعفر

الولاة  عليه  يجري  أن  ينبغي  الذي  النهج  توضّح  كثيرة  أحاديث  الباب  هذا  وفي 
)راجع  الأهواز  أمير  النجاشي  الله  عبد  إلى   الصادق رسالة  في  ما  مثل  والموظفون، 

الوسائل كتاب البيع الباب 78())).

))) تحف العقول: 332.
.بحار الأنوار: 381/75 ح46. عن منية المريد. وفيه الحديث عن الإمام الرضا (((

))) انظر وسائل الشيعة: 196/17 ح22338 وباقي أحاديث الباب 46 من أبواب ما يكتسب 
به. كشف الريبة: 86.



عقائد الإماميّة268

41 – عقيدتنا في الدعوة �إلى الوحدة الإ�سلامية

عزّته،  إلى  والدعوة  الإسلام،  مظاهر  بقاء  على  بحرصهم   البيت آل  عُرف 
ووحدة كلمة أهله، وحفظ التآخي بينهم، ورفع السخيمة من القلوب، والأحقاد من 

النفوس.

الذين سبقوه، مع توجّده عليهم،  المؤمنين مع الخلفاء  يُنسى موقف أمير  ولا 
عليه  المنصوص  أنّه  في  رأيه  حبس  بل  وسالمهم،  فجاراهم  لحقّه،  بغصبهم  واعتقاده 
بالخلافة؛ حتّى أنه لم يجهر في حشد عام بالنصِّ إلا بعد أن آل الأمر إليه، فاستشهد بمن 

بقي من الصحابة عن نص الغدير في يوم الرحبة المعروف))).

بالنفع  للإسلام  أو  المسلمين  على  يعود  فيما  عليهم  الإش��ارة  عن  يتأخّر  لا  وكان 
أَنْ  وَأَهلَهُ  أَنُرص الإسلام   ْ َمل إنْ  »فَخَشِيتُ  العهد:  يقول عن ذلك  والمصلحة، وكم كان 

أَرى فيِهِ ثَلْمًا أو هدْماً«))).

كما لم يصدر منه ما يؤثِّر على شوكة ملكهم، أو يضعف من سلطانهم، أو يقلِّل من 
هيبتهم، فانكمش على نفسه وجلس حلس البيت، بالرغم مماّ كان يشهده منهم.

أو  ثلمًا  الإسلام  في  يرى  لا  أن  ورعاية  العامة،  الإسلام  لمصلحة  رعاية  ذلك  كل 

))) انظر: مسند أحمد: 84/1، فضائل أحمد: 155/77، السنة لابن أبي عاصم: 593 ح1372 
و1373 و1374، مشكل الآثار: 307/2، خصائص النسائي 100 – 101 ح85 – 87، المعجم 
المناقب لابن المغازلي:  الصغير للطبراني: 65/1، المعجم الأوسط: 68/2، حلية الاولياء: 26/5، 
20 ح27، كنز العمال: 157/13 ح36485 و36486 و: 170 ح36514 و36515. أُسد الغابة: 

.28/4 ،321/3
))) نهج البلاغة: الكتاب 62 )من كتاب له إلى أهل البصرة(.



269 ما �أدّب به �آل البيت �شيعتهم

القول: )لا  هدماً، حتى عرف ذلك منه، وكان الخليفة عمر بن الخطاب يقول ويكرّر 
كنت لمعضلة ليس لها أبو الحسن())) أو )لولا علي لهلك عمر())).

أنّ  رأى  أن  بعد  معاوية)))  مع  الصلح  من   علي بن  الحسن  موقف  يُنسى  ولا 

))) انظر: طبقات ابن سعد: 339/2، فضائل أحمد: 155 ح222، أنساب الأشراف للبلاذري: 
99/2 ح29، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: 81/1، المناقب للخوارزمي: 96 ـ 97 ذيل ح97 
العقبى: 82، تهذيب  ذخائر  الإصابة: 509/2،  الطالب: 217،  كفاية  الغابة: 22/4،  أُسد  و98، 
السمطين:  فرائد   ،161/3 النضرة:  الرياض  و137،   134 الخواص:  تذكرة   ،296/7 التهذيب: 

344/1 ح267.
))) المناقب للخوارزمي: 80 ح65، تذكرة الخواص: 137، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: 
النضرة:  الرياض   ،82 العقبى:  ذخائر   ،219 الطالب:  كفاية  و223،  و179/12  و141   18/1

.161/3
))) يمكن النظر إلى الصلح الذي وقع بين الإمام الحسن ومعاوية من نواح عدّة، منها:

أولاً: كسر الطوق المعنوي الذي حاول معاوية أن يوهم به عامة المسلمين من إلحاحه المستمر لطلب 
يفي  لا  معاوية  بأنّ  ذلك  عن  اعتذاره  ابتداء   الحسن الإمام  أبان  وقد  به،  الناس  واغترار  الصلح 

بشرط، ولا هو بمأمون على الدين ولا على الامّة.
مغامرة  ذلك  في  لكانت  معاوية  قتال  من  موقفه  على  الاصرار   الحسن الإمام  حاول  لو  ثانياً: 
الهاشميين وأوليائهم، ولعذله  بنفسه وكافة  التضحية  الامر عن  قبل بها، ولانكشف  قوّة لا  مواجهة 

العاذلون وقالوا فيه.
ثالثا: اتّضح الأمر – بعد ذلك – بفضيحة معاوية الذي لم يلتزم ببنود الصلح قيد أنملة، ثم انكشف 
بعد ذلك الغطاء في دور أبّي الضيم الإمام الحسين وما قدّمه من تضحيات تقف متممة لدور الإمام 

الحسن في مواجهة الظالمين، ورد موجة الانحراف في الأمة.
رابعاً: امتثل الإمام الحسن ما ورد في سيرة النبي المصطفى أُسوة به، حيث استرشد بالرسالة، 

وامتحن بهذه الخطة، وقد أخذها في إقدامه وإحجامه من صلح الحديبية.
خامساً: كان الصلح نموذجاً فريداً صاغ به أئمة أهل البيت سياستهم الحكيمة، حيث غرس 
الإمام الحسن في طريق معاوية كميناً من نفسه يثور عليه من حيث لا يشعر فيرديه، وتسنىّ له به أن 

يلغم قصر الأموية ببارود الأموية نفسها.
النخيلة،  لوائه في  إلى  العراق  انضم جيش  بوعوده حينما  معاوية  التاريخ بصراحة زيف  نقل  وقد 



عقائد الإماميّة270

العدل، بل اسم الإسلام  الإصرار على الحرب سيديل من ثقل الله الأكبر، ومن دولة 
ل  إلى آخر الدهر، فتمحى الشريعة الإلهية، ويُقضى على البقية الباقية من آل البيت، ففضَّ
للدين  الألد  العدو   – معاوية  سالم  وإن  الدين،  واسم  الإسلام  ظواهر  على  المحافظة 
وأهله، والخصم الحقود له ولشيعته – مع ما يتوقّع من الظلم والذل له ولأتباعه، وكانت 
من  بحقّها  تأخذ  أن  دون  تغمد  أن  تأبى  مشحوذة  شيعته  وسيوف  هاشم  بني  سيوف 
الدفاع والكفاح، ولكن مصلحة الإسلام العليا كانت عنده فوق جميع هذه الاعتبارات.

وأمّا الحسين الشهيد فلئن نهض فلأنّه رأى من بني أُمية إن دامت الحال لهم ولم 
يقف في وجههم من يكشف سوء نيّاتهم، سيمحون ذكر الإسلام، ويطيحون بمجده، 

لتصوموا، ولا  لتصلّوا، ولا  أُقاتلكم  – لم  – والله  إني  العراق!  أهل  )يا  فيهم:  قام خطيباً  فقال، وقد 
وإنّ  ألا  كارهون!،  وأنتم  ذلك  الله  أعطاني  وقد  عليكم،  لأتأمّر  قاتلتكم  وإنما  لتحجّوا،  ولا  لتزكّوا، 
كل شيء أعطيته للحسن بن علي جعلته تحت قدمي هاتين!( – كما نقله ابن عساكر في مختصر تاريخ 
البيعة لمعاوية خطب فذكر علياً فنال منه، ونال من الحسن.. إلى آخر ما وقع من  – فلما تمتّ  دمشق 

الوقائع الجسيمة...
ويذكر الإمام السيد عبد الحسين شرف الدين: إنّ الإمامين الحسن والحسين كانا وجهين 
النهوض  في  الآخر  يكافئ  مراحلها  من  زمانه  وفي  منها،  موضعه  في  منهما  وجه  كل  واحدة،  لرسالة 
بأعبائها ويوازيه بالتضحية في سبيلها... وكان )يوم ساباط( أعرف بمعاني التضحية من )يوم الطف( 
لدى أُولي الألباب ممنّ تعمّق... وكانت شهادة الطف حسنية أوّلاً وحسينية ثانياً؛ لأنّ الحسن أنضج 

نتائجها، ومهّد أسبابها.
عصبة  الأمويين  في  فيرون  الأحداث،  في  يمعنون  والطف  ساباط  حادثتي  بعد  الناس  وقف  وقد 

جاهلية منكرة.
للتفصيل: راجع صلح الحسن للشيخ راضي آل ياسين، المجالس الفاخرة في مآتم العترة الطاهرة، 
شرح نهج البلاغة: ج4، الإمام الحسين للأستاذ عبد الله العلايلي، مختصر تاريخ دمشق: 43/25، 
تاريخ الطبري: 162/5، الكامل في التاريخ لابن الأثير: 404/3، تاريخ الإسلام للذهبي: 5/4، 
تاريخ الخلفاء )الإمامة والسياسة( لابن قتيبة: 164/1. الإمام الحسن في مواجهة الانشقاق الأموي 

للسيد سامي البدري.



271 ما �أدّب به �آل البيت �شيعتهم

فأراد أن يثبت للتاريخ جورهم وعدوانهم، ويفضح ما كانوا يبيّتونه لشريعة الرسول، 
وكان ما أراد. ولولا نهضته المباركة لذهب الإسلام في خبر كان يتلهّى بذكره التأريخ 

كأنّه دين باطل.

إنّما هو لإتمام رسالة نهضته في  الشيعة على تجديد ذكراه بشتّى أساليبهم  وحرص 
مكافحة الظلم والجور، ولإحياء أمره امتثالاً لأوامر الأئمة من بعده.

وينجلي لنا حرص آل البيت على بقاء عز الإسلام – وإن كان ذو السلطة من 
ألدّ أعدائهم – في موقف الإمام زين العابدين من ملوك بني أُمية، وهو الموتور لهم، 
والمنتهكة في عهدهم حرمته وحرمه، والمحزون على ما صنعوا مع أبيه وأهل بيته في واقعة 
ه لجيوش المسلمين بالنصر، وللإسلام  كربلاء، فإنّه – مع كل ذلك – كان يدعو في سرِّ
م أنّه كان سلاحه الوحيد في نشر المعرفة  بالعز، وللمسلمين بالدعة والسلامة، وقد تقدَّ
هو الدعاء، فعلَّم شيعته كيف يدعون للجيوش الإسلامية والمسلمين، كدعائه المعروف 

بـ )دعاء أهل الثغور())) الذي يقول فيه:

واحرُسْ  أسلحَتَهمْ،  واشحَذْ  عددَهُمْ)))  وكثِّرْ  د،  محمَّ وآل  د  محمَّ على  صلِّ  »اللّهمَّ 
دْ بكفايَةِ  رْ أمرَهُمْ، وواترِْ بَين ميِرهِمْ، وتوحَّ مْ، وامنَعْ حومَتَهُمْ، وألِّفْ جمعَهُمْ، ودبِّ ُ حوزَتَه

، والطُفْ لُهمْ في المكْرِ«. ِ مُْ، واعضُدهُمْ بالنصِر، وأعِنهُمْ بالصبْر مؤَنِه

إلى أن يقول – بعد أن يدعو على الكافرين –:

غْهُمْ  مْ، وفرِّ رْ بهِ أموالَهُ نْ بهِ ديارَهُمْ، وثمِّ َِحالَ أهلِ الإسلام، وحصِّ »اللّهمَّ وقوِّ بذلكَِ م
مْ للخلَوةِ بكَ؛ حتّى لا يُعبَدَ في بقاعِ الأرْضِ غيُركَ،  عن محاربتهِِمْ لعبادَتكَِ، وعنْ منابذَتِه

))) الصحيفة السجادية: الدعاء )27(: من دعائه لأهل الثغور.
تهم(. ))) كذا، وفي المصدر: )عِدَّ



عقائد الإماميّة272

رَ لأحد منهُمْ جبهةٌ دونَكَ«))). ولا تُعَفَّ

وهكذا يمضي في دعائه البليغ – وهو من أطول أدعيته – في توجيه الجيوش المسلمة 
إلى ما ينبغي لها من مكارم الأخلاق، وأخذ العدّة للأعداء، وهو يجمع إلى التعاليم الحربية 
للجهاد الإسلامي بيان الغاية منه وفائدته، كما ينبِّه المسلمين إلى نوع الحذر من أعدائهم، 
وما يجب أن يتخذوه في معاملتهم ومكافحتهم، وما يجب عليهم من الانقطاع إلى الله 

تعالى، والانتهاء عن محارمه، والاخلاص لوجهه الكريم في جهادهم.

وكذلك باقي الأئمة في مواقفهم مع ملوك عصرهم، وإن لاقوا منهم أنواع 
إليهم  تعود  لا  الحق  دولة  أنّ  علموا  لما  م  فاّهن وش��دّة؛  قساوة  بكل  والتنكيل  الضغط 

انصرفوا إلى تعليم الناس معالم دينهم، وتوجيه أتباعهم التوجيه الديني العالي.

وكلّ الثورات التي حدثت في عصرهم من العلويين وغيرهم لم تكن عن إشارتهم 
كانوا أحرص  م  فاّهن كلّها مخالفة صريحة لأوامرهم وتشديداتهم؛  كانت  بل  ورغبتهم، 

على كيان الدولة الإسلامية من كل أحد، حتى من خلفاء بني العباس أنفسهم.

وكفى أن نقرأ وصية الإمام موسى بن جعفر لشيعته:

وإن  بقاءه،  الله  فاسألوا  عادلاً  كان  فإن  سلطانكم،  طاعة  بترك  رقابكم  تذلُوا  »لا 
السلطان  وإنّ  سلطانكم،  صلاح  في  صلاحكم  فإنّ  اصلاحه؛  الله  فاسألوا  جائراً  كان 
تكرهون  ما  له  واكرهوا  لأنفسكم،  تحبون  ما  له  فأحبّوا  الرحيم،  الوالد  بمنزلة  العادل 

لأنفسكم«))).

وهذا غاية ما يوصف في محافظة الرعية على سلامة السلطان أن يحبوا له ما يحبون 

به،  ليعتبروا  الدعاء؛  هذا  يتلوا  أن  العصور  هذه  في  بالمسلمين  وأجدر  الدعاء،  هذا  أجمل  ما   (((
وليبتهلوا إلى الله تعالى في جمع كلمتهم وتوحيد صفوفهم وتنوير عقولهم. )منه رحمه الله(.

))) أمالي الصدوق: 277 ح21، وسائل الشيعة: 220/16 ح21406.



273 ما �أدّب به �آل البيت �شيعتهم

لأنفسهم، ويكرهوا له ما يكرهون لها.

م جمعية سّرية  وبعد هذا، فما أعظم تجنِّي بعض كتّاب العصر؛ إذ يصف الشيعة بأّهن
هدّامة، أو طائفة ثوروية ناقمة)))!

الظلم  يبغض   البيت آل  لتعاليم  المتّبع  المسلم  الرجل  خلق  من  أنّ  صحيح 
والظالمين، والانكماش عن أهل الجور والفسوق، والنظرة إلى أعوانهم وأنصارهم نظرة 
في  متغلغلًا  الخلق  هذا  زال  وما  والاستحقار،  والاستيحاش  والاستنكار،  الاشمئزاز 
نفوسهم يتوارثونه جيلًا بعد جيل، ولكن مع ذلك ليس من شيمتهم الغدر والختل، ولا 
من طريقتهم الثورة والانتفاض على السلطة الدينية السائدة باسم الإسلام؛ لا سّراً ولا 
علناً، ولا يبيحون لأنفسهم الاغتيال أو الوقيعة بمسلم مهما كان مذهبه وطريقته؛ أخذاً 

.بتعاليم أئمّتهم

م العرض؛ »لا يحل  بل المسلم الذي يشهد الشهادتين مصون المال، محقون الدم، محرَّ
مال امرئ مسلم إّال بطيب نفسه«))).

بل المسلم أخو المسلم، عليه من حقوق الأخوة لأخيه ما يكشف عنه البحث الآتي.

))) وقد مرّت الاشارة – عند موضوع )عقيدتنا في التقية( – إلى قول الكوثري في تعليقه على كتاب 
م جمعيات سّرية. التبصير في الدين للاسفراييني، في وصفه للشيعة بأّهن

الشيعة:  وسائل   ،34 العقول:  تحف  ح3،   473/3 اللآلي:  عوالي  ح195،   66/4 الفقيه:   (((
120/5 ح6089، سنن الدارقطني: 26/3 ح91 و92، كنز العمال: 92/1 ح397.



عقائد الإماميّة274

42 – عقيدتنا في حقِّ الم�سلم على الم�سلم

على  المسلمين  بين  التآخي  هو  الإسلامي  الدين  إليه  دعا  ما  وأجمل  أعظم  من  إنّ 
اختلاف طبقاتهم ومراتبهم ومنازلهم، كما أنّ من أوطأ وأخس ما صنعه المسلمون اليوم 

وقبل اليوم هو تسامحهم بالأخذ بمقتضيات هذه الأخوّة الإسلامية.
لأنّ من أيسر مقتضياتها – كما سيجيء في كلمة الإمام الصادق –: »أن يحب 

لأخيه المسلم ما يحب لنفسه، ويكره له ما يكره لنفسه«.
ا  أّهن فستجد   ،البيت آل  نظر  في  اليسيرة  الخصلة  هذه  في  ر  وفكِّ النظر،  أنعم 
الموجودة  الأخلاق  هذه  مثل  على  وهم  اليوم،  المسلمين  من  طلبه  يفرض  ما  أشق  من 
ر للمسلمين أن ينصفوا  ر في هذه الخصلة لو قدِّ عندهم البعيدة عن روحية الإسلام، فكِّ
أنفسهم، ويعرفوا دينهم حقاً، ويأخذوا بها فقط أن يحب أحدهم لأخيه ما يحب لنفسه، 
لما شاهدت من أحد ظلمًا ولا اعتداء، ولا سرقة ولا كذباً، ولا غيبة ولا نميمة، ولا تهمة 

اً. بسوء، ولا قدحاً بباطل، ولا إهانة ولا تجُّرب
بينهم، وعملوا بها،  فيما  الاخوّة  أيسر خصال  لو وقفوا لإدراك  المسلمين  إنّ  بلى، 
قد  متقابلين  سرر  على  إخواناً  البشر  ولرأيت  الأرض،  من  والعدوان  الظلم  لارتفع 
في  الأقدمين  الفلاسفة  حلم  ق  ولتحقَّ الاجتماعية،  السعادة  درجات  أعلى  لهم  كملت 
المدينة الفاضلة، فما احتاجوا – حينما يتبادلون الحب والمودّة – إلى الحكومات والمحاكم، 
والقصاص،  للحدود  وأحكام  للعقوبات،  قانون  إلى  ولا  والسجون،  الشرطة  إلى  ولا 
لت الأرض غير  ولما خضعوا لمستعمر، ولا خنعوا لجبّار، ولا استبدّ بهم الطغاة، ولتبدَّ

الأرض، وأصبحت جنة النعيم ودار السعادة.



275 ما �أدّب به �آل البيت �شيعتهم

 – الأخوّة  بتعاليم  الدين  يريده  كما   – البشر  بين  ساد  لو  المحبة  قانون  أنّ  أزيدك 
العدل وقوانينه  أنّا لم نعد نحتاج إلى  العدل؛ بمعنى  لانمحت من قاموس لغاتنا كلمة 
حتى نحتاج إلى استعمال كلمته، بل كفانا قانون الحب لنشر الخير والسلام، والسعادة 
والهناء؛ لأنّ الإنسان لا يحتاج إلى استعمال العدل ولا يطلبه القانون منه إّال إذا فقد الحب 
إليه،  يحسن  – إنّما  والأخ  – كالولد  الحب  يبادله  فيمن  أمّا  معه،  يعدل  أن  يجب  فيمن 
بدافع  فبدافع من الحب والرغبة عن طيب خاطر، لا  له عن جملة من رغباته  ويتنازل 

العدل والمصلحة.
وسرُّ ذلك أنّ الإنسان لا يحب إّال نفسه وما يلائم نفسه، ويستحيل أن يحب شيئاً 
أو شخصاً خارجاً عن ذاته إّال إذا ارتبط به وانطبعت في نفسه منه صورة ملائمة مرغوبة 

لديه.
له، في رغباته ومحبوباته لأجل شخص  اختياره  أن يضحّي بمحض  يستحيل  كما 
نت عنده عقيدة أقوى من رغباته، مثل عقيدة  آخر لا يحبه ولا يرغب فيه، إّال إذا تكوَّ
رغبة  لأجل  يضحي  إنّما  رغباته  بإحدى  يضحّي  إذ  وحينئذ  والاحسان،  العدل  حسن 
أُخرى أقوى كعقيدته بالعدل – إذا حصلت – التي تكون جزءاً من رغباته، بل جزءاً 

من نفسه.
ن في نفس الإنسان تتطلَّب منه أن يسمو بروحه  وهذه العقيدة المثالية لأجل أن تتكوَّ
على الاعتبارات المادية؛ ليدرك المثل الأعلى في العدل والاحسان إلى الغير، وذلك بعد أن 

ن في نفسه شعور الأخوّة الصادق والعطف بينه وبين أبناء نوعه. يعجز أن يكوِّ
فأوّل درجات المسلم التي يجب أن يتّصف بها أن يحصل عنده الشعور بالأخُوة مع 
الآخرين، فإذا عجز عنها – وهو عاجز على الأكثر؛ لغلبة رغباته الكثيرة وأنانيته – فعليه 
ن في نفسه عقيدة في العدل والإحسان اتباعاً للارشادات الإسلامية، فإذا عجز  أن يكوِّ



عقائد الإماميّة276

عن ذلك فلا يستحق ان يكون مسلمًا إّال بالاسم، وخرج عن ولاية الله، ولم يكن لله فيه 
نصيب على حد التعبير الآتي للإمام.

والإنسان – على الأكثر – تطغى عليه شهواته العارمة، فيكون من أشق ما يعانيه 
أن يهيّئ نفسه لقبول عقيدة العدل، فضلًا عن أن يحصل عليها عقيدة كاملة تفوق بقوّتها 

على شهواته.
فلذلك كان القيام بحقوق الأخوّة من أشق تعاليم الدين إذا لم يكن عند الإنسان 
ذلك الشعور الصادق بالأخوّة، ومن أجل هذا أشفق الإمام أبو عبد الله الصادق أن 
ح لسائله – وهو أحد أصحابه )المعّىل بن خُنيس( – عن حقوق الاخوان أكثر مماّ  يوضِّ

ينبغي أن يوضّح له خشية أن يتعلَّم ما لا يستطيع أن يعمل به.
: قلت له: ما حق المسلم على المسلم؟ قال المعّىل

قال أبو عبد الله: »له سبعة حقوق واجبات، ما منهنّ حق إّال وهو عليه واجب؛ انِ 
ضيَّع منها شيئاً خرج من ولاية الله وطاعته، ولم يكن لله فيه نصيب«.

قلت له: جعلت فداك! وما هي؟
، إّين عليك شفيق؛ أخاف أن تضيّع ولا تحفظ، وتعلم ولا تعمل«. قال: »يا معلّى

قلت: لا قوة إّال بالله.
وحينئذ ذكر الإمام الحقوق السبعة بعد أن قال عن الأوّل منها: »أيسر حقّ منها أن 

تحب له كما تحب لنفسك، وتكره له ما تكره لنفسك«.
يا سبحان الله! هذا هو الحق اليسير، فكيف نجد – نحن المسلمين اليوم – يسر هذا 

الحق علينا؟ شاهت وجوه تدّعي الإسلام ولا تعمل بأيسر ما يفرضه من حقوق.
والأعجب أن يلصق بالإسلام هذا التأخّر الذي أصاب المسلمين، وما الذنب الِاّ 

ون أنفسهم بالمسلمين، ولا يعملون بأيسر ما يجب أن يعملوه من دينهم. ذنب من يُسمُّ



277 ما �أدّب به �آل البيت �شيعتهم

ولأجل التأريخ فقط، ولنعرف أنفسنا وتقصيرها، أذكر هذه الحقوق السبعة التي 
:أوضحها الإمام

1 – »أن تحب لأخيك المسلم ما تحب لنفسك، وتكره له ما تكره لنفسك«.
2 – »أن تجتنب سخطه، وتتّبع مرضاته، وتطيع أمره«.

3 – »أن تعينه بنفسك، ومالك، ولسانك، ويدك، ورجلك«.
4 – »أن تكون عينه، ودليله، ومرآته«.

5 – »أن لا تشبع ويجوع، ولا تروى ويظمأ، ولا تلبس ويعرى«.
6 – »أن يكون لك خادم وليس لأخيك خادم، فواجب أن تبعث خادمك، فتغسل 

د فراشه«. ثيابه، وتصنع طعامه، وتمهِّ
7 – »أن تبرَّ قسمه، وتجيب دعوته، وتعود مريضه، وتشهد جنازته. وإذا علمت له 

حاجة تبادره إلى قضائها، ولا تلجئه الى أن يسألكها، ولكن تبادره مبادرة«.
ثمّ ختم كلامه بقوله:

»فإذا فعلت ذلك وصلت ولايتك بولايته، وولايته بولايتك«))).
وبمضمون هذا الحديث روايات مستفيضة عن أئمتنا، جمع قسمًا كبيراً منها كتاب 

»الوسائل« في أبواب متفرّقة.
البيت خصوص  أنّ المقصود بالأخُوّة في أحاديث أهل  م  المتوهِّ يتوهّم  وقد 
الاخوّة بين المسلمين الذين من أتباعهم »شيعتهم خاصّة«، ولكن الرجوع إلى رواياتهم 
يخالف  من  على  النكير  يشدّدون  أُخرى  جهة  من  كانوا  وإن   – الوهم  هذا  يطرد  كلها 

طريقتهم ولا يأخذ بهداهم – ويكفي أن تقرأ حديث معاوية بن وهب قال:
قلت له – أي الصادق –: كيف ينبغي لنا أن نصنع فيما بيننا وبين قومنا وبين 

ح26،   350/2 الخصال:  ح6097.   205/12 الشيعة:  وسائل  ح2،   135/2 الكافي:   (((
مصادقة الأخوان: 4/143، الأمالي للطوسي:98 ح3/149.



عقائد الإماميّة278

خلطائنا من الناس ممنّ ليسوا على أمرنا؟
الله  فو  يصنعون،  ما  فتصنعون  بهم،  تقتدون  الذين  أئمتكم  إلى  »تنظرون  فقال: 
م ليعودون مرضاهم، ويشهدون جنائزهم، ويقيمون الشهادة لهم وعليهم، ويؤدّون  إنّه

الأمانة إليهم«))).
الاخوّة  هذه  من  أرفع  فهي  أتباعهم  من   الأئمة يريدها  التي  الأخ��وّة  أمّا 
الإسلامية، وقد سمعت بعض الأحاديث في فصل تعريف الشيعة، ويكفي أن تقرأ هذه 

المحاورة بين أبان بن تغلب وبين الصادق من حديث أبان نفسه.
قال أبان: كنت أطوف مع أبي عبد الله، فعرض لي رجل من أصحابنا كان سألني 

الذهاب معه في حاجته، فأشار إلّي، فرآنا أبو عبد الله.
ايِّاك يريد هذا؟«. قلت: نعم. قال: »هو على مثل ما أنت عليه؟«.  قال: »يا ابان، 

قلت: نعم. قال: »فاذهب إليه واقطع الطواف«. قلت: وإن كان طواف الفريضة؟! 
المؤمن،  حق  عن  فسألته  بعد،  عليه  دخلت  ثمّ  فذهبت،  أبان:  قال  »نعم«.  قال: 

فقال: »دعه لا ترده«، فلم أزل أردَّ عليه حتى قال: »يا أبان، تقاسمه شطر مالك«.
ثم نظر إلّي – فرأى ما داخلني – فقال: »يا أبان، أما تعلم أنّ الله قد ذكر المؤثرين 

على أنفسهم؟«. قلت: بلى.
قال: »إذا أنت قاسمته فلم تؤثره؛ انِّما تؤثره إذا أنت أعطيته من النصف الآخر«))).
بواد  فنحن  بالمؤمنين حقاً؛  أنفسنا  ي  نسمِّ أن  يطمعنا  المخجل لا  واقعنا  إنّ  أقول: 
لهذا  قارئ  كل  نفس  يداخل  أبان  نفس  داخل  وما  آخر،  واد  في   أئمتنا وتعاليم 
حساب  نفسه  يحاسب  ولا  غيره،  المخاطب  كأنّ  له  متناسياً  بوجهه  فيصرف  الحديث، 

رجل مسؤول.

))) الكافي: 464/2 ح4، وسائل الشيعة: 6/12 ح15497.
))) مصادقة الاخوان: 38 ح2، وسائل الشيعة: 209/12 ح16106.



الف�صل الخام�س

عقيدتنا في:

البعث والمعاد.

المعاد الجسماني.





281

43 – عقيدتنا في البعث والمعاد

به  الموعود  اليوم  في  جديد  خلق  في  الموت  بعد  الناس  يبعث  تعالى  الله  أنّ  نعتقد: 
ب العاصين. عباده، فيثيب المطيعين، ويعذِّ

وهذا أمر على جملته وما عليه من البساطة في العقيدة اتّفقت عليه الشرائع السماوية 
والفلاسفة، ولا محيص للمسلم من الاعتراف به عقيدة قرآنية جاء بها نبينا الأكرم صّىل 
د رسولاً  الله عليه وآله وسلم؛ فإنّ من يعتقد بالله اعتقاداً قاطعاً، ويعتقد كذلك بمحمَّ
البعث،  من  الكريم  القرآن  به  أخبر  بما  يؤمن  أن  لابدَّ  الحق،  ودين  بالهدى  أرسله  منه 
بذلك، ولمَّح  القرآن  ح  والنار والجحيم، وقد صرَّ والنعيم،  والثواب والعقاب، والجنة 

إليه بما يقرب من ألف آية كريمة.

ق الشك في ذلك إلى شخص فليس إّال لشك يخالجه في صاحب الرسالة،  وإذا تطرَّ
أو وجود خالق الكائنات أو قدرته، بل ليس إّال لشك يعتريه في أصل الأديان كلّها، وفي 

صحّة الشرائع جميعها.



عقائد الإماميّة282

44 – عقيدتنا في المعاد الج�سماني

الدين  ضروري��ات  من  ضرورة   – بالخصوص   – الجسماني  فالمعاد  ه��ذا،  وبعد 
ْسَبُ الإنسان ألَّن نَّجمَعَ عِظَامَهُ بَلَى  الإسلامي، دلَّ صريح القرآن الكريم عليها ﴿أَحيَ

يَ بَنَانُه﴾))). قـدِرينَ عَلَى أَن نُّسَوِّ

م أَإذا كُنّا تُراباً أَءِنّا لَفي خَلْق جَدِيد﴾))). ﴿وَإن تَعجَبْ فَعَجَبٌ قَولُهُ

لِ بَلْ هُمْ في لَبس من خَلق جَدِيد﴾))). ﴿أَفَعَييِنَا باِلَخلقِ الأوَّ

وما المعاد الجسماني – على إجماله – إّال اعادة الإنسان في يوم البعث والنشور ببدنه 
بعد الخراب، وإرجاعه إلى هيئته الأولى بعد أن يصبح رميمًا.

ولا يجب الاعتقاد في تفصيلات المعاد الجسماني أكثر من هذه العقيدة على بساطتها 
النار،  والجنة  والميزان  والصراط،  الحساب  من  يتبعها  مماّ  وأكثر  القرآن،  بها  نادى  التي 

والثواب والعقاب بمقدار ما جاءت به التفصيلات القرآنية.

)ولا تجب المعرفة على التحقيق التي لا يصلها إّال صاحب النظر الدقيق، كالعلم 
تعدم  الأرواح هل  وأنّ  يماثلها بهيئات؟  ما  يعود  إنّما  أو  بذواتها  تعود  الأبدان هل  بأنّ 
يختص  هل  المعاد  وأنّ  المعاد؟  عند  بالأبدان  تتّصل  حتى  مستمرّة  تبقى  أو  كالأجساد 
بالإنسان أو يجري على كافّة ضروب الحيوان؟ وأنّ عودها بحكم الله دفعي أو تدريجي؟

ما في  وإذا لزم الاعتقاد بالجنة والنار لا تلزم معرفة وجودهما الآن، ولا العلم بأّهن

))) القيامة: 3 ـ 4.
))) الرعد: 5.

))) ق: 15.



283

السماء أو الأرض، أو يختلفان.

ا ميزان معنوية، أو لها كفّتان. وكذا إذا وجبت معرفة الميزان لا تجب معرفة أّهن

ولا تلزم معرفة أنّ الصراط جسم دقيق، أو هو الاستقامة المعنوية.

ا من الاجسام...())). والغرض أنّه لا يشترط في تحقيق الإسلام معرفة أّهن

الدين  بها  جاء  التي  هي  بساطتها  على  والمعاد  البعث  في  العقيدة  تلك  إنّ  نعم، 
الإسلامي، فاذا أراد الإنسان أن يتجاوزها إلى تفصيلها بأكثر مماّ جاء في القرآن ليقنع 
نفسه دفعاً للشبه – التي يثيرها الباحثون والمشكّكون بالتماس البرهان العقلي أو التجربة 

الحسية – فانّه إنّما يجني على نفسه، ويقع في مشكلات ومنازعات لا نهاية لها.

وليس في الدين ما يدعو إلى مثل هذه التفصيلات التي حشدت بها كتب المتكلِّمين 
هاتيك  أمثال  إلى  تدعو  سياسية  ولا  اجتماعية  ولا  دينية  ضرورة  ولا  والمتفلسفين، 
جهود  من  كثيراً  استنفدت  والتي  عبثاً،  الكتب  بها  المشحونة  والمقالات  المشاحنات 

المجادلين وأوقاتهم وتفكيرهم بلا فائدة.

والشبه والشكوك التي تُثار حول تلك التفصيلات يكفي في ردّها قناعتنا بقصور 
وجودنا،  ومحيط  أفقنا  عن  والخارجة  عناّ،  الغائبة  الأمُ��ور  هذه  إدراك  عن  الإنسان 
والمرتفعة فوق مستوانا الأرضي، مع علمنا بأنّ الله تعالى العالم القادر أخبرنا عن تحقيق 

المعاد ووقوع البعث.

وعلوم الإنسان وتجريباته وأبحاثه يستحيل أن تتناول شيئاً لا يعرفه ولا يقع تحت 
والبحث،  والتجربة  الحس  عالم  العالم  هذا  من  وانتقاله  موته  بعد  إّال  واختباره  تجربته 
فكيف ينتظر منه أن يحكم باستقلال تفكيره وتجربته بنفي هذا الشيء أو إثباته؟ فضلًا 
على  أو  والتخمين،  التكهّن  على  اعتمد  إذا  إّال  وخصوصياته،  تفاصيله  يتناول  أن  عن 

))) مقتبس من كتاب كشف الغطاء: 5 للشيخ الكبير كاشف الغطاء.

عقيدتنا في المعاد الج�سماني



عقائد الإماميّة284

يألفه  الاستبعاد والاستغراب، كما هو من طبيعة خيال الإنسان أن يستغرب كل ما لم 
يي  ولم يتناوله علمه وحسّه، كالقائل المندفع بجهله لاستغراب البعث والمعاد ﴿مَن ُحي

العِظـَمَ وَهَيَ رَميمٌ﴾))).

الحياة من جديد،  له  أُعيدت  قد  رميمًا  ميتاً  يرَ  لم  إنّه  إّال  ولا سند لهذا الاستغراب 
ولكنهّ ينسى هذا المستغرب كيف خُلقت ذاته لأول مرة، ولقد كان عدماً، وأجزاء بدنه 
رميمًا تألّفت من الأرض وما حملت، ومن الفضاء وما حوى، من هنا وهنا، حتى صار 
 يَرَ الإنسان أَنَّا خلقنه مِن نُطفَة فَإذَا هُو خَصِيمٌ مُبيٌن  ْ بشراً سوياً ذا عقل وبيان ﴿أَوَ َمل

بَ لَناَ مَثَلًا وَنَسي خَلقَهُ﴾))). ََر وَض

وَهُوَ  ة  مَرَّ أَوّلَ  أَنشَأَهَا  الَّذِي  ييهِا  القائل الذي نسي خلق نفسه: ﴿ُحي يقال لمثل هذا 
بكُِلِ خَلق عَليمٌ﴾))).

يقال له: إنّك بعد أن تعترف بخالق الكائنات وقدرته، وتعترف بالرسول وما أخبر 
به، مع قصور علمك حتى عن إدراك سرَّ خلق ذاتك وسر تكوينك، وكيف كان نموّك 
من  مؤتلفاً  متصاعدة  مراحل  إلى  إرادة ولا عقل  لها ولا  نطفة لا شعور  من  وانتقالك 

ذرات متباعدة؛ لتبلغ بشراً سوياً عاقلًا مدبّراً ذا شعور وإحساس))).

يقال له: بعد هذا كيف تستغرب أن تعود لك الحياة من جديد بعد أن تصبح رميمًا، 
وأنت بذلك تحاول أن تتطاول إلى معرفة ما لا قِبل لتجاربك وعلومك بكشفه؟

))) يس: 78.
))) يس: 77 – 78.

))) يس: 79.

ـَنَ مِنْ سُلالَة مِنْ طيِِن ثُمَّ جَعَلْنهُ نُطْفَةً فِي قَرَار مَكين ثُمَّ  ))) فقد قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنا الإنس
مًا ثُمَّ أَنْشَأنهُ خَلْقاً آخَرَ  خَلَقْنا النُّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنا العَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنا الُمضْغَةَ عِظمًاَ فَكَسَوْنَا العِظَمَ َحلْ

﴾ المؤمنون: 12 – 14. فَتَباركَ اللهُ أَحْسَنُ الخلقَِِين



285

التي أخبر  الحقيقة  أن تذعن صاغراً للاعتراف بهذه  إّال  له: لا سبيل حينئذ  يقال 
عنها مدبّر الكائنات العالم القدير، وخالقك من العدم والرميم.

باطلة،  محاولة  فهي  علمك  يتناوله  ولا  كشفه،  يمكن  لا  ما  لكشف  محاولة  وكلّ 
وضرب في التيه، وفتح للعيون في الظلام الحالك.

الكهرباء  فاكتشف  الأخري�ة،  السنين  هذه  في  معرفة  من  بلغ  ما  مع  الإنسان  إنّ 
السنين  عنها في  ث  حُدِّ لو  التي  الاكتشافات  أمثال هذه  إلى  الذرّة،  واستخدم  والرادار 
ها من أوّل المستحيلات، ومن مواضع التندّر والسخرية. إنّه مع كل ذلك لم  الخوالي لعدَّ
يستطع كشف حقيقة الكهرباء ولا سر الذرّة، بل حتى حقيقة احدى خواصهما وأحد 
أوصافهما، فكيف يطمع أن يعرف سر الخلقة والتكوين، ثم يترقّى فيريد أن يعرف سرَّ 

المعاد والبعث.

نعم، ينبغي للإنسان بعد الإيمان بالإسلام أن يتجنَّب عن متابعة الهوى، وأن يشتغل 
ر فيما يستعين به على  فيما يصلح أمر آخرته ودنياه، وفيما يرفع قدره عند الله، وأن يتفكَّ
نفسه، وفيما يستقبله بعد الموت من شدائد القبر والحساب بعد الحضور بين يدي الملك 
زي نَفْسٌ عَنْ نَفْس شَيئاً وَلا يُقبَلُ مِنها شَفعةٌ وَلا يُؤخَذُ  م، وأن يتّقي ﴿يوماً لا تَج العّال

ون﴾))) ؟ مِنها عَدْلٌ ولا هُمْ يُنَرص

))) البقرة: 48.

عقيدتنا في المعاد الج�سماني



عقائد الإماميّة286

تقديم)))

بسم الله الرحمن الرحيم

يخطئ كثيراً من يدّعي أنّه يستطيع أن يقف على عقائد الشيعة الإمامية وعلومهم 
العلم والإحاطة، ومهما  بلغ هؤلاء الخصوم من  كتبه عنهم الخصوم، مهما  مماّ  وآدابهم 
بعيد عن  نزيه  بأسلوب  النصوص والتعليق عليها  نقل  العلمية في  أحرزوا من الأمانة 

التعصّب الأعمى.
أقول ذلك جازماً بصحّة ما أدّعي بعد أن قضيت ردحاً طويلًا من الزمن أدرس فيه 
عقائد الأئمّة الاثني عشر بخاصّة وعقائد الشيعة بعامّة، فما خرجت من هذه الدراسة 
بشيء  السنةّ  أهل  علماء  من  والنقّاد  المؤرخين  كتب  في  متصفّحاً  قضيتها  التي  الطويلة 
ذي بال، وما زادني اشتياقي إلى هذه الدراسة وميلي الشديد في الوقوف على دقائقها إّال 
ا كانت دراسة  إلى حقائقها... ذلك لأّهن الوصول  أردت من  بُعداً عنها، وخروجاً عّام 
بتراء أحلت نفسي فيها على كتب الخصوم لهذا المذهب، وهو المذهب الذي يمثّل شطر 

المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها.
ومن ثمّ اضطررت – بحكم ميلي الشديد إلى طلب الحقيقة حيث كانت والحكمة 
الأئمّة  لمذهب  العلمية  دراستي  دفّة  أدير  – أن  المؤمن  حيث وجدت، والحكمة ضالّة 
وأن  أربابه  كتب  في  المذهب  هذا  دراسة  هي  تلك  الأخرى،  الناحية  إلى  عشر  الاثني 
أتعرّف عقائد القوم مماّ كتبه شيوخهم والباحثون والمحقّقون من علمائهم وجهابذتهم، 

– قد قدّم لكتابنا  – أُستاذ الأدب العربي بكليّة الأسن في القاهرة  ))) كان الدكتور حامد حنفي 
هذا في طبعته الثانية التي أصدرتها دار مطبوعات النجاح – في القاهرة – مقدّمة علميّة رصينة، ارتأينا 

إلحاقها بطبعتها هذه؛ تثميناً لها، وإتماماً للفائدة.



287 تقديم

بلغ  مهما  به،  الخصوم  معرفة  من  لمذهبهم  معرفة  أشدّ  المذهب  أنّ رجال  البديهي  ومن 
أولئك الخصوم من الفصاحة والبلاغة، أو أوتوا حظّاً من اللّسن والإبانة عّام في النفس.
العلمي  »المنهج  أسس  أوائل  من  هي  التي  العلمية  الأمانة  فإنّ  ذلك  عن  وفضلًا 
حين  ومؤلّفاتي  أبحاثي  في  دستوري  وجعلته  اخترته  الذي  المنهج  وهو   – الحديث« 
التثبّت  تقتضي  المذكورة  الأمانة  – هذه  والروحية  المادية  الحقائق  عن  الكشف  أحاول 

التام في نقل النصوص والدراسة الفاحصة لها.
فكيف لباحث – بالغ ما بلغ من المهارة العلميّة والفراسة التامّة في إدراك الحقائق 
المتعلّقة بالشيعة والتشيّع في غير مصادرهم ؟! إذن  النصوص  صحّة  من  يتحقّق  – أن 

لارتاب في بحثه العلمي، وكان بحثه على غير أساس متين.
ذلك ما دعاني أن أتوسّع في دراسة الشيعة والتشيّع في كتب الشيعة أنفسهم، وأن 
أتعرّف عقائد القوم عّام كتبوه بأيديهم، وانطلقت به ألسنتهم لا زيادة ولا نقص؛ حتّى 
لا أقع في الالتباس الذي وقع فيه غيري من المؤرّخين والنقّاد حين تصدّروا للحكم عن 

الشيعة والتشيّع.
وإنّ الباحث الذي يريد أن يدرس مجموعة ما من الحقائق في غير مصادرها الأولى 
ا الأصلية إنّما يسلك شططاً ويفعل عبثاً؛ ليس هو من العلم، ولا من العلم في  ومظاّهن

شيء.
العلّامة الدكتور أحمد أمين حين تعرّض لمذهب الشيعة في  ومثل هذا ما وقع فيه 
فورّط  المذهب  ذلك  جوانب  من  بعضاً  للمثقفين  يجّيل  أن  العالم  هذا  حاول  فقد  كتبه، 
التشيّع(، وقوله:  اليهوديّة ظهرت في  )إنّ  الشيعيّة، كقوله:  المباحث  كثير من  نفسه في 
)إنّ النار محرّمة على الشيعي إّال قليلًا(، وقوله بتبعيتهم لعبد الله بن سبأ... وغير هذا من 
المباحث التي ثبت بطلانها وبراءة الشيعة منها، وتصدّى لها علماؤهم بالنقد والتجريح، 



عقائد الإماميّة288

الشيعة  »أصل  كتابه  في  الغطاء  آل كاشف  الحسين  محمد  العلّامة  فيها  الحديث  وفصّل 
وأصولها«))).

– أن  ا الأولى  الشيعة الإمامية وأصولها ومظاّهن أتعقّب مصادر  – وأنا  وقد سّرني 
ألتقي بصديق قديم وناشر عراقي كريم، هو السيّد مرتضى الرضوي الكشميري، وبيده 
بعضٌ من عيون كتب الشيعة قام بطبعها في دور الطباعة بالقاهرة، وكان مماّ أهداه إلّي 
هذا الناشر الفاضل كتاب »أصل الشيعة وأصولها« الآنف الذكر، وكتاب »عبد الله بن 
سبأ« وأجزاء من كتاب »وسائل الشيعة«، وغير هذا وذاك من عيون كتبهم في العقائد 

الشيعيّة والفقه الشيعي.
السيّد مرتضى الكشميري كتاباً جديداً للأستاذ محمد رضا المظفر  إلّي  واليوم قدّم 
أكتب  أن  منيّ  وطلب  الإمامية،  عقائد  في  ألّفه  الأشرف،  النجف  في  الفقه  كلية  عميد 
مقدّمة لهذا السفر الجليل، وأن أبدي رأيي الصريح حوله بعد أن أكّد العزم على طبعه 
ونشره، وما كدت أتصفّح هذا السفر حتى ملك علّي إعجابي؛ للذي جمعه فيه مؤلّفه بين 

العرض الدقيق لعقائد الإمامية والأداء الواضح المفصح عّام يعنيه الكاتب.
فلا يكاد الكتاب يمتعك بما حواه من عقائد الشيعة وتتبّعها في صورة رتيبة منظمة، 
وأداء مبوّب مفصّل، حتى يبهرك بجمال عبارته وإشراق ديباجته، وهو فوق هذا وذاك 
والإيجاز  الشيعة،  كتب  في  الباحثون  يبغيها  التي  التامّة  الإف��ادة  بين  عام  بوجه  يجمع 

والتركيز فيما يريد الكاتب أن يعرضه على قرّائه.
فالكتاب على هذا النحو الذي يعنيه المؤلّف حين يعرض بين يديه عقائد الإمامية 
ً بأطراف الموضوع من جميع نواحيه، وإن كان في غاية من  يعتبر مصدراً جامعاً مانعاً ملّام

التركيز والإيجاز.

علي  محمد  والشيخ  الدين  زين  أمين  محمد  الشيخ  سماحة  المطبوعة  الردود  جملة  من  وكذلك   (((
الزهيري وغيرهم.



289 تقديم

ولست في هذا المقام أعني بما كتبت إطِراء الكاتب أو تقريظه بالمدح والثناء البالغ 
شيئاً  فإنّ  الصغير؛  السفر  هذا  لقرّاء  وتجليتها  الحقيقة  إنصاف  من  أبغيه  أنا  ما  بقدر 
الباحثون حين  إليها  التي يهدف  العلمية  المبادئ  أوّليات  من  نظري  يعتبر في  ذلك  من 

يصوّرون الحقائق ويضعونها في موضعها اللائق بها.
الصغير  السفر  الكريم صوراً جميلة مماّ حواه هذا  القارئ  فإّين أعرض على  لذلك 
بالأدلّة  مؤلّفه  شحنه  الذي  السفر  هذا  ومعانيه،  أفكاره  في  الضخم  ومبناه  حجمه  في 
والبراهين وطرّزه بالحجج والشواهد من القرآن تارة، ومن الحديث أخرى، ومن أقوال 

الأئمّة الاثني عشر – رضوان الله عليهم – تارة أخرى.
ستستوقف  ��ّهنا  أ في  أشك  لا   – عليك  سأعرضها  التي   – الجميلة  الصور  هذه 
القارئ المطَّلع كما استوقفتني وستستهويه كما استهوتني وإن لم يطالع هذا التقديم الذي 
الحكم على  أهدافهم في  وتتوحّد  والقرّاء  الباحثين  بين  المشاعر  ترتبط  ما  فكثيراً  كتبته، 
الأفكار والمعاني؛ لأنّ الحقّ واحد لا يتعدّد ما دام القائلون به والحاكمون عليه يرسلون 
ينصفون  داموا  أهوائهم، وما  قبل  قبل قلوبهم، وأفئدتهم  زاوية عقولهم  أحكامهم من 

ولا يتعصّبون.
من هذه الصور التي تستوقف القارئ مسألة القول بـ»الاجتهاد« عند الإمامية؛ فإنّ 
الصورة المتوارثة عن جهابذة أهل السنةّ أنّ الاجتهاد قفل بابه بأئمّة الفقه الأربعة: أبي 

حنيفة، ومالك، والشافعي، وابن حنبل.
هذا إذا عنينا الاجتهاد المطلق، أمّا ما حاوله الفقهاء بعد هؤلاء من اجتهاد لا يعدو 
يكاد  ونحوه لا  هذا  وأنّ  الفروع،  جزئياً في  اجتهاداً  أو  المذهب،  اجتهاداً في  يكون  أن 

يتجاوز عند أهل السنةّ القرن الرابع بحال من الأحوال.
أمّا ما جاء عن الغزالي في القرن الخامس، وأبي طاهر السلفي في القرن السادس، وعزّ 



عقائد الإماميّة290

الدين بن عبد السلام وابن دقيق العيد في القرن السابع، وتقي الدين السبكي والمبتدع))) 
ابن تيمية في القرن الثامن، والعلّامة جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي في 
– باب  المنهج العلمي الحديث  – في نظر  التاسع... فإنّ هذا ونحوه لا يتجاوز  القرن 
الفتوى ولا يدخل في شيء من الاجتهاد، وهو القدر الذي أوضحناه في كتابنا »تاريخ 

التشريع الإسلامي في مصر«.
م يبيحون لأنفسهم الاجتهاد في جميع صوره – التي  أمّا علماء الشيعة الإماميّة، فإّهن
حدّثناك عنها – ويصّرون عليه كلّ الإصرار، ولا يقفلون بابه دون علمائهم في أي قرن 
وجود  يشترطون  بل  يفترضون،  نراهم  ذلك  من  وأكثر  هذا،  يومنا  حتّى  القرون  من 
اتّباعه رأساً دون من مات من  الشيعة  المعاصر بين ظهرانيهم، ويوجبون على  المجتهد 
المجتهدين، ما دام هذا المجتهد المعاصر استمدّ مقوّمات اجتهاده – أصولها وفروعها – 

ممنّ سلفه من المجتهدين وورثها عن الأئمّة كابراً عن كابر.
وليس هذا غاية ما يلفت نظري أو يستهوي فؤادي في قولهم بالاجتهاد، وإنّما الجميل 
والجديد في هذه المسألة أنّ الاجتهاد على هذا النحو الذي نقرأه عنهم يساير سنن الحياة 
وتطورها، ويجعل النصوص الشرعيّة حيّة متحركة، نامية متطورة، تتمشّى مع نواميس 
الزمان والمكان، فلا تجمد ذلك الجمود الممصّد الذي يباعد بين الدين والدنيا، أو بين 

العقيدة والتطوّر العلمي، وهو الأمر الذي نشاهده في أكثر المذاهب التي تخالفهم.
ولعلّ ما نلاحظه من كثرة عارمة من مؤلّفات الإماميّة، وتضخّم مطرد في مكتبة 

التشيُّع راجع – في نظرنا – إلى فتح باب الاجتهاد على مصراعيه.
أمّا الصورة الثانية التي تلفت أنظار المفكّرين وتغريهم إلى تتبّع فرائد هذا المذهب، 

))) ذهب كثير من علماء السنةّ إلى القول بابتداعه، أمّا الصوفية فإّهنم أجمعوا على ذلك، وقد كانت 
بين الإمام تقي الدين السبكي وابن تيمية مساجلات في نواح كثيرة من الفقه والعقيدة انظر كتابنا: 

»تاريخ التشريع الإسلامي في مصر«.



291 تقديم

وتحملّهم على التعمّق في مسائله، هي مناقشة علماء الشيعة الإماميّة مسألة الحسن والقبح 
في الأشياء، وهل الشيء الحسن حسن بذاته وبحكم طبيعته، أم هو حسن لأنّ لله أمر به 
وأقرّه لعباده! وكذلك يقولون في الشيء القبيح: أهو قبيح لذاته وطبيعته التي أودعت 

فيه، أم أنّ القبح جاء إليه من تحريم الله – سبحانه وتعالى – له!!
فأنت حين تقرأ هذا وتتبّعه ما قاله المؤلف عن عقائد الإماميّة تلحظ بنفسك قولهم 
بالرأي الأوّل في الحسن والقبح، فهما في نظر الشيعة بعامة والإماميّة بخاصّة، جوهريان 
ذاتيان في الأشياء، وليسا آتيين من قبل أمر الله ونهيه، وذلك نهج يستوقف نظر الكثيرين 

من الباحثين، ويدعوهم إلى الدهشة وإطالة الفكر والتأمّل.
أمّا نحن، فلا نجد في ذلك أدنى دهشة أو التباس في الأمر، ذلك أنّ الشيعة الإماميّة 
كانوا يأخذون في الكثير من مواطن الأحكام الدينية بمنهج العقل بقدر أخذهم بمنهج 

النقل، وأنّ رأيهم في الحسن والقبح الذاتيين هو رأي جهابذة المعتزلة.
ويبقى هنا سؤال واحد يستلزم مناّ أن نجيبك عليه، هو: هل تأثّر الشيعة بالمعتزلة؟ 

أم تأثّر المعتزلة بالشيعة؟
العقلي،  بالمنهج  الأخذ  في  بالمعتزلة  تأثّروا  الشيعة  أنّ  فيرون  الباحثين  جمهور  فأمّا 
ولكنيّ أزعم لك أنّ المعتزلة هم الذين تأثّروا بالشيعة، وأنّ التشيّع كعقيدة سابق على 
الشيعة  رؤوس  وأنّ  التشيّع،  أحضان  في  ودرج  ولد  الاعتزال  وأنّ  كعقيدة،  الاعتزال 
بالحقائق  نسلم  دمنا  ما  ذلك  لك  أزعم  المعتزلة،  جهابذة  من  الوجود  في  أسبق  كانوا 
التاريخية، وما دمنا لا نشك في أنّ الرعيل الأوّل من الشيعة أخذوا في الظهور منذ عصر 
الراشدين، وتطوّروا في خلافة الإمام علي – كرّم الله وجهه – في صورة لا تقبل الجدل، 
للشيعة  أصبح  حتّى  الآخرة  الدار  إلى  وينتقل  وعدواناً  ظلمًا  يستشهد  الإمام  كاد  وما 



عقائد الإماميّة292

حزب يناهض جميع الأحزاب السياسية والدينيّة في الإسلام))).
المخرّفون  يزعمه  كما  ليس  التشيع  أنّ  المتدبر  للقارئ  أجّيل  أن  أستطيع  هنا  ومن 
المشحونة  الدينية  الآثار  على  قائمًا  أو  محضاً،  نقلياً  مذهباً  الباحثين  من  والسفيانيون 
بن سبأ وغيره  عبدالله  مبادئه من  أو مستمدّاً في  والأوهام والإسرائيليات،  بالخرافات 
من الشخصيات الخيالية في التأريخ، بل التشيع – في نظر منهجنا العلمي الحديث – على 
العناية  كلّ  الذي عني  الأوّل  الإسلامي  المذهب  فهو  تماماً؛  يزعمه الخصوم  ما  عكس 
بالمنقول والمعقول جميعاً، واستطاع أن يسلك بين المذاهب الإسلامية طريقاً شاملًا واسع 
الآفاق، ولولا ما امتاز به الشيعة من توفيق بين المعقول والمنقول لما لمسنا فيهم هذه الروح 
المتجدّدة في الاجتهاد وتطوير مسائلهم الفقهية مع الزمان والمكان بما لا يتنافى مع روح 

الشريعة الإسلاميّة الخالدة.
ا تتنافى مع المنهج العقلي الذي  ودعني أعرض عليك صورة ثالثة قد يخيّل إليك أّهن
حدّثناك عنه في الصورة السالفة، ألا وهي عناية الشيعة بزيارة القبور وزيارة أضرحة 
الأولياء والأئمّة من آل البيت، وتعبّدهم بجوار مقاماتهم، كإقامة الصلوات المفروضة، 
نظر  في  ذلك  من  شيئاً  فإنّ  عشر،  الاثني  أئمّتهم  ذكرى  وإحياء  العلم،  مجالس  ونشر 
المعاصرين من المسلمين والتجربيين الآخذين بالعقل والرأي يعتبر أباطيل وخرافات، 
أتباع  الدين، ولا سيّما  الفرق الإسلاميّة من يعتبر ذلك كفراً ومروقاً من  بل هناك من 
أحمد ابن عبد الحليم بن تيمية، وأتباع تلميذه التاريخي محمّد بن عبد الوهاب النجدي 

الأوّل  الصدر  في  كان  التشيّع  ظهور  فإنّ  الفاضل؛  الباحث  ذكره  ما  خلاف  على  الحقيقة   (((
عن  أثر  وقد  الأساسيّة،  الإسلام  أطروحة  يمثّل  لأنّه  الكريم؛  الرسول  وجود  أيّام  الإسلامي، 
النبي قوله – مخاطباً الإمام علي بن أبي طالب –: »يا علي أنت وشيعتك في الجنّة« مماّ يدلّ دلالة 
واضحة على وجود من يشايع عليّاً ويبادله الولاء باسم الإسلام الذي صدع به النبي الأعظم محمّد 

.ابن عبدالله
.التشيّع والشيعة للإمام الشهيد الصدر –: نشأة  إليه  راجع – في سند الحديث المشار 



293 تقديم

مؤسّس المذهب الوهابي)))، وغير هؤلاء جماعة من معاصرين نترفّع بالقلم عن ذكرهم.
م بالإجماع يوافقون إخوانهم الشيعة  أمّا سواد أهل السنةّ وجميع المعتدلين منهم، فإّهن
في  من  وجميع  والأئمّة  الأولياء  أنّ  يعتقد  الفريقين  كلا  لأنّ  العقيدة؛  هذه  في  الإماميّة 
الأرض لا ينفعونك بشيء إّال بشيء أراده الله لك، ولا يضرونك بشيء، إّال بشيء أراده 

الله لك، فليس لهم تأثير ولا نفع ولا ضرر إّال بإذن الله.
وعلى هذا الأساس، فزيارة قبور هؤلاء الخواص إنّما هو من قبيل التأّيس بأخلاقهم 
والاقتداء بمآثرهم الطيّبة والتماس العبرة والعظات في إحياء ذكراهم، وذلك مباح عند 

الفريقين.
وصورة رابعة أخذت بتلابيب تقديري، بل إعجابي وأنا أطالع كتاب أخي المؤلّف، 
وأعني بها قدرته في تجلية عقائد الإماميّة في أسلوب رتيب يفصح عن تأثّر الشيعة بالمنهج 
العقلي، وسبق أن ذكرت أن سبب ذلك راجع إلى تعمّق الشيعة في العلوم العقليّة بقدر 

يماثل ما رووه عن أئمّتهم من النقليّات.
وهذا أيضاً يدلّنا دلالة قاطعة على الروابط المتينة التي كانت بين التشيّع والاعتزال، 
يرى  عبّاد«  بن  »الصاحب  كتابنا  يراجع  من  وإنّ  المعتزلة،  وأعيان  الشيعة  أعيان  وبين 
إلى أيّ حدّ كان أعيان الشيعة هم أعيان المعتزلة، وأعيان المعتزلة هم أعيان الشيعة، إّال 
أواسط  في  الطائفتين  بين  المزدوج  التأثّر  قمّة  الروابط  هذه  بلغت  ولقد  منهم،  شذّ  فيما 
القرن الرابع الهجري، ووصلت إلى منتهاها في شخصية الصاحب بن عباد، الذي توّىل 

))) لا يصح وصف الوهابية بالمذهب بل هم حركة شاذة وفرقة خارجة عن أصول الإسلام بسبب 
أمور أقرّوها واعتقدوا بها وجرى تطبيقها على الواقع العملي ومنها إفراطهم في تكفير من يختلف معهم 
وقتال  الإسلامي  التراث  وتزوير  الإسلامية  المذاهب  وباقي  والشيعة  السنة  أئمة  لتخطئة  وتعرضهم 
من لا يرتضي طريقتهم واتهامهم بالشرك وأخذ أموالهم وهدم الآثار النبوية وقبور الأئمة والصحابة 

وتحريم الاحتفال بالمولد النبوي الشريف. 



عقائد الإماميّة294

زعامتي الاعتزال والتشيّع في النصف الثاني من ذلك القرن الذي تسنمّت فيه الحضارة 
الإسلامية مكان الذروة.

تعالى  الله  ذات  في  الصفات  توحيد  عن  للحديث  الكريم  المؤلّف  تعرّض  ما  فإذا 
على  أطلقوا  هذا  أجل  ومن  الصفات،  بتوحيد  القول  في  المعتزلة  بعقيدة  يذكّرنا  فإنّه 
الصفات هي عين  بأنّ  القول  والمعتزلة يشتركان في  فالإمامية  التوحيد،  أهل  أنفسهم: 
يفرّقان  بذاته، وهكذا لا  قادر  بذاته،  بذاته، سميع  – بصير  – سبحانه  أنّه  الذات، أي 
أنّ  إذ  عندي؛  ذلك  في  عذرهم  لهم  المذهبين  هذين  وأصحاب  والصفات،  الذات  بين 
التفريق بين الذات والصفات كثيراً ما يحمل العقول إلى الالتباس، ويوقع الأذهان في 

معنى الإشراك، وهذا – مماّ لا شكّ فيه – من روائع تأمّلاتهم في التوحيد))).
وكذلك نلحظ مثل هذه الروابط المتينة بين الإماميّة والمعتزلة فيما تعرّض له المؤلّف 
العدل الإلهي، من نحو: وجوب فعل الجميل على الله تعالى،  تتعلّق بمعنى  من عقائد 
ما ما قالا بهذه المقالة إّال تحرّزاً عن نسبة الظلم  ونحو: وجوب ترك القبيح منه تعالى؛ فإّهن

إليه سبحانه.
ومن ثمّ يتأوّل الإماميّة استشهاد أهل السنةّ بقوله تعالى: ﴿لا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ 
– أحد  الدردير  أحمد  الإمام  قول  يرتضون  لا  العقيدة  هذه  بحكم  وهم  يُسْأَلُونَ﴾)))، 

))) يخلص الشيخ المظفر في محاضراته الفلسفيّة – بعد أن يستعرض الأقوال في هذه المسألة – 
إلى قوله: نحن نقول: إنّه عالم من حيث هو قادر، وهي حيثيات واقعية، ولكن لا بمعنى أنّ لها وجوداً 
مستقلًا، بل بمعنى أنّ نفس الوجود هو بنفسه العلم، وهو بنفسه القدرة، لا أنّ القدرة موجودة بذلك 
الوجود لتكون حيثيّة مقابلة لتلك الحيثيّة، فهذه الصفات وإن كانت حقيقيّة وواقعيّة ففي عين تعدّدها 
هي واحدة، وتعدّد هذه المفاهيم يكشف عن معنى حقيقي، ولكن ليس هناك تعدّد حتّى بالمعنى، وهذا 

العمق في هذا القول هو الذي غاب عن أفكار أصحاب الأقوال.
 راجع: الفلسفة الإسلاميّة: 95 – 102.

))) الأنبياء: 23.



295 تقديم

أعلام السنةّ والتصوّف في القرن الثاني عشر – حين يقول في خريدته:
عىل� الإل��ه فقد أس��اء الأدب��اومن يقل بفعل الجميل وجبا

عليه  تنطوي  للذي  العذر؛  كلّ  العذر  ذلك  – آخذ لهم في  – أيضاً  فأنا  ومع هذا 
أفئدتهم من جميل القصد، وهو التحرّز من نسبة الظلم إليه سبحانه، ولو كان ذلك من 

قبيل توهّم الظلم.
– المعتزلة والشيعة الإماميّة في جانب، وأهل السنةّ  والحقّ أنّ لكلّ من الطائفتين 
والإماميّة  فالمعتزلة  الإلهي،  الكمال  على  الثناء  في  وجهته   – آخر  جانب  في  والصوفية 
يؤثرون الدفاع عن جانب العدل الإلهي، أمّا أهل السنةّ والصوفية وجماعة من السلف 
الصالح، فإنّه يؤثرون جانب الدفاع عن الحرية الإلهيّة، أي الحرّية المطلقة لله سبحانه، 
قوّة أخرى، والتي يستشهدون لها بقوله:  تقيّدها قيود ولا تعوها  التي لا   وهي الحرية 
المنهج  ظل  في   – المتضادّين  الجانبين  من  ولكلّ  يُسْأَلُونَ﴾،  وَهُمْ  يَفْعَلُ  عَمَّا  يُسْأَلُ  ﴿لا 

العلمي الحديث – وجهة هو مولّيها.
؟ أو  ويلحق بهذا القدر قول المؤلف في القضاء والقدر، وهل الإنسان مسَّري أم مخَّري

ض؟ على حد تعبير الإماميّة: هل الإنسان مجبر أو مفوَّ
فيها  التي شابههم  العدل الإلهي  بفلسفة  المبحث، وإن كان شديد الارتباط  وهذا 
مسلكاً  آخر،  مسلكاً  يسلكون  م  أّهن المقام  هذا  في  الإماميّة  على  نلحظ  أنّنا  إّال  المعتزلة، 
م  وسطاً؛ فلا يقولون بالجبر المطلق الذي قال به فريق الجبريين الملقّبين بالجهمية، كما أّهن
لا يقومون بالتفويض المطلق الذي قال به فريق المفوّضين الملقّبين بالقدرية من المعتزلة.

أمّا عن عدم قولهم بمقالة الجبريين، فلأنّ القول بالجبر ينفي عن الإنسان الإرادة 
كان  وإذا  الرياح،  مهب  في  كالريشة  أو  الأقدار  يد  في  لعبة  ويجعله  أصالة،  والاختيار 
فاحشاً؛ لأنّه لا  يرتكبه من خطأ ظلمًا  – عّام  – في عرفهم  له  الله  كذلك صار حساب 



عقائد الإماميّة296

سلطان له حينئذ في اختياره، ولا إرادة له تمنعه من الوقوع في ذلك الخطأ، فهم ينكرون 
هذا الجبر؛ لأنّه ينفي عن الله صفة العدل، وفي هذا يقول الشاعر معبراً عن ذلك:

له وق��ال  مكتوفاً  اليمّ  في  ب���الم���اءألقاه  ت���ب���ت���لّ  أن  إيّ�������اك  إيّ�������اك 

وأمّا عن تركهم رأي القائلين بالتفويض المطلق والاختيار المطلق، فلأنّه يجعل المرء 
المفوّضين  – رأي  نظرهم  – في  فهو  وقدرته،  الله  إرادة  عن  مستقلًا  وأقواله  أفعاله  في 
والقدريّين الذين يقولون: إنّ الإنسان يخلق أفعال نفسه، دون تدخّل لقدرة الله في هذا 
الفعل، وقد أورد بعض نقّاد العقائد أحاديث في ذمّهم، منها قوله: »القدريّة مجوس 

هذه الأمّة«))).
ومن هنا نعلم أن خطأ الجبريين ينصب في نفي صفة العدل عن البارئ سبحانه؛ 

لأنّه يحاسب الإنسان على أفعال هو موجدها فيه دون تدخّل للمخلوق في ذلك.
وكلاهما  مخلوقاته،  على  وسلطانه  الله  قدرة  نفي  في  فينصب  القدريين  خطأ  أمّا 

متطرّف بعيد عن الحقيقة كلّ البعد.
فإذا كان الإماميّة يقولون بمقالة الإمام جعفر الصادق رضي الله عنه: »لا جبر ولا 
تفويض، ولكن أمر بين أمرين«)))، فإّهنم يتّفقون مع إخوانهم أعلام السنةّ كلّ الاتفاق، 
ذلك أنّ أهل السنةّ يقولون بمثل مقالتهم، ويصّرحون بأنّ للإنسان جزءاً اختيارياً، فهو 
ليس بالجبر المحض، ولا بالخالق لأفعال نفسه، وأشهر القائلين بهذه المقالة الإمام أبو 

الحسن الأشعري.
وقد حاول الإمام فخر الدين الرازي أن يفلسف التوفيق بين مذهب الجبر ومذهب 
مقالة  باطناً مخّري ظاهراً(، وهذه  )الإنسان مجبر  يقول:  أنّه كان  أُثر عنه  التفويض حتّى 

دقيقة لا تخفى على الراسخين في العلم والعارفين بتفاصيل العقائد الإسلاميّة.

))) سنن أبي داود: 222/4، مستدرك الحاكم: 85/1، كنز العمال: 19/1 ح566.
))) التوحيد: 362 ح8، شرح عقائد الصدوق: 32.



297 تقديم

وهناك صورة خامسة نختم بها حديثنا في هذه المقدّمة، هي قول الإماميّة في »البداء« 
أُثر  حتّى  تعالى  الله  حقّ  في  الإماميّة  به  قال  وقد  محوه،  ثمّ  الشيء  فعل  الظاهر:  ومعناه 
عنهم: »ما عبد الله بشيء مثل القول بالبداء«)))، ولّما كان البداء من صفات المخلوقين؛ 
وعلى  الخطأ  بعد  التصويب  وعلى  الطارئ،  التفكير  على  يدلّ  محوه  ثمّ  الشيء  فعل  لأنّ 
الله  إلى  البداء  نسبة  في  الشيعة  عقول  سفهوا  المفكرين  من  كثيراً  فإنّ  الجهل  بعد  العلم 
سبحانه، والشيعة الإماميّة براء مماّ فهمه الناس عن البداء؛ إذ المتّفق عليه عندهم وعند 
علماء السنةّ أنّ علم الله قديم منزّه عن التغيير والتبديل والتفكير الذي هو من صفات 
المخلوقات، أمّا الذي يطرأ عليه التغيير والمحو بعد الإثبات فهو ما في اللوح المحفوظ 

بدليل قوله تعالى: ﴿يَمْحُو الله مَا يَشَاء وَيُثْبتُِ﴾))).
ولنضرب مثالاً لذلك يبين معنى البداء عند الإماميّة: فلأنّ من الناس كتب عليه 
الشقاء في مستهلّ حياته، وفي سنّ الأربعين تاب إلى الله فكتب في اللوح المحفوظ من 

السعداء، فالبداء هنا محو اسمه من باب الأشقياء في اللوح وكتابته في باب السعداء.
أمّا ما في علم الله، فيشمل جميع تاريخ هذه المسألة من إثبات ومحو بعد التوبة، أي 
أنّه سبق في علم الله أنّ هذا الشخص سيكون شقيّاً ثمّ يصير سعيداً في وقت كذا حين 

يلهمه التوبة.
إنّ البداء الذي يقول به الإماميّة هو قضيّة الحكم على ظاهر الفعل الإلهي في مخلوقاته 
بما تتطلّبه حكمته، فهو قول بالظاهر المترائي لنا، وإذن فوجه الإشكال في الذين خطّؤوا 
الشيعة في قولهم بالبداء إنّما جاء من زعمهم أنّ الشيعة ينسبون البداء إلى علم الله القديم، 

لا إلى ما في اللوح المحفوظ.
ولعلّك بما قدّمته لك من بيان صاف تكون وقفت معي على ما في عقائد الإماميّة 

))) التوحيد: 331 ح1.
))) الرعد: 39.



عقائد الإماميّة298

– في  بالبداء، وما في تفكيرهم من عمق في الحكم به؛ لأنّ معناه  من وجاهة في قولهم 
ر خلقه وفق مقتضيات البيئة والزمان اللذين خلقهما وأودع  نظري– أنّ الله سبحانه يطوِّ
التي  الوحيدة  المقالة  بالبداء هو  القول  – إن  – ولو ظاهراً  التأثير على خلقه  سّر  فيهما 
من  ورد  فيما  كالحكمة  القرآن،  في  والمنسوخ  الناسخ  سّر  لك  نفسر  أن  بهديها  نستطيع 
آيات تحريم الخمر، وكيف تدرّج ذلك التحريم في صورة مراحل ليعالج سبحانه بذلك 
اعوجاج النفس البشرية ويخلِّصها من قيود العادة المستحكمة شيئاً فشيئاً حتّى يتحقق 
لهذه النفس صلاحها، ولو حرّمها مرّة واحدة لكان في ذلك ما فيه من مشقّة على النفس! 

فذلك هو اعتقاد الإماميّة في البداء.
ويسّرني أن أنوّه في هذا المقام ما أزمع القيام به من تقريب بين المذاهب الإسلاميّة 
في كتاب مفرد أرجو – بتوفيق من الله – أن أوضّح فيه إلى أي حدّ تتفق هذه المذاهب في 

الجوهر والأهداف وإن اختلفت في المظهر والطرائق.
وبعد فإّين أهنئ الأستاذ المؤلف فيما وفّق فيه من الجميع بين المنقول والمعقول في 
عرض عقائد الإماميّة، وفيما أتحف به قرّاء العربية من ثقافات عقيديّة عن الإماميّة جمع 
فيها بين الاحتجاج للرأي والإجادة في الأداء، وفي هذا القدر كفاية لمن أوتي حظاً من 

الإنصاف والتأمّل.
الدكتور

حامد حفني داود

أُستاذ الأدب العربي بكليّة الألسن

والمشرف على الدراسات الإسلامية بجامعة )عليكرة( بالهند

القاهرة في 17 / 6 / 1381  هـ 25 / 11 / 1961 م



299

 كلمة حول مو�ضوع الكتاب
للدكتور محمود المظفّر

لا تزال تسري منذ أمد غير قصير شائعات من الأوهام والانطباعات الخاطئة عن 
هذه  عليها  تقوم  التي  والقواعد  الأصول  وعن  الشيعة،  من  الإماميّة  معتقدات  بعض 

الفئة الثانية الكبيرة من المسلمين))).
العوامل  من  جملة  إلى   – تقديري  في   – يرجع  الأوهام  من  الشائعات  هذه  ومردّ 
الفرقة  إشاعة  في  دوره��ا،  تلعب  تزال  ولا  دوره��ا  لعبت  التي  والمصلحيّة  السياسية 
المختلفة...  جماعاتهم  بين  المعقود  الترابط  عرى  وفك  المسلمين  صفوف  بين  والخلافة 
وبخاصة بين الإماميّة أتباع آل البيت، وبين السنةّ من أهل هذا البلد الطيب )مصر()))؛ 
إذ يتمثّل هذا الترابط أكثر ما يتمثّل بينهما في ذلك الحب والولاء الغامر لآل بيت الرسول 
وقيمهم ومبادئهم الإسلاميّة والإنسانيّة الحقّة... فشعب مصر شيعة لأهل البيت مثلما 

الإماميّة شيعة لهم في هذا المجال.
الواقع قبل هذا توافقاً والتقاءً شاملًا بين طوائف المسلمين هذه  أنّ هناك في  على 
على الأصول والركائز التي يقوم عليها بناء هذا الدين، وفي مقدّمتها: التوحيد، والنبوة، 
والمعاد، مضافاً إلى الدعائم العبادية الأخرى.. مثل: الصلاة، والصوم، والزكاة، والحجّ، 

))) يبلغ تعداد الإماميّة الاثني عشرية من الشيعة اليوم ما يزيد على المائة مليون نسمة تتوزع بين 
العراق وإيران وسورية ولبنان وسائر دول الخليج العربي، وبين كلّ من الهند وباكستان وأفغانستان 
وتركيا وأندونيسيا وروسيا وغيرها من الدول الآسيوية، وكذلك بعض الدول الأفريقية ودول أمريكا 

اللاتينية، وغيرها.
))) كانت هذه الكلمة التي وضعت سنة 1383 هـ كمقدّمة للطبعة الثامنة من الكتاب المطبوعة في 

القاهرة، قد كتبت عندما كان صاحبها ينزل مصر ـ آنذاك ـ في مهمة علميّة.



عقائد الإماميّة300

والجهاد، والتي يعدّ جاحدها – من غير ما خلاف – خارجاً أصلًا وحكمًا عن الإسلام.
ولا ريب أنّ الإماميّة لا تختلف عن غيرها من مذاهب المسلمين السائدة في الإيمان 
إيماناً مطلقاً بتلك الدعائم والأصول، بل وسائر الأصول والأحكام والعقائد... اللّهمّ 
إّال فيما يتعلق بالاختلاف في بعض فروع الأحكام وبعض المسائل الكلامية التي يمكن 
أن يكون الخلاف فيها أحياناً أوسع مدىً بين مذاهب أهل السنةّ – ذاتها – بعضها مع 
البعض الآخر، والتي على أساسها – كم هو الواقع – نشأت وتمذهبت المذاهب وانشطر 

المسلمون إلى فرق وطوائف.
ا نص أو شورى نقطة  بلى، إنّ البعض قد يعتبر الخلاف في )الخلافة( من حيث أّهن

جوهرية في التمييز بين الإماميّة وغيرهم.
والحقيقة التي لا نريد إغفالها أنّ هذه المسألة – مسألة الخلافة – أو بوجه أخص 
)مسألة الإمامة(، هي المائز البارز للإمامية عن غيرهم من فرق المسلمين... ولكنها – 
أي هذه المسألة – مع ذلك لا تستلزم في تقديري نشوء كلّ هذه الفجوات التي عمقتها 
الأيام والأحداث، والتي تسببت في إيغال الصدور.. فالإمامة أساساً ما هي إّال نمط 
أو نوع من الخلافة التي يؤمن بضرورتها وامتدادها المسلمون جميعاً، وإن تطلبت عند 
الرسول،  بيت  إلى  والنسب  العصمة  بينها  ومن  والشروط،  الحدود  بعض  بها  القائلين 
فكرة  مع  يتنافى  الذي  الأمر  سابق...  عن  لاحقاً  الإمام  على  النص  لزوم  إلى  مضافاً 
الشورى في الخلافة، تلك الفكرة التي لم تطبّق عملًا بحدودها المعروفة في أي عهد من 
العهود الإسلامية، بما فيها العهد الراشدي نفسه))) الذي قيل أنّه كان أفضل مثل لتطبيق 

فكرة الشورى في الإسلام.
والتي  المذاهب،  بقية  عن  بها  تمتاز  الإماميّة  أنّ  ظنّ  التي  المسائل  من  غيرها  أمّا 

))) راجع مناظرة الإمام الصادق مع بعض أقطاب المعتزلة في قضية الشورى، وكيف أّهنا لم تتحقق 
عملًا بشكلها الصحيح المعروف حتّى في عهد الخلافة الراشدية )الكافي: 24/5(.



301 كلمة حول مو�ضوع الكتاب

أصبحت عند بعضهم مثاراً للتجريح والتلويح، فهي لو بحثناها متحرّين:
– إمّا مسائل وأفكار مختلفة أساساً، ومحملة على الإماميّة بهتاناً.

– وإمّا مسائل بالغ المغرضون والوضّاعون، ومن ورائهم المغفّلون، في تصويرها 

وفي تحريفها عن واقعها ومدلولها الأصيل.
المغرضون في تصويرها وفي  بالغ هؤلاء  التي  المسائل  النوع الأخير من  ومن هذا 

تحريفها، هي فكرة المهدي نشأةً وامتداداً.
والواقع أنّ فكرة المهدي هي فكرة إسلامية، بل وعالمية روحية، قبل أن تكون فكرة 
شيعيّة خاصّة.. فالمذاهب الإسلامية – إذا ما رجعنا إلى القضية في مصادرها الموثوقة)))– 
المنتظر شخصاً  المهدي  ولزوم كون  بل وضرورتها  الفكرة،  بأصل  القول  متطابقة على 

.مصلحاً من آل بيت الرسول
إنّ الخلاف الأصيل في هذه القضية بين الإماميّة من جهة، وبين غيرها من  نعم، 
إنّه  هل  المهدي..  وظهور  بوجود  يتعلّق  أخرى  جهة  من  الكلامية  والمدارس  المذاهب 
ظهر من قبل فغاب وظلّ إلى اليوم حيّاً يرزق في دنيانا؟ أم أنّ ذلك كلّه لم يكتب له بعد، 
بانتظار أمر بارئه في الظهور والنهوض بمهمّته الإصلاحية الشاملة ليملأ الأرض عدلاً 

وقسطاً بعد ما ملئت ظلمًا وجوراً؟
والقضية – في الواقع – تتوقّف أساساً ومنطقاً على مدى إيمان الشخص وتسليمه 
بالأمور الروحية غير المنظورة في الإسلام – وهي كثيرة – وليس عندنا بأس في إقرارها، 
ا فكرة لا يستبعد العلم الحديث إمكانية حدوثها.. على أنّ القرآن العزيز  فضلًا عن أّهن
صّرح في غير ما آية بوجود أشخاص عمّروا ما يزيد كثيراً عن السن الطبيعي للإنسان، كما 
في قضية نوح الذي لبث في قومه ألفاً إّال خمسين عاماً، والذي قيل في بعض الحديث 

))) ذكر ابن ماجه: 296/2 باباً خاصاً في خروج المهدي، وأنّه من أهل البيت فيملأها قسطاً كما 
ملئت جوراً، وكذلك ذكر أبو داود السجستاني في سننه: 106/4 باباً خاصة في هذا الموضوع، وكثير 

من كتب السنن والأحاديث.



عقائد الإماميّة302

 (((أنّه عمّر بين ستمائة وألف وبين ثلاثة آلاف من السنين.. كذلك روي بأنّ الخضر
يزال منذ بضعة آلاف من  آتاه الله رحمة من عنده وعلّمه من لدنه علمًا))) هو لا  الذي 
السنين حيّاً يرزق في رأي جمهرة العلماء والصالحين عند أهل السنةّ فيما ذكر ابن الصلاح 
في فتاويه، أو باتفاق المتصوفة فيما صّرح النووي في كتابه »تهذيب الأسماء«.. وهكذا قيل 

في روايات أخرى عن إلياس))) وعن غيره من الأنبياء والأولياء والصالحين.
والعمق  التجلية  من  مزيد  إلى  بحاجة  هي  المهدي  قضية  أن  شكّ  من  ما  أنّه  بيد 
والإيضاح لا يتّسع لها هذا الحيز المحدود )كمقدمة لكتاب(.. وعسى أن نتوفر أو يتوفر 
غيرنا على إيضاحها وتجليتها وصونها مماّ خالطها من ملابسات، ثمّ وضعها في موضعها 

الصحيح من معتقدات الإسلام))).
ومن المسائل الأخرى التي أُسيء تصويرها وجهد في تحريفها )مسألة البداء( عند 

الإماميّة، وهي المسألة الكلامية التي طال فيها الجدل والحوار عند المتكلّمين.
الأفعال  تلحق  أن  يمكن  التي  الأوص��اف  من  »وصف   :– أصله  في   – والبداء 
الاختيارية للإنسان من حيث صدورها بالعلم«.. حيث يبدو له من العلم بالأشياء غير 

ما كان قد بدا أو ظهر له مسبقاً نتيجة الجهل بالمصالح وخصائص الأشياء.
في  بـ)البداء  الفلسفية  المصطلحات  في  عليه  يطلق  ما  هو  البداء  من  النوع  وهذا 
العلم( قبالاً )للبداء في الأمر(.. ولا ريب أنّ هذا النوع الأوّل من البداء – أي البداء في 

))) راجع في قضية الخضر: معالم التنزيل للبغوي 321/5 المطبوع مع تفسير ابن كثير، والشهرستاني 
في الملل والنحل: 153/1، وأصل الشيعة وأصولها: 225 – 226.

ا عِلْمًا﴾  مْناَهُ مِن لَّدُنَّ ةً مِنْ عِندِنَا وَعَلَّ نْ عِبَادِنَا آتَيْناَهُ رَحَْم ))) إشارة إلى قوله تعالى: ﴿فَوَجَدَا عَبْداً مِّ
الكهف: 65.

))) راجع في قضية الياس: البغوي أعلاه 321/5، الشهرستاني: 153/1.
))) من البحوث القيّمة التي صدرت بمستوى الاستيعاب والموضوعيّة والمنهج العلمي السليم، 
ما كتبه الإمام الشهيد محمّد باقر الصدر في مقدّمة موسوعة الإمام المهدي للسيد محمّد الصدر، والذي 

صدر مستقلًا ـ فيما بعد ـ بعنوان »بحث حول المهدي«.



303 كلمة حول مو�ضوع الكتاب

العلم – هو مستحيل في حقّ الله تعالى بارئ هذه الأشياء ومدبّرها ومنشئِها، ولا يمكن 
أن يظنهّ على الله إنسان يتمتع بمسكة من إيمان.

أمّا البداء بمعناه الآخر – وهو البداء في الأمر – بأن يأمر بشيء معين، ثمّ يلحقه 
الظروف  تغّري  نتيجة  وإنّما  بالمصالح،  جهل  عن  لا  سبق  لما  خلافاً  آخر  بشيء  بالأمر 
والمصالح.. فإنّه لا يختلف في معناه عن النسخ في الاصطلاح الذي يراد به أن يظهر الله 
تعالى على لسان رسوله أو وليّه شيئاً آخر على خلافه مع علمه المسبق بذلك، كما في قصّة 
إبراهيم مع ولده إسماعيل الذي رأى أنّه يذبحه.. ﴿يَمْحُو الله مَا يَشَاء وَيُثْبتُِ وَعِندَهُ أُمُّ 

الكتَِابِ﴾))).
تعالى، كما سنرى  الله  إلى  نسبته  إمكان  الإماميّة في  به  تقول  الذي  النوع  وهذا هو 

تصويره مفصّلًا على لسان المؤلّف.
أمّا ما ينسب إلى الإماميّة من القول بالبداء على الله تعالى في معناه الآخر، فهو محض 
وهم وتحريض في تصوير مرادهم من البداء.. ولأن كان منشأ هذا الوهم ما ورد من 
ينفيه ويقيّده ما جاء في قول  بالبداء؛ فإنّ ذلك  أئمّة الإماميّة  الإطلاق في بعض أقوال 
أنّه تعالى بدا له في شيء بداء ندامة فهو  البداء: »ومن زعم  الإمام الصادق صريحاً عن 

عندنا كافر بالله العظيم«))).
أمّا من بين المسائل المختلقة والملفّقة أساساً، والتي يتردّد ذكرها على لسان بعض 
المغفّلين.. فهو ذلك الزعم الذي نسب إلى الإماميّة أو الشيعة بوجه عام القول بنسبة 
الخطأ إلى الأمين جبرائيل في تبليغ الرسالة وتعيين صاحبها؛ إذ المفروض أن يبلّغ بها عليّاً 

ولكنهّ خان الأمانة فبلغ بها محمداً بدلاً من علي!!
الأباطيل  هذه  لأمثال  اهتمامه  يعبر  أو  ذلك،  يسجّل  أن  ليربأ  القلم  أنّ  والواقع 

))) الرعد: 39.
))) كمال الدين: 69.



عقائد الإماميّة304

الشيوع والرواج عند بعضهم ما لا يصح  القضية أصبحت من  أنّ  والأساطير.. لولا 
معه الإعراض أو التغاضي.

على أّين لست أريد أن أقف هنا موقف المدافع عن عقيدتنا في النبوّة، وأنّ محمداً هو 
صاحبها.. ذلك أنّ عقيدة الإماميّة أو عقيدة الشيعة بوجه عام في هذا الأصل من أصول 
اً عنه في سيرتهم وسلوكهم، أو  الإسلام واضحة كلّ الوضوح.. سواء كان ذلك معّرب
في مؤلّفاتهم العقائدية المنتشرة – ومنها هذا الكتاب الذي بين أيدينا – والتي تجعل من 
ينكر اختصاص محمد بالنبوة والرسالة، أو من ينكر كونه أحقّ وأجدر إنسان بها في 
عداد الكافرين والجاحدين، والتي تصّرح بأنّ عليّاً لم يكن بالنسبة إلى محمّد سوى تابعه 
وناصره وخليفته من بعده؛ »أنت منيّ بمنزلة هارون من موسى، إّال أنّه لا نبي بعدي«، 

إذ كان ألصق الناس بمحمد إيماناً بنبوته وذوداً عن رسالته ووعياً لمبادئه.
أقول: لست أريد أن أقف هنا موقف المدافع عن عقيدة الإماميّة في هذا الأصل 
الثاني من أصول الإسلام، وإنّما أريد أن أقف على منشأ هذه الخرافة؛ إذ لابد أن يكون 

لها منشأ أراد أن يستغلّه الأفّاقون والنهّازون.
ويظهر – وقد حاولت كثيراً أن أتحرى الموضوع في مظانه – أنّ هناك في مقالات 
هذه  ومن  الخرافة،  بتلك  القول  منه  يستشف  أن  يمكن  ما  البالية  الغالية  الفرق  بعض 
الفرق ما يسمى بـ)الذمية( أو )العلبائية( نسبة إلى العلباء ابن ذراع الدوسي أو الأسدي، 
وكان يزعم – فيما ينقل بعض أصحاب الملل والنحل – أنّه بعث محمداً – يعني عليّاً – 
ه إلهاً، كما تجرّأ بذم الرسول الأعظم زاعمًا أنّه بعث ليدعو إلى علي فدعا إلى نفسه))). وسّام
ومن هذه الفرق أيضاً فرقة )المغيرية( التي زعمت النبوة للإمام علي، و)المنصورية( 
بنبوة الإمام علي وأبنائه، وكذلك دعا إلى  القول  أصحاب أبي منصور الذي ذهب إلى 

))) راجع الشهرستاني في الملل والنحل: 156/1.



305 كلمة حول مو�ضوع الكتاب

نفسه))).
والواقع أّين لا أعرف وجهاً أو معنى لجعل بعض من كتبوا في تأريخ الملل والنحل 
الجماعات  من  – ونحوها  إليها  القول  ذلك  نسبة  صحّ  – إن  الجماعات  تلك  المقالات 
ا  الغالية الكافرة في عداد الفرق الإسلامية أو عداد الفرق الشيعيّة بوجه أخص، مع أّهن

تنكر أصلًا من أهم أصولنا الإسلامية ودعامة تقوم عليها رسالة السماء.
كما أّين لا أعرف وجهاً كذلك لجعل بعض هؤلاء المؤلّفين جملة من الفرق الغالية 
الأخرى التي تقول بألوهية الرسول أو الإمام علي مثلًا أو غيرهما والتي لا نريد الخوض 
في تفاصيلها))) في عداد الفرق الإسلامية أو الشيعية، وهي تنكر أصلًا هو الأصل الأوّل 

من أصول الإسلام والإيمان.
بل إّين لا أعرف وجهاً أو معنى في جعل هذه الجماعات أو الطوائف وما إليها فرقاً 
بأصولها  تتميز  التي  تلك  – هي  – كما نعرف  المذهب  الفرقة في  إذ  الصحيح؛  بمعناها 
تأريخ هذه  أنّ  بأتباعها وأنصارها ومريديها.. في حين  تتميّز  وعقائدها وتنظيماتها، كما 
الجماعات أو الطوائف جميعاً يبدأ وينتهي بتأريخ صاحب المقالة نفسه، إذ ليس له من 

الأتباع والأشياع ما يجعل سبيلًا لمقالته ودعوته إلى العيش والانتشار والامتداد.
خلا  غيرهم  عن  تميّزهم  وعقائد  أصول  من  ونحوهم  لهؤلاء  هناك  ليس  أنّه  كما 
فكرة ناشزة أو رأي منفرد في مسألة من المسائل لا تنهض لتكوين ما يسمى بالفرقة أو 
المذهب؛ فإنّ انفراد شخص أو حتى جماعة بمسألة معيّنة لا يسمح بإعطاء مبدعها صفة 

صاحب فرقة ولا إعطاء مقالته عنوان الفرقة.
هذا، ونعتقد أنّ البعض من أصحاب مؤلّفات الملل والنحل والمقالات قد أسهموا 

))) راجع مقالات الإسلاميين: 6/1، وفرق الشيعة للنوبختي: 34، والملل والنحل للشهرستاني: 
157/1 و158.

))) راجع مقالات الإسلاميين: 6/1، وفرق الشيعة للنوبختي: 34، والملل والنحل للشهرستاني: 
.157 – 156/1



عقائد الإماميّة306

في الجناية على الإسلام وعقائده بعنايتهم في أمر تلك الجماعات والفرق وتدوين أفكارها 
وعقائدها الناشزة، وجعلها ضمن عقائد سائر المسلمين.

ومثلهم ساهم في الجناية على الإسلام ووحدته، بعض الباحثين من قدماء ومحدثين 
أهلها  غير  إلى  والأفكار  العقائد  تلك  بعض  نسبة  في  والدقّة  الصواب  جانبوا  عندما 
وتحميلها لهم دونما فحص أو تمحيص، ودونما رجوع إلى المصادر الموثوقة في كلّ فرقة 
من الفرق التي أرّخوا لها، مع أنّ أصول البحث تقضي عليهم بالرجوع إلى هذه المصادر؛ 
إذ ليس هناك – كما هو واضح – أعرف ولا أقرب إلى التعريف بعقائد أي مذهب أو فئة 
م أدرى بعقائدهم وأفكارهم وأكثر  من أصحاب هذا المذهب أو هذه الفئة ذاتها؛ لأّهن

معايشة وتفهّمًا لها، وأحرص على التعبير عن حقائقها والتعريف بأصولها.
وعليه أرى أن خير ما يعطى ويصوّر العقائد والأفكار الصحيحة لكلّ مذهب من 
وأفكارهم،  عقائدهم  وتدوين  بتصوير  ذاته  المذهب  هذا  أصحاب  قيام  هو  المذاهب، 
– في تصوير عقائدهم  – بالنسبة إلى الإماميّة  الكتاب خير ما يسهم  ولذلك كان هذا 

وأفكارهم بشكلها المفيد والمبسط.
عرض  كتاب  فهو  مبسّطاً،  عرضاً  الإماميّة  عقائد  بعرض  يمتاز  الكتاب  هذا  إنّ 
والعالم  المبتدئ  منه  ليستفيد  كتب  إذ  وتحليل؛  ومناظرة  استدلال  كتاب  إلى  منه  أقرب 
والمتعلّم – كما ذكر ذلك المؤلّف نفسه في مقدمة كتابه – وتلك مهمة شاقّة في تقديري 
على إنسان بلغ القمة في الفكر والمعرفة لأن يسعى إلى تبسيط الكتب وتطويعها والنزول 

بها إلى مستوى أوساط الناس.
فكرة  الطالب:  لذهن  وترويضها  تطويعها  ومحاولة  أساساً  الكتب  تبسيط  وفكرة 
أن  استطاع  أجلها، حتّى  من  – طويلًا  الله ضريحه  – نوّر  المؤلّف  ورائدنا  عمّنا  جاهد 
في  بعدها  من  الفقه  كلية  ثمّ  النشر،  منتدى  كلّية  بتأسيس  قام  حينما  الواقع  إلى  ينقلها 
النجف الأشرف وغيرها من مدارس وفروع جمعيّة منتدى النشر الدينية؛ حيث رمى من 



307 كلمة حول مو�ضوع الكتاب

وراء ذلك تنظيم الدراسة الدينية في النجف الأشرف ونحوها من المراكز العلمية الدينية 
والكتب  الأساليب  على  بالتالي  والقضاء  الحديثة،  للتطورات  وإخضاعها  ومنهجتها 
الدراسية المغلقة الجامدة التي تحشو ذهن الطالب الناشئ بالنصوص وتشغله بالرموز 

والشكل أكثر مماّ تشغله بالفكرة والمحتوى.
ولذلك عمد أوّل ما عمد نفسه لتأليف كتابه في »علم المنطق« وكتابه الكبير الآخر 
في »علم أصول الفقه« وكتبه الأخرى في العقائد والفلسفة الإسلاميّة لتحل محل الكتب 

الدراسية التقليديّة التي اعتاد دراستها طلبة العلوم الدينيّة في تلك المراكز العلميّة.
وفعلًا تحقّق له ما أراد، حيث عمّ تدريس تلك الكتب، وخاصّة في علمي المنطق 
العراق  العلمية في  الدينية  المراكز  والأصول، فأصبحت مواد دراسية منهجية في سائر 
وإيران ولبنان وغيرها، وفي كثير من الكليات والمعاهد النظامية العليا الدينية، وبخاصة 
كلية الفقه في النجف الأشرف وكليّة أصول الدين ببغداد وكليّة الإلهيات التابعة لجامعة 
خراسان في قسم الدراسات العليا منها، كما عاونه صفوة من إخوانه وطلابه فألّفوا كتباً 
منهجية مبسّطة أخرى في علوم شتى من علوم الدراسات الإسلامية والعربية في التفسير 
والحديث والفقه الإمامي والمقارن، وفي النحو والبلاغة والأدب والعروض والتاريخ 

وما إليها.
دراساتنا  في  المتّصلة  المنهجية  الدراسية  الحلقة  والعلوم  المناهج  بهذه  تمتّ  وبذلك 

الإسلامية والفكرية.
وكلّ ما أرجوه بعد هذا أن يسهم هذا الكتاب في إعطاء فكرة عامّة واضحة عن 

عقائد الإماميّة من الشيعة، وما يرتبط بها من أفكار.
والله تعالى من وراء القصد، وهو ولي التوفيق.

محمود المظفر
القاهرة: 2 ربيع الآخر 1393

1973/5/5



308

المحتويات

7 مقدمة الطبعة الثانية 	 
10 تقديم	 
16 أُصول العقيدة الإسلاميّة محاولة لعرض الخلفيّة التأريخيّة	 
89 العقائد والتصوّف	 
99 ملامح مدرسة أهل البيت	 
111 مهمّتنا في التحقيق	 
115 عقائد الإماميّة 	 
117 مقدّمة الطبعة الثانية	 
119 تصدير	 
121 1 – عقيدتنا في النظر والمعرفة	 
124 2 – عقيدتنا في التقليد بالفروع	 
126 3 – عقيدتنا في الاجتهاد	 
129 4 – عقيدتنا في المجتهد	 
133 الفصل الأوّل/ الإلهيات 	 
135 5 – عقيدتنا في الله تعالى	 
138 6 – عقيدتنا في التوحيد	 
143 7 – عقيدتنا في صفاته تعالى	 
147 8 – عقيدتنا في العدل	 
150 9 – عقيدتنا في التكليف	 



309

153 10 – عقيدتنا في القضاء والقدر	 
158 11 – عقيدتنا في البداء	 
161 12 – عقيدتنا في أحكام الدين	 
163 الفصل الثاني/ النبوّة 	 
165 13 – عقيدتنا في النبوّة	 
167 14 – النبوّة لطف	 
170 15 – عقيدتنا في معجزة الأنبياء	 
173 16 – عقيدتنا في عصمة الأنبياء	 
176 17 – عقيدتنا في صفات النبي	 
177 18 – عقيدتنا في الأنبياء وكتبهم	 
181 19 – عقيدتنا في الإسلام	 
185 ع الإسلام	  20 – عقيدتنا في مشرِّ
186 21 – عقيدتنا في القرآن الكريم	 
188 22 – طريقة إثبات الإسلام والشرائع السابقة	 
193 الفصل الثالث/ الإمامة 	 
195 23 – عقيدتنا في الإمامة	 
199 24 – عقيدتنا في عصمة الإمام	 
200 25 – عقيدتنا في صفات الإمام وعلمه	 
203 26 – عقيدتنا في طاعة الأئَمّة	 
208 27 – عقيدتنا في حبّ آل البيت	 
210 28 – عقيدتنا في الأئمّة	 
212 29 – عقيدتنا في أنّ الإمامة بالنصّ	 



310

215 30 – عقيدتنا في عدد الأئَمّة	 
216 31 – عقيدتنا في المهديّ	 
222 32 – عقيدتنا في الرجعة	 
227 33 – عقيدتنا في التقيّة	 
231 الفصل الرابع/ ما أدّب به آل البيت شيعتهم 	 
233 تمهيد	 
235 34 – عقيدتنا في الدعاء	 
242 35 – أدعية الصحيفة السجّادية	 
251 36 – عقيدتنا في زيارة القبور	 
257 37 – عقيدتنا في معنى التشيُّع عند آل البيت	 
261 38 – عقيدتنا في الجور والظلم	 
264 39 – عقيدتنا في التعاون مع الظالمين	 
267 40 – عقيدتنا في الوظيفة في الدولة الظالمة	 
268 41 – عقيدتنا في الدعوة إلى الوحدة الإسلامية	 
274 42 – عقيدتنا في حقِّ المسلم على المسلم	 
279 الفصل الخامس 	 
281 43 – عقيدتنا في البعث والمعاد	 
282 44 – عقيدتنا في المعاد الجسماني	 
286 تقديم	 
299 كلمة حول موضوع الكتاب للدكتور محمود المظفّر	 



HAWZA OF NAJAF LEADER IN INNOVATION

مو�سوعة العلامة ال�شيخ محمد ر�ضا المطفر ) قده(

المجلد الثاني

ال�سقيفة
 المجتهد المجدّد

ال�شيخ محمد ر�ضا المظفّر

 تحقيق وتعليق

الدكتور محمد جواد الطريحي



مو�سوعة العلامة ال�شيخ محمد ر�ضا المظفر )قد�س �سره( 

الكتاب: ال�سقيفة.

ت�أليف: ال�شيخ محمد ر�ضا المظفر

الإ�شراف العام: اللجنة التح�ضيرية

الاخراج الطباعي: محمد قا�سم الن�صراوي.

الت�صميم: محمد قا�سم عرفات.







5

تقديم


أهم  من  الكتاب:  هذا  في  حوله  البحث  ي��دور  ال��ذي  )السقيفة(  موضوع  يعد 
المؤرخين  آراء  حوله  تشابكت  حيث  الإسلامي  تاريخنا  في  اثراً  وأبعدها  الموضوعات 
والباحثين العقائديين، وامتد فيها الجدل واسعاً بينهم.. باعتباره )فتنة( وقى الله المسلمين 
شرها _ على حد قول بعض اطرافها او باعتباره )انقلاباً( تطبيقاً لما جاء في قوله تعالى: 

﴿أَفَإنِْ مَاتَ أَوْ قُتلَِ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابكُِمْ﴾))).

الله  قدس  )الرضا(  الراحل  عمّنا  عالجه  الذي  الخطير  الموضوع  لهذا  كان  ولذلك 
نفسه الزكية في كتابه الفريد المذكور آثاره وصداه البعيد في حينه بحيث صار محوراً للنقد 

والتعليق ومثاراً للمناظرات:

الله  الى عبد  السقيفة( منسوباً  اثره عن مطابع مصر كتاب )رد على  فقد صدر على 
الحضرمي.. تناول فيه بالرد على كتاب )السقيفة( بشكل جانب فيه الموضوعية وأصول 

البحث والمناظرة.

ثم صدر رداً عليه الكتاب الموسوم بـ )رد على السقيفة( لمؤلفه السيد القزويني احد 
اعلام البصرة الذي تولى فيه باسهاب مناقشة الرد المذكور ومعالجة موضوعاته المختلفة.

كما ظهر بعدئذ )كراس( بعنوان )على هامش السقيفة( وهو الذي احتوى ما قدمه 
السيد عبد الله الملاح البحّاثة الموصلي الى الشيخ المؤلف من اسئلة وملاحظات، وما توفر 

))) آل عمران: 144.



ال�سقيفة6

عليه المؤلف من اجابات وايضاحات لها.

من  كتب  ما  مع  المذكوره  وال��ردود  الاصل  بجمع  نقوم  ان  رغبتنا  من  كان  لقد 
ايضاحات او تعليقات رددتها بعض الكراريس والمجلات في مجلد ضخم واحد، يعرض 
السقيفة(  على  )رد  كتاب  مؤلف  تستر  محاولة  ان  بيد  اطرافها..  باقلام  محررة  المشكلة 
وراء اسم عبد الله الحضرمي المذكور الذي لاواقع له فيما ظهر لنا، الامر الذي يتطلب 
استجازة صاحبه الحقيقي في اعادة نشره، مضافا الى أن المؤلف نور الله ضريحه لم يشأ في 
حينه ان يعلق على واحد من تلك الردود او التعليقات خلا تلك الاسئلة والاستفسارات 

التي وجهها اليه الاستاذ الملاح والتي اثرنا الحاقها مع اجوبتها في آخر الكتاب.

المجمع هذه، مفضلين  فكرة  العدول عن تحقيق  الى  بالفعل  دعانا  ان هذا ونحوه 
اعادة نشر الكتاب ملحوقا به الهامش المذكور وحده لما احتواه هذا الهامش من اسئلة 

واجوبة قد تساعد كثيرا على توضيح وتعميق بعض مسائل الكتاب.

على اني لا اجد في هذا الحين اكثر ثمرة وعطاءً من التوسع في نشر هذا الكتاب نفسه 
وتعميمه بين الفئات المتطلعة الى هذا النوع من الدراسات التحليلية والموضوعية لذلك 
بودر باعطاء الاجازة لنشره هذه المرات العديدة التي جاوزت السبع بما فيها هذه الطبعة.. 

سواء ما نشر منه في لغته الاصلية او فيما ترجم الى اللغات الاخرى من فارسية واوردية.

هدانا الله تعالى جميعا سواء السبيل وشد من أزرنا كأمة اسلامية واحدة تسعى وراء 
الحقيقة.

النجف الاشرف

17 ربيع الاول 1400 هـ.

محمود الشيخ محمد حسن المظفر



7

المقدمة

طبعته  في  الكتاب  نشر  على  اشرف  قد  النشر  لمنتدى  الديني  الثقافي  المجمع  كان 
الثانية، وقد ســجل هذه الكلمة القيمة التي نعيد نشرها في هذه الطبعة معتزين بها.

1. موضوع هذا البحث قديم جدا وقد سبق ان عالجته عشرات الاقلام في مختلف 
العصور وكان مسرحاً لكثير من عواطف الكتاب تلاعبت فيه بأساليبها الخطابية التي 
لايراد بها غير تركيز عقيدة اصحابها عن طريق اللف والدوران ولم يسلم من آفاتها الا 

القليل.

وعلى كثرة من كتب فيه في عصرنا الحاضر لم اجد في الغالب من اخضعه للتطور 
ما  الى  العرض  اساليب  في  وبدل  الاستنتاج  طريقة  في  وجدّد  البحث،  مناهج  في  فغّري 
يلائم اذواق العصر، فكانت حاجته كبيرة الى من يعالجه معالجة موضوعية مجردة من 
ناحية، ويأخذ بيده الى حيث يرجى له من التطور الذي تقتضيه مناهجنا العلمية الحديثة 

من ناحية اخرى.

واشتدت الحاجة قبل عدة من سنين حين كثر البحث في هذا الموضوع كثرة تلفت 
اليها الانظار وحين ازدحمت عليه العواطف فأساءت استغلاله وتركته عرضة لاحداث 
ومشاكل اجتماعية يذكر الكثير من القراء مدى مفعولها في هذه الاوساط وكان لابد لهذا 
الباحثين المجردين ممن تهمهم  العاطفي من احداث رد فعل في نفوس بعض  الطغيان 

رسالتهم العلمية قبل كل شيء.



ال�سقيفة8

وكان سماحة شيخنا العلامة المظفرـ مؤلف هذا الكتاب في طليعة اولئك الباحثين 
كما كان كتابه هذا نتيجة لرد الفعل الذي احدثه ذلك الطغيان.

2. اما الكتاب فقد وفق في عدة نواحٍ وُفق في نظرته لبحثه نظرة موضوعية خالصة 
لا يلمس فيها للمؤلف أية عاطفة ولا يدرك فيها أي تحيّز واذا قدر له ان ينتهي في بحثه 
الى هذه  به  انتهى  العميق  منهجه  إلا لأن  فليس ذلك  المذهبية  تنتهي عقيدته  الى حيث 
النهاية، ووفق في منهجه العلمي الدقيق القائم على التماس ملابسات شتى القت كثيرا 
من الاضواء على هذه الحادثة التاريخية بالاضافة الى ما عرض من النصوص الواردة فيها 
خاصة ناقدا لها جميعا نقدا دلاليا دقيقا مجليا مفاهيمها على حسب ما يقتضيه الفن معتمدا 
في ذلك اصح الطرق الموصلة اليها مختارا من الاحاديث ما اتفق عليه الثقات من أئمة 
الطائفتين المسلمتين، ووفق اخيرا في اسلوبه في العرض وتنظيمه لبحثه  الحديث لدى 

تنظيما فنيا ينتهي بك الى نتائجه من اقرب الطرق وايسرها ببيان رائع جذاب.

الى  البحث  المؤلف هذا  اوصل بها  تطورية مهمة  يعتبر مرحلة  الكتاب  ان  والحق 
ادت وظيفتها  التي  الموضوع  القلائل في هذا  الكتب  من  فيه وهو  يعيش  الذي  عصره 

كاملة.

3. ولعل القارئ الكريم يود ان يعرف مدى اثر هذا الكتاب في نفوس الباحثين 
اقبالهم عليه  استقبلوا بحوثه الحرة، والى أي مدى كان  الشؤون وكيف  والمعنيين بهذه 
او اعراضهم عنه، والحقيقة ان الناس لم يتفقوا عليه بحال، فقد انقسموا حوله طائفتين 
رضيت عنه اولاهما وحمدت لمؤلفه اسلوبه المجرد واطرته اطراء عاطراً وخير من يمثلها 
من الاعلام سيد هذا الفن في عصرنا الحاضر سماحة آية الله العلامة الكبير السيد عبد 
الحسين شرف الدين مؤلف كتاب المراجعات وغيره مما يعتبر فتحاً في البحوث الكلامية 



9 المقدمة

التي خضعت للمنهج العلمي في عصرنا الحاضر، فقد كتب حفظه الله الى مؤلفه كتابا 
يعرب فيه عن رأيه فيه وفي مؤسسته التي يرأسها، نذكره هنا بنصه اعتزازا بثقته بالكتاب 
واكبارا لرأيه بالمؤسسة التي احتضنها المؤلف واعتبر بحق، رائدها الاول وحافظ سيرها 

وتوازنها منذ تأسيسها حتى اليوم وهذا نص الكتاب:

بسم الله الرحمن الرحيم

السلام على امير المؤمنين وسيد الوصيين ورحمة الله وبركاته

أيد الله شيخنا العلامة البحّاثة المجاهد الشيخ محمد رضا المظفر واعز اقطاب مجمعه 
الثقافي الديني لمنتدى النشر، وسلام الله عليه وعليهم وحيّا الله منهم ارواحا طيبة طاهرة 

تصدع بالحق في منتداه الكريم.

وبعد، فقد اخذت هديتكم القيمة كتاب )السقيفة( بعين الشكر ثم استشففت فيه 
اثر الجهد النبيل الجدير بالمؤسسة العلمية الطالعة بما انتظمه من سلامة البحث وسمو 

التفكير وحسن الأداء على وجه سد فراغاً في المطبعة النجفية.

به الرجاء ان يكون له الاثر  وكنا فيمن عقد الامل )بالمنتدى( يوم تأسيسه وناط 
النجف في بعث  الطالع وتجديد ميراث  الدينية وبناء الجيل  الناشئة  المحمود في توجيه 
من  رايت  اني  وذلك  المنوعة  ووسائله  الطويل  مداه  في  ويماشيه  الحاضر  التطور  يلائم 
قديم ان الهدى لا ينتشر الا من حيث ينتشر الضلال وعلى هذا رجوت ان تكون المطبعة 
وتنويع المنهج الدراسي واحياء العلوم الاسلامية المذخورة كل هذا من رسالة منتداكم 
المرجو ولم تخلفوا الظن ولله الحمد فان الذي يبلغنا من اخباركم السارة وآثاركم النافعة 
الى  داعيا  الجليل  السفر  هذا  الاخير  كأثركم  شيء  وليس  الامل  وينعش  الصدر  يثلج 
ومحله  الاسمى  مكانه  في  الاشرف  النجف  يضع  نير  بمستقبل  والاستبشار  الاطمئنان 



ال�سقيفة10

الارفع والسلام عليك ورحمة الله.

عبد الحسين شرف الدين

ولهذا الكتاب الكريم نظائر من الكتب من اعلام الباحثين الذين يألفون هذا النمط 
من التفكير تركنا ذكرها الآن اكتفاءً بهذه الرسالة الجليلة، أما الطائفة الاخرى التي لم 
يبد انها ارتاحت لهذا الاسلوب من البحث واعتادت على مواجهة مثله بأعصاب متوترة 
توجهها العاطفة حسبما تريد فخير من يمثلها مؤلف كتاب )رد على السقيفة( وهذا الرد 
اذا استثنينا منه ما حشد فيه مؤلفه من الفاظ السباب الخارجة على اداب البحث والتي 

يفزع اليها العاطفيون عادة اذا اعوزتهم الحجة لم يخلص لنا منه الا القليل.

وهذا القليل وضع في حضرته للنقد والجدل مقياسا لا نتفق عليه معه بوجه، وما 
ادري الى أي حد يتفق معه الآخرون من باحثي قومه عليه، فهو يرى كما يبدو من مجمع 
بالموضوع هو ميوله الخاصة، فالاحاديث  يتعلق  المقياس لديه في كل شيء  ان  الكتاب 
التي لا تتفق معها احاديث موضوعة وان اجمع ثقات المحدثين من الطرفين على تصحيح 
اسانيدها مع ان بعضها متواتر لا يشك بصدوره عن النبي بحال، والاحاديث التي 
توافق هواه صحيحة وان حكم ارباب الجرح والتعديل من قومه بوضعها وشخصوا 
وان  تؤيده  لم  اذا  ان تصرف عن ظواهرها  الاحاديث يجب  الواضع وعينوه، ومداليل 
يقتضي  لا  مما  هنالك  ما  آخر  الى  الفن  هذا  في  الموضوعة  الاص��ول  على  الكلام  خرج 
التعرض له في صدور هذا الكتاب على ان هذا ليس غريباً على حضرته ما دام يواجه 
قرأ  محترمة  هيئة  بلسان  تنطق  مصرية  مجلة  من  الغريب  ولكن  الذهنية،  بهذه  التأريخ 
محرروها الرد ولم يقرؤوا الاصل، فاستعاروا منه اسلوبه في الشتم وانحوا على الكتاب 
وصاحبه باللوم والتقريع مع ان )التبين( كان اليق بهم وبمكانتهم العلمية لئلا يصيبوا 



11 المقدمة

قوماً بجهالة فيصبحوا على ما فعلوا نادمين.

4. وعلى أي حال فإن لجنة المجمع الثقافي الديني لمنتدى النشر لم تجد ما يصلح للرد 
على هذا وامثاله اكثر من السماح للناشر الفاضل الشيخ محمد كاظم الكتبي باعادة طبعته 
للمرة الثانية وتمكين القارئ الذي لم يقدر له الحصول على نسخة منه من الاطلاع عليه 
تاركة للقراء وحدهم حق الحكم له او عليه، ولا يفوتنا ان نشكر الناشر على ما بذل في 

نشره من جهد ونسأله تعالى اخيرا ان يلهمنا جميعا الصواب والسداد.

5 رمضان سنة 1372 هـ



12



13

مقدمة الم�ؤلف


وله الحمد على سوابغ آلائه. والصلاة والسلام على نبيه وآله وصحبه النجباء.

ت�أثير العقيدة على الم�ؤرخ

من اشق الفروض على المؤرخ ان ينفض عن ردائه غبار التعصب لنزعاته الشخصية 
من دينية أو قومية أو وطنية ونحوها. بل لعله من شبه المستحيل ان ينزع من قلمه لحاء 
عقائده وأهوائه. فان النفس تلهم عقل صاحبها التصديق بميولها وعواطفها، وكثيرا ما 
تقف سداً منيعاً بين بصيص عقله والحقيقة، وإن حاول ان يخرج من نفسيته التي ورثها 

ونشأ عليها. ويتحلل فكره من أسرها وسجنها ليحلق في جو الحق الطليق.

واذا رأيت طائرا أسعده الحظ فتحرر من سجنه فالحقه اذا كنت حراً مثله، فستجد 
ان جناحه مثقل بغبار السجن، وارجله لا تزال متأثرة بالقيود، فيختلج في رفيفه ويتثاقل 

في طيرانه، وقد يهوي أحيانا الى الهوة غير مختارٍ.

يؤرخ  من  اما  عليه.  وتأثيرها  الاعتقادية  شخصيته  من  يتحرر  ان  حاول  من  هذا 
لأجل غذاء عقيدته، أو يؤلف ارضاء نفسه أو محيطه، فاقرأه ألف سلام! وأرجو من الله 

تعالى ان يؤفقني لئلا أكونه.

)على  وأقول  الأكثر  على  السلف  من  المؤرخين  إن  قلت:  اذا  مبالغ  غير  وأظنني 
الاكثر( اذا أردت الاحتياط في القول كانوا من النوع الثاني، بل حتى المؤرخين في عصرنا 



ال�سقيفة14

لا يخرجون عن هذه الطريقة على الغالب، وإن تظاهروا بحرية الرأي وانصاف الواقع 
والحق، فظهر جليا -بالرغم على المؤرخ- نزعته على قلمه ويتماشى تأريخه وتأليفه مع 
الروح التي يحملها، فيختار من الاحاديث ما لايفسد عليه رأيه، ولا يصدق إلا بما يجري 
وكم  ومبادئه،  لايتفق  ما  نقل  لأنه  وضاعا،  كذابا  عنده  الرجل  يكون  فكم  هواه.  على 

يكون عنده صدوقا؛ لأنه لم يرو إلا أحاديث تؤيد طريقته.

ا�ضطراب التاريخ

عن  والشك  بالغموض  أحاطه  خاصة  الاسلامي  التاريخ  به  مُنيَِ  بلاء  وهناك 
من  الاولى  القرون  في  والدساسون  الوضاعون  لفقه  ما  كثرة  ذلك  المنصفين.  الباحثين 

الهجرة، لا سيما القرن الاول فاشاحوا بوجه الحقائق وقلبوها رأساً لعقب.

وليس أدل على ذلك من التناقض والاضطراب الموجود في اكثر احاديث الوقائع 
الحوادث  خصوصيات  في  الاختلاف  عدا  ما  الشرعية،  الاحكام  عن  فضلا  التاريخية، 
والاحكام مما يذهب بالاطمئنان الى كل حديث. ولا اظن ناظراً في التاريخ لا يصطدم 
بهذه الحقيقة المرة. ولا يمكن ان يحمل كل ذلك على الغلط في النقل والغفلة في الرواية.

ولنعتبر بأهم حادثة يجب اتقانها عادة، مثل يوم وفاة الرسول، فانك تعلم كيف 
جميع  شهده  أمر  وهذا  الشهر.  تعيين  في  بل  الشهر  من  اليوم  تعيين  في  الاختلاف  وقع 
المسلمين وهزهم هزا عنيفا فلا يمكن ان يفرض فيه النسيان او الغفلة. فماذا ننتظر بعد 
هذا من تاريخ حروبه واحواله، ومن نقل اقواله واحاديثه لاسيما فيما يتعلق بالشؤون 

التي اختلف فيها المسلمون فتحاربوا عليها، او تشاتموا لاجلها فكفّر بعضهم بعضا.

ولعل اسباب الوضع ثلاثة اشياء:

1. حب تأييد النزاعات والعقائد، فيغري على الكذب ولعل ذلك يخدعه بأن الرأي 



15 مقدمة الم�ؤلف

الذي يعتقده حقا يسوغ له الوضع، ما دام الموضوع في اعتقاده هو او شبيه به.

2. حب الظهور والتفوق، فقد كان للمحدث في العصور الاولى المنزلة العظيمة 
بين العامة، وبالحديث كان التفاخر والتقدم، ويمتاز من كان عنده من الحديث ما ليس 
عند الناس، فأغرى ذلك ضعفاء العقول وعبدة الجاه، فاحتالوا للحديث من كل سبيل، 

حتى من طريق الوضع والتزوير.

للمحدثين على وضع ما  بذله الامويون واشياعهم من كل غالٍ ورخيص  ما   .3
يؤيد دستهم وملكهم واهواءهم، ولاسيما فيما يحط من كرامة آل البيت، وفيما يرفع من 
الاسلام  طعن  حتى  الخرق،  واتسع  يومئذ  القالة  فكثرت  وخصومهم،  اعدائهم  شأن 

طعنة نجلاء لم يبرأ منها الى يوم الناس هذا.

خطة الكتاب

المؤرخون  ينقله  مما  جملة  في  والتحفظ-  الشك  كثير  -وانا  أصبحت  وذاك  فلذا 
والمحدثون، وأقف حائراً عند كل حديث يتعلق بالخلافات المذهبية خاصة.

فيه  نشب  اول حادث في الاسلام  البحث عن  نفسي في  اقحمت  وانا  فكيف بي، 
الخلاف بعد الرسول وانشق فيه المسلمون طائفتين ذلك حادث)السقيفة(!

كيف بي، وقد وقفت بين نفس تطالبني بأن ارضيها في عقيدتها، وبين تأريخ هذا 
طائفة  فشرقت  الطرفان،  الحادثة  في  كتب  وقد  والشبهات  بالشكوك  احيط  قد  حاله 

وغربت اخرى.

ولكني اريد الآن ان أتحرر من عقيدتي واتمرد على نفسي فأقف حراً على نشز من 
الانصاف والتروي، وأمسح عن عيني غبار التعصب لأرى تلك الحقيقة الواحدة وهي 
واحدة في كل شيء، فهل اراني استطيع علاج ما بي؟ هذا ما أشكه في نفسي وواجب علي 



ال�سقيفة16

الا اثق بها، فما السبيل إذن؟ ثم ماذا سأصنع في علاج الناحية الاخرى: ناحية التاريخ 
المظلم؟

انها لمزلة للقدم، ولها ما بعدها.

دعني أرجع ادراجي.

لكنه الهوى في النفس وعزيمة صحت من عهد المعمي من عهد ليس بالقريب لا 
كشف لنفسي، او لغيري اذا جاء لي ذلك اللغز المعمى، ومن يستطيع ان يدفع ذلك من 

نفسه.

على اني اجد في بحثي سلوة ومتعة يلذ لي فيه ان المس بعض الحقائق عن بصيرة 
ومتعة اخرى ان اسجله انتاجا باقيا للناس.

وايضا لما كنت احاول -ان صدقتني المحاولة- ان احيط باسرار الحادثة وفلسفتها 
ذلك  فان  ذوق،  من  خالية  واحدوثة  جافا  مجردا  تأريخا  اكتبه  ما  يكون  فلا  ونتائجها، 
فيه صعوبة  للناس. وان كان  اخراجه  البحث ويشجعني على  يستحثني على المضي في 

اخرى قد تقحمتها وجب الي عبؤها الثقيل.

ان  ارجو  بالاخير  واحد  شيء  الى  هديت  طويلة  مدة  والمحاولات  التفكير  وبعد 
ابتعد بسببه عن تأثير العواطف ولعبها بالعقول واقترب من الحق والصدق، هو أن أكثر 
من مراجعاتي لمؤلفات من اخالفه في الرأي من ناحية مذهبية، بل اجعلها هي المصدر 
في البحث وظني ان بهذا سيحصل التفاعل من الجانبين: عقيدتي وهذه المصادر، لينتج 
إن  الحيلة،  اليها بهذه  اهتديت  قد  الحقيقة  تكون  او  الرأي(  )الوسط في  يسمونه  قد  ما 

طاوعتني.



17 مقدمة الم�ؤلف

ومحاكماتي  مطالعاتي  خلاصة  اسجل  ان  الكتاب  هذا  في  نفسي  على  اخذت  وقد 
كنت  فاذا  آنفا،  اليها  اشرت  التي  القديمة  المصادر  من  كثيرا  سبرت  ان  بعد  التاريخية، 
اذكر حديثا او حادثا تأريخيا توافرت المصادر على ذكره وتوثيقه، فاني لا اذكر معه تلك 
المصادر توفيرا على القارئ خشية إعناته بدون جدوى، الا بعض الاحاديث التي ينفرد 
بها مصدر او مصدران، فاني اضطر اضطرارا الى ذكر المصدر في التعليقة تنويرا لذهن 

القارئ غير المتتبع.

اليه من افكار،  وكل جهدي ان اضع بين يدي القراء صورة مصغرة مما اهتديت 
ارجو ان تكون خالصة من تأثير العواطف والنزعات حرة هي الحق كله او قريبة من 

الحق، وبالله التوفيق ومنه التسديد.

شهر رمضان 1353 هجرية

المؤلف

محمد رضا المظفر



18



19

تمهيد


في عام 11 للهجرة يفعل الدهر فعلته الأولى، فيقلب صفحة من صفحات التاريخ 
الاسلامي المجيدة كتبت بأحرف من النور الالهي، كلها ايمان وصدق، جهاد وتضحية، 

فخر وقوة، عز ومجد، عدل ورحمة، اخوة وانسانية.

يقلب الدهر هذه الصفحة الناصعة بالخيرات والفضائل، بأفول ذلك النور المقدس 
عنها  قال  الخط  مشوشة  التكويني  كتابه  من  صفحة  بالمسلمين  فيستقبل  الأرض،  من 
الكتاب التشريعي: ﴿أَفَإنِْ مَاتَ أَوْ قُتلَِ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابكُِمْ...﴾))). لا شك عند من 
يعترف بالقرآن الكريم وحيا إلهيا لا ينطق صاحبه عن الهوى، في ان هذا الحادث التاريخي 
العظيم بموت منقذ الإنسانية كان حدا فاصلا بين عهدين يختلفان كل الاختلاف: ذاك 
اقبال بالنفس والنفيس على الحق تعالى، وهذا انقلاب عنه على الأعقاب. إذن نحن الآن 

أمام أمر واقع.

انقلبوا على  قد  الآن  أدري  كلهم، لا  المسلمون  يكون  أن  بد  النبي! ولا  مات 
اعقابهم.

ولكن... بأي حادث كان مظهر هذا الانقلاب؟

اعطني من نفسك أيها القارئ وفكر بحرية، والتمس لي حادثاً ذا بال وقع بعد وفاة 

))) آل عمران: 144.



ال�سقيفة20

صاحب الرسالة مباشرة، فنضح برذاذه جميع المسلمين، فهل تجد غير حادث )السقيفة(؟ 
ما أعظمه من حادث! وهل تدري ان الشيعة تفسر الآية الكريمة به؟

فاذا اردنا الآن أن نبحث عن )السقيفة(، فإنما نبحث عن اعظم حدث في الاسلام، 
واول حوادثه بعد الوفاة، له علاقته الخاصة بالآية الكريمة، أتفسر به أو لا؟

فدخلت  آخ��رون  وغ��رب  قوم  فيها  شرق  المقدمة  في  قلت  الاس��اس  هذا  وعلى 
العقائد والأهواء في سرد الحادثة، فكانت ذات ألوان ووجوه يكد فيها الباحث، ويجهد 

مستهدف الحقيقة.

وما علي لو أدعي قبل الدخول في بحث السقيفة ان الآية الكريمة تفسر بحوادث 
الردة التي وقعت في خلافة ابي بكر.

ولكني لا اطمئن الى هذا الاحتمال، ما دامت الآية تشعرنا بأن الانقلاب يقع بعد 
موت النبي مباشرة، وما دامت هي خطاباً لجميع المسلمين، واهل الردة كيفما فرضناهم 

هم اقل القليل من المسلمين، بل في العدوة القصوى منهم.

واشياعهم،  المتنبئون  هم  ال��ردة  بأهل  نسميهم  من  عمدة  أن  نجد  ذلك  وفوق 
امرهم  واستغلظ  النبي  عهد  في  كانوا  وهؤلاء  واوليائه.  وطليحة  واتباعه،  كمسيلمة 
بعده، ما عدا سجاح التميمية، وما كان لها كبير شأن وقد اندمجت بمسيلمة، اما الأسود 
العنسي فقد قتل في حياة الرسول ولازم انصاره طريقته بعده، وعلقمة بن علاثة ارتد في 

زمانه. ومثله ام رفل سلمى بنت مالك وتابعوها.

أفيصح أن نقول: إن هؤلاء انقلبوا على الاعقاب بعد النبي، وكان الخطاب بالآية 
لهم؟ اللهم ان هذا يأبى الانصاف ان يصدق به، عند من كان له شيء من حرية الرأي 

وصحة التفكير.



21 تمهيد

ومالك بن نويرة))).

مالك وادع سجاح -والموادعة: المتاركة والمسالمة على ترك الحرب كما كان كعب 
إنما  ذلك  من  واكثر  شيء  في  الردة  من  الموادعة  وليست  الله-  لرسول  موادعا  القرضي 
كانت منه لمصلحة المسلمين، ليرد سجاح عن غزوهم في تلك الأصقاع النائية عن مركز 

المسلمين، وكان الذي أراد.

وإن كانت تلك الموادعة ذنباً، فقد اظهر هو وقومه التوبة بعد ذلك، كما صنع وكيع 
وسماعة، وهما وادعا سجاح ايضا، وقبل المسلمون المحاربون توبتهما.

وهذا ابو بكر يدين مالكاً إذ قتله خالد بن الوليد وخلا بزوجته ليلة قتله، فهل تفسر 
بهذا آية الانقلاب؟

ولا ذنب لمالك إذ عد من أهل الردة إلا أن قاتله بطل المسلمين يومئذ وقائدهم. 
وحقيق عليهم ان يدافعوا عن فعلته ويبرروا عمله، فليكن مالك مرتداً يستحق القتل! 
محفوظة  خالد  كرامة  دامت  ما  يستحق،  لا  وبما  يستحق  بما  مالكاً  نشين  ان  يهمنا  وما 

مصونة من النقد!

عمر بن الخطاب يريد ان يؤخذ خالد بقتله لمالك ونزوه على زوجته وابو بكر يعتذر 
عنه )انه اجتهد فأخطأ(. وما الخطأ على المجتهدين بعزيز. وهذا من اوليات ابي بكر. إذ 

يجعل الاجتهاد عذراً للمخالفة الصريحة للقانون الاسلامي.

وابو بكر لم يقل لمتمم اخي مالك: انه ارتد فقتل، بل قال له: ما دعوته وما قتلته، لما 
قال له متمم من ابيات:

))) وبه يضرب المثل المشهور: )فتىً ولا كمالك(.



ال�سقيفة22

يغدرادع�����وت�����ه ب�����الله ث����م ق��ت��ل��ت��ه لم  ب��ذم��ة  دع����اك  ل��وه��و 
نعم! التاريخ ينزه مالكاً، وقضى الدفاع عن خالد ان يحكم بعض الكتاب في هذا 

العصر بكفر مالك وارتداده!

ومن هم أهل الردة غير هؤلاء؟

مانعو الزكاة.

مانعو الزكاة؟ من هؤلاء بأسمائهم وقبائلهم! ليت احدا يرشدني اليهم! فقد وجدت 
التأريخ يجمجم في ذكرهم فيحصر، ويروح ويغدو فلا يجد غير المتنبئين واشياعهم، وأبو 
بكر لما قال كلمته المشهورة: »لو منعوني عقالا لجاهدتهم عليه«، فانما قالها عندما جاء 
الزكاة، لا في قوم  الموادعة على الصلاة وترك  المتقدم ذكره يطلبون  المتنبئ  وفد طليحة 

غير المتنبئين.

العصيان  الزكاة فهل  امتنعت عن  المجهولة  القبائل  كانوا وربما كانت بعض  واذا 
دين؟  وبأي  مذهب  بأي  وارت��دادا؟  كفرا  يكون  الصلاة  يقيمون  وهم  واجب،  بترك 

فليتأول المتأولون ما شاؤوا.

منكري  من  يكونوا  حتى  بقول،  الزكاة  وجوب  أنكروا  انهم  عنهم  يعرف  ولم 
ضروريات الدين الذين يعدون في الكافرين المرتدين.

وأكثر ما عرف عنهم اذا كان لهم وجود غير المتنبئين انهم امتنعوا عن أدائها.

التي كانت عن غير مشورة  بيعة ابي بكر  أنكروا  وتغلق دعوى المدعي أن هؤلاء 
من المسلمين كما صرح به عمر بن الخطاب، فلم يعترفوا له بامامة وولاية حتى يؤدوا 
له الزكاة. ولعلهم كانوا يطالبون بخلافة من كان النص من النبي على خلافته، فأهمل 



23 تمهيد

مطالبتهم التأريخ.

هذه احتمالات لا يفندها التأريخ والاعتبار وادعتها الشيعة فيهم، فما لنا بتكذيبها 
من برهان، فالأحسن لنا ألا نعترف بوجودهم كما أهمل التأريخ أسماءهم وقبائلهم.

ومهما كان الامر، فان استطاع الكاتب ان يثبت الانقلاب بأول حدث في الاسلام، 
فلا يهمه ماذا سيكون شأن الحوادث اللاحقة، بل يستعين على تفسيرها بتفسير الحادث 

الأول، وكفى!

وأجدني مضطرا قبل كل شيء الى ان اقف مع القارئ على ما صنعه النبي، من 
حل للخلاف بعده: إما في وصية باستخلاف أحد، او في قاعدة مضبوطة يرجعون اليها، 
او انه اهمل الأمر وتركهم وشأنهم؛ لأن هذا البحث له علاقة قوية في موضوع بحثنا، 

يتوقف عليه تفسير كثير من الحوادث.

إذن سنعقد الكتاب على اربعة فصول:

الفصل الاول: في موقف النبي تجاه الخلافة.

الفصل الثاني: في تدبيره لمنع الخلاف.

الفصل الثالث: في بيعة السقيفة.

الفصل الرابع: موقف علي بن ابي طالب.



24



25

الف�صل الاول:

مَوقِفُ النَّبي تَجاه الِخلافَة

1. هل كان يعلم ب�أمر الخلافة؟

هل تجد من نفسك الميل الى الاعتقاد بأن النبي كان لا يعلم بما سيجري بعده 
من خلافات وحوادث من أجل الخلافة؟ وهل تراه كان غافلًا عما يجب في هذا السبيل؟

- أن  إذا كان لك هذا الميل فلا كلام لي معك، وارجو منك -ياقارئي العزيز عليَّ
الحديث؛ لاني  اخر  الى  بالاستمرار معي  نفسك  تتعب  الكتاب عندئذ عنك ولا  تلقي 
افرض -قارئي مسلما- يؤمن بالنبي ورسالته، ويعرف من تأريخه ما يكفيه في طرد هذا 

الوهم.

فان من يمت الى الاسلام بصلة العقيدة لابد ان يثبت عنده على الاقل ان صاحبه 
صرح في مقامات كثيرة بما ستحدثه امته من بعده فقد قال غير مرة: »ستفترق امتي على 

ثلاث وسبعين فرقة، فرقة ناجية والباقون في النار«.

يدخلون  هم  ثم  النعم،  همل  مثل  إلا  اصحابه  من  يستثنِ  لم  انه  ذلك  من  واكثر 
بما  فيختلجون  الحوض  عليه  يردون  او  القهقرى،  ادبارهم  على  بعده  بارتدادهم  النار 
احدثوا بعده، وفي بعض الاحاديث: »فيقال لي: إنهم لم يزالوا مرتدين على اعقابهم منذ 

فارقتهم«))).

))) صحيح مسلم )8: 107(وغيره.



ال�سقيفة: الف�صل الأول26

يتبعون سنن من قبلهم شبراً بشبر وذراعا بذراع، حتى لو دخلوا  واخبرهم انهم 
جحر ضب لتبعوهم.

ملكاً  ستكون  انها  اليها  ويشير  الشريفة،  نفسه  به  تحدثه  كانت  امر  )الخلافة(  و 
عضوضاً بعد الثلاثين سنة. وثبت انه قال: »هذا الأمر لا ينقضي حتى يمضي اثنا عشر 
خليفة كلهم من قريش«. وقال: »من لم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهلية«. وقال... 

وقال... الى ما لايحصى.

وسيرته والأحاديث عنه -وما اكثرها- تشهد شهادة قطعية على ما كان من اختلاف 
امته، وعلى أن الخلافة والامامة من اولى القضايا التي كانت نصب عينيه.

2. هل و�ضع حلًا للخلاف؟

والفتن،  بالحوادث  مملوءة  صفحة  لأمته  سيقلب  الدهر  بأن  عالما   كان إذن 
والخلافات والمحن، وان لابد لهم من خلافة وإمارة.

فلابد ان نفرض انه قد وضع حلا مرضيا لهذا الامر يكون حداً للمنازعات وقاعدة 
يرجع اليها الناس، لتكون حجة على المنافقين والمعاندين، وسلاحا للمؤمنين، ما دمنا 
دينه خاصا  فلم يكن  يبعثون،  يوم  الى  للعالمين  نبي مرسل جاء بشيرا ونذيرا  انه  نعتقد 
بافتراق  يتبعونها، مع علمه  او طريقة  راعٍ  امته من بعده سدى من غير  ليترك  بعصره، 

امته في ذلك.

ولا يصح من حاكم عادل ان يحكم بنجاة فرقة واحدة على الصدفة من دون بيان 
وحجة تكون سبباً لنجاتهم باتباعها، وسبباً لهلاك باقي الفرق بتركها.

لنفرض ان الحديث والتأريخ لم يسجلا لنا الحل الذي نطمئن اليه، فهل يصح ان 
نصدقهما بهذا الاهمال، ونوافقهما على ان النبي ترك امته سدى، وفي فوضوية لاحد لها 



27 مَوقِفُ النَّبي تَجاه الِخلافَة

يختلفون ويتضاربون، ثم يتقاتلون، وتراق آلاف آلاف الدماء المسلمة، ساكتاً عن اعظم 
أمر مُني به الاسلام والمسلمون، مع انه كان على علم به؟

بنا عقولنا وتفكيرنا، فان الاسلام جاء رحمة لينقذ  ولو كنا نصدقها مستسلمين لكذَّ
العالم من الهمجية والجاهلية الأولى، فكيف يقر تلك المجازر البشرية في اقصى حدودها، 

تلك المجازر التي لم يحدث التأريخ عن مثلها ولا عن بعض منها في عصر الجاهليين.

فما علينا إلا ان نتهم التأريخ والحديث بالكتمان وتشويه الحقيقة بقصد او بغير قصد، 
ولئن لم يكن محمد نبياً مرسلا يعلم عن وحي ويحكم بوحي، فليكن على الاقل اعظم 
سياسي في العالم كله لا اعظم منه، فكيف يخفى عليه مثل هذا الأمر العظيم لصلاح الأمة 

بل العالم بأسره مدى الدهر، او يعلم به ولا يضع له حدا فاصلا؟

ان يتركها تحت رحمة  امة،  بلده فضلًا عن  يتولى شؤون  لنفسه عاقل  وهل يرضى 
عن  التنويه  او  اصلاحها  على  قادر  وهو  محدود،  لأمد  ولو  الآراء  واختلاف  الاهواء 
اصلاحها، إلا ان يكون مسلوباً من كل رحمة وانسانية؟ حاشا نبينا الاكرم من جاء رحمة 
للعالمين ومتممًا لمكارم الاخلاق وخاتماً للنبيين! وقد قال الله تعالى على لسانه بعد حجة 

الوداع: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ﴾))).

وقد وجدناه -نفسه- لا يترك حتى المدينة المنورة، اذا خرج لحرب او غزوة، من 
غير أمير يخلفه عليها، فكيف نصدق عنه انه اهمل امر هذه الامة العظيمة بعده الى اخر 

الدهر، من دون وضع قاعدة يرجعون اليها أو تعيين خلف بعده.

3. ايكال الامر الى اختيار الأمة

امته الى اختيارهم، او الى اختيار اهل  انه أوكل  لنختر الآن لحل هذه المشكلة 

))) المائدة: 3.



ال�سقيفة: الف�صل الأول28

الحل والعقد منهم خاصة في تقرير شؤون الخلافة، فهل يصح هذا الفرض للحل؟

لهذه  مرضياً  حلًا  يكون  الفرض  هذا  بأن  أقتنع  أن  أستطيع  لا  القارئ  أيها  أنا  أما 
المشكلة، ولعلك انت ترى مع من يرى ان تعيين الرئيس بالانتخاب من ارقى التشريعات 

الحديثة وقد سبق اليه الاسلام، فهذا من مفاخره.

انك  مفروض  هو  كما  واملي  بدقة،  العلمية  الناحية  هذه  نبحث  ان  علينا  فوجب 
تعطيني من نفسك النصف وتفكر معي تفكيرا حرا، بعيدا عن تأثير العاطفة التي تقضي 

علينا ان نتمسك بهذه المفخرة للاسلام.

ولا ينبغي لنا ان نحاول هذه المحاولة، فربما نلصق به ما ليس له، ولعلها لا تثبت 
الفضيلة  إثبات  من  نريده  الذي  غرضنا  نقضنا  قد  فنكون  بها،  يمتدح  مفخرة  للبحث 

للاسلام بالسبق الى هذا التشريع.

والذي ادعيه الآن ان إرجاع الأمة مدى الدهر الى اختيارها في تعيين الرئيس لها هو 
عين الفوضوية التي اردنا التخلص منها في البحث السابق، وليس معناه إلا إلقاء الأمة 

في اعظم هوة من الخلاف لاحد لها ولا قعر.

وسر ذلك ان الناس مختلفون متباينون، ليس بينهم اثنان يتفقان في فكر أو عاطفة 
أو ذوق أو عادة أو عمل، حتى التوأمين، إلا من التشابه القريب أو البعيد من غير اتفاق 
حقيقي، كاختلافهم في أجسامهم وسحنات وجوههم، وتشابههم في ذلك. بل الناس 
يتفق  فلم  وعاداتهم،  ونفوسهم  وأخلاقهم  أجسادهم  دقائق  من  شيء  كل  في  مختلفون 
لشخصين أن يتفقا تحقيقا حتى في بصمة الأصابع، حتى قيل: ان كل فرد من الانسان 

نوع برأسه.

وعليه، فيستحيل أن تتفق أهل بلدة واحدة على حكم واحد أو عمل واحد، فضلا 



29 مَوقِفُ النَّبي تَجاه الِخلافَة

اذا كان الحكم مسرحاً  الزمان، وبالأخص  توالي  أمة كبيرة كالأمة الأسلامية على  عن 
للعواطف والأغراض الشخصية والتحيزات كالحكم في الزعامة العامة.

أبداً، بل يستحيل وجوده  العام الحقيقي غير موجود  الرأي  ان  ومن هذا نستنتج 
العام، وتوحيد  الرأي  أن يطلب الانسان تكوين  الرأي  العالم، ومن خطل  امة في  لأية 
من  تسلم  أن  يستحيل  ذلك  محاولة  ان  على  الأم��ور،  من  لأمر  بأسرها  الأمة  اختيار 
منازعات دموية واضطرابات شديدة اذا كان تكوينه يراد لأمر ذي شأن، إلا أن يكون 
هنا حاكم يفصل بين المتنازعين بما له من القوة القاهرة لمخالفيه، كما هو موجود فعلًا 
في الانتخابات الجارية عند الأمم المتمدنة، فان تحكيم الأكثرية ذات القوة الطبيعة خير 

علاج على منازعاتهم في الامور العامة.

العام الحقيقي، بل هو  الرأي  وتحكيم الاكثرية في الحقيقة فرار من محاولة تكوين 
اعتراف باستحالته، ومع ذلك لم يستغن غالبا الرجوع الى الأكثرية ليكون لها الفصل عن 
ملطفات ومؤثرات اخرى تنضم الى قوته الطبيعية، أهمها سلطة الحكومة والقانون العام 

القاضي بتحكيم الأكثرية الذي أصبح بحكم التقليد لا مسيطرا على معتنقيه.

وإلا  متوسط،  رأي  على  الأكثرية  بين  التسوية  تمكن  الأمور  هذه  أمثال  وبتوسيط 
فالاتفاق الحقيقي على تفاصيل الأمور يستحيل حتى في الأكثرية.

تحصيل  عن  العجز  بعد  الأنسان  اليه  توصل  ما  اخر  الأكثرية  الى  الرجوع  وهذا 
الاتفاق الحقيقي وبعد أن فشل البشر على ممر تلك القرون الطويلة التي انهكته بالتجارب 
لا  الأكثرية  ان  ذلك  معنى  وليس  الأمم،  في  للسلام  ضمان  خير  ذلك  فوجد  القاسية، 
تخطأ، كيف والجماعات دائما تفكر بأحط فكرة فيها، ومن مزاياها انها خاضعة لسلطان 

العاطفة، فهي علاج لفض المنازعات ليس إلا، لا لضمان تحصيل الرأي المصيب.



ال�سقيفة: الف�صل الأول30

من  الذي هو  بالانتخاب  أو غيره  الرئيس  تعيين  ان  فكرة  الى  نخرج  البيان  وبهذا 
التقاليد  من  أصبحت  التي  دائما  الأكثرية  الى  الرجوع  معناه  الحديثة  التشريعات  أرقى 
 المرعية عند الناس في هذا العصر، وهذا لم يسبق اليه الاسلام، ومن يدعي ان النبي
أوكل أمته الى اختيارهم في تقرير شؤون الخلافة لا يدعي انه شرع قانون الاكثرية لأنه 
ليس لهذه الدعوى شاهد في زبر الأولين، على انه كما ذكرنا لا يسلم من الخطأ، فلا يسوغ 

لنا أن ننسبه الى من لا ينطق إلا عن وحي ولا يريد إلا الحق.

الرأي،  خطل  فمن  جميعا،  واختيارهم  أمته  اتفاق  الى  الأمر  أوكل  انه  ادعى  وإذا 
دائمية تفضي  أمته في منازعات  ايقاع  او تعمد  المستحيل  ان يطلب  اذا جوزنا عليه  إلا 
الى ضعف كلمة الاسلام في  ثم  والأدبية،  المادية  القوى  النفوس واضعاف  ازهاق  الى 

الارض.

فتلخص ان هذا التشريع- أعني تشريع تعيين الامام بالانتخاب- لا يصح لنا ان 
ننسبه الى منقذ البشرية من الضلالة الى الهدى الذي لا ينطق إلا عن وحي، سواء فسرناه 

بالأكثرية او باتفاق الجميع.

ومهما حاولنا اصلاح هذا التشريع بتفسير الأمة بأهل الحل والعقد منها خاصة، فلا 
اجد هذه المحاولة تسلم من ذلك النقص البارز، فان اهل الحل والعقد وكبار الأمة هم 
بؤرة الخلاف والنزاع، فان الخاصة مع اختلاف نفوسهم وتباين نزعاتهم كسائر الناس، 
لا ينفكون عن تحيزات فيهم اعظم منها في غيرهم، ويندر ان يتجردوا من اهواء نفسية 
واغراض شخصية، تجعل كل فرد يشرئب الى هذا المنصب الرفيع ما هُيِّئ له ووجد مجالا 
لأرتقائه، ولو عن غير قصد، بل عن رغبة نفسية كامنة هي غريزية لا يفطن لها صاحبها 
او لا يعدها باطلا وخروجا عن محجة الصواب، بل حب النفس قد يحمله على الأعتقاد 



31 مَوقِفُ النَّبي تَجاه الِخلافَة

بأن زعامته اصلح للأمة واجدى، فيوحي الهوى للنفس البرهان المقنع على صحة رأيه.

وللمعتقد أن يعتقد أن الخليفة ابا بكر تفطن الى سوء عواقب هذا التشريع، فأسرع 
به كان خليفة، وعلى  الذي  التشريع  بالرغم على جدة هذا  الى تعيين الخليفة من بعده، 
تركزه في النفوس تتوقف صحة خلافته، كيف لا وقد شاهد هو الموقف في بيعته يوم 
السقيفة، وكان أدق من سم الخياط، مع غفلة الناس يومئذ عن الامر، وانشغالهم بفاجعة 

نبيهم.

وهكذا حذا حذوه خليفته، فاخترع طريقة الشورى من ستة اشخاص، وهي تبعد 
كل البعد عن قاعدة الرجوع الى اختيار اهل الحل والعقد، على ان وجدنا هؤلاء وهم 
ستة لا غير لم يتفقوا على رأي واحد، فلعبت دورها التحيزات والعواطف، فصغى رجل 

.لضغنه، ومال الاخر لصهره، على حد تعبير الامام علي بن ابي طالب

ولا شك لم يخف على الخليفة عمر استحالة حتى اتفاق الجماعة الصغيرة، فحكم 
الرحمن بن عوف، ومع  فيها عبد  التي  الراجحة  فالكفة  التساوي  فيها الأكثرية، وعند 
ذلك حدد لهم الوقت بثلاثة ايام، واعطى السلطة التنفيذية لغيرهم، ليقهرهم على تنفيذ 

خطته.

لماذا كل هذه القيود التي وضعها، مع تهديدهم بالقتل إن تأخروا عن الموعد ولم 
يبرموا العهد؟ لا شك انها كانت لقصد الابتعاد عن الخلاف والنزاع الطبيعي لمثل هذا 

الامر، اذا القى حبله على غاربه.

للخلاف  اتقاء  الخطة،  هذه  وضع  الخطاب  بن  عمر  أحكم  كيف  وجدنا  وهنا 
والنزاع على الامارة الذي لا ينفك عادة عن اراقة الدماء، في وقت اراد ألا يتحمل تبعة 
تعيين شخص الخليفة بعده، او انه في الأصح لم يجد نفسه تميل كل الميل إلا لتعيين احد 



ال�سقيفة: الف�صل الأول32

 الثلاثة الذين قد ماتوا يومئذ، وهم ابو عبيدة بن الجراح، وسالم مولى ابي حذيفة، ومعاذ 
ابن جبل.

ولا اعجب ان يكون ابو بكر وعمر تفطنا الى ما في تشريع إلقاء الامر على عاتق 
يتسرع  ممن  عجبي  ولكن  وجلاد،  جدال  من  منه  ينجم  وما  فساد،  من  الامة  اختيار 
فينسب ذلك التشريع الى النبي الحكيم الذي لا يفعل إلا عن وحي ولا يحكم الا بوحي. 

ومع ذلك يدعي الاسلام وعرفان الرسول العظيم.

ولو كان للخليفة عثمان كلمة تسمع ورأي يطاع يوم حوصر وأيس من الحياة؛ لما 
تأخر عن تعيين من يخلفه قطعاً، ولكن الموقف كان ابعد من ان يتحكم عليه بمثل ذلك، 

وهو محاط به ليخلع.

ومما يزيدنا اعتقاداً بعقم هذا الحل لمشكلتنا الاجتماعية الخطيرة، انا لم نعرف خليفة 
تعَّني بهذه الطريقة إلا ابا بكر وعلي بن ابي طالب، وابو بكر كانت بيعته فتنة او فلتة وقى 
الله شرها على حد تعبير عمر عنها وهو نفسه الذي شيد اركانها، ومع ذلك قال عنها: 

»فمن دعا الى مثلها فهو الذي لا بيعة له ولا لمن بايعه«))).

اما علي، فبعد تمام البيعة له )الشرعية بنظر اصحاب هذا الرأي( قد وجدنا كيف 
وهؤلاء  قريب،  والعهد  يرث  لم  بعدُ  والإسلام  والعقد،  الحل  اهل  نفس  عليه  انتفض 
اريقت بهما  اللتان  الجمل فحرب صفين  فكانت حرب  الصحابة،  المنتقضون هم جلة 
الاف الدماء المحرمة هدراً، وانتهكت فيهما حرمات الشريعة، وشلت بهما حركة الدين 

الاسلامي.

السيف، ولقد لعب  أو بحد  قبله  بتعيين من  ولم نعرف بعد ذلك خليفة تعين إلا 

))) كنز العمال: ج3 رقم 2326 وغيره.



33 مَوقِفُ النَّبي تَجاه الِخلافَة

السيف دوراً قاسياً جعل العالم الأسلامي يمخر في بحر من الدماء، ولم يجرئ الطامعين 
بالخلافة على خوض غمار الحروب إلا سن هذا القانون، قانون الاختيار، فمهد السبيل 
لطلحة والزبير ان يشعلا نار حرب الجمل، ومهد لمعاوية ما اجترم، ولابن الزبير تطاوله 
للخلافة وهو القصير، وللعباسيين ثورتهم على الامويين ولغيرهم ما شئت ان تحدث 

والحديث ذو شجون.

الامام  تعيين  تشريع  بفساد  القول  الى  والأطمئنان  القناعة  نفسي  من  اجد  هنا  الى 
باختيار اهل الحل والعقد، وهيهات ان يكون من النبي الحكيم مثل هذا التشريع.

وكيف يخفى عليه ضرر هذا التشريع، ولا يخفى على عائشة ام المؤمنين يوم تقول 
ابنه عبد الله: »لاتدع امة محمد بلا راعٍ، استخلف عليهم ولا تدعهم  لعمر على لسان 

بعدك هملا فاني اخشى عليهم الفتنة«.

وما ادري لماذا لم يشر احد على محمد عليه افضل التحيات ان يستخلف او يبين على 
الاقل طريقة الاستخلاف حتى لا يفتتنوا، كما اشارت عائشة على عمر؟ ولماذا لم يسأله 

احد عن هذا الأمر، وهم يسألونه عن الكبيرة والصغيرة لماذا...؟

والمرجح انه سئل فأجاب، ولكن التأريخ هو المتهم في اهمال مثل هذه القضية، على 
ان تأريخ الشيعة لم يهمل مثل هذا السؤال والجواب الصريح عليه.

4. لا ن�ص في قاعدة الاختيار

لنتنازل الآن عن جميع ما قلناه في البحث السابق من فساد تشريع قاعدة الاختيار، 
ولكن ألا يجب علينا ان نسأل مدعي صدور هذا التشريع من النبي عن الدليل عليه في 

كتاب أو سنة.

وبودي ان يدلني احد على قول الرسول في هذا الشأن، فما سمعنا عنه انه قال يوما: 



ال�سقيفة: الف�صل الأول34

ان الاختيار في تعيين الإمام لأهل الحل والعقد، او انه امر الأمة باختيار الإمام بعده، لا 
تصريحا ولا تلويحا، على ان الدواعي جداً متوفرة لنقل مثل هذا القول، والقوة والحول 
في صدر الاسلام الى ما بعده في يد من يرتئي هذا الرأي ويدافع عنه، فليس لأحد ان 

يدعي ان هذا الاثر قد خفي علينا او امتنع الرواة عن نقله.

أجل! إلا ان الله تعالى قال في كتابه العزيز: ﴿وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ مَا كَانَ 
لَهُمُ الْخِيَرَةُ﴾))).

إذن لم يثبت عن النبي قول وتصريح في هذا الأمر من الاتكال على اختيار الأمة، 
الْخِيَرَةُ﴾، فلنذهب الآن من طريق ثانية الى إثبات صحة  لَهُمُ  ﴿مَا كَانَ  بل قال تعالى: 
هذا التشريع، فنقول: »أليس النبي كان غير غافل عن امر الخلافة! ولكنه سكت عن 
الحل لمشكلتها بطريق النص على احد من اصحابه، فلا بد انه أوكل ذلك الى اختيار أمته، 

فيكون سكوته إذن دليلا على هذا الايكال«.

وهذا يقرب من التفكير الصحيح لأول وهلة، اذا استطعنا التصديق بسكوته عن 
النص فلذلك لا يصح إلا اذا ثبت لنا ان لا نص هناك، فوجب ان ننظر فيما تقوله اهل 
البحثين )7( ابي طالب. وسيأتي في  بن  او علي  بكر  ابي  النص على  والشيعة من  السنة 

و)8(.

يرمز  ان  الكريم  النبي  قليلا، فلا نرضى لمصلح عاقل فضلا عن  فكرنا  لو  ولكن 
وما  الخفي،  الرمز  هذا  بمثل  الامة  في  خلاف  اعظم  فيه  وقع  الذي  العظيم  الأمر  لهذا 
الذي يلجئه الى مثل هذا الدليل الصامت إن صح هذا التعبير مع علمه بما سيقع بعده 
من انشقاق وخلاف تتسع شقته هذا الاتساع، وتتخلله فتن وحروب أنهكت المسلمين 

))) القصص: 68.



35 مَوقِفُ النَّبي تَجاه الِخلافَة

وأفسدت روحية الاسلام؟!

الى  الأمر  بإيكال  لأمته  يصرح  ان  احد  على  نص  قد  يكن  لم  اذا  الجدير  كان  أما 
اختيارهم؟ ثم يحدده باختيار اهل الحل والعقد منهم، او يحدده بخصوص اهل المدينة 
او اهل عاصمة الخلافة، ثم يكتفي باختيار الواحد والاثنين منهم )على ما يذهب اليه 

جماعة من علماء اهل السنة(، ثم يذكر شروط الامام حتى يعرفوا من يجب ان يختاروه!

أكل هذه الامور والقيود نستقيها من هذا الدليل الصامت ويكون هذا السكوت 
حجة على من يشكك في واحد من هذه الشؤون فيستحق عقاب الخالق الجبار، ثم مع 

ذلك يخرج عن ربقة الاسلام ويدخل في زمرة الكافرين؟!

الدلالة  هذه  يدل  صامت  دليل  بصحة  أؤمن  ان  أستطيع  لا  اني  علي  اشهد  اللهم 
الواسعة على اعظم الشؤون العامة التي يعم بلاؤها جميع الخلق في كل زمان ومكان، في 

وقت الحاجة الى دليل ناطق وحجة واضحة.

ومسكة  التفكير  حرية  فقدت  اذا  إلا  بذلك  أؤمن  ان  استطيع  لا  اني  اشهد  اللهم 
العقل.

5. اختلاف امتي رحمة

وأخشى الآن أن أكون قد أخذت بقلمي النعرة المذهبية في بحثي السابق، فبالغت 
في تشويه تلك الدعوى وخرجت عن خطتي التي رسمتها لنفسي.

لذلك  مقبول  تعليل  الى  فأطمئن  السورة،  تلك  من  وطأة  من  اخفف  تراني  وهل 
الصمت، بأن أقول: إن الرسول إنما ترك بيان هذا الأمر ليوقع الخلاف بين امته رحمة بهم 

لما روي عنه: »اختلاف أمتي رحمة«؟



ال�سقيفة: الف�صل الأول36

ولكن هيهات! إن لم تؤول الكلمة بما يتفق ومبادئ الاسلام)))فانها الكذب الصراح 
على داعية الوحدة ومقاتل نزعات الجاهلية الاولى بسيف من الاخوة الاسلامية انتشل 

العرب من هوة عميقة للتفرق والنزاع والنزال.

المطلقة  الوحدة  الى  الدعوة  تلك  أعماله،  أعظم  من  بل  للاسلام  ظاهرة  أكبر  إن 
مَا الْمؤْمِنُونَ  بأوسع معانيها وتحطيم الفروق حتى بين الشعوب والامم المختلفة. ألا ﴿إنَِّ

إخِْوَةٌ﴾))).

وليس هناك شيء في الاسلام غني عن البرهان بل عن البيان مثل دعوته الى الوحدة 
والعمل لها بكل الوسائل، ليكون المؤمنون كالبنيان المرصوص يشد بعضه بعضا، وقد 
تجلى ذلك ظاهرا في كثير من الأحكام العملية: في وجوب الحج وصلاة الجمعة والجماعة 
وحرمة الغيبة واللمز والغمز والقذف... وما الى ذلك مما لا يحصى، وبعد هذا أيمكننا 
ان نجرأ فندعي ان الرسول يدعو الى الخلاف! وأكثر من ذلك يسعى الى التفرقة، وأية 
تفرقة هي؟ إن هذا لبهتان عظيم وزور مبين! اللهم اني استجير بك من شطحات القلم 

والتفكير.

6. الاجماع على قاعدة الاختيار

وهنا لا بد أن ننصف في القول فلا نجري الكلام على عواهنه، فإني لم أعرف عن 

))) هذه الكلمة مروية في طرق الطرفين. والوارد في تفسيرها عن آل البيت غيرما يتخيل من 
ظاهرها ففي علل الشرائع: )انه قيل للامام جعفر بن محمد الصادق: ان قوما يروون أن رسول الله 
قال: »اختلاف امتي رحمة«، فقال: »صدقوا«، فقيل: اذا كان اختلافهم رحمة فاجتماعهم عذاب، قال: 
»ليس حيث تذهب وذهبوا انما أراد قول الله ﴿فَلَوَْال نَفَرَ مِنْ كُلِّ فرِْقَةٍ مِنْهُمْ طَائفَِةٌ..﴾ واختلاف أهل 
البلدان الى نبيهم ثم من عنده الى بلادهم رحمة...«. ومثله في معاني الأخبار للصدوق، وفيه: »انما أراد 

اختلافهم من البلدان لا اختلافا في دين الله، انما الدين واحد«.
))) الحجرات: 10.



37 مَوقِفُ النَّبي تَجاه الِخلافَة

إلا من قل، وعلى  التفسير  بذلك  المدعى  الصمت  السنة أنهم فسروا هذا  أهل  اخواننا 
الاقل انهم لم يجعلوه وحده دليلًا على ايكال أمر الخلافة لاختيار أهل الحل والعقد، وإما 
يستدلون باجماع أهل الصدر الاول على كفاية اختيار أهل الحل والعقد، بدليل بيعة أبي 
بكر يوم السقيفة، وعندهم الإجماع حجة لما روي عنه عليه الصلاة والسلام، »لا تجتمع 

أمتي على الخطأ« و »لا تجتمع أمتي على ضلال«.

ولكن الشيعة لا يعتبرون مثل هذا الاجماع، وإنما يعتبرون الاجماع اذا كشف عن 
رضا امام معصوم حيث يكون داخلًا في أحد المجمعين. وبيعة أبي بكر لم تقترن بموافقة 

الامام وهو علي بن أبي طالب فلم يتم عندهم الاجماع الذي يكون حجة.

ويذهبون الى أكثر من ذلك، فيقولون أن الاجماع بكل معانيه لم ينعقد على صحة 
هاشم  بني  قومه  ومخالفة  دار  حيثما  الحق  معه  يدور  الذي  علي  لمخالفة  بكر،  أبي  بيعة 
وسعد بن عبادة وابنه وجماعة من كبار الصحابة كسلمان وابي ذر والمقداد وعمار والزبير 
وخالد بن سعيد وحذيفة اليمان وبريدة وغيرهم، ولم يبايع من بايع منهم بعد ذلك إلا 
ان  المسلمين، ولا يصح بحال  لبيضة الاسلام وتوحيداً لكلمة  قهراً واضطراراً حفظاً 
يدعي ان هؤلاء ليسوا من اهل الحل والعقد، وهم من تعرف. ويقول الشيعة ايضا: لم 
يتكرر بعد ذلك تعيين الامام باختيار أهل الحل والعقد، حتى نؤمن بحصول الاجماع 
على صحة الاختيار في تعيينه؛ لان كل خليفة تعين إنما تعين بنص السابق عليه أو بحد 
السيف والقوة، ما عدا علي بن ابي طالب، وهو امام بالنص من النبي ولا شأن 

لاختيار الامة في امامته.

ان  اردت  واذا  الطرفين،  أدلة  إزاء  حائرا  الآن  وأجدني  الطرفان،  اختلف  هكذا 
اعالج في بحثي حادث السقيفة فانما اعالجه من عدة نواح هذه أهمها، فهل استطيع ان 



ال�سقيفة: الف�صل الأول38

استنتج الحكم الفاصل لاحدى الطائفتين؟ هذا ما قد يكشفه مستقبل البحث، وكل آت 
قريب، ولا أتنبأ بالنتيجة قبل وقتها.

تفسير  الدخول في  قبل  نتيجة حاسمة  احصل على  أن  هنا  بحثي  راغبا في  وكنت 
حوادث السقيفة، بل قبل الدخول في البحث عن النص على الامام بعد النبي في هذا 

الفصل، ولكني هنا وجدت هذه المسائل متداخلة بعضها آخذ برقاب بعض.

ومع ذلك أجد بامكاني أن أضع تقريرا يقرب من التفكير الصحيح مع الاعراض 
تعيرني  فهل  السابقة،  الابحاث  تقدم في  بما  الشأن، مستعينا  الطرفان في هذا  يقوله  عما 

تفكيرك لحظة.

لاحظ انك لا تشك -وانا معك- ان النبي ما فاه ولا ببنت شفة عن قاعدة انعقاد 
الامامة باختيار أهل الحل والعقد، مع ان الواجب يدعو للبيان الصريح، كما قلنا آنفا، 

فلماذا سكت عن ذلك؟

هذا  مثل  يشرع  لم  أنه  او  والنزاع،  الخلاف  في  للمسلمين  وتوريطا  إهمالا  أكان 
التشريع؟ والثاني هو الاقرب للصحة، وعليه فما قيمة الاجماع إن تم مع علمنا بان هذا 
الامر ليس من الدين ولم يشرعه الله على لسان نبيه، على أنا وجدنا في ابحاثنا السالفة 
ان البرهان الصحيح يقودنا الى الاعتراف بفساد هذا التشريع، فنعلم بنتيجة ان النبي لم 

يشرعه لأمته، فلا بد ان نتهم الاجماع المدعى باحدى التهم المتقدمة.

هذا من جهة، ومن جهة اخرى، انا لا أدري أن هؤلاء الذين اقدموا على الاجتماع 
أي  المدينة وغيرهم على  الموجودين في  بدون مشورة من جميع  البيعة  لعقد  السقيفة  في 

سناد استندوا وبأية حجة اجتمعوا؟!

والمفروض ان لاحجة إلا الاجماع، وهو على فرضه بعد لم ينعقد على صحة عملهم؟ 



39 مَوقِفُ النَّبي تَجاه الِخلافَة

فهذا العمل من أساسه كان بغير حجة قائمة ولا بينة واضحة، ولذا قال عمر لسعد بن 
عبادة: »اقتلوه قتله الله إنه صاحب فتنة«.

كان  ولماذا  غيره؟  دعا  كما  نفسه  الى  إلا  يدعو  يكن  ولم  القتل  استحق  شيء  فلأي 
النبي  من  ثبت  قد  كان  وإذا  قائمة،  إلا لأن دعوته من غير حجة  ليس  فتنة؟  صاحب 
اجتمعوا  الذين  القوم  بمثل  ويكتفي  والعقد،  الحل  أهل  بأختيار  الخلافة  انعقاد  صحة 
في السقيفة يومئذ فلم يكن قد دعا سعد إلا الى ما هو مشروع لا يستحق عليه قتلا ولا 

غضباً.

أما النص المروي: »الأئمة من قريش« فلم يكن معروفاً عند المهاجرين يومئذ او 
أنهم لم يريدوا ان يعرفوه، ولذا لم يستدلوا له ذلك اليوم، بناء على ما هو الصحيح وإنما 
العرب لا تعرف هذا الأمر إلا بهذا  الرسول وان  بالقرابة من  بكر  أبو  الخليفة  استدل 

الحي من قريش.

7. الن�ص على �أبي بكر

لم نتوقف فيما مضى للاعتقاد بأن الرسول أوكل نصب الامام الى اختيار الامة، 
إذا كان قد عين شخص الامام  أو أهل الحل والعقد منهم خاصة... وهنا نبحث عما 

بعده، فمن هو هذا الامام؟

عليه  النص  في  المروية  الأحاديث  ان  الباحث  يقطع  بكر(؟  )أبو  هو  انه  أصحيح 
موضوعة إذا كان يفهم منها النص المدعي، وليس أدل على ذلك مما ثبت من تصريحاته 
نفسه، ولا سيما عندما تمنى قبيل موته ان يسأل عن أشياء ثلاثة ترك السؤال عنها، أحدها 
أمر الخلافة انه فيمن حتى لا ننازع أهله، ثم من تصريحات خليفته عمر بن الخطاب لا 
سيما عندما دنت منه الوفاة فصرح ان النبي لم يستخلف، ثم من تصريحات عائشة )وهي 



ال�سقيفة: الف�صل الأول40

فنفت  خلافته(  وتثبيت  تأييده  من  وافر  بقسط  قامت  وقد  أبيها  عن  والمنفحة  المدافعة 
الاستخلاف لما سئلت من كان رسول الله مستخلفاً لو استخلف.)))

السقيفة،  حادث  مجرى  على  نطلع  أن  المدعى  النص  بهذا  الوثوق  لعدم  ويكفينا 
ونعرف استدلال من استدل على صحة بيعته بالاجماع، أولا تراه نفسه يوم السقيفة كيف 
قدم للبيعة عمر وأبا عبيدة، فقال: »قد رضيت لكم أحد هذين الرجلين«، أتراه كان لا 

يعلم بالنص عليه، أو كان عالماً به ولكنه أعرض عنه؟ لا شيء منهما يصح أن يقال.

ولا شيء أوضح من خطبته يومئذ إذ يقول فيها: »ان العرب لا تعرف هذا الأمر إلا 
لقريش أوسط العرب داراً ونسباً«.

بل لو كان نص عليه لما كانت العرب تعرف هذا الأمر إلا لشخصه بنص صاحب 
الرسالة، وليس المقام مقام حياء من الدعوة الى نفسه.

وعندي لا شيء أوضح من وضع الأحاديث في النص عليه، وأجد ان الذي ألجأ 
بالاجماع،  خلافته  على  بالاستدلال  ذرعاً  ضاقوا  أن  بعد  وضعوها  من  ان  وضعها  الى 
مما وجدوه من مخالفة من خالف ممن لا يمكن اهمال شأنهم، وهذا هو التعصب الذي 
يحمل صاحبه على الكذب والاختراع، فيقف حجر عثرة دون وصول طالب الحقيقة الى 
هدفه، ويجعل النفس لا تثق بكل ما يرويه هذا المتعصب فيما يخص معتقده، بل في كل 

شيء.

أما قضية تقديمه للصلاة فان صحت )وهي صحيحة بمعنى انه صلى بالمسلمين(، 

))) ومن الغريب اعتذار ابن حزم: )ان هذا الأثر خفي على عمر كما خفي عليه كثير من أمر 
لم  استخلافه  ان  نقر  ونحن  مكتوب،  بعهد  استخلافا  أراد  أنه  أو  وغيره،  كالاستيذان   الله رسول 
يكن بعهد مكتوب. وأما الخبر في ذلك عن عائشة فكذلك ايضاً...(. ولئن خفي هذا الأمر على عمر 

وعائشة فعلى غيرهما اخفى واخفى، على ان جملة ارادتها للعهد المكتوب فابعد وابعد.



41 مَوقِفُ النَّبي تَجاه الِخلافَة

فليس فيها اية اشارة الى تعيينه للخلافة، فضلا عن النص، لأن الامامة في الصلاة ليست 
بالأمر الخطير الشأن الذي لا يكون إلا لمن له الامامة، ولا سيما على مذهب اهل السنة، 
وكان ائمام المسلمين بعضهم ببعض مما اعتادوا عليه، وشاع يومئذ بينهم بترغيب النبي 
فيه، فقد ورد ))) ان ابا بكر صلى بالناس من دون إذن النبي لما ذهب الى بني عمرو 

ابن عوف ليصلح بينهم.

ولا اعتقد بصحة ما يروى ان النبي هو الذي قدمه للصلاة وانه صلى أياماً؛ لأن 
ابا بكر كان من جيش اسامة من غير شك -وسيأتي- وقد نهى النبي عن التخلف عنه، 

وشدد في الاسراع بانفاذه، فكيف يجتمع هذا مع تقديم النبي له للصلاة مدة مرضه؟

وفاة  يوم  الأثنين  يوم  الغدير  صلاة  وهي  واح��دة  صلاة  صلى  انه  الثابت  نعم، 
تخطان  ورجلاه  رجلين  بين  يتهادى  الرسالة  صاحب  خرج  يتمها  ان  وقبل   ،النبي
الأرض من الوجع فصلى بالناس صلاتهم وتأخر ابو بكر، فإن عائشة هي التي روت 
بتقديمه لا غيرها، وانها راجعته في ذلك حتى قال لها غاضبا: »انكن لأنتن  النبي  امر 
صواحب يوسف« وهي نفسها تروي خروجه في نفس تلك الصلاة))). وكان خروجه 

بهذه الحال الى الصلاة يوم وفاته وهو يوم الأثنين.

ولو ان النبي كان قدمه للصلاة اشارة الى خلافته، فلماذا خرج بهذه الحال المؤلمة، 
وصلى بالناس صلاة المضطرين جالسا؟

ولا معنى ما يقال: »انه صلى ابو بكر بصلاة النبي وصلى الناس بصلاة ابي بكر« 
النبي  النبي، وان كان  أبا بكر فلم يكن قد صلى بصلاة  فمن هو الامام اذن ؟ ان كان 

))) راجع صحيح البخاري) 1: 8(.
))) صحيح البخاري: )1، 78و84 في حديثين(. وصحيح مسلم في باب استخلاف الامام اذا 

عرض له من كتاب الصلاة.



ال�سقيفة: الف�صل الأول42

فلم تكن الناس قد صلت بصلاة أبي بكر، وتأويله -ان صح- ان النبي كان جالسا فلا 
يرون شخصه وكان مريضا فلا يسمعون صوته، فكانت الناس تعرف ركوعه وسجوده 

بصلاة أبي بكر الذي كان بازائه لما تأخر عن مقامه.

والأحاديث مضطربة في هذا الباب، مع أن أكثرها عن عائشة ام المؤمنين واختلافها 
الجوهري في ستة امور:

1. )في علاقة عمر بالصلاة( فيذكر بعضها ان النبي قال: »مروا عمر« بعد مراجعة 
عائشة عن أبيها فأبى عمر وتقدم أبو بكر وبعضها ذكر انه أبتداء أمر عمر، فقال عمر 
لبلال قل له ان أبا بكر على الباب، وحينئذ أمر أبا بكر، وبعضهم ذكر انه اول من صلى 
عمر بغير اذن النبي فلما سمع صوته قال: »يأبى الله ذلك والمؤمنون« وفي بعضها انه أمر 
أبا بكر ان يصلي نفس الصلاة التي صلاها عمر بالناس، وفي بعضها صلى عمر وكان 

ابو بكر غائبا، وفي بعضها ان النبي أمر أبا بكر وأبو بكر قال لعمر صل بالناس فامتنع.

2. )في من أمره النبي ليأمر أبا بكر(، فبعضها تذكر عائشة، وبعضها بلالاً، وبعضها 
عبد الله بن زمعة.

تذكر عائشة وحدها راجعته ثلاث  فبعضها  بكر(،  أمر أبي  3. )في من راجعه في 
مرات أو أكثر، وبعضها تذكر عائشة راجعته ثم خالت لحفصة فراجعته مرة أو مرتين، 

فلما زجرها النبي قالت لعائشة: »ما كنت لأصيب منك خيرا«.

4. )في الصلاة المأمور بها(، فبعضها يخصها بصلاة العصر وبعضها بصلاة العشاء، 
والثالث بصلاة الصبح.

5. )في خروج النبي(، فبعضها تذكر انه خرج وصلى، واخرى تقول أخرج رأسه 
من الستار والناس خلف ابي بكر ثم القى الستار ولم يصل معهم.



43 مَوقِفُ النَّبي تَجاه الِخلافَة

6. )وفي كيفية صلاة النبي بعد الخروج(، فيذكر بعضها انه ائتم بأبي بكر بعد أن 
دفع في ظهره ومنعه من التأخر، وبعضها ان أبا بكر تأخر وائتم بالنبي، وبعضها أن أبا 
بكر صلى بصلاة النبي والناس بصلاة ابي بكر، وبعضها ان النبي ابتدأ بالقراءة من حيث 

انتهى ابو بكر.

7. )في جلوس النبي الى جنب ابي بكر( فبعضها تذكر جلوسه الى يساره، وبعضها 
الى يمينه.

واخرى تخصها  النبي،  طيلة مرض  فبعضها تجعلها  بكر(،  ابي  مدة صلاة  8. )في 
بسبع عشرة صلاة، وثالثة بثلاثة أيام، ورابعة بستة، ويظهر من بعضها انه صلى صلاة 

واحدة.

9. )في وقت خروج النبي الى الصلاة(، فبعضها صريحة في انه خرج لنفس الصلاة 
التي امر بها ابا بكر، وبعضها صريحة في انه خرج لصلاة الظهر بعد صلاة ابي بكر اماما، 

وبعضها صريحة في خروجه لصلاة الصبح.

وهذه الاختلافات كما رأيت في جوهر الحادثة، ولم يظهر من الأخبار تعدد امر النبي 
له بالصلاة ولا تعدد خروجه، وهذا كله يذهب بالاطمئنان بتصديقها في خصوصيات 
الاجمال هو  منها شيء واحد على  يُعلم  نعم،  له،  النبي  بأمر  يتعلق  فيما  الحادثة لا سيما 

صلاة ابي بكر بالناس قبل خروج النبي.

ولعل أبا بكر كان مخدوعا في تبليغه أمر النبي، كما جاء في الحديث ان عبد الله بن 
زمعة خدع عمر بن الخطاب فبلغه أمر النبي له بالصلاة.

واحسب ان اصل الواقعة ان النبي أمر الناس بالصلاة لما تعذر عليه الخروج 
من دون ان يخص احداً بالتقديم، فتصرف متصرف، وتأول متأول، ولما بلغ ذلك اسماع 



ال�سقيفة: الف�صل الأول44

فصلى  الوجع،  من  الأرض  تخطان  ورجلاه  رجلين  بين  يتهادى  يخرج  ان  التجأ  النبي 
بالناس جالسا صلاة المضطرين، ليكشف للناس هذا التصرف الذي استبد به عليه.

واستغرب توبيخه لعائشة لما راجعته عن أبيها إذ قال لها: »انكن لأنتن صواحب 
يوسف«. لماذا هذا التوبيخ القارص؟ وأي شيء صنعته تستحق به هذا اللوم؟ ألا أنها 
مثل هذا  تستحق  الأقل لا  فعلى  المدح  تستحق  لم  فلئن  الكرامة،  أبيها بهذه  ضنت على 

التوبيخ.

أنه كان من  النبي لأبي بكر، ويبدو  ومن هنا يتطرق الشك ايضا في صحة تقديم 
أمرها وتدبيرها، فلذا وجهت اليها هذه الكلمة اللاذعة، لا لمراجعة هناك، ولا شك انها 
ترغب لأبيها كل فضيلة وتلزه لزاً، ولذا التجأت ان تعتذر عن مراجعتها المستغربة منها 
التي ادعتها بانها انما كانت تحب ان يصرف عن أبيها لأنها رأت ان الناس لا يحبون رجلا 

قام مقام النبي ابداً وانهم سيتشأمون به في كل حدث كان.

ألا تراها كيف بعثت الى ابيها تدعوه لما بعث النبي الى علي يدعوه ليوصيه، وكذلك 
صنعت حفصة لأبيها، ولكن النبي لما رآهم قد اجتمعوا أمرهم بالانصراف وقال: »فإن 

تك لي حاجة ابعث اليكم«))) وهذا قول من عنده ضجر وغضب باطن.

والنتيجة: انه ليس هناك ما يستحق ان يسمى نصا، ولا اشارة الى خلافة ابي بكر.

8. النص على علي بن أبي طالب

ان  بودي  القارئ!  ايها  علي؟  على  النص  من  الشيعة  تقوله  ما  أفصحيح  اذن، 
تكون حياديا، فلا تنظر الى ما تقوله الشيعة عن هذا الرجل إلا بتقزز، حتى لا اكلفك 
بالرجوع الى كتبهم واخبارهم، وانا معك الآن سأطرحها جانبا، وما يدرينا لعل حبهم 

))) الطبري: )3، 195(.



45 مَوقِفُ النَّبي تَجاه الِخلافَة

وتعصبهم لصاحبهم يسوقانهم الى القول عنه بما لم يكن، كما ساق أهل السنة الى رواية 
النص على أبي بكر، فلنأخذ حذرنا من الآن.

وبعد هذا اترانا نحذر من مؤلفات اهل السنة وصحاحهم في حق علي، وهم ان 
تعصبوا فعليه، لا له؟ كلا، فإن الكثير من محدثيهم يحذرون كل الحذر من رواة مدحه 
ويرسلون  اليه،  الميل  رائحة  منه  تشم  الذي  الراوي  منهم في  المؤلف  فيقدح  وفضائله، 
الطعن في الحديث ارسالا فيقولون: »وفي متنه غرابة شديدة«، وليس إلا لأنه لا يتفق 
وعقيدته ويكفي في الثقة بالمحدث ان يكون ممن يميل عنه كأبي هريرة والمغيرة بن شعبة 

وعمران بن حطان وامثالهم.

فضيلة  ينسبوا  لئلا  الرواة  أمية مسلولة على رؤوس  بني  نجد سيوف  ذلك  وقبل 
لهذا الذي ناصبوه العداء وسنوّا سبّه على المنابر والمعابر، ونجدهم كيف كانوا يغدقون 

بالاعطيات على الطاعنين فيه والمنحرفين عنه.

خلص  حديث  كل  الى  شك-  لا  معي  -وانت  الاطمئنان  كل  اطمئن  تراني  ولذا 
من هذه العقبات، واستطاع ان يطلع رأسه من بين الأحاديث ظافرا بالصحة والتأييد، 
هذا  ومع  خلافته،  على  والنص  علي  فضل  في  وصحاحهم  السنة  اهل  كتب  فسجلته 
فستجدني لا اعتمد إلا على بعض الصحيح الثابت عند اهل الحديث منهم الذي بلغ 

حد التواتر أو كالمتواتر.

والحق ان لعلي منزلة كبرى عند اخيه وابن عمه، يغبطه عليها كل مسلم بل حسدوه 
عليها، ولا ينكرها إلا مكابر، حتى ان ام المؤمنين عائشة )على ما بينها وبين علي ما هو 
كانت  امرأة  رأيت  ولا  منه  الله  رسول  الى  احب  رجلا  رأيت  »ما  فيه:  معروف(قالت 

احب اليه من امرأته«.



ال�سقيفة: الف�صل الأول46

وقد كان يمجد ويرحب بصهره عند كل مناسبة من يوم ولد صهره قبل البعثة 
بعشر سنين الى يوم فاضت نفسه الزكية في حجره، وهذا مما لا يشك فيه مسلم، وإنما 
الشأن فيما يدل على العهد اليه بالخلافة فلنقرأ بعض الأحاديث الصحيحة المتواترة او 

المشهورة، ولننظر ماذا سنفهم منها:

قَْرَبيَِن﴾))) جمع النبي من اهل  1. لما نزلت الآية الكريمة﴿وَأَنْذِرْ عَشِيَرتَكَ اْأل
البعثة فعرض عليهم الاسلام  بيته اربعين رجلًا في قصة معروفة، وكان ذلك في مبدأ 
وضمن لمن يؤازره وينصره منهم الاخوة له والوراثة والوزارة والوصاية والخلافة من 
اخي  هذا  »ان  وقال:  برقبته،  فأخذ  وحده،  اجابه  فقد  علياً،  الا  كلهم  فأمسكوا  بعده 
ووصيي وخليفتي فيكم -او من بعدي على اختلاف الروايات- فاسمعوا له واطيعوا«. 
فقام القوم يضحك بعضهم الى بعض استهزاء، ويقولون لأبي طالب قد امرك ان تسمع 

وتطيع لهذا الغلام، يعنون ابنه))).

2. وفي غزوة الخندق لما برز علي الى عمرو بن عبد ودٍّ قال فيه: »برز الايمان كله 
الى الشرك كله«، وذلك سنة 5 هـ.

3. وفي غزوة خيبر باهى به الذين تراجعوا بالراية فقال: »أني دافع الراية غدا الى 
رجل يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله كرار غير فرار« فتطاولوا لها، ولكنه دفعها الى 

علي، وذلك سنة 7 هـ.

4. ولما آخى بين المهاجرين قبل الهجرة وبين المهاجرين والأنصار بعدها بخمسة 
اشهر، اصطفى علياً لنفسه فآخاه، وقال له: »انت مني بمنزلة هارون من موسى غير 

))) الشعراء: 214.
))) من الغريب ما صنعه الاستاذ محمد حسين هيكل، اذ يذكر هذه الحادثة في كتابه )حياة محمد( 

في الطبعة الاولى ويهملها في الطبعات الاخرى من غير تنبيه.



47 مَوقِفُ النَّبي تَجاه الِخلافَة

انه لا نبي بعدي«، ثم لم يزل يكرر هذه الكلمة في مناسبات كثيرة، منها لما سد الابواب 
الشارعة الى المسجد إلا باب علي، ومنها غزوة تبوك لما خلاه على المدينة سنة 9 هـ، وفي 

رواية ابن عباس زيادة »انه لا ينبغي ان اذهب إلا وانت خليفتي«))).

5. وقال له: »لايحبك إلا مؤمن ولا يبغضك إلا منافق«، وبعد ذلك كان يعرف 
المنافق ببغضه لعلي.

6 وقال: »ان منكم من يقاتل على تأويل القرآن كما قاتلت على تنزيله«. وبعد ان نفى 
ذلك عن ابي بكر وعمر قال: »ولكنه خاصف النعل« وكان علي يخصف نعل رسول الله 

ساعتئذ في الحجرة عند فاطمة.

7. وكان عند النبي طير طبخ له، فقال: »اللهم آتني بأحب الناس اليك يأكل معي« 
فجاء علي فأكل معه.

8. وقال: »أنا مدينة العلم وعلي بابها«.

9. وقال: »أقضاكم علي«.

10. وقال: »علي مع الحق والحق مع علي، لن يفترقا حتى يردا علي الحوض«.

11. وأثبت له غير مرة الوراثة والوصاية، وأوضح انهما وراثة ووصاية نبوة، فقال 
مرة: »لكل نبي وصي ووارث وإن وصيي ووارثي علي بن ابي طالب«)))، وقال له علي 

))) وصححها الحاكم في المستدرك والذهبي في تلخيصه.
))) راجع ميزان الاعتدال في ترجمة شريك، وقال عن راوية محمد بن حميد الرازي ليس بثقة مع 
أنه قد وثقه احمد بن حنبل وابو القاسم البغوي والطبري وابن معين وغيرهم، ونقل هذا الحديث عن 

السيوطي في اللآلئ وعن الحاكم.



ال�سقيفة: الف�صل الأول48

مرة: »ما أرث منك«. قال: »ما ورث الأنبياء من قبل كتاب ربهم وسنة نبيهم«))).

12. وقال سنة 8هـ: »إن عليا مني وأنا من علي لا يؤدي عني إلا أنا وعلي«.

13. وقال: »إن عليا مني وأنا من علي، وهو ولي كل مؤمن بعدي«.

14. وقال: »انت ولي كل مؤمن بعدي«.

ابواب المسجد غير باب علي، فكان يدخل المسجد جنباً، وهو طريقه  15. وسد 
ليس طريق غيره، قال عمر بن الخطاب: »لقد اعطي علي بن ابي طالب ثلاثا لئن تكن 
لي واحدة منها أحب الي من حمر النعم: زوجته فاطمة بنت رسول الله، وسكناه المسجد 
مع رسول الله يحل له ما يحل فيه، والراية يوم خيبر«، وكذلك روي عن ابن عمر، ولما 
روجع النبي في فتح باب علي قال: »إنما أنا عبد مأمور ما امرت به فعلت إن اتبع إلا ما 

يوحى إلي«.

16. ولما آخى النبي بين كل اثنين من المهاجرين، وذلك قبل الهجرة اصطفاه لنفسه 
فآخاه وقال له فيما قال: »أنت أخي ووارثي. أنت مني بمنزلة هارون من موسى إلا انه 
لا نبي بعدي«، وكذلك صنع وقال لما آخى بين المهاجرين والانصار، فاصطفاه لنفسه 
مع ان كلا منهما من المهاجرين وذلك بعد الهجرة بخمسة اشهر، ولا يزال يدعوه أخي 

في مناسبات لا تحصى.

17. ويوم الغدير، بعد الرجوع من حجة الوداع سنة 10هـ أمر بالصلاة، فصلاها 
بهجير، وقام خطيبا على مائة الف أو يزيدون، حيث تفترق قبائل العرب. وبعد أن نعى 
نفسه اليهم ذكر الثقلين كتاب الله وعترته وانهما لن يفترقا ولن يضلوا بالتمسك بهما أبدا، 

أخذ بيد علي وقال: »أيها الناس ألست أولى منكم بأنفسكم«؟

))) راجع كنز العمال: )5، 41(.



49 مَوقِفُ النَّبي تَجاه الِخلافَة

قالوا: بلى يا رسول الله! وكرر السؤال عليهم واجابوا.

ثم قال: »فمن كنت مولاه فعلي مولاه«، وفي أحاديث كثيرة: »من كنت مولاه فعلي 
وأدر  وال من والاه وعاد من عاداه، وانصر من نصره واخذل من خذله،  اللهم  وليه، 
الحق معه حيثما دار«، فلقيه عمر بن الخطاب فقال له: »هنيئا يا بن أبي طالب أصبحت 
وأمسيت مولى كل مؤمن ومؤمنة«))) أو»أصبحت مولاي ومولى كل مؤمن ومؤمنة«))).

كثير  عن  القليل  بهذا  اكتفاء  الصحيحة،  من  أخذناها  التي  الاحاديث  هي  هذه 
لاتسعه هذه الرسالة، أما الآيات فقد قال ابن عباس: »نزلت في علي ثلثمائة آية من كتاب 

الله تعالى«. ولم يعرف من طريق اهل السنة إلامائة، ونختار منها ثلاث آيات:

وَيُؤْتُونَ  ةَ  َال الصَّ يُقِيمُونَ  الَّذِينَ  آمَنوُا  وَالَّذِينَ  وَرَسُولُهُ  هُ  اللَّ وَليُِّكُمُ  مَا  ﴿إنَِّ آية   .1
كَاةَ وَهُمْ رَاكعُِونَ﴾))). وقد نزلت فيه إذ تصدق بخاتمه وهو راكع في الصلاة، فاثبت  الزَّ
له تلك  التي جعلت  الناس، وهي مثل الأحاديث  الولاية له كولاية الله ورسوله على 

الولاية الالهية.

2. آية التطهير، إذ جمع النبي عليا وزوجه وابنيهما معه في كساء واحد، فنزلت 
الآية باذهاب الرجس عنهم وتطهيرهم، وهذه العصمة التي تشترط في الامامة.

3. آية المباهلة، إذ باهل بأهل بيته أولئكم، نصارى نجران في قصة مشهورة، وجعل 
علياً بنص الآية نفسه.

))) مسند أحمد: )4، 281( وعن تفسير الثعلبي. وفي الصواعق المحرقة في الشبهة 11 عن ابي 
بكر وعمر معا.

غْ مَا أُنْزِلَ إلَِيْكَ﴾. سُولُ بَلِّ ا الرَّ ))) تفسير الرازي في قوله تعالى: ﴿يَا أَُّهيَ
))) المائدة: 55.



ال�سقيفة: الف�صل الأول50

ونحن لما اعتقدنا ان طريقة الاختيار لايصح ان يقال ان النبي عول عليها في تعيين 
الخليفة من بعده، فمن الضروري ان ينص على واحد من اصحابه، ولكن لم يكن أبا بكر 

فمن هو إذن؟

ليس هناك شخص ورد فيه ما ورد في علي يصح ان يكون نصاً كهذه الأحاديث 
وارث  انه  على  نصت  فقد  بعضا،  بعضها  ويفسر  بعضا  بعضها  يؤيد  التي  الآيات  مع 
النبي وراثة نبوة، ووصيه، وأخوه، ونفسه، وولي المؤمنين بعده، واولى بهم من انفسهم، 
ومنزلته منه منزلة هارون من موسى عدا منزلة النبوة، وخليفته من بعده، ويدور معه 

الحق كيفما دار لن يفترقا، وهو أقصى الأمة، وباب مدينة علمه، المطهر من الرجس.

وهذه صفات لا تكون إلا لإمام معصوم وخليفة للنبي يختاره الله ورسوله للأمة. 
وهل يمكن أن يكون شخص أولى بالمؤمنين من أنفسهم ووليهم بعد النبي وهو سوقة 

كسائر الناس تجب عليه طاعة غيره والسمع له؟ هيهات!

ولكن كل واحدة من هذه الكلمات التمس لها بعض الباحثين في الامامة تأويلا، 
نقول  ونحن  اليهم،  النبي  نص  مخالفة  نسبة  من  واتقاء  الصحابة  بكرامة  احتفاظا 
لهؤلاء المؤولين إذا كنتم قد عرفتم حسن نوايا هؤلاء الصحابة، وهم في الوقت نفسه 
مجتهدون على رأيكم فلا استغراب في مخالفة الصريح من كلام النبي وليس الخطأ 
على المجتهدين بعزيز، ثم إنا عرفنا عنهم عدم تعبدهم بالنصوص في كثير من الامور 
التي تفوت الحصر، كتوقفهم في بعث جيش اسامة وتأميره حتى أغضبوا النبي فقال ما 
امتنعوا عن الخروج حتى قبض، وكاعتراض عمر على صلح الحديبية،  قال وبالأخير 

وكمنعه من املاء الكتاب الذي قال عنه النبي لن تضلوا بعده ابداً، وما الى ذلك.

واما  يصح  لا  وبما  يصح  بما  الأحاديث  هذه  نؤول  أن  إما  أمرين  بين  الآن  فنحن 



51 مَوقِفُ النَّبي تَجاه الِخلافَة

ان نقول أن اولئك الصحابة قد تأولوها لأمر ما، ولا شك ان الثاني أقرب الى البحث 
النصوص  النبي  حياة  في  تأولوا  قد  وجدناهم  لأنا  المستقيم؛  الحر  والتفكير  العلمي 
الصريحة التي لاتقبل التأويل كما سمعت بعضها، وهل لمن يحسن الظن بهم إلا ان يعتقد 
انهم لم يقصدوا مخالفة النبي عصيانا، وانما كانوا يظنون المصلحة فيما ينقدح لهم من رأي، 
مَْ��رِ﴾)))  اْأل ِيف  تعالى﴿وَشَاوِرْهُمْ  الله  لأمر  اتباعا  الامور  في  يشاورهم  أن  اعتادوا  وقد 

فأنسوا التدخل حتى في الشؤون العامة التي يأمر بها النبي ويعقدها.

ومن جهة ثانية نرى امتناع دخول التأويلات التي تسمعها من الباحثين على بعض 
مَا وَليُِّكُمُ الله...﴾  هذه الأحاديث، منها )حديث الغدير( وهو آخر النصوص وآية ﴿إنَِّ
وحديث »ولي كل مؤمن بعدي«، فقد اولوا المولى والولي في كل ذلك بالناصر أو المحب.

والولي  المولى  فسرت  ان  اللغة  أهل  لأن  الغدير؛  حديث  في  البعد  كل  بعيد  وهذا 
المشتركة  الألفاظ  معاني  تفهم  وهل  التصرف،  بمالك  فسروها  فقد  والمحب  بالناصر 

إلابقرائنها؟ والقرينة الحالية واللفظية صريحة في هذا المعنى الأخير:

فان النبي قام خطيبا على مائة الف او يزيدون بحّر الهجير، وهل يصح عند العقل 
ان يقف هذا الموقف الخطير وهو يريد أن يفهم الناس أن عليا ناصر للمؤمنين أو محب 

لهم؟ وأية حكمه في بيان هذا الامر الواضح فتسترعي هذا الاهتمام من النبي الحكيم.

يبين  حتى  اليه  ويرفعه  علي  بيد  يأخذ  الثقلين  ويذكر  نفسه  ينعى  ان  وبعد  وايضا 
أكانت  التوطئة؟  فما هذه  بأنفسكم«،  اولى منكم  ابطيهما، ويستنشدهم: »ألست  بياض 
كلاماً مطروحاً لا فائدة فيه ام انها لتوضيح ما سيفرغ عليها فقال: »فمن كنت مولاه 

فعلي مولاه«؟

))) الشورى: 28.



ال�سقيفة: الف�صل الأول52

بأنفسهم.  المؤمنين  من  اولى  مثله  علياً  أن  بيان  في  صريحة  لفظية  قرينة  انها  لاشك 
مولى  السيد  تقول:  كما  منه(،  بالشيء  أو)الاولى  التصرف(  هو)مالك  قلنا  كما  والمولى 

العبد، أي مالك لتصرفه، او انه اولى بالتصرف في شؤونه منه.

عليها  يعترض  حتى  فقط،  كلمة)الأولى(  بمعنى  المولى  ان  دعوى  الى  حاجة  ولا 
المعترض فيقول: لا يصح أن يقال )مولى منه( كما تقول )اولى منه(، بل ان معنى كلمة 
مالك  معنى  يساوق  الذي  منه(  بالشيء  )الاولى  العبارة  هذه  مجموع  معنى  )الم��ولى( 

التصرف.

-أو  فيكم  وخليفتي  ووصي  أخي  هذا  »ان  الحديث:  النصوص  اول  وهو  ومنها 
من بعدي- فاسمعوا له واطيعوا«. وهو حديث ثابت لاشك فيه، فهل تجد عبارة هي 

أصرح من هذه العبارة للنص على الخليفة والامام؟

بن  عمر  عليكم  أمرت  »إني  عبارة  إلا  نر  لم  خليفته  على  بكر  ابي  نص  قرأنا  ولو 
صراحة  فأين  قياس،  في  عليها  تقاس  ولا  صراحتها  في  تلك  لاتشبه  وهذه  الخطاب«. 
الامارة من صراحة الخلافة؟ والامارة تكون في الجيش وتكون في كل شيء والخلافة 
فعندما تسمع  المعنى  إلا هذا  منه  يراد  النبي والمسلمين ولا  لسان  لفظ كان يجري على 
قريش«  من  كلهم  خليفة  عشر  اثنا  فيهم  يمضي  حتى  ينقضي  لا  الأمر  »هذا   :قوله
لانشك في المراد بكلمة )خليفة( كما لا نشك في كلمة قريش، فلماذا لا نفهم من كلمة 

)خليفتي( هذا المعنى؟ وهل استعملها في يوم من الايام في معنى آخر؟

والفرق بين نص النبي ونص ابي بكر ان ابا بكر لم يحدث بعده ما ياخذ بالاعناق الى 
التأويل والتشكيك، لأنه قد عمل به وانتهى كل شيء، اما نص النبي فقد بقي قولا في 
صدور الرجال وصحائف الكتب ولم يعمل به، فسلبت صراحته وأدخل عليه التأويل 



53 مَوقِفُ النَّبي تَجاه الِخلافَة

احتياطا في حمل الصحابة على أحسن الأعمال، ولئن درىء الطعن عنهم فلا يجلون عن 
الخطأ، وما هو بعزيز على مثلهم.

يقال في عذر الأصحاب، وانما  أن  البحث عما يجب  ان ندخل في  نريد  انا لا  على 
الغرض أن نفهم مدى دلالة هذا الحديث في نفسه قاطعين النظر عن كل ما صدر عن 
الاصحاب، فلا نجد كلمة هي أوضح وأصرح من كلمة )وصيي( وكلمة )خليفتي(، 

ثم تعقيبهما بالأمر بالسمع والطاعة.

وينساق عليه حديث رقم)11(: »لكل نبي وصي ووارث وان وصيي ووارثي علي 
اعتيادية، ووراثة  نبوة لا وصاية  انها وصاية  ابن أبي طالب«. ويعلم من هذا بصراحة 
نبوة على نسق الوصاية لا وراثة مال أو عقار، فإن عليا ابن عمه وابن العم لا يرث مع 
البنت، ولا معنى لوراثة النبي لأنه نبي غير ان يكون بمنزلته في الولاية العامة ووجوب 
السمع والطاعة، أما العلم فكل المسلمين ورثوه منه فلا اختصاص لعلي إلا أن يراد من 
العلم معنى آخر لا يشترك فيه الناس، وهو الذي يكون من مختصات النبوة، فيكون على 

المقصود أدل وأدل.

انها  الاقل  فعلى  امامته،  نصا على  منها  واحد  يكن كل  لم  فلو  الأحاديث  باقي  أما 
بمجموعها مع ما تقدم من النصوص تكون نصا على امامته، فعلى الأقل انها بمجموعها 
مع ما تقدم من النصوص تكون نصا لا يقبل الاحتمال والتأويل، لاسيما بعد أن بينا فساد 
القول بتشريع ايكال الأمر الى اختيار الأمة وقلنا انه لا بد ان يكون واحد من الأصحاب 

.قد نص على خلافته النبي

لاتزال هناك شبهة مستعصية على الباحثين، ولا يزال يكررها الكتاب حتى يومنا 
هذا. وهي: ان هذه الأحاديث لو كانت للنص على خلافته، كما تقوله الشيعة، فلماذا لم 



ال�سقيفة: الف�صل الأول54

يتمسك بها هو، ويحتج بها على القوم لو كانوا قد اخذوا حقه؟ ولماذا لم يحتج بها اصحابه 
أو باقي المسلمين في اجتماع السقيفة؟

غيرها  شيء  ليس  بل  النص،  لأنكار  متمسك  أقوى  هي  قوية  شبهة  انها  والحق 
غير  على  وتفسيرها  تأويلها  الى  فيلجأ  النصوص،  تلك  معارضة  في  يذكر  ان  يستحق 
وجهها.والباحثون اجابوا عنها بعدة امور يطول علينا استقصاؤها، ولكن الذي يرضي 

نفسي وادين به ربي ان اقرر ما يلي:

مبايعة ابي بكر خليفة، فهو قد  الى  بالناس  انتهى الأمر  لما  المؤمنين  امير  ان مولانا 
علنية  فيترك كل مطالبة  الواقع،  للأمر  يستسلم  ان  اما  ثالث لهما:  أمرين لا  بين  أمسى 
صريحة ابقاءً لكلمة الاسلام، واما ان يجاهد حتى يثبت حقه، وهو نفسه قال: »وطفقت 
ارتئي بين ان اصول بيد جذاء أو أصبر على طخية عمياء«. ولما اختار الأمر الاول وهو 
لمطالبته  وجه  يبق  فلم  احجى«  هاتا  على  الصبر  ان  »فرأيت  يقول:  إذ  اختار  بما  أعرف 
العلنية بالخلافة، وقد طوى عنها كشحا وأسدل دونها ثوبا. ولو انه كان يعلن بالمطالبة 
فلا بد ان يتبعها بالسعي الى تنفيذها مهما أوتي من حول وقوة، وفي ذلك تطويح بكلمة 
الاسلام وبنائه السامق وسيأتي تمام البحث في الفصل الرابع. اما اصحابه فله تبع، وفي 
السقيفة قال الانصار كلهم أو بعضهم: »لا نبايع إلا عليا« ولكنها كلمة ذهبت في فضاء 

التأريخ منسية وقد عالجناها في غير موضع من هذا الكتاب كما يأتي.



55

الف�صل الثاني:

تدبير النبي لمنَع الِخلَاف

�أ. بعث ا�سامة

خيفة  منه  فوجس  الأعلى،  الرفيق  الى  به  انتقل  الذي  مرضه   النبي مرض   .1
الفراق، وهو يعلم ان امته على شفا جرف هار من بحر للفتن متلاطم، والعرب مغلوبة 
على أمرها تحرق الارم عليه وعلى قومه واهل بيته، وتنتهز الفرصة للوثوب لأخذ ثأرها 
ما  بألسنتهم  يقولون  المسلمين  ظهراني  بين  بالمرصاد  والمنافقون  منهم،  حذر  على  وهو 
عهد  وليس  احذر،  منهم  المسلمين  على  وهو  اصحابه  من  ويعدون  قلوبهم  في  ليس 
الأسود  بخروج  ترد  الأخبار  هذه  ذلك  من  واكثر  ببعيد.  العقبة  في  الدباب  دحرجة 

العنسي ومسيلمة يدعيان النبوة فتتكاثر أتباعهما.

ما أشد حال النبي وحزنه، وهو يستدبر امة هذه حالها وهي تستقبل الفتن كقطع 
الليل المظلم كما في الحديث.

وقد رأى مواقع الفتن خلال بيوت المدينة كمواقع القطر في حديث آخر))).

ولكنه في هذا الموقف الدقيق مع ذلك يرمي بجيشه اللجب الى مكان سحيق، إذ 
يعقد اللواء بيده للشاب اسامة بن زيد أميرا على الجيش بعد يوم واحد من ابتداء شكاته، 
المهاجرين  شيوخ  لوائه  تحت  يضم  ثم  مرضه.  ابتداء  قبل  بالبعث  امرهم  كان  ان  بعد 

))) صحيح مسلم )8: 168( باب نزول الفتن.



ال�سقيفة: الف�صل الثاني56

والانصار وجلتهم ووجوههم منهم ابو بكر))) وعمر بن الخطاب وعبد الرحمن بن عوف 
وابو عبيدة وسعد بن ابي وقاص واسيد بن حضير وبشر بن سعد وغيرهم، ليحارب بهم 

اهل أبني بناحية البلقاء من ارض الشام اولئك قتلة ابي اسامة زيد من الروم.

القوم  لتباطؤ  المتخلف منهم ويغضب ذلك الغضب  ثم يشدد في الخروج ويلعن 
ولغطهم حول تأمير فتى يافع على شيوخ المسلمين، فيقول: »ان تطعنوا في إمارته فقد 
كنتم تطعنون في إمارة ابيه من قبل وايم الله انه كان لخليقاً للامارة وان ابنه من بعده لخليق 

للامارة«.

2. لشد ما يعتلج العجب في نفوس المتفكرين من هذا الحادث، فيعجب الانسان.

الذي  الدقيق  الظرف  ذلك  يومئذ، في  اسلامي  اعظم جيش  قيادة  تسند  ان  اولا: 
وصفناه، في مرض النبي، الى شاب يافع لم يتجاوز العشرين من سنيه)على جميع التقادير(، 
وهو لم يجرب الحروب بعد وبالأصح لم تسند اليه قيادة من هذا النوع ولا من نوع آخر. 
والجيش معبأ لجهاد اقوى اعداء الاسلام في ذلك الموقع البعيد عن العاصمة الاسلامية.

ثانيا: أن يؤمر هذا الفتى مع ذلك على شيوخ المسلمين الذين فيهم قواد الحروب 
رفيعة.  ومنزلة  اسمى  مقاما  لأنفسهم  يرون  الذين  النبي  واصحاب  القبائل  ورؤساء 

ويرشحون انفسهم لمنصب هو أعظم كثيرا من منصب قائدهم الصغير هذا.

)46:4( طبقاته  في  سعد  ابن  منهم  المؤرخين،  اكثر  البعث  في  بكر  ابي  بدخول  صرح   (((
 .)312:5( العمال  كنز  وصاحب  و)215:3(   )391:2( التهذيب  في  عساكر  وابن  و)136:4( 
وصاحب تاريخ الخميس )172:2( واليعقوبي في تاريخه )93:2( وابن ابي الحديد )21:2( ومحمد 
حسين هيكل من المتأخرين في حياة محمد )467( وغيرهم مما لا يحصى. ولم نجد تصريحا ولا تلويحا 
وما  المهاجرين(  )وجوه  بقول  بعضهم  يكتفي  وانما  اسامة.  جيش  من  بخروجه  المؤرخين  من  لأحد 
يؤدي هذا المعنى بدون تصريح باسم أحد، ولكن بعض المؤلفين الجدليين حاول انكار دخوله من غير 

حجة ظاهرة.



57 تدبير النبي لمنَع الِخلَاف

النبي  اصرار  على  بالرغم  البعث  بهذا  الالتحاق  عن  المسلمون  يتباطأ  ان  ثالثا: 
قبيل  وقع  البعث  ان  نعرف  ان  ويكفي  اياهم.  ولعنه  المتخلفين  على  النكير  وتشديده 
شكاته أو في أولها وقد استدامت علته اربعة عشر يوما )على اوسط التقادير(. وفي كل 
هذه المدة الطويلة يثاقل القوم عن الخروج. وقد عسكر قائدهم الفتى بالجرف، وهو عن 
المدينة بفرسخ واحد )بعد ان عقد النبي له الراية بيده الشريفة( ينتظر جيشه المتمرد ان 
برايته فيركزها  المدينة  النبي فيرجع اسامة الى  اليه، فتخلق الاشاعات عن حال  يجتمع 
على باب النبي، ولكن الرسول في كل مرة يأمره بالعودة ويحث القوم على الالتحاق به. 
ولكنه في اليوم الاخير يرجع مرتين في المرة الاولى يأمره النبي بالسير قائلا: »اغد على 
بركة الله تعالى« فيودعه ويخرج، وفي المرة الثانية يرجع ومعه عمر وأبو عبيدة فيجد النبي 

يجود بنفسه، ثم يلتحق بالرفيق الاعلى.

فماذا دهى المسلمين حتى خالفوا الصريح من أمر النبي هذه المدة الطويلة من غير 
الله ورسوله وتوطنوا على غضبه ولعنهم جهارا،  منه ولا خجل ولا خوف من  حياء 

أتراهم استضعفوا النبي وهو مريض شاكٍ فتمردوا عليه، أم ماذا؟

ان  يرتدعون  الفتى، ثم لا  تأميره لهذا  نبيهم  المسلمون على  ينكر هؤلاء  ان  رابعا: 
تغذوا  قد  حقا  كانوا  اذا  الانكار  هذا  حق  حال  كل  على  لهم  وليس  ذلك.  عن  نهاهم 

بتعاليم الإسلام وعرفوا ان النبي لاينطق عن الهوى وما كان لهم الخيرة.

خامسا: ان النبي قد علم بقرب أجله ويعلم ان الفتن قد أقبلت كقطع الليل المظلم، 
فكيف يبعد جيشه وقوته عن العاصمة ومركز الدعوة، بل كيف يخلي المدينة من شيوخ 

المهاجرين والانصار وزعمائهم واهل الحل والعقد منهم.

فلابد أن يكون كل ذلك لأمر ما عظيم، اكثر من هذه الظواهر التي يتصورها الناس.



ال�سقيفة: الف�صل الثاني58

3. فهل نجد حلا لهذه المشاكل تطمئن اليه النفس الحرة، بعد عرفاننا للنبي وعظمته 
وانه لا يفعل ولا يقول إلا عن وحي وسر إلهي.

لم يصح عندنا تفسير لمشاكل هذا الحادث إلا بأن نقول انه اراد:

ناحية،  من  امورهم،  ولاية  في  الكفاية(  )قاعدة  لقبول  المسلمين  يهيىء  ان  اولا: 
عملية، فليست الشهرة ولا تقدم العمر هما الأساس لاستحقاق الامارة والولاية، فاذا 
قال عن اسامة مؤ كدا جدارته بالقسم ولام التأكيد: »وايم الله انه كان لخليقا للامارة 

-يعني زيدا- وان ابنه لخليق للامارة«.

النبي -على  امور المسلمين بعد  المهيّأ لولاية  وإذا علمنا ان علي بن ابي طالب هو 
الأقل- ان فرض انه لم يكن هو المنصوص عليه، أفلا يثبت لنا ان قضية اسامة كانت 
لقبول الناس امارة علي على صغر سنه يومئذ بالقياس الى وجوه المسلمين وكان إذ ذاك 

لا يتجاوز الثلاثين؟ وهذا ما يفسر به المشكل الأول والثاني في هذا البعث.

وثانيا: ان يبعد عن المدينة ساعة وفاته من يطمع في الخلافة خشية ان يزيحوها عن 
صاحبها الذي نصبه لها في الخلافة، وقد ثبت عنه انه كان يتوجس خيفة على اهل بيته 
ولاسيما على علي، فوصفهم بأنهم المظلومون من بعده، ولذا نراه اوعب في هذا الجيش 
كل شخصية معروفة تتطاول الى الرئاسة، ولم يدخل فيه عليا ولا احدا ممن يميل اليه 
الذين كانوا له بعد ذلك شيعة ووافقوه على ترك البيعة لأبي بكر، فلم يذكر واحد منهم 

في البعث، وهم ليسوا اولئك النكرات الذين لا يذكرون.

وهذا ما يفسر تباطؤ القوم عن البعث وعرقلتهم له بخلق الاشاعات في المعسكر 
عن وفاة الرسول، مع اصراره ذلك الاصرار العظيم، ولم يمكنهم ان يصرحوا بما 
في نفوسهم، فاعتذروا بصغر قائدهم، وفي هذا كل معنى التهجين لرأي النبي وعصيان 



59 تدبير النبي لمنَع الِخلَاف

أمره الصريح.

فكان الغرض اخلاء المدينة من المزاحمين لعلي ليتم الأمر له، بعد ان اتضح للنبي 
ان التصريحات بخلافته لا تكفي وحدها للعمل بها عندهم، كما امتنعوا عن السير تحت 
لواء اسامة وهو لايزال في قيد الحياة، فقدر أن القوم إذا ذهبوا في بعثهم هذا يرجعون 
وقد تم كل شيء لخليفته المنصوب من قبله، فليس يسعهم إلا ان ينضووا حينئذ تحت 

جماعة المسلمين ورايتهم.

وثالثا: ان يقلل من نزوع المتوثبين للخلافة، ليقيم الحجة لهم وللناس بأن من يكون 
مامورا طائعا لشاب يافع ولا يصلح لامارة غزوة موقته كيف يصلح لذلك الأمر العظيم 
وهو ولاية امور جميع المسلمين العامة، وهي في مقام النبوة وصاحبها اولى بالمؤمنين من 

انفسهم.

بن  أمر علي  تدبير لاتمام  بأنه  إلا  يفسر  أن  اسامة لايصح  بعث  ان  المخض  وزبدة 
 أبي طالب بمقتضى الظروف المحيطة به من تقدم النص على علي وقرب أجل النبي
وعلمه بأن هناك من لايروق له ولاية ابن عمه، وبمقتضى الدلائل الموجودة في الواقعة 
نفسها من تأمير فتى يافع وتكديس وجوه القوم وقوادهم في البعث وعدم دخول علي 
ومن يميل اليه وامتناع جماعة عن الالتحاق بالجيش وحث النبي على تنفيذه وغضبه من 

اعتراضهم وتخلفهم، وهو في مرض الفراق والظرف دقيق على المسلمين.

فهذا البعث في الوقت الذي كان تدبيرا لاخلاء المدينة لعلي وحزبه كان حجة على 
المستصغرين لسنه ودليلا على عدم صلاح غيره لهذا المنصب العظيم، فاذا كان الاخلاء 

لم يتم لتمانع القوم وعرقلتهم للبعث فان الحجة ثابتة مع الدهر.

ولايصح للباحث ان يدعي أنَّ السبب الحقيقي لتخلف القوم هو ما تظاهروا به 



ال�سقيفة: الف�صل الثاني60

من عدم الرضا بامارة قائدهم الصغير، وان تذرعوا به عذرا لاخفاء تلك الشنشنة التي 
عرفها النبي من اخزم؛ لأنا نرى ان لو كان هذا هو السبب الحقيقي، لما تنفذ البعث بعد 
أن تم أمر الخلافة الذي به زال المانع الحقيقي، والمسلمون الى النبي اطوع منهم الى ابي 
بكر لو كان يمنعهم صغر القائد. ولم يتأب عمر نفسه بعد ذلك ان يخاطب اسامة بالامير 

طيلة حياته اعترافا بامارته.

سببا  تكون  ان  يصح  فلا  به  تذرعوا  آخر  عذرا  تكن  لم  ان  النبي  على  الشفقة  اما 
حقيقيا، إذ ينبغي أن يكونوا عليه أشفق بالتحاقهم بالبعث، وقد غضب أشد الغضب 
من تأخرهم على ما فيه من حال ومرض. ولئن ذهبوا يسألون عنه الركبان كان أكثر براً 

بنبيهم من أن يعصوا امره ويغضبوه ذلك الغضب المؤلم له.

ولو ان القوم كانوا قد امتثلوا الأمر لأصابوا خيرا كثيرا ولتبدل سير التأريخ ومجرى 
لَفَتَحْنَا  قَوْا  وَاتَّ آمَنُوا  الْقُرَى  أَهْلَ  أَنَّ  ﴿وَلَوْ  الخيال  حتى  به  يحيط  لا  قد  تبدلا  الحوادث 
يَكْسِبُونَ﴾)))  كَانُوا  بمَِا  فَأَخَذْنَاهُمْ  بُوا  كَذَّ وَلَكنِْ  رَْضِ  وَاْأل ءِ  مَا السَّ مِنَ  بَرَكَاتٍ  عَلَيْهِمْ 
المسلمين وتطاحن وحروب دموية انهكت  ولما وقع ما وقع بعد ذلك من خلاف بين 
قوى الاسلام واضعفت روحية الدين حتى انفصمت عرى الجامعة الاسلامية سريعا 

وانتهكت حرمات الأحكام الدينية، فعاد الاسلام كما نشاهد اليوم غريبا كما بدأ.

أي أمر عظيم وتدبير حازم صنعه النبي لسد باب كل خلاف يحدث؟ )وكل أفعاله 
عظيمة( لو تم ما اراد، ولكن لا امر لمن لايطاع.

ب. ائتوني بكتف ودواة

المتباطئون  القوم  اسامة، وهؤلاء  بعث  أمر عرقلة  ما كان من   النبي قد شاهد 

))) الاعراف: 96.



61 تدبير النبي لمنَع الِخلَاف

لم ينفع معهم صعوده المنبر عاصبا رأسه في أشد حال لا تقله رجلاه مما به من لغوب، 
مشددا عليهم النكير على مقالتهم في حق اسامة وتخلفهم عن البعث.

وهي اول حادثة من نوعها تمر على النبي في المدينة، لا يطاع امره ويتجاهل حكمه، 
ويتساهل في غضبه، ثم لا يستطيع ان ينفذ هذا الأمر وهو مصر على تنفيذه الى آخر يوم 

من حياته إذ دخل عليه اسامة راجعا من الجرف فأمره بالسير غاديا.

لاشك ان مثل هذا الحادث يدعو الى تدبير آخر سريع لاتمام الامر لعلي، ومنه يتأكد 
للنبي جليا ما عليه القوم من التواطؤ على عدم التقيد بالنص على علي، وهم إذ كانوا في 
حياته لايطيعون أمره في هذا السبيل فكيف اذن بعد وفاته، فلم يجد بعد هذا خيرا من 
ان يكتب لهم كتابا فاصلا لا يضلون بعده ابدا؛ لأنه سيكون امرا ثابتا لا يقبل التأويل 

والنكران والتناسي، لا كالكلام الذي لا يحفظ الا في الصدور وهي لاتسلم من دخل.

أبالله  بالله  نعمة!  ما أعظمها من  ابدا؟  بعده  ما أعظمه من كتاب؟ أهم لايضلون 
أهكذا قال النبي؟

نعم! لما اشتد المرض به)يوم الخميس( وفي البيت رجال منهم عمر بن الخطاب، 
قال: »هلموا اكتب لكم كتابا لا تضلوا بعده ابدا«.

فأية فرصة غالية هذه يجب ان يقتنصها الحاضرون لهم ولجيلهم للأجيال اللاحقة 
حتى الأبد؟ وأية نعمة كبرى هذه لا تعادلها نعمة!.. أما كان على المسلمين ان يستغلوها 
فأي شيء كان  بقوا؟  ما  الهدى  ليخلد لهم  الطلب  تلبية هذا  الى  اعظم غنيمة فيسرعوا 

يؤخرهم عن اقتناص هذه النعمة؟

او ليس عمر بن الخطاب حال دون هذا التدبير، فأوهى منه عقدته المحكمة، فقال: 
»ان رسول الله قد غلبه الوجع أو ليهجر وعندكم القرآن وحسبنا كتاب الله«! فاختلف 



ال�سقيفة: الف�صل الثاني62

لاتضلوا  كتابا  لكم  يكتب  قربوا  يقول:  من  منهم  والنقاش،  اللغط  واكثروا  الحضور 
بعده، ومنهم من يقول: ما قال عمر.

فما ترى نبي الرحمة صانعا بعد هذا؟ أيكتب الكتاب وهو في زعم بعضهم على حال 
مرض غالب )حاشا النبي الذي لاينطق عن الهوى ان هو إلا وحي يوحى(، فكيف إذن 
ابدا، وقد وقع فيه الخلاف من الآن، وطعن بتلك الطعنة  يهتدون به ولايضلون بعده 
على  وينبههم  ينهرهم  ان  إلا  فداه  روحي  يجد  فلم  غور.  ولا  لها  سبر  لا  التي  النجلاء 
مرور  الحادثة حجة على  لتبقى هذه  نزاع«  نبي  عند  ينبغي  »قوموا. ولا  فقال:  خطئهم 

القرون.

حقا انها لرزية من أعظم الرزايا سببت كل ضلال وقع ويقع بعد النبي، وحق لابن 
عباس حبر الأمة ان يبكي عند تذكرها حتى يخضب دمعه الحصباء ويقول: »ان الرزية 

كل الرزية ما حال بين رسول الله وبين ان يكتب لهم ذلك الكتاب«.

النبي  القارصة في حق  المقالة  ليقول هذه  المفكر أي شيء كان يدعو عمر  وليفكر 
الدهور  ابد  الضلالة  ليعصم الخلق عن  الكتاب  لو كان يكتب هذا  المختار، وما ضره 

وسجيس الليالي؟

أكان لايحب أن يبقى الخلق على هدى لا يضلون؟

كان  من  إلا  الاعتقاد  هذا  يعتقد  ليهجر، ولكن لا  النبي  ان  يعتقد حقيقة  كان  أم 
يجهل حقيقة النبي وما جاء به القرآن من الآيات التي ندد بها على المشركين، وليس ذلك 
عمر، وما باله لم يعتقد بهجر ابي بكر)وليس شأنه شأن النبي( لما أوصى بالخلافة، وكان 
قد أغمى عليه اثناء تحرير الاستخلاف، فأتم ذلك عثمان بالنص على عمر من دون علم 

ابي بكر، خشية ان يدركه الموت قبل الوصية، فأمضى ما كتبه عثمان لما استفاق.



63 تدبير النبي لمنَع الِخلَاف

أم ماذا؟

ليتني أستطيع أن افهم غير انه علم بما سيكتبه النبي من النص على علي، وقد سبق 
وعترته  الله  كتاب  الثقلين  ذكر  إذ  الغدير  يوم  العترة  في  التعبير  هذا  مثل  عّرب  ان  للنبي 
ان  تضلوا  »لن  قال:  ثم  الحوض،  علي  يردا  حتى  يفترقا  لن  بأنهما  ووصفهما  بيته  اهل 
اتبعتموها«)))أو على المشهور»لن تضلوا ما ان تمسكتم بهما ابدا« ففهم عمر من قوله: »لا 
تضلوا بعده ابدا« ماذا سيريد ان يكتب الرسول. ويشهد لتنبه عمر لذلك قوله: »حسبنا 
النبي ان يقرن الثقلين احدهما بالآخر فكأنه قال: يكفينا  كتاب الله« إذ فهم ان غرض 
واحد منهما وهو الكتاب ولا حاجة لنا بالآخر، وإلا فما كان معنى لقوله حسبنا... وهو 

 .يدعي هجر النبي

لعلي،  الكتاب  دون  للحيلولة  النبي  بمشهد  والمقالة  عمر  من  المقالة  هذه  فكانت 
اقداما جريئا جاء في وقته المناسب له قبل أن تفوت الفرصة ولا يشبهه أي موقف آخر 
منه على كثرة مواقفه في اتمام البيعة لأبي بكر، كما سنرى في انكاره موت النبي وموقفه 
في السقيفة وبعدها فانه هو الذي شيد)))بيعة ابي بكر وكافح المخالفين. ولولاه لم يثبت 
لأبي بكر امر ولا قامت له قائمة: فقد كسر سيف الزبير، ودفع في صدر المقداد، ووطأ 
سعد بن عبادة وقال: »اقتلوه فانه صاحب فتنة، وحطم انف الحباب بن المنذر«، وتوعد 
من لجأ الى بيت فاطمة وكان بيده عسيب نحل))) بعد خروجهم من السقيفة يدعو 

الناس الى البيعة...

الباحث ان ينكر من عمر بن الخطاب تمالؤه على علي بن ابي طالب  ولا يستطيع 

))) مستدرك الحاكم )106:3(.
))) راجع شرح ابن ابي الحديد )58:1(.

))) راجع كنز العمال )ج3 رقم 2346 و2363(.



ال�سقيفة: الف�صل الثاني64

ويقظته فيما يخص استخلافه، وكذلك جماعته الذين شاهدنا منهم التعاضد والتكاتف 
اكثر الحوادث كأبي بكر وابي عبيدة وسالم مولى حذيفة ومعاذ بن جبل واضرابهم.  في 
وكذا علي نفسه ظاهر عليه جليا ميله عن هؤلاء في جميع مواقفه معهم حتى انه لم يبايع ابا 
بكر حتى ماتت فاطمة فبايع مقهورا، ولم يدخل في حرب قط على عهد الخلفاء الثلاثة، 
وهو ابن بجدتها وقطب رحاها. وكان يتهم عمر انه لم يشد أزر ابي بكر إلا ليجعلها له 
بعده فقال له مرة: »احلب حلبا لك شطره اشدد له اليوم أمره ليرده عليك غدا«)))وقد 

صدقت فيه مقالته فاستخلف من قبل ابي بكر.

وهل يخفى على أحد ما كان في القلوب من تنافر؟ ويكفي شاهدا أن نسمع المحاورة 
التي دارت بين عمر بن الخطاب وابن عباس كما رواها ابن عباس))).

عمر )لابن عباس(: أتدري مامنع قومكم منكم بعد محمد؟

ابن عباس: )وهو يكره أن يجيبه( ان لم أكن أدري فأمير المؤمنين يدريني.

بجحاً،  بجحاً  قومكم  على  فتبجحوا  والخلافة،  النبوة  لكم  يجمعوا  أن  كرهوا   -
فاختارت قريش لأنفسها فأصابت ووفقت.

- يا أمير المؤمنين إن تأذن لي في الكلام وتمط عني الغضب تكلمت.

- تكلم:

- اما قولك: )اختارت قريش لأنفسها فأصابت ووفقت( فلو ان قريشاً اختارت 
واما  ومحسود،  م��ردود  غير  بيدها  الصواب  لكان  لها   الله اختار  حيث  لأنفسها 
بالكراهية  قوما  وصف   الله فان  والخلافة(  النبوة  لنا  تكون  ان  كرهوا  قولك:)انهم 

))) الامامة والسياسة: باب امامة ابي بكر. وشرح النهج )5:2(.
))) الطبري )31:5( وابن الأثير )31:3( وشرح النهج )18:2(.



65 تدبير النبي لمنَع الِخلَاف

مْ﴾))). لَهُ مُْ كَرِهُوا مَا أَنْزَلَ الله فَأَحْبَطَ أَعْمَا فقال: ﴿ذَلكَِ بأََِّهن

تبلغني عنك أشياء كنت أكره ان اخبرك  يا بن عباس قد كانت  - هيهات! والله 
عنها فتزيل منزلتك مني.

- وما هي؟ فان كانت حقاً فما ينبغي ان تزيل منزلتي منك، وان كنت باطلا فمثلي 
اماط الباطل عن نفسه.

- بلغني انك تقول انما صرفوها حسداً وظلمًا.

إبليس  فإن  للجاهل والحليم، واما قولك )حسداً(  تبّني  فقد  اما قولك )ظلما(   -
حسد آدم فنحن ولده المحسودون.

- هيهات! ابت -والله- قلوبكم يا بني هاشم إلا حسداً ما يحول وضغنا وغشا ما 
يزول.

بالحسد  الرجس وطهرهم تطهيرا  اذهب الله عنهم  - مهلا! لاتصف قلوب قوم 
والغش، فان قلب رسول الله من بني هاشم.

- اليك عني.

نقلنا هذه المحاورة بطولها لانها تجلي كثيرا من الغوامض في بحثنا، فهي تكشف لنا:

ما  يستطير شرارها. وهذا  كامنة  بغضاء  نزوات  الطرفين من  نفوس  اولا: عما في 
أردنا استكشافه الآن وسقنا لأجله المحاورة.

البيت، وان منعهم كان  آل  تعمدوا منع الأمر عن  قد  القوم كانوا  ان  وثانيا: عن 
عاطفيا كراهة اجتماع النبوة والخلافة فيهم خشية تبجحهم، وقد فسر ابن عباس هذه 

))) محمد: 9.



ال�سقيفة: الف�صل الثاني66

الخشية بالحسد وانها من الظلم، واستشعر الألم الكامن من تأكيد هذه الكلمة )بجحا 
بجحا(.

وثالثا: عن ان الامامة انما هي باختيار الله، وأن الخلافة في آل البيت مما انزله الله، 
وليست تابعة لاختيار قريش وكراهتهم.

ورابعا: عن ان ظلمهم لآل البيت بأخذها منهم مشهور يعرفه كل احد.

وهذان الامران الأخيران صرح بهما ابن عباس على شدة تحفظه واتقائه غضب عمر 
الذي لم يسلم منه بالأخير. ولم يرد عليه عمر الرد الذي يكذب هذا التصريح اكثر من 
الطعن فيه وفي بني هاشم ثم الزجر له بقوله: )اليك عني(. وهذا الزجر ينطق صريحا 

بالعجز عن الجواب، فختمت به المحاورة.

والغرض من كل ذلك ان اقدام عمر الجريء، على نسبة الهجر الى النبي المعصوم، 
وعلى دعوى ان كتاب الله وحده كافٍ للناس بلا حاجة الى شيء آخر على عكس تصريح 
لا  ما  بينهما  ان  اتضح  وقد  علي،  عن  الأمر  منع  القصد  دام  ما  منه  لايستغرب  النبي، 

يستطيع التأريخ نكرانه والتمويه فيه.

واما اعتذار بعض الناس عنه بأنه ظهر له ان الأمر ليس للوجوب فهو اعتذار بارد 
لايقره العلم، فمن اين ظهر ذلك؟ أمن قول النبي»لا تضلوا بعده أبدا« -وهل هناك 
أمر اعظم مصلحة في الحكم الشرعي تجعله للوجوب من هداية الخلق اجمعين الى أبد 
قد فهم  بالانصراف. واذا كان  النبي وزجرهم  النزاع وغضب  ام من وقوع  الدهور- 
الاستحباب فلماذا يرده بأشنع كلمة لا يواجه بمثلها الرجل العادي من الناس لاسيما 
عند المرض، أعني كلمة الهجر والهذيان، مهما لطفت العبارة بتحويلها الى كلمة)قد غلبه 
الوجع(، ثم أي معنى حينئذ لقوله: »حسبنا كتاب الله«، وهو رد على النبي وتدخل في 



67 تدبير النبي لمنَع الِخلَاف

مصلحة الحكم واساسه، وكان يغنيه ان يقول لا يجب علينا امتثال الأمر.

والخلاصة إن الكتاب الذي أراد أن يكتبه النبي من نفس وصفه له: »لاتضلوا 
بعده أبداً« ومن نفس رد عمر»حسبنا كتاب الله« ومن قرائن الأحوال المحيطة بالقصة 
بعد سبق توقف البعث عن الذهاب نعرف ان المقصود منه النص على خليفته من بعده 
وهو علي بن أبي طالب، لاسيما ان كل خلاف بين المسلمين وكل ضلال وقع ويقع في 
الأمة هو ناشئ من الخلاف في أمر الخلافة فهو أسّ كل ضلالة. ولو تركوا النبي يكتب 
التصريح بالخلافة من بعده لما كان مجال للشك والخلاف الا بالخروج رأسا عن الاسلام.

وليس بالبعيد انه امتنع عن التصريح شفاها أو كتابة بعد هذه القصة بالنص 
على خليفته لئلا يأخذ اللجاج بالبعض الى الخروج على الاسلام، فتكون المصيبة أعظم 
على الاسلام والمسلمين، وهذا ما حدا بعلي الى المجاراة والمماشاة، فلذا قال في خطبته 
الشقشقية: »فطفقت أرتئي بين أن أصول بيد جذاء أو أصبر على طخية عمياء...فرأيت 
ان الصبر على هاتا أحجى...«. وسيأتي في الفصل الرابع الكلام عن موقفه مع الخلفاء 

تفصيلا.



68



69

الف�صل الثالث:

بيعَة ال�سقيفة

1. الدوافع لاجتماع ال�سقيفة)))

قحط  يوم  وأسلموا  الناصر،  عز  يوم  ونصروا  آووا  الذين  انهم  الأنصار  تصور 
سماهم  كما  )انصاراً(  بحق  فكانوا  واموالهم،  نفوسهم  للاسلام  فبذلوا  المسلمون، 
النبي، و)حضنة الاسلام واعضاد الملة( كما دعتهم الزهراء في خطبتها الشهيرة 

عند مطالبتها بالنحلة.

لغيرهم  ليست  وسابقة  لايغمط  الإس�الم  في  حقا  لأنفسهم  يروا  أن  لابد  اذن، 
لاتنكر، ولهم في تشييده يد مشهورة وذكر جميل.. وهذا ما يطمعهم في امارة المسلمين 
كجزاء لتضحيتهم في سبيل الاسلام وكنتيجة لنجاحهم وتفوقهم على العرب في النصرة 

والايواء.

ومن جهة ثانية: انهم كانوا قد وتروا قريشاً والعرب؛ وأية ترة هي؟ آووا ونصروا 
باولئك  جبروتهم  عن  فتمنع  ليقتلوه،  عليه  الارم  يحرقون  وهم  أحلامهم،  سفّه  من 
واسروا  صناديدهم  قتلوا  انهم  ذلك  من  واكثر  النواضح(  )أهل  نظر  في  المستضعفين 

البهو الواسع الطويل السقف. وكان لبني ساعدة بن  ))) السقيفة: الصفة والظلة، وهي شبه 
كعب بن الخزرج -وهم حي من الأنصار ومنهم سعد بن عبادة نقيبهم ورئيس خزرج- ظلة يجلسون 
اوسهم  الأنصار  فيها  اجتمع  بني ساعدة(.  )بسقيفة  اشتهرت  القضايا  لفصل  ندوتهم  دار  تحتها هي 

.وخزرجهم ليبايعوا سعد بن عبادة خليفة بعد وفاة النبي



ال�سقيفة: الف�صل الثالث70

هذه  والحال  الأنصار  فكانت  العرب،  بأسيافهم  دانت  حتى  بهم  وجعجعوا  رجالهم 
وهم  بترتهم،  يأخذوهم  ان  الامارة  اليهم  خلصت  اذا  وتروهم  الذين  هؤلاء  تتخوف 
ما  وكفاهم  دفاعا،  ولا  قوة  لأنفسهم  لايملكون  سوقة  أمرهم  على  المغلوبون  عندئذ 
على  تلقوني  حتى  فاصبروا  أثرة  بعدي  »ستلقون  لهم:  مخاطبا   النبي من  سمعوه 
صرح  بل  هذا،  الى تخوفهم  تشير  كانت  السقيفة  يوم  التي وقعت  والمناظرة  الحوض«. 
وآباءهم  ابناءهم  قتلنا  من  بعدكم  يليها  ان  نخاف  »ولكنا  يقول:  إذ  المنذر  بن  الحباب 
واخوانهم«. وقد صدقت فراسته فتولى الأمر بنو أمية وكان ما كان منهم في وقفة )الحرة( 

المخزية التي يندى منها جبين الشرف والانسانية، ويبرأ منها الاسلام وأهله.

يخف  فلم  طالب،  أبي  بن  علي  هو  الأم��ر  صاحب  كان  إذا  هناك:  ثالث  وشيء 
اكثر من أي شخص آخر من  له  العرب له وتمالؤها عليه، وهي موتورة  عليهم حسد 
بعيدا عهد  امورهم. وليس  العرب وقريش خاصة من  النبي، فلا تمكنه  بعد  المسلمين 
هناك  بمؤامرات  علموا  انهم  ولابد  النبي.  كتاب  دون  والحيلولة  اسامة  جيش  تأخر 
وتفكيرات احسوها عياناً في جماعة من الناس، فالأنصار والحال هذه قد لا يرون كبير 
إثم في تطاولهم لمنصب الخلافة، مادامت خارجة عن معدنها، ولا يأمنون أن يتولاها من 
لا يحمدون مغبة أمره، ولا يجدون غيرهم ممن يتطاولون لها اولى بها في نصرة وخدمة 
وتضحية، ولعلهم لأجل هذا لما يئسوا من الأمر بعد محاولتهم الفاشلة ورأوه قد خرج 

من أيديهم ايضا قال كلهم أو بعضهم: »لانبايع إلا عليا«)))ولكن بعد خراب البصرة.

هذه أسباب قد تقنع النفوس الاعتيادية على تنفيذ رغباتها، وتحملها على الاعتقاد 
بصحة ما توحي اليها أهواؤها بقصد أو بغير قصد من جراء تأثير العاطفة، فتعمى العين 
بنزعاتها،  النفس  نور للحق ودليل على فساد ايحاء  ما يقوم في طريقها من  عن أوضح 

))) الطبري)198:3( وابن الأثير)157:2( وغيرهما.



71 بيعَة ال�سقيفة

وهذا ما يؤيده علم النفس.

وإذا نحن تفهمنا هذه الحقائق وتدبرناها جيداً استطعنا ان نعرف السر في استباق 
الأنصار بهذه العجالة الى عقد اجتماعهم سراً في سقيفتهم، واستطعنا ان نعرف لماذا كان 

سرياً بلا مشورة لمهاجرين ولا باقي المسلمين.

أجل! ما هو إلا لأنهم طلبوا الغرة من أصحاب الرسول واهل بيته، فانتهزوا فرصة 
وسيد  نقبائهم  لأحد  البيعة  ليحكموا  نبيهم،  وبجهازهم  العظيم  بفادحهم  انشغالهم 
ان  الخزرج، أو لأي شخص آخر منهم قبل ان يفرغ أهلها أو طالبوها. وحينئذ ظنوا 

سيتم لهم كل شيء.

2. نف�سية الأن�اصر

والقصد،  النية  سوء  عن  الأنصار  يرفع  بما  نتشبث  ان  السابق  البحث  في  حاولنا 
ولكنا نؤمن بأن ما قلنا عنهم لا يخرج عن عدة من الوساوس التي لا تبرر عمل المرء 
من الناحية الدينية، على انا نرجو ان يكونوا معذورين فيما عملوا لئلا نخسر عدداً وفيراً 

من الصحابة.

فإنا  بصحته،  نحكم  ان  يسعنا  فلا  لا  أم  نية  بسوء  كانوا  سواء  عملهم  نفس  اما 
مهما فرضنا الحقيقة من جهة النص على الامام فان استبدادهم هذا وتسرعهم في عقد 
حقوق  في  وتفريطاً  للاسلام  خيانة  عده  عن  لايخرج  منهم  خليفة  لنصب  اجتماعهم 
المسلمين بلا مبرر، وفي وقت قد دهمت الاسلام فيه هذه الفاجعة الدهماء، والمسلمون 

كالمذهولين بمصابهم لايعلمون ماذا سيلاقون من العرب واعداء الاسلام.

ولا نريد الآن ان نجلس في دست القضاء لنحكم لهم أو عليهم، ولعل هناك من 
يرى صحة عملهم فلا نضايقه، وإنما مهمتنا ان ندرس الاسباب التي دعتهم إلى عملهم 



ال�سقيفة: الف�صل الثالث72

هذا، وأن ندرس نفسياتهم.

الحق  لهم  خيلت  التي  هي  الممتازة  للاسلام  خدمتهم  ان  رأينا  السابق  البحث  في 
منهم  المرشح  لسان  على  حجتهم  من  نعرفه  وهذا  المسلمين،  سلطان  في  أو  الخلافة  في 
ان يخلص  الى ذلك تخوفهم من  ينضم  اليوم،  ذلك  عبادة في خطبته  بن  للخلافة سعد 
الأمر الى من قتلوا أبناءهم وآباءهم واخوانهم، مع اعتقادهم بخروج الأمر عن أهله، 

ويدل على هذا الأخير -كما تقدم- طلبهم مبايعة علي بعد اليأس.

هذه الأسباب التي استطعنا عرفانها. وكل ذلك تقدم وفيها قبس نسير على ضوئه 
لمعرفة نفسياتهم.

فانا نعرف مجموعها انهم في محاولتهم كانوا مدافعين اكثر منهم مهاجمين، والدفاع 
دائما يكون عن الشعور بالضعف والانخذال وهذا الشعور من أعظم الأدواء النفسية 
لمن أراد الظفر في الحياة، إذ ينشأ منه الوهن في العزيمة والضعف في الارادة والاضطراب 

في الرأي والتدبير. وكل ذلك كان ظاهراً على الأنصار في اجتماعهم بالسقيفة.

والشاهد على ذلك: انقسامهم على انفسهم وانسحابهم امام خصومهم كما سترى، 
وأعظم من ذلك تنازلهم الى الشركة في الأمر من قبل أن ينازعهم منازع، اعني قبل مجيء 
جماعة المهاجرين اليهم، إذ قال قائلهم: »فانا نقول إذن -أي عندما ينازعوننا- منا أمير 
ومنكم أمير، ولن نرضى بدون هذا أبداً«، فقال لهم سعد: »هذا اول الوهن«. والحق انه 
المهاجرين، فكرروا هذه  التنازل حتى مجيء  ثم يستمر معهم هذا  الوهن وآخره.  اول 

الكلمة بالرغم من تنبيه سعد لهم أنها من الوهن.

وهذا يكشف ايضا عن سماحة في نفوسهم ولين في طباعهم، ويصدق ما قلناه انهم 
مدافعون اكثر منهم مهاجمين، فلم يطلبوا الامارة ليملكوا مقدرات الأمة وشؤونها بل 



73 بيعَة ال�سقيفة

ليدفعوا ضرر من يخافون ضرره، فاكتفوا بالشركة التي يحصل بها الغرض من الدفاع.

والانصاف ان الأنصار لا ينكر ما هم عليه من استكانة واستخذاء وقصر الرأي 
بعضهم  حاول  وان  وقوتها،  قريش  دهاء  امام  ولاسيما  العزائم،  في  وضعف  والتدبير، 
اليوم: »يا معشر  وهو الحباب بن المنذر ان يستر هذا الضعف. إذ قال في خطابه ذلك 
الأنصار املكوا عليكم أمركم فإن الناس في فيئكم وفي ظلكم ولن يجترئ مجترئ على 
خلافهم ولن يصدر الناس إلا عن رأيكم، وأنتم اهل العزة والثروة...«.فاطرد خطبته 
عن  ونهاهم  خللهم،  ويسد  وبأسهم  منعتهم  من  سيرفع  أنه  زاعما  الاسلوب  هذا  على 
أمير«.  ومنهم  أمير  فمنكم  هؤلاء  أبى  »فان  قال:  حتى  عواقبه  وحذرهم  الاختلاف 
ولكنه -كما ترى- بينا هو محلق في السماء رفعة وتعاظمًا ويملي ارادته قوة إذا به يهبط الى 
الحضيض ضعفا، إذ يقول: »فان ابى هؤلاء..« ونقول له: فان ابى هؤلاء الشركة ايضا 
فما أنتم صانعون؟ لاشك ان ذلك الضعف الذي يملي عليه التنازل هو ذلك الضعف 

عينه موجود ايضا سيملي عليه التنازل عن جميع الامر، كما وقع.

الحجة  بذلك  عليه  وكانت  وتدبيره.  امره  على  المغلوب  الخائر  تنازل  من  وهذا 
الظاهرة، فقال له عمر بن الخطاب: »هيهات لايجتمع اثنان في قرن« أو ما ينسق على هذا 
المعنى، على ان الحباب هذا من أقوى من وجدنا يومئذ واشجعهم قلباً وأجرأهم لسانا، 

وأغلظهم على المهاجرين، لولا سعد بن عبادة.

نفوسهم،  في  الضعف  مقدار  ادركنا  الأنصار  نفسية  من  شيئا  لمسنا  لعلنا  هنا  الى 
والوهن في عزائمهم، والاضطراب في تدبيرهم، كيف وقد تجلى ذلك في الحباب لسانهم 
المفوه وخطيبهم المصقع ذلك اليوم، وهو أقوى شكيمة واكثرهم اعتداداً بنفسه وقومه، 

وكان يدعى بينهم)ذا الرأي(.



ال�سقيفة: الف�صل الثالث74

بقي علينا ان ندرك لماذا كل هذا الحذر من الحباب من اختلافهم إذ يقول: »ولا 
بشرارة  يحس  كان  انه  لابد  أمركم«؟  عليكم  وينتقض  رأيكم  عليكم  فيفسد  تختلفوا 

الخلاف تقدح، ويتوجس خيفة من الانتقاض وهذا ما سنبحث عنه في الآتي.

3. الأن�اصر حزبان

فانما هم الخزرج فقط دون الاوس))). وإذا  البيعة لسعد،  أرادوا  قيل الأنصار  إذ 
كان الاوس اجتمعوا في السقيفة مع الخزرج فانما هو على ظاهر الحال، ولحس مشترك 
الوقت  نفس  في  يبطنون  وهم  الامارة،  ينالوا  أن  وابناءهم  آباءهم  قتلوا  ممن  بالخوف 
للخزرج كمين أحن تتغلغل في صدورهم، فان بين الحيين دماء مطلولة ما زال نضخها 
على سيوفهم وجروحاً بالغة لايلأم صدعها ولا يرجى رأبها. وكان آخر أيام حروبهم 
يوم )بُعاث( المشهور وهو قبل الهجرة بست سنين، وهو سبب اسلامهم -على ما قيل- 
إذ جاء أحد القبيلين بعد يوم بعاث الى مكة يستنجد قريشاً على الفريق الثاني، فالتقوا 

بالنبي وهداهم الله تعالى الى الاسلام.

وكان رئيس الاوس يوم بعاث حضير الكتائب ابو اسيد بن حضير هذا الذي أفسد 
الأمر على سعد وبايع أبا بكر ومعه الاوس، وكان رئيس الخزرج عمرو بن النعمان، ابو 

النعمان صاحب راية المسلمين يوم احد))).

ولم يلطف الاسلام كثيراً من تنافسهم وتحاسدهم، وان اطفأ بينهم نار الحروب، 
نفاسة:  الفحلين، لاتصنع الأوس شيئا إلا قالت الخزرج  يتصاولان تصاول  فقد كانا 
لايذهبون بهذا فضلا علينا، فلا ينتهون حتى يوقعوا مثله. وكذلك اذا فعلت الخزرج 

))) ولذا يقول المؤرخون عند ذكرهم لبيعة الاوس: )فانكسر على الخزرج ما كانوا اجمعوا عليه(.
))) راجع العقد الفريد )250:2(.



75 بيعَة ال�سقيفة

شيئا قالت الأوس مقالتهم وصنعت صنعهم))).

ومن منافساتهم التي بلغت حد الافراط يوم استعذر رسول الله من عبد الله بن ابي 
سلول المنافق الشهير وهو من الخزرج فقال: »يا معشر المسلمين من يعذرني من رجل 
قد بلغني عنه اذاه في أهلي«. الى آخر ما قال، فقام سعد بن معاذ رئيس الاوس فقال: »يا 
رسول الله انا والله اعذرك منه ان كان من الاوس ضربنا عنقه وإن كان من إخواننا من 
الخزرج أمرتنا ففعلنا فيه أمرك« فترى سعداً كيف تجاهل الشخص المعني وتحفظ عند 
تنافسهم فقام سعد بن عبادة سيد الخزرج فقال لابن  ذكر الخزرج مما يدل على شديد 
معاذ: »كذبت لعمر الله لا تقتله ولا تقدر على قتله ولو كان من رهطك لما أحببت ان 
يقتل« فقام اسيد بن حضير ابن عم سعد بن معاذ فقال لابن عبادة: »كذبت لعمر الله 
ان  هموا  حتى  والخزرج  الاوس  الحيان  فثار  المنافقين«،  عن  تجادل  منافق  فانك  لنقتلنه 

يقتتلوا ورسول الله قائم على المنبر فنزل فخفضهم حتى سكتوا وسكت))).

هكذا هم الاوس والخزرج حزبان متنافسان متحاسدان وانما سعد بن عبادة بادئ 
بدء يوم السقيفة أراد ان يستميل الاوس باسم الأنصار، وهم حزب واحد امام حزب 
المهاجرين وقريش، فقال معرضاً بخصومهم في خطبته على الأنصار: »يا معشر الأنصار 
ان لكم سابقة في الدين وفضيلة ليست لقبيلة من العرب« ويقصد المهاجرين، وهكذا 
مضى في خطبته يضرب على هذا الوتر الى ان اجابوه جميعا: »أن وفقت في الرأي وأصبت 
في القول ولن نعدو ما أمرت، نوليك هذا الأمر، فأنت لنا مقنع ولصالح المؤمنين رضا«.

ثم انهم ترادوا الكلام فيما إذا أبى المهاجرون من قريش بيعتهم، فقالت طائفة: »اذن 
نقول منا امير ومنكم امير«. فقال سعد: »هذا اول الوهن« وقد سبقت الاشارة اليه. وفي 

))) الطبري)7:3( وابن الأثير)66:2(.
))) راجع البخاري)6:2و24:3(.



ال�سقيفة: الف�صل الثالث76

انه اول الوهن وتنازل منهم، عرفنا فيما سبق دلالته على مبلغ ضعف ارادتهم  الحقيقة 
ووجود  صفوفهم  تخلخل  على  ايضا  يدل  بل  مواجهتهم،  قبل  حتى  قريش  ارادة  امام 
خلاف كامن كمون النار في الرماد، فلم يتأثروا بدعوة سعد، وأبطؤوا عليه حتى داهمهم 
المهاجرون، وهم إنما اسرعوا الى عقد هذا الاجتماع ليسبقوا الحوادث، وإلا فقد كانت 
عليهم.  فتكبسه  باجتماعهم  المهاجرون  جماعة  يعلم  ان  قبل  من  لبيعته  الكافية  الفرصة 
لولا انهم اضاعوها باختلافهم وتباطئهم حتى مضى الوقت. ومثل هذه الامور بعرف 

الساسة لاتقبل الاناة والابطاء.

يتنافسون مع الخزرج في  لبيعة سعد، وهم  ان الاوس كانوا غير مرتاحين  والحق 
يقال:  أن  خشية  بالخلاف  يبدؤوها  ان  لايريدون  كانوا  وكأنهم  وادناها،  الأشياء  أتفه 
»اوس وخزرج«، وفي هذه الكلمة ما فيها من معانٍ لاتتفق وروحية الاسلام، فيبتعدون 
عنها ما استطاعوا على ان المجاملة محفوظة بين الطرفين، ولذلك لما رأوا المجال للوثبة 
واسعاً نقضوا أمر سعد وما اجتمعت عليه الخزرج، وهذا عندما رأوا ان الخلاف جاء 
ابي  بيعة  الى  وباسراعه  وستأتي،  الخزرجي،  سعد  بن  بشير  بمقالة  انفسهم  الخزرج  من 
بكر، وقد كان اول المبايعين، وايضا رأوا ان الدعوة ضد سعد إنما جاءت من قبل غيرهم 

وهم المهاجرون.

فظهرت منهم حسيكة الخلاف والتناقس، وقال بعضهم لبعض وفيهم اسيد بن 
حضير زعيمهم: »لئن وليتموها سعداً عليكم مرة واحدة لازالت لهم بذلك الفضيلة 
ولا جعلوا لكم فيها نصيبا أبداً فقوموا فبايعوا ابا بكر« فقام اسيد فبايع ومعه الاوس، 
وليسأل السائل هل جُعل لهم نصيب فيها بمبايعتهم لأبي بكر؟ ولكنه التنافس هو الذي 

أملى عليهم هذا القول ومنافسة القرابة ابعد أثراً واعظم مفعولا.



77 بيعَة ال�سقيفة

المهاجرين،  الى جانب  الاوس  استمالة  أثر في  كبير  بكر من  ما لأبي  ينكر  هذا ولا 
فقد وقف موقفاً مؤثراً وكان يعرف من اين تؤكل الكتف، فلم يفته ما كان يعلمه من 
التنافس بين الحيين، حتى استغله لانقاذ الموقف وبرع في هذا الاستغلال، فقد قال في 
ذلك اليوم: »ان هذا الأمر ان تطاولت اليه الخزرج لم تقصر عنه الاوس وان تطاولت 
اليه الاوس لم تقصر عنه الخزرج، وقد كانت بين الحيين قتلى لا تنسى وجراح لا تداوى، 

فان نعق منكم ناعق جلس بين لحيي اسد يقضمه المهاجري ويجرحه الأنصاري«))).

المتحاسدة وما بها من  القلوب  اثر في  بليغ  الى كلمة )لم تقصر( وما لها من  فانظر 
تحريض لأحد المتناظرين على نظيره المتطاول.

احدهما  تطاول  فان  الآخر،  الحي  تجاه  الكفاءة  الحيين  من  لكل  لتجعل  انها  نعم! 
فضيلة  غير  من  ميزان،  ككفتي  لها  يتطاول  ان  بالآخر  فحقيق  الآن-  الخزرج  -وهم 

يختص بها المتطاول. فلا تسل كيف أشرأبت اعناق الاوس لهذا الأمر؟

بالحفائظ  يثير  ما  وهذا  الدفائن،  ونبش  السابقة  الترات  ذكر  كيف  انظر  وبعدها 
ويوقظ الضغائن، وهنا راح يستدل على خطأ تولي أحد الحيين لهذا الأمر؛ لأنه يقع بين 

خصمين ألدين، فرماهم بالمسكنة كما يقول ابن دأب عيسى بن زيد.

مدى  لنعرف  والخزرج  الاوس  بين  التنافس  نلمس  أن  البحث  هذا  في  استطعنا 
تأثيره على مجرى حادث السقيفة، كما عرفنا ان اهل الدعوة عند التحقيق انما هم الخزرج 

فقط، ولم تشاركهم الاوس مشاركة جدية.

يتبارون الخطب ويتحمسون لجهادهم  السقيفة  فلنترك الأنصار الآن مجتمعين في 
وتضحيتهم، وسعد بن عبادة قد ترأس حفلهم يخطبهم ويقول في آخر خطبته: »استبدوا 

))) البيان والتبيين )181:3(.



ال�سقيفة: الف�صل الثالث78

وباقي  المهاجرين  شطر  ميممين  ولنذهب  الناس«  دون  لكم  فانه  الناس  دون  بالأمر 
المسلمين حول دار النبي في المسجد، لنراهم ماذا هم صانعون!

4. هل مات النبي محمد...؟

نعم! كان رسول الله قد خرج في آخر فجر من حياته الى الصلاة، فصلى بالمسلمين 
الغداة، وكان هذا آخر عهدهم برؤية تلك الطلعة المحبوبة وذلك النور الالهي.

ولم تزل شمس السماء إلا وقد آذنت شمس الأرض بالمغيب من افقها الى افق الحق 
الدائم، وها هو ذا النبي مسجى بين اهله ينتدبون فيه حظهم، والباب مغلق دون الناس.

انه يوم...! وأي يوم هو على اهل المدينة والمسلمين!

فقدوا...؟ وأية نعمة فقدوا...؟

فقدوا الرحمة والانسانية، فقدوا الأخلاق الالهية، فقدوا حياتهم وعزهم ومجدهم. 
فقدوا طريق الحق اللاحب وصراط الله المستقيم ونوره المشرق بآياته الباهرة...!

فقدوا نبيهم العظيم وأباهم الكريم...!

فاعظم بيومه يوما! واعظم به فقيدا!

انه يوم كان للمسلمين مضرب المثل فاذا بالغوا في يوم مصيبة قالوا: »انه كيوم مات 
فيه رسول الله«.

وما تنتظر من المسلمين ساعة يسمعون الواعية والباب مغلق على من فيه، إلا ان 
رعوا فيجتمعوا في مسجدهم والطرقات، نكسا ابصارهم مطأطئي رؤوسهم. ولم تبق  ُهي

عين لم تدمع؛ ولا قلب لم يجزع، ولانفس لم يتقطع.

وما ينتظرون هم...؟



79 بيعَة ال�سقيفة

لاشك ليس هناك ما يدعوهم الى تكذيب النعاة، وإذا علموا آنئذ أن مجرى حياتهم 
الاسلامي  العالم  مسرح  على  لهم  يظهر  ما  الى  يتطلعون  شك-  -ولا  راحوا  تبدل  قد 
الدين  هذا  بمستقبل  ويقوى حسهم  لذلك عقولهم،  فتطيش  من حوادث ومفاجآت، 
فتنهد عزائمهم،  الفرص،  به  يتحينون  والمنافقون  الجزيرة،  بأطراف  أخذ  الذي  الجديد 
لينقذ الموقف، فيضربون  النبي الذي سيقود الأمة  ويستشرفون على الأكثر على خليفة 

اخماساً في اسداس.

كل هذه الأفكار وأكثر منها -بغير شك- كانت تمر على رؤوس ذلك الجمع الحاشد 
الطائش اللب الحائر الفكر، الذي يحوم حول دار النبوة والوحي، يرقب منها على عادته 
ان تبعث له بما يطمئن خاطره ويهدئ روعه ويعرفه مستقبل أمره، حتى اصبح الناس 

كالغنم المطيرة في الليلة الشاتية )كما في الحديث(.

أبى  الحديدي  الرجل  ذلك  الله  صاحب رسول  الخطاب  بن  عمر  ولكن  ولكن.. 
على الناس تصديقهم بموت نبيهم؛ إذ طلع صارخا مهددا )وقد قطع عليهم تفكيرهم 
على  دينه  يظهر  حتى  يموت  ولا  الله  رسول  مات  »ما  بهم:  يهتف  وراح  وهواجسهم( 
الدين كله. وليرجعن فليقطعن أيدي رجال وأرجلهم ممن ارجف بموته. لااسمع رجلا 

يقول مات رسول الله إلا ضربته بسيفي«.

من  الفكرة  هذه  بوحي  تقتنع  الأفكار(  هادئ  وأنت  بنفسك  خلوت  )لو  اتراك 
هذا الذي لايقعقع له بالشنان، وأنت لا تدري لماذا رسول الله يقطع أيدي وأرجل من 
أرجف بموته، أو بالأصح من قال بموته؟ ولأي ذنب يستحق الضرب بالسيف هذا 
القائل؟ ومن أين علم ان رسول الله لايموت حتى يظهر دينه على الدين كله؟ وما هو 
هذا الرجوع؟ أرجوع بعد الموت او بعد غيبة )كغيبة موسى بن عمران كما يدعيها عمر 



ال�سقيفة: الف�صل الثالث80

ابن الخطاب في بعض الحديث( ولكنها أية غيبة هذه وهو مسجى بين اهله لا حراك فيه؟

ولتأثرت بهذا  بتياره  لذهبت  الاجتماع  لو كنت ممن ضمه هذا  انك  اعتقد  اني  إلا 
القول الى أبعد حد كسائر من معك ما دام الاجتماع بتلك الحال التي وصفناها، والخطيب 
هو عمر بن الخطاب، وقد جاء بتلك الدعوة الثائرة، في صرامة ارادة ورأي بلغا أقصى 
درجات الصرامة، وقد استعمل المغريات الخلابة للجماعات: فمن أمل بحياة الرسول 
وباظهار دينه على الدين كله الى توعيد بقطع رسول الله أيدي وأرجل المرجفين بموته، 

وتهديد منه )اعني عمر( بقتل من يقول مات رسول الله.

انهما الخوف والأمل إذا اجتمعا مع هذا الرأي القاطع والارادة الصارمة كان لهما 
التأثير العظيم الذي لا يوصف على افكار الجماعة الاجتماعية وأي تخدير بهما لأعصاب 
المجتمعين. ومن وراء ذلك أن شأن المحبين يتعللون في موت حبيبهم إذا نعي بالأوهام 
ولا يرضون لأنفسهم التصديق بموته لاسيما مثل فقيدهم هذا العظيم الذي يجوز عليه 

ما لايجوز على البشر.

متوفرة في الاجتماع  لعلماء الاجتماع كانت  المقصودة  ان مميزات الجماعة  ولا شك 
المجهولة  للحوادث  المتحفز  العظيم  الحدث  بهذا  المتأثر  الأفكار  المضطرب  الفجائي 
والمفاجآت المنتظرة، ومن البديهي ان الاجتماع الذي يتألف على هذا النحو تتكون منه 
روح واحدة مشتركة حساسة تتغلب على نفسيات أفراده الشخصية، وتكون هذه الروح 
وأهم  الاجتماع،  خارج  كان  لو  الفرد  روحية  على  غالبا  لها  حكم  لا  لمؤثرات  خاضعة 
خواص هذه الروح انها تكون عرضة للتقلبات والانقلابات الفجائية ويبطل فيها حكم 
العقل وسلطانه ويقوى سلطان المحاكاة والتقليد الأعمى؛ ولذلك لا تفكر الجماعات 
إلا بأحط فكرة فيها، وتقبل ايضا كل فكرة تعرض عليها إذا اقترنت بالمؤثرات الخلابة 



81 بيعَة ال�سقيفة

وان خرجت عن حدود المعقول. ومن أقوى المؤثرات شخصية الخطيب وصرامة رأيه.

هذا  نفسه  منه  نستغرب  ما  بقدر  عمر  برأي  يومئذ  المسلمين  قناعة  نستغرب  فلا 
أحد  اعتراض  نفسه  الوقت  في  ينقل  لم  كما  له،  قبولهم  صريحا  لنا  ينقل  لم  وإن  ال��رأي، 
النبي  موت  في  شككهم  الأقل  فعلى  أبيت  وإذا  متأخراً.  جاء  وقد  بكر  ابي  سوى  عليه 
وألهاهم عن التفكير فيما يجب أن يكون بعده وفيما سيحدث من حوادث منتظرة؛ لأنهم 
-لاشك- التفوا حوله عجبين مستغربين وهو مستمر يبرق ويرعد مهدداً حتى )ازبد 

شدقاه(.

ولكلمة )الارجاف( هنا التأثير البليغ في اقلاع أفكار الجماعات عن الدعوى التي 
يدعونها؛ لأنها من الألفاظ الخلابة التي تتضمن التهجين الشنيع للدعوى والاشمئزاز 
النبي  مع  غرض  لهم  الذين  المنافقين  من  مدعيها  ان  هنا  تشعر  إذ  حد،  أبعد  الى  منها 
والاسلام، فقال: »... ممن ارجف بموته« ولم يقل ممن ادعى أو قال. وهذا كافٍ للتأثير 

على الجماعات وتكوين الشعور بكراهية دعواها.

ويشهد لتأثير كلامه على سامعيه التجاء ابي بكر لما جاء من السنح))) أن يكشف عن 
وجه النبي ليتحقق موته، ثم يخرج الى الناس مفنداً مزاعم عمر، وعمر مستمر يحلف 
انه لم يمت. وطلب اليه ان يجلس فلم يجلس ثلاث مرات، فقال له: »أيها الحالف على 
رسلك«.. ثم قام خطيباً في ناحية اخرى وقد اجتمع حوله الناس فتشهد وقال وعمر 
مستمر وقد تركه الناس: »من كان يعبد محمداً فان محمداً قد مات، ومن كان يعبد الله 
فان الله حي لايموت...«. ثم تلا هذه الآية الكريمة: ﴿أَفَإنِْ مَاتَ أَوْ قُتلَِ انْقَلَبْتُمْ عَلَى 

))) وهو يبعد عن المسجد بميل واحد )وفي الرواية عن عائشة( وكذا في معجم البلدان ولعله 
اعتمد على هذه الرواية. ولكن السنح هو عالية من عوالي المدينة وأدنى العوالي بتقدير نفس المعجم 

يبعد أربعة أميال أو ثلاثة.



ال�سقيفة: الف�صل الثالث82

أَعْقَابكُِمْ...﴾))).

و)شاهد ثانٍ(: إن الناس لما سمعوا كلام ابي بكر اصبحوا كأنما اخرجوا من مأزق 
أو اطلقوا من عقال، فانهم تلقوا الآية وكلهم وراحوا يلهجون بها )فما تسمع بشرا من 
الناس إلا يتلوها(. أما عمر فقد صعق الى الأرض وصدق حينئذ بموت النبي بعد ان 

تحقق ان الآية من القرآن، كما يقول.

لله ابوك يابن الخطاب! ما أدهشني بك، وأنت أنت، إذ تقف ذلك الموقف الرهيب 
حالفاً مهدداً، لتنكر أمراً واضحاً، ألم يعلمك الاسلام حقيقة محمد فتنكر انه يموت؟ ثم 

تسمي مدعي موته)مرجفاً(؟

لا؟

ليقطع  فيرجع  عمران،  بن  كموسى  غاب  انه  الناس  تقنع  ان  تحاول  ولكنك  لا؟ 
الأيدي والأرجل. إلا انه بالله عليك أية غيبة هذه؟

بكر  ابو  قاله  لقول  طائعا  وتنقاد  مصدقا  تسرع  حين  وأعجب  أعجب  وأن��ت 
انه  تعترف  كنت  أنت  أولست  والتهديد،  التوعيد  ذلك  بعد  يصدقك،  ولا  لايكذبك 
يموت بعد ان يظهر دينه على الدين كله؟ فأي دليل كان في الآية ناقض قولك فأقنعك 

حتى صعقت الى الأرض، والآية تدل على انه يموت يوم مات!..؟

بالأمس مقالة ما  فتقول: »فاني قلت  بعد يوم معتذراً  واعجب من ذلك وقوفك 
كانت إلا عن رأيي وما وجدتها في كتاب الله ولا كانت عهدا عهده الي رسول الله. ولكن 
كنت ارجو ان يعيش رسول الله فيدبرنا ويكون آخرنا موتا«))). فأين هذا الرجاء الفاتر 

))) آل عمران: 144. 
))) اقتبسنا مجموع هذه العبارة من كنز العمال)129:3و53:4( ومن تاريخ الطبري وابن الأثير 



83 بيعَة ال�سقيفة

من تلك الصرخة المعلنة وذلك الحلف والتهديد وطعن القائل بموته بالارجاف؟ واين 
هذا الاعتذار الهادئ من تلك الدعوى الثائرة؟

إن لك لسرا عظيما!

الحادثة، ومن  لقارئي هذه  السهولة  يظهر بهذه  أن  أبعد من  كان  ان عمر  يبدو لي 
البعيد جداً وفوق البعد أن يعتقد مثله ان النبي لايموت يوم مات، وهو الذي قال في 
الوجع، حسبنا كتاب الله«.  النبي قد غلبه  مرضه -كما سبق- بكل رباطة جأش: »ان 
فأي معنى تراه لقوله )حسبنا( لرد الكتاب الذي أراده النبي لأمته بعد موته، لو لم يكن 

معتقداً انه سيموت وان كتاب الله يغني عن أي شيء آخر يريد أن يقرنه النبي به.

وهل تراه قال ما قال دهشة بالمصيبة؟ فما باله لم يعتذر بذلك بعد يوم وقد سمعت 
اعتذاره! بل ما باله لم يزد دهشة لما تحقق انه قد مات! هيهات ان يكون قد دهش فيخفى 

عليه موت النبي وهو هو من نعرف.

الأمر  هذا  مثل  يجهل  من  فقالوا:  وابعدوا،  بهذا  عمر  جهّلوا  قد  الناس  وبعض 
الواضح المعلوم بالاضطرار جدير بألا يكون إماماً راعياً للأمة.

والتجأ بعضهم الآخر أن يعتذر عنه بأن ذلك من فرط دهشته.

وفيما عندي ان الطرفين لم يعرفاه حق عرفانه ولم يصلا الى غوره وتدبيره في هذا 
الحادث المدهش، فان من يعتقد ان النبي قد غاب فيحلف لايقنعه مثل حجة ابي بكر 

فيرتدع ومن خبل بالمصيبة فهو عند اليقين بها ادهش وادهش.

بالحرش،  الذي لايختل  يفهم هذا  ان  الحادثة  نقاط هذه  المتدبر في مجموع  ويكفي 

الصحيح  في  يعيش...(  ان  أرجو  )كنت  ولفظ   )347:2( الدحلانية  والسيرة   )152:4( والبخاري 
والسيرة. والمروي في هذه الكتب وغيرها بألفاظ متقاربة جداً وتختلف بما لا يضر بالمعنى.



ال�سقيفة: الف�صل الثالث84

فيعرف ان وراء الاكمة ما وراءها، ولايضعه حيث وضعه الناس.

الأعناق  وقد اشرأبت  لايريد،  ما  القوم  ان يحدث  كان يخشى  انه  معي  تعتقد  ألا 
بطبيعة الحال الى من سيخلف النبي، وهذه ساعة طائشة، وابو بكر بالسنح غائب، وهو 
اينما كانا هما، ولعلهما وحدهما قد تفاهما في هذا الأمر، فأراد ان  خدنه وساعده، وهما 
يعتقدون  يجعلهم  لم  ان  اخرى،  ناحية  الى  تفكيرهم  ويحول  فيه،  هم  عما  القوم  يصرف 
الناس قبل وصول صاحبه، وليس هناك  بيعة لأحد من  النبي؛ حتى لا يحدثوا  غياب 
من تحوم حوله الأفكار إلا علي للنص عليه كما نعتقد او لأنه اولى الناس، ما شئت فقل 
بعد  الأمر  صاحب  هو  عليا  ان  لايشكون  الأنصار  وجل  المهاجرين  عامة  كان  )حتى 

رسول الله())).

وكانوا يلاحظون في علي بن ابي طالب صغر سنهّ)))وحسد العرب وقريش خاصة 
إياه، وتمالؤها عليه، ولا تعصب الدماء التي اراقها الاسلام إلا به، لأنه الأمثل في عشيرة 
كراهة  -)رابعا(-  ويلاحظون  ابطالهم،  اكثر  قتل  وبسيفه  العرب  عادة  على  الرسول 
قريش لاجتماع النبوة والخلافة في بني هاشم فيبجحون على قومهم بجحا بجحا كما يراه 
عمر فيما سبق في الفصل الثاني من محاورته مع ابن عباس، ويلاحظون -)خامسا(- انه 
سيحملهم إذا ولي الأمر على الحق الأبلج والمحجة البيضاء وان كرهوا )على حد تعبير 

عمر نفسه(، والحق مر في الأذواق.

ويظهر أن عمر كان بطل المعارضة في إمارة علي كما شاهدنا موقفه في قصة الكتاب 
الذي أراد ان يكتبه النبي وفي مواقفه التي أشرنا اليها في الفصل الثاني، فلا نعجب إذا 
رأيناه يقف هذا الموقف ليلهي الناس عما يخشاه من استباق احد الى بيعة علي قبل مجيء 

))) شرح النهج لابن أبي الحديد )8:2(.
))) راجع الامامة والسياسة.



85 بيعَة ال�سقيفة

ابي بكر.

اما انه هل كان يدري كيف سيخرج من هذا المأزق الذي ادخل نفسه فيه فاغلب 
الأمر  يدبر  ان  إذا جاء  عند حدهم، وعلى صاحبه  الناس  ليقف  بنفسه  غامر  انه  الظن 

حينئذ.

واقوى الشواهد على هذا التعليل ما قلناه من سرعة قناعته بقول صاحبه ابي بكر، 
وهو لايمس دعواه تكذيبا، وليس إلا ان جاء ابو بكر ووقف خطيبا والتف حوله الناس 
وهو يعلم من ابو بكر فقد انتهت مهمته وانقلب الدور، ولم يبق إلا ان يخرج من موقفه 
الحرج بلباقة، لئلا يحسوا بهذا التدبير فينتقض الغرض، فصعق الى الأرض كأنما تحقق 
موت النبي من جديد مظهرا القناعة بقول صاحبه، ثم لم يلبث ان راح يشتد معه لعملهما 
كأنما نشط من عقال ولم يقل ما قال، ولم يظهر ما أظهر من الدهشة والاضطراب، حتى 
رُمي بالخبل وهو عنه بعيد، فقد ذهب بعد ذلك الى السقيفة مع ابي بكر حينما علما باجتماع 

الأنصار السري ووقفا ذلك الموقف العجيب، وسنحدثك:

5. و�وصل النب�أ باجتماع الأن�اصر

لم يهدنا التأريخ الى أن أبا بكر وعمر أي شيء صنعا مباشرة بعد حادثة انكار موت 
النبي واجتماعهما، واين كانا قبل ذهابهما الى السقيفة فهل دخلا الى دار النبي معا والباب 
مغلق دون الناس، او انهما وقفا على الباب، او ان ابا بكر وحده دخل الدار؟ كل واحد 

من هذه الاحتمالات يستشعر فيه حديث وجائز وقوعها جميعا.

ولكن مثلهما جدير به إلا يبارح دار النبي في مثل هذه الساعة، وإذا كان شيء 
يحدث فانما يحدث ها هنا، ومحوره هذا المشغول بجهاز النبي )علي بن ابي طالب(، ومن 
دونهم  فيه  وتطمع  والمهاجرين  البيت  آل  على  الأمر  بهذا  تستبد  الأنصار  ان  يتهم  كان 



ال�سقيفة: الف�صل الثالث86

فتبادر إلى إجتماعها معرضة عمن لهم شأن لا ينكر في هذا الأمر.

واغلب الظن انه لم يطل الزمن على وصولهما الى الدار حتى جاء اثنان من الأوس 
مسرعين الى دار النبي، وهما))) معن بن عدي وعويم بن ساعدة، وكان بينهما وبين سعد 
الخزرجي المرشح للخلافة موجدة قديمة، فأخذ معن بيد عمر بن الخطاب، ولكن عمر 
مشغول بأعظم امر، فلم يشأ ان يصغي اليه، لولا ان يبدو على معن الاهتمام إذ يقول له: 
»لابد من قيام«، فأسر اليه باجتماع الأنصار ففزع اشد الفزع، وهو الآخر يصنع بأبي بكر 
ما صنع معن معه، فيسر الى ابي بكر بالأمر، وهو يفزع ايضا اشد الفزع، فذهبا يتقاودان 
مسرعين الى حيث مجتمع الأنصار، وتبعهما ابو عبيدة بن الجراح، فتماشوا الى الأنصار 

ثلاثتهم))).

اما علي واما من في الدار وفي غير الدار من بني هاشم وباقي المهاجرين والمسلمين، 
فلم يعلموا بكل الذي حدث وبما عزم عليه ابو بكر وعمر.

بخيرها  المسلمين  جميع  تعم  الفزع  اشد  لها  فزعا  التي  الفتنة  هذه  تكن  ألم  ولماذا؟ 
وشرها وأخص ما تخص عليا ثم بني هاشم؟ أو ليس من الجدير بهما ان يوقفاهم على 
جلية الأمر ليشاركوهما على اطفاء نار الفتنة الذي دعاهما الى الذهاب الى مجتمع الأنصار 

مسرعين؟ ثم لماذا يخص عمر ابا بكر دون الناس ثم أبا عبيدة؟

))) ذكر ذلك في العقد الفريد)63:3( وفي الجزء الثاني من شرح النهج ولم نر غيرهما يصرح باسم 
الشخص المخبر. ولكن عمر بن الخطاب نفسه يحدثنا أنه صادفها في ذهابها الى السقيفة، فأشار عليهم 
بالرجوع ليقضوا أمرهم بينهم. واحسب ان عمر أراد أن يحفظ لهما هذه اليد، فيكتم عليهما غايتهما هذه 
على قومهما دفاعا عنهما، لأن الأنصار اجتمعت بعد بيعة ابي بكر في محفل فدعوهما وعيروهما بانطلاقهما 
قال  منهما  الأنصار وأغلظوا وفحشوا عليهما وكل  فعلهما فخطبا فردت عليهما  المهاجرين واكبوا  الى 

شعرا: )راجع شرح النهج 11:2 نقلا عن كتاب الموفقيات للزبير بن بكار(.
))) الطبري )208:3(.



87 بيعَة ال�سقيفة

ليس من السهل الاحاطة بأسرار ذلك التكتم وهذا التخصيص، وهو موضوع بكر 
لم يقرع بابه الباحثون، ولكنا إذا علمنا ان الجماعة كانوا يلاحظون في علي تلك الامور 
الى  منفذاً  نجد  بيعته مستبق،  الى  يستبق  ان  فيحذرون  السابق  البحث  التي ذكرناها في 
خبايا هذا التكتم ونطمئن الى انهم رأوا الأصلح لهم ان يتداركوا الأمر بأنفسهم من دون 
ان يشيع الخبر وحينئذ يستطيعون ان يهيمنوا على الوضع ولا يقع ما يحذرون، إذ يكسبون 
على الأنصار اجتماعهم السري في جو هادئ ممن يتحمس لعلي، وهذا التخصيص من 
عمر يشجعنا على ان ندرك التفاهم السري بينه وبين ابي بكر بل بينهما وبين ابي عبيدة في 
هذا الشأن بل بينهم وبين سالم مولى ابي حذيفة، ولذلك وجدنا عمر بن الخطاب يأسف 
عند الموت الا يكون واحد من هذين )ابي عبيدة وسالم( حيا حتى يجعل الخلافة فيه من 

بعده، مع ان سالما ليس من قريش.

وإذا كانوا لم يلاحظوا في علي ما قلناه، فمن هو أجدر منه بالاخبار بهذا الأمر ومن 
أجدر من قومه بني هاشم، وعلي ليس ذلك الرجل الذي يستهان بشأنه ويستصغر قدره 
حتى لا يستشار ولا يخبر بمثل هذا الأمر الخطير، وهو ان لم يكن منصوصا عليه بالخلافة 
فان مؤاخاة النبي له مرتين دون سائر الخلق وجعله منه بمنزلة هارون من موسى وهو 
أحب الناس اليه ومولى كل من كان مولاه وولي كل مؤمن بعده ووارثه ووصيه ويدور 
الحق معه كيفما دار... كل هذا وغيره ما شئت ان تحدث يجعل له المنزلة الأولى في هذا 

الشأن ليستشار على الأقل.

ذلك  من  خبر  على  يكون  بأن  فجدير   النبي بجهاز  عنهم  مشغولا  كان  ولئن 
ليكون رداً لهم عند حدوث ما يكره، وهم مقدمون على أمر عظيم، وعلي من لا ينكر في 
شجاعته وبطولته وايمانه وتفانيه في سبيل نصرة الاسلام، ولكنه بالرغم من ذلك كله لم 
يعلم بالحادث إلا بعد أن سمع التكبير من المسجد عاليا، وقد فرغوا من اجتماع السقيفة 



ال�سقيفة: الف�صل الثالث88

وجاؤوا بأبي بكر يبايعونه البيعة العامة.

يبدو لي  ما  التكتم وإنما ذكرت  تعليلي هذا أدعي الاحاطة بأسرار هذا  ولست في 
عند البحث مقتنعا انه أهم أسراره وعسى ان يكون هناك من يستطيع ان يشبع الموضوع 

بحثا، فيزيدنا علما على علم أو يكشف لنا انا على جهل.

6. ت�أثير دخول المهاجرين في اجتماع الأن�اصر

مجتمعين  الأنصار  فنرى  السقيفة،  الى  عبيدة  وابي  وعمر  بكر  ابي  مع  الآن  لنجيء 
لٌ وجعاً يخطب فيهم وقد ترأس حفلهم  مِّ يتداولون الحديث، وسعد بن عبادة بينهم مزَّ
مرشحا للخلافة، ولانشك ان الأنصار الآن في لغط وحماس، قد اخذت الأنانية والفخر 
بأطرافهم معدين للوثبة عدتها، يريدون في اجتماعهم السري هذا ان يقبضوا على ناصية 

هذا الامر العظيم، وليس امامهم من يطاولهم.

بافتضاح  أيديهم  ما في  يسقط  ان  بد  فجأة لا  المهاجرين  عليهم وجوه  يدخل  وإذ 
امرهم قبل ابرامه، وبتخوفهم من خروجه من ايديهم بعدما قالوا وصنعوا، ولابد ان 
عليها  يتغلب  التي  نفسياتهم  عرفنا  وقد  الخذلان،  شعور  فيهم  ويقوى  لذلك  يرتبكوا 
الضعف، فيتغير عليهم مجرى الحادثة. وهنا ينقلب الدور فيتهيؤون لمواجهة هذا الحادث 
الجديد بما يقتضيه: فمن كان يبغض الامارة لسعد وجد الفرصة قد حانت للانتقاض 
ينقلبوا مدافعين. وهذا أول تبدل في  الذين يوادونه لابد ان  عليه، وبالعكس اصحابه 

حالهم وانخذال في اجتماعهم.

هو؟  من  المزمل  هذا  عن  وسؤالهم  الاجتماع  هذا  المهاجرين  جماعة  دخول  وبعد 
وما شأنه؟ نرى عمر يذهب ليبتدئ النطق، وقد زور في نفسه مقالة في الطريق ليقولها 
بين يدي ابي بكر، وكان يخشى جد ابي بكر أو حدته، وكان ذا جد كما يقول هو، ومن 



89 بيعَة ال�سقيفة

العواطف  واللباقة رعاية لهذه  اللين  الى كثير من  يدعو  دقيق جدا  الموقف  ان  الواضح 
الثائرة المتحفزة، ولكن ابا بكر يمنع عمر من ابتداء الكلام، وكأنه هو ايضا يرقب شدته 
وغلظته المعروفتين فيه فانطلق يتكلم، وما شيء كان زوره عمر إلا أتى به أو بأحسن منه 

على ما يحدثنا عمر نفسه.

ولقد كان ابو بكر يحسن المعرفة بما يتطلب هذا الوضع من الرفق والسياسة، أولا 
ترى لما كادوا ان يطأوا سعدا قال قائل: قتلتم سعدا.. فقال عمر وهو مغضب: »اقتلوا 
الرفق هنا  يا عمر!  قائلا: »مهلا  ابو بكر  اليه  فالتفت  فتنة«  انه صاحب  قتله الله  سعداً 

ابلغ«.

اخاله وقد تمت  الموقف، ولكني  كان يجهل ضرورة  ان عمر  ذلك  مع  اعتقد  ولا 
البيعة لأبي بكر لم يجد حاجة لكثير من هذا اللين والمداراة، وقد أخذ بموافقة الأنصار إلا 
القليل، وتحقق فشل سعد وانخذاله، فهو اذن يعرف موضعي اللين والشدة، ولعله وهو 

رجل الساعة بعد أبي بكر أراد ان يظهر بالغلظة لينطق ابا بكر بكلمة اللين.

7. ت�أثير خطب �أبي بكر على المجتمعين

من  فأحسنوا سيادتهم هم  الأمم والجماعات  الذين سادوا  الرجال  ان  المتيقن  من 
ابرع الناس في علم الاجتماع وهم لايشعرون، وإنما جبلوا على معرفة فطرية تشحذها 
التجارب التي تخلق في النفس الملكة على تطبيق النظريات عند الحاجة، وابو بكر وعمر 
هما من اولئك الناس الذين عرفوا خواص نفسية الجماعات وكيف يمكن التأثير عليها 

في الوقت المناسب كما دلت الحوادث المتكررة على ذلك.

ولا شك ان مميزات الجماعة المقصودة لعلماء الاجتماع كانت متوفرة ايضا هنا أتم 
من توفرها في اجتماع المسجد عند موت النبي الذي أشرنا اليه سابقا: فقد كان الاجتماع 



ال�سقيفة: الف�صل الثالث90

حافلا التجأ فيه سعد بن عبادة أن ينيب عنه ابنه أو بعض بني عمه في إلقاء كلامه، فيرفع 
به صوته ليسمع المجتمعين، وقد اجتمعوا لغرض واحد حساس اعني تأمير من يخلف 
ذلك النبي العظيم، ليكون على رأس هذه الامة الكبيرة القوية المستجدة، وهم على ما 

هم عليه من الحال التي وصفناها من التوثب والشعور بالاستحقاق والتكتم.

وأظنك عرفت في البحث الأسبق ان الاجتماع الذي يتألف على هذا النحو كيف 
يطلع فيه قرن العاطفة ويأزر رأس العقل والتفكير في المجتمعين فيصبح عرضة للتقلبات 
عليه  تظهر  بل  الأعمى،  والتقليد  المحاكاة  سلطان  فيه  ويقوى  الفجائية  والانقلابات 
الأعراض المتناقضة، فبينا تجده قد يقوم بأعمال وحشية جبارة تدل على شجاعة افراده 
البالغة حدها تجده مرة اخرى يجبن من الصفير، وبينا تراه يأتي بأعمال صبيانية مضحكة 
تراه تارة اخرى يحكم التدبير والتنظيم، وما ذلك إلا من سجية المحاكاة الموجودة في كل 
انسان فتسود على المجتمع عندما يبطل حكم العقل وحينئذ يكون تابعاً مسخراً لكل من 

يحسن تسخيره بالمؤثرات التي تهيمن على العاطفة كالمنوم تنويما مغناطيسيا.

ونحن إذ فهمنا جيدا هذه البديهيات عن روحية الجماعات، ولاحظنا توفر شروط 
ابو  اتبعها  التي  الأساليب  تلك  معنى  نفهم  السقيفة،  جماعة  في  الاجتماعية  الجماعة 
الأنصار  جماعة  تأثر  سر  ونفهم  يومئذ  المجتمعين  على  للتأثير  سترى  كما  وصاحبه  بكر 
وانقلابهم الفجائي على انفسهم، فأخذ ابو بكر وعمر الأمر من أيديهم باختيارهم، على 
انهما في جنب قوة الأنصار واعتزازهم بجمعهم تلك الساعة لا يعدان شيئا، وليس من 
الجراح كما سبق وسالم مولى أبي حذيفة على رواية.  بن  أبو عبيدة  إلا  المهاجرين معهما 

فاسمع الآن الى الأساليب التي قلنا عنها:

على  الأوس  عواطف  وأثار  الأنصار،  بين  بكر  ابو  حرش  كيف  سابقا  رأينا  لقد 



91 بيعَة ال�سقيفة

الخزرج، وقد صادف منهم نفوسا متهيئة للوثبة على سعد، حتى استمالهم الى جانبه وهم 
تولاه  وان  للأنصار  كان  إذا  الأمر  ان  يعلمون  انهم  حين  في  يشعرون،  لا  أو  يشعرون 
رئيس الخزرج فهو الى حيازتهم أقرب والى سلطانهم أدنى، ولكن للعاطفة هنا سلطانها 

القاهر على النفس لا يقف في وجهها أي سور محكم من المنطق والتفكير.

ولنفحص الآن )خطبته( التي واجههم بها في أول الملاقاة وقال عنها عمر: »ما شيء 
كان زورته في الطريق إلا اتى به أو بأحسن منه« فانه ذكر فيها اولاً ما للمهاجرين من 
فضل وسابقة في الإسلام بأنهم أول من عبد الله في الارض وآمن بالله وبالرسول وانهم 
اولياؤه وعشيرته واحق أناس بهذا الأمر)أي الخلافة( من بعده، وأن العرب لاتدين إلا 
لهذا الحي من قريش، وانهم لا ينازعهم في ذلك إلا ظالم...! ثم خاطب الانصار فلم 
وإذا  الأمر،  لهذا  استحقاق  غير  من  لكن  لكن...  وجهادهم،  وسابقتهم  حقهم  يغمط 
يامعشر  وأنتم   ...« فقال:  فانما هي)الوزارة(... ولغيرهم...)الامارة(،  استحقوا شيئا 
الأنصار من لا ينكر فضلكم في الدين ولا سابقتكم العظيمة في الاسلام، رضيكم الله 
انصاراً لدينه ولرسوله وجعل اليكم هجرته، وفيكم جلة أزواجه وأصحابه، فليس بعد 

المهاجرين الأولين عندنا بمنزلتكم، فنحن الأمراء وأنتم الوزراء«))).

وفي هذا البيان الشيء المدهش من اطفاء نار عواطفهم المتأججة ضد المهاجرين، 
المتطاولة بفضلهم، وجهادهم ونصرتهم، وتقريبها الى  واشباع نهمة نفوسهم الفخورة 
الجماعة  أعصاب  تخدير  على  اقوى  ليس  لأنه  عليهم،  بفضلهم  للاعتراف  المهاجرين 
الهائجة من الذهاب مع تيار روحهم المندفعين بها، فأعطى لهم ما يسألون بلسان حالهم 

من الاعتراف بالفضل والجهاد وكل فخر يشعرون به متطاولين.

))) الطبري )208:3(.



ال�سقيفة: الف�صل الثالث92

حقاً لقد صدق وصدقوا، فان لهم الفضل الذي لا ينكر، ولكنهم أخطؤوا بزعمهم 
الزعم، فيحذر  يريد أن يحولهم عن هذا  أبا بكر  ان لهم بذلك حق الامارة، وهنا نجد 
أن يخدش عواطفهم بما ينقص منزلتهم ويحط من مقامهم، فعدل عن التصريح بكلمة 
الخطأ أو ما ينسق عليها من معناها، واتبع اسلوبا آخر من البيان وانه لمن السحر المأثور 
فلم يزد على كلمة: »فليس بعد المهاجرين الاولين عندنا بمنزلتكم فنحن الامراء وأنتم 
الوزراء«. وفيها تنبيه على خطئهم من طرف خفي من دون التجاء الى الكلمة التي بها 
تجرح عواطفهم وتثير الحزازات مع الثناء عليهم في نفس الوقت ثم اثبات الوزارة لهم 
يفضل  أن  يريد  الآن  فهو  الأعجب:  الشيء  ترى  الكلمة  هذه  في  التدقيق  أردت  وإذا 
استحقاق الخلافة، ولو  ليثبت لهم  بالخصوص!( عليهم،  )الأولين  الأولين  المهاجرين 
كان وضعهما في طرفين وفضل المهاجرين لأثار ذلك بحفيظتهم وحرش بين خصمين 
تفضيل  طريق  من  اليهم  والتاف  مقصوده  منطوق  عن  فعدل  القديم،  من  متطاولين 
الأنصار أنفسهم على الناس والقى في الطريق كلمة )بعد المهاجرين الأولين(، فتظاهر 
استثنى  وإنما  غيراً،  ليس  مقصوده  وأن  الأنصار،  بمنزلة  أحد  ليس  يقول:  ان  يريد  انه 
اليه الشك وليس محلا للنقاش لا لأنه المقصود  المهاجرين كأمر ثابت مقرر لا يتطرق 

في البيان.

قلنا إذ تهدأ تلك النفوس الجامحة في الجماعة راضية بما قيل فيها وفق شعورها تتفكك 
أوصالها وترجع من حيث جاءت كأنما حصل لها كل ما تصبو اليه، وهذا من انحطاط 
يراد أخذها منها وان خالفت تفكيرها عند  التي  بالنتيجة  نفسية الجماعات، فلا تشعر 
لها على  تردها جملة، ولا طاقة  أو  تقبلها جملة  ان  الأفكار  الجماعة في  التأمل، لأن عادة 

التأمل والتفكيك بين الأفكار ولاصبر لها على التمييز.

مضافا الى ان الوعد بجعلهم الوزراء لا يفتاتون بمشورة ولا تقضي الامراء دونهم 



93 بيعَة ال�سقيفة

وأخذ  عليهم  الاستبداد  من  بخوفهم  ويذهب  واطماعهم،  رغباتهم  من  يطمن  الامور 
الثأر منهم، ويسدل على ما حاولوه ستارا كثيفا من النسيان، وبعبارة أصح، يأخذ أثره 
الوقتي وتلهو الجماعة عن صدق الوفاء ولا تحتاج الى التدليل عليه، ولا يكلف قائله إلا 

الوعد وبهرجة الكلام.

وهناك كلمتان أخريان في تلك العبارة التي حللناها لا يفوتنا أن نتعرف اليهما والى 
ما فيهما من معنى أخاذ.

للمهاجرين  الموجودة  الخصومة  شعور  عن  بها  فأبعدهم  )الأولين(  كلمة  الاولى: 
عامة، والمهاجرون والأنصار حزبان متطاولان وقد كان تنافسهما أمراً واضحاً للعيان 
في زمن الرسول وبعده حتى قال لهم النبي يوما: »ما بال دعوى اهل الجاهلية«، وذلك 
عندما قال الأنصاري: »يا للأنصار!« وقال المهاجري: »يا للمهاجرين« فأقبل جمع من 
فتجد  مشهورة)))  قصة  في  عظيمة،  فتنة  تكون  ان  كاد  حتى  السلاح  وشهروا  الجيشين 
لعامة  بخصومتهم  الأنصار  شعور  اتقى  كيف  بالأولين  المهاجرين  بتخصيص  بكر  ابا 
وعبادة  الاسلام  الى  سبقوهم  وقد  فضل  من  للأولين  ما  لاينكرون  وهم  المهاجرين، 

الرحمن على انه بهذا التخصيص قرب نفسه وصاحبيه الى هذا الأمر.

الثانية: كلمة )عندنا( فانظر الى ما فيها من قوة سحرية إذ رفع بها عن مقام القرن 
المنازع للأنصار، وأخرجها عن الحزبين: الأنصار والمهاجرين، ونصب نفسه بها كحكم 
بينهما يفضل هذا على ذاك ثم يختار لهم ما فيه الصلاح، وهذا له الأثر البليغ في اخماد نار 
له نفوذ  ايضا منزلة في نفوسهم هي أعلى وأرفع تجعل  التعصب عليه، ويعطيه  عاطفة 
الحكم المستشار والزعيم للفريقين وعلى العكس فيما لو نصب نفسه مزاحما لهم مطالبا 

))) راجع البخاري )165:2 و126:3(.



ال�سقيفة: الف�صل الثالث94

بحق يعود له ولحزبه، وشأن الجماهير انها لاتنتظر الدليل على الدعاوي البراقة المبهرجة؛ 
لأن التصوير ولو بالألفاظ له الحكم الفصل على نفسياتها.

غير  من  الجماعات  تسحن  جعجعة  وهي  ودققها!  العبارة  تلك  الى  الآن  فارجع 
طحن، وإلا فمن المقصود بضمير)عندنا( يتكلم عنه ابو بكر غير جماعة المهاجرين وهو 
منهم، وعلى تقديره فمن الذي خوله ان يمثل المهاجرين بشخصه؟.. ولكنه جرد من 
بمنزلة  وليس  الأنصار  من  أفضل  المهاجرون  عنده  مفضلا،  حكما  غيره(  نفسه)ومعه 

الأنصار أحد بعدهم.

القوة السحرية على الجماعات ان  التي لها  فلا نعجب بعد عرفاننا هذه الاساليب 
بعقولهم،  لا  بقلوبهم  اليه  لينظروا  المجتمعين  ويستهوي  الحال،  بناصية  بكر  ابو  يأخذ 

فيصرفهم كيف يريد، فانتظر نتيجة تأثيره عليهم.

8. نقا�ش المهاجرين والأن�اصر

قرأنا في الفصل السابق خطبة ابي بكر وما فيها من الأساليب فلنر مدى تأثيرها على 
المجتمعين وكيف كانت النتيجة؟:

رأيناه  البحث رقم)2( وقد  المتقدم في  المنذر في كلامه  بن  الحباب  إلا  يردّ عليه  لم 
لم يأت بشيء وكان اول منخذل امام المهاجرين وإن ظهر بالقوة التي تلاشت في آخر 
إذ قال: »فمنكم أمير ومنهم  الظاهرة  كلامه كما شرحناه، ففتح على نفسه باب الحجة 
»املكوا  بقوله:  كلامه  فاستهل  المغالب،  المتعصب  بمظهر  جليا  ظهر  انه  على  أمير«، 

عليكم أمركم....« وهذا مردود عليه معكوس الاثر، وسيأتي.

والله  قرن،  في  اثنان  لايجتمع  »هيهات!  فقال:  الخطاب  بن  عمر  دور  جاء  وهنا، 
أمرها  ان تولي  العرب لاتمتنع  يؤمروكم ونبيها من غيركم، ولكن  ان  العرب  لاترضى 



95 بيعَة ال�سقيفة

من كانت النبوة فيهم وولي امورهم منهم، ولنا بذلك من أبى من العرب الحجة الظاهرة 
والسلطان المبين، من ذا ينازعنا سلطان محمد وإمارته ونحن اولياؤه وعشيرته إلا مدل 

بباطل أو متجانف لإثم أو متورط في هلكة«.

فتجد كلام عمر هذا -وان كان هادئاً- لايبلغ كلام ابي بكر، إذ ظهر بمظهر الخصم 
عن  العام  المدعي  هو  يكون  لأن  المجال  له  فسح  بكر  ابا  وكأن  الامارة،  بحق  المدعي 
المهاجرين بعد ان نصب نفسه كحكم للمتنازعين، كما نلاحظ ايضا انه لم يشر الى قضية 
النص على قريش أو على خصوص واحد منهم، وإنما القضية قضية رضا العرب وابائها 
وان المهاجرين اولياء محمد وعشيرته؛ ولذا قال علي بعد ذلك: »احتجوا بالشجرة 

واضاعوا الثمرة«.

فقام الحباب بعد عمر فقال: »يامعشر الانصار املكوا عليكم امركم ولا تسمعوا 
سألتموه  ما  عليكم  ابوا  فان  الامر،  هذا  من  بنصيبكم  فيذهبوا  واصحابه،  هذا  مقالة 
الامر  احق بهذا  فأنتم -والله-  الامور،  البلاد، وتولوا عليهم هذه  فاجلوهم عن هذه 
المحكك  جذيلها  انا  يدين،  يكن  لم  ممن  دان  من  الدين  لهذا  دان  بأسيافكم  فانه  منهم 
والله  جذعة،  لنعيدنها  شئتم  لو  والله  اما  الأسد.  عرينة  في  شبل  انا  المرجب.  وعذيقها 

لايرد أحد على ما أقول إلا حطمت أنفه بالسيف«.

وهذه عصبية جاهلية وسوء قصد ظاهر، فقال له عمر: »إذاً يقتلك الله« فانتحى به 
الناحية الدينية إذ نسب القتل الى الله تعالى ولم يقل يقتلك الناس، وهذا اسلوب من الرد 

فيه التهديد والتنديد على تلك الدعوى الجاهلية منه، فقال الحباب: »بل إياك يقتل«.

وهذه مهاترة يلتجئ اليها ضعف الحجة وشدة الغضب، فترى الحباب في كل ذلك 
كان قلق الوضين يرسل من غير سدد، وتتضوع من فمه رائحة نفسه، ولا يعرف ان يسر 



ال�سقيفة: الف�صل الثالث96

حسوا في ارتغاء، فاقتحم في الميدان بجنان الفارس المدله المدل بقوته ونفسه، ومن سيفه 
الدينية  الصبغة  عليه  تأباها  البشعة في الاسلام،  الاولى  الجاهلية  تنظف دعوى  ولسانه 
المصطبغ بها المجتمع يومئذ، وهو في الدرجة الاولى متأثر بالإسلام وتعاليمه وللشعور 
الديني الأول في تأثر الجماعات الدينية وانفعالاتها، فما لم يستخدم هذا الشعور لا يرجى 
بنفسه  التضحية  في  سعادته  يرى  الانسان  يجعل  الذي  التعصب  الجماعة  في  يحدث  ان 

وبكل عزيز فداء للمقصد الذي يوجه اليه.

فالحباب ان تولى الدفاع عن سعد وقومه نصرة لهم فهو الذي أفسد عليهم أمرهم 
اكثر من أي شخص آخر من حيث يظن الصلاح وبدلا من ان يقود المجتمعين للغرض 
الذي إجتمعوا لأجله قد خسرهم واعطى القيادة من حيث لايشعر لغيره الذي عرف 
كيف تؤكل الكتف في استمالتهم واستعمال نفوذه فيهم، وكان اول ظهور هذه الخسارة 
»يا  فقال:  اجمعوا عليه  ما  الخزرج  فنقض على  بن سعد الخزرجي،  ابن عمه بشير  قيام 
معشر الأنصار انا والله لئن كنا اولى فضيلة في جهاد المشركين وسابقة في هذا الدين ما 
اردنا إلا رضا ربنا ونبينا والكدح لأنفسنا، فما ينبغي لنا ان نستطيل على الناس بذلك 
ولا نبتغي من الدنيا عرضا فان الله ولي المنة علينا بذلك، ألا إن محمداً من قريش وقومه 
أحق به وأولى، وايم الله لا يراني الله انازعهم هذا الأمر ابداً فاتقوا الله ولا تخالفوهم ولا 

تنازعوهم«.

انظر الى الشعور الديني كيف أخذ بأطراف كرم هذا الرجل، متأثراً بدعوة ابي بكر 
القوم، ولا  وصاحبه، خارجا على قومه بل على نفسه، وكان بعد ذلك اول مبايع من 
اعتقد ان ذلك كله عن نفاسة لسعد كما رماه به الحباب لما مد يده للبيعة فناداه: »يابشير 
ابن سعد عققت عقاق! ماأحوجك الى ما صنعت؟ أنفست على ابن عمك الامارة!«. 

فقال بشير: »لاوالله ولكن كرهت ان انازع قوما حقاً جعله الله لهم«.



97 بيعَة ال�سقيفة

بل اعتقد انه كان صادقا بعض الصدق أو كله فيما ادعاه عن نفسه فان سير الحادثة 
كما وصفناه يدل دلالة واضحة على تأثر الجماعة بكلام ابي بكر وانقيادها الى دعوته ولا 
مبدأ  كان  وإنما  نعم!  قومه،  دعوة  النفوس عن  يبعد  ما  الحباب  من  صدر  ما  بعد  سيما 

ظهور ذلك التأثر في بشير بن سعد، فيصح ان نجعله ممثلًا لشعور قومه تلك الساعة.

9. المهاجرون يربحون الموقف

إن الحقيقة هي التي وصفناها لك، إن القوم قد تكهربوا بدعوة المهاجرين وتهيئوا 
ابو  اليه وصرح به  التنافس بين الحزبين كما أشرنا  لبيعة واحد منهم بالرغم من وجود 
بكر في خطبته التي تقدمت في البحث )3( إذ قال: »فقد جلس بين لحي اسد يقضمه 
المهاجري ويجرحه الأنصاري« وزاد في تهيئهم هذا منافسة الأوس للخزرج وحسدهم 

لسعد، وطبيعي ان تنافس القريب اكثر أثراً من منافسة البعيد مهما كانت.

ولذلك نرى ابا بكر لما سمع مقالة بشير لم يتأخر عن تقرير النتيجة من هذا النقاش، 
فلا بد انه علم بانقلاب الجمع تأثراً بدعوتهم كيف وهو قد هيمن عليهم ونومهم تنويمًا 
مغناطيسيا، فيعرف كيف سخره وقاده فقدم للبيعة أحد الرجلين اللذين معه: عمر بن 
الخطاب وابي عبيدة الجراح، وقال: »قد رضيت لكم أحد هذين الرجلين فأيهما شئتم 

فبايعوا«.

وقد جرى في هذا الكلام هنا على نفس تلك الطريقة التي سلكها في خطبته المتقدمة 
في البحث)7( من ترفعه عن مقام المعارضة، وتجريده من نفسه حكمًا للحزبين يختار لهما 

ما هو الصالح باجتهاده، فاختار لهم احد هذين الرجلين.

ولكن الجمهور كما قلنا ضعيف الرأي والاختيار، لايعرف ان يختار ولا يعرف ان 
يعين ما يختار، ويبقى في مثل هذا الحال منتظراً اشارة من سخره ونومه التنويم المغناطيسي 



ال�سقيفة: الف�صل الثالث98

أو لأي شخص آخر يفاجئه بارادة قوية حازمة، فلو ان احداً من الحاضرين قام فبايع 
احداً منهما عمر أو أبا عبيدة لبويع وانتهى كل شيء، ولو ان ابا بكر عين واحداً لما تأخروا 
عن بيعته، ولكن هذا الترديد بين الرجلين يظهر انه كان مقصوداً تمهيداً لارجاع الأمر 
اليه، ولعله عن تفاهم سابق واتفاق بين الثلاثة ليتعاقبوا هذا الأمر؛ ولذلك تمنى عمر 

عند الموت ان يكون ابو عبيدة حيا ليعهد اليه.

اما هما فقد أبيا عليه وقال عمر: »لا والله لا نتولى الأمر عليك ابسط يدك نبايعك!« 
وأقدم  بالعمل،  القول  فحقق  والحجاج،  للرد  تستغل  فرصة  يترك  ولم  القول  هذا  قال 
بارادة جازمة لاتعرف التردد يتطلبها الموقف الدقيق، فذهب ليبايع ابا بكر، ولم يتمنع 
ابو بكر فمد يده، ولكن بشير بن سعد هذا الذي تقدمت خطبته سابق عمر بن الخطاب 
اليها فوضع يده بين يديهما مبايعا، كأنما اراد بذلك ان يحرز الفضيلة في السبق أو ليبرهن 
انفعالهم  بنتيجة  المدهشة  الجمهور  اندفاعات  من  هذا  بل  للمهاجرين،  اخلاصه  على 

بالمؤثرات التي تطرأ عليهم.

بتلك  السقيفة  جمهور  نفوس  تكهرب  من  قلنا  ما  على  الشواهد  ابلغ  من  وهو 
الألفاظ والجمل  لبعض  فان  واللباقة،  الحذاقة  بتلك  بكر  ابو  استعملها  التي  المؤثرات 
سلطاناً لايضعفه العقل ولا يؤثر فيه الدليل، الفاظ وجمل يفوه بها الخطيب خاشعاً امام 
القلوب لها احتراما  الجمهور، فلا تكاد تخرج من فيه حتى تعلو الوجوه هيبتها وتعنو 
كأن فيها قوة إلهية أو موجة سحرية، فتثير تارة في النفوس أشد الصواعق من الغضب، 
راضية  المتكلم  يريد  حيث  الى  وتقودها  اشلاءها  فتمزق  جاشت  إذا  تارة  وتسكنها 

قانعة))).

))) راجع كتاب)روح الاجتماع( المعرب لغستاف لبون ص113.



99 بيعَة ال�سقيفة

ويظهر ان عمر ايضا أدرك حقيقة الموقف وكيف قد ربحه المهاجرون فلم يبق إلا 
أن يصدر أحدهم الحكم الفاصل في تعيين من يبايع منهم، فأقدم على بيعة ابي بكر كما 
رأيناه غير متردد ولا متخوف ولا مستشير، ومد يده مسرعا، وإلا فان الأمر أعظم من 
أن يتم بهذه السرعة والسهولة التي كانت: باقدام شخص واحد يعقد البيعة لشخص 
آخر الظاهر ظهور الشمس انه صاحبه المنحاز اليه في وقت هو احد ثلاثة أو أربعة من 
الحزب المعارض لقوم في عقر دارهم معتزين بقوتهم يريدون أن يملكوا أعظم سلطان 
لأعظم امة، وهو لم يأخذ رأيهم وتصديقهم على ما أراد))) وإنما اقدم كأن الأمر لا يدور 
إلا بينه وبين ابي بكر كأمر ثابت لاشك فيه، وهذه مغامرة خطيرة لها ما بعدها، ولم تكن 

منه إلا لأنه أدرك نضج القوم وتهيئهم لبيعة أحد المهاجرين.

ولذلك لم نجد معارضة من القوم، بل الأوس ذهبت جميعها مسرعة للبيعة من غير 
تردد ولا تلكؤ يقدمها أسيد بن حضير بعد ان قالت ما قالت كما تقدم في البحث)3(. 
ثم تبعهم جميع الأنصار ما عدا سعداً ومن كان شديد التعصب له كإبنه قيس والحباب. 
ولا شك ان للعدوى أثرها الفعال في الجماعات فتسري سريان النار في الهشيم، او تيار 
الكهرباء في سلكه، فقد وجدنا كيف كان هلعهم في تزاحمهم على البيعة وتسابقهم اليها، 
ابا بكر، حتى ازدحموا على  يبايعون  فأقبلوا من كل جانب  الفرصة،  كأنما تفوت دونها 
سعد بن عبادة السيد المطاع في الخزرج بل الأنصار كلهم، هذا الزعيم الذي كان قبل 
ساعة مرشحا للبيعة خليفة للنبي وأميراً على جميع المسلمين، وكادوا يطؤونه فيقتلونه 

وهو مزمل وجع، فحمل الى داره صفر اليدين.

وهذا ألطف شيء في تناقض أفعال الجمهور وعدم ثباته وتطرفه في اعماله وآرائه 

))) على انه قال بعد ذلك في خلافته:)فمن بايع اميراً من غير مشورة المسلمين فلا بيعة له ولا 
بيعة للذي بايعه تغرة يقتلا( راجع كنز العمال الجزء الثالث رقم الحديث2323.



ال�سقيفة100

نزعاتها،  النفس عن الاسترسال في  فانه لايعرف الحلم والصبر ولا قمع  نزقه،  وشدة 
ولا المحافظة على الآداب العامة المصطلح عليها، وهو مع ذلك كثير النسيان لأحواله 

السابقة.

انتضى سيفه،  البيعة  الناس على  اقبال  لما رأى  ننساه-  أن  ينبغي  الحباب -ولا  أما 
فحامله عمر فضرب يده، فندر السيف فأخذ منه، فجعل يضرب بثوبه وجوههم حتى 
فرغوا من البيعة، ولكن من المعلوم أنه لم يصنع شيئا ولم يستطع رد جماح أي شخص 
من قومه حتى تمت البيعة مرغما، وصدق فيه وفي قومه المثل المشهور »ربّ ساعٍ لقاعد«، 
وليتني أراه في تلك الساعة كيف كان حاله فتزبد شدقاه ويتميز غيظا ويعض على أنامله 
وقد ملكت حواسه سورة الغضب، وماذا كان يقول لقومه ولنفسه بعد ذلك الذي مضى 
منه من التهديد والوعيد ثم ذهب هباء وخار ضعفا؟ لاشك انه لو كان من ابناء هذه 
المدينة الحديثة متشبعا بعاداتها، لكان هو على مثل هذه الحال ضحية الإنتحار ليتخلص 

من شنارها ويستر عارها.

10. النتيجة

بالمعنى  اختيار  طريقة  تكن  لم  بكر  ابي  بيعة  طريقة  ان  الحادثة  سير  من  نستنتج 
الصحيح))) ويحقق معنى أنها كانت )فلتة( وقى الله شرها على حد تعبير عمر بن الخطاب.

فكره ولا  ان يشحذ  للمفكر  تبق مجالا  لم  بالحادث  التي جرت  السرعة  رأينا  وقد 
عند  العدائية  العاطفة  ان  مع  مفاجأة،  في  مفاجأة  فكانت  حجته،  يقيم  ان  للمعارض 
الأوس المهيجة من ابي بكر كان لها الأثر الفعال في تقريب النتيجة، وساعدها بل اشعل 
أوارها ان المجتمعين انطبعت فيهم اوصاف الجماعة الاجتماعية، مما يذهب عنهم صحة 

))) فنصدق كلمة الاستاذ محمد فريد أبي حديد في مقاله )نظرة في نظام بيعة الخلفاء( المنشور في 
مجلة الرسالة المصرية العدد10.



101 على هام�ش ال�سقيفة

الاختيار والحكم.

دليلا على  به  يغتر  السقيفة، ولا  باختيار جماعة  المفكر  الباحث  يثق  لم  إذا  بدع  فلا 
صحة هذه الطريقة من البيعة في الاسلام، وقد أشرنا في الفصل الأول الى ان عمر نفسه 

قال عنها: »فمن دعا الى مثلها فهو الذي لا بيعة له ولا لمن بايعه«.

اندفع  وقد  طالب،  ابي  بن  علي  على  النص  عن  احد  يدافع  لم  إذا  ايضا  غرابة  ولا 
على  المهيمنين  رأي  نعرف  ونحن  شيء،  سبيله  في  يقف  لا  جارف  بتيار  المجتمعون 
اليه في هذا  أفتراهم يدعون  يتم له شيء من ذلك،  ان  يبعدون  الاجتماع في علي، وهم 
المجتمع الذي اسس على الأعراض عن النص فيه، وإذا قال بعد ذلك بعض الأنصار أو 
كلهم )لا نبايع إلا عليا( كما سبق فقد قلنا ان ذلك بعد خراب البصرة، فان هذا الجمهور 
اصبح لا يملك اختياره وتفكيره وشعوره بواجبه الديني لما قلناه من تكهربه بتيار تلك 
القوة السحرية قوة الاجتماع التي تجعل اعماله اعمالاً لاشعورية، على ان اساس الاجتماع 
ارتكز على طمع الأنصار من جهة وتخوفهم من جهة اخرى)على ما شرحناه فيما تقدم(. 
مع  واندفعوا  وغلبوا  افحموا  أن  فبعد  الديني  واجبهم  في  يفكرون  يتركاهم  لم  وهذان 

الغالبين، وتلك هي فطرة البشر.

والقرارات  العاجلة  الأحكام  تلك  الديني في  الضعف  من  نحسه  ما  ويشهد على 
الخاطفة في اجتماع السقيفة، انه مما تقرر في تلك النهزة أمران عامان:

1. ان الأنصار لا حق لهم في هذا الأمر.

2. انهم الوزراء لمن كانت له الامارة.

مع ان الأول شك فيه ابو بكر نفسه بعد ذلك إذ تمنى فيما تمنى لو سأل النبي عنه، 
والثاني هذا المنصب المزعوم وزارة الخليفة لم يعط لأحد منهم لا في عهد ابي بكر ولا 



ال�سقيفة102

بعده، بل هذا المنصب لم يحدث لأحد إلا في عهد العباسيين.

وبهذه النتيجة التي حصلنا عليها من سير حوادث السقيفة وملابساتها يسهل علينا 
ان نفسر بها الآيةالكريمة ﴿أَفَإنِْ مَاتَ أَوْ قُتلَِ انْقَلَبْتُمْ...﴾. فان الاجتماع كان -على كل 
حال- انقلابا على الأعقاب حتى لو لم نؤمن بالنص من قبل النبي على من سيكون 
خليفة من بعده، لأن الاجتماع كما قلنا من اصله كان افتياتاً على المسلمين ولم يكن مستندا 
الى قاعدة اسلامية أو تصريح من الرسول، وكذلك ما قرره الاجتماع لم يكن إلا قراراً 
النص.  الى  الرجوع  مجال  فيه  وليس  والمنتهى،  المبدأ  في  العواطف  فيه  تحكمت  خاطفا 
والى هنا نستطيع ان نرجع الى ما قلناه في التمهيد انه كيف تفسر الآية بحوادث السقيفة 
وأرجو من القارئ ان يرجع من جديد الى بحث السقيفة ليأخذ بأطراف الموضوع على 

ضوء هذه النتيجة.

ومن نفس الحادثة نستطيع ايضا ان نؤيد النص على الامام علي، لأن ما ورد 
ولم  فضله  وبيان  الثناء  لمجرد  وكانت  خليفة  لتعيينه  تكن  لم  لو  النصوص  تلك  من  فيه 
يكن الاجتماع لاستغلال الفرصة لمخالفة النص وكان اجتماعا طبيعيا شرعيا لو لم يكن 
كل ذلك لوجب أن يكون هذا الرجل الذي هو من النبي بمنزلة هارون من موسى في 
فيه  يقرر  ولا  الاجتماع  ينعقد  كان  ولما  بيته  أهل  ومعه  رأسهم  وعلى  المجتمعين  مقدمة 
شيء من دون مشورته وموافقته ولكن كما سبق كل ذلك لم يقع، بل الحادثة من مبدئها 
الى منتهاها اخذت على أن تقع على غفلة منه ومن بني هاشم الى آخر لحظة منها واهمل 
شأنها وكأنهم لم يكونوا من المسلمين أو لم يكونوا من الحاضرين إلا بعد أن تم كل شيء.



103

الف�صل الرابع:

عَلي مَع الخلفَاء

1. الافتيات على الامام

في  الأنصار  اجتماع  من  علم  على  يكن  لم  قدمنا  كما   ًعليا ان  التأريخ  لايشك 
سقيفتهم، حتى بعد ذهاب الثلاثة من حزب المهاجرين متكتمين، وهم ابو بكر وعمر 
إذ ذهبا يتقاودان على حد تعبير الطبري في تاريخه وتبعهما ابو عبيدة، بل لم يعلم الامام 
بن  مقدمتهم عمر  المسجد في ضجيجهم)وفي  الى  بعد خروجهم  إلا  السقيفة  تم في  بما 
الخطاب وبيده عسيب نخل وهو محتجز يحث الناس على البيعة(، فبلغه تكبيرهم، وهو 

مشغول لايزال في جهاز النبي، ولم يخرج اليهم إلا في اليوم الثاني.

واول شيء يبدو دليلا على افتيات القوم عليه بالمشورة، وهم يشعرون بأنهم في مقام 
الخصومية له انهم لم يخبروه بحادث اجتماع الأنصار عندما أسر عمر الى ابي بكر وهو في 
الذي تبعهما وحده حيث  الرسول بالخبر، وهما ايضا لم يخبرا احداً غير ابي عبيدة  بيت 
الاجتماع السري، مع ان مثل الامام اولى الناس بتدارك هذا الموقف الدقيق ان كان في 
اجتماع الأنصار خطر على الاسلام أو فتنة، والامور جارية على ظواهرها الطبيعية بين 
الامام وبين هذه الجماعة، ثم الأغرب انهم لم يدعوه للمشاورة بل حتى للبيعة قبل أن 
يتم كل شئ ينتظر لبيعة ابي بكر، ولا ينتهي التساؤل عما إذا كان ينبغي ان يرسلوا اليه 

من يخبره بالأمر على الأقل! اما كانوا على حسن نية معه او ثقة بموافقته لهم ورضاه؟

اشتاتا  البيعة  الى  الناس  ودع��وا  بينهم،  أمرهم  قضوا  قد  وجدناهم  لقد  نعم! 



ال�سقيفة: الف�صل الرابع104

انتهزوا  ولذا  علي؛  حزب  امام  الخوف  بل  والخصومة  الكفاح  مستشعرين  ومجتمعين، 
فرصة انشغاله وانشغال اصحابه وبني هاشم بجهاز سيدهم. ويشهد لهذا قول الطبري 
في تأريخه: »وجاءت اسلم فبايعت فقوي بهم جانب أبي بكر وبايعه الناس«، تأمل كلمة 
)فقوي بهم جانب أبي بكر(، لتفهم ان هناك جانبين متخاصمين يقوى احدهما ويضعف 
الآخر، وليس المراد بالجانب الآخر الأنصار لأنهم قد بايعوا في السقيفة ولم يبق إلا سعد 

ابن عبادة وابنه، وليس له كبير اهتمام وقد اهملت بيعته حسب اشارة بعض ابناء عمه.

القوم في المسجد وهو حول  انه جاءه الخبر عفواً لما سمع تكبير  قلنا  أما علي فقد 
النبي مشغول بجهازه، ولما بلغته حجتهم على الأنصار لم يكتم نقدها، فقال كما في نهج 

البلاغة: »احتجوا بالشجرة وأضاعوا الثمرة«.

2. ر�أيه في بيعة ال�سقيفة

قلنا في آخر الفصل الأول انه لماذا لم يطالب الامام صراحة بالنص عليه بالخلافة، 
وهنا نقول: انه مع ذلك لم يكتم رأيه في بيعة السقيفة، فان التأريخ لايشك عند من ينظر 
بيعة ابي بكر، وكان  اليه من  ناقما على ما اسرعوا  أنه كان  اليه نظرة فحص وتمحيص، 
يعدها غصباً لحقه، فلم يلاق الحادث إلا بالاستغراب والاستنكار كما يبدو من كلمته 
السابقة التي قرأتها أخيرا، ومن كلمات كثيرة منبثة في نهج البلاغة وغيره وأهمها الخطبة 

.الشقشقية. وأقل ما يقال في انكاره تخلفه عن البيعة حتى ماتت فاطمة الزهراء

على ان من الظلم نقول: ان الامام تخلف عن البيعة، وهو صاحب الأمر الذي يجب 
أن يؤتى اليه، وإنما الحق أن نقول: إن الناس هم الذين تخلفوا عنه.

البيعة  الثاني من السقيفة بعد  اليوم  وأول اعلان له عن رأيه كان عند خروجه في 
العامة كما في مروج الذهب فقال لأبي بكر: »أفسدت علينا أمرنا ولم تستشر ولم ترع لنا 



105 عَلي مَع الخلفَاء

حقا«. وهذا القول صرخة في وجه الاستئثار عليه، وتصريح بعدم الرضا بما تم، وليس 
علي ممن يداجي أو يخاتل ولا ممن تأخذه في الله لومه لائم، ولذلك هم كانوا يفرون من 
بكر في جواب كلامه  ابا  فنرى  اعلان خصومتهم،  البيعة خوف  تمام  قبل  به  التحرش 

السابق يعترف له ويقول: »بلى! ولكن خشيت الفتنة«.

ويسكت التأريخ عن ذكر جواب الامام، أفتراه اقتنع بكلمة ابي بكر أو أغضى عن 
جوابها أو التأريخ أهمل الجواب، ولكن عليا نفسه يقول من خطبة له عن هذه الحادثة: 

»فلما قرعته بالحجة في الملأ الحاضرين هب كأنه لا يدري ما يجيبني به«.

واستنكار حادث  نفسه  الى  الدعوة  يترك  لم  فانه  المرة  انه سكت هذه  فرض  ولئن 
السقيفة، وان بايع بعد ذلك فلم يبايع عن طيبة خاطر واطمئنان الى الوضع، وهو الذي 
يقول بالصراحة في الشقشقية: »فصبرت وفي العين قذى وفي الحلق شجى أرى تراثي 

نهبا«.

انه لم يبايع إلا بعد أن صرفت عنه وجوه الناس بموت فاطمة  التأريخ يحدثنا  ثم 
الزهراء، وكم تذمر وتظلم من دفعه عن حقه مثل قوله من كلام له في النهج: »فوالله ما 
زلت مدفوعا عن حقي مستأثرا علي منذ قبض نبيه حتى يوم الناس هذا« ويشير بهذا 

اليوم الى عصره في خلافته.

هذا هوالصريح الواضح من رأي الامام في بيعة السقيفة وما وقع بعدها، ويكفي 
النظر في الشقشقية وحدها، غير ان التأريخ قد يحاول ان يكتم هذه الصراحة؛ لأنه لا 
بالحيدة عن  يتهمه  ان  ان علياً مع الحق والحق مع علي، فلا يمكنه  ينكر على كل حال 
طريق الحق إذا اعترف بهذا الرأي منه، وهو -أعني التأريخ- يريد ان يصحح ما وقع 

يوم السقيفة الذي لايصح من دون رضا صاحب الحق وموافقته، فيركن الى المداورة.



ال�سقيفة: الف�صل الرابع106

ولكن في الحقيقة لابد ان تتم على نفسها، فانه جاء في صحيحي البخاري ومسلم 
اليه  كانت  الناس  وجوه  »ان  القول:  هذا  عن  لايخرج  ما  والسير  التأريخ  كتب  عدا 
وفاطمة باقية فلما ماتت انصرفت وجوه الناس عنه وخرج من بيته فبايع ابا بكر وكانت 

مدة بقائها بعد أبيها ستة أشهر«.

وجاء ما هو أصرح من كل ذلك في جوابه لكتاب لمعاوية، إذ يتهمه معاوية بالبغي 
على الخلفاء والابطاء عنهم وكراهية أمرهم، فيقول الامام منكراً لبعض التهم ومعترفا 
بالبعض الآخر: »فأما البغي فمعاذ الله أن يكون واما الابطاء والكراهية لأمرهم فلست 

اعتذر الى الناس في ذلك«))).

3. الموقف الدقيق

يظهر للمتتبع ان الامام كان يرى -عطفاً على رأيه السابق- وجوب مناهضة القوم 
حتى يأخذ حقه منهم.

ويستشعر ذلك من سيرته معهم ومن كثير من أقواله التي منها قوله في الشقشقية 
عن حربه لأهل الجمل ومعاوية: »أما والذي فلق الحبة وبرأ النسمة لولا حضور الحاضر 
وقيام الحجة بوجود الناصر، وما أخذ الله على العلماء ألا يقاروا على كظة ظالم ولا سغب 

مظلوم؛ لألقيت حبلها على غاربها ولسقيت أخرها بكأس أولها«.

فانظر الى موقع كلمته: »لسقيت آخرها بكأس أولها«، فانه يريد أن يقول: ان زهدي 
بالدنيا يدعو الى أن أترك حقي في المرة الأخيرة كما تركته في المرة الاولى، ولكن الفرق 
كبير بين الحالين: ففي الاولى لم تقم عليَّ الحجة في القتال لفقدان الناصر دون هذه المرة، 
فلا يسعني ان اعرض عنها هذه المرة واسقيها بالكأس الذي سقيت به اولها يوم طويت 

))) راجع شرح النهج )409:3(.



107 عَلي مَع الخلفَاء

عنها كشحا وصبرت على القذى.

لناهضت  منهم  عزم  ذوي  اربعين  وجدت  »لو  يقوله:  كان  ما  ذلك  من  وأصرح 
نسيت  »فمهما  قوله:  اليه من  فيما كتب  ذنوبه، وذلك  معاوية من  ما عده  القوم« وهذا 
منهم  اربعين ذوي عزم  وجدت  لو  لما حركك وهيجك  قولك لأبي سفيان  أنسى  فلا 
لناهضت القوم، فما يوم المسلمين منك بواحد«، ولم ينكر امير المؤمنين هذا القول في 

جوابه على هذا الكتاب.

وفي التاريخ مقتطفات تؤيد ذلك، كما في تأريخ اليعقوبي: إن اصحابه الذين كانوا 
يجتمعون اليه طالبوه بمناهضة القوم وتعهدوا بالنصرة، وكأنهم ظنوا ان قد بلغوا العدد 
المطلوب )40 ذوي عزم( فقال لهم: »اغدوا على هذا محلقي الرؤس«، وهو إنما يريد ان 

يريهم انهم لم يبلغوا المنزلة التي تقام بها الحجة، فلم يعد عليه إلا ثلاثة نفر.

وإذا كان هذا رأيه في المناهضة للقوم يبلغ -يا سبحان الله- هذه الشدة والصرامة 
من  يقول  إذ  الدقيق،  وموقفه  نفسه  عن  هو  يحدثنا  الآن  لنتركه  صانعا؟  ت��راه  ف�امذا 
الشقشقية: »وطفقت ارتئي بين أن أصول بيد جذاء أو اصبر على طخية عمياء يهرم فيها 
الكبير ويشيب فيها الصغير ويكدح فيها مؤمن حتى يلقى ربه(.ثم يبين لنا كيف ان يده 
جذاء من خطبة ثانية: )نظرت فاذا ليس لي معين إلا أهل بيتي فضننت بهم على الموت«.

فهو إذن بين امرين لا ثالث لهما: اما المغامرة بما عنده من اهل بيته، واما الرضوخ 
للأمر الواقع، اما الحالة الاولى ففيها خطر على الاسلام لايتدارك فإنه إذا قتل هو وآل 
الكريم  القرآن  الثاني من الأرض )عترة الرسول( وافترق عن عديله  الثقل  ارتفع  بيته 
وهناك الضلالة التي لا هداية معها، وقد قال النبي: »لاتضلوا ما ان تمسكتم بهما ابداً« 
أو »لن يفترقا حتى يردا علي الحوض« واما الحالة الثانية فان في الصبر على هضم حقوقه 



ال�سقيفة: الف�صل الرابع108

اضاعة لوصية النبي، وتعطيلًا لنصبه اياه اماماً وخليفة من بعده.

فأي الأمرين هو اولى بالرعاية لحفظ بيضة الاسلام؟

وأنى لنا ان نتحكم في ترجيح أحد الأمرين، ونعرف الامام واجبه في هذا الأمر؟!

وما بالنا نذهب بعيداً، فانا نعرف ما صنع الامام، انه استسلم للقوم وبايع كما بايع 
الناس بالأخير، وقد قرر الرأي الأخير بعد ان طفق يرتئي بين ان يصول بيد جذاء أو 
يصبر على طخية عمياء عندما قال: »فرأيت الصبر على هاتا احجى« فسدل دونها حينئذ 

ثوباً وطوى عنها كشحاً.

الصبر  كان  كيف  ليعرف  الأمر  هذا  في  الناظر  على  الرأي  وجه  لايضيع  انه  على 
له وترات قريش  العرب  الناصر وحسد  قلة  القوم مع  أحجى، لأنه لو نهض في وجه 
عنده، لكان المغلوب على أمره، وعندئذ يصبح نسياً منسيا، ولربما لا يحفظه التأريخ إلا 
باغياً بغى على الدين كأولئك اصحاب الردة، فقتل)بسيف الاسلام( واضيع مع ذلك 
النص على خلافته. وقد رأيناه مع بقائه حيا وانتهاء الأمر اليه بعد ذلك كيف غمط حقه 

وأعلن سبه وبقي الشك فيه الى يوم الناس هذا.‍

وقد أشار الى ذلك في كلامه لعمه العباس وابي سفيان لما طلبا بيعته، إذ قال لهما: 
إيناعها  لغير وقت  الثمرة  ومجتني  قال:  فأراح..ثم  استسلم  أو  بجناح  »أفلح من نهض 

كالزارع بغير أرضه«.

الملك ومطاولة  بالحرص على  إلا  يبالي  إلا من لا  الموقف  ينهض في هذا  حقا، لا 
الناس مهما كانت النتائج على الدين والصالح العام، وأمير المؤمنين أحرص على الاسلام 
من ان يغرر به لأمر يقول عنه انه: »ماء آجن ولقمة يغص بها آكلها«. ولا يساوي عنده 
ينصح  ولذلك  باطلا،  يدحض  أو  حقا  يقيم  كان  إذا  إلا  درهما،  تساوي  لا  التي  نعله 



109 عَلي مَع الخلفَاء

الناس في كلامه الذي أشرنا اليه مع العباس وابي سفيان، وهما يحثانه على قبول البيعة، 
فيقول: »شقوا أمواج الفتن بسفن النجاة وعرجوا عن طريق المناظرة، وضعوا عن تيجان 

المفاخرة«.

وكأنه في كلامه هذا يحس منهما إذ دعواه لهذا الأمر الانفة من الخضوع لأخي تيم، 
و)تيم( على حد تعبير ابي سفيان أقل حي في قريش، فهما ينظران الى الأمر من ناحيته 
في  معاوية  جواب  في  له  كتاب  من  قال  فكما  هو  فقهه  أما  الجاهلية.  والعصبية  القبلية، 
خصوص هذا الأمر: »وما على المسلم من غضاضة في ان يكون مظلوما ما لم يكن شاكا 
في دينه«، وهو غير فقههما فان العباس مشى اليه ابو بكر وجماعة ليلًا، لما عرفوا موقفه، 
فأطمع في الخلافة له ولولده، بعد نقاش انتهى بالاعراض عن النزاع، واما ابو سفيان 
فقد نقل ابن ابي الحديد)30:1( وغيره ان عمر كلم ابا بكر فقال: إن ابا سفيان قد قدم 
وإنا لا نأمن شره، فدفع له ما في يده فتركه، وكان أبو سفيان قد بعث قبل وفاة النبي على 

الصدقات.

على  فالصبر  ذلك  مع  ولكن  القوم  ناهض  لو  ليقتل  كان  ما  أنه  ثانياً  لنفترض  ثم 
ترك حقه كان أحجى وأجدر لأن منازعتهم كانت -لاشك- تجر إلى الفتنة وتبعث على 
العرب ولم يضرب جرانه في الجزيرة، وقد  يتغلغل في نفوس  الفرقة، والاسلام بعد لم 

أشرأبت الاعناق للانتقاض عليه.

فهو إذ وطن نفسه على ما هو أمرُّ من طعم العلقم كما يقول بالتنازل عن حقه، كان 
يخاف ويخشى، ولكن لا على الحياة وهو هو ابن أبي طالب في شجاعته واستهانته بالحياة، 
الذي كان يقول: »والله لو تظاهرت العرب على قتالي لما وليت عنها« بل كان خوفه على 
الدين من التصدع وعلى جامعته من التفرق، فسالم إبقاءً لكلمة الاسلام واتقاء للخلاف 



ال�سقيفة: الف�صل الرابع110

والشقاق في صفوف المسلمين فيرتدوا جميعاً على أعقابهم، والمفروض ليس عنده القوة 
الكافية لاظهار كلمة الحق وإقامة السلطان.

وهو يشير إلى هذا الخوف فيما يقول في هذا الصدد من خطبته في النهج: »ما شككت 
في الحق مذ رأيته، لم يوجس موسى خيفة على نفسه، أشفق من غلبة الجهال ودول 
الضلال، اليوم توافقنا على سبيل الحق والباطل من وثق بماء لم يظمأ«. فهو في هذه الكلمة 
يتأسى بموسى إذ رموه بالخيفة ولكنّ فرقاً بين الخوف على الحياة والخوف من غلبة 
الباطل: وهذا أفضل تفسير لقوله تعالى: ﴿فَأَوْجَسَ ِيف نَفْسِهِ خِيفَةً﴾))) وفيه تبرئة لنبي 
الله من الوهن والشك وما أدق معنى كلمة »من وثق بماء لم يظمأ« بعد تقديم قوله: »ما 

شككت في الحق مذ رأيته« وقد رأى الحق وهو إبن عشر سنين!

وهو  بكر  أبي  على  مستفزاً  جاءه  لما  سفيان  لأبي  المشهور  جوابه  ذلك  لنا  ويوضح 
يقول: »فوالله لئن شئت لأملؤها خيلًا ورجلًا« وأنت تعرف ما قال له الامام أنه قال: 
»أنك والله ما أردت بهذا إلا الفتنة وأنك والله طالما بغيت للاسلام شراً لاحاجة لنا في 
نصيحتك« ما أعظم هذه الصرامة والصراحة منه لمن يريد أن يبذل نفسه وقومه في ظاهر 
بذل  الذي  الدين  إن  نعم،  الناصر،  فقد  ناصراً ومعيناً على خصومه وهو يشكو  الحال 
له مهجته كان عنده فوق جميع الاعتبارات، وإن استهان به غيره، وقد رأينا أبا سفيان 
كيف أسرع في الرجوع عن وعده ووعيده لما تركوا له ما في يده، وأمير المؤمنين قد صرح 
بغرضه هذا بعد ذلك في جوابه الذي أشرنا إليه عن كتاب معاوية كما في النهج والعقد 
الفريد إذ قال عن إبائه على أبي سفيان: »حتى كنت أنا الذي أبيت لقرب عهد الناس 

بالكفر مخافة الفرقة بين أهل الاسلام«.

))) طه: 67.



111 عَلي مَع الخلفَاء

4. �سلوكه مع الخلفاء

فيها من  ما  الصبرعلى  بالأخير خطة  ويقرر  الامام يغضي عن حقه  تركنا  اما وقد 
قذى وشجى فماذا تراه يتخذ من خطه في سياسته وسلوكه مع الخلفاء: أيستسلم فيسرع 
الى بيعتهم كسائر الناس ويعمل لهم كما يعمل باقي المسلمين أم يسلك بقدر ما تسمح به 

الضرورة وتقتضيه المصلحة للدين؟

قد ابى بعض المؤرخين من القدماء والمحدثين إلا ان يصور الامام مسالماً الى أبعد 
حدود المسالمة، فيسرع الى البيعة عن طيبة خاطر ورضا بمن نصب لها، ولكن البحث 
الصحيح يأبى علينا أن نسلم بهذا التسرع في النقل أو الحكم: فقد ثبت تأريخياً ان عليا 
تاريخه  في  الأثير  ابن  تقدير  وفي  الرسول،  بضعة  فاطمة  موت  بعد  إلا  بكر  ابا  يبايع  لم 
والبخاري ومسلم في صحيحهما وغيرهم انه ستة اشهر، وفي كل هذه المدة هو جليس 
بيته لم يشترك في جماعة ولا جمعة ولا أمر ولانهي ولم يسمع له صوت في حروب الردة 
معه  حاملا  ليلا  السوابق  واهل  الأنصار  ابواب  يطرق  كان  ذلك  من  واكثر  وغيرها. 
فاطمة والحسنين يدعوهم الى نفسه ويذكرهم عهد رسول الله، وهذا ما جعله معاوية 
انه كان يقرعهم بالحجة وينير لهم طريق المحجة  الذكر، ثم  السابق  من ذنوبه في كتابه 

ذلك قوله المتقدم: »فلما قرعته بالحجة«.

وهل يظن الظان انه كان يحاول في هذا العمل ان يتحولوا في البيعة وان يتركوا ما 
ابرموه وهو الذي اسدل دونها ثوبا وطوى عنها كشحا ورأى الصبر على ذلك احجى 
الصبر  وذاك  الاباء  هذا  ان  فيأبى؟  البيعة  الى  سفيان  وابو  العباس  يدعوه  الذي  وهو 
لايجتمعان مع تلكم المحاولة والدعوة الى نفسه ما لم يكن يرمي الامام من وراء ذلك الى 
غرض أسمى مما يظن، انه كان يقيم الحجة في عمله على اولئك الناس ويفهمهم خطأهم 
فيما ارتكبوا وتنكبهم عن الحق فيما اسرعوا والى ذلك يشير فيما قال: »اللهم انت تعلم انه 



ال�سقيفة: الف�صل الرابع112

لم يكن الذي كان منا منافسة في سلطان ولا التماس شيء من فضول الطعام ولكن لنرد 
المعالم في دينك ونظهر الصلاح في بلادك«.

ويؤخذ من طيات التأريخ انه لم تأخذه هوادة في الدعاية والدعوة الى مبدئه اظهاراً 
لحقه واقامة للحجة على سواه، فلا ينكر التأريخ اجتماع اصحابه عنده طيلة ايام انعزاله، 
فيعتبره الطرف الآخر كمؤامرة يحاول ابطالها خشية توسعها، فيرسل من يفرق القوم 
التأريخ ايضا تطوفه على الأنصار واهل السوابق كما  المجتمعين فيجتمعون، ولا ينكر 
الدينية  الشعائر  على  احرص  وهو  جماعة،  ولا  جمعة  في  اشتراكه  عدم  ينكر  ولا  قدمنا، 

والواجبات الالهية من ان يجرأ مجترئ على اتهامه بالمسامحة فيها.

ابا  اليها اعلان صريح برأيه فيما عليه القوم ولذا نرى الخليفة  وهذه المقاطعة وما 
بكر يتذمر من موقف الامام فعرض فيه من خطبة: »يستعينون بالضعفة ويستنصرون 
قلت  ولو  لقلت  أقول  ان  اشاء  لو  اني  إلا  البغي  اليها  اهلها  احب  طحال  كأم  بالنساء 
أمر  باذاعة  وتهديد  سيقع  انه  يظن  مما  تخوف  هذا  وفي  تركت«  ما  ساكت  اني  لبحت، 
مكتوم، ما أدري -ولا أظن أحداً يدري- اليوم أي شيء هذا الأمر الذي يهدد الخليفة 

بافشائه، والظنون تذهب ولا تقف على شيء معين!

وزبدة المخض: انا نفهم من كل ذلك ان خطة الامام في حياة فاطمة كانت المقاطعة 
والدعوة الى مبدئه وان يقعد حجرة الضنين -على تعبير فاطمة نفسها- معتزاً بوجودها، 
وقد جاهدت معه في هذا المضمار جهادا له الأثر فيما بعد في تركيز مقام الامام في ذهينة 

المجتمع الاسلامي، ولاننسى خطبتها البليغة التي يرن صداها الى اليوم.

ولذا نراه بعد وفاتها يبدل خطته، فبايع، ويبايع معه اهل بيته واصحابه، ويدخل 
فيما يدخل فيه القوم، ولكن الى حد محدود بقدر ما تحكم به الضرورة الدينية للاحتفاظ 



113 عَلي مَع الخلفَاء

بالجامعة الاسلامية.

لنسمعه يحدثنا هو عن تبديل خطته في كتابه الى اهل مصر: »فأمسكت يدي، حتى 
فخشيت   ،الى محق دين محمد الناس قد رجعت عن الاسلام يدعون  رأيت راجعة 
ان لم انصر الاسلام واهله ان أرى فيه ثلمًا أو هدما تكون المصيبة به علي اعظم من فوت 

ولايتكم...«.

ولم تكن نصرته للاسلام وأهله إلا بسكوته عن حقه ومتابعته للقوم، ونصيحته لهم 
في مواقع النصح، وإلا فلم يشترك معهم في طعنة رمح ولا ضربة سيف في جميع المواقف 

الى يوم بويع بالخلافة.

عاما، وفي كل  الاسلام عشرين  الظان في من جاهد وجالد في سبيل  يظن  وماذا 
هذه المدة كان سيفه يقطر من دماء المشركين، ولم تثر حرب إلا وهو ابن بجدتها، وحامل 
جلس  يجلس  عندما  فيه  الظان  يظن  ماذا  لهواتها؟  في  والمقذوف  أبطالها  ومقطر  لوائها 
البيت عن هذا الدين الذي قام بسيفه، وقد تألبت العرب عليه واشرأبت اعناق النفاق؟ 
والجهاد فرض من فروض الاسلام، أكان ذلك زهدا في الجهاد وتواكلا عن الواجب، 
أم ماذا ؟ أهناك غير ما نقول من رأيه في المقاطعة إلا ما تدعو اليها ضرورة المحافظة على 

الجامعة.

الدخول معهم في الحروب  الى  يدعوه  لم  الذين  الخلفاء هم  ان  القائل:  يقول  وقد 
كما  متبرعا،  نفسه  يقدم  ان  عليه  يجب  كان  وما  يرونها،  لمصلحة  الحكم  في  والاشتراك 
لم يدع الى ذلك جميع الهاشميين، ولم يسمع ان هاشميا اشترك قائدا في حرب أو حكم 
وابن  الخطاب  بن  الخليفة عمر  بين  المحاورة)))  لذلك  الثلاثة، ويشهد  الخلفاء  في عهد 

))) راجع مروج الذهب )427:1(.



ال�سقيفة: الف�صل الرابع114

عباس حينما يدعوه الى العمل في حمص، فيقول لإبن عباس: »وفي نفسي شيء لم أره منك 
وأعياني ذلك« ثم يصرح بذلك الشيء: »اني خشيت ان يأتي علي الذي هو آت وأنت في 
عملك فتقول: هلم الينا ولا هلم اليكم دون غيركم اني رأيت رسول الله استعمل 

الناس وترككم«.

فيقول ابن عباس: »فلم نراه فعل ذلك«؟

ان  أم خشي  انتم،  ذلك  فأهل  العمل،  بكم عن  أدري اضن  ما  »والله  فقال عمر: 
تبايعوا بمنزلتكم منه، فيقع العقاب ولا بد من عتاب«؟

وعندئذ يمتنع ابن عباس عن قبول العمل ويقول: »ان اعمل لك وفي نفسك ما 
فيها لم ابرح قذى في عينيك«.

أليست هذه المحاورة شاهدة على ان الخلفاء هم الذين كانوا يمتنعون عن استعمال 
بني هاشم خوف ان يستغلوا مناصبهم للدعوة الى أنفسهم؟

وللمجيب ان يجيب، فيقول: ان امتناع الخلفاء عن استعمال علي وبني هاشم -ان 
يأخذ  ان  الامام معهم، واستعماله خطة يخشون معها  دليل آخر على سيرة  فهو  صح- 
وقومه ناصية الأمر إن تولوا عملاً من الأعمال، على انا لا نعدم شاهدا على ان علياً هو 
الذي كان يمتنع عن قبول اعمالهم، فلنستمع الى الحديث الذي جرى بين الخليفتين عمر 

وعثمان.

بالحرب  تجربة  له  ف��ارس-  لح��رب  -أي  رج�ال  »ابعث  عمر:  على  عثمان  يشير 
ومضربها«.

عمر: »من هو«؟



115 عَلي مَع الخلفَاء

عثمان: »علي بن ابي طالب«!

عمر: »فالقه وكلمه وذاكره ذلك، فهل تراه مسرعا اليه«؟

)فيخرج عثمان ويلقى علياً، فيذاكره فيأبى علي ذلك ويكرهه(.

تأمل استفهام عمر وشكه في قبول علي، ثم امتناع علي وكراهيته للأمر! وما نستنتج 
من ذلك؟

من هذا وامثاله نعرف ماذا كان علي يتبع في سيرته مع القوم، وما كان يجري 
عليه في معاملته معهم، حتى كان يخفت صوته في جميع الحروب والمواقف، وكأنه ليس 
من المسلمين أو ليس موجودا بينهم، وهو منهم في الرعيل الأول، اللهم إلا صوته إذا 
استشير ونبراس علمه إذا استفتي، حتى اشتهر عن عمر كلمته »لولا علي لهلك عمر«أو 

»لاكنت لمعضلة ليس لها ابو الحسن«.

وتتبع استشاراته واحكامه في كثير من الوقائع يخرج بنا الى موضوع آخر يحتاج الى 
كتاب آخر.

انتهى

29 جمادى الاولى 1368 هـ



116



117

قيفَة  على هام�ش ال�سَّ
بقلم محمد جواد الغبان

مقدمة


سيدي  لزيارة  ناحية)الشنافية(  إلى  وآخر  حين  بين  أذهب  أن  الأبوة  علي  تفرض 

الوالد سماحة الشيخ عبد الكاظم الغبان الذي يشغل مركز العالم الديني هناك.

وقبل بضعة أشهر سافرت إلى)الشنافية( فترامى الى سمعي من عامة أهل المدينة 
مديح وافر وثناء جزيل على مدير جديد في ناحيتهم هو الاستاذ السيد عبد الله الملاح 

الذي تم نقله الى تلك الناحية قريبا.

وما كان إلا أن اجتمعت بهذا المدير الجديد وتتابعت الاجتماعات بيني وبينه حتى 
رأيت نفسي منجذبا اليه ومتخذا منه صديقا حميما وأخا كريما لأنني وجدت فيه رجلا 
متمسكا بالصفات الحميدة والأخلاق الكريمة بالاضافة الى كونه قوياً في ادارته نزيها في 

احكامه ومعاملاته.

ومما لفت نظري من الأخ الاستاذ الملاح أن هوايته المفضلة هي العكوف على العلم 
والأدب والثقافة فهو لايمضي أوقات فراغه الا بالمطالعة أو البحث والنقاش، وهو في 



ال�سقيفة118

بحثه ونقاشه يمتاز بحرية الرأي وطلب الحقيقة من دون تعصب.

في  كان  وأدبية  وعلمية  دينية  ومناقشات  مباحثات  عدة  وبينه  بيني  دارت  لقد 
مقدمتها موضوع )الامامة( الذي هو نقطة الخلاف بين )السنة والشيعة(، وكنا في بحثنا 
ومناقشتنا في هذا الموضوع متجردين عن كل عاطفة وتعصب ذميم فوصلنا إلى نتائج 

حسنة جدا.

وقد أرشدت الاستاذ تتمة لما دار بيننا من المناقشات الى مطالعة كتاب )السقيفة( 
الذي كتبه استاذنا سماحة العلامة الشيخ محمد رضا المظفر )عميد منتدى النشر(.. ذلك 
القيم الذي نفدت طبعته الاولى واعيد طبعه مرة اخرى لأنه الكتاب الوحيد  الكتاب 
عن  المتجرد  المنطق  ضوء  على  مستفيضة  دراسة  الدقيق  الخلافة  موضوع  درس  الذي 

العواطف والمغالطات.

وحين رجعت الى النجف ارسلت نسخة من كتاب )السقيفة( الى الاستاذ الملاح، 
وبعد بضعة أيام وصلتني منه رسالة يسجل فيها إعجابه بالكتاب وبراعة عرضه وقوة 
حجته مع إكباره لمؤلفه الكريم، وقد سرد في رسالته المذكورة عدة ملاحظات اعترضته 
بالاجابة  ليتفضل  المؤلف  الاستاذ  اعرضها على  ان  مني  فطلب  للسقيفة  مطالعته  أثناء 
لمحة  اعطيته  أن  بعد  العميد  استاذنا  على  الرسالة  عرضت  أن  الا  مني  كان  فما  عنها، 
خاطفة عن صديقي الاستاذ الملاح فأبدى الاستاذ المظفر استعداده للجواب عن تلك 
الملاحظات وتفضل فأفرغ نفسه -على كثرة أشغاله ومسؤولياته- لكتابة كراس خاص 

ضمنه أجوبته عنها.

هذا وقد رأيت بملاحظات الاستاذ الملاح وأجوبة استاذنا )العميد( عنها موضوعا 
رائعا طريفا أهم مميزاته طلب الحقيقة وكشف الواقع عن طريق الدراسة الصحيحة التي 



119 على هام�ش ال�سقيفة

والنشر  الطبع  لعالم  تمثيلها  الى  نفسي مدفوعا  السليم، فوجدت  والمنطق  العقل  يوحيها 
-بعد موافقة الطرفين طبعاً- خدمة للحقيقة وعرضاً لنماذج من البحث النزيه المتجرد 
عن الانجراف مع العواطف، لعل اخواننا المسلمين جميعا من سنة وشيعة يسيرون على 
منوال هذا الكلام البريء والمنطق السليم فيجتمع الشمل وتتوحد الصفوف، وإذا كانوا 
مزق  الذي  التطاحن  يتركوا  أن  من  أقل  فلا  المستحيل  من  الكلمة ضربا  اجتماع  يرون 

صفوف الطرفين وأوهى قوى الإسلام الذي يتمثل بكلا الفريقين.

تتضمن  التي  الملاح  الاستاذ  رسالة  نص  الكراس  هذا  في  أنشر  الآن  ذا  أنا  وها 
ملاحظاته مع نص جواب)العميد( عنها، وما أدري عسى الاستاذ الملاح تخطر في ذهنه 
العميد  استاذنا  على  بعرضها  الكريم  القارئ  أعد  وإنني  ذلك،  بعد  اخرى  ملاحظات 
عندما أتلقاها لعلنا نظفر بنشر كراسة ثانية في هذا الموضوع إكمالا للفائدة المتوخاة والله 

تعالى من وراء القصد.

النجف الأشرف 2 رجب 1373 هـ

محمد جواد الغبان



120



121

ن�ص ر�سالة الا�ستاذ عبد الله الملاح حول كتاب ال�سقيفة

أخي الكريم الاستاذ محمد جواد الغبان لا حرمت اخوته، تحية وشوقا.

دعني أشكر لك قبل كل شيء هذه الاخوة الصادقة وحسن ظنك بي فأنا اعتقد 
صورة  في  الناس  تريك  النبيلة  نفسك  هي  إنما  الاطراء  هذا  كل  منك  أستحق  لا  انني 
نفسك، لوددت اني احقق ظنك فيَّ والله المسؤول ان يلهمنا الصواب ويهدينا الى أحسن 

الأخلاق انه لايهدي لأحسنها إلا هو.

أشكر لك أيها الأخ الكريم هديتك الممتعة كتاب السقيفة فقد أمضيت بقراءته وقتاً 
سعيداً وكنت أود أن ادون لكم رأيي حوله بعد انتهائي من قراءته ولكن حال دون ذلك 

ذهابي الى بغداد.

من  وتمكنه  الفاضل  مؤلفه  علم  سعة  على  يدل  جداً  ممتع  كتاب  السقيفة  كتاب 
الاسلوب العلمي العصري ولو التزم بما جاء في المقدمة لكان خير كتاب أخرج للناس 
وكنت  التام،  الحياد  من  اولا  نفسه  على  أوجبه  بما  يلتزم  فلم  عقيدته  ارضاء  آثر  ولكنه 
أود ان اطلع على كتاب )رد على السقيفة( لأطلع على المآخذ التي أخذها على المؤلف. 
وسأورد باختصار كل ما عن لي عند مطالعة الكتاب، ولعل بعض ما أورده لا يخرج عن 
حدود السؤال الذي لا أحسن الاجابة عنه فاذا كان عندك أو عند المؤلف جواب شاف 

له فأرجو التفضل بعدم حرماني من فائدته.

اختيار  إلى  أمر الخلافة وتوكيل ذلك  النبي عن  استبعاد سكوت  المؤلف  يرى   .1



ال�سقيفة122

الأمة، لما في ذلك من توقع حدوث الاختلاف كما حصل فعلا وأنا أسأل فأين النص 
الصريح إذن على تعيين أحد بالذات؟

ستقول دون شك: أفليس في حديث الغدير كفاية؟

آمن  من  وبعض  المسلمين،  من  الناس  كل  بصحته  يؤمن  لم  الغدير  حديث  إن 
بصحته فسره على غير تفسير الشيعة مستفيدا من دلالة كلمة المولى على معاني مختلفة، 
وأنا شخصياً أرى تفسير كلمة المولى بغيرالتفسير الذي فسرته الشيعة في حديث الغدير 

تمحل وسخف.

ولكن في نفسي شيء كثير من الحديث فإن البخاري ومسلمًا لم يرويا الحديث، وفي 
سنده من طعن فيه، ولكنني لا أهتم لذلك فان كتب الشيعة ترويه بسند صحيح وهم 
ليسوا أقل حرصا على دينهم من السنة، ولكني سأطرح النقل هنا وأعتمد على العقل 

فقط.

وَىإنِْ هُوَ إَّال وَحْيٌ يُوحَى﴾))). يقول القرآن: ﴿وَمَا يَنْطقُِ عَنِ الْه

وحياً  باعتباره  به  الأخذ  يجب  النبي  عن  صح  ما  جميع  ان  والشيعة  السنة  ويعتقد 
من الله ولكننا نرى ان النبي أمر بكتابة القرآن علمًا منه بأن كل ما اعتمد في حفظه على 
بكتابة  أحدا  أمر  انه  نسمع  ولم  نقصان  أو  بزيادة  التحريف  أو  النسيان  اعتوره  الذاكرة 
الحديث فاذا كان الحديث وحياً من الله كالقرآن فلماذا لم يكن قرآناً؟ وأي فرق بين وحي 

الحديث ووحي القرآن؟

إن عدم تدوين الحديث أدى إلى الاختلاف الذي نراه الآن فليس من حديث صح 
دين  يبنى  أن  أفيمكن  صحيح  والعكس  للطعن  مجالا  الشيعة  فيه  وجد  إلا  السنة  عند 

))) النجم: 4-3.



123 على هام�ش ال�سقيفة

موحد على حديث يصدقه اناس ويكذبه آخرون، ولكن الفرق الاسلامية كلها متفقة 
على أن القرآن الذي بين أيديها صورة صحيحة للوحي المنزل على رسول الله ولا عبرة 
ببعض الأقوال المنسوبة إلى اناس زعموا ان القرآن قد حذف منه كل ما كان فيه مدح 

لآل البيت.

اريد ان اخلص من هذه المقدمة الى القول بأن امر الخلافة وهي من الاهمية بحيث 
صورها مؤلف السقيفة الفاضل لا يعقل ان يترك أمرها الى حديث كحديث الغدير لا 
تكاد الصحابة تسمعه حتى ينساه أكثرهم ويذهب في تأويله الآخرون مذاهب مختلفه، 
يَفْعَلُ  عَمَّا  يُسْأَلُ  ﴿َال  صحيح  قرآنا.  فيها  ينزل  ان  الأهمية  بهذه  والأمر  ينبغي  كان  أفما 
وَهُمْ يُسْأَلُونَ﴾))) ولكن منطق الحوادث يدلنا على ان امراً كهذا لا سيما إذا أخذنا عقيدة 
اللطف الإلهي بنظر الاعتبار لم يكن ينبغي ان يسكت عنه القرآن وقد نزل في أشياء أقل 
مَا وَليُِّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ  أهمية من هذا بكثير، أما الآيات التي أوردها المؤلف ﴿إنَِّ
كَاةَ وَهُمْ رَاكعُِونَ﴾))) فلا أظن ان من له أقل المام  ةَ وَيُؤْتُونَ الزَّ َال آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّ
باسلوب القرآن يرى قصر الذين آمنوا على علي فإن الله لم يشر الى واحد بلفظ الجمع 
خُلُقٍ  لَعَلَى  ﴿وَإنَِّكَ  مَيِّتُونَ﴾))).وبقوله:  مُْ  وَإَّهن مَيِّتٌ  ﴿إنَِّكَ  بقوله:  النبي  خاطب  وقد 
عَظيِمٍ﴾))).وقال: ﴿إذِْ يَقُولُ لصَِاحِبهِِ...﴾))). ثم شيء آخر لابد من الاشارة اليه وهو 
لوصح ان النبي جعل عليا نفسه حقيقة في آية المباهلة كيف جازله تزويجه من ابنته.

2. إذا صح ان النبي قد نص على الائمة الاثني عشر بعد ان فقد ابنه ابراهيم 

))) الانبياء: 23.
))) المائدة: 55.
))) الزمر: 30.

))) القلم: 4.
))) التوبة: 40.



ال�سقيفة124

وحزن عليه حزنا شديدا ترتب على ذلك اتهام النبي بأنه إنما قام بالدعوة لحصر الملك 
والخلافة في نفسه وفي أحفاده من بعده وهو ما يتناقض الآية القرآنية ﴿قُلْ مَا سَأَلْتُكُمْ 

مِنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ إنِْ أَجْرِيَ إَّال عَلَى الله﴾))).

3. حديث الغدير وقع بعد منصرف النبي من حجة الوداع ووفاته في أواخر 
صفر أو أوائل ربيع الأول من نفس السنة فيكون بين سماع الحديث والوفاة نحو شهرين 
أو  يزيدون  الفا  سبعين  الغدير  حديث  سمعوا  الذين  عدد  كان  فاذا  قصيرة  مدة  وهي 
ينقصون قليلا فلا بد ان يكون الأنصار الذين اجتمعوا في السقيفة من جملة من سمع 
الله لأنهم  الموت عن رسول  بنفيه  مغناطيسيا  انامهم عمر  يكونوا ممن  لم  الحديث وهم 
ساعة الاحتضار كانوا مجتمعين في السقيفة كما يدل على ذلك مجيء معن بن عدي وعويم 
ابن ساعدة إلى عمر وابي بكر في دار النبي ولم يكن بين الأنصار وبين علي ترات 
فإذا كانت قريش لم تشأ أن تجمع لبني هاشم بين النبوة والخلافة وإذا كان علي قد 
وتر أكثرهم فان الأنصار لم يكونوا يريدون غير رضا رسول الله فما بالهم ولم يمض على 
الخلافة  أمر  تنازعوا  وقد  منهم  واحد  يقوم  لا  قليلة  ايام  غير  الغدير  حديث  سماعهم 
ورشحوا لها مرشحيها يذكرهم بالحديث وبأن أمر الخلافة قد فرغ منها وقد عين رسول 

الله لها بأمر ربه عليا.

أما ما أورده المؤلف الفاضل من تطاول الأنصار للخلافة بعد تيقنهم من انصرافها 
عن مستحقها علي لما يعلمون من حسد العرب له وقريش خاصة فلا يمكن ان يقبله 
العقل لأن استحالة نصب علي للخلافة للأسباب المذكورة إذا كانت لم تغب عن فطنة 
الأنصار فقد كان الأولى ان لا تغيب عن فطنة رسول الله وهو المؤيد بالوحي فلا يأمر 
امته بأمر يعلم سلفا انهم لا يطيعون فيه فيعرضهم بذلك الى غضب الله وتذهب جهوده 

))) سبأ: 47.



125 على هام�ش ال�سقيفة

طيلة حياته في هدايتهم سدى.

أما قول أحد الأنصار: »لانبايع إلا علياً« فلا يخرج عن كونه ترشيحا لعلي من قبل 
أحد المسلمين ولا ينكر أحد أهلية علي لهذا الترشيح إذ ان الرجل لم يحتج بحديث 

الغدير أو آية قرآنية دالة على وجوب نصب علي.

4. استدل المؤلف الفاضل بتأمير اسامة بن زيد وتخلف وجوه المهاجرين وفيهم ابو 
بكر وعمر وأبو عبيدة عن اللحاق بجيشه على الرغم من تشديد النبي عليهم في الخروج 
المسلمين  تهيئة  وفي  المدينة-  عن  الخلافة  في  يطمع  من  إبعاد  في  الرسول  رغبة  -على 

لقبول)قاعدة الكفائة(.

إن رسول الله لم تكن تأخذه في الحق لومه لائم وهذا التدبير أشبه بتدبير الضعفاء 
منه بتدبير الأنبياء فمن كان يدري النبي -وقد تمت البيعة لعلي- في غياب جيش اسامة 
التي  وبالغاية  النبي  بوفاة  علموا  وقد  وجيشه  القائد  ان  والأنصار  المهاجرين  ووجوه 
ارسلوا من أجلها في ذلك الظرف الحرج وبنفاذ المؤامرة في تعيين علي للخلافة، من كان 
يدريه انهم لا يولون الخلافة من يريدون وليس في عنقهم بيعة لأحد ثم يحتلون المدينة 
بالقوة ويعود التدبير الذي ظنه المؤلف الفاضل حكيما شرا على المسلمين جميعاً فان من 

يخالف أمر النبي وهو في المدينة لا يعجزه ان يخالفه وهو في جيش يؤيده في رأيه.

إن حياة الرسول كلها تدل على أنه لم يكن يرهب القوة في سبيل نشر الدعوة 
وتبليغ أوامر الله فقد كان في مكة وحيدا وفي قريش أمثال عمر وأبي لهب وأبي جهل فلم 
يمنعه ذلك من تسفيه أحلامهم والكفر بآلهتهم وفعل كل مامن شأنه استجلاب غضبهم 
ْ تَفْعَلْ فَمَا  غْ مَا أُنْزِلَ إلَِيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإنِْ َمل سُولُ بَلِّ ا الرَّ َ فاذا كان الله قد أمره بقوله: ﴿يَا أَُّهي
غْتَ رِسَالَتَهُ﴾))) بتعيين علي للخلافة فلا عمر ولا غيره كان يمكن ان يحول بين رسول  بَلَّ

))) المائدة: 67.



ال�سقيفة126

الله وتنفيذ أمر الله وما كان يمكن أن يترك النبي تنفيذ هذا الأمر الذي فيه صلاح الدين 
وبقاؤه إلى أحاديث تحمل معاني مختلفة وتدابير يذهب في تأويلها كل واحد مذهبا فأمر 
الخلافة كما تعتقدون من اسس الدين فكان يجب وقد علم النبي بدنو أجله وعلم كذلك 
لما ينتظر امته من فتن كقطع الليل المظلم ورأى مواقع الفتن خلال بيوت المدينة كمواقع 
القطر يجب- وقد علم كل ذلك- أن يأخذ البيعة لعلي في حياته ويتخذ من التدابير ما 
يحول بين امته وبين الفتن وهو قد بعث رحمة للعالمين وإلا فليس نبي اضيع جهدا منه 

فقد اذهب حياته في هدى امة ما لبثت ان أخذت طريقها من بعده الى النار.

5. حديث »هلموا أكتب لكم كتابا لا تضلوا بعده ابدا«. لاشك في وضعه أبدا على 
الرغم من رواية ائمة الحديث له إذ لايخلو أن يكون ما أراد النبي كتابته حديثا أو قرآنا 
وقد ظل النبي ثلاثاً وعشرين سنة يتحدث ويوحى اليه بالقرآن فلم نره أمر بكتابة شيء 
من الحديث أما القرآن فلم يكن النبي يقول: »هلموا أكتب لكم« بل كان يخبرهم بنزول 
الوحي عليه ويأمر كتبة الوحي بتدوين ما نزل عليه فاذا كان ما أراد يكتبه قرآناً فلماذا لم 
يدع كتبة الوحي ليضيفوه الى القرآن أو لماذا لم يتله على الحاضرين على انه قرآن كما كان 
يفعل فيحفظه عنه الصحابة كما كانوا يحفظون عنه القرآن فلا يتأتى لأحد الشك فيه ولم 
يكن لعمر حق منع الوحي من النزول ولم ينكر أحد جواز نزول الوحي على النبي في 
مرضه، أما إذا كان حديثا فمتى يا ترى أمر النبي بكتابة الحديث وما الحاجة الى كتابة 
هذا الكتاب إذا كان كل مافيه هو التأكيد على امامة علي؟ ألم يسبق أنَ نص النبي على 
امامته يوم الغدير ومن نسي حديث الغدير أو أنكره على قرب العهد به فهو لما في الكتاب 

المزمع كتابته أشد نسيانا ونكرانا.

يأمر وينهى ولا يستطيع أحد مخالفته حتى رسول الله  الذي  ثم من هو عمر هذا 
يمنعه عمر من أن يرشد المسلمين إلى أهم أمر من أمور الدين بعد التوحيد.



127 على هام�ش ال�سقيفة

لقد كان عند رسول الله علي وعبد الله بن العباس وغيرهما من وجوه بني هاشم 
ولم يزد عمر على أن رأى رأياً حين قال: »إن الرجل قد غلبه الوجع حسبنا كتاب الله«. 
فلو كان الأمر من الأهمية بحيث كان ابن عباس يبكي حتى يبل الحصباء كلما ذكر ذلك 
لكان وجب أن يأمر رسول الله باخراج عمر من عنده ويصر على املاء ما أراد املاءه 
لما جاز  الدين  امور  بأمرجوهري من  بأمانتهم ولو كان الأمر متعلقاً  يثق  بمحضر ممن 
 لرسول الله أن يعدل عن تبيانه لمجرد اعتراض عمر وإلا لترتب على ذلك ان النبي

كتم كثيراً مما كان يريد تبليغه خشية عمر وغيره ولا أظن أن مؤمناً يقول بذلك.

6. إن ما نسب الى الامام علي بعد تمام البيعة لأبي بكر يدل دلالة صريحة على 
عدم ثبوت حديث الغدير آنذاك فان قول الامام: »احتجوا بالشجرة واضاعوا الثمرة«. 
وقوله لأبي بكر: »أفسدت علينا أمرنا ولم تستشر ولم ترع لنا حقا« لايدل إلا على انه كان 
يرى نفسه أحق بالخلافة من أبي بكر وليس ذلك بعجيب، فعلي من عرفه المسلمون ربيب 
رسول الله وزوج الزهراء وأبو الحسنين وأتقى الناس لله فلا غرو إذا رأى نفسه أحق 
بالخلافة من غيره ولكن اعتقاد الاحقية في الخلافة شيء وعدّ استخلاف غيره اغتصاباً 
لحقه ومروقاً من الدين شيء آخر، فاننا لازلنا نرى ترأس المفضول على الأفضل في جميع 
الأزمان والسلطة كالرزق حظوظ وحتى في أيامنا ليس انتخاب نائب عن منطقة -على 

فرض حرية الانتخاب دليلا- على ان المنتخب هو خير أهل المنطقة.

ثم ما معنى انصراف وجوه الناس عنه بعد موت الزهراء، فاذا كان قد اجتمع 
اليه قبل موت الزهراء إنما اجتمع لأنه آمن بحديث الغدير واعتقد ان البيعة لغيره ضلال 
لما جاز أن يتغير بموت الزهراء وإلا لثبت أن اجتماعه إلى علي لم يكن من أجله هو 
ولا ايماناً بوجوب امامته بل اكراما للزهراء فلما دعاها ربها الى جواره انتفى السبب الذي 

كان يربطه بعلي.



ال�سقيفة128

ثم انظر رحمك الله إلى قول الامام: »فنظرت فاذا ليس لي معين إلا أهل بيتي فضننت 
ةٍ أُخْرِجَتْ للِنَّاسِ تَأْمُرُونَ  بهم على الموت«. كيف يعقل ان امة قال الله فيها: ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّ
باِلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ﴾))) تعلم من أمر دينها أن عليا أمامها لايجوز العدل عنه 
إلى غيره ولا يتم الايمان إلا بأمامته لا يبقى فيهم من ينهي عن المنكر وأي منكر أعظم من 
مخالفة صريح أمر النبي والعدول بالخلافة الى غير مستحقها حتى لم يبقَ منهم من يؤيد 
علياً غير اهل بيته وليتني اعلم فيم باع كل هؤلاء )الذين رضي الله عنهم ورضوا عنه( 
مراراً وتكراراً دينهم، أمن أجل سواد عيني أبي بكر وعمر فقط أو يكون بغض علي قد 

ن عليهم دخول النار؟ بلغ بهم حدا هوٌّ

7. ألا ترى تناقضاً بين قولي الامام: »لو وجدت أربعين ذوي عزم منهم لناهضت 
القوم«، وبين قوله: »فأمسكت يدي حتى رأيت راجعة الناس قد رجعت عن الاسلام 
يدعون الى محق دين محمد فخشيت إن لم أنصر الاسلام وأهله ان ارى فيه ثلمًا أو هدماً 

تكون المصيبة به علي أعظم من فوت ولايتكم«.

فهو يود مرّة لو يجد أربعين ذوي عزم ليناهض بهم القوم ومرة يرى وجوب 
نصرهم ويحشرهم مع أهل الاسلام، أو تراه لو وجد أربعين ذوي عزم ثم ناهض بهم 
القوم أما كان ذلك هدماً للاسلام أو ثلمًا له، إذ من كان يضمن النصر له فالأمة مجمعة 
على ان جيش يزيد كان مبطلا وكان جيش الحسين محقا ومع ذلك جاء الباطل وزهق 
الحق. وإذا صح أن مالك بن نويرة قد رفض بيعة أبي بكر لأنه لم يرَ البيعة إلا لعلي أما 
تكون الحجة قد قامت بوجود الناصر فلا شك ان مالكا كان من ذوي العزم الذين كان 

الامام يود وجودهم.

ثم كيف يتفق قوله: »فخشيت إن لم أنصر الاسلام وأهله أن أرى فيه ثلمًا أو هدماً«، 

))) آل عمران: 110.



129 على هام�ش ال�سقيفة

مع ما ذهب اليه المؤلف الفاضل من تقاعسه عن نصرة الخلفاء وعدم التعاون معهم إلا 
بمقدار، فان كل معاونة باليد او باللسان نصر للاسلام وأهله وأي تباطؤ عن ذلك ثلم له.

فلو علم الامام أن الاسلام يعزُّ بالعمل الفلاني أو القول الفلاني ثم احجم عن 
الفعل أو القول لكان خاذلاً للاسلام ولأهله.

عيباً ال��ن��اس  عيوب  في  أر  ال��ت�اممولم  ع�ىل  ال��ق��ادري��ن  كعيب 
لذلك فأنا أشك في صحة نسبة الأقوال المذكورة للامام، فأبو الحسن أجل في نفسي 
من ذلك ليس هو دون خالد بن الوليد حين قال وقد عزله عمر عن امرة الجيش: »لم أكن 
احارب من أجل عمر« فلم يكن الاسلام ملكاً لأبي بكر وعمر أو غيرهما حتى يتباطأ 

أبو الحسن عن نصرتهما.

أما عدم ورود ذكره في الحروب التي جرت على عهد الخليفتين الأولين فلا يدل 
ذلك على عدم تعاونه معهما تعاوناً صادقاً تاماً في كل ناحية من نواحي العمل وإلا فأين 
الحروب التي اشترك فيها عمر وعثمان وطلحة والزبير في زمن أبي بكر، وهل يدل عدم 

ذكر اسمائهم على عدم معاونتهم له معاونة صادقة.

وبعد، فهذه ملاحظات عابرة أحببت أن ادونها تزجية للوقت وقد يكون لها أجوبة 
مقنعة أنا أجهلها.

وأرجو أن تتهيأ لي فرصة الاجتماع بالمؤلف الفاضل الذي أرجو أن تبلغه اعجابي 
وتحياتي فنتوسع فيما اجملته هنا.

واسلم لمحبك

عبد الله الملاح

الشنافية 3 ربيع الثاني #1373



130



131

ن�ص ر�سالة ال�شيخ المظفر رداًعلى ر�سالة الا�ستاذ الملاح

إلى حضرة الأخ الفاضل عبد الله الملاح المحترم

اهدي تحياتي العاطرة:

اطلعني الأخ قرة العين )الغبان( على رسالتكم اليه المؤرخة 3 ربيع الثاني #1373 
فقرأت فيها الأدب الجم والتواضع المستحب والرغبة في الركون إلى الانصاف في القول. 

وهذا ما كنت اتوقعه بعد ان كان قد عرفك إلي )الجواد( من قبل.

الجواب عن  بنفسي  احرر  أن  اليك فضلت  التعرف  فرصة  تفوتني  ان لا  ولأجل 
رسالتك وسامحني إذا تأخرت اياما اقتضتها طبيعة أشغالنا هذه الأيام.

يعقب  ان  يمكن  وسؤال  بحث  كل  ان  للأخ  أذكر  أن  احببت  حديث  كل  وقبل 
أثرها  العاطفة تأخذ  إذا استعمل الاسلوب الخطابي بمهارة، عندما تكون  ويجاب عنه 
في الجدل، غير اني ارجو من الله تعالى أن يعصمني ويعصمك من ان تطلع رأسها خلال 

هذه الأبحاث التي يجب ان يتبع فيها الحق للحق.

وعلى ذكر العاطفة فانك -رعاك الله- بعدما تفضلت من الثناء العاطر على كتاب 
السقيفة وصاحبه بما يعبر عن سمو نفسك واخلاقك قلت: »ولكنه آثر ارضاء عقيدته 
بحثي  على  يظهر  لم  إني  صحيح  التام«.  الحياد  من  اولا  نفسه  على  أوجبه  بما  يلتزم  فلم 
ما حيلتي  بذلك، ولكن  ان اعترف  الناقص، ويجب  الحياد  بل ولا  التام  الحياد  الأخير 
إذا كان منطق البحث هو الذي ساقني الى ذلك. فلم أشأ أن اغالط القارئ أو اخادعه 



ال�سقيفة132

فيما توصلت اليه من رأي، ولو كان البحث قد ساقني الى الانحراف عن هذا الطريق لما 
عدوته، وحينئذ اتبع مسلكاً آخر في اسلوب التأليف أو نشره، والله المطلع على السرائر 
وهو الشاهد إذا كان ما أمليته بدافع العاطفة ولو بنحو لا شعوري. ولا ابرئ نفسي كما 

قلت في مقدمة السقيفة إن النفس لأمارة بالسوء إلا ما عصم الله.

ولا اطيل في المقدمة، فأقول ما عندي باختصار في الأبحاث التي أثرتها

في البحث الأول

في  يروياه  لم  ومسلمًا  البخاري  لأن  الغدير،  حديث  صحة  في  شككت  انك   .1
كتابيهما، وإني لملتجئ أن اصارحك انه لا يضر هذا الحديث المستفيض بل المتواتر انهما 
المستدرك )109:3(  الحاكم في  عليهما  استدركه  أن  بعد  يروياه بشخصهما، ولاسيما  لم 

و)381:4( واكثر من ذلك صححه على شرطهما وكذلك في كنز العمال )390:6(.

على  صحيحة  احاديث  من  ومسلم  البخاري  ترك  كم  أخي-  -يا  تدري  هل  ثم 
شرطهما استدركت عليهما؟ ويكفي ان تراجع مستدرك الحاكم، والله اعلم لماذا تركا هذا 
الحديث ونحوه! وأرجو اّال تذهب بك الثقة بصحيحي البخاري ومسلم هذا المذهب؛ 
ما  منهما  رابني  فقد  الحديث،  بذلك  الطعن  في  سبباً  لحديث  روايتهما  عدم  تجعل  حتى 
يريب كل منصف طالب للحق، فانهما لم يرويا أبداً ولا حديثاً واحداً عن جعفر بن محمد 
الصادق، ولئن لم يكن اماماً فعلى الأقل هو أوثق وأجل وأعلم فقهاء عصره؟ بل لم 
 يرويا عن أبنائه الأئمة كلهم.وما أقل ما روياه عن آبائه حتى عن علي أمير المؤمنين

وهو من تعرف.

هذا كله في وقت قد اكثرا من الرواية عن جماعة كثيرة هم محل الريب بل الطعن 
العشرات  العابرة لذكرت لك  الرسالة  الوقت وهذه  فضلًا عن المجهولين، ولو وسع 



133 على هام�ش ال�سقيفة

لتعرف  المثال  سبيل  على  منهم  جماعة  لك  أذكر  أن  من  محيص  ولا  ال��رواة،  هؤلاء  من 
اني على حق فيما قلت ولك علي أّال أنقل إلا من علماء ورجال من أهل السنة لتطمئن 
إلى قولهم: فمن هؤلاء الرواة )احمد بن عيسى المصري( فقد ذكر ابن حجر في تهذيب 
كذاب.  انه  هذا  احمد  عن  حلف  معين  ابن  ان  الاعتدال:  ميزان  في  والذهبي  التهذيب 
ونقل في التهذيب عن أبي زرعة انه انكر على مسلم روايته عن احمد هذا في الصحيح، 
قال:»هؤلاء قوم -يعني مسلما ونحوه- أرادوا التقدم قبل أوانه فعملوا شيئاً يتشرفون 
به« وقال: »يروي -يعني مسلما- عن احمد في الصحيح ما رأيت أهل مصر يشكون في 

انه...«وأشار إلى لسانه يعني انه يقول الكذب.

ومنهم اسماعيل بن عبد الله بن اويس، فقد نقل في هذين الكتابين المتقدمين اعني 
التهذيب والميزان: »ان ابن معين قال عنه: »لايساوي فلسين«، وقال ايضا: »هو وأبوه 

يسرقان الحديث« ونقلًا غير هذا من الطعون الشديدة فيه.

ثقاة  عن  نقلا  والميزان  التهذيب  في  فيه  طعن  المصري  صالح  بن  الله  عبد  ومنهم 
البخاري في  الميزان: »روى عنه  بثقة، وقال في  بأنه يكذب وليس بشيء وليس  العلماء 

الصحيح ولكنه يدلسه فيقول عبد الله ولا ينسبه« فانظر واعجب.

البخاري  المعروف، وقد روى عنه  السدوسي الخارجي  ومنهم عمران بن حطان 
وقد أكثر علماء الرجال من الطعن فيه، وهو المادح لابن ملجم بقوله المشهور:

بها أراد  م��ا  تقي  م��ن  ضرب��ة  إلا ليبلغ من ذي العرش رضواناي��ا 
ومنهم عنبسة بن خالد الذي كان على خراج مصر وكان يعلق النساء بالثدي، فقال 
عنه يحيى بن كثير كما في التهذيب والميزان: »إنما يحدث عنه مجنون أو أحمق لم يكن موضعا 

للكتابة عنه«.



ال�سقيفة134

قال  الزندقة  جعفر على  أبو  صلبه  الذي  المشهور  الكذاب  بن سعيد  محمد  ومنهم 
والمحاربي  معاوية  وابو  الفزاري  ومروان  والثوري  عجلان  ابن  عنه  »روى  الميزان:  في 
أحد  قال  أن  إلى  لضعفه«،  وتدليساً  له  ستراً  وجوه  على  اسمه  غيروا  وقد  وآخ��رون، 
العلماء: »قلبوا اسمه على مائة اسم وزيادة قد جمعها في كتاب« ثم قال في الميزان: »قد 

اخرج عنه البخاري في مواضع وظنه جماعة«.

ومنهم هشام بن عمار خطيب دمشق ومحدثها وعالمها قيل عنه: انه حدث بأربعمائة 
حديث لا أصل لها، وقيل عنه غير ذلك.

هذه  على  الصحيحين  رواة  من  لك  احصي  ماذا  أدري  وما  ومنهم...  ومنهم... 
»كيف  الهروي:  سعيد  بن  سويد  بترجمة  والميزان  التهذيب  في  كما  لمسلم  قيل  الشاكلة، 
الرواية عن سويد«؟ فقال: »ومن أين آتي بنسخة حفص بن ميسرة!«، بالله  استجزت 
يروي  لا  انه  نفسه  على  اشترط  ممن  الضعفاء  عن  الرواية  في  عذراً  هذا  ايصلح  عليك 
إلا عن ثقة مأمون، وعند جعفر بن محمد الصادق وابنائه وآبائه من العلم والحديث ما 
طبق الخافقين وما يغنيه عن امثال سويد وحفص؟ أفلا يساوي أهل البيت عنده امثال 
أولئكم الضعفاء المطعون في صدقهم؟ بالله عليك أيأخذ الانسان المؤمن الموقن دينه من 
هؤلاء الرواة وأمثالهم ويوثقهم ثم يترك آل البيت! أي عذر يتخذه الانسان يلاقي به 
ربه يوم الحساب إذا كان ممن يعتقد بالله وبيوم الجزاء ويريد مخلصاً أن يخلص إلى الحق 

الصريح إلا اذا أراد أن يخادع نفسه أو يداهن في دينه؟

الجزء  مراجعة  يكفينا  فأظن  فيه(  طعن  من  الحديث  سند  في  )ان  قولك:  وأما   .2
الأول من كتاب الغدير لنعرف ان الطعن مهلهل لاسيما بعد أن نعرف ان الحديث ليس 
له سند واحد يبقى مجال معه للطعن، بل هو مستفيض إن لم يكن متواتراً، على أنه قد 



135 على هام�ش ال�سقيفة

روي بسند صحيح على شرط الشيخين مسلم والبخاري كما نقلت لك عن مستدرك 
الحاكم وكنز العمال.

3. وأما حديثكم عن تدوين الحديث عامة كالقرآن، فان صريح القول فيه عندي 
الذي ادين به ربي ولا اغالط نفسي انه ثبت من طرق الطرفين الصحيحة))) التي لاريب 
فيها ان نبينا الأكرم قال: »إني تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي ما ان 

تمسكتم بهما لن تضلوا بعدي أبداً. ألا وإنهما لن يفترقا حتى يردا عليَّ الحوض«.

فقد قرن الهداية )ابدا( بالتمسك بهما معاً لا بالتمسك بواحد منهما فكل حديث لا 
يرجع الى الثقل الثاني لا أجد مجالا للتمسك به إلا إذا كنت لا أفهم الكلام العربي المبين 

أو أغالط نفسي.

دقق النظر يا أخي في هذا الحديث الجليل تجد ما يدهشك في مبناه ومعناه، فما أبعد 
المرمى في قوله: »لن تضلوا بعدي ابدا« ولكن بشرط إذا تمسكنا بهما)بهما( لا بواحد منهما 

فقط. وما أوضح المعنى في قوله: »لن يفترقا« فمن فرق بينهما أيجد الهداية يا تُرى؟

وعلى هذا نستطيع أن نتنبّه لماذا لم يأمر بتدوين الحديث كالقرآن، فقد كفاه انه 
به  بالتمسك  الكريم حسب تعبيره وأمر  القرآن  الذي هو عدل  الثاني  الثقل  لنا  )ترك( 
من  وقوانينه  النبي  دين  لنا  يكفل  الذي  فهو  الأول)القرآن(،  بالثقل  بالتمسك  مقروناً 
وقوع الضلال فيها أبدا )أبدا( ما إن تمسكنا به مع القرآن، وهو الذي يبين لنا كل ما أجمل 

في القرآن وما نزل من أحكام وما جاء من قوانين لا )الحديث(.

ولا يبقى بعد هذا مجال لمن قال أو يقول: »حسبنا كتاب الله« فانه لو كان)حسبنا( 

))) ومسلم قد رواه في صحيحه في فضائل علي من عدة طرق إذا كنت لا تصدق إلا بمسلم 
والبخاري.أما البخاري فلم يروه ولكن الحاكم استدركه عليه )109:3(.



ال�سقيفة136

وفيه الكفاية لما قرنه النبي بعدله الثقل الثاني، أليس كذلك يا قرة عيني؟

لايصح  انه  أنت(  )موافقتك  موافقتك  الى  الكلام  هذا  من  اخلص  ان  واستطيع 
الاعتماد على )الحديث(؛ لانه ليس بعدل للقرآن وإلا لو كان الحديث المعمول به عند 
أمر  كما  بتدوينه  قلت-  -كما  يأمر  النبي  لكان  الإلهي  الوحي  اثبات  الى  طريقا  الناس 
بتدوين القرآن، بل ازيدك بأنه لم يقرن الحديث بالقرآن ولم تأتِ بذلك رواية معتبرة 
ولا آية، بل اكثر من ذلك قد اخبر عن كثرة الكذابين عليه بعده وحذرنا منهم، ولم يُروَ 

ع على الحديث عنه. عنه انه شجَّ

وهنا اعيد كلامك السديد فأقول معك: »أفيمكن ان يُبنى دين موحد على حديث 
إنما  ولكنا  جملة،  اعتبارنا  من  )الحديث(  فليسقط  إذن  آخرون«.  ويكذبه  اناس  يصدقه 
نستدل به لنتخذه حجة على من يراه حجة عنده من باب الزام الخصم بما يعترف به، فإن 
تثبت تفاصيل الاحتكام  بماذا  له:  قلنا  تنازل الخصم عن حجية الحديث وانكره جملة، 
والخاص  والعام  والمحكم  والمتشابه  والمبين  المجمل  فيه  القرآن  فان  وخصوصياتها، 
والناسخ والمنسوخ وليس فيه تفاصيل الأحكام وخصوصياتها، فهذه الصلاة -مثلا- 
من أين تعرف أوقاتها وفرائضها وركعاتها وأجزاءها وشرائطها ومقدماتها وما يتصل 

بها من أحكام لا تحصى؟

فهل ترجع إلى اعتبار الحديث مرة اخرى؟

أم تلتجئ عندئذ إلى الاعتراف بالثقل الثاني الذي أرجعنا اليه النبي مع القرآن.

أم ماذا؟

حديث  إلى  الخلافة-  -أي  أمرها  يترك  أن  »لايعقل  قولك:  الله  سدد  قولك   .4
كحديث الغدير«، فيا قرة العين ليس الأمر منحصراً بحديث الغدير حتى يتم استغرابك 



137 على هام�ش ال�سقيفة

بعضاً  بعضها  يؤيد  وهي  السقيفة  في  بعضها  قرأت  كما  والآيات  الأحاديث  هي  فكم 
ويفسر بعضها بعضاً، إذا كان الواحد منها لايكفيك.

أكثرهم  ينساه  حتى  تسمعه  الصحابة  )لاتكاد  بأنه  الغدير  لحديث  وصفك  أما 
ويذهب في تأويله الآخرون مذاهب مختلفة(، فإني أجلك من هذا الكلام فانه ما على 
الصريح  إلى  الخلافة  أمر  ترك  بل  تتأوله،  أو  الصحابة  حديثه  تنسى  أن  ضير  من  النبي 
الفصيح من الكلام وبلغهم وإذا كانوا نسوه فالعيب فيهم لا في الحديث، على أنا لابد 

أن نقول: انهم تناسوه لانسوه، ومن أين علمنا بأنهم نسوه.

وأما الذين ذهبوا المذاهب المختلفة في تأويله فاولئك قوم من المتأخرين وليس هم 
الصحابة كما يشعر به قولك وذلك لما ضاقوا ذرعا في الطعن في سنده فاضطروا لتأويله 

بالتأويلات التي تعرفها.

مَا وَليُِّكُمُ اللهُ...﴾ فصحيح ما قلت فيها على ما اعتقد انه لم يعهد  ﴿إنَِّ 5. وأما آية 
بالجمع  التعبير  المراد  كان  لو  انه  وازيدك  بالجمع.  المفرد  العزيز عن  الكتاب  التعبير في 
ويأتون..(  )يقيمون...  المضارع  والتعبير  وآتوا...(.  أقاموا...  )الذين  لقال  المفرد  عن 
دليل على أن المقصود بها قاعدة كلية، وبتعبير منطقي تعرفه إذا كنت درست علم المنطق 
ولي  فهو  يقع  أو  العمل  هذا  منه  وقع  انه  فيه  فرض  من  كل  ان  معناها  حقيقة  هذه  ان 
للمؤمنين ولاية كولاية الله ورسوله، لا قضية شخصية مشار بها إلى شخص أو أشخاص 

مخصوصين موجودين في الخارج، وإلا لوجب ان يقول بصيغة الماضي أقاموا وآتوا.

الزكاة وهو في  الصلاة ويؤتي  يقيم  ان كل مؤمن  الكريمة  بالآية  فالمقصود  وعليه 
حال ركوعه فهو له الولاية العامة التي كولاية الله ورسوله، وعلى هذا تكون الآية كبرى 
كلية لا يتألف منها وحدها القياس المنطقي ولا تنتج شيئا إلا إذا عرفنا الصغرى لها، 



ال�سقيفة138

إلا  منطوقها  لها، وليس  الصغرى  بدون ضم  الاستدلال بها وحدها مجردة  يمكن  ولا 
كمنطوق القوانين العامة مثل ان يقول القانون )كل من يحمل الشهادة الحقوقية له الحق 
أن يعين حاكما( فإن هذا القانون لا ينفعنا في معرفة الأشخاص الذين يحملون الشهادة 

بل لابد من الخارج ان نعرفهم بأشخاصهم لنعطي لهم هذا الحق.

وذلك  علي،  ولاية  على  بالآية  الاستدلال  وجه  معرفة  إلى  نخلص  المقدمة  وبهذه 
بضميمة الصغرى أي بضميمة معرفة نزولها، وقد ثبت انها نزلت في علي عندما تصدق 
بخاتمه وهو في حال ركوعه، فتشخصت هذه القاعدة الكلية فيه باعتبار انها نزلت فيه. 
ولم يعهد من غيره من الصحابة من آتى الزكاة وهو راكع لا قبله ولا بعده، فانحصر هذا 

الكلي في فرد واحد بحكم نزول الآية فيه.

نال هذه  الكلية فلبيان ان علياً بالاستحقاق  القاعدة  التعبير بهذه  وأما الحكمة في 
المنزلة من الولاية لصدور هذا العمل منه الذي يعطي له هذا الحق، والمفروض انه لم يقع 

من غيره فتنحصر فيه هذه الولاية من دون باقي الصحابة.

6. أما آية )المباهلة( فأظن ان ما ذكرته عنها ستتراجع عنه عندما تعيد التأمل فيه 
فإنه قول غريب منك مع ذكائك وفطنتك؛ لأنه واضح ليس المقصود من انه نفسه انه 
 هو على وجه تبطل الاثنينية حتى يترتب عليه انه لايجوز ان يتزوج علي ببنت محمد
باعتبار انها تكون ابنته ايضا، فان هذا لايتوهمه عاقل ولايتوقف عليه الاستدلال، فان 
قبل  ولد  وأحدهما  الآخر  عم  ابن  احدهما  اثنان  شخصان  هما  علي  وعلياً  محمد  محمداً 
شخصية  مميزات  عن  تختلف  التي  الشخصية  مميزاته  منهما  ولكل  قبله،  ومات  الآخر 
الآخر، بل المقصود انه نفسه تنزيلًا، أي إنه كنفسه وذلك مبالغة في تقاربهما واتحادهما في 

كثير من الأحكام المنزلة. وذلك يشبه قول الشاعر في مبالغته عن اتحاده مع حبيبه.



139 على هام�ش ال�سقيفة

ن��ح��ن روح�����ان ح��ل��ل��ن��ا ب��دن��اأن��ا م��ن أه��وى وم��ن أه��وى أنا
أب�ص�رت���ن���اف������اذا أب�ص�رت���ن���ي أب�ص�رت���ه أب��ص�رت����ه  وإذا 

في البحث الثاني

ابنه  فقد  ان  بعد  عشر  الاثني  الأئمة  على  نص  قد   النبي أن  صح  »إذا  قلت: 
ابراهيم« لا يا أخي لم يدع أحد أن النص على الأئمة كان بعد فقد ابراهيم ولم يصح فيه 
حديث، فمن أين جئت بهذا، ولابأس أن ألفت نظرك إلى ان هناك آية قرآنية اخرى نظير 
ةَ ِيف الْقُرْبَى﴾))) فماذا  التي ذكرتها وهي قوله تعالى: ﴿قُلْ َال أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إَّال الْموَدَّ

تقول فيها)))؟

جمع  قَْ��رَبِ�نَي﴾)))  اْأل عَشِيَرتَكَ  ﴿وَأَنْ��ذِرْ  الآية  هذه  نزلت  لما  النبي  أن  تدري  وهلا 
عشيرته واستنصرهم وجعل لناصره ان يكون اخاه ووصيه ووارثه وخليفته من بعده 
وكان علي صبيا فأجابه دونهم فقال في حقه: »إن هذا أخي ووصيي وخليفتي من بعدي 
قومه  شيوخ  على  الغلام  هذا  تأميره  من  يتضاحكون  فخرجوا  واطيعوا«  له  فاسمعوا 
وفيهم ابوه. بالله عليك كم سبقت هذه الواقعة في الزمن مولد ابراهيم، وتأمل في صبي 
لم يبلغ الحلم يقال له هذا القول من نبي لايقول إلا عن وحي. أهذا جد أم هزل؟ تأمل 
له فانك لا محالة  له ماشئت أن تأوِّ في هذا وحكّم وجدانك واعرضه على انصافك وأوِّ
ستجد هذا الصبي أكبر من أن يقاس إلى الناس وقد أمر من يومه ذاك في مبدأ البعثة، ثم 

))) الشورى: 23.
))) وما ذكرت انها آية فلا وجود لها بنصها، وإنما بمضمونها آيات نزلت في نوح وهود وصالح 
مَا  ﴿قُلْ   47 سبأ  في  اخرى  وآية  القربى  آية  هي  إنما  نبينا  لسان  على  ولوط.والنازلة  وشعيب 
 انه أَجْرِيَ إَّال عَلَى الله﴾ وهما يفسراحداهما الاخرى، ويدلان على  إنِْ  لَكُمْ  فَهُوَ  أَجْرٍ  مِنْ  سَأَلْتُكُمْ 

سأل اجرا هو المودة في القربى، ولكنه للمسلمين أي: نفعه لهم.
))) الشعراء: 214.



ال�سقيفة140

فكر في قول من يقول انه لا قيمة لإسلامه يومئذ وهو لم يبلغ الحلم كم يبلغ من درجة 
الانصاف وقول العدل وقوة الحجة.

في البحث الثالث

1. ذكرت ان الأنصار ساعة الاحتضار كانوا مجتمعين في السقيفة وجعلت دليلك 
مجيء معن وعويم إلى دار النبي لاخبار أبي بكر وعمر، ولكن الدعوى منك غريبة لا 
شاهد لها من التأريخ، والدليل أغرب؛ لأنه في ساعة الاحتضار كان أبو بكر في السنح 
 وما جاء الى المدينة إلا بعد ان بلغه وفاة النبي فجاء إلى دار النبي فكشف عن وجهه
على ما ذكره بعض المؤرخين ثم ذهب إلى المسجد حيث وجد عمر يخطب الناس بأن 
أن  ولابد  النبي  دار  إلى  ذهبوا  هدأت سورة عمر  أن  بعد  المسجد  يمت، ومن  لم  النبي 

الأنصار حينئذ انسلوا إلى سقيفتهم.

2. استغربت من الأنصار أن يتنكروا للنص على علي، ولكن اعتقد يا عزيزي لو 
انك رجعت الى ماذكرته في السقيفة عن دوافعهم على تنكيرهم لكان لك مقنعاً كافياً.

وأما قولك: »فقد كان الأولى أن لا تغيب عن فطنة رسول الله وهو المؤيد بالوحي 
فلا يأمر بأمر امته يعلم سلفاً بأنهم لا يطيعون فيه فيعرضهم بذلك إلى غضب الله...« 
غُ الْمبيُِن﴾))). مَا عَلَيْكَ الْبََال فاني أقول كيف يغيب عن فطنتك قوله تعالى: ﴿فَإنِْ تَوَلَّوْا فَإنَِّ
اتٍ...﴾)))  حَسَرَ عَلَيْهِمْ  نَفْسُكَ  تَذْهَبْ  ﴿فََال  وقوله:  نَذِيرٌ﴾))).  إَّال  أَنْتَ  ﴿إنِْ  وقوله: 
وأمثال ذلك في القرآن كثير. وفي الحقيقة ان الرسول عليه ان يبلغ الأمر الإلهي وليس 
عليه أن لا يطيعه الناس، ولا يصح أن يتنازل عنه لمجرد انه يعلم سلفا انهم لايطيعونه. 

))) النحل: 82.
))) فاطر: 23.

))) فاطر: 8.



141 على هام�ش ال�سقيفة

وإلا لوجب ان يترك كثيرا من الأحكام أو كلها؛ لأنه يعلم سلفا انهم -كلهم أو بعضهم 
لا فرق- لايطيعونه. ومن المواقع التي يعلم سلفا انهم لايطيعونه فيها ومع ذلك بلغها 
َ يَدَيْ نَجْوَاكُمْ صَدَقَةً﴾)))  مُوا بَْني سُولَ فَقَدِّ ا الَّذِينَ آمَنُوا إذَِا نَاجَيْتُمُ الرَّ َ قوله تعالى: ﴿يَا أَُّهي

.(((فانه اجمع المفسرون وأهل الحديث انه لم يعمل بهذا الحكم إلا علي

ثم  بمُِؤْمِنيَِن﴾)))  حَرَصْتَ  وَلَوْ  النَّاسِ  أَكْثَرُ  ﴿وَمَا  يقول:  تعالى  الله  إن  يا عزيزي، 
كُونَ﴾))) فاذا كان  ِ يقول عن المؤمنين بالخصوص: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ باِلله إَّال وَهُمْ مُْرش
تعالى يعلم سلفاً ورسوله يعلم سلفاً ان الناس اكثرهم لا يؤمنون وإن يؤمنوا اكثرهم 
في ايمانهم مشركون، فيكون على قولك ارسال الرسل وتبليغ الأحكام للناس من قبلهم 
في  الرسل  جهود  وتذهب  الله  غضب  إلى  منهم  المؤمنين  واكثر  الناس  لاكثر  تعريضاً 

هدايتهم سدى.

الناس؛ لأنه  دينه واحكامه لسواد عيون  الله  أيترك  قرة عيني؟  يا  المنطق  أهذا هو 
يعلم سلفاً انهم يعصونه؟ لا يا أخي إن الحق يجب ان يبين والحكم يجب ان يوضح سواء 

أطاع الناس أم عصوا وما على الرسول إلا البلاغ.

في البحث الرابع

قلت عن بعث اسامة: »ان رسول الله لم تكن تأخذه في الحق لومة لائم وهذا 
التدبير أشبه بتدبير الضعفاء«. وأقول: نحن بعد أن ثبتت عندنا النصوص على علي فانا 

))) المجادلة: 12.
))) هذا الحديث مما ترك روايته البخاري ومسلم أيضاً واستدركه عليهما الحاكم على شرطهما 

)482:2( مع الاجماع على نقله، فلماذا تركه الشيخان؟
))) يوسف: 103.
))) يوسف: 106.



ال�سقيفة142

نعرف كيف لم تكن تأخذه في الحق لومة لائم، فقد بَّني وأوضح وكرر وأكد، ولكنه بعد 
ان اتضح لديه ان كل هذه التأكيدات والبيانات ستخالَف على كل حال وان هناك جماعة 
سوف لاتطيع الأمر في علي، فأراد أن يبعدهم عن المدينة بهذه الطريقة، وليس هذا من 
تدبير الضعفاء، بل من التدبير الحكيم بعد أن نعرف ملابسات الواقعة كما أوضحناها 

في كتاب السقيفة.

علي  على  النصوص  تلك  أنكرنا  نحن  إذا  الضعفاء  تدبير  من  نتصوره  نعم، 
وتصريحات النبي في حقه وأنكرنا ان المسلمين يوم الغدير سلموا عليه بأمرة المؤمنين، 
نعم، إذا انكرنا تلك النصوص جملة وتصورنا أن النبي أراد البيعة لابن عمه سراً فدبر 
ذلك التدبير الخفي لأبعاد خصومه فلا نتصور النبي حينئذ -وحاشاه- إلا جباناً ضعيفاً 
يريد أن يخاتل المسلمين في ابن عمه، ولكن -يا أخي- كل هذا التدبير إنما يكون مقبولا 
حكيما إذا كان قد وقع بعدما اعلن أمر ابن عمه فلم تنفع معهم كل تلك التوضيحات 
الحجة  به  أقام  فقد  ينفذوه  لم  وإن  البعث،  هذا  فأرسل  المخالفة  على  اصرارهم  وعلم 
البالغة عليهم، والا فلماذا خالفوا أمره فيه ولماذا تباطؤوا واعترضوا على تأمير اسامة؟ 

وقد بسطنا كل ذلك في كتاب السقيفة.

ولايشك التاريخ في وقوع البعث ولا في تأخر المبعوثين عن تنفيذه ولا في تألم النبي 
منهم وغضبه عليهم واصراره عليه مرة اخرى، ولا يصح تفسير ذلك بغير ما ذكرنا إلا 
إذا كنا ننكر النصوص على علي جملة، فهذا أمر آخر ولا كلام لنا مع هذا المنكِر فان مثله 

لايستطيع أن يستسيغ هذا التفسير قطعاً.

أما تقديرك أن جيش اسامة هذا لو رجع بعد ان يفتح وقد وجد الأمر قد تم لعلي 
لو  يقع، ولكن  الا  يقع  أن  الجائز  احتمال من  فهذا  المدينة،  فيحارب من في  ينتقض  قد 



143 على هام�ش ال�سقيفة

وقع منهم فانهم يكونون كأهل الردة الخارجين على امام زمانهم يحاربون وتكون الحجة 
أو  للتأويل  يبقَ مجال  ولم  الغدير،  يوم  لعلي  وبيعتهم  النصوص  عليهم لاسيما مع سبق 

تجاهل النص على علي بعد تمام البيعة له.

في البحث الخامس

انك تشك في صحة حديث الكتاب الذي أراد النبي أن يكتبه، وأنا أقول لا مجال 
لهذا الشك بعد ثبوته برواية أهل الحديث والتاريخ والتفسير، ولابد من التسليم به بعد 
ان كان متواتر النقل أو في حكم المتواتر، وأما ما ذكرت من سبب الطعن فيه ففيه كثير 
ولا  الاحتمال  لهذا  مجال  ليس  فانه  قرآناً  كان  انه  باحتمال  يتعلق  فيما  القول  فضول  من 
يتصوره أحد بل هو كتاب أراد أن يسجله للمسلمين لئلا يضلوا بعده فأبوا لأنفسهم 
بادرة لم يسبق لها مثيل منه فهو صحيح ولكن لايوجب ذلك  النعمة، وكونه  هذه 
وانها  لاسيما  نظير  له  يسبق  لم  شيئا  يصنع  ان  النبي  من  تعجب  وهل  للحديث  انكار 
بادرة تقع في اخريات ايامه قصد بها أن يفارق امته عن شيء يسد عليهم باب الخلاف 

والضلال. ان النبي اعظم من ان تستكثر عليه مثل هذه البادرة.

وأما قولك: »ثم من هو عمر هذا الذي يأمر وينهى ولايستطيع أحد مخالفته«، فهذا 
صحيح ولكن عمر لم يمنعه بقوة سيف أو سيطر على المسلمين أو على النبي وإنما منعه 
الوجع ما  النبي كان يهجر أو غلبه  ان  الدهر وهي  ألقى شبهة تثير الخلاف مدى  لأنه 
شئت فعبر، وأقل الناس يستطيع ان يصنع ذلك لاسيما إذا وجد أعوانا وانصارا وبالفعل 
قد وجد عمر اولئك الأعوان إذ رأينا المسلمين الحاضرين قد اختلفوا على فرقتين، فبطل 
مفعول الكتاب الذي كان المقصود منه أن لا يضلوا بعده أبدا كيف وقد صار هو نفسه 
موضوعاً للنزاع والجدال والنبي حاضر بينهم وامام عينيه حتى أغضبوه وقال: »قوموا 



ال�سقيفة144

عني ولا ينبغي عند نبي نزاع«. ولا يريد النبي أن ينفذ مثل هذا بقوة السيف أو العشيرة 
فان طبيعة الموضوع تأبى ذلك؛ لأن هذا يزيد في الخلاف ويعقده.

نعم صحيح قولك: »ولم يزد عمر على ان رأى رأيا حين قال: ان الرجل قد غلبه 
تنفيذ الكتاب؛ لأن طبيعة الموضوع  الرأي لابد أن يحول دون  الوجع...«، ولكن هذا 
تقتضي أن يحول هذا الرأي دونه كما قلنا، فنعرف السر في عدوله عن تنفيذ الكتاب 

ونعرف كيف جاز له العدول عنه.

وما أدري أي أمر جوهري أعظم من كتاب يؤمن الناس من الضلال ابدا، وهل 
المقصود من الدين شيء فوق هذا، حتى تقول أنت: »ولو كان الأمر متعلقا بأمر جوهري 

من امور الدين...«.

ان  ذلك  على  لترتب  )وإلا  بالأخير  قولك  مدى  أخي  يا  تعرف  البيان  وبذلك 
النبي كتم كثيرا مما كان يريد تبليغه خشية عمر وغيره ولا أظن مؤمناً يقول بذلك(، 
التي  الشبهة  انما عدل عنه لاخشية من عمر وغيره، ولكن  النبي  بأن  القول  اكرر  فاني 
أثارها وتقبلها بعض الحاضرين بالفعل فاختلفوا بحضوره لاتبقي مجالا للكتاب؛ لأنه 
-بالعكس- سيكون سبباً للضلال والخلاف ابد الدهور بعد ان كان المقصود منه تأمين 
البشر من الضلال، فلابد أن يعدل عنه روحي فداه، ولاينفع معه التدبير باخراج عمر 
ولا أي تدبير آخر حتى بقتله كما تقول؛ لأن الشبهة قد وقعت رضوا أم أبوا، وكل قول 
وفعل حينئذ من النبي بعد هذا يكون موضعا لهذه الشبهة بأنه من الهجر وغلبة الوجع. 
وحق لابن عباس وغير ابن عباس بعد هذا أن يبكي ويبكي بل حق له أن تتفطر كبده ألماً 
لفوات هذه النعمة الكبرى التي لا تعادلها نعمة، مهما كان مقصود النبي من ذلك البيان 

الذي لا يضلون بعده أبدا سواء كان هو النص على علي أو على أي شيء آخر.



145 على هام�ش ال�سقيفة

التي  والاش��ارات  للدلائل  علي  على  النص  هو  المقصود  يكون  ان  رجحنا  ونحن 
ذكرناها في كتاب السقيفة ومن جملتها قول عمر: »حسبنا كتاب الله« الذي هو صريح في 
ان ما يريد ان يبينه النبي هو عدل للقرآن، ويسرع إلى أذهاننا حينئذ حديث الثقلين وانه 

هو المستهدف في البيان والمنع منه.

ثم انك تسأل عن الحاجة إلى الكتاب بعد نص الغدير وغيره، فان الحاجة اليه ما 
كان يستشعره النبي من عزم جماعة على تجاهل تلك النصوص كما وقع فعلا. وأما قولك: 
)ومن نسي حديث الغدير وانكره على قرب العهد به فهو لما في الكتاب المزمع كتابته أشد 
نسيانا ونكرانا( فاني لم استطع فهمه ولم اعرف فيه وجهاً كون الكتاب أشد نسيانا، فان ما 
هو مكتوب أثبت مما ينقل على الأفواه وكيف يتطرق اليه النسيان أو النكران وهو حجة 
ثابته مكتوبة، على انه لو وقع يكون أقرب عهداً إلى الناس من حديث الغدير لو كان بُعد 

العهد هو السبب في النسيان أو النكران كما اردت ان تقول.

في البحث السادس

ثبوت حديث  يدل دلالة صريحة على عدم  الام��ام...  إلى  ما نسب  )إن  1. قلت: 
الغدير( وأنا استميحك عذرا إذا قلت لك: إن كلامك هذا غير فني فان ما ذكرته من 
قولي الامام: »احتجوا بالشجرة...« و »افسدت علينا...« لامعنى لان يقال فيه انه يدل 
يمكن  ما  ذلك، وأقصى  فيه على  لفظية  الحديث؛ لأنه لا دلالة  نفي  دلالة صريحة على 
ادعاؤه انهما يدلان بالدلالة العقلية على نفيه باعتبار انه ترك الاستدلال بحديث الغدير 
في موقع كان الأولى أن يستدل به، فعدوله عنه دليل على عدم ثبوته وإلا لأستدل به. 

وهذه الدلالة لاتسمى دلالة صريحة.

الاستدلال  موقع  في  يكن  لم  لأنه  العقلية؛  الدلالة  هذه  حتى  عليك  ننكر  ونحن 



ال�سقيفة146

جاء  لانه  الاول؛  القول  في  ثبوته  عدم  على  دليلًا  تركه  يكون  حتى  الغدير  بحديث 
احتجاجا على من احتج باستحقاق الخلافة بالقرابة من الرسول؛ فقال لهم: إذا كان ذلك 
سببا للاستحقاق فمن كان اكثر قرابة وأقرب فهو أولى بالاستحقاق. والتشبيه بالشجرة 
والثمرة من التشبيهات البديعة في الباب فانه لبيان أولوية الاستحقاق للأقرب؛ لأنه هو 
الثمرة التي هي أولى من أصل الشجرة بالاستفادة منها بل الثمرة هي الغاية المقصودة 

من الشجرة. وليس هذا موردا لذكر النص لأنه من باب النقض على المستدل بحجته.

وأما القول الثاني فعلى تقدير صحة نقله فان قوله: »لم ترع لنا حقا« كلام عام يجوز 
التصوير  به النص ويجوز ان يراد مطلق الحق الذي صورته في كلامك، وهذا  ان يراد 
الذي ذكرته وأطنبت فيه ليس في كلام الامام دلالة عليه وإنما هو من اجتهاد الكاتب 
حينما تخيل ان الامام لانص عليه فلا بد أن تكون احتجاجاته وشكواه ناشئة من اعتقاده 

بالأحقية.

2. تحدثت عن قصة انصراف الناس عنه بعد موت فاطمة فانه كلام غريب فانه 
لاربط له بقصة النص وإنما تلك القصة ترتبط بقصة التجاء الامام إلى مسالمة القوم بعد 

الانصراف عنه.

خَيْرَ  ﴿كُنْتُمْ  آية  فاذا ليس لي معين...« وبين  3. تقارن بين قول الامام: »فنظرت 
ةٍ﴾ لتستدل من الآية على تكذيب نسبة هذا القول اليه، وازيدك انك بهذا الاستدلال  أُمَّ
تستطيع ان تكذب كثيراً من الأحاديث النبوية مثل احاديث الحوض ونحوها الدالة على 

ارتداد أصحابه بعده وتبدلهم ورجوعهم القهقرى والمروية في الصحاح.

غير اني احيلك على كتب التفسير لمعرفة مدى دلالة هذه الآية،. وما علينا من كتب 
التفسير! لننظر بأنفسنا إلى مدى دلالة هذه الآية على المقصود:



147 على هام�ش ال�سقيفة

ان دلالتها تكمن في كلمة )كنتم( فان كانت على ظاهرها من دلالتها على الماضي 
المنقطع بمعنى انهم كانوا فيما مضى خير امة ثم لم يستمر ذلك لهم فلا ينافيها أن تكون 
الامة قد انقلبت بعد الرسول على الاعقاب لأنه قال: كنتم خير امة، ولم يقل انتم خير 

امة أبد الدهر.

ولكن بعض المفسرين أوّل معنى )كنتم( فقال: انها للماضي الاستمراري مثل قوله 
﴾ وأنا شخصياً كذلك أفهم هذا المعنى من الآية، غير ان  تعالى: ﴿وَكَانَ اللهُ غَفُورًا رَحِيمًا
الذي يشكل علينا ان المسلمين لم يكونوا في جميع عهودهم على ما تصف الآية الكريمة 
يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر لاسيما في مثل عهودهم الحاضرة التي لم يبق فيها 
من المعروف حتى رسمه فضلا عن أن يكون كلهم من الآمرين بالمعروف الناهين عن 
المنكر، هذا هو الواقع المرير الذي لا سبيل لنا من انكاره والمكابرة فيه فكيف نتصور 

انطباق الآية على عهودنا وامثالها.

وعليه فليس الاشكال يخص الامة الاسلامية في أول عهودها بعد النبي بل في جميع 
دلالة  وبين  المحزن  امتنا  واقع  بين  التوفيق  نستطيع  فكيف  والحاضرة  الغابرة  عهودها 
الآية على امتداح هذه الامة وتفضيلها على سائر الامم لأنها تأمر بالمعروف وتنهى عن 

المنكر؟ كيف التوفيق ياترى؟

الأرجح  وهو  أم��ري��ن)الأول(  أحد  ذلك  على  الج��واب  من  بالي  في  يخطر  وال��ذي 
عن  والنهي  بالمعروف  الأمر  وجوب  ذكرت  اُخر  آيات  تقدمتها  قد  الآية  ان  عندي 
بهذا  المخاطبين  المسلمين  مختصات  من  انه  منها  يبدو  كما  التشريع  هذا  وإن  المنكر 
يتفرقوا  ان  عن  المؤمنين  نهي  ذكرت  ثم  الأمر  هذا  بعضهم  يتولى  أن  على  الوجوب 
 ويختلفوا من بعد ان جاءتهم البينات فتبيض وجوه بعض وتسود وجوه آخرين ثم قال:



ال�سقيفة148

ينبغي ان يختلفوا وسرُّ أنهم خير  انه لما كانوا خير الأمُم لا  لبيان  ةٍ...﴾  أُمَّ  َ ﴿كُنْتُمْ خَْري
الأمُم لأنه قد شرع لهم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وليس المقصود الأخبار عن 
بالوجوب بعض  المنكر لاسيما ان المخاطب  بالمعروف وينهون عن  يأمرون  انهم كلهم 
وَيَأْمُرُونَ   ِ ْريْخل ا إَىل  يَدْعُونَ  ةٌ  أُمَّ مِنْكُمْ  ﴿وَلْتَكُنْ  الكفائي  الوجوب  نحو  على  المسلمين 

باِلْمعْرُوفِ...﴾.

)الثاني( ان المراد انكم تأمرون بالمعروف من حيث مجموعكم ولو بامتثال البعض 
وان كان ذلك البعض قليلا باعتبار ان ذلك البعض من الامة يعمل باسمها كأنه يقول: 
انكم خير الامم لأن فيكم من يأمر بالمعروف وليس كذلك باقي الامم. وهذا كما نقول 
المراد ان جميع الامة احتلته بل بعض  العراق، وليس  مثلا ان الأمة الانكليزية احتلت 

جيوشها وذلك باعتبار ان ذلك البعض منها وكان عمله باسمها.

في البحث السابع

1. تسأل عما إذا كان تناقض بين قول الامام: »لو وجدت اربعين ذوي عزم...« 
وبين قوله: »فأمسكت يدي حتى رأيت راجعة الناس...« فاني لم اعرف وجها للتناقض 
بين القولين فان الامام في الأول يقول: لو وجدت الأربعين على هذه الصفة لناهضت 
في  صرح  ثم  سالمهم،  انه  يعني  يناهضهم  فلم  الأربعين  يجد  لم  انه  ذلك  ومعنى  القوم، 
الثاني بأنه امسك يده عن نصرتهم غير انه لما رأى راجعة الناس عن الاسلام فرأى ان 
المصيبة في ذلك اعظم من مصيبة فوت الولاية فالتجأ أن ينصر الأسلام لأجل ذلك، 
لانصرة للامراء ولا لكونهم عنده أهلًا للنصرة كما هو مدلول كلامه. وأنت ترى ان احد 

الكلامين يتصل بالآخر ويكون متممًا له، فأين التناقض؟

أما انه لو ناهض القوم بالأربعين عندما يجدهم فانك تحتمل ان تدور عليه الدائرة 



149 على هام�ش ال�سقيفة

كالحسين فهذا تكهن لم يعترف به الامام وهو من ظاهر كلامه كان جازما بأن الأربعين 
على هذه الصفة لو وجدهم لكانوا كافين له في النصرةعلى خصومه، أما انه يكون ذلك 
ثلما للاسلام لو انتصر عليهم، فمن أين نفهمه إذا فرضنا انه انتصر على غاصبي حقه 
من الخلافة التي هي بنص النبي وبها حينئذ قوام الاسلام لا هدمه إلا إذا كنا لانعترف 

بالنص فهذا أمر آخر.

وأما كفاية نصرة مالك بن نويرة فعلى تقديره فهو واحد من ذوي العزم إذا كان هو 
حقيقة من ذوي العزم الذين يشترطهم الامام فكيف تفرض ان الحجة قد قامت عليه 

بمالك وحده على انه كونه يعترف بحقه شيء وكونه من ذوي العزم شيء آخر.

وأما سؤالك عن اتفاق قوله: »فخشيت ان لم أنصر الاسلام وأهله ان أرى فيه 
ثلمًا أو هدما« مع ما ذهبتُ اليه من تقاعس الامام عن نصرة الخلفاء إلا بمقدار الضرورة 
فانه واضح الاتفاق لان الامام في صدر كلامه ذكر انه أمسك يده ولكن ضرورة حفظ 
ذلك  الى  دعته  التي  هي  الضرورة  بأن  صريح  وهذا  النصرة،  إلى  دعته  الاسلام  بيضة 
والضرورات تقدر بقدرها لا ان النصرة ابتدائية بدافع نفسي ليناقض ما قلته عنه، بل 
هذا الكلام مما يؤيد قولي ويؤكده وهو يدل على أن العمل الذي يعلم انه يضر بالاسلام 
يتركه ويعمل ما يرى عمله ضرورة اسلامية، فكيف كان قوله هذا يدل على انه يحجم 
عن الفعل أو القول الذي يكون خذلانا للاسلام كما رغبت انت ان تقوله وتتصوره عن 

هذه الكلمة.

نعم، ان الامام اعظم وأجل من ان يتقاعس عن عمل يراه واجبا لنصرة الاسلام، 
ومن اين يدل كلامه المنقول او كلامي المسطور على خلاف ذلك فاذا تباطأ ابو الحسن 
الضرورة  تدعوه  عما  يتباطأ  ولم  وعمر  بكر  لأبي  نصرة  فيه  يكون  شيء  عن  تباطأ  فانما 



ال�سقيفة150

الاسلامية الى فعله، وانما لم يشترك في الحروب لأنه حينئذ يكون مأموراً لهم وهذا ما كان 
يتحاشاه بل يتحاشونه معه، وما ذكرته في السقيفة عن ذلك ففيه الكفاية.

مع  فقياس  وامثالهم  وطلحة  وعثمان  بعمر  الحروب  في  الاشتراك  في  قياسه  وأما 
الفارق البعيد، لو كان هناك قياس، وابو الحسن من تعرف في حروبه ايام خلافته ولم 
به وكيف لا  يقاس غيره  بنفسه في الحروب، فكيف  بعده من الخلفاء  قبله ولا  يشترك 
يستغرب عدم اشتراكه في الحروب ايام الخلفاء قبله وكيف لا يدل ذلك على عدم تعاونه 

معهم معاونة صادقة؟

هذا ما أردت ان اقوله يا قرة العين في جوابات اسئلتك واعذرني إذا كنت قد رمزت 
للشواغل  الاجابة  في  واستعجالاً  الوقت  في  اقتصاداً  الأبحاث  من  كثير  في  رمزاً  لك 
التي دهمتني في خلال تسجيل هذه الرسالة فعاقتني عن الاسراع إلى اتمامها في الوقت 

المناسب.

وتقبل التحيات من المخلص

محمد رضا المظفر

12 جمادى الاولى سنة #1373



151

�أهم م�اصدر الكتاب

1. صحيح البخاري المطبوع بمصر عام #1320.

2. صحيح مسلم المطبوع بمصر عام#1390.

وما في ص58 رجعنا فيه الى المطبوع عام #1334.

3. مسند احمد المطبوع بمصر عام#1313.

4. العقد الفريد المطبوع بمصر عام #1353.

5. مستدرك الحاكم.

6. الجمع بين الصحيحين.

7. كنز العمال.

8. تاريخ الطبري.

9. تاريخ ابن الأثير.

10. تاريخ الخميس.

11. تاريخ اليعقوبي.

12. الامامة والسياسة لابن قتيبة.

13. تاريخ الخلفاء للسيوطي.



ال�سقيفة152

14. تاريخ ابن خلدون.

15. مروج الذهب.

16. السيرة الحلبية.

17. سيرة ابن هشام.

18. سيرة دحلان.

19. طبقات ابن سعد.

20. الاصابة.

21. الاستيعاب.

22. اسد الغابة.

23. التهذيب لابن عساكر.

24. ميزان الاعتدال.

25. نهج البلاغة.

26. شرح النهج لابن ابي الحديد.

27. منهاج السنة لابن تيمية.

28. الصواعق المحرقة لابن حجر الهيثمي.

29. مقالات الاسلاميين لأبي الحسن الأشعري.

30. الملل والنحل للشهرستاني.



153 �أهم م�اصدر الكتاب

31. الفصل في الملل والنحل لابن حزم.

32. البيان والتبيين للجاحظ.

33. معجم البلدان.

34. لسان العرب.

35. حياة محمد للدكتور محمد حسين هيكل.

 


