
 ت�أليف

الا�ستاذ محمد نعمة ال�سماوي



الكتاب: موسوعة الثورة الحسينية/ الجزء الثاني.

الكاتب: الاستاذ محمد نعمة السماوي.

الناشر:قسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة العباسية المقدسة.
مراجعة: شعبة الدراسات والنشرات.

الاخراج الطباعي والتصميم: علاء سعيد الأسدي، محمد قاسم النصراوي.
التدقيق اللغوي: مصطفى كامل محمود، عمار كريم السلامي.

				   المطبعة: دار الكفيل للطباعة والنشر والتوزيع
الطبعة: الرابعة.

عدد النسخ: 1000.
محرم الحرام 1440#-تشرين الأول 2018م



 الأمة الإسلامية

في عهد معاوية ويزيد





5

 ١ - القيادة - عودة �إلى معاوية 

الحا�شية-الملأ المقربون

فرعونية جديدة، ت�ستغل ا�سم الإ�سلام و�شعاراته

نحن  الذي  للفصل  العنوان،  هذا  اختيار  في  غرابة  من  للبعض  يبدو  قد  ما  برغم 
بصدده، وهو الأمة الإسلامية، والمجتمع الإسلامي في عهد معاوية، وما نشير فيه إلى 
وسلوك  أفكار  تبني  يعني  الذي  البحت  الحرفي  بمعناها  ليس  )الفرعونية(،  إلى  عودة 
فرعون معين بذاته، وهو فرعون موسى الذي ورد عنه وعن تسلطه واستكباره الكثير 
في القرآن الكريم، فإن هذه الغرابة لن تظل ماثلة أمام أذهان البعض إذا ما اتضح لديهم 
أن العودة ليست إلى الفرعونية التقليدية بتبنيّ حتى اسمها وشعاراتها وطقوسها، بل إلى 
لنزوات  المطلق الخاضع  الطغيان والحكم الاستبدادي  فرعونية حديثة نسبياً، ترمز إلى 

ورغبات )الخلفاء الفراعنة(.

كان  معاوية  الإسلامي في عهد  المجتمع  أن  نجد  أن  للواقع  أمراً مجانباً  ليس  وأنه 
الشكل الجديد أن يصل  بسبيله إلى أن يتخذ شكًال جديداً غريباً عن الإسلام، ويكاد 
إلى حالة من )الثبات( أو )الاستقرار( أو )التحجر( على صيغ ومفاهيم وآراء جديدة 
وغريبة عن الإسلام، لا تمت إليه بصلة، مع أنها تستغل اسمه وشرعيته وغطاءه وبعض 
مفاهيمه العامة، ما دامت تحقق لها أهدافها المطلوبة، بجعل هذا الاستقرار والثبات يتخذ 
الشكل الصنمي المتحجر ليألفه الناس وينقادوا إليه بالطاعة والعبادة، لا للأمد الذي 
يحتمل أن يعيشه الفرعون الأول لهذه السلالة الحاكمة الجديدة، وإنما لأزمان أوسع، تمتد 



مو�سوعة الثورة الح�سينية6

لتشمل حياة كل أفراد السلالة التي يحتمل أن تعيش بعد معاوية، من الأولاد والأحفاد 
إلى ما لا نهاية، بملك عضوض وراثي، له طقوسه وسدنته ووزراؤه ووعاظه وحاشيته 

وجيشه وجباته وحراسه.. الخ.

النظام الأموي-الإفادة من الخبرات الفرعونية المتراكمة

أما الأسس التي يقوم عليها النظام الأموي الغريب عن الإسلام، فهو خليط من 
خبرات فرعونية متراكمة في فن السياسة والحكم و )الدهاء( والحيلة مأخوذة عن سير 
وأخبار وتواريخ الملوك السابقين، قياصرة كانوا أم أكاسرة أم فراعنة، والذين كان عاهل 
عمله  برنامج  ضمن  مستمرة  يومية  متابعة  تتبعها  على  رأينا  كما  يحرص  الجديد  النظام 
اليومي المادي، ممزوجة مع خبرة )إسلامية( جاهزة، قريبة للنفوس، لابد من )حرفها( و 
)تشكيلها( لتبرز كأفضل صيغة عملية للحكم والحياة توضع أمام الأمة مع أن )فائدتها( 

لا تكمن إلا في ترسيخ النظام الجديد.

النظام بعمليات دؤوبة ضخمة لغسل الأدمغة  التمهيد والاعداد لهذا  ولا بد من 
المتكاملة إلى الحياة، واستئصاله إن اقتضى  تأثرت إلى حد بعيد بالإسلام ونظراته  التي 
المتحفظة  غير  الجديدة،  النظرة  لترسيخ  الأم��ر،  اقتضى  إن  بديل  إسلام  وزرع  الأمر 
الحقيقي  )الإسلام  أو  )الأصل(  هي  وكأنها  تبدو  وجعلها  ومثله،  قيمه  من  والمتحررة 
الواقعي أو العملي( الذي يحقق طموحات )الخليفة( الأموي الأول ومن يأتي بعده من 
)الخلفاء( و)أمراء المؤمنين(.. وأنه لابد -وقد حقق طموحاتهم- قد حقق طموحات 

الأمة المغلوبة المخدوعة..! التي لا تعرف مصلحتها أكثر مما يعرفها الخليفة الفرعون.

التجرية الأموية، تقاطع مع ال�سنن الربانية

إن التجربة الأموية في الحكم، يبدو أنها لم تكن تريد أن تفهم السنن الربانية التي 



7  القيادة/ عودة �إلى معاوية الحا�شية/ الملأ المقربون

تنظم حياة الإنسان على هذه الأرض وتحاول لفت نظره باستمرار إلى طبيعة العلاقات 
الصحيحة التي ينبغي أن تقوم بينه وبين أخيه الإنسان وبين الطبيعة التي تشكل أحد 
هذا  بوضوح..  الكريم  القرآن  عنها  تكلم  والتي  وحياته  مسيرته  في  المؤثرة  العوامل 
صحيح  بشكل  ويفهمه  يعتمده  من  أول  يكون  أن  المفترض  من  كان  الذي  الكتاب 
بنفس  فيه  جاء  ما  بكل  ويعمل  ويأخذ  الخلافة،  مسؤولية  لحمل  يتصدى  من  مسؤول 

الطريقة التي أخذ وعمل بها الإمام الأول لهذه الأمة، وهو رسول الله محمد نفسه.

لم  بحتة،  بشرية  أرضية  أسس  على  قامت  الجديدة  الأموية  الدولة  هذه  أركان  إن 
تعتمد إلا على قدرات الإنسان المجردة فقط، وعلى التجارب الإنسانية البحتة والمتراكمة 
عبر الزمن، أما ما تعدى ذلك فإنه لم يكن يتجه إلا بمسار واحد ينجم مع هذه الخبرات 
البشرية التي من شأنها أن تحقق مصالحهم وتثبت نظام حكمهم المتستر بالاسلام؛ لأن 
أن  يملكون  وهم  إليها،  يتطلعون  التي  العليا(  )الأهداف  مع  يتعارض  لا  الستار  هذا 
للتأثير على  الستار وليس ما يحتويه  ألوانه وخطوطه ما دام المطلوب هو  يغيروا بعض 
الغالبية العظمى من الناس، تلك التي تملك وعياً أقل وشعوراً بالمسؤولية أقل منه. هذه 
الغالبية التي قاموا هم بتربيتها واعدادها وتوجيهها.. أما الأقلية الواعية المدركة، فلها 
علاج آخر لجعلها تسكت ولا تعترض على كل التجاوزات التي يقوم بها النظام الحاكم، 

وهو علاج معروف لدى كل أنظمة القهر والتسلط والجور.

بين الانحراف الحذر والانحراف المعلن

وإذ أتيح لهذه التجربة الأموية أن تستمر قرابة ألف شهر، كانت النماذج الأخيرة 
)للخليفة( أو الحاكم وبدءاً من يزيد نفسه، تتباين وتختلف عن النموذج الأول معاوية 
المتحفظ الحذر الداهية، وتخرج خروجاً سافراً صريحاً عن الإسلام، ولا تحاول أن تغطي 

تصرفاتها أمام الأمة وتستهين بها استهانة تامة.



مو�سوعة الثورة الح�سينية8

ولو قدر لهذه الأمة الإسلامية أن تستجيب استجابة كاملة لكل التصرفات الشاذة 
تستمر عملية  )الخلفاء( وحاشيتهم وأقاربهم، وأن  التي صدرت عن  المنافية للاسلام 
أحداث  تقع  لم  ولو  معاوية،  بها  قام  التي  والدقة  والحماس  القوة  بنفس  الدماغ  غسيل 
نحو  وتصححها  أوضاعها  لتغيير  وتتحفز  واضح  بشكل  تنتبه  الأمة  جعلت  مهمة 
وتراثاً  غابراً  ديناً  الإسلام  لكان   ،الله عهد رسول  على  عرفته  الذي  الأول  مسارها 
عارضاً قديمًا، أخذ دوره في فترة معينة ثم انتهى، صفحات في مجالات )التاريخ العربي( 
للاستشراق  الحديثة  الحملة  هذه  خضم  في  الآن  أمامنا  يعرضه  أن  البعض  يحاول  كما 
الغربية  والحضارة  الغربية  )بالحداثة(  المعجبين  المبهورين  العملاء  وجيش  والاستعمار 
والشعارات البراقة التي تحاول أن تجعلها تحل محل القيم الأصيلة للإسلام، بعد أن لم 

تستطع أن تجعله ينحسر عن حياتنا انحساراً تاماً ونهائياً.

المعركة الأموية مع الإ�سلام ا�ستمرت طيلة العهد الأموي

معاوية  مع  تبدأ  لم  والتي  الإسلام،  مع  الأموية  المعركة  طبيعة  نفهم  أن  ينبغي  إننا 
المكترث إلى الجانب  المسؤول وغير  المهمل وغير  التحيز  أن  نفهم  أن  بالتأكيد، وينبغي 
الإسلام  قبل  الأموية  النظرة  نقيّم  أن  فمهما حاولنا  يعتبر تحيزاً ضد الإسلام،  الأموي 
وبعده، فإننا سنجد أنها تنطلق من اعتبار نفسها قوة تواجه قوة آل هاشم قبل الإسلام 

وآل محمد والإسلام بعد ظهوره.

وكبار  سادة  مذعنين،  الإسلام  وأدخل  مكرهة،  استجابت  أن  بعد  أنها  وطبيعي 
هذه العائلة وفي مقدمتهم أبو سفيان وابنه معاوية، فإن نفوذ وقدرة هذه القوة الأموية 
بريق  أي  لها  يعد  ولم  بعيد  حد  إلى  تضاءلت  قد   ،الرسول وبوجود  الإسلام  بوجه 
أمام اشراق الإسلام ونبيه الذي لم يكن بمقدور أحد الوقوف بمواجهته أو الصمود 

أمامه وتحديه.



9  القيادة/ عودة �إلى معاوية الحا�شية/ الملأ المقربون

أكرمها  أبا سفيان كان  أن  بذلك »وقد عرفت قريش  وقد صرح معاوية متبجحاً 
وابن أكرمها، إلا ما جعل الله لنبيه فإنه انتخبه وأكرمه«))). 

التبجّح الأموي بكرامة الأ�صل- تمهيد لخنق الأنفا�س

لقد أعلن معاوية ما لم يتمكن من قوله لمدة طويلة، أن أبا سفيان كان أكرمها وابن 
أو تبجح  لنبيه، وهذا ليس مجرد فخر عادي  أكرمها دون استثناء، إلا ما جعل الله 
لا يقصد منه أي شيء، وإنما هو تعدٍ على كل أسلاف محمد وعلى كل من جاء بعده 
أيضاً، فهو تعدٍ عليه أيضاً، ويدل على اصراره زرع هذا التصور في عقول المسلمين قوله 
المؤمنين -: »إن لي فضائل كثيرة، وكان أبي سيداً في الجاهلية وصرت  في كتاب لأمير 

ملكاً في الإسلام وأنا صهر رسول الله وخال المؤمنين وكاتب الوحي«))).

وإذا ما توقفت هذه المعركة بين الأمويين والإسلام في الأشهر الأخيرة من حياة 
رسول الله إذ أنها كانت مستمرة معهم طوال حياته، وبعد أن لم يختلف عليه اثنان، 
جديدة  خططاً  ويهيئ  أنفاسه  الأموي  العدو  يلتقط  ريثما  محدد  أجل  إلى  توقفت  فإنها 
وأساليب مبتكرة لضرب الإسلام من الداخل بعد أن لم يتمكن من ضربه من الخارج.. 

أساليب تتفق مع المراحل القادمة والظروف المستجدة.

وكانت لحظات ترقب دائمية، انتظرت فيها العائلة الأموية )التاجرة( والمشهورة 
 بالدهاء والمكر وذات النسب الرفع الذي يشترك مع النسب الرفيع للرسول الكريم
نفسه بجد أعلى هو عبد مناف، الوقت المناسب الذي ترفع فيه راية الحرب مرة أخرى 

وتغرز سهمًا قاتلًا في جسم الإسلام. 

))) الكامل في التاريخ: ج3 ص٣٤.
))) البداية والنهاية:  ج ٨ ص ٩.



مو�سوعة الثورة الح�سينية10

بعد �أن ف�شلوا مع النبي ا�ستهدفوا �أهل البيت

وهكذا كان الأمر مع آل النبي بعد أن لم يستطيعوه مع النبي نفسه، وقد استأنفوا 
التي  الذهبية  الفرصة  عثمان  مقتل  فكان  فقط.  وجيزة  لفترة  عنها  توقفوا  التي  الحرب 
مهدوا لها واستغلوها، وكان عدم مبايعة معاوية لأمير المؤمنين ثم مطالبته بتسليم 
رغم  ذلك  عن  ليسكت  ومصر  الشام  على  باقراره  ومطالبته  عثمان  قتلوا  الذين  الثوار 
علمه أن هذين الأمرين غير ممكنين، لما أسلفناه من أسباب في الفصل السابق، الاعلان 
المباشرة لهذه الحرب الظالمة التي شنها معاوية على أمير المؤمنين بعد أن توقف شنها 
على الرسول الكريم، وقد رأينا الأساليب التي اتبعها معاوية )للفوز( بحربه الظالمة 

هذه ضد الإمام وضد الإسلام.

ماذا كانوا �سيفعلون، لو علموا �أن الأمر �سي�صير �إليهم

ولو قد علم آل أبي سفيان أن )ضربة الحظ السعيدة( ستكون إلى جانبهم في النهاية، 
وأن معاوية سيكون )خليفة( على المسلمين ويجلس على كرسي رسول الله، بل ويحتله 
احتلالا دائمياً، هو وآله من بعده، لكانوا في مقدمة المدافعين عن الإسلام والمحاربين من 
أجله ولما وقفوا منه تلك المواقف المعادية، وكأنما كان الرسول وكل من جاء بعده، 
يمهدون السبيل لحكم دائم لآل أمية على عرش الإسلام، فأي حظ سعيد، وأي فرصة 
ممتازة قد أتيحت لهؤلاء القوم وهم يرون ارث محمد ينتقل إليهم ويصبح في قبضتهم 
يحوطونه ويرعونه ويحفظونه لأولادهم من بعدهم بعد اجراء التنقيحات والتعديلات 
المناسبة التي تقتضيها طبيعة الانحراف الأموي المتعمد »الأموية كانت تريد أن تنهب 
مكاسب الإسلام بالتدريج، هذا النهب الذي عبر عنه بأقسى صورة أبو سفيان حينما 
ركل قبر حمزة رضوان الله عليه بقدمه وهو يقول: إن هذا الدين الذي قاتلتمونا عليه، 
الدين الذي بذلتم دماءكم في سبيله، وضحيتم في سبيله قوموا واقعدوا وانظروا  هذا 



11  القيادة/ عودة �إلى معاوية الحا�شية/ الملأ المقربون

كيف أصبح كرة في يد صبياننا وأطفالنا.

كان الشرف الأموي يريد أن يقتنص وان ينهب مكاسب البناء الإسلامي والوجود 
هذه  من  الأولى  المرحلة  وكانت  مستويات  على  تنفذ  المؤامرة  هذه  وكانت  الإسلامي، 
المؤامرة ترسخ الأمويين في الشام يزيد بن أبي سفيان ثم معاوية بن أبي سفيان، ومحاولة 

استقطاب معاوية للشام، عن طريق بقائه هذه المدة الطويلة فيها.

ثم كان معاوية بن أبي سفيان بنفسه، ينتظر الفرصة الذهبية التي يتيحها مقتل عثمان 
ابن عفان هذه الفرصة الذهبية التي تعطيه سلاحاً غير منتظر يمكن أن يمسكه ويدخل 
به إلى الميدان.. ولهذا تباطأ عن نصرة عثمان بن عفان، كان عثمان يستنصره ويستصرخه 

ويؤكد له انه يعيش لحظات الخطر ولكن معاوية كان يتلكأ في إنقاذه«.)))

ونتساءل، كيف ستكون شراسة المعركة هذه المرة للحفاظ على هذا المكسب الكبير 
الذي لم يكونوا يحسبوا أنهم سيحصلون عليه، وها هو الآن كله لهم، فقد أصبح أمراً 
حاذق  بشكل  استثماره  وترسيخ  واقراره  لتثبيته  العمل  سوى  عليهم  وما  معاشاً  واقعاً 
أذهبت  التي  العائلة  هذه  سليلي  )المحظوظين(  الأبناء  من  القادمة  لأجيالهم  )وذكي( 
النبوة والإسلام كل ما تبقى لها من بريق ومجد غابر، وها هو الآن يعود إليها بأكثر مما 

كان بفضل هذه النبوة وبفضل الإسلام نفسه!

معارك جديدة تخو�ضها الدولة الفرعونية

هذا  اغتيال  بعد  بوجوههم  ليقف   ،علي وعزم  قوة  له  تكون  أن  يمكن  ومن 
الإمام؟ ومن يمكن أن تكون له مؤهلاته ومركزه بين أبناء الأمة؟

كانت أمام معاوية معارك أخرى بعد اغتيال الإمام على يد ابن ملجم، أهمها 

))) اهل البيت تنوع ادوار ووحدة هدف: السيد محمد باقر الصدر: ص 25-٢٦.



مو�سوعة الثورة الح�سينية12

معركتان، معركة لكسب الخلافة، الملك إلى الأبد.!

ومعركة لاعداد الأمة وترويضها لتقبل يزيد خليفة وأميراً للمؤمنين..!!

مرة،  الأمة  أموال  فيها  تبذل  أخرى  معارك  من  المعركتين  هاتين  لكسب  بد  ولا 
وتزهق فيها الأرواح مرة وتشترى بها الضمائر والسيوف، ضمائر المحدثين والقصاصين 

والمفسرين والشعراء وذوي الحيلة والرأي والمكيدة ورؤساء القبائل ومرتزقة الجند.

لابد من نظام جديد ترسي عليه الدولة الأموية الجديدة أركانها، لا يرتبط بالنظام 
)القديم( الذي وضع رسول الله أصوله وقواعده - والذي أصبح قديمًا وغابراً بحكم 
انحساره السريع عن الحياة الواقعية للأمة وأريد له أن يكون خيالاً وأثراً عابراً وأحد 
موروثات الأمة لا كيانها الرئيسي وأساس وجودها الوحيد وقيامها كأمة إسلامية. فلا 
يحمل النظام الأموي )الجديد(، من النظام الإسلامي الشامل إلا اسمه، ولا تظهر فيه 
المغلوبة يحمل اسم  التي تزينه وتجعله جديراً بنظر الأمة  إلا بعض الممارسات الشكلية 

الإسلام وتمثيله والوصاية عليه وعلى كل مقدرات الأمة.

وهكذا كان الأمر، وأديرت هذه المعارك مجتمعة من قبل العاهل الأموي المتمكن، 
في  كلها  تجمعت  التي  وخزائنها  وأموالها  الإسلامية  الدولة  امكانات  كل  لذلك  وأعد 

يديه.

هل جاء الر�سول ليب�شر بمعاوية!!

لقد بدت الأحاديث التي وضعت ورويت عن الرسول، بشأن معاوية وكأنها 
ترينا أن المهمة الرئيسية من بعثه إلى الناس كافة، هي التبشير بمعاوية وانذار الناس 
عاقبة مخالفته.! فمعاوية كما روي عنه، بدا في الأحاديث الموضوعة في خلافته نفسه 
جبرائيل  وإن  ووحيه،  كتابه  على  الله  أمين  الثاني(،  الفصل  في  منها  قسمًا  ذكرنا  )والتي 



13  القيادة/ عودة �إلى معاوية الحا�شية/ الملأ المقربون

الذي أشار على الرسول لاستكتابه وأنه بشره بالخلافة ودعا الله أن يعلمه الكتاب 
والحساب ويقيه العذاب ويمكنه في البلاد ويجعله هادياً مهدياً، ويهده ويهدي به، وأنه 
اللوح والقلم وإسرافيل  الأمانة، وهو نظير  يعادل جبرائيل ومحمداً في  له وأنه  مغفور 
وميكائيل.. ويدل على ذلك أن الخلفاء وقروه من قبل، وأنه لم يتنازل فيقبل الخلافة إلا 

عندما سمع قول رسول الله: إن ملكت فأحسن.. الخ.

وكما قلنا، فإن هذه الأحاديث الموضوعة والملفقة، التي كانت بالتأكيد رد فعل على 
التباس  يقبل  المؤمنين - والمؤكدة بشكل لا  الواردة في فضل أمير  الأحاديث والآيات 
عن طرق صحيحة لا اختلاف عليها ومصادر موثوقة لدى كل الأمة، هذه الأحاديث 
الرفيع المزعوم كانت  إليها هالة الشرف القرشي العالي والنسب  الملفقة إذا ما أضيفت 

تمهد الأمر لمعاوية لاستلام )الخلافة الملك(، هو وأفراد عائلته إلى الأبد.

وقد حاول معاوية بلفتة ذكاء منقطعة النظير أن يحول تاريخ العداء الذي كان قائمًا 
بين آله وبينه هو بالذات من جهة، وبين رسول الله وآله من جهة أخرى، ويعرضه 
 أمام الأمة الصامتة المغلوبة على أمرها، وكأنه تأريخ ود وحب شديد بدأ بين الرسول
ومعاوية بالذات، بعد دخول معاوية الإسلام، حتى أنه قال فيه ما لم يقل في أحد غيره، 

حتى عثمان نفسه ومن سبقه من الخلفاء.

ولنتصور وسائل الاعلام العديدة والمتمرسة وهي تقوم بعملها لغسل عقول الأمة، 
والتي بدأت عملها في محيط أهل الشام الجهلة بالإسلام، وهي تقوم بهذا العمل بكل 
همة ونشاط تدعمها اليد المنبسطة بالعطاء اللامحدود، يد )الخليفة( المسيطر على كل شيء 
والمالك لكل شيء لندرك اندفاعها لتحقيق )الانجاز الكبير( الذي حققته بهذا السبيل، 
ولنتصور أنها كانت أكبر الوسائل الاعلامية المتيسرة، وقد كانت كلها مكرسة وبطاقة 
قصوى لهذا الغرض، ولنتصور النتائج الكبيرة التي حققتها تلك الوسائل وخصوصاً 



مو�سوعة الثورة الح�سينية14

في محيط الشام.

ولما كان أمير المؤمنين يمثل عقبة رئيسية بوجه الأمويين، حتى بعد اختفائه من 
الساحة، فقد تزامنت الحملة الاعلامية الواسعة للرفع من شأن معاوية حملة أخرى لا 
تقل عنها سعة للغض من قيمة أمير المؤمنين والنيل منه والحط من شأنه وتحميله 
مسؤولية قتل عثمان، الذي كان ذريعة للخروج عليه وتحريض أهل الشام ووضعهم في 

مقدمة المنادين بالثأر.

وقد ساعد معاوية في حملته تأثيره في أهل الشام، وكره قريش لآل محمد، وقد 
أوضح أمير المؤمنين السبب الرئيسي لذلك الكره القرشي بقوله: »والله ما تنقم منا 

قريش إلا أن الله اختارنا عليهم، فأدخلناهم في حيِّزنا..«))).

رمتني بدائها وان�سلت

اتهام الإمام بممارسات هي  اتساع هذه الحملة أنها وصلت إلى حد  وبلغ من 
جديرة بأصحاب هذه الحملة الظالمة أنفسهم، وقد رد أمير المؤمنين على عمرو بن 
العاص أحد هذه الاتهامات الظالمة السخيفة، التي لا يمكن أن يتقبلها أحد، إلا أهل 
أعافس  تلعابة:  امرُؤٌ  وأَني  دُعابة،  فيَّ  أنَّ  الشام  لأهل  يزعم  النابغة!  لابن  »عجباًً  الشام 
وأُمارس! لقد قال باطلا، ونطق آثمًا. أما - وشر القول الكذب - أنه ليقول فيكذب.. أما 

هُ ليمنعه من قول الحق نسيان الآخرة..«.))) والله إنِي ليمنعني من اللعب ذكر الموت، وإنَّ

ورووا عن عمر أنه قال فيه »أما والله لولا دعابة فيه ما شككت في ولايته وإن نزلت 
على رغم أنف قريش«))).

))) نهج البلاغة: تحقيق د. صبحي الصالح: ص ٧٧.
))) نهج البلاغة: ص ١١٥.

))) العقد الفريد: ج5 ص٣٢.



15  القيادة/ عودة �إلى معاوية الحا�شية/ الملأ المقربون

وحاولوا أن يبيّنوا أنه لا خبرة له بالحرب، وأنه يفتقر إلى الدهاء وبعد النظر...الخ 
يبعد الأمة عن الانجراف  أن  الظالمة عليه،  وقد حاول الإمام في محاولته لصد الحرب 
وراء الأضاليل الأموية، ولم يكن دفاعه عن نفسه إلا دفاعاً عن الإسلام وعن رسول 
الله نفسه؛ لأن أولئك الذين عجزوا عن الطعن برسول الله بعد أن لم تجد تلك 
الطعون، وأظهر الله رسالته، رأوا أنَّ وسيلتهم المناسبة الآن هي توجيه الطعون إلى آله، 

.وفي مقدمتهم أمير المؤمنين

وقد لجؤوا إلى أسلوب أخير مباشر وهو سبّه من على منابرهم وجعل ذلك سنة، 
رغم وعود معاوية للحسن أن لا يشتم أباه »ثم لم يف بما وعد به«))).

وجود  مع  بالخلافة  معاوية  أحقية  على  التأكيد  على  ينصب  الأموي  الاعلام  كان 
الإمام نفسه على الساحة وتصديه لقيادة الأمة، فإن أهل الشام عاهدوه على الأخذ 
بدم عثمان ولم يبايعوه بالخلافة »وإنما بايعوه على نصرة عثمان والطلب بدمه، فلما كان من 

أمر الحكمين ما كان بايعوه بالخلافة«))).

فرعون متطور- لم يعلن نف�سه رباً �أعلى، مع �أنه عامل النا�س على هذا الأ�سا�س 

وحينما توفي الإمام وآل الأمر إلى معاوية بعد صلح الحسن، فإن الجو المحيط 
بالعرش الأموي لم يكن يسمح بالتفكير أن هناك من يمكن أن ينافس معاوية أو ينازعه 
ولا  يجارى  ولا  يضاهى  لا  الذي  المطلق  السيد  الآن  أصبح  الأشكال.  من  شكل  بأي 
يرقى إليه، وبدأت في تلك الفترة مرحلة الانتقال إلى الفرعونية والسيادة غير المقيدة أو 

المسؤولة.

))) الكامل في التاريخ: ج٣ ص٢٧٢.
))) العقد الفريد: ج5 ص85.



مو�سوعة الثورة الح�سينية16

ومع أنه لم يعلن، كما أعلن سلفه، فرعون موسى، أنه هو الرب الأعلى، ولم يطالب 
الناس أن تتوجه إلى شخصه بالعبادة، إلا أنه أرسى قاعدة الحكم المطلق المستبد الذي 
لم يلجأ إلى الإسلام إلا لتبرير ما يقوم به من تعزيز مركزه، وايقاع مناوئيه ومعارضيه 
فتلك  ورغباته..  أعماله  مع  ليتلاءم  الإسلام  وتطويع  مناسباً  هو  يراه  ما  وفق  والعمل 
وفي  فرعون  لعبادة  مباشر  بشكل  تدعو  التي  الأولى  )التقليدية(  الفرعونية  النظرة 
إلى  أدت  ربما  معاوية(  عهد  )في  الآن  تمتلكه  ال��ذي  الوعي  تمتلك  تكن  لم  مجتمعات 
مضاعفات ضارة إذا ما تُبنيت بحذافيرها.. ولعل فرعون كان يبدو سخيفاً ومضحكاً 
بنظر معاوية، إن ما حاجته إلى أن يعبده الناس كإله، مع أنه كان متسلطاً عليهم بالفعل.. 
ولو أن نظرة فرعون عدلت وبدلت، وأظهر )الخليفة( نفسه خادماً للشريعة وحارساً 
الشريعة،  أحكام  مع  الصريحة  والمواجهة  المباشر  الصدام  يجتنب  بذلك  فإنه  عليها. 
حتى  والمحاورة  والمداورة  التحايل  له  يتيح  آخر  بمظهر  الظهور  ذاك  موقفه  له  ويتيح 
إذا كانت نواياه واضحة أمام الأمة. وهكذا نرى الكثيرين من زعماء العالم الإسلامي 
اليوم، يبدون بنفس المظهر الوديع اللّني الذي بدا به معاوية فيدعون أنهم خدم للشعب 
مع أنهم جلادوه وظلمته وسارقوه.. ويعمدون إلى ما عمد إليه من أداء علني للشعائر 
والطقوس الدينية في المساجد ويعرضون أنفسهم بشكل أوسع على شاشات التلفزيون 
وكأنهم بذلك يقولون للأمة: حسبك ما ترين منا من خشوع وخضوع مظهري، أما ما 

عدا ذلك فلا حق لك بمناقشته ومحاسبتنا عليه.

يمارسه  كان  الذي  للظلم  المباشر  التقليدي  الأسلوب  ذلك  أن  يدرك  معاوية  إن 
أسلوباً  وأضحى  معدة،  كل  تهضمه  لا  قديمًا  كلاسيكياً  أسلوباً  أصبح  واتباعه  فرعون 
مكشوفاً يمكن الوقوف بوجهه والتصدي له، وإن عليه )أي معاوية(، أن يستفيد من 
إلى الإسلام  السياسة والحكم وكلها تجارب جاهلية لا تمت  البشرية في  التجارب  كل 



17  القيادة/ عودة �إلى معاوية الحا�شية/ الملأ المقربون

بصلة لا من قريب ولا من بعيد..!

في  إلا  قطّ  معاوية  المؤمنين  أمير  غلبني  ما   « قوله:  أبيه  بن  زياد  عن  روي  فقد 
أمر واحد: طلبت رجلا من عمالي كسر عليّ الخراج فلجأ إليه، فكتبت إليه: إنّ هذا 
فساد عملي وعملك، فكتب إلّي: إنه لا ينبغي لنا أن نسوس الناس سياسة واحدة، لا 
نلين جميعا فيمرح الناس في المعصية، ولا نشتدّ جميعا فنحمل الناس على المهالك، ولكن 

تكون أنت للشدّة والفظاظة والغلظة، وأكون أنا للرأفة والرحمة«.))) 

المكر، ثم المكر ))�أطير �إذا وقعتم، و�أقع �إذا طرتم((

ولكنه  حكمه،  عن  والغلظة  والفظاظة  الشدة  أسلوب  يستبعد  لا  هنا  فمعاوية 
على  )المنقصة(  هذه  رمي  فأراد  الخاص،  أسلوبه  هو  ذلك  أن  الناس  يعرف  أن  يرد  لم 
اتباعه الأذلاء مثل زياد وأشباهه، وأراد أن يظهر أمام الأمة بمظهر المتباهي )بحكمته( 
و)دهائه( وبعد نظره )وشعرته( التي لا تنقطع، وربما أراد من وراء ذلك أن يوحي بقوة 
موهومة يتمتع بها إضافة لقوة الثروة المحتكرة والسلاح. ولعل في التلويح بذلك تهديداً 

غير مباشر للأمة. وأنها أضعف منه ورهن قبضته بما يملكه من مؤهلات استثنائية.

روي عنه أنه قال لجماعة من قريش: »ألا أخبركم عني وعنكم؟ قالوا: بلى، قال: 
فأنا أطير إذا وقعتم، وأقع إذا طرتم، ولو وافق طيراني طيرانكم سقطنا جميعا.«))) وروي 

عنه قوله: »ولو أنّ بيني وبين الناس شعرة ما انقطعت. فقيل له: وكيف ذلك؟

أساطير  رووا  وهكذا  مددتها.«)))  أرخوها  وإذا  أرخيتها،  مدوها  إذا  كنت  قال: 
فكأن  أخ��رى..  شخصية  تضاهيها  لا  التي  القوية  معاوية  شخصية  عن  وحكايات 

))) العقد الفريد: ج5 ص١0٦.

))) العقد الفريد: ج5 ص١0٦.

))) العقد الفريد: ج5 ص١0٦.



مو�سوعة الثورة الح�سينية18

لدولته  مناوئة  نزعة  قهر كل  منها  يراد  القوة الأسطورية  للتأكيد على هذه  هذه الحملة 
وحكومته.. ونلمح العشرات من هذه القصص العجيبة بين دفات مختلف الكتب التي 

سجلت أخبار العرب وتاريخهم وحوادثهم وأدبهم.

»فقال  بن أبي سفيان  يزيد  ناعي  أتاها  أم معاوية، حين  بنت عتبة،  روي عن هند 
لها بعض المعزين: أنا لنرجو أن يكون في معاوية خلف من يزيد، فقالت هند: »ومثل 
معاوية لا يكون خلفاً من أحد، فوالله أن لو جمعت العرب من أقطارها ثم رُميَ به فيها، 

لخرج من أي أغراضها شاء«))).

»وفخر سُليم مولى زياد، بزياد عند معاوية، فقال معاوية: اسكت، فوالله ما أدرك 
صاحبَك شيئاً بسيفه، إلا وقد أدركت أكثر منه بلساني.«))) وروي عنه قوله: »أنا ابن 
وليس  الكراع،  عنفوان  وشربت  الغنام،  ذروة  أكلت  الحرب،  عقال  أطلقت  إن  هند، 

للآكل إلا الفلذة، ولا للشارب إلا الرنق«))).

وقد رويت بهذا الخصوص كلمة طريفة لعمرو بن العاص عن معاوية. قال عمرو: 
كاسراً  الأخرى،  على  رجليه  إحدى  واضعاً  يساره،  على  متكئاً  قط  معاوية  رأيت  »ما 

إحدى عينيه، يقول للذي يكلمه: يا هناه، إلا رحمت الذي يكلمه«))).

كان معاوية يبدو معنياً بأن يبدو بمظهر الحليم الذي لا يهزه قول أو فعل سفيه أو 
يكن  لم  »إذا  قائلا:  معاوية  الإمام الحسن غرضه عندما صرح  أدرك  وقد  جاهل، 
الهاشمي جوادا لم يشبه قومه، وإذا لم يكن المخزومي تيّاها لم يشبه قومه، وإذا لم 

))) البيان والتبيين: الجاحظ: ج ١ ص ٥٦، مكتبة الرياض، دار الفكر، تحقيق عبد السلام محمد 
هارون.

))) البيان والتبيين: الجاحظ: ج١ ص259.
))) البيان والتبيين: الجاحظ: ج٢ ص٩٢.

))) البيان والتبيين: الجاحظ: ج2 ص203-202.



19  القيادة/ عودة �إلى معاوية الحا�شية/ الملأ المقربون

يكن الأموي حليما لم يشبه قومه. 

فبلغ قوله الحسن بن علي رضي الله تعالى عنهما فقال: ما أحسن ما نظر لنفسه! 
أراد أن تجود بنو هاشم بأموالها فتفتقر إلى ما في يديه، وتزهو بنو مخزوم على الناس 

فتبغض وتشنأ، وتحلم بنو أمية فتحب«))).

وقد أدرك شريك النخعي القاضي سر هذا الحلم المفتعل عند معاوية، فعندما قيل 
له: »كان معاوية حليمًا. قال: لو كان حليمًا ما سفه الحق، ولا قاتل علياً، ولو كان حليمًا 

ما حمل أبناء العبيد على حرمه، ولما أنكح إلا الاكفاء«))). 

تربة ال�اشم، �أخ�صبت بفكر معاوية وت�صوراته)))، ف�أ�صبحت مهي�أة لقيام دولته.

وقد رأينا كيف أن المدة الطويلة التي قضاها معاوية في الشام والياً و )خليفة(، قد 
عملت على تعزيز مركزه في هذا البلد البعيد نسبياً عن مركز الخلافة الإسلامية الأول 
وعن مدينة رسول الله وعاصمته، وهو ما كان يشكل تربة خصبة لأفكاره وتصوراته 
وقيمه التي كانت بعيدة كل البعد عن الإسلام وقيمه ومبادئه، ثم أراد لنفوذه أن يمتد 

بعد ذلك إلى بقية أجزاء العالم الإسلامي.
بي�ضته  عن  الذابين  النا�س!  على  الحكام  المن�صورة!  الطائفة  ال�اشم!  �أهل  عر�ض  كيف 

التاركين لمحارمه!

وقد حاول معاوية إظهار أهل الشام - في جملة من أحاديثه وخطبه ورسائله - على 
))) البيان والتبيين: الجاحظ: ج4 ص61.

))) البيان والتبيين: الجاحظ: ج3 ص258.
))) »وكان معاوية يقول: إني لا أحمل السيف على من لا سيف معه. وإن لم تكن إلا كلمة يشتفي 
بها مشتف جعلتها تحت قدمي ودبر أذني..« الكامل في اللغة والأدب: المبرد: دار الفكر، ج1-ص5 
وقيل له »ما النبل؟ قال: الحلم عند الغضب والعفو عند القدرة« الكامل في اللغة والأدب: ج1 
ص٤٨ ويروى أنه »قيل لمعاوية: ما المروءة؟ فقال: احتمال الجريرة واصلاح أمر العشيرة..« الكامل 

في اللغة والأدب: ج1 ص٣٨.



مو�سوعة الثورة الح�سينية20

أنهم الصفوة المختارة من المسلمين، وأنهم مبعث فخر رسول الله واعتزازه، وأنهم 
الموضوعة  الأحاديث  نشر  وحاول  ونشره..  الدين  لتعزيز  عليهم  يعتمد   كان من 
تقابل بالازدراء والسخرية  المكذوبة  بينهم مدركاً أن هذه )الأحاديث(  والملفقة بشانه 

من بقية أبناء الأمة في بقية الأمصار.

الشام  مجتمع  مثل  يجد  يكن  ولم  تام،  بشكل  إليه  منحازاً  مجتمعاً  يريد  معاوية  كان 
ليجعله يقوم بمهمة حمايته وحماية الأفكار المضللة التي كان يخرج بها على الأمة المغلوبة 
المقهورة.. وكان يريد تشكيل نخبة أو صفوة خاصة به، وأن تكون تتسع عددياً لتشمل 
أحد الشعوب الإسلامية برمته، مستغًال قلة وعي هذا الشعب وقلة معرفته بالإسلام 
لتمرير مخططاته عليه بل وجعله يتبناها وكأنها من بنات أفكاره. وقد تعامل معه في ظل 
خلافة عمر وعثمان )بتسامح( محاوًال استمالته مهما كان الثمن.. حتى أنه روى لهم )عن 
هم  الشام  أهل  »»وإن  فيهم  قال  أنه   الله رسول  لسان  على  ووعاظه(  محدثيه  طريق 
الطائفة المنصورة على من خالفها«... وهذا مما كان يحتج به معاوية لأهل الشام في قتالهم 

أهل العراق.«))).

وكان بعرضه صورة مشرقة له شخصياً يزينها بأحاديث ملفقة بشأنه عن رسول 
المؤمنين، وأخرى بشأن أهل  الله وصور )مشوهة( لأعدائه وفي مقدمتهم أمير 
الشام أنفسهم، تجعله يذهب معهم إلى حد التمادي بالتصريح العلني أمامهم بأنه ملك 

وليس خليفة، وكان يروي لهم قائلًا: »أنا أول الملوك وآخر خليفة«))).

وقد جعل محدثيه يلفقون حديثاً، يجعلون منه سنة فقالوا »والسنة أن يقال لمعاوية 
ملكاً  تكون  ثم  سنة،  ثلاثون  بعدي  الخلافة  »سفينة  لحديث  خليفة  له  يقال  ولا  ملك 

))) البداية والنهاية: ج٨ ص ١٢٩.

))) البداية والنهاية: ج٨ ص ١٣٧.



21  القيادة/ عودة �إلى معاوية الحا�شية/ الملأ المقربون

يمكن  ولا   الله رسول  به  أخبر  معاش  واقع  أمر  هنا  الأمر  فكأن  عضوضاً«))).. 
تغييره. إذن ما حاجة أهل الشام إلى خليفة مقيد وبينهم هذا الملك المطلق الذي أثبت 
)كفاءته( و )جدارته( وانحيازه المطلق إليهم، وتبنيهم كأعزة أخلاء.. ولم يتحرجوا من 
 إلى علي بالحكم كتب  استبداده  بعد  معاوية  ملفقة تصف لهم حكم  وضع قصص 
معظمًا من شأنهم رسالة مضللة توحي للأمة ولأهل الشام خاصة، وكأنه )أي معاوية( 
لا يعمل إلا بإرادتهم ومشيئهم، وكأنه ليس الموجه والمسيطر الحقيقي عليهم »وقد أبى 
أهل الشام إلا قتالك حتى تدفع إليهم قتلة عثمان...، وإنما كان الحجازيون هم الحكام 
ما  ولعمري  الشام،  أهل  الناس  الحكام على  كان  فارقوه  فلما  فيهم،  والحق  الناس  على 
حجتك على أهل الشام كحجتك على أهل البصرة؛ لأن أهل البصرة أطاعوك ولم يطعك 

أهل الشام.«))).

وعندما أراد أهل المدينة على مبايعة يزيد فإنه كتب إلى مروان بن الحكم عامله عليها 
»أن أدع أهل المدينة إلى بيعة يزيد، فإن أهل الشام والعراق قد بايعوا«))) فكأن بيعة أهل 
الشام ليزيد إشارة إذن لبقية المسلمين لكي يبايعوه بدورهم. أما إشارته إلى أهل العراق، 
فباعتبارهم أصعب فئة يمكن أن تستمال، ومع ذلك فقد بايعت وقضي الأمر ولم يبق على 

الجميع إلا أن يحذوا حذوهم.

وكانت تصريحاته بشأن أهل الشام ملفتة للنظر حقاً »إن الله أكرم هذا الأمر بأهل 
المنتهكين  العراق  أهل  كأمثال  يكونوا  ولم  لمحارمه،  التاركين  بيضته  عن  الذابين  الشام 

لمحارم الله والمحلين ما حرم الله والمحرمين ما أحل الله.«))).

)))  البداية والنهاية: ج٨ ص ١٣8.
))) العقد الفريد: ج5 ص٧٦ والكامل في اللغة والأدب: المبرد: ج1 ص٢٢٢.

))) لعقد الفريد: ج5 ص112.
))) مروج الذهب: المسعودي ص 50.



مو�سوعة الثورة الح�سينية22

لحرف  مهمته  حقيقة  يؤكد  وأطوعه«)))  جند  أصلح  في  كنت  »وقد  فيهم  وقوله 
هذه الشريحة الكبيرة من المسلمين عن دينها وتضليلها وتربيتها على قيم الدين الأموي 

الهجين.

وحتى عندما كلف عمرو بن العاص بمهمة التحكيم، أراد ايهامه، بل ايهام أهل 
الشام أنفسهم أنه إنما كان يفعل ذلك ويكلفه بعد أن عرف رأي أهل الشام فيه ورغبتهم 

في أن يمثل معاوية »وأنا وأهل الشام راضون بك«))).

وكتب إلى أمير المؤمنين في ختام رسالته التي ذكرناها في الهامش))) أبيات كعب بن 
جعيل التي يعلن فيها انحياز أهل الشام الأعمى لمعاوية، وكأنه رد فعل على )انحياز( 
أهل  بين  صراع  كمجرد  هنا  تبدو  أن  المسألة  أراد  ولعله  المؤمنين،  لأمير  العراق  أهل 

العراق وأهل الشام لا غير.

العراق ملك  تكره  الشام  كارهينا أرى  له��م  ال��ع��راق  وأه���ل 
ديناوك��ل��ا ل���ص���اح���ب���ه م��ب��غ��ض��اً ذاك  من  ك��ان  ما  كل  ي��رى 
رم��ي��ن��اه��مُ رم���ون���ا  م���ا  ودنّ���اه���م م��ث��ل م��ا يُ��ق��رض��ون��اإذا 
رضيناف����ق����ال����وا: ع��ل��يٌّ إم������ام ل��ن��ا هند  اب��ن  رضينا  فقلنا 
له ت��دي��ن��وا  أن  ن���رى  نديناوق���ال���وا  أن  ن���رى  لا  ألا  فقلنا 
القتاد خ��رط  ذل��ك  دون  العيونا)))وم��ن  يقر  وطعن  وضرب 

والتبيين ج٢ ص115 »وكنت في أطوع جند وأقلّه  البيان  الفريد: ج5ص115، وفي  العقد   (((
خلافاً..«.

))) البيان والتبين: ج١ ص١٧٢.
))) راجع هامش 1 في نفس الصفحة.

))) الكامل في اللغة والأدب: المبرد: ج١ ص٢٢٢-٢٢٣.



23  القيادة/ عودة �إلى معاوية الحا�شية/ الملأ المقربون

ردود على المغالطات الأموية

: »وأما تمييزك  وقد رد الإمام على مغالطات معاوية وأكاذيبه وإيحاءاته المضللة قائًال
بينك وبين طلحة والزبير وأهل الشام وأهل البصرة فلعمري ما الأمر فيما هناك إلا سواء 
لأنها بيعة شاملة لا يستثنى فيها الخيار ولا يستأنف فيها النظر«))) كما رد شاعر عراقي))) 
مكذباً زعم معاوية وشاعره بأن الأمر أمر صراع بين أهل العراق وأهل الشام.. وإنما 
جعل معاوية أهل الشام بمواجهة الأمة كلها بما فيهم ثقلها الكبير أهل العراق وأهل 

الحجاز - أي مركز العاصمة الإسلامية - المدينة - وكعبة المسلمين مكة.

تح��ذرون��ادع��نْ ي��ا م��ع��اويَ م��ا ل��ن يكونا م���ا  الله  ح��ق��ق  ف��ق��د 
تصنعونا؟أت���اك���م ع��ل�ٌّي ب��أه��ل ال��ع��راق ف�ام  الح��ج��از  وأه��ل 

وكان هذا الإيحاء المضلل من قبل معاوية بشان أهل الشام، وأنهم الفئة المنصورة 
والمسددة، مع ما كان يدفعه إليهم من أموال يستميلهم بها، طريقة ذكية جديرة أن تفعل 
 فعلها فيهم وفي جماهير واسعة من أبناء المجتمع الإسلامي لو لم يتصد أمير المؤمنين
لتلك الأضاليل والمزاعم ويفندها أمام الأمة ويكشفها ببيانه وحججه القوية الواضحة 
ويذكر الأمة دائمًا ببطلانها وزيفها وضعف الأسس التي تقوم عليها.. فقد ذكر الإمام 
معاوية  مزاعم  إلى  فيها  تطرق  الأقوال  من  جملة  وأحاديثه  وخطبه  رسائله  من  جملة  في 

وأكاذيبه بشأن أهل الشام منها: -

نْيَا مِنْ أَهْلِ العِرَاقِ عَلَى الاخِْرَةِ«))). امِ بأَِحْرَصَ عَلَى الدُّ »وَلَيْسَ أَهْلُ الشَّ

»وأما قولك أن أهل الشام هم حكام أهل الحجاز، فهات رجًال من أهل الشام يقبل 

)))  الكامل في اللغة والأدب: المبرد: ج١ ص225.
))) هو النجاشي أحد بني الحرث، انظر الكامل في اللغة والأدب: المبرد: ج١ ص225..

))) مروج الذهب: المسعودي ص ١٧.



مو�سوعة الثورة الح�سينية24

في الشورى أو تحل له الخلافة«))).

نحورهم  جعلوا  حتى  الخبر،  عليهم  س  وعَمَّ الغواة  من  لمةً  قاد  معاوية  وإن  »ألا 
أغراض المنية«))).

»ألا وإن أخوف الفتن عندي عليكم فتنة بني أمية، فإنها فتنة عمياء مظلمة عمت 
البلاء من عمي عنها.  فيها، وأخطأ  البلاء من أبصر  بليتها وأصاب  خطتها، وخصت 
وايمُ الله لتجدن بني أمية لكم أرباب سوء بعدي.. لا يزالون بكم حتى لا يتركوا منكم 

إلا نافعاً لهم أو غير ضائر بهم..«))).

كل  من  وتلقطوا  أوب  كل  من  عوا  جُم أقزام،  وعبيد  طغام،  جفاة  الشام،  »]أهل 
شوب، ممن ينبغي أن يفقه ويؤدب ويعلم ويدربَ ويولّى عليه، ويؤخذ على يديه، ليسوا 

من المهاجرين والأنصار، ولا من الذين تبؤوا الدار والإيمان«))).

»ومتى كنتم يا معاوية ساسة الرعية وولاة أمر الأمة؟ بغير قدم سابق، ولا شرف 
باسق«))).

»ليس أمية كهاشم، ولا حرب كعبد المطلب، ولا أبو سفيان كأبي طالب ولا المهاجر 
كالطليق ولا الصحيح كاللصيق ولا المحق كالمبطل ولا المؤمن كالمدغل، ولبئس الخلف 

خلف يتبع سلفاً هوى في نار جهنم«))).

))) العقد الفريد: ج5 ص٧٧.
))) نهج البلاغة: ص٨٩.

))) نهج البلاغة: ص ١٣٨.

))) نهج البلاغة: ص ٣٥٧.

))) نهج البلاغة: ص ٣٧٠.

))) نهج البلاغة: ص ٣٧٤.



25  القيادة/ عودة �إلى معاوية الحا�شية/ الملأ المقربون

موج  في  وألقيتهم  بغيك،  خدعتهم  كثيراً،  الناس  من  جيًال  »وأرديت  معاوية  إلى 
بحرك، تغشاهم الظلمات، وتتلاطم بهم الشبهات، فجازوا عن وجهتهم ونكصوا على 

أعقابهم، وتولوا على أدبارهم، وعولوا على حسابهم.«))).

»فسبحان الله! ما أشد لزومك للأهواء المبتدعة والحيرة المتبعة مع تضييع الحقائق 
واطراح الوثائق التي هي لله طلبة، وعلى عباده حجة«))).

»فإنما هو ]معاوية[ الشيطان، يأتي المرء من بين يديه ومن خلفه، وعن يمينه وعن 
شماله، ليقتحم غفلته، ويستلب غرته«))).

الحق  يلبسون  الذين  الأبعاد،  الكمه  الأسماع،  الصم  القلوب،  العمي  الشام  »أهل 
بالباطل، ويطيعون المخلوق في معصية الخالق ويحتلبون الدنيا ردّها بالدين، وينشرون 

عاجلها بآجل الأبرار المتقين«))).

امِ يَعْصِي اللهَ وَهُمْ يُطيِعُونَهُ، لَوَدِدْتُ وَاللهِ أَنَّ مُعَاوِيَةَ صَارَفَني  »وَصَاحِبُ أَهْلِ الشَّ
رْهَمِ، فَأَخَذَ مِنِّي عَشَرَةً مِنْكُمْ وَأَعْطَانيِ رَجُلًا مِنْهُمْ«))) وفي هذا  ينَارِ باِلدِّ بكُِمْ صَرْفَ الدِّ

إشارة واضحة إلى شدة طاعة أهل الشام لمعاوية.

نْيَا بتَِأْوِيلِ القُرْآنِ ]وَ طَلَبْتَنيِ[ فَطَلَبْتَنيِ بمَِا لَمْ  إلى معاوية »فَعَدَوْتَ عَلَى ]طَلَبِ[ الدُّ
امِ بيِ، وَ أَلَّبَ عَالمُِكُمْ جَاهِلَكُمْ  تَجْنِ يَدِي وَ َال لسَِانيِ وَعَصَبْتَهُ ]عَصَيْتَهُ[ أَنْتَ وَ أَهْلُ الشَّ

))) نهج البلاغة: ص 406.
))) نهج البلاغة: ص410

))) نهج البلاغة: ص ٤١٦.

))) نهج البلاغة: ص 407.

))) نهج البلاغة: ص 142.



مو�سوعة الثورة الح�سينية26

وَ قَائمُِكُمْ قَاعِدَكُمْ«))).

»وإني من ضلالهم الذي هم فيه والهدى الذي أنا عليه لعلى بصيرة من نفسي ويقين 
من ربي«))).

إلى معاوية »فقد سلكت مدارج أسلافك بادعائك الأباطيل واقتحامك غرور المين 
والأكاذيب وبانتحالك ما قد علا عنك، وابتزازك لما قد اختزن دونك، فراراً من الحق 
وجحوداً لما هو ألزم لك من لحمك ودمك مما قد وعاه سمعك وملئ به صدرك، فماذا 
بعد الحق إلا الضلال المبين، وبعد البيان إلا اللبس؟ فاحذرالشبهة واشتمالها على لبستها، 

فإن الفتنة طالت أغدقت جلابيها، وأعشت الأبصار ظلمتُها«))).

الدين ولا سلف صدق في  له سابقة في  الله عز و جل  الذي لم يجعل  »معاوية 
 الإسلام طليق ابن طليق حزب من هذه الأحزاب لم يزل لله عز و جل ولرسوله
وللمسلمين عدوا هو وأبوه حتى دخلا في الإسلام كارهين فلا غرو إلا خلافكم معه 
ينبغي لكم شقاقهم ولا خلافهم ولا أن  الذين لا   نبيكم له وتدعون آل  وانقيادكم 
تعدلوا بهم من الناس أحدا«))) »أوليس عجباً أن معاوية يدعو الجفاة الطغام فيتبعونه 

على غير عطاء ولا معونة! ويجيبونه في السنة المرتين والثلاث إلى أي وجه شاء«))).

�أهل ال�اشم، �أول �ضحية لمعاوية

لقد كان من الطبيعي أن يقع أهل الشام ضحية اغواء معاوية وايحاءاته وتأثيراته 

))) نهج البلاغة: ص ٢٤٦.

))) نهج البلاغة: ص ٤٦٧.

))) نهج البلاغة: ص ٤٥٢.
))) تاريخ الطبري، ج٣، ص٨٠.

))) تاريخ الطبري، ج٣، ص134، ونهج البلاغة: ص ٤٥٦.



27  القيادة/ عودة �إلى معاوية الحا�شية/ الملأ المقربون

القوية تحت ظروف استئثار طبقة من قبله بكل مقدرات الشام مع وجود الخلافة التي 
نفوذ  دائرة  خارج  يتصرف  كان  أنه  القول  ويمكن  الشام..  على  والياً  منصبه  في  عينته 
الخليفة.. بل ذهب إلى أبعد من ذلك في أيام عثمان إلى درجة أنه اعتبر أن الولاية حق 
بأنه  مشروع له ولعائلته فقط.. وقد احتج على أمير المؤمنين وعلى بعض من رفضوه، 
إنما كان معيناً من قبل غيره. وبدت الفترة الزمنية الطويلة التي أمضاها والياً على الشام 
 وكأنها ايذان له للاستمرار في الولاية طيلة حياته، ولو أنه كان يضمن رضا الإمام
ببقائه واستمراره لكان من أول المؤيدين له، إلا أنه كان يعرف موقف الإمام ويقدره 
بالإمام  الذكية  ومعرفته  تقديراته  وفق  البداية  منذ  تصرف  فإنه  لذلك  التقدير،  حق 
عندما أدرك أنه لن يحصل على أي شيء في ظل القيادة الجديدة، بل أنه سيجرد من كل 
ثروات  من  به  واستأثر  سرقه  ما  كل  ومن  السابق  في  عليها  حصل  التي  )المكتسبات( 

ومقدرات الأمة المغلوبة.

وكان على أمير المؤمنين أن يتصدى بكل قوة لكشف القوة )المعارضة( التي ترفض 
قيادته والمتمثلة بمعاوية وعمرو بن العاص بعد سقوط حلف الجمل الثلاثي وانهزام 

فلوله أمام جيش الإمام.

ك�سب ودّهم لكي ينفذوا مخططاته ال�شيطانية

إن معاوية لم يكن بالمرء الهين الذي يتنازل بسهولة عن ملك طويل عريض بمجرد 
تذكيره بمبادى الإسلام وقيمه، وقد عمد بوقت واحد إلى جملة من الأساليب المخادعة 
المضللة كان في مقدمتها تبني قضية مقتل عثمان والمطالبة بدمه وتحميل الإمام مسؤولية 
التي  المنصورة  الفئة  بأنهم  الشام  لأهل  الايحاء  ثم  عليه  التحريض  ثم  عنه  السكوت 
واستخلاصهم  تعبيره،  حد  على  المظلوم(  الأمة  )لإمام  الانتقام  عاتقها  على  ستأخذ 
لنفسه واغداق الأموال عليهم، واستمالة بعض رؤساء القبائل )والأشراف( ممن كانوا 



مو�سوعة الثورة الح�سينية28

محسوبين في الظاهر من أتباع الإمام ومحاولة الإيقاع بين البقية منهم ومحاولته الماكرة 
لرفع المصاحف قبيل مهزلة التحكيم التي اجبر عليها الإمام من قبل الفئات المنافقة 
والجاهلة والمشتراة بأموال معاوية والتي كانت ضمن جيش الإمام... وحملاته الإرهابية 
على أطراف العراق والحجاز بقيادة بسر بن أرطأة وغيره لقتل كل من عرف عنه موالاة 
الأموال  رصد  إلى  وعمد  وطرقه،  معاوية  أساليب  تشعبت  وقد  بيته...  وأهل  الإمام 

الطائلة التي كانت بين يديه لتنفيذ مخططاته.

ومع أن الإمام لم يعمد إلى ما عمد إليه معاوية من أساليب لا تمت إلى الإسلام 
جاهداً  وحاول  بها  تقنع  التي  الزيف  أقنعة  لكشف  مضنية  جهوداً  بذل  أنه  إلا  بصلة، 
هائلة  شيطانية  بإمكانات  يتمتع  أنه  مدركاً  وغواياته  ضلاله  إلى  جرهم  من  تخليص 
جعلته يصرح دون تحفظ أن معاوية هو الشيطان الذي تسلح بكل قوى الشر التي 
تجيش بين جوانحه... وقد رأينا كيف أن البعض أراد الإمام أن يلجأ إلى المساومة )وهو 
أحد أساليب معاوية نفسه(، إلا أنه رفض ذلك مطلقاً، عازماً على رفع الإسلام وقيمه 
مهام  مقدمة  في  فكان  المقنع،  العدو  هذا  مع  هبت  التي  الشر  قوة  أمام  وحيداً  سلاحاً 
الإمام كشف شخصية معاوية ودحض مفترياته بشأن أهل الشام الذين التحقوا بركب 

الإسلام مؤخراً، ولم تكن لهم به معرفة الأنصار والمهاجرين الأوائل من أهل الجزيرة.

كانت مهمة كشف معاوية وتعريته وبيان نواياه وأساليبه تتزامن مع المهام الكبيرة 
التي قام بها الإمام لانتشال الأمة من الضياع والغفلة وردها إلى حضيرة الإسلام 
وتحصينها ضد الاغراءات التي يلوح بها عدوها. لقد كان يدرك أن هذا العدو بلاء 
مبرم، وأنه ليس بالمرء الهين البسيط أو الواضح الذي يمكن مناقشته وردعه وإنما كان 
ستكون  معه  المعركة  أن  يدرك  وكان  إنسان،  بصورة  تلبس  شيطانٌ  بل  ملتوياً،  إنساناً 
شاقة بعد الملابسات والظروف التي أدت إلى خروج الكثيرين عليه بدافع حرصهم على 



29  القيادة/ عودة �إلى معاوية الحا�شية/ الملأ المقربون

مصالحهم وفهمهم الخاطئ للإسلام.

ولقد وجدناه - يتألم أشد الألم من هذا العدو الماكر الذي يعبث بالأمة ومقدراتها 
العدو  هذا  وبين   هو بينه  المقارنة  من  يتحرج  لا  من  هناك  أن  يجد  وأنه  خصوصاً 

الخبيث كما بيّنا من قبل.

كل �شيء م�شروع �أمام طموحات فرعون.. الغاية تبرر الوا�سطة

بمختلف  ونفوذه،  سلطته  لتعزيز  معاوية،  مثل  حاكم  يسعى  أن  الطبيعي  من  إن 
الوسائل المتاحة، خصوصاً وأنه يمتلك منها القدر الذي يحقق طموحاته ورغباته.. ومن 
أول هذه الوسائل وفي مقدمتها، القوة والعنف. وهو أمر قد يستغربه العديدون رغم 
وضوحه ووجود الأدلة الكثيرة عليه، إذ إن المعلوم عن هذا الرجل أنه كان حليمًا وداهية 
وأنه من أهل المكر والحيلة ما وجد إليهما سبيلا... وقد حفلت كتب التاريخ والسيرة 
إلى  نظرنا  لو  أننا  غير  )دهائه(،  و  )حلمه(  عن  شائقة  وقصص  عديدة  بأمثلة  والأدب 
حوادث التاريخ نظرة متفحصة لأدركنا أن تفكيره ينصب أول ما ينصب على التصدي 
بالقوة لكل ما يقف أمام طموحاته ورغباته، وأنه إنما استغل )دهاءه( الشهير لتحقيق 
بنظر الاعتبار هو إعداد قوة يتصدى بها لهذا  الغلبة على )العدو(، بل أن أول ما أخذ 
العدو الذي كان أمير المؤمنين نفسه واتباعه، هذا الإمام الذي ابتلي بمعاوية وابتلي 
فجعل  بي:  وابتلاك  بك  الله  ابتلاني  »وقد  إليه:  رسائله  إحدى  في   - ذكر  كما  به  معاوية 
أحدنا حجة على الآخر، فعدوت على الدنيا بتأويل القرآن، فطلبتني بما لم تجن يدي ولا 
لساني، وعصيته أنت وأهل الشام بي، وألَّبَ عالمكم جاهلكم، وقائمكم قاعدكم...«))).

))) نهج البلاغة: ص ٤٤٦.



مو�سوعة الثورة الح�سينية30

نقد الإمام لأهل ال�اشم.. ا�ستهدف تخلي�صهم من الورطة الأموية

ولم يكن نقد الإمام لأهل الشام لأنهم أهل الشام، بل أراد أن يوضح بذلك أنهم 
كشف  الإمام  أراد  وقد  الشيطانية،  وصبغته  ولمساته  بمعاوية  متأثراً  أموياً  نتاجاً  كانوا 
واقعهم أمام الأمة وأمامهم هم، كما أنه عمل بنفس الوقت على تعرية معاوية وبعض 
أتباعه )الكبار( أمثال عمرو بن العاص ومروان، لكي يظهروا بصورتهم الحقيقية أمام 

الأمة كلها ومنهم أهل الشام المخدوعون به والمنقادون وراءه انقياداً أعمى.

ولم  الشام  أهل  لخداع  معاوية  خطة  أوضح  عندما  إيجابياً  اتجاهاً  الإمام  اتجه  وقد 
التي أوقعهم  الورطة  يكن ينطلق من عداء خاص لهم وإنما كان يتجه لتخليصهم من 
فيها معاوية.. إنه كان يذوب أسفاً على حالهم المتردية وهم يخوضون خلف معاوية في 
الباطل، وكان يأمل أن يخلعهم من تلك الحال ويذهب إلى حد المطالبة بالدعاء لهم عسى 
أن يفيقوا من ضلالتهم ويتراجعوا عن خطئهم، لذلك نراه يمنع قوماً من أصحابه 
سمعهم يسبون أهل الشام أيام حربهم بصفين؛ لأنه يدرك أن اللجوء إلى أسلوب السب، 
أسلوب سلبي يعمل على توسيع الشقة بين المسلمين، وأنه سيقابل بأسلوب مماثل من 
الطرف الآخر، مما سيكون من شأن ذلك أن يجعل من )المعركة( معركة شخصية وليست 
معركة من أجل الإسلام »إني أكره لكم أن تكونوا سبابين، ولكنكم لو وصفتم أعمالهم، 
وذكرتم حالهم، كان أصوب في القول، وأبلغ في العذر، وقلتم مكان سبكم إياهم: اللهم 
أَحقن دماءنا ودماءهم، وأصفح ذاتَ بيننا وبينهم، واهدهم من ضلالتهم، حتى يعرف 

الحق من جهله، ويرعوي عن الغي والعدوان من لهج به«))).

كما  يدركون  تجعلهم  التي  الايجابية  الأعمال  مقدمة  في  أعمالهم سيكون  وصف  إن 
تدرك الناس كلها الأخطاء التي وقعوا فيها، وسيكون من شأن ذلك أن يقوم بعضهم 

))) نهج البلاغة: ص ٣٢٣.



31  القيادة/ عودة �إلى معاوية الحا�شية/ الملأ المقربون

على الأقل في البداية على تصحيح تلك الأخطاء وتجاوزها. وبذلك فإنهم سيتخلصون 
أخذ  مهمة  وهي  النهاية،  إلى  الخطأ  في  الذهاب  من  بدًال  فيها  وقعوا  التي  الورطة  من 
الإمام على عاتقه القيام بها، فأهل الشام جزء من الأمة وصلاحهم نصر للأمة كلها، 
واندفاعهم في طريق الشر الذي رسمه معاوية لهم خسارة للجميع بما فيهم أهل الشام 
أنفسهم كما أن من شأن ذلك أن يظهر أهل الشام على حقيقتهم. وقد فعلت حملة الإمام 
الاعلامية عملها في نفوس المسلمين وأدركوا إلى أي حد كان أهل الشام منساقين وراء 
أباطيل معاوية وضلاله وكان نتيجة ذلك أن »أمير المؤمنين علي قد بايعه أربعون ألفاً من 
عسكره على الموت لما ظهر ما كان يخبرهم به عن أهل الشام. فبينما هو يتجهز للمسير 

 .(((»قتل

الارهاب.. الأ�سلوب الأمثل لتوطيد دعائم الملك الأموي

تعييه  عندما  معاوية  إليه  يلجأ  ال��ذي  الأخ�ري  الحل  والاره��اب  القوة  تكن  ولم 
مشاكله  لحسم  الحلول  مقدمة  في  يقفان  انهما  بل  الأخرى،  الطرق  أمامه  وتسد  الحيل 
وخصوماته، ولم يخفف معاوية من غلوائه وأساليبه الإرهابية العميقة إلا عندما استتبت 
له الأمور وسيطر على )المملكة الإسلامية( برمتها ولم يعد يشعر بوجود خطر حقيقي 
يقف بمواجهته، وعند ذلك فقط حاول أن ينشر أسطورته بخصوص دهائه وحلمه..، 
سلاح  مع  جنب  إلى  جنباً  البداية  منذ  استخدمه  قد  هذا  والحيلة  الدهاء  سلاح  أن  مع 
العدوان والارهاب. ومع أن المؤرخين يوردون حقائق كثيرة ووقايع متعددة لغارات 
شنها معاوية وأعوانه، فإنهم يتناسون بعضها ربما في غمرة الاعجاب )بالدهاء( المتفوق 
العامري... قتل  قائده »بسر بن أرطأة  الطاغية. فهذا  به هذا  الذي عرف  والاستثنائي 
بالمدينة، وبين المسجدين خلقاً كثيراً من خزاعة وغيرهم، وكذلك بالجرف قتل بها خلقاً 

))) الكامل في التاريخ: ج ٣ ص٢٧١.



مو�سوعة الثورة الح�سينية32

كثيراً من رجال همدان وقتل بصنعاء خلقاً كثيراً من الأبناء ولم يبلغه عن أحد أنه يمالئ 
علياً أو يهواه إلا قتله«)))

م�سرحية الا�ستخلاف

الناس  معاوية عندما نصب مجلسه )لاستشارة(  أعدها  التي  المسرحية  تفوتنا  ولا 
لأخذ البيعة ليزيد، وتلويحه بالقوة لمن يرفض ذلك، عندما »قام رجل من الأزد فأشار 
إلى معاوية وقال: أنت أمير المؤمنين، فإذا مت فأمير المؤمنين يزيد، فمن أبى هذا، فهذا 

)وأخذ بقائم سيفه فسلّه( فقال له معاوية: أقعد فأنت من أخطب الناس«))).

صفوف  في  صبراً  القتل  طريقة  ابتكر  من  أول  معاوية  أن  ننسى  لا  أن  وينبغي 
ففي  الكندي،  عدي  بن  حجر  وهو  المرموقين  الإس�الم  رجال  بأحد  وبدأ  المسلمين 
»سنة ثلاث وخمسين قتل معاوية حجر بن عدي الكندي، وهو أول من قتل صبراً في 
الإسلام«))) وهو أمر نقم عليه بسببه الكثيرون من رجالات المسلمين فقد »روي عن 
الحسن البصري أنه كان ينقم على معاوية أربعة أشياء: قتاله علياً وقتله حجر بن عدي 

واستلحاقه زياد بن أبيه ومبايعته ليزيد ابنه«))).

ولا ننسى أن نشير إلى قيام معاوية بدس السم لأعدائه بعد أن أعيت حيله معهم 
وفي مقدمة هؤلاء الإمام الحسن ومالك الأشتر، أشهر أعوان أمير المؤمنين وعبد 

ج3  التاريخ:  في  والكامل  ص170-153   ٣ ج  الطبري  وراجع   ٢٧ ص  الذهب:  مروج   (((
ص252-250.

))) مروج الذهب: ص٣٤ والكامل في التاريخ: ج3 ص352.
))) مروج الذهب: ص٣ والطبري ج٣ ص٢١٨ وما بعدها والكامل في التاريخ: ج3 ص٣٢٦ 

وما بعدها.
))) البداية والنهاية:  ص ٨-١٣٣.



33  القيادة/ عودة �إلى معاوية الحا�شية/ الملأ المقربون

الرحمن بن خالد بن الوليد))).

ووصل  الإسلامية  الدولة  أجزاء  كل  إلى  الارهابية  معاوية  حملات  امتدت  وقد 
بعض أتباعه إلى الكوفة نفسها))).

نماذج من �أعماله الارهابية

التمر. فأغاروا عليها«  الفي رجل إلى عين  فقد وجه معاوية »النعمان بن بشير في 
»ووجه معاوية في هذه السنة ]سنة تسع وثلاثين[ سفيان بن عوف في ستة آلاف رجل 
وأمره أن يأتي هيت فيقطعها، وأن يغير عليها، ثم يمضي حتى يأتي الأنبار والمدائن فيوقع 
بأهلها. وفيها وجه معاوية أيضاً عبد الله بن معدة الفزاري في ألف وسبعمائة رجل إلى 
تيماء وأمره أن يصدق من مر به من أهل البوادي، وأن يقتل من امتنع من اعطائه صدقة 

ماله، ثم يأتي مكة والمدينة والحجاز يفعل ذلك.

ووجه معاوية الضحاك بن قيس وأمره أن يمر بأسفل واقصة، وأن يغير على كل 
من مر به ممن هو في طاعة علي من الأعراب، ووجه معه ثلاثة آلاف رجل، فسار وأخذ 
أموال الناس، وقتل من لقي من الاعراب، ومر بالثعلبية فأغار على مسالح علي وأخذ 

أمتعتهم. وفيها سار معاوية بنفسه إلى دجلة حتى شارفها«))).

إلى  المقاتلة  ثلاثة آلاف من  أرطأة في  أبي  بن  معاوية »بسر  أرسل  أربعين  وفي سنة 
الحجاز وأخذ بيعة أهلها لمعاوية.. وهدم بسر دوراً بالمدينة ثم مضى حتى أتى مكة.

ثم مضى بسر إلى اليمن وقتل عاملها وقتل ابنه، ولقي بسر ثقل عبيد الله بن عباس 

ومروج  التاريخ30-٢٢٧-309  في  والكامل  ص65-١٢٧-202   ٣ ج  الطبري:  راجع   (((
الذهب ٣/٥.

))) راجع الطبري: ج ٣ ص١٤٩-150 والكامل ٣-٢٤٤-245-٢٤٧-٢٤٧-٢٤٨.
))) راجع الطبري: ج ٣ ص150.



مو�سوعة الثورة الح�سينية34

ابنان له صغيران فذبحهما. وقتل بسر في مسيره ذلك جماعة كثيرة من شيعة علي  وفيه 
باليمن«))).

وصلح   المؤمنين أمير  استشهاد  بعد  البصرة  معاوية  ولاه  نفسه  هذا  وبسر 
الحسن )))فاستعمل أشد الأسالب إرهاباً.

ومكة  المدينة  إلى  العامري  أرطاة  أبي  بن  بسر  »سار  وأربعين  اثنتين  سنة  وفي 
واليمن وقتل من قتله في مسيره ذلك من المسلمين... أقام بسر بن أبي أرطاة بالمدينة 
شهرا يستعرض الناس ليس أحد ممن يقال هذا أعان على عثمان إلا قتله... وجد قوما 

من بني كعب وغلمانهم على بئر لهم فألقاهم في البئر«))).

ولن تنسى التهديدات التي أطلقها معاوية وعماله لكبح جماح المعارضين. والكل 
التي نفذها بسر بن أرطأة  تنفيذ تهديداته بنفس الأساليب  أنه ما كان يتورع عن  يعلم 
بعد هلاك  المدينة  بعد في  فيما  المري  أبيه وسمرة بن جندب ومسلم بن عقبة  بن  وزياد 

معاوية وواقعة الطف المعروفة.

»وهل يحصى من قتل سمرة بن جندب! استخلفه زياد على البصرة، وأتى الكوفة 
فجاء وقد قتل ثمانية آلاف من الناس، فقال له: هل تخاف أن تكون قد قتلت أحداً بريئاً؟ 
قال: لو قتلت إليهم مثلهم ما خشيت. قتل سمرة في غداةٍ سبعة وأربعين رجًال قد جمع 

القرآن«))).

وبذلك اعطى معاوية شرعية للارهاب في سبيل توطيد دعائم)مملكته الاسلامية( 

))) تاريخ الطبري: ج3 ص153، والكامل في التاريخ: ج3ص251.
))) يراجع تاريخ الطبري: ج3 ص170.

))) تاريخ الطبري: ج3 ص ١٧٥.

))) تاريخ الطبري: ج3 ص ٢٠٨.



35  القيادة/ عودة �إلى معاوية الحا�شية/ الملأ المقربون

للمتطرفين  المبررات  واعطى  هذا،  يومنا  حتى  الاحقة  الظلم  لدول  سنة  ذلك  وجعل 
للملكة  مشابهة  اسلامية(  )ممالك  لاقامة  الجهاد  بدعوى  قسوة  الاعمال  بأشد  للقيام 

الاموية الاولى.

ح�اصنة لأعوان الدولة.. م�صونون غير م�س�ؤولين

الناس من خوف شديد من معاوية،  يستشعره  ما  بسيطة على مدى  وتدل حادثة 
عندما أقدم أحد ولاته على البصرة وهو عبد الله بن عمر بن غيلان على قطع يد شخص 
الوالي  إلى  الشخص  هذا  إليها  ينتمي  التي  القبيلة  أتت  وقد  خطبته.  القاء  أثناء  حصبه 
فقالوا: »إن صاحبنا جنى ما جنى على نفسه، وقد بالغ الأمير في عقوبته، ونحن لا نأمن 
أن يبلغ خبره أمير المؤمنين ]معاوية[؛ فيأتي من قبله عقوبة تخص أو تعم. فإن رأى الأمير 
لم  وأمر  شبهة  على  قطعه  أنه  يخبره  المؤمنين  أمير  إلى  أحدنا  به  يخرج  كتاباً  لنا  يكتب  أن 
للشكوى على  ذريعة  الكتاب  معاوية«))) وقد جعلوا  إلى  ذلك  بعد  فكتب لهم  يتضح. 
العامل وأنه قطع ذراع أخيهم على شبهة وأمر لم يتضح فأجابهم معاوية »أما القود من 
عمالي فلا يصح«))). وفي هذا ما فيه من تجاوز صريح على حدود الإسلام ودلالة واضحة 
على اطلاق يد العمال في أعمال الارهاب، الأمر الذي لم يكن يريد أن يظهر به أمام الأمة، 
وإنما أراد الظهور بمظهر الجواد الحليم الداهية. وقد استمعنا إلى جوابه على رسالة زياد 
التي احتج فيها على معاوية؛ لأنه أمن رجًال يطلبه زياد وقوله له بأن يكون هو من يظهر 
بمظهر الرجل الهين الرحيم ويظهر زياد بمظهر الغلظة والشدة ليتسنى لهما السيطرة على 

الناس ولئلا يفلت الزمام من أيديهما. 

))) تاريخ الطبري: ج3 ص٢٤٥.

))) تاريخ الطبري: ج3 ص٢٤٥.



مو�سوعة الثورة الح�سينية36

ك�شف الانحراف.. لا داعي للتلمحيات

والتي  بدقة  الموضوعة  وخطبه  معاوية  تهديدات  أذهاننا  عن  تغيب  لا  أن  وينبغي 
أراد من ورائها تخويف الأمة بأجمعها وإرهابها وحملها على السكوت تجاه كل تصرفاته 
أرجاء مملكته  أن تهديداته ستنتشر في  يعلم  وتصرفات عماله وأقطاب حكومته، وكان 

بالسرعة التي يتاح فيها لراكب المطي أن يبلغ غايته.

ففي أول خطبة خطبها في المدينة بعد انفراده بالسلطة وفي العام الأول نفسه الذي 
وليت  والله  ما  »فإني  قال:  الجماعة،  عام   — أيضاً  مقصود  وبفعل   - خطأ  عليه  أطلق 
في  بما  لعالم  وإني  تحبونها،  ولا  بولايتي  ترون  لا  أنكم  أعلم  وإذا  توليته.  حين  أمركم، 
نفوسكم من ذلك. ولكني خالستكم بسيفي هذا مخالسة. والله لا أحمل السيف على من 

لا سيف معه. وإياكم والفتنة فلا تهموا بها«))).

كخلق  خلقاً  تكونوا  أن  أحب  لست  إني  المدينة:  أهل  »يا  أخرى:  خطبة  في  وقال 
العراق يعيبون الشيء وهم فيه، وكل امرئ منهم شيعة نفسه، فاقبلونا بما فينا«))) ولا 
يخفى ما وراء هذه الإشارة إلى أهل العراق، وما لاقوه على يديه بسبب مواقفهم منه، 
والتهديد المبطن بأنه سيلجأ مع كل خارج عليه إلى ما لجأ إليه معهم.. ولا يخفى خوفه 

ته - كما هو. من النقد هنا ودعوته الناس لقبوله - على عّال

وقال في خطبة أخرى »وإياكم والتي إذا أخفيت أوبقت، وإن ذكرت أوثقت«))).

عن  تقل  لا  وتهديداتهم  وأقاربه،  خواصه  من  وهم  معاوية  عمال  خطب  ولعل 
خطب وتهديدات معاوية، بل ربما فاقتها. فمعاوية على أي حال يتكلف الظهور بمظهر 

))) البدايةوالنهاية ابن كثير:ج٨ ص١٣٢.
))) العقد لفريد: ج 5ص٣٦٤-365.

)))  العقد لفريد: ج ٤ص٨٢.



37  القيادة/ عودة �إلى معاوية الحا�شية/ الملأ المقربون

الحليم الرشيد، أما هؤلاء الولاة فهم لا يتكلفون ذلك، بل لعل معاوية يدفعهم إليه. 
فقد خطب عتبة ابن أبي سفيان لما ولاه أخوه معاوية امرة موسم الحج عام 41هـ أي بعد 
انفراده بالسلطة، وتوجه إلى الأمة بهذا المقال العنيف: »فلا تمدوا الأعناق إلى غيرنا فإنها 
تنقطع دوننا، ورب متمن حتفه في أمنيته. اقبلوا العافية ما قبلناها منكم وفيكم، وإياكم 
ولو، فقد أتعبت من كان قبلكم ولن تريح من بعدكم«))) فهو هنا يحذر الناس حتى من 

مجرد الأمنيات بزوال حكم بني أمية.

كما هدد عمرو بن سعيد بن العاص الأشدق أهل المدينة لما أصبح والياً عليها وذلك 
في خطبة له في مسجد رسول الله وذلك لمجرد أن أهل المدينة بدؤوا ينظرون إليه..! 
»ما بالكم يا أهل المدينة ترفعون إليّ أبصاركم، كأنكم تريدون أن تضربونا بسيوفكم؟ 
الثانية؛  بالأولى ما كانت  أثبتم  لو  إنه  أما  ما فعلتم فعفونا عنكم؟  أنكم فعلتم  أغرّكم 
أغرّكم أنكم قتلتم عثمان فوافقتم ثائرنا منا رفيقا؟ قد فني غضبه وبقي حلمه؟ اغتنموا 
أنفسكم، فقد والله ملكناكم بالشباب المقتبل، البعيد الأمل الطويل الأجل، حين فرغ 
من الصغر، ودخل في الكبر، حليم حديد، ليّن شديد رقيق كثيف، رفيق عنيف، حين 
اشتد عظمه. واعتدل جسمه، ورمى الدهر ببصره، واستقبله بأثره، فهو إن عض نهس، 

مى«.))) هَّ وإن سطا فرس، لا يقلقل له الحصى، ولا تقرع له العصا، ولا يمشي السُّ

وخطب مهدداً أهل مكة لما استعمله أبوه والياً عليها: »فوالله ما نزعنا ولا نزع عنا 
حتى شرب الدم دماً، وأكل اللحم لحمًا وقرع العظم عظمًا وعاد الحرام حلاًال وأسكت 
كل ذي حس عن ضرب مهند عركاً عركاً وعسفاً عسفاً وذخراً ونها، حتى طابوا عن 
حقنا نفسا. والله ما أعطوه عن هوادة ولا رضوا فيه بالقضاء. أصبحوا يقولون: حقنا 

))) الكامل في اللغة والأدب: المبرد:ج٣ ص ٣١١-٣١٢.
))) العقد الفريد: ج4ص١٣٢.



مو�سوعة الثورة الح�سينية38

غلبنا عليه. فجزيناه هذا بهذا وهذا في هذا. يا أهل مكة: أنفسكم أنفسكم وسفهاءكم 
، وكل منصوب على أهله«.))) سفهاءكم! فإن معي سوطاً نكاًال وسيفاً وباًال

معاوية  عن  صدرت  التي  والكلمات  والخطب  الشواهد  كل  إيراد  بصدد  ولسنا 
عليه  نؤكد  أن  نحب  الذي  أن  غير  مستقل.  كتاب  إلى  يحتاج  فالأمر  وحاشيته،  وعماله 
هو أن الناس تدرك أن الحكم الأموي ما كان يتورع عن تنفيذ تهديداته في خضم سعيه 
الناس ورقابهم.. وعليه  الحكام على أشلاء  إليه  الذي وصل  بالملك  للتشبث  المحموم 
لا  وأعوانه  معاوية  وأن  غير،  لا  كلام  مجرد  كانت  التهديدات  تلك  أن  أحد  يظننّ  فلا 
يهدفون من ورائها سوى تخفيف غلواء أعدائهم. بل أن العنف الأموي كان سمة مميزة 

لهم أدركها الناس وعرفوا إلى أي مدى كان بنو أمية شغوفين به. 

مثل �أعلى )واطئ(

إن المتتبع لسيرة معاوية وتاريخه يدرك، بلا شك، أن هذا الرجل كان يسعى بخطى 
 حثيثة لوضع مثل أعلى أمام المسلمين، مغاير للمثل الأعلى الذي دعا إليه رسول الله
ده بسلوكه وتصرفاته، وهو الإسلام وقيمه ومبادئه، وكان لابد، لوضع هذا المثل  وجسَّ
الأعلى )الواطئ( المتمثل به وبعائلته التي حاول أن يمتاز بها عن بقية أبناء الأمة، موضع 
الصدارة لكي تتطلع إليه هذه الأمة باستمرار بدلا من التطلع إلى المثل الأعلى الحقيقي.. 
وهذا ما احتاج إلى تمهيد يأخذ بأذكى الأساليب وأمكرها وأشدها تعقيداً وأكثرها قدرة 
عهد  قريب  كان  الذي  المسلم  المجتمع  من  المتاحة  الضعف  جوانب  من  التسلل  على 
به ويحاول تحكيمه في حياته حتى شهد حملة  بالجاهلية، وما كاد يرى الإسلام ويؤمن 
مضادة لتشويشه وسلخه عن الحياة ومسخه وجعله صنمًا دون روحٍ او حياة.. وما كاد 
يبرز على الساحة كقوة قائدة وحيدة حتى برزت معه أشكال جديدة من الصراع قادها 

))) العقد الفريد: ج4ص١٣٣.



39  القيادة/ عودة �إلى معاوية الحا�شية/ الملأ المقربون

نفس أولئك الذين قادوها في بداية الدعوة الإسلامية. وقد حاول أمير المؤمنين أن 
فتنوا الأمة  الذين  أن  دائمياً منظمًا، إلا  ينبه الأمة إلى خطر ذلك، واتخذت حملته طابعاً 

حاولوا أن يصوروه طرفاً في هذه الفتنة، بل وطرفاً رئيسياً فيها.

وإذ إن الأحداث سارت بالشكل الذي انحرف بها عن مسارها الطبيعي منذ وفاة 
الرسول، فإنها استمرت تسير بدرجة أوسع من ذلك الذي شهدته أول مرة، وكان 
تسارع الانحراف في عهد عثمان يبدو أنه في صالح معاوية وأنه تمهيد لنمط مثل نمط 
حكمه خرج خروجاً سافراً عن الإسلام. ولعل الملاحظ يجد أن معاوية قد أفاد فائدة 
كبرى من ذلك وسعى لتعزيز مركز مدرسته الانتهازية العبثية التي لا ترى أمامها أي 
مثل أعلى تتطلع إليه غير المصالح والمنافع الخاصة والامتيازات الشخصية. ولئن قالها 
من  غيره  كثيرون  وقالها  الكرة«  تلقف  أمية  بني  يا  »تلقفوها  عثمان  عهد  في  سفيان  أبو 
المقولة  تلك  جسد  وعاهلها  الأموية  الدولة  مؤسس  فإن  صراحة،  أمية  بني  )خلفاء( 

عملياً من خلال استئثاره بالسلطة استئثاراً تاماً واستيلائه عليها كحق أموي خالص.

وقد ركز اهتمامه منذ البداية خلال حكمه عامًال على الشام و )خليفة( بعد ذلك، 
على أهل الشام واتخاذهم بطانة له كما اتخذ الشام مقراً للخلافة باعتبارها المكان الأثير 
المحبوب المستجيب، وقد أراد الشام أن تكون مركزاً لنشر فلسفته وأطروحاته الأموية 
العالم  أرجاء  كل  في  والثروة  والنفوذ  والجاه  القوى  بمراكز  للإمساك  المتطلعة  النفعية، 
الإسلامي، لكي تستجيب له كلها كما استجابت له الشام. وتنحاز إلى صفه كما انحازت 

هذه.

إلا  يسمعوا  لم  باعتبارهم   - الشام  بأهل  تأثيره  مدى  عن  ليزيد  وصيته  وتكشف 
ما  إذا  بغيرهم  تأثرهم  من  مخاوفه  مدى  عن  تكشف  كما   - بعينيه  إلا  يروا  ولم  صوته 
اختلطوا ببقية أبناء الأمة وهذا ما حذره منه بشدة في هذه الوصية، »وانظر أهل الشام 



مو�سوعة الثورة الح�سينية40

فليكونوا بطانتك وعيبتك، فإن نابك شيء من عدوك فانتصر بهم، فإذا أصبتهم فاردد 
أهل الشام إلى بلادهم، فإنهم إن أقاموا بغير بلادهم أخذوا بغير أخلاقهم«))). 

فل�سفة �أم عبث

»فما �آخذ من مال الله فهو لي«
أما ما هي )فلسفته( أو مذهبه الذي نشره بين أهل الشام وأرادهم أن يتبنوه، وما 
هي نتائج نشره لهذا المذهب.؟ إن واقع أهل الشام يخبرنا عن ذلك. لقد أراد تحييدهم 
بين الإسلام وبين الكفر، بل أن يميل بهم إلى الكفر على نحو متستر خفي، ولم يرد لهم 
هم هو واختارهم  الذين تخرجوا من مدرسته وأعدَّ )المعلمين(  يد  يتعلموا إلا على  أن 
الإشاعات  ون��اشري  والمحرضين  والشعراء  والمفسرين  والقصاصين  المحدثين  من 
هؤلاء  من  جيوش  وتخريج  لاعداد  منظمة  حملة  باعداد  قام  لقد  وغيرهم!  والأشراف 
مهمتهم )تأهيل( أهل الشام ليكونوا وعاء للفلسفة الأموية التي لم تأخذ من الإسلام 
إلا ما يحقق لها طموحاتها وأطماعها ويثبت حقها )الشرعي( المطلق في الخلافة والملك 

والذي اكتسبته بحكم الغلبة والأمر الواقع.

مروان  بن  الملك  عبد  خلافة  »أن   )200 ص  الخلفاء  تاريخ  )في  السيوطي  يذكر 
كانت خلال خلافة ابن الزبير وبعهد من أبيه فقد »بويع بالخلافة بعهد من أبيه في خلافة 
ابن الزبير فلم تصح خلافته، وبقي متغلباً على مصر والشام ثم غلب على العراق... إلى 
أن قتل ابن الزبير سنة ٧٣ فصحت خلافته من يومئذ واستوثق له الأمر« ولو أنه قتل 
من قبل ابن الزبير لمات باغياً. غير أن قوته وغلبته وقتله ابن الزبير جعله )خليفة( شرعياً 
لابد أن تدين له الأمة. إن سياسة الأمر الواقع هذه أكد عليها الأمويون وتأثر بها بعض 

بغير  يتأدبوا  غيره  في  يقيموا  ولا  بلدهم  إلى  الشام  أهل  أردد  ثم   ..« ص٢٦٠  ج3  الطبري:   (((
أدبهم«، العقد الفريد: ج5 ص122.



41  القيادة/ عودة �إلى معاوية الحا�شية/ الملأ المقربون

الكتاب والمؤرخين و )الفقهاء( ولا تزال مؤثرة إلى يومنا هذا على البعض، ربما بوحي 
من الحكام والملوك الذين يحكمون آلافاً من البشر ويشكل حكمهم أمراً واقعاً.

وقد أعلن معاوية في إحدى المرات عن هذه الحقوق التي أتيحت له كخليفة وعنده 
صعصعة بن صوحان »وكان قد قدم عليه بكتاب علي وعنده وجوه الناس: الأرض لله 
وأنا خليفة الله، فما آخذ من مال الله فهو لي، وما تركت منه كان جائزاً لي«))) وقال لأهل 
أنكم  لتزكوا وقد عرفت  لتصلوا ولا لتحجوا ولا  قاتلتكم لتصوموا ولا  الكوفة: »ما 
تفعلون ذلك ولكن إنما قاتلتكم لاتأمر عليكم فقد أعطاني الله ذلك فأنتم كارهون«))).

�أهل ال�اشم.. �أخذوا الإ�سلام عن الأمويين �إ�سلاماً �أموياً

وكان لابد لهذا الوعاء الشامي أن يظل مغسوًال وفارغاً حتى لا يختلط ما فيه بما 
سوف يضعه معاوية، وبعبارة: جاهًال لا يعرف إلا ما يريده أسياده أن يعرف، وهكذا 
المجتمعات  تندّر  مثار  أصبح  الذي  الجاهل  الشامي  المجتمع  هذا  أخبار  لدينا  تواترت 
العربية الإسلامية الأخرى بعد أن جعله سيده مسلوب الإرادة ومشدوداً بشكل دائمي 

إلى العربة الأموية الجامحة.

إن انحرافات مجتمع الشام، وهي مقر )الخلافة( الأموية وعاصمة الإسلام ومركز 
الثقل و)الاشعاع(، أريد لها أن تنتشر لتشمل كل المجتمعات الإسلامية، وهذا ما وقع 
مثل  والمدينة  والكوفة ومكة  البصرة  مثل  الأخرى  الأمصار  أهل  يكن  لم  وإن  بالفعل. 
القبائل  العكسريين ورؤساء  والقادة  الولاة  من  وأعوانه  )الخليفة(  غلبة  أن  إلا  الشام. 
نشرت حالة مروعة من اللامبالاة وعدم الاهتمام بين الناس، ولم يأخذوا أمور حياتهم، 
لمن  واستسلموا  الجد،  مأخذ  عديدة،  سنوات  طوال  فيها  وتحكم  الدين  نظمها  التي 

))) مروج الذهب: ص ٥٣.
))) البداية والنهاية: ج٧ ص١٣٤.



مو�سوعة الثورة الح�سينية42

اغتصب الخلافة وتناسوا ما أرادته لهم هذه الفئة الحاكمة أن ينسوه.

قد  الشام  ان  يقول  أن  يجرؤ  واحداً  كاتباً  أو  مفكراً  أو  ناقداً  سنجد  أننا  نظن  ولا 
أو مكة  المدينة  به  استوعبتها  الذي  الوضوح  بمثل  الرسالة الإسلامية  أمور  استوعبت 
أو الكوفة، وكان مجتمع الشام الواقع على تخوم مجتمعين متغايرين يكاد يفقد أصالة أي 
منهما. وقد بلغ عدم اهتمام أهل الشام ولا مبالاتهم حداً جعلهم ينظرون حتى إلى الأمور 
لم  مؤرخين  عن  الدهشة  على  تبعث  روايات  عنهم  رويت  وقد  سطحية،  نظرة  العادية 
يعرف عنهم انحيازهم لأي من أطراف الصراع. وربما كان السبب في فساد أهل الشام 
البداوة  بمجتمع  عهدهم  بعد  وربما  به  تأثروا  )متحضر(،  مجتمع  إلى  أقرب  كانوا  أنهم 
»وأهل  المتطورة.  الرومانية  الحياة  بمظاهر  انبهارهم  وطأة  تحت  له  تنكروا  ربما  الذي 
الحضر لكثرة ما يعانون من فنون الملاذ وعوائد الترف والاقبال على الدنيا والعكوف 
وبعدت  والشر  الخلق  مذمومات  من  بكثير  أنفسهم  تلوثت  وقد  منها  شهواتهم  على 
عليهم طرق الخير ومسالكه بقدر ما حصل لهم من ذلك حتى لقد ذهبت عنهم مذاهب 
الحشمة في أحوالهم«))) وإذا ما أخذنا بنظر الاعتبار تأخر دخولهم في الإسلام وتأثرهم 
بعد  وخلافته  الأخير  هذا  ولاية  واستمرت  عليهم  وليا  اللذين  ومعاوية  بيزيد  المبكر 
ذلك لحوالي نصف قرن، أدركنا إلى أي مدى كانت الظروف أمامه متاحة للتأثير فيهم 

وجعلهم طوع يديه.

�أ�اضليل في �أباطيل

»وقد بلغ من أمرهم في طاعته، أنه صلى بهم عند مسيرهم إلى صفين يوم الجمعة 
القتال وحملوه بها، وركنوا إلى قول عمرو بن  يوم الأربعاء وأعاروه رؤوسهم عند  في 
العاص أن علياً هو الذي قتل عمار بن ياسر حين أخرجه لنصرته ثم ارتقى بهم الأمر في 

))) مقدمة ابن خلدون ١٣٦.



43  القيادة/ عودة �إلى معاوية الحا�شية/ الملأ المقربون

طاعته إلى أن جعلوا لعن علي سنة ينشأ عليها الصغير ويهلك عليها الكبير.

الرأي  الشام من زعمائهم وأهل  أهل  لرجل من  قال  أنه  الاخباريين  وذكر بعض 
من  لصاً  أراه  قال:  المنبر؟  على  الإمام  يلعنه  الذي  هذا  تراب  أبو  من  منهم:  والعقل 

لصوص الفتن..!

وبلغ من أحكامه للسياسة واتقانه لها، واجتذاب قلوب خواصه وعوامه، أن رجلا 
من أهل الكوفة دخل على بعير له إلى دمشق في حال منصرفهم عن صفين، فتعلق به 
رجل من دمشق فقال: هذه ناقتي أخذت مني بصفين. فارتفع أمرهما إلى معاوية. وأقام 
الدمشقي خمسين رجلا بينه يشهدون أنها ناقته. فقضى معاوية على الكوفي وأمره بتسليم 
البعير له. فقال الكوفي: أصلحك الله إنه جمل وليس بناقة، فقال معاوية: هذا حكم قد 
مضى. ودس إلى الكوفي بعد تفرقهم فأحضره وسأله عن ثمن بعيره فدفع إليه ضعفه 
وبرّه وأحسن إليه وقال له: أبلغ علياً أني أقاتله بمائة ألف ما فيهم من يفرق بين الناقة 

والجمل))).

»وربما رتبت قصة الجمل هذه من قبل معاوية ليصدرها إلى العراق ويعلمهم كيف 
حال أهل الشام في طاعته«.

»وقد كان عبد الله بن علي حين خرج في طلب مروان إلى الشام، وكان من قصة 
العباس السفاح  مروان ومقتله ما قد ذكر. ونزل عبد الله بن علي الشام ووجه إلى أبي 
العباس  لأبي  فحلفوا  الشام،  أجناد  سائر  من  والرياسة  النعم  أرباب  أهل  من  أشياخاً 
السفاح أنهم ما علموا لرسول الله قرابة ولا أهل بيت يرثونه غير بني أمية حتى وليتم 

الخلافة..!«))).

))) مروج الذهب: المسعودي: ٣٩-40.
))) مروج الذهب: المسعودي: 41.



مو�سوعة الثورة الح�سينية44

فكيف  الأضاليل،  هذه  إلا  يعلمون  لا  هؤلاء  والرياسة  النعم  أرباب  كان  فإذا 
بالعامة والبسطاء من الناس؟

ومن حق المسعودي وغيره من المؤرخين أن يعجبوا: »ثم تدبر تفرقهم في أحوالهم 
اثنتين  الله  إلى  الخلق  يدعو  أقام   الله رسول  أن  ملئهم،  اجتماع  إلى  فانظر  ومذاهبهم 
ويدونونه  فيكتبونه  أصحابه  على  ويمليه  الوحي،  عليه  ينزل  وهو  سنة،  وعشرين 
المدة بحيث علم الله، ثم كتب له قبل  ويلتقطونه لفظة لفظة وكان معاوية في هذه 
وفاته بشهور، فأشادوا بذكره، ورفعوا من منزلته بأن جعلوه كاتباً للوحي وعظموه بهذه 

وأضافوه إليها وسلبوها عن غيره وأسقطوا ذكر سواه«))). 

�إعلان الانحراف.. لاخوف من الأمة

لقد برز الخروج الأموي السافر عن الإسلام، لا بمجرد إعلانه عن تغيير الخلافة 
السياسي  الجانب  في  انحراف  أنه  على  إيضاحه  المؤرخين  بعض  حاول  -كما  ملك  إلى 
بشكل  وقيمه  الإسلام  ممارسات  تناقض  عملية  حياتية  بممارسات  وإنما  وحسب!- 
واضح.. وقد رأينا أن أول مظهر لذلك هو الاستئثار بالأموال العامة والبذل الكيفي لها 
لفرض استقطاب وشراء بعض الناس واستمالتهم، وقد بلغ الأمر إلى درجة اعطاء مصر 
بأكملها لعمرو بن العاص، كما سنرى عند تناولنا سيرة هذه الشخصية الغريبة الأخرى 

المساوية والمشابهة لشخصية معاوية في كثير من الوجوه.

الشباب  أحد  أن  ص٩٤  ج٣  الطبري:  روى  وقد  المسعودي:ج٣ص٤٣  الذهب:  مروج   (((
الشاميين كان متحمساً لقتال جند الإمام - وكان يشتم ويلعن ويكثر الكلام وقال: »فإني أقاتلكم 
لأن صاحبكم، لا يصلي كما ذكر لي، وأنتم لا تصلون أيضاً، وأقاتلكم؛ لأن صاحبكم قتل خليفتنا، 
وأنتم أردتموه على قتله« فتأمل كلامه وتأمل في موقف أهل الشام عندما ذكر لهم أن الإمام ضرب 
في محراب الصلاة فتعجبوا أن يكون الإمام من المصلين. فأي غاية بعيدة ذهب إليها التضليل 

والخداع الأمويان لأهل الشام.!



45  القيادة/ عودة �إلى معاوية الحا�شية/ الملأ المقربون

ورأينا من مظاهر ذلك الشدة التي أخذ بها النظام الحاكم خصومه ومناوئيه، كما 
تجسّد بقيام هذا النظام بأكبر عملية تحريف وتزوير لمعاني القرآن الكريم والسنة النبوية 

الكريمة أي محاولة تزوير الإسلام برمته.

والرسول  الإسلام  الأموي ضد  الحاكم  قام بها أسلاف  التي  الحملة  تناسينا  وإن 
الكريم، فإننا لا يمكن أن نتناسى الحرب الضروس التي شنها هذا الحاكم )المنتمي 
وما  عثمان  بدم  المطالبة  بحجة  الإسلامية  القيادة  مركز  على  الآن(  الإسلام  إلى  رسمياً 
جرته هذه )المطالبة( الظالمة من ويلات ومآس على المسلمين، ما زالت آثارها تمتد حتى 
أيامنا هذه، حيث يتسع الفتق وتزداد رقعة الخلافات والمشاكل. وما رافق حربه الأولى 
من ممارسات استهدفت هدم الإسلام وتطويقه والتقليل من دوره وتأثيره، ما دام يقف 
في طريق الحاكم الطامع والذي يسعى لبسط نفوذه وسيطرته على الأمة الإسلامية. ولم 
يبد ذلك الانحراف في المجال السياسي وحسب، مع إنه هذا ظهر جلياً في هذا المجال مما 
لم يدع لأحد فرصة اختلاق المعاذير لمعاوية. وبدت القواعد التي وضعها في هذا المجال 

- فيما بعد - وكأنها القواعد الصحيحة للحكم.

نفسه ونهج بها  التي أخذ بها معاوية  الترف والبذخ  ورأينا من مظاهر ذلك حياة 
خلفاؤه من بعده ابتداء من يزيد وحتى بقية )الخلفاء( من آل مروان.

يقفون  لا  كاتبيها  أن  مع  والتراث،  والأدب  التاريخ  كتب  به  تطالعنا  ما  وحسبنا 
بأجمعهم في المعسكر المعادي لهؤلاء الأمويين.

بدع �أ�صبحت �سنناً في دول الظلم

لقد افتتح معاوية عهده - وربما قبل أن يستولي على قيادة المسلمين - بعشرات من 
الخروقات الفاضحة والابتكارات )الجديدة( والبدع التي خالف بها الإسلام صراحة، 



مو�سوعة الثورة الح�سينية46

وكان بذلك أول خارج عن الإسلام خروجاً معلناً غير مبطن أو مبرر مع أنه كان في 
موقع قيادة الأمة و )خلافة( المسلمين.

فقد كان معاوية:

»أول من بايع لولده في الإسلام في حياته«))).

»و أول من عهد بها في صحته«))).

»وأول من وضع شرف العطاء الفين«))).

»وأول من خطب جالساً وأول من جلس بين الخطبتين«))).

»وأول من عمل المقصورة في المساجد«))).

 وكان استلحاقه زياداً أول ما ردت به أحكام الشريعة علانية، فإن رسول الله«
قضي بالولد للفراش وللعاهر بالحجر«))).

»وكان أول من اتخذ الحرس«))).

»وأول من اتخذه ]السرير[ في الإسلام معاوية«))).

»وأول من ورث المسلم من الكافر معاوية، وقضى بذلك بنو أمية بعده حتى كان 

))) الكامل في التاريخ: ج3 ص٣٧٤، وتاريخ الخلفاء: ص١٨٣.
))) تاريخ الخلفاء: ص١٨٣.

))) العقد الفريد: ج5 ص١١٢.
))) العقد الفريد: ج5 ص١١٢، وينظر الكامل في التاريخ: ج3 ص٣٧٤ .

))) الكامل في التاريخ: ج3 ص٣٧٤، تاريخ الخلفاء: ص١٨٧.
))) الكامل في التاريخ:ج3 ص301.

))) الكامل في التاريخ: ج3 ص٣٧2.
))) مقدمة ابن خلدون: ص ٢٨٧.



47  القيادة/ عودة �إلى معاوية الحا�شية/ الملأ المقربون

عمر بن عبد العزيز فراجع السنةّ، وأعاد هشام ما قضى به معاوية وبنو أمية من بعده. وبه 
قال الزهري: وقضت السنةّ أن دية المعاهد كدية المسلم وكان معاوية أول من قصرها إلى 

النصف وأخذ النصف لنفسه«))).

»وأول من أحدث الخطبة قبل الصلاة في العيد معاوية«))).

»وأول من أحدث الأذان في العيد معاوية«))).

»وأول من نقص التكبير معاوية«))).

»وأول من اتخذ الخصيان لخاص خدمته«))).

»وأول من عبثت به رعيته«))).

بن مروان  الملك  كان عبد  فلما  بالله،  استحلفهم  البيعة..  استحلف في  »وأول من 
استحلفهم بالطلاق والعتاق«))).

وهو أول من اتخذ كاتباً وصاحباً للأمر من النصارى »وكان كاتبه وصاحب أمره 
سرجون بن منصور الرومي«))).

وقد تبدو بعض مظاهر الحياة في بلاط معاوية غير مقبولة لدى جماهير واسعة من 

))) البداية والنهاية: ج٨ ص٢١٧.
))) تاريخ الخلفاء: ص١٨٧.
))) تاريخ الخلفاء: ص١٨٧.
))) تاريخ الخلفاء: ص١٨٧.
))) تاريخ الخلفاء: ص١٨٧.
))) تاريخ الخلفاء: ص١٨٧.
))) تاريخ الخلفاء: ص١٨٧.

))) الطبري٣-٢٦٤.



مو�سوعة الثورة الح�سينية48

الأمة الإسلامية حتى قبل أن يكون معاوية )خليفة(، إلا أنه بررها باعتبار أنها رد فعل 
التي كانت قريبة من  الروماني  البلاط  الفخمة في  الرومانية  )ايجابي( على مظاهر الحياة 
)العرش الأموي(، وأنه لابد للوالي الأموي ثم )الخليفة( بعد ذلك أن يتظاهر بالفخامة 
)لأعدائه(  ليبرز  المأكولات  أطيب  ويتناول  القصور،  في  ويقيم  بالحرس  نفسه  ويحيط 
بعض مظاهر القوة الإسلامية! هكذا برر معاوية تصرفاته لعمر عندما حاول محاسبته 
على ذلك، مع أنه لم يبد استعداده للتخلي عن مظاهر الفخامة تلك))) كما رأينا في غضون 
هذا الفصل. فكيف به عندما لم يجد من يحاسبه ووجد نفسه )متملكاً( ومسيطراً على كل 

مقدرات الأمة وثرواتها؟

وربما بدا الأمر وكأنه يمكن قبوله إذا لم يتعد اتخاذ الحرص والحجاب أو الظهور 
بالمواكب الفادحة. أما حين يتعداه إلى القيام بتجاوزات خطيرة كبعض تلك التي ذكرها 
بن  لعمرو  أبيه ومنح مصر طعمة  بن  زياد  استلحاق  منها مثل  المؤرخون وذكرنا قسمًا 
المطالبة  ثم  ابن عمه عثمان  لقتل  الكيفي والتمهيد  العاص والقتل والارهاب والعطاء 
المؤهلات  كل  عن  العاطل  لابنه  مسبقاً  والمبايعة  كرسيه،  على  للحصول  تمهيداً  بدمه 
الأمر  فإن  الدولة.  لهذه  رأساً  لا  الإسلامية  الدولة  في  سوي  فرد  مجرد  ليكون  المطلوبة 
إذا تعدى إلى تجاوزات من هذا النوع واضرابها وهي كثيرة لو أريد تقصيها لاستنفدت 

بحوثاً بأكملها فأي إسلام يمكن أن نقول إن معاوية كان يحمله ويحكم بموجبه؟

فيها ضالته  لم يجد  معاوية  أن  والتعقيد  الغموض  من  الإسلام  تعاليم  بلغت  فهل 
الشكل  ليبتعد عنه معاوية بهذا  استنفد الإسلام طاقاته  بعد. وهل  فيما  والابتعاد عنها 

))) وقد روي »أن معاوية قدم على عمر بن الخطاب من الشام وهو أبض الناس فضرب عمر بيده 
وذوو  على عضده فأقلع عن مثل الشراب أو مثل الشراك فقال: هذا والله لتشاغلك وبالحمامات 

الحاجات تقطع أنفسهم حسرات على بابك« الكامل في اللغة والأدب:ج1ص71.



49  القيادة/ عودة �إلى معاوية الحا�شية/ الملأ المقربون

ويرى أنه غير صالح للحكم؟ أم أن معاوية كان بعيداً عن الإسلام منذ البداية وظل 
بعيداً عنه دائمًا؟

ثم أي مجتمع هذا الذي قد أصبح يتقبل هذه التجاوزات الفاضحة على الإسلام 
من )الخليفة( وحاشيته وولاته وأقاربه وجنده ولا يثور أو يتحرك أو يمد يداً أو لساناً.؟

وليت الأمر اقتصر على مجتمع الشام وحده، وهو مركز الدولة الإسلامية، لكنه قد 
امتد ليشمل كل المجتمعات الإسلامية في كل حواضر الإسلام، وإن لم يكن بالدرجة 
الرسالة بشكل  تلقى  قد  المجتمع  أن هذا  باعتبار  الشامي.  المجتمع  التي كان عليها في 
متأخر وكان اختلاطه القليل لشعب الجزيرة وقربه وتأثره ببعض المجتمعات الجاهلية 
تقريباً،  المجتمع إلى الإسلام  بداية دخول هذا  منذ  الفرعونية الأخرى، وقيام معاوية، 
رأساً على قمته منذ أن عين والياً عليه بعد وفاة أخيه يزيد في عهد أبي بكر واستمراره في 
عهد عمر وعثمان.. هذه الأمور مجتمعة أدت إلى تأخر أهل الشام عن المسيرة الإسلامية 
الصحيحة وعدم مواكبتها بشكل سليم، ومن هنا كان خوف معاوية من بقاء أهل الشام 
مع أهل البلدان الأخرى حتى لا يتأثروا بهم كما رأينا ذلك في توصياته ليزيد قبيل وفاته. 
وقد وجد معاوية في مجتمع الشام تربة خصبة ينثر فيها أفكاره ومبادءه وسياساته، فهو 
وتطلعات سامية  عليا  أنها سياسات  نفايات على  من  إليه  يلقيه  ما  لتقبل كل  )مؤهل( 

وقيم إسلامية نبيلة!

تو�سيع تجرية ال�اشم تمهيد لتجريد الأمة من م�س�ؤولياتها

إن معاوية عمل على أن تكون كل أقطار الإسلام كالشام، وأن يكون كل المسلمين 
يفهمون  وأصبحوا  له،  تامة  استجابة  بسهولة  الشاميون  استجاب  لقد  الشام،  كأهل 
ونتاج  تربيته  نتاج  إنهم  عيونهم.  على  وضعه  الذي  المنظار  خلال  من  ويرونه  الإسلام 



مو�سوعة الثورة الح�سينية50

عمله الدؤوب المنظم الذي استمر سنوات طويلة ومنذ بداية دخولهم الإسلام، مسخراً 
)مركز  يكونوا  أن  وأراده��م  أوضحنا-  أن  سبق  -كما  هائلة  إمكانات  ذلك  سبيل  في 
اشعاع( لأفكاره وقيمه يصدره عن طريقهم إلى الأمصار الأخرى لتكون بدورها على 
النمط الشامي )المثالي( الذي رآه معاوية صالحاً منسجمًا مع الحكم الذي أراد بسطه باسم 

الإسلام.

ومحدثيه  جيوشه  وق��واد  وحاشيته  وعماله  وك�الءه  معاوية  يختار  أن  وطبيعي 
وفقهاءه! من أولئك الذين يتبنون فلسفته المصلحية الذرائعية ونظراته وسياساته. ولو 

استعرضناهم استعراضاً بسيطاً لرأينا أنهم كذلك بالفعل.

الأمر،  لسياساته وحسب لهان  معاوية ومطبقين  متلقين عن  كانوا مجرد  أنهم  ولو 
ولكن المصيبة أنهم )مبدعون( مثله، ويكادون يتسابقون معه في فنون )الدهاء( والسياسة 
والانحراف والمكر. وقد أثر وجودهم على رأس السلطة أعواناً لمعاوية وولاة له وعمالا 
على مسيرة المجتمع الإسلامي، وحرفه سلباً وإبعاده عن المسيرة الإسلامية الصحيحة. 
وقد كانوا )أعلاماً( في فنهم، يعرفهم الجميع ويرمقونهم ويلاحظونهم و )يقتدون( بهم.

عهدهم  في  نفسه  الإسلام  على  أخذت  التي  الضعف(  )نقاط  أكبر  شكلوا  إنهم 
لأحكامه  والمنفذون  الشرعية  لسلطته  الممثلون  أنهم  باعتبار  أيضاً  التالية  والعهود 

والقيمون عليه.

وبدا الأمر للمجتمع المسلم كالتمثيلية الهزلية، عندما تربع على مركز القيادة من لم 
يكن مؤهًال حتى للانتساب لهذا الدين العظيم، وبدا )القادة( على مسرح الحكم كالصور 
الكاريكاتيرية المضحكة، عندما تربعوا على جوانبه، وتقاسموا المغانم، وجلسوا جلسة 
حميمة، مقتربين من بعضهم، مبتسمين، بل ومقهقهين بوجه المجتمع الإسلامي المقهور 



51  القيادة/ عودة �إلى معاوية الحا�شية/ الملأ المقربون

الوجوه،  تلك  بها  حجبوا  التي  والأستار  الأقنعة  وجوههم  عن  حاسرين  المغلوب، 
نفسه  السافر عن الإسلام  بوقاحة وصراحة متحدية خروجهم  وأعلنوا مرات عديدة 
وتعاليمه وقيمه. وكانت قهقهاتهم وغمزاتهم لبعضهم تدل على استهتارهم التام بكل 
قيم الدين. وقد طالعتنا كتب الأدب والتاريخ بصور من الجلسات الحميمة بين معاوية 
وعمرو بن العاص والتي كانا يتبادلان فيها الطعون الخفية، والغمزات و )القفشات( 
أبناء هذه الأمة المظلومة  والتلميحات، وكأنهما ليسا مسؤولين عن مصائر الملايين من 

المبتلاة.





53

 عمرو بن العا�ص

�شريك في الجريمة، �شريك في ال�سلطة

�أبناء المرواني في ال�صدارة

شخصية عمرو بن العاص، ابن سلمى )النابغة( المشهورة في الجاهلية والتي نسبت 
آخر، ولربما كان مجرى حياته  إلى أب  قد نسب  لكان  ادعاؤها  هي عمراً لأبيه، ولولا 
معاوية  شخصية  مع  دائمًا  تقرن  التي  العجيبة  الشخصية  هذه  ذلك))).  بسبب  تغير  قد 
 ،العجيبة الأخرى، أمدت معاوية بزخم هائل وجرأة مضافة للوقوف بوجه الإمام
معلناً ادعاءه الغريب بأنه سكت عن قاتلي عثمان والثائرين عليه، بل أنه شجعهم على 
ذلك، وذهب إلى حد مطالبة الإمام بنفسه بدم ابن عمه الذي أهدره هو، كما بينت 

لنا حوادث التاريخ المؤكدة.

بانحرافه  الأول  عثمان،  لقتل  حقاً  مهدا  قد  وعمراً  معاوية  الرجلين،  أن  ومع 
المعلن عن الإسلام حينما كان عاملا للخليفة المقتول على الشام إلى حد استفزاز الناس 
القتل  لعوامل  مهد  أنه  بل  الآخرين،  المنحرفين  الولاة  من  نفر  مع  بعزله  ومطالبتهم 
بسكوته عندما تجمعت السحب فوق كرسي الخليفة واحجامه عن نصرته إلى حد توجيه 

))) من المعلوم أن أمه سلمى بنت حرملة وكنيتها النابغة كانت من أشهر النساء اللواتي كن يبغين 
ويأخذن الأجرة على بغائهن. وعندما ولدت عمراً ادعاه خمسة نفر من قريش كلهم يزعم أنه أبوه. 
وعندما سئلت النابغة قالت: كلهم أتاني فانظروا أشبههم به فالحقوه به، فغلب عليه شبه العاص 
ابن وائل فلحق به، ولم يستطع العاص انكاره حسب تقاليد الجاهلية. ومن المعلوم أن أبا سفيان كان 

أحد هؤلاء الخمسة فربما خرج من صلبه معاوية وعمرو وزياد. فتأمل.



مو�سوعة الثورة الح�سينية54

تحذير شديد لقائده الذي أرسله من الشام ليبقى على مراحل من المدينة فلا يتعداها مهما 
لنصرة  معاوية  قائد  يتدخل  ولم  فعًال  ذلك  وتم  عثمان.  قتل  ولو  حتى  الأسباب  كانت 
عثمان، بل لعل وجوده على هذه المراحل القريبة من المدينة هو الذي عجل بقتله، والثاني 
بتحريضه المباشر العلني على عثمان ومطالبته إياه بالاعتزال، وكما اعترف هو - بنفسه- 

بذلك.

والحق أن هذا الثنائي، لو كان يريد المطالبة بدم عثمان حقاً ويجعل من نفسه مسؤوًال 
عن ذلك، لكان قد اتجه لصاحبه، أول ما يتجه، مطالباً بذلك الدم..! كان أحرى بمعاوية 
به، لو كانا  العاص بذلك، وكان حرياً بعمرو أن يطالب معاوية  أن يطالب عمرو بن 

يريدان حقاً المطالبة بالدم...!

�إلتقاء الم�اصلح يلغي الخلافات.. تقا�سم الغنائم

التقاء  ولكن  للثاني،  مصر  وملك  المؤمنين(  )امرة  الكبير  الطموح  هذا  لهما  حقق 
غض  على  مجبرين  جعلهما  بنظرهما،  شيء  أهميتها  يضاهي  لا  التي  )الكبيرة(  مصالحهما 
النظر عن بعضهما، بل والتغامز بالسر وفي مجالسهما الخاصة ضاحكين من المقتول ومن 
المطالبين بدمه على السواء، وراحا يطبلان ويزمران خلف جنازته مثيرين من الصخب 
والغبار ما من شأنه أن يربك أجياًال من هذه الأمة الإسلامية، حتى أنها لا تزال إلى اليوم 

في خلاف وجدال حول هذه المسألة الواضحة وضوحاً عجيباً لكل ذي حس!

كيف حصل أن معاوية لم يطالب عمرو بن العاص بدم عثمان، لو كان يريد المطالبة 
به حقاً ممن أهدره؟

يريد  أيضاً -  لو كان مثله -  وكيف حصل أن عمراً لم يطالب معاوية بدم عثمان 
المطالبة به ممن أهدره..؟



55 عمرو بن العا�ص �شريك في الجريمة، �شريك في ال�سلطة

)المغنم الكبير( الذي تطلعا إليه، وحصلا عليه بعد ذلك، هو الذي جعل كًال منهما 
أتى  قد  به  قاما  فما  البداية،  منذ  المهمة  على  متفقين  كانا  وربما  الآخر،  عن  بصره  يغض 
أكله الآن وجاء بثمرته المرجوة. أدركا أن تخطيطهما وعملهما وسعيهما الدؤوب - مع 
الساعين - لتأليب الناس على عثمان، ثم أدى الأمر إلى قتله، وقيامهما بالمطالبة بدمه ثم 
الدعوة إلى الخروج على ولي أمر الأمة الإمام بهذه الحجة، هو الذي حقق لهما هذا 

الطموح الكبير، )امرة المؤمنين( للأول، وملك مصر للثاني..!

وكما كاد أولهما للإسلام قبل أن يظهر وينتشر ويغلب، كاد الثاني له، بنفس الهمة 
ونفس النشاط. »وكما كان أبو الأول من ألد أعداء الإسلام وخصومه كان أبو الثاني من 
أعدائه الألداء أيضاً ومن المستهزئين برسوله الكريم )وفيه نزلت( ﴿إنَِّ شَانئَِكَ هُوَ 

(((»(((﴾ ُ الأبََْرت

ابنا  وشيبة  عتبة  ومنهم  طالب  أبي  إلى  ساروا  الذين  الأشراف  أحد  العاص  كان 
ربيعة بن عبد شمس وأبو سفيان بن حرب بن أمية بن عبد شمس، وطلبوا منه أن يمنع 
الاستجابة  من  طالب  أبو  امتنع  وعندما  إليهم،  وتسليمه  أداء رسالته  من   الرسول
لمطلبهم عادوا ثانية منذرين ومهددين، إلا أن أبا طالب استمر على موقفه المؤيد والداعم 

للنبي دون حدود.

ابن الأبتر

وكان العاص بن وائل السهمي أحد الذين تصدوا باستمرار للرسول، وكانت 
المرات  إحدى  وفي  برسالته،  والاستهزاء   منه النيل  فيها  حاول  عديدة  مواقف  له 
حاول خَبّاب بن الأرتّ صاحب الرسول أن يتقاضاه ثمن سيوف عملها له فامتنع 

))) الكوثر ٣.
))) مروج الذهب: المسعودي: ص28.



مو�سوعة الثورة الح�سينية56

عن الدفع قائلا: »أليس يزعم محمد صاحبكم هذا الذي أنت على دينه أن في الجنة ما 
ابتغى أهلها من ذهب أو فضة أو ثياب أو حزم؟ قال خبَّاب: بلى. قال: فانظرني إلى يوم 
القيامة يا خباب حتى أرجع إلى تلك الدار فأقضيك هنالك حقك، فوالله لا تكون أنت 
فيه:  تعالى  الله  فانزل  الله مني، ولا أعظم حظاً في ذلك.  آثراً عند  يا خباب   وصاحبك 

نِ  َ حْم ذَ عِنْدَ الرَّ َ لَعَ الغَيْبَ أَمِ اتَّخ َّ مَاًال وَوَلَدًا أَطَّ وُتََني ﴿أَفَرَأَيْتَ الَّذِي كَفَرَ بآِيَاتنَِا وَقَالَ َأل
.(( ا وَنَرِثُهُ مَا يَقُولُ وَيَأْتيِنَا فَرْدًا﴾))) عَهْدًا كََّال سَنَكْتُبُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُّ لَهُ مِنَ العَذَابِ مَدًّ

وكان العاص أحد الذين اعترضوا رسول الله وهو يطوف بالكعبة فقالوا »يا 
محمد، هلم فلنعبد ما تعبد، وتعبد ما نعبد، فنشترك نحن وأنت في الأمر... فأنزل الله 
ا الكَافرُِونَ َال أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ وََال أَنْتُمْ عَابدُِونَ مَا أَعْبُدُ وََال  َ تعالى فيهم: ﴿قُلْ يَا أَيُّه

َ دِينِ﴾«))) ))) أَنَا عَابدٌِ مَا عَبَدْتُمْ وََال أَنْتُمْ عَابدُِونَ مَا أَعْبُدُ لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِي

و»قال ابن اسحاق: وكان العاص بن وائل السهمي - فيما بلغني -إذا ذكر رسول 
لو مات لانقطع ذكره واسترحتم  له،  أبتر لا عقب  فإنما هو رجلٌ  الله قال: دعوه، 
هُوَ  شَانئَِكَ  إنَِّ   ْوَانْحَر لرَِبِّكَ  فَصَلِّ   َالكَوْثَر أَعْطَيْنَاكَ  ا  ﴿إنَِّ ذلك:  في  الله  فأنزل  منه، 

.((( »(((﴾ ُ الأبََْرت

نِ عَهْدًا كََّال سَنَكْتُبُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُّ  حْمَ ذَ عِنْدَ الرَّ لَعَ الغَيْبَ أَمِ اتَّخَ ))) مريم ٧٧-٨٠ وتكملتها ﴿أَطَّ
ا وَنَرِثُهُ مَا يَقُولُ وَيَأْتيِنَا فَرْدًا﴾. لَهُ مِنَ العَذَابِ مَدًّ

))) السيرة النبوية: ابن هشام: ج١ ص ٣٥٧.
))) الكافرون.

))) السيرة النبوية: ابن هشام: ج١ ص٣٦٢.
))) الكوثر.

))) السيرة النبوية: ابن هشام: ج1ص٣٩٣ والطبري:ج1ص ٥٩٣.



57 عمرو بن العا�ص �شريك في الجريمة، �شريك في ال�سلطة

وكان العاص من المستهزئين بالرسول )))فلما تمادوا في الشر، وأكثروا برسول 
الله الاستهزاء، أنزل الله تعالى عليه سورة الكوثر، وقد أصيب كل هؤلاء المستهزئين 
شُبَارِقَةٍ،  عَلَى  بهِِ  فَرَبَضَ  الطَّائِفَ،  يُرِيدُ  لَهُ  حِمَارٍ  عَلَى  الذي»خَرَجَ  العاص  ومنهم 

فَدَخَلَتْ فيِ أَخْمَصِ رِجْلِهِ شَوْكَةٌ فَقَتَلَتْهُ«))).

العاص  أن  نرى  بإسهاب،  والسيرة  التاريخ  كتب  ترويه  وما  نراه،  ما  مجمل  ومن 
السهمي كان أحد الذين أخذوا على عاتقهم التصدي للرسالة، وكان عمله استثنائياً في 
هذا المجال وقد لا يقل عن عمل أبي سفيان، وعلى ذلك العداء الشديد أخذ عمرو بن 

العاص نفسه وآلى عليها أن يكون حرباً على رسول الله والإسلام. 

عداء موروث

الذي يحمله الآباء قد لا يكون وحده كافياً لدفع الأبناء لاتخاذ  القوي  العداء  إن 
نفس مواقفهم، فكم قد حارب الابن أباه والأخ أخاه في معارك الإسلام الكبرى، وكم 

قد تخلى كثيرون عن آبائهم وعشائرهم عندما انحازوا إلى صف الإسلام.

غير أن الأمر مع هذين الشخصين الغريبين اللذين احتلا مركز الصدارة في العديد 
من أحداث التاريخ الإسلامي المهمة لم يكن نفسه مع المؤمنين الآخرين. فهما لم يسلما 
إلا عندما لم يريا من ذلك بداً، وحينما لاح لهما أن مصلحتهما تكمن الآن بتبني الإسلام 
بعد أن كانا يتبنيان الشرك. وليس بمقدور أحد - من دلائل حالهما على امتداد حياتهما 
فيما بعد - أن يقول إن توجههما للإسلام كان من أجل الإسلام وحباً فيه، كما اتجه إليه 

أغلب الصحابة.

))) السيرة النبوية: ابن هشام: ج1ص409.

))) السيرة النبوية: ابن هشام: ج1ص٤١0.



مو�سوعة الثورة الح�سينية58

فتيّين  غرّين  يكونا  ولم  وأهله،  يكيدان للإسلام  مرة  الآن لأول  اجتماعهما  يكن  لم 
ليتأثرا مجرد تأثر عاطفي بأوضاع الأهل والعشيرة، وإنما كانا أصحاب )مواقف( متبناة 

معروفة وعن سابق اصرار وتصميم.

ولعل عمراً كان يكبر معاوية بعشرين عاماً مما أتاح له أن يرافق ويصادق أبا سفيان 
الذي اجتمع معه على الشر قبل أن يجتمع مع ابنه عليه. 

معاوية وعمرو.. لقاء على ال�شر والعدوان.. منذ �أيام الجاهلية

)الحظ  لقاء  أول  وحدها  الصدفة  لقاء  العاص  بن  وعمرو  معاوية  لقاء  يكن  لم 
السعيد( الذي أتاح لهما الاستئثار بمقدرات الأمة الإسلامية كلها، فقد التقيا من قبل 
على الشر وعلى حرب الإسلام، فقد روى حذيفة بن اليمان أن رسول الله كلفه أن 
قال  والظلام  البرد  شديدة  الليلة  وكانت  الخندق،  غزوة  في  المشركين  جيش  في  يدخل 
قِدْرًا  لَهُمْ  تُقِرُّ  تَفْعَلُ، َال  مَا  بهِِمْ  تَفْعَلُ  اللهِ  وَجُنوُدُ  يحُ  وَالرِّ القَوْمِ  فَدَخَلْتُ فيِ  »فَذَهَبْتُ 
وََال نَارًا وََال بنِاَءً. فَقَامَ أَبُو سُفْيَانَ، فَقَالَ: يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ: ليَِنظُْرْ امْرُؤٌ مَنْ جَلِيسُهُ؟ قَالَ 
بْنُ  نُ  فَُال قَالَ:  أَنْتَ؟  مَنْ  فَقُلْتُ:  جَنبْيِ،  إلَى  كَانَ  ذِي  الَّ جُلِ  الرَّ بيَِدِ  فَأَخَذْتُ  حُذَيْفَةُ: 
نٍ«))) وقد ورد في شرح المواهب عن لسان حذيفة »فَضربت بيَدي على يَد الّذي عَن  فَُال

يَمِيني، فَأخذت بيَِدِهِ، فَقلت: من أَنْت؟

قَالَ: مُعَاوِيَة بن أَبي سُفْيَان، ثمَّ ضربت بيَدي على يَد الّذي عَن شمَالي، فَقلت: 
من أَنْت؟ قَالَ: عَمْرو ابْن العَاصِ«))).

فالعلاقة الحميمة قد جمعت بينهما منذ البداية لهدفهما المشترك: الحرب على الإسلام. 

))) السيرة النبوية: ابن هشام: ج ٢ ص٢٣٢.

))) السيرة النبوية: ابن هشام: ج ٢ ص٢٣٢.



59 عمرو بن العا�ص �شريك في الجريمة، �شريك في ال�سلطة

كل مؤهلات عمرو بن العاص أنه كان ماكراً، هذا ما أشار إليه الكتاب المولعون بجمع 
وظهوره  المفرطة  حيلته  ولعل  والتاريخ،  الأدب  كتب  في  )والغرائب(  )الطرائف( 
الواضح في هذا المجال ولعبه أقذر الأدوار في الكيد للرسول وآله وخصوصاً 
في حرب صفين في لعبة التحكيم القذرة، جعلته من أشد الأشخاص المغامرين الملفتين 

للنظر عبر تاريخنا كله.

ك�اصحبه معاوية: يمكر ويفجر 

كان عمرو بن العاص أحد مبعوثين من مشركي قرش إلى النجاشي، وقد حاولا 
رشوته ورشوة بطارقته وحاشيته ليسلم إليهما من هاجر إلى الحبشة من المسلمين الأوائل، 
وقد فشلت خطتهما لإقناع النجاشي بذلك، عندما رفض بشدة عند سماعه قول جعفر 
رفضه  يثن  ولم  إليهما،  يسلمهم  أن  المهاجرين-  المسلمين  هؤلاء  -أحد  طالب،  أبي  بن 
المسيح لله  بإثارة مسألة عبودية  النجاشي  إثارة  العاص عن مكيدته، فحاول  عمرو بن 
وأنه عبد الله ورسوله وروحه وكلمته ألقاها إلى مريم العذراء البتول، وإن هذا ما يعتقد 
به المسلمون، معتقداً أن النجاشي كان مشركاً، وأيضاً لم يزد هذا النجاشي إلا إصراراً 
بالحفاظ عليهم والاقتناع بما جاء به الإسلام، وقد رد ما قدمه إليه المبعوثان من الرشوة 

التي ارسلتها قريش))).

القافلة التي قادها أبو سفيان وفيها أموال لقريش،)))  وكان عمرو بن العاص في 
وكان ما كان بعدها في معركة بدر المظفرة، وفي معركة أحد التي عزم فيها مشركو قريش 
الأخذ بثأر قتلاهم كان عمرو بن العاص من المتزعمين لهذه الحرب ضد المسلمين، وقد 

))) السيرة النبوية: ابن هشام: م١ ص 365-٣٣٨، والطبري ج١ ص549، والكامل في التاريخ 
ج1 ص598- 600.

))) السيرة النبوية: ج1 ص ٦٠٦.



مو�سوعة الثورة الح�سينية60

خرج إلى المدينة »بريطة بنت منبِّه بن الحجاج وهي أم عبد الله بن عمرو« وكان يقول 
الشعر محرضاً))).

وبلغ من أذاه للرسول أنه كان يدعو عليه مع من كانوا يدعون عليهم كأبي 
سفيان والحارث بن هشام))).

وحتى قصة )إسلامه( كانت بدافع المصلحة أكثر مما كانت بدافع الإيمان، كما روى 
هو عن نفسه بقوله لأصحابه »والله إني أرى أمر محمد يعلو الأمور علواً منكراً، ورأيت 
فإنا إن  النجاشي  بالنجاشي فنكون عنده، فإن ظهر محمد على قومنا كنا عند  أن نلحق 
فنحن من  قومنا  وإن ظهر  يدي محمد  نكون تحت  أن  إلينا من  يديه أحب  نكون تحت 
قد عرفوا، فلن يأتينا منهم إلا خير«))) وقد حثه النجاشي نفسه على الانضمام للإسلام 
بقوله »ويحك يا عمرو أطعني واتبعه، فإنه والله لعلى الحق وليظهرن على من خالفه، كما 
ظهر موسى على فرعون وجنوده«)))، ومع ذلك لم يعلن )إسلامه( المزعوم، ولم ير بداً 
في النهاية عندما غلب دين الله من التوجه إلى الرسول شارطاً عليه »إني أبايعك على 
أن يغفر لي ما تقدم من ذنبي، ولا أذكر ما تأخر، قال – والحديث لعمرو - فقال رسول 
الله: يا عمرو بايع.. «))) وبايع عمرو، عسى أن يجد في الدين الجديد مغنمًا كما كان 

يجد في عهد الجاهلية والشرك.

وهنا لا نعدم من يضع حديثاً مزوراً على لسان الرسول بشأن عمرو، كما وضع 

))) السيرة النبوية: ج ٢ ص٦٢.
))) السيرة النبوية: ج ٢ ص ١٠٨.
))) السيرة النبوية: ج ٢ ص٢٧6.
))) السيرة النبوية: ج ٢ ص٢7٧.
))) السيرة النبوية: ج ٢ ص٢78.



61 عمرو بن العا�ص �شريك في الجريمة، �شريك في ال�سلطة

العديد من أمثاله بشأن معاوية، فقد روي عنه قوله »أسلم الناس وآمن عمرو«))).

�إلى الدين حتى ي�ست�أثر بالدنيا

لم يكن معاوية وعمرو من المبادرين إلى الإسلام منذ البداية، عندما علما أن طريقهما 
والانحياز  الآباء  مواقف  تبنيّ  واحداً،  طريقهم  كان  بل  المشركين،  الأهل  طريق  غير 

للإسلام في النهاية حين لم يكن يبدو أمامهما طريق آخر.

قيم المصلحة الشخصية والمنفعة هي قيمهما العليا في كل حياتهما الطويلة الحافلة. 
وهي لم تكن قريبة من قيم الإسلام بأية حال من الأحوال.

إن )المثل العليا( الأرضية التي يضعها الناس أمامهم دائمًا للحصول على أكبر قدر 
من المكاسب المادية، هي التي انتصبت أمامهما في كل مراحل حياتهما تلك.. ولن يستطيع 
أحد - مهما بذل من جهود - أن يدعي أنهما تطلعا إلى المثل الإسلامي الأعلى الحقيقي، 
وأخذا عنه غير ما أرادت مصالحهما أن يأخذا، وإن تمثل ذلك ببعض الإداءات العبادية 
باعتبارهما  ذلك،  من  بد  عليهما  يكن  فلم  وغيرها،  الصلاة  مثل  الظاهرية  الطقوسية 
احتلا موقعين قياديين، بل أكبر موقعين قياديين للمسلمين، وإذا ما تجردا صراحة من 
التي يحاولان الحكم  التزام شكلي يربطهما بالإسلام فإنهما سيفقدان مبرر الشرعية  كل 
باسمها وهي التزام الإسلام، وسيكون ذلك خروجاً سافراً عنه، حتى أمام البسطاء من 
أهل الشام ويكون مدعاة لثورة مضادة يكونان هما قد حركاها واججاها ضد نفسيهما. 
أتاح لهما  والذي  يتعارض مع مصالحهما  الذي لا  القدر  إلا  يأخذا من الإسلام  لم  فهما 

التمكن من السيطرة والنفوذ))).

))) السيرة النبوية: ج ٢ ص108.
))) وكان الإمام علي دقيقاً بوصف نظيرهما المغيرة بن شعبة الذي كان مثلهما ولعب معهما أقذر 
الأدوار لحرف الأمة عن مسيرتها. »فإنه لم يأخذ من الدين إلا ما قاربه من الدنيا وعلى عمد لبّس على 



مو�سوعة الثورة الح�سينية62

مكر �أم غباء؟

كانت حياة عمرو بن العاص حافلة بالمكائد والدهاء والحيلة، ولم يكن ابن النابغة 
هذا ممن يعتز بطهارة مولد أو يفتخر بأصل أو محتد يفتخر به أمام الناس، فكان لابد لعقدة 
النقص هذه أن تثير فيه كوامن الحقد على المجتمع أولا، ثم كوامن التطلع والصعود إلى 
وفق  الكثيرون - حتى  يراه  ما  بعض  ليعوض  الحقيقيين،!  )السادة(  أكثر من مستوى 

قيمهم الجاهلية، عيباً وشيناً، وإن كان هو شخصياً لا يد له فيه.

كان عمرو بن العاص يفتخر بأنه )داهية( مثل معاوية، وتلك كانت كل مواهبه، 
عليه  يمليه  ما  وفق  الحال،  بمقتضى  للأمور  التصدي  أنه  على  الدهاء  أخذنا  ما  وإذا 
الدهاء  كان  إذا  أما  بعينها،  الحكمة  هو  فذلك  الشريعة،  لأمور  فهمه  ووفق  الواجب، 
الغلبة  المتاحة والتوصل إلى  الغاية بكل الطرق  يعني عنده المكر والحيلة والوصول إلى 
بأية طريقة، وغض النظر عن الإسلام وقيمه واستقامته، فإن الدهاء هنا ينتصب صورة 
مشوهة للقوى والغرائز المتدنية ولا يعني إلا استنفارها لتحقيق الغلية وحسب.. ولا 
قها  ق الأمة أو حرَّ يهم إن تلاقت الأساليب مع الإسلام أو افترقت عنه.. ولا يهمه إن غرَّ

في سبيل أهدافه الشريرة.

روا  ورحم الله أبا الحسن عندما يصف هذا النمط من الناس.. »آثروا عاجًال وأخَّ
، وتركوا صافياً وشربوا آجناً. كأني أنظر فاسقهم وقد صحب المنكر فألفه،... حتى  آجًال
ق، أو كوقع  ثابت عليه مفارقة، وصُبغت به خلائقه، ثم أقبل مزبداً كالتيار لا يُبالي ما غرَّ

ق«.))) النار في الهشيم لا يحفل ما حرَّ

بأنهما على  نفسيهما  أو عمرو  معاوية  أمام  قائل  قال  ما  إذا  أنه حتى  الطريف  ومن 

نفسه ليجعل الشهبات عاذراًً لسقطاته« نهج البلاغة 751.
))) نهج البلاغة: 201.



63 عمرو بن العا�ص �شريك في الجريمة، �شريك في ال�سلطة

باطل وأنهما يجانبان الإسلام ويبتعدان عنه، وهما يسعيان للغلبة والنصر والتفوق فهما لا 
ينزعجان من ذلك ويتقبلانه على أنه شهادة بمهارتها وقدراتهما في الحيلة )والدهاء( الذي 
لابد منهما لمن يتولى حكم الناس وسياستهم، وقد يعتبران ذلك زينة للرجال )الكيّسين( 
الكبار، مع أنهما في الواقع قد لا يجدان ما يردان به على الناقدين الذين ينطلقون في نقدهم 
من منطلقات إسلامية بحتة، وكم قد روي لنا عن أناس تصدوا لمعاوية بالنقد والتجريح 
فلم ينزعج بل قال ».. إننا لا نحول بين الناس وألسنتهم ما لم يحولوا بيننا وبين ملكنا« 

كما بيناه من قبل.

كانا متآمرين قديمين وسارقين لمكاسب الأمة يعرف أحدهما الآخر حق المعرفة. 
التي أشارت إلى عدم نزاهتهما وقيامهما بموقف تمثيلي أمام  وتروى عنهما تلك الحادثة 
عمر عندما أوشكا أن يتكاشفا بما فعلاه وقاما به من سرقات »قدم معاوية من الشام 
وعمرو بن العاص من مصر على عمر بن الخطاب فأقعدهما بين يديه وجعل يسائلهما 
عن أعمالهما إلى أن اعترض عمرو في حديث معاوية، فقال له معاوية: اعملي تصيب وإلي 
تقصد؟ هل نخبر أمير المؤمنين عن عملي وأخبره عن عملك! قال عمرو: فعلمت أنه 
بعملي أبصر مني بعمله! وأن عمر لا يدع أول هذا الحديث حتى يصير إلى آخره فأردت 
أن أفعل شيئاً أشغل به عمر عن ذلك، فرفعت يدي فلطمت معاوية. فقال عمر: تالله 
ما رأيت رجلا أسفه منك! قم يا معاوية فاقتص منه. قال معاوية: إن أبي أمرني أن لا 
فقال: لهذا  ما جرى  أتاه. قص عليه  فلما  إلى أبي سفيان  فأرسل عمر  أمراً دونه.  أقضي 
بعثت لي أخوه وابن عمه، وقد أتى غير كبير، وقد وهبت ذلك له«))) فانظر إلى دهائهما 

في التخلص من ورطتهما التي كادا أن يكشفا فيها أوراقهما.

ولا يستطع أحد أن ينكر المواهب الكبيرة التي تمتع بها عمرو بن العاص، ولا تلك 

))) العقد الفريد: ج1ص18.



مو�سوعة الثورة الح�سينية64

التي تمتع بها معاوية، وهي مواهب استثنائية فريدة، وقدرات تدل على الذكاء الكبير، 
غير أنها مواهب وقدرات كرست للشر الخالص، فكأنهما في ميدان الشر شيطانان من 
شياطين الانس، وقد وصف الإمام - معاوية بهذا الوصف فعًال عندما كتب إلى زياد 
أن معاوية كتب  بأبي سفيان:.. »وقد عرفت  أنه يحاول استلحاقه  بلغه  يحذره منه وقد 
إليك يستزل لبّك ويستغل غربك، فاحذره فإنما هو الشيطان يأتي المؤمن من بين يديه 

ومن خلفه وعن يمينه عن شماله ليقتحم غفلته ويستلب غرته«.)))

�شيطانان يجتمعان

الواضحة  الاستقامة  وواجها  سوية،  اجتمعا  وقد  الشيطانين،  بهذين  ظننّا  فكيف 
معه  الله  ووجد  إلا  شيئاً  ير  لم  الذي  القائد  لهذا  الخارق  والوضوح   المؤمنين لأمير 
وفيه وقبله وبعده - كما عبر هو - عن ذلك. وقد قال معاوية نفسه - عندما أذهله 
بأربعة: كنت  »أعنت على علي  الحياة  أمور  إلى كل  الإمام  به  ينظر  الذي كان  الوضوح 
أكتم سري وكان رجًال يظهره، وكنت في أصلح جند وأطوعه، وكان في أخبث جند 
وأعصاه، وتركته وأصحاب الجمل وقلت إن ظفروا به كانوا أهون علي منه وإن ظفر 
بهم اغتر بها في دينه! وكنت أحب إلى قريش منه. فيا لك من جامع إلي ومفرق عنه«))).

بين منظار الإ�سلام ومنظار الم�اصلح الدنيوية

يرى كل شيء  بمنظار الإسلام، وكان معاوية  لقد كان الإمام يرى كل شيء 
بمنظار المصالح الدنيوية المحدودة، وكان الإمام يرى في هذه الدنيا )الممر( ما لم يتمكن 
معاوية ولا عمرو بن العاص ولا أشباههما أن يروه، ويتطلع إلى آخرة لم يروها أيضاً، 
أولويات  من  وهو  مسلم،  كل  يراه  بسيط  أمر  إنه  والاختلاف،  التباين  كان  هنا  ومن 

)))نهج البلاغة: ص 586-585.
))) العقد الفريد: ج5 ص109.



65 عمرو بن العا�ص �شريك في الجريمة، �شريك في ال�سلطة

الإيمان وأصول الدين، وإلا كان الدين بجملته عبثاً إذا كان أي مسلم منا لا يتطلع إلى 
المعاد وإلى الحساب في الآخرة حين يعرض كل امرئ على ربه وتعرض أعماله معه.

 ِِكتَِابَهُ بيَِمِينه َ ا مَنْ أُوِيت قِيهِ فَأَمَّ ا الِإنْسَانُ إنَِّكَ كَادِحٌ إلَِى رَبِّكَ كَدْحًا فَمَُال َ ﴿يَا أَيُّه
وَرَاءَ  كتَِابَهُ   َ أُوِيت مَنْ  ا  وَأَمَّ  ورًا ُ مَسْر أَهْلهِِ  إلَِى  وَيَنْقَلبُِ   يَسِيًرا حِسَابًا  َاسَبُ  ُحي فَسَوْفَ 
هُ ظَنَّ أَنْ لَنْ  ورًا إنَِّ ُ هُ كَانَ ِيف أَهْلهِِ مَسْر ظَهْرِهِ فَسَوْفَ يَدْعُو ثُبُورًا وَيَصَْىل سَعِيًرا إنَِّ

هُ كَانَ بهِِ بَصِيًرا﴾))).  ُورَ بََىل إنَِّ رَبَّ َحي

لو كانا يريان الأمور بعيني الإمام

التباين  يعلمانه، ومن هنا كان  ما لم يكونا  يريانه ويعلم  كان الإمام يرى ما لا 
الكبير بينه وبينهما وبين أمثالهما ممن لا يمتلكون رؤيا إسلامية صحيحة. »ولو تعلمون 
ما أعلم مما طوي عنكم غيبُه، إذاً لخرجتم إلى الصعدات تبكون على أعمالكم وتلتدمون 
على أنفسكم، ولتركتم أموالكم لا حارس لها ولا خالف عليها، ولهمّت كل امرئ منكم 
فتاه عنكم  حُذرتُم،  ما  وأمنتم  ذكّرتم،  ما  نسيتم  ولكنكم  إلى غيرها،  يلتفت  لا  نفسه، 

رأيكم، وتشتت عليكم أمركم..«.))) 

أترى أن الإيمان بالله لم يكن غير بضاعة كاسدة لا يأخذ بها أو يتعاطى تجارتها إلا 
المغفلون والعجزة؟ أما الدهاة والأذكياء! أمثال معاوية وعمرو بن العاص اللذين لم يريا 
أمامهما سوى هذه الدنيا وعرضها، فليس عليهما سوى أن يتظاهرا به أمام الناس، أما في 

الواقع فإنكاره هو الشيء العملي الوحيد الذي فعلاه.

وأعمالهما  تصرفاتهما  به  صرحت  بل  علناً،  إيمانهما  وعدم  بكفرهما  يصرحا  لم  إنهما 

))) الانشقاق ٦-5١.
))) نهج البلاغة:ص١٧٣-١٧٤.



مو�سوعة الثورة الح�سينية66

المشينة، فإنهما وجدا في الإسلام الأموي المبتكر مادة لتحقيق طموحاتهما بعد أن أتيحت 
لهما فرصة الوقوف على رأس الهرم الكبير الذي ضم أبناء الأمة كلها على امتداد أقطارها، 
ولم يأخذا )الآخرة والمعاد والحساب( بمأخذ الجد، إلا حينما حان حينهما واقترب أجلهما، 

ولكن بعد فوات الأوان، وبعد أن جرّا على نفسيهما وعلى الأمة البلاء والويلات.

لا يتذكرون الموت �إلا �ساعة الاحت�اضر

فهذا معاوية يحتضر، وقد اقترب أجله، ويبدو الآن في حيرة وهم شديد لما يحتمل 
أن يلاقيه بعد الموت - فهو ليس في يقين ثابت من ذلك طيلة حياته وحتى ربما في هذه 
الذنوب  اقتحام  يتذكر جرأته على  إنه  الحياة،  تلك  تنتهي  أن  أوشكت  التي  اللحظات 
والمعاصى وكل دروب الباطل، وهنا يوصي »أن يرد نصف ماله إلى بيت المال«))) فلعل 
التخلي عن  يتوقعها طيلة حياته، وكأن في  يكن  لم  التي  المحنة  في ذلك مخرجاً من هذه 
نصف أمواله حسمًا لخلافه مع شريعة الله واوليائه »ولما اشتد مرضه أخذت ابنته رملة 
قلّبا، جمع المال من شب إلى  رأسه في حجرها وجعلت تقلبه. فقال: إنك تقلبين حوّلاً 

دب فليته لا يدخل النار؟«))).

ولما احتضر تمثل:

رب يا  نقاشك  يكن  تناقش  ب��ال��ع��ذابإن  لي  ط���وق  لا  ع��ذاب��ا 
صفوح رب  ف��أن��ت  تج���اوز  ك��ال�رتاب«)))أو  ذنوبه  م�يسء  عن 

»وتمثل — عند احتضاره:

تحاذر بعد الموت أدهى وأفظع...هو الموت لا منجى من الموت والذي

))) الكامل في التاريخ:ج3 ص370، والبداية والنهاية:ج ٨ ص١٤٤.
))) الكامل في التاريخ: ج3 ص370.

))) الكامل في التاريخ: ج3ص370 والبداية والنهاية: ج8 ص١٤٥.



67 عمرو بن العا�ص �شريك في الجريمة، �شريك في ال�سلطة

ثم قال: اللهم أقل العثرة، واعف عن الزلة، وجد بحلمك على جهل من لم يرج 
غيرك ولا يثق إلا بك، فإنك واسع المغفرة، وليس لذي خطيئة مهرب. ولما أزف أمره 

وحان فراقه اشتدت علته وأيس من برئه أنشأ يقول:

سادة الملك  في  أعن  لم  ليتني  ولم أك في اللذات أعشى النواظرفيا 
من الدهر حتى زار أهل المقابر«)))وكنت كذي طمرين خاش ببلغةٍ

وقال: »يا ليتني كنت رجًال من قريش بذي طوى، ولم ألِ من هذا الأمر شيئاً« ))) 
مِنَ  اللهُ  اهُ  نَجَّ إنِْ  تقلبون؟  فقال لهم: أي شيخ  يقلبونه  أهله  »ولما احتضر معاوية جعل 

عذاب النَّارِ غَدًا«))).

فرّط بذرية الر�سول واحتفظ بقلامة من �أظفاره

»وقال محمد بن سيرين: جعل معاوية لما احتضر يضع خداً على الأرض، ثم يقلب 
وجهه ويضع الخد الآخر ويبكي ويقول: اللهم إنك قلت في كتابك: ﴿إنَِّ اللهَ َال يَغْفِرُ 
﴾ اللهم  ى إثًِْام عَظيًِام َ كْ باِللهِ فَقَدِ افَْرت ِ كَ بهِِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلكَِ ِملَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُْرش َ أَنْ يُْرش
الزلة وتجاوز  واعف عن  العثرة  أقل  اللهم  قال:  ثم  له،  تغفر  أن  تشاء  فيمن  فاجعلني 
بحلمك عن جهل من لم يرج غيرك فإنك واسع المغفرة. ليس لذي خطيئة من خطيئة 
مهرب إلا إليك«))) »فلما حضرته الوفاة قال: إن رسول الله كساني قميصا فحفظته 
وقلم أظفاره يوماً فأخذت قلامته فجعلتها في قارورة فإذا مت فألبسوني ذلك القميص 

وأسحقوا تلك القلامة وذروها في عيني وفمي، فعسى الله أن يرحمني ببركتها«.)))

))) مروج الذهب: ص٦٣.
))) البداية والنهاية: ج8 ص145.
))) البداية والنهاية: ج8 ص145.

))) البداية والنهاية: ج 8 ص ١٤٥.
))) الكامل في التاريخ: ج3 ص370.



مو�سوعة الثورة الح�سينية68

فهل حفظ لله عهده - حينما شهد الشهادتين بلسانه - حتى يغفر له، وهل حفظ 
في  معه  يدفنهما  وقميصه  أظفاره  قلامة  تحفظه  حتى  ودينه،  وذريته  آله   الله لرسول 
قبره؟ أنه لم يفعل سوى الشيء الوحيد الذي كان قادراً عليه عند موته، وهو الاعتراف 
بالذنب وطلب التوبة، فليته اعترف بذنبه قبل ذلك وطلب التوبة، إذن لكان قد جنب 

الأمة وجنب نفسه الويلات والمصائب، ولما آل أمرها إلى ما آل إليه.

�ساوم على الباطل في �شيخوخته

وهذا عمرو يحتضر قبل أن يحتضر معاوية، فلا يجعل هذا من موته عبرة له. إنه يبدو 
فناء  أنه  به طيلة حياته، سوى  يفهمه ولم يعترف  لم  الذي  الموت هذا  أمام )لغز(  حائراً 
واندثار. ولهذا كانت جرأته على الباطل. وها هو الآن أمام المصير المحتوم الذي تجاهله 
دائمًا يقول: »اللهم لا براءة لي فاعتذر، ولا قوة لي فانتصر. أمرتنا فعصينا ونهيتنا فركنَّا. 
اللهم هذي يدي إلى ذقني«))) وما عساه أن يقول، وكيف يعتذر، فهو هنا يستعد لملاقاة 
ربه عارياً إلا من الذنوب التي احتطبها على ظهره، كيف سيعتذر وقد تولى معاوية من 
دون الله واتخذه خليلا وولياً وقائداً، أسيمحى كل ذلك لمجرد أنه قال ما قاله في لحظة 
موته؟ أيكون الإسلام عبثاً إلى هذا الحد؟ ألم يقرأ، وهو القارئ والمحدث والمفسر! كلام 
مُْ كَحُبِّ اللهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا  بُِّوَهن الله وقوله: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللهِ أَنْدَادًا ُحي
شَدِيدُ  اللهَ  وَأَنَّ  يِعًا  ةَ للهِ جَم القُوَّ أَنَّ  العَذَابَ  يَرَوْنَ  إذِْ  ظَلَمُوا  الَّذِينَ  يَرَى  وَلَوْ  حُبًّا للهِ  أَشَدُّ 
 ُمُِ الأسَْبَاب بَعُوا وَرَأَوُا العَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ ِهب بعُِوا مِنَ الَّذِينَ اتَّ أَ الَّذِينَ اتُّ َّ العَذَابِ إذِْ تََرب

مْ  َهلَامُ أَعْ اللهُ  يُرِيهمُِ  كَذَلكَِ  مِنَّا  ءُوا  َّ تََرب كََام  مِنْهُمْ  أَ  َّ فَنَتََرب ةً  كَرَّ لَنَا  أَنَّ  لَوْ  بَعُوا  اتَّ الَّذِينَ  وَقَالَ 
اتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُمْ بخَِارِجِيَن مِنَ النَّارِ﴾.))) َ حَسَر

))) مروج الذهب: المسعودي: ص٢٨.
))) البقرة 165-١٦٧.



69 عمرو بن العا�ص �شريك في الجريمة، �شريك في ال�سلطة

يتساءل عنه  أن  ينبغي  ما  أطاع معاوية ودعا الله؟ فهل سعى لله وفي سبيله؟ هذا 
أمير  مع  أنه  وعلم  مصالحه.  إلى  ودعا  هواه  أطاع  لقد  لدراسته.  المتصدين  أولئك  كل 
المؤمنين لن يجني أي نفع أو فائدة! وأنه لن يخلف من الأموال ما خلف. فقد »خلف 
عمرو من العين ثلاثمائة ألف دينار وخمسة وعشرين ألف دينار، ومن الورق ألف ألف 
درهم وغلة مائتي ألف دينار بمصر وضيعته المعروفة بالوهط قيمتها عشرة آلاف ألف 

درهم«))) »خلف عمرو بن العاص سبعين بهاراً دنانير والبهار جلد ثور« ))).

عندما يموت الطغاة

وما أحسن قول ابن الزبير الأسدي فيه.

صروفه أخنت  الدهر  أن  تر  على عمرو السهمي تجبى له مصر»الم 
واحتياله حزمه  عنه  يغن  ولا جم��ع��ه لم��ا أت��ي��ح ل��ه ال��ده��رولم 
وضللت بالعراء  مقيمًا  الدثر«)))وأمسى  وأمواله  عنه  مكايده 

ندم حيث لا ينفع الندم، واعتذر حيث لا يفيد الاعتذار، ولكنه ندم واعتذار مما 
آخر  أوشكت  حينما  متى؟  ولكن  نفسيهما.  عن  الحق  قالا  لقد  حال.  أي  على  به  يعتبر 
أنفاسهما أن تنقضي ولم يعد لهما دور يلعبانه في هذه الحياة. وقد شهدا على أنفسهما أمام 
الله وأمام الناس، وبقيت الشهادة الأخرى في الدار الآخرة يشهدانها على نفسيهما أمام 

الله، وهل يملكان إلا أن يقولا الحق...

هذه  أمثال  عن  النظر  يغضون  وكتابنا  مؤرخينا  من  العديد  أن  العجيب  ومن 

))) مروج الذهب: ص٢٩.
))) المقريزي: ج١ص٣٠١، السلوك لمعرفة دول الملوك، تحقيق محمد مصطفى زيادة - القاهرة- 

١٩٣٤، ونهج البلاغة:ص ٥٧٩.
))) مروج الذهب: ص ٢٩.



مو�سوعة الثورة الح�سينية70

ولا  تحصى،  أن  من  أكثر  وهي  وزلاتهما!  هناتهما  جلِّ  عن  النظر  يغضون  كما  )الهنات( 
فيهما  قال  وإن  يشاء،  ما  فليقل  غيرهما  في  أما  خيراً.  فيهما  يقول  من  سماع  إلا  يريدون 
خيراً فمن أين سيأتي بذلك اللهم إلا أن يكون كاذباً، ولم نعدم في ظل الدولة الأموية 
الفضل  كل  الفضل  إليهم  ينسب  من  وقصاصيهم  وفقهائهم  علمائهم  من  ومثيلاتها، 
له، وما دام جيبه يمتلئ من أموال الخلفاء  وينزعه عن غيرهم ما دام في هذا مصلحة 
الكرماء، فقد »ظهرت أحاديثهم الكاذبة ونشأ عليها الصبيان يتعلمون ذلك. وكان أشد 
الناس في ذلك الشعراء المراؤون والمتصنعون الذين يظهرون الخشوع والورع، فكذبوا 
وانتحلوا الأحاديث وولدوها، فيحظون بذلك عند الولاة والقضاة ويدنون مجالسهم 
ويصيبون بذلك الأموال والقطايع والمنازل حتى صارت أحاديثهم ورواياتهم عندهم 
حقاً وصدقاً. فرووها وقبلوها وتعلموها وعلموها وأحبوا عليها وأبغضوا من ردها 
أو شك فيها فاجتمعت على ذلك جماعتهم وصارت في يد المتنسكين والمتدينين منهم لا 
يستحلون الانتقال لمثلها فقبلوها وهم يرون أنها حق، ولو علموا بطلانها وتيقنوا أنها 
مفتعلة لأعرضوا عن روايتها ولم يدينوا بها ولم يبغضوا من خالفها فصار الحق في ذلك 

الزمان عندهم باطًال والباطل حقاً والكذب صدقاً والصدق كذباً«))). 

ولسنا بمعرض المقارنة بينهما وبين الإمام، فهذا أمر لا يمكن إجراؤه بالمقاييس 
إبليس  المقارنة بين  له فرصة  أتيحت  إذا  إلا  يتاح لامرئ ذلك  الصادقة، ولن  الحقيقية 
وأحد الملائكة الكرام، فلا مجال للمقارنة إذن، وأنه لتجنيّ على الإمام إذا ما رحنا 
 وتؤلمه تمضه  التي  الأمور  أكثر  من  ذلك  كان  وقد  الممسوخة،  النماذج  بهذه  نقرنه 
حقاً، فقد ورد بكتاب كتبه إلى معاوية: »فيا عجباً للدهر إن صرت يقرن بي من لم يسمع 
بقدمي، ولم تكن له كسابقتي التي لا يدلي أحد بمثلها، إلا أن يدعي مدع ما لا أعرفه ولا 

))) شجرة طوبى: ص٨٩.



71 عمرو بن العا�ص �شريك في الجريمة، �شريك في ال�سلطة

أظن الله يعرفه«))).

�شتان ما بين الفائز والخا�سر

ملجم  ابن  الخارجي  ضربه  عندما   الإمام قول  نذكر  أن  إلا  هنا  يسعنا  ولا 
الضربة التي أودت بحياته، والتي لخص بها حصيلته من هذه الحياة، وكانت الفوز بكل 
الفوز قد  الكعبة(، هل كان هذا  العبارة )فزت ورب  تأكيد، فقد طفرت إلى فمه هذه 
تمثل بمكاسب مادية وأموال جمعها كما جمعها غيره أو بملك عضوض تمهد له واستقام 
اقتناعه بسلامة موقفه طيلة حياته  إلا عن  تعبر  تلك  عبارته  تكن  لم  بعد،  فيما  لأولاده 

وانحيازه المطلق إلى الإسلام ومبادئه.

الطويل  المشوار  انتهى  عندما   - حياته  طيلة  أدركه  كما  ذلك  أدرك  وقد  فاز،  لقد 
للاختبار الصعب، هذا الاختبار الذي امتد طيلة عمره في هذه الحياة الدنيا، ونجح فيه 
كله، وقد وفد على ربه غير خائف وغير آسف، بل فرح مستبشر، لقد كان على بصيرة 
من ربه، ولقد رآه كما رآه رسول الله، لم يلتبس عليه أمر، ولم تشكل عليه مسألة: »وإن 
«))) »وإني لعلى بينة من ربي ومنهاج من نبي  معي لبصيرتي ما لبَّسَ على نفسي ولا لبِّسَ عليَّ

وإني لعلى الطريق الواضح القطة لقطا..«))).

لم نلمح ندماً أو خوفاً من مستقبل رهيب في كلمات الإمام كما لمحناها في كلمات 
عدويه اللدودين وهما يقبلان على الآخرة. 

))) نهج البلاغة:ص٥٢٥.
))) نهج البلاغة: ص٩٥.

))) نهج البلاغة: ص240.



مو�سوعة الثورة الح�سينية72

طمعه قتله... حر�ض على عثمان وطالب الأبرياء بدمه

مهد عمرو بن العاص لأمر خطير كان يأمل أن ينال به ما فاته من كسب بعد عزله 
من مصر، فعندما قرب عثمان أقاربه وأغدق عليهم الأموال والقطائع ورأى نقمة الناس 
عليه بسبب ذلك، رأى أن الفرصة أصبحت مؤاتية له ليدلي بدلوه في خضم الأحداث 
أمام  له  تصدى  عندما  عثمان  على  الثوار  إثارة  حاول  فقد  الأفق،  في  تلوح  بدأت  التي 
الناس قائلا: »اتق الله يا عثمان، فإنك قد ركبت أموراً وركبناها معك، فتب إلى الله نتب« 
العمل«  النابغة؟ قملت والله جبتك منذ عزلتك عن  يا بن  فناداه عثمان: »وإنك هناك 
فنودي من ناحية أخرى: »تب إلى الله« فرفع يديه وقال: »اللهم إني أول تائب« ورجع 

إلى منزله())).

كان موقفه التحريضي ضد عثمان، والذي كشفه هو صراحة فيما بعد، أحد العوامل 
التي أدت إلى التسريع بقتله، خصوصاً إذا ما علمنا موقعه من المصريين الذين كان عاملا 

عليهم من قبل عمر بن الخطاب.

لم يركب هذه الموجة إلا لمكسب رآه ماثًال أمامه، ولو كان يدري أن الأمور ستستقيم 
للإمام لما كلف نفسه هذه المؤونة، ولاكتفى بما نال من مكاسب سابقة.

خطيرة،  أحداث  عن  يتمخض  أن  لابد  الأمر  أن  ورأى  الغيوم  تراكمت  وعندما 
مهد  أن  بعد  الأحداث  مسرح  عن  يختفي  أن  حينذاك  رأى  وقد  عثمان،  مقتل  أبسطها 
المدينة، وهو أمر  المواقف الأخيرة وقد يقتل عثمان وهو في  لذلك، لكيلا تسجل عليه 
بدا أنه قد خطط له بعناية وحذر، »وخرج عمرو بن العاص إلى منزله بفلسطين، وكان 
والزبير  وطلحة  علياً  وأتى  عثمان،  على  فأحرضه  الراعي  لألقى  كنت  إني  والله  يقول: 

))) الكامل في التاريخ: ج٣ ص54.



73 عمرو بن العا�ص �شريك في الجريمة، �شريك في ال�سلطة

فحرضهم على عثمان«))).

الثوار وفاته،  انتظر  العمر، ولو قد  الثمانين من  ناهز  فانياً،  كان عثمان شيخاً كبيراً 
لمات حتف أنفه بعد سنة أو سنتين، وماذا كان يمكن أن يجنيه عمرو أو معاوية الذي 
الميتة  هذه  عثمان  يموت  عندما  أسلفنا-  -كما  به  استنجد  عندما  نصرته  عن  تقاعس 
الطبيعية، وماذا ستكون حجتهما لإعلان الحرب على الإمام والخروج عليه، بعد أن 

أجمعت الأمة كلها على أن يكون قائدها وإمامها؟

وماذا يمكن أن يجني عمرو من خلافة علي سوى الإهمال والإبعاد وعدم نيل 
أي امتياز أو مكسب، كما يتوقع من غيره.! 

اتفقا  وربما  ذلك،  على  وعزما  بليل،  بعثمان  الغدر  بيتا  قد  وعمرو  معاوية  ولعل 
صراحة، وإن حاولا أن لا يبديا ذلك للناس، أو يبديا عكسه فيما بعد.

ذلك أمر من حق كل باحث أو قارئ أن يفكر فيه، ما دمنا قد رأينا تلازمهما في كثير 
من المواقف قبل دخولهما الإسلام وبعد ذلك، وعملهما )لقضيتهما المشتركة(، عصيان 
إمام الأمة واعلان الحرب عليه بحجة الأخذ بثأر عثمان الذي قتلاه هما بالتحريض عليه 
وتشاورهما  ومساراتهما  تلازمهما  ثم  الثورة.  لأسباب  والتمهيد  نصرته  عن  والتقاعس 
الدائم في العديد من أمور الدولة التي اغتصباها واستأثرا بكل ما حصلا عليه من أموال 

وجاه وملك طويل عريض.

: أنا أبو عبد الله. أنا قتلته وأنا بوادي  وقد صرح عمرو عندما بلغه مقتل عثمان قائًال
السباع«))).

))) الكامل في التاريخ: ج ٣ص56.
))) الكامل في التاريخ:ج ٣ ص١٥٨، وقال »أنا أبو عبد الله، تكون حرب من حك فيها قرحة 

نكأها..« الطبري: ج3 ص٦٩.



مو�سوعة الثورة الح�سينية74

كرهه لعلي جعله ينحاز لمعاوية

)و�أما علي فلا خير عنده، وهو غير م�شركي في �شيء من �أمره(.

وعندما قتل عثمان، كان على عمرو أن يحدد موقفه من أمير المؤمنين! فهو يدرك 
إلا  الذي لا يحسب حساباً  بعقله  المسألة  أدار  البيعة، وقد  أنه لن يجني شيئاً وراء هذه 
للمصلحة الشخصية والنفع الخاص، فوجد أنه يستطيع أن يضع يده في يد أي امرئ إلا 
علياً، فليس وراءه أي مكسب أو مغنم، هذا ما علمه عمرو، وعلمه معاوية أيضاً 
سيأخذ  فإنه  المسلمين  قيادة  يتسلم  عندما   فعلي ونظائرهما.  والزبير  طلحة  وقبلهما 
الجميع بالحق دون تمايز أو اعتبار سوى اعتبار الإسلام، وأنه لن يضعهما في أي مركز 

يرغبانه، وهل يتخلى معاوية عن )مشروع عرش( بناه في عشرين عاماً؟

وهل ستتاح الفرصة لعمرو للعودة إلى مصر وحكمها، وذلك جل أمنيته؟

.(((» وهكذا أعلن عمرو منذ البداية: »وإن يله ابن أبي طالب، فهو أكره من يليه إليَّ

»أما علي فلا خير عنده، وهو يدل بسابقته، وهو غير مشركي في شيء من أمره))) 
وهكذا فإنه عندما »بلغه بيعة علي، فاشتد عليه«))).

))) الكامل في التاريخ:ج ٣ ص١٥٨، والطبري»وأن يله ابن أبي طالب فلا أراه إلا يستنظف الحق 
وهو أكره من يليه إلي« ٣-٦٩.

))) الكامل في التاريخ:ج ٣ ص١٥٨.
))) الكامل في التاريخ:ج ٣ ص١٥٨، والطبري: ج3 ص٦٩ »فبلغه أن علياً بويع له فاشتد عليه، 
ما  أستأني وانظر  فقال:  فبلغه مسير طلحة والزبير وعائشة.  الناس،  ما يصنع  ينظر  أياماً  وتربص 
يصنعون، فأتاه الخبر أن طلحة والزبير قد قتلا فارتج عليه أمره، فقال له قائل: إن معاوية بالشام 
لا يريد أن يبايع لعلي، فلو قاربت معاوية! فكان معاوية أحب إليه من علي بن أبي طالب وقيل له 
أن معاوية يعظم شأن قتل عثمان بن عفان و يحرض على الطلب بدمه، فقال عمرو: ادعو لي محمداً 
وعبد الله، فدعيا له، فقال: قد كان ما بلغكما من قتل عثمان، وبيعة الناس لعلي، وما يرصد معاوية 
من مخالفة علي. وقال: ما تريان؟ أما علي فلا خير عنده، وهو رجل يدل بسابقته، وهو غير مشركي 



75 عمرو بن العا�ص �شريك في الجريمة، �شريك في ال�سلطة

وعندها انهمرت دموع الحزن من عينيه على هذه المصيبة التي تمثلت ببيعة الإمام، 
ورأى أن يستثمر هذه الدمع حالا، وأن لا يجعلها تنسكب دون فائدة، إذاً فليسكبها منذ 
الآن على الخليفة القتيل )المظلوم(، الذي كان أول من ظلمه هو وصاحبه معاوية، »ثم 
ارتحل عمرو من فلسطين راجلا معه ابناه يبكي كما تبكي المرأة، وهو يقول: »واعثماناه. 

أنعى الحياة والدين..!« حتى قدم دمشق«))).

لماذا اتجه إلى دمشق مباشرة، ولم يلتحق بطلحة والزبير وعائشة؟ لأن أراد أن يكمل 
زرعا،  ما  ثمار  يجنيا  أن  الآن  وعليهما  بنجاح،  ونفذاها  صاحبه  مع  وضعها  التي  الخطة 
ويتعاونا بشتى الطرق ويعضا على الأمر بأضراسهما، فهي فرصة العمر الكبيرة الوحيدة، 
وإن أفلتت فسيفلت كل شيء منهما ويضع، هكذا حسبا وخططا وعزما، وتوكلا على 
إرادتهما الشريرة وشيطانهما المريد. »ثم خرج ومعه ابناه، حتى قدم على معاوية، فوجد 
أهل الشام يحضون معاوية على الطلب بدم عثمان، وقال عمرو: أنتم على الحق. اطلبوا 

بدم الخليفة المظلوم«))).

من يطالب بدم عثمان؟

ولننظر إلى الكلمة التي وضعها المؤرخون هنا، أو التي وضعها لهم البعض »فوجد 
أهل الشام يحضون معاوية على الطلب بدم عثمان«، من الذي كان يطالب بدم عثمان؟ 

في شيء من أمره، فقال عبد الله بن عمرو:أرى أن تكف يدك وتجلس في بيتك حتى يجتمع الناس 
على إمام فتبايعه وقال محمد بن عمرو: أنت ناب من أنياب العرب، فلا أرى أن يجتمع هذا الأمر 
وليس لك فيه صوت ولا ذكر. قال عمرو: أما أنت يا عبد الله فأمرتني بالذي هو خير لي في آخرتي 
وأسلم في ديني. وأما أنت يا محمد فأمرتني بالذي انبه لي في دنياي، وشر لي في آخرتي« الطبري: ج3 

ص٦٩-٧٠.
))) الكامل في التاريخ: ج ٣ ص١٥7.

))) الكامل في التاريخ: ج ٣ ص١٥٨ والطبري: ج3 ص٧٠.



مو�سوعة الثورة الح�سينية76

كان  معاوية  أم  معاوية؟  كانوا يحضون  الذين  الشام  أهل  من كان يحض من؟ هل هم 
يحض أهل الشام )في الخفاء( ليحضوه في العلن؟ لا شك أنه معاوية. لكنه أراد أن يبدو 
الشام دفعتهم غيرتهم وحميتهم  أبناء الأمة الإسلامية الآخرين، وكأن أهل  أمام  الأمر 
المجردة والانتصار )للمظلوم( فطالبوا معاوية بذلك. وكأنما هو لم يرد ذلك وأنه أجبر 

عليه من قبل الأمة ولن يفعل سوى أن استجاب لإرادتها.

إن )مكر( معاوية هنا يتجلى بأبرز صورة وأدقها، فهو لم يكن يرغب أن يبدو الأمر 
وكأنه رغبة شخصية منه، قد يؤاخذ عليها فيما بعد إذا لم ينجح، فوضع خطة للرجوع 
إذا ما فشلت خطته المعلنة، كما أراد أن يري أهل الشام أنه إنما يستجيب لهم لشدة حبه 
لهم، وأنه إن نهض في النهاية، فإن عليهم أن يطيعوه طاعة تامة دون تردد. فهو يستجيب 

لطلبهم..! وعليهم أن يستجيبوا لأوامره وقيادته.

كان هذا - وهو رغبة أهل الشام في الأخذ بثأر عثمان - ما كان معاوية يؤكده دائمًا، 
ففي إحدى رسائله إلى الإمام، كتب يقول »وقد أبى أهل الشام إلا قتالك حتى تدفع 

إليهم قتلة عثمان«))).

وأي شهادة أكبر من شهادة عمرو بن العاص لأهل الشام بأنهم على الحق.؟! ليس 
أكبر منها سوى شهادة معاوية لهم، ووصفه إياهم بأنهم الفئة المحقة التي ينصر بها الله 
بأهل  الأمر  أكرم هذا  الله  »إن  المنصورة.  الفئة  الدين وأنهم خير جند وأطوعه، وأنهم 

الشام الذابين عن بيضته، التاركين لمحارمه«)))!

لقد أراد ايهامهم بأن أمر الدين وقوامه يعتمد عليهم وأنهم إن سار بهم هو لكان 
لأغراضه،  يسخرهم  أن  بذلك  وأراد  الواضح،  والطريق  البيضاء  المحجة  عن  وإياهم 

))) العقد الفريد: ج5ص٧٦.
))) مروج الذهب: المسعودي:ص٥٠.



77 عمرو بن العا�ص �شريك في الجريمة، �شريك في ال�سلطة

وقد نجح في ذلك إلى حد بعيد.

�أق�صر الطرق.. م�ساومة مك�شوفة

))�إنما �أردنا هذه الدنيا..((.

ولعل انخداع أهل الشام الشديد بمعاوية وإخلاصهم له وانقيادهم إليه ومسيرهم 
وراءه قد زين له أن يستغني حتى عن عمرو بن العاص - شريكه في الجريمة - وهو 
على ما هو عليه من طاقة كبيرة في المكر والشر لا يستغني عنها معاوية في أيام محنته وهو 
بمواجهة الإمام فقد »كان معاوية لا يلتفت إليه، فقال لعمرو ابناه: ألا ترى معاوية 
لا يلتفت إليك فانصرف إلى غيره، فدخل عمرو على معاوية فقال له: والله لعجب لك 
إني أرفدك بما أرفدك وأنت معرض عني. أما والله إن قاتلنا معك نطلب بدم الخليفة، 
إن في النفس ما فيها، حيث نقاتل من تعلم سابقته وفضله وقرابته، ولكنا إنما أردنا هذه 

الدنيا، فصالحه معاوية وعطف عليه«))).

»وقد قال عمرو بن العاص لمعاوية: ولولا مصر وولايتها لركبت النجاة منها، فإني 
أعلم أن علي بن أبي طالب على الحق وأنت على ضده. فقال معاوية: مصر والله أعمتك 

ولولا مصر لألقينك بصيرا«))).

»ولم يبايع حتى شرط أن يؤتيه على البيعة ثمنا، فلا ظفرت يد البائع وخزيت أمانة 
المبتاع«))).

لقد كانا يفهمان بعضهما جيداً، ويعلمان أنهما يجتمعان على باطل، ومصالح دنيوية 

))) الطبري:٣ص70، والكامل في التاريخ: ج٣ص158.
))) مروج الذهب: ص ٢٦.
))) نهج البلاغة: ص١٢١.



مو�سوعة الثورة الح�سينية78

إليه - وقد بدا عظيمًا في أعينهما  بحتة لا علاقة لها بالله والإسلام، لكن عظم ما سعيا 
السعي للملك - جعلهما ينسيان كل قيم عليا، إن كانا قد عرفاها على الإطلاق.

باع دينه، فخ�سر كل �شيء

وكان معاوية يدرك أن عمراً إن تخلى عنه فإنه لن يظل محايداً، ولن يظل على رأيه 
عليه  الناس  سيثير  فإنه  دنيوي،  مكسب  أي  من  آيس  إن  وأنه  عثمان،  بدم  المطالبة  في 
خطأه  للملأ  ويعلن  عليه،  سينقلب  لابد  إنه  النهاية  في  الأمر  ويفشل  عليه  ضهم  ويحرِّ
وتوبته وأنه إنما كان يريد الدنيا مع معاوية، وسيجد حتمًا من يستمع إليه، وهكذا وضع 
العمل  على  واتفقا  لنفسه  المكاسب  بكل  الاستئثار  اراد  ان  بعد  عمرو  بيد  يده  معاوية 
سوية وكتبا كتاباً بذلك، فقد روي عن أبي موسى الأشعري انه قال: أخبرني الحسن قال: 
علم معاوية والله إن لم يبايعه عمرو بن العاص لن يتم له أمر فقال له: يا عمرو اتبعني. 
قال: لماذا؟ للآخرة؟ فوالله ما معك آخرة، أم للدنيا؟ فوالله لا كان حتى أكون شريك 
فيها. قال: فأنت شريكي فيها. قال: فاكتب لي مصر وكورها. فكتب له مصر وكورها. 
وكتب في آخر الكتاب: وعلى عمرو السمع والطاعة. قال عمرو: واكتب، إن السمع 
والطاعة لا يمنعان من شرطه شيئاً. فقال معاوية: لا ينظر الناس إلى هذا. قال عمرو: 

حتى تكتب. قال: فكتب والله ما يجد بداً من كتابتها«))).

ولو نظرنا إلى أسلوب التخاطب بينهما والمساومة، لرأينا تاجرين يحاولان أن يتفقا 
على السعر، السعر الذي وضعاه ثمناً لمصير الأمة كلها، ونرى في لهجتهما استهانة مطلقة 
بكل القيم التي جاء بها الإسلام، فكأنهما يتساومان على قطيع من الأغنام أو قطعة من 

الأرض.

))) العقد الفريد: ج 5ص87.



79 عمرو بن العا�ص �شريك في الجريمة، �شريك في ال�سلطة

باع عمرو  وهكذا وضعا برنامجهما المشترك للعمل، وفتحا نفسيهما لبعضهما، لقد 
نفسه للشيطان، مع أنه شيطان مثله. وكان يدرك عظم ما يقوم به من فعل قبيح، لكنه 
رأى أن الثمن الباهظ كان يستأهل كل شيء، حتى السقوط النهائي في أحضان الشيطان.

أي طاقة للشر في نفس هذا الرجل توشك أن تنفلت فلا يريد معاوية التفريط بها 
ويرى أن مصر ثمن بسيط لها مع أنه أراد مماطلته إلى أقصى حد ممكن »ودخل عتبةُ بن أبي 
سفيان على معاوية وهو يكلّمُ عمراً في مصر، وعمرو يقول له: إنما أبايعك بها ديني. 

فقال عُتبة: ائتمِنِ الرجل بدينه فإنِه صاحبٌ من أصحاب محمد!«))).

العاص  بن  عمرو  كان  كيف  هذا؟  أيعقل   محمد أصحاب  من  صاحب  إنه 
من أصحاب محمد؟ متى كان ذلك؟ هل كان قبل الهجرة أم بعدها بسنة؟ أم عام 
عن  لنا  روى  كما  إلا  اللهم   .الرسول صحابة  من  كان  أنه  لنا  روي  وهل  الفتح... 
معاوية أنه كاتب الوحي. أليس الرسول هو القائل فيه وفي صاحبه معاوية، كما روى 
لنا عبادة بن الصامت وقد جلس بينهما مفرقاً، وقد فرحا بذلك ظناً منهما أنه يكرمهما 
كليهما بجلوسه بينهما، إلا أن عباده قطع عليهما فرحتهما وقال مخاطباً إياهما: »بينا نحن 
نسير مع رسول الله في غزوة تبوك، إذ نظر إليكما تسيران وأنتما تتحدثان، فالتفت إلينا 
فقال: »إذا رأيتموهما اجتمعا ففرقوا بينهما، فإنهما لا يجتمعان على خير أبداً« وأنا أنهاكما 

عن اجتماعكما«))).

لا يجتمعان �إلا لل�شر

لا يجتمعان على خير أبداً، كان ذلك علم من الله علمه رسوله، ولعله. يدرك 
الشر المستطير الذي سيتمخض عنه أي لقاء لهذين الشيطانين على الأرض والويلات 

))) العقد الفريد: ج 5ص87.

))) العقد الفريد: ج 5ص88.



مو�سوعة الثورة الح�سينية80

التي ستجر على أمته لقاء ذلك.

وهكذا اجتمعا اجتماعاً مصيرياً، وكان عمرو وزيراً لمعاوية وأميناً ومستشارا، كان 
هو )رجل( الدولة الأموية بحق وأهم أعمدتها ومهندس سياستها كما يقال الآن. ولو 
رأينا طاقة الشر المعتملة في نفسه، والتي تفتحت على الخصوص خلال معركة صفين 
لرأينا أن معاوية ربما كان يعد مصر حصة قليلة بحق عمرو ولما أبداه هذا من مكر لا 
يخطر حتى ببال الشيطان نفسه مما أمال كفة المعركة ورجحها لصالح معاوية في معظم 

مراحلها.

لقد خرج في معركة صفين بأفكار ومقترحات عجيبة جعلت معاوية نفسه يندهش 
لها ويكاد يقفز من الإعجاب ولعله هنأ نفسه على الصفقة التي عقدها معه، ورأى أنه 

الرابح الوحيد فيها، وأن مصر كانت ثمناً بخساً لابن النابغة.

ولنأخذ مقتطفات مما كتبه المؤرخون لنا عن السعي المشؤوم لعمرو لإمالة الكفة إلى 
جانبه وجانب معاوية، واستعداده الكبير لتجاهل الإسلام وقيمه ومبادئه والصفقات 
أمثال  منه  وحذروه  ذاك  سعيه  عليه  أنكروا  الذين  المبادئ  رجال  لمواجهة  عقدها  التي 

الإمام وعمار وغيرهما.

�شريك في ال�سلطة.. �شريك في المكائد

فعندما أزمع الإمام على مباشرة الحرب بنفسه وجهز الناس، أصبح معاوية في 
حيرة من أمره »فدعا عمرو بن العاص فاستشاره. فقال: أما إذا بلغك أنه يسير، فسر 
بنفسك، ولا تغب عنه برأيك ومكيدتك. قال: أما إذاً يا أبا عبد الله فجهز الناس«.))) 
ويتبين لنا هنا كما سيتبين لنا بصورة أوضح أن عمرو بن العاص لم يكن مجرد مستشار 

))) الطبري: ج3 ص٧١ وكامل في التاريخ: ج3 ص١٦٣.



81 عمرو بن العا�ص �شريك في الجريمة، �شريك في ال�سلطة

لمعاوية، بل كان شريكاً فعلياً في كل أعماله، كما يتضح لنا أنه في بعض مراحل الصرع 
بين معاوية والإمام حاول عمرو الايقاع بمعاوية نفسه ليخلو له الجو كما أدرك ذلك 
والغش  الشديد  بالحذر  تتسم  كانت  بعضهما  تجاه  تصرفاتهما  فإن  لذلك  نفسه،  معاوية 

الذي غالباً ما ينشأ بين شريكين غير أمينين.

على  يشارف  أن  أوشك  الذي  عمره  رغم  عالية  بهمة  )بواجبه(  عمرو  قام  وقد 
الثمانين، ومن ذلك ندرك طمعه الشديد بما قد يغدقه عليه معاوية من عطايا وهبات، 
الناس،  »فجاء عمرو فحضض  النظير  منقطع  بجد  وأقبل على مهمته  ثيابه  فشمر عن 
وضعف علياً وأصحابه«))) »وكتب معاوية، في أجناد أهل الشام، وعقد لواءه لعمرو، 

فعقد لوردان غلامه فيمن عقد، ولابنيه عبد الله ومحمد«))).

 فلا عجب أن نسمع من عمرو، وهو يشارك في هذه الحملة الظالمة ضد الإمام
تروح  أن  أن لا عجب  قالها، غير   أن رسول الله يرددها مدعياً  افتراءات وأكاذيب 
مجاميع من المسلمين المضللين بنقل رواياته الكاذبة على أنها أحاديث صحيحة لتتلقفها 
منهم أجيال مضللة أخرى مبهورة برجال الحديث هؤلاء أمثال البخاري ومسلم.. فقد 
»أخرج البخاري ومسلم في صحيحيهما مسندا متصلا بعمرو بن العاص قال: سمعت 

َام وَليِِّيَ اَّهللُ وَصَالحُِ الُمؤْمِنيَِن«. رسول الله يقول: »إن آل أبي طالب لَيْسُوا بأَِوْليَِائيِ، إنَِّ

فماذا نتوقع من شخص يشهر سيفه على الإمام ولو أتيحت له فرصة قتله لقتله؟ 
مفتريات  مقابلها  يضع  أم  موثوقة؟  صحيحة  أحاديث  من  حقه  في  ورد  ما  يؤيد  هل 
وأكاذيب ومزاعم وادعاءات باطلة؟ إن هذا ما فعله عمرو بن العاص بالضبط، حتى 
 اتهامات لا تليق أن تلقى حتى على أبعد صحابة رسول الله أنه راح يتهم الإمام

))) الطبري: ج3 ص٧١ وكامل في التاريخ: ج3 ص١٦٣.
))) شجرة طوبى - ص ٨٤.



مو�سوعة الثورة الح�سينية82

يتمادوا إلى  الناس كلهم، ولم يدر بخلدهم أن  بأخيه ونفسه ووصيه ومن عرفه  فكيف 
 الحد الذي تمادى فيه ابن النابغة. وكانت من المضحكات المبكيات، حتى أن الإمام
رد عليه مستنكراً أن يبلغ في تفكيره الشيطاني إلى الحد الذي ذهب إليه هذا الشيطان وقد 
وصفه وصفاً بليغاً في معرض هذا الرد الذي كان يقطر مرارة وألماً »عجباً لابن النابغة! 
باطلًا،  قال  لقد  وأمارس!  أعافس  تلِعابة،  امرؤ  وأني  دعابة،  فيَّ  أن  الشام  لأهل  يزعُمُ 
ونطق اثمًا. أما - وشر القول الكذب - إنه ليقول فيكذب، ويعد فيخلف، وسأل فيبخل 
، فإذا كان عند الحرب فأي زاجر وآمر هو!  ويسأل فيلحف، ويخون العهد، ويقطع الإلَّ
ما لم تأخذ السيوف مآخذها، فإذا كان ذلك كان أكبر مكيدته أن يمنح القرم سبته، أما 
والله إني ليمنعني من اللعب ذكر الموت، وإنه ليمنعه من قول الحق نسيان الآخرة، إنه لم 

يبايع معاوية حتى شرط أن يؤتيه أتيَّه، ويرضخ له على ترك الدين رضيخه«))).

ولربما يدعي مدع أن أقوال الإمام بحقه وحق معاوية قد لا يجوز الأخذ بها هنا؛ 
لأنه خصم، والخصم قد لا يتورع عن القول في )خصمه( أو )منافسه( أي شيء، وربما 
خرج في أقواله عن جادة الحق والصواب، إن هذا يصح على معاوية وعمرو بلا شك أما 
بالنسبة للإمام فما عرف أن أحداً نسب إليه أقواًال وتصريحات باطلة حتى في حق أشد 
مناوئيه وأعدائه، وعلى الذي يتصدى لدراسته ودراسة هذين الشخصين العجيبين أن 

يعرف مجمل توجهاتهم ومدى صلتهم بالإسلام.

أن  العقيدة وأنه يمكن  أو عمرو مزية تجعلهما من رجال  لمعاوية  فهل عرف أحد 
يكونا صحابيين لرسول الله أم أن كل مؤهلاتهما أنصبت على مجالات المكر والخديعة 
والدهاء؟ وهل لمس أحد في تصرفاتهما انهما كانا يذكران الله ويجعلانه نصب أعينهما؟ 
هذا ما لا يمكن لأحد أن يدعيه، حتى أولئك الذين عاشوا في ظلهما ونالوا من عطاياهما 

))) نهج البلاغة: ص ١١٥.



83 عمرو بن العا�ص �شريك في الجريمة، �شريك في ال�سلطة

وإنعامهما.!

بين موقف وموقف

لقد أراد معاوية أن يمنع الإمام وجنده الماء في صفين عندما وصل قبله إلى نهر 
كان هناك، وقد حاول عمرو أن يعزز من القوة التي وضعها معاوية، وخرج بنفسه لهذا 
الغرض، إلا أن الخطة فشلت وأزاح أتباع الإمام جند معاوية عن الماء، إلا أنهم سمحوا 
لهم بإيعاز من الإمام بالتزود منه، وهو أمر يفصح أشد الإفصاح عنه وعنهم، 

ويبين اختلافهم واختلاف نفسياتهم وأخلاقهم وقوة المبادئ لديهم.

ومع ذلك فقد كان عمرو من الفطنة ما جعله منذ البداية يشير على معاوية أن لا 
يمنع اتباع الإمام الماء. وقال له: »خل بينهم وبين الماء، فإن القوم لن يعطشوا وأنت 
ريّان؛ ولكن بغير الماء، فانظر ما بينك وبينهم« إلا أن معاوية لم يأخذ برأيه، وقد تبين 
له فيما بعد صواب رأيه عندما أزاح جند الإمام جنده، وعزموا على منعهم منه إلا أن 
الإمام أمرهم »أن خذوا من الماء حاجتكم، وارجعوا إلى عسكركم، وخلوا عنهم! 

فإن الله عز وجل قد نصركم عليهم بظلمهم وبغيهم«))).

وكما أوضحنا فإن عمرو بن العاص قد شارك مشاركة فعلية في الحرب التي أعلنها 
معاوية ضد الإمام، فقد كان »على خيول أهل الشام كلها.«))) وعندما خرج عمار 
ابن ياسر »خرج إليه عمرو بن العاص، فاقتتل الناس كأشد القتال، وأخذ عمار يقول: 
أتريدون أن تنظروا إلى من عادى الله ورسوله وجاهدهما، وبغى على  العراق،  يا أهل 
 المسلمين، وظاهر المشركين، فلما رأى الله عز وجل يعز دينه ويظهر رسوله، أتى النبي
فأسلم، وهو فيما نرى راهب غير راغب، ثم قبض الله عز وجل رسوله! فوالله إن 

))) الطبري ج٣ ص٧٦ وكامل في التاريخ: ج3ص ١٦٧ وما بعدها.
))) الطبري: ج٣ص٨٢ والكامل في التاريخ: ج3 ص١٦٧ وما بعدها.



مو�سوعة الثورة الح�سينية84

زال بعده معروفاً بعداوة المسلم، وهوادة المجرم، فأثبتوا له وقاتلوه، فإنه يطفئ نور الله، 
ويظاهر أعداء الله عز وجل«))). 

الغدر، حتى ولو بالحليف، هو القاعدة

لحسم  ومعاوية  هو  يتقاتل  أن   الإمام عرض  القتال،  مراحل  من  مرحلة  وفي 
النزاع، وقال: »علام يقتل الناس بيننا! هلّم أحاكمك إلى الله، فأينا قتل صاحبه استقامت 
له الأمور، فقال له عمرو: أنصفك الرجل، فقال معاوية: ما أنصف، وإنك لتعلم أنه لم 
يبارزه رجل قط إلا قتله، قال له عمرو: ما يجمل بك إلا مبارزته، فقال معاوية: طمعت 
بها بعدي«))) وهكذا نرى أن هناك منافسة خفية بين الشريكين على المنصب الخطير الذي 
كاد أن يكون قريب المنال. ولم يجمع بينهما حب في الله كما قد يتوهم بعض المخدوعين، 

ولم تجمع بينهما قضية مقدسة من أجل الإسلام ومبادئه.

الفئة الباغية

التي قتلت عمار بن ياسر، وذلك مما راع  التي قادها عمرو هي  الكتيبة  ويبدو أن 
الباغية«،  الفئة  »تقتله  فيه:  وقوله   الله رسول  من  عمار  منزلة  يعلم  كان  لأنه  عمراً؛ 
مما هو شائع ومعروف عند الجميع، وقد فزع عمرو من ذلك أشد الفزع إلا أن معاوية 

طمأنه وهدأه بالتفاتة ماكرة من التفاتاته العجيبة.

نحو  بنا  »اقصدوا  قائلا:  كتيبة عمرو  مواجهاً  ياسر في صفين  بن  فقد خرج عمار 
هؤلاء الذين يبغون دم ابن عفان ويزعمون أنه قتل مظلوما والله ما طلبتهم بدمه ولكن 
القوم ذاقوا الدنيا فاستحبوها واستمرؤوها وعلموا أن الحق إذا لزمهم حال بينهم وبين 

))) الطبري: ج٣ص ٨٣ والكامل في التاريخ: ج3 ص١٦٧ وما بعدها.
)))الطبري: ج٣ ص٩٤.



85 عمرو بن العا�ص �شريك في الجريمة، �شريك في ال�سلطة

ما يتمرغون فيه من دنياهم ولم يكن للقوم سابقة في الإسلام يستحقون بها طاعة الناس 
جبابرة  بذلك  ليكونوا  مظلوما  قتل  إمامنا  قالوا  أن  أتباعهم  فخدعوا  عليهم  والولاية 
الناس رجلان..«))).  من  تبعهم  ما  ترون ولولا هي  ما  بها  بلغوا  مكيدة  وتلك  ملوكا 
ونرى في قول عمار وصفاً دقيقاً لحالهم، فقد كان من الاطلاع على أوضاعهم ومن رهافة 
الحس أن راح يشخص لنا حالهم ومواقفهم الماكرة، وقد وجه خطابه إلى عمرو قائلا: 
»يا عمرو بعت دينك بمصر تبا لك تبا طالما بغيت في الإسلام عوجا«))) وقال: »لقد 
قاتلت صاحب هذه الراية ]عمرو[ ثلاثاً مع رسول الله، وهذه الرابعة ما هي بأبر 

ولا أتقى«))).

لقد راع عمراً أنه ساهم بقتل عمار وأنه في المعسكر المعادي له وحز في نفسه قول 
 عبد الله ابنه له: »يا أبت قتلتم هذا الرجل في يومكم هذا وقد قال فيه رسول الله
ابنه: ما قال  ما قال!«))) وقد تجاهل عمرو قول رسول الله في عمار وتناساه وسأل 
ينقلون حجراً حجراً  نبني المسجد، والناس  رسول الله. قال: »لم تكن معنا ونحن 
 ولبنة لبنة، وعمار ينقل حجرين حجرين ولبنتين لبنتين فغشي عليه، فأتاه رسول الله
فجعل يمسح التراب عن وجهه ويقول »ويحك يا بن سمية! الناس ينقلون حجراً حجراً 
ولبنة لبنة وأنت تنقل حجرين حجرين ولبنتين لبنتين رغبة منك في الأجر! وأنت ويحك 
مع ذلك تقتلك الفئة الباغية!« فدفع عمرو صدر فرسه، ثم جذب معاوية إليه، فقال: يا 
معاوية، أما تسمع ما يقول عبد الله! قال: وما يقول؟ فأخبره الخبر، فقال معاوية: إنك 
شيخ أخرق، ولا تزال تحدث بالحديث وأنت ترحض في بولك! أونحن قتلنا عماراً! إنما 

))) الطبري ج٣ص٩8.
))) الطبري ج٣ص٩8، والكامل في التاريخ: ج3 ص ١٨7.
))) الطبري ج٣ص٩9، والكامل في التاريخ: ج3 ص ١٨7.
))) الطبري ج٣ص٩٩، والكامل في التاريخ: ج3 ص ١٨8.



مو�سوعة الثورة الح�سينية86

قتل عماراً من جاء به. فخرج الناس من فساطيطهم وأخبيتهم يقولون: إنما قتل عماراً من 
جاء به، فلا أدري من كان أعجب، هو أو هم؟«))).

ونحن نعجب بدورنا من هذا المكر الذي لا يخطر حتى ببال الشيطان نفسه، غير 
ومفاتنها  الدنيا  إلى  تام  بشكل  توجهوا  أناس  هؤلاء  أن  علمنا  ما  إذا  يزول  عجبنا  أن 
ما  ذلك  ولولا  والمكر،  والمكيدة  والكذب  الدجل  سوى  أمامهم  يكن  ولم  ومغرياتها، 

تبعهم رجلان على حد تعبير عمار رضوان الله عليه.

حيلة رفع الم�اصحف.. تفتق عنها مكر ابن النابغة

على أن ما أشعل الفتنة حقاً وكان سبباً لانشقاق أتباع الإمام وتفرقهم وظهور 
الخوارج، وما أدى إلى قتل الإمام نفسه في النهاية هي قصة رفع المصاحف بالرماح من 
قبل أهل الشام، ذلك الأمر الذي تفتق عنه مكر ابن النابغة، وذلك عندما مالت كفة 
القتال وأوشك معاوية أن ينهزم بما تبقى له من جند، وأوشك عمرو نفسه أن يقع بيد 
اشتد، وخاف في  قد  العراق  أهل  أمر  أن  العاص  بن  »فلما رأى عمرو   جند الإمام
ولا  اجتماعاً،  الا  يزيدنا  لا  عليك،  أعرضه  أمر  في  لك  هل  لمعاوية:  قال  الهلاك،  ذلك 
يزيدهم إلا فرقة؟ قال: نعم، قال: نرفع المصاحف ثم نقول: ما فيها حكم بيننا وبينكم، 
تقبل، فتكون فرقة  أن  ينبغي  يقبلها وجدت فيهم من يقول: بلى،  أن  أبى بعضهم  فإن 
أجل  إلى  الحرب  عنا وهذه  القتال  هذا  رفعنا  فيها،  ما  نقبل  بلى،  قالوا:  وإن  بينهم  تقع 
وإلى حين«))). ويبدو أن عمراً استند في توقعاته خلاف أهل العراق إلى ما سبق أن عرفه 
جيش  في  المدسوس  الطابور  وإلى  والمعارضة  الخلاف  إلى  ميل  من  منهم  الكثيرين  عن 
الحاسمة  اللحظات  لنصرته في  استعداده  وأبدى  معاوية  أن ساوم  والذي سبق  الإمام 

))) الطبري ج٣ص٩٩، والكامل في التاريخ: ج3 ص ١٨8.
))) الطبري ج٣ص101، والكامل في التاريخ: ج3 ص ١92.



87 عمرو بن العا�ص �شريك في الجريمة، �شريك في ال�سلطة

أمثال الأشعث بن قيس الذي أبدى ترحيباً فائق النظير بهذا الاقتراح وتبناه كأنه الحل 
الوحيد للمسألة كلها، كما أن جماعة مضللة أخرى كانت تأخذ بظاهر الأقوال القرآنية 
لا  أن  ينبغي  خدعة  المصاحف  رفع  مسألة  بأن   الإمام لتحذير  تستجيب  أن  أبت 
تنطلي عليهم وكان في مقدمة هؤلاء مسعر بن فدكي التميمي وزيد بن حصين الطائي 
في عصابة معهما من القراء الذين صاروا خوارج بعد ذلك. ويبدو أن الذين قبلوا رفع 
المصاحف كانوا أغلبية في جيش الإمام وأنهم اضطروه إلى ذلك رغم عدم قناعته 
التامة بذلك ومعرفته بخصومه الذين لم يعيروا في أي وقت من حياتهم أي أهمية لكتاب 
الله،  »عباد  الخبيثة:  اللعبة  إياهم من هذه  فيهم محذراً  برمته، وقد صرخ  الله وللإسلام 
أمضوا على حقكم وصدقكم وقتال عدوكم، فإن معاوية وعمرو بن العاص وابن أبي 
معيط وحبيب بن مسلمة وابن أبي سرح والضحاك بن قيس ليسوا بأصحاب دين ولا 
، فكانوا شر أطفال  ، وصحبتهم رجاًال قرآن، أنا أعرف بهم منكم. قد صحبتهم أطفاًال
وشر رجال، ويحكم إنهم ما رفعوها ثم لا يرفعونها ولا يعلمون بما فيها، وما رفعوها لكم 

إلا خديعة ودهناً ومكيدة«))). 

الحيل لا تنطلي �إلا على الأغبياء

إلى  يبعث  أن  إليه  وطلبوا  المصاحف  رفع  قبول  على  إصراراً  إلا  بيانه  يزدهم  فلم 
الأشتر الذي كان على وشك إحراز نصر حاسم في المعركة، وهددوه بشق وحدة الجيش 
مضطراً   - الإمام  استجاب  وقد  ذكرنا،  كما  أغلبية  كانوا  أنهم  ويبدو  عليه  والخروج 
لطلبهم غير أنه استمر يذكرهم بموقفه ورفضه لذلك فقال: »فاحفظوا عني نهيي إياكم 
واحفظوا مقالتكم لي أما أنا فإن تطيعوني تقاتلوا وإن تعصوني فاصنعوا ما بدا لكم قالوا 

)))  الطبري ج٣ص101، والكامل في التاريخ: ج3 ص ١92-193.



مو�سوعة الثورة الح�سينية88

له إما لا فابعث إلى الأشتر فليأتك«))). وقد تلكأ الأشتر بالاستجابة لذلك، عالماً برهافة 
حسه ومعرفته بالإمام أنه لم يكن ليقبل بذلك وأنه ربما كان مجبراً على الاستجابة له، 
وقد آلمه أن يتخلى عن موقفه وقد أوشك أن يصل إلى معاوية نفسه وقد صرخ بمن جاء 
التراجع: »أما والله لقد ظننت حين رفعت أنها ستوقع اختلافاً وفرقة، إنها  يدعوه إلى 
مشورة ابن العاهرة، ألا ترى ما صنع الله لنا! أينبغي أن أدع هؤلاء وأنصرف عنهم؟«))).

وقد وقف الأشتر موقفاً شديداً من هؤلاء الداعين إلى قبول رفع المصاحف إلا أنه 
لم يستطع ثنيهم عن قرارهم وقد زادهم اصراراً سعي بعض المساومين والمتخاذلين من 
أصحاب الإمام أو من الذين عدوا من أصحابه أمثال الأشعث بن قيس الذي كان 

يبدو فرحاً بهذا القرار.

اختاروا  الذين  الشام  أهل  لاقتراح  المستجيبين  هؤلاء  أن  بلة  الطين  زاد  والذي 
عمرو بن العاص صاحب الاقتراح نفسه ليمثلهم في لجنة التحكم، أبوا إلا أن يرسلوا 
أبا موسى الأشعري رغم معارضة الإمام ذلك وقوله لهم: »فإنكم قد عصيتموني في 
أول الأمر، فلا تعصوني الآن، إني لا أرى أن أولي أبا موسى. فإنه ليس لي بثقة، قد فارقني 
وخذل الناس عني ثم هرب مني حتى آمنته بعد أشهر«))) ثم عرض أن يولي ابن عباس 

أو الأشتر، إلا أن الأشعث وجماعته رفضوا ذلك.

لأن  معاوية؛  إلى  الميل  كل  يميل  الذي  العاص  بن  عمرو  التحكم  طرفا  فكان 
مصالحهما واحدة وفشل معاوية يعني فشل عمرو نفسه، وأبا موسى )عبد الله بن قيس( 

الذي لم يكن يميل إلى الإمام وقد خذل الناس عنه وهرب منه حتى أمنه الإمام.

))) تاريخ الطبري ج3 ص 101، والكامل في التاريخ: ج3 ص١٩٣.

))) تاريخ الطبري ج3 ص 101، والكامل في التاريخ: ج3 ص١٩٣.

))) تاريخ الطبري ج3 ص 102، والكامل في التاريخ: ج3 ص١٩4.



89 عمرو بن العا�ص �شريك في الجريمة، �شريك في ال�سلطة

وخلال مهزلة التحكم حوّل عمرو الدعوة إلى ابنه عبد الله كما حاول الأشعري أن 
يدعو إلى صهره عبد الله بن عمر )زوج ابنته( أي إنهما خانا من جاءا للتحكيم باسمه، 
»قال أبو موسى: أما والله لئن استطعت لأحيين اسم عمر بن الخطاب )رضي الله عنه(. 
فضله  تعرف  وأنت  ابني  من  يمنعك  فما  عمر  ابن  بيعة  تحب  كنت  إن  عمرو:  له  فقال 

وصلاحه! فقال: إن ابنك رجل صدق، ولكنك قد غمسته في هذه الفتنة«))). 

نف�س �أمير الم�ؤمنين تفي�ض �أ�سى وحزناً حتى على �أعدائه

والإرش��اد  النصح   الإمام يترك  لم  وعمرو،  معاوية  أمثال  رجال  مع  وحتى 
والدعوة إلى طريق الحق والتوبة والتراجع عن الباطل، ولعل نفسه كانت تفيض أسى 
على أولئك الضالين المنحرفين، ولعله كان يتمنى أن ينتهجوا طريقه، لا لأنه طريقه هو 
خاصة، بل لأنه طريق الإسلام الذي اختطه محمد، فقد حدث شريح بن هانئ أن 
أن علياً  لقيته:  أنت  إذا  له  العاص، »قال: قل  بن  الإمام أوصاه بكلمات إلى عمرو 
يقول لك: إن أفضل الناس عند الله عز وجل من كان العمل بالحق أحب إليه وإن نقصه 
الحق،  أين موضع  لتعلم  إنك  والله  يا عمرو،  وزاده،  إليه  وإن حنَّ  الباطل  من  وكرثه، 
فلم تجاهل؟ إن أوتيت طمعاً يسيراً كنت به لله وأوليائه عدواً، فكأن والله ما أوتيت قد 
زال عنك، ويحك! فلا تكن للخائنين خصيمًا، ولا للظالمين ظهيراً. أما أني أعلم بيومك 
على  تأخذ  ولم  عداوة،  لمسلم  تظهر  لم  أنك  تمنّى  وفاتك،  يوم  وهو  نادم،  فيه  أنت  الذي 
حكم رشوة. قال: فبلغته ذلك، فتمعر وجهه، ثم قال: متى كنت أقبل مشورة علي أو 
تقبل من مولاك  أن  النابغة  يابن  يمنعك  له: وما  فقلت  برأيه!  أعتد  أو  أمره  إلى  أنتهي 
وسيد المسلمين بعد نبيهم مشورته! فقد كان من هو خير منك أبو بكر وعمر يستشيرانه، 
عني!  ترغب  أبويك  وبأي  له:  فقلت  مثلك،  يكلم  لا  مثلي  إن  فقال:  برأيه،  ويعملان 

))) تاريخ الطبري ج3 ص 102، والكامل في التاريخ: ج3 ص ٢٠7 وما بعدها.



مو�سوعة الثورة الح�سينية90

بأبيك الوشيط أم بأمك النابغة!«))).

حب  أعماه  من  وهو  ونصيحته  الإمام  كلام  يتقبل  أن  عمرو  من  محتملا  يكن  ولم 
)المهزلة(  التحكيم  نتيجة  ما كان من  الشوط، وكان  إلى آخر  الدنيا وسار وراء أطماعه 
وكان الإمام يعلم من هما الحكمان. ولكن ما كان بوسعه أن يفعل مع مهادنين خونة 
وجهلة وطامعين ومتخاذلين، وقد قال فيما بعد حاثاً الناس على المسير ثانية إلى الشام 
هذين  في  أمرتكم  »كنت  للتحكيم:  المفزعة  المخجلة  النتيجة  بأعينهم  شهدوا  أن  بعد 
الرجلين وفي الحكومة أمري، ونحلتكم رأيي، لو كان لوصيتي أمر! ولكن أبيتم إلا ما 

أردتم، فكنت أنا وأنتم كما قال أخو هوازن:

اللوى بمنعرج  أم��ري  فلم يستبينوا الرشد إلا ضحى الغد أمرتهم 
وراء  القرآن  حكم  نبذا  قد  حكمين  اخترتموهما  اللذين  الرجلين  هذين  أن  إلا 
ظهورهما، وأحييا ما أمات القرآن، واتبع كل واحد منهما هواه بغير هدى من الله، فحكما 
بغير حجة بيّنة، ولا سنة ماضية، واختلفا في حكمهما، وكلاهما لم يرشد، فبرئ الله منهما 

ورسوله وصالح المؤمنين«))).

مَلَكَ م�صر �سنتين.. مات بعدها حتف �أنفه

وبعد صفين اتجه الشريكان لتحقيق حلمهما، سلب مصر وضمها )للدولة الأموية( 
المنفصلة عن الدولة الإسلامية الكبرى بقيادة الإمام، وتخويل عمراً التصرف بها، 
نفسه،  العاص  بن  عمرو  ومنهم  أصحابه  كبار  معاوية  دعا  وقد  البداية.  منذ  اتفقا  كما 
»فقال لهم: أتدرون لم دعوتكم؟ إني قد دعوتكم لأمر مهم أحب أن يكون الله قد أعان 
عليه، فقال القوم كلهم - أو من قال منهم: إن الله لم يطلع على الغيب أحداً، وما يدرينا 

))) تاريخ الطبري ج3 ص 112، والكامل في التاريخ: ج3 ص ٢٠5 .
))) تاريخ الطبري ج3 ص١١٦ والكامل في التاريخ: ج3 ص٢١٦.



91 عمرو بن العا�ص �شريك في الجريمة، �شريك في ال�سلطة

والكثير  خراجها،  الكثير  البلاد  هذه  أمر  والله  أرى  العاص:  بن  عمرو  فقال  تريد!  ما 
كنت  فإن  ذلك،  في  رأينا  عن  لتسألنا  إذاً  فدعوتنا  أمرها،  أهمك  أهلها،  وعدد  عددها 
افتتاحها عزك وعز  ففي  رأيت،  الرأي  واقدم، ونعم  فاعزم  لذلك دعوتنا، وله جمعتنا 
أصحابك، وكبت عدوك، وذل أهل الخلاف عليك. قال له معاوية مجيباً: أهمك يا بن 
العاص ما أهمك - وذلك لأن عمرو بن العاص كان صالح معاوية حين بايعه على قتال 
علي بن أبي طالب، على أن له مصر طعمة ما بقي - فأقبل معاوية على أصحابه فقال: 
إن هذا - يعني عمراً - قد ظن ثم حقق ظنه، قالوا له: لكنا لا ندري؛ قال معاوية فإن 
أشبه  ما  الظنون  أفضل  إن  قال:  الله!  أبو عبد  وأنا  قال عمرو:  قد أصاب،  الله  أبا عبد 

اليقين«))).

وقد جهز معاوية عمراً لمحاربة محمد بن أبي بكر والي الإمام على مصر، وقد قتل 
محمد ومثل بجثته بشكل شنيع، ألقاه قائد عمرو في جيفة حمار ثم أحرقه بالنار. وكان 
من أمر معاوية بعد ذلك أن بعث بحملات إرهابية في أطراف الدولة الإسلامية المتبقية 

تحت حكم الإمام كما سبق وأوضحنا في هذا الفصل.

فقد استقر عمرو في مصر والياً وحاكمًا ومالكاً سنة أربعين للهجرة أي قبيل اغتيال 
الإمام على يد الخارجي ابن ملجم. وصفا له الجو وجمع ما جمع من أموال إلى أن توفي 
عام ثلاثة وأربعين أي بعد ثلاث سنين من مقتل الإمام ولم يمكث والياً عليها لمعاوية 
إلا أقل من سنتين فقط، فهل كانت تستحق هاتان السنتان وما ناله فيهما من )مكاسب(، 
أن يفقد عمرو حياته الباقية! وهل أفلحت تجارته مع شيطانه معاوية؟ أم كانت صفقة 
خاسرة أمضاها عجوز طماع مع آخر لا يقل عنه طمعاً وخبثاً. ثم جنى جناها في يوم 
شديد الحساب إذ أخذا على عاتقيهما مهمة حرف الأمة عن الإسلام وتشويهه إلى الأبد، 

))) تاريخ الطبري ج3 ص١28 والكامل في التاريخ: ج3 ص٢28.



مو�سوعة الثورة الح�سينية92

صفاءه  للإسلام  ويعيد  المقيت،  الأموي  الضلال  من  ينبهها  من  للأمة  يتسنى  أن  وإلى 
وأصالته، وهي بالتأكيد مهمة لا يقدر عليها إلا آل البيت ومن سار على منهجهم، 

.منهج رسول الله

لم يرتدع رغم ن�اصئح الإمام

سيلحق  الذي  الدمار  مدى  ويعرف  للشر،  استعداده  مدى  يعلم   الإمام كان 
دت قوة الشر عنده مع أختها عند معاوية، وكان يدرك ضرورة فصل  بالمسلمين إذا ما اّحت
هاتين القوتين عن بعضهما، كما علمه رسول الله، إن أنهما لا تجتمعان على خير أبداً 

.كما صرح

ولقد حذره كثيراً من معاوية وشروره، بنفس القوة التي اتجه فيها إلى معاوية يحذره 
شرور نفسه وسيئات أعماله، وقد شخّص الإمام بدقة حال عمرو مع معاوية، وكشف 
أمامه نفسه الملتوية المجبولة على الشر والخديعة، وقام يلقي عليه الحجة بعد الحجة، إذ 
ربما  نفسه؛ لأنه  أمامه  والمغفلون، وكشف  البسطاء  إليه  يعمد  بما  التذرع  إلى  يعمد  ربما 
حسب نفسه بمنجاة من مراقبة الآخرين وأن سلوكه ربما تخفى دوافعه عليهم. وربما 
بالذي لا يدرك ما  البسطاء، وهو ليس بسيطاً، وليس  به  تذرع - كما قلنا - بما يتذرع 

يقوم به.

وكانت حجج الإمام بالغة قوية مؤثرة في كل خطاباته ورسائله إليه وقد رأينا 
غيه،  ظاهر  امرئ  لدين  تبعاً  دينك  جعلت  »فإنك  آخر:  نموذج  وهذا  منها،  نموذجاً 
مهتوك ستره، يشين الكريم بمجلسه ويسفه الحليم بخلطته، فاتبعت أثره وطلبت فضله، 
اتباع الكلب للضرغام، يلوذ إلى مخالبه وينتظر ما يلقى إليه من فضل فريسته، فأذهبت 
دنياك وآخرتك. ولو بالحق أخذت أدركت ما طلبت، فإن يمكنني الله منك ومن ابن أبي 



93 عمرو بن العا�ص �شريك في الجريمة، �شريك في ال�سلطة

سفيان أجزكما بما قدمتماه وإن تعجزا أو تبقيا فما أمامكما شر لكما«))).

أنه خاسر، لا في  ويثنيه عن طريقه الأعوج ويريه  يردع عمراً  أن  الإمام  أراد  لقد 
وإنما  الأحوال،  بأي حال من  يكن عمرو يحسب حسابها  لم  والتي  الآخرة وحسب - 
في هذه الدنيا، التي أصبحت على وشك الانتهاء وقد شارف على الثمانين، وأي لذات 
ومباهج لابن الثمانين، غير مباهج الإسلام ولذات التهيؤ للقاء الله لو كان يعقل، وهو 

الذي يحسب نفسه أعقل البشر وأكثرهم دهاء وفهمًا. 

ا فِيمَا تَرَكْتُ﴾ ً ِحلا ﴿قَالَ رَبِّ ارْجِعُونِ لَعَلِّي �أَعْمَلُ �صَ
إن دنياه ستظل مجرد سعي مستمر لجوج وطمع دائم، يشقى به، ولا يرى نفسه إلا 
فقيراً محتاجاً مهما حصل عليه وناله ومهما امتلأ كيسه من الذهب. وقد أدرك عمرو ذلك 
ووعى الدرس والنصيحة، ولكن في اللحظة الأخيرة التي زاره فيها ملك الموت وخفق 
فوقه بجناحيه. وحين لم يعد الدرس والنصيحة تجديان.﴿حَتَّى إذَِا جَاءَ أَحَدَهُمُ الَموْتُ 
اَ كَلمَِةٌ هُوَ قَائلُِهَا وَمِنْ وَرَائهِِمْ  ا فيَِام تَرَكْتُ كََّال إَّهن قَالَ رَبِّ ارْجِعُونِ لَعَِّيل أَعْمَلُ صَاِحلً

بَرْزَخٌ إلَِى يَوْمِ يُبْعَثُونَ﴾.)))

وَنَكُونَ  نَا  رَبِّ بآِيَاتِ  بَ  نُكَذِّ وََال  نُرَدُّ  لَيْتَنَا  يَا  فَقَالُوا  النَّارِ  عََىل  وُقِفُوا  إذِْ  تَرَى  ﴿وَلَوْ 
مُْ  وَإَّهن عَنْهُ  وُا  ُهن ِملَا  لَعَادُوا  وا  رُدُّ وَلَوْ  قَبْلُ  مِنْ  ْفُونَ  ُخي كَانُوا  مَا  مْ  َهلُ بَدَا  بَلْ   الُمؤْمِنيَِن مِنَ 

لَكَاذِبُونَ﴾)))

نَا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا  ْ ناَ أَبَْرص مِْ رَبَّ ﴿وَلَوْ تَرَى إذِِ الُمجْرِمُونَ نَاكسُِو رُءُوسِهِمْ عِنْدَ رَِّهب
َنَّ  مََْأل تَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَاهَا وَلَكنِْ حَقَّ القَوْلُ مِنِّي َأل ا مُوقِنُونَ وَلَوْ شِئْنَا َآل ا إنَِّ نَعْمَلْ صَاِحلً

))) نهج البلاغة: ص٥٨٠.
))) المؤمنون ٩٩-100.

))) الأنعام ٢٧-٢٨.



مو�سوعة الثورة الح�سينية94

ا نَسِيناَكُمْ وَذُوقُوا  َعِيَن فَذُوقُوا بَام نَسِيتُمْ لقَِاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا إنَِّ جَهَنَّمَ مِنَ الِجنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْم
عَذَابَ الُخلْدِ بَام كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾.)))

ثُبُورًا  اليَوْمَ  تَدْعُوا  َال   ثُبُورًا هُنَالكَِ  دَعَوْا  نيَِن  مُقَرَّ ضَيِّقًا  مَكَانًا  مِنْهَا  أُلْقُوا  ﴿وَإذَِا 
وَاحِدًا وَادْعُوا ثُبُورًا كَثيًِرا﴾.)))

 ُ الظَّاِمل يَعَضُّ  وَيَوْمَ   عَسِيًرا الكَافرِِينَ  يَوْمًا عََىل  وَكَانَ  َنِ  حْم للِرَّ الَحقُّ  يَوْمَئذٍِ  ﴿الُملْكُ 
 نًا خَليِل ِذْ فَُال ْ أَتَّخ سُولِ سَبيِل يَا وَيْلَتَى لَيْتَنيِ َمل ذْتُ مَعَ الرَّ َ عََىل يَدَيْهِ يَقُولُ يَا لَيْتَنيِ اتَّخ

ِنْسَانِ خَذُول﴾))) يْطَانُ للِْإ كْرِ بَعْدَ إذِْ جَاءَِين وَكَانَ الشَّ نيِ عَنِ الذِّ لَقَدْ أَضَلَّ

النار  أمامه من أضله في  الذي يرى  الظالم  »أي ندم وحسرة يجيشان في نفس هذا 
في  آمنوا  والذين  الرسول  ويرى  معه.  موسوس  منحرف  متشيطن  وكل  إبليس  ويرى 
الجنة، خالدين فيها، منعمين في مستقرهم المريح هنا. إن أسفه وأساه على ما فاته ليعادل 
عذابه في الجحيم. وأنه ليصب جام غضبه على من أضله وكان سبباً لمجيئه إلى هذا المكان 
المفزع. كيف صدق به وكيف أطاعه؟ لأنه وعده بأنه سيحمل خطاياه ومسؤولياته أمام 

رب العالمين؟ ولعله لم يعده حتى بهذا«))).

مات عمرو وبقي �شرّه

ولقد صح قول الإمام... ندم عمرو، ولكن عند موته وقبيل خروج روحه كان 
النابغة هذا، وكانت الموعظة جادة ومؤثرة، إلا أن عمراً لم يفهمها  بليغاً لابن  الدرس 
إلا في النهاية، وحين لم يعد يجديه الفهم، وكان عند مماته واعظاً لمن أتى بعده وأراد أن 

))) السجدة ١٢-١٤.
))) الفرقان ١٣-١٤.
))) الفرقان ٢٦-٢٩.

))) الحوار في القرآن الكريم، المؤلف/مخطوط: ص ٢١٦.



95 عمرو بن العا�ص �شريك في الجريمة، �شريك في ال�سلطة

ما يشكل سلوكهم  بغيرهم، وغالباً  يتعظون  والظالمين لا  الطغاة  أن  يسير سيرته، غير 
مصائب عليهم وعلى الآخرين، وكان عمرو نفسه مصيبة أحاقت بالمسلمين وعملت 
على تأخرهم بعد أن اصبح أحد الطواغيت والفراعنة المتسترين بلباس الإسلام. وقد 
الفرعون الأموي الأول حينما أراد أن يمهد الأمر لحكمه وحكم  كان هو أول أعوان 

سلالته بكل الطرق المتاحة.

ولن نقول: إنه ليس أمراً مستغرباً أن يفعل عمرو ما فعل؛ لأنه ابن نابغة معروفة. 
إذ ما ذنبه في ذلك، غير أن قذاراته التي أزكمت روائحها النتنة أنوف الناس إلى يومنا 
هذا وطريق الشر المظلمة التي انتهجها على الدوام جعلهم لا يتذكرون حسنة له، فكأنه 

هو الذي أثار الناس علىه وحرضهم ضدها.

مات عمرو، وظلت نتائج أفعال عمرو، خراباً ودماراً لف المسلمين إلى يومنا هذا، 
البشرية لآلاف  ليضيع على الإسلام فرصة حكم  بسنتين من حكم مصر  فكأنه سعى 

السنين حكمًا عادًال لا سلطان فيه لطاغوت أو فرعون.





97

 زياد ابن �أبيه )بن �أبي �سفيان(!

بين بعد الطموح، ودناءة الأ�صل

�أ�صل دنيء و�أخوة في الزنى

يمثل زياد بن أبيه )عبقرية الشر( الثانية بعد أخيه عمرو، ولا يكاد يتفوق عليهما في 
ذلك، إلا أخوهما معاوية))) نفسه.

استعداداً  كان  وربما  للانحراف،  الكامل  الاستعداد  لديها  كان  الشخصية  فهذه 
موروثاً آخر، فهو ابن )نابغة( أيضاً كصاحبه عمرو، ولعل )مهنة( أمه سمية التي كانت 
كانت من ذوات الرايات بالطائف تشكل أكبر عقدة نقص في حياته، حتى عندما قربه 
بمستقبل جيد.  المبشرة  الجيدة  قدراته  المهام، عندما رأى  ببعض  إليه  الإمام وعهد 
فلم يكن يستطيع أن ينسى هذه الوهدة التي مرغته بها أمه برغمه، ولم يستطع أن يصمد 

أمام اغراء معاوية لإلحاقه بأبي سفيان في أغرب عملية رشوة حدثت على مر التاريخ.

فعندما خرج معاوية على الإمام بحجة المطالبة بدم عثمان، وحشد جيوش أهل 
الشام وبعض الخارجين ممن استمالهم معاوية بمختلف الأسباب والذرائع والذين لجؤوا 
إليه بحكم أنه )ممثل( المعارضة المعلنة المسلحة المتصدية للدولة الإسلامية بقيادة الإمام، 

))) من المعلوم أن معاوية ادعى زياداً لأبي سفيان، كما أن أبا سفيان نفسه كان أحد الخمسة الذين 
ادعوا )عمراً(؛ لأنه زنى بأمه )النابغة( التي نسبته الى العاص، لما كان يحبوها به من أعطيات وهدايا، 
فانظر إلى هذه الفارقة التاريخية الغريبة، واجتماع هؤلاء )الاخوة( إلى باطلهم في أكبر عملية تزوير 

وتشويه للإسلام تمت عبر كل تاريخه.



مو�سوعة الثورة الح�سينية98

وكانوا يستطيعون عن طريقه تنفيذ رغباتهم وأطماعهم والاعلان عن مواقفهم المناوئة 
للإمام والإسلام على حد سواء، وعندما خرج معاوية حاول أن يستميل العديدين 
نقاط  استثمار  خلال  من  إليهم  النفاذ  محاوًال  وعماله  نفسه  الإمام  أتباع  بين  من  حتى 
مكشوفة  علنية  مساومات  أجراها  التي  المساومات  وكانت  لديهم.  الموجودة  الضعف 
مردود  لها  )السياسة(،  عالم  في  )تجارية(  صفقات  فهي  أخرى،  أحياناً  ومتسترة  أحياناً 

)ينفع( الطرفين المتعاملين كليهما، وكانت الرشوة على قدر المرتشي وأطماعه ومطامحه.

الخائن

البداية، لم يكن زياد يمتلك الحصانة اللازمة للصمود أمام اغراء امتيازات  ومنذ 
المنصب الذي شغله )خليفة( لعامل أمير المؤمنين، عبد الله بن العباس على البصرة 
 وفارس وأعمالها، فكان يمد يديه ويستأثر ببعض أموال المسلمين، وكان يبلغ الإمام
بعض تصرفاته، وقد حذره تحذيراً هيناً ليناً في البداية، وأوصاه أن »استعمل العدل، 
ثم  السيف«)))  إلى  يدعو  والحيف  بالجلاء  يعود  العسف  فإن  والحيف،  العسف  واحذر 
حذره تحذيراً شديداً وقرعه، عندما أوشكت الأخبار الواردة بشأنه أن تتحقق، وعندها 
شعر زياد بالخوف الشديد من الإمام، وأنه لا أمل له بأي )مكسب( إضافي من وراثة 
أو بسرقة تتم من وراء ظهره، ولم تكن سيرة الإمام وأخلاقه تغيب عن زياد، وما 
جدوى أن يكون عاملا له وهو كأحد الناس لا يتميز عليهم بمال أو ثروة إضافية، وقد 
استشعر الخطر الماثل أمامه إذا ما تجرأ وخرج على أصول التعامل والحكم التي أوضحها 

الإمام ورسمها لعماله وأصحابه.

لقد كتب إليه الإمام ثانية، ولعله كتب إليه قبل ذلك »وإني أقسم بالله قسمًا صادقاً 
لئن بلغني أنك خنت من فيء المسلمين شيئاً صغيراً أو كبيراً، لأشدن عليك شدة تدعك 

))) نهج البلاغة: ص٧٦٥.



99 زياد ابن �أبيه )بن �أبي �سفيان( / بين بعد الطموح، ودناءة الأ�صل

قليل الوفر ثقيل الظهر، ضئيل الأمر«))).

يمكن  لا  أنه  يرى  بما  له  يلوح  من  المعركة  من  الآخر  الجانب  على  ظهر  ما  وإذا 
الحصول عليه ما دام مع الإمام، وهو الأموال الطائلة والصلاحيات المطلقة بأموال 
الناس ومقدراتهم، ويلوح له بأمر آخر لم يزل في نفسه، فإن آخر حصونه قد تهاوت أمام 

الاغراءات العديدة التي قدمها له )أخوه( معاوية بكل سخاء.

وقد أراد الإمام منذ البداية، ومنذ أن رأى معاوية يلوح بنسبه )السامي( لزياد 
ويعرض عليه أن يلحقه به، أن يحذر زياد من الوقوع في هذه المكيدة التي سجلت عليه 
العار إلى الأبد وتجعله مضغة لا في أفواه معاصريه وحسب، بل في أفواه جميع من سيأتون 
له أهلا، وقد كانت من  أراك  إليه:- »إني وليتك ما وليتك، وأنا  بعد ذلك، فقد كتب 
نسباً،  له  ميراثاً ولا تحل  له  توجب  النفس لا  الباطل وكذب  أماني  من  فلتة  أبي سفيان 
ثم  فاحذره  يمينه وعن شماله،  يديه ومن خلفه وعن  الإنسان من بين  يأتي  وأن معاوية 
احذره«))). وربما انتظر زياد الفرصة المناسبة للالتحاق بمعاوية، وقد واتته هذه الفرصة 
أخيراً بعد اغتيال الإمام وصلح الحسن. ولم يكن بالمرء الذي يستهين به معاوية، فقد 
كان »عامًال لعلي بن أبي طالب على فارس، فلما مات علي وبايع الحسن معاوية عام 

الجماعة، بقي زياد بفارس، وقد ملكها وضبط قلاعها، فاغتم به معاوية«))).

الولد للفرا�ش وللعاهر الحجر.. قانون �إ�سلامي مجمّد

وهكذا تم الاتفاق والتمهيد لسقوط آخر، لا يقل عن سقوط )سمية( نفسها ومهد 
معاوية للأمر، وأحضر شهوداً قالوا: إن أبا سفيان قال إن زياداً كان ابنه، وقد عززت 

))) نهج البلاغة: ص ٥٣٦.
))) الكامل في التاريخ: ج٣ ص301.

))) العقد الفريد:ج5 ص٢٤٩.



مو�سوعة الثورة الح�سينية100

الشهادات بشهادة أبي مريم السلولي الذي أعلن في مجلس عام أنه جمع بين أبي سفيان 
وسمية أم زياد على زنا، وهل شهادة أبلغ من شهادة أبي مريم في هذا المجال.؟! »وكانت 
سمية من ذوات الرايات بالطائف، تؤدي الضريبة إلى الحارث بن كلدة، وكانت تنزل 
حارة  لها  يقال  محلة  في  الحضر  عن  خارجاً  بالطائف  البغايا  فيه  تنزل  الذي  بالموضع 

البغايا«))).

وتروي كتب التاريخ القصة وتتوسع فيها ويتندر المؤرخون المسلمون ويعجبون، 
ويرون في عمل معاوية وزياد خروجاً صريحاً عن الإسلام، فقد »كان استلحاقه أول 
للفراش وللعاهر  بالولد  فإن رسول الله قضى  الشريعة علانية،  به أحكام  ما ردت 

الحجر«))).

ومن المعلوم أن معاوية قد استلحق زياداً »وشهد له الشهود بذلك، وهذا خلاف 
حكم رسول الله في قوله »الولد للفراش وللعاهر الحجر«))).

وقد روي عن الحسن البصري »أنه كان ينقم على معاوية أربعة أشياء: قتاله علياً، 
وقتله حجر بن عدي، واستلحاقه زياد بن أبيه، ومبايعته ليزيد ابنه«))).

السافر  الخروج  قمة  تمثل  البصري  الحسن  نقمها  التي  الأربعة  الأشياء  كانت  لقد 

))) مروج الذهب: ص٧.
))) الكامل في التاريخ : ج ٣ ص301.

))) العقد الفريد: ج5 ص ٢٤٨.
))) مروج الذهب: المسعودي١٣٣ وقد روى الطبري عن الحسن البصري قوله »أربع خصال كن 
في معاوية لو لم يكن فيه منهن إلا واحدة لكانت موبقة: انتزاؤه على هذه الأمة بالسفهاء حتى ابتزها 
أمرها بغير مشورة منهم وفيهم بقايا الصحابة وذوو الفضيلة واستخلافه ابنه بعده سكيراً خميراً، 
للفراش وللعاهر  »الولد   بالطنابير، وادعاؤه زياداً وقد قال رسول الله يلبس الحرير ويضرب 

الحجر وقتله حجراً« ويا له من حجر، مرتين« الطبري: ج٣ ص٢٣٢.



101 زياد ابن �أبيه )بن �أبي �سفيان( / بين بعد الطموح، ودناءة الأ�صل

حياته،  في  معاوية  فعلها  التي  الوحيدة  الأم��ور  تكن  ولم  الإس�الم،  عن  والانحراف 
التي يمكن  المتعمد عن الإسلام، ولم تكن من الأمور  التي كانت سلسلة من الخروج 
السكوت عنها بأي حال من الأحوال، ومع ذلك يأتي من يقول إن معاوية تأول فاخطأ، 
وكأن الأمور التي أقدم عليها كانت )اجتهاداً( في مسألة بسيطة تتعلق بأمور )مستحبة( 
أو مكروهة، وأن خطأه لم ينتج عنه تحطيم الأمة ودمارها وفقدانها عزتها كأمة إسلامية 
إلى يومنا هذا، وأن معاوية لم يخطط )لخطئه( ولم يسهر الليالي ويعد الجيوش لأغراضه 

ومطامعه، وكأنه لم يعمل ما عمله عن سبق تصميم واصرار.!

ولعل تقادم الزمن على ذلك العهد، والخروقات السافرة التي ألفنا أن نراها أمامنا 
، وأنه ليس خروجاً سافراً  في زماننا هذا، جعلنا لا نرى في عمل معاوية إلا أمراً مقبوًال
أن نرى خروجاً  أيضاً، واعتدنا  نراه بصورة مشوهة  أن  ألفنا  الذي  كبيراً عن الإسلام 
أكثر صراحة عن الإمام وقد اتسعت زاوية الانحراف عما كان عليه حتى في زمن معاوية 

نفسه.

غير أننا إذا ما علمنا أن هذا الرجل الذي حكم باسم الإسلام، ونصب من نفسه 
قيمًا على الشريعة، هو نفسه الذي أقدم على انتهاك هذه الشريعة بذلك النوع من الإصرار 

والمثابرة اللذين عمد إليهما، أدركنا عظم الجريمة التي أقدم عليها. 

كيف غاب الحياء؟

ولو قد تصفحنا فصول المهزلة التي حصلت باستلحاق زياد بأبي سفيان وشهادة 
أبي مريم السلولي الذي جمعه بسمية، وشهادات بعض من ادعى أن أبا سفيان قد دخل 
على سمية وزنى بها، ورأينا تصاعد ابتسامات السخرية والغضب على هذه المهزلة التي 
شكلت أكبر خرق واضح من )خليفة المسلمين(، لرأينا السبب الذي كان خلف حنق 



مو�سوعة الثورة الح�سينية102

معاوية وغضبه على أولئك الساخرين المتنكرين، فهو لم يغضب لأن الناس قالت عن 
أبيه أنه زان، أو أنه اخترق حداً من حدود الإسلام أو حتى الأخلاق والمروءة التي تمتع 
بها بعض العرب حتى قبل ظهور الإسلام، بل؛ لأنه وجد أن مصلحته أن يصانع هذا 
الأموية  المملكة  رباعياً منسجمًا يرسي أسس  الداهية ويشكل معه ومع عمرو والمغيرة 
الصاعدة وكان معاوية يدرك ما عليه زياد من طاقات كبيرة واستعدادات فائقة للشر، 
معه  العرب  »داهية  قائلًا:  أمامه  شأنه  من  التهوين  حاول  الذي  المغيرة  على  رد  وقد 
من  لرجل  يباح  أن  يؤمنني  ما  الحيل.  ويربص  يدبر  فارس،  بقلاع  متحصن  الأموال، 
أهل هذا البيت، فإذا هو قد أعاد علي الحرب خدعة«))) وقد أشخص إليه المغيرة نفسه 
إليه«)))  لاقناعه، فقال له في معرض )كلامه( »أرى أن تصل حبلك بحبله وتشخص 
بالحساب  كشفاً  له  فقدم  معه  التي  الأموال  عن  سأله  وقد  معاوية  إلى  زياد  سار  وقد 
»فأخبره بما حمل منها إلى علي وما أنفق منها في الوجوه التي تحتاج فيها إلى النفقة، 
فصدقه معاوية على ما انفق ومابقي عنده، وقبضه منه، وقال: قد كنت أمين خلفائنا«))) 

وكانت مصلحة معاوية أن )يصدقه(.

والمغيرة  للبديهة  العاص  بن  وعمرو  للروية،  معاوية  أربعة،  »الدهاة  إن  قيل 
للمعضلات وزياد لكل صغيرة وكبيرة«))) ومع ذلك فإن داهية الروّية )الحليم الصبور(، 
رب هذه المملكة غضب وانزعج وفقد هدوءه وحلمه عندما قيل له أنه بادعائه زياداً 
لا  أنه  رأى  لأنه  النصيحة؛  لهذه  يستجيب  أن  ير  ولم  الإسلام،  عن  يخرج  سفيان،  لأبي 
يلعب  إليها حاجة شديدة، فهو لم يكن  التي كان يحتاج  الطاقة  يفرط بهذه  أن  يستطيع 

))) الطبري: ج٣ ص١٧٦
))) الطبري: ج٣ ص١٧٦
))) الطبري: ج٣ ص١٧7

))) العقد الفريد: 5ج ص250.



103 زياد ابن �أبيه )بن �أبي �سفيان( / بين بعد الطموح، ودناءة الأ�صل

لعب صبيان! وهو يمهد لمشروعه الكبير... لقد احتج يونس بن عبيد في جملة المحتجين 
الحجر،  وللعاهر  للفراش  الولد  أن   الله رسول  قضى  معاوية  »يا  لمعاوية:  وقال 
وانصرافاً  تعالى،  الله  كتاب  مخالفاً  للفراش  الحجر  وأن  للعاهر  الولد  أن  أنت  وقضيت 
عن سنة رسول الله بشهادة أبي مريم على زنا أبي سفيان. فقال معاوية: والله يا يونس 
لتنتهي أو لأطيرن بك طيرة بطيئاً وقوعها. قال يونس: هل إلى الله ثم أقع؟ قال: نعم، 

واستغفر الله«))).

ويبدو أن معاوية يمهد لفلسفة تريد أن لا يعرف الناس إلا شيئاً واحداً وهو أن الله 
غفور رحيم )خصوصاً معه هو(، لقد نسي عدالته ونسي غضبه وقدرته وعقابه، لم يرد 
أن يعرف عن الله إلا أنه مختص بغفران ذنوبه هو من دون الخلق وكأنه قد حصل على 
صك بذلك، لقد كان الأمر برمته مجرد ملهاة لا يدخل فيها الله إلا كطرف مهمته دعوة 
الناس لحكم معاوية وغفران أخطائه وأخطاء أصحابه وحاشيته وحواريه وهذه نقطة 

ينبغي الانتباه إليها عند تحليل كلمات معاوية وخطبه وأقواله.

أما قانون الله العام الواضح الذي نظم الحياة وجعل الإنسان خليفة على الأرض 
واصطفى من بني آدم المؤهلين لهذه المهمة من الأنبياء وأوصيائهم، يتحملونها بأكبر قدر 
من المسؤولية فلا يهم أن يخرق ما دام الذي خرقه هو معاوية )حبيب الله وأمينه ومهديه 
وهاديه( فكأن له قانوناً خاصاً واستثناء انفرد به دون الخلق، متناسياً قول الله تعالى، بل 

كل أقواله: ﴿اعْلَمُوا أَنَّ اللهَ شَدِيدُ العِقَابِ وَأَنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾.)))

نَ رَبُّكَ لَيَبْعَثَنَّ عَلَيْهِمْ إلَِى يَوْمِ القِيَامَةِ مَنْ يَسُومُهُمْ سُوءَ العَذَابِ إنَِّ رَبَّكَ  ﴿وَإذِْ تَأَذَّ

))) مروج الذهب: ج3ص9، »كما أنه غضب على ابن عامر وهو أحد أعوانه عندما بلغه قوله )لقد 
هممت أن آتي بقسامة من قريش يحلفون أن أبا سفيان لم ير سمية« الطبري: ج3ص195.

))) المائدة ٩٨.



مو�سوعة الثورة الح�سينية104
هُ لَغَفُورٌ رَحِيمٌ﴾.))) يعُ العِقَابِ وَإنَِّ ِ لَسَر

هُ لَغَفُورٌ رَحِيمٌ﴾))). يعُ العِقَابِ وَإنَِّ ِ ﴿إنَِّ رَبَّكَ َرس

اهتمام  أي  يعر  ولم  مماثلة،  بابتسامة  والهزء  السخرية  ابتسامة  معاوية  قابل  وهكذا 
لقول القائلين وسخرية الساخرين، ولم يرد أن يفهم إلا المقطع الذي يقول بأن الله - عز 

اً إياه على هواه. ( كتاب الله نفسه ومفَّرس وجل - غفور رحيم... )متأوًال

المسلمين  أم الحكم- عن رزية  بن  الرحمن  الساخرين -عبد  وقد عّرب أحد هؤلاء 
)بخليفتهم( الظريف المقدام بأبيات جاء فيها:

ب��ن ح��رب م��ع��اوي��ة  أب��ل��غ  ال��ي�امنيألا  ال��رج��ل  ع��ن  مغلغَلةً 
عفٌّ أب��وك  يقال:  أن  زاني؟أتغضب  أب��وك  يقال:  أن  وت��رضى 

زي��اد م��ن  ����كَ  أن رِمح الأت��ان)))ف��اش��ه��د  ولد  من  الفيل  كَرَحْم 
)الداهية( زياد أصبح أخاً )للداهية( معاوية، اعترف به رأس الدولة بشكل رسمي 
له  تبيح  أبي سلمة  وكأن شهادة  الإسلام،  أمة  الإسلام وكل  به  ما جاء  بذلك  متحدياً 

ذلك.)))

»وفي سنة خمس وأربعين ولى معاوية زياد بن أبيه البصرة وأعمالها«))).

))) الأحزاب ١٦٥.
))) الأعراف ١٦٧.

))) مروج الذهب:ص٩.
))) وكان زياد نفسه كما قلنا تواقاً لإلحاق نسبه بمعاوية، فعندما قدم الكوفة قال: »قد جئتكم في 
أمر ما طلبته إلا إليكم، قالوا: ادعنا إلى ما شئت، قال تلحقون نسبي بمعاوية؛ قالوا: أما بشهادة 

الزور فلا، فأتى البصرة، فشهد له رجل« الطبري: ج3 ص١٩٥.
))) مروج الذهب : ص٢٦.



105 زياد ابن �أبيه )بن �أبي �سفيان( / بين بعد الطموح، ودناءة الأ�صل

»... ثم جمع له البصرة بعد ذلك وجمع له الحجاز مع العراقين«))).

عقدة النق�ص لا يحلها التظاهر بالقوة

ولا شك أن زيادا لو لم يسلك طريق القوة والعسف، وخصوصاً بعد الفترة التي 
اغتيل فيها الإمام حيث تخلص من )القيود الشديدة( التي أخذ بها - عماله بضرورة 
التزام العدالة والحق والأمانة، كما رأينا في الرسالتين المرسلتين إليه هو على الخصوص 
واللتين ذكرنا قسمًا منهما هنا، لا شك أن هذه الاستعدادات للعسف والظلم اللذين لجأ 
ملكها وضبط قلاعها، كما  فارس حيث  الإمام في  وفاة  بعد  الظن  أغلب  إليهما في 
رأينا، إضافة إلى ما تمتع به من قدرة فائقة، تشكل خطراً كبيراً على معاوية، إذا ما بقي 
زياد مناوئاً له، وهكذا كانت استمالته بكل طريقة ممكنة تشكل ضرورة آنية مستعجلة 

لمعاوية..))) عندما »قدم على معاوية من فارس، فصالحه على مال يحمله إليه«.

في  حرية  وأعطاه  أوًال  البصرة  على  عامًال  وعينه  سفيان،  بأبي  استلحقه  وهكذا 
الدولة  على  والتمرد  العصيان  راية  برفع  تفكر  جماعة  أو  شخص  أي  لقمع  التصرف 

الأموية.

قانون �أموي ))لآخذن الولي بالولي...((

وحسن  وحزمه  كفاءته  يثبت  أن  عليه  وكان  )أخيه(،  ظن  حسن  عند  زياد  وكان 

))) مروج الذهب:ص ٣٦.
))) كما أن تلكؤ زياد وعدم الالتحاق بمعاوية حال مقتل الإمام يعود إلى اعتقاده بأن الريح 
ليست بعد مؤاتية لمعاوية وأنه قد يفشل أمام الجيش الذي أعده الإمام  والذي بقي بعد وفاته متأهباً 
ورئيس  النفاق،  وكهف  الأكباد،  آكلة  ابن  من  »العجب  قائلا  معاوية  على  رد  فإنه  لذلك  للقتال 
الأحزاب، كتب إلي يتهددني وبيني وبينه ابنا عم رسول الله يعني ابن عباس والحسن في تسعين 
ألفاً واضعي سيوفهم على عواتقهم، لا ينثنون، لئن خلص إلي الأمر ليجدني أحمز ضرابا بالسيف«، 

الطبري: ج٣ ص١٧١.



مو�سوعة الثورة الح�سينية106

إدارته للأمور منذ اللحظة الأولى. لذلك فإنه ما كاد يصل البصرة ويجتمع بالناس في 
أول لقاء عام له في مسجدها أعلن بصريح العبارة »... وإني لأقسم بالله لآخذن الولي 
بالولي والمقيم بالظاعن والمقبل بالمدبر والصحيح منكم بالسقيم حتى يلقى الرجل منكم 
أخاه فيقول: انج سعد فقد هلك سعيد أو تستقيم لي قناتكم«))). ومع أنه حاول بذلك - 
كما روي لنا - ضبط البصرة وتنقيتها من اللصوص وأشباههم. إلا أنه حاول بتهديداته 
تحويل الناس اتباعاً وعبيداً لمعاوية، وقد قرن تهديداته بممارسات عنيفة ذكر لنا المؤرخون 
بعضها، وحول الدولة إلى مؤسسة أموية خاصة، والمسجد إلى ثكنة عسكرية، لا يشعر 
آمناً عندما يكون والي  فيه  الذي يكون  بالقدر  يواجه ربه، إلا  بالأمان، وهو  فيها أحد 
)الخليفة( راضياً عنه، وكانت الاجراءات المظهرية الدالة على ذلك هي اللجوء إلى اتخاذ 
حرس خاص من الشرطة يشكلون وجهاً لقوى القمع التي يستعين بها في هذا المجال، 
فقد كان »زياد أول من سير بين يديه الحراب والعمد، واتخذ الحرس مرابطة خمسمائة لا 

يفارقون المسجد«))).

وربما يكون لهذا الأمر، ومظاهر الفخامة والسيادة التي لجأ إليها زياد أسبابها النفسية 
المتعلقة بولادته المشبوهة، وهو أمر لابد أن يفكر به المشتغلون بعلم النفس والدراسات 
الإنسانية، عند استعراض أمر زياد، وربما أراد أن يؤكد خصوصيته وقربه من معاوية 
)كأخ( لم يتمتع بحقوق الاخوة منذ زمن طويل، وها هو الآن في دائرة السلطة، معلناً 

))) الكامل في التاريخ: ج٣ ص305.
))) الكامل في التاريخ: ج٣ ص307، والطبري: ج٣ ص١٩٩. والطبري: ج3 ص197.

وقال فيها »وقد )أحدثنا( لكل ذنب عقوبة فمن غرق قوما غرقته ومن حرق على قوم حرقناه ومن 
بيتا نقبت عن قلبه ومن نبش قبرا دفنته فيه حيا فكفوا عني أيديكم وألسنتكم أكفف يدي  نقب 
وأذاي لا يظهر من أحد منكم خلاف ما عليه عامتكم إلا ضربت عنقه« الطبري: ج3 ص١٩٧ 

ونجد أن زياداً قد )أحدث( أحكاماً وعقوبات جديدة لم يأت بها الإسلام.



107 زياد ابن �أبيه )بن �أبي �سفيان( / بين بعد الطموح، ودناءة الأ�صل

عن مظاهر، ربما كان معاوية نفسه لم يلجأ إليها إلى ذلك الحد الذي لجأ إليه زياد.

�سيا�سة جديدة �أ�سا�سها ال�شدة والعنف

التي هي  للدفاع عن مصالحه الخاصة  السافر  استعداده  وكانت شدته إعلاناً عن 
مصالح )الخلافة( نفسها، ومصالح )الخليفة( معاوية أخيه! فكأنه بذلك أعطى المبرر 
للجوء إلى العنف، هذا الأمر الذي لم يكن معاوية يقره علناً وإن كان يغض النظر عنه 
ويرتاح إليه ويشيد بصاحبه، ويروح يهنئ نفسه على حسن اختياره لهذا الرجل الصلب 
)أخيه(  لجميل  كرد  وكفاءته،  صلابته  عن  الأولى  الوهلة  منذ  يعلن  راح  الذي  الكفؤ، 

الذي لم يَنسه ولم يفرط به حتى أنه استلحقه بأبيه.

كما أراد زياد أن يبين لأهل البصرة، ولأهل الأمصار كلهم أيضاً أنه يتبع سياسة 
جديدة لم يعرفوها من قبل، وإن مقايس جديدة في تقريب الناس وعطائهم، ستكون على 
حسب ما يقومون به، للتقرب من البيت الحاكم الذي أراد أن يبين لهم أنه أحد أعمدته 

وأركانه بل وأصحابه المتصرفين به، وقد أنشد في بداية ولايته للبصرة قائلا: 

نُ�رسه لا  بنا  م�رسور  ربَّ  )))»ألا  بنا لا نضره«)))  وآخر محزون 
فقد أراد أن يعلن عن فتح صفحة جديدة، الولاء فيها للبيت الأموي هو المقياس.

ليّناً، وأتحمل  إذا ما كنت  القول: إني  للناس بصريح  أن يقول  أراد  كما أن معاوية 
إلى  تطمئنوا  ولا  ذلك،  تأمنوا  لا  أن  عليكم  فإن  الظاهر،  في  )أخطاءكم(  و  تكم(  )زّال
ابتسامة الأسد مني، فربما كنت مغيظاً وأنا أبتسم بوجوهكم، وأنا امرؤ من الناس تنطوي 
نفسي على عوامل الحقد والغضب، ومعي أناس لا يستطيعون كبح جماح غضبهم كما 

))) مروج الذهب: ص٢٩.
))) الكامل في التاريخ: ج ٣ ص٣٧٤.



مو�سوعة الثورة الح�سينية108

أفعل، فحذار، ثم حذار منهم. ومني أولا... وهكذا صرح بإحدى المناسبات، عندما 
سكت عن رجل أغلظ عليه »فقيل له: أتحلم عن هذا؟ فقال: إني لا أحول بين الناس 

وبين ألسنتهم، ما لم يحولوا بيننا وبين ملكنا«))).

وحينذاك فقط، إذا ما ظهرت أي بادرة للحيلولة بينه وبين الملك، فإن الحلم يختفي 
ويحل محله الغضب، وحذار من هذا الغضب. إنه يتحمل الأمور البسيطة فكأنما يمتص 
إنسان  أي  مع  يتساهل  لا  أنه  إلا  الناس،  من  والنقمة  للغضب  الحقيقية  البداية  بذلك 
يسعى للإطاحة بالعرش الأموي أو أي إنسان يعلن عن عدم شرعية قيام هذا العرش.

�شديد فظ غليظ... اعترف لنف�سه بهذه ال�صفات

وجعل  هو  بتأسيسها  قام  التي  الدولة  لإدارة  ودهاء(  )حنكة  معاوية  أظهر  لقد 
أهلها  رأى  التي  البلاد  هذه  الإسلامية(،  )الدولة  حاضرة  منها  وجعل  الشام  مركزها 
وقيمه  هو  مفاهيمه  على  ورباهم  يفهموه،  أن  أراده��م  كما  وفهموه  بعينيه،  الإس�الم 
وتصوراته عن دين الله القويم، كما أراد أن يبين أنه لا يستعمل أسلوباً واحداً في سياسة 
الدولة، وأنه كان يحلم ويسكت على المسيء ما لم يحل بينه وبين الملك، فإنه أراد أن يبين 
أن وراءه رجالا أشداء أمثال زياد لا يتورعون عن الشدة والارهاب وأن هؤلاء رجال 

))) وقد قال في خطبته المشهورة تلك في البصرة »إني لو علمت أن أحدكم قد قتله السل من بغضي 
لم أكشف له قناعاً، ولم أهتك له ستراً، حتى يبدي لي صفحته. فإذا فعل لم أناظره...« وقال: »إنا 
أصبحنا لكم ساسه، وعنكم ذادة، نسوسكم بسلطان الله الذي أعطانا ونذود عنكم بفيء الله الذي 
خولنا، فلنا عليكم السمع والطاعة فيما أحببنا، ولكم علينا العدل فيما ولينا« الطبري: ج٣ ص١٩٧ 
-١٩٨، فهو هنا يهددهم إذا ما أظهروا أي بادرة تذمر ضد الدولة. كما أنه لم يعدهم بأن يسوسهم 
بسلطان الله الذي بين أحكامه في شريعته المقدمة.. وإنما بسلطان الله الذي )أعطاهم( وفيئه الذي 

خولهم(. ولا ندري كيف أعطاهم الله سلطانه وكيف خولهم فيئه؟
أنها خطوة لقلب مفاهيم الحكم والخلافة في الإسلام أصبحت فيما بعد هي الأساس وهي مفاهيم 

أوجدها معاوية كما هو معلوم.



109 زياد ابن �أبيه )بن �أبي �سفيان( / بين بعد الطموح، ودناءة الأ�صل

محنكون أقوياء، وأنه يلبس لكل حالة لبوسها، وأن على الجمع أن يحذروا ذلك))). فقد 
أمير  »ما غلبني  قال:  أنه  تعبير معاوية  الغليظ - حسب  الشديد  اللفظ  زياد  روي عن 
المؤمنين ]معاوية[ قط إلا في أمر واحد. طلبت رجلا من عمالي كسر علي الخراج، فلجأ 
إليه، فكتبت إليه أن هذا فساد عملي وعملك. فكتب إلي: إنه لا ينبغي أن نسوس الناس 
سياسة واحدة، لا نلين جميعاً فيمرح الناس في المعصية، ولا نشتد جميعاً فنحمل الناس 
على المهالك، ولكن تكون أنت للشدة والفظاظة والغلظة، وأكون أنا للرأفة والرحمة«))).

المقيدة  غير  معاوية  سياسة  طبيعة  لتأكيد  ونعيدها  ذكرناها  ان  سبق  رواية  وهذه 
بقانون او مبدأ اسلامي واضح.

�أهل المدينة: ا�ستعانوا عليه بالله ور�سوله

شديد فظ غليظ طبقت شهرته الآفاق بما فعل ونال من أهل البصرة والكوفة وكأنه 
كان يفخر بذلك، ويعتز بهذه الشهادة وهذا الوصف الدقيق من )أخيه( المحب الغيور. 
سلطة  على  التمرد  لهم  يروق  الذين  على  وإن  ودقيقاً.  عادًال  توزيعاً  المهمات  وزعا  لقد 
الدولة أن يتوقعوه سيفاً مصلتاً على رؤوسهم عندما يوليه معاوية عليهم حاكمًا مستبداً 
مطلقاً، فالدولة لابد لها من الشدة. كتب زياد إلى معاوية »إنه ضبط العراق بيمينه وشماله 

إليه قائلا:  المنبر وحاول استمالة أهلها  البصرة صعد  الكوفة مع  ))) فعندما جمع معاوية إلى زياد 
»فأردت أن أشخص إليكم في ألفين من شرطة البصرة ثم ذكرت أنكم أهل حق وأن حقكم طالما 
دفع الباطل فأتيتكم في أهل بيتي فالحمد لله الذي رفع مني ما وضع الناس وحفظ مني ما ضيعوا 
حتى فرغ من الخطبة فحصب على المنبر فجلس حتى أمسكوا ثم دعا قوما من خاصته وأمرهم 
فأخذوا أبواب المسجد ثم قال ليأخذ كل رجل منكم جليسه ولا يقولن لا أدري من جليسي ثم 
أمر بكرسي فوضع له على باب المسجد فدعاهم أربعة أربعة يحلفون بالله ما منا من حصبك 
فمن حلف خلاه ومن لم يحلف حبسه وعزله حتى صار إلى ثلاثين ويقال بل كانوا ثمانين فقطع 

أيديهم على المكان« الطبري: ج٣ ص207.
))) العقد الفريد: ج5 ص106.



مو�سوعة الثورة الح�سينية110

فارغة، فجمع له الحجاز مع العراقين، واتصلت ولايته بأهل المدينة، فاجتمع الصغير 
والكبير بمسجد رسول الله وضجوا إلى الله ولاذوا بقبر النبي ثلاثة أيام لعلمهم 
بما هو عليه من الظلم والعسف، فخرجت في كفه بثرة ثم حكها، ثم سرت واسودت 
فصارت أكلة سوداء فهلك بذلك«))) وكان ذلك عام ثلاثة وخمسين، قبل هلاك معاوية 

بثماني سنين.

فهو إذاً سفاح شهور)))، كان اسمه يلقي الرعب في قلوب الناس، وحسبنا مثاًال 
الشديد منه عندما سمعوا أنهم سيكونون تحت حكمه، ولم  المدينة  لذلك، خوف أهل 
العسف  من  ومنعه  يديه  على  بالأخذ  الحليم(،  )بخليفتهم  قيام  احتمال  خوفهم  يمنع 
أبدى شدته  إذا ما  والجور، وكيف لا يخافون وهو قد رصده لذلك. ولن يردعه حتمًا 
المعروفة تجاههم، وأدركوا أنه مثل في الجور والعسف، أليس هو قاتل حجر بن عدي 
حجر  مع  كانوا  الذين  وجماعته  ش��داد  بن  وشري��ك  التمار  وميثم  الحمق  بن  وعمرو 
وأضرابهم وهو صاحب الحملات الارهابية على أطراف الدولة الإسلامية، وأنه كان 

يلبس قفازاً فولاذياً مغلفاً بالحرير.

لقد بلغت درجة عنف زياد أنه »جمع الناس بالكوفة بباب مقره يحرضهم على لعن 
علي، فمن أبى ذلك عرضه على السيف«))).

لقد أراد علي إنقاذه من الهلاك، وكان جزاؤه أن راح هذا الهالك يحرض الناس 
على سبه ويهددهم ويعرضهم على السيف. 

))) مروج الذهب: ص٣٢.
))) مع أنه لم يتبع أسلوب الارهاب وحده وحسب، بل كان يلجأ إلى أسلوب الرشوة كما يلجأ 
سيده معاوية فقد »كتب خمسمائة من مشيخته أهل البصرة في صحابته، فرزقهم ما بين الثلاثمائة إلى 

الخمسمائة«، الطبري: ج ٣ ص١٩٩.
))) مروج الذهب: ص٣٢.



111 زياد ابن �أبيه )بن �أبي �سفيان( / بين بعد الطموح، ودناءة الأ�صل

تعاون على ال�شر والعدوان

ونتساءل: هل أن ما كان يفعله زياد يجري دون علم معاوية؟ وهل أنه لم يلزم الناس 
بسب علي كما فعل زياد؟

أسئلة نجد أن أجوبتها واضحة لا لبس فيها، كان معاوية هو الموجه الأول والقائد 
لعمليات العنف والجور كلها، فهل كانت هذه دولة إسلامية تقوم على نفس الأسس 
التي قامت عليها الدولة الإسلامية الأولى في عهد رسول الله أو الدولة التي قامت 
في عهد أمير المؤمنين أو على أقل التقديرات على نمط الدولة التي قامت بعد وفاة 

رسول الله في عهد عمرو وأبي بكر.

الدولة، رغم محاولاته  تبدو بها هذه  أراد معاوية أن  التي  السمة  إن الارهاب هو 
التظاهر بالحلم واللين، وزياد هو خير من يعرض في هذا المجال))).

الارهاب الأموي

يقربهم  ما  أن  علموا  جندب،  بن  سمرة  مثل  الإرهاب  في  زياد  تلاميذ  أن  ويبدو 
بذلك  فاقوا  وقد  والإرهاب،  القتل  في  تماديهم  هو  أسيادهم  عند  أقدارهم  من  ويرفع 
هؤلاء الأسياد أنفسهم. فعندما استخلف زياد سمرة على البصرة وأتى الكوفة »فجاء 

إضافة  بذلك  وأراد  )السلطان(  على  خاصة  فخامة  اضافة  حاول  من  أول  كان  زياداً  أن  كما   (((
عنصر جديد من الخوف أو الحاجب النفسي السلبي الذي لا يتسم بالاحترام المتبادل بين الراعي 
والرعية، وإنما تتحكم منه عناصر جديدة قديمة من التعامل الفرعوني الذي يجعل لفرعون قيمة 
خاصة استثنائية ويؤطره باطار خاص لا ينبغي لأحد من البشر أن ينفذ منه أو يفكر باختراقه. وقد 
بلغ من حرص زياد على ذلك أنه أقام قاعدة جديدة وهي ألا يسلم على قادم بين يدي السلطان فقد 
روي أن »عبد الله بن عباس قدم على معاوية وعنده زياد فرحب به معاوية وألطفه وقرب مجلسه ولم 
يكلمه زياد شيئاً فابتدأه ابن عباس وقال: كأنك أردت أن تحدث بيننا وبينك هجراً؟ قال: لا ولكنه 
لا يسلم على قادم بين يدي أمير المؤمنين!« العقد الفريد: ج1ص17، وقد أيد معاوية تصرف زياد.



مو�سوعة الثورة الح�سينية112

وقد قتل ثمانية آلاف من الناس فقال له: هل تخاف أن تكون قد قتلت أحداً بريئاً؟ قال: 
لو قتلت إليهم مثلهم ما خشيت«))).

جريمة قتل حجر بن عدي

على أن أكبر جريمة اهتز لها العرش الأموي، وخجل منها، بل وندم عليها حتى 
معاوية نفسه، بل وقرع نفسه عليها، وأبدى الندم في أخريات أيامه وكان يقول: ما لي 

ولحجر! وكان زياد هو الممهد والمشارك الأول بتلك الجريمة النكراء.

وكان الأمويون يشعرون منذ أن كان المغيرة بن شعبة والياً على الكوفة، إن حجر 
ابن عدي كان يتزعم المعارضة دونهم، وكان سكوت المغيرة عنه مكيدة منه، فقد كان 
يقول لمن يحرضه على حجر »إني قد قتلته إنه سيأتي أمير بعدي فيحسبه مثلي فيصنع به 

شبيها بما ترونه يصنع بي فيأخذه عند أول وهلة فيقتله شر قتلة«))).

وعند وفاة المغيرة جمع معاوية الكوفة إلى زياد، ولم يكن زياد - الذي يرى أنه له 
حصة كبيرة في هذه الدولة- ليحتمل ما احتمله المغيرة، وقد أثاره اجتماع الناس إلى حجر 
وعلو مركزه في الكوفة، ولم يحتمل أن يرد عليه حجر في مواقف ذكر بعضها المؤرخون، 
وقد كتب إلى معاوية في أمره وعظمه وكثّر عليه »فكتب إليه معاوية أن شدّه في الحديد 
ثم احمله إلي، فشد في الحديد ثم حمل إلى معاوية، فقال له معاوية: أما والله لا أقيلك ولا 
أمره:  يلون  للذين  حجر  فقال  عنده،  من  فأخرج  عنقه،  فاضربوا  أخرجوه  أستقيلك. 
دعوني حتى أصلي ركعتين، فقالوا: صل، فصلى ركعتين خفف فيهما، ثم قال: لولا أن 
تظنوا بي غير الذي أنا عليه لأحببت أن تكونا أطول مما كانتا، ولئن لم يكن فيما مضى من 
الصلاة خير فما في هاتين خير، ثم قال لمن حضره من أهله: لا تطلقوا عني حديداً ولا 

))) الطبري: ج3 ص208.

))) الطبري: ج3 ص٢١٩.



113 زياد ابن �أبيه )بن �أبي �سفيان( / بين بعد الطموح، ودناءة الأ�صل

تغسلوا عني دماً، فإني ألاقي معاوية غداً على الجادة. ثم قدم فضربت عنقه«))).

جعل  الوفاة  حضرته  لما  أنه  »فبلغنا  معاوية  بال  المروعة  الحادثة  هذه  اقلقت  لقد 
يغرغر بالصوت ويقول: يومي منك يا حجر يومٌ طويل«))).

مكر وغدر

وقد استطاع زياد بأسلوب ماكر، استغل فيه ضعف أشراف الكوفة ووقوعهم بين 
يدي معاوية متخاذلين بل موتى، أن يجعل هؤلاء )الأشراف( يدعون أصحابهم وأقاربهم 
واخوانهم الملتفين حول حجر، للتخلي عنه، وكان حديثه معهم يدل على مكر شديد لم 
يكن ليصدر إلا عن أحد هؤلاء )الدهاة( الذين أقاموا أعمدة الدولة الأموية الغاشمة، 
فكان حديثه تقريعاً في البداية ثم دعوة إلى أمر لم يكونوا ليستجيبوا له لولا هذا التقريع. 
قال زياد: »يا أهل الكوفة أتشجون بيد وتأسون بأخرى! أبدانكم معي وأهواؤكم مع 
حجر! هذا الهجهاجة الأحمق المذبوب أنتم معي وإخوانكم وأبناؤكم وعشائركم مع 
حجر هذا والله من دحسكم وغشكم والله لتظهرن لي براءتكم أو لآتينكم بقوم أقيم 
بهم أودكم وصعركم فوثبوا إلى زياد فقالوا معاذ الله سبحانه أن يكون لنا فيما ها هنا 
رأي إلا طاعتك وطاعة أمير المؤمنين وكل ما ظننا أن فيه رضاك وما يستبين به طاعتنا 
وخلافنا لحجر فمرنا به«))) وهنا بعد تهديدهم واشعارهم أنهم باتوا على خطر، أظهر 
لهم خطته، قال: »فليقم كل امرئ منكم إلى هذه الجماعة حول حجر فليدع كل رجل 
منكم أخاه وابنه وذا قرابته ومن يطيعه من عشيرته حتى تقيموا عنه كل من استطعتم أن 

))) الطبري: ج3 ص٢١٩.

))) الطبري: ج3 ص٢١٩.

))) الطبري: ج3 ص٢20.



مو�سوعة الثورة الح�سينية114

تقيموه ففعلوا ذلك فأقاموا جل من كان مع حجر بن عدي«))). ومع ذلك فلم يسلم 
ما تبقى من أصحاب حجر، حجراً إلى أعوان زياد إلا بعد معارك حشد فيها زياد كل 
أعوانه من )الأشراف( وأتباعهم، إلا بعد خيانة محمد بن الأشعث، الذي قيل أنه طلب 
من زياد أن يؤمن حجراً، وقد أخذ )الأمان( وأحضره أمام زياد الذي هدد وتوعد، وقال 
بعد أن حبسه: »والله لأحرصنَّ على قطع خيط رقبته«))) وقد قبض على بقية أصحابه، 
وقد قتل بعضهم وحبس اخرين وعذبهم وضربهم. وقد دعا زياد بعض رؤوس الأرباع 
الشهادة ضد حجر وهم عمرو بن حريث وخالد بن عرفطة وقيس بن  وطلب منهم 
الوليد وأبي بردة بن أبي موسى الأشعري. »فشهد هؤلاء الأربعة أن حجرا جمع إليه 
أن هذا الأمر لا  المؤمنين وزعم  أمير  إلى حرب  الخليفة ودعا  الجموع وأظهر شتم 
يصلح إلا في آل أبي طالب ووثب بالمصر وأخرج عامل أمير المؤمنين وأظهر عذر 
أبي تراب والترحم عليه والبراءة من عدوه وأهل حربه وأن هؤلاء النفر الذين معه هم 
الأربعة))). ودعا  بشهادة  زياد  يكتف  وأمره«))). ولم  رأيه  مثل  رؤوس أصحابه وعلى 
اسمهم في  فتطوع كثيرون وكان من هؤلاء ممن سيرد  مثلهم،  الشهادة  إلى  الناس  بقية 
مجال هذه الدراسة، عمر بن سعد وشبث بن ربعي، وحجار بن أبجر العجلي، وعمرو 
ابن الحجاج الزبيدي وشمر بن ذي الجوشن العامري، ومخفز بن ثعلبة، وزحر بن قيس 
الإمام  فيها  استشهد  التي  الطف  بمذبحة  فعلي  بشكل  اشتركوا  قد  »وهؤلاء  الجعفي، 
زياد جهوداً شاقة من أجل جمع  ابن  بذل  الحسين وأصحابه، مع سبعين آخرين«، 

))) الطبري: ج3 ص٢21-220.
))) الطبري: ج3 ص224.
))) الطبري: ج3 ص٢26.

))) وكان نص شهادة أبي بردة بن أبي موسى الأشعري: )اشهد أن حجر بن عدي خلع الطاعة، 
وفارق الجماعة ولعن الخليفة، ودعا إلى الحرب والفتنة وجمع إليه الجموع يدعوهم إلى نكث البيعة 

وخلع أمير المؤمنين معاوية، وكفر بالله عز وجل كفرة صلعاء( الطبري 3/٢٢٦.



115 زياد ابن �أبيه )بن �أبي �سفيان( / بين بعد الطموح، ودناءة الأ�صل

هذه الشهادات.

بعض  أن  كما  ذكر،  مما  شيء  أي  يعلمون  يكونوا  لم  أشخاص  أسماء  كتبت  وقد 
الأشخاص لم يشهدوا وكتبت أسماؤهم في محضر الشهادة المزورة.

تحري�ض على الجريمة

النقمة  تصاعد  من  يخاف  كان  أنه  ويبدو  وأصحابه  حجر  بقتل  معاوية  تردد  وقد 
: »فأحياناً أرى  قائًال الشعبية ضده وحدوث ما لا تحمد عقباه، وكتب إلى زياد بذلك 
العفو عنهم أفضل من قتلهم«)))، غير أن زياداً  قتلهم أفضل من تركهم وأحياناً أرى 
الذي دبر كل شيء لم يشأ - ربما بدافع نرجسية خاصة أو بشعور نفسي متدنٍ سببه نقطة 
العملية  اعتبر هذه  الرياح، وربما  أدراج  التي يعاني منها - أن تذهب جهوده  الضعف 

أخطر شيء قام به في حياته.

ولما كان يعلم أن هاجس معاوية الوحيد هو الحفاظ على الدولة التي أقامها وإنما لم 
يكن ليثار إلا إذا تعرض أحد بسوء لهذه الدولة فإنه كتب إليه رسالة مختصرة أشار فيها 
إلى أن بقاء حجر يشكل خطراً بالغاً، وأنه حتى زياد نفسه - رغم بطشه وقوته — لا 
الأمر  »فعجبت لاشتباه  زياد:  قال  إليها حجر،  عاد  ما  إذا  الكوفة  أمن  يستطيع ضمان 
عليك فيهم، وقد شهد عليهم بما قد سمعت من هو أعلم بهم، فإن كانت لك حاجة في 

هذا المصر فلا تردنَّ حجراً وأصحابه إلي«))). 

حجّوهم ورب الكعبة

عليهم  »صلوا  ق��ال:  وأصحابه،  حجر  قتل  بلغه  لما   الحسن عن  روي  وقد 

))) الطبري: ج3 ص٢٢٨.

))) الطبري: ج3 ص٢٢٨.



مو�سوعة الثورة الح�سينية116

وكفنوهم، واستقبلوا بهم القبلة، قالوا: نعم، قال: حجّوهم ورب الكعبة«))). 

قتلتهم،  أنا  قتلهم وقال: »لست  ارتكاب جريمة  التنصل من  معاوية  وقد حاول 
إنما قتلهم من شهد عليهم«)))، وهو نفس العذر الذي تذرع به عندما قتل عماراً، عندما 
قال: قتله من جاء به، ولم يستطع في نهاية المطاف إلا أن يرى عظم الجريمة التي ارتكبها 
: »يوم لي من ابن الأدبر طويل! ثلاث  قبيل أن يلم به ملك الموت ويتوجع مما جنى قائًال

مرات«))).

لم يبق زياد بعد مقتل حجر سوى عامين، فهذا جناه وهذا عمله، فهل خلصه معاوية 
من ميتته، وهل وقف له عند المعاد وعند الحساب؟ وهل تبناه الى الابد ولم يتبرأ منه؟ 

))) الطبري: ج3 ص٢31.

))) الطبري: ج3 ص٢34.

))) الطبري: ج3 ص٢32.



117

المغيرة بن �شعبة.. )الداهية( الو�سوا�س

دهاة �أم �أغبياء؟

لا ندري كيف تحملت الأمة وجود طاقات الشر المتمثلة بهذا الرباعي من )الدهاة( 
الذي جثم على صدرها في وقت واحد، وكان يكفي أن تبتلى بواحد منهم فقط لتمسخ 
وتزور هويتها، فلا تعود أمة إسلامية كما أراد لها نبيها الكريم لقد كان رابع )الدهاة(، 
المغيرة بن شعبة لا يحب أن يتحرك إلا في الظلام وكان يتطوع للقيام بدورالمشير الناصح 
الغيور، وقد حاول أن يدلي بدلوه بعد مقتل عثمان ويجرب حظه مع الإمام عندما 
أراد عزل جميع ولاة الخليفة المقتول، أشار على الإمام أن يبقيهم على مكانتهم، وعندما 
أبيت علي فانزع من شئت واترك معاوية، فإن في  أبى الإمام ذلك قال له: »فإن كنت 
معاوية جرأة، وهو في أهل الشام يستمع منه«))). وعندما رفض الإمام )اقتراحه( رفضاً 
باتاً وقال له: »لا والله لا أستعمل معاوية يومين. والله لا أعطيه إلا السيف«)))، جاءه في 
 اليوم التالي وقال إنه كان مخطئاً في رأيه ونصيحته لإبقاء معاوية. وقد أدرك الإمام
دوافعه وعلم أنه لم يكن ناصحاً، وأنه كان بفعله يساوم الإمام ليبقى قربه كمستشار 
أمني ومعاوية ليجعل له عنده يداً يذكره بسببها في المستقبل، وقد ذكر له معاوية هذه 

اليد، وربما اتفق معه في الخفاء على العمل سوية منذ البداية.

))) الكامل في التاريخ: ج3 ص٨٧.

))) الكامل في التاريخ: ج3 ص٨٧.



مو�سوعة الثورة الح�سينية118

الم�صلحة ال�شخ�صية �أولا؟

كان المغيرة كأصحابه ينظر بعين التاجر الذي يفكر دائمًا بما قد يستفيده من الآخرين 
الذين يتعامل معهم، ويضع أمامه مقاييس أرضية بحتة للربح والخسارة. كم سيربح هو 
وكم سيخسر، لا كم سيربح الإسلام أو تخسر المبادئ، وربما كان الدين آخر )سلعة( 
يفكر بالتعامل بها؛ لأنه قد يبدو بنظره سلعة بائرة لا مكان لها في دنيا التجارة. وهكذا 
فإنه لم يقترب من الدين إلا إلى الحد الذي يتمكن منه من تحقيق مطامحه وأطماعه. وقد 
وصفه أمير المؤمنين وصفاً دقيقاً عندما لمس تماديه في دروب الانحراف والضلالة 
وسعيه لتفريق شمل الأمة قائلا: »فإنه لم يأخذ من الدين إلا ما قاربه من الدنيا، وعلى 

عمد لبس على نفسه ليجعل الشبهات عاذراً لسقطاته«))).

بأمر  بالغوا  فإنهم  وحيه)))،  على  لله  وأميناً  للوحي  كاتباً  معاوية  من  جعلوا  وكما 
أصحابه وجعلوا منهم أبطاًال ممتازين، أو هكذا حاولوا أن يفعلوا في ظل إعلام أموي 

مركز هادف حاول رفعهم والغض من قيمة أعدائهم ومناوئيهم. 

معتدل.. متحيّز

كان المغيرة بن شعبة كاتباً لأبي موسى الأشعري، ولا شك أنه كان يتمتع بمؤهلات 
ومعلومات في الأدب والتاريخ، غير أن ما تميز به هو )دهاؤه( الذي اشتهر به اشتهار 
أصحابه من قبل )ومكيدته( وآراؤه الشريرة حتى قالوا فيه وفي غيره: »ذوو رأي العرب 
ومكيدتهم: معاوية بن أبي سفيان وعمرو بن العاص والمغيرة بن شعبة، وقيس بن سعد 
بديل مع علي وكان  وابن  الخزاعي، وكان قيس  بديل  بن  الله  المهاجرين عبد  ومن 
حكم  حتى  بالطائف  معتزًال  كان  المغيرة  أن  إلا  معاوية،  مع  وعمرو  شعبة  بن  المغيرة 

))) الكامل في التاريخ: ج3 ص٨٧.
))) نهج البلاغة:٧٥١.



119 المغيرة بن �شعبة.. )الداهية( الو�سوا�س

الحكمان فاجتمعوا بأذرح«))) ))) فكيف يكون معتزًال وهو مع معاوية.

أنه  يدرك  معاوية  وكان  سيده،  دهاء  عن  يقل  لا  كبير  )بدهاء(  يتمتع  المغيرة  كان 
سيكون عموداً قوياً من أعمدة دولته، فكان يستميله وهو يعلم أنه قابل للشراء، وأن 

المبادئ آخر شيء يمكن أن يشغل حيزاً في تفكيره.

نحن مع من غلب

بن  عمرو  بطليها  من  وقريباً  التحكيم  مهزلة  شهدوا  الذين  أحد  المغيرة  كان  لقد 
من  يكون  أن  أراد  وربما  ل��ه)))،  كاتباً  مضى  فيما  وكان  الأشعري  موسى  وأبي  العاص 

)المعتزلة( ليقيم الموقف ويرى إلى جانب من تكون الغلبة في النهاية فينحاز إليه.

علاقة قديمة بمعاوية

عن  بعيداً  يكن  لم  المغيرة  أن  نجد  الطبري  تاريخ  في  لنا  رويت  التي  الرواية  ومن 
ساحة المعركة، وأنه كان يراقب مسألة التحكم، وربما كان يمد الحكمين بآرائه، إن بدا 
أنه على اتصال بكليهما، وربما كان ينسق بينهما ويعمل على توحيد القرار الذي سيظهران 
: »فلما اجتمع الحكمان بأذرح وافاهم المغيرة  به أمام الناس: فقد روى الطبري قائًال

الإسلامية  الدولة  جهاز  في  نفسه  دس  حاول  ولعله   النبي وفاة  قبيل  إلا  يسلم  لم  أنه  مع   (((
ككاتب من كتاب الحوائج، هذا إذا صح ما رواه بعض المؤرخين وبالغ فيه البعض الآخر فقد روي 
»إن خالد بن سعيد بن العاص، ومعاوية بن أبي سفيان، يكتبان بين يديه في حوائجه، وكان المغيرة 
ابن شعبة والحصين بن نمير يكتبان ما بين الناس، وكانا ينوبان عن خالد ومعاوية إذا لم يحضرا« 
العقد الفريد:ج٤ ص٢٤٤. ومن ذلك نستنتج أنه ربما كانت علاقة المغيرة بمعاوية )كنائب عنه في 

كتابة الحوائج( لا الوحي طبعاً، علاقة أقدم من تاريخ قيامه بالولاية على الكوفة نائباًً عن معاوية.
جس  وأنه  )الحكمين(  قرب  كان  أنه  تروي  أخرى  روايات  أن  مع  ص١٦٨  ج3  الطبري:   (((

نبضهما وتوصل إلى قناعات خاصة بشأن التحكيم.
))) وقد عزله عمر بن الخطاب عن كتابة أبي موسى )العقد الفريد: ج٢ص105(.



مو�سوعة الثورة الح�سينية120

ابن شعبة فيمن حضر من الناس، فأرسل الحكمان إلى عبد الله بن عمر بن الخطاب 
وأبى علي  الشأم  بأهل  معاوية  كثير ووافى  في رجال  إقبالهم  في  الزبير  بن  وعبدالله 
وأهل العراق أن يوافوا، فقال المغيرة بن شعبة لرجال من ذوي الرأي من قريش أترون 
أحدا من الناس برأي يبتدعه يستطيع أن يعلم أيجتمع الحكمان أم يتفرقان قالوا لا نرى 
أحدا يعلم ذلك قال فوالله إني لأظن أني سأعلمه منهما حين أخلو بهما وأراجعهما 
فدخل على عمرو بن العاص وبدأ به فقال يا أبا عبد الله أخبرني عما أسألك عنه كيف 
ترانا معشر المعتزلة فإنا قد شككنا في الأمر الذي تبين لكم من هذا القتال ورأينا أن 
نتأنى ونتثبت حتى تجتمع الأمة قال أراكم معشر المعتزلة خلف الأبرار وأمام الفجار 
مثل  له  فقال  أبي موسى  يسأله عن غير ذلك حتى دخل على  المغيرة ولم  فانصرف 
ما قال لعمرو فقال أبو موسى أراكم أثبت الناس رأيا فيكم بقية المسلمين فانصرف 
المغيرة ولم يسأله عن غير ذلك فلقي الذين قال لهم ما قال من ذوي الرأي من قريش 

فقال لا يجتمع هذان على أمر واحد«))). 

ومع ذلك فقد اجتمع الحكمان على أمر واحد. خلعا كلاهما الإمام وأقر أحدهما 
معاوية في العلن وأقره الثاني في السر وإن أبدى للناس نفسه أنه ضد صاحبه. ربما كان 
)المغيرة( يموه على المسلمين ويريهم أن لكلا طرفي التحكيم رأياً لن يتعداه ولن يحيد عنه 
حتى يسير التحكيم إلى نهاية الشوط ويؤدي غاياته. »والذي فعله عمرو هو نفس الذي 
فعله أبو موسى لا يفترق عنه قط في نقير ولا قطمير. وأن أبا موسى وعمراً اتفقا على أن 
يعهدا بأمر الخلافة على المسلمين إلى الموجودين على قيد الحياة من أعيان الصحابة الذين 
توفي رسول الله وهو عنهم راض. فعمرو لم يغالط أبا موسى ولم يخدعه؛ لأنه لم يعط 
معاوية شيئاً جديداً ولم يقرر في التحكيم غير الذي قرره أبو موسى ولم يخرج عما اتفقا 

))) الطبري: ج3 ص106-105.



121 المغيرة بن �شعبة.. )الداهية( الو�سوا�س

عليه«))).

بقوة  له  وتصدى   الإمام المقتول(  الخليفة  بثأر  )المطالب  معاوية  تحدى  لقد 
السلاح، ووجد في نفسه القوة لهذا التصدي بوجه إمام الأمة المجمع عليه من قبل الأمة 
بشرعية  ويطعن  يؤيده  من  وجد  وقد  الآن  أما  مثيل،  لها  يسبق  لم  تاريخية  بيعة  في  كلها 
خلافة الإمام ويدعو إلى إعادة أمر الخلافة إلى )الصحابة( ثانية، في عملية )تحكيم( 

ممهد لها، فإن موقفه قد أصبح أقوى مما كان عليه في السابق.

وقد هرب أبو موسى إلى مكة بعد )التحكيم(، ثم قدم على معاوية بعد استتباب 
الأمور له وحاول التقرب منه لنيل ولاية أو منصب، إلا أن معاوية لم يحقق له رغباته. 

الاقتراح الم��شؤوم - دمر الأمة في �سبيل م�اصلحه ال�شخ�صية

كان المغيرة بن شعبة مشؤوماً، بما ارتكبه بحق هذه الأمة، فبغض النظر عن الدور 
المشين الذي لعبه باعتزاله الحرب بين الإمام ومعاوية، وكأن الأمر كان يحتاج لتربص 
وتدبر واعتزال لمعرفة من هو الضال المضل الباغي ومن هو المصيب الذي يدور مع الحق 
أنى دار. ومع أنه بقيامه بدور المحايد هو وأشباهه أمثال أبي موسى وسعد بن أبي وقاص 
وغيرهما، وما في ذلك من ايحاء للأمة بأن )أصحاب( رسول الله أنفسهم في شك من 
أمرهم بشأن أي الرجلين أحق بالأمر، علي أم معاوية، فإن المغيرة كان سبباً في أحداث 
ثلاثة ألحقت بالأمة الخراب والدمار، ثم لم تنهض من كبوتها بعد، أولهما - وقد تكلمنا 
عنه في سيرة زياد - هو التمهيد لخنق المعارضة الإسلامية بقيادة حجر بن عدي، وقوله 
هو نفسه عن حجر: أّين قد قتلته. فكان ذلك أول ذل دخل الكوفة. فقد قيل: »إن أول 

ذل دخل الكوفة موت الحسن بن علي وقتل حجر بن عدي ودعوة زياد«))).

))) محب الدين الخطيب: نقلا عن هامش ابن الأثير: ج3ص٢٠٩-٢١٠.
))) الطبري: ج3 ص ٢٣٢.



مو�سوعة الثورة الح�سينية122

�أ�اشر على معاوية با�ستلحاق زياد

أما دعوة زياد واستلحاقه فكانت بايحاء ومشورة من المغيرة نفسه أيضاً. فقد كان 
عبد  عند  أودعها  التي  أمواله  على  تستر  فإنه  لذلك  لزياد،  معاوية  حاجة  يدرك  المغيرة 
في  أراد  وقد  لديه.  بما  للاعتراف  معاوية  منه  طلب  كما  يعذبه  ولم  بكرة  أبي  بن  الرحمن 
أمير  يا  هناك  زياد  »ما  له:  وقال  لزياد  حاجته  مدى  لمعرفة  معاوية  نبض  جس  البداية 
المؤمنين! فقال معاوية: بئس الوطء العجز، داهية العرب معه الأموال، متحصن بقلاع 
فارس، يدبر ويربص الحيل، ما يؤمنني أن يبايع لرجل من أهل هذا البيت، فإذا هو قد 
أعاد علي الحرب جذعة«))) وقد عرض المغيرة على معاوية أن يذهب بنفسه لاقناع زياد، 

وقد ذهب إليه وأشار عليه بقوله: »أرى أن تصل حبلك بحبله، وتشخص إليه«))).

وقدم زياد على معاوية »فسأل معاوية زياداً عما صار إليه من أموال فارس، فاخبره 
النفقة، فصدقه  فيها إلى  التي يحتاج  الوجوه  أنفق منها في  بما حمل منها إلى علي وما 

معاوية على ما انفق، وما بقي عنده، وقبضه منه، وقال: قد كنت أمين خلفائنا«))).

الكوفة  بنزول  له  زياد، وسمح  مع  كانت  التي  الأموال  بأمر  معاوية  تساهل  وقد 
وكان المغيرة نفسه والياً عليها، فكان يعظمه ويكرمه، ورغم استسلام زياد لمعاوية إلا 

أنه كان يخشى شره وكان يوصي المغيرة بمراقبته وأخذه بالصلاة في الجماعة))).

دعا معاوية �إلى بيعة يزيد.. و�ضع الأمة في م�أزق �شديد

أما ثالثة الأثافي فكانت مشورته المشؤومة بجعل يزيد ولياً للعهد بعد معاوية، وكان 

))) الطبري: ج3 ص 176.
))) الطبري: ج3 ص 176، وراجع العقد الفريد ج5 ص٢٦٨.
))) الطبري: ج3 ص 176، وراجع العقد الفريد ج5ص٢٦٩.

))) الطبري: ج3 ص 176-١٧٧.



123 المغيرة بن �شعبة.. )الداهية( الو�سوا�س

الدافع إليها، أن المغيرة أحس بفتور من قبل معاوية وأنه أراد تنحيته، فسار إليه وأشار 
عليه بتولية يزيد وأنه سيكفيه الكوفة إذا ما بدأ التمهيد لهذا الأمر الذي جرَّ الويلات على 
هذه الأمة وجعل السلطة الأموية تكشف عن انحرافها وخروجها السافر عن الإسلام 
بن  المغيرة  »كتب  الذهب:  مروج  من  كاملة  القصة  إلى  ونستمع  ونهائي،  علني  بشكل 
شعبة إلى معاوية حين كبر وخاف أن يستبدل به: أما بعد، فقد كبرت سني، ورق عظمي، 

واقترب أجلي، وسفهني سفهاء قريش، فرأي أمير المؤمنين في عمله موفق.

ما  وأما  شبابك؛  أكلت  فأنت  سنك،  كبر  من  ذكرت  ما  أما  معاوية:  إليه  فكتب 
ذكرت من اقتراب أجلك، فإني لو أستطيع دفع المنية لدفعتها عن آل أبي سفيان، وأما 
ما ذكرت من سفهاء قريش، فحلماؤها أحلّوك ذلك المحل؛ وأما ما ذكرت من العمل، 

فـ»ضح رويداً يدرك الهيجا حمل«.

القدوم، فأذن له فخرج، فلما  إليه يستأذنه في  انتهى الكتاب إلى المغيرة، كتب  فلما 
دخل عليه، قال له: يا مغيرة، كبرت سنك، ورق عظمك، ولم يبق منك شيء، ولا أراني 
إلا مستبدًال بك، قال المحدث عنه: فانصرف إلينا ونحن نرى الكآبة في وجهه، فأخبرنا 

بما كان من أمره، قلنا له: فما تريد أن تصنع؟ قال: ستعلمون ذلك.

فأتى معاوية فقال له: يا أمير المؤمنين، إن الأنفس ليغدى عليها ويراح، ولست في 
زمن أبي بكر ولا عمر، فلو نصبت لنا علمًا من بعدك نصير إليه! فإني قد كنت دعوت 
أهل العراق إلى بيعة يزيد، فقال: يا أبا محمد، انصرف إلى عملك ورُم هذا الأمر لابن 
لقد وضعت رجله في ركاب  فالتفت فقال: والله  النجب،  فأقبلنا نركض على  أخيك، 

.(((طويل ألقى عليه أمة محمد

))) العقد الفريد: ج1ص78-77.



مو�سوعة الثورة الح�سينية124

وقد روى الطبري هذا الخبر بصيغة أخرى، قال: »قدم المغيرة على معاوية واستعفاه 
سمع  رجل  أخبر  وقد  العاص.  بن  سعيد  يولي  أن  وأراد  فأعفاه  الضعف،  إليه  وشكا 
: يا مغيرة، ما أرى أمير المؤمنين إَّال قلاك، رأيت ابن خنيس كاتبك  الحديث بذلك، قائًال
عند سعيد بن العاص يخبره أن أمير المؤمنين يوليه الكوفة، قال المغيرة: أفلا يقول كما قال 

الأعشى: 

م��ؤي��داًأم غاب ربك فاعترتك خصاصة ي��ع��ود  أن  رب���ك  فلعل 
رويداً أدخل على يزيد، فدخل عليه فعرّض له بالبيعة، فأدى ذلك يزيد إلى أبيه. 
فرد معاوية المغيرة إلى الكوفة، فأمره أن يعمل في بيعة يزيد. فشخص المغيرة إلى الكوفة. 

وعمل في بيعة يزيد وأوفد في ذلك وافداً إلى معاوية.

فهل وضع رجل معاوية في ركاب طويل، أم وضع رجله هو؟هل كان ذلك عمل 
امرئ يحسب حساباً للآخرة؟ أم عمل امرئ لا يرى أمامه إلا هذه الدنيا؟

 : ورجع إلى الكوفة فرحاً ببقائه على )عرش الكوفة( متمثًال

عَ��م��رو أم  ي��ا  ف��اف��زع��ي  النعور«))) بمثلي  السفر  هاجني  ما  إذا 

هرب من الطاعون وعاد ليقتله الطاعون

ومات المغيرة بعد ذلك بأقل من أربع سنين وهو ابن سبعين سنة، وكان قد هرب 
من الكوفة! فقدمها فطعن فمات وضم معاوية الكوفة إلى زياد))) وتزوج زياد زوجته.

ولسنا بصدد إيراد سيرة ذاتية للمغيرة، فليس في حياته لقطات مشرفة، إلا ما حاول 
بعض كتاب الدولة الأموية إيراده. أما الآخرون فقد رووا عنه أخباراً أخرى، روى ابن 

))) الطبري: ج3 ص١٩٦.

))) الطبري: ج3 ص١٩٦.



125 المغيرة بن �شعبة.. )الداهية( الو�سوا�س

هشام »أن المغيرة بن شعبة قبل إسلامه قتل ثلاثة عشر رجلا من بني مالك من ثقيف 
فودى  المغيرة  المقتولين والأحلاف رهط  مالك رهط  بنو  ثقيف  من  الحيان  فتهايج 

عروة المقتولين ثلاث عشرة دية وأصلح ذلك الأمر«.))) 

ما�ض ملوث.. يزني وهو �أمير

أبا  بدله  والياً عليها واستعمل  البصرة عام 17هـ عندما كان  وقد عزله عمر عن 
أبي  إلى  أهدى جارية  إلى عمر  وقبيل شخوصه  المغيرة،  إليه  أن يشخص  وأمره  موسى 
أبا بكرة -وهو أخو زياد لأمه- وجماعة معه منهم زياد  موسى، وكان سبب عزله أن 
رأوا المغيرة بين رجلي امرأة »وكانا في مشربتين في كل واحدة منهما كوة مقابلة الأخرى، 
فاجتمع إلى أبي بكرة ليسده فبصر بالمغيرة، وقد فتحت الريح باب كوة مشربته، وهو بين 
رجلي امرأة، فقال للنفر: قوموا فانظروا، فقاموا فنظروا وهم أبو بكرة ونافع بن كلدة، 

وزياد بن أبيه، وهو أخو أبي بكرة لأمه، وشبل بن معبد البجلي فقال لهم: 

بن  عامر  بني  من  وكانت  الأفقم،  بن  جميل  أم  قال:  هذه؟  ومن  قالوا:  اشهدوا 
صعصعة وكانت تغشى المغيرة والأمراء ]والأشراف[ وكان بعض النساء يفعلن ذلك 
في زمانها، فلما قامت عرفوها«))) وأدلوا بشهادتهم أمام عمر، إلا زياد الذي أبدى تردده 
بمعرفة المرأة، وكان حوار المغيرة للشهود دقيقاً بحيث جعلهم لا يعطون وصفاً متطابقاً 

للحالة التي شاهدوه عليها.

ابن الأثير، فقد روى عن  التي أوردها  وقد أورد الطبري تفاصيل أكثر من تلك 
محمد بن يعقوب بن عتبة عن أبيه، قال أن المغيرة »كان يختلف إلى أم جميل، امرأة من 
بني هلال، وكان لها زوج هلك قبل ذلك من ثقيف، يقال له الحجاج بن عبيد، فكان 

))) السيرة النبوية: ابن هشام: م ٢ ص٣١٣-٣١٤.
))) الكامل في التاريخ: ج٢ ص٣٨٤-385، والطبري: ج2 ص٤٩٢-٤٩٤.



مو�سوعة الثورة الح�سينية126

حتى  الأيام  من  يوماً  المغيرة  فخرج  فأعظموه،  البصرة،  أهل  ذلك  فبلغ  عليها،  يدخل 
الذين شهدوا جميعاً، فكشفوا  القوم  فانطلق  الرصد،  دخل عليها، وقد وضعوا عليها 

الستر، وقد واقعها«))).

وقد شهدوا عليه أمام عمر أنهم رأوه بين رجلي أم جميل إلا زياد - كما ذكرنا، لذلك 
فإن شهادة الثلاثة ردت في نهاية المطاف بسبب الحوار الدقيق الذي أجراه معهم المغيرة.

صحابي مزيف.. ادعى �أنه �أحدث النا�س عهداً بر�سول الله�

ما ذكر  به، إلا  يعتد  الكريم مما  للرسول  المغيرة من )صحبته(  لم تكن حصيلة 
عن كونه نائباً لمعاوية في كتابة الحوائج، وحتى هذه تحتاج إلى تأمل وتدبر، وكما تبجح 
معاوية بوجود قميص لرسول الله معه وبعض قلامة أظفاره فإن المغيرة تبجح بأنه 
عهداً  الناس  أحدث  أنه  يدعي  شعبة  بن  المغيرة  كان  فقد  به  عهداً  الناس  أحدث  كان 
مني،  إن خاتمي سقط  القبر، وقلت:  فألقيته في  أخذت خاتمي،  يقول:   برسول الله

(((. فأكون أحدث الناس عهداً به وإنما طرحته عمداً لأمس رسول الله

ومع أن ذلك لا يتيح له منزلة خاصة ممتازة، إذ لو أن الأمر كذلك فكيف بمن كانوا 
الدعايات المضللة ووسائل  النبي وكانوا نفسه. ومع ذلك فقد حاولت  بضعة من 
ادعاه  ما  إبراز  سوى  فلم  من  لها  يكن  ولم  فضائلهم،  طمس  المغرضة  الأموية  الاعلام 
معاوية والمغيرة وأمثالهما. مع أن ما ادعياه لا يقدم من الأمر شيئاً ولا يؤخر منه أي شيء.

الناس، فقد  بنظر  أراد منها رفع شأنه  المغيرة  ومع ذلك فقد كانت هذه كذبة من 
روي أن نفراً من أهل العراق سألوا أمير المؤمنين قائلين: »يا أبا حسن جئنا نسألك عن 

))) الطبري: ج2ص ٤٩٢.
))) السيرة النبوية: ابن هشام: م٢ ص ٦٦٤ والطبري: ج2 ص239.



127 المغيرة بن �شعبة.. )الداهية( الو�سوا�س

أمر نحب أن تخبرنا عنه؟ قال: أظن المغيرة بن شعبة يحدثكم أنه كان أحدث الناس عهداً 
برسول الله، قالوا: أجل، عن ذلك جئنا نسألك؛ قال: كذب! قال: أحدث الناس 

عهداً برسول الله قُثَم بن عباس«))).

قاتل عمر بن الخطاب

وكان غلام المغيرة بن شعبة هو الذي قتل عمر بن الخطاب، وهو فيروز أبو لؤلؤة 
وقتل معه سبعة أشخاص، عندما أبى عمر أن يستجيب لشكواه من المغيرة - وكان قد 
أننا لا  القضية، غير  تلك  الحديث عن ملابسات  ولسنا بصدد  الخراج.  ثقل  إليه  شكا 
نستغرب من المغيرة الذي كان عمر يقرعه كثيراً أن يكون قد حرض خادمه على قتل 
عمر، فهو لم يكن يعير شيئاً باله إلا إذا كانت فيه مصلحته، ولم يكن لاي حساب آخر - 

سوى حساب المصالح والنزعات الارضية المتدنية – قيمة في نظره.

انتهازي متلون

وعندما جعل عبد الرحمن بن عوف الأمر لعثمان في مسألة الشورى التي ابتكرها 
عمر قال له المغيرة: »يا أبا محمد، قد أصبت إن بايعت عثمان، ولو بايعت غيره ما رضيناه، 

قال: كذبت يا أعور! لو بايعت غيره لبايعته وقلت هذه المقالة«))).

لمن  اهتمامه  يعير  كان  وأنه  كذاب،  متقلب  وأنه  المغيرة،  الرحمن  عبد  عرف  لقد 
سيكون خليفة، ما دام يستطيع تحقيق بعض المطامح في ظله. ولا يفرق عنده إن كان 

عثماناً أو علياً، فهو مع الغالب، وهو مع من يدفع له.

))) السيرة النبوية: ابن هشام: م٢ ص ٦٦٤ والطبري: ج2 ص239.
))) العقد الفريد: ج5 ص٣٢-٣٣.



مو�سوعة الثورة الح�سينية128

كيف التقى الزناة و�أولاد الزواني

إلى  قريبين  إن كانوا  )الدهاة( الأربعة وكيف حصل  التقى هؤلاء  ندري كيف  لا 
الدولة  أعمدة لهذه  أن ما حصل قد حصل. وكانوا  الشديد. غير  القرب  بعضهم هذا 
المسخ التي لم ينجبها الإسلام ولم تلدها مبادئه وقيمه. وكانوا بلية جلبت معها بليات 

أكبر على هذه الأمة المنكوبة المضطهدة.

الغريب وهم في  أمداً محدوداً، وكان طمعهم  الملك والامارة  نعمة  لقد تمرغوا في 
ذلك العمر الذي وصل فيه بعضهم إلى أرذله يكاد يكون مدعاة للاستغراب والعجب، 
أفلم يأن لهم أن يرتدعوا بعد أن أصبحوا على حافة هذه الحياة الدنيا وأوشكوا أن يفدوا 
على ربهم وحسابه العادل؟ غير أن من يعمل عملهم ربما لم يجعل في رأسه حساباً لهذا 

الخالق العادل الرحيم الجبار! ورحم الله الشاعر الذي مر عليه وهو يدفن فقال فيه:

تعرف للمغيرة  دي���ار  عليها دوي الانس والجن تعزفأرس����مَ 
وفرعون فاعلم أن ذا العرش منصف)))فإن كنت قد لاقيت هامان بعدنا

الدولة  أعمدة  من  وكان  معاوية،  صف  في  فكان  دائ�اًم،  ضعفه  عليه  غلب  لقد 
الأموية، فهو داهية المعضلات، وقف مع الدهاة الثلاثة وخدمهم وأعوانهم لاقامة هذه 
الدولة على أسس فرعونية تلبس زياً إسلامياً براقاً تخدع به جاهير المسلمين وتموه عليهم 

طبيعة أغراضها وأهدافها.

))) مروج الذهب: ص٣٠.



129

 مروان بن الحكم

ال�شيطان الغبي... قاتل عثمان

الأموي الذي لعنه ر�سول الله في بطن �أمه

ابن طريد رسول الله، ومن لعنه وهو في بطن أمه، وهو ابن عم عثمان وزوج 
ابنته، وابن عم معاوية أيضاً، من العائلة الأموية العدوة للإسلام والحاقدة على رسول 
الله، فهو نتاج الحقد الأموي، وهو آلته الخبيثة التي أبرزها في عهد عثمان، وكان أحد 
الأسباب الرئيسية في مقتله؛ حيث إن قربه منه ونفوذه وامتداد سيطرته عليه، شكل أحد 
أهم الأسباب التي نقمها الناس عليه وما نقم الناس على عثمان أنه آوى طريد رسول 
الله الحكم بن أبي العاص، ولم يؤوه أبو بكر ولا عمر، وأعطاه مائة ألف، وتصدق 
رسول الله بمهزون - موضع سوق في المدينة - على المسلمين فاقطعها الحرث بن 
فوهبه  الفيء  خمس   - فأخذ  افريقية  وافتتح  مروان،  فدك  واقطع  مروان،  أخا  الحكم 

لمروان))).

الوزير الأول لعثمان - عينه ول�سانه

الخاصة  أموره وشؤونه  والناظر في  باسمه  الرسمي  والناطق  المدلل  فتاه  كان  لقد 
والعامة وأمين سره والقائم على أمره، كان مروان هو الذي يسيطر على مقدرات الخليفة 
الشيخ ومقدرات الدولة الإسلامية التي يديرها هذا الشيخ الضعيف إدارة اسمية، وكان 
قربه الشديد منه يتيح له أن يعيش في مملكة أسطورية، رغم أن الشيخ يدرك أحياناً من 

))) العقد الفريد: ج5 ص٣٣.



مو�سوعة الثورة الح�سينية130

هو مروان ويدرك أنه قد تجاوز حده، فيقرعه عندما يتجاوز هذا الحد ويتصرف بشكل 
أمية خاصة  لبني  الدولة ملك  الناس ويزعجهم، كان يتصرف وكأن هذه  يثير  فاضح 
أداة فعالة للانحراف  يتمتعون بها ويتصرفون بها كيف شاؤوا، وكان  الناس  من دون 

المتسارع والفساد الذي بدأ يظهر بجسم الدولة الإسلامية الناشئة.

ا�ستغلوا �ضعف ال�شيخ فت�سللوا �إليه

لقد تسلل بهدوء وخبث إلى جوار الشيخ الضعيف واستغل حبه لأقاربه وضعف 
الأذهان  بعض  في  له  بقيت  ربما  جميلة  صورة  آخر  ويدمر  به  ليتلاعب  به  الشيخوخة 
رسمها  ولكنه  حقاً  يودّه  لم  من  له  رسمها  والتي   الله رسول  لصحابة  انتمائه  بحكم 
نكالا )بمنافس العائلة الأموية( الذي كان مقدراً له أن يكون على رأس هذه الدولة، 
الرحمن  بعيد وفاة رسول الله، فحتى عبد  المطامع  تتلاعب الأهواء وتتصارع  لم  لو 
بل  الناقمين عليه  الذي رشحه للخلافة وحتى طلحة والزبير أصبحوا من  ابن عوف 
والمحرضين بفعل تصرفاته التي كان يبدو مروان وراء أغلبها، بل وراءها كلها، ولم يكن 
مروان، الذي لم يكن ذا سابقة في الإسلام أو شرف قديم فيه، يجرؤ على الظهور علانية 
وراء  من  الظلام  في  يعمل  كان  بل  الله،  رسول  أصحاب  متقدماً  المسلم  الشعب  على 
الأستار، وكانت حياته الظلامية وما يحوكه من خطط لإيقاع الخليفة الشيخ في حبائله، 
مدعاة لبروز المزيد من الخطط والمكائد والدسائس ضد كل من يلمس أنه قد يكون عقبة 

في سبيل مجد العائلة الأموية المعاد، والذي كاد أن يضمحل بفعل ظهور الإسلام.

المسلم  الشعب  يتحدى  وأخذ  سافر  علني  بشكل  النهاية  في  نفسه  أظهر  أنه  على 
خضم  في  الأمة  أن  مدركاً  الشاغل،  شغله  الإم��ام  على  عثمان  تحريض  مسألة  وجعل 
فهو  النهاية،  في  حوله  وتلتف  به  تستنجد  أن  لابد  المعلن  الانحراف  غمرة  في  وقوعها 

المؤهل الوحيد لقيادة الأمة وتخليصها من الورطة التي وقعت فيها.



131 مروان بن الحكم ال�شيطان الغبي... قاتل عثمان

ا�ستغلال ال�سلطة

وعندما أتيحت لمروان فرصة التقرب من عثمان إلى أدنى حد ممكن بعد أن تزوج 
ابنته أم أبان، استغل ذلك أبشع استغلال وورط الخليفة الشيخ بأخطاء كان فيها حتفه في 
النهاية و»لم يكن الرجل في ثاني شطري عهده إلا ثوب عثمان وذهن مروان ]الذي[ كان 
النقد حتى الحماقة، ولا يدفعه إلى معالجة الخطأ  يثيره  النزعة،  بالصلف، مستبد  مفتوناً 
ينصاع  وزيراً  ولا  للأمير،  مشيراً  فحسب  يكن  ولم  عليه،  الإصرار  إلى  يدفعه  ما  بقدر 
كان  يريد، ولكنه  ما  انجاز  يستعين بها عثمان على  أداة  أمره، ولا  لإرادته ويعمل وفق 
السافر!  المريح  الواقع  الأمير في حساب  أيضاً  المظاهر، وكان  أولئك جميعاً في حساب 
في  الخيط  بأصابعه  يحرك  الأهواء،  وبعد  الشره  جوار  إلى  الخبث  يعوزه  لم  امرءاً  وكان 
الناس بهيكل الخليفة  التي تمليها عليه شهوته، ويعمل دائمًا وهو محجوب عن  الناحية 
الشيخ، فيبدو العمل ويبدو عثمان في آن، الخفاء كان ميدانه والدس سلاحه، والتمويه 
بها  يوسوس  الواحدة  الكلمة  كانت  طبعه؟  بجبن  هذا  كل  يشي  أفلا  هواه،  إلى  مركبه 
للخليفة كفيلة بما يريد، ولو أن مروان كان حقاً وزير صدق لوسعه أن يتدارك الفتنة وأن 
يكشف مخلصاً عن مكمنها ثم يشير على ولي نعمته بالعلاج الحاسم، ولكنه كان امرءاً 

جبان الطبع لا يستطيع أن يواجه الحقائق فاستعان دائمًا على الأزمات بأسلحة الظلام.

يبق في  لم  الخليفة وبين شعبه، كذلك  والوقيعة، ومشى بين  الدس والخدع  أفشى 
الأمة رجل مشى إلى الخليفة بكلمة نقد إلا لبسها مروان ثوب باطل ولا دعوة تحدثت 

بها الشفاه إلا حاول خنقها قبل أن تذيع«))).

»ولم يكن في هذا بحامي الخليفة ولا بالذائد عنه بقدر ما كان ذائداً عن جاهه هو 

))) الإمام علي بن أبي طالب: عبد الفتاح عبد المقصود ج ٢ ص ١٦-١٧-٢٣ ٢٤،ط٤ مكتبة 
مصر.



مو�سوعة الثورة الح�سينية132

وعن سلطانه. حارب مروان النقد ليدافع بهذه الحرب عن سلطانه، وحاول خنق حرية 
يبد  لم  الاستبداد، هو حقاً  إلا في ظلام  تكون  آله لا  الناعمة وحياة  الرأي؛ لأن حياته 
للعيان في صورة المناجز، ولكنه اتخذ من عثمان ستاراً توارى خلفه، وما أحسب خطأ 

واحداً من أخطاء الشيخ إلا وفيه آثار واضحة من أصابع ابن الطريد«))). 

بداية تفاقم الانحراف في عهد عثمان

وإذ كان لابد من وقف الانحراف الذي بدأ يهدم جسم الأمة الإسلامية ويزعزع 
أسباب  بقطع  يطالبون  الناس  بدأ  لقيصر،  أو  لكسرى  مملوكة  أمة  إلى  ويحيلها  أركانها 
هذا الانحراف وطرد الزمرة الطفيلية التي تسلقت على أكتاف الخليفة العجوز وبدأت 
تحتكر كل مكاسب الأمة، وفي مقدمتهم مروان ومعاوية وابن عقبة وابن عامر وسعيد 
وغيرهم دون أن تكون لديهم المؤهلات اللازمة ليساووا حتى أقل المسلمين مستوى 
وجاهاً ونفوذاً، فكيف بهم وقد أصبحوا سادة وأمراء وحكاماً ومالكين لثروات هائلة 

يعجز العقل عن تخيلها؟

الناس أن طرد مروان أوًال كان يشكل حاجة ملحة؛ لأنهم علموا أنه  وقد أدرك 
كان شؤماً على الأمة الإسلامية برمتها؛ لأنه كان يتصرف بمقدراتها ويوحي للخليفة 
كيان  تهدم  أن  شأنها  من  والتي  الظلام  في  يحوكها  كان  التي  الشيطانية  بأفكاره  العاجز 
الدولة وتجعل منها دولة مستبدة لا تمت للإسلام بصلة. ثم عندما رأوا أنه لا يزال مقرباً 
وعندما  برأسه،  يطالبون  بدؤوا  وقراراتها  الدولة  هذه  شؤون  على  ومسيطراً  ومتنفذاً 
تيقنوا  وعندما  بذلك،  منه  المتكررة  الوعود  رغم  عنه،  التخلي  أو  إبعاده  الخليفة  رفض 
في  به  تلحق  سوف  والتي  بالإسلام  لحقت  التي  المصائب  كل  سبب  أنه  قاطع  بشكل 

المستقبل إذاما اتسعت زاوية الانحراف بذلك النمط المتسارع.

))) الإمام علي بن أبي طالب:ج2ص ٢٤-25.



133 مروان بن الحكم ال�شيطان الغبي... قاتل عثمان

المطالبة قد  اتسع الشق أمام إصرار عثمان على تقريب مروان، حتى رأينا أن  وقد 
أصبحت بالتالي برأس عثمان نفسه، وهكذا كان نتاج الثورة المسلحة مقتل عثمان وإصابة 

مروان الذي خيل للثوار أنه قتل أيضاً.

الإمام �أول من حاول ايقاف الانحراف: »�إني كلمتك مرة بعد �أخرى«

كان الإمام يمثل أمل الأمل لتصحيح الانحراف الواضح عن الإسلام في عهد 
الخليفة الثالث والذي كان يتمثل بالاجراءات الكيفية عند البتّ في العديد من القضايا، 

وإغداق الأموال على الأقارب، وتعيينهم في أهم مناصب الدولة الحساسة.

»وكان عثمان كثيراً ما يولي بني أمية ممن لم يكن له من رسول الله صحبة، وكان 
يجيء من أمرائه ما ينكره أصحاب محمد، فكان يستعتب فيهم، فلا يعزلهم«))) لذلك 
يحل  لكي   الإمام إلى  اتجهت  مواقفه،  عن  عثمان  عدول  من  يئست  التي  الأمة  فإن 
الأزمة الناشبة بينها وبين الخليفة والتي لا يبدو أنها ستحل ما دام وراء الخليفة الشيخ 
مستشار أحمق مثل مروان، فكان الإمام كثيراً ما يتوجه بالنصح إلى عثمان ويعاتبه إلى حد 
التقريع، وكان يذهب إليه بنفسه أحياناً وأحياناً يرسل إليه ابنه الحسن لهذا الغرض 
إليه، فلما أكثر عليه، قال  ابنه الحسن  إليه أمر عثمان، أرسل  الناس  »وكان كلما اشتكى 
له: إنَّ أباك يرى أن أحداً لا يعلم ما يعلم، ونحن أعلم بما نفعل، فكف عنا! فلم يبعث 
»إني  الإمام:  له  قال  به عثمان أخيراً،  استنجد  ثم عندما  بعد ذلك«)))  ابنه في شيء  علي 
فعل  من  عنه، وهذا  ترجع  وتقول حتى  ذلك تخرج  فكل  أخرى،  بعد  مرة  كلّمتك  قد 
مروان وابن عامر ومعاوية وعبد الله بن سعد، فإنك أطعتهم وعصيتني«))). وقد اعتذر 

))) العقد الفريد: ج5 ص٣٧.
))) العقد الفريد: ج5 ص ٥٦.

))) الكامل في التاريخ: ج٣ ص54.



مو�سوعة الثورة الح�سينية134

عثمان مرة أخرى ورجع وخطب في الناس، حتى اقتنع أهل مصر، وهم أغلبية الثائرين 
ورجعوا.

وهنا كانت عين مروان الأموية ترى أن سبب كل ما أحاق بالخليفة الأموي وحاشيته 
من علي، كما كان أبوه وعمه أبو سفيان يريان أن سبب كل )بلاء( أو انتقاص لمجد 
العائلة الأموية من محمد، وكان يرى أيضاً أن أمل الأمة بتقويم الانحراف سوف 
يتحقق عندما تزول المظاهر الطارئة التي أوجدها عثمان بمجرد موته ميتة طبيعية، وهو 
الآن شيخ قد أشرف على الثمانين، وميتته محققة بين لحظة وأخرى. ويعلم علم اليقين أن 

الامتيازات الأسطورية التي حصل عليها سوف تسلب منه إذا ما تولى الإمام الخلافة.

لا تنازل عن )المكا�سب(

الضالعة  يراود معاوية وغيره من الحاشية  الذي  كان مروان يحمل نفس الهاجس 
عليها  حصل  التي  المكاسب  عن  بسهولة  يتنازل  أن  يقبل  يكن  لم  فإنه  وهكذا  بالشر، 
وجعل الخليفة الشيخ ضحية لأطماعه، وقد حرضه على التراجع عن الوعود التي قطعها 
للإمام، وقال له: »تكلم وأعلم الناس أن أهل مصر قد رجعوا وأن ما بلغهم عن إمامهم 
، ففعل عثمان«))). فقد خطب عثمان في الناس قائلا »اللهم إني أتوب إليك،  كان باطًال
أن أكون عبداً  إلى  لئن ردّني الحق  إليك! والله  أتوب  اللهم إني  إليك!  أتوب  اللهم إني 
قناً لأرضين به، إذا دخلت منزلي فادخلوا علي، فوالله لا أحتجب منكم، ولأعطينكم 
الرضا، ولأزيدنكم على الرضا، ولأنحين مروان وذويه.. فلما دخل أمر بالباب ففتح، 
ودخل بيته، ودخل عليه مروان، فلم يزل يفتله في الذروة والغارب حتى فتله عن رأيه 

وأزاله عما كان يريد فلقد مكث عثمان ثلاثة أيام ما خرج استحياء من الناس«))).

))) الكامل في التاريخ: ج٣ ص54.
))) الطبري: ج٢ ص٦٦٠.



135 مروان بن الحكم ال�شيطان الغبي... قاتل عثمان

»وبعد خطبة عثمان، خرج مروان إلى الناس وقال: ما شأنكم قد اجتمعتم كأنكم 
قد جئتم لنهبنا، شاهت الوجوه إلى من أريد، جئتم تريدون أن تنزعوا ملكنا من أيدينا، 
أخرجوا عنا، والله لئن رمتمونا ليمرن عليكم من أمر لا يسركم ولا تحمدوا غب رأيكم 

ارجعوا إلى منازلكم فإنا والله ما نحن بمغلوبين على أمرنا«))).

كان كلام مروان - وحتى تصرفاته - عندما يجري بهذا الشكل الموحي بأن الأمر 
ببني أمية الذين لا تعرف لهم سابقة في الإسلام، بل سجلت عليهم  أمر ملك خاص 
عداوتهم العنيفة له منذ البداية، تستفز الأمة وتثير سخطها وتولد في نفوس أبنائها حالة 
من اليأس والقنوط من مستقبل مشرق يحكم فيه الإسلام لا مروان وأشباهه وتصحح 
فيه المسيرة وتعاد إلى ما كانت عليه، وكان مروان يبدو كرأس الحربة التي يوجهها البيت 
الأموي لجماهير المسلمين، وكان هو يدرك ذلك ويدرك ما له من صلاحيات ويندفع 
بحماقة إلى أقصى حد لإعلان ما لم يجرؤ حتى أحمق الناس من بني أمية لإعلانه وإظهاره، 
فكأنه كان يستهتر بالأمة ولا يرى أنها أمة إسلامية وحدها الإسلام وقامت على قيمه 
النهاية في  ومبادئه، وكان مروان، حينما يتصور أن توجه الأمة إلى علي سيضعه في 
وأقاربه واستأثروا  انفرد بها عثمان  التي  الدولة الإسلامية  الصحيح، على رأس  الموقع 
الإمام  من  النيل  طريقة  بكل  ويحاول  ذلك  من  غضباً  يستشيط  ومكاسبها،  بخيراتها 
وإظهاره على أنه منافس لعثمان في الملك والسلطة، وحاول عدة مرات تحريض عثمان 
عليه ودق أسفين العداوة والبغضاء بينهما، رغم أن الجميع - ومنهم — عثمان يدركون 
النوايا السليمة للإمام عندما يتقدم بنصائحه إلى عثمان لإنقاذه وإنقاذ الأمة من شر فتنة 
شاملة تصيب الجميع وتعود على الإسلام بالشر والوبال. ولم يستطع في إحدى المرات 
عندما جاء الإمام مع جماعة من الناس لإنقاذ الموقف ونصح عثمان، إلا أن ينبري مع 

))) الكامل في التاريخ: ج٣ ص ٥٦ والطبري: ج2ص٦٦٠.



مو�سوعة الثورة الح�سينية136

جماعة من أقاربه مهددين الإمام وموجهين إليه الاتهام قائلين: »أهلكتنا وصنعت بنا هذا 
الصنع. والله لئن بلغت الذين تريد لتمرن عليك الدنيا، فقام مغضباً وعاد هو والجماعة 

إلى منازلهم«))).

لم يكونوا يريدون أن يتنازلوا عن سلطتهم التي اكتسبوها بقرابتهم من الخليفة لأي 
سبب من الأسباب، ولو أدى ذلك إلى قتله، وهو ما كان يتهدده بالفعل، وهو ما كان 
يبدو أنهم يريدونه، بل ويسعون إلى تحقيقه. إذ كيف يتسنى لهم الخروج على الإمام الذي 
كانت كل الدلائل تشير إلى أن الأمة كانت تتجه إليه بكل كيانها ومشاعرها. فلو مات 

عثمان موتاً طبيعياً، ترى ما هو المبرر الذي سيجدونه وإعلان الحرب عليه؟

كل النا�س تكره مروان حتى نائلة زوجة عثمان

وقد أثار موقف مروان من الناس وسبه إياهم واستهانته بهم، وتحريض عثمان على 
عدم الاستجابة لمطالبهم، التي كان يرى أن في الاستجابة لها وهناً بمركز الخليفة وذويه 
وربما زيادة الهوة بينه وبين الناس مما يفوت عليه الفرصة لإقدامهم على قتله وهو ما يبدو 
أثار  الفاني.  للشيخ  المشؤومة  النهاية  إليه مع معاوية بكل جد ودبرا هذه  قد سعى  أنه 
موقف مروان هذا غيض نائلة بنت القرافصة زوج عثمان التي قطعت أصابعها عندما 
هجم الثوار على عثمان وقتلوه، وقد حنقت على مروان. »وكانت نائلة زوج عثمان تكره 
مروان وتكره تدخله في الأمر«))) وكانت ترى أنه قد تمادى في ذلك إلى أبعد الحدود، وأنه 
سبب كل المشاكل التي تحيط بعثمان وتوشك أن تودي به، وكان تشخيصها لقيمة مروان 
وشخصيته تشخيصاً دقيقاً حيث أدركت وهي القريبة منه والمنتمية إلى العائلة الأموية 
بحكم زواجها من عميدها أن مروان قد سيطر على زوجها سيطرة تامة وأن كره الناس 

))) الكامل في التاريخ: ج٣ ص ٥3.

))) الكامل في التاريخ: ج٣ ص ٥٦.



137 مروان بن الحكم ال�شيطان الغبي... قاتل عثمان

لعثمان إنما يعود سببه لكرههم هذه الشخصية الغبية النزقة التي لم تعرف لها سابقة في 
الإسلام والتي أصبحت تدير أمور الدولة إدارة تامة وتتلاعب بمقدراتها بشكل كيفي 
وعبثي فاضح، وقد جاءت في النهاية إلى زوجها عثمان محذرة إياه من مروان وطلبت منه 
إبعاده قائلة: »وقد أطعت مروان يقودك حيث شاء، فإنك متى أطعت مروان قتلك، 

ومروان ليس له عند الناس قدر ولا هيبة ولا محبة، وإنما تركك الناس لمكانه«))).

القضية الأساسية، حتى  بل أصبح هو  بأكملها،  وقد أصبح مروان وحده قضية 
أن الثائرين قد طلبوا من عثمان. »أحد أمور ثلاثة، إما أن يعزل نفسه، أو يسلم إليهم 
أو يعزل نفسه  الناس مروان  يقتلوه، فكانوا يرجون أن يسلم إلى  أو  مروان بن الحكم 

فيستريح«.)))

وهكذا قتل عثمان بسبب مروان ومعاوية وأضرابهما ممن قربهم إليه لإدارة شؤون 
التي  المكاسب  النهاية  في  جنيا  شخصياً  أنهما  الغريب  ومن  الناشئة،  الإسلامية  الدولة 

أعقبت ذلك واستثمرا مقتله إلى أبعد الحدود!

مروان ومعاوية �أعدا و�أخرجا م�سرحية قتل عثمان

ومهما يقال عن مقتل عثمان، وبواعث الثورة عليه، فإن الوقائع التاريخية تجمع على 
الأسباب التي ذكرت في هذا الفصل والفصل السابق، لو جردنا القضية من )الأموية(، 
وبعبارة أخرى، لو نظرنا نظرة حيادية غير متحيزة إلى القضية بمجملها كواقعة من وقائع 
التاريخ الإسلامي، يتعامل معها الجميع وفق تصوراتهم وفهمهم للإسلام ومصالحهم 
التي تقترب بعضها من مصلحة الإسلام حتى تكون نفسها هي هذه المصلحة، كما هو 
به كما هو  تربطها  الحال مع الإمام - وتبتعد بعضها عنه حتى لا نكاد نجد أي رابطة 

))) الكامل في التاريخ: ج٣ ص ٥7.
))) البداية والنهاية: ج4ص ٢١٦-٢١٧.



مو�سوعة الثورة الح�سينية138

وصور  الإسلامية،  الدولة  كل  على  ذلك  بعد  سيطر  الذي  الأموي  الحزب  مع  الحال 
قضيته على أنها القضية العادلة الواقعية الموضوعية، وأنها قضية الأغلبية من أبناء الأمة، 
وأن الإمام كان مجحفاً بتصديه لهم. وساعد فوز الأمويين على الاستئثار بكل شيء 
الكثير من المسلمين وخصوصاً  المعدة إعداداً جيداً ومتقناً على  على انطلاء هذه الحيلة 
في الشام الذين عرفوا الإسلام الأموي فقط، ذلك الذي صوره لهم معاوية وتلقوه عنه 
الماهرتين  يديه  ونتاج  تربيته  نتاج  وكانوا  طريقه،  عن  عليه  تعرفهم  كان  فقد  شخصياً، 
وحذقه في شؤون السياسة والحياة! كما أن أولئك الذين لم تنطل عليهم أحابيل معاوية 
وحيله لم يتمكنوا من الإعراب عن آرائهم صراحة ولم يكن بإمكانهم سوى السكوت، 
وكان معاوية أمهر القادرين على إسكات الناس بمختلف الأساليب، وقد تعرضنا إلى 

بعضها في هذه الدراسة.

لا  وأضرابه،  لمروان  المتكررة  الخاطئة  المواقف  تلك  وحتى  الأمويين،  مواقف  إن 
للم  تخطيط  عن  تعبر  وإنما  والأهل،  للعائلة  مجرد  ميل  أو  عاطفية  فورة  مجرد  على  تدل 
شعث هذه العائلة، ورص صفوف أبنائها لمواجهة ما احتملوا أن يواجهوه، مما قد يعمل 
على نقض بنيانهم الذي رأوه صاعداً وهم يرون أن رأس الدولة ومعظم ولاته وحاشيته 
منهم هم، فليس من السهل عليهم أن يتخلوا عن كل ذلك ببساطة بمجرد أن يموت 

الخليفة موتاً طبيعياً، ولا بد من إعداد لهذا الموت وإخراج جيد له. 

اندفاعات  نتيجة  كانت  بأنها  كلها  تبريرها  يمكن  لا  مروان  مواقف  فإن  وهكذا 
الشباب والطيش وعدم الحكمة أو أنها كانت تعبر عن ميل عاطفي مجرد لعثمان، إذ إنها لم 
تكن تصرفات مروان لوحده وإنما عكست تصرفات كل أعضاء الأسرة الأموية الذين 
حاولوا استفزاز الأمة وفي مقدمتها الإمام، وقد رأينا موقف معاوية من مجموعة من 
المسلمين كان الإمام معهم وتحذير معاوية لهم بشكل وأسلوب متعالٍ مدروس لا 



139 مروان بن الحكم ال�شيطان الغبي... قاتل عثمان

شك أنه أراد من ورائه إعطاء انطباع للأمة بأن الأوامر ملك خاص لا شأن لأحد به أو 
مناقشته مهما كان مركزه أو قرابته من رسول الله أو سابقته في الإسلام!

وقد بدا بشكل واضح أن معاوية ومروان وكل أعضاء البيت الأموي أرادوا جر 
الإمام ليكون طرفاً معلناً العداء لعثمان، ليستثمروا ذلك في النهاية ويخرجوا عليه إذا 
ما أصبح في موقع القيادة الفعلية للأمة، ومع أنه أفشل مخططاتهم، لا لمجرد إفشال هذه 
المخططات، بل بفعل مبدئي ثابت، ولم يحرض أحداً على عثمان، بل على العكس، حاول 
منع وقوع المأساة التي لم تود بعثمان وحده، وإنما أثرت على مسيرة كل الأحداث فيما بعد 
- كما تنبأ الإمام وأوضحناه - بإسداء النصح المتكرر لعثمان، حتى منعه عثمان من ذلك.

كان مروان يجابه حالة مستعجلة لابد فيها من حسم سريع، وكان لابد أن يتصدى 
بكل الوسائل الممكنة لمن حسب أنهم يريدون الاستحواذ على ملكهم كما صرح بذلك 
أمام الثوار. وهكذا فإن تصرفاته لم تكن مجرد نزوات عابرة في رأسه وإنما كانت نتيجة 
موقف مبيت مرسوم لاستفزاز الأمة وإخراجها عن طورها لكي يكون تصرفها العفوي 

في مصلحة البيت الأموي في النهاية ليمكن استثماره من قبلهم إلى أقصى حد ممكن.

وهكذا كان الأمر كما خطط له معاوية ونفذه مروان.

مروان.. قاتل طلحة يوم الجمل

بعد  ، ثم بمعاوية  بالخارجين على الإمام في معركة الجمل أوًال التحق مروان  لقد 
ذلك، وشاء سوء حظ طلحة الذي كان مروان أحد أتباعه في تلك المعركة، أن يقتل على 

يديه »وكان الذي رمى طلحة مروان بن الحكم«))). 

»لما رأى مروان بن الحكم يوم الجمل طلحة بن عبيدالله، قال: لا أنتظر بعد اليوم 

))) الكامل في التاريخ: ج ٣ ص١٣٢ والطبري: ج3 ص٤١.



مو�سوعة الثورة الح�سينية140

بثأري في عثمان، فانتزع له سهمًا فقتله«))).

وقد روي أنه أخذ أسيراً يوم الجمل »فاستشفع الحسن والحسين - إلى أمير المؤمنين 
أولم يبايعني   :فكلماه فيه، فخلى سبيله، فقالا له: »يبايعك يا أمير المؤمنين؟ فقال -
بسيفه،  لغدر  بكفه  بايعني  لو  إنها كف يهودية،  بيعته!  قتل عثمان؟ لا حاجة لي في  بعد 
منه ومن  أبو الاكبش الأربعة، وستلقى الأمة  أنفه، وهو  الكلب  إمره كلعقة  له  أن  أما 
ولده يوماً أحمر«))) وقد تحقق ما قاله الإمام، ولا بد أن علمه بذلك كان عن رسول 

الله.. فقد لقيت الأمة منه ومن ولده يوماً أحمر.

�أفل نجمه �أمام نجم معاوية ويزيد

كل  وفي  الخلافة،  كرسي  على  معاوية  وضعت  التي  العديدة  الملابسات  رأينا  وقد 
هذه السنين التي واجه الإمام لم نجد موقفاً بارزاً لمروان، ويبدو أن نجم معاوية قد 
غلب نجمه، حيث قبع بعد ولاية معاوية في المدينة يجتر مكاسب قتل عثمان. وقد عبر 
عن ذلك معاوية صراحة بقوله لسعيد بن العاص: »إنه كصاحب الخبزة كفى إنضاجها 
في  مكانه  يحتل  قد  له  خليفة  أو  محتمًال  منافساً  فيه  وجد  معاوية  أن  ويبدو  فأكلها«))). 
النهاية مرجحاً على يزيد، لذلك فإنه فيما يبدو قد أبعد الأضواء عنه وأهمله إلى حد بعيد، 
وغاية ما حمله من مسؤوليات أنه كان يوليه المدينة سنة ويوليها سعيد بن العاص سنة 
أخرى، وكان يحرض أحدهما على الآخر ويكيد بينهما. وربما أراد إضعافه إلى الحد الذي 

يتمكن فيه من إتمام البيعة ليزيد.

وهنا تتضارب الأخبار في موقف مروان من هذه البيعة، فأحدها يذكر أن معاوية 

)))  العقد الفريد: ج5ص70.
))) نهج البلاغة: دار الكتاب اللبناني: ص ١٠٢.

))) العقد الفريد: ج1 ص251.



141 مروان بن الحكم ال�شيطان الغبي... قاتل عثمان

المدينة،  ومنها  الأمصار،  إلى  البيعة  بهذه  كتب  العهد،  بولاية  يزيد  مبايعة  أراد  عندما 
وعامله عليها مروان بن الحكم، وقد غضب مروان عند سماعه ذلك »فخرج معقباً في 
أهل بيته وأخواله من بني كنانة حتى أتى دمشق فنزلها، ودخل على معاوية يمشي بين 
السماطين، حتى إذا كان منه بقدر ما يسمعه صوته، سلم وتكلم بكلام كثير يوبخ فيه 
معاوية منه: أقم الأمور يا بن أبي سفيان وأعدل عن تأميرك الصبيان، واعلم أن لك من 
قومك نظراء، وأن لك على مناوأتهم وزراء«))). وقد هدأه معاوية وأوعده بولاية العهد 
من بعد يزيد. فمروان كان يطمح بالخلافة، وربما كان متفقاً منذ البداية مع معاوية على 
أن تؤول إليه من بعده، وكان يعد نفسه نظيراً له، وكان الغضب من تولية يزيد هو رد 
الفعل الطبيعي لديه فهو يرى في استخلافه تعدياً على حقوقه ونقضاً للاتفاق الذي قد 

يكون مبرماً بينهما على الأرجح.

غير أن هذه الرواية التي تروى لنا عن الغضب الذي اجتاح مروان، حتى أن سفرته 
أمام  عنه  يعلن  أن  إلا  وأبى  سورته،  تطفئ  أن  تستطع  لم  الشام  إلى  المدينة  من  الطويلة 

معاوية بهذه الشدة، تناقضها روايات أخرى.

يزيد،  استخلاف  خبر  وصله  عندما  المدينة  أهل  خطيباً في  قام  أنه  تقول  فإحداها 
يزيد  ابنه  استخلف  وقد  جهداً،  يأل  فلم  لكم،  اختار  قد  المؤمنين  أمير  »إن  لهم:  وقال 

بعده«))).

وأخرى تروي أنه قام خطيباً فيهم »فحثهم على الطاعة، وحذرهم الفتنة، ودعاهم 
إلى بيعة يزيد«))). ونرى من خلال هذين النصين أنه قد قبل باستخلاف يزيد وروج له 

))) مروج الذهب:ص٣٢.
))) الكامل في التاريخ: ج ٣ ص351.

))) العقد الفريد: ج5ص١١٢.



مو�سوعة الثورة الح�سينية142

وحث عليه، ولم يجد في نفسه قوة للوقوف بوجه معاوية والاعتراض على هذا الأمر، كما 
يدللان على تراجعه وصمود شخصيته أمام شخصية معاوية القوية المتحدية، بل وحتى 
أمام يزيد. ومهما يكن فإن الصفقة التي عقداها لم تتم في حينها، وجاءت متأخرة بعد 
هلاك يزيد على رغم معاوية. وأصبح مروان خليفة المسلمين و )أمير المؤمنين( وأورثها 

من بعده أولاده الأربعة الذين لقيت منهم الأمة بأساً شديداً وشراً منقطع النظير.

تحري�ض على قتل الح�سين ،م�أثرته الوحيدة.. بغ�ض �أهل البيت

لقد عاش مروان بدايات الانحراف، وشهد ذروتها على عهد معاوية ويزيد، وكان 
شاهدا حيا على كل ما وقع من انتهاكات صريحة وخروج واضح عن الإسلام في كل 

المجالات، ولم تخف عنه خفايا مسيرة هذا الانحراف وخطواته ومراحله.

الولاية، ولعل معاوية  أو معزولا عن  نائباً عن معاوية  المدينة  بيته في  وقد قبع في 
قد أتاح له أن يغترف ما يشاء من أموال المسلمين، ما دام قد كرس وقته وجهده لحماية 
العرش الأموي، وحسبه أن يظل متنعمًا مرفهاً ما دام الأمر قد مهد بحيث لا يخرج عن 

هذا البيت الذي ينتمي إليه.

وقد   ،الرسول لآل  الشديد  كرهه  هو  م��روان  شخصية  طبع  ما  أهم  أن  على 
عمل على إحداث فجوة بين عثمان والإمام في بداية الأمر، وكان يتصدى بكل السبل 
للإمام ويحاول النيل منه. كما منع قيام المسلمين بدفن الإمام الحسن قرب جده 
رسول الله، مدلًال بذلك على حقده الأسود على آل البيت. وفي النهاية حاول تحريض 
والي المدينة الوليد بن عتبة على الإمام الحسين واقترح عليه قتله أو إجباره على البيعة 
 -: ليزيد وذلك عند ورود خبر هلاك معاوية إلى المدينة، وقد رفض الوليد ذلك قائًال
الشمس  عليه  ما طلعت  أن لي  ما أحب  والله  ديني،  فيها هلاك  التي  اخترت لي  »إنك 



143 مروان بن الحكم ال�شيطان الغبي... قاتل عثمان

إن  أقتل حسيناً  الله!  قتلت حسيناً، سبحان  الدنيا وملكها، وإني  مال  وغربت عنه من 
الميزان عند الله يوم  امرءاً يحاسب بدم حسين بخفيف  أبايع! والله إني لا أظن  قال: لا 

القيامة«))).

بالعداء لآل  المجاهرين  وأكثر  الأمويين،  والغرور  للصلف  أبرز ممثل  مروان  كان 
.رسول الله

قطعة مهملة من �أحجارال�شطرنج

ولم يكن حضوره واضحاً في رسم السياسة الأموية ومسيرتها بعد مقتل عثمان، ولم 
يكن من الذين يصيغون القرارات ويشاركون مشاركة فعالة في هذه السياسة إلا بعد 
ابنه من بعده، حيث طمع في الخلافة كثيرون حتى عبيد الله بن  موت يزيد ثم معاوية 

زياد بن سمية.

ويبدو أن مروان لم يكن يملك المؤهلات التي يملكها الدهاة الأربعة، وأن تأثيره 
السابق كان منصباً على الخليفة الضعيف عثمان، ولذلك لم يأخذ دوراً رئيسياً في إدارة 
هذه الدولة وأن تقريبه كان بسبب انتمائه للعائلة الأموية وأحد الرموز السابقة المقربة من 
عثمان، أما مؤهلاته الشخصية فلم تكن مما يفتخر به. غير أنه كما قلنا كان ممثل الانحراف 

وشاهده الحي وعرابه القديم.

 الله رسول  أصحاب  ضد  المشؤومة  الحرة  واقعة  في  به  قام  دور  أقذر  أن  على 
وأنصاره، حيث حرض يزيد على أهل المدينة، ومهد لدخول مسلم بن عقبة المري إليها 

واستباحتها بشكل يندى له جبين الإنسانية.

لم يحسن مروان العمل إلا في الظلام، وكانت نفسه الشيطانية تخشى النور وتهرب 

))) الطبري: ج2 ص270.



مو�سوعة الثورة الح�سينية144

منه.

كاد �أن يبايع ابن الزبير لولا �أن منعه ابن زياد

لقد تضاءل دور مروان إلى حد بعيد، ولم يعد يتطلع إلى الخلافة أو يطمح إليها حتى 
عند موت يزيد ومعاوية ابنه من بعده. وعندما رأى إقبال الناس على مبايعة ابن الزبير 
واجابتهم له »فأراد أن يلحق به وينضاف إلى جملته، فمنعه من ذلك عبيد الله بن زياد، 
وقال له: إنك شيخ بني عبد مناف فلا تعمل«)))، فكان ذلك أول ما حرك مطامعه بهذه 
أن  عليه  وعرض  الأشدق،  العاص  بن  سعيد  بن  بعمرو  ذلك  بعد  التقى  ثم  الخلافة. 
يدعو الناس إليه، على أن يكون ولي عهده، أو ولي عهد خالد بن يزيد من بعده، فاتفقا 

على ذلك، فمضى الأشدق يدعو إليه الناس إلى أن تم له الأمر.

لي�س نقاتل �إلا عن عر�ض دنيا

بالقوة  إلا  يتعاملون  الذين لا  المتخلفين  الناس قد علموا طبيعة هؤلاء  أن  ويبدو 
والرشوة يعطون المال من يشاؤون ويمنعونه عمن يشاؤون. وقد أصبح التعامل معهم 
علنياً يتم على هذا الأساس؛ فقد اشترط حسان بن مالك، وكان رئيس قحطان، وسيدها 
بالشام على مروان ما كان لهم من الشروط على معاوية وابنه يزيد وابنه معاوية بن يزيد 
منها: »أن يفرض لهم لكل رجل ألفين ألفين، وإن مات قام ابنه أو ابن عمه مكانه، وعلى 
أن يكون لهم الأمر والنهي وصدر المجلس وكل ما كان من حل وعقد فعن رأي منهم 
ومشورة، فرضي مروان بذلك فانقاد إليه. وقال له مالك بن هبيرة اليشكري: إنه ليست 
لك في أعناقنا بيعة، وليس نقاتل إلا عن عرض دنيا، فإن تكن لنا على ما كان لنا معاوية 
ويزيد نصرناك، وإن تكن الأخرى، فوالله ما قريش عندنا إلا سواء، فأجابه مروان إلى 

))) مروج الذهب:ص ١٠٣.



145 مروان بن الحكم ال�شيطان الغبي... قاتل عثمان

ما سأل«))).

هكذا قالوا له صراحة: ليس نقاتل إلا عن عرض دنيا، وإن كنت لنا كما كان معاوية 
أي  على  أما  والعقد...  الحل  أهل  ونحن  ألفين،  منا  واحد  كل  واعط  نصرناك،  ويزيد 
أساس يمنح هذه الامتيازات لمن يتعاملون معه بهذه الصراحة ويقولون له: ليس نقاتل 
إلا عن عرض دنيا، لا دفاعاً عن الإسلام أو المبادئ، وكيف يبرر جلوسه خليفة لرسول 
الله، وكيف يبرر الشرعية التي يريد أن يزين بها عرشه؟ فهذا يبدو أنه أمر لا يهتم به 
مروان كما لم يهتم به معاوية أو يزيد من قبل، فالشرعية - بعد مرور هذا الزمن ووصول 

المجتمع الإسلامي إلى هذه الحال من الخدر والكسل واللامبالاة - لم تعد أمراً ذا بال.

ولله در الشاعر الظريف، أخو مروان نفسه عبد الرحمن بن الحكم، عندما وصف 
اخاه بأنه )خيط باطل( كما كان يدعى.

مروان: خيط باطل: �أهل الدار �أدرى بما فيها

على الناس يعطي من يشاء ويمنع«)))»لحى الله قوماً أمروا خيط باطل
لقد أدرك هذا الشاعر أن كل واحد من قومه، آل أمية خيط باطل، وأنه يعطي ما 
دامت  الحياة، وما  ثابت في  منهج  أو  بدين  يتقيد  دام لا  ما  أيضاً،  يشاء  ما  يشاء ويمنع 

مصلحته ورغباته ونزواته هي وحدها التي تسيره وتتحكم فيه.

بطل م�سرحي

وقد رويت قصة هزلية عن )قبول( مروان لمنصب الخلافة، وقد أريد بها الإيحاء 
بأنه كان زاهداً فيها وانه كان منصرفاً إلى كتاب الله يتلوه في كل وقت من أوقات يومه، 

))) مروج الذهب:ص ١٠٤.

))) مروج الذهب:ص ١٠٤.



مو�سوعة الثورة الح�سينية146

مع  أمية  بني  رجال  تشاور  الزبير،  ابن  إلى  الناس  وإقبال  يزيد،  بن  معاوية  فعند موت 
أشراف وجوه أهل الشام، ورفضوا أن ينتقل )ملك أهل الشام( إلى الحجاز، ورأوا أن 
يختاروا رجلا منهم لهذا الأمر، فوقع اختيارهم على مروان »فأتوا مروان بن الحكم، فإذا 
عنده مصباح، وإذا هم يسمعون صوته بالقرآن، فاستأذنوا ودخلوا عليه، فقالوا: يا أبا 
 عبد الملك ارفع رأسك لهذا الأمر. فقال: استخيروا الله واسألوا أن يختار لأمة محمد
خيرها وأعدلها. فقال له روح بن زنباع الجذامي: إن معي أربعمائة من جذام، فأنا آمرهم 
أن يتقدموا في المسجد غداً، ومر أنت ابنك عبد العزيز أن يخطب الناس ويدعوهم إليه 
الناس أن أمرهم  تنادوا من جانب المسجد: صدقت، صدقت، فيظن  فإذا فعل ذلك، 
واحد، فلما اجتمع الناس، قام عبد العزيز، فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: ما أحد أولى 
بهذا الأمر من مروان كبير قريش وسيدها، والذي نفسي بيده، لقد شابت ذراعاه من 
الكبر، فقال الجذاميون: صدقت صدقت، فقال خالد بن يزيد: أمر دبر بليل، فبايعوا 

مروان بن الحكم«))).

وهكذا تم إخراج هذا الفصل الهزلي الجديد الذي دبر بليل وأخرج هذا الإخراج 
وتوزع أبطاله وممثلوه على خشبة المسرح، والذي حرف )الخلافة( وصرفها عن آل أبي 
سفيان لآل مروان، لتبدأ سلسلة )الخلفاء( الظرفاء المتحررين من كل )قيود( الإسلام 
يتلو  الكبر، وهو  من  ذراعاه  الذي شابت  لشيخهم  ذلك  الفضل في  وكان  والتزاماته، 
كتاب الله وينظر فيه ولا شاغل له غيره، والذين كانوا يسمعون صوته وهو يقرأ القرآن 
الله  استجاب  التي  الأمة  هذه  وأعدلها،  محمد  أمة  خير  كان  والذي  بعيدة،  مسافة  من 
به دون  الذي استأثروا  العرش الجميل  الطريق إلى  دعاءها فوهبه لها. والذي مهد لهم 

الناس جميعاً.

))) العقد الفريد: ج5 ص134.



147 مروان بن الحكم ال�شيطان الغبي... قاتل عثمان

قادة �أم �أع�اضء ع�اصبة �سرّية 

ولا نريد أن نتعرض بالتفصيل إلى كل رموز الحكم الأموي والحاشية الأموية، وقد 
استعرضنا نماذج منهم ورأينا أنهم كانوا القادة الحقيقيين الذين يتحكمون بمصير الأمة 
الإسلامية ومقدراتها. ولن نتكلم عن أبي الأعور السلمي وابن أبي معيط وحبيب بن 
مسلمة وابن أبي سرح والضحاك بن قيس والنعمان بن بشير وسفيان بن عوف وعبد الله 
ابن مسعدة الفزاري وبسر بن أبي أرطأة ومسلم بن عقبة ووردان والحارث بن عبد الله 
الأزدي ومعاوية بن خديج وسعيد بن العاص وسمرة بن جندب وغيرهم وغيرهم... 
فهم كانوا أدوات بيد معاوية ولم يذكر التاريخ لنا أنهم كانوا حريصين على الإسلام بقدر 

حرصهم على ما نالوه من جاه ومكانة في ظل النظام الأموي الجديد.

إن كرسي الخلافة الإسلامية قد سرق و)ذبح( بطريقة غير إسلامية، وإن الطريق 
إليه كان عبر الرشوة والغش والارهاب.

فالدهاء الأموي كان  إلا تمويهاً،  فلم يكن  الدهاء الأموي،  ما زعم عن ذلك  أما 
عبارة عن عمليات متسلسلة من الكذب والخداع والمداهنة والنميمة والتفرقة ولم يكن 
ينجح وحده في مواجهة استقامة الإسلام وقوة مبادئه لو لم يرافقه السيف والارهاب 

وضروب الرشوة!

وحتى في يومنا هذا يوجد من يعتقد أن معاوية كان حمًال وديعاً، وأنه نال ما ناله 
والعمال  القادة  من  الارهاب  شلة  متناسين  ومروءته،  وتسامحه  وصبره  حلمه  بفضل 
أنهم  رأى  من  لجميع  عنف  بكل  تصدى  وأنه  بعرشه،  أحاطوا  الذين  القبائل  ورؤساء 
كانوا يشكلون عقبة بطريق الزعامة الأموية، وكان أمره مع الإمام نفسه وتحريضه 

أهل الشام معروفاً لا يمكن تجاهله.



مو�سوعة الثورة الح�سينية148

الارهاب الر�سمي.. هو ال�شرعي

وحسبنا أن نرى أن استعانته بمجموعة من الإرهابيين والقتلة الرسميين المتسترين 
بشرعية الدولة والمتذرعين بالحفاظ على وحدة الأمة الإسلامية، كانت تدل على توجهه 
وإخضاعهم  ترويضهم  يريد  من  مع  سياسته  فشلت  إذاما  أغراضه  لتنفيذ  الدموي 

والتغلب عليهم.

 : كان معاوية يغلف تهديداته بابتسامة عريضة، وهو يتوجه إلى قريش بحديثه قائًال
»ألا أخبركم عني وعنكم، قالوا: بلى. قال: فأطير إن وقعتم، وأقع إن طرتم. ولو وافق 

طيراني طيرانكم سقطنا جميعاً«))).

وبما أن الجو لا يتسع إلا لطائر واحد، فمن عسى أن يكون هذا الطائر سوى معاوية 
نفسه. وما على قريش - وغير قريش - إلا أن تستسلم وتلقي أعنتها لمعاوية وأهل الشام 

الذين رباهم على مفاهيمه وقيمه وتصوراته.

أن  فبعد  وآرائ��ه،  خططه  من  العديد  على  النهاية  في  يتستر  أن  معاوية  يحاول  ولم 
بقيم  والتصاقه  العليا،  السماوية  القيم  عن  السافر  خروجه  أعلن  الأمور،  له  استقامت 
المدينة،  قدم  عندما  أعلنها صراحة  أمه، هكذا  الدنيا، وهي  ابن  فهو  الأرض وحدها، 
 وقال في حديث له مع أهلها، أولئك الذين عاش العديدون منهم عهد رسول الله
ويتنسمون  أوجده في عاصمة الإسلام  الذي  الجو الإسلامي  يتنفسون في  يزالون  ولا 
رائحة الرسول العظيم »وأما أنا فمالتْ بي وملتُ بها-يقصد الدنيا- وأنا ابنهُا، فهي 

أُمي وأنا ابنهُا، فإن لم تَجدوني خيركم فأنا خيرٌ لكم«))).

فهو يعلم، أنهم يعلمون، أنه ليس خيرهم، وربما وجد من يهمس بذلك إذا لم يقله 

))) العقد الفريد: ج5ص106.

))) العقد الفريد: ج5ص107.



149 مروان بن الحكم ال�شيطان الغبي... قاتل عثمان

محدود  غير  عطاءه  وأن  )لدنياهم(  لهم  خير  بأنه  لنفسه  يشهد  أنه  غير  صراحة،  أمامه 
بقانون أو نظام، للذين يمدون إليه أيديهم، ويوافقونه على امرته ويقفون وراء عرشه. 
بأنه خيرهم، وكانت  الناس  أمام  ع  يدَّ لم  أنه  بحيث  النظر  وقد كان من الحصافة وبعد 
مواقفه وتصريحاته ورسائله وخطبه تعبر عن ذلك بكل وضوح وصراحة. إنه يقول لهم 
إنه إنسان أرضي دنيوي لا يريد أن يملك أي تصور صحيح عن الإسلام وقيم السماء 
العليا التي نزل بها الأمين جبرئيل إلى الأمين محمد، وأنه لا يستيطع أن يلتزم حتى 
بالحدود التي يلتزمها بقية المسلمين، فكيف يمكن أن يلتزم بخط النبي نفسه، ذلك 
الذي التزمه الإمام من بعده؟ إنه أمر بعيد عن التصور والامكان والواقع، وليس 
يتصدى  فإنه  ذلك  ومع  الأح��وال.  من  حال  بأي  بباله  يجعله  أو  به  يفكر  أن  أحد  على 
بالتالي لكل من يقول أنه يبتعد عن شرعية الإسلام ومبادئه وأصوله، في حكمه وحياته، 
ويتصدى لكل معارض بقوة السيف أو بالرشوة أو بالرد المملوء بالمغالطات والأكاذيب 

والدجل.

لماذا الدفاع عن معاوية و�أقطاب النظام الأموي؟

ومع ذلك فإننا نجد من ينبري للدفاع عن معاوية، الذي لم يكلف أحداً للدفاع عنه 
ويحاول ستر ما حاول هو كشفه!

سب  إلى  لجأ  معاوية  أن  عثمان،  بمقتل  متعلقة  بحتة،  عاطفية  مسألة  أنها  أترى 
عن  مسؤول   الإمام أن  يعتقد  كان  لأنه  الخلافة؛  أقطار  منابر  فوق  علناً   الإمام

قتل عثمان؟! 

لا نعتقد ذلك، ولا نعتقد أن معاوية نفسه يعتقد ذلك، فهو يعلم أنه نفسه أحد قتلة 
عثمان وأحد المسببين الرئيسيين، لكنه لجأ إلى هذا الأسلوب المباشر في المواجهة، حتى 



مو�سوعة الثورة الح�سينية150

بعد غياب الخصم ووفاته، ليعلن أنه سيلجأ إلى هذا الأسلوب الشديد لكل من تسول 
له نفسه أن يعادي العائلة الأموية المالكة، وكانت جرأته التي بلغت حد الفظاظة، ملفتة 
للنظر حقاً، ومحذرة أولئك الذين لا يصلون إلى مستوى الإمام بأي حال من الأحوال، 
ومن   الرسول من  موقعه  يعرف  وهو   ،المؤمنين أمير  مع  هكذا  حاله  كان  فإذا 
الآخرين  أولئك  مع  فكيف سيكون  والجدارة،  بالتفوق  له صراحة  المسلمين ويعترف 
إنه تحذير لكل الآخرين  الدولة الأموية أو الخروج عليها؟  الذين قد يفكرون بمناوأة 

بضرورة الاستسلام النهائي وإلى الأبد لمعاوية ودولته!

 من �اشبه �أباه فما ظلم

قتل  الكندي »وهو أول من  لقد قتل معاوية سنة ثلاث وخمسين حجر بن عدي 
صبراً في الإسلام«)))؛ لأنه تولى أبا تراب، وهو أمير المؤمنين، »والحق به من وافقه 
على قوله من أصحابه«)))، وكان قتل حجر إيذاناً بحرب معلنة، مستمرة على كل من 

يوالي أمير المؤمنين وآله ويوالي الإسلام ومبادءه الحقة.

الذي كان يسفر عن سلوكه ونواياه وتصرفاته، وربما  يزيد  أن  أدرك معاوية  وقد 
الأقطار  أهل  بعض  من  أو  المدينة  أهل  من  )الصعوبات(  و  )المتاعب(  بعض  يواجه 
الإسلامية الأخرى. فقد روي »أن معاوية قال ليزيد: إن لك من أهل المدينة يوماً، فإن 

فعلوا فارمهم بمسلم بن عقبة، فإنه رجل قد عرفت نصيحته!«))).

، أرسل يزيد مسلم بن عقبة إلى المدينة فاستباحها في واقعة الحرة  وهكذا كان فعًال
المسلمين!  نقول  العرب ولا  تاريخ  تكاد تذكر إلا كنقطة سوداء في  التي لا  المشهورة، 

))) مروج الذهب: ص 3.

))) مروج الذهب: ص 5.
))) الكامل في التاريخ: ج٣ ص456.



151 مروان بن الحكم ال�شيطان الغبي... قاتل عثمان

.وسنتطرق إلى هذه الواقعة عند الحديث عن نتائج ثورة الحسين

يزيد  فعله  فما  وته��وراً،  دموية  يزيد  عن  يقل  كان  معاوية  أن  أحد  يعتقدن  ولا 
ثورة محتملة  قليل وكما سنرى عندما حذره من  قبل  رأينا  كما  معاوية  بوصايا من  كان 
العسكريين حين  قادته  أحد  أرطأة  أبي  بن  إلى بسر  للحسين ضده. وكانت وصيته 
به  مررت  من  وأخف  الناس  فاطرد  بالمدينة  تمر  حتى  »سر  واليمن  الحجاز  إلى  أرسله 

وانهب أموال كل من أصبت له ماًال ممن لم يكن قد دخل في طاعتنا«))).

ويصف الطبري وابن الأثير ما فعلته جيوش معاوية بقيادة بسر هذا وقائده الآخر 
سفيان بن عوف الغامدي حين أرسله إلى العراق وقد أوصاه أيضاً »أقتل كل من لقيته 

ممن ليس هو على مثل رأيك، واخرب كل ما مررت به من قرى«.)))

يأمرهم  والتي  لقواده  الشهيرة  الإمام  ووصايا  القاسية،  الوصايا  هذه  بين  وشتان 
فيها الرفق حتى بالحيوان، ناهيك بالإنسان، بل وتبين لهم أدق التفاصيل في كيفية الرفق 
به. فهو يرى لكل شيء قيمة في ظل الإسلام وتصوراته حتى لو كان حيواناً أعجم 
تفيض  وفقرائهم  الناس  بضعاف  وصاياه  وكانت  به))).  الاستهانة  أو  به  العبث  ومنع 
حناناً ورقة، كما أنه حذر بشدة من سفك الدماء، فإن هذا أول شيء تحاسب عليه البشرية 

))) نهج البلاغة: ص١١٨.

))) نهج البلاغة: ص١١٨.
))) ولا نرى بأساً من ايراد بعض وصاياه لبعض من كان يستعمله على الصدقات فقال: »ولا 
تنفرن بهيمة ولا تفزعنها ولا تسوءن صاحبها فيها. ولا توكل بها إلا ناصحاً شفيقاً وأميناً حفيظاً، 
غير معنف ولا مجحف ولا ملغب ولا متعب. فإذا أخذها أمينك فأوعز إليه ألا يحول بين ناقة وبين 
لبنها فيضر ذلك بولدها ولا يجهدنها ركوباً وليعدل بين صواحباتها في ذلك  فصيلها، ولا يمصر 
وبينها. وليرفه على اللاغب، وليستأن بالنقب وليوردها ما تمر به من العذر، ولا يعدل بها عن نبت 
الأرض إلى جواد الطرق وليروحها في الساعات وليمهلها عند النطاف والأعشاب، وليكن نظرك 

في عمارة الأرض أبلغ من نظرك في استجلاب الخراج.« )نهج البلاغة:٣٨١- ٣٨٢-٤٣٦(.



مو�سوعة الثورة الح�سينية152

يوم القيامة))) 

تلاقفوها...!

لقد كان من ذكرناهم نماذج بارزة )للقيادة( التي تجمعت حول معاوية، وضمت 
العرش الأموي ويتبنى  بالولاء لسيد  يدينون  بالدرجة الأولى ومن  الأقارب الأمويين 
مواقفه وأساليبه، وأولئك الذين تحلقوا حوله طلباً للثروة والمنصب، حتى أنهم تساوموا 
بشكل مكشوف وعلني، طالبين حصصهم في هذه الدولة )الإسلامية( التي استأثر بها 
أبناء هؤلاء  التي تضم  المقربة  الحاشية  وإذاما أضيفت  وأقاربه،  لنفسه وعائلته  معاوية 
وأقاربهم وعوائلهم وأبناءهم، والذين نشؤوا في أحضان الترف والنعيم والبطالة، لرأينا 
الذين  المترفين  هؤلاء  من  يتكون  الإسلامية،  الأمة  يكتسح  أن  يوشك  جديداً  مداً  أن 

نشؤوا على قيم ومبادئ وحياة جديدة مغايرة تماماً للحياة الإسلامية الأصيلة.

وفيما بعد، كان يزيد يدرك كل الإدراك أن التمويه وأساليب الخداع والغش التي 
استعملها معاوية للتغطية على سلوكه وتستره ببعض مظاهر الدين ما كان ليستطيعه هو 
أو من يأتي بعده، لذلك فإنه أعلن الأمر صراحة عندما أفضى الأمر إليه، متحدثاً عن 

معاوية »وكان دون من كان قبله وخير من بعده«))).

هَا،  مَاءَ وَسَفْكَهَا بغَِيْرِ حِلِّ اكَ وَالدَّ ))) ففي وصيته إلى مالك الأشتر حين ولاه على مصر قال: »إيَِّ
سَفْكِ  مِنْ  ة،  مُدَّ وَانْقِطَاعِ  نعِْمَة،  بزَِوَالِ  أَحْرَى  وَلاَ  لتَِبعَِة،  أَعْظَمَ  وَلاَ  لنِقِْمَة،  أَدْعَى  شَيْءٌ  لَيْسَ  هُ  فَإنَِّ
مَاءِ يَوْمَ القِيَامةِ،  هَا، وَاللهُ سُبْحَانَهُ مُبْتَدِئٌ باِلحُكْمِ بَيْنَ العِبَادِ، فيَِما تَسَافَكُوا مِنَ الدِّ مَاءِ بغَِيْرِ حَقِّ الدِّ
ا يُضْعِفُهُ وَيُوهِنُهُ، بَلْ يُزيلُِهُ وَيَنْقُلُهُ، وَلاَ عُذْرَ لَكَ  يَنَّ سُلْطَانَكَ بسَِفْكِ دَم حَرَام، فَإنَِّ ذلكَِ مِمَّ فَلَا تُقَوِّ
عِنْدَ اللهِ وَلاَ عِنْدِي فيِ قَتْلِ العَمدِ، لِانََّ فيِهِ قَوَدَ البَدَنِ، وَإنِِ ابْتُليِتَ بخَِطَإ وَأَفْرَطَ عَلَيْكَ سَوْطُكَ أَوْ 
أَنْ  نَخْوَةُ سُلْطَانكَِ عَنْ  تَطْمَحَنَّ بكَِ  فَلَا  مَقْتَلَةً،  فَوْقَهَا  فَمَا  فَإنَِّ فيِ الوَكْزَةِ  يَدُكَ بعُِقُوبَة،  أَوْ  سَيْفُكَ 
هُمْ« نهج البلاغة:٤٤٣ ولا يخفى على القارئ ما في هذه الوصايا من  يَ إلَِى أَوْليَِاءِ المَقْتُول حَقَّ تُؤَدِّ

لمسات إنسانية، هي لمسات الإسلام وتعاليمه الرحيمة.
))) مروج الذهب: المسعودي: ص٨٠.



153 مروان بن الحكم ال�شيطان الغبي... قاتل عثمان

لقد كانت قناعة هؤلاء أن الدين لم يكن سوى ومضة سريعة اختفت بمجرد أن 
أشرقت وأن لا أمل بوجود صفوة مقربة من الإسلام تنظر بمقاييسه وقيمه وتصوراته، 
وإن الانحدار لابد أن يشمل الجميع، ليظل الإسلام مجرد أثر غابر، لم يمر بهذه الحياة إلا 
مروراً عابراً، وحلمًا بعيد التحقيق على أرض الواقع. فإذا كان معاوية خير من بعده كما 
عبر عن ذلك يزيد، فإنه أراد بذلك التمهيد لقبوله هو، ذي التصرفات المكشوفة، والذي 
ما كان ليصل إلى مستوى معاوية المتستر المتخفي؛ لأنه لم يملك من الحصافة والدهاء 
أمام  مثله  بحذر  يتعامل  أو  أبوه،  به  يتظاهر  كان  بما  التظاهر  من  يمكنه  ما  النظر  وبعد 
مختلف المواقف الحياتية المتنوعة، ولعل يزيد يريد أن يوحي هنا أنه هو أيضاً أفضل ممن 
؟ بالنسبة للعائلة الأموية المتفسخة التي  سيجيء من بعده أيضاً. فهل كان كذلك فعًال
الواضح  العلني  الواضح عن الإسلام، وخرقها  وابتعادها  انحرافها وعبثها  تمادت في 

لكل ما جاء به من تشريعات وقيم ومثل؟!





155

٢ - خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

عهد يزيد.. امتداد لعهد معاوية

لابد لنا - في البداية - من الإشارة إلى أن السنوات الثلاث التي حكم فيها يزيد، 
نسبياً.  الطويل  الأموية  الدولة  مؤسس  لعهد  زمنياً  امتداداً  تشكل  معاوية  وفاة  عقيب 
ويكاد المجتمع الإسلامي أن يكون هو نفسه في نهاية عهده الأول وبداية عهده الثاني، 
فإذا ما تكلمنا عن الأمة الإسلامية في عهد معاوية فإننا نقصد بذلك العهدين كليهما، 
وأضاليل  بايحاءات  متأثراً  الجديدة  الإسلام  عاصمة  في  الإسلامي  المجتمع  كان  وكما 
معاوية وتوجهاته الدنيوية البحتة، فإن يزيد نفسه كان نتاج تربية معاوية والنموذج المعد 
لمعاوية  شخصياً  وملكاً  بالاسم  إسلامية  دولة  لتظل  بعد  فيما  الإسلامية  الدولة  لحكم 

. وعائلته فعًال

وقبل الخوض بمبحث هذا الفصل نود أن نشير مسبقاً إلى أننا نتكلم هنا عن )أمة 
تتبنى خط  إسلامية( و )مجتمع إسلامي( لا عن مجتمع جاهلي قديم أو حديث أو أمة 
الطاغوت أو التصورات الأرضية البحتة والتي تخضع غالباً لمصالح الأقوياء والمتنفذين 

والمسيطرين فعلا على زمام الأمور.

�إلى الجاهلية من جديد

المواصفات  مع  تطابقه  عن  والحديث  المجتمع،  هذا  خصائص  دراس��ة  وعند 
الإسلامية المطلوبة، ينبغي علينا وضع مقياس قائم على تصور إسلامي واضح وسليم. 



مو�سوعة الثورة الح�سينية156

ولا  قلنا-  -كما  القديمة  الجاهلية  مجتمعات  من  مجتمع  خصائص  نناقش  لا  فنحن 
خصائص مجتمع دولة معاصرة قائمة على أسس مستحدثة، قد يراها )بعضنا( جديرة 
بأن تقوم حياتنا عليها، مبنية على تصورات )الذرائعيين( أو )الاشتراكيين( أو غيرهم. 
كما أننا لا نناقش أمر دولة منفصلة عن الإسلام إلا في الأمور الطقوسية أو الشعائرية 
وحسب. وإنما نناقش أمر دولة يفترض أن هذا الدين هو المتحكم الرئيسي فيها والمسّري 
للحاكم  مبادئه وقيمه وتشريعاته ملزمة  الأول لكل شؤونها وأمورها وفعالياتها. وإن 
منها  قربه  ومدى  بها  الحاكم  التزام  لعل  بل  الأمة،  أبناء  من  فرد  لكل  ملزمة  هي  مثلما 
المقياس الأول لصلاحيته كحاكم مؤهل على أساس الإسلام خليفة أو أميراً للمؤمنين.

لماذا الت�ساهل.. هل الأمر خا�ص لا يم�س م�اصلح الم�سلمين؟

بالتسامح  يتظاهروا  لا  أن  الموضوع  هذا  لدراسة  يتصدون  الذين  على  فإن  لذلك 
المسبق والأريحية وعدم التصلب وادعاء التخلي عن الجمود، والموضوعية والحياد وما 
الحكم  مسألة  إلى  التطرق  عند  وحديثاً  قديمًا  الباحثون  يضعها  التي  المبررات  من  أشبه 
خاصة  مسألة  ليست  أنها  كما  بهم،  خاصة  مسألة  ليست  برمتها  المسألة  لأن  الأموي؛ 
بمعاوية وعائلته والملأ المقربين منه، وإنما هي مسألة تخص الأمة كلها ومن حق كل فرد 
فيها أن يستعرض الأمر استعراضاً موضوعياً جاداً لا غلبة للعواطف فيه أو للأهواء أو 

النزعات الشخصية أو التعصب الأعمى الذي لا يقود إلا إلى الضلالة والخطأ. 

هل يحق للحاكم �إبعاد الإ�سلام عن الحياة؟

وإن أول سؤال نطرحه على هؤلاء الدارسين: من الذي يتمتع بحق إبعاد الأسس 
 والمبادئ والتشريعات التي قامت عليها الدولة الإسلامية الأولى في عهد رسول الله
لها  علاقة  لا  جديدة  أسس  وإرساء  فقط،  قرن  نصف  حوالي  بعد  المسلمين  حياة  عن 



157 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

الحق؟  هذا  اكتسب  أساس  أي  وعلى  الشكلية؟  المظهرية  الناحية  من  إلا  الأولى  بتلك 
وهل يبرر مجرد الوثوب إلى السلطة والحكم واستلامهما، قيام هذا الحاكم بنسخ ما كان 
قائمًا قبله؟ هل هو نبي جديد حتى يفعل ذلك؟ أم إنه مجرد طاغية جعل مهمته القضاء 
على مكتسبات الإسلام، بل على كل المكتسبات التي جاء بها كل الأنبياء وختمها نبي 
الرحمة بدين الله القويم الذي لم يكن - بلا شك - مرسلا للناس في زمن الرسالة 

وحسب، وإنما للناس كافة في كل زمان ومكان؟

أهذا ما نعلمه فعلا عن الإسلام؟ أم أن فينا من يعلم شيئاً آخر؟ 

مقايي�سنا لك�شف الانحراف

 إن كثيراً من الباحثين لا يرون مبرراً لعرض دولة معاوية على دولة رسول الله
أنه لا  بما  ويرون  النموذج،  الأولى  الدولة  تلك  لدراسة مدى صلاحيتها وتطابقها مع 
امكانية لأحد امتلاك قدرات الرسول وامكاناته الفريدة، فمن الطبيعي أن لا تقوم 
الرسول وأرسى دعائمها وبنيانها، ويرون أن من  التي أسسها وقادها  دولة كتلك 
تعدد  كلما  الأول،  النموذج  عن  وتبتعد  الدولة،  تلك  عمل  وتائر  تتنازل  أن  الطبيعي 
العهد الأول؛ فليس الأمر في عهد أبي بكر مثله في  الزمنية عن  الفترة  الخلفاء وبعدت 
عهد الرسول وليس في عهد عمر مثله في عهد أبي بكر، وليس الأمر مع عثمان مثله 

في عهد عمر.

وهكذا فإننا لا ينبغي أن نتوقع أن يكون معاوية كعثمان أو يزيد كمعاوية..

المسبقة  الأع��ذار  أوج��دوا  قد  الباحثين  هؤلاء  فإن  التنازلي،  الأساس  هذا  وعلى 
لانحراف مروان أو عبد الملك أو الوليد أو هشام أو غيرهم.

وهنا تكمن ملابسات ووقائع تاريخية مهمة تتيح لهم أن يقولوا ما قالوه. إذ أن الأمر 



مو�سوعة الثورة الح�سينية158

المستوى  ناحية  من  تتنازل  الإسلامية  الدولة  عمل  وتائر  بدأت  فقد   ، فعًال هكذا  كان 
)الكيفي( أو الأدائي العملي وفق الأسس الإسلامية الصحيحة. 

لماذا العد التنازلي؟

فلم يكن من جاء بعد الرسول يحكم بنفس الأداء الرسالي الأول، ولم يكن عثمان 
حتى - كسلفيه-، ولم يكن معاوية مثل أسلافه ولا يزيد كمعاوية، غير أننا نتساءل: هل 
بالإرادة  للدولة الإسلامية وهي نموذج كامل معد ومسدد  الرسول قد خطط  أن 
الإلهية والوحي لكي تقوم في عهده فقط ثم تضمحل تدريجياً، ولا يظل منها إلا اسمها 
فقط بعد عدد من الحكام يأتون من بعده بشكل اعتباطي خاضع للظروف والأحداث 
والنزعات الشخصية؟ أم أنه خطط لهذه الدولة لكي تنمو وتتطور بعده وتتزود بالخبرات 
التي من شأنها أن تجعل منها الدولة العالمية الوحيدة المؤهلة لكي تسود وتحكم إلى ما لا 

نهاية ما دام الإسلام هو خاتم الديانات ومحمد هو خاتم الرسل؟

وإذاً فلا بد لنا من التفكير الجدي بهذه المسألة، لماذا بدأ العد التنازلي لضمور هذه 
الدين  يكمن في قصور هذا  السبب في ذلك  كان  الرسول؟ وهل  وفاة  بعد  الدولة 
وعدم اكتمال الرسالة؟ أو أنه يعود إلى مسألة المركز الأول - وهو مركز الخليفة - في هذه 

الدولة الإسلامية - منذ البداية.

لو أن من أثير حوله الخلاف - لمختلف الأسباب والدوافع - وهو أمير المؤمنين 
علي بن أبي طالب، وقد أتى بعد وفاة ثلاثة من قبله - قد تبوأ منصبه الذي أهل وأعد له 
منذ البداية. هل كانت الأمور ستستمر في هذا الهبوط إلى ذلك الحد القاتل الذي وصلت 

إليه في بداية الدولة الأموية وما بعدها؟

التشريعات  المتعمد عن  السافر  لو لم يأت في أعقاب الانحراف والفتن والخروج 



159 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

الدولة  عمل  وتائر  كانت  أما  للسقوط،  آيل  حكم  أعقاب  وفي  الإسلامية  والمبادئ 
الإسلامية ستظل كما هي وستتصاعد وتتحسن من ناحية الأداء وبعض المظاهر الشكلية 

والاجرائية.

الحياة  ساحة  على  وبسطه  الإسلام  عرض  تستكمل  أن  المؤهلة  للقيادة  أريد  لقد 
وفهمها  وتصورها  بالمسؤولية  العالي  شعورها  من  انطلاقاً  واضح  بشكل  وإب��رازه 

الإسلامي الصحيح في الحكم والعطاء وكل الدقائق والتفصيلات الأخرى.

الأمة لي�ست قري�اًش

هل مسألة الحكم الإسلامي مرهونة بقريش عموماً أو بالأنصار كونهم من أهل 
أو  رسالته  بهم  الله  وأعز  ونصروه  آزروه  الذين   الرسول أنصار  من  وأنهم  المدينة 
المهاجرين من أهل مكة فقط أو غيرهم؟ وهل هي مسألة لا يحق مناقشتها إلا من قبل 
أهل الحجاز ثم )أهل الشام( فيما بعد، أم أنها مسألة بنيت على أسس واضحة يعرفها 

الجميع وقد أوضحناها في الفصل الأول من هذا الكتاب.

إنها بالتأكيد لا تخص مجموعة بعينها في زمن معين، وإنما تخص عموم المسلمين على 
امتداد الأزمان. فليس لجيل أن يفرض ويحكم فيها تصوراته وآراءه هو وإنما يضعها على 
المتوارثة  والآراء  فيها  السلبي  التصرف  نتائج  تزال  لا  عامة،  إسلامية  كمسألة  البساط 
لكل  وتتيح  وضموراً،  وتدهوراً  وتراجعاً  هزائم  علينا  وتنعكس  اليوم،  حتى  تواجهنا 

القوى المعادية طيلة ألف وأربعمائة عام أن تنال منا بشكل خاص ومتعمد.

أننا نمتلك ما نمتلك من دين  وإذا ما تمت هزيمتنا وتراجعنا مع علمنا وإدراكنا 
عظيم مؤهل لقيادة البشرية لا قبلا، بل اليوم وغداً وفي كل مكان أدركنا عمق الانتكاسة 

التي نتعرض لها وعمق الجرح الذي أصابنا. 



مو�سوعة الثورة الح�سينية160

لماذا نقلب �صفحات التاريخ؟

)المواجع(  وتقليب  )القديمة(  التاريخ  صفحات  تقليب  ولماذا  قائل:  يقول  قد 
نستعرض  أن  فإننا لابد  تاريخية مهمة،  نستعرض مسألة  دمنا  ما  إننا  معها.؟ ونجيب: 
العصر  في  المجتمع  دراسة  نستطيع  لن  فإننا  وهكذا  بها.  المتعلقة  والأحداث  مسبباتها 
كان  كما  المجتمع  هذا  يكون  أن  إلى  أدت  التي  للأحداث  دراستنا  عن  بمعزل  الأموي 
عليه، ولن نستطع أن ندرس معاوية ويزيد بمعزل عمن سبقهما والظروف التي جاءت 

بهما إلى كرسي الخلافة والحكم.

أكدنا في  أننا  البداية. ومع  منذ  لمسألة الخلافة  نتعرض  أن  أننا لابد  الطبيعي  ومن 
الفصل الأول أن هذه المسألة قد حسمت وبت بشأنها وأنها الآن لم تعد تشكل إلا أحد 
فصول الماضي، إلا أننا يجب أن نعرف هذا الفعل وأحداثه وملابساته ليتسنى لنا توخي 
تصرفاتنا  من  الكثير  لأن  الأمر؛  هذا  بأمثال  البحث  عند  والموضوعية  التاريخية  الدقة 
بتلك  مرهون  وغيرها  والخلافة  والحكم  للإسلام  فهمنا  وحتى  بعضنا  مع  وعلاقاتنا 
لتخريب  والمبتكرة  المفتعلة  والمذهبية  الطائفية  المسألة  ومنها  الآن  لحد  وذيولها  المسألة 
الإسلام من الداخل، فليس عرض هذه المسألة هنا مما يقصد به إثارة الخلاف بأكثر مما 
يقصد به عرض الحقائق التاريخية وحسب، تلك الحقائق التي يغمض الكثيرون أعينهم 
إثارة  عدم  وبحجة  بالنقد  )المقدسة(  للشخصيات  التعرض  جواز  عدم  بحجة  عنها 
الضغائن والعداوات، فإذا ما أثيرت بهذا القصد فنحن مع هؤلاء لا نود فتح المزيد من 
جبهات الحرب والخصومة مع بعضنا، غير أننا جميعاً - ولا بد أن هدفنا واحد - وهو 

معرفة الحقيقة والسير وفقها - تواقون لذلك، وإن كانت الحقيقة مرة أو قاسية.

ال�سلطة في الإ�سلام.. و�سيلة لتحقيق عدالته

لقد بدا الإمام في نظر الكثيرين متلهفاً على كرسي الخلافة وعلى السلطة ومتشوقاً 



161 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

لهما، وقد كانت بعض تصريحاته توحي لهم بهذا أيضاً، غير أنهم متى ما نظروا إلى الأمور 
إلى  ننظر  عندما  أيضاً.  منها  نحن  ننظر  أن  ينبغي  والتي   - منها  ينظر  التي  الزاوية  من 
إليه  المعهود بها  بالمسؤولية، وضرورة اضطلاعه بها وتنفيذ مهماته  العالي  مدى شعوره 
وبالشكل الذي حدده الرسول الكريم، ووفق عقليته وتصوره هو، هذه العقلية 
وهذا التصور الذي يستوعب الإسلام بشكل واضح واستثنائي ملفت للنظر، أدركوا 
 الله رسول  احتضنه  أن  منذ  البداية،  منذ  له  وأعدَّ  أهل  الذي  المقام  على  حرصه  أن 
أن نشأ وهو  العاشرة من عمره، ومنذ  بلوغه  قبيل  إلى الإسلام  انضم  أن  ورباه، ومنذ 
في أحضان الإسلام، لا يرى غيره أبداً ولا يتصرف إلا على أساسه، ناشئ عن شعوره 
ووفاته   الله رسول  دور  انتهاء  بعد  يكملها  أن  عليه  التي  القيادة  بمسؤولية  الأكيد 
 .الكريم الرسول  وفهم  لتصور  الأقرب  والفهم  الأقرب  التصور  امتلك  أن  وبعد 
وكانت كل الدلائل والوقائع تشير إلى امتلاك ذلك الذهن والتصور عن رسالة الإسلام 

العظيمة.

إن هذه المسألة، مسألة الخلافة، لو بحثت بشكل موضوعي حقاً، لا شأن للنزعات 
أو المشاعر الشخصية بها، ونظر إليها لا على أنها مسألة فترة زمنية لمدة عشر أو عشرين 
سنة فحسب يجلس فيها هذا الخليفة أو ذاك على كرسي الحكم ويحكم وفق أدائه وهواه 
وتصوراته وفهمه عن الإسلام. وليكن بعد ذلك الطوفان، لرأينا أننا نستطيع أن نتوصل 

إلى رأي حاسم موحد بشأنها.

ومزاج  وسلوك  وفهم  تصور  له  شخص  الخلافة  كرسي  على  يجلس  أن  فائدة  ما 
خاص، ثم يأتي بعده شخص آخر، يحمل تصوراً وفهمًا وسلوكاً ومزاجاً مغايراً، ثم يأتي 

بعدهما ثالث لا يماثلهما، وهكذا؟

أليست هناك صيغة موحدة للحكم والعمل؟



مو�سوعة الثورة الح�سينية162

أليس هناك تصور موحد؟

ألا يوجد تشريع واحد؟

لماذا الاختلاف بين الحكام؟

امتداد عهودها؟  الذين حكموا الأمة الإسلامية على  إذاً بين كل  التغاير  فلم هذا 
لو كان الذين يحكمون المسلمين يحملون عقلية واحدة وتصوراً واحداً ونمطاً واحداً أو 
متقارباً من السلوك والشعور بالمسؤولية، يقوم على أساس الإسلام والإسلام وحده، 
ولا يشترط أو يبتعد عنه بأية حجة أو ذريعة، مثل الدهاء أو السياسة أو كسب الناس 
واحداً  إسلامياً  نمطاً  لرأينا  ذلك،  غير  أو  توحيدهم  أو  استمالتهم  أو  قلوبهم  وتأليف 
ليقودها  يتعايش مع كل المجتمعات على مر الأزمان  للحكم، نمطاً متطوراً يمكن أن 
على طريق الإسلام، ويطور كل أساليب حياتها وفق متطلبات الظروف والمستجدات 

الحياتية وما تضخه من منجزات حضارية متعلقة بحاجة هذه المجتمعات ونموها.

كان ذلك ما يمكن أن تحققه سلسلة الأئمة الكرام من آل بيت الرسول، لو أنهم 
لم يمنعوا من حقهم الطبيعي ولم تسلب منهم تلك المكانة التي كانت تنتج لهم عرض 
الإسلام ونشره وإعلاء شأنه وتوسيع حدوده وترسيخه على نفس الأسس التي أقامه 

.عليها رسول الله

هل كان الإمام يطالب بحقه �أم بحق الأمة؟

يطالب  بذلك  للمطالبة )بحقه(؛ لأنه كان  الإمام  الذي دعا  السبب  رأينا  وهكذا 
)بحق( الأمة كلها في أن تحكم وفق نظرة الإسلام وتوجهاته الصحيحة وحدها وحسب.

ولم يكن حق الأمة هذا مما يمكن التفريط بأي حال من الأحوال، وخصوصاً من قبل 
أكثرها علمًا ووعياً وشعوراً بالمسؤولية، غير أن المطالبة بالحق الشرعي إذا ما سببت أذى 



163 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

لعموم المسلمين وخرقاً كبيراً بينهم وفجوة لا يمكن سدها إلا بالدماء والأشلاء، دماء 
الأمة كلها وأشلائها، فإنها تشكل هنا خطراً لا يمكن إثارته، ولا يمكن إلا السكوت 
معه، وقد سكت الإمام متى؟ عندما كان شاباً تجيش في صدره قوة الشباب وحماسه 
وعنفوانه. كان أحرى به أن يثور ويعلنها حرباً منذ البداية لو كان مثل غيره لا ينظر إلا 
من زوايا ضيقة لا يرى معها الإسلام بوضوح، وكانت هذه شجاعة حقيقية إن سكت 
عن حقه المغتصب في سن لا يتمكن معه غيره من السكوت والصمود أمام إغراءات 
السلطة والحكم، فلم يكن سكوته عن خوف، ولن يستطيع أحد مهما بلغت عداوته له 

أن يدعي ذلك بأي حال من الأحوال.

لقد كان الإمام »يمثل الرسالة، وكان هو الأمين الأول من قبل رسول الله على 
التجربة على استقامتها وصلابتها، وعدم تميعها على الخط الطويل الذي سوف يعيشه 
الإسلام والمسلمون بعد النبي، فالعمل كان بروح الرسالة، ولم يكن بروحه هو، كان 
عملا بروح تلك الأهداف الكبيرة، ولم يكن عملا بروح المصلحة الشخصية. لم يكن 
يريد أن يبني زعامة لنفسه، وإنما كان يريد أن يبني زعامة الإسلام وقيادة الإسلام في 
 المجتمع الإسلامي، وبالتالي في مجمع البشرية على وجه الأرض«))) قد بين هو نفسه
منا  لم يكن  أنه  تعلم  إنك  تعريف الأمة بحقه بخلافة رسول الله »اللهم  السبب في 
دينك،  من  المعالم  لنرد  ولكن  الحطام،  فضول  من  شيء  التماس  ولا  سلطان،  في  منافسة 
ونظهر الاصلاح في بلادك، فيأمن المظلومون من عبادك وتقام المعطلة من حدودك. اللهم 
بالصلاة، وقد علمتم   إلا رسول الله يسبقني  لم  أناب وسمع وأجاب،  من  أول  إني 
المسلمين  وإمامة  والمغانم والأحكام  والدماء  الفروج  الوالي على  يكون  أن  ينبغي  أنه لا 

)))أهل البيت تنويع ادوار ووحدة هدف: محمد باقر الصدر - محاضرات مطبوعة بالرونيو 
١٣٨٨ هـ.



مو�سوعة الثورة الح�سينية164

البخيل، فتكون في أموالهم نهمته ولا الجاهل يضلهم بجهله ولا الجافي يقطعهم بجفائه 
ولا الحائف للدول فيتخذ قوماً دون قوم ولا المرتشي في الحكم فيذهب بالحقوق ويقف 

بها دون المقاطع ولا المعطل للسنة فيهلك الأمة«))) 

إن تصريحات الإمام العديدة بهذا الشأن، ومواقفه جميعاً، تدل على حرصه على 
الإسلام ووحدة المسلمين وحسب، غير أن الإعلام الأموي الذي ركز على التقليل من 
شأن الإمام إلى حد سبه من على منابر المسلمين قرابة ألف شهر، بنفس القدر الذي 
ركز فيه على رفع شأن العائلة الأموية بنظر المسلمين ووضع الأحاديث الملفقة على لسان 
الرسول الكريم وتأويل النصوص القرآنية ورواية القصص المتنوعة، هذا الإعلام 
عمل على إبراز مسألة الخلافة مستنداً في ذلك إلى الوقائع التي قامت فعلا، وكأنها صراع 
على الملك بين أهل الحجاز وأهل الشام أو بين بني عبد مناف أنفسهم )آل هاشم وآل 
أمية( أو بين قريش نفسها، ثم بين علي ومعاوية، وأراد أن يبين أن معاوية لم يكن يقل عن 

علي، بل ربما يتفوق عليه بنصرة الخليفة المقتول والمطالب بدمه.

وهنا لا نريد أن نستطرد في الحديث بعد أن تكلمنا عن هذا الموضوع، وقلنا ما لابد 
من قوله والوقوف عند هذا الحد الذي نتطرق فيه إلى إعلام الدولة الأموية الذي تبناه 

معاوية بنفسه ورعاه شخصياً وأخذ زمامه بيده.

لماذا ا�ستمال معاوية مجتمع ال�اشم و�أعده لتنفيذ م�اشريعه؟

المجتمع  خصائص  عن  الحديث  عند  مهمة،  نقطة  على  التأكيد  من  لنا  بد  ولا 
والطويل  المعلن  الرسمي  الأموي  العهد  به  افتتح  الذي  معاوية  عهد  في  الإسلامي 
يكونوا  منذ عهد عثمان ولم  لذلك  أو خططوا  بدؤوا عهدهم،  الأمويين  إن  إذ  نسبياً - 

))) نهج البلاغة: ٣.



165 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

بعيدين عن السلطة كما رأينا - وهي: تركيز معاوية على مجتمع الشام بشكل استثنائي 
- كمجتمع صفوة خاص به - بحكم علاقته الوثيقة به قبل استلامه الحكم )كخليفة(، 
وتربيته على القيم والتصورات الخاصة التي أراد أن يحملها هذا المجتمع، ليكون مركزاً 
لضخها ونقلها فيما بعد إلى بقية المجتمعات الإسلامية في أقطار الإسلام الأخرى كقيم 
القيادة )الإسلامية( للدولة نفسها والمتمثلة بمعاوية  وتصورات أصيلة متبناة من قبل 

نفسه.

لقد نجح معاوية في توجيه المجتمع الشامي - وهو ليس مجتمعا صغيرا، بل يحتل 
مساحة كبيرة في خارطة العالم الإسلامي آنذاك - كما أراد وخطط بالضبط، لسبب بسيط 
واضح، وهو أن هذا المجتمع قد عرف الإسلام من خلاله ومن خلال أخيه يزيد الذي 
كان عاملا على الشام قبله وبعد مركز الخلافة النسبي عن الشام، وقرب هذه الأخيرة 

من مركز الامبراطورية البيزنطية وخضوعها لها أمداً طويلا. 

مملكة وا�سعة.. اقتطعت لمعاوية في عهود الخلفاء ال�سابقين

فبعد الفتوحات الإسلامية العديدة، ومنها فتح الشام نفسها، وانشغال المسلمين 
بأمور الخلافة بعد وفاة رسول الله مباشرة، وما رافقها من ملابسات، وامتداد رقعة 
وتأثيرها  نفوذها  لها  كقوة  الأموية  الجبهة  أو  الأموي  الحزب  ووجود  الإسلامي  العالم 
هذه  نغمة  وارتفاع  لها،  قريش  وتأييد  الناس  من  كبيرة  فئات  على  والأدبي  الاجتماعي 
القوى  بعض  خطر  امتصاص  من  لابد  كان  فيها،  القوى  مراكز  وتعدد  ثانية  الأخيرة 
التي قد تشكل خطراً لو ظلت سائبة ولم تأخذ دوراً في هذه الدولة الناشئة التي غاب 
أراد  عندما  سفيان  أبي  من  عمر  فعل  رد  كان  كيف  رأينا  وقد   .الأول قائدها  عنها 
مبايعة الإمام، وكيف أشار على أبي بكر أن يترك ما بيد أبي سفيان له، وهي أموال 
استحصلها الأخير لبيت المال، وذلك بقصد كسب وده أو ابعاد شره على الأقل. ويبدو 



مو�سوعة الثورة الح�سينية166

أن اللعبة أو المساومة لم تفت أبا سفيان، التاجر الذكي الحاذق الذي يحسب لكل شيء 
حسابه والذي ألف المساومة والمطاولة والذي يري من يتعامل معه أنه يقبض منه القليل 
مهما منحه، فقد أراد حصة من هذه الغنيمة، ليس له وحده، فسمعته المكشوفة وماضيه 
الدولة الإسلامية، وإنما لأولاده  الناس، لم يكن يوهله لأي منصب في  المعروف لكل 
 الدائم للرسول العدو  إذ لم يكن أحد يعرف عنهم ما عرفه عنه، وهو  على الأقل! 

وللإسلام.

ليس لأحد أن يبرر وضع يزيد بن أبي سفيان والياً على الشام من قبل أبي بكر ثم من 
قبل عمر وإقرار معاوية بعده من قبل عمر )الحازم الشديد( وعدم محاسبته دون عماله جميعاً 
والذين كان يأخذهم على كل صغيرة وكبيرة. وقد وجد معاوية المبررات )المقنعة( لعمر 
دائمًا لكي يسامحه على الخروقات الكبيرة التي كان يقوم بها مثل مظاهر الفخامة والأبهة 
والاستئثار ببعض الأموال وصرفها بغير وجهها المطلوب، وكان إقرار عمر لمعاوية رغم 
خروجه المتعمد على بعض قواعد التصرف الإسلامي المطلوب وسكوته عنه يتيح لعثمان 
فرصة التغاضي عنه نهائياً وعدم محاسبته على الإطلاق، وغض النظر لا عن الخروقات أو 
الخروج التمهيدي المتهيب، بل عن بعض التجاوزات الكبيرة التي أصبح يعلن عنها دون 
خوف أو وجل مما كانت أحد أسباب النقمة على عثمان نفسه كما رأينا؛ إذ إن معاوية شكل 

دولة مستقلة داخل الدولة الإسلامية ولم تكن تتبعها إلا بالاسم))).

))) »مات عمر ومعاوية على دمشق والأردن، وعمير بن سعد على حمص وقنسرين، وإنما مصر 
قنسرين معاوية بن أبي سفيان لمن لحق به من أهل العراقين ومات يزيد بن أبي سفيان، فجعل عمر 
مكانه معاوية ونعاه لأبي سفيان، فقال: من جعلت على عمله يا أمير المؤمنين؟ قال: معاوية، قال: 

وصلتك رحم؛ فاجتمعت لمعاوية الأردن ودمشق، ومات عمر ومعاوية على دمشق والأردن.
على  وكان   - الكناني  علقمة  بن  الرحمن  عبد  مات  فلما  الشام،  على  عمر  عمال  أقر  عثمان  ولي  لما 
فلسطين- ضم عمله إلى معاوية، ومرض عمير بن سعد في امارة عثمان مرضاً طال به، فاستعفاه 
عثمان«  امارة  من  لسنتين  معاوية  على  الشام  فاجتمع  معاوية،  إلى  عمله  وضم  له،  فإذن  واستأذنه 



167 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

على  ورفقت  »ضعفت  له:  وقال  معاوية  أمر  في  عثمان   الإمام عاتب  فعندما 
أقربائك، قال عثمان: هم أقرباؤك أيضاً. فقال علي: لعمري إن رحمهم مني لقريبة، ولكن 
الفضل في غيرهم، قال عثمان: هل تعلم أن عمر ولى معاوية خلافته كلها؟ فقد وليته. 
فقال علي: أنشدك الله هل تعلم أن معاوية كان أخوف من عمر من يرفأ غلام عمر منه؟ 
قال: نعم. قال علي: فإن معاوية يقتطع الأمور دونك وأنت تعلمها، فيقول للناس: هذا 

أمر عثمان، فيبلغك ولا تغير على معاوية«))).

وهكذا أصبحت الشام إقطاعية لمعاوية وآل أبي سفيان تجاور اقطاعية ابن عمهم 
الخليفة المستضعف، كما أسماه بعد ذلك عبد الملك بن مروان. 

معاوية لم يكن موظفا بل كان ملكا

ولم يكن دور معاوية دور الموظف المعين الذي يؤدي عمله ويتلقى عليه أجراً. وإذا 
ما صدر إليه أمر رئيسه بأن يترك هذه الوظيفة أو ينتقل إلى وظيفة أخرى فإنه يستجيب 

لذلك برحابة صدر ولا يرى بذلك أي سبب للمضايقة والانزعاج.

كانوا  الذين  أولئك  حتى  الجميع،  فوق  نفسه  يضع  تجعله  الشخصية  مقاييسه  إن 
يستخدمونه كأبي بكر وعمر نفسيهما، ولا بد أنه كان يرى نفسه متفوقاً بشكل كبير على 
عثمان، وإذا كان هؤلاء في قمة السلطة، فهل يسكت هذا الداهية الحاذق ولا يفكر في 
حصة دائمية من هذا الأمر، وينام قرير العين في ظل من يراهم أقل كفاءة وشرفاً ومنزلة 

منه؟ لابد أن الأمر عكس ذلك بالضبط.

الطبري:ج2 ص 619-618 وأصبحت مملكته تضم دمشق والأردن وفلسطين وحمص وقنسرين.
))) الطبري: ج٢ ص652.



مو�سوعة الثورة الح�سينية168

ا�ستغل الانحرافات الأولى

»فقد كنا، و�أبوك فينا، نعرف ف�ضل ابن �أبي طالب وحقه لازما لنا مبرورا علينا«.
وقد أفصحت رسالته التي كتبها إلى محمد بن أبي بكر عن مشاعره أفصح تعبير، 
عندما كتب إليه هذا يوبخه على خروجه على الإمام. فقال معاوية في رسالته الجوابية: 
»فقد كنا، وأبوك فينا، نعرف فضل ابن أبي طالب وحقه لازماً لنا مبروراً علينا، فلما اختار 
الله لنبيه عليه الصلاة والسلام ما عنده، وأتم له ما وعده وأظهر دعوته، وأبلج حجته، 
وقبضه إليه صلوات الله عليه، فكان أبوك وفاروقه أول من ابتزه حقه وخالفه على أمره. 
على ذلك اتفقا واتسقا. ثم أنهما دعواه إلى بيعتهما فأبطأ عنهما وتلكأ عليهما، فهما به الهموم 
وأرادا به العظيم. ثم أنه بايع لهما وسلم لهما وأقاما لا يشركانه في أمرهما ولا يطلعانه على 
سرهما، حتى قبضهما الله. ثم قام ثالثهما عثمان فهدى بهديهما وسار بسيرهما. أبوك مهد 
مهاده وبنى لملكه وسادة، فإن يك ما نحن فيه صواباً فأبوك استبد به ونحن شركاؤه، 
ولولا ما فعل أبوك من قبل ما خالفنا ابن أبي طالب ولسلمنا إليه. ولكنا رأينا أباك فعل 

ذلك من قبلنا، فأخذنا بمثله، فعب أباك بما بدا لك، أو دع ذلك«))).

أي نَفَسَ تفصح عنه هذه الرسالة.؟ إنه رأى أن الأمر منذ البداية أمر غنيمة أخذت 
من صاحبها غصباً، فرأى أن تكون له حصة فيها. خصوصاً وإن من حصلوا على الحصة 
الكبيرة لم يكونوا بنظره أعلى منه مقاماً أو أرفع شأناً. كان ممثل الانحراف يريد أن يستفيد 
أمامه سلمًا  رأى  الخلافة، وقد  المؤمنين عن كرسي  أمير  الأولى لإبعاد  السوابق  من 
تعيينه  عثمان  أقر  الذي  معاوية  أن  نعتقد  فهل  فسلكه.  غيره  له  مهده  وطريقاً  فصعده، 
ووسع حدود مملكته، ينتظر بهدوء موت هذا الخليفة الشيخ وخلو الساحة من منافسين 
ويطالبه  الإمام  يحاسبه  لم  إذا  هذا  نهائياً.؟  الساحة  هذه  عن  ليبتعد   للإمام آخرين 

))) مروج الذهب: ص ١٦.



169 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

بالأموال التي اختصها لنفسه وعائلته وأخذها دون وجه حق. وقد رأينا - فيما سبق - 
كيف أنه استثمر قتل عثمان بعد أن خذله وقعد عن نصرته في البداية، وكيف شمر عن 

ساعديه بعد ذلك بكل جد مطالباً بدمه.

ماذا لو هزمه الإمام؟

إن تمهيد معاوية للبقاء على كرسي الحكم، لم يكن ليتم بمجرد التمني أو عقد النية 
أو العزم على ذلك، ولا بد من خطوات إجرائية تمهيدية لا تراجع فيها في النهاية. ونعتقد 
أن معاوية لو لم يستتب له الأمر، وانتصر عليه الإمام لهرب في حماية دولة أجنبية، 
الدولة  على  يشنونها  لحروب  الطريق  لهم  يمهد  الظن،  أغلب  في  القياصرة  مع  ولكان 
الإسلامية ويكشف لهم عن عوراتها وجوانب الضعف فيها، ولكان قد ارتد إلى )دين( 

يحقق له بعض طموحاته وأمانيه.

بأي حال من  تتضمن  عينيه لا  معاوية نصب  التي وضعها  الخيارات  كانت  وقد 
الأحوال الخضوع للإمام ومبايعته.

لابد من قوة ع�سكرية �اضربة.. �أهل ال�اشم

أمية  آل  من  بأقاربه   الإمام مجابهة  يستطع  معاوية  كان  هل  نتساءل:  ولعلنا 
وحدهم أو بقريش التي انهزمت أمامه في معركة الجمل؟ وكان معاوية يدرك أن لابد 
للخلافة،  ممثًال  وصلاحيته  )بأحقيته(  وتؤمن  عمياء  طاعة  تطيعه  عسكرية  قوة  من  له 
بل خليفة إن اقتضى الأمر. وكانت الشام تربة صالحة لبذوره، وقد أعدها بعناية فائقة 
الدولة الإسلامية  المدينة، مركز  النسبي عن  الشام  بعد  وفق مخطط ماهر محكم. ولعل 
واختلاط أهلها بغير العرب، ووجود الخليط غير العربي فيها، وتأخر وصول الدعوة 
إليها ووضع يزيد بن أبي سفيان ثم معاوية على رأس السلطة فيها، شكل عاملا مهمًا لأن 



مو�سوعة الثورة الح�سينية170

يرى أهل الشام الإسلام من خلال معاوية نفسه، الإسلام الأموي الذي لا يحمل من 
إسلام محمد إلا اسمه وبعض مظاهره، أما ممارساته الواقعية، فهي تتجه إلى تركيز 
سلطة طاغوتية واحتكارها بيد العائلة الأموية، وعلى وجه الدقة بيد معاوية )المؤسس( 

بالذات أولا تحت غطاء الشرعية الإسلامية!

إن التمهيد لتعزيز سلطة معاوية وتقوية شعبيته بين أهل الشام، لابد أن يمهد له 
والأراجيف  الدعايات  يبث  المختصين  والأعوان  والقصاصين  المحدثين  من  بجيش 
والأكاذيب على الطرف المقابل الذي يقف بمواجهته ويقوده الإمام اضافة الى جيش 

من فقهاء الدولة المجندين )المشرعين( والمبررين لتصرفاته وتصرفات أعوانه.

كله  الأمر  أبرز  وكيف  نفسه،  عن  للدعاية  يمهد  راح  معاوية  أن  كيف  رأينا  وقد 
أحد  هو  بل  وحيه،  على  الله  أمين  وأنه   الله رسول  من  المقربين  أقرب  أحد  وكأنه 
له بدعوة من  الثلاثة )جبرئيل ومحمد ومعاوية(...! وكيف أن الله قد غفر  الأمناء 

الرسول مما قد ذكرناه أثناء هذا الكتاب.

إن هذا التركيز على شخصيته، والذي امتد منذ ظهوره على مسرح الحكم في دمشق 
وحتى وفاته، كان يهدف إلى إضفاء طابع رفيع على الشخصية التي أراد لها أن تمتلك من 
البريق والابهة والجلال ما يتيح له أن يخلب به لب أولئك الشاميين المبهورين )الجهلة( 
ة(، التي غرسها هو وسقاها ورعاها بمعرفته وفهمه  إلا من )الثقافة الإسلامية المعاويَّ
وتصوراته الخاصة البعيدة عن المعرفة والفهم والتصورات الإسلامية الصحيحة التي 
جاء بها الرسول الكريم. وقد رأينا كيف وظف بعض )المحدّثين( واشتراهم وأفاد 

 .منهم خلال حربه مع الإمام

والمغيرة  وزي��اد،  العاص،  بن  عمرو  ذكرهم،  مر  الذين  )الدهاة(  استقطابه  أما 



171 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

وأضرابهم من ذوي الحيلة والمكر، فقد كان يتح له تحقيق أغراضه مع مجتمع الشام الذي 
رباه ورعاه هو بنفسه.

ر�أوا الإ�سلام بعيني معاوية
المدينة أو مكة بدلا من  ولو فرضنا أن معاوية كان منذ مطلع عهده يحكم مجتمع 
والدهاة  الأخبار  ورواة  والفقهاء  المحدثين  هؤلاء  في  ليجد  كان  ما  فإنه  الشام،  مجتمع 
والمكرَةِ أية فائدة. إذ ما كانت تنطلي على هذا المجتمع الذي عاصر رسول الله وعاش 
في ظله وفهم الإسلام عنه، ولعاد معاوية خاسراً بكل جيشه المسخر هذا، لكنه مع مجتمع 
الشام نجح إلى حد بعيد في التمهيد لإرساء تصوراته وآرائه والتمهيد لبقائه وبقاء سلالته 
من بعده على سدة الحكم عندما استعان بهؤلاء المأجورين الذين كان لبعضهم بعض 
التي  هي  هؤلاء  المنافقين  مجموعة  وكانت   الرسول لعهد  معاصرتهم  بحكم  التأثير 
وصفها الإمام خير وصف بقوله: »رجل منافق مظهر للإيمان، متصنع بالإسلام، لا 
يتأثم ولا يتحرج، يكذب على رسول الله متعمداً، فلو علم الناس أنه منافق كاذب لم 
يقبلوا منه، ولم يصدقوا قوله، ولكنهم قالوا: صاحب رسول الله رآه وسمع عنه،... 
فيأخذون بقوله، وقد أخبرك الله عن المنافقين بما أخبرك، ووصفهم بما وصفهم به لك، 
فولوهم  والبهتان،  بالزور  النار  إلى  والدعاة  الضلالة،  أئمة  إلى  فتقربوا  بعده،  بقوا  ثم 
الأعمال، وجعلوهم حكاماً على رقاب الناس، فأكلوا بهم الدنيا، وإنما الناس مع الملوك 
والدنيا، إلا من عصم الله، ولقد كذب على رسول الله في عهده حتى قام خطيباً فقال: 

»من كذب علي متعمداً فليتبوأ مقعده من النار«))).

سبيل  في  وجاه  مال  من  إليه  يطمحون  كانوا  ما  بكل  أمدهم  أنه  كيف  رأينا  وقد 
تحركات  لكل  ماهراً  ومستطلعاً  حذراً  مراقباً  معاوية  كان  لقد  الغاية.  لهذه  تجنيدهم 

))) نهج البلاغة:ص 325-٣٢٦.



مو�سوعة الثورة الح�سينية172

الأعداء، فلم يكن يتحرج أن يواجهه بعض هؤلاء بمثالبه ونقائصه، بل كان يضحك 
نجاح  من  أحرز  ما  مدى  يعرف  أن  يريد  كان  وربما  عليهم،  وحلمه  بسكوته  ويفتخر 
ويعرف نقاط الضعف عند أعدائه، وهل لا يزالون على ولائهم القديم للإمام وهل 
لا يزالون يحقدون عليه هو شخصياً، ليعمل حسابه في المستقبل بعد جس نبض هؤلاء 
الأعداء؟ وكتب التاريخ حافلة بالنصوص التي تذكر لنا ذلك متعجبة من حلمه وسعة 

صدره ودهائه!

الذي يأخذ الأمور على علاتها، ولم يكن  الساذج  البسيط  لم يكن معاوية بالإنسان 
بالإنسان المستقيم الذي لا يرى أمامه سوى شريعة الله، وإنما كان إنساناً دنيوياً بكل معنى 

الكلمة، لا يمت إلى قيم الإسلام إلا بالقدر الذي يحقق فيه مصالحه عن هذا الطريق.

في عهد الدولة الأموية؛ لم يبق من الإ�سلام �إلا ا�سمه

مشابهة  )مستحدثة(  نماذج  مع  يتطابق  الذي  الأموي  الإسلام  هذا  فإن  وهكذا 
نشهدها الآن، لا يحمل من الإسلام إلا اسمه. وإن لم تبلغ الجرأة بمعاوية ليخرج عن 
الإسلام بشكل سافر كما يخرج عليه كثيرون اليوم بكل جرأة ووقاحة، مع أنهم يحكمون 
باسمه ويدّعون تمتعهم بسلطات إلهية مطلقة. فما ذلك إلا لخوفه من الاسفار عن وجهه 
بشكل تام، قد يثير حفيظة الناس كلهم، حتى أهل الشام أنفسهم، وهكذا كانت درجة 
الانحراف قليلة بالقياس إلى ما هي عليه اليوم، غير أنها واسعة جداً بالنسبة إلى حكومة 

الرسول وتكاد تقترب من الدرجة التي سبقتها في عهد عثمان.

لقد كان عهد عثمان تمهيداً لمعاوية، وكان عهد معاوية تمهيداً ليزيد وما بعده.

كل  شمل  واسع،  انحراف  من  نشهده  ما  لكل  تمهيداً  برمته  الأموي  العهد  وكان 
أقطار الإسلام في مختلف الأزمنة.



173 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

تمهيد للعد التنازلي وقبول �أمثال يزيد حكاما وقادة

)مقولات مدرو�سة(

لقد جاء في آخر خطبة خطبها معاوية قوله: »إني وليتكم، ولن يليكم أحد بعدي 
خير مني، وإنما يليكم من هو شر مني، كما كان من وليكم خيراً مني«))) فهو هنا يمهد 
ليزيد، فهو يقول. إن عليكم أن تتقبلوا واقعكم، وعليكم أن لا تتخلوا عمن سيجيء 
من بعدي وإن كان شراً مني، وهكذا فإنه أعد حجة سيرددها )الخلفاء( من بعده إذا ما 

فكر أحدهم بالخروج على هؤلاء الخلفاء أو الاعتراض على أشكال سلوكهم.

وهكذا كانت خطبة يزيد بعد وفاة معاوية نسخة مكررة منها وقد جاء فيها: »إن 
معاوية بن أبي سفيان كان حبلا من حبال الله، مده ما شاء أن يمدّه، ثم قطعه حين شاء أن 
يقطعه، وكان دون من قبله وخيراً ممن يأتي بعده، ولا أزكيه وقد صار إلى ربه فإن يعف 
عنه فبرحمته وإن يعذبه فبذنبه، وقد وليت الأمر بعده، ولست أعتذر عن جهل ولا أني 

ه«))) ))).  ه، وإذا أراد شيئاً يَّرس عن طلب، وعلى رسلكم، إذا كره الله شيئاً غَّري

))) البداية والنهاية: ج ٨ ص ١٤٤.
))) وقد أورد ابن كثير الخطبة بشكل يختلف عن هذا حيث ورد فيها »أن معاوية كان عبداً من عبيد 
الله، أنعم الله عليه، ثم قبضه إليه، وهو خير ممن بعده ودون من قبله، ولا أزكيه على الله عز وجل، 
فإنه أعلم به. إن عفى عنه فبرحمته وإن عاقبه فبذنبه. وقد وليت الأمر من بعده، ولست آسى على 
طلب ولا أعتذر من تفريط. وإذا أراد الله شيئاً كان...ثم قال: وإن معاوية كان يغزيكم في البحر 
وإني لست حامًال أحداً من المسلمين في البحر، وإن معاوية كان يشتيكم بأرض الروم ولست مشتياًً 
أحداً بأرض الروم وإن معاوية يخرج لكم العطاء ثلاثاً وأنا أجمعه لكم كله«.. البداية والنهاية: ج٧ 

ص١٤٦ فهو يعتبر الخلافة مجرد فضل يؤتيه الله من يشاء.
لهم،  التصدي  أو  الأعداء  غزو  وعدم  والراحة  بالدعة  وإبعادهم  الناس  رشوة  يحاول  هنا  هو  ثم 
المفضوحة..  المخزية  يتساءلوا عن جوانب سلوكه وتصرفاته  يقبلوه على علاته، ولا  وذلك لكي 

وجهله الذي لم يتمكن من ستره وإخفائه.
))) العقد الفريد: ج5 ص١١٦.



مو�سوعة الثورة الح�سينية174

نادرة مبكية

ولمعاوية نادرة طريفة هنا مع يزيد، ترويها لنا كتب التاريخ. فقد قال معاوية ليزيد: 
»كيف تراك فاعلا إن وليت؟ قال: كنت والله يا أبة عاملا فيهم عمل عمر بن الخطاب. 
فقال معاوية: سبحان الله يا بني. والله لقد جهدت على سيرة عثمان بن عفان، فما أطقتها، 

فكيف بك وسيرة عمر؟!«.)))

لقد كان معاوية يدرك أنه يسير بزاوية انحراف، لابد أن تنفرج في النهاية عن المزيد. 
وقد سخر من يزيد حينما قال بأنه سيعمل بسيرة عمر - هذا إذا كانت الرواية صحيحة، 
ورأى أن يزيد ما كان ليستطيع أن يبلغ فابلغه هو، بل أنه سينحدر وسينحرف كثيراً. إن 
كل انحراف كان يمهد لانحراف أوسع بعده، فكأن الأمر كان متعمداً للخروج بشكل 

سافر عن الإسلام.

القاعدة. كما كان  أنه هو  بل وتبنيّه على  لتقبل هذا الانحراف،  يمهد  كان معاوية 
يمهد لاقتران الخلافة بشخصه وأشخاص أبنائه من بعده. وقد كان ذلك يبدو بشكل 
واضح، ولم يكن الإسلام صالحاً له إلا بالقدر الذي يحقق مصالح )سلالة الخلفاء( هذه 

التي امتدت بعدها سلالات وسلالات، نهجت نفس المنهج واتبعت نفس الخطى.

العديد  وهكذا نشأت دولة طاغوتية فرعونية لا تمتّ للإسلام بصلة إلا كما تمتّ 
من الدول التي تدين بالإسلام ديناً رسمياً، لكنها لا تجعل منه سوى ستار لأغراضها 

وبرامجها البعيدة عنه بعداً كلياً.

لقد عرف العلامة أبو جرير الطبري الطاغوت بقوله »هو كل طغيان على الله، فعبد 
من دونه، أما بقهر منه لمن عبده، وأما بطاعة ممن عبده له، إنساناً كان ذلك المعبود أو 

))) البداية والنهاية: ج ٧ ص٢٣٣.



175 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

شيطاناً أو وثناً أو صنمًا أو كائناً ما كان من شيء«))).

الخزانة الذهبية والقفاز الفولاذي

تهم  قضية  معاوية  من  جعلوا  الذين  أولئك  أمام  مفتوحة  الأموية  الخزانة  وكانت 
جماهير المسلمين في الشام، وكان السخاء يبدو هو الطابع الواضح لمن يريد أن يخوض 
الميدان في خدمة الدولة الأموية )المتسامحة( في أمور الدين، والتي واجهت الحزم العلوي 
ل مهمة معاوية إلى حد بعيد  والدقة في صرف الأموال في عهد الإمام، وهو أمر سَهَّ
آفاق  إلى  يوماً  ترتفع  لم  التي  الضيقة  الدنيوية  ونظرته  البحتة  الأرضية  )واقعيته(  وأكد 

السماء، حتى اعتمده أساساً لما سيأتي بعده من عهود.

اتبعها  التي  بالحرير،  المبطن  الفولاذي  القفاز  سياسة  ذلك  إلى  أضفنا  ما  ومتى 
معاوية مع خصومه والتي لم يبذل أي جهد لإخفائها، وبرزت بشكلها الدموي المرعب 
في عهد يزيد، وخصوصاً في واقعتي الطف والحرة، أدركنا أن معاوية كان يستعمل كل 
الأساليب المتاحة لفرض سيطرة الإسلام الأموي بدًال عن الإسلام الإلهي المحمدي، 
وإتاحة الفرصة لظهور كسروية أو قيصرية أو هرقلية جديدة أمام الأمة، التي أريد لها 

أن تتنازل عن وجودها القائم على أساس الإسلام. 

استبدادية،  شخصية  حكومة  إلى  الإسلامية  الحكومة  شكل  معاوية  حول  »لقد 
جعلت مصالح الأمة كالمال، يرثه الأقرب فالأقرب إلى المالك، وإن كرهت الأمة كلها. 

فكان هذا أصل جميع مصائب الأمة الإسلامية«))).

))) تفسير أبي جرير الطبري: م٣ ص ١٩: ط ٣- ١٩٦٨ - مكتبة البابي الحلبي بمصر.
))) تفسير المنار: الشيخ رشيد رضا: ج ١٢ م ١٢ ص ٩٩٥.



مو�سوعة الثورة الح�سينية176

تنازل الأمة عن كيانها جعلها تتقبل معاوية و�أمثاله

الشام  أن  يعلن  كان  أن  وبعد  صريح.  علني  بشكل  جرى  هذا  معاوية  عمل  إن 
حصته، أصبح يرى أن كل شيء له، وقد استدرج الأمة إلى ذلك، حين عمل على سلخها 
من شخصيتها الإسلامية الواضحة، وأصبح الإسلام شبحاً باهتاً في تصورها وذاكرتها، 
بعد أن نجحت مؤامرته الخبيثة لإرجاعها إلى الجاهلية التي لم تكن قد انزاحت بعد عن 
وجودها وحياتها. وتنازلت عن كيانها الإسلامي الصافي. »عملية التنازل عن الوجود، 
كان يمثلها معاوية بن أبي سفيان، وجذور معاوية في تاريخ الإسلام، هذا الذي عبر عنه 
وقتئذ بأنه أصبح هرقلية وكسروية. الهرقلية والكسروية كان يكنى بها عن تنازل الأمة 
عن وجودها، يعني تحولت التجربة الإسلامية من أمة تحمل رسالة إلى ملك وسلطان 
يحمل هذه الرسالة بمستوى وعيه لهذه الرسالة، وإخلاصه لهذه الرسالة سلباً وإيجاباً. 
هذه المؤامرة الكبيرة التي نجحت بعد هذا، والتي توجت بكل المآسي والمحن والكوارث 
التي كانت ولا تزال إلى يومنا هذا، هي نتيجة تنازل الأمة عن وجودها، نتيجة خداع 
الأمة وتحجيمها أو الضغط عليها حتى تنازلت عن وجودها في عقد لا يقبل الفسخ«))).

نتائج التنازل

أبناء مجتمع واحد يجمعهم  أبنائها من  تفتيتها وتشتيت شمل  إلى  تنازلها  وقد أدى 
وغير  قرشية  ومصرية،  وعراقية  وحجازية  شامية  متفرقة  مجتمعات  إلى  واحد  انتماء 
قرشية، عربية وغير عربية، لكل منها ملامح ومقومات خاصة، وبينها حواجز عديدة 
من العصبيات والميول والأهواء، ولا تكاد الرابطة الإسلامية تجمع بينها وتوحدها بقدر 
ما تجمع بينها القوة الغاشمة المتسلطة والتي تلبس رداء الخلافة البراق، والحاكمة باسم 
العليا  القوة  مستبعدة  فقط،  ورغباته  الحاكم  نزوات  فيه  تبدو  مستبداً  مطلقاً  حكمًا  الله 

))) أهل البيت: السيد محمد باقر الصدر: ص ١٢.



177 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

التي تدعي أنها تحكم باسمها، وهي الله سبحانه وتعالى، والبرامج الحياتية المتكاملة التي 
أنزلها على رسوله الكريم، ممثلة بالإسلام، والتي لا ينبغي عليها أن تخرج عنها بأي حال 
من الأحوال وتحت أية ذريعة أو حجة. وإلا فإنها تكون بذلك قد أبطلت كل مبررات 
وجودها وشرعيتها، غير أن تحدي هذه الدولة الأموية للتشريعات الإسلامية الأساسية 
مع أداءاتها وإصرارها على أنها تحكم باسم الإسلام وأنها الممثل الشرعي والخليفة المقبول 
للرسول وأنها القيادة المؤهلة لحكم هذه الأرض بشكل أكبر نقض للإسلام وأكبر 
تحد بوجهه؛ لأنها في الوقت الذي تجرده فيه من عناصر القوة والبقاء والديمومة، فإنها 
تحرص على رفعه كقوة دعائية لا يزال لها بعض النفوذ المعنوي على النفوس. وبكلمة 
فإن الدولة الأموية أرادت أن تثبت أن دينها الذي أوجدته بديًال عن الإسلام هو المؤهل 
لقيادة الحياة، وإن الإسلام الذي جاء به محمد رسول الله يفتقر إلى المؤهلات العملية 
وإلى الواقعية التي زعمت أنها قد دعمت به الدين وقوته. مع أنها دقت بذلك إسفيناً 

لقتله وقبره.

الدولة الأموية مهدت للدول )العلمانية ( )))و�سبقتها ب�أكثر من �ألف عام

المستحدثة  بالأفكار  المبهورة  الحديثة  العلمانية  الدولة  الأموية  الدول  سبقت  وقد 
على  قدرته  وعدم  الواقعية  الحياة  مع  المسيحي  الدين  تقاطع  على  فعل  رد  جاءت  التي 
إدارتها، والتي استبعدت الدين عن الحياة وجعلت دوره هامشياً. وقلدتها في ذلك دول 
)إسلامية( علمانية جعلت دور الإسلام هامشياً أيضاً، وجعلت من ممارساته الطقوسية 
والشعائرية أمراً مقبوًال ما دام لا يتعارض مع )الحياة(، الحياة الأرضية البحتة، التي لا 

))) لا نقصد بها الدول التي ادعت اللجوء إلى )العلم( بدل )الدين( في أوريا وغيرها وإنما الدول 
التي استبعدت الدين بذرايع مختلفة وادعت العلمنة لتبرير ذلك مع أنها لا تعرف العلم ولا هم 

يحزنون. 



مو�سوعة الثورة الح�سينية178

أساس  أو على  تعالى،  الله  قبل  الإنسان على الأرض من  استخلاف  أساس  تنتظم على 
قيام الخلافة أو الحكم على نهج رسول الله الذي أنزلت عليه خاتمة الديانات. وإنما 
على أساس مصالح القيادات الحاكمة التي لا ترى إلا ترسيخ مصالحها على المدى الذي 
المجاورة جعلته يرمق أسلوبها  النصرانية  بالدولة  أمامها، ولعل احتكاك معاوية  يلوح 
القائم على إعطاء ما لقيصر لقيصر وما لله لله، باعجاب وانبهار أكثر مما كان يبدو عليه 
وهو يرمق الإسلام )الدين الذي يفترض أن يكون منتمياً إليه، بل ويحكم باسمه(. فهو 
إذا ما طبق كما جاء به الرسول الكريم لا يمكن أن يحقق امتيازات استثنائية له أو 

لأمثاله.

وطبيعي أن هذه الخطوة - خطوة استبعاد الدين الإسلامي بشكل فعلي عن الحياة، 
لا تتم بمجرد التمني من قبل أية قيادة متسترة بالإسلام، بل لابد من اتخاذ إجراءات 
عملية مناسبة، في مقدمتها ترويض كل أولئك الذين يعارضونها ويرون فيها خروجاً 

سافراً عن الإسلام، وإذا اقتضى الأمر فاستئصالهم والقضاء عليهم.

وعملية الترويض هذه، لابد لها من إجراءات معقدة تتم في وقت واحد وبشكل 
المهمة  ينجز هذه  أن  أنه لابد  رأى  )معاوية(  الأمويين  الحكام  أول  إن  إذ  أيضاً؛  سريع 
خلال حياته، وقبل أن ينتقل منها؛ لأنه يريد أن يوظف خبراته وخبرات أعضاء القيادة 
الأموية المتمثلة )بالدهاة( الذين تحدثنا عنهم والقادة العسكريين وأبناء العائلة الأموية 
وأحلافهم وأعوانهم وعساكرهم ومرتزقتهم وجيوش المحدثين والقصاصين والمفسرين 

والسبابين والمرجفين وغيرهم وغيرهم.

ر�صيد الأب من )الدهاء( و )الحكمة(. لا يتمتع به الابن

فقد أدرك معاوية أنه يتمتع بقدرات استثنائية لا يتمتع بها يزيد المنصرف إلى اللهو 



179 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

والشراب والعبث. ومهما حاول أن يستثير ابنه الخامل البطال ليتولى قسمًا من مسؤوليات 
الدولة في حياته، فإنه أدرك في النهاية أن لا فائدة من ذلك وأن عليه أن يمهد له الأمر 
لتتقبله الأمة كما هو، وسيكون رداء الخلافة الذي سيلبسه والمؤسسة الاخطبوطية المعقدة 
التي سينشئها لحمايته ودعمه هي الضمانة لبقائه على كرسي الحكم وضمان بقاء وامتداد 
السلالة الأموية فيما بعد وتسلطها إلى أمد غير محدود، فربما سيكون يزيد بعد تخلفه الآن 

أكثر إدراكاً للمسؤولية عندما يتجاوز مرحلة الشباب الحافلة بالاندفاعات والنزوات.

على طريق الاعداد للحكم، تح�سين ال�صورة، دعوة يزيد لل�لاصة...

وقد رأينا أن طبيعة وصايا معاوية ليزيد في هذا المجال لم تكن تهدف إلا لتحسين 
عن  منعه  يحاول  لم  فهو  المرتقب؛  وخليفتهم  قائدهم  باعتباره  الناس  نظر  في  صورته 
الناس ويدركون أي خليفة ماجن خليع  الشراب مثًال إلا لأن ذلك يفتح عليه عيون 
عمل  من  رجس  الخمر  لأن  لا  الكبيرة،  الإسلامية  الدولة  مسؤولي  رأس  على  يقف 
الشيطان وأنه محرم عليه كمسلم ينبغي عليه الالتزام بدينه. وقد دعاه إلى إقامة الصلاة 
أمام الناس والتظاهر بالمحافظة عليها؛ لأن ذلك يعزز من مركزه ويقربه من الأمة متى 
ما علمت أنه ملتزم بها، ولم يؤكد عليه لاقامتها لأنها فرض واجب من الله وأنه إذا ما 

أبطلها فكل عمل له باطل.

»وأحضر الصلاة. فإنك إذا فعلت ما أوصيك به، عرف الناس لك حقك وعظمت 
مملكتك وعظمت في أعين الناس«))).

لقد أراد استثمار الاداءات الطقوسية الظاهرية وتوظيفها لأجل أن يتقرب ويقرب 
ابنه بها من الناس، ليزداد في أعينهم حباً، لا لأنها فريضة مكتوبة يعلن بها الإنسان ولاءه 

))) البداية والنهاية: ج٨ ص٢٣١.



مو�سوعة الثورة الح�سينية180

وخضوعه المطلق لله. وقد لجأ إليها كأسلوب دعائي مألوف يبين فيه أن الخليفة المرتقب 
ليس كما يصوره بعض الناس، وهو حتى وإن كان معروفاً بشذوذه ومجونه، فإن الأمل 
فيه يجب أن لا يفقد نهائياً؛ لأنه لا يزال يحضر الصلاة ويؤديها مع الناس، وهذه الخطوة 
لابد أن تتبعها خطوات أخرى. وإذاً فإن على الأمة أن ترى فيه أملها الوحيد المرتقب 

وخليفتها القادم ولا تفكر بالخروج عليه أو عصيان أوامره))). 

الأطراف الأربعة للا�ستخلاف

من  الأول  الفصل  ذكرناها في  كما   - الرباعية للاستخلاف  بالصيغة  الإخلال  إن 
هذا الكتاب، وكما أوضحها الشهيد الصدر في كتابه )المدرسة القرآنية(، تشكل استبعاداً 
ما  نعيد  أن  بأس  ولا  لوجودها،  إلغاء  بل  الأس��اس،  من  السماوية  المعادلة  هذه  لكل 
طرحه بهذا الخصوص لاستكمال الفائدة وتوضيح الصورة. )الاستخلاف هو العلاقة 
الاجتماعية من زاوية نظر القرآن الكريم، والاستخلاف عند التحليل نجد أنه ذو أربعة 
أطراف؛ لأن الاستخلاف يفترض مستخلِفاً أيضاً. لابد من مستخلِف ومستخلَف عليه 

))) ولا نرى بأساً هنا من إيراد بعض وصايا أمير المؤمنين ونداءاته للحث على الصلاة والالتزام 
بها »صل الصلاة لوقتها المؤقت لها، ولا تعجل وقتها لفراغ، ولا تؤخرها عن وقتها لاشتغال. واعلم 
أن كل شيء من عملك تبع لصلاتك« من وصية له لمحمد بن أبي بكر حين ولاه مصر، نهج البلاغة: 
ص٣٨٤- ٣٨٥ »والله الله في الصلاة فإنما عمود دينكم. والله الله في بيت ربكم، لا تخلوه ما بقيتم، 
فإنه إن ترك لم تناظروا« من وصية له للحسن والحسين عندما ضربه ابن ملجم، نهج البلاغة: 
ص ٤٢٢، »وليكن في خاصة ما تخلص به لله دينك: إقامة فرائضه التي هي له خاصة. فاعط الله من 
بدنك في ليلك ونهارك، ووف ما تقربت به إلى الله من ذلك كاملا غير مثلوم ولا منقوص بالغاًً من 
بدنك ما بلغ.. «، نهج البلاغة: ص ٤٤٠ من وصيته  - للأشتر. »الفرائض أدوها إلى الله تعالى 
»الصلاة قربان كل تقي«  يؤدكم إلى الجنة..« من خطبة له - الكامل في التاريخ: ج٣ ص٨٤ 
نهج البلاغة ص٤٩٤ وقد وردت نصوص كثيرة بهذا المعنى، إلا أن الذي يدلل على أهميتها حرص 
أمير المؤمنين بشكل فعلي وعلني على إقامة الصلاة في وقتها حتى زمن الحرب والاشتباك مع العدو، 

وكما فعل بعده الحسين في واقعة الطف كما سنبين ذلك في حينه بعون الله.



181 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

ومستخلَف. فهناك إضافة إلى الإنسان وأخيه الإنسان والطبيعة، يوجد طرف رابع في 
طبيعة وتكوين علاقة الاستخلاف، وهو المستخلِف إذ لا استخلاف بدون مستخلِف. 
أي  الإنسان،  وأخوه  الإنسان  هو  والمستخلَف  وتعالى.  سبحانه  الله  هو  فالمستخلِف 
الإنسانية ككل -الجماعة البشرية- والمستخلَف عليه هو الأرض وما عليها ومن عليها. 
فالعلاقة الاجتماعية ضمن صيغة الاستخلاف تكون ذات أطراف أربعة، وهذه الصيغة 
ترتبط بوجهة نظر معينة نحو الحياة والكون بوجهة نظر قائلة بأنه لا سيد ولا مالك ولا 
إنما هو  الإنسان في ممارسة حياته  دور  وإن  وتعالى،  الله سبحانه  إلا  والحياة  للكون  إله 
دور الاستخلاف والاستئمام، وأي علاقة تنشأ بين الإنسان والطبيعة فهي في جوهرها 
ليست علاقة مالك بمملوك وإنما هي علاقة أمين على أمانة استؤمن عليها. وأي علاقة 
تنشأ بين الإنسان وأخيه الإنسان مهما كان المركز الاجتماعى لهذا أو لذاك، فهي علاقة 
استخلاف وتفاعل بقدر ما يكون هذا الإنسان أو ذاك مؤدياً لواجبه، وليست علاقة 

سيادة أو ألوهية أو مالكية«))). 

محاولة �إلغاء الم�ستخِلف

بخصوص  الجدية  الواقعية  الإسلامية  النظرية  لإلغاء  تبريرات  من  قيل  ومهما 
بغلبة  والتذرع  وجل،  عز  الله  )المستخلِف(،  وهو  الرابع،  البعد  إلغاء  أو  الاستخلاف 
الظروف التي تمر )الدولة الإسلامية( وموجبات السياسة والحكم والعصبية)))، وجمع 

))) المدرسة القرآنية: ١٢٨-١٢٩.
يكون  إنما  والتغلب  بالتغلب،  يحصل  إنما  »الملك  مقدمته  في  خلدون  ابن  ذلك  إلى  أشار  كما   (((
فهم  بقومه،  أمره  يتم  إنما  الدولة  صاحب  »إن   ١٧٤ ص  المطالبة«  على  الأهواء  واتفاق  بالعصبية 
عصابته وظهراؤه على شأنه وبهم يقارع الخوارج على دولته ومنهم يقلد أعمال مملكته ووزارة دولته 
وجباية أمواله، لأنهم أعوانه على الغلب وشركاؤه في الأمر..« ص202 »واعتبر في ذلك دولة بني 
أمية كيف كانوا إنما يستظهرون في حروبهم وولاية أعمالهم برجال العرب مثل عمر بن سعد بن أبي 



مو�سوعة الثورة الح�سينية182

شمل الأمة وعدم فسح المجال )للأعداء( والكفار! وغيرهم للتدخل في شؤون الدولة 
أو شن حرب عليها. ولاحظ كيفية تبرير ابن خلدون لوجود الدولة الأموية بالشكل 
المغاير لدولة رسول الله واستئثارها بكل المكتسبات التي حققها المسلمون بدمائهم 
وتضحياتهم ووصفه أمر خروج معاوية على الإمام بأنه مجرد فتنة وأن معاوية لم يكن 
مخطئا، وأنه من الأمور الطبيعية أن يكون شكل الحكومة الإسلامية بالشكل الذي كان 
عليه أيام معاوية كأنه سنة إلهية وأمر محتوم. »ولما وقعت الفتنة بين علي ومعاوية، وهي 
لغرض  يكونوا في محاربتهم  ولم  والاجتهاد،  الحق  فيها  كان طريقهم  العصبية،  مقتضى 
دنيوي أو لإيثار باطل ولاستشعار حقد كما قد يتوهمه متوهم وينزع إليه ملحد، وإنما 
اختلف اجتهادهم في الحق وسفه كل واحد نظر صاحبه باجتهاده في الحق فاقتتلوا عليه، 
وإن كان المصيب علياً، فلم يكن معاوية قائمًا فيها بقصد الباطل، إنما قصد الحق وأخطأ، 
والكل كانوا في مقاصدهم على حق، ثم اقتضت طبيعة الملك الانفراد بالمجد واستئثار 
الواحد به، ولم يكن لمعاوية أن يدفع عن نفسه وقومه، فهو أمر طبيعي ساقته العصبية 
بطبيعتها واستشعرته بنو أمية ومن لم يكن على طريقة معاوية في اقتفاء الحق من أتباعهم 
فاعصوصبوا عليه واستماتوا دونه، ولو حملهم معاوية على غير تلك الطريقة وخالفهم 

وقاص وعبيد الله بن زياد بن أبي سفيان! والحجاج بن يوسف..« ص٢٠٣ »وإنما الملك على الحقيقة 
الثغور ولا تكون فوق يده يد قاهرة.  البعوث ويحمي  الرعية ويجني الأموال ويبعث  لمن يستعبد 
فحقيقة السلطان أنه المالك للرعية القائم في أمورهم عليهم« ص٢٠٨ »اشترط الشارع في الحاكم 
قلة الإفراط في الذكاء ومأخذه من قصة زياد بن )أبي سفيان(! لما عزله عمر عن العراق وقال له:... 

كرهت أن أحمل فضل عقلك على الناس.
بن  وعمرو  سفيان!  أبي  بن  زياد  مثل  والكيس  الذكاء  مفرط  يكون  لا  الحاكم  أن  هذا  من  فأخذ 
لا  وذلك  الشريعة  أحكام  »إقامة   .٢٠٩ ص  الملكة..«  وسوء  التعسف  من  ذلك  يتبع  لما  العاص 
يحصل إلا بالعصبية والشوكة والعصبية مقتضية بطبعها للملك فيحمل الملك وإن لم ينصب أمام« 

ص٢١٣.. فلاحظ هذا الكلام وأمثاله ولاحظ أننا نتكلم عن دولة إسلامية. 



183 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

َعها وتأليفها أهم عليه من أمر  في الانفراد بالأمر لوقوع في افتراق الكلمة التي كان َمج
ليس وراءه كبير مخالفة.

وكذلك عهد معاوية إلى يزيد خوفاً من افتراق الكلمة بما كانت بنو أمية لم يرضوا 
كان  به  أن ظنهم  عليه من  اختلفوا  إلى غيره  قد عهد  فلو  إلى من سواهم  الأمر  تسليم 
صالحاً ولا يرتاب أحد في ذلك ولا يظن بمعاوية غيره، فلم يكن ليعهد إليه وهو يعتقد 
ما كان عليه من الفسق حاشا الله لمعاوية من ذلك. وكذلك كان مروان بن الحكم وابنه 
وإن كانوا ملوكاً لم يكن مذهبهم في الملك مذهب أهل البطالة والبغي إنما كانوا متحرين 
لمقاصد الحق جهدهم إَّال في ضرورة تحملهم على بعضها مثل خشية افتراق الكلمة الذي 

هو أهم لديهم من كل مقصد«))).

الغاء ال�شرعية الإ�سلامية لتمرير )ال�شرعية( الأموية

منطق  أمام  هزيلة  تبدو  فإنها  الإسلامية،  النظرية  لإلغاء  تبريرات  من  قيل  مهما 
يجد  الدين  لهذا  منتسب  أي  يكاد  ولا  المعاش،  العملي  الحي  وجوده  لفرض  الإسلام 
مبرراً لالغاء النظرية الإلهية واستبدالها بنظريات وآراء شخصية مهمتها تكريس الحكم 
لشخص واحد أو عائلة واحدة من هذه الأمة بحجة الظروف الاستثنائية والضرورة 
اللازمة كما رأينا قبل قليل من مفكر كبير مثل ابن خلدون تعتمد آراؤه وأفكاره لدى 

فئات عديدة من المسلمين وقد تؤخذ كأنها من المسلَّمات لدى البعض.

ابن  وكأن  مغالطات.  من  الكلام  هذا  في  ما  فلاحظ   :٢٢٧-٢٢٨ ص  خلدون  ابن  مقدمة   (((
خلدون يتحدث عن دولة للفرس أو الروم. ولا ندري كيف علم بنوايا معاوية التي لم يحاول هو 
نفسه إخفاءها وأعلنها للناس صراحة. ولا ندري أيضاً لم هذا الحماس في تبرير مواقفه وأخطائه 
التي ألحقت أكبر نكسة بالمسلمين لا نزال نعيش آثارها إلى اليوم. هل كان ابن خلدون يدرك أنه 
يتحدث عن دولة إسلامية ينبغي أن تكون مقتدية بدولة رسول الله نفسه. ويتحدث عن خليفة 

.يفترض منه أن يكون مقتدياً بالرسول الكريم



مو�سوعة الثورة الح�سينية184

الشرعية  إلغاء  تبرر  أن  يمكن  لا  بلغت  مهما  وال�ض�رورات  الظروف  هذه  إن 
التقبلي  الوجه  تشكل  التي  الأمانة  نقض  ذلك  شأن  من  إن  حيث  المنزلة؛  الإسلامية 
للخلافة، بوجه عام من قبل الإنسان، لتولي هذه المسؤولية التي عهد الله سبحانه وتعالى 
اكتملت واتسقت وانتهت  إليه وفق شروط معينة حددها بشرايع وقوانين سماوية  بها 
بهذه  العمل  تقبل  والطبيعة  والناس  الأرض  على  الإنسان  خلافة  لتكون  بالإسلام، 
الأول  النظام  أو هبة خاصة كما يحاول قطب  الشريعة وتطبيقها كمسؤولية لا كمنحة 
معاوية أن يردده وردده من بعده آخرون حيث نسمع أقواًال من قبيل: »هو سلطان الله 
يؤتيه البر والفاجر وقد ملك فرعون أهل مصر أربعمائة سنة وكذلك غيره من الكفار«))) 
جاء ذلك في كلام لعائشة جواباً على من قال أمامها: ألا تعجبين لرجل من الطلقاء ينازع 
أصحاب رسول الله في الخلافة؟ وقد قال معاوية لأهل الكوفة بعيد صلح الحسن 
»ما قاتلتكم لتصوموا ولا لتصلوا ولا لتحجوا ولا لتزكوا قد عرفت أنكم تفعلون ذلك، 
ولكن إنما قاتلتكم لأتأمر عليكم فقد أعطاني الله ذلك وأنتم كارهون«))). فمعاوية هنا 

يعتبر الأمر وكأنه عطية أو هبة خاصة من الله.

وقول يزيد بعد موت معاوية: »إن معاوية كان عبداً من عبيد الله أنعم الله عليه«))).

خلافة �أم عبث؟

التزام إلهي بخصوص منصب الخلافة،  أي  أعلن تخليه عن  أول من  كان معاوية 
فهي مجرد منحة أو نعمة أنعمها الله عليه دون الآخرين وبرغمهم، كما أنه قد أعلن أيضاً 

))) البداية والنهاية: ج ٨ ص١٣٤.

))) البداية والنهاية: ج8 ص ١٣٤.
))) البداية والنهاية: ج8 ص١٣٧.



185 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

»أنا أول الملوك وآخر خليفة«))) فكأنه هنا يقول: وداعاً للخلافة ووداعاً للإسلام، بدأ 
بي عهد الملكية المطلقة، ولست ملزماً بأي عقد إلهي. إنه بذلك كما أوضحنا يمهد ليزيد 
وأولاد يزيد وأحفاده لكي يستلموا السلطة دون أن يضعوا في أذهانهم أي اعتبار لأي 

عقد ملزم لخليفة الله وخليفة رسوله، بل خاتم رسله على هذه الأرض.

ليس شخصاً  فهو  وأقواله هكذا جزافاً،  يبعثر كلامه  معاوية  أن  أحد  ولا يحسبن 
عادياً غبياً بل أنه يتمتع بمميزات كبيرة وقدرات استثنائية. غير أنه، إذا ما أردنا أن نقلل 

من شأن جرائمه وانحداره »ابتلي بحب الدنيا«))) على حد تعبير الفضيل بن عياض.

الإسلامي  والتصور  الإلهي  الشرط  وفق  لا  )خليفة(،  نفسه  ينصب  هنا  فمعاوية 
وإنما وفق تصور شخصي ذاتي مبتدع مبتكر قائم على مصلحته ومصلحة عائلته. وكان 
بذلك متخذاً إلهه هواه ورغباته ونزعاته الخاصة نابذاً وتاركاً كل ما أنزل الله. كما أشار 
القرآن الكريم إلى هذه الحالة إشارة عجيبة دقيقة بأسلوب متسائل متنكر:﴿أَرَأَيْتَ مَنِ 

.(((﴾ هُ هَوَاهُ أَفَأَنْتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكيًِال ذَ إَهلَ َ اتَّخ

والمقاييس  المعايير  هذه  أن  شك  ولا  الشخصية  والمصالح  للهوى  إلا  مكان  لا 
الأرض،  على  الإنسان  حياة  لتنظيم  دقيق  تام  بتنسيق  وأنزلت  وضعت  قد  والموازين 
الطاغي في كل شيء،  الهوى  اتباع  عليها، وهو  للخروج  واحد  معنى  إلا  هناك  وليس 
ونسيان كل ما عداه، فهو وحده المتحكم والمسيطر والموجه. وإذا ما بلغ هذه الحالة فإنه 
يخرج عن نطاق الإنسانية الملتزمة المقيدة بالأنظمة والقوانين، الإنسانية المتأملة المتدبرة 
﴿أَمْ  الواعية المدركة، ويتراجع إلى درك الأنعام التي لا تفقه شيئاً ولا تعقل ولا تفكر 

))) البداية والنهاية: ج8 ص١٤٤.
))) في ظلال القرآن: م 5، ص ٢٥٦٦.

)))  الفرقان: 43.



مو�سوعة الثورة الح�سينية186

﴾)))؛ لأن  سَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إنِْ هُمْ إَّال كَالأنَْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبيًِال ْ َحت
الأنعام ربما كانت تعمل بوحي الغريزة التي تجعلها لا تخطئ أحياناً، أما الإنسان فبخطئه 
المتعمد ووضعه كل الموازين والقيم والمعايير الإلهية المنزلة الواضحة المبينة جانباً، فإنه 
التي لا  يضل وينحرف ويضع ويضيّع غيره، فكأنه كان أضل سبيلا من هذه الأنعام 

تسمع ولا تعقل.

أيضاً  المجتمع  إلهه، وهذا هو حال  الفرد عندما يحكم هواه ويجعله  هذا هو حال 
عندما يحكم هذا الهوى، يصبح كقطيع من الأنعام لا يعرف سبيله ولا يهتدي إلى طريقه 

أو مصلحته الحقيقية.

لقد كان التعبير القرآني عن )الهوى البشري( حينما يسيطر ويطغى، بأنه إله، تعبيراً 
دقيقاً موحياً للعديد من الإشارات الدقيقة الحاسمة، فهو عندما يتخلى عن إلهه الحقيقي، 
فلا بد له من إله آخر يبرر له تصرفاته واندفاعاته، ولا شك أنه لا يوجد لها من مبرر 
الحقيقي موجهاً وقائداً وحاكمًا مطلقاً لا  الإله  مقام  يقوم  أن  أراده  الذي  الهوى  سوى 
تنفع معه الموازين والمعاير والمقايس التي من المفروض أن يأخذ بها ويسير على أساسها 
والتشريعات  والمقاييس  والمعايير  الموازين  تلك  أنه ممثل خالق  ادعى  ما  إذا  »خصوصاً 
وخليفته وخليفة رسوله المنزل. وإلا فأي مبرر سيجده - كما قلنا - للخروج عليها 

واستبدالها بأخرى من وضعه وإنشائه؟

والتجربة  والبرهان  العقل  أمام  ينحني  ولا  حجة  ولا  منطقاً  يعرف  لا  الهوى 
والدليل.

المسيطر على تصرفات الإنسان،  أن يكون هو  له  كما أن هذا الهوى لم يكن مقرراً 

))) الفرقان: ٤٤.



187 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

ولم تكن التشريعات والقيم الدينية المتمثلة بالإسلام هنا إلا كوابح ومصدات أمام هذا 
ورغباتهم  الآخرين  بهوى  سيصطدم  فإنه  قيود،  أو  رقابة  دون  انطلق  إذا  الذي  الهوى 
ومصالحهم، وستتولد عنه حالة دائمية من الصراع وعدم الانسجام، وتضارب المصالح 
والتصادم سيؤدي إلى الاقتتال، وسيجعل المحيط الاجتماعي غابة تنتشر فيها )الأنعام( 
القوية والضعيفة دون ضوابط أو نظام، وما دام هذا الهوى قد أصبح هو الآمر المطاع 
الموجه، فقد أصبح هو المعبود الحقيقي من دون الله الإله الحق كما يقول السيد الشهيد، 
فإن القرآن »عبر حتى عن الهوى بأنه إله، حينما يتصاعد هذا الهوى تصاعداً مصطنعاً، 
فيصبح هو المثل الأعلى، وهو الغاية القصوى لهذا الفرد أو لذاك. فالمثل العليا بحسب 
وهي  حقاً  الناهية  الآمرة  وهي  حقاً،  معبوده  الحقيقة؛ لأنها  في  آلهة  القرآني هي  التعبير 

المحركة حقاً، فهي آلهة في المفهوم الديني والاجتماعي«))).

من ي�صنع الفراعنة والطواغيت

ثمة حقائق تاريخية عديدة، لابد من الانتباه إليها، وهي أن الفراعنة والطواغيت لم 
يولدوا، ولم يولد آباؤهم المؤسسون لممالكهم فراعنة وطواغيت. ربما كان الفرعون الأول 
مزارعاً هماماً أو مقاتًال شجاعاً أو قائداً في حاشية فرعون سابق، وربما كان محبوباً وزعيمًا 
ديناً  يتبنى  كان  وربما  السلطة،  استلامه  قبل  عادلة  قضايا  ويتبنى  الظلم  يكره  جماهيرياً 
معيناً وأسلوباً خاصة يخضع لكهانة معينة، يلتزم بطقوسها وتعاليمها. فتاريخ الأديان 
أقدم من تاريخ الملوك. غير أنه عندما أخذ بزمام الأمور، ورأى أن الأغلبية تسير وراءه 
وتنقاد له، استأثر واستبد، وحول أنظاره وأنظار الناس إلى نفسه، ورأى أن سلالته هي 
ولد  وعندما  إليه.  ويدعو  به  ينادي  كان  ما  وتناسى كل  وتسود،  أن تحكم  ينبغي  التي 
تتطلع  الضوء والناس  أنفسهم إلا في مركز  يروا  أبناؤه فراعنة وطواغيت جاهزين، لم 

))) المدرسة القرآنية: ١٤٧.



مو�سوعة الثورة الح�سينية188

إليهم وتنقاد لمشيئتهم. اعتقدوا واعتقد هؤلاء الناس معهم، أن الأمور جرت هكذا منذ 
البداية، وأنها لابد أن تستمر على هذا الحال. لقد كانت العملية بجملتها عملية تجميد 
صنمية  حالة  إلى  بعده  أبناؤه  حولها  أو  وحولها  المستبد  الحاكم  استساغها  معينة،  حالة 

مقدسة مرموقة بل ومعبودة.

تارة أخرى، وخليفته وربيبه  تارة و )ظله على الأرض(  )ابن الله(  أصبح الحاكم 
ومختاره وشريكه ومبعوث عنايته.

كان تجميد الحالة يتم لكي لا تبرز حالة مضادة تعمل على إبعاد ومحو الحالة المتصنمة 
أو المتحجرة على نمط معين للحكم والحياة، وبالتالي عدم السماح للخروج عليها بأية 

حال من الأحوال.

الذي  الرئيسي  والمحور  الأول  القطب  هو  القيصر  أو  الفرعون  الحاكم  أصبح 
ينبغي أن تتجه إليه الأفكار، والمعبود الوحيد الذي ينبغي أن تتجه إليه الناس بطاعتها 

وخضوعها.

لم تكن الفرعونية فرعونية منذ البداية، منذ عهد فرعون الأول.

ولم تكن الكسروية كسروية ولا القيصرية قيصرية بالشكل الذي انتهت إليه.

يتعدى  يكن  لم  الأمر  أن  لرأينا  القبيلة،  زعامة  مستوى  إلى  بالأمر  نزلنا  لو  وحتى 
ذلك، فزعيم القبيلة الأول، لابد أنه كان في بداياته من المضحين والمدافعين عن قبيلته، 
غير أنه عندما تمكن. وعندما وجد بعد فترة من الزمن أن هناك من يحتمل أن ينافسه على 

الزعامة، استعد لضمان سلطانه على قبيلته وسلطان أبنائه وأحفاده من بعده.

لقضية  مقاتًال شجاعاً ولا حامًال  يكن  فلم  البداية.  يكن معاوية من هؤلاء في  لم 
عادلة، ولا زعيمًا جماهيرياً محبوباً. غير أنه دبر قضية أبرزها فيما بعد على أنها عادلة، وهي 



189 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

نظر  فأصبح في  بدمه،  للمطالبة  قام  ثم  ودبره،  إليه  هو  الذي سعى  عثمان  مقتل  قضية 
العديدين من الذين نصبوا العداوة للإمام منذ البداية وفي نظر الجهلة والمغرر بهم 
أبطال الحق والعدالة. وعندما تمكن  والمخدوعين من أهل الشام ولياً للدم وبطلا من 
واستأثر بالسلطة كان هو محور اهتمام الأمة الوحيد، بيده الحل والعقد، بل مصير الأمة 

كلها وأموالها ودمائها.

مقولة فرعون الدائمية: �أنا ربكم الأعلى

الناس  إن فرعون وأضرابه، يتجاوزون على المثل الأعلى السماوي بعد أن أوهموا 
في البداية أنهم مؤمنون مثلهم بهذا المثل إذا ما حصل إن كان هذا المثل هو المثل الأعلى 
السائد والمسيطر على الساحة، ثم يحاولون الوثوب عليه أو تناسيه أو تسخيره وتطويعه 

ليكون في خدمتهم إذا ما كان كهنة هذا الدين وأحباره قابلين للشراء والمساومة.

إنهم يحاولون الحلول محل المثل الأعلى السماوي إما بالتصدي لأتباعه منذ البداية 
لنا القرآن الكريم طرفاً  التي ذكر  ومحاربة الأنبياء والرسل بمختلف الذرائع والحجج 
تطويعهم  محاولة  أو  واستئصالهم  وتصفيتهم  برسالاتهم  المؤمنين  بمنازلة  أو  منها، 
لهم  تتيحه  ما  بحكم  يمتلكونها  والتي  مناسبة  يرونها  التي  الطرق  بمختلف  وكسبهم 

سلطاتهم المطلقة من أموال وأعوان وغير ذلك.

إن القيصرية أو الهرقلية عندما اعتنقت المسيحية رسمياً، لم تنضم بالفعل تحت لواء 
المسيحية، بل حاولت أن تنضم المسيحية نحو لوائها هي، وعندما أوشكت الحالة أن 
تسبب مواجهة حقيقية، مسحت هذه المسيحية من على خارطة العالم الأرضي، وجعلت 
اختصاصها )ملكوت السماء(. أما )ملكوت الأرض(، فأصبح من اختصاص القيصر 
وتعديلها  عباراته  )تصحيح(  و  الانجيل  كتابة  أعيدت  وهكذا  شاء.  كيفما  به  يتحكم 



مو�سوعة الثورة الح�سينية190

السيد  ظهور  من  طويلة  سنوات  بعد  كاتبوها  وصرح  المسيحي،  القيصر  رغبة  لتلائم 
قيصر  سلطان  بين  فصلوا  وقد  لله.  لله  وما  لقيصر  لقيصر  ما  أعط  أن  واختفائه  المسيح 
بشؤون  يتدخل  ولا  فقط  السماوي  ملكوته  في  يتحكم  أن  لله  وأرادوا  الله،  وسلطان 
الأرض. وأرادوا له أن يكون قيصراً في السماء، وإذا ما تجاوز صلاحياته وحاول التدخل 
بشؤون قيصر الأرض فإن قيصر الأرض من حقه أن يستخدم في هذه الحالة صلاحياته 

على أوسع نطاق ويطهر مملكته من كل من يحاول المساس بها أو التدخل بشؤونه.

ولا يدري أحد كيف وصل الأمر إلى هذه الحالة بالضبط، غير أنها تعززت عندما 
الغربيون  والأباطرة  الملوك  وأصبح  كلها،  الغرب  ممالك  في  )قيصر(  مملكة  ضعفت 
التي حملوها منقادين لحماس ديني موقت لنشر )دينهم(  بمختلف ألقابهم ومسمياتهم 
في أرجاء الأرض في حملات صليبية عالمية، قامت وراء طموحات قيصرية بحتة وأطماع 
يتصدرون  الدين،  ورجال  الكهنة  وراح  الأبيض،  للجنس  عرقي  وتعصب  استعمارية 
زعامة الأمة المسيحية من جديد ثم امتد سلطانهم بعد ذلك، وبعد فشل الحملات التي 
دامت فترة طويلة، ليقوموا بالتدخل المباشر في شؤون الحكم والحياة. هذه الحياة التي 
المفاهيم  المقومات لقيادتها، والتي تتعارض معطياتها وحقائقها مع  لا يمتلكون أبسط 
الدينية الهزيلة التي يتبنونها. بعد أن تكشفت العديد من الحقائق العلمية أمام المسيحيين 
الفاعلة  الحضارة  ذوي  المسلمين  )أعدائهم(  بفضل  المظلمة،  عصورهم  يجتازون  وهم 
العريقة. عند ذاك التفت )قيصر( والتفتت وراءه الناس ثانية للخلاص من قيصر السماء 
وإعادة تحجيمه ضمن الكنائس والأديرة، وظل قيصر يحتكر سلطان الأرض كله. فهو 
)قيصر( تارة وهو )فرعون( وهو )هرقل( وهو رئيس وهو ملك. وسيظل هكذا مهما 
كانت المسميات، لكنه مع ذلك ظل يزين عرشه بالطقوس والثياب والزخارف ورجال 
الدين الذين ارتدوا هذه الثياب المزخرفة، ليظل هذا العرش )مقدساً( مهاباً جميًال عظيمًا 



191 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

يحاول  ولا  الزمنية  لسلطته  يستسلم  أن  إلا  عليه  فما  السماء  قيصر  أما  الرعية.  أعين  في 
التدخل في شؤونه ثانية.

هذا  وكان  ذلك،  فرعون  فعل  جميعاً  وقبلهم  كسرى.  وفعل  هرقل  فعل  وكذلك 
دأبه على مر العصور. )فرعون ( اسمه )خليفة( ولا يتاح هذا الخروج السافر لطواغيت 
منه،  لابد  كان  ولما  الذرائع.  من  ذريعة  أية  وتحت  الأح��وال،  من  حال  بأي  المسلمين 
فإن طواغيت المسلمين وفراعنتهم هؤلاء، لا يعلنون رغبتهم السافرة في الخروج على 
)الحقيقيون  الممثلون  وأنهم  ورجاله،  )وسدنته(  )كهنته(  أنهم  يعلنون  لكنهم  الإسلام 
والواقعيون( له، فهو ينبغي أن يفهم عنهم وعن )علماء الدين( المعينين من قبلهم والذين 

تحيزوا - لمختلف الأسباب - إلى سلطانهم وعروشهم.

رسالته  ويفسرون  أهله،  ويحوطون  ويحوطونه  الإسلام،  على  ظلهم  يمدون  إنهم 
بما يضمن دوام سلطانهم وبقائهم على العروش، )ينحنون( لله في الظاهر وأمام أنظار 
المسلمين، راكعين ساجدين، لكنهم يريدون لهذا الانحناء والركوع والسجود من بقية 
يقدمون  إنهم  الخاصة.  طريقتهم  وعلى  طريقهم  وعن  هم  خلفهم  يكون  أن  المسلمين 
)رشوة( للشعب المسلم لضمان ولائه وسكوته عن أية ممارسة غريبة أخرى، فالمهم أن 
ويضمنون  الناس  بها  )يحذرون(  التي  المطلوبة  العلنية  )المراسيم(  أداء  عن  ينقطعوا  لا 
سكوتهم عن بقية الممارسات الأخرى. وقد رأينا وصية معاوية السابقة لولده يزيد لكي 
يحضر الصلاة، فإنه يضمن بذلك أن يعرف الناس حقه - على حد تعبيره- ويعلمون أنه 

لا يخالف أوامر الله ونواهيه، لتعظيم مملكته ويعظم في أعين الناس))).

))) البداية والنهاية:ج٨ ص ٢٣٣.



مو�سوعة الثورة الح�سينية192

انحرف على �أن لا يعلم ب�أمرك �أحد

فالصلاة أمر لا يمكن لأبسط مسلم عادي أن لا يؤديه، فكيف بخليفة المسلمين 
وقائدهم وسلطانهم المرتقب؛ فقد رأى معاوية أن الناس لا يمكن أن تتساهل مع أي 
أنهم  رأى  أنه  مع  وتركها،  الصلاة  تجاهل  ما  إذا  )خليفة(  كان  ما  اذا  خصوصاً  إنسان 
أعين  في  يزيد  يزين  أن  أراد  إنه  الأخ��رى،  التجاوزات  بعض  عن  يسكتوا  أن  يمكن 
ذلك  أرفق  ما  وإذا  مملكته،  وتعظم  أعينهم  في  ليعظم  بالصلاة  أمامهم  ليتظاهر  الناس 
بستر جوانب سلوكه الأخرى المشينة المتهتكة. فهو يوصيه أيضاً عندما شعر بافراطه في 
الشهوات ومجاهرته بها: »فأحب أن يعظه برفق، فقال له: يا بني ما أقدرك على أن تصل 
بك  ويسيء  عدوك  بك  ويشمت  وقدرك  بمرؤتك  يذهب  تهتك  غير  من  حاجتك  إلى 
صديقك«))) إنه لم ينكر عليه إقباله على الملذات، ولكنه أمره أن لا يتجاهر بها طالما أنه 

معد لاستلام كرسي الخلافة بعد أبيه. ولنلاحظ صياغة العبارات جيداً.

مستتبة  الأمور  وجد  وقد  السلطة  إلى  جاء  الذي  المتهتك،  يزيد  بن  الوليد  وحتى 
له بعد عدة )خلفاء( عملوا قبله على تطويع الأمة وإخضاعها وإذلالها، والذي أعلن 
التي  )الزينة(  بالاستغناء عن هذه  التظاهر  يستطع  لم  عن تهتكه على رؤوس الأشهاد، 
الناس - وهي الصلاة - لأنه رأى أنها آخر خيط من  يزين بها عرشه ويتقرب بها إلى 
الشرعية يمكن أن يربطه بالمحكومين ليكون رأساً لهم وسلطاناً عليهم باسم الإسلام. 
فقد حسب أنهم لا يريدون منه إلا الأداء الظاهري لهذه الفريضة. وإذ لم يستطع بعد ليلة 
استمتع فيها بجواريه وخمره، أن يخرج للصلاة عندما »جاء المؤذنون يؤذنونه بالصلاة 
وقد  بالناس«))).  متلثمة فصلت  إحدى جواريه - وهي سكرى جنبة  فأخرجها -   -

))) البداية والنهاية:ج٨ ص ٢٣1.
))) العقد الفريد: ج5 ص ١٩١.



193 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

حسب أنه قد أدى المهمة، وكفى الله المؤمنين القتال. ولا ندري كيف كان يفكر ساعتها 
وبأية طريقة عندما أرسل جاريته السكرى الجنبة لتصلي بالناس؟

الطقو�س الظاهرية. لتح�سين ال�صورة

لقد أرادوا للإسلام أن لا تظل منه سوى طقوسه الظاهرية - ما دامت لا تضرهم 
ولا تقف أمام مصالحهم، أما ما عداها فهو من مسؤوليتهم ومهامهم الشخصية البحتة 
يتحكمون بها كيف شاؤوا وأنّى شاؤوا! وهكذا جعلوا حتى الصلاة حلقة أو قلادة يزين 

بها الطاغية عرشه ليبدو في أجمل صورة أمام المسلمين المؤمنين بهذه الشريعة المقدسة.

كانت مهمة الأمويين تحجيم الإسلام وتجميده، بل وتحجيره إذا جاز التعبير- مادام 
أمراً لابد منه - ليظل يؤدى كطقوس في أروقة المساجد والمعابد، وليظل الكتاب العظيم 
يتلى في هذه المساجد المزخرفة الفخمة الجميلة التي بنوها لتزيين ملكهم أيضاً وللتدليل 
أمام الأمة المسلمة على أنهم يكنون للإسلام أكبر حب وتقدير. وها هم يقومون بالانفاق 
على عمارة هذه المساجد بل والاكثار منها وإفساح المجال للقراء للجلوس فيها والصلاة 
وتلاوة الذكر والقصص والأحاديث الموضوعة والمكذوبة )وغير الضارة( كتلك التي 
اليوم  نظرائهم  من  كثيرون  يفعل  كما  بالضبط  بزعمهم،  المسلمين  تفريق  إلى  تؤدي  لا 

لنفس السبب ولنفس الدوافع.

لقد أباح الأمويون للناس تعلم المباح من الأمور ولم يسمحوا لهم بتعلم المحظورات 
والمحرمات - كما ورد بأحد أحاديث الإمام الصادق، لأنهم لو سمحوا لهم بذلك 

لاجتبنوا هذه المحظورات ولدعوا أول ما دعوا خلفاءهم لاجتنابها.

للقرآن  وأريد  عروشهم  الخلفاء  به  يزين  مظهراً  يظل  أن  ظلهم  في  للإسلام  أريد 
أن يرتل بصوت جميل ما داموا يستفيدون من بعض آياته لتدعيم حكمهم بعد تأويلها 



مو�سوعة الثورة الح�سينية194

وتغيرها بشكل محرف. أما تطبيق أحكامه والأخذ به فهذا هو الأمر المستبعد، وما على 
أحد من المسلمين أن يفكر بذلك.

الر�سول: �أول من حذر الوقوع في براثن الانحراف

إن الإسلام بذلك يفقد كل معنى ومحتوى له في ظل نمط من الحكام كهؤلاء، وقد 
عبر الرسول الكريم أبلغ تعبير عن هذه الحالة التي لا يكون للإسلام فيها إلا وجود 
اسمي، فقد روي عن أبي سعيد الخدري أنه قال: »سمعت رسول الله يقول: يكون 
خلف من بعد ستين سنة أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات فسوف يلقون غيا. ثم يكون 

خلف يقرؤون القرآن لا يجاوز تراقيهم. ويقرأ القرآن ثلاثة، مؤمن ومنافق وفاجر«.

وكذلك حذر منه �أمير الم�ؤمنين

اتساع  مدى  ورأى  الانحراف  تساع  مدى  أدرك  عندما   ،الإمام فإن  ولذلك 
كمعاوية  الحكام  من  نمط  ظل  في  المسلمون  إليها  سيصل  التي  الحال  شخص  درجته، 
ومن رباهم وأعدهم ومهد لهم. ولم تكن أقواله رجماً بالغيب بقدر ما كانت علمًا عن ذي 
تعلم وتعبيراً عن البصيرة الصافية التي تدرك أبعاد التخلي التدريجي عن جوهر الإسلام 
والتمسك الظاهري ببعض الممارسات المعلنة فقط. قال: »يأتي على الناس زمان لا 
يبقى فيه من القرآن إلا رسمه ومن الإسلام إلا اسمه، مساجدهم يومئذ عامرة من البنى، 
خراب من الهدى، سكانها وعمارها شر أهل الأرض، منهم تخرج الفتنة، وإليهم تأوي 
الخطيئة، يردون من شذ عنها فيها، ويسوقون من تأخر عنها إليها. يقول الله تعالى: فبى 

حلفت لأبعثن على أولئك فتنة أترك الحليم فيها حيران وقد فعل«))).

))) نهج البلاغة: ص٧٤٤.



195 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

�سنن تاريخية - انحراف ب�سيط في البداية �سيمهد لانحراف وا�سع في النهاية

الدقيقة تعبر عن استيعابه  لقد كان تشخيص الإمام لهذه الحال بهذه الصورة 
التام للسنن الإلهية التي بينها في كتابه المجيد. إنه رأى - وهو ابن القرآن وربيبه وشريكه 
وحامله - أن الحال متى ما وصلت إلى هذا الحد، فإن المسلمين - أو أغلبهم لن يعودوا 
مسلمين إلا بالاسم، بل إنهم سيكونون من أشد أعداء الإسلام؛ لأنهم حملته بالاسم 

والدعاة الفعليين إلى تهديمه بما يرتكبون من مخالفات وتجاوزات واضحة.

بعد  الفتنة  إلى  ثم  الجهل  إلى  سيقود  الإسلام  عن  بالبعد  التمادي  أن  الإمام  ويرى 
ذلك، وسيكون هؤلاء كالقطعان السائبة التي لا تعرف هدفها ولا تدرك إلى أين يقودها 
طريقها، وسيكونون منبعاً للفتن ومأوى للخطايا، وعندها: ما جدوى أن يقرؤوا القرآن 

وهم لا يفقهون معانيه ومضامينه وأحكامه ويؤولونها وفقاً لأهوائهم ومصالحهم؟

الإ�سلام المحمدي العلوي ال�ضمانة الوحيدة للتخل�ص من الانحراف

إن الحصانة الوحيدة للمجتمع المسلم من الانحراف والوقوع في الخطأ هو الإسلام 
المجتمع  هذا  على  السيطرة  أرادوا  ما  إذا  عليهم  أن  العالم  طواغيت  كل  ويدرك  نفسه، 
وفرض سلطانهم عليه وحكمه حكمًا طاغوتياً مستبداً، أن يجردوه من هذا الإسلام الذي 

سيكون بلا شك أكبر عقبة في طريقهم.

وتجريد المجتمع الإسلامي من دينه العزيز الأثير الذي تعرفوا عليه قبل مدة قصيرة 
-ونحن نتكلم عن مطلع الحكم الأموي - ورأوا فيه خلاصهم من كل شرور المجتمعات 
الجاهلية، ليست مهمة سهلة التحقيق بمجرد التمني. ولا بد لها من خطة محكمة تقوم 
على تنفيذها مؤسسات متخصصة تتمتع بقدر كبير من المؤهلات والامكانات، كما أنها 
لا تتم بشكل مباشر مقصود ومعلن، بل إن شعارها الظاهري لابد أن يكون هو الحفاظ 



مو�سوعة الثورة الح�سينية196

على الإسلام نفسه ووحدة المسلمين وجماعتهم ومصلحتهم خلف من )يبايعه( المسلمون 
خليفة. وليس على هذا، إذا ضمن ولاء الناس له وانقيادهم وراءه أن يتحفظ في سلوكه 
بعد ذلك إلى الحد الذي كان عليه من جاؤوا قبله. وليس عليه أن يحكم بالإسلام، حتى 
لا  ملزمة  البيعة  أصبحت  فقد  نفسه.  الإسلام  هذا  من  حكمه  )شرعية(  اكتسب  وإن 
يمكن الخروج عليها تحت أية ذريعة من الذرائع أو ظرف من الظروف وانتهى الأمر 
بعد أن طوق الناس بها، وما دام الخليفة يتعهد بأنه سيحكم بحكم الله ورسوله. وإذا ما 
خرج على أحكام الإسلام فهذا أمر يخصه وحده وعليه جزاؤه، حتى إذا كان فاسقاً »فلا 
يجوز خلعه لأحد بسبب ذلك من الفتنة ووقع الهرج كما وقع زمن الحرة«))) واخترعوا 
أحاديث على لسان ابن عمر وغيره بهذا الخصوص نسبوها إلى الرسول الكريم. فقد 
رووا أنه »لما خلع الناس يزيد بن معاوية، جمع ابن عمر بنيه وأهله، ثم تشهد ثم قال: 
أما بعد فإنا بايعنا هذا الرجل على بيع الله ورسوله، وإني سمعت رسول الله يقول: 
إن الغادر ينصب له لواء يوم القيامة يقال هذه غدرة فلان، وإن من أعظم الغدر، إلا أن 

يكون الاشراك بالله، أن يبايع رجل رجلا على بيع الله ورسوله، ثم ينكث بيعته«.

ورووا عن ابن عمر أنه روى عن لسان رسول الله أنه قال: »من نزع يداً من طاعة 
فإنه يأتي يوم القيامة لا حجة له، ومن مات مفارق الجماعة فإنه يموت ميتة جاهلية«))).

الأمة  وحدة  على  الحفاظ  ضرورة  عن  آخرين  لسان  على  مشابهة  أحاديث  ورووا 
وضرورة ضرب من يخرج على اجماعها بالسيف كائناً من كان.

منهج في التزوير لتعزيز دولة الظلم

وبغض النظر عن صحة تلك الأحاديث ورواتها وإسنادها فهي أحاديث موضوعة 

))) البداية والنهاية: ج ٨ ص235.
))) البداية والنهاية: ج ٨ ص ٢٣٦.



197 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

بلا شك، صرف عليها الكثير من الأموال والجهد، فإن مناقشتها - لو صحت - بمزيد 
من الوعي والفهم تدين الحاكم المستخلف نفسه. فهل يعقل أن رسول الله كان يمهد 
لحكم يزيد وأمثال يزيد؟ بحيث إن الأحاديث المروية عنه بدت مصممة لجمع الأمة 
حول حكام أمثاله. ما معنى أن يبايع رجل رجلا على بيع الله ورسوله ثم ينقض هذا 
الأخير العهد؟ إن البيعة لو صحت مشروطة ببيع الله ورسوله، فلو نقضها من بويع له 

لم تصح على من بايع، ثم كيف تمت هذه البيعة وتحت أية ظروف؟

هل كان ابن عمر مستطيعاً أن يكذب ما روي عنه. هذا إذا لم يكن ما روي هنا قد 
ع وأسكت بمختلف الطرق والأساليب. وضع بعد وفاته. أو لم يكن قد طوِّ

صحيح أن معاوية ويزيد وغيرهما لم يصرحوا بالشرك، ولم يقولوا صراحة، كما قال 
فرعون، نحن آلهة من دون الله، ولكن ألا تدل أعمالهم وما أحدثوه من خروج فاضح 
عن الإسلام عندما وضعوا شرايع وسنناً وأحكاماً وتعليمات لم ينزل الله بها من سلطان، 
على أنهم قد أشركوا به فعلا؟ وهل الشرك هو مجرد عبادة أصنام أو آلهة متخيلة فقط مع 

الله؟ 

ما هو الانحراف؟

إن الانحراف هو الابتعاد عن خط الإسلام، مهما أردنا أن نعطي مسميات أخرى 
لهذا الانحراف، كما أن أول خطوة للابتعاد عن الإسلام، مهما بدت قصيرة وغير مهمة، 
تمهد لخطوات أبعد. حتى ليكون خطا التماس عند نهايتهما - بالتالي. إذا ما ابتعدت الثقة 

عن نقطة الشروع أو نقطة الالتقاء الأولى - قد اتخذ كل منهما مساراً مختلفاً.

ولذلك فإن هذه الخطوة الأولى تبدو خطرة إلى حد بعيد، وإن كان هذا الخطر لا 
يبدو واضحاً للوهلة الأولى.



مو�سوعة الثورة الح�سينية198

إن الابتعاد عن أي تشريع أو مبدأ إسلامي مهما كان ضئيلا، يعني الاعتقاد بأن هذا 
التشريع لا ينسجم مع حياة الإنسان أو واقعه، ووضع بديل له يعني رفضه واستبعاده 
نهائياً وإقحام الإنسان نفسه لإيجاد تشريع أو تصرف بديل يعني الاعتراف ضمناً بعدم 

قدرة الإسلام على استيعاب الحياة وتوجيهها وملئها وقيادتها.

 إن الإسلام دين الله الكامل الأخير الذي أنزله على خير أمنائه على خلقه، محمد
الناس كافة في كل زمان ومكان. وهي حقيقة لا يجادل بها أي مسلم يفهم  ليبلغه إلى 
حقيقة هذه الرسالة وتكاملها وانسجامها مع الفطرة البشرية وطبيعة الكون، ويفهم لغة 

.القرآن ومنطقه، ويؤمن برسالة محمد

الله وحده هو الم�شرّع

ولمَ يأذن الله سبحانه بأي تشريع - حتى وإن كان باسم الدين - يضعه أي فرد من 
 ْ َمل مَا  ينِ  الدِّ مِنَ  مْ  َهلُ عُوا  َ كَاءُ َرش َ مْ ُرش َهلُ الكريم مستنكراً. ﴿أَمْ  القرآن  خلقه؟ ويتساءل 

يَأْذَنْ بهِِ اللهُ﴾.)))

فالتشريع أمر ليس لأحد من البشر - مهما كان مركزه - أن يقوم به نيابة عن مبدع 
الكون وخالقه ومدبره، وهو أمر لا يتيح لأحد من البشر صلاحية التصرف فيه.

إن من يقوم بهذه المهمة - مهمة التشريع - يضع نفسه في مقامه - جل وعلا - على 
أن أكبر جريمة يؤاخذ عليها، هي نسبة ما يقوم به البشر لله - سبحانه - كذباً وافتراء. إن 
من يقوم بذلك يعلم - أنه لا قدرة له على القيام بأي تشريع نيابة عن الله - وخصوصاً 
إذا ما كان في مركز يدعى فيه خلافة رسول الله نفسه. وليس أمامه من سبيل سوى 
تزوير بعض أقواله أو وضع أقوال أخرى على لسان محدثين مأجورين أو تأويل ما 

))) الشورى ٢١.



199 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

أنزل الله بكتابه المجيد. وهذا هو الأمر الذي قام به معاوية علانية. إضافة لما قام به من 
به إلى أبعد حد من جاء من )الخلفاء(  أمور أخرى في مجالات عديدة. وهذا ما تمادى 

الأمويين والعباسيين وغيرهم.

وإن لم يعترف معاوية بأنه أول من قام بذلك، وألقى مسؤولية الانحراف على عاتق 
من سبقه من الخلفاء، إلا أن ما قام به - بشكل عملي وفعلي واضح - دلل على استهتاره 
لإخفائها  الجهود  بعض  بذل  أنه  ورغم  مكشوفة.  معلنة  بصورة  بالإسلام  واستهانته 

وإبرازها بشكل آخر، إلا أن من جاؤوا بعده، لم يكلفوا أنفسهم هذا الجهد.

�شعارات كاذبة

التي  تلك  مثل  واضحاً  فيها  والافتعال  التكلف  يبدو  التي  الشعارات  رفع  إن 
 - وغيرها  وإجماعهم  المسلمين  وحدة  على  والحفاظ  الطاعة  يد  نزع  عدم  إلى  تدعو 
والتي ذكرنا قسمًا منها - سيتيح لهؤلاء الحكام )المبايعين( القيام بالمزيد من الممارسات 
القمعية لإسكات أي صوت معارض منتبه لهذا التوجه الماكر الخبيث الذي يريد العبث 
بمكتسبات المسلمين والهبة الإلهية التي أعطتهم تشريعاً كاملا ينظم حياتهم على أساسه. 
إن أقل مساس به يعني المساس بمصالح المسلمين لا على مدى الفترة الزمنية المعاصرة 
وإنما حتى على المديات اللاحقة. فما يقوم به )خليفة( على أساس مبرر من قبل فقهاء 
الدولة ومحدثيها ومفسريها وقصاصيها سيصبح سنة سيئة يتحمل مع مأجوريه وزرها 

ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة.

مَنْ  إذ  السيئة.  السنة  هذه  سن  بتجنب  الشديد   الرسول تحذير  كان  هنا  ومن 
يمتلك صلاحية التغيير وإحداث ما يتعارض من السنن الإلهية والشرائع السماوية؟

إن من يتربع على القمة جدير بأن يكون في مستواها. وإذا ما استن سنة، وقد جعل 



مو�سوعة الثورة الح�سينية200

تبهرهم شخصيات  فإن كثيرين ممن  الأبدي،  الأعلى  للمثل  بديلا  أعلى  مثلا  نفسه  من 
القمة هذه بفعل التضليل والإعلام المأجور قد يستعيضون بها عن السنة الإلهية، فيصبح 
ما يبيحه هو المباح وما ينهى عنه هو المحضور حتى وإن كان ما يبيحه حراماً وما يحضره 

واجباً.

وقد استثمرت هذه الشعارات بشكل حقق )فوائد( كبيرة تفوق تلك الخسائر التي 
صرفت لنشرها على شكل أحاديث مفتراة وآيات قرآنية مؤولة ومفسرة بشكل مغاير 

لما يراد منها.

وقد رأينا كيف )استثمرها( معاوية في البداية، واستثمرها يزيد في واقعتي الطف 
والحرة على وجه الخصوص للتعتيم على جريمتيه الكبيرتين في هاتين الواقعتين، وجعل 
)علماء المسلمين( و )بعض الصحابة( ينظّرون لمن دونهم من الناس ويروون أحاديث 
مكذوبة عن الرسول ويصورون القمع الوحشي الذي قام به )الخليفة( وكأنه الأمر 
الوحيد الذي كان لابد من القيام به، وكأنه أحد حقوقه المشروعة الممنوحة له من الله 
حضيرة  إلى  )المفرقين(  و  )الضالين(  لرد  الشرعية  وتكاليفه  واجباته  وأحد  وجل،  عز 
إلى  يردهم  من  إليهم  بعث  فإنه  الحرة،  زمن  وقع  »كما  المسلمة.  الأمة  وجمع  الإسلام 
الحرة  قتال  كان في  وقد  ذلك.  وغير  قاتلهم  فلما رجعوا  أيام.  ثلاثة  وأنظرهم  الطاعة، 

كفاية! ولكن تجاوز الحد باباحة المدينة ثلاثة أيام. فوقع بسبب ذلك شر عظيم«))).

هل الم�شكلة هي لعن يزيد من عدم لعنه �أم �أن الم�شكلة انتهاك مقدرات الأمة؟

»وقد استدل كثيرون بذلك على جواز لعن يزيد. ومنع ذلك آخرون وضعفوا فيه 
أيضاً لئلا يجعل لعنه وسيلة إلى أبيه أو أحد من الصحابة، وحملوا ما صدر عنه من سوء 

))) البداية والنهاية: ج٨ ص235.



201 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

التصرفات على أنه تأول وخطأ، وقالوا إنه كان مع ذلك إماماً فاسقاً والإمام إذا فسق 
لا يعزل بمجرد فسقه على أصح قولي العلماء، بل ولا يجوز الخروج عليه لما في ذلك من 
إثارة الفتنة ووقوع الهرج وسفك الدم الحرام ونهب الأموال وفعل الفواحش مع النساء 
وغيرهن وغير ذلك مما كل واحدة فيها من الفساد أضعاف فسقه كما جرى مما تقدم إلى 

يومنا هذا.

وأما ما يذكره بعض الناس من أن يزيد لما بلغه خبر أهل المدينة وما جرى عليهم 
عند الحرة من مسلم بن عقبة وجيشه فرح بذلك فرحاً شديداً، فإنه كان يرى أنه الإمام 
وقد خرجوا عن طاعته وأمروا عليهم غيره، فله قتالهم حتى يرجعوا إلى الطاعة ولزوم 
الجماعة، كما أنذرهم بذلك على لسان النعمان بن بشير ومسلم بن عقبة كما تقدم، وقد جاء 

في الصحيح »من جاءكم وأمركم جميع يريد أن يفرق بينكم فاقتلوه كائنا من كان«.))) 

وانظر إلى هؤلاء الذين خافوا على معاوية والصحابة إذا ما لعن يزيد. ونظروا إلى 
صدر  ما  وإن  عادية.  يومية  أمور  حول  الرأي  في  خلافات  مجرد  كانت  وكأنها  جرائمه 
عنه كان لمجرد أنه تأول وقد أخطأ، ولا بد أن له لأجراً أيضاً، مع أنه فاسق، وهو أمر 
لم يستطيعوا كتمانه. ومع ذلك فقد أفتوا بعدم جواز عزله، وألقوا تبعة هذه الفتوى على 
رسول الله وجاؤوا بمبررات لا يقبلها العقل، كما أنهم لم يستهجنوا فرح يزيد لما بلغه 
خبر أهل المدينة الذين قال بشأنهم رسول الله: )وهذا أمر لم يستطيعوا إخفاءه أيضاً(: 
من  وقال:  والناس أجمعين  والملائكة  الله  لعنة  الله وعليه  أخافه  المدينة  أهل  أخاف  »من 
أخاف أهل هذا الحي من الأنصار فقد أخاف ما بين هذين ووضع يديه على جبينه«)))؛ 
صحابة  وفيهم  هم  يرون  ما  أما  طاعته.  عن  خرجوا  وقد  الإمام  أنه  )يرى(  كان  لأنه 

))) البداية والنهاية: ج٨ ص227.
)))البداية والنهاية: ج٨ ص226.



مو�سوعة الثورة الح�سينية202

عديدون من صحابة رسول الله فلا تهمّ معرفته، فقد أنذرهم وكفى. أما ما فعل بهم 
فهو أمر مباح له؛ لأنه إمام مجتهد فرأى رأياً كان فيه صلاح الأمة والحفاظ على وحدة 
المسلمين، وحتى هذا الحديث الذي رووه عن رسول الله فيبدو الافتعال والوضع فيه 
واضحاً. يبدو أنه قد وضع لهذه المناسبة و)المناسبة( التي سبقتها وهي )واقعة الطف(. 
ثم من قال إن الحسين وأهل المدينة من بعده جاؤوا يريدون أن يفرقوا بين المسلمين؟ 

أليست هي الأجهزة الدعائية الأموية نفسها؟

روايات م�سلية.. يزيد يك�شف من �آثار الر�سول ما لم يكت�شف جميع ال�صحابة

كما وضعوا على لسان الرسول العظيم مزيداً من الروايات التي توحي بالمزيد 
مما أرادوا تأكيده بضرورة تعظيم من يتقلد أمر الأمة. هذا الذي بلغ تعظيم الله سبحانه 
له أنه حرمه على النار. ففي رواية أخرى إن يزيد، لما قال له أبوه: »سلني حاجتك. قال 
النار، أعتق الله رقبتك منها. قال: وكيف؟ قال: لأني وجدت في  له يزيد: اعتقني من 
الآثار أنه من تقلد أمر الأمة ثلاثة أيام حرمه الله على النار، فاعهد إلي بالأمر من بعدك 
ففعل«))) وأنقذه من النار، كما أنقذ نفسه أيضاً حين تقلد أمر الأمة - ولو على رغمها. 
ولا ندري كيف أتيحت ليزيد فرصة معرفة ما لم يعرفه معاوية نفسه رغم علمه الواسع 
ورغم أنه أحد الأمناء الثلاثة؟! ترى ما هي الآثار النبوية التي درسها يزيد وعلمها من 
دون الأمة فتفقه فيها ورأى نتيجتها الواضحة أمامه. هل بلغ حرصه على الجنة أنه تنازل 

لقبول الخلافة ومستواه أعلى من أن يتنازل إليها؟

عن  الصحيحة  الرواية  لتقابل  معدّة  الأخرى  الموضوعة  الرواية  هذه  كانت  لقد 
الرسول الكريم بشأن الإمامين الحسن والحسين وأنهما سيدا شباب أهل الجنة.

))) البداية والنهاية: ج٨ ص230.



203 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

إن ما انطلى على أهل الشام بشأن معاوية، كان لابد أن ينطلي عليهم ببساطة بشأن 
يزيد.

روايات وروايات م�اضدة

إننا نلاحظ دأب معاوية على نشر روايات مقابلة أو مضادة لتلك التي وردت بشأن 
لم  وإن  أمية.  وآل  ويزيد  لمعاوية  أخرى  مزعومة  فضائل  عن  تتحدث   ،وآله الإمام 
يستطع المسلمون كافة أن يهضموا هذه الروايات الموضوعة، فإننا لا نعتقد أن أهل الشام 
وفلسطين والأردن يرفضون قبولها، بل أنهم، وقد تلقوا الإسلام من وجهة نظر معاوية 
وعلى يده، وكانت )تربيته الإسلامية( الموجهة لهم خير عون له في إخضاعهم وتوجيههم 
وفق رغباته وطموحاته. فهم لم يمتلكوا قابلية تدقيق وتمحيص هذه الروايات الرسمية 
)الموثوقة( والصادرة من أعلى جهاز في الدولة. ولعلهم كانوا بحاجة إليها، بل متلهفون 
لسماع المزيد منها، لتبرير انقيادهم المطلق وراء الخليفة الأموي الذي عرّفهم على الإسلام 

ورسمه لهم وعرضه عليهم بالشكل الذي يريد. 

)الخليفة( �أول

كان التأكيد على شخصية )الخليفة الحاكم( وإظهاره كمثل أعلى بديل أو ممثل لمثله 
محاولة  إن  وفراعنته.  الإسلام(  )لطواغيت  المعلن  الظهور  بداية  هو  الحقيقي،  الأعلى 
وضع ثقة الأمة الإسلامية بحاكمها، لم تتم من خلال تصرفات هذا الحاكم وانطباقها 
على الإسلام وتوافقها معه بشكل حقيقي واقعي. وهذا ما ينبغي أن يكون، وإنما بإيجاد 
وخلق قناعات بهذا الحاكم، مستمدة من المصدر الأول للإسلام، وهو الكتاب الكريم 
 ، أوًال الله  لكتاب  والكاذب  الخاطئ  بالتأويل  متمثلة  المصادر  وهذه  المطهرة.  والسنة 
وتلفيق أحاديث مزورة عن النبي، كما رأينا في مجموعة الأحاديث الكثيرة الموضوعة 



مو�سوعة الثورة الح�سينية204

في حق معاوية.

إننا لو كنا نملك العقلية التي امتلكها أهل الشام ومجاوروهم وأحلافهم، وسمعنا 
كيزيد  حكام  إطاعة  ضرورة  ترى  التي  تلك  ثم  معاوية،  بحق  الموضوعة  الأحاديث 
المؤمنين  المسلمين، بل  السير وراء هذين الحليفتين  لرأينا أن لا مجال لهم إلا  وأشباهه، 

مطمئنين مستريحي البال والخاطر.

إن محاولة إفرغ الإسلام من محتواه، ليس عملية اعتباطية تمت عن طريق الصدفة 
وما كان الهدف منها هو مقتضيات )الضرورة( وحسب، كما حاول بعض المؤرخين أن 
بل كانت عملية مقصودة منظمة مدبرة، تصاعدت  يفهموا ذلك ويفهموه للآخرين، 
خطواتها وإيقاعاتها، بمجرد تنفيذ الخطوات الأولى منها. ويروح أولئك الكتاب يهونون 
الأمر علينا، كما هونه من قبلهم على أسلافنا، بأن الإسلام لم ينته كقوة فاعلة مسيطرة في 
عهد بني أمية ولم تتقلص مسيرته. لكننا نتساءل: ألم يكن ما جرى عليه في ذلك العهد، 
يستهدف وضعه في طريق النهاية والاضمحلال، من خلال إذابته بقيم وممارسات ومثل 
الإسلام،  قبل  وحواليه  الحجاز  في  السائدة  القيم  من  أكثرها  ومستمد  مبتكرة  جاهلية 
عهد  تقادم  أن  إلى  ويشيرون  بعد؟  الإس�الم  يدخلها  لم  وأقطار  ممالك  من  وكذلك 
الرسول وعدم وجود شخصية بديلة عمل على الوصول إلى هذه الحال، وهي شهادة 
أريد منها القول: إن الذين جاؤوا إلى الخلافة بعد رسول الله لم يكونوا ليصلوا إلى ما 
وصل إليه الرسول. وهذه حقيقة أكيدة. ولكن ألم يكن منهم من كان مؤهًال لقيادة 
الأمة بالقدر الذي يتيح لها أن تسير على نفس النهج الذي سار عليه رسول الله؟ وقد 
استبعد في أكثر المراحل التي كانت الأمة بحاجة إلى قيادته، واستلم المسؤولية في الوقت 
الذي طمحت إليها أنظار عديدة لم يكن أصحابها ليصلوا إلى مستواه أبداً، ووضعت في 

طريقه عقبات عديدة واتحدت قوى عديدة لمناوأته وإعلان الحرب عليه؟



205 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

به  الوثيقة  علاقته  بفعل  وارتفع   الرسول عاصر  الذي  الأول  الجيل  أن  كما 
من  القدر  نفس  على  أجياًال  ينشئ  أن  له  يتسنى  كان  أما  له،  والفعلية  التامة  ومعايشته 

القوة والحماس والحب والاخلاص لله ولرسوله ودينه؟

�إيحاء غريب. عمل ال�صحابة الأوائل كان تطوعياً

على  عملت  التي  العوامل  نستشعر  أن   - بعد  فيما   - كمجتمع  بإمكاننا  يكن  ألم 
الصحابة الأوائل ونقوم  الرسول من  أبناء الإسلام في عهد  الكثيرين من  )تطوع( 
بما قاموا به، لا على مستوى حالات فردية محدودة منقطعة، وإنما على مستوى اجتماعي 

شامل؟

لماذا ينبغي أن نعتقد أن أمور الإسلام ومبادءه وانسجامه مع الحياة، لابد أن يسجل 
عداً تنازلياً بمرور الزمن؟ ترى لو كان هذا العد التنازلي يسير بالسرعة التي سار عليها 
أننا  لابد  الآن؟  سنصير  كنا  أين  يزيد،  وعهد   الله رسول  عهد  بين  الواقعة  المدة  في 
الآن في الحضيض، ولا بد أن الإسلام قد نسي الآن نهائياً ولم يعد يذكر إلا كأثر من آثار 
الماضي. وهذا ما أريد له فعلا، غير أن القوة الكامنة فيه تجعله أقوى من مؤامرات أعدائه 

وكيدهم ودهائهم.

في  الأم��ر  نهاية  في  يكونوا  أن  والمسلمين  للإسلام   ورسوله الله  خطط  هل 
الحضيض؟ في انحدار وانحطاط مستمر؟ وإن علينا أن لا نذكر تلك القمم الأولى إلا 
كمثل عليا انتهت ولم يعد من سبيل للتفكير بتحقيقها أو الوصول إلى مستواها؟ وإن 
علينا أن نكون واقعيين! فلا نطمح إلى ما لم يطمح إليه المسلمون في عهد معاوية ويزيد. 
وعهدهم أقرب إلى عهد الرسول من عهدنا! وهم أقرب إليه منا!! وهل نحن أفضل 

؟! منهما؟! وهل الإسلام الآن كما كان قبًال



مو�سوعة الثورة الح�سينية206

�أحقاً �أنك لا تعرف الحقائق �أيها الكاتب الإ�سلامي الكبير؟

ولنرجع إلى كاتبنا الإسلامي الكبير محمد قطب الذي لم ينزعج مما عمله بنو أمية، 
ولا يرى أنه أمر كان يقصد به - بفعل مدبر ومتعمد - القضاء على الإسلام، وإن ما 
! يقول الكاتب الإسلامي الكبير: »إن هناك - كما  ره قليًال فعلوه لم يعمل سوى أن أخَّ
ا يجسّم عن قصد وغير قصد مفاده أن الانحراف الذي وقع  أشرنا مراراً من قبل - وهمًّ
في عهد بني أمية - فضًال عما بعده - قد قضى على هذا الدين! وهو وهم يكذبه الواقع! 
الصحوة  بدليل  اللحظة  هذه  إلى  باقياً  زال  ما  الدين  هذا  إن  الواقع  يقوله  ما  وأبسط 
الإسلامية، بعد وقع انحرافات لبني أمية بأربعة عشر قرناً على وجه التقريب. وشهادة 

الواقع تكفي.

ولكن الذي نريده هنا هو محاولة تحديد حجم ذلك الانحراف بالقياس إلى ما بقي 
سليمًا من الصورة. لقد حدث دون شك هبوط عن الذروة التي كانت على عهد رسول 
الله والخلفاء الراشدين من بعده، وهذا الهبوط عن تلك الذروة هو ذاته أحد أسباب 
انتهى منذ ذلك  قد  أن الإسلام  الناس من  أذهان بعض  يتجسد في  الذي  الوهم  ذلك 
الحين، فنحب أن نقرر بادئ ذي بدء - إن تلك الذروة بكل روعتها لم يكن يفترض أن 
تقوم في الأرض كثيراً بعد رسول الله؛ لأن وجوده بشخصه عليه الصلاة والسلام 
كان عامًال مهًّام فيها. كما أن أثر النشأة الجديدة كان عامًال مهما فيها كذلك، وهما عاملان 
إلى  ارتفع  الذي  الجيل  أن  كذلك  نقرر  أن  ونحب  يدومان.  ولا  يتكرران  لا  بطبيعتهما 
يرتفعوا  أن  البشر  إليها تطوعاً لا تكليفاً وإن الله لم يفرض على  ارتفع  الذروة قد  تلك 
إلى تلك القمم الشاهقة فرضاً، وإن كان قد حبب إليهم ذلك. وكلنا لا يحاسب أحداً 
بمقتضى ذلك التطوع النبيل، ولا يحاسب بني أمية ولا بني العباس ولا آل عثمان ولا 
الذروة،  عهد  في  المسلم  المجتمع  أفراد  إليها  وصل  التي  الشاهقة  القمم  بتلك  غيرهم 



207 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

الله  بما فرض  نحاسبهم  وإنما  الله عليهم  الراشدون رضوان  الخلفاء  وكان على رأسهم 
عليهم فرضاً وجعل النكول عنه ذنباً يساءلون عنه أمام الله يوم القيامة، فيغفر سبحانه 

لمن يشاء ويؤاخذ من يشاء«))) - انتهى كلام الكاتب الكبير.

ونعيد ما سبق أن قلناه أيضاً: ألم يكن الانحراف الأموي يمهد لانحراف أوسع؟ 
كما سبق أن مهد له الانحراف الذي كان قبله مع أنه لم يكن واضحاً في البداية؟

دولة الإ�سلام �أ�صبحت حلماً!

لماذا أصبحت الذروة مجرد حلم في خيال المسلمين ولم تعد حالة ممكنة؟

وأي دين هذا الذي بقي الآن بعد محاولة استئصال ما بقي من رجال الذروة هؤلاء 
بشتى الطرق والأسايب؟ كيف يبدو للمسلمين في أقطارهم؟ هل يبدو لهم في صورة 
واحدة وزي واحد؟ أم أنه له صورة مختلفة في كل قطر وفي كل مصر يرسمها له الخلفاء 

الجدد وأمراء المؤمنين العصريون؟

دمنا  ما  ونفرح،  بل  به،  نقنع  أن  ينبغي  ما  هو  الدين  لهذا  المتبقي  )الهيكل(  هل 
مسجلين في دوائر الأحوال المدنية، نحمل شهادات بذلك مصدقة من الدول الإسلامية 

التي ننتمي إليها ويحكمها قادتنا؟

لم  هائلة  انحرافات  أمام  الطريق  والواسع،  الخطير  الأموي  الانحراف  مهد  لقد 
ندرك مداها وخطورتها؛ لأننا نشأنا وعشنا فيها.

هل أنزل الله - جل وعلا - خاتم الديانات وأكملها - بعد انقطاع سلسلة الأنبياء 
وفاة  بعد  الاسم  سوى  منه  يبقى  ولا  ويتلاشى،  يضمحل  أن  له  يريد  وهو  والرسل، 
البشرية حلاوته  لتتذوق  أنزله وفرض أحكامه،  قليلة؟ هل لهذا  بسنوات   الرسول

))) كيف نكتب التاريخ: محمد قطب: ص ١١٦-١١٧.



مو�سوعة الثورة الح�سينية208

لفترة قصيرة، ثم لتتذوق المرارة بعد ذلك إلى الأبد؟ إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها؟

الأعمال  ي��ؤدوا  لم  لأنهم  وأضرابه��م  العباس  وبني  أمية  بني  محاسبة  نريد  لا  إننا 
التطوعية التي أداها من قبلهم. ولكننا إذا ما حاسبناهم، ووصفنا أعمالهم وعرضناها 
يتحملوا  لم  الذين  العاديين  الناس  المسلمين هل سيكون حسابنا لهم حساب  بقية  على 
برمته؟  الإسلامي  المجتمع  مسيرة  في  تأثير  أي  لهم  يكن  ولم  أنفسهم  مسؤولية  سوى 
الأيام،  من  يوم  مؤهلين لاحتلالها في  يكونوا  لم  التي  الذروة  تسنموا  أناس  حساب  أم 
مسؤوليات  أي  أبنائها؟  أنوف  رغم  الإسلامية  الأمة  وحكم  قيادة  مسؤولية  وتحملوا 

قائدها الأول نفسه، رسول الله؟

لابد من ا�ستعرا�ض الأخطاء

لابد لنا من تحديد المسؤوليات والأخطاء. ولسنا نحاسب هنا، بل المحاسب هو 
الله سبحانه، كما نقر ذلك مع مؤرخنا الكبير، غير أننا نتساءل: لماذا لا ينبغي استعراض 
أسباب  عن  المسؤولين  تشخيص  ينبغي  لا  ولماذا  ووقائع؟  أحداث  من  بأمتنا  مرّ  ما 
الانحراف الذي وقعت فيه؟ ولماذا الصحوة الإسلامية إذا ما كنا نقر الانحراف الأول 
ونتقبله باعتبار أن شره قد زال وأن علينا أن لا نذكر موتانا إلا بالخير؟ ولماذا الفرح بهذه 
الصحوة التي كان يمكن أن تتم منذ زمن بعيد؟ وما معنى هذه الصحوة؟ أليس لإعادة 
الأمور إلى نصابها وإعادة الإسلام إلى أصله وصورته الحقيقية؟ أليس كاتبنا من أنصار 

الصحوة الإسلامية ودعاتها؟

رأس  على  ويقفان  الآن،  يعيشان  كان  لو  وأفعالهما  يزيد  أو  معاوية  يقر  كان  هل 
السلطة القائمة ممثلين للإسلام، أما كان سيتصدى لهما ويقف في مقدمة الرافضين لهما 

لخروجهما الواضح عن الإسلام؟



209 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

تعرض  لا  ولماذا   وعلي  الرسول بعدل  وغيرهم  أمية  بني  نحاسب  لا  لماذا 
قد  داموا  ما  معهما،  تطابقها  مدى  لنرى  المطهرة  والسنة  الكريم  القرآن  على  تصرفاتهم 
أخذوا على عاتقهم استلام مركز القيادة نيابة عن الرسول، )خلفاء( له؟ ترى من 
قادة  نتغاضى عن محاسبتهم لأنهم  إننا  أم  قادته؟  إن لم يحاسب  يحاسب على الانحراف 
وخلفاء وأولو أمر قد بايعناهم وأصبحت بيعتنا لهم أمانة في أعناقنا وقضي الأمر وكأنه 

قدر محتوم؟

واقعية  غير  نظرات   الإمام بعده  ومن   الرسول نظرة  أن  ظان  يظن  ولماذا 
وخيالية و )مثالية - غير قابلة للتطبيق، على نمط المدينة الفاضلة(، مع أن الإسلام أنزل 
بعد  الرفوف  على  ويوضع  ويهمل  لينبذ  لا  ويسود،  ويحكم  ليطبق  واقعي  عملي  كدين 

نصف قرن فقط من رحيل الرسول الكريم؟

هل كانت معركة بين فئتين من الم�سلمين؟

كان كل ذلك لأن المتصدين للإمام - الذي تبنى الإسلام والتزم خطاه بشكل 
 تام، رأوا أن معركتهم معه لا يمكن أن )تفوز( ما لم يحاربوا العدوين معاً، الإمام
تطبيق  سبيل  في  عقبة  وكانوا  كثيرين  كانوا  للإمام  المتصدين  هؤلاء  ولأن  والإسلام؛ 
المبادئ الإسلامية. جعلوا الأمة تعتقد أن الإسلام لا يمكن أن يطبق وفق نظرة علي بن 
أبي طالب؛ لأنه - وهذه حجتهم - قد جوبه وحورب بشدة عندما حاول إقامة دولته 
هم  أنهم  متناسين  أو  ناسين   .الرسول به  أقامها  الذي  النمط  نفس  على  الإسلامية 
من أعلن عليه العداوة والحرب للأسباب التي ذكرناها في غضون هذا الكتاب. وهم 
بعد  اثنان  فيه  الاختلاف  على  يجرؤ  لم  الذي   الله رسول  أمام  انهزموا  الذين  نفسهم 

إكمال الدين واتمام النعمة. فأعادوا الكرة على خليفته بعد أن فشلوا معه.



مو�سوعة الثورة الح�سينية210

يزيد الأقل حذراً والأكثر استرسالا  فإن  وإن حاول معاوية إخفاء هذه الحقيقة، 
في الجرائم المعلنة لم يستطع أن يخفي مشاعره عندما عبر عنها بعد واقعة الحرة المشؤومة 
التي ألحقت أكبر الأذى بالمسلمين فهو لم ينسَ هزيمة المشركين وفي مقدمتهم آل أبي 
سفيان في بدر أمام الرسول، ولم ينسَ الحقد المتأجج في نفسه ونفوس الآخرين من 
آل أمية على الرسول وآل الرسول وأصحاب الرسول وأنصار الرسول. فكانت أبيات 
ابن الزبعرى التي رددها فرحاً تعبر عن هذا الحقد المرير على الإسلام ورسوله وتعبر عن 

الرفض التام والواضح للإسلام والإنكار المعلن للوحي))).

 تربع معاوية على دست الزعامة الإسلامية بعد ثلاثين عاماً من وفاة رسول الله
وتربع يزيد على هذا الدست بعد عشرين عاماً من ذلك، أي بعد نصف قرن فقط من 
وفاة الرسول الكريم. فإذا كان هذا النصف قرن من الزمن، قد وصل بالإسلام إلى 
الحال المتردية التي وصل إليها، فكيف سيكون الحال بعد أربعة عشر قرناً من الزمن؟ 
لو كان العد تنازلياً لكنا قد رجعنا الآن إلى عهد نوح، ولشهدنا لا جاهلية واحدة، بل 
جاهليات متعددة، يتستر بعضها بثوب الإسلام، وتلبس رداءه وتدعي تمثيله؟ وهذا ما 

))) فقد روي أن يزيد أنشد بعد سماعه أخبار واقعة الحرة واباحة المدينة ثلاثة أيام من قبل مسرف 
ابن عقبة ودعوة الناس للبيعة على أنهم خول ليزيد بن معاوية ويحكم في دمائهم وأموالهم

وأهليهم ما شاء.
ج���زع الخ�����زرج م���ن وق���ع الأس���لل��ي��ت أش���ي���اخ���ي ب���ب���در ش��ه��دوا
ال��ق��ت��ل في ع��ب��د الأش��لح��ي�ن ح���ل���ت ب���ف���ن���اه���م ب��رك��ه��ا واس��ت��ج��ر 
وع���دل���ن���ا م���ي���ل ب�����در ف��اع��ت��دل ق��ت��ل��ن��ا ال��ض��ع��ف م���ن أشراف���ه���م
ن����زل.ل���ع���ب���ت ه����اش����م ب���الم���ل���ك ف�ال وح�����ي  ولا  ج�����اء  م���ل���ك 

وقد علق ابن كثير في )البداية والنهاية:ج ٨ ص٢٢٧( على هذه الأبيات قائلا »فهذا إن قال يزيد 
ابن معاوية فلعنه الله وعليه لعنة اللاعنين وإن لم يكن قاله، فلعنة الله على من وضعه عليه ليشنع 
به عليه«. أترى أن ما فعله يزيد فعًال -ويذكره ابن كثير نفسه- لا يعتبر جريمة حقاً. وإن الجريمة 

لفظه هذه الأبيات فقط؟



211 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

نشهده فعلا. جاهليات عصرية تمتلك كفاءات لم تكن تملكها تلك الجاهليات القديمة 
الأمة  حق  من  ليس  أنه  الآن  نقول  أن  علينا  فهل  الشرك.  في  المباشر  الأسلوب  ذات 
لترى  الإسلام  على  وتعرضه  وتقومه  وترصده  حاكميها  سلوك  تراقب  أن  الإسلامية 
مدى مطابقته له؟ أم إننا ينبغي أن نعلن استسلامنا وسكوتنا وخضوعنا المطلق ما دمنا 
قد بايعنا و )انتخبنا( الآن، ونترك الأمر لله بعد ذلك يحاسب في الآخرة، فيغفر سبحانه 
لمن يشاء ويؤاخذ من يشاء على حد تعبير كاتبنا الكبير، وتستمر الأمة في الوقوع فريسة 
بيد حاكمها المحظوظ الذي اختص لوحده بهذه المنحة الإلهية. ولتذهب الأمة كلها إلى 

الجحيم؟

بدائل مزوّرة لم�سخ الإ�سلام

وجودها  مقومات  من  الإسلامية  الأمة  لإف��راغ  الدؤوبة  المنظمة  العمليات  إن 
الأساسية وهي الإسلام، بايجاد بدائل سلوكية وعقائدية ممسوخة، تختلف عن تلك التي 
جاء بها الإسلام، اعتمدها الأمويون في حملتهم المكرسة لتزعم المسلمين على حساب 
الوصول  وحاولوا  جاؤوا  أنهم  ولو  نفسه.  الإسلام  حساب  وعلى  الحقيقية  مصالحهم 
وفق المقايس الإسلامية التي ينبغي العمل بها، لما طمع أحدهم حتى بتولي أمر الخراج 
في بلدة صغيرة، وما كان يتسنى لهم البقاء والحكم لو لم يعملوا على إيجاد مقاييس ومثل 
جديدة تتعايش معها الأمة الإسلامية المغلوبة والمخدوعة، و )تنسجم( معها على رغمها.

التي تمت على يد مؤسس الدولة الأموية  وكانت الخطة الأموية الحاذقة المحكمة 
)الداهية(، أداة بيد كل من جاء لحرب الإسلام وتخريبه بعد ذلك. حتى أن من حاولوا 
إلى الأسلوب  المسلمين، لم يعمدوا  الوصاية على  بادعاء  أن يشنوا عليه الحرب مؤخراً 
الأسلوب  اعتمدوا  بل  عادة،  المكشوفون  الأعداء  إليه  يعمد  الذي  الحرب  في  المباشر 
الأموي الماكر الذي لجأ إلى حرب الإسلام من الداخل بعد التسلل إلى صفوف المسلمين 



مو�سوعة الثورة الح�سينية212

وإضعافه واضعاف الوازع الديني في النفوس بجملته وتشجع الممارسات التي تتقاطع 
مع الإسلام وأحكامه والتي رفضها الإسلام وحث على الابتعاد عنها.

كيف تستطيع الأمة أن تهضم استيلاء )الخليفة( على أموالها ومقدراتها، وتلاعبه بها 
على هواه، وكيف تسيغ إقباله على الفساد والشراب واللهو، وتركه أمورها بيد حاشيته 
وقواده ونسائه ومقربيه، إن لم تكن قد ابتعدت عن مقوم وجودها كأمة إسلامية، وهو 
أريد لسلوك هذا  المستمرة. وقد  الذي بدأت تتخلى عنه بفعل الضغوط الأموية  دينها 
الحاكم أن ينسحب على الحاشية أوًال والطبقة الحاكمة وذيولها وحواشيها ثم على جماهير 
الأمة الإسلامية في مركز الخلافة وبعد ذلك إلى أقطار العالم الإسلامي، لتنتشر فيها كل 

ألوان الرذيلة والفساد.

ما كان  يزيد وعماله،  قد »غلب على أصحاب  أنه  التاريخ  لنا كتب  وهكذا روت 
الغناء بمكة والمدينة، واستعملت الملاهي، وأظهر  أيامه ظهر  الفسوق. وفي  يفعله من 

الناس شرب الشراب«))).

إن مركز الخلافة هذا كان ينبغي أن يكون مركزاً للإشعاع الإسلامي لا بؤرة لضخ 
الممارسات الفاسدة من قبل )الخليفة( وأعوانه، ثم أهل حاضرته ومركز )خلافته( إلى 

بقية أقطار العالم الإسلامي.

�إذا كان رب الدار بالدف �اضرباً

فإذا كان الخليفة القائد على هذا المستوى من الانحدار والانحطاط، فكيف سيكون 
حال رجل الشارع البسيط الذي أريد له أن يتخذ من هذا الخليفة مثًال أعلى؟

لقد أظهر الناس شرب الشراب، وظهر الغناء واستعملت الملاهي، أي إن الفساد 

))) مروج الذهب: ص ٨٢.



213 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

كان معلناً متفاخراً به ليس في الشام وحدها، وإنما في أقدس بقعتين من العالم الإسلامي، 
كعبة الله وعاصمة رسول الله - مع أنه ظهر بشكل أخف في عهد عثمان ومعاوية. 
بموجبها  يتيح  )الخليفة(  قبل  من  موقعة  وشهادة  بالانحراف  للجميع  أذناً  ذلك  كان 
للجميع أن يرفضوا الإسلام بكل بساطة جملة وتفصيلا. وقد أصبح عملهم هذا سنة 
لكل الناس لا في زمنهم وحسب، وإنما في الأزمنة التي تلتهم، حيث لم يتحرج ولم يخجل 
أي )خليفة( أموي أو غيره من إعلان ما لم يعلنه يزيد، و )أبدعوا( في اظهار المزيد من 

مهاراتهم في مجال الانحراف والانحدار.

 ولنأخذ مثلا بسيطاً لما وصل إليه حال المجتمع المسلم. سليل مجتمع الرسول
في ظل )الخليفة المسلم( - الفاسق الذي لا يجوز خلعه والخروج عليه بموجب فتاوى 
وسماع  وطرب  ولهو  شراب  صاحب  يزيد  بن  الوليد  )كان  المأجورين.  الدولة  فقهاء 
الشراب  وأظهر  الملهين  وجالس  إليه،  البلدان  من  المغنين  حمل  من  أول  وهو  للغناء 
والملاهي والعزف وفي أيامه كان ابن سريح المغني ومعبد والغريض وابن عائشة وابن 

محرز وطويس ودحمان، وغلبت عليه شهوة الغناء وعلى الخاص والعام.

بالسماء  اسقنا  لساقيه:  أو  ابن عائشة  لمغنيه  قال  قد  أبوه  الملك  بن عبد  يزيد  وكان 
المعلن  الحاده  ومسألة  جيداً.  معروفة  بالنشاب  المصحف  الوليد  رمي  وقصة  الرابعة 

معروفة أيضا())).

))) مروج الذهب: المسعودي 259— ٢٦٣ وقد »قرأ الوليد بن يزيد بن عبد الملك ﴿وَاسْتَفْتَحُوا 
وَخَابَ كُلُّ جَبَّارٍ عَنيِدٍ مِنْ وَرَائهِِ جَهَنَّمُ وَيُسْقَى مِنْ مَاءٍ صَدِيدٍ﴾ ]إبراهيم[ فدعا بالمصحف فنصبه 

غرضاً للنشاب وأقبل يرميه وهو يقول:
ف����ه����ا أن����������ذاك ج����ب����ار ع��ن��ي��دأت�����وع�����د ك�����ل ج�����ب�����ار ع��ن��ي��د
حشر ي����وم  رب����ك  ج��ئ��ت  م���ا  ال��ول��ي��دإذا  م���زق���ن���ي  رب  ي����ا  ف���ق���ل 

وذكر محمد بن يزيد المبرد النحوي »أن الوليد أَلحَدَ في شعر له ذكر فيه النبي وأن الوحي لم يأته 



مو�سوعة الثورة الح�سينية214

انتهاكات مف�ضوحة، ومزاعم مك�شوفة

إشارات  فيها  يشير  والتي  هنا  ذكرناها  التي  معاوية  نظرية  وفق  يزيد  أن  بد  ولا 
موحية مضللة إلى أن الخلف لا يمكن أن يصل إلى مستوى السلف، وأن من جاؤوا قبًال 
هم أفضل ممن سيجيئون بعدهم. »إني وليتكم ولن يليكم أحد بعدي خير مني، وإنما 

يليكم من هو شر مني كما كان من وليكم خيراً مني«))).

إن يزيد وفق هذه )النظرية( التي تبناها هو فيما بعد - كما ذكرنا أيضاً - لابد أن 
يكون أفضل ممن جاء بعده! ولو نظرنا بمقياس معاوية هذا لرأينا أن عبد الملك والوليد 
كانوا يتصرفون وفق )سنة( طبيعية  إنما  ابنه وغيرهم وغيرهم،  وهشام ويزيد والوليد 
)وقانون( مقر معترف به، وضعه )الخليفة( الأموي الأول وقبلت به الأمة، وأن هؤلاء 
التي  المتبناة  الأموية  والقيم  النظرية  وفق  تصرفوا  إنما  وأنهم  شيئاً،  يفعلوا  لم  )الخلفاء( 
تبيح الخروج عن الإسلام، وتجعل من ذلك أمراً مشروعاً. وأن هذا الخروج المتعمد أو 
السلوك التنازلي قد أصبح تقليداً متبعاً وسنة أموية، حتى أن كل )خليفة( منهم لم يكلف 
نفسه حتى بأن يكون مثل من سبقه. لقد وجد هؤلاء من )يبيح( لهم تصرفاتهم المحظورة 
وانحرافاتهم الخاطئة. وبما أنهم كانوا يرون أن آباءهم الذين وضعوا لهم هذا )المنهج( 
وهذا )المذهب( في الانحراف أفضل منهم، فإنهم كانوا - بلا شك - يتصرفون وفق 

عن ربه كذلك. أخزاه الله من ذلك الشعر:
ك��ت��اب ت���ل���عّ���ب ب����الخ��ل�اف����ة ه��اش��م��ي ولا  أت�������اه  وح������ي  ب��ل�ا 
ط��ع��ام��ي ي���م���ن���ع���ن���ي  لله  شرابي ف���ق���ل  ي���م���ن���ع���ن���ي  لله  وق�������ل 

فلم يمهل بعد قوله هذا إلا أياماً حتى قتل«. ربما لم يفهم يزيد كيف صار الأمر إليه وأصبح هو 
خليفة الوحي وحامل الكتاب، فحسب أن الأمر برمته لعبة وأن لا وحي هناك ولا كتاب، وإلا 
لما صار هو ممثل الوحي وخليفة رسول الله. ولم يستطع إلا أن يعرب عن مشاعره التي كتمها 

بعض من جاء قبله.
))) البداية والنهاية: ج ٨ ص١٤٢.



215 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

قناعات بمنهج ومذهب الآباء ولا يرون أنهم انحرفوا أو أخطؤوا ولعلهم سيقولون 
مْ بذَِلكَِ  نُ مَا عَبَدْنَاهُمْ مَا َهلُ َ حْم كما قال المعاندون المنحرفون الأولون: ﴿وَقَالُوا لَوْ شَاءَ الرَّ
ا  ْرُصُونَ أَمْ آتَيْنَاهُمْ كتَِابًا مِنْ قَبْلهِِ فَهُمْ بهِِ مُسْتَمْسِكُونَ بَلْ قَالُوا إنَِّ مِنْ عِلْمٍ إنِْ هُمْ إَّال َخي

ا عََىل آثَارِهِمْ مُهْتَدُونَ﴾))). ةٍ وَإنَِّ وَجَدْنَا آبَاءَنَا عََىل أُمَّ

بعُِوا مَا أَنْزَلَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبعُِ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَوَلَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ  مُ اتَّ ﴿وَإذَِا قِيلَ َهلُ
تَدُونَ﴾))). ْ َال يَعْقِلُونَ شَيْئًا وََال يَه

وَمَا  الأرَْضِ  يَاءُ ِيف  ِ الكْرب لَكَُام  وَتَكُونَ  آبَاءَنَا  عَلَيْهِ  وَجَدْنَا  عََّام  لتَِلْفِتَنَا  أَجِئْتَناَ  ﴿قَالُوا 
نَحْنُ لَكَُام بمُِؤْمِنيَِن﴾))).

بعُِوا مَا أَنْزَلَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبعُِ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَوَلَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ  مُ اتَّ ﴿وَإذَِا قِيلَ َهلُ
تَدُونَ﴾))). ْ َال يَعْقِلُونَ شَيْئًا وََال يَه

سُولِ قَالُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا  مْ تَعَالَوْا إلَِى مَا أَنْزَلَ اللهُ وَإلَِى الرَّ ﴿وَإذَِا قِيلَ َهلُ
تَدُونَ﴾))). ْ أَوَلَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ َال يَعْلَمُونَ شَيْئًا وََال يَه

لهم  أتاحها  هائلة  استثنائية  بامتيازات  متمتعين  أنفسهم  الأبناء  هؤلاء  رأى  وإن 
أولئك الآباء الذين لم يورثوهم أسباب الترف والنعيم وحسب، وإنما الملك والزعامة 
بأولئك  الناس ورقابهم ومقدراتهم. أصبحوا مقتنعين  أموال  والوجاهة والتسلط على 
الآباء على أنهم )المثل الأعلى( العالي لا المنخفض الحي السيّئ الذي تتحكم به الرغبات 

))) الزخرف: ٢٢.
))) البقرة:.١٧.
))) يونس: ٧٨.
))) البقرة:.١٧.
))) المائدة104.



مو�سوعة الثورة الح�سينية216

هذا  - عن  بسهولة   - بالتنازل  اقناعهم  لأحد  يتاح  ولن  المتدنية.  البهيمية  والشهوات 
)المثل الأعلى( المنخفض الذي وجدوه قائمًا قبلهم ومهد لهم كل شيء وأتاح لهم كل هذه 

الامتيازات.

الت�سلط الفرعوني �سبب كل الرذائل

في الآيات السابقة وغيرها »يستعرض القرآن الكريم السبب الأول لتبني المجتمع 
هذا المثل الأعلى المنخفض، هؤلاء بحكم الالفة والعادة، وبحكم التميع والفراغ وجدوا 
سنة قائمة، وجدوا وضعاً قائمًا، فلم يسمحوا لأنفسهم بأن يتجاوزوه، جسدوه كمثل 
أعلى وعارضوا به دعوات الأنبياء على مر التاريخ؛ هذا هو السبب الأول لتبني هذا المثل 
الأعلى المنخفض، والسبب الثاني لتبني هذا المثل الأعلى المنخفض هو التسلط الفرعوني 
على مر التاريخ. الفراعنة على مر التاريخ حينما يحتلون مراكزهم يجدون في أي تطلع إلى 
المستقبل وفي أي تجاوز للواقع الذي سيطروا عليه، يجدون في ذلك زعزعة لوجودهم 

وهزاً لمراكزهم.

هذا  على  الناس  عيون  يغمض  أن  التاريخ  مر  على  فرعون  مصلحة  من  هنا،  من 
لا  أعلى  مثل  إلى  إله،  إلى  مطلق،  إلى  الناس  يعيشه  الذي  الواقع  هذا  يحول  أن  الواقع، 
يمكن تجاوزه؛ يحاول أن يحبس وأن يضع كل الأمة في إطار نظرته هو، في إطار وجوده 
هو، لكي لا يمكن لهذه الأمة أن تفتش عن مثل أعلى ينقلها من الحاضر إلى المستقبل، 
من واقعه إلى طموح آخر أكبر من هذا الواقع؛ هنا السبب اجتماعي لا نفسي. السبب 

خارجي لا داخلي. وهذا أيضاً ما عرضه القرآن الكريم:

ي﴾.))) ِ ُ مَا عَلمِْتُ لَكُمْ مِنْ إلَِهٍ غَْري ا الَمَأل َ ﴿وَقَالَ فرِْعَوْنُ يَا أَيُّه

))) القصص٣٨.



217 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه
شَادِ﴾))) ﴿قَالَ فرِْعَوْنُ مَا أُرِيكُمْ إَّال مَا أَرَى وَمَا أَهْدِيكُمْ إَّال سَبيِلَ الرَّ

هنا فرعون يقول ما أريكم إلا ما أرى ويريد أن يضع الناس الذين يعبدونه في إطار 
رؤيته، في إطار نظرته، يحول هذه النظرة وهذا الواقع إلى مطلق لا يمكن تجاوزه، هنا 
الذي يجعل المجتمع يتبنى مثًال أعلى مستمداً من الواقع، هو التسلط الفرعوني، الذي 

يرى في تجاوز هذا المثل الأعلى خطراً عليه وعلى وجوده«))).

لقد حاول معاوية مجدداً تثبيت الواقع الذي سيطر عليه، وحاول منع الناس من 
تجاوزه أو تخطيه. فحينما ساهم إلى حد بعيد في وضع الأمة في مأزق الفتن والحروب، 
من  التسرب  حالة  تشجيع  ذلك  على  يساعده  مما  أن  وجد   الأمة لإمام  والتصدي 
المفاهيم  والتباس  العقائدية  الفوضى  من  حالة  وإيجاد  به،  الحقيقي  والالتزام  الإسلام 
وتشابكها وتعددها، ليبرر كل تصرف له بأنه تأويل وأنه قد يصيب مرة ويخطئ أخرى - 
كما يفعل غيره أيضاً، وربما حاول إبراز سلوك الإمام وخصوصاً أمام المغرر بهم من 
أهل الشام بأنه خطأ دائمي بحق المسلمين وراح يزرع الحقد الأعمى عليه في نفوسهم 

هاته ورغباته. إلى حد قيامهم بسبه استجابة لتوجُّ

ذلك  وعزز  )الحاكم(.  قبل  من  منحرف  تصرف  لكل  مبرراً  يجد  أن  معاوية  أراد 
نظرته وتسامحه بشأن يزيد وهو )مثل أعلى( مرتقب، وكذلك بشأن حاشية يزيد، وما 
الجنود  ورؤساء  والأمراء  المتنعمة  والحاشية  والفخفخة  الأبهة  من  هو  نفسه  به  أحاط 
والقبائل الذين حظوا بامتيازات ورواتب وعطاءات أكثر من الآخرين. وقد رويت لنا 

أقاصيص غريبة عن حياتهم وبذخهم وترفهم.

إنه بمحاولة توطيد الحكم وتمهيده ليزيد بحالته التي هو عليها دون تحسين سلوكه 

))) غافر ٢٩.
))) المدرسة القرآنية: ص152-151.



مو�سوعة الثورة الح�سينية218

ودون بذل سوى محاولات ضئيلة بهذا الاتجاه لتحسين صورته، أراد إعداد حالة جامدة 
الدولة الإسلامية  امكانات  بكل  يدعمها  المجتمع الإسلامي،  لدى  ومتكررة ومألوفة 
التي يرأسها بمختلف الأساليب التي تتيحها له )عبقريته( الفريدة و )دهاؤه( المعروف. 

لتظل الحالة المتكررة هي حالة الثبات المطلوب ايجاده لدى هذه الأمة.

معينة،  أخلاقية  التزامات  بأية  وأمراءه  وقواده  و)خلفاءه(  نفسه  معاوية  يلزم  ولم 
وحتى  وفساد  انحراف  من  عليه  هم  وبما   - هم  كما   - لتقبلهم  المسلمة  الأمة  أعد  بل 
بمستوياتهم المتدنية؛ لأنه أدرك أن الذين سيأتون بعده لابد أن ينهاروا ويسقطوا إذا ما 
انتبهت الأمة إلى النماذج الفريدة المتمثلة بالرسول الكريم وآله. وإذا ما أثاروا تقززها 

ونفورها من سلوكهم الطائش الأرعن غير المتحفظ.

نموذج فرعوني جاهز، )�اصلح ( لكل زمان ومكان

إن النموذج الأموي المستبد للحكم، أصبح نموذجاً جاهزاً للعباسيين، فحكموا 
على غراره ووفق أسسه ومعاييره، مدعين الحق الإلهي والعائلي، حكمًا استبدادياً لا يقل 
مهدوا  أن  بعد  المسلمة،  الأمة  من  اعتراض  دون  الأول،  الأموي  النموذج  عن  سوءاً 
الأمويين،  )خصومهم(  بدايتها  في  ذبحوا  شرسة  دموية  وتصفيات  بحملات  لذلك 
فحاولوا  لحكمهم،  والمعارضة  العداوة  رائحة  منها  )يشمون(  جهة  كل  إلى  التفتوا  ثم 
استئصالها. وكان في مقدمة هؤلاء )الأعداء( أو الذين يفترض أن يكونوا من أعدائهم 
أئمة آل البيت. رأى بنو العباس في النموذج الأموي نموذجاً مقبوًال وصالحاً وقابًال 
للتطبيق. رغم أنه كان عدواً بحكم التنافس على الحكم، وهي مسألة لا تقلل من شأن 
الناحية الغنية التي عليهم الإفادة منها إلى أقصى حد ممكن وقد رأينا »أن المنصور كان في 
أكثر أموره وتدبيره وسياسته متبعاً لهشام بن عبد الملك لكثرة ما كشفه عدد أخبار هشام 



219 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

وسيرته«))).

عهد  شهدها  كما  الإسلامية  للحكومة  الحقيقي  النموذج  بدورهم  رفضوا  وقد 
رسول الله وأمير المؤمنين. فكانوا معوًال آخر من المعاول العديدة التي حاولت 
بارتقابه  أمل  لا  وأن  الأمة  أمام  المنال  صعب  يبدو  وجعله  الصحيح،  النموذج  تحطيم 
أو التطلع إليه. وحاولوا إخفاءه خلف العدد )المتراكم( من )الخلفاء العمليين( الذين 
يصلحون وحدهم لقيادة الأمة. ان توجهاتهم كانت - أيضاً - تسير نحو الاستحواذ 

على الملك وحصره في أبنائهم كما فعل الأمويون من قبلهم.

تالله ما فعلت علوج �أمية

إنهم يدركون أنهم إذا ما تناقشوا مع )المعارضة( - التي كانوا يعتقدون أيضاً أنها 
ستنبع من أبناء عمومتهم العلويين بقيادة آل البيت على أساس مبدئي عقائدي، 
فإنهم لن يستطيعوا أن يصمدوا ولن يستطيعوا أن يثبتوا لهم حقاً، ومن هنا كانت الذرائع 
استعماًال  الخاص  بأسلوبهم  استعملوها  أنهم  إلا  لهم،  معين  خير  الأموية  والأساليب 

مغايراً من حيث الشكل متشابهاً من حيث المضمون.

فهم أقرب إلى الرسول من آل أمية الذين ادعوا قرابته الوثيقة وارتباطهم الشديد 
به، وربما ادعوا أنهم أقرب إليهم من الإمام نفسه، كما حاول معاوية أن يوحي بذلك 
وطالبوا  العلويين-   -  علي آل  ومن  منه  بقربهم  تذرعوا  وقد  خاصة،  الشام  لأهل 
بالخلافة باسمهم أول الأمر وحاولوا انتزاعها من الأمويين بهذه الذريعة. وقد روي لنا 
: »وإنما ادعيتم هذا  أن محمد بن عبد الله بن الحسن كتب إلى المنصور بهذا المعنى قائًال
الأمر بنا، وخَرجتم إليه بشِيعتنا، وحَظيتم بفضلنا، وإن أبانا علياً كان الإمام فكيف 

))) مروج الذهب: المسعودي: ص250.



مو�سوعة الثورة الح�سينية220

ورثتم ولايةَ ولده وقد علِمتُم أنه لم يطلب هذا الأمر أحدٌ بمثل نَسَبنا ولا شرفنا، وأنا 
لسنا من أبناء الظِّئار، ولا من أبناء الطُّلقاء«))).

وكان مما تذرعوا به لنيل الحكم قتل يزيد للحسين: »استغل بنو العباس مقتل 
على  العباسيون  »احتج  وقد  خاصة«)))  لأنفسهم  ثم  هاشم  لبني  فدعوا   الحسين

الأمويين بقتل الحسين ومسلم وإبراهيم بن محمد وزيد بن علي ويحيى بن زيد.. الخ«)))

ابن عمه وولي  باعتباره  بدم عثمان -  معاوية حينما طالب  فعله  ما  أعادوا  وهكذا 
دمه - مع أنه سعى ودبّر لقتله - كما رأينا. وقد احتج هؤلاء بثارات الحسين وآل 
أبي طالب، ثم عندما استلموا السلطة تنكروا لأولئك الذين جعلوهم ذريعة للوصول 

إلى هذه السلطة.

ملكية  وضعوها،  التي  الأسس  على  وتجميده  الوضع  لتثبيت  الجميع  سعى  لقد 
)السنة(  هو  وعمله  القانون  هو  )الخليفة(  قول  مقيدة.  وغير  مطلقة  مستبدة،  وراثية 

وأحكامه هي الضرورة!

ت�أويل �أحاديث.. قري�ش للخلافة.. ولا يهم �أن يكون الخليفة من �أي البطون

لقد استغل معاوية ما فعله من جاء قبله وسعيهم لحصر الخلافة في قريش وقول 
الخليفة الأول للأنصار: »لا تدين العرب إلا لهذا الحي من قريش«))). وعندما استخلف 
الشيخان أرادت قريش وممثلها عبد الرحمن بن عوف أن تجعل من سيرتهما بعد وفاتهما سنة 
لمن يأتي بعدهما وشرطاً أساسياً لقبوله كخليفة على المسلمين. ولا نظن ذلك ينطلق من 

))) العقد الفريد:ج5ص ٣٠٨.
)))العقد الفريد:ج5ص٢٢٤

))) مروج الذهب: ص ٢٩٩-٣٠٠.
))) العقد الفريد: ج 5ص١١.



221 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

نظرة الحرص على الإسلام. فإن سيرتهما كإنسانين عاديين - وهو ما اعترفا به بأكثر من 
 مناسبة - غير ملزمة بأي حال من الأحوال إلا إذا كانت مطابقة تماماً لسيرة الرسول
وإلا إذا امتلكا درجة من الوعي تتيح لهما فهم كل أحكام الإسلام وتشريعاته وأسسه 
بحيث تغنيهما عن الاستعانة بالآخرين في هذا المجال، وهو أمر لم يدعياه لنفسيهما، بل 

على النقيض من ذلك: اعترفا بقصورهما في العديد من المجالات.

فعل ال�شيخين لي�س �سنة »�أعمل بمبلغ علمي وطاقتي«

باتاً عندما عرض عليه  الرحمن بن عوف رفضاً  وقد رفض الإمام طلب عبد 
الخلافة مشروطة بهذا الشرط وقال له: »اعمل بمبلغ علمي وطاقتي«))) بينما استجاب 
يا  أنت  »هل  له:  قال  بن عوف  الرحمن  عبد  أن  الطبري)))  لنا  روى  وقد  لطلبه.  عثمان 
علي مبايعي على كتاب الله وسنة نبيه وفعل أبي بكر وعمر؟ فقال: اللهم لا، ولكن على 
جهدي من ذلك وطاقتي، فالتفت إلى عثمان، فقال: هل أنت مبايعي على كتاب الله وسنة 

نبيه وفعل أبي بكر وعمر؟ قال: اللهم نعم«.

نفس  عليه  فأعادا  المسلمين  أمام  الكبير  المسجد  في  ثانية  الكرة  عليهما  أعاد  وقد 
للشيخين  يعترف  فإنه  الرحمن،  عبد  بشرط  قبل  ما  إذا  أنه  أدرك   ًعليا إن  الجواب. 
بحق التشريع مع أن ذلك أمر لا يمكن أن يكون متاحاً إلا لمن أرسل الرسالة وهو الله 
سبحانه وتعالى ورسوله المسدد بوحيه وعزائم أمره وعصمته. ولم تكن إتاحة هذه 
الفرصة للرسول وخلفائه من آله اعتباطاً وبشكل كيفي، وإنما على أساس كتاب 
الله وأحكامه ووحيه. إن فعل الرسول وأقواله وتقريراته وكذلك خلفاؤه من أهل بيته 
لم  الشيخان  دام  فما  منهم،  استثناء لأحد  المسلمين، لا  قبل  به من  العمل  ينبغي  ما  هي 

))) العقد الفريد: ج5 ص٣٠.
))) الطبري: ج٢ ص586 والكامل في التاريخ: ج٢ ص٤٦٤.



مو�سوعة الثورة الح�سينية222

يستطيعا تجسيد كل معطيات الرسالة في كافة المجالات وقد اعترفا بقصورهما واحتمال 
التي  العصمة  إلى  الذي يوصلهما  يبلغا الحد  لم  داما  وقوعهما في الأخطاء كغيرهما، وما 
يمكن تغيرها بالمقاييس الإسلامية بأنها »الانفعال الكامل بالرسالة والتجسيد الكامل 
لكل معطيات تلك الرسالة في النطاقات الروحية والفكرية والعملية«))). فإنه - وقد 
تمتع بتلك العصمة- لا يستطيع أن يسير خلف من يحتمل خطؤه ويجعل من عمله سنة 

وشرعة.

ندم مت�أخر »فوددت �أني لم �أك�شف بيت فاطمة عن �شيء«.

وقد ندما هما شخصياً على الكثير من المواقف التي وقفاها في حياتهما وعلى الأخطاء 
التي صدرت عنهما.

فقد ورد عن أبي بكر قوله: »فوددت أني لم أكشف بيت فاطمة عن شيء، وإن كانوا 
أغلقوه على الحرب«))).

وورد عن عمر أنه لما ثقل وضع خده على الأرض وقال: »ويل لعمر ولأم عمر إن 
لم يعف الله عنه«))).

.(((» وقوله: »ولوددت أني نجوت من هذا الأمر كفافاً لا لي ولا عليَّ

وكان يعلم قدرة الإمام على تجسيد الرسالة في كل المجالات الروحية والعملية. 
وقد أعطى السبب في اقصائه عن مركز القيادة بعد وفاة رسول الله، وقال لابن عباس: 
»ما يمنع قومكم منكم وأنتم أهل البيت خاصة؟ إنكم فضلتموهم بالنبوة فقالوا: إن 

))) أهل البيت:ص٧٤.
))) العقد الفريد: ج5ص19.
))) العقد الفريد: ج5ص25.
))) العقد الفريد: ج5ص31.



223 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

فضلوا بالخلافة مع النبوة لم يبقوا لنا شيئاً، وإن أفضل النصيبين بأيديكم، بل ما أخالها 
إلا مجتمعة لكم، وإن نزلت على رغم قريش«))).

كنت  »قد  قائلا:  ذلك  قبيل  صرح  وقد  وفاته،  عند  الأمر  يستدرك  أن  أراد  وربما 
أجمعت بعد مقالتي بكم أن أولي رجلا أمركم أرجو أن يحملكم على الحق، وأشار إلى 

علي«))).

وإذاً، فإن هذين الرجلين مهما بلغ مركزهما وهما يعترفان للإمام بالفضل والسبق 
والكفاءة - مع أن هذا أمر مشهود به ومعترف من قبل الجميع حتى أعداء الإمام أنفسهم 
- ويشيدان بانفعاله الكامل بالرسالة واندماجه بها، لا يمكن أن يطالبانه بالعمل بعملهما. 

وهما لم يفعلا ذلك قطعاً؛ لأنهما يدركان أنهما لا يمكن أن يكونا نموذجين كاملين مثله.

إن من دعا إلى الحكم بعمل الشيخين، لم يكن يريد مصلحة الإسلام بلا شك - بل 
 ،أراد ترسيخ نمط من الحكم لا يلتزم بدقة بالنمط الأول الذي أوجده رسول الله
ويسمح لنوع من )الاجتهاد( الكيفي المبني على القياس في أغلب الأحيان ويتيح مجاًال 

لخروج أكثر عن التعليمات والتشريعات الإسلامية صرامة وجدية.

ويا ليت من قبل العمل بسنتهما وعملهما قد عمل بذلك فعًال والتزمه لكان ذلك 
الحد مقبوًال إلا أن من قبل ذلك، يبدو أنه تعمد أن يخرج حتى عن الحدود الدنيا المطلوبة.

يكون  أن  لابد  الأمر  دام  فما  لخدمته.  ووظفه  ذلك  كل  من  معاوية  استفاد  وقد 
الأول  المؤهل  يمتلك  بذلك  أصبح  فإنه  نظره(،  في  يهم  لا  فهذا  ا  أّهي في  )أما  قريش  في 
والشهادة المعترف بها من قبل الجميع وهو انحدار النسب من بني عبد مناف، وأصبح 

))) العقد الفريد: ج5ص33.

))) العقد الفريد: ج5ص31.



مو�سوعة الثورة الح�سينية224

يلوح للناس دائمًا بقرابته من النبي ثم بمصاهرته، إذ إنه زوج أم حبيبة. 

وقد رأينا في بعض رسائله التي أرسلها للإمام وأراد لها أن تنتشر بين الناس، 
تلويحه بالقرابة والنسب إلى غير ذلك ونشره الحديث الموضوع عن الرسول: »دعوا 
الرسائل على أهل الشام،  أنه أراد بذلك أن تقرأ هذه  لي أصهاري..!!« وأغلب الظن 
ليبين لهم علاقته )الحميمة( بالإمام وأنه لا يفرق عنه إلا من حيث سابقة الإمام في 
الإسلام. وهو أمر جعله معاوية في نظر الشاميين غير ذي أهمية، ما دام أن معاوية في 
نظرهم لا يقل عن عثمان نفسه وما دام يمتلك المؤهلات الكافية الأخرى مثل النسب 

.والدهاء والقدرة على السياسة والحكم وإدارة الدولة وأنه من أصهار النبي

العالم الرباني.. وريث علم الر�سول »يرفع لي في كل يوم من �أخلاقه علماً«.

لقد رفض الإمام أن يلتزم نهج الخليفتين السابقين وقال: »اعمل بمبلغ علمي 
بنفسه من الجميع وكان يدرك عمق صلته بالإسلام وقوة  وطاقتي«؛ لأنه كان أعرف 
انفعاله بمعطياته المختلفة، فهو أول الأئمة الذين »عقلوا الدين عقل وعاية ورعاية لا 
عقل سماع ورواية«))) كما عبر هو عن نفسه »يرفع لي -يقصد الرسول- في كل يوم 
من أخلاقه علمًا ويأمرني بالاقتداء به. أرى نور الوحي والرسالة، وأشم ريح النبوة«))) 
بنبي  لست  أنك  إلا  أرى،  ما  وترى  أسمع  ما  تسمع  »إنك   الله رسول  له  قال  وقد 

ولكنك وزير وإنك لعلى خير«))).

إن تلك البصيرة المتفتحة، رفضت أسلوب توزيع المناصب الذي جرى بعد رسول 
الله بالشكل الذي تمت فيه، ليحجز منصب الخلافة لقريش لمجرد أنها قريش. فقد 

)))نهج البلاغة: ص 509.
))) نهج البلاغة: ص ٤٣٧.
))) نهج البلاغة: ص ٦٧٧.



225 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

عصى  من  محمد  عدو  وإن  لحمته،  بعدت  وأن  الله  أطاع  مَن   محمد ولي  »أن  صرح: 
الله وإن قربت قرابته«))) وقد سخر عندما انتهت إليه أخبار السقيفة وقول قريش 

للأنصار بأنها شجرة الرسول، فقال »احتجّوا بالشجرة وأضاعوا الثمرة«))).

شجرة  قريش  من  أنه  وهو  الأمر  هذا  استثمار   - قلنا  كما   - معاوية  حاول  لقد 
الرسول التي ينبغي أن تختص وحدها بخلافته، أما من يكون هذا الخليفة، فهو لا 
على  عمل  وقد  خليفة.  يكون  أن  له  ينبغي  كان  عمن  البداية  منذ  خرج  قد  دام  ما  يهم 
ترسيخ أمر آخر واستثماره وهو اختصاص الخلافة بسلالته والعمل على أن لا تخرج منها 
بأي حال من الأحوال بعد أن أصبح هو )خليفة( وعض على هذا المنصب بالنواجذ. 
وقد أوجد حالة جديدة لم يكن أحد قبله يجرؤ عليها وهو تمهيد الأمر لأولاده من بعده. 
: »حسب آل الخطاب أن يحاسب  قائًال ابنه  اعتذر عمر عندما أشير عليه أن يولى  وقد 

.(((»منهم رجل واحد من أمة محمد

ما دامت قد و�صلت �إلى معاوية.. فما المانع �أن ت�صل �إلى يزيد؟

له  أعد  الذي  ال��دور  شك  بلا  يدرك  تجعله  معاوية  لدى  المتوفرة  المعلومات  إن 
الإمام من قبل رسول الله لاحتلال المركز القيادي الأول في الدولة الإسلامية 
بعد غيابه، وقد اطلعنا على الرسالة التي بعث بها إلى محمد بن أبي بكر والتي يعترف 
 بها بأحقية الإمام بهذا المركز، كما كان يدرك أيضاً الدور الذي أعد له أئمة آل البيت
كقادة للأمة؛ وذلك لما تواتر إلى سمعه من أقوال وأحاديث صحيحة بهذا الخصوص 
اليقظ. وكان بعمله على منافسة الإمام على هذا  المراقب  لم تكن لتخفى عليه وهو 

))) نهج البلاغة: ص677.
))) نهج البلاغة: ص٩٨.

))) العقد الفريد: ج5ص25.



مو�سوعة الثورة الح�سينية226

الدور، إنما كان يعمل على انتزاع هذه القيادة من الأئمة إلى الأبد، ويلغي بذلك قيادة 
رسول الله نفسها، أي قيادة الإسلام ويجعلها في سلالة بديلة هي سلالته هو، مادام 
الوصول  نفسه - في   - الأساليب ونجح  بمختلف  الجديدة  مفاهيمه  بث  نجح في  قد 
إلى المركز الأول في الدولة بديلا عن الرسول. لقد وجد أن ما طمح إليه غيره ليس 
مستحيلا عليه، وإن ما وصل إليه ليس مستحيلا على أولاده من بعده. وهكذا صرح 
أن يزيد أحق بالأمر من غيره. من أبناء )المنافسين( الآخرين، وقال: »إنه لم يبق إلا ابني 
وأبناؤهم، فابني أحب إلي من أبنائهم«))). فلم يكن يرى أن أحداً يمكن أن يفضل ابنه 
بشيء حتى وإن كان من آل بيت النبي أنفسهم، فما دام هو قد نافس علياً، وانتزع 
الخلافة من الحسن، وأخضع الأمة كلها لحكمه وسلطانه، فما الذي يمنع يزيد من أن 

يكون خليفة بعده؟

وقد أراد تصوير أمر تسلسل الخلافة لدى الأئمة وكأنه استئثار للسلطة من قبلهم، 
وأنهم خصّوا بذلك لأسباب القرابة وحسب، فحاول بدوره أن يقطع هذه السلسلة، 

ويستأثر بالسلطة له ولسلسلة مزيفة أخرى من السلالة الأموية البعيدة عن الإسلام.

وكان موقف الأئمة الأوائل، أمير المؤمنين والحسن والحسين واحداً من مسألة 
الظاهر،  في  مختلفة  أشكاًال  اتخذ  أنه  رغم  ويزيد،  معاوية  مع  عليها  والصراع  الخلافة 
وسنتكلم عنها بعد توضيح وكشف الجوانب التاريخية المتعلقة بصلح الحسن وثورة 
ومنذ  معاوية  قبل  المسألة  هذه   المؤمنين أمير  عالج  كيف  رأينا  وقد   .الحسين

البداية.

شتى  إلى  يلجأ  وكان  طويلة،  بمدة  وفاته  قبل  يزيد  لخلافة  يمهد  معاوية  كان  لقد 
فيها أسلوب الارهاب والقمع  بما  يراها هو مناسبة  المتاحة لديه والتي كان  الأساليب 

))) العقد الفريد: ج5 ص111.



227 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

والعطاء الكيفي وبذل المناصب وغيرها - كما سنبِّني ذلك بعون الله تعالى.

أقصى  بذل  في  يتكاسل  أو  معاوية  يتماهل  حتى  وسهلا  هيناً  أمراً  المسألة  تكن  ولم 
إلى  وعائلته  هو  به  يستأثر  عريض  واسع  ملك  أمر  الأمر  كان  فقد  وإمكاناته،  جهوده 
الأبد، وما كان معاوية الذي عرف كل مباهج الدنيا ولذائذها ليترك هذه الدنيا تسلب 

من أبنائه وهو الذي نظر إليها نظرة أرضية متدنية واطئة طيلة حياته الحافلة. 

�أكرم عليه من  �أر�ضه  �أموية جديدة )خليفة الله في  الر�سول بدعة  �أف�ضل من  الخليفة 

ر�سوله عليهم(.

أن  أعوانهم  بعض  وحاول  لأنفسهم،  العصمة  ادعاء  أمية  بنو  حاول  ذلك  وبعد 
لإسكات  واضحة  محاولة  هذا  وفي  والرسل،  الملائكة  على  إياهم  مفضلا  لهم،  يدعيها 
كل صوت قد يرتفع بالاعتراض على بعض تصرفاتهم واستهجانها. معتقدين أن ذلك 
الناس  سيجعل  ذلك  ادعاء  مجرد  أن  وحسبوا   ،الرسول لآل  مساوين  سيجعلهم 

مقتنعين بذلك.

بفترة  يزيد  بعد  الحكم  ولي  الذي  مروان  بن  الملك  عبد  الحجاج يخاطب  كان  فقد 
المؤمنين  أمير  الله  لعبد  الرحيم،  الرحمن  الله  »بسم  الأسلوب.  هذا  بمثل  جداً  قصيرة 
وخليفة رب العالمين المؤيد بالولاية المعصوم من خطل القول وزلل العقل بكفالة الله 

الواجبة لذوي أمره«))).

»ما قامت السماوات والأرض إلا بها )الخلافة(، وأن الخليفة عند الله أفضل من 
الملائكة  له  بيده وأسجد  آدم  المقربين والأنبياء والمرسلين، وذلك أن الله خلق  الملائكة 

))) العقد الفريد: ج5 ص ٢٦٤.



مو�سوعة الثورة الح�سينية228
وأسكنه جنته ثم أهبطه إلى الأرض وجعله خليفته وجعل الملائكة رسًال إليه«.)))

»إن خليفة الله في أرضه أكرم عليه من رسوله إليهم«))).

لقد كان الحجاج، هذا العبد الذليل للدولة الأموية والعامل المخلص لها، والذي 
كان يتمتع ببعض القدرات والامكانات الأدبية والخطابية، يتملق رئيسه، بهذا الشكل 
المنحدر، رغم أنه يشغل منصباً رفيعاً، فكيف كان سيفعل من كان دونه وكان محتاجاً 

حقاً إلى ما يقدم إليه على الموائد السخية لهذه الدولة...

الحجاج ير�سل الر�سل لتهنئة عبد الملك على عطا�سه

إنه يتنازل الى أبعد درك هابط من الذلة، حينما يكتب إليه:»... بلغني ما كان عطاس 
ليتني كنت معهم فأفوز فوزاً  أمير المؤمنين ومن تشميت أصحابه له ورده عليهم. فيا 

عظيمًا«))).

إن نعت الخليفة من قبل أعوانه ومريديه ووصفه بالمعصوم وأمير المؤمنين وخليفة 
رب العالمين والمؤيد بالولاية والمفضل على الأنبياء والرسل والملائكة والذي هو أكرم 
عند الله حتى من الرسول نفسه! وقبول الخليفة لهذه الصفات وكأنها أمر مقرر واقعي 
وصحيح، يدل على منتهى الاستهانة والازدراء بالرسالة العظيمة التي جاء بها الرسول 
الكريم، فكأن الخليفة هنا قد تلقى أمر استخلافه من الله مباشرة، وأنه كان خليفة الله 
. ومع ذلك فإن هذا التمادي  بعهد مباشر، لا خليفة رسول الله كما ينبغي أن يكون فعًال
الذي ولده الأمر الواقع المعاش وهو وجود عبد الملك وأضرابه على رأس السلطة حاكمًا 
بأنه يتمتع  الناس يعتقدون  بأمره وهواه، قد سوغ له أن يعتقد أو يجعل  مستبداً عاملا 

))) العقد الفريد: ج5 ص٢٨٤.
))) العقد الفريد: ج5 ص ٢٨5.
))) العقد الفريد: ج5 ص ٢٨٦.



229 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

بموقع ممتاز قريب من الله لا يتمتع به رسول الله نفسه.

فلا عجب أن أعلن الوليد بعد ذلك كما أعلن يزيد قبًال انكاره للخالق والرسالة 
على السواء.

نزاع غير متكافئ

الواسع  وانحرافه  خروجه  برر  ال��ذي  ومعاوية   علي بين  )ال��ن��زاع(  يكن  لم 
الحقيقي وتماديها  الخلافة وأساسها وشكلها  مفهوم  التي غيرت  السابقة  بالانحرافات 
في العطاء الكيفي، وعملت على إنشاء مراكز قوة ثرية ومتسلطة ومقربة من السلطة. لم 
يكن نزاعاً عادياً بين شخصين متكافئين وفق كل المقاييس والمعايير السماوية والإنسانية. 
قد  لها  الممنوحة  العديدة  الامتيازات  بفعل  المنتعشة  القرشية  )الارستقراطية(  وكانت 
التي أوشكت أن تتسرب من بين يديها وتذهب في  وضعته أمامها ممثلا لكل المصالح 

.وكذلك في عهد أمير المؤمنين ،غمرة ارتفاع المد الإسلامي في عهد الرسول

وإذ إنها استعادت بعض أملها بعد وفاة الرسول بإبعاد القيادة الحقيقية المؤهلة 
لإكمال المسيرة، فإن هذه الآمال اتسعت في عهد عثمان إلى أبعد حد عندما وجدت أنها 
تحقق الآن مكاسب أكثر مما حققته قبلا. وقد رأينا الأموال الهائلة التي )حصل( عليها 
وغيرهم  ومعاوية  ومروان  العاص  بن  وعمرو  والزبير  طلحة  أمثال  المسلمين  بعض 
قادها عثمان. وأنها استطاعت  التي  الدولة الإسلامية  احتلوها في  التي  المهمة  والمواقع 

الإفادة من )الدين( واستثماره بشكل قد تكون قد ندمت معه على أنها حاربته قبلا.

وعندما أوشكت هذه المطامع أن تتلاشى معها كل المكاسب التي حصلوا عليها 
لاحتمال عودة القيادة المؤهلة لأداء دورها التاريخي لتصحيح المسار والأخذ بيد الأمة 
نحو طريقها وأهدافها الصحيحة، كان هذا الاحتمال أكبر عامل لاستفزاز هذه القوى، 



مو�سوعة الثورة الح�سينية230

ودفعها للقيام بحملة شرسة مضادة للإمام، مستثمرة كل إمكاناتها ومكانتها وسمعتها 
كما  القيادة،  مهام  الأولى لاستلامه  اللحظة  منذ  عليه  الحرب  وإعلان  بوجهه  للوقوف 
الخلفاء  قبل ذلك وكرست كل جهودها لصرف الخلافة عنه خلال حكم  فعلت معه 

الذين سبقوه. 

كرهوا عليا فمالوا �إلى معاوية

مثل  محتملين  منافسين  اختفاء  وبعد  الإمام  ضد  المتطرف  باندفاعه  معاوية  وكان 
العاص  بن  عمرو  مثل  ومؤثرة  ومعروفة  )مرموقة(  شخصيات  وشراء  والزبير  طلحة 
وقريش  الشام  أهل  إلى  المحبوبة  )الشعبية(  الشخصية  يمثل  وغيرهم،  والمغيرة  وزياد 
وغيرهم ممن رأوا في الإمام خصمًا حقيقياً لهم وعاملا للقضاء على مصالحهم ومكاسبهم. 
بفعل التأثيرات التي ذكرناها في غضون هذا الكتاب، والزعيم الأول للحملة المضادة 
للإمام والتي حشدت لها كل القوى التي لم تستطع احتمال الإسلام وسياساته و)قيوده 
الصارمة( ودعوته الواضحة للمساواة والعدالة بين كل الناس في العطاء والجاه والمكانة 

وكل شيء.

 لو كان لي المال ل�سويّت بينهم« �أمير الم�ؤمنين«

لقد قال الإمام عندما عوتب على التسوية في العطاء بين الناس: »أتأمروني أن 
وإنما  فكيف  بينهم،  لسويت  المال لي  لو كان  وليت عليه؟!  فيمن  بالجور  النصر  أطلب 
المال مال الله، إلا وأن إعطاء المال في غير حقه تبذير وإسراف وهو يرفع صاحبه في الدنيا 
ويضعه في الآخرة ويكرمه في الناس ويهينه عند الله. ولم يضع امرؤ ماله في غير حقه ولا 

عند غير أهله إلا حرمه الله شكرهم، وكان لغيره ودهم«.)))

))) نهج البلاغة:ص٢٩٤.



231 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

»فما �آخذ من مال الله فهو لي«)معاوية(
وإذا كان معاوية يعرف حزم الإمام في هذه المسألة المهمة، وهي مسألة المساواة في 
العطاء حتى أنه ساوى نفسه مع الآخرين، فإنه رد عليها باعلان رسمي واضح »وعنده 
وجوه الناس قائلا: الأرض لله وأنا خليفة الله، فما آخذ من مال الله فهو لي، وما تركت 

منه كان جائزاً لي«))).

)خليفة  هو  دام  ما  العطاء،  في  المطلق  الحق  لنفسه  وإعطاءه  هذه  معاوية  نظرة  إن 
الله( نظرة هرقلية أو قيصرية بحتة تلبس ثوباً جديداً، وقد جعلت من معاوية سلطان 
الأرض الذي يحكم كيفما يشاء وبأي أسلوب، وكأنه مخول من الله ليعمل ما يشاء وفق 

رغباته وهواه.

ودينه  وشريعته  ل��دوره  وإنكاراً  بالخالق  تامة  استهانة  يشكل  هذا  تصريحه  إن 
حكمها  التي  الأمة  ولا  الخالق،  لا  أمامه،  شيء  أي  يرى  يجعله  ولم  أعماه  واستهتاراً 

بالعسف والارهاب.

ولو قيل: إننا نشك بصحة صدور هذا القول عن معاوية وهو الداهية الأريب.

ج من التصريح  لقلنا: إن واقع حال معاوية وتصرفاته الفعلية، تدل على أنه لا يتحرَّ
بأمثال هذه الأقوال علناً وعلى رؤوس الأشهاد وأمام الأمة كلها؛ فهو قد جسده عمًال 

، فلِمَ يستحي من قول ما يقوم بفعله؟ حقيقياً وفعًال

نفسها  الإسلامية  الشعارات  يرفع  أن  له  أتاح  الإسلام،  في  )رسمياً(  دخوله  إن 
الحقيقي  بقائدهم  ممثلين  والمسلمين  الإس�الم  ضد  الشرسة  حربه  في  واستخدامها 
قضى  التي  الجديدة  الطبقة  مصالح  انهيار  احتمال  سببها  حرباً  كانت  فهي   .الإمام

))) مروج الذهب: ص ٥٣.



مو�سوعة الثورة الح�سينية232

ثانية  عليها  القضاء  أصبح  والتي  كانت.  مما  أقوى  تعود  أن  وأوشكت  الإسلام  عليها 
من قبل الإمام أمراً وارداً، بعد أن أعلن عن عزمه على محو كل عوامل الانحراف. 

ماذا جنت الأمة من غلبة معاوية؟

يتيح لهم  قليلة  بنسبة  أو حتى منحرف  توجه إسلامي صحيح  أو  فأي عذر  وإلا 
إيجاد الأعذار لشن الحرب على الإمام والخروج عليه؟ ثم أي شيء حققه هؤلاء لصالح 
الأمة الإسلامية سوى توظيف نتائج حربهم واستثمارها لصالحهم ولإقامة نظام حكم 
استبدادي وراثي بعد مقتل الإمام؟ هل تكفينا بعض المظاهر والشعارات المرفوعة 
تنكمش  لم  الأمة  وأن  يتصدع  لم  وأنه  بخير  كان  الإسلام  إن  ونقول  لنفرح  قبلهم  من 

وتبتعد عن دينها الذي أخذ يتسع وينتشر بدليل أن الفتوحات ما زالت قائمة؟

إننا نعيد ما سبق أن قلناه، ونتساءل: هل كان الحال سيكون كما هو، لو أن المسيرة 
قد أتيح لها أن تستمر تحت ظل القيادة الأصلية المعدة المؤهلة؟ وهل كانت الأمور ستبدو 
بشكلها الذي بدت عليه، لو أن الإمام كان يمسك بزمام المبادرة ولم يتصد له أولئك 

المعادون الحاقدون على الإسلام؟

�أ�سف على الجهاد ال�اضئع 

ما ذنب الم�سلمين حتى تثار الزوبعة؟

موقف  يكون  أن  آمل  كنت  لقد  قطب،  محمد  الكبير  الإسلامي  كاتبنا  إلى  ونعود 
الكاتب الكبير أكثر وضوحاً ودقة وواقعية وابتعاداً عن التفاؤل المضلل الذي لن يؤدي 
تاريخنا  من  دقيقة  حقبة  تاريخ  يتناول  وهو  والانتكاسات  الأخطاء  من  المزيد  إلى  إلا 
الإسلامي كان لها أكبر الأثر في النتائج السلبية التي شهدها ويشهدها المسلمون على مر 

العصور واختلاف الأمكنة.



233 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

غشيت  التي  الزوبعة  تهولهم  المسلمين  من  قوماً  »إن  قطب:  محمد  الأستاذ  يقول 
المجتمع المسلم بالنزاع بين علي ومعاوية وبمقتل عثمان من قبل، فيحسبون أن الإسلام 

قد توقف أو انتهى عند هذه النقطة. ولكن الواقع أوقع من الظن.

الزوبعة حقيقية لا شك فيها والمد الإسلامي بعدها حقيقة لا شك فيها كذلك!

فما بالنا نقف عند الزوبعة ولا نلتفت إلى المد؟! إنها معجزة هذا الدين أن يستوعب 
الصدمة المدمرة، ثم يقوم معافى يستأنف نشاطه كأنه لم يصبه شيء«))). 

�ألم تعرقل هذه الزوبعة المد الإ�سلامي؟

ونتساءل: ألم تعمل هذه الزوبعة على عرقلة المد الإسلامي بشكله الصحيح؟

لا المد الأفقي الفارغ من كل محتوى والذي قد لا يعني عند الكثيرين إلا ما عناه 
الزوبعة  تلك  لولا  الإسلام  مسيرة  كانت  أما  التاريخ.  مر  على  المعروفين  الغزاة  بعض 
قد انطلقت بشكل صحيح لتحتوي كل أمم العالم وشعوبه، خصوصاً وإن هذا الدين 
يمتلك معجزته الذاتية القوية، وحجته الباهرة الغالبة التي تمكنه من تخطي كل الحواجز 
والنفاذ إلى كل بقاع الأرض؟ إذا ما أتيحت له )الأدوات( المخلصة الكفوءة الحريصة 
بالغنائم  )الفتوحات( حباً  تريد  والتي لا  المتكاسلة  المستمرة في جهادها غير  المتماسكة 

وحب التوسع وحسب؟

كان  أما   المؤمنين أمير  بوفاة  تنقطع  لم  العادلة  الولاية  أن  لو  سيحدث  كان  ما 
أولئك الذين وصلوا أطراف الأرض وفتحوها، قد أضافوا إليها أطرافاً أخرى وجعلوها 
ضمن أقطارهم الإسلامية وشعوبها ضمن شعبهم الإسلامي ولم تكن عدوة للإسلام 
كما هو حالها إلى اليوم؟ أما كانوا سينهلون من النبع الصافي العذب للإسلام بدًال من 

))) كيف نكتب التاريخ: ص ٩٨.



مو�سوعة الثورة الح�سينية234

أولئك  به  قام  الذي  والتلفيق  والتزوير  والانحراف  الأطماع  وأقذار  وأكدار  أوشاب 
الذين تسلطوا على رقاب المسلمين ووضعوا )فلسفات وقيمًا جديدة( لتبرير وجودهم 
وأنظمة حكمهم الاستبدادية الفردية؟ ثم هل كانت أمور حكم البلاد الإسلامية ستظل 
بيد السلالات الفاسدة الكسولة التي حكمت باسم الإسلام، لتصل أمور المسلمين إلى 

الحال السيئ الذي وصلته طيلة مئات عديدة من السنين وإلى الآن؟

فلماذا السكوت والسماح لهذا الخطأ القاتل بالمرور دون أن تتناول أبعاده وجوانبه 
باعتبار أن الزوبعة مرت وأن الله سلّم وأنه حفظ دينه من الضياع والانهيار ونشره في 
كل بقاع الأرض. والدليل على ذلك وجود المسلمين في كل مكان، ولا داعي بعد هذه 
وتقليبها  والخلافات  المواجع  لإثارة  الإسلام  حكام  حققها  التي  الكبيرة(  )المكاسب 
والويلات  الكبيرة  بالخسائر  ذلك  كل  بعد  يعترفون  أنهم  رغم  المعاصرون.  يقول  كما 
والحروب التي جرتها أطماع أولئك الحكام وحربهم وخلافاتهم مع بعضهم؛ مما انعكس 

آثاراً سلبية لا تزال آثارها المدمرة تغلف العديد من جوانب حياتنا وواقعنا.

هل كان كل ذلك الدمار مجرد فتنة؟

ينبغي أن نشخص الطرف المخطئ المنحرف، ثم نكف عن تسمية الأحداث  إننا 
الهائلة التي شهدتها الأمة الإسلامية المظلومة وعانت منها والتي أحدثها بشكل أساسي 
خروج معاوية وجمعه على الإمام بـ )الفتنة( التي وقعت بين )فئتين من المسلمين(، 
)اجتهدا( وكان )كل منهما مصيباً(، وهذا الدمار الهائل لم يكن من فعل أحد. فقد وقى 
الله المسلمين الشر فيما بعد، واستقامت الأمور والحمد لله على هذه الحال السعيدة التي 
نجد أنفسنا عليها الآن بعد انكشاف الغمة في ظل أنظمة إسلامية صحيحة مائة في المائة 

وكل حكامها مصيبون يعملون )باجتهادهم(!!



235 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

انقلاب على الإ�سلام

لقد حدث انقلاب هائل على الإسلام، نتيجة هذا الخروج السافر المتعمد من قبل 
معاوية وخلفائه - كما رأينا - في منهاج الحكم وشؤونه وفي كل شيء، وهذا أول تشويه 
أو  علاجه  يمكن  بسيطاً  تشويهاً  يكن  ولم  الإسلامي،  التاريخ  في  حصل  معلن  متعمد 
إصلاحه أو اخفاؤه بعملية تجميلية بسيطة، بل إنه اتسع وامتد ليشمل كل رقعة في بقاع 
تتعايش وتنسجم وتخضع  أن  لها  أريد  التي  المسلمين وكل جانب من جوانب حياتهم 
لأسلوب الحاكم وفلسفته. )فالخليفة( ليس موظفاً بسيطاً لا أثر له في حياة الناس، وقد 
جاء إلى الحكم نتيجة كفاءته العالية ومميزاته النادرة ووفق رغبة الأمة وإرادتها، بل إنه 
الزعيم الذي يفترض أن يكون القائد والإمام والقدوة والرمز. وبكلمة: المؤهل لحمل 
رسالة النبي الكريم خليفة له وتجسيدها سلوكياً وعملياً في كل الأوقات والمناسبات 

والمجالات.

�أطروحة �أموية لا داعي للموا�صفات ال�اصرمة.. فليكن الخليفة فا�سقاً وجاهل

وإذ إن مواصفات خليفة رسول الله كما أرادها هو لا تتاح لجميع )الخلفاء( 
وإن قسمًا منهم لم يكلف نفسه حتى بالالتزام المظهري بالجوانب الأخلاقية والسلوكية 
التي جاء بها الإسلام، فقد راح كثير من )العلماء( المسلمين، وربما كان ذلك بوحي وإيعاز 
من )الخلفاء( أنفسهم، يحددون الصفات، أو الحد الأدنى من الصفات التي ينبغي أن 
تتجلى ويتخلق بها هؤلاء )الخلفاء(، وهل أنهم ينبغي أن يكونوا أعلم أهل زمانهم أو 
أتقاهم أو أعدلهم. وأفتى هؤلاء بأنه لا يشترط أن يكونوا كذلك، وأنه لا يجوز عزلهم 
حتى وإن كانوا فاسقين، وأن للعلم والعدالة والفقه والزهد رجالها المتخصصين يزينون 
يستعينوا  بأن  بأس  الجميع، ولا  قيمين عليهم وعلى  يكونوا  أن  إلا  وما عليهم  دولهم، 
بآرائهم وفتاواهم ولكنهم غير ملزمين بالأخذ بها. وهذه الأخيرة - وإن لم يقلها بعضهم 



مو�سوعة الثورة الح�سينية236

صراحة إلا أن واقع حالهم وسكوتهم عن كل انحراف عّرب عنها أبلغ تعبير.

وقد بينا )الأحاديث( والقصص التي رويت عن الرسول عن طريق ابن عمر 
وغيره بخصوص عدم جواز الخروج عن الخليفة الفاسق أو عزله »لأجل ما يثور بسبب 

ذلك من الفتنة ووقوع الهرج..«.)))

�أطروحة �أموية �أخرى الخليفة غير محا�سب حتى �أمام الله

فأي دين هذا الذي لا يجيز محاسبة الخليفة الفاسق المتجاهر بالمعاصي، ويجيز كل 
الحياتية  وقيمه  وحدوده  أحكامه  وعن  عنه   - قبله  من   - معلن  غير  أو  معلن  خروج 
والأخلاقية؟ هل هو الإسلام الذي جعل الأمر كيفياً بيد الخليفة يتصرف كيف يشاء 
ما دامت الأرض لله وهو )خليفة الله( كما عبر عن ذلك معاوية صراحة؟ هل لم تكن 
قليلة  أو  أمور الحياة مهما كانت صغيرة  للإسلام تشريعات محددة وخاصة تشمل كل 
إلى  القيامة وحرامه حرام  يوم  إلى  أليس حلال محمد حلال  البعض؟  بنظر  الأهمية 
يوم القيامة؟ وما المبرر وراء تغيير التشريعات الإسلامية والعبث بها وحفظها بعيداً عن 

الاستعمال وعن حياة الناس؟

خاصة  وتشريعات  والملوك  والخلفاء  بالحكام  خاصة  تشريعات  وجدت  وهل 
لعموم الناس؟ وهل أبيح لهؤلاء )الخلفاء( ما لم يبح لجماهير المسلمين؟

وعلى أي أساس )تأول( معاوية، فغير وبدل بهذا الشكل المنكر الخطير، وقيام من 
العقلية  له هذه  أتيحت  أكثر خطراً؟ كيف  بشكل  المدمرة  المهمة  بنفس هذه  بعده  جاء 
النافذة ليضع أحكاماً من عنده بديلة عن الأحكام الإلهية وتغييرها ونسخها إلى الأبد، 
بالضبط  فعله  ما  هو  هذا  أليس  الأبد؟  إلى  واستبعادها  بل   الرسول سنة  وتبديل 

))) البداية والنهاية: ج٨ ص235.



237 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

عندما استبعد الإسلام واحتفظ ببعض مظاهره وشكلياته لتبرير شرعية بقائه ووجوده 
)خليفة( وحاكمًا؟

صحح أنه لم يصرح أحد-إلا من ذكرنا - أنه لا يريد الإسلام وأنه لا ينسجم مع 
أنهم رفضوا الإسلام فعلا وأنهم  أفعالهم  تدل  ألا  خططه ولا يحقق طموحاته، ولكن 
الحكم  أسواق  في  بها  يتاجرون  سلعة  ليظل  الأساسية  قيمه  ومن  محتواه  من  جردوه 

والسياسة والتسلط؟

دامت  ما  أنها  يدرك  حاكمة،  مؤسسة  وجود  ترسيخ  باتجاه  كان  معاوية  عمل  إن 
غير مؤهلة أمام المسلمين، لاستلام السلطة وفق أحكام الشريعة المعروفة، فإن عليه أن 
يبدل هذه الأحكام أو تفسير بعضها لصالح هذا الوجود المفتعل الطارئ لجعله مقبوًال 
الحاكمون،  بموجبه  ويحكم  الدول  عليه  تقوم  أن  ينبغي  الذي  الأساس  وأنه  وشرعياً 
)خلفاء( وغير خلفاء، من خلال تركيز الأضواء على شخصية الحاكم كسلطان مطلق 
ذلك  عن  معاوية  عبر  وكما   - لها  حدود  لا  بحقوق  ويتمتع  استثنائية،  بسلطات  مخول 
صراحة كما ذكرنا، عندما قال بأن الأرض لله وهو خليفة الله يعطي من يشاء ويمنع من 
يشاء. وأنه لم يقاتل الناس ليصوموا أو ليصلوا أو ليحجوا أو ليزكوا وإنما ليتأمر عليهم 
وينشر عليهم سلطانه، وكما عبر قائد يزيد مسلم بن عقبة لأهل المدينة عندما أراد بيعتهم 

على أنهم خول ليزيد يتحكم في أرواحهم وأموالهم وأعراضهم كما يشاء.

إن معاوية بذلك يعلن أنه غير مقيد بقانون أو تشريع معين، وبصريح العبارة ليس 
مقيداً بالتشريعات التي جاء بها محمد، وأنه غير ملزم بالسير وفقها وتنفيذها. وأنه 
غير معني إلا بتثبيت ملكه على الأساس الذي يراه هو. وقد وجد لكل حالة ما يبررها 
الفتنة والهرج،  قانونياً أمام المجتمع المسلم، كالحفاظ على وحدة المسلمين ومنع وقوع 

وعدم جواز نزع البيعة حتى من )الإمام الفاسق( الخ!!



مو�سوعة الثورة الح�سينية238

لابد من ت�شخي�ص الداء

بإبعاد  كفيلة  كانت  معاوية،  أقامها  التي  الأسس  على  وتجميده  الوضع  تثبيت  إن 
وجعل  الأقل،  على  تحييده  أو  وتهميشه  الحياة  من  وطرده  الساحة  عن  نهائياً  الإسلام 
الوضع الجديد الذي تكرس له الفئة الحاكمة الجديدة، هو المقبول، بل والمطلوب. ومن 
التي تعمل بنفس الأسلوب أن  التكرارية  خلال جعل الحكم وراثياً، أريد لهذه الحالة 

تكون هي الحالة المقبولة أيضاً.

ونعيد ما قلناه في موضع سابق، إن لو تساءل سائل: ما الضرر في تكريس الحكم في 
عائلة واحدة؟ أليس الأمر يحدث في أنحاء متعددة الآن؟

أو  مملكتين  بين  صراع  عن  وليس  بحتة،  إسلامية  قيم  عن  نتحدث  أننا  ونؤكد. 
جمهوريتين في عهد جاهلي حديث القيم والمفاهيم.

إن التبرير الذي حاول معاوية إقامة كيان دولته عليه هو تبرير )إسلامي، أو هكذا 
الأمر  وكأنه  يبدو  أن  أراده  للحكم  يزيد  ترشيحه  أن  كما  الجميع..  أمام  يبدو  أن  أراده 
يخرج  فلم  المسلمين.  وحدة  يحقق  والذي  الإسلامية  الأمة  مصلحة  فيه  الذي  الوحيد 
المسألة إخراجاً مكشوفاً بل جعلها تبدو مسألة إسلامية بحتة؛ وإذ إن الإسلام قد غدر 
واستغل هذا الاستغلال الشنيع، وإذ أنه دين المسلمين والأمر الوحيد الكفيل بتحقيق 
مصالحهم، فمن حق المسلمين أن يناقشوا أمر كل من تعرض له وحاول تزويره وتحريفه 
تقويم  ليحاولوا  ذلك،  كل  فيها  تم  التي  الأح��داث  وطبيعة  به،  والعبث  واستغلاله 

وتعديل وتصحيح ما زور وحرف.

إن تشخيص الداء لابد أن يضعنا أمام حقائق ينبغي أن لا نخجل من عرضها أمام 
لسنا طرفاً  فنحن الآن على أي حال  السواء.  أبناء الإسلام وأمام الآخرين على  أنظار 



239 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

مباشراً لأي انحراف سابق لسبب بسيط، وهي أننا لم نكن موجودين في ذلك الوقت. 
غير أن تبنينا مواقف الأشخاص أو القوى )المتصارعة( في ذلك الوقت يجعلنا شركاء 
أو بدون  آراءهم بوعي  نتخذ نفس مواقفهم ونتبنى  أولئك  متعاطفين، بل فعليين من 

وعي أحياناً.

إننا قد نتبنى مواقف مسبقة جاهزة مطروحة، ونتلقاها بحكم نشأتنا، وبحكم البيئة 
التي وجدنا أنفسنا نعيش فيها، وسلسلة الآباء الذين ربّى بعضهم بعضاً.

على  والقائمة  المتبناة  المسبقة  التصورات  قيود  من  أنفسنا  نخرج  لكي  لنا،  بد  ولا 
والوقائع  الحقائق  على  وآراءن��ا  ومواقفنا  تصوراتنا  نقيم  أن  متحيزة،  عاطفية  أسس 
الأحداث.  تلك  انحسرت  أن  بعد  الآن،  الإسلامية  الأمة  لعموم  الحقيقية  والمصالح 
وبعد أن بقينا لفترة طويلة، ونحن لا نجد ما يدعونا إلى الجلوس سوية لمناقشة همومنا 
وتسلحوا  التقليدية  أسلحتهم  تركوا  الذين  لأعدائنا  ندع  لا  لكي  وحياتنا.  ومشاكلنا 
بأسلحة حديثة فرصة ضخ المزيد من سمومهم ونظرياتهم وأفكارهم البراقة الخادعة في 
صميم حياتنا الداخلية حينما يبدون في نهاية المطاف حريصين علينا أكثر من حرصنا على 

بعضنا. بل أكثر من حرص خالقنا الرحيم - جل وعلا - علينا!!

بعد الزمن لا يمنعنا من درا�سة الأحداث

إن المسافة الزمنية البعيدة التي تفصل بيننا وبين الأحداث السالفة الذكر، لابد وأن 
تجعلنا ننظر إليها بهدوء أكثر ونناقشها بمزيد من الوضوح والحرية، بعد أن كشفت لنا 
في  طرفاً  كانوا  الذين  لأولئك  مشاهدتها  تتح  لم  النتائج  هذه  أن  بد  ولا  أيضاً،  نتائجها 
صنعها. ولو أن بعضهم كان يعلم أن الأمور ستؤول إلى ما آلت إليه بعد ذلك، فربما لم 
يشترك فيها على الإطلاق، ولما كان قد اتخذ موقف الذي اتخذه منذ البداية، وربما اتخذ 



مو�سوعة الثورة الح�سينية240

المواقف المغايرة التي كان يحاربها.

المرء  أو تصورات  المجردة  التفكيرات  فيها  الموقف وسلامته لا تتحكم  إن صحة 
أنى  ولكن  بعد.  فيما  الحدث  هذا  نتائج  تؤكدها  قد  وإنما  الحدث،  وقت  فيها  المشارك 

للإنسان أن يعلم ذلك وهو غيب من الغيب الذي لا يعلمه إلا الله؟

ولو تساءلنا، على ضوء النتائج التي اتضحت لنا بعد كل هذه المدة الطويلة: لمصلحة 
من كان ذلك الخروج المتعمد من قبل معاوية على الإمام علي وعلى الإسلام؟

بشكل  الأموي  البيت  لمصلحة  كرس  أنه  أم  المسلمين،  عموم  لمصلحة  كان  هل 
حصلوا  التي  الكبيرة  المكتسبات  هي  وما  ذلك؟  من  المسلمون  جنى  وماذا  خاص؟ 
عليها؟ وعلى أقل الاحتمالات: ماذا كنا سنخسر لو لم يكن معاوية زعيمًا للأمة الإسلامية 
ولم يكن يزيد من بعده ومروان وعبد الملك والوليد ويزيد وهشام وأضرابهم؟ هل قام 
دين محمد لأجل هذه الحفنة من الفراعنة، لكي يتمتعوا بكل اللذائذ الحية وألوان الترف 
في  سائداً  كان  الذي  السافر  الأسلوب  ذلك  حتى  فاق  بشكل  المتاحة،  غير  والمباهج 

الجاهليات الغارقة في أوحال الرذائل والدنس؟

هل قضى الإسلام على الجاهلية القديمة التقليدية البسيطة المكشوفة، ليكون وسيلة 
أمام  به  تظهر  شرعياً  وغطاء  لممارساتها  ستاراً  منه  تتخذ  مركبة  جاهليات  وإيجاد  لخلق 

الناس مع أنها أبعد ما تكون عنه وعن قيمه وشرعته؟

الفتوحات الإ�سلامية.. مكا�سب للم�سلمين �أم لحكامهم

وهناك مسألة مهمة ينبغي التعرض لها هنا، ونحن نتكلم عن بعض ملامح المجتمع 
ضمت  التي  الإسلامية  الفتوحات  مسألة  وهي  الأموي،  العصر  بداية  في  الإسلامي 
شعوباً كثيرة إلى حضيرة الإسلام وعادت على الدولة الإسلامية بواردات وكنوز هائلة 



241 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

النهج الأموي في  يؤيدون  العديدون ممن  احتج بها  المفتوحة. وهي مسألة  البلدان  من 
الحكم والحياة.

ونتساءل: لمن كان ينبغي أن توزع غنائم الفتوح وكنوز البلدان؟ وهل كان ينبغي 
أن تتأثر بها قلة محظوظة مقربة إلى الحكم لتتكدس في جيوبهم وخزائنهم.؟ وهل أن كل 
ما أخذ كان يتم بطريقة صحيحة؟ وهل حققت الفتوحات أهداف الإسلام أم أهداف 
الحاكمين؟ وهل لم تزد على مجرد إضافة بقعة إلى الرقعة التي يحكمها )الخليفة( ويستثمر 
أخذ  ما  المسلمين بفضلات  يتفضل على جماهير  ثم  لنفسه وأعوانه،  مواردها وكنوزها 

وسرق من الشعوب المقهورة؟

قبله هو  من  بالأموال  الكيفي  التصرف  الأول سياسة  الأموي  )الخليفة(  أقر  لقد 
  الله لرسول  كخليفة  وليس  مباشراً،  تخويلا  وجل  عز  الله  قبل  من  مخول  )كخليفة( 
يتقيد بما جاء به وأقره من تشريعات في مجال المال وفي غيره من المجالات الأخرى. وقد 
دل واقع الحال الذي تصرف به معاوية أنه لم يكن يعير أية أهمية لما جاءت به تشريعات 
الإسلام. ولم يجد أن تصرفه هذا كان خاطئاً إلا بعد فوات الأوان، أي عند موته بالضبط، 
مع أن ما قام به لم يكن حلا لتبرئة ذمته وتبرير انتهاكاته وإنهاء حساباته إلى الأبد، فإن 

»معاوية لما احتضر أوصى بنصف ماله أن يرد إلى بيت المال«))).

�أموال �أ�سطورية

ولم يقل لنا أحد كم كان النصف الثاني المتبقي. وعلى أي أساس أو مبرر رد النصف 
الحساب  ويسدد  المسألة  يحسم  المال  بيت  إلى  رد  الذي  النصف  هذا  كان  وهل  الأول. 
نهائياً؟ وهل حل بذلك ما أوجده من ارتباك في نظام الاقتصاد الإسلامي؟ وهل جعل 

))) البداية والنهاية: ج8 ص١٤٤.



مو�سوعة الثورة الح�سينية242

حاشيته وأعوانه وقواده ومريديه يردون نصف أموالهم كما فعل هو، أم أنهم لا يزالون 
بحاجة إليها لأنهم لا يزالون أحياء؟

يشاء،  كيف  بها  يتصرف  العاص  بن  لعمرو  طعمة  مصر  منح  أنه  كيف  رأينا  لقد 
عندما ساومه بشكل علني وعرض عليه أن يقف بجانبه بهذا الثمن المغري. ولا تعوزنا 
الأمثلة على تصرف معاوية الكيفي بأموال المسلمين، وقد تكلمت عنها كتب التاريخ 

بإسهاب وتفصيل.

�أيَن قارونَ منهمُ..!؟

يبدو  قد  معاوية  فإن  المسلمين،  بأموال  الكيفي  التصرف  في  التمادي  هذا  ورغم 
والوليد  هشام  أمثال  )الخلفاء(  من  بعده  جاء  بمن  قيس  ما  إذا  ومتقشفاً  متحفظاً 

وأضرابهم. فقد روي أن هشاماً »خرج حاجاً فحمل ثياب طهره على ستمائة جمل«))).

وروي أنه كان »يستجيد الخيل، وأقام الحلبة، فاجتمع له فيها من خيله وخيل غيره 
أربعة آلاف فرس، ولم يعرف ذلك في جاهلية ولا إسلام لأحد من الناس«))).

له  تتح  لم  التي عاشها  الحوادث  ولعل  الترف،  بهذا  ليتظاهر  نفسه  معاوية  يكن  لم 
بأموال  استأثر  قد  يكن  لم  لو  المفرط  الترف  من  المبلغ  هذا  يبلغ  هشام  يكن  ولم  ذلك، 
على  حملها  التي  الثياب  وزن  من  أكثر  ملكه  الذي  الذهب  وزن  يكون  وقد  المسلمين. 
الجمال الستمائة وقد يكون أكثر من وزن الجمال أنفسها. فهل هذا وأمثاله من كان ينبغي 
وأية  وأرضه؟  أمته  خلافة  على  الله  يستأمنه   الله لرسول  شرعياً  )خليفة(  يكون  أن 
مقاييس أو شريعة إسلامية واضحة سار عليها هؤلاء )الخلفاء(، لكي نقول إنهم أدوا 

))) العقد الفريد: ج5ص180.
))) مروج الذهب: ص٢٤٩.



243 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

واجباتهم؟ وأي اجتهاد أباح لهم التصرف بأموال الأمة ومقدراتها بهذا الشكل العبثي 
الكيفي؟

�شدّتهم الأر�ض فلم ينظروا الى ال�سماء

إليها،  تتطلع  تعد  ولم  الحالة،  هذه  في  السماء  الإسلامية(  )القيادة  تجاهلت  لقد 
وعملت على إيقاف طاقة المجتمع المسلم لتحويلها من طاقة مبدعة، محركة، منتجة إلى 
حالة سلبية متأخرة لا تمتلك أي قابلية على الإبداع والحركة والتأثير، وتحولت الدولة 
إلى مستغل كبير يستأثر بأموال وجهود الآخرين ويوظفها لمصلحته ويضعها في جيوب 
القلة المناصرة له والتي يستند كرسي الحكم بحماس الشريك المستفيد. وتحول )الخليفة( 
إلى متصرف كيفي ومتحكم أعلى بكل شيء وانقلب إلى لص وقاطع طريق مسلح لا 

يملك أحد الوقوف بوجهه أو محاسبته ناهيك قطع يده. 

لا تلاعب بالت�شريعات الإلهية

إن المسلمين - من وجهة نظر الإسلام - لا ينظرون إلى الأرض باعتبارها جزءاً 
السماء  من  الأرض  على  كخلفاء  صلاحيتهم  يعتمدون  إنهم  بل  السماء،  عن  منفصلا 
الخلافة  هذه  بمسؤولية  شعورهم  من  انطلاقاً  والابداع  التطور  على  ويعملون  نفسها، 
يتجاوز  لا  مظلتها،  تحت  اخوة  وقيمها.  وقوانينها  وشروطها  السماء  بتعاليم  المقيدة 
بعضهم على بعض ولا على تلك القوانين التي استظلوا بها تحت أي ظرف ولأي سبب. 

سواسية لا طواغيت ولا أرباباً من دون الله.

ولا كما صور معاوية الأمر، حكمًا كيفياً غير مقيد. )فخلافته( لرسول الله نفسه 
بما  العمل  به- تفرض عليه  أتباعه ومريديه والمخدوعين  العديد من  نادى بذلك  -كما 
جاء به الرسول وعمل به، وأي خروج متعمد -بأية دعوى أو ذريعة- يعني الخروج 



مو�سوعة الثورة الح�سينية244

السافر على مقومات هذه الخلافة نفسها. وما كان لرسول الله نفسه - وحاشاه ذلك- 
أن يأتي بشريعة أو قوانين من عنده، أو يخفي بعض ما أمره الله سبحانه أن يظهره للناس.

جزئي  بشكل  ولو  الخروج  من  الشديد  والتحذير  الإلهي  الخطاب  من  ونلمس 
التصرف  مهمة  بإيكال  الناس  قيام  مغبة  الإلهية،  والتشريعات  والتعاليم  الأقوال  عن 
بالتشريعات الإلهية لأنفسهم؛ لأن المجتمعات البشرية ستكون مليئة بالنقائض ومزدحمة 
منقادة للمشرعين )الحكام(  لبعضها،  منها عدوة  التي ستجعل  المتضاربة  بالتشريعات 
مبدأ  أو  نظام  أو  قانون  يقيدها  ينطلقون حتمًا من تصورات ونزعات خاصة لا  الذين 
مقر من قبل الجميع. وسيكون ذلك مدعاة لفوضى متزايدة على مر السنين وصراعات 
عون العصمة والكمال والفهم، وبين الشعوب والأمم التي  بين )المشرعين( الذين سيدَّ
يتسلط عليها أولئك المشرعون الموهوبون..!! وهذا ما حصل فعلا ويحصل الآن. وقد 

يكون علة دمار وخراب هذه الشعوب المضطهدة المستضعفة.

إن الجريمة تتضاعف عندما يمنح بعضهم لنفسه صلاحية التشريع باسم الإسلام. 
هذه الرسالة السماوية المتكاملة التي ما كانت لتغفل عن تنظيم هذه الحياة بشكل متوازن 
متسلطة  طاغوتية  قوى  أية  أو  المجتمع  جسم  في  ضارة  زوائد  أية  بروز  يتيح  لا  دقيق 
نسق واحد وتصور  الجميع وفق  فيها  يعمل  لظهور حياة منسجمة،  بل تمهد  مستغلة. 
متنافسين  لا  والمصالح  المشاعر  وحدة  تجمعهم  حقيقيين  كأخوة  واحد  واتجاه  واحد 
التي  السماء  من  جزءاً  بوصفها  الأرض  إعمار  يمارسون  الذين  »فالمسلمون  متعادين 
يتطلعون إليها ويساهمون في تنمية الثروة باعتبارهم خلفاء عليها، أبعد ما يكونون عن 
الزهد السلبي الذي يقعد الإنسان عن دوره في الخلافة، وأقرب ما يكونون إلى الزهد 
الإيجابي الذي يجعل منهم سادة للدنيا لا عبيداً لها، ويحضهم ضد التحول إلى طواغيت 
كَاةَ وَأَمَرُوا  ةَ وَآتَوُا الزَّ َال نَّاهُمْ ِيف الأرَْضِ أَقَامُوا الصَّ لاستغلال الآخرين ﴿الَّذِينَ إنِْ مَكَّ



245 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

.(( وَْا عَنِ الُمنْكَرِ وَِلهلِ عَاقِبَةُ الأمُُورِ﴾))) باِلَمعْرُوفِ وََهن

�سلب الخلافة، �سطو غير عادل على مكا�سب الم�سلمين

كل  مكاسب  على  المتعمد  السطو  يعني  المسلمين،  لحكم  معاوية  تصدي  مجرد  إن 
فما  وعرقهم.  وأموالهم  وتضحياتهم  بدمائهم  الإسلام  صروح  شيدوا  الذين  أولئك 
كان أولئك، وفي مقدمتهم رسول الله نفسه، ليستجيبوا لهذه الرسالة استجابة تامة، 
ويقيموا حكم الله في الأرض، ويقدموا على كل ما أقدموا عليه، لتكون محصلة المكاسب 
بعده  من  ويزيد  معاوية  بفم  لقمة سائغة  والطاغوت  الشرك  أنياب  من  انتزعوها  التي 

وبيد أضرابهما وأشباههما من آل أمية وغيرهم.

الخالدة،  الإسلام  معارك  من  وغيرها  وأحد  بدر  في  استشهدوا  الذين  كان  هل 
وكذلك الذين هاجروا والذين نصروا وكل المجاهدين، وقد بذلوا ما بذلوه في سبيل 
تكريس حكومة الله على الأرض ليجعلوا ذلك مكسباً شخصياً لمعاوية ويزيد وغيرهما 

يتصرفون به كيف يشاؤون، وعلى هواهم دون واعز أو مانع أو كابح؟

وهل كان هؤلاء الذين نصروا الله في أفعالهم وأقوالهم حتى يتم لهم النصر الحاسم 
وتصريف  الناس  وسياسة  وعمارتها  الأرض  خلافة  ليتولوا  تم  الذي  الشكل  بذلك 
أن  عليهم  واجباً  كان  ما  أدوا  أنهم  هل  وحدها؟  الإلهية  الشريعة  أساس  على  شؤونهم 

يؤدوه بعد أن تم لهم النصر؟

هل أقاموا الصلاة وأتموها وأعطوها حقها، وأدوا الزكاة ولم يتلاعبوا بها. وتوجهوا 
بالمعروف وعملوا  إلى الله وحده يستقبلون كعبته المشرفة بوجوههم وقلوبهم. وأمروا 

))) الحج -٤١.
))) منابع القدرة في الدولة الإسلامية: ص ٢٠٧.



مو�سوعة الثورة الح�سينية246

أدوا كل  يرتكبوه. هل  المنكر ولم  به، ونهوا عن  العمل  القدرة على  امتلكوا  أن  بعد  به، 
ذلك لتكون المحصلة في النهاية دولة من دول الطواغيت التي تكررت وشاهدها العالم 

بأشكال مختلفة.؟

معاوية وريث ر�سول الله؟!

هل كانت الدولة الأموية الوليد الطبيعي لدولة رسول الله وأمير المؤمنين؟

لقد كان لهذا النصر الذي أحرزه المسلمون أسبابه وشروطه وتكاليفه، ولو كانوا 
إلى هزيمة واضمحلال.  انقلب  قد  لكان نصرهم  الشروط،  أخلوا بشرط من هذه  قد 
الذين يسعون لنصره وانتهاج طريقه  فلم يكن الله ليمنح أعداءه نصره، وإنما لأوليائه 
... وهذا النصر مشروط كما أوضح القرآن الكريم بآيات بينات لا لبس فيها ولا مجال 

لتأويل أو تحريف.

كُمْ وَيُثَبِّتْ أَقْدَامَكُم﴾))). ْ وا اللهَ يَنُْرص ُ ا الَّذِينَ آمَنُوا إنِْ تَنُْرص َ ﴿يَا أَيُّه

نْيَا﴾))). ُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنوُا ِيف الَحيَاةِ الدُّ ا لَنَنُْرص ﴿إنَِّ

هُ إنَِّ اللهَ لَقَوِيٌّ عَزِيزٌ﴾))). ُ نَّ اللهُ مَنْ يَنُْرص َ ﴿وَلَيَنُْرص

هل ن�صروا الله فن�صرهم؟

مكرساً  وصحبه،   الله رسول  يد  على  للمسلمين  تحقق  الذي  النصر  كان  فهل 
ليسطو عليه معاوية ويزيد ويجنيان ثماره.؟ وهل حقق هؤلاء مقوماته وعملوا على ادامته 
واستمراريته؟ وهل لم يكونا في مقدمة الذين حاربوا الإسلام وقاوموه، هم وآباؤهم من 

))) محمد ٤٧.
))) غافر٤.

))) الحج ٢٢.



247 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

قبل؟

وهل استطاعا المحافظة على الأمانة الكبيرة التي انتزعا أمر الوصاية عليها بالقوة؟

إن الأمة، قد استكانت لهم، واستجابت استجابة خانعة ذليلة لنزواتهم ورغباتهم 
ودون  والإصلاح  التغيير  باتجاه  حاسمًا  موقفاً  منهم  تقف  أن  دون  الجائرة  وقوانينهم 
وعرقها  بدمها  الذي حققته  النصر  فإن  اصبعاً في وجوههم.  ترفع  أو  بكلمة  تتفوه  أن 
تراجعت  أن  بعد  لتستمر  كان  وما  هباء،  ذهب  قد  السنين،  عشرات  طيلة  وتضحياتها 
هذا التراجع المهين عن موقفها المتحفز لتحقيق قيم السماء وأسباب القيمومة والخلافة 
جوانبها  كل  الإسلامية  الشريعة  أوضحت  والتي  والناس  الأرض  على  الصحيحة 
ومقوماتها وأوضحت كل تفصيلات العمل الحياتي المرتبط بها مما يؤدي إلى تحقيق العادة 

والخير على هذه الأرض.

ولم يحافظ الأمويون الذين كانوا في طليعة القوى المعادية للإسلام بعد ظهوره - 
إلى  )انضمامهم(  بعد  حتى  له  عدائهم  على  ظلوا  والذين   - التاريخ  وقائع  أعلمتنا  كما 
صفوف أبنائه وتسلطهم عليهم والاستئثار بمركز الخلافة الذي اغتصبوه بالقوة، على 

هذا المركز، وعلى الخيرات التي سرقوها.

لماذا زال الملك عنهم؟

التي  وكانوا بخروجهم عن الإسلام يمهدون لخروجهم من )الخلافة( والسلطة 
لم  إلهية،  سنة  تلك  كانت  لقد  شهر.  ألف  طوال  بها  متشبثين  وظلوا  لأنفسهم  ادعوها 
الذي  الوقت  في  أنهم  يدرون  يكونوا  ولم  حكمهم.  طيلة  يفهموها  ولم  أبعادها  يدركوا 
كانوا يعملون فيه على حسر الإسلام وإبعاده عن الحياة، فإنهم كانوا يعملون أيضاً على 

إزالة البراقع وأغطية الشرعية التي تستروا بها أمام الأمة.



مو�سوعة الثورة الح�سينية248

عن  العباس  بني  إلى  عنهم  الملك  زوال  عقيب  أمية  بني  شيوخ  بعض  »سئل  وقد 
سبب ذلك، فقال: إنا شغلنا بلذاتنا عن تفقد ما كان تفقده يلزمنا، فظلمنا رعيتنا فيئسوا 

من إنصافنا، وتمنوا الراحة منا، وتحومل على أهل خراجنا فتخلوا عنا..«))).

وقد كان أحد ملوك النوبة قد قال لهم بعد أن استنكر أعمالهم واستمع إلى وصفهم 
لحالهم: ».. أنتم قوم قد استحللتم ما حرم الله، وركبتم ما نهاكم عنه وظلمتم من ملكتم، 

فسلبكم الله العز، وألبسكم الذل بذنوبكم، ولله فيكم نقمة لم تبلغ غايتها«))).

أن  للجميع  بد  الحياة، ولا  أسفار  الرسالات وفي  أسفار  إلهية، مدونة في  إنها سنة 
يفهموها وأن لا يتعادوا وراء ما انقاد إليه بنو أمية وغيرهم، فأصبحوا عبرة لغيرهم، 
بعد أن يفهموا هذه السنة المبينة، والذين بدوا وكأن مهمتهم الأساسية التي عملوا لها 

طيلة حياتهم، هي محاربة الإسلام وتهديمه ومخالفته.

عطاء كيفي وتلاعب ب�أموال الم�سلمين

المسلمين،  بأموال  الكيفي( والتلاعب  )العطاء  لقد هون كثيرون من شأن مسألة 
التي تمادى بها معاوية وأخرجها عن كل الحدود المعمول بها من قبل، وقالوا إنها لم تكن 
سوى جانب واحد وحسب من الجوانب التي ربما قد يكون قد أخطأ فيها، وربما يكون 
قد اجتهد وتأول كما اجتهد وتأول قبله الخلفاء السابقون. حيث منح أبو بكر أقارب 
الرسول وأزواجه أعطيات إضافية ومنح عمر بعض الصحابة وأغلبهم من قريش 
أعطيات إضافية، ومنح عثمان أقاربه وولاته أعطيات فاقت تلك التي منحها الشيخان 

))) مروج الذهب: ص ٢٧٥.
قال  النوبة  »أن ملك  الذهب: ص ٣٤٨:  الفريد: ج5ص٢٠٤ وقد رويت في مروج  العقد   (((
لعبد الله بن مروان )الحمار(: أنتم قوم استحللتم ما حرم وركبتم ما عنه نهيتم، فظلمتم فيما ملكتم 

فسلبكم الله العز وألبسكم الذل بذنوبكم. ولله فيكم نقمة لم تبلغ غايتها منكم«.



249 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

بشكل لا يقاس وتجاوزت كل حد. وإذاً فإن من فتح الباب لمعاوية هو من جاء قبله. 
فلماذا نلقي اللوم عليه وحده ولا نلوم أولئك السابقين؟ ولا نقول إنه تأول فأخطأ كما 

تأول أولئك فأخطؤوا؟

ومع أن قداسة الشيخين بلغت من بعض النفوس حداً أصبحت معه لا تجرؤ على 
مناقشة تصرفاتهما، إلا أن ما قاما به - في هذا المجال وهو ضئيل إذا ما قيس بما فعله - 
عثمان ثم معاوية بعد ذلك، لا يبرر تمادي الأخيرين المفرط وخصوصاً معاوية الذي بدا 
وكأنه لا يضع أمامه أي اعتبار، وبدا كأنه قد خرج عن عمد ومع سبق الاصرار عن كل 

ما وضعه الإسلام من تعاليم وتشريعات.

انفراج زاوية الانحراف

العطاء، والذي  المتقدمون على معاوية بشأن  أقدم عليه  الذي  البسيط  إن الخروج 
لم يكد يلاحظ أول الأمر، جعل معاوية أكثر جرأة على التمادي بشكل منقطع النظير. 
كما جعل ذلك العديدين من أمثاله فيما بعد يستسهلون الاقدام عليها باعتبارها سابقة 
الطريق أمامهم، وربما أضافوا  معمولا بها. ولم يجعل معاوية بنظرهم مخطئاً؛ لأنه مهد 
هم من الشرعية ما لم يكلف نفسه به. وربما لم يروا بما قام فيه ما يمكن أن يقلل قيمته 
في نظرهم كصحابي! وصهر لرسول الله وكاتب للوحي وأمين الله ومهديه. الخ.!! 
وحاول بعض فقهاء الدولة المأجورين - فيما بعد - التقليل إلى أقصى حد مما قام به »عن 
الفضيل بن عياش أنه كان يقول: معاوية من الصحابة من العلماء الكبار، ولكن ابتلي 
الدينا، لم يجر المآسي على الأمة  ابتلاء بحب  الدنيا«))). فهي مسألة بسيطة، مجرد  بحب 
كلها، وهذا لا يغض من قيمته كعالم كبير )ولم يعمل بعلمه بالطبع، وهذا لا يهم أيضاً( 
ولا يقلل من آثار أفعاله الشنيعة في الإسلام والمسلمين وقد تسلط عليهم جميعاً وأصبح 

))) البداية والنهاية: ج٨ ص١٤٢.



مو�سوعة الثورة الح�سينية250

المتصرف الوحيد بأمورهم وحياتهم ومقدراتهم.

عبد  بن  عمر  وبين  بينه  بالمقارنة  الناس  أحد  قام  أن  لمجرد  آخرون  غضب  وقد 
العزيز، الذي لم يكن بقية بني أمية يقاسون به بأي حال من الأحوال، فقد »سئل المعاض 
ابن عمران أيهما أفضل؟ معاوية أو عمر بن عبد العزيز؟ فغضب، وقال للسائل: أتجعل 
وأمين  وكاتبه،  وصهره  صاحبه  معاوية  التابعين؟  من  رجل  مثل  الصحابة  من  رجًال 
الله  لعنة  فعليه  الله وقد قال: »دعوا لي أصحابي وأصهاري، فمن سبهم  على وحي 
والملائكة والناس أجمعين««))). هذا لمجرد أن أحدهم تجرأ وسأل أيهما أفضل.. ولم يسب 
ولم يتعرض وكانت تلك الغضبة المضرية من المعاض بن عمران بوجه السائل عن )أمين 
الله على وحيه( معاوية. فهل لم يكن علي من أصحاب الرسول؟ وهل لم يكن زوج 

البتول؟

وهل لم يكن أولهم إسلاماً، وأقدمهم إيماناً؟

ترى ما هو موقف المعاض ممن أقدم على سبه ألف شهر من على منابر المسلمين.؟ 
وهل كان سيقدم على إشهار حديث الرسول - الموضوع بلا شك - بوجه من يقدم 

على سب أخ الرسول نفسه؟ أم أنه حديث خاص بمعاوية؟

يكن  لم   الإمام من  نفسه  المعادي  معاوية  موقف  وقفوا  الذين  أولئك  كره  إن 
دون مبرر من قبلهم. فلا بد لتمريره من تبريره. ولا بد من تحسين وتضخيم الطرف 
ثم يبرر سلوكه ومواقفه. ولما كان هؤلاء  ، وهو معاوية.  أوًال له  الذي تحزبوا  المعادي 
من المحسوبين على العلماء فإن كثيراً من الناس ينخدعون بهم ويتبنون مواقفهم بعفوية 
وتلقائية المتلقي عن العلماء التقاة. وكما قلنا في هذا الفصل، لعل للمواقف المسبقة المتبناة 

))) البداية والنهاية: ج٨ ص١٤9.



251 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

من قبل الآباء أثراً كبيراً في ذلك.

هل من المعقول أنه لا يزال أناس لحد الآن يقفون حائرين بين علي ومعاوية، رغم 
الذي  الدمار  ورغم  شك؟  بصحتها  ليس  التي  والوقائع  لهم  تكشفت  التي  الحوادث 
ألحقة معاوية بالإسلام. ورحم الله سليمان بن عُيينة الذي قال: »ما كانت في علي خصلة 

تقصر به عن الخلافة ولم يكن في معاوية خصلة ينازع بها علياً«))). 

محاولات لتدمير الإ�سلام

لقد كان معاوية، بانتهاكه المعلن لأسلوب التعامل المالي وتوزيع الثروة في الإسلام 
وأسلوب العطاء وأسسه وجعل المسألة أمراً كيفياً، يحاول أن يغير الإسلام برمته. ولو 
ببعض  الذي يهتم  المجرد  الأخلاقي  بالنظام  يكن  لم  الإسلام  أن  لرأينا  بالأمر  تمعنا  قد 
أنزل  نظام كامل  اهتماماً ملحوظاً، وإنما هو  يوليها  أنه  المظهرية رغم  السلوكية  المظاهر 
الأخلاقية  فالمسألة  واحدة.  ونظرة  واحد  أساس  على  فعالياته  وكل  البشر  حياة  لينظم 
في الإسلام لم تكن لتقام إلا على أساس الأداء الكامل للتعاليم الإسلامية وعدم إهمال 
بعضها بأية ذريعة أو حجة. وما نحسب أن أحداً من المسلمين يرى الإسلام يدعوه إلى 
)الزهد( والرهبنة كحالة سلبية ممقوتة، بل إن الزهد في الإسلام يعني ترك ما في أيدي 
الناس وإعطاء كل ذي حق حقه وعدم التجاوز على الآخرين والاستئثار وجمع الأموال 
حياتية  مطالب  للناس  أن  علم  الإسلام  إن  المشروعة.  غير  حتى  المتاحة  الطرق  بكافة 

ملحة وحاجات أساسية لابد لهم منها. غير أنه أراد تنظيم كل ذلك.

الخليفة. وكيل �أم مالك؟

إن النظام المالي في الإسلام ليس بالأمر الهامشي الذي لا علاقة له بالجميع، بل هو 

))) البداية والنهاية: ج٨ ص132.



مو�سوعة الثورة الح�سينية252

لتقبل الإسلام لا يعني  الناس  التوجه الأخلاقي للمسلمين. كما أن إعداد  من صميم 
حياتهم  تنظيم  يعني  إنه  الأخرى.  الجوانب  وتجاوز  جوانبه  من  واحد  لجانب  دعوتهم 
بل على كل شيء  الأمور،  في كل  بعضهم  تجاوزهم على  عدم  وضمان  أسسه،  كل  على 
قد استخلف عليه البشر على هذه الأرض بما فيها الأرض نفسها وما حملت في بطنها 
وعلى ظهرها. إن الإسلام يضمن أن يستفيد الجميع دون أن يتجاوز بعضهم على بعض 
في كل الأمور ومنها أمور المال والثروة، ويضمن عدم ظهور طبقات تتحكم بمصائر 
الناس وحياتهم وجهدهم وعرقهم. »فالخلافة تضفي طابع الوكالة على الملكية الخاصة، 
وتجعل من المالك أميناً على الثروة، ووكيلا عليها من قبل الله تعالى الذي يملك الكون 
وجميع ما يضم من ثروات. وهذا التصور الإسلامي الخاص لجوهر الملكية متى تركز 
صارماً  وقيداً  السلوك،  مجال  في  موجهة  قوة  أصبح  المسلم،  المالك  ذهنية  على  وسيطر 
يفرض على المالك التزام التعليمات والحدود المرسومة من قبل الله عز وجل، كما يلتزم 
الإنسان  على  تفرض  الخلافة  وطبيعة  والمتخلف.  الموكل  بإرادة  دائمًا  والخليفة  الوكيل 
 أن يتلقى تعليماته بشأن الثروة المستخلف عليها ممن منحه تلك الخلافة. قال الله تعالى: 
مْ  َّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفِيَن فيِهِ فَالَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَأَنْفَقُوا َهلُ ﴿آمِنُوا باِللهِ وَرَسُولهِِ وَأَنْفِقُوا ِمم
يدي من  بين  الإنسان مسؤولا  يكون  أن  الخلافة  نتائج هذه  من  أن  كما  كَبيٌِر﴾)))  أَجْرٌ 
ئفَِ  استخلفه خاضعاً لرقابته في كل تصرفاته وأعماله، قال الله تعالى: ﴿ثُمَّ جَعَلْنَاكُمْ خََال

ِيف الأرَْضِ مِنْ بَعْدِهِمْ لنَِنْظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ﴾)))«))).

))) الحديد ٧.
))) يونس ١٤.

الإسلامي—باريس  الكتاب  مؤسسة   ١٨٨-١٨٩ ص  ج٢  الصدر  باقر  محمد  اقتصادنا:   (((
.١٩٨٣



253 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

الإ�سلام.. دين متكامل

أبناء  بين  الاجتماعي  التوازن  يضمن  ما  كل  تحقق  أن  لدولته  الإسلام  أراد  لقد 
الاسلام والمنضوين تحت لوائه على أسس مستديمة ومستقرة. وأراد للجانب السلوكي 
للفرد المسلم أن يظهر لا بأشكال أخلاقية مظهرية وإنما من خلال استجابة تامة لكل ما 
جاء به من قيم وتشريعات. ولو أن الإسلام لم يمتلك ما يؤهله لقيادة المجتمع، وأكد 
التي  الأخرى  المحرفة  الديانات  حال  حاله  لكان  محددة  جوانب  أو  واحد  جانب  على 
انحسرت عن الحياة. ولما استمر بروزه على هذه الساحة إلى الآن، ولما رأينا استجابته 
لكل متغيرات الحياة. وطرحه الحلول المناسبة لكل مشاكلها ومستجداتها. ولما وجدنا 
الكريم  القرآن  خلال  من  علينا  طرح  الذي  الشامل  والتصور  المتكامل  النظام  ذلك 
والسيرة المطهرة ولما رأينا ذلك الإشعاع الذي لاح عند قيام حكومة الرسول التي 
أثبتت جدارتها وقوتها لإقامة وتحقيق كل ما دعت إليه بكفاءة منقطعة النظير. وأمدت 
أجياًال عديدة بعدها - بفعل ذلك الزخم الأول - بقوة جعلتها تملك استجابة واعية 
والعبث  معاوية  قبل  بوادره  ظهرت  الذي  الانحراف  رغم  الإسلام،  به  جاء  ما  لكل 

الهائل به من قبل الدولة الأموية ومن جاء بعدها من )الدول الإسلامية(.

لا يحق لأحد �أن يخترق �أي جانب من جوانب النظام الإ�سلامي

إن الجانب المالي لم يكن بالجانب الهامشي والمنقطع عن الجوانب الأخرى التي أرادها 
الإسلام أن تتكامل وتتحد لتظهر صورة واضحة للإسلام، ولم يكن جانباً يمكن فصله 
عن غيره. وإن الحياة يمكن أن تسير بشكل طبيعي، رغم العبث به والتلاعب بأحكامه، 
ولا يمكن تحقيق الالتزام بهذه الأحكام ما لم تضمن الالتزام والاستجابة التامة لأحكام 
الاقتصادي  التنظيم  مجال  في  الإس�الم  لأحكام  الاستجابة  لعل  بل  كلها،  الإس�الم 
والاستعداد للالتزام بها وتطبيقها، قد تحققت بعد الاستجابة لكل أحكامه الأخرى في 



مو�سوعة الثورة الح�سينية254

مجال الأخلاق والسلوك والعبادات، وحتى العبادة اقترن مفهومها في الإسلام بتطبيق 
طقوسي  أداء  مجرد  الإسلام  في  فليست  عنه.  نهى  عما  والانتهاء  بتطبيقه  الله  أمر  ما  كل 

منقطع عن الأداء الحياتي اليومي.

في  إلا  ينحرف  ولم  الإسلام  يخترق  لم  معاوية  إن  ليقول  ذلك  بعد  أحد  جاء  وإذا 
جانب واحد هو الجانب الاقتصادي أو في جانبين فقط هما الاقتصادي والمالي. وأن لا 
بأس عليه في ذلك ما دام ملتزماً بالفرائض الأخرى مثل الصلاة والصوم وحج البيت 
والسعي لبناء المساجد وتوسيعها وزخرفتها، فكأنه بذلك يريد أن يوقع شهادة تبرئة أو 
شهادة اجتياز لاختبار في مجال معين من مجالات الدراسة أو الحياة. وكأن ذلك )المختَبر( 
قد نجح أمام أساتذة في مدرسة من المدارس وأنه نجح في معظم المواد ولم يفشل إلا في 

مادة واحدة أو مادتين، ولربما لم يعد فاشًال تماماً في هذه الحالة.

ذلك   - وأنكروه  فهموه  وربما   - للإسلام  المتكامل  الأداء  فهم  عنهم  غاب  وقد 
الأداء الحياتي المتكامل لا الأداء المظهري السلوكي العادي أو الأداء الطقوسي المجرد 
لبعض العبادات كالصلاة والصيام والحج وغيرها. ولا نعتقد أن معاوية كان من الغباء 
بحيث لم يكن يدرك ذلك، غير أنه لم يسمع أو )يضع( من الأحاديث إلا تلك التي أراد 

استغلالها للترويج لشرعية وجوده في السلطة وحسب.

من  ليس  الإسلام  في  المالي  النظام  أن  يعتقدون  لا  المدافعين  هؤلاء  أن  نعتقد  ولا 
بعض  على  للحث  بحت  أخلاقي  توجه  مجرد  أنه  البعض  يتصوره  بحيث  البساطة 
ممارسات الخير والإحسان والظهور بمظهر ودي تجاه الآخرين وأنه مجرد عمل تطوعي، 
وأن معظم أحكامه ليست إلزامية وإنما نابعة من شعور الشخص نفسه ومدى استجابته 
العاطفية والأخلاقية لعوامل الخير والبر، وحتى الاستجابة العاطفية لم يرد لها الإسلام 
أن تكون مبنية على تصورات خاصة وإنما مبنية على شعور الفرد بالانتماء التام للإسلام 



255 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

هذا  حاجات  لكل  التامة  الاستجابة  وعلى  أيضاً،  إليه  والمنتمي  عليه  القائم  والمجتمع 
قيمه وأخلاقه وتصوراته  أبنائه على أساس  وانتظام علاقات  المجتمع وضمان سلامته 
التي لا تفرط بأي جانب من جوانب النشاط الإنساني، ولا تترك أياً منها دون توظيف 
مناسبة معقولة  المسلم دون حلول  يواجهها  قد  أو مشكلة  ايجابي لها، ولا تترك مسألة 
منسجمة مع الواقع ومع متغيرات الحياة. ولم تكن هذه القيم اعتباطية، خاضعة لرغبات 
سها  تلمَّ ويمكن  التبديل.  أو  للتحريف  قابلة  أو  معين،  شخص  مطامح  أو  نزوات  أو 

.ورؤيتها، رغم محاولات العبث الواضحة بها منذ وقت مبكر بعد وفاة الرسول

احتكار الثروة. تمهيد لدولة الم�ستكبرين والطغاة

إن تحريف النظام الاقتصادي المالي القائم على أساس الإسلام، لا يعني مجرد محاولة 
غير مؤذية للعبث، وإن عواقبها يمكن تداركها باصلاحات أو تعديلات فيما بعد، وإنما 
التمهيد لخلق نظام طبقي طاغوتي لا يتحكم فيه مجرد فرد طاغية وإنما طبقة طاغوتية، 
يمهد الثراء والمال المتكدس لبروزها وصعودها وتوليها شؤون الطبقات الأخرى التي 
لابد أن تكون أغلبها مستضعفة مستغلة، ولا بد أن تكون تبعيتها للأولى بحكم فقرها 
فيها كالجهل والمرض وما يجرانه وراءهما من  وحاجتها، وبروز حالات سلبية عديدة 

ويلات ومآسٍ.

نقلنا في مباحث المجتمع  الكريم مفاهيم اجتماعية كثيرة. وقد  القرآن  »وردت في 
في  الاجتماعية  الآيات  ملاحظة  ومع  المجتمع.  حول  القرآن  مفردات  من  كلمة   ٥٠
القرآن التي تشمل على هذه المفردات يستشعر نوع انقسام في المجتمع إلى قطبين. فقد 
ورد فيه نوع من هذا الانقسام على أساس الاقتصاد، أي على أساس التنعم والحرمان 
الاقتصادي، حيث عبر عن أحد القطبين بالملأ )أي امتلاء العين بالفخفخة والكبكبة( 
والمتكبرين والمسرفين والمترفين، وعن القطب الآخر بالمستضعفين )الذين أصيبوا بالذلة 



مو�سوعة الثورة الح�سينية256

والاستضعاف( والناس )الشعوب( والذرية )الصغار الذين يحتقرون ولا يملؤون عيناً 
في قبال الملأ( والأراذل والأرذلون )الأوباش( ]وهذا التعبير لم يقله القرآن عن نفسه، 
ومن  جهة،  من  هذا  متقابلين.  القطبين  هذين  وجعل  المخالفين[.  لسان  عن  نقله  بل 
جهة أخرى، أقر بنوع من الانقسام على أساس المفاهيم المعنوية، فجعل أحدهما الكفار 
والمتقين  والموحدين  المؤمنين  والآخر  والمفسدين،  والفاسقين  والمنافقين  والمشركين 

والصالحين والمصلحين والمجاهدين والشهداء.

وإذا دققنا النظر في محتوى الآيات القرآنية التي تعرضت لهذين التقسيمين وجدنا 
نوعاً من التطابق بين القطبين الأولين، المادي والمعنوي، وكذا بين القطبين الثانيين. أي 
أن الكافرين والمشركين والمنافقين والفاسقين هم الملأ والمستكبرون والمسرفون والمترفون 
والموحدين  المؤمنين  وأن  غيرهم.  ومن  منهم  المتشكل  ولا  غيرهم  لا  والطواغيت، 
والمظلومون  والعبيد  والمساكين  والفقراء  المستضعفون  هم  والمجاهدين  والصالحين 
والمحرومون، لا غيرهم ولا المتشكل منهم ومن غيرهم. إذن فالمجتمع ينقسم إلى قطبين 
فقط. القطب الثري الظالم المستعمر، ويشكله الكافرون، والقطب المستضعف ويشكله 
المؤمنون. وبذلك يتبين أن انقسام المجتمع إلى مستضعَف ومستضعِف هو الذي أوجد 
الكافر والمؤمن. فاستضعاف الآخرين منشأ الشرك والكفر والنفاق والفسق والفساد، 

والاستضعاف بالآخرين منشأ الإيمان والتوحيد والصلاح والإصلاح والتقوى.

تبدأ  التي  آية ٥٩ الأعراف  التطابق تكفي مراجعة الآيات من  ولكي يتضح هذا 
رْنَا مَا كَانَ يَصْنَعُ  بآية ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إلَِى قَوْمِهِ﴾ إلى آية ١٣٧ التي تنتهي بآية ﴿وَدَمَّ
الآيات  هذه  في  ورد  وقد  آية  أربعون  ومجموعها  يَعْرِشُونَ﴾  كَانُوا  وَمَا  وَقَوْمُهُ  فرِْعَوْنُ 
قصص الأنبياء نوح وهود وصالح ولوط وشعيب وموسى باختصار، وفي جميعها 
والطبقة  المستضعفون،  بالأنبياء هم  آمنت  التي  الطبقة  أن  يشاهد  لوط(  )ما عدا قصة 



257 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

التي خالفت وكفرت هم الملأ والمتكبرون. وهذا التطابق لا يمكن تغيره وتوجيهه إلا 
فالواقع  إذن  التاريخية ومتلزم لها.  للمادية  الذي هو لازم  الطبقي  الوجدان  على أساس 
المستضعَفين  مواجهة  من  انعكاس  القرآن  نظر  وجهة  من  والإيمان  الكفر  مواجهة  أن 

والمستضعِفين.

أساس  )الغنى(  القرآن  وبتعبير  والملكية،  الثراء  بأن  الكريم  القرآن  صرح  وقد 
 الطغيان والتمرد، أي إنه يناقض التواضع والسلم، وقد دعا الأنبياء إليهما. قال تعالى: 
﴿إنَِّ الِإنْسَانَ لَيَطْغَى أَنْ رَآهُ اسْتَغْنَى﴾))) ونجد القرآن أيضاً يذكر قصة قارون تأكيداً 
يكن  ولم  الأسباط  من  كان  فقارون  الإنسان.  في  الملكية  تتركه  الذي  السيئ  الأثر  على 
قبطياً، بمعنى أنه كان من قوم موسى ومن تلك الطبقة المستضعفة على يد فرعون، 
ومع ذلك فهذا الفرد المستضعف حينما أصبح مالكاً عظيمًا لأسباب خاصة تمرد وطغى 
على قومه المستضعفين قال تعالى: ﴿إنَِّ قَارُونَ كَانَ مِنْ قَوْمِ مُوسَى فَبَغَى عَلَيْهِمْ﴾))). ألا 
يظهر من هذا أن نضال الأنبياء ضد الطغيان إنما كان في الواقع ضد الملكية والمالكين؟ 
أي  المترفين  من  كانوا  الأنبياء  مخالفي  زعماء  بأن  الآيات  بعض  في  القرآن  صرح  وقد 
الغارقين في النعيم. وقد ورد هذا الأمر في سورة سبأ 34 كأصل وقانون عام. قال تعالى: 
كَافرُِونَ﴾))) كل هذا  بهِِ  أُرْسِلْتُمْ  بَام  ا  إنَِّ فُوهَا  َ قَالَ مُْرت نَذِيرٍ إَّال  مِنْ  قَرْيَةٍ  أَرْسَلْنَا ِيف  ﴿وَمَا 
يدل على أن مواجهة الأنبياء ومخالفيهم ومواجهة الإيمان والكفر كان انعكاساً لمواجهة 

الطبقتين الاجتماعيتين: المستضعَفين والمستعِضفين«))).

))) العلق: ٦-٧.
))) القصص: ٧٦.

))) سبأ: ٣٤.
))) المجتمع والتاريخ: الشهيد مرتضى المطهري ط ١-١٣.٢/١٩٧٩ طهران: ص١٢٨-١٣١.



مو�سوعة الثورة الح�سينية258

�إلى الفرعونية من جديد

الأمة  على  مسيطر  ككيان  وج��وده  لتثبيت  منه  محاولة  في  الأم��وي  الحكم  كان 
ومكانة  ومركزاً  نفوذاً  لهم  أن  يرى  ممن  كبيرة  أعداد  استقطاب  على  يعمل  الإسلامية، 
والفقهاء  ثين  والمحدِّ )الصحابة(  و  العسكريين  والقادة  القبائل  رؤساء  من  المجتمع  في 
والقصاصين والشعراء وغيرهم بمنحهم ثروات أسطورية والتغاضي عما في أيديهم من 
أو مقربة  متنفذة متسلطة حاكمة  يمهد لظهور طبقة  بذلك  كسب غير مشروع. وكان 
من الحكم لا تطالها سلطة )القانون( وتتمتع بامتيازات استثنائية. وكان بذلك يستدرج 
لدمارها  أمم عديدة وكان سبباً  فيه  الذي وقعت  الطبقية  مأزق  للوقوع في  كلها  الأمة 
أبنائها، والذي حاول الإسلام تخليص الأمة المسلمة  وانحطاطها وبؤس الاكثرية من 
العادل في العطاء والتعامل وفي كل مجال حياتي آخر، وكانت جناية  منه بوضع قانونه 
الأقلية  فيه  تستعبد  فرعوني  طبقي  لحكم  أساساً  وضعت  الإسلامية،  الأمة  على  كبيرة 
رأى  حيث  الأموي،  الحكم  زوال  بعد  حتى  وأشكاله  صوره  تكررت  وقد  الاكثرية، 
في  بعدهم  من  أبنائهم  وبقاء  وبقائهم  سلطتهم  لتثبيت  الأفضل  الطريق  أنه  الحاكمون 
سلسلة متصلة من الحكم الوراثي لم يختلف عن أي حكم طاغوتي آخر إلا بتبنِّيه بعض 

شعارات الإسلام وطقوسه بعيداً عن روحه ومبادئه وقيمه.

جناية على كل الأجيال

ولم تكن الجناية بذلك على الجيل الذي حكمه معاوية ومن جاء بعده من الحكام 
الأمويين وحسب، وإنما على كل الأجيال وإلى يومنا هذا، بل وعلى البشرية كلها. إذ لو 
استمرت مسيرة الإسلام بشكل صحيح دون معاوية ومن هم على شاكلته من الحكام 
البشرية  لتستقطب  امتدت  قد  مسيرته  ولكانت  آخر،  شأن  للإسلام  لكان  الآخرين، 
كان  عديدة  عقبات  لقيت  قد  المسيرة  تلك  أن  حصل  الذي  أن  غير  أساسه،  على  كلها 



259 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

أبنائها.  بيد  والأخذ  لقيادتها  جديرين  غير  أناس  وتصدي  انتظامها  عدم  فيها  السبب 
المتبناة وبعيداً عن السطحية  النظرات المسبقة  وهو موضوع جدير بالدراسة بعيداً عن 
والاعجاب المنفعل بمن أُريد أن تنتشر فوق رؤوسهم هالات من النور ويظهروا أمام 
ما  خربوا  أن  إلا  يفعلوا  لم  أنهم  مع  والعظماء.  والمنقذين  المصلحين  بمظهر  الأمة  أبناء 
حاول الإسلام أن يبنيه. إن أي فعل منهم ينبغي أن لا يمر دون النظر بالأسباب الكامنة 
وراءه وينبغي أن تكون دراساتنا التاريخية مبنية على ما أوضحه القرآن الكريم من السنن 

والقوانين.

�أراد الله.. و�أرادوا 

�أوقفوا م�سيرة الإ�سلام

أياً من  لقد أراد الإسلام للحياة أن تنتظم على أساسه، ولم يرد للإنسان أن يهمل 
احتياجاته ومطالبه. لكن على أساس موزون لا يفرط بنفسه هو ولا يمس بالآخرين 
ولا يلحق بهم حيفاً أو غبناً أو أذى، ووضع لذلك قواعد عملية تنظم كل الفعاليات، 
الجانب  تغلب  كان  هنا  ومن  ورضا،  بها  قناعة  عن  يتبناها  أن  للإنسان  أراد  أنه  غير 
تعاليم الإسلام، لا كأوامر ملقاة  لتقبل كل  يؤهلنا  أن  أراد  الذي  الظاهري  الأخلاقي 
وعي  عن  إليها  تحيزنا  كأمور  بل  تنفيذها،  من  بد  ولا  كنهها،  ندرك  لا  قوى  من  إلينا 
يجعل  أن  الإسلام  أراد  وقد  سواها.  ما  على  وفضلناها  بها  العمل  وتبنينا  وأحببناها 
الضوابط التي تمنعنا من الانحراف ذاتية نابعة عن قناعاتنا التامة به وشعورنا بالانتماء 
الحقيقي إليه والقرب القوي منه ومن الرسول أيضاً ومن الله سبحانه وتعالى كذلك 
بل وحبنا للرسالة والرسول والمرسل. لا تهددنا سلطة أرضية أو يلاحقنا جهاز للشرطة 
أو القضاء. وقد أرادنا أن نواجه )القاضي( الحقيقي دائمًا. القاضي العادل الرحيم العليم 
ونجعله نصب أعيننا وأمامنا دائمًا. وهذي هي عظمة الإسلام وقوة الإسلام فهو واقعي 



مو�سوعة الثورة الح�سينية260

وعملي، ولم يطرح قوانينه وتعاليمه بشكل لا ينسجم مع فعاليات الإنسان الطبيعية بل 
أنه  الوحيد، وهو الخالق الأحد. كما  المثل الأعلى الحي  بشكل ينظمها ويقترب بها من 
قريب من النفوس، وما يطلبه ممكن الأداء والتنفيذ، بل أنه محبب إليها متى ما أدركته 
وأدركت جدواه وفائدته وفهمته جيداً. وكانت هذه مهمة كل أبنائه من العلماء الربانيين 
الانحراف، وألا  وبعيداً عن  النفوس  قريباً من  أن يجعلوه  الزمن،  مر  والمتعلمين، على 
يسمحوا لأية طبقة طفيلية بالنمو على حساب الأمة لتكون هي المتسلطة والمالكة الآمرة 

الطاغية.

لقد كانت الأمة مدعوة في كل زمن للانتباه إلى كل من يحاول تجريدها من إسلامها 
واستبداله بإسلام مسخ لا يحمل من الإسلام إلا اسمه. وكان الصراع قوياً بين الطبقات 
الطبقة  وبين  شراسة،  بكل  )مكاسبها(  عن  وتدافع  وتنمو  وتقوى  تتسلط  بدأت  التي 
المستضعفة التي لم تعدم من أبنائها من يقوم بمهمة التصدي لتلك الطبقة الأولى التي 
بدأت تبسط نفوذها بشكل فعلي في زمن معاوية، وإن كانت قد وجدت لها محط قدم 

قبيل ذلك وبشكل ملحوظ في زمن عثمان.

دولة الإ�سلام قامت على الا�ستجابة لحاجات النا�س ومطالبهم

إن دولة الإسلام ليست طوباوية ولا مدينة فاضلة تخيلها فيلسوف وتمنى أن يعيش 
ومطالبهم  الناس  لحاجات  الحقيقية  الاستجابة  على  قائمة  دولة  هي  وإنما  الناس،  فيها 
الحقوق  موازنة عادلة بين هذه  وتقيم  أو إخلال بين حقوقهم وواجباتهم  تفريط  دون 
الذي أوجدها وأرادها هو  قائم من صميم الحياة؛ لأن  والواجبات على أساس عملي 

خالق الحياة نفسها وواهبها.

لذلك فإن ما يمكن أن يغفل عنه من يتصدى لمهمة التشريع للآخرين، لا يمكن 



261 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

أن يغفل عنه خالقهم ومربيهم. وقد أعد لكل صغيرة وكبيرة حسابها، ولم تكن قوانينه 
وأحكامه مجرد توجه أخلاقي بحت، وإنما ربط هذا التوجه الأخلاقي بمجمل الالتزام 
بكل القوانين والأحكام، الاقتصادية والاجتماعية وغيرها وجعل هذا الالتزام ودرجته 
مقياساً لاستجابة الفرد لله سبحانه وخضوعه وإسلامه وعبادته، فالعبادة في الإسلام لا 
تعني مجرد أداء الفرائض، وإنما الالتزام بكل ما جاء به الإسلام وعدم إهمال أي جانب 

منه أو تغليب جانب على آخر.

تكامل بين الجوانب.. لا يمكن ف�صل بع�ضها عن بع�ض

وكان النظام الاقتصادي الإسلامي أحد تلك الجوانب المهمة التي لا يمكن فصلها 
عن الفعاليات العبادية الأخرى. وقد جعل من مسؤوليات الدولة والفرد كليهما تطبيق 
كبير  جانب  كان  وربما  استبدالها،  أو  إهمالها  أو  بها  الاخلال  وعدم  النظام  هذا  أحكام 
من مسؤولية استخلاف الإنسان - التي نظمها الإسلام وأوضح بنودها — معنية بهذا 

النظام وأحكامه وتفاصيله.

البر  على  تحثُّ  تعليمات  مجرد  الإسلامي  الاقتصادي  النظام  أن  أحد  يحسبن  ولا 
والاحسان والصدقة، بل إنه نظام تكفل بتحقيق أعلى قدر من المساواة بين الناس قائم 
على مجمل الدين الإسلامي ذي المبادئ والأحكام والقيم المنسجمة المتحدة والقادرة على 
التحكم في الحياة وجعلها تسير في اطارها وفي حدودها. وهكذا )نعرف أن الاقتصاد 
الإسلامي بوصفه جزءاً من تنظيم اجتماعي شامل للحياة، يجب أن يتدرج ضمن الإطار 

العام لذلك التنظيم، وهو الدين، فالدين هو الإطار العام لاقتصادنا المذهبي.

 - الإسلام  في  والاقتصادي  الاجتماعي  للتنظيم  إطاراً  بوصفه   - الدين  ووظيفة 
العامة  الحقيقية  والمصالح  ناحية،  من  الخاصة  والمصالح  الذاتية  الدوافع  بين  يوفق  أن 



مو�سوعة الثورة الح�سينية262

للمجتمع الإنساني - من وجهة نظر الإسلام - من ناحية أخرى.

»والاقتصاد الإسلامي، اقتصاد واقعي في غايته؛ لأنه يستهدف في أنظمته وقوانينه 
العامة.  وخصائصها  ونوازعها  بطبيعتها  الإنسانية،  واقع  مع  تنسجم  التي  الغايات 
ويحاول دائمًا أن لا يرهق الإنسانية في حسابه التشريعي ولا يحلق بها في أجواء خيالية 
النظرة  أساس  على  دائمًا  الاقتصادي  مخططه  يقيم  وإنما  وإمكاناتها.  طاقاتها  فوق  عالية 

الواقعية للإنسان، ويتوخى الغايات الواقعية التي تتفق مع تلك النظرة.

وهو واقعي في طريقته أيضاً فكما يستهدف غايات واقعية ممكنة التحقيق، كذلك 
يضمن تحقيق هذه الغايات ضماناً واقعياً مادياً، ولا يكتفي بضمانات النصح والتوجيه 
التنفيذ،  إلى حيز  الأهداف  تلك  أن يخرج  يريد  والمرشدون؛ لأنه  الوعاظ  يقدمها  التي 
فلا يقنع بإيكالها إلى رحمة الصدف والتقادير، فحين يستهدف مثلا إيجاد التكامل العام 
في المجتمع، لا يتوسل إليه بأساليب لتوجيه واستثارة العواطف فحسب، وإنما يسنده 

بضمان تشريعي، يجعله ضروري التحقيق على كل حال.

ناحية  من   - تعني  الأخلاقية،  الصفة  الإسلامي، وهي  للاقتصاد  الثانية  والصفة 
الغاية - أن الإسلام لا يستمد غاياته التي يسعى إلى تحقيقها في حياة المجتمع الاقتصادية 
من ظروف مادية وشروط طبيعية مستقلة عن الإنسان نفسه. وإنما ينظر إلى تلك الغايات 

بوصفها معبرة عن قيم عملية ضرورية التحقيق من ناحة خلقية.

وتعني الصفة الخلقية - من ناحية الطريقة أن الإسلام يهتم بالعامل النفسي خلال 
الطريقة التي يضعها لتحقيق أهدافه وغاياته«))).

إن محاولة إلغاء هذا النظام أو استبداله تعني إلغاء الإسلام نفسه أو استبداله بدين 

))) اقتصادنا: ج1:  ٢٧٦-٢٧٧-٢٩٩-300.



263 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

جديد لا يحمل إلا اسمه؛ لأنه يعني تجريده من مقوم هام من مقومات وجوده، يضمن 
تحقيق أهدافه العامة المترابطة والمنسجمة والهادفة إلى وضع جميع الناس على طريقه.

عطاء كيفي غير من�ضبط بت�شريعات الإ�سلام

وهذا هو بالضبط ما سعى إليه النظام الأموي بقيادة معاوية منذ البداية، فقد حاول 
بنظام  وأخلاقياته  الإسلام  توجهات  بكل  والمرتبط  الإسلامي  المالي  النظام  استبدال 
للضريبة والعطاء الكيفي، مستهدفاً تحقيق أكبر قدر من )الكسب( للدولة، وموزعاً هذا 
القدر توزيعاً يضمن تكدس الأموال في جيوب نسبة ضئيلة من أبناء الأمة، لتبرز بعد 
تجد  طبقة  الأمة.  أبناء  مجمع  عن  وتصرفاتها  وسلوكها  معيشتها  في  مختلفة  كطبقة  ذلك 
لها على الدوام )حقوقاً( مكتسبة بحكم خدمتها للدولة وقربها منها. وقد بدأت تترهل 
يتقاطع مع  السلوك والتعامل والحياة  وتتضخم وتتخذ شكًال خاصاً وآداباً خاصة في 
تبتعد  بدأت  كما  مسحوقة.  مستضعفة  طبقة  يشكل  بدأ  الذي  المسلم  الشعب  أسلوب 
إليه،  العلني  الانتماء  سوى  تمتلك  تعد  ولم  وقيمه  وأخلاقه  الإسلام  عن  عملي  بشكل 
الأغلبية  حساب  على  عديدة  )مكاسب(  الدولة  طريق  وعن  بواسطته  حققت  والذي 

المسحوقة.

نعطي من يخدمنا 

صفوة  جعلها  مختارة(  )صفوة  أيدي  في  والثروة  القوة  بوضعه  الأموي  النظام  إن 
حاكمة -يكون قد كرس لإيجاد طبقة طاغية أرستقراطية - حسب التعابير الأجنبية- 
تتأثر بالحكم وما يحققه من مكاسب وامتيازات، وبذلك يسحب البساط من تحت الأمة 
من  المقربة  الطارئة  الطفيلية  الطبقة  لهذه  فريسة  ويجعلها  وقوتها  سيادتها  من  ويجردها 
الحكم والساندة له بحكم ارتباط وتشابك المصالح وبحكم المصير الواحد، ليضمن عدم 



مو�سوعة الثورة الح�سينية264

وقوفه وحده )أو العائلة الأموية( وحدها بمواجهة الأمة باعتباره عنصراً طارئاً غريباً 
عن الإسلام، وقد سيطر على كل مقدراتها وثرواتها وحدّ من حقوقها وحريتها، فوضع 
العائلة الأموية طوائف كبيرة من الحاشية والقادة العسكريين و)الصحابة(  إلى جانب 
المأجورين  و)الفقهاء(  والشعراء  والقصاصين  القبائل  وقادة  والمفسرين  و)العلماء( 
وغيرهم لتعزيز مواقفه أمام الأمة وإبرازها على أنها المواقف الصحيحة ليكون في موضع 
السيطرة الدائمية ولتكريس نظام يقترب من الأنظمة الطاغوتية المألوفة، مستغلا المال 
الذي جباه وحصله بمختلف الطرق والأساليب لتعزيز نفوذه وقوته واجبار الأمة على 
معايشة وتقبل هذا النمط الجديد البديل للنمط الأصلي الذي أرست دعائمه ووضعت 
أسسه قيادة الرسول والذي يعتمد الأمة كلها ويشركها في كل فعاليات ومسؤوليات 
ومسؤولية  علاقة  وذات  حقيقية  مصلحة  وصاحبة  شأن  كصاحبة  ونشاطاتها  الدولة 
مباشرة في كل أمر من أمور الدولة الإسلامية، لا كرعية خاضعة لشخص حاكم معين 

أو جماهير مسحوقة مركونة في زوايا مهملة وبعيدة عن اهتمامات الدولة.

بالأموال ومظاهر  منه  النظام والمقربة  المحسوبة على  الطبقة  إغراق هذه  وقد كان 
القوة والنفوذ بشكل كيفي وحسب مزاج )الخليفة( وعلى هواه، أول مظاهر الانتقال 
طاغوتية  دولة  إلى  الخاص  شكلها  لها  حقيقية  إسلامية  دولة  من  الإسلامية  بالدولة 
هرقلية أو فرعونية أو كسروية، لها نفس مظاهر وشكل تلك الدول، وإن بقيت تحمل 
اسم الدولة الإسلامية وتتبنى بعض شعاراتها المعلنة؛ لأن الإسلام لا يزال هو الغطاء 

)الشرعي( الذي تتستر به والمبرر الذي أعلنته - بزعمها - لوجودها واستمرارها.

وقد بدأت الفروق الطبقية تبرز بشكل حاد وواضح في هذه الدولة )الإسلامية( 
البديلة عن دولة رسول الله والخليفة لها!! 



265 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

هيا �إلى خدمة الدولة ما دامت تدفع لنا

والمفسرين  والعلماء  الصحابة  على  المحسوبين  وبعض  الدولة  فقهاء  حاول  وقد 
أحاديث  ووضعوا  بيدها  كأداة  وإبرازه  الدين  تطويع  وغيرهم  الأحاديث  وواضعي 
السابقين  للخلفاء  السابقة  التصرفات  ببعض  وتشبثوا   ،الرسول إلى  نسبوها  ملفقة 
وخصوصاً في مجال العطاء وتوسعوا فيها وجعلوها سنة وأمراً ملزماً باعتبار أن أولئك 
الخلفاء قد اجتهدوا )وهم مقبولون عند فئات كبيرة من المسلمين( وأنهم الآن يجتهدون 
الظروف.  تلك  أولئك وظروفهم غير  فوقتهم غير وقت  تمادوا،  إذا  بأس  مثلهم. ولا 
وبرروا كل خروج عن الإسلام وعن التعاليم الأساسية له بأنه اجتهاد. وأن )الخليفة( 
إذا ما اجتهد فأخطأ، ربما لم يكن غرضه تعمد هذا الخطأ، ليظل هذا الخطأ بالتالي يمهد 
الطريق لمن يأتي بعده للتمادي في الأخطاء وارتكاب المزيد منها دون حرج ودون )فقهاء 

وعلماء( يبررون أخطاءه ويجدون لها أسباباً مشروعة.! 

لتكن الدولة في �أيدينا �إلى الأبد

والنقطة الثانية التي حول بها معاوية مجرى الدولة الإسلامية ومسارها الصحيح، 
أبنائه، فلا شك أنه لم يكن يسعى لكي يتولى يزيد  هو تكريسه لوراثة العرش من قبل 

الحكم وليحدث بعدها الطوفان وليواجه ما يواجه من مشاكل وصعوبات.

بيسر  وقيادتها  الأمة  أمر  ليتولوا  بعده  من  وأبنائه  ليزيد  الأمر  يمهد  أن  أراد  وإنما 
وسهوله دون صعوبات أو مقاومة.

أما النقطة الثالثة، فهي تحويل الأمة بأجمعها إلى أداة بيد هذا الحكم، ولا بدّ أن يبدأ 
هذه  تكون  أن  بد  ولا  ذلك،  لتحقيق  بؤرة  أو  لذلك  نواة  يكون  بعينه  مكان  من  ذلك 
البيئات صلاحية لتقبل الأفكار الغريبة عن الإسلام، كشعب أو مجتمع  النواة في أكثر 



مو�سوعة الثورة الح�سينية266

بعينه ثم ينسحب الأمر على باقي شعوب الأمة الإسلامية. وهكذا عمل معاوية لجعل 
شعب الشام نواة للأمة التي أراد التسلط عليها وقيادتها، وعمل على تربيته تربية أموية 
وبدون  تاماً  تحيزاً  إليه  وتتحيز  ولعائلته  شخصياً  له  بالولاء  تدين  خالصة  )معاويّة())) 

تحفظ أو رويّة.

لماذا ا�ستهدف معاوية الكوفة؟

ولا بد أن معاوية كان يعلم أن الإمام بانتقاله من المدينة، وقد أصبحت بؤرة 
للفتن والخلافات، وجعله الكوفة مقراً للخلافة، أراد أن ينشئ طليعة إسلامية جديدة 
أ من العيوب والمساوئ التي علقت به في ظل مسيرة متعثرة  لمجتمع إسلامي سليم مبرَّ
وغير منتظمة بعد وفاة الرسول، يربيها هو - ويعدها على غرار الطليعة التي رباها 
وأعدها رسول الله في مكة والمدينة رغم معرفته الصعوبات التي قد يلاقيها في هذا 
التي لم يكن يخفيها، والتي لم   بالذي تفوته مقاصد الإمام المجال. ولم يكن معاوية 
تكن مما يراد إخفاؤه على أي حال، وقد كان يعلم أن قيادة الإمام وتوجيهاته، تمثل 
الذي  الخطر  مدى  يدرك  وكان  نفسه،   الله رسول  هات  وتوجُّ لقيادة  واقعياً  امتداداً 
يمكن أن يلحقه شخصيا إذا ما استطاع الإمام إنجاز مهمته وتربية جيل رسالي جديد، 
يكمل مسيرة الجيل الأول من الصحابة الذي رباه وأعده رسول الله، ثم ترك بعد 
أبناء ذلك  للتيارات والأطماع والعصبيات والنزاعات، وقد ترك معظم  وفاته نهباً 
على  للبروز  الجاهلية  والتطلعات  النزعات  بعض  وع��ادت  بوفاتهم،  الساحة  الجيل 
ق منها وزادها ظهور طبقة ثرية مترفة برزت على حساب المسلمين أنفسهم  السطح، عمَّ

ومنهم من الجيل المحسوب على الصحابة أنفسهم.

وطبيعي أن يسعى معاوية لعرقلة مهمة الإمام وإيقافها وبذل كل ما في جعبته 

))) نسبة إلى معاوية نفسه.



267 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

لهذا الغرض وهكذا عمل في بداية انشقاقه وخروجه على الإمام بعد إجماع المسلمين 
يعيدها إلى  أن  أراد الإمام  التي  للدولة الإسلامية  إقامة كيان مناوئ  مبايعته، على  على 

.الخط الذي كانت عليه زمن الرسول

وكانت الإدارة الأموية )المتساهلة( بأمور المال وإنفاقه وبذله، وغير المدققة بالأمور 
الأخلاقية والسلوكية، والتي تعايشت مع أهل الشام وجعلت لها محط قدم بينهم حتى 
بمنظارها قد حققت نجاحاً كبيراً  إلى الإسلام  ينظرون  قبل ظهور الإسلام، جعلتهم 
الإمام  مع  نزاعها  في  كبيرة  )نجاحات(  تحقق  جعلها  على  عاملا  ذلك  وكان  معهم، 
مع  لذلك  مهدت  أن  بعد  عثمان،  مقتل  هي  جديدة  رائجة  قضية  تبنيها  بعد  خصوصاً 
 بعض القوى الحليفة الأخرى، ومطالبة الإمام بتسليم الثوار، ثم توجيه الاتهام له

نفسه بأنه ساعد وشجع أولئك الثوار على قتل عثمان.

وكان استقلال معاوية بالشام، واحتفاظه بها لنفسه، وتحيّز أهلها المطلق إلى جانبه 
يتمكن معه من  الفصل- جعله في مركز  أفكاره ونظراته، -كما ذكرنا في هذا  وتبّنيهم 
اعلان نواياه ضد الإمام وخروجه خروجاً سافراً مدعمًا بقوة عسكرية كبيرة عن القيادة 

.الإسلامية العليا المتمثلة بالإمام

هناك  من  معلناً  الشام  في  بقاؤه  )الرابحة(  المواقف  من  المزيد  كسب  له  أتاح  ومما 
فرقاً صغيرة تشن حرب عصابات خاطفة على كل من يشم  مناوأته للإمام، وإرساله 
منهم رائحة الولاء للدولة الإسلامية بقيادة الإمام، تقوم بعمليات مدمرة لا تفرق فيها 
بحكم  الإمام  كان  بينما  قوانين،  أو  ضوابط  تلزمها  لا  حيوان.  أو  شجرة  أو  طفل  بين 
شعوره بالمسؤولية تجاه الأمة كلها وحرصه على كل فرد من أبنائها، يرى ضرورة إعادة 
هذا الجزء الخارج عليه، وهو الشام إلى حضيرة المجتمع المسلم، ويحشد الجيش من بين 
العادية  أن يتركوا موطنهم وحياتهم  اختارهم طليعة جديدة، وكان على هؤلاء  الذين 



مو�سوعة الثورة الح�سينية268

المألوفة ليذهبوا عدة أشهر إلى الشام محاربين شاكي السلاح بوجه عدوهم وقد لا يعود 
بعضهم إلى أهله ويقتل في ساحة المعركة.

�أوجه ال�صراع ومفارقاته

إن الصعوبات التي واجهها الإمام من معاوية والتي عملت على شق المجتمع 
الإسلامي إلى جزئين وجد في كل منهما جهاز سياسي وإداري لا يعترف بالآخر. وكانت 
حد  على  أو  قوياً  معاوية  موقف  تجعل  الإسلامية  الأمة  بها  تمر  التي  التاريخية  الظروف 
الاستمرار  وأقدر على  قدماً  وأثبت  موقفاً  أحسن  »معاوية  الصدر تجعل  الشهيد  تعبير 
في خطه من إمام الإسلام«))) ونوجز هذه الأسباب مما ذكره الشهيد: »فأولا كان 
الدولة الإسلامية، ولم يكن لعلي أي رصيد أو قاعدة  أقاليم  بإقليم من  معاوية يستقل 
 شعبية في ذلك الإقليم؛ لأن هذا الإقليم قد دخل في الإسلام بعد وفاة رسول الله
وانعزال علي عن خط العمل. وكان هذا الاقليم قد دخل ودشن حياته الإسلامية بولاية 
يزيد أخي معاوية ثم بعد بولاية معاوية وعاش الإسلام من منظار آل أبي سفيان. ]أما[ 
معاوية فكان يملك رصيداً قوياً وقواعده قوية في المجتمع الذي تزعمه الإمام لأن 

معاوية كان يحمل شعار الخليفة المقتول والمطالبة بدمه.

وثانياً:... أمير المؤمنين - بوصفه الحاكم الشرعي والمسؤول عن الأمة الإسلامية 
على  بالقوة  واجبارهم  المنحرفين  هؤلاء  بشخصية  الانشقاق  على  يقضي  أن  يريد  كان 
تفرض  التي  الحرب  في  الدخول  يستدعي  هذا  وكان  الشرعي.  الخط  إلى  انضمامهم 
على علي الطلب من العراقي أن يخرج من العراق، تاركاً أمنه واستقراره ومعيشته 
ورخاءه ليحارب أناساً شاميين لم يلتق معهم بعداوة سابقة، وإنما فقط بفكرة أن هؤلاء 
أناس لا  الهجوم على  ويطرح قضية  ويفترض  يتطلب   فكان موقف علي انحرفوا، 

))) أهل البيت: مطبوع بالرونيو، السيد محمد باقر الصدر.



269 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

يملكون في غالبيتهم - الوعي في حين أن معاوية بن أبي سفيان يكتفي بأن يحافظ على 
وجوده في الشام، ولم يفكر )بوجود أمير المؤمنين( أن يهاجم أمير المؤمنين وأن يحارب 
العراق ويضم العراق. وإنما كان يفكر فقط في أن يحتفظ بهذا الثغر حتى تتهيأ له الفرص 

والمناسبات والظروف الموضوعية، بعد ذلك يتآمر على الزعامة المطلقة.

وثالثاً: كان معاوية يعيش في بلد لم يكن قد نشأت فيه، زعامات سياسية طامحة إلى 
الحكم والسلطان ولم يكن فيه أناس ذوي سابقة في الإسلام، ممن يرى لنفسه الحق أن 
يساهم في التخطيط وفي التقدير وفي حساب الحاكم وفي رسم الخطط. أما علي فكان 
يساهموا  أن  حقهم  من  أن  يرون  ممن  كثيراً  يواجه  وكان   .الرسول مدينة  في  يعيش 
في التخطيط وأن يشتركوا في رسم الخطط. يواجه أشخاصاً كانوا يرونه نداً لهم، غاية 
الأمر أنه ند أفضل، لكنهم صحابة كما أنه هو صحابي عاش مع النبي وعاشوا مع 

.النبي

إن خلافة علي كانت بعد وفاة النبي بعشرين سنة، وهذا معناه أن ذلك الامتياز 
الخاص الذي كان يتمتع به أمير المؤمنين في عهد الرسول كالنجم لا يطاول. قد 
انتهى مفهومه وتضاءل أثره في نفوس المسلمين، الناس عاشوا عشرين سنة يرون علياً 
مأموماً، يرونه منقاداً، يرونه جندياً بين يدي أمير. هذا الاحساس النفسي خلال عشرين 

سنة أذهب تلك الآثار التي خلفها عهد النبوة.

تكونت  التي  السياسية  والأحزاب  السياسية  الأطماع  هناك  توجد  كانت  رابعاً: 
في  الاستسلام  حالة  وكانت  الشورى.  نتيجة  بعده  واستفحلت  الخطاب  ابن  عهد  في 
المجتمع الشامي بالنسبة إلى معاوية لا يوجد ما يناظرها بالنسبة إلى الإمام في مجتمع 

المدينة والعراق.



مو�سوعة الثورة الح�سينية270

خامساً: الإمام كان يتبنى قضية هي في صالح الأضعف من أفراد المجتمع، وكان 
معاوية يتبنى قضية هي في صالح الأقوى من أفراد المجتمع.

تصوروا مجتمعاً إسلامياً وهو يعم بالتقسيمات القبلية بمعنى أن القبيلة كانت تخضع 
إدارياً وسياسياً لزعامة تلك القبيلة التي تشكل همزة وصل بين القبيلة وبين الحاكم الذي 
يسهل عليه أن يرشي رؤساء هذه القبائل. وهذا ما كان يفعله غير علي من الحكام 
مكشوفاً،  شخصاً  يكن  لم  معاوية  معاوية.  إلى  بالنسبة  القوى  عوامل  من  عامًال  وكان 
بل كان شخصاً عنوانه الاجتماعي أنه حريص على كرامة الإسلام وأنه الشخص الذي 
كان  الذي  ويعاقب،  يعاتب  الذي  )عمر(  الخشن  الخليفة  قلب  في  يدخل  أن  استطاع 
يضرب ابنه بحد الخمر حتى يموت، هذا الخليفة لم يضرب معاوية ولم يعاقبه. معاوية 
وبمفهوم  طيبة  بسمعة  يتمتع  وكان  والمنحرفين،  والخلفاء  الحكام  قبل  من  نتيجة  كان 
طيب. هنا دخل الصراع لأول مرة شعار الأخذ لدم عثمان. وكان يبدو شعاراً له وجهة 

شرعية.

]كما أننا[ يجب أن نقدر موقف هؤلاء الذين ضحوا وبذلوا وقدموا، ثم أصبحوا 
يندفعون،  فلا  يدفعهم  الإم��ام  وأصبح  يشككوا  أن  مصلحتهم  من  لأن  يشككون؛ 
يحركهم فلا يتحركون؛ لأن من مصلحتهم أن يعطوا للمعركة مفهوماً جديداً وهو أن 
القصة قصة زعامة علي أو معاوية. وهذا التغير الذي أوحت مصلحة هؤلاء وهؤلاء هو 

الذي كان يشكل عقبة دون أن يتحرك هؤلاء من جديد إلى خط الجهاد«))).

بين العدالة والتلويح بالمنافع والر�شوات

وكان الحزم الذي أخذ به الإمام نفسه والرجوع إلى البدايات الصحيحة الأولى 

))) أهل البيت: السيد محمد باقر الصدر: ص ١٠٤ - ١١١.



271 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

في توزيع الأموال على المسلمين، وعدالته الصارمة سبباً ليتخلى كل أولئك الذين تخلوا 
، فقد كانت المعركة تتخذ  عن نظرة الإسلام المبدئية أو الذين لم يكونوا ينظرون بها أصًال
أبعاداً جديدة، دخلت فيها عناصر لم يكن يحسب أنها ستدخل فيها، لو لم يقصد معاوية 
المستضعفين،  المسلمين  عموم  بين  تقوم  وكانت   .الإمام لحكومة  مسلحاً  تصدياً 
الذين يقعون فريسة لمن هم أقوى منهم وأعلى في مراكز السلم الاجتماعي الجديد الذي 
أن  حاولت  التي  الجديدة  الطبقات  هذه  وبين   الرسول أيام  اختفائه  بعد  يظهر  بدأ 
تبرز مجدداً مستغلة مراكزها القبلية و )سابقتها( في الدين. لتخرج على حكومة الإمام 
أمير  إقصاء  فيها  تم  التي  السوابق  مستغلة  )الشرعية(،  والحجج  الذرائع  بمختلف 
المؤمنين وإبعاده عن مركزه الحقيقي. وكأن تلك السوابق أصبحت سنة وعهداً من 
رسول الله نفسه لا تصرفات شخصية من أناس عاديين تولوا مركز الخلافة بفعل 
انفراده  بعد  الشام  لأهل  نفسه  عرض  أن  بمعاوية  الأمر  وصل  حتى  عديدة.  عوامل 
بالحكم لا كخليفة لرسول الله وإنما كان كإنسان نافع لهم مضر بأعدائهم، ولا يهم 
بعد ذلك إن كان خيراً من غيره أو أقل منه. »قال معاوية: يا أيها الناس، ما أنا بخيركم 
وإن منكم لمن هو خير مني، ولكن عسى أن أكون أنفعكم ولاية وأنكأكم في عدوكم 

وأدرّكم حلباً«))).

أكثر  به  استوثق  به حتى  ويلطف  المباعد،  ويداري  المقارب  يعطي  معاوية  »وكان 
الناس«))).

))) البداية والنهاية:  ٨-135.
الأقارب  يعطي  كان»..  أنه  الأندلسي  ربه  عبد  ابن  وذكر  ص٣٥٥  ج3  التاريخ:  في  الكامل   (((

ويداني الأباعد حتى استوثق له أكثر الناس« العقد الفريد:ج 5 ص110.



مو�سوعة الثورة الح�سينية272

 ق�ضية ال�اشم. �أم ق�ضية معاوية	

تخطيط قديم لتربية �أهل ال�اشم على �أ�ساليب معاوية وت�صوراته

لقد أراد معاوية أن يضع مجتمع الشام بمواجهة المجتمع الإسلامي كله، وحاول أن 
يوحي لمجتمع الشام هذا بأنه هو المجتمع الأمثل والأفضل ما دام يتبنى قضية عادلة هي 
قضية مقتل عثمان، وجعله يتمتع بامتيازات وقدرات مضافة ليلتفّ حول أكثر وأوحى 
إليه بأنه هو المجتمع المؤهل لقيادة الأمة الإسلامية، وأنه - أي معاوية - لم يكن يعمل 
إلا بما يراه له أهل الشام، وما ذلك إلا لأنه وجد فيه تربة صالحة لتحقيق مؤامراته ضد 
الإسلام، وأراد استغلاله إلى النهاية لتفيذ أغراضه ومطامحه وجر بقية أبناء الأمة إلى ما 
جر إليه هذا المجتمع. وحاول بمكر منقطع النظير أن يوحي لهذا المجتمع بأن الصراع لم 
يكن بينه هو )معاوية( وبين الإمام، وإنما كان بين مجتمع الشام ومجتمع الحجاز والعراق 

وغيرهما من أقطار الإسلام.

يعول  أنه  على  تدل  وغيرهم،  الشام  لأهل  ومخاطبته   للإمام رسائله  وكانت 
 للإمام بعثها  رسالة  في  جاء  فقد  ومشاريعه.  خططه  لتنفيذ  الأول  بالدرجة  عليهم 
قوله: »وقد أبى أهل الشام إلا قتالك حتى تدفع إليهم قتلة عثمان، فإن فعلت كانت 
شورى بين المسلمين، وإنما كان الحجازيون هم الحكام على الناس والحقّ فيهم، 
فلما فارقوه كان الحكام على الناس أهل الشام، ولعمري ما حجتك على أهل الشام 

كحجتك على أهل البصرة، ]لأن أهل البصرة أطاعوك ولم يطعك أهل الشام[«))).

وقال معاوية لجماعة من الموالين لأمير المؤمنين: »إن الله أكرم هذا الأمر بأهل الشام 

))) وقد ترسخ هذا المفهوم عند أهل الشام، حتى اعتقدوا أنهم الأحق بمركز الخلافة، حتى قال
بعضهم لبعض عند وفاة معاوية بن يزيد »إن الملك كان فينا أهل الشام فانتقل منا إلى الحجاز ولا 

نرضى بذلك« العقد الفريد: ج5 ص٧٦.



273 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

الذابين عن بيضته التاركين لمحارمه ولم يكونوا كأمثال أهل العراق المنتهكين لمحارم الله 
والمحلين ما حرم الله والمحرمين ما أحل الله«))).

 وقد ذهب معاوية إلى أبعد من ذلك، فدفع أناساً ليرووا حديثاً عن رسول الله
أنه قال: »وإن أهل الشام هم الطائفة المنصورة على من خالفها«))). 

ال�اشم: ثقة مطلقة بمعاوية

وقد بلغت ثقة أهل الشام بمعاوية حداً بعيداً، جعلهم يتلقون كل ما يصدر عنه 
باستجابة تامة دون تمحيص، ومتى ما علمنا أنه عمل على تركيز روح الجهل وخصوصاً 
 في أمور الدين - التي كانت سائدة فعلا لأنهم دخلوا في الإسلام بعد وفاة رسول الله
فإننا  بها،  يفكروا  أن  أرادهم  التي  العقلية  ووفق  بمنظاره  نظروا  إنما  وأنهم  رأينا،  كما 
نستطيع أن نقول إن أهل الشام كانوا نتاج معاوية ومن صنع يديه، وكانوا نسيجاً خاصاً 
يختلف عن غيره. لم يكن بينهم )دخيل( يكره معاوية أو لا يميل إليه. ونستطيع القول 

أيضاً إن الشام كانت أموية خالصة تنتمي إلى آل أمية وإلى معاوية انتماء خاصا حميمًا.

ولم يكن معاوية بحاجة إلى دهاء كبير وسياسة ماكرة إلى حد بعيد لكي يوجههم 
لأن  معهم؛  نجاح  من  حققه  ما  تحقيق  يستطيع  موقفه  في  شخص  أي  وكان  يريد،  كما 
فراغ هؤلاء وقلة ترابطهم القبلي وضعف اتصالهم بعرب الجزيرة الذين تلقوا الإسلام 
وعلاقات  مصالح  ووجود  القيصرية  الامبراطورية  مواقع  من  وقربهم  مبكر،  بوقت 
مشتركة معهم، وعدم دخولهم الإسلام إلا في وقت متأخر جعل هويتهم وانتماءهم غير 

واضحين.

))) مروج الذهب:ص ٥٠.
))) البداية والنهاية: ج ٨ ص١٢٩.



مو�سوعة الثورة الح�سينية274

وكان معاوية، هذا الذي تعززت تجارة ذويه مع أهل الشام قبل الإسلام، والفترة 
الطويلة التي حكمها كعامل لمن سبقه من الخلفاء مضافة لفترة )الخلافة(، هذه الفترة 
الشام  أهل  طبعت  والخلافة(،  )الولاية  قرن  نصف  قرابة  تمتد  بمجموعها،  تكاد  التي 
)كخليفة(،  المطلقة  السلطة  استلامه  قبل  مركزه  عزز  ومما  بميسمه.  ووسمتهم  بطابعه 
السابقين وخصوصاً عثمان،  الخلفاء  فعلا حاكمًا شبه مطلق )كعامل( في زمن  كان  أنه 
العائلة  ابن عمه، مما جعل أهل الشام على يقين بجدارته وكفاءته. بل وجدارة ورفعة 

الأموية كلها.

منها  قسمًا  ذكرنا  والتي  الموضوعة  والقصص  المفتراة  الأحاديث  أضفنا  ما  وإذا 
والرشاوى  العامة  الأموال  في  المفرط  وتساهله  العطاء  في  ومبدئه  معاوية،  بخصوص 
المبالغ فيها، واستعانته بجيش محترف من المحدثين والقصاصين و )الصحابة( والوعاظ 
مملكته  الشام  جعل  سبيل  في  كرسه  الذي  الجهد  أدركنا  وغيرهم،  العسكريين  والقادة 
أهله  أهلها  أنه نجح بجعل  أقطار الإسلام الأخرى، وكيف  به دون  الخالصة الخاصة 

وذويه وخاصته وخالصته.

لقد كان جهل أهل الشام المفرط بالإسلام عاملًا مساعداً لتنفيذ مآربه واستخدامهم 
لهذه الغاية وجعلهم ينحازون إليه انحيازاً تاماً.

نماذج من الم�ضحكات المبكيات

وقد سمعنا قصة أبي العباس السفاح مع أشياخ من أهل أرباب النعم والرياسة من 
سائر أجناد الشام عندما حلفوا له: »أنهم ما علموا لرسول الله قرابة ولا أهل بيت 

يرثونه غير بني أمية«))).

))) مروج الذهب:ص ٤١.



275 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

 ثم تدبر تفرقهم في أحوالهم ومذاهبهم، فانظر إلى اجتماع ملئهم، أن رسول الله«
أقام يدعو الخلق إلى الله اثنين وعشرين سنة، وهو ينزل عليه الوحي ويمليه على أصحابه 
فيكتبونه ويدونونه ويلتقطونه لفظة لفظة، وكان معاوية في هذه المدة بحيث علم الله، ثم 
كتب له قبل وفاته شهور، فأشادوا بذكره ورفعوا من منزلته بأن جعلوه كاتباً للوحى 
وعظموه بهذه وأضافوه إليها وسلبوها عن غيره وأسقطوا ذكر سواه« ))) »وتروى عنهم 
قصص غريبة تثبت جهلهم برسول الله نفسه، وقول أحدهم لآخر وقد سمعه يصلي 

على محمد، ما تقول في محمد هذا؟ أربنا هو؟«))).

الإمام على  يلعنه  الذي  تراب هذا  أبو  »من   :المؤمنين أمير  أحدهم عن  وقول 
المنبر؟ قال: ما أراه إلا لصاً من لصوص الفتن«))).

وقول أحدهم »وهو حاج وقد ذكر له البيت: إذا أتيته من يكلمني منه«))).

وقول أحدهم عندما سئل عن مذهبه »إنه مرجئي قدري ناصبي رافضي«))).

التام  وتحيزهم  وآله  لمعاوية  المطلقة  استجابتهم  عن  الشام  أهل  أحد  أفصح  وقد 
إليهم، عندما قال، معقباً على نقاش بخصوص تعيين يزيد خلفاً له: »ما ندري ما تقول 

هذه المعدية العراقية، وإنما عندنا سمع وطاعة وضرب وازدلاف«))).

المقنع  بن  يزيد  وهو  يزيد،  بيعة  لمناقشة  الجلسات  إحدى  حضور  عند  آخر  وقال 

))) مروج الذهب:ص ٤١.

))) مروج الذهب:ص ٤١.
))) مروج الذهب: ص ٤١.
))) مروج الذهب:ص ٤١.
))) مروج الذهب:ص ٤١.

))) الكامل في التاريخ: ج3 ص355.



مو�سوعة الثورة الح�سينية276

فقال: »أمير المؤمنين هذا وأشار إلى معاوية. فإن هلك فهذا. وأشار إلى يزيد. فمن أبى 
فهذا. وأشار إلى سيفه، فقال له معاوية: إجلس فإنك سيد الخطباء«))).

»وقد بلغ من أمرهم في طاعته أنه صلى بهم عند مسيرهم إلى صفين الجمعة في يوم 
الأربعاء وأعاروه رؤوسهم عند القتال وحملوه بها وركنوا إلى قول عمرو بن العاص أن 
علياً هو الذي قتل عمار بن ياسر حين أخرجه لنصرته، ثم ارتقى بهم الأمر في طاعته إلى 

أن جعلوا لعن علي سنة ينشأ عليها الصغير ويهلك عليها الكبير«))).

مجتمع غريب

لا  فمما  التاريخ،  كتب  بها  تحفل  التي  والقصص  الأخبار  هذه  عن  النظر  وبغض 
شك فيه أن معاوية نجح إلى حد بعيد في استقطاب أهل الشام وجعلهم ينظرون إليه 
كممثل حقيقي بل وحيد للإسلام، وكان حالهم غريباً حقاً بجهلهم الإسلام وتصورهم 
المشوش عنه، فكانوا بذلك كعضو أو -جسم غريب زرع في جسد الأمة الإسلامية، 
فلا هو ينتمي إلى الإسلام انتماء خالصاً مبنياً على فهم حقيقي له، ولا هو مجتمع جاهلي 
خالص معروف الاتجاهات والأهداف، وكان عدم مبالاته الغريبة بصميم النشاطات 
أي  تثير  الإسلام  بمبادئ  عبث  كل  أمام  الحياد  على  ووقوفه  الإسلامية  والفعاليات 
والأحزاب  الأطماع  رياح  فيه  تعبث  بدأت  الذي  الدين  هذا  على  حريص  غيور  امرئ 

والعصبيات والأحقاد.

أهدافه  يعرف  لا  قطيع  مجرد  منه  وجعل  واشتراه  معاوية  استماله  قد  مجتمعاً  كان 
الحقيقية من الحياة على ضوء الإسلام، ولا يعرف من هذا الدين إلا أداء بعض الطقوس 

التي تتيح له الادعاء بأنه ينتمي إلى الإسلام.

))) العقد الفريد: ج5 ص١١٢.
))) مروج الذهب:ص ٣٩.



277 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

لقد أفرغه من شعوره بالمسؤولية، وجعل منه مجتمعاً لا يهتم أفراده إلا بأمورهم 
الحياتية البسيطة ولا يميزون بين الحق والباطل والحلال والحرام؛ لأنه لم يرد له أن يتعلم 

حقاً ويتفقه حقاً في الدين حتى يعرف ما ينبغي له أن يعرفه. 

�أ�ساليب جاهلية لمواجهة الإ�سلام ثانية

لقد كان معاوية يقف )كمعارض( صاحب حق وقضية في وجه الإمام، وإذا ما 
والمنتفعين  والعمال  قريش  ووجهاء  والحكم  الخلافة  في  الطامعين  مجموعة  إليه  أضيف 
السابقين الذين يخشون من تجريدهم من امتيازاتهم وأموالهم التي حصلوا عليها دون 
وجه حق، والمتفقهين والمتعلمين ورواة الأخبار والمفسرين والقصاصين و )الصحابة(، 
وبعض وجوه قريش التي رأت في الإمام عدواً تقليدياً لها والخوارج وأضرابهم والقوى 
والأحزاب السياسية. رأينا كم كان ذلك العصر حافلا بعناصر الفتن والخلاف، تلك 

الفتن التي تزامنت مع بداية استلام الإمام مسؤولية الخلافة.

كل  استمالة  هذا  حاول  لمعاوية،  ممهدة  حولها  وما  الشام  وكانت   اغتياله وقبل 
من لمس لديه استعداداً لمناوأة الإمام وحربه، ثم استغل الثروات التي تركزت في يديه 
لاستمالة وجوه الناس والأشراف ورؤساء القبائل والقادة العسكريين وغيرهم ومهد 
بمختلف الوسائل لتركيز الحكم في ذريته والتمهيد لخلافة يزيد في مبدأ الأمر. كما عمل 
تدين  أنها  غير  بينها  فيما  متنافسة  قوى  مراكز  لخلق  القبلية  العصبيات  بعض  إثارة  على 

بالولاء له شخصياً.

إن توزيع مراكز القوى بين القبائل، بعد انتزاعها من الإسلام كمركز قوة وحيد، 
عمل على بعث وإحياء النظرات الجاهلية العصبية التي حاول الإسلام إماتتها ومحوها؛ 
دعا  وقد  والح��روب.  والفتن  النزاعات  خضم  في  المسلمين  تضع  أن  شأنها  من  لأن 



مو�سوعة الثورة الح�سينية278

الإمام كما دعا رسول الله إلى الحذر من الوقع في هذا الأمر الذي وقع فيه من كان 
قبلهم، فلم يجنوا منهم غير المصائب والويلات والفرقة.

لقد عالج معاوية أمر الأحوال التي اضطربت في عهد الإمام وكان هو شخصياً 
أحد مسببيها ومحركيها، معالجات لم يكن أحد يستطيع أن يصفها أنها تنطلق من منطلق 
إسلامي بحت بأي حال من الأحوال. وقد رأينا الأسلوب والعقلية التي عالج بها أمور 

دولته بعد وفاة الإمام وقبل ذلك أيضاً.

إننا نستطيع القول إن معظم أولئك الذين وجدوا لأنفسهم عذراً في الخروج على 
الإمام قد سكتوا أمام جور معاوية واستسلموا له بل وساعدوه على إرساء دعائم دولته، 
بفضل ما قدم لهم من أموال ومناصب، وما استعمله من وسائل عنيفة مع المعارضين 

الحقيقيين لإسكاتهم وردع غيرهم عن سلوك طريق المعارضة والخصومة.

لقد كانت مهمة معاوية إبعاد المسلمين عن الإسلام، وإرساء نظام طاغوتي هجين 
على  وقائم  البحتة،  الأرضية  وأسسه  قواعده  له  نظام  اسمه،  إلا  الإسلام  من  له  ليس 
هو  استغل  كما  لصالحها  الدين  استغلال  لبعضها  أتيح  قديمة  طاغوتية  أنظمة  تجارب 

الإسلام.

وقد كانت الحواضر الإسلامية بسبيلها أن تكون مثل الشام في أواخر عهد معاوية 
الطويل. ونعيد  امتداداً لحكم معاوية  إلا  ليس  القصير  يزيد  يزيد. فحكم  وبداية عهد 
هنا ما ذكره المسعودي بشأن الفساد الذي عمها في تلك الفترة »قد غلب على أصحاب 
يزيد وعماله ما كان يفعله من الفسوق، وفي أيامه ظهر الغناء بمكة والمدينة واستعملت 

الملاهي وأظهر الناس الشراب«))).

))) مروج الذهب: ص ٨٢.



279 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

ولم يكن الأمر بالهين أن يصل حال مدن كالمدينة ومكة إلى الحال الذي وصلت إليه 
في عهد يزيد، ولا بد أنها قد استدرجت قبل ذلك إلى هذا الحال. وقد روى لنا المؤرخون 
أن بوادر ذلك بدأت تظهر منذ عهد عثمان وقد استفحلت في عهد معاوية الذي غض 
النظر عن كل ممارسة من هذا النوع فيها بعد عن الإسلام بل رويت لنا أقاصيص عن 
بعد.  فيما  يزيد  أظهره  ما  يظهر  ولا  يتستر  كان  أنه  غير  به.  مولعاً  يزيد  أصبح  بما  ولعه 
ولابد أنه كان أمراً محسوباً ومخططاً له بعناية أن يترك الناس الدين ويهملوه ولا يجعلوا له 
الأولوية من اهتماماتهم ولا يعودون يهتمون إلا بشؤونهم الحياتية المعيشية البسيطة التي 

ألف أسلافهم أن يمارسوها قبل أن يمن الله عليهم بنعمة الإسلام.

نموذج مزور مقابل نموذج �أ�صيل

كان الإمام يحاول من موقع مسؤوليته كقائد للأمة كلها أن ينقذها مما يمكن 
الشام  أهل  وصفه  في  ينطلق  يكن  ولم  الصحيح،  الطريق  عن  بها  وينحرف  يعبث  أن 
من موقف متحيز ضدهم أو من باب الحقد على هؤلاء الذين انقادوا لمعاوية كما تنقاد 
الشطط  يكون عن  ما  أبعد  أنه  كما  عليه،  كانوا  الذي  الجهل  يعرف حال  فهو  الأغنام، 

والتجني على الآخرين دون وجه حق.

وقد أزعجه أن يوجه أحد أتباعه السباب إليهم ورأى أن ذلك مجرد حالة سلبية 
تعمل على توسع شقة الخلاف، وارساء عوامل القطيعة والشقاق.

يشخص  كان  إنما  المتعلمين،  وغير  الغوغاء  وعن  الشام  أهل  عن  بكلامه  فهو 
بتشخيصه  وكان  الإسلام.  عن  الابتعاد  أو  القرب  مدى  بها  يتحكم  اجتماعية  حالات 
النموذج  الشام، يحذر المجتمعات الإسلامية الأخرى لكي لا تحذو حذو  حال مجتمع 
النموذج مكشوفاً سافراً ويبين أسباب تخلفه  أمامها هذا  المتخلف؛ فهو يضع  الأموي 



مو�سوعة الثورة الح�سينية280

ووقوعه فريسة سهلة بين يدي معاوية، ويبين كيف أنه لا يتماثل مع النموذج الإسلامي 
الذي حاول رسول الله إيجاده، بل وأوجده فعلا متمثلا بالطلائع الإسلامية الأولى 
الهائلة من  التضحيات  التي تصدت للشرك والكفر والطغيان بصلابة وإيمان وقدمت 

أجل إعلاء دين الله ونشر كلمته على الأرض.

يقصد  كان  الأصيل،  الإسلامي  النموذج  قبالة  الذي وضع  الأموي  النموذج  إن 
منه التصدي لكل نموذج مشابه لذلك النموذج الأول، الذي حاولت الدعاية الأموية 
ومتغيراتها  الحياة  مع  ينجح  أن  يمكن  ولا  التطبيق  ممكن  غير  )مثالي(  بأنه  تصويره 
وتطوراتها وطبيعتها التي تقتضي تمتع الحاكمين - كما هو الحال في السابق - بمزيد من 

الدهاء والحيلة والمكر والسياسة.

وإيجاد  المجتمع  هذا  في  متعددة  طبقات  لإيجاد  تكرس  الأموية  السياسة  وكانت 
إحياء  أغلب الأحيان، فعملت على  متعددة ومتناقضة في  اجتماعية لها مصالح  شرائح 
النزعة القبلية وسلطة شيوخ القبائل وإبراز مفهوم العصبية القبلية من خلال تركيزها 
في  الأولى  المراكز  تبوء  في  وحقها  القرشية  السيادة  وعلى  واضح  بشكل  )العرب(  على 
المؤهلين وحدهم  العرب(  البيت الأموي بالخصوص كممثل )للسادة  السيادة، وعلى 
بين  بالتباعد  وشعور  وتناقض  خلاف  حالة  بالتالي  أوجد  مما  الإسلامية،  الأمة  لحكم 
بعض الشعوب التي دخلت الإسلام وكان لها ثقل كبير في المجتمع الإسلامي المتوسع 
المنتشر وبين أولئك الذين تبنوا النزعة العربية بشكل صارخ، مما انعكس كحالة سلبية 

توسعت على مر الزمن. وقد حاول أعداء الإسلام النفاذ منها لضربه وتقويضه.

الإمام يراقب الحالة الأموية ال�اشذة ويعرف بنف�سه

التي بدأت تبرز في الشام والتي أرادت أن  كان الإمام يراقب تلك الحالة الشاذة 



281 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

النموذج  قلنا -  السائدة، وتلك هي - كما  القياسية  تتوسع وتنتشر وتكون هي الحالة 
الأموي للإسلام الذي عمل معاوية على نحته وإبرازه على أنه النموذج الأجمل المطلوب؛ 
لأنه وحده الذي يمكن اقامة دولة معقولة وواقعية على أساسه، دولة لا تمت - دون 
كامل للإسلام  نسخ  فيه من  ما  وأية وسيلة. وفي هذا  بأي سبب  إلى الإسلام   - شك 
واستبداله بوليد غريب لم تعرفه كل الجاهليات والحضارات الإنسانية طوال تاريخها. 
وهذا ما كان رسول الله يتخوف منه. فقد قال مخبراً أمير المؤمنين بما قد يقوم 
به بعض المحسوبين على الإسلام من تحريف وتزوير، ينطلي وتخفى أهدافه على جماهير 
واسعة من الأمة؛ لأنه لا يصدر عن مؤمنين بهذا الدين أو مشركين معروفين بشركهم، 
وإنما عن أناس تستروا بالدين، وجعلوا من أنفسهم قيّمين عليه وناطقين باسمه »فإنه لا 
سواء إمام الهدى وإمام الردى وولي النبي وعدو النبي. ولقد قال لي رسول الله: إني 
لا أخاف على أمتي مؤمناً ولا مشركاً أما المؤمن فيمنعه الله بإيمانه، وأما المشرك فيقمعه 
الله بشركه، ولكني أخاف عليكم كل منافق الجنان عالم اللسان، يقول ما تعرفون ويفعل 

ما تنكرون«))).

وهذا ما وقع فعلا في ظلّ )دولة إسلامية أموية( جديدة، عدوة للدولة الإسلامية 
المعلنة.  الإسلامية  الشعارات  بنفس  تسترت  وقد   ،الله قادها رسول  التي  الأصيلة 
وقد كان تشخيصها كعدو، ومحاربتها على هذا الأساس، أمر يستدعي الكثير من الفهم 
تعوزه  تكن  ولم  حال،  أي  على  الإمام  يعوزا  لم  الأولان  والأم��ران  والقوة.  والإدراك 
 نفسه. أليس هو البصيرة النافذة التي كانت أقرب ما تكون إلى بصيرة رسول الله
القائل له: »إنك تسمع ما أسمع وترى ما أرى إلا أنك لست بنبي ولكنك وزير، وإنك 

))) نهج البلاغة: ص٥٤٥.



مو�سوعة الثورة الح�سينية282

لعلى خير«))).

وقد رسم هو صورة لنفسه، لا يملك من يتدبر شخصيته الكبيرة إلا أن يرى 
وضوحها وسطوعها بشكل ملفت للنظر حقاً وفريد لا مثيل له، ويرى أنه لم يكن 
يبالغ وإنما يعرض أمام المسلمين الشخصية التي أعدها رسول الله لقيادة المسلمين 
من بعده، فكأنه - كان يرى لزاماً عليه أن يعرف الأمة على شخصيته التي حاولت قوى 

عديدة سحبها من دائرة الضوء عندما منع من ممارسة القيادة الفعلية للمسلمين.

رَاجِ فيِ الظُّلْمَةِ، يَسْتَضِيءُ بهِِ مَنْ وَلَجَهَا«))). مَا مَثَلي بَيْنَكُمْ مَثَلُ السِّ »إنَِّ

.(((» َّ ، مَا لَبَّسْتُ وَلاَ لُبِّسَ عََيل »وَإنَِّ مَعِي لَبَصِيَرِيت

، وَمِنْهَاج مِنْ نَبيِِّي، وَإِّين لَعََىل الطَّرِيقِ الوَاضِحِ أَلْقُطُهُ لَقْطاً«))). »وَإِّين لَعََىل بَيِّنةَ مِنْ رَِّيب

وربما لم يمتلك أحد منا القدرة على رسم شخصيته كما رسمها هو ومن قبله 
قربه من الإسلام  بمقدار  إلا  الشخصية،  فهم هذه  أحد على  يقدر  ولم   ،رسول الله

وفهمه له.

»�إنني �أ�شكو اليوم حيف رعيتي ك�أنني المقود وهم القادة«
الذين يحملون فكرته ويندفعون بنفس حماسه لتصفية  لقد أعوز الإمام الجند 
خصوم الإسلام، دون أن يتلكؤوا ويجادلوا ويناقشوا ويطرحوا المزيد من التساؤلات 
للمتكاسلين  ملاذاً  أصبحت  التي  الأموية  والظاهرة  معاوية  مع  الحرب  جدوى  حول 

))) نهج البلاغة: ص٤0٩.

))) نهج البلاغة: ص307.

))) نهج البلاغة: ص240.
))) نهج البلاغة.



283 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

بمختلف  الإمام  نصرة  عن  قعودهم  وبرروا  الإسلام.  وأعداء  والضعفاء  والمتهاونين 
والمسير  القتال  من  سأمهم  إلى  أغلبها  يعود  والتي  منها  قسمًا  عرضنا  التي  التبريرات 
العديدين  أفكار  تغيير  على  عاملا  الأموية  الأموال  وكانت  وغيره،  الشام  إلى  المتكرر 
معاوية  أتباع  وأن  والعملي،  الملائم  الأصلح  الدين  الأموي،  الدين  في  يرون  وجعلهم 
مسلمون مثلهم وأن لا جدوى من الحرب، وكانت مهزلة التحكيم خاتمة المصائب التي 
أو  روية  دون  خلفه  معاوية  أصحاب  اندفع  بينما  واجتماعهم.  المسلمين  بوحدة  أودت 
تفكير أو سؤال ومن دون إثارة أي خلاف، مقتنعين به قناعة تامة مسلمين إليه أمورهم 
ورقابهم. وهذا ما جعل الإمام يشكو شكوى مرة من هذا الوضع، فهو لم يستطع أن 
يجبر الناس بالقوة والحيف وأساليب القمع والرشوة. فممثل الإسلام الحقيقي لم ينتهج 
غير أساليب الإسلام، ولم تكن هذه وحدها أمام الإغراءات الأموية والأسالب الأموية 
تلك  بوجه  الصمود  على  الانحراف  إلى  الأمة  فيها  استدرجت  التي  المرحلة  في  قادرة 
لَتَشْكُوا  قَبْليِ  عَايَا  الرَّ كَانَتِ  البعيدة عن الإسلام وقيمه. »إنِْ  الخبيثة  الماكرة  الأساليب 
نيَِ المَقُودُ وَهُمُ القَادَةُ، أَوِ المَوْزُوعُ  نيِ اليَوْمَ لاشََْكُو حَيْفَ رَعِيَّتيِ، كَأَنَّ حَيْفَ رُعَاتهَِا، وَإنَِّ

وَهُمُ الوَزَعَةُ«))).

بأهداف  يؤمن  جديد  جيل  وتربية  وإعداد  بايجاد  تتمثل   الإمام مهمة  كانت 
غبش  أو  الشك  غبار  يغلفه  لا  صحيحاً  إسلامياً  تصوراً  ويحمل  الإسلامية  الرسالة 

الخلاف والجدل العقيم والتردد.

وقد وجدنا أن أقوال الإمام كانت تنحى بهذا الاتجاه بأكثر من مناسبة، وكان تقريع 
أصحابه وتوبيخهم أحياناً لا يستهدف سوى تنبيههم إلى أخطائهم بعد تشخيصها أولاً 
ثم عبورها وتجاوزها فيما بعد. كان يريد لتلك الطليعة المسلمة الجديدة أن تستسهل ترك 

))) نهج البلاغة: ص ٧١٩.



مو�سوعة الثورة الح�سينية284

ديارها وأهليها وكل عزيز عليها للدفاع عن الإسلام. وكان يريد لها أن تبرز وتتجدد 
السنين  تطاولت هذه  اللاحقة، مهما  الأزمان  بل حتى في  فقط،  زمنه هو  وتظهر لا في 
وابتعدت، ليكون مقياس الانتماء إلى الإسلام هو الانشداد إليه والرغبة في التضحية من 

أجله، سواء أتيحت تلك الفرصة للتضحية أم لم تتح. ولا يهم متى يكون ذلك.

معارك الإ�سلام واحدة في كل زمان ومكان

»لما أظفره الله بأصحاب الجمل، قال له بعض أصحابه: وددت أن أخي فلاناً كان 
شاهدنا ليرى ما نصرك الله به على أعدائك. فقال: أهوى أخيك معنا؟ فقال: نعم. 
قال: فقد شهدنا، ولقد شهدنا في عسكرنا هذا أقوام في أصلاب الرجال وأرحام النساء 

سيرعف بهم الزمان ويقوى بهم الإيمان«))).

الذين يراهم أمامه يقاتلون دفاعاً  وقد أراد بذلك أن يبين أن جنده ليسوا هؤلاء 
عن الإسلام فقط، بل أن كل من يسير على النهج الصواب ويتبنى المواقف الإسلامية 
إيجاد  أراد  أيضاً.  جنده  من  هم  والسنين  الأيام  تباعدت  مهما  تبناها  التي  الصحيحة 
التي مر بها أسلافهم  المواقف  يرجعوا  الناس والإسلام، وأن  دائمية بين  ارتباط  حالة 
ويقيموها تقويما عادلا مصنفا ويتبنى تلك التي عملت على عز الإسلام وإعلائه، كما 
لنا كيف سينتهي  التصرفات الأموية ويبين  التساؤلات حول جدوى  يثير  أراد أن 
المطاف بالمسلمين آخر الأمر في ظل دولة جائرة كهذه إذا ما سادت وحكمت، ولم تكن 
أقواله تنبؤات عما سيكون عليه حال المجتمع الإسلامي بقدر ما كانت تفسيراً صحيحاً 
للسنن الإلهية التي استوعبها الإمام استيعاباً شاملا ووعى كل ما جاء به القرآن في هذا 

الصدد، فهو ابن القرآن وربيب الوحي..

))) نهج البلاغة: ص ٩٨.



285 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

ك�شف الأخطاء لا يتم بال�سباب و�إنما بو�صف الأعمال

كان  ال��ذي  الأسلوب  بنفس  لا  وكشفه  الأم��وي  النظام  لتعرية  انطلق  وهكذا 
التي حاول هذا  إليه، وإنما بتشخيص العيوب والأمراض  النظام ويلجأ  يستعمله هذا 
فيما  منها  الأمة  تخليص  التشخيص  بهذا  ليتم  الإسلامية،  الأمة  جسد  في  نشرها  النظام 
بعد، حتى دون وجود الإمام نفسه واختفائه من الساحة، وربما بعد سنوات طويلة من 
رحيله. وبهذا الشعور وهذا الفهم فإنه عندما سمع قوماً من أصحابه يسبون أهل الشام 
قال لهم: »إني أكره لكم أن تكونوا سبابين، ولكنكم لو وصفتم أعمالهم وذكرتم حالهم 
اللهم احقن دماءنا  إياهم،  العذر. وقلتم مكان سبكم  القول وأبلغ في  كان أصوب في 
ودماءهم وأصلح ذات بيننا وبينهم واهدهم من ضلالتهم، حتى يعرف الحق من جهله 

ويرعوي عن البغي والعدوان من لهج به«))).

فهو هنا يدعو لتشخيص الداء ليتسنى إعطاء الدواء المناسب؛ أراد نشوء حالة من 
النقد الايجابي يرتفع بمستوى كل شخص في هذه الأمة، ليشعر أنه منها حقاً وأنه مسؤول 
مسؤولية مباشرة عنها وأنه راع فيها. ورغم ما فعله أهل الشام معه، فإن الإمام - كان 
يعرف أنهم ما كانوا ليفعلوا ما فعلوه لولا جهلهم وتأثرهم بقيادة معاوية المنحرفة، وربما 
كان قلبه يتفطر أسى وحزناً عليهم؛ لأنهم ينساقون هذا الانسياق الأعمى وراء معاوية 

وألاعيبه وأفانينه.

احذروا معاوية.. لو ظهر في غير زمن الإمام لدمر الإ�سلام �إلى الأبد

وهكذا أشار إلى معاوية إشارات صريحة، محذراً الناس منه، وكان بذلك يريد تحذير 
الناس  الساحة فيما بعد أيضاً ويضلل  الناس من كل نموذج آخر مشابه قد يظهر على 
ويلعب بعقولهم ومشاعرهم لما في ذلك من خطر ماحق؛ لأن معاوية - كما قلنا - يتستر 

))) نهج البلاغة: ص ٤٦٤.



مو�سوعة الثورة الح�سينية286

بالإسلام نفسه الذي تدين به الأمة وتقدسه.

وقد شاء الله أن يبتلي الإمام بمعاوية، ويبتلي معاوية بالإمام ليكون أحدهما حجة 
على الآخر - على حد تعبير الإمام في إحدى رسائله إليه-.

ترى لو ظهر معاوية في زمن غير زمن الإمام، وحارب شخصا غيره، كيف كانت 
لا  ساحقاً،  نصراً  سيحقق  كان  معاوية  أن  شك  لا  حينذاك؟  الحوادث  مجرى  ستكون 
على ساحة المعارك وفي نطاق الحروب والسيوف، وإنما على المستوى )العقائدي(؛ إذ إن 
معاوية، لو كان الذي نازله غير الإمام، ربما استطاع تصوير القضية كلها لصالحه بشكل 
جذاب مقنع مغرٍ، وتصوير قضية خصمه )لو كان غير الإمام( تصويراً يدعو للاشمئزاز 
والقرف منه. وقد أراد فعلا أن يصور قضية خصمه الإمام كذلك، لكنه لم ينجح إلا مع 

أهل الشام ولم يدم ذلك إلا خلال مراحل الحكم الأموي وحسب.

وبشاعة  بشاعته  يصور  أن   - معاوية  أراد  ما  عكس  على   - الإمام  استطاع  وقد 
فضائل  يطمس  أن  بذلها  التي  الجهود  كل  رغم  معاوية  يستطع  ولم  وقبحها.  تصرفاته 
عدوه حتى بين أهل الشام أنفسهم أحياناً، ولم يستطع أن يخفي جرائمه هو وخروجه 
السافر على العديد من أحكام الإسلام وتشريعاته، وأن يلقي عليها ظًال إلى الأبد، فقد 
انتبهت الأمة، وربما كانت قد سكتت مغلوبة - إلى أضاليله وخدعه، وربما كان ذلك 
بفعل توجيهات الإمام وعمله على تربية الأمة كلها وإيجاد حالة من الوعي والقدرة على 
النقد والمراقبة والتوجيه والرصد مما يساعد على ايجاد حالة أخرى من التقويم المستمر 
لكل انحراف من الحاكم أو من فئات معينة من الأمة، حتى في المراحل اللاحقة التي قد 

يختفي فيها )الخصوم( الحاليون ويظهر قادة جدد.

وكان أحرى بالمسلمين - إلى يومنا هذا - أن يغتبطوا فعلا لظهور معاوية وخروجه 



287 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

مؤهلا   - الأمة  عند  الهائل  برصيده   - الإمام  غير  كان  فما  نفسه،   الإمام عصر  في 
للتصدي له وإيقافه، ولو أن معاوية ظهر في عهد غير عهده لاستأصل الإسلام نهائياً 
ولقضى عليه. ولكن ظهوره في زمن الإمام جعله يصطدم بصخرة صلدة ولا ينجح 

بتنفيذ كل مخططاته ومآربه إلا بشكل محدود، وإلى حين.

وكان )نجاحه( الظاهري بعد اغتيال الإمام، مقدمة لفشل سياسته ومخططاته على 
المدى البعيد، وكان تمهيداً لانهيار وسقوط النظام برمته بعد ذلك.

لقد كانت الدولة الأموية نموذجاً سيئاً جعل الأمة كلها تتطلع بنظرات السخط 
وعدم الرضا عليها وإن سكتت مغلوبة على ممارساتها، ليكون هذا النموذج فيما بعد إذا 

ما ظهر بأي شكل مدعاة لسخط آخر، ومعرضاً للسقوط والانهيار أيضاً.

وقد أثار ظهور هذه الدولة احتمال ظهور دول فرعونية طاغوتية محتملة في أزمنة 
وأمكنة أخرى تستغل الإسلام وشعاراته وطقوسه. وهذا ما جعل الأمة تراقب بوادر 
كل  تمرير  من  يتمكن  فلا  لمعاوية  مشابه  آخر  نموذج  كل  إلى  الحذر  بعين  وتنظر  ذلك 

خططه وألاعيبه كما مررها ذاك.

كالإمام  شخص  له  يتصد  ولم  الإمام،  عهد  غير  عهد  في  ظهر  قد  معاوية  كان  لو 
وقيم  لأفكار  تماماً  المغايرة  وقيمه  لأفكاره  روج  قد  لكان  كلها،  الأمة  أمام  ويكشفه 
الإسلام، ولعمل بنجاح دون أي عائق ودون وجود خصم مؤهل يمتلك رصيداً هائًال 
لدى الأمة لتأسيس نظام طاغوتي جديد، تتضاءل أمامه كل الأنظمة الطاغوتية الأخرى 
ولأعلن خروجه السافر عن الإسلام ولحاربه علانية بنفس الطريقة التي حاربه فيها مع 

أبيه قبل أن يجبرا على اعتناقه خوفاً من القتل والاستئصال.

ورغم كل الغيظ الذي جرعه معاوية للإمام، فإننا نحسب أن الإمام كان سعيداً 



مو�سوعة الثورة الح�سينية288

أيضاً لظهور معاوية في عهده، مع كل ما لاح لنا من المرارة الظاهرة في أقواله ورسائله 
عندما يذكره أو يكتب إليه؛ لأنه علم أن طاقة الشر الهائلة المعتملة في نفسه والامكانات 
التي سخرها والاستعدادات والقدرات الاستثنائية التي تمتع بها، لم يكن يستطع ردعها 

وكشفها إلا هو، فلم يكن أبلغ حجة على معاوية من الإمام.

في  ويقف  علياً  ليحارب  كلها  الأمة  أمام  الأعذار  يجد  أن  معاوية  يستطيع  كيف 
وجهه؟

دينه  تزوير  على  وعمل  لله  السافر  العصيان  مستنقع  في  ووقع  القرآن  تأول  لقد 
وأحكامه واستغل بقية من عصبية كادت تنقرض وأجج نارها مرة أخرى، عالماً أن كل 

ما كان يفعله إنما لمصلحته الشخصية هو.

الإسلام  عن  خارج  أمام  الأي��دي  مكتوف  يقف  أن  يملك   الإمام كان  هل 
كمعاوية؟ وهل كان مستطيعاً أن يجامله ويقره على ولاية الشام أو يتقاسم معه الحكم، 

وعنده ما عنده من اليقين والحق؟

موقف الإمام من معاوية

إن ما يعلمه الامام يجعله لا يتردد باتخاذ الموقف الذي وقفه من معاوية، وبدعوته 
بوجه  للوقوف  الناس في كل زمان  يدعو  فإنه  منه،  الموقف  نفس هذا  الآخرين لاتخاذ 

أمثاله من المنحرفين دون تردد، فمنهج الإسلام واحد وطريقه واحد.

وعن ذلك عبر الإمام في رسالة له كتبها إلى معاوية نفسه قائلا: »وقد ابتلاني الله 
بك وابتلاك بي، فجعل أحدنا حجة على الآخر فعدوت على طلب الدنيا بتأويل القرآن، 
فطلبتني بما لم تجن يدي ولا لساني وعصيت أنت وأهل الشام، وألب عالمكم جاهلكم، 



289 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

وقائمكم قاعدكم«))).

وقد صور الإمام معاوية تصويراً دقيقاً في رسائله وخطبه، وطبيعي أن يعمد 
إلى ذلك مع خصمه ليكشف حقيقة هذا الخصم، ويلقي الحجة عليه وعلى من ناصره في 

.خلافه وخروجه على القيادة الشرعية الممثلة به

غير أننا لابد أن نلتفت إلى أمر آخر، وهو: أن الإمام قد أدرك ببصيرته الثاقبة 
وعلمه الكبير أن معاوية سيكون نموذجاً للطواغيت والفراعنة المتلبسين بالإسلام على 
مر الزمن، وسيكون مثلا أعلى لهم. وهكذا أراد أن يكشف زيف هذه الشخصية أمام 
الناس حتى لا ينبهروا بها أو يخدعوا ببريقها إذا ما حدث أن تكررت وظهرت بشكل 
آخر وباسم آخر، وقام فرعون أو فراعنه آخرون ينهجون نهجه، ولا ينساقون وراءهم، 

بل يدققون بتلك الأشكال الممسوخة القائمة خلف بريق ظاهري خادع.

ظاهرة  أن  يدرك  الصافي  بحسه   وكان الإمام،  عهد  في  ظهر  نموذج  فمعاوية 
معاوية ستتكرر أمام غياب القيادة الحقيقية عن الساحة. وقد أراد الإمام، إذا ما تكررت 
فتحرقها  النار بعض الحشرات  الأمة كلها حولها، كما يستقطب ضوء  أن لا تستقطب 

بالتالي وتعود النتيجة وباًال على الجميع.

لو لم يكشف الإمام معاوية، لكان هذا صنمًا كبيراً معبوداً من دون الله، ولحاول أن 
تغطي شخصيته حتى شخصية رسول الله نفسه ولحاول محوها وتشويهها.

وقد رأينا كيف نظر الحجاج إلى شخصية عبد الملك بعد ذلك، وقد أراد الحجاج 
الناس أن ينظروا إليه، كما ينظر هو إلى خليفته وفرعونه ومعبوده.

التصدي  يستطيع  لكي  الإم��ام  امتلكها  التي  المؤهلات  يمتلك  أحد  يكن  ولم 

))) نهج البلاغة: ص ٦٢٧.



مو�سوعة الثورة الح�سينية290

الكبيرة وكشف شخصيات )المعارضين( وفي مقدمتهم معاوية، وتعريتها  للمؤامرات 
أمام الناس على مر الأزمان. وهكذا، فلربما اعتبرنا من حسن الحظ والطالع أن يظهر 
معاوية في زمن الإمام. فمعاوية طاقة هائلة وعبقرية كبيرة من عبقريات الشر والجموح 

والتمرد، كانت خلاصة عبقريات الشر وسياسات الفراعنة السابقين. 

كيف و�صفه: �إذا �أردت �أن تعرفه فاقر�أ و�صف الإمام له ).. ف�إنما هو ال�شيطان(

طريق  في  عقبة  كان  وإنما  وحسب،   الإمام طريق  في  عقبة  معاوية  كان  وما 
الإسلام نفسه. إن أمره عجيب حقاً، فكأن هذه العقبة قد وضعت في طريق الإسلام، 

لتختبر منزلته في النفوس، وكيف ستصمد أمام المكائد والدسائس.

فلنلاحظ معاوية، كما لاحظه الإمام ووصفه هو شخصياً في بعض كتبه وأشار 
إليه أثناء خطبه أو كلامه:

شماله،  وعن  يمينه  وعن  خلفه،  ومن  يديه  بين  من  المؤمن  يأتي  الشيطان  هو  »فإنما 
ليقتحم غفلته ويستلب غرته«))).

واطِّراح  الحقائق  تضييق  مع  المتعبة،  والحيرة  المبتدعة  للأهواء  لزومك  أشد  »ما 
الوثائق التي هي لله طلبة وعلى عباده حجة«))).

»وقد دعوتنا إلى القرآن، ولست من أهله«))).

»امرئ ظاهر عنه، مهتوك ستره، يشين الكريم بمجلسه، ويسفه الحليم بخلطته«))).

)))نهج البلاغة: ص 585.

)))نهج البلاغة: ص 577.
))) نهج البلاغة:٥٩٥ )ومروج الذهب: ١٧( و ٥٢٦.

))) نهج البلاغة: ص٥٨٠ )ومروج الذهب ١٧( و ٥٢٦.



291 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

»وأرديت جيلا من الناس كثيراً خدعتهم بغيك وألقيتهم في موج بحرك، تغشاهم 
الظلمات وتتلاطم بهم الشبهات حملتهم على الصعب وعدلت بهم عن القصد«))).

الطلقاء  وأبناء  للطلقاء  وما  والمسوس؟  والسائس  والمفضول  والفاضل  أنت  »ما 
المهاجرين الأولين وترتيب درجاتهم وتعريف طبقاتهم. هيهات لقد حن  والتمييز بين 

قدح ليس منها وطفق يحكم فيها من عليه الحكم لها.

َا الإنسان على ظلعك وتعرف قصور ذراعك وتتأخر حيث أخرك القدر،  أَلاَ تَرْبَعُ أَيُّه
فما عليك غلبة المغلوب ولا لك ظفر الظافر وأنك لذهاب في التيه روّاغ عن القصد« ))).

كعبد  حرب  ولا  كهاشم  أمية  ليس  اليقين.  على  مني  الشك  على  بأمضى  »فلست 
المطلب ولا أبو سفيان كأبي طالب ولا المهاجر كالطليق ولا الصريح كاللصيق ولا المحق 

كالمبطل ولا المؤمن كالمدغل ولبئس الخلف خلف يتبع سلفاً هوى في نار جهنم«))).

»فإنك مترف قد أخذ الشيطان منك مأخذه، وبلغ فيك أمله، وجرى منك مجرى 
الروح والدم. ومتى كنتم يا معاوية ساسة الرعية وولاة أمر الأمة، بغير قدم سابق ولا 

شرف باسق؟«))).

معاوية - كما عرفناه - وكما اعترف هو أيضاً ببعض جوانب انحرافه وخطئه، لم 
يكن يختلف عن الصورة التي رسمها له الإمام، بل لعل هذه الصورة هي أصدق الصور 
للإسلام  كعدو  الوصف،  بهذا  عليه  متجنياً  الإمام  كان  وما  ووضوحاً.  تعبيراً  وأدقها 
بمهارات  يتمتعون  الذين  المرتقبين  الأعداء  ربما كان يصف بعض  بل  أمامه،  شاخص 

))) نهج البلاغة: ص٥٧٢ )ومروج الذهب:ص١٧( و ٥٢٦.

))) نهج البلاغة: ص٥٤٦ )ومروج الذهب:ص١٧( و ٥٢٦.
))) نهج البلاغة: ص٥٤٧ )ومروج الذهب: ص١٧( و ٥٢٦.
))) نهج البلاغة: ص٥٣٣ )ومروج الذهب:ص١٧( و ٥٢٦.



مو�سوعة الثورة الح�سينية292

متشابهة ويؤثرون في الناس، والذين قد يظهرون في كل زمان ومكان. وعلينا أن نستعد 
لهم ونواجههم، وهم يلبسون أثواب معاوية ويتسترون بما تستر به. 

فراعنة وطواغيت  فرعون وطاغوت من  كانت ستبرز في كل  معاوية  مواصفات 
هذه الأمة، الذين يدعون الغيرة على الإسلام والوصاية على المسلمين.

وعندما تصدى الإمام لاستئصال فرعون محتمل كمعاوية ومنعه من الوثوب 
إلى منبر رسول الله وخلافته، ورسم لنا صورته ووضعها أمامنا، فإنه طلب منا أن 
نستعد لفراعنة زماننا المحتملين الذين سيظهرون لنا كما ظهر معاوية بالشام، ثم استولى 
وعبثه  غدره  بوادر  أول  رأينا  ما  متى  ظهوره  لنمنع  الإسلامية،  الدولة  بلاد  كل  على 

وألاعيبه وسياسته.

»�أول من يغير �سنتي رجل من بني �أمية«

ورحم الله أبا ذر، فقد نقل عن رسول الله قوله: »أول من يغير سنتي رجل من 
بني أمية«))).

ومن عسى أن يكون هذا غير معاوية، الذي استغل الانحراف الواقع في عهد سلفه 
القضاء عليه  تزوير وتشويه للإسلام مستهدفاً  بأكبر عملية  ليقوم  أيضاً،  أمية  بني  من 
ومحوه من الوجود. فقد ابتلي به الإسلام وابتلي به الإمام والناس الذين عاشوا في عهد 

الإمام.

غير أن مهمة معاوية ما كان لها أن تنجح إلى الأبد ومع الأمة كلها، فالإمام رغم ما 
لاقاه من مصاعب قد نجح بلفت نظرها إلى ما انزلق إليه من تأثروا به، وجعلها تدرك 
حتى بعد رحيله أنها إذا ما كانت في مرحلة من مراحل حياتها قد تنازلت وضعفت 

))) البداية والنهاية: ج٨ ص٢٣٤.



293 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

واستسلمت لبعض الطواغيت أمثال معاوية وأضرابه من بني أمية أو بني العباس أو 
غيرهم، فإنها لم تمت ولم تفقد كل قوتها، وإن جذوة الإسلام وصحوة الإسلام لا تزال 
تنير طريقها وقد تحفزها للنهوض ومواصلة نفس المسيرة التي سارها صحب رسول 

.الله

وحتى هذا الحديث يتأوله البعض، فيقولون إنه بحق يزيد. ونقول: بأنه حتى لو 
كان بحق يزيد، فمن الذي أوجد يزيد ومهد له وأقام عرشه وبنيانه؟ وبماذا كان يزيد 
يفرق عن معاوية؟ سوى أنه طائش نزق لم يتورع عن إظهار ما حاول معاوية إخفاءه؟ 

أليست دولة يزيد امتداداً لدولة معاوية؟ أليست وليداً لها ونسخة منها؟ 

معاوية: الإعداد لدين جديد

في مقابل رأي الأمة الحقيقي بمعاوية، والذي عبر عنه الإمام بصراحة ووضوح، 
والذي لم تختلف عليه في مختلف أقطارها وأمصارها، اللهم إلا في الشام وحواليها، طرح 
معاوية الأحاديث التي لفقها له محدثو الدولة وفقهاؤها والصحابة المزورون، وذكروا 

فيها عن رسول الله مناقب لمعاوية ما كانت لتتاح للرسول نفسه.

بيده،  كذلك  شيء  كل  أصبح  كما  النهاية،  في  بيده  الإعلام  وسائل  أصبحت  لقد 
فما الذي يمنعه من تحسين صورته في أعين المسلمين، بل ما الذي يمنعه من محاولة محو 
المبجل  فيها عاهلهم  يرون  يوم،  تطالعهم كل  وإلصاق صور جديدة  السابقة  الصورة 
الأثير القريب من رسول الله ومن الله تعالى نفسه! وقد عمل على هواه - على تهديم 
الشريعة وتشويه صورتها بتفويض إلهي مطلق ادعاه لنفسه باسم الإسلام، ما كان ليتاح 
للفراعنة القدماء السذج الذين لم يبلغوا ما بلغه من دهاء ولم يلجؤوا إلا إلى الأسايب 

المباشرة في الظلم والجور.



مو�سوعة الثورة الح�سينية294

فقدت الأمة هويتها الإ�سلامية عندما ا�ست�سلمت لمعاوية

كان من الطبيعي، بعد أن استلمت الأمة لهذا النمط من الحكام، أن تفقد هويتها 
وكيانها كأمة إسلامية، وتظهر بشكل آخر مرقع لا يتمتع بأي قدر من الأصالة أو وحدة 
النمط من  إن مهمة هذا  إذ  والبقاء والاستمرار؛  الديمومة  قدرة على  بأية  الشكل ولا 
لهم  ليتسنى  ومحوها  بل  وتغييرها  رسالتها  ومسخ  مسيرتها،  عن  الأمة  تحويل  الحكام 
صراحة  أغراضهم  عن  هؤلاء  يعلن  لا  وإذ  الشخصية.  وطموحاتهم  أطماعهم  تحقيق 
ويخفوا مخططاتهم وراء أعذار وأسباب وهمية، فإنما لكي يساعدهم ذلك على تمرير هذه 
المخططات على الأمة وتنفيذها بيسر وسهولة. فالإعلان الصريح لابد أن يحمل في طياته 
يقصدون  التي لا  ألاعيبهم  إلى  استدراجها  معه  يستطيعوا  لن  مباشراً للأمة،  استفزازاً 
منها سوى تكريس منافعهم وتحويل أبنائها إلى عبيد مستضعفين لا يرون أمامهم دون 

الله إلا أسيادهم الحاليين، وإلا تنفيذ رغباتهم ونزواتهم.

لذلك فإن توقعات الرسول الكريم كانت حقيقة، عندما رأى ببصيرته الثاقبة 
الأمة وقد تخلت عن رسالتها بعد ذلك، أمة ضعيفة، مهملة، لا تعرف من الإسلام إلا 
اسمه ومن القرآن إلا رسمه، ولا تهتم إلا ببعض المظاهر التي تقنع بها نفسها على أساس 

أنها أمة إسلامية ولا يعود الدين يعني لديها إلا شعائر وطقوس ألفتها بحكم العادة.

من  »يكون خلف  يقول:   أنه سمع رسول الله الخدري  أبو سعيد  أخبرنا  وقد 
بعد ستين سنة أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات، فسوف يلقون غياً. ثم يكون خلف 

يقرؤون القرآن لا يجاوز تراقيهم. ويقرأ القرآن ثلاثة: مؤمن ومنافق وفاجر«))).

على  بدينهم  ويمنُّون  بأموالهم،  سيفتنون  القوم  إن  علي  »يا   :للإمام  وقال
ربهم، ويتمنون رحمته ويأمنون سطوته، ويستحلون حرامه بالشبهات الكاذبة والأهواء 

))) البداية والنهاية: ج8 ص ٢٣٣.



295 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

الساهية، فيستحلون الخمر بالنبيذ والسحت بالهدية والربا بالبيع«))).

وجاءت تصورات الإمام عن انهيار الأمة في ظل أنظمة يتحكم فيها طواغيت 
 .حاذقون مهرة )دهاة( أمثال معاوية، مطابقة لتصورات الرسول الكريم

لابد للمقدمات من نتائج

فلا بد أن النتائج لها مقدمات، وهذه المقدمات برزت متمثلة بتلك الشرائح الطفيلية 
النهاية  الرداء في  رداءه، وحاولت سلب هذا  ولبست  بالإسلام ظلمًا وكذباً،  الملتصقة 
امرؤ  يتوصل  أن  بالغيب  ليس رجماً  فإنه  لذلك  له،  الحقيقية  المالكة  أنها  ادعت  أن  بعد 
كعلي الذي يمتلك بصيرة واعية وعلمًا واسعاً وحساً مرهفاً، هو حس الإسلام ذاته، 
ويمتلك شعوراً بالمسؤولية لا يتفوق عليه إلا الشعور الذي امتلكه رسول الله، إلى 
قراءة المستقبل وكأنه ينظر إليه ويشاهده عياناً ويشخص البدايات التي ستشكل نقاط 
الشروع لهذا الانحراف الواسع المرتقب، بعد أن مهدت له انحرافات غير ملحوظة في 

بداية الأمر.

إن التصدي لمراكز المسؤولية من قبل من ينبغي أن يكونوا أبعد الناس عنها، أمر 
اً ولا يدعو للارتياح؛ إذ إن معنى ذلك أن يجر هؤلاء الناس  رأى الإمام أنه خطير جدِِ
إلى ممارساتهم غير المبالية وعبثهم وبعدهم عن الإسلام خصوصاً وأن سوابقهم معروفة 
لدى الأمة، وإذا ما قبلتهم حكاماً عليها، فإن ذلك ليس له إلا معنى واحد، وهو تخليها 
عن رسالتها »ولكنني آسي أن يلي أمر هذه الأمة سفهاؤها وفجارها، فيتخذوا مال الله 
، والصالحين حرباً والفاسقين حزباً، فإن منهم الذي قد شرب فيكم  ، وعباده خوًال دوًال
الإسلام  له على  رضخت  حتى  يسلم  لم  من  منهم  وأن  الإسلام،  حياً في  الحرام، وجلد 

))) نهج البلاغة:ص٣٣٧.



مو�سوعة الثورة الح�سينية296

الرضائخ«))).

ال�اشم: نقطة ال�شروع لتعزيزالانحراف

الشام  أن  بل  الواسع،  بالانحراف  الشروع  نقطة  هي  ستكون  الشام  أن  رأى  لقد 
قد بدأت تكون كذلك، فلا عجب إن راح الإمام يشخص الحالة المرضية التي وقعوا 
قسمًا  ذكرنا  التي  المتعددة  العوامل  بفعل  وذلك  الإسلام،  عن  بعيدين  وجعلتهم  فيها، 
منها في هذا الفصل، ومنها رؤية أهل الشام للإسلام بالعين الأموية التي لم ترد له أن 
يعرف إلا من خلال مصالحها ووفق )اجتهاداتها( هي، ولبعد الشام النسبي عن حاضرة 
الإسلام الأولى في عهد رسول الله وعدم دخولها في الإسلام إلا في وقت متأخر، مع 
أن ذلك تم من خلال يزيد بن أبي سفيان الذي استلم معاوية منه قيادة الشام فيما بعد، 
بعيد وفاته. وعدم متابعة الشام أو عاملها معاوية متابعة حقيقية من قبل الخلفاء الذين 
سبقوه، مما مكنه من الاستئثار بها واستخلاصها لنفسه خاصة، ساعده على ذلك وقوع 
فيها في عهد  رئيسياً  منها وطرفاً  للعديد  الممهد  هو  كان  التي  والفتن  الأحداث  بعض 

.عثمان وفي عهد الإمام

قري�ش والأحزاب

أن  وبوادره  الانحراف  أسباب  شخص  أن  بعد  عليه  لزاماً  يرى   الإمام وكان 
العمال  تولية  لمنعه من  استفحاله، وهكذا سعى في عهد عثمان  البداية وقبل  منذ  يوقفه 

الفاسدين أمثال معاوية، والذين كانوا سبباً لنقمة الأمة على عثمان وثورتها عليه.

هؤلاء  عزل  إعلانه  هو  فعله  ما  أول  كان  بالخلافة،   الإمام مبايعة  بداية  وفي 
ذلك  إلى  دعته  التي  العديدة  الأسباب  رأينا  وقد  نفسه،  معاوية  مقدمتهم  وفي  العمال 

))) نهج البلاغة:ص٣٣٧.



297 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

وتكلمنا عنها بإسهاب في غضون هذا الكتاب. وقد أراد الإمام أن يزيل السبب المباشر 
البداية ويواجه مسيرتها المنحرفة بمسيرة  النقطة السوداء منذ  للانحراف ويمحو تلك 
مضادة صحيحة، هي مسيرة الإسلام ممثلة بقيادته وبالطليعة من جنده الذين عمل على 
إعدادهم وتربيتهم منذ البداية ومنذ انتقاله من المدينة حيث الأحزاب وقريش وحقدها 
عليه وعلى آله، بل وآل هاشم على العموم. وكان الإمام يدرك سبب ذلك تمام الادراك 
ويعايشه معايشة حقيقية، وهو يرى قريشا تدب حوله بالشر والكره والقطيعة والتحزب. 
وقد قال فيما قاله عنهم: »ما لي ولقريش، والله لقد قاتلتهم كافرين ولأقاتلنهم مفتونين، 
وإني لصاحبهم بالأمس، كما أنا صاحبهم اليوم، والله ما تنقم منا قريش إلا أن الله اختارنا 

عليهم فأدخلناهم في حيزنا«))).

وقد قال لعقيل أخيه بشأنهم »فدع عنك قريشا وتركاضهم في الضلال وتجوالهم 
في الشقاق وجماحهم في التيه، فإنهم قد أجمعوا على حربي كإجماعهم على حرب رسول 

الله، فجزت قريشا عني الجوازي، فقد قطعوا رحمي وسلبوني سلطان ابن أمي«))).

وأكفأوا  رحمي،  قطعوا  قد  فإنهم  قريش،  على  أستعديك  إني  »اللهم  عنهم:  وقال 
إنائي وأجمعوا على منازعتي حقاً كنت أولى به من غيري، وقالوا:لا، إن في الحق أن تأخذه 

وفي الحق أن تمنعه، فاصبر مغموماً أو مت متأسفاً...«))).

أن تقف إلى جانبه في  أقرب إلى معاوية من علي، وقد اختارت  لقد كانت قريش 
النهاية في حربه الظالمة ضد الإمام، للأسباب التي ذكرها والتي عرفناها من خلال 
تتبعنا لحوادث التاريخ الإسلامي في مطلع الرسالة. وأصبح القرشي بتحيزه إلى معاوية 

))) نهج البلاغة: ص١٣٥.

))) نهج البلاغة: ص٥٧٦.
))) نهج البلاغة: ص ٤٨.



مو�سوعة الثورة الح�سينية298

وتبني  إليه  والميل  حبه  على  رباهم  الذين  أولئك  من  بأصوله  يتحدر  الذي  كالشامي 
مواقفه.

وقد رأينا أن معاوية أيضاً قد ركز على عداوته لأهل العراق منذ البداية، كأعداء 
محتملين في المستقبل، وأعداء حاليين فعلا، بدأت بوادر عداوتهم له فعلا بمسيرهم خلف 
الإمام وتحت قيادته. ولعل حملته على الإمام لم ترافقها حملة شرسة أخرى بلغت تلك 
 التي شنها على أهل العراق، وقد استمر موقفه من العراقيين حتى بعد وفاة الإمام
بعد وفاة معاوية  للعراقيين حتى  المعادية  النظرة  قبضته، واستمرت  العراق في  ووقوع 

نفسه وخلال فترة الحكم الأموي برمته.

أنماط  بعض  وشجب  أيامهم  ولومه  العراقيين  بتقريعه  يريد  كان  فقد  الإمام،  أما 
سلوكهم وتحريضهم على عدوهم، وهم غالبية جنده، أن يزرع فيهم حالة متقدمة من 
الذاتي لأنفسهم، بعد أن أراهم من هو عدوهم الحقيقي، وكيف خرق  الوعي والنقد 

الإسلام وتجاوز عليه وخرج عليه خروجاً سافراً.

الأئمة  خلف  المسيرة  إكمال  تتولى  منهم  جديدة  طلائع  وإعداد  تربيتهم،  أراد  لقد 
من آله فيما بعد على خطه. وكان معاوية يعرف أنهم العدو المرتقب والمتوقع، ويعرف 
النقص  عوامل  وجود  ومع  ومتآمرة،  ضعيفة  عناصر  وجود  ومع  علاتهم  على   - أنهم 
المتعددة،  القبلية  الانتماءات  ذي  المتقلب  الحذر  المتحفز  المتسائل  الواعي  بمجتمعهم 
سيستقرون في النهاية ويقررون الجهة التي سيتعاونون معها ويحاربون تحت لوائها، ولا 

شك أنها ستكون جهة علي وآله في النهاية. 

أهل ال�اشم. كيف و�صفهم الإمام�

بعد أن وصف الإمام معاوية ذاك الوصف الدقيق، ووصف حال أهل الشام، 



299 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

أيضاً، وهم )الخميرة( التي كونها معاوية وحاول زرعها في جسم الأمة الإسلامية لتكون 
هذه الأمة كلها على غرارها فيما بعد، وكما أوضحنا فإن الإمام لم ينطلق في وصفهم من 

كره خاص لهم وإنما لتقويم حالهم.

القلوب الصم الأسماع الكمه الأبصار،  فأهل الشام كما وصفهم الإمام: »العمي 
الذين يلتمسون الحق بالباطل ويطيعون المخلوق في معصية الخالق، ويحتلون الدنيا درها 

بالدين ويشترون عاجلها بآجل الأبرار والمتقين«))).

»فهات رجلا من أهل الشام يقبل في الشورى أو تحل له الخلافة«))).

الناس  من  جيلا  »وأرديت  معهم:  انحرف  من  وبشأن  بشأنهم  معاوية  إلى  وكتب 
بهم  وتتلاطم  الظلمات،  تغشاهم  بحرك،  موج  في  وألقيتهم  بغيك،  خدعتهم  كثيراً، 
الشبهات، فجازوا عن وجهتهم، ونكصوا على أعقابهم، وتولوا على أدبارهم، وعولوا 

على أحسابهم«))).

»وليس أهل الشام بأحرص على الدنيا من أهل العراق على الآخرة«))).

ممن  شوب،  كل  من  وتلقطوا  أوب،  كل  من  جمعوا  أق��زام،  وعبيد  طغام،  »جفاة 
ينبغي أن يفقه ويؤدب ويعلم ويدرب وولى عليه ويؤخذ على يديه، ليسوا من المهاجرين 
والأنصار ولا من الذين تبوأوا الدار. ألا وأن القوم اختاروا لأنفسهم أقرب القوم مما 

تكرهون«))).

))) نهج البلاغة: ص٥٧٣.
))) العقد الفريد: ج5 ص٧٧.

)))نهج البلاغة: ص 573.
)))نهج البلاغة: ص533.

))) نهج البلاغة: ص507.



مو�سوعة الثورة الح�سينية300

وقد بين سبب نجاح معاوية معهم وتمكنه منهم. »طبيب دوار بطبه، قد أحكم 
صم،  وآذان  عمي،  قلوب  من  إليه،  الحاجة  حيث  ذلك  يضع  مواسمه،  وأحمى  مراهمه 
وألسنة بكم متتبع بدوائه مواضع الغفلة، ومواطن الحيرة، لم يستضيئوا بأضواء الحكمة، 
ولم يقدحوا بزناد العلوم الثاقبة، فهم في ذلك كالأنعام السائمة، والصخور القاسية«))).

معالم الفتن »�إن �أخوف الفتن عليكم فتنة بني �أمية«

وعندما يصف الإمام الحال التي ستؤول إليها الأمة بعد أن تتخلى عن مسؤوليتها 
بفعل القيادة الخارجة عن الإسلام، وبفعل مثابرة معاوية لإيصالها إلى ذلك، فإنه يصف 
حالة كل مجتمع إسلامي يتخلى عن الإسلام ويترامى في وهدة الكسل والركود والتواكل 
التي تسيطر نتيجة ارتكاب كل ما ينهى عنه الإسلام وتبني قيم وممارسات غريبة عنه، 

لتصبح هي القيم والممارسات السائدة والمسيطرة.

قليلة  تكن  لم  التي  الحالة  هذه  بانتشار  مهدداً  برمته  الإسلامي  المجتمع  كان  وقد 
بموقف  يكن  لم  فإنه  هنا،  شخصها  عندما  الإمام  فإن  لذلك  حال،  أي  على  الانتشار 
أمامه خطراً داهماً، فحاول أن  الذي رأى  المنبه  المقرع، وإنما بموقف المحذر  المحاسب 

يجنب الأمة كلها هذا الخطر.

عن  واللسان  قليل،  بالحق  فيه  القائل  زمان  في  إنكم   - الله  رحمكم   - »واعلموا 
على  مصطلحون  العصيان،  على  معتكفون  أهله  ذليل،  للحق  واللازم  كليل،  الصدق 
الأدهان فتاهم عارم وشائبهم آثم، وعالمهم منافق، وقارئهم مماذق. لا يعظم صغيرهم 

كبيرهم ولا يعول غنيهم فقيرهم«))).

))) نهج البلاغة: ص156.

)))نهج البلاغة: ص 503.



301 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

فهذا الذي يتحدث عنه الإمام حال خطرة من شأنها أن تكون سبباً للقضاء على 
هذا الدين وإزالته عملياً من على ساحة الحياة وإن كانت بعض مظاهره ما زالت تلوح 
هنا وهناك. فكيف لو استمرت هذه الحال. وكيف لو استتبت الأمور لمعاوية وأشباهه 
ونجح في مسعاه دون معارضة ودون أن يجد أحداً يلفت نظر الأمة إلى انحرافه وخطره 
إن  »ألا  وجلاء  وضوح  بكل  دائمًا  منه  الأمة  يحذر   الإمام كان  ما  هو  الخطر  وهذا 
فتنة عمياء مظلمة، عمت خطتها، وحضت  فإنها  أمية،  بني  فتنة  الفتن عليكم  أخوف 
بليتها، وأصاب البلاء من أبصر فيها وأخطأ البلاء من عمي عنها. وايم الله لتجدن بني 
منكم  يتركوا  لا  حتى  بكم  يزالون  لا  الضروس  كالناب  بعدي  سوء  أرباب  لكم  أمية 
انتصار أحدكم منهم  نافعاً لهم أو غير ضائر بهم. ولا يزال بلاؤهم حتى لا يكون  إلا 
إلا كانتصار العبد من ربه والصاحب من مستصحبه. ترد عليكم فتنتهم شوهاء مخشية 
البيت منها بمنجاة ولنا  وقطعاً جاهلية ليس فيها منار هدى ولا علم يرى. نحن أهل 

فيها بدعاة«))).

ب�صيرة وعلم: ت�شخي�ص حال الأمة في ظل الأمويين

الثاقبة الحال  لقد شخص الإمام حال الأمة تشخيصاً دقيقاً، ورأى بعين بصيرته 
التي ستكون عليها في ظل بني أمية، هؤلاء الذين أرادوا أن يتجاوزوا على ربهم الحق، 
الهواء  إلا  يستنشق  ولا  ظلهم  في  إلا  يعيش  أح��داً  يتركون  لا  سوء،  أرب��اب  ويكونوا 
الذي يلفظوه. فمن لم يكن معهم فهو عليهم. وكانت الفتنة التي طلع بها بنو أمية على 
المسلمين فتنة سوداء شوهاء جاهلية، لا حكم فيها إلا لهوى ومصالح الأقلية الحاكمة 
التي استأثرت بكل شيء وتسلطت على الرقاب وحكمت حكمًا كيفياً لم ترع فيه حداً 
من حدود الله، ولم تحكم فيه الإسلام من قريب أو بعيد. فنظرتها أرضية متدنية بحتة لا 

)))نهج البلاغة: ص235.



مو�سوعة الثورة الح�سينية302

تتطلع إلى السماء أبداً ولا تستلهم قيمها بأية حال من الأحوال.

وكما رأى الإمام النتيجة التي آل إليها حال أهل الشام في ظل معاوية، مع أنه لم 
يكن )رسمياً( مطلق اليد وليس سوى عامل لمن سبقه من الخلفاء، فإنه رأى حال الأمة 
كلها فيما بعد إذا ما انفردت هذه العائلة بالحكم وسيطرت عليه سيطرة تامة. هذه العائلة 
)الطموحة( )الجريئة( على الله ورسوله جرأة كبيرة لا يحدها وازع من خوف من نار أو 
طمع في جنة، وإذا ما أطلقت يد أبنائها بمقدرات الأمة واستأثروا بالخلافة وامتلكوها 

نهائياً.

أن  بعد  بأكمله،  المجتمع الإسلامي  إليها  التي سيصير  الحال  الإمام  وقد شخص 
رأى بدايات ذلك وهو لا يزال على قيد الحياة. وقد كان الحال فيما بعد - فعلا - كما 
فعلمنيه  نبيه  الله  »تعلم، من ذي علم، علمه  كان علمه  فلقد  الإمام وشخصه،  صوره 
ودعا لي بأن يعيه صدري وتضطم عليه جوانحي«))) كما عبر عن ذلك بنفسه عندما 
قال له بعض أصحابه بأنه أعطي علم الغيب، فنفى ذلك، إلا أنه أشار إلى السبب الذي 

.جعله يمتلك ذلك العلم الغزير الذي لم يملكه أحد بعد رسول الله

اليوم  ذا  أنا  وها  إلا  شيئاً  الرسول  أسمعهم  ما  »والله  أيضاً:   قال ذلك  وعن 
مسمعكموه وما أسماعكم اليوم بدون أسماعهم بالأمس«))). 

�سنن �إلهية: ظلم الراعي والرعية يهلك الحرث والن�سل

الإلهية  السنن  طبيعة   شخص والوعي،  البصيرة  وبه��ذه  العلم،  هذا  ومن 
ووعاها... السنن التي تتحكم بطبيعة المجتمع وتركيبه وفق المسيرة التي يسيرها أبناؤه، 

))) نهج البلاغة:ص٢٩٨.

))) نهج البلاغة:ص209.



303 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

قرباً أو بعداً عن الإسلام. ووفق مبدأ العدالة والاستقامة المبنيين على المنهج الإسلامي 
لضمان  الإمام  يضعها  التي  والقواعد  الإسلام.  يدعي  مزور  منهج  على  لا  الصحيح 
استقامة المجتمع وتوازنه وديمومته وحيويته مبنية على نفس القواعد التي يضعها القرآن 
الكريم والرسول الاكرم، وإذا ما نظرنا إلى جميعها، نرى وحدة في التصور والوصف. 
وقد رأينا حال المجتمعات التي خالفت رسلها ووقفت ضد رسالات السماء، وكيف 
أنها ارتفعت عندما اقتربت من تلك الرسالات وهوت عندما حاربتها وزورتها ووقفت 
ضدها. وتكاد تشخيصات الإمام تكون من الأمور البديهية التي يقرها كل إنسان، 
غير أن الذين لا يسلمون بصحتها ويغمضون أعينهم عنها، يناقشون بنفس المنطق الذي 
ناقش به من أصر على الانحراف عنها وإنكارها؛ بنفس منطق الطواغيت الذي يدعي 
الواقعية والحرص على وحدة الأمة التي يحكمها كل واحد منهم، وتحقيق أكبر قدر من 
المنافع لها. مع أننا لا نستثني طاغية واحداً عمل على تحقيق ما ادعاه. ولا نجد من حقق 
منهم لأمته ما دعا إليه بأقواله. فمن من الفراعنة والأكاسرة والقياصرة والهراقلة حقق 

لأمته العدالة والخير والنفع؟

الثانية:  وينهي  الأولى  يبقي  الذي  وما  والظلم،  العدل  دولتي  واصفاً   قال
»فليست تصلح الرعية إلا بصلاح الولاة، ولا تصلح الولاة إلا باستقامة الرعية، فإذا 
مناهج  بينهم، وقامت  إليها حقها، عمّ الحق  الوالي  الوالي حقه، وأدى  إلى  الرعية  أدت 
الدين واعتدلت معالم العدل وجرت على إذلالها السنن، فصلح بذلك الزمان وطمع في 
بقاء الدولة، ويئست مطامع الأعداء. وإذا غلبت الرعية واليها وأجحف الوالي برعيته 
محاج  وتركت  الدين  في  الأدغال  وكثر  الجور  معالم  وظهرت  الكلمة،  هنالك  اختلفت 
السنن، فعمل بالهوى وعطلت الأحكام، وكثرت على النفوس، فلا يتوحش بعظيم حق 
عطل ولا لعظيم باطل فعل. فهنالك تذل الأبرار وتعز الأشرار وتعظم تبعات الله عند 



مو�سوعة الثورة الح�سينية304

العباد. فعليكم بالتناصح في ذلك وحن التعاون عليه«))).

إنه يدعو الوالي ورعيته إلى تجنب مواقف الصراع، ومتى تبرز هذه المواقف؟ 
عندما لا ينتمي الوالي إلى رعيته، وعندما تشعر هذه أنه ليس منها وأنه يريد امتصاص 
دمائها. إن حالة من الحرب والمنافسة على مختلف الجبهات تدور بينهما، حرب قد تكون 

خفية غير معلنة، لكنها قائمة، تبدو بعض مظاهرها من خلال ممارسات عديدة.

وقد أوضح حق الراعي وحق الرعية في مواضع أخرى من كلامه وضع فيها 
منهاجاً مفصلا لحكومة عادلة قائمة على أساس الإسلام، تحمل معها عوامل ديمومتها 

وبقائها ونجاحها.

كيف يرى الإمام الأمة في ظل معاوية؟

فكيف رأى الإمام المجتمع الإسلامي بعده، في ظل حكومات يتزعمها معاوية 
وأشباهه من السلالة الأموية المتفرعنة التي اغتصبت كرسي الخلافة ووثبت على مركز 

السلطة. كيف رأى )الخليفة(، وكيف رأى الأمة في ظل هذا )الخليفة(. 

البلعوم مندحق البطن، يأكل ما يجد،  »أما أنه سيظهر عليكم بعدي رجل رحب 
فأما  مني،  وبالبراءة  بسبي  سيأمركم  وأنه  إلا  تقتلوه.  ولن  فاقتلوه،  يجد  لا  ما  ويطلب 
السب فسبوني فإنه لي زكاة ولكم نجاة، وأما البراءة فلا تتبرؤوا مني، فإني ولدت على 

الفطرة، وسبقت إلى الإيمان والهجرة«))).

وكان )الخليفة الجديد( يسعى حقاً لتشويه صورة الخلافة الحقة، كما نزل بها القرآن 
الكريم وأوصى بها الرسول. فكان واجب الأمة حيال انحرافه أن لا تدعه على منبر 

))) نهج البلاغة:ص ٤٧٧.

))) نهج البلاغة: ص١٥٩.



305 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

الخلافة بل وأن تقتله. غير أنها إذ ضعفت واستسلمت فإنها لن تتمكن من إكمال هذه 
 ،المؤمنين انحرافه، وربما كان هذا ما عناه أمير  النهاية في  المهمة، وسيمضي هو إلى 
هذا  تنفيذ  على  قادرة  تكون  لن  أنها  وعلم  الأمة  واجب  حدد  تقتلوه.  ولن  فاقتلوه، 

الواجب.

كان سعي معاوية لتشويه صورة الخلافة، يتمثل في جانب منه تشويه صورة الخليفة 
يقول  أن  يمكن  ماذا  إذ  له،  أساسية  مهمة  هذه  جعل  وقد   ،المؤمنين أمير  الحقيقي 
للأمة إذا ما حاسبته أو تساءلت على الأقل: لماذا إعلان الحرب على علي وهو من 
هو، والأمة كلها تعرفه وتعرف مناقبه؟ غير أنه إذا ما جند جيشاً من المرتزقة من الذين 
فإن  المناقب،  تلك  والتفسير ويدعون صحبة رسول الله لطمس  الحديث  يمتهنون 
 مهمته تبدو يسيرة بنظره. وكانت مهمة معاوية مزدوجة، تشويه صورة أمير المؤمنين
فإنه   ،أنه أصلح للأمة من علي يبين  أن  السواء. وكما حاول  وصورة الإسلام على 
العملي  النهج  وأنه  للأمة،  وأفضل  الإسلام  نهج  من  أصلح  نهجه  أن  يبين  أن  حاول 
في  إلا  وتعيشه  الأمة  تشهده  لم  الذي  النهج  ذلك  مقابل  الأبد  إلى  يصمد  سوف  الذي 
حياة رسول الله وحياة أمير المؤمنين ثم ابتعدت عنه بتأثير التيارات والأحزاب 
رحيل  بعيد  الساحة  على  برزت  التي  وغيرها  قريش  من  الطامعة  المتصارعة  والقوى 

.رسول الله

يعرف علياً، ومع ذلك ي�أمر ب�سبّه والنيل منه

 ولم يكن يجهل منزلته ومقامه من رسول الله لم يكن معاوية يجهل من هو علي
ومن المسلمين، وكان يعلم أنه إن يسب علياً من على منابر المسلمين، فإنه إنما يسب الله 
ورسوله، كما أخبرته بذلك أم سلمة زوج الرسول في كتاب وجهته إليه بعد استنفاره 
جيوش السبابين لتقوم بمهمتها رسمياً بظل وتحت حماية الدولة ورعايتها »إنكم تلعنون 



مو�سوعة الثورة الح�سينية306

الله ورسوله على منابركم، وذلك أنكم تلعنون علي بن أبي طالب ومن أحبه، وإني أشهد 
أن الله أحبه ورسوله«))).

وإذ علم الإمام أن معاوية سيتصدى بكل أساليب القمع المعروفة لمن يمتنعون 
عن سبه، فإنه أراد حقن دمائهم وضمان سلامتهم ونجاتهم، عندما دعاهم إلى الاستجابة 
 إلى ذلك متى ما أكرهوا، لكنه دعاهم إلى التمسك بنهجه الذي هو نهج رسول الله
نفسه ونهج الإسلام وعدم البراءة منه؛ لأنهم بذلك يتخلون عن الإسلام نفسه وفي ذلك 
فقد ولد على  المسلمين مغبتها.  أن يجنب  أراد  فيه من خروج متعمد وردة واضحة  ما 
الفطرة مسلمًا فلم يسجد لصنم حجري أو بشري ولم ينحنِ لغير الله أو يعلن خضوعه 
لغيره، وقد سبق إلى الإيمان والهجرة، وظل على نفس قوة تمسكه بالإسلام وارتباطه به.

�أهل بيت النبي: �ضمانة لعدم انحراف الأمة

لقد أراد أن يشخص أمام الأمة - حتى بعد رحيله، رمزاً للاستقامة ومقاتلا يحمي 
الإسلام بسيفه وروحه، ومحبا شغوفاً برسول الله، متفانياً في ذات الله. أن نتمسك به 
ليتجسد لنا مثاًال حياً واقعاً للمسلم الذي يدرك مسؤولياته ويتعرف على أساس هذه 
المسؤوليات وعلى أساس الفهم الواعي الصحيح للإسلام. كما أرادنا أن نسير على آثار آله 
في المستقبل من بعده، فمنهجهم هو منهجه نفسه. وإن بدا في الظاهر نوع من الاختلاف 
الظاهري في بعض طرق الأداء مما سنتكلم عنه في حينه ونوضح وحدة الموقف لجميع 

.نفسه وموقف أمير المؤمنين وتطابقه مع موقف الرسول الأئمة

ما  إذا  المسلمين  أن  إلى  بذلك  وأشار   النبي بيت  بآل  التمسك  إلى  دعا  وهكذا 
التزموا بنهجهم، فإنهم بذلك يملكون الطريق الوحيد الصحيح الذي يضمن سلامتهم 

))) العقد الفريد: ج5 ص108.



307 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

فالزموا  نبيكم،  بيت  أهل  »انظروا  الضلالة.  مهاوي  في  وقوعهم  أو  انحرافهم  وعدم 
لبدوا  فإن  ردى،  في  يعيدوكم  ولن  هدى،  من  يخرجوكم  فلن  أثرهم  واتبعوا  سمتهم، 
فالبدوا، وإن نهضوا فانهضوا، ولا تسبقوهم فتضلوا، ولا تتأخروا عنهم فتهلكوا. لقد 
رأيت أصحاب محمد فما أرى أحداً يشبههم«))) فهم الضمانة الوحيدة لإيصال الأمة 
إلى خط الإسلام الصحيح وانتهاجه. فكأنه هنا يعد الأمة لفهم دور الأئمة فيما 
بعد، ويشير إلى أن هذا الدور قد يختلف من حيث المظهر تبعاً للظروف والأحداث التي 
تمر بها الأمة، غير أنه لا يختلف في المضمون أو الجوهر؛ لأنه يستهدف غاية واحدة، وهي 
إمام وثباته  إنه يدعوها لفهم موقف كل  بيد هذه الأمة وقيادتها في كل ظرف.  الأخذ 
وعدم تغيره كما يهوى أعداؤهم الذين هم أعداؤها وعليها اتخاذ مواقفها تبعاً لهذا الفهم. 
وسوف ترى عند ذاك إلى أين ينوي الأعداء جرها، وإلى أين يقودها هؤلاء الأئمة الذين 

لا يشبههم أحد حتى من الصحابة أنفسهم الذين عرفهم الإمام وعاش معهم.

كيف يرى الإمام المجتمع الإ�سلامي في ظل حكام الانحراف؟

منحرف  نظام  ظل  وفي  بعده،  الإسلامي  للمجتمع   الإمام تصور  إلى  ونعود 
كالنظام الأموي.

»والله لا يزالون، حتى لا يدعوا لله محرماً إلا استحلوه ولا عقداً إلا أحلوه، وحتى 
لا يبقى بيت مدر ولا وبر إلا دخله ظلمهم ونبا به سوء وعيهم، وحتى يقوم الباكيان 
أحدهم  من  أحدكم  نصرة  تكون  وحتى  لدنياه،  يبكي  وباك  لدينه،  يبكي  باك  يبكيان. 
كنصرة العبد من سيده، إذا شهد أطاعه، وإذا غاب اغتابه، وحتى أعظمكم فيها غناء 

أحسنكم بالله ظناً«))).

))) نهج البلاغة:ص٢٤.
))) نهج البلاغة:ص٢٤١-242.



مو�سوعة الثورة الح�سينية308

»فعند ذلك أخذ الباطل مآخذه، وركب الجهل مراكبه، وعظمت الطاغية، وقلت 
الداعية، وصال الدهر صيال السبع العقور، وهدر فنيق الباطل بعد كظومه، وتواخى 
الناس على الفجور، وتهاجروا على الدين وتحابوا على الكذب وتباغضوا على الصدق. 
فإذا كان ذلك كان الولد غيظاً والمطر قيظاً وتفيض اللئام فيضاً، وتفيض الكرام غيضاً، 
وغار  أمواتاً،  وفقراؤه  أكالا  وأوساطه  سباعاً  وسلاطينه  ذئاباً  الزمان  ذلك  أهل  وكان 
وصار  بالقلوب  الناس  وتشاجر  بالسان  المودة  واستعملت  الكذب  وفاض  الصدق، 

الفسوق نسباً والعفاف عجباً، ولبس الإسلام لبس الفرو مقلوباً«))).

»يأتي على الناس زمان عضوض، يعض الموسر فيه على ما في يديه ولم يؤمر بذلك. 
قال الله سبحانه ﴿وََال تَنْسَوُا الفَضْلَ بَيْنَكُمْ﴾))) تنهد فيه الأشرار وتستذل الأخيار ويباع 

المضطرون، وقد نهى رسول الله عن بيع المضطرين« ))).

»أصبحنا في زمان قد اتخذ أكثر أهله الغدر كيساً، ونسبهم أهل الجهل فيه إلى حسن 
الحيلة« ))).

»وإياك أن تغتر بما ترى من اخلاد أهل الدنيا إليها وتكالبهم عليها، فقد نبأك الله 
وسباع  عاوية  كلاب  أهلها  فإنما  مساويها،  عن  لك  وتكشفت  نفسها  لك  ونعت  عنها 
معقلة  نَعَمٌ  صغيرها.  كبيرها  ويقهر  ذليلها  عزيزها  ويأكل  بعضاً  بعضها  يهر  ضارية 
بواد وعث ليس لها  وأخرى مهملة، قد أضلت عقولها وركبت مجهولها، سروح عاهةٍ 
راع يقيمها ولا مقيم يسميها. سلكت بهم الدنيا طريق العمى وأخذت بأبصارهم عن 

))) نهج البلاغة:ص٢59.
))) البقرة: 237.

))) نهج البلاغة:ص765.

))) نهج البلاغة:ص145.



309 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

فلعبت بهم ولعبوا بها  ربا،  نعمتها واتخذوها  فتاهوا في حيرتها وغرقوا في  الهدى،  منار 
ونسوا ما وراءها« ))).

القرآن إلا رسمه ومن الإسلام إلا اسمه،  فيه من  يبقى  الناس زمان لا  »يأتي على 
مساجدهم يومئذ عامرة من البنى، خراب من الهدى، سكانها وعمارها شر أهل الأرض، 
منهم تخرج الفتنة وإليهم تأوي الخطيئة، يردون من شذ عنها فيها، ويسوقون من تأخر 

عنها إليها« ))).

لقد ر�أى الإمام المقدمات، فر�أى النتائج.

رأى طبقة جديدة مترفة تظهر على حساب الأغلبية من الشعب المسلم. في )دولة 
الإسلام( نفسها بعد رسول الله رأى تمييزاً في العطاء أخذ يتسع حتى أصبح مرهوناً 
برغبة الخليفة ومزاجه. وذلك ما بدا واضحاً لجميع الأمة في عهد عثمان. ولم يكن لهذه 

الطبقة من سابقة أو تميز سوى علاقتها الحميمة بالخليفة.

أو  الإس�الم  في  سابقتها  أساس  على  عوملت  المترفة  الثرية  الطبقة  هذه  أن  ولو 
أبناء  من  وجدت  ولما  السلم،  آخر  في  إلا  وضعت  لما  له،  وخدمتها  سبيله  في  عطائها 
الأمة من يمنحها ثقته. إلا أنها ظهرت فعلا رغم قناعة الأمة بالإسلام ومحبتها لرسول 
الإسلام ورغم تسلحها بكم هائل من مبادئه وقيمه. فكيف وقد بعد العهد برسول 
الله وظهرت أجيال جديدة أخذت تتلقاه عن الآباء، وبدأت تظهر بينهم قيم جديدة 
ومفاهيم جديدة وآراء وأفكار جديدة، أجيال أخذت تؤثر فيها الأحزاب والعصبيات 

والمطامع والعداوات؟

))) نهج البلاغة:ص565.

))) نهج البلاغة:ص744.



مو�سوعة الثورة الح�سينية310

ونظرة سريعة على تاريخنا ترينا أن الانحراف قد بدأ بزاوية لا تكاد تلحظ، إلا أنه 
اتسع فيما بعد وصعب إيقافه، وتورطت الأمة كلها مع مسببيه الذين أخذوا يتكاثرون 

ويزدادون سلطة وثراء.

الترف مقدمة للظلم والكفر

مجتمع الترف مقدمة لمجتمع الظلم والكفر، واستعدادات الفسق والخروج المتعمد 
على المجتمع المسلم تكون لدى المترفين أولا. وقد أشار القرآن الكريم إلى ذلك إشارات 
والمعارضين  المتصدين  مقدمة  في  دائمًا  يكونون  المترفين  أن  بوضوح  فيها  أعلن  عديدة 
منطلقين في  الذين يسعون في خراب الأرض  مقدمة  الأمة، وأنهم في  لأي إصلاح في 
السماوية  بالرسالات  الكافرين  مقدمة  في  أنهم  كما  ورفاههم.  مصالحهم  على  حرصهم 
وأول المكذبين بها. إنهم بلهاثم وجريهم خلف ترفهم ومصالحهم ينهجون منهج الظلم، 
وقد يبررون هذا الظلم بأنهم إنما ينهجون منهج الآباء )الذين تلقوا عنهم كل شيء ولا 

بد أنهم أكثر حكمة وفهمًا ومعرفة(.

فيِهَا فَفَسَقُوا فيِهَا﴾))) َ لْكَِ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُْرت ﴿وَإذَِا أَرَدْنَا أَنْ ُهن

ا بَام أُرْسِلْتُمْ بهِِ كَافرُِونَ﴾))) فُوهَا إنَِّ َ ﴿مَا أَرْسَلْناَ ِيف قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إَّال قَالَ مُْرت

ْرِمِيَن﴾))) بَعَ الَّذِينَ ظَلَمُوا مَا أُتْرِفُوا فيِهِ وَكَانُوا ُجم ﴿وَاتَّ

نْيَا﴾))) بُوا بلِقَِاءِ الآخِرَةِ وَأَتْرَفْنَاهُمْ ِيف الَحيَاةِ الدُّ ﴿الَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّ

))) الاسراء ١٦.
))) سبأ ٣٤.

))) هود ١١٦.
))) المؤمنون ٣٣.



311 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

مكثف  وبشكل  الإسلامية  المجتمعات  في  وزرع��ه  المترف  النموذج  إشاعة  إن 
فحياة  وزرعها.  الاجتماعية  الفوضى  إشاعة  منه  يراد  كان  الشام  الخلافة(  )عاصمة  في 
المترفين القائمة وخروجهم على الإسلام لا ينسجم وادعاء )القيادة( إنها خير من يمثل 
الإسلام ويقوم على أمور المسلمين بالعدالة والقسطاس ووفق أحكام الإسلام وقوانينه 
المساواة  إلى  يدعو  الذي  الله  دين  تجاه  الأمة  لدى  عنيف  فعل  رد  يولد  أنه  وشرائعه. 
والاعتدال وعدم الاستهانة بالآخرين والتجاوز على حقوقهم. وترى الأمة أنها تتحمل 

تبعة كبيرة بسكوتها عن الأنظمة الفاسدة التي تديرها وتتلاعب بمقدراتها.

بداية  الإسلامي  المجتمع  قلب  في  المسرف  المتكبر  المترف  النموذج  هذا  خلق  إن 
لتقسيم طبقي يقف على الجانب الآخر منه النموذج المستضعف الفقير المغلوب.

الأنظمة  إلى  وللعودة  الإس�الم  على  للقضاء  الإس�الم  ظل  في  جديد  تقسيم  إنه 
الطاغوتية السابقة.

وعلى ضوء الآيات الواردة في القرآن الكريم التي أكدت صحتها الوقائع التاريخية 
السابقة، نرى - كما أورد الشهيد المطهري- إنّ طبقة المترفين والمتكبرين من الملأ لابد 
أن تكون هي نفسها في النهاية طبقة الكفار والمشركين والمنافقين والفاسقين والمفسدين. 
وتستعبد  وسلطتها  مركزها  يعزز  من  كل  حولها  تستقطب  التي  الفاسدة  الطبقة  إنها 
الطبقة الواسعة التي تقف قبالتها وتحاول تسخيرها لتحقيق كل أطماعها وأهدافها »إن 
الكافرين والمشركين والمنافقين والفاسقين هم الملأ والمستكبرون والمسرفون والمترفون 
المجتمع  »جعل  كما  غ�ريه��م«)))  وم��ن  منهم  المتشكل  ولا  غيرهم  لا  والطواغيت، 
تعبير  حد  -على  والمؤمن  الكافر  أوجد  الذي  هو  ومستضعف  مستضعف  إلى  ينقسم 
الشهيد- مما أوضحه القرآن الكريم بجلاء«، ويدل على أن مواجهة الأنبياء ومخالفيهم 

))) المجتمع والتاريخ: ص130.



مو�سوعة الثورة الح�سينية312

ومواجهة الإيمان والكفر، كان انعكاساً لمواجهة الطبقتين الاجتماعيتين - المستضعَفين 
والمستضعِفين«))).

عليه، وعلى كل  والقضاء  كفيل بهدمه  المجتمع الإسلامي  ووضع طبقة كهذه في 
المكتسبات التي حققها في ظل الإسلام.

وإذ إن البشرية لن يتاح لها أن تشهد ديناً آخر بعد ظهور آخر الأديان وأكملها، ولن 
يتاح لدين آخر تصحيح المسيرة المنحرفة، فإن ما فعله الأمويون يشكل نكسة خطيرة 
البشرية طيلة  أنزلت على  التي  وتراجعاً كبيراً عن الإسلام وضربة كبيرة لكل الأديان 
عهودها وسلباً لكل المكتسبات التي حصلت عليها واستهانة بكل الشهداء والمضحين 
الأنبياء وأديانهم ورفضاً  الأنبياء وسخرية واضحة من هؤلاء  الذين وقفوا إلى جانب 
سافراً للإسلام برمته واستهانة بالمرسل والرسول على السواء. كيف يمكن أن يفسر 
لنا أحد ما قام به معاوية ومن جاء بعده؟ وهل أن ما قام به كان لمصلحة الإسلام حقاً؟ 
)الخلفاء(  أن  فيه  القول  يمكن  الذي  الحد  إلى  البشري  بالعقل  الاستهانة  يمكن  وهل 
الأمويين كانوا الممثلين الحقيقيين لرسول الله والمجسدين الحقيقيين للإسلام وقيمه 

ومثله.

في  الأموي  للنمط  المروجون  يتصورها  التي  بالسذاجة  ليس  البشري  العقل  إن 
إن  يقولون  دعهم  لكن  يطرحها هؤلاء،  التي  التبريرات  يقبل  بحيث  والحياة..  الحكم 
هذا النمط المغاير للإسلام هو أفضل من النمط الإسلامي، وليس هو النمط المحسن، 
إذ هل يمكن أن يقنع من آمن برسول الله أن الرسالة التي أنزلت عليه كانت ناقصة، 
وأنها كانت بحاجة إلى أناس أمثال معاوية وأشباهه ليكملوها ويجعلوها عمليّة بعد أن 
النمط المحمدي الذي  النمط الأموي هو أكثر عملية وفاعلية من  كانت ناقصة؟ وإن 

)))  المجتمع والتاريخ: ١٣١.



313 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

عاشت الأمة في ظله طيلة حياة الرسول؟

المترفون: بداية لهلاك الأمة

في  الإسلامي  المجتمع  في  المترفة  الطبقة  ظهور  مسألة  شأن  من  يهونون  الذين  إن 
الطبقة  هذه  من  تجعل  التي  الطبيعية  السنن  حقيقة  يفهموا  أن  يريدون  لا  مبكر،  وقت 
مسؤولية  عنه  الأمة  وسكوت  وجودهم  إن  برمته.  المجتمع  وتحطيم  للفساد  أساساً 
ما  فإذا  منهم.  بموقفها  مرهون  وهو  ونتائجها.  تبعاتها  وتتحمل  كلها،  الأمة  تتحملها 
سكتت دمرت تدميراً، وإذا ما وقفت بوجههم استطاعت أن تحمي نفسها من الانهيار 

والسقوط.

المجتمع،  من  الترف  واستئصال  حدهم  عند  المترفين  إيقاف  مهمة  المهمة،  وهذه 
كانت شيئاً أساسياً عمل رسول الله على القيام به. وقد أدرك طبيعة مهمته المشركون 
على  القضاء  دينه  سيادة  في  لأن  عليه؛  الحرب  فشنوا  قريش  من  المتسلطون  المترفون 

مصالحهم ونفوذهم، وهو ما لم يقبلوا التنازل عنه.

وقد استسلموا مرغمين أمام قوة الإسلام ونفوذ رسول الله لدى الأمة الإسلامية 
له. غير أنهم -وأغلبهم من قريش- تحينوا  التي أحبته وتفانت في مودته والاخلاص 
الفرص للنيل من الإسلام، وقد أرعبهم أن يستمر خط الرسول ونمطه في العمل 
إلى النهاية، وعلموا أن وصيه وخليفته متى ما استلم القيادة الفعلية، فإنه سيسير فيهم 
بسيرته، ولعله - وهو في مقتبل الشباب بعد وفاة الرسول سيفوت الفرصة عليهم 
إلى الأبد، ويعد جيلا من الأمة مشبعاً بمبادئ الرسالة الإسلامية، لا يساوم أو يضعف 
أو يستسلم، أو يتيح أية فرصة لظهور طبقات متنعمة مترفة على حساب الأغلبية من 

أبناء الإسلام.



مو�سوعة الثورة الح�سينية314

وهكذا أزمعت قريش أن تناوئ الإمام منذ البداية، وإن لم تجرؤ على إعلان كرهها 
راية  تحت  للانضواء  وأجبرها  وأذلها  بل  فريد  بشكل  وقاتلها  منها  نال  الذي  للإمام 
الإسلام، فإنها حشدت كل قواها لإبعاده عن مركز السلطة والنفوذ، ورأت أنها تستطيع 
أن  الإسلام-  على  وحرصهم  مركزهم  بلغ  -مهما  الخلفاء  أو  الحكام  من  غيره  ظل  في 

تتلاعب وتجمع شتاتها وتعيد نفوذها وماضيها.

من  داما  ما  والزبير  طلحة  إلى  وأميل  علي،  من  عثمان  إلى  أميل  بالتأكيد  وكانت 
وكان  يندثر.  أن  كاد  الذي  وعزها  أمجادها  إليها  أعاد  الذي  معاوية  إلى  وأميل  أعدائه. 
قتالها مع معاوية ضد الإمام يعني تمسكها بفرصتها الأخيرة للحفاظ على مصالحها 
وامتيازاتها، وكانت استماتتها نتيجة منطقية لاعتقادها، إذ لو خسرت الحرب لضاع كل 

شيء وفقدت نفوذها إلى الأبد.

المبررات  لوجدت   المؤمنين أمير  موضع  في  كان  نفسه   الله رسول  أن  ولو 
طغيانها  وامتداد  تمكنها  وبعد  ذلك  بعد  نراها  أن  عجب  فلا  عليه.  والخ��روج  لقتاله 
تتصدى للحسين ولأهل المدينة بذلك الأسلوب الدموي العنيف الذي لجأت إليه 

وبرره لها فيما بعد مرتزقتها من المتاجرين بالدين لأغراض الدنيا. 

مجتمع طاغوتي مترف

العصر  العصر الأموي، ثم خلال ذلك  المجتمع الإسلامي في مطلع  وقد شهدنا 
كله، مجتمعاً طاغوتياً، عادت الطبقة المترفة إلى نفوذها الأول فيه، وبرزت ثانية متسلحة 
بأسلحة جديدة ما كانت تتاح لها قبل ظهور الإسلام، وبدأت تنتشر وتتسع وتمد أيديها 
إزالتها  يمكن  المجتمع ومرافقه، ولاحت كقوة كبيرة لا  إلى كل مفاصل  الاخطبوطية 
بحركة اصلاحية أو رغبة مجردة من الأمة، بل كأمر واقع بدا أنه المسيطر والسائد، كما 



315 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

سيطر وساد على بقية المجتمعات الأخرى التي لم تعرف الإسلام.

الذي  الدمار  أو من خارجه تستطيع أن تحقق  أية قوة غريبة عن الإسلام  لم تكن 
ألحقه معاوية بهذا الدين. فمعاوية عمل من الداخل، وانطلق في عمله كمسلم حريص 
على دينه أمام أنظار المخدوعين من أهالي الشام، وكإنسان مصلح غيور أمام أنظار قريش 
التي هادنته ومالت إليه؛ لأنه يحقق أحلامها القديمة في الثروة والسيادة، ولم يكن بحاجة 
إلى اقتحام السور من الخارج. وهذا هو الأمر المخيف بالمسألة كلها، والذي لانزال نعاني 
من تبعاته وآثاره. فعمله كان ولا يزال مثار خلاف بين المسلمين أنفسهم، وقد توزعوا في 
أمره قسمين، قسم رأى ما رآه معاوية وأتباعه من وعاظ السلاطين والمتاجرين بالقرآن 
أسمائهم.  وبضخامة  بهم  تنخدع  الأمة  من  كبيرة  جماهير  تزال  لا  والذين  والحديث 
وقسم رأى الأمر على حقيقته، فلم ينخدع بالحجج الواهية التي برر بها معاوية سلوكه 
وخروجه المتعمد على الإمام وشقه الأمة المسلمة إلى طبقتين تتناقض مصالحهما وتحاول 

الأولى منهما وهي الطبقة المترفة الثرية المتنفذة أن تستعبد الثانية وتستغلها إلى الأبد.

المجتمعات  شهدتها  التي  والارتباك  التناقض  حالة  إلى  المجتمع  معاوية  أعاد  لقد 
القائم على  الشامل  التناقض  بل  التناقض في مجال حياتي واحد وحسب،  الجاهلية، لا 
نظرتين مختلفتين إلى الكون والحياة، أعاد التناقضات الاجتماعية بتوسيع شقة الفرق في 
المستوى المعيشي وحجم الثروات الشخصية، وتقوية التيارات القبلية، واستمالة رؤساء 
جيش  بزرع  نفسه  للإسلام  خاطئاً  وفهمًا  التباساً  وأوجد  والقطائع،  بالأموال  القبائل 
القصاصين والمحدثين والمفسرين والصحابة والوعاظ والشعراء الذين راحوا يروجون 
للنمط الجديد من الحكم والحياة ويروون أشياء من شأنها أن تثير تساؤلات عديدة حول 
طبيعة الدين الإسلامي نفسه، وجدوى وجوده كقوة منظمة فاعلة قادرة على قيادة الحياة 

وإدارة شؤون الناس إدارة عادلة محكمة.



مو�سوعة الثورة الح�سينية316

لقد استبعد معاوية الإسلام كقوة حقيقية، وجعل منه مجرد قشرة خالية من اللب 
وغطاء لثمرة فاسدة، واستبدله بنظام ممسوخ أوجده هو ورسخه خلفاؤه من بعده.

روح ملتوية �شرّيرة

إننا لابد أن نلمح خلف روح الشر الملتوية التي تلبست معاوية روحاً يهودية شريرة 
أخرى. فبنفس الحماس الذي تصدى فيه آل أمية وأحلافهم للرسالة عند ظهورها وحتى 
قيامها واستوائها، تصدى اليهود للرسالة أيضاً وشنوا على الرسول حرباً ضارية، لا 

تقل عن تلك التي شنتها قريش وتزعمها أبو سفيان وأضرابه. 

ولا بد أن تكون وحدة المصالح بين الطرفين المعاديين للإسلام، عاملا على جمعهما 
أمية  وآل  سفيان  فأبو  فيها،  والمهارة  والتجارة  الثراء  هو  العامل  هذا  وأن  والتقائهما 
التجار، لا بُدّ أنهم كانوا على تماس كبير باليهود التجار أيضاً. ابحث عن اليهود وستجد 
أصابعهم في كل شيء وتجد وراء كل حادث وكل مصيبة أحاقت بالإسلام، بل بالبشرية 

كافة يدهم اللئيمة الخبيثة.

لو تفرغ باحث لهذا الأمر وجمع خيوط التاريخ وحوادثه، فسيجد الكف الأموية قد 
التقت مع الكف اليهودية في مصافحة حميمة، تعاهد فيها الطرفان على شن الحرب ضد 
الإسلام دون هوادة وإبادته؟ لابد أنه سيلمس ذلك، ويدرك أن فنون الترف والخلاعة 
التي أخذ بها )خلفاء( بني أمية أنفسهم وحاشيتهم لم تكن وليدة المجتمع العربي المتحفظ 

المتمسك بالقيم الأسرية ووحدة العائلة وشرفها. 

جو منفتح �أم منفلت

قد  أنه  لابد  والبغاء،  والرقيق  والطنبور  الخمر  زق  وراء  يقف  الذي  اليهودي  إن 
أتيحت له فرصة توسيع تجارته في هذا الجو )المنفتح( الذي أوجده الأمويون، ولا بد 



317 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

أن بريق الأصفر الرنان قد جعله يلتفت بحماس إلى أولئك الذين استأثروا به ليحصل 
حماسته  أن  نظن  وما  وشهواتهم،  مآربهم  لتحقيق  مساعدتهم  خلال  من  حصته  على 
الفرصة لتحطيم  انتهاز  الذهب وحده فقط، وإنما بفعل عامل آخر، وهو  كانت بفعل 
الدين الجديد وإدخال السموم والفايروسات التي أبعدها الإسلام إلى جسم المجتمع 
الإسلامي ثانية. وربما كانت الصليبية التي تمد جسور التفاهم مع معاوية سراً من خلال 

مولاه ومستشاره قد فعلت فعلها.

ولو أن يهوداً أو غيرهم من أعداء الإسلام أرادوا تكريم شخص قدم لهم أفضل 
الخدمات في مجال محاربة هذا الدين الذي كان يبدو خطراً عليهم، لكان هذا الشخص 
معاوية بلا شك، ولعله يستحق منهم أن يقيموا له تمثاًال في كل مدينة من مدنهم بل في 

كل حي من أحيائها.

خلفاء �أم طواغيت؟

إن )الخلافة الأموية( تنسخ التصور الإسلامي الصحيح عن الخلافة وتحاول محو 
الفرد  الكريم على تكريسها في ذهن  القرآن  التي يعمل  القرآنية الصحيحة  التصورات 
القائم على  التصور الإسلامي  العمل والتطبيق، فهي تستبعد  المسلم ووضعها موضع 
فهم السنن التاريخية فهما دقيقا ومستوعبا، وتنظيم العلاقة بين الإنسان والطبيعة وأخيه 
الإنسان على أساس التكليف الرباني العلوي للإنسان فإن هذه العلاقة ستكون على نمط 
العلاقات الطاغوتية الفرعونية التي استبعدت من الأساس هذا التكليف ونفت التدخل 
الرباني أو الوصاية الإلهية في أي شأن من شؤون الحياة، وجعلت أمر تنظيمها وإدارتها 
في يدها هي، كي تتصرف وتعبث كيف ما شاءت عندما تتخلص من هذا )القيد( أو 

الوصاية الإلهية وبذلك فإنها تستطيع منح نفسها فرصة تنفيذ رغباتها وسياساتها.



مو�سوعة الثورة الح�سينية318

وهكذا كان الأمر مع )الخليفة الأموي( في كل عهود )الخلافة الأموية(، وقد استند 
)الخليفة الأول( معاوية - كما رأينا-إلى )مبادرات( من سبقه للخروج عن بعض مناهج 
الإسلام في العطاء وغيره. غير أنه استغل الخرق ليوسعه، واستغل من جاء بعده ذلك 
ليدخلوا من الخرق الكبير الذي أوجده، ليتمادوا إلى أبعد حد ممكن، حتى لم يعد بوسع 
أحد أن يدخل في أذهانهم وتصوراتهم أنهم مقيدون بهذه )الخلافة( التي ابتزوها، وليس 
التزامات  من  والتحرر  الانقلاب  يستطيعون  كانوا  أنهم  )خلفاء(  صيرورتهم  معنى 

الإسلام وقواعده!

كيف يستطيع أحد أن يفهم يزيد والوليد وأضرابهما مهمة الخلافة ودور الخليفة في 
المجتمع الإسلامي؟

مع الترف منذ البداية 

وأنهم  وامتيازات  مطلقة  بسلطات  يتمتعون  أنهم  ووجدوا  الدنيا  إلى  جاؤوا  إنهم 
بد  ولا  عمياء،  طاعة  وتطيعهم  أمامهم  تنحني  الناس  وأن  والترف  بالنعيم  يرفلون 
زينته شهادات رسمية  والذي  والمزوق،  المحسن  تاريخ أسرتهم  إلى  نظروا  عندما  أنهم 
من الله ورسوله على لسان بعض الذين حسبوا على الصحابة ومن رواة الأحاديث 
المزورة ومحرفي الكلم ومؤوليه. فإنهم ظنوا حقاً أنهم يتمتعون بامتياز إلهي خاص وأنهم 

المختارون من قبل الله حقاً ليسجد الناس أمامهم ويكونوا لهم عبيداً إلى الأبد.

هل روى لنا أحد أن أحداً من أولئك )الخلفاء الأمويين( تصدى لمسائل الإسلام 
الموظفون  عادة  لها  يتصدى  التي  المظهرية  الأمور  عدا  فيها،  اهتمامه  وأبدى  الكبرى 
المأجورين  )الصحابة(  و  والقصاصين  والمحدثين  الفقهاء  من  المتخصصون  المعينون 
ذوي  من  وانهم  )الخلفاء(  أولئك  بحق  المزورة  بشهاداتهم  تطوعوا  الذين  وأضرابهم. 



319 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

العلم والتقوى. أما ما هي مظاهر ذلك العلم والتقوى فأمر علمه عند الله وعند أولئك 
المديح والثناء، ما  أداء مهماتهم في  أنفسهم، وليس على وعاظ السلاطين إلا  )الخلفاء( 
قصور  بتحسين  المتمثل  الزخرفي  الشكل  وعدا  وسخاء  بكرم  لهم  تدفع  الدولة  دامت 

الخليفة ومظهره ومساجده ومدنه وسائر المظاهر العامة التي تخضع له؟

تعطلت مهمة الم�سجد فتعطل كل �شيء

تلك  يتفوق على  فخمًا  البناء  الرئيسية، وصار  مهمته  أداء  المسجد عن  لقد عطلوا 
المساجد الأولى التي بناها رسول الله وصحابته في صدر الإسلام، معتبرين الفخامة 
مظهراً من مظاهر التفوق، واعتبروا أن هذه هي كل مهمتهم، وأنهم أنجزوا ما عليهم 
وأدوا واجباتهم. كما أنهم عطلوا القرآن، ولم يعد إلا مجرد كلام يؤدى أداء جميلا في هذه 
وما  به.  لأحد  شأن  فلا  حدوده،  وتطبيق  وآياته.  كلماته  خلف  يكمن  ما  أما  المساجد، 
التفسير  عن  يبحث  أن  عليه  وليس  سؤال،  دون  يقرأ  أن  إلا  يقرأه  أن  يريد  الذي  على 
الصائب لكلام الله والمستند إلى أقوال رسول الله. وعند ذاك سوف يمنح أجوراً من 
الدولة على مواظبته وحضوره إلى المساجد. وقد روي لنا فعلا أن )الخلفاء( في العصرين 
الأموي والعباسي كانوا يمنحون )القراء( المواظبين على الحضور لقراءة الذكر الحكيم، 
والمتخلين عن كل أمور الحياة رواتب وأعطيات، وقد ينطلي أمر ذلك على العديد من 
التي دفعتهم إلى ذلك، غير  الدين هي  أبناء الأمة فيتصورون أن الحرص والغيرة على 
مدركين أن هؤلاء كانوا يسعون إلى حصر الدين في المسجد وعدم السماح له بالظهور 

خارجه، حيث نفوذهم وملكهم وسلطانهم.

وهكذا صحت توقعات رسول الله، عندما رأى بعين البصيرة النافذة المسددة 
بالعلم الإلهي الاكيد، حينما قال لأبي سعيد الخدري: »يكون خلف من بعد ستين سنة 
أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات، فسوف يلقون غياً. ثم يكون خلف يقرؤون القرآن 



مو�سوعة الثورة الح�سينية320

لا يجاوز تراقيهم. ويقرأ القرآن ثلاثة مؤمن ومنافق وفاجر«))).

ومن يستطيع أن يعمل بوعي الرسول وفهمه للقرآن؟ ومن يستطيع أن ينظر إلى 
الإسلام إلا بالعين التي ينظر بها فرعون وحاشيته وجنوده؟ وهل يستطيع أحد أن يخرج 

عن حدود تلك النظرة الضيقة الجامدة التي لا ترى إلا مصالحها وهواها وسلطانها؟

ونقمته  وغضبه  فرعون  لسخط  سيتعرض  إليه،  يتطلع  أو  ذلك  يفعل  الذي  كان 
وسيف الارهاب المسلط دوماً على الرقاب، وسيحرم من عطايا فرعون وجاه فرعون 

وعطف فرعون!

الأجيال  من  فعله  يفعل  أن  شأنه  من  والخمول  والرتابة  التكرار  حالة  ترسيخ  إن 
أمامها،  تراها  بالاستقرار - كما  التي توحي  تقبلت الأوضاع  التي تكون قد  اللاحقة، 
المعجبين  المبهورين  الأبناء  قصة  تتكرر  وهكذا  البداية.  منذ  هكذا  كانت  أنها  متوهمة 

بالآباء والأجداد ثانية وفي كل مرة يظهر فرعون جديد يمهد لسلطانه ومصالحه.

﴿قَالُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا﴾.)))

﴿قَالُوا بَلْ نَتَّبعُِ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا﴾.))) 

ا عََىل آثَارِهِمْ مُهْتَدُونَ﴾.)))  ةٍ وَإنَِّ ا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عََىل أُمَّ ﴿بَلْ قَالُوا إنَِّ

جعلوا  الذين  هم  الآباء  أولئك  وكأن  وقبًال  الآن  المكرورة.  المعادة  القصة  نفس 
ملوكهم وفراعنتهم وخلفاءهم ملوكاً وفراعنة وخلفاء، برغبة صادقة من عند أنفسهم، 

))) البداية والنهاية: ج ٨ ص٢٣٣.
))) المائدة ١٠٤.

))) البقرة.١٧.
))) الزخرف ٢٢.



321 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

على  أو  شعبي  باستفتاء  تم  الأمر  وكأن  برغمهم،  أكتافهم  على  يتسلقوا  لم  هؤلاء  وأن 
طريقة إحدى )الديمقراطيات البرلمانية( الحديثة.

وحتى هذا ربما قنعت به الأمة لو تم - لا كأمر أساسي كان يجب أن يتم - بل من 
باب إلقاء الحجة على أولئك الذين استسلموا أمام جمود الواقع ورتابته وتحجره. فما هو 
دور أولئك الآباء فعلا حتى نهج الأبناء نهجهم وتبنوا مواقفهم؟ لقد أقهر أولئك الأباء، 
المخدوعون  الأبناء  الأمر كما وجده  واضطهدوا ودمروا وقتلوا وسرقوا، حتى أصبح 
ووجده أبناؤهم من بعدهم كذلك. غير أن مهمة الفراعنة في كل زمان ومكان هي أن 
يسكتوا شعوبهم ليظلوا هم في المقدمة دائمًا، المتكلمين الوحيدين ونجوم كل الحفلات 
والمناسبات وجلسات السمر وحلقات الذكر والملاهي والجوامع! أن يكونوا كل شيء 
الناس  سرائر  في  بما  العلم  عوا  ويدَّ والظن،  التهمة  على  ويحاسبوا  شيء  كل  ويملكوا 

ويؤاخذهم على ذلك. كل شيء يتضاءل أمامهم ويتصاغر ويخبو ويضمحل.

�أين الأمة الإ�سلامية؟

البانية؟  المحاربة  المتفهمة  المفكرة  القوية  الإسلامية  الأمة  تلك  هي  فأين  وإلا، 
بعده  من  جاء  ومن  معاوية  أمام  واضمحلت  اختفت  لقد  رجالها؟  وأين  مواقفها  أين 
من )الخلفاء(، ولم يبق منها سوى زعماء امعات ترتب لهم الأدوار وتردد لهم الأقوال 
التي سيرددونها مسبقاً، وليس عليهم غير أن يهزوا رؤوسهم استحساناً ويحنوها أمام 
السلطان القوي الثري المتنفذ. وسنرى مصداق ذلك في حفلات الخطابة و )المذاكرة( 
التي  والمسرحيات  بعده  من  خليفة  يزيد  لتنصيب  تمهيداً  معاوية  أعدها  التي  والسمر 
أعدت لهذا الغرض. كل دور كان مرسوماً، وكل تصرف كان مرصوداً. وكانت المعركة 
حامية الوطيس، لا بين الإسلام وخصومه من الجاهليات التي لا تزال تحيط به وتحاول 
وسرقة  الخلافة  على  الوثوب  حاولوا  من  وبين  بينه  وإنما  عليه،  والانقضاض  افتراسه 



مو�سوعة الثورة الح�سينية322

مكاسب الأمة وتكريس الحكم في العائلة الأموية المحظوظة!

وهكذا صح ما تخوف منه الرسول وأمير المؤمنين من أن يلي أمر هذه الأمة 
سفهاؤها وفجارها. وكان ذلك مبعث أسى وألم مسبق للإمام وهو يرى أن كل شيء 
يضيع منها وأن ما حصلت عليه بجهادها وصبرها وتضحياتها قد ذهب في طرفة عين. 
إن الانحراف البطيء في البداية قد أتى أكله الآن، وإن الانحدار الذي تبع ذلك لابد أن 
يأتي بأمثال هؤلاء، ويرى كذلك الشكل الجديد للدولة )الإسلامية( التي يديرها ويتربع 
على عرشها السفهاء والفجار والفاسقون. »ولكنني أسي أن يلي أمر هذه الأمة سفهاؤها 
، والصالحين حرباً، والفاسقين حزباً، فإن  وفجارها، فيتخذوا مال الله دولا، وعباده خوًال
منهم الذي قد شرب فيكم الحرام، وجلد حداً في الإسلام، وإن منهم من لم يسلم حتى 

رضخت له على الإسلام الرضائخ«))).

نظام )�إ�سلامي( بالا�سم

)الإسلامية(  الدولة  شكل  الحكم  معاوية  استلم  أن  ومنذ  البدء،  منذ  تحدد  لقد 
الجديدة. فقد رأينا من هو الذي تصدر عرشها، ومن كان أعوانه، ورأينا عموم الناس 
بالخيرات  استأثرت  التي  الجديدة  الدولة  هذه  ظل  في  كانوا  كيف  منهم  والصالحين 

لأعوانها، ولعبت بالناس ومقدراتهم.

إن الأداء الخاطئ والمنحرف لعموم المسؤولين في هذه الدولة وأقطاب الحكم فيها 
قد وضع المجتمع أمام تقسيم جديد مستحدث يكرس الحالة خاصة من شأنها أن تبعد 
الناس نهائياً عن الإسلام، لا يتطلع فيها أحد إلى أي علم حقيقي من علومه يعمل على 
تبصيرهم بأمور حياتهم ويجعل أفكارهم وعقولهم تعمل بشكل ايجابي فعال وفق نظرته  

))) نهج البلاغة:ص ٦٣٤-635.



323 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

وتصوراته وتشريعاته، وإنما لقيادتهم بشكل متعمد ومقصود إلى هاوية الجهل والتأخر 
تفكير سوي،  أو  رأي محدد  أو  ليس لهم موقف واضح  كتلة من همج رعاع  وجعلهم 
إرادة  تشاء  كما  فيهم  والتأثير  )عقولهم(،  و  وعواطفهم  بمشاعرهم  التلاعب  يمكن 

الدولة المتسلطة وفرعونها، طالما أنهم ابتعدوا عن نوره وركنه الوثيق.

فئات المجتمع. ح�سب تق�سيم الإمام

انحدار وتخلف  لنا سبب  المجتمع إلى ثلاث، وبين  فئات   وهكذا قسم الإمام
الفئة الثالثة منه. )الناس ثلاثة: فعالم رباني، ومتعلم على سبيل النجاة، وهمج رعاع أتباع 

كل ناعق، يميلون مع كل ريح، لم يستضيئوا بنور العلم، ولم يلجؤوا إلى ركن وثيق(.)))

لقد أراد الأمويون تكريس الحالة الأخيرة وجعلها هي السائدة من خلال سلب 
وأهدافها  )الدولة(  فكرة  ليتبنوا  والنظر،  والكلام  والنقد  التفكير  في  حرياتهم  الناس 
وتوجهاتها. وكان هذا أشد فعل مدمر يمكن أن يعمل على إفقادها شخصيتها وعوامل 

وجودها كأمة إسلامية قائمة على أساس الإسلام ومبادئه وقيمه.

ثابتاً،  معيناً  موقفاً  يملكون  لا  الذين  العوام  أو  )الرعاع(  استغلال  أو  استثمار  إن 
يتبنون  الذين  مواقف  استثمار  من  الحاكمة  السلطة  مؤسسات  على  أسهل  عادة  يكون 
مواقف مبدئية معينة؛ فمع هؤلاء الأخيرين تكون المهمة معقدة ومزدوجة، إذ يتوجب 
بعد  )إقناعهم(  ثم  أولا،  يتبنوها  التي  المواقف  عن  يتخلون  جعلهم  أو  إفراغهم  أولا 
أمر  وهذا  نفسها.  الدولة  مواقف  الحال  بطبيعة  هي  التي  الجديدة  المواقف  لتبني  ذلك 
بحدود  ولو  ومتنورين،  متعلمين  يكونون  ما  غالباً  الذين  هؤلاء  مع  بالتمني،  ينال  لا 
بسيطة تسمح لهم بالتخلص من الانجراف والوقوع بقبضة أعداء الإسلام والمزورين 

))) نهج البلاغة:٦٩.



مو�سوعة الثورة الح�سينية324

والمنحرفين.

وجعله  رع��اع،  كهمج  الإم��ام  ذكرهم  الذين  الناس  من  الصنف  هذا  توسع  إن 
إبعاد الإسلام نهائياً عن ساحة الحياة؛ لأن  الساحقة من المجتمع، يعمل على  الأغلبية 
ذلك يجردهم من الضمانة الوحيدة التي تؤهلهم لخوض الحياة على أساس سليم، وحل 
مشكلاتها وتحقيق مصالحهم وحرياتهم. وذلك هو الشيء الوحيد الذي يتيح للحكام 

تنفيذ سياساتهم وخططهم المدمرة.

من  أن تجعل  إذ تحاول  العصور،  مر  الفرعونية على  معاوية هذا هو عمل  وعمل 
فرعون المثل الأعلى مقابل المثل الأعلى الحقيقي وتحاول بناء العلاقات داخل المجتمع 

على أساس الظلم والاستغلال.

الم�ستكبرون والم�ست�ضعفون م�س�ؤولون جميعا

فيه  يتعرض  الكريم،  القرآن  يعرضها  التي  القيامة  مشاهد  من  مؤثراً  مشهداً  إن 
من  وأعوانهم  والمكانة  والقوة  النفوذ  ذوي  الظالمين،  بين  تجري  التي  الحوادث  لأحد 
من  العنصرين  هذين  تفكير  كيفية  لنا  يبين  والحساب،  الج��زاء  قبيل  )المستضعفين( 
شديدة  عقوبة  يتوقع  وكلاهما  ولغيره،  لنفسه  ظالم  كلاهما  الفرعوني.  المجتمع  عناصر 
بَعْضُهُمْ  يَرْجِعُ  مِْ  رَِّهب عِنْدَ  مَوْقُوفُونَ  الظَّاِملُونَ  إذِِ  تَرَى  اقترفوه ﴿وَلَوْ  لما  هي جزاء عادل 
قَالَ   مُؤْمِنيَِن لَكُنَّا  أَنْتُمْ  لَوَْال  وا  ُ اسْتَكَْرب ذِينَ  للَِّ اسْتُضْعِفُوا  الَّذِينَ  يَقُولُ  القَوْلَ  بَعْضٍ  إلَِى 
ذِينَ اسْتُضْعِفُوا أَنَحْنُ صَدَدْنَاكُمْ عَنِ الُهدَى بَعْدَ إذِْ جَاءَكُمْ بَلْ كُنْتُمْ  وا للَِّ ُ الَّذِينَ اسْتَكَْرب
يْلِ وَالنَّهَارِ إذِْ تَأْمُرُونَناَ أَنْ  وا بَلْ مَكْرُ اللَّ ُ ذِينَ اسْتَكَْرب ْرِمِيَن وَقَالَ الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا للَِّ ُجم
أَعْناَقِ  لَ ِيف  وَجَعَلْنَا الأغََْال العَذَابَ  رَأَوُا  َملَّا  النَّدَامَةَ  وا  ُّ أَنْدَادًا وَأََرس لَهُ  وَنَجْعَلَ  باِللهِ  نَكْفُرَ 



325 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه
زَوْنَ إَّال مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾.))) ْ الَّذِينَ كَفَرُوا هَلْ ُجي

بد أنهم كانوا في  للذين استكبروا، ولا  لابد أن هؤلاء )المستضعفين( كانوا عوناً 
مقدمة الذين عملوا على تنفيذ مخططاتهم وسياساتهم دون مناقشة، متنازلين عن حرياتهم 
وإرادتهم دون شعور بالكرامة، منقادين انقياداً أعمى لا يرون أمامهم إلهاً سوى فرعون 

استبدلوه بخالقهم وبارئهم بعد أن نسوه وكفروا به.

ويشكل جواب الذين استكبروا جواباً دائمياً حاسمًا شافياً لكل )مستضعف( قديم 
وحديث يسير في ركاب الطواغيت على هذه الأرض، وهو جواب صادق حتمًا، إن لا 
يملك هؤلاء سوى الصدق، وهم يقدمون على ربهم العزيز القدير يوم الجزاء ويحطون 
الهدى،  لقد جاءكم  القلوب والأبصار:  فيه  تزوغ  الذي  اليوم الأخير  رحالهم في ذلك 
ولقد عرفتموه، ومع ذلك كانت لديكم استعدادات للشر والانحراف وكنتم ميالين إلى 
خدمتنا وعبادتنا بعد أن عميت أبصاركم وقلوبكم وكانت استعداداتكم للشر والجريمة 

هي التي دعتكم إلى الوقوف معنا مع أنكم تعرفون حق المعرفة أننا كنا على خطأ.

لم ينكر المستكبرون أنهم كانوا ظالمين ومخطئين في الحياة الدنيا، ولم يقولوا أنهم كانوا 
على حق، كما كانوا يتبجحون دائمًا، بل يعترفون بمسيرتهم المنحرفة، ولا يغضبون-كما 
كانوا يفعلون في تلك الحياة الأولى إذا ما اتهمهم أحد بالظلم والخطأ، ولا يدفعون عن 
أنفسهم اتهاماً. فما وجه إليهم صحيح، هم ظالمون، ويعترفون بذلك. وكانوا يريدون 
الجميع أن يقف في خدمتهم وفي صفهم، فما بال هذا )الجميع المستضعف( لم يرفع عند 
ذاك في وجههم يداً أو اصبعاً، مستنكراً الظلم، وما باله - بدلا من ذلك - يكرس حياته 

وجهوده لخدمتهم ولا يرى أمامه إلا فرعون وآل فرعون وملأ فرعون؟

))) سبأ ٣1-٣3.



مو�سوعة الثورة الح�سينية326

عنا�صرالمجتمع الفرعوني

أن  بعد  الظلم،  مجتمع  الفرعوني،  المجتمع  عناصر  أن  إلى  الصدر  الشهيد  وينبهنا 
يستعرض الآية الأولى من هذا الحوار، وبعد استعراض مقولة الإمام التي ذكرناها 
قبل قليل، متكوّن من طوائف متعددة، نرى من الضروري أن نستعرضها هنا باختصار 
المسلمين،  الفراعنة  أول  معاوية  ظل  في  الإسلامي  المجتمع  عناصر  عن  نتكلم  ونحن 
يزالون  لا  منهم،  طويلة  سلاسل  أثره  على  وتوالت  بالقوة،  الأمة  قيادة  تولوا  الذين 
يطالعوننا إلى اليوم ويدعون حق الحكم تحت ذرائع مشابهة، كلهم نهجوا نفس المنهج، 
)بشرعية(  للخروج  الزمن  مر  على  المتراكمة  الخبرات  من  وأفادوا  الأسايب  وطوروا 

متجددة تتيح لهم العلو في الأرض والاستكبار فيها والسيطرة على مقدرات الناس.

١ - الطائفة الأولى: هم الظالمون المستضعِفون الذين ذكرهم القرآن الكريم، )سبأ 
١-٣( الظالمون الثانويون، بحسب تعبير أئمتنا )أعوان الظلمة(، هؤلاء يشكلون 

حماية لفرعون والفرعونية، وسنداً في المجتمع لبناء الفرعونية، واستمرار وجودها.

٢ - الطائفة الثانية: الحاشية والمتملقون، أولئك الذين قد لا يمارسون ظلمًا بأيديهم 
بالفعل، ولكنهم دائمًا وأبداً على مستوى نزوات وشهوات ورغبات فرعون، يسبقونه 
أَتَذَرُ  فرِْعَوْنَ  قَوْمِ  مِنْ   ُ الَمَأل مثيرة ﴿وَقَالَ  الأحيان تحريضية  أغلب  بالقول ومهمتهم في 
وَنَسْتَحْييِ  أَبْنَاءَهُمْ  سَنُقَتِّلُ  قَالَ  تَكَ  وَآِهلَ وَيَ��ذَرَكَ  الأرَْضِ  ِيف  ليُِفْسِدُوا  وَقَوْمَهُ  مُوسَى 
هذا  على  يضربون  عندما  أنهم  يعلمون  كانوا  هؤلاء  قَاهِرُونَ﴾)))  فَوْقَهُمْ  ا  وَإنَِّ نسَِاءَهُمْ 
هذا  إلى  فتسابقوا  الكلام،  هذا  إلى  بحاجة  كان  الذي  فرعون  قلب  في  الحساس  الوتر 
مشاعره  مع  المنسجم  الموقف  ويتخذ  نفسه  في  عما  يعبر  فرعون  يجعلوا  لكي  الكلام 

وعواطفه وفرعونيته.

))) الأعراف ١٢٧.



327 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

٣ - الطائفة الثالثة: أولئك الذين عبر عنهم الإمام »بالهمج الرعاع« لا تدرك 
كَ التبعية والطاعة دون تدبر،  أنها مظلومة، ولا تدرك أن في المجتمع ظلمًا، تتحرك تحرُّ
ودون وعي أو عقل، تستسلم للأوامر الفرعونية دون أن تناقشها أو تتدبرها حتى بينها 
وبين نفسها، وهذه الفئة تفقد القدرة على الابداع البشري وكل قابليات النمو ﴿وَقَالُوا 
بيِل﴾))) كلاهما يدل على أنهم لا يشعرون  السَّ فَأَضَلُّونَا  اءَنَا  َ وَكَُرب سَادَتَنَا  أَطَعْنَا  ا  إنَِّ نَا  رَبَّ
يحاول  الذي  الصالح  للمجتمع  بالنسبة  مشكلة  الفئة  هذه  تكون  ما  وبقدر  بالظلم. 
تصفيتهم بتحويلهم إلى فئة متعلمة ولو على سبيل نجاة لكي يشاركوا في مسيرة الابداع، 
بينما تحاول الفرعونية أن توسع منهم، لأن في ذلك ازدياد خطر فناء المجتمع وموته موتاً 

طبيعياً.

٤ - الطائفة الرابعة: هم أولئك الذين يستنكرون الظلم في أنفسهم ولم يفقدوا لبهم 
التوتر والقلق  أمام فرعون والفرعونية لكنهم يهادنون ويسكتون عنه، فيعيشون حالة 
أنفسهم  ظالمي  القرآن  يسميهم  وكما  والنمو،  والتجديد  بالابداع  لهم  يسمح  لا   بشكل 
ِيف  مُسْتَضْعَفِيَن  كُنَّا  قَالُوا  كُنْتُمْ  فيِمَ  قَالُوا  أَنْفُسِهِمْ  ظَاِمليِ  ئكَِةُ  الَمَال اهُمُ  تَوَفَّ الَّذِينَ  ﴿إنَِّ 

ْ تَكُنْ أَرْضُ اللهِ وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُوا فيِهَا﴾.))) الأرَْضِ قَالُوا أََمل

5 - الطائفة الخامسة: الطائفة التي تتهرب وتبتعد عن مسرح الحياة و )تترهب(

الكريم  القرآن  عنها  عبر  التي  الرهبانية  هذه  المجتمع.  بأوحال  تتلوث  لا   لكي 
﴿وَرَهْبَانيَِّةً ابْتَدَعُوهَا﴾.)))

وهي رهبانية يشجبها الإسلام؛ لأنها موقف سلبي تجاه مسؤولية خلافة الإنسان 

))) الأحزاب ٦٧.
))) النساء ٩٧.
))) الحديد ٢٧.



مو�سوعة الثورة الح�سينية328

الرهبان، ولكنه  للرهبانية، يترهب ويلبس مسوح  مفتعلة  على الأرض. وهناك صيغة 
ليس راهباً في أعماق نفسه، وإنما يريد بذلك أن يخدر الناس ويشغلهم عن فرعون وظلم 
أَمْوَالَ  لَيَأْكُلُونَ  هْبَانِ  فرعون ويسطو عليهم نفسياً وروحياً ﴿إنَِّ كَثيًِرا مِنَ الأحَْبَارِ وَالرُّ

ونَ عَنْ سَبيِلِ الله﴾.))) النَّاسِ باِلبَاطلِِ وَيَصُدُّ

والاذلال  بالاستضعاف  فرعون  خصهم  المستضعفون،  السادسة:  الطائفة   -٦
وهدر الكرامة؛ لأنها كانت هي الطائفة التي يتوسم أن تشكل اطاراً للتحرك ضده.

طائفة  أي  موقع  أن  بّني  التاريخ  سنن  من  سنة  ضمن  الكريم  القرآن  علمنا  وقد 
الظلم،  انحسار  بعد  موقعه  مع  عكسياً  يتناسب  الظلم  لمجتمع  الفرعوني  التركيب  في 
الأرَْضِ  ِيف  اسْتُضْعِفُوا  الَّذِينَ  عََىل  نَمُنَّ  أَنْ  ﴿وَنُرِيدُ  وتعالى:  سبحانه  قوله  معنى  وهذا 
الوَارِثيَِن﴾))) ومن ذلك استخلصنا حقيقة مهمة: وهي: أن  وَنَجْعَلَهُمُ  ةً  أَئمَِّ وَنَجْعَلَهُمْ 
المجتمع يتناسب مدى الظلم فيه تناسباً عكسياً مع ازدهار علاقات الإنسان مع الطبيعة 

ويتناسب مدى العدل فيه تناسباً طردياً مع ازدهار علاقات الإنسان مع الطبيعة. 

والإمكانيّات.  والطاقات  القابليّات  مهدور  المشتّت،  المجزّأ،  الفرعونيّة  »مجتمع 
وأمّا مجتمع العدل فهو على العكس تماماً. هو مجتمع تتوحّد فيه كلّ القابليّات وتتساوى 

فيه كلّ الفُرَص والإمكانيّات«))). 

مجتمع �اشذ. مجتمع التناق�اضت

إن مجتمع الظلم الفرعوني من شأنه أن يفرز قيمًا وحالات شاذة تتقاطع وتتعارض 
مع القيم الإسلامية الأصيلة التي تتجه بالإنسان نحو العمل الإيجابي البناء الذي يستثمر 

))) التوبة ٣٤.
))) القصص: 5.

))) المدرسة القرآنية: ص ٢٣٨.



329 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

طاقات الإنسان وإبداعه وتبعده عن الانحدار والانجراف والهلاك، ومن شأنه أن يفرز 
الذي  السوي  المجتمع  الطبيعية وفي  الحالات  تظهر في  أن  يمكن  الناس لا  أصنافاً من 
والمعصية  والنفاق  والشر  الغاب  وقوة  والانتهازية  الفساد  مجتمع  فهو  الإسلام،  يريده 
 المؤمنين أمير  رأى  وقد  والجور.  والفقر  والخوف  الشريف  غير  والتنافس  والحسد 
بوادر ظهور هذا المجتمع ومقدمات هذه الظهور بعد أن رأى العبث الذي كان يجري 
مترفة  كطبقة  ظهرت  الناس  من  خاصة  فئة  لمصلحة  يمهد  كان  والذي  عثمان  عهد  في 
لا  الحال  أن  ورأى  البداية.  منذ  عنه  بعيدة  كانت  وربما  الإسلام،  عن  ابتعدت  جديدة 

يمكن تغييره بمحاولات إصلاحية بسيطة وأنه يتأزم ويتغير نحو الأسوأ.

وهكذا أعرب عن شعوره هذا، ووصف الحالات الاجتماعية الشاذة التي بدأت 
وملئه  فرعون  أحضان  في  والسقوط  الانحراف  إلى  جره  أريد  الذي  المجتمع  في  تظهر 
وزبانيته، محذراً المجتمع من مغبة الوصول إلى ما أراد أعداء الإسلام إيصاله إليه؛ لأنه 
سيعود عند ذاك مجرد حطام مجتمع ومجرد أثر غابر وأمة فاسدة سبقتها غيرها من الأمم 

إلى الفساد.

: »أيها الناس، إنا قد أصبحا في دهر عنود، وزمن كنود، يعد فيه  وقد خطب - قائًال
المحن مسيئاً، ويزداد الظالم فيه عتواً، لا ننتفع بما علمنا، ولا نسأل عما جهلنا ولا نتخوف 
قارعة حتى تحل بنا. والناس على أربعة أصناف: منهم من لا يمنعه الفساد في الأرض إلا 
مهانة نفسه وكلالة حده، ونضيض وفره. ومنهم المصلت لسيفه والمعلن لشره، والمجلب 
بخيله ورجله قد أشرط نفسه وأوبق دينه لحطام ينتهزه أو مقنب يقوده أو منبر يقرعه. 
يطلب  ومنهم من  الله عوضاً!  عند  ثمناً ومما لك  لنفسك  الدنيا  ترى  أن  المتجر  ولبئس 
الدنيا بعمل الآخرة ولا يطلب الآخرة بعمل الدنيا، قد طامن من شخصه وقارب من 
المعصية،  خطوه وشمر من ثوبه، وزخرف من نفسه للأمانة، واتخذ ستر الله ذريعة إلى 



مو�سوعة الثورة الح�سينية330

ومنهم من أبعده عن طلب الملك ضؤولة نفسه وانقطاع سببه فقصرته الحال على حاله، 
فتخلى باسم القناعة وتزين بلباس أهل الزهادة وليس من ذلك في مراح ولا مغدى.

وبقي رجال غض أبصارهم ذكر المرجع، وأراق دموعهم خوف المحشر، فهم بين 
شريد ناد وخائف مقمع، وساكت مكعوم، وداع مخلص، وثكلان موجع، قد أخملتهم 
التقية وشملتهم الذلة فهم في بحر أجاج، أفواههم ضافرة، وقلوبهم قرحة، قد وعظوا 

حتى ملوا، وقهروا حتى ذلوا وقتلوا حتى قلوا«))).

يزينون  الذين  الرجال  من  فرعون  حاجات  كل  الأولى  الأربعة  الأصناف  وتفرز 
عرشه ويدعمون حكمه، حاشية واتباعاً وقادة عسكريين ووعاظاً للسلاطين ومتاجرين 

بالدين وأثرياء وسماسرة وغيرهم، وذلك ما هو بحاجة إليه.

ويستعين  المناسبة،  الطرق  بكافة  إسكاته  يحاول  فرعون  فإن  الأخير  الصنف  أما 
عليه ببقية الأصناف الأولى. فهو صنف يقظ منتبه واع، لا ينشد إلا مصلحة الإسلام، 
يظل  لجعله  ذلك  فرعون  استغل  وقد  به.  يفكر  شيء  آخر  فهي  الذاتية  مصلحته  أما 
مع  ستتضارب  مصالحها  أن  تعتقد  جعلها  عندما  الأصناف  تلك  عليه  وحرض  فقيراً 
وحاشيته. غير  وملئه  فرعون  الجميع، حتى  انقاذ  إلا  له  مصلحة  أن لا  مع  )مصالحه( 
أن فرعون والملأ والحاشية في غمرة التمتع بكل لذائذ الأرض ونعيمها لا يرون فيه إلا 

عدوهم الذي يريد أن يستلب لنفسه كل ما استلبوه بالقوة والمكر والحيلة. 

فرعونية متطورة..!

وعلى ضوء التوزيع الموفق الذي أشار إليه السيد الشهيد رضوان الله عليه، والذي 
يمكن أن نتوصل إلى فهمه فهمًا أفضل لوحاولنا أن ننظر نظرة متفحصة في آيات القرآن 

))) نهج البلاغة:ص٧٤-75.



331 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

الكريم وفي أقوال الرسول وآله. نرى أن النظام الفرعوني الجديد - بإيعاز وتوجيه 
من معاوية نفسه - قد حاول أن يحذو حذو الفرعونية القديمة - مستفيداً من خبراتها 
ومن غطاء الشرعية الإسلامي الذي حاول أن يضيفه على نفسه وعلى حكمه - مستغلا 
في  عنه  ابتعدت  ما  إلى  الأمة  جر  ومحاولات  قبله  تظهر  بدأت  التي  الانحراف  عوامل 
عليها  قامت  التي  الأسس  نفس  على  المجتمع  تقسيم  يكرس  أن  وح��اول   - السابق 
صورته  لجعل  أجراها  التي  والتزيينات  التحسينات  بعض  مع  السابقة  الفرعونيات 
مقبولة وحكمه مستساغاً، وحاول بفعل الخزينة الضخمة التي استأثر بها أن يوسع من 
دائرة الطبقة الثرية المستفيدة والمنحازة إلى جانبه لتشكل دائرة حماية قوية له. وطبيعي أن 
تتبنى هذه الطبقة الثرية كل تصورات وأطروحات وتوجهات الدولة الجديدة المتفرعنة 
بينما توغل في أعمال لم يكن  التقليدي الأول،  للفرعون  الظاهر عداءها  التي تدعي في 

حتى ذلك الفرعون يقوم بها في السابق.

بين الخبرات الجاهزة والا�ستفادة من طبقة الهمج الرعاع

ويجدر أن نؤكد هنا ما قلناه سابقاً، وهو أن معاوية قد استفاد من خبرات جاهزة 
قديمة إلى الحد الذي أمكنه من )استثمار( الإسلام نفسه و )تطويعه( وعرضه بالشكل 
بالتصدي  حافلة  حياة  من  خبرته  استمد  وقد  وسلطانه،  حكمه  لتعزيز  يشاء  الذي 
للإسلام نفسه قبل أن )يدخل( فيه قبيل الفتح واطلاعه الواسع على سياسات وأخبار 
الملوك السابقين، كما أوضحنا في مقدمة هذا الفصل وفهمه للعديد من أمور الإسلام، 
من  »معاوية  عياض  بن  الفضيل  عنه  قال  كما  أو  عالماً،  كان  وربما  بالجاهل،  ليس  فهو 
)الصحابة( من العلماء الكبار ولكن ابتلي بحب الدنيا«))) ولعلها أخف كلمة تقريض 
قيلت بحق هذا )الصحابي الجليل( الذي أمضى حياته مع رسول الله! غير أننا لابد أن 

))) البداية والنهاية: ج٨ ص١٤٢.



مو�سوعة الثورة الح�سينية332

نقول أنه ليس بالجاهل وأن بين جنبيه نفساً زاخرة بعبقرية الشر التي استطاعت تحويل 
مجرى التاريخ الإسلامي إلى أسوأ حال وتهديم ما بناه الإسلام طيلة عقود عديدة من 

الزمن.

وقد أدرك معاوية أنه سيتمكن في مجتمع الهمج الرعاع من تطبيق سياساته وخططه 
المطبق  الجهل  حالة  تكريس  من  لابد  وكان  ورعية.  جند  خير  فيهم  سيجد  أنه  وعلم 
القائد( وقدرته ودهائه  واللاوعي واللامبالاة والتواكل والاعتماد على كفاءة )الخليفة 

لتمرير ما عزم على تمريره دون اعتراض أو مناقشة.

وقد أرسل إشارة خبيثة إلى الإمام بهذا المعنى وأوصى من يقول له: إني أقاتلك 
تلك  والجمل  الناقة  قصة  وضع  قد  ولعله  والجمل،  الناقة  بين  يميزون  لا  ألف  بمائة 
ليدلل على جهل أهل الشام وانقيادهم له. وكان له من طبقة الحاشية المتملقة المستفيدة 
 المتزلفة عوناً لتنفيذ خطط أبعد مدى من تلك التي طبقها فعلا في حرب ضد الإمام
ومطالبته بدم عثمان. وهي محاولاته أن يمد في طول حكمه من خلال تكريسه في ابنه 
يزيد وسلالته بعد ذلك. وقد رأينا من عرف رغبته تلك، وأشار عليه أن يقدم على جعل 
يزيد خليفة له، وزيَّن له هذا الأمر حتى سعى إلى ذلك فترة تزيد عن السبع سنوات كما 

سترى في الفصل القادم. 

الحا�شية المتملقة: م�اصلح فرعون م�اصلحهم

وكانت الحاشية المتملقة ترصد تحركات معاوية، وتستشعر رغباته ولهفته للتمهيد 
لابنه يزيد وتلتقط كل ما من شأنه أن يتيح لها المزيد من الاطلاع على تلك الرغبات، 
بنات أفكار غيره، بل هي رغبتهم  لتقترحها عليه وكأنه لم يفكر بها أصلا. وكأنها من 
عليه  وتطرحها  داخله  من  وتسحبها  وترصدها  رغباته  تغازل  إنها  كلها.  الأمة  ورغبة 



333 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

كأنها رغبتها هي وكأنها إرادتها أو إرادة الأمة المطيعة المحبة.! وتلك كانت نفس مهمة 
أعوان فرعون موسى في السابق: تزين لفرعون رغباته ونزواته وأحلامه واندفاعاته.

وقد رأينا على من وقع الظلم، ومن هم أولئك الذين توقع معاوية أن يتصدوا له 
ولسلالته فيما بعد، فعمل على استئصالهم وكسر شوكتهم وإسكاتهم، قبل أن يبادروا هم 
فيستأصلوه ويقفوا عقبة في طريقه، وقد تحرك ضدهم قبل أن يتحركوا ضده، مستنداً 
إلى توقعاته لا إلى ما يراه منهم فعلا، وهكذا ساد قانون الأخذ على الشبهة والظن، ذلك 
بممارسات  تجلى  والذي  مثيلا  السابقة  الفرعونيات  له  تشهد  لم  الذي  الأموي  القانون 
عنيفة من قبل النظام الأموي ضد كل من توقع واعتقد عداوتهم له، مع أن ذلك هو ما 

حذر منه القرآن الكريم بشدة ووضوح.

ا�ستهدفوا الإمام وخطّه

خط  التزمت  التي  الفئة  هي  معاوية  حاربها  التي  الفئة  تكون  أن  الطبيعي  ومن 
وأقساها،  الأساليب  بأعنف  ضدها  العمل  إلى  بادر  فإنه  وهكذا  ونهجه،   الإمام
والمنتسبين  خطباءه  وحشد   الإمام صورة  تشويه  به  قصد  مضاد  فعل  إلى  عمد  كما 
وناقلي  والمفسرين  والعلماء  الصحابة  على  أنفسهم  حسبوا  الذين  المرتزقة  من  دولته  إلى 
الحديث والقصاصين والشعراء وغيرهم في أعظم حملة سباب وشتيمة شهدها التاريخ 
ضد آل البيت وفي مقدمتهم أمير المؤمنين. وقد قصد من ذلك إضافة لتشويه صورة 
يسبه  من  أن  باعتبار  المسلمين،  بنظر  نفسه   الله رسول  قيمة  من  الاقلال   الإمام
الدين. وجعل سبه سنة  أو  النسب  انتماء حقيقياً من حيث   الرسول إلى  ينتمي 
أموية بل إسلامية، يتقرب من يقوم به إلى الدولة ويحسن صورته أمامها. وبنفس الوقت 
إلى  عمد  التي  الإمام  صورة  مقابل  المسلمين  أمام  وتزويقها  صورته  تضخيم  إلى  عمد 

تشويهها ومحوها.



مو�سوعة الثورة الح�سينية334

وباللجوء إلى أسلوب السب المباشر والعلني، كان يعني بذلك أن السير على خط 
الإمام غير شرعي وممنوع وأن الخط )الشرعي( الوحيد المسموح به هو خطه وشريعته، 
وأوهم بذلك طبقة كبيرة من الناس وخصوصاً من أهل الشام الذين رباهم تربية خاصة 

وانحدر بهم ليكونوا أكبر طبقة للهمج الرعاع حفل بهم قطر إسلامي في ذلك الوقت.

ت�صرفوا بالخلافة ت�صرفهم ب�إرث �شخ�صي

بملك خاص  يتصرفون  الذين حكموا وتصرفوا وكأنهم  والولاة  القادة  رأينا  كما 
بهم ورثوه عن أهليهم، واستعرضنا بعض الشخصيات التي شكلت أركان الحكم مثل 
لجؤوا  التي  والقوة  الخدع  أساليب  ورأينا  ومروان،  وزياد  والمغيرة  العاص  بن  عمرو 
امتداد  بأنها  الأموية  الدولة  ادعاء  رغم  ابتدعوها،  التي  المبتكرة  القمع  وأساليب  إليها 
ن لدولة الخلفاء السابقين وأنها دولة عادلة لا  لدولة الإسلام الأولى أو أنها شكل محسَّ
تعمد إلا إلى الحلم واللين والصبر في سياسة الناس وحكمهم، حتى لقد انطلت دعوى 
وفي  عهده  في  الناس  من  كبيرة  جماهير  على  والكياسة  والصبر  والدهاء  بالحلم  معاوية 
العهود اللاحقة وإلى يومنا هذا، مع أن سياسة الإرهاب والقوة والقمع هي التي طبعت 
ذلك العهد بطابعها، كما رأينا عند استعراضنا شخصية معاوية وحملاته الإرهابية على 
أطراف العراق وقتله النساء والأطفال والأبرياء لمجرد أنه يشم منهم رائحة الولاء لأمير 
وغيرهم  الحمق  بن  وعمرو  عدي  بن  حجر  أمثال  المعارضين  قمع  وحملات  المؤمنين، 
وغيرهم. مما رويت لنا عنها أقاصيص وأخبار طويلة حفلت بها كتب التاريخ وغيرها.

كما رأينا طرفاً من أخبار أولئك الذين وقفوا موقفاً )سلبياً( من هذه الدولة الظالمة، 
وأولئك الذين اعتزلوا وترهبنوا خوفاً من سلطتها وبطشها فكانوا مثار رضاها وسكوتها 
بالدنيا وقرباً من  تعلقاً  الناس  أكثر  الرهبنة مع أنهم كانوا  أعلنوا  الذين  عنهم وأولئك 
السلطان وأصبحوا وعاظاً للسلاطين ودعاة للسكوت والصبر على جورهم، إلا أنهم 



335 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

التقشف في  الراهب وأظهروا  وثياب  الكاهن  بدلا من طيلسان  لبسوا عمامة الإسلام 
الظاهر مع أنهم كانوا متلهفين على قرب السلطان ومنظر الأصفر الرنان.

ارتداد عن الإ�سلام من خلال �إبعاده عن الحياة

كان المجتمع يعيش في ظل معاوية حالة ارتداد واسعة عن الإسلام، وكان فرعون 
يقبع على قمة عرشه سعيداً بمساعيه وبما أوصل الأمة إليه. وقد بدا له أخيراً أن الإسلام 
العائلة  تلك  وأف��راد  هو  ورغباته  وطموحاته  مصالحه  لتحقيق  إلا  وينتشر  يظهر  لم 
)السعيدة، المحظوظة( التي ناصبته العداء منذ البداية. وأن الأمر برمته لا يعدو سوى 
أن يكون مهزلة أو مباراة هزلية لا مكان فيها إلا للاعب الماهر الذي يتمتع بأكبر قدر 

من الحيلة والدهاء والمكر. من أمثاله وأشباهه.

لم يكن يحس بالإسلام إطلاقاً. ولن يستطيع أحد مهما تحيز إليه أن يدعي مستنداً 
إلى أدلة ووقائع ملموسة أنه كان يعمل بدافع من حرصه على الإسلام، ولم يكن يصلح 

بالمقاييس الإسلامية حتى أن يكون مجرد مواطن سوي في الدولة الإسلامية.

وأطر  حلقاته  وتوسع  إيجاده  أراد  الذي  المجتمع  هو  وذلك  معاوية،  كان  ذلك 
ممارساته لا في الشام وحدها بل في كل أقطار المسلمين، وقد نجح في ذلك هو وخلفاؤه 

إلى حد بعيد.

ع�صر الأحداث والمفاج�آت

كان عصراً حافلا بالأحداث والمفاجآت والمتغيرات والبعد المتعمد عن الإسلام، 
وكانت كل دقيقة فيه مكرسة بشكل مقصود لإبعاد الإسلام عن الحياة إلى الأبد. وكان 
نابعاً من عزم  بالمسؤولية  الماكرة يقتضي عزماً وشعوراً عالياً  المحاولات  التصدي لهذه 
بالرسول وآله وفي مقدمتهم أمير  المتمثلة  القيادة الحقيقية للإسلام  وتصميم 



مو�سوعة الثورة الح�سينية336

المؤمنين الذي أعده إعداداً خاصاً كرس له وقتاً طويلا استمر طوال حياته ليتولى 
.شؤون المسلمين وقيادتهم على نفس النهج والأسلوب الذي اتبعه

ولم تكن حياة أمير المؤمنين الذي وقف بمواجهة الأزمة التي مر بها المسلمون 
منذ وفاة رسول الله والتي تفاقمت إلى أبعد حد بعد خروج معاوية عليه وإعلانه 
الحرب السافرة، تتميز بتلك الرتابة والتكرار اللذين تميز بهما عهد العديدين ممن تسنموا 
مباهج  تتيحه  الذي  اللذيذ  الناعم  بذلك الخدر  يتمتعون  الأمة، وظلوا  قيادة  مسؤولية 
لكي  معدة  دروسها  وكانت  والمواقف.  بالأحداث  حافلة  حياة  كانت  بل  السلطة، 
يتلقاها، لا ذلك الجيل الذي عايشه وشهد الأحداث معه، وإنما كل الأجيال التي تتطلع 
إلى الإسلام كحلٍّ لتناقضاتها وخلافاتها ومشاكلها ووجودها كعالم ثالث متأخر يتحكم 

فيه الطاغوت ويبتز ثرواته وخيراته وجهوده.

�أمير الم�ؤمنين �أمل الأمة

الكبير  الأمل  يمثلون  المعصومين  الأئمة  من  بيته  آل  من  الصفوة  مع   وكان
المتماسة مع  بل  القريبة،  العصور، وكانت تجربته  امتداد  الواعين على  المسلمين  لجماهير 
القادرة على منع الانحراف وإيقافه رغم تقادم  النبوية العظيمة، هي الوحيدة  التجربة 
العهد وبعد المدة؛ لأن طبيعة هذه الرسالة العظيمة تكمن في وضوحها وواقعيتها وقربها 
من النفوس المستقيمة الواعية وكذلك في إمكانية تحقيقها وتطبيقها، كحالة وحيدة كفيلة 
بالقضاء على التناقضات والسلبيات التي تطرحها الجاهليات المختلفة وإحداث التغيير 
حاسمة  بطريقة  حكمه،  فترة  في  وخصوصاً  حياته،  طوال   الإمام إليه  سعى  الذي 
مجتمع  في  والفساد  والرشاوى  والمساومات  الحلول  انصاف  رافضاً  كبير،  وبوضوح 
أراد له أن يكون طليعة الأمة واعية مدركة لأهداف الرسالة الإسلامية العظيمة، وهو 
مجتمع الكوفة في البداية. وقد لاقى في سبيل ذلك الأمرين، وهو يخوض تجربة بناء الأمة 



337 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

وتربيتها من جديد على نفس النمط الذي أراده رسول الله وحاول أن يستبعد كل 
الشوائب والانحرافات التي بدأت تلوح في أفق هذه الرسالة ولما تكد تبدأ مهمتها بعد.

علي ا�ستقامته ا�ستقامة الإ�سلام

وقد رأينا أن استقامته هي استقامة الإسلام نفسه، ورأينا وضوحه الخارق وبصيرته 
النافذة ونظرته السديدة. ولعل ذلك الوضوح وتلك الاستقامة لم يسبقهما إلا وضوح 
واستقامة صاحب الرسالة نفسه، هو ما حير أعداءه ومحبيه في وقت واحد وجعلهم 
يشتطون في أمره ويذهبون به مذاهب شتى كما عبر هو بنفسه - سلام الله عليه - عن ذلك.

مباشر  بشكل  إما  الإس�الم،  لها  تعرض  التي  للمؤامرات  يتصدى  أن  عليه  كان 
الذي  الظرف  مع  ينسجم  بشكل  أو  وحكمه،  الفعلية  قيادته  أيام  في  فعل  كما  وعنيف 
مرت به الأمة كما فعل قبل خلافته بعد أن بدأ الانحراف بزاوية ضيقة غير ملحوظة ثم 
بدأ يتسارع وينفرج بزاوية واسعة واضحة - وقد خاض حروباً بالسيف واللسان مع 
كل الذين تصدوا لعداوته وحربه لكي يفوت المؤامرة التي حاكها ضده )دهاة( قريش 
 للرسول تصدوا  الذين  أولئك  نفس  وهم  المترفون،  المفسدون  وطواغيتها  وعتاتها 

نفسه في حروب مكشوفة ومكائد مستورة.

علي: تنوع مواقف و�أدوار

كانت مهمة الإمام تتغير وتتنوع وفقاً للأحداث المتغيرة وأشكال الذين وقفوا 
على سدة الحكم خلفاء وحكاماً وعمالا. وكان ينطلق لأداء مهمته بالدرجة الأولى من 
منطلق الحفاظ على الإسلام والحرص عليه وضرورة بقائه ونموه كقوة رئيسية محركة 
وهكذا  المتسلطة.  الفرعونية  القوانين  لا  الإلهية  والقوانين  السنن  وفق  مغيرة  دافعة 
تنوعت الأدوار التي لعبها في كل وقت وإن كانت كلها تستهدف أمراً واحداً بلا شك 



مو�سوعة الثورة الح�سينية338

وهو - كما قلنا - الحفاظ على الإسلام.

زاوي��ة  أضيق  في  وح�رصه  وتحجيمه  الان��ح��راف  لمنع  واض��ح��اً  حضوره  وك��ان 
أن  ينبغي  من  أحق  بأنه  معرفته  رغم  أنه  أحد  يحسبن  ولا  عثمان.  عصر  في  وخصوصاً 
يتولى القيادة الفعلية للمسلمين خليفة وإماماً، أنه كان يتصرف من منطلق رد فعل سلبي 
تجاه من جلسوا على كرسي الخلافة، بل أنه كان حريصاً حتى على حياتهم ما داموا قد 
أصبحوا يمثلون المسلمين. وهو أمر غريب لو حدث من شخص غير الإمام، غير أننا 
ما أتحنا لأنفسنا فرصة أكبر  المؤمنين، ومتى  أمير  لا نستغرب ذلك متى علمنا من هو 

للتعرف على شخصيته العظيمة.

أما مع معاوية، فلم يكن له سوى أن يواجهه مواجهة حاسمة بفعل قتالي بعد أن 
لها  وأراد  لمقاتلته،  واستنفرها  الأمة  له  ومبايعته، وحشد  الأمة  الانصياع لإرادة  رفض 
بمواجهتها معاوية وأمثاله، أن تواجه في المستقبل كل حالة طاغوتية شاذة منحرفة قد 

تطفو على سطح المجتمع الإسلامي.

وكانت وقفته المبدئية ضد معاوية وأضرابه، وقفة أريد لها أن تشخص أمام الأبصار 
لا خلال حياته فحسب وإنما على امتداد العصور.

وهكذا دعا المسلمين في بداية توليه الحكم إلى قتال الخارجين على إجماعهم كطلحة 
والزبير ثم معاوية بعد ذلك، ولإزالته عن المركز الذي احتله خطأ وظلمًا.

وكانت مسؤوليته التاريخية والتفاف جماهير واسعة من الأمة حوله، ونظرتها إليه 
المستمد من وعيه وفهمه  المسؤولية  كرمز كبير من رموز الإسلام. وكان شعوره بهذه 
الكامل للإسلام ومركزه بين المسلمين لا يدع أمامه أي مجال للتردد في شن الحرب على 

عدو الإسلام العتيد معاوية.



339 خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه

وقد أدى دوره أداء كاملا على كافة الجبهات وفي كل المجالات.

لقد وفد كلاهما على ربه، علي ومعاوية، الإمام والطاغية.

فكيف سيكون حوارهما أمام رب العالمين؟ وماذا سيقول معاوية حينذاك، وكيف 
التي  ومبرراته  مغالطاته  ستظل  وهل  للإسلام؟  الفظيعة  وخروقاته  تصرفاته  سيبرر 

أوجدها له أعوان السوء مفيدة له حينذاك؟

يستطيع  وهل  حياته؟  طوال  به  تبجح  الذي  )الدهاء(  بذلك  يتمتع  سيظل  وهل 
لكل  نظرة ساخرة  وينظر  مآربه وخططه،  لتنفيذ  استخدمهم  الذين  لسانه لأولئك  مد 
من مهد لهذا الدين ودعا له، بعد أن سطا عليه وحوله إلى أداة سخرها لمنافعه وتوطيد 
عرشه؟ وما عسى ملأ معاوية أن يقولوا لمعاوية، وكيف سيكون حوارهم في ذلك اليوم 

الرهيب؟ ويبدو لنا أنه كان بمواجهة كل موسى النبي، فرعون طاغ متسلط.

وبمواجهة كل علي الإمام، معاوية طاغ متسلط أيضاً.

والمعركة قائمة دائمًا بين الحق والباطل، والحق أوضح من أن يخفى. ودروب الباطل 
مكشوفة دائمًا.

إحداهما  كانت  إلا  دعوتان  اختلفت  »ما  يقول:  عندما  المؤمنين  أمير  على  وسلام 
 ضلالة«))) ولن يفوت أحد متى ما عرف دعوة علي ومنهجه ومركزه من رسول الله
والإسلام، أن يعرف من كان معاوية، ويعرف حجم الجريمة التي ارتكبها بحق الإسلام 

والتي لا يزال يعاني منها المسلمون بل كل أبناء المعمورة إلى اليوم.

إن من العجب أنه لا يزال أحد يجهل ذلك حتى الآن.

))) نهج البلاغة:ص٦٩٩.





341

المحتويات

3 الأمة الإ�سلامية في عهد معاوية ويزيد	 

5 ١ - القيادة - عودة �إلى معاوية  الحا�شية-الملأ المقربون 	 
5 فرعونية جديدة، تستغل اسم الإسلام وشعاراته	 
6 النظام الأموي-الإفادة من الخبرات الفرعونية المتراكمة	 
6 التجرية الأموية، تقاطع مع السنن الربانية	 
7 بين الانحراف الحذر والانحراف المعلن	 
8 المعركة الأموية مع الإسلام استمرت طيلة العهد الأموي	 
9 التبجّح الأموي بكرامة الأصل- تمهيد لخنق الأنفاس	 
10  	بعد أن فشلوا مع النبي استهدفوا أهل البيت
10 ماذا كانوا سيفعلون، لو علموا أن الأمر سيصير إليهم	 
11 معارك جديدة تخوضها الدولة الفرعونية	 
12 هل جاء الرسول ليبشر بمعاوية!!	 
14 رمتني بدائها وانسلت	 
15 فرعون متطور- لم يعلن نفسه رباً أعلى... 	 
17 المكر، ثم المكر ))أطير إذا وقعتم، وأقع إذا طرتم((	 
19 تربة الشام، أخصبت بفكر معاوية وتصوراته، فأصبحت مهيأة لقيام دولته.	 
19 كيف عرض أهل الشام! الطائفة المنصورة! الحكام على الناس...	 
23 ردود على المغالطات الأموية	 
26 أهل الشام، أول ضحية لمعاوية	 
27 كسب ودّهم لكي ينفذوا مخططاته الشيطانية	 
29 كل شيء مشروع أمام طموحات فرعون.. الغاية تبرر الواسطة	 
30 نقد الإمام لأهل الشام.. استهدف تخليصهم من الورطة الأموية	 
31 الارهاب.. الأسلوب الأمثل لتوطيد دعائم الملك الأموي	 



مو�سوعة الثورة الح�سينية342

32 مسرحية الاستخلاف	 
33 نماذج من أعماله الارهابية	 
35 حصانة لأعوان الدولة.. مصونون غير مسؤولين	 
36 كشف الانحراف.. لا داعي للتلمحيات	 
38 مثل أعلى )واطئ(	 
40 »فما آخذ من مال الله فهو لي«	 
41 أهل الشام.. أخذوا الإسلام عن الأمويين إسلاماً أموياً	 
42 أضاليل في أباطيل	 
44 إعلان الانحراف.. لاخوف من الأمة	 
45 بدع أصبحت سنناً في دول الظلم	 
49 توسيع تجرية الشام تمهيد لتجريد الأمة من مسؤولياتها	 
53 عمرو بن العا�ص �شريك في الجريمة، �شريك في ال�سلطة 	 

53 أبناء المرواني في الصدارة	 
54 إلتقاء المصالح يلغي الخلافات.. تقاسم الغنائم	 
55 ابن الأبتر	 
57 عداء موروث	 
58 معاوية وعمرو.. لقاء على الشر والعدوان.. منذ أيام الجاهلية	 
59 كصاحبه معاوية: يمكر ويفجر 	 
61 إلى الدين حتى يستأثر بالدنيا	 
62 مكر أم غباء؟	 
64 شيطانان يجتمعان	 
64 بين منظار الإسلام ومنظار المصالح الدنيوية	 
65  	لو كانا يريان الأمور بعيني الإمام
66 لا يتذكرون الموت إلا ساعة الاحتضار	 
67 فرّط بذرية الرسول واحتفظ بقلامة من أظفاره	 
68 ساوم على الباطل في شيخوخته	 



343 المحتويات

69 عندما يموت الطغاة	 
71 شتان ما بين الفائز والخاسر	 
72 طمعه قتله... حرض على عثمان وطالب الأبرياء بدمه	 
74 كرهه لعلي جعله ينحاز لمعاوية	 
74 )وأما علي فلا خير عنده، وهو غير مشركي في شيء من أمره(.	 
75 من يطالب بدم عثمان؟	 
77 أقصر الطرق.. مساومة مكشوفة	 
77 ))إنما أردنا هذه الدنيا..((.	 
78 باع دينه، فخسر كل شيء	 
79 لا يجتمعان إلا للشر	 
80 شريك في السلطة.. شريك في المكائد	 
83 بين موقف وموقف	 
84 الغدر، حتى ولو بالحليف، هو القاعدة	 
84 الفئة الباغية	 
86 حيلة رفع المصاحف.. تفتق عنها مكر ابن النابغة	 
87 الحيل لا تنطلي إلا على الأغبياء	 
89 نفس أمير المؤمنين تفيض أسى وحزناً حتى على أعدائه	 
90 مَلَكَ مصر سنتين.. مات بعدها حتف أنفه	 
92 لم يرتدع رغم نصائح الإمام	 
93 ًا فيَِام تَرَكْتُ﴾	  ﴿قَالَ رَبِّ ارْجِعُونِ لَعَِّيل أَعْمَلُ صَاِحل
94 مات عمرو وبقي شّره	 
97 زياد ابن �أبيه )بن �أبي �سفيان(! بين بعد الطموح، ودناءة الأ�صل 	 

97 أصل دنيء وأخوة في الزنى	 
98 الخائن	 
99 الولد للفراش وللعاهر الحجر.. قانون إسلامي مجمّد	 
101 كيف غاب الحياء؟	 



مو�سوعة الثورة الح�سينية344

105 عقدة النقص لا يحلها التظاهر بالقوة	 
105 قانون أموي ))لآخذن الولي بالولي...((	 
107 سياسة جديدة أساسها الشدة والعنف	 
108 شديد فظ غليظ... اعترف لنفسه بهذه الصفات	 
109 أهل المدينة: استعانوا عليه بالله ورسوله	 
111 تعاون على الشر والعدوان	 
111 الارهاب الأموي	 
112 جريمة قتل حجر بن عدي	 
113 مكر وغدر	 
115 تحريض على الجريمة	 
115 حجّوهم ورب الكعبة	 
117 المغيرة بن �شعبة.. )الداهية( الو�سوا�س 	 

117 دهاة أم أغبياء؟	 
118 المصلحة الشخصية أولا؟	 
118 معتدل.. متحيّز	 
119 نحن مع من غلب	 
119 علاقة قديمة بمعاوية	 
121 الاقتراح المشؤوم - دمر الأمة في سبيل مصالحه الشخصية	 
122 أشار على معاوية باستلحاق زياد	 
122 دعا معاوية إلى بيعة يزيد.. وضع الأمة في مأزق شديد	 
124 هرب من الطاعون وعاد ليقتله الطاعون	 
125 ماض ملوث.. يزني وهو أمير	 
126  	صحابي مزيف.. ادعى أنه أحدث الناس عهداً برسول الله
127 قاتل عمر بن الخطاب	 
127 انتهازي متلون	 
128 كيف التقى الزناة وأولاد الزواني	 



345 المحتويات

129 مروان بن الحكم ال�شيطان الغبي... قاتل عثمان 	 

129 الأموي الذي لعنه رسول الله في بطن أمه	 
129 الوزير الأول لعثمان - عينه ولسانه	 
130 استغلوا ضعف الشيخ فتسللوا إليه	 
131 استغلال السلطة	 
132 بداية تفاقم الانحراف في عهد عثمان	 
133 الإمام أول من حاول ايقاف الانحراف: ...	 
134 لا تنازل عن )المكاسب(	 
136 كل الناس تكره مروان حتى نائلة زوجة عثمان	 
137 مروان ومعاوية أعدا وأخرجا مسرحية قتل عثمان	 
139 مروان.. قاتل طلحة يوم الجمل	 
140 أفل نجمه أمام نجم معاوية ويزيد	 
142  	...مأثرته الوحيدة.. بغض أهل البيت
143 قطعة مهملة من أحجارالشطرنج	 
144 كاد أن يبايع ابن الزبير لولا أن منعه ابن زياد	 
144 ليس نقاتل إلا عن عرض دنيا	 
145 مروان: خيط باطل: أهل الدار أدرى بما فيها	 
145 بطل مسرحي	 
147 قادة أم أعضاء عصابة سّرية 	 
148 الارهاب الرسمي.. هو الشرعي	 
149 لماذا الدفاع عن معاوية وأقطاب النظام الأموي؟	 
150  من شابه أباه فما ظلم	 
152 تلاقفوها...!	 
155 ٢ - خ�اصئ�ص المجتمع الإ�سلامي وبع�ض ملامحه 	 

155 عهد يزيد.. امتداده لعهد معاوية	 
155 إلى الجاهلية من جديد	 



مو�سوعة الثورة الح�سينية346

156 لماذا التساهل.. هل الأمر خاص لا يمس مصالح المسلمين؟	 
156 هل يحق للحاكم إبعاد الإسلام عن الحياة؟	 
157 مقاييسنا لكشف الانحراف	 
158 لماذا العد التنازلي؟	 
159 الأمة ليست قريشاً	 
160 لماذا نقلب صفحات التاريخ؟	 
160 السلطة في الإسلام.. وسيلة لتحقيق عدالته	 
162 لماذا الاختلاف بين الحكام؟	 
162 هل كان الإمام يطالب بحقه أم بحق الأمة؟	 
164 لماذا استمال معاوية مجتمع الشام وأعده لتنفيذ مشاريعه؟	 
165 مملكة واسعة.. اقتطعت لمعاوية في عهود الخلفاء السابقين	 
167 معاوية لم يكن موظفا بل كان ملكا	 
168 استغل الانحرافات الأولى	 
168 »فقد كنا، وأبوك فينا، نعرف فضل ابن أبي طالب ...	 
169 ماذا لو هزمه الإمام؟	 
169 لابد من قوة عسكرية ضاربة.. أهل الشام	 
171 رأوا الإسلام بعيني معاوية	 
172 في عهد الدولة الأموية؛ لم يبق من الإسلام إلا اسمه	 
173 تمهيد للعد التنازلي وقبول أمثال يزيد حكاما وقادة	 
173 )مقولات مدروسة(	 
174 نادرة مبكية	 
175 الخزانة الذهبية والقفاز الفولاذي	 
176 تنازل الأمة عن كيانها جعلها تتقبل معاوية وأمثاله	 
176 نتائج التنازل	 
177 الدولة الأموية مهدت للدول )العلمانية ( وسبقتها...	 
178 رصيد الأب من )الدهاء( و )الحكمة(. لا يتمتع به الابن	 



347 المحتويات

179 على طريق الاعداد للحكم، تحسين الصورة، دعوة يزيد للصلاة...	 
180 الأطراف الأربعة للاستخلاف	 
181 محاولة إلغاء المستخِلف	 
183 الغاء الشرعية الإسلامية لتمرير )الشرعية( الأموية	 
184 خلافة أم عبث؟	 
187 من يصنع الفراعنة والطواغيت	 
189 مقولة فرعون الدائمية: أنا ربكم الأعلى	 
192 انحرف على أن لا يعلم بأمرك أحد	 
193 الطقوس الظاهرية. لتحسين الصورة	 
194 الرسول: أول من حذر الوقوع في براثن الانحراف	 
194  	وكذلك حذر منه أمير المؤمنين
195 سنن تاريخية - انحراف بسيط في البداية سيمهد...	 
195 الإسلام المحمدي العلوي الضمانة الوحيدة...	 
196 منهج في التزوير لتعزيز دولة الظلم	 
197 ما هو الانحراف؟	 
198 الله وحده هو المشّرع	 
199 شعارات كاذبة	 
200 هل المشكلة هي لعن يزيد من عدم لعنه أم أن...	 
202  	...روايات مسلية.. يزيد يكشف من آثار الرسول
203 روايات وروايات مضادة	 
203 	ًال  )الخليفة( أو
205 إيحاء غريب. عمل الصحابة الأوائل كان تطوعياً	 
206 أحقاً أنك لا تعرف الحقائق أيها الكاتب الإسلامي الكبير؟	 
207 دولة الإسلام أصبحت حلمًا!	 
208 لابد من استعراض الأخطاء	 
209 هل كانت معركة بين فئتين من المسلمين؟	 



مو�سوعة الثورة الح�سينية348

211 بدائل مزوّرة لمسخ الإسلام	 
212 إذا كان رب الدار بالدف ضارباً	 
214 انتهاكات مفضوحة، ومزاعم مكشوفة	 
216 التسلط الفرعوني سبب كل الرذائل	 
218 نموذج فرعوني جاهز، )صالح ( لكل زمان ومكان	 
219 تالله ما فعلت علوج أمية	 
220 تأويل أحاديث.. قريش للخلافة.. ولا يهم...	 
221 فعل الشيخين ليس سنة »أعمل بمبلغ علمي وطاقتي«	 
222 ندم متأخر »فوددت أني لم أكشف بيت فاطمة عن شيء«.	 
224 العالم الرباني.. وريث علم الرسول »يرفع لي في كل...	 
225 ما دامت قد وصلت إلى معاوية.. فما المانع أن تصل إلى يزيد؟	 
227 الخليفة أفضل من الرسول بدعة أموية جديدة )خليفة الله في....	 
228 الحجاج يرسل الرسل لتهنئة عبد الملك على عطاسه	 
229 نزاع غير متكافئ	 
230 كرهوا عليا فمالوا إلى معاوية	 
230  	 لو كان لي المال لسويّت بينهم« أمير المؤمنين«
231 »فما آخذ من مال الله فهو لي«)معاوية(	 
232 ماذا جنت الأمة من غلبة معاوية؟	 
232 أسف على الجهاد الضائع 	 
232 ما ذنب المسلمين حتى تثار الزوبعة؟	 
233 ألم تعرقل هذه الزوبعة المد الإسلامي؟	 
234 هل كان كل ذلك الدمار مجرد فتنة؟	 
235 انقلاب على الإسلام	 
235 أطروحة أموية لا داعي للمواصفات الصارمة.. فليكن...	 
236 أطروحة أموية أخرى الخليفة غير محاسب حتى أمام الله	 
238 لابد من تشخيص الداء	 



349 المحتويات

239 بعد الزمن لا يمنعنا من دراسة الأحداث	 
240 الفتوحات الإسلامية.. مكاسب للمسلمين أم لحكامهم	 
241 أموال أسطورية	 
242 أيَن قارونَ منهمُ..!؟	 
243 شدّتهم الأرض فلم ينظروا الى السماء	 
243 لا تلاعب بالتشريعات الإلهية	 
245 سلب الخلافة، سطو غير عادل على مكاسب المسلمين	 
246 معاوية وريث رسول الله؟!	 
246 هل نصروا الله فنصرهم؟	 
247 لماذا زال الملك عنهم؟	 
248 عطاء كيفي وتلاعب بأموال المسلمين	 
249 انفراج زاوية الانحراف	 
251 محاولات لتدمير الإسلام	 
251 الخليفة. وكيل أم مالك؟	 
253 الإسلام.. دين متكامل	 
253 لا يحق لأحد أن يخترق أي جانب من جوانب النظام الإسلامي	 
255 احتكار الثروة. تمهيد لدولة المستكبرين والطغاة	 
258 إلى الفرعونية من جديد	 
258 جناية على كل الأجيال	 
259 أراد الله.. وأرادوا 	 
259 أوقفوا مسيرة الإسلام	 
260 دولة الإسلام قامت على الاستجابة لحاجات الناس ومطالبهم	 
261 تكامل بين الجوانب.. لا يمكن فصل بعضها عن بعض	 
263 عطاء كيفي غير منضبط بتشريعات الإسلام	 
263 نعطي من يخدمنا 	 
265 هيا إلى خدمة الدولة ما دامت تدفع لنا	 



مو�سوعة الثورة الح�سينية350

265 لتكن الدولة في أيدينا إلى الأبد	 
266 لماذا استهدف معاوية الكوفة؟	 
268 أوجه الصراع ومفارقاته	 
270 بين العدالة والتلويح بالمنافع والرشوات	 
272  قضية الشام. أم قضية معاوية	 تخطيط قديم لتربية ...	 
273 الشام: ثقة مطلقة بمعاوية	 
274 نماذج من المضحكات المبكيات	 
276 مجتمع غريب	 
277 أساليب جاهلية لمواجهة الإسلام ثانية	 
279 نموذج مزور مقابل نموذج أصيل	 
280 الإمام يراقب الحالة الأموية الشاذة ويعرف بنفسه	 
282 »إنني أشكو اليوم حيف رعيتي كأنني المقود وهم القادة«	 
284 معارك الإسلام واحدة في كل زمان ومكان	 
285 كشف الأخطاء لا يتم بالسباب وإنما بوصف الأعمال	 
285 احذروا معاوية.. لو ظهر في غير زمن الإمام لدمر الإسلام إلى الأبد	 
288 موقف الإمام من معاوية	 
290 كيف وصفه: إذا أردت أن تعرفه فاقرأ وصف الإمام له...	 
292 »أول من يغير سنتي رجل من بني أمية«	 
293 معاوية: الإعداد لدين جديد	 
294 فقدت الأمة هويتها الإسلامية عندما استسلمت لمعاوية	 
295 لابد للمقدمات من نتائج	 
296 الشام: نقطة الشروع لتعزيزالانحراف	 
296 قريش والأحزاب	 
298  	أهل الشام. كيف وصفهم الإمام
300 معالم الفتن »إن أخوف الفتن عليكم فتنة بني أمية«	 
301 بصيرة وعلم: تشخيص حال الأمة في ظل الأمويين	 



351 المحتويات

302 سفن إلهية: ظلم الراعي والرعية يهلك الحرث والنسل	 
304 كيف يرى الإمام الأمة في ظل معاوية؟	 
305 يعرف علياً، ومع ذلك يأمر بسبّه والنيل منه	 
306 أهل بيت النبي: ضمانة لعدم انحراف الأمة	 
307 كيف يرى الإمام المجتمع الإسلامي في ظل حكام الانحراف؟	 
309 لقد رأى الإمام المقدمات، فرأى النتائج.	 
310 الترف مقدمة للظلم والكفر	 
313 المترفون: بداية لهلاك الأمة	 
314 مجتمع طاغوتي مترف	 
316 روح ملتوية شّريرة	 
316 جو منفتح أم منفلت	 
317 خلفاء أم طواغيت؟	 
318 مع الترف منذ البداية 	 
319 تعطلت مهمة المسجد فتعطل كل شيء	 
321 أين الأمة الإسلامية؟	 
322 نظام )إسلامي( بالاسم	 
323  	فئات المجتمع. حسب تقسيم الإمام
324 المستكبرون والمستضعفون مسؤولون جميعا	 
326 عناصرالمجتمع الفرعوني	 
328 مجتمع شاذ. مجتمع التناقضات	 
330 فرعونية متطورة..!	 
331 بين الخبرات الجاهزة والاستفادة من طبقة الهمج الرعاع	 
332 الحاشية المتملقة: مصالح فرعون مصالحهم	 
333 استهدفوا الإمام وخطّه	 
334 تصرفوا بالخلافة تصرفهم بإرث شخصي	 
335 ارتداد عن الإسلام من خلال إبعاده عن الحياة	 



مو�سوعة الثورة الح�سينية352

335 عصر الأحداث والمفاجآت	 
336 أمير المؤمنين أمل الأمة	 
337 علي استقامته استقامة الإسلام	 
337 علي: تنوع مواقف وأدوار	 


