
 ت�أليف

الا�ستاذ محمد نعمة ال�سماوي



الكتاب: موسوعة الثورة الحسينية/ الجزء الأول.

الكاتب: الاستاذ محمد نعمة السماوي.

الناشر:قسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة العباسية المقدسة.
مراجعة: شعبة الدراسات والنشرات.

الاخراج الطباعي والتصميم: علاء سعيد الأسدي، محمد قاسم النصراوي.
التدقيق اللغوي: مصطفى كامل محمود، عمار كريم السلامي.

				   المطبعة: دار الكفيل للطباعة والنشر والتوزيع
الطبعة: الرابعة.

عدد النسخ: 1000.
محرم الحرام 1440#-تشرين الأول 2018م



3

مقدمة النا�شر 

العدالة والخير ومكافحة  الكبيرة ونضالها لتحقيق  تتذكر الإنسانية بفخر رموزها 
الظلم والفساد والانحراف، وتنحني بإجلال أمام من ضحّوا بأعزّ ما لديهم لإنقاذها 

من التخلف والسقوط تحت براثن الطاغوت والاستبداد.

وعلى امتداد تاريخنا الإسلامي يقف في المقدمة أعظم رمز استطاع إعادة الحياة لأمة 
فقدت بصرها وبصيرتها وأصبحت جثة هامدة بعد ان كادت ترتد عن الإسلام المحمدي 
إلى الفرعونية الأموية وسلالة الطلقاء واللقطاء. فسيد الشهداء الحسين بن علي ابن ابي 
طالب ظل مصباح هدى هذه الامة وسفينة نجاتها بشهادة من جدّه الاكرم الذي 
لا ينطق عن الهوى ولا يتكلم الا عن الوحي، وهكذا أعلن انتماءه للحسين الذي أحيا 
الدين من جديد: »حسين منّي وأنا من حسين« كما اعلن  انتماء الحسين إليه وإلى خطّه 
الصحيح لأنه نتاج هذا الخط واستقامته ووضوحه، ولأن تضحيته في سبيل الحفاظ على 
التجربة الإسلامية فاقت كل تضحية أخرى، وهكذا ينبغي أن يعلن كل غيور على هذا 
الدين وعلى قيم الإنسانية ومبادئها وحريتها قائلًا: »...وأنا من حسين«، فللحسين دَين 

في رقبة كل واحد مناّ ما طلعت شمس على هذه الأمة.

النهضة الحسينية يقضي فهم حقيقة الإسلام والعقلية الإسلامية  ان الحديث عن 
الانحرافات  وتاريخ   الرسول وف��اة  بعد  والح��وادث  التداعيات  على  والاط�الع 
والنزاعات والفتن التي حصلت في تلك الفترة وخصوصاً نصف القرن الأول المزدحم 
بأكثرها مأساوية، كما يقتضي فهم مواقف الأئمة الثلاثة الأوائل ونضالهم للتصدي 



مو�سوعة الثورة الح�سينية4

لتلك الانحرافات وعدم قطع حدث واقعة الطف عن خلفياته ومسبباته وموقف الامام 
الحسين الحازم والواضح بوجه الطاغوت الأموي المتمثل بمعاوية ويزيد من بعده، 
ولا ينبغي المرور بشكل عابر على مواقفه قبل الطف وانما اعتبار الطف الفصل الأخير 
من النهضة الحسينية الكبيرة التي توجت بدمه الأحمر القاني ليمثل دائما أمام انظار الأمة 

الخائفة المستسلمة ويوقضها من رقدتها واستسلامها.

تلك  الشهداء ومواقفه وتحليلها واستعراض حوادث  توثيق سيرة سيد  إعادة  إن 
الفترة بموضوعية وحيادية، من شأنها تحفيز الذاكرة وإثارة الوعي لدى المسلمين لتبنيّ 
خط الحسين ورؤيته ومواقفه ونبذ التطرف الطاغوتي الذي يريد الهيمنة على كل شيء 

والاستئثار به بذرائع وحجج ملفّقة مدسوسة في أدبيات ديننا الحنيف.

وتقف العتبة العباسيّة المقدسة في مقدمة المؤسسات الدينية لتوثيق كل ما له صلة 
الطف  وواقعة  العظيمة  ونهضته   الشهداء بسيد  يتعلق  وما  المعرفي  الديني  بالمضمار 
الأليمة، وقد أخذ قسم الشؤون الفكرية والثقافية في هذه العتبة على عاتقه القيام بهذه 
تتناول سيرة  والثقافي لإصدارات معتبرة منضبطة  المعرفي  النشر  الكبيرة لإعادة  المهمة 
تلك  بحقيقة  القارئ  تعريف  ذلك  شأن  فمن  ومواقفه،  ومسيرته   الحسين الامام 
والذي  المتفاقم عن الإسلام  للانحراف  التصدي  الشهيد في  الامام  النهضة ودور 
أوشك ان يكون معلنا لإرجاع الامة الى الإلحاد والجاهلية الأولى وشعارها: »... لاخبٌر 
جاءَ ولا وحي نزل« فأي تصريح أدلّ على ذلك عندما يردد هذا الشعار رأس الدولة 
التوحيد لولا تلك  بالسيف والإكراه خليفة لرسول الله؟ وأين ذهب  ومن أصبح 

الوقفة الحسينية الأبيّة؟

والمفكّر  للباحث  الحسينية(  الثورة  )موسوعة  الإص���دارات،  تلك  بين  من  إنّ 
صبح  )وتنفّس  منها:  كتب  عدّة  كتب  الذي  السماوي  نعمة  محمد  الأستاذ  الإسلامي 



5 مقدمة النا�شر

المتعلقة  الأخرى  الكتب  من  وغيرها  الأموي(  العهد  في  الانحراف  و)معالم  الحسين( 
بالنهضة الحسينية المباركة، وقد أوصى )المؤتمر الدولي حول التجديد في المنبر الحسيني( 
آذار2017م   17-16 المصادف  1438ه��ـ  الآخرة  جمادى   17-16 في  انعقد  الذي 
باختيار هذه الموسوعة لطبعها على نفقة العتبة العباسية المقدسة وهو الأمر الذي تبناّه 
الرابعة لهذه  الطبعة  ليقدم  الجديدة  الحلّة  والثقافية بهذه  الفكرية  الشؤون  وأنجزه قسم 
الموسوعة هدية للقارئ الكريم جديرة بالاقتناء والقراءة والمتابعة لما فيها من التحليلات 
وملاحظات لم تكن تستعرض بهذه الطريقة من قبل، وقد سلطت الأضواء على طبيعة 

.وأهداف وظروف ووقائع ونتائج نهضة سيد الشهداء وأهل بيته وأصحابه

محاولات  تمثل  الألف  تتجاوز  التي  المختلفة  وعناوينها  العديدة  موضوعاتها  ان 
جادة في مناقشة وجهات النظر والآراء بشأن النهضة الحسينية وتعرضت لبعض الأقلام 
التي جانبت الصواب والموضوعية، وقد تحدثت عن فترة لم يكتب حولها الكثير بصدق 
ومهنية سواء من بعض المعاصرين ام السابقين الذين انحاز أغلبهم لدولة الظلم الأموية 

وأشباهها. 

منها  حساسة  مواضيع  حول  التساؤلات  من  العديد  عن  الموسوعة  أجابت  وقد 
مواقف أهل البيت الأوائل )علي والحسن والحسين( من الاحداث والشخصيات 
القرن  من  الأول  النصف  وفي  الفترة  تلك  احداث  مجمل  في  فاعلة  ادواراً  لعبت  التي 
الهجري الأول تحديدا مثل مواقفهم مع مَن توّىل مسؤولية الخلافة وملابسات مواقف 
الحسنين من معاوية وإبرام الصلح  معه ثم مواقف الامام الحسين قبل وبعد يزيد 

وملابسات مسيرته الملحمية من المدنية – مروراً بمكة – الى كربلاء.

 تناولت الموسوعة العديد من الشبهات التي أثيرت بشأن مواقف الامام الحسين
خطبه  من  وجملة  العراق  الى  المسير  من  منعه  حاول  من  على  وردوده  للثورة  ودوافعه 



مو�سوعة الثورة الح�سينية6

لقتاله وقتله، كما تحدثت عن طبيعة  المستنفر  وأقواله لأصحابه وكذلك لأفراد الجيش 
المجتمع الإسلامي في شبه الجزيرة والشام والعراق والجهود التي بذلتها السلطة الأموية 
لاستحالته وتعبئته لتنفيذ مخططاتها ومشاريعها وجهودها الاستثنائية لاستمالة )اشراف( 
الكوفة وشراء ذممهم وخصوصاً في معاركها مع الحسين ومسلم بن عقيل، سفيره الى 

الكوفة ومع المختار بن أبي عبيد الثقفي فيما بعد.

 وتطرقت الموسوعة بإسهاب الى ثورة المدينة ضد يزيد بعد موقفه من الحسين
وواقعة الطف، وإلى حركة ابن الزبير الذي انتهز فرصة مقتل الحسين والدعوة لنفسه، 
وتناولت ثورة التوابين في الكوفة وحركة المختار الذي أذلّ الدولتين الناشئتين الزبيرية 
والمروانية وحركة ابن الاشعث وابن المغيرة والقراء واخيراً تداعيات الثورة على المدى 
الموضوعات  من  للعديد  إضافة  هذا  يومنا  الى  قائمة  لاتزال  التي  وآثارها  المنظور  غير 

الهادفة النافعة الأخرى سيجدها القارئ في بطون هذا السفر القيِّم.

جهداً  بذل  من  لكل  والتوفيق  الدعاء  بخالص  نتقدم  ان  إلا  يسعنا  لا  الختام  وفي 
مباركاً لإخراج الموسوعة بحلتها الجديدة هذه ولكل من يبذل جهداً لبيان سيرة أهل 

البيت الوضاءة ليكونوا قدوة دائمة للمسلمين على امتداد الأماكن والأزمنة.



7 مقدمة الطبعة الرابعة

مقدمة الطبعة الرابعة

)كربلاء(: 

تبزغ مع كّل فجر جديد.

لوانها الأحمر القاني يغمر ذاكرة الانسانية بوهجه الساطع الذي لا يغيب.

ا فاصل بين )حق( محمد و)باطل( أبي سفيان.  إّهن

بين )هدى( علي و)ضلال ( معاوية.

)استقامة( الحسين و)انحراف( يزيد.

المنتصر عن  الدم  الشهداء عن الجلادين،  الطيّبون عن الخبيثين،  امتاز  في ساحتها 
السيف المهزوم. 

)كربلاء(:

تغيِّبها الأحداث وإن تزاحمت  التاريخ، لأنها لم تكن على هامشه، لم  لم تذهب مع 
وتلاحقت، إنها قضية ساخنة قائمة، وستظلّ كذلك، وإن عاشها الناس فريقين: معها، 
وضدها، هناك فريق ثالث بالطبع، غير مبال، واقف على التل. لن نحسب له حساباً. 

فهو لم يحسب لنفسه حساباً. 

اليومية العادية،  اللهم إلا همومه  أيّة قضية في الكون، كبرت أم صغرت،  لا تهزّه 
هموم الأنعام الباحثة عن مأوى وزاد.



مو�سوعة الثورة الح�سينية8

ومع ان الجميع لم يعاصروا أحداثها، ولم يشهدوا فصولها، وبينهم وبينها برزخ من 
قرون عديدة، حفلت بأكثر الاحداث جسامة وخطورة في تاريخ الانسانية، فإن حيويتها 
وحضورها تجعل الجميع يتفاعلون معها، وإن أصبحوا بشأنها على طرفي نقيض، شأن 

أنصار الحق وأنصار الباطل دائمًا.

لها  وتضمن  وحريتها،  كرامتها  للإنسانية  تعيد  دائمة،  ثورة  فيها  يرون  المنصفون 
عدالة الإسلام المحمدي الأصيل والمناهضون يرون فيها تكديراً لصفو حياتهم الخانعة 
وامتيازاتها مصونة  لتظلَّ مصالحها  بكل شيء  التي عبثت  الانحراف  في ظل سلالات 
والقضاة  المتخاصمين  بين  ما  وشتان  والجبابرة.  الفراعنة  من  جديدة  لأجيال  محفوظة 

والشهود.

)كربلاء( واحدة.

إلاّ أن في ساحتها )الحسين المنتصر( و)يزيد المهزوم(....

ومعركتها واحدة: طرفاها )الحسين وأنصاره( و)يزيد وجيوشه(.

)أنصار الحسين( و)أعوان يزيد( تفصل بينهم المسافة التي تفصل ما بين )الشهيد( 
و)القاتل(، بين )الأمين على سر الله والحافظ لأماناته(، و)الخائن الفاسد وقاطع الطريق 

الذي سرق كل مكاسب المسلمين وأعلن عداوته لله ورسوله وكِتابه(.

التساؤل عن جدوى ما فعله أعوان يزيد والواقفون معه: هل أنهم كسبوا لأنفسهم 
ما كسب أصحاب الحسين، سيواجه بحقيقة جديرة بالنظر، فالذين وقفوا مع )الحسين( 
في )كربلاء( وغير كربلاء وفي كل ساحة، فازوا وربحوا مستقبلهم في حياة دائمة سعيدة، 

ما داموا قد أضمروا أن يذهبوا معه إلى نهاية الشوط دائمًا.

صادقين  شهداء  وكانوا  معركته،  في  وشاركوا  شهدوه  فقد  معه،  هواهم  دام  فما 



9 مقدمة الطبعة الرابعة

المسيرة  تكامل  الثقلين  في  يرون  الناطق،  وقرآنه  المكتوب  الله،  قرآن  مع  منسجمين 
النقّية  ضمائرهم  والكذابين،  المنحرفين  فخّ  في  الوقوع  من  حصانة  ولديهم  المحمدية 
وانحيازهم للحق بوصلتهم لا تخطئ، ترشدهم إلى برّ الأمان وسفن النجاة، لا تضل 

ولا يُضَلّ بها، الكل اصدقاؤه ما داموا مع الحق، ولا هدنة مع أصحاب الباطل.

أليس الشهيد خلاصة حية لضمير الانسانية الحر، وسيِّده ورائده المستنير الى قيم 
الحق والعدالة الالهية المطلقة ؟ لا شك انه كذلك بالتأكيد هو يثبت نزاهته وصدق انتمائه 
لهذه القيم بدمه، ويطبع صك عطائه بلونه الأحمر القاني المتوهج الذي يتجذر ويترسّخ 
وصّناع  الظلم  لمحترفي  الباهتة  الظلال  عنها  تغيبّه  أن  تستطيع  فلا  الأجيال،  ذاكرة  في 

الجريمة والإرهاب.

ومساب  المشروعة،  غير  المكاسب  لنيل  أمامه  مشرعة  الابواب  ان  رغم  الشهيد، 
باباً واحداً وأن يستجيب لله  أن يدخل  اختار  عّ��د.............  الانحراف والتردّد لا 
بفعله  يقوم  ما  وحقيقة  حوله،  يجري  ما  بحقيقة  تام  ووعي  حد  وبإدراك  طواعية  عن 
وعاقبة كل ذلك أيضاً. إنه يقدم كل شيء وأعزّ ما يملك ليثبت صدق توجهه وإيمانه، لا 

بالكلمات والضجيج والشعارات، وإنما بالفعل الراسخ والعزيمة الثابتة.

الدين الحق الذي آمن به وأحبه وتبنى اطروحاته ومناهجه أريد  ولأن الاسلام: 
له أن يذهب أو يختفي مع الريح وأن يعود غريباً، فإن نوايا المنحرفين والمتطفلين الذين 

أصبحوا رؤوساً وقادة أعلنوها صراحة: »لا خبر جاء ولا وحي نزل«.

أصحاب الشجرة الملعونة في القرآن الكريم أرادوا للشجرة النبوية المباركة أن تجتثّ 
من فوق الارض، وأعدّوا عدّتهم لذلك واستعدوا وتعاهدوا شجرتهم الخبيثة بالسهر 
والرعاية كيما تحجب أغمانها القاتمة أنوار الكوكب الدري الذي يوقد من شجرة مباركة 



مو�سوعة الثورة الح�سينية10

العلوي  الأحمدي  والنور  وقرآنه،  دينه  بحفظ  تعهد  فالله  ذلك،  لهم  وهيهات  زيتونة، 
يسعى بين أيدي المهتدين به، يرشدهم للنور الأعظم.

أبناء الشرك وطلقاء العفو المحمدي الذين ركبوا موجة الاسلام )فاعتنقوه( كرهاً 
حينما أوشكت أن تغرقهم وتكتسحهم، لم يتخوفوا من كشف نواياهم الحقيقية بالقضاء 
على الاسلام بعد أن تسللوا إليه وتغلغلوا في مؤسسة الحكم وأصبحوا ملوكاً وفراعنة.

أظهروا انحرافهم وعبثهم بتحدّ واضح للأمة المغلوبة التي ّملا تتشكل ملامحها بعد 
على  والإبقاء  الحقيقي  محتواه  من  الاسلام  تجريد  وحاولوا  وثرواتها  حرياتها  وصادروا 
تكن  لم  إن  الحق  نصرة  تكون  كيف  العيون.  في  الرماد  لذر  والشكليات  المظاهر  بعض 

بمواجهة الباطل وشن الحرب عليه وتعريته وفضحه؟ 

هل كان هناك خيار أمام أي من أصحاب الحسين يثور أو لا يثور، مع ان الطريق 
والأمين  الأنبياء  وريث   الحسين مع  الأمر  يكون  فكيف  يعرفه  واحد  الحق  لنصرة 
على رسالة رب العالمين والشاهد العظيم على خلقه، بما يتمتع به من علم وشعور عال 

بالمسؤولية ؟

التجربة  على  للحفاظ   الله رسول  مسؤولية  أنّ  تردد:  دون  القول  يمكن  ألا 
الاسلامية الفتية من السقوط أو الانحراف؟

كيف يكون إمام الامة وخليفة رسول الله الحقيقي ثم يتراجع عن خطّه ونهجه؟ 
أم ان هناك شكاً في انحراف أجهزة الطغيان الأموي عن الاسلام الذي لم تؤمن به أصلًا؟ 

وهل هناك مجال لإصلاحها بالوعظ والنصيحة والتبصير؟ 

سكوته سيعني مباركة الظلم وتقديره والاعتراف بشرعية أفعال الظالم وصحة غير 
الصحيح ماذا ستفعل أجيال المسلمين اللاحقة بعد ذلك تجاه طغاتها لو أنّ الحسين هادن 



11 مقدمة الطبعة الرابعة

وصانع ولم يعلن ثورته؟ وبأي عذر سيواجه جده اذا ما تجاهل وصاياه؟

الأمر غير المتوقع وغير الطبيعي هو سكوت الحسين عن الظالمين ومداراته لإرادة 
الظلم إما ان يتصدى بدمه هو و أعز ما يملك فهو ما ينبغي أن يقوم به.

لا بد لأقدس وأطهر دم، دم محمد بن عبد الله وعلي والزهراء أن يراق في كربلاء 
والحسين هو الذي سيقدمه طواعية ما دام ذلك يحقق الهدف العظيم الذي فيه رضا 
لله وطاعته...»رضا الله رضانا أهل البيت، نصبر على بلائه ويوفينا أجور الصابرين«، 
الحسيني  الدم  قيمة  يعرف  من  وعظيمة  كبيرة  هي  كم   الحسين يعرف  أجور  وهي 

المراق على أرض كربلاء؟!

لنستعبد الطغاة والخانعين ولنبحث عمن يشعرون بالمسؤولية الذين يرون ضرورة 
ايقاف الانحراف المتفاقم والمتسارع.

أنه  أو  كلها  للانسانية  إنقاذ  وفيها  الفصل  كلمة  يقول  لن  الشهداء  سيد  أن  أترى 
سيتراجع أمام التهديد والتخويف؟

»...هيهات مناّ الذلة« فلن نخاف أو نستسلم.

»فإنّي لا أرى الموت إلا سعادة والحياة مع الظالمين إلا برما..«. 

منْ أجدر من »سيد شباب أهل الجنة« و»الإمام إن قام أو قعد« و»الطهّر من أهل 
ليكون  منه«  والنبي   النبي من  هو  و»مَن  النجاة«  وسفينة  الهدى  و»مصباح  البيت« 
برّ  تحديد  في  إشاراتها  تخطئ  لا  بوصلة  ومواقفه  كلماته  وتكون  الانحراف  من  ضمانة 
الأمان ومتاهات الضياع والغرق على السواء...؟! لقد بعث الحسين الاسلام من 
ان  المنحرف وبعد  الحاكم  بيد  أداة جوفاء  يندرس ويصبح مجرد  أن  كاد  أن  بعد  جديد 
شنتّ عليه أكبر حملة تزوير وتغيير ودس وبعد أن اصبحت الامة جثة هامدة دون حياة 



مو�سوعة الثورة الح�سينية12

أو إرادة...

الحديث عن الثورة الحسينية لن ينتهي عند حدود كتاب أو منبر أو حتى موسوعات 
مستفيضة: فهو يقتضي تناول كل ملابسات أحداث التاريخ الاسلامي ودراسة المجتمع 
والشخوص الذي ساهموا بصناعة ذلك التاريخ المضطرب وجلهم من الذين لم تتبلور 
أو تصاغ في أذهانهم العقيلة الاسلامية وفق الرؤية المحمدية ولم يتخلصوا من مخلفات 
الاجيال  من  واسعة  فئات  ان  حياتهم،  من  كبير  شطر  في  حملوها  التي  الجاهلة  العقلية 
بفعل  عُدّت  التي  المتنازعة  الاطراف  لمختلف  مختلفة  تأثيرات  بفعل  انحازت  اللاحقة 
تمحيص  دون  المتناقضة  المتغايرة  مواقفها  وتبنت  صالحاً  سلفاً  مفبرك  مدروس  ممنهج 
وبفعل ما بثّ من أحاديث مزورة وأقاصوصات واسرائيليات تبنتها مملكة فتية طاغوتية 

قامت على أنقاض عهد.

قصير عّد راشداً – رغم تناقضاته – قياساً إلى ما تبعه من انحرافات معلنة فاضحة، 
لقد تم تناول تاريخ تلك الحقبة وفق رؤى غير متحيزة غير منضبطة أغلبها تابعة لأنماط 
ملكية وراثية استبدادية مشابهة للنمط الفرعوني الاموي الذي واجه الثورة الحسينية، 
ذلك  فهم  فرصة  أضاع  ما  وهو  والتنكيل  القمع  أساليب  بأشد  معارض  نشاط  وكل 

التاريخ والاطلاع عليه وتقييمه بشكل موضوعي سليم.

وهكذا أصبح الحديث يحتاج إلى مؤيد من التثبت والروية والتدبر وتمحيص المعلومة 
وسندها ومصدرها وهو الأمر الذي توخيناه عند كتابة كل فصول هذه الموسوعة من 
خلال إزالة الكثير من الغبش والضباب عن الكثير مما نقله إلينا الرواة عن أهم مشاهد 
تاريخنا الذي كان في أغلبه دموياً توجهه طموحات وصراعات غير مشروعة لأشخاص 
وعوائل وجهات تريد الاستئثار بالسلطة والمكاسب متسترة بذرائع وشعارات اسلامية 

أغلبها ملفق ومزيف.



13 مقدمة الطبعة الرابعة

ولا بد أن دراسات ورؤى أخرى لاحقة ستضاف الى مجموع الدراسات الحالية عن 
هذه الثورة العظيمة لتوضح صورتها وأهدافها الحقيقية لتحصين المجتمعات الاسلامية 
السر في وقوف  يتضح  أن  بد  الطغيان والفساد. ولا  براثن  من الانحراف والوقوع في 

الطاغوتية لطمسها وتشويهها ومحوها من ذاكرة الاجيال اللاحقة.

 -16 في  انعقد  الذي  الحسيني(  المنبر  في  التجويد  حول  الدولي  )المؤتمر  قرار  إن 
الموسوعة  باختيار هذه  آذار 2017م  المصادف 17/16  17 جمادى الآخرة 1438هـ 
الجهد  لهذا  المؤتمر  تقدير  على  يدل  المقدسة  العباسية  العتبة  نفقة  على  لطبعها  باللغات 
المتواضع وحرصه على نشر أمثال هذه الدراسات التحليلية المفصلة التي تتحدث عن 
بهذه  وعرضها  بسطها  قبل  من  يتم  لم  والتي  عنها  المسكوت  تاريخنا  خفايا  من  الكثير 
الطريقة وهذا يعزز الثقة بالشعور العالي بالمسؤولية لدى المشاركين بالمؤتمر وحرصهم 
جرى  ما  بحقيقة  الناس  تبصير  شأنها  من  التي  الموسعة  الموضوعية  البحوث  نشر  على 
من خلال استنطاق مختلف الوثائق التاريخية والحديثية والتراثية الاخرى خصوصاً وأنه 
عقد برعاية الحوزة العلمية الشريفة وشاركت بإدارته وتنظيمه العتبة العباسية ومؤسسة 
بحر العلوم الخيرية وحضرته نخب كريمة من علماء وطلبة الحوزة والخطباء والاساتذة 
الجامعيين والباحثين ووفود علمية من مختلف انحاء العالم. وهو تكريم اعتز به لصدوره 
عن هذا المؤتمر واعتبره مبادرة كريمة غير مسبوقة لم نعتد عليها من قبل ولعل الفرصة 
ما  على  بناء  والحلقات  الفصول  بعض  واستكمال  كتابتها  لإعادة  ثانية  للتفرغ  لي  تتاح 
استفدته خلال العقدين السابقين بعد اطلاعي على مختلف الكتب والبحوث ووجهات 
في  أوضحت  كما  تشكل  فيها  المبثوثة  والاستنتاجات  والتحليلات  فالمعلومات  النظر، 
مقدمة الطبعة الثانية مصادر اضافية مفيدة في هذا المجال وسأظل بحاجة إلى المزيد منها 

في المستقبل.



مو�سوعة الثورة الح�سينية14

اجعل محياي  اللهم  الدنيا والآخرة،  بالحسين في  اجعلني عندك وجيهاً  اللهم 
يوم  الحسين  شفاعة  ارزقني  اللهم  محمد،  وآل  محمد  ممات  ومماتي  محمد  وآل  محمد  محيا 
الورود وثبت لي قدم صدق عندك مع الحسين وأصحاب الحسين الذين بذلوا مهجهم 

.دون الحسين

 كربلاء المقدسة /النجف الأشرف 
27/26جمادى الآخرة 1438هـ

23/26 آذار 2017م.



15

ب�سم الله الرحمن الرحيم

المقدمة)))

يذهب الناس في أمر ثورة الحسين بن علي بن أبي طالب مذاهب شتّى، ولهم 
فيها آراء ووجهات نظر عديدة، وقد بدأت هذه الثورة - عملياً - سنة خمسين للهجرة، 
عندما رفض الحسين دعوة معاوية إلى البيعة بولاية العهد لابنه يزيد مِن بعده، وانتهت 
بيته وأصحابه في )واقعة  أوائل سنة إحدى وستين عندما استُشهد مع جماعة من أهل 
بن  الله  لعبيد   - فعًال  السلطة  استلم  وقد   - يزيد  أوعز  أن  بعد  )كربلاء(،  في  الطف( 
دخول  من  لمنعه  العراق  في  وجنودها  الدولة  أعوان  كل  ويستنفر  له،  يتصدى  أن  زياد 
الكوفة وقتله. وقد نفّذ ابن زياد الأمر بحماس منقطع النظير، في محاولة منه لكسب ودّ 
يزيد الذي كان يُعرض عنه قبيل تلك الفترة ولا يوليه أدنى رعاية أو اهتمام، وسار إلى 
الكوفة بسرعة قياسية، وحشد عدّة آلاف من أهلها بمعونة )الأشراف( والمتنفذين فيها، 

اشتركوا بالمجزرة المروعة التي افتتح يزيد بها حكمه القصير.

))) صدر أول كتاب لي عن ثورة الحسين سنة 1388هـ 1968م بعنوان )ثورة الحسين - أهدافها، 
نتائجها(. دراسات تاريخية، عن دار التربية - بغداد. وقد كنت أزمع التوسع بتلك الدراسة فيما 
بعد، مع كتاب آخر نشر لي تلك السنة وهو )منهاج الإسلام في التربية(، وقد كتب هذا الكتاب في 
رفحاء، بعد هجرتنا المباركة إليها سنة 1991م، وأعدت كتابته في السنوات اللاحقة في واشنطن 

ومِشِيكَن في الولايات المتحدة، بعد سفرنا إليها من هناك.



مو�سوعة الثورة الح�سينية16

ويرى قسم من هؤلاء الناس أن الثورة كانت الأمر الوحيد الذي لا بد أن يقوم 
الأموية  الدولة  مؤسسات  قبل  من  السريع  المتزايد  الانحراف  لإيقاف   الحسين به 
الحاكمة، عن الإسلام ومبادئه وتشريعاته، وعن خط الرسالة الصحيح الذي رسمه نبيّ 
ذ وفق خطة ماكرة منظمة، وكان  الإنسانية الاكرم ، ذلك الانحراف الذي كان يُنفَّ
يبدو أنه سيودي بالمجتمع الإسلامي حتمًا ويحطمه تماماً، ويجعل الإسلام بعيداً عن دائرة 

اهتماماته وحياته.

به،  قامت  الذي  بالشكل  قيامها  يحبذون  لا  أنهم  إلا  الثورة،  فكرة  آخرون  ويؤيد 
والذي انتهى بتلك الخاتمة المأساوية المروعة، التي صُدِمَ بها المسلمون، ويرون أن الحسين 
قد أخطأ في التوقيت وفي اختيار الساحة التي أراد اعلان ثورته منها، وأن يزيد قد ازداد 
جرأة على الايغال في سفك الدماء والقتل بعد أن مرت مذبحة الطف دون ردٍّ قوي أو 
عقاب رادع سريع ضده، وإن الحسين أيضاً قد جازف بنفسه وأصحابه، وكان ينبغي 
عليه أن يتأنى، فلا يعجل بخروجه من المدينة ومكة إلى العراق، ويذهب إلى مكان منيع 
كجبال اليمن، أو يهادن يزيد ريثما تتهيأ الظروف المناسبة للثورة، وأنه قد منحَه )بعجلتهِِ( 

تلك فرصة ذهبية لمحاصرته والانقضاض عليه.

شقَّ  قد  الحسين  إن   - ومثقفون  وباحثون  مؤرخون  ومنهم   - عديدون  ويرى 
ببداية  ايذاناً  ليزيد، وأنها كانت  التي جمعها معاوية  -بثورته-، وحدة الأمة الإسلامية 
أمر  )ولي  ضد  بها  قيامه  عليه  ويأخذون  الأمة،  هذه  أبناء  بين  كبيرين  واختلاف  فرقة 
المسلمين( و)أمير المؤمنين( و)الخليفة( الذي بايعته وأجمعت عليه، أما كيف تم أمر هذه 
البيعة، وما هي ملابساتها، وما هي مواصفات هذا الخليفة، فأمور لا تهم، وليس علينا 
الفعلي،  الممثل  يزيد  واقعاً، وأصبح  أمراً  فعلًا وأصبحت  قد تمت  دامت  ما  مناقشتها، 

وخليفة رسول الله على أمته، والمتصرف بأمورها ومقدراتها.



17 المقدمة

بنظرهم   - قد عكّر  السبب لأنه  عليه لهذا  الشديد  الحقد  إلى حد  البعض  وذهب 
الجو الهادئ الذي أخذت تعتاده الأمة بعد استتباب الوضع لصالح معاوية ويزيد من 
بعده وبعد )فتن( و)خصومات( لم تجن فيها سوى الويلات والمآسي، وإنها فتحت الباب 

مجدداً لمزيد من الخصومات والخلافات والثورات.

ولا يأخذ البعض إلاَّ الجانب المأساوي منها، ولا تمثل أمامهم إلا الطريقة البشعة 
التي أريقت بها دماء الحسين وأهله وأصحابه وعومل بها حرمه ونساؤه وصبيته، فلم 
يتعد رد الفعل سوى الحزن والتفجع والتظلم، متناسين الدوافع الحقيقية لهذه الثورة، 

وآثارها الإيجابية الكبيرة فيما بعد.

وعزز من اختلاف وجهات النظر بشأنها، التيارات والمذاهب السياسية المتناحرة 
الحكم  أنظمة  وقيام  اللاحقة،  العصور  في  الإسلامي،  الوطن  ساحة  على  برزت  التي 
)الإسلامية( العديدة، طيلة هذه العصور، بتشجيع الناس على تبني مواقفها ووجهات 
نظرها المعلنة حول مختلف الأمور والقضايا ومنها هذه القضية التي تبرز دائمًا في طليعتها.

مع  بحتة،  )شيعية(  ثورة  أنها  ظنّ  من  فمنهم  العديدين،  على  الأمر  التبس  وقد 
مذهب  هو  الذي  الجعفري،  بالمذهب  بعد  فيما  تبلور  والذي  يعنونه،  الذي  التشيع  أن 
بالتمرد  الشيعة  اتهام  إلى  بعد، وذهب بعض من ظن ذلك  قد ظهر  يكن  لم  البيت،  آل 
الثورة الأولى، وراحوا - في  الرغبة في مجاراة تلك  بالثورات والعصيان لمجرد  والولع 
أنهم  بذلك  متوهمين  المختلفة،  التهم  بهم  يلصقون   - لهم  المعادية  الحملات  سياق 
. ولم يكن رد بعض هؤلاء - في بعض الأحيان - يتّسم  يؤدون للإسلام خدمات جّىل
بالموضوعية والفطنة، خصوصاً بين الفئات التي لا تتمتع بقدر كاف من العلم والثقافة، 
أتاح لعدوهم المشترك المتربص؛ عدو الإسلام، أن يجد في جو الخصومة والخلاف  مما 
والانفعال، الوسائل التي تمكنه من توسيع الشقّة، ليكون هو المستفيد الوحيد في النهاية. 



مو�سوعة الثورة الح�سينية18

التي  السموم  الوهمية وغيرها من  )المعارك(  بفعل هذه  الوحيدين  المتضررين  ويكونوا 
يبثها هذا العدو الماكر اللئيم.

المؤامرة  الغيورين لهذه  المخلصين  الأمر سيستمر هكذا لولا تصدي بعض  وكان 
المكشوفة التي تستهدف تمزيقهم والنيل منهم، حينما لم يجدوا ما يشير إلى خلاف حقيقي 
في القضايا الجوهرية. ومنها مسائل الإيمان والعقيدة، ولم يجدوا إلا القليل من الاختلاف 
في القضايا الأخرى، ومنها بعض الحوادث التاريخية التي تقادم عهدها ووفد أصحابها 

وصانعوها على رب كريم عادل، يفصل فيها بحكمته وعدله ورحمته.

إن مسألة التفاهم والتقارب بين عموم المسلمين لا تتم بمجرد التمني، ولا بد من 
مثار  قد يكون  تاريخ هذه الأمة -  لتحقيقها. واستعراض جانب من  خطوات عملية 
خلاف ونقاش -إذا ما تم بروح متجردة غير متحيزة، قد يعمل على توضيح الكثير من 
الخفايا، ويعمل على أن ننظر إلى كل القضايا والأحداث الإسلامية، بعين بصيرة، بعيداً 
عن التصورات والمواقف المسبقة، ويعمل بالتالي على أن تنصب جهودنا مجتمعة لخدمة 

الإسلام والمسلمين في كل بقاع الأرض.

بما  متأثرة  رؤية موضوعية معاصرة، غير  ثورة الحسين، من خلال  استعراض  إن 
قبل  أوردتها  التي  للأسباب  الإسلاميين  والباحثين  الكتاب  بعض  به  التأثر  على  درج 
قليل، ولأسباب أخرى عديدة، تطرقت إلى قسم منها في بعض فصول هذا الكتاب، ربما 
سيكون أحد عوامل تقريب وجهات النظر بخصوص هذه الثورة الأم، ويزيل الكثير 
الذي علق في بعض الأحيان حول ضرورتها وجدواها، خصوصاً وأن  الالتباس  من 
نتيجتها المباشرة كانت مأساوية، وكان الحسين وأصحابه أول ضحاياها، مما قد يوهم 
بأنها كانت ثورة فاشلة خصوصاً وأنها لم تستطع إيقاف الانحراف الأموي المتزايد، بل 

أن الدولة الأموية بدت في الظاهر مزدهرة قوية.



19 المقدمة

)أهل  لمصادر  كان  بل  الدراسة،  هذه  في  وحدها  )الشيعية(  المصادر  أعتمد  ولم 
القاء الحجة وتبرير الأطروحات  ايرادي لها لغرض  يكن  الأوفر. ولم  النصيب  السنة( 
الواردة، وإنما رأيت عند الكثيرين منهم انصافاً وغيرة على الحق وقدراً كبيراً من الدقة 
في البحث وعدالة وموضوعية أخذوا بها أنفسهم رغم احتمال تعرض بعضهم للأذى 
والتنكيل على أيدي من أرادوا لهم أن يكتبوا غير ما كتبوا، فرأيت أن أستفيد من أقوالهم 
وإيراداتهم المنصفة، ليرى الجميع الآن أن القضية التي نتناولها، قضية إسلامية لا شأن 
لها بمذهب معين، إذ لم يمثل الحسين الشيعة، كما يتوهم البعض وإنما كان يمثل عموم 
المسلمين، وكان ينطلق بثورته من منطلق إسلامي شامل، كما أن يزيد لم يكن طرفاً يمثل 
إلى أي مذهب معين، وكان وجوده  ينتمي  يكن  السنة على الخصوص ولم  أبناء  عموم 
خليفة لرسول الله وقائداً للأمة الإسلامية يمثل نكسة خطيرة لا بد أن تجتازها لتعود 

إلى الخط السليم الأصيل.

على  تعرض  أن  الأخرى،  التاريخية  قضايانا  لكل  بد  لا  كما  الحسين،  لثورة  بد  لا 
بد من الاطلاع على كل ملابساتها وظروفها وحسم  الجاد، ولا  الهادئ  البحث  بساط 
كل الاشكالات والخلافات القائمة بشأنها إلى الأبد، ليكون ذلك وسيلة إلى المزيد من 
في  خصوصاً  إليه  بحاجة  كانوا  طالما  أمر  وهو  المسلمين،  عموم  بين  والتآلف  التقارب 
عصرنا الراهن، حيث ترى قوى عالمية عديدة في الإسلام عدوها المخيف الذي ينبغي 
عليها أن تتصدى له بكافة السبل الممكنة، وتجعل مسألة اضعافه، بل محوه من أولوياتها. 
وليس من المعقول أن نساعد - نحن المسلمين - هؤلاء في مهمتهم المدمرة هذه. لكننا 
نفعل ذلك بالتأكيد ونقع في الفخ الذي أعده لنا خصومنا، إذا لم نحسم خلافاتنا، ونحل 
مشاكلنا - وكلها - كما قلت - خلافات ومشاكل مفتعلة أريد لها أن تناقش في أجواء 
من الغموض والانفعال والتبني المسبق لأفكار وأطروحات قديمة، فهل نحن مدركون 



مو�سوعة الثورة الح�سينية20

ا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا  لذلك حقاً؟ هذا ما نرجوه ونتمناه ﴿َال يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إلَِّا وُسْعَهَا َهلَ
لْتَهُ عََىل  َ ا كَمَا حَم ً مِلْ عَلَيْناَ إصِْر ْ نَا وََال تَح نَا َال تُؤَاخِذْنَا إنِْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّ مَا اكْتَسَبَتْ رَبَّ
نَا  نَا أَنْتَ مَوَْال ْ لْنَا مَا َال طَاقَةَ لَنَا بهِِ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَم مِّ َ ناَ وََال تُح الَّذِينَ مِنْ قَبْلنَِا رَبَّ

نَا عََىل القَوْمِ الكَافرِِينَ﴾.))) ْ فَانْصُر

 رفحاء - في السابع من صفر 1413هـ
 تموز 1992م 

مشِيكَنِ - شوال 1421هـ

كانون الثاني ٢٠٠١م

محمد نعمة الشيخ عبد الرسول السماوي

))) البقرة: 286.



التمهيد





23

تمهيد

 لنفهم الإ�سلام.. حتى نفهم ثورة الح�سين

العصور  تاريخ  وهو  ع��ام،  وأربعمائة  ألف  طيلة  كبير،  إسلامي  حَ��دَثٌ  يحظ  لم 
 ،الإسلامية كلها، بالاهتمام الذي حظيت به ثورة الإمام الحسين بن علي بن أبي طالب
التي قام بها بوجه الانحراف الأموي الخطير الذي بدأ يتضح بشكل بارز في أخريات 
عهد معاوية وأوائل عهد يزيد، ولم يكن هذا الاهتمام مقصوراً على الباحثين والدارسين 
الإنساني  بالتاريخ  المعنيين  معظم  شمل  وإنما  عموماً،  المسلمين  وجماهير  الإسلاميين، 

عموماً، والتاريخ الإسلامي والمنهج الإسلامي في النظر والتفكير والحياة.

وربما أثارت النتائج الكبيرة التي تركتها هذه الثورة على أغلب الأحداث والوقائع 
العديدين ممن  واندهاش  الآن، حيرة  ذلك الحين )سنة ٦١هـ(، وحتى  منذ  تلتها  التي 
بنظر   - يمكن  كيف  إذ  وظروفها؛  مسبباتها  عن  بمعزل  التاريخية  الحوادث  يتناولون 
مسيرة  في  الهائل  التأثير  هذا  تحدث  أن  شخصا  ثمانين  قرابة  فيها  قتل  )لمأساة(  هؤلاء- 
أن  مع  بعد،  فيما  الإسلامي  التاريخ  مجمل  كوّنت  التي  العديدة  والوقائع  الأح��داث 
حوادث مأساوية عديدة قد وقعت، وقتل فيها أضعاف الذين قتلوا في واقعة الطف، 
وهي المشهد الختامي من تلك الثورة التي تزعمها الإمام الحسين، وقد ارتكبت في 
في  ارتكب  ما  بشاعتها  وفي  حجمها  في  فاقت  وفظائع،  جرائم  المتأخرة  الحوادث  تلك 
تلك الواقعة البدرية الثانية. ومن تلك الوقائع )واقعة الحرة(، في المدينة المنورة، عاصمة 
الرسول. وموطن هجرته، التي استبيحت بها تلك المدينة وأهلها طيلة أيام ثلاثة بشكل 



مو�سوعة الثورة الح�سينية24

فترة  بعد  الأولى،  المجزرة  ارتكبت  التي  الحاكمة  الطغمة  تلك  نفس  يد  على  يطاق،  لا 
قصيرة من ارتكابها.

المسلمين  والمؤرخين  الكتاب  من  الكبير  الاهتمام  هذا  في  يرى  البعض  ولعل 
بعدُ - حجمه الصحيح وابعاده،  يعرفوا هم -  مبالغة كبيرة لتضخيم )حَدَثِ( ربما لم 
إلا إذا أتيحت لهم فرصة دراسة الإسلام نفسه ومنهجه في الحكم والحياة، والظروف 
اليزيدي  الحكم  بداية  وحتى  الإسلامية  الرسالة  فجر  منذ  وقعت  التي  والأح��داث 
الأموي، الذي اتخذ في الظاهر، رغم اعلانه العملي صيغة الحكم المطلق، المظاهر العامة 
التي تعارف عليها المسلمون ومنها الأشكال المألوفة للطقوس التعبدية، وصيغ البيعة 
والخلافة والولاية وامرة المؤمنين وغير ذلك من المظاهر المتعارفة الأخرى التي طبعت 

.أشكال الحكم والحياة بعد وفاة رسول الله

ثورة الح�سين كانت الحل الوحيد لايقاف الانحراف عن الإ�سلام

الساحة  شهدتها  التي  العابرة  الثورات  تلك  إحدى   ،الحسين ثورة  تكن  لم 
الإسلامية، ولم تكن قد حدثت نتيجة رغبة خاصة ذاتية لدى قائدها أو نزعة للزعامة 
التي سبقتها، وكانت الأمر الوحيد  والملك، وإنما كانت )ضرورة( اقتضتها الأحداث 
الذي لا بد من القيام به لايقاف الانحدار الهائل والانزلاق السريع نحو الهاوية التي وجد 
، ولم تكن إحدى تلك الثورات أو الانقلابات  المسلمون أنهم يقفون على حافتها فعًال
التي يراد منها مجرد استبدال الحاكمين وأجهزة الحكم ووضع أجهزة أخرى محلها، كما 
أنها لم تكن نتيجة صراع بين أفراد )قرشيين( من بيوت رفيعة جعلتهم مؤهلين جميعاً - ما 
داموا بهذه الدرجة - للتنافس على منصب الخلافة السامي، ولا يهم ما داموا من نفس 
الأصل الرفيع، من يفوز منهم بهذا المنصب. كما حاول معاوية تصوير المسألة)))، وإنما 

وأبناؤهم،  ابني  إلا  يبق  لم  أنه  قائًال»...  العهد  لولاية  يزيد  ترشيحه  بُعَيدَ  معاوية  صرح  فقد   (((



25 تمهيد

القيم والأوضاع الجاهلية، وجاءت  التي رفضت  لثورة الإسلام الأولى  امتداداً  كانت 
قبل،  يعرفها من  الجاهلي  المجتمع  يكن  لم  بأوضاع وقيم وتصورات ومفاهيم جديدة، 
قائمة على أساس الإسلام وحده. وقد وضعها الرسول الكريم  بوحي من الله جل 
وعلا، وبتسديد منه لتأخذ طريقها في رسم منهج كامل للحياة يختلف عن كل المناهج 
المتخبطة والمشوشة والضبابية بفعل الانحراف عن خط الأنبياء السابقين وعدم النضج 

اللذين عرفتهما البشرية منذ أوقات بعيدة وإلى ذلك الحين.

ولم يكن المنهج الإسلامي في الحياة منهجاً )أخلاقياً( مجرداً أو )أفلاطونياً( لا وجود 
له إلا في الخيال، وإنما أخذ طريقه بشكل عملي فاعل، راسمًا -بوضوح- طرق الأداء 
الحياتي والسلوكي اليومي للإنسان بكل تفصيلاتها وتعقيداتها ومتغيراتها، بشكل يحقق 
والواجبات،  والمتطلبات الاجتماعية والحقوق  والغرائز  الرغبات  الواقعي بين  التوازن 
جديدة  وتفصيلات  أسس  على  المجتمع  أبناء  لعموم  متناغمًا  منسجمًا  توافقاً  ويحقق 
جاء بها الدين الجديد، والذي بقي جديداً دائمًا بما يملكه من عناصر القوة والديمومة 
والقدرة على توجيه الحياة الإنسانية وقيادتها، ما ظلت هذه الحياة قائمة، وإن تنوعت 
معطياتها وأشكالها ومنجزاتها العلمية والحضارية في مختلف بقاع الأرض. إذ أن الإنسان 
هو الإنسان نفسه في كل زمان ومكان، مهما اختلفت ظروفه وأوضاعه، غير أن قيادة 
الإسلام للحياة، وقدرته على توجيهها، رهين بحاملي هذا الدين )الوعاء الذي يحمله 
التصور  وفق  الصحيح  التحرك  على  وقدرتهم  أنفسهم،  بالمسلمين  رهين  ويحفظه(؛ 

والفهم الصحيح له.

مكتبة  الأندلسي،  ربه  عبد  ابن  ص111:  ج5  الفريد:  العقد   ! أبنائهم..«  من  إلي  أحب  فابني 
الدين السيوطي، دار  تاريخ الخلفاء: ص١٩٢: جلال  الفكر، ويراجع -  الرياض الحديثة - دار 
الفكر1408هـ - 1988م وقول معاوية لمن حذره من استخلاف يزيد: »نصحت وقلت برأيك 

وإني لم يبق إلا ابني وأبناؤهم، وابني أحق«.



مو�سوعة الثورة الح�سينية26

البشرية وقيادتها دوماً،  القادرة على توجيه  المحركة  بقدرته  أن الإسلام  ولا شك 
يمتلك المقومات التي تتيح له السيطرة الدائمية على الإنسان بشكل متوافق مع حركته 
فطرته  مع  تتقاطع  لا  التي  وتوجهاته  ورغباته  طموحاته  عن  ومعبر  معه  ومنسجم 
بتحقيق  تتمثل  الدائمية للإسلام  المهمة  أن  وحاجاته الأساسية ورغباته وغرائزه. غير 
عن  وخروجها  الإنسانية  والرغبات  الغرائز  انفلات  عدم  لضمان  والانضباط  التوازن 

الأطر البشرية المطلوبة التي تضمن تحقيق سعادة الجميع.

ولكي  ومعطياته،  توجهاته  وفق  البشرية  قيادة  من  متمكناً  الإسلام  يظل  ولكي 
لا تتميع قيمه أو تذوب أو تذوي بفعل الزمن واختلاف الأمكنة والبيئات والحكام، 
من  بد  فلا  والبناء،  التغيير  على  القدرة  ويملك  النفوس،  في  فعله  يفعل  يظل  ولكي 
لنفسه  دائمية  مراقبة  حالة  في  الإنسان  تجعل  أن  شأنها  من  أساسية  مقومات  امتلاكه 
المنهج  عن  انحراف  أي  ودفع  والتغيير  البناء  مسؤولية  وتحمله  ومجتمعه،  وأوضاعه 
أو  اللسان  أو  باليد  وانكارها  المتيسرة،  بكل الأشياء  له  والتصدي  الشامل،  الإسلامي 
إلى بعضه  المسلم  المجتمع  التي تشد أعضاء  الوحيدة  القلب، وجعل الإسلام الاصرة 
على الأسس والمبادئ التي أوضحها هذا الدين الشمولي العام، وهذه المقومات موجودة 

فعلًا في الإسلام، ويمكن تلمسها بوضوح في القرآن الكريم والسيرة المطهرة.

إن هذه المراقبة الدائمية ترتب على المسلم مسؤولية التقويم المستمر لنفسه ومجتمعه 
رعيته،  عن  ومسؤولاً  وحسب  عائلته  عن  لا  الأمة  هذه  في  راعياً  كونه  السواء،  على 
وتمنحه زخماً إضافياً وشحنة دائمية تشعره بأهمية وجوده في هذه الحياة، وأنه لا يعيش 

على هامشها، وإن كان لا يتمتع بدور )رسمي( واجتماعي مرموق.

العادي  الإنسان  يستهدف  أنه  بد  لا  والمجتمع،  للحياة  الإسلامي  التصور  وهذا 
ويطلب منه التصرف على أساس فهمه واستيعابه، مع الحث المستمر على ضرورة رفع 



27 تمهيد

مستوى هذا الفهم والاستيعاب أما الآخرون الذين يمتلكون مؤهلات علمية متنوعة، 
بالدراسات  المتخصصين  وحتى  الدينية  العلوم  وطلبة  العاديين  المتعلمين  من  ابتداء 
العلمية والفقهية العالية، فلا شك أن مسؤولياتهم تتسع بشكل كبير، وحسب علمهم 
المتيقنون، فلا شك أن مسؤولياتهم أعظم وأشمل  العلم،  وفهمهم. أما الراسخون في 
هم   - شك  بلا   - وهؤلاء  يَعْلَمُونَ﴾)))،  َال  وَالَّذِينَ  يَعْلَمُونَ  الَّذِينَ  يَسْتَوِي  هَلْ  ﴿قُلْ 
الصفوة المختارة التي آثرها الله بالنبوة والإمامة، ولا شك أن تصرفاتهم تنبع عن علم 
المطلق  والإيمان  المطلق  العلم  إنه  انحراف.  أو  تردد  لأي  معهما  مجال  لا  ثابتين،  ويقين 

واليقين المطلق.

نأخذ أحداثها بمعزل  الكبيرة-، أن لا  الثورة  تناولنا لهذه  لذلك فإن علينا -عند 
فمثل  وتصوراته،  وعلمه  ومسؤولياته  وشخصيته   الحسين الإمام  لمركز  فهمنا  عن 
الإمام،  لهذا  الموكلة  الكبيرة  المهمات  نفهم  لم  ما  مبتورة  ناقصة  ستظل  الدراسات  هذه 
مهما  بها،  والنهوض  الأمة  توجيه  في  القيادي  ودوره  للإسلام،  المتيقنة  نظرته  وطبيعة 

كانت التضحيات والمتاعب التي قد لا يحتملها الإنسان العادي. 

 هل كان متوقعاً �أن يكون يزيد خليفة للر�سول

الثورة، والتباين الكبير، بل  كما أن علينا أن نفهم الظروف التي سبقت قيام هذه 
الهائل بين )المتخلَّف( عن الأمة، وهو يزيد، وبين الأصل الذي أريد لهذا أن يكون خليفة 

.له، وهو رسول الله

أنه أمر مثير للمرارة والسخرية على السواء، تصور تولي يزيد وأشباهه  ولا شك 
انتزعوا  أن  بعد  وتوجيهها،  الإسلامية  الأمة  قيادة  في   الله رسول  مهمات  بعد،  فيما 

))) الزمر: ٩.



مو�سوعة الثورة الح�سينية28

هذه السلطة، أو انتزعت لهم على الأصح، بالقوة والإكراه من أصحابها الحقيقيين. وأن 
يكونوا على رأس الحكومة الإسلامية التي يفترض أن تكون مؤهلة - علمياً ونفسياً- 
لبرمجة كل فعاليات ونشاطات المجتمع الإسلامي، على أساس من الفهم الواعي والتدبر 
الدقيق للقرآن والسنة؛ أي للإسلام بجملته، وهذا أمر يفتقدونه بكل تأكيد، كما تجمع 
كل الوقائع والروايات التاريخية المختلفة، وحتى تلك المتحيزة إلى جانبهم، كما سنلمس 

ذلك خلال استعراض فصول هذا الكتاب إن شاء الله تعالى.

واجباتهم  عن   الحسين مثل  فعلا،  المؤهلون  الأقوياء  الرجال  تخلى  ما  وإذا 
ومسؤولياتهم، ولو كان ذلك بالإكراه، وتركوا الساحة لمن لا يصلحون حتى لتحمّل 
مبايعين  هؤلاء،  بأيدي  أيديهم  وضع  حد  إلى  ذهبوا  ما  وإذا  الشخصية.  مسؤولياتهم 
ذلك  حصل  لو  باهظاً  والثمن  فادحة،  ستكون  الخسارة  كانت  كم  وأتباعاً،  ومؤيدين 

بالفعل؟

هذا ما ينبغي أن يشار إليه عند التطرق إلى أمثال هذه الدراسات، كما أن الخلفيات 
أصبح  الذي  الخلافة(  )كرسي  إلى  يزيد  وصول  وراء  كانت  التي  والممهدات  التاريخية 
كرسياً للملك يتصرف به الوريث المدلل كيف شاء، يجب أن تؤخذ بنظر الاعتبار عند 

دراسة هذه الثورة بالذات.

لاخيار �إلا الت�ضحية

وعلينا أيضاً أن نطرح تساؤلات عديدة أخرى، ونفرد لها مباحث خاصة:

كأسلوب  أحدها  ليتخذ  الحسين،  الإمام  أمام  مفتوحة  كانت  الخيارات  أن  هل 
بديل لمواجهة السلطة الأموية المستبدة، أم أنه كان لا يملك إلا أن يقوم بما قام به؛ فأما 
البيعة ليزيد والاقرار له بالحاكمية المطلقة بدًال من حاكمية الإسلام، وأما الثورة عليه 



29 تمهيد

العملية  هذه  في  فيه،  تم  الذي  بالشكل  والاستشهاد  والفداء  التضحية  طريق  وسلوك 
البطولية النادرة الملفتة للنظر والمثيرة للانتباه دائمًا بما حفلت به من معطيات كبيرة، فقد 
نفسه وأهل  بتقديم  أمرهم،  للمسلمين وولي  أن يكون الخليفة الشرعي  ينبغي  قام من 
بيته وأصحابه قرباناً من أجل قيام الخلافة الشرعية، ومن أجل وقف انحدار المجتمع 
هو  يكون  أن  يهمه  ولم  حافتها،  على  معاوية  وضعه  التي  الهاوية  نحو  برمته  الإسلامي 
الضحية، ما دام سيحفظ بذلك الأسس والقواعد التي تجعل من هذه الخلافة مشروعاً 
يمتلك  ولا  يستحقها  لا  من  كل  أمام  مستحيًال  وأمراً  مستحقيها،  أمام  ومستمراً  قائمًا 
المؤهلات اللازمة لتوليها. وما دام بذلك يوقف الانحدار وينبه الأمة إلى نتائجه الحتمية.

إن وقفته تظل ماثلة على الدوام، تنبه دائمًا من غفل عن حقائق الإسلام ومبادئه، 
وتدعو إلى الرجوع إليه وانتهاج خطه وطريقه. هذا ما يجب أن نتأكد منه عند تناولنا هذه 

المسألة الحساسة التي ذهب فيها المؤرخون والمفكرون مذاهب شتى.

استفاد  الذي  البحث، وهي: من  قيد  تطرح  أن  ينبغي  أخرى مهمة  إن مسألة  ثم 
من عطاءات هذه الثورة التي أعادت للمسلمين عزيمتهم وشموخهم وللإسلام حياته 
  وقوته؟ ومن هو المدين لها حقاً..؟ هل هم الذين اتخذوا التشيع ونهج آل الرسول
مذهباً لهم؟ أم أنهم كافة المسلمين المتصدين للأنظمة الطاغوتية التي اتخذت النموذج 

)اليزيدي الأموي( مثاًال لأساليبها وطرائقها في الحكم والحياة.. ؟

النموذج  أمام  المذاهب،  كل  من  الإسلامية،  الأمة  أبناء  من  العديد  يقف  ولماذا 
يملكون..؟  ما  بكل  واشكال مختلفة، مضحين  بصيغ  أمامهم  والماثل  المتجدد  الأموي 
أليس من أجل إعادة قيم الإسلام ثانية، ومن أجل تشذيبه وتطهيره من كل الشوائب 

التي علقت به عبر هذه القرون الطويلة؟



مو�سوعة الثورة الح�سينية30

لو لم يتصد الحسين ليزيد لما تصدى أحد بعده لأمثال يزيد.

كيف ينبغي �أن تدر�س ثورة الإمام الح�سين

ونتساءل أيضاً: كيف ينبغي أن تدرس الثورة هذه وتتعرض وتطرح للبحث؟

هل ندرسها بعقلية المستشرقين الأجانب الذين لا يدينون بالإسلام ولا يحملون 
في  يرون  قَدْ  والذين  غالباً،  العملية   - والفكرية  الحياتية  وأسسه  تصوراته  يفهمون  أو 
الثورة - من وجهة نظرهم الغريبة - مجرد صراع على الحكم لا غير بين شخصين قد لا 
يختلفان عن بعضهما )بالمؤهلات الرفيعة( كعراقة الأصل.. ! إذ أن كليهما من قريش، 
السيادة فيهم.. )كما حاول معاوية نفسه أن يوحي بذلك  العرب وحاملة لواء  زعيمة 
أجل  من  قامت  الذي  )الإسلام(  عن  بمعزل  درسناها  قد  بذلك  ونكون   - بالضبط( 
بقائه وسيادته؟ أم ندرسها من خلال فهم خاص، هو الفهم الإسلامي الشامل، الذي 
يرى أن رأس الدولة، ليس مجرد شخص، يتيح له مركزه السامي التمتع بامتيازات تشبه 
تلك التي يتمتع بها الملوك المطلقون، وإنما يرى فيه رمزاً حقيقياً للإسلام، يحكم باسمه، 
بل يحكّمه وينهج نهجه، ويمتلك مقومات الفهم والنظر والاستدلال والحكم الصائب، 
يتحمله  مما  أكثر  والالتزامات  العيش  وشظف  والصعوبات  المشاق  من  يتحمل  ولعله 

الآخرون.

، مجرد طقوس وفروض تعبدية  هل علينا أن ننظر إلى الإسلام، كما نجده الآن فعًال
مجردة، تؤدى على هامش الحياة وبمعزل عنها أما الحياة نفسها فتؤدى بقوانين وأنظمة 
باسم الإسلام أن يحكم الإسلام، وأن  ننتظر ممن يحكم  أن  أم أن علينا  غريبة عنه.. ؟ 

يكون هو أول من يحتكم إليه.

ابتعدنا قروناً طويلة عن بدايات ظهور الإسلام والجو الذي ظهر  إن علينا، وقد 



31 تمهيد

فيه والعقلية التي حملته بحكم قربها من الرسول  وبحكم استمرار بعض الصحابة 
الذين حملوا تلك العقلية أحياء بعد وفاته  لسنوات عديدة أن ندرس المقومات التي 
كونت تلك العقلية الإسلامية والتي لم يرد لها أن تنقطع بمجرد وفاة حملتها الأوائل أو 
اختفائهم من مسرح الحياة، مع التأكيد أن الجميع لم يحملوا تلك العقلية بنفس الدرجة 

من الفهم والوضوح.

بين الت�صور الأموي.. والت�صور الإ�سلامي

إن كثيرين لا يفهمون الطبيعة الدافعة المحركة والفاعلة للإسلام والمؤهلة

من  فيه  ما  كل  ومع  معه  تنسجم  وجعلها  فيها  والتحكم  وتوجيهها  الحياة  لقيادة 
للمنهج  اليومية ووفقاً  المتوافق مع متطلباتها  الفعل والتأثير والتغيير الإيجابي  مقومات 
لا  الذين  هؤلاء  الحكيمة.  الإلهية  والإرادة  بالوحي  والمسدد  والكامل  المنزل  الإلهي 
يدركون تلك الرابطة القوية مع الإسلام، يثير حفيظتهم اصرار الإمام الحسين على 
المضي قدماً في مهمته التي كانت تبدو محفوفة بالمخاطر والمتاعب )لانتزاع( الحكم من 
السلالة الأموية الممثلة بيزيد والتي أرادت أن تجعله وراثياً مطلقاً، وقد جعلته كذلك 
بل  )مقبول(  كنمط  دوره  ليأخذ  المطلق  الوراثي  الملكي  النمط  لهذا  ومهدت  بالفعل، 
)لا بد منه( لحكم البلاد والعباد، وجعلت من الإسلام مجرد غطاء )شرعي(، حكمت 
باسمه، وجردته من كل حيويته وقابلياته الفعلية للتأثير، حتى بدا كذلك بالفعل، مجرد 

تعاليم وطقوس )تتقاطع( مع )الواقع(، ولا تتمكن من قيادة الحياة بشكل فعلي.

وكان رأس هذه السلالة )أبو سفيان(، )الطليق( الذي أجبر على اعتناق الإسلام 
عند فتح مكة، بعد أن كان على رأس الحركة المناوئة للإسلام منذ بداية التنزيل، قد رأى 
أن »ملك محمد أصبح الغداة عظيمًا«، وصرح عندما تحدرت الخلافة إلى عثمان - الذي 



مو�سوعة الثورة الح�سينية32

كان ينتمي إلى البيت الأموي )تلقفوها يا بني أمية تلقف الكرة(، منكراً في تصريحه ذاك 
الجنة والنار، والله سبحانه - نفسه.

أفضل  له  الأموية، وجد  المعلن على لسان عميد الأسرة  التصور الأموي  إن هذا 
صدى عميق في أذهان أعقاب هذه السلالة، وفي مقدمتهم الرأس الآخر الحاذق الداهية، 
معاوية بن أبي سفيان )الطليق( الذي )أسلم( بذات الوقت الذي )أسلم( فيه أبوه، تحت 
وطأة الحراب والسيوف، والذي كانت كل تصرفاته وانماط سلوكه تدل على أنه كان لا 
يحكّم الإسلام إلا في الظاهر، وطبع أنماط الحكم المتأخرة بطابعه الخاص طيلة مئات من 
السنين، وأصبح )طابع معاوية( ولمساته وطرائقه وأساليبه في الحكم هي الطرق المألوفة 
لما  بالبقاء.  والجديرة  والتأثير،  القيادة  على  وواقعي(  فعلي  بشكل  )والقادرة  )المؤهلة(، 
أثبتته من )قدرات سابقة(، ملموسة ومجربة طيلة عهود وأزمان طويلة امتدت منذ بداية 

الحكم الأموي، ولا تزال ترى هنا وهناك في مختلف بقاع العالم الإسلامي.

وطبيعي أن يزيد، ذا الادراك والمؤهلادت المحدودة قياساً لأبيه الأريب الداهية!

فهم الأمر كذلك، كإحدى المسلمات الطبيعية. وفهمه كذلك من جاء بعده أيضاً، 
لأن من مصلحتهم أن يفهموه كما فهمه أسلافهم - بعيداً عن الدين وتصوراته وقيمه. 
وقد رأوا أن من مصلحتهم أن ينشروا فهمهم هذا بين أبناء الأمة لتتطبع عليه ويكون 

هو النمط الأساسي الوحيد المتقبل.

وقد راح أولئك الذين أخذوا على الإمام ثورته وعزمه على المضي إلى النهاية لتعرية 
وكشف زيف وأباطيل الادعاءات والافتراءات الأموية بشأن الخلافة والحكم، )بضربة( 
حاسمة، تركت طابعها المؤثر على الضمير الإسلامي والإنساني عموماً، والاقدام بكل 
شجاعة وثبات لاعلان الرفض القاطع لكل تلك الأباطيل الدخيلة والدعوة إلى ما دعا 



33 تمهيد

نقائه ووضوحه واستقامته. راحوا يصورون  ، أي إلى الإسلام كله بكل  إليه جده 
السلطان  أمام  منها  جدوى  لا  ومجازفة  فاشلة  بمغامرة  يقوم  وكأنه  الأمر،  بهذا  قيامه 
القوي الكاسح لـِ )خليفة المسلمين( و) أمير المؤمنين( الذي )أجمعت( الأمة على مبايعته 
والانقياد له، وتجمعت حوله بعد فرقة طويلة وفتنٍ عديدة.. ! ! مع أنهم أعرف الناس 
دَ السبيل لها. غير أن التصورات المسبقة  بالكيفية التي أخذت له فيها البيعة، وكيف مُهِّ
والتحيز القديم، تجعل من الصعب عليهم التحول إلى المنظار المعقول والواقعي الذي 

ينظر الإسلام من خلاله إلى الأمور جميعاً ومنها أمور الخلافة والحكم.

ذهب الأمويون وبقيت �أ�ساليبهم

أذهان  في  الأموي  الأسلوب  تأثير  ضعف  أو  اختفاء  هنا  ننفي  أن  ينبغي  لا  اننا 
بقاء نفس هذا  الذين ينحازون إلى صفه بحكم  الكثيرين من )العلماء( و )المؤرخين(، 
قد  أخرى،  وأشكال  بصيغ  يبدو  ذلك  كان  وإن  الآن،  لحد  وأشباهه  المتكرر  النموذج 
ومحسنة  ومشذّبه  مغيرة  الواقع  في  تنتهجه  أنها  مع  النموذج،  هذا  نبذ  أو  رفض  تدعي 

لبعض المناظر واللوحات الظاهرية.

ومن الطبيعي أن يكون من شأن هؤلاء الرافضين للأسلوب الحسيني في التصدي 
المعادة للشكل  ليزيد ومن سيأتي من بعده، وهم يعيشون في ظل المؤسسات المكرورة 
الأموي، ويكتبون مما تغدقه عليهم هذه المؤسسات، وربما خوفاً من سطوتها وجبروتها، 
إلى  الإسلام  لاعادة   الحسين الإمام  به  قام  الذي  العظيم  الدور  أهمية  من  التقليل 

موقعه الأول.

كما أن من شأن كل تحرك إسلامي قام على مر العصور وإلى يومنا هذا، أن يستلهم 
يرى  نَّري  عقل  وكل  حي  ضمير  كل  تمس  أن  الإمام  لها  أراد  التي  الرائدة  الثورة  تلك 



مو�سوعة الثورة الح�سينية34

ضرورة العودة إلى الإسلام الحقيقي، لا المسخ الذي صوروه بصورة الإسلام، وألبسوه 
ملابس مهلهلة من )الطقوس( )العبادات( المجردة المنفصلة عن واقع الحياة.

امتداداً  تشكل  والتي  الغنية،  الناضجة   الحسين الإمام  شخصية  دراسة  ولعل 
لشخصية جده رسول الله وأبيه، أمير المؤمنين - تأثرت بهما وانطبعت بطابعهما 
الجميع  التي تجعل  الثورة  تلك  الكامنة خلف  والدوافع  عقليته،  أبعاد  ندرك  - تجعلنا 
في  ويؤثرون  عليه،  وقفت  الذي  الطرق  مفترق  نفس  على  يقفون  وهم  بجد،  يفكرون 
إلى  يؤدي  والذي  انتهجته،  الذي  الوحيد  بل  الصحيح،  الطريق  نفس  انتهاج  النهاية، 

احياء الإسلام في نفوس المسلمين وبسط نفوذه إلى الأبد. 

الم�أ�ساة.. كيف ينت�صر الدم

إن كثيرين نظروا إلى الثورة من جانبها المأساوي البحت، الذي تمثل بقيام الطغمة 
الحاكمة باعداد جيش كبير لإبادة سبط الرسول  وصحبه، والتمثيل بجثثهم، وقطع 
رؤوسهم والطواف بها، وحرق مخيمهم وسلب ممتلكاتهم، والتنكيل بأطفالهم ونسائهم، 
قاطعين الحدث عن مسبباته ونتائجه، وغابت عنهم جوانب كثيرة من الوقفات الشجاعة 
للحسين وصحبه وحتى النساء والأطفال، خلال المعركة وبعدها، وحتى عندما أخذ 
أن  بد  أنهم لا  الشام، مدركين  الكوفة ويزيد في  زياد في  والنساء أسرى لابن  الأطفال 

يؤدوا هذا الثمن الباهظ في سبيل هذه المهمة الكبيرة.

كما غابت عن الكثيرين المعطيات العظيمة التي لا تنفد والتي يمكن استخلاصها 
العملاقة، ولعل سر قوة هذه  الثورة  النادرة، ونتائج تلك  المواقف الشجاعة  من تلك 
الثورة تكمن خلف تلك الوقفة الباسلة المصممة إلى جانب الحق، مع معرفة النتيجة، 
وهي الموت المحقق الأكيد. انها تحفز الذهن البشري للتساؤل دائمًا عن سر تلك القوة 



35 تمهيد

التي امتلكتها تلك النفوس المنتصرة وهي تواجه كل قوى الشر المتحفزة للانقضاض 
ما حققته من  يعتبرها هزيمة، مع كل  أن  للبعض  نفكر: كيف جاز  إنها تجعلنا  عليها. 

نصر.

العادية،  البشرية  المخاوف  أمام  تردد، ولم يهزم  لقد صمد الحسين وسار دون 
وقد طالعته التهديدات والتحذيرات المختلفة طيلة سيره من المدينة إلى الكوفة، مروراً 
التضحية  أن  انتصر أصحابه، وأثبت للأمة  المخاوف، كما  انتصر على تلك  بمكة، وقد 
بالحياة لا تشكل خسارة كبيرة أمام النتائج المتوقعة، بل إن حفنة متبقية من سنين العمر، 

لا تعد شيئاً ذا بال أمام ما سوف يتحقق.

وهكذا فليس لنا أن نناقش قضية انتصار الإمام - من وجهة نظر غير إسلامية، 
لا ترى ما يراه المسلمون، وأن نستعمل أدواتنا الخاصة في الدراسة والنظر وعلينا أن لا 
نستعير أدوات غيرنا قبل أن نتأكد من صلاحية وسلامة الأدوات التي نستخدمها والتي 
تخصنا نحن، وليس فيها ما يثبت عدم قدرتها على تلبية حاجاتنا واجابة مطالبنا، بل لعل 

أولئك الذين لم يكتشفوها بعد هم الأكثر عجزاً عن فهم هذا الدين.

 ما مِن �شهيد في الأر�ض كالح�سين

إن أدواتنا الإسلامية في النظر والاستدلال ستثبت لنا حتمًا أن الحسين قد حقق 
نصراً حاسمًا، كما انتصر رسول الله، حينما عزم على اقامة العقيدة في الأرض ومواجهة 
كل طواغيت الأرض، رغم ما ناله من كيد وأذى، وكما انتصر الأنبياء السابقون رغم أنهم 
قد طوردوا وعذبوا وأهينوا ونكل بهم. )والحسين - رضوان الله عليه - وهو يستشهد 
في تلك الصورة العظيمة من جانب، المفجعة من جانب، أكانت هذه نصراً أم هزيمة؟ 
في الصورة الظاهرة وبالمقياس الصغير كانت هزيمة. فأما في الحقيقة الخالصة وبالمقياس 



مو�سوعة الثورة الح�سينية36

الكبير فقد كانت نصراً. فما من شهيد في الأرض تهتز له الجوانح بالحب والعطف، وتهفو 
له القلوب وتجيش بالغيرة والفداء كالحسين رضوان الله عليه. يستوي في هذا المتشيعون 

وغير المتشيعين. من المسلمين. وكثير من غير المسلمين())).

لقد نفذت هذه الثورة بسرعة إلى الجماهير المظلومة المغلوبة في كل العصور، ففهمتها 
أكثر من غيرها، وجعل كل واحد من أفرادها نفسه من أصحاب الحسين، وإن لم يضرب 
معه بسيف أو يحمل برمح ولم يتشهد معه، ووقفت على طريقتها تتلمس خطاها دائمًا، 
وتتمنى أن تنال ما ناله الأصحاب الأوائل من شرف الشهادة والموت في تلك المعركة 

المظفرة.

ثورة دائمة.. ثورة ناجحة

كما أن هذه الثورة قد وضعت الحاكمين أمام محك كبير، أصبحوا لا يملكون معه، 
لها  حاسبين  الإسلام،  عن  ينحرفوا  أن  لهم  عنَّ  كلما  بحذر،  شعوبهم  إلى  الالتفات  إلا 
حساباً كبيراً دون اهمالها واسقاطها من الحساب كما فعل يزيد ومتخلَّفون عديدون بعده.

ومع أن الإمام الحسين في وقوفه المتحدي أمام جيش ابن زياد الهائل، لم يطح 
بيزيد في تلك المعركة، فإنه وضع العصا في عجلة الحكم الأموي، ومهد لسقوط الأنظمة 
الفترات  خلال  وإنما  وحسب،  الأموي  الحكم  حقبة  خلال  لا  الإسلام،  عن  المنحرفة 
التي أعقبتها وإلى يومنا هذا، فهي بالتأكيد ثورة ناجحة، حققت كل أهدافها، وجعلت 
الجميع يلتفتون إليها التفاتة واضحة، ولا تزال تفعل فعلها في التغيير وفي تعميق الوعي 
الثورات، وهدفاً  الإسلامي والشعور بالمسؤولية، ولا تزال تمتد ثورة دائمة وأماً لكل 
 وأبيه المضحين والمستهينين  الذين يرون في الحسين صورة لجده  الثائرين  لكل 

))) في ظلال القرآن: سيد قطب: دار العلم للطباعة والنشر بجدة ط١٢. 1406هـ - 1986م.
جـ 24م5 ص3086.



37 تمهيد

بالموت وكل ضروب الأذى والتنكيل في سبيل العقيدة التي رفعا لواءها على رؤوس 
الجميع، ولم يأخذ أحد عليهما، وخصوصاً على النبي  - كما يفعل البعض مع الحسين- 
اندفعا بمغامرات خاسرة، في سبيل أهداف ومبادئ قد لا تتحقق، وقد تحف بها  إنهما 
المصاعب والمشكلات، ونسوا على الخصوص ما تعرض له النبي  من أذى ومخاطر، 
بوقوفه الأعزل-إلا من سلاح الإيمان - أمام قريش العاتية المتجبرة الغاضبة على هذا 
الذي ينال من آلهتهم وقوتهم ومركزهم، واحتمال قتله على أيدي أولئك الجبابرة بمثل 
القتلة التي قتل فيها الحسين، بعد أن انتصر الإسلام وأجبر أعداءه على الاستسلام 
في النهاية، ولو أنه قتل قبل اتمام رسالته وانتشار دين الله، ربما لم يزد أولئك المؤرخون 
والباحثون على أن يقولوا عن دعوته إنها مجرد مغامرة أو نزوة. ولظلت الاتهامات التي 

كيلت له بالسحر والجنون والكذب وغيرها، تكال له إلى اليوم.

النموذج الأموي ال�سائد يدافع عن النموذج الأموي الأول

لقد حكم الدولة الإسلامية شخص )مسلم( بالاسم فقط، وكل ممارساته وأفعاله 
دَ ذلك سلوكه الفاضح  دلت على أنه كان بعيداً عن الإسلام، بل وكان معادياً له، جسَّ
وتصرفاته المعلنة التي لم يحاول اخفاءها والتعتيم عليها، لقد حكم باسم الإسلام مدعياً 
بل هو  المسلمين،  ليس مجرد شخص من  أنه  أي   ، أحقيته بخلافة رسول الإسلام 
أميرهم، بل )أمير المؤمنين(، ولنلاحظ ما تعنيه كلمة )المؤمنين( وما تحفل به من معان 

ودلالات كبيرة.

ماذا تصبح المسألة الآن أمام أولئك الذين يعرفون الإسلام معرفة حقة، ويعرفون 
الذي يجلس على منبره  المسخ  )الخليفة(  أمامهم هذا  تامة، ويرون   معرفة  الرسول 

ويدعي خلافته لمجرد أنه ورث ذلك عن أبيه، المغتصب السابق للخلافة.



مو�سوعة الثورة الح�سينية38

التاريخ، وسنستعرضها بعون الله في  المسألة مذكورة ومفصلة في كتب  وحيثيات 
للقوة  الأمر  ويتركون  نفسه،  الإسلام  وعن  برمتها،  المسألة  عن  يتخلون  هل  حينها، 
عاصفة  أمام  رؤوسهم  ويحنون  الحكم؟  سدة  إلى  المتخلَّف  بهذا  جاءت  التي  الغاشمة 
البغي والدمار التي هبت عليهم وحاولت اكتساحهم؟ أم أن مسؤولياتهم تبدأ منذ تلك 
الحياة  عن  الإسلام  بإقصاء  المتمثلة  القاسية،  المحنة  لهذه  فيها  تعرضوا  التي  اللحظات 

وعزله عنها لانهاء هذه الحالة الشاذة.

قضايا  لكل  الإسلامي  والتصور  الإسلامية  العقلية  طبيعة  نعرف  أن  ينبغي  إننا 
والشعارات  بالطقوس  الإسلام  من  تكتفي  عقلية  هي  هل  والمجتمع  والحياة  الكون 
وبعض الممارسات المجردة وتترك كل ما جاء به الإسلام من تشريعات ونظم وطرائق 
أم أنها عقلية تفهم  ببَِعْضٍ﴾)))،  وَتَكْفُرُونَ  الكتَِابِ  ببَِعْضِ  للحياة والعمل ﴿أَفَتُؤْمِنُونَ 
الإسلام كله، وتريد الأخذ به كله، ولا تضعه على الرف، وتقف هي على التل تتفرج 

وتنتظر ما سوف تتمخض عنه الأحداث.

إنها تصنع الأحداث وتوجهها على ضوء فهمها الشمولي الواضح للإسلام.

ميسرة،  سهلة  التساؤلات  من  الكثير  عن  الإجابة  أصبحت  ذلك،  أدركنا  ما  إذا 
واستطعنا أن نفهم لماذا أخذ الحسين على عاتقه القيام بهذه المهمة الصعبة ولم يؤجلها 
إلى أبعد من ذلك الوقت، واستطعنا أن نفهم أيضاً سر نجاحها الباهر عندما قامت في 
من  بالكثير  عصفت  التي  الحقيقية  الثورات  لسائر  أماً  وامتدت  بالذات،  الوقت  ذلك 
الأنظمة المستبدة البعيدة عن روح الإسلام وقيمه ومبادئه، فمن أولى من الحسين بالفهم 

الصحيح للإسلام.

))) البقرة: ٨٥.



39 تمهيد

محاولاتها  في   - الإسلام  عن  بعيدة  أسس  على  القائمة   - الأنظمة  هذه  بعض  إن 
الثورة،  تلك  حملتها  التي  الشعارات  بعض  برفع  تتظاهر  والامتداد،  للبقاء  المحمومة 
وتدعو في الظاهر إلى بعض ما دعت إليه، في محاولة لكسب الجماهير الإسلامية، المتحيزة 
عن وعي وفهم إلى صف الإسلام وصف تلك الثورة الأولى الرائدة المحفزة على الدوام، 
وصدق  حقيقة  تدرك  يجعلها  الوضوح  من  بدرجة  الآن  الجماهير  وعي  أصبح  وربما 

الشعارات المطروحة، ويجعلها لا تنساق بسهولة ويسر وراء حامليها والمتاجرين بها.

ساحة  على  برز  والتزاماته،  الإسلام  )قيود(  من  )المتحرر(  الأموي  النموذج  إن 
تدافع عن  الحكم هذه، حينما  أنظمة  فإن  لذلك،  يزال  مدة طويلة، ولا  منذ  الأحداث 
شرعية  مبررات  لإيجاد  )مُنظِّريها(  و  ومفكريها  كتابها  وتدفع  الأول  الأموي  النموذج 
لوجود وصلاحية ذلك النموذج، والتقليل من شأن أي حركة أو ثورة مناوئة له - بما 
وبقائها،  هي  لشرعيتها  المبررات  إيجاد  تحاول  بذلك  فإنها   - بالطبع  الحسين  ثورة  فيها 
كأنظمة صالحة وصحيحة، بل وأنظمة نموذجية مثلى، لا ينبغي لأحد أن يرى وجه حق 
في الخروج عليها لأي سبب من الأسباب، فتروح في حملة الدفاع المحمومة عن نفسها 
تأخذ على الحسين قيامه بوجْهِ يزيد وترى في ذلك وقوعاً في الفتنة وترويجاً للشغب 
والمرج، وخروجاً على الحاكم )الشرعي( الذي )اختارته( الأمة )وبايعته( و )أجمعت( 
امكانات  أن  وطبيعي  والردع،  العقاب  ويقتضي  الإسلام،  عن  خروج  إذاً  فهو  عليه، 
هذه الدول التسليحية والتعبوية والمالية، لا تتناسب مع امكانات الثائرين والمصلحين 
والمنتفضين، المحدودة غالباً، والذين يعلنون عن مواقفهم ورفضهم بمجرد أن يتطلب 
والسلاح،  والأع��وان  القوة  من  المزيد  لتحشيد  الطويل  الانتظار  دون  ذلك،  الظرف 
وقد يقوم بعضهم بمهمة التصدي والرفض والثورة لوحده، إن استدعى الأمر ذلك، 

مستلهمًا عزيمة الإسلام وصدق المبادئ التي يحملها. 



مو�سوعة الثورة الح�سينية40

كتّاب الدولة ووعّاظ ال�سلاطين

لقد وجدنا من ذكر - كما روت لنا كتب التاريخ المختلفة، والتي يكاد بعضها يروي 
 عن بعض وبستنسخ نفس الأقوال والروايات - أن كثيرين قد حاولوا اقناع الحسين
بالعدول عن الذهاب إلى العراق والثورة على يزيد، إذ أن ذلك كان يعني الموت المحتم 

له ولأصحابه.

ومن هؤلاء الذين حاولوا اقناعه بعض من يمتون إليه بصلات وثيقة من القرابة 
أو النسب أو الصداقة، وبالتأكيد فإن هؤلاء يحرصون على حياته، أي أن دعواتهم لبقائه 

ربما كانت )صادقة( حريصة مخلصة.

لقد كان الأمر يبدو - في ايحاء مدروس، للقارئ والمتابع لفصول الحوادث - وكأنه 
أمرُ حكم يريد الحسين انتزاعه من يزيد أو أنه نزوة أو رغبة محمومة في رأس إنسان مغامر 
رأى أمامه فرصة للحكم والسلطان، وأنه - حينما لم يستحب لنصائح المحذرين العقلاء 
وبعضهم من أقاربه وأصدقائه، ولم يقعد كما قعدوا - فإنه المسؤول الوحيد عن ذهاب 

نفسه و)ضياعها( وقتل أصحابه ونهب ثقله ومتاعه وأذى صبيته ونسائه.

إن أية ثورة مماثلة - مهما بلغ أصحابها من علو الشأن والمكانة والمنزلة- ستفسر على 
أنها نزوة أو مغامرة طائشة تستهدف تفريق الأمة وتشتيت وحدتها. إنها التلويح المسبق 
لكل ثائر محتمل، أن ثورته لن يقضى عليها وحسب، بل وستفسر أسبابها ودوافعها بمثل 
ما فسرت به دوافع تلك الثورة الأولى، وهذا ما حصل بالضبط على مر العصور، وهذه 

مفردات الحوادث تروي لنا ذلك))).

))) وربما برر قمعها بما بررت به أعمال )الخلفاء الأمويين( مثل مروان وعبد الملك، حتى في ضرب 
هذا الأخير الكعبة، يقول ابن خلدون في المقدمة )دار الجيل - بيروت( ص٢٢٨ »وكذلك كان 
مروان بن الحكم وابنه -وإن كانوا ملوكاً- لم يكن مذهبهم في الملك مذهب أهل البطالة والبغي إنما 



41 تمهيد

لقد فات هؤلاء أن من ينتهج درب تلك الثورة الأولى، يبتهج حقاً ويفتخر إذا ما 
فسرت دوافعه بمثل ما فسرت به دوافع الحسين وأصحابه، وقد لا يهمه محاولات تشويه 

صورته بعد أن قدم نفسه وبذلها في سبيل الإسلام.

ق�ص�ص عن ن�اصئح مزعومة

إن من المؤكد أن بعض القصص التي رويت عن المحاولات التي بذلت لايقاف 
الحسين ومنعه من الذهاب إلى العراق، موضوعة وملفقة، وكان يراد منها التأكيد على 
خطأ المسار الذي اتخذته الثورة منذ البداية... وإذا ما صحّ قيام البعض باسداء )النصيحة( 
لطبيعة مهماتهم  نابعاً عن تصور محدود لدى هؤلاء  يكون  ربما  فإن ذلك  المسير،  بعدم 
كمسلمين، في وجه الانحراف، ولا بد أن هذا التصور لم يصل إلى مستوى تصور وفهم 
الإمام الحسين نفسه، لكي يقوم بمهمة ايقاظ النفوس والعزائم الميتة والنائمة ورفع 
حالة اللامبالاة والاهمال اللذين سادا وتولدا نتيجة قيام القيادة الأموية المتمثلة بمعاوية 
ويزيد من بعده - والتي لا تنظر إلى الأمور إلا من منظار مصالحها ورغباتها- بانتزاع 
وسلب السلطة من الإسلام ومن الخلفاء الشرعيين المؤهلين والمعدّين لقيادة الأمة قيادة 
صحيحة عادلة، وممن كان مركزهم يبدو أفضل وضعاً من مركز الإمام الحسين من 

. الناحية العسكرية والتعبوية كأمير المؤمنين مثًال

وقد عبر شاعر ساخر في تلك الفترة عن غيظه المكبوت من حالة اللامبالاة والخدر 
التي أصابت الأمة بلغت ذروتها حينما رضيت أن يكون يزيد بديًال عن رسول الله في 

كانوا متحرين لمقاصد الحق إلا في ضرورة تحملهم على بعضها مثل خشية افتراق الكلمة الذي هو 
أهم لديهم من كل مقصد...« ويقول ابن العربي في كتابه )العواصم والقواصم(: »إن الحسين قتل 
بشرع جده« - العواصم والقواصم: ص٢٤٠، وسنطلع على العديد من هذه الأقوال المماثلة عند 

استعراض بعض فصول هذا الكتاب.



مو�سوعة الثورة الح�سينية42

قيادة الأمة وحكمها ببيت شعري ساخر؛ قال فيه: 

به��ن��دٍ أو  ب��رم��ل��ةَ  ج��ئ��ت��م  ج��ع��ل��ن��اه��ا أم���ي��رةَ م��ؤم��ن��ي��ن��اف��ل��و 
الناس، وجعلتهم لا يرون فرقاً في  التي أصابت  اليأس المريرة  لقد عبر عن حالة 
أن يجلس يزيد أو جدته أو إحدى أخواته على كرسي الخلافة، وربما لم يجدوا بأساً من 

جلوس زياد أو سمية أو عبيد لله بن زياد على هذا الكرسي. 

حتى ابن زياد طمع في الخلافة

ما  هذا  لمبايعته)))  البصرة  أهل  بدعوة  يزيد  وفاة  بعد  الله  عبيد  قيام  الطريف  ومن 
سنتطرق إليه في حينه، لقد رأى نفسه مؤهًال ربما أكثر من يزيد لهذا الأمر، وما دام يزيد 

قد أفلح في مسعاه وأصبح خليفة، فلماذا لا يفلح هو.

ترى لو أن الأمر استقام لابن زياد فعًال بعد وفاة يزيد ونجح في مسعاه وجلس 
و)محدثيها(  و)علمائها(  الدولة(  )فقهاء  من  الكثيرون  يروح  ألا  الخلافة،  كرسي  على 
و)قصّاصها( يطبلون له ويزمرون ويدعون إلى مبايعته وعدم الخروج عليه، أو الخروج 
على اجماع الأمة، أو الجماعة، ويضعون الأحاديث والقصص والروايات المفتراة والملفقة، 
ألا يفعلون ذلك أيضاً لو أن الأمر استقام للحجاج وأصبح هو المتخلَّف عن المسلمين، 
بدلاً عن عبد الملك أو الوليد؟ ألم يفعلوا ذلك لعبد الملك والوليد ويزيد وغيرهم من 

رموز الدولة الأموية بعد أن )استقام( لهم الأمر؟

بالشرعية،  والم�ربرة  المتسترة  الحكم  أنظمة  وبين  الإسلام  بين  المعركة  ترى  إنك 
واجماع الأمة وتحريم الخروج عليها تحريمًا يوجب القتل لمن يقوم بذلك، تلوح بأشكال 
ثانية وفي  القديمة،  الأموية  والافتراءات  المقولات والأطروحات  بروز  وترى  مختلفة، 

))) الكامل للمبرد - لأبي العباس محمد بن يزيد المبرد النحوي/ دار الفكر - بيروت ج٣ ص١٥٨.



43 تمهيد

كل مرة تتعرض فيها هذه الأنظمة لغضب الجماهير ونقمتها، إنها تبرر اللجوء إلى نفس 
بالبعيد والولي  القريب  الظنة والشبهة وأخذ  القديمة »كالأخذ على  الأساليب الأموية 
افتراق  وخشية  الفتن  دابر  وقطع  للأعداء  الكيد  بحجة  بالمذنب...«  والخلي  بالولي 
الكلمة، وبحجة التحوطات والتدابير الأمنية المسبقة، مع أن تعليمات الإسلام قاطعة 

بشأن الظنة والشك والشبهة.

الشرعية،  غير  الأساليب  مختلف  إلى  باللجوء  )الحق(  هذا  تبرر  الأنظمة  هذه  إن 
)بالشرعية( نفسها. إنها لا تريد فسح المجال لثغرات قد تتسع أمامها فلا يعود بوسعها 
أن تسدها أو تسيطر عليها، فمهمة الحكم المجرد من المبادئ لا تمنع من اللجوء إلى أي 
وسيلة )مناسبة( لتوطيد أركانه وبسط نفوذه، وهكذا يجد له في كل مرة يخرج فيها عن 
المألوف أو عن الحدود الشرعية المعروفة من يبرر له عمله، بل ويزيّنه ويعرضه على أنه 

العمل المشروع الوحيد الذي لا بد من القيام به.

ومن هنا وجد يزيد الجرأة على قتل الحسين وأصحابه، ومن هنا جاء الاهمال 
المبيَّت - فيما بعد - لثورته والتناول المائع الرخو لها ولآثارها ونتائجها، وكأنها حَدَثٌ 
عابر مرَّ وانقضى، ثم لم يعد يذكر إلا في معرض ذكر الحقبة التاريخية التي وقع فيها، ولم 
يستعرضها الكثيرون كحركة كبرى أنقذت الإسلام حقاً، وأعادت إليه نضارته وبريقه 
وحيويته، بعد أن جرت حملة منظمة دؤوبة لمنعه من أخذ دوره القيادي الواقعي من قبل 
نفس أولئك الذين وقف آباؤهم ضده صراحة وأعلنوا الحرب عليه، ووقف أبناؤهم 
ولكن  الغادرة  اللئيمة  المخططات  نفس  لتفيذ  أبنائه-  صفوف  بين  اندسوا  أن  -بعد 

بأساليب مستحدثة أتاحها لهم مركزهم الممتاز بعد تولي معاوية )الخلافة(.

المتعصبين  أولئك  نفس  الإسلامية  القيادة  بزمام  يمسك  أن  حقاً  المخجل  من  إن 
ولعل  ظهوره،  بداية  منذ  ومحاربته  له  للتصدي  أنفسهم  نذروا  والذين  الإسلام  ضد 



مو�سوعة الثورة الح�سينية44

التي  المثيرة هي  المسلمون وشهدوا فصولها وأحداثها  التي عاشها  الكبيرة  المهزلة  هذه 
عززت من حالة اللامبالاة والاهمال الكبير في نفوسهم حيال ما يحدث من أمور جسام 
حينذاك، وجعلتهم لا يصمدون في معركة الباطل تلك ضد الحق، ولا يبالون مع أي 
معسكر يقفون، ما داموا قد رأوا أن أهل هذا الباطل - وبعد تيقنهم من أنهم أهل هذا 
المسلمين،  من  الغفيرة  الأعداد  وجود  مع  لصالحهم،  الأمور  يوظفون   - حقاً  الباطل 
وسمعوا  معه  وعاشوا   الله رسول  عهد  شهدوا  الذين  من  بالذات،  الصحابة  ومن 
أحاديثه وتمتعوا بسيرته الوضاءة، وبالشكل النموذجي للحكم الإسلامي الأصيل، وها 
والتشويه  الغاصبة،  الأموية  السلطة  وصلته  الذي  الانحراف  مدى  يلمسون  الآن  هم 
رسول  عهد  في  الناس  عاشته  الذي  القدوة،  الأصلي؛  للنموذج  الشديدين  والافساد 
الله، القريب نسبياً من عهدهم، وربما بدعم من بعض أولئك الذين حسبوا من عداد 

الصحابة، كمعاوية نفسه الذي نسبوا إليه أنه كان أحد كتَّاب الوحي.

ولا بد أن يستمر هذا الموقف المهمل لهذه الثورة العظيمة ودورها الكبير، بل لا بد 
أن تقوم الحرب ضدها مرات ومرات، وضد كل نموذج مشابه لها، ما دام الأمر قد أخذ 
على أنه صراع على السلطة والحكم، وما دامت قد أعطيت المبررات الكافية لأي نظام 
متستر بالإسلام وشرعيته، للتصدي لأي تحرك إسلامي حقيقي، حتى لو كان مثل ثورة 

الحسين ويحمل نفس أهدافها ومضامينها.

هل النموذج الأموي �أكثر فائدة وواقعية من النموذج المحمدي العلوي؟

ولا يمكن دراسة ثورة الحسين بمعزل عن الأحداث والظواهر العديدة التي 
عملت على ايصال المجتمع الإسلامي إلى ما وصل إليه من تأخر، وحرفه بشكل حاد عن 
رسالته ومهماته التي كان من المتوقع أن يقوم بها لو لم تقع تلك الأحداث. فاستعراضها 
على أسس منطقية وموضوعية غير متحيزة، كفيل بالإجابة عن الكثير من التساؤلات 



45 تمهيد

عن هذه الثورة وأهدافها ومهماتها والنتائج العظيمة التي حققتها، كما أنه كفيل بتمكيننا 
من الوقوف على النظرة الإسلامية الصحيحة في الحياة والحكم والخلافة، والتي حاولت 
رغبات  وفق  وتؤطّرها  تحتويها  أن  بعد،  فيما  وغيرها  والعباسية  الأموية  الأطروحات 
ومصالح الحكام والساسة الذين أصبحوا نماذج )عربية( و )إسلامية(، تمثل هي - لا 
غيرها - الإسلام، ما دامت قد استطاعت أن تثبت )جدارتها( و )واقعيتها( و )قدرتها( 
على ممارسة الحكم بشكل فعلي )ناجح( لفترات طويلة من الزمن، وفق معايير ومقاييس 
الروماني،  أو  الفارسي  التراث )الإنساني(،  )السياسة( والدهاء والبراعة، والإفادة من 
علاقة  له  تكن  لم  إن  يهم  ولا  فقط،  الإسلامي  ولا  الحكم،  بشؤون  الخاص  وغيرهما، 
بالإسلام نفسه، ما دام يعزز من الخبرات الخاصة بممارسة الحكم ويساعد على تثبيت 
دعائمه و )يسوس الرعية( بشكل ملائم، وسنرى كيف أن معاوية قد عمد إلى دراسة 
الأساليب القديمة والاطلاع عليها بشكل يومي مستمر، وكذلك فعل المنصور بعده، 

وغيرهما من )الخلفاء( فيما بعد.

النموذج نجاحاً )ساحقاً(  بعد أن حقق هذا  تقول،  التي  النظرة  ومن هنا جاءت 
قيادة  مثلته  الذي  الأول  الإسلامي  النموذج  وجدوى  واقعية  بعدم  العصور،  مر  على 
ولم  يستمر  لم  دام  ما  للحياة،  يصلح  ولا  مثالي  غير  خيالي  وبأنه   ، الأعظم  الرسول 
عمل  لقد  ويوجهها،  ويقودها  الحياة  هذه  في  يتحكم   ، وفاته  بعد  طويلة  فترة  يدم 
أعداؤه على أن تتقاطع ممارساتها اليومية الكثيرة مع هذا النموذج الأول. وصوروه على 
أنه شيء لا يمكن تطبيقه إلا مع وجود الرسول نفسه، فظل حلمًا في أذهان الكثيرين، 
صحيحاً  فَهمًا  الإسلام  فَهمَ  مَن  بها  القيام  عاتقه  على  أخذ  صعبة  مهمة  إعادته  وظلت 

واعياً وامتلك التصور المتكامل عنه.

وأخذ غير المسلمين - من المستشرقين وغيرهم - الأمر على هذا الأساس، بعد أن 



مو�سوعة الثورة الح�سينية46

رأوا أن من مصلحتهم أن يأخذوه كذلك. وكانت خلفياتهم، وطبيعة )أديانهم( وأنظمة 
الحكم التي عاشوا في ظلها، تتناسب مع ما أظهروه من تصورات وأفكار، استلهمناها! 
- نحن المسلمين - وأخذناها بشكل جاهز، وطبلنا لها وزمرنا، وادعى بعضنا أنها من 

بنات أفكاره ومن اكتشافاته.

درا�سات الم�ست�شرقين.. لم تقم على فهم حقيقي للإ�سلام

)مؤسساته(  و  )دوله(  و  الإسلام  عن  والغرباء  المستشرقين  أولئك  دراسات  إن 
أنفسهم،  المسلمين  من  العديد  مع  نفسه  والأمر  له،  حقيقي  فهم  على  تقم  لم  القديمة 
الذين فقدوا - بتقادم العهد مع ذلك الزمن الأول- ثقتهم بقدرة هذا الدين على قيادة 
الشرسة،  الأموية  الهجمة  بفعل  الطويل  الانفصال  ذلك  عنها  انفصل  أن  بعد  الحياة، 
والمؤامرة اللئيمة الماكرة عليه، وما رافقها من عوامل )مساعدة(، عملت عملها لتعزيز 
هذا الانفصال، واظهاره على أنه هو القاعدة، وأن الاستثناء، كان هو الفترة التي تمكن 
! وإن ذلك كان متعذراً لولا  فيها من قيادة الحياة قيادة فعلية زمن الرسول الكريم 
 قد توفي واختفى عن  وجوده على رأس القيادة. وقد لا يتاح مرة أخرى ما دام 
الساحة، إلا بوضع اللمسات )العملية( وممارسات الحكم )الواقعية(، والتي وضع الحكم 
الأموي أمامها كما أوضحنا في هذا التمهيد أو الأنظمة التي لا تمت إلينا بصلة، تلك الأنظمة 

المنسوخة والمقتبسة من الأنظمة اليونانية أو الرومانية والفارسية القديمة أو غيرها.

إن في ذلك - بالتأكيد - إشارة واضحة إلى أن الإسلام )مملكة( لا وجود لها إلا في 
الخيال، وأنه كالمسيحية واليهودية وغيرهما، يجب أن يوضع على هامش الحياة، ويبتعد 
وزينة  الجميلة،  الشعارات  أحد  فجعلاه  تفضلا  اللذين  والُملك،  الدولة  شؤون  عن 
والمتاعب  المشكلات  الوقوع في  التي تحفظ من  التمائم  بإحدى  يتزينان  يتزينان بها، كما 
والتعرض للموت والأذى، وفيه إشعار لنا بأن ننبذ فكرة قدرة الإسلام على حكم الحياة 



47 تمهيد

وتوجيهها، وأن نكتفي منه بالمظاهر الطقوسية وبعض القيم الأخلاقية، وفي هذا ما فيه 
من قتل لكل تطلع مشروع لهذه )الفكرة( التي أريد لها أن تولد ميتة منذ البداية، وليس 

لأحد أن يفكر فيها أو يطمح بجعلها قابلة للتنفيذ.

فهم الملاب�سات �أي�اًض

سنحاول - في غضون هذا الكتاب - التنبيه إلى الملابسات التي جعلت الأحداث، 
تتخذ مساراتها الخاطئة المعروفة، والتي أدت إلى قيام هذه الثورة في النهاية، هذه الثورة 
التي استهدفت تصحيح هذه المسارات على مر السنين، فقد عملت على ايقاظ واستفزاز 
وتحفيز النفوس التي أصابها الخدَر واليأس واللامبالاة عندما ترى أمامها واقعاً معاشاً 
ينادي بها الجميع إلا أنهم لا يحلونها محًال عملياً في  التي  القيم  متقاطعاً ومتعارضاً مع 

حياتهم وسلوكهم العام.

لهما  المسلمين،  من  فئتين  بين  يكن  لم  الأح��داث،  مجريات  من  بدا  كما  الصراع،  إن 
تصورين  بين  صراعاً  كان  وإنما  والتوجه،  التصور  ونفس  والصفات  المؤهلالت  نفس 
خاصة  نظرة  والحكم،  الخلافة  وإلى  الإسلام  إلى  منهما  كل  تنظر  مختلفتين،  عقليتين  أو 
تباين النظرة الأخرى، ومن هنا جاء التباين في سلوك أفراد الفئتين وتصرفاتهما للأخذ 
الأموية  الجبهة  اتخذتها  التي  اللامبدئية  التصرفات  سبب  نرى  هنا  ومن  الأمور،  بزمام 
التعبير،  صح  إذا  العلوية،  المحمدية  الجبهة  وقفتها  التي  المسؤولة  المبدئية  والتصرفات 
لأن جبهة علي ومن جاء من بعده من الأئمة الأطهار، تمثل خط محمد ، وخط 
الجبهة  على  للتجني  محاولة  دون  الجميع  ذلك  يدرك  أن  بد  لا  كما  الصحح،  الإسلام 

ة( التي اخترقت الإسلام وهتكت حرمه وتقاليده وقوانينه. الأموية أو )المعاويَّ

بخصوص  التساؤلات  من  العديد  عن  نجيب  أن   - الله  بعون   - سنحاول  كما 
حوادث التاريخ الإسلامي وملابساته، من خلال طرح هذه الثورة على بساط البحث 



مو�سوعة الثورة الح�سينية48

استدعت  التي  الضرورة  تبيان  مع  المتحيزة،  العاطفية  النظرة  عن  البعيدين  والتحليل 
قيامها، وأثرها في رسم معظم مسارات الأحداث المهمة التي تلتها، والتي شكلت - ولا 
تزال - منعطفات مهمة في مسيرة الشعوب الإسلامية في مختلف بقاع الأرض، حيث 
الضمير  هذا  في  واضحاً  صدى  لها  ووجدت  الحي  الإنساني  الضمير  مع  تفاعلت  أنها 

الذي لا بد أنه يتطلع بشغف إلى القيم العليا التي حفل بها ديننا الإسلامي الحنيف.

أن  هل  الكتاب،  هذا  سطور  بين  أجوبة  لها  نجد  أن  نحاول  كثيرة  أسئلة  وتبقى 
عام  كل  ذكراها  باحياء  يحتفلون  أمامنا  الشيعة  نرى  أننا  إذ  شيعية؟  ثورة  الثورة،  هذه 
ويستحضرون مواقفها وجوانبها والمأساوية منها على الخصوص، في مجالسهم ومن على 
منابرهم. فهل أن فضلها وعطاءها عمَّ الشيعة وحدهم دون غيرهم؟ وهل ينبغي لنا أن 
نفكر بها ونستعرضها من خلال الأطر الضيقة و )الاختلافات( أو التصورات المذهبية 

المحدودة؟ أم ضمن الإطار الإسلامي الواسع الشامل؟

والباطل  الظلم  على  الثائرين  لكل  أعلى  مثلًا  تشكل  الحسين(  )ثورة  أن  شك  لا 
كبيرة،  معانٍ  من  به  حفلت  ما  كل  ويستحضرون  عطائها  من  ينهلون  والانحراف، 
الإسلامية  الصحوة  وتتصاعد  الإسلامي  المد  يعلو  حيث  العصر  هذا  في  وخصوصاً 
الإسلام  باسم  بعضها  وحكم  الساحة  على  مسيطرة  ظلت  التي  التيارات  كل  متحدية 
وادعت تمثيلها له، ماذا يضع الثائرون الآن أمام أعينهم، وهم يتحدون النموذج الأموي 
اليزيدي الذي يبرز الآن باشكال وصور مختلفة..؟ لماذا يخوضون معارك غير متكافئة، 
الذي يجيش في صدورهم، وسوى  ولا سلاح لديهم في معظم الأحيان سوى الإيمان 
باستلام  منهم  أي  يطمح  وهل  والحكم،  السيادة  على  الإسلام  بقدرة  المطلِق  الاقتناع 
السلطة والحكم لنفسه ولتحقيق مكاسب خاصة؟ أم أنه يقنع، بل يفرح - حتى وإن 
استشهد - وينام قرير العين إن استقامت الأمور للإسلام وليكن الحاكم من يكون، ما 



49 تمهيد

. دام سائراً على كتاب الله وسنة رسوله

من هو الأقرب لهؤلاء الثائرين )مهما كانت انتماءاتهم المذهبية( الحسين؟ وهو يحمل 
أصالة الإسلام وروحه وصدق مبادئه؟ أم الحكام الذين ينتسبون - اسمياً وفي بطاقة 
يثورون -هم - على  يزيد؟ ولماذا  ثار الحسين على  لماذا  المذاهب؟  الميلاد إلى أحد تلك 

النماذج والوجوه الأخرى ليزيد؟ أليس الهدف واحداً؟

كرسي  على  ليزيد  بشبيه  يقبلون  أكانوا  مسعاهم،  في  نجحوا  قد  الآن  أنهم  ولو 
الحكم؟))) 

خلط الأوراق
إن مسائل حساسة، لا بد أن تبرز وتناقش، عند تناول ثورة الحسين، وينبغي 
الآن في  تنطلي لحد  تزال  التي لا  الخبيثة  الماكرة  الخطة  أمور عديدة، وأهمها  إلى  الانتباه 
الحبك  في  والقوة  البراعة  من  بلغت  أنها  إذ  واسعاً،  قبوًال  لها  وتجد  الكثيرين  أذهان 
والعرض إلى درجة أن دوائر ثقافية ودينية واسعة قد انزلقت إليها واقتنعت بفحواها، 
لما ذكرناه قبل  الدقيقة، إضافة  أمر )خلط الأوراق( المحكمة  وفي مقدمة هذه الأمور، 
هذا، فقد صور معاوية وضعه، وهو يخرج على أمير المؤمنين ويرفض مبايعته، بأن 
)النزاع( و)الاختلاف( بشأن الخلافة والحكم، كان السبب فيه هو علي وأنه خلاف 
بين )جبهتين(. جبهة علي ومن والاه وشايعه، وجبهة الخلفاء الثلاثة الذين تولوا الحكم 
بعده بلا شك، واستند معاوية في حيثياته  يأتي  الله، ورابعهم معاوية ومن  بعد رسول 

رغم  الاموي  النهج  تتبنى  عديدة  حركات)جهادية(  وجود  اليوم  الكبيرة  المفارقات  ومن   (((
منظومات  الحركات  لهذه  روجت  وقد  ورؤيته.  منظوره  وفق  الخلافة  اعادة  الى  وتدعو  انحرافه 
التضليل ووسائل  بفعل  لها  النهج وقد اصبحوا مرجعيات  المنحازين لهذا  والمفتين(  )الفقهاء  من 
الاعلام المتطورة وما يضخ من اموال اسطورية لتحويلها الى حركات ارهابية تسيء الى الاسلام 

وتلحق اشد الاذى بالمسلمين قبل غيرهم. ولدينا امثلة عديدة لهذه الحركات المتطرفة.



مو�سوعة الثورة الح�سينية50

عند عرض قضيته - بأن الإمام علياً لم يكن له أي حق خاص في الخلافة، ولم يوص 
ويبغي  يحسدهم  كان  وأنه  البداية،  منذ  نافسوه  قد  آخرين  أن  طالما   ،الله رسول  له 
يقل  لا  وأنه  الخلفاء.  من  السابقون  فعله  ما  إلا  يفعل  لم   - معاوية  أي   - وأنه  عليهم، 
قدرة وكفاءة عنهم، وأنه مظلوم مثلهم، إذ ينافسه علي، الذي كان من شأنه دائمًا أن 
ينافس الآخرين )المؤهلين( لمثل هذا )المنصب(، وقد راح يتهم الإمام علناً بذلك، وقد 
أجابه الإمام بقوله: ».. وزعمت أني لكل الخلفاء حسدت، وعلى كلهم بغيت. فإن 
لم يكن ذلك كذلك، فليس الجناية عليك، فيكون العذر إليك، وتلك مشكاة ظاهر عنك 

عارها...«))).

لدى  الايحاء  هذا  لتأكيد  معاوية  سعي  تؤكد  التي  النصوص،  بعض  وسنعرض 
الناس. لقد أراد أن يضم نفسه إلى جبهة عريضة مقبولة لدى فئات كبيرة من المسلمين، 
هو،  موقفه  يدعم  حتى   أفضليتهم على علي ويؤكد  من سبقوه  يدعم موقف  فراح 
ليكون مدعمًا ومبرراً ومشروعاً، وموقف علي هو الموقف الخاطئ، وقد أنف أمير 
المؤمنين من الرد عليه بهذا الخصوص - كما رأينا - ورأى أنه ليس معنياً بالأمر حتى 
يروح يعتذر إليه ويبرر تصرفاته أمامه، وقد أجابه برسالة أخرى مستهيناً به وبتصديه 
لأمور الأمة، قائًال ».. وما أنت والفاضل والمفضول والسائس والمسوس؟ وما للطلقاء 
طبقاتهم،  وتعريف  درجاتهم  وترتيب  الأولين  المهاجرين  بين  والتمييز  الطلقاء  وأبناء 
أيها  فيها من عليه الحكم لها. ألا تركع  لقد حن قدح ليس منها، وطفق يحكم  هيهات 

الإنسان على ظلعك وتعرف قصور ذراعك«))).

))) نهج البلاغة: الإمام علي بن أبي طالب: شرح الشيخ محمد عبده، دار البلاغة، بيروت ط٢-
١٩٨٥: ص٥٤٩.

))) نهج البلاغة: ٥٤٦.



51 تمهيد

لو عرف ال�سبب.. معاوية؛ دهاء �أم غدر

لقد حاول معاوية جر المسلمين للخلاف حول هذا الموضع الشائك، أو الذي أراد 
هو أن يكون شائكاً، ونجح في ايقاع العديدين في الفخ الذي نصبه لهم.

راح هذا  تماماً، وقد  مثله  البعض  نظر  يكونون في  قد  معاوية  يدافع عنهم  إن من 
البعض في غمرة دفاعهم عن موقف الإمام من الخلافة - وهو موقف معروف - 
وفي غمرة تبنيهم موقفه في الصراع مع معاوية يأخذون على معاوية تصرفاته ويؤاخذونه 
بها ويقفون موقفاً سلبياً من كل من أراد ايهام الناس أنه يقف في صفهم - وهم الخلفاء 

الثلاثة-.

وراح آخرون في غمرة دفاعهم عن الخلفاء، يبررون موقف معاوية، ويدافعون عنه 
ويرون أن حقه في الخلافة لا يقل عن حق أبي بكر وعمر وعثمان، ما دام قد نال )اجماع 

المسلمين( وتأييدهم وبيعتهم.

والتي  الخلفاء،  من  سبقه  ومن   علي بين  المزعومة  )المعركة(  هذه  غمرة  وفي 
حاول معاوية عرضها بأسلوب تحريضي ضد علي، أخذ معاوية بالتقليل من شأنه 
إلى درجة أنه جعل سبه على المنابر سنة سار عليها من جاء بعده من المتخلَّفين الأمويين، 
 ،وقد حاول اخفاء الأحاديث والروايات والأخبار الخاصة بفضل علي وآل بيته
)المشوهة( للإمام، بل عرضه )كمحرض( مباشر على قتل عثمان، ووضع قميصه 
في أحد مساجد دمشق واتخذه ذريعة للمطالبة بدم الخليفة المقتول، والذي كان هو أحد 
الأسباب الرئيسية المباشرة في قتله، وصور اتباع الرسالة المحمدية الحقة والذين عرفوا 
لأمير المؤمتين حقه بأنهم )شيعة( خاصون بعلي، وأن مذهبهم قام على تعاليم بثها 
)عبد لله بن سبأ( اليهودي، مع أن هذه الشخصية مزعومة ولا وجود لها على الاطلاق.



مو�سوعة الثورة الح�سينية52

بينهم،  تدور  وجعلها  وأعدائهم،  المسلمين  بين  المعركة  بنقل  معاوية  نجح  لقد 
ليكون هو )المستفيد( الوحيد من نتائجها، ويشن حملة اضطهاد وإبادة واسعة لتصفية 
كل من يُعتقد ولاؤه لعلي، وقد أوهم الكثيرين ممن انحازوا إليه عن وعي أو دون 
 وعي أنهم يخوضون معارك مبدئية لا بد لهم من خوضها، ضد خصومهم أشياع علي
بما  قبلها،  من  والمختارين  الأمة  واجماع  تأييد  نالوا  الذين  المنتجبين  خلفائهم  وخصوم 
 فيهم معاوية بالطبع! وحتى أولئك الذين لا يستطيعون أن ينالوا من أمير المؤمنين
أو ينقدوا مواقفه الواضحة، يترددون عند استعراض مواقف معاوية ويرون أنه اجتهد 
وسار وفق اجتهاده كما يفعل ابن خلدون وكثيرون غيره، ممن خدعوا بمعاوية، مع أنهم 

عُرفوا أنهم من الأذكياء وإن ما طرحوه كان خلاصة لآرائهم وتجاربهم))).

وطبيعي أن نقل )المعركة( بهذا الأسلوب الماكر، يولد رد فعل عنيف لدى الكثيرين 
من البسطاء الذين يأخذون الأمور بظواهرها، فيكون رد فعلهم كما يريده مَن فَعَل ذلك 
الماكر،  الداهية  السياسي  معاوية،  وهو  أنفسهم،  المسلمين  بين  تدور  المعارك  وجعل 
ليكون رد الفعل على السباب والشتائم هو السباب والشتائم المقابلة. لقد أذكت هذه 
الحالة التي أوجدها معاوية ومهد لها - كما ستبين ذلك فيما بعد في فصول هذا الكتاب- 
أكبر نار للفتنة لا يزال أوارها مشتعًال ليومنا هذا مع الأسف، ولم ينتبه إليها الكثيرون 
الذين حسبوا في غمرة الوهم والتعود على المواقف الخاطئة والتبني المسبق لها ولبعض 

))) »... وإن كان المصيبُ، علياً، فلم يكن معاوية قائمًا فيها بقصد الباطل، إنما قصدَ الحق وأخطأ. 
والكل كانوا في مقاصدهم على حق ثم اقتضت طبيعة الملك الانفراد بالمجد واستئثار الواحد به 
ولم يكن لمعاوية أن يدفع عن نفسه وقومه فهو أمر طبيعي ساقته العصبية بطبيعتها واستشعرته بنو 

أمية«- مقدمة ابن خلدون:  ص٢٢٧.
هكذا يبرر ابن خلدون قيام معاوية بالاستئثار بالأمر لنفسه وتفسيره بأنه أمر تقتضيه طبيعة الملك 
لا  مشروعة  إسلامية  المبررات،  هذه  وكأن  أمية...  بنو  استشعرتها  التي  العصبية  دوافع  من  وأنه 

تتقاطع مع مفهوم الخلافة كما جاء به الإسلام....



53 تمهيد

التصورات الخاطئة والقاصرة أيضاً، إنها مواقف )خلافية(، لا بد من تبني دور الطرف 
الضرورية  القضايا  من  وإنها  وإبادتهم  الإسلام( وقمعهم  )أعداء  فيها لابعاد  )المحق( 
التي لا يجوز السكوت عنها، وأنها كانت من قضايا الساعة المهمة قبل معاوية، مع أننا 
لو نظرنا بدقة - كما سنفعل بعون الله - لرأينا أنها لم تنشأ إلا في عهد معاوية، وبايعاز 
مباشر منه، فراح كثيرون في غمرة خوض هذه المعركة )المقدسة( وفي معرض )الدفاع( 
عن الخلفاء الاوائل ينالون من هؤلاء الشيعة الأعداء، ومن إمامهم، بالضبط كما خطط 

معاوية وأراد.

المدر�سة الانتهازية الأموية... �أ�سا�س دول الظلم

وقد عملت هذه المدرسة )المعاويّة: ا لانتهازية الماكرة(، والتي سبقت )الميكافيلليه( 
بقرون عديدة، على أن تُظهر )ثورة الحسين( - فيما بعد - وكأنها تمرد )شيعي( محدود، 
انتهج القائمون بها منهج علي في )التهافت( على كرسي الحكم والرغبة في السلطة 
أهل  أنظار  أمام  للسلطة،  عاشق  بل  كمولع  نفسه  المؤمنين  أمير  عرضت  وقد  غير،  لا 
الشام - على الخصوص - الذين تأثروا بمعاوية إلى حد بعيد، وتلقوا فهمهم للإسلام 
بررت  الثورة، كما  يزيد وأعوانه من هذه  له، من خلاله، وبررت مواقف  وتصوراتهم 
حمامات الدم التي قامت بها تلك الطغمة، في الطف والمدينة وفي أماكن أخرى فيما بعد، 
بأغطية الشرعية والرغبة في الحفاظ على وحدة المسلمين أمام الأعداء المتربصين بهم من 

فرس وروم وغيرهم، ومنع المرج والفتن.

ومن الطبيعي أنهم ما كانوا ليعترفوا بابتعادهم - هم أنفسهم - عن الخط الإسلامي 
الواضح، في غمرة المكاسب الهائلة التي حصلوا عليها، وانهماكهم وإقبالهم على لذات 
الحياة ومباهجها ونعيمها، تلك التي لم يشهد لها آباؤهم مثيًال من قبل، ولم يحلموا أنهم 
سيحيون حياة مثلها، وما نحب أنهم كانوا سيتنازلون عنها بسهولة لأي شخص مهما 



مو�سوعة الثورة الح�سينية54

علت منزلته، حتى ولو كان الإمام الحسين، أو حتى لو كان رسول الله نفسه، 
بل كانوا سيدافعون عن )المكاسب( التي حصلوا عليها )بكدهم وجهدهم ونضالهم( 
المتواصل وحسن دهائهم وسياستهم وتصرفاتهم. ولم يكن الإسلام  المرير  وصراعهم 
إلا واجهة جميلة تزين عروشهم لتسر الناظرين، وهم هنا الجماهير الإسلامية المظلومة 

المغلوبة.

يزيد  أو  معاوية  عن  الدفاع  إسلامية،  دولة  قيام  الآن  يريد  من  يبرر  كيف  وإلا 
عن  وافتراقه  تقاطعه  واض��ح  بشكل  يعلن  )المنهج(  وه��ذا  الحكم.  في  و)منهجهما( 
من  الكثيرون  فعل  كما  وديمومته،  حكمهما  لشرعية  غطاء  إلا  يتخذاه  ولم  الإس�الم، 
أفضل  الشخصية  الحكام  هؤلاء  بعض  تصرفات  لعل  بل  بعدهما.  والحكام  )الخلفاء( 

بكثير من تصرفات يزيد المعلنة والمنافية للإسلام بشكل واضح وصريح.

الدوافع  لمعرفة  وال��درس  البحث  في  التعمق  من  بد  لا  قلناه:  أن  سبق  ما  ونعيد 
الحقيقية الكامنة وراء قيام هذه الثورة وبالأسلوب والشكل الذي قامت به، ولا بد من 
معرفة أن المذاهب والطوائف الإسلامية لم تعرف إلا بعد سنوات طويلة من قيامها، ولا 
بد أن ننظر إليها من زاوية تختلف عن الزاوية التي نظر فيها أعداؤها الأمويون إليها، 

والذين حاولوا أن يلغوا مبررات قيامها من الأساس.

إن أكبر عمل تخريبي ضد الإسلام هو الذي قامت به )المدرسة الأموية المعاودة( 
بافتعال معارك وهمية بين المسلمين أنفسهم، واتاحة الفرصة لأعدائهم الحقيقيين لكي 
المسلمين  وبين  بينهم  النزال  ومطاولة  الأول،  الإسلامي  المد  أمام  قواهم  يستعيدوا 

المختلفين المتناحرين فيما بينهم إلى يومنا هذا.

كما أن أكبر انتصار حققه أعداء الإسلام، وخصوصاً الصليبيين، أتاحه لهم معاوية 



55 تمهيد

)الخلافة(  لكسب  المحموم  سعيه  في  المسلمين  بين  والبغضاء  العداوة  نار  أذكى  الذي 
والملك له ولأفراد عائلته المتمردة على قوانين الإسلام وتعاليمه.

 منهجنا في البحث

لا يمكن استعراض كل ما نريد قوله في هذا التمهيد، غير أننا نحب أن نبين منهجنا 
المباركة،  الثورة  هذه  بخصوص  جدية  تساؤلات  طرح  على  يقوم  الذي  البحث،  في 
وعدم تبني مواقف مسبقة - بأي اتجاه - حتى ولو حسبناه في صالحها، ثم قمنا ببحث 
الخلافة  مفهوم  استعرضنا  أن  بعد  قيامها  إلى  أدت  التي  والعوامل  الواقعية  الأسباب 
والحكم في الإسلام على ضوء التصور الإسلامي البحت الذي يعتمد القرآن والسنة، 
وعلى ضوء المفاهيم الإسلامية التي يمكن أن نستخلص منها ما يجعلنا ندرك أن الخلافة 
الإسلامية يمكن أن تنوب »بحكم الأمانة التي ألقاها الله تعالى على عاتق عباده«، عنه 
سبحانه في ممارساتها الحياتية المتعددة، وهي مسؤولة بين يديه بحكم عبوديتها المطلقة له 
وتحررها من العبوديات الأخرى، وملزمة بتطبيق أحكامه وتشريعاته، لا التصرف وفق 
هوى شخصي معين أو اجتهاد منفصل عن توجيه الله سبحانه وتعالى »وإنما تحكم بالحق 
القائم  وتؤدي إلى الله تعالى أمانته، بتطبيق أحكامه على عباده وبلاده... حكم الجماعة 
بتطبيق الحق والعدل  فيه ملزمة  فإنه حكم مسؤول والجماعة  على أساس الاستخلاف 

ورفض الظلم والطغيان، وليست مخيرة بين هذا وذاك«))).

 أهداف وا�ضحة.. عوة �إلى عهد ر�سول الله�

وهكذا فإن الإمام الحسين وضع أمام أهل العراق في رسالته الأولى إليهم قبل 
مسيره مهمات الخليفة أو الإمام، لكي يلمسوا بأنفسهم، ويروا إلى أي مدى قد ابتعد من 

))) الأساس الإسلامي لخطي الخلافة والشهادة-الشهيد الصدر ص١٣٦ - ١٣٧.



مو�سوعة الثورة الح�سينية56

تصدى لهذه المسؤولية عن خطها الحقيقي ومضمونها ومتطلباتها الأساسية. »فلعمري 
ما الإمام إلا العامل بالكتاب والآخذ بالقسط والدائن بالحق والحابس نفسه على ذات 
فإنه يكون  ما خرج عنها  أدى دور الخلافة، وإذا  قد  الشروط يكون  فبهذه   (((» الله... 
-حينذاك - عبداً لهواه ومصالحه وشهواته ويكون قد خرج عن حدود المسؤوليات التي 

ألزمه بها الله سبحانه وتعالى.

التي  الجيوش  ومع  أصحابه  مع  ولقاءاته  التالية  خطبه  في   الإمام استمر  وقد 
يتصدى  بإيضاح مهمات من  ليزيد،  اجباره على الاستسلام  أو  أوفدت لمحاربته وقتله 
لإمامة المسلمين وقيادتهم، وكان في كل خطبه يؤكد على أمر مهم وهو اصطفاء الله 
لنبيه محمد  لإمامة البشرية وقيادتها، والقيام بارساء نظام للحكم يتولى فيه مسؤولية 
الكريم،  القرآن  أوردها  التي  الإلهية  والمواثيق والسنن  الالتزامات  الخلاقة على أساس 
وجسدها الرسول  نفسه في سنته الشريفة لتكون أساساً دائمياً لكل حكم إسلامي 

مرتقب، قائم على ما قام عليه حكمه  للدولة الإسلامية الأولى.

ولا شك أن أحداً - مهما بلغت به الوقاحة - لا يستطيع أن يعلن تحديه السافر لما 
حكم به رسول الله وأمضاه، ولا يستطيع أن يلوح بأي لون من ألوان الشك تجاه 
نفسه وحكم  أدان  قد  كان  الكريم، وإلا  القرآن  اتجاه  أو  المطهرة،   وسننه  تصرفاته 
وعياً  أبسطهم  حتى  بأجمعهم  المسلمين  واستفز  الإسلام،  عن  المعلن  بالخروج  عليها 

وأقلهم علمًا.

فقد شاء الله أن تجتمع الأمة على محمد  وأن لا يختلف عليه اثنان، وأن يدعي 
حتى مبطلوها تمسكهم به وبنهجه، وإن راحوا - في غمرة انسياقهم مع الباطل - يضعون 

))) الطبري )تاريخ الأمم والملوك( - أبو جعفر محمد بن جرير الطبري دار الكتب العلمية -
بيروت لبنان - دار الباز-مكة المكرمة ط1 1407هـ : ج3 ص278.



57 تمهيد

على لسانه، ويروجون أحاديث وروايات ملفقة، تبرر باطلهم وانحرافهم وتصرفاتهم 
المشينة.

من  الأوائل  رآه  كما  ليروه    الرسول  صورة  أمامهم  يضع  أن   الحسين أراد 
تلك  ابعاد  لهم  ويوضح  به  يذكرهم  أن  أراد  معه،  وعاشوا  عاصروه  الذين  صحابته، 
يذكرهم  أن  أراد  كما  واخلاصهم،  لإيمانهم  رمزاً  وجعلوها  أحبوها  التي  الشخصية 
إنما هو جدّه  به،  بما جاء  به والسير على نهجه والأخذ  التمسك  يدّعون  الذي  بأن هذا 
وحبيبه وأقرب الناس إليه، وأنه أجدر - بما يملك من علم وأخلاق وعدالة وشعور 
كنف  في  ليعيش  ذلك،  بعد  وأعده  رباه  الذي    جده  بدين  تامة  ومعرفة  بالمسؤولية 
أبيه وعلمه الغزير وحياته الحافلة - أن يحمل شرف مسؤولية الخلافة، وأن ينقاد له 
الجمع ويسيروا وراءه، يحملون شعلة الإسلام ونوره إلى كل بقاع الأرض، على أساس 
دعائمه  ويرسي  الإسلام  حكم  إلى  يركن  وإنما  طاغوتية،  سلطة  يقيم  لا  مبين،  واضح 
أن  أراد  أو طارئ،  أقل حدث  تزول عند  أو  تتحطم  الأبد، لا  إلى  قائمة  لتظل  القوية، 
يذكرهم بعهد رسول الله إلى أمته، التمسك بكتاب الله، وأهل بيته، حتى لا تميل هذه 
الأمة، أو تنحرف مع الأهواء والأطماع والسياسات الفرعونية والقيصرية والكسروية، 
ينساقون  أنفسهم  الذي وجدوا  الانحراف  لتقويم  الكبيرة  أمام مسؤولياتهم  ويضعهم 
إليه، بل وساهم بعضهم في إيجاده، »إن الله اصطفى محمداً  على خلقه وأكرمه بنبوّته 
واختاره لرسالته، ثم قبضه الله إليه. وقد نصح لعباده وبلّغَ ما أرسِل به . وكنا أهله 
وأولياءه وأوصياءه وورثته وأحق الناس بمقامه في الناس...«)))، وسنذكر - بعون الله- 

نماذج أخرى من أقواله تشير لنفس الغرض.

))) الطبري: ج3 ص٢٨٠، وراجع البداية والنهاية:.. لأبي الفداء الحافظ ابن كثير الدمشقي - دار 
الكتب العلمية - بيروت - لبنان ٤٢ ج٨ ص١٥٩.



مو�سوعة الثورة الح�سينية58

�أحاديث عديدة عن الثورة والنتائج

وقد استعرضنا بعض الشخصيات التي لعبت أدواراً مهمة في التاريخ الإسلامي، 
وكانت لها علاقة كبيرة بمجريات هذه الثورة وأحداثها.

كما أفردنا مباحث عديدة عن المجتمع الإسلامي في )عهد معاوية( وطبيعة التركيبة 
الجديدة لهذا المجتمع. ودور الأئمة المتكامل في الأحداث التي وقعت بعيد وفاة 

رسول الله وحتى قيام الثورة.

واستعرضنا التفاصيل التي رافقت الثورة منذ قيام الحسين في المدينة ومغادرته 
إلى مكة وإلى الكوفة بعد ذلك.

وأفردنا حيزاً كبيراً للحديث عن شخصية معاوية التي لا يزال يلفها الغموض في 
وخروجها  الشخصية  هذه  انحراف  إلى  الإشارات  وضوح  رغم  منا،  الكثيرين  أذهان 
المعلن عن الإسلام وتسببها في الانحرافات اللاحقة في عهدي الأمويين والعباسيين، 

وبعدهما.

في  المسلمة  المرأة  ودور   ،الحسين أصحاب  عن  للحديث  مباحث  أفردنا  كما 
المعركة، وبينا في النهاية نتائج هذه الثورة على المديين القريب والبعيد وآثارها العميقة 
وحاولنا  بشأنها  الآراء  بعض  إلى  وتطرقنا  بعدها...  وقعت  التي  الأحداث  مجمل  على 

مناقشتها على ضوء المفاهيم والأطروحات الإسلامية.

ولسنا نعتقد أننا كنا قادرين في هذه الدراسة وحدها على وضع أيدينا على كل ما 
يتعلق بهذه الثورة ووقائعها وأسبابها ونتائجها، وكل ما فعلناه هو أننا أشرنا إشارات 
المحدودة  الدراسة  لهذه  إلا  يتسع  لا  الباب  أن  نحسب  وما  لبعضها،  وخاطفة  سريعة 
لاستيعابها  والبحوث  والتأملات  الدراسات  من  لمزيد  مفتوح  أنه  نرى  بل  القاصرة، 



59 تمهيد

واهتمام  عناية  تستحق من  ما  واعطائها  لها،  الواضحة  الصورة  استيعاباً حقيقياً ورسم 
جديرين بها، وذلك أمر لا بد له من أشخاص عديدين، بل مؤسسات تعيد كتابة تاريخنا 
عنايتها  الإسلامي  تاريخنا  من  المشرقة  الصفحات  وتولي  وأمينة،  واعية  منصفة  بعين 
الفائقة، لتدفع بذلك الغبش والضباب عنها وتجعل جماهيرنا الإسلامية على بينة من كل 
ما جرى، لتنبذ بالتالي )معاركها( المفتعلة وتلتفت إلى مخططات أعدائها الحقيقيين الذين 
أرادوا على الدوام الكيد لها والنيل منها، وتتخلى عن كل المواقف المسبقة المتحيزة التي 

أخذت بها في السابق دون وعي أو تفكير أو تأمّل.

وحسبنا أن ما ندعو إليه جميعاً نحن المسلمين هو الاسلام الحق، إسلام محمد بن 
، أما كيف عرضه علينا، وكيف أرادنا أن نفهمه، فهذا ما  عبد الله الرسول الأمين 
مطمئنين  ويجعلنا  حقاً  يريحنا  ما  وسنجد  الدوام،  على  تأملنا  موضوع  يكون  أن  ينبغي 
قلبنا  ما  وإذا  المطهرة،  والسنة  الكريم  القرآن  الأول،  الإسلام  منهل  إلى  رجعنا  ما  إذا 
صفحات تاريخنا بهدوء وروية ووعي، وحينذاك ستجد الاجابات الشافية الدقيقة عن 

كل ما يخطر في بالنا، فهناك الوضوح والقول الفصل.





 الفصل الأول

 الخلافة بين

الإمامة المشروطة.. والمُلك المطلق





63

 الخلافة بين

الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

الخلافة ق�ضية قديمة حديثة

استأثرت المباحث الخاصة بالخلافة، والتي غالباً ما كانت مثار خلافات ونزاعات 
كذلك  تكون  لا  قد  أنه��ا  مع  معنية،  نفسها  ت��رى  التي  أو  المعنية(،  )الأط���راف  بين 
-وخصوصاً الآن- لتقادم العهد وانقضاء تلك الحوادث وعدم تأثيرها الفعلي الواقعي 
على الحياة العادية للمجتمعات الراهنة، وقد لا تكون هذه الحياة كذلك أيضاً إلا بعد 
أن تأثرت بهذا الموقف أو ذاك وقد يكون ذلك بحكم الأجواء التي عاشتها ولعبت فيها 
الآراء المسبقة للآباء والأجداد دورها، إذ وجد كل واحد نفسه في جو يتبنى موقفاً معيناً، 
فتبناه بدوره، بحكم التأثر والعلاقة الحميمة مع الأهل والوسط، فلم يزد عمله إلا على 

ترسيخ وجهات النظر المتبناة مسبقاً، ودحض وجهات النظر المغايرة.

استأثرت هذه المباحث باهتمامات المؤرخين والنقاد والباحثين المسلمين، وغيرهم 
أيضاً، مع أن غير المسلمين وغالبيتهم من المتشرقيين - حاولوا في الأغلب - من خلال 
الايحاء بموضوعيتهم وحيادهم وعلميتهم تصوير بعض الأمور - ذات الأهمية الثانوية، 
الوقوف  ودون  حسمها،  دون  العيش  يمكن  لا  التي  المهمة  الساعة  قضايا  من  وكأنها 
موقف النزاع والتأهب للجدال والخصومة )مع الطرف الأخر(. وأججوا على أساسها 
نزاعات طائفية مقيتة، لم يجنِ منها المسلمون سوى المزيد من الفرقة والاختلاف، وتبني 

المواقف المتحيزة المتجنية أحياناً.



مو�سوعة الثورة الح�سينية64

لقد وجد كثيرون، ممن درسوا التاريخ، أن الأمور سارت مسيرتها المألوفة، وتقبلوا 
نفس   - الأحيان  أغلب  في   - واتخ��ذوا  بالفعل،  وقعت  كما  والأم��ور،  الح��وادث  سير 
المواقف الرسمية ووجهات النظر التي وقفها واتخذها من كان طرفاً في تلك الحوادث 
ما  يكتبون  كانوا  المؤرخين  أولئك  أغلب  أن  مع  تاريخها.  كتب  ومَن  الأزمان،  مر  على 

يوافق نزعات ومصالح الحكام )الخلفاء(.

كما أن كثيرين منا - عندما نشؤوا في هذه الحياة، وجدوا الأمور في واقعها الحالي، 
أجهزة  من  والقرب  الأهمية  متعددة  حلقات  يؤلفون  من  وهناك  يحكمون،  من  فهناك 
السلطة الحاكمة، وهناك مَن يشكلون الأغلبية من المحكومين، الذين تتفاوت مراكزهم 
وضعتها  التي  الوضعية  القوانين  وجدوا  لقد  والاجتماعية.  المادية  وأحوالهم  وثرواتهم 
الحكومات )لحمايتهم( في الظاهر، مع أنها قد لا تكون إلا لحماية هذه الجهات الحاكمة 
نفسها، ووجدوا المؤسسات الضخمة الفخمة، العسكرية والسياسية والإدارية والمالية 

وغيرها تشكل دروعاً لهذه الأنظمة.

التحّيز للحق �أم للآباء

وجدوا أمراً )واقعاً( معاشاً، ووجدوا من يقول لهم، بأحقية هذه الجهات الحاكمة 
بالخلافة والملك والسلطان. أما كيف اتفق أن كان هذا الأمر الواقع أمراً واقعاً، وكيف 
وجدوها  التي  الحال  على  أنفسهم  وجدوا  كيف  إليه..  وصلت  ما  إلى  الأمور  وصلت 
فقيراً والغني  الفقير  لماذا كان الحاكم حاكمًا، والمحكوم محكوماً. وكيف أصبح  عليه.. 
غنياً، لماذا اتخذت الأحوال مساراتها الراهنة، فهي أمور ليس على الجميع مناقشتها، بل 
عليهم تركها لذوي الاختصاص. كل شيء يحاول أن يقول لهم: تقبلوا الأمور كما هي، 
ولا تحاولوا أن تقلبوا الأحوال التي وجدتم آباءكم عليها، وأقرها أولئك الأباء الحكماء 
المجربون! وهل أنتم أكثر حكمة وتجربة وواقعية ومعرفة منهم؟ لقد كانت هذه حالة 



65 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

إيانا من خلال  داعياً  أكثر من موقع،  الكريم في  القرآن  إليها  اجتماعية مكرورة تطرق 
استعراضها إلى عدم تبني المواقف الخاطئة للآباء لمجرد أنهم آباء، وعدم التحيز إلا إلى 
الخاطئة رغم  آبائهم  لترسم طريق  إرادة  أو  دون وعي  اندفعت  نماذج  لنا  وذكر  الحق، 

وضوح حجج الأنبياء الذين دعوهم إلى الحق))). 

فهم التاريخ: على �أ�سا�س ال�سنن �أم الواقع المنحرف

وكما تقبل الكثيرون )واقعهم( دون محاولة لتغييره، أو حتى التساؤل عن أسباب 
وجدوا  التي  الإلفة  بحكم  )والباحثين(،  )المؤرخين(  من  الكثير  فإن  هو،  كما  وجوده 
المؤرخين والباحثين )الآباء(  تقبلّه ممن سبقهم من  أنفسهم عليها مع وقائعه، وبحكم 
كأمر واقع، لم يحاولوا أن يدرسوا )السنن( الإلهية، والأبعاد التي تنتظمها هذه السنن، 

بعُِوا مَا أَنْزَلَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبعُِ مَا أَلْفَيْناَ عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَوَلَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ َال يَعْقِلُونَ  ))) ﴿وَإذَِا قِيلَ لَـهُمُ اتَّ
تَدُونَ﴾ البقرة: ١٧٠.  ْ شَيْئًا وََال َهي

كَانَ  أَوَلَوْ  آبَاءَنَا  عَلَيْهِ  وَجَدْنَا  مَا  حَسْبُنَا  قَالُوا  سُولِ  الرَّ وَإلَِى  اللهُ  أَنْزَلَ  مَا  إلَِى  تَعَالَوْا  لَـهُمْ  قِيلَ  ﴿وَإذَِا 
تَدُونَ﴾ المائدة: ١٠٤. ْ آبَاؤُهُمْ َال يَعْلَمُونَ شَيْئًا وََال َهي

يَاءُ ِيف الأرَْضِ وَمَا نَحْنُ لَكُمَا بمُِؤْمِنيَِن﴾  ِ ﴿قَالُوا أَجِئْتَنَا لتَِلْفِتَنَا عَمَّا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا وَتَكُونَ لَكُمَا الكْرب
يونس: ٧٨.

﴿قَالُوا بَلْ وَجَدْنَا آبَاءَنَا كَذَلكَِ يَفْعَلُونَ﴾ الشعراء: ٧٤.
﴿قَالُوا بَلْ نَتَّبعُِ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ...﴾ لقمان: 21.

ا عََىل آثَارِهِمْ مُهْتَدُونَ﴾ الزخرف: ٢٢. ةٍ وَإنَِّ ا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عََىل أُمَّ ﴿بَلْ قَالُوا إنَِّ
َِّما تَدْعُونَا إلَِيْهِ مُرِيبٍ﴾ هود: ٦٢. نَا لَفِي شَكٍّ م ﴿أَتَنْهَانَا أَنْ نَعْبُدَ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا وَإنَِّ

ليَِن﴾ الصافات:  ْرَعُونَ وَلَقَدْ ضَلَّ قَبْلَـهُمْ أَكْثَرُ الأوََّ مُْ أَلْفَوْا آبَاءَهُمْ ضَالِّيَن فَهُمْ عََىل آثَارِهِمْ ُهي ﴿إنَِّه
.71-69

ا قُلْ إنَِّ اللهَ َال يَأْمُرُ باِلفَحْشَاءِ أَتَقُولُونَ عََىل  َ ﴿وَإذَِا فَعَلُوا فَاحِشَةً قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا آبَاءَنَا وَاللهُ أَمَرَنَا بِه
اللهِ مَا َال تَعْلَمُونَ﴾ الأعراف: ٢٨.

مُبيٍِن﴾  بسُِلْطَانٍ  فَأْتُونَا  آبَاؤُنَا  يَعْبُدُ  كَانَ  عَمَّا  ونَا  تَصُدُّ أَنْ  تُرِيدُونَ  مِثْلُنَا   ٌ بَشَر إلَِّا  أَنْتُمْ  إنِْ  ﴿...قَالُوا 
إبراهيم: 10.



مو�سوعة الثورة الح�سينية66

وذلك على الأسس التي طرحها علينا الإسلام، وهو الدين الذي تدين به أغلبيتنا، ولو 
من الوجهة الرسمية المظهرية، أو من خلال الشكل المفرغ من المحتوى لهذا الدين... 
السنن،  تلك  تحريف  محاولة  إلى  أدت  التي  والأح��داث  الوقائع  تلمس  يحاولوا  لم  كما 
وعرض الأشكال المحرفة، وكأنها هي السنن الطبيعية الموضوعة من قبل الله سبحانه 
وتعالى لتنظيم عملية الخلافة على الأرض وتنظيم حياة الإنسان بكل جوانبها المتشعبة 

وأبعادها.

الكاذبة(..  أو  الموضوعة  )السنن  أو  الواقع(  )الأمر  على  الخروج  شكل  هنا  ومن 
.. أمراً نشازاً، لا يليق بالمسيرات الملوكية النموذجية المزوقة المسددة  لكن الواقعة فعًال
وكأن  التاريخ..  كتب  استعرضتها  التي  الإلهية!!  بالعناية   - بذلك  الايحاء  يراد  كما   -
استنكار بعض المواقف )للخلفاء والملوك( الأوائل، يعني ثورة على )الخلفاء( الجدد... 
أو  ملكية  الحديثة  النماذج  تحاول  التي  النموذجية(  )الجميلة  الأولى  الصور  تعكير  إن 
رئاسية دستورية أو مطلقة السير على خطاها حذو النعل بالنعل أحياناً ورفع شعاراتها 
واعتماد أساليبها وسياساتها... لا بد أن يعمل على تعكير هذه الصور الجميلة الحاضرة!

ثوب  إلباسها  )بعد  معاوية  وخطط  أساليب  تعتمد  قائمة،  سلطة  تدافع  فعندما 
العصرية والحداثة( في السياسة والحكم والدين والخلافة، حتى وإن لم تتظاهر بذلك، 
الشرعية  اسباغ  إلى  الرامية  التوجهات  دعم  أن  تحاول  بد  لا  فإنها  علناً،  به  تصرح  ولم 
بد  ولا  العهد،  وطال  الشقة  ابتعدت  وإن  الأمويين،  السلاطين  حكم  على  والواقعية 
قيامها  وسلامة  وشرعية  بصدق  الإيحاء   - مباشر  غير  طريق  عن   - بذلك  تحاول  أنها 

وتوجهاتها هي.

إننا لا نعمل على مناقشة التاريخ الإسلامي في أجواء وظروف صحية، وقد نتناول 
الأمور أو الأشكال الظاهرة للحكم في عهد معاوية، فنقرر استناداً إلى ما نجد أنفسنا 



67 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

العهد - إنها كانت  التي برزت في ذلك  بالغة الانحراف فاقت تلك  عليه من أوضاع 
أشكاًال متطورة عن الأشكال )البسيطة( الأولى التي ظهرت في العهد الإسلامي الأول 
في عهد الرسول  ومن جاء بعده من الخلفاء)))، وربما بررنا لمعاوية ومن جاء بعده 
من )الخلفاء( الأمويين، وحتى العباسيين تصرفاتهم.. حتى قبل خلافة معاوية عندما 
كان والياً على الشام - وربما رأينا أنها ربما تفوقت - في النواحي الفنية والإدارية على 
الأشكال )البسيطة( الأولى، بحكم تطور الحياة واتساع الفتوحات، وبحكم المواجهة 
المعادية  الديانات  واتباع  والفارسية  الرومانية  المعادية،  القوى  مع  للإسلام  الكبيرة 
الأخرى كاليهودية والمجوسية والوثنية وغيرها)))، وإن الإسلام كان يعرض نفسه كقوة 
اعتماد  يستدعي  عليها  التغلب  أن  اعتقدنا  وربما  والديانات،  القوى  منافسة لهذه  كبيرة 
أساليب )دنيوية حديثة(، ولا بأس من )الدهاء والسياسة( اللذين اختلط مفهومهما في 
أذهان الكثيرين منا، حتى أصبحا يمثلان ) الحيلة والمكر والغدر(، وكأننا بذلك نشجع 
قد  ومبادئه،  توجهاته  وصدق  )بواقعيته(،  الإسلام  بأن  اقناعنا  يريدون  الذين  أولئك 
أمور الحياة ومواجهتها، وخصوصاً  أو )مثالياً(، لا يصلح لمعالجة كل  يكون )خيالياً( 

تلك التي تخص أمور السياسة والحكم.

))) فقد روى أبو محمد الأموي، قال »خرج عمر بن الخطاب إلى الشام، فرأى معاوية في موكب 
يتلقّاه، وراح إليه في موكب، فقال له عمر: يا معاوية، تروحُ في موكب وتغدو في مثلهِ، وبلغني أنك 
تُصبح في منزلك وذوو الحاجات ببابك! قال: يا أمير المؤمنين، إن العدو بها قريب منا، ولهم عيون 
وجواسيس، فأردتُ يا أمير المؤمنين أن يروا للإسلام عزاً؛ فقال له عمر: إن هذا لكيد رجل لبيب، 
ما  قال: ويحك!  إليه؛  بما شئت أِرص  المؤمنين، مرني  أمير  يا  فقال معاوية:  أريب؛  أو خدعَةُ رجل 
ناظرتك في أمر أعيب عليك فيه إلا تركتني ما أدري آمرك أم أنهاك« الطبري: ج٣ص٢٦٤ وراجع 

مقدمة ابن خلدون: ص٢٢٥.
))) وكما يقول ابن خلدون في )المقدمة(: »الخلافة إنما هي دين ليست من السياسة الملكية في شيء« 

ص٢٦٢.



مو�سوعة الثورة الح�سينية68

النمط  لمثل هذا  الداعية  معاوية  الكبير بين سلوك وسياسة  التباين  رأينا  هنا  ومن 
الجديد.. ! وعلي الذي مثّل الإسلام بكل ما حمله من مبادئ مستقيمة لا تعرف الالتواء 
والانحراف والمكر، ولم يكن علي، ربيب القرآن وابن الإسلام الذي استوعب كل 
أفكاره ومبادئه وقيمه، وعمل بها طوال حياته، في نظر )المدرسة الأموية( إلا إنساناً قليل 
 نظرة علي أن  مع  المتطورة،  المتقلبة  الحياة  للحكم في هذه  يصلح  )مثالياً( لا  الحيلة 
للحياة والحكم والخلافة وكل شيء هي نظرة الإسلام نفسه)))، هي نفس نظرة القرآن 
الكريم والرسول الأعظم ، ومعنى اتهام علي بقصور النظر في معالجة أمور الحياة 
والحكم، هو اتهام للإسلام نفسه والرفض المتعمد لأساسيات ومبادئ هذا الدين الذي 
حكم الجميع باسمه ورفعوا شعاراته، ولم يرَ هؤلاء مانعاً من وضع بعض الأحاديث 
والشعارات والأقوال المفتراة لجعله )أكثر واقعية( من الحياة الأولى التي رسم خطوطها 
الإسلام في عهد رسول الله، ومنسجمًا مع )الحياة( التي أرادوا هم رسم خطوطها 
خلفاء  الحكم  سدة  على  فيها  هم  يكونون  حياة  الجديدة؛  وأسسها  تفصيلاتها  ووضع 

وملوكاً وسلاطين وأمراء للمؤمنين.. ولا تهلمُّ المسميات ما دامت اهدافهم تتحقق.

 الخلافة ق�ضية �إ�سلامية تنبغي مناق�شتها بت�صور �إ�سلامي

إن مسألة الخلافة، عندما تناقش مع أناس اعتمدوها كصيغة أو أساس لحكمهم 
)خلفاء مسلمين(، لا بد وأن تناقش على أساس التصور الإسلامي البحت، الذي جاء 
 فقط، ولا يمكن بأي حال من الأحوال الابتعاد  به القرآن الكريم والنبي الكريم 
عن التصور الإسلامي، تحت أية ذريعة أو حجة؛ إذ أن الإسلام وحده وَحْدة متكاملة، 

ويفجر،  يغدر  مني،ولكنه  بأدهى  معاوية  ما  والله   ..« قائلا  بذلك  اتهمه  من  رد على  وقد   (((
ولولا كراهية الغدر لكنت من أدهى الناس، ولكن لكل غدرة فجرة، ولكل فجرة كفرة. ولكل 
البلاغة:  بالشديدة«. نهج  استغمز  بالمكيدة ولا  أستغفل  ما  القيامة. والله  يوم  به  يعرف  لواء  غادر 

ص459.



69 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

لا يمكن الأخذ ببعضه وترك الباقي، ما دام الذي نأخذ به يحقق مصالحنا ورغباتنا ولا 
يتعارض معها، وما دام الباقي لا يحقق ذلك، بل يتعارض مع هذه المصالح والرغبات.

إننا لا نناقش حكمًا رومانياً أو فارسياً قديمًا، اعتمد ديناً مغايراً للإسلام ليبني عليه 
حكمه؛ حاكمًا يستفيد من )سياسات ودهاء وعبقريات( الحكام السابقين، وإنما نناقش 
حاكمًا مسلمًا، يعلن بأنه جاء يحكم بكتاب الله وسنة رسوله ، فكيف نبرر ابتعاد هذا 
الحاكم وأضرابه، بل ونبذهم الصريح للدين الذي حكموا تحت ظله وباسمه، وحققوا 
كل ما حققوه من مكاسب وأرباح. وحياة بذخ أسطورية لا يزال يتغنى بها الكثير من 
التي  العامة  الرفاه  أنها تمثل جانباً من حالة  والكتاب، على أساس  المؤرخين والشعراء 
تحققت لجماهير المسلمين، حتى أن الكثيرين منهم يتباكون على تلك الأيام الخوالي، أيام 
العز والسموّ، مع أنها كانت بداية الانحدار للإسلام الناشئ و)الحياة الإسلامية( التي لم 
يكد المسلمون يذوقون طعمها حتى نسوها، في ظل أكبر عملية تشويه وتخريب شهدها 

هذا الدين في

 وقت مبكر من وجوده، ولا تزال تفعل فعلها المخيف لتهديمه وطمسه، والتي 
لا نزال نشهد بعض آثارها في الفرقة والعداوة بين أبنائه أنفسهم، رغم مرور هذه المدة 
الطويلة على تلك الأيام الأولى التي جنت فيها عوائل محدودة المكاسب والأرباح وجنت 

مقابلها مئات الملايين من جماهير المسلمين، الضياع والذل والفرقة والجهل والمرض.

التاريخ الإ�سلامي - ت�أريخ الحكّام لا ال�شعوب

ولا شك أن تاريخ العرب والمسلمين كان يسلط الأضواء على الحكام بشكل مركز 
وملفت للنظر، وغالباً ما يميل إلى تحسين صورهم وتجميلها، اللهم إلا إذا كان المؤرخ لا 
يعيش تحت ظل أحد هؤلاء أو أحفادهم، أو كان يكتب من معسكر مقابل معاد، يقوده 



مو�سوعة الثورة الح�سينية70

حكام آخرون معادون لأولئك.

لتفصيلات  باهتة  ص��وراً  إلا  يلمس  الإس�الم��ي،  التاريخ  يقرأ  مَ��ن  يكاد  ولا 
السطور  بعض  بين  من  يلتقطها  اليومية،  وممارساتها  وهمومها  العامة  الشعبية  الحياة 
اليومية  العادية  المباذل  حتى  تناول  عند  ملحوظاً،  كرماً  تبذل  التي  والصفحات، 
عن  وابتعادهم  ومجونهم  لهوهم  في  المتمادين  الحكام  لبعض  والسخافات  والسفاسف 
في  والتصرف  الناس  لحكم  الم��وروث(  الإلهي  )بالحق  شعورهم  غمرة  في  شعوبهم، 
حياتهم ومصائرهم. هذا الشعور الذي أخذوه عن عوائلهم المالكة )العريقة( في اعتلاء 
ذرى السلطة والملك والولاية، حتى أنهم في غمرة هذا الشعور، ينسون الله والناس على 
السواء، ولا يرون إلا أنفسهم، ولا يكادون يتحملون أقل قدر من النقد أو التوجيه، 
وحتى المبادأة بالكلام من الآخرين))). ومن هنا جاءت أنماط من )الآداب( التي تعنى 
بكيفية التعامل مع الملوك والسلاطين وأساليب مخاطبتهم وخدمتهم، ووضعت لذلك 
توجيه  في  براعاتهم  بعرض  فيها،  يتبارون  كتابها  أخذ  والرسائل،  الكتب  من  سلاسل 
في  والخضوع  الذلة  منتهى  وابداء  مخاطبتهم  وكيفية  الملوك  مع  التصرف  لحسن  الناس 
ذلك، مما لو استثمر بشكل آخر ووجد لتعليم الناس صيغ التعامل مع النفس ومع الله - 
سبحانه - ومع الآخرين لكان محصلة ذلك ثروة أخلاقية كبيرة قد تقي الناس السقوط 
وتجعلهم في عافية في دينهم ودنياهم.. غير أن وعاظ السلاطين وأدباءهم ومؤرخيهم لم 
يروا إلا ما رآه أسيادهم، فكأن الكون خلق من أجل هؤلاء الأسياد فقط، وأنهم بمنجاة 
مما قد يتعرض له الناس )العاديون( يوم الحساب))) ومن هنا كانت مصيبة تاريخنا العربي 

نهى  من  »أول  كان  مروان  بن  الملك  عبد  أن  ص٢٠٣:  الخلفاء  تاريخ   - في  السيوطي  روى   (((
الناس من تسميته بعد  بالمعروف«. كما منع  عن الكلام بحضرة الخلفاء وأول من نهى عن الأمر 

العطاس... وربما رأى أنه لا يحتاج - كغيره من الناس رحمة الله..!
))) »قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم: لما ولي يزيد )بن عبد الملك( قال: سيروا بسيرة عمر بن 



71 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

الإسلامي المكرور المعاد والحافل بالنماذج المتسلطة الشاذة التي لا تقيم وزناً أو اعتباراً 
لأي شيء.

بنماذج )نادرة( لحكام جيدين، إلا أن ندرة هؤلاء  التاريخ قد طلع علينا  ومع أن 
ينبهرون  بعضنا  ويكاد  التاريخ،  سطح  على  برزت  )شاذة(  كحالات  نذكرهم  جعلنا 
بسلوك أولئك الحكام، الذي كان ينبغي أن يكون أفضل من أدائهم )الممتاز( عن سلوك 
الآخرين في ظل ظروف إسلامية صحية، فإذا ما استعرضنا حكم الدولة الأموية مثًال 
- فإن سلوك )عمر بن عبد العزيز( يبدو وكأنه أعجوبة عظيمة، وكأنه يسد الفجوة أو 
يصلح الشرخ الذي أحدثه من جاء قبله وبعده))). ولا يكاد يتبَّني من يكتب عنه أنه إنما 
كان يدين كل السلالة الأموية، باعجابه المتميز بهذا الخليفة الأموي )الراشد( - الفلتة 
الذي لم يكن مثله مثل الآخرين الذين لم يحصلوا على ما حصل عليه من اعجاب وثناء، 
فكأنَّ ثناءهم واعجابهم المتميز، شتيمة للآخرين الذين كان ينبغي أن يكونوا مثله على 
التي  المآسي  وتناسوا  أكثرها  وما   - هفواتهم  عن  المؤرخون  تغاضى  ذلك  ومع  الأقل، 

أحدثوها وأسسوا أساسها وبنوا بنيانها.

إن الذي حصل هو أن الحاكم )الإسلامي( حكم بتصور غير إسلامي حمل عقلية 
غير إسلامية، وترتب على ذلك أنماط من السلوك لم تعتمد خط الإسلام بأي حال من 
الأحوال، مع أنها بررت من قبل فقهاء الدولة ووعاظها وقصاصيها وغيرهم وأبرزت 

على أنها هي الشيء الوحيد المقبول الصحيح.

العزيز، فأتي بأربعين شيخاً فشهدوا له ما على الخلفاء حساب ولا عذاب« تاريخ الخلفاء -  عبد 
السيوطي ص٢٢٩.

))) فقد روي عن أبي جعفر المنصور قوله في عمر بن عبد العزيز »... وأما عمر فكان أعورَ بين 
عُميان...« مقدمة ابن خلدون: ص٢٢٩.



مو�سوعة الثورة الح�سينية72

الا�ستخلاف الإلهي - �أمانة لا امتيازات �شخ�صية

التي  السابقة،  الجاهلية  الأسس  على  لا  الخلافة،  مسألة  الكريم  القرآن  طرح  لقد 
بعضها  كان  وإن  الكون،  المدبر، وهيمنته على  القدير  الواحد  الخالق  استبعدت وجود 
لم يستبعد هذه )الفكرة( نهائياً ووضع محلها فكرة أخرى تتيح إسباغ غطاء من الشرعية 
الذين حكموا بموجبها كما شاؤوا وكيفما شاؤوا، فأشركت مع  الطواغيت  على حكم 
الله قوى وآلهة أخرى، أرادت الناس أن يعبدوها هي في محاولة للتقرب إلى الله نفسه))) 
بل إنها أوحت للناس أن هذه الطواغيت هي آلهة أو انصاف آلهة أو من سلالة الآلهة، 
يتيح  الآلهة  عن  )الانحدار(  أو  النسب  هذا  وإن  عاديين،  أناس  أو  بشر  مجرد  وليست 
لهم حقوقاً وامتيازات لا يمكن بأية حال أن تتاح للبشر العاديين.. لقد وضعت نفسها 
إليها، وأسبغت على نفسها هالات من  بالوصول  في مراكز ما كان لأي أحد أن يحلم 
والتاريخ  الموهومة،  الآلهة  سلالات  من  للمتحدرين  إلا  تتاح  لا  التي  الخارقة  العظمة 

حافل بهذه النماذج. وقد حدثنا القرآن الكريم نفسه عن بعضها.

وقد طرح القرآن الكريم مسألة الخلافة هذه أيضاً على أسس واضحة أرادها أن 
كمسألة  يطرحها  ولم  والحياة..  والكون  الله  عن  صحيح  إسلامي  لتصور  نواة  تكون 
الإنسانية  الفطرة  مع  منسجم  بشكل  بل  والرد،  للنقاش  قابلة  فلسفية  أو  بحتة  عقلية 
الإسلامية  النظرة  عن  بمعزل  يطرحها  لم  كما  المتعددة..  البشرية  والدوافع  والحاجات 
صحيحاً،  توجيهاً  وتوجيهها  الحياة  هذه  لقيادة  تام  بشكل  والمؤهلة  المتكاملة  الشاملة 
أشكالها  بكل  العامة  الاجتماعية  والعلاقات  والرغبات  الغرائز  بين  التام  التوازن  يحقق 
وبكل ما تحفل به من جوانب متعددة تشمل كل أداء حياتي للناس وتمتد حتى لعلاقات 

الإنسان مع الطبيعة وتعامله معها.

بُونَا إلَِى اللهِ زُلْفَى﴾ الزمر: ٣. ذُوا مِنْ دُونهِِ أَوْليَِاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إلَِّا ليُِقَرِّ ))) ﴿وَالَّذِينَ اتَّخَ



73 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

ئكَِةِ إنِِّي  وعندما يستعرض القرآن الكريم هذه الآية الكريمة ﴿وَإذِْ قَالَ رَبُّكَ للِْمََال
نُسَبِّحُ  مَاءَ وَنَحْنُ  يُفْسِدُ فيِهَا وَيَسْفِكُ الدِّ عَلُ فيِهَا مَنْ  ْ قَالُوا أَتَج جَاعِلٌ ِيف الأرَْضِ خَليِفَةً 
على  مجتمع  إقامة  مبدأ  أن  نجد  تَعْلَمُونَ﴾)))  َال  مَا  أَعْلَمُ  إنِِّي  قَالَ  لَكَ  سُ  وَنُقَدِّ بحَِمْدِكَ 
الأرض، قد تقرر من قبل الله - سبحانه - وقد أنبأ به الملائكة، وأنه لم يكن عقاباً إلهياً 
أن عشنا على هذه الأرض. أما كيف.. وأين.. فذلك غيب من الغيب لا يعلمه إلا هو 

-سبحانه - وحسبه أنه أخبرنا بهذا الشكل الواضح المبين.

وهناك ثلاثة عناصر يمكن استخلاصها من العبارة القرآنية:

أولاً: الإنسان.

ئكَِةِ إنِِّي جَاعِلٌ ِيف الأرَْضِ  ثانياً: الأرض والطبيعة بوجه عام ﴿وَإذِْ قَالَ رَبُّكَ للِْمََال
خَليِفَةً﴾ فهناك أرض أو طبيعة على وجه عام، وهناك الإنسان الذي يجعله الله سبحانه 

وتعالى على الأرض.

ناحية  من  وتربط  وبالطبيعة،  بالأرض  الإنسان  تربط  التي  المعنوية  العلاقة  ثالثاً: 
الكريم  القرآن  سماها  التي  المعنوية  العلاقة  هذه  الإنسان،  بأخيه  الإنسان  أخ��رى، 

بالاستخلاف.

ولكن المجتمعات تختلف في طبيعة هذه العلاقة وفي كيفية صياغة هذه الطبيعة))) 
وفهم هذه العلاقة، ووضعها على أساس العمل والواقع، تشكل أحد أسباب الاختلاف 
هذه  على  الإنسان  وجد  أن  منذ  الأف��راد،  بعض  وبين  وبينها  المتعددة  المجتمعات  بين 

الأرض عبر القرون.

))) البقرة: ٣٠.
لبنان   / بيروت   / للمطبوعات  التعارف  دار   - الصدر  باقر  محمد  الإمام  القرآنية:  المدرسة   (((

١٣٩٩هـ ص١٢٦-١٢٧.



مو�سوعة الثورة الح�سينية74

إن بعض هذه المجتمعات - وخصوصاً الحديثة، والقديمة جداً - تقطع العلاقة 
أساساً مع البعد الإلهي وتنفيه نهائياً، ولا تعتقد إلا بالفعل الإنساني واللمسات البشرية 

البحتة، هذه اللمسات المتغيرة، المتأثرة بنزعات الإنسان ونزواته ومطامعه ورغباته.

هذا  في  تماماً  عنه  والبعيدة  الإسلام  عن  المنسلخة  المجتمعات  هذه  أمر  يهمنا  ولا 
البحث، غير أن الذي يهمنا ذكره أن الذي يحكم باسم الإسلام، ويدعي تمثيله، لا بد أن 
يتبنى التصور الإسلامي الكامل والواضح - غير المؤول - في الحياة والحكم على وجه 

الخصوص، وأن يعتمد القرآن الكريم أساساً لنظراته وسلوكه. 

الا�ستخلاف �أربعة �أطراف

فهي  الإلهية،  المشيئة  عن  يعبر  كأمر  الاستخلاف  مسألة  الكريم  القرآن  بين  لقد 
التحليل-  -عند  والاستخلاف  الكريم.  القرآن  نظر  زاوية  من  الاجتماعية  »العلاقة 
من  بد  لا  أيضاً.  مستخلفاً  يفترض  الاستخلاف  لأن  أط��راف،  أربعة  ذو  أنه  نجد 
الإنسان،  وأخيه  الإنسان  إلى  إضافة  فهناك  ومستخلَف.  عليه  ومستخلَف  مستخلِف 
المستخلِف.  وهو  الاستخلاف  علاقة  وتكوين  طبيعة  في  رابع  طرف  يوجد  والطبيعة، 
والمستخلَف  وتعالى،  سبحانه  الله  هو  فالمستخلِف  مستخلِف.  بدون  استخلاف  لا  إذ 
هو  عليه  والمستخَف  البشرية،  الجماعة  كل  الإنسانية  أي  الإنسان،  وأخوه  الإنسان  هو 
الأرض وما عليها ومن عليها. فالعلاقة الاجتماعية ضمن صيغة الاستخلاف فتكون 
ذات أطراف أربعة.. وهذه الصيغة ترتبط بوجهة نظر معينة نحو الحياة والكون بوجهة 
نظر قائلة بأنه لا سيد ولا مالك ولا إله للكون والحياة إلا الله سبحانه وتعالى وإن دور 
الإنسان في ممارسة حياته، إنما هو دور الاستخلاف والاستئمان، وأي علاقة تنشأ بين 
الإنسان والطبيعة، فهي في جوهرها ليست علاقة مالك بمملوك، وإنما هي علاقة أمين 
على أمانة استؤمن عليها وأي علاقة تنشأ بين الإنسان وأخيه الإنسان، مهما كان المركز 



75 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

الاجتماعي لهذا أو لذاك، فهي علاقة استخلاف وتفاعل بقدر ما يكون هذا الإنسان أو 
ذاك مؤدياً لواجبه بهذه الخلافة، وليست علاقة سيادة أو ألوهية أو مالكية، هذه الصيغة 
الاجتماعية الرباعية الأطراف التي صاغها القرآن الكريم تحت اسم الاستخلاف، ترتبط 

بوجهة النظر المعنية للحياة والكون..«))). 

العلاقة بين الم�ستخلِف والم�ستخلف

هذه العلاقة بين المستخلِف والمستخلف، والتي بينها القرآن الكريم بهذا الوضوح 
للاستخلاف  تصدوا  مَن  بها،  ويعمل  يتبناها،  أن  ينبغي  منه،  متعددة  أماكن  في  الكبير 
من  وتقاتلوا  إليها  سعوا  بل  الجسيمة،  المسؤولية  هذه  وقبلوا  الخلافة  مركز  وتبوؤوا 

أجلها. وينبغي أن لا يعدوها مكسباً شخصياً بأي حال من الأحوال.

إننا لا نجد مبرراً لتعطيل )البعد الرابع( أو التجاوز عليه أو )تفسيره( على أنه مانح 
أو  مقيد  غير  مطلق،  إلهي  حق  بحكم  أحد،  فيه  يشاركهم  أن  يقبلون  لا  لأناس  امتياز 
قد  يحكم،  الذي  كان  إذا  إلا  اللهم  مفترضة،  ممتازة  صفات  أو  مؤهلات  وجود  يحكم 
استبعد الإسلام أساساً من تصوره ومن حياته، ولم يحتفظ إلا ببعض المظاهر الخارجية 
أو القشور التي يزين بها حكمه ليضيف عليه جواً من الشرعية. وفي هذه الحالة ينبغي 
على من يكتشفون ذلك، عدم السكوت، وفضح هذا الحاكم الذي )يسطو( على الاسلام 

ويحاول سرقة مكتسبات المسلمين بحجته وباسمه.

إن ادراك هذه المسؤولية التي يتحملها من يتصدى للخلافة كأمين على أمر استؤمن 
عليه، ترتب مسؤوليات أخرى من المراقبة الذاتية الواعية ومن المراقبة الشعبية العامة 
بد  انحراف.. ولا  أو  باحتمال ظهور أي خلل  الشعور  المقوّمة عند  الراصدة المشروعة 

))) المدرسة القرآنية: الإمام محمد باقر الصدر: ص١٢٨-١٢٩.



مو�سوعة الثورة الح�سينية76

الثقيلة  الأمانة  والقدرة على حمل هذه  بقدر من الحصانة  متمتعاً  الخليفة  يكون هذا  أن 
لكي يؤدي واجبه بدقة ووضوح على ضوء القرآن والسنة قادراً على مواكبة التطورات 
التطورات  هذه  مع  منسجمًا  ملائمًا  حًال  مشكلة  لكل  واجداً  الحياة،  في  والمستجدات 

والمستجدات.

ولا يصح أن يكون شعور من يتبوأ أعلى مركز في الدولة الإسلامية على درجة من 
الضعف والغباء، بحيث لا يدرك طبيعة العلاقة أو الوضع الذي جاء به إلى هذا المركز 
له  وحدد  به  جاء  من  حكم  وهو  حكمه،  عليه  أقام  الذي  الأساس  وينسى  المسؤول، 
مشروعية مركزه، بعد أن كان قد تمتع بالامكانات التي تتيح له حمل الأمانة الكبيرة مثل 

تمكنه من فهم القرآن الكريم، وفهم الإسلام بجملته.

دوره  وإن  الله،  هو  وأمره  بعباده  والمتصرف  الحقيقي  والمالك  السيد  أن  يدرك  إنه 
عليه  أنزلت  الذي  الأول(  )المثل  مع  يتطابق  وأن  بد  لا  الأمة،  لهذه  إمام  أو  كخليفة 
أن  قدرته على  يدعي  أحد  أن لا  ومع   ،المهمة، وهو رسول الله الرسالة لأداء هذه 
في  تربت  والتي  به،  والشبيهة  القريبة  الأخرى  النماذج  أن  إلا   ،الله كرسول  يكون 
من  قدر  أكبر  وحملت  الأجيال،  عبر  ونقلها  لحملها  وتأهلت  رسالته  ووعت  أحضانه 
الفهم والوعي والشعور بالمسؤولية، لا بد أن تكون هي المرشحة للقيام بهذه المهمة فمن 
غير المعقول أن يؤدي مهمة رسول الله مَن لا يلتقي معه التقاءً تاماً في كل جوانب 

فكره وسلوكه ولا يحمل نفس تصوراته ونظراته لكل شيء.

 أو الحاكم الإسلامي عن خط رسول الله قبل )الخليفة(  انحراف من  أقل  إن 
يشكل ظاهرة خطيرة، تؤدي لمزيد من الانحرافات من قبل الآخرين، فإن لم يتمسك 
هذا )المؤتمن( بالرسالة وبنودها ومناهجها، وتساهل بها أو بجانب من جوانبها، فكأنه 
يوحي بذلك - للآخرين - ببطلانها أو عدم مشروعيتها. وبالتالي عدم مشروعية وجوده 



77 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

هو على رأس السلطة كخليفة أو راع أو إمام أو أمير المؤمنين.

الحكم  سدة  على  بقائه  مبررات  الإسلامية  الرسالة  بنود  بعض  بتجاهله  يزيل  إنه 
الذي جلس ليحكم بين  المستخلِف  يتناسى  التي تؤهله لذلك؛ لأنه  ويفقد المشروعية 
الناس باسمه، وهو الله سبحانه وتعالى، الذي لم يعطِ لأحد من البشر صلاحية حذف أو 

تجاهل أي حكم من أحكامه.

عقد الا�ستخلاف لا مجال للهوى �أو ال�شيطان

وفي هذه الحالة تبرر مشروعية قيام من يدرك معادلة الخلافة الإسلامية وابعادها 
ويمتلك التصور الصحيح عنها، بالثورة على هذا الخليفة أو الحاكم والوقوف بوجهه 
وازاحته بكافة السبل المتاحة، لفسح المجال أمام من تأهل لهذا الأمر، وامتلك مقومات 
القرآن  بها  جاء  التي  الأسس  ضوء  على  الرسالة  أبعاد  وأدرك  الأمانة،  وحمل  القيادة، 
الكريم، ومنها علاقة الإنسان بأخيه الإنسان، وقيامه بدور المستخلَف أو الخليفة على 
التي  والتصورات  الأسس  هذه  فقط،  وحدها  وعليها  القرآنية،  والتصورات  الأسس 
بشكل  الإنسان  أخيه  ومع  الطبيعة  مع  التعامل  في  الكافية  قدراته  استكشاف  له  تتيح 
إيجابي بناء متطور، لا يهمل أياً من مقومات الحياة الإنسانية، ويتعامل معها بكل جدية 

واحترام.

الإمامة-لا ينال عهدي الظالمين

عرضه  الذي   ،إبراهيم خليله  وبين  وجل  عز  الله  بين  يدور  الذي  الحوار  وفي 
إنِِّي  قَالَ  ََّمهُنَّ  فَأَت تٍ  بكَِلمَِا هُ  رَبُّ إبِْرَاهِيمَ  ابْتََىل  الكريمة ﴿وَإذِِ  الآية  علينا في  الكريم  القرآن 
المسألة  ُحتسم  الظَّاِمليَِن﴾)))  عَهْدِي  يَنَالُ  َال  قَالَ  تيِ  يَّ ذُرِّ وَمِنْ  قَالَ  إمَِامًا  للِنَّاسِ  جَاعِلُكَ 

))) البقرة: ١٢٤.



مو�سوعة الثورة الح�سينية78

بشكل نهائي، فمهمة الإمام ليست مهمة محدودة، وإنما هي مهمة قيادية تستهدف تحقيق 
المهام التي يطلبها الله سبحانه - من الناس.

وإذ أنها تناط بشخص مؤهل مختار من قبل الله سبحانه وتعالى، فإنها لم تكن

ستناط - بالضرورة - بذريته، إذا ما كانوا ظالمين، وغير مؤهلين لحملها، وبعيدين 
عن الله سبحانه وتعالى.

لذلك فإن هذا الأمر الذي طلبه إبراهيم لم يطلبه لكل ذريته، بعد أن أفهم أن 
ذلك لا يتاح للظالمين من هذه الذرية، وإنما طلبه لبعضهم المؤهل لهذه الإمامة والقيادة، 
وكان من ذريته محمد ، الذي أصبح برسالته العالمية الشاملة إماماً وقائداً لكل الناس، 
وحتى أولئك الذين رفضوا قيادته عن عمد واصرار ووعي، وأولئك الذين رفضوها 
بدافع التقليد والمتابعة للآباء والأهل، دون علم أو وعي، كان عليهم أن يدركوا ابعاد 
هذه الرسالة، ليقرروا موقفهم على ضوء ذلك. ولا شك إن هذا الموقف سيكون إيجابياً 

إذا ما فعلوا ذلك حيث سيؤمنون بها حتمًا ويسيرون على هداها.

من الم�ؤهل للإمامة؟

ولم ينل هذا العهد - عهد الإمامة والقيادة للأمة - إلا من امتاز عن غيره بمؤهلات 
يستطع  لم  التي  العظيمة،  الرسالة  يتحمل مسؤولية  أن  فاستحق  يمتز بها غيره  لم  نادرة 
الآخرون حتى من الذين شاركوه في النسب وشرف المحتد أن يحملوها، بل أن الأمر قد 
ذهب إلى أبعد من ذلك - بالنسبة إلى الرسول  إذ أن بعض من يمت إليه بقرابة وثيقة 
مثل أبي لهب، ومعظم عشيرته قريش - قد شنوا عليه حرباً شعواء، ولم تؤازره منهم إلا 

القلة القليلة كأبي طالب وحمزة.

فالمسألة إذاً ليست مسألة قرابة أو نسب بحت، وحتى إذا ما نوقشت هذه المسألة، 



79 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

وتعرضنا فيها إلى هذا الجانب، فإننا ينبغي أن نتناوله على أنه ليس الجانب الوحيد الذي 
يتيح حقوقاً استثنائية في مجال الخلافة أو الولاية.

إنها ينبغي أن تناقش على الأساس التالي:

من هو المؤهل لحمل دور الخلافة على هذه الأمة، وتأديته بصورة قريبة من الصورة 
النظر عن قرابته  التي كان يؤديها رسول الله، وبأسلوب أقرب إلى أسلوبه؟ بغض 
منه، أو مركزه في قريش أو في العرب..؟ وإذا ما حصل ووجدنا هذا )المؤهل(، فما 
الذي جعله لائقاً بهذا المركز القيادي المهم؟ بغض النظر عن علاقة النسب التي تشكل 

سبباً مضافاً لأسباب احترامه وتقديمه إضافة لمؤهلاته الأخرى؟

إن الذي يجعله لائقاً ومؤهًال هو حمله تصورات إسلامية نقية صافية غير مشوبة 
الإسلام  سوى  يرى  لا  يجعله  أن  ذلك  شأن  من  أن  إذا  جاهلي،  سلوك  أو  تصور  بأي 
أن  بد  لا  تصرفاته.  سطح  على  لتطفو  جاهلية  قيم  لأية  اعتباراً  يقيم  ولا  الله،  وسوى 
يتنفس هواء الإسلام صافياً، ولا بد أن يكون قد نشأ في زمن الإسلام ولا يحمل خلفية 
جاهلية، لأن في ذلك ضماناً له وعصمة من الانزلاق والخطأ، كما هو الأمر مع رسول 
الله نفسه، مع أنه معصوم بالرسالة ومؤيد بالتسديد الإلهي، إلا أننا نرى أن طبيعة 
أمة  منفردة عن  مستقلة  )أمة(  منه  كانت تجعل  الرسالة،  نزول  قبل  التي عاشها  الحياة 
العرب الجاهلية التي كان يعيش في وسطها، فكأنه كان منعزًال عنها بقوة غير اعتيادية 
لم تتح لأوبئتها وهوائها الوخيم أن يتغلغل في رِئَتيه. لقد تكفل به الله سبحانه فأوجد له 
حياة خاصة فسيحة تقيه أمراض الجاهلية وأدرانها، كما تكفل هو بإعداد من أرادهم أن 

يكملوا شوطه ومشواره فيما بعد.

وإذاً فعلينا أن نؤكد الحقيقة المهمة وهي ان على من يحكمون باسم الإسلام خلفاء 



مو�سوعة الثورة الح�سينية80

موا هذا الدين نفسه، وأن تجسد تصرفاتهم التصور الإسلامي  وأمراء للمؤمنين أن يحكِّ
النقي غير المشوب بأي تصور آخر يهمل البعد الرابع - كما سماه الشهيد الصدر - أو 
على  المستأمنةَ  المستخلَفة  الانسانية  وإن  سبحانه،  الله  أو  المستخلِف  وهو  أبداً،  ينساه 
الكون والحياة ينبغي أن تعي دورها على ضوء السنن الإلهية الواردة في القرآن الكريم، 
وأن تتمتّع بدرجة عالية من الاستيعاب والفهم والتدبر. إذ أن اهمال أي سنة إلهية يعني 
الفرعونية  البحتة،  الأرضية  النظرات  مع  والالتقاء  الأساس -  الرابع -  البعد  تعطيل 

غالباً، والتي لا ترى لله يداً في عملية خلافة الأرض وعمارتها.

ولم تكن الخلافة مجرد عمل أنيط بالإنسان كامتياز، لأنه أكثر المخلوقات على هذه 
الأرض مؤهلات وقدرات لأداء أدق الأعمال وأخصها بوعيه وإرادته، لكنه عمل اؤتمن 
عليه لهذه الأسباب نفسها أن »هذه العطيّة الربانية، كانت تفتش عن الموضع القابل لها في 
الطبيعة«))) ولذلك فإن الله - سبحانه - بين لهذا الإنسان بأن هذه المهمة ليست امتيازاً 
أو عطية ربانية دون شروط، بقدر ما هي أمانة ثقيلة عليه أن يتحلى بقدر كبير من الصبر 
وَاتِ وَالأرَْضِ وَالِجبَالِ  مَا ا عَرَضْنَا الأمََانَةَ عََىل السَّ والمثابرة والجلد لكي يحافظ عليها.﴿إنَِّ

هُ كَانَ ظَلُومًا جَهُول﴾.))) لَهَا الِإنْسَانُ إنَِّ َ مِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَم ْ َ أَنْ َحي فَأَبَْني

فالأمانة هي الوجه التقبلي للخلافة، والخلافة هي الوجه الفاعلي والعطائي للأمانة. 
الأمانة والخلافة عبارة عن الاستخلاف والاستئمان وتحمل الأعباء))) إنها ليست مجرد 

))) المدرسة القرآنية: ص١٣٣.
))) الأحزاب ٧٢.

أداء  »ثم  بقوله:  الأمانة  ثقل هذه   المؤمنين أمير  أوضح  القرآنية: ص132، وقد  المدرسة   (((
المدحوة،  والأرضين  المبنية  السماوات  على  عرضت  إنها  أهلها.  من  ليس  من  خاب  فقد  الأمانة، 

والجبال ذات الطول المنصوبة، فلا أطول ولا أعرض ولا أعلى ولا أعظم منها.
ولو امتنع شيء بطول أو عرض أو قوة أو عز لامتنعن، ولكن أشفقن من العقوبة وعقلن ما جهل 



81 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

تكريم بالصيغة المطلقة غير المقيدة، والتي قد تفسر بأنها امتياز خاص أو منحة، بقدر 
ما هي مسؤولية ثقيلة لحمل الأمانة بشكل مشرف لا بُدَّ أن يخرج منه الإنسان بسلامة 
في نهاية المطاف ولا يغضب الخالق الذي عهد بها إليه وألزمه بشروط يضمن بها قيامه 
بدوره على أكمل وجه باعتبار أن »هذه العطية الربانية كانت تفتش عن الموضع القابل 
بل  الأمانة،  هذه  يتحمل  لا  قد  الإنسان  هو  )الموضع(،  هذا  أن  مع  الطبيعة«)))  في  لها 
ويتحدى السنن الإلهية التي أرادته أن يكون متوافقاً معها ورهن إشارتها وأن يكون على 
أهبة الاستعداد دائمًا لحملها بشكل صحيح.. إذ أن ذلك يرتب عليه معرفة الدين القيم، 
الذي جاء من عند الله، فهذا الدين وحده - إذا ما توجه إليه الإنسان بشكل صادق - هو 
الضمانة الوحيدة التي تمكنه من حمل هذه الأمانة وتجنب المنزلقات والانحرافات التي 
قد يتعرض لها، فلا معنى لإيجاد أي مبرر لكونه )قيّما( على الناس ليتحكم في حياتهم 
ومصائرهم وأموالهم، عندما يتخلى عن هذا الدين صراحة. إنَّ عليه إذا ما فعل ذلك 
أن يبين ذلك بوضوح ولا يجعل من الدين مجرد غطاء يبرر شرعية وجوده و )قيمومته( 

وامرته على الناس.

إن الإنسان الخليفة المؤتمن، هو أحد أطراف هذه المعادلة الرباعية المنسجمة، وإذا 
ما أخذ دور أحد هذه الأطراف الأخرى أو ألغاه، فإنه بذلك قد ألغى كل هذه المعادلة، 
وأبرز نفسه كعامل طارئ أو غريب عنها، وأصبحت مهمة الآخرين الذين قبلوه ما دام 
واجبهم  الآن، وأصبح  يرفضوه  أن  الإلهية،  والإرادة  المشيئة  توازناتها وفق  يحافظ على 
لمصالحه  ويوظفها  بها  القيام  عن  يعجز  التي  المهمة  عن  التخلي  على  اجباره  الشرعي 

وغاياته الخاصة وفق هواه ورغبته.

﴾« نهج البلاغة: ص459. هُ كَانَ ظَلُومًا جَهُوًال من هو أضعف منهن وهو الإنسان ﴿إنَِّ
))) المدرسة القرآنية: ص133.



مو�سوعة الثورة الح�سينية82

إذ كيف حصل أن زيداً من الناس أصبح هو )القيم( بدل هذا )الدين القيم( هل تم 
الأمر برغبة الناس كلهم وباختيار عام له؟ هل نال الأمر بالوراثة؟ هل نزل فيه كتاب أو 

وحي؟ هل له رسالة خاصة يحملها؟ ومن حمَّله هذه الرسالة؟

كما اختار الله الر�سول-اختار الخليفة

نحن نعلم أن الإسلام هو خاتم الأديان، وأن محمداً  هو خاتم الرسل، بكتاب 
ونص من الله عز وجل. وقد حاول هذا الرسول العظيم  الذي تأهل للقيادة وحمل 
الأمة  ابناء  إلى  الرسالة  هذه  لنقل  يكرس حياته  أن  كافة،  الناس  إلى  )الأمانة(  الرسالة 
كافة ليحملوها بدورهم إلى كل الناس في كل بقاع الأرض، وقد رأينا أنه خير من تحمل 
هذه المسؤولية عبر كل الرسالات ومن بين كل النبيّين، فكانت سيرته تجسيداً للإسلام 

ومبادئه وقيمه.

، أنه كان )النموذج( المؤهل الذي ينبغي على من يتصدى  لقد أرانا هو نفسه 
بنفس  عامًال    معه  والتقارب  الشبه  من  درجة  أعلى  على  يكون  أن  ومهامه  لعمله 
أسلوبه ومنهجه، متمتعاً بمثل ما تمتع به من قدرات استثنائية وشعور عال بالمسؤولية 

التي ارتفعت به إلى حد العصمة.

انه أمر لا يمكن أن يتاح للجميع، فسيرة الرسول  المتفردة لم تكن تتاح لأحد، 
هذه  لحمل  المؤهلين  الأشخاص  عن  الفحص  كان  هنا  ومن  وجادة  دقيقة  مهمة  فهي 
القيم، ونشره في الحياة ليكون قيمًا حقاً وحاكمًا ومهيمناً، سيؤدي  الدين  الرسالة؛ هذا 
يتمتعوا  ينبغي أن  الثقيلة، كان  فوا بحمل هذه الأمانة الصعبة  ُِّرش ادراك أن من  بنِاَ إلى 

بكفاءات وامكانات، تفوق الكفاءات والامكانات البشرية العادية.

وسنتكلم - بعون الله - في فصل لاحق عن هؤلاء المؤهلين لحمل الدور الذي حمله 



83 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

الرسول الكريم  وبأداء يقترب من أدائه، وعن الصفات والمزايا التي جعلت منهم 
الملقاة  تتيح لهم تحمل الأمانة  التي  الكبيرة،  الرسالة الضخمة  مؤهلين حقاً لحمل هذه 

على عاتق البشرية.

تلفيقات و�أقا�صي�ص لتثبيت دعائم الانحراف

من  نالت  التي  العظيمة  الح��وادث  ثنايا  في  تطالعنا  التي  الكبيرة  المفارقة  أن  غير 
مزايا  من  الأقل  بالقليل  حتى  يتمتعون  لا  من  قيام  هي  تدميره،  وحاولت  الإسلام 
 وقدراته وصفاته، وإنما من تقاطعوا معه واختلفوا مع كل ما حمل  الرسول القائد 
من سجايا وصفات وقدرات، بقيادة الأمة الإسلامية الكبيرة على مر العصور وادعاء 
تخفيف  البعض  حاول  مهمٌ  أمر  وهو  المسلمين،  على  والقيمومة  الامرة  وحق  خلافته 
على  تقاطروا  الذين  )الخلفاء(  هؤلاء  وأفعال  وأشكال  صور  تحسين  بمحاولة  وطأتهِ، 
سدة الحكم، متذرعين بالحق الإلهي المتوارث، الذي يتيح لهم ذلك و )يمنع( الخروج 

عليهم بأية ذريعة.

وإذا ما غضضنا الطرف عن معظم الحوادث والأفعال التي نسبت إليهم، فإن ما 
وصلنا عنهم - ولا يكاد الجميع يختلفون عليه - ويكاد المؤرخون يجمعون على روايته 
أيضاً، والذي هو من المسلمات والحوادث التاريخية المعروفة - يجعلنا ندرك، أنَّ عملهم 
ذاك قد شكل أكبر عملية اختراق للإسلام، بذرائع وحجج، أوجدوها هم، وحاولوا 

أن يبيّنوا للناس أن الله أرادها ودينهم دعا إليها.

 وقد كانت التلفيقات والأقاصيص والأحاديث الكاذبة المفتراة على رسول الله
نفوذهم  لبسط  أخرى  أساليب  من  إليه  لجؤوا  ما  مع  إليها،  لجؤوا  التي  الوسائل  أولى 
القبلية  العصبية  وإث��ارة  والمناصب،  بالأموال  والرشوة  القمع  وسائل  مثل  وتعزيزه 



مو�سوعة الثورة الح�سينية84

. والعنصرية التي أوشكت أن تموت في عهد الرسول

يبيّنوا - وقد بّني ذلك بعضهم فعًال - أن همهم لم يكن  ولم يكونوا يستحيون أن 
إلا الحصول على الملك والسلطان، وانهم غير حريصين على الإسلام أو الخلافة المقيدة 
، وبصورة واقعية، وأنهم لم يجعلوا من الإسلام إلا ستاراً  به، أو التي تحكم باسمه فعًال
يغطون به على أعمالهم وممارساتهم اللامشروعة، وقد أضافوا بذلك إلى ظلمهم الناس 

الذين ابتلعوا بهم، ظلمًا لهذا الدين ورسول الله، وقد أرسلهما الله رحمةً لنا جميعاً))).

بين و�ضوح الإ�سلام والتواء المنحرفين

الكريم، أمور الاستخلاف على هذه الأرض  القرآن  به  تناول  الذي  إن الوضوح 
ومسؤولية الإنسان لمعرفة كل أبعاد هذه المسؤولية، وتبين كل المهمات البشرية المنطلقة 
ل  من الفطرة السليمة وضرورة انسجامها مع دينه القيم - بمختلف العصور - والمنزَّ
بصيغته النهائية المتكاملة على رسول الله، هو الذي يجعلنا ندرك أيضاً سر العصمة 
التي تهيأت لرسول الله، ليكون هو نفسه أحد الصور الجميلة، بل خارقة الجمال لهذه 
الذي تمتع بقدرات استثنائية  الرسول -  الرسالة، وجعلنا ندرك أن مسألة خلافة هذا 
أو  له  شخصي  مكسب  أي  على  يحصل  أو  يجني  أن  يحاول  لم  والذي   - بشرية  أنها  مع 
لعائلته إلا ما أعطاه الله - أمر ينبغي أن لا ينظر إليه بدافع الهوى أو المصلحة الشخصية 
المتحيزة، وأنه ليس أمراً يراد من ورائه السعي للمغانم والمكاسب الشخصية، وإن على 

لتحجّوا ولا  لتصلوا ولا  لتصوموا ولا  قاتلتكم  ما  الكوفة...  أهل  معاوية مخاطباً  »قال  فقد   (((
لتزكوا، وقد عرفت أنكم ستفعلون ذلك. ولكن إنما قاتلتكم لأتأمر عليكم فقد أعطاني الله ذلك 
وأنتم كارهون..« البداية والنهاية: ج٨ ص١٣٤ وقال معاوية »... إني لا أحول بين الناس وبين 
ألسنتهم ما لم يحولوا بيننا وبين ملكنا...« الكامل في التاريخ: دار الكتب العلمية: بيروت - لبنان 
ط1 1987م: ج3 ص374.. وهناك أقوال مشابهة )لخلفاء( آخرين سنذكرها في حينها - بعون 

الله.



85 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

من يتحملون مسؤوليات الرسول  ومهامه، أن يكونوا قريبين منه ومن شخصيته، 
بل ومن أكثر المؤهلين الذين يحملون بعض صفاته؛ وبعبارةِ: من أشبههم به.

فهذه المسؤولية الكبيرة لا يستطيع تحملها إلا محمد  ومن هم مثله وعلى شاكلته 
كفاءة وشبهاً  إلا لأكثرهم  تكون  المسلمين لا  والقيمومة على  إليه،  الناس  أقرب  ومن 

.به

وإلا - فبعيداً عن بعض ما ألفناه من نقاشات ومماحكات لفظية وكلامية - هل 
نستطيع أن نتجنى على الإسلام، ونقول إن مسألة الحكم فيه لا تختلف عن أي منهج 
آخر، حتى لو كان )منهجاً( فرعونياً أو قيصرياً أو كسروياً، أو شكًال مستحدثاً، غالباً ما 
يتخذ أحد صيغ هذه )المناهج( بصيغ )حديثة( معاصرة تعتمد الاستفتاء او التصويت 

لتبرير وجوده وممارساته؟

إن المنهج الإسلامي عندما يتقارب مع هذه المناهج الغريبة، ويحاول الأخذ عنها 
والتأثر بها بشكل عشوائي، ويلغي جانباً من أوجه التصور الإسلامي في الحكم والحياة، 
فإنه يناقض بذلك نفسه، ويؤكد قصوره وعدم قدرته على إدارة الحياة بامكاناته الخاصة، 
ويشهد على نفسه بذلك طالما يستعين بغيره في الأمور الأساسية، ولا يجد في نفسه القدرة 
السلطات  الذي تمثله  المنهج الإسلامي في الحكم،  أن  للقيام بمهمته لوحده. وطبيعي 
التي تحاول  الحاكمة )التي تأخذ مختلف الأشكال وتتسمى بمختلف المسميات(، هي 
)التأثر( والأخذ و )الاقتباس(، وليس المنهج الإسلامي المطروح، والمطبق في بداية عهد 
الرسالة من قبل الرسول. هذا المنهج ليس مسؤولا عن ذلك، إلا أن )الأوصياء( 
عالمنا  عن  الغرباء  من   - غيرنا  وعلى  علينا  تصرفاتهم  تنعكس  الذين  هم  و)القيمين( 

الإسلامي - سلباً وإيجاباً.



مو�سوعة الثورة الح�سينية86

الغريبة،  والصيغ  المناهج  تلك  خلف  المحموم  وجريهم  تلك  بتصرفاتهم  إنهم 
ينسون، بل ويلغون عن عمد البعد الإلهي المهم الذي أوكلت إليهم مهام الاستخلاف 
والذرائع  اختلفت الحجج  المنهج، مهما  انحراف عن هذا  أي  على أساسه وحده، وإن 

بشأنه غير مبرر ولا مقبول على الاطلاق.

حكم الجاهلية - الغاء الحكم الإلهي

وإن الخروج عليه - ولو بمقدار بسيط، يعني جواز الخروج عليه لمدى أبعد وأوسع، 
وإبعاده عن ساحة من ساحات الحياة، يعني التمهيد لابعاده عن كل الساحات، وهذه 

حالة يرفضها الإسلام رفضاً قاطعاً:

﴿أَفَحُكْمَ الَجاهِليَِّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ حُكْمًا لقَِوْمٍ يُوقِنُونَ﴾.)))

كْمِ رَبِّكَ وََال تُطعِْ مِنْهُمْ آثمًِا أَوْ كَفُورًا﴾.))) ْ ِحلُ ﴿فَاصِْرب

للِْخَائنِيَِن  تَكُنْ  وََال  اللهُ  أَرَاكَ  بمَِا  النَّاسِ   َ بَْني لتَِحْكُمَ  باِلَحقِّ  الكتَِابَ  إلَِيْكَ  ﴿أَنْزَلْنَا 
(((.﴾ خَصِيمًا

ْكُمْ بمَِا أَنْزَلَ اللهُ فَأُولَئكَِ هُمُ الكَافرُِونَ﴾.)))  ْ َحي ﴿وَمَنْ َمل

ْكُمْ بمَِا أَنْزَلَ اللهُ فَأُولَئكَِ هُمُ الظَّاِملُونَ﴾.))) ْ َحي ﴿وَمَنْ َمل

﴿فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بمَِا أَنْزَلَ اللهُ وََال تَتَّبعِْ أَهْوَاءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الَحقِّ لكُِلٍّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ 

))) المائدة:.٥.
))) الإنسان ٢٤.

))) النساء: ١٠٥.
))) المائدة: ٤٤.
))) المائدة: ٤٥.



87 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق
عَةً وَمِنْهَاجًا﴾.))) ْ شِر

﴿وَأَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بمَِا أَنْزَلَ اللهُ وََال تَتَّبعِْ أَهْوَاءَهُمْ وَاحْذَرْهُمْ أَنْ يَفْتنُِوكَ عَنْ بَعْضِ 
مَا أَنْزَلَ اللهُ إلَِيْكَ﴾)))

النَّاسِ َال  أَكْثَرَ  وَلَكنَِّ  القَيِّمُ  ينُ  الدِّ ذَلكَِ  اهُ  إيَِّ إلَِّا  تَعْبُدُوا  أَلَّا  أَمَرَ  إلَِّا ِلهل  الُحكْمُ  ﴿إنِِ 
يَعْلَمُونَ﴾))).

تم  ما  وإذا  كله،  للإسلام  تعطيل  الإس�الم،  جوانب  من  جانب  أي  تعطيل  إن 
وحكمها،  الحياة  لإدارة  مؤهل  غير  بأنه  عليه،  شهادة  هذه  فإن  )أهله(،  قبل  من  ذلك 
وهي شهادة خطيرة، تنال منه أكثر مما تنال منه كل الحملات التي يشنها عليه أعداؤه 
الأجانب عنه، إن ذلك يعني إما عدم فهمه، وهو أمر لا يقل خطورة عن الأمر الأول، 
أو أن ذلك يتم بشكل متعمد، ليفيد الحاكم ويعزز مصالحه ويبرر سلوكه أو خروجه 
بذريعة من الذرائع، وفي كل هذه الحالات، فإن من يتصرف على هذا الأساس، فهو غير 
مؤهل حتى لتسلم أبسط المسؤوليات الشخصية، ناهيك عن مسؤوليات الأمة بأجمعها 

)خليفة( و )إماماً( و )ولياً( و )أميراً للمؤمنين(.

إن التجاوز على حد من حدود الإسلام وتأخيره، يعني أيضاً الاستعداد لتعطيل 
بقية الحدود.. أي الاستعداد للتخلي عن الإسلام نهائياً.

وقد بين أمير المؤمنين الفئات التي ينبغي أن تستبعد عن مركز قيادة المسلمين 
تحت أية مسميات أو واجهات، »..لا ينبغي أن يكون الوالي على الفروج والدماء والمغانم 
والأحكام وإمامة المسلمين البخيل فتكون في أموالهم نهمتُه، ولا الجاهل فيضلهم بجهله 

))) المائدة: ٤٨.

))) المائدة: ٤٩.
))) يوسف: ٤٠.



مو�سوعة الثورة الح�سينية88

في  المرتشي  ولا  قوم،  دون  قوماً  فيتخذ  للدول  الحائف  ولا  بجفائه  يقطعهم  الجافي  ولا 
الحكم فيذهب بالحقوق ويقف بها دون المقاطع ولا المعطل للسنة يهلك الامة«.)))

»..إنَّ أحق الناس بهذا الأمر أقواهم عليه وأعلمهم بأمر الله فيه«.)))

».. لا يقيم أمر الله إلا من لا يصانع ولا يضارع ولا يتبع المطامع«.)))

دور الإمام مكمل لدور الر�سول

إن دور الإمام في الأمة الإسلامية مكمل لدور الرسول الإمام، ومن غير المعقول 
أن يتصدى لهذا الدور مَن لا يحمل حداً أعلى من المؤهلات القريبة من مؤهلات حامل 
الرسالة نفسه، بكل أشكالها وصورها، وإن كان لا أحد يستطيع أن يجاريه مجاراة 
على   - والناس  للرسالة  الكبير  الغبن  من  ولعل   ،حملها التي  المؤهلات  بكافة  تامة 
يستطيع حملها كمهمة  يتولاها من لا  المهمة، لكي  ل لهذه  أُهِّ مَن  يستبعد  أن  السواء - 
مكملة للدور التاريخي للرسول، فكيف سيكون الأمر إذا كان مَن يحملها مِن أبعد 
زالت  ولا  واضح،  بشكل  علينا  التي عرضت  )النموذج(  الشخصية  تلك  الناس عن 

سيرتها تتراءى أمامنا كمنهج مكمل لمنهج القرآن الكريم.

وإذا ما حصل أن انقطع دور الرسالة، وانتهى عمر الرسول، فإن ذلك يعني 
انقطاع الدور الذي ينتهي فيه التنزيل، ولكن دور التبليغ والأداء لا ينقطع، إذ أن دور 
أنها  الرسالة يستمر ويمتد مع عمر الأمة طالما  البداية مع دور  ترافق في  الذي  الإمامة 
تواجه ظروفاً وأحداثاً ومستجدات حياتية مختلفة ليعالج كل متغيرات الحياة وملابساتها 

ومشاكلها المستجدة على مرّ الأيام.

))) نهج البلاغة: ص300- 301.
))) نهج البلاغة: ص٣٧١.

))) نهج البلاغة: ص ٦٨٢.



89 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

إن تصوير الأمور بالشكل الذي بدا لبعض الناس فيه أن لقريش حقوقاً مكتسبة 
أهل  بعض  كان  كما   ،إسماعيل ابنه  طريق  عن   إبراهيم سلالة  من  باعتبارها 
الكتاب يعودون بنسبهم إليه عن طريق إسحاق، وترتيب حقوق إضافية على هذا 
الأساس وسلطاناً مكتسباً لهذا السبب فقط، وقوامة على الناس وفضًال وشرفاً، أمر غير 
مبرر على الاطلاق، إذ أن المؤهل الوحيد لنيل الفضل والشرف والقوامة، ونيل درجة 
الإمامة التي هي جزء متمم لدور الرسالة، ومكمل لمسيرتها عند انقطاعها، لا يناله إلا 

من استحقوه عن جدارة.

وهذا الاستحقاق يتمثل بالاستجابة التامة للرسالة وحملها بكل ما تحفل به من قيم 
وتصورات، وإن أي انحراف أو ميل عنها، مهما تكن التبريرات يعني عدم استحقاق 
الإمامة  ناهيك عن مركز   ، إلى الإسلام أصًال الانتماء  يميل عن شرف  أو  ينحرف  من 
المركز، فما لم يكن الإسلام هو  المرء قد تصدى للقيام بهذا  الرفيع، طالما أن  أو الخلافة 
الحاكم، وما لم تكن الاستجابة له تامة دون تحفظ، وما لم يتمسك به أولئك الذين يريدون 
الذي يدعونه لأنفسهم، ولا  للسلطان  إيمان وقناعة، فلا معنى  )استثمار سلطانه( عن 
 ،لإبراهيم وانتسابهم  قرشيتهم  أساس  على  امتيازات  أو  حقوق  أية  لطلبهم  معنى 
في  »إن  الدقيق  الأمر  هذا  موضحة  المدينة  لأهل   المؤمنين أمير  مقالة  جاءت  ولهذا 
لتفعلن  ملوّية ولا مستكره بها. والله  فأعطوه طاعتكم غير  أمركم،  سلطان الله عصمة 

أو لينقلن الله عنكم سلطان الإسلام ثم لا ينقله إليكم أبداً حتى يأزر الأمر إليها..«.)))

تصوراته  وحملوا  الإس�الم،  على  محافظين  كانوا  طالما  فيهم  الله  سلطان  كان  فقد 
وقيمه، فهو الضمانة الوحيدة لعصمة أمرهم ومنعتهم، وجعلهم يظلون في المقدمة، كما 
أن ابتعادهم عنه يعني فقدانهم المؤهل الوحيد لتوحيد شملهم وقوتهم، وإلا فهو منقول 

))) الكامل في التاريخ: م ٣ ص٩٥.



مو�سوعة الثورة الح�سينية90

إلى غيرهم.

بوحدانية  »الاعتقاد  وهو  التوحيد  على  قائم  للرسالة  الصحيح  التصور  هذا  إن 
الخالق في الألوهية، وعدم وجود شريك له في الربوبية واليقين أنه هو المستقل بالخلق 
والرزق والموت والحياة، والإيجاد والاعدام، بل لا مؤثر في الوجود إلا الله، ولا تجوز 

العبادة إلا لله وحده لا شريك له، ولا تجوز الطاعة إلا له.«.)))

بينة، وأكد  التصور الإسلامي، على أسس واضحة  ببناء  الكريم،  القرآن  قام  لقد 
المؤهلة  السليمة  الإنسانية  الفطرة  يخاطب  رفيق،  رشيق  بشكل  الوحدانية  مسألة  على 

لعبادة الله والاستجابة التامة له.

إن البساطة الكبيرة والوضوح الخارق الذي يتعامل به القرآن الكريم، بخصوص 
تخاطب  آياته،  وتكاد  المنزل،  المبين  المعجز  الكتاب  هذا  به  اختص  أمر  المسألة،  هذه 
الفطرة الإنسانية خطاباً مباشراً قريباً، مفهوماً منسجمًا معها ومع كل تطلعاتها المشروعة 
التي  الإلهية  الروح  ارتفاع وسمو  فما  ارتفاع وسمو  به من  ما تحفل  السليمة، ومع كل 
﴿إذِْ  الإنسان  هذا  منه  خلق  الذي  التراب  إلى  وهبوط  تدن  ومن  الإنسان..  في  نفخها 
يْتُهُ وَنَفَخْتُ فيِهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ  ا مِنْ طيٍِن فَإذَِا سَوَّ ً ئكَِةِ إنِِّي خَالقٌِ بَشَر قَالَ رَبُّكَ للِْمََال

سَاجِدِينَ﴾.)))

غير  وحسب،  ملائكية  بصفات  تميز  )مثالي(  إنسان  مع  الكريم  القرآن  يتعامل  لم 
موجود على أرض الواقع، وإنما تعامل مع إنسان يحفل بالغرائز والرغبات والنزعات 
المتباينة المتناقضة، وقد جعل القرآن - ضمن مهماته - أن يوظف هذه الغرائز والرغبات 
والنزعات لمصلحة الانسان وتنظيم حياته، بشكل يوحد في حسه طريق الدنيا والآخرة 

))) أصل الشيعة وأصولها - محمد الحسين آل كاشف الغطاء - النجف الأشرف 1350هـ، ص6.
))) ص:٧١-٧٢.



91 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

ولا  معين،  زمن  في  تنقطع  لا  متواصلة  دائمية  المهمة  هذه  وتظل  خيرهما،  له  ويضمن 
تصل إلى هذا الإنسان عن طريق كهنة أو أحبار أو سدنة، وإنما تظل تخاطبه بشكل مباشر 

سريع.

مع الكاتب الإ�سلامي محمد قطب )تبرير الانحراف(

الصحيح  الإسلامي  والتصور  بالله،  الإي�امن  مسألة  الكريم،  القرآن  حسم  لقد 
بخصوص التعامل مع هذه المسألة، لا على أساس يهتم بالممارسات الطقوسية فقط، وإنما 
على أساس أداء سلوكي حياتي عبادي متكامل وبعبارة أدق منهج كامل للحياة، تترابط 
كل مفرداته ومواده مع بعضها ترابطاً حياً، متناسقاً، منجمًا متوازناً لا يطغى فيه جانب 
يفرقها نشاطات مختلفة،  البشري، فلا  النشاط  ألوان  ليوحد بين شتى  على آخر، »وأنه 
منفلتة، كل واحدة في طريق، فالنشاط السياسي قائم بذاته! والنشاط الاقتصادي قائم 
بذاته، والنشاط الاجتماعي قائم بذاته، والنشاط الفكري والروحي قائم بذاته، والنشاط 
الفني قائم بذاته، كأنما يمكن أن يقوم في الحياة البشرية شيء منفصل عن شيء، وكأنما 

هي خزانات متفرقة، كل واحد منها لها مفتاحها الخاص..«.)))

لقد أوردنا هنا هذا النص من محاضرة الأستاذ محمد قطب، حيث أن لنا أحاديث 
التي  أو  معاوية،  ساقها  التي  المبررات  عن  تكلم  عندما  نفسها  أقواله  بخصوص  معه 
ساقها هو لمعاوية، وعندما أكد كاتبنا الكبير أنه انحرف في )المجال السياسي( فقط، وأن 
هذا الانحراف في هذا المجال الوحيد فقط، ينبغي أن لا يعطي صورة غير دقيقة لذلك 

التاريخ، صوره مشوهة ممسوخة.)))

من  تقع  لم  لو  فقط،  السياسي  المجال  في  الانحراف  يقع  أن  يمكن  كان  كيف  إذْ 

))) الصراع بين الفكر الغربي والفكر الإسلامي: محمد قطب - دار الفاروق، الطائف: ص٦.
))) كيف نكتب التاريخ الإسلامي: محمد قطب - دار الوطن للنشر - الرياض 1412هـ: ص٣٣.



مو�سوعة الثورة الح�سينية92

أن  المجالات، وطبيعي  وإنما في كل  فقط،  المجال  هذا  للانحراف لا في  نفس مستعدة 
ذلك الانحراف )وليس مجرد خطأ واحد بسيط(، عندما يقع من قبلها، فإن ذلك يعني 
التكلم  فلماذا  البشري،  النشاط  ألوان  لشتى  الموحّدة  الإسلام  لطبيعة  تستجب  لم  أنها 
معاوية  انحراف  نبحث  عندما  النشاطات،  بقية  عن  السياسي  النشاط  فصل  عن  إذاً 
وغيره الواضح في هذا الجانب وعدم ربطه بجوانب الانحراف الأخرى، واهمال تلك 
الميول  بدوافع  بذلك  يقوم  بأنه  يتناولها،  التحدث عنها، واتهام من  الانحرافات وعدم 
الشيعية، هذه الاتهامات التي يلجأ إليها كل من يعجز عن مقارعة الحجة بالحجة، ولا 
يجد ما يبرر به سلوك من يميل إليه، وإن ادعى الموضوعية والحياد. ولنا عودة إن شاء 
الله - إلى هذا الموضوع، عندما نتطرق إلى الحديث عما نال الإسلام من شرخٍ كبير نتيجة 
هذه  منه  تعاني  ظلت  مما  الواضح،  الإسلام  خط  عن  والبِّني  الفاضح  معاوية  انحراف 

الأمة الإسلامية المنكوبة ليومنا هذا.

والطامة الكبرى أن بعض كبار مفكرينا الإسلاميين، عندما يعيدون الحديث عن 
الخلاف  أو  النزاع  نتيجة  كان  وكأنه  عنه  ويتكلمون  ومبرراته،  الانحراف  ذلك  وقائع 
الشخصي بين علي ومعاوية، بين شخصين تحفل نفساهما بنفس القدر من عوامل الخير 
الصواب،  تنكب طريق  أو  الخطأ  الوقوع في  امكانية  متكافآن من حيث  والشر، وإنهما 
وهذا أمر لنا عودة له بعون الله. غير أننا عندما نستمع إلى أقوال مثل هذه »إن قوماً من 
الناس، تهولهم الزوبعة التي غشيت المجتمع المسلم بالنزاع بين علي ومعاوية«.))). فإن 
قوله هذا يهولنا حقاً، وهو الباحث الرصين، عندما يدعو إلى التروي والدقة والموضوعية 
والحياد، عند كتابة التاريخ، ثم يقوم بتصوير الأمر وكأنه مجرد زوبعة اثيرت نتيجة صراع 
بين علي ومعاوية. هكذا فقط، وينبغي أن لا ننزعج منها، ونعتمد على قوة هذا الدين، 

))) كيف نكتب التاريخ الإسلامي: ص ٦٨.



93 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

التي ستخلصه من النتائج السيئة لهذه الزوبعة الناشئة من الصراع بين هذين الشخصين.

لاغتصاب  سعيه  مسألة  صور  عندما  بالضبط،  معاوية  أراد  كما  الأمر  سار  لقد 
من  قريبين  متكافئين  شخصين  بين  خلاف  وكأنه  الشرعيين،  أصحابها  من  الخلافة 
بينهما، ولا علاقة للإسلام، ولا  المعركة كانت خاصة  بالنسب والجاه..! وإن  بعضهما 
مثل  عديدين،  إسلاميين  كتاباً  أن  معاوية  )دهاء(  من  بلغ  لقد  بها..!  للمسلمين  حتى 
كاتبنا الأستاذ محمد قطب، مشهوداً لهم بالمواقف الجيدة والنظرات الصائبة عند تناول 
السذج  به  ينخدع  لا  فكيف  به،  ينخدعون  المتنوعة،  الإسلامية  القضايا  من  العديد 

والبسطاء الذين لا ينظرون إلى الأمور بنفس الدرجة من الدقة والوعي والعمق.

هذه مسألة رأيت أن أشير إليها هنا إشارة عابرة، عند التحدث عن مسألة الخلافة، 
التي استدرج بها معاوية الآخرين  الماكرة  الطريقة  وسأتحدث عنها باسهاب، لايضاح 
إعدادهم  ذلك  من  وأبعد  طبيعي،  كأمر   ،الله لرسول  خليفة  وجوده  فكرة  لتقبل 
لتقبل فكرة جلوس يزيد على مقعد الخلافة، وحتى من يأتي بعد يزيد، وهو بحث دقيق 

سنتطرق إليه في حينه - بعون الله -.

اله مع الله ر�سالة التوحيد بعد خا�ص

إن رسالة التوحيد، تلغي كل الأطروحات والتصورات البشرية البحتة عن الآلهة، 
ثم  الاغريقية  الأسطورية  وحتى  الأولى،  البدائية  التصورات  من  ابتداء  الكبير،  والإله 
 الرومانية المشركة التي نشأت، في أعقاب المسيحية الهشة، بعد غياب السيد المسيح
أخرى،  ديانة  أنقاضها  على  اليهود  أقام  التي  اليهودية  الديانة  ومسخ  الحقة،  ورسالته 
منطلقين من مصالحهم وأطماعهم وعقدهم الكبرى. كما أن هذه الرسالة تلغي الأدوار 
المزعومة لآلهة الشرك التي عبدها البوذيون والمانويّون والزرادشتيّون والهندوس وعبدة 



مو�سوعة الثورة الح�سينية94

الأصنام في الجزيرة العربية.

وعندما تؤكد أن كل هذه الآلهة والمعبودات هي من نتاج العقل البشري ﴿إنِْ هِيَ 
وَمَا  إلَِّا الظَّنَّ  يَتَّبعُِونَ  إنِْ  مِنْ سُلْطَانٍ  ا  َ أَنْزَلَ اللهُ بِه مَا  وَآبَاؤُكُمْ  أَنْتُمْ  يْتُمُوهَا  ءٌ سَمَّ أَسْمَا إلَِّا 

مُِ الُهدَى﴾.))) ْوَى الأنَْفُسُ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مِنْ رَبِّه َهت

ذَ اللهُ مِنْ وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إلَِهٍ إذًِا لَذَهَبَ كُلُّ إلَِهٍ بمَِا خَلَقَ وَلَعََال بَعْضُهُمْ  َ ﴿مَا اتَّخ
عََىل بَعْضٍ سُبْحَانَ اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ﴾.)))

﴿أَإلَِهٌ مَعَ اللهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ﴾.)))

﴿أَإلَِهٌ مَعَ اللهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ َال يَعْلَمُونَ﴾.)))

رُونَ﴾.))) ﴿أَإلَِهٌ مَعَ اللهِ قَليًِال مَا تَذَكَّ

كُونَ﴾.))) ِ ﴿أَإلَِهٌ مَعَ اللهِ تَعَالَى اللهُ عَمَّا يُشْر

﴿أَإلَِهٌ مَعَ اللهِ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إنِْ كُنْتُمْ صَادِقِيَن﴾.)))

نيِ  وَإنَِّ وَاحِدٌ  إلَِهٌ  هُوَ  مَا  إنَِّ قُلْ  أَشْهَدُ  قُلْ َال  أُخْرَى  ةً  مَعَ اللهِ آِهلَ أَنَّ  لَتَشْهَدُونَ  ﴿أَئنَِّكُمْ 
كُونَ﴾.))) ِ َِّما تُشْر بَرِيءٌ م

))) النجم: ٢٣.
))) المؤمنون: 91.

))) النمل:60.
))) النمل: ٦١.
))) النمل: ٦٢.
))) النمل: ٦٣.
))) النمل: ٦٤.
))) الأنعام ١٩.



95 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

َِّمنِ  ٍ فَمَنْ أَظْلَمُ م ةً لَوَْال يَأْتُونَ عَلَيْهِمْ بسُِلْطَانٍ بَِّني ذُوا مِنْ دُونهِِ آِهلَ َ ءِ قَوْمُنَا اتَّخ ﴿هَؤَُال
ى عََىل اللهِ كَذِبًا﴾.))) َ افْتَر

ا آخَرَ إنِِّي لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ مُبيٌِن﴾.))) عَلُوا مَعَ اللهِ إَهلً ْ ﴿وََال تَج

وإن هذا العقل البشري، حاول تبرير وتفسير كل ظاهرة وأمر لصالحه، أو لصالح 
)الملأ( أو الطبقات العليا الرفيعة التي تحكمت بالمجتمعات البشرية على مر العصور، 
البحت،  البشري  التصور  الغاء هذا  التوحيد قامت بمحاولة تصحيح، بل  فإن رسالة 
ومسح كل لمساته وظلاله التي ألقيت على العقل البشري خلال حقب طويلة من الزمن، 
وأعلنت عن عزمها المنبثق عن اليقين المطلق لحل الجدل والتناقضات التي نشأت نتيجة 
هذا التصور، لا عن طريق هذا الجدل وهذا التصور نفسه - فإن هذا أمر لا يمكن أن 
يؤدي إلى نتيجة بأي حال من الأحوال، وإنما من خلال »الشعور بالمسؤولية. لكن لا 
الشعور المنبثق عن نفس هذا الجدل، فإن الشعور المنبثق عن نفس هذا الجدل لا يحل هذا 
الجدل، هو ابن الجدل، بل هو افراز هذا التناقض، وإنما الشعور الموضوعي بالمسؤولية 
لا يكلفه إلا المثل الأعلى الذي يكون جهة عليا، يحس الإنسان من خلالها بأنه بين يدي 

رب قادر سميع بصير محاسب، مجازٍ على الظلم، مجاز على العدل«.)))

وإذ أن المعركة لا تأخذ طابع الخلاف النظري حول الأفكار والتصورات البحتة 
فقط، وإنما هي معركة مصالح وامتيازات - على مَرِّ العصور - فإنها تتخذ طابعاً شرساً، 
ولا  فيه  تسامح  لا  صلباً،  موقفاً  ونفوذها،  سيطرتها  لتعزيز  )المنتقاة(  الأقلية  فيه  تقف 
لين، مكرسة طاقاتها وامكاناتها الكبيرة، ومنها الأغلبية المستضعفة ذاتها، التي جعلتها 

))) الكهف ١٥.
))) الذاريات ٥١.

))) المدرسة القرآنية: ص ١٨٩.



مو�سوعة الثورة الح�سينية96

تدور في فلكها، وجعلت منها دوائر متعددة الأقطار والأطوال لحماية مصالحها، ورغم 
أنها مستغلة، فإنه أريد لها أن لا تعرف ذلك، وتعلم أن حياتها ووجودها ترتبطان بحياة 
ووجود الأقلية المتنفذة، وإن أي خروج عن قطر أية دائرة محددة لها، يعني الخروج عن 
بقبضة  ما تمسك بجهاز الحكم  التي غالباً  نفسها  المتنفذة  الأقلية  بقيتها، وخروجاً على 
حديدية بشكل مباشر، وعن طريق الثروة والمال ووسائل النفوذ المختلفة، وتحاول أن 
توحي إليها - أي إلى الطبقة الواسعة المستضعفة )الجاهلة غالباً والفقيرة( - إن خروجها 

يعني تحطيم )مصالحها( هي أولاً، قبل أن يصل الأمر إلى الاضرار بالطبقة الحاكمة.

وليس من السهل على المرء - في ظل أوضاع كهذه - أن يعلن عن نواياه المجردة، 
بضرورة محاربة المستغلين المتنفذين، بل وتغيير كل الأوضاع التي كرست لتعزيز هذه 
المصالح، والقيام بثورة اجتماعية كبرى، وهذه لا تنجح في أغلب الأحيان، إذ أن التصدي 
لها سيكون حازماً وعنيفاً -إلا إذا كان الدافع أقوى من مجرد الشعور العادي بالظلم، 
وإلا إذا كانت هناك قيادة مؤهلة، مكلفة من قبل قوة عظمى، غير بشرية وضعت لهذا 
الكون نظاماً دقيقاً، ووضعت لعموم الناس نظاماً لا يقل دقة وانسجاماً وتناسقاً عن 
النظام الكوني الدقيق نفسه، وهذه القيادة متمثله بالرسول البشر المؤهل المختار من قبل 
يتيقن هو  أن  بعد  بوعي واصرار،  الرسالة وتبليغها  يستطيع حمل  العظمى،  القوة  هذه 

نفسه بقدرة من اختاره واصطفاه لحمل هذه الرسالة، وبعد أن عرفه معرفة تامة.

فالنبوة - هنا - ليست أمراً بشرياً خالصاً، مع أن البشر هو الذي حملها من قبل الله 
- سبحانه - كما أنها ليست تجسيداً لمصالح الأقلية على حساب الأغلبية، وليست توظيفاً 
مهدئة  وآراء  لأفكار  منبعاً  ليست  وهي  الأقلية،  هذه  مصالح  لضمان  البشرية  للأفكار 
أو منومة أو مخدرة، وليست أفيوناً - كما يدعي الذين لايفهمون الدين على حقيقته او 
الذين يقطعون كل صلة أو علاقة للحياة مع الخالق، ويفسرون  الماديون والملحدون، 



97 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

الذي  الخيالي  الاحتمالات  أو  الصدفة  لقانون  يخضع  بحت  مادي  أساس  على  الوجود 
لا يمكن أن يهضم من قبل العقل البشري على الاطلاق لما يحفل من ثغرات وأخطاء 
. وتناقضات غريبة تزيد الأمر تعقيداً وتجعل الوصول إلى أي جواب مقنع أمراً مستحيًال

النبوة ظاهرة ربانية - كذلك الإمامة

غير أن »النبوة ظاهرة ربانية في حياة الإنسان، هي القانون الذي وضع صيغة الحل 
إشعاره  طريق  عن  الفرد  مصالح  إلى  الكبرى  المصالح  وكل  الجماعة  مصالح  بتحويل 

بالامتداد بعد الموت والانتقال إلى ساحة العدل والجزاء«.)))

المستغلَّة،  امتيازات الأقلية  أو استئصال  التوحيد على تقليص  وعندما يعمل دين 
نفسه لإصلاح الحالات  النبي  أو  الرسول  منبثقة عن ذات  ليست  فإن مهمته في ذلك 
الشاذة وإعادة الأمور إلى نصابها بما يحقق العدالة للجميع، إذ أنه لو فعل ذلك على هذا 
ذلك  يعمل  لكنه  والصواب،  للخطأ  قابًال  بحتاً  بشرياً  وتطلعه  عمله  لكان  الأساس، 
ِّلَ بها وأرسل بها من قبل الله - سبحانه - رسالة واضحة المعالم في  بوحي من رسالة ُمح
ذهنه، تحمل القدرة على ارساء حياة متوازنة متوافقة في المجتمع الذي أرسل إليه - وهو 
المجتمع الإنساني كله بالنسبة إلى الإسلام - ومن هنا كانت مهمة هذه الرسالة الأخيرة 
الخاتمة، مهمة توحيد العالم كله على أساسها وهي مهمة هائلة تحتاج إلى قيادة عظيمة - 

تقتدي بقيادة الرسول وتجعل منها أساساً لعملها وتوجهاتها.

فـ »النبوة هي التي توفر الصلة الموضوعية بين الإنسان وما بين المثل الأعلى الحق 
المنفصل عنها الذي هو ليس من افرازها ومن انتاجها المنخفض. هذه الصلة الموضوعية 
يجدها النبي على مر التاريخ. الأنبياء صلوات الله عليهم هم الذين يجدون هذه الصلة 

))) الفتاوى الواضحة - السيد محمد باقر الصدر – المقدمة.



مو�سوعة الثورة الح�سينية98
الموضوعية«.)))

وَاتِ وَالأرَْضِ َال  مَا يِعًا الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّ ا النَّاسُ إنِِّي رَسُولُ اللهِ إلَِيْكُمْ جَم َ ﴿قُلْ يَا أَُّهي
بعُِوهُ  تهِِ وَاتَّ يِّ الَّذِي يُؤْمِنُ باِللهِ وَكَلمَِا ْييِ وَيُمِيتُ فَآمِنُوا باِللهِ وَرَسُولهِِ النَّبيِِّ الأمُِّ إلَِهَ إلَِّا هُوَ ُحي

تَدُونَ﴾.))) ْ كُمْ َهت لَعَلَّ

إبِْرَاهِيمَ  إلَِى  وَأَوْحَيْناَ  بَعْدِهِ  مِنْ  وَالنَّبيِِّيَن  نُوحٍ  إلَِى  أَوْحَيْنَا  كَمَا  إلَِيْكَ  أَوْحَيْنَا  ا  ﴿إنَِّ
نَ  وَسُلَيْمَا وَهَارُونَ  وَيُونُسَ  وَأَيُّوبَ  وَعِيسَى  وَالأسَْبَاطِ  وَيَعْقُوبَ  وَإسِْحَاقَ  عِيلَ  وَإسِْمَا
عَلَيْكَ  نَقْصُصْهُمْ   ْ َمل قَبْلُ وَرُسًُال  مِنْ  عَلَيْكَ  قَدْ قَصَصْنَاهُمْ  زَبُورًا وَرُسًُال  دَاوُودَ  وَآتَيْنَا 
ةٌ بَعْدَ  ينَ وَمُنْذِرِينَ لئَِلَّا يَكُونَ للِنَّاسِ عََىل اللهِ حُجَّ ِ مَ اللهُ مُوسَى تَكْليِم رُسًُال مُبَشِّر وَكَلَّ

(((.﴾ سُلِ وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكيِمًا الرُّ

ومن هنا نرى دقة انتقاء الرسل من بين ملايين البشر، لحمل هذه المهمة الضخمة 
ولا  يتنازلون  فلا  والشدائد،  المحن  وضروب  المخاطر  لمختلف  فيها  يتعرضون  التي 
يتوانون عن تبليغ ما حملوا إلى الناس، ولا ترهبهم تلك القوى المتسلطة، مهما بالغت في 

استعراض سلطانها وبطشها وجبروتها.

الرسالي عن يقين من وعى وعلم ومشاهدة وسمع،  ينطلق في عمله  الرسول  إن 
فالرسالة تصل إليه واضحة غير مبهمة، لكي يتولى مهمة إيصالها إلى البشر الآخرين، 
فهو ينطلق في مهمته دون تحفظ، متيقن من وجود القدرة الإلهية الفاعلة الخالقة المدبرة 
القديرة التي تتضاءل أمامها كل القدرات البشرية العادية، مهما أحاطت نفسها بمظاهر 
قبل  من  ومعروفين  ومنتقين  مسبقاً  معدّين  الرسل  هؤلاء  كان  وإن  والتسلط...  القوة 

))) المدرسة القرآنية: ص ١٩٨.
))) الأعراف ١٥٨.

))) النساء ١٦٣-165.



99 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

المجتمعات  هذه  في  سهلة  تبدو  مهمتهم  فإن  عليهم،  الرسالة  نزول  قبل  مجتمعاتهم 
لولا  صعوبات،  أية  تلقى  تكاد  ولا  والمقهورة-  المغلوبة  الطبقات  بين  -وخصوصاً 
التحدي الشرس لآلهة المصالح والشرك، التي تحجرت على قيمها ومثلها وأوضاعها، 
والتي حققت في سالف عهدها أكبر قدر من النجاح والفوز في هذه الدنيا، ووظفت كل 
مخلوقات الله لتثبيت هذه الأوضاع. ولا بد أنها ستقف بقوة أمام أية جهة تنشد التغيير، 

حتى لو كانت بوحي من الله نفسه.

وحسب،  الرسول  نفس  تساور  التغيير،  في  رغبة  مسألة  ليست  المسألة،  فإن  وإذاً 
أنماط  من  واحد  نمط  تغيير  يريد  ثائر،  أو  كان مجرد مصلح  وإنما   ، كان رسوًال لما  وإلا 
الحياة.. أحسَّ أنه يلحق غبناً أو حيفاً بالمجمع، فأراد تغييره، وكان على هذا الأساس 
وحده، سيخضع - كغيره - لكل المشاعر البشرية المتضاربة، وما كان سيتمتع بأية قدرة 
أو  يهرب،  سيتوقف،  وكان  حوله،  واستقطابهم  الناس  لقيادة  مؤهًال  تجعله  استثنائية، 
يساوم أو يتعثر عند أول معركة، وكانت الهزيمة لا بد لاحقة به، وربما هزم أمام نفسه 

وبنظر أصحابه أنفسهم إذا تراجع ولم يمض حتى النهاية.

يقين تام

إن يقين الرسول الأكيد، وتوجهه التام لحمل الرسالة الموكلة إليه، واندماجه الكلي، 
بكل ما تحمله من قيم ومبادئ وشعارات، يجعل من تصرفاته الحياتية اليومية، مهما تكن 
بسيطة، منصبة على تجسيد ما يحمله، وتكاد تكون أبسط مفردات هذه الحياة )شواهد( و 

)نماذج( معروضة أمام الآخرين الذين يتلقون منه الرسالة.

إن ذاته كلها مكرسة للرسالة التي يحملها ولا يكاد يرى غيرها، وتهون عليه كل 
القوى المعرقلة والمانعة والمعادية مهما استعملت من قدرات تدميرية وقمعية هائلة أمام 



مو�سوعة الثورة الح�سينية100

الآخرين ما دام متيقناً من الفوز في نهاية المطاف.. فوزاً لا يعرفه أعداؤه ولا يرجونه، 
إن ذاته منسجمة مع الذات الإلهية التي حمَّلته هذه الرسالة انسجاماً تاماً، ﴿..قُلِ اللهُ ثُمَّ 

ذَرْهُمْ..﴾)))

لْتُ وَهُوَ رَبُّ العَرْشِ العَظيِمِ﴾)))  ﴿فَإنِْ تَوَلَّوْا فَقُلْ حَسْبيَِ اللهُ َال إلَِهَ إلَِّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّ
فهو يحب في الله ويبغض في الله ويعطي في الله ويمنع في الله.

بعد  فيها،  يعمل  التي  الساحة  له على  نماذج مشابهة  الرسول تمتد لايجاد  إن مهمة 
وفاته واختفائه منها، مع أن هذه النماذج قد لا تؤثر نفس تأثيره أو تتطابق معه تطابقاً 
بعض  اعداد  خلال  من  وإنما  بذلك،  الرغبة  ابداء  بمجرد  عنه  يعبر  لا  أمر  وهذا  تاماً، 
النماذج المقربة منه، والتي يتوسم فيها قابلية وتفوقا واستعداداً لاكمال مهمته بعد غيابه، 
إنه يريد نقل يقينه إلى الآخرين، وهي مهمة تربوية تستدعي صبراً وثباتاً ويقيناً من قبل 

من يعد لمثل هذه المهمة.

إن هذا اليقين الذي يحمله الرسول، يجعله لا يرى أمامه إلا أداء مهماته على الوجه 
يحملها  التي  الرسالة  وعظمة  ينسجم  رفيعاً  متقناً  أداء   - سبحانه   - الله  يريده  الذي 
وعظمة وقدرة الخالق الذي أنزلها واختاره هو لتبليغها. إن عمق شعوره بالمسؤولية هو 
الذي يجعل منه معصوماً، إذْ أن أي انحراف مهما كان بسيطاً، وأي خروج عما يدعو إليه 
هو نفسه، سيكون انتكاسة كبيرة لهذا الدين الذي يدعو إليه.. وسيبدو أي )خطأ( من 
الرسول بنظر الآخرين مهما كان هذا الخطأ بسيطاً - أمراً غير قابل للفهم أو التبرير.. 
ناصعاً لها، وصورة  أن يكون وجهاً  إلى الآخرين،  وينقلها  الرسالة  فإن على من يحمل 

ناطقة تشهد بوضوحها وضرورتها أيضاً. بل الرسالة نفسها.

))) الأنعام: ٩١.
))) التوبة: ١٢٩.



101 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

الر�سول يطاع كيف ع�صي

لذلك فإن شهادة الله لرسله، وخصوصاً لخاتمهم محمد بأنه المصطفى، وأنه خير 
الخلق. وأنه بلغ الغاية في الخلق العظيم. ليس من باب زج الثناء لمجرد زج الثناء، وإنما 
به من  ما تحفل  بكل  الرسول وسنته،  أن سيرة  ينبهنا  أن  بذلك،  أراد - سبحانه - 
له، وأنها تشكل  امتداد  بل هي  المنزل،  الكريم  لكتابه  أوضاع وأقوال وأعمال، مكملة 
معه قوام الإسلام وأساساً لكل فعالياته وتشريعاته وقيمه. لذلك فإن طاعته مفروضة 
على الناس كطاعة الله. إذ أن محصل طاعته ستؤدي بالتالي إلى تحقيق ما يريده الله وإلى 
طاعته سبحانه ومن غير المعقول أن نجد تقاطعاً أو تناقضاً إذا ما أطعناهما كليهما.. الله 

ورسوله.

﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إلَِّا ليُِطَاعَ بإِذِْنِ اللهِ﴾.)))

سُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللهَ..﴾ ))) ﴿مَنْ يُطعِِ الرَّ

باِلُمؤْمِنيَِن  عَلَيْكُمْ  حَرِيصٌ  عَنتُِّمْ  مَا  عَلَيْهِ  عَزِيزٌ  أَنْفُسِكُمْ  مِنْ  رَسُولٌ  جَاءَكُمْ  ﴿لَقَدْ 
رَءُوفٌ رَحِيمٌ﴾)))

اَرُ خَالدِِينَ فيِهَا وَذَلكَِ  تهَِا الأنَْه ْ رِي مِنْ تَح ْ ﴿..وَمَنْ يُطعِِ اللهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَج
الفَوْزُ العَظيِمُ وَمَنْ يَعْصِ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلْهُ نَارًا خَالدًِا فيِهَا وَلَهُ عَذَابٌ 

مُهِيٌن﴾.)))

))) النساء: 64.
))) النساء80.

))) التوبة١٢٨.
))) النساء :١٣-١٤.



مو�سوعة الثورة الح�سينية102
ْ يَرْتَابُوا...﴾))) مَا الُمؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا باِللهِ وَرَسُولهِِ ثُمَّ َمل ﴿إنَِّ

﴿وَإنَِّكَ لَعََىل خُلُقٍ عَظيِمٍ﴾)))

ةً للِْعَاَمليَِن﴾)))  َ ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إلَِّا رَحْم

اَكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾))) سُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَه ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّ

وعندما يقول الرسول الكريم عن نفسه: »أنا سيدُ البشر ولا فخر«، ويقول: »إن 
الله خلق الخلق فجعلني في خير خلقه«.. فإنه لا يتباهى بذلك تباهي الجاهليين أو يفخر 
كفخرهم، وإنما يريد اقرار حقيقة: أنه مختار ومصطفى ومنتقى من قبل الله بشكل خاص 
لحمل خاتمة الرسالات؛ الرسالة الإسلامية الكاملة، إلى البشر كافة، في كافة أقطار الأرض 
وفي كافة الأزمان والعصور. لا على أساس التصورات البشرية الخاصة المجردة، بل على 
أساس اليقين المطلق والمعرفة الحقيقية بما أنزل الخالق، وعلى أساس المثل الأعلى الذي لم 
يكن نابعاً من تصوراته الذاتية، إن هذا »المثل الأعلى المنفصل عنه، الذي هو فوقه، الذي 
أعطاه نفحة موضوعية من الشعور بالمسؤولية، وهذا الشعور بالمسؤولية نجده في كل 
كيانه، في كل مشاعره وأفكاره وعواطفه ومن هنا كان النبي معصوماً على مر التاريخ«))) 
إنه لو لم يكن كذلك، وكان معرضاً كغيره للوقع بنفس الأخطاء التي يقع فيها الآخرون، 
لكان معرضاً أيضاً لعدم القدرة على القيام بنقل الرسالة نقًال أميناً، أو تحريفها بما يوافق 
هواه، وكان ذلك يمثل انتكاسة واضحة لهذا الدين - تسبب فيها قيام الرسول نفسه 

))) الحجرات: ١٥.
))) القلم: ٤.

))) الأنبياء: ١٠٧.
))) الحشر: ٧.

))) المدرسة القرآنية: ص١٨٧.



103 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

بالتحريف والتبديل! فإن انتكاسات أخرى محتملة لا بد أن نتوقعها من أناس آخرين، 
لا يحملون نفس اليقين الذي يحمله، كما نتوقع أن تتزايد وتتعمق على مر الأيام، ومعنى 
ذلك أن هذه الرسالة مقضي عليها بالفشل والموت منذ البداية.. وإن ضمانة ديمومتها 
وثباتها وتحكمها في الحياة أن لا يكون ناقلها إلى الناس، وهو الرسول، خاضعاً لما يخضع 
له الناس الآخرون من عوامل الضعف والانحراف والانسياق وراء الهوى أو المصلحة 
وصلتهم  قد  الرسالة  بأن  يقين  على  الجميع  ليكون  عنها،  منزهاً  يكون  وأن  الشخصية 

كاملة سالمة غير محرفة ولا مبدلة.

الإمامة امتداد للنبوة

إن أمام الرسل دائمًا - وعلى امتداد التاريخ - معارك حقيقية. إذ أن من احتكروا 
يكونوا  لم  وطواغيت،  وآلهة  عليا  مثًال  أنفسهم  ونصبوا  والثروات،  والنفوذ  السلطة 
ليتركوا الساحة، ويدعوا الأمور هكذا ببساطة، أمام من جاؤوا يساوون بين الناس، على 
ليتركوا  يكونوا  ولم  فقط.  الإلهية وحدها.. ووحدها  والسلطة  )الإلهي(  العدل  أساس 
دون   - هم  يكونوا  لم  لرسالات  الاستجابة  لمجرد  الناس،  على  وزعامتهم  قيمومتهم 
غيرهم على الخصوص يدركون محتواها الحقيقي - في غمرة تمتعهم بالامتيازات وحياة 
الرفاه والبذخ والتسلط. فكان لا بد من المعارك! لا بد من قيامهم بتكريس كل قواهم 
واستنفاد كل طاقاتهم للتصدي لأي عملية تغيير تعمل على )تعكير( صفو حياتهم التي 
نظموها، على أساس ضمان هذه المصالح، واستمرار وتكرار نموذج الحالة التي عاشوها 

وعاشها آباؤهم من قبل.

هذه  إن  بل  الرسل.  هؤلاء  قبل  من  لها  مماثل  باستعداد  تواجه  أن  بد  لا  والمعركة 
المعركة لا بد أن تكون أول ما يضعه هؤلاء الرسل نصب أعينهم، وعليهم أن يعدوا 
أنفسهم ومن آمنوا برسالاتهم لخوضها ضد هذه الطواغيت والآلهة المصطنعة.. »والمثل 



مو�سوعة الثورة الح�سينية104

بالنسبة  طريق  وقاطع  وحاجزاً،  البشر،  على  قيمًا  نفسها  من  تنصب  التي  المنخفضة 
للمسيرة التاريخية. لا بد من معركة ضد هذه الآلهة ولا بد من قيادة تتبنى هذه المعركة. 
وهذه القيادة هي الإمامة، هي دور الإمام. الإمام هو القائد الذي يتولى المعركة. ودور 
الإمامة يندمج مع دور النبوة في مرحلة من النبوة يتحدث عنها القرآن.. ودور الإمامة 
يندمج مع دور النبوة، ولكنه يمتد حتى بعد النبي، إذا ترك النبي الساحة، وبعد لا تزال 
المعركة قائمة، ولا تزال الرسالة بحاجة إلى مواصلة هذه المعركة من أجل القضاء على 

تلك الآلهة، حينئذ يمتد دور الإمامة حتى بعد انتهاء النبي«.)))

ومن هنا قام القرآن الكريم باعداد المسلم لفهم دوره الإيماني الذي يعني ببساطة 
ما  كل  رفض  أيضاً  ويعني  وأحكامه..  تعاليمه  بكل  والعمل  كله،  بالإسلام  التمسك 

مُ..﴾.))) ينَ عِنْدَ اللهِ الِإسَْال عداه ﴿إنَِّ الدِّ

َ دِينِ اللهِ يَبْغُونَ﴾.))) ﴿أَفَغَْري

ينِ القَيِّمِ...﴾.))) ﴿فَأَقِمْ وَجْهَكَ للِدِّ

مِ دِيناً فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ..﴾)))  َ الِإسَْال ﴿وَمَنْ يَبْتَغِ غَْري

وُتُنَّ إلَِّا وَأَنْتُمْ مُسْلمُِونَ﴾.))) ينَ فََال تَم ﴿إنَِّ اللهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّ

)))المدرسة القرآنية: ص١٩٦.
))) آل عمران: ١٩.
))) آل عمران: ٨٢.

))) الروم: ٤٣.
))) آل عمران: ٨٥.

))) البقرة: ١٣٢.



105 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق
مِ﴾.))) ِسَْال حْ صَدْرَهُ للِْإ َ دِيَهُ يَشْر ْ ﴿فَمَنْ يُرِدِ اللهُ أَنْ َهي

وُتُنَّ إلَِّا وَأَنْتُمْ مُسْلمُِونَ﴾.))) قُوا اللهَ حَقَّ تُقَاتهِِ وََال تَم ﴿اتَّ

نيِ مِنَ الُمسْلمِِيَن﴾.))) ا وَقَالَ إنَِّ َِّمنْ دَعَا إلَِى اللهِ وَعَمِلَ صَاِحلً ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قَوًْال م

إيمانه  صدق  فيها  يثبت  الله،  سبيل  في  يخوضها  ِملعارك  صعبة،  لمهمات  أعده  لقد 
به  وهداه  صدره  له  الله  شرح  الذي  الدين  بالإسلام،  تمسكه  وصدق  توجهه  وصدق 
وأراده أن لا يموت إلا وهو متمسك به، وقد أراده أن لا يعلن عن صدقه وعدم ارتيابه 
بالله ورسوله بمجرد بالقول، وإنما بالفعل المصمم الهادف الذي يجسد اصراره وعزمه 
على التغيير ودعوة الناس إلى دين الحق هذا أيضاً والدفاع عنه، مهما كانت الصعوبات 

والمتاعب التي سيلقاها.

العهدين  طيلة  استمرت  طويلة،  متواصلة  مهمة  كانت  ذلك،  في  القرآن  ومهمة 
اللذين نزل بهما في مكة والمدينة، كما أنها تستمر إلى ما شاء الله، مع كل الذين يتوجهون إلى 
هذا الكتاب الكريم، فيطالعون فيه قول الله الحق النافذ المبين، غير المحرف ولا المزور، 
الدائم للجهاد مع  لنا - في مجال الاستعداد  الممتنع المعجز، إن توجيهه  الكلام السهل 
النفس ومع أعداء الإسلام الناصبين له العداوة على الدوام، يوضح لنا بعبارة موجزة 
الدور الذي ينبغي أن نقوم به كمسلمين، مؤمنين، صادقين، غير مرتابين ولا متشككين 
مَا الُمؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا باِللهِ  ولا مترددين طوال حياتنا لا في مرحلة معينة وحسب..﴿إنَِّ
دون  يجسِّ فهم  اللهِ..﴾)))،  سَبيِلِ  ِيف  وَأَنْفُسِهِمْ  مْ  بأَِمْوَاِهلِ وَجَاهَدُوا  يَرْتَابُوا   ْ َمل ثُمَّ  وَرَسُولهِِ 

))) الأنعام: ١٢٥.
))) آل عمران:١٠٢.

))) فصلت: ٣٣.
))) الحجرات: ١٥.



مو�سوعة الثورة الح�سينية106

، لا يحسبون حساباً إلا لله وحده، لا خوف إلا منه ولا حب إلاله،  إيمانهم يقيناً وعمًال
ولا نهج إلا نهجه، ولا قول إلا قوله، ولا توكل إلا عليه.

قوله  وسمع  الحب،  ذلك  عن  الاع��راب  بمجرد  يتمثل  لا  العبادة  في  ومنهجهم 
ه  وقراءة كتابه، وإنما يتمثل في أداء سلوكي متكامل منسجم مع انحيازهم التام إلى صفِّ
مْ  ُ مَا الُمؤْمِنُونَ الَّذِينَ إذَِا ذُكرَِ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُه جملة وتفصيًال ورفض كل ما عداه... ﴿إنَِّ

لُونَ﴾))). مِْ يَتَوَكَّ نًا وَعََىل رَبِّه مْ إيِمَا ُ وَإذَِا تُليَِتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَْهت

الايمان- نوايا �أم عمل

ولا يقتصر عمل المؤمنين على مجرد )الإيمان( الذي قد تستشعره نفوسهم وتتشربه 
وعدم  انتهاجه  على  أنفسهم  يأخذون  واضح،  عام  سلوكي  حياتي  نهج  دون  حواسهم 
هذا  معالم  لهم  تتضح  لم  الذين  للآخرين  للتمهيد  يمتد  أنه  كما  عنه،  الحيدة  أو  الخروج 
الدرب، والأخذ بأيديهم ليعبروا عليه متوسمين نفس الطريق الذي سار عليه رسول 

الله والصفوة من صحبه.

وأمر كهذا لا ينال بمجرد التمني والنوايا )الصادقة(، وإنما تثبت النوايا صدقها، 
إذا ما حزمت النفس أمرها للجهاد على الساحتين كلتيهما ساحة النفس وساحة القتال 
الفعلي بالسيف واللسان والرأي والشعور، والجهاد لا يكون إلا في سبيل الله، وإلا فإنه 
غير مقبول، إذْ أنه غير مجد إذا لم يكن كذلك، وهناك ميادين عديدة يتبين لنا فيها كيف 
أنه في سبيل الله، إذا ما كان في سبيل الدفاع عن الدين أو المال أو العرض... والجهاد 
قد يكون بالنفس أو المال، وهما أعز ما يملك الإنسان، إنه يعد نفسه للتضحية والبذل، 
ويتوقع كل شيء في المعركة السجال الناشبة بينه وبين عدوه، غير أن أمراً واحداً، يدرك 

))) الأنفال: ٢.



107 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

أنه بالغه، مهما كانت نتيجة المعركة الأرضية الدائرة، وهو النصر المحتوم والفوز الاكيد 
حتى وإن استشهد أو قتل أو افتقد أو جرح أو أسر أو تشرد.. فلقد أدى مهمته إلى أبعد 

مدى استطاع القيام به، وما عليه إلا أن ينتظر الجزاء.

وهنا نقطة الافتراق عن النظرات الأرضية البحتة، النظرات البشرية المجردة،

التي لا تتطلع إلا إلى الطين والوحل والتراب، ولا تكاد تحس بروح الله التي نفخها 
فيها والمحيطة بها، والتي تريد أن تسمو بها إلى كل ما تحفل به من معان زاخرة بالعظمة 
والارتفاع والسمو، غير أنها تعاكس هذه الروح الإلهية وتأبى أن تسير إلا عكس التيار.

علي ا�ستمرار للر�سول

إن هذه المسيرة، هذه المعركة الدائمة لا بد لها من قائد حكيم، قائد مسدد بالعناية 
الإلهية، يسير أمام الأمة المسلمة، وتراه على الدوام رائداً وإماماً. إن دور النبي في هذه 
تنتهي  أن  بد  لا  النبي،  هذا  حياة  أن  غير  خلاف،  ولا  عليه  جدل  لا  والإمامة  القيادة 
من على هذه الأرض، مع أن دوره لا بد أن يستمر بنفس القوة والوضوح، وأن يحمل 
رسالته من تربى في أحضانه وتلقى منه وفهم عنه. لا بد أن يكون ابن القرآن الحقيقي 
- الذي لم يعرف طريقاً آخر ولم يتلق أو يفهم سوى لغة القرآن، هو المؤهل لهذا الدور 
القيادي الحساس الذي يعتمد عليه مصير الأمة ومستقبلها ما دامت المعركة قائمة، وما 
شعوب  قبل  من  بل  الأمة،  من  كبيرة  فئات  قبل  من  يفهم  ولم  بعد  ينتشر  لم  الدين  دام 

عديدة في العالم.

إن دور الإمامة ينبغي أن يفهم على هذا الشكل، ولا بد لها من ادراك ضرورة هذه 
الرسول، ويفترض أن يكون لها  لقيادة  المتمثلة بالإمام والتي هي شكل مشابه  القيادة 
لو أن الأمور سارت كما خطط لها وأعد لها من  القيادة،  لتلك  القوي  الدور  نفس 



مو�سوعة الثورة الح�سينية108

قبل، ولم يكن الأمر مجرد ثناء يزجه الرسول لأمير المؤمنين عندما قال له: »أنا 
وأنت أبوا هذه الأمة«، فهو يريد بذلك أن يلفت نظرياً إلى تطابق مسؤوليتهما في تربية 
هذه الأمة وقيادتها والأخذ بيدها حتى تتجاوز الأخطار وحتى تتاح لها الفرصة الكافية 
لفهم الإسلام من خلال العمل به وانتهاجه طريقاً وحيداً في الحياة، طريقاً يؤدي سلوكه 
إلى الفوز الاكيد.. »الإمامة هي في الحقيقة تلك القيادة التي تندمج مع دور النبوة. النبي 
إمام أيضاً. النبي إمام ولكن الإمامة لا تنتهي بانتهاء النبي، إذا كانت المعركة قائمة، وإذا 
ما كانت الرسالة بحاجة إلى قائد يواصل المعركة. إذا سوف يستمر هذا الجانب من دور 

النبي من خلال الإمامة«.)))

وفاة  بعد  الإمامة  باستمرار   المؤمنين أمير  قول  نفهم  أن  ينبغي  المعنى  بهذا 
قبل  من   النبي مسؤولياتها  تحمل  كما  لحملها  المؤهلين  رجالها  لها  وأن   ،النبي 
فينا  وخلّف  رشيدا،  ومضى  أميناً،  فأدى  ناطقاً،  وبذكره  صادعاً،  بأمره   أرسله  ..«
راية الحق، من تقدمها مرق، ومن تخلف عنها زهق، ومن لزمها لحق... إلا أن مثل آل 
محمد كمثل نجوم الماء، إذا خوى نجم طلع نجم..«))) ومن هذا المنظور ينبغي أن 
منه مجرد  يريد  أنه  نفهم  وأن لا  المعنى...  هذا  المؤمنين في  أمير  لكلام  فهمنا  يكون 
إعلام المسلمين بمنزلة آل البيت العالية، دون ترتيب مسؤوليات حقيقية عليهم 

تتناسب ومكانتهم ودورهم وفهمهم العالي للإسلام وإمامتهم للأمة.

».. والله ما أسمعهم الرسول شيئاً، إلا وها أنذا اليوم مسمعكموه، وما أسماعكم 
اليوم بدون اسماعهم بالأمس..«.)))

))) المدرسة القرآنية: ص ١٩٨.
))) نهج البلاغة: ص ٢٤٤.
))) نهج البلاغة: ص ٢٠٩.



109 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

أهل  وعندنا  الكلمات،  وتمام  العدات  وإتمام  الرسالات  بتبليغ  علمت  لقد  »تالله 
البيت أبواب الحكم وضياء الأمر«))).

»نحن الشعار والأصحاب والخزنة والأبواب، لا تؤتى البيوت إلا من أبوابها من 
أتاها من غير أبوابها سمي سارقاً«))).

»نحن النمرقة الوسطى بها يلحق التالي وإليها يرجع الغالي«))).

»أنا يعسوب المؤمنين..«))).

صدقوا.وإن  نطقوا  إن  الرحمن،  كنوز  وهم  القرآن،  كرائم  النبي(  )آل  فبهم   ..«
صمتوا لم يسبقوا«))).

بأن يعيه  نبيه فعلمنيه ودعا لي  »... وإنما هو تعلم من ذي علم... فعلمٌ علّمه الله 
صدري وتضطم عليه جوانحي« )))

إن ما ذكره أمير المؤمنين، لا يشير هنا إلى مواهب بشرية عادية تؤهل حامليها 
مسؤوليات  لتحمل  أصحابها  أعد  استثنائية  امكانات  إلى  يثير  بل  مح��دودة،  لمهمات 
استثنائية غير عادية، وهي قيادة الأمة وإمامتها. وسنتحدث عما ورد شأنها عن الرسول 

الكريم وما ورد من إشارات وأقوال صريحة بذلك في فصول لاحقة. 

))) نهج البلاغة: ص ٢٨٣.
))) نهج البلاغة: ص 33.

))) نهج البلاغة: ص 681.

))) نهج البلاغة: ص 731.

))) نهج البلاغة: ص 231.

))) نهج البلاغة: ص ٢٩٨.



مو�سوعة الثورة الح�سينية110

خلافة الان�سان - تكري�س العبودية لله

تصدى  ثقيلة،  وأمانة  صعبة  مهمة  كانت  الأرض  هذه  على  الإنسان  خلافة  إن 
الإنسان وحده للنهوض بمهامها، بعد أن رفضتها السماوات والأرض والجبال وأشفقن 
مِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا  ْ َ أَنْ َحي وَاتِ وَالأرَْضِ وَالِجبَالِ فَأَبَْني مَا ا عَرَضْنَا الأمََانَةَ عََىل السَّ منها ﴿إنَِّ

(((.﴾ هُ كَانَ ظَلُومًا جَهُوًال لَهَا الِإنْسَانُ إنَِّ َ وَحَم

مهامها  أداء  من  الإنسان  ولتمكين  الخلافة،  هذه  بأعباء  النهوض  طريق  وعلى 
له مناهج متكاملة،  المهام ووضع  فإنه )سبحانه(، أوضح هذه  الذي يرضيه،  بالشكل 
تمثلت بالأديان المختلفة التي ترافقت مع مسيرة البشرية، والتي لم تكن تختلف عن بعضها 
من حيث الجوهر، وكلها تنصب على عبادته والاخلاص له والتمكين لكلمته لتكون 
هي العليا. وهذه المناهج لم تكن مجرد أداء لبعض الشعائر أو الطقوس التعبدية وحسب، 
وخصوصياتها،  أمورها  بكل  تتدخل  للحياة  متكاملة  وتشريعات  مناهج  كانت  وإنما 
وتوجهها التوجيه الصائب الذي من شأنه أن يحل كل التناقضات والاشكالات التي 
أوجدها الإنسان نفسه على هذه الأرض، في غمرة الصراع على المصالح والدفاع عن 

الآلهة المصطنعة والطواغيت - وبدعم وتوجيه منها في أغلب الأحيان.

يْنَا بهِِ إبِْرَاهِيمَ  ينِ مَا وَصَّى بهِِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إلَِيْكَ وَمَا وَصَّ عَ لَكُمْ مِنَ الدِّ َ ﴿شَر
قُوا فيِهِ..﴾.)))  ينَ وََال تَتَفَرَّ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدِّ

لقد حددت الأديان بشكل حاسم وواضح مهمات الإنسان في خلافته على هذه 
 - الشامل  ونموذجها  وخلاصتها  الأديان  هذه  خاتم   - الإسلام  وأوضح  الأرض، 
بفعل  السابقة  الديانات  معالم  طمست  أن  بعد  للإنسان،  الصريح  الواضح  منهجه 

))) الأحزاب: ٧٢.
))) الشورى: ١٣.



111 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

الطواغيت وآلهة الهوى والعصبية والمصالح، والكهان والأحبار الذين قاموا بتحريف 
وتزوير مضامين الكتب المقدسة واخفاء بعضها واتلافها إلى الأبد.

إن منهج الإسلام، الذي تكفل باعثه بحفظه - في نهاية المطاف - عن طريق حفظ 
كْرَ  لْنَا الذِّ ا نَحْنُ نَزَّ كتاب الإسلام نفسه وقانونه ودستوره الأبدي - القرآن الكريم ﴿إنَِّ
افظُِونَ﴾)))- وقد صدق الله وعده - أوضح بجلاء مجمل النشاطات الإنسانية  ا لَهُ َحلَ وَإنَِّ
معه  ينتفي  بشكل  البشرية  العلاقات  وتنظيم  واعمارها،  الأرض  لمهمة خلافة  المطلوبة 
وجود الاستغلال والظلم وهيمنة الطواغيت والآلهة والأصنام، ووجود طبقات متباينة 
تبايناً حاداً صارخاً في مستوياتها المعيشية والاجتماعية، كما كان الحال في أوروبا في ظل 
المسيحية الممسوخة والمزورة، وكما هو الحال بعد ذلك وقبله على مر العصور، وكما هو 
الحال الآن أيضاً - عندما أوجدت )عوالم ثلاث( من المجتمعات والشعوب على خارطة 
الأرض، وقد شاء واضعو هذه الخارطة، أن يكون عالمنا الإسلامي ضمن العالم الثالث 

الجائع الجاهل المريض، وحتى في عوالمهم الأولى، وجدت طبقات وعوالم.

إن مهمة الإسلام الأولى، تكريس عبودية الإنسان لله وحده، وتخليصه من عبادة 
وايقافها،  المهمة  هذه  منع  الطواغيت  هؤلاء  ومهمة  والهوى،  والشهوات  الطواغيت 
لتكريس عبودية الإنسان لهم ولمصالحهم، من خلال التلاعب بهواه واضعافه، وتزيين 

كل ما ينحط بالنفس البشرية وينزل بها إلى حمأة الوحل والأقذار.

.(((﴾ ﴿أَفَأَنْتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكيًِال

 ِ بغَِْري هَوَاهُ  بَعَ  اتَّ َِّمنِ  م أَضَلُّ  وَمَنْ  أَهْوَاءَهُمْ  يَتَّبعُِونَ  مَا  أَنَّ فَاعْلَمْ  لَكَ  يَسْتَجِيبُوا   ْ َمل ﴿فَإنِْ 

))) الحجر: ٩.
))) الفرقان: ٤٣.



مو�سوعة الثورة الح�سينية112
هُدًى مِنَ اللهِ﴾))).

ِ عِلْمٍ﴾.))) بَعَ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَهْوَاءَهُمْ بغَِْري ﴿بَلِ اتَّ

بَعُوا أَهْوَاءَهُمْ﴾.))) نَ لَهُ سُوءُ عَمَلهِِ وَاتَّ هِ كَمَنْ زُيِّ ﴿أَفَمَنْ كَانَ عََىل بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّ

وإلا كيف يستميل الطغاة الناس ليكونوا عبيداً لهم؟

وإذ يقف الدين حجر عثرة في طريق أولئك الطغاة لتحقيق طموحاتهم وتطلعاتهم 
غير المشروعة، فإنهم يحاولون )ترويضه( و )تطويعه(، بتأويل ما يرد في القرآن الكريم 
رسول  لسان  على  بعضها  وافتراء  الأحاديث  بعض  وتحريف  هواهم)))،  على  وتغييره 
الخلافة، وتصرفاتهم  مركز  الشرعية على وضعهم في  الله وبعض صحابته لاضفاء 
اختاروهم  من  )ترويض(  و  واضح  بشكل  له  والمنافي  الإسلام  عن  البعيد  وسلوكهم 
ليقفوا إلى جانبهم، بعد أن اختاروا الوقوف إلى جانب الحق واستئصالهم إن استدعى 

الأمر، عن طريق القتل أو النفي أو السجن.

وهذه جوانب سنتعرض لها، في معرض التطرق إلى الخرق الجسيم الذي تعرض 
بشكل  )الخلافة(  أو  السلطة،  استلامه  وقبل  بل  الأموي،  الحكم  بداية  في  الإسلام  له 
رسمي، استجابت له الأمة طواعية أو جبراً، حتى أن المظهر الاحتفالي قد أضفي عليه، 
ليكون ذلك العام مشهوداً ومعروفاً بـ )عام الجماعة( مع أنه كان عام الافتراق العلني 
أحلامهم  فرصة تحقيق كل  تتح لهم  لم  الافتراق  ذلك  أرادوا  مَن  أن  مع  الإسلام،  عن 

))) القصص: 5.
))) الروم: ٢٩.
))) محمد: ١٤.

القرآن حمالٌ ذو  بالقرآن فإن  العباس »لا تخاصمهم  ))) لذلك كتب أمير المؤمنين إلى عبد الله بن 
وجوه تقول ويقولون ولكن حاججهم بالسنة فإنهم لن يجدوا عنها محيصا«  نهج البلاغة: ص 651.



113 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

لابعاد الناس نهائياً عن الإسلام، إن لم يقدروا على ايجاد طريقة حاسمة لاستئصال شأفة 
هذا الدين من كل النفوس والقلوب.

بين ع�صمة وطهارة �أهل البيت وانحراف الطلقاء

إننا نستطيع فهم أسباب العداء الذي يكنهّ مَن لم ينتسبوا لهذا الدين، ولم يعلنوا

تسمّوا  من  قيام  نفسر  أن  نستطيع  لا  أننا  غير  إليه،  وانتماءهم  له  العلني  ولاءهم 
إنهم  وهو  واحدا  سببا  إلا  لذلك  نجد  لا  وربما  وحرفه،  بتخريبه  إليه  وانتسبوا  باسمه 
لم يعلموا طواعية، ولم يستجيبوا إلا تحت وطأة الظروف وفي جو المد الإسلامي الذي 
اكتسحهم، فلم يروا مناصاً من احناء هاماتهم، وإلا ضاعوا إلى الأبد. وكانت المكاسب 
التي جنوها في غياب الشرعية والجو الصحي النقي أكبر مما حسبوا، إذ وقفت )الخلافة( 
من  كانوا  وما  المسلمين،  أول  لكانوا  البداية،  منذ  ذلك،  علموا  ولو  لصالحهم،  بالتالي 

الطلقاء الذين أجبروا على اعتناق الإسلام، غير أن للحوادث مفآجاتها الغريبة دائمًا.

اضطلع  وحده،  لله  الخالصة  والعبودية  التوحيد  قيم  لترسيخ  الإسلام  ومهمات 
عبده  على  المنزل  الله  فكلام  واحد،  وقت  في   العظيم والرسول  الكريم،  القرآن  بها 
ده هذا العبد سيرة وضّاءة وسنته معدة للعمل بها على امتداد الزمان  الكريم، جسَّ
الزمن  عن  الأمكنة  وأبعاد  الزمن  هذا  أطوال  ونأت  الشقة،  ابتعدت  وإن  والأمكنة.. 

الأول للرسالة، والمكان الأول الذي نزلت وترعرعت فيه.

ولا يحسبن أحد أن مهمة إمامة الأمة التي اضطلع بها الرسول كانت ستنقضي 
أوتنقطع بعد موته مباشرة، بل لا بد للإمامة أن تستمر، وإن انقطعت الرسالة بموت 
عن  وابتعاده  النبي  وفاة  بعد  حتى  يستمر  أن  الإمامة  لدور  بد  لا  كان   ،الرسول
الساحة،لابد من قيام من يستطيع فهم الإسلام، وتجسيد معطياته عمًال وسلوكاً بدور 



مو�سوعة الثورة الح�سينية114

الإمامة، ولا بد لمن يضطلع بهذا الدور أن يمتلك بعض المؤهلات التي امتلكها الإمام 
الأول، وهو الرسول الكريم لا بد من عصمة تقي هذا الإمام، كما وقت الرسول 
الكريم من غلبة الهوى والشهوة والسهو والنسيان وغيرها وغيرها، مما ينتاب الإنسان 
العادي، لا بد من تسديد إلهي لحمايته من مجمل الأخطاء البشرية التي يتعرض لها الناس 

في مسيرتهم الحياتية الطويلة.)))

وهنا تكمن نقطة الخلاف الأولى، إذ لو فهم من تولى منصب الخلافة، طبيعة العمل 
الذي قام به بانتزاع هذا المنصب من )صاحبه( الشرعي - المعصوم - لكان قد تراجع 
عن ذلك منذ البداية، بعد أن تجرأ آخرون - فيما بعد - مع أنهم أبعد الناس عن الإسلام، 
النصف  خلال  ذلك  حدث  وقد  كلها.  الأمة  متحدين  الحكم  سدة  على  الوثوب  على 
الأول من القرن الأول نفسه الذي نزلت فيه الرسالة، ولما وجد سبباً يدعوه للاحتفاظ 
بمنصبه، ولو ليوم واحد، ولما فكر أصًال بمنازعة صاحب الحق حقه، بل حق هذه الأمة 
التي كان لا بد لها ومن حقها وهي في بداية لقائها مع الإسلام وتعرفها عليه، وفي نشوة 
التعرف  من  تزيد  أن   - وأقذارها  الجاهلية  أوشاب  من  والخلاص  والفرح  اللقاء  هذا 
عليه والسير على نهجه، في جو صحي نظيف، بظل قيادة واعية مؤهلة، تجسد بسلوكها 
وسيرتها، سلوك وسيرة رسول الله نفسه، وتكمل مسيرته بشكل لايرى فيه المرء أي 

تناقض أو انحراف أو ابتعاد عن تلك المسيرة الشامخة.

فما دامت المعركة قائمة، وما دام الإسلام يتطلع، ليمتد في أرجاء المعمورة، رغم 
وما  ومحوه،  لضربه  دائمًا  يستعدون  الإسلام  أعداء  دام  وما  الظلم،  ودول  الطواغيت 

))) وقد شهد الله لنبيه وآله في كتابه العزيز بهذه الصفات النادرة التي منحهم إياها دون 
رَكُمْ تَطْهِيًرا﴾ وقد وردت هذه الآية كما  جْسَ أَهْلَ البَيْتِ وَيُطَهِّ بقية البشر بقوله ﴿ليُِذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّ
جاء في كل الصحاح والآثار المعتبرة - بحق النبي وعلي وفاطمة والحسن والحسين- وسنتطرق 

إلى ذلك في مجال آخر بعون الله.



115 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

دامت الجاهلية لا تزال تعيش في كثير من النفوس التي لم تفهم الإسلام بعد، ولم تتشرب 
مبادئه وقيمه، ولم ترتو من منهله العذب الزلال. فإن القيادة أو الإمامة المسددة بالعناية 
كل  على  النصر  تحقق  المعركة  هذه  بجعل  كفيلة  والزلل،  الخطأ  من  والمعصومة  الإلهية 

أعداء الإسلام في الجزيرة العربية وخارجها على السواء.

وهنا ندرك أبعاد شن الحملة الظالمة، لا لنفي العصمة عمن اغتصبت منه الخلافة 
وحسب، بل ونفي أي نص على هذا الحق، صادر عن رسول الله، أي نفي مضمون 
ومحتوى الإمامة، هذا الأصل المهم من أصول الدين، وإلغاء هذا الأصل المثبت والمقرر 

من قبل الله سبحانه. وهو أمر لا يملك تغييره إلا هو جل وعلا!

بين عقلية �أهل الوحي و�أهل الجاهلية

التاريخ بالشكل الذي يثير حفيظة بعضنا على  وهنا ينبغي أن لا نقلب صفحات 
أتاحت لمعاوية نفسه في  التي  بالطريقة  بعض بخصوص )نشوء الخلاف( على الخلافة 
النهاية أن يبرر جلوسه على كرسي الخلافة، ويجعل من نفسه )منافساً( لعلي بل وأن 

يطمع فيها حتى عبيد الله بن زياد بن ابيه بعد وفاة يزيد)))!

إننا لا بد أن نتعرف - عند التطرق إلى هذه النقطة الحساسة المهمة - على طبيعة 
العقلية القرشية التي استلمت لسلطان الدين الجديد، بعد أن كان سلطانها هو المهيمن 
والمسيطر على الساحة، ولا تحسبن أنها رأت في محمد منافساً لها وهو ابنها، بل أنها 

))) فقد ذكر الطبري أن عبيد الله بن زياد حين مات يزيد بن معاوية، قام خطيباً في أهل البصرة 
وحاول استمالتهم بقوله »فوالله لتجدن مهاجر والدي ومولدي فيكم وداري... وإن أمير المؤمنين 
فاختاروا   ... عددا  الناس  أكثر  اليوم  وأنتم  الشام  أهل  اختلف  وقد  توفي  قد  معاوية  بن  يزيد 
لأنفسكم رجلا ترتضونه لدينكم وجماعتكم«... ثم ».. بسط يده فبايعوه ثم انصرفوا بعد البيعة 
عليه.«  وثبوا  ثم  والله  كذب  والفرقة  الجماعة  في  له  نستقاد  أنا  مرجانة  ابن  يظن  لا  يقولون  وهم 

الطبري: ج٣ص٣٦٤-٣٦٥.



مو�سوعة الثورة الح�سينية116

علاقتها  واستثمار  لمصلحتها،  الجديد  دينه  وتوظيف  منه  الإفادة  كيفية  في  فكرت  ربما 
من  توسع  لكي  الدقيقة،  المالية  وحساباتها  التجارية  بعقليتها  اشتهرت  التي  وهي  به. 
نفوذها وتجارتها وكسبها! لكنها لمست اتجاهاً في هذا الدين يمكن أن يعصف بكل قيمها 
وكياناتها الجاهلية )العريقة(؛ رأت فيه تعرضاً سافراً وقوياً لنمط حياتها المتحجر والقائم 
على عبادة الأصنام الحجرية والبشرية على السواء، ولم تلمس من ابنها النبي القرشي أي 
استعداد للمساومة في أداء رسالته -وقد عرضت عليه الملك والجاه والمال ليتخلى عنها، 
وربما عن الجزء الذي يمس مصالحها - ولم تلمس منه أي تحيز إلى جانب قيمها الموروثة، 

وهي عشيرته وقومه.

الثقيلة. إن نبضه الدافق  الراكدة  كان نبض الرسالة القوي لا يتماشى مع دمائهم 
المتحفز الحي سيعصف بدمائهم الخاملة الضعيفة، ومن هنا خافوا الموت، وخافوا أن 
ودون  دونهم  لتستقيم  تكن  لم  الدنيا  أن  حسبوا  أن  بعد  الناس  من  الضعفاء  يساويهم 
مالهم وتجارتهم وقوامتهم على البيت الحرام وسقاية الحجيج وغيرها من مظاهر العظمة 
والنفوذ والجاه التي التمسوها لأنفسهم وأضافوها لرصيدهم في النسب القرشي العالي!

شعورية  تراكمات  نتيجة  نشأت  التي  العربية،  الجزيرة  في  الجاهلية  العقلية  إن 
بعض  في  منها  أطلت  التي  الاشعاعات  بعض  رغم  السنين،  لمئات  امتدت  وسلوكية 
والنجدة  والشجاعة  بالكرم  المتمثل  الإيجابي  السلوك  مظاهر  بعض  ورغم  الأحيان، 
بنظرة وتصور  بعد أن جاء  والفروسية وغيرها.. لم تكن تستطيع هضم الإسلام كله، 
النسيان.. مع أن  التصورات السابقة وتضعانها في زوايا  جديدين للحياة، تنسفان كل 
طريقة الإسلام لترسيخ تصوراته الجديدة اعتمدت الصعود التدريجي بالإنسان إلى قيم 
الإسلام، وتعاملت مع الواقعية البشرية، ولم تكن فيها أية لمسة يرفضها العقل البشري 

أو لا ينسجم معها.



117 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

، هي  التصورات والقيم الجاهلية، جملة وتفصيًال التي رفضت  العقليات  إن أول 
عليه،  أنزلت  أن  بعد  ثم  الرسالة،  عليه  تنزل  أن  قبل  حتى  نفسه،   الرسول عقلية 
معها  تنسجم  حياته  مظاهر  وكل  سلوكه  جعل  وأكيد،  ثابت  بشكل  وعلمها  وتيقنها 
وتكون تكملة لها... ولا بد أنه يحتاج إلى من يؤازره في هذا الأمر، ويملك نفس يقينه، 
أو يقيناً ثابتاً على الأقل، مبنياً على القناعة والتصديق التام به وبرسالته ليكمل مسيرته إذا 

ما توفي واختفى من الساحة.

ومن هنا كان اعداده الخاص لمن أراد أن يتولى المسؤولية بعده، ومن هنا أيضاً كان 
التصاقه به منذ الطفولة وحتى وفاته... ولم يكن ذلك دون سبب أن تفتحت عينا 
علي على دنيا محمد، وكانت مهمة النبي تشمل قيامه باعداد الجماعة المؤمنة الأولى 
المتيقنة المتحمسة لهذا الدين، لتكون طليعة للناس ورائدة، غير أن مستوياتها لا بد أن 
، وللاعمار والمدد السابقة التي عاشتها في زمن  تختلف طبقاً للفروق الفردية بينها أوًال
من  ويكون  الجاهلية  القيم  تعزيز  في  أثرها  لها  فهذه  الإسلام،  تدخل  أن  قبل  الجاهلية 
الصعب انتزاعها أو استئصالها إلا بعد مرور مدة طويلة، كما أن الأمر بالنسبة للشيوخ 

والكبار يكون أصعب منه بالنسبة لصغار السن والشباب.

فإن   ،ووصيه الرسول الوثيقة بين  الصلة  نقول عن طبيعة  أن  أردنا  ومهما 
إلى  الوصول  ونستطيع  طبيعتيهما  بين  الانسجام  إلى  يعود  لذلك  أول سبب موضوعي 
على  وبعرضهما  متحيزة،  غير  موضوعية  دراسة  الكريمتين  الشخصيتين  بدراسة  ذلك 
القرآن الكريم، نجد أنهما شريكا القرآن حقاً، وأن سلوكهما وعملهما، يشكل طريقاً ممتداً 

متكاملا معه.

واستعراض  والتعمق،  الفهم  من  الدرجات  أعلى  على  المبنية  الواعية  الدراسة  إن 
مختلف جوانب الشخصيتين الكريمتين، تبين لنا أن اختيار الوصي لم يكن عبثاً، ولم يكن 



مو�سوعة الثورة الح�سينية118

بدافع من عاطفة قرابة حميمة أو رحم قريب، وإلا فقد كان للنبي أقرباء عديدون، إن 
لم يصلوا إلى مستوى علي، فهم كانوا يتفوقون على غيرهم، ممن جلس على كرسي 
الخلافة فيما بعد بكل المواصفات والمؤهلات المطلوبة. فلماذا لم يختر أحدهم للمهمة التي 
اختار لها علياً وقربه منه، وأخذ على عاتقه مهمة تربيته واعداده ليكون نموذجاً مشابهاً 

له ونسخة منه؟

كلنا على الحق لو توخيناه حقا

ينبغي أن يمر عليها مروراً عابراً، لأن كل  إن هذه المسألة، عندما تناقش هنا، لا 
الذي  بالشكل  تتم  لا  أن  ينبغي  بموضوعية،  ومناقشتها  عنها.  نشأ  وفرقة  اختلاف 
يحرك الأحقاد ويزيد العداوات، إن تلك الحوادث قد انتهت، ووقع ما وقع.. وعلينا 
وسنة  الله  كتاب  الأصيل،  الضوء  بنبع  مستنيرين  أخرى،  مرة  أمرنا  شتات  نجمع  أن 
تقييم  ونعيد  وأفكارنا،  تصوراتنا  ونصحح  المعاصرة،  مشاكلنا  كل  لتعالج   ،نبيه
حوادث التاريخ الخاصة بهذا الدين، ومسيرته، ومواقف صناّعِهِ المختلفة، ونعيد تقييم 
الرجال وإعادة النظر بالمثل الأصيلة، ونشذب هذا الدين من كل ما لحق به من تلفيقات 

وأباطيل، وتحريفات وتأويل.

ما ضرنا لو أعدنا حق واعتبار، مَن غُبن وحُرم حقه، ولو بعد هذه المدة الطويلة، 
فائدة شخصية، بعد مرور قرون عديدة على وفاته، غير  ليستفيد منها الآن  انه لم يكن 
المستفيد منها نحن. إن من شأن ذلك أن يصحح مسيرتنا وتوجهاتنا ويوحد خط  أن 
تثار، ينبغي أن لا  التاريخية عندما  الشروع وتوحد هذه المسيرة. إن أمثال هذه المسائل 
تقريبنا وجمعنا على طريق  العكس  الفرقة والاختلاف، وإنما على  باعثاً لمزيد من  تكون 

انجاز المهمة التي كلفنا بها جميعاً، وهي تحكيم دين الله الحق في حياتنا.



119 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

وكم ستكون هذه المهمة ميسرة وممتعة، لو توحدت القلوب والمشاعر على طريق 
هذا العمل الإلهي العظيم الذي لا يتاح إلا لمن ارتضى الله وهدى قلبه للإيمان والخير 
والصلاح، ونذر نفسه لخدمة الله، لا يهمه إلا رضاه وهداه. فعلام نجعل من مسائل 
تهم  عامة،  مسائل  أنها  مع  بحتة،  شخصية  مسائل  الأمور  هذه  أمثال  حول  )الخلاف( 
الطرف  هذا  على  التجني  يعني  حق  وجه  دون  الطرفين  أحد  إلى  التحيز  وإن  الجميع. 
نفسه، إضافة إلى أنه تجنٍّ على الطرف الآخر، وإن الأمور متى عرفت بشكل واضح، 
فإن من شأن ذلك أن لا يلحق الأذى بأي طرف، فقد يكون التصرف نابعاً من )اجتهاد( 
أو رغبة أو ميل خاص أو نتيجة ظروف معينة، وليس من دافع خالص للشر مثلما يحاول 

البعض تصويره.

وإعادة الأمور إلى نصابها - ولو بعد فترة متأخرة، لن تضر أو تنفع من يقف الآن 
بين يدي الخالق العادل الرحيم الذي يجازي ويثيب ويتصرف بخلقه كما يشاء ويريد.. ! 

وهل نملك أن نغير - نحن - من الأمر شيئاً؟

يهلك فيَّ رجلان

لا شك أن غبشاً أو ضباباً قد أحاط بجو المسألة كلّها؛ مسألة استخلاف أبي بكر 
مجلس  قبل  من  ذلك  بعد  عثمان  استخلاف  ثم  علي،  دون   الله رسول  بعد  وعمر 
للشورى رشح أعضاءه عمر، فمما لا شك فيه أن التاريخ لم يقص علينا إلا الذي سمعه 
خلف  ودار  يسمعه،  لم  ما  إما  ذلك!  بعد  تسجيله  أو  اسماعه  أريد  الذي  أو  وسجله، 
الكواليس بعيداً عن سمعه وبصره - وهي أمور لا بد أن تحصل؛ إذ لا يمكن أن يفصح 
كل إنسان عن نواياه ودوافعه دائمًا بشكل علني، فلم يكن التاريخ معنياً بتسجيلها، إذ 
أنها أمور لا يعلمها إلا أصحابها، ويعلمها الله وحده. وإذا فإن مسائل الجزم بخصوص 
النوايا والأفعال، لا يمكن أن تجعلنا نأخذ بها على أساس التصور المجرد لحسن الظن أو 



مو�سوعة الثورة الح�سينية120

سوء الظن بمن قام بها استناداً إلى مواقف مسبقة متبناة، ومتأثرة بمواقف قديمة للآباء 
والأجداد، هذه هي المسألة ببساطة.

وهي مسألة دعا الإمام علي نفسه إلى عدم تبنيها أو الأخذ بها، والتحيز بدون 
وجه حق، ودون تدبر وتأمل:

»يهلك فيَّ رجلان: محب مفرط وباهت مفتر«.)))

»هلك في رجلان: محبٌ غالٍ ومبغض قالٍ«.)))

».. وسيهلك فيَّ صنفان: محب مفرط يذهب به الحق إلى غير الحق، ومبغض مفرط 
يذهب به البغض إلى غير الحق.. وخير الناس فيَّ حاًال النمط الأوسط فالزموه..«.)))

وقد روي عن الشعبي أنه قال »كان علي بن أبي طالب في هذه الأمة مثل المسيح 
ابن مريم في بني إسرائيل: أحبه قوم فكفروا في حبه، وأبغضه قوم فكفروا في بغضه«.)))

تبنِّيها  يدعيان  التي  القضية  حتى  يخدمان  لا  المتناقضان،  المتطرفان  فالموقفان 
والانحياز إليها وهي قضية الإسلام.

إن الانحياز لعلي هكذا دون معرفته ودون فهم سيرته ومواقفه، أو الانحياز 
 ضده، دون معرفة السبب الذي يدعو لذلك، لهو في الحالتين تجنٍّ صارخ عليه، إنه
 ،الله رسول  من  الحقيقي  وموقعه  وسيرته  مواقفه  وفهم  فهمه،  إلى  جميعاً  يدعونا 

))) نهج البلاغة: ص٧٦٥.
)))  نهج البلاغة: ص ٦٨٤.
)))  نهج البلاغة: ص ٢٩٦.

 العقد الفريد: ج5 ص59. وقد أخرج الحاكم ص122 ج٣ من المستدرك عن رسول الله (((
»يا علي إن فيك من عيسى مثًال أبغضته اليهود حتى بهتوا أمه، وأحبه النصارى حتى أنزلوا بالمنزلة 

التي ليس بها« المراجعات: ٢٠٨.



121 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

الموقع. وحينذاك سيدرك الجميع أن سيرته لم تختلف عن سيرة  وأسباب احتلاله هذا 
لة لها، فهي سيرة الإسلام نفسه. الرسول الكريم، بل هي مشابهة ومكمِّ

البحث  من  بد  لا  بل  ذلك،  في  الرغبة  وبمجرد  بالتمني  تنال  لا  المعرفة  هذه  إن 
أما  للحقيقة  ما دمنا طلاباً  أنفسنا عليه،  نأخذ  أن  بد  أمر لا  والدرس والاطلاع، وهو 
تبني مواقف الآباء الذين هم شيعة لعلي يحبونه ويوالونه ولا بد أن العديدين منهم قد 
درسوا جوانب كثيرة من حياته وسيرته، أو أنهم كانوا من الذين نصبوا له العداوة، وربما 
لم يعرفوا إلا القليل عنه، وربما القليل المشوه المزور، فهذا أمر نلمسه في واقعنا، ونرى أنه 
هو الذي يعمل على تشتيت أمرنا وافتراقنا وتثبيت سوء النوايا فيما بيننا.. والأمر نفسه 
ينبغي أن يكون مع كل شخصية إسلامية برزت على ساحة الأحداث. لا بد من دراسة 
الخلفيات  البحث عن  بد من  المواقف والأعمال والتصرفات، ولا  وبحث دقيقين عن 
دائمياً، وستبقى  فراقنا  نلتقي، وسيبقى  أن  فبدون ذلك لا يمكن  التي كمنت خلفها، 
، وستظل الأمور والمواقف  معارك الجدل، وربما السيف، بيننا سجاًال وأوارها مشتعًال
غير محسومة وغامضة وضبابية، وسيجد من يريد تأجيج الخلاف وتعميقه مجاًال رحباً، 
لا للنيل ممن يتبنون مختلف المذاهب. والمواقف، بل والنيل من الإسلام وكل المسلمين 
أنفسهم، والأمثلة أمامنا أكثر من أن تعد أو تحصى. وقد شكلت إحدى مشاكلنا الدائمية 

)المستعصية(. 

إن الخاسر الوحيد هم المسلمون، وإنهم في عصر المواجهة هذا الذي يتقنع العدو 
فعًال  الغريبة  هي  الأمور  هذه  وكأن  والتطور،  والحداثة  والموضوعية  العلم  بأقنعة  فيه 
عن الإسلام، وكأنها تتقاطع وتتعارض مع قيمه وتطلعاته الدائمية لقيادة الحياة وحل 
المصالح  فيه  الذي تتصارع  المواجهة هذا  المفتعلة. إنهم في عصر  مشكلاتها وتناقضاتها 
إلى  بحاجة  المدمرة،  ونواياهم  القبيح  وجههم  عن  الأعداء  فيه  يسفر  والذي  والقيم، 



مو�سوعة الثورة الح�سينية122

توجه موحد، أساسه الإسلام وكتابه العظيم، دون التحسس الدائم )بالعقد القديمة( 
و)الخلافات العقائدية...!( بخصوص بعض الأفكار وبعض مسائل التاريخ التي لم يتم 
الحوار فيها بجدية، إن لم يكن بتصور مسبق، أخذ طابع التعصب المذهبي البغيض رغم 

وضوح العديد من الأمور والشواهد.

ان�سياق مع ت�ضليلات معاوية

ولنستعرض وجهاً محدداً للمسألة، لا نخلط فيه أوراق معاوية مع أوراق أبي بكر 
وعمر وعثمان، كما أراد هو نفسه وسعى إليه كإحدى التبريرات التي حاول أن يستند 
رغم  سبقوه  من  ركب  في  نفسه  واضعاً  علي،  دون  الخلافة  في  )أحقيته(  لاثبات  عليها 
الجميع، كما يفعل البعض الآن حينما تنطلي عليهم حيلة معاوية الماكرة جداً فيضعوه في 
ركب الخلفاء السابقين، فمعاوية ليس بالإنسان الساذج الذي يقدم على مصارعة علي 

دون أن يعد للأمر عدته، ويشهر السلاح المناسب من المكر والدهاء والسياسة!

ولا نريد لهذه المسألة أن تأخذ حيزاً كبيراً من هذا الكتاب، مع أننا لا نريد اهمالها 
ودراستها، على  لها،  والتفرغ  كبيرة،  مسألة  الدراسة، ولأنها  كبيراً بهذه  لها مساساً  لأن 
أساس علمي موضوعي بعيد عن التحيز والعاطفة المجردة والتصورات المسبقة، أمر 
التي يبدو أنها لم تنته لحد الآن  يستدعي قيام عدد من المتخصصين المعنيين لهذه المهمة 
نتيجة بأي  الذي لا يؤدي إلى  البيزنطي  الوقت على طريقة الجدل  وربما تستمر لبعض 

حال من الأحوال.

خلافة  على  )التنافس(  مجال  وهو  المجال،  هذا  في  وجهتين  يتخذ  إذاً  فالبحث 
.المسلمين بعد وفاة رسول الله

جهة  من  علي  و  جهة  من  وعثمان  وعمر  بكر  أبي  بين  )المنافسة(  الأولى:  الوجهة 



123 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

أخرى.

الوجهة الثانية: )المنافسة( بين معاوية وعلي بعد ذلك.

ولكل من هاتين الوجهتين خصوصياتها وأسبابها ودوافعها. ولا يجب بأي حال 
التاريخية على الأقل - دمجهما كمرحلة واحدة تتخذ  من الأحوال - ومن باب الأمانة 
الحقائق  على  كبيرة  جناية  ذلك  كان  وإلا  والدوافع،  الأسباب  نفس  ولها  الاتجاه  نفس 

والوقائع التاريخية وعلى من تشملهم هذه الدراسة جميعاً.

إن معاوية عمل على اظهار كل )خلاف( معه وكل )منافسة( وكأنه خلاف ومنافسة 
مع من سبقوه وأنه كان )مظلوماً( و )مغبوناً( كما كان من سبقوه أيضاً. وأوحى بطريقة 
التي  )المنزلة(  هذه  استغلال  محاوًال  صفهما،  إلى  وأنه  الشيخين  بسيرة  يسير  بأنه  ماكرة 
لدى  واسعة  بمنزلة  يتمتعان  أنهما  يعلم  وأنه  خصوصاً  شديد  بدهاء  نفسه  فيها  وضع 
فئات عديدة من المسلمين، وأراد بذلك أن يستميل هؤلاء ويحصل على نفس المنزلة التي 

.حصل عليها الشيخان، ويضمن أن ينحاز إليه من انحاز إليهما ضد علي

محتج  وكأنه   علي تصوير  معاوية  أراد  لقد  كبير؛  حد  إلى  فيه  نجح  ما  وهذا 
دائمي ورافض لكل )خليفة( )يجمع عليه المسلمون - ابتداء من أبي بكر وحتى معاوية 
نفسه، وإن الدافع إلى ذلك )الحسد والبغي(. وأراد تصوير المسألة لتبدو - حينما تمتد 
في المستقبل - وكأنها )حسد وبغي( من )أولاد وأحفاد( من حُرم الخلافة، لأولاد من 

أصح )خليفة( وأصبحوا هم )خلفاء( بعده.

حد  على  العرب  رقاب  له  وذلل  يزيد،  لحكم  مهد  وقد  معاوية  أن  نحسبن  ولا 
له،  وغيره   الحسين رفض  مثل  المحتملة  التفاصيل  بعض  عن  سيغفل  كان  تعبيره، 
وقد بدا وكأنه كان يحتمل هذه المسائل على ضوء معرفته بالحسين ويزيد على السواء. 



مو�سوعة الثورة الح�سينية124

وقد أخبرتنا وقائع التاريخ - كما سنرى فيما بعد - أنه أعدَّ للأمر عدته حتى بعد وفاته، 
ما سار  إذا  الكوفة  بن زياد على ولاية  الله  لعبيد  أن يظهر عهداً مكتوباً  وأوصى مولاه 

الحسين إليها.

كما أراد معاوية أن يصور علياً كإنسان خيالي غير واقعي أو )مثالي(، بمعنى ابتعاده 
عن القيم )البشرية( العادية والمتدنية، وأن ما يطمح إليه لا يدخل ضمن الأمور التي 
بمختلف   - المتدنية  القيم  توظيف  وأراد  والدهاء،  الحيلة  قليل  وأنه  تحقيقها،  يمكن 
الحجج والذرائع - ليحارب بها )القيم المثالية( التي دعا لها الإمام، وهي على أي حال 
جميع  رفع  الإسلام  أراد  عليا  قيم  لأنها  إلا  )مثالية(  ليست  وهي  نفسها،  الإسلام  قيم 
البشرية منذ  بيد  لتأخذ  المنحط،  البهيمي  المستوى  يرد لها أن تهبط إلى  إليها، ولم  الناس 
البداية إلى الطريق الإلهي المعد من قبل الخالق القدير اعداداً متقناً منسجمًا بشكل تام مع 

الطبيعة البشرية السويّة.

إليها معاوية  التي لجأ  وسنتطرق - إن شاء الله -إلى بعض الخطوات والأساليب 
بهذا الخصوص، وواظب عليها بجد وحماس للوصول إلى غايته النهائية، وهي اخضاع 
الأمة كلها وجعلها تمتثل له امتثاًال تاماً، وجعل نفسه في مصاف أبي بكر وعمر وعثمان  
مع أنه اعترف في بعض المناسبات بأنه لا يمكن أن يصل حتى إلى مستوى عثمان..))) 
واظهار نفسه كمنافس مساوٍ لعلي، بل ومتفوقاً عليه إلى بعض الأمور مثل السياسة 
والدهاء، وتحميله مسؤولية قتل عثمان والسكوت عن قتلته، مع أن معاوية نفسه، كان 

))) فقد روي أن معاوية قال ليزيد »كيف تراك فاعلا إن وليت؟ 
قال: يمتع الله بك يا أمير المؤمنين، قال لتخبرني: قال، كنت والله يا أبه عاملا فيهم عمل عمر بن 

الخطاب.
فقال معاوية: سبحان الله يا بني والله لقد جهدت على سيرة عثمان بن عفان فما أطقتها فكيف بك 

وسيرة عمر؟« البداية والنهاية: ج٨ ص ٢٣٣.



125 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

أحد الذين مهدوا لقتل عثمان وكان أحد الأسباب التي مهدت لقتله - كما سنرى بشكل 
لا يدعو للشك أبداً - فيما بعد.

فمعاوية  إليها،  ينتبهوا  أن  الجمع  وعلى  المكر،  من  كثير  على  تنطوي  مسألة   وهذه 
- على أي حال- ليس كأبي بكر وعمر، وحتى ليس كعثمان - كما اعترف هو بذلك أنه 
انتهازية، لا ترى إلا مصالحها ولا ترى  معاوية فقط، مزيج خاص من عبقرية مدمرة 
أنه يحسب حساباً لله أو للآخرة  أمامها، وليس في عمله ما يدل على  الدنيا  سوى هذه 
والمعاد ويوم الجزاء. إن توجهه أرضي بحت، لا يهتم بأية قيم سماوية أو دين قويم، حتى 
ولو كان هو الإسلام نفسه، الذي اتخذه ذريعة وغطاء يجمّل ويزين به عرشه المزركش 

بشعارات الشرعية والجماعة ووحدة الأمة.

وقد يهول هذ الكلام بعض الناس، وقد يعتبرونه قذفاً بحق شخصية )إسلامية( 
)الفتوحات الإسلامية(،  توسيع  ! وعملت على  بوجوههم..  الروم ووقفت  واجهت 

وحاربت الخوارج، وأرست دعائم الدولة العربية.

اجراءاتها  لبعض  الدوافع  كانت  وماذا  فعًال  )الشخصية(  هذه  به  قامت  ما  أما 
توضيحه.  ضرورة  نحن  ونرى  ثانوية،  أهمية  يعطى  ان  ينبغي  الذي  فهذا  وتصرفاتها، 
ترد بشأنها، في  التي قد  التساؤلات  اليسير الإجابة عن  فهذه مباحث عديدة ليس من 
مثلا  قومي  حزب  بمفهوم  عربية  وحدة  عن  نتكلم  نحن  فهل  معدودات.  صفحات 
نتكلم عن )زعيم(  أننا  أم  العربية،  الوحدة  للعرب وعزز  انتصر  قد  معاوية  إن  لنقول 

للدولة الاسلامية الوحيدة في العالم؟

باسهاب  عنها  التحدث  لنا  ستتيح  النقاط  هذه  إلى  العودة  إن  حال،  أي  وعلى 
ووضوح، غير أننا سنتحدث بايجاز - كما قلنا - عن الأمر الأول الذي لم يكن معاوية 



مو�سوعة الثورة الح�سينية126

طرفاً مباشراً فيه، وهي مسألة الخلاف بين علي ومن سبقوه على الخلافة.

علي معدًّ للخلافة

انتقل الرسول إلى الرفيق الأعلى، بعد أن أدى رسالته إلى الناس كافة، غير أن 
يستمر  لمن  الكريم، تحتاج  الرسول  كانت تحتاج لمن يحملها كما حملها  الرسالة  هذه 
الوليدة والناشئة في خضم  الدولة الإسلامية  في توضيحها ونشرها، ويقف على رأس 
الجاهليات العديدة، ليخرج بها من معارك متوقعة - بل واقعة فعًال - منتصرة على كل 
تلك الجاهليات، فهي رسالة إلى الناس كافة، في مشارق الأرض ومغاربها، تحكم الناس 
في هذه المشارق والمغارب، وتوجه حياتهم، بل وتقودها، وتكون المصدر الوحيد لكل 
محدود،  لأمدٍ  لا  حياتها،  ومناهج  وحضاراتها  قيمها  كل  وأصل  وتطلعاتها،  توجهاتها 

وإنما إلى الأبد، إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها.

 وهي مهمة ضخمة جداً وحساسة جداً، ينبغي أن يتصدى لها قائد كالرسول
نفسه، أو رجل تلقى عنه - مباشرة - رسالته، ويؤديها أداءً واعياً كأدائه، رجل يفهم 
أو  أو سابقة  نزعة  الإيمان، وقد خلا من كل  ويؤمن بها كل  الفهم،  الرسالة حق  هذه 
نظرة جاهلية قديمة، رجل لم يعش حياة الجاهلية لضمان سلامته من أمراضها الظاهرة 

والكامنة.

بسلوكه  ويكون  وأسرارها،  مهماتها  كل  ويعي  الفهم،  حق  الإسلام  رسالة  يفهم 
المهمة  لمثل هذه  يعد  لمن  بد  اليومي وجهاً من وجوهها ورمزاً من رموزها. لا  الحياتي 
يكون  أن  بد  المرتقبة، ولا  بالمهمات  الوعي  من  قدر  أعلى  يكون على  أن  الدقيقة  الإلهية 
متمتّعاً بأعلى القدرات التي تؤهله للنجاح في هذه المهمات الصعبة والدقيقة )بعد غياب 
رسول الله ووفاته، ومعداً بشكل خاص على يدي الرسول الكريم نفسه، يتلقى 



127 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

عنه بشكل مباشر، وينشأ ويتربى على يديه الكريمتين اضافة إلى سابقة في الدخول 
إلى هذا الدين، وأصل طاهر منزه شريف لا يقل عن أصل رسول الله الطاهر المنزه 

الشريف نفسه.

وحتى المراحل العمرية - منذ بدايتها - والتي أمضيت مع رسول الله وأريد 
لبقيتها أن تكون امتداداً لعمره الشريف نفسه، كانت تبدو وكأنها أمر مقصود ومدبر 

من قبل العناية الإلهية، لكي يعيش الناس في ظل الرسول حتى بعد وفاته.)))

 ،وقد يقول قائل: أهي مواصفات )يضعها( من يضعها.. لتبرير الانحياز لعلي
. لكي يشغل هذه المهمة؟ وهي متوفرة فيه فعًال

أن  الوليدة  الإسلامية  الدولة  رأس  على  يكون  لماذا  الشروط؟  بهذه  د  التشدُّ ولماذا 
أن  ينبغي  التي  الإسلامية،  الدولة  رأس  لأنه  والجواب:  الشروط؟  بهذه  متمتعاً  يكون 
ولم  الجميع  به  وآمن  الجميع  به  اقتنع  الذي  الرجل  ذلك  نفسه   الله رسول  فيه  ترى 

 يشير دائمًا إلى قربه من النبي ويمكن أن نفهم - على هذا الأساس - لماذا كان الإمام علي (((
لتمر  الطويلة  الفترة  بداية حياته وحتى وفاته، فلم تكن تلك  وإلى علاقتهما الحميمية منذ 
مثله ويفهم الإسلام كما فهمه - ويمكن مراجعة الإشارات  بطبعه ويكون  يتطبع  أن  بينهما دون 
العديدة التي أشار بها الإمام إلى ذلك ومنها هذه الإشارة الواضحة »وقد علمتم موضعي من 
رسول الله بالقرابة القريبة، والمنزلة الخصيصة. وضعني في حجره وأنا ولدٌ، يضمني إلى صدره، 
ويكنفني في فراشه، ويمسني جسده، ويشمني عرفه، وكان يمضغ الشيء ثم يلقمنيه، وما وجد لي 
كذبة في قول، ولا خطلة في فعل... ولقد كنت أتبعه اتباع الفصيل اثر أمه، يرفع لي في كل يوم من 
أخلاقه علمًا، ويأمرني بالاقتداء به، ولقد كان يجاورني كل سنة بحراء فأراه ولا يراه غيري. ولم يجمع 
الوحي والرسالة،  نور  أرى  ثالثهما.  وأنا  وخديجة   يومئذٍ في الإسلام غير رسول الله بين واحد 
ما  الله  رسول  يا  فقلنا   ،عليه الوحي  نزل  حتى  الشيطان  رنة  سمعت  ولقد  النبوة،  ريح  واشم 
أنك  ما أرى إلا  ما أسمع، وترى  إنك تسمع  الشيطان قد أيس من عبادته.  قال: هذا  الرنة،  هذه 
لست بنبي، ولكنك لوزير وأنك لعلى خير« نهج البلاغة: - تحقيق وضبط د. صبحي الصالح - 

دارالكتاب اللبناني - بيروت ط2 1982م ص٣٠٠ - ٣٠١.



مو�سوعة الثورة الح�سينية128

يختلف عليه اثنان.

فهو ليس رأس الدولة الرومانية أو الفارسية أو غيرهما، إنه رمز للإسلام نفسه.

ه لها؟ ونجيب أيضاً: الرسول  وقد يقول قائل: ومن أراده لهذه المهمة؟ ومن أعدَّ
الكريم أراده لها. وربما يتساءل: هل نص على ذلك وأراده كرغبة إلهية موحى بها أم 

كرغبة وهوى شخصي.

وهنا قد نلمح أول شرخ في جدار الايمان بأمانة وصدق الرسول الامين، فهل 
نبيح لأنفسنا أن نعتقد أن الرسول ينطق عن الهوى، وأن رغباته الشخصية وعواطفه 
ابنته وربيبه، تغلب على رغباته في رفع الإسلام  ابن عمه الأثير، بل أخيه وزوج  نحو 
ألم يكن الإسلام يستحوذ على كل  تتقاطع تلك مع هذه؟  ونشره واعلاء شأنه؟ وهل 
مشاعره ورغباته بل ووجوده؟ فهل كان سيميل بدافع العاطفة المجردة بحق هذا الأخ 
التي كرس لها كل لحظة من  الكبرى  الذي محضه حبه، وينسى مهمته  العزيز  الأصغر 

حياته الشريفة، ولم ينسها أبداً؟

إذا ما اعتقد أحد بذلك، ومال إلى الظن به، وتشكك برسول الله وأمانته وحرصه 
على تبليغ الرسالة بشكل تام، فإنه يشكك بحقيقة التنزيل نفسه وبصحة الرسالة نفسها، 

وكيف يؤمن إنسان بأمر تراوده حوله الشكوك؟

رغبة الرسول لم تكن رغبة شخصية بحتة؛ فهو بعد أن أعد أخاه وربيبه لهذه 
المهمة الدقيقة طوال حياته الشريفة، ليكمل مشواره الطويل، بما امتلك من مؤهلات 
نادرة غير متاحة لبشر عادي )كالقوة الخارقة في الجسم والعقل(، لم ينس، قبل أن يعرب 
عن ذلك صراحة في حجة الودع عند )غدير خم())) أن يشير اشارات موحية واضحة 

الأعلام( عن  واحد من  بسند مجمع على صحته )صرح بصحته غير  الطبراني وغيره  أخرج   (((



129 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

زيد ابن أرقم قال: خطب رسول الله بغدير خم تحت شجرات، فقال: أيها الناس، يوشك أن 
بلغت  قد  أنك  نشهد  قالوا:  قائلون؟  أنتم  فماذا  مسؤولون،  وأنكم  مسؤول،  وإني  فأجيب،  ادعى 
إله إلا الله، وإن محمداً عبده  أليس تشهدون أن لا  وجاهدت ونصحت، فجزاك الله خيراً، فقال: 
ورسوله، وإن جنته حق، وأن ناره حق، وإن الموت حق، وإن البعث بعد الموت حق، وان الساعة 
ثم  اللهم اشهد.  قال:  بذلك،  بلى نشهد  قالوا:  القبور؟؟  يبعث من في  الله  فيها، وان  آتية لا ريب 
قال: يا أيها الناس، إن الله مولاي، وأنا مولى المؤمنين، وأنا أولى بهم من أنفسهم، فمن كنت مولاه، 
الناس إني فرطكم،  أيها  يا  قال:  ثم  اللهم وال من والاه وعاد من عاداه،  يعني علياً،  فهذا مولاه، 
وإنكم واردون علّيَّ الحوض، حوض أعرض مما بين بصري إلى صنعاء، فيه عدد النجوم قد حان 
كتاب  الاكبر،  الثقل  فيهما،  تخلفوني  كيف  الثقلين،  عن  عليَّ  تردون  حين  سائلكم  وإني  فضه،  من 
تبدلوا،  به، لا تضلوا ولا  فاستمسكوا  بأيديكم،  تعالى، وطرفه  الله  بيد  الله عز وجل، سبب طرفه 
آه )هذا  يردا عليَّ الحوض.  ينقضيا، حتى  اللطيف الخبير أمانه لن  نبأني  فإنه قد  بيتي،  وعترتي أهل 
لفظ الحديث عند الطبراني وابن جرير، والحكيم الترمذي عن زيد بن أرقم، وقد نقله ابن حجر 
من  ص25،  فراجع  المسلمات  ارسال  صحته  وأرسل  سمعته،  الذي  باللفظ  وغيره  الطبراني  عن 
الصواعق( - المراجعات - الإمام عبد الحسين شرف الدين الموسوي/ دار التعارف للمطبوعات، 
بيروت- لبنان، ط18 1398هـ/١٩٧٨ م ص215- 216 وقد علق الإمام عبد الحسين شرف 
تنبيهاً إلى أن  الزكية  إليهم نفسه  الغدير فقال »إنما نعى  الدين تعليقات لطيفة على فحوى خطاب 
الوقت قد استوجب تبليغ عهده واقتضى الإذن بتعيين خليفة من بعده أو أنه لا يسعه تأخير ذلك 
عن  لأمته  غنى  ولا  احكامها،  من  له  بد  لا  التي  المهمة  هذه  إحكام  قبل  فيجيب  يدعى  أن  مخافة 
اتمامها« ص٢١٥ وقال: »لما كان عهده إلى أخيه ثقيًال على أهل التنافس والحسد والشحناء والنفاق، 
أراد -قبل أن ينادي بذلك- أن يتقدم في الاعتذار إليهم تأليفاً لقلوبهم واشفاقاً من معرة أقوالهم 
تركه.  إلى  له  سبيل  فلا  عنه،  ومسؤول  بذلك  مأمور  أنه  ليعلموا  مسؤول،  وإني  فقال:  وأفعالهم، 
وقد أخرج الإمام الواحدي في كتابه أسباب النزول بالاسناد إلى أبي سعيد الخدري، قال: نزلت 
غْ مَا أُنْزِلَ إلَِيْكَ مِنْ رَبِّكَ﴾ المائدة ٦٧، يوم غدير خم في علي بن أبي  سُولُ بَلِّ ا الرَّ َ هذه الآية ﴿يَا أَُّهي
طالب« ص٢١٦ وقال »لعله أشار بقوله: وأنكم مسؤولون، إلى ما أخرجه الديلمي وغيره، كما 
مُْ مَسْئُولُونَ﴾ الصافات:24  في الصواعق وغيرها - عن ابن سعيد، أن النبي قال ﴿وَقِفُوهُمْ إنَِّه
عن ولاية علي. وقال الإمام الواحدي: إنهم مسؤولون عن ولاية علي وأهل البيت، فيكون الغرض 
من قوله: وإنكم مسؤولون، تهديد أهل الخلاف لوصيه ووليه.« ص٢١٦ وقال »تدبر هذه الخطبة 
من تدبرها، وأعطى التأمل فيها حقه، فعلم أنها ترمي إلى أن ولاية علي من أصول الدين كما عليه 



مو�سوعة الثورة الح�سينية130

إلى موقع علي من الإسلام ومنه خاصة، وأن يقول للناس، من هو علي، وإن يدلهم 
عليه، مع أنهم يعرفونه جيداً كقائد موعود مرتقب للأمة الإسلامية.

أن  يدّعون  كثيرون  راح   - بعد  فيما  نشأ  الذي   - وال�رصاع  الخلاف  خضم  وفي 
إشارات  أشار   وأنه به،  خاصة  تكن  لم   علي إلى  وإشاراته  الرسول  تصريحات 
للصعب  وصلاحيتهم  أهميتهم  إلى  فيها  ألمح  الصحابة،  من  غيره  إلى  مشابهة  أخرى 
من الأمور! ولكننا نسأل هؤلاء: هل إن إشارات الرسول إلى علي كانت مجرد 
إشارات عابرة، أم أنها كانت تريد اعداد هذه الأمة للالتفاف حول هذا القائد المرتقب 

والمعد والمربّى من قبل الرسول نفسه، وكذلك من يأتي بعده من سلالته الشريفة؟

وهل كانت الآيات القرآنية الكريمة النازلة بحق علي))) تعبر عن الإشارة المجردة 

، فقال: أليس تشهدون أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله؟ إلى أن  الإمامية حيث سألها أوًال
قال: وإن الساعة آتية لا ريب فيها، وإن الله يبعث من في القبور، ثم عقب ذلك بذكر الولاية ليعلم 
أنها على حد تلك الأمور التي سألهم عنها فأقروا بها، وهذا ظاهر لكل من عرف أساليب الكلام 
ومغازيه من أولي الأفهام« ص٢١٦ وقال »قوله: وأنا المولى، قرينة لفظية، على أن المراد من المولى إنما 
هو الأولى فيكون بالمعنى: إن الله أولى بي من نفسي، وأنا أولى بالمؤمنين من أنفسهم، ومن كنت أولى 
به من نفسه، فعلي أولى به من نفسه( ص٢١٦ وقد أخرج هذا الحديث بصيغ وألفاظ أخرى مشابهة 
النسائي عن زيد بن أرقم ص21 من الخصائص العلوية، وأخرجه الإمام أحمد من حديث البراء 
بن عازب من طريقين.. وأخرجه النسائي عن عائشة بنت سعد، وأخرجه مسلم من باب فضائل 
علي من صحيحه )ص325 ج٢(. والستن في هذا كثيرة لا تحاط ولا تضبط وهي نصوص صريحة 

بأنه ولي عهده، وصاحب الأمر من بعده«.
))) »قال ابن عباس: ما نزلت في أحد من كتاب الله ما نزل في علي )أخرجه ابن عساكر وغير واحد 
من أصحاب السنن«.. وقال مرة أخرى: »نزل في علي ثلاث مائة آية من كتاب الله عز وجل« - )من 
حديث أخرجه ابن عساكر أيضاً( وقال مرة ثالثة »ما أنزل الله: يا أيها الذين آمنوا، إلا وعلي أميرها 
وشريفها، ولقد عاتب الله أصحاب محمد في غير مكان من كتابه العزيز وما ذكر علياً إلا بخير«. 
من حديث أخرجه الطبراني وابن أبي حاتم وغير واحد من أصحاب السنن ونقله ابن حجر، ونقل 
الأحاديث الثلاثة التي قبله في الفصل ٣ من الباب ٩ ص76 من صواعقه.. وقد نزك فيه آية الولاية 



131 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

كثرتها  رغم  خ��اص،  معين  لهدف  أو  لشيء  لا  الرجل،  بهذا  الإلهية  ال��ذات  قبل  من 
ووضوحها؟ وهل كانت الأحاديث الشريفة))) تعبر عن مجرد الايضاح عن الصلات 
الاعراب  بمجرد  وأهميتها  مفعولها  وينتهي  تنتهي  الرجلين،  بين  الحميمة  والعلاقات 
وموقف  والأحاديث  الآيات  هذه  على  بالاطلاع  أنفسهم  بعضنا  كلف  إذا  هذا  عنها؟ 
النبي الواضح منه، وعرفوا سبب نزول هذه الآيات في حقه وهي واضحة لا 

لبس فيها ولا خلاف؟

بين ثقافة الا�سلام وثقافة ال�سبّ الاموية

 ،الرسول ووفاة  القرآن  نزول  على  سنين  مضي  بعد  شرسة،  حملة  كرست  لقد 

كَاةَ وَهُمْ  ةَ وَيُؤْتُونَ الزَّ َالَّ مَا وَليُِّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الص وهي قوله تعالى ﴿إنَِّ
المائدة: 56-55  الغَالبُِونَ﴾  هُمُ  اللهِ  حِزْبَ  فَإنَِّ  آمَنُوا  وَالَّذِينَ  وَرَسُولَهُ  اللهَ  يَتَوَلَّ  وَمَنْ   َرَاكعُِون
كما ورد عن ابن عباس، وراجع مسندي ابن مردوية وأبي الشيخ وكنز العمال )الحديث ٦١٣٧( 
ص405 ج٦ وقد نقل جمع من المفسرين أنها في علي غير واحد من أهل السنة.. وفي الباب ١٨ من 
المراجعات ص191-190  المرام 24 حديثاً من طريق الجمهور في نزولها بما قلناه راجع -  غاية 
حيث نجد العديد من الأحاديث الصحيحة بهذا الصدد. ولا يسعنا في هذه العجالة ذكر كل ما نزل 

فيه.. فذلك أمر أفردت له مصنفات وكتب عديدة.
ولعلنا  الأم��ور،  من  العديد  حول  الرسول  قاله  ما  عددها  فاق  علي  في  الشريفة  الأحاديث   (((
سنتطرق إلى ذكر بعضها عند الكلام عن بعض جوانب شخصيته، وهي أحاديث أجمعت كتب 
الحديث المعتبرة عند أهل السنة وغيرهم باعتبارها صحيحة عن طريق الأسانيد المعتبرة لديهم ولو 
التطرق إلى هذه الأحاديث وأسانيدها لاستدعى ذلك مجلدات عديدة. وقد تصدى بعض  أردنا 
العلماء الأفاضل لذكر بعضها مثل العلامة عبد الحسين شرف الدين الموسوي في المراجعات وغيره 
ويهمنا أن نشير إلى أننا لم نكرس هذه الدراسة للحديث عن أمير المؤمنين(، بشكل خاص، إلا 
أن الدراسة تقتضي الإشارة لذلك إشارات سريعة، لنبين الخلفية والأسباب التي أدت إلى وقوع 
ذلك  ومع  المنحرفة...  الأموية  الطغمة  بوجه   الحسين ثورة  قيام  وأسباب  اللاحقة  الأحداث 
سنشير - بعون الله - ما اقتضى الأمر ذلك - إلى بعض الآيات القرآنية والأحاديث التي تدل على 

فضل آل البيت وحقهم في الخلافة والولاية.



مو�سوعة الثورة الح�سينية132

لتحريف بعض الأحاديث النبوية، ووضع غيرها، ونسبتها إليه، وتأويل النصوص 
القرآنية، وشرحها بما يلائم أغراض تلك الحملة المشؤومة))) التي لا نزال نعيش آثارها 
حتى اليوم، بعد أن نجحت بتنفيذ العديد من خططها وأهدافها، والتي استهدفت في 
البداية توطيد الحكم الأموي الذي لم يدم طويًال رغم أن نمطه وأسلوبه وفلسفته قد 

، وقد وجدت النماذج المشابهة له على مر التاريخ الإسلامي. دامت طويًال

ومع ذلك، فلا خلاف في أن الكثير مما قيل في شأن علي وآل البيت قد سلم 
من تلك التشويهات والتحريفات، فقد كانوا أقوى من أن تمحوهم أو تشوه صورهم 
سلبياً  موقفاً  العديدين  قبل  من  ظل  منهم  الموقف  أن  إلا  المضللة،  الأموية  الدعايات 
وبارداً، ولا عجب، فقدرات الدولة الأموية التي عاشت قرابة ألف شهر، كانت كلها 
مكرسة لطمس فضائل علي وآل البيت، وإن لم تنجح في ذلك في بعض الأحيان، فإنها 

))) عن الجاحظ »أن معاوية ما اكتفى بسب علي حتى وضع قوماً من الصحابة وقوماً من التابعين 
مثله  في  يرغب  جعًال  لهم  وجعل  منه  والبراءة  فيه  الطعن  تقتضي  علي  في  قبيحة  أخبار  رواية  على 
هذه  أن  يروي  حتى  ألف  أربعمائة  جندب  بن  لسمرة  معاوية  بذل  »وقد   » أرضاه..  ما  فاختلفوا 
عََىل  اللهَ  وَيُشْهِدُ  نْيَا  الدُّ الَحيَاةِ  قَوْلُهُ ِيف  يُعْجِبُكَ  مَنْ  النَّاسِ  الآية نزلت في علي بن أبي طالب ﴿وَمِنَ 
وَالنَّسْلَ﴾  الَحرْثَ  ْلكَِ  وَُهي فيِهَا  ليُِفْسِدَ  الأرَْضِ  ِيف  سَعَى  تَوَلَّى  وَإذَِا   ِالِخصَام أَلَدُّ  وَهُوَ  قَلْبهِِ  ِيف  مَا 
نَفْسَهُ  ي  ِ يَشْر مَنْ  النَّاسِ  ﴿وَمِنَ  وهي:  ملجم  ابن  في  نزلت  التالية  الآية  وإن   ٢٠٤-٢٠٥ البقرة: 
ابْتغَِاءَ مَرْضَاتِ اللهِ وَاللهُ رَءُوفٌ باِلعِبَادِ﴾ البقرة -٢٠٧ »وظهرت أحاديثهم الكاذبة، ونشأ عليها 
الصبيان يتعلمون ذلك. وكان أشد الناس في ذلك الشعراء المراؤون والمتصنعون الذين يظهرون 
والقضاة  الولاة  عند  بذلك  فيحظون  وولدوها،  الأحاديث  وانتحلوا  فكذبوا  والورع،  الخشوع 
ويدنون مجالسهم ويصيبون بذلك الأموال والقطايع والمنازل، حتى صارت أحاديثهم ورواياتهم 
عندهم حقاً وصدقاً. فرووها وقبلوها وتعلموها وعلموها وأحبوا عليها وأبغضوا من ردها وشك 
فيها، فاجتمعت على ذلك جماعتهم وصارت في يد المتنسكين والمتدينين.. فقبلوها وهم يرون أنها 
حق، ولو علموا بطلانها وتيقنوا أنها مفتعلة لأعرضوا عن روايتها، ولم يدينوا بها، ولم يرفضوا من 
خالفها، فصار الحق في ذلك الزمان عندهم باطلا والباطل حقا والكذب صدقا والصدق كذبا« 
شجرة طوبى - محمد مهدي المازندراني الحائري/المطبعة العلمية/ النجف ١٣٦٩هـ ص٨٤-٩٠.



133 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

وقفت موقفاً صارماً حيال من كان يميل إليهم أو يتولاهم أو يرى رأيهم. وقد لجأت 
إلى أساليب الشتم والقذف والافتراء بحقهم، وخصوصاً علي، كما لجأت إلى أقسى 
الأساليب لصد الناس عنهم ومنعهم من موالاتهم. فقد روى الجاحظ »إن معاوية كان 
يقول في آخر خطبة الجمعة. »اللهم إن أبا تراب ألحد في دينك، وصد عن سبيلك، فالعنه 
لعناً وبيًال وعذبه عذاباً أليمًا«.. وكتب بذلك إلى الآفاق، فكانت هذه الكلمات يشار بها 
على المنابر، إلى خلافة عمر بن عبد العزيز« وقال الجاحظ »إن قوماً من بني أمية، قالوا 
لمعاوية: إنك قد بلغت أملك، فلو كففت عن لعن هذا الرجل، فقال: لا والله حتى يربو 
الكبير ولا يذكر له فضل«. وكتب معاوية إلى جميع عماله في  عليه الصغير ويهرم عليه 

جميع الأمصار: أن لا تجيزوا لأحد من شيعة علي وأهل بيته شهادة.

وكتب زياد بن أبيه إليه في حق الحضرميين أنهم على دين علي وعلى رأيه، فكتب إليه 
معاوية، اقتل كل من كان على دين علي وعلى رأيه. فقتلهم ومثل بهم.

وكتب معاوية إلى جميع البلدان: أنظروا من قامت عليه البينة أنه يحب علياً وأهل 
بيته فامحوه من الديوان.

بمكروه،  له  يتعرض  ولا  ويعظم  يكرم  كان  والكفر،  بالزندقة  يرمى  الرجل  كان 
والرجل من الشيعة لا يأمن على نفسه في بلد من البلدان، لا سيما البصرة والكوفة..«.)))

لقد حاول أباء أولئك الذين أرادوا صد الإسلام عن الانتشار أول أمره، تشويه 
صورة الذين نشروا ووقفوا حياتهم في سبيل ذلك، بعد أن احتلوا هم مواقعهم وجعلوا 

من أنفسهم )حماة( للإسلام وحكاماً باسمه.

 هذه إحدى الفجوات الكبيرة، التي ضاع في غمرتها، ما أراد الرسول الكريم

))) شجرة طوبى: ص ٨٤ - ٨٩.



مو�سوعة الثورة الح�سينية134

مسيرته  تكمل  أن  أراده��ا  التي  العظيمة  الشخصية  هذه  بخصوص  إلينا،  ايصاله 
إلينا وسلم  فإن ما وصل  الذي حمله، ومع ذلك  الوعي والعزيمة والصدق  بنفس 
يحمل  الذي  الوحيد  الشخص  كان  علياً  أن  نفهم  لكي  يكفينا  والطمس،  الافتراء  من 

.المؤهلات الكافية لقيادة الأمة الإسلامية على خطى الرسول الكريم

ولن يسع المجال لكي نتحدث عن الإمام علي هنا، فنلم بشخصيته إلماماً كافياً، 
غير أننا يمكن أن نلقي الضوء على بعض جوانبها بالشكل الذي يتاح لنا، ولن يكون 
ذلك في مجال المقارنة بينه وبين معاوية، عند التطرق إلى الخلاف بينهما على العديد من 
الأمور، وخصوصاً )الخلافة( التي ادعاها معاوية لنفسه وسبب ذلك صدعاً في الإسلام، 
وثلمة كبيرة في بنيانه العظيم، وسيبدو لنا البون شاسعاً بين الشخصيتين، حيث سنرى 
ضآلة شخصية )العاهل الأموي( أَمام الشخصية الشبيهة بشخصية الرسول، وربما 
إذا ما فعلنا ذلك وفق المقايسس البشرية، فإن الأمر ربما يكون غير جائز لنا وفق المقاييس 
الإلهية، إذ هل يجوز أن نقارن معاوية برسول الله نفسه؟ وإذاً: كيف يجوز أن نقارنه 
بعلي وهو أخ الرسول ووصيه وزوج ابنته البتول؟ إنه هو نفسه، غير أنه ليس بنبي، ولم 

ينزل عليه وحي. 

الخلافة كالنبوة مهمة الهية

لقد بدا لنا واضحاً، إن دور الإمامة يندمج مع دور النبوة في مرحلة نزول الرسالة، 
ثم يستمر بعد وفاة الرسول، فمهمات الإمام هي كمهمات الرسول، وكل الدلائل التي 
النبي يعد لها الإمام  التي كان  الدقيقة والكبيرة  وصلتنا كانت تدل على نوعية المهمات 
والوصي من بعده، وطبيعة التربية والعلاقة الوثيقة الدائمية بينهما، بحيث تتيح له فرصة 
التلقي المستمر عنه. وكما كان الشعور العالي بالمسؤولية يسيطر على كل كيان النبي وكل 
 ، مشاعره وأحاسيسه، عمل على أن يكون الأمر كذلك مع وصيه، وقد رأينا فعًال



135 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

كيف كان نفس هذا الشعور بالمسؤولية يستولي على كل كيان الإمام، فلا يرى أمامه إلا 
وتوضيحه،  نشره  مسؤولية  يتحملوا  أن  الجميع  من  سبحانه  أراد  الذي  والإسلام  الله 

ووضعه على طريق البشر منهجا حياتيا متكاملا كفيًال بحل كل اشكالاتها وعقدها.

منه  جعلت  قد   ،الإمام بها  تمتع  التي  والقيادية  العلمية  المؤهلادت  وكانت 
مدرسة لعلماء الإسلام، فأي علم من علوم الإسلام لم يكن هو مؤسسه وباعثه؟

كما كان -بصفاته الشخصية الفريدة - محط أنظار الأمة كلها، هذا أمر مؤكد وواقع 
 -وإلا فهل كان أحد يستطيع أن يؤدي مهمة القيادة - بالشكل الذي أداها به الإمام
دون هذا الشعور بالمسؤولية الذي تمتع به، ودون هذا الزخم الهائل من العلم والمعرفة، 
وهذه الشحنة العظيمة من الإيمان والوعي بحقائق الإسلام ومبادئه وقيمه التي حملها؟

من  النبي  اختفاء  بعد  بها  يستمر  أن  الإمام  على  كان  التي  الضخمة  المهمة  هذه 
الساحة، هي التي تستدعي أن يكون متمتعاً بهذه الصفات القيادية البارزة، خصوصاً 
وإن معركة الإسلام مع أعدائه لم تنقطع، ولم يكن محتمًال لها أن تنقطع، ما دامت قوى 

الشر والظلام والمصالح والشهوات تستولي على مساحات كبيرة من العالم.

وما دام الإمام هو الذي ينبغي أن يقود المعركة، فلا بد لدور الإمامة أن يستمر طالما 
ظلت هذه المعركة قائمة بين الإسلام وخصومه.

الأنبياء  يجسدها  بالإمامة،  ثم  أوًال  بالنبوة  تمثلت  التي  الربانية  الصلة  فهذه 
أن  إلا  بدورهم،  أنبياء  كانوا  السابقين،  الأنبياء  بعض  أوصياء  أن  ومع  وأوصياؤهم، 
النبوة في الإسلام، اختص بها الرسول الكريم وحده، ولا مجال لأي ادعاء أو افتراء، 
بأن الوحي قد نزل على غيره، وإلا فهي ادعاءات باطلة يهدف منها تشويه سمعة أولئك 

الذين قيل إنه نزل عليهم لا غير وهي كذبة اموية سافرة.



مو�سوعة الثورة الح�سينية136

ولم يرد الله - سبحانه - لعملية الخلافة أن تكون عشوائية، ومبنية على تصورات 
الإنسان وحده، لم يكن يريدها من خلق هذا الإنسان، وإنما أرادها أن تكون مبنية على 
إرادته وتصميمه هو، وهكذا بعث بسلسلة الرسل )البشر(، يحملون رسالته ومنهجه 
الذي أراده على هذه الأرض، لتنظيم عملية الاستخلاف. ومن هنا كان ثبات الرسل، 
فعلمهم علم  والمشاكل  الصعوبات  كانت  مهما  تبليغ رسالات ربهم،  واصرارهم على 
يقيني لا لبس فيه ولا غموض، وهكذا صمدوا أمام كل الهجمات الشرسة لأعدائهم، 
ولم يتراجعوا ولم ينكلوا.. وهكذا كانوا من أصلب الثوار على الساحة البشرية التي لم 
لا  منهم  جعلت  إلهية  بمشيئة  كانت  الأنبياء  فعصمة  الآخرين.  الثوار  كل  فيها  يصمد 

يرون أمامهم إلا الذي بعثهم برسالته وإلا طريقه ومنهجه.

الرسل،  هؤلاء  يخوضها  التي  المعارك  نفس  قيادة  مسؤولية  يتولون  لمن  بد  ولا 
الذي  بالمسؤولية  العالي  الشعور  نفس  يملكوا  أن  أدوها،  التي  الأدوار  نفس  ويؤدون 
المشاعر  زحمة  في  السقوط  تقيهم  العصمة  من  درجة  على  يكونوا  أن  بد  ولا  امتلكوه، 
أولئك  رآه  الذي  الأعلى  المثل  إلا  أمامهم  يرون  ولا  المتضاربة،  الإنسانية  والتصرفات 
المجردة،  الأرضية  البشرية  التصورات  عن  ينبع  لا  الذي  العالي،  الأعلى  المثل  الرسل، 
والذي تجلى  بقدرته وواقعيته،  عليها  ويتفوق  التصورات  ينفصل عن هذه  الذي  المثل 
وحيه للأنبياء كحقيقة واقعة مرئية واضحة، لا يرون أمامهم إلا الله، ولا يتجهون إلا 
إليه وحده، ولا يتعرفون إلا بوحيه، وإن كان هذا الوحي لم ينزل على الوصي، لكنه قد 
أتيحت له فرصة الاتصال بالنبي المرسل اتصاًال واعياً واسعاً لا يتاح لأي بشر عادي، 
السقوط  العصمة ويمنعه من  يقيه  إلهي  تسديد  النبي من  به هذا  ما زود  بكل  والتزود 
عال  بمستوى  إليها  وينظر  الأمور  يدرك  يجعله  الإلهي  العلم  من  وبقدر  والانحراف، 
من الشعور بالمسؤولية والوعي لا يتسنى للإنسان العادي الذي تغمره همومه العادية 



137 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

الهموم  )التوجهات( الإلهية، إلا بعض تلك  أو  )التطلعات(  اليومية والذي لا تشكل 
أو الهواجس العادية، وقد ينسى في غمرة الصراع على المصالح وربما على الحياة، تلك 
التطلعات أو التوجهات، وقد تكون مجرد أمور دينية متلقاة، قد يقوم هو برسم بعض 
بمبررات  عنها  انحراف  أو  خروج  كل  ويبرر  حياته،  وظروف  مصالحه  وفق  أشكالها 

عديدة لا تمت إلى الإسلام بأية صلة.

العالي  الشعور  سوى  الإسلام!  وسوى  الله  سوى  أمامه  يرى  فلا  )المعصوم(  أما 
له  أن  له، كما  الذي رسم  إليه والطريق  التي أوكلت  يتملكه والقيادة  الذي  بالمسؤولية 
من الوعي والفهم والمعرفة، ما يتيح له انتهاج الطريق الذي رسم له بدقة تامة، وعدم 
الخروج عنها مهما كانت الظروف والأحوال، ومهما كانت الضغوط والاغراءات التي 
فهم  لنا  ينبغي  المعصوم  الفهم لشخصية  هذا  المنطلق، ومن  هذا  لها. ومن  يتعرض  قد 
لذاته - وما كان بحاجة  المديح  باب زج  لم تكن من  أنها  لنجد   الإمام علي كلمات 
لذلك وقد مدحه وزكاه الله ورسوله - ولكنها كانت من باب التعريف بنفسه، ولم ير 
بأساً من القيام بهذا التعريف طالما أنه كان لا يخرج عن نطاق الحقيقة، وطالما كان ذلك 

ضرورياً لنا، لنعرف مع من نتعامل وعمن نتكلم.

»..وإنِي لعلى بيّنة من ربي ومنهاج نبيّي لعلى الطريق الواضح ألقطه لقطاً..«.)))

))). »..إن معي  فارقته من محبته«  ما  الكتاب لمعي  يُتَّبعَ وإن  الذي  للمحق  ».. إني 
لبصيرتي، ما لبست ولا لبس علي«))).

))) نهج البلاغة: ص 241.

))) نهج البلاغة: ص 286.

))) نهج البلاغة: ص 307.



مو�سوعة الثورة الح�سينية138

».. إنما مثلي بينكم مثل السراج في الظلمة يستضيء به من ولجها«))).

».. فلأنا بطرق السماء أعلم مني بطرق الأرض«))).

».. وأنا من رسول الله كالصنو من الصنو والذرع من العضد«))).

»... ما شككت في الحق منذ أريته«))).

»إني ما رأيت شيئاً إلا ورأيت الله معه، وقبله، وبعده، وفيه...«. ﴿وَمَا قَدَرُوا اللهَ 
بهِِ  جَاءَ  الَّذِي  الكتَِابَ  أَنْزَلَ  مَنْ  قُلْ  مِنْ شَيْءٍ  بَشَرٍ  عَلَى  اللهُ  أَنْزَلَ  مَا  قَالُوا  إذِْ  قَدْرِهِ  حَقَّ 
لَمْ  مَا  مْتُمْ  وَعُلِّ كَثيِرًا  وَتُخْفُونَ  تُبْدُونَهَا  قَرَاطيِسَ  تَجْعَلُونَهُ  للِنَّاسِ  وَهُدًى  نُورًا  مُوسَى 

تَعْلَمُوا أَنْتُمْ وََال آبَاؤُكُمْ قُلِ اللهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فيِ خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ﴾))).

بت ولا كَذبت ولا ضللت ولا ضل بي«))). »ما كُذِّ

للمساومة  استعداده  وعدم  المعصوم،  سلوك  نفهم  أن  لنا  تتيح  الحقائق  هذه  إن 
والانحراف، وربما رأى بعضنا، بتصوراتهم الأرضية المتدنية، أن لا بأس على المعصوم 
من بعض )التنازلات( و)المناورات(، ثم يحقق بعد ذلك ما يريد بعد أن يتمكن، وقد 
فكر بعضنا بذلك، وحاول أن ينظّر ويفلسف الأمور ويفسرها، ويتمنى لو كان حاضراً 
بنفسه مع الإمام ليشير عليه ببعض آرائه بخصوص العديد من الأمور التي عرضت له.

))) نهج البلاغة: ص 409.

))) نهج البلاغة: ص 411.

))) نهج البلاغة: ص 589.

))) نهج البلاغة: ص 699.
))) الأنعام: 91.

))) نهج البلاغة: ص 700.



139 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

�إمام من دون م�ساومة-ان �شر النا�س عند الله امام جائر

وقد نظر بعض المعاصرين للإمام، نفس هذه النظرات )المعاصرة( لنا فعرضوا عليه  
أن يتنازل لمعاوية عن بعض الأمور- مثل ولاية الشام، ويستجيب لبعض طلباته، ويقره 
بعدما   - بن شعبة -بقوله  المغيرة  عليه  أشار  فقد  الأمور،  له  تستتب  ريثما  مكانه،  على 
بويع له بالخلافة »أرسل إلى عبد الله بن عامر وإلى معاوية وإلى عمال عثمان بعهودهم، 
تقرهم على أعمالهم، ويبايعون لك الناس، فإنهم يهدّئون البلاد ويسكنون الناس..«))) 

وقد رفض الإمام ذلك بالطبع.

كما أشار عليه شبث بن ربعي التميمي، عندما أرسله الإمام مع آخرين إلى معاوية 
ليدعوه إلى الله وإلى الطاعة والجماعة - على حد تعبير الإمام، قال شَبَث: »ألا تطعمه 

في سلطان تولّيه إياه، ومنزلة يكون له بها أثره عندك إنِ هو بايعك؟«.)))

غير أن الإمام لم يرد إلا تثبيت دعائم الإسلام، لا دعائم عرشه هو أو خلافته!

، هذه هي مهمته  فهو لم يكن ليقبل بهذه الخلافة، إلا أن يقيم حقاً أو يمنع باطًال
كما يراها، وكما أعد لها، وكما يراها الإسلام، ومن أولى منه بالعمل على هدى الإسلام، 
يأتي من  آخر  قائد  نتوقع من  كنا  مبادئه، فهل  داور وناور وساوم على حساب  ما  فإذا 
بعده - مهما كانت منزلته ومكانته، أن يسير على هدى الإسلام ومبادئه فقط؟ وهكذا 
رفض تلك العروض التي بدت مغرية في ظاهرها، إلا أنها كانت تنطوي على شر عظيم 

ومخاطر عديدة قد تلحق بالإسلام في عاجل الأمر أو في آجله.

إن الإمام علياً، في سعيه لتوطيد دعائم الدولة الإسلامية، لم يلجأ إلى ما لجأ إليه 
غيره من أساليب مقطوعة الجذور عن الإسلام وبعيدة عنه، وإنما أراد تثبيت هذه الدولة 

))) الطبري: ج٢ ص٧٠٣ وراجع ص٢٣٠ مقدمة ابن خلدون.
)))الطبري: ج٣ ص٧٦ - ٧٧.



مو�سوعة الثورة الح�سينية140

الباني  نفسه. ذلك   لرسول الله أميناً  ممثًّال  بذلك  نفسه.. وكان  بالإسلام  الإسلامية 
والمؤسس الأول لهذه الدولة. وقد حاول في مناسبات عديدة أن يوضح أن مهمة الإمامة 
أو الخلافة ليست مكسباً شخصياً يمنح لفرد من هذه الأمة، بقدر ما هي مسؤولية ثقيلة 

تترتب عليها واجبات عديدة، يشكل الخروج عليها خروجاً عن الإسلام.

».. إنَّ أفضل عباد الله عند الله إمامٌ عادل، هُديَ وهدى، فأقام سنة معلومة وأمات 
بدِعة مجهولة«.)))

، فأمات سنة مأخوذة، وأحيا بدعة  ».. إنَّ َّشر الناس عند اللهِ إمامٌ جائر ضلَّ وضُلَّ
وليس  الجائر  بالإمام  القيامة  يوم  يؤتى  يقول:   .الله رسول  سمعت  وإني  متروكة. 
في  يرتبط  ثم  الرحى،  تدور  كما  فيها  فيدور  جهنم،  نار  في  فيلقى  عاذر،  ولا  نصير  معه 

قعرها..«.)))

»إن أحق الناس بهذا الأمر أقواهم عليه، وأعلمهم بأمر الله فيه«.)))

وإمامة  والأحكام  والمغانم  والدماء  الفروج  على  الوالي  يكون  أن  ينبغي  لا  أنه   ..«
مته ولا الجاهل فيضلهم بجهله ولا الجافي فيقطعهم  المسلمين البخيل فتكون في أموالهم نَه
بجفائه ولا الحائف للدول فيتخذَ قوماً دون قوم، ولا المرتشي في الحكم فيذهب بالحقوق، 

ويقف بها دون المقاطع، ولا المعطل للسنة فيهلك الأمة«.)))

له، والقوي عندي ضعيف حتى آخذ الحق  »الذليل عندي عزيز حتى آخذ الحق 

))) نهج البلاغة: ص ٢٣٤ والعقد الفريد:ص ٥8.
))) نهج البلاغة: ص٢٣٥ والعقد الفريد: ص٥8.

))) نهج البلاغة: ص ٢٤٧-٢٤٨.
))) نهج البلاغة: ص ١٨٩.



141 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق
منه«.)))

علي قاتل على ت�أويله وتنزيله

إنه يستلهم في كل أقواله وتصرفاته قيم الإسلام، ولا يرى إلا مثله الأعلى الوحيد، 
وعلمه  بعطائه  كلها  الأمة  يزود  أن  له  يتيح  والمعرفة  الإيمان  من  بقدر  يتمتع  أنه  كما 

ومعرفته، كما كان رسول الله بالضبط.

العصمة في الإمام لمن تدبرها جيداً، وأن يكون  التالية »صريحة في لزوم  إن الآية 
البشر  منه تكميل  الفرض  أهل زمانه في كل فضيلة، وأعلمهم بكل علم، لأن  أفضل 
رَسُوًال  يِّيَن  الأمُِّ بَعَثَ ِيف  الَّذِي  الصالح ﴿هُوَ  بالعلم والعمل  النفوس وتهذيبها  وتزكية 
لٍ  مُهُمُ الكتَِابَ وَالِحكْمَةَ وَإنِْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضََال يهِمْ وَيُعَلِّ مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتهِِ وَيُزَكِّ
مُبيٍِن﴾))) والناقص لا يكون مكمًال والفاقد لا يكون معطياً. فالإمام في الكمالات دون 

النبي وفوق البشر«.)))

الع�صمة �ضمانة

للأمة  وقيادته  إمامته  جعلت  التي  هي   الرسول عصمة  كانت  البسب  ولهذا 
الإسلامية مضمونة العواقب في النصر الأكيد والفوز الحاسم، لأنهم كانوا يقتبسون منه 
قناعة وإيماناً بالله لا يتزعزعان، فكأنهم يبصرون بعينيه ويسمعون ما يسمعه. ومن هنا 
كان مسيرهم غير المتحفظ وراءه مدركين أنه لا بد أن يقودهم إلى الطريق السوي، ومن 

))) نهج البلاغة: ص81 وقد روى عبد الله بن العباس قال: دخلت على أمير المؤمنين بذي 
قار وهو يخصف نعله قال: ما قيمة هذا النعل؟ فقلت: لا قيمة لها. فقال: والله لهي أحب إليَّ من 

امرتكم، إلا أن أقيم حقاً أو أدفع باطل. ص١٣٤ النهج.
))) الجمعة: ٢.

))) أصل الشيعة وأصولها: ص١٠٣.



مو�سوعة الثورة الح�سينية142

هنا كانت استماتتهم في الدفاع عن دينهم، وهم قلة، ووقوفهم بوجه قوى الشر الملتحمة 
المتحدة المصرة على ابادتهم ومحوهم.

بالمئات - تؤكد رغبة  الثقات يعدون  المتواترة الصحيحة - ورواتها  الروايات  إن 
الغدير  خطبة  في  رأينا  كما   - بعده  من  ووزيره  وصيه  علي  يكون  أن  في   الله رسول 
نابعة عن هوى خاص في أخيه وابن  السابقة، وهي رغبة لا يمكن اعتبارها شخصية 
 ،عمه، بل لا بد أن تكون موحاة من قبل الله وموصى بها منه سبحانه. لقد طلب منه
خليفة  هارون  وكان   - النبي  موسى  من  النبي  هارون  بمنزلة   النبي من   فإنه
موسى على قومه إذا غاب عنهم - إلا أنه - ليس بنبي، إذ أن الرسالة انقطعت، غير 
القيادة الطويل  أن الإمامة، كما يؤكد الرسول لم تنقطع، أراد منه أن يكمل مشوار 
لهذه الأمة، ويأخذ على عاتقه اخراجها منتصرة أمام كل التحديات التي تواجهها على 
والامتيازات،  المصالح  على  المنافسة  وساحة  البشرية،  النفس  ساحات  الساحات،  كل 

ساحة الطواغيت التي تحكم العالم وتحيط بالجزيرة من أقطارها.

عند  عليها  اختلاف  ولا  عليها،  غبار  لا  العديدة)))  والروايات  الأحاديث  هذه 
أبناء الأمة الإسلامية، أما كيف يتداولونها وكيف يفهمونها، فهنا سر )الخلاف(  جميع 
والتراخي  السكوت  سبب  عن  نتساءل  يجعلنا  الذي  وهو  كلها،  المسألة  وسر  الكبير، 
بعض  تأويل  عن  السكوت  سبب  وعن  التأويل،  تحتمل  لا  التي  الأحاديث  هذه  عن 
مروراً  عليها  يمرون  إذ  للعجب،  ومثير  محير  أمر  وهو  أيضاً،  الكريم  القرآن  نصوص 

))) راجع )المراجعات: للإمام عبد الحسين شرف الدين الموسوي، عليه رضوان الله، ففيه تقصٍّ 
دقيق لأهم هذه الروايات، مما يزيل كل شك وارتياب من الأذهان التي ربما لم تطلع ولم تعلم بما 
الولاية،  لطمس حقهم في  والمقصودة  المنظمة  الحملة  ، في غمرة  بيته  وآل  حق علي  قيل في 
من  الآخرين  العاديين  الناس  مع  فيها  يتساوون  التي  العامة  فضائلهم  بعض  بتناول  والاكتفاء 

الصحابة والتابعين وغيرهم.. لذر الرماد في العيون.



143 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

عابراً ولا يتدبرون معانيها جيداً، وقد يفعلون بالقرآن الكريم ما فعلوه معها، فكأنهم 
بذلك التأويل الخاطئ المتعمد، يقرؤون قرآناً آخر، لم يملكوا أن يغيروا مبانيه وألفاظه 
وعباراته فغيروا معانيه ومضامينه، وهذا أمر في غاية الخطورة، يستدعي أن تقوم الأمة 
كلها بوجه فاعليه وتردهم عن ذلك بمختلف الوسائل المناسبة.. »عن أبي سعيد قال: 
قاتلت على  القرآن، كما  تأويل  يقاتل على  منكم من  »إن  يقول:   سعمت رسول الله
قد  النعل..« وكان  »ولكنه خاصف  بقوله:  بعينه،  الإمام علي  إلى  تنزيله«... وشخص 
أعطى علياً نعًال يخصفه«))) وكان معاوية نفسه يتزعم أكبر حملة لتأويل القرآن ووضع 
: ».. فعدوت على طلب الدنيا  الأحاديث وقد خاطبه الإمام في إحدى رسائله قائًال

بتأويل القرآن«.)))

لقد استمعنا إلى حديث الغدير، وهو من الأحاديث المشهورة المتواترة التي نصت 
إمامة علي والذي استمعت فيه جمهرة كبيرة من المسلمين لرسول الله بعد  على 

منصرفه من حجة الوداع عائداً إلى المدينة المنورة.

وقد كان الرسول الكريم وهو ابن الجزيرة العربية وابن قريش، والذي يتمتع 
الفضل  اجتماع  أن  يدرك  الحس،  ورهافة  الصادق  والادراك  الوعي  من  درجة  بأعلى 

من  منكم  »إن   قوله  ٢١٠ - ص٢٠٩  المراجعات:  وانظر  ج8ص٣٧٥  والنهاية:  البداية   (((
قال  وعمر.  بكر  أبو  وفيهم  القوم  لها  فاستشرف  تنزيله،  على  قاتلت  كما  القرآن  تأويل  على  يقاتل 
أبو بكر: أنا هو؟ قال لا. قال عمر: أنا هو؟ قال: لا. ولكن خاصف النعل يعني علياً.« )أخرجه 
الحاكم: ص١٢٢ ج٣ من المستدرك وأخرجه الإمام أحمد والبيهقي وسعيد بن منصور وأبو نعيم 

وأبو يعلى..( الخ.
من  الناس  يقاتل  لرجًال  فيكم  إن  بيده  نفسي  والذي   :الله رسول  »قال  قال:  إذ  ذر/  أبي  وعن 
بعدي على تأويل القرآن كما قاتلت المشركين على تنزيله« فيما أخرجه الديلمي كما في ص١٥٥ ج٦ 

من الكنز.
))) نهج البلاغة: ص ٦٢٧.



مو�سوعة الثورة الح�سينية144

الناس، لم تزل بعد تنظر بمقاييس  النبوة والإمامة معاً، سيثير فئات كبيرة من  بيته،  في 
الجاهلية، ولعلها تنفّس على النبي الكريم وأخيه وصهره هذا الشرف الكبير، الذي لا 
بد أن تضمحل وتتلاشى معه كل أمجادهم وشرفهم وفخرهم. إن هؤلاء - وإن انضموا 
الفهم  ليسوا على مستوى واحد من  بد وأنهم  لوائه - لا  إلى الإسلام وأصبحوا تحت 
والشعور بالمسؤولية، وإن كثيرين منهم ربما يعتبرون موقف النبي بدعوة الناس إلى 
نابعاً عن هوى شخصي، وأنهم إن لم يتسن لهم الاعراب  اتخاذ علي إماماً من بعده 
وفاة  عند  بعد،  فيما  عنه  أعربوا  فربما  فيهم،   الله ورس��ول  صراحة  هذا  رأيهم  عن 
ولم  كلها،  العربية  الجزيرة  في  ينتشر  لم  مراحله  أول  في  يزال  لا  والإسلام   ،الرسول
يتمكن من النفوس كلها، والمعركة لا تزال قائمة بينه وبين أعدائه المعلنين وفي ذلك ما 

فيه من احتمال مرجح لردة كبيرة قد تقضي عليه قضاء نهائياً.

حفيظة  الظن-  أغلب  -في  ستثير  التي  وصيته  اعلان  في   الله رسول  تردد  لقد 
الكثيرين وربما سببت ضرراً كبيراً للاسلام نفسه، هذه الرسالة التي كرس لها كل 
لحظة من حياته وشعوره. وحينها جاءه التأكيد الإلهي واضحاً وحاسمًا، فالله أعلم بكل 
ا الَّذِينَ آمَنوُا مَنْ يَرْتَدَّ مِنْكُمْ  َ شيء وبكل ما سيحدث، لقد أوحى إليه - سبحانه ﴿يَا أَُّهي
ةٍ عََىل الكَافرِِينَ﴾)))  أَذِلَّةٍ عََىل الُمؤْمِنيَِن أَعِزَّ بُِّونَهُ  بُِّهُمْ وَُحي بقَِوْمٍ ُحي عَنْ دِينهِِ فَسَوْفَ يَأِْيت اللهُ 
من  منصرفه  عند  الناس  فخطب  الشديد،  الانذار  هذا  بعد  الامتثال  من  بدا  يجد  »فلم 
من  بالمؤمنين  أولى  »ألست  يسمعون:  وجلهم  فنادى،  خم،  غدير  في  ال��وداع  حجة 
اللهم وال من  فهذا علي مولاه،  فقال: »من كنت مولاه  اللهم بلى.  فقالوا:  أنفسهم؟« 
أكد ذلك في مواطن  ثم  والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله« 

))) المائدة: ٦٧.



145 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

المعذرة..«)))  الله  وبلغ عند  الوظيفة  أدى  تلويحاً وتصريحاً وإشارة ونصاً، حتى  أخرى 
وَرَضِيتُ  نعِْمَتيِ  عَلَيْكُمْ  مَْتُ  وَأَتْم دِينَكُمْ  لَكُمْ  أَكْمَلْتُ  ﴿اليَوْمَ  تعالى:  قوله  نزل  وهكذ 

مَ دِينًا﴾))) لَكُمُ الِإسَْال

وبغض النظر عن النصوص الواردة، فإن المتتبع لسيرة الإمام، يرى أن الصفات 
المطلوبة لقيادة الأمة على نهج الإسلام، كانت متوفرة فيه بشكل لا يمكن لأحد منافسته 
وحتى  الخلفاء،  من  سبقه  من  حتى  بذلك  له  شهد  ولقد  الأحوال.  من  حال  بأي  فيه 
من جاء بعده، ومنهم خصوم ألداء له وفي مقدمتهم معاوية نفسه))) »قال ابن حجر في 
صواعقه: أخرج أحمد أن رجًال سأل معاوية عن مسأله، فقال: سل عنها علياً فهو أعلم، 
قال: جوابك فيها أحب إلي من جواب علي.! قال: بئس ما قلت! لقد كرهت رجًال كان 
رسول الله يغره بالعلم غرا، ولقد قال له: »أنت مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا 

نبي بعدي« وكان عمر إذا أشكل عليه شيء أخذ منه، إلى آخر كلامه«.)))	

لماذا ترك علي حقّه

التي  المهمة  أبعد عن  أنه قد   ،إذا كان الأمر كذلك، وقد رأى ويطرح سؤال: 
الخلافة  كرسي  على  للجلوس  يتقدم  ولم  سكت  فلماذا  فيها،  بحقه  يعلم  وهو  لها،  أعد 

))) أصل الشيعة وأصولها: ص١٠٨ والمراجعات ففيه توضيح كافٍ عن مسألة الوصية لا تدع 
مجاًال لشك أو ارتياب.

))) المائدة: ٣.
))) أثناء المقصد الخاص من المقاصد التي أوردها في الآية الرابعة عشرة من الباب ١١ ص١٠٧ 

من الصواعق.
))) حيث قال وأخرجه آخرون )قال( ولكن زاد بعضهم: قم لا أقام الله رجليك ومحا اسمه من 
الديوان إلى آخر ما نقله في ص١٠٧ من صواعقه، مما يدل على أن جماعة من المحدثين غير أحمد 

أخرجوا حديث المنزلة بالإسناد إلى معاوية )المراجعات ص١٦٥(.



مو�سوعة الثورة الح�سينية146

ولو بالقوة؟ وهو سؤال مهم، والإجابة عنه سهلة لمن درس شخصية الإمام - دراسة 
الزاوية  واعية متعمقة، وتفاعل مع بعض جوانب نفسه الكبيرة، ونظر إلى الأمور من 
التي شملتها عقليته الإسلامية الواسعة، وتصوره الإسلامي الصحيح. ولا بد لنا من 
استطلاع رأيه - هو أوًال - حول هذه المسألة، لنجد أنه لم يصرح أو يشر - ولو إشارة 
عابرة - بعدم وجود حق له في هذا الأمر، بل على العكس، فهو يؤكد هذا الحق دائمًا، 

حتى وهو لا يعمد إلى المطالبة به وارجاعه.

مقنعة  مبررات  سكوته،  سبب  فيها  أوضح  والتي   - طرحها  التي  الم�ربرات  إن 
جديرة بأن تجعلنا جميعاً ندرك دوافع هذا السكوت، إذا ما فهمنا طبيعة نظرته للأمور 
معركته  يواجه  وهو  الإسلام  بها  يمر  كان  التي  الدقيقة  المرحلة  طبيعة  فهمنا  ما  وإذا 
الإمام  يشغل  أن  المعقول  من  فليس  والجاهلية،  الشرك  بمواجهة  الحاسمة  الكبرى 
المسلمين بمعركة جانبية أخرى بينهم، قد تكون سبباً لخسارة المعركة الكبرى مع أعدائه 

الرئيسيين، وهي معركته هو أيضاً على أي حال.

ويتناسى  النهاية،  الكبرى في  المعركة  تلك  نجاح  أمل  الواقع على  الأمر  يتقبل  إنه 
حقه ويهمله في غمرة الشعور الكبير بالمسؤولية الملقاة على عاتقه، مع أنه لم يرد من وراء 
وقد  بذلك  يعلمون  )والجميع  الفرصة  له  أتيحت  كلما   - الخلافة  في  الحق  هذا  اعلان 
علموه أكثر فيما بعد وبيَّنته لهم الوقائع(، الحصول على مكاسب أو امتيازات شخصية 
ليقول عنه من قد يقول: إنه كان متهالكاً على كرسي الخلافة، وأنه كان يبث ظلامته ممن 

غصبه حقه كلما أتيحت له الفرصة.

يتظلم  يكن  لم  لكنه  مناسباً،  ذلك  وجد  كلما  ظلامته  ويبث  حقه  يعلن  كان  نعم. 
لنفسه، ولم يكن )يبكي( على )مغانم( أخذت منه وعلى مالكٍ، عريض ضاع في أيدي 
الآخرين، ولكنه كان يتظلم للإسلام الذي أعيقت مسيرته بغياب قائده الحقيقي، ولم 



147 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

ينتشر انتشاره الطبيعي كما لو كان ذلك القائد يتقدم المسيرة، ولوصل إلى أبعد مدى كان 
يمكن أن يصله في تلك الحقبة من الزمن التي بدت وكأنها زمن مقطوع عن زمن رسول 

الله وليست امتداداً طبيعياً صحيحاً له.

لقد علمتم �أني احق النا�س بها

 الله رسول  وفاة  بعد  جرت  التي  والأح��داث  الظروف  طبيعة  يعرف  وكلنا 
تكون  لا  عديدة،  جدية  ودراس��ات  أكثر  توضيح  إلى  بحاجة  أحداث  وهي  مباشرة، 
الموحد  الإسلامي  المنظور  تحت  وجمعهم  وحدتهم  وإنما  المسلمين  إلى  الإساءة  نتيجتها 

الشامل في الحكم والحياة.

»لقد علمتم أني أحق الناس بها من غيري. ووالله لأسلمنَّ ما سلمت أمور المسلمين 
ولم يكن فيها جورٌ إلا عليَّ خاصة التماساً لأجر ذلك وفضله، وزهداً فيما تنافستموه من 
زخرفة وزبرجة«))) »اللهم إنك تعلم إنه لم يكن منّا منافسة في سلطان ولا التماس شيء 
من فضول الحطام ولكن لنرد المعالم من دينك ونظهر الاصلاح في بلادك فيأمن المظلومون 

من عبادك وتقام المعطلة من حدودك«.)))

 الله برسول  والأش��دّون  نسباً  الأعلون  ونحن  المقام  بهذا  علينا  الاستبداد  »أما 
نوطاً، فإنها كانت أَثَرَه، شحت عليها نفوس قوم وسخت عنها نفوس آخرين. والحكم 

الله، والَمعوُدُ إليه القيامة... ودع عنك نهباً صيح في حجراته«.)))

»... فنظرت فأنا ليس لي رافد ولا ذاب ولا مساعد إلا أهل بيتي فضننت بهم عن 
المنية فاغضيت على القذى، وجرعت ريقي على الشجى وصبرت على كظم الغيض على 

))) نهج البلاغة: ص١٧٨.

))) نهج البلاغة: ص٣٠١.

))) نهج البلاغة: ص٣٤٩.



مو�سوعة الثورة الح�سينية148
أمرّ من العلقم. وألم للقلب من حر الشفار..«.)))

».. أما والله لقد تقمصها )فلان( وأنه ليعلم أن محلي منها محل القطب من الرحى... 
أو  بيد جذاء  أن أصول  بين  ارتأي  ثوباً وطويت عنها كشحاً، وطفقت  فسدلت دونها 
أصبر على طخيةٍ عمياء.. فرأيت أن الصبر على هاتا أحجى، فصبرت وفي العين قذىً وفي 

الحلق شجى أرى تراثي نهباً... فصبرت على طول المدة وشدة المحنة...«.)))

».. وقد كان أبوك )أبو سفيان( أتاني حين قبض رسول الله فقال: ابسط يدك 
أبايعك فأنت أحق الناس بهذا الأمر، فكنت أنا الذي أبيت عليه مخافة الفرقة بين المسلمين 

لقرب عهد الناس بالكفر..«.)))

كانت بيعتهما فلتة

المسلمين شرها. الله  وقى  فلتة  كانت  بيعتهما  أن  رأيا  الأولين  الخليفتين  أن  ويبدو 
فقد روي عن أبي بكر قوله »فإني وددت اني سألت رسول الله لمن الأمر من بعده 
لا ينازعه أحد«))) وعن عمر قوله قبل أن يموت من طعنة أبي لؤلؤة، وقد وضع خده 
على الأرض »ويل لعمر ولأم عمر إن لم يعف الله عنه«))) ولما قيل له: لو أنك عهدت 
 إلى عبد الله قال: »بحسب آل الخطاب أن يحاسب منهم رجل واحد عن أمّة محمد

ولوددت أني نجوت من هذا الأمر كفافاً لا لي ولا علي«.)))

))) نهج البلاغة: ص ٤٨٠.
))) نهج البلاغة: ص٨٦ - ٨٨.

))) العقد الفريد:ج5 ص84.
))) العقد الفريد: ج5 ص21.
))) العقد الفريد: ج5 ص27.
))) العقد الفريد: ج5 ص27.



149 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

وعندما قيل له أيضاً »لو عهدت.. فقال: قد كنت أجمعت بعد مقالتي لكم أن أولي 
رجًال أمركم، أرجو أن يحملكم على الحق وأشار إلى علي«.)))

قبله، عبر عنه بصراحة ولم  كان هذا موقف الامام من خلافة من تولى الأمر 
يخف حتى أحاسيسه ومشاعره الشخصية، لقد وقف منهم وقفته المبدئية المشهورة التي 

كانت تستهدف دائمًا الحفاظ على الإسلام واعلاء شأنه، ولا شيء غير ذلك.

القديم  موقفه  نفس  معاوية  من  يقف  أن  به  الأحرى  كان  أما  يقول:  قائل  ورب 
الأول.. لنفس الأسباب التي أوردها؟ وهذا سؤال مهم وحساس، سنجيب عنه، 

بل سيجيب عنه هو عند استعراض قضيته مع معاوية، بل ابتلائه فيه.

بل  النفوس  كوامن  بعض  لنثير  الخلافة  مسألة  استعراض  نرد  لم  أننا  هنا  ونكرر 
لنؤكد إنها ما كان ينبغي أن تلقي بظلال سوداء على علاقتنا مع بعضنا، وإنها ينبغي أن 
لا تكون دافعاً لمزيد من الفرقة والخلاف، وعلينا - وهذا هو الأمر المهم - أن لا نخلط 
أوراق معاوية - كما أراد هو - مع أوراق أبي بكر وعمر وعثمان.. وإذا كان الإمام قد 
سكت عن حقه في الخلافة للأسباب التي بينها في بعض كلماته وخطبه، فإن سكوته عن 
معاوية يعني أنه تخلى عن الإسلام نهائياً وترك الساحة لمعاوية، وهذا ما لم يكن ليفعله 

بأي حال من الأحوال.

نظر اتباع �أهل البيت �إلى الخلافة

أما كيف ينظر المسلمون إلى المسألة، وخصوصاً )الشيعة الجعفرية الإمامية(،- وهم 
إليها  إليهم خطأ - وكيف فهموها، وهل نظروا  التي نسبت  العديد من )الفرق(  غير 
به على  التي نظر بها الإمام، وهل وعوها كما وعاها، متأثرين  المبدئية  النظرة  نفس 

))) العقد الفريد:ج5 ص27.



مو�سوعة الثورة الح�سينية150

الأقل؟ لا بدافع )التقية( التي يصمهم بها البعض على أنها ستار لاخفاء النوايا والمشاعر 
معينة...! كيف  أو محاذير  أطماع  أو  الناتج عن مخاوف  النفاق  من  نوع  وإنها  الحقيقية، 
نظروا إلى تاريخ هذه المسألة الحساسة من قضايا التاريخ الإسلامي، وكيف تناولوها؟ 
يلعنون ويسبون من  راحوا  اغتصب؟ وهل  الذي  )الكرسي(  يتباكون على  راحوا  هل 
فعل ذلك كما يدعى عليهم..!؟ وهل صمتوا ونسوا هذا الحق في غمرة تسامحهم في هذا 

الأمر؟ كيف لامرئ أن يعرف حقيقة مواقفهم فلا يشك فيها وفي صدقها؟

وزعماء  الشيعة  مراجع  من  مراجع  لثلاثة  كاملة  نصوص  ثلاثة  نقل  آثرت  وهنا 
لمعرفة  واسعة،  جماهير  قبل  من  )مقَلَّدين(  و  بل  مطاعين  الكلمة،  مسموعي  مرموقين 

رأيهم الواضح فيها.

وأول هؤلاء فهو الإمام عبد الحسين شرف الدين الموسوي، كتب رأيه عام 1330هـ 
أي قبل أكثر من ثمانين عاماً في مراجعاته مع سماحة المرحوم الشيخ سليم البشري - شيخ 
الجامع الأزهر، في وقت لم يكن فيه الوعي الإسلامي لدى فئات كبيرة من المسلمين قد 
المعادية للإسلام لا  القوى  المواجهة مع  اليوم من عمق وشمول، وكانت  بلغه  ما  بلغ 
، بل كانت )خصومات( المسلمين تنصب فيما  تتسم بما تتسم به اليوم من وضوح وتحدِّ
بينهم على هذه القضية بالذات، وعلى بعض الأمور الجانبية والفرعية الأخرى، والتي 

جعلوا من الخلاف فيها سبباً للتناحر الشديد فيما بينهم والنيل من بعضهم.

وثاني هؤلاء هو الإمام المرحوم الشيخ محمد حسين آل كاشف الغطاء، فقد جاء 
المطبوع في  الشيعة وأصولها(  أكثر من سبعين عاماً 1350هـ في كتابه )أصل  قبل  رأيه 

النجف الأشرف(.

أما ثالثهم فهو الإمام الشهيد محمد باقر الصدر، الذي أوضح رأيه بخصوص هذه 



151 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

وأمام  العراق عام 1399هـ،  يد جلاد  استشهاده على  قبيل  له  آخر محاضرة  المسألة في 
مجموعة من كبار العلماء في الحوزة العلمية في النجف الأشرف نفسها.

العلماء  اخوانهم  الذين عبروا بوضوح عن رأي  المراجع  أن هؤلاء  الطبيعي  ومن 
الآخرين لم يكونوا في وضع يخشون معه التعبير عن آرائهم بصراحة تامة، وما قالوه لم 

.يكن إلا رأي الشيعة بأجمعهم، وهو نفس رأي الإمام علي

لحل  والأصح،  الأسلم  الطريق  يمثل  أنه  بد  لا  ورأيه،   الإمام موقف  وتبني 
الاشكالات والخلافات الخاصة بهذه القضية التي يقف فيها الكثيرون مواقف متجنية 
على الإمام نفسه وعلى الآخرين بنفس الوقت، وهو أمر له جذوره وأسبابه المتحدرة من 
الموقف الأموي المصطنع، والمتشنج والمعادي للإمام، والذي يعلن الميل الظاهري لمن 
سبقه من الخلفاء - لا حباً بهم - بل من باب الكره للإمام. كما أنها ناتجة عن التصديق 
بالدور الماكر الذي لعبه معاوية في هذه النقطة الحساسة والوقوع في الفخ الذي نصبه 
إلا  تعود  ولا  قضيته،  تنسى  حتى  الجميع،  بين  العداوة  ليسبب  إليه  الجميع  واستدرج 
كإحدى القضايا الكثيرة المطروحة على الساحة، وكأنما كان )نزاعه( مع علي مجرد واحد 
المغفور  الإمام  رأي  إلى  فلنستمع   معه أثيرت  التي  المتكررة  الأخرى  النزاعات  من 
المراجعة 52 في 15 محرم سنة 1330هـ »نحن  الدين في  السيد عبد الحسين شرف  له 
نؤمن بفضائل أهل السوابق من المهاجرين والأنصار كافة رضي الله عنهم ورضوا عنه، 
وفضائلهم لا تحصى ولا تستقصى، وحسبهم ما جاء في ذلك من آيات الكتاب وصحاح 
السنة، وقد تدبرناه فما وجدناه -كما يعلم الله عز وجل - معارضاً لنصوص علي، ولا 
في  أحاديث  برواية  خصومنا  ينفرد  نعم،  خصائصه.  سائر  من  شيء  لمعارضة  صالحاً 
الفضائل لم تثبت عندنا، فمعارضتهم إيانا بها مصادره لا تنتظر من غير مكابر متحكم، 
إن لا يسعنا اعتبارها بوجه من الوجوه، مهما كانت معتبرة عند الخصم. ألا ترى أنا لا 



مو�سوعة الثورة الح�سينية152

نعارض خصومنا بما انفردنا بروايته، ولا يحتج عليهم إلا بما جاء من طريقهم، كحديث 
الغدير ونحوه، على أنا تتبعنا ما انفرد به القوم من أحاديث الفضائل فما وجدنا فيه شيئاً 
من المعارضة، ولا فيه أي دلالة على الخلافة، ولذلك لم يستند إليه - في خلافة الخلفاء 

الثلاثة –أحد«.)))

ولنطالع هذه الفقرات للمرجع كاشف الغطاء عليه رحمة الله »ثم لما ارتحل الرسول 
 ،القرار، ورأى جميع من الصحابة أن لا تكون الخلافة لعلي الدار إلى دار  من هذه 
إما لصغر سنه، أو لأن قريشا كرهت أن تجتمع النبوة والخلافة لبني هاشم، زعمًا منهم 
أن النبوة والخلافة إليهم، يضعونها حيث شاؤوا، أو لأمور أخرى لسنا بصدد البحث 
البخاري في باب  البيعة - بل في صحيح  امتنع أوًال عن  الفريقين  باتفاق  عنها، ولكنه 
غزوة خيبر - أنه لم يبائع إلا بعد ستة أشهر وتبعه على ذلك جماعة من عيون أصحابه 

كالزبير وعمار والمقداد وآخرين.

ثم لما رأى أن تخلفه يوجب فتقاً في الإسلام لا يرتق وكسراً لا يجبر، وكل أحد يعلم 
والاثرة،  والغلبة  الملك  على  حرصاً  ولا  الأمر  في  رغبة  الخلافة  يطلب  كان  ما  علياً  أن 
وحديثه مع ابن عباس في ذي قار مشهور، وإنما يريد تقوية الإسلام وتوسع نطاقه ومد 
رواقه وإقامة الحق وإماتة الباطل، وحين رأى أن المتخلفين، أعني الخليفة الأول والثاني 
يتأثروا  ولم  الفتوح،  وتوسيع  الجنود  وتجهيز  التوحيد،  كلمة  نشر  في  الجهد  أقصى  بذلا 
تصدع  أن  الإسلام  على  محافظاً  له،  حقاً  يراه  عما  وأغضى  وسالم  بائع  بل  يستبدوا،  ولم 
وحدته، وتتفرق كلمته، ويعود الناس إلى جاهليتهم، وبقي شيعته منضوين تحت جناحه 
ومستنيرين بمصباحه ولم يكن للشيعة والتشيع يومئذٍ مجال للظهور، لأن الإسلام كان 

يجري على مناهجه القويمة...

))) المراجعات: ص٢١٤-٢١٥.



153 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

من  الخلفاء  لأولئك  ما  ننكر  أن  نريد  أنا  هذا  معنى  ليس  أنه  عنك  يذهبن  لا  ثم 
من  الله  بحمد  ولسنا  الاكابر،  يمجدها  لا  التي  للإسلام،  الخدمات  وبعض  الحسنات 
المكابرين ولا سبابين ولا شتامين بل ممن يشكر الحسنة ويغض عن السيئة ونقول ﴿تلِْكَ 
ا مَا كَسَبَتْ وَلَكُمْ مَا كَسَبْتُمْ﴾))) وحسابهم على الله، فإن عفا فبفضله،  قَدْ خَلَتْ َهلَ ةٌ  أُمَّ

وإن عاقب فبعدله...

... ولكن كبار المسلمين بعد النبي تأولوا تلك النصوص )الخاصة بحق علي في 
الخلافة( نظراً منهم لصالح الإسلام حسب اجتهادهم، فقدموا وأخروا وقالوا: الأمر 
رأى  ثم   ، أوًال البيعة  عن  الصحابة  عظماء  من  وجماعة  علي  وامتنع  الأمر،  بعده  يحدث 
ينهار من أساسه وهو  الموافقة والمسالمة ضرراً كبيراً على الإسلام، بل ربما  امتناعه عن 
بعد في أول نشوئه وترعرعه. وأنت تعلم أن الإسلام عند أمير المؤمنين من العزة 
والكرامة والحرص عليه والغيرة بالمقام الذي يضحي له بنفسه، وأنفس ما لديه، وكم 
قذف بنفسه في لهوات المنايا تضحية للإسلام. وزد على ذلك أنه رأى الرجل الذي تخلف 
على المسلمين قد نصح للإسلام وصار يبذل جهوده في قوته واعزازه وبسط رايته على 
البسيطة. وهذا أقصى ما يتوخاه أمير المؤمنين من الخلافة والأمرة، فمن ذلك كله تابع 
وبائع حيث رأى أنَّ بذلك مصلحة الإسلام وهو على منصبه الإلهي من الإمامة وإن 
من  بحال  عنه  التنازل  يمتنع  مما  المقام  ذلك  فإن  العامة  والرئاسة  التصرف  لغيره  سلم 

الأحوال(.)))

ولنقرأ - أيضاً - هذه الفقرات المطولة للشهيد الصدر رضوان الله عليه:

».. حب الله هو الذي جعل علياً عليه الصلاة والسلام دائمًا يقف مواقف الشجاعة، 

))) البقرة: ١٤١.
))) أصل الشيعة وأصولها: ص90، 91، 100، 108.



مو�سوعة الثورة الح�سينية154

مواقف البطولة، هذه الشجاعة، شجاعة علي ليست شجاعة السباع، ليست شجاعة 
الأسود وإنما هي شجاعة الإيمان وحب الله، لماذا؟ لأن هذه الشجاعة لم تكن فقط شجاعة 
البراز في ميدان الحرب، بل كانت أحياناً شجاعة الرفض، أحياناً شجاعة الصبر. علي 
ابن أبي طالب ضرب المثل الأعلى في شجاعة المبارزة في ميدان الحرب، شد حزامه وهو 
ناهز الستين من عمره الشريف وهجم على الخوارج وحده فقاتل أربعة آلاف إنسان. 
هذه قمة الشجاعة في ميدان المبارزة، لأن حب الله أرشده، فلم يجعله يلتفت أن هؤلاء 
أربعة آلاف وهو واحد. وضرب قمة الشجاعة في الصبر، في السكوت عن الحق حينما 
فرض عليه الإسلام أن يصبر عن حقه وهو في قمة شبابه، لم يكن في شيخوخته، وكان 
في قمة شبابه، كانت حرارة الشباب ملء وجدانه ولكن الإسلام قال له اسكت، اصبر 
الظاهرية  الشعائر  حفظ  يتحملون  هؤلاء  دام  ما  الدين،  بيضة  على  حفاظاً  حقك  عن 
للإسلام والدين.. سكت ما دام هؤلاء كانوا يتحفظون على الظواهر والشعائر الظاهرية 
للإسلام والدين، وكان هذا قمة الشجاعة في الصبر أيضاً هذه ليست شجاعة الأسود، 
هذه شجاعة المؤمن الذي ملك قلبه حب الله، وكان قمة الشجاعة في الرفض وفي الإباء 
حينما طرح عليه ذلك الرجل أن يبايعه على شروط تخالف كتاب الله وسنة رسوله بعد 
مقتل الخليفة الثاني، ماذا صنع هذا الرجل العظيم؟ هذا الرجل العظيم الذي كان يحترق 
لأن الخلافة ذهبت من يده، يحترق من أجل دين الله، لا من أجل نفسه، يقول »ولقد 
الرجل  هذا  الرحى«  من  القطب  محل  منها  محلي  أن  يعلم  وهو  قحافة  أبي  ابن  تقمصها 
الذي كان يحترق لأن الخلافة خرجت من يده. لو أن إنساناً يقرأ هذه العبارة وحدها 
لقال: ما أكثر شهوة هذا الرجل إلى السلطان وإلى الخلافة، لكن هذا الرجل نفسه، هذا 
الرجل بذاته عرضت عليه الخلافة عرضت عليه رئاسة الدنيا فرفضها لا لشيء إلا لأنها 
شرطت بشرط يخالف كتاب الله وسنة رسوله من هنا نعرف أن ذلك الاحتراق لم يكن 



155 الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق

من أجل ذاته، وإنما كان من أجل دين الله سبحانه وتعالى. إذاً هذه الشجاعة، شجاعة 
البراز في يوم البراز وشجاعة الصبر في يوم الصبر، وشجاعة الرفض في يوم الرفض، 

هذه الشجاعة خلقها في قلب علي حبه لله لاعتقاده بوجود الله..«)))

في  الكبار  العلماء  من  مجتمع  في  هذه  آرائ��ه  عن  يعرب  الصدر  الشهيد  كان  لقد 
في  أي   - الإمامية  الشيعة  من  وكلهم   - قلنا  كما  الأشرف  النجف  في  العلمية  الحوزة 
مجتمع مقفل للشيعة، فكان يقول قوله هذا دون تحفظ ولم يرد منه أن يكون مجرد قول 
يسمعه الآخرون ثم لا يهتمون به، بل الاقتداء بمواقف الإمام في هذا الجانب وفي 
غيره من الجوانب الأخرى.. »إننا ندعي أننا ورثة الأنبياء وورثة الأئمة والأولياء، إننا 
السائرون على طريق محمد وعلي والحسن والحسين.. ألسنا نحاول أن نعيش 
شرف هذه النسبة، وهذه النسبة تجعل موقفنا أدق من مواقف الآخرين، لأننا نحن حملة 
يقل  ألم  بأفعالهم.  الناس  واعرف  بأقوالهم  الناس  أعرف  هؤلاء،  وأفعال  هؤلاء  أقوال 
رسول الله »إننا معاشر الأنبياء لا نورث ذهباً ولا فضة ولا عقاراً، إنما نورث العلم 
والحكمة، ألم يقل علي بن أبي طالب: إن إمارتكم هذه أو خلافتكم لا تساوي عندي 
يعمل لله سبحانه  بن أبي طالب كان  باطل. علي  أو أدحض  أقيم حقاً  أن  إلا  شيئاً 
وتعالى، لم يكن يعمل لدنياه لو كان علي يعمل لدنياه، لكان أشقى الناس وأتعس الناس، 
لأن علياً حمل دمه على يده منذ طفولته، منذ صباه، يذب عن وجه رسول الله وعن 
دين الله وعن رسالة الله لم يتردد لحظة في أن يقدم، لم يكن يحسب للموت حساباً، لم يكن 
حياة  في  الله  لرسول  الناس  أطوع  كان  يده،  على  دائمًا  دمه  كان  حساباً،  للحياة  يحسب 
رسول الله وكان أطوع الناس لرسول الله بعد رسول الله، كان أكثر الناس عمًال 

))) المدرسة القرآنية: 251-249.



مو�سوعة الثورة الح�سينية156

في سبيل الدين ومعاناة من أجل الإسلام.«))).

ربما توقع كثيرون أن يقال غير هذا القول، وربما حاول آخرون أن يقال غير هذا 
القول. أما لماذا، ولمصلحة من؟ فهذا ما يتكشف لنا أمره الآن بشكل واضح. إنه جزء 
من مهمات الدوائر التبشيرية والعدوّة التي جعلت من عدائها للإسلام وتحطيمه أكبر 
مندثراً  كان  ما  وابراز  خلافاتهم  وتعميق  المسلمين  وحدة  شق  أن  وطبيعي  لها،  هدف 
منها، عامل أساس لانجاز هذه المهمة على الوجه الأكمل، إضافة لما تقوم به من مهمات 
أخرى، غرضها ابعاد المسلمين عن دينهم بعد أن لم يتسنَّ لها كسبهم إلى صفها، و بعد أن 

لم تنجح باقناع المسلمين لتبني قيمهم الغريبة ومثلهم العليا المشوهة.

ولكن إذا لم ير المسلم أمامه إلا الله، كما رآه الإمام علي، ولم يروا إلا مصلحة هذا 
الدين وطريقه القويم، وإذا ما اعتمدوا نظرته وطريقه لمعالجة كل حالة حياتية معاصرة 
والنظر إلى كل حادث من حوادث التاريخ الإسلامي وغيره، لا يجد أمامه في هذه الحال 
إلا أن يُغلِّب مصلحة الإسلام على مصالحه ونظراته الذاتية التي قد تنحدر به إلى نفس 

الطريق التي انحدرت إليها النفوس التي لم تعرف الإسلام ولم تعيه!

أمورنا  إلى كل  بانصاف ووعي ودون تحيز  ننظر  لكي  لنا،  بليغة  وفي هذا دروس 
أساس  على  الماضية  وحوادثه  المعاصرة  الإسلام  قضايا  كل  وتعالج  وتاريخنا،  وحياتنا 
مصلحة هذا الدين وهذه الأمة، وإلا كنا قد انسقنا وراء ما يريده لنا أعداؤنا من فرقة 

وخصام، وحققنا كل أهدافه وأمانيه.

))) المدرسة القرآنية: 254-253.



 الفصل الثاني

الخليفة علي... أم معاوية





159

 الخليفة

علي.. �أم معاوية..

الم�ؤرخون بين ال�سيرة الو�اضءة لر�سول الله... والانحراف المعلن لمغت�صبي ال�سلطة

في غمرة )الاستسلام( لوقائع التاريخ، وتقبلها كأمر واقع، والتطبع معها، - كما 
أيضاً  معها  والتطبع  وتقبلها  المعاش  الواقع  أشكال  لبعض  الاستسلام  عند  الحال  هو 
لكثير  التاريخ!  )المفكرين( ومحترفي  من  العديد  يبرر  معاشة،  واقعة و)حقيقية(  كأمور 
العديد  المسبقة،  و)النظريات(  الأفكار  وتبني  التحيز  غمرة  في  وينسون  الوقائع،  من 
من الأمور المهمة التي أثرت في مجرى التاريخ الإسلامي، وعملت على هدم الإسلام 
العروش  واجهات  بعض  بها  وتزين  تجمل  ولافتات  شعارات  مجرد  وجعله  وتقويضه 
مغلوبة  تظل  أن  لها  قدر  التي  الإسلامية  الأمة  جماهير  ترضي  لكي  باسمه  تحكم  التي 

ومخدوعة في أغلب الأحيان.

)وأمراء  )الخلفاء(  لبعض  المشين  السلوك  هو  المؤرخون  هؤلاء  ينساه  ما  وأول 
والمعايير  المقومات  أبسط  مع  بيّناً  تناقضاً  يتناقض  والذي  والولاة،  والملوك  المؤمنين( 
السلوكية الإسلامية المطلوبة من المسلم العادي المجرد من المسؤوليات الرسمية العليا، 

ناهيك من امرىٍء يتولى أمر المسلمين ويشخص أمامهم كقدوة أو مثل أعلى.

والأمر الآخر الذي ينساه هؤلاء المؤرخون، وربما يتناسونه عن عمد، هو: إن على 
مدعي الخلافة وإمرة المؤمنين ومن يحكمون باسم الإسلام، مسؤوليات إضافية كبيرة، 
تتجاوز مسؤوليات الفرد العادي أيضاً، يترتب عليها أنماط من التصرفات النموذجية، 



مو�سوعة الثورة الح�سينية160

ومناهجه  الإس�الم(  )أخلاقيات  وكل  والسنة  القرآن  وتعتمد  الإس�الم،  عن  تأخذ 
وممارساته التعبدية العملية التي لا تكتفي بالطابع الكلامي المجرد واداء بعض الشعائر 
والطقوس، وإنما تكيف الحياة بأكملها للتعامل وفق منهج الإسلام بأجمعه، وعدم نبذ 
أو ترك أي جانب منه تحت أية ذريعة أو حجة أو سبب يتأثر بهم الآخرون من أبناء الأمة 
المسلمة ويتخذون منهم نموذجاً واقعاً ملاحظاً للسلوك الإسلامي المطلوب، يسيرون 

عليه وهم يرونه أمامهم شاخصاً على ساحة الحياة.

ويتناسى العديد منهم، في غمرة الاعجاب بالانجازات )الحضارية( لهؤلاء الخلفاء 
مظاهر سلوكهم الشخصية، التي ينبغي أن تكون مثاًال للإسلام نفسه، ما داموا يحكمون 
باسمه ويدعون تمثيله ويحتجون به لاثبات شرعية حكمهم، كما يتناسون المظاهر العامة 
لسلوك الدولة ككل، ويتغاضون عن كل خرق كبير من هؤلاء وعن كل تجاوز فاضح 
عناء  أنفسهم  يكلفوا  لم  )الخلفاء(  هؤلاء  من  كبيراً  عدداً  أن  حتى  الجميع،  أمام  معلن 
)التستر( واخفاء السلوك الفاضح الذي يصدر منهم أو من حاشيتهم، غير حاسبين أي 
حساب للإسلام أو المسلمين على حد سواء. إن بعضهم، وقد ورث )الخلافة( عن أبيه 
وأجداده، ورآها حقاً له ولورثته - فيما بعد - تناسى نهائياً في غمرة الزمن الطويل، الذي 
وجد أهله ونفسه فيه خلفاء مطاعين! إن هناك ديناً يرتب عليه العديد من الالتزامات 
الحياتية، وأنه، أي )الخليفة(، مطالب أن لا يبتعد عن مظاهر السلوك المنكرة والبعيدة 
و  )رعيته(  من  للآخرين  جيداً  نموذجاً  يكون  وأن  بل  وحسب،  الإسلام  منهج  عن 

)محكوميه...(!

المؤرخين  بعض  يلتقط  )الخلفاء(،  من  العديد  تاريخ  عن  الحديث  معرض  وفي 
أنفاسهم، مبهورين معجبين، من )لقطة( يظهر فيها أحد الخلفاء وهو يبكي بين يدي أحد 
الوعاظ، أو يوصي ابنه بايقاع حد الجلد على نفسه، لأنه نظر إلى جارية مغنية من جواري 



161 الخليفة علي... �أم معاوية

أبيه وغمز لها بعينيه فأخجلها، أو أنه خطب فحمد الله، أو صلى فأطال في صلاته، وكأن 
هذه )الغرائب( من السلوك، لم يتمتع بها إلا هؤلاء الخلفاء الذين كلفوا أنفسهم هذه 
المشاق، فبكوا بين يدي وعاظ ذكروهم الموت، ثم نسوا المواعظ بين أحضان الجواري 
وكؤوس الخمر! أليس من حقهم أن ينسوا الدنيا وهموم الحياة وأن يتمتعوا كغيرهم! 

وكأن ما أباحوه لغيرهم مثل ما أباحوه لأنفسهم.

لبعض  الذهنية  واللفتات(  )الومضات  بعض  يلتقطون  المؤرخين،  بعض  أن  كما 
وخواطرهم  بديهتهم  وسرعة  المواقف  بعض  في  تصرفهم  )حسن(  و  الخلفاء!  هؤلاء 
ومظاهر نجابتهم وذكائهم التي كانت غالباً ما تلوح منذ الصغر إلى غير ذلك من الأمور، 
المطولة، حول صلاحيتهم  الكتب  المقولات والنظريات ويؤلفون  فيروحون يروجون 
ومؤهلاتهم )هم فقط( للمناصب العليا، التي تقلدوها فعًال فيما بعد، ولم يكن يصلح 
لها إلا هم، وقد منَّ الله على الأمة واستجاب لها دعاءها - الذي دعت به حتمًا - وجعل 

منهم )خلفاء( له عليها.

)المفكرين(  من  نطلب  بصدده،  نحن  ال��ذي  التاريخ  وقائع  ننقاش  أن  وقبل 
والمؤرخين الذين يتعاملون مع التاريخ الإسلامي ومعطياته وأحداثه أن يعطونا مبرراً 

لسكوتهم عن الخرق الفاضح لقواعد الإسلام وقيمه ومبادئه من قبل هؤلاء.

�إعادة كتابة التاريخ الإ�سلامي

نناقشها  هل  الإسلامي؟  التاريخ  أمور  نناقش  أساس  أي  وعلى  تصور،  أي  وفق 
وفق تصور )الأساتذة( الذين غالباً ما يكونون من المستشرقين الغربيين، الغريبين عن 
الإسلام، وتلامذتهم ومتلقيهم والمبهورين بمناهجهم في البحث والدراسة..؟ أم وفق 
عند  أمامه،  الإسلامية  والمبادئ  والمقاييس  والمعايير  القيم  يضع  بحت  إسلامي  تصور 



مو�سوعة الثورة الح�سينية162

مناقشة أية قضية إسلامية؟

كتابة  نعيد  »أن  ينبغي  إننا  الجواب،  هو  السؤال  من  الثاني  الشق  يكون  أن  بد  لا 
 ،التاريخ البشري، ليتناسق مع الرؤية الإسلامية المستمدة من كتاب الله وسنة رسوله

فتكون لنا وحدة في التصور، تتناسب مع كوننا مسلمين..«.)))

ومن هنا نفهم سر )الصرامة( التي يبدو عليها بعض المؤرخين، أو التي ينبغي أن 
يبدون بها عند تناول سلوك الخلفاء، وندرك سبب النقمة الشعبية على هؤلاء الخلفاء، 
الإسلامي،  السلوك  هو  المطلوب  والسلوك  المطلوب،  السلوك  حدود  تجاوزوا  عندما 
وبعض  الاستعراضية،  الأخلاقية  المظاهر  في  يتجسد  لا  السلوك  هذا  فإن  قلنا،  وكما 
الإسلام،  قيم  كل  بتجسيد  وإنما  الرعية!  وسياسة  والمكر  والحيلة  الدهاء  في  المواهب 
فالجماهير تفترض أن )الخليفة( أو )أمير المؤمنين(، كما يدعو بعضهم نفسه، يلتزم أكثر 
من غيره بسلوك من يدعي خلافته ويحكم باسمه هو رسول الله. إنهم قد لا يكتفون 
من هذا الخليفة - حتى لو ألزم هو نفسه شخصياً بالحدود المطلوبة من الأداء الإسلامي 
الحياتي السلوكي - أن يكون كأحدهم، وإنما يريدون منه أن يكون أفضلهم.. فتغمرهم 

مظاهر عدله ورحمته وأمانته وأمانه واستقامته ووفائه. 

الخلافة: امتداد لدور النبوة

لقد توصلنا في الفصل السابق إلى أن منصب )الإمامة( أو )الخلافة(، هو منصب 
اقتضت  الأرض  على  الإنسان  خلافة  معه،  ومندمج  النبوة،  لدور  امتداد  وهو  إلهي، 
الخاصة  نظرته  للإنسان  تزين  كما  لا   - سبحانه   - هو  يريد  كما  الخلافة  هذه  تكون  أن 
برسالاته،  يبشرهم  الأنبياء  إلى  أرسل  لذلك  البحتة.  الأرضية  وتصوراته  وطموحاته 

))) كيف تكتب التاريخ الإسلامي: ص9.



163 الخليفة علي... �أم معاوية

التي هي رسالة واحدة ممتدة في واقع الأمر، وإن لم تكن بالصورة الكاملة التي ظهرت 
بها في الإسلام، خاتم الديانات والمنهج الكامل للحياة على امتداد الأزمان والأمكنة.

الربوبية  بحقيقة  التام  علمهم  قه  عمَّ والذي  الرسل،  لدى  بالمسؤولية  الشعور  إن 
لا بد أن يحمله من يحمل رسالتهم بعد اختفائهم من الساحة وموتهم، لا بد أن ينتقل 
ذلك الادراك العميق والعلم الاكيد إلى صفوة يختارها هؤلاء الرسل، بعد أن يتوسموا 
لكل  كان  بعدهم. وهكذا  الخلافة  أو  الإمامة  دور  وتسنم  الأمة  لقيادة  المؤهلات  فيها 
المسؤولية يحتمه عليهم  بقدر عال من  يتلقون عنه، ويتمتعون  نبي حواريون وصحابة 
ما يتمتعون به من ادراك عميق ولده الاتصال الحميم بحامل الرسالة والفهم الواعي 

للرسالة.

انياً يجعل من الوصي والخليفة يقف عند حدود مسؤولياته  ثم إن في المسألة تسديداً ربَّ
تجاه خالقه على وجه الخصوص، ويتحمل دوره بشكل دقيق لا يدعه يخرج خروجاً ولو 
بسيطاً عن الرسالة التي آمن بها وحملها، وإلا فإنه إذا كان معرضاً للأخطاء والسقطات 
مثل غيره، وهو في هذا المنصب، فإن احتمال تعريض الأمة إلى أخطار بالغة، أمر وارد. 
فالإمامة مكملة لدور النبوة المنقطع والمندمج بها، إلا أن الإمام ليس بنبي مع أن النبي 

إمام بنفس الوقت.

 ولم يكن اختيار الإمام الوصي نابعاً عن هوى شخصي أو ميل خاص لدى النبي
 النبي هذا  كان  وإلا  إلهي،  تسديد  ودون  وجيه  سبب  دون   عمه ابن  به  خص 
قرأنا  ولما  واللسان،  الهوى  فلتات  البشر غير معصوم عن  مثل غيره من  - وحاشاه - 

الشهادة الإلهية المبنية بحقه بأنه منزه ومسدد ولا ينطق إلا عن وحي ومشيئة ربانية.

لقد أكدت لنا كتب الحديث والسيرة، كما أكدت لنا الوقائع كلها، إن الإمامة كانت 



مو�سوعة الثورة الح�سينية164

.وقبلها كانت بعهد عهده الله إلى رسوله ،بوصية وعهد من رسول الله

أن  غير  أكيدة،  حقيقة  هذه  أن  لوجدنا  والأحاديث  الأخبار  صحاح  تتبعنا  ولو 
وصية الرسول قد أهملت - كما ذكرنا - وكما توصل إلى ذلك كبار علماء المسلمين 
الواضح  بموقفه  القضية  تلك  نفسه-  -الإمام  حسم  وقبلها  وباحثوهم،  ومؤرخوهم 
المتسامح الحريص على الإسلام. وإذاً فهل علينا أن نثور نحن إن سكت الإمام ونطالب 
بحق سكت هو عنه ونثير الضغائن والأحقاد عن طريق المطالبة الآن بحقوقه المغتصبة، 
تؤثر على مصائرنا  قد  نواجهه من أخطار خارجية حادة،  الحالية، وما  ونترك مشاكلنا 
على  الحرص  يدعي  من  يوجد  فهل  الواحد؟  الإسلامي  وكياننا  وجودنا  وتهدد  جميعاً 
الإسلام ويثير الضغائن والأحقاد وحزازات النفوس والخلافات بخصوص أمور قد 
انتهت منذ عهد بعيد، وأعطي فيها القول الفصل وانتهى أمر النقاش فيها، ويقيم جدله 
على غير الأسس الطبيعية الصحيحة عند تناول قضايانا التاريخية المهمة، بل كل قضية 
تهم هذه الأمة المسلمة؟ وإذا ما أثار المسألة من يعتقد بمظلومية الإمام - الذي سكت 
هو عن حقه مع أنه أوضحه - لهان الخطب - فكيف إذا كان من يثيرها لا ينتسب إلى 
الإسلام مكية، ويدعي الانتصار لأحد الفريقين بحجة تثبيت الحق لأهله، مع أن هؤلاء 
قد حكموا وانتهوا وماتوا ووفدوا على رب كريم عادل بيده الأمر والحساب وكل شيء، 
إن من يثير خلاف علي مع من سبقوه من الخلفاء ينبغي أن لا تكون دوافعه اثارة خلاف 
الوقائع والحقائق، ويتم  إلى  بأسلوب علمي هادئ لا يستند إلا  يتم  أن  جديد وينبغي 
فيها إلى مسألة الخلافة  الرجوع  بد من  في معرض استعراض قضية إسلامية عامة، لا 

لعرضها بأسلوب هادف مفيد.

ابحث عن ))معاوية((.. برنامج مدرو�س للانحراف

على أن خروج معاوية على علي هي المسألة التي ينبغي أن تستعرض بالتفصيل 



165 الخليفة علي... �أم معاوية

بداية  لأن  مسبق  تحيُّز  ودون  بدقة  المسلمين  جماهير  على  وتعرض  المناسب  والوضوح 
المتعمد عن الإسلام قد بدأت مع معاوية، مع أن بعض الأخطاء  الانحراف الحقيقي 
والانحرافات الأخرى قد ظهرت قبله وخصوصاً في عهد عثمان، وربما حدث بعضها 

دة. بدوافع غير مقصودة وغير متعمَّ

أَمْر معاوية يجب أن يدقق ويمحص جيداً، وإلا فإن هذه الحلقة المهمة من حلقات 
عن  الأخيرة  الحلقات  انفصال  لبداية  تشير  أنها  مع  ضائعة،  ستظل  الإسلامي  تاريخنا 
الكبيرة  والأخطاء  بالانحرافات  الكبير  التشويه  ذلك  تشوه  لم  التي  الأولى  الحلقات 
المتعمدة والخروج الفاضح عن الإسلام كما حدث أيام معاوية وبعدها. إن البحث عنها 

أساسي ومهم.

الرؤية الإسلامية المستمدة من كتاب الله وسنة رسوله عند  ولا بد أن نحكم 
النظر إلى هذه المسألة بالخصوص، كما هو شأننا عندما ننظر إلى كافة المسائل الاسلامية 
الحساسة المتداولة وخصوصاً تلك التي تحصل خلافات مستمرة بشأنها ولم تحسم من 
المتحيزة،  الصحيحة غير  الإسلامية  والرؤية  الإسلامي  التصور  لغياب  العديدين  قبل 

والواضحة.

وفي مقدمة هذه القضايا قضية معاوية مع علي أو خلافه أو نزاعه معه كما يسميه 
البعض أو )الفتنة( التي حدثت )بينهما(.

إن بعض المؤرخين - بمقتضى الأمانة العلمية - حاولوا نقل ما وصل إلى أسماعهم 
فهذا  وتمحيصها؛  فحصها  مهمة  لنا  وتركوا  عنها،  قرؤوه  وما  وروايات،  أحداث  من 
الخصوص  بهذا  مهمة  ملاحظة  لنا  يورد  المسلمين(  العرب  المؤرخين  )شيخ   الطبري، 
أو  قارئه  يستنكره  مما  الماضين  بعض  عن  ذكرناه  خبر  من  هذا  كتابي  في  يكن  فما   ...«



مو�سوعة الثورة الح�سينية166

يستشنعه سامعه، من أجل أنه لم يعرف له وجهاً في الصحة، ولا معنى في الحقيقة، فليعلم 
أنه لم يؤت ذلك من قبلنا، وإنما أتي من قبل ناقليه إلينا، وإننا إنما أدينا ذلك على نحو ما 

أُدّيَ إلينا..«.)))

إلا أننا ينبغي أن لا نعتقد أن كل هؤلاء المؤرخين لزموا نفس النظرة الحيادية التي 
المهمة.  وأحداثه  التاريخ  وقائع  استعراض  عند  اتخذوها  قد  منهم  كبير  عدد  كان  ربما 
ذوقه  يلائم  ما  واختار  عديدة،  عوامل  بفعل  ما  جهة  إلى  انحاز  قد  بعضهم  أن  بد  فلا 
وميوله، عند اختيار الوقائع والحوادث التي يسجلها في )تاريخه(. إننا نجد تفاوتاً من 
التي يستغرقها خبر ما عند استعراض نفس الحادثة في مختلف  حيث الطول والمساحة 
الكتب التاريخية، فربما يكرس بعض المؤرخين اهتمامهم لبعض الأحداث يرونها مهمة 
إلى  يتطرقون  يكادون  ولا  عنها،  سمعوه  مما  الكثير  رواية  في  يستطردوا  بأن  وجديرة 
أحداث أخرى ربما لا تقل عنها أهمية، بل ربما تزيد عليها في الأهمية، لكنهم لا يرون 
ذلك، وربما لا يريدون أن يروا ذلك لأمر ما، قد يكون ناتجاً عن فهم المؤرخ الخاص 
أو طبيعة نظرته للأمور، وتحليله لها وامكانية تأثيرها سلباً أو ايجاباً على بعض ما يتبناه 
ينبغي أن يتصف بها هؤلاء  التي  العلمية  المسبقة، وهذا مما يجانب الأمانة  المواقف  من 

المسجلون الأمناء للتاريخ.

وإذا كان الطبري قد بين لنا أنه قد سلك هذا المنهج من الأمانة - وحتى ذلك قد 
يكون أيضاً خاضعاً للتمحيص والنظر - فإن آخرين لم يتحرجوا من التحيز الواضح، 
في التركيز على الأخبار والحوادث التي تخدم اتجاهاً معيناً أو جهة معينة يميل إليها هذا 
المؤرخ، ويهمل الأخبار الأخرى التي لا تتناسب مع ميوله واتجاهاته، وفي هذا ما فيه 

من حيف وغبن وابتعاد عن الأمانة العلمية التي يتطلبها الخوض بأمثال هذه الأمور.

))) الطبري: تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم - دار المعارف 8/1ط 4.



167 الخليفة علي... �أم معاوية

ونقلت  العباسي،  العصر  بداية  في  الكبيرة  التاريخية  الموسوعات  اعداد  بدأ  لقد 
الأخبار عن الرواة والقصاصين الذين أخذوها بدورهم ممن سبقوهم والذين عاشوا في 

العصر الأموي وظلت تتواتر وتتداول وربما سجل الكثير منها في كتب متفرقة.

وينبغي أن لا يغيب عن البال أن اللمسات الأموية المتأثرة بالريشة الساحرة الموحية 
لمعاوية لم تكن تغيب عن الأقلام التي تناولت التاريخ الإسلامي، حتى فيما بعد. ومهما 
حاول الكثير من المؤرخين أن ينظفوا أقلامهم من مداد تلك الريشة الساحرة، فإن أثاراً 

عديدة ظلت على تلك الأقلام بتأثير ذلك.

إن معاوية تدخل تدخًال مباشراً في توجيه القصاصين والمحدثين ورواة الأخبار، 
حيث كان يلتقي مع بعضهم بشكل مباشر، ضمن برنامجه العملي اليومي، لا ليستمع 
منهم فقط وإنما يوجههم كما يشاء. وكان اطلاعه اليومي المستمر على حوادث التاريخ 
أكبر  في  للتحكم  المضمار  هذا  في  النجاح  له  يتيح  وخياله،  وقابلياته  ودهاؤه  الغريبة، 
والمحدثين،  القصاصين  حلقات  وهي  الوقت..  ذلك  في  متاحة  كانت  اعلامية  وسيلة 
حتى  للقاص  جلس  الفجر  صلى  إذا  »كان  الأموي.  الحكم  ركائز  لتثبيت  وتوظيفها 
يفرغ من قصصه... وفي الليل يستمر إلى ثلث الليل في أخبار العرب وأيامها، والعجم 
وملوكها وسياستها لرعيتها وسير ملوك الأمم وحروبها ومكايدها وسياستها لرعيتها 
الملوك  فيها سير  دفاتر  فيقعد فيحضر  يقوم  ثم  السابقة...  أخبار الأمم  وغير ذلك من 
بحفظها  وكلوا  وقد  مرتبون  له  غلمان  عليه  ذلك  فيقرأ  والمكايد  والحروب  وأخبارها 

وقراءتها فتمر بسمعه كل ليلة جملة من الأخبار والسير والآثار وأنوع السياسات«))).

حكمه،  طيلة  استمرت  دؤوبة  مستمرة  عمليات  خلال  من  معاوية  استطاع  لقد 

العلمية - بيروت  الكتب  الذهب ومعادن الجوهر: علي بن الحسين المسعودي - دار  ))) مروج 
شرح وتقديم د. مفيد محمد قميحة 1406هـ 1986 م ج3 ص38.



مو�سوعة الثورة الح�سينية168

كانت  والتي  والسياسة،  الحكم  المتاحة في مجال  البشرية  التجارب  أكبر  من  يستفيد  أن 
بطبيعتها جاهلية غريبة عن الإسلام، كما استطاع بما يمتلك من مقدرات فائقة في فن 
من  يمتلك  وبما  الغريبة،  الجاهلية  الأنظمة  تلك  وخبرات  تجارب  على  المبنية  الحكم 
قدرات في الدهاء والتحمل والصبر والسكوت عن بعض الاهانات والتجاوزات على 
شخصه - وفي عملية التمهيد لخلافة يزيد من بعده وربما لأبناء يزيد بعد ذلك - أن يقوم 
بأكبر عملية غسيل للأدمغة أجريت حتى اليوم، وذلك بتوجيه أجهزة الاعلام المؤلف 
من جيش من المحدثين والقصاصين ورواة الأخبار وفقهاء الدولة ووعاظ السلاطين، 
وذلك بأسلوب مركز متناسق دؤوب يومي مستمر مركزاً في جانب من حملته الدعائية 
المعركة  أو  )الخلاف(  أن  على   ،البيت وآل  علي  شأن  من  الغض  استهدفت  التي 
قائمة حول الخلافة بين بني عبد مناف، الذين كان ينتسب إليهم هو أيضاً، مثلما ينتسب 

إليهم الرسول وعلي أيضاً.

)محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف(.

)علي بن أبي طالب بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف(. )معاوية بن أبي سفيان 
ابن أمية بن عبد شمس بن عبد مناف(.

فمسألة الخلاف إذاً مسألة خلاف عائلية بين بني الأعمام لا يحق لأحد غريب

عنهم أن يتدخل فيها.. ! كما صورت من قبل بأنها مسألة تخص قريشاً وحدهم ولا 
حق لأحد من غير قريش التدخل فيها.

)أهل  و  )أهل الحجاز(  )المعركة( وكأنها بين  كما حاول في مرحلة أخرى تصوير 
الشام(، و )أهل العراق( و )أهل الشام(...

لقد كانت خطة ماكرة لابعاد جماهير المسلمين - الذين كانوا سيتحيزون إلى صف 



169 الخليفة علي... �أم معاوية

علي وآله حتمًا - في الصراع الذي أثاره، لقد أراد أن يقول أن لا شأن لأي )غريب( 
عن العائلة بأمورها الخاصة، ولا يحق له التدخل بين أبناء الأعمام هؤلاء، فهم أهل، وما 
بيد هذا  إذا ما أصبحت  ابن عم يزيد، وإن الخلافة  ابن عم علي، والحسين  معاوية إلا 
البيت من بني عبد مناف أو ذاك، فإن هذا هو شأنهم وحدهم ينقلونها حيث شاؤوا وهي 
أمر خاص بهم، وإن معاوية أو يزيد ربما فاقا أبا بكر وعمر نفسيهما، بنسبهما السامي هذا 
وربما ببعض الفضائل الأخرى )التي ركز عليها بعض المؤرخين والمحدثين(، وإذا ما 
أراد أحد أن ينسب فضًال لأبي بكر وعمر دون معاوية، فما ذاك إلا لأنهما قد سبقاه في 
الدخول في الإسلام، ومعاوية قد دخله مؤخراً وانتهى الأمر وأصبح مسلمًا، وماذا يريد 
الآخرون الذين قد يفكرون بالطعن فيه - أكثر من ذلك.. ليبايعوه كما بايعوا أولئك، 

خليفة وأميراً للمؤمنين. 

الم�ضحكات المبكيات.. كيف �أ�صبح )الطليق( هاديا مهديّا!

فلنستمع إلى هذه )الأحاديث( التي وضعت على لسان رسول الله بخصوص 
معاوية، روى أكثرها ابن عساكر- غفر الله له - وذكرها أبو الفداء الحافظ ابن كثير في 
كتابه - البداية والنهاية - مستغرباً كيف صدرت عن ابن عساكر ولم يترو فيها عندما 
 فيها واضح... »أتى جبريل إلى رسول الله الكذب  أن  تحمل مسؤولية روايتها مع 
يا محمد أقرئ معاوية السلام واستوص به خيراً فإنه أمين الله على كتابه ووحيه  فقال: 

ونعم الامين«.)))

»إن رسول الله استشار جبريل في استكتابه معاوية فقال: استكتبه فإنه أمين«.)))

انظروا من   :النبي الباب داق فقال  النبي دق  ».. لما كان يوم أم حبيبة من 

))) البداية والنهاية: م ٤ ج٨ ص١٢٣.

))) البداية والنهاية: م ٤ ج٨ ص١٢٥.



مو�سوعة الثورة الح�سينية170

هذا، قالوا: معاوية. قال: ائذنوا له، فدخل وعلى اذنه قلم يخط به، فقال: ما هذا القلم 
على اذنك يا معاوية؟ قال: قلم أعددته لله ولرسوله. فقال له: جزاك الله عن نبيك خيراً. 
والله ما استكتبتك إلا بوحي من الله. وما أفعل من صغيرة أو كبيرة إلا بوحي من الله. 
كيف بك لو قمّصك الله قميصاً؟ - يعني الخلافة - فقامت أم حبيبة فجلست بين يديه 
وهنات  هنات  فيه  ولكن  نعم،  قال:  قميصاً؟  مقمصه  الله  وإن  الله  رسول  يا  وقالت: 
)أشياء( فقالت: يا رسول الله فادع له.. فقال: اللهم اهده بالهدى وجنّبه الردى واغفر له 

في الآخرة والأولى«.)))

موضوعة،  كثيرة  أحاديث  هذا  بعد  عساكر  ابن  أورد  وقد   ...« كثير:  ابن  قال 
والعجب أنه مع حفظه واطلاعه كيف لا ينبه عليها وعلى نكارتها وضعف رجالها«.)))

جبريل  ثلاثة.  »الأم��ن��اء  معاوية:  بشأن   عنه ه��ذه  مثل  أحاديث  ت��روى  كما 
وأنا  وجبرائيل  وميكائيل  وإسرافيل  واللوح  القلم  سبعة:  »الأمناء  ومعاوية«)))  وأنا 

ومعاوية«.)))

»اللهم علم معاوية الكتاب والحساب وقه العذاب«.)))

»اللهم اجعله هادياً مهديا واهده واهد به«.)))

»اللهم اجعله هادياً مهدياً واهد به«. )))

))) البداية والنهاية: م ٤ ج٨ ص١٢٣ - ١٢٥.

))) البداية والنهاية: م ٤ ج٨ ص١٢٣ - ١٢٥.

))) البداية والنهاية: م ٤ ج٨ ص١٢٣ - ١٢٥.

))) البداية والنهاية: م ٤ ج٨ ص١٢٣ - ١٢٥.

))) البداية والنهاية: م ٤ ج٨ ص١٢٣ - ١٢٥.

))) البداية والنهاية: م ٤ ج٨ ص١٢٣ - ١٢٥.

))) البداية والنهاية: م ٤ ج٨ ص١٢٣ - ١٢٥.



171 الخليفة علي... �أم معاوية
»اللهم علمه العلم واجعله هادياً مهدياً واهده واهد به«.)))

»اللهم علمه الكتاب ومكنه في البلاد وقه العذاب«.)))

»اللهم اجعله هادياً مهدياً واهده«.)))

يكن  لم  وهو  كثير،  ابن  استفزت  المكذوبة  الموضوعة  الأحاديث  هذه  أن  حتى 
 ممن يعادون معاوية - حتى بدت المرارة والسخرية واضحة في كلامه حين قال متهكمًا 

ابن عساكر بهذا الحديث وأطنبَ وأطيبَ وأطرب وأجاد وأفاد وأحسن  ».. وقد عني 
الانتقاد فرحمه الله كم له من موطن قد تبرز فيه على غيره من الحفاظ...«)))فكأنه بذلك 
يبكي ابن عساكر وصدق ابن عساكر ورواية ابن عساكر، ويترحم عليها وعليه، ويترحم 
على الزمان الذي مات فيه الصدق وأصبح الناس لا يستحيون فيه من الكذب والافتراء.

ولنستمع إلى المزيد من الأحاديث والروايات والقصص الملفقة على لسان رسول 
الله وبعض الصحابة وغيرهم أيضاً.

 فإني سمعت رسول الله تذكروا معاوية إلا بخير،  بن الخطاب: لا  »عن عمر 
يقول: »اللهم اهد به«.)))

»ونسب إليه: أحضروه أمركم واشهدوه أمركم فإنه قوي أمين. وزاد بعضهم: 
وحّملوه أمركم«.)))

))) البداية والنهاية: م ٤ ج٨ ص١٢٣ - ١٢٥.

))) البداية والنهاية: م ٤ ج٨ ص١٢٣ - ١٢٥.

))) البداية والنهاية: م ٤ ج٨ ص١٢٣ - ١٢٥.

))) البداية والنهاية: م ٤ ج٨ ص١٢٣ - ١٢٥.
))) البداية والنهاية: م ٤ ج٨ ص126-120.
))) البداية والنهاية: م ٤ ج٨ ص126-120.



مو�سوعة الثورة الح�سينية172

»وقيل لابن عباس: هل لك في أمير المؤمنين معاوية؟ ما أوتر إلا بواحدة.

قال: أصاب انه فقيه«.)))

»قال له: يا معاوية، إن وليت أمراً فاتق الله واعدل. قال معاوية: فما زلت أظن 
أَني سأبتلى العمل لقول النبي حتى ابتليت«.)))

»وعن معاوية قال: صببت يوماً على رسول الله وضوءه، فرفع رأسه إلي فقال: 
أما أنك ستلي أمر أمتي بعدي، فإذا كان كذلك فاقبل من محسنهم وتجاوز عن مسيئهم. 

وقال: فما زلت أرجو حتى قمت مقامي هذا..«.)))

ملكت  إن   :الله رسول  قول  إلا  الخلافة  على  حملني  ما  والله  معاوية:  »وق��ال 
فأحسن«.)))

كنيسة  راقد في  أنا  »بينما  قال:  مالك الأشجعي  بن  ابن عساكر عن عوف  وروى 
بأسد يمشي بين  أنا  فإذا  انتبهت من نومي،  إذ  فيها،  يومئذٍ مسجد يصلى  يوحنا، وهي 
قلت  لتبلغها.  برسالة  إليك  أرسلت  إنما  مه،  الأسد:  فقال  إلى سلاحي،  فوثبت  يدي، 
ومن أرسلك؟ قال: الله أرسلني إليك لتبلغ معاوية السلام وتعلمه أنه من أهل الجنة. 

فقلت له: ومن معاوية؟ قال: معاوية بن أبي سفيان..«.)))

وقال معاوية - الذي أسلم عام الفتح مع الطلقاء »ولولا هواي في يزيد لأبصرت 

))) البداية والنهاية: م ٤ ج٨ ص126-120.

))) البداية والنهاية: م ٤ ج٨ ص126-120.

))) البداية والنهاية: م ٤ ج٨ ص126-120.

))) البداية والنهاية: م ٤ ج٨ ص126-120.

))) البداية والنهاية: م ٤ ج٨ ص126-120.



173 الخليفة علي... �أم معاوية

رشدي«.))) 

قد   الله رسول  فإذا  الغلمان،  مع  ألعب  »كنت  قال:  أنه  عباس  ابن  عن  ورووا 
جاء. فقلت ما جاء إلا إلي، فاختبأت على باب، فجاءني فخطاني خطاة أو خطاتين، ثم 
قال: اذهب فادع لي معاوية. وكان يكتب الوحي، قال فذهبت إليه فدعوته له، فقيل: 
الثانية،  فأتيته  فأدعه،  اذهب  فقال:  يأكل.  إنه  فقلت:   الله رسول  فأتيت  يأكل.  إنه 
فقيل: إنه يأكل فأخبرته. فقال في الثالثة: لا أشبع الله بطنه. قال: فما شبع بعدها. وقد 
انتفع معاوية بهذه الدعوة، دنياه وآخرته، أما في دنياه، فإنه لما صار إلى الشام أميراً، كان 
في  ويأكل  منها،  فيأكل  وبصل  كثير  لحم  فيها  بقصعة  يجاء  مرات.  سبع  اليوم  في  يأكل 
اليوم سبع أكلات بلحم، ومن الحلوى والفاكهة شيئاً كثيراً ويقول: والله ما أشبع وإنما 
اتبع مسلم هذا  فقد  الآخرة  وأما في  الملوك،  فيها كل  يرغب  نعمة ومعدة  أعيا. وهذه 
الحديث، بالحديث الذي رواه البخاري وغيره من غير وجه عن جماعة من الصحابة أن 
رسول الله قال:»اللهم إنما أنا بشر، فأيما عبد سببته أو جلدته أو دعوت عليه وليس 
، فاجعل ذلك كفارة وقربة تقربه بها عندك يوم القيامة«...! فركب مسلم من  لذلك أهًال

الحديث الأول وهذا الحديث فضيلة لمعاوية ولم يورد له غير ذلك..«.)))

من المعتدي.. ر�سول الله �أم معاوية!

لماذا الدعوة لالغاء ع�صمة الر�سول؟

كم هي مضحكة هذه المبكيات، فقد بدا رسول الله في هذه )الأحاديث( الملفقة 
وكأنه يبشر الناس بمعاوية، وأنه حتى هو نفسه - إذا ما تمعنا جيداً بمضمونها - لم 
يكن شيئاً أمام هذا الإنسان المختار من الله - سبحانه. ونستغفر الله أن ذهب بنا الأمر 

))) البداية والنهاية: م ٤ ج٨ ص126-120.
))) البداية والنهاية: م ٤ ج٨ ص123.



مو�سوعة الثورة الح�سينية174

إلى ذلك، ولكن أليس هذا ما يريد معاوية أن يقوله للناس بالضبط، وهو بنفسه قد روى 
لنا بعض هذه )الأحاديث(؟ وأكمل الأخرى ابن عساكر وآخرون؟ فمعاوية هنا هو 
أمين الله على وحيه، وما استكتبه النبي إلا بوحي من الله، وإنه مهدي بدعاء الرسول 
اللوح  نظير  بل هو  نظيرهما،  الأمانة، وهو  يعادل جبريل ومحمداً في  وإنه  له،  ومغفور 
 الرسول من  بدعاء  المهدي،  الهادي  العالم  وإنه  أيضاً،  وميكائيل  وإسرافيل  والقلم 
الذي  أما هذا الأسد   !بعده وخليفته وإنه مبشر بهذه الخلافة منه الولي  أيضاً، وإنه 
رآه الأشجعي يبلغه السلام من الله - دون خلق الله جميعاً، فمن ذا يستطيع أن لا يصدق 
أقواله ويكذبه، وهو أسد مرسل في المنام لتحية سيد الأنام..!! أليس هذا ما يراد منا أن 

نفهمه..؟

الأحاديث  على  مضحكة  فعل(  )ردود  أليست  )الأحاديث(؟  هذه  وضعت  لماذا 
والآيات الشريفة الواردة في فضل علي والمسندة عن طرق صحيحة لا غبار عليها، 

ولا لبس فيها ولا اختلاف بشأنها؟

الذين  والتابعين  الصحابة  لجيل  وضعت  هل  )الأحاديث(؟  هذه  وضعت  ولمن 
ودرسوها  فوعوها   الله رس��ول  وأحاديث  سيرة  من  وكبيرة  صغيرة  كل  تتبعوا 
وفهموها؟ أم وضعت لأهل المدينة الذين عاش الرسول بين ظهرانيهم، أم لأهل 
مكة أهله وعشيرته؟ أم لأهل الكوفة أو البصرة وفيهم العلماء والقراء والمحدثون.. أم 
أنها وضعت لأهل الشام الذين انحازوا بجملتهم إلى معاوية وتأثروا به وأفاض عليهم 
من عطائه وانتجبهم اخواناً وأهًال وعشيرة. أولئك الذين لا يميزون بين الناقة والجمل، 
والذين ثار بهم على علي وافتخر بهم وبجهلهم وانقيادهم وراءه دون سؤاله عن أي أمر 

هو فاعله؟!

ترى، لو رويت لهم هذه )الأحاديث( والأقاصيص، مثل قصة الأسد وقصة ذهاب 



175 الخليفة علي... �أم معاوية

معاوية إلى النبي في بيته ليصب الماء على يديه الشريفتين، أما كانوا يصدقونها؟ وعندما 
وتابعيهم،  والتابعين،  الصحابة  أجيال  وتنتهي  الأجيال،  وتتعاقب  السنون،  تمضي 
وعندما )يسجل( التاريخ وتسجل الحوادث، الا يريد معاوية لأجيال تأتي بعده بمائة عام 
أو مائتين، يحكم فيها أحد أحفاده أو أحفاد أحفاده، أن تؤمن بمضمون هذه الأحاديث 
إيمانها بالقرآن الكريم المنزل نفسه، وتؤمن )بحقوق( إلهية لآل معاوية بالخلافة! ألم يمهد 
معاوية الأمر لخلافة يزيد ويبذل من أجلها الكثير، مع أنه لو صح عنه ما قال: »لولا 
أنه هوى، ولما  يعرف  الهوى وهو  لما أصر على هذا  يزيد لأبصرت رشدي«،  هواي في 
مهد له ليكون خليفة من بعده وليكون أحفاده من بعده وأحفاد أحفاده، ولما أرادها أن 
تظل أموية يزيدية، إنه يعترف أن هذه هي نقطة الضعف الوحيدة فيه وأنها غلطة العمر 
الكبيرة، ولكن هل يبدو في ثنايا قوله ومن مجمل تصرفاته أنه يريد أن يتخلى عن هذه 

الغلطة، ولا يولي يزيد بعده؟

إن معاوية كامل، ولكن فيه هنات وهنات!

وإن نقطة الضعف الوحيدة فيه حبه ليزيد!

ملك،  لأنه  الله  من  نعمة  وهي  جماً،  حباً  الأكل  ليحب  وأنه  معذوراً.  يكون  وقد 
والأكل الوفير أمنية كل الملوك! أن يأكلوا فيعيوا من المضغ والقضم والبلع والهضم دون 

أن يشبعوا، وإلا فلماذا يخلق الملوك إن لم يكن لذلك؟

ولو تتبعنا هذه النقائص، لرأينا أنها يسيرة تجاه ما نسبه إلى الرسول الكريم من أنه 
كسائر الناس، تعبث به النزوات فيغضب، وقد يلعن الآخرين ويضربهم ويدعو عليهم 
 دون وجه حق في ذلك، مع أنهم قد لا يستحقونها، وكأن من شأن الرسول الكريم
أن يكون شتاماً لعاناً طعاناً، وعلى من؟ على الذين لا يستحقون ذلك أمثال معاوية، ثم 



مو�سوعة الثورة الح�سينية176

يستغفر ربه لأنه أساء إليهم بوحي من نزوات بشرية عادية تنتابه كسائر الناس العاديين، 
كفارة  الكريمتين  يديه  على  أذى  من  لحقهم  عما  تعويضاً  لهم  فيدعو  ذلك  ويستدرك 
لذنوبهم، يقربهم بها الله إليه يوم القيامة. أليس هذا ما أريد لنا أن نفهمه؟ أله معنى آخر؟ 
هل بلغ أعداء النبي مناهم في أذاه، كما بلغ واضعو هذا )الحديث( المفترى وغيره من 

الأحاديث المكذبة والمزورة؟

 الاعلام الأموي: معاوية فاق حتى من كان قبله من )الخلفاء(

معاوية  رواها  التي  الأقاصيص  هذه  يردد  من  الآن  يطالعك  حينما  لتعجب  إنك 
أمثال هذه الأحاديث   النبي يرو  لم  لماذا  أمر حقيقي واقع،  بروايتها وكأنها  وأوصى 
بحق أبي بكر وعمر وعثمان على الأقل.. وقد كانوا خلفاء قبل معاوية لقد وجد معاوية 
أمامه قطعان أهل الشام الذين )أحسنَ( تربيتهم على الجهل بالإسلام وجعلهم يرونه 
نجد  والتلفيقات، كما  الترهات  أمثال هذه  أمامهم  يردد  قام  إليهم من  فدفع  بمنظاره، 
الانتهازية  )الشخصية(  هذه  يتناول  من  على  وينكر  وبمثيلاتها،  بها  يصدق  من  اليوم 
واستهزأت  العصور  مر  على  تخريجي  دور  أكبر  ولعبت  بالإسلام  عبثت  التي  المدمرة 
لالفتهم  والتعرض  المسلمين  بوحدة  المساس  عدم  ضرورة  بحجة  ومثله،  قيمه  بكل 

وتضامنهم، كأن آصرة هذه الوحدة ووشيجتها معاوية ويزيد وآل أمية.

أما آن لنا أن نستيقظ أخيراً لنعالج قضايانا بجد وفاعلية لنصل إلى بر الأمان بعد 
أن نتخلص من كل أمراضنا المزمنة القديمة؟ حتى وإن آلمتنا الحقائق لحين من الزمن، 
التي تعيث في  الخبيثة  الوهم، وقضينا نهائياً على الأمراض  لكننا نكون قد تخلصنا من 

أذهاننا وعقولنا؟

لقد كانت هذه )الأحاديث( وعشرات من القصص غيرها، تشكل أحد الأساليب 



177 الخليفة علي... �أم معاوية

التي اتبعها معاوية، وبث جيوش القصاصين والمحدثين ورواة الأخبار والسير، ليحتلوا 
أماكن بارزة في المساجد والأماكن العامة، يبثّون فيها مفترياتهم وأكاذيبهم للناس الذين 
قد  الأغلب  على  وهم  يسمعونه..  ما  بتمحيص  حال،  أي  على  معنيين  كلهم  كانوا  ما 
أعلنوا انحيازهم لهذا البيت الأموي )الرفيع( الذي تعاملوا معه وشهدوا خيره وعطاياه 
وكرمه.. وكان معظمهم يحسب أنه يتقرب إلى الله وإلى رسوله إذا ما تقرب إليهم 

وساندهم وأطاعهم...! 

لندر�س تاريخنا ب�أدواتنا ولغتنا.. حذار من الآراء الغريبة

إن المسألة التي ينبغي أن نلتفت إليها هي ملاحظة أن نقوم نحن المسلمين بالتحري 
عن سلامة وصحة وقائع تاريخنا الإسلامي، وعرض مفرداته ووقائعه وحتى حوادثه 
الذين  المستشرقين  من  للغرباء  نترك  ولا  متزن،  منصف  بشكل  أجيالنا  على  الصغيرة، 
بهم  المبهورين  واتباعهم  وتلامذتهم  أعدائه،  من  هم  بل  بصلة  الإسلام  إلى  يمتون  لا 
أمورنا  في  شاؤوا  كيفما  يخوضوا  أن  وواقعيتهم!  وموضوعيتهم  بعلميتهم  والمتأثرين 
وفي تاريخنا وحتى في خصوصياتنا، ليتلقى منهم أبناؤنا بدل أن يتلقوا منا ونلتفت إلى 
نقطة أخرى مهمة وهي إذا كان هؤلاء الغرباء أو بعضهم قد انحاز إلى جهة معينة، ربما 
نكون قد انحزنا لها نحن أيضاً، فإن ذلك ينبغي أن لا يشعرنا بالسعادة، إذ أن انحيازهم 
لجهة مسلمة على حساب جهة مسلمة أخرى لا يمكن أن يستهدف مصلحة الإسلام 
على الاطلاق؛ ولا بد أنه - على العكس من ذلك - يستهدف توسيع شقة الخلاف بين 
التي تجمع  والروابط  الأسباب  تمتلك من  التي  المختلفة،  والمذاهب الإسلامية  الفئات 
بينها أكثر من تلك التي كانت سبباً لفرقتها واختلافها، وربما كانت مسائل )الخلاف( 
المستشرقين  من  )الباحثين(  أولئك  عمل  وما  والبغضاء،  القطيعة  تستدعي  لا  هامشية 
وتلامذتهم واتباعهم المغرر بهم أو السائرين وراءهم عن عمد إلا لتأكيد تلك المسائل، 



مو�سوعة الثورة الح�سينية178

كوامن  يثير  مرتبك  مشوش  بشكل  عرضها  خلال  من  والبغضاء  العداوة  نار  وتغذية 
الغيض وعوامل الكره.

لمسيرة  المعادين  من  وجلهم  الأغ��راب،  أولئك  أغلب  أن  نعتقد  لا  أن  ينبغي  إننا 
مسيرة  تقويم  وواقعيتهم(!  وحيادهم  وعلميتهم  )بموضوعيتهم  يريدون  الإسلام 
تاريخنا الإسلامي تقويمًا صحيحاً، لغرض كشف حقائقه ووقائعه هكذا فقط لوجه الله 
وحباً في الحقيقة والعلم، فلا بد أن وراءهم أهدافاً غير معلنة، وربما معلنة أحياناً، وهي 
فبينما  والوسائل والصيغ،  اختلفت الأساليب  الصليبيين، وإن  أهداف أسلافهم  نفس 
المسلمين،  يتم بصورة مباشرة، حرباً دموية مدمرة على  أولئك الأسلاف،  كان هجوم 
وحملات مضللة مسعورة لتشويه تاريخهم وشخصياتهم وفي المقدمة شخصية الرسول 
الكريم بشكل فج مفضوح، يتم هذا الهجوم الآن بشكل مبطن ماكر خبيث، لا تعلن 
فيه النوايا والأهداف صراحة، ويبتعد عن الأساليب المباشرة القديمة التي فات وقتها 

الآن، والتي لم تعد تنفع أمام وعي الناس ويقظتهم.

يحسب  الذي  هو  السواء،  على  والقلم  السيف  بمهمة  ليقوم  هنا،  القلم  شحذ  إن 
أنه يسهل مهمة شن الحرب على الإسلام وتخريبه، بعد تخريب نفوس  أعداء الإسلام 
أبنائه، وهي مهمة لن يظن ذو عقل أنهم سيتخلون عنها في يوم من الأيام، خصوصاً 
بعد اتساع مصالحهم ومطامعهم لتمتد حتى إلى الكنوز التي لم تستثمر أو تكتشف بعد 
بد لهم من الحصول عليها،  نظرهم حقاً! ولا  نستأهلها في  والتي لا  أرضنا،  أعماق  في 
وترك فضلات صغيرة لنا منها، إضافة إلى مئات الأغراض الجانبية التي لم يعلنوا عنها 
صراحة، وتكتمها أروقة أجهزتهم السرية ودوائرهم الخاصة، ولا يعتقد أحد أن هؤلاء 

الأعداء يتخذون أسلوباً واحداً في حربهم معنا؛ فأساليبهم أكثر من أن تعد أو تحصى.

وكلماتهم  المقصودة  المضللة،  الماكرة  بأساليبهم  تاريخنا  يستعرضون  عندما  إنهم 



179 الخليفة علي... �أم معاوية

قارئيهم  تنفير   - عرضاً  يأتي  الأمر  وكأن   - يحاولون،  فائقة،  بعناية  المنتقاة  وتلويحاتهم 
المسلمين وابعادهم عن أسلافهم )صناع هذا التاريخ وشخصياته(. وهذا يرتب علينا 
مسؤولية القيام بتمحيص هذا التاريخ بأنفسنا غير معتمدين على آراء الغرباء وأدواتهم 
بشكل تام - وحتى بشكل جزئي في بعض الأحيان. وأن نشخص العلل والأمراض 
والأسقام، وكل مواطن الخلل والضعف التي تلوح في ثنايا هذا التاريخ، وكل مواطن 
ه  القوة والسمو والارتفاع أيضاً لنصل إلى فهم واقعي استخلصناه نحن بأنفسنا ولم نتلقَّ
عن غيرنا، لنكون قد أنصفنا من عاش قبلنا من الأسلاف، وأصبح )رمزاً( وعلمًا مؤثراً 

في حياتنا ومسيرتنا. 

مبالغات �أم حقائق.. لماذا )الخجل( من ذكرالانحرافات؟

كله،  تاريخهم  في  ما  أسوأ  هو  للمسلمين  السياسي  التاريخ  أن  فيه  شك  لا  »ومما 
فبصرف النظر عن المبالغات التي نشأت عن الخلافات المذهبية، وتلوينها لوقائع التاريخ 
.. فما لا شك فيه أنه قد وقعت انحرافات  ككتابات الشيعة عن تاريخ أهل السنة مثًال
كبيرة في المجال السياسي عن الخط الإسلامي الأصيل، وإن هذه الانحرافات قد وقعت 
في وقت مبكر من تاريخ الإسلام لم يكن ينبغي أن تقع فيه. ولكن على الرغم من أن 
هذه الانحرافات حقيقة واقعة )مع اسقاط المبالغات المتعمدة(، فإن الاقتصار عليها في 

عرض التاريخ يعطي صورة غير دقيقة لذلك التاريخ، صورة مشوهة ممسوخة..«.)))

أن  مع  الأخ��رى؟  الحياة  وجوانب  السياسي  الجانب  بين  الفصل  لماذا  ونتساءل: 
أو  فيها سلباً  والتأثير  الأخرى  الحياة  توجيه مجالات  يعمل على  الذي  الجانب هو  هذا 
ايجاباً وفقاً لتصرفات السياسيين، وهم هنا عادة )الخلفاء( و )أمراء المؤمنين( واتباعهم 
بون منهم. ولماذا هذا الحياء والخجل عند التعرض لهذه النقطة في تشخيص بداية  والمقرَّ

))) كيف نكتب التاريخ: ص١٣.



مو�سوعة الثورة الح�سينية180

الانحراف عن خط الإسلام..؟ ألم يكن هذا الانحراف، مع قرب عهد الناس بالإسلام، 
ووجود عدد كبير من الصحابة والتابعين والمعاصرين لرسول الله بداية لانحرافات 
أكبر وأوسع؟ ثم: ألم يصبح )سنة( يعمل بها إلى الآن، ويتحمل وزرها من سنها؟ بغض 

النظر عن دوافعه الحقيقية..؟)))

بشكل  وأسبابه  أشكاله  نتناول  ولا  الأس��اس،  الانحراف  ذلك  عن  أنتغاضى 
مستفيض، يجنبنا المزيد منه في المستقبل، وندعي- بعد ذلك -أننا ندرس التاريخ بجد 
وموضوعية، لنتناول الأحداث الأخرى التالية ونقطع أسبابها وصلاتها مع الأحداث 
سببه  عن  ومقطوعاً  وناقصاً  مبتوراً  العمل  يكون  ألا  لها؟.  أساساً  تشكل  التي  الأولى 
الأول؟ لماذا لا نشخص البدايات الأولى لهذا الانحراف، ونحدد زواياه ودرجاته التي 

اتخذها على امتداد السنين؟

ولماذا لا نقول صراحة أن الأمويين هم أول من تجرأ على اعلان هذا الانحراف؟

ولماذا لا نشخص الكيفية التي قاموا بها لتوظيف كل الامكانات والقدرات التي 
أتيحت لهم - وهي امكانات وقدرات هائلة - لضمان مصالحهم وتثبيت دعائم ملكهم 

على أسس )سياسية( بحتة بعيدة عن الإسلام وعن )قيوده وقواعده والتزاماته(؟

ترى لو وقع ذلك الانحراف في عهد الإمام علي بن أبي طالب أو من أحد عماله أو 
منه أو من أحد من آل الرسول - وحاشاهم ذلك - أكان ذلك )الحياء والخجل( 
من التطرق إلى هذه النقطة بوضوح سيظل نفسه؟ أم أن الحمية ستتصاعد في رؤوس 
انحرافهم وعدم  المنحرفين وفضحهم، وتشخيص جوانب  البعض للدعوة إلى كشف 
ترك صغيرة أو كبيرة منه دون اعلانها على رؤوس الأشهاد والوقوف من المسألة كلها 

))) وقد قال أمير المؤمنين - بهذا الخصوص )ما أحدثت بدِعة إلا ترك بها سُنة فاتقوا البدع والزموا 
المهيع. إن عوازم الأمور أفضلها وإن محدثاتها شرارها( نهج البلاغة: ص ٣١٥.



181 الخليفة علي... �أم معاوية

موقفاً متشدداً..؟!!

لن يتم التقارب �إلا على �أ�سا�س الحقائق

ومعرفة  الحقيقة  من  أساس  على  الأمور  وتوضيح  للتقارب  دعوة  كل  وصف  إن 
الأسباب والظروف القائمة وراء الأحداث بأنها إما من بنات أفكار الغرباء أو الشيعة 
الحاقدين! أمر يدعو للعجب حقاً، فمن هم هؤلاء الشيعة الذين لا يريدون التقارب 
أساساً والذين يحقدون على بقية المسلمين، على اختلاف مذاهبهم؟ هذا أمر لم يتضح إلى 

الآن ويحتاج إلى مزيد من البيان.

ولماذا نجعل الأمر أمر خلاف أبدي بين فريقين من المسلمين، أهل الشيعة وأهل 
السنة فقط، وهل أهل الشيعة )ومن ضم إليهم( أهل مذهب واحد؟ وهل أهل السنة 
عن  غرباء  أناس  وهؤلاء  هؤلاء  بين  يندس  أن  يحتمل  ألا  أيضاً؟  واحد  مذهب  أهل 
الطرفين وعن الإسلام كله؟ وعندما تم هذا التصنيف إلى من أضفنا معاوية؟ هل إلى 

أهل السنة! هكذا، لأنه لم يكن من أهل الشيعة؟ أم أن له يا ترى شأناً آخر؟

 ، أوًال الشيعة  إليها مجدداً، وتشخيص من هم  النظر  ينبغي  الشيعة هذه  إن مسألة 
أي الذين يشكلون ثقًال كبيراً ونسبة كبيرة من هذه الفئة الإسلامية، هل هم كل الذين 
ادعوا الولاء لأحد من سلالة آل البيت، أم هم من تبنوا الموقف الإمامي الجعفري 
الشيعة بهم  أو ألحقوا  بالشيعة  ألصقوا ظلمًا وزوراً وألحقوا  أم هم من  الاثني عشري، 
؟ »والتاريخ أمانة، وشهادة تؤدى  كعبد الله بن سبأ، تلك الشخصية الخيالية الخرافية مثًال
امِيَن باِلقِسْطِ شُهَدَاءَ  ا الَّذِينَ آمَنوُا كُونُوا قَوَّ َ لله، لا يؤثر على أدائها حب أو كره ﴿يَا أَُّهي
مَِا فََال تَتَّبعُِوا  َّهِللِ وَلَوْ عََىل أَنْفُسِكُمْ أَوِ الوَالدَِيْنِ وَالأقَْرَبيَِن إنِْ يَكُنْ غَنيًِّا أَوْ فَقِيًرا فَاللهُ أَوْلَى بِه



مو�سوعة الثورة الح�سينية182

خَبيًِرا﴾))) ولنفترض  تَعْمَلُونَ  بمَِا  كَانَ  اللهَ  فَإنَِّ  تُعْرِضُوا  أَوْ  تَلْوُوا  وَإنِْ  تَعْدِلُوا  أَنْ  الَهوَى 
جدًال أن ما نسب إلى المنحرفين في المجال السياسي صحيح... ولم تدخل فيه المبالغات 
الناشئة عن الصدامات الحزبية والمذهبية التي يشنع فيها كل فريق على خصمه بما يشاع، 
ويغزو  عاماً  يحج  كان  الذي  الرشيد،  هارون  من  جعلت  التي  الروائية  المبالغات  ولا 
التاريخ  أن  أن نسلم جدًال  ليلة وليلة... فخلاصة الأمر  أبطال ألف  عاماً - بطًال من 
السياسي للمسلمين كان خطاً أسود! وليكن كذلك، ولكنه خط أسود في صفحة يغلب 
عليها البياض! فإذا أنت غطيت على بياض الصفحة كله، وأبرزت الخط الأسود وحده، 

أتكون قد قلت الحقيقة؟ أتكون قد أعطيت صورة صحيحة لهذا التاريخ؟«.)))

إنه لأمر يثير الدهشة أن يصدر هذا الرأي عن كاتب إسلامي قدير، يرى ويدعو 
دائمًا لتحكيم الإسلام في كل أمور الحياة، ويرى أن قيادته لها تمتلك كل مقومات التكامل 
بسيطاً  للبعض  بدا  أن لا نهمل أي جانب من رسالة الإسلام مهما  والقوة. وإن علينا 
أو قليل الأهمية، عجيب أن يصدر هذا الرأي المخالف عن كاتب يتبنى أمور الإسلام 
كتبه ومحاضراته - وهو رأي غريب مخالف  ويتحمس لها ويدعو للأخذ بها - في كل 
التي يحملها الكتاب  للإسلام ونظريته في الحكم والحياة يحمل نفس التصور والعقلية 
الغريبون عن الإسلام، بل الرافضون له، والذين يرون في فصل الدين عن الحياة، هو 
تتبناه كل  ما  كليهما! وهذا  والدولة  الدين  للحفاظ على  والصحيح  الاجراء الأصوب 

المناهج الغربية المسيحية )وكاتبنا هو من أهم الذين لفتوا نظرنا إلى هذه الحقائق(.

م�صلحة الأمة... بين )طبيعة الملك( وطبيعة )الا�ستخلاف الإلهي(

، عن مسائل ادارة الحياة، وأرادوا  وإذ أنهم قد نجحوا بابعاد )دينهم( المحرف أصًال

))) المائدة: ٨.
))) كيف نكتب التاريخ: ص١٤.



183 الخليفة علي... �أم معاوية

إبعاد ديننا الحق - بنفس الحجج والأساليب التي تذرعوا بها ولجؤوا إليها لابعاد دينهم 
. فإن على أبسطنا  - الذي جرد من كل محتوى عملي وأصبح لا يصلح لقيادة الحياة فعًال
وأقلنا معرفة أن ينتبه لذلك، ويعرف أننا إذا ما أقدمنا على محاولة وضع ديننا على الرفوف 
ليكون مجرد طقوس وشعائر، وابعدناه عن حياتنا وواقعنا، فإننا نكون قد خرجنا عن 

. هذا الدين أصًال

إن )السياسة( ينبغي أن لا تفهم من قبلنا، كما فهمها غيرنا، بأنها من الحيلة والخدع 
ضوء  على  وقراءته،  المستقبل  استشراف  فن  السياسة  تكون  قد  والمماطلة،  والغدر 
الأحداث الراهنة والخبرات السابقة، وقد تكون حسن النظر والتدبر بأمور الناس من 
فهذه  والفساد،  والكذب  والغدر  والخدع  الحيلة  تعني  أن  أما  وحكامهم.  ولاتهم  قبل 
أمور تؤهلها لمسميات أخرى. ومن التجني على ديننا أن ننسب إليه مثل هذه الأمور أو 
نلصق به بعضها بحجة الضرورات السياسية، فهو دين مستقيم قوي ليس بحاجة إلى 

أي لون من المناورات الباطلة أو الكذب أو الغش والمكر.

ينتسب  بسيط  عادي  إنسان  من  بسيطاً  انحرافاً  قبولنا  عدم  نفِّرس  أن  يمكن  كيف 
للإسلام، مع أنه قد لا يتحمل أية مسؤولية )سياسية( أو قيادية في الدولة أو المجتمع، 
ولا نسكت عنه بل ننبهه - إلى حد التقريع - إن أخطأ أو انحرف، ونسكت عن )خليفة 
المسلمين( و )أمير المؤمنين( ونقول عنه: إن كل خطئه أنه انحرف في المجال السياسي 
وحده لا غير، وكان غرضه من ذلك تثبيت عرشه، وربما كان لا يريد إلا تحقيق مصالح 
تشابكت  الذين  الآن،  نحن  ومثلنا  الآخرين،  مثل  فهو  الأمور،  بقية  في  أما  المسلمين! 
علينا المفاهيم وتشابهت ولم نعد نرى الإسلام في أذهاننا وقلوبنا إلا من خلال نظرات 
أولئك  قبل  من  والمثار  المتصاعد  والغبار  والضباب  الغبش  خلال  من  وإلا  حكامنا، 
)المشوشين( الذين يحاولون دائمًا أن يفلسفوا ويبرروا سلوك من بدؤوا الانحراف عن 



مو�سوعة الثورة الح�سينية184

بها،  وتشبه  تبعها  ومن  تاريخها،  امتداد  على  الأموية  السلالة  مقدمتهم  وفي  الإسلام، 
ينبغي عليهم  الذي  الصحيح،  )الشرعي(  الخط  )السياسي( وغيره،  ورأى في سلوكها 
ارتضته  قد  ومفكريهم  وكتابهم  المسلمين  علماء  من  كبيرة  جمهرة  أن  طالما  وفقه،  السير 

وقبلت به وبررته بمختلف الذرائع والحجج المفتعلة.)))

ولا يزال بيننا لحد الآن من يرى أن الدولة النموذجية المثالية هي التي أقامها آل أمية 
في الشام ومنذ بداية عهد معاوية، ولا يزال يوجد من يحاول أن يتشبه بهم ويسير على 
نفس خطاهم، معتمداً نفس الأسس والمبررات التي أقيمت عليها تلك الدولة ونفس 
والرشيد  الملك  وعبد  ويزيد  معاوية  إليها  لجأ  التي  المتعسفة  والأساليب  السياسات 
وغيرهم لتثبيت الملك. »اقتضت طبيعة الملك الانفراد بالمجد واستئثار الواحد به ولم يكن 
لمعاوية أن يدفع عن نفسه وقومه فهو أمر طبيعي ساقته العصبية بطبيعتها واستشعرته 
ودينية  تاريخية  شرعية  يضفون  من  بيننا  يجدون  يزالون  لا  أنهم  شك  ولا  أمية«.)))  بنو 
على تصرفاتهم ويسكتون عن بعض انحرافاتهم السياسية! كما زعموها، كما سكتوا عن 
الذين سبقوا، معللين بأن الغرض من ذلك هو  بعض الانحرافات السياسية لأولئك 

المحافظة على وحدة المسلمين ومنع المرج، إلى غير ذلك من المبررات.

الليّنين  الهيّنين  المتساهلين  المنظرين  هؤلاء  في  يجدون  الحكام  هؤلاء  أن  شك  ولا 

))) فهذا ابن خلدون يحذر من الظن بمعاوية أنه عرف من أمر يزيد ما عرف ثم ولاه ».. فإياك 
أن تظن بمعاوية ... أنه علم ذلك من يزيد، فإنه أعدل من ذلك وأفضل، بل كان يعذله أيام حياته 
في سماع الغناء وينهاه عنه..« مع أن ابن خلدون يعترف... ».. وأما أن يكون القصد بالعهد حفظ 
التراث على الأبناء فليس من المقاصد الدينية إن هو أمر من الله يخص به من يشاء من عباده ينبغي 
أن تحسن فيه النية ما أمكن خوفاً من العبث بالمناصب الدينية والملك لله يؤتيه من يشاء«. مقدمة 

ابن خلدون: ص٢٣٤.
))) مقدمة ابن خلدون: ص٢٢٧.



185 الخليفة علي... �أم معاوية

على مر العصور، سنداً وصوتاً اعلامياً مؤثراً، يُسكت كل صوت آخر يدعو إلى كلمة 
الحق واتباعها. فلا عجب أن نرى تلك الازدواجية الكبيرة التي تطبع تصرفات وأقوال 
أمثال  مدهش(،  بشكل  واعون  أنهم  الأمر  في  )والعجيب  الإسلاميين  الكتاب  بعض 
كاتبنا الكبير )محمد قطب(، الذين يدعون إلى تحكيم الدين في الحياة، وهو ما تكشف عنه 
مؤلفاتهم، ثم هم يسكتون سكوتاً مقصوداً فاضحاً عن أهم الانحرافات التي حدثت 
بأن  التاريخ الإسلامي، مبررين سكوتهم وتسامحهم  وتحدث مثيلاتها الآن عبر مسيرة 
الانحراف لم يحدث إلا في الجانب السياسي لا غير، وكأن هذا الجانب هو الوحيد الذي 

يستطاع الخروج فيه عن أحكام الإسلام وقيمه ومناهجه. 

الانحراف في الجانب ال�سيا�سي.. هل كان مقطوعا عن المنهج العام للانحراف؟

نستعرض  ونحن  الكبيرة،  الدرجة  هذه  إلى  نخجل  أو  نخاف  لا  أن  ينبغي  إننا 
الأسباب  ودرسنا  استعرضناها،  ما  إذا  إننا  التاريخ،  مر  على  )هفواتنا(  و  )أخطاءنا( 
لتلك  المشابهة  الراهنة  الحالات  علاج  إلى  التوصل  بمقدورنا  أصبح  وراءها،  الكامنة 
الأولى التي أصبحت بنظر الكثيرين - لأن ذلك في صالحهم - )سنة( طبيعية )شرعية( 
المسلمين..!!  جماهير  من  مقبولين  )شرعيين(  )خلفاء(  عن  صدرت  أنها  طالما  مقبولة، 
وقد اعتدنا ذلك وتطبعنا عليه حتى حسبناه أمراً طبيعياً، وحتى أن صورته )تحجرت( 

في أذهاننا وبدت أنها الصورة الطبيعية الوحيدة المقبولة. 

إن أعداء الإسلام، عندما ركزوا على »تجريد التاريخ الإسلامي من محتواه الشامل، 
وحصره في النزاعات السياسية«))) وجدوا في هذه )النزاعات( مادة خصبة، إن وجدوا 
أن اهتمامنا نحن بتلك النزاعات القديمة يتصاعد وينمو، كأننا نعيش الآن في غمرة تلك 
النزاعات، وأننا ننحاز بشكل متعصب إلى هذا الطرف أو ذاك، مع أن أولئك الأوائل، 

))) كيف نكتب التاريخ: ص١٥.



مو�سوعة الثورة الح�سينية186

أو أَن قمساً منهم قد عالجوا خلافاتهم بالطرق المناسبة التي رأوها، وبقينا نحن، كأننا 
ورثتهم المباشرون والقيمون عليهم، نبدي حرصنا عليهم وعلى الدين أكثر من )حرص( 

أولئك المتنافسين الأولين..!!

لقد وجد أعداؤنا من الدوائر المعادية الغريبة وغيرهم، اهتمامنا بمواضع الخلاف 
والنظر كبيراً  الرأي  بمسائل  اختلافا  أكبر، ووجدوا  أن يكون  هذه كبيراً، فعملوا على 
أيضاً، فحاولوا أن لا يجعلوا منه مجرد اختلاف في الرأي، بل خصومة وتناحراً وعداوة 

مستمرة.

الغرباء  الأعداء  لهؤلاء  الأمر  نترك  ولا  ذلك،  إلى   - نحن   - نتنبه  أن  بنا  وأحرى 
الموظفة  الخبيثة  الماكرة  الطريقة  تلك  الخاصة،  طريقتهم  على  ينبهونا  لكي  وتابعيهم، 

لتحقيق مصالحهم على المديين القريب والبعيد على السواء.

إن الخطر لا يكمن في تقسيم التاريخ الإسلامي بحسب الأسر الحاكمة؛ ولم يأتنا 
عندما قمنا بكتابة التاريخ، كما يقول الأستاذ محمد قطب في كتابه القيم)))، بل أن سببه 
هم )صانعو التاريخ( أنفسهم، الذين أرادوا لأسرهم أن تظل هي الأسر الحاكمة من 
لماذا  نحدد:  أن  ويجب  موتهم.  بمجرد  بنوه  الذي  وعزهم  مجدهم  ينقطع  فلا  بعدهم، 
يتسامح معظم المؤرخين في عرض بعض الأمور، بالشكل الصحيح الذي تمليه عليهم 
طبيعة الوقائع والحقائق؟ هل سبب هذه التغطية على الانحرافات التي وقعت هو الميول 
المسبقة إلى جانب بعض فئات هؤلاء الحكام؟ هل هو بحجة الحفاظ على وحدة المسلمين 
ولعدم افساح المجال لمزيد من الخلافات بينهم؟ )وكيف بهم إذا نشبت هذه الخلافات 
فيما بعد لنفس الأسباب التي يسكتون عنها الآن؟( هل هو لاسترضاء فئات معينة لا 
نهجهم  ينهجون  ربما  والذين  انحراف..؟  أو  خطأ  أي  السابقين  أولئك  عمل  في  ترى 

))) كيف نكتب التاريخ: ص١٦.



187 الخليفة علي... �أم معاوية

مراحل  في  الحكم  يكن  ألم  وإلا  السابقين..؟  أولئك  انحراف  بانحرافهم  ويتجاوزون 
الحكم  الآباء  فيه  كرس   ، فعًال وعوائل  بيوتات  حكم  الإسلامية،  العصور  من  كثيرة 
لأبنائهم من بعدهم ولأحفادهم وعوائلهم...؟ لماذا لا نتحدث بشكل واضح صريح 
ونخشى من كشف كل الحقائق ووضع كل النقاط على كل الحروف؟ هل - فقط - لكي 
لا يشمت الأعداء بنا، ويسلطوا الأضواء على أخطائنا ويجسموا ويعظموا هذه الأخطاء 
ألا  الأخطاء،  تلك   - أحد  من  معونة  ودون   - بأنفسنا  نحن  استعرضنا  لو  بعد؟  فيما 
نكون أول المستفيدين، إذا ما شخصنا أسبابها ونتائجها وعملنا على دراستها وتمحيصها 
فيه هو شماتة الأعداء والحساد..!  نفكر  لماذا نجعل أول شيء  وغربلتها بجد وعناية؟ 
بتشخيص  ألسنتهم  نقطع  لا  لماذا  بعيد..؟  زمن  منذ  بنا  يشمتون  أخذوا  هؤلاء  أن  مع 
عللنا وأمراضنا ونعالجها بأنفسنا ونجد لدينا القدرة والشجاعة ما يمكننا من مواجهتها 

وتحدّيها والتغلب عليها؟

غ�سيل قذر.. ولكن لاحياء في الدين

إننا ينبغي أن لا نخشى من نشر غسيلنا القذر أمام أنظار العالم مخافة نظراتهم المستهزئة 
وابتساماتهم الخبيثة.. إذ، ما جدوى أن نخفي ذلك ونحن نتحمل مسؤولية دعوة عالمية 
إلى الله، وهي دعوة الإسلام الشامخة القوية المتحدية، التي تتعامل مع الإنسان كوحدة 
وتدعوه  والانحراف،  والاستقامة  والضعف  القوة  عوامل  من  فيه  ما  بكل  متكاملة، 
لتقويم كل ما فيه من عوامل هذا الانحراف والضعف على طريق الاستقامة التي يريدها 
الله لهذا الإنسان؟ وتحاول انتشاله دائمًا من كل عوامل الخمول والتأخر والانحدار، على 

أساس مبادئه وقيمه المعروضة المعلنة في كتاب الله والسنة الكريمة المشرفة.

لقد أصبحت شرائح كبيرة من المسلمين على درجة كبيرة من الوعي والمعرفة وسعة 
الاطلاع، لكي ندرك أن الذنب لم يكن ذنب الإسلام - وأن الضعف لم يكن كامناً فيه- 



مو�سوعة الثورة الح�سينية188

عندما لم يحكم، وعندما تخلى عنه )قادة المسلمين( من )خلفاء( و )أمراء للمؤمنين( في 
وقت مبكر، ولم يحكموه في حياتهم بشكل تام، غير مبتور ولا ناقص، وفصلوا الكثير من 

أموره وحلقاته عن أمور هذه الحياة.

أقامها  التي  الأولى  الإسلامية  الحكومة  غرار  على  إسلامية  حكومة  تقم  لم  وإذا 
السبب  نعرف  أن  ينبغي  فإننا  بعده،  قصيرة  لفترة  واستمرت   ،الكريم الرسول 
وربط  الكثيرة،  المتعددة  وحوادثه  التاريخ  سطور  خلال  من  ونستشفه  لذلك  الحقيقي 
هذه الحوادث مع بعضها ومع مسبباتها، وعلينا أن لا نهمل هذه الأسباب، مهما بدت 
لنا بسيطة وعادية، إذا ما أردنا أن نصل إلى أجوبة شافية لهذه )الأحجيات( التي أبدت 
لنا الإسلام وكأنه غير قادر على حكم الحياة، ولا يتطابق مع )واقعيتها ومتغيراتها( ولا 
يمكن أن يتعايش معها..! وقد يرى بعضنا أن الإسلام لا يستطيع ذلك إلا إذا تنازل 
الدولة الأموية أو  العليا في ظل دولة )تتساهل( ببعض الجوانب مثل  عن بعض قيمه 
العباسية. وإلا فإن الإسلام بما فيه من )المحافظة( و )الانغلاق( )والتحجر!(، لا يمكن 
أن يتعايش مع الحياة دون هذا التساهل، وسيظل نمطاً أفلاطونياً لا يعيش إلا في الخيال.

وسنرى على ضوء تتبعنا لوقائع التاريخ، أية حروب شرسة عنيفة شنت عليه منذ 
البداية لابعاده عن الحياة أو التحكم فيها ولجعله يعيش على هامشها. وبدون تتبع هذه 
الوقائع والأحداث بدقة، فإننا سنظل نخبط خبط عشواء - كما يقول أسلافنا العرب، 
)الصغيرة(، وأهملنا  أو حوادثه  التاريخ الإسلامي  ما حاولنا اهمال بعض حلقات  إذا 
الذي  مجراها  الأحداث  اتخاذ  في  بعيد  أثر  لها  كان  التي  المهمة(  )شخوصه  على  التركيز 

اتخذته فيما بعد.

ينبغي أن يكون تاريخ الشعوب الإسلامية لا الخلفاء  التاريخ الإسلامي كان  إن 
والملوك وحسب، وكان ينبغي أن يكون تاريخ الإسلام نفسه، هذا الإسلام الذي أرسل 



189 الخليفة علي... �أم معاوية

للناس كافة ليسود ويحكم، لا ليقبع في بطون الصحف، ويبرز أمامنا شعائر وممارسات 
)تعبدية طقوسية( مجردة لا صلة لها بالحياة، والحديث عن )أمة إسلامية( هنا وفي ظل 
حكام كهؤلاء، ليس سوى مغالطة كبيرة، عندما لا ترى هذه الأمة من الإسلام إلا اسمه 
وعنوانه وشعاراته الظاهرية فقط التي لا تمس سيادة الحاكمين أو نفوذهم أو سلطتهم.

مغالطات ما هكذا تورد يا �سعدُ الابل...

ولنستمع إلى كاتبنا الكبير محمد قطب »إن أبرز ما يميز هذه الأمة أنها هي )الأمة 
بأمجاده  إنه  الإسلامية(.  الأمة  )تاريخ  إنه  تاريخها،  يميز  أن  يجب  ما  وأبرز  الإسلامية( 
القوة  بمكامن  وجزره،  بمده  ووهداته،  بقممه  وانخفاضاته،  بارتفاعاته  وانتكاساته، 
على  بشر  لأي  تاريخ  أي  وليس  بالذات  الأمة  هذه  تاريخ  هو  الضعف،  ومواضع  فيه 

الأرض«.)))

لقد كان ينبغي أن يكون هذا التاريخ، هو التاريخ القمة، التاريخ النموذج وكان 
ينبغي أن تكون هذه الأمة )ذات وضع معين في التاريخ())) كما يقول كاتبنا الكبير: إذا ما 
حمل )صانعوه( الرسالة الخاتمة حقاً، وإذا ما حملت هذه الأمة هذه الرسالة وأخذت بها، 
وأخذت على عاتقها نشرها واعلاء شأنها، وإلا فإنها ستظل مجرد أمة من أمم الأرض، 
تاريخ سائر  تاريخها  تلك الأمم، وكان  القوة والضعف كما حفلت  تحفل بكل عوامل 
كبير من رسالتها لأنها - ونحتج  الآخرين على الأرض.. وقد تخلت عن جزء  البشر 
بكلام الكاتب نفسه »أمة الرسالة الخاتمة، التي حملت رسالة الرسول الخاتم الذي 
أرسل إلى البشرية كافة، وإلى قيام الساعة، وهي بهذه الصفة خير أمة أخرجت للناس«))) 

))) كيف نكتب التاريخ: ص١٦.

))) كيف نكتب التاريخ: ص١٦.
)))  كيف نكتب التاريخ: ص١٦.



مو�سوعة الثورة الح�سينية190

ةٍ أُخْرِجَتْ للِنَّاسِ تَأْمُرُونَ باِلمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ المُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ باِللهِ  ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّ
وَلَوْ آمَنَ أَهْلُ الكتَِابِ لَكَانَ خَيْرًا لَـهُمْ مِنْهُمُ المُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الفَاسِقُونَ﴾))) ولكن 
»إنما  نفسه  للكاتب  الكلام هنا  يزال  ذاتية ولا عرقية ولا قومية))) ولا  خيريتها ليست 
وَالَّذِينَ  فرِْعَوْنَ  آلِ  التي أخرجت من أجلها ﴿كَدَأْبِ  هي خيرية مستمدة من الرسالة 
بُوا بآِيَاتنَِا فَأَخَذَهُمُ اللهُ بذُِنُوبهِِمْ وَاللهُ شَدِيدُ العِقَابِ﴾))) ومن ثم تتحقق  مِنْ قَبْلهِِمْ كَذَّ
أداء  في  فرطت  كلما  عنها  الصفة  وتزول  برسالتها،  قائمة  كانت  طالما  الخيرية  صفة  لها 

الرسالة«.)))

كيف نفرط بلاأ�سا�س وندّعي الحر�ص على �سلامة البناء

الحياتية  العملية  أركانها  أهم  بأحد  طت  فرَّ بالرسالة، وقد  الأمة  تقوم هذه  وكيف 
وقدمت صورة مشوهة لخليفة رسول الله الذي كان ينبغي أن يحكم باسم الإسلام 
)قوة  خلال  تتمثل  أن  الإسلام  لها  أراد  وقد  تحكم  وكيف  ه��واه...؟  ووفق  باسمه  لا 
الفهم والاستدلال  قابليات  حاكمة(، كسلطة مخولة ومؤهلة لحمل رسالته تمتلك كل 
والنظر والحكم والتوجيه، سلطة خلاقة لا ترى أمامها إلا الإسلام، وتطبيق شريعته، 

.كما نزل بها القرآن الكريم وطبقها الرسول الكريم

وعلى  وصدقاً  حقاً  الإسلام  رسالة  لتطبيق  والمؤهل  المعد  )النموذج(  استبعاد  إن 
الوجه الأكمل ونشرها في تخوم الأرض، واستبداله بنموذج عادي غير مؤهل لتنظيم 
حياته وشؤونه الخاصة، هو أول شرخ كبير في جدار الإسلام، وهو أول انحراف بدأ 

))) آل عمران:١١٠.
))) كيف نكتب التاريخ: ص١٧.

))) آل عمران:110.
))) كيف نكتب التاريخ: ص١٧.



191 الخليفة علي... �أم معاوية

فإن الحديث عبث  بقية الانحرافات.. وإلا،  بهذه الخطوة )السياسية(، ثم بدأت بعده 
تنهى  ولا  بالمعروف  تأمر  ولا  مهمتها،  تؤدي  لا  وهي  للناس  أخرجت  أمة  خير  عن 
عن المنكر، وتتساهل بأكثر أمور الدين علاقة وقرباً من الحياة الواقعية العملية لعموم 

المسلمين.

ولا يتحرجن أحد من القول: أن هذه الأمة قد أجبرت على التخلي عن رسالتها، 
عندما سلمت زمام الأمور من )استلبوها( منها ومن أصحابها الشرعيين، واستسلمت 
جرى  ما  كأنَّ  ونامت  وخضعت  واستكانت  هذا،  يومنا  وإلى  بعده،  جاء  ولمن  لمعاوية 
قليلة  وانتفاضات  ثورات  إلا  تشهد  ولم  تغييره،  على  لها  قدرة  لا  محتوماً  قدراً  كان  لها 
التي عاشتها في  السنين  تتناسب وعدد  السلطات )الإسلامية الحاكمة( لا  يتيمة بوجه 
)ظلها(. وقد لا يكون أسباب العديد منها، مجرد الانتصار لدين الله الحق، وقد يكون 
تحمله  يمكن  لم  مما  الحكام،  هؤلاء  ألحقه  الذي  الفادح  بالظلم  الشعور  لبعضها  الدافع 
وإلا: ألم يعرض علينا التاريخ الإسلامي، على أنه تاريخ النزاعات والحروب في سبيل 
السلطة والتوسع؟ فكيف بدا لنا المتنازعون على هذه السلطة..؟ وما هي حججهم لهذا 
أنفسهم وكأنهم لا يريدون إلا الانتصار للإسلام ونشر  أرادوا أن يرونا  النزاع..؟لقد 
رسالته رغم أعدائه، الذين هم أعداؤهم بالطبع، وإن حربهم مع أولئك )الأعداء( إنما 

هي من أجل ذلك الهدف السامي! 

لا خوف من الحقيقة و�إن �شمت منا الأعداء

عليه  يطلع  أن  شاء  ومن  المكتبات،  ورفوف  )فاترينات(  في  معروض  تاريخنا  إن 
فله ذلك، وليس علينا نحن أن نخشى من هذا الأمر، وليس علينا أن نخاف ممن يريد 
متكاسلين،  نائمين  بقائنا  من  يكون  أن  يجب  خوفنا  إن  بل  وتزويرها،  الحقائق  تشويه 
التاريخ ووقائعه واحداثه بعيون مفتوحة وأذهان يقظة، كما يفعل  نتعامل مع هذا  فلا 



مو�سوعة الثورة الح�سينية192

أعداؤنا اليقظون الجادون الذين يتصيدون الهنات والأخطاء فيجسموها ويبدوها على 
أنها السمة المميزة لنا نحن المسلمين، وإنما ينبغي أن نتناول نحن هذه الحوادث - مهما 
كانت طبيعتها، لنبحث في عوامل الخلل التي أدت إلى أن تتخذ المجرى الذي اتخذته، 
ونتجاوز كل عوامل الضعف والخمول واللامبالاة ونشخصها بأنفسنا ونعالج نتائجها 
السلبية بأنفسنا أيضاً، ولا نخجلنَّ من ذلك، فتاريخ أعدائنا أسود ملطخ، وحسبهم أن 
التي لا ننكر أن الكثير منها فادح  التطرق إلى أخطائنا  الفادحة قبل  يعالجوا أخطاءهم 

أيضاً.

إن خوفنا من الانتقادات التي توجه الينا من قبل أولئك الأعداء، ينبغي أن لا يغلف 
كل نظرتنا للأمور، ولا ينبغي أن تطبع كل تصرفاتنا ردود فعل عصبية تتحكم فيها عقدة 
الخوف أو الخشية منهم ومن شماتتهم المحتملة، فليشمتوا ما شاءت لهم الشماتة، وماذا 
يضرنا من شماتتهم تلك، أليست هذه عقدة عربية أو بشرية قديمة: وتجلدي للشامتين 
أريهم أني لخطب الدهر لا أتضعضع، كما قال معاوية قبيل موته، لقد تجلد قليًال ثم مات، 
وقد ضحك الشامتون ثم ماتوا بدورهم ولو بعد حين، لعل هذا هو السبب الحقيقي في 

سكوتنا عن انتهاكات من جعلناهم رموزاً وقدوة.

»... وتاريخها هو هذا: امجادها، وارتفاعاتها وقممها وقوتها، هي التي تكون فيها 
فيه  تكون  الذي  وبالقدر  لرسالتها،  مؤدية  فيه  تكون  الذي  وبالقدر  لرسالتها،  مؤدية 
التي تكون  مؤدية للرسالة، وانتكاساتها وانخفاضاتها ووهداتها وفترات ضعفها، هي 

فيها ناكلة عن رسالتها، وبالقدر الذي تكون فيه ناكلة عن الرسالة«))).

عديدين  لكتاب  نموذج  لأنه  هنا،  عليه  وأؤكد  الكبير،  كاتبنا  عليه  أكد  ما  هذا 
وادراكهم  فطنتهم  رغم  الأمور  بعض  في  يتساهلون  الذين  الإسلاميين  الكتاب  من 

))) كيف نكتب التاريخ: ص١٣.



193 الخليفة علي... �أم معاوية

وحساسيتهم الفائقة للعديد من الأمور.

إن الأحكام والأقوال العمومية التي وردت في الكتاب مثل )إن تاريخ الأمة هو 
هذا، أمجادها، ارتفاعها وقممها وقوتها، هي التي تكون فيها مؤدية لرسالتها( متى كان 
ذلك..؟ في الصدر الأول للإسلام، وهذا ما يتفق فيه المؤلف معنا.. ومتى نكلت عن 
انتكاساتها  الكاتب-  تعبير  حد  -على  المؤشرات  ذلك؟  على  المؤشرات  وما  الرسالة؟ 
أمة  الإسلامية  الأمة  كانت  أن  حدث  ضعفها.ومتى  وفترات  ووهدتها  وانخفاضاتها 
التي  القوة  مظاهر  رغم  ضعيفة؟  كانت  إن  حدث  ومتى  متلاحمة؟  قوية  حقاً  إسلامية 

نتحدث عنها باستمرار ونتفاخر بها على الدوام؟

الخوف الحقيقي من كل منافق الجنان عالم الل�سان

إننا لا نختلف على أنها وصلت القمة في العصر الإسلامي الأول لاحتفاظها بزخم 
الإيمان العالي الذي وضعه لها وزودها به القرآن الكريم والرسول العظيم وعدم قدرة 
أي شخص أو فئة للخروج السافر العلني لقربه من عهد الرسول الكريم ووضوحه 
لدى المسلمين وعدم غياب التصور الإسلامي الواضح الذي رسمه رسول الله، ثم 
أناس بخلافة  برز حينما طمع  للدولة(،  الظاهرية  القوة  الانحدار والضعف )رغم  إن 
رسول الله لإمامة المسلمين وقيادتهم، وما كان لهم إلا أن يكونوا الأخيرين الذين 
يدلون بدلوهم في هذا المضمار ويتقدّمون إلى هذا الميدان لاحتلال المنصب الخطير، لأنهم 
يفتقرون إلى أقل المؤهلات التي تمكنهم من القيام بواجباته وأدائها وإدارتها ولو بالقدر 
الذي أداه به الخليفتان الأولان بعد رسول الله، وقد ادى ذلك الى ان يطلب من كل 
من يتقدم إلى منصب الخلافة )أن يحكم بكتاب الله وسنة رسوله وسيرة الشيخين أبي 
بكر وعمر( وكأن سيرة الشيخين هي سنة الرسول، وحتى هذا لم يصبح امراً لازماً 

فيما بعد، والا فهل طلب ذلك من اي متخلف اموي او عباسي؟!



مو�سوعة الثورة الح�سينية194

هل كان يكفي المسلمين أن تفتح لهم الفتوح والبلدان وتتوسع )ممالكهم( لتقول 
عن )الخليفة( الذي فتح الفتوح ووسع البلدان أنه قد أدى مهمته حق أدائها؟ ونروح 

نتساءل: ماذا يريد المسلمون منه أكثر من ذلك؟

فهذا الخليفة يحج عاماً ويفتح البلدان عاماً آخر، ولا يهم الباقي، ويتعجب الكاتب 
الخليفة،  هذا  وحياة  لحكم  الأخرى  الجوانب  كل  يتناولون  آخرون  راح  ما  إذا  وغيره 
ويشتد عجبه حينما ينتقدون جوانب هذه الحياة، ويرى في ذلك جرأة على الإسلام نفسه 

وانتقاصاً منه.

الكتاب  من  غ�ريه  وع��دي��دون  الكاتب  عنها  يتحدث  التي  القوة  مظاهر  كل 
البنية  واهمال  التعبير(  جاز  إذا  الأفقي  )التوسع  الفتوحات  بتوسع  تتمثل  الإسلاميين 
العمودية الأساسية - وهي الإسلام نفسه - وكذلك بمظاهر القوة والعظمة التي يحيط 

بها الحكام أنفسهم.

ألا يجوز أن يفسر التوسع في الفتوح بأنه محاولة للتوسع في الملك، والحصول على 
التي يذهب معظمها إلى جيب الخليفة نفسه وجيوب أعوانه وأصحابه؟- كما  الغنائم 
من  ومنهزماً  متهاوياً  ساقطاً  عالماً  يفتح  )الفاتح(  الخليفة  وإن  بالفعل،  ذلك  الامر  هو 
الأساس، ويقيم دولة على أعقاب دول وحضارات قد استهلكت وانتهى دورها من 
خارطة الممالك والدول القوية؟ ولماذا ننزعج من أعدائنا، حينما يطرحون تصوراتهم في 
هذا الاتجاه، ونروح ننحاز إلى جانب الخليفة المسلم، ونتعصب له إذ أنه أهون وأفضل! 
من العدو الخارجي المبين، صريح العداوة، ولا نرى أنه الذي يقوم بتخريب الدين من 
الداخل وهو من )أهله( وإن عمله هذا لا يقل بشاعة عن عمل المخرب الخارجي الذي 
يعلن عداوته ويسن أضراسه ويشهر سيفه وحقده؟ مع أننا قد نستعد للعدو الخارجي 
بما يلزم من السلاح، ويفوتنا أن نستعد لعدونا المتستر المتخفي وهو منا وبين ظهرانينا، 



195 الخليفة علي... �أم معاوية

أمتي  أخاف على  »إني لا   :للإمام علي  قول رسول الله هنا  نستذكر  أن  وحسبنا 
مؤمناً ولا مشركاً. أما المؤمن فيمنعه الله بإيمانه، وأما المشرك فيقمعه الله بشركه، ولكني 
تنكرون«)))  ما  تعرفون ويفعل  ما  يقول  اللسان،  منافق الجنان، عالم  أخاف عليكم كل 
ويداور  وينافق  يظهر،  ما  غير  يبطن  والذي  بالإسلام،  المتستر  العدو  هذا  أن  ونعلم 
ويحاور ويجادل ويحارب في سبيل غاياته وأطماعه وأغراضه خاصة، هو أخطر من كل 

أعداء الأمة الصريحين المكشوفين.

إن  تاريخ )قادتها وزعمائها(، بل  تاريخ الأمة لا يمكن أن يدرس بمعزل عن  إن 
منحنيات هذا التاريخ ومساراته وخطوطه لا بد أن تتأثر أكبر التأثر - سلباً أو ايجاباً - 
بهؤلاء القادة والزعماء، ومستوياتهم وأمزجتهم، بل وحتى نزواتهم وأهوائهم ورغباتهم 

الشخصية.

غير  ضبابية  هلامية  كتلة  مجرد  تكن  لم  الأم��م-  من  -كغيرها  الإسلامية  والأم��ة 
واضحة الشكل، لا تعرف أسس وجودها ومقوماتها، وإنما هي - كما تعرّف هويتها - 
تلك الجموع التي تلتف حول الإسلام، أو التي ينبغي أن تفعل ذلك وتجعل منه أساس 
وجودها وتحركاتها وفعالياتها. فهي الأمة التي تعيش بالإسلام وتنظر بمنظار الإسلام.

إن الاصرة التي أضعفت، بل محت الأواصر القومية والجذور العرقية والنزعات 
عربية  كأمة  لا  واحدة  إسلامية  كأمة  تبدو  الجموع  هذه  وجعلت  والعشائرية،  القبلية 
واضح، لا من خلال شعارات  بشكل  تبرز  أن  ينبغي  أو غيرها،  هندية  أو  فارسية  أو 

مرفوعة، وإنما من خلال معطيات وممارسات وأداءات حياتية واضحة. 

وإننا حين ننفي تأثير الأسر الحاكمة في الأمم التي حكمتها ومنها أمتنا الإسلامية، 

))) نهج البلاغة: ص 545.



مو�سوعة الثورة الح�سينية196

الفهم  عن  وتبعدنا  وحيرة،  متاهة  في  تدخلنا  شنيعة  تاريخية  غلطة  بذلك  نرتكب  فإننا 
تأثير الأسر الحاكمة - ولا  الصحيح لمجريات الأحداث ومسيرتها. فهذا أمر واقع - 
لنا من الاطلاع على سيرة بعض  بد  فلا  لذلك  الأحوال.  بأي حال من  انكاره  يمكن 
إلى  نظروا  كيف  عاشوا،  كيف  فكروا،  كيف  حكموا،  كيف  الإسلامي،  تاريخنا  صناّع 
التي وقعت فيما بعد، وكان لها أكبر الأثر في الأحداث  الأمور. لنحكم على الحوادث 

ثورة الحسين الدامية.

أمير  المجال،  هذا  في  وحياتهم  سيرتهم  على  الاطلاع  يهمنا  من  أول  ان  نجد  وهنا 
المؤمنين علي بن أبي طالب ومعاوية بن أبي سفيان.



197

 الإمام علي بن �أبي طالب

أمير الم�ؤمنين�

ع�صمة الر�سول �اضمنة لو�صول الر�سالة كاملة

الذي  اليسير،  بالأمر الهين   المؤمنين علي بن أبي طالب ليس الحديث عن أمير 
يقدر عليه شخص واحد، ولن يتاح لدارس يدرس جوانب شخصيته، أن يفهمه بمعزل 
عن الإسلام، فما لم يمتلك الدارس فهمًا صحيحاً للإسلام وما لم يحمل تصوراً إسلامياً 
واضحاً، وما لم يتخل عن أية نظرة مسبقة متحيزة، فلن يتاح له أن يفهم هذه الشخصية 
هذا  عن  بمعزل  نفسه   الكريم الرسول  شخصية  تناول  يتاح  لا  أنه  مثلما  الكبيرة، 

التصور.

وفعله  بأقواله  سلوكياً،  عملياً  عرضاً  الإس�الم  عرض   ،الكريم فالرسول 
واقراراته، ووضعه على ساحة الحياة بشكل يتيح لكل امرئٍ الأخذ عنه والاقتداء به، 
التصرفات  من  وحصانته   وعصمته الرسول  مواقف  سلامة  على  اثتان  يختلف  ولا 
البشرية الأرضية المتدنية. إذ أن أي شك بذلك يعني أن الشاك إما أنه لم يقرأ كتاب الله 
العزيز وشهادته الحاسمة الواضحة بخصوص رسوله الكريم وعصمته من كل نوازع 
الله  عن  نفسه  هو  به  أخبر  وما  والخطأ،  للانحراف  القابلة  البشرية  والتصرفات  الهوى 
 ،سبحانه وتعالى بهذا الخصوص وما دل عليه سلوكه وسيرته طيلة عمره الشريف
امرئٍ، حتى  الشاك يكابر بخصوص هذا الأمر، ولا يعترف بعصمة أيِّ  وإما أن هذا 
المخبر هو الله )عز وجل(، لا لشيء إلا لأنه يرى  الرسول، ولو كان  ولو كان هو 



مو�سوعة الثورة الح�سينية198

أن بقية البشر لا يتمتعون بهذه العصمة التي يتحدث عنها الله سبحانه وتعالى وخص 
بها رسوله وأولياءه، وفي هذا خروج سافر عن الإسلام نفسه، لأن من شأن 
 الناس أن لا تطمئن على سلامة الرسالة ووصولها كاملة، ما لم تطمئن لأمانة الرسول
العادي  بالإنسان  ما يمكن أن يهبط  التي حفظته من كل  العادية  وقدراته الخاصة غير 
والنزعات  الأهواء  وكافة  والغضب  والطمع  والخطأ  والنسيان  للسهو  يتعرض  الذي 
 الأرضية المتدنية، إذ كيف يمكن من الناحية العملية أن نقبل دون تحفظ كل ما ينقله
أو  أو سورة من غضب  أو هوى  اندفاعه وراء ميل  إلينا عن الله، وكيف نضمن عدم 
حماس، ونتلقى منه المنهج الإلهي الكامل الذي ينظم حياة مِئات الملايين من البشر على 
مر السنين، ما لم نكن واثقين - وبأدلة مدعمة من العليم الخبير - بعصمة هذا الرسول 
الذي حمل أكمل الرسالات السماوية وخاتمتها؟ ورغم أن بعض المنافقين وأعداء الرسالة 
الإسلامية، حاولوا منذ البداية الطعن في هذه الشخصية الكريمة التي تحمل وتشارك 
، فقد خرست أصوات هؤلاء عندما جاء  القرآن في عرض هذا الدين عرضاً واقعياً جميًال
التأكيد الإلهي الجازم البّني على عصمته، ولم تعد ترتفع إلا أصوات المنافقين والمعاندين 
فليس   ،الكريم الرسول  نبوة  الرسالة وصحة  أما من أسلم، وتيقن بصدق  الجدد، 
التي  الإلهية  الرسالة  هذه  طبيعة  استلزمتها  التي  العصمة  بهذه  شك  أي  نفسه  يداخل 
حملها، وحملها رسل من قبله، تمتعوا بمثل ما تمتع به من العصمة... وهكذا كان علمهم 
من  لجعلهم  كافيّا  تجاهه،  بالمسؤولية  العالي  وشعورهم  بالله  التامة  ومعرفتهم  اليقيني 
التاريخية، يقفون في وجه كل الفراعنة والطواغيت على مر  الثوار على الساحة  أصلب 
بينما انهزم ثوار الساحات الأرضية في مراحل كثيرة من  التاريخ، دون تردد أو وجل، 
حمل  مسؤولية  بالمسؤولية،  الشعور  أن  إذ  الأرض.  هذه  شهدتها  التي  الصراع  مراحل 
د في كيانهم وعواطفهم ومشاعرهم وأفكارهم، بحيث  الرسالة ونقلها وتطبيقها، يتجسَّ



199 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

الطواغيت  كل  ويرون  فقط،  ووحده  الرسالة،  بهذه  أرسلهم  من  إلا  أمامهم  يرون  لا 
تتضاءل أمام هذا الخالق الجبار، الذي لا يرون سواه في كل لحظة من لحظات حياتهم، 

ويجعلهم معصومين عن أي انحراف أو زلل..)))

الإمام المع�صوم هو الم�ؤهل الوحيد

لا  أمر  فهذا   ،الكريم الرسول  عصمة  عن  المسهب  الحديث  بصدد  هنا  ولسنا 
يختلف عليه اثنان من المسلمين، وحتى أنهم يأخذونه أمراً مسلمًا تقبله فطرتهم قبل أن 
تناقشه عقولهم، إذ يرون فيه الضمانة الوحيدة لصدق الرسالة التي آمنوا بها دون تحفظ 

أوتردد.

القيادة  ليتولى   الرسول عليه  نص  الذي   بالإمام يتعلق  هنا  الأمر  أن  غير 
لم  التي  المعركة  الفوز في  بمؤهلاته، ضمان  يستطيع  والذي  المشوار،  بعده، ويكمل  من 
تنته -دون شك- بعد اختفاء الرسول الكريم من الساحة بوفاته، وكذلك بالأئمة 

الآخرين، الذين كان ينبغي أن يتسلموا زمام القيادة بعد الإمام الأول.

 ،إن دور الإمامة المكمل لدور النبوة، والذي كان يندمج معه في حياة الرسول
استمر بعد انقطاع دور النبوة وكان لا بد للإمام أن لا يرى أمامه إلا نفس المسؤوليات 
الكبيرة التي حملها الرسول، وإلا نفس الشعور بالمسؤولية لكي تضمن الأمة سلامة 
وصحة مسيرتها وعدم انحرافها، وتسير بثقة مطلقة خلف هذا الإمام الذي يقودها في 
- أمام  معاركها التي لا بد أنها لن تنتهي بوقت قصير - كما دلت على ذلك الأحداث فعًال
الملوك والأكاسرة والقياصرة الذين سخروا الناس لخدمتهم وعبادتهم وتنفيذ رغباتهم 
والضلالة  الهوى  وأصنام  والحجرية،  البشرية  الأصنام  كل  وأمام  عروشهم،  ودعم 

))) راجع بالتفصيل المدرسة القرآنية: ص١٨٧ وما بعدها.



مو�سوعة الثورة الح�سينية200

والانحراف. وقد رأينا في الفصل الأول من هذا الكتاب كيف أن العصمة لا بد لها أن 
تكون في الإمام لضمان استمرار المسيرة المسددة بالعناية الإلهية والتوفيق الرباني.

أدوارهم  الفرصة للأئمة وفي مقدمتهم الامام علي ممارسة  تتح  أنه لم  ومعلوم 
القيادية بشكل تام ومباشر، وأولت النصوص الخاصة بخلافتهم وإمامتهم ووضعت 
في  دورها  والرغبات  والنزعات  والاجتماعية  السياسية  الظروف  ولعبت  الرفوف  على 
إبعادهم عن منازلهم التي رتبهم الله فيها.. )وقد تكلمنا عن بعض هذه النصوص وعن 
الموضوع بصورة عامة وأعطينا رأي بعض أكابر علماء المسلمين الشيعة فيه، في )الفصل 
الأول من هذا الكتاب(، وأوضحنا كيف ينبغي أن تكون ردود فعلنا حولها وخصوصاً 
الخليفة  من  ثم  والثاني  الأول  الخليفتين  من   علي للإمام  المبدئي  الموقف  ضوء  على 

الثالث بعد ذلك. وهذا ما سنشير إليه باختصار أيضاً مرة ثانية إن شاء الله.

غير أننا سنوضح موقفه الحازم من معاوية الذي حاول القفز على كرسي الخلافة 
وحاول  له،  كلها  الأمة  مبايعة  ورغم  الساحة،  على  نفسه   الإمام وجود  مع  بدوره 
الخروج عليه والاصرار على عدم مبايعته، ثم منافسته ومحاربته لانتزاع الأمر منه بقوة 

السلاح وبكافة الطرق المتاحة.

الأئمة  من  بعده  ج��اء  وم��ن  علي  عصمة  على  الخ�الف  ك��ان  لم��اذا  نتساءل:  وق��د 
المعصومين؟ والجواب لا بد أن يحمل طابعاً سياسياً، ولا بد أن يكون هو نفس السبب 

الذي اختلف عليه بصدد الخلافة نفسها.

لماذا الاختلاف على ع�صمة الإمام

 بالرسول عهد  قريبو  والناس  واضحة،  والنصوص  الاختلاف  كان  لم��اذا 
بالنفوس  عهد  قريب  كان  الإسلام  إن  ونجيب:  خيالهم؟  عن  تغيب  تكد  لم  وصورته 



201 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

أيضاً، لم تعرفه إلا قبل سنوات، وربما لم يعرفه قسم منها إلا قبل بضعة أشهر من وفاته، 
كما هو الحال مع الطلقاء عند فتح مكة مثل أبي سفيان وابنه معاوية وغيرهم))) فهل كان 
السيف، ورأت  التي أبت الاستسلام لدين الله إلا تحت وطأة  المتحجرة  النفوس  لهذه 
مركز النبوة الرفيع يمتص كل عزها ومجدها ومكانتها وسكتت على مضضٍ وهي ترى 
هذا المركز عند النبي الهاشمي الذي تسنم ذراه، وأصبح دينه محط آمال الناس بدًال 
من آلهتهم وأحجارهم ومصالحهم التي حطمها، ورأت فيه وجهاً جديداً )لعرش إلهي 
جديد( أوشك فيه محمد وآله أن يستأثروا به إلى الأبد دونها، هل كانت هذه 
)وفي  آله  وانشغال   النبي وفاة  عند  السانحة  فرصتها  ترى  وهي  تسكت  النفوس 
مقدمتهم الإمام علي ( بأمور تجهيزه ودفنه، ولا تسارع لانتزاع الأمر منهم وإلا ظل 

فيهم، وحرمت قريش منه نهائياً.

لقد أبت قريش أن تجتمع النبوة والإمامة لهذا البيت من هاشم فتحرم هي منها، 

))) من المعلوم أن أبا سفيان )أسلَم( خلال فتح مكة، بعد انذار العباس له عندما قال له:»والله 
لئن ظفر بك ليضربن عنقك«.. وعندما أخذه إلى رسول الله، أراد عمر ضرب عنقه وقال له 
»أبو سفيان عدو الله! الحمد لله الذي أمكن منك بغير عقد ولا عهد« إلا أن العباس منعه وأخبر 
الرسول عندما  بنبوة  التملص من الاعتراف  أبو سفيان  أنه أجاره... وقد حاول   الرسول
قال له: »ويحك يا أبا سفيان، ألم يأن لك أن تعلم أني رسول الله«؟ قال: أما هذه فإن في النفس 
منها حتى الآن شيئاً. فقال له العباس: ويحك أسلم واشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله 
ت أمامه كتائب جيش الرسول  قبل أن تضرب عنقك )فشهد شهادة الحق، فأسلم(...! وعندما مرَّ
في طريقها إلى مكة ومنها الكتيبة الخضراء وفيها المهاجرون والأنصار لا يرى منهم إلا الحدق من 
ابن  ملك  أصبح  لقد  الفضل  أبا  يا  والله  قبل ولا طاقة«  »ما لأحد بهؤلاء  أبو سفيان  قال  الحديد 
أخيك الغداة عظيمًا قال )العباس( قلت: »يا أبا سفيان إنها النبوة« قال: )فنعم إذاً( وعندما دخل 
الرسول مكة قال: »يا معشر قريش، ما ترون أني فاعل بكم؟ قالوا: خيراً، أخ كريم وابن أخ 
كريم، قال: اذهبوا فأنتم الطلقاء« ابن هشام/السيرة النبوية/ مؤسسة علوم القرآن: ج٣/٤ ق٢ 

ص٤٠٢ - ٤١٢.



مو�سوعة الثورة الح�سينية202

وهي التي اعتادت أن يكون لها نصيب بكل شيء... »قال ابن عباس: ماشيت عمر بن 
البيت خاصة؟  أهل  وأنتم  يمنع قومكم منكم  ما  بن عباس  يا  فقال لي:  يوماً  الخطاب 
قلت: لا أدري. قال: لكني أدري. أنكم فضلتموهم بالنبوة، فقالوا: إن فضلوا بالخلافة 
مع النبوة، لم يبقوا لنا شيئاً، وإن أفضل النصيبين بأيديكم، بل ما أخالها إلا مجتمعة لكم 

وإن نزلت على رغم قريش«.)))

وهنا نقول: كيف يرى من يحاول تجريد الإمام من منصبه في قيادة الأمة، وانكار 
أحقيته في الخلافة، هذا الإمام معصوماً كرسول الله نفسه؟ إذ لو أعلن ذلك لكان 
أول من أدان نفسه واعترف بخطئه، وهذه نقطة حساسة لا بد من الالتفات إليها عند 
الحديث عن عصمة الأئمة، كان لا بد من التغاضي عن ذلك واعلان عدم عصمة 
الإمام ليسهل منازعته الأمر وابرازه كمنافس عادي وامرىٍء حافل بالعيوب والأخطاء، 

كما فعل الأمويون فيما بعد بإيعاز مباشر من معاوية نفسه. 

حياة الأئمة.. وحدة في المواقف.. واختلاف في التعبير

وحياة  شخصية  عن  بمعزل  ت��درس  أن  يمكن  لا   علي الإم��ام  شخصية  إن 
الرسول. نفسه، كما أن شخصية أي إمام بعدهما لا يمكن أن تدرس أو تفهم بمعزل 
إمام على حدة، منقطعاً عمن  الفصل عند دراسة شخصية كل  إذ أن  عن شخصيتهما، 
جاء قبله أو بعده، من شأنه أن يثير الكثير من الارتباك في الأذهان، وربما رأى البعض 
- إذا ما قام بدراسات متقطعة منفصلة لحياة وشخصية كل إمام - تناقضاً في سلوكهم، 
لا يستطيع تبريره أو فهمه، خصوصاً إذا لم يكن متمتعاً بالتصور الإسلامي الصحيح 
القيادية للأئمة في كل مراحل حياتهم،  السلوكية  التوجهات  له فهم  يتيح  الذي 
السلوك وتناقضاً من  الدارس ربما سيرى فيها »اختلافاً في الحالات وتبايناً في  إن هذا 

))) العقد الفريد: ج5 ص30-٣١ )نفس الطبعة التي أشرنا إليها سابقاً(.



203 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

بينما  الناحية الشكلية بين الأدوار التي مارسها الأئمة فالحسن هادن معاوية 
حارب الحسين يزيدَ حتى قتل، وحياة السجّاد طافحة بالدعاء بينما كانت حياة 

الباقر طافحة بالحديث والفقه«))).

وإذا ما اعتبرنا حياة الأئمة، التي هي امتداد لحياة الرسول، كًال واحداً، 
مقتضيات  وفق  يؤديه  دوراً  منهم  واحد  لكل  أن  واعتبرنا  مراحل،  على  يقع  أنه  غير 
الظروف التي يمر بها وتعيشها معه الأمة الإسلامية، فإننا سنجد أنه لا يمكن أن يناقض 
إمامٌ إماماً بتصرفاته، وسترى اختفاء التناقض الذي قد يلوح لنا، إذا ما درسنا حياة كل 
لتي يحملونها جميعاً، وكأن لا  الواحدة  المهمة  بمعزل عن الآخرين وبمعزل عن  منهم 
أحد يمت إلى الآخر بصلة، ولم يربِّ إمامٌ الإمام الذي سيليه على نهجه وخطه اللذين هما 
نهج وخط رسول الله نفسه، وكأن مناهجهم وتصوراتهم وفهمهم للإسلام ومناحي 

سلوكهم الأخرى تختلف عندهم وتتباين ولا تتطابق أوتتماثل في أقل الحالات.

تلك  كل  تزول  »فسوف  جميعاً  إليهم  الكلية  النظرة  أساس  على  درسناهم  إذا  أما 
الاختلافات والتناقضات، لأنها تبدو على هذا المستوى، مجرد تعابير مختلفة عن حقيقة 
واحدة، وإنما اختلف التعبير عنها، وفقاً لاختلاف الظروف والملابسات التي مر بها كل 
التي  والملابسات  الظروف  عن  عصره،  في  والشيعية  الإسلامية  القضية  وعاشتها  إمام 

مرت بالرسالة في عهد إمام آخر«.)))

 المؤمنين أمير  ينكرون عصمة  الكثيرين  التي جعلت  المهمة  إن أحد الأسباب 
هو نفس السبب الذي دعاهم لانكار إمامته، وهو الذي دعاهم بالتالي أيضاً إلى انكار 
دعا  الذي  نفسه  السبب  وهذا   ،البيت أهل  من  الآخرين  الأئمة  وأحقية  عصمة 

))) دور الأئمة في الحياة الإسلامية: الشهيد الصدر: ص5.

))) دور الأئمة في الحياة الإسلامية: الشهيد الصدر: ص5.



مو�سوعة الثورة الح�سينية204

نيابة عن الخليفة إلى التراجع  العباسية  الدولة  الذين حكموا في أواخر  أحد السلاطين 
عن فكرة تنصيب أحد السادة العلويين خليفة، عندما قال له أحد اتباعه: إنك لن تحكم 
في هذه الحالة وستكون ملزماً بطاعته واتباع كل ما يأمر به، لأنك أنت أول من اعترف 

بشرعية وجوده.

حوله  أثير  ما  فإن  عثمان،  موت  بعد  الخلافة  مسؤولية  المؤمنين  أمير  تولى  وعندما 
من شكوك وأقاويل، فاق كل ما أثير قبل جلوسه على كرسي الخلافة إذ أنه تنازل عن 
أنه كان يعرف ذلك الحق بوضوح - في سبيل الحفاظ على وحدة  ببساطة - مع  حقه 
الأمة الوليدة الناشئة المترعرعة في ظل الإسلام، الذي لم تعرفه إلا منذ فترة وجيزة ولم 
اعتنقوه  ممن  الكثيرون  وكان  صحيحة،  صحية  ظروف  ظل  في  يجب  كما  عليه  تتعرف 
للخروج عليه والوقوف ضده علناً، عند ظهور  استعداد  إسمياً وبدوافع مختلفة، على 

أول بادرة للخلاف أو الحرب.

وتقبل أولئك الذين رفضوا بادئ ذي بدء، جلوسه على كرسي الخلافة، هذا الأمر 
بعض  في  منه  وطلبوا  بل  سبقه،  من  على  متفوق  غير  اعتباره  وحاولوا  مضضٍ،  على 
المراحل أن يسير سيرتهم كشرط لجلوسه على هذا الكرسي، إذا اعتبروا أن من سبقه كان 
أفضل منه لا حباً بأولئك السابقين وإنما لتعزيز بعض مظاهر الانحراف التي برزت في 

عهدهم، وجعلها تبدو أصوًال متبعة ومقرة من قبل المجتمع الإسلامي كله.

بعض  منه  وقفوا  من  قبل  من  السافر  بالتحدي  خلافته  مطلع  في   جوبه لقد 
المواقف العدائية غير المعلنة في السابق، وبحرب معلنة من قبل طلحة والزبير وعائشة 
وجموع قريش، ثم من قبل معاوية وأهل الشام وفئات كثيرة من الانتهازيين والنفعيين 
والحاقدين انضمت إليهم بدوافع مختلفة. وقد حاولت هذه الفئات المحاربة له في النهاية 
ه تاريخه وسمعته  وبعد وفاته، وبعد صلح الإمام الحسن مباشرة، أن تنال منه وتشوِّ



205 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

إلى أبعد حد ممكن. ووصل العداء الصريح والبغض الشديد له والسعار الحانق إلى حد 
سبّه سبّاً مقذعاً علنياً من على منابر المسلمين، وكأنه أحد الخوارج الذين عادوا الإسلام 
وحاولوا النيل منه، وكأنه لم يمت إلى الرسول والإسلام بأية صلة، لقد كان أحرى بتلك 
مراكز  في  أصبحوا  الذين  نفسهم  وهم  الحقيقيين  الإسلام  أعداء  على  تشن  أن  الحرب 

القيادة والأمرة والتوجيه فيما بعد!!

�سلوك المع�صوم-الا�ستقامة التامة

نفسه   الله رس��ول  شخصية  ذل��ك  وقبل   ،علي الإم��ام  شخصية  فهم  إن 
وشخصيات الأئمة. يحتاج إلى عقلية تمتلك تصوراً إسلامياً واضحاً، غير مشوش 
ولا مضطرب. وكما سبق أن قلت في الفصل الأول من هذا الكتاب، إننا ينبغي أن لا 
العادية  البشرية  الشخصيات  إلى  نظراتنا  خلال  من  الفريدة،  الشخصية  هذه  إلى  ننظر 
النظرات  تتعايش وتنسجم مع  الكاملة، والتي نشكل نحن جزءاً منها، والتي قد  غير 
الأرضية البحتة وربما المتدنية، إذا ما رأت أن مصالحها تكمن في ذلك، وقد تبرر بعض 
سلوكها وفعالياتها على أساس الخروج الموقت عن المبادئ لاقتضاء المصلحة والسياسة!

إننا قد نساوم، وقد نهادن وقد ننحرف أو ننجرف بمختلف الحجج أو الذرائع، 
كل  أمام  الصمود  على  الدائمية  القدرة  وعدم  للضعف  معرضون   - كبشر   - لأننا 
المغريات والمباهج والمواجهات الحياتية المختلفة، غير أن المعصوم الذي لا يرى شيئاً إلا 
ويرى الله معه وقبله وبعده وفيه - كما قال أمير المؤمنين واصفاً نفسه - لا يرى أي 
مجال لمساومة أو تنازل أو خروج ولو بسيط عن أي مبدأ أساسي من مبادى الإسلام أو 

حتى عن أي شكل مظهري من أشكال ممارساته.

بحجة  أحياناً  إليها  نلجأ  قد  التي  والممارسات  البشرية  )الحيل(  و  الأساليب  إن 



مو�سوعة الثورة الح�سينية206

الوصول إلى غاية سامية شريفة..! أو للتخلص من شر أو خطر محتمل، لا تخطر ببال 
المعصوم، الذي يجعل من الإسلام هدفه الأخير ويحكمه في كل جوانب حياته، إن هدف 
المعصوم هو تكريس المبادئ الإسلامية في النفوس، وتكريس التعامل على أساس هذه 
الأهداف فقط، فكيف يخرج هو عنها بحجة الدعوة إليها، وكيف يتمكن من دعوتنا إلى 

عدم الخروج عنها أيضاً تحت أي ظرف إذا ما فعل هو ذلك؟

قبله  الشام من  اقرار معاوية والياً على  المؤمنين إلى  وَجَد مَن دعا أمير  وهكذا 
واقرار بعض الولاة الآخرين الذين عينهم عثمان، إلى أن تستتب له الأمور ويتغلب على 
الصعوبات التي وضعها أعداء الإسلام في وجهه.. وجد في رفض الإمام القاطع لهذا 
الأمر شيئاً محيراً.. فقد »قال المغيرة بن شعبة لعلي: أقرر معاوية وابن عامر وعمال 
فأجابه  شئت،  من  اعزل  ثم  الناس،  ويسكن  بيعتهم  تأتيك  حتى  أعمالهم  على  عثمان 

علي وقال: لا أداهن في ديني ولا أعطي في الدنيّةِ أمري«.)))

»وقال المغيرة لعلي: فإن كنت أبيت علي فانزع من شئت واترك معاوية فإن في 
معاوية جرأة وهو في أهل الشام يستمع منه ولك حجة في إثباته كان عمر بن الخطاب 

قد ولاه الشام، فقال له: لا والله لا أستعمل معاوية يومين«.)))

على  معاوية  اقرار  وترجيحه  المغيرة  قول  تحليل  في   للإمام عباس  ابن  وقال 
الأمور »لأن  له  استتبت  متى  بعدها  يعزله  الزمن،  لمدة من   الإمام قبل  الولاية من 
معاوية وأصحابه أهل دنيا، فمتى ثبتهم، لا يبالون من ولي هذا الأمر، ومتى تعزلهم، 
يقولون: أخذ هذا الأمر بغير شورى، وهو قَتَل صاحبنا، ويؤلبون عليك، فتنقض عليك 
الشام وأهل العراق، مع أّين لا آمن طلحة والزبير أن يكرا عليك، وأنا أشير عليك أن 

)))الكامل في التاريخ: م٣ ص٨٦.
))) الكامل في التاريخ: م ٣ ص٨٧.



207 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

تثبت معاوية، فإن بائع لك فعلي أن أقلعه من منزله. وقال علي: والله لا أعطيه إلا 
السيف«))) فقال له ابن عباس، يستحثه على اقرار معاوية ومن كانوا ولاة لعثمان »..أنت 
رجل شجاع، لست صاحب رأي في الحرب، أما سمعت رسول الله يقول: الحرب 
م بعد  خدعة؟ فقال: بلى، فقلت )والقول لابن عباس(: أما والله لئن أطعتني لأصدرّهن
ورد ولأتركنهّم ينظرون في دبر الأمور لا يعرفون ما كان وجهها في غير نقصان عليك، 
ولا اثم لك. فقال: يا بن عباس لستُ من هَنَّاتكِ ولا من هَنَّات معاوية في شيء..«))) 
إن لعلي تفكيراً خاصاً، يختلف عن تفكير غيره، تفكيراً، لا يسع رسول الله نفسه 
- لو كان حياً -إلا الأخذ به، لأنه يمثل استقامة الإسلام.. إنه لا يأخذ الأمور وكأنها 
المتبعة مهما كانت... الأسلوب لا  السلطة، ولا تهم الأساليب  نزاع بحت على كرسي 
ينفصل عن الغاية عند الإمام، ولا يبرر نبل الغاية وضاعة الأساليب وانحطاطها. لقد 
قال النبي له في مناسبة سابقة: »يا علي ما عرف الله إلا أنا وأنت، وما عرفني إلا الله 
وأنت، وما عرفك إلا الله وأنا..« .. إنهما ينسجمان ويتقاربان في مسيرتهما الموحدة على 
الدرب الإلهية الواضحة المستقيمة، ومن هنا كان عدم تناقضهما وفهمهما المشترك الموحد 
ابن عباس  للحقيقة الإلهية وللرسالة السامية. لذلك فإن الإمام يحسم الأمر، ويواجه 
عصيتُك  فإذا  وأرى،  »تشير عليَّ  بقوله  المساومة  إلى  دعوه  وغيره ممن  المغيرة  واجه  كما 
فأطعني«))) ولم ييأس ابن عباس فعاد يشير على الإمام:».. اكتب إلى معاوية فمنهّ 
أو  الفصل  القول  يعوزه  الإمام  يكن  فلم  أب��داً..«)))  لا والله لا كان هذا  فقال:  وعده، 

))) الكامل في التاريخ: م٣ ص٨٧.

))) الكامل في التاريخ: م٣ ص٨٧.

))) الكامل في التاريخ: م٣ ص٨٧.

))) الكامل في التاريخ: م٣ ص٨٧.



مو�سوعة الثورة الح�سينية208

الرأي المصيب »كان عمر يقول: أعوذ بالله من معضلة ولا أبو حسن لها«))). 

الانحياز المطلق للحق

إن الإمام - بموقفه هذا - يؤكد انحيازه المطلق للحق، ويؤكد عصمته حينما 
لا يرى أمامه إلا طريقاً واحداً مسموحاً بسلوكه. وفي الوقت الذي يستمع فيه لمشيريه، 
رفضها  توافقِْهُ  لم  وإن  بها  أخذ  الإسلام  وافقت  فإذا  وأقوالهم،  آراءهم  يستعرض  فإنه 
ونبذها... وليس للإمام أن يطيع أحداً طاعة مطلقة، سوى الله ورسوله، أما الآخرون، 

فهم ملزمون بطاعته هو بعد طاعة الله ورسوله.

يدل  وظائفهم،  على  عثمان  عمال  وبقية  معاوية  لاقرار  استجابته  عدم  كانت  لقد 
أن من شأن  إذ  ثاقب،  نظر  بعد  المطلقة- على  واستقامته  مبدئيته  لدلالته على  -إضافة 
ذلك - إذا ما أقر الإمام معاوية مثًال - أن يضفي الشرعية على بقائه بينما يستطيع هو 
انكار شرعية خلافة الإمام، ولم  للبقاء،  المتشبثة  المستميتة  الوقت في محاولته  بنفس 
يكن معاوية ليعترف بهذه الشرعية تحت أي ظرف لأن ذلك يهدده هو شخصياً ويعرضه 
للسقوط التام، لأن أساس وجوده كان يقوم على ادعاءاته الباطلة بعدم شرعية خلافة 
أمير المؤمنين، إن معاوية الذي يعلم حق العلم موقف أمير المؤمنين منه ورأيه فيه، ما 
كان يفوته الأمر لو أن الإمام أخذ برأي المغيرة أو ابن عباس، ولانتبه من أول وهلة 
علياً  إن  »انظروا..  قائلا:  المسلمين  أمام  سيعلن  وهكذا  مكيدة،  سوى  ليس  إبقاءه  أن 
اعترف بي والياً لأني أستحق ذلك.. أما أنا فلا أعترف به خليفة لأنه لا يستحق ذلك«.. 
وكان اعلانه ذلك سيكون متقبًال من فئات عديدة من المسلمين إضافة لاتباعه من أهل 

الشام والانتهازيين والمنافقين والنفعيين.

))) البداية والنهاية: ج٧ ص٣٧٣.



209 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

وقيمه  الإس�الم  إلى  صريحة  دع��وة  وجماعته  معاوية  يدعو  الإم��ام  راح  وهكذا 
ومبادئه »... ألا أني أدعوكم إلى كتاب الله وسنة نبيه وإماتة الباطل واحياء الحق ومعالم 
الدين..«)))..هذه الدعوة المستمرة التي كرس لها حياته ومات من أجلها، وفرح بذلك 
ذلك  عن  وعبر  والصدّيقين،  الشهداء  مراتب  أعلى  في  سيجعله  أنه  تيقن  الذي  الموت 
بمقولته الشهيرة عندما ضربه ابن ملجم »فزت وربِّ الكعبة«.. فبأي شيء فاز، وحلف 

على ذلك متيقناً برب الكعبة، إن لم يكن بالجنة..؟

صحيح أن الأمور لم تستقم له، وخرج عليه كثيرون وكانت حياته حافلة بالخطوب 
والمحن، إلا أنه خرج بمحصلة أكيدة وهي استقامته وسيره الحثيث على درب رسول 
الله وعدم الانحراف عنه قيد أنملة وهكذا تيقن بالفوز، وهكذا أرادنا أن نتيقن من 

عصمته وصحة منهجه.

هل كان الذنب ذنبه أن خرج عليه كثيرون رأوا أن مصالحهم ستتحطم على صخرة 
الأموال  جمع  لهم  أتيحت  من  فعل  رد  سيكون  كيف  الله؟  ذات  في  وصلابته  صموده 
لهذا  الأمور  استقامت  لو  الواسعة،  والامتيازات  النفوذ  أبواب  لهم  وفتحت  الطائلة 

الإمام، وعمل بما يراه لازماً على ضوء كتاب الله وسنة رسول الله؟

إنهم يعلمون رأيه بالأموال التي )اكتسبوها( قبل حكمه وقوله: »واللهِ لو وجدتُه 
جَ به النساء، ومُلكِ به الإماءُ، لرددتُه، فإن في العدل سَعَةً. ومن ضاق عليه العدلُ،  قد تُزُوِّ

فالجورُ عليه أضيقُ«.)))

))) الكامل في التاريخ: ج3ص174.
))) نهج البلاغة: ص٥٧، تحقيق د. صبحي الصالح - دار الكتاب اللبناني ط٢ - ٨٢ - بيروت. 

)٢( نهج البلاغة: ص١٥٠.



مو�سوعة الثورة الح�سينية210

».. وأيم اللهِ، لأبقرنَّ الباطل حتى أخرج الحق من خاصرته«))). »..لوكان المال لي 
لسوّيت بينهم، فكيف وإنما المالُ مال الله، ألا وإن إعطاء المال في غير حقه تبذير واسراف، 

وهويرفع صاحبه في الدنيا ويضعه في الآخرة«))).

لماذا رف�ضوا �أمير الم�ؤمنين

أسطورية  وثروات  وامتيازات  ومصالح  دنيا  أهل  وهم  هؤلاء،  سيقبل  كان  هل 
يتبنوها في  لم  بالتخلي عن كل ما حصلوا عليه وغنموه، في سبيل مبادئ وقيم،  هائلة، 

الظاهر إلا لأنها جلبت لهم هذا النعيم وهذا الخير..!؟

هل كان مروان، الحاكم والمتنفذ الفعلي في زمن عثمان، والذي أقطع فدكاً، ووهب 
خمس فيء أفريقيا يرضى بذلك ويسلم للإمام ليأخذ منه كل شي؟

وهل كان طلحة، وقد وجدوا في تركته ثلثمائة بهار من ذهب وفضة »والبهار مزود 
من جلد عجل)))، أو الزبير الذي بلغت تركته عندما أحصيت فيما بعد مائة ألف ألف 
خلف  الذي  العاص  بن  وعمرو  الشام،  ملك  الذي  ومعاوية  ألف«)))  ألف  وسبعمائة 
من العين ثلثمائة ألف دينار وخمسة وعشرين ألف دينار، ومن الورق ألف ألف درهم 
وغلة مائتي ألف دينار بمصر وضيعته المعروفة بمصر بالوهط قيمتها عشرة آلاف ألف 
درهم))) ))). وغيرهم كثيرون، هل كانوا سيقبلون التسليم لهذا الإمام الذي جاء يقلب 

))) نهج البلاغة: ص150.

))) نهج البلاغة: ص١٨٣.
))) العقد الفريد: ج5 ص٦٧ .
))) العقد الفريد: ج5 ص ٦٩.

))) مروج الذهب: ص٢٩.
))) وقد نقل ابن خلدون عن المسعودي قوله: »في أيام عثمان اقتنى الصحابة الضياع والمال فكان له 
يوم قتل عند خازنه خمسون ومائة ألف دينار وألف ألف درهم وقيمة ضياعه بوادي القرى وحنين 



211 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

الموازين التي ألفوها، ويقوّم الانحراف الذي درجوا عليه وعاشوا في ظله، ويعيدهم 
فيه مع غيرهم...؟ هذا  يتساوون  الذي   وعطاء رسول الله إلى عهد رسول الله
الرسول الذي كان »يأكل على الأرض ويقعد القرفصاء، ويتوسد يده، ويلعق أصابعه، 

ويقضي من نفسه، ولا يأكل متكئاً«)))...؟! 

هل كانوا سيستسلمون لهذا الإمام شبيه الرسول الذي كان »يقيم ببيت المال 
أمام كل  يبقي منه شيئاً ثم يفرش له ويقيل فيه«))) والذي صمد  في كل جمعة حتى لا 
الاغراءات التي يمكن أن يتعرض لها بشر، فلم يضعف أمامها ولم ينهزم ولم يبال، حتى 
وابن عمه  أخوه  مبال بشيء، حتى سماه  منامه غير  عند  أحياناً  التراب  يتوسد  كان  أنه 
الرسول الكريم وهو يمسح التراب عن وجهه عندما وجده نائمًا في أحد المساجد: 

أبا تراب؟

ومن الطريف أن معاوية وبني أمية من بعده أرادوا جعل هذا الاسم سبة وعاراً على 
الإمام وأخذوا يلعنون صاحبه أمير المؤمنين من على منابر المسلمين طيلة حكمهم 

وغيرهما مائتا ألف دينار وخلف ابًال وخيًال كثيرة. وبلغ الثمن الواحد من متروك الزبير بعد وفاته 
يوم، ومن  دينار كل  ألف  العراق  غلة  أمة، وكانت  وألف  ألف فرس  دينار وخلف  ألف  خمسين 
ناحية السراة أكثر من ذلك وكان على مربط عبد الرحمن بن عوف ألف فرس وله ألف بعير وعشرة 
آلاف من الغنم وبلغ الربع من متروكه بعد وفاته أربعة وثمانين ألفاً وخلف زيد بن ثابت من الفضة 
والذهب ما كان يكسر بالفؤوس غير ما خلف من الأموال والضيع بمائة ألف دينار وبنى الزبير 
بالكوفة وشيد  بالبصرة وكذلك بنى بمصر والكوفة والاسكندرية وكذلك بنى طلحة داره  داره 
داره بالمدينة وبناها بالجص والآجر والساج وبنى سعد بن أبي وقاص داره بالعقيق ورفع سمكها 
الظاهر  مجصصة  وجعلها  بالمدينة  داره  المقداد  وبنى  شرفات  أعلاها  على  وجعل  فضاءها  وأوسع 
والباطن. وخلف علي بن منبه خمسين ألف دينار وعقاراً وغير ذلك ما قيمته ثلاثمائة ألف درهم«. 

مقدمة ابن خلدون: ص266.

))) العقد الفريد: ج5  ص3.
))) العقد الفريد: ج5 ص٦2.



مو�سوعة الثورة الح�سينية212

الجائر المنحرف.. فقد »لعن معاوية علياً على المنابر، وكتب إلى عماله أن يلعنوه على المنابر 
تلعنون الله ورسوله على  »إنكم  إلى معاوية:   النبي أم سلمة، زوج  ففعلوا، فكتبت 
أحبه  الله  أن  أشهد  وأنا  أحبَّه.  ومن  طالب  أبي  بن  علي  تلعنون  أنكم  وذلك  منابركم، 

ورسوله. فلم يلتفت إلى كلامها«.)))

»إذا  كان  والذي  الدنيا  عرض  كل  في  الزاهد  القوي  الرجل  لهذا  يستسلمون  هل 
وغرّي  واصفري  ابيّيض  قال:  والفضة،  الذهب  من  فيه  ما  إلى  ونظر  المال  بيت  دخل 
غيري. إني من الله بكل خير«))) والذي »لم يبن آجرة على آجرة ولا لبنة على لبنة، ولا 
قصبة على قصبة، وإن كان ليؤتى بحوب من المدينة في جراب، وقيل أنه أخرج سيفاً له 
إلى السوق، فباعه، وقال: لو كان عندي أربعة دراهم ثمن إزار لم أبعه، وكان يختم على 
الجراب الذي فيه دقيق الشعير الذي يأكل منه ويقول: لا أحب أن يدخل بطني إلا ما 

أعلم«))).

الخلاف... بين المبادئ والم�اصلح

يتأثرون ببعض الأكاذيب   ،يتناولون قضية خلاف معاوية لعلي إن بعض من 
بعد،  فيما  بالخلافة  ومطالبته  )الخلاف(  هذا  تبرير  معاوية  بها  حاول  التي  والمغالطات 
التصدي  محاولة  في  أبداها  التي  السياسية(  )المهارة  أو  )القوة(  بتلك  يؤخذون  وقد 
للإمام... فما دام قد استطاع الصمود أمامه كقوة مناهضة أو معارضة، ووجد من 
إذاً كان يتمتع بقدر من الشرعية  أنه  )المسلمين( من يؤيده في مواقفه وسلوكه، فلا بد 
التي استطاع بها مواجهة الإمام ومقاومته وحربه،  القوة أو )الشعبية(  أتاحت له هذه 

)))العقد الفريد: ج5 ص١٠٨.
)))العقد الفريد: ج5 ص٥٩.

))) الكامل في التاريخ:ج3 ص266.



213 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

ولا بد أن كثيرين كانوا يرون أنه على حق خصوصاً وأنه استطاع في نهاية المطاف وبعد 
اغتيال الإمام استلام الحكم )كخليفة( للمسلمين. ومن تغيب عنهم وقائع التاريخ 
قد  بدقة،  الوقائع  تلك  كل  إلى  الرجوع  دون  مضى  ما  ويعالجون  الأحداث  وتسلسل 
يذهبون إلى أن حق معاوية بالخلافة - ويزيد من بعده أيضاً - حق إلهي شرعي. إذ لولا 
خليفة  بتوليته  كبير من جيل)الصحابة(  وفيهم عددٌ  المسلمين  جماهير  لما رضيت  ذلك 

عليهم، ولعلهم اختلفوا بشأنه أقل مما اختلفوا بشأن أمير المؤمنين نفسه. 

إن قسمًا كبيراً من هؤلاء الذين يؤخذون وينبهرون بمظاهر القوة والجاه والسلطة 
والتغلب  خصومه  على  )القضاء(  استطاع  وقد  معها،  ويميلون  معاوية،  أبداها  التي 
دام  فما  الواقع(،  الأمر  )سياسة  تبني  إلى  يدعون  النهاية،  في  الأمر  له  واستتب  عليهم، 
معاوية قد أصبح )خليفة(، فليس من المهم أن نناقش ذلك وكيف صار )خليفة(، فالمهم 

أنه )نجح( في مسعاه وانتهى الأمر.. و )نجاحه( يدل على أحقيته وشرعيته. 

جبهة الم�اصلح تواجه خط المبادئ

إن قريشاً التي استسهلت واستساغت، بل وعملت بجد ودأَب لكي يخرج الأمر 
عن أهله الشرعيين لمدة طويلة، ولم تر أن تجتمع النبوة والإمامة لهذا البيت من قريش، كما 
عبر عن ذلك عمر بن الخطاب، شارحاً المسألة لابن عباس وهو يماشيه، ربما وجدت، 
 استسلمت( لعلي( و  المرة  أخطأت هذه  قد  انها  الخلافة،  المؤمنين  أمير  استلام  بعد 
وأقرت له بحقه في نهاية المطاف، وربما بررت استسلامها بأنه كان اضطراراً في أعقاب 
خرج  أن  بعد  علّي،  على  يخرج  كاد  ما  معاوية،  فإن  لذلك  عثمان.  ضد  القائمة  الثورة 
الانتهازية  الشريرة  القوى  كل  لاستنفار  سارع  حتى  وغيره،  الجمل  يوم  آخرون  عليه 
كتاب  إلى  تاماً  رجوعاً  الرجوع  إلى  يدعو  الذي  هذا  ضد  صفه  إلى  للوقوف  والمنافقة، 
الله وسنة نبيّه، والذي يريد أن يميت الباطل إلى الأبد ويحيي ما اندثر من معالم الدين 



مو�سوعة الثورة الح�سينية214

ويمحو الامتيازات التي حصلت عليها الطبقة الطفيلية الغريبة التي نشأت وترعرعت 
بعد وفاة رسول الله. وأثار معاوية نعرة عصبية ممقوتة بين أهل الشام تنادي بالولاء 
تريد  التي  الجماهيرية  القوة  أمام  أمره  على  مغلوب  كأنه  نفسه  وصور  الأموي،  للبيت 
لا  كبير  جماهيري  مطلب  وكأنه  المؤمنين  أمير  ضد  والوقوف  البقاء  هذا  وصور  بقاءه 
أن  حد  إلى  باهراً  نجاحاً  هذه  مهمته  في  معاوية  )نجح(  وقد  له،  الاستجابة  إلا  يملك 
)مفكرين( وكتاباً إسلاميين أمثال ابن خلدون )انخدعوا( بها ورأوا أن معاوية كان مجبراً 
فعًال على استجابة للمطلب الشعبي الكبير! للتصدي لأمير المؤمنين.. »...اقتضت 
نفسه  عن  يدفع  أن  لمعاوية  يكن  ولم  به،  الواحدِ  واستئثار  بالمجد  الانفراد  الملك  طبيعة 
وقومه، فهو أمر طبيعي، ساقته العصبية بطبيعتها واستشعرته بنو أمية ومَن لم يكن على 
طريقة معاوية في اقتفاء الحق من أتباعهم فاعصوصبوا عليه، واستماتوا دونه. ولو حملهم 
معاوية على غير تلك الطريقة وخالفهم في الانفراد بالأمر لوقعوا في افتراق الكلمة التي 
عَهَا وتأليفها أهم عليه من أمرٍ ليس وراءَه، كبير مخالفة... وكذلك عهد معاوية  كان َمج
إلى يزيد خوفاً من افتراق الكلمة بما كانت بنو أمية لم يرضوا تسليم الأمر إلى من سواهم، 
فلو قد عهد إلى غيره اختلفوا عليه، مع أن ظنهم به كان صالحاً، ولا يرتاب أحد في ذلك 
ولا يظن بمعاوية غيره، فلم يكن ليعهد إليه وهو يعتقد ما كان عليه من الفسق، حاشا 

الله لمعاوية من ذلك«.)))

والانتهازيون  والنفعيون  المنافقون  عنه  تخلى  عندما   علي ذنب  الذنب  يكن  لم 
 الرسول عن  للتخلي  مستعدين  وأشباههم  أولئك  كان  فقد  النفوس،  وضعاف 
التي عاشها الإمام فيما بعد، وقد رأينا كيف  نفسه لو كان يعيش ظروفاً مشابهة لتلك 
تصدى آباؤهم للرسول وحاولوا النيل منه ومن الإسلام بكل طريقة متاحة، إلا أن الله 

))) مقدمة ابن خلدون: ص٢٢٧ - ٢٢٨.



215 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

قمعهم ونصر دينه. وهنا نستطيع أن ندرك مدى سخافة التبجح الفارغ لمعاوية عندما 
قال مفتخراً بذكائه وتدبيره »... أعنت على علّي بأربعة، كنت أكتم سري، وكان رجًال 
يظهره، وكنت في أصلح جند وأطوعه، وكان في أخبث جند وأعصاه، وتركته وأصحاب 
الجمل، وقلت إن ظفروا به، كانوا أهون عليَّ منه، وإن ظفر بهم اغتر بها في دينه! وكنت 
أحب إلى قريش منه، فيا لك من جامع إليَّ ومفرق عنه«))) ورغم ما في هذا الكلام من 
الغرور والكذب وخصوصاً حول اغترار علي في دينه! فإنك تلمس فيه روحاً مغامرة 
طائشة عابثة، لا ترى للدين وقيمه السامية أي تأثير في توجهاتها وسلوكها وطموحها. 
ما  إذا  لم يكن يشرف صاحبه  ما يخفيه معاوية من مكر وحيل ومكائد  أن  المؤكد  فمن 
أن  هذا  بقوله  يريد  كان  منه،  بين  المقرَّ أمام  حتى  وكشفه  الملأ  أمام  كله  اظهاره  حاول 
يظهر الإمام وكأنه ضالع معه في لعبه ومغامراته مع أنه لم يكن لدى الإمام ما يود 
الناس أن تنحاز إلى  اخفاءه، وكان يريد أن تكون المعركة معلنة أمام الملأ، وكان يريد 
مواقفه ومثله لا إليه شخصياً لأنه أمير المؤمنين علي، بل تنحاز إلى الإسلام، الذي يمثله 
أبناء قريش الحاقدين المهزومين أمام  المتأصلة في نفوس اغلب  العداوة  ويجسده، رغم 
الإسلام وابطال الإسلام وفي مقدمتهم هو نفسه. ورغم من تطلعوا إلى معاوية ليغدق 
عليهم من الأموال العامة أكثر مما يستحقون، على حساب البقية من أبناء الأمة لغرض 

استمالتهم وشراء ذممهم، فقد كان معاوية »أوّل من وضع شرف العطاء ألفين«.)))

الخلافة،  ابتزاز  وهي  غايته،  إلى  يوصله  أن  شأنه  من  ما  لكل  معاوية  استثمار  إن 
ينبغي أن لا يكون مستغرباً من قبل العديد منا متى علمنا من هو معاوية. وينبغي أن 
الغاية خاض أكبر عملية منظمة ودؤوبة للحط من  أنه بسبيل الوصول إلى هذه  نذكر 

))) العقد الفريد: ص١٠٩.
)))  العقد الفريد: ص١٠٥.



مو�سوعة الثورة الح�سينية216

الشام، يعتبرون سب الإمام  منزلة الإمام والتقليل من شأنه، حتى أصبح معظم أهل 
من صلب عقيدتهم الإسلامية وأنه أمر لازم، وأن من يسبّونه، لم يكن سوى عدوّ من 
أعداء المجتمع وحتى أنهم لم يعرفوا من هو. فقد »ذكر بعض الإخباريين أنه قال لرجل 
من أهل الشام من زعمائهم، وأهل الرأي والعقل منهم: مَن أبو تراب هذا الذي يلعنه 
الإمام على المنبر؟ قال: أراه لصاً من لصوص الفتن«))) فإذا كان هذا الزعيم من أهل 
الرأي والعقل من أهل الشام يقول هكذا، فكيف سيقول الآخرون من الجهلة والعوام 

والسذج؟

طاعة تامة..لا يفرقون بين الناقة والجمل

ولنا عودة إلى هذا الموضوع لنرَى كيف توصل معاوية إلى التعتيم على كل فضائل 
، لا يعرف من الإسلام إلا بعض  الإمام، وكيف استطاع )بناء( مجتمع في الشام أوًال
افتخر  الذي  هو  هذا  الشام  إن مجتمع  معاوية.  إلا  ممثًال للإسلام  يعرف  الطقوس ولا 
معاوية أنه من نتاجه وتربيته وصنعه. وقد أوصى رجًال عراقياً أن ينقل حال أهل الشام 
هذا إلى الإمام مفاخراً ومباهياً »... أَبلغ علياً أني أقاتله بمائة ألف ما فيهم من يفرق بين 
الناقة والجمل... وقد بلغ من أمرهم في طاعته أنه صلى بهم عند مسيرهم إلى صفين، 
قول  إلى  وركنوا  بها،  وحملوه  القتال  عند  رؤوسهم  وأعاروه  الأربعاء،  يوم  في  الجمعة 
عمرو بن العاص أن علياً هو الذي قتل عمار بن ياسر حين أخرجه لنصرته ثم ارتقى بهم 
الأمر في طاعته إلى أن جعلوا لعن علّي سنة ينشأ عليها الصغير ويهلك عليها الكبير«.)))

ما نجح  إذا  ذنبه؟  الذنب في ذلك  دينه ونفسه عدواً لعلي، فهل  باع  فإذا كان من 
هذا العدو في جعل المجتمع الإسلامي في حالة أفرغت فيها أغلبيته من دينها، إذا صح 

))) مروج الذهب: ص٣٩.

))) مروج الذهب: ص40.



217 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

التعبير، وأجريت له عملية واسعة )للتخلص( من كل التزاماته وقيمه؟!

إنَّ ما أريد لأهل الشام، أريد لغيرهم أيضاً من أهل البصرة أو الكوفة أو المدينة أو 
مكة أو غيرها.

الأموي لوضع  أمام الحكم  الوحيدة  العقبة  وفاته - هو  بعد  يكن علي - حتى  لم 
الظاهر  في  اتخذ  وإن  حتى  والحكم،  العمل  في  جديدة  ومناهج  جديدة  أسس  وتثبيت 
اسم الخلافة واجهة وتسمية للملوك الجدد، بل كان الإسلام نفسه هو العقبة الكبيرة 
التي واجهته، الإسلام المحمدي الحق غير المزور أو المحرف، فكان الخطر الأكبر عليه، 
تاماً ويحيطوا بكل تشريعاته  التزاماً  به  الناس دينهم معرفة حقيقية ويلتزموا  أن يعرف 
الناس  أن  النهاية  في  سيعني  ذلك  أن  إذ  عليهم.  وحرم  لهم  حلل  ما  وكل  وأحكامه 
ستدرك الهوة التي انحدر إليها الأمويون بعيداً عن الإسلام وقممه الشاهقة المرتفعة.. 
لقد أخبرنا الإمام الصادق بما معناه: »إن بني أمية أطلقوا للناس تعليم الإيمان ولم 

يطلقوا لهم تعليم الشرك أو الكفر، حتى إذا حملوهم عليه لم يعرفوه«.

ممار�سة التناق�ض في ظل دولة الظلم يهدد المجتمع بالانهيار

إلى  المتطلع  المسلم  الفرد  الحقيقية وتشويش سيرة  افراغ الإسلام من مضامينه  إن 
المثل الأعلى المرتفع دائمًا، وجعل همومه تنصب على المشاكل الأرضية الصغيرة وقطع 
صفهم،  إلى  واستدراجهم  الناس  استمالة  فرصة  للأمويين  أتاح  بالسماء  له  اتصال  كل 
وفي خضم توزع الولاء بين )الله( و )الواقع الحياتي(، الذي يبدو فيه )الخليفة( الأموي 
كمسّري حقيقي لهذا الواقع، راحوا يزينون للناس ضرورة الانغماس الكلي في هذا الواقع 
وممارسة حياتهم بعيداً عن الله ودينه، وإن أرادوا الأمر أن يبدو وكأنه غير مقصود وكأن 
أيام  الممارسات الأموية، ومنذ  إن طبيعة  بنفسها.  إليه  )الخلافة الأموية( لم تكن تسعى 



مو�سوعة الثورة الح�سينية218

الناس  تأخذ بهذا الاتجاه بشكل واضح... وقد وضعوا  عاهلها الأول معاوية، كانت 
والمراقب  المعلن  الشخصي  بسلوكهم  مثًال سيئاً  بارز، وضربوا لهم  تناقض  أمام  بذلك 
من عموم المجتمع، بحكم المراكز المرموقة التي كانوا يتمتعون بها، لقد أرادوا بفعلهم 
»فإن  وهكذا  الإس�الم،  عن  وقطعهم  هم  واقعهم  إلى  الناس  جر  تلك  وتصرفاتهم 
المسلم الذي يعيش في ظل أنظمة تتعارض مع القرآن والإسلام، يجد نفسه في كثير من 
وبين  المسجد  في  يرفض  إذ  باستمرار،  حياته  في  التناقض  ممارسة  إلى  مضطراً  الأحيان 
يدي الله ما يمارسه في المتجر أو المعهد أو المكتب ويرفض في حياته العملية ما يقدسه في 
المسجد ويعاهد الله على الوفاء به، ويظل في دوامة هذه الولاءات المتعارضة لا يجد حًال 
للتناقضات إلا بالتنازل عن المسجد فيقاسي فراغاً روحياً يهدده، وبالتالي يهدد المجتمع 
ويفقد  سلبية  طاقة  إلى  يتحول  وبهذا  العامة،  الحياة  في  دوره  عن  بالتنازل  أو  بالانهيار 

المجتمع بالتدريج قدرات أطهر أبنائه وأنظف أفراده«.)))

أبو  طريقه  في  وقف  من  أول  وقف  الذي  الدين  هذا  مقدرات  أصبحت  وهكذا 
سفيان وآل أمية، وأعلن الحرب عليه منذ البداية وشن عليه أفظع الحملات الشرسة، 
ثم لم )ينضمّ( إليه بشكل معلن إلا بعد أن لم يجد مناصاً من ذلك كما أوضحنا، وبيَّنته كل 
كتب التاريخ، حتى تلك المتحيزة للأمويين، في يد ابنه معاوية، الذي دخل فيه مع أبيه 
خوفاً ونفاقاً. وهكذا حسمت الجولة لصالحهما، وأوقفت المسيرة المظفرة للإسلام بفعل 
متعمد لا يمكن تبرير دوافعه بأي حال من الأحوال، فلم يكن الأمر أمر خطأ واحد 
أو عدة أخطاء ارتكبت سهواً أو في حقبة معينة من الزمن، وإنما كان سلسلة من الفعل 
المتعمد )الخاطئ( المستمر المخطط، وهذا ما ينبغي أن يجعل الجرم بنظرنا كبيراً، ونحن 

بيروت  التعارف  دار   ١ ط  الصدر/  باقر  محمد  السيد  الإسلامية:  الدولة  في  القدرة  منابع   (((
ص31-30.



219 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

نعالج هذه القضية الكبيرة من قضايا المسلمين والتي لا يزال البعض لحد الآن يقفون 
منها موقفاً متأرجحاً غامضاً رغم وضوح )صناعها وأصحابها( وتوظيفهم لها لصالحهم 

على حساب الأمة المسلمة على امتداد حياتها وإلى يومنا هذا.

لنعرف الإ�سلام حتى نعرف الإمام

فهم الإسلام كله، وفهم شخصية رسول  يستدعي   ،الإمام إن فهم شخصية 
الله التي تكتمل بها صورة الإسلام في ذهن الفرد المسلم. كما أن الوضوح والسطوع 
في  يجعلهم  شديد،  بعمى  يصابون  الكثيرين  يجعل  الذي  هو  الشخصية  لهذه  الخارقين 
حالة تعثر مستمرة عند النظر إليها أو سلوك دربها الواضح المستقيم. وهكذا جاء قول 
الشعبي فيه مطابقاً لواقع الحال »إنه كان في هذه الأمة مثل المسيح عيسى بن مريم في بني 

إسرائيل أحبه قوم فكفروا في حبه وأبغضه قوم فكفروا في بغضه«.)))

قيل فيه الكثير، وكتب عنه الكثير، غير أن الميدان لا يزال واسعاً أمام من يريدون 
البحث عن جوانب شخصيته العظيمة، ولا تزال أمور عديدة بشأنه، لم يفهمها الكثيرون 

بعد.

إن فهم الإمام يعني فهم الإسلام كما قلنا، ومهما أرادوا أن يقللوا من شأنه، 
فإنهم مجبرون - بحكم الوقائع واجماع كل من تكلموا عن سيرته - على الإشادة باستقامته 
وعدله وصدقه وإيمانه وعلمه وشجاعته وصبره وأمانته، وهي صفات لم يختلف عليها 
اثنان من محبيه وأعدائه على السواء، حتى عدوه اللدود معاوية أشاد به مرغمًا في عدة 
مناسبات. فهذه الأخلاق والروح الإلهية التي وضعها الله في البشر، حينما نفخ فيه من 
روحه، ورفعه من وهدة الوحل والطين، تجلت بكل عظمتها وروعتها وشموخها في 

))) العقد الفريد:ج5ص59.



مو�سوعة الثورة الح�سينية220

...(((ثم في آل بيته الكرام وفي مقدمتهم أمير المؤمنين الرسول الكريم

فعلام الخلاف في شخصه إذاً...؟ هل يعود ذلك للأسباب التي أوردها الخوارج 
، ثم تخلوا عنه بحجة قبوله لذلك التحكيم؟ أم للأسباب التي  الذين دعوه للتحكيم أوًال

أوردها معاوية وجعلها مبرراً لسبه على منابر الأمويين طيلة حكمهم التعسفي الجائر؟

قبلهم  ومن  قبله  من  المسألة  حسمت  فقد  قبله،  ج��اؤوا  الذين  الخلفاء  مع  أما 
الاساليب  الى  اللجوء  أو  الحرب  اعلان  حد  إلى  يصل  لم  الخلاف  أن  رأينا  وقد  أيضاً. 
وافتراها  اخترعها  التي  والتخرصات  والادع��اءات  بعد  فيما  معاوية  إليها  لجأ  التي 
طامع  عادي  إنسان  كمجرد  وعرضه  شخصيته  من  والحط  الإمام  شأن  من  للتقليل 
أوضح  وقد  الآخرين.  )المنافسين(  عن  يختلف  لا  وكمنافس  إليها  متلهف  الخلافة  في 
حقه  عن  سكوته  وراء  الحقيقية  الأسباب  وأوضح  متناهية  بصراحة  موقفه   -  الإمام 
»... وطفقت أرتئي بين أن أصول بيد جذّاء أو أصبر على طخية عمياء، يهرم فيها الكبير، 
ويشيب فيها الصغير ويكدح فيها مؤمن حتى يلقى ربه... فرأيت أن الصبر على هاتا 
أحجى، فصبرت وفي العين قذى وفي الحلق شجا، أَرى تراثي نهباً... فصبرت على طول 
المدة وشدة المحنة... فنظرت فإذا ليس لي معين إلا أهل بيتي فضننتُ بهم عن الموت... 
المنيّة،  بيتي فضننت بهم عن  فإذا ليس لي رافد ولا ذابّ ولا مساعد، إلا أهل  فنظرت 
أمرَّ  الغيظ على  الشجا، وصبرت من كظم  القذى، وجرِعتُ ريقي على  فأغضيت على 

من العلقم...«.)))

))) »جاء رجل إلى معاوية فسأله عن مسألة، فقال: سل عنها علياً فهو أعلم. فقال: يا أمير المؤمنين 
جوابك فيها أحب إليَّ من جواب علي. قال بئس ما قلت. لقد كرهت رجًال كان رسول الله يغز 
بالعلم غزا ولقد قال له: »أنت مني بمنزلة هارون من موسى. إلا أنه لا نبي بعدي«« ذخائر العقبى 

في مناقب ذوي القربي. الحافظ محب الدين الطبري. مطبعة القدسي ومطبعة السعادة ص٧٩.
))) نهج البلاغة: ص٤٨، ٤٩، ٦٨، ٣٣٦.



221 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

نابع عن مخاوف  بأنه  المؤمنين لسكوته عن حقه  أمير  يتاح لأحد فهم تفسير  ولن 
الموت في  أنه لم يخف  فيه عند الجميع  بيته، فمما لا شك  أهل  خاصة على حياته وحياة 
به وإنما كانت معاركه  أي مرحلة من مراحل هذه الحياة، لأنه لم يخض معارك خاصة 
كلها في سبيل الإسلام وفي سبيل الذب عن وجه رسول الله، ومن هنا كان حرصه 
على الشهادة واستهانته بكل ما يمكن أن يلحقه من آلام الموت. لقد كان موقفه دقيقاً 
مع أولئك الذين لم تنتزع المفاهيم والتصورات الجاهلية من أدمغتهم، وكان لا بد من 
عرض موقفه الدقيق ذاك على الأمة »فإن أقل يقولوا: حَرصَ على الملك، وإنِ أسكت 
يقولوا: جزع من الموت! هيهاتَ بعد اللتيّا والتي! والله لابنُ أبي طالب آنسُ بالموتِ من 
الطفلِ بثدي أمه، بل اندمجت على مكنون علمٍ لو بحتُ به لاضطربتم اضطراب الأرشية 

في الطويِّ البعيدة«.)))

ا�ستقامته �أخافت مناوئيه

لقد خاف المنحرفون والجانحون عن الحق استقامته وشدته في الله، وخافوا عدله، 
ورأوا أنه قد يأخذهم على ما يكرهون إذا ما أقروا له بالخلافة وقد يفقدون جراء ذلك 
العلم، وقال مقولته  أما هو فقد علم ذلك حق  امتيازاتهم ومراكزهم وأموالهم... 

الشهيرة »ما ترك لي الحق من صديق«.

لقد كانوا يعلمون أنه سيسلك بهم مسلكاً صعباً لا يقدرون عليه، غير أنه سيحقق 
للأغلبية المسلمة مصالحها ويضمن اختفاء كل المظاهر المرضية من جسم الأمة.. وهل 

تهم الأمة من لا يرى إلا نفسه ومصالحه..؟

لقد عبر أمير المؤمنين عن رؤيته للإيمان، بوضوح اعتمده أساساً لفعل حياتي 

))) نهج البلاغة: ص٥٣.



مو�سوعة الثورة الح�سينية222

مستمر يعزز نظرته الاعتقادية للإسلام، فقد قال »إن الله عزّ وجلّ جعل الايمان 
على أربع دعائم: على الصبر، واليقين، والعدل والجهاد«))) لقد أراد الجميع أن يتمتعوا 
باليقين الذي يتمتع به الأولياء الموقنون العارفون والأنبياء المرسلون، وإن لم يصل عموم 
البشر إلى مرتبة الأنبياء الرفيعة، فإن عليهم أن يجربوا عكس يقين الرسل على أنفسهم، 
ويتأثروا بما آمنوا به بنفس القدر الذي يتأثر به أولئك الرسل، أما الصبر الذي قال عنه 
أكثر  الصبر لأنه  هو  فقال:  الإيمان  فقد سئل عن  نفسه،  الإيمان  إنه   ،رسول الله
أما الجهاد، فجهادان،  الصبر والسماحة،  فقال:  أعماله وأشرفها. وسئل عن الإيمان 
والأصغر  طريقه  في  والسير  الله  لحب  وتوجيهها  وتربيتها  النفس  جهاد  وهو  الأكبر، 
المنهج  يمثل  العدل  إن  ثم  ذلك..  الأمر  استدعى  كلما  ورسوله  الله  أعداء  مقاتلة  وهو 
الحياتي المستقيم الذي يضمن به عدم الاعتداء وعدم الجور وعدم التطلع إلى أموال الغير 
وأعراضهم وحرياتهم ومصالحهم. إنه التجسيد العملي للرسالة الحقة، وعلى ذلك يؤكد 
لكل  الرافضة  مواقفه  ليعلن  دائمًا  به  يهيب  كان  الإلهية  العدالة  صوت  إن  دائمًا.  الإمام 
ظلم، ظلم الانحراف عن المنهج الإلهي، ظلم الإنسان للإنسان، ظلم الإنسان لنفسه، 
وهكذا فإن الذين رأوا في الإسلام عائقاً أمام تطلعاتهم وطموحاتهم المتدنية ورغباتهم 
الشاذة، رأوا في الإمام الذي لم تأخذه في الله لومة لائم، ما رأوه في الإسلام نفسه، وإذ 
أنهم لم يستطيعوا اعلان حربهم وشنها على الإسلام صراحة بعدما سيطر وامتد أو على 
النيل منه يعني التشكيك بالرسالة كلها. فإنهم وجدوا  الرسول الكريم الذي كان 
فرصتهم السانحة بشخص أمير المؤمنين فعملوا على النيل منه والتعرض لشخصه 

زاعمين أنه لا يختلف عن أي شخص آخر طامح للخلافة والملك.

منه في سياق  قسمًا  بيّنا  مما  قالوه،  مما  أكثر  يقولوا  أن  يستطيعوا  لم  فإنهم  ذلك  ومع 

))) وسائل الشيعة: الفقيه الُمحَدّثُ الشيخُ ُحممّد بن الحسن الُحر العاملي: ج 15 ص186.



223 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

هذا الفصل، وهو ما لم يصح وما لم يقع قطعاً. ونظرة متأنية واعية عادلة تتطلع إلى الله 
وعدالته وعينه التي لا تغفل ولا تنام ستريهم أنهم على باطل، وأنهم كانوا يشتطون في 
وآية من  الذي كانت حياته صفحة من صفحات الإسلام  العظيم،  الإنسان  حق هذا 

آيات الله الناطقة المعجزة، وانعكاساً لحياة رسول الله نفسه.

وقد آن لنا في هذا العصر الذي أتيحت للعديدين منا أدوات حديثة للنظر والعلم 
والمعرفة، أن لا ننظر إلى أمثال هذه الأمور المهمة التي تتعلق بديننا وعقيدتنا ومستقبلنا 
الأبدي، نظرة المقلد المتلقي الذي لا يرى إلا ما يراه غيره، وإلا ما رآه آباؤه وأجداده 
من قبل، حتى ولو كان هؤلاء الآباء والأجداء على خطأ واضح مبين، وحتى لو كان 
مسبقة  وأطروحات  أفكار  على  نشؤوا  أنهم  إلا  يعلمون  ولا  شيئاً  يفقهون  لا  أكثرهم 

جاهزة تلقوها عن آباء جهلة لا يفقهون!

�أرادوا الطعن فيه، فطعنوا في �شيعته - �أحاديث عن ال�شيعة

والسعار  التحامل  عليها طابع  المؤمنين، غلب  أمير  متأخرة عن عهد  في حملةٍ 
الذين  بالشيعة  وغيرها،  المنقرضة  )الإسلامية(  الفرق  من  العديد  ألصقت  والضغينة، 
بعد ذلك  الرسول، ثم أصبحوا  المطابقة تماماً لموقف  انحازوا إلى علي ومواقفه 
متأخر.  وقت  في  العديدة  الإسلامية  المذاهب  ظهرت  أن  بعد  ولده،  من  للأئمة  شيعة 
وكان ظهور بعض هذه الفرق ونسبتها إلى الشيعة مثل الإسماعيلية والواقفية والفطمية 
وغيرها مثل الخطابية والغرابية والعلياوية والمخمسة والبزيعية والقرامطة التي غالت 
 ثم النيل من النبي كثيرا وضلت، يراد منها بكل تأكيد النيل من الأئمة ووالدهم
والإسلام بعد ذلك. فمن المؤكد أن تلك الفرق التي ضلت وغالى بعضها بعد أن ادعوا 
»... أن الإمام هو الله سبحانه ظهوراً أو اتحاداً أو حلوًال مما يقول به كثير من متصوفة 
والرفاعي  والكيلاني  بل  الحلاج  عن  ينقل  وقد  الطرق،  مشايخ  ومشاهير  الإس�الم 



مو�سوعة الثورة الح�سينية224

يدل  ما  شطحات«  يقولون  كما  فسمها  شئت  »وإن  الكلمات  من  وأمثالهم  والبدوي 
بظاهره على أن لهم منزلة فوق الربوبية وأن لهم مقاماً زائداً عن الألوهية )لو كان ثمة 

موضع لمزيد( وقريب من ذلك ما يقول به أرباب وحدة الوجود أو الموجود«.)))

إن تلك الفرق لا يمكن أن تنسب للشيعة أو لأحد الأئمة، وهذا أمر ينبغي 
أن  المؤسف  من  أن  إذ  بشأنه.  أو خاطئة  مبالية  نظرة لا  وتنبذ كل  بجدية  إليه  ينظر  أن 
مجامع كبيرة من الناس لا زالت تفكر بعقليات قديمة لا تنسجم وروح التحقيق والعلم 
كالمجالات  أخرى  الآن في مجالات  يقفز  البشري  العقل  أن  والتدبر، رغم  والانصاف 
التقنية والعلوم التطبيقية والرياضيات قفزات هائلة لا تنسجم مع تخلفه في أمور أخرى 

كأمور البحث العلمي في المجالات التاريخية والاجتماعية والإنسانية بشكل عام.

إذ أول من حارب الغلاة هو أمير المؤمنين نفسه، بنفس القوة التي حارب بها 
وأسسه  مناهجه  عن  وابتعدوا  بعد  فيما  الإسلام  عن  خرجوا  ومن  والكفار  المشركين 

الإيمانية الواضحة.

وإذ لم يعد الآن وجود لتلك الفرق البائدة المنقرضة وأشباهها، فإن علينا أن ندرك 
الإمام علي  )أتباع  الإمامية،  الشيعة  لها، هم  الذين تصدوا  وأن  أسباب ذلك،  أحد  أن 
الآخرين.  المسلمين  من  لهم  تصدوا  الذين  من  اكثر  أنفسهم،  بعد(  فيما   وأولاده
وهكذا فإنه من الظلم الواضح والتجني الكبير أن ننسب أولئك إلى علي، ونروح 

نطعن فيه لمجرد أننا نرغب في ذلك كما رغب فيه معاوية من قبل وأراده.

إن الشيعة الإمامية ترى ».. إن تلك المقالات من أشنع الكفر والضلالات وليس 
دينهم إلا التوحيد المحض، وتنزيه الخالق عن كل مشابهة للمخلوقين أو ملابسة لهم في 

))) أصل الشيعة: ص٨٠.



225 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

صفة من صفات النقص والامكان والتغير والحدوث وما ينافي وجوب الوجود والقدم 
والأزلية، إلى غير ذلك من التنزيه والتقديس المشحونة مؤلفاتهم في الحكمة والكلام. إن 
الأعداد الغفيرة من الصحابة والتابعين التي ساندت الإمام ووقفت معه وخلفه، تدل 
السيوطي - وهو من علماء أهل  فيه ما لمسه رسول الله. فقد روى  على أنهم لمسوا 
السنة في كتابه )الدر المنثور في تفسير كتاب الله بالمأثور( في تفسير قوله تعالى ﴿أُولَئكَِ هُمْ 
ةِ﴾ قال: أخرج ابن عساكر عن جابر بن عبد الله قال: كنا عند النبي، فأقبل  خَيْرُ البَرِيَّ
علي، فقال النبي: والذي نفسي بيده، إن هذا وشيعته لهم الفائزون يوم القيامة. 
وأخرج  ةِ﴾)))...  البَرِيَّ خَيْرُ  هُمْ  أُولَئكَِ  الحَِاتِ  الصَّ وَعَمِلُوا  آمَنُوا  الَّذِينَ  ﴿إنَِّ  ونزلت 
قال  الحَِاتِ﴾،  الصَّ وَعَمِلُوا  آمَنوُا  الَّذِينَ  نزلت:إنَِّ  لما  قال:  عباس،  ابن  عن  عدي  ابن 
رسول الله لعلي: »هو أنت وشيعتك يوم القيامة، راضين مرضيين« وأخرج ابن 
مردويه عنه، قال: قال لي رسول الله: ألم تسمع قول الله ﴿إنَِّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا 
ةِ﴾ هم أنت وشيعتك، وموعدي وموعدكم الحوض،  الحَِاتِ أُولَئكَِ هُمْ خَيْرُ البَرِيَّ الصَّ

إذا جاءت الأمم للحساب تدعون غراً محجّلين«.)))

وهذا الحديث وأمثاله مروي أيضاً في )الصواعق المحرقة( لابن حجر والزمخشري 
اقتداء  ولعل  وغيرها،  النسائي  وخصائص  بن حنبل  أحمد  الإمام  ومن  الأبرار  ربع  في 
اسم  جعل  المتابعة،  بهذه  والالتزام  له  والمتابعة   بالإمام المسلمين  من  كبيرة  مجاميع 
فليس  أمر،  ما يشرفهم على أي حال، ومهما يكن من  التشيُّع لعلي ملتصقاً بهم، وهذا 
هناك من يستطيع الغض من قيمة الإمام علي، من خلال الغض من شيعته السائرين 
على طريقه والملتزمين بأفعاله وأقواله، كما التزموا بأفعال وأقوال الرسول والقرآن 

))) البيّنة: ٧.
))) أصل الشيعة: ص80- ٨١، ٨٧ - ٨٨.



مو�سوعة الثورة الح�سينية226

الكريم، وهي جميعاً من مصدر واحد ولا تناقض بينها على الاطلاق.

ولا بأس من الرجوع هنا إلى بعض آراء الدكتور طه حسين - وهو من أبناء السنة 
بهذا  إليه  ذهبنا  ما  بعض  يؤيد  وفيها   ،للإمام التشيع  مذهب  نشوء  بصدد   - أيضاً 
الشأن..»..والشيء الذي ليس فيه شك فيما أعتقد هو أن الشيعة، بالمعنى الدقيق لهذه 
الكلمة عند الفقهاء والمتكلمين ومؤرخي الفرق، لم توجد في حياة علي، وإنما وجدت 
معناها  نفس  أيام علي هو  الشيعة  وإنما كان معنى كلمة  بزمن غير طويل...  بعد موته 
اللغوي القديم الذي جاء في القرآن في قول الله عز وجل من سورة القصص: ﴿وَدَخَلَ 
مِنْ  وَهَذَا  شِيعَتهِِ  مِنْ  هَذَا  نِ  يَقْتَتَال  ِ رَجُلَْني فيِهَا  فَوَجَدَ  أَهْلهَِا  مِنْ  غَفْلَةٍ  حِيِن  عََىل  الَمدِينَةَ 
هِ فَوَكَزَهُ مُوسَى فَقََىض عَلَيْهِ﴾))) وفي  هِ فَاسْتَغَاثَهُ الَّذِي مِنْ شِيعَتهِِ عََىل الَّذِي مِنْ عَدُوِّ عَدُوِّ
بْرَاهِيمَ﴾))) فالشيعة في هاتين  ِ قول الله عز وجل من سورة الصافات: ﴿وَإنَِّ مِنْ شِيعَتهِِ َإل
على  يوافقون  الذين  والأنصار  الأتباع  من  الفرقة  معناها  الآيات  من  وغيرها  الآيتين 

الرأي والنهج ويشاركون فيهما.

منهم من  رأيه، سواء  واتبعوا  بايعوه  الذين  أثناء خلافته هم أصحابه  فشيعة علي 
قاتل معه ومن لم يقاتل. ولم يكن لفظ الشيعة أيام علي مقصوراً على أصحابه وحدهم 

وإنما كان لمعاوية شيعته أيضاً.

إن علياً لم تكن له شيعة ممتازة من الأمة قبل الفتنة، ولم تكن له شيعة بالمعنى الذي 
يعرفه الفقهاء والمتكلمون أثناء خلافته، وإنما كان له أنصار وأتباع وكانت كثرة المسلمين 

كلها له أنصاراً وأتباعاً.

وقد قتل علي وليس له حزب منظم ولاشيعة مميزة، بل لم ينظم الحزب العلوي ولم 

))) القصص: ١٥.
))) الصافات: ٨٣.



227 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام
(( توجد الشيعة المميزة إلا بعد أن تم اجتماع الأمر لمعاوية..«.)))

ولم نر بداً من الإشارة بشكل سريع إلى هذا الموضوع، إذ أنه يساعدنا على اكتشاف 
جانب من جوانب الحملة المنظمة ضد أمير المؤمنين وجماهير المسلمين التي تابعته 

وشايعته وانتهجت خطاه، سواء في عهده أم في العهود اللاحقة، وإلى يومنا هذا.

على أننا »لو محصنا التاريخ الإسلامي، وتيبنا ما نشأ فيه من عقائد وآراء ونظريات، 
أو  نظرية  ودفاع عن  العقيدة،  ثورة  هو  إنما  الاختلاف  لهذا  الموجب  السبب  أن  لعرفنا 
سُلَّ  ما  فإنه  الإمامة،  في  اختلافهم  الأمة  بين  وقع  خلاف  أعظم  وإن  ل��رأي؛  تحزب 
سيف في الإسلام على قاعدة دينية مثل ما سُل على الإمامة! فأمر الإمامة إذن من أكبر 
المختلفة في الإمامة على حب  المباشرة لهذا الاختلاف، وقد طبعت الأجيال  الأسباب 
هذه العصبية، وألفت هذه الحزبية؛ بدون تدبر وبدون روية، ولو أن كلا من الطائفتين 
نظرت في بينات الأخرى نظر التفاهم لا نظر الساخط المخاصم لحصحص الحق وظهر 
المنظمة  البداية  أن  لوجدنا   - الأمر  تابعنا  لو   - أننا  بد  ولا  عينين«)))...  لذي  الصبح 
للحملة المدروسة المعدة ضد الإمامة كانت على يد معاوية والدولة الاموية.. وإن تأثير 

))) الفتنة الكبرى: طه حسين: ٢ ص١٧٤-١٧٥ دار المعارف.
))) وللتأكيد على المضمون اللغوي العام لهذه الكلمة نورد هنا بيتاً من الشعر قاله حسان بن ثابت 

رداً على الزبرقان بن بدر:
شيعتهُم الله  رس���ول  ب��ق��وم  وال��ش��ي��عُأك���رم  الأه������واءُ  ت��ف��رق��تِ  إذا 

الطبري: ج2ص190، وقول أمير المؤمنين لعثمان يحذره عندما كلمه الناس في أمر الانحراف 
المتسع في عهده »... وإني أحذرك الله وأحذرك سطوته ونقماته فإن عذابه شديد أليم وأحذرك أن 
تكون إمام هذه الأمة المقتول فإنه يقال يقتل في هذه الأمة إمام فيفتح عليها القتل والقتال إلى يوم 
الباطل يموجون فيها موجا  القيامة وتلبس أمورها عليها ويتركهم شيعا فلا يبصرون الحق لعلو 

ويمرجون فيها مرجاً..« الطبري: ج2ص645.
))) المراجعات: الإمام عبد الحسين شرف الدين الموسوي - مؤسسة الوفاء - بيروت.



مو�سوعة الثورة الح�سينية228

تلك الحملة ولمساتها السوداء المضللة لا زالت تبدو في آراء وكتب العديدين من الكتاب 
والمفكرين والعلماء والباحثين إلى يومنا هذا!

كفاءات فريدة اخت�ص بها الإمام

الكريم،  القرآن  الإمام علي في  ما جاء في حق  يفوت هؤلاء  ندري كيف  ولا 
وهي آيات واضحات لا اختلاف حتى في تفسيرها وتأويلها - وسنتطرق إلى بعضها 
بعون الله، أو ما جاء على لسان النبي أو حتى على لسان الصحابة أنفسهم من الذين 
نافسوه على منصب الخلافة وانتزعوها منه، وقد وثقت تلك الشهادات بعشرات من 
تبنوا  الذين  أولئك  أن  الضخامة  من  حداً  وبلغت  والتاريخ،  والسيرة  الصحاح  كتب 
ذلك  يكون  وقد  حياتهم،  موازين  ويقلبوا  يتحملوها  أن  يروا  لم  معادية  مسبقة  أفكاراً 
بفعل الاتجاه الرسمي العام للحكام )المسلمين(، الذين يحقق لهم منهج معاوية في الحكم 
والحياة )ضمانة( لاستمرار حكمهم هم، آخذين من )الدين( ما أخذه معاوية واستغله 
أقاموا  الذين  الملوك  من  ومنها تجارب من سبقه  منها  أخذه  ما  )الحياة(  لمصلحته ومن 
حكمهم وفق قواعد )الدهاء( و )سياسة الملك( والمكر والخديعة وغيرها، نابذين منهج 
الرسول وحكومة الرسول ونظرته وتصوراته، وبالتالي كل منهج وحكومة وتصور 

.ونظرة مماثلة، متجسدة بلا شك بتلك التي حملها الإمام

خلافة  منصب  عملياً  تولوا  الذين  الصحابة  أحد  وهو  عمر،  الخليفة  انبهر  وقد 
القائمة  القيادة  انقاذ  له  أتاحت  نادرة  قابليات  من  الإمام  به  يتمتع  كان  بما  المسلمين، 
والأمّة من جملة من المآزق والمشاكل بحلول صائبة وأفكار رشيدة ما كان لها أن تصدر 
إلا عن رسول الله أو عن وصيه.. حتى قال عمر مرات عديدة »لولا علي لهلك عمر« 
وقال للإمام: »أعوذ بالله أن أعيش في قوم لست فيهم يا أبا الحسن« وقال: »كاد يهلك 



229 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

ابن الخطاب لولا علي«، وقال: »اللهم لا تبقني لمعضلة ليس فيها أبو الحسن««)))، ولم 
يستطع رغم منافسته للإمام على منصب الخلافة، ألا أن يقول ما عرفته الأمة كلها عنه 
وأن يشيد بمن أشاد به الله ورسوله... فعلام يتناسى البعض فضل الإمام وامتيازه 
وجدارته.. إلا ما ذكرناه من أسباب وفي مقدمتها تبني المواقف الرسمية المعلنة لبعض 
الحكام )المسلمين( الذين لا تتفق مصالحهم ومنهج الإمام بشكل عام، وعجز البعض 
عن تحمل مسؤولية البحث والدراسة وتبني الموقف الصائب أمام مجتمعات قد تكون 
دَرَجت على مفاهيم وأفكار مسبقة بشأن الإمام وشيعته بشكل عام، مما قد يعرضهم 

لحملات من )السخط( الشعبي لا يريدون هم أيضاً تحمل مسؤولية تداعياته.

القر�آن الكريم.. مدح وتكريم لعلي و�أهل بيت النبوة- ن�صو�ص وا�ضحة

ولو أننا رجعنا إلى كتاب الله العزيز لرأينا الكم الهائل من الآيات القرآنية الكريمة 
التي نزلت بحق علي وآل محمد، والتي أجمعت كتب الصحاح والرواة الثقات من 
ينفرد رواة الحديث  كل المذاهب الإسلامية، على أنها كانت بحقهم خاصة، ولم 
الشيعة وحدهم بذلك، ولو أردنا تقصي هذه الآيات ومعانيها، وكيف أنها نزلت بشأن 

))) السنن الكبرى ٧ ص٤٤٢. مختصر جامع العلم ص١٥٠. الرياض النضرة ٢ ص١٩٤- ١٩٧ 
ذخائر العقبى ص٨٢ تفسير الرازي ٧ ص٤٨٤. أربعين الرازي ص٤٤٦ تفسير النيسابوري ٣ في 

سورة الأحقاف. كفاية الكنجي ص١٠٥. مناقب الخوارزمي ص٥٧.
تذكرة السبط ص٨٧. الدر المنثور ١ ص٢٢٨وج٦ ص٤٠ نقًال عن جمع من الحفاظ.

صح كنز العمال ٣ ص٩٦ نقًال عن خمس من الحفاظ وج ٣ ص٢٢٨ نقًال عن غير واحد من أئمة 
الحديث ومنتخب كنز العمال هامش مسند أحمد ٢ ص٣٥٢، والحافظ الكنجي في الكفاية ص٩٦ 
وابن الصباغ المالكي في الفصول المهمة ص١٨ وتاريخ ابن عساكر ترجمة الإمام علي بن أبي طالب 
- دار التعارف ج٣ رقم الحديث 1073 ص٤٠( - راجع )خلافة الإنسان وشهادة الأنبياء - محمد 

باقر الصدر ط٢ دار التعارف - بيروت 1399هـ
وراجع ابن كثير/ البداية والنهاية: ج٧ ص٣٧٣.



مو�سوعة الثورة الح�سينية230

علي وآل محمد والأحاديث الواردة حول ذلك وأسانيدها والكتب التي وردت 
البداية ومكرس للحديث عن ثورة  اتسع كتابنا لذلك، فموضوعه محدد منذ  لما  فيها، 

.أحد هؤلاء الآل وهو الحسين

وقد أورد العلامة عبد الحسين شرف الدين الموسوي - عليه رضوان الله - بعض 
تلك الآيات الكريمة في كتابه القيم )المراجعات(، وأسماء العديد من الكتب والمحدثين 
الثقات الذين أوردوا الأحاديث الخاصة بنزول تلك الآيات، لا نرى بأساً لذكر بعضها 
كل  إلى  نشير  ولن  المحدود،  الكتاب  هذا  في  المجال  له  يتسع  ما  وفق  العجالة  هذه  في 
المحدثين والأسانيد، وحسبنا أن نطلب ممن يريد الاطلاع عليها بشكل وافٍ الرجوع 
إلى )المراجعات( وإلى الأسماء التي أوردها الإمام عبد الحسين شرف الدين، ففي كتابه 
القيم هذا ما يشفي الغليل حقاً، ويدع كل امرئ - مهما كان مذهبه أو اتجاهه - مقتنعاً 
لزعامة  إياه  ومنحهم  به  الله  اختصهم  الذي  بالفضل  النبوة  بيت  وأحقية  بجدارة  حقاً 
يرثها الله ومن عليها.  الأمة الاسلامية وقيادتها ما دامت هذه الأرض قائمة، وإلى أن 
ربما  إنهم  بل   ،البيت آل  إلى  انحيازهم  في  مبالغين  يكونوا  لم  الشيعة  أن  وسيجد 
يكونون )عموماً( مقصرين تجاه أئمتهم، إذ لم يبذلوا جهودهم كاملة، لتقّيص خطاهم 
ومنهجهم الذي هو منهج رسول الله نفسه، بشكل يتيح لعموم المسلمين المخدوعين 
المضللين فهم مركزهم ودورهم الحقيقي وما اختصهم الله سبحانه من كرامة وصفات 

نادرة جعلتهم بمستوى الثناء الإلهي عليهم.

ونؤكد أن ما سنذكره هنا من آيات نزلت بحق آل البيت خاصة، وإن ذلك 
مروي عن رجال معروفين مثل ابن عباس وأبي سعيد الخدري وجابر وسلمان الفارسي 
وأبي هريرة وأنس بن مالك وأبي بكر وأبي ذر وسعيد بن جبير ورواه رجال معروفون 
وموفق  نعيم  أبي  والحافظ  الشافعي  والإمام  الثعالبي  الإمام  مثل  والثقة  الدقة  بتقصي 



231 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

ابن أحمد وابن حجر ومحمد بن يعقوب وابن مردويه والعياشي والثعلبي وأبي بريدة، 
بن  البناني والحارث  والنسائي وثابت  الثوري والقوشجي  الجراح وسفيان  بن  ووكيع 
والحمويني  والواحدي  الأموي  والأصفهاني  والبحريني  بابويه،  وابن  والحاكم،  يحيى 
الشافعي والأعمش والشبلنجي والحلبي والديلمي والنيسابوري والبرقي والطبرسي 
وابن  والدارقطني  والشيخ،  يعقوب  بن  محمد  الإسلام  وثقة  الشافعي  المغازلي  وابن 
الرازي  والفخر  والكلبي  ومجاهد  والبخاري  إسحاق  وأبي  ثابت  بن  وعمرو  السماك 
ومسلم والصدوق ومئات غيرهم، أورد العلامة المرحوم أسماءهم بتفصيل جميل دقيق 
في )المراجعات(، فإليه نلفت أنظار الباحثين والدارسين ممن لم يطلعوا عليه لحد الآن، 
أننا سننقل  المجال.. غير  يغني عن مكتبة كاملة بهذا  يستغنى عنه، وهو  فهو كتاب لا 
ثانية على أن ما ذكر من  التأكيد  المراجعة )١٢( كاملة، دون ذكر معظم الهوامش، مع 
آيات كان بحق آل البيت خاصة دون غيرهم، أشار إليه بشكل دقيق من ذكرناهم 

هذا، وآخرون ذكرهم العلامة الكبير في مراجعاته القيمة.

)المراجعة ٢ ١ حجج الكتاب(:

إنكم - بحمد الله - ممن وسعوا الكتاب علمًا، وأحاطوا بجليّه وخفيه خبراً،

فهل نزل من آياته الباهرة في أحد ما نزل في العترة الطاهرة؟ هل حكمت محكمات 
اللهُ  يُرِيدُ  مَا  ﴿إنَِّ الرجس عن غيرهم؟ كما حكمت بذهابه عنهم في قوله تعالى:  بذهاب 
العالمين  من  لأحد  وهل  تَطْهِيًرا﴾)))..؟  رَكُمْ  وَيُطَهِّ البَيْتِ  أَهْلَ  جْسَ  الرِّ عَنْكُمُ  ليُِذْهِبَ 
كآية تطهيرهم؟ هل حكم بافتراض المودة لغيرهم محكم التنزيل؟ ]كلا، بل اختصهم 
إلَِّا  أَجْرًا  عَلَيْهِ  أَسْأَلُكُمْ  َال  ﴿قُلْ  فقال  تفضيًال لهم على من سواهم،  بذلك  الله سبحانه 
اللهَ  إنَِّ  حُسْنًا  فيِهَا  لَهُ  ﴿نَزِدْ  مودتهم(  هنا  )وهي  حَسَنَةً﴾  فْ  ِ يَقْتَر وَمَنْ  الْقُرْبَى  ِيف  ةَ  الَموَدَّ

))) الأحزاب: ٣٣.



مو�سوعة الثورة الح�سينية232

غَفُورٌ﴾ »لأهل مودتهم« )شَكُورٌ())) )لهم على ذلك(«... وهل هبط بآية المباهلة بسواهم 
جبرئيل؟ ]كلا، وإنما هبط بآية المباهلة بهم خاصة، فقال عز من قائل: ﴿فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ 

أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ﴾))).

سواهم بمدح  أتى  هل  أتى  ه��اهل  ب��ذك��ره��م ح�َّا�لَّ وم����ولى  لا 
قُوا﴾))) والصادقين  يِعًا وََال تَفَرَّ أليسوا حبل الله الذي قال: ﴿وَاعْتَصِمُوا بحَِبْلِ اللهِ جَم
اطيِ  صِرَ هَذَا  ﴿وَأَنَّ  قال:  الذي  الله  وصراط  ادِقِيَن﴾)))  الصَّ مَعَ  ﴿وَكُونُوا  قال:  الذين 
قَ بكُِمْ عَنْ سَبيِلهِِ﴾)))  بُلَ فَتَفَرَّ بعُِوهُ﴾))) وسبيله الذي قال: ﴿وََال تَتَّبعُِوا السُّ مُسْتَقِيمًا فَاتَّ
سُولَ وَأُوِيل الأمَْرِ  الرَّ آمَنوُا أَطيِعُوا اللهَ وَأَطيِعُوا  الَّذِينَ  ا  َ أَُّهي وأولي الأمر الذين قال: ﴿يَا 
والمؤمنين  تَعْلَمُونَ﴾)))  َال  كُنْتُمْ  إنِْ  كْرِ  الذِّ قال:﴿أَهْلَ  الذين  الذكر  وأهل  مِنْكُمْ﴾)))، 
َ سَبيِلِ الُمؤْمِنيَِن نُوَلِّهِ  َ لَهُ الُهدَى وَيَتَّبعِْ غَْري سُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبََّني الذين قال: ﴿وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّ
قَوْمٍ هَادٍ﴾)1))..؟  مُنْذِرٌ وَلكُِلِّ  أَنْتَ  مَا  وَنُصْلهِِ جَهَنَّمَ﴾))) والهداة الذين قال ﴿إنَِّ تَوَلَّى  مَا 
أليسوا من الذين أنعم الله عليهم، وأشار في السبع المثاني والقرآن العظيم إليهم، فقال: 

اطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ﴾)1)) َ اطَ الُمسْتَقِيمَ صِر َ ﴿اهْدِنَا الصِّر

))) الشورى: ٢٣.
))) آل عمران: ٦١.

))) آل عمران: ١٠٣.
))) التوبة: ١١٩.

))) الأنعام: ١٥٣.

))) الأنعام: ١٥٣.
))) النساء: ٥٩.
))) النحل: ٤٣.

))) النساء: ١١٥.
)1)) الرعد: ٧.

)1)) الفاتحة: ٧.



233 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

هَدَاءِ  وَالشُّ يقِيَن  دِّ وَالصِّ النَّبيِِّيَن  مِنَ  عَلَيْهِمْ  اللهُ  أَنْعَمَ  الَّذِينَ  مَعَ  ﴿فَأُولَئكَِ  وقال: 
يَن﴾)))... اِحلِ وَالصَّ

مَا وَليُِّكُمُ اللهُ  ألم يجعل لهم الولاية العامة؟ ألم يقصرها بعد الرسول عليهم؟ فاقرأ﴿إنَِّ
كَاةَ وَهُمْ رَاكعُِونَ وَمَنْ يَتَوَلَّ  ةَ وَيُؤْتُونَ الزَّ َالَّ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الص

اللهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنوُا فَإنَِّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الغَالبُِونَ﴾.)))

إذ  إلى ولايتهم  بالاهتداء  تاب وآمن وعمل صالحاً مشروطة  المغفرة لمن  ألم يجعل 
اهْتَدَى﴾))) ألم تكن ولايتهم من  ثُمَّ  ا  وَعَمِلَ صَاِحلً وَآمَنَ  تَابَ  ِملَنْ  ارٌ  لَغَفَّ يقول: ﴿وَإنِِّي 
َ أَنْ  وَاتِ وَالأرَْضِ وَالِجبَالِ فَأَبَْني مَا ا عَرَضْنَا الأمََانَةَ عََىل السَّ الأمانة التي قال الله تعالى: ﴿إنَِّ
هُ كَانَ ظَلُومًا جَهُول﴾))).. ألم تكن من السلم  لَهَا الِإنْسَانُ إنَِّ َ مِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَم ْ َحي
ةً وََال تَتَّبعُِوا  لْمِ كَافَّ ا الَّذِينَ آمَنوُا ادْخُلُوا ِيف السِّ َ الذي أمر الله بالدخول فيه فقال: ﴿يَا أَُّهي
يْطَانِ﴾))) أليست هي النعيم الذي قال الله تعالى: ﴿ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئذٍِ عَنِ  خُطُوَاتِ الشَّ
النَّعِيمِ﴾))).. ألم يؤمر رسول الله بتبليغها؟ ألم يضيّق عليه في ذلك بما يشبه التهديد 
ْ تَفْعَلْ  غْ مَا أُنْزِلَ إلَِيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإنِْ َمل سُولُ بَلِّ ا الرَّ َ من الله عز وجل حيث يقول: ﴿يا أَُّهي
غْتَ رِسَالَتَهُ وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ﴾)))، ألم يصدع رسول الله بتبليغها عن الله  فَمَا بَلَّ
لَكُمْ  أَكْمَلْتُ  يوم الغدير حيث هضب خطابه، وعب عبابه، فأنزل الله يومئذ: ﴿اليَوْمَ 

))) النساء: ٦٩.
))) المائدة: ٥٥.

))) طه: ٨٢.
))) الأحزاب: ٧٢.

))) البقرة: ٢٠٨.
))) التكاثر: ٨.

))) المائدة: ٦٧.



مو�سوعة الثورة الح�سينية234

مَ دِينًا﴾.)))  مَْتُ عَلَيْكُمْ نعِْمَتيِ وَرَضِيتُ لَكُمُ الِإسَْال دِينَكُمْ وَأَتْم

الله  بها رسول  بمن جحد ولايتهم علانية، وصادر  يومئذ  ربك  فعل  تر كيف  ألم 
ءِ أَوِ  مَا جهرة، فقال: ﴿اللهُمَّ إنِْ كَانَ هَذَا هُوَ الَحقَّ مِنْ عِنْدِكَ فَأَمْطرِْ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِنَ السَّ
ائْتنَِا بعَِذَابٍ أَليِمٍ﴾))) فرماه الله بحجر من سجيل كما فعل من قبل بأصحاب الفيل، وأنزل 
في تلك الحال ﴿سَأَلَ سَائلٌِ بعَِذَابٍ وَاقِعٍ للِْكَافرِِينَ لَيْسَ لَهُ دَافعٌِ﴾))). وسيسأل الناس 

مُْ مَسْئُولُونَ﴾.)))  عن ولايتهم يوم يبعثون كما جاء في تفسير قوله تعالى ﴿وَقِفُوهُمْ إنَِّه

كما  والأوصياء،  الحجج  عليه  وأقام  الأنبياء  به  الله  بعث  لما  ولايتهم  فإن  ولاغرو 
جاء في تفسير قوله تعالى: ﴿وَاسْأَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلكَِ مِنْ رُسُلنَِا﴾))) بل هي مما أخذ 
الله به العهد من عهد ألست بربكم كما جاء في تفسير قوله تعالى: ﴿وَإذِْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ 
﴾))) وتلقى  كُمْ قَالُوا بََىل تَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عََىل أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ برَِبِّ يَّ بَنيِ آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِّ
التوسل فتاب عليه. وما كان الله ليعذبهم وهم أمان أهل الأرض  آدم من ربه كلمات 
ْسُدُونَ النَّاسَ عََىل  ووسيلتهم إليه. فهم الناس المحسودون الذين قال الله فيهم: ﴿أَمْ َحي
اسِخُونَ ِيف العِلْمِ  مَا آتَاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلهِِ﴾))) وهم الراسخون في العلم الذين قال: ﴿وَالرَّ
يَقُولُونَ آمَنَّا﴾)))، وهم رجال الأعراف الذين قال: ﴿وَعََىل الَأعْرَافِ رِجَالٌ يَعْرِفُونَ كًُّال 

))) المائدة: ٣.
))) الأنفال: ٣٢.

))) المعارج: ١.
))) الصافات: ٢٤.
))) الزخرف: ٤٥.

))) الأعراف: ١٧٢.
))) النساء: ٤٥.

))) آل عمران: ٧.



235 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

اللهَ  عَاهَدُوا  مَا  صَدَقُوا  رِجَالٌ  الُمؤْمِنيَِن  الذين قال: ﴿مِنَ  الصدق  هُمْ﴾))) ورجال  بسِِيمَا
لُوا تَبْدِيل﴾))) ورجال التسبيح الذين  عَلَيْهِ فَمِنْهُمْ مَنْ قََىض نَحْبَهُ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظرُِ وَمَا بَدَّ
ارَةٌ وََال بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ  َ قال الله تعالى ﴿يُسَبِّحُ لَهُ فيِهَا باِلغُدُوِّ وَالآصَالِ رِجَالٌ َال تُلْهِيهِمْ تِج
تَتَقَلَّبُ فيِهِ القُلُوبُ وَالأبَْصَارُ﴾))) وبيوتهم  يَوْمًا  َافُونَ  كَاةِ يَخ ةِ وَإيِتَاءِ الزَّ َالَّ اللهِ وَإقَِامِ الص
التي ذكرها الله عز وجل فقال: ﴿ِيف بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فيِهَا اسْمُهُ﴾))) وقد 
جعل الله مشكاتهم في آية النور مثًال لنوره وله المثل الأعلى في السماوات والأرض وهو 
العزيز الحكيم، وهم السابقون السابقون أولئك المقربون، وهم الصديقون، والشهداء 
وَبهِِ  باِلَحقِّ  ْدُونَ  َهي ةٌ  أُمَّ خَلَقْنَا  َِّمنْ  ﴿وَم تعالى:  الله  قال  أوليائهم  وفي  وفيهم  والصالحون، 
وَأَصْحَابُ  النَّارِ  أَصْحَابُ  يَسْتَوِي  )َال  أعدائهم:  يَعْدِلُونَ﴾))) وقال في حزبهم وحزب 
الَّذِينَ  نَجْعَلُ  ﴿أَمْ  أيضاً:  الحزبين  في  وقال  الفَائزُِونَ﴾)))  هُمُ  الَجنَّةِ  أَصْحَابُ  الَجنَّةِ 
وقال  ارِ﴾)))  كَالفُجَّ الُمتَّقِيَن  نَجْعَلُ  أَمْ  الأرَْضِ  ِيف  كَالُمفْسِدِينَ  اتِ  اِحلَ الصَّ وَعَمِلُوا  آمَنُوا 
وَعَمِلُوا  آمَنُوا  كَالَّذِينَ  نَجْعَلَـهُمْ  أَنْ  يِّئَاتِ  السَّ حُوا  َ اجْتَر الَّذِينَ  حَسِبَ  ﴿أَمْ  أيضاً:  فيهما 
﴿إنَِّ  شيعتهم:  وفي  فيهم  وقال  ْكُمُونَ﴾)))  َحي مَا  سَاءَ  مْ  ُ اَُهت وَمَم ْيَاهُمْ  َحم سَوَاءً  اتِ  اِحلَ الصَّ
يَّةِ﴾))) وقال فيهم وفي خصومهم:  ِ ُ الَرب اتِ أُولَئكَِ هُمْ خَْري اِحلَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّ

))) الأعراف: ٤٦.
))) الأحزاب: ٢٣.

))) النور: ٣٦-٣٧.
))) النور: ٣٦.

))) الأعراف: ١٨١.
))) الحشر:20.

))) ص: ٢٨.
))) الجاثية: ٢١.

))) البيّنة: ٧.



مو�سوعة الثورة الح�سينية236

مِْ فَالَّذِينَ كَفَرُوا قُطِّعَتْ لَـهُمْ ثيَِابٌ مِنْ نَارٍ يُصَبُّ مِنْ  نِ اخْتَصَمُوا ِيف رَبِّه ﴿هَذَانِ خَصْمَا
كَانَ  كَمَنْ  مُؤْمِنًا  كَانَ  ﴿أَفَمَنْ  نزل:  عدوهم  وفي  وفيهم  الَحمِيمُ﴾)))  رُءُوسِهِمُ  فَوْقِ 
اتِ فَلَـهُمْ جَنَّاتُ الَمأْوَى نُزًُال بمَِا كَانُوا  اِحلَ ا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّ فَاسِقًا َال يَسْتَوُونَ أَمَّ
ْرُجُوا مِنْهَا أُعِيدُوا فيِهَا وَقِيلَ  مَا أَرَادُوا أَنْ يَخ ا الَّذِينَ فَسَقُوا فَمَأْوَاهُمُ النَّارُ كُلَّ يَعْمَلُونَ وَأَمَّ
بُونَ﴾))) وفيهم وفي من فاخرهم بسقاية الحاج  لُهمْ ذُوقُوا عَذَابَ النَّارِ الَّذِي كُنْتُمْ بهِِ تُكَذِّ
الَحرَامِ  الَمسْجِدِ  رَةَ  وَعِمَا الَحاجِّ  سِقَايَةَ  ﴿أَجَعَلْتُمْ  تعالى:  الله  أنزل  الحرام  المسجد  وعمارة 
ْدِي القَوْمَ  كَمَنْ آمَنَ باِللهِ وَاليَوْمِ الآخِرِ وَجَاهَدَ ِيف سَبيِلِ اللهِ َال يَسْتَوُونَ عِنْدَ اللهِ وَاللهُ َال َهي
ي  ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْرِ الظَّاِمليَِن﴾))) وفي جميل بلائهم وجلال عنائهم قال الله تعالى: 
الُمؤْمِنيَِن  مِنَ  ى  اشْتَرَ اللهَ  ﴿إنَِّ  وقال:  باِلعِبَادِ﴾)))  رَءُوفٌ  وَاللهُ  اللهِ  مَرْضَاتِ  ابْتغَِاءَ  نَفْسَهُ 
ا  أَنْفُسَهُمْ وَأَمْوَالَـهُمْ بأَِنَّ لَـهُمُ الَجنَّةَ يُقَاتلُِونَ ِيف سَبيِلِ اللهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعْدًا عَلَيْهِ حَقًّ
وا ببَِيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُمْ بهِِ  ُ ِيف التَّوْرَاةِ وَالِإنْجِيلِ وَالقُرْآنِ وَمَنْ أَوْفَى بعَِهْدِهِ مِنَ اللهِ فَاسْتَبْشِر
اجِدُونَ  اكعُِونَ السَّ ائحُِونَ الرَّ وَذَلكَِ هُوَ الفَوْزُ العَظيِمُ التَّائبُِونَ العَابدُِونَ الَحامِدُونَ السَّ
الُمؤْمِنيَِن﴾)))   ِ وَبَشِّر اللهِ  ��دُودِ  ِحلُ وَالَحافظُِونَ  الُمنْكَرِ  عَنِ  وَالنَّاهُونَ  باِلَمعْرُوفِ  الآمِ��رُونَ 

 

مِْ وََال خَوْفٌ  نيَِةً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّه ا وَعََال ًّ يْلِ وَالنَّهَارِ ِرس ﴿الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَـهُمْ باِللَّ
ْزَنُونَ﴾))) وقد صدقوا بالصدق، فشهد لهم الحق تبارك اسمه فقال:  هُمْ َحي عَلَيْهِمْ وََال 

 

))) الحج: ١٩.
))) السجدة: ١٨.

))) التوبة: ١٩.
))) البقرة: ٢٠٧
))) التوبة: ١١١
))) البقرة ٢٧٤.



237 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

الله  رسول  رهط  فهم  الُمتَّقُونَ﴾)))  هُمُ  أُولَئكَِ  بهِِ  قَ  وَصَ��دَّ دْقِ  باِلصِّ جَ��اءَ  ﴿وَالَّ��ذِي 
المخلصون وعشيرته الأقربون الذين اختصهم الله بجميل رعايته وجليل عنايته فقال: 
أَوْلَى  بَعْضُهُمْ  الَأرْحَامِ  ﴿وَأُولُو  الأرحام،  أولو  وهم  الأقَْرَبيَِن﴾)))  عَشِيَرتَكَ  ﴿وَأَنْذِرْ 
ببَِعْضٍ ِيف كتَِابِ اللهِ﴾))) وهم المرتقون يوم القيامة إلى درجته الملحقون به في دار جنات 
تَهُمْ وَمَا  يَّ مِْ ذُرِّ قْنَا بِه نٍ أَْحلَ تُهُمْ بإِيِمَا يَّ بَعَتْهُمْ ذُرِّ النعيم بدليل قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّ
ذَا  ﴿وَآتِ  بإيتائه  القرآن  الذي صنع  ءٍ﴾))) وهم ذوو الحق  ْ مِنْ َيش عَمَلهِِمْ  مِنْ  أَلَتْنَاهُمْ 
مَا غَنمِْتُمْ مِنْ  القُرْبَى حَقَّهُ﴾))) وذوو الخمس الذي لا تبرأ الذمة إلا باًدائه: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ
مَا غَنمِْتُمْ مِنْ  سُولِ وَلذِِي القُرْبَى﴾))) وأولو الفيء: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ سَهُ وَللِرَّ ُ ءٍ فَأَنَّ َّهِللِ خُم ْ َيش
سُولِ وَلذِِي القُرْبَى﴾))) وهم أهل البيت المخاطبون بقوله تعالى:  سَهُ وَللِرَّ ُ ءٍ فَأَنَّ َّهِللِ خُم ْ َيش

 

رَكُمْ تَطْهِيًرا﴾، وآل يس الذين  جْسَ أَهْلَ البَيْتِ وَيُطَهِّ مَا يُرِيدُ اللهُ ليُِذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّ ﴿إنَِّ
)) وآل محمد الذين فرض  مٌ عََىل إلِْ يَاسِيَن﴾))) حياهم الله في الذكر الحكيم فقال: ﴿سََال
يَا  النَّبيِِّ  عََىل  يُصَلُّونَ  ئكَِتَهُ  وَمََال اللهَ  ﴿إنَِّ  فقال:  عليهم  والسلام  الصلاة  عباده  على  الله 
ا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْليِم﴾)1)) فقالوا: يا رسول الله أما السلام عليك  َ أَُّهي
فقد عرفناه، فكيف الصلاة عليك؟ قال: قولوا: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، 

))) الزمر: ٣٣.
))) الشعراء: ٢١٤.

))) الأحزاب: ٦.
))) الطور: ٢١.

))) الاسراء: ٢٦.
))) الأنفال: ٤١.

))) الحشر: ٧.
))) الأحزاب: ٣٣.

))) الصافات: 130 
)1)) الأحزاب: ٥٦.



مو�سوعة الثورة الح�سينية238

الحديث؛ فعلم بذلك أن الصلاة عليهم جزء من الصلاة المأمور بها في هذه الآية، ولذا 
عدها العلماء من الآيات النازلة فيهم، حتى عدها ابن حجر في الباب11 من صواعقه 

في آياتهم. فطوبى لهم وحسن مآب، جنات عدن مفتحة لهم الأبواب.

معنى الشمس  وفي  يباريهم  مج���ه���د م��ت��ع��ب لم����ن ب���اراه���ا من 
الوارثون كتاب الله،  الله،  بإذن  بالخيرات  السابقون  الله،  المصطفون من عباد  فهم 
ٌ لنَِفْسِهِ﴾  الذين قال الله فيهم: ﴿ثُمَّ أَوْرَثْنَا الكتَِابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَاِمل
)وهو الذي لا يعرف الأئمة( ﴿وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ﴾ )وهو الموالي للأئمة( ﴿وَمِنْهُمْ سَابقٌِ 

اتِ بإِذِْنِ اللهِ﴾ )وهو الإمام( ﴿هُوَ الفَضْلُ الكَبيُِر﴾.))) َ باِلَخْري

وفي هذا القدر من آيات فضلهم كفاية، وقد قال ابن عباس: »نزل في علي وحده 
لا  الشقيقان  وإياه  فإنهم  غرو  ولا  القرآن.  ربع  فيهم  نزل  غيره:  وقال  آية.  مئة  ثلاث 
يفترقان. فلنكتف الآن بما تلوناه آيات محكمات هن أم الكتاب، خذها في سراح ورواح؛ 
ينفجر منها عمود الصباح خذها رهواً مهواً، وعفواً صفواً؛ خذها من خبير عليه سقطت 

ولا ينبئك مثل خبير، والسلام«.)))

و�ضوح ال�شم�س يمنع من ر�ؤيتها

إن الوضوح الشديد في الآيات النازلة بحق آل البيت والأحاديث الشريفة 
الكثيرة التي تشيد بفضلهم وتواردها بشكل لا يقبل الشك عن طريق مئات المسلمين 
السير والحوادث وحتى من  الحديث ومؤرخي  والتابعين ورواة  الصحابة  الثقات من 
ينكر  من  يرون  ممن  العديدين  تجعل  )شيعتهم(...  من  يعدون  لا  الذين  أولئك  قبل 
عليهم مكانتهم وفضلهم يعجبون من قوة الحملة المناهضة لهم واستمرارها لحد 

))) فاطر: ٣٢.
))) المراجعات:ص ٣٣-٤٨.



239 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

الآن، وعدم زوال الايحاء الأموي المزروع في عقول فئات عديدة من الأمة رغم مرور 
هذا الزمن الطويل منذ أن مهّد معاوية لهذه الحملة القوية المنظمة التي كرست لها كل 
امكانات )الدولة( الأموية...ثم كل امكانات )الدول( السائرة على النهج الأموي وإلى 

يومنا هذا.

المكسورة  الجاهلية  القرشية  العقلية  إلى جانبها  استمالت  التي  الأموية،  العقلية  إن 
المنهزمة أمام المد الإسلامي، استطاعت بفعل متواصل مبرمج متواصل ومركز أن تصل 
منظار  بمنظارها هي؛  إلى الإسلام  والنظر  العبثية واللامبالاة  إلى مرحلة  الأمة  بأغلبية 
المتدنية. إلى درجة رفض واهمال كل ما لا يحقق هذه المصالح حتى  المصالح الأرضية 

.ولو كان القرآن الكريم أو الرسول العظيم

ولا  الله،  روح  من  تقترب  أن  تريد  لا  التي  البحتة  الدنيوية  الأرضية  العقلية  إنها 
المنحطة.  ونظراتها  مفاهيمها  وفق  إلا  شيء  كل  تنزل  تكاد  ولا  قيمة،  بأية  لها  تعترف 
لذلك فإذا ما تداخلت عوامل عديدة مع النظرة الأموية المعادية للإسلام، وعداء قريش 
القديم له، مثل مصالح الطواغيت والفراعنة الذين ادعوا لأنفسهم القيمومة على الدين 
القيم - بعد عجزهم عن نزعه إلى الأبد من نفوس كل أبناء الأمة - فإننا لا نستغرب 
اعلان العداء الصريح لله ورسوله  عن طريق شن الحرب المعلنة الدائمية على القادة 
 . رغم وضوح ما أنزله الله في كتابه المجيد وما قاله الرسول ،الحقيقيين من آله
فكتاب الله لا يعني عندهم إلا إحدى الأوراق التي تحقق مصالحهم، وكذلك أحاديث 
، وإلا: فهل يحترم كلام الله من يفسره على هواه وهل يحترم الرسول من  الرسول 
  يضع أحاديث مكذوبة مفتراة عليه وهنا: ألا يكون من أشاد بهم القرآن والرسول

على السواء، عقبة في طريق هؤلاء الطامعين المتطلعين إلى الجاه والسلطان..؟

ما  إذا  أما   ، فعًال الإسلام  بخط  ملتزمون  أناس  انحرف  ما  إذا  تبدو  الغرابة  إن 



مو�سوعة الثورة الح�سينية240

انحرف عنه وشن الحرب عليه وعلى حَملَتهِ من جعل إله هواه ومصالحه وكان منحرفاً 
 في  الله  فلو كان رسول  أية مدعاة للاستغراب،  وغير مؤمن اصلًا فليس في الأمر 
موقع الإمام علي، وكان معاوية في مركزه الذي حصل عليه بين أهل الشام وقريش، 
لما توانى معاوية لحظة في شن الحرب على رسول الله  وقتله لو أتيحت الفرصة لذلك 
على  الحاقدة  الأموية  والعائلة  سفيان،  أبو  أبوه،  بها  اندفع  التي  القوة  بنفس  ولاندفع 

الإسلام.

لم يجد معاوية القدرة على تغيير القرآن، فعمل على تأويله، واستطاع أن يدعو من 
 ففعل ذلك أيضاً، وكانت تلك من أشد  يضع ويزور له أحاديث على لسان النبي 
ذلك  وحاول  المسلمين(  )خليفة  دينهم  حرف  حينما  بالمسلمين  لحقت  التي  الكوارث 
بعده آخرون... والطامة الكبرى إن فتات كبيرة من المسلمين اقتنعت ولا تزال تقتنع 

.نفسه وخلفائه وآله  بمعاوية وأشباهه، أكثر من قناعتها برسول الله

كل ال�صحاح تتحدث عن الف�اضئل العلوية.. وكتب التاريخ وال�سير �أي�اض

الأحاديث  من  الهائل  بالكم  قناعتنا  لنعزز  )المراجعات(  إلى  دائمًا  نعود  لن  إننا 
النبوية الشريفة بحق علي وآله، فقناعة من يتحرى الحق ويقصده يكفي أن تتعزز 
بالاطلاع النزيه على ما جاء بكتب السيرة والتاريخ حتى ولو كان يسيراً، فهذه الكتب 
تعرضت -كغيرها- لتأثير السلطات الحاكمة ومع ذلك، فقد أجمعت على رواية فضائل 

أمير المؤمنين وآله بشكل لا يدع معه مجاًال لأي شك أو تردد.

لقد وردت روايات متواترة في الصحيحين عن النبي  أنه قال لأمير المؤمنين: 
عنه  وقال  بعدي«.  نبي  لا  أنه  إلا  من موسى  هارون  بمنزلة  مني  تكون  أن  ترضى  »ألا 
ليس  يديه،  على  الله  يفتح  ورسوله  الله  ويحبه  ورسوله  الله  يحب  رجًال  الراية  »لأعطين 



241 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

بفرار« وقال عنه عمر »لقد أعطي علي بن أبي طالب ثلاث خصال، لأن تكون لي خصلة 
منها أحب إلي من حمر النعم... تزويجه فاطمة بنت رسول الله، وسكناه المسجد مع 

رسول الله يحل له فيه ما يحل له. والراية يوم خيبر«.

وعن زيد بن أرقم قال: »كان لنفر من أصحاب رسول الله  أبواب شارعة في 
فقام  أناس  ذلك  في  فتكلم  علي..  باب  إلا  الأبواب  هذه  »سدوا  يوماً:  فقال  المسجد.. 
رسول الله فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: »أما بعد، فإني أمرت بسد هذه الأبواب 
غير باب علي، فقال فيه قائلكم، وإني والله ما سددت شيئاً ولا فتحته، ولكن أمرت بشيء 

فاتبعته«.. وفي رواية أخرى: »ما أنا فتحته، ولكن الله فتحه«.

وعن سعيد بن جبير وابن عباس: إن الرسول  قال: ألست أولى بالمؤمنين من 
أنفسهم؟ فقلت: بلى يا رسول الله، فقال: »من كنت مولاه فعلي مولاه«.

وقد سمع أناساً يطعنون بعلي فقال : »دعوا علياً، دعوا علياً، دعوا علياً. إن 
علياً مني وأنا منه، وهو ولي كل مؤمن بعدي«.

وقال  »من آذى علياً فقد آذاني«. وعن الإمام أحمد: وقال  يوم غدير خم، 
وقد أخذ بيد علي »أتعلمون أني أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟ قالوا: نعم، يا رسول الله، 
قال: »من كنت مولاه فهذا مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره 

واخذل من خذله«.

وعن أم سلمة قالت: سمعت رسول الله  يقول: »من سب علياً فقد سبني«.

 :لعلي قال    الله  رسول  أن  سعيد،  وأبي  جابر  وحديث  حديثها  من  وورد 
»كذب من زعم أنه يحبني ويبغضك«))).

))) البداية والنهاية:ج ٧ ص٣٥٣ - ٣٦٧.



مو�سوعة الثورة الح�سينية242

و»عن عائشة، أنها سئلت أي الناس كان أحب إلى رسول الله ؟ قالت: فاطمة. 
فقيل: من الرجال؟ قالت: زوجها، إن كان ما علمت صواماً قواماً.

أخرجه الترمذي وابن عبيد وزاد بعد قوله قواماً: جديراً بقول الحق«.)))

»وعن أبي ذر قال: سمعت رسول الله  يقول لعلي: أنت الصديق الاكبر وأنت 
الفاروق الذي يفرق بين الحق والباطل وأنت يعسوب الدين«.))) 

»وكناه رسول الله  بأبي تراب.. وعن فاطمة - قالت: ما كان اسم أحب إلى علّي 
(((.» منه لأن ما سماه إياه إلا رسول الله

الاذن  وذي  والمهتدي  واله��ادي  والشريف  وبالأمين  البلد  بيضة  يلقب  »وك��ان 
بلغه أن علي بن أبي طالب قد  أنه  الرحمن  الواعي«))) »وعن أبي الأسود محمد بن عبد 
أسلم وهو ابن ثمان سنين.. وقال ابن اسحق: أسلم علي بن أبي طالب وهو ابن عشر 

سنين«.))) 

و»عن زيد بن أرقم قال: كان أول من أسلم علي بن أبي طالب«.)))

  »وعن عمر قال: كنت أنا وأبو عبيدة وأبو بكر وجماعة إذ ضرب رسول الله 
منكب علي بن أبي طالب، فقال: يا علي، أنت أول المؤمنين إيماناً، وأنت أول المسلمين 

ومطبعة  القدسي  مطبعة  الطبري  الدين  الحافظ محب  القربى:  ذوي  مناقب  العقبى في  ذخائر   (((
السعادة: ص٣٥، 62.

))) ذخائر العقبى في مناقب ذوي القربى: ص٥6.

))) ذخائر العقبى في مناقب ذوي القربى: ص٥7.

))) ذخائر العقبى في مناقب ذوي القربى: ص٥7.

))) ذخائر العقبى في مناقب ذوي القربى: ص٥٨.

))) ذخائر العقبى في مناقب ذوي القربى: ص٥٨.



243 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام
إسلاماً وأنت مني بمنزلة هارون من موسى«.)))

»وعن عمر بن الخطاب قال: قال رسول الله : »ما اكسب مكتسب مثل فضل 
علي يهدي صاحبه إلى الهدى ويرده عن الردى« أخرجه الطبراني«.)))

إليه وعانقه وقبل بين عينيه،   فقام  النبي  »وعن ابن عباس أن علياً دخل على 
فقال له العباس: أتحب هذا يا رسول الله؟ قال: »يا عم والله، لله أشد حباً له« أخرجه أبو 

الخير القزويني«.)))

»وعن أنس بن مالك عنه قال: قال رسول الله : »ما من نبي إلا وله نظير في أمته 
وعلي نظيري« أخرجه أبو الحسن الخلعي«)))

علياً  أحب  »من  يقول    الله  رسول  سمعت  أني  أشهد  قالت:  سلمة  أم  »وعن 
فقد أحبني ومن أحبني فقد أحب الله ومن أبغض علياً فقد أبغضني، ومن أبغضني فقد 
أبغض الله« - أخرجه المخلص الذهبي وأخرجه غيره عن حديث عمار بن ياسر وزاد 

فيه:».. ومن تولاه فقد تولاني، ومن تولاني فقد تولى الله««))).

سب  من  يقول:    الله  رسول  من  لسمعته  بالله  »أشهد  قال:  عباس  ابن  »وعن 
علياً فقد سبني ومن سبني فقد سب الله ومن سب الله عز وجل أكبه الله على منخريه« - 

أخرجه أبو عبد الله الخلافي«))).

))) ذخائر العقبى في مناقب ذوي القربى: ص٥٨، ٦3، ٦4، ٧١، ٧٨، ٧٩، ٨7، ٨٣، 120.
))) ذخائر العقبى في مناقب ذوي القربى: ص61.
))) ذخائر العقبى في مناقب ذوي القربى: ص63.
))) ذخائر العقبى في مناقب ذوي القربى: ص64.
))) ذخائر العقبى في مناقب ذوي القربى: ص65.
))) ذخائر العقبى في مناقب ذوي القربى: ص66.



مو�سوعة الثورة الح�سينية244

»عن قيس بن أبي خاذم قال: التقى أبو بكر وعلي بن أبي طالب فتبسم أبو بكر في 
وجه علي، فقال له: ما لك تبسمت؟ قال: سمعت رسول الله  يقول:»لا يجوز أحد 

الصراط إلا من كتب له علي الجواز« أخرجه ابن السمان في كتاب الموافقة«))).

لقد  الله  وأيم  العلم.  أعشار  تسعة  علي  أعطي  لقد  والله  قال:  عباس  ابن  »وعن 
شارككم في العشر العاشر« أخرجه أبو عمر«))).

»وعن عمر قال: »أقضانا علي« - أخرجه الحافظ السلفي«))).

ا الَّذِينَ آمَنُوا﴾ إّال وعلي رأسها  َ »وعن ابن عباس قال: ليس من آية في القرآن ﴿يَاأَُّهي
وأميرها وشريفها. فلقد عاتب الله أصحاب محمد في القرآن وما ذكر علياً إلا بخير«، 

ذكره أحمد في المناقب«))).

لقد كان »أول من شهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله. وايثار علي غيره 
 ليلة  في جميع أوقات عمره مشهور وفي الكتب مسطور. ولقد آثر حياة رسول الله 
ي نَفْسَهُ ابْتغَِاءَ مَرْضَاتِ  ِ المبيت، فباهى الله به الملائكة وأنزل فيه ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْر

اللهِ وَاللهُ رَءُوفٌ باِلعِبَادِ﴾)))«))).

ومهما يكن من أمر فهل يمكن تناسي الآيات القرآنية الكريمة النازلة بحق علي وآل 
الصحيحين  الذي روي في  الغدير  ينكر حديث  أن  يمكن لأحد  البيت؟ »وهل 

))) ذخائر العقبى في مناقب ذوي القربى: ص71.

))) ذخائر العقبى في مناقب ذوي القربى: ص78.

))) ذخائر العقبى في مناقب ذوي القربى: ص83.

))) ذخائر العقبى في مناقب ذوي القربى: ص89.
))) البقرة: 207.

))) العقد الفريد: ص59.



245 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

عن رسول الله  »علي مني بمنزلة هارون من موسى«، ومثل »لا يحبك إلا مؤمن ولا 
يبغضك إلا منافق«، وفي حديث الطائر »اللهم ائتني بأحب خلقك إليك« - فدخل عليه 
علي - ومثل: »لأعطين الراية غداً رجًال يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله« - وأعطاها 
إلى علي - ومثل »إني تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي« ومثل: »علي مع 

الحق، والحق مع علي«.. إلى كثير من أمثالها«))). 

الكره الموروث.. حاجز �أمام ر�ؤية الحقيقة

ثقات  رواة  المتواترة عن  الصحيحة  النبوية  والأحاديث  القرآنية،  الآيات  إن هذه 
من أهل السنة ومن الشيعة أيضاً، تقلق بال أولئك الذين تبنوا أفكاراً مسبقة عن أمير 
الغابرون،  أجدادهم  كره موروث حمله  أنه  إلا  له،  كرهاً لا مبرر  المؤمنين، وحملوا 
فهم في الوقت الذي لا يستطيعون فيه الطعن بهؤلاء الرواة الثقات عند المسلمين جميعاً، 
فإنهم لا يقدرون على حمل أنفسهم على التسليم بما جاء في هذه الروايات التي لو روي 
وإن  أما  لكن:  كلها،  الخلائق  أمام  به  ولتباهوا  لرفعوه   علي غير  في  معشارها  عشر 
الأمر مع علي، فهو هنا يتخذ صورة أخرى ومنحى آخر. إن الحقد والعصبية والجهل 
عن  يعبروا  أن  يستطيعوا  لم  وإن  نفسه،    النبي  على  يحقدون  يجعلهم  التبصر  وعدم 
الواردة بشأن   للأحاديث  النبي  برروا قول  ذلك بشكل مكشوف مفضوح، وربما 
علي بأنه راجع لصلة القرابة الحميمة بينهما، ومعنى ذلك أنهم ينسبون إليه التحيز 

والانجراف وراء الرغبات والنزعات البشرية العادية التي عصمه الله منها.

�أحاديث الر�سول  ب�ش�أن علي تر�سيخ للحقائق.. لا مبالغات

وقد يعتبر بعضهم كلام رسول الله  مبالغة وقد يحاولون تأويله كما حاولوا

))) أصل الشيعة: ٨٩-90.



مو�سوعة الثورة الح�سينية246

تأويل بعض آيات القرآن الكريم نفسها، ليقللوا من شأن الأحاديث الواردة بشأن 
علي وآل البيت وقد عمد البعض إلى وضع أحاديث مقابلة بشأن بعض الصحابة، 
ربما بعد وفاة أولئك الصحابة أنفسهم وبعد وفاة رسول الله ، لكي يوحوا بعدم تفرد 
بدافع الحب  ذلك  يكن  عنه شأناً، ولم  يقلون  الآخرين لا  وإن  بشأنه،  بما ورد   علي
ووقف  أطماعهم  دمر  الذي   علي بغض  إليه  الدافع  كان  ما  بقدر  الصحابة،  لهؤلاء 
عقبة في وجه عملية محو الدين وجعله أداة طيعة في أيديهم للتسلط والاستغلال والقمع.

للخلق وبشيراً  ، سيداً  فيها رسوله  الله  التي وضع  المرتبة  أدركنا سمو  ما  فإذا 
النبي وخليفته  أن يضع الله سبحانه، وصي هذا  لماذا نستغرب  للعالمين،  ونذيراً ورحمة 

وأخاه في مرتبة عليا مماثلة، مع أنه أحب خلق الله إليه وإلى رسوله؟

لقد أحب الله محمدا ، وقرن اسمه مع اسمه - في شهادة الإسلام - لا كشريك، 
ولكن كعبد مطيع بلغ رسالة ربه حق أدائها ولم يترك منها صغيرة ولا كبيرة إلا بلّغها 
للناس، رغم المصاعب والوقوف الشرس لأعدائه المنزعجين من رسالته إلى أبلغ حد. 
 كانت مبالغاً فيها، عليهم أن  الرسول  يدّعون أن أحاديث  الذين  وإذاً فإن أولئك 
يدركوا أن الرسول  لم يرد عندما صرح بأن علياً كان أحب خلق الله إليه، حتى منه 

هو ، بل أحبهم إليه من بقية الخلق.. أما محمد  فله منزلة خاصة عند الله.

والتحزب  المنازعات  غمرة  في  الأحاديث  لهذه  العظيمة  المضامين  نُسيت  لقد 
أصحابها  من  الخلافة  سلبوا  الذين  أولئك  أن  ولو  والعروش،  السلطة  على  والمنافسة 
النيل  إلى  لعمدوا  ذلك،  من  لمنعهم  بنفسه  لهم  يتصدى    الله  رسول  رأوا  الحقيقيين 
أن  رأوا  قبل، ولو أنهم  المباشرون من  آباؤهم  قتله، كما حاول  منه بشكل مباشر وربما 
انكارهم العلني للخالق يوصلهم إلى أحلامهم، لعمدوا إلى ذلك ولم يتهيبوا أمام قوة 

الأطماع التي تجيش في صدورهم.



247 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

وإلا فماذا نرى من هذه الحملة المقصودة على أمير المؤمنين، أليست هي حملة 
  وعلى الله سبحانه... ؟ كان لا بد أن يتوفى الرسول  على الإسلام وعلى رسول الله
وأن يقود الأمة بعده حملة الرسالة الحقيقيون آل محمد، وكان منعهم من أداء هذه 
المهمة، وشن حملة افتراء وأكاذيب مغرضة ضدهم يعني محاولة ايقاف مسيرة الإسلام 

بشكل متعمد مقصود.

إن على من يتبنى الحملات الظالمة ضد آل البيت، أن يعرف الدوافع الحقيقية التي 
دعت أعداءهم منذ البداية لشن تلك الحملات، ومنها التهالك الواضح على السلطة، 
خضم  في  طرحوها  التي  الواهية  والحجج  التبريرات  ذهنه  عن  تغيب  لا  أن  وينبغي 

الحروب والمعارك السابقة، فماذا يجني من يتبنى أفكار معاوية غير آثام كآثامه؟

هل سيشاركه الملك أم أنه سيبقى مجرد مخدوع من مخدوعي أهل الشام ومغفليهم 
الذين انقادوا وراءه دون وعي أو إرادة ولم ينظروا إلى الإسلام إلا بنظارتيه الخادعتين..؟

ف�اضئل..لاخلاف عليها

عليها  يختلف  لا   علي ففضائل  إليها.  الالتفات  ينبغي  دقيقة،  مسألة  هذه  إن 
نفسه  الله  إلى  وينسبونها  فيها  يغالون  الكثيرين  جعلت  بحيث  العظمة  من  وهي  اثنان، 
بكل  كله  كيانه  كان  الذي  المطيع  العبد  بل  العظيم،  الرجل  هذا  ويؤلهون  -سبحانه- 
شعرة وخلية في جسمه ومع كل نفس يتصاعد إلى صدره، يتعلق بتوحيد الله، ويذوب 

حباً فيه وفي رسوله ودينه.

الحياة  هذه  كرس  قد  أنه  وجدنا  ووعي،  بدقة   حياته أحداث  تلمسنا  ما  وإذا 
بشكل تام في سبيل الإسلام ورسول الإسلام ، لقد فداه بنفسه مرات عديدة ابتداء 
عتاة  أيدي  على  للقتل  نفسه  وعرض  فراشه  على  بات  عندما  المباركة،  الهجرة  ليلة  من 



مو�سوعة الثورة الح�سينية248

قريش وقتلتها، ووقوفه في كل معارك الإسلام درعاً للرسول الكريم  وسيفاً أشهره 
الكفر والاستغلال والظلم، وكان  المئات منهم، كان حرباً على  به  على المشركين فقتل 
صورة ناطقة للإسلام، حمله بكل جوارحه وفهمه ووعاه بشكل حقيقي تام كما فهمه 

ووعاه رسول الله  نفسه.

أو في كتاب  الكبير في مقال واحد  الرجل  تناول سيرة هذا  إنها مهمة صعبة حقاً 
حاولنا  ما  إذا  علينا،  عسيراً  يكون  قد  السيرة  هذه  جوانب  من  واحد  وجانب  واحد، 
 .دراسته بوعي وفهم.. ولهذا فقد ضل فيه كثيرون بين غال وقال كما عبر هو بنفسه
إذ لم يدركوا وضوحه الخارق وبساطته المتناهية وفطرته المستقيمة التي عبرت عن فطرة 
الإسلام نفسه في طرحه لأمور الحياة المختلفة. إن هذا الوضوح الخارق هو الذي جعله 
يغمض عليهم، وهذه الاستقامة المفرطة والعدالة التامة والذوبان في ذات الله هي التي 
نهجه  على  السير  عن  عجزهم  بعد  منه  للنيل  أسباباً  يجدون  عنها  ابتعدوا  من  جعلت 

وطريقه، لأنهم وجدوه عسيراً، غير ممكن التطبيق، بنظرهم.

ال�شيعة.. الم�صلّون.. الموا�سون

الله  رسول  وشيعة   - شيعته  من  هو  بالاسم،  إليه  انتسب  من  كل  أن  ندّعي  ولا 
 حقاً، يسير على نفس طريقهما ومنهجهما، فكثير من الشيعة أخذوا ذلك تقليداً عن 
أسلافهم ونشؤوا عليه، إلا أنهم نشؤوا على خطوط منحرفة خاطئة في حياتهم، شأنهم في 
ذلك شأن أبناء الإسلام الآخرين، من خلال حملات مقصودة أريد لهم فيها أن يبتعدوا 

جميعاً عن خط الإسلام.

وهنا: ينبغي أن لا تضاف نقائص هؤلاء وأخطاؤهم إلى علي أو الإسلام أو لمن 
جاء بعده من الأئمة الآخرين.



249 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

لتثبيت  له  وبنبغي أن نعلم أن علياً لم يكن متهالكاً على كسب شيعة خاصين 
بعده  جاء  من  كان  كما  للإسلام،  )شيعة(  كسب  على  حريصاً  كان  وإنما  وعرش  ملك 
من الأئمة، حريصين على رص الناس على خط الإسلام وجعلوا ذلك شرطاً لمن 
هنا كلمات صريحة لهم بهذا  نورد  أن  المناسب  إليهم، ومن  يدعي ولايتهم والانتساب 

الصدد.

فقد جاء »عن أمير المؤمنين: »اختبروا شيعتي بخصلتين، فإن كانتا فيهم، فهم 
لم  بالمال، وإن  المؤمنين  شيعتي: محافظتهم على أوقات الصلاة، ومواساتهم مع اخوانهم 

تكونا فيهم، فاعزب ثم اعزب«.

وفي الكافي وأمالي الصدوق عن جابر بن يزيد الجعفي قال: قال الباقر: يا جابر، 
أيكتفي من ينتحل التشيع أن يقول بمحبتنا أهل البيت. فوالله ما شيعتنا إلا من اتقى الله 
وكثرة  والانابة،  والأمانة  والتخشع  بالتواضع  إلا  جابر  يا  يعرفون  كانوا  وما  وأطاعه، 
ذكر الله والصوم والصلاة، والبر بالوالدين والتعهد للجيران من الفقراء وأهل المسكنة 
والغارمين والأيتام وصدق الحديث وتلاوة القرآن وكف الألسن عن الناس. لا تذهبن 
 . بك المذاهب، حسب الرجل أن يقول أحب علياً وأتولاه، ثم لا يكون مع ذلك فعاًال
فلو قال: إني أحب رسول الله ، فرسول الله  خير من علي، صلى الله عليهما وعلى 
لما  فاتقوا، واعملوا  يتبع سيرته ولا يعمل بسنته، ما نفعه حبه شيئاً،  آلهما وسلم، ثم لا 
عند الله. ليس بين الله وبين أحد قرابة. أحب العباد إلى الله عز وجل أتقاهم، وأعملهم 
بطاعته. يا جابر فو الله ما يتقرب إلى الله تبارك وتعالى إلا بالطاعة، وما معنا براءة من 
النار، وما لنا على الله من حجة. من كان لله مطيعاً فهو لنا ولّي، ومن كان لله عاصياً، فهو 

لنا عدو، وما تنال ولايتنا إلا بالعمل والورع«.

الارض  شرق  من  كان  أين  شيعتنا  من  أحد  عنا  يغيب  ولا   «..الرضا وعن 



مو�سوعة الثورة الح�سينية250

وغربها... شيعتنا الذين يقيمون الصلاة ويحجون البيت الحرام ويصومون شهر رمضان، 
ويوالون أهل البيت ويتبرؤون من أعدائهم«.)))

وإذاً، فماذا يمكن أن يقول عدو أو كاشح أو قائل - مهما كان قوله - بحق رجل 
أحب الله ورسوله، وأحبه الله ورسوله ، وهو أحب الخلق إلى الله، والذي شهد له 
الرسول  بأنه مع الحق، وأن الحق معه، يدور حيث دار، وأنه من النبي بمنزلة هارون 
وطهرهم   وآله نبيّه  عن  أذهبه  كما  الرجس  عنه  أذهب  قد  الله  وأن  موسى،  من 

تطهيرا.

الإمامة  دور  لأداء  واستعداداتهم  وتزكيتهم  بعصمتهم  صريحة  شهادات  هذه  إن 
الذي بدأه الرسول الكريم  رسوًال وقائداً وإماماً، وأعدّ وصيه وخليفته لهذا الدور 
لأن  الإلهية،  بالعناية  والمسدد  كلها،  الأمة  مستقبل  عليه  يتوقف  الذي  الخطير  القيادي 

الذي يحمله يتمتع بمؤهلات خاصة ممتازة لا تتاح لأي فرد آخر من أفراد الأمة.

مواقف الحكام ت�أجيج العداوات

هذه  من  )الإسلامية(  الحكومات  لأغلب  الرسمية  المواقف  ننسى  لا  أن  ويجب 
على   - معظمها  أن  المعلوم  فمن  عنها..  التحدث  نحاول  ونحن  الكبيرة،  الشخصية 
امتداد تاريخ الأمة الإسلامية - تبنت مواقف معادية للإمام، وبررت مواقفها أما 
معاوية  ومفضوح  ساخر  بشكل  انتهكها  التي  والجماعة(  )للسنة  انحيازها  أساس  على 
وأشباهه، أو عدائها )للشيعة(، الذين ضمت إليهم كل خارج عن الإسلام وكل من 
المواقف  وتبرير  وسياساتها  مخططاتها  لتمرير  بصلة،  إليه  تمت  لا  غريبة  أفكاراً  يحمل 
لانتقال  الوحيدة  الضمانة  هو  البيت  آل  خط  أن  علموا  لقد  تجاههم.  المتخذة  العدائية 

))) شجرة طوبى: محمد مهدي المازندراني الحائري - المطبعة العلمية - النجف ١٣٦٩هـ ص3.



251 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

المسلمين من غفلتهم وتخلفهم وابتعادهم عن الإسلام.

وإذا استثنينا )الخلفاء( الأمويين الذين أعلنوا عداءهم الصريح لعلي وشيعته وأبوا 
أن يتنازلوا حتى عن سبه من فوق منابرهم، فإن من جاء بعدهم من العباسيين وغيرهم 
قد وقفوا نفس المواقف المعادية، إذ أنهم وجدوا الدعوة لآل محمد  أو )العلويين( كما 
أسموهم تمييزاً لهم عن )العباسيين( الذين اعتبروا أنفسهم بنفس منزلتهم، أمراً مناهضاً 
على  الحرب  واعلانهم  الحكم  استلامهم  قبل  تذرعوا  أنهم  رغم  وسلطانهم؛  لدعوتهم 
الدولة الأموية المريضة، بمظلومية علي وآله  وابعادهم عن مراكزهم التي وضعهم 
الله فيها وما لاقوه من أذى على يد أعدائهم الأمويين، الذين قامت الدولة العباسية على 
أساس رفضها لهم باعتبارهم معتدين غاصبين، إلى أن تمكنت من طردهم واستئصالهم، 
فتنكرت لهؤلاء العلويين الذين احتجت بمظلوميتهم في بداية الأمر، وافتعلت مختلف 
الذرائع والأسباب للنيل منهم ومن قادتهم وهم بقية الأئمة المعصومين الذين عاشوا 
لقاه  عما  ليزيد  أنه  بل  يقل،  يكاد  لا  منهم   هؤلاء لقيه  وما  حكمهم،  فترة  خلال 

أسلافهم الذين عاشوا فترة الحكم الأموي.

ولقد برر كل من تسلم الحكم، ذلك السلوك المعادي للأئمة والشيعة عموماً 
شرور  وتجنيبها  واجماعها،  الأمة  ووحدة  الإسلامية(  )الدولة  على  الحفاظ  لفرض  أنه 
سبق  التي  الأخرى  الذرائع  من  ذلك  غير  إلى  الشخصية  والمطامع  والنزاعات  الفرقة 

للأمويين أن تذرعوا بها.

التي أخذ بها الأمويون والعباسيون  الدموي،  القمع  الشدة وأساليب  وقد كانت 
بعدهم من  ثاروا على سلطتهم ورفضوا حكمهم، سنة لمن جاء  الذين  مناوئيهم وكل 
الصيغة  هي  للحكم  العباسية  أو  الأموية  الصيغة  أن  اعتبروا  الذين  المسلمين  الحكام 
الإسلامية الشرعية الصحيحة الممكنة التطبيق، وجعلوا منها نموذجاً لمحاكاته والاقتداء 



مو�سوعة الثورة الح�سينية252

، وحتى نهاية حكم  به، وإن ما سبقه من حكم، بدءاً منذ حكومة الرسول الكريم 
الإمام علي )مثالياً(، بمعنى أنه غير عملي، وغير ممكن التطبيق إلا في ظروف مشابهة 

لتلك الظروف التي عاشها المسلمون في العهد الإسلامي الأول قبل معاوية.

ورغم ما في هذا التفكير من خطر بالغ على الإسلام؛ إذ أنه ينفي قدرته على القيادة 
الحقيقية للحياة وفق تصورات رسول الله  وأوصيائه الكرام، ويولد حالة من اليأس 
في  الأول  الإسلامي  النموذج  إلى  تتطلع  التي  المسلمة  الأغلبية  نفوس  في  والاحباط 
الحكم والحياة كأمل ماثل، إلا أنه نجح إلى حد بعيد - بمساعدة كل الملتفين حول أنظمة 
للحكم  الأولى  الصورة  بتشويه   - والعباسي  الأموي  للنمطين  والمشابهة  المؤيدة  الحكم 
الإسلامي أو تشويهها من خلال تركيز الاعلام المعادي على شخصية الإمام علي )م( 
وحكمه واظهاره كشخصية غير عملية وافتراء مختلف المزاعم والأكاذيب عليه، بعد أن 
عجزوا عن أن ينالوا علناً ورسمياً من حكومة الرسول ، وبرروا إبعاد الإمام عن 
منصب الخلافة بعداء المجتمع القرشي وأعوانه، ذلك المجتمع الذي )نجح( في اقصاء 
الإمام وخلفائه عن هذا المنصب محققاً هذا )النصر( على الإسلام بعد أن انحنى أمامه 

بالإكراه وبعد أن لم يجد مناصاً من الالتحاق بركبه.

النموذج الإ�سلامي الأول للحاكم

إضافية  امتيازات  صاحب  الحاكم  يعتبر  لا  الذي  الأول  الإسلامي  النموذج  إن 
وحياة  ذلك  بعد  وجد  الذي  النموذج  يغاير  الرعية،  من  للآخرين  ما  تفوق  وحقوق 
التي تطلع إليها وعاشها بشكل فاضح من تسلموا الحكم باسم الإسلام، وقد  البذخ 
حاول النموذج الأول أن يرسخ قواعد المساواة والعدالة بين الناس على أساس الانتماء 

للإسلام والارتباط به بشكل حقيقي، لا على أساس عرقي أو طبقي أو غيرهما.



253 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

أصولهم  عن  النظر  بغض  الناس  لكل  الفرص  تهيئة  على  الإس�الم  عمل  لقد 
بناء  الإيجابي في  ليأخذوا دورهم  وثرواتهم  الاجتماعية  الطبقي ومراكزهم  وانحدارهم 
نفوسهم، وبناء المجتمع الإسلامي الصحيح المتكافل المتحاب المتراص المتطلع إلى نشر 
عدالة الإسلام ومبادئه وقيمه واعلاء رايته وترسيخ مبادئه، »واستطاع عدد كبير ممن 
كانوا عبيداً أو أشباه العبيد في مجتمعات الجاهلية، أن يكونوا من قادة البشرية، الأكفاء 
ونوابغها المبدعين في مختلف مجالات الحياة الفكرية والسياسية والعسكرية، وذلك لأن 
الفرد  قدرات  سوى  اعتبار،  أي  يحدده  لا  الإسلامية،  الدولة  في  للفرد  الصالح  النمو 

وقابلياته الخاصة«.)))

قال الإمام أمير المؤمنين علي لواليه على مصر: »ثم اعرف لكل امريءٍ منهم ما 
أبلى، ولا تضمن بلاء امرئٍ إلى غيره، ولا تقصرن به دون غاية بلائه ولا يدعونك شرف 
امرئٍ إلى أن تعظم من بلائه ما كان صغيراً ولا ضعة امرئٍ إلى أن تستصغر من بلائه ما 

كان عظيمًا..«))).

إن الأنف القرشي، الشامخ الذي استطاع ثانية أن يتسنم السلطة والحكم والنفوذ 
العالي(،  )بالنسب  واعتزازه  )شموخه(  إلى  أضاف  والعباسي،  الأموي  العهدين  في 
الذين جاؤوا  مثاًال سيئاً للحكام الآخرين،  القوة والسلطان والنفوذ، فأصبح  شموخ 
يتشبهوا  أن  قرشيين -هو  يكونوا  لم  وإن  - حتى  يفعلونه  ما  أقل  أن  ورأوا  ذلك،  بعد 
مظاهر  في  بالتمادي  الناقص  النسب  ويعوضوا  )المرموقين(،  القرشيين  الحكام  بأولئك 
الأبهة والسلطان والبذخ والقوة، بالقدر الذي يتاح لهم ليظهروا أنفسهم وكأن لا أحد 
يضاهيهم أو يساويهم أو يقدر على النيل منهم أو ابتزاز مراكزهم، وربما عمد بعضهم - 

))) منابع القدرة في الدولة الإسلامية: الشهيد الصدر: ص١٨٦.
))) نهج البلاغة: ٣-ص ٩٢.



مو�سوعة الثورة الح�سينية254

وهو ما رأيناه في مختلف فصول التاريخ وإلى عهدنا الحالي - إلى وضع شجرة نسب مزيفة 
تعود به إلى آل البيت أنفسهم، وبهذا أضاف شرف آل البيت إلى شرف قريش ثم 
ادعاه كله لنفسه ليفتخر على الآخرين.. ولا تفوتنا الأمثلة العديدة بهذا الصدد، ولعل 

القارئ المطلع لديه أمثلة أخرى كثيرة.

خليفة للر�سول  �أم لمن؟ 

الدولة الإسلامية  بعد  )الخلافة( والحكم  إلى  إن من جاؤوا  إليه:  ألمحنا  ما  ونعيد 
أول  هم  لكانوا  وأنظمة،  مناهج  من  ووضعته  الدولة  تلك  أقرته  ما  أقروا  لو  الأولى، 
)المتضررين( من فقدان الامتيازات التي أباحوها لأنفسهم، ولما استطاعوا جمع الأموال 
العبيد والجواري، وابداء مظاهر الترف والبذخ في حياتهم. هل  وبناء القصور وشراء 
الإمام  نفذها  كما  مقولته  وينفذ   المؤمنين أمير  قال  كما  يقول  أن  منهم  أحد  يستطيع 
وأكون  الدهر،  مكاره  أشاركهم في  المؤمنين ولا  أمير  يقال  بأن  نفسي  »أأقنع من   : فعًال

اسوة لهم في جشوبة العيش«.)))

»والله الذي لا إله إلا هو ما زويت من مالكم قليلا ولا كثيراً«))).

»إني سمعت رسول الله يقول: لا يحل للخليفة من مال الله إلا قصعتان، قصعة 
يأكلها هو وأهله، وقصعة يطعمها بين الناس«))).

»ولم يخلف الإمام علي إّال ثلاثمائة درهم..«))).

))) نهج البلاغة: ٣ ص٧٢.
))) البداية والنهاية: ج8 ص٣.
))) البداية والنهاية:ج8 ص٣.

))) العقد الفريد: ص١٠٣.



255 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

»روي عن عمر بن عبد العزيز أنه قال: »أزهد الناس في الدنيا علي بن أبي طالب«))).

وكان مما جاء في وصيته: »الله الله في الفقراء والمساكين، فاشركوهم في معاشكم«))).

عن أبي هاشم بن زاذان قال: »كان علي يمشي في الأسواق وحده وهوخليفة، يرشد 
الضال، ويعين الضعيف، ويمر بالبياع والبقال«))).

وقال فيه الحسن بن أبي الحسن البصري في كلام كثير: »لم يكن بالنومة عن رسول 
الله، ولا الملولة في ذات الله، ولا السروقة لمال الله«))).

له:  فقيل  العرق  في  قدماه  استنقعت  قد  أرض  في  يعمل   الحسن أبو  »وك��ان 
ومن  أرضه  في  مني  خير  هو  من  باليد  عمل  وقد  فقال:  الرجال؟  أين  فداك،  »جعلت 
أبي، فقيل: ومن هو؟ فقال: رسول الله  وأمير المؤمنين، وآبائي كلهم كانوا قد عملوا 

بأيديهم، وهو من عمل النبيّين والمرسلين والأوصياء والصالحين«))). 

لا  عني  تخرج  لم  ما  إنك  أما  قال:  ثم  كفه  على  درهم��اً   المؤمنين أمير  »ووض��ع 
تنفعني«))).

وقال: »إن من أعون الأخلاق على الدين الزهد في الدنيا«))).

وقال: »ابن آدم ، إن كنت تريد من الدنيا ما يكفيك، فإن أيسر ما فيها يكفيك، وإن 

))) البداية والنهاية: ج٨ ص5.
))) البداية والنهاية: م ٤ ج7 ص34.

))) البداية والنهاية: ج8ص5.
))) العقد الفريد: ص60.

))) جامع السعادات: ج2ص16.

))) جامع السعادات:ج2ص 39.
))) جامع السعادات: ج2ص 48.



مو�سوعة الثورة الح�سينية256

كنت إنما تريد ما لا يكفيك، فإن كل ما فيها لا يكفيك«))).

فهل يستطيع أولئك أن يأخذوا أنفسهم بما أخذ به نفسه من العدل والشدة؟ هل 
يستطيع أحد منهم أن يتنازل فيتحاكم مع أحد رعيته إلى أحد قضاته..؟ اللهم إلا بدافع 

التظاهر والمباهاة.

»يروي الزمخشري في كتابه )ربيع الأبرار( عن الشعبي أنه كان يقول: »ما لقينا من 
علي؟ إن أحببناه قُتلِنا، وإن أبغضناه هلكنا««)))..

»جاء جعدة بن هبيرة إلى علي فقال: يا أمير المؤمنين، يأتيك الرجلان، أنت أحب إلى 
أحدهما من أهله وماله، والآخر لو يستطيع أن يذبحك لذبحك، فتقضي لهذا على هذا. 

قال فلهزه علي وقال: إن هذا شيء لو كان لي فعلت، ولكن إنما ذا شيء لله«))).

ثم إنه - وقف أمام القضاء، حينما شكاه أحد الناس العاديين، بل المعادين للإسلام، 
ولم ير في ذلك ضيراً ولم ير أنه ينتقص من شخصه »وقد رفع يهودي مواطن في الدولة 
الإسلامية شكوى على الإمام إلى الخليفة في عهد عمر، فأحضر عمر اليهودي وابن عم 
رسول الله ، في مجلس القضاء. وحينما استمع إلى كلام كل منهما لاحظ على الإمام 
شيئاً من التأثر، وخيل له إن الإمام ساءه أن يحضر في مجلس القضاء مع مواطن يهودي. 

فقال الإمام: إني استأت لأنك لم تساو بيني وبينه، إذ كنيتني ولم تكنه«))).

فينا،  فيه، في خطاب محمد بن أبي بكر »..قد كنا وأبوك  وحتى معاوية نفسه قال 

))) جامع السعادات: ج2ص80.
))) أمل الشيعة: ص٧٥.

))) البداية والنهاية:ابن كثير م8ص 5.
))) منابع القدرة في الدولة الإسلامية/ الشهيد الصدر ص١٨٧.



257 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

نعرف فضل ابن أبي طالب، وحقه لازماً مبروراً علينا«))).

وقال عنه عمرو بن العاص مخاطباً معاوية ومهدداً إياه بالتخلي عنه إن هو لم يشركه 
في ملكه ».. فإني أعلم أن علي بن أبي طالب على الحق وأنت على ضده«))).

التي قالها لولديه  بالكلمات المختصرة  المؤمنين فهمه للإسلام  وقد جسد أمير 
تبكيا  ولا  بغتكما،  وإن  الدنيا  تبغيا  ولا  الله،  بتقوى  »أوصيكما   :والحسين الحسن 
للآخرة،  واصنعا  الضائع،  واعينا  اليتيم،  وارحما  الحق،  وقولا  عنكما.  زوي  شيء  على 
الله  تأخذكما في  الله، ولا  كتاب  بما في  واعملا  ناصراً،  وللمظلوم  للظالم خصيمًا،  وكونا 

لومة لائم«.)))

ولعل مقالة المقداد، وهو من خيرة الصحابة، فيه تدل أبلغ دلالة على حقيقته التي 
نبيهم، إني  البيت بعد  غمضت عنها عيون الكثيرين: »ما رأيت مثل ما أوتي أهل هذا 
، ما أقول أن أحداً أعلم منه ولا أقضى بالعدل ولا  لأعجب من قريش، إنهم تركوا رجًال

أعرف بالحق«))).

وإذاً فهل يستطيع أولئك المتطلعون للحكم والجلوس على كرسي الخلافة أو الملك 
القيادة  الرئاسة أن يتحملوا ما تحمله الإمام في ذات الله، حتى وهو في منصب  أو 
الفعلية للأمة، ويأخذوا أنفسهم بما أخذ به نفسه من تقشف وشدة وزهد، وأن يقروا 
نفسه، وهل    الله  حقه وحتى أسلوبه في الحكم والحياة والذي هو أسلوب رسول 

))) مروج الذهب: ص١٧.
))) مروج الذهب: ص٦ ٢.

))) الكامل في التاريخ: ص٢٥٧.
رسول  أصحاب  من  لأحد  ورد  ما  حنبل:  بن  أحمد  الإمام  »قال  وقد  ص30  الفريد:  العقد   (((
الله من الفضائل ما ورد لعلي رضي الله عنه«. أخرجه الحاكم تاريخ الخلفاء/ السيوطي/ دار 

الفكر/ بيروت ١٩٨٨ ص١٥٧.



مو�سوعة الثورة الح�سينية258

والحكم  السلطة  لهم  أتاحتها  التي  والاغ��راءات  الامتيازات  أمام  الصمود  يستطيعون 
)ويتنازلوا( إلى مراتب الناس الآخرين..؟ 

ازدواجية في الموقف

إن الموقف )الرسمي الحكومي(، لا يزال هو نفسه من الإمام، موقفاً سلبياً فلو 
أو وكلائهم بحقوقهم  له أو لأحد الأئمة المعصومين  أقر  أو ملكاً  حصل أن )خليفة( 
لقيادة الأمة، لكان ملزماً أن يطيعه قبل الجميع في كل أمور حياته ولا يخرج عليه أمام 
المجتمع الذي يحكمه. إنه بذلك يحكم على نفسه، ويكون ملزماً حتى لو أقره الإمام على 

حكمه أن يعيش عيشة تغاير عيشة الملوك والأباطرة والقياصرة.

إن كل من يريد أن يتقارب مع الإمام، أو يسير على خطه، يجد أن عليه أن يتخلى 
عن الامتيازات وعن كل ما تتيحه له الدنيا من مباهج ومغريات ولذائذ، وما دام يعلن 
انحيازه للإمام فلا بد أن يأخذ نفسه على ما أخذها الإمام به من عدل واستقامة.. على 
أنه ليس من الأكيد أن كل أحد يقدر على ذلك حتى لو أراده فعلا، على أنه يستطيع أن 

يأخذ نفسه بحد معقول من منهج الإمام وسيرته.

فكيف إذا ما كان هذا الموقف يشابه بعض المواقف الرسمية السابقة الأخرى، التي 
شنت حرباً على الإمام وخلفائه من بعده، ولم تر لهم أي حق في الخلافة، ورأت أن أي 

تطلع إلى كرسي الخلافة يعني خروجاً عن سلطتهم )الشرعية( و)اجماع الأمة(.

الكثيرين عن  أذهان  قد يكون موجوداً في  الذي  الالتباس  إن هذا قد يحل بعض 
يعترفون  والحكم  السلطة  تولوا  من  بعض  كان  إذا  تساءلوا:  لو  إذ  العداء،  هذا  سبب 
بحق علي ودور علي وأولاده من بعده، في بعض مجالسهم وخلواتهم الخاصة، فلماذا 
أنه  الذي علموا  الكرسي  يتخلون عن  أمام الجميع، ولماذا لا  بذلك علناً  لا يصرحون 



259 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

اغتصب ظلمًا، وأنهم هم الذين اغتصبوه؟

بها  يتمتع  التي  بالقوة  متمتعة  تكن  لم  النفوس..؟ما  لكل  ممكن  أمر  هذا  وهل 
إنما  ذاك  العلني  باعترافهم  وهم  كيف:  المعصومين،  أولاده  أحد  أو  نفسه   الإمام
يعترفون بظلمهم وتجاوزهم وسلبهم حقوق غيرهم، فيؤلبون بذلك الناس عليهم هم. 

الم�أمون مثلا

الرشيد  هارون  بن  المأمون  موقف  إلى   - المثال  سبيل  على   - نظرنا  إذا  وهكذا: 
آل  إلى  بدعوتهم  إليه  آب��اؤه  وصل  وقد  المعروفة،  الحكم  رم��وز  أحد  وهو  العباسي، 
الرسول ومظلوميتهم ثم استأثروا بالحكم والسلطة التي توصلوا إليها بمختلف الطرق 
والأساليب ومعظمها أساليب أموية الشكل والمحتوى. نرى المأمون يعلن - في إحدى 
المؤمنين..  أمير  المؤمنين علي، ومواقف  أمير  إلى  المطلق  انحيازه  جلساته الخاصة - 

. ويرى أنه أحق الناس بالخلافة والقيادة بعد رسول الله

له  أقر  الذي  الإمام  بحق  كبيرة  جريمة  يرتكب  ذلك  بعد   - المأمون  نرى  أننا  ثم 
بالحق فيقدم على اغتيال إمام آخر من أحفاده أقر له بالحق أيضاً، فدس إليه السم بعد 
أن كتب له بولاية العهد من بعده، ربما لامتصاص النقمة الشعبية المتزايدة ضده وضد 
الحكم العباسي بشكل عام، وقد رأى أن استمراره بالاعتراف بهذا الحق للإمام )علي بن 
موسى الرضا قد يجرده نهائياً من )الحق( الذي ادعاه لنفسه كما ادعاه آباؤه من قبل.

الذين  )العلماء(  بعض  مع  له  مناظرة  في   المؤمنين أمير  في  أقواله  إلى  ولنستمع 
جمعهم لهذا الغرض ونقتطف منها هذه الكلمات:

»إن أمير المؤمنين ))يعني المأمون بذلك نفسه((، يدين الله على أن علي بن أبي طالب، 
خير خلق الله بعد رسوله، وأولى الناس بالخلافة له..



مو�سوعة الثورة الح�سينية260

تشاكل  وجدتها  فإن  بالجنة،   الله رسول  لهم  شهد  الذين  العشرة  بفضائل  قس 
فضائله، فقل إنهم أفضل منه.

فهل علمت أحداً سبق علياً إلى الإسلام؟

فهل تجد لأحد من أصحاب رسول الله ما تجد لعلي في الجهاد؟

فهل سمعت الله وصف في كتابه أحداً بمثل ما وصف به علياً حين أنزل فيه ﴿هَلْ 
بُونَ مِنْ كَأْسٍ كَانَ مِزَاجُهَا  َ ْ يَكُنْ شَيْئًا مَذْكُورًا﴾﴿يَشْر هْرِ َمل أَتَى عََىل الِإنْسَانِ حِيٌن مِنَ الدَّ

كَافُورًا﴾ ﴿وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عََىل حُبِّهِ مِسْكيِنًا وَيَتيِمًا وَأَسِيًرا﴾.)))

إن الله تبارك وتعالى أمر رسوله أن يأمر علياً بالنوم على فراشه، وأن يقي رسول 
الله بنفسه.

فعلي مولاه.  »من كنت مولاه  الوداع:  بعد منصرفه من حجة   قال رسول الله
اللهم وال من والاه وعاد من عاداه«.

»أنت مني بمنزلة هارون من موسى..«.

»فأنت مني يا علي بمنزلة هارون من موسى، وزيري من أهلي، وأخي، شد الله به 
ازري وأشركه في أمري، كي نسبح الله كثيراً ونذكره كثيراً..«.

اللهم إني- والكلام للمأمون العباسي - قد أخرجت الأمر من عنقي، اللهم إني 
أدينك بالتقرب إليك بحب علي وولايته.«.)))

فلماذا نكل المأمون عن أقواله وتراجع، بعد أن أخرج الأمر من عنقه – كما ادعى- 

))) الإنسان: ١ -5-٨.
))) العقد الفريد: ص٣١٨-٣٢٦_في كلام كثير للمأمون قاله في معرض الإشارة لفضائل أمير 

..المؤمنين



261 الإمام علي بن �أبي طالب �أمير الم�ؤمنين عليه ال�سلام

الثبات  يستطع  لم  ولماذا  الرضا..؟  موسى  بن  علي  للإمام  العهد  بولاية  وأوصى 
على أقواله؟ إنه لم يستطع ذلك لأنه ممثل السلطة الرسمية وخليفة المسلمين )الشرعي( 
وسليل )الخلفاء( الذين أقاموا حكمهم بحد السيف. إن معنى ثباته على موقفه وعدم 
تراجعه هو أن يقطع سلسلة الخلفاء العباسيين والخلافة العباسية، ويعترف لآل البيت 
يوماً  له حق الجلوس على كرسي الخلافة ولو  يتيح  بحقهم الشرعي، واعترافه هذا لا 
لماذا لا  ما دمت قد اعترفت لهم بحقهم  له:  بأقواله ويقول  يدينه  واحداً، وسيجد من 
تدعهم وشأنهم؟ ولماذا تظل عقبة في طريق وصولهم إلى هذا الحق؟ ولماذا تجعل الإمام 

ولي عهدك بعد موتك لا الآن وتبعد نفسك عن طريقه..؟

وإذا فقد وجد نفسه أمام موقف صعب لا يتيح له إلا أمراً واحداً وهو التنازل حاًال 
لمن أقر لهم بالحق، فلا يؤجل ذلك إلى ما بعد وفاته.

الذي  الهائل  الشعبي  الهجوم  قصة  »لاحظوا   : فعًال ذلك  له  قال  من  وجد  وقد 
تعرض له قصر المأمون، نتيجة لاغضابه الإمام الرضا، فلم يكن للمأمون مناص 
من الالتجاء إلى الإمام لحمايته من غضب الأمة. فقال له الإمام: »اتق الله في أمة محمد، 
وما ولاك من هذا الأمر وخصك به، فإنك قد ضيعت أمور المسلمين، وفوضت ذلك 

إلى غيرك يحكم فيها بغير حكم الله عز وجل««.))) 

ر�أي الدولة �أول

ولا شك أن الموقف الرسمي المتبنى من قبل )الدولة( يكون - عادةً - مدعمًا بقوة 
هذه الدولة ونفوذها، وإن موقفها ليس أمراً قابًال للرفض من قبل جماهير الأمة، أو أنه 
مجرد رأي يؤخذ به من يريد ذلك، ويرفضه من يريد ذلك أيضاً دون أن يخشى على نفسه 

))) دور الأئمة في الحياة الإسلامية: الشهيد الصدر: ص١٨.



مو�سوعة الثورة الح�سينية262

أو على عرضه أو ماله. وإن موقفها ملزم للجميع، وهي عادة ما تهيِّى السبل للآخرين 
لكي يتبنوا آراءها أو بالأحرى تجبرهم على ذلك إذا ما لم يتم لها بالاقناع.

رسمياً  ديناً  الإسلام  )وتتبنى(  بالإسلامية،  نفسها  تسمي  التي  الدول  معظم  إن 
التي  للدولة، ترى في بعض جوانب )التساهل في أمور الإسلام وأحكامه الأساسية( 
الذي  الانحراف  وتجد  بعدهم،  جاء  ومن  والعباسية،  الأموية  الدولتين  خلفاء  أبداها 
درجوا  الذي  الفاحش  والبذخ  الاباحية  ومظاهر  لأنفسهم  الدولتين  )خلفاء(  أباحه 
عليه، مبرراً لقيام )خلفاء( العصر الجاهلي الحديث بما قام به أولئك، بل والتمادي على 
أساس من )الشرعية( و)الإسلام( نفسهما، اللذين ادعاهما أولئك الأوائل وسنوّا بذلك 

سنة سيئة عليهم وزرها ووزر من يعمل بها إلى يوم القيامة. 

إن الإسلام الأموي أو العباسي لا يزال يطلُّ برأسه، ولا يزال يقف ستاراً غليظاً 
وآله  ووصيه    الإسلام  لنبي  عرفت  التي  الفضائل  وكل  الحقيقي  الإسلام  لحجب 
الكرام، وما تظن أولئك الذين ينهضون بوجه الجاهليات الحديثة التي يقف على 
رأسها نماذج مكررة ومعادة للحكام الأمويين والعباسيين، ينظرون نفس نظرة هؤلاء 
الحكام وأتباعهم ووعاظهم ومهرجيهم إلى ذلك الحكم البائد المسخ، ولا يرون إلا ما 
يراه هؤلاء، وما نظنهم - وهم أنصار حق قل فيه الأنصار -إلا أنهم سيعيدون النظر في 
كل الأمور التي عملت على حسر الإسلام وابعاده عن الحياة في وقت مبكر، حتى غدا 
ذلك أمراً مألوفاً.. وكأنه هو الواقع الذي لا يمكن ايجاد غيره لاقراره، وفي مقدمة تلك 
الأمور - الحكم الأموي الغريب - الذي أرسى دعائمه معاوية، تلك الدعائم التي لا 

تمت إلى الإسلام بصلة.. وهو أمر لا بد أن يمثل أمامنا على الدوام.

ومخطط  اسلامي  بمسمى  طاغوتي  حكم  كل  مؤسس  معاوية  نعتبر  ان  يمكن  إننا 
جميع الانحرافات اللاحقة الى يومنا هذا.



263

 معاوية بن �أبي �سفيان

)الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

�شيطان.. ي�أتي المرء من بين يديه ومن خلفه وعن يمينه وعن �شماله

التاريخ  مجرى  على  أثرت  التي  الفريدة  الشر(  )عبقريات  إحدى  معاوية  يمثل 
الإسلامي، بل تاريخ العالم كله، والذي يشكل الأول جزءاً رئيسياً ومهمًا منه. فقد قام 
بأكبر عملية نسخ وتزوير حدثت عبر التاريخ كله، لإظهار الإسلام بالصورة التي أحب 
أن يرسمها هو، إسلاماً أموي الشكل والمضمون، كما قام بأكبر عملية )غسيل للأدمغة( 
للمجتمع الإسلامي قام بها إنسان ونجح فيها إلى حد بعيد.. إلى درجة فاقت كل ما قام 
به أعداء الإسلام العلنيون والمباشرون بهذا الشأن إلى يومنا هذا، ولعلهم لم ينجحوا في 

مسعاهم المعادي إلا بعد أن مهد لهم معاوية الأمر هذا التمهيد )الجريء(.

التي  المظلمة  والحفر  والزوايا  الكواليس  وراء  من  يطل  حياته  من  كبيراً  جزءاً  إن 
حاك فيها مؤامراته البارعة! ضد الإسلام. ولعل هذا الدأب والنشاط والمثابرة من قبله 
للوصول إلى كرسي الحكم وتهديم الإسلام الذي أعلن انتماءه إليه في عام الفتح أي قبيل 
عدة أشهر فقط من وفاة الرسول الكريم ، كان امتداداً لعمل دؤوب آخر من قبل 
أسلافه - وخصوصاً أبي سفيان، والده - لمحاربة بني هاشم، ثم محمد  والإسلام 
الذي رأوا فيه تتويجاً نهائياً وأبدياً لأولئك المخصوصين بالنبوة والإمامة معاً، ومعوًال 

لتهديم كل أمجادهم الكاذبة، وطموحاتهم غير المشروعة.

فلا بد إذاً - عند دراسة معاوية - أن ندرك أبعاد هذه الشخصية القوية المعقدة، وأن 



مو�سوعة الثورة الح�سينية264

لا ننظر إليه نظرة ساذجة كرجل انحرف بعض الانحراف عن الإسلام وحسب، وأنه 
إنما كان يفعل ذلك بسبب حرصه على وحدة المسلمين وكلمتهم، وإن معظم تصرفاته 
)عفوية(، وقد تكون رد فعل على تصرفات أعدائه الذين لم يقلوا عنه عزماً في شن حرب 

مقابلة عليه كما يفعل هو.!

فلنكن مستعدين، ونحن نخوض غمار هذه التجربة، متيقظين أمامها، وأمام هذا 
اكتشف  الذي  نفسه   المؤمنين أمير  امتلك )مؤهلات الصمود( بوجه  الذي  الرجل 
في  ورد  فقد  نفسه،  الشيطان  من  يحذر  كان  لو  كما  منه  وحذر  العميقة،  نفسيته  مجاهيل 
أبيه تحذير شديد وحاسم، عندما حاول معاوية الحاق  بن  زياد  إلى   إحدى رسائله
نسبه بأبي سفيان والده، على أساس أنه زنى بسميه والدة زياد، وأنها ولدت له زياداً، 
ضارباً عرض الحائط بالتشريعات الإسلامية بهذا الخصوص )وسنتعرض لهذه القضية 
عند التطرق لشخصية زياد فيما بعد(. قال أمير المؤمنين في تحذيره: »إن معاوية يأتي 

الإنسان من بين يديه ومن خلفه وعن يمينه وعن شماله. فاحذر ثم احذر..«.)))

الحقد الموروث عن الأهل.. اتخذ طابع القدا�سة لدى الأبناء

سفيان  أبو  ثم  هاشم،  على  أمية  شنها  التي  القديمة  الشرسة  الحرب  امتدت  وقد 
أوجهاً  لتتخذ  بأجمعهم،  هاشم  آل  على  أمية  وآل   علي على  ومعاوية    محمد  على 
لم  وإن  عليا، حتى  قيم بشرية  والابتعاد عن كل  والوحشية  بالشراسة  اتسمت  متعددة 
النهاية  في  حسمت  الحرب  هذه  من  الأولى  المعارك  أن  إلا  نفسها،  الإسلام  قيم  تكن 
وقد  عليهم،  الله  رضوان  الكرام  وصحبه   بيته وآل  محمد  وآله،  الإسلام  لصالح 

))) الكامل في التاريخ: دار الكتب العلمية - بيروت م٣ص ٣٠١. ومع ذلك »استلحقه معاوية 
وكان استلحاقه أول ما ردت به أحكام الشريعة علانية فإن رسول الله  قضى بالولد للفراش 

وللعاهر بالحجر« ص٣٠١.



265 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

سقط في بعض هذه المعارك العديد من آل أمية قتلى بسيف علي وحمزة في معركة بدر أولى 
معارك الإسلام الخالدة، وكان منهم جد معاوية لأمه وعمه وخاله، كما سقط فيها حمزة 
فيما بعد - في معركة أحد - وقد بلغ من حرص)هند( - والدة معاوية - على الأخذ 
معاوية  ومنهم  منهم  الأحياء  صدور  في  والحقد  الانتقام  نار  وبث  المقتولين  ذويها  بثأر 
التي  تلك  لتقل عن  نفسه  الانتقام في  لم تكن عوامل  الذي  أبو سفيان،  نفسه وزوجها 
 وقتله على يد أحد عبيدها  في نفس زوجته، إنها سعت للغدر بحمزة عم الرسول 
)وحشي(، ثم اقتطعت جزءاً من كبده ولاكته للتعبير عن المرارة والحقد اللذين جاشا في 
  صدرها ضد قاتل ذويها، الذين كانوا في مقدمة من أعلن الحرب على الله ورسوله
وأخذوا على عواتقهم مهمة التصدي لهذا الدين الذي أنزل على سيد الأنبياء والرسل، 
والذي كان عدوهم التقليدي - بزعمهم وقد قرعت زوجها، أبا سفيان، عندما أعلن 
)إسلامه( تحت وطأة الخوف الذي ألمَّ به عندما رأى قوة الجيش الإسلامي الذي كان 
يقوده رسول الله  لفتح مكة.. »فقامت إليه هند بنت عتبة، فأخذت بشاربه، فقالت: 
اقتلوا الحميت الدسم الأحَمس، قبح من طليعة قوم! قال: ويلكم لا تغرنكم هذه من 

أنفسكم فإنه قد جاءكم ما لا قبل لكم به..«))).

وقد حفلت كتب التاريخ والسير بالوقائع التي لا تقبل الشك، والتي يقر ويعترف 
العداوة  تأصل  الاكيدة،  الوقائع  أكدت هذه  أنفسهم، وقد  الأمويون  الجميع حتى  بها 
والحقد في نفوس آل أمية، والتي برزت، لا بمعارك كلامية أو ضغائن كانت في الصدور 
وحسب، وإنما بمعارك دموية )وحقد مقدس( موروث في صدور أفراد العائلة الأموية 
 على أعدائهم، أفراد العائلة الهاشمية، ثم العلوية فيما بعد، وعلى عميدها الإمام علي
وأولاده وأحفاده وأتباعه. فإن علينا أن نتساءل: هل سكنت هذه الحرب فجأة بمجرد 

))) ابن هشام: السيرة النبوية: م2 ج4 ص405.



مو�سوعة الثورة الح�سينية266

أبو  بعد، ومنهم  يسلموا  لم  الذين  بعام، وعفوه عن  وفاته  قبل   مكة،  النبي  دخول 
فيما دخل  الدخول  بداً من  أن لم يجدا  بعد  أعلنا إسلامهما  اللذان  سفيان وابنه معاوية، 
المغلوبين من آل  أولئك  البغضاء والعداوة في صدور  نار  انطفأت  الناس..؟ وهل  فيه 
ريحها..؟  مع  والسير  الإسلامية  العاصفة  أمام  رؤوسهم  لاخفاء  اضطروا  الذين  أمية 
وهل حل الرضا، محل نوازع السخط والغضب والحسد التي اضطرمت في صدورهم 
طيلة عقود طويلة من الزمن؟. هكذا فجأة دون مقدمات مع أن الحرب كانت تتصاعد 
حلت  انتكاسة  أكبر  يعني  كان  الذي  الدين  في  الدخول  اعلانهم  قبيل  ذروتها  وبلغت 
بمجدهم الموهوم الذي زعموه يفوق الأمجاد القرشية والعربية كلها؟ وهل محا الإسلام 
الذي لم يدخل تلك الصدور ولم يعمرها، ما تأصل فيها من كره لأعدائهم التقليديين 
من آل الرسول ، الذين هدموا آخر ما تبقى لهم من حصون العز والشرف المزعومة.

كيف لأحد أن يزعم ذلك، ويتجاهل ما صرحوا هم به - وبرز على ألسنتهم ومن 
خلال تصرفاتهم - حتى بعد انضمامهم العلني إلى حضيرة الإسلام..؟ 

 بين حقد �أمية على ها�شم وحقد �آل �أبي �سفيان على �آل محمد

ازداد  والذي  هاشم،  بني  على  المدمر  القائم  الأموي  الحقد  نتاج  معاوية  كان  لقد 
بعد ظهور الإسلام وتشرف الناس جميعاً بالانتماء إليه وشهادتهم بعد )لا إله إلا الله أن 
محمداً رسول الله( إليهم وإلى البشرية جمعاء، وهل هم إلا كبقية الناس، وهل عليهم إلا 
الناس مع  الناس جميعاً، ويعلنوا أن محمداً رسول الله كما أعلنت  أن يشهدوا كما شهد 
أبا سفيان قد فعل ذلك عندما وصل السيف إلى رقبته وأوشك أن يطيح  أن زعيمهم 
برأسه، كما رأينا، وقد حاول معاوية أن يوهم الناس بأن بني عبد مناف وفي مقدمتهم 
هاشم وأمية، لم يكونوا مختلفين بالقدر الذي يوجب العداوة والحقد بينهم إلى الأبد، وإن 
هذه )العداوات البسيطة( أصبحت في ذمة التاريخ وأنه لم يكن يتصرف بوحي من ذلك 



267 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

الحقد الموروث والعداوة المتأصلة.

صحيح ».. إنما كان بنو عبد مناف أهل بيت واحد، شرفُ بعضهم لبعض شرف، 
بين  ظهرت  عداوات  أن  إلا  هشام،  ابن  أوضح  كما  فضل«)))  لبعض  بعضهم  وفضل 
، ثم بين هاشم وأمية ثانياً، أدت إلى أن يستثمر أمية الحقد  قريش وبني عبد مناف أوًال
محاولة  في  ذلك  بعد  زعامتها  ادعاء  ثم  قريش  إلى  انحيازه  ويعلن  هاشم  على  القرشي 
لكسبها ضد الزعامة الهاشمية المتصاعدة والتي توجت بظهور نبي الرحمة. واعلان 

رسالته ونشرها بين العرب وعموم الناس.

لقد كانت الزعامة لهاشم، وقد ولي الرفادة والسقاية »وذلك أن عبد شمس كان 
ذا ولد، وكان هاشم موسراً، وأول من سنَّ  يقيم بمكة، وكان مقًال  قلما  رجًال سفاراً 
كان  وإنما  بمكة،  الثريد  أطعم  من  وأول  والصيف،  الشتاء  رحلتي  لقريش:  الرحلتين 

اسمه عمراً، فما سمي هاشمًا إلا بهشمه الخبز بمكة لقومه.

ثم ولي عبد المطلب بن هاشم السقاية والرفادة بعد عمه المطلب، فأقامها للناس 
وأقام لقومه ما كان آباؤه يقيمون قبله لقومهم من أمرهم، وشرف في قومه شرفاً لم يبلغه 

أحد من آبائه، وأحبه قومه وعظم خطره فيهم..«.)))

وبلغ قمة المسجد حين ذهب ليحفر زمزم، وهنا بدأت أول بادرة من بوادر الخلاف 
بينه وبين قريش، حينما حاولت منعه من حفر البئر ثم مشاركته فيها عندما رأت عزمه 
على الاستمرار في ذلك، وقد خاب مسعاها في ذلك أيضاً ».. ثم إن عبد المطلب أقام 
قبلها يسقى عليها الحاج،  التي كانت  البئار  سقاية زمزم للحجاج.. فعفّت زمزم على 
المياه،  من  سواها  ما  على  ولفضلها  الحرام،  المسجد  من  لمكانها  إليها  الناس  وانصرف 

))) السيرة النبوية: ابن هشام ، م1 ص150 وراجع الكامل في التاريخ: ج2، والطبري: ج2.
))) السيرة النبوية: ابن هشام ، م ١ ص١٣٥ - ١٣٦ - ١٤٢.



مو�سوعة الثورة الح�سينية268

بنو عبد مناف على قريش كلها  ، وافتخرت بها  إبراهيم  بن  بئر إسماعيل  ولأنها 
وعلى سائر العرب..«))) لأنهم كانوا - كما رأينا أهل بيت واحد، شرف بعضهم لبعض 

شرف، وفضل بعضهم لبعض فضل..

وإلى هنا يبدو أن أمر العلاقات كان طبيعياً بين أفراد الأسرة القرشية الكبيرة، آل 
عبد مناف.

لقد بدأ الخلاف عندما دب الحسد في نفس حرب بن أمية على عبد المطلب، فحرض 
أناساً لقتل أحد ندمان عبد المطلب، وأجارهما عندما اكتشف هذا الأمر ولامه وطلبهما 
منه.. »فأخفاهما فتغالظا في القول حتى تنافرا إلى النجاشي ملك الحبشة فلم يدخل بينهما 
فجعلا بينهما نفيل بن عبد العزى جد عمر بن الخطاب.. الذي قال لحرب: يا أبا عمرو 
أتنافر رجًال هو أطول منك قامة، وأوسم وسامة، وأعظم منك هامة، وأقل منك ملامة 
وإنك  هذا،  لأقول  وإني  مددا؟  منك  وأطول  صفدا،  منك  وأجزل  ولداً،  منك  وأكثر 
نافرت  العشيرة، ولكنك  المريرة لحبل  العرب، جلد  الصوت في  رفيع  الغضب،  لبعيد 

منفراً..«))).

»وولي هاشم بعد أبيه عبد مناف ما كان إليه من السقاية والرفادة، فحسده أمية بن 
عبد شمس على رياسته واطعامه فتكلف أن يصنع صنيع هاشم فعجز عنه، فشمتت به 

ناس من قريش، فغضب ونال من هاشم ودعاه إلى المنافرة...«))).

وكانت نتيجة ذلك أن خسر أمية )قضيته( أمام هاشم وغاب عن مكة بالشام عشر 

))) السيرة النبوية: ابن هشام: ج1 ص١٤٧-150.
))) الكامل في التاريخ: ابن الأثير:ج3 ص٥٥٢ -٥٥٣-٥٥٤ وراجع الطبري: ج١ص504 وما 

بعدها.
)))الكامل في التاريخ: ابن الأثير:ج1 ص٥٥4.



269 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

سنين »فكانت هذه أول عداوة وقعت بين هاشم وأمية«))).

كان أمية إذاً أقل امكانات من هاشم، وما كان يستطيع مجاراته في أي أمر حتى من 
ناحية المظهر والشكل، وكان لا بد أن يسعى لسد عقدة النقص فيه لمطاولة هاشم، إلا 
أن الادعاء والعجز كانت نتيجتهما أن يسعى لإنزال هاشم عن مراتبه ومآثره ومواضعه 
في المجتمع ليكون بمستواه، وإلا كيف تتجلى عقدة النقص وكيف يتجلى الحسد، إن لم 

يكن بالنيل من الآخرين والسعي لتدمير)الخصم( بل المجتمع بأسره إن أمكن... 

ولا بد أن يكشف الإنسان نفسه أمام أهله والمقربين إليه، ولا بد أن ينحازوا إليه 
ويتعاطفوا معه بدافع العلاقة الحميمة ويتبنوا أفكاره وموافقه، وهكذا فإننا لا نستغرب 
امتداد العداوة والكره واتساعهما بين أفراد العائلة الأموية فيما بعد لتكون تقليداً وأمراً 
عائلياً تتبناه هذه العائلة بأجمعها، وكأن ما يجمع بينها ويوحد أواصرها هو الكره الذي 

اختصت به تجاه ذوي القربى من آل هاشم.

الأساليب، حتى  بمختلف  التعبير عن سخطها  أن تحاول  الطبيعي  أن من  ونجد 
وإن لم تكن مشروعة أو شريفة، فمن يحسب أنه قد تمرغ في الوحل لا يهمه بل يسره أن 

يتمرغ الآخرون معه.

  قري�ش تتبنى الحقد الأموي على الر�سول و�أهل بيته

آل  يقل عن حقد  يكن  لم  الكبيرة  قريش وعوائلها  كبار رجال  أن حقد  ولا شك 
أمية على آل هاشم، فهاشم كان - كما يبدو - قد استأثر بكل الأمجاد لنفسه وأولاده، 
وهذا كان - بنظرهم - عامًال لتجريدهم من مراكز النفوذ والقوة والتأثير والمجد. ولا 
شك أنهم حاولوا تأليب أمية وآل أمية على آل هاشم وتأجيج عوامل الكره والبغضاء 

))) الكامل في التاريخ: ج1 ص٥٥٤.



مو�سوعة الثورة الح�سينية270

والتحاسد بينهم عندما شمت بأمية ناس من قريش، كما رأينا في كامل ابن الأثير قبل 
قليل.

الذي  بالمقدار  إلا  تتفرق  قريش  جعلت  التي  التفاصيل  في  نخوض  أن  يهمنا  ولا 
يفيدنا في هذه الدراسة، ولعل سبب الفرقة يرجع إلى المنافسة على الرفادة والسقاية »فإن 
بني عبد مناف بن قصي، عبد شمس، وهاشمًا، والمطلب، ونوفلًا أجمعوا أن يأخذوها من 
بني عبد الدار لشرفهم عليهم وفضلهم، فتفرقت عند ذلك قريش، فكانت طائفة من 

بني عبد مناف، وطائفة مع بني عبد الدار«))).

وقد تجلت عداوة قريش واضحة لسليل هاشم، محمد بن عبد الله  عندما أمر 
الذين  الصحابة  من  القبائل  في  من  على  قريش  واشتدت   ..« ونشرها  دعوته  بإعلان 
أسلموا فوثبت كل قبيلة على من فيها من المسلمين يعذبونهم ويفتنونهم عن دينهم ومنع 
الله  إلى منع رسول  بني هاشم فدعاهم  أبو طالب في  بعمه أبي طالب وقام  الله رسوله 

فأجابوا إلى ذلك واجتمعوا إليه إلا ما كان من أبي لهب..«))).

ومع أبي لهب كان أشد الناس عداوة للرسول ، الأسود بن عبد يغوث بن وهب 
ابن عبد مناف والحارث السلمي والوليد بن المغيرة وأبو جهل وأمية وأبّي ابنا خلف، 
والد  السهمي  وائل  بن  والعاص  المغيرة  بن  الفاكه  بن  قيس  وأبو  مُعَيط  أبي  بن  وعُقبة 
عمرو بن العاص والنضر بن الحارث بن عبد الدار، وأبو سفيان بن حرب، والحكم بن 

أبي العاص والد مروان وغيرهم، أسلم بعضهم عام الفتح))).

وبلغ من حقد قريش على النبي أنها لم تكتف بأذاه في مكة وإنما حاولت النيل من 

))) الكامل في التاريخ: ج1 ص٥٥8.
))) الكامل في التاريخ: ج1ص٥٨٧ - ٥8٨.

))) الكامل في التاريخ: ج1ص ٥٩٢ - ٥٩٦.



271 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

أصحابه المهاجرين إلى الحبشة، عندما رأت »أن المهاجرين قد اطمأنوا بالحبشة وأمنوا 
الله  وعبد  العاص  بن  عمرو  فبعثوا  بينهم  ائتمروا  صحبتهم  أحسن  قد  النجاشي  وأن 
أن مسعاهم فشل ورفض  إلا  أعيان أصحابه«)))،  وإلى  إليه  أمية ومعهما هدية  أبي  ابن 
النجاشي تسليم أصحاب النبي  إليهم. »ولما رأت قريش الاسلام يفشو ويزيد وأن 
المسلمين قووا بإسلام حمزة وعمر وعاد إليهم عمرو بن العاص وعبد الله بن أمية من 
ائتمروا في أن يكتبوا كتابا  النجاشي بما يكرهون من منع المسلمين عنهم وأمنهم عنده 
يتعاقدون فيه على أن لا ينكحوا بني هاشم وبني المطلب ولا ينكحوا إليهم ولا يبيعوهم 
ولا يبتاعوا منهم شيئاً فكتبوا وتعاهدوا على ذلك ثم علقوا الصحيفة في جوف الكعبة 
توكيدا لذلك الأمر على أنفسهم«))) وكان من المحرضين على هذا الحلف هند بنت عتبة 
والدة معاوية التي شجعت أبا لهب على موقفه المعادي من الرسول  وإذا حاولنا سرد 
الأحداث التي تصدت فيها قريش للرسول ، لاحتاج الأمر منا كتاباً خاصاً... غير 
أن استسلام قريش في النهاية لهذا الدين على رغم أنفها، وكان الأمر كما خاطبهم رسول 
: »... وأما أنتم يا معشر قريش، فوالله لا يأتي عليكم غير كثير حتى تدخلوا  الله  قائًال
فيما تنكرون وأنتم كارهون. فكان الأمر كذلك«))) وأسلموا عام الفتح ومنهم من كان 

.من أشد الناس عداوة له

وكان أبو سفيان وزوجه هند بنت عتبة وابنهما معاوية ممن أسلموا ذلك العام كما 
أخبر الرسول الكريم  وهم كارهون.

))) الكامل في التاريخ: ج1 ص ٥٩٨-٥٩٩.
))) الكامل في التاريخ: ج1 ص604، »ثُمّ إنّ قُرَيْشًا اشْتَدّ أَمْرُهُمْ للِشّقَاءِ الّذِي أَصَابَهُمْ فيِ عَدَاوَةِ 
وَرَمَوْهُ  وَآذَوْهُ  فَكَذّبُوهُ  سُفَهَاءَهُمْ   اللّه برَِسُولِ  فَأَغْرَوْا  مِنهُْمْ  مَعَهُ  أَسْلَمَ  وَمَنْ   اللّه رَسُولِ 

باِلشّعْرِ وَالسّحْرِ وَالْكِهَانَةِ وَالْجُنوُنِ..« السيرة النبوية: ج1 ص٢٨٩.
))) الكامل في التاريخ: ج1 ص608.



مو�سوعة الثورة الح�سينية272

�أبو �سفيان.. عداوة الر�سول و�أهل بيته في مقدمة �أولوياته دائماً

وما عسانا فاعلين في هذه الدراسة المخصصة لموضوع محدد، عندما نريد استعراض 
التاريخ  أمية قبل دخولهم الصوري في الإسلام، فكتب  مواقف أبي سفيان وهند وآل 
منع  على  حريصاً  كان  سفيان  أبا  أن  على  أجمعت  وقد  ذلك،  عن  الحديث  في  أسهبت 
 إليه أرسلوا  الذين  قريش  رؤساء  من  النفر  ضمن  وكان  رسالته  أداء  من   النبي
يحثونه على التخلي عن رسالته ويمنونه الأماني، وكان أبو سفيان مصراً على عدم الدخول 
يستمع  لا  أن  الثقفي على  والأخنس  أبا جهل  وعاهد  به،  اقتنع  وإن  حتى  الإسلام  في 
فيما سمع  القرآن، وقال للأخنس عندما سأله عن رأيه   للرسول وهو يصلي ويتلو 
».. والله لقد سمعت أشياء أعرفها وأعرف ما يراد بها، وسمعت أشياء ما عرفت معناها 
ولا ما يراد بها..«))) غير أن أبا جهل كان أكثر جرأة وصراحة من أبي سفيان، إذ لخص 
الشرف،  مناف  عبد  وبنو  نحن  تنازعنا   ...« للأخنس  قائًال   للرسول عدائه  قضية 
أطعموا فأطعمنا، وحملوا فحملنا، وأعطوا فأعطينا، حتى إذا تجاثينا على الركب، وكنا 
ندرك مثل هذه، والله لا  السماء، فمتى  الوحي من  يأتيه  نبي  منا  قالوا:  كفرسي رهان، 

نؤمن به أبداً ولا نصدقه..«))).

هكذا فهم أبو جهل الأمر، فكأن الرسالة نزلت على بني عبد مناف كلهم، وهكذا 
فهم أبو سفيان الأمر، فكأن الرسالة نزلت على بني هاشم كلهم، وإنها لهم وحدهم دون 
سائر الناس، وكأن الناس ليسوا كلهم مدعوين للدخول في الإسلام لا فرق بينهم جميعاً 

مهما اختلفت ألوانهم وأجناسهم وقبائلهم.

أمر  وكأنه  والأهل،  العشيرة  سوى  ترى  لا  رعناء  جاهلية  عصبية  أمر  الأمر  كان 

))) السيرة النبوية: ابن هشام:ج ١ ص٣١٦.
))) السيرة النبوية: ابن هشام:ج1 ص٣١٦.



273 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

حسد ألمَّ ببعض النفوس المريضة فتصدت للإسلام بنفس الشراسة التي تصدى بها له 
أبو جهل وأبو سفيان وأضرابهما.

عداوة الله ور�سوله �ستار للحقد الموروث

ضين على رسول الله وخصوصاً  كان أبو سفيان أحد الذين كانوا في مقدمة المحرِّ
الندوة مع بعض أشراف قريش،  دار  المدينة وقد كان حاضراً اجتماع  إلى  قبيل هجرته 
بن  وشيبة  ربيعة  بن  عتبة  سفيان،  لأبي  إضافة  شمس  عبد  بني  من  حضروا  ممن  وكان 

ربيعة، وقد انتهب دور بعض من هاجروا مع النبي.

وفي معركة بدر قتل حنظلة بن أبي سفيان بن حرب بن أمية بن عبد شمس وعتبة 
ابن ربيعة بن شمس وشيبة بن ربيعة بن عبد شمس، قتلهم علي وحمزة، كما أسر عمرو 
ابن أبي سفيان... وعتبة بن ربيعة وهو أبو هند أم معاوية، وقد كان لقتله أثر كبير في 
نفسها، أسال أحزانها وأثار شجونها وأحقادها على من قتلوه. وقد رثته بقصائد عديدة 

تقطر مقتاً وحقداً وغضباً))).

لقد كان رد فعل آل أمية على قتلاهم في بدر عنيفاً، وقد ازداد دورهم التحريضي 
على النبي والإسلام »... فكان أبو سفيان.. حين رجع إلى مكة، ورجع فلُّ قريش 
مئتي  في  فخرج   ًمحمدا يغزو  حتى  جنابة،  من  ماءٌ  رأسه  يمس  لا  أن  نذر  بدر،  من 
ناحية منها... فحرقوا في  فأتوا  المدينة،  راكب من قريش، فبعث رجاًال من قريش إلى 
أصوار من نخل بها، ووجدوا بها رجًال من الأنصار وحليفاً له في حرث لهما، فقتلوهما، 
ثم انصرفوا راجعين، ونذر بهم الناس، فخرج رسول الله في طلبهم.. وقد فاته أبو 

سفيان وأصحابه..«))).

))) راجع السيرة النبوية : ابن هشام: ج ٢ ص٣٨ - ٤٠.
))) السيرة النبوية : ابن هشام:ج2 ص ٤٤-٤٥.



مو�سوعة الثورة الح�سينية274

وقد استعد أبو سفيان وكفار قريش ممن أصيب آباؤهم واخوانهم وأبناؤهم يوم 
بدر مثل عبد الله بن أبي ربيعة وعكرمة بن أبي جهل، وصفوان بن أمية لشنِّ حرب كبيرة 
تابعها من  المسلمين »فخرجت قريش بجدها وجدها وحديدها وأحابيشها ومن  على 
بني كنانة، وأهل تهامة، وخرجوا معهم بالظُّعن )النساء في الهوادج(؟ التماس الحفيظة،  

فخرج أبو سفيان بن حرب، وهو قائد الناس، بهند بنت عتبة.

معناها  )كلمة  اً  وَهي قالت:  بها،  مر  أو  بوحشي  مرت  كلما  عتبة  بنت  هند  وكانت 
الاغراء والتحضيض( أبا رسمة، اشف واستشف..

وقد قال أبو سفيان لأصحاب اللواء بني عبد الدار يحرضهم بذلك على القتال:

يا بني عبد الدار، إنكم قد وليتم لواءنا يوم بدر، فأصابنا ما قد رأيتم، وإنما يؤتى 
الناس من قبل راياتهم، إذا زالت زالوا، فإما أن تكفونا لواءنا، وإما أن تخلوا بيننا وبينه، 
فنكفيكموه، فهمّوا به وتواعدوه وقال: نحن نسلم إليك لواءنا، ستعلم غداً إذا التقينا 

كيف نصنع! وذلك أراد أبو سفيان.

فلما التقى الناس، ودنا بعضهم من بعض، قامت هند بنت عتبة في النسوة اللاتي 
معها، وأخذن الدفوف يضربن بها خلف الرجال، ويحرضنهم، فقالت هند فيما تقول:

ويه���������ا حم���������اة الأدب�����������ارويه������ا ب���ن���ي ع���ب���د ال������دار 
ضرباً بكل بتار

وتقول:

ن���ع���ان���ق  ت����ق����ب����ل����وا  ون��������ف��������رش ال�������ن���م���ارقإن 
ن����ف����ارق ت�������دب�������روا  ف�������������راق غ����ي���ر وام��������قأو 

ووقعت هند بنت عتبة، والنسوة اللاتي معها، يمثلن بالقتلى من أصحاب رسول 



275 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

الله يجدعن الآذان والآناف، حتى اتخذت هند من آذان الرجال وآنفهم خدماً )الخدم: 
الخلخال( وقلائد، وأعطت خدمها وقلائدها وقرطها وحشيا، غلام جبير بن مطعم، 
وبقرت عن كبد حمزة، فلاكتها، فلم تستطع أن تسيغها، فلفظتها، ثم علت على صخرة 

مشرفة فصرخت بأعلى صوتها فقالت: 

سُعرِ ن��ح��ن ج��زي��ن��اك��م ب��ي��وم ب��در ذات  الحرب  بعد  والحرب 
صبر م��ن  لي  عتبة  ع��ن  ك��ان  وب��ك��ريم��ا  وع���م���ه  أخ����ي  ولا 
نذري وقضيتُ  نفسي  ص��دريشفيتُ  غليل  وح�يش  شفيتَ 
ح��ت��ى تَ����رمَّ أع��ظ��م��ي في ق�ربيف��ش��ك��ر وح��ش�يّ ع�ل�يَّ ع��م��ري

وقالت:

بأحد نفسي  حم��زة  م��ن  الكبدشفيت  ع��ن  بطنه  ب��ق��رت  حتى 
أجد كنت  ما  ذاك  عني  المعتمد اذه��ب  الشديد  الحزن  لذعة  من 
برد بشؤبوب  تعلوكم  كالأسد))) والحرب  عليكم  أقداماً  تقدم 

وقد كان الحليس بن زبان.. قد مر بأبي سفيان، وهو يضرب في شدق حمزة بن عبد 
المطلب بزجّ الرمح ويقول: ذُق عقق؛ فقال الحليس: يا بني كنانة، هذا سيد قريش يصنع 

بابن عمه ما ترون لحمًا.

صرخ  ثم  الجبل،  على  أشرف  الانصراف،  أراد  حين  حرب،  بن  سفيان  أبا  إن  ثم 
بأعلى صوته فقال: أنعمت فعال، وإن الحرب سجال، يوم بيوم، اعلِ هبل.

وأراد الرجوع إلى المدينة، ليتأمل بقية أصحاب رسول الله، فقال لهم صفوان بن 

أباح  قد   إن رسول الله مكة  فتح  الدعوة حتى  مراحل  للمسلمين في كل  أذاها  من  وبلغ   (((
دمها مع ثلاث نسوة أخريات »قال الواقدي: أمر رسول الله بقتل ستة نفر وأربع نسوة... ومن 

النساء هند بنت عتبة بن ربيعة..« الطبري:ج٢ ص١٦١ إلا أنها أعلنت )إسلامها( وبايعت.



مو�سوعة الثورة الح�سينية276

أمية بن خلف: لا تفعلوا، فإن القوم قد حربوا، وقد خشينا أن يكون لهم قتال غير الذي 
كان، فارجعوا فرجعوا..«))).

وقد حاول أبو سفيان اعادة الكرة في شعبان سنة أربع، إلا أنه تراجع، وقد أرادت 
اليهود تحريض قريش على الرسول وأصحابه فوفدوا إليهم من المدينة لهذا الغرض، 
»فخرجت  استعدت  إذ  مسعاهم  في  نجحوا  وقد  زعمائهم  من  جماعة  إليهم  وأرسلوا 
قريش، وقائدها أبو سفيان بن حرب. وخرجت غطفان..«))) لحرب الرسول الذي 
الناس على  استعد لهم استعداداً جيداً، وأمر بحفر الخندق، ورغم تحريض أبي سفيان 
منازلة الرسول وحربه، إلا أنه تراجع في النهاية بعد فشل قريش وحلفائها في ادامة 

الحصار تحت وطأة الظروف الجوية القاسية.

�إ�سلام �أم ا�ست�سلام.. �أبو �سفيان يرى النبوة ملكاً

وقد ظل أبو سفيان يكيد لرسول الله والمسلمين، حتى دخل مقهوراً فيمن دخل 
معه من قريش في الدين الجديد عام الفتح، وأعلن إسلامه بعد أن لم يكن من الأمر بد، 
وصدقت نبوءة رسول الله فيهم »... فوالله لا يأتي عليكم غير كثير، حتى تدخلوا فيما 

تنكرون وأنتم كارهون« فكان الأمر كذلك.

)�أ�سلم( �أبو �سفيان، فكيف كان �إ�سلامه...؟

ذهب في جيش المسلمين إلى حنين، ورسول الله قائد ذلك الجيش، وكانت الكرة 
 على المسلمين، والحرب كرّ وفرّ.. انهزم أناس كثيرون »ورأى من كان مع رسول الله
أبو  فقال  الضغن  من  أنفسهم  في  بما  منهم  رجال  تكلم  الهزيمة  مكة  أهل  جفاة  من 

))) السيرة النبوية: ابن هشام:ج2 ص61- 104 وراجع الطبري: م ٢ ص59 وما بعدها.
))) السيرة النبوية: ابن هشام:ج2 ص215 والطبري: م 2 ص91 وما بعدها.



277 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

سفيان بن حرب لا تنتهي هزيمتهم دون البحر وإن الأزلام لمعه في كنانته«))).

وقبلها.. عند فتح مكة و )إسلامه( مقهوراً، خاطب العباس عم النبي عندما 
مكة  لدخول  طريقها  في  كانت  التي  المسلمين  جيوش  لرؤية  المضايق  بأحد   حبسه 
».. والله يا أبا الفضل لقد أصبح ملك ابن أخيك الغداة عظيمًا، قال )العباس(، قلت: يا 

أبا سفيان، إنها النبوة. قال: فنعم إذاً«))).

فهل كان أبو سفيان مقتنعاً بنبوة محمد، وهو لم يعلن شهادته إلا بعد أن أنذر 
بشدة ؟

لقد رأى أن الأمر أمر منافسة على ملك وسلطان ورأى أنه قد خسر جولة الصراع 
...وربما سينجح بنوه في جولات لاحقة مع آل محمد ،مع محمد

إن عقلية أبي سفيان لم تفهم الإسلام ولم تستوعبه أو تهضمه، ومن المؤكد أنه أنشأ 
أولاده وعائلته على نفس فهمه وتصوراته وقيمه )التجارية( المصلحية البحتة.. وهكذا 
نشأ معاوية على نفس تصوراته وقيمه ومثله.. »مهما يقل الناس في معاوية من ذلك، فقد 
كان معاوية هو ابن أبي سفيان قائد المشركين يوم أحد ويوم الخندق، وهو ابن هند التي 
أغرت بحمزة حتى قتل ثم بقرت بطنه ولاكت كبده، وكادت تدفع النبي نفسه إلى 
أسلموا  الذين  وأمثاله من  معاوية  المسلمون يسمون  الكريم... وكان  الجزع على عمه 
»اذهبوا  بآخره، ومن الذين عفا النبي عنهم بعد الفتح، بالطلقاء، لقول النبي لهم: 

فأنتم الطلقاء«))).

وآذى  آذاه  من  على  يُبقي   الله رسول  جعل  الذي  هو  الإسلام  خلق  كان  لقد 

))) السيرة النبوية: ابن هشام:ج2 ص443. والطبري: م2 ص168.
)))السيرة النبوية: ابن هشام:ج2 ص٤٠٤.

))) الفتنة الكبرى: طه حسين: ج٢ ص١٤، دار المعارف.



مو�سوعة الثورة الح�سينية278

المسلمين من قريش وغيرها وأن يتألفهم، لأنه يعلم أنهم ليسوا بمستوى من آمن قبل 
الفتح... وكان موقفه من أبي سفيان»صاحب العير يوم بدر، وصاحب الجيش يوم أحد 
وفي يوم الخندق...«))) متسامحاً بعيداً عن روح الانتقام والحقد التي ما كان لها أن تكون 
في رسول المحبة والإنسانية؛ مع أن الأمر بلغ بالرسول أنه رغب في قتله بعيد موقعة 

أُحد وأرسل عمرو بن أمية الضيمري إلى مكة لهذا الغرض.)))

التقرب من مواقع النفوذ

ومع أنه أصبح شخصاً عادياً في ظل الدولة الإسلامية الجديدة، إلا أنه كان يقرب 
من الخلفاء بعد رسول الله... فقد أقر له أبو بكر - بوصية من عمر - ما بيده من 
ويحرض  المشاكل  ويثير   الله رسول  بعد  خلافته  على  يعترض  لئلا  الصدقة  أموال 
الناس، كما كان عمر بن الخطاب »يفرش فراشاً في بيته في وقت خلافته، فلا يجلس عليه 
إلا العباس بن عبد المطلب وأبو سفيان بن حرب ويقول: هذا عم رسول الله وهذا 

شيخ قريش«))).

ولعل أبا سفيان كان يجد دعمًا معنوياً كبيراً له بهذا التقريب، ويخطط لاستغلاله في 
المستقبل، بعد أن رأى منفذاً للدخول ثانية والصعود إلى )قمة( المجتمع القرشي الذي 
لم يكن بأجمعه متشبعاً بقيم الإسلام ومثله وتصوراته خصوصاً بعد أن كلف ابنه يزيد 
بولاية الشام.. ثم ابنه معاوية في عهد عمر ووفاة يزيد، وقد أصبح معاوية في عهد عثمان 

والياً على الشام كلها )سوريا والأردن وفلسطين ولبنان الآن(.

))) محمد بن يزيد المبرد، أبو العباس )المتوفى : 285هـ(: الكامل في الأدب: دار الفكر - بيروت 
ج١ ص٢١٧-٢١٨ والعقد الفريد:ج٢ص ١٤٧.

))) راجع الطبري: ج2 ص٧٩.
))) الكامل في الأدب: ص٢١٧، والعقد الفريد: ج٢ص١٤٧.



279 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

إن صعود عثمان - وهو من آل أمية - إلى الخلافة ولَّد طموحاً كبيراً في نفس معاوية 
الذي كان يحكم في مساحة شاسعة من الدولة الإسلامية - للحلول محله في المستقبل.

أن  رأى  أنه  إلا   ،علي الإمام  لمنافسة  أهًال  ليس  بأنه  تامة  قناعة  على  أنه  ومع 
أناساً يقلون عن مستواه قد نافسوه فعًال )وفازوا( عليه فعًال واستأثروا بالخلافة دونه. 

وسنتكلم عن هذا الموضع بعون الله فيما بعد.

معاوية.. الولد �سر �أبيه

ويبدو أن معاوية كان متأثراً بأبيه أبي سفيان إلى حد بعيد، فكان يشاوره في أموره 
أبو سفيان مما يستهان )بدهائه( وقدرته  كلها ويستمع إلى نصائحه وتوجيهاته، فليس 
على كظم غيظه وغضبه. وذلك يتيح له التخلص من بعض المواقف الصعبة واجتيازها 
على حساب منافسيه أو أعدائه. لقد أخبر معاوية عمر، عندما أمره أن يقتص من عمرو 
ابن العاص عند لطم هذا الأخير له ».. إن أبي أمرني ألا أقضي أمراً دونه. فأرسل عمر 
إلى أبي سفيان. فلما آتاه ألقى له وسادة وقال: قال رسول الله »إذا أتاكم كريم قوم 
فأكرموه« ثم قص عليه ما جرى بين عمرو ومعاوية فقال: لهذا بعثت إلي؟ أخوه وابن 

عمه؛ وقد أتى غير كبير، وقد وهبت ذلك له«))).

لقد كانت خيانات أبي سفيان وعدم حفاظه على ما يؤتمن عليه معروفة، وقد عاقبه 
عمر على ذلك، ويبدو أن المال كان إلهه المعبود ونقطة الضعف الكبيرة فيه، وقد أورث 
ذلك بنيه فيما بعد...))) وقد عاقبه عمر عدة مرات على ذلك، ولم يكن يخجل من وقوفه 

))) العقد الفريد: ابن عبد ربه الأندلسي - تحقيق د. عبد المجيد الترحيني - دار الكتب العلمية 
لبنان-1404 - ١٩٨٣ط١: ج١ص١٨.

))) راجع العقد الفريد: ص٤٦ -٤٨.



مو�سوعة الثورة الح�سينية280

على أبواب الملوك واستجدائه عطاياهم رغم ادعائه أنه سيد قومه))). 

ومع كل دهاء أبي سفيان ومكره الذي أورثه ابنه معاوية، فإنه لم يكن يستطيع اخفاء 
بعض ما تجيش به نفسه من بغض للإسلام ومن قيم جاهلية مترسبة.. »القحذمي قال 
ضرب عمر رجًال بالدرة فنادى: يا لقصي! فقال أبو سفيان: يا بن أخي، لو قبل اليوم 
تنادي قصياً لأتتك منها الغطاريف. فقال له عمر: اسكت لا أباً لك. قال أبو سفيان: 

ها، ووضع سبابته على فيه«))).

إياه، كما لم ينزعج من عقوبات أخرى كان  إنه لم ينزعج من نهر عمر له وتقريعه 
ينزلها به. فمسألة الكرامة لم تكن تبدو حساسة لديه إلا في الحالات التي يشعر بها ان 
ويعزو  إهانة،  كل  وينسى  النظر  يغض  فكان  غيرها  في  أما  مهددة،  أصبحت  مصالحه 

سكوته عنها أنه من باب الدهاء والحلم وسعة الصدر.

مكر موروث.. الب�س لكل حالة لبو�سها

لقد أراد رجل أن يغريه على عثمان عندما حجبه هذا عن بابه فقال له: »يا أبا سفيان 
ما كنت أرى أن تقف بباب مضري فيحجبك، فقال أبو سفيان: لا عدمت من قومي 
من أقف ببابه فيحجبني«))). وربما كان الذي حجبه غير عثمان لأزعجه ذلك وحاول 

النيل منه أو الطعن فيه.

))) فقد روي عنه أنه قال »أهديت لكسرى خيًال وأدماً. فقبل الخيل ورد الأدم، وأدخلت عليه، 
من  حظي  أهذه  واجوعاه!  فقلت  عنده،  كانت  مخدة  إليَّ  فألقى  عِظَمه،  من  وجهان  وجهه  فكأن 
كسرى بن هرمز؟ قال: فخرجت من عنده، فما أمر على أحد من حشمه إلا أعظمها، حتى دُفعت 

إلى خازن له: فأخذها وأعطاني ثمانمائة اناء من فضة وذهب«، العقد الفريد: ص٢٨٨.
))) العقد الفريد: ص٤٨.
))) العقد الفريد: ص٦٧.



281 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

لقد علم هذا الرجل أن الرياح أتت بما لم تشته سفنه وإن مجده الغابر في الجاهلية ما 
كان له أن يعود إلا إذا أبدى المزيد من التنازل وغض بصره عن كل الاهانات التي تلحق 
به، فربما استطاع العودة إلى مكانته القديمة إذا امتنع عن زج نفسه وعائلته في نزاعات 
وخصومات جانبية قد تطيح بهم إلى الأبد.. وإلا هل يستطيع تناسي مكانته في قومه قبل 

الإسلام وعنجهيته وتكبره وغروره...؟

»العتبي عن أبيه، قال: أهدى ملك اليمن عشر جزائر إلى مكة، وأمر أن ينحرها أعزّ 
قرشّي؛ فقدمت وأبو سفيان عروس بهند بنت عتبة، فقالت له: أيها الرجل، لا يشغلنكّ 
النساء عن هذه المكرمة التي لعلها أن تفوتك. فقال لها: يا هذه، دعي زوجك وما يختاره 
لنفسه! والله ما نحرها غيري إلا نحرته! فكانت في عقلها حتى خرج أبو سفيان في اليوم 

السابع فنحرها«))).

و»كانت عنده العقاب راية قريش..«))).

والذي  )المتضرر( من الإسلام  الرجل  البرود لهذا  الهدوء وهذا  أتى هذا  أين  من 
رسول  آذى  لقد  ورسوله،  الله  على  حرباً  كلها  وكانت  عليه؟  حرباً  كلها  حياته  كانت 
الله وأراد قتله وقتل أصحابه وحرض قريش والعرب عليه وهجاه إلى درجة ألمته 
وآذته وقد قال عليه وعلى آله صلوات الله: »اللهم إنه هجاني وإني لا أقول الشعر، 

فاهجه عني«))).

لقد أفرغ أبو سفيان جعبته واستعمل كل ما بها لضرب الإسلام ورسوله غير 
أنه هزم في النهاية، وطويت آخر صفحة من المجد المزعوم القائم على الباطل وعلى القيم 

))) العقد الفريد: ج٢ ص71.
))) العقد الفريد: ج3 ص267.
))) العقد الفريد:  ج ٦ ص145



مو�سوعة الثورة الح�سينية282

الجاهلية المتدنية. فهل كان هذا التاجر القرشي المقامر الذي ألف المغامرة والاستجداء 
والتسكع على أعتاب الملوك سيقنع بوضعه في ظل الإسلام أم أنه سيستغل كل فرصة 

سانحة للوثوب والنيل من هذا الدين الذي )نال( منه وأعاده إنساناً عادياً بسيطاً؟

�شرف النبوة فاق كل �شرف!

التي حملها  المريضة  بقية المشاعر  وهنا سيضاف الحسد وشعور الهزيمة والذل إلى 
آل أبي سفيان بشكل خاص. وإذ أنهم كانوا مضطرين إلى اخفاء هذه المشاعر أمام كل 
المرارة  فإن  فيه،  عاشوا  الذي  المحيط  في  إسلامهم  أعلنوا  قد  كلهم  والناس  المسلمين، 
ستفيض هنا ولن يستطيع الكبت أن يخفف منها أو من أي شعور بالهزيمة والخذلان، 
إلا أن الادعاء والتعالي يبرز حالما يجد إلى ذلك سبيًال »قيل لمعاوية: أيكم كان أشرف 
لم يكن في  فيهم واحد،  أكثر اشرافاً، وكانوا هم أشرف.  كنا  قال:  بنو هاشم؟  أو  أنتم 
عبد مناف مثل هاشم. فلما هلك كنا أكثر عدداً وأكثر اشرافاً. وكان فيهم عبد المطلب، 
لم يكن فينا مثله. فلما مات صرنا أكثر عدداً وأكثر اشرافاً ولم يكن فيهم واحد كواحدنا. 
فلم يكن إلا كقرار العين، حتى قالوا: منا نبي. فجاء نبي لم يسمع الأولون والآخرون 
بمثله، محمد فمن يدرك هذه الفضيلة وهذا الشرف..؟«))) ورغم ما في هذه الأقوال 
من مغالطات مفضوحة، فإن معاوية لم يستطع - رغم رغبته الاكيدة في ذلك - اخفاء 
شرف شخصيات بارزة من بني هاشم، مثل هاشم نفسه أو عبد المطلب ابنه، إذ أن ذلك 
من  نفسه  منع  يستطع  لم  لكنه  علانية..  به  فاعترف  فعل..  مهما  عليه  قادراً  يكن  لم  أمر 
ادعاء الشرف لآله الكثيرين »الذين كانوا أشرافاً بحكم انتمائهم لعبد مناف وحسب لا 
لفضائل خاصة مذكورة لهم، ولو كانت لذكرها معاوية« لكنه تبجح بأنهم أكثر عدداً، 
إلا   ،محمد حب  على  الأمة  اجماع  أمام  معاوية  ير  ولم  الوحيدة!  الفضيلة  هي  وهذه 

))) البداية والنهاية: ج٨ ص140-١٤١.



283 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

الاستسلام نهائياً عند ذكره، مع أنه رأى أنه الشرف الوحيد المتبقي لآل هاشم، وقد 
ذهب.. ويريد أن يوحي بذلك أن البقية من آل محمد هم كمجموع بني أمية في الشرف، 
وربما أراد أن يقول: أن علياً كمعاوية والحسين كيزيد...!! فملاحظات معاوية ما كان 
لها أن تؤخذ ببساطة من قبلنا، فإيحاءاته مؤثرة مضللة، وستجد أنه سيعمد إلى الكثير منها 
لفعل المزيد من التأثير والتضليل الذي يريد، حتى أنه راح في مناسبات عديدة يدعي 
لأبيه كل شرف وسيادة عبد مناف. فقد قال في إحدى المناسبات: »وقد عرفت قريش 
أن أبا سفيان كان أكرمها وابن أكرمها، إلا ما جعل الله لنبيه فإنه انتخبه وأكرمه«))) 
وهكذا كانت شهادته لأبيه، وربما لنفسه أو لولده كذلك؛ فلم يكن يريد أحداً أن يظن 

أن هناك من هو أكرم منه.

الح�سد ي�ؤجج نار الحقد والعداوة

ولا ينبغي أن تنسى كل هذه العوامل مجتمعة، مع ما أضيف إليها من عوامل أخرى 
الأموية  العلاقات  خارطة  من  وتمسح  بعد،  فيما  المتلاحقة  الأحداث  طبيعة  اقتضتها 
الهاشمية، ولا ينبغي أن تنسى مواقف أبي سفيان وآله المتشنجة تجاه دعوة الإسلام حال 
بمجرد  نهائياً  اختفى  قد  ذلك  كل  أن  مدّع  يدعي  ولكي  بها،  الناس  وتسامع  ظهورها 
انتساب أبي سفيان وأهله إلى الإسلام مضطرين مكرهين بعد ان لم يجدوا بداً من ذلك. 
القهري  الأموي  الانتساب  أي   - ذلك  في  التفكير  لنفسه  يبيح  لا  بعضهم  كان  وإن 
للإسلام - باعتبار أننا كمسلمين مؤمنين ينبغي أن ننظر إلى الجانب الحسن من الأمور 
ولا نشكك بأي امرئ يعلن شهادة الحق )أشهد أن لا إله إلا الله، أشهد أن محمداً رسول 

 الكامل في التاريخ: ج٣ ص٣٤ ومن العجيب أنه كان يفخر بكفر أبيه وحربه على النبي (((
»فما ساد  المضللة  ايحاءاته  أحد  الواحدة، وهذا  العائلة  أموراً تحصل داخل  أن ذلك كانت  ويعتبر 
قريشا وقادهم إلا أبو سفيان بن حرب، فكانت الفئتان تلتقيان ورئيس الهدى منا ورئيس الضلالة 

منا؛ فمهديّكم تحت راية مهدّينا، وضالّكم تحت راية ضالّنا« العقد الفريد: ج٤ ص١٠١.



مو�سوعة الثورة الح�سينية284

الله(. حتى لو كان أبو سفيان نفسه أو معاوية ابنه.

وحسن  أسلموا  الذين  الآخرين  مع  صحيحاً  الأمر  هذا  يكون  أن  يمكن  كان 
إسلامهم، ولم يسجل عليهم أي موقف معاد للإسلام فيما بعد. أما مع هؤلاء الأعداء 
الدائمين للإسلام، والذين وقفوا في مقدمة المعادين لآل بيت النبوة، واتخذ هجومهم 
تدمير  واستهدف  قبل،  من  كان  الذي  المباشر  الاتجاه  بنفس  يكن  لم  جديداً،  )تكتيكاً( 
الإسلام من الداخل بعد أن استعصى عليهم تدميره من الخارج، من خلال إثارة النوازع 
المتدنية والتي كانت منتشرة قبل الإسلام في مجتمع الجاهلية، في مجتمع الإسلام نفسه 

الذي احتوى الجميع وأراد تربية الجميع على مبادئه وقيمه...

ولعلنا ندرك هنا أن الغربلة أو التصفية النهائية لكل جذور الجاهلية وبذورها، ما 
كانت تتم في سنوات قليلة، ولا بد من مرور جيل على الأقل، تختفي التجربة الجاهلية 
وقيمه،  الإسلام  مثل  اللاحقة، على  والأجيال  التالي  الجيل  لإعداد  نهائياً،  وتنسى  معه 
الانقلابية  العملية  هذه  لمثل  ينبغي  وكان  البداية.  منذ  عليها  ونشأوا  وعوا  قد  ليكونوا 
الضخمة أن تتم في ظروف وبيئة صحيحة ممتازة، على يد صحابة الرسول وأقربهم 
باتجاه واحد ويحملون نظرة واحدة  المهمة ويعملون  منه، يقومون كلهم مجتمعين بهذه 

وتصوراً واحداً وأسلوباً واحداً قد تتعدد أوجهه لكنه يتشابه في محتواه الأساسي.

إن الإسلام يدرك أن معركته لن تنتهي بمجرد الانضمام العلني لأهل الجزيرة إليه، 
مع أنهم لم ينضموا إليه جميعاً، وإن امتداده الأفقي وانتشاره بمختلف بقاع الأرض، يجب 
أن يرافقه امتداد عمودي إذا صحَّ التعبير، بنفوس أولئك الذين ينتمون إليه، لتتصاعد 
وتائر الأداء الإسلامي بتلك النفوس على أساس الفهم الواعي لكل ما بهذا الدين من 
قيم جديدة عليا، أساسها الإيمان بالله سبحانه وتعالى وتوحيده والانحياز إليه بل وحبه 
وطلب وجهه ورضاه. كما أنه يدرك أن هذه المعركة ستستمر ما دام الشرك والأصنام 



285 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

الحجرية والبشرية تطل بوجوهها البشعة على مناطق واسعة من العالم.

بين عقلية الر�سالي وعقلية التاجر

لقد أدرك الأمويون أنهم في مجتمع لم يتخلص من رواسب الجاهلية وشوائبها بشكل 
التجارية  عقلياتهم  وكانت  لصالحهم،  واستثماره  الكثير  فعل  يستطيعون  ونهائي،  تام 
المتحفزة اليقظة المتحسبة، ترصد كل الفرص والامكانات التي تتاح لهم في هذا السبيل.

وهكذا سعى أبو سفيان، الذي كان غائباً عند وفاة الرسول، وبلغته بيعة أبي 
بكر عند سقيفة بني ساعدة، لاستغلال هذه الفرصة لاحداث انشقاق بين بني هاشم آل 
النبي والآخرين، تكون نتيجته وباًال على الجميع توفي رسول وأبو سفيان غائب 
في مسعاة أخرجه فيها رسول الله، فلما انصرف لقي رجلا في بعض طريقه مقبلا من 
المدينة، فقال له: مات محمد؟ قال: نعم، قال: فمن قام مقامه؟ قال: أبو بكر. قال أبو 
سفيان: فما فعل المستضعفان: علّي والعباس؟ قال: جالسين. قال: أما والله لئن بقيت لهما 
لأرفعنّ من أعقابهما؛ ثم قال إني أرى غبرة لا يطفئها إلا دم! فلما قدم المدينة جعل يطوف 

في أزقّتها ويقول:

عديّبني هاشم لا تطمع الناس فيكم أو  م��رّة  بن  تيم  سيّما  ولا 
وإليكم فيكم  إلا  الأم���ر  علّيف�ام  حسن  أب��و  إلا  له��ا  ول��ي��س 

فقال عمر لأبي بكر: إن هذا قد قدم، وهو فاعلٌ شراً، وقد كان النبي يتألّفه 
على الإسلام، فدع له ما بيده من الصدقة! ففعل، فرضي أبو سفيان وبايعه. وقد روى 
الطبري بخصوص هذه الحادثة »... أقبل أبو سفيان وهو يقول: والله إني لأرى عجاجة 
لا يطفئها إلا دم! يا آل عبد مناف فيم أبو بكر من أموركم! أين المستضعفان! أين الأذلان 
علي والعباس! وقال: أبا حسن! ابسط يدك حتى أبايعك. فأبى علي عليه، فجعل يتمثل 



مو�سوعة الثورة الح�سينية286

شعر المتلمس:

به ي��راد  خسف  على  يقيم  والوتدُ ول��ن  الح��ي  عير  الأذلان  إلا 
برمته معكوس  الخف  على  أحدهذا  ل��ه  يبكي  ف�ال  يشج  وذا 

بغيت  طالما  والله  وإنك  الفتنة،  إلا  بهذا  أردت  ما  والله  إنك  وقال:  علي،  فزجره 
أبو سفيان لعلي: ما بال هذا الأمر في  لنا في نصيحتك.. وقال  الإسلام شراً! لا حاجة 
! قال: فقال علي: يا أبا  أقل حي من قريش! والله لئن شئت لأملأنها عليه خيًال ورجاًال

سفيان، طالما عاديت الإسلام وأهله فلم تضره بذاك شيئاً..«))).

لقد أراد أبو سفيان استغلال أول فرصة تسنح له، عندما رأى أن بإمكانه أن يفرق 
بين المسلمين ويهدم الإسلام بعد وفاة رسول الله مباشرة، وكان يريد أن يثبت لمن 
تولوا الخلافة أنه لا يزال يتمتع بقدر كبير من الجاه والنفوذ والقوة تمكنه من التأثير على 

الناس.

ومع قناعة الإمام علي - بأحقيته في الخلافة، إلا أنه يعرف الآثار المترتبة على المطالبة 
والأمة  الأول  المتضرر  هو  الإسلام  وسيكون  الدم،  سيتبعها  النزاعات  أن  ويعلم  بها، 
الإسلامية هي المتضررة جراء ذلك، فآثر مصلحة الإسلام والمسلمين على حقه والمطالبة 
به، وكان رده على أبي سفيان وعلى كل من دعوه إلى مناهضة من سبقه من الخلفاء بالقوة 

رداً واحداً قوياً مفحمًا، وإن كان قد جاء بأساليب متعددة.

»هذا ماء آجن ولقمة يغص بها آكلها، ومجتني الثمرة لغير وقت ايناعها كالزارع بغير 
أرضه. فإن أقل يقولوا حرص على الملك، وإن أسكت يقولوا جزع من الموت. هيهات 
بعد اللتيا والتي. والله لابن أبي طالب آنس بالموت من الطفل بثدي أمه. بل اندمجت على 

))) العقد الفريد: ج5 ص١٠، والطبري: ج٢ ص٢٣٧.



287 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

مكنون علم لو بحت به لاضطربتم اضطراب الأرشية في الطوى البعيدة«))).

وإلى هذه الحادثة نفسها أشار أمير المؤمنين في أحد كتبه إلى معاوية، عندما خرج 
عليه هذا الأخير بعد مقتل عثمان، فقد كتب، فيما كتب إليه: »..وقد كان أبوك أبو سفيان 
أتاني حين قُبض رسولُ الله فقال. ابسط يدَك أبايعك، فأنت أحقُّ الناس بهذا الأمر. 
فكنتُ أنا الذي أبيت عليه مخافةَ الفُرقة بين المسلمين، لقُرب عهد الناس بالكفر. فأبوك 
تُصِب رشْدك، وإلا  يعرفه  أبوك  ما كان  تعرف من حقَي  بحقَي منك، وإن  أعلَمَ  كان 

فنسَتعين الله عليك..«))).

المعاندين  من  وأضرابه  معاوية  على  الاحتجاج  باب  من  الرسالة  هذه  كانت  وقد 
الخارجين، فالإمام كان أول الناس إدراكاً، إن استجابته لابي سفيان، ستسبب الفرقة 
بين المسلمين، لقرب عهد الناس بالكفر، كما أنه يعلم أن أبا سفيان كان يعلم بذلك أيضاً، 
المؤمنين)))  أمير  بأحقية  العلني  باعترافه  أنه  نفسه، غير  السبب  إليه لهذا  إنما سعى  وأنه 
سيصحح  أبوه  به  اعترف  الذي  الحق  بهذا  معاوية  اعتراف  إن  بذلك.  نفسه  على  شهد 
مسيرته ويُصيب به رشده وأنى لمعاوية أن يفعل ذلك، وهو قد أوشك أن يحقق أمنياته 
بعد أن مهد لقتل عثمان، ونجح في شق وحدة المسلمين وأوشك على الوصول إلى ما لم 

يكن يطمح إليه حتى أبوه وأجداده، من ملك عريض وجاه اعرض.

لقد كان رسول الله يتألف أبا سفيان على الإسلام، لأنه يعلم أنه لم يزل متمتعاً 
بقدر من النفوذ بين الناس، وأنه لو استقام لكان داعياً لاستقامة الكثيرين وأنه قادر على 
الناس  لقرب عهد  أهين،  أو  أهمل  ما  إذا  المجتمع الإسلامي  كبيرة في  ثغرات  احداث 

))) نهج البلاغة: ٩٣-٩٤.
))) العقد الفريد: ج5 ص٨٠.

))) الطبري: ج2 ص٢٣٧.



مو�سوعة الثورة الح�سينية288

الناس،  حساب  على  إضافية  امتيازات  أية  يمنحه  لم   الله رسول  أن  على  بالإسلام، 
وكان أسلوبه لتأليف بعض الناس على الإسلام ربما اقتضته مرحلته الزمنية وربما لم يعد 

.أحد بحاجة إلى ذلك الأسلوب بعد رسول الله

لقد أدرك أبو بكر وعمر ما يمكن أن يسببه أبو سفيان لهما من مشكلات وصعوبات 
إن لم يحصل على رشوة ضخمة يسدان بها فمه، وكان أن تركا له ما بيده من الصدقة وقربا 
في  ما  رغم  الإسلامية  الدولة  من  مهمة  أجزاء  على  واستعملاهما  ومعاوية  يزيد  ولديه 
بعد  أسلم  باستعمال من  لم تجر  العادة  أن  إذْ  الدولة.  ذلك من مخاطر جسيمة على هذه 

الفتح خطيرة كهذه وتأميرهم على الدول والجيوش.

كانا يعلمان أن طموحه لن يقف عند حد الاكتفاء ببعض المكاسب البسيطة، وأنه 
إن سكت أمام عزة الإسلام وغلبته، وأمام الرسول الكريم ومركزه ونفوذه، فإنه لا 
بد أن يتصدى لغيره مهما كان مركزه، خصوصاً وأنه يعد نفسه متفوقاً على الجميع-وعلى 

 !..أقل الحالات نداً لهم، عدا رسول الله

موقفان متناق�اضن في لحظة واحدة

ووسائله متنوعة وأمره مشهور بالمكر والدهاء الذي كان وسيلته لخوض كل معاركه 
ضد الإسلام.. وهكذا روى لنا الطبري، قال »لما استخلف أبو بكر قال أبو سفيان: ما 
لنا ولأبي فصيل: إنما هي بنو عبد مناف! فقيل له: إنه قد ولى ابنك، قال: وصلته رحم«))) 
لقد تنازل رأساً عن دعاواه ومواقفه طالما استطاع تحقيق بعض المكاسب ومنها حصوله 
على ما بيده من أموال الصدقة وتولية ابنه، فأصبح أبو بكر أقرب إليه من علي.. مع أن 

مصالحه أقرب إليه من كليهما.

))) الطبري: ج2 ص٢٣٧.



289 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

نداء الم�صلحة ال�شخ�صية �أهم من كل �شيء

إن نداء المصلحة الشخصية أقوى عنده من أي نداء آخر، ولا يهم هذا الرجل إلا 
التطلع لمستقبل محدود على هذه الأرض وحسب.

لقد اطمأن أبو سفيان وارتاح لعمر حين ولى »على دمشق يزيد بن أبي سفيان وعلى 
ونعاه لأبي  معاوية  أبي سفيان، فجعل عمر مكانه  بن  يزيد  معاوية«))) »ومات  الأردن 

سفيان، فقال: من جعلت على عمله يا أمير المؤمنين؟ فقال: معاوية، فقال:

على  ومعاوية  عمر،  ومات  ودمشق،  الأردن  لمعاوية  فاجتمعت  رحم،  وصلتك 
دمشق والأردن«))).

إنه لم يحزن على يزيد بقدر ما فرح لمعاوية، فما دامت ولاية يزيد لم تذهب وأصبحت 
أبو سفيان  فلقد حسب  ابنه،  بفقدان  نفسه خاسراً  يعد  لم  أبا سفيان  فإن  بعده،  لمعاوية 
أنه حقق كل أمنياته، وكان ذلك في السنة التي مات فيها وهي سنة ٣١هـ وعمره ثمان 
وثمانون سنة... ففي هذه السنة اجتمعت لمعاوية الشام كلها )دمشق والأردن وحمص 
منقطع  بنجاح  انتهت  قد  أن حياته  أبو سفيان  وقنسرين وفلسطين(.. وعندها حسب 

النظير، ذلك لأن تصوراته أرضية بحتة لا تحسب حساباً لأية قيم إلهية عليا. 

التمهيد لمعاوية، ح�صة في �سلطة الدولة الإ�سلامية ))هذا ك�سرى العرب((

لقد قرب عمر معاوية أكثر عندما جعله عامًال له على دمشق إضافة للأردن، غير 
أنه كان يأخذه بالشدة الظاهرية في بعض الأحيان ويوبخه على ما كان يبديه من مظاهر 
البذخ والترف ويعلم أنه لا يتمتع بذلك القدر من الأمانة التي ينبغي أن يكون عليها 

))) الطبري: ج2 ص٤٩١.

))) الطبري: ج2 ص٦١٨.



مو�سوعة الثورة الح�سينية290

يراقبه  أنه  يبدو حذراً من عمر ويدرك  معاوية  الدولة الإسلامية، وكان  الوالي في ظل 
 ويرصد تصرفاته التي يبدو أنها كانت غير خافية عليه، فقد قال له عمر في إحدى المرات 
تضرب  فتى  وتصبحك  الطعام،  بأطيب  نفسك  الطافك  إلا  بك  ما  سأحدثك   ...«

الشمس وذوو الحاجات وراء الباب، فقال: يا أمير المؤمنين علمني أمتثل«))).

»وكان عمر بن الخطاب إذا رأى معاوية قال: هذا كسرى العرب«))).

وقد كان معاوية من الدهاء وقوة الحيلة بحيث أنه لم يكن يجرؤ على اغضاب عمر 
ولا  بغلظة  ولاته  يعامل  وكان  ويثيره،  يستفزه  ما  كل  أمام  الغضب  سريع  كان  الذي 
يتسامح معهم »قال يزيد: حدثني أبي أن عمر بن الخطاب لما قدم الشام، قدم على حمار 
عمر  فجاوز  ثقيل،  موكب  في  معاوية  فتلقاهما  حمار،  على  عوف  بن  الرحمن  عبد  ومعه 
معاوية حتى أخبر به فرجع إليه. فلما قرب منه نزل إليه، فأعرض عنه، فجعل يمشي إلى 
. فقال له عبد الرحمن بن عوف: أتعبت الرجل. فأقبل عليه عمر فقال: يا  جنبه راجًال
معاوية، أنت صاحب الموكب آنفاً مع ما بلغني من وقوف ذوي الحاجات ببابك؟ قال: 
نعم يا أمير المؤمنين. قال: ولم ذاك؟ قال: لأنا في بلد لا نمتنع فيها من جواسيس العدو 
ولا بد لهم مما يرهبهم من هيبة السلطان! فإن أمرتني بذلك أقمت عليه، وأن نهيتني عنه 
انتهيت. فقال: لئن كان الذي تقول حقاً فإنه رأي أريب! وإن كان باطًال خدعة أديب، 
وما آمرك به ولا أنهاك عنه. فقال عبد الرحمن بن عوف: لحسنٌ ما صدر هذا الفتى عما 

أوردته فيه! فقال لحسن موارده جشّمناه ما جشمناه«))).

))) البداية والنهاية: ج 8 ص١٢٨.
))) البداية والنهاية: ج 8 ص١٢٨، وتاريخ الخلفاء: السيوطي، دار الفكر ١٩٨٨ ص١٨٢.

))) العقد الفريد: ج1 ص١٥.



291 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

لماذا قربه عمر؟ ))دعوا فتى قري�ش وابن �سيده((ا

ولا ندرك الغرض الحقيقي من وراء تعيين عمر إياه على الأردن والشام، فلا شك 
أن عمر غير مقتنع بنزاهته أو بتفرده بكفاءة مثلى، كما أنه يعلم أنه من الطلقاء، ربما أراد 
بذلك اسكات أبي سفيان ومن يشايعه من قريش التي نصبت العداوة لآل النبي منذ 
البداية وظلت على عدائها وكرهها لهم، فمع أن عمر يشتد على معاوية إلا أنه يلين معه 
وربما لم يره إلا قسوة رؤوفة، قوة أب حانٍ محب لابنه، يريد صلاحه ولا يريد انزلاقه في 
الغواية. قد ينظر إليه غيظاً وقد تفيض نفسه عليه حباً، وقد استبدل عمر معظم ولاته إلا 

معاوية فإنه وسع ولايته )الأردن( وأضاف إليها )الشام( بعد وفاة يزيد.

أنه لمن يضحك في  وابن سيدها،  قريش  فتى  فقال: دعوا  معاوية عند عمر  »ذكر 
الغضب. لا ينال منه إلا على الرضا، ومن لا يأخذ من فوق رأسه إلا من تحت قدميه«))).

يتزود من نصائحهما  الماكرين،  بأبويه الحاذقين  ويبدو أن معاوية على اتصال دائم 
الأبوية الغالية ليضيف إلى خبرته المتنامية في )فن السياسة والحكم( خبرات جاهزة في 
فن الحياة... لما قدم معاوية من الشام، وكان عمر قد استعمله عليها، دخل على أمه 
هند؛ فقالت له: يا بني، إنه قلما ولدت حرة مثلك، وقد استعملك هذا الرجل، فاعمل 
بما وافقه أحببت ذلك أم كرهته. ثم دخل على أبيه أبي سفيان! فقال له: يا بني، إن هؤلاء 
الرهط من المهاجرين سبقونا وتأخرنا عنهم، فرفعهم سبقهم وقّرص بنا تأخرنا، فصرنا 
أتباعاً، وصاروا قادة؛ وقد قلدوك جسيمًا من أمرهم، فلا تخالفن أمرهم، فإنك تجري إلى 

أمد لم تبلغه، ولو قد بلغته لتنفست فيه.

))) البداية والنهاية: ج٨ ص١٢٧ ونسب الأندلسي ذلك إلى عمرو بن العاص - العقد الفريد: 
ج5 ص١١١.



مو�سوعة الثورة الح�سينية292
قال معاوية: فعجبت من اتفاقهما في المعنى على اختلافهما في اللفظ«.)))

فهما كانا يدعوانه للحذر والترقب وعدم التمادي في تصرفاته الملفتة للنظر، لأنه كان 
لا يأخذ نفسه بما كان غيره يأخذون به أنفسهم ولو ظاهرياً من التقشف وجشوبة العيش 
وخشونته. ثم أنه لو كان قد عومل وفق المعايير التي وضعها رسول الله في مسائل 

الامرة والقيادة لما وصل أصًال إلى ما وصل إليه في عهد عمر.

لا داعي للحذر مع عثمان

أما حين استتب الأمر لعثمان )وهو عثمان بن عفان بن أبي العاص بن أمية بن عبد 
شمس بن عبد مناف(، ابن عم معاوية، وأصبح خليفة بعد أن اختاره عبد الرحمن بن 
عوف عندما رفض الإمام علي الامتثال لشروطه في أن يعمل بعمل من سبقه من 
الخلفاء؛ فقد »دعا عبد الرحمن بن عوف علياً فقال عليك عهد الله وميثاقه لتعملن 

بكتاب الله وسنة نبيّه وسيرة الخليفتين من بعده؟ قال: اعمل بمبلغ علمي وطاقتي«))).

إنه لم ير أنه ملزم بالعمل بسيرة من سبقه، ما داما غير معصومين، ورأى أن علمه 
وطاقته يفوقان ما لديهما، ومن هنا جاء رفضه لشرط ابن عوف.

ورأى أنه ملزم بالعمل وفق كتاب الله وسنة رسوله وحسب، وهل فهم أحد 
كتاب الله ووعاه وعمل به كما فهمه هو ووعاه وعمل به هو؟ وهل التصق أحد برسول 
إنه لم ير أن يقيده أحد بقيود أو شروط غير  الله وأخذ من علمه كما أخذ هو؟ 
التطبيق لا يقتنع بها، فمن سبقه لم يكن معصوماً حتى يلتزم بسيرته، أعلن رأيه  ممكنة 

بوضوح ودون تحفظ أو مداورة.

))) العقد الفريد: ج١ ص١٤.
))) العقد الفريد: ج5 ص32، والطبري: ج2 ص٥٨٢.



293 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

�شروط تعجيزية لاق�اصء الإمام عن الخلافة

ولعل عبد الرحمن بن عوف اتخذ شرطه ذاك ذريعة لابعاده عن الخلافة، فربما علم 
فلم يكن  به.  بما أجاب  يتنازل ويستجيب لشروطه المجحفة وأنه سيجيبه  أنه لن  يقيناً 
الإمام ليساوم ويتنازل عن الحق وعن كل ما يعلمه ويفهمه في سبيل الجلوس على 

كرسي الخلافة، مع أنه أحق الناس به.

الأحوال،  من  حال  بأي  الإمام  له  يستجيب  أن  يمكن  لا  )تعجيزي(  شرط  إنه 
بأول  ذا  ليس  الأمر عنه واختار عثمان دونه »حبوته محاباة،  نزع  قال عندما  فإنه  لذلك 
يوم تظاهرتم فيه علينا. أما والله ما وليت عثمان إلا ليرد الأمر إليك، والله كل يوم هو 
في شأن«))) ومع ذلك فقد سكت وصبر وقام بالنصح والمشورة وابداء الرأي للخليفة 
الجديد ولم يتخل عن الدولة الإسلامية أو يقف منها موقفاً سلبياً بحجة انتزاع حقه منه 
وتصدى بكل حزم لايقاف الانحراف المتسارع الذي بدا يظهر بوضوح في هذه الدولة 

الفتية.

نقول: حين استتب الأمر لعثمان، وأصبح خليفة، استفز تقريبه الأحداث من أهل 
بيته على الجلّة من أصحاب رسول الله حتى على عبد الرحمن بن عوف الذي اختاره 
والذي عوتب على ذلك، فعاتب بدوره عثمان عتاباً مراً وآلى على نفسه أن لا يكلمه أبداً، 
فلم يكلمه حتى مات)))... وعندما احتج عثمان بأن بعض الولاة من أمثال معاوية، قد 

))) العقد الفريد: ج5 ص٣٢ والكامل في التاريخ: ج٢ ص ٥٨٣.
))) العقد الفريد: ج5 ص٣٣ »فلما أحدث عثمان ما أحدث من تأمير الأحداث من أهل بيته على 
الجلة من أصحاب محمد، قيل لعبد الرحمن: هذا عملك! قال: ما ظننت هذا! ثم مضى، ودخل 
عليه وعاتبه، وقال: إنما قدّمتك على أن تسير فينا بسيرة أبي بكر وعمر، فخلفتهما وحابيت أهل 
بيتك وأوطأتهم رقاب المسلمين. فقال: إن عمر كان يقطع قرابته في الله، وأنا أصل قرابتي في 
الله. قال عبد الرحمن: لله عليّ ألا أكلّمك أبدا! فلم يكلمه أبدا حتى مات. ودخل عليه عثمان 



مو�سوعة الثورة الح�سينية294

عينهم عمر نفسه، قال له الإمام: »إن عمر كان يطأ على صماخ من ولي أن بلغه عنه 
حرف جلبه ثم بلغ به أقصى العقوبة، وأنت لا تفعل ضعفت ورققت على أقربائك«))).

وطبيعي أن يستغل معاوية هذا الانحياز المطلق من عثمان لأقاربه أسوأ استغلال، 
ف وكأنه هو الخليفة الفعلي، لا عثمان، كما يفعل مروان بالضبط، وقد لفت ذلك  فيتصرَّ
أنظار الناس وانتباههم، فحاول الإمام علي بدوره لفت نظر عثمان إلى ذلك، فقال 
عثمان لعلي »هل تعلم أن عمر ولى معاوية؟ فقد وليته. فقال علي: أنشدك الله هل تعلم 
أن معاوية كان أخوف لعمر من ))يرفأ(( غلام عمر له؟ قال: نعم. قال علي: فإن معاوية 
يقتطع الأمور دونك ويقول للناس: هذا أمر عثمان، وأنت تعلم ذلك فلا تغير عليه«.)))

فعله،  الآخر  ابن عمه  العاص،  أبي  بن  الحكم  بن  مروان  فعل  معاوية،  فعل  وكما 
فراح يجعل من نفسه وزيراً ومستشاراً ومساعداً وكاتباً لعثمان. كما راح بقية الأقارب 

يفعلون فعلهما على حساب مقدرات الأمة المسلمة.

وقد كانت أفعال مروان الطائشة احدى الأسباب التي جعلت الناس يقفون موقفاً 
معادياً من عثمان، حتى بلغت جرأتهم عليه، أنهم عمدوا إلى قتله في النهاية، ليكون ذلك 

بداية لسلسلة من الأحداث الكبيرة والفتن، لا تزال آثارها تمتد حتى يومنا هذا.

المعقدة والبسيطة  التاريخية  لنا من وقفة قصيرة أمام أحد الاشكالات  وهنا لا بد 
بنفس الوقت والتي أثارت جدًال ونزاعاً بين المسلمين، لا يزال يثار بين آونة وأخرى. 

عائدا، له في مرضه، فتحوّل عنه إلى الحائط ولم يكلمه«.
))) الكامل في التاريخ: ج٣ ص٤٤، والطبري: ج2ص٦٤٥.
))) الكامل في التاريخ:ج3 ص٤٤، والطبري: ج٢ ص٦٤٥.



295 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

�آل عثمان قتلوا عثمان... هكذا حدثنا التاريخ 

التمهيد للانحراف المعلن

ونتساءل: من قتل عثمان؟ ولماذا؟

ومن كان السبب في قتله؟ وماذا كانت مصلحة بعض المسببين لذلك؟

وكيف تغير موقفهم بعد مقتله؟

وعلى من رموا تهمة القتل والتحريض؟ ولماذا؟

وكيف كان أسلوبهم بإلصاق تهمة القتل بأمير المؤمنين وأصحابه ولأي

غرض فعلوا ذلك؟

وماذا كان غرض طلحة والزبير وعائشة ومعاوية وعمرو بن العاص -بالتحديد-؟

إن كتب التاريخ والسير المعروفة لا تكاد تختلف في الإجابة عن هذه الأسئلة، إلا في 
طول التفاصيل التي توردها ونصوص العبارات وطرق التعبير.. فقد أجمعت وأكدت 
هذه الكتب كلها على أن ما أثار الناس على عثمان هو انحيازه لأقاربه، وتقريبهم على 
الجلة من أصحاب محمد أصحاب السوابق والمناقب »وكان كثيرا ما يولّي بني أمية، 
ممن لم يكن له من رسول الله صحبة، وكان يجيء من أمرائه ما ينكره أصحاب 

محمد، فكان يستعتب فيهم فلا يعزلهم«.)))

أبي  بن  الحكم   الله رسول  طريد  آوى  أنه  عثمان:  على  الناس  نقم  »ومما 
العاص- ولم يأوِه أبو بكر ولا عمر- وأعطاه مائة ألف؛ وسيّر أبا ذرّ إلى الرّبذة، وسيّر 
عامر بن عبد قيس من البصرة إلى الشام؛ وطلب منه عبد الله بن خالد بن أسيد صلة 

))) العقدالفريد: ج5ص39 وم٢ص 35-٣٦-٣٩-55.



مو�سوعة الثورة الح�سينية296

فأعطاه أربعمائة ألف؛ وتصدّق رسول الله بمهزون- موضع سوق المدينة- على 
المسلمين، فأقطعها الحرث بن الحكم أخا مروان؛ وأقطع فدكاً مروان، وهي صدقة 

لرسول الله؛ وافتتح أفريقية؛ فأخذ خمس الفيء فوهبه لمروان«))).

»قال الشيباني: أول من آثر القرابة والأولياء عثمان بن عفان«))).

إنما ولاه بعض  فإنه  بن عفان وأما عمر  الشام كلها عثمان  لمعاوية  الذي جمع  »إن 
أعمالها«))).

ولا بد أن نعلم أن نصائح كثيرة، بل وعتاباً شديداً قد وصل إلى أسماع عثمان لكي 
يتخلى عن عماله ومستشاريه وخصوصاً مروان بن الحكم، طريد رسول الله إلا أنه 

أبى ذلك، وبرر رفضه بمختلف الحجج والتبريرات التي لم تكن مقنعة.

ولعل تقريب آل الحكم، ذوي السمعة السيئة بين أوساط المسلمين كلهم وتفضيلهم 
على الناس، ومنحهم الامتيازات العديدة والأموال الطائلة، وجمع الشام كلها لمعاوية 

))) العقدالفريد: ج5 ص36-35.
))) العقدالفريد: ج2 ص206.

))) البداية والنهاية: ج8 ص١٢٧. 
»وفي سنة خمس وعشرين عزل عثمان سعداً عن الكوفة وولى الوليد بن عقبة بن أبي معيط - وهو 
أخو عثمان لأمه - وذلك أول ما نقم عليه، لأنه آثر أقاربه بالولايات! وحكي أن الوليد صلى بهم 
الصبح أربعاً وهو سكران ثم التفت إليهم فقال: أزيدكم؟« تاريخ الخلفاء: السيوطي: ص ١٤٤ 
أقرباءه  أمرهم واستعمل  توانى في  ثم  الفكر ١٩٨٨، »فلما وليهم عثمان لان لهم ووصلهم  -دار 
الناس عليه  فأنكر  المال..  بيته  أقرباءه وأهل  أفريقية، وأعطى  لمروان بخمس  بيته.. وكتب  وأهل 
له مع  يكن  لم  أمية ممن  بني  يولي من  ما  كثيراً  السيوطي: ص١٤٦، »وكان  الخلفاء:  تاريخ  ذلك« 
النبي صحبه، فكان يجيء من أمرائه ما تنكره أصحاب محمد، وكان عثمان يستعتب فيهم فلا 
يعزلهم.. فلما كان في الست الأواخر استأثر بني عمه فولاهم وما أشرك معهم...« تاريخ الخلفاء: 

السيوطي: ص١٤٧.



297 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

والتغاضي عن أفعاله، وأفعال الولاة والعمال الآخرين الذين يمتون إليه بصلات قريبة، 
جعل الناس يدركون أنهم أمام أسلوب جديد في الحكم وأمام بادرة انحراف خطيرة لا 
بد من تلافيها وإلا اتسعت وأصبحت ظاهرة لا يمكن التغلب عليها فيما بعد - وقد 

أصبحت كذلك فعًال - وصحح حدسهم أمام ما رأوه من انحراف.

�أراد انقاذه فاتهموه بالتحري�ض على قتله »الله الله في نف�سك«.

وطبيعي أن ردود الفعل تجاه ذلك لم تكن واحدة لدى الجميع، وكانت النصيحة 
والعتاب لو أجديتا في البداية ستحسمان هذا الأمر، غير أن عثمان بدا مغلوباً على أمره 
وضعيفاً أمام أقاربه وذويه المتسلطين عليه بشكل واضح، حتى بلغ الأمر بزوجته نائلة 
ابنة القرافصة التي لم يكن شك في حبها الشديد له، أنها أنّبته بعدما سمعت عتاب أمير 
المؤمنين له وقوله: »أما رضيت من مروان ولا رضي منك إلا بتحرفك عن دينك 
دينه  به والله ما مروان بذي رأي في  يقاد حيث يشار  الظعينة  وعن عقلك مثل جمل 
ولا نفسه وأيم الله لأراه سيوردك ولا يصدرك وما أنا عائد بعد مقامي هذا لمعاتبتك 

أذهبت شرفك وغلبت علي رأيك«.

فلما خرج علي دخلت عليه امرأته نائلة ابنة القرافصة فقالت: »قد سمعت قول علي 
لك، وليس يعاودك، وقد أطعت مروان يقودك حيث شاء. قال: فما أصنع؟ قالت تتقي 
الله وتتبع سنة صاحبيك، فإنك متى أطعت مروان قتلك، ومروان ليس له عند الناس 
قدر، ولا هيبة ولا محبة، وإنما تركك الناس لمكانه، فبلغ مروان مقالة نائلة فيه فجلس 
د وجهك،  ا بسوء فاسوِّ بين يدي عثمان فقال: »يا ابنة القرافصة« فقال عثمان: »لا تذكرّهن

فهي والله أنصح لي منك« فكفَّ مروان.

وأتى عثمان إلى علي بمنزله ليًال وقال: إني غير عائد، وإني فاعل. فقال له علي: »بعد 



مو�سوعة الثورة الح�سينية298

ما تكلمت على منبر رسول الله وأعطيت من نفسك، ثم دخلت بيتك، فخرج مروان 
إلى الناس يشتمهم على بابك ويؤذيهم!«.)))

قتلوه وطالبوا بدمه..

وإذا ما علمنا أن مجموعة كبيرة من الصحابة وذوي الرأي والشأن والتأثير، كانت 
العاص  بن  وعمرو  وعائشة  والزبير  طلحة  مثل  صريح  بشكل  لعثمان  عداءها  تعلن 
فكر  وربما  عليه،  الناس  وتحرض  قتله  بضرورة  صراحة  رأيها  تعلن  وكانت  وغيرهم، 
بعضهم بصيرورة الأمر إليه بعد مقتل عثمان، أدركنا أن المسألة لا تتعلق بعلي نهائياً 
إلا بالقدر الذي أوجبه عليه تكليفه الشرعي في اسداء النصيحة وبذل المشورة باستمرار 
ودأب وبشكل واضح معلن، لا يضمر غير ما يظهره إلى درجة أضجرت عثمان نفسه 
يتمادى في أخطائه  إليه، لتركه  أو يسعى  قتله  يتمنى   والمقربين منه، ولو كان الإمام
إليه ولده الحسن يحرسه، حتى  بما أشار ولما أرسل  لتتراكم وتكثر، ولما أشار عليه 
قال بعض الناس حين رأوا اخلاصه في الدفاع عنه تنفيذاً لأمر والده، إن الحسن عثماني 
الهوى، مع أنه ليس إلا صورة من علي، وكانت المبدئية والحرص على الدين، وخوف 
الشقاق والفتنة هي التي جعلته يزجي النصح، ويرسل ابنه لحراسة ممثل الخلافة، لمنع 
الفتنة من الاتساع والامتداد. فكأنه يرى بعين البصيرة النافذة، كم ستكون عصيبة الأيام 
التي ستمر بالمسلمين لو قتل عثمان، فكيف يسعى هو إلى ذلك، مع أنه يريد تلافيه بكل 

))) الكامل في التاريخ: ج٣ ص 57، وكان مروان قد سب الناس المجتمعين على باب عثمان وقال 
كُمْ قَدْ جِئْتُمْ لنِهَْبٍ! شَاهَتِ الْوُجُوهُ! أََال مَنْ أُرِيدَ؟ جِئْتُمْ تُرِيدُونَ  لهم: »مَا شَأْنُكُمْ قَدِ اجْتَمَعْتُمْ كَأَنَّ
كُمْ وََال  ُّ أَمْرٌ َال يَُرس مِنَّا  نَّ عَلَيْكُمْ  لَيَمُرَّ رُمْتُمُونَا  لَئِنْ  أَيْدِيناَ! اخْرُجُوا عَنَّا، وَاللهِ  مُلْكَناَ مِنْ  تَنزِْعُوا  أَنْ 
الكامل  أَيْدِيناَ«.  مَا ِيف  بمَِغْلُوبيَِن عََىل  نَحْنُ  مَا  وَاللهِ  ا  فَإنَِّ مَناَزِلكُِمْ  إَىل  ارْجِعُوا  رَأْيِكُمْ.  مَدُوا غِبَّ  ْ َحت
في التاريخ: ج٣ ص 56 وقال في مناسبة أخرى ».. إن شئتم حكّمنا والله بيننا وبينكم السيف..« 

الطبري: ج2ص646.



299 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

صورة، وقد بذل جهده لامتصاص نقمة الناس عليه وتهدئتهم والسفارة بينه وبينهم، 
مع أن أصحاب رسول الله كانوا من أشد الناس نقمة وغضباً وقد »كتب أصحاب 
رسول الله بعضهم إلى بعض: ان أقدموا، فإن كنتم تريدون الجهاد فعندنا الجهاد. 
 الله رسول  وأصحاب  أحد،  من  نيل  ما  أقبح  منه،  ونالوا  عثمان،  على  الناس  وكثَّر 
يرون ويسمعون، ليس فيهم أحد ينهى ولا يذب إلا نفير، فاجتمع الناس، وكلموا علي 

ابن أبي طالب...«))).

لقد بذل الإمام جهده لنصح عثمان وانتشاله من المصير الذي كان سيؤول إليه 
، وإن أعلام الدين  وهو الموت قتًال »... فالله الله في نفسك... وإن الطريق لواضح بّني
لقائمة. تعلَّم يا عثمان إن أفضل عباد الله عند الله إمام عادل، هُدي وهدى، فأقام سنة 
وإن  أعلام،  لها  القائمة  السنن  وإنِ   ، لبّني كًال  أن  فوالله  متروكة،  بدعة  وأمات  معلومة 
البدع القائمة لها أعلام. وإن شر الناس عند الله إمامٌ جائر، ضل وضل به، فأمات سنّة 
القيامة  يوم  »يؤتى  يقول:   الله رسول  سمعت  وإني  متروكة،  بدعة  وأحيا  معلومة، 
تدور  كما  جهنم  في  فيدور  جهنم  في  فيلقى  عاذر،  ولا  نصير  معه  وليس  الجائر  بالإمام 
فإن  ونقماته،  سطوته  وأحذرك  الله،  أحذرك  وإني  جهنم«،  غمرة  في  يرتطم  ثم  الرحى، 
المقتول، فإنه يقال: يقتل في هذه  أليم، وأحذرك أن تكون إمام هذه الأمة  عذابه شديد 
الأمة إمام، فيفتح عليها القتل والقتال إلى يوم القيامة، وتُلبَّس أمورها عليها، ويتركهم 
شيعاً، فلا يبصرون الحق لعلو الباطل، يموجون فيها موجاً، ويمرجون فيها مرجاً«)))... 

 الطبري: ج٢ ص ٦٤٤ »لما رأى الناس ما صنع عثمان كتب من بالمدينة من أصحاب النبي (((
الله  سبيل  في  تجاهدوا  أن  خرجتم  إنما  أنكم  الثغور:  في  تفرقوا  قد  وكانوا  منهم،  بالآفاق  من  إلى 
عز وجل تطلبون دين محمد فإن دين محمد قد أفسد من خلفكم وترك، فهلموا فأقيموا دين 

محمد فأقبلوا من كل أفق حتى قتلوه« - الطبري: ج٢ ص٦٦٢.
))) الطبري: ج٢ ص ٦٤٥ والعقد الفريد: ج5 ص ٥٨.



مو�سوعة الثورة الح�سينية300

وقد تكرر نصح أمير المؤمنين لعثمان ومعاتبته إياه إلى درجة أضجرته فطلب منه عدم 
معاودته والذهاب إلى ماله بينبع ليعتزل هناك.

فكيف يسعى إلى ما حاول منعه، وما أشار أحد إلى ذلك من قبل، ولا اتهم إلا بعد 
الناس. فقد روى جرير بن حازم عن محمد بن سيرين، قال: »ما علمت أن  بايعه  أن 
علياً اتهم في دم عثمان حتى بويع، فلما بويع اتهمه الناس«))) وكان ذلك بتأثير بني أمية 

وأضاليلهم وأكاذيبهم.

بين م�صلحة الأمة و)�ضرورات( ال�سيا�سة

فمن هم الناس الذين اتهموه...؟ هل هم سوى معاوية وطلحة والزبير وعمرو بن 
العاص وعائشة واضرابهم.. أي نفس أولئك الذين حرضوا على قتله ومهدوا لذلك؟

إنها إذاً )ضرورات السياسة( والمصالح التي جعلت من سعوا لقتل عثمان يطالبون 
علياً بدمه، مع أنهم قتلوه وعلي بريء من ذلك، وهم يعلمون حق العلم أنه بريء.. 
فقد كفر«، فكيف أصبح  نعثًال  »اقتلوا  قولها:  تروي عن عائشة  التاريخ  فمعظم كتب 
مظلوماً بعد أن استجاب من قتله لندائها فقتله؟ »خرجت عائشة باكية تقول: قتل عثمان 

له: أنت بالأمس تحرضين عليه، واليوم تبكين عليه!«))). مظلوماً! فقال لها عّام

إحدى  بعد  له  قال  وقد  جهرة،  عليه  الناس  يحرض  فكان  العاص  بن  عمرو  أما 
خطبه: »اتق الله يا عثمان، فإنك قد ركبت فينا أموراً وركبناها معك، فتب إلى الله. نتب. 
العمل.  عن  عزلتك  منذ  جبتك  والله  قملت  النابغة؟  بن  يا  هناك  وإنك  عثمان:  فناداه 
فنودي من ناحية أخرى: تب إلى الله، فرفع يديه وقال: اللهم إني أول تائب... وخرج 

))) العقد الفريد: ج5 ص٥٥.

))) العقد الفريد: ج5 ص٤٣.



301 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

عمرو بن العاص إلى منزله بفلسطين وكان يقول: والله إني كنت لألقى الراعي فأحرضه 
على عثمان وأتى علياً وطلحة والزبير فحرضهم على عثمان. 

ثم لما قتل عثمان بعد ذلك، ثم ارتحل عمرو -من فلسطين - راجلًا معه ابناه يبكي 
كما تبكي المرأة وهو يقول واعثماناه انعي الحياء والدين حتى قدم دمشق... وفعل ذلك 

لأنه بلغه أن الناس بايعت علياً«))).

بوادي  وأنا  قتلته  أنا  الله،  عبد  أبو  أنا  قال:  عثمان  قتل  بلغه  »لما  هذا  عمرو  وكان 
السباع. إن يل هذا الأمر طلحة فهو فتى العرب سيباً، وإن يله ابن أبي طالب فهو أكره 
من يليه إلي.. فبلغه بيعة علي فاشتد عليه.. فسمع أن معاوية بالشام لا يبايع علياً، وأنه 
يعظم شأن عثمان، وكان معاوية أحب إليه من علي... ثم خرج ومعه ابناه، حتى قدم على 
معاوية، فوجد أهل الشام يحضون معاوية على الطلب بدم عثمان. وقال عمرو: »أنتم 
على حق، اطلبوا بدم الخليفة المظلوم«... ومعاوية لا يلتفت إليه فقال لعمرو ابناه: ألا 
ترى معاوية لا يلتفت إليك فانصرف إلى غيره. فدخل عمرو على معاوية فقال له: والله 
لعجب لك أني أرفدك بما أرفدك وأنت معرض عني.. إن قاتلنا معك نطلب بدم الخليفة 
أن في النفس ما فيها حيث تقاتل من تعلم سابقته وفضله وقرابته ولكنا إنما أردنا هذه 

الدنيا. فصالحه معاوية وعطف عليه«))).

وقد شكى عثمان طلحة إلى الإمام، فذهب إلى طلحة في داره، وهو في خلوة 
من الناس، وعاتبه على موقفه المعادي من عثمان وتحريضه الناس عليه، لما يمكن أن يجره 
ذلك الموقف من فتن كبيرة، وقال له: »يا طلحة ما هذا الأمر الذي وقعت فيه؟ فقال: يا 
أبا الحسن، بعدما مس الحزام الطبيين! فانصرف علي حتى أتى بيت المال، فقال: افتحوه. 

))) الكامل في التاريخ: ج3 ص٥٤-٥٥ وص١٥٧.
))) الكامل في التاريخ: ج3 ص١٥٧-١٥٨.



مو�سوعة الثورة الح�سينية302

فلم يجدوا المفاتيح، فكسر الباب، وأعطى الناس، فانصرفوا من عند طلحة، حتى بقي 
وحده، وسر بذلك عثمان. وجاء طلحة فدخل على عثمان وقال له: »يا أمير المؤمنين، 
أردت أمراً، فحال الله بيني وبينه، فقال عثمان: والله ما جئت تائباً، ولكن جئت مغلوباً. 

الله حسيبك يا طلحة«))).

»لما حصر عثمان، قال علي لطلحة: أنشدك الله إلا رددت الناس عن عثمان.

قال: لا والله، حتى تعطيني بنو أمية الحق من أنفسها«))).

»ابن عون عن ابن سيرين قال: لم يكن أحد من أصحاب النبي أشد على عثمان 
من طلحة«))).

»لما  عثمان  على  العاص  بن  وعمرو  وعائشة  طلحة  من  شدة  بأقل  الزبير  يكن  ولم 
فُعِلَ  كَمَا  يَشْتَهُونَ  مَا   َ وَبَْن�يْ� بَيْنَهُمْ  ﴿وَحِيلَ  الزبير:  قال  الماء،  ومنعوه  عثمان  حصروا 

بأَِشْيَاعِهِمْ مِنْ قَبْلُ﴾)))«))).

ت�صرفات مروان وترب�ص معاوية �سببت قتل عثمان.. �أمرٌ دّبر بليل

وقد كان مروان ابن طريد رسول الله، والفتى المدلَّل المقرب من عثمان، هو ومعاوية 
الناس  نقمة  سبب  فإن  بينا،  وكما  عثمان،  لقتل  مباشراً  سبباً  الأمويين،  الأقارب  وبقية 
على عثمان هو تقريب هؤلاء ومنحهم الامتيازات والمناصب الكبيرة في الدولة. ومما زاد 
الطين بلة أن مروان عمد إلى أفعال وتصرفات طائشة في أوج أزمة عثمان وخلافه مع 

))) الكامل في التاريخ: ج3 ص58.
)))الكامل في التاريخ: ج3 ص٧٣.

))) العقد الفريد: ج5 ص٤٩.
))) سبأ: 54.

))) العقد الفريد: ج5 ص49.



303 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

الناس، وأنه - كما زُعم - قد دس رسالة كتبها على لسان عثمان، يأمر فيها بجلد رؤساء 
المصريين الذين رجعوا إلى مصر بعد اقتناعهم الظاهري بأعذار عثمان، وحبسهم وحلق 
وهو  عملها..)))  وما  كتبها  ما  عثمان  أقسم  وقد  بعضهم،  وصلب  ولحاهم  رؤوسهم 
عمل طائش أفقد ثقة الناس بعثمان نهائياً )وكثرت الأصوات واللغظ، فقام علي فخرج 
معاوية  إلى  وكتب  عثمان،  المصريون  وحصر  منزله،  إلى  علي  ومضى  المصريين،  وأخرج 
وابن عامر وأمراء الأجناد يستنجدهم ويأمرهم بالعجل وإرسال الجنود إليه، فتربص به 
معاوية فقام في أهل الشام يزيد بن أسد القسري - جد خالد بن عبد الله القسري - فتبعه 
خلق كثير فسار بهم إلى عثمان، فلما كانوا بوادي القرى، بلغهم قتل عثمان فرجعوا..«))).

فلماذا تربص معاوية ولم يهب لنجدة عثمان حالما وصلت إليه نداءاته واستغاثته؟ 
لم يكن هناك أي سبب للتريث أو المماطلة »التي دعت خالد القسري وخلقاً كثيراً من 
أهل الشام للذهاب إلى المدينة بعد أن تلكأ معاوية«... ومع ذلك تلكأ معاوية، وأراد 
لعثمان أن يقتل ليصبح هو )ولي الدم( بزعمه، ويتاجر بدمه، ويرفع هذه الورقة الجديدة 
التي تتيح له تمزيق صف الأمة الإسلامية ووحدتها، والوثوب على كرسي الحكم، الذي 
رأى أنه كان غير ممتنع على ابن عمه المستضعف عثمان كما أسماه عبد الملك بن مروان 
فيما بعد)))، حيث رفع قميصه ودعا أهل الشام إلى البكاء عليه والطلب بثأره، لقد كان 
معاوية يطمح منذ زمن بعيد أن يتولى الأمر خصوصاً وأنه كان يعتقد أن من ولوا الأمر 

))) الكامل في التاريخ: ج٣ ص 60.

))) الكامل في التاريخ: ج٣ ص 61.
بن  الملك  عبد  أن  ص150  ج5  الفريد:  العقد  في  وجاء   150 ص  ج4  التاريخ:  في  الكامل   (((
مروان خطب الناس أيام خلافته فقال: »أيها الناس إني والله ما أنا بالخليفة المستضعف - يريد عثمان 
بن عفان - ولا بالخليفة المداهن - يريد معاوية بن أبي سفيان - ولا بالخليفة المأفون - يريد يزيد بن 

معاوية - فمن قال برأسه كذا، قلنا بسيفنا كذا! ثم نزل(.



مو�سوعة الثورة الح�سينية304

كانوا أقل منه كفاءات وجدارة.

وكان عثمان يرى احتمال قتله وارداً، وقد صرح بمحفل ضم أتباعه ومريديه وعماله 
مثل عبد الله بن عامر ومعاوية وعبد الله بن سعد وسعيد بن العاص وعمرو بن العاص 

قائًال »... ووالله إن رحى الفتنة لدائرة فطوبى لعثمان إن مات ولم يحركها..«))).

ب�اشرة بالملك من كعب الأحبار وحديث مزور عن ر�سول الله

عامر  ابن  ورجع  المدينة،  إلى  سعد  بن  الله  وعبد  معاوية  أشخص  عثمان  نفر  »فلما 
وسعيد معه. ولما استقل عثمان رجز الحادي: 

ّق���د ع��ل��م��ت ض���وام���ر الم��ط��يِّ وض���ام���راتُ عَ����وجُ ال��قِ��ي�ِي�سِ
ع�يل ب�����ع�����ده  الأم����ي����ر  رضيأن  خ���ل���ف  ال����زب��ي�ر  وفي 

وطلحة الحامي لها وليُّ 

فقال كعب وهو يسير خلف عثمان: الأمير والله بعده صاحب البغلة - وأشار إلى 
معاوية... ما زال معاوية يطمع فيها بعد مقدمه على عثمان حين جمعهم، فاجتمعوا إليه 

بالموسم، ثم ارتحل، فحدا به الراجز: 

ع�يل ب����ع����ده  الأم����ي���ر  رضيُّإن  خ���ل���ف  ال����زب��ي�ر  وفي 
قال كعب: كذبت! صاحب الشهباء بعده - يعني معاوية - فأخبر معاوية، فسأله 
عن الذي بلغه، قال: نعم، أنت الأمير بعده، ولكنها والله لا تصل إليك حتى تكذب 

بحديثي هذا. فوقعت في نفس معاوية«))).

  ادعى فيه أن الرسول الكريم ، وقد لفق معاوية قوًال على لسان رسول الله

))) الطبري: ج٢ ص٦٤٨-٦٤٩ ، والكامل في التاريخ: ج ٣ ص٤٨.
)))الطبري: ج٢ ص٦٤٩ .



305 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

قد بشره بالملك وطلب منه إذا ما صار ملكاً أن يحسن... فقد قال معاوية »ما زلت أطمع 
في الخلافة منذ قال لي رسول الله : يا معاوية، إذا ملكت فأحسن«))).

عثمان.. الج�سر الذي عبر عليه معاوية �إلى )الخلافة(

وقد كان معاوية يبدو وكأنه يحرض على قتل عثمان، فقد قال في حديث له، وكأنه 
ينتصر لعثمان وفيه يشير إشارة خفية إلى احتمال قتله ويرى أن ذلك أمر ممكن، وأنه إن 
حدث سيكون كرامة له »... وقد كبر وولى عمره، ولو انتظرتم به الهرم لكان قريباً، مع 

أني أرجو أن يكون أكرم على الله أن يبلغه ذلك...«))).

لم يكن معاوية من شدة الإيمان بحيث أنه يرى أن من الهوان على المسلم أن يموت 
على فراشه، غير أن هذه إشارة مضللة منه، يريد أن يؤكد من خلالها أن عثمان يمكن أن 
لا يموت على فراشه وأنه قد يقتل، وأن في هذا كرامة له، وحسبنا أن نتصوركم ستستفز 

هذه الكلمة المجتمع الإسلامي الذي كان غاضباً من عثمان.

د لذلك وغض النظر عنه  لقد كان عثمان جسراً عبر عليه معاوية إلى الملك، وقد مهَّ
الثأر له، ففي حوار لمعاوية مع أبي  وتربص به حتى قتل فقام يطالب به وينادي بأخذ 
الطفيل »قال معاوية لأبي الطفيل: أكنت فيمن حضر قتل عثمان؟ قال: لا، ولكني فيمن 
قال:  واجبة؟  عليك  نصرته  كانت  وقد  ذلك؟  من  منعك  فما  قال:  ينصره.  فلم  حضر 
منعني ما منعك إذ تربص به ريب المنون وأنت بالشام. قال: أو ما ترى طلبي لدمه نصرة 

له؟ قال: بلى، ولكنك وإياه كما قال الجعد:

تندبني الم��وت  بعد  ألفينَّك  زادا«)))لا  زودتني  ما  حياتي  وفي 

))) العقد الفريد: ج5 ص ١١٢ وتاريخ الخلفاء: السيوطي: دار الفكر، بيروت ١٩٨٨: ص١٨٢.
))) الكامل في التاريخ: ج ٣ ص٤٨، والطبري: ج2 ص٦٤٩.

))) مروج الذهب ١٩- ٢٠ وتاريخ الخلفاء/ السيوطي: ص١٨٦- ١٨٧،دار الفكر ١٩٨٨.



مو�سوعة الثورة الح�سينية306

وقد أوضح هذه النقطة بجلاء أمير المؤمنين، عندما لج معاوية في عناده وعدم 
 :مدعياً أنه يريد الثأر من قتلة عثمان، فكتب إليه أمير المؤمنين انصياعه لمبايعته
»... فوالله ما قتل ابن عمك غيرك، وإني أرجو أن ألحقك به على مثل ذنبه، وأعظم من 
ولا  دينا،  استحدثت  ما  والله  دائم؛  لمعي  أهلكَ  به  ضربت  الذي  السيف  وإن  خطيئته! 

استبدلت نبياً، وإني على المنهاج الذي تركتموه طائعين، وأدخلتم فيه كارهين«.)))

�أمير الم�ؤمنين �أراد منع النا�س من قتل عثمان

وعلى العكس من تلك المواقف المعادية، بل المجاهرة بالعداوة لعثمان والتي كانت 
ذلك  إلى  وتدعو  بل  قتله،  تتمنى  من  محل  الحلول  لأصحابها  تزين  مطامع  عن  تنبعث 
موقف  كان  المجتمع،  في  مرموقة  ومراكز  امكانات  من  تملك  ما  بكل  الناس  محرضة 
الإمام ينطلق من اعتبار واحد، هو الحفاظ على وحدة المسلمين وقوة الإسلام، مع 
أنه صاحب الحق الوحيد بالأمر، حتى مع وجود عثمان نفسه، وقد كان يخلص له النصح 
قتله،  يراد  »إن عثمان  بلغه  فقد  بقتله،  يفتح  أن  الفتن  باب  لمنع  القتل  انقاذه من  محاوًال 
فقال: إنما أردنا منه مروان، فأما قتل عثمان فلا. وقال للحسن والحسين. اذهبا بسيفيكما 
عثمان  الناس  ورمى  بمكروه..  إليه  يصل  أحداً  تدعا  فلا  عثمان،  باب  على  تقوما  حتى 

بالسهام، حتى خضب الحسن بن علي بالدماء على بابه...«))).

»وكان الحسن فيمن دافع عنه واجتلد مع بعض أبناء الصحابة... وقبل أن يقتل 
عثمان قال للحسن: إن أباك الآن لفي أمر عظيم من أمرك، فأقسمت عليك لما خرجت 

إليه«.)))

))) العقد الفريد: ج5 ص٨٢.
))) العقد الفريد: ج5 ص41 والكامل في التاريخ: ج3 ص٥١ - ٥٣ وتاريخ الخلفاء: ص١٤٩.

))) الكامل في التاريخ: ج٣ ص٦٤ - ٦٥.



307 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

وقد بلغ من حرص الإمام ومواظبته ودوامه على إزجاء النصح لعثمان، إن هذا 
الأخير دعاه فيما بعد للتوقف عن ذلك، ومغادرة المدينة إلى ضيعة له بينبع. »وكان عليٌّ 
كلما اشتكى الناس إليه أمر عثمان، أرسل ابنه الحسن إليه، فلما أكثر عليه قال له: إن أباك 
يرى أن أحداً لا يعلم ما يعلم، ونحن أعلم بما تفعل، فكف عنا، فلم يبعث علي ابنه في 

شيء بعد ذلك.

وقال عبد الله بن العباس: أرسل إليَّ عثمان فقال لي: أكفني ابن عمك!

إليه  فأرسلني  لنفسه،  يرى  ولكنه  له،  يرى  بالرجل  ليس  عمي  ابن  إن  فقلت: 
فأتيت علياً  يغتم بي،  به ولا  اغتم  بينبع، فلا  ماله  إلى  فليخرج  له  قال: قل  أحببت،  بما 

فأخبرته، فقال: ما اتخذني عثمان إلا ناصحاً ثم أنشد يقول:

جراحه أداوي  أني  ب��ه  فيدوَى فلا مل الدواءَ ولا الداء«))) فكيف 
وهكذا رأينا أن عثمان قد مل نصائحه بعد أن رأى أنها قد أثقلت عليه، فدعاه إلى 
مغادرة المدينة وتركه، ثم عاد يستنجد به لما رأى جد القوم وعزمهم على قتله، ودعاه 
لردهم، فقال الإمام: »على أي شيء أردهم عنك؟ قال: على أن أصير إلى ما أشرت 
إليه ورأيته لي. فقال علي: إني قد كلمتك مرة بعد أخرى، فكل ذلك تخرج وتقول حتى 
ترجع عنه، وهذا من فعل مروان وابن عامر ومعاوية وعبد الله بن سعد، فإنك أطعتهم 
وعصيتني. قال عثمان: فأنا أعصيهم وأطيعك، فأمر الناس، فركب معه من المهاجرين 
، فأتوا المصريين فكلموهم، وكان الذي يكلمهم علي ومحمد بن  والأنصار ثلاثون رجًال
مسلمة، فسمعوا مقالتهما ورجعوا إلى مصر، ورجع علي ومن معه إلى المدينة، فدخل على 

عثمان فأخبره برجوعهم وكلمه بما في نفسه ثم خرج من عنده«))).

))) العقد الفريد: ج5 ص٥٨ -٥٩.
))) الكامل في التاريخ: ج٣ ص٥٤، وراجع الطبري: ج٢ ص ٦٥٨.



مو�سوعة الثورة الح�سينية308

ويبدو أن الإمام قد صرف جهداً ووقتاً كثيرين بإزجاء النصح لعثمان حتى أعياه 
أمره ولم يجد معه حيلة، حتى قال في ذلك:»... إني إن قعدت في بيتي قال لي: تركتني 
وقرابتي وحقي، وإني إن تكلمت فجاء ما يريد يلعب به مروان، فصار سيفه له، يسوقه 
حيث يشاء، بعد كبر السن وصحبة رسول الله، وقام مغضباً حتى دخل على عثمان، 
فقال له: أما رضيت من مروان ولا رضي منك إلا بتحرفك عن نبيك وعن عقلك، وما 

أنا عائد بعد مقامي هذا لمعاتبتك، أذهبت شرفك وغلبت على رأيك.

وقال يخاطب عثمان: والله إني لاكثر الناس ذباً عنك، ولكني كلما جئت بشيء أظنه 
لك رضا، جاء مروان بأخرى، فسمعت قوله وتركت قولي. ولم يعد علي يعمل ما كان 
وغضب  يعمل إلى أن منع عثمان الماء. فقال علي لطلحة: أريد أن تدخل عليه الروايا، 

غضباً شديداً حتى دخلت الروايا على عثمان..«))).

وبعد: فهل من مدع يستطيع أن يدعي أن الإمام وقف موقفاً سلبياً من عثمان، وأنه 
لم يزج النصح، ولم يبذل جهده لانقاذ عثمان؟ وهل من يستطيع أن يدعي أنه لم يكن 

حريصاً على منع الفتنة وفرقة المسلمين؟

ومع ذلك فقد رأينا من فقد ماء الحياء، وجاء يتهم علياً - بذلك، ويذرف دموع 
التماسيح على الخليفة المظلوم! وينصب من نفسه ولياً للمطالبة بدمه، وممن؟ من الذي 
بذل أكبر جهد بشري ممكن لتجنيب المقتول مصيره المأساوي الذي جر على المسلمين 
الويلات والمحن لمدة طويلة لا تزال تخيم علينا لحد الآن رغم مرور مئات السنين عليها.

)))الكامل في التاريخ: ج3 ص ٥٦- ٥٧ وقد روى الطبري في تاريخه: ج٢ ص٦٥٩ أنه قال له 
»أما رضيت من مروان ولا رضي منك إلا بتحرفك عن دينك وعن عقلك مثل جمل الضغينة يقاد 
حيث يسار به. والله ما مروان بذي رأي في دينه ولا نفسه، وأيم الله إني لأراه سيوردك ثم لا يصدرك 

وما أنا بعائد بعد مقامي هذا لمعاتبتك أذهبت شرفك وغلب على أمرك«.



309 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

اقبال الفتن.. عندما ترك القر�آن وال�سنة

ويوقد  أواره��ا  يؤجج  من  وج��دت  عندما  الكالح  بوجهها  الفتن  أطلت  وقد 
نارها، ولم تتح للإمام كما رأينا فرصة اطفائها منذ البداية، وقد أججها الطمع والحسد 
يكتف  فلم  الضعيفة،  النفوس  قرارة  في  بقيت  التي  المقيتة  الجاهلية  والقيم  والضغينة 
الثلاثة  الخلفاء  حكم  ظلِّ  في  ومغانم  مكاسب  من  عليه  حصلوا  بما  الطامعون  أولئك 
الأوائل وخصوصاً عثمان، فظلوا يسعون إلى المزيد منها، حتى لقد طمحوا إلى الخلافة 
نفسها فكيف كان سيسير الأمر في ظل طلحة أو الزبير اللذين كانا يحبان جمع المال إلى 
الزبير وطلحة، ورأينا كيف كان معاوية يحيا  درجة مفرطة؟ لقد رأينا كم بلغت ثروة 

حياة الاكاسرة والأباطرة، ورأينا كم أخذ مروان وأخوه وأبوه.

وعندما جلس علي على كرسي الخلافة، حانت فرصة من ناصبوه العداء لكي 
مهمته  استلامه  مع  الحرب  هذه  تزامنت  لقد  عليه.  الحرب  ويعلنوا  شتاتهم  يجمعوا 
الخطيرة في قيادة الأمة الإسلامية قيادة فعلية بعد أن حجبت عنه فترة طويلة. وقد أريد 
له أن يتراجع عن كل ما نادى به ودعا إليه طيلة حياته، ليساوم ويداهن ليظلَّ محافظاً على 
هذا المنصب الذي لم يكن حريصاً للحصول عليه إلا لإقامة الحق الذي عرفه، وكلف 
باقامته وإماتة الباطل الذي كلف باماتته، ولعل عمق المسؤولية الملقاة على عاتقه، لم يكن 
يدرك أبعاده أحد كما يدركه هو، ولذلك فإن تصورات من دعوه إلى الاستجابة لمطاليب 
من ناوؤه ومساومتهم لحين استتباب الأمور له، لم تكن بوضوح وقوة تصوراته وفهمه 
فلقد  العظيمة؛  ورسالته  للإسلام  نفسه،   الله رسول  وفهم  تصورات  من  المستمدة 

كان يستمد تصوراته من نبع الإسلام الأصيل.

»وقد قال: إن آخر هذا الأمر لا يصلح إلا بما صلح أوله، فانصروا الله ينصركم 
ويصلح لكم أمركم... فالزموا دينكم، واهدوا بهديي، فإنه هدي نبيكم، واتبعوا سنته، 



مو�سوعة الثورة الح�سينية310

فالزموه، وما  القرآن  القرآن، فما عرفه  واعرضوا عما أشكل عليكم حتى تعرضوه على 
أنكره فردوه، وارضوا بالله رباً، وبالإسلام ديناً، ومحمد نبياً، وبالقرآن حكمًا وإماماً«))).

أن  أرادنا، نحن،  ينظر لمهمته، وكيف  بنا - كيف كان الإمام  فيما مر  وقد رأينا - 
رسول  وقيم  تصورات  هي  التي  وقيمه  تصوراته  من  نقترب  وأن  المهمة،  هذه  نفهم 

الله نفسه.

الإمام  تصور  لنا  وضحت  التي  وحدها  هي  أوردناها،  التي  النصوص  تكن  ولم 
قاطع  بشكل  أكدت  التي  هي   له المبدئية  العملية  المواقف  كانت  وإنما  عام،  بشكل 
استقامة هذه المواقف، واستجابتها وتطابقها مع كل ما جاء به الإسلام ونزل به القرآن 

.الكريم وعمل به وقرره الرسول الكريم

مع م�س�ؤولياته دائماً

تصدى  والتي  لها،  والمكملة   الرسول مهمة  مع  المتحدة  هذه،  الإمام  مهمة  إن 
لايقافها وعرقلتها من تصدى، في الوقت الذي استعد فيه الإمام للقيام بها من موقع 
أبعاداً أخرى في  قيادي مباشر، خليفة لرسول الله وأميراً للمؤمنين، كانت ستتخذ 
المؤسسات  وترسخ  ستبين  وكانت  النموذج،  الإسلامية  الدولة  صورة  ورسم  تحديد 
الوقت  المسلمين  على  وتوفر  الدولة،  هذه  شؤون  تدير  التي  المتخصصة  الإسلامية 
والجهد الذي بذلوه فيما بعد، حينما بهتت صورة الإسلام، وتراجع المسلمون أمام حدة 
الذين حكموا  السافر عن الإسلام وتعاليمه من قبل الحاكمين  الانحرافات والخروج 
باسم الإسلام نفسه ورفعوا بعض شعاراته الظاهرية. كانت هذه المهمة ستنجح نجاحاً 
باهراً وتكون أساساً لتجربة إسلامية متكاملة مقرة معمول بها إلى يومنا هذا، لو لم يتصد 

))) الكامل في التاريخ: ج3 ص ١١٣-١١٦.



311 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

له أولئك الحاقدون المنسلخون عن الإسلام، وغير المنتمين إليه نهائياً. 

�أو�سع بيعة و�أكبر �إجماع

نفساهما،  والزبير  أدرك أصحاب رسول الله ومن عاصروه، حتى طلحة  لقد 
اللذان شناّ عليه الحرب فيما بعد، أن عليهم أن يستنجدوا الآن بمن حجب عنه حقه فترة 
طويلة، ويصروا على أن يبايعوه، وكان اصرارهم على ذلك وطلبهم الشديد وإلحاحهم 
والزبير  طلحة  وخصوصاً  بعد،  فيما  عليهم  له  حجة  أكبر  لهم،  يستجيب  لكي  عليه 
اللذان تقدما الوفود للمبايعة، بل كانا أول من بايع، ثم أثارا الفتن فيما بعد بمختلف 
الحجج والذرائع، وإلا فهل كانا يعلمان منه ميًال للمساومة والانحراف على حساب 
 المسلمين حتى يقدما على مبايعته؟ »... لما قتل عثمان، اجتمع أصحاب رسول الله
من المهاجرين والأنصار، وفيهم طلحة والزبير، فأتوا علياً، فقالوا له: »إنه لا بد للناس 
من إمام. قال: لا حاجة لي في أمركم، فمن اخترتم رضيت به. فقالوا: ما نختار غيرك. 
به منك ولا أقدم  إننا لا نعلم أحداً أحق  إليه مراراً، وقالوا له في آخر ذلك:  وترددوا 

.(((»..سابقة ولا أقرب قرابة من رسول الله

»...لما قتل عثمان بن عفان، أقبل الناس يهرعون إلى علي بن أبي طالب، فتراكمت.
عليه الجماعة في البيعة. فقال: ليس ذلك إليكم، إنما ذلك لأهل بدر ليبايعوا«))).

بيعة في العلن... و�أمام �أنظار جماهير الأمة

ولنلاحظ - إذا ما سلمنا بما ورد هنا تسليمًا تاماً - رفضه مراراً وترددهم إليه مراراً 
رسول  من  قرابة  أقرب  ولا  سابقة،  أقدم  ولا  منه  بالأمر  أحق  أحد  لا  بأن  واقرارهم 

))) الكامل في التاريخ: ج3 ص81.
))) العقد الفريد:ج5 ص٥٧.



مو�سوعة الثورة الح�سينية312

الله، هل ترى أنهم أدركوا ذلك الآن، ولم يدركوه من قبل؟ الحقيقة أن بعضهم لم يبائع 
أبا بكر، بعد وفاة رسول الله حتى بائع الإمام وقد تبنوا موقف الإمام الحريص 
على وحدة المسلمين وغلبة الإسلام، ويدلُّ عدم اختلافهم عليه الآن، وإنهم لا يرون 
ينبغي  كان  الذي  الرجل  إنه  أيضاً،  فيه  اختلاف غيرهم  منه، وعدم  بالأمر  أحق  أحداً 
قيادة الأمة وتربيتها.. وربما كان رفضه  البداية ويأخذ دوره في  يتصدى للأمر منذ  أن 
المتكرر ثم قبوله بعد ذلك، وإصراره على أن تكون بيعته علنية أمام الجميع وفي المسجد، 
عندما أصروا بدورهم على مبايعته »فقالوا: والله ما نحن بفاعلين حتى نبايعك، قال: 
ففي المسجد، فإن بيعتي لا تكون خفية ولا تكون إلا في المسجد«)))... إلا ليلقي الحجة 
على المعترضين والمعاندين على صحة هذه البيعة وإجماع الأمة عليها، وربما فسح المجال 
أمامهم ليبينوا آراءهم ووجهات نظرهم بشأنها، ولم يكن يريد الأمة إلا لتظهر رغبتها 
الحقيقية في قيادته، ولم يكن هو راغباً في هذه القيادة إلا بالقدر الذي يحتمه عليه شعوره 

بالمسؤولية الكبيرة التي يدرك هو أبعادها ومدياتها أكثر من غيره.

إثر مقتل عثمان، وبعض  المدينة  الذين هربوا من  الأمويين  استثنينا بعض  ما  وإذا 
بيعته، تدل على  الناس على  المستفيدين من عثمان، فإن اجماع صحابة رسول الله وبقية 
أنهم يقدرونه حق قدره، وأن لا أحد منهم على الاطلاق اتهمه بقتل عثمان أو التحريض 
عليه أو السكوت عنه، وهذا يثير تساؤًال آخر: أترى أن أولئك الذين خرجوا على الإمام 
فيما بعد هم أناس عاديون من عامة الناس، لا يدركون ما يفعلون ويميلون مع كل هوى 
والذكاء  بالرأي  المشهود لهم  )الدهاة(  و  الأذكياء  أنهم من  أو  ناعق،  مع كل  وينعقون 

والنظر، وأنهم من المرموقين المعروفين في مجتمعاتهم وأقوامهم...

))) الكامل في التاريخ: ج٣ ص٨١.



313 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

�إذا لم ت�ستح فافعل ما �شئت

لعلي  بويع  بعدما  مسألته  أنفسهم،  عثمان  بدم  أيديهم  غمسوا  الذين  يثير  لماذا  ثم: 
بالخلافة مع أن معظمهم وخصوصاً طلحة والزبير كانوا في مقدمة المبايعين؟ وأظننا قد 
بيّنا رأينا فيما سبق حول هذا الموضوع. وربما كان للأمر أسبابه ودوافعه الأخرى، ولم 
نرد أن نبين كل الأسباب والدوافع وراء الخروج على أمير المؤمنين، بعد هذا الإجماع 
ساً لهذه القضية إلا بالقدر الذي  الشعبي الواسع من الأمة عليه، لأن البحث ليس مكرَّ
موقفهم  كان  خرجوا  الذين  أن  لنبّني  ذكرناه  ما  ذكرنا  ما  وإن  دراستنا،  منه في  نستفيد 
)محيراً( للكثيرين وربما ضلوا بسببه وتاهوا، غير أن أقل ما يقال منه أنه لا يوجد له أي 
مبرر أو دافع على الاطلاق، اللهم إلا الدوافع المتدنية التي لا يقرها الإسلام ويحاول 
الامتيازات  فقدان  من  والخوف  والحسد  الأثرة  غير  وهل  البشر،  نفوس  من  اقتلاعها 
على  يخرجون  وأشباههم،  هؤلاء  جعلت  التي  هي  الدنيا،  على  والحرص  والمناصب، 
والإسلام  الإسلام  أساس  على  الناس  بين  المساواة  يريد  الذي  الزاهد  العادل  الإمام 
الجدد،  )المؤرخين(  و  )المفكرين(  من  غيرهم  يعلمه  لم  ما  علموا  ولعلهم  وح��ده..؟ 
حول حق علي وآله في الإمامة وخلافة الرسول وقيادة الأمة.. فأصبح همهم 
العمل على هدم ما أوشك أن يقام ويستمر في ظل الدولة الإسلامية الجديدة التي تعيد 
لدولة رسول الله عهدها الأول، وبادروا متكاتفين بحملةٍ مسعورة لإيقاف )الخطر( 
المزعوم عليهم والماثل أمامهم، إذا ما استتبت الأمور لعلي، وأخذهم مع غيرهم بما 
أخذ به نفسه وآله من الحق، والحق مر وصعب إذا ما مس المصالح والامتيازات، بل هو 

خطر، وخطر جسيم حينما لا يراه الإنسان ولا يعرفه ولا يرى إلا نفسه.

لا للم�ساومات!

لقد كان شرط الإمام ثقيًال عليهم، حينما ألحوا عليه بقبول البيعة ».. واعلموا 



مو�سوعة الثورة الح�سينية314

أني إن أجبتكم ركبت فيكم ما أعلم«)))... وكانوا يعلمون أنه يعلم غير الذي يعلمون، 
خط  على  السائرة  والخطى  الإله��ي،  التسديد  ذلك  أن  يعلمون  بعضه  علموا  ربما  بل 
الرسول هي بعينها لا تزال تلك الخطى، وهي لا بد أن تبعدهم في النهاية عما ألفوه 
في  وتتعلم  ستنشأ  الصحابة  من  جديدة  طبقة  أن  وعلموا  ونعيم،  رخاء  من  واعتادوه 
مدرسة القرآن، مدرسة علي، إذا ما استتب له الأمر واستقرت به الحال، وأن أجياًال 
على  تربوا  أن  بعد  الأمة  لهذه  أعلاماً  ويكونون  ويبرزون  سينشؤون  القرآن  رجال  من 
أن تكون كسيرة رسول الله عطاء وبناء.. والأجيال  بد  السيرة لا  يد الامام، فهذه 
القديمة ولو على حساب  الشخصيات  اقامتها بعض  أمجاداً مزيفة  الجديدة قد تكتسح 

الإسلام ومثله وقيمه الحقيقية.

طبقة جديدة.. لن تتنازل عن امتيازاتها

إن طبقة جديدة من المتنفذين والميسورين وذوي الجاه والنفوذ الذي حصلوا عليه 
بفضل الإسلام )ومن خلال التجاوز عليه في واقع الحال(، أوشكت أن تبرز كهيئة أو 
ملأ مقرب ومتميز على الآخرين.. وقد كانت بعض المفاهيم الإسلامية- وربما الإسلام 
والوضع  الدس  ويوشك  تتحجر،  أو  ه  تشوِّ أن  توشك  بالجاهلية،  عهد  قريبة   - برمته 
هي  القوم  من  بدت  جرأة  أول  ولعل  وينتشر،  يكثر  أن  القرآن  تأويل  وفي  الحديث  في 
مخالفتهم رسول الله في وصيته، وإذا استسهلوا ذلك فإنهم لا بد سَيَسْتَسْهلون غيرها 
على  وحجبها  أستارها  تمد  تزال  لا  الجاهلية  العقلية  أن  لنلاحظ  العظيمة،  الأمور  من 
الكثيرين، وإن التخلص منها لم يتم بشكل تام، وإن المعركة لا تزال قائمة بين الإسلام 

وخصومه ولم يستقر الحال بعد لصالح الإسلام.

وقد كان الخطر بعد ذلك على الإسلام، لا على علي وحده، ولقد كان هو يدرك 

))) الكامل في التاريخ: ج3 ص٨٣.



315 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

هذا الخطر ويحاول أن يشدّ الأمة إلى الإسلام لا إليه خاصة، ويعلم أنه إذا ما شدهم إليه 
ودعاهم إلى خطه، فإنه بذلك يشدهم إلى الإسلام نفسه، وكان الجميع يدركون ذلك، 
فأي جيل كان سينهض ويبرز على الساحة لو سارت الأمور كما خطط لها الإمام وأراد؟

غير أن للهوى غلبة على الكثير من النفوس وللشهوة سلطان.

حجة للخلاف والتمرد

فأما معاوية فإننا سنترك قضيته الآن لنناقشها فيما بعد، وأما طلحة والزبير، فإنهما ما 
كادا يبايعان الإمام، حتى عادا نادمين على موقفهما الداعي لعلي، ولم يطل الأمر بهما 
حتى جاء إلى الإمام في نفس اليوم الذي بايعاه فيه، وقالا له: »يا علي إنا قد اشترطنا إقامة 
الحدود، وإن هؤلاء القوم قد اشتركوا في قتل هذا الرجل وأحلوا بأنفسهم.. فقال لهم في 
كلام كثير »إن هذا الأمر أمر جاهلية وإن الناس من هذا الأمر إن حرك على أمور: فرقة 
ترى ما ترون، وفرقة ترى ما لا ترون، وفرقة لا ترى هذا ولا هذا حتى، تهدأ الناس ومع 

القلوب مواقعها، وتؤخذ الحقوق، فاهدؤوا عني وانظروا ماذا يأتيكم، ثم عودوا«))).

»واجتمع إلى علي بعدما دخل طلحة والزبير في عدة من الصحابة، فقالوا: يا علي، 
أنا قد اشترطنا إقامة الحدود، وإن هؤلاء القوم قد اشتركوا في دم هذا الرجل، وأحلوا 
يا إخوتاه، إني لست أجهل ما تعلمون، ولكني كيف أصنع بقوم  بأنفسهم. فقال لهم: 
يملكوننا ولا نملكهم! ها هم هؤلاء قد ثارت معهم عبدانكم، وثابت إليهم أعرابكم، 
تريدون؟  وهم خلالكم يسومونكم ما شاؤوا، فهل ترون موضعاً لقدرة على شيء مما 
قالوا: لا. قال: فلا والله لا أرى إلا رأياً ترونه إن شاء الله؛ إن هذا الأمر أمر جاهلية، وإن 

لهؤلاء القوم مادة...«))).

))) الكامل في التاريخ:ج3 ص ٨٥-٨٦.
))) الطبري: ج٢ص٧٠٢.



مو�سوعة الثورة الح�سينية316

وقد دعاهم للأخذ بثأرهم، فتراجعوا عن ذلك، وعندما خرج طلحة والزبير 
من المدينة في فئة من قريش، قال: »ما أنهم لن يدعوا أن يخرجوا يقولون: نطلب بدم 

عثمان! والله نعلم أنهم قتلة عثمان«))).

وقد وجد طلحة والزبير في عائشة سنداً لهما، إذ أنها عندما أخبرت أن الناس قد 
اجتمعوا على بيعة علي قالت »ليت هذه انطبقت على هذه إن تم الأمر.. وانصرفت إلى 
مكة وهي تقول: قتل والله عثمان مظلوماً، والله لأطلبن بدمه«، فقال لها الرجل الذي 
نقل إليها خبر مقتل عثمان، وهو من أخوالها: »ولم؟ والله إن أول من أمال حرفه لأنت، 
قلت  وقد  قتلوه،  ثم  استتابوه  إنهم  قالت:  كفر.  فقد  نعثًال  اقتلوا  تقولين:  كنت  ولقد 
وقالوا، وقولي الأخير خير من قولي الأول« - فانصرفت إلى مكة.. فقالت: »أيها الناس 
إن الغوغاء من أهل الأمصار وأهل المياه وعبيد أهل المدينة اجتمعوا على هذا الرجل 
أمثالهم  استعمل  وقد  سنه  حدثت  من  استعمال  عليه  ونقموا  بالأمس  ظلما  المقتول 
قبله ومواضع من الحمي حماها لهم فتابعهم ونزع لهم عنها فلما لم يجدوا حجة ولا 
عذرا بادروا بالعدوان فسفكوا الدم الحرام...- وتبعها عمال عثمان وصنائعه وطلحة 
المنافذ على الإمام وحربه، وكان بنو  والزبير-...«))) عازمين الذهاب إلى البصرة لسد 

أمية في مقدمة الخارجين على الإمام منذ البداية.

ذهب الجمل بما حمل... معاوية الرابح الوحيد

وقد خاض هؤلاء مع بعض من غدروا بهم، معركة الجمل ضدّ الامام، وكانت 
وقد  الحكم«)))  بن  مروان  رماه  الذي  »وكان  وطلحة  الزبير  فيها  قتل  خاسرة  معركة 

))) الطبري: ج٢ص٧٠4.
))) الكامل في التاريخ: ج3 ص١0١.
))) الكامل في التاريخ: ج3 ص١32.



317 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

بأن  قائًال  أفاد  وقد  الغلبة،  تكون  لمن  يتربص  معاوية  وكان  بيتها.  إلى  عائشة  أرجعت 
الخارجين  لصالح  أو   علي لصالح  كانت  مهما  النهاية،  في  لصالحه  ستكون  النتيجة 

عليه.

كانت  وإنما  بثأره،  الأخذ  ولا  عثمان،  بدم  المطالبة  مسألة  المسألة  تكن  فلم  وإذاً 
بالغنائم  والفوز  الشخصية  المكاسب  إلى  تتطلع  التي  النفوس  في  تجيش  نزعات  مسألة 
وحسب.. وقد روت لنا كتب التاريخ تفاصيل معركة الجمل، وكيف أن الإمام سار 
لمنع الخارجين عليه من التمادي في عدوانهم، ولما يكد يستقر بعد وتتاح له فرصة اعداد 
الجيل الجديد الذي يستطيع حمل الرسالة بصلابة وعزم، كما حملها الجيل الأول الذي 

كان هو في طليعته.

وإلا فما الذي غير موقفي طلحة والزبير من عثمان ومن الإمام ولما يكادا يبايعان 
حتى نكلا وذهبا لإعلان الحرب، وما الذي دعا عائشة وقد كانت تدعو إلى قتل عثمان 
إلى المطالبة بدمه والدعوة للأخذ بثأره والذهاب إلى حد المسير بنفسها للتحريض على 

الإمام وقتاله..؟

وما الذي دعا معاوية، وقد تباطأ متعمداً عن نصرة عثمان وإتاحة الوقت الكافي 
لقتله، حتى لكأن قتل عثمان يكاد يكون أمنيته الوحيدة، ليعلن حربه على الإمام بنفس 
ة التي تذرع بها الآخرون؟ وما الذي دعا عمرو بن العاص لإسالة دموع التماسيح  الحجَّ

على عثمان مع أنه كان من أشد المحرضين على قتله...؟

�أ�سئلة لا بد �أن تثار، ولا بد �أن يجاب عنها �صراحة.

لقد كان قبول الإمام لما عرضته عليه الأمة وأجمعت عليه، هو الذنب الوحيد بنظر 
هؤلاء الحاقدين، ونتذكر هنا قول محمد بن سيرين »ما علمت أن علياً اتهم في دم عثمان 



مو�سوعة الثورة الح�سينية318

حتى بويع«))). وقد قال نفسه في ذلك: »والذي أرسلها في بحره مسخرة بأمره، ما 
بدأت في أمر عثمان بشيء، ولئن شاءت بنو أمية لأباهلنهم عند الكعبة خمسين يميناً ما 
بدأت في حق عثمان بشيءما«))) وخطب بأهل الكوفة يوم الجمل قائًال:... ثم ولي 
عثمان فنال منكم ونلتم منه ثم كان من أمره ما كان فأتيتموه فقتلتموه، ثم أتيتموني فقلتم 
فجذبتموها،  كفي  ونازعتكم  فبسطتموها  يدي  وقبضت  أفعل،  لا  فقلت  بايعتنا،  لو 
الهيم على  الإبل  تداكك  وقلتم لا نرضى إلا بك ولا نجتمع إلا عليك وتداككتم علي 
فبايعتموني  بعضاً  قاتل  بعضكم  وأن  قاتلي،  أنكم  ظننت  حتى  ورودها  يوم  حياضها 

وبايعني طلحة والزبير..«))).

وإن انهزم أصحاب الجمل في معركتهم الخائبة ضد الإمام، فإن معاوية استمر 
برفع نفس الحجج التي رفعوها، وأخذ على عاتقه مسؤولية انجاح ما فشل به أولئك 

المنهزمون.

ذرائع معاوية... �إتهامات حذرة في البداية..

الإمام  على  الظالمة  الطويلة  حربه  ليعلن  نفسها  وحججهم  مواقفهم  استثمر  وقد 
ويبرر خروجه عليه، ومن المؤكد أنه كان أحد المشجعين والموحين بالعديد من الأفكار 
والاحتجاجات التي تزودوا بها منذ البداية، وقد رفع الراية التي أسقطوها، مطالباً بدم 
الشأن،  نتيجة حاسمة بهذا  يعلم أن الأمر لم يكن ليصل إلى  المقتول، وقد كان  الخليفة 

))) العقد الفريد: ج5 ص٥٢.
))) العقد الفريد: ج5ص50 وقال في رسالة أرسلها إلى معاوية ».. ولعمري يا معاوية، لئن نظرت 
بعقلك دون هواك لتجدني أبرأ الناس من دم عثمان، ولتعلمنَّ إني كنت في عزلة عنه إلا أن تتجني، 
فتجنَّ ما بدا لك والسلام«. )نهج البلاغة: تحقيق د. صبحي الصالح - دار الكتاب اللبناني ط2 

82-ص ٣٦٦(.
))) العقد الفريد: ج5 ص ٦٤.



319 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

وأنه سيكون مثار خلاف وجدل مستمرين وأنه - معاوية - غير مخول ما دام إمام الأمة 
الشرعي يمارس سلطته وحكومته ليتخذ الاجراءات المناسبة في الوقت المناسب. لكن 
الأمر هنا يتعلق بالإمام الشرعي نفسه، ومعاوية يعلم قبل غيره أن احتجاجاته كانت 
رد ذريعة للخروج عليه. وكان معاوية محتاجاً لإسباغ أحد أغطية الشرعية على حركته  ُجم
على  أسبغوه  والذي  مكرهين،  الآخرون  عنه  تخلى  الذي  الغطاء  ذلك  للإمام،  المناوئة 
حركتهم الخارجة الأولى في معركة الجمل. ولا بد لنا هنا من ملاحظة الخطوات الدقيقة 

الماكرة التي اتبعها معاوية مع أهل الشام وغيرهم بهذا السبيل.

ولم يكن يجرؤ صراحة في البداية على اتهام الإمام بشكل مباشر، وإنما جعل من النقد 
الذي كان يوجهه لعثمان، والنصائح التي كان يزجيها له ومراجعته له باستمرار - 
منطلقاً من مهمته الأساسية الشرعية كإمام للأمة، وإن لم يستلم شؤون الزعامة الفعلية 
- لتقويم كل جوانب الحكومة الإسلامية القائمة كلما حاولت أن تنحرف أو تميل حجة 
لاتهامه بالضلوع في مقتل عثمان، وقد رأينا أن الإمام لم يكن )يكيد( بالسر أو )يتربص( 
رؤوس  وعلى  وبوضوح  صراح��ة  آراءه  يعلن  كان  وإن�ام  سبقه،  من  على  )يتآمر(  أو 
وإنما للأمة  للخليفة وحسب،  بالغة وواضحة لا  أن تكون الحجة  يريد  الأشهاد. كان 
بطابعها  التي طبعت سلوكه  الصادقة  المستقيمة  نظرة الإسلام  ينطلق من  كلها. وكان 
محاولة   الإمام من  والتوجيه  النقد  ذلك  يعتبر  معاوية  وكان  المعروف..  الواضح 
لتصيد الأخطاء وعرضها أمام أنظار الأمة وتحريضاً للآخرين للنيل من عثمان، مع أننا 
رأينا من هم المحرضون الفعليون والمتصيدون للأخطاء - لا لتقويمها ولكن للتشهير 
- وفي مقدمتهم طلحة والزبير وعائشة وعمرو بن العاص، الذين تباكوا بأجمعهم على 
عثمان بعد أن مهدوا هم لقتله، وكانوا بذلك القتلة الحقيقيين الذين يجب أن يقتص منهم 

من يريد الأخذ بثأره.



مو�سوعة الثورة الح�سينية320

إليه صراحة، ففي  البداية كان معاوية يمهد لاتهام الإمام - بحذر، ولم يشر  وفي 
رسالة منه إلى محمد بن أبي بكر، يقول: »...ثم قام ثالثهما عثمان، فهدي بهديهما، فسار 
بسيرهما، فعبته أنت و صاحبك - ويقصد به الإمام - حتى طمع فيه الأقاصي من 
مناكما..«)))،  فيه  بلغتما  فيه حتى  وأظهرتما عداوتكما  الغوائل  له  فطلبتما  المعاصي،  أهل 
ففي هذه الرسالة وغيرها من الرسائل، يشير معاوية إشارة حذرة إلى أن النقد واظهار 
عيوب الخليفة المقتول، هو الذي جرأ عليه الناس، ولو لم يكن ذلك لما تجرأ عليه أحد، 
المقربة منه كانوا أحد أهم الأسباب لغضب الأمة على عثمان، كما  أنه والزمرة  متناسياً 

رأينا من قبل.

يزيد على  إلى  الموضع في رسالة جوابية  إلى هذا  إشارة ذكية  ابن عباس  أشار  وقد 
الزبير،  ابن  على  ونصرته  إليه  الدعوة  منه  ويطلب  يهدده  إليه  بها  بعث  قد  كان   رسالة 
استصرخه  حين  عنه،  قبله  من  وحبس  بنصره،  عنه  وابطأ  به،  تربص  أباك  ولكن   ...«
واستغاث به، ثم بعث الرجال إليه معذراً حين علم أنهم لا يدركونه حتى يهلك..«))).

واتهام �صريح بعد ذلك

به والاستجابة  والوثوق  الشام على طاعته  أهل  الذي ربى  معاوية -  استغل  لقد 
الأمة  لكل  معاوية  أراد  الذي  الشام،  مجتمع  عن  بعد  فيما  ذلك  سنبين  -كما  له  المطلقة 
الإسلامية أن تكون على نمطه »... وهو في أهل الشام يستمع منه..« كما قال المغيرة بن 
شعبة للإمام، استغل هذا المجتمع إلى أقصى حد ممكن، عندما جلب له النعمان بن 
بشير قميص عثمان الذي قتل به وعليه أصابع نائلة زوجته ورسالة نائلة التي تدعو فيها 
معاوية وأهل الشام للأخذ بثأره. ونعتقد اعتقاداً جازماً بأن هذه الرسالة المنسوبة إلى 

))) مروج الذهب: ص15.
))) أنساب الأشراف: البلاذري: ج٤، ق ٢ - ١٩، القدس ١٩٣٨.



321 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

نائلة هي من موضوعات معاوية وإنشائه، وأن نائلة في خضم مصيبتها بمقتل زوجها ما 
كانت لتعترض عليها لو سمعت بها فيما بعد ولم تكن لتكذبها... لأن من دبجوها ادعوا 
الحرص والغيرة على الخليفة المقتول. وقد رأينا كيف أنها كانت تدرك كيف كان مروان 
 وآل أمية سبباً قوياً لغضب الأمة ونقمتها على عثمان، وكانت تدرك حرص الإمام
على حياته، لئلا يكون قتله سبباً لفتح باب الفتنة بين المسلمين إلى الأبد، وقد أشرنا إلى 
هذا الموضع، فكيف تتهم الإمام بذلك وتذكر اسمه صراحة في الرسالة التي لفقت على 
بيد خبير متمرس مستريح - لا رسالة امرئ خائف مرعوب لا  لسانها، والتي كتبت 
نحسبه إلا معاوية نفسه أو أحد أعوانه لما أزجي فيها إليه من مديح زائد عن الحد »... 
من نائلة بنت القرافصة إلى معاوية بن أبي سفيان؛ أما بعد فإني أدعوكم إلى الله الذي أنعم 
الكفر ونصركم على  وأنقذكم من  الضلالة،  عليكم، وعلمكم الإسلام، وهداكم من 
العدو، وأسبغ عليكم نعمه ظاهرة وباطنة؛ وأنشدكم الله وأذكركم حقه وحق خليفته 
انتخبه  أن تنصروه بعزم الله عليكم... وإن أمير المؤمنين بغي عليه... والله علم به إذا 

فأعطاه شرف الدنيا وشرف الآخرة.

... وأهل مصر قد أسندوا أمرهم إلى علي ومحمد بن أبي بكر وعمار بن ياسر وطلحة 
والزبير فأمروهم بقتله.. فقتلوا أمير المؤمنين في بيته مقهوراً على فراشه، وقد أرسلت 
إليكم بثوبه عليه دمه، وأنه والله إن كان اثم من قتله، لما سلم من خذله، فانظروا أين 
أنتم من الله، وأنا أشتكي على ما مسنا إلى الله عز وجل، واستصرخ بصالحي عباده...«))) 

ويبدو أن هذه الطريقة قد أثمرت مع أهل الشام إلى حد بعيد...

وتفنى  علياً  يقتلوا  حتى  غسًال  يمسوا  ألا  الشام  أهل  من  رج��ال  فحلف   ..«

))) العقد الفريد: ج5 ص٥٠ - ٥١.



مو�سوعة الثورة الح�سينية322

أرواحهم«))) وكان القميص والرسالة والأصابع المقطوعة بمثابة الشرارة التي يقدمها 
وفيه  عثمان  قميص  يعلق  معاوية  فكان   ...« الشام  أهل  من  فتوراً  لمس  كلما  معاوية 
الأصابع، فإذا رأى ذلك أهل الشام ازدادوا غيظاً وجداً في أمرهم، ثم رفعه، فإذا أحس 

بفتور يقول له عمرو بن العاص: »حرك لها حوارها تحن« فيعلوها«))).

وكان عمرو بن العاص قد التحق بمعاوية بعد سماعه بمقتل عثمان واجماع الناس 
على مبايعة أمير المؤمنين وهو أكره الناس إليه...))) 

.».. مزاعم معاوية... »عثمان قتل مظلوما.. و�أنا ابن عمه واطلب بدمه و�أمره �إليَّ

كان معاوية أمام مفترق طرق خطير؛ فهو يعلم أنه إن بائع الإمام، فيكون كسائر 
الناس، كما أخبره الامام بذلك صراحة، وسيحمله كما يحملهم على كتاب الله، وحينها  
عاماً  أكثر من عشرين  طيلة  اعتادها  التي  السلطة  وتلك  الامتيازات  تلك  له  تعود   لن 

»... فإن أنت رجعت عن رأيك وخلافك، ودخلت فيما دخل فيه المسلمون، ثم حاكمت 
القوم إليَّ حملتك وإياهم على كتاب الله..«))).

وقد كان يعلم أن علياً خير منه وأفضل، وقد اعترف بذلك صراحة، وكان لا بد 
أن يجد المبرر القوي للخروج عليه والوقوف بوجهه، والمبرر هو مقتل عثمان ».. والله 
إني لأعلم أنه خير مني وأفضل وأحق بالأمر مني، ولكن ألستم تعلمون أن عثمان قتل 
مظلوماً وأنا ابن عمه وأنا أطلب بدمه وأمره إلي، فقولوا له فليسلم إلي قتلة عثمان وأنا 

))) العقد الفريد: ج5 ص ٥١.
))) الكامل في التاريخ: ج3 ص٨٢ - ٨٣.

))) الكامل في التاريخ: ج3 ص ١٥٧ - ١٥٨.
))) العقد الفريد: ج5 ص٧٦.



323 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!
أسلم له أمره...«.)))

بقتل  الإمام صراحة،  يتهم  لم  نائلة -  لسان  لفقها على  التي  الرسالة  فهو- ورغم 
عثمان، وأنى له أن يستطيع ذلك، وما من أحد يعرف للإمام يداً في ذلك، غير أنه أخذ 
عليه إسداءه النصح لعثمان، بل والاكثار من النصح والعتاب والمشورة، ثم طالبه بعد 
ذلك بتسليم قتلة عثمان.. وإذ أنه لم يسلمهم للأسباب التي وردت فكأنه بذلك قد تستر 
عليهم، ولم يرد ذلك، فكأن عثمان قد اغتيل سراً، وكأنه قتل على يد نفر معدودين، وكأن 
الأمة لم تتظاهر عليه كلها وفي مقدمتها وجوه معروفة من الصحابة أمثال طلحة والزبير 

وعائشة.

ماذا لو مات عثمان موتاً طبيعياً؟!

بين  لو تساءل أحد: ما مصلحة معاوية من قتل عثمان؟ وهو ابن عمه وأحد المقرَّ
منه، كان يمكن أن نتساءل بدورنا: لو كان عثمان قد مات حتف أنفه - وهو قد ناهز 
الثمانين - وأنه لم يقتل، وآل الأمر بعده بشكل طبيعي ودون مشاكل إلى الإمام، ما 
الذرائع التي كان يمكن أن يتذرع بها معاوية للوقوف بوجهه والخروج عليه، وهو يعلم 

أنه خير منه وأفضل وأحق بالأمر؟

والفتن  الصراعات  باب  وفتح  المألوفة  الموازنات  من  كثيراً  عثمان  موت  غير  لقد 
على مصراعيه، وكان الداعون إلى قتله أمثال طلحة والزبير وعائشة وعمرو بن العاص 
وغيرهم والممهدون لذلك أمثال مروان ومعاوية على ثقة تامة بالمصاعب التي ستقوم 
بوجه من سيأتي بعده وهو أمير المؤمنين بلا شك، وهو ما أرادوه وسعوا إليه وحققوه 
بالفعل »...لو قدر لهذا الخليفة أن يموت موتاً طبيعياً، وفقاً لقوانين الفسلجة قبل يوم 

))) البداية والنهاية: ج٨ ص ١٣٢.



مو�سوعة الثورة الح�سينية324

الثورة، كان من الممكن أن تتغير كثير من معالم التاريخ. كان من المحتمل أن يأتي أمير 
المؤمنين إلى الخلافة بدون تناقضات وبدون ضجيج وبدون خلاف))).

كان قتله إذاً بداية لخلاف كبير )ومبرراً قوياً( للخروج على الإمام، من وجهة نظر 
المخالفين والخارجين والوقوف بوجهه وإثارة المشاكل والضجيج، وكان أولئك الذين 
لا يرون أمامهم إلا ما تمنحه لهم هذه الحياة من بريق للسلطة والمال، يسرهم أن يقتل 
هذا الخليفة الهرم الذي استنفد أيامه، وأن يمهدوا هم لقتله لاستغلال ذلك واستثماره 

للتمهيد للوثوب على كرسيه باعتباره تركة شخصية و إرثاً خاصاً...

أنه يرى ذلك لا  بالخروج على الإمام صراحة لمجرد  رأيه  يعلن عن  لم  إن معاوية 
غير، وقد حاول أن يجس نبض الإمام حول منحه حصة في الدولة الجديدة، وهي نفس 
الحصة التي كانت ممنوحة له في عهد عثمان، محاولا الضغط بوقت مقتله وقد حسب أن 
الإمام ربما كان مثله هو حينما قبل التنازل عن مصر طعمة لعمرو بن العاص حينما شرط 
عليه عمرو ذلك ».. إن عمراً كان صالح معاوية على قتال علي على أن له مصر طعمة 
بايعته  الشام ومصر  إليه »إن ولاتي على  قال معاوية لرسول الإمام  بقي..«)))، وقد  ما 
على أن لا يكون لأحد بعده على بيعة.. فقال علي: هذه خديعة. وقد سألني المغيرة 
الُمضِلِّيَن  مُتَّخِذَ  كُنْتُ  ﴿وَمَا  ذلك  فأبيت  بالمدينة  وأنا  الشام،  معاوية  أولي  أن  شعبة  بن 

عَضُدًا﴾)))....«))).

لقد كان يعلم - كما قلنا أن الإمام لن يستجيب له، لأنه إذا استجاب وأقر بقاءه على 

))) المدرسة القرآنية:ص ٨٧ - ٨٨.
))) الكامل في التاريخ: ج ٣ ص٢٢٨.

))) الكهف: ٥١.
))) البداية والنهاية:ج ٨ ص١٢٩.



325 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

الشام وأضاف إليه مصر فإنه لم يزد على أن يفعل ما فعله عثمان وذلك يعني بقاءه على 
الخطأ الذي وقع فيه الخليفة السابق، ومحال أن يقبل علي ما رفضته الأمة بأجمعها، 
بشرعية  يعترف  فإنه  الشام  ولاية  من  بيده  ما  على  معاوية  أقر  أنه  جدًال  فرضنا  ولو 
ولايته وذلك قبل أن يعترف معاوية بشرعية حكم أمير المؤمنين وذلك يتيح له فرصة 
ني على ولايتي لأن من سبقه  الاحتجاج أمام الأمة قائلا: انظروا إليه، إنه اعترف بي وأقرَّ
أقرني عليها ولأني أستحق ذلك، أما هو، فأنا لا أعترف به ولا أقر له لأنه لا يستحق 
فرضنا جدًال  لو  بمهارة  معاوية  يلعبها  أن  الممكن  كان من  ذلك، وهذه ورقة سياسية 
بدم عثمان  المطالبة  إلى  قد يذهب  أنه  المعقولة، كما  لطلباته غير  استجاب   الإمام أن 
حتى لو لبِّيت مطالبه، ويظهر أمام الأمة بمظهر الإنسان المبدئي الحريص على الإسلام 
والذي لا يتهالك على الملك، رغم أن الملك أصبح رهن يديه، كما أنه بشرطه )على أن لا 
يكون لأحد عليه بعده بيعة( يمهد لخلاف محتمل بعد وفاة الإمام، وإيقاف انسياب 
الخلافة وبقائها في آل النبي وهذا يعني لو قبل الإمام تواطؤاً ضمنياً بين الطرفين 
على هلاك الأمة وفرقتها إلى الأبد، وهذا غير جائز عملياً لما رأيناه من مواقف الإمام 
الصريحة التي لا تقبل التأويل والجدل ووقوفه إلى صف الإسلام وانحيازه إليه انحيازاً 

نهائياً لا يقبل التراجع أو التردد. 

ر�أي لعبا�س محمود العقّاد.. »لو �أقر علي معاوية على �أمرة ال�اشم لكان معاوية هوالم�ستفيد 

الوحيد من ذلك«

ويهمنا أن ننقل هنا رأياً لطيفاً للمرحوم عباس العقاد بهذه المسألة الدقيقة والحساسة 
هذا  وقتنا  حتى  العديدين  بين  جدال  مثار  تزال  لا  والتي  الوقت،  بنفس  والواضحة 
أشار  أنه  أولهما،  لسببين:  يقر معاوية في عمله  أن  لم يكن مستطيعاً  الإمام  أن  »وعندنا، 
على عثمان بعزله أكثر من مرة، وكان اقراره وإقرار أمثاله من الولاة المستغلين أهم المآخذ 



مو�سوعة الثورة الح�سينية326

على حكومة عثمان. فإذا أقره، وقد ولي الخلافة، فكيف يقع هذا الأمر عند أشياعه؟ ألا 
يقولون أنه طالب حكم لا يعنيه إذا وصل إلى بغيته ما كان يقول وما سيقوله الناس؟ 
الذين  الثائرين  آراء  عن  يعرض  أن  وسعه  في  فهل  الأول،  رأيه  عن  أعرض  هو  وإذا 
بايعوه بالخلافة لتغيير الحال والخروج من حكم عثمان إلى حكم جديد؟ فكيف تراهم 
يهدؤون ويطيعون إذا علموا أن الولايات باقية على حالها وأن الاستغلال الذي شكوا 

منه وسخطوا عليه لا تبديل فيه..؟

هذا  على  هو  فهل  مستطاع،  الحيل  من  بحيلة  معاوية  اقرار  أن  ونزعم  هذا  وندع 
الزعم أسلم وأدنى إلى الوفاق؟ كلا على الأرجح، بل على الرجحان الذي هو في حكم 
النصيب  بهذا  ويقنع  طوال حياته،  وال  الشام عمل  في  يعمل  لم  معاوية  لأن  التحقيق، 
ثم لا يتطاول إلى ورائه، لكنه عمل فيها عمل صاحب الدولة التي يؤسسها ويدعمها 
له ولأبنائه من بعده، فجمع الأقطاب من حوله، واشترى الأنصار بكل ثمن في يديه، 
فأي  حينها،  في  الفرصة  واغتنام  الطويل  للبقاء  واستعد  والثروة،  بالقوة  نفسه  وأحاط 
بثأره؟ وإنما كان مقتل عثمان فرصة  فرصة هو واجدها خير من مقتل عثمان والمطالبة 
لا يضيعها، وإّال ضاع منه الملك وتعرض يوماً من الأيام لضياع الولاية. وما كان مثل 
معاوية بالذي يفوته الخطر من عزله بعد استقرار الأمور، ولو على احتمال بعيد، فماذا 
تراه صانعاً إذا هو عزل بعد عام من مبايعته لعلي، وتبرئته إياه من دم عثمان؟ إنما كان 

مقتل عثمان فرصة لغرض لا يقبل التأخير.

كان علي مستفيداً من  فماذا  مقتل عثمان،  عند  كان هذا موقف علي ومعاوية  وإذا 
اقراره في عمله وتعريض نفسه لغضب أنصاره؟

لقد كان معاوية أحرى أن يستفيد بهذا من علي، لأنه كان يغنم به حسن الشهادة له 
وتزكية عمله في الولاية، وكان يغنم أن يفسد الأمر على علي بين أنصاره، فتعلو حجته 



327 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

من حيث تسقط حجة علي..«))).

لا حياه لمعاوية مع علي.. فليعلن الحرب عليه اذن.

وقد كان يعلم - كما قلنا - أن الإمام لن يستجيب له، وإذاً فإنه أوجد المبرر والعذر 
الذي يخرج به على الإمام، هذا المبرر الذي ما كان يتاح له لو أن عثمان لم يقتل ومات حتف 
أنفه، وهكذا حشد جيوشه لمقاتلة الإمام بعد أن حسب أنه قد وفق بتبريراته واستطاع 
إقناع أهل الشام )بالحرب المقدسة( لخوضها ضد الإمام »... لما قدم رسول علي إلى 
معاوية، يدعوه إلى بيعته، ماطله واستنظره، واستشار عمراً، فأشار عليه أن يجمع أهل 
الشام، ويلزم علياً دم عثمان ويقاتله بهم، ففعل معاوية ذلك، وكان أهل الشام لما قدم 
عليهم النعمان بن بشير بقميص عثمان الذي قتل فيه مخضوباً بالدم بأصابع زوجته نائلة.. 
وضع معاوية القميص على المنبر، وجمع الأجناد إليه، فبكوا على القميص مدة وهو على 
المنبر والأصابع معلقة فيه، وأقسم رجال من أهل الشام أن لا يمسهم الماء إلا للغسل 

من الجنابة وأن لا يناموا على الفرش حتى يقتلوا قتلة عثمان ومن قام دونهم قتلوه«))).

التي تشرح موقفه الأخير  الملتوية  وهكذا كتب معاوية إلى الإمام - هذه الرسالة 
وموقف أهل الشام من الإمام:».. فلعمري لو بايعك الذين ذكرت، وأنت بريء من 
دم عثمان لكنت كأبي بكر وعمر وعثمان، ولكنك أغريت بدم عثمان المهاجرين وخذلت 
عنه الأنصار، فأطاعك الجاهل وقوي بك الضعيف. وقد أبى أهل الشام قتالك حتى 
تدفع إليهم قتلة عثمان، فإن فعلت كانت شورى بين المسلمين، وإنما كان الحجازيون هم 
الحكام على الناس والحق فيهم، فلما فارقوه كان الحكام على الناس أهل الشام، ولعمري 

))) نهج البلاغة: شرح الشيخ محمد عبده - مقدمة عباس العقاد/ دار البلاغة/ بيروت ط ٢ -
١٩٨٥ ص.٦ - ٦١.

))) الكامل في التاريخ: ج3 ص١٦١.



مو�سوعة الثورة الح�سينية328

ما حجتك على أهل الشام كحجتك على أهل البصرة، لأن أهل البصرة أطاعوك، ولم 
ولم  بايعاك  لأنهما  والزبير،  طلحه  على  كحجتك  علي  حجتك  ولا  الشام،  أهل  يطعك 

أبايعك أنا. فأما فضلك في الإسلام وقربتك من رسول الله فلست أدفعه..«))).

وهكذا كشف معاوية عن حقده الدفين على الإمام وتطاول عليه باتهامه الظالم 
سائر  دون  فيهم  والحق  الناس  على  حكاماً  الشام  أهل  مع  نفسه  وجعل  عثمان،  بقتل 
المسلمين، ولا ندري كيف كان ذلك؟ كما أنه كشف عن نفسه عندما أعلن تنصله عن 
كل التزام تجاه الإمام، فهو لم يبايعه، وما دام لم يفعل فليس للإمام عليه حجة -بزعمه-  
أعلنوا  أنهم  العكس  على  بل  وراءه،  والسير  بمبايعته  ملزمين  ليسوا  الشام  أهل  أن  كما 
الحرب عليه رغم فضله في الإسلام وقرابته من رسول الله اللذين كان لهما في نظره أهمية 
ثانوية، بل لعلهما لا أهمية لهما على الاطلاق وفق تصوراته البعيدة والغريبة عن الإسلام.

حان وقت الإفادة من �أهل ال�اشم، بعد �أن ربّاهم على طاعته والاعتقاد به

وهكذا سار معاوية بأهل الشام، بعد أن أثارهم وحرضهم، وبمن استمالهم والذين 
هم أساساً من أعداء الإمام ومناوئيه، إلى صفين لمحاربته وقد »خرج معاوية إلى علي يوم 
صفين ولم يبايعه أهل الشام بالخلافة، وإنما بايعوه على نصرة عثمان والطلب بدمه، فلما 

كان من أمر الحكمين ما كان بايعوه بالخلافة«))).

وقبيل المعركة، استعرض الإمام المسألة استعراضاً دقيقاً منذ مقتل عثمان، وحتى 
عابها  بأشياء  فعمل  عثمان  الناس  وولي   ...« عليه  العاص  بن  وعمرو  معاوية  خروج 
الناس، فساروا إليه فقتلوه. ثم أتاني الناس فقالوا لي بائع فأبيت فقالوا بائع فإن الأمة لا 
ترضى إلا بك وإنا نخاف إن لم تفعل أن يتفرق الناس، فبايعتهم، فلم يرعني إلا شقاق 

))) العقد الفريد: ج5 ص٧٦.

))) العقد الفريد: ج5 ص٨٠.



329 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

رجلين قد بايعاني وخلاف معاوية الذي لم يحصل له سابقة في الدين ولا سلف صدق في 
الإسلام، طليق ابن طليق، حزب من الأحزاب، لم يزل حرباً لله ورسوله هو وأبوه حتى 
له، وتتركون  وانقيادكم  معه  اختلافكم  إلا من  الإسلام كارهين. ولا عجب  دخلا في 
آل بيت نبيكم الذين لا ينبغي لكم شقاقهم ولا خلافهم. ألا إني أدعوكم إلى كتاب الله 
وسنة نبيه، وإماتة الباطل وإحياء الحق ومعالم الدين...لا يكن هؤلاء في الجد في ضلالهم 

أجد منكم في الجد في حقكم وطاعة ربكم«))).

فهل كان القصد من المناداة للأخذ بثأر عثمان، سوى التمهيد للوثوب إلى كرسي 
لهم  يبحه  لم  ما  فيها  لأنفسهم  أباحوا  التي  السلطة  تلك  الأبد،  إلى  فيه  والبقاء  السلطة 
الإسلام وما لم يبحه لغيرهم أيضاً، ولقد كان من الأمور التي تدعو إلى السخرية وتثبط 
العزائم، أن آخر من دخلوا في الإسلام، تصدروا المسلمين في النهاية، وأصبحوا الممثلين 

لهم والناطقين باسمهم والقيّمين عليهم.

وقد أوجز الصحابي الجليل عمار بن ياسر، الذي أخبره رسول الله أنه ستقتله 
السر في تهالك  أوجز   ، فعًال قتله أصحاب معاوية في حرب صفين  الباغية، وقد  الفئة 
وتجريد  عليه،  والتباكي  عثمان  بدم  المطالبة  على  وأضرابهما  العاص  بن  وعمرو  معاوية 
أكثر  هم  وزورها  بطلانها  يعلمون  كانوا  التي  الظالمة  الحجة  بهذه  الإمام  على  السيوف 
ما  والله   ...« شهيداً  فيها  قتل  التي  هذه  صفين  واقعة  في  عمار  قال  فقد  غيرهم..  من 
قصدهم الأخذ بدمه ولا الأخذ بثأره، ولكن القوم ذاقوا الدنيا واستحلوها واستمروا 
من  فيه  يتمرغون  ما  وبين  بينهم  حال  لزمهم  إذا  الحق  أن  وعلموا  فقلوها،  الآخ��رة 
لهم  الناس  طاعة  بها  يستحقون  الإسلام  في  سابقة  للقوم  يكن  ولم  وشهواتهم.  دنياهم 
ولا الولاية عليهم، ولا تمكنت من قلوبهم خشية الله التي تمنع من تمكنت من قلبه عن 

))) الكامل في التاريخ: ج3 ص١٧٤.



مو�سوعة الثورة الح�سينية330

نيل الشهوات وتعقله عن إرادة الدنيا وطلب العلو فيها، وتحمله على اتباع الحق والميل 
إلى أهله، فخدعوا أتباعهم بقولهم: إمامنا قتل مظلوماً، ليكونوا بذلك جبابرة وملوكاً، 
وتلك مكيدة بلغوا بها ما ترون. ولولا ذلك ما تبعهم من الناس رجلان ولكانوا أذل، 

.(((»... ولكن قول الباطل له حلاوة في اسماع الغافلين، فيروا إلى الله سيراً جميًال

 )(ما يمنع معاوية من توجيه الاتهام لعلي

كان يريد منذ البداية استثمار دم عثمان، وأمام علي وأصحابه، كان لا بد لأعدائهم 
من حجج قوية مقنعة يستميلون بها الناس، وقد وجدوا هذه الحجة، بل أوجدوها، تهمة 
الذين لم تتمكن  الظالمين  تبعهم من  الشام ومن  بالإمام ظلمًا واستنفروا أهل  ألصقوها 
قال عمار عليه رضوان الله، وهذا  الدنيا واستحلوها كما  الله وآثروا  من قلوبهم خشية 
بايعه  التي  الأولى  اللحظة  منذ  الإمام  بوجه  قيامهم  به  برروا  الذي  الشرعي(  )الغطاء 
فيها المسلمون، وأرادوا وأد قوته وقبر حكومته، وحاولوا أن يضيفوا إليه غطاء آخر، 
لا علاقة له بالشرعية، ويحاول أن ينزعها عن الجميع بما فيهم علي وأتباعه وجمهور 
المسلمين ومعاوية وأتباعه، وأن يبرزهم أمام الأمة كأشخاص سواء يخوضون في فتنة، 
العائلي، وإن اختلف بعضهم عن البعض  وهم سواء في فضلهم ومكانتهم ومركزهم 
الآخر في السوابق الدينية التي حاولوا التقليل من أهميتها وشأنها. كتب معاوية إلى أمير 
المؤمنين: »... يا أبا الحسن إن لي فضائل كثيرة، وكان أبي سيداً في الجاهلية، وصرت 

ملكاً في الإسلام، وأنا صهر رسول الله وخال المؤمنين وكاتب الوحي...«))).

إنه يضع نفسه في مقام علي نفسه، ويفخر بنفسه وبوالده بكل وقاحة حتى على 
الإمام، وهو يعلم أنه يعرفه حق المعرفة، لكنه ربما أراد أن يغيظه لا غير وربما أراد لخطابه 

))) البداية والنهاية: ج٧ ص٢٧٨.
))) البداية والنهاية: ج٨ ص٩.



331 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

هذا وغيره من الخطابات أن تقرأ أمام أهل الشام المغرورين المخدوعين به، ويموه عليهم 
ويوهمهم بأنه وغيره، حتى علي سواء في المنزلة..!

مركزة  منظمة  أخرى  حملات  مع  المضللة  الإعلامية  معاوية  حملات  تمَّت  وقد 
 للرفع من شأنه أمام الأمة وإظهاره بصورة تتطابق حتى مع صورة رسول الله نفسه 
شأنه،  من  ترفع  مزورة  أحاديث   الأمين الرسول  لسان  على  وضع  كيف  رأينا  وقد 
ومع حملة ثالثة متزامنة لتأويل القرآن ووضع الأحاديث، وحملة رابعة لقمع المعارضين 
وتهديدهم وقتلهم وإسكاتهم، وخامسة لشراء الضمائر ورشوة من لا دين لهم ولا ذمة 
بالأموال والمناصب وسادسة لعرض المسألة وكأنها خلاف بين الحجازيين والشاميين 
تارة، وبين الشاميين والعراقيين تارة أخرى كما رأينا في إحدى رسائله إلى الإمام - وكما 
سنرى من مجمل خطبه وخطاباته.. وهذه نقطة أكد عليها معاوية كثيراً ليعطي بها دعمًا 

للشاميين الذين أطاعوه في كل شيء وساروا وراءه مغمضي العيون.

ايحاء غريب... لا يتدخلنَّ �أحد في �أمر )بني عبد مناف (

أو  )المتنافسين(  هؤلاء  بأن  للناس،  الغريب  الإيحاء  كان  خطراً  أشدها  أن  على 
)المتقاتلين(، فيما بينهم هم من الأقارب الحميمين )من بني عبد مناف(، وأن على أولئك 
الذين لا يساوونهم في )شرف( النسب، أن لا يتدخّلوا فيما بينهم ويحكموا عليهم إذا ما 
عجزوا عن اصلاح ذات البين بين )هاتين الفئتين( من المسلمين، ورووا أحاديث مزورة 
عن فتنة ستقع، وجندوا لذلك بعض )الصحابة( لإقناع الناس بالقعود وإغماد السيوف 
برداء  المتلبسين  الدائر بين الإسلام وخصومه  الصراع  الأمة في  تنجلي، أي تحييد  حتى 
الإسلام نفسه، ولا ندري كيف تنجلي إن لم يتصد قائد الأمة وإمامها بنفسه لمن جاؤوا 
الراغب في الحرب  الإمام كان هو  الجو.. وكأن  ليخلو لهم  يجردون عليه سيوفهم 



مو�سوعة الثورة الح�سينية332

إلى وصيته لابن الأشتر،  فلنستمع  معاوية،  الذي خرج على  إليها وكأنه هو  والساعي 
حين أرسله لمقابلة طلائع الشام الذين حشدهم معاوية لقتاله:»... وإياك أن تبدأ القوم 
القتال إلا أن يبدؤوك، حتى تلقاهم فتدعوهم وتسمع منهم، ولا يحملك بغضهم على 

قتالهم، قبل دعائهم والانحدار إليهم مرة بعد مرة..«))).

فهل كان متلهفاً على قتالهم، أم أنه كان يريد أن يعيدوا النظر في أمرهم، ويمنحهم 
فرصة التراجع عن مواقفهم الخاطئة قبل بدء الحرب من كان قد أشعل نار الفتنة؟ وكيف 
)الصحابة(  بعض  تجنيد  في  إليه  لجأ  أسلوب  وأي  الدائر  الصراع  من  الأمة  تحييد  أراد 

لوضع أحاديث تخدم هدفه هذا؟ لنستمع إلى كلام أبي موسى الأشعري.

�أبو مو�سى الأ�شعري.. م�ساومة من وراء ال�ستار

قال أبو موسى: »... سمعت رسول الله يقول: إنها ستكون فتنة، القاعد فيها 
خير من القائم، والقائم خير من الماشي، والماشي خير من الراكب، وقد جعلنا الله اخواناً، 
وقد حرم علينا دماءنا وأموالنا، فغضب عمار وسبَّه وقام وقال: يا أيها الناس، إنما قال له 

وحده: أنت فيها قاعداً خير منك قائمًا«))).

فهل أدَّى أبو موسى رسالة النبي حق أدائها، وهل قعد كما أوصاه وروى 
أن  عمار  روى  كما  أو  القعود؟  عليهم  ينبغي  الذين  المسلمين  أحد  باعتباره  نفسه  هو 
الرسول قال ذلك له هو خاصة؟ لماذا لم يقعد أبو موسى ولماذا لم يستجب لنصيحة 
نبيه بالقعود؟ ولماذا تدخل في التحكم ليجعل الأمر لصالح معاوية في النهاية، مدعياً 
أن عمرو بن العاص قد خدعه؟ وهل يخدع رجل مجرب حذر بمثل السهولة التي ادعوها 
الفتنة والساعي  لنا هو وعمرو فقط؟ ومن كان سبب  برواية رواها  والتي وردت  بها 

))) الكامل في التاريخ: ج3 ص١٦٥.

))) الكامل في التاريخ: ج3 ص١١٩.



333 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

إليها؟ هل هو معاوية الذي تصدى لإمام زمانه وخرج عليه وشنَّ عليه الحرب؟ أم علي 
لبقية الخوارج؟ وهل كان معاوية من أصحاب  الذي تصدى لهذا الخارج كما تصدى 
رسول الله، وهو لم يسلم إلا قبيل أشهر من وفاته عند فتح مكة مع بقية الطلقاء 
من أهل مكة وقريش؟ وهل صحبه كما صحبه أمير المؤمنين وهو قد تربى في حجره 
وأول من شهد أن لا إله إلا الله وعمره أقل من عشر سنوات، وأمضى حياته مجاهداً في 

سبيل الإسلام وكانت حياته خطأ ممتداً معه وفي سبيله؟

�أبو مو�سى.. وعمرو بن العا�ص.. وجهان لعملة واحدة.. تبادل �أدوار

له  أوجدها  التي  للمبررات  استجاب  قد  الأشعري  موسى  أبي  ضمير  أنَّ  ويبدو 
فما   ..« الجلسات  إحدى  في  للتحكيم  مجتمعان  وهما  له  قال  حين  العاص،  بن  عمرو 
يمنعك منه )معاوية( وبيته في قريش كما قد علمت؟ فإن خفت أن يقول الناس ليست له 
سابقة، فقل وجدته ولي عثمان الخليفة المظلوم والطالب بدمه، الحسن السياسة والتدبير، 

وهو أخو أم حبيبة زوج رسول الله وكاتبه، وقد صحبه وعرض له بسلطان«))).

اهتديتم  م  بأِّهي كالنجوم،  الرسول  أصحاب  إن   ...« يروي  من  ذلك  بعد  يأتي  ثم 
بن  المعاض  عن  تروى  التي  كالقصة  معاوية،  بشأن  طريفة  قصصاً  ويضع  اقتديتم«))) 
عمران فقد سئل: »أيهما أفضل، معاوية أم عمر بن عبد العزيز؟ فغضب، وقال للسائل: 
أتجعل رجًال من الصحابة مثل رجل من التابعين؟ معاوية صاحبه وصهره وكاتبه وأمينه 
الله  لعنة  فعليه  دعوا لي أصحابي وأصهاري، فمن سبهم   :قال الله، وقد  على وحي 
هذا  في  زجّت  التي  اللطيفة  )أصهاري(  كلمة  لنلاحظ  أجمعين«)))،  والناس  والملائكة 

))) الكامل في التاريخ: ج3 ص207.
))) البداية والنهاية: ج٨ ص١٤٢.
))) البداية والنهاية: ج٨ ص١39.



مو�سوعة الثورة الح�سينية334

الحديث الموضوع المدسوس، وما يكمن خلفها من ايحاءات مضللة.

هل من وجه للمقارنة بين علي ومعاوية، ليأتي من يأتي ويقول مردداً أقوال معاوية 
تبغ إحداهما  لم  وأنه  كلتاهما على حق،  المسلمين،  بأن الخلاف بين طائفتين من  نفسها، 
الزاهرة، معصومون عن الخطأ والانحراف، ولو  على الأخرى، وأن الجميع كالنجوم 
أناس  يرددها  من  لكن  الأمر،  لهان  السذج  أو  البسطاء  من  الأقوال  هذه  يردد  من  أن 
العاص، لكن الخط واحد  بن  أو عمرو  نفسه  يقلون ذكاء وحيلة حتى عن معاوية  لا 
فلماذا  وإلا  الجميع،  القوة على  نفس  لها  الشيطان وضلاله  وايحاءات  واحدة  والمصالح 
الأولى(  بالدرجة  المسلمين  وحدة  تهمهم  )الذين  الحريصون  الأذكياء  هؤلاء  يتناسى 
حديث الرسول لعمار: بأن الفئة التي ستقتله هي الفئة الباغية، وقد قتلته الفئة التي 

انقادت لمعاوية وعمرو بن العاص؟ 

�أيقا�س معاوية بعلي؟ لنترك قيم الجاهلية.. ))لا الطليق كالمهاجر ولاالمبطل كالمحق((.

لقد كان أكثر ما يمض أمير المؤمنين ويؤلمه، أن يقارن معاوية به، وإن تصور 
مناف..!  عبد  بني  بين  )عائلي(  خلاف  مسألة  كأنها  عليه،  وخروجه  عصيانه  مسألة 
إليه معاوية يساومه ويعرض قبوله مبايعة الإمام علي أن يقره على الشام  فعندما كتب 
ومصر، قائًال في نهاية رسالته »... ونحن بنو عبد مناف، وليس لبعضنا على بعض فضل 
يستذل به عزيز ويسترق به حر..«))) وهو كلام جاهلي، لا تجد به نفساً إسلامياً البتة، 
لم  أنه  قائًال  أو غيرها،  الشام  التساوم معه وإقراره على ولاية  الإمام، رافضاً  إليه  كتب 
يكن يعطيه اليوم ما منعه أمس، وقال في معرض رسالته »... وأما قولك نحن بنو عبد 
مناف فكذلك نحن، وليس أمية كهاشم، ولا حرب كعبد المطلب، ولا أبو سفيان كأبي 
طالب، ولا الطليق كالمهاجر، ولا المبطل كالمحق، وفي أيدينا فضل النبوة التي قتلنا بها 

))) مروج الذهب: ص١٦.



335 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

العزيز وبعنا بها الحر«))).

يَسْعَ بقدمي، ولم تكن له كسابقتي  ».. فيا عجباً للدهر! إن صرت يقرن بي من لم 
التي لا يدلي أحد بمثلها، إلا أن يدّعي مدع ما لا أعرفه، ولا أظنُّ الله يعرفه والحمد لله 

على كل حال«))).

إن هذه النغمة، نغمة التكافؤ بين علي ومعاوية والخلاف )العائلي( بين عبد مناف، 
ظلت تعزف من قبل معاوية وأعوانه، وظل بعده بنو أمية يديمون العزف والغناء عليها، 
ثم تبعهم بنو العباس، فيما بعد، حينما حاولوا أن يبينوا المسألة كما بينها سابقوهم، وإن 
تم الأمر هذه المرة على نطاق عائلي أضيق بين )العباسيين والعلويين( وكلهم أولاد عبد 

المطلب وهاشم.

 البيت وآل  الإم��ام  إلى  المتحيزين  إبعاد  يحاولون  هذه  بإيحاءاتهم  وكانوا 
)الصراع(  عن  وإبعادهم  تحييدهم  أو  العقائدي،  ومنظورهم  خطهم  على  والسائرين 

وتضخيم معسكرهم هم الذين يستأثرون فعًال بالثروة والجاه والقوة والسلطة.

لم يجعلوا القياس الذي تعرف به الأمة إمامها، ما وصفه الله تعالى به وما بيّنه رسوله 
والقرابة  قريش  )العلو( في  لذلك هو  مقياساً وحيداً  اخترعوا  وإنما  الكريم حوله، 
من رسول الله، وهكذا اضطر معاوية لوضع هذا القياس موضع التداول، لاختراع 
الأحاديث التي تثبت علاقته )الحميمة( وقرابته الوثيقة من الرسول، والقيام بحملة 
أخرى متزامنة يقلِّل فيها من شأن الإمام وآله، حتى بلغ به الأمر - كما أوضحنا - أنه 
قام بسبه على منابر الأمويين طيلة ألف شهر، وأصبح سبه سنة نشأ عليها الأمويون طيلة 
ينتهج  الذي لم يكن  العزيز  فيها عمر بن عبد  التي حكم  القصيرة  الفترة  حكمهم عدا 

))) مروج الذهب: ص١7.
))) نهج البلاغة: تحقيق د. صبحي الصالح ص٣٦٩.



مو�سوعة الثورة الح�سينية336

سياسة أسلافه بشكل تام.

الحكم العبا�سي.. �إكمال لم�شوار الحكم الأموي

وكان )لا بد( لبني العباس، الذين أكملوا المشوار الأموي، أن يعملوا على التقليل 
السياسة  أمور  في  )ضعفهم  ويبينوا  سمعتهم  ويشوهوا   -  وآله علي  شأن  من 
والحياة( وأنهم متكافئون معهم في كل المؤهلات الأخرى من النسب والجاه والشرف، 
وذلك في محاولة لكسب الناس إلى صفوفهم، واستعملوا شتى الأساليب في سبيل هذا 
)متحفظة(  تبدو  الأموية  الأساليب  جعلت  العباسية  الأساليب  كانت  وربما  الغرض، 
وخفيفة بعض الشيء، فانطلقوا دون هوادة لمطاردة آل البيت وشيعتهم، وكان الأئمة 
مسمومين،  قُتلِوا  حيث  الشرسة،  العباسية  الحملة  لهذه  استهدفوِا  قد  استثناء-  -دون 
وأُدخِل بعضهم السجون، وفرضت على بعضهم الإقامة الجبرية في بيوتهم مع تشديد 
جماعة  في  العباسي  المنصور  كلمة  نستعرض  أن  هنا  المناسب  من  ولعل  عليهم.  الرقابة 
بن  بن الحسن  بن الحسن  الله  أن أخذ عبد  بعد  أتباعه ومريديه من أهل خراسان،  من 
ولو  دعوتنا،  وأهل  وأنصارنا  شيعتنا  أنتم   ...« معه:  الذين  والنفر  واخوته   علي
إله إلا  ابن أبي طالب تركناهم، والذي لا  تبايعوا خيراً منا.. ! إن ولد  بايعتم غيرنا لم 
هو، والخلافة، فلم نعرض لهم لا بقليل ولا بكثير.... فقام فيها علي بن أبي طالب رضي 
الله عنه، فما أفلح، وحكم الحكمين، فاختلفت عليه الأمة، وافترقت الكلمة، ثم وثب 
عليه شيعته، حتى مات على فراشه، ثم قام بعده الحسن بن علي رضي الله عنه، فوالله ما 
إليه معاوية إني أجعلك ولي عهدي.  كان برجل عرضت عليه الأموال فقبلها، ودس 
فخلعه، واسلخ له مما كان فيه وسلمه إليه...ثم قام من بعده الحسين بن علي رضي الله 



337 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

عنه، فخدعه أهل العراق، وأهل الكوفة، أهل الشقاق والنفاق والاغراق في الفتن، أهل 
هذه المدرة السوء )وأشار إلى الكوفة(، فوالله ما هي لي بحرب فأحاربها ولا هي بسلم 
فاسالمها، فرق الله بيني وبينها، فخذلوه، وأبرؤوا أنفسهم منه، فأسلموه حتى قتلوه...ثم 
وثب بنو أمية علينا، فابتزونا شرفنا، وأذهبوا عزنا.. والله ما كان لهم برة يطلبونها، وما 
كان ذلك كله فيهم، وبسبب خروجهم، فنفونا عن البلاد فنصرنا مرة بالطائف، ومرة 
بالشام ومرة بالسراة، حتى ابتعثكم الله شيعة لنا وأنصاراً فأحيا الله شرفنا وعزنا بكم يا 
أهل خراسان، ودفع بحقكم أهل الباطل، وأظهر لنا حقنا، وأصار إلينا أمرنا وميراث 
الَّذِينَ  القَوْمِ  دَابرُِ  أنصاره ﴿فَقُطعَِ  نبينا فقر الحق في قراره، وأظهر الله مناره، وأعز 
ظَلَمُوا وَالَحمْدُ َّهِللِ رَبِّ العَاَمليَِن﴾)))، فلما استقرت الأمور فينا على قرارها من فضل الله، 
وحكمه العدل، وثبوا علينا حسداً منهم لنا وبغياً علينا بما فضلنا الله به عليهم وأكرمنا 

من خلافته ميراثنا من بنيه وجبنا من بني أمية وجراءة علينا..«))). 

الأمويون ا�ستفادوا من دائرة )عبد مناف( والعبا�سيون من دائرة )بني ها�شم(

وكما حاول بنو أمية أن يبيتوا أن الخلافة حق متداول بين بني عبد مناف وتركة لهم 
دون غيرهم، حاول بنو العباس أن يبيّنوا أنها حق موروث لبني هاشم، حتى يدخلوا في 
دائرة المستحقين لهذه )التركة(، مع أنها دائرة أضيق من الدائرة الأموية. وقد نسي هؤلاء 
إنما يستغلون المنصب الذي تركه رسول الله. لا ميراثاً شخصياً  تناسوا أنهم  جميعاً، أو 
لكسب المغانم الشخصية وإنما كمسؤولية يحملها أشخاص معدّون إعداداً خاصاً من 
قبله هو ويحملون مواصفات خاصة عمل على أن تكون فيهم من خلال دورة تربوية 
طويلة استغرقت فترة طويلة من حياة أولهم أمير المؤمنين ثم استغرقت حياتهم كلها 

))) الأنعام: ٤٥.
))) مروج الذهب: ص ٣٦٦-٣٦٨.



مو�سوعة الثورة الح�سينية338

فيما بعد... ليكملوا مسيرته وشوطه الطويل في قيادة الأمة، ولا علاقة هنا لعبد مناف أو 
عبد شمس أو أبي سفيان أو معاوية وحتى العباس، إلا بمقدار التزام من أدرك الإسلام 
 بتعاليمه، وقد عرفنا مكانة كل منهم، وعرفنا مكانة العباس الكريمة لدى رسول الله
يعرف  كان  لنفسه..  الأمر  فيها  يدعي  درجة  به  الأمر  يبلغ  ولم  نفسه،   علي ولدى 
أن يكون خليفة لرسول الله، يكمل  ينبغي  أن علياً هو من  حدوده ومنزلته ويعلم 
مشواره الطويل الذي أراده لخلفائه من بعده أن يكملوه، وكما عرف العباس ذلك، 
عرفه أبو سفيان أيضاً ومعاوية أيضاً، ويبدو أن مطامع معاوية بدأت منذ عهد عثمان، 
فلا شك أن معاوية لم ير لعثمان عليه امتيازاً في أية ناحية أو أي جانب، وربما رأى نفسه 
متفوقاً عليه في بعض الجوانب مثل شؤون السياسة والحكم والدهاء، مع أنه يعلم أنه 

طليق ابن طليق، وأن أباه وهو من بعده قد كرسا حياتهما لحرب الله ورسوله ودينه.

الحجج  بعض  تغيير  مع  القديم،  معاوية  نفس  المنصور،  كلمة  في  نلمس  إننا 
والمبررات. وقد وردت بعض ادعاءات الأمويين القديمة بشأن الشرف القديم الموروث 

.والقرابة القريبة من رسول الله

إن حجة العباسيين هنا لاستبعاد آل الرسول عن الخلافة هي: أنهم لم ينجحوا 
أيديهم، وكان عليهم  ثم خرجت من  ما  إليهم في وقت  التي صارت  الخلافة  تلك  في 
الملتوية،  والأساليب  الحيل  إلى  لجؤوا  ولو  حتى  الأساليب،  بمختلف  بها  يحتفظوا  أن 
متناسين القوى الشريرة الطامعة التي وقفت في وجوههم، بل في وجه الإسلام ومسيرته 
المستقيمة التي كانت تعد بالقضاء على مصالحهم وامتيازاتهم ونعرات الجاهلية، وكل 



339 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

النزعات الأرضية المتخلفة التي لا تليق بالإنسان الذي أكرمه الله، عندما خلقه ونفخ 
فيه من روحه وجعله خليفته على الأرض.

أو  أبوجهل معهم  الرسول، ولوكان  المجردة من  بقرابتهم  لقد فخروا وتاهوا 
أبو لهب، لفخرا فخرهم وتاها على الناس بنسبهم القرشي، وحاولا استثمار هذه القرابة 
لمصلحتهما كما فعلوا. أما الإسلام فبقي غريباً، لا شأن له هنا ولا أحد يعلم عنه شيئاً إلا 

بالمقدار الذي يستفيدون منه لتزيين عروشهم، واضفاء غطاء الشرعية عليها. 

ه�اشم الأموي قدوة للمن�صور العبا�سي!

بن  متبعاً لهشام  وتدبيره وسياسته  أموره  أكثر  كان في  المنصور  »أن  علمنا  ما  وإذا 
عبد الملك لكثرة ما كشفه عن أخبار هشام وسيرته«))) أدركنا إلى أي حد كانت التجربة 
التجارب الفرعونية  القائمة عليها وعلى كل  الأموية أساساً للتجربة العباسية الجديدة 

المتسلطة والتي لا يهمها إلا )ترويض( الناس وجعلهم عبيداً للسلطان.

العباسي(  )الانقلاب  نسميه  أن  يمكن  فيما  العباسيون  فقد جاء  الأمر،  كان  »وأياً 
فأخذوا سوابق بني أمية في عالم السياسة على أنها أصول مرعية، بل أضافوا إليها من عند 
أمر ملك وسلطان، ولا بأس من الاستعانة بالخبرات  أنفسهم اضافات«)))... فالأمر 
معادية  الدولة  هذه  كانت  ولو  حتى  )الناجحة(،  الأموية  للدولة  المتراكمة  السياسية 
قامت هذه على انقاضها، واحتجت بدعوتها إلى تهديمها بذريعة قتل الحسين ومسلم 
بن عقيل وإبراهيم بن محمد وزيد بن علي ويحيى بن زيد...))).. لكن الملك هو الملك ولا 

بأس بتدعيمه حتى ولو بتعليمات مباشرة من الشيطان نفسه.

))) مروج الذهب: ص٢٥٨.
))) كيف نكتب التاريخ: محمد قطب: ص١٢٥.

))) مروج الذهب: ص٢٩٩-300.



مو�سوعة الثورة الح�سينية340

ال�سلطان �أولًا.. الملك عقيم لارحم له

والأمين  والرشيد  والمنصور  الملك  وعبد  معاوية  من  المتكررة  التصريحات  كانت 
وغيرهم، تدل على أنهم لا يرون أمامهم غير سلطان الملك وبريق السلطة القاهر.

قاتلتكم  »ما   :الحسن الإمام  صلح  بعد  الكوفة  أهل  مخاطباً  معاوية  قال  فقد 
لتصوموا ولا لتصلوا ولا لتحجوا ولا لتزكوا، وقد عرفت أنكم تفعلون ذلك، ولكن 

إنما قاتلتكم لأتأمّرَ عليكم، فقد أعطاني الله ذلك وأنتم كارهون«))).

وقال معاوية لأهل المدينة »... إنّ أبا بكر رضي الله عنه لم يرد الدنيا ولم ترده، وأما 
عمر فأرادته الدنيا ولم يردها، وأما عثمان فنال منها ونالت منها، وأما أنا فمالت بي وملت 

بها، وأنا ألينها فهي أمّي وأنا ابنها، فإن لم تجدوني خيركم فأنا خير لكم«))).

وقال مروان بن الحكم، وقد خرج للناس خلال الأحداث التي سبقت مقتل عثمان 
»شاهت الوجوه إلى من أريد. جئتم تريدون أن تنزعوا ملكنا من أيدينا. اخرجوا عنا«))).

وبين  بيننا  يحولوا  لم  ما  ألسنتهم  وبين  الناس  بين  أحول  لا  إني   ...« معاوية  وقال 
هذا  في  ما  اوطأناه  القميص  هذا  عروة  نازعنا  من  إن   ...« المنصور  وقال  ملكنا«))) 

الغمد«))).

وقال الأمين »... الملك عقيم لا رحم له..«))).

))) البداية والنهاية: ج8 ص١٣٤.
))) العقد الفريد: ج5 ص١١٣.

))) الكامل في التاريخ: ج3 ص٥٦.
))) الكامل في التاريخ: ج3 ص٣٧٤.

))) مروج الذهب: ج3 ص٣٥٨.

))) مروج الذهب: ج٣ ص٥٠٢.



341 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

وبين أيدينا عشرات النصوص الأخرى التي تؤكد على توجههم هذا الاتجاه.

التي  تلك  والسياسة،  الحكم  في  الأموية(  )الفلسفة  تبنوا  عندما  العباسيين  إن 
الأموي  الأسلوب  أن  يرون  كانوا  والمناصب،  بالأموال  والاستئثار  الارهاب  تعتمد 
هو الأسلوب الأمثل الذي يتيح لهم الحفاظ على سلطانهم، وأنه أسلوب ناجح جيد، 
وأن  المترفين،  المدللين  الأبناء  من  المتأخرين،  من  يأتي  من  فيها  يقع  التي  الأخطاء  لولا 
هؤلاء لوساروا على نهج أسلافهم لكانوا قد نجحوا في الحفاظ على الملك أطول مدة 
ممكنة، وقد دلت تصريحات ) المنصور( العباسي على تحبيذه وتبنيه السياسة الأموية جملة 
وتفصيلا... »ولم تزل بنو أمية ضابطين لما مهد لهم من السلطان، يحوطونه، ويحفظونه 
ويصونون ما وهب الله لهم منه، مع كسبهم معالي الأمور، ورفضهم أداينها، حتى أفضى 
الأمر إلى أبنائهم المترفين، فكانت همتهم قصد الشهوات، مع إطراحهم صيانة الخلافة 
واستخفافهم بحق الله وحق الرياسة وضعفهم عن السياسة، فسلبهم الله العز وألبسهم 
الذل ونفى عنهم النعمة«)))... فالمنصور لا يأخذ هنا على معاوية أويزيد أو عبد الملك 
أو هشام تصرفات غير مسؤولة، بل يعتبر سياستهم غير نموذجية ولم تستمر على نفس 
المسيرة التعسفية الى النهاية وإن السبب في ذهاب ملكهم عجز أبنائهم عن مجاراتهم في 

تلك السياسة...!

إن الأسلوب الأموي في السياسة والحكم، أصبح مألوفاً من قبل جماهير المسلمين 
التي عاشت في ظل السلطة الأموية قرابة ثمانين عاماً ثم عاشت امتدادات حكم مشابه 
للخلافة  الصحيح  والمحتوى  الدين  أساسيات  أنست  حتى  العباسي،  العهد  خلال 
العباسية  المتسلطون. وبدت الانحرافات  يراه الحاكمون  ما  تعد ترى إلا  والحكم، ولم 
أن  ينبغي  الذي  الأمثل  الأسلوب  هي  وكأنها  الأموية،  للانحرافات  امتداد  هي  التي 

))) مروج الذهب: ج3 ص٣٤٧.



مو�سوعة الثورة الح�سينية342

ينتهج، وأضيف إليها التطرف الشديد في حياة البذخ والترف الزائد الذي كان موجوداً 
فعًال في عهد الأمويين، والتطرف الأشد في قمع المعارضين. 

كثرة انحرافات اللاحقين لا تبرر قلة انحرافات ال�سابقين

لقد كانت السنة السيئة التي سنها الأمويون، قد أتاحت لمن جاء بعدهم التمادي في 
الخروج بيسر ودون تحرج عن الكثير من تعاليم الإسلام ومبادئه وقيمه دون أن يلقى 
ذلك معارضة قوية من الأمة المروضة المكبلة بقيودهم وأغلالهم وأبعدت عن دورها 
الأساسي في المراقبة والتقويم والتوجيه وإيقاف قيامها بمهمة الأمر بالمعروف والنهي 
عن المنكر »لأنَّ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر هو الأداة العملية لحفظ المجتمع من 
الانحراف، ولإصلاح الأمر وردّه إلى الصورة الصحيحة إذا وقع الانحراف بالفعل. 
بالمعروف  بالأمر  قيامها  لعدم  الملعونة  الأمة  على  اللعنة  جعل  أيضاً  ذلك  أجل  ومن 
ابْنِ  وَعِيسَى  دَاوُودَ  لسَِانِ  عََىل  ائيِلَ  َ بَنيِ إْرس مِنْ  كَفَرُوا  الَّذِينَ  المنكر ﴿لُعِنَ  والنهي عن 
مَرْيَمَ ذَلكَِ بمَِا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ كَانُوا َال يَتَنَاهَوْنَ عَنْ مُنْكَرٍ فَعَلُوهُ لَبئِْسَ مَا كَانُوا 

يَفْعَلُونَ﴾))).

، ثم بتأثير عنف بني  وقد أسلفنا أن المجتمع على عهد الأمويين، بتأثير الفتنة أوًال
المعارضين، قد أخذ ينصرف تدريجياً عن مراقبة أعمال الحكام والأخذ  أمية في ضرب 
على أيديهم حين يخطئون، فلا عجب أن يزداد الانحراف في العصر العباسي، وأن يزداد 
الناس انصرافاً عن طلب الاصلاح. الانحرافات الثلاثة التي وقعت من بني أمية بقيت 
المال،  بيت  في  البحبحة  العادلة،  الخلافة  من  بدًال  العضوض  الملك  سوءاً:  وازدادت 
عهد  في  وجود  لها  يكن  لم  جديدة  انحرافات  جدت  ثم  المعارضين،  ضرب  في  العنف 
الأمويين، كان من أبرزها الترف الذي أخذ يغشى قصور الخلفاء، ثم الأمراء والوزراء 

))) المائدة: ٧٨ -٧٩.



343 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

ثم التجار والأغنياء ثم أفراد الشعب في المدن في النهاية«))).

انحرافات.. �أم خروج متعمد عن الإ�سلام

إن هذه الملاحظات الذكية من الكاتب الإسلامي الكبير، ما كان لها أن تشير بهذه 
الصورة من الحذر والحياء الكبير إلى )الفتنة(، التي لم تكن مجرد فتنة، بل كانت مؤامرة 
من يصوره في عصور  وجد  إن  الفتنة،  الخروج  وهذا  الإسلام،  متعمداً عن  وخروجاً 
لاحقة على أنه أمر بسيط لا يرقى إلى مستوى الانتهاكات التي درج عليها العباسيون 
وغيرهم فيما بعد، هو أكبر عصا وضعت في عجلة الإسلام، ولما تكد تدرج على الطريق 
وهو أكبر انتهاك خطير لحدود الإسلام وقواعده الأساسية، وليس علينا أن نمر به مروراً 
عابراً سريعاً، ثم نقول - لتسوية المسألة وكأنها أمر خلافات شخصية بحتة بين بعض 
قال أحدهم، كما  بعد ذلك، كما  نقول  ثم  أو إجرائية بسيطة،  مالية  أمور  الاخوان على 
روي: »الخلفاء أبو بكر وعمر وعثمان وعلي. فقيل له: فمعاوية؟ قال: لم يكن أحد أحق 
بالخلافة في زمن علي من علي ورحم الله معاوية«))). ولا ندري كيف نفسر هذه المعادلة 
لمن  نقول  ثم  لعبة للأطفال؟  له في  مثيل  غلبة طفل صغير على  أمر  الأمر  المعقدة، هل 
يريد مناقشة هذه القضية وملاحظة جوانبها )لسد القضية برمتها(، ورحم الله معاوية، 
وكأن الإيعاز بالرحمة هو بأيدينا نستنزلها بهذه البساطة على من نحب، وكأننا لا نعرف 
مقاييسه العادلة - سبحانه وتعالى - وكأنه لا يمسك بيده القوية ميزان العدل الدقيق 
القوي  المحكم  الدين  هذا  فهل  مصرين،  متعمدين  الدين  هذا  يخرقون  من  فيحاسب 
والخاتم للأديان كلها وخلاصتها، هذا الدين الذي أنزل تاماً قويمًا من قبل الله تعالى، هو 
مهزلة من مهازلنا البشرية المضحكة حتى نتصدى لقضاياه بهذا الاهمال الواضح، ويقبل 

))) كيف نكتب التاريخ: محمد قطب: ص١٢٦.
))) البداية والنهاية: ج8 ص١٣٢.



مو�سوعة الثورة الح�سينية344

تعبيراتنا الطفولية الساذجة ومغالطاتنا اللفظية وتورياتنا الجناسية والطباقية...؟ »روى 
ابن عساكر عن أبي زرعة الرازي، أنه قال له رجل: إني أبغض معاوية، فقال له: ولم؟ 
قال: لأنه قاتل علياً. فقال له أبو زرعة: ويحك إن رب معاوية رحيم، وخصم معاوية 
الأمور  إلى  نظرنا  وإذا  عنهما«))).  الله  رضي  بينهما؟  أنت  دخولك  فأيش  كريم،  خصم 
بعيني أبي زرعة واضرابه، ورحنا ننظر إلى الخصام بين علي ومعاوية، وكأنه خصام 
شخصي بحت لا يتعلق بدين الله، ولا يتعلق بذلك الأمر الخطير الذي أثر تأثيراً حاسمًا 
على مصير الأمة الإسلامية، وإذا كانت مثل هذه الانتهاكات يراها المرء سهلة مستساغة 
التي سنت الانحراف عن الإسلام وقتل آلاف  نتائجها، وهي  يمكن علاجها وتلافي 
من الناس، وقلب منهج الحكم الإسلامي من أساسه، فأي الأمور هي الصعبة التي لا 
تغتفر؟ وما ذنب الأمة الإسلامية على مر العصور إن انتهكت حرمة أجيالها، وانحرف 
على  حريصون  لطفاء  قوم  يروح  ثم  الخطير؟  الانحراف  هذا  البداية  منذ  الظالمون  بها 
وحدة الأمة )يحسمون( المسألة برمتها ببساطة متناهية، وكأنها لا تمس مصير المسلمين 
من قريب ولا من بعيد، مخترعين حديثاً ملفقاً، أو محرفين حديثاً أو مؤولين آية أو حديثاً 
آخر، وتطوى المسألة بكلمة لطيفة أو مذكرة تلقى فيها تبعة الحادث البسيط! على مجهول 
)لا يمكن امساكه أو العثور عليه بسهولة( كعبد الله بن سبأ، تلك الشخصية الخرافية 
المجهولة.. كما يحصل في دوائر الشرطة التي تعجز عن كشف الجاني أو تخشى سطوته 
ونفوذه، أو تنفح بمال سخي يدفع لكبار أفرادها، لتسجل أن الحادث غير متعمد، وفي 
أسوأ الحالات يحكم على المتهم مع وقف التنفيذ، إذا خرج الأمر من يد الشرطة وأصبح 

بيد المحاكم..!

))) البداية والنهاية: ج8 ص١٣٣.



345 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

اجتهاد ور�أي.. �أم مُلْك وم�اصلح

قتل عثمان على سبيل الاجتهاد  بعد  بينه )معاوية(، وبين علي  ما كان  ثم كان   ..«
بينهما قتال عظيم كما قدمنا، وكان الحق والصواب مع علي، ومعاوية  والرأي، فجرى 
العلماء سلفاً وخلفاً، وقد شهدت الأحاديث الصحيحة بالإسلام  معذور عند جمهور 
الصحيح  الحديث  في  ثبت  كما  الشام،  وأهل  العراق  أهل  من  الطرفين  من  للفريقين 
فكانت  الحق«  إلى  الطائفتين  أدنى  فيقتلها  المسلمين،  من  فرقة  خير  على  مارقه  »تمرق 
المارقة الخوارج، فقتلهم علي وأصحابه، ثم قتل علي، فاستقل معاوية بالأمر سنة إحدى 

وأربعين())).

)... ولما وقعت الفتنة بين علي ومعاوية، وهي مقتضى العصبية كان طريقهم فيها 
أو لاستشعار  باطل  أو لإيثار  دنيوي  لغرض  يكونوا في محاربتهم  ولم  والاجتهاد  الحق 
الحق وسفه  اجتهادهم في  اختلف  وإنما  ملحد،  إليه  وينزع  متوهم  يتوهمه  قد  كما  حقد 
كل واحد نظر صاحبه باجتهاده في الحق فاقتتلوا عليه وإن كان المصيب علياً فلم يكن 
معاوية قائمًا فيها بقصد الباطل إنما قصد الحق وأخطأ والكل كانوا في مقاصدهم على 
أن  لمعاوية  به ولم يكن  الواحد  بالمجد واستئثار  الانفراد  الملك  اقتضت طبيعة  ثم  حق، 
يدفع عن نفسه وقومه فهو أمر طبيعي ساقته العصبية بطبيعتها واستشعرته بنو أمية ومن 
لم يكن على طريقة معاوية في اقتفاء الحق من أتباعهم فاعصوصبوا عليه واستماتوا دونه 
ولو حملهم معاوية على غير تلك الطريقة وخالفهم في الانفراد بالأمر لوقع في افتراق 

الكلمة التي كان جمعها وتأليفها أهم عليه من أمر ليس وراءه كبير مخالفه...«))).

كيف يكون الحق والصواب مع علي ويُعذر معاوية...؟

))) البداية والنهاية:ج٨ص١٢٩.
))) مقدمة ابن خلدون: ٢٢٧.



مو�سوعة الثورة الح�سينية346

وإذا كانت فرقة علي خير فرقة من المسلمين، وهي التي تقتل المارقة عن الدين

صحيح  مسلمًا  كان  معاوية  أن  فرضنا  ما  وإذا  معاوية؟  نعذر  أن  لنا  جاز  كيف 
ولا  مرفوضة  واهية  وحجج  بأعذار  زمانه  إمام  على  يخرج  أن  له  جاز  كيف  الإسلام، 
أساس لها من الصحة؟ وكيف كان سيبدو أمام الأمة لو أتيحت له فرصة قتل الإمام؟ 

وكيف كان سيبدو لو قتله الإمام وهو خارج عليه؟

وكيف يكون الحق مع الجميع، مع أن الحق واحد؟

هل هو انحراف واحد.. حتى نغ�ض النظر عنه

وهل نتكلم عن خطأ معاوية بمثل هذه البساطة التي يتكلم بها أناس واعون مثل 
ابن كثير وابن خلدون ومحمد قطب وغيرهم، وهل يحسب أحد أن القضية ستسد إلى 
النهاية بمثل هذه التبريرات والتلفيقات، ولماذا يتحمل هؤلاء وزر معاوية مع أنه كان 

)الرابح( الوحيد بالحسابات الأرضية البحتة..؟

أمية،  بني  الثلاثة فقط لا غير، والتي وقعت من  لماذا نؤكد على الانحرافات  ثم: 
والبذخ  الترف  وننسى  العباسيين،  على  الترف  وهو  الرابع،  بالانحراف  اللوم  ونلقي 
أكبر  الانحرافات  قاعدة  وأرسوا  بها؟  أنفسهم  الأمويون  أخذ  التي  والفساد  والبطالة 
في هذا المجال.. ألم يقل معاوية عن نفسه »..لم يكن في الشباب شيء إلا كان مني فيه 
وأنا  لله  »الأرض  القائل  هو  أليس  )خلافته(؟  أو  ملكه  أيام  فعل  فكيف  مستمتع«))) 

خليفة الله، فما آخذ من مال الله فهو لي وما تركت منه كان جائزاً لي«))).

دينار ومن  ألف  دينار وخمسة وعشرين  ألف  العاص ثلاثمائة  بن  ألم يخلف عمرو 

))) العقد الفريد: ج5 ص105.

))) مروج الذهب: ج3 ص53.



347 معاوية بن �أبي �سفيان )الخليفة(.. �أم الملك..؟!!

الورق ألف ألف درهم وغلة مائتي ألف دينار بمصر وضيعته المعروفة بالوهط قيمتها 
عشرة آلاف ألف درهم)))؟

ألم يكن يزيد بن معاوية »صاحب طرب وجوارح وكلاب وقرود وفهود ومنادمة 
على الشراب وغلب على أصحاب يزيد وعماله ما كان يفعله من الفسوق، وفي أيامه ظهر 

الغناء بمكة والمدينة واستعملت الملاهي وأظهر الناس شرب الشراب«)))...؟

على  واقباله  ولهوه  الملك  عبد  بن  يزيد  أخبار  الجليل  مؤرخنا  أسماع  إلى  تصل  ألم 
الشراب والغناء والجواري؟ ألم تصله أخبار هشام الذي اجتمع له من خيله وخيل غيره 
أربعة آلاف فرس ولم يعرف ذلك في جاهلية ولا إسلام.. ؟))). والوليد بن يزيد »الذي 
كان أول من حمل المغنين من البلدان وجالس الملهين وأظهر الشراب والملاهي والعزف، 
وغلبت عليه شهوة الغناء وعلى الخاص والعام واتخذ القيان وكان ماجناً خليعاً...«))).

ألم يلحد هذا )الخليفة( في شعر له ذكر فيه النبي بسوء وقال فيه إن الوحي لم يأته 
عن ربه كذلك أخزاه الله من ذلك الشعر... فلم يمهل بعد قوله هذا أياماً حتى قتل)))؟ 
وبعد هذه الأمثلة اليسيرة، هل نستطيع أن نقول إن انحرافات الترف لم تكن موجودة في 
العصر الأموي كما يقول كاتبنا الكبير محمد قطب، أم ترى أن هذه الأخبار وغيرها هي 

من موضوعات الشيعة والحاقدين على النظام الأموي؟

))) مروج الذهب: ج3 ص29.

))) مروج الذهب: ج3 ص83.
))) مروج الذهب: ج3 ص249.
))) مروج الذهب: ج3 ص259.
))) مروج الذهب: ج3 ص263.



مو�سوعة الثورة الح�سينية348

ابن خلدون... منهج في الت�شوي�ش

إن أية )تسوية( لهذه المسألة لن تكون جدية وفاعلة ما لم تحمل عوامل الإقناع، أما 
أن يأتي كتاب فيأخذوا نهج ابن خلدون وأمثاله ليتركوا الأمة في وضع مشوش فهذا لن 
يزيد المسألة إلا سوءاً، وإلا كيف يستطيع عاقل فهم هذه المعادلة المعقدة المرتبكة التي 
)زيّنت( بحديث نبوي ملفق لن يعمل إلا على زيادة ارتباك الناس وإبعادهم عن الحقيقة 
التاريخية، بل عن حقيقة الإسلام برمته، إذ لو صح الحديث عن الرسول لكان معنى 

ذلك أن الناس كلهم في عهده والعهود التي تليه هم خيار الأمة.

يقول ابن خلدون »... والكل مجتهدون محمولون على الحق في الظاهر وإن لم يتعين 
في جهة منهما والقتل الذي نزل به بعد تقرير ما قررناه يجيء على قواعد الفقه وقوانينه 
مع أنه شهيد مثاب باعتبار قصده وتحريه الحق هذا هو الذي ينبغي أن تحمل عليه أفعال 
السلف من الصحابة والتابعين فهم خيار الأمة وإذا جعلناهم عرضة للقدح فمن الذي 
يختص بالعدالة والنبي يقول: خير الناس قِرني ثم الذين يلونهم مرتين أو ثلاثاً، ثم 
يفشو الكذب فجعل الخيرة هي العدالة مختصة بالقرن الأول والذي يليه، فإياك أن تعود 
نفسك أو لسانك التعرض لأحد منهم، ولا يشوش قلبك بالريب في شيء مما وقع منهم 
اختلفوا  وما  بذلك،  الناس  أولى  فهم  استطعت  ما  وطرقه  الحق  مذاهب  لهم  والتمس 
أو إظهار حق وأعتقد مع ذلك أن  أو قتلوا إلا في سبيل جهاد  بينة وما قاتلوا  إلا عن 
اختلافهم رحمة لمن بعدهم من الأمة ليقتدي كل واحد بمن يختاره منهم ويجعله إمامه 

وهاديه ودليله فافهم ذلك وتبين كلمة الله في خلقه وأكوانه...«))).

ورحم الله العقل البشري، وإنا لله وإنا إليه راجعون.

))) مقدمة ابن خلدون: ٢٤١.



349

المحتويات

21 التمهيد 	 

23  	  لنفهم الإسلام.. حتى نفهم ثورة الحسين
ثورة الحسين كانت الحل الوحيد لايقاف الانحراف عن الإسلام 	 24
27  	  هل كان متوقعاً أن يكون يزيد خليفة للرسول
28 لاخيار إلا التضحية 	 
30  	 كيف ينبغي أن تدرس ثورة الإمام الحسين
31 بين التصور الأموي.. والتصور الإسلامي 	 
33 ذهب الأمويون وبقيت أساليبهم 	 
34 المأساة.. كيف ينتصر الدم 	 
35  	  ما مِن شهيد في الأرض كالحسين
36 ثورة دائمة.. ثورة ناجحة 	 
37 النموذج الأموي السائد يدافع عن النموذج الأموي الأول 	 
40 كتّاب الدولة ووعّاظ السلاطين 	 
41 قصص عن نصائح مزعومة 	 
42 حتى ابن زياد طمع في الخلافة 	 
هل النموذج الأموي أكثر فائدة وواقعية من النموذج المحمدي العلوي؟ 	 44
46 دراسات المستشرقين.. لم تقم على فهم حقيقي للإسلام 	 



مو�سوعة الثورة الح�سينية350

47 فهم الملابسات أيضاً 	 
49 خلط الأوراق 	 
51 لو عرف السبب.. معاوية؛ دهاء أم غدر 	 
53 المدرسة الانتهازية الأموية... أساس دول الظلم 	 
55  منهجنا في البحث 	 
55  	  أهداف واضحة.. عوة إلى عهد رسول الله
58 أحاديث عديدة عن الثورة والنتائج 	 
61 الف�صل الأول/ الخلافة بين الإمامة الم�شروطة.. والملُك المطلق 	 

63 الخلافة قضية قديمة حديثة 	 
64 التحّيز للحق أم للآباء 	 
65 فهم التاريخ: على أساس السنن أم الواقع المنحرف 	 
68  الخلافة قضية إسلامية تنبغي مناقشتها بتصور إسلامي 	 
69 التاريخ الإسلامي - تأريخ الحكّام لا الشعوب 	 
71 الاستخلاف الإلهي - أمانة لا امتيازات شخصية 	 
74 الاستخلاف أربعة أطراف 	 
75 العلاقة بين المستخلِف والمستخلف 	 
77 عقد الاستخلاف لا مجال للهوى أو الشيطان 	 
77 الإمامة-لا ينال عهدي الظالمين 	 
78 من المؤهل للإمامة؟ 	 
82 كما اختار الله الرسول-اختار الخليفة 	 
83 تلفيقات وأقاصيص لتثبيت دعائم الانحراف 	 



351 المحتويات

84 بين وضوح الإسلام والتواء المنحرفين 	 
86 حكم الجاهلية - الغاء الحكم الإلهي 	 
88 دور الإمام مكمل لدور الرسول 	 
91 مع الكاتب الإسلامي محمد قطب )تبرير الانحراف( 	 
93 اله مع الله رسالة التوحيد بعد خاص 	 
97 النبوة ظاهرة ربانية - كذلك الإمامة 	 
99 يقين تام 	 
101 الرسول يطاع كيف عصي 	 
103 الإمامة امتداد للنبوة 	 
106 الايمان- نوايا أم عمل 	 
107 علي استمرار للرسول 	 
110 خلافة الانسان - تكريس العبودية لله 	 
113 بين عصمة وطهارة أهل البيت وانحراف الطلقاء 	 
115 بين عقلية أهل الوحي وأهل الجاهلية 	 
118 كلنا على الحق لو توخيناه حقا 	 
119 يهلك فيَّ رجلان 	 
122 انسياق مع تضليلات معاوية 	 
126 علي معدًّ للخلافة 	 
132 بين ثقافة الاسلام وثقافة السبّ الاموية 	 
134 الخلافة كالنبوة مهمة الهية 	 
139 إمام من دون مساومة-ان شر الناس عند الله امام جائر 	 



مو�سوعة الثورة الح�سينية352

141 علي قاتل على تأويله وتنزيله 	 
141 العصمة ضمانة 	 
145 لماذا ترك علي حقّه 	 
147 لقد علمتم أني احق الناس بها 	 
148 كانت بيعتهما فلتة 	 
149 نظر اتباع أهل البيت إلى الخلافة 	 
157 الف�صل الثاني/ الخليفة علي... �أم معاوية 	 

159 المؤرخون بين السيرة الوضاءة لرسول الله... والانحراف... 	 
161 إعادة كتابة التاريخ الإسلامي 	 
162 الخلافة: امتداد لدور النبوة 	 
164 ابحث عن ))معاوية((.. برنامج مدروس للانحراف 	 
169 المضحكات المبكيات.. كيف أصبح )الطليق( هاديا مهديّا! 	 
173 من المعتدي.. رسول الله أم معاوية! 	 
173 لماذا الدعوة لالغاء عصمة الرسول؟ 	 
176  الاعلام الأموي: معاوية فاق حتى من كان قبله من )الخلفاء( 	 
177 لندرس تاريخنا بأدواتنا ولغتنا.. حذار من الآراء الغريبة 	 
179 مبالغات أم حقائق.. لماذا )الخجل( من ذكرالانحرافات؟ 	 
181 لن يتم التقارب إلا على أساس الحقائق 	 
182 مصلحة الأمة... بين )طبيعة الملك( وطبيعة )الاستخلاف الإلهي( 	 
185 الانحراف في الجانب السياسي.. هل كان مقطوعا عن ...	 
187 غسيل قذر.. ولكن لاحياء في الدين 	 



353 المحتويات

189 مغالطات ما هكذا تورد يا سعدُ الابل... 	 
190 كيف نفرط بالأساس وندّعي الحرص على سلامة البناء 	 
191 لا خوف من الحقيقة وإن شمت منا الأعداء 	 
193 الخوف الحقيقي من كل منافق الجنان عالم اللسان 	 
197 عصمة الرسول ضامنة لوصول الرسالة كاملة 	 
199 الإمام المعصوم هو المؤهل الوحيد 	 
200 لماذا الاختلاف على عصمة الإمام 	 
202 حياة الأئمة.. وحدة في المواقف.. واختلاف في التعبير 	 
205 سلوك المعصوم-الاستقامة التامة 	 
208 الانحياز المطلق للحق 	 
210  	 لماذا رفضوا أمير المؤمنين
212 الخلاف... بين المبادئ والمصالح 	 
213 جبهة المصالح تواجه خط المبادئ 	 
216 طاعة تامة..لا يفرقون بين الناقة والجمل 	 
217 ممارسة التناقض في ظل دولة الظلم يهدد المجتمع بالانهيار 	 
219 لنعرف الإسلام حتى نعرف الإمام 	 
221 استقامته أخافت مناوئيه 	 
223 أرادوا الطعن فيه، فطعنوا في شيعته - أحاديث عن الشيعة 	 
228  	 كفاءات فريدة اختص بها الإمام
229  	...-القرآن الكريم.. مدح وتكريم لعلي وأهل بيت النبوة
238 وضوح الشمس يمنع من رؤيتها 	 



مو�سوعة الثورة الح�سينية354

240 كل الصحاح تتحدث عن الفضائل العلوية.. وكتب ... 	 
245 الكره الموروث.. حاجز أمام رؤية الحقيقة 	 
245 أحاديث الرسول  بشأن علي ترسيخ للحقائق.. لا مبالغات 	 
247 فضائل..لاخلاف عليها 	 
248 الشيعة.. المصلّون.. المواسون 	 
250 مواقف الحكام تأجيج العداوات 	 
252 النموذج الإسلامي الأول للحاكم 	 
254 خليفة للرسول  أم لمن؟  	 
258 ازدواجية في الموقف 	 
259 المأمون مثاًال 	 
261 رأي الدولة أوًال 	 
263 شيطان.. يأتي المرء من بين يديه ومن خلفه وعن يمينه وعن شماله 	 
264 الحقد الموروث عن الأهل.. اتخذ طابع القداسة لدى الأبناء 	 
266  	  بين حقد أمية على هاشم وحقد آل أبي سفيان على آل محمد
269  	   قريش تتبنى الحقد الأموي على الرسول وأهل بيته
272 أبو سفيان.. عداوة الرسول وأهل بيته في مقدمة أولوياته دائمًا 	 
273 عداوة الله ورسوله ستار للحقد الموروث 	 
276 إسلام أم استسلام.. أبو سفيان يرى النبوة ملكاً 	 
276 )أسلم( أبو سفيان، فكيف كان إسلامه...؟ 	 
278 التقرب من مواقع النفوذ 	 
279 معاوية.. الولد سر أبيه 	 



355 المحتويات

280 مكر موروث.. البس لكل حالة لبوسها 	 
282 شرف النبوة فاق كل شرف! 	 
283 الحسد يؤجج نار الحقد والعداوة 	 
285 بين عقلية الرسالي وعقلية التاجر 	 
288 موقفان متناقضان في لحظة واحدة 	 
289 نداء المصلحة الشخصية أهم من كل شيء 	 
289 التمهيد لمعاوية، حصة في سلطة الدولة ... 	 
291 لماذا قربه عمر؟ ))دعوا فتى قريش وابن سيدها(( 	 
292 لا داعي للحذر مع عثمان 	 
293 شروط تعجيزية لاقصاء الإمام عن الخلافة 	 
295 آل عثمان قتلوا عثمان... هكذا حدثنا التاريخ  	 
295 التمهيد للانحراف المعلن 	 
297 أراد انقاذه فاتهموه بالتحريض على قتله »الله الله في نفسك«. 	 
298 قتلوه وطالبوا بدمه.. 	 
300 بين مصلحة الأمة و)ضرورات( السياسة 	 
302 تصرفات مروان وتربص معاوية سببت قتل عثمان.. أمرٌ دّبر بليل 	 
304  	 بشارة بالملك من كعب الأحبار وحديث مزور عن رسول الله
305 عثمان.. الجسر الذي عبر عليه معاوية إلى )الخلافة( 	 
306 أمير المؤمنين أراد منع الناس من قتل عثمان 	 
309 اقبال الفتن.. عندما ترك القرآن والسنة 	 
310 مع مسؤولياته دائمًا 	 



مو�سوعة الثورة الح�سينية356

311 أوسع بيعة وأكبر إجماع 	 
311 بيعة في العلن... وأمام أنظار جماهير الأمة 	 
313 إذ لم تستح فافعل ما شئت 	 
313 لا للمساومات! 	 
314 طبقة جديدة.. لن تتنازل عن امتيازاتها 	 
315 حجة للخلاف والتمرد 	 
316 ذهب الجمل بما حمل... معاوية الرابح الوحيد 	 
317 أسئلة لا بد أن تثار، ولا بد أن يجاب عنها صراحة. 	 
318 ذرائع معاوية... إتهامات حذرة في البداية.. 	 
320 واتهام صريح بعد ذلك 	 
322 مزاعم معاوية... »عثمان قتل مظلوما.. وأنا ابن عمه واطلب... 	 
323 ماذا لو مات عثمان موتاً طبيعياً؟! 	 
325 رأي لعباس محمود العقّاد.. »لو أقر علي معاوية على أمرة الشام... 	 
327 لا حياه لمعاوية مع علي.. فليعلن الحرب عليه اذن. 	 
328 حان وقت الإفادة من أهل الشام، بعد أن ربّاهم...	 
330  	  )(ما يمنع معاوية من توجيه الاتهام لعلي
331 ايحاء غريب... لا يتدخلنَّ أحد في أمر )بني عبد مناف ( 	 
332 أبو موسى الأشعري.. مساومة من وراء الستار 	 
333 أبو موسى.. وعمرو بن العاص.. وجهان ... 	 
334 أيقاس معاوية بعلي؟ لنترك قيم الجاهلية.. ))لا الطليق... 	 
336 الحكم العباسي.. إكمال لمشوار الحكم الأموي 	 



357 المحتويات

337 الأمويون استفادوا من دائرة )عبد مناف( والعباسيون... 	 
339 هشام الأموي قدوة للمنصور العباسي! 	 
339 السلطان أولاً.. الملك عقيم لارحم له 	 
341 كثرة انحرافات اللاحقين لا تبرر قلة انحرافات السابقين 	 
342 انحرافات.. أم خروج متعمد عن الإسلام 	 
344 اجتهاد ورأي.. أم مُلْك ومصالح 	 
346 هل هو انحراف واحد.. حتى نغض النظر عنه 	 
347 ابن خلدون... منهج في التشويش 	 


