









الاشراف العام  
أ.د.عادل نذير بيري

الإعداد والتحرير  
م.م.ياسين خضرير الجنابي  
حسن علي المرسومي

المراجعة العلمية و التدقيق اللغوي  
أ.د داود سلمان الزبيدي  
أ.د. شعلان عبد علي سلطان  
أ.د.لث قابل الوائلي  
م.د.أحمد الغانمي  
السيد هادي الحلو

الترجمة  
د. مجتبى الحلو

التصميم  
كرار عامر الصافي  
علي عبد الحليم

**Proceedings of the Second conference of the House  
(Dar al -Rasul al-A'tham of the Great Prophet (PBUH))  
Researchs and activities-5-**

*General Supervision*  
Prof Dr. 'Adil Natheer AL.Hassani

*Editing*  
asst. Lect. Yassin Khudhair Al - Janabi  
Hassan Ali El Marsoumi

*Proofreading*  
Prof. Dr. Dawood Salman Al-Zubaidi  
Prof. Dr. Shaalan Abdul Ali Sultan  
Prof. Dr. Laith Qabil Waeli  
Lect. Dr. Ahmed al ghanemi  
Mr. Hadi Al-helo

*Translation*  
Dr. Mojtaba Al-Helo

*design*  
Karar Aamir Al-Safy  
Ali abdulhaleem

**الترقيم الدولي المعياري  
ISBN: 978-9922-680-46-0**

العنية العباسية المقدسة. دار الرسول الاعظم ﷺ، مؤلف.  
وقائم مؤتمر دار الرسول الاعظم ﷺ الدولي الثاني : بحوث وفعاليات. الجزء الخامس =  
Proceedings of the Second conference of the House (Dar al -Rasul al-A'tham of the Great Prophet(pbuhi) : Researchs and activities-5-  
الاولى. - كربلاء [العراق] : العتبة العباسية المقدسة، دار الرسول الاعظم ﷺ، ١٤٤٤ هـ.  
= ٢٠٢٣ مجلد ٤ سم  
يتضمن ارجاعات بيلوجرافية.  
النص باللغتين العربية والإنجليزية ويتضمن مستخلصات باللغة العربية والإنجليزية.  
١. مجد ﷺ، نبى الاسلام، 53 قبل الهجرة-١١ هجري. ٢. السيرة النبوية (شيعة). أ.  
العنوان.

**LCC : BP75.2 .A8396 2023**  
مركز الفهرسة ونظم المعلومات التابع لمكتبة ودار مخطوطات العتبة العباسية المقدسة  
فهرسة اثناء النشر

**رقم الایداع في دار الكتب والوثائق  
٢٠٢٣ (٣٧٨٤) لسنة**



## المحتويات

### المحور الثالث

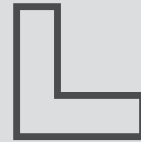
|     |                                                                  |                                                                                                                      |
|-----|------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩   | أ.د. محمد خليفة صادق                                             | • الشوري والرأي العام<br>في السيرة النبوية الشريفة<br>- مقاربة تأسيسية-                                              |
| ٢٩  | أ.د. عهود حسين جبر<br>موزان الحميداوي                            | • إضاءات على غزوات<br>النبي محمد ﷺ الأسباب و<br>النتائج                                                              |
| ٥٣  | أ.د. مصعب حمادي نجم<br>الزيدي<br>أ.م.د. فائز علي بخيت<br>الدديدي | • السيرة النبوية الشريفة<br>في الاستشراق البريطاني<br>المعاصر<br>(كارين أرمسترونج) أنموذجًا-                         |
| ١٠٩ | أ.م.د. شهيد كريم محمد<br>الكعبي                                  | • الصراع العسكري حتى<br>معركة بدر التأصيل القرآني<br>والعرض التاريخي<br>-مقاربات نقدية-                              |
| ١٤٧ | أ.م.د. حسن محمد أحمد<br>محمد                                     | • البواعث النفسية والعقيرية<br>العقلية في شخصية الإمام<br>علي بن أبي طالب ﷺ                                          |
| ١٧٤ | م.د. نزار ناجي محمد                                              | • الخطط العسكرية النبوية<br>الشريفة بين الواقع والمرءوي<br>-منع المياه أنموذجًا-                                     |
| ١٩٩ | م. أزر عبد الكاظم<br>إسماعيل                                     | • الموارد المالية لرسول الله<br>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ<br>من أموال الخمس والأنفال<br>في ضوء القرآن الكريم |

**Proceedings of the Second conference of the House  
(Dar al -Rasul al-`A`itham of the Great Prophet (PBUH))  
Researchs and activities-5-**

# المدور

## الثالث

وَقَائِعٌ مُؤْتَمِرٌ حَارِ الرَّسُولِ الْأَغْظَمِ سَلَّمَ الدُّولِيُّ الشَّانِي



الشورى والرأي العام في السيرة النبوية الشريفة  
- مقاربة تأسيسية-  
أ.د. محمد خليفة صديق



**Shura and public opinion In the biography of  
the Noble Prophet  
- foundational approach –**

**Prof. Dr. Mohamed Khalifa Seddk**

وَقَائِمٌ مُؤْتَمِرٌ دَارَ الرَّسُولِ الْأَكْظَمِ الْمُؤْلِمِ الْثَانِي

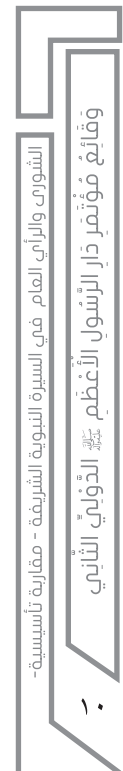
## **Abstract :**

Shura is an authentic Islamic concept, and it is mentioned in two places in the Holy Qur'an, namely, the Almighty's saying: "And their matter is consultation among themselves" (1) and the Almighty's saying: "And consult them in the matter" (2). In essence, the Shura focuses on the right to share the opinion and the implementation of comprehensive dialogue to extract the right opinion. Shura in the Islamic system extends to be a general practice to participate in decision-making, to monitor its implementation, and to hold accountable for its performance.

As for public opinion, it is a modern term that refers to the opinion of the group or the vast majority of people, and it has different definitions and types that overlap, and it is formed according to different foundations based on participation in opinion and the implementation of dialogue. Which is in essence an abstraction of the adult opinion that has gained the approval of the whole.

When examining the concepts of shura and public opinion, we find that shura is superior to public opinion in many respects because it gives every individual in society the right to participate in opinion, while public opinion in its measurements is satisfied with a sample that represents society, and public opinion shares with shura in that it is a general practice that shares in influence. In decision-making in the state and society, and this is known scenes where research centers and public opinion studies conduct periodic surveys of public opinion to identify the trends of public opinion towards specific issues in order to help the decision-maker to see what is going on in society and then take the decision in the light of what he has Data on public opinion.

Public opinion agrees with shura in that it is preceded by intense debate and dialogue on the issue of public opinion. Gen-



eral, which is sometimes formed based on false advertising or a misleading position.

We seek through this research to find and discuss the places where the Prophet, peace and blessings of God be upon him and his family, consulted his companions, which were mentioned in many places of the narratives of the Prophet's biography, such as what was mentioned in the Battle of Badr, meeting the enemy and fighting it, choosing the landing site, dealing with the prisoners of Badr, the Battle of Uhud and the exit from Al-Madina to meet the polytheists, and other places, where the research will elicit the consultative benefits through these narratives, and the extent to which they can be applied in the contemporary life of Muslims.

The research will also trace the places where the Prophet, may God's prayers and peace be upon him and his family, dealt with public opinion, starting with the alliance of al-Fudul before the Prophet's mission, and Al-Madina newspaper, and the sites of the previous prophetic consultation, as they are places of the Prophet's respect for public opinion, in addition to other places such as the non-destruction of the Prophet, may God bless him and grant him peace. On him and his family, the Kaaba and its construction on the foundations of Abraham, peace be upon him, for fear of confusion in public opinion, and others.

The research will also discuss the overlap and rapprochement between Shura and public opinion through the narratives of the Prophet's biography, the characteristics of each of them, where they meet, and where they separate, in preparation for the formulation of a coherent theory about the Prophet's interaction with public opinion and the consultation of the Prophet, may God bless him and his family and his companions.

## الملخص:

الشوري مفهوم إسلامي أصيل، ورد في موضعين في القرآن الكريم هما قوله تعالى: ﴿وَأُمُرُهُمْ شُورٍ بَيْنَهُمْ﴾<sup>(١)</sup> وقوله تعالى: ﴿وَشَاوِرُهُمْ فِي الْأَمْرِ﴾<sup>(٢)</sup>، والشوري في جوهرها ترکز على حق المشاركة بالرأي وإعمال الحوار الجامع لاستخلاص الرأي الراشد، والشوري في النظام الإسلامي متعددة تكون ممارسة عامة للمشاركة في اتخاذ القرار وللرقابة على تنفيذه وللتحاسبة على أدائه.

أما الرأي العام فهو مصطلح حديث يشير إلى رأي المجموع أو السواد الأعظم من الناس، وله تعریفات وأنواع مختلفة متداخلة، ويكون على وفق أسس مختلفة تقوم على المشاركة بالرأي وإعمال الحوار، فلا يمكن أن يتكون رأي عام بلا مشاركة بالرأي والنقاش وال الحوار وصولاً إلى تبلور الرأي العام الذي هو في جوهره استخلاص للرأي الراشد الذي اكتسب موافقة المجموع.

عند التدقيق في مفهومي الشوري والرأي العام نجد أن الشوري تتفوق على الرأي العام في العديد من النواحي لأنها تُعطي لكل فرد في المجتمع حق المشاركة بالرأي، بينما الرأي العام في قياساته يكتفي بعينة تمثل المجتمع، والرأي العام يشترك مع الشوري في كونه ممارسة عامة تشتراك في التأثير في اتخاذ القرار في الدولة والمجتمع، وهذا معلوم مشاهد حيث تقوم مراكز البحوث ودراسات الرأي العام بإجراء استطلاعات دورية للرأي العام للتعرف على اتجاهات الرأي العام تجاه قضايا محددة حتى تعيّن صانع القرار على الاطلاع على ما يدور في المجتمع ومن ثم يتخذ القرار على ضوء ما عنده من معطيات حول الرأي العام.

يتتفق الرأي العام مع الشوري في أنه يسبق جدل وحوار كثيف حول المسألة موضع الرأي العام، والشوري هي معرض عام للرأي وإدارة للمناظرة العامة في المجتمع تنويراً له وتعويضاً على الأنأة والتروي والتماس

الرأي الحسن عند الآخرين، والشوري في موضع الأنأة والتروي والتماس الرأي الحسن تتفوق على الرأي العام الذي يتشكل أحيانا بناء على دعاية كاذبة أو موقف مضلل.

نسعى في ضوء هذا البحث إلى تلمس مواضع مشاورة النبي ﷺ لأصحابه ومناقشتها، والتي وردت في مواضع متعددة من مرويات السيرة النبوية مثل ما ورد في غزوة بدر وملاقاة العدو ومقاتلته، و اختيار موقع النزول، والتعامل مع أسرى بدر، وغزوة أحد والخروج من المدينة لملاقاة المشركين، وغيرها من المواضع، حيث سيسنبط البحث الفوائد الشورية عن طريق هذه المرويات، ومدى إمكانية تطبيقها في حياة المسلمين المعاصرة.

كما سيتتبع البحث مواضع تعامل النبي ﷺ مع الرأي العام بدءا من حلف الفضول قبلبعثة النبي ﷺ، وصحيفة المدينة، ومواضع المشاورة النبوية السابقة لأنها تعد مواضع لاحترام النبي ﷺ للرأي العام، بجانب مواضع أخرى مثل عدم هدم النبي ﷺ للكعبة وبنائها على قواعد إبراهيم ﷺ خوفا من بلبة الرأي العام، وغيرها.

كما سيناقش البحث التداخل والتقارب بين الشوري والرأي العام عن طريق مرويات السيرة النبوية الشريفة، ومميزات كل منها، وأين يلتقيان، وأين يفترقان، تمهدا لصياغة نظرية متماسكة حول التعامل النبوي مع الرأي العام وشوري النبي ﷺ لأصحابه.

## المقدمة:

تمثل السيرة النبوية، بوقائعها المختلفة، نبراساً لاستلهام أسباب المدى والاستنارة بميراث النبوة، وكذا مقتضيات هذا الميراث، في حياة كل مسلم وMuslima، مصداقاً لقوله تعالى: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا﴾<sup>(٣)</sup>. وقد حظيت السيرة النبوية عبر مختلف حقب الزمن الإسلامي بعناية كبيرة، من لدن علماء الأمة، لما حفلت به من هدي نبوي في الأقوال، والأفعال، والتقريرات، فظهرت بحوث معتمدة وموسوعات علمية رصدت هديه عليه صلوات الله وآمين ونقبت في تراثه الشر، وفي كل تصرفاته، على اختلاف المقامات والسياقات والرؤى.

نسعى في هذا البحث أن نقف على مصطلحين مهمين هما الشورى والرأي العام، ومدى حضورهما في السيرة النبوية، وكيف تعامل معهما النبي ﷺ؛ فالشورى مفهوم إسلامي أصيل، ورد في موضعين في القرآن الكريم هما قوله تعالى: ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورٍ بَيْنَهُمْ﴾<sup>(٤)</sup> وقوله تعالى: ﴿وَشَوَّرُهُمْ فِي الْأَمْرِ﴾<sup>(٥)</sup>، والشورى في جوهرها ترکز على حق المشاركة بالرأي وإعمال الحوار الجامع لاستخلاص الرأي الراشد، والشورى في النظام الإسلامي تمت لتكون ممارسة عامة للمشاركة في اتخاذ القرار وللرقابة على تنفيذه وللتحاسبة على أدائه، حيث سيتلمس البحث ويناقش مواضع مشاورة النبي ﷺ لأصحابه، والتي وردت في الكثير من مرويات السيرة النبوية مثل ما ورد في غزوة بدر وملاقاة العدو ومقاتلته، و اختيار موقع النزول، والتعامل مع أسرى بدر، وغزوة أحد والخروج من المدينة لملاقاة المشركين، وغيرها من المواضع، حيث سيستتبط البحث الفوائد الشورية عن طريق هذه المرويات، ومدى إمكانية تطبيقها في حياة المسلمين المعاصرة.

أما الرأي العام فهو مصطلح حديث يشير إلى رأي المجموع أو السواد

الأعظم من الناس"<sup>(٦)</sup>، وله تعريفات وأنواع مختلفة متداخلة، ويكون على وفق أسس مختلفة تقوم على المشاركة بالرأي وإعمال الحوار، فلا يمكن أن يتكون رأي عام بلا مشاركة بالرأي والنقاش وال الحوار وصولاً إلى تبلور الرأي العام الذي هو في جوهره استخلاص للرأي الراسد الذي اكتسب موافقة المجموع، وهنا سيتبع البحث مواضع تعامل النبي ﷺ مع الرأي العام بدءاً من حلف الفضول قبلبعثة النبي، وصحيفة المدينة، ومواضع المشاورة النبوية السابقة لأنها تعد مواضع لاحترام النبي ﷺ للرأي العام، بجانب مواضع أخرى مثل عدم هدم النبي ﷺ للكعبة المشرفة وبنائها على قواعد إبراهيم عليه السلام خوفاً من بلبة الرأي العام، وغيرها.

كما يناقش البحث التداخل والتقارب بين الشورى والرأي العام عن طريق مرويات السيرة النبوية، وميزات كل منها، وأين يلتقيان، وأين يفترقان، تمهيداً لصياغة وبلورة رؤية متماسكة حول التعامل النبوي مع الرأي العام وشورى النبي ﷺ لأصحابه.

### الرأي العام في السيرة النبوية:

عند إنعام النظر في السيرة النبوية وهي حياة النبي ﷺ العملية، وهي من العلوم الإسلامية التي نلتقط منها بعض التشريعات مثل السنة القولية أو الفعلية أو التقريرية، نجد أن هناك مواقف ووcases وردت في السيرة النبوية تقترب من مفهوم الرأي العام، فالسيرة تزخر برعاية المآلات والنظر إليها لدى التصرفات، بحيث تأخذ الأفعال أحکاماً تتفق مع ما تؤول إليه، فإذا كان الفعل يؤدي إلى أمر مرغوب فهو مطلوب، وإن كان يؤدي إلى شر أو محظوظ فهو منهي عنه، وهذا عين العناية بالرأي العام إذ لابد من رعاية المآلات قبل الدخول في أي قضية ذات صلة بالرأي العام، وقد رأيناه ﷺ يكفل رأس المنافقين في قميصه ويصلح عليه، لما يرجو من المآلات المحمودة

باستهلاه أهله وأتباعه، والمستظلين بلواء زعامته، ومن قبل كفّ النبي ﷺ عن قتله وأمثاله من رؤوس النفاق، لثلا يُؤول الأمر إلى الصد عن سبيل الله إذا قال من لا يدري: إن محمداً يقتل أصحابه.

وقد حضر النبي ﷺ في شبابه، وقبيل بعثته حلف الفضول، وأقره وأشار به، وقال عنه في الحديث الصحيح الذي رواه الحميدي: "شهدت في دار عبد الله بن جدعان حلفاً لودعية به في الإسلام لأجابت، تحالفوا أن يردوا الفضول على أهلهما، وألا يعز ظالم مظلوماً". وروى ابن إسحاق أن الرسول ﷺ قال: "لقد شهدت في دار عبد الله بن جدعان حلفاً ما أحب أن لي به حمر النعم، ولو أدعى به في الإسلام لأجابت" <sup>(٧)</sup>.

بالنظر إلى انتشار الظلم وشيوخه في واقعنا المعاصر، سواء أكان على مستوى الأفراد أم المجتمعات أم الدول، نجد أن الإسلام بارك وسائل محاربة الظلم التي لا تتعارض مع تعاليمه، مما يعد أسلوبًا راقياً وفعالاً ورائداً في مجال مواجهة الظلم سياسياً واجتماعياً، ويتمثل ذلك في حلف الفضول الذي عقد في زمن الجاهلية قبل الإسلام نصرة للمظلوم وردعًا للظلم، ورداً للمظالم إلى أهلهما، وتداعت إليه قبائل من قريش: بنو هاشم، وبنو المطلب، وأسد بن عبد العزى، وزهرة بن كلاب، وتيم بن مرة، فاجتمعوا في دار عبد الله بن جدعان التيمي؛ لسنة وشرفه، فتعاقدوا وتعاهدوا على ألا يجدوا بمكة مظلوماً من أهلهما وغيرهما من سائر الناس إلا قاموا معه، وكانوا على من ظلمه حتى ترد عليه مظلمته، وهذا الحلف روحه تنافى الحمية الجاهلية التي كانت العصبية تشيرها، ويقال في سبب هذا الحلف <sup>(٨)</sup>: إن رجلاً من زيد قدم مكة ببضاعة، واشترتها منه العاص بن وائل السهمي، وحبس عنه حقه، فاستعدى عليه الأحلاف عبد الدار ومخروماً، وجححاً وسهمماً وعدياً فلم يكتشوا له، فعلا جبل أبي قبيس، ونادى بأشعار يصف فيها ظلامته رافعاً

صوته، فمشى في ذلك الزبير بن عبد المطلب، وقال: ما لهذا مترك؟ حتى اجتمع الذين مضى ذكرهم في حلف الفضول، فعقدوا الحلف ثم قاموا إلى العاص بن وائل فانتزعوا منه حق الزبيدي.

هذا الحلف الذي عرف في السيرة النبوية باسم حلف الفضول أو حلف المطين، وُصف بأنه أكرم حلف سمع به وأشرفه في العرب، ويشير إلى أن الرأي العام للمجموعة المتحالفة اشترك في مناصرة عدة مبادئ سمحية، وشاهدنا أن النبي ﷺ أثني على هذا التحالف وأكده استعداده للمشاركة فيه إذا دُعى به في الإسلام، وهذا يدل على مناصرته ﷺ لأي رأي عام إيجابي يجمع الناس، ولا يتناقض مع مبادئ الإسلام ولو كان في زمان الجahليّة، وهذا الشاهد من السيرة النبوية يؤسس لمشروعية التحالف بين الناس على منع الظلم، وردع المظلوم، والوقوف في وجهه، ورد المظالم لأهلهما، سواءً أكانت هذه المظالم فردية أم جماعية، سواءً أكان الظالم فرداً أم دولة أم أحلاً دولية. بل إن من الصحابة من استحضره، لردع الظالم، والوقوف في وجهه، فقد نقل الألباني، عن ابن إسحاق ما رواه عن محمد بن إبراهيم بن الحارث التيمي، قوله: "إنه كان بين الحسين بن علي بن أبي طالب وبين الوليد بن عتبة بن أبي سفيان - والوليد يومئذ أمير المدينة أمره عليها عمّه معاوية بن أبي سفيان - منازعة في مال كان بينهما بـ (ذي المروة) فكأن الوليد تحامل على الحسين في حقه، لسلطانه، فقال له الحسين: أحلب بالله لتنصفني من حقي أو لآخذن سيفي ثم لأقومن في مسجد رسول الله ﷺ ثم لأدعون بحلف الفضول. قال: فقال عبد الله بن الزبير - وهو عند الوليد حين قال له الحسين ما قال: وأنا أحلب بالله لئن دعا به لآخذن سيفي ثم لأقومن معه حتى ينصف من حقه أو نموت جمِيعاً. قال: وبلغت المسور بن خرمة بن نوفل الزهري فقال مثل ذلك، وبلغت عبد الرحمن بن عثمان بن عبيد الله التيمي فقال مثل ذلك، فلما بلغ ذلك الوليد بن عتبة أُنْصَفَ الحسين من حقه حتى رضي".

يلاحظ أن منهج النبي عليه الله خالفة الرأي العام الجاهلي، وقد ألممه الله تعالى حتى في الجاهلية أن يسير مع الحق ولو خالفة عشيرته وأهله، فقد خالفة جاهلية قريش في أبرز خصائصها كمناسك الحج حيث كان أهل مكة يسمون الحُمُس، ويقفون في المزدلفة، ولا يخرجون من الحرم زاعمين أن أهل الحرم لا ينبغي لهم أن يعظم من الحلال كما يعظم من الحرم.

وأما رسول الله ﷺ فقد وقف بعرفة في حج الجاهلية مع مجموع الناس وخالف طريقة قومه، كما روى ذلك البخاري ومسلم عن جبير بن مطعم حين أصل بعيّاله فذهب يطلب في عرفة فرأى النبي ﷺ واقفاً فيها مع الناس فقال: "هذا والله من الحمس، فما شأنه هنا؟" (٩).

ثم جاء قوله تعالى: **﴿ثُمَّ أَفِيْضُوهُمْ حِيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ وَأَسْتَغْفِرُوا لِلَّهِ إِنَّ اللَّهَ عَفُوْرٌ رَّحِيمٌ﴾** (آل عمران: ١٩٩)، مؤيداً لرؤيه النبي ﷺ بالوقوف بعرفة والإفاضة من مزدلفة، في منحى يؤكّد احترام الإسلام للرأي العام إذ لم يساند الحمس في مذهبهم، بل طالبهم بالانحياز إلى المجموع.

عندما استقر النبي ﷺ بالمدينة أراد أن ينظم العلاقات بين أهل المدينة، فكتب كتاباً بهذا الشأن، عرف باسم صحيفة المدينة، وقد تضمنت أحكاماً متعلقة بال المسلمين منها أن (المؤمنين من قريش ويشرب ومنتبعهم فلحق بهم وجاهم معهم أمة واحدة من دون الناس) <sup>(١٠)</sup>، ونفيت من هذا الجزء من صحيفة المدينة أن كل من اقتنع بمبادئ الإسلام وعقيدته يدخل في مسمى أمة الإسلام في المدينة والتي تمثل الرأي العام في المدينة، لا يخالفها في ذلك إلا اليهود ببطونهم الثلاثة.

وكذلك كان من هديه صلى الله عليه وسلم مراعاة الشعور العام والمسارعة إلى توجيهه من حكم الرأي العام أنه أخطأ أو تجاوز في حق المجموع، فعن ابن مسعود الأنصاري، قال: " جاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول

الله: إني والله لأتاخر عن صلاة الغداة، من أجل فلان ما يطيل بنا فيها،  
قال: فما رأيت النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قط أشد غضباً في موعظة منه يومئذ، ثم قال:  
"أيها الناس، إن منكم منفرين، فأيكم ما صلى بالناس فليوجز، فإن  
فيهم الكبير والضعيف وذا الحاجة" <sup>(١١)</sup>.

وتميز منهج النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بصناعة قادة مميزين للرأي العام يحققون الاجتماع،  
وهذا يشير إلى عمق الفهم النبوي بأهمية القائد في توجيه الرأي العام، وكان  
يستعمل لذلك عدة أساليب، ويحرص على تعميق الولاء للقائد بالثناء  
عليه حتى قبل أن يختاره، ويستعمل أسلوب التشويف للتعریف بالقائد  
الجديد، كما في حديث سهل بن سعد: "قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَيْرٌ: لَا عُطِينَ  
الرَّأْيَةَ غَدَارَجُلًا يُفْتَحُ عَلَى يَدِيهِ يُحِبُّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيُحِبُّ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَبَاتَ  
النَّاسُ لَيْلَتَهُمْ أَكْبَرُهُمْ يُعْطَى فَغَدُوا كُلُّهُمْ يَرْجُوهُ، فَقَالَ: أَيْنَ عَلَيْهِ؟ فَقَيْلَ:  
يَشْتَكِي عَيْنَيْهِ، فَبَصَقَ فِي عَيْنَيْهِ وَدَعَاهُ فَبَرَأَ كَانَ لَمْ يَكُنْ بِهِ وَجَعٌ فَأَعْطَاهُ،  
فَقَالَ: أَفَتَأْتُهُمْ حَتَّى يَكُونُوا مِثْلَنَا، فَقَالَ: افْنُذْ عَلَى رِسْلِكَ حَتَّى تَنْزِلَ  
بِسَاحِتِهِمْ ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى الْإِسْلَامِ وَأَخْبِرْهُمْ بِمَا يُحِبُّ عَلَيْهِمْ فَوَاللَّهِ لَا نَنْهَا  
اللَّهُ بِكَ رَجُلًا خَيْرًا لَكَ مِنْ أَنْ يَكُونَ لَكَ حُمُرُ النَّعْمٍ" <sup>(١٢)</sup>.

### الشوري في السيرة النبوية:

يُعرّف البروفسور أحمد علي الإمام الشوري بأنّها في جوهرها تعني:  
مارسة للحوار الجامع بهدف استخلاص الرأي الراوح أو الجامع في أي شأن  
بأي تجمع يتبادل فيه الناس الرأي ويمارسون حق النصيحة، فالوصول إلى  
رأي الأكثريّة ليس غاية في حد ذاته بقدر ما أنّ الحوار الفكري والسياسي هو  
المقصود لذاته وصولاً لإجماع الرأي <sup>(١٣)</sup>.

فالشوري في جوهرها ترکز على حق المشاركة بالرأي وإعمال الحوار  
الجامع لاستخلاص الرأي الراشد <sup>(١٤)</sup>. والمشاركة بالرأي وإعمال الحوار

من أسس تكوين الرأي العام فلا يمكن أن يتكون رأي عام بلا مشاركة بالرأي والنقاش وال الحوار وصولاً إلى تبلور الرأي العام الذي هو في جوهره استخلاص للرأي الراسد الذي اكتسب موافقة المجتمع.

والشوري يمكن أن تسع لتعبر عن استخلاص الرأي الجامع عن طريق الحوار الجامع<sup>(١٥)</sup>، والرأي الجامع هنا هو الرأي العام نفسه لأنّه تكون بعد سلسلة من الحوارات والنقاشات الجامعة في مدة زمنية معينة حتى نضج هذا الرأي بالشوري وكانت خلاصته رأياً عاماً يتبناه الجميع.

وإقامة الشوري من مقتضيات العدل، بأن يكون لكل فرد في المجتمع حق المشاركة بالرأي في شؤون مجتمعه وفي إدارة دولته<sup>(١٦)</sup>. والشوري في النظام الإسلامي تمت لتكون ممارسة عامة للمشاركة في اتخاذ القرار وللرقابة على تنفيذه وللتحاسبة على أدائه<sup>(١٧)</sup>.

من أبرز مواضع الشوري في السيرة النبوية ما كان في غزوة بدر الكبرى بعد أن علم النبي ﷺ أن القتال واقع لا محالة، استشار أصحابه فأيد قادة المهاجرين ملاقاً العدو، ولكن النبي ﷺ بعد سماعه لقادة المهاجرين قال: "أشروا على أيها الناس"، وكان بذلك يريد أن يسمع رأي قادة الأنصار لأنهم غالبية جنده، فقام سعد بن معاذ حامل لواء الأنصار فقال: (فقد آمنا بك، فصدقناك وشهدنا أن ما جئت به هو الحق وأعطيتك على ذلك عهودنا ومواثيقنا على السمع والطاعة، فامض يا رسول الله لما أردت فو الذي يبعث بالحق لو استعرضت بنا هذا البحر فخضته لخضناه معك ما تختلف منا رجل واحد، وما نكره أن تلقى بنا عدونا غداً، إنّا لنصبر في الحرب صدق في اللقاء، ولعل الله يريث منا ما تقرب به عينك، فسر بنا على بركة الله)<sup>(١٨)</sup>.

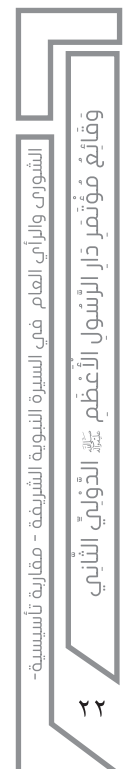
نفيد من هذه الحادثة أن النبي ﷺ احتراماً للرأي العام الانصاري لم يتقدم بالجيش للقتال دون أن يشاور الأنصار ليعرف اتجاهات الرأي العام لديهم

باعتبارهم غالبية جنده آنذاك، ولما عرف من صاحب لوائهم الذي يمثل أحد قادة الشورى والرأي العام أنهم جاهزون للقتال تقدم بهم وكان النصر حليفهم. أما في غزوة أحد فقد شاور النبي ﷺ الصحابة بين أن يبقوا في المدينة أو أن يخرجوا للاقاء العدو خارجها، وكان عليه الصلاة والسلام قد رأى رؤية أنه في درع حصينة فأولها بالمدينة، وكان يرى عدم الخروج، ولكن بعد التشاور استقر الرأي العام لدى الصحابة على الخروج إظهاراً للشجاعة أمام الأعداء ورغبة في المشاركة في الجهاد لمن فاتهم فضل المشاركة في بدر، وقد قال جماعة من الصحابة: "يا نبى الله إنا نكره أن نقتل في طرق المدينة، وقد كنا نمتنع من الغزو في الجاهلية، فالإسلام أحق أن نمتنع عنه، فابرز إلى القوم"، فانطلق رسول الله ﷺ فلبس لامته وهو الدرع الحصينة وسائر عدة الحرب، وأمر الناس بالخروج. نفيد من هذه الحادثة أن النبي ﷺ وافق ما خرجت به سوراه مع جنوده بالخروج للاقاء العدو، على الرغم من أنه كان يرى التحصن بالمدينة، وهذا مما يؤكّد احترامه ﷺ لنتائج الشورى وعدم مخالفتها، حتى لو كانت مخالفة لرغبة القائد<sup>(١٩)</sup>.

### الشورى والرأي العام .. أي علاقة؟

الشورى لها سمات متعددة قد تلتقي مع المفهوم العام للرأي العام، وقد تتفوق عليه من ناحية المثالية والتميز، ويمكن إجمال هذه الميزات في الآتي:<sup>(٢٠)</sup>

- ١- الشورى مفهوم أصيل لحرية الرأي والحوار الفكري والمشاركة الشعبية.
- ٢- الشورى دعامة للحكم الصالح؛ لأنها تجنب نظام الحكم الاستبداد بالرأي والاحتكار لصنع القرار.
- ٣- الشورى تعطي كل مواطن حقه في المشاركة بالرأي في إدارة الشؤون العامة.
- ٤- الشورى توسيع لدائرة الحوار وتبادل الرأي وصولاً للرأي الجامع.



٥- الشورى تورث العاملين في الحياة السياسية فضيلة الالتزام بالرأي الجامع أو الراجح مهما كان مخالفًا لمنظور جماعة أو رؤية أفراد.

٦- نظام الشورى يتيح حوارًا متسعًا يشارك فيه أهل الحكم والخبرة، حتى يتبلور رأي عام إجماعي أو شبه إجماعي.

لتلتقي الشورى مع الرأي العام في أنها طلب الرأي الذي يرشد إلى القيام بعمل من الأعمال كانتخاب رئيس أو والي أو إقرار مشروع يرجع برأي الأكثريّة<sup>(٢١)</sup>، وهو ما يحدث في الرأي العام، إذ إن متخذ القرار يميل إلى الأخذ بالرأي الذي رجحت أغلبيته في استطلاعات الرأي العام. والدرس المستفاد من العمل برأي الأكثريّة أن تتحمل هذه الأكثريّة من المواطنين نتائج العمل المعين واتخاذ القرار في الاتجاه الذي رجحه رأي الأغلبيّة، كما أن الأغلبيّة مهمّة في حسم التردد بعد اتخاذ القرار<sup>(٢٢)</sup>.

لكن الشورى تتفوق على الرأي العام لأنها تُعطي لكل فرد في المجتمع حق المشاركة بالرأي، والرأي العام في قياساته يكتفي بعينة تمثل المجتمع، والرأي العام يشترك مع الشورى في كونه ممارسة عامة تشتراك في التأثير في اتخاذ القرار في الدولة والمجتمع، وهذا معلوم مشاهد حيث تقوم مراكز البحوث ودراسات الرأي العام بإجراء استطلاعات دورية للرأي العام للتعرف على اتجاهات الرأي العام تجاه قضايا محددة حتى تعين صانع القرار على الاطلاع على ما يدور في المجتمع ومن ثم يتخذ القرار على ضوء ما عنده من معطيات حول الرأي العام.

يتتفق الرأي العام مع الشورى في أنه يسبقه جدل وحوار كثيف حول المسألة موضوع الرأي العام، والشورى هي معرض عام للرأي وإدارة لمناظرة العامة في المجتمع تنويرا له وتعويضاً على الأنأة والتروي ولتماس الرأي الحسن عند الآخرين<sup>(٢٣)</sup>، والشورى في موضوع الأنأة والتروي ولتماس الرأي الحسن تتتفوق

على الرأي العام الذي يتشكل أحياناً بناءً على دعاية كاذبة أو موقف مضلل.

كذلك تتفوق الشورى على استطلاعات الرأي العام التي تشرط عمرًا معيناً وفئات اجتماعية محددة؛ لأن الشورى في المسائل العامة لا تقتصر على الذكورة أو الأنوثة أو الخبرة أو التخصص أو السن بل كل فئات المجتمع الإسلامي يمكن أن يستشاروا حتى الأطفال والصبيان<sup>(٢٤)</sup>.

والشورى تتفوق على الرأي العام الذي يريد الوصول إلى أيّ رأي تميل إليه الأغلبية؛ لأن الشورى تعول أكثر على الوصول إلى هذا الرأي أو ذاك عن طريق الحوار والجادلة بالحسنى<sup>(٢٥)</sup>.

والرأي العام ليس ملزماً في أي من استطلاعاته أو بحوثه لتخاذل القرار بينما الشورى الجماعية ملزمة لطالبيها، في حين إن شورى أهل الاختصاص غير ملزمة وكذلك الفتوى الفقهية والاستشارية التي تقدم لمن يطلبها كما بين ذلك أهل العلم<sup>(٢٦)</sup>.

## الخاتمة:

السيرة النبوية الشريفة هي طريق الاتباع، ومنهج الاقتداء بالمصطفى ﷺ، وهي تجمع علوماً تتعلق بفهم كتاب الله، بمعرفة أسباب نزوله وملابسات حوادثه، وتكشف عن روحه ومقاصده، كما تجمع علوماً لطالب الكمال والجمال في الدين والدنيا، في العلم مع العمل، والأدب مع الخلق، والسياسة مع الكياسة، والبطولة مع الشهادة، والتربية مع التزكية، فهي بالجملة منهج الحياة والنجاة، ومنهج التربية والدعوة، ومنهج الجهاد والسلم، ومنهج السياسة والحكم.

والسيرة النبوية الشريفة ستظل هي دوحة الحضارة الإسلامية الراقية في أبهى العصور وأزهاها، حيث يتجلّى أثر الإسلام في حياة البشرية حين هدم جاهليتها وبنى حضارتها، وغير من أفكارها وعقائدها ونظمها الاجتماعية والسياسية والاقتصادية، وأقام بناء الحضارة الإسلامية على التوحيد والحق، وشيد دعائهما على العدل والقسط، ورعى حقوق الإنسان على أكمل ما يتيح لبشرٍ أن يصل إليه. فالسيرة تزخر بتطبيقات حية وأمثلة واقعية لقضايا تتعلق برعاية مقاصد الدين العليا، وحكمه التشريعية، وغاياته الكلية، فينبغي على كل من يدرس السيرة النبوية دراسة معاصرة أن يقرأها قراءة أصولية استنباطية تثري العلوم النظرية بتطبيقاتها على القضايا والمسائل الواقعية، وهو ما نرجو أن تكون قد وفقنا إلى شيء منه في هذا البحث.

تبين عن طريق البحث وعن التدقيق في مفهومي الشورى والرأي العام أثناء ورودهما في السيرة النبوية نجد أن الشورى تتفوق على الرأي العام في الكثير من النواحي؛ لأنها تعطي لكل فرد في المجتمع حق المشاركة بالرأي، بينما الرأي العام في قياساته يكتفي بعينة تمثل المجتمع، والرأي العام يشترك مع الشورى في كونه ممارسة عامة تشتراك في التأثير في اتخاذ القرار في الدولة والمجتمع، وهذا معلوم مشاهد حيث تقوم مراكز

البحوث ودراسات الرأي العام بإجراء استطلاعات دورية للرأي العام للتعرف على اتجاهات الرأي العام تجاه قضايا محددة حتى تعين صانع القرار على الاطلاع على ما يدور في المجتمع ومن ثم يتخذ القرار على ضوء ما عنده من معطيات حول طبيعة الرأي العام الذي تكون.

توصل البحث إلى عدد من مواضع التوافق بين الرأي العام والشوري، حيث يتفق الرأي العام مع الشوري في أنه يسبق جدل وحوار كثيف حول المسألة موضع الرأي العام، والشوري هي معرض عام للرأي وإدارة لمناظرة العامة في المجتمع تنويراله وتعويضاً على الآلة والتروي ولتماس الرأي الحسن عند الآخرين.

خلص البحث كذلك إلى أن الشوري في موضع الآلة والتروي والتماس الرأي الحسن تتفوق على الرأي العام الذي يتشكل أحياناً بناء على دعاية كاذبة أو موقف مضلل، أو خبر مفبرك، مما يؤكد أن الشوري بوصفها مفهوماً ربانياً لا يعلى عليه عند مقارنته مع مفاهيم مشابهة.

### هوامش البحث :

- ١- سورة الشورى الآية .٣٨
- ٢- سورة آل عمران الآية .١٥٩
- ٣- سورة الأحزاب الآية .٢١
- ٤- سورة الشورى الآية .٣٨
- ٥- سورة آل عمران الآية .١٥٩
- ٦- محمد خليفة صديق، هدى النبي ﷺ في تكوين الرأي العام في السيرة النبوية وأثر ذلك في تكوين الشخصية الإسلامية المعاصرة، ورقة قدمت في مؤتمر السيرة النبوية ودورها في بناء الشخصية الإسلامية المعاصرة، الذي نظمه المعهد العالمي للفكر الإسلامي، الأردن، في المدة من ٢ إلى ٣ ابريل ٢٠١١م، ص ١١.
- ٧- المباركفوري، صفي الرحمن، الرحيق المختوم، الرياض: أولي النهى للإنتاج الإعلامي، ١٤٢٢هـ، ص ٥٨.
- ٨- المرجع السابق، ص ٥٨.
- ٩- البخاري، صحيح البخاري (ح ١٦٦٤)، مسلم، صحيح مسلم (ح ١٢٢٠). انظر إلى كتاب مسائل الجاهلية التي خالفهم فيها رسول الله ﷺ.
- ١٠- المباركفوري، الرحيق المختوم، مرجع سابق، ص ١٩٢.
- ١١- البخاري، مرجع سابق، كتاب الأحكام، باب: هل يقضى الحاكم أو يفتى وهو غضبان، ح (٦٧٤٠)، ج ٦/٢٦١٧. ومسلم: مرجع سابق، كتاب الصلاة، باب أمر الأئمة بتحريف الصلاة، ح (٤٦٦).
- ١٢- البخاري، مرجع سابق، كتاب الجهاد والسير، باب فضل من أسلم على يديه رجل، ح (٢٨٤٧).
- ١٣- أحمد علي الإمام، الشورى .. مراجعات في الفقه والسياسة والثقافة، (أم درمان، دار جامعية القرآن الكريم للطباعة، بدون تاريخ)، ص ٤.
- ١٤- المرجع السابق، ص ٢.
- ١٥- المرجع السابق، ص ١٣.
- ١٦- أحمد علي الإمام، الشورى مراجعات في الفقه والسياسة والثقافة، مرجع سابق، ص ٤.
- ١٧- المرجع السابق، ص ٥.
- ١٨- المرجع السابق، ص: ٢١٣-٢١٤.
- ١٩- محمد خليفة صديق، دور الرأي العام في الحفاظ على الجماعة .. دراسة تطبيقية

على مواقف من السيرة النبوية، ورقة قدمت في مؤتمر تحقيق الاجتماع وترك التحرُّب والافتراق واجبٌ شرعيٌّ ومطلبٌ وطنيٌّ، الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، في المدة من ٢٧-٢٨ يناير ٢٠١٦م، ص ١٣.

٢٠- أحمد علي الإمام، الشورى مراجعات في الفقه والسياسة والثقافة، ص ١٦٢، ١٦١، ١٦٨، ١٧١، ١٧٦.

٢١- كتاب التأصيل، مرجع سابق، ص ٧٦.

٢٢- أحمد علي الإمام، الشورى مراجعات في الفقه والسياسة والثقافة، مرجع سابق، ص ١٢٣.

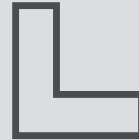
٢٣- المرجع السابق، ص ١٢٧.

٢٤- المرجع السابق، ص ١١٩.

٢٥- كتاب التأصيل، مرجع سابق، ص ٨١.

٢٦- المرجع السابق، ص ٨٠.





إضاءات على غزوات النبي محمد  
الأسباب والنتائج  
أ. د. عهد حسين جبر موزان الحميداوي



**Illuminations on the conquests of the  
Prophet Muhammad (may God bless him  
and his family) causes and results**

**Prof. Dr. Ohoud Hussein Jabr Mozan Al  
Hamidawi**

وقائع مؤتمر دار الرسول الأعظم عليه وآله وآله الثاني

## Abstract :

The Prophet Muhammad (may God's prayers and peace be upon him and his family) founded the first Islamic state that laid its foundations after the first year of migration, starting with breaking idols and building the Noble Prophet's Mosque as well as fraternity between the Muhajireen and the Ansar. The young Islamic state faced a fierce confrontation on the part of the Quraysh who decided to end the Islamic existence. After the war, war was waged against the Muslims, so it was necessary for the Prophet (peace and blessings of God be upon him and his family) and the Muslims to take a stand for defense. Jihad in the way of God was for self-defense, in addition to enabling the Islamic faith to spread without obstacles - Muslims believe that it is their duty to spread Islam and introduce it to various parts of the world. The right religion is by their free will (and fight them until there is no persecution and the religion is for God, but if they desist, then there is no enmity except against the wrongdoers) (Al-Baqarah: 193).

Many verses were revealed in the first year of the Hijrah to delineate the Prophet (peace and blessings of God be upon him and his family) and his companions with eternal rulings that expose the plans of the polytheists and hypocrites.

The Quraysh targeted the Prophet (may God bless him and his family and grant them peace) and his state from outside the city, and the Jews targeted him from within the city, so the Prophet (peace and blessings of God be upon him and his family) was alert to these movements, observing them. There were eight battles throughout the second year, including the Great Battle of Badr. The second year was marked by more military victories on the one hand and the descent of political and social legislation on the other.

The military attempts of Quraysh against Islam and Muslims



from outside Medina continued, and the tribes of the Jews broke their covenants with the Prophet (may God bless him and his family and grant them peace) several times during successive years. The five battles were Uhud, Banu al-Nadir, al-Ahzab, Banu Qurayza and Banu al-Mustaliq, and God Almighty responded to the plots of the parties and the Jews. Together in the fifth year, after the Muslims had performed well, and God paved the way for the clear conquest after the infidels despaired of eliminating the power of the Muslims, and after that the Messenger set out to ally with the surrounding tribes and attract them to make them one force against the forces of polytheism. This was a prelude to the conquest of Mecca in the eighth year. The emigration and the Prophet (peace and blessings of God be upon him and his family) was able to liquidate the foundations of polytheism after subjugating the titans of Quraish to his blessed state and policy.

After this introduction, I would like to show the plan that I followed in the research, showing in the first section the battles of the Prophet (may God bless him and his family and grant them peace), and the different opinions regarding their number and the battles in which he participated. As for the second topic, it dealt with the reasons for each invasion and the plans that the Messenger (may God bless him and his family and grant them peace), put in place for these raids, and the third topic may obtain the results of these invasions.

## الملخص:

أسس النبي محمد ﷺ أول دولة إسلامية أرسى قواعدها بعد السنة الأولى للهجرة، بدءاً بكسر الأصنام وبناء المسجد النبوي الشريف إلى جانب المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار، وقد قابلت الدولة الإسلامية الفتية مواجهة شرسة من جانب قريش التي قررت أن تنهي الوجود الإسلامي فشنت الحرب بعد الحرب على المسلمين، فكان لابد للنبي ﷺ وال المسلمين من اتخاذ موقف للدفاع. فكان jihad في سبيل الله للدفاع عن النفس إلى جانب تكين العقيدة الإسلامية من الانتشار دون عقبات - يؤمن المسلمون أن من واجبهم نشر الإسلام والتعريف به في شتى بقاع العالم وأما الدخول في الإسلام فهي حرية شخصية لا إكراه فيها -، ولصرف الفتنة عن الناس ليتمكنوا من اختيار الدين الحق بإرادتهم الحرة، ﴿وَقَاتَلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلَّهِ فَإِنِّي أَنَهَوْهُ فَلَا عُدُوٌّ أَلَّا عَلَى الظَّالِمِينَ﴾ (البقرة: ١٩٣).

وقد نزلت آيات كثيرة في العام الأول من الهجرة لترسم للنبي ﷺ وأصحابه أحكاماً خالدة تفضح خطط المشركين والمنافقين.

لقد استهدفت قريش النبي ﷺ ودولته من خارج المدينة واستهدفه اليهود من داخل المدينة فكان النبي ﷺ متقطعاً لهذه التحرّكات راً صدّاً لها. فكانت ثمان غزوات طوال العام الثاني بما فيها غزوة بدر الكبرى، وقد حفل العام الثاني بمزيد من الانتصارات العسكرية من جانب ونزول التشريعات السياسية والاجتماعية من جانب آخر وقد استمرت محاولات قريش العسكرية ضد الإسلام والمسلمين من خارج المدينة ونكثت قبائل اليهود عهودها مع النبي ﷺ عدة مرات في سنوات متتابعة، فكانت خمس غزوات هي غزوة أحد وبني النضير والأحزاب وبني قريظة وبني المصطلق، وقد رد الله سبحانه وتعالى كيد الأحزاب واليهود معاً في العام الخامس بعد أن أبلى المسلمون

بلاً حسناً ومهد الله بذلك للفتح المبين بعد أن يئس الكفار من القضاء على شوكة المسلمين وانطلق الرسول بعد ذلك للتحالف مع القبائل المحبيطة به واستقطابها ليجعل منها قوة واحدة أمام قوى الشرك وكان هذا تمهيداً لفتح مكة المكرمة في العام الثامن للهجرة وقد تمكن النبي ﷺ من تصفية قواعد الشرك بعد أن أخضع جبارة قريش لدولته وسياسته المباركة.

وبعد هذه المقدمة أود أن أبين الخطة التي اتبعتها في البحث مبينة في البحث الأول غزوات النبي ﷺ واختلاف الآراء في عددها والغزوات التي شارك فيها، أما البحث الثاني فقد تضمنَّ أسباب كل غزوة والخطط التي وضعها الرسول ﷺ لهذه الغزوات، وقد تناول البحث الثالث نتائج هذه الغزوات.

## المقدمة:

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على نبينا وآلله الطيبين الطاهرين،

و بعده:

فقد عمل النبي محمد ﷺ على تأسيس أول دولة إسلامية بنى قواعدها بعد سنته الأولى بعد الهجرة، وقد قابلت الدولة الإسلامية الفتية مواجهة شرسة من جانب قريش التي قررت أن تنهي الوجود الإسلامي فشنت الحرب بعد الحرب على المسلمين، فكان لابد للنبي ﷺ وال المسلمين من اتخاذ موقف للدفاع. وقد نزلت آيات كثيرة في العام الأول من الهجرة لتنبئ النبي ﷺ وأصحابه بنو إسرائيل والمنافقين تفضح خططهم وترسم الخطوات التي يخطوها النبي وأصحابه من المؤمنين ضد المشركين والمنافقين.

لقد كان النبي ﷺ هدفاً لقريش من خارج المدينة واستهدفه اليهود  
من داخل المدينة فكان النبي ﷺ يرصد هذه التحرّكات، فكانت ثمان  
غزوات طوال السنة الثانية للهجرة بما فيها غزوة بدر الكبرى، وقد  
كان النصر حليف المسلمين في أغلب غزواتهم.

وقد أصرت قريش على عدوانها ضد الإسلام والمسلمين من خارج المدينة، ونقضت اليهود عهودها مع النبي ﷺ مرات متعددة في سنوات متتالية، فكانت خمس غزوات هي غزوة أحد وبني النضير والأحزاب وبني قريظة وبني المصطلق، وقد رد الله سبحانه وتعالى كيد الأحزاب واليهود معاً في العام الخامس بعد أن نصر المسلمين نصراً مؤزراً وكان ذلك تمهيداً لفتح المدين في السنة الثامنة للهجرة بعد أن يئس المافقون والكفار من القضاء على المسلمين. وبعد هذه المقدمة أود أن أبين الخطة التي اتبعتها في البحث مبينة في المبحث الأول حال المجتمع العربي في عهد الرسالة وما لاقاه النبي ﷺ من صعوبة في تغيير هذا المجتمع وإقناعه بالدعوة الإسلامية الجديدة، أما المبحث الثاني فقد

تضمّن غزوات النبي عليه الصلاة والسلام وأسباب كل غزوة والخطط التي وضعها الرسول ﷺ هذه الغزوات، ونتائج هذه الغزوات، وقد ركز البحث على الغزوات التي شارك فيها الرسول بالقتال فعليّاً، وهي : غزوة بدر، وغزوة أحد، وغزوة الخندق، وغزوة بنى قريظة، وغزوة المصطلق، وغزوة حنين. وقد تضمّن المبحث الثالث: شخصية النبي القائد، وانتهى البحث إلى أهم النتائج. وأخيراً وليس آخرنا نسأل الله سبحانه العفو والمغفرة، ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا واعفْ عنا وارحمنا، إنك أنت العفو الرحيم.

### المجتمع العربي:

ما لاشك فيه أن المجتمع في عهد النبي محمد ﷺ كان يحمل من الشوائب والأمور المستنكرة الكثير، من أبرزها الشرك ووأد للبنات وشرب للخمر وغيرها من هذه الأمور القبيحة، وقد تألف معها المجتمع وصارت جزءاً من تكوينه النفسي والفكري، إلى جانب ذلك تلك الطبقية المقيمة التي تفرق بين الناس على أساس عرقي ومادي، وبطبيعة الحال كان تغيير هكذا مجتمع من المهام الصعبة، (فهذه التركيبة الاجتماعية لم تسمح أن تغير من داخلها لما فيها من رواسب وعادات وتقالييد وعصبيات تنكرت لقيم ومبادئ النساء وأصرت على عنادها وصدودها، ورصدت الحركة الإسلامية الجديدة بألوان من المكائد والمؤامرات) <sup>(١)</sup>.

ولم يكن المشركون يفهمون إلا لغة القتل والثأر يفهمونها جيداً، لأن حياتهم كانت قائمة على هذا الصراع الأزلي، الذي طالما سفك فيه الدماء وهتك فيه المحارم، إنه مجتمع عنيف يؤمّن بالبقاء للأقوى وليس للأصلح.

فكان الحمل ثقيلاً على الرسول ﷺ، فقد جوبه بالرفض الشديد حتى وصل الأمر إلى التخطيط لقتله لو لا حفظ من الله سبحانه وتعالى، قال تعالى: ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِيُشْتُوَكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يُخْرِجُوكَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ أَعْلَمُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمُاَكِرِينَ﴾ <sup>(٢)</sup>.

وكان الرفض شديداً لهذه الدعوة المارقة في نظرهم، لماذا؟ لأنها قلبت الأمور والموازين وساوت بينهم وبين العبيد، وقد رفض عليه القوم هذا التغيير، وهؤلاء هم من تضررت مصالحهم من وراء تلك الدعوة، (لأن خطر الإسلام على الجاهلية عظيم، كما كان يتحسّن أبو جهل وأتباعه من أقطاب الشرك والوثنية، ان يقوّض الإسلام سلطانهم وهيمنتهم الطاغوتية) (٣). إلى جانب ذلك فهم لا يستطيعون أن يؤمّنوا بالله غائب عن مداركهم الحسية، فكانت حاجتهم إلى وسيط بينهم وبين آهنتهم. وكان من الطبيعي أن يستخف هؤلاء بمحمد وأتباعه في بادئ الأمر لقلة عددهم وعدتهم، فتعرضوا للتهديد والتعذيب.

وما لبث النبي الكريم صلوات الله عليه وآله وسلامه أن هجر تلك الديار مع أصحابه وأتباعه خوفاً عليهم من بطش هؤلاء تاركين وراءهم أمواهم وأملاكهم. لقد كان أتباعه صلوات الله عليه وآله وسلامه منين ومتيقنين من حكمة نبيهم، فلا نقاش ولا اعتراض، إنه الإسلام الكامل والإيمان المطلق والعقيدة الراسخة.

## غزوات النبي ﷺ عليه وآله :

لقد حرص الكفار على القضاء على الدعوة الإسلامية الفتية منذ بدايتها، ولم يتركوا سبلاً إلا سلكوه لإنهائها، بالتهديد والوعيد وتعذيب المسلمين ومقاطعتهم، وقد كانت السمات الراعية لل المسلمين توجه الرسول وتنبهه، إلى أن كانت الهجرة النبوية الشريفة إلى المدينة، فترك المسلمين ديارهم وعائلاتهم. ولم يترك الكفار النبي ومن معه في حالمهم وإنما كانوا يحيكون المؤامرات والمكائد لإيذاء النبي وال المسلمين من المهاجرين والأنصار.

وقد كانت أولى الخطوات القتالية التي يمكن للمسلمين أن يتخذوها بعد ما رأوه من تعذيب ونهب ومصادرة أموال، هي مهاجمة القوافل التجارية التابعة لقريش والمتوجهة إلى بلاد الشام، وكانت هذه البداية<sup>(٤)</sup>.

وقد جاء الإذن بالقتال بعد أن أصبح للمسلمين قوة، لا يستهان بها، فلا بدّ من يريد أن يقيم دولة أن تكون له المقدرة للدفاع عنها. خاض الرسول محمد ﷺ مجموعة من الغزوات التي كانت تهدف إلى رفع راية الإسلام والدفاع عنه ضد كل من يحاول أن يشوّهه أو يحاول النيل من المسلمين، وقد بلغ عدد غزوات الرسول ٢٧ غزوة، وكان أكثرها في العالم الثاني من الهجرة، فيما يلي سُلسلة الضوء على مجموعةٍ من أشهر الغزوات التي خاضها رسولنا الكريم.

وكان النبي ﷺ يعلم نوايا قريش للفتك بال المسلمين والقضاء عليهم فكان لابد من المواجهة بين الفريقين، فكل فريق يحمل مبراته، فالكافار وما يحملون من حقد وكره للإسلام والمسلمين، والمسلمون الذين لاقوا من الكفار ما لاقوا من الأذى والتهجير من الديار.

وقد أحاط النبي محمد ﷺ بكل هذه الأمور، وتحقق كل أسباب المواجهة فأذن الله لهم في الحرب، وجاء الإذن لهم في الآية الكريمة: ﴿أَذْنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظَلَمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ \* الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقٍّ إِلَّا أَنْ يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ وَلَوْلَا دَفْعَ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِعَضٍ لَهُدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبَيْعُ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدٌ يُذْكُرُ فِيهَا اسْمُ اللَّهِ كَثِيرًا وَلَيَنْصُرَنَّ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَقَوْيٌ عَزِيزٌ \* الَّذِينَ إِنْ مَكَنَّاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَتَوْا الزَّكَاةَ وَأَمْرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنْكَرِ وَلَهُ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ﴾<sup>(٥)</sup>. (جاء الإذن في هذه الآية الكريمة بالقتال ولم تعلله بنشر الإسلام أو إجهاض الناس إليه، وإنما علنته بما وقع على المسلمين من ظلم وما أكرهوا عليه من الهجرة والخروج من ديارهم من غير حق إلا أن يقولوا كلمة الحق، ثم لا تقف الآية الكريمة عند هذا الحد، بل يتبيّن أن هذا الإذن موافق لما تفضي به سنة التدافع بين الحق والباطل حفظاً للتوازن ودرءاً للطغيان)<sup>(٦)</sup>.

فكانَت المواجهات عن طريق الغزوات التي خاضها المسلمون ضد الكفار

وقد انطلق النبي ﷺ في حركته العسكرية من مفهوم الجهاد والتضحية من أجل الدين بدلاً عن مفهوم العصبية والثار(٧). والنبي بهذا الإطار قد أعطى لما هو سائد من مفاهيم صبغة جديدة، فبعد أن أخذ الثأر مأخذًا من حياة الناس، أصبح الجهاد والتضحية في سبيل الدين الحق هو الهدف الأول لخوض المعارك وبذلك اتخذت الأمور منحى آخر في الصراع بين المسلمين والكافر، والغزوارات التي اشتراك فيها النبي ﷺ هي: غزوة بدر، وغزوة أحد، وغزوة الخندق، وغزوة بني قريظة، وغزوة المصطلق، وغزوة الطائف، وغزوة حنين.

#### ١- غزوة بدر:

في السنة الثانية، في السابع عشر من شهر رمضان، كانت معركة بدر بين المسلمين وكفار قريش. وهي الواقعة العظيمة التي فرق الله تعالى بها بين الحق والباطل، وأعز الإسلام ودمخ الكفر وأهله<sup>(٨)</sup>. ومنطقة بدر تقع على بعد مائة وستين كيلو متراً عن المدينة المنورة في الطريق بين مكة والمدينة باتجاه مكة.

(لقد أدى إلى معركة بدر رغبة قريش الجاحنة في إبادة قوة الإسلام النامية إن هذه الرغبة هي السبب الوحيد للمعركة، فمن الثابت أن قوة المسلمين يوم ذاك كانت لا تزيد على ثلاثة وعشرين ألف فارس مددجين بالسلاح، مندفعين بعزم وتجبر، لكثرتهم ومكانتهم بين القبائل العربية، وهذا التفاوت في القوة والاستعداد للمعركة جعل بعض المسلمين يفقدون الأمل في التغلب على الأعداء، ولكن الله سبحانه وتعالى بشرهم بالنصر، قال تعالى: ﴿إِذْ أَنْتُمْ بِالْعُدُوَّةِ الدُّنْيَا وَهُمْ بِالْعُدُوَّةِ الْفُصُوْلِ وَرَأْكُبْ أَسْقَلَ مِنْكُمْ وَلَوْ تَوَاعَدُتُمْ لَا خَتَّلْتُمْ فِي الْمِيَعَادِ وَلَكِنْ لِيَقُضِيَ اللَّهُ أَمْرًا كَانَ مَفْعُولًا لِيَهُلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيْنَهُ وَيَكْبِي مَنْ حَيَّ عَنْ بَيْنَهُ وَإِنَّ اللَّهَ لَسَمِيعٌ عَلَيْهِمْ﴾<sup>(٩)</sup>.

خرجت قريش بعدد كبير من المقاتلين يناهز الألف فارس مددجين بالسلاح، مندفعين بعزم وتجبر، لكثرتهم ومكانتهم بين القبائل العربية، وهذا التفاوت في القوة والاستعداد للمعركة جعل بعض المسلمين يفقدون الأمل في التغلب على الأعداء، ولكن الله سبحانه وتعالى بشرهم بالنصر، قال تعالى: ﴿إِذْ أَنْتُمْ بِالْعُدُوَّةِ الدُّنْيَا وَهُمْ بِالْعُدُوَّةِ الْفُصُوْلِ وَرَأْكُبْ أَسْقَلَ مِنْكُمْ وَلَوْ تَوَاعَدُتُمْ لَا خَتَّلْتُمْ فِي الْمِيَعَادِ وَلَكِنْ لِيَقُضِيَ اللَّهُ أَمْرًا كَانَ مَفْعُولًا لِيَهُلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيْنَهُ وَيَكْبِي مَنْ حَيَّ عَنْ بَيْنَهُ وَإِنَّ اللَّهَ لَسَمِيعٌ عَلَيْهِمْ﴾<sup>(١٠)</sup>.

وقد أراد النبي ﷺ أن يخترب نوايا المهاجرين والأنصار وقال: أشيروا علي إليها الناس، وقد كان المهاجرون والأنصار مع النبي في طاعة تامة وإيمان عميق لا يتزعزع، (والتفّ المسلمين حول النبي وهم يظهرون أروع صور الاستعداد للتضحية من أجل العقيدة) <sup>(١١)</sup>.

وعندما تأكد النبي ﷺ من عزم المسلمين على القتال واستعدادهم للتضحية قال ﷺ: (سروا على بركة الله، فإن الله قد وعدني إحدى الطائفين، والله لكي أنظر إلى مصائر القوم) <sup>(١٢)</sup>.

وقد كان النبي ﷺ يتضرع لله سبحانه ويسعى به في تلك اللحظات الحرجة، فكانت عنابة السماء التي أمدت المؤمنين بالغلبة والنصر، قال تعالى: ﴿إِذْ تَسْتَعْيِذُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجِابَ لَكُمْ أَنَّى مُدْكُمْ بِالْفَمِّ مِنْ أَلْمَلِئَكَةِ مَرْدِفِينَ﴾ (٩) وَمَا جَعَلَهُ اللَّهُ إِلَّا بَشَرًا وَلَتَمَّئِنَ بِهِ قَلْوَبِكُمْ وَمَا النَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ <sup>(١٣)</sup> (١٠).

نتائج غزوة بدر:

شكلت معركة بدر تحولاً جذرياً في وضع المسلمين، إذ (خلفت هذه المعركة نتائج عظيمة فقد فرّ المشركون نحو مكة والخيبة والذل يحيطان بهم من كل جانب تاركين خلفهم سبعين قتيلاً وسبعين أسيراً وغنائم كثيرة) <sup>(١٤)</sup>، وهذه المعركة أعلت من شأن المسلمين وفرضت هيئتهم في الوقت الذي فقدت فيه قريش مكانتها بين القبائل.

## ٢- غزوة أحد:

شكلت غزوة بدر وانتصار المسلمين صدمة كبيرة للكفار، فما لبשו أن استفافقوا منها، وكان لابد من الشار، فضلاً عن ما قام به المسلمين من السيطرة على طرق تجاراتهم التي تمرّ من الساحل، (فاجتمعت قريش لحرب رسول الله ﷺ، ومعها كانة وبعض القبائل) <sup>(١٥)</sup>.

وسُمِيت معركة أحد نسبة إلى جبل وقعت في سفحه المعركة، وكانت هذه المعركة في السنة الثالثة للهجرة. وكانت تصل للنبي ﷺ أخبار قريش، وإصرارهم على طلب الشار والانتقام من المسلمين شر انتقام ولا سيما أولئك الذين قتل منهم رجال في معركة بدر، إيمها معركة الشار وقد جهزوا بذلك جيشاً قوياً في عدته وعدهه<sup>(١٦)</sup>.

وقد سارت قريش حتى بلغت العقيق ونزلت سفح جبل على بعد خمسة أميال من المدينة، ثم ساروا حتى نزلوا مقابل المدينة، وذلك لخمس من شوال من السنة الثالثة للهجرة<sup>(١٧)</sup>. ولم يكن النبي ﷺ ليقدم على أية خطوة من دون استشارة أصحابه حتى يشعرهم بالأهمية والمسؤولية، وقد كان الاتفاق على ملاقة العدو خارج المدينة.

وخرج النبي ﷺ مع جيشه مع الصبح حتى بلغوا أحداً (منطقة القتال) واختار أن يعسكر في سفح جبل أحد بحيث يكون ظهرهم إلى الجبل مستقبلاً بالمدينة، وكان على يسار المسلمين جبل فيه ثغرة فأقام عليها خمسين رجلاً من الرماة، عليهم عبد الله بن جبیر، وأوصاه أن يردد الخيل عنهم، حتى لا يأتواهم من خلفهم<sup>(١٨)</sup>. وقال لهم الرسول وأوصاهم: (فإن رأيتمونا نقتتل فلا ننصرونا، وإن رأيتمونا قد غمنا، فلا تشركونا). واحتدمت المعركة وقتل أصحاب الألوية من العدو، انكشف المشركون منهزمين لا يلوون على شيء حتى سقط اللواء وانهزموا، وظل النصر بجانب المسلمين، حتى عصوا الرسول ﷺ وتنافسوا على الغنائم<sup>(١٩)</sup>، وانقلب الأمور وُهُزِّ المسلمون في هذه المعركة. فعندما ظنّ المسلمون أنّهم انتصروا بدأوا بجمع الغنائم، فانتهزم خالد بن الوليد وكان حينها على الشرك الفرصة، والتفّ على المسلمين من وراء الجبل وقاتلهم، مما أدى إلى انتصار المشركين على المسلمين<sup>(٢٠)</sup>. قال تعالى:

﴿وَلَقَدْ صَدَقْكُمُ اللَّهُ وَعْدُهُ إِذْ تَحْسُسُونَهُمْ بِإِذْنِهِ حَتَّىٰ إِذَا فَشَلْتُمْ وَتَنَازَعْتُمْ فِي الْأَمْرِ﴾

وَعَصَيْتُم مِّنْ بَعْدِ مَا أَرَاكُم مَا تُحِبُّونَ مِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الْآخِرَةَ ثُمَّ صَرَفْتُكُمْ عَنْهُمْ لِيَتَلَيَّكُمْ وَلَقَدْ عَفَّا عَنْكُمْ وَاللَّهُ دُوَّ فَضْلٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴿٢١﴾ .

### ٣- غزوة الخندق:

غزوة الخندق في شوال سنة حُسْنٍ، وقد سميت هذه الغزوة بذلك الاسم بسبب الخندق الذي حفر حول المدينة و تسمى أيضاً بـغزوة الأحزاب، وذلك لـتحزب طوائف من الكفار على قتال المسلمين، وهؤلاء هم: قريش، وغطفان، واليهود، ومن تبعهم. ولما أخرج النبي ﷺ اليهود من المدينة، وألحقهم بـخبير، والشام، وقام بـأخذ أموالهم، وقتل منهم من قتل، غاظهم ذلك، فأوغروا قلوب قريش على النبي ﷺ حتى يخرجوا القتاله، ثم خرج اليهود إلى غطفان، ودعوهـم ليحاربوا الرسول ﷺ، فخرجت قريش في أربعة آلاف، وكان لـواؤـهم بـيد عثمان بن أبي طلحة قبل إسلامـه، وكان عـدد خـيلـهم ثـلـاث مـئـة فـرسـ، وـكـانـتـ إـبـلـهـمـ أـلـفـاـ وـخـمـسـ مـئـةـ بـعـيرـ، وـكـانـ قـائـدـهـمـ أـبـاـ سـفـيـانـ ﴿٢٢﴾ .

وـكـانـواـ ثـلـاثـةـ عـسـاـكـرـ، وـقـائـدـ الـكـلـ أـبـوـ سـفـيـانـ. وـلـمـ بـلـغـ النـبـيـ ﷺ خـبـرـ خـرـوجـهـ، نـدـبـ النـاسـ لـخـفـرـ الـخـنـدـقـ حـوـلـ الـمـدـيـنـةـ، وـكـانـ عـدـدـ الـمـسـلـمـينـ ثـلـاثـةـ آـلـافـ عـلـىـ الصـحـيـحـ المشـهـورـ، وـكـانـ الـخـنـدـقـ بـإـشـارـةـ مـنـ سـلـمـانـ الـفـارـسـيـ ﷺ، إـذـ قـالـ: "يـاـ رـسـوـلـ اللهـ، إـنـاـ كـنـاـ إـذـاـ حـوـصـرـنـاـ خـنـدـقـنـاـ عـلـيـنـاـ"ـ، فـكـانـتـ هـذـهـ مـكـيـدـةـ لـمـ تـعـرـفـهـاـ الـعـرـبـ ﴿٢٣﴾ .

وـعـنـدـمـاـ فـرـغـ النـبـيـ ﷺ مـنـ حـفـرـ الـخـنـدـقـ، أـقـبـلـتـ قـرـيـشـ وـنـزـلـتـ فـيـ مـجـمـعـ الـأـسـيـالـ، وـكـانـ غـطـفـانـ فـيـ ذـنـبـ نـقـمـيـ إـلـىـ جـانـبـ أـحـدـ، وـخـرـجـ النـبـيـ ﷺ وـمـعـهـ الـمـسـلـمـونـ حـتـىـ جـعـلـوـاـ ظـهـورـهـمـ إـلـىـ جـبـلـ سـلـعـ، فـعـسـكـرـ هـنـاكـ، وـكـانـ الـخـنـدـقـ بـيـنـهـ وـبـيـنـ الـقـوـمـ، وـأـمـرـ أـنـ تـجـعـلـ النـسـاءـ وـالـأـطـفـالـ فـيـ الـأـبـنـيـةـ الـعـالـيـةـ الـمـرـفـعـةـ.

أـحـاطـ المـشـرـكـونـ بـالـمـسـلـمـينـ مـنـ كـلـ جـانـبـ وـحـاـصـرـهـمـ، فـاشـتـدـ الـبـلـاءـ عـلـىـ الـمـسـلـمـينـ، وـأـنـتـشـرـ النـفـاقـ فـيـمـاـ بـيـنـهـمـ، وـبـيـنـهـمـ عـلـىـ ذـلـكـ إـذـ أـقـبـلـ نـعـيمـ بـنـ مـسـعـودـ لـيـخـبـرـ رـسـوـلـ اللهـ بـإـسـلـامـهـ دـوـنـ عـلـمـ قـوـمـهـ، فـأـرـسـلـهـ رـسـوـلـ اللهـ إـلـىـ صـفـوـفـ الـكـفـارـ

لِيُشِيرُ الْفَتْنَةَ فِيهَا بَيْنَهُمْ، وَيُوْقَعُ الشَّكُّ فِي قُلُوبِهِمْ تجاه بعضهم البعض، فوَقَعَتْ الْفَرْقَةُ بَيْنَ أَحْزَابِ الْمُشْرِكِينَ، وَأَرْسَلَ اللّٰهُ عَلَيْهِمْ رِيحًا شَدِيدًا اقْتَلَعَتْ خِيَامَهُمْ وَأَطْفَأَتْ نِيرَاهُمْ، وَأَنْزَلَ إِلَيْهِمُ الْمَلَائِكَةَ فَأَلْقَتْ فِي قُلُوبِهِمِ الرَّعْبَ، وَلَمْ يَصُلْ الْمَشْرِكُونَ إِلَى مِبْتَغَاهُمْ، فَجَمَعُوا أَنفُسَهُمْ وَعَادُوا إِلَى دِيَارِهِمْ، وَقَدْ أَسْفَرَتْ هَذِهِ الْحَادِثَةُ عَنْ مَقْتَلِ أَرْبَعَةِ مِنَ الْمُشْرِكِينَ، وَاسْتَشَهَادُ سَبْعَةِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ.

قال أبو سفيان: يا معاشر قريش؛ إِنَّكُمْ وَاللّٰهُ مَا أَصْبَحْتُمْ بِدَارِ مَقْامٍ، وَلَقَدْ هَلَكَ الْكَرَاعُ وَالْخَفَّ، وَأَخْلَفْتُنَا بَنُو قَرِيْبَةَ، وَبَلَغَنَا عَنْهُمُ الْذِي نَكَرَهُ، وَلَقِينَا مِنْ شَدَّةِ الرِّحْمَةِ مَا تَرَوْنَ، مَا تَطْمَئِنُ لَنَا قَدْرُهُ، وَلَا تَقْوِيمُ لَنَا نَارٌ، وَلَا يَسْتَمِسُكُ لَنَا بَنَاءً، فَارْتَحِلُوا؛ فَإِنِّي مَرْتَحِلٌ. وَبِذَلِكَ اَنْتَهَتِ الْمُرْكَةُ مِنْ دُونِ قَتَالٍ<sup>(٢٤)</sup>.

قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتْكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُنُودًا لَمْ تَرُوهَا وَكَانَ اللّٰهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا \* إِذْ جَاؤُكُمْ مِنْ فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنْكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ الْأَبْصَارُ وَبَلَغَتِ الْقُلُوبُ الْخَاجِرَ وَتَظْنُونَ بِاللّٰهِ الظُّنُونَ \* هُنَالِكَ أَبْتُلِي الْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُوا زِلْزَالًا شَدِيدًا﴾<sup>(٢٥)</sup>.

#### ٤- غَزَوةُ بَنِي قَرِيْبَةَ:

لَمْ يَكُنْ الْيَهُودُ لِيَلْتَزِمُوا بِعَهْدِ وَمِيثَاقِ مَعِ الرَّسُولِ ﷺ، فَقَدْ (كَشْفُ يَهُودِ قَرِيْبَةَ عَنِ الْحَقْدِ وَالْعَدَاءِ الَّذِي اَنْطَوَتْ عَلَيْهِ نَفْوَهُمْ يَوْمَ الْخَنْدَقِ وَلَوْلَا أَنَّ اللّٰهَ سَبَحَانَهُ وَتَعَالَى أَخْزَى الْأَحْزَابَ لَتَمْكِنَ يَهُودُ بَنِي قَرِيْبَةَ مِنَ الْفَتْكِ بِالْمُسْلِمِينَ مِنْ خَلْفِ ظَهْرِهِمْ فَكَانَ لَا بُدَّ لِلرَّسُولِ ﷺ مِنْ مَعَالِجَةِ مَوْقِفِهِمْ الْخِيَانِيِّ وَهَذَا أَمْرُ الرَّسُولِ ﷺ أَنْ يَتَحَرَّكَ الْمُسْلِمُونَ لِمَحَاصرَةِ الْيَهُودِ فِي حَصُونَهُمْ، وَأَعْطَى النَّبِيَّ رَأْيِهِ لِإِلَمَامِ عَلَيْهِ ﷺ وَتَبَعَهُ الْمُسْلِمُونَ عَلَى مَا بَهُمْ مِنْ أَلْمٍ وَجُوعٍ مِنْ أَثْرِ مَحَاصرَةِ الْأَحْزَابِ وَاسْتَوْلِيَ الْهَلْعِ وَالْخُوفِ عَلَى الْيَهُودِ حِينَ رَأَوْا الرَّسُولَ ﷺ وَالْمُسْلِمِينَ يُحِيطُونَ بِهِمْ<sup>(٢٦)</sup>.

وَطَلَبَ بَنِي قَرِيْبَةَ مِنَ النَّبِيِّ أَنْ يَرْتَحِلُوا عَنِ الْمَدِينَةِ، وَلَكِنَ النَّبِيُّ أَبَى أَنْ يَرْحِلُوا

من دون عقوبة بسبب خيانتهم. ثم حكم عليهم سعد بن معاذ وكان رسول الله قد أوكل أمرهم إليه، فحكم سعد عليهم بأن يقتل رجالهم وتسبي نسائهم<sup>(٢٧)</sup>.

## ٥- غزوة حُنَيْنٌ:

من الأمور الكبيرة والعظيمة التي حققها الرسول ﷺ فتح مكة وقد كان نصر من الله سبحانه وتعالى، وبهذا الفتح يكون النبي ﷺ قد أسكى صوت عدوٍ طالما أزعجه وأرقه، ولم يكن فتح مكة ليقضي على جميع مناوئيه فقد كانت هناك قبائل في الجزيرة العربية لم تخضع للنبي ولم تستسلم له، ومنها قبيلة هوازن وثقيف وغيرهما، إذ بعد الفتح بعث نبينا الكريم رسائل إلى القبائل التي لم تدخل الإسلام يدعوها إلى دخوله فامتنعت عليه قبائل هوازن وثقيف ومن حالفهم<sup>(٢٨)</sup>. وقد خطط هؤلاء بقيادة رجل يدعى مالك بن عوف النصري من قبيلة هوازن للهجوم على الرسول ﷺ وال المسلمين. فسيراوا جيشاً كبيراً اجتمعوا فيه هوازن وثقيف كلها ونصر وجسم وسعد بن بكر وغيرهم، حتى وصلوا قرب مكة<sup>(٢٩)</sup>. فكانت غزوة حنين، وهي غزوة وقعت في الثالث عشر من شهر شوال في السنة الثامنة للهجرة بين المسلمين وقبيلتي هوازن وثقيف في وادٍ يسمى حنين بين مكة والطائف<sup>(٣٠)</sup>.

وعندما وصلت الأخبار لل المسلمين وجّه المسلمين جيشاً كبيراً تعداده اثنا عشر ألف مقاتل، وكان فيهم الكثير من دخل الإسلام بعد الفتح. إلى جانب ذلك أضاف النبي إلى سلاحه سلاحاً استعاره من صفوان بن أمية وهو مائة درع<sup>(٣١)</sup>. هذه الكثرة في العدة والعدد أدخلت الغرور في قلوب بعض المسلمين وتصوروا أنهم لا يُغلبون ولكن هذه الكثرة لم تتحقق لهم النصر وهزموا أمام العدو، قال تعالى: ﴿لَقَدْ نَصَرْتُكُمُ اللَّهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ إِذْ أَعْجَبَتُكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُفْعَنْ عَنْكُمْ شَيْئاً وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحِبَتْ ثُمَّ وَلَيْسَ مُّدِيرِينَ (٢٥) ثُمَّ أَنْزَلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَنْزَلَ جُنُودَ الْمَرْءَةِ وَعَذَّبَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَذَلِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ (٢٦)﴾<sup>(٣٢)</sup>.

قرر محمد عليه السلام الخروج للقتال في مكان متوسط بين هوازن ومكة، فقد آثر ألا يتضرر بمكة. وفي ذلك حكمة كبيرة جداً؛ لأنَّه لو بقي في مكة وغزاها مالك بن عوف بجيشه، فقد يتعاون أهل مكة معه، وفي تلك الأثناء، كان أهل مكة حديثي عهد بشرٍ وجاهيلية، وهذه كارثة؛ لأنَّ الحرب بذلك ستتصبح من الداخل والخارج، ومن ثمَّ فضل الرسول عليه السلام أن يخرج بجيشه إلى مكان مكشوف بعيد عن مكة.

وقد أمر مالك بن عوف قومه بأن يخرجوا جميعاً للاقاء المسلمين ويأخذوا معهم نساءهم وأبناءهم وأغناهم وإبلهم وأبقارهم معهم في المعركة؛ وذلك حتى لا يفر المقاتلون من أرض المعركة. وقد خرج في جيش هوازن أحد شيوخها وهو دريد بن الصمة، وقد كان عمره مائة وستين عاماً، وهو ذو دراية وخبرة بفنون الحرب وأساليب القتال. ولما علم من أمر مالك بن عوف مع قومه بأن يخرج الأبناء والنساء والأموال والماشية، أنكر دريد هذا الرأي وقال: إن هذا لا ينفعنا، ولكن مالك بن عوف أصر على رأيه وخرج الجيش بما فيه فقال دريد لمالك بن عوف: "إذا لقيت محمدًا وجهاً لوجه فاعلم أنك مهزوم". فقال له مالك: "وما الرأي إذًا؟"، فقال دريد: "اكمن لهم فاذهب إلى حنين وادخل بين الأشجار وعندما يصل المسلمون إلى وادي حنين اخرج عليهم وحاصرهم" <sup>(٣٣)</sup>. لَمَّا وصل رسول الله إلى وادي حُنِين، وإذا بالعدو قد سبقهم إليه، فأحاطوا بالنبي وجيشه وحملوا عليهم حملة رجل واحد، فانهزم الناس خوفاً منهم، أخذ ينادي عليه عليه السلام: "أَيُّهَا النَّاسُ هَلْمُوا إِلَيْيَّ، أَنَا رَسُولُ اللَّهِ مُحَمَّدٌ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ" ، فلا يأتيه أحد! ولَمَّا رأى النبي هزيمة القوم عنه قال للعباس - وكان صيّتاً جهوري الصوت: "نَادَ الْقَوْمَ وَذَكَرَهُمُ الْعَهْدَ" ، فنادى بأعلى صوته: يا أهل بيعة الشجرة، يا أصحاب سورة البقرة! إِلَيْ أَيْنَ تَفْرُّونَ؟ اذْكُرُوا الْعَهْدَ الَّذِي عاهَدْتُمْ عَلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ .

لحقت الهزيمة بال المسلمين في بداية غزوة حنين، وفرّ معظمهم في ميدان المعركة؛ لأنهم فوجئوا بما لم يتوقعوه<sup>(٣٤)</sup>.

ثبت مع النبي يوم حنين عشرة أو اثنا عشر، وقيل: ثمانون، وقيل: مائة، ثم إن آخرين قد عادوا بسرعة إلى المعركة فعدوا فيمن لم ينهزم.

تمكّن رسول الله من بثّ روح الجهاد في نفوس المسلمين من جديد، وقد كان أصابهم الخوف والذعر وأوشكوا على الفرار الكامل وتسجيل الهزيمة النكراء، فاجتمع المسلمون ثانية وهجموا هجمة واحدة على المشركين، ومضى علي بن أبي طالب<sup>عليه السلام</sup> إلى صاحب راية هوازن فقتلته، وبعد مقتله كانت الهزيمة للمشركين<sup>(٣٥)</sup>.

بين القرآن الكريم أن الله أمد رسوله محمدًا<sup>عليه السلام</sup> بالملائكة في حنين، قال تعالى:

﴿وَأَنْزَلَ جُنُودًا لَّمْ تَرُوهَا وَعَذَّبَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَذَلِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ﴾<sup>(٣٦)</sup>.

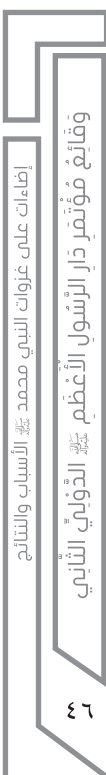
#### ٦- غزوة بنى المصطلق:

غزا النبي<sup>عليه السلام</sup> بنى المصطلق من خزاعة في شعبان سنة ست للهجرة<sup>(٣٧)</sup>. والسبب في هذه الغزوة أنه بلغ النبي<sup>عليه السلام</sup> أن بنى المصطلق قد اجتمعوا بقيادة الحارث بن أبي ضرار، يريدون قتال المسلمين، فلما سمع الرسول<sup>عليه السلام</sup> خرج إليهم حتى لقيهم على ماء لهم يقال له: المريسيع، فتزاحف الناس واقتتلوا فهزم الله بنى المصطلق<sup>(٣٨)</sup>.

النبي محمد<sup>عليه السلام</sup> القائد:

قاد النبي<sup>عليه السلام</sup> المعارك الجهادية ضد الكفار والمشركين، ولم يختلف إلا في القليل من الغزوات، وكان الغلبة لل المسلمين في أغلب هذه الغزوات، وهذا النصر إنما تأتي من شخصية النبي القيادية، فالنبي الكريم كان قائداً فريداً من نوعه، منطلقًا من إيمان عميق بالله سبحانه وتعالى، فقد كان في غزواته ينظم الجيش، ثم يتوجه بالدعاء لنصرة المسلمين، فلم (يتراجع في غزوة قط، وكان

الأبطال يتراجعون والصناديد من المهاجرين والأنصار يفرون أحياناً، ولكنه بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ يثبت ثبات الجبال الراسيات لا يتزحزح من موقفه<sup>(٣٩)</sup>، وكان متفائلاً بالنصر، فشخصية النبي القائد كانت تشكل أهمية كبيرة في صمود المسلمين وازدياد حماسهم، فكان النصر، حتى لو كان العدو أكثر عدة وعدها، (لقد كان المشركون في غزوة بدر ثلاثة أمثال المسلمين، فهزهم المسلمون بإذن الله)<sup>(٤٠)</sup>. وكان المشركون في غزوة حنين ضعف المسلمين، ولكن الله نصرهم، وسدد خطاهم بقيادة حكيمة للنبي .



وقد توصل البحث إلى التائج الآتية:

- ١- كان شعار النبي ﷺ منذ بداية الدعوة لا إكراه في الدين، ولم يسع ﷺ إلى إراقة قطرة دم واحدة، ولكن إصرار الكفار على معاداته والتنكيل بأتباعه هو الذي أوصل الأمر إلى المواجهة.
- ٢- كان الانتصار حليفًا للنبي ﷺ في أغلب غزواته فهو مسدد من السماء، وقد كانت الخسارة في بعض الغزوات ومنها (غزوة أحد) درساً للمسلمين، لأنهم خالفوا أمر الرسول ﷺ.
- ٣- إنّ الغزوات التي خاضها الرسول كانت نموذجاً عملياً في بيان صورة المقاتل النبيل الذي يحترم الإنسان.
- ٤- وكانت غزوة بدر التي حقق فيها المسلمون أول انتصار على المشركين سبباً وداعياً كبيراً في تقوية شوكة المسلمين، ورعبه قلوب الأعداء منهم، وجعلت لهم مكانةً في جزيرة العرب.
- ٥- لم يكن النبي ﷺ يواجه أعداءه خارج المدينة فحسب، وإنما كان أعداؤه من اليهود داخل المدينة يتربصون بالرسول وأتباعه من المسلمين، وهذا الأمر كان يشكل خطراً على المسلمين وقلقاً.
- ٦- لم يكن النبي ﷺ بالرجل المستبد برأيه، بل كان دائمًا ما يستشير أصحابه والمحظيين به، ولم يكن هذا السلوك ضعفاً منه حاشاه، بل كان يزيد من وراء ذلك أن يشعرهم بقيمتهم وأهميتهم.
- ٧- كان النبي ﷺ حريصاً في غزواته على أن تكون خارج مكان المنطقة التي يستقر فيها وكانت له أسبابه، ومن هذه الأسباب أنه لم يكن واثقاً في داخل المدن التي يستقر فيها من جميع الناس التي فيها، فمنهم اليهودي الذي يغدر كما حصل في المدينة أو حديث إسلام ولم يكن إسلامه راسخاً بعد، مثلما

حصل في الغزوات بعد فتح مكة.

- ٨- كان النبي ﷺ يمتلك دراية ومعرفة دقيقة بنفوس الناس، وبدى هذا الأمر جلياً واضحاً في حروبها، فكان يراعي أتباعه من المسلمين، إلى جانب ذلك يقدر بدقة وضع أعدائه من اليهود والمرشحين.
- ٩- كان النبي ﷺ يبني دولة يحكمها الدين الإسلامي الحنيف عن طريق التشريعات التي أنزلها الله سبحانه وتعالى على النبي ﷺ في القرآن الكريم.



## هوامش البحث:

- ١- بين وظيفة الرسول ومسؤولية الأمة : ٦٧ .
- ٢- الأنفال : ٣٠ .
- ٣- بين وظيفة الرسول ومسؤولية الأمة : ١٠٧ .
- ٤- ينظر السيرة النبوية : ١٣٥ .
- ٥- الحج : ٣٩ .
- ٦- الرسول في القرآن : ٨٣ .
- ٧- أهل البيت في القرآن الكريم : ١٣٠ .
- ٨- ينظر : السيرة النبوية : ١٣٥ .
- ٩- ساعات حرجة في حياة الرسول ﷺ : ٤٧ .
- ١٠- الأنفال : الآية ٤٢ .
- ١١- أهل البيت في القرآن الكريم : ١٣٣ .
- ١٢- المغازي : ٤٨ / ٤٩ .
- ١٣- الأنفال : ٩ .
- ١٤- الرسول ﷺ - لمحات من حياته ونفحات من هديه : ١٣٤ .
- ١٥- السيرة النبوية لابن هشام : ٢ / ٤٦٩ ، وأدب غزوات الرسول - أخبارها وأشعارها : ٦٧ .
- ١٦- ينظر : سيرة ابن هشام : ٣ / ٤٦٩ .
- ١٧- ينظر : المصدر نفسه : ٣ / ٤٧٠ .
- ١٨- ينظر : سيرة ابن هشام : ٣ / ٤٧٢ .
- ١٩- ينظر : الرسول الأكرم : ١٩٧ .
- ٢٠- ينظر سيرة ابن هشام :
- ٢١- آل عمران : ١٥٢ .
- ٢٢- ينظر : السيرة النبوية : ١٥٥ .
- ٢٣- ينظر : السيرة النبوية لابن هشام : ٣ / ٥٦٥ - ٥٦٦ .
- ٢٤- ينظر : السيرة النبوية لابن هشام : ٣ / ٥٧٤ .
- ٢٥- الأحزاب : ٩ .
- ٢٦- ينظر : السيرة النبوية لابن هشام ، أهل البيت في القرآن الكريم : ١٥٦ .
- ٢٧- السيرة النبوية : ١٥٩ .
- ٢٨- ينظر : محمد رسول الله : ٣٧٥ .
- ٢٩- ينظر : السيرة النبوية لابن هشام : ٤ / ٧٠٦ .

٣٠- المصدر نفسه : ٧٠٦ / ٤ .

٣١- ينظر : الرسول الأكرم : ١٣٤ / ٢ .

٣٢- التوبة : ٢٤ - ٢٥ .

٣٣- ينظر : السيرة النبوية لابن هشام : ٧٠٧ / ٤ .

٣٤- ينظر : السيرة النبوية لابن هشام : ٧١١ / ٤ .

٣٥- ينظر : السيرة النبوية لابن هشام : ٧١٤ / ٤ .

٣٦- التوبة : ٢٦ .

٣٧- السيرة النبوية لابن هشام : ٦٠٨ / ٣ .

٣٨- ينظر : السيرة النبوية لابن هشام : ٦٠٩ / ٣ .

٣٩- المصدر نفسه : ١٣٧ .

٤٠- الرسول ﷺ - ملحوظات من حياته ونفحات من هديه : ١٣٨ .

\* المصادر والمراجع:  
القرآن الكريم.

\* أدب غزوات الرسول - أخبارها وأشعارها - إعداد موفق فوزي الجبر، دار الكتاب العربي، ط١، ١٩٩٧ م.

\* بين وظيفة الرسول ومسؤولية الأمة، الشيخ عبد الرزاق فرج الله الأسدی، دار الضياء - النجف الأشرف، ط٢٠١٢ م.

\* الرسول الأكرم ﷺ، حسين الشاکری، المؤسسة الإسلامية للتبلیغ والإرشاد - قم المقدسة، ط١، ٢٠٠١ م.

\* الرسول في القرآن الكريم، تأليف محمود بن الشريف، دار الكتاب للطباعة والنشر، ط٢، د. ت.

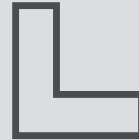
\* الرسول ﷺ - لمحات من حياته ونفحات من هديه، الدكتور عبد الحليم محمود، مكتبة مصر - القاهرة، ١٩٦٥ م.

\* ساعات حرجة في حياة الرسول ﷺ، عبد الوهاب حمودة، دار القلم - القاهرة، ١٩٦٣ م.

\* السيرة النبوية لابن هشام، صاححه واعتنى به ناجي إبراهيم سويد، شركة دار الأرقام بن أبي الأرقام للطباعة والنشر والتوزيع، د. ت.

\* السيرة النبوية - تدوين مختصر مع تحقیقات وآثار جديدة - السيد سامي البدری، دار طور سینین للطباعة والنشر، ط٣، ٢٠٠٥ م.





السيرة النبوية الشريفة في الاستشراق البريطاني المعاصر  
-(كارن أرمسترونج) أنموذجًا-

أ.د. مصطفى حمادي نجم الزيدى  
أ.م.د. فائز علي بخيت الحديدي



**Biography of the Prophet in Contemporary  
British Orientalism . informal  
-(Karan Armstrong) specimen –**

**Prof. Dr. Musab Hamdi Al-Zaidi  
Asst. Prof. Dr. Faez Ali Bakheet**

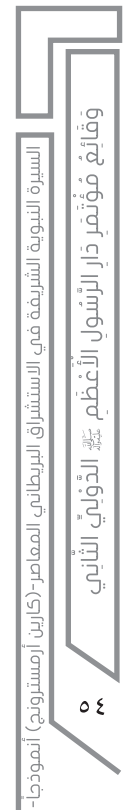
وَقَائِمٌ مُؤْتَمِرٌ دَارُ الرَّسُولِ الْأَغْظَمِ الْمُؤْلِمِ الْلَّانِي



### **Abstract :**

This research sheds light on the writings embodied by the contemporary British Orientalist on the honorable biography of the Prophet in order to introduce Western efforts in studying the message of Islam and the Noble Prophet Muhammad(peace be upon),who received a great deal of attention and follow-up, and many, studies were devoted to him, and his message based on Mercy, demonstrating the importance of Muhammad's prophecy and the universality of his message in her studies, which are characterized by objectivity and fairness.

Karen Armstrong is considered one of the pioneers of contemporary British orientalism. She was a Christian nun of the Catholic faith since the beginning of her life and had the title of "Fugitive Nun" because she entered the monastery at the age of seventeen, but decided to leave it and return to her normal life after spending seven years in it because she found a prison there. Terrible for her soul and mind, and the decision to escape and escape from the monastery was not her only decision, but she decided to abandon her sect and her religion altogether, and then she turned to the comparative academic study of religions after she discovered that justice, tolerance, brotherhood and love are the essence of the three Abrahamic religions (Judaism, Christianity and Islam), and devoted her attention to research In-depth study of the sciences of religions and her writings focused on the role and influence of religion in the modern world.



## الملخص :

يسلط هذا البحث الضوء على الكتابات التي جسدها الاستشراق البريطاني المعاصر عن السيرة النبوية الشريفة، سعياً للتعريف بالجهود الغربية في دراسة رسالة الإسلام ونبيه الكريم محمد ﷺ الذي حظي بقدر كبير من الاهتمام والمتابعة وخصصت حوله دراسات عديدة، عرفت برسالته القائمة على الرحمة وكتب عنه عدد من المستشرقين الباحثين من الرجال والنساء وسط المجتمعات الغربية مدللين على أهمية الدين الإسلامي وصدق نبوة محمد ﷺ وعالمية رسالته الطاهرة في دراسات تتميز بالنزاهة والموضوعية والانصاف .

تعد كارين أرمسترونج (Karen Armstrong) من رواد الاستشراق البريطاني المعاصر، كانت راهبة مسيحية على المذهب الكاثوليكي منذ بداية حياتها ولازماها لقب "الراهبة الهازبة" كونها دخلت الدير في السابعة عشرة من عمرها لكنها قررت مغادرته والعودة لممارسة حياتها الطبيعية بعد أن أمضت فيه مدة سبع سنوات كونها وجدت فيه سجناً رهيباً لروحها وعقلها، ولم يكن قرار الخلاص والهروب من الدير قرارها الوحيد بل قررت التخلي عن مذهبها ودينها بالكلية، وبعدها تحولت إلى الدراسة الأكاديمية المقارنة للأديان بعد أن اكتشفت أن العدل والتسامح والإخاء والمحبة هي جوهر الديانات الإبراهيمية الثلاث (اليهودية والمسيحية والإسلام)، وكرست اهتمامها للبحث المعمق في علوم الأديان وتركزت كتاباتها على دور الدين وتأثيره في العالم الحديث .

كانت أرمسترونج (Karen Armstrong) وما زالت تتمتع بمكانة مرموقة في الأوساط الفكرية الإسلامية لمناصرتها الإسلام وقضاياها، وكتاباتها المنصفة عنه، ومؤلفاتها المتميزة عن الرسول الكريم محمد ﷺ،

فقد ألفت في سيرته العطرة كتابين، الأول: محمد سيرة النبي، Muhammad A Biography of the Prophet Muhammad والثاني: محمدنبي لزماننا، Prophet For Our Time، Islam وكتابا ثالثاً: أوجزت فيه تاريخ الإسلام، A Short History of Islam: فضلاً عن تخصيصها فصلاً للحديث عن الإسلام في كتابها المعنون تاريخ الألوهية . A History of God

ووهذا البحث الموسوم بـ ((السيرة النبوية في الاستشراق البريطاني المعاصر).

(كارين أرمسترونج) نموذجاً)) - محاولة توضح نموذجاً لفكرة الآخر الغربي؛ وتوضح منطلقاته وأصوله الفكرية، وتعرف بجهود منصفة في دراسة الإسلام؛ عن طريق تحليل مؤلفاتها التي أحدثت تغييرًا كبيرًا في مسار البحث الأكاديمي، وتأيي فكرة البحث أيضًا بداعي الوقف على مسیرتها العلمية التي امتدت لأكثر من نصف قرن عملت فيها على تصحيح تصورات مشوهة بيتها الأوساط المغرضة في الغرب الأوروبي عن الإسلام وحضارته عبر سلسلة من المحاضرات في كثير من البلدان، وفي وسائل الإعلام المختلفة. من أجل تعزيز التعايش السلمي بين الشعوب وهذا ما أسهم في حضورها المؤثر في الساحة الإسلامية. وجعل النقاد والكتاب في الغرب يطلقون عليها: مؤرخة الأديان في العصر الحديث، وعالمة الأديان المقارنة.

وبناءً على ما تقدم قسم البحث على ثمانية مباحث، الأول: تضمين التعريف بشخصية كارين أرمسترونج (Karen Armstrong) وسيرة حياتها، الثاني: تابع الخلقيات الفكرية التي تشكلت منها آراؤها، والثالث: موقفها من الإسلام، والرابع: موقفها من الرسول محمد ﷺ، الخامس: ناقش مؤلفاتها في مجال السيرة النبوية الشريفة وصداها عالمياً، والسادس: تطرق إلى أهم مصادرها، والسابع: عرض آراء العلماء والنقاد فيها، والثامن: قدم عرضاً للجوائز التي حصدتها في مسيرتها العلمية الطويلة.

ويقى ما أورده من أفكار نابعاً من سعي الشخصي وما بدا لي من استقصاء المصادر والمراجع المتعلقة بموضوع البحث والاحاطة به بقدر الامكان عن طريق ما توافر لدينا من معلومات وما استطعنا الحصول عليه من دراسات وأبحاث ومقالات وتصريحات وحوارات شخصية ومقابلات تلفازية بعضها بالإنجليزية وبعضها الآخر مترجم إلى العربية، فإن أصبحت فلعل الله سبحانه وتعالى يكتب لي أجر المجتهدين المصيبيين: أجر الاجتهد وأجر الإصابة، وإن قصرت فحسبي أجر الاجتهد،

﴿وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ عَلِيمٌ﴾.

أولاً : نبذة عن حياتها الشخصية

ولدت المستشرقة أرمسترونج في بلدة وايلدمور ورسترشاير البريطانية في ١٤ تشرين الثاني سنة ١٩٤٤ من أسرة مسيحية كاثوليكية، وفي سن الثامنة عشرة التحقت في جمعية يسوع الطفل المقدس (Jesus Seminar) للعمل الديني راهبة مبتدئة في أحد الأديرة التابعة للطائفة الكاثوليكية الرومانية ضمن نظام تعليمي خاص، واستمرت في سلك الرهبنة سبع سنوات للمرة بين ١٩٦٢-١٩٦٩ م التي كان يشرف عليها معهد وستار (Waster Institute) لتهب نفسها للمسيحية ولحياة الرزهد كما كانت خطتها في البداية، وفي هذا الدير كانت الأوامر الصارمة والطاعة العمياء هي القانون السائد في هذا النوع من الحياة، وأن القهر الفكري كان هو المنهج المعتمد طوال السنوات السبع من حياتها التي أمضتها هناك، وتذكر أن الدير أرسلها في مهمة محددة سنة ١٩٦٧ م، إلى جامعة أكسفورد للحصول على شهادة البكالوريوس في تخصص الأدب الانكليزي المعاصر، وهنا أدركت كيف أنها أصبحت غريبة تماماً عن الحياة الخارجية بسبب هذا السجن الفكري والانعزال الذي تعيش فيه. بدأت في سنواتها

الجامعة تعود الى طبيعتها العقلانية الحادة، وتجاذبها فطرتها التي تميل إلى تعقل الأمور وتأملها ووزنها بميزان العقل من جانب، وعلى الجانب الآخر كانت سنوات التحجر شديدة صارمة تجاه أي إعمال للعقل والتفكير ولا سيما يتعلق بقضايا الألوهية.

وبعدها وتحديداً في سنة ١٩٦٩م قررت أرمسترونج ترك الدير والحياة الصارمة التي حرمتها من التفاعل مع الحياة وإطلاق العنان لفكريها وقلماها قبل أن تنهي دراستها الجامعية، وتقدمت بطلب للتعليم مفضلة التعليم على العمل الديني، ولم ترك الدير فحسب وإنما تركت الدين بالكلية وبكل أشكال الديانة المؤسسة وتحولت إلى الإلحاد مدة خمس عشرة سنة حتى ذهبت إلى فلسطين، وقالت أرمسترونج عن تلك المدة (كنت أكره الدين بالفعل... لقد كرهته بشدة في أيام الغضب) أي بعد تركها لحياة الرهبنة في ذلك الدير وانتقلها لحياة التفاعل مع الناس والاندماج في المجتمع الانكليزي.

الجامعة نفسها لتدريس مادة الأدب الحديث في القرنين التاسع عشر والعشرين للسنوات المتقدمة بين (١٩٧٦-١٩٧٢م) غير أنها تقر بأن الحياة الجامعية الأكاديمية لا تتناسب طبيعتها المحبة للكتابة والبحث، وسعت في تلك المدة لإنجاز دراسة اللغة الانكليزية في كلية سان آن في جامعة

أكسفورد، فواصلت الدراسة فيها حتى سجلت موضوع أطروحتها للدكتوراه في الأدب الحديث في جامعة أكسفورد عن الشاعر الانكليزي ألفريد لورد تينيسون Alfred Lord Tennyson غير أنها أخفقت في الحصول عليها من لدن متحنها الخارجي بعد أن كانت قد أمضت ثلاث سنوات فيها مما اضطرها إلى ترك وظيفتها الجامعية وعلى الرغم من أنها كانت قد سجلت موضوعها المذكور بموافقة اللجنة العلمية في الكلية وبمصادقة مجلس جامعة أكسفورد وبيدو أن ذلك انعكس ايجاباً على شخصيتها وزاد رغبتها واندفعها نحو عالم التأليف والكتابة فيما بعد.

لتنقل بعدها إلى التعليم وأصبحت معلمة لغة انكليزية في مدرسة جيمس أولين للبنات في بلدة دولويتش اللندنية سنة ١٩٧٦ م، وأمضت فيها سنتين رئيسة لقسم اللغة الانكليزية عكفت فيها على كتابة مذكرات تجربتها في دير الرهبنة التي نشرتها سنة ١٩٨٢ م، ذكرت فيها معاناتها من الإيذاء الجسدي والنفسي في الدير، غير أنها أصيبت بمرض في العقد الثالث من عمرها في نهاية السبعينيات فأحدثت تغييراً كبيراً في حياتها، وبسبب تفاقم حالتها الصحية تركت مهنة التدريس مرة أخرى سنة ١٩٨٢ م وقد عبرت عن تلك المرحلة الحرجية المؤلمة في حياتها بقولها: (لقد كانت سنوات حياتي الأولى كارثة بكل المقاييس ولكن كل هذا تحول للأفضل فيما بعد).

وانتقلت بعدها للعمل في إعداد البرامج المتخصصة في الأفلام الوثائقية الدينية، فنفت سلسلة من الأفلام التسجيلية بعد أن أرسلتها القناة الرابعة في المملكة المتحدة إلى فلسطين سنة ١٩٨٤ م والتي كانت زيارتها الأولى من أجل كتابة وتقديم برنامج تلفازي ديني عن التصوف المسيحي، وكان أول أعمالها المشاركة في إعداد فلم وثائقي عن

حياة القديس سان بولس ضم ست حلقات جرى تصويرها في الشرق في السنة نفسها، وعملت أفلاماً تسجيلية أخرى لعل أهمها كان بعنوان "الاختلافات في الخبرات الدينية Varieties of Religious Experience" وألسنة النار Tongues of Fire التي حققت نجاحاً كبيراً حينذاك وهناك في القدس أمضت سنوات من الدراسة والقراءة والبحث وتحولت إلى "موحدة حرة" Freelance M.notheist حسب قولها وهي تعني بذلك أنها تؤمن "بالتوحيد" ولكن من غير الالتزام أو تحديد ديانة معينة، فتركت أرمسترونج الكنيسة الكاثوليكية ولم تنضم بعد ذلك التاريخ المذكور إلى عضوية أي كنيسة أخرى، فهي تعد نفسها متدينة على وفق طريقتها الخاصة، على الرغم من أنها لم تقدم أي إجابات محددة عن أي شيء، وعندما سئلت عن اعتقادها في "الحياة بعد الموت" أو "الآخرة" أجابت قائلة: (بالنسبة لي هي قضية فرعية، تلهيك عن القضية الأساسية). وهذا النجاح قادها إلى البحث من جديد في شؤون الأديان السماوية لتطبع بعمق عن قرب على الأديان الإبراهيمية الثلاثة (اليهودية - المسيحية - الإسلام)، وهذا الأمر كان قد شغلها كثيراً في السبع سنوات التي أمضتها في حياة الرهبنة الديرية، ولم تكتف بتجربة الفيلم التسجيلي وإنما استلزم تكليفها السفر إلى القدس عدة مرات، وهذا دفعها إلى الملاحظة وطرح الأسئلة على من تعمل في أو سلطتهم، وعند زيارتها للقدس سمعت من مضيفيها الاسرائيليين يشيرون إلى العرب والدين الإسلامي بأكثر التعبيرات ازدراء، فلم تصدق ذلك ولا سيما أنها نشأت تستذكر فظائع الهولوكوست في أثناء الحرب العالمية الثانية وتراءد نفسها التساؤلات: كيف لأناس عانوا الكثير من الاضطهاد أن يتورطوا في مثل هكذا أعمال عنصرية، وعن هذا تقول: (لقد صدمتني أن أسمع الاسرائيليين لا يدافعون

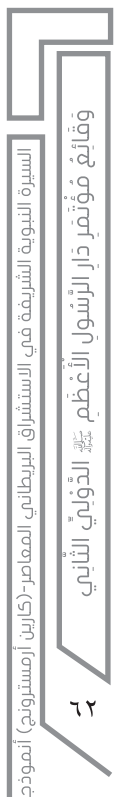
فقط عن قتل الصغار الذين لا حول لهم ولا قوة بل يعملون أيضًا على تسويف هذا الأمر، وتقول: كل هذا أتى ليتهي إلى أن أرى جانبي آخر من القصة، عبر زيارة مناطق المسلمين في القدس، ومن هنا أدركت أن ثمة شيئاً ما تم حذفه عمداً في أوروبا وربما في أميركا أيضًا، وأن الشرق الأوسط والإسلام بحاجة لأن يتم تقديمها بالشكل الصحيح، بعد أن لطخت المبالغات والتشويهات صفحات تاريخ الكتابة عنها في الغرب) وهكذا قررت القراءة بعمق في الأديان السماوية من جديد، وجذب انتباها الإسلام الذي وجدته دينًا يستحق الدراسة والتأمل و مختلف عن الإسلام الذي تقدمه وسائل الإعلام الغربي لشعوبها.

وهذا يعني أن أرمسترونج واجهت أول مرة على أرض الواقع في القدس الديانات الثلاث التي عرفتها من قبل، ولكن في سياق منظومة من القواعد الصارمة التي تحيط بهذه المعرفة في الدير فضلاً عن التشويه الإعلامي المعروف للدين الإسلامي، وبدأت في القدس تتأمل في الأحداث التي تدور حولها، وتسأل أهل البلدة عن تاريخها وعن معتقداتهم وكيفية تعايشهم معًا وما يجمع بينهم، وبدأت بإعادة قراءة ما درسته في الدير مرة أخرى عن طريق هذا الواقع الذي تعيشه، وإن طبيعة حياتها السابقة في الغرب ودراستها في الدير منحها رؤية إيجابية متحيزة بطبيعة الحال تجاه اليهودية والمسيحية وشديدة السلبية تجاه الإسلام على الرغم من أنها تقول إن أول من شد انتباها في الإسلام هو قوله للتعددية، إذ يمدح القرآن كل الأنبياء السابقين، على الرغم من ذهابها إلى أن النبي ﷺ لم يعتقد أنه جاء "بدين جديد" يجب أن يؤمن به كل البشر بل كان يعتقد أنه نبي مرسل للعرب الذين لم يرسل لهمنبي من قبل .

## ثانياً : تكوينها الفكري

وبعدها انطلقت ارمسترونج في عالم الكتابة ترکز على مقارنة الأديان في متصف التسعينيات، وعندما زارت القدس مرة ثانية في سنة ١٩٩٦ م فهمت الكثير، فتغيرت مواقفها، وبدأت تعرف الإسلام على غير ما قرأت، وبعد الاحتلال الأمريكي للعراق سنة ٢٠٠٣ م كتبت مقالاً نشرته صحيفة الجارديان البريطانية ذكرت فيه أن معاناة المسلمين في مناطق مختلفة من العالم مثل جوانتانامو وأبو غريب وفلسطين أدت إلى تضامن الناس والعدالة، وبسبب انشغالنا بما يسمى بصراع الحضارات حدث هذا التوتر الداخلي، وصار هذا قضية دينية للمسلمين عندما يرون إخوانهم وأخواتهم يضطهدون اضطهاداً منظماً ويدلون حتى يشعر بعضهم بالجرح، كالمسيحي الذي يرى التوراة يصدق عليها أو المضييف القربياني قد انتهك ويلاحظ أنها في ذلك الوقت شاركت في كتابة مسلسل تلفزيوني عنوانه التكوين Genesis وهذا يعني أن زيارة أرمسترونج كان لها أثر كبير في مساعدتها على التوغل بعمق لاكتشاف الإسلام، ويدرك أنها قالت:(زرت القدس وساهمت في برنامج تلفزيوني عن المسيحية، وبدأت أفهم العلاقة الموجودة بين الأديان الثلاثة في هذه البقعة من العالم، ومن هناك بدأت مؤلفاتي عن الإسلام تأخذ طريقها إلى النشر) ويلاحظ أنه بعد مضي اثنى عشر عاماً على زيارتها الأولى لفلسطين سنة ١٩٨٤ م، نشرت كتابها الموسوم القدس: مدينة واحدة – عقائد ثلاث – الصادر سنة ١٩٩٦ م.

واللافت للنظر أنه في أثناء إقامتها بالقدس تعرفت إلى الإسلام عن قرب وذلك عن طريق سلوكيات مسلمي المدينة البسيطة وحرصهم على إظهار شعائرهم الإسلامية، وتغيرت في ذهنها الصورة النمطية التي سوّقها المغرضون في الغرب الأوروبي عن الإسلام والمسلمين، وووصفت هذه



الزيارة بأنها "تجربة اختراق" أدت إلى تغيير افتراضاتها السابقة، وقدمنت مصدر إلهام لكل أعمالها اللاحقة.

وقد واجهت أرمسترونج بسبب زيارتها للقدس حالة جادة من التساؤل والأرق يتمثل في قوله: (لقد أقلقني أن وعيًا جديداً بدأ يقوض ما خبرته، ونشأت عليه من ثقافة غربية متسقة، ونظام قيمي ارتبط بتلك الثقافة) وليس ذلك فحسب بل تسترسّل وتضيّف قائلة: (إننا نقدم مجتمعنا كمجتمع متسامح ورحيم، ومع ذلك فإننا نصدر أحكاماً من موقع شديدة الجهل وتخلو من العقلانية).

والجدير بالذكر أن أرمسترونج في تلك المدة بدأت في اكتفاء أثر ما وصفته بالحكمة الجديدة وأعادت البحث في مسائل اليهودية وال المسيحية والإسلام، وحتى ذلك الوقت كانت مصادرها الروحية مستمدّة من تعاليم الكنيسة والروافد التقليدية للإعلام والأكاديمية الغربية، إذ أشارت إلى أن جميعها تعرض اليهودية وال المسيحية في أفضل صورة إيجابية في الوقت الذي تعطي صورة سلبية قاتمة لكل ما يتعلّق بالعرب والإسلام.

ومن هنا كانت نقطة البداية لوضع أرمسترونج حجر الأساس لـ "أبناء جلدتها بفهم أفضل للإسلام والنبي محمد ﷺ" ومن ثم قامت بتمشيط المكتبات واطلعت على أعمال مدارس مقارنة الأديان، وحضرت الندوات والحلقات النقاشية لتعثر على ثروة من الكنوز البحثية والأعمال المفيدة، غير أنها لم تجد شيئاً يناسب القارئ العام الذي لم ينشأ في ظل الثقافة الإسلامية مما حثّها على التفكير في تقديم جوانب من الدين الإسلامي، وسيرة الرسول ﷺ بصورة تناسب القارئ الغربي.

وكان من ضمن الأحداث التي دفعت أرمسترونج للكتابه عن حياة رسول الله محمد ﷺ قضية الكاتب سليمان رشدي مؤلف رواية "آيات

شيطانية" ، الصادرة سنة ١٩٨٨م ، الذي قوبل بموجات غضب إسلامية عارمة نظراً لـإساءته إلى الرسول وآل بيته ، وبينما استاءت أرمسترونج من تلك الفتوى التي أصدرها الإمام الخميني (١٩٧٩-١٩٨٩م) والتي قضت بهدر دمه وناشر كتابه ، غير أنها لم يرق لها الطريقة التي تعامل بها مع قضية سليمان رشدي ومناقشتها في إنكلترا فقالت: (هؤلاء الصليبيون الجدد يدافعون عن الحق في حرية التعبير ، ولكن من موقع الجهل ، لقد احتجوا على حرق آيات شيطانية ، كما لو كان المسيحيون لم يشعروا حريقاً من قبل في كتب اختلفوا مع محتواها ، لقد اضطررت أن أسأل أصدقائي لماذا قوانين الكفر والتجديف لا تطبق في بريطانيا إلا فيما يتعلق بال المسيحية فقط .

وفوق ذلك كله في أثناء إقامتها بالقدس رأت أرمسترونج المسلمين يحرقون الرواية بغضب شديد، في الوقت الذي كانت وسائل الإعلام في الغرب الأوروبي تنتقد ذلك الفعل وتطلق عليهم تسمية المتطرفين والمتخلفين، وكأن المسيحيين على حد تعبيرها لم يقوموا أبداً على مدى تاريخهم الطويل بحرق الكتب التي أشارت حنفهم أو التي لم يتتفقوا مع ما جاء فيها، وكان تساؤلها المنطقي: لم تطبق قوانين "عدم المساس بال المقدس" فقط، على ما يتعلق بالدين المسيحي؟ ألا يحق لل المسلمين وغيرهم أن يكون لهم مقدساتهم التي لا تمس؟.

ووسط هذه الأجواء المشحونة من فقدان الوعي والتوتر الفكري قررت أرمسترونج سنة ١٩٩١ م تأليف كتاب محمد: سيرة النبي ﷺ الذي سيرد الحديث عنه لاحقاً - خصيصاً للقارئ الغربي، وقد رأت ضرورة وجود توافق أكبر بين التراث المسيحي واليهودي والدين الإبراهيمي الثالث: الإسلامي وعملت أفلاماً وثائقية أخرى منها: تنوع الخبرات الدينية Tongues of Varieties of Religious Experience وألسنة النار Fire. وبعدها تحولت إلى دراسة التصوف المسيحي، وتحصصت في دراسة

العقائد والأديان، وأصدرت سلسلة دراسات في علم الأديان المقارن .

ثالثاً : موقفها من الرسول محمد ﷺ

تنظر أرمسترونج إلى الرسول ﷺ نظرة إعجاب وانبهار بشخصيته وأنه مصلح اجتماعي عالمي يمكن من صنع السلام وجمع الفرقاء العرب والعجم في سلة واحدة، وهذا الجمع والتوحيد كان عقب العداوات التي شاعت بين بني البشر بشكل عام وبين العرب بشكل خاص، ومن هنا رأت المؤلفة أن القرن الحالي الذي نعيش فيه بها يعترفه من اضطرابات وقلائل أحوج ما يكون إلى محمد ﷺ ليحقق للبشرية سكينتها وائتلافها .

وقد أوضحت أرمسترونج في كتابتها عن سيرة النبي محمد ﷺ أنها جاءت لمساعدة الغرب الأوروبي لفهم الدين الإسلامي، فعلى الرغم من أنها تؤمن أن الديانات السماوية الثلاث تحمل رسالة واحدة هدفها ووسيلتها الحب والعدالة والسعادة للإنسان، هنا على الأرض، إلا أن الدين من وجهة نظرها أصبح منطقاً متخدلاً لأغلب الصراعات والعداوات والحروب الدموية في العالم، وقد لاحظت أن الإسلام مستهدف بالكراهية بصورة خاصة، فعندما ظهر كتاب آيات شيطانية لسلیمان رشدي رحب به الغرب ترحاباً كبيراً عقب ردود فعل المسلمين إزاء الكتاب، وتعلق به المجتمع الغربي على الرغم من ازدرائه لمشاعر المسلمين، وهذا كان السبب وراء خروجها من حياة الدير لتبث عن سر هذه الكراهية المعادية للإسلام .

وتعيد المؤلفة هذه الكراهية إلى أصولها التاريخية، عندما واجهت أوروبا تحدياً إسلامياً مع نشأة الدولة الإسلامية في القرن الثالث المجري/ السابع الميلادي، واتساع رقعة الفتوحات الإسلامية على حساب العالم المسيحي، وفرضت الفتوحات نفسها على نشاط الكنيسة المسيحية العظيمة في شمال أفريقيا التي كان لها أهمية حيوية للكنيسة روما، وإزاء ما رأه أبناء العالم المسيحي

حينذاك خطرًا داهمًا تساءلوا عما إذا كان الله قد تخلى عنهم وأبدى رضاه عن الكفار الذين وصلوا إلى قلب أوروبا... وظل هذا الخوف يتغذى على هجوم علماء الغرب على دين يرونـه عقيدة تجـديـفـ في الدين، ويصفـونـ مـحمدـاـ بأنه المـدـعـيـ الأـكـبـرـ ويـتـهـمـونـهـ بأنهـ أـنـشـأـ دـيـنـاـ يـقـومـ عـلـىـ العـنـفـ وـيـمـتـشـقـ السـيـفـ لـفـتـحـ الـعـالـمـ، وأـصـبـحـ اـسـمـ مـحـمـدـ (الـذـيـ حـرـفـ إـلـىـ مـاـ هـوـ مـيـتـ) مـثـلـ الـبـعـعـ الـذـيـ يـخـيـفـ النـاسـ فـيـ أـورـبـاـ، وـكـانـتـ الـأـمـهـاـتـ تـسـعـمـلـنـ الـلـفـظـةـ فـيـ تـخـوـيـفـ أـطـفـاـلـهـنـ العـاصـيـنـ، وـكـانـتـ مـسـرـحـيـاتـ الـإـيمـاءـ تـصـوـرـهـ فـيـ صـورـةـ عـدـوـ الـخـضـارـةـ الـغـرـيـبةـ الـذـيـ حـارـبـ قـدـيـسـنـاـ الشـجـاعـ سـانـتـ جـورـجـ، وـهـكـذـاـ تـرـسـخـتـ الصـورـةـ الـذـهـنـيـةـ الـزـائـفـةـ لـلـإـسـلـامـ إـلـىـ الـيـوـمـ فـيـ مـخـيـلـةـ الـغـرـبـ بـلـ إـنـ الـمـؤـلـفـةـ تـسـجـلـ أـنـهـاـ (ـلـاـ تـزـالـ) تـؤـثـرـ فـيـ آـرـائـنـاـ وـنـظـرـنـاـ إـلـىـ إـلـسـلـامـ الـذـيـ يـخـلـوـ جـوـهـرـهـ مـنـ الـعـنـفـ وـالـتـعـصـبـ، فـهـوـ دـيـنـ لـاـ يـتـصـفـ بـأـيـ سـيـاتـ عـدـوـانـيـةـ شـرـقـيـةـ أـوـ مـعـادـيـةـ لـلـغـرـبـ)ـ.

ورأت أن هدف الإسلام هو بناء مجتمع عادل، وأن محمد ﷺ هو أول من أقام البناء، فقد فهم المسلمون أن القرآن الكريم كلامهم برسالة تتمثل بإقامة مجتمع عادل وكريم يعامل أفراده باحترام، لذلك كان الصلاح السياسي للمجتمع الإسلامي وما زال أمراً بالغ الأهمية، وبهذا الصدد قالت: (جسدت حياة النبي ﷺ المثالية الإسلامية قديماً وحديثاً، حيث تكشف سيرته ما غمض من تدبير الله لشؤون العالم والذي يجب على كل إنسان مسلم السعي لتحقيقه).

وتصف أرمسترونج الرسول عليهما السلام بقولها: (وكان محمد الشاب محبوباً في مكة، وكان وسيطاً متناسقاً للجسد، متوسط القامة، وكانت ابتسامته ساحرة، كما ذكرت كل المصادر، وكان حاسماً مخلصاً في عمله، ويلتفت بكلامه لكل من يكلمه، ولا يسحب يده من المصاحفة حتى يسحبها الآخر، وشق الناس فيه حتى سموه الأمين) ويلاحظ أن هذا الوصف

مقتبس بالأصل من المصادر الإسلامية لكنها صاغت العبارات بأسلوبها الشخصي كما تقول عن بعض طباع النبي: (وكان رؤوفاً شديداً التأثر وعلى قدر هائل من العواطف. لم نقرأ أبداً أن المسيح قد ضحك، لكننا كثيراً ما نجد محمدًا يبتسم ويدافع المقربين منه، ونراه أيضاً يلاعب الأطفال، ويختلف مع زوجاته، ويبكي بحرقة لوفاة أحد أصحابه، ويعرض ابنه الوليد مزهواً كأي أبو لعل) فوق ذلك كله تحدثت عن عظمته وعقربيته قائلة: (فنحن إن استطعنا النظر إلى محمد كما ننظر إلى الشخصيات التاريخية العظيمة الأخرى، فمن المؤكد أننا سنراه أحد أعظم العابرة الذين عرفتهم التاريخ، فلأنه يأتي محمد براة أمة وأديبة ومؤسس ديانة عظمى وقوة عالمية جديدة، فتلك إنجازات غير عادية).

وتبهر بشخصية النبي محمد ﷺ فقالت بحقه ما نصه: (في شخصية محمد صلى الله عليه وسلم دروس مهمة ليس فقط لل المسلمين ولكن أيضاً للغربيين، إذ كانت حياته كلها جهاداً لا تعني الحرب المقدسة ولكنها تعني كفاحاً، فقد كدح محمد بكل معاني الكلمة – ليجلب السلام على العرب الذين مزقتهم الحروب، ونحن نحتاج لمن هم مستعدون لعمل ذلك اليوم، كانت حياته حملة لا تكل ضد الطمع والظلم والتكبر، لقد أدرك أن العرب في مفترق طرق، وأن طريقة التفكير السابقة لم تعد تنفع لذلك بذل نفسه في جهاد مبتكر لينشئ حلاً جديداً تماماً لكل المشكلات البشرية) أما ما يتعلق بمؤلفاتها عن السيرة النبوية الشريفة فهي .

١- كتاب (محمد ﷺ: سيرة النبي)، الصادر في نيويورك سنة ١٩٩٢ م وقد اشتراك في ترجمته فاطمة نصر و محمد عناني إلى لغة الضاد بـ ٤١٧ صفحة سنة ١٩٩٨ م وترجم الكتاب بعنوان آخر هو الإسلام في مرآة الغرب – محاولة جديدة في فهم الإسلام بـ ٣٢٨ صفحة سنة ٢٠٠٢ وهو شهادة

كبير في حق رسول الله عليه السلام والقرآن الكريم والحضارة الإسلامية إذ قالت  
فيه: ( علينا أن نتمثل جميعاً شخصية النبي محمد في تعاملنا مع الناس) و يعد  
هذا الكتاب واحداً من أهم كتبها عبر مسيرتها العلمية الطويلة، إذ لقي  
رواجاً كبيراً عند صدوره سنة ١٩٩٢م، و ترك صدى واسعاً كأحدث الكتب  
الاستشرافية التي أرخت للسيرة النبوية الشريفة، وأعيدت طباعته مرات  
عده، وبلغت مبيعاته ربع مليون نسخة في الولايات المتحدة الأمريكية  
و وحدها في الشهر التالي لتفجيرات نيويورك ١١ أيلول سنة ٢٠٠١م .

تألف الكتاب من مقدمة وعشرة فصول هي، الأول: العدو محمد، والثاني: محمد رجل الله، والثالث: الجاهلية، والرابع: الوحي، والخامس: النذير، وال السادس: افتراق الطرق، والسابع: الهجرة: قبلة جديدة، والثامن: الحرب المقدسة، والتاسع: السلم المقدس، والعشر: وفاة الرسول، هذا فضلاً عن قائمة بهامش الكتاب ومصادره المعتمدة.

وكان أهمها الفصل الأول: "العدو محمد" الذي عرضت فيه تاريخ العداء الغربي للإسلام ورسوله في العصور الوسطى بسبب دوافع سياسية، إذ رسم الغرب صورة خيالية لمحمد أو "مهاوند" ووضعوا فيها في الإسلام كل ما يكرهون، وصولاً إلى رواية آيات شيطانية لسلمان رشدي في العصر الحديث تمثلت فيها كل تلك الملامح البذيئة عن النبي، وأدت الفتوى بقتل رشدي إلى إعادة تلك الصورة القديمة للذهنية الأوروبية لاسيما بعد تفجير المذابح الإرهابية الأصولية، وهذا هو الدافع الأهم في تأليف أرمسترونج لهذا الكتاب الرائع كي تؤكد كما جاء في نهاية الكتاب حاجة الغرب ليتخلص من أحقاده القديمة وليقترب أكثر من فهم "شخصية محمد الذي" كان ذا عبقرية تستعصي على الإدراك، وقد أسس دينًا وموروثًا حضارياً لم يكن السيف دعامته ودينًا اسمه الإسلام الذي

يعني السلام والوفاق" وهناك أسباب أخرى لعداوة الغرب للإسلام التي عرضتها أرمسترونج في الفصل الأول متمثلة في الجهل والخوف ثم تحدد تلك الاتهامات التي يتخدتها الغرب دوافع للكراهية والازدراء وتتلخص في أن الإسلام دين جهالة وأن محمد مدع مارق على المسيحية واليهودية وأنه أيضًا كان يسعى للكسب السياسي وتحقيق القوة وارضاء شهواته هذا فضلاً عن تصوير الإسلام على أنه دين وشريعة حرب، وأن الحرب هي الطريق الذي يسلكه للانتشار والانتصار.

وتعرض الكاتبة حياة محمد عليه السلام كما أوردتها كتب السير، ونبذة عن تلك الكتب تبين المؤلفة أن محمدًا والإسلام هما الرسول الوحيد والديانة الوحيدة اللذان تم التاريخ لهم في زمن مبكر، وتحلل اسلوب المؤرخين ومنهجهم المتبعة في تقصي الروايات الشفهية وأنهم بعد ذلك كانوا يقومون بتصفية تلك الروايات ثم عرض ما يستوثقون من مصاديقه حتى ولو عنى ذلك عرضهم لما لا يتفق مع رؤيتهم الشخصية، وبعد ذلك يتزكون للقارئ حرية اختيار الأصلح والأكثر مصداقية.

وذكرت أرمسترونج في الفصل الثاني المعنون "محمد رجل الله" من كتابها المذكور ما نصه : (كان لدى محمد عليه السلام موهب روحانية وسياسية عظيمة - رغم الصعوبة العملية في الجمع معًا - كما أنه كان مقتنعاً أن على كل الأفراد الم الدينين مسؤولية إقامة مجتمع خير عادل... وفي حين كان يمتلك محمدًا أحياناً الغضب، فإنه كان أيضًا رؤوفًا شديد التأثر، وعلى قدر هائل من التعاطف... لم نقرأ أبداً أن المسيح قد ضحك، لكننا كثيراً ما نجد محمدًا يبتسم، ويداعب الأطفال، ويختلف مع زوجاته ويبكي بحرقة لوفاة أحد أصحابه، فنحن إن استطعنا النظر إلى محمد كما ننظر إلى الشخصيات التاريخية العظيمة الأخرى، فمن المؤكد أننا سنراه أحد

أعظم العباقرة الذين عرفهم التاريخ... فلأنّيأتى برائعة أدبية و يؤسس ديانة عظمى و قوة عالمية جديدة، فتلك انجازات غير عادية... ولكي نوفي عبقريته فإن علينا دراسة المجتمع الذي ولد فيه والقوى التي صارعها. وقالت في هذا الفصل أيضًا: (كان محمد عليهما السلام يمتلك بموهبة سياسية رفيعة القدر، إذ تمكن من تغيير أحوال أمته تغييرًا شاملاً، وأنقذهم من العنف غير المجدى ومن التحلل، ومنحهم هوية جديدة يزهون بها، وبهذا أصبحوا على استعداد لتأسيس حضارتهم المتمفردة، ولقد أطلقت تعاليم محمد عليهما السلام مخزون قوة العرب لدرجة أنهم وفي خلال مائة عام امتدت إمبراطوريتهم من جبل طارق إلى الهملايا، وعليه فإن كان النصر السياسي هو الانجاز الوحيد لمحمد عليهما السلام فمن حقه علينا أن نحوز إعجابنا بدورها الرعية من شعوب الامبراطورية، وذلك لأنها لبت حاجة روحانية لديها، غير أنَّ مخدداً المسلمين الأوائل لم يتحققوا انتصارهم بسهولة كما يحلو للبعض أن يتخيّل، ولكنهم استبکوا في معارك شرسة يائسة، ولو لا أن الاعتبار الأول للنبي ورفاقه المقربين كان للذين ما كتب لهم البقاء، وخلال تلك السنوات الخطيرة كان محمد عليهما السلام مؤمناً بالوحي المباشر الذي من الله لكنه كان عليه أيضًا أن يوظف كل ملكاته الطبيعية، أما المسلمين فقد كانوا يدركون القدرات غير العادية لمحمد عليهما السلام ويدعون أيضًا أنه قد غير مجرى التاريخ).

ويلاحظ أن المؤلفة تعقد مقارنة بين منهج المؤرخين المسلمين في كتابة السيرة النبوية الشريفة ومنهج المؤرخين الغربيين في تناولهم لسيرة السيد المسيح عليهما وتاريخ المسيحية، لذلك كان رأيهما منصفاً غاية الإنصاف بقولهما: (هؤلاء المؤرخون (المسلمون) لم يعتمدوا ببساطة على أفكارهم الخاصة بل نجدهم يضمنون سردهم للأحداث وثائق مبكرة، ويتبعون الروايات الشفاهية إلى مصادرها الأصلية، ورغم تبجيلهم لمحمد عليهما السلام فإن كتاباتهم عنه

ليست سيرًا من سير القديسين غير النقدية).

وتترسل حديثها بالقول: (فتجد ابن سعد وابن اسحاق يوردان أحداً غير مداهنة للرسول ﷺ وخاصة أنهم قد سجلوا كل ما قاله عائشة التي كانت تمتاز بالصراحة والجرأة والأمانة، ومن تلك السيرة والتي تميز بثقتها في طبيعة الشخصية التي يؤرخ لها (تقصد شخصية النبي ﷺ) بالقدر الذي لا يحتاج كاتبها معها للإغراق في عمليات تبييضها، يخرج القارئ بصورة واقعية مفحمة عن ذلك الإنسان غير العادي).

وتواصل قائلة: (ومن الطبيعي القول بأن هؤلاء المؤرخين لم يكتبوا بنفس الأسلوب الذي يتبعه المؤرخون الغربيون المحدثون الذين نراهم كثيراً ما يوردون أقصوصات يضفون عليها طابع الإعجاز والتي يمكن لنا الآن تفسيرها تفسيرًا مختلفًا لكن هؤلاء المؤرخين (المسلمين) نجدهم يعون طبيعة مادتهم العقدة، وأيضاً يعون الطبيعة المراوغة للحقيقة).

وأشارت: (أن السرد الانجيلي مختلف تماماً عن السير التي كتبها المؤرخون العرب، فقد عني كتاب الانجيل بالغزى الديني لحياة المسيح أكثر من عنايتهم بسرد الواقع التاريخية، وتعبر تلك الكتابات غالباً عن احتياجات واهتمامات وعقائد الكنائس الأولى، أكثر من تركيزها على سرد وقائع الأحداث الأصلية، فمثلاً يشير الدارسون المحدثون للعهد الجديد إلى أن السرد الانجيلي لواقع عذابات المسيح وموته مشوش تشويشاً تاماً، وأن تلك الواقع قد تم تغييرها... أما أقواله فلم يسجل منها إلا أقل القليل).

أما فيما يتعلق ببقية الفصول التسعة فقد اعتمدت فيه أرمسترونج في فهم الإسلام والسيرة النبوية على القرآن الكريم والمصادر التاريخية القديمة أمثال ابن هشام وابن سعد والطبرى، وربطت النصوص القرآنية والتراثية بأحوال الجزيرة العربية، وعقدت مقارنات بينها وبين التراث

السيحي واليهودي، وذلك في إطار محاولاتها لتقريب الصورة الإنسانية للنبي محمد صلوات الله عليه وآله وسلامه من العقل الغربي ولتصحيح مفاهيم الغرب. وبهذا المنهج نظرت المؤلفة إلى الإسلام بكونه دينًا محليًا مختصًا بالعرب والشرق الأوسط، وقد تأثر بالقيم السائدة في الجزيرة العربية. وهذا ما نختلف فيه معها، ولكن باستثناء ذلك كانت موضوعية ومنصفة في كل ما قالت، فعلى سبيل المثال لا الحصر اشارت إلى عقلانية الإسلام التي لم ينشأ عنها صراع بين البحث العلمي والمرجعية الدينية بمثل ما حدث في أوروبا، كما أن تلك العقلانية أسهمت في إقامة تراث علمي بين المسلمين تأثرت به أوروبا في العصور الوسطى على الرغم من كراهيتها للإسلام والمسلمين، فضلاً عن أنها أشادت ببعض الحقائق الإسلامية التي يجهلها الغرب أمثال حقوق المرأة ومساواتها بالرجل وعدالة الإسلام الإنسانية والاقتصادية، ودافعت عن الإسلام والرسول في موضوعات أساء الغرب فهمها ولاسيما في تعدد لزوجات النبي وال المسلمين ومسألة الجهاد في الإسلام، وفوق ذلك كله دافعت عن الإسلام والنبي في بعض الألغام التي وردت في التراث مثل روايات قتل أسرى منبني قريظة وزواج النبي من زينب بنت جحش، وشككت في رواية الغرانيق التي اعتمد عليها سلمان رشدي في آيات شيطانية. وفوق ذلك كله فهمت من القرآن الكريم حقائق إسلامية ما زالت غائبة عن عدد من المسلمين المعاصرين مثل أن معنى الإسلام هو الاستسلام والانقياد لله وحده وان التوحيد يعني نبذ الأولية المقدسة مع الله والاكتفاء بالله تعالى ربياً، إذ كانت الجاهلية تعرف الله ولكن تتخذ معه الأولياء والأرباب، وأشارت إلى أن القرآن هو معجزة النبي الوحيدة، ولذلك قامت بتفسيرات شق الصدر والغمامه وغيرهما من العجذات الواردة في التراث بتفسيرات تبريرية مقارنة، وتناثرت بين كتاباتها عبارات التقدير والتجليل للنبي محمد

عليه وآله، إذ تعده أعظم العباقرة في التاريخ، إذ جمع العرب على عقيدة التوحيد في ٢٣ سنة في حين استغرق ذلك من أنبياءبني إسرائيل سبعين سنة، وكان مثالاً للرقة والشفقة، ولم يكتف بالدعوة وإرساء أمل جديد بل جاهد من أجل اقامة مجتمع عادل وتمكن من تحقيق ذلك الاعجاز في نهاية حياته، إذ قضى على العنف القبلي والوثنية وجعل العرب مستعدين لبدء مرحلة العالمية داعية إلى اعتماد أمرتين الأول: القاعدة الذهبية التي جسدها القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِّنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَىٰ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَاوَرُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَانُكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَيْرٌ﴾ وتنفيذها عالميا للحصول على عالم قابل للحياة، هذه هي مهمة جيلنا وواجب علينا جميعا تفحص تقاليدنا لإيجاد هذا التعاطف ونجعله يتحدد إلى العالم والأمر الثاني: الامثال لسيرة محمد قدوة للعالم بأسره وعلينا أن نتعلم كيف كان النبي يتعامل مع اعدائه ويقابل الاساءة بالإحسان والتصرف بحكمة مع من يضطهدونه والرد بالأدب والسماحة والأدهى من ذلك هو الفرق الشاسع بين دفاع أرمسترونج عن النبي والإسلام وبين ما يفعله بعض المسلمين العلمانيين الذين كتبوا عن حكومة قريش ومجتمع يشرب في عهد النبي ومبئث الأسى أن الروايات التراثية هي نفسها ولكن استخدامها هو الذي يتغير حسب الموضوعية أو الهوى، وتبعاً لذلك الاستقطاب السياسي الراهن الذي يجعل العلمانيين والأصوليين السياسيين يتجادلون الإسلام فيما بينهم في صراع سياسي يضر بالإسلام والمسلمين.

وكتب المؤلفة في الفصل التاسع "أخلاق نبوية" عن الرسول قائلة: (الواقع أن محمد ﷺ قد نموذجاً رفيعاً للتآخي في سلوكه الشخصي، فالرجل الذي كان أعداؤه يزدادون فرقاً منه ووجلاً، كان يحظى بحب عميق بين أفراد الأمة والتي كانت رغم الخطر الدائم الذي تواجهه تمثل مجتمعًا ينعم

بسعادة غامرة، كان محمد عليه السلام يرفض أن يقيم فجوة من الاعتبارات الشكلية أو الرسمية بينه وبين غيره من المسلمين، وكان يكره أن يخاطبه أحد بالقاب التشريف الطنانة، وكثيراً ما كان يشاهد وهو جالس على سجنته ودون تكلف على الأرض في المسجد، وكثيراً ما كان يختار أن يجالس أفراد المجتمع، وكان يحظى بحب الأطفال بصفة خاصة، فكان دائئراً ما يحملهم بين يديه ويعانقهم ويقبلهم، وعندما كان يخرج في أحدى الغزوات كان من عادة الأطفال أن يخرجوا لاستقباله عند عودة قوة الغزو فكانوا يسرون أمامه في موكب النصر حتى يصل إلى الواحة، وكان إذا سمع طفلاً يبكي في المسجد في أثناء صلاة الجمعة، كثيراً ما ينهي الصلاة قبل الموعد المفترض، انتهاؤها فيه لأنه لم يكن يطيق أن يتصور الحزن الذي تكابده أم الطفل، وإذا كانت القوانين (الأحكام) التي جاء بها القرآن تبدو باللغة الصرامة لنا اليوم، فقد كان المعروف عن النبي عليه السلام نفسه أنه رحيم لين الجانب).

(إن رجلاً سقى كلبًا يعاني من العطش فدخل الجنة، وأن امرأة حبس قطتها فماتت جوًّا فدخلت فيها النار، وهذه الأحاديث التي وصلتلينا، تدل على مدى الأهمية التي اكتسبتها تلك القيم في العالم الإسلامي، ومدى السرعة التي تقدم بها المجتمع نحو رؤية تتميز بمزيد من التراحم الإنساني والتعاطف والشفقة).

وتحديث أرمسترونج في الفصل العاشر المعنون "وفاة الرسول" قائلة: (لقد كان الإسلام دائمًا دينًا واقعياً وعمليًا، يرى أن الذكاء الإنساني والإيحاء الإلهي يعملان جنبًا إلى جنب في تواافق، وفي عام ٦٣٢ م، بداعي إرادة الله على وشك التتحقق في بلاد العرب، وخلافًا لأنبياء كثيرين سابقين، فإن محمدًا عليه السلام يأت فقط ببرؤية أمل جديدة للأفراد من الرجال والنساء، لكنه أيضًا اضطلع بمهمة خلاص المجتمع الإنساني وإقامة مجتمع عادل يمكن البشر من الرجال والنساء من تحقيق امكانياتهم الفعلية، وأصبح لانتصار السياسي منزلة تشابه منزلة القربان المقدس عن المسيحيين، فقد كان آية للحضرور الإلهي غير المرئي وسطهم، وهذا فقد كان على النشاطات السياسية أن تستقر كمسؤولية مقدسة، وأصبح النجاح اللاحق للإمبراطورية الإسلامية آية على أنه بالإمكان خلاص البشرية جماء، وبدلًا من أن يتجلو بطريقة لا دينوية بين تلال الجليل مبشرًا وشافيًا، كما فعل المسيح في تصوير الكتاب المقدس له، كان على محمد عليه السلام أن يشتبك في جهد سياسي شاق لإصلاح المجتمع، كما كان على تابعيه أن يتعهدوا بمواصلة النضال... وبدلًا من تكريس الجميع لجهودهم في إعادة بناء حياتهم الشخصية الخاصة في سياق السلم الروماني القائم، كما فعل المسيحيون الأوائل، اضطلع محمد و أصحابه بمهمة تجديد مجتمعهم، الأمر الذي بدونه لم يكن يتحقق أي تقدم أخلاقي أو روحي).

وتوالى المؤلفة حديثها: (وبعد وفاة محمد ﷺ كان النجاح المستمر للمشروع الإسلامي مبرراً للجهاد السياسي، وغداً برهاناً في أن إعادة تنظيم المجتمع وفقاً لمشيئة الله، تؤدي إلى سيادته، فما لبثت الجيوش العربية أن أستطاعت امبراطورية امتدت من جبال الهملايا حتى جبال البرانس... وبعد حوالي مائة عام من وفاة الرسول ﷺ بدأ الخلفاء في تشجيع انتناق الآخرين للإسلام، وبدأوا يدخلونه أزواجاً مما يبرهن على أن القرآن أجب احتياجات القوم الدينية في الشرق الأوسط وشمال أفريقيا، كما يبرهن أيضاً على أن الإسلام أمكنه استيعاب حكمه الحضارات القديمة الأخرى وسرعان ما أقام إرثه الحضاري المتميز).

وقالت: (وهكذا يعد محمد صلوات الله عليه وآله وسلام على المستوى الرمزي، الإنسان الكامل أو النموذج الإنساني الأمثل، وصورة التلقى الكامل لله، ومن هنا تأتي الأهمية التخييلية للاعتقاد في أمية محمد صلوات الله عليه وآله وسلام لأنها تبين افتتاحه الكامل على الكلمة الإلهية، وكذلك ينظر لمرحلة الإسراء على أنها المثال الكامل للفناء في الله الذي يتحدث عنه المتصوفون).

وتحتم أرمستروننج كتابها المذكور بقولها: (هذا وإن كان المسلمين اليوم بحاجة إلى فهم الموروثات، والمؤسسات الغربية بدقة أكثر، فإننا في الغرب بحاجة أن نخلص أنفسنا من بعض أحقادنا القديمة، ولعل شخص محمد عليه رحمة الله يكون مناسباً للبلدة، فقد كان رجلاً متذوق المشاعر، ذا شخصية قوية، وقد أتى بعض الأفعال التي نجد صعوبة في تقبليها؛ لأنه كان ذا عقريّة تستعصي على الإدراك، وقد أسس دينًا وموروثاً حضارياً لم يكن السيف دعامتها، كما تزعم الأسطورة الغربية، ودينًا اسمه الإسلام ذلك اللفظ ذو الدلالة على السلام والوفاق) وليس ذلك فحسب بل تقول في ختام رسالتها: (إن محمداً لم يمت، فهو يعيش في وجدان كل مسلم وفي أسلوب

تفكيره ومارسته الحياتية اليومية، أي أن شخص محمد بالنسبة للمسلمين هو الهوية: الماضي والحاضر والمستقبل، ثم تنتهي بقولها إن محمدًا أتى بالإسلام، والإسلام دين سلام ووفاق، وإنه لن يختفي أو يذوى، وإن بقاءه في عفوانه وقوته هو خير للبشرية، لأنه يدعو كما دعا محمد إلى إرساء قواعد الحب والعدل والسلام الإنساني).

وهكذا انتهت أرمسترونج في آخر كتابها إلى التأكيد – بعد الدراسة والمناقشة – أنه <sup>ليست</sup> – "يعد الإنسان الكامل" وبدورنا نقول إنه الأكمل والأعظم كما جاء في كتاب المائة الأوائل أو لهم محمد <sup>عليه وآله</sup> للعالم الأمريكي

مايكل هارت **Michael Hart**

وبخصوص المنهج المعتمد في كتابها تقول أرمسترونج: (أما المنهج الذي اتبعه فهو مختلف بعض الشيء، وكانت نقطة انطلاقي هي أنا نعرف عن محمد أكثر مما نعرف عن مؤسس أي دين من الأديان الأخرى، وأن دراسة حياته يمكن أن تهينا إدراكاً عميقاً ومهماً لطبيعة التجربة الدينية. فجميع الأديان تمثل حواراً بين حقيقة مطلقة تستعصي على التعبير، وبين الأحداث الدنيوية، وفترة نبوة محمد تتيح لنا أن نفحص هذا الحوار فحصاً أوثق مما يتيسر للباحثين في العادة... ولقد استندت كذلك إلى أحداث شتى في حياة النبي لإيضاح ما تؤكد عليه التقاليد الإسلامية تأكيداً شديداً، وجميع الأديان الكبرى تتناول عدداً كبيراً من الموضوعات نفسها ولكن كلا منها يتميز ب بصيرة نافذة خاصة به، وهكذا فسوف يكون علينا أن ننظر في الأسباب التي تدعو المسلمين إلى اعتبار السياسة واجباً دينياً).

والجدير بالذكر أن هذا الكتاب اكتسب أهمية من التوقيت الذي صدر فيه، فقد جاء في وقت يتعرض فيه الإسلام لأخطر الحروب الباردة، وهذا عبرت عنه أرمسترونج قائلة: (يبدو أن حرباً باردة ضد الإسلام توشك أن

تحل محل الحرب الباردة التي كانت ضد الاتحاد السوفيتي) على أن هذا الكتاب لا يقتصر على انصاف النبي محمد فقط وإنما يزداد منه المسلم معرفة بدينه و كان تأليفه ردًا على كتاب الكاتب البريطاني الهندي الأصل سليمان رشدي روایته آیات شیطانية الصادرة سنة ١٩٨٨م، التي تهجم فيها على الإسلام والكعبة المشرفة وأساء إلى نبينا محمد ﷺ مما دفع أرمسترونج إلى دراسة حياة النبي محمد ﷺ وأخرجت للعالم كافة كتابها المذكور ولاسيما أن أرمسترونج كانت تدرك جيدًا أن شخصية الرسول الكريم مثيرة للجدل في الغرب بل إنها الشخصية المحورية التي تشكل العامة آراءها عن الإسلام إذ تعتقد الكاتبة أن النبي محمد أسمهم في التجربة الروحية للإنسانية، وإنه من الإنصاف الإقرار بهذه الحقيقة، وهذا دعاها إلى تأليف كتابها المذكور، وتقر بأن الكراهية القديمة للإسلام تواصل ازدهارها على جانبي المحيط الأطلسي، ولم يعد يمنع الناس أي وازع عن مهاجمة ذلك الدين، حتى ولو كانوا لا يعرفون عنه إلا أقل القليل.

فالكتاب هو دراسة قامت بها أرمسترونج ونشرتها إيان موجة الكراهية والعداء لل المسلمين والإسلام التي انفجرت في الغرب بعد نشر سليمان رشدي للآيات الشيطانية وقد اتخذت من ردود فعل المسلمين الغاضبة ازاءه، ومن ترحيب الغرب المبالغ فيه بالكتاب الشيطاني وما صاحبه من موجة كراهية للإسلام والازدراء لمشاعر المسلمين منطلقاً لكتابها سيرة النبي محمد ﷺ، فهي ثبت فيه بالأدلة القاطعة والبراهين الواضحة أن أسباب الحقد والكراهية والعنف الذي تشهده الساحة الدولية يرجع إلى السيطرة الغربية على الشعوب والأفراد، وأن تلك الأحقاد تعود أساساً إلى المفاهيم الخاطئة التي تروجها العناصر المغرضة التي تستهدف توسيع الفرقه واحداث القطيعة بين الإسلام والغرب. وأكيدت المؤلفة في كتابها هذا أن الإسلام هو دين السلم والتسامح،

وتُنفي عن الرسول ﷺ الاتهامات التي وجهها إليه بعض المتعصبين العنصريين في الغرب الأوّري أمثال الكاتب سلمان رشدي والمستشرق البريطاني الأصل الأمريكي الجنسية برنارد لويس وعالم السياسة الأمريكي مارتن كرامر Martin Kramer وغيرهم، وتبرز عبقرية النبي محمد ﷺ وترى أنه رجل تربى يتيمًا وعاش كسائر البشر إنساناً بسيطاً متواضعاً آمن برسالته وأخلص لها واتبع طريق الحق، ثم غادر الحياة الدنيا في هدوء بعد أن حقق انجازاً بشرياً غير مسبوق... ولم يمُت في ساحة القتال أو في مقعد الملك وأبهة الأباطرة، وبقي بعد وفاته يعيش في الوجود الإنساني لما جاء به من تعاليم سامية أرسّت قواعد السلام والوفاق والعدل الإنساني وحققت الخير للبشرية جمّاء.

والمحدي بالذكر أن الكتاب موجه بالأساس إلى القارئ الغربي وليس إلى القارئ العربي المسلم، وتأتي أهميته من أن مؤلفته تقدم رؤيتها في كتابها هذا وتبهّن على أن الكاتب لكي يقنع فعليه أولاً أن يقنع وهو لن يقنع إلا إذا اتّه فرصة الرؤية الموضوعية، وهذه الرؤية الموضوعية لن تأتي إلا إذا خلص الإنسان نفسه من رواسب التنشئة وعوائق اللاوعي الفردي والجماعي وليس ذلك فحسب بل يهدف بخطاب عقلاني إلى معرفة الحقيقة، وينزع عنها أساطير ومفاهيم مغلوطة وانحيازات أدت إلى اتخاذ مواقف إزاء الآخر وهم المسلمون والإسلام وأغلب هذه المفاهيم موروثة عن القرون الوسطى.

فالكتاب إذن موجه في بالدرجة الأولى للقارئ الغربي الحديث، مسيحيي الحضارة والديانة عقلاني التوجه، تبين فيه المؤلفة أن عداوة الغربيين للإسلام والنبي محمد ﷺ ونعتهم بالعنف والهمجية والتخلف ينافق ادعاء الغرب من عقلانية وتسامح فكري وعقدي مرجعه أسباب هذه العداوة إلى الجهل والتخلف وأساطير التي أصبحت لها مصداقية لدىهم، على

أنها لا تقدم معلومات جديدة عن حياة الرسول ﷺ واعتمدت في معلوماتها على كتب السير والترجم التي دونت في القرون الأولى.

وهذا الكتاب كان تجلية علمية لعوامل كراهية أبناء جلدتها - لأنه لم يحدث قبل ظهور الاتحاد السوفيتي في القرن الماضي - أن واجه الغرب تحدياً متواصلاً يوازي التحدي الذي واجهه الإسلام والمسلمون، على أن الغربيين لم ينسوا أصلاً أنه عندما نشأت الدولة الإسلامية قبل خمسة عشر قرناً كانت أوروبا ما تزال متلفة حينذاك، وعندما امتدت الفتوحات الإسلامية بسرعة إلى معظم مناطق العالم النصراني في المشرق والمغرب، وأعقبها في العصر الوسيط الفشل الذريع والصفعة المؤلمة للمشروع الفرنجي لبلاد المسلمين في القرنين السادس والسابع الهجريين / الثاني عشر والثالث عشر الميلاديين لتحل مفاجأة أخرى بعدها وهي دخول الإسلام إلى قلبها من بوابة أخرى على يد العثمانيين.

ولهذه الأسباب ترى أرمسترونج أنه يتذرع على الغربيين بسبب مرارة الخوف والهزيمة النكراء الالتزام بالعقلانية أو الموضوعية ازاء العقيدة الإسلامية، ولذلك وضعوا للإسلام صورة مشوهة عكست دوافع قلقهم وحقدهم الدفين وزادت المشكلة تعقيداً في العصر الحديث، إذا بدأ المسلمون للمرة الأولى في تارixinهم بإضمار كراهية قوية للغرب الأوروبي كنتيجة منطقية لسلوك الأوروبيين والأمريكيين في العالم الإسلامي في حقب الاحتلال المخزية.

وتواصل المؤلفة حديثها في تمييزها الحصيف بين الإسلام ومارسات بعض المتسبين إليه، مما جعل الناس في أمريكا والغرب الأوروبي يكرهون الإسلام نفسه دون أن يدركون أن النصوص والتشريعات مهمة في القرآن تخالف ذلك ولكن أجهزة الإعلام والصحافة لا تتوفر للأسف بالمعلومات الصحيحة. ويلاحظ أن روح الإنصاف التي تحلى بقوة في كتابات المؤلفة

أرمسترونج هي السبب وراء دعوة أبناء جلدتها عدة مرات إلى الاطلاع على الإسلام في مصادره الأصلية بعيداً عن الأحكام الجاهزة، ومحاورة المسلمين بعقلانية واحترام.

والكتاب منصف انصافاً كبيراً، فهو يتعامل مع النص القرآني في سياقه، وسياق الأعراف البدوية وقتها، وتحديداً العسكري، غير أنه يتعامل مع النبي ﷺ على أنه شخص بدوي ذو ذكاء خارق ونية طيبة لتغيير أحوال العرب لا رسول يوحى الله له، فأحياناً تصف نوبات الوحي بأنه صمت عميق لبحث مسألة ما، لكنها تقف عاجزة ولا تجد تبريراً البعض الأحداث مثل صلح الحديبية الذي كان وحيًا من أوله لآخره، فهي تصفه بالغامرة السياسية مرة، وبالمخاطر شوّفًا لمكة والكعبة مرة أخرى.

ومهما يكن من أمر فالكتاب كان محاولة جادة لإنصاف الإسلام وحضارته وبيان حقيقته للأوربيين الذين تعرضوا باستمرار لحملات فكرية دعائية هدفها تشويه الإسلام في أذهانهم على أن كتابها لهذا امتاز بأسلوبه السلس البسيط والتناول الموضوعي الموثق بالمصادر فكان بذلك أفضل كتاب أجنبي صدر عن رسول الإسلام محمد ﷺ حتى الوقت الحاضر وليس ذلك فحسب بل عُدّ أفضل ما كتب في سيرة النبي محمد سواء أكان من المسلمين أو من غيرهم، المسلمين يصوروه على أنه الرجل الكامل، وغير المسلمين يبدون كأنهم في حالة حرب مع هؤلاء الذين يدافعون عنه، أما أرمسترونج فهي "تكتب عنه باحترام دون هجوم أو تقديس" ويعده كتابها سيرة النبي محمد ﷺ أول كتبها دفاعاً عن نبينا الكريم.

٢- أما كتابها الآخر والأهم (محمد نبي لزماننا) المطبوع في نيويورك سنة ٢٠٠٦م ويعده كتابها الثاني عن أشرف انسان وأفضل رسول، سيد البشر محمد ﷺ، وضم هذا السفر خمسة فصول، الأولى: عن مكة المكرمة، والثانية: عن عصر الجahليّة،

والثالث: عن الهجرة النبوية الشريفة، والرابع: حول الجهاد في الإسلام، والخامس: عن السلام في الإسلام وقد ترجمته فاتن الزلباي إلى العربية بعنوان محمد صلوات الله عليه وآله وسلامه نبى لزماننا سنة ٢٠٠٨م وقد قدمت فيه المؤلفة أرمسترونج عرضاً يتميز بغزاره المعلومات ولكن دون اسراف في التفاصيل.

3- وتوضح أرمسترونج أن هذا الكتاب جاء بعد مضي خمس عشرة سنة على صدور كتابها الأول سيرة النبي، وأن مؤلفها الثاني الجديد هذا مختلف كلياً عنه، وأن كتابها الأول لم يعد يفي بالغرض ومتطلبات المرحلة بعد هجمات 11 أيلول، إذ اقتضت الحاجة في نظرها إلى التركيز على مجالات أخرى من حياة محمد عليهما السلام لأن هذه الأحداث زادت من العداء للإسلام ونبيه، على أن هذا الكتاب لم يكتب مثله في عصر، ونجح في احداث صدى كبير في أوساط المثقفين في الغرب الأوروبي عاملاً لتكامل الرؤية حول مكانة هذه الباحثة وعملها، ونجح في توضيح بعض الجوانب من عظمة النبي محمد عليهما السلام الإنسانية لمن يحاولون تجربته من انسانيته مؤكدة مرة أخرى للعمي الصم في الشرق والغرب أن محمد عليهما السلام شخصية مجاوزة للزمان على الرغم من أن نهجها في كتابها الأول محمد: سيرة النبي جاء على العكس من كتابها الثاني محمد:نبي لزماننا محبطاً في أسلوب عرضه، فقد حاولت أرمسترونج في كتابها الأول أن تظهر في موقف المدافع عنه عليهما السلام ضد هجمات بعض الكتاب الغربيين الشرسة، ولكن جاء هذا الكتاب الثاني يحمل نبرة حادة بل هجومية أحياناً في بعض صفحاته وفصوله وهو ما يخالف نهجها في الكتاب الأول بشكل واضح حسب رأي إحدى الباحثات.

والجدير بالذكر أن صدوره كان عقب عاصفة الرسوم الهوجاء المسيئة للرسول الكريم في الصحف الدنماركية والفرنسية وتجديده ببابا الفاتيكان بندكت السادس عشر الإساءة إلى الرسول واجتياح ثورة الغضب العالم

الإسلامي مرة أخرى بسبب هذه الاعمال المتكررة ضد خير البرية عليه السلام، وفي خضم تلك العواصف الهوجاء وهذه الأجواء المظلمة ينبثق شعاع مضيء من قلب هذه الغوغاء مصحوباً بصوت الحق يدوي في أرجاء المكان ويضرب في أعماق الزمان: ارفعوا أيديكم وكفوا ألسنتكم عن محمد، فتحن بحاجه إليه، وكان هذا الشعاع هو ظهور كتاب محمد نبي لزماننا بقلم المؤلفة أرمسترونج الذي كان صوت الحق الذي علم بواطن السيرة النبوية وسبر أغوارها.

وتعترف أرمسترونج بجرأة وحياديه فنقول: (لدينا في الثقافة الغربية تاريخ طويل من الرعب من الإسلام (إسلاموفوبيا) يرجع لأيام الصليبيين، فقد صمم رهبان مسيحيون من أوروبا في القرن الثاني عشر، على أن الإسلام دين عنف انتشر بالسيف، وأن محمدًا عليه السلام كان دجالاً فرض دينه على العالم الرافض بقوة السلاح، وكانوا يسمونه فاسقاً ومنحرفاً جنسياً، أصبحت هذه القصة المشوهة عن حياة النبي عليه السلام واحدة من الصور النمطية المقبولة في الغرب، وكان من الصعب على الغربيين رؤية محمد عليه السلام في موضوعية، ومنذ تدمير مبنى التجارة العالمي في ١١ أيلول سنة ٢٠٠١، استمر أعضاء من اليمين المسيحي في الولايات المتحدة وبعض قطاعات وسائل الإعلام الغربية في هذا العداء التقليدي، مدعين أن محمدًا عليه السلام مدمن حرب بطريقة لا يمكن شفاؤها).

وتقول فيه: (إن في شخصية محمد عليه السلام النموذجية دروساً مهمة ليس لل المسلمين فقط ولكن أيضاً للغربيين، حيث حياته كلها جهاد، وهذه الكلمة لا تعني الحرب المقدسة، لكنها تعني كفاحاً كدح محمد عليه السلام بكل معنى الكلمة ليجلب السلام على العرب الذين مزقتهم الحروب، ونحن نحتاج لمن هم مستعدون لعمل ذلك اليوم، كانت حياته حملة لا تكل ضد

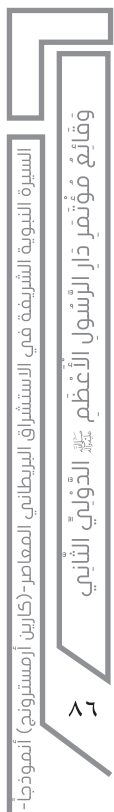
الطبع والظلم والتكبر، لقد أدرك أن العرب في مفترق طرق، وأن طريقة التفكير السابقة لم تعد تتفق، لذلك بذل نفسه في جهاد مبتكر لينشئ جيلاً جديداً تماماً، لقد دخلنا تقوياً تاريخياً في ١١ سبتمبر، ولا بد أن نكافح بمستوى ماثل لتطوير وجهة نظر مختلفة) وتسربل حديثها قائلة: (يكتفي هذا الرجل - وتقصد النبي محمد صلوات الله عليه وسلم أنه استطاع توحيد قبائل متناثرة غارقة في الثأر والتناحر وعادات وأد البنات ليجعل منهم قوة صنعت أكبر امبراطورية في العالم، ونشرت ديننا لم يرتد الناس عنه بعد خروج العرب من بلادهم) كذلك تقول: (لا يمكننا أن نتحمل اطلاق العنان لهذا النوع من التعصب الأعمى، لأننا بذلك نقدم هدية للمتعصبين الذين يستخدمون هذه الأفوايل لإثبات أن الغرب في حرب صليبية ضد العالم الإسلامي، لم يكن محمد قط رجل عنف، لا بد أن نقترب من حياته بطريقة متوازنة حتى نستطيع تقدير إنجازاته المعتبرة، إن تكريس هذا الإجحاف غير الدقيق يدمر التسامح والتحرر والعاطفة التي يفترض أنها تشخيص الحضارة الغربية).

وتأتي أهمية هذا الكتاب وقيمة العلمية من أنه نشر في وقت مهم  
واحوج ما يكون له المسلمون حينذاك وأنه ترك صدى ايجابياً واسعاً  
بين مثقفي الغرب عامة، ونجح في توضيح جوانب كثيرة من عظمة  
نبينا محمد ﷺ الإنسانية لمن يحاولون أن يحدروه من إنسانيته فضلاً عن أنه  
كتاب خاطب النزاع المركزي في عصرنا مباشرة، إذ يرى بعض المفكرين  
المسلمين أنَّ الجهاد ضد كفار مكة كان أهمَّ أعمال سيدنا محمد وينسى  
ملاحظة أنه شجب الحرب في النهاية وتبني السياسة السلمية كما نظر  
النقد الغربيون إلى نبي الإسلام على أنه رجل حرب وأخفقوا في رؤية أنه  
عارض التكبر والغرور الجاهلي، وهذا لا يثير عداون عصره فقط بل كثير  
من الأدلة أكَّدت أنَّ بعض الزعماء الغربيين والمسلمين اليوم متشاربون،

أما أرمسترونج فخرجت عن طريقتهم التقليدية بتوافر من منظور عادل في حياة نبينا محمد بإسناد سيرته على ما فعله ضد الجاهلية ووضحت أنه يرفض كل الميزات الجاهلية وهكذا تمكن أرمسترونج عبر فضول الكتاب من تقديم رؤيتها تجاه محمد خاتم الأنبياء والمرسلين ومدى حاجة البشرية لرسالته الإلهية وتعاليمه الإنسانية من أجل إنقاذ العالم من مهالك الحروب التي أحرقت الملايين وأوشكت أن تهلك الآخرين فكان كتابها محمد نبي لزماننا هو الثاني الذي أصدرته بعد كتابها الأول سيرة النبي محمد صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ دفاعاً عن نبينا الكريم.

لذلك لاقى هذا الكتاب نقداً من كبار المؤرخين والكتاب الأوروبيين أمثال المستشرق برنارد لويس الذي قال مندهشاً: (ال نقطت هذا الكتاب بالرغم من أنني ملحد ظللت بدون تعاطف، ما سبق أن كان عندي أي تعاطف لأي دين بالرغم من أنني احترم حقوق الآخرين في اعتقاداتهم، فقد كنت أبحث عن المعلومات لأنني قلق من انتشار دعاية الحقد ضد المسلمين في أجهزة الإعلام، وإذا أخبروني بأنني يجب أن أكره شيئاً فأنا أريد أن أعرف لماذا؟ كتاب غني بالمعلومات المفيدة ومقدمته متعاطفة تجاه النبي محمد صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وعن طريق سياق الكتاب أيضاً، نلاحظ أن كارين أرمسترونج مؤرخة دينية، تكتب سيرة هنا سيرة النبي محمد صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الثاني مرة في هذا الوقت بنية واضحة لمقاتلة إرهاب الإسلام المنتشر في الغرب).

ويواصل لويس تعليقه على كتاب أرمسترونج ويرى أنها تتبع ارتفاع الإسلام في بلاد العرب في القرن السابع الميلادي، وتنظر سريعاً في ارتفاع التوحيد في المدن الصاعدة حديثاً ولاسيما في مكة وظهور الإسلام من تلك البقعة، كما أن معجزات النبي محمد صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، كان لها الفضل مع القرآن الكريم في توحيد العرب، وتصف أرمسترونج الصراع لمدة عقد بين مكة



المكرمة والمدينة المنورة، بأنه كان كفاحاً اقتصادياً وسياسياً، أخذ الشكل الديني والنصر النهائي لسلمي المدينة المنورة، ثم تعارض أرمسترونج برد محتمل ومحظى ما يذكره العلمانيون من السمات الدينية التاريخية، ويقررون أنه من أن الحروب والتغيير بالسيف أمور ضرورية لانتشار الدين، لكنها تؤكد أنها ليست أجزاء ضرورية في انتشار الإسلام وتتصف آراءهم بأنها وصمة وادعاء نابع من الخوف والخذل.

كما علق المؤرخ الأمريكي ستيفن دو بيكمام قائلاً: (كتاب كارين أرمسترونج يعطينا مقدمة مختصرة لحياة محمد عليه السلام وفي النهاية تعرض حفظها: "إذا كنا نريد أن نتفادى كارثة مدمرة بين العالم الإسلامي والمسيحي، فإنه يجب أن نتعلم ليس مجرد أن نتحمل ولكن أن يقدر كل من الآخر" شكرًا للكارين أرمسترونج على ملخص نظرة صافية من الفكر وحضرته في حياة محمد عليه السلام، وأصول الإسلام.

وترى الباحثة الأمريكية سيسيليا كورديرو وإنجيلز Cecilia Cordeiro Engels أن الكتاب المذكور خاطب النزاع المركزي في عصرنا مباشرة، إذ يرى بعض المفكرين المسلمين أن الجهاد ضد كفار مكة أهم أعمال محمد عليه السلام وينسى ملاحظة مهمة أنه شجب الحرب في النهاية وتبني السياسة السلمية، وهي تقصد العفو النبوى: اذهبوا فأنتم الطلقاء، كما أنها تعتقد أن القادة الغربيين الذين يرون أن النبي محمد عليه السلام رجل حرب ويخفقون في رؤية أنه عارض التكبر والغرور الجاهلي وهذا لا يشير عدوان عصره فقط، بل كثير من الأدلة تؤكد أن بعض الزعماء الغربيين وال المسلمين اليوم متشاربون وتسربت إنجلز حديثها عن كتاب أرمسترونج مشيرة إلى أنها تكشف عن نبي إنساني جدًا، فهو رجل كافح بإيمانه وثقافته ضد أعدائه وتوازن بين التعليمات "السهلة" للإسلام (التحمل، الكرم، الخ...) و"التعليمات

الصعبة" (الجهاد) لأن أكثر العقول المسيحية تفضل التفادي، وتنهي كارين الكتاب – والكلام لأنغيلز – ببعض النصائح الجيدة "إذا كنا نريد أن نتفادي الكارثة بين العالم الإسلامي والغرب، فيجب أن نتعلم أنه ليس المطلوب مجرد التحمل، بل كذلك تقدير كل منا للأخر.

أما المؤرخ اليهودي إفرايم كارش فسجل انتقاده لكتاب أرمسترونج واتهماها بالتحريف بسبب موضوعيتها في معالجة قضيةبني قريظة التي لم تعجبه فاستشاط غضباً عليها لخشيتها الشديدة من رد الفعل الإيجابي للكتاب لدى المسيحيين في الغرب الأوروبي وعلى الرغم من هذه الانتقادات الحادة التي وجهت لأرمسترونج إلا أن الكتاب يعد من الكتب الغربية المهمة في العصر الحديث التي استطاعت فيه المؤلفة من تقديم نبي الإسلام محمد ﷺ إلى الغرب الأوروبي بأسلوب موضوعي شيق مكنته من فهم الرسالة النبوية الشريفة فضلاً عن تأثيره فيهم وامكانية ان يتعلموا ويفيدوا من النبي كونه كان ولا زال مثالاً حياً تتحذى به الإنسانية جماء.

#### رابعاً : أهم مصادرها

لم ترجع أرمسترونج إلى أي مصدر عربي في كتاباتها عن السيرة النبوية، على الرغم من أنها قد أشارت إلى بعض المصادر المترجمة التي اعتمدت بها وأهمها: السيرة النبوية لابن اسحاق وتاريخ الرسل والملوك للطبراني والاتقان في علوم القرآن للسيوطى (ت: ٩١١ هـ / ١٥٠٥ م)، واعتمدت على ترجمة محمد أسد لكتاب معاني القرآن الكريم وذلك لنقل معاني بعض الآيات وإن كانت قليلة، كذلك رجعت إلى السيرة النبوية التي كتبها البريطاني مارتن لينجز الذي اعتنق الإسلام وتسمى بعد ذلك بأبي بكر سراج الدين (١٩٠٩-٢٠٠٥ م) الذي يعد أفضل من كتب في السيرة النبوية الشريفة باللغة الانكليزية ويلاحظ أنها لم ترجع إلى كتب التفاسير المترجمة

مثل تفاسير الطبرى والقرطبي (ت: ٦٧١هـ) وابن كثير (ت: ٧٧٤هـ). وما يتعلق بالمراجع الإسلامية اعتمدت أرمسترونج في مؤلفاتها على العديد من الكتب المنشورة باللغة الانكليزية عن الإسلام بضمنها كتابات المستشرقين لعل أهمها مؤلفات المستشرق البريطاني مونتجومري واتMontgomery Watt (١٩٠٩-٢٠٠٦) في مجال السيرة النبوية تحديداً، ولهذا الصدد تقول: (من الغريب أن لا يجد القارئ العادى في متناول يده إلا عدداً محدوداً من الكتب التي تروي السيرة النبوية، وأنا أقر بدينى الكبير إلى المجلدين اللذين كتبهما و. مونتجومري وات، وهما "محمد في مكة و"محمد في المدينة"، ولكنهما موجهان إلى الباحث في الإسلاميات بمعنى أنها لا يخاطبان القارئ العام، وكل منها يفترض وجود معرفة أساسية بحياة محمد، وهي التي لا يحيط بها الجميع) واعتمدت على المستشرق الهولندي أرنند جان فنسنck Arent Jan Wensinck (١٨٨٢-١٩٣٩م) على الرغم من أنها لم تشر إليها إلا في مواضع قليلة.

واعتمدت أرمسترونج ولاسيما في كتابها الثاني في السيرة النبوية -

محمدنبي لزماننا - على مؤلفات عالم اللغة الياباني توشيهيكيو إيزوتسو Toshinhiko Izutsu (١٩١٤-١٩٩٣م) وذلك في تحليله لبعض مفردات القرآن الكريم، وإن كانت قد وظفتها بصورة تبعد تماماً عن مقصدده فضلاً عن رجوعها إلى كتاب حديث للباحث البريطاني ميشيل سيلز Michael Seals (١٩٧٠-؟) المتخصص في الدراسات الإسلامية والقرآنية، إذ يقدم سيلز في كتابه هذا إلى جانب ترجمته لسور الوحي الأولى تحليلًا صوتيًا لهذه سور مستندًا إلى علم الأصوات الحديث.

## خامسًا : آراء العلماء والنقاد فيها

تعد أرمسترونج من أبرز مؤرخي الأديان في عالمنا المعاصر، إذ لقيت مؤلفاتها المتعددة حفاوة كبيرة في الولايات المتحدة الأمريكية، وقد لفتت الأنظار إليها في البداية كتابها *تاريخ الألوهية* **A History of God** لأنه يعد تاريخًا لمعتقدات عديدة ومتباينة في تاريخ البشرية عرضتها في سياق واحد ومتصل، فهي تذكر في كتابها هذا كيف تحول اليهود من الوثنية إلى التوحيد حسب رأيها كما تدعى أن المسيحية والإسلام نبعتا من اليهودية وهو الادعاء الذي فندته الباحثة عويس في دراستها.

وقد وصفت أرمسترونج أيضًا بأنها من أكثر الكتاب إثارة للجدل، ومن أكثر المفكرين ابداعًا في مجال الدين في الوقت الحاضر وعدتها مؤسسة تيد التي منحتها جائزة عن مشروعها وثيقة التراحم سنة ٢٠٠٨م، من أكثر المفكرين إبداعًا فيما يتعلق بدور الأديان في العصر الحديث، وتعد مرجعًا أساسياً في الأديان المقارنة.

وهي تمتلك عادة لغزارة مصادرها وتوثيقها مؤلفاتها في أغلب الأحيان بقائمة مصادر إضافية ضخمة لاطلاع القارئ على مزيد من المعلومات حول موضوع الكتاب غير أن هذا لا ينطبق على كل ما تطرحه من آراء وإنما ينطبق غالباً على ما يتعلق باليهودية والمسيحية، وهي تميل في كثير من الأحيان إلى إطلاق الأحكام أو الإعمام دون ذكرها مصادر للتوضيقات في حديثها عن الإسلام، وتغفل عادة ذكر المصدر التاريخي أو الفلسفية كقولها قال المؤرخون وقال الفلسفون أو قال الصوفيون... إلخ، وأحياناً تذكر المصدر التاريخي لكنها تختار منه ما يوافق رؤيتها وتهمل الروايات الأخرى مثلما فعلت مع بعض روايات الطبراني وتفسيره المعروف بـ(جامع البيان عن تأويل القرآن)، وأنها لم تذكر مرجعاً واحداً في تقديمها للفلسفة

الإسلامية فضلاً عن أنها انتقدت لاعتمادها على المصادر المترجمة دون الإشارة إلى المصادر العربية في كتابها محمد: سيرة النبي فضلاً عن أنها انتقدت لتركيزها الشديد على المجالات السياسية والاجتماعية في حياة النبي على حساب مناقشة رسالته الدينية لكونها رسالته الأصلية والتي منها ظهرت الفضائل السياسية والاجتماعية ويرى بعض النقاد وعلماء مقارنة الأديان في الغرب الأوروبي أن أرمسترونج أصبحت من أهم مؤرخي الأديان والباحثين في القضايا الروحية في العالم، ورأوا أنها جاءت بقراءة جديدة للتاريخ الأديان وعدوا نظريتها للتقريب بين الأديان الثلاثة وعرض مواطن الاختلاف والاتفاق رؤية جديدة غير مسبوقة من كاتبة غير مسلمة، وأنها تحاول عن طريق هذه القراءة تأييد نظريتها عن التوحيد المطلق، ولكن دون التقيد بكتاب سماوي محدد في حين وصفها هاربر كولينز أحد ناشري مؤلفاتها بأنها تعد من الرواد في تاريخ الأديان والحضارات.

سادساً: الجوائز التقديرية التي حصلت عليها

وتقديرًا لتبوعها وجهودها البحثية وغزاره انتاجها العلمي المتميز حصلت المستشارة أرمسترونج على كثير من الجوائز التقديرية، ولكونها تتمتع بشعبية كبيرة عند مسلمي الولايات المتحدة الأمريكية نالت جائزة الجمعية الإسلامية للشؤون العامة في كاليفورنيا Muslim Public Affairs Council سنة ١٩٩٩م، وذلك لعملها على خلق روح التفاهم بين أصحاب العتقدات المختلفة، كذلك كرمت بجائزة الانصاف الإعلامي من مجلس العلاقات العامة للمسلمين في السنة نفسها، وكرمتها مركز نيويورك المفتوح The Open Center Award بجائزة في سنة ٢٠٠٤م لفهمها العميق للآديان وللتقاليد الدينية وعلاقتها بالقدس، وكانت أرمسترونج قد تقدمت بمشروع وثيقة التراحم Charter for Compassion - إلى مؤسسة

تيد العالمية وفاز مشروعها بجائزة المؤتمر السنوي سنة ٢٠٠٨ .  
وحصلت أرمسترونج على جائزة "حرية العبادة" من معهد روزفلت  
Roosevelt Institute في نيويورك في حزيران سنة ٢٠٠٨م، وكان المعهد قد  
صرح حينذاك بأنها صارت صوتاً مهماً يطالب بهم متبادل في أوقات كثيرة  
فيها المهرج والمجاهدة والعنف بين المجموعات الدينية وأشاد المعهد بأن  
تركيزها الشخصي المثالي نحو السلام يمكن أن يوجد في الفهم الديني وتعد  
هذه الجائزة واحدة من أربع ميداليات تقدم كل سنة للرجال والنساء الذين  
أظهروا إنجازاتهم الالتزام بالحربيات الأربع Four Freedoms Award التي  
أعلنها الرئيس تيودور روزفلت (١٩٣٣-١٩٤٥م) في سنة ١٩٤١م، لكونها  
أساسية للديمقراطية : حرية التعبير والعبادة والتحرر من العوز والخوف،  
ونالت جائزة الدكتور ليوبولد لوکاس من جامعة توبنجن سنة ٢٠٠٩م .  
كذلك حازت جائزة كومون غراوند للرحمة والتعاطف سنة ٢٠٠٩م،  
ونالت جائزة أميرة أستورياس في العلوم الاجتماعية سنة ٢٠١٧م، تقديرًا  
للتتحقققات التي أجرتها في دراسة الأديان العالمية وتهتم حالياً بالمشترك بين  
الأديان السماوية، وما زالت على قيد الحياة وتبلغ من العمر ٧٦ عاماً، وحالياً  
هي عضو في الجمعية البريطانية الملكية للأدب (وعضو الحلقة الدراسية عن  
يسوع وعلى الرغم من أنها لم تدخل الإسلام إلا أنها كرست جل عمرها  
لقول كلمة الحق وإنصاف الإسلام ورسوله وأهله أكان بتأليف الكتب  
ونشرها أم بـالقاء المحاضرات أم بكتابة المقالات الصحفية ولذلك وصفت  
صحيفة واشنطن بوست الأمريكية أرمسترونج بأنها: (مؤرخ ديني بارز  
وغزير، وأنها الأكثر وضوحاً) .

وختاماً يمكن القول إن هذه الدراسة المستفيضة أفرزت عدة نتائج هي:

أولاً: أن المستشرقة كارين أرمسترونج بدأت حياتها راهبة كاثوليكية في أحد الأديرة الدينية في بريطانيا لكنها اخرجت من عالم الرهبنة بعد تجربة مريرة دامت سبع سنوات الى فضاء الأديان السماوية والانفتاح على الآخر ورغبة في فهم المختلف الشرقي عن الغرب الأوروبي والبحث عن المشتركات بين الأديان السماوية الثلاث (اليهودية والمسيحية والإسلام)، وعند التعاطف هو جوهر كل ديانات العالم الرئيسة والالتزام بالترابط في العلاقات الإنسانية واحترام جوهر الدين واحلال السلام والتعايش السلمي بين الشعوب والابتعاد عن العنف والخروب .

ثانياً: تنظر أرمسترونج الى الرسول ﷺ نظرة اعجاب وانبهار بشخصيته وأنه مصلح اجتماعي عاليٍ تمكن من صنع السلام وجمع الفرقاء العرب والعمجم في سلة واحدة عقب العداوات التي سادت البشرية جماء، ومن هنا رأت أن القرن الحالي يشهد قلائل واضطرابات أحوج ما يكون الى محمد ﷺ ليحقق للبشرية سكينتها وائلافها.

ثالثاً: ترى أرمسترونج أن الاتجاه العدائي ضد الإسلام والنبي محمد عليهما السلام في الغرب هو جزء من منظومة القيم الغربية التي ظهرت ملامحها مع عصر النهضة والحروب الصليبية التي كانت أول رد فعل جماعي اشتركت فيه أوروبا ضد المسلمين، وكراهية الأوروبيون للإسلام مثلاً يكره الناس في العالم الثالث أمريكا الآن.

رابعاً: إن الاهتمام العالمي المتزايد في النقاش حول تأثير الإسلام ااتاح الفرصة لأرمستروننج لأن تبلغ الشهرة وتكون متتحدثة ذات شعبية كبيرة

لأنها عملت على تكوين وجهة نظر معتدلة إلى حد كبير تجاه الإسلام من قبل جمهور كبير في الغرب الأوروبي والولايات المتحدة الأمريكية، لكن هذا الاتجاه المعتدل لم يرض اليهود فشنوا حرباً اعلامية ضدها واتهموها بتحريف الحقيقة بسبب موقفها الم موضوعي ورؤيتها النطقيّة السديدة لأحداث السيرة النبوية الشريفة.

خامساً: دعت أرمسترونج الغرب الأوروبي لأن يؤدي أثراً محورياً في مسيرة التقارب مع العالم الإسلامي، فيحذف من مناهجه كل ما يسيء للإسلام ونبيه الكريم، وقالت إن القيم الإسلامية الحقيقة هي السلام والمصالحة والعفو، وكلمة الجهاد لا يقصد بها الحرب المقدسة كما يعتقد بعض الغرب الأوروبي وإنما تعني الكفاح والجهد، وهو قيمة روحية علياً للمسلمين لا ترتبط بالعنف، والإسلام ليس دين سيف كما ترسخ في أذهان الغربيين.

سادساً: أن مؤلفاتها عن السيرة النبوية كان لها صدى كبير بين قراء الصاد لأنهم وجدوا في كلماتها صوتاً جديداً مختلفاً عن ذاك الذي تعودواه من الغرب الأوروبي، ولذلك تُعد أرمسترونج من أشهر الكتاب الغربيين الذين دافعوا عن الإسلام والصادقين في تحليل فكرهم النير وسعت عبر مسيرتها العلمية الطويلة إلى إبراز الدين الإسلامي وتأثيره في العالم الحديث.

## هوامش البحث :

- ١- لم نشر في المراجع التي اعتمدها البحث على أية معلومات تتعلق بالمدة المبكرة لحياة كارين أرمسترونج وطفولتها قبل بلوغها سن الثامنة عشرة من عمرها حتى أن أرمسترونج نفسها لم تصرح بها في جميع مؤلفاتها التي راجعناها .
- ٢- وهي حلقة دراسية مؤلفة من ٢٠٠ شخص تقريباً تضم باحثين بألقاب أكاديمية عالية في اختصاصات الأديان أو القرىبة منها، و تعدد هذه المجموعة من أنشطت المجموعات في النقد الكتائبي الأوروبي. ينظر: الشامي، "كتاب من مكتبتي" .

Karen Armstrong, *The Spiral Staircase: My Climb out of Darkness* (New York:2004),p.6 .

٤- وينظر أيضًا: مادة "كارين أرمسترونج"، ضمن موسوعة الاستغراب الصادرة عن مركز الفكر الغربي WESTT منشورة في الرابط الالكتروني [www.cwestt.org](http://www.cwestt.org)؛ وفاء الحكيري، "كارن آرمسترونغ الراهبة التي تبحرت في تاريخ الأديان وأنصفت الإسلام"، مقال منشور في الشبكة الدولية للانترنت في الرابط الالكتروني: [www.meemmagazine.net](http://www.meemmagazine.net) Karen Armstrong " in [www.wikipedia.org](http://www.wikipedia.org) ؟

“org

٥- عويس، منهج التطور العقدي، ص ٢٣؛ وينظر: الروابط الالكترونية :  
<http://www.guardian.com> - <http://www.islafortoday.com> - <http://www.washingtonpost.com> - <http://ar.wikipedia.org>

٦- عويس، منهج التطور العقدي، ص ٢٤-٢٣؛ وينظر: الرابط الالكتروني :  
<http://www.washingtonpost.com> - <http://ar.wikipedia.org>

٧- عويس، منهج التطور العقدي، ص ٢٣؛ وينظر: الرابط الالكتروني :  
<http://www.washingtonpost.com> - <http://ar.wikipedia.org>

٨- الحكيري، "كارن آرمسترونغ الراهبة".  
<http://ar.wikipedia.org>

٩- الحكيري، "كارن آرمسترونغ الراهبة".  
<http://ar.wikipedia.org>

١٠- ألفريد لورد تينسون: أبرز الشعراء الانكليز في القرن التاسع عشر، كانت ولادته في ٦ أغسطس ١٨٠٩ م، ويعد من أفضل الشعراء المشهورين والمحبوبين خلال العصر الفيكتوري، وأظهر موهبة مبكرة للكتابة وهو في سن الثانية عشرة من عمره، وكتب قصيدة ملحمية بعنوان (سيدة شالوت) مكونة من ستة الآلف بيت شعر في سنة ١٨٣٢ م، ثم درس في كلية الثالثو٧ المقدس بجامعة كامبريدج وتخرج منها . وبعدها عين شاعرًا للبلاط سنة ١٨٥٠ م، كان أستاذًا للشعر الغنائي كما عد الشاعر الذي مثل عصره، وأشهر قصائده هي: الذكرى، عواليس، وهجوم اللواء الخفيف، فضلاً عن ديوانه الشعري (الأميرة)، توفي سنة ١٨٩٢ م . وللمزيد ينظر: الرابط الالكتروني :  
<http://ar.wikipedia.org>

Armstrong, The Spiral Staircase, p.7. - 11

١٢ - وينظر أيضًا : مادة "كارين أرمسترونغ" ، ضمن موسوعة الاستغراب ؛ الحكيري ، "كارن أرمسترونغ الراهبة" .

١٣ - ينظر : " كارين أرمسترونغ " مقال منشور في الموقع الالكتروني : [Deraya University](http://www.Deraya.University) .

١٤ - عبد الرحمن أبو المجد ، "كارن أرمسترونغ : هل هي أقرب إلى الاعتدال؟" بحث منشور في الشبكة الدولية للأنترنت في الرابط الالكتروني : [www.kutubpdfbook.com](http://www.kutubpdfbook.com) .

١٥ - عويس ، منهج التطور العقدي ، ص ٢٤ ؛ وينظر الرابط الالكتروني : <http://www.islamfortoday.com> - ١٦

١٧ - القديس بولس : هو بولس الطرسوسي ، ويعرف عند المسيحيين بأنه بولس الرسول ، وهو أحد قادة الجيل المسيحي الأول ، ويعده بعضهم ثاني أهم شخصية في تاريخ المسيحية بعد السيد المسيح للنبي نفسه . وللمزيد ينظر : الرابط الالكتروني : <http://ar.wikipedia.org>

١٨ - الفلم التسجيلي (السنة النار) لأرمسترونغ تحول فيما بعد إلى كتاب سيرد الحديث عنه في الفصل الثالث .

١٩ - أبو المجد ، "كارن أرمسترونغ : هل هي أقرب إلى الاعتدال؟" .

٢٠ - تعلق الباحثة عويس في كتابها ، منهج التطور العقدي ، ص ٢٥ ، هامش رقم (٢) على التوحيد الذي آمنت به أرمسترونج قائلة : (هذا التوحيد في ذاته مهم لأنها لا تقول إن كان هو توحيد لإله معين أو إيمان بمقدس معين ، أو قوة مفارقة أو غير مفارقة ، وإن كان الأغلب هو أنها تقصد شعورا داخليا ينبع من شعور الإنسان نفسه بشيء أقوى منه ، ولكن ليس له وجود خارجي ، كإله شخصي ... وما تقوله في الواقع لا ينطبق على مفهوم توحيد الله ، بل هو يعني في العلوم الإيمان بوجود إله أو قوة مقدسة أيا كان مفهوم هذه القوة وهل قضية المصير والجزاء قضية فرعية؟) .

٢١ - عويس ، منهج التطور العقدي ، ص ٢٥ ؛ وينظر . الرابط الالكتروني : <http://www.salon.com> - ٢٢

٢٣ - الهولوكوست : يقصد بها الابادة الجماعية أو المحرقة المزعومة التي وقعت في الحرب العالمية الثانية ما بين سنتي ١٩٤١-١٩٤٥ م وقتل فيها ما يقرب من ستة ملايين يهودي في أوروبا على يد النظام الألماني النازي لأدولف هتلر والتعاونيين معه في البلدان التي احتلها في أوروبا وشمال أفريقيا . ينظر : موسوعة ويكيبيديا ، الموسوعة الحرة . في الرابط الالكتروني : <http://ar.wikipedia.org> .

٢٤ - أياد عبدالله ، المفكرة والراهبة البريطانية كارين أرمسترونج لـ المدينة : غالبية

الأوربيين لا يفهمون طبيعة الإسلام (مقال منشور في جريدة المدينة، جدة: ٨  
نوفمبر ٢٠١٣م)، العدد ١٨٥١٠ في الرابط الالكتروني :  
<http://www.al-madina.com> -٢٥

٦٢- أبو زيد، الاستشراق النسائي، ص ٩٥ .

٦٣- عويس، منهج التطور العقدي، ص ٢٦ ؛ وينظر: الرابط الالكتروني :  
<http://www.washington.com> -٢٨

٦٤- عويس، منهج التطور العقدي، ص ٢٦ ؛ وينظر جزء من حوار أجرته معها محطة  
تلفزيون PBS سنة ٢٠٠٢ عبر الرابط الالكتروني :  
<http://www.pbs.com> -٣٠

٦٥- Armstrong, Violent Islamic radicals Know they are heretical Extremists are proud of their deviance and moderate Muslims can't be held responsible, The Guardian,(Saturday 8 July:2006).

٦٦- كارين آرمسترونغ "مقال منشور في الشبكة الدولية للانترنت في الرابط الالكتروني  
Madeleine Abou Shakra : [www.wikipedia.org](http://www.wikipedia.org) ؛ " كارين آرمسترونغ "، مقال منشور في الشبكة الدولية للانترنت بتاريخ ٩ سبتمبر .

٦٧- كارين آرمسترونغ: المرأة التي واجهت الغرب".

٦٨- Armstrong, Jerusalem : One City, Three Faiths(New York:1996). -٦٩

٦٩- مدبولي عتبان، "دائرة الوعي – المهمة التاريخية والواجب الرئيسي" ، مقال منشور في  
جريدة الجمهورية المصرية بتاريخ ١٧ أغسطس . ٢٠١٩

٧٠- داليا يوسف، "كارين آرمسترونغ: الراهبة الهاشمية" ؛ أبو زيد، الاستشراق النسائي،  
ص ٩٨ .

٧١- أبو زيد، الاستشراق النسائي، ص ٩٨ .

٧٢- أبو زيد، الاستشراق النسائي، ص ٩٧ .

٧٣- يوسف، "كارين آرمسترونغ: الراهبة الهاشمية" ؛ أبو زيد، الاستشراق النسائي،  
ص ٩٨ .

٧٤- عويس، منهج التطور العقدي، ص ٢٦ ؛ وينظر الرابط الالكتروني :  
<http://www.washington.com> -٧٤

٧٥- يوسف، "كارين آرمسترونغ: الراهبة الهاشمية" .

٧٦- أبو زيد، الاستشراق النسائي، ص ٩٧-٩٨ ؛ Abou Shakra "، كارين

أرمسترونج" .

٤٤- أرمسترونج، محمد نبي لزماننا، ص ٢١ ؛ أبو المجد، الاستشراق النسائي، ص ١١٠ .

٤٥- أرمسترونج، سيرة النبي محمد، ص ١٨-١٩ ؛ القرش، "سيرة النبي محمد" .

٤٦- أرمسترونج، محمد نبي لزماننا، ص ٢١ .

٤٧- أرمسترونج، محمد نبي لزماننا، ص ٣٧ .

٤٨- أرمسترونج، سيرة النبي محمد، ص ٨١ .

٤٩- تقصد القرآن الكريم .

٥٠- أرمسترونج، سيرة النبي محمد، ص ٨١ .

٥١- أرمسترونج، محمد نبي لزماننا، ص ٢٥ .

٥٢- Armstrong, Muhammad: a Biography of the Prophet(New 1992).:York

٥٣- صدرت الطبعة الثانية للكتاب المذكور أعلاه عن (دار سطور، القاهرة: ١٩٩٨) م .

٥٤- ترجمة : محمد حسن الجورا (دمشق: ٢٠٠٢) م .

٥٥- راغب السرجاني، "شهادة المستشرقة البريطانية كارين أرمسترونج في القرآن الكريم" مقال منشور في الشبكة الدولية للأنترنت بتاريخ ٢٦ يناير سنة ٢٠١٩ م ؛ العثماني، "شهادة كارين أرمسترونج" .

٥٦- أرمسترونج، سيرة النبي محمد، ص ١١ ؛ عثمان، "دائرة الوعي" .

٥٧- أبو زيد، الاستشراق النسائي، ص ١٠٠ .

٥٨- أرمسترونج، سيرة النبي محمد، ص ٤ .

٥٩- منيرة حسين، "كارين أرمسترونج تدافع عن النبي محمد ﷺ" مقال منشور في الشبكة الدولية للأنترنت في الرابط الإلكتروني : [www.ahlalquran.com](http://www.ahlalquran.com) .

٦٠- ينظر : مقدمة المترجمان لكتاب أرمسترونج، سيرة النبي محمد، ص ١١-١٢ .

٦١- ينظر: مقدمة المترجمان لكتاب أرمسترونج، سيرة النبي محمد، ص ١٢-١٣ .

٦٢- أرمسترونج، سيرة النبي محمد، ص ٨١ .

٦٣- أرمسترونج، سيرة النبي محمد، ص ٧٣ .

٦٤- أرمسترونج، سيرة النبي محمد، ص ٧٣-٧٤ .

٦٥- أرمسترونج، سيرة النبي محمد، ص ٨٠ .

٦٦- حسين، "كارين أرمسترونج" .

٦٧- حسين، "كارين أرمسترونج" .

٦٨- سورة الحجرات: الآية(١٣) .

٦٩- ينظر: تقرير تلفزيوني مترجم للمؤلفة البريطانية كارن ارمسترونج، منشور في الشبكة الدولية للأنترنت في موقع قادة الفتح للقرآن الكريم.

٧٠- حسین، "کارین آرمسترونگ".

٧١- أرمسترونج، سيرة النبي محمد، ص ٣٤٢-٣٤١.

٧٢- أرمسترونج، سيرة النبي محمد، ص ٣٤٣.

٣٧٢-٣٧١-أرمسترونغ، سيرة النبي محمد، ص ٧٣.

٧٤- أرمسترونج، سيرة النبي محمد، ص ٣٨٤.

٧٥- أرمسترونج، سيرة النبي محمد، ص ٣٨٨.

٧٦- أرمسترونج، سيرة النبي محمد، ص ٣٩٣.

٧٧- أ. مستر و نوح، سيرة النبي محمد، ص ١١.

٧٨- محمد الهادي الحسني، "الإنسان الأكمل والدين الأقوم"، مقال منشور في الشبكة

لدولية للأنترنت في الرابط الالكتروني: <http://shamela-dz.net>

٧٩ - مايكل هارت: عالم فيزيائي وفلكي أمريكي الجنسية يهودي الديانة، مواليد نيويورك ٢٧ أبريل ١٩٣٢ م، ومؤلف الكتاب الشهير في علم القيادة الخالدون المائة وأعظمهم محمد، استغرق في تأليفه مدة ٢٨ عاماً، وبعد أن انجزه أعلن في حاضرة في لندن عن أعظم شخصية في التاريخ وكان الجمهور يصفر عليه ويقاطعه بالاحتجاج والصراخ لكي لا يتم حديشه قائلاً: (وقف الرجل في قرية صغيرة هي مكة . قال للناس فيها أنا رسول الله إليكم ... جئت لأنتم لكم مكارم الأخلاق ... فامن معه أربع ... زوجته وصاحبها وطفلان ... الآن بعد مرور ١٤٠٠ عام ... عدد المسلمين تجاوز المليار ونصف وكل يوم في ازدياد ... فلا يمكن أن يكون كاذباً لأنه ليس هناك كذبة تعيش ١٤٠٠ سنة ... ولا يمكن لأحد أبداً أن يخدع أكثر من مليار ونصف انسان ... أمر آخر ... رغم مرور هذا الزمن الطويل هناك الملايين من المسلمين مستعدين للتضحية بأنفسهم في سبيل كلمة تمس نبيهم ... فهل هناك مسيحي واحد أو يهودي واحد يفعل ذلك من أجل نبيه أو حتى ربه...؟)، وقد دافع عن اختياره بقوله وضعت حمداً على رأس قائمة المائة استناداً إلى معايير موضوعية، ولا بد أن يندهش كثيرون لهذا الاختيار ومعهم حق في ذلك، ولكن (محمد<sup>صلوات الله عليه</sup>) هو الإنسان الوحيد في التاريخ الذي نجح نجاحاً مطلقاً في المجالين الديني والدنيوي . ينظر: خالد القديسي، "قراءة في الكتابات الاستشرافية المنصفة عن الرسول محمد<sup>صلوات الله عليه</sup>"، مقال منشور بتاريخ ٢٥ أكتوبر في موقع Khalid AL-Qudsi ؛ المنشد نزار القرماني، "مايكل هارت"، مقال منشور في الشبكة الدولية للأنترنت بتاريخ ٩ أكتوبر .

٨٠- مايكل هارت، *الخلدون مائة أعظمهم محمد* ﷺ، ترجمة: أنيس منصور (القاهرة: ١٩٨٦م).

٨١- أرمسترونج، *سيرة النبي محمد*، ص ٢٤.

٨٢- أرمسترونج، *سيرة النبي محمد*، ص ٥؛ أبو زيد، الاستشراق النسائي، ص ١٠٧.

٨٣- سليمان رشدي: ويسمى سليمان أحمد، ولد في مدينة كشمير في ١٩٤٧م وهو كاتب وروائي هندي الأصل بريطاني الجنسية، تخرج من كلية الملك في جامعة كامبردج البريطانية سنة ١٩٨١م، مؤلف روايته الرابعة آيات شيطانية الذي أحدث موجة عارمة الاستياء في العالم الإسلامي عقب صدوره سنة ١٩٨٨م. وللمزيد التفاصيل عه. ينظر: جوزيف أنطوان، سليمان رشدي - *سيرة ذاتية*، ترجمة: أسامة إسبر (بيروت: ١٩٩٠م).

٨٤- وصف لكتاب *سيرة النبي محمد* لكارن أرمسترونج "منشور في الشبكة الدولية للأنترنت في الرابط الإلكتروني: [www.kutubpdfbook.com](http://www.kutubpdfbook.com)؛ ويدرك أن كتاب آيات شيطانية مؤلفه سليمان رشدي أحدث ضجة عالمية، وبعد صدوره اندلعت المظاهرات في أرجاء العالم الإسلامي ورصدت إيران جائزة قدرها مليون دولار لمن يقتل سليمان رشدي، في الوقت الذي كان الغرب الأوروبي على العكس من ذلك بل التف حول هذا الزنديق مدافعاً عنه ولم يكتف بالحرب وإنما كافأه على هذا كتابه بمنحة جائزة ويتبريره، فدفعت هذه التناقضات الكاتبة البريطانية أرمسترونج إلى دراسة حياة الرسول الكريم محمد ﷺ وخرجت للعالم كتابها *سيرة النبي محمد*. ينظر: "كارين أرمسترونج"، مقال منشور في مجموعة Book and Workshops على الشبكة الدولية للأنترنت.

٨٥- كارين أرمسترونج: *المرأة التي واجهت الغرب*.

٨٦- أرمسترونج، *سيرة النبي محمد*، ص ٦-٧؛ القرش، "سيرة النبي محمد".

٨٧- أبو زيد، الاستشراق النسائي، ص ١٠١؛ القرش، *سيرة النبي محمد*.

٨٨- برنارد لويس Bernard Lewis: مستشرق بريطاني الأصل أمريكي الجنسي (١٩١٦-٢٠١٨م)، وهو منظر العنصرية الغربية ومشاريع التجزئة والتقسيم الصهيوني، ومحظوظ ساينتس ييكو الجديدة ومهندس تقسيم الشرق الأوسط الجديد، غزت نظرياته وطروحاته عن صراع الحضارات مراكز صنع القرار السياسي في الغرب وواشنطن على وجه الخصوص، كما أنه شارك في ترسيم الحدود وإنشاء الكثير من الدول العربية التي استقلت بعد سنة ١٩٥١م، مثل الكويت وقطر والبحرين وعمان واليمن، ويدرك أنه قال في كتابه *الشرق الأوسط والغرب سنة ١٩٦٣م*: (لقد راعت

في ترسيم الحدود بين الدول العربية لا تملك أي منها مقومات القوة) وقد حرص وهو يصنع الدول العربية بجرة قلم أن تكون هذه الأمة مشلولة ضعيفة غير قادرة على توحيد مواردها الطبيعية والبشرية . رأى " برنارد لويس " مقالاً منشور على الشبكة الدولية للأنترنت بتاريخ ٢١ سبتمبر . ويدرك أن برنارد لويس وصف الإسلام بالدين المتأزم في كتابه الذي حمل العنوان (أزمة الإسلام: حرب مقدسة وارهاب غير مقدس) والذي ترجمه عمار أحمد إلى العربية وصدر عن دار الرضا دمشق ٢٠٠٦م، وتضمن الكتاب مجموعة مقالات ودراسات كلها تصب في المنحى الذي سار فيه لويس المعروف بعاداته للإسلام والمسلمين وأسهم بشكل كبير في السياسة الأمريكية والغربية الصادمة لمشاعر المسلمين . ينظر السنوسي، قراءة في كتاب يوميات هرتزل؛ توفي في احدى دور الرعايا بالولايات المتحدة الأمريكية بعد مسيرة ١٠ سنة من العمل السياسي والأكاديمي الاستخباري المثير للجدل، وكانت أعماله عرضًا عميقًا لوجهة النظر الغربية تجاه الشرق الأوسط وصراع الحضارات وهي الآراء التي تعرضت لانتقادات حادة لمساهمتها إلى حد كبير في التدخل الغربي بشؤون المنطقة، فقد خصص ثلاثين مؤلفًا ومئات المقالات التي ترجمت إلى عشر لغات للحديث عن الشرق الأوسط الحديث . ينظر: ورحل رأس الأفعى .. وفاة برنارد لويس "مهندس تقسيم الشرق الأوسط" ، مقال منشور في جريدة الموجز المصرية بتاريخ ٢٠٢٠م، منشور على الشبكة الدولية للأنترنت في الرابط الإلكتروني: [www.elmogaz.com](http://www.elmogaz.com)؛ جهاد سعد، برنارد لويس - صهيونية الغرب وتنزيك العالم الإسلامي (بيروت ٢٠١٨م)، ص ٤٧-٥٠ .

٩١- أرمسترونج، سيرة النبي محمد، ص ٥؛ "الحبيب في عيون المستشرقين المصنفين، كارين أرمسترونج"، موقع محمد النبي، مقال منتشر في الشبكة الدولية للأنترنت في الرابط الإلكتروني: <http://www.mohamedalnabi.com>

٩٢- القرش، "سيرة النبي محمد".

٩٣- أرمسترونج، سيرة النبي محمد، ص ٦؛ ينظر: تعليق للكاتب Ahmed S A، على كتاب "محمد سيرة النبي" لكارين أرمسترونج، منتشر في الشبكة الدولية للأنترنت بتاريخ ٢٣ مايو ٢٠١٨.

٩٤- أبو زيد، الاستشراق النسائي، ص ١٠١-١٠٢.

٩٥- أرمسترونج، محمد سيرة النبي، ص ٧؛ أبو زيد، الاستشراق النسائي، ص ١٠٢.

٩٦- مهند الخليل، كتاب "محمد" لكارين أرمسترونج: راهبة سابقة تتحرر من أغلالها.

٩٧- أرمسترونج، سيرة النبي محمد، ص ٨٢-٨٤؛ ينظر: تعليق للكاتب Ahmed S A، على كتاب "محمد" لكارين أرمسترونج.

٩٨- محمد مسعد ياقوت، الأخلاق النبوية في الصراعات السياسية والعسكرية (دار الخراز، جدة: د. ت)، ص ١٦٥.

٩٩- أرمسترونج، سيرة النبي محمد، ص ٧؛ مقال منتشر على الشبكة الدولية للأنترنت في موقع نفحات اليراع Nagat Abuzaid بتاريخ ١٢ مارس ٢٠١٦؛ وينظر أيضاً: تعليق للكاتب Ahmed S A، على كتاب "محمد" لكارين أرمسترونج.

١٠٠- اسماعيل، "كارين أرمسترونج".

١٠١- عويس، منهج التطور العقدي، ص ٣٣؛

Anonymous, "Getting to Know the Prophet Muhammad - The Economist" (Feb.8,1992), Vol.332, issue 1775, p.90.

١٠٣- عثمان، "دائرة الوعي".

١٠٤- Armstrong, Muhammad: A Prophet For Our Time (New York:2006).

١٠٥- Armstrong, Muhammad, p.6.

١٠٦- وصدرت الطبعة الأولى المترجمة لهذا الكتاب عن (مكتبة الشرق الدولي)، بيروت: ٢٠٠٨، والطبعة الثانية عن (دار سطور جديدة)، بيروت: ٢٠١٨.

١٠٧- عويس، منهج التطور العقدي، ص ٢٩؛ [www.powells.com](http://www.powells.com)

١٠٨- أبو زيد، الاستشراق النسائي، ص ١٠٩.

١٠٩- أرمسترونج، محمد نبي لزماننا، ص ٢٦.



منشور في الشبكة الدولية للأنترنت في موقع أبحاث ودراسات بتاريخ ١٩ نوفمبر.

١١٥- أرمسترونج، محمد نبي لزماننا، ص ٢٤ .

١١٦- أرمسترونج، محمد نبي لزماننا، ص ٢٥ .

١١٧- أرمسترونج، محمد نبي لزماننا، ص ٢٥ .

١١٨- كارين أرمسترونج، محمد نبي لزماننا، ص ٢٤-٢٥ .

١١٩- أبو المجد، "كارن آرمسترونج" .

١٢٠- أبو المجد، "كارن آرمسترونج: هل هي الأقرب إلى الاعتدال؟".

١٢١- أبو زيد، الاستشراف النسائي، ص ١١٠ .

١٢٢- عثمان، "دائرة الوعي" .

Bernard Lewis، A useful short history(Australia,13 - ١٢٣ November:2006).

Lewis، A useful short history,p.21. - ١٢٤

١٢٥- ستيفن دو بيكمام Stephen Dow Beckham : مؤرخ أمريكي ولد في ٣١

اغسطس سنة ١٩٤١م، تخرج من جامعة كاليفورنيا في ستينيات القرن العشرين.

ينظر: "ستيفن دو بيكمام"، مقال منشور في الشبكة الدولية للأنترنت في الرابط

الالكتروني: [www.wikipedia.org](http://www.wikipedia.org)

Wayne Beckham, Fontana, CA USA(July:2008). - ١٢٦

Cecilia Cordeiro Engels، 10 August(New York:2007). - ١٢٧

Engels، 10 August,p.38. - ١٢٨

١٢٩- أبو المجد، "كارن آرمسترونج" .

١٣٠- مارتن لينجز: مؤرخ ومحرر بريطاني ولد في يناير سنة ١٩٠٩م وعاش طفولته

المبكرة في أمريكا حيث كان يعمل والده، وكان يدين بالنصرانية شأن أسرته التي

لا تعرف عن الدين شيئاً إلا أنها نصرانية بالوراثة، وهكذا نشأ خالي النفس من آية

عقيدة يؤمن بها حق الإيمان، أشهر إسلامه على يد شيخ جزائري اسمه الشيخ أحمد

العلوي كان قد التقى به في سويسرا التي كان يعمل مدرساً، ثم قام بتغيير اسمه إلى

أبي بكر سراج الدين، سافر إلى مصر سنة ١٩٤٠م لدراسة الإسلام واللغة العربية

وأمضى فيها ما يزيد على عشر سنوات، وعقب اندلاع الثورة المصرية والمظاهرات

المعادية للبريطانيين عاد إلى لندن سنة ١٩٥٢م، وكان قد نشر قبل رحيله عن مصر

كتاباً بعنوان: كتاب اليقين، المذهب الصوفي في الإيمان والكشف والعرفان، فضلاً

عن اصدار رائعته البلغة: "محمد رسول الله وحياته اعتماداً على أقدم المراجع" ،

وذلك سنة ١٩٧٣م. توفي سنة ٢٠٠٥م، عن عمر ناهز الستة والتسعين عاماً. ينظر: "مارتن لينجز"، مقال منشور في المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية منشور في الرابط الإلكتروني: [www.liics.iq](http://www.liics.iq)

Martine Lings, Muhammad: His Life Based on the Earliest Sources(Uk:1983)

١٣٣ - وينظر أيضًا: مادة "كارين أرمسترونغ"، ضمن موسوعة الاستغراب؛ الحكيري،  
"كارن أرمسترونغ الراهبة".

١٣٣ - عويس، منهج التطور العقدي، ص ٤٢ - ٤٣.

## Muhammad at Mecca: Muhammad at Medina, Islam and - ۱۳۸ the Integration of Society .

١٣٥ - كارين أرمسترونج، سيرة النبي محمد ﷺ، ترجمة: فاطمة نصر و محمد عناني، ط٢ (القاهرة: ١٩٩٨م)، ص ٢٣.

The Muslim Cree: Its Genesis and History Development . - ۱۳۷

١٣٧ - توشيهيكو إيزوتسو: عالم لغة ياباني عاش في الحقبة الممتدة (١٩١٤-١٩٩٣)، كان يجيد أكثر من ثلاثين لغة بينها العربية والفارسية والصينية والروسية واليونانية وغيرها، وبعد أشهر الباحثين اليابانيين المعاصرین الذين كرسوا حياتهم العلمية ووظفوا أفكارهم التحليلية للاقتراب من الإسلام والتعمق في جوانبه الروحية والمعrierة معتمداً على منهج رصين قائم على علم الدلالة وعلم اللغة الحديث، وكان مهتماً بدراسة ألفاظ القرآن الكريم وله مؤلفات عددة عن دلالات ألفاظ محورية في القرآن الكريم، ولعل أهم الاصدارات التي قدمها إيزوتسو في سياق اهتماماته بالشأن الإسلامي: "العلاقة بين المفاهيم الأخلاقية - والدينية في القرآن - Ethico Religions Concepts in the Quran و دراسته الأخرى: "الله والإنسان في القرآن" God and Man in the Quran . ينظر إلى الرابط الإلكتروني: www.

wikipedia.org

١٣٨ - ميشيل سيلز: باحث بريطاني الأصل أمريكي الجنسية ولد في بريطانيا في ٣ مايو ١٩٧٠م، له اهتمامات كبيرة في الدراسات الإسلامية أهمها كتاب *Approaching the Quran: The Early Revelation*. ينظر الرابط

الالكتروني: [www.wikipedia.org](http://www.wikipedia.org)

١٣٥ - عويس، منهج التطور العقدي، ص ٤٤.

١٤- منهج التطور العقدي، ص ٣١.

Ron Csillag، " Faith Relies on Practical Action", National -١٤١  
 Catholic Reporter (December:2009),Vol.46, issue.4,p.15 .  
<http://www.tedprize.org> . -١٤٢

Anne Carr, "A History of God", The Journal of Religion, -١٤٣  
 Vol,no,2,p.294.

Michael Hofstetter,"Muhammad: A Biography of the -١٤٤  
 Prophet", Magill Book reviews,9/1/1992 .  
<http://www.salon.com> -١٤٥

١٤٦ - هاربر كولينز المشار إليه أعلاه هو ناشر كتابها محمد :نبي لزماننا Muhammad A Prophet for OurTime الكتاب . ينظر: <http://www.harpercollinx.com>

١٤٧ - ينظر: "كارين أرمسترونغ" ، مقال منتشر في الشبكة الدولية للأنترنت على الموقع الإلكتروني: [www.wikipedia.org](http://www.wikipedia.org) وينظر: "كارين أرمسترونغ : المرأة التي واجهت الغرب" ، مقال منتشر في الشبكة الدولية للأنترنت في الموقع الإلكتروني: [www.albayan.ae](http://www.albayan.ae) ؛ والرابط الإلكتروني : <http://www.islamfortoday.com> -١٤٨  
<http://www.islamfortoday.com> -١٤٩

١٥٠ - أبو زيد، الاستشراق النسائي، ص ١٢٥ .  
<http://www.absoloteastronomy.com> . -١٥١

١٥٢ - الجمعية البريطانية للأدب : هي جمعية أدبية أسسها في بريطانيا سنة ١٨٢٠ م الملك جورج الرابع الذي حكم ما يقارب عقدين من الزمان للسنوات المتدة(١٨١١-١٨٣٠ م) كان الغرض منها تكريم الأدباء المميزين وإشارة المواهب الأدبية، تضم ٤٥٠ زميلاً في عضويتها وينظم إليها ١٤ عضواً سنويًا . ينظر: "كارين أرمسترونغ" مقال منتشر في الموقع الإلكتروني: [Deraya University](http://www.Deraya University)

١٥٣ - ينظر: "كارين أرمسترونغ" مقال منتشر في الشبكة الدولية للأنترنت في الرابط الإلكتروني [www.wikipedia.org](http://www.wikipedia.org) وينظر: مقال بعنوان "كارين أرمسترونغ : المرأة التي واجهت الغرب" منتشر في الشبكة الدولية للأنترنت في الرابط الإلكتروني: [www.albayan.ae](http://www.albayan.ae)

١٥٤ - عثمان، " دائرة الوعي " .

١٥٥ - كارين أرمسترونج" مقال منتشر في موقع الموقع الإلكتروني: [Deraya University](http://www.Deraya University)

السَّبِيلُ إِلَيْهِ بِالْحَقِيقَةِ || الْمُؤْمِنُ بِالْحَقِيقَةِ || الْمُؤْمِنُ بِالْحَقِيقَةِ ||

### قائمة المصادر والمراجع

- \* ثانياً : المقالات والأبحاث
- \* تعليق للكاتب Ahmed SA على كتاب "محمد سيرة النبي" لكارين أرمسترونج منشور في الشبكة الدولية للأنترنت بتاريخ ٢٣ مايو ٢٠١٨ م.
- \* تقرير تلفزيوني مترجم للمؤلفة البريطانية كارن أرمسترونج، منشور في الشبكة الدولية للأنترنت في موقع قادة الفتاح للقرآن الكريم.
- \* الحسني، محمد الهادي.
- \* "الإنسان الأكمل والدين الأقوم" ، مقال منشور في الرابط الإلكتروني: [shamela-dz.net](http://shamela-dz.net) رابط الكتروني
- \* فخري، ماجد .
- \* دراسات في الفكر العربي من أرسسطو إلى هنرييتون، مقال منشور في الرابط الإلكتروني: [www.elaph.com](http://www.elaph.com) أبو المجد، عبد الرحمن .
- \* كارين أرمسترونغ: هل هي أقرب إلى الاعتدال؟، بحث منشور في الشبكة الدولية للأنترنت في الرابط الإلكتروني: [www.Kutubpdfbook.com](http://www.Kutubpdfbook.com) .
- \* مارتن كرامر المستشرق الذي صبغ الدراسات الأولية بالنظرية الصهيونية، بحث منشور بتاريخ ١٠/٤/٢٠١٠ م، في الشبكة الدولية للأنترنت في الرابط الإلكتروني: [www.alukah.net](http://www.alukah.net)
- \* أوّلاً : المراجع
- \* أرمسترونج، كارين .
- \* سيرة النبي محمد ﷺ، ترجمة: فاطمة نصر و محمد عناي، ط ٢، القاهرة، ١٩٩٨ م.
- \* سيرة النبي محمد ﷺ(الإسلام في مرآة الغرب)، ترجمة: محمد حسن الجوراء، دمشق، ٢٠٠٢ م.
- \* محمدنبي لزماننا، ترجمة: فاتن الزلباني، ط ١، بيروت، ٢٠٠٨ م، ط ٢، ٢٠١٨ م.
- \* أبو زيد، أحمد .
- \* الاستشراق النسائي، قصة حضارة في عيون غربية منصفة، الرباط، ٢٠١٧ م.
- \* سعد، جهاد .
- \* برنارد لويس - صهيينة الغرب وتراثه في العالم الإسلامي ، بيروت، ٢٠١٨ م.
- \* عويس، ناسيي أحمد.
- \* منهج التطور العقدي في دراسة الأديان المقارنة(كارين أرمسترونج نموذجاً) عرض ونقد في ميزان الإسلام، القاهرة، ٢٠١١ م.
- \* فخري، ماجد .
- \* تاريخ الفلسفة الإسلامية، بيروت، ١٩٧٤ م.
- \* هارت، مايكل .
- \* الحالدون مائة أعظمهم محمد ﷺ، ترجمة: أنيس منصور، القاهرة، ١٩٨٦ م.
- \* ياقوت، محمد مسعد.
- \* الأخلاق النبوية فيصراعات السياسية والعسكرية، جدة، د.ت .

- \* عبد الله، أياد.
- \* المفكرة الراهبة البريطانية كارين أرمسترونج لصحيفة المدينة: غالبية الأوربيين لا يفهمون طبيعة الإسلام، مقال منشور في جريدة المدينة، جدة/ ملحق الرسالة، العدد ١٨٥١٠ بتاريخ ٨ نوفمبر ٢٠١٣ م في الرابط الإلكتروني: [www.al-madina.com](http://www.al-madina.com)
- \* عثمان، مدبولي.
- \* "دائرة الوعي - المهمة التاريخية والواجب الرئيس"، مقال منشور في جريدة الجمهورية المصرية بتاريخ ١٧ أغسطس ٢٠١٩ م.
- \* مادلين أبو شقرة Madeleine Abou Shakra
- \* "كارين أرمسترونج"، مقال منشور في موقع Deraya University: كارين أرمسترونج في عيون المستشرين المنصفين، كارين أرمسترونج، مقال منشور في الرابط الإلكتروني: <http://www.mohamedalnabi.com>
- \* مجهول.
- \* "كارين أرمسترونج"، مقال منشور في موقع Deraya University: كارين أرمسترونج، مقال منشور في الرابط الإلكتروني: <http://www.mohamedalnabi.com>
- \* مجهول.
- \* مادة: "مارتن ليجز"، مقال منشور في الشبكة الدولية للأنترنت بتاريخ ٩ سبتمبر.
- \* مجهول.
- \* "آراء المستشرين في النبي محمد ﷺ"، كارين أرمسترونج - الحلقة السابعة من سلسلة "إنك على خلق عظيم"، منشور في موقع رمضان يقربنا بتاريخ ١٦ يوليو ٢٠١٣ م.
- \* مجهول.
- \* "الإسلاموفobia - الحقد على الإسلام"، مقال منشور في الشبكة الدولية للأنترنت في موقع أبحاث ودراسات بتاريخ ٩ نوفمبر.
- \* مجهول.
- \* إفرايم كارش، مقال منشور في موقع ثالث: دوائر المعارف والموسوعات

- \* Through the Narrow Gate, London, 1982.
- \* Violent Islamic radicals Know they are heretical Extremists are proud of their deviance and moderate Muslims can't be held responsible, *Guardian*, Saturday, 8 July, 2006.
- \* Csilag, Ron.
- \* "Faith Relies on Practical Action", *National Catholic Reporter*, December, 2009, Vol. 46, issue, 4.
- \* Engels, Cecilia Cordeiro. \* 10 August, New York, 2007.
- \* Lings, Martin.
- \* Muhammad: His Life Based on the Earliest Sources, UK, 1983.
- \* Fakhry, Majid.
- \* A History of Islamic Philosophy, New York, 1970.
- \* Lewis, Bernard.
- \* A useful short history, Australia, 2006.

\* الحيكري، وفاء.  
 \* «كارن آرمسترونج الراهبة التي تبحرت في تاريخ الأديان وأنصفت الإسلام»، في الرابط الإلكتروني:

[www.meemmagazine.net](http://www.meemmagazine.net)

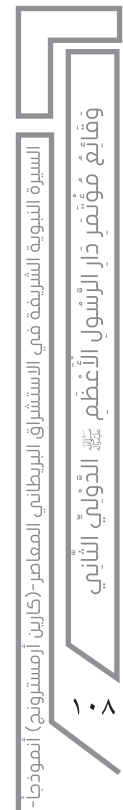
\* مادة: «كارين آرمسترونج»، ضمن موسوعة الاستغراب، مركز الفكر الغربي www.cwestt WESTT

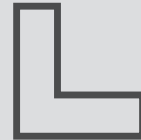
\* مادة: «كارين آرمسترونج»، ضمن الموسوعة الحرة في الرابط الإلكتروني:

<http://ar.wikipedia.org>

رابعاً: المراجع الأجنبية

- \* Armstrong, Karen.
- \* Jerusalem: One City, Three Faiths, New York, 1996.
- \* Islam: A Short History, New York, 2001.
- \* Muhammad A Biography of the Prophet, New York, 1992.
- \* Muhammad: A Prophet For Our Time, New York, 2006.
- \* The Spiral Staircase: My Climb out of Darkness, New York, 2004.





الصراع العسكري حتى معركة بدر  
التأصيل القرآني والعرض التاريخي  
أ.م.د. شهيد كريم محمد الكعبي



**Military conflict until the Battle of Badr  
The Qur'anic Rooting and Historical  
Presentation  
critical approaches**

**Asst. Proof. Dr. Shahid Karim Mohammed  
Al-Kaabi**

وَقَاتَلُوا مُؤْمِنِينَ دَارُ الرَّسُولِ الْأَعْظَمِ سَبَقُوهُ الْدُّولَيُّ الْثَّانِي

### **Abstract:**

The research adopts the hypothesis that the historical presentation of the armed conflict between Muslims and polytheists in the Code of the Prophet's Biography has been formulated in a completely different way to the Qur'anic rooting of many of the details of this conflict and its events, which generated two contradictory images of this trend, and it seems that this reverts to political and intellectual factors imposed by the era of Recording, or The development of the geography of political Islam, and the predominance of the Islam of history over the Islam of the Qur'an.

ଓ প্রেস ফ্রেন্স দে ইংলেন্ড প্রেস স্টেট প্রেস

১১০

## الملخص:

يتبنى البحث فرضية أن العرض التاريخي لمنحي الصراع المسلح بين المسلمين والشركين في مدونة السيرة النبوية الشريفة قد تمت صياغته بشكل مغاير تماماً للتأصيل القرآني في كثير من جزئيات هذا الصراع وأحداثه، مما ولد صورتين متناقضتين لهذا المنحي، ويبعد أن ذلك يرتد لفواضل سياسية وفكرية فرضها عصر التدوين، أو تطور جغرافيا الإسلام السياسي، وغلبة إسلام التاريخ على إسلام القرآن الكريم.

## المقدمة:

كثيرة هي الأحداث والمفاهيم والصور التي أُصْلِي لها القرآن الكريم وعرضها بشكل دقيق وتفصيلي أو بخطوتها العامة، إلا أن عرضها في المروي التاريخي قدّم صوراً أخرى مغایرة من حيث التفصيل تارة، أي إضافة تفاصيل مهملة أو غائبة في العرض القرآني، أو من حيث أساس الحدث وشكله العام، أي أنه يقدم صورة أخرى مغایرة لما في النص القرآني.

فعلى سبيل المثال صورة النبي في القرآن الكريم ليست كما هي في السيرة والتاريخ، فهو في القرآن الكريم على خلق عظيم، رءوف القلب، رحمة للعالمين...، أما في التاريخ فهو سبّاب شتمان لعآن لأدنى انفعال، روى أبو هريرة في هذا الصدد أن النبي ﷺ قال: اللهم إِنَّمَا مُحَمَّدَ بْشَرٌ يَغْضُبُ، كَمَا يَغْضُبُ الْبَشَرُ، وإنني قد اتخذت عندك عهداً لن تخلفنيه، فأيما مؤمن آذته أو شتمته أو جلدته، فاجعلها له كفارة وقربة تقربه بها إلىك يوم القيمة<sup>(١)</sup>، وفي لفظ: فأيما مؤمن سببته<sup>(٢)</sup>. وفي رواية السيدة عائشة قالت: دخل على النبي ﷺ رجلان فأغلوظ لهما وسببها!، فقلت: يا رسول الله من أصاب منك خيراً، ما أصاب هذان منك خيراً..، فقال: أَوْ مَا عَلِمْتَ مَا عاهدتْ عَلَيْهِ رَبِّي عَزَّ وَجَلَّ؟..، قال: اللهم أَيُّا مُؤمن سببته، أو جلدته، أو لعنته، فاجعلها له مغفرة وعافية، وكذا وكذا<sup>(٣)</sup>. وهو ذلك الرجل الذي لا يعدل بين زوجاته حتى يستكين منه<sup>(٤)</sup>، بل يعشق زوجة مولاه فيطلقها الأخير ليتزوج بها!. قال إمام المؤرخين الطبرى في هذا اللحاظ: إن زينب بنت جحش فيها ذُكر رآها رسول الله ﷺ، فأعجبته وهي في حبال مولاها، فألقي في نفس زيد كراهتها؛ لما علم الله ما وقع في نفس نبيه ما وقع، فأراد فراقها<sup>(٥)</sup>، وقال الشعابي والواحدى: إن النبي ﷺ أبصرها قائمة في درع وخمار فأعجبته، وكأنها وقعت في نفسه<sup>(٦)</sup>، وزاد على ذلك البغوى فقال: "فأبصر زينب قائمة في درع وخمار، وكانت بيضاء جميلة..؛ فوَقَعَتْ

في نفسه، وأعجبه حسنها<sup>(٧)</sup>، وزاد القرطبي على ذلك قوله: "فأبصر زينب قائمة، كانت بيضاء جميلة جسيمة من أتم نساء قريش، فهو يها، وقيل: إن الله بعث ريحًا فرفعت الستر، وزينب متفضلة<sup>(٨)</sup> في منزلها، فرأى زينب فوقيت في نفسه، وقع في نفس زينب أنها وقعت في نفس النبي، وذلك لما جاء يطلب زيدا"<sup>(٩)</sup>.

وهو ذلك الرجل القاسي القلب مع أعداءه فيقطع الأيدي والأرجل ويسلّم العيون<sup>(١٠)</sup>. وكذلك الحال بالنسبة للصحابي، فبعضهم في القرآن عرضة للمساءلة والتوبیخ والاتهام الصريح بالنفاق والارتداد، أما في السيرة والتاريخ فكلهم عدول ثقات<sup>(١١)</sup>، قال القرطبي: الصحابة كلهم عدول، أولياء الله تعالى وأصفياؤه، وخيرته من خلقه بعد أوليائه ورسله، هذا مذهب أهل السنة، والذي عليه الجماعة من أئمة هذه الأمة..<sup>(١٢)</sup>

وهكذا كثيرة هي الأحداث والصور التي يتوارى فيها نص القرآن خلف نصّ التاريخ، بل إن الأخير يغدو حاكماً وإن خالف صريح النص الأول، فكم تم إقصاء النص القرآني الصريح وعطلت حاكميته أمام حاكمية النص الحديثي المفتعل، ففي قضية إرث النبي ﷺ، تمت مصادرة صريح القرآن لحساب رأي الخليفة الأول؛ إذ منع السيدة الزهراء رض من وراثة أبيها بناءً على حديث تفرد هو بروايته<sup>(١٣)</sup>، زعم فيه أن النبي قال: لأنورث ما تركتنا صدقة<sup>(١٤)</sup>، بل إنه صادر أرض فدك التي أعطاها النبي ﷺ لابنته فاطمة رض في حياته<sup>(١٥)</sup> باللحجة نفسها!، والغريب في الأمر أن مؤسسة الخلافة بعد أن حفّقت غايتها من الحديث في حجب نصوص الإرث القرآنية، عمدت إلى إقصاء الحديث ومنع نشره وإبطال مفعوله وحججته، بدعوى أنه يختلط مع القرآن<sup>(١٦)</sup>!

يرغب البحث في هذا اللحاظ الوقوف على حدث مهم من أحداث السيرة النبوية الشريفة التي رصدها وأصل لها القرآن الكريم بدقة لافته، إلا أن نصّ التاريخ حرفها بشكل كبير جداً، حتى أضاع معالم التأصيل القرآني لها!، وهذا

## الحدث هو لجوء النبي ﷺ لطمر الآبار في معركة بدر. المحور الأول

طور الدعوة الإسلامية المسلح في القرآن والسيرة النبوية الشريفة الملاحظ على كتب السيرة النبوية أنها تعرض أحداث الصراع العسكري بين المسلمين والشركين وكأنَّ المسلمين هم من بادر للجوء إلى خيار الحرب ومهاجمة قوافل خصومهم القرشيين؛ كرد فعل على ما عانوه من ظلم واضطهاد في مكة وإخراجهم منها، في حين يظهر مشركون مكة وكأنهم لم يكونوا راغبين بالذهاب لبعد من حدود التخلص من النبي ﷺ وأتباعه المسلمين وإبعادهم عن مكة، فلم يكن هناك -حتى بدء تحرك المسلمين العسكري وتسخير بعض السرايا المسلحة لاعتراض قوافل قريش- أي نية لدى قريش بخوض حرب مع المسلمين، أو القيام بمحاولة لاغتيال النبي ﷺ.

بل إن عرض التدوين السيري لأحداث هجرة عائلة النبي ﷺ -بحسب منهجية تغيب فضائل أمير المؤمنين عليه السلام- يشير إلى أن قريش المشركة لم تمانع أن يلحق بالنبي ﷺ أهله وعائلته بعد خروجه وأصحابه من مكة، وهي لم تطارده خارج تراها، فضلاً عن أن تفكك بخوض الحرب ضده!، بل لعلها لم تتوقع منه أن يقدم هو على ذلك، وعليه فهو من قرر انتهاج سياسة اعتراض قوافلها، وتخريب اقتصادها، ونسف تجاراتها بالقوة، وهذا ما شكل نمطية فهم وقراءة وتعامل ثابتة تقريرًا من لدن عموم المستشرقين<sup>(١٧)</sup>.

ففي الوقت الذي تحدث مصادر السيرة عن: سرية حمزة بن عبد المطلب / سرية عبيدة بن الحارث بن المطلب / سرية سعد بن أبي وقاص / غزوة ودان / غزوة بواط / غزوة العشيرة / غزوة بدر الأولى / سرية عبد الله بن جحش<sup>(١٨)</sup>، وتعرضها على أنها تحرك إسلامي مسلح دون سابق إنذار أو استشعار خطير من قريش، أو استعداد وتحرك ماثل منها، تكتفي بتبرير التغيير

في نمطية التعامل بالإحالة للإذن بالقتال بناءً على نزول قوله تعالى: ﴿أُذْنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلْمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ﴾ الحج / ٣٩.

في حين نجد المسلمين في معارك فاصلة مثل: أحد/ الخندق/ المعارك مع اليهود/ حنين/ تبوك...، لا يقدمون على الحرب إلا بعد أن يضطروا إليها اضطراراً، ونرى النبي ﷺ يكره أن يبدأهم بقتال، وينتظر أن يبادروا بهم بذلك أولاً!.

فهل كانت تلك السرايا ومحركه بدر مختلفة عن ذلك المنهج النبوي في تأخير الذهاب لخيار الحرب؟، ومن ثم علينا التساؤل: هل ان هذا الإغفال أو التشويه المتعمد لمنهج الصراع العسكري النبوي مع المشركين كان يتلوى منه التبرير لحروب الفتوح العربية و المعارك كهما فيما بعد، تحت عنوان الجهاد ونشر الإسلام بقوة السيف، والتغطية على ما تم ارتكابه من جرائم مروعة على أيدي الجيوش الإسلامية، وبأمر خلفاء المسلمين، بحثاً عن الغنائم والأموال والنساء...، لإشباع غرائز الحكام والقادة ورغباتهم؟، ومن ثم يمتد تبرير تلك الصياغة ليشمل ما نشهده اليوم من تعامل مماثل، ونشر للرعب والدمار والخراب، وقوافل السبي والنخاسة تحت راية الإسلام، وبأيدي من يدعون الجهاد لنشر كلمة التوحيد ومحاربة الشرك والكفر؛ جراء فهم نمطي مغلوط لمبدأ الجهاد؟.

إن مطالعة كتب السيرة والمغازي تشير إلى أن النبي ﷺ والمسلمين قد بدأوا بشن الحملات المتلاحقة على قوافل قريش وتجارتها دون هوادة، وأن الأخيرة حتى معركة بدر لم تكن راغبة بالاصطدام العسكري مع المسلمين على الرغم من تفوقها العسكري من حيث العدة والعدد، بل إن خروجها للدر إنما كان استجابة لحماية القافلة، ورد الاعتبار!، بعبارة أخرى: إن هذه المصادر تنص على مبادرة المسلمين للانتقال إلى طور المواجهة المسلحة مع قريش دون سابق تحرك مماثل من الأخيرة<sup>(١٩)</sup>.

وإذا ما حملت هذه الصياغة على محمل حسن، فيمكن القول: إن الحماسة في الانتصار للإسلام وقصته الأولى، هي ما دفع بالمؤرخين لإظهار المسلمين

بموقع المبادرة في الصدام مع قريش، فمنذ أن استقر المهاجرون في المدينة بدأوا يفكرون بالانتقام من قريش ومبادئهم بالعداوة وال الحرب، وإنما منعهم من إشعال نارها في وقت مبكر، أنهم كانوا منشغلين بإعداد مساكنهم وتنظيم أمورهم، ولعل بيعة الحرب في العقبة الثانية تشي بذلك، وطبيعي أن تكون قريش أول عدو يتوجه إليه نظر المسلمين، ويريد ذلك أيضاً بعث النبي ﷺ السرايا لاعتراض قوافل قريش، وخروجه شخصياً في بعض منها كما في غزوة الأباء أو ودان وغزوة بواط والعشيرة، وهذا يقوم دليلاً على أن المهاجرين وعلى رأسهم النبي ﷺ فكروا في الانتقام من قريش ومبادئهم بالحرب. وفي أقل الفروض، فهذه التحركات العسكرية تهدف إلى الاستيلاء على القوافل التجارية القرشية، أو تهديد الطريق للقيام بذلك عن طريق عقد الموادعات والأحلاف مع القبائل التي تمر بها بين المدينة وشواطئ البحر الأحمر، فتهب تلك القوافل، من دون أن تجد من ينجدها ويحميها من مهاجمة المسلمين<sup>(٢٠)</sup>. وقد وقف محمد حسين هيكل موقف المتسائل حيال هذا العرض، فالقول بأن هذه السرايا كان يقصد منها حرب قريش وغزو قوافلها<sup>(٢١)</sup> يثير التردد والتفكير، فلم تكن سرية حمزة تزيد على (٣٠ رجلاً)، ولم تزد سرية عبيدة على (٦٠ رجلاً)، وكانت سرية سعد لا تتجاوز (٢٠-٨ رجلاً)، في حين كان الموكلون بحماية القوافل القرشية عادة أضعاف هذه الأعداد!، ولا شك أن قريش قد زادت أعداد الحميات بعد هجرة المسلمين إلى المدينة وقربهم من خطوط سير القوافل؛ تحسيناً أن يقوموا بمهاجمتها، ثم إن الموكلين بحماية القوافل القرشية -بلا شك- قد كانت لهم علاقتهم النسبية والسببية سواء مع المهاجرين في المدينة، أم مع القبائل التي يمرون بها في طرق سير القوافل، وليس من السهولة أن يقف هؤلاء متفرجين إذا ما وقعت حرب بين الطرفين، هذا إن لم يحرموا من الأساس على عدم وقوعها، فضلاً عن ذلك فالمسلمون

جميعاً يعلمون أن بيعة العقبة نصّت على تعهد الأنصار بمساعدة المهاجرين في حروبهم الدفاعية، وعليه ألم يكن المهاجرون وعلى رأسهم النبي ﷺ يتوكّون عدم الدخول في حرب غير معروفة أو متوقعة التائج مع قريش وحلفائهم؟. هذا من جانب، ومن جانب آخر، ألم يفكروا في موقف الأنصار منهم، ومن تلك الحرب في حال وقوعها؟، وعليه فليس من اليسير التسليم مع المؤرخين، الذين لم يبدأوا بكتابة سيرة النبي ﷺ إلا بعد قرین من وفاته<sup>(٢٢)</sup>.

وانتهى هيكل إلى ترجيح أن المقصود من هذه التحركات العسكرية هو السعي لإفهام قريش أن مصلحتها تقتضي التفاهم مع المسلمين في المدينة لضمان سلام تجاراتها، وعدم اتساع دائرة الصراع والعداوة بين التكتلات القبلية المتحالفه مع كل من المكونين (قريش المشركة وحلفائها/ المدينة المسلمة وحلفائها)، فإذا أيقنت قريش أن قوافلها وتجاراتها معرضة للخطر، من لدن أبنائها الذين عادتهم وطردتهم بالأمس دعاها ذلك إلى التفاهم معهم وتسوية الخلافات، وعليه ربما سيحصل المسلمون بالمقابل على حرية التحرك ونشر الدعوة الإسلامية، والدخول إلى مكة، واستئنال الناس للإسلام في مواسم الحج، ولم يكن هذا التفاهم وارداً ما لم تقدر قريش وتستشعر قوة أبنائها في الجبهة الإسلامية على الإيقاع بها، وإيصاد طرق التجارة بوجهها، ولعل هذا ما يفسر رجوع حمزة بن عبد المطلب رض وسريته المكونة من (٣٠ فارسياً) من المهاجرين عندما التقوا بأبي جهل عند سيف البحر بمجرد أن حجز بينهم مجدي بن عمرو الجهنبي، الذي كان موادعاً للفريقيين، فلم يكن بينهم قتال<sup>(٢٣)</sup>.

إذن، فهذه التحركات كانت تزيد إفهام قريش خطر استمرارها بالنظر إلى المسلمين بازدراة، وعدم تقديرها لقوتهم؛ وبالتالي الضغط عليها لترعوي وتفكير في التفاهم والاتفاق معهم، ولعل ما يدعم هذا التفسير أن النبي ﷺ عندما خرج إلى بواط وإلى ذات العشيرة، لم يصبه إلا عدد قليل من الأنصار، وهم إنما

بایعوه لیدفعوا عنه لا ليها جموا معه، وسنجده في معركة بدر يتأنّر في المبادرة إلى الحرب حتى يسمع رأي الأنصار ومدى استعدادهم، وإذا كان الأنصار لا يرون في أن يعاهد النبي ﷺ غيرهم من القبائل انتهاكاً أو مخالفة لشروط بيعة العقبة، فليس معنى هذا أن يذهبوا معه لحرب قريش دون أن تكون الأخيرة قد أحدثت ما يوجب الرد عليها، استجابة لما أزلموا به أنفسهم من الدفاع عنه، وإنما من سبب يدعوهم إلى السعي لتلك الحرب خلافاً للالتزامات والصلات العربية بين الفريقين!، ومهما يكن في هذه المعاهدات والاتفاقات التي عقدها النبي ﷺ مع القبائل المحيطة بالمدينة وطرق التجارة من تقوية لجانبه، وإضعاف للجانب القرشي بتفكيك أواصر التعاقدات الموجبة لحماية القوافل، فليس من السهولة أن تؤدي إلى اكتساب القوة الكافية لإعلان الحرب أو السعي لها<sup>(٤)</sup>.

ولعل ما يدعم ذلك أن القرآن الكريم يخلو من الآيات التي تشير للابداء بالحرب أو الحرب الهجومية والاعتداء، ويؤكد أن المسلمين في كل معاركهم ينطلقون من مبدأ الدفاع، قال تعالى: ﴿أُدِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتِلُونَ بِأَنَّهُمْ ظَلِمُوا وَإِنَّ

الله عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ.. الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقٍّ إِلَّا أَنْ يَقُولُوا رَبُّنَا  
اللهُ<sup>١٠٣٩</sup> الحج / ٤٠ ، وقال تعالى: «وَقَاتَلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا  
تَعْتَدُوا إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ» البقرة / ١٩٠ ، وقال تعالى: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ  
أَمْنُوا لَا تُحَرِّمُوا طَيِّبَاتِ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ»  
المائدة / ٨٧ ، وقال تعالى: «.. فَإِنْ اعْتَرَلُوكُمْ فَلَمْ يُقَاتِلُوكُمْ وَأَلْقُوا إِلَيْكُمْ  
السَّلَمَ فَإِنَّمَا جَعَلَ اللهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيلًا» النساء / ٩٠ ، وقال تعالى: «يَا أَيُّهَا<sup>١٠٤٠</sup>  
الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ فَتَبَيَّنُوا وَلَا تَقُولُوا مَنْ أَلْقَى إِلَيْكُمُ السَّلَامَ  
لَسْتَ مُؤْمِنًا تَبَغُونَ عَرَضَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا» النساء / ٩٤ . فضلاً عن تركيزه مبدأ  
حرية الاعتقاد والاختيار والدعوة بالحسنى والسبل السلمية والإقناعية، قال  
تعالى: «ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمُوَعِظَةِ الْحُسْنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ  
أَحْسَنُ»<sup>١٠٤١</sup> النحل / ١٢٥ ، وقال تعالى: «لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ  
الْغَيِّ»<sup>١٠٤٢</sup> البقرة / ٢٥٦ ، وقال تعالى: «لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِي»<sup>١٠٤٣</sup> الكافرون / ٦ .  
وهكذا نجد تقاطعاً واضحاً بين الموروث التدويني وعرضه للأحداث  
وأسبابها، والأسن الإسلامي الذي يفترض أن الأحداث الكائنة انطلقت عبر  
محدداته وتوجيهاته!، بمعنى آخر أن ما تعرضه كتب السيرة من حثثيات تلك  
التحركات العسكرية الإسلامية الأولى لا يتواءى مع مبادئ القرآن الكريم  
وخطوط الإسلام العريضة، ولذا نجدنا هنا بحاجة إلى الذهاب أبعد مما ذهب  
إليه هيكل؛ وإلا فقد كان يامكانها-أي المصادر الإسلامية- أن تصرح بهذه  
القصدية أو التأويل أو تشير إليه، فتكفيه وتكتفينا محاولة فهمه بصورة إيجابية.  
وعليه فالراجح أنها كانت تقصد ما عرضته بصورة مباشرة لا لبس ولا تأويل  
فيها، ولكن السؤال الأهم والأولى بالإجابة هو: لماذا قدمت الأحداث بهذا  
الشكل المعارض للمبني القرآني؟ . وهو سؤال أهمل أو لم يلتفت للإجابة عنه.  
لقد دُونت أحداث العصور الإسلامية الأولى، من قبل -أو على الأقل

تحت رعاية- التيار الإسلامي المتطرف (الحكومات الغاصبة الأموية والعباسية ومنظوماتها الروائية والتدوينية)، وغني عن القول أن هذه الحكومات قامت بأعمال عسكرية منافية تماماً لروح الإسلام ومبادئ القرآن؛ بحثاً عن أطعها الخاصة ولذائتها، وثبتياً لسلطانها وتوسيعه شرقاً وغرباً، عبر تطوير مفهوم الجهاد ونشر الإسلام والتوحيد وإعلاء راية الإسلام في أراضي الشرك والكفر، ليتناسب وما يخدم تلك الأطعاف والمصالح الفئوية والذاتية الضيقة، ولم يسلم من سطوة وعنف تلك الرغبات الجامحة التي كانت تكتسح بقوه السيف ما يعرض طريقها من عقبات، حتى من كان مسالماً، ولم يبتدع بالاعتداء على المسلمين، إذ كانت كل الحروب المؤطرة بإطار الإسلام -حروب الفتوحات والتوسيع- هي حروب اعتقد مبدئياً، وحروب عببية التهمت المسلمين وغيرهم على حد سواء، فكثيراً ما أبى مدن وجماعات إسلامية كاملة بيد جيوش تدعى الإسلام، تنفيذاً لرغبة الحكام المسلمين، وتأريخنا يغص بهذه الأمثلة منذ حروب ما سمي بالردة وحروب الفتوح، وقمععارضين للسلطة المتغلبة سواء كانوا من الصحابة أم من غيرهم، وصولاً لقتل ذرية وأهل بيت النبي ﷺ وأهله وأتباعهم...، وهلم جرّا من عمليات الاعتداء، والقتل، والإبادة، والتعذيب، والتغلب، والسيطرة باسم الدين، ودعوى نشر الإسلام!.

ويبدو أن هذا التيار المتطرف -مؤسسات وأفراداً- حاول صياغة المشهد والواقع الإسلامي بما يبرر تجاوزاته ويعمرها التي مارسها على امتداد مسار تواجده بوصفه حاكماً للجماعة الإسلامية، فضلاً عن تقديمها على وفق مبناه الاعتقادي والسياسي في بناء الكيان الإسلامي، فبدت تلك التحركات العسكرية -من جهته- طبيعية وشرعية وضرورية لعملية التكوير، على الرغم من تعارضها الصريح مع المبنى القرآني، وسنشهاد في حييات المعارك

الإسلامية صوراً أخرى تتقاطع وهذا المتبني والسلوك العملي والفعلي للنبي عليهما السلام من قبيل تغوير آبار بدر ومنع المشركين من شرب الماء مثلاً<sup>(٢٥)</sup>؛ لتبرير استعمال الأمويين وغيرهم لحرب الماء، ومنع الماء في أكثر من موقف؛ فهي لا شك صورة تتقاطع تماماً مع خلق الإسلام ومبادئه، وما يروى عن النبي عليهما السلام أنه قال: الناس شركاء في ثلاث، أو ثلات لا يمنعن: الماء، والكلا، والنار<sup>(٢٦)</sup>. إذن، فعملية تدوين الأحداث كانت تتوخى وصل الخيوط والأساسات بين مرحلة التكوين الأولى - عصر الرسول - والمراحل اللاحقة بحيث لا ينشر أحدهما عن الآخر، ولا يتقاطع معه، فيؤصل السلوك اللاحق عبر صياغة أساسات مرحلة التكوين بما يتوافق وسلوك المراحل اللاحقة، وهكذا تمت صياغة جل الموروث الإسلامي في شتى حقوله وميادينه، من دون الالتفات إلى مدى الإساءة التي وجهت للنبي والإسلام في هذا التأثير التاريخي.

## المحور الثاني

### معركة بدر وظمر الآبار

تقديم معركة بدر في جل المصادر الإسلامية - قدّيمها وحديثها - على أن مقصدتها الأساس كان التعرض لقافلة قريش والسيطرة عليها، بعد أن علم النبي عليهما السلام بعودتها من الشام، فقال: هذه عير قريش، فيها أموالهم، فاخرجوها إليها لعل الله ينفكموها، ولكنَّ أبا سفيان غير مسار القافلة، وابتعد بها عن منطقة الخطر وأرسل إلى مكة يستنفر قريش لنجدة القافلة، فتجمع مشركون مكة، وخرجو للحرب، ولما علم النبي عليهما السلام بتبعة قريش وخروجها استشار أصحابه؛ لاستبيان موقفهم، ومعرفة رأي الأنصار، فاتفقوا على الخروج معه للحرب<sup>(٢٧)</sup>. ولكنَّ حيثيات هذا العرض الروائي تشي - من جانب آخر - بأن عملية ترتيب موقف المسلمين جاء بناءً على الموقف القرشي، بمعنى أن الموقف الإسلامي لم يكن مستكملاً الاستعدادات للذهاب إلى خيار الحرب، ومع

هذا الحال لا يمكن القول إن التحرك الذي استهدف القافلة كان عازمًا على خوض الحرب أو الاستحواذ عليها بالدرجة الأساس، وإنما لعده هذا الأمر ما يحتاج من تعبئة المهاجرين بصورة سريعة ومبكرة، مع أنه ليس من الصعب التعرف على وقت عودة القافلة بصورة دقيقة، أو الطريق الذي ستسلكه، ومن ثم نصب كمین لها ومصادرتها قبل وصول خبرها لقريش.

وواضح أنه حتى وقت تحرّك قريش لم يكن اشتراك الأنصار من عدمه قد حدد في هذه المواجهة، وهو ما يعيد طرح السؤال السابق حول موقف الأنصار في حال حدوث الصدام بين مهاجعي القافلة المسلمين والموكلين بحمايتها من قريش؟، أفلم يكن النبي ﷺ والمسلمون بحاجة لمعرفة موقفهم، أو أنهم بحاجة لمعرفة التزامهم في مثل هذه الحالة تجاه النبي ﷺ والمهاجرين؟، وإنما أكّد على استبيان موقفهم؛ فعندما أتاه الخبر عن قريش ومسيرهم ليمنعوا عيرهم، استشار المسلمين فقام المقداد بن عمرو فقال: يا رسول الله، امضِ لما أراك الله فنحن معك، والله لا نقول لك كما قالت بنو إسرائيل لموسى: اذهب أنت وربك فقاتلا إنا ها هنا قاعدون. ولكن اذهب أنت وربك فقاتلا إنا معكم مقاتلون، فو الذي بعثك بالحق لو سرت بنا إلى برك الغماد لجألنا معك من دونه حتى تبلغه. فجزاه النبي ﷺ خيراً، ودعاه، ثم قال: أشير وأعلى أيها الناس، وإنما يريد الأنصار...، وكان النبي ﷺ يتخفّف ألا تكون الأنصار ترى عليها نصره إلا من دمه بالمدينة من عدوه، وأن ليس عليهم أن يسير بهم إلى عدو من بلادهم، فلما قال ذلك، قال له سعد بن معاذ: والله لكأنك تريديننا يا رسول الله؟، قال: أجل، قال: لقد آمنا بك وصدقناك، وشهدنا أن ما جئت به هو الحق، وأعطيتني على ذلك عهودنا ومواثيقنا على السمع والطاعة، فامض يا رسول الله لما أردت، فنحن معك فو الذي بعثك بالحق، لو استعرضت بنا هذا البحر فخضته لخضناه معك، ما

تختلف منا رجل واحد، وما نكره أن تلقى بنا عدونا غدا، إنما لصبر في الحرب،  
صدق في اللقاء، لعل الله يريك منا ما تقر به عينك، فسر بنا على بركة الله.  
فسرّ رسول الله ﷺ يقول سعد، ونشطه ذلك، فقال: سيروا وأبشروا؛ فإن الله -  
تعالى قد وعدي إحدى الطائفتين، والله لكياني الآن أنظر إلى مصارع القوم<sup>(٢٨)</sup>.  
إذن، فالتحرك العملي على الأرض يشير إلى أن النبي ﷺ - وإن فهم من شاركه  
أو أرسله بتلك التحركات، والرواة والمؤرخون بأنّه يقصد الابتداء بالحرب - كان  
يريد تهيئه الجماعة الإسلامية لمواجهة متطلبات المرحلة اللاحقة، التي لا شك في  
أنّها ستتطور إلى واقع الصدام العسكري المسلح، وفي الوقت نفسه إفهام قريش  
بأن المسلمين لم يعودوا أولئك النفر الضعفاء الذين كانوا يعنّبونهم ويعتذرون  
عليهم في مكة، من دون أن يملكون القدرة على الرد والمواجهة، وهو بحد ذاته  
ما سيدعوا قريش المتغطرسة لاستئصالهم، ومن ثم يكون تحركهم عشوائياً وغير  
مدروس، ولا يقدر بصورة صحيحة تغيير واقع المسلمين، الذين من جهتهم  
ستكون هذه المواجهة بمثابة رهان الوجود وحركة المصير وإثبات الذات أمام  
قريش المشركة والتكتلات القبلية المحيطة بمكة والمدينة فضلاً عن اليهود، ثم إنّ  
الأنصار هنا سيكونون ملزمين بالوفاء بتعهّداتهم، فها هي قريش سائرة لحرب  
النبي ﷺ وهم قد تعهدوا بمساندته إذا ما تعرض للهجوم.

ولعل ما يدعم ذلك أن بعض المهاجرين - الذين عبر عن رأيهم أبو  
بكر وعمر بن الخطاب - كانوا يخشون لدرجة كبيرة جداً الدخول بصدام  
عسكري مع قريش!، ولذا عدت هذه الخشية منقصة وقد حاً بشخصيهما  
إذا ما قورنت بموقف سعد والمقداد وقوليهما؛ فحذفها عدد من المؤرخين  
وقالوا: إن النبي ﷺ شاور الناس يوم بدر، فتكلّم أبو بكر فأعرض عنه، ثم  
تكلّم عمر فأعرض عنه، فقام سعد بن عبادة..<sup>(٢٩)</sup>، أو: ققام أبو بكر فقال  
وأحسن، ثم قام عمر فقال وأحسن<sup>(٣٠)</sup>. فلو كان قولهما حسناً فلِمْ يُذكر كما

ذكر قول المقداد وسعد، ولم أعرض عنهم النبي عليه السلام؟

فضلاً عن ذلك فإن حقيقة قولهما الذي نصّ عليه الواقدي والمقرizi،  
واللّفظ لعمر بن الخطاب: يا رسول الله، إنها والله قريش وعزها، والله ما ذلت  
منذ عزّت، والله ما آمنت منذ كفرت، والله لا تسلم عزها أبداً، ولتقاتلنّك،  
فافتّهّبْ لذلك أهبيه وأعد لذلك عدته<sup>(٣١)</sup>، يؤكّد بما لا يقبل الشك انقسام  
العسكر الإسلامي حيال الحرب مع قريش، وعلى أقلّ الفروض تأرجح  
الموقف حتى تحرّك قريش نحو بدر، وبالتالي فـلا يمكن القول بحسب خيار  
الحرب منذ الحملات الاستطلاعية، أو التحرّكات الأولى وبضمّنها عملية  
رصد القافلة القرشية السابقة لمعركة بدر.

على أن ذلك لا يعني عشوائية التحرك، وترك الأمور للصدفة والتحرك الآني المبني على ردود الأفعال بالنسبة للنبي ﷺ، فضلاً عن العناية والتسديد الإلهي الذي يحكم ويوجه تحركاته وأفعاله كافة، فهو -كما مرّ- كان يتوجه ووضع المسلمين والمشركين على حد سواء في مواجهة طبيعة الظروف المتنامية، وهو لا يعني كذلك الدفع الكيفي نحو ذلك الصدام، إنما الاستعداد لمواجهة واقع ومنهج تحرك مؤجل، ربما كان من بين ما يبرره أيضاً وجود محمد من المسلمين الضعفاء أو الراغبين بالانتماء للجماعة الإسلامية، أكان في مكة أم في المناطق المحيطة بها، وحتى في التكتلات القبلية خارج المدينة، ولكنهم إما واقعون تحت سلطة المشركين من قومهم، ولا يستطيعون الاتصال بال المسلمين كما في حالة المقداد بن عمرو وعتبة بن غزوان في سرية عبيدة بن الحارث بن المطلب<sup>(٣٢)</sup>، وإما يرقبون تكشف الأوضاع واحتياط تغير موازين القوى، أو على العكس هم متحالفون مع قريش واليهود ومتوثبون للانقضاض على المسلمين وأخذهم على حين غرة، وهو ما تؤكده غزوةبني سليم؛ التي هي الأخرى للأسف- قدمت من دون ذكر سبب للقيام بها، وكأنها تحرك غير مبرر من

قبل النبي ﷺ وال المسلمين، فقد اكتفت جل المصادر بالقول: إن النبي ﷺ لما راجع من معركة بدر، لم يقم بالمدينة إلا سبع ليال، ثم غزابني سليم..، فبلغ ماء من مياههم يسمى الكدر، فأقام عليه ثلاط ليال ثم رجع إلى المدينة ولم يلق كيدا<sup>(٣٣)</sup>. وحقيقة الواقع أن جماعة من بني سليم وبني غطفان قد تجمعوا في تلك المنطقة لغزو المدينة، ولا يبعد أن كان ذلك بالاتفاق مع قريش المشركة، سيما أن الفرق بينها وبين معركة بدر لم يكن سوى ٧ أيام فقط، ولم يقم المسلمين بها يوجب تحشيد هاتين القبيلتين لحربهم، وعلى أية حال وصل خبرهم للنبي ﷺ فتحرك نحوهم بـ ٣٠٠ رجل من المسلمين، فلما وصل إلى ذلك الموضع، التقى برجل من بني سليم فأخبره أن القوم افترقوا، فأقام هناك ثلاط ليال ثم رجع إلى المدينة<sup>(٣٤)</sup>، وفضلاً عن تصريح الواقدي والمقرizi بخبر تجمع بني سليم وغطفان، فإن عبارة (ولم يلق كيداً) في المصادر السابقة تشير إلى وجود جهة كانت تريد الكيد والإيقاع بال المسلمين، وهو ما يقود إلى أن هذه العبارة وعبارة (ولم يكن قتال) ومثيلاتها، تشير إلى وجود الجهة المقابلة، وعليه فخروج المسلمين في محمل تلك الحالات كان استجابة لحدوث حالة مماثلة!، بمعنى أن النبي ﷺ كان يريد إفهام قريش وحلفائها واليهود والتكتلات القبلية الأخرى تغيير وضع المسلمين، ويدفعهم لاتخاذ موقف متعقل منهم، مع الأخذ بالحسبان أن تحركاته كانت استجابة لتحرك، أو نية تحرك مسبقة من تلك الأطراف.-

### طمر آبار الماء في معركة بدر:

تنصّ مصادر السيرة النبوية على أن النبي ﷺ عندما سار بال المسلمين لمواجهة قريش ووصلوا قرب موضع آبار بدر، قال لأصحابه: أشيروا على في المنزل، فقال الحباب بن المنذر: يا رسول الله، أرأيت هذا المنزل أمنزل أنزله الله فليس لنا أن نتقدمه ولا نتأخر عنه، أم هو الرأي وال الحرب والمكيدة؟، قال: بل هو الرأي وال الحرب والمكيدة، قال: فإن هذا ليس بمنزل، انطلق بنا إلى أدنى

ماء القوم، فإنني عالم بها وبقلبها (آبارها)، بها قليب قد عرفت عذوبة مائه، ثم نبني عليها حوضاً وننفذ فيه الآنية، فنشرب ونقاتل ونغور ما سواها من القلب، فنزل جبريل عليه السلام على النبي عليه السلام فقال: الرأي ما أشار به الحباب، فقال النبي عليه السلام: يا حباب أشرت بالرأي، ففعل كل ذلك<sup>(٣٥)</sup>.

وقد حاول القاضي عياض تبرير هذه المفارقة بالقول: إن مثل هذا الأمر وأشباهه من المسائل الدينية التي لا مدخل فيها لعلم ديانة ولا اعتقادها ولا تعليمها يجوز عليها الخطأ والوهم، إذ ليس في هذا كله نقيصة عليه، فهي أمور اعتيادية يعرفها من جربها وجعلها همه وشغل نفسه بها، والنبي عليه السلام مشحون القلب بمعرفة الربوبية، ملآن الجوانح بعلوم الشريعة، مقيد بالبال بمصالح الأمة الدينية والدينوية، وما تعلق منها بأمر الدنيا فلا يشترط فيه عصمة الأنبياء!، وضرب عدداً من الأمثلة التي أخطأها -بزعمه- فيها النبي عليه السلام القول أو التصرف<sup>(٣٦)</sup>.

واعتمد في إثبات وجهة نظره على بعض الروايات والأحاديث، التي هي الأخرى في الأساس نسجت على منوال روایة مشورة الحباب، ومنها: أنه مر جماعة من أهل المدينة وهم يأبرون النخل (يلقحون النخل)، فقال: ما تصنعون؟، لولم تفعلوا كان خيراً أو لصلاح، فتركوه فنفخت (خرج شيئاً)، فذروا ذلك للنبي، فقال: إنما أنا بشر، فإذا أمرتكم بشيء من دينكم فخذوا به، وإذا أمرتكم بشيء من رأيي فإنما أنا بشر، وأنتم أعلم بأمر دنياكم<sup>(٣٧)</sup>، ومنها ما يروى من: أنه كان يطوف بنخل من نخل المدينة، فجعل من معه يقولون: فيها صاع، فيها وسق، يحزرون -أي يقدرون وزن محصول التمر-، فقال: فيها كذا وكذا، فقالوا: صدق الله ورسوله، فقال: يا أهلا الناس، إنما أنا بشر، فما حدثكم به من عند الله فهو حق، وما قلت فيه من قبل نفسي فإنما أنا بشر أخطأه وأصيّب<sup>(٣٨)</sup>.

وهكذا نلحظ مؤرخي مدرسة الخلافة على امتداد مسار التدوين الإسلامي، يقعون بين خيارين، أحدهما أصعب من الآخر، فإما أن يخرجوا

على هذا الموروث المتناقض، الذي يهز عقيدة المسلمين بالنبي ﷺ وحكمته، ووفر عقله، وعلمه وحسن تدبيره، وإنما أن يلجأوا للتأويل والالتواء والتضييق بقداسة النبي ﷺ مقابل ضمان نظرية قداسة الصحابة والموروث الروائي الوارد عنهم بكل ما يحمل من تفاهات، غالباً ما تبتووا الخيار الثاني؛ لأن رفضهم لذلك الموروث الملغم يعني رفض ما ورد عن الصحابة في كتب ما يسمى بالصالح والمسانيد، وعليه رفض نظرية عدالة الصحابة وقداستهم وقداسة تلك المصادر، ومن ثم التدرج للاعتراف بنظرية عصمة النبي ﷺ في كل أحواله، وهذه المسألة بالتحديد هي مركز وأساس الخلاف بين مدرسة أهل البيت ع ومدرسة الخلفاء، وبالتالي ووضع جميع التصرفات التي صدرت من رموز هذه المدرسة - وفي مقدمتهم الخليفتان أبو بكر وعمر - في مخالفة النبي ع والاعتراض على توجيهاته وأوامره، موضوع النقاش والتخطئة، ويتبادر ذلك تخطئة جميع تصرفات أولئك الأشخاص التي خرجوا فيها على توصيات وأحاديث النبي ع - بعد شهادته بدءاً من السقيفة وليس انتهاءً بما نشهده اليوم من تواصل لشريعة أعم الهم وسلوكياتهم وفهم الشريعة والدين على أساسها -، وعدها مخالفة صريحة للإسلام والقرآن، مما يعني بصورة عملية أدق انهيار كامل البناء العقدي والفكري المترافق منذ السقيفة حتى اليوم، ووضع أجيال متعددة متعاقبة من المسلمين في منطقة التأرجح في الانتهاء لحقيقة الإسلام من عدمه، ولا شك أنه خيار صعب جداً، ولذا حسم الأمر بتجاوزه، وتبني مفهوم عدم العصمة أو ارتباطها بما يقترن بأمور الدين والتبلیغ والوحي! وهذا الالتواء في حقيقة الحال قد أنتجه وضع التأرجح لمن يتبعاه.

وبالعودة إلى مشورة الحباب، فيبدو أن الأخير قد أنابه السيرة والتاريخ أكثر من رأي واجتهاد، حتى بات يعرف بذي الرأي<sup>(٣٩)</sup>، فقد ورد أنه في غزوة خيبر أشار على النبي ع بأن يغير معسكر الجندي، ويبتعد عن

حصن خيبر والنخيل المحيط به<sup>(٤٠)</sup>، وأشار عليه في اليوم الثاني بقطع نخل اليهود، فقال: يا رسول الله إن اليهود ترى النخل أحب إليهم من أبكار أولادهم فاقطع نخلهم، فأمر النبي بقطع النخل، ووقع المسلمين في قطعها حتى أسرعوا في القطع، فجاءه أبو بكر فقال: يا رسول الله، إن الله عز وجل قد وعدكم خيبر، وهو منجزٌ ما وعدك، فلا تقطع النخل، فأمر فنادي منادي النبي فنهى عن قطع النخل<sup>(٤١)</sup>. كذلك وأشار عليه في غزوة الطائف أن لا يدنووا من حصن ثقيف<sup>(٤٢)</sup>، وأشار على الأنصار في السقيفة أن لا يسلموا الأمر لقريش، أو أن يتقاسموا الخلافة معهم<sup>(٤٣)</sup>.

وحقيقة الحال أن هذه الأمور ومثيلاتها لا يمكن تأويلها بنحو ما عمل القاضي عياض، فهي - وإن تنزلنا عند ذلك الحد - لا تدل على عدم المعرفة بالأمور الدنيوية أو غير المتصلة بالدين والتشريع، بقدر ما تدل على العببية والطيش، والتصرف دون أدنى حكمة!.

وإذا ما تركنا مشوراته السابقة وعدنا إلى مشورته في طمر الآبار، فيمكن أن نسجل عليها الاعتراضات الآتية:

١) مسألة التحرك للحرب وإعداد الخطط الاستراتيجية لها فضلاً عن كونها ليست بغريبة على النبي والبيئة التي نشأ فيها، فهي تتعلق بمحمل كيان الجماعة الإسلامية وأصل وجودها، ولعلها بهذا اللحاظ أعظم شأنًا - إن لم تكن مساوية - لما أزاحه القاضي عياض في تأويله السابق من دائرة الدين والاعتقاد ومقاصد الأمة فيه!

٢) من الغريب أن الرواية الإسلامية تشير إلى أن النبي ﷺ قد أخبرهم بنتائج المعركة قبل وقوعها فقال: سيروا وأبشروا، فإن الله تعالى قد وعدني إحدى الطائفتين، والله لكي أنتظركم إلى مصارع القوم<sup>(٤٤)</sup>، وروى مسلم في صحيحه أن عمر بن الخطاب قال: كان رسول الله يرينا مصارع أهل بدر، يقول: هذا مصارع فلان غداً إن شاء الله، وهذا مصارع فلان، فو الذي بعثه بالحق ما أخطأوا

الحدود التي حد رسول الله (ص)، بمعنى أن هناك دقة متناهية في بيان حييات المعركة وجزئياتها، فهل عقم الإرشاد الإلهي، أو تقدير النبي ﷺ عن تعين موقع تعسّك المسلمين؟!، وكيف يستقيم تصوير نتيجة المعركة قبل وقوعها، بهذا الشكل الواضح والمفصل مع عدم القدرة على تحديد موقع الجيش؟!. وهنا يجدر الانتباه إلى أن إخبار النبي سالف الذكر، يمثل حديثاً نبوياً عن إخبار إلهي!، وهو فضلاً عن ذلك معاصر للحدث وشاهد حي عاش الأحداث بأدق تفاصيلها!.

(٣) رواية مشورة الحباب مجهولة السنّد، فقد قال ابن إسحاق (ت ١٥١ هـ) في نصها: "حُدِثَتْ عَنْ رِجَالٍ مِّنْ بَنِي سَلْمَةَ أَنَّهُمْ ذَكَرُوا.."<sup>(٤٦)</sup>، فمنهم هؤلاء العدة من الرجال؟، وهل هم متعاصرون زمنياً؟، وهو ما يوحى به النص، فكلهم حدث ابن إسحاق، بمعنى أنهم ينتمون إلى عصره لا إلى عصر الحادثة!. ويجب هنا أن نأخذ بالحسبان مسألة غاية في الأهمية وهي أن الحباب بن المنذر ينتمي إلى بني سلمة<sup>(٤٧)</sup>، أي إلى قبيلة الرواة الذين حدثوا ابن إسحاق بهذه الرواية، فليس من المستبعد أن يكون العامل القبلي قد أدى أثراً في هذه الرواية؛ للرفع من شأن أحد أفراد القبيلة من الصحابة الأوائل، ولا سيما في عصر التاريخ والتوثيق للمفاحير في صياغة قصة الإسلام الأولى، فإن يكون أحد أفراد القبيلة بهذه المنزلة والمكانة من سدار الرأي والحكمة، بحيث يشير على النبي، وينزل الوحي ليويد مقالته ورأيه، لا شك في أن في هذا مداعاة للتتفاخر في عموم القبيلة.

(٤) إذا ما عدنا إلى مصادر السيرة السابقة لابن إسحاق وتحديداً إلى الزهري (ت ١٢٤ هـ)<sup>(٤٨)</sup>، فإننا لا نجد أثراً للرواية مشورة الحباب بن المنذر، على الرغم من تخصص الزهري بالمغازي والسير، حتى عذر رائدها الأول، وعنه نقل من جاء بعده كابن إسحاق والواقدي وغيرهم<sup>(٤٩)</sup>، وعلى الرغم من أنه وقف مطولاً عند تفصيات وحييات معركة بدر بما فيها مسألة الآبار والماء، وما جاء في روايته لها، أن النبي ﷺ أرسل رجلين من أصحابه ليستكشفا طريق

مسار أبي سفيان، فرجعا إليه وأخبراه أنه سيتوقف عند ماء بدر، وعندما وصل أبو سفيان إلى آبار بدر سأله بعض القرىين منها، فأخبروه عن الذين بعثهم النبي في اثره، فعرف أنهم من المدينة عن طريق علف بعيرهم، فاتجه بالقافلة نحو طريق البحر، أما الرجال فكانا قد رجعوا للنبي عليه السلام، وأخبراه عن مسيرة أبي سفيان، فقال أبو بكر: هو الآن بموضع كذا وكذا، ونحن باء كذا وكذا، فيرتحل وينزل ماء كذا وكذا، ونزل ماء كذا وكذا...، ثم نلتقي بماء كذا وكذا، كأننا فرسارهان، فسار النبي عليه السلام حتى نزل ماء بدر، فوجد بعض رقيق قريش من خرج يغيث أبي سفيان، فأخذهم أصحابه...<sup>(٥٠)</sup>.

أما موسى بن عقبة (ت ١٤١ هـ)، وهو الآخر أحد رواد علم السيرة والمغازي ومؤسسها، ومن أبرز تلامذة الزهرى<sup>(٥١)</sup>، وقد مدحه ووثق مغازييه عدد غير من العلماء والفقهاء، وفي مقدمتهم مالك بن أنس، والشافعى، وأحمد بن حنبل وغيرهم، فكانوا يوصون الناس بالأخذ عنه لأنه ثقة ومجايزه من أصح المغازي<sup>(٥٢)</sup>، فهو الآخر قد ذكر أيضاً خروج المسلمين بمنحو ما ذكره الزهرى، بل وتفصيلات أدق، وليس فيها خبر مشورة الحباب<sup>(٥٣)</sup>، إلا أنه بعد أن انتهى من الرواية الأولى، ذكر رواية ثانية بلفظ (وزعموا..)، أشار فيها إلى مشورة الحباب<sup>(٥٤)</sup>، ومن المعلوم أن هذا اللفظ وأمثاله من ألفاظ التضعيف، وإذا ما التفتنا إلى هذه اللفظة وإلى التعارض بينه وبين ابن إسحاق، فيبدو أن خبر المشورة لم يكن متعارفاً في السابق، وإنما انتشر في عصر التدوين (عصره وعصر ابن إسحاق)، ولذلك لم يذكره لا هو ولا أستاذه الزهرى في روایتهم الأولى الخاصة بحثيات خروج المسلمين إلى بدر.

٥) ترتبط مشورة الحباب بوجود عدد من الآبار المحتوية على الماء، بينما تتحدث نصوص نهاية المعركة عن قليب واحد دفن فيه بعض قتلى قريش<sup>(٥)</sup>، ويظهر أنه لم يكن يحتوي على الماء، وإلا فليس من المناسب أو المعقول دفنهم فيه

مع وجود الماء أو تغويره لدفهم، فالإبقاء عليه ليتفع منه الناس والحيوانات في تلك الأرض الصحراوية أولى من ذلك، ثم إنه ليس من طبيعة المنطقة أن يتواجد فيها أكثر من بئر في مكان واحد، فضلاً عن ذلك هناك نصوص تتحدث عن سيطرة المشركين مبدئياً على الآبار وسبقهم إلى الماء، وأن المسلمين أصحابهم العطش، وأنهم كانوا بحاجة ماسة جداً للماء<sup>(٥٦)</sup>، إذن، فعملية السبق إلى الماء والسيطرة عليه معكوسة تماماً، ومشورة الحبّاب لا مبرر لوجودها.

٦) يشير النص القرآني المقترب بالحادثة إلى حالة الخرج والضيق التي كان يمر بها المسلمون بسبب حاجتهم للماء، قال تعالى: ﴿إِذْ يُعَشِّيْكُمُ النَّعَاسَ أَمْنَهُ وَيُنَزِّلُ عَلَيْكُم مِّنَ السَّمَاءِ مَاءً لِيُطَهِّرَكُم بِهِ وَيُذْهِبَ عَنْكُمْ رِجْزَ الشَّيْطَانِ وَلِيُرِبِّطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُشَّتِّتَ بِهِ الْأَقْدَامَ﴾ الأنفال/١١. وعليه فالواقع الذي يعرضه النص القرآني يشير إلى التقاطع التام مع رواية السبق للماء، ومشورة الحبّاب.

٧) تبين تفصيات الحادثة الأخرى أن المسلمين نزلوا على كثيب أعفر أو أهيل (رمل ناعم) تسونخ فيه الأقدام وحوافر الدواب، وأنهم تأدوا من هذا الرمل وانعدام الماء، فأغاثهم الله بالمطر الذي لبَّ الرمل (جعله يتلاسك ويتصلب)، فسهلت حركتهم عليه، وشربوا وملأوا القرب من ماء المطر، واغسلوا وارتاحوا حتى أصحابهم النعاس، في حين كان المطر بلاً على قريش<sup>(٥٧)</sup>. ومع الالتفات إلى أن هذه الصورة مثبتة ومؤكدة في النص القرآني المعاصر، قياساً برواية ابن إسحاق المتأخرة، تبدو قصة مشورة الحبّاب وتغويير آبار بدر تفتقر إلى مبررات وجودها وأدلة إثباتها، وهي فضلاً عن تقاطعها مع ما سبق، ومع خلق النبي ﷺ ومبادئ الإسلام الإنسانية، فإن القول بوقوعها، مع ما تقدم سواء كان منعهم لماء الآبار قبل نزول المطر أم بعده، لعله يستغل ضد النبي وال المسلمين!، ففي الوقت الذي منعوا هم ونبيهم ماء الآبار في الأرض، جاء رفض ربهم لهذا الفعل، بل والتأنيب عليه، بأن منح الماء للجميع من

السماء، فكم هي صورة متناقضة للإسلام والمسلمين حينها!.

أما قصتا (تأبير/ تلقيح النخل، وتقدير وزنه) اللتان حاول القاضي عياض إسناد خبر مشورة الحباب عن طريقهما، فواضح أنها ترتدان إلى الجذر نفسه الذي أنتج خبر مشورة الحباب، بمعنى أن الأخبار الثلاثة منسوجة على منوال واحد، وهي تبغي تحقيق هدف واحد، وهو ضرب معتقد العصمة، وتقرير جواز الخطأ والسلهو على النبي ﷺ، وجواز معارضته، أو عدم الالتزام بكل ما يقوله أو يأمر به، بمعنى فتح باب الاجتهاد بالرأي مقابل رأيه!

وبذلك بترت كل اعترافات الصحابة، ولا سيما رموز المدرسة المناقضة لمبدأ العصمة، وكل اجتهاداتهم، ومخالفاتهم، وخروجهم على أوامر النبي ﷺ، وتوصياته، سواء في حياته أم بعد مماته، بدعوى أنهم أبصر بأمورهم، وأكثر دقة ومعرفة في تحديد المصلحة والفائدة؛ وإلا فمسألة ضرورة تلقيح النخل، وتقدير حاصله لا تخفي على صغار الناس وبسطائهم فضلاً عن ذوي السن والعقل منهم، فكيف بالنبي؟!. وفوق هذا وذاك فالنبي ﷺ هو ابن تلك البيئة، ولا شك في أنه يعرف أمور التخيل والغواكه والثمار المنتشرة في المنطقة، أو أنه تاجر بها، أم إن راوي الخبر يريد إقناعنا بأن النبي ﷺ لم ير النخل في حياته حتى شاهد أهل المدينة يلقوه؟!. وأنه شخصية متناقضة تماماً للمناقشة، ففي الوقت الذي يعلم أخبار السماء والغيب ويتنزل عليه الوحي، ويمتلك المهارة والخداقة في العديد من الأمور الدنيوية كالتجارة والسياسة والقدرة على ترويض مجتمع شبه الجزيرة البدوي الجافي الخشن الطبع…… الخ، نجده لا يعرف البدويات البسيطة والمعارفة من الأمور كحاجة النخل وسائر الشمار للتلقيح!

وكم هي مضحكة ومبكية اعتذارات وتبيرات علماء مدرسة الخالفة لهذه الموضعية ومثيلاتها؛ لأنهم لا يمتلكون الشجاعة لخالفة هذه الترهات ورفضها، بدعوى أنها رويت من قبل بعض الصحابة أو الشخصيات المعتمدة في الرواية والنقل في تلك المدرسة، مهما بلغ من انحراف وكذب تلك الشخصيات وعدم

استقامتها!، ولأنها وردت فيما اصطلاح على تسميتها بكتب الصحاح<sup>(٥٨)</sup>.  
وإذا ما دققنا في خبر تأبیر/ تلقيح النخل وجدناه يروى عن أنس بن مالك، وكم يغص تراث المسلمين بأكاذيبه ومفترياته ومنها دعوه أنه: كان مع النبي ﷺ في سفر فنزل منزلة، فإذا رجل في الوادي يقول: اللهم اجعلني من أمة محمد المرحومة المغفور لها، قال: فأشرفت على الوادي، فإذا رجل طوله أكثر من ثلاثمائة ذراع، فقال: من أنت؟، فقلت: أنس بن مالك، خادم رسول الله، فقال: أين هو؟، فقلت: هو ذا يسمع كلامك، قال: فأئته واقرأه مني السلام، وقل له: أخوك إلياس يقرئك السلام، فأتت النبي فأخبرته، فجاء حتى لقيه فعانقه وسلم عليه، ثم قعدا يتحدثان، فقال له: يا رسول الله إني إنما أكل في كل سنة يوماً، وهذا يوم فطري، فأكل أنا وأنت، فنزلت عليهما مائدة من السماء، عليها خبز، وحوت، وكرفس، فأكلنا، وأطعماني، وصلينا العصر، ثم ودعنا إلياس، فرأيته مر على السحاب نحو السماء<sup>(٥٩)</sup>.

وقد علق الذهبي على هذه الرواية بالقول: "فما استحبى الحاكم من الله يصح مثل هذا"<sup>(٦٠)</sup>، وفي لفظ: "هو موضوع قبح الله من وضعه، وما كنت أحبب ولا أجوز أن الجهل يبلغ بالحاكم إلى أن يصح هذا"<sup>(٦١)</sup>، وخرجها ابن الجوزي في الموضوعات وقال: "هذا حديث موضوع لا أصل له"<sup>(٦٢)</sup>، وقال ابن كثير: هذا حديث ضعيف بالمرة، والعجب أن الحاكم أخرجه في مستدركه على الصحيحين، وهذا مما يستدرك به على المستدرك؛ فإنه حديث موضوع، مخالف للأحاديث الصحيحة من وجوهه، ومعناه لا يصح<sup>(٦٣)</sup>. كذلك نقل الصالحي الشامي تكذيب العلماء لهذه الرواية وبيان وضعها<sup>(٦٤)</sup>.

على أن الذهبي وابن كثير تغافلاً أيها تغافل بتعليقيهما، فالحاكم النيسابوري لم يكن بريد من نقله للخبر تصحيحة، أو أنه يعتقد بحدوده؛ فواضح أنه مجرد خرافة لا أكثر، ولكنه أراد بيان أن هذا الخبر بحسب الشروط الموضوعة لتخريج الأحاديث في (صحيح البخاري/ صحيح مسلم) كان من المفترض

أن يخرج فيهما؛ لأنَّه مستكمل لتلك الشروط، فعلى هذا المدار ألف الحاكم النيسابوري كتابه كما يفصح عن ذلك عنوانه: المستدرك على الصحيحين<sup>(٦٥)</sup>

### نتائج البحث:

- ١- اتضح عن طريق البحث البون الشاسع والتناقض بين التأصيل القرآني لبعض أحداث السيرة، والعرض التاريخي لها.
- ٢- يبدو أنَّ عدداً من الزيادات في أحداث السيرة كانت من صنع عصر التدوين، ولم تكن حاضرة في الروايات الشفوية، وأصول السيرة الأولى، ولا سيما إذا ما أخذنا بالحسبان أنَّ هذا العصر بات عصر توثيق المفاحر في قصة الإسلام الأولى.
- ٣- الراجح أنَّ رواية مشورة الحباب تردد لفواضل الانتهاء القبلي، فهي منقوله عن أشخاص مجھولين، وغير مصحح بأسمائهم، ولكنهم يتمون إلى القبيلة نفسها التي ينتمي إليها الحباب وهي قبيلة بنى سلمة.
- ٤- ليس من المستبعد أن تكون مسألة ضرب مفهوم العصمة لدى النبي ﷺ هي من تقف وراء إبراز العديد من روايات المشورة، التي بدا النبي ﷺ فيها متسرعاً باتخاذ بعض القرارات، بل لعل بعضها كانت أقرب إلى العببية منها إلى الحكمة وحسن التدبير.
- ٥- اتضح من البحث أنَّ منظومة التراث الإسلامي السائد، كانت وما تزال واقعة بين طرفي ضغط وهمَا: قدسيَّة الشخصية النبوية وضرورة تشذيب ورفع كل ما يسيء لها في التراث، وبين عدم القدرة على ذلك؛ لأنَّه سيؤدي إلى انهيار كامل البناء العقدي والمذهبي الذي بُني على أساس هذه الروايات ومتى لاتها، وسارت عليه أجيال متعاقبة ومترالحة من المسلمين حتى وقتنا الحاضر.

١. أحمد بن حنبل: مسنن، ٢/٤٩٣؛ مسلم: صحيح، ٨/٢٦؛ ابن حبان: صحيح، ١٤/٤٤٧؛ البيهقي: السنن الكبرى، ٧/٦١.
٢. البخاري: صحيح، ٧/١٥٧؛ مسلم: صحيح، ٨/٢٦؛ ابن حبان: صحيح، ١٤/٤٤٦؛ البيهقي: السنن الكبرى، ٧/٦١.
٣. ابن أبي شيبة: المصنف، ٧/٨٩؛ أحمد بن حنبل: مسنن، ٦/٤٥.
٤. أحمد بن حنبل: مسنن، ٦/٨٨.
٥. جامع البيان، ٢٢/١٧.
٦. الثعلبي: الكشف والبيان، ٨/٤٧؛ الواحدى: الوجيز، ٢/٨٦٦.
٧. معالم التنزيل، ٣/٥٣١.
٨. بمعنى: لابسة للثياب التي تبذل للنوم لأنها فضلت عن ثياب التصرف. والتفضيل: التوشح، وأن يخالف اللابس بين أطراف ثوبه على عاتقه، وتفضلت المرأة في بيتها إذا كانت في ثوب واحد، أو إذا لبست ثياب مهنتها. ابن منظور: لسان العرب، ١١/٥٢٦.
٩. الجامع، ١٤/١٩٠.
١٠. البخاري: صحيح، ٤/٢٢.
١١. ينظر: أبو حاتم الرازى: الجرح والتعديل، ١/٧؛ ابن حبان: صحيح، ١/١٦٢؛ ابن حزم: المحلي، ٥/٩٢؛ ابن عبد البر: الاستيعاب، ١/٢-١؛ الاستذكار، ٣/٣٠١؛ التمهيد، ٢٢/٤٧؛ ابن الأثير: أسد الغابة، ١/٣؛ ابن الصلاح: مقدمة ابن الصلاح، ٥٠؛ النسوى: المجموع، ١/٦٢، الأذكار النسوية، ٩/٣٠٩؛ الذهبي: سير أعلام النبلاء، ٢/٦٠٨؛ المقرىزى: إمتناع الأسماء، ٩/٣٢؛ الدميرى: حياة الحيوان، ١/٤٨٩؛ ابن حجر: تغليق التعليق، ٤/١٢؛ العينى: عمدة القارى، ١/١٥٨.
١٢. الجامع لأحكام القرآن، ١٦/٢٩٩.
١٣. ابن أبي الحديد: شرح نهج البلاغة، ١٦/٢٢١.
١٤. عبد الرزاق الصنعاني: المصنف، ٥/٤٧٢؛ ابن سعد: الطبقات، ٢/٣٥١؛ أحمد بن حنبل: مسنن، ١/٤؛ ابن شبة النميري: تاريخ المدينة، ١/١٩٦-٢٠٠؛ البخاري: صحيح، ٤/٤٢؛ مسلم: صحيح، ٥/١٥٥؛ أبو يعلى الموصلى: مسنن، ١/١٢-١٣؛ الطبرانى: المعجم الأوسط، ٤/١٠٤-١٠٥؛ النسائي: السنن الكبرى، ٣/٤٦؛ أبو داود: سنن، ٢/٢٣؛ ابن حبان: صحيح، ١٤/٥٧٣؛ البيهقي: السنن الكبرى، ٦/٣٠٠-٣٠١.
١٥. أبو يعلى الموصلى: مسنن، ٢/٣٣٤؛ الحاكم الحسكتانى: شواهد التنزيل، ١/٤٣٨-٤٣٩.

٤٣٩، ٤٥٧٠؛ ابن كثير: تفسير القرآن العظيم، ٣/٣٩؛ السيوطي: الدر المشور، ٤/١٧٧؛ لباب النقول، ١٢٣؛ الهيثمي: مجمع الزوائد، ٧/٤٩.

١٦. الجصاص: أحكام القرآن، ١/١٦١؛ الذهبي: تذكرة الحفاظ، ١/٣.

١٧. ينظر: نبيل فازينو: الرسول المتخلل، ١٨١-١٨٢.

١٨. ينظر: محمود شاكر: التاريخ الإسلامي (القسم الثاني- السيرة)، ١٦٤-١٦٩؛ أكرم ضياء العمري: السيرة النبوية، ٢/٣٤٥-٣٤٨.

١٩. ينظر: ابن هشام: السيرة النبوية، ٢/٤٢٧-٤٤٣.

٢٠. حياة محمد، ٢٥٥-٢٥٧.

٢١. وهو تفسير ذهب إليه عدد من الباحثين مثل محمود شاكر: التاريخ الإسلامي (ج ٢ السيرة)، ١٦٣-١٦٤؛ أكرم ضياء العمري: السيرة النبوية الصحيحة، ٢/٣٤٥.

٢٢. حياة محمد، ٢٥٧-٢٥٨.

٢٣. ابن هشام: السيرة النبوية، ٢/٤٣١.

٢٤. حياة محمد، ٢٥٨-٢٥٩.

٢٥. ينظر: ابن هشام: السيرة النبوية، ٢/٤٥٢؛ الطبرى: تاريخ، ٢/١٤٤؛ ابن عبد البر: الدرر، ١٠٥؛ ابن كثير: السيرة النبوية، ٢/٤٠٢.

٢٦. ابن ماجة: سنن، ٢/٨٢٦؛ ابن حجر: الدررية في تخريج أحاديث المداية، ٢/٢٤٦؛ السيوطي: الجامع الصغير، ١/٥٣٧.

٢٧. ابن هشام: السيرة النبوية، ٢/٤٤٠-٤٤٧.

٢٨. الواقدي: مغازي، ١/٤٨-٤٩؛ ابن هشام: السيرة النبوية، ٢/٤٤٧-٤٤٨.

٢٩. أحمد بن حنبل: مسنن، ٣/٢١٩-٢٢٠؛ مسلم: صحيح، ٥/١٧٠؛ ابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق، ٦٠/١٥٩؛ الذهبي: تاريخ الإسلام، ٢/٨٢؛ النبوى: شرح مسلم، ١٢/١٢٤؛ المتقي الهندي: كنز العمال، ١٠/٤٢٣؛ الصالحي الشامي: سبل المدى والرشاد، ٤/٨٠، ٩/١١٠.

٣٠. ابن هشام: السيرة النبوية، ٢/٤٤٧؛ الطبرى: تاريخ، ٢/١٤٠؛ ابن حبان: الثقات، ١/١٥٧؛ ابن سيد الناس: عيون الأثر، ١/٣٢٧؛ ابن كثير: البداية والنهاية، ٣/٣٢٠؛ السيرة النبوية، ٢/٣٩١؛ الصالحي الشامي: سبل المدى ورشاد، ٤/٢٦؛ الحلبي: السيرة الحلبي، ٢/٣٨٥.

٣١. الواقدي: المغازي، ١/٤٨؛ المقرizi: إمتناع الأسماء، ١/٩٤.

٣٢. ابن هشام: السيرة النبوية، ٢/٤٢٨.

٣٣. ابن هشام: السيرة النبوية، ٢/٥٥٨؛ ابن عبد البر: الدرر، ٩/١٣٩؛ ابن سيد

الناس: عيون الأثر، ١/٣٨٤؛ ابن كثير: البداية والنهاية، ٣/٤١٥؛ الذهبي: تاريخ الإسلام، ٢/١٣٧.

٣٤. الواقدي: المغازى، ١/١٨٢؛ المقرizi: إمتناع الأسماع، ١/١٢٩؛ الصالحي الشامي: سبل المدى والرشاد، ٤/١٧٢.

٣٥. الواقدي: المغازى، ١/٥٣-٥٤؛ ابن هشام: السيرة النبوية، ٢/٤٥٢؛ الطبرى: تاريخ، ٢/١٤٤؛ القاضي عياض: الشفا بتعريف حقوق المصطفى، ٢/١٨٤-١٨٥؛ ابن عبد البر: الدرر، ١/١٠٥؛ ابن الأثير: أسد الغابة، ١/٣٦٥؛ الكامل في التاريخ، ٢/١٢٢؛ ابن أبي الحميد: شرح نهج البلاغة، ١/١١٦؛ ابن سيد الناس: عيون الأثر، ١/٣٣٢؛ الذهبي: تاريخ الإسلام، ٢/١٠٨؛ المقرizi: إمتناع الأسماع، ٩/٢٤٣؛ ابن كثير: البداية والنهاية، ٣/٣٢٦-٣٢٧؛ السيرة النبوية، ٢/٤٠.

٣٦. القاضي عياض: الشفا بتعريف حقوق المصطفى، ٢/١٨٤، ١١٥/١٨٥.

٣٧. القاضي عياض: الشفا بتعريف حقوق المصطفى، ٢/١٨٤. وينظر: أحمد بن حنبل: مسنده، ٣/١٥٢؛ مسلم: صحيح، ٧/٩٥؛ ابن ماجة: سنن، ٢/٨٢٥.

٣٨. ابن حبان: طبقات المحدثين بأصبهان، ١/٤٢٥-٤٢٦؛ الحافظ الأصفهانى: ذكر أخبار أصبهان، ١/٣٠٥؛ الهيثمي: جمجم الزوائد، ١/١٧٨؛ الصالحي الشامي: سبل المدى والرشاد، ١٢/٧. وينظر: القاضي عياض: الشفا بتعريف حقوق المصطفى، ٢/١٨٤.

٣٩. الذهبي: تاريخ الإسلام، ٣/٢٨٦؛ ابن كثير: البداية والنهاية، ٧/١٦٠؛ المقرizi: إمتناع الأسماع، ٩/٢٣٦؛ الصفدي: الوافي بالوفيات، ١١/٢١٦؛ السخاوي: التحفة اللطيفة، ١/٢٦١؛ الحلبى: السيرة الخلبية، ٢/٣٩٤.

٤٠. الواقدي: مغازى، ٢/٦٤٣.

٤١. الواقدي: مغازى، ٢/٦٤٤.

٤٢. الواقدي: مغازى، ٢/٩٢٥.

٤٣. الطبرى: تاريخ، ٢/٤٥٧-٤٥٩.

٤٤. ٤٤ (٤٤) ابن هشام: السيرة النبوية، ٢/٤٤٨؛ ابن عبد البر: الدرر، ٣/١٠٣؛ ابن سيد الناس: عيون الأثر، ١/٣٢٩.

٤٥. مسلم: صحيح، ٨/١٦٣؛ أبو داود: سنن، ١/٦٠٦؛ أبو يعلى الموصلى: مسنده، ١/١٣٠؛ الطبرانى: المعجم الأوسط، ٨/٢١٩؛ المعجم الصغير، ٢/١١٣؛ ابن سيد الناس: عيون الأثر، ١/٣٤٥؛ المقرizi: إمتناع الأسماع، ١٢/١٤٢.

٤٦. ابن هشام: السيرة النبوية، ٢/٤٥٢؛ الطبرى: تاريخ، ٢/١٤٤؛ ابن سيد الناس: عيون الأثر، ١/٣٣٢؛ ابن كثير: البداية والنهاية، ٣/٣٢٦.

٤٧. ينظر: المغازي، ٤٩٨/١؛ البلاذري: أنساب الأشراف، ١/٥٨٤.

٤٨. محمد بن مسلم بن عبيد الله بن عبد الله بن شهاب من بنى زهرة، اختلف في وقت ولادته على عدة أقوال امتدت بين سنة ٥٠٥ هـ إلى سنة ٥٨٥ هـ. هورفوتيس: المغازي الأولى ومؤلفوها، ٥٠٥. وكان جده الثاني عبد الله حارب مع المشركين في معركة بدر وأحد. ابن قتيبة: المعارف، ٤٧٢؛ ابن عبد البر: الاستيعاب، ٣/٩٢٧؛ ابن الأثير: أسد الغابة، ١٨٤/٣. وكان من المقربين جداً من الخلفاء الأمويين، ومن معتمديهم في الرواية والحديث. ينظر: ابن سعد: الطبقات، ٧/٤٢٩-٤٣٢؛ اليعقوبي: تاريخ، ٢/٢٦١؛ ابن عبد البر: التمهيد، ٦/١٠٦؛ الحاكم النيسابوري: معرفة علوم الحديث، ١٠؛ الذهبي: تذكرة الحفاظ، ١/١١٠؛ سير أعلام النبلاء، ٣٢٦/٥.

٤٩. ينظر: الزهري: المغازي النبوية، ٣١-٣٠ (المحقق). قام الدكتور المرحوم (سهيل زكار) بجمعها من كتاب المصنف لعبد الرزاق الصنعاني وكتاب الطبقات لابن سعد.

٥٠. الزهري: المغازي النبوية، ٦٣-٦٢؛ عبد الرزاق الصنعاني: المصنف، ٥/٣٤٨-٣٤٩؛ تفسير القرآن، ٢/٢٥١-٢٥٢.

٥١. عنه وعن كتابه (المغازي)، ينظر: مقدمة جامع الكتاب، ١٥-٣٢.

٥٢. موسى بن عقبة: المغازي، ١٨-٢١ (جامع الكتاب- المقدمة).

٥٣. موسى بن عقبة: مغازي موسى بن عقبة، ١٢٧-١٣٠.

٥٤. موسى بن عقبة: مغازي موسى بن عقبة، ١٣٠-١٣١.

٥٥. ينظر: ابن هشام: السيرة النبوية، ٢/٥٤٩؛ ابن أبي شيبة: المصنف، ٨/٤٤١؛ أحمد بن حنبل: مسنـد، ٣٨/٢، ٣٨/٣، ١٠٤، ٢٢٠؛ البخاري: صحيح، ١/٦٥-٦٦، ٦٦-٦٥؛ الطبرـي: جامـع البـيان، ٢/٤٩؛ مسلم: صحيح، ٨/١٦٤؛ أبو داود: سنـن، ١/٦٠٦، ٣/٢٣٤، ٤/٢٦٣؛ مسلم: صحيح، ٥/٩؛ ابن حـبان: صحيح، ١٤/٤٢٤؛ النـسـائي: سنـن، ٤/١١٠؛ البـيـهـقـيـ: السـنـنـ الـكـبـرـيـ، ٩/٨؛ ابنـ كـثـيرـ: الـبـدـاـيـةـ وـ الـنـهـاـيـةـ، ٣/٤١٢؛ السـيـرـةـ النـبـوـيـةـ، ٢/٥٣٥-٥٣٦.

٥٦. الطـبـرـيـ: جـامـعـ الـبـيـانـ، ٩/٢٥٩؛ الشـعـلـبـيـ: الـكـشـفـ وـ الـبـيـانـ، ٤/٣٣؛ الـبـغـوـيـ: مـعـالـمـ التـنـزـيلـ، ٢/٢٣٤؛ ابنـ الـجـوـزـيـ: زـادـ الـمـسـيرـ، ٣/٢٢٢؛ ابنـ كـثـيرـ: الـبـدـاـيـةـ وـ الـنـهـاـيـةـ، ٣/٣٤٥؛ السـيـرـةـ النـبـوـيـةـ، ٢/٤٣٢؛ الـذـهـبـيـ: تـارـيـخـ الـإـسـلـامـ، ٢/٩٤؛ الـعـيـنـيـ: عـمـدـةـ الـقـارـيـ، ١٧/٧٩؛ الـمـقـرـبـيـ: إـمـتـاعـ الـأـسـمـاعـ، ٣/٣٢٠؛ الـصـالـحـيـ الشـامـيـ: سـبـلـ الـهـدـىـ وـ الـرـشـادـ، ٤/٢٩؛ الـحـلـبـيـ: السـيـرـةـ الـخـلـبـيـةـ، ٢/٣٩٢.

٥٧. الواقدي: المغازى، ١/٥٤؛ ابن سعد: الطبقات الكبرى، ٢/١٥؛ الطبرى: جامع البيان، ٩/٢٥٩؛ الثعلبى: الكشف والبيان، ٤/٣٣؛ البغوى: معالم التنزيل، ٢/٢٣٤؛ ابن الجوزى: زاد المسير، ٣/٢٢٢؛ ابن أبي الحميد: شرح نهج البلاغة، ٤/١١٦-١١٧؛ ابن كثير: البداية والنهاية، ٣/٣٤٥؛ السيرة النبوية، ٢/٤٣٢؛ الذهبي: تاريخ الإسلام، ٢/٩٤؛ العيني: عمدة القاري، ١٧/٧٩؛ المقريزى: إمتناع الأسماء، ١/٣٢٠؛ ٩٨/٣؛ الصالحي الشامى: سبل الهدى والرشاد، ٤/٢٩؛ الحلبى: السيرة الخلية، ٢/٣٩٢.

٥٨. عن تلك الردود والتربيات المشينة والمسيئة لشخص النبي ﷺ، ينظر على سبيل المثال: الكورانى: ألف سؤال وإشكال، ٢/١٧٣-١٧٣؛ ٢٦٦-٢٦٦.

٥٩. الحاكم النسابورى: المستدرك، ٢/٦١٧. وينظر: ابن أبي الدنيا: الهواتف، ٧٩؛ القرطبي: الجامع، ١٥/١١٦؛ ابن حجر: الإصابة، ٢/٢٦٤-٢٦٣.

٦٠. ميزان الاعتدال، ٤/٤٤١؛ ابن حجر: لسان الميزان، ٦/٢٩٦.

٦١. سبط ابن العجمي: الكشف الخيث، ٢٨٢؛ السيوطي: الدر المثور، ٥/٢٨٦.

٦٢. الموضوعات، ١/٢٠٠.

٦٣. البداية والنهاية، ١/٣٩٥؛ قصص الأنبياء، ٢/٢٤٤.

٦٤. سبل الهدى والرشاد، ٦/٤٣٥.

٦٥. المستدرك، ١/٢-٣.

قائمة المصادر والمراجع:

القرآن الكريم.

المصادر الأولية:

- \* أنساب الأشراف، تحقيق: سهيل زكار و رياض زركلي، (ط١، دار الفكر، بيروت-لبنان، ١٤١٧هـ/١٩٩٦م).
- \* البيهقي: أبو بكر أحمد بن الحسين (ت ٤٥٨هـ/١٠٦٥م).
- \* السنن الكبرى، (طبعة دائرة المعارف الناظمية، حيدر آباد الدكن- الهند، ١٣٤٤هـ/١٩٢٥م).
- \* الشعيلي: أبو إسحاق أحمد بن محمد بن إبراهيم النيسابوري (ت ٤٢٧هـ/١٠٣٥م).
- \* الكشف والبيان، تج: محمد بن عاشور، تدقيق: نظير الساعدي، (ط١، دار إحياء التراث العربي، بيروت-لبنان، ١٤٤٢هـ/٢٠٠١م).
- \* ابن الجوزي: أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد (ت ٥٩٧هـ/١٢٠٠م).
- \* زاد المسير في علة التفسير، تج: محمد بن عبد الرحمن عبد الله، تحرير: أبو هاجر السعيد بسيوني زغلول، (ط١، دار الفكر، بيروت-لبنان، ١٤٠٧هـ/١٩٨٧م).
- \* ابن أبي حاتم الرازي: أبو محمد محمد بن إدريس (ت ٣٢٧هـ/٩٣٨م).
- \* الجرح والتعديل، (ط١، دار إحياء التراث العربي، بيروت - لبنان، ١٣٧١هـ/١٩٥١م).
- \* الحاكم الحسکاني: عبيد الله بن أحمد
- \* ابن الأثير: أبو الحسن علي بن أبي الكرم بن محمد بن عبد الكريم بن الشيباني (٦٣٠هـ/١٢٣٢م).
- \* الكامل في التاريخ، (دار صادر- دار بيروت، بيروت-لبنان، ١٣٨٥هـ/١٩٦٥م).
- \* الجصاص: أبو بكر أحمد بن علي الرازي (ت ٣٧٠هـ/٩٨٠م).
- \* أحكام القرآن، ضبط وتحريج: عبد السلام محمد علي، (ط١، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ١٤١٥هـ/١٩٩٤م).
- \* أحمد بن حنبل: أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (٢٤١هـ/٨٥٥م).
- \* المسند، (ط١، المطبعة الميمنية، القاهرة- مصر، ١٣١٣هـ/١٨٩٥م).
- \* البخاري: أبو عبد الله محمد بن إسماعيل (٢٥٦هـ/٨٦٩م).
- \* صحيح البخاري، (دار الفكر، بيروت-لبنان، ١٤٠١هـ/١٩٨١م).
- \* البغوي: أبو محمد حسين بن مسعود (ت ٥١٦هـ/١١٢٢م).
- \* معالم التنزيل، تج: خالد عبد الرحمن العك، (ط١، دار المعرفة، بيروت- لبنان، د.ت).
- \* البلاذري: أحمد بن يحيى بن جابر

- دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، ١٤١٥هـ/ ١٩٩٥م).
- \* تغليق التعليق، تج: سعيد عبد الرحمن موسى الفزقي، (ط١، المكتب الإسلامي، عمان-الأردن، ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م).
- \* الدراء في تحرير أحاديث المداية، تج: عبد الله هاشم اليماني المدني، (طبعة دار المعرفة، بيروت- لبنان، د.ت).
- \* لسان الميزان، (ط٢، مؤسسة الأعلمى للمطبوعات، بيروت- لبنان، ١٣٩٠هـ/ ١٩٧١م).
- \* ابن أبي الحميد، عز الدين أبو حامد بن هبة الله محمد (ت٦٥٦هـ/ ١٢٥٨م).
- \* شرح نهج البلاغة، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، (ط١، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة- مصر، ١٣٧٨هـ/ ١٩٥٩م).
- \* ابن حزم: أبو محمد علي بن أحمد (ت٤٥٦هـ/ ١٠٦٣م).
- \* المحلى، (ط١، دار الفكر، بيروت- لبنان، د.ت).
- \* الخلبي: نور الدين علي بن إبراهيم بن أحمد بن علي بن عمر (ت٩٧٥هـ/ ١٥٦٧م).
- \* إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون- المعروفة بالسيرة الخلبية، (دار المعرفة، بيروت- لبنان، ١٤٠٠هـ/ ١٩٨٠م).
- \* أبو داود السجستاني: سليمان بن الحذاء الحنفي النيسابوري من أعلام القرن (الخامس المجري/ الحادي عشر الميلادي).
- \* شواهد التنزيل لقواعد التفضيل، تج: محمد باقر محمودي، (ط١، مجمع أحياء الثقافة الإسلامية، طهران- إيران ١٤١١هـ/ ١٩٩٠م).
- \* الحاكم النيسابوري: أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن محمد (ت٤٠٥هـ/ ١٠١٤م).
- \* المستدرك على الصحيحين، تحقيق: يوسف عبد الرحمن المرعشلي، (دار المعرفة، بيروت- لبنان، د. ت).
- \* معرفة علوم الحديث، تج: لجنة إحياء التراث العربي، (ط٤، دار الآفاق الجديدة، بيروت- لبنان، ١٤٠٠هـ/ ١٩٨٠م).
- \* ابن حبان: علاء الدين علي بن بلبان الفارسي (٣٥٤هـ/ ٩٦٥م).
- \* كتاب الثقات، (ط١، دائرة المعارف الناظمية، حيدر آباد الدكن- الهند، ١٣٩٣هـ/ ١٩٧٣م).
- \* صحيح ابن حبان، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، (ط٢، مؤسسة الرسالة، بيروت- لبنان، ١٤١٤هـ/ ١٩٩٣م).
- \* ابن حجر: أحمد بن علي العسقلاني (ت٨٥٢هـ/ ١٤٤٨م).
- \* الإصابة في تمييز الصحابة، دراسة وتحقيق وتعليق: عادل أحمد عبد الموجود وعلي محمد معوض، (ط١،

لبنان، ١٣٨٢هـ / ١٩٦٣م).

\* الزهري: محمد بن مسلم بن شهاب (ت ١٢٤هـ / ٧٤١م).

\* المغازي النبوية، تحقيق وتقديم: سهيل زكار، (ط١، دار الفكر، بيروت- لبنان، ١٤٠١هـ / ١٩٨١م).

\* سبط ابن العجمي: أبو الوفاء إبراهيم بن خليل الطراولسي (ت ٨٤١هـ / ١٤٣٧م).

\* الكشف الحيث عن رمي بوضع الحديث، تج: صبحي السامرائي، (ط١، مكتبة النهضة العربية، بغداد- العراق، ١٤٠٧هـ / ١٩٨٧م).

\* السخاوي: شمس الدين محمد بن عبد الرحمن (ت ٩٠٢هـ / ١٤٩٦م).

\* التحفة اللطيفة في تاريخ المدينة الشريفة، (ط١، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ١٤١٤هـ / ١٩٩٣م).

\* ابن سعد: محمد بن سعد بن منيع الزهري (ت ٢٣٠هـ / ٨٤٤م).

\* كتاب الطبقات الكبير، تحقيق: علي محمد عمر، (ط١، مكتبة الخانجي، القاهرة-مصر، ١٤٢١هـ / ٢٠٠١م).

\* ابن سيد الناس: محمد بن عبد الله بن يحيى (ت ٧٣٤هـ / ١٣٣٣م).

\* عيون الآخر في فنون المغازي والشمائل والسير، (ط١، مؤسسة عز الدين، بيروت-لبنان، ١٤٠٦هـ / ١٩٨٦م).

\* السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر (ت ٩١١هـ / ١٥٠٥م).

\* الأشعث (ت ٢٧٥هـ / ٨٨٨م).

\* سنن أبي داود، تحقيق وتعليق: سعيد محمد اللحام، (ط١، دار الفكر، بيروت-لبنان، ١٤١٠هـ / ١٩٩٠م).

\* الدميري: كمال الدين محمد بن موسى بن عيسى (ت ٨٠٨هـ / ١٤٠٥م).

\* حياة الحيوان الكبري، (ط٣، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، ١٤٢٤هـ / ٢٠٠٤م).

\* ابن أبي الدنيا: أبو بكر عبد الله بن محمد بن عبيد (ت ٢٨١هـ / ٨٩٤م).

\* كتاب الهواتف، دراسة وتحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، (ط١، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت- لبنان ١٤١٣هـ / ١٩٩٣م).

\* الذهبي: شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان (ت ٧٤٨هـ / ١٣٤٧م).

\* تاريخ الإسلام، تج: عمر عبد السلام تدمري، (ط١، دار الكتاب العربي، بيروت-لبنان، ١٤٠٧هـ / ١٩٨٧م).

\* تذكرة الحفاظ، (ط١، دائرة المعارف النظمية، حيدر آباد الدكن- الهند، ١٣٧٧هـ / ١٩٥٧م).

\* سير أعلام النبلاء، تج: شعيب الأرنؤوط وحسين الأسد، (ط٩، مؤسسة الرسالة، بيروت- لبنان، ١٤١٣هـ / ١٩٩٣م).

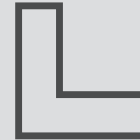
\* ميزان الاعتدال، تج: علي محمد البحاوي، (ط١، دار المعرفة، بيروت-

- \* العربي، بيروت- لبنان، ١٤٢٠هـ/٢٠٠٠م).
- \* ابن الصلاح: أبو عمرو عثمان بن عبد الرحمن الشهري (ت ٦٤٣هـ/١٢٤٥م).
- \* مقدمة ابن الصلاح ومحاسن الاصطلاح (دار المعارف، القاهرة- مصر، ١٤٠٩هـ/١٩٨٩م).
- \* الطبراني: أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني (٣٦٠هـ/٩٧٠م).
- \* المعجم الأوسط، تحقيق: قسم التحقيق بدار الحرمين، (ط١، دار الحرمين، الرياض- السعودية، ١٤١٥هـ/١٩٩٥م).
- \* المعجم الصغير، (ط١، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، د.ت).
- \* الطبراني: أبو جعفر محمد بن جرير (٣١٠هـ/٩٢٢م).
- \* تاريخ الرسل والملوك والأمم (ط٤، مؤسسة الأعلمي، بيروت- لبنان، ١٤٠٣هـ/١٩٩٣م).
- \* جامع البيان عن تأويل آي القرآن، تقديم: خليل الميس، ضبط وتحريج: صدقى جمیل العطار، (دار الفكر، بيروت-لبنان، ١٤١٥هـ/١٩٩٥م).
- \* ابن عبد البر: أبو عمر يوسف بن عبد الله التميمي (٤٦٣هـ/١٠٧٠م).
- \* ٤٧/ التمهيد، تحقيق: مصطفى أحمد ومحمد عبد الكبير، (ط١، المغرب، ١٣٨٧هـ/١٩٧٧م).
- \* الدر المنشور في التفسير بالتأثر، (ط١، المطبعة الميمنية، القاهرة- مصر، ١٣١٤هـ/١٨٩٦م).
- \* لباب النقول في أسباب النزول، (دار إحياء العلوم، بيروت-لبنان، د.ت).
- \* الجامع الصغير في أحاديث البشير النذير، (ط١، دار الفكر، بيروت- لبنان، ١٤٠١هـ/١٩٨١م).
- \* ابن شبة النميري: أبو زيد عمر (٢٦٢هـ/٨٧٥م).
- \* تاريخ المدينة المنورة، تحرير: فهيم محمد شلتوت، (ط١، دار الفكر، قم- إيران، ١٤١٠هـ/١٩٨٩م).
- \* ابن أبي شيبة: أبو بكر عبد الله (٢٣٥هـ/٨٤٩م).
- \* المصنف في الأحاديث والأخبار، ضبط وتعليق: سعيد اللحام، (ط١، دار الفكر، بيروت- لبنان، ١٤٠٩هـ/١٩٨٩م).
- \* الصالحي الشامي: محمد بن يوسف (٩٤٢هـ/١٥٣٥م).
- \* سبل المدى والرشاد في سيرة خير العباد، تحقيق وتعليق: عادل أحمد عبد الموجود و علي محمد مغوض، (ط١، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، ١٤١٤هـ/١٩٩٣م).
- \* الصفدي: صلاح الدين خليل بن أبيك (٧٦٤هـ/١٣٦٢م).
- \* الوفي بالوفيات، تحرير: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، (دار إحياء التراث

- \* الشفا بتعريف حقوق المصطفى، (ط١، دار الفكر، بيروت- لبنان، ١٤٠٩هـ/ ١٩٨٨).
- \* ابن قبيطة: أبو محمد عبد الله بن مسلم الدينوري (٢٧٦هـ/ ١٨٨٩م).
- \* المعارف، حققه وقدم له: ثروت عكاشة، (ط٤، دار المعارف، القاهرة- مصر، ١٣٨٨هـ/ ١٩٦٩م).
- \* القرطبي: أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري (ت٦٧١هـ/ ١٢٧٢م).
- \* الجامع لأحكام القرآن، (دار إحياء التراث العربي، بيروت- لبنان، ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م).
- \* ابن كثير: أبو الفداء إسماعيل بن كثير الدمشقي (٧٧٤هـ/ ١٣٧٢م).
- \* البداية والنهاية في التاريخ، تحقيق: علي شيري، (ط١، دار إحياء التراث، بيروت- لبنان، ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٨م).
- \* تفسير القرآن العظيم، تج: يوسف عبد الرحمن المرعشلي، (ط١، دار المعرفة، بيروت- لبنان، ١٤١٢هـ/ ١٩٩٢م).
- \* ابن ماجة: أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني (ت٢٧٥هـ/ ٨٨٨م).
- \* سنن ابن ماجة، تحقيق وترتيب وتعليق: محمد فؤاد عبد الباقي، (ط١، دار الفكر، بيروت- لبنان، ١٣٧٣هـ/ ١٩٥٤م).
- \* قصص الأنبياء، تج: مصطفى عبد الواحد، (ط١، دار الكتب الحديثة، القاهرة- مصر، ١٣٨٨هـ/ ١٩٦٨م).
- \* الاستذكار، تج: سالم محمد عطا و محمد علي معرض، (ط١، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، ١٤٢١هـ/ ٢٠٠٠م).
- \* الاستيعاب في معرفة الأصحاب، تج: علي محمد البجاوي، (ط١، دار الجليل، بيروت- لبنان، ١٤١٢هـ/ ١٩٩١م).
- \* ٥٠ الدرر في اختصار المغازي والسير، تج: شوقي ضيف، (ط١، دار المعارف، القاهرة- مصر، ١٤٠٣هـ/ ١٩٨٢م).
- \* عبد الرزاق الصنعاني: أبو بكر بن همام (ت٢١١هـ/ ٨٢٦م).
- \* المصنف، تحقيق وتحريج وتعليق: حبيب الرحمن الأعظمي، (ط١، المجلس العلمي، بيروت- لبنان، ١٣٩٢هـ/ ١٩٧٢م).
- \* ابن عساكر: أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله بن عبد الله الشافعي (٥٧١هـ/ ١١٧٥م).
- \* تاريخ مدينة دمشق، تحقيق: علي شيري، (ط٢، دار الفكر، بيروت- لبنان، ١٤١٥هـ/ ١٩٩٥م).
- \* العيني: أبو محمد محمود بن أحمد (ت٨٥٥هـ/ ١٤٥١م).
- \* عمدة القاري في شرح صحيح البخاري، (دار إحياء التراث العربي، بيروت- لبنان، د.ت).
- \* القاضي عياض: أبو الفضل عياض اليحصبي (ت٤٤٤هـ/ ١١٤٩م).

- \* النووي: محيي الدين أبو زكريا يحيى بن شرف (ت ٦٧٦هـ / ١٢٧٧م).
- \* الأذكار النووية، (دار الفكر، بيروت- لبنان، ١٤١٤هـ / ١٩٩٤م).
- \* صحيح مسلم بشرح النووي، (دار الكتاب العربي، بيروت- لبنان، ١٤٠٧هـ / ١٩٨٧م).
- \* المجموع، (دار الفكر، بيروت- لبنان، د.ت.).
- \* ابن هشام: أبو محمد عبد الملك بن هشام بن أيوب الحميري (ت ٢١٨هـ / ٨٣٣م).
- \* السيرة النبوية، تحقيق: محمد محيي الدين، (ط١، مكتبة محمد علي صبيح، مصر- القاهرة، ١٣٨٣هـ / ١٩٦٣م).
- \* الهيثمي: نور الدين علي بن أبي بكر (ت ٨٠٧هـ / ١٤٠٤م).
- \* ٧٠/ جمع الزوائد ومنبع الفوائد، (ط١، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، ١٤٠٨هـ / ١٩٨٨م).
- \* الواحدى النيسابورى: أبو الحسن علي بن أحمد (ت ٤٦٨هـ / ١٠٧٥م).
- \* أسباب النزول، (ط١، مؤسسة الحلبي وشراكها، القاهرة- مصر، ١٣٨٨هـ / ١٩٦٨م).
- \* الواقدي: أبو عبد الله محمد بن عمر بن واقد (ت ٢٠٧هـ / ٨٢٢م).
- \* كتاب المغازي، تحرير: المستشرق مارسدن جونس، (ط٣، عالم الكتب، بيروت- لبنان، ١٣٤٨هـ / ١٩٣٠م).
- \* مسلم: أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري (٢٦١هـ / ٨٧٤م).
- \* الجامع الصحيح، (ط١، دار الفكر، بيروت- لبنان، د.ت).
- \* المقرizi: تقي الدين أحمد بن علي بن عبد القادر بن محمد (ت ٨٤٥هـ / ١٤٤١م).
- \* إمتناع الأسماع بما للنبي من الأحوال والأموال والخلفة والتابع، تحرير: محمد عبد الحميد النمسي، (ط١، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، ١٤٢٠هـ / ١٩٩٩م).
- \* ابن منظور: أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم (ت ٧١١هـ / ١٣١١م).
- \* لسان العرب، تقديم: أحمد فارس، (ط١، أدب الحوزة، قم- إيران، ١٤٠٥هـ / ١٩٨٤م).
- \* موسى بن عقبة: أبو محمد بن أبي عياش (ت ١٤١هـ / ٧٥٨م).
- \* المخازى، جمع ودراسة وتحريج: محمد باقشيش، (ط١، جامعة ابن زهر، أغادير- المغرب، ١٤١٥هـ / ١٩٩٤م).
- \* النسائي: أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي بن بحر (ت ٣٠٣هـ / ٩١٥م).
- \* السنن الكبرى، (ط١، دار الفكر، بيروت- لبنان، ١٣٤٨هـ / ١٩٣٠م).

- \* لبنان، ٤١٤٠ هـ / ١٩٨٤ مـ). **التاريخ الإسلامي - الجزء الثاني (السيرة النبوية)**، (ط٨، المكتب الإسلامي، بيروت - لبنان، ٢٠٠٠ مـ). **نيل فازيو.**
- \* عُصْرَةُ الْعَقُوبِيِّ: أَحَدُ بْنِ أَبِي يَعْقُوبِ بْنِ جعفر بن وهب بن واضح. كان حيًّا عام ٢٩٢ هـ / ٩٠٤ مـ).
- \* **تاریخ الیعقوبی**، (دار صادر، بيروت - لبنان، د.ت.).
- \* **أبو يعلٰى الموصلي**: أَحَدُ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ المُشْنِي التَّمِيمِي (ت ٣٠٧ هـ / ٩١٩ مـ).
- \* **مسند أبي يعلٰى**، حققه وخرج أحاديسه: **حسين سليم أسد**، (ط١، دار المأمون للتراث، دمشق - سوريا، د.ت). **المصادر الثانوية:** **أكرم ضياء العمري.**
- \* **السيرة النبوية الصحيحة**، (ط١، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة - السعودية، ١٤١٥ هـ / ١٩٩٤ مـ).
- \*  **محمود شاكر:**



البواعث النفسية والعقيرية العقلية  
في شخصية الإمام علي بن أبي طالب (عليه السلام)  
أ.م.د. حسن محمد أحمد محمد



**Psychological impulses and mental genius  
In the personality of Imam Ali bin Abi Talib  
(PBUH)**

**Asst. Prof. Dr. Hassan Mohamed Ahmed  
Mohamed**

### **Abstract:**

The researcher's work, in this research paper, was confined to presenting the personality of Imam Ali (peace be upon him) as a high-level and high-level faith model. Individual personality; Proceeding from this step and from the inspiration of what was reported in the historical accounts and what many Qur'anic verses referred to; The researcher sought to present the features of the personality of the Imam (peace be upon him) as represented by his intellectual and philosophical reflections. The idea of the paper was summarized in three sections, as well as an introduction and conclusion to the study. The subjects of the study are:

- \* The historical figure of Imam Ali bin Abi Talib (peace be upon him).
- \* Psychological and psychological features in the personality of Imam Ali bin Abi Talib (peace be upon him).
- \* Intellectual and mental traits in the personality of Imam Ali bin Abi Talib (peace be upon him).

## الملخص:

انحصر عمل الباحث، في هذه الورقة البحثية، في تقديم شخصية الإمام علي عليه السلام بوصفه نموذجاً إيمانياً عالياً القدر ورفع المستوى، وقد تركزت مجهودات الباحث في العمل على تحليل الشخصية تحليلاً سلوكياً وليس تحليلاً نفسياً ولا سيماً أن السلوك هو المكون الأبرز والمحفز الرئيس في تكوين شخصية الفرد؛ انطلاقاً من هذه الخطوة ومن وحي ما تناقلته الروايات التاريخية وما أشارت له عدد من الآيات القرآنية؛ سعى الباحث إلى تقديم ملامح شخصية الإمام عليه السلام كما تمثلت له تأملاته الفكرية والفلسفية، وتلخصت فكرة الورقة في ثلاثة مباحث، فضلاً عن مقدمة وخاتمة للدراسة. ومباحث الدراسة هي:

- \* الشخصية التاريخية للإمام علي بن أبي طالب عليه السلام.
- \* السمات النفسية والسيكولوجية في شخصية الإمام علي بن أبي طالب عليه السلام.
- \* السمات الفكرية والعقلية في شخصية الإمام علي بن أبي طالب عليه السلام.

لست هنا معنيين بدراسة الأمراض والاضطرابات النفسية والعقلية بقدر ما نحن معنيون بدراسة البناء النفسي وما ينطوي عليه من سلوك سوي وشخصية متوازنة، في شخصية الإمام علي عليه السلام، لأن عالم النفس حين يدرس الدين لا ليبحث في كونه حقاً أو باطلأ، وإنما لأن علم النفس معني بدراسة سلوك الكائن البشري وما يجري في عقله من عمليات عقلية، بشرط ألا تؤثر عقيدة الباحث النفسي على أمانته ونراحته العلمية<sup>(١)</sup>. وعن طريق الخلو من الأزمات النفسية والاضطرابات العقلية ينصرف ذهن الإنسان صافياً نقياً نحو خلق الإبداع والابتكار والإنجاز والبناء والتشييد<sup>(٢)</sup>.

وإذا نظرنا إلى علم النفس الإسلامي فإننا نجده يصدر عن عمق الموقف، ويستنير بآيات الله في فهم النفس الإنسانية ...؛ وذلك عبر الاختبارات الربانية والامتحانات الإلهية التي تصيب الإنسان؛ يقول تعالى:

﴿وَلَنَبْلُونَكُمْ بِشَيْءٍ مِّنَ الْخُوفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ الْأَمْوَالِ وَالْأَنْفُسِ وَالشَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ﴾ البقرة: ١٥٥  
 ﴿وَلَنَبْلُونَكُمْ حَتَّىٰ نَعْلَمَ الْمُجَاهِدِينَ مِنْكُمْ وَالصَّابِرِينَ وَنَبْلُو أَخْبَارَكُمْ﴾ محمد: ٣١﴾

وتعتبر دراسة السلوك هي المحور الرئيس والمحور الأساسي في مجال علم النفس، فضلاً عن دراسة الدوافع المختلفة الكامنة خلف كل سلوك، والتي تدفع بالإنسان إلى القيام بسلوك محدد أو تصرف معين. كذلك يهتم علم النفس بدراسة الانفعالات النفسية والمشاعر والأحاسيس الوجدانية<sup>(3)</sup>. ومن المعلوم أن الإنسان، بطبيعته، يؤثر الإنتماء إلى الجماعة على الانعزال والفردية؛ وذلك حتى يتمكن من اشباع حاجاته النفسية والاجتماعية والاقتصادية .. من هنا نشأت الحاجة إلى دراسة العلاقات

الاجتماعية التي يجسدها علم النفس الاجتماعي، وليس بالإمكان دراسة الشخصية بمعزل أو بمنأى عن البيئة الاجتماعية<sup>(٤)</sup>.

﴿إِنَّ اللَّهَ اشْرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسُهُمْ وَأَمْوَالُهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيُقْتَلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًا فِي التَّوْرَةِ وَالْإِنْجِيلِ وَالْقُرْآنِ وَمَنْ أَوْقَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِسَعْكُمُ الَّذِي بَأْيَعْتُمْ بِهِ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ﴾ التوبه: ١١١﴾.

﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفَّا كَأَمْهُمْ بُنْيَانٌ مَرْصُوصٌ﴾ الصف: ٤﴾.

لقد كان الإمام علي<sup>عليه السلام</sup>، من أكثر الصحابة علمًا وأشرفهم منزلة، ويكفيه شرفاً أنه تربى في بيت النبوة المحمدية؛ فنال الشرف وحاز من الصفات أبلها وأشرفها، فهو الشجاع غير الهياب، والعاقل غير المرتاب، قال عنه مسروق بن الأجدع بن مالك: ينتهي علم الصحابة لستة، ومن ستة إلى اثنين؛ الإمام علي بن أبي طالب<sup>عليه السلام</sup> وعبد الله بن مسعود؛ يقول الإمام<sup>عليه السلام</sup> في

العلم وهو يعي من شأن ذويه من العلماء<sup>(٥)</sup>:

النَّاسُ مِنْ جِهَةِ التِّمَثَالِ أَكْفَاءُ  
أَبُوهُمْ أَدَمُ وَالْأُمُّ حَوَاءُ  
نَفْسٌ كَنَفْسٍ وَأَرْوَاحٌ مُشَاكِلٌ  
وَإِنَّمَا أَمْهَاتُ النَّاسِ أَوْعِيَةٌ  
فَإِنْ يَكُنْ هُمْ مِنْ أَصْلِهِمْ شَرْفٌ  
مَا الْفَضْلُ إِلَّا لِأَهْلِ الْعِلْمِ إِنَّهُمْ  
وَقَدْرُ كُلِّ إِمْرَىٰ مَا كَانَ يُحِسِّنُهُ  
وَضِدُّ كُلِّ إِمْرَىٰ مَا كَانَ يَجْهَلُهُ  
وَإِنْ أَتَيْتَ بِجُودٍ مِنْ ذَوِي سَبَبٍ  
فَقُرْزٌ بِعِلْمٍ وَلَا تَطْلُبْ بِهِ بَدَلًا

إنها الشخصية التي اتسمت بالسماحة والعدل، والنجابة والفضل،  
والشجاعة القاهرة والبطولة النادرة، ...، والحكمة التي خلفت مواريثها  
للأجيال فكانت نوراً يشع وزادًا يشبع ويقنع، إن عليًا لكريم الوجه عظيم

الخلق...، إنه الإمام الله كفى. يقول الشاعر، ابن عبدون<sup>(٦)</sup>  
الدَّهْرُ يُفْجِعُ بَعْدَ الْعَيْنِ بِالْأَثْرِ فَمَا الْبُكَاءُ عَلَى الْأَشْبَاحِ وَالصُّورِ  
وَلَيْتَهَا إِذْ فَدَتْ عَمِّراً بِخَارِجَةٍ فَدَتْ عَلَيْاً بِمَنْ شَاءَتْ مِنَ الْبَشَرِ

## التحديد الإطاري للبحث:

من أهم ما يهتم به علم النفس هو السلوك الإنساني، الفردي والجماعي، في ضوء ما يحدث من تفاعل يحدث في المواقف السلوكية والاجتماعية المختلفة<sup>(7)</sup>؛ وبناء عليه فقد تضمنت هذه الورقة البحثية، في ثناياها، شخصية الصحابي الأصيل والإمام الجليل، أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه السلام؛ وذلك عبر التركيز على سماته النفسية وسجايته العقلية، بحسب ما زرد في الرويات، والتي تقدم بها على أقرانه وبتزها أهل زمانه، فسما وتسامي بنفسه عن الصغار، وعلا وتعالى بذاته عن الأنداد والنظائر، ففي شخصية علي وروحه تكمن النفس الحرة الأبية والروح الفذة العبرية، فثقافته الإمام ثقافة الفارس المجاهد بسيفه وقلمه، ويتشابه في الجهاد بأسمه وتقواه، إنه الفارس الذي تجتمع في الشجاعة دينه ودنياه، وهو العالم الذي يتساوى

جهره ونجواه<sup>(٨)</sup>؛ فكان من الذين قال، تعالى، في حقهم:

﴿وَقَاتَلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ﴾ الْبَقْرَةُ: ١٩٠﴾

## الأهمية:

يكفي القول بإن أهمية هذه الدراسة أنها تتمحور حول دراسة السيرة النبوية الشريفة وما روي عنها من مرويات عطرة، وما فاض عنها من

رجال ملأوا الدنيا وشغلوا الناس بحبهم وشغفهم بنور النبوة المحمدية وهديها القويم ونهجها السليم، وفي قمة هذا الهرم الشامخ تتجسد العبرية في شخصية الإمام علي بن أبي طالب، عليه السلام، والذي قال عنه المصطفى عليه السلام: "من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وآل من والاه وعادي من عاداه"<sup>(٩)</sup>، وكان من أبرز سماته الإيجابية: الثقة بالنفس، والاستقلال بالرأي، والشجاعة، وعدم التأثر بالآراء الشائعة أو بتراث الماضي، وتعد هذه السمات من أبرز سمات الشخصية العبرية. ويبعد خبراء علم النفس وعلماء هذه السمات بقولهم: إذا كان الإبداع أو الابتكار يحمل في طياته، دائمًا، هجومًا على الثبوت والجمود؛ فإنه يحتاج من ذويه إلى القوة التي تعينهم على تحمل ما يتسبب فيه اختلافهم من اضطراب في العقول القاراء، حيث يعكس هذا الاختلاف صفو العادات، ويفتح الأسلوب البالية منها.<sup>(١٠)</sup>

#### الأهداف والغايات:

إن غاية ما يسمى إليه الباحث ويطلبه، في هذه الورقة البحثية، هو دراسة شخصية الإمام علي عليه السلام عبر ما أشارت إليه الآيات القرآنية وما جاء عنه في مرويات السيرة النبوية الشريفة؛ وتهتم هذه الدراسة بدراسة ثلاثة جوانب تجسدت في شخصية الإمام عليه السلام، هي:

- \* الشخصية التاريخية للإمام علي بن أبي طالب عليه السلام.
- \* السمات النفسية والسيكولوجية في شخصية الإمام علي بن أبي طالب عليه السلام.
- \* السمات الفكرية والعقلية في شخصية الإمام.

#### المنهجية:

يعتمد البناء المنهجي، في هذه الدراسة، على جمع البيانات التاريخية والعمل على دراستها وتحليلها، ومن ثم تقديم ما يتبع عن تلك البيانات في صورة نتائج بحثية علمية.

# المبحث الأول: الشخصية التاريخية للإمام علي بن أبي طالب (عليه السلام) والنشأة والتاريخ

قد يتساءل المرء، ما الذي بالإمكان إضافته لشخصية مثل شخصية الإمام علي عليه السلام، وما الذي يمكن كتابته أو تدوينه وتسجيله عنه، ولا سيما وقد أريق الكثير من المداد في مضمار الحديث عنه، ومُلئت صحائف وسودت صفحات في سرد سيرته العطرة!!؟؛ بيد أنني أرى أن العظماء أو الشخصيات العظيمة، قل لا تجد لها مدخلًا يمكنك أن تتداولها عن طريقه، فهي تمتاز بتنوع الجوانب والمداخل، من حيث: المولد والنشأة، والبناء الأسري، والصفات والسمات، والبيئة الاجتماعية، والأساليب والأنماط الفكرية، والبناء النفسي والتكوين العقلي .. وغير ذلك كثير مما يصعب حصره في هذه الصفحات المختصرة. وفوق هذا وذاك يكفي القول بأن الإمام علي عليه السلام هو فيض من بحر النبوة الذي لا ساحل له وقبس من ضوئها المتوج، وهذه الجذوة المتقدة هي نور من وهج النبوة الساطع، إذ إن القدر قد حباه بالنشأة والتربية في بيت النبوة ومهبط الوحي. يقول شريح القاضي: مررت مع الإمام علي بن أبي طالب على المقابر، فقال: يا أهل المقابر أما الديار فقد سكنت، وأما الأموال فقد اقتسمت، وأما الذراري فقد نكحت، هذا خبر ما عندنا، هاتوا خبر ما عندكم ثم التفت إلى فقال: لو أذن لهم في الجواب لقالوا: تزودوا فإن خير الزاد التقوى<sup>(١)</sup>. ويتطابق قول الإمام علي عليه السلام مع عدد من الآيات القرآنية التي تدعوا إلى التزود بالتقوى والتمسك بأهداها في الحياة الدنيا؛ يقول تعالى:

﴿الْحَجَّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقٌ  
وَلَا حِدَالٌ فِي الْحَجَّ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمُهُ اللَّهُ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الرَّازِدِ  
الْتَّقْوَىٰ وَاتَّقُونِ يَا أُولَى الْأَلْبَابِ﴾ الْبَقْرَةُ: ١٩٧﴾.

﴿لَا تَقْمِ فِيهِ أَبَدًا مَسْجِدٌ أَسْسَ عَلَى التَّقْوَىٰ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ أَحَقُّ أَنْ تَقُومَ فِيهِ رِجَالٌ يُجِّونَ أَنْ يَتَهَّرُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَهَّرِينَ﴾ التوبه: ١٠٨ .

﴿إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْحُمَيْةَ حَيْثَ أَجْاهِلَّهُ فَأَنْزَلَ اللَّهُ سَكِيْتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَلَّرَمُهُمْ كَلِمَةَ التَّقْوَىٰ وَكَانُوا أَحَقُّ بِهَا وَأَهْلَهَا وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهَا﴾ الفتح: ٢٦ .

المولد والنسب:

هو الإمام علي بن أبي طالب بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف، وأمه فاطمة بنت أسد بن هاشم بن عبد مناف عليهما السلام، جمعته برسول الله عليه السلام، عدد من الصلات منها: صلة الرحم، فهما أبناء عمومة، والتربية والتنشئة، فقد تربى في بيته وتحت رعايته، والإسلام، الذي صان وجهه وكرمه عن الخضوع للأصنام وعبادتها، ولعلها نفحة من نفحات دعوة أبي الأنبياء إبراهيم عليه السلام، قد عصمته من السجود للأصنام؛ يقول تعالى:

﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّي اجْعَلْ هَذَا الْبَلَدَ آمِنًا وَاجْنُبْنِي وَبَنِيَّ أَنْ نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ﴾ إبراهيم: ٣٥ .

ومن بعد ذلك يأتي عامل النسب وعنصر المصاهرة، فقد حظي الإمام بالزواج من ابنته السيدة فاطمة الزهراء عليها السلام، وهو أبو سبطيه (الحسن والحسين) عليهم السلام. كان مولده بمكة المكرمة (٢٣ ق.هـ - ٤٠ هـ، ٦٦١ م)، فتخيرت له أمه اسم حيدرة تيمناً بابيها أسد، وحيدرة، في اللغة، تعني الأسد، إلا أن والده أبو طالب عليه السلام، استبدلها بعليٍّ فذاع واشتهر به بين الناس، ومن المعروف أن علياً كان أصغر إخوته وهم: جعفر وعقيل وطالب.

التنشئة والتربية:

تحدثنا كتب السير والأخبار أن رسول الله عليه السلام، قد رأى أن يقدم يد العون والمساعدة لعمه أبي طالب عليه السلام، حين أصابت قريشاً سنون المحن

فتوحه، فتوحه، مع عمه العباس، وسألوا أبا طالب عليه السلام أن يدفع إليهم  
ببنيه ليعينوه على كفالتهم وإعالتهم، فحظي على بشرف الإنماء إلى البيت  
النبوي الشريف، فنشأ وتربي في كنف الدوحة المحمدية واستظل بظلاها  
الوارفة والتي شملته، لا بالغذاء والكساء فحسب، وإنما أغدقت عليه  
الرعاية والعناية والتوجيه والإرشاد والهدي النبوي، فبلغ أرفع الدرجات  
وأسمى الغايات، فكان أميرًا للمؤمنين، وأحد العشرة المبشرين بالجنة،  
وحامل اللواء في أكثر المشاهد، ولما آخى النبي عليه السلام، بين أصحابه قال له:  
أنت أخي. ولما غزا رسول الله عليه السلام، غزوة تبوك وخلف الإمام علي عليه السلام  
أهله، وقال بعض الناس: ما منعه أن يخرج إلا أنه كره صحبته، فبلغ  
ذلك الإمام علي عليه السلام فذكره للنبي عليه السلام، فقال له النبي عليه السلام: (أيا ابن أبي طالب  
أما ترضى أن تنزل مني بمنزلة هارون من موسى؟)، وفي رواية: (إلا أنه لا  
نبي بعدي)، وفي يوم خيبر، قال رسول الله عليه السلام: "لأدفعن الراية إلى رجل  
يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله يفتح الله على يديه". فلما أصبح رسول  
الله عليه السلام، غدوا وكلهم يرجو أن يعطيها، فقال رسول الله عليه السلام: أين علي بن  
أبي طالب؟ قالوا: هو يشتكي عينيه، فأتى به فبصر في عينيه ودعا فبرا  
فأعطاه الراية، ففتح الله عليه. ولما نزلت هذه الآية:

﴿فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْتَ اللَّهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ﴾ آل عمران: ٦١.

دعا رسول الله ﷺ علياً وفاطمة وحسناً وحسيناً ﷺ وقال اللهم هؤلاء

أهلي<sup>(١٢)</sup>، فكرمه رسول الله ﷺ، بأن منحه شرف الانتهاء لآل البيت عليهم السلام.

## صفاته وسماته:

يرى علماء النفس، ولا سيما علماء نفس الشخصية، أن الجسد يمثل وحدة عضوية؛ لأن الجملة العصبية تنظم انتباعاته وتجمعها، والوحدة العضوية هي الأساس الذي تبني عليه وحدة الشخصية، وبذلك يمكن القول بأن وحدة الشخصية تابعة لمركزية الجملة العصبية، وفي هذا يقول الفيلسوف اليوناني أرسطو Aristotle: إن النفس تمثل صورة الجسد<sup>(١٣)</sup>. فإذا بدأنا بالسمات الجسدية للإمام، نجد أن واصفيه قد وصفوه، وهو في تمام الرجلة، بأنه كان عبر ربعة أميل إلى القصر، آدم، أبي أسمر، شديد الأدمة، أصلع مبيض الرأس واللحية طويلاً، ثقيل العينين في دعج وسعة، حسن الوجه واضح البشاشة، أغيد كأنها عنقه إبريق فضة، عريض المنكبين لها مشاش كمشاش السبع الضاري، لا يتبيّن عضدته من ساعده قد أدججت ادماجاً...، ضخم عضلة الساق دقيق مستدقها، ...، شنن الكفين<sup>(١٤)</sup>.

أما عن سماته الأخرى، فقد تميز الإمام علي<sup>عليه السلام</sup>، بعده صفات وسمات متعددة تدل جميعها على سمو المكانة ورفعتها ونبل الشرف وعراقة الأصل؛ فقد وسم بالقوة الجسدية منذ صغره، ومتى يروى في شأن هذه السمة أنه "كان أمير المؤمنين علي بن أبي طالب<sup>عليه السلام</sup>، إذا علا بسيفه شيئاً قدّه، وإذا عترضه قطعه"<sup>(١٥)</sup>؛ يقول تعالى:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قاتِلُوا الَّذِينَ يَأْلُونَكُمْ مِّنَ الْكُفَّارِ وَلَا يَحِدُوا فِي كُمْ غِلْظَةً وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ﴾ التوبة: ١٢٣.

وجاء في مرويات السير قوله، عليه السلام،: "المؤمن القوي أحب إلى الله من المؤمن الضعيف"<sup>(١٦)</sup>.

والقوة سمة تشير إلى بطولة مبكرة فما صارع أحداً إلا غلبه ولا بارز فارساً إلا جندله، وقد دعم الإمام تلك القوة الجسدية بعقل نادر وشجاعة

فائقة؛ يقول تعالى:

﴿وَمِنَ النَّاسِ وَالدَّوَابُ وَالْأَنْعَامِ مُخْتَلِفُ الْوَانُهُ كَذِلِكَ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ﴾ فاطر: ٢٨.

وأيضاً، جاء في الأثر: "فضل العلم خير من فضل العمل".

وقد تتجسد تلك السمات النادرة في موقفه ليلة هاجر رسولنا الكريم، عليه السلام، إلى يشرب، فنام في فراشه نومة هنية لا يعكر صفوها خوف ولا وجل، كما شهدت ببطولته وفروسيته كثرة الغزوات والواقع التي خاضها، منذ موقعة بدر وحتى آخر حروبه ومعاركه مع الخوارج.

والمتأمل لشخصية الإمام علي عليه السلام ومعيشته يجد لها تجسد هذه المقوله: "الصلوة، احساس بهيج من الإشراق الروحي" ، كما تتمثل نموذجاً رفيعاً من الزهد في مباحث الحياة الدنيوية، وكرم يجل عن الوصف، كما زانه الورع والتقوى وشدة الخشوع والتبتل لله تعالى في أحلك الأوقات وأشدتها قسوة وبؤساً؛ قال هارون بن عترة عن أبيه: دخلت على عليٍّ بالخورنق، وهو في فصل شتاء، وعليه خلق قطيفة وهو يرعد فيه، فقلت: يا أمير المؤمنين إن الله قد جعل لك وأهلك في هذا المال نصيباً وأنت تفعل هذا بنفسك؟ فقال: والله ما أرزاكم شيئاً وما هي إلا قطيفتي التي أخرجتها من المدينة<sup>(١٧)</sup>.

وُعرف الإمام علي بن أبي طالب عليه السلام، بالصبر على المكاره، ولاسيما وقد ابتنى بجند عرفاً بكثرة اللجاج والمخالفة، فيخطب في شيعته وأنصاره مناشداً فيهم النخوة والرجلولة التي عرفها وألفها من نفسه؛ فيقول لهم: "إذا قلت لكم سيروا في الشتاء قلتم كيف نغزو في هذا القر والصر. وإن قلت لكم سيروا في الصيف قلتم حتى ينصرم عنا حماره القيظ، وكل هذا فرار من الموت، فإذا كتم من الحر والقر تفرون فأنتم والله من السيف أفر، والذي نفسي بيده، ما من ذلك تهربون، ولكن من السيف تحيدون،

يا أشباه الرجال ولا رجال، ويَا أَحَلَامَ الْأَطْفَالِ وَعَقُولَ رَبَاتِ الْجَالِ،  
أَفْسَدُتُمْ عَلَيْ رَأْيِ الْعَصْيَانِ وَالْخِذْلَانِ، حَتَّى قَالَتْ قَرِيشٌ: ابْنُ أَبِي طَالِبٍ  
شُجَاعٌ وَلَكُنْ لَا يَعْلَمُ لَهُ بِالْحَرْبِ. اللَّهُ أَبُوهُمْ! هَلْ مِنْهُمْ أَحَدٌ أَشَدُّ لَهَا مِرَاسًا  
وَأَطْوُلُ تَجْرِيَةً مَنِّي! لَقَدْ نَهَضَتْ فِيهَا وَمَا بَلَغَتُ الْعَشِيرَيْنِ فَهَا أَنَا الْآنَ قَدْ  
نَيَّقْتُ عَلَى السَّيْنِ، وَلَكُنْ لَا رَأْيَ لَنْ لَا يُطَاعَ...<sup>(١٨)</sup>.

### الخلافة وإراقة الدم الظاهر:

لقد سالت دماء ثلاثة من الخلفاء الآخيار والأطهار، عمر شم عثمان،  
وكان آخرهم دم الإمام علي<sup>عليه السلام</sup>، فلما قتل بقي الناس ثلاثة أيام بلا  
إمام، وكان الذي يصلّي بالناس الغافقي، ثم بايع الناس الإمام علي<sup>عليه السلام</sup>،  
فخطبهم قائلاً: أيها الناس، بايعتموني على ما بويع عليه من كان قبلّي،  
وإنما الخيار قبل أن تقع البيعة، فإذا وقعت فلا خيار، وإنما على الإمام<sup>عليه السلام</sup>  
الاستقامة، وعلى الرعية التسليم، وإن هذه بيعة عامة، من ردها رغب عن  
دين الإسلام، وإنها لم تكن فلتة<sup>(١٩)</sup>. وتولى الإمام علي<sup>عليه السلام</sup> الخلافة (٣٥هـ)،  
بعد البيعة، ولكن ما إن تمت له تلکم البيعة من كبار الصحابة في المدينة  
المنورة حتى إكْفَهَرَ الجُوْسِيَّيْ وَتَعَكَّرَ صَفَوْ الْخِلَافَةَ، فَعَمَدَ الْبَعْضُ  
إِلَى إِشَارَةِ الْفَتْنَةِ عَنْ طَرِيقِ الْمَطَالِبَةِ بِدَمِ عَشَّانَ وَالْقَصَاصِ مِنْ قَتْلَتِهِ، إِلَّا  
أَنَّ الْأَمْوَرَ، لَدِيِّ الْإِمَامِ<sup>عليه السلام</sup>، كَانَتْ تَقْتَضِيُ الْحُكْمَةَ وَتَتَطَلَّبُ الدِّبْلُومَاسِيَّةَ،  
فَتَرَيَّثَ الْإِمَامُ<sup>عليه السلام</sup>، وَتَأْنِي رِيشَمَا يَسْتَبُّ الْوَرْضُ وَتَهْدُ النُّفُوسُ؛ لَئِلا  
يَظْلَمُ أَحَدًا بِغَيْرِ جَرِيَّةِ ارْتِكَبَهَا، وَهُوَ الْقَائِلُ: "يَنْبَغِي لِلْمَلْكِ أَنْ يَعْمَل  
بِخَصَالٍ ثَلَاثَ: تَأْخِيرُ الْعَقُوبَةِ فِي سُلْطَانِ الْغَضَبِ، وَتَعْجِيلُ الْمَكَافَأَةِ  
لِلْمُحْسِنِ، وَالْعَمَلُ بِالْأَنَّةِ فِي مَا يَحْدُثُ فِي لَهُ فِي تَأْخِيرِ الْعَقُوبَةِ إِمْكَانُ  
الْعَفْوِ، وَفِي تَعْجِيلِ الْمَكَافَأَةِ بِالْإِحْسَانِ الْمَسَارِعَةُ فِي الطَّاعَةِ مِنْ الرَّعِيَّةِ، وَفِي  
الْأَنَّةِ افْسَاحُ الرَّأْيِ وَاتْضَاحُ الصَّوَابِ"<sup>(٢٠)</sup>. يَقُولُ فَحْلُ الْعَرَبِيَّةِ وَشَاعِرُهَا

الضخم، (أبو الطيب المتنبي) <sup>(٢١)</sup> يرى الجناء أن العجز حزم  
وتلك خديعة الطبع اللئيم وكل شجاعة في المرء تغنى  
ولا مثل الشجاعة في الحكيم قيل له: أني يكون الشجاع حكيم؟ فقال: هذا علي بن أبي طالب كرم  
الله وجهه !

وكم من عائب قوله صحيحاً  
ولكن تأخذ الأذهان منه  
ولكن التريث هذا هو الذي أغضب عائشة، عبرا، والتي لقيت  
الدعم والسنن من جمّع قفير من الصحابة، في مقدمهم طلحة والزبير،  
فنشبت الحرب التي عرفت بموقعة الجمل (٣٦هـ)، قالوا: ولما قاضى  
الزبير وطلحة وعائشة حجّهم تآمروا في مقتل عثمان، فقال الزبير وطلحة  
لعائشة: إن أطعتنا طلبنا بدم عثمان. قالت: ومن تطلبون دمه؟، قالا: إنهم  
قوم معروفون، وإنهم بطانة الإمام على عليه السلام ورؤسائه أصحابه، فاخرجي  
معنا حتى نأتي البصرة فيمن تبعنا من أهل الحجاز، وإن أهل البصرة لو  
قد رأوك لكانوا جيئاً يدأ واحدة معك. فأجابتهم إلى الخروج، فسارت  
والناس حولها يميناً وشمالاً. ولكن النصر أبا إلا أن يكون حليفًا للإمام  
عليٍّ، وعلى الرغم من انتصاره على عائشة ومن ناصرها إلا أن أخلاق  
الفرسان وسمات الكرم والمرودة أبى عليه إلا أن يكرّمها ويوفدها إلى  
المدينة المنورة معززة مكرمة. وتقول الرواية: وعقر الجمل الذي كانت  
عليه عائشة، وأمر الإمام على عليه السلام، عبر، بنقل هودجها إلى دار عبد الله بن  
خلف الخزاعي، ونادى منادي الإمام على عليه السلام يوم الجمل وكذا يوم صفين  
الآتي: أن لا تتبعوا مدبراً ولا تجهزوا على جريح ولا تدخلوا الدور...،  
وبلغ علياً أن بعض الغوغاء عرض لعائشة، عبرا، بالقول السيء فأحضر

البعض منهم وأوجعهم ضرباً، ثم جهزها إلى المدينة بما احتاجت إليه وبعث معها أخاها محمد بن أبي بكر في أربعين امرأة من نساء البصرة اختارهن لمرافقتها، وجاء يوم ارتحالها فودعها واستعتبر لها واستعتبرت له ومشى معها أمياً وشيعها بنوه مسافة يوم... فذهبت إلى مكة وأقامت بها حتى حجت تلك السنة ثم رجعت إلى المدينة<sup>(٢٢)</sup>.

بيد أنه، وعلى الرغم من النصر الذي أحرزه الإمام علي<sup>عليه السلام</sup>، إلا أن الأمان لم يستتب له، والأحوال لم تهدأ؛ إذ لم تثبت أن اندلعت حرب صفين (٣٧هـ ٦٥٧م)، وخبرها، كما أورده كتب السير والأخبار التاريخية، أن الإمام علي<sup>عليه السلام</sup>، عزل معاوية عن ولاية الشام، لحظة ولی الخلافة، ولكن معاوية لم ينصلع له، وإنما جيش الجيوش وأعد العتاد، لا للمطالبة بالخلافة وإنما بحججة واهية، هي المطالبة بدم الخليفة عثمان، وقد جاء في كتاب الاستقصاء في أخبار دول المغرب الأقصى: وخرجت سنة ست وثلاثين ودخلت سنة سبع بعدها فاجتمع الجيشان بصفين وتراسلوا وتداعوا إلى الصلح فلم يقض الله بذلك، وكانت حرب يسيرة بالنسبة لما بعدها، ولما دخل صفر وقع بينهما القتال فكانت وقفات كثيرة بصفين يقال: إنها تسعون وقعة...، وكان علي<sup>عليه السلام</sup>، عبر، قد تقدم لأصحابه أن لا يقاتلوهم حتى يبدأوهم بالقتال، وأن لا يقتلوا مدبراً ولا يكشفوا عورة، ولا يأخذوا من أموالهم شيئاً<sup>(٢٣)</sup>. وجاء في العقد الفريد: وكان منادي الإمام علي<sup>عليه السلام</sup> يخرج كل يوم وينادي: أيها الناس، لا تجهزوا على جريح، ولا تتبعن مولياً ولا تسلبن قتيلاً، ومن ألقى سلاحه فهو آمن<sup>(٢٤)</sup>. وليس من شك في أن الإمام علي<sup>عليه السلام</sup>، بهذه السمات والصفات، قد استحق الفروسية وجسد السمو الأخلاقي، لدى الفرسان، في أعلى وأسما درجاته أثناء معارك صفين التي امتدت ليلة وعشرة أيام، وكانت الغلبة فيها لعلي<sup>عليه السلام</sup> الذي رجحت كفته وكاد أن يحقق

النصر المظفر. ولكن فجأة يتغير الموقف وتبدل الأحوال، لتنتهي المعارك ويتوقف القتال بمسألة التحكيم التي روحت لها الكثير من الروايات، وكانت النتيجة افتراق المسلمين لثلاث فئات: فئة بايعت لمعاوية وهم أهل الشام، وفئة حافظت على بيعة الامام علي عليهما السلام وهم أهل الكوفة، وفئة نقمت على الامام علي عليهما السلام رضاه بالتحكيم وهم فرقة الخوارج، فقاتلتهم الامام علي عليهما السلام في وقعة النهروان (٣٨هـ) فقضى عليهم وشردهم وفرق شملهم شرّاً مزراً. بعدها أقام الامام علي عليهما السلام بالكوفة إلى أن اغتاله يد الغدر والخيانة بسيف عبد الرحمن بن ملجم المرادي (لعنه الله) غيلة وغدرًا (٤٠رمضان ٤٠هـ) وهو في طريقه لأداء فريضة الفجر؛ يقول تعالى:

﴿أَقِمِ الصَّلَاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسْقِ اللَّيْلِ وَقُرْآنَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا﴾ الْإِسْرَاءَ: ٧٨﴾.

﴿فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلَاةَ فَاذْكُرُوا اللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ فَإِذَا  
اطْمَأْنَتْمُ فَاقْرَبُوا الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَوْقُونًا﴾  
النَّسَاءُ: ١٠٣

﴿أَتَلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقِمِ الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَىٰ  
عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَلَذِكْرُ اللهِ أَكْبَرُ ۗ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ﴾  
العنكبوت: ٤٥

## الإسلام والثت على الجهد:

نجد عدداً من الآيات القرآنية التي تحث المسلمين على الجهاد في سبيل الله بأنفسهم وأموالهم وتدفع بالمؤمنين وتهيب بهم إلى قتال المشركين والكافر؛ إلا أن جيمع تلك الآيات لا تدعو المسلم للإعتداء على الآخرين بقدر ما تدعوه إلى الدفاع عن النفس وتحقيق كلمة لا إله إلا الله لرفع راية الإسلام عالية خفاقة في سماء العزة والكرامة؛ يقول تعالى:

﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَرّضَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ إِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُوا مِائَتَيْنِ وَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ مِائَةً يَغْلِبُوا أَلْفًا مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ﴾ الأنفال: ٦٥.

﴿وَإِذْ عَذَّوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبُوءُ الْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ الْقِتَالِ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ﴾ آل عمران: ١٢١.

﴿وَمَنْ يُوَلِّهُمْ يَوْمَئِذٍ دُورَهُ إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِقِتَالٍ أَوْ مُتَحَيَّرًا إِلَى فِتَّةٍ فَقَدْ بَاءَ بِغَضَبٍ مِنَ اللَّهِ وَمَا وَأْوَاهُ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمُصِيرُ﴾ الأنفال: ١٦.

﴿فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَيُّ لَا أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِنْكُمْ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَى إِلَّا بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضٍ فَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَأُخْرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأُوذُوا فِي سَبِيلِي وَقَاتَلُوا وَقُتُلُوا لَا كَفَّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَلَا دُخُلَّهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَمْمَارُ ثَوَابًا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَاللَّهُ عِنْدُهُ حُسْنُ الشَّوَّابِ﴾ عمران: ١٩٥.

﴿إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِنْدَ اللَّهِ أُثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَابِ اللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةُ حُرُمَاتٍ ذُلْكَ الدِّينُ الْقَيْمَعُ فَلَا تَظْلِمُوا فِيهِنَّ أَنْفُسَكُمْ وَقَاتِلُوا الْمُشْرِكِينَ كَافَّةً كَمَا يُقَاتِلُونَكُمْ كَافَّةً وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ﴾ التوبه: ٣٦.

غزوات النبي ﷺ، وسر اياه وبعوته:

لقد سبق وأشارنا إلى أن الإسلام ليس بدين عدواني بقدر ما هو دين يدعو إلى المحبة والسلام والتسامح وتطبيق قيم العدالة والمساوة والإنسانية .. بين البشر؛ ولعل هذا هو ما حدا ببنينا الكريم ﷺ إلى قيادة القزوين الداعية عن الدعوة الإسلامية وقيمها، أما الهجومية منها، وهو ما يعرف بالجهاد، فلم يكن الهدف منه السلب والنهب وجمع الأموال والسبايا، كما يروج أعداء الإسلام، وإنما كان بغرض نشر كلمة التوحيد وبث الروح الإيمانية بالحسنى؛ يقول تعالى:

النحل: ١٢٥

﴿إِذْ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمُوَعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ﴾

أما القتال والجهاد، في الإسلام، فلم يشرع إلا دفاعاً عن العقيدة

الإسلامية ودفاعاً عن النفس، وهو أمر مشروع وفي إطار القوانين الإنسانية التي تدعو للحفاظ على النفس والمتلكات؛ يقول تعالى:

﴿إِنَّ اللَّهَ يُدْفِعُ عَنِ الَّذِينَ ءاْمَنُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ حَوَانٍ كَفُورٍ (٣٨)﴾

﴿أُدِنَ لِلَّذِينَ يُقْتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظَلَمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِ لَقَدِيرٌ﴾ الحج: ٣٩

٣٩-٣٨

قال المسعودي: وكانت غزوات رسول الله، ﷺ، التي غزاها بنفسه سبعاً وعشرين غزوة، ومن الناس من يذهب إلى أنها ثمان وعشرون، فالذين ذهبوا إلى أنها سبع وعشرون، جعلوا منصرف النبي ﷺ، من خيبر إلى وادي القرى غزوة واحدة، والذي رووا أنها ثمان وعشرون جعلوا غزاة خيبر مفردة، ووادي القرى غزوة أخرى، قاتل منها في تسع، أو لها بدر واحد، والخندق، وقريظة، والمصطلق، وخيبر، والفتح، وحنين، والطائف. وأرسل نحواً من أربع وخمسين سرية وخمسة بعوث، ومن أشهر الغزوات: بدر الكبرى، أحد، بنو قينقاع، بنو النضير، ذات الرقاع، الخندق (الأحزاب)، بنو قريظة، بنو المصطلق (المريسيع)، الحديبية، خيبر، فتح مكة، حنين، تبوك. ومن أشهر السرايا: الخبط (سيف البحر)، نخلة، مؤتة. ومن أشهر البعثات: الرجيع، بئر معونة<sup>(٢٥)</sup>.

ونورد هنا عدداً من الآيات الجهادية، على سبيل التمثيل، والتي تحدث المسلم على بذل النفس والنفيس دفاعاً عن العقيدة الإسلامية، وليس من شك في أن معانى هذه الآيات قد تجسدت في شخصية الإمام علي عليه السلام،

يقول تعالى:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ وَجَاهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ المائدة: ٣٥.

﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهِدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ آتَوْا وَنَصَرُوا أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًا لَّهُمْ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ﴾ الأنفال: ٧٤.

﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهِدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ أَعْظَمُ دَرَجَةً عِنْدَ اللَّهِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَائِزُونَ﴾ التوبه: ٢٠.

﴿وَجَاهِدُوا فِي اللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ هُوَ اجْتِبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ مِّلَةً أَيْكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاًكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلٍ وَفِي هُذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ فَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَاتَّوَا الزَّكَةَ وَاعْتَصِمُوا بِاللَّهِ هُوَ مَوْلَاكُمْ فَنِعْمَ الْمُوْلَى وَنِعْمَ النَّصِيرُ﴾ الحج: ٧٨.

﴿إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ بِأَنَّهُمْ الْجَنَّةَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيُقْتَلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعُدُّا عَلَيْهِ حَقًا فِي التَّوْرَةِ وَالْإِنْجِيلِ وَالْقُرْآنِ وَمَنْ أَوْفَ بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَأَسْتَبِرُوا بِيَعْكُمُ الَّذِي بَأَعْتَمْ بِهِ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ﴾ التوبه: ١١١.

﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفَّا كَأَنَّهُمْ بُنْيَانٌ مَرْصُوصٌ﴾ الصاف: ٤.

المبحث الثاني :

البنية النفسية في شخصية الإمام علي بن أبي طالب عليه السلام في قوة الإيمان وآداب الفروسيّة والفرسان تجسّدت كل تلك السمات في شخصية الإمام علي عليه السلام، تلك الشخصية التي يفضّل بها كل مغلق ويفسر منها كل ما يحتاج إلى تفسير، وآداب الفروسيّة هي تلك الآداب التي نلخصها في

كلمة وحده، هي "النخوة" <sup>(٢٦)</sup>، ففي شخصية الإمام علي عليه السلام، توافقت جملة من الصفات وتجمعت بعض العوامل والسمات، وليس من شك في أنها هي التي صاغت شخصيته، والتي عبرها تشكلت نفسيته السلوكية والاجتماعية والعقدية الدينية والسياسية...، نعم لقد تدافعت تلك السمات وشاركت تلك السمات في رسم الشخصية القيادية التي جسدها الروح الإيمانية التي غرس بذرتها رسولنا الكريم محمد صلوات الله عليه وآله وسالم، فنمّت وتنامت وترعرعت وتشكلت لتقديم للناس نموذجاً طلق اللسان قوي البيان ثابت الجنان؛ يقول تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيهِتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ﴾ الأنفال: ٢٠.

وفوق ما للإيمان من أثر طيب في سلوك الفرد، فإن له حلاوة لا يقدرها ولا يعظمها أي حلاوة أخرى. ومن هنا كان الإيمان من أقوى العناصر التي تجعل المؤمن يتمتع بالصحة العقلية والنفسية وراحة البال وسكينة النفس وطأينة القلب، والشعور بالرضا والقناعة والزهد <sup>(٢٧)</sup>. وليس الشديد بالصرعى وإنما الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب)، كما يقول رسولنا الكريم صلوات الله عليه وآله وسالم، وقد كان الإمام علي عليه السلام مالكاً لزمام أمره ومسطراً ومحكماً في مشاعره وأحاسيسه؛ فهو يملك من العلم والحجى ما يمنعه من الانسياق خلف مشاعره، يقول رسولنا الكريم صلوات الله عليه وآله وسالم: (من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين)، وحينما طلب إليه أحد الناس الوصية قال (لا تغضب). وهكذا قد تكاملت في شخصية الإمام علي عليه السلام صفاته الخلقية وسماته الإنسانية. يقول العقاد: وتلتقي سيرته عليه السلام، بالفكر كما تلتقي بالخيال والعاطفة، لأنّه صاحب آراء في التصوف والشريعة والأخلاق، سبقت جميع الآراء في الثقافة الإسلامية، وأنّه أحجى (أجدر وأحق) الخلفاء... أن يعد من أصحاب المذاهب الحكيمه

بين العصور، ولأنه أُوتي من الذكاء ما هو أشبه بذكاء الباحثين المقربين منه بذكاء الساسة المتغلبين، فهو الذكاء الذي تحسه في الفكر والخاطرة قبل أن تستشعره في نتيجة العمل وجري الأمور<sup>(٢٨)</sup>. وهو القائل: وأللله ما معاوية بأدھي مني، ولكنه يغدر ويفجر، ولو لا كراھية الغدر لکنت من أدهى الناس<sup>(٢٩)</sup>؛ يقول تعالى:

﴿يُؤْتِي الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتيَ حَيْرَانَ كَثِيرًا وَمَا يَذَّكَّرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَاب﴾ البقرة: ٢٦٩  
 ﴿وَشَدَّدْنَا مُلْكَهُ وَآتَيْنَاهُ الْحِكْمَةَ وَفَضَّلَ الْخِطَابِ﴾ ص: ٢٠

لقد حظيت شخصية الإمام علي عليه السلام باهتمام بالغ من صهره وابن عمه، خير البرية كلهم، ونالت، شخصية الإمام علي عليه السلام، من العناية والرعاية ما لم ينلها سواه من الصحابة، الذين تربوا وترحروا في مدرسة النبوة؛ ولكن الإمام علي عليه السلام هو من نال الحظوة واستحوذ على قصب السبق في هذا المضمار. ولنقف الآن مع شخصية الإمام علي عليه السلام ونستعرض بعض العوامل المكونة لها:

#### مكونات الشخصية:

الشخصية، كما يراها عالم النفس الأمريكي غوردون ويلارد ألبروت (Gordon Allport)، هي: التنظيم الدينامي في الفرد لتلك الأجهزة الجسمية والنفسية التي تحدد طابعه الفرد في التوافق مع بيئته<sup>(٣٠)</sup>. وانطلاقاً من هذا التعريف يمكن تحديد العوامل التي كونت ملامح شخصية أمير المؤمنين الإمام علي بن أبي طالب عليه السلام، ولخصها في:

#### ❖ العامل الأول:

البيئة الأسرية: والتي كان لها بالغ الأثر في تكوينه النفسي حيث اتسمت البيئة الأسرية، قبل انتقاله إلى بيت النبوة، بالفقر المدقع وشظف العيش؛ الأمر الذي أسهم في خلق شخصية اتسمت بالقوة المبهرة منذ سنى النشأة

الأولى، كما اتصفت بالحكمة والمتنزنة؛ يقول الإمام علي عليه السلام (روحوا القلوب واطلبوا لها طرف الحكمـة فإنـها تـملـكـ كـما تـملـكـ الـأـبـدـانـ). وـقـالـ أـيـضاـ: (إـنـ هـذـهـ الـقـلـوبـ تـملـكـ كـما تـملـكـ الـأـبـدـانـ فـالـتـمـسـواـ لـهـاـ مـنـ الـحـكـمـةـ طـرـفـاـ) (٣١).

## العامل الثاني: \*

الزمان: لقد شب الإمام علي عليهما السلام عن الطوق مع بدء دعوة الإسلام، وهو الوقت الذي كانت تلوح في أفقه بوادر التغيير الاجتماعي والإنقلاب العقدي الديني، فلم تستهنه تلکم الأصنام ولم تصب نفسه إليها، وفي هذا دلالة على وجود الصفاء الروحي والصالح النفسي، فكان رحيمًا حتى بأعدائه، ولنستمع للإمام عليهما السلام وهو يخاطب عمرو بن جرموز وقد أقبل حتى أتى الإمام علي عليهما السلام وهو واقف، والناس يحتلدون بالسيوف، فألقى سلاح الزبیر بين يديه، فلما نظر، عبر، إلى السيف، قال: إن هذا السيف طالما فرج به صاحبه الكرب عن وجه رسول الله عليهما السلام، أبشر يا قاتل ابن صفية بالنار<sup>(٣٢)</sup>. ولما حال جند معاوية بينه وبين الماء في صفين، وهم يقولون له: ولا قطرة حتى تموت عطشا...، فلما حمل عليهم وأجل لهم عنه سواع (سمح) لهم أن يشربوا منه كما يشرب جنده<sup>(٣٣)</sup>. وبلغ من الرحمة بأعدائه أنه نهى أهله وأصحابه عن المثلة يقاتله وأن يقتلوا أحداً غيره<sup>(٣٤)</sup>.

### العامل الثالث: \*

نَسَأْتَهُ وَتَرِيَتِهِ: وَلَا شَكَ فِي أَنَّهُ الْعَالِمُ الْأَبْرَزُ وَالْحَاسِمُ فِي بَنَاءِ شَخْصِيَّةِ  
الإِمَامِ عَلَيْهِ بْنِ أَبِي طَالِبٍ اللَّهُمَّ إِنِّي أَنْعَذُكَ مِنْ أَنْ يَكُونَ شَرِّارَةً لِذَهَنِهِ فِي: حَيْثُ افْتَحْتَ عَيْنَهُ وَانْقَدَحَتْ شَرِّارَةُ ذَهَنِهِ فِي  
بَيْتِ النَّبُوَّةِ؛ الَّذِي كَانَ لَهُ كَبِيرُ الْأَثْرِ وَالْتَّأْثِيرِ فِي تَكْوِينِ الشَّخْصِيَّةِ النَّفْسِيَّةِ  
وَالْمَلَامِحِ السَّلُوكِيَّةِ لِلإِمَامِ اللَّهُمَّ إِنِّي أَنْعَذُكَ مِنْ أَنْ يَكُونَ مُلَامِحَهُ سُلُوكِيَّةً لَوْلَيْدَهُ، حُبِ الْوَالِدِ لَوْلَيْدَهُ  
وَتَعْلُقُ بِهِ تَعْلُقُ الْأَبِ بِوَحِيدِهِ، قَالَ الإِمَامُ عَلَيْهِ اللَّهُمَّ إِنِّي أَنْعَذُكَ مِنْ أَنْ يَكُونَ تَعْلُقَهُ بِعَنْتَدِهِ: بَعْثَنِي رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
إِلَى الْيَمَنِ؛ فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنِّي تَبَعَّنِي، وَأَنَا حَدِيثُ السَّنِّ، لَا عِلْمُ

لي بالقضاء؛ قال: انطلق فإن الله سيهدي قلبك، ويثبت لسانك، قال: فما شكيت في قضاء بين اثنين).<sup>(٣٥)</sup>

#### \* العامل الرابع:

المصاهرة: يقول عليهما السلام: "إن فاطمة يؤذني ما يؤذها"<sup>(٣٦)</sup>، لقد كان المصاهرته للبيت النبوى الشريف أثرها الفاعل في حياة الامام علي عليهما السلام الذي لم يتزوج بغير السيدة الزهراء<sup>عليها السلام</sup> إلا بعد وفاتها، وتكفى الإشارة إلى أن جسده الطاهر المطهر قد لامس بضعة من النبي الكريم عليهما السلام ورزقه الله عزوجل خيره بنيه الحسن والحسين<sup>عليهم السلام</sup> سيدى شباب الجنة.

#### \* العامل الخامس:

الإسلام: ملأ الدين الجديد قلباً لم ينزعه فيه منازع من عقيدة سابقة، ولم يخالطه شوب يكدر صفاءه ويرجع به إلى عقابيله، ...، إن الامام علي بن ابي طالب<sup>عليه السلام</sup> كان المسلم الخالص على سجيته<sup>(٣٧)</sup>. ومن المؤكد الذي لا ريب فيه أن الامام علي عليهما السلام لم ينطق الشهادتين، كبقية الصحابة، ولا غرو في ذلك فقد نشأ وهو يحمل في جوفه قلباً مسلماً قوي الإيمان، فتجسد إيمانه في الأفعال لا في الأقوال، فكم إيمانه وتكاملت عقيدته الإيمانية؛ يقول الامام علي عليهما السلام: (لا يقيم أمر الله إلا من لا يصانع ولا يضارع ولا يتبع المطامع)<sup>(٣٨)</sup>.

#### \* العامل السادس:

المحن والشدائد: لقد تعرض المسلمون الأوائل عند بدء الدعوة، إلى الكثير من المحن والابتلاءات الاجتماعية والاقتصادية، والإساءات اللفظية النفسية والإعتداءات الجسدية الحسية ..؛ ولكن تلكم المحن والشدائد لم تزد المسلمين إلا قوة ومنعة، وصقلتهم وأعدتهم لمواجهة ما هو أشد قوة وأعظم فداحة، فكان لذلك تأثيره الفعال في إعداد الإمام<sup>عليه السلام</sup> نفسياً وبدنياً لمواجهة الكثير مما كان قدراً محتوماً عليه أن يلاقيه في حياته من

مأس وكوارث، فكان نعم المؤمن الثابت الذي لا يعرف الجزء إلى فؤاده سبيلا، فها هو الإمام علي عليه السلام وهو على فراش الموت يوصي بنيه العلويين، الحسن والحسين عليهما السلام، (أوصيكم بتقوى الله، ولا تبغوا الدنيا وأن بغتكما، ولا تبكيما على شيء زوى عنكم منها. قولوا الحق، وارحما اليتيم، وأعينا الصانع، واصنعوا للأخرة. كونوا للظلماء خصما، وللظلموم عونا، ولا تأخذ كمَا في الله عزوجل لومة لائم. ثم نظر إلى ابن الحنفية فقال: أسمعت ما وصيتهما به؟ قال: نعم قال: وأوصيتك بمثله، وبيتزيين أمر أخويك، ولا تقطع أمرا دونهما. ثم قال لها، وأوصيكم به فإنه شقيقكم وابن أبيكم، وقد علمتما أن أباها كان يحبه فأحبباه<sup>(٣٩)</sup>. وهو القائل: (يجب على العاقل ثلاث خصال: أن يكون عارفاً بزمانه، مالكاً للسانه، مقبلاً على شأنه)<sup>(٤٠)</sup>.

### المبحث الثالث :

السمات الفكرية والعقلية في شخصية الإمام علي

تجسدت في الامام علي عليه السلام، سمات العبرية العقلية والنبوغ الفكري،  
منذ وقت مبكر، فعرف بين المسلمين، بقوة العقل وجودة القرىحة  
ورجحان الرأي والحكمة، ولا غرو في ذلك ولا غرابة فالامام علي عليه السلام  
نفحة من نفحات الرسالة الحمدية الشريفة وغصن من أغصان الدوحة  
النبوية المطهرة، نشأ بين أكناها وتربي في ظلها، فكان عليه السلام حكيم زمانه إلى  
أن طاله يد الغدر والخيانة، و بما روي عنه قوله: (الحكمة ضالة المؤمن  
فخذ ضالتك ولو من أهل الشرك)<sup>(٤١)</sup>، وقال: (خذ الحكمة أنى أتتك؛  
فإن الحكمة تكون في صدر المنافق فتتجلج في صدره حتى تخرج فتسكن  
إلى صواحبها)<sup>(٤٢)</sup>، وأوصى ابنه فقال: (وامسك عليك لسانك فإن تلاف  
المرء في منطقه)<sup>(٤٣)</sup>. (أمران جليلان لا يصلح أحدهما إلا بالتفرد، ولا

يصلح الآخر إلا بالمشاركة، الملك والرأي، فكما لا يستقيم الملك بالشركة؛  
لا يصلح الرأي بالفرد<sup>(٤٤)</sup>.

وقال الإمام علي عليه السلام بن عباس، حين وجه به إلى الشراة قبل القتال،  
لا تنازروهم بالقرآن، فإن القرآن حمال ذو وجوه، ولكن ناظروهم بالسنة  
فإنهم لا يكذبون عليها<sup>(٤٥)</sup>.

ومن أشعاره عليه السلام، قوله<sup>(٤٦)</sup>:

وَإِيَّاكَ وَإِيَّاهُ  
حَلِيمًا حِينَ يَلْقَاهُ  
إِذَا مَا هُوَ مَا شَاءَ  
مَقَائِيسُ وَأَشْيَاهُ  
دَلِيلٌ حِينَ يَلْقَاهُ  
وَلَا تَصَحِّبَ أَخَا الْجَهَلِ  
فَكَمْ مِنْ حَاهِلَ أَرْدَى  
يَقْسَاسُ الْمَرْءَ بِالْمَرْءِ  
وَلِلَّهِ عَلَى الشَّيْءِ  
وَلِلْقَلْبِ عَلَى الْقَلْبِ

طائفة من حكمه:

قال الإمام علي بن أبي طالب عليه السلام: (أَعْجَبُ مَا فِي الْإِنْسَانِ قَبْلُهُ، وَلَهُ مَوَادٌ  
مِنَ الْحِكْمَةِ، وَأَضْدَادُ مِنْ خَلَافَهَا؛ فَإِنْ سَنَحَ لَهُ الرِّجَاءُ أَذْلَّهُ الطَّمْعُ، وَإِنْ  
هَاجَهُ الطَّمْعُ أَهْلَكَهُ الْحِرْصُ، وَإِنْ مَلَكَهُ الْيَأسُ قَتَلَهُ الْأَسْفُ، وَإِنْ عُرِضَ لَهُ  
الْغُضْبُ اشْتَدَّ بِهِ الْغَيْظُ، وَإِنْ أُسْعَدَ بِالرِّضَا نِسِيَ التَّحْفِظُ، وَإِنْ أَتَاهُ الْخُوفُ  
شُغْلَهُ الْحَذَرُ، وَإِنْ اتَّسَعَ لَهُ الْأَمْنُ اسْتَلْبَتِهِ الْعِزَّةُ، وَإِنْ أَصَابَتْهُ مَصِيرَةٌ فَضَّحَهُ  
الْجَزَعُ، وَإِنْ اسْتَفَادَ مَالًا أَطْغَاهُ الْغِنَىُ، وَإِنْ عَضْنَهُ فَاقَةٌ بَلَغَ بِهِ الْبَلَاءُ، وَإِنْ  
جَهَدَ بِهِ الْجُوْعُ قَدَّدَ بِهِ الْعَسْفُ، وَإِنْ أَفْرَطَ فِي الشَّيْعَ كَظَطَهُ الْبِطْنَةُ، فَكُلَّ  
تَقْصِيرٍ مِضِرٌّ، وَكُلَّ إِفْرَاطٍ لَهُ قَاتِلُ<sup>(٤٧)</sup>.

(لَكُلِّ جَوَادٍ كَبِيْرٌ وَلَكُلِّ حَكِيمٍ هَفْوَةٌ؛ وَلَكُلِّ نَفْسٍ مَلَةٌ، فَاطْلُبُوا لَهَا  
طَرَائِفَ الْحِكْمَةِ<sup>(٤٨)</sup>.

قيمة كل امرئ ما يحسن. المرء مخبوء تحت لسانه. الناس من خوف الذل  
في ذل. الناس أعداء ما جهلوها. رأي الشيخ خير من مشهد الغلام. استغن

عمن شئت تكن نظيره واحتج إلى من شئت فأنت أسييره وأحسن إلى من شئت تكن أميره. لا ترجون إلا ربك ولا تخافن إلا ذنبك. من أيقن بالخلف جاد بالعطية. قصر ثيابك فإنها أنقى وأبقى. بقية السيف أنمی عدداً وأكثر ولداً. خير أموالك ما كفاك وخير إخوانك من واساك. لو كشف الغطاء ما ازدلت إلا يقينًا. الناس نیام فإذا ماتوا انتبهوا. الناس بزمانهم أشبه منهم بآبائهم. ما هلك امرؤ عرف قدره. من عذب لسانه كثیر إخوانه. بالبر يستبعد الحر. بشر مال البخل بحادث أو وارث. لا تنظر إلى من قال: لا ظفر مع البغي. الجزء عند البلاء قام المحنۃ. لاثناء مع كبر ولا بر مع شح ولا صحة مع نهم ولا شرف مع سوء أدب ولا اجتناب لحرم مع حرص ولا محبة مع مراء ولا سؤدد مع انتقام ولا راحة لحسود ولا زيارة مع دعارة ولا صواب مع ترك المشورة ولا مرؤءة لكذوب ولا وفاء للمول ولا كرأعزال من التقى ولا شرف أعلى من الإسلام ولا معقل أحرز من الورع ولا شفيع أنجح من التوبة ولا داء أعيما من الجهل ولا مرض أضنى من قلة العقل. لسانك يقتضيک ما عودته. المرء عدو ما جهل. لا ظهير كالمشاورة. رحم الله امرأ عرف قدره ولم يتعد طوره. إعادة الاعتذار تذکیر الذنب. النصائح بين الملا تقریع. إذا تک العقل نقص الكلام. الشفیع جناح الطالب. نفاق المرء ذلة. الجزء أتعب من الصبر. المسؤول حر ما لم يعد. أكبر الأعداء مكيلة أخفاهم مشورة. من طلب ما لم يعنه فاته ما يعنيه الراحة مع اليأس. الحرمان مع الحرص. من كثیر مزاحمه لم يخل من حقد عليه أو استخفاف به عبد الشهوة أذل من عبد الرق<sup>(٤٩)</sup>.

## كلمة الختام:

إن الإنسان لا يعيش منفردًا وإنما يبحث عن الأوساط المجتمعية التي يمكنه، عن طريقها، تلبية احتياجاته ويمارس فيها نشاطاته؛ وكما يقول دور كهابيم: إن في كل منا عنصرًا لا شخصًا، إذن فالبشرية عبارة عن مجموعة عناصر كيميائية تتفاعل معًا<sup>(٥٠)</sup>. منها الخامل ومنها النشط وهم القادة والعظماء كالأمام علي<sup>عليه السلام</sup>، وأضرابه، فقد عاش في الناس ولكنه كان يمثل النموذج الأوحد والجوهر الفرد، كأنه الشمس والآخرون كواكب كاسفة بضيائه، فقد كان بحق نموذجًا للشهادة الصادقة ونبراسًا يحتذى به وضوءًا يهتدى بهديه. وليس من شك في أن الدراسة قد تضمنت شخصية من أعظم الشخصيات وأهمها التي أنجبتها الدعوة الإسلامية، منذ أن بدأت وإلى يومنا هذا، إمها الشخصية التي نالت الحب والكثير من رسولنا الكريم<sup>صلوات الله عليه وسلم</sup>، واستحقت الثناء والتقدير من جميع من دان قلبه بالإسلام ونطق لسانه بالشهادتين.

## نتائج واستنتاجات:

- ١) تمثلت في شخصية الإمام علي<sup>عليه السلام</sup>، كل الصفات النموذجية والسمات الإيمانية التي دعا إليها الدين الإسلامي والوعة المحمدية.
- ٢) كان الإمام علي<sup>عليه السلام</sup>، حبيباً ومحبباً إلى نفس رسول الله<sup>صلوات الله عليه وسلم</sup>، وهو جدير بأن نال تلك المرتبة السامية وأن يرتقي ذلك المرتقى الرفيع.
- ٣) ما ناله الإمام علي<sup>عليه السلام</sup> من محبة ومكانة عند رسول الله<sup>صلوات الله عليه وسلم</sup>، جعلته يتبوأ، في قلوب المسلمين، القمة الأسمى، ويحظى منهم بالمحبة والمهابة والإجلال والتكرير.
- ٤) تميزت شخصية الإمام علي<sup>عليه السلام</sup> بالعدل والعدالة في أعلى مراتبها وأسمى معانيها فأحبه العامة وشغف به الخاصة.

٥) نال الإمام علي عليه السلام من الحكمة الذهنية وال芬طنة العقلية ما جعل منه شخصية إسلامية خلدها التاريخ بأحرف من نور ومداد من ذهب، ولا يمكن للتاريخ تجاوز منجزاتها وأفعالها.

٦) تكاملت في شخصية الإمام علي عليه السلام كل صفات الإنسانية؛ فاستحق، عن جدارة، الشهادة في الإسلام والتي تعد من أعلى ما يمكن للمرء أن يطلبه ويتمناه وتهفو إليه نفسه وتتوق إليه وروحه.

٧) لقد تعلّلت شخصية الإمام علي عليه السلام عن مباحث الدنيا وتسامت على وزخرفها؛ فنال الخلود التاريخي في الدنيا وحظي بالنعم الأبدية في جنان الخلد في الآخرة.

### هوماش البحث:

- ١- سيريل بيرت: علم النفس الديني، ص: ٢٢، منشورات دار الثقافة (بيروت) ١٩٨٥ م.
- ٢- نفس المصدر، ج ١، ص: ١٠٧.
- ٣- عباس الزين عماره: مدخل إلى الطب النفسي، ص: ٢١١، دار الثقافة (بيروت) ١٩٨٦ م.
- ٤- عبد الرحمن العيسوي: موسوعة ميادين علم النفس، ج ٢، ص: ٥٠، دار الراتب الجامعية (بيروت) ٢٠٠٤ م.
- ٥- ديوان الإمام علي: جمعه وضبطه وشرحه نعيم زرزور، ص: ٥، دار الكتب العلمية (بيروت) ١٩٨٥ م.
- ٦- ديوان ابن عبدون، ص: ٢٧، موسوعة الشعر العربي الإصدار ٢٠٠٩ م  
[www.arapoer.com](http://www.arapoer.com)
- ٧- أحمد علي حبيب: علم النفس الاجتماعي، ص: ١٤، مؤسسة طيبة للنشر والتوزيع (القاهرة) ٢٠٠٩ م.
- ٨- عباس العقاد: مجموعة العقريات الإسلامية، عبقرية الإمام، ص: ١٦، المكتبة العصرية، بيروت ٢٠٠٥ م.
- ٩- عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد ... جلال الدين السيوطي: تاريخ الخلفاء، ص: ٢١٢.
- ١٠- عبد الحليم محمود السيد: الإبداع والشخصية، ص: ٢٣، دار المعرف (القاهرة) ١٩٧١ م.
- ١١- محمد بن خلف بن حيان ... (وكيع): أخبار القضاة، ص: ٤٩٩.
- ١٢- الموسوعة العربية العالمية الإصدار الأول ٤٢٠٠٤ م.
- ١٣- جميل صليبا: علم النفس، ص: ٣٨٤، دار الكتاب اللبناني (بيروت) ١٩٨٤ م.
- ١٤- عباس العقاد: مجموعة العقريات الإسلامية، عبقرية الإمام، ص: ٢٣، المكتبة العصرية (بيروت) ٢٠٠٥ م.
- ١٥- محمد بن يحيى بن عبد الله أبو بكر الصولي: أدب الكاتب، ص: ٨٠.
- ١٦- علي بن محمد بن العباس أبو حيان التوحيدي: البصائر والنظائر، ص: ١١٨٢.
- ١٧- علي بن محمد بن عبد الكري ... (ابن الأثير): الكامل في التاريخ، ص: ١٥٥٣.
- ١٨- عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري: عيون الأخبار، ص: ٧٩٩.
- ١٩- أحمد بن داود بن وند الدينوري: الأخبار الطوال، ص: ١٥١.
- ٢٠- محمد بن منصور بن حبيش الوعاظ: الجوهر النفيسي في سياسة الرئيس، ص: ٨.
- ٢١- عبد الملك بن محمد بن إسماعيل، أبو منصور الشعالي: أبو الطيب المتنبي ماله وما عليه، ص: ١٢٧، موسوعة الشعر العربي، الإصدار الأول ٢٠٠٩ م.  
[www.poetry.com](http://www.poetry.com)
- ٢٢- أحمد بن خالد بن حماد ... السلاوي: الاستقصاء في أخبار دول المغرب الأقصى، ص: ٥٢.

٢٣- نفس المصدر، ص: ٥٣.

٢٤- أحمد بن محمد بن عبد ربه: العقد الفريد: ص: ١٦٦١.

٢٥- علي بن الحسين ... المسعودي: التنبيه والإشراف، ص: ٢٧٢.

٢٦- عباس العقاد: مجموعة العبريات الإسلامية، عقريمة الإمام، ص: ٣٤، المكتبة العصرية (بيروت) ٢٠٠٥ م.

٢٧- عبد الرحمن العيسوي: موسوعة ميادين علم النفس، ج ٢، ص: ٥٠، دار الراتب الجامعية (بيروت) ٢٠٠٤ م.

٢٨- نفس المصدر، ص: ١٩.

٢٩- عبد الحميد بن هبة الله ... بن أبي الحميد: شرح نهج البلاغة: ٢٩٠٦.

٣٠- محمد عثمان نجاتي: علم النفس والحياة، ٣٦٩، دار القلم (الكويت) ١٩٩٣ م.

٣١- عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي: أخبار الحمقى والمغفلين، ص: ٣.

٣٢- أحمد بن داود بن نند الدينوري: الأخبار الطوال، ص: ١٦٠.

٣٣- عباس العقاد: مجموعة العبريات الإسلامية، عقريمة الإمام، ص: ٢٦، المكتبة العصرية (بيروت) ٢٠٠٥ م.

٣٤- نفس المصدر، ص: ٢٧.

٣٥- محمد بن خلف بن حيان ... (وكيع): أخبار القضاة، ص: ٥٥.

٣٦- عبد الحميد بن هبة الله ... بن أبي الحميد: شرح نهج البلاغة: ٩٨٣.

٣٧- عباس العقاد: مجموعة العبريات الإسلامية، عقريمة الإمام، ص: ٣٩، المكتبة العصرية (بيروت) ٢٠٠٥ م.

٣٨- عبد الرحمن بن اسحاق النهاوندي: أخبار الزجاجي، ص: ٧٩.

٣٩- نفس المصدر ١٤٩.

٤٠- المصدر السابق، ص: ١٤٩.

٤١- محمد بن يحيى بن عبد الله أبو بكر الصوالي: أخبار أبي قحافة، ص: ٦٣.

٤٢- أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ، البيان والتبيين، ٤٧٨.

٤٣- عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي: بحر الدموع، ص: ١٢٤.

٤٤- محمد بن محمد بن الوليد ... الطرطوشي: سراج الملوك، ص: ١٢٧.

٤٥- أحمد بن محمد بن الحسين المرزوقي: الأزمنة والأمكنة، ص: ١٠٤.

٤٦- بدر الدين الغزي: آداب العشرة وذكر الصحبة والأخوة، ص: ٢.

٤٧- إبراهيم بن علي بن قتيم الأنصاري ... الحضري: زهرة الآداب وثمرة الألباب، ٥٤٦.

٤٨- أحمد بن عبد الوهاب بن محمد ... التوزي: نهاية الأرب في فنون الأدب، ص: ٢٦٧٧.

٤٩- عبد الملك بن محمد بن إسماعيل أبو منصور الشعالي: الإعجاز والإيجاز، ص: ١٢.

٥٠- جميل صليبا: علم النفس، ص: ٣٨٥، دار الكتاب اللبناني (بيروت) ١٩٨٤ م.

- \* سيريل بيرت: علم النفس الديني، مشورات دار الثقافة (بيروت) ١٩٨٥ م.
- \* عباس الزين عماره: مدخل إلى الطب النفسي، دار الثقافة (بيروت) ١٩٨٦ م.
- \* عباس العقاد: مجموعة العقريات الإسلامية، عبقرية الإمام، المكتبة العصرية (بيروت) ٢٠٠٥ م.
- \* عبد الحليم محمود السيد: الإبداع والشخصية، دار المعارف - القاهرة (١٩٧١ م).
- \* عبد الحميد بن هبة الله ... بن أبي الحميد: شرح نهج البلاغة.
- \* عبد الرحمن العيسوي: موسوعة ميادين علم النفس، ج ١٢، دار الراتب الجامعية (بيروت) ٢٠٠٤ م.
- \* عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد ... جلال الدين السيوطي: تاريخ الخلفاء.
- \* عبد الرحمن بن ساحق النهاوندي: أخبار الزجاجي.
- \* عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي: أخبار الحمقى والمغفلين.
- \* عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي: بحر الدموع.
- \* عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري: عيون الأخبار.
- \* عبد الملك بن محمد بن إسماعيل أبو منصور الشعالي: الإعجاز والإيمان.
- \* عبد الملك بن محمد بن إسماعيل، أبو منصور الشعالي: أبو الطيب المتنبي

## المصادر والمراجع:

- القرآن الكريم.
- \* إبراهيم بن علي بن نعيم الأنباري ... الحضرى: زهرة الآداب وثمرة الألباب.
- \* أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ: البيان والتبيين.
- \* أحمد بن خالد بن حماد ... السلاوي: الاستقصاء في أخبار دول المغرب الأقصى.
- \* أحمد بن داود بن وند الدينوري: الأخبار الطوال.
- \* أحمد بن داود بن وند الدينوري: الأخبار الطوال.
- \* أحمد بن عبد الوهاب بن محمد ... النويرى: نهاية الأرب في فنون الأدب.
- \* أحمد بن محمد بن الحسين المزروقى: الأزمنة والأمكنة.
- \* أحمد بن محمد بن عبد ربه: العقد الفريد.
- \* أحمد علي حبيب: علم النفس الاجتماعي، مؤسسة طيبة للنشر والتوزيع (القاهرة) ٢٠٠٩ م.
- \* بدر الدين الغزى: آداب العشرة وذكر الصحبة والأئمة.
- \* جليل صليبا: علم النفس، ص: ٣٨٤، دار الكتاب اللبناني (بيروت) ١٩٨٤ م.
- \* ديوان ابن عبدون، موسوعة الشعر العربي الإصدار www. arapoer.com ٢٠٠٩ م.
- \* ديوان الإمام علي: جمعه وضبطه وشرحه نعيم زرزور، دار الكتب العلمية

\* محمد بن محمد بن الوليد ...  
الطرطوشي: سراج الملوك.

\* محمد بن منصور بن حبيش الوعاظ:  
الجوهر النفيس في سياسة الرئيس.

\* محمد بن يحيى بن عبد الله أبو بكر  
الصولي: أخبار أبي قتام.

\* محمد بن يحيى بن عبد الله أبو بكر  
الصولي: أدب الكاتب.

\* محمد عثمان نجاتي: علم النفس  
والحياة، دار القلم (الكويت) ١٩٩٣م.

\* الموسوعة العربية العالمية الإصدار  
الأول ٢٠٠٤م.

ماله وما عليه، موسوعة الشعر العربي،  
الإصدار الأول ٢٠٠٩م. [www.poetry.com](http://www.poetry.com)

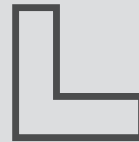
\* علي بن الحسين ... المسعودي: التنبيه  
والإشراف.

\* علي بن محمد بن العباس أبو حيان  
التوحيد: البصائر والنظائر.

\* علي بن محمد بن عبد الكري ... (ابن  
الأثير): الكامل في التاريخ.

\* محمد بن خلف بن حيان ... (وكيع):  
أخبار القضاة.

\* محمد بن خلف بن حيان ... (وكيع):  
أخبار القضاة.



الخطط العسكرية النبوية الشريفة بين الواقع والمرؤوي  
-منع المياه انموذجاً -  
م.د. نزار ناجي محمد



**Prophetic military plans between reality and  
imagination Preventing water as a sample**

**Lect. Dr. Nizar Naji Muhammed**

وَقَائِمٌ مُؤْتَمِرٌ دَارُ الرَّسُولِ الْأَكْظَمِ الْدُّوَلِيُّ الْأَنَّاءِ

### **Abstract:**

The wars and conflicts in the Arabian Peninsula before the Prophet's mission had a great role in devising various methods of military plans to contribute to resolving battles (such as preventing the enemy from using water in wars. The Prophet's Biography The Prophet (PBUH) used that military strategy in his war with the polytheists (so the study will highlight the use of the Prophet (PBUH) that military strategy (and how reliable are those narrations .

ଓৰু দু ফৰাতৰ দৰ্জা প্ৰিমেজ প্ৰিমেজ প্ৰিমেজ

১৮০

## الملخص

كان للحروب والنزاعات في شبه الجزيرة العربية قبلبعثة النبي عليه السلام أثر كبير في ابتكار أساليب متنوعة من الخطط العسكرية لتساهم في حسم المعارك كمنع العدو من استخدام المياه في الحروب، ولمعرفتهم بأهمية المياه في بيئه مثل شبه الجزيرة العربية فقد استعملت سلاحاً في المعركة، وتنقل لنا مرويات السيرة النبوية الشريفة استخدام النبي ﷺ (صلى الله عليه وآله) لتلك الاستراتيجية العسكرية في حربه مع المشركين، لذا ستسلط الدراسة الضوء على استخدام النبي ﷺ تلك الاستراتيجية العسكرية، وما مدى وثائق تلك المرويات.

## التمهيد

يعد المتخيل صنو الزيف والوهم والخطأ<sup>(١)</sup>، وقد أسمهم في إقصاء الواقع  
ال حقيقي ، فالمتخيل هو متوج ومنتج في الوقت نفسه ، ووجب التفطن إلى روافد  
ذلك المتخيل والكشف عن فضائه الثقافي ، فمن الثابت علمياً وعملياً أن أي  
ملفوظ شفوي ما أن يأخذ في الارتحال عبر مساره الشفوي والانتقال من محطة  
سردية إلى أخرى حتى يأخذ في التعرض إلى ما لا يمكن حصره من ضروب  
التغيير والتحويل<sup>(٢)</sup> ، وهذا ما ينطبق على النقل الشفوي لمرويات السيرة النبوية  
ال الشريفة واحتتمالية تعرضها لذلك التغيير والتحول لبعض احداثها .

والواقع هو ما حدث وانتهى بصورة لا يستطيع تصويرها بصورة قريبة من الواقع سوى من عايشوا تلك الحادثة أو القريبين منها، والتخيل هو إحياء الواقع منه يطرح بدليلاً لذلك الواقع، فقد تمزج مرويات السيرة النبوية الشريفة بين الواقع والتخيل ليفرز بنية جديدة يمتزج فيها الطرفان، فالمتخيل هو إظهار أمر بعيد عن الحقيقة وينحدع العقل، وهو ينطلق من الواقع ليكتب نصاً جديداً يؤثر في المتلقى حيث ينسج عالماً خيالياً بعيداً عن الواقع لكنه يستمد احداثه من المخزون السردي للراوي<sup>(٣)</sup>، وقد يتأثر بتوجه السلطة المهيمنة على التدوين التاريخي فتوجهه بالطريقة التي تريده، وهذا ما ستتناوله هذه الدراسة لبيان ما هو واقعي وما هو متخيل في ما ورد في مرويات السيرة النبوية الشريفة منع المياه عن المشركين كاستراتيجية عسكرية نبوية .

**أولاً** : أهمية المياه وأثرها في حياة العرب قبل البعثة النبوية الشريفة

الماء عنصر رئيس في حياة الإنسان؛ لذلك اشار القرآن الكريم إلى أهميته بقوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيًّا﴾<sup>(٤)</sup>، فالمياه هي السبيل للحياة في هذه المعمورة، وهي الوسيلة التي عن طريقها تحيا الأرض حتى بعد موتها، وقد أكد القرآن الكريم في عدد من الآيات على أثر المياه في حياة الأرض.

كما ورد بقوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيَاحَ فَتُشِيرُ سَحَابًا فَسُقِّنَاهُ إِلَى بَلَدٍ مَيِّتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا﴾<sup>(٥)</sup>، وقوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا﴾<sup>(٦)</sup>، فحياة الإنسان تعتمد على المياه بصورة أساسية سواء ما يحتاجه الجسم منها، أم عن طريق دورها في حياة النباتات والحيوانات وهم الآخران يعدان عنصرين مهمين في حياة الإنسان، وقد ورد قوله تعالى: ﴿فَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَسْقَيْنَا كُمُّهُ﴾<sup>(٧)</sup>، فالمياه المنزلة من السماء هي وسيلة لحياة الإنسان والحيوان وحاجة أساسية لنمو النبات الذي يعد عنصراً أساسياً في غذاء الإنسان والحيوان على حد سواء ، وقد ورد في القرآن الكريم عن دور المياه في حياة النبات ومنها ما ورد في قوله تعالى: ﴿وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ﴾<sup>(٨)</sup>، وقوله تعالى : ﴿وَأَنْزَلْنَا مِنَ الْمُعْصَرَاتِ مَاءً ثَجَاجًا، لِتُخْرِجَ بِهِ حَبًّا وَنَبَاتًا، وَجَنَّاتٍ أَلْفَافًا﴾<sup>(٩)</sup> .

والمياه المنزلة من السماء بعضها يأخذ طريقه إلى باطن الأرض وينتشر على شكل عيون وينابيع بصورة طبيعية، وبعضها يستخرج من باطن الأرض بطريقة اصطناعية عن طريق حفر الآبار، وبعضها يتم تخزينه على شكل خزانات أو صهاريج ويتم استخدامها وقت الحاجة ، لهذا أكد القرآن الكريم أهمية المياه النازلة من السماء أثرها في دورة حياة الإنسان، ومن الفوائد التي جاء ذكرها في القرآن الكريم عن المياه بعدها وسيلة للتطهير قوله تعالى: ﴿وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَهُورًا﴾<sup>(١٠)</sup>، وقوله تعالى: ﴿وَيُنْزَلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً لِيُطَهِّرَ كُمْ بِهِ﴾<sup>(١١)</sup>، فالآيات القرآنية تدلل على أهمية المياه وأثرها في الحياة الإنسانية ، لذلك جاء تأكيدها في العديد من الآيات القرآنية .

وكان نشوء أقدم الحضارات قرب مصادر المياه العذبة كحضارة وادي الراافدين ووادي النيل اللتين كان استقرار السكان فيها قرب الأنهار، بل كان توفر المياه عاملأً رئيساً في نشوئها وازدهارهما، ولما كانت شبه الجزيرة

العربية خالية من الأنهار الكبيرة الدائمة الجريان كان اعتماد سكانها على الآبار والعيون والينابيع والبرك وخزانات المياه التي تجمع فيها المياه النازلة بفعل الأمطار، أو المياه الخارجة من باطن الأرض، فكان توفر مثل تلك المصادر من المياه سبباً في نشوء مدن شبه الجزيرة العربية واستقرار القبائل العربية قربها، كقصة نشوء مدينة مكة وبئر زمزم وقصة هاجر واسماعيل عليهما السلام<sup>(١٢)</sup>، ومدينة يشرب حيث كانت الآبار هي واحدة من سمات هذه المدينة<sup>(١٣)</sup>. وكان امتلاك أحد مصادر المياه مدعاة للفخر عند العرب قبل البعثة النبوية<sup>(١٤)</sup>، كما كان امتلاكها مدعاة للفخر كانت حيازتها سبباً في النزاع والتخاصل بين أبناء القبيلة الواحدة؛ وذلك بسبب أهمية المياه في البيئة الصحراوية التي تتمتع بها شبه الجزيرة العربية، وحدث عند منازعة قبيلة قريش لعبد المطلب بن هاشم عند حفره بئر زمزم في مكة وطالبتها مشاركته في ذلك البئر لما له من أهمية دينية في سقي الحجاج ومدعاة للفخر بتقديم الماء لهم في بيئه تشح فيها موارد المياه مع زيادة اعداد الحجاج لهذا المكان المقدس، والتسابق في تقديم الماء والغذاء لهؤلاء الوافدين<sup>(١٥)</sup>، وكذا الحال كان في الصراعات القبلية على المياه فكانت كل قبيلة تريد حيازة مصادر المياه لها ومنع الآخرين منها وهذا ما يشكل صراعاً دائماً على المياه ومصادرها؛ لارتباطها بالحياة الإنسانية كما حدث بينبني مازن وبني شيبان في قتالهم على ماء يقال له سفوان، فرعمت بنو شيبان أنه لهم، وأرادوا أن يبعدوا تميم عنهم، فاقتتلوا قتالاً شديداً انتهى بهزيمةبني مازن وبقاء تلك المياه في حيازةبني تميم<sup>(١٦)</sup>. تبلغ مساحة شبه الجزيرة العربية مليوناً وربع المليون ميل من الأميال المربعة، وإذا ما ثبتنا مواضع المياه على خارطتها سنجدها قليلة ولا تناسب مع المساحة الشاسعة لها، وزيادة على ذلك كان مناخ تلك المساحة من الأرض هي الأجواء الحارة والجافة وهو ما يسرع من وتيرة تبخر المياه مع

قلة نسب الأمطار الساقطة وتذبذبها بين حين وأخر جعل مياه تلك المنطقة قليلة ومحدودة <sup>(١٧)</sup>، لذا اضطر سكان شبه الجزيرة العربية ان يلجوؤوا إلى الوسائل الصناعية للاستفادة من المياه، وذلك لقلتها وشحتها سواء كانت مياه أمطار أم مياه أرض متدايق من جوف الأرض على هيئة عيون أم آبار أم جعافر أم صهاريج، وكانت الأخيرة تستعمل لخزن المياه فقد كان للصهاريج أهمية في أيام الحروب إذ تمنع العدو من قطع الماء عن المحاصرين، وبذلك يستطيعون البقاء مدة طويلة يدافعون عن أماكنهم خلف الاسوار <sup>(١٨)</sup>، لذا ادرك العرب أهمية المياه في تلك المناطق الصحيحة المياه، وعرفوا أهميتها في حسم المعارك، فالسيطرة على مورد المياه وحرمان العدو منها يعني حسم جزء كبير من المعركة، ولما كانت شبه الجزيرة العربية قبلبعثة النبوة تشهد صراعات وحروبًا مستمرة استعملت فيها مختلف الاستراتيجيات العسكرية منها استعمال المياه في الخطط العسكرية لأثرها الكبير في حسم المعارك.

ثانيًا: منع المياه استراتيجية عسكرية عند العرب قبلبعثة النبوة الشريفة ادرك العرب أهمية المياه في شبه الجزيرة العربية وأثرها في حسم الحروب في منطقة تشهد قلة في المياه، لذا كان أول ما يشغل بال الاطراف المتنازعة هو التموضع عند مصادر المياه، لأن حمل المياه وقت الحروب في بيئه صحراوية قد يصعب من حركة تلك الاعداد المتقدمة من المقاتلين للحرب، زيادة على حاجة المارين للمياه والغذاء في وقت الحروب وقد تحتاج الحيوانات المستخدمة في تلك الصراعات للماء هي الأخرى وبكميات كبيرة، لذا يكون حمل المياه وقت الحروب صعباً للأطراف المتصارعة؛ لذا تسارع تلك الاطراف للسيطرة على مصادر المياه والتموضع عندها لحرمان الآخر منها من أجل اضعافه ومن ثم القضاء عليه عسكرياً بعد نفاد ما يملك من ماء وغذاء فيتهي الأمر بتلك القوات بالهزيمة أو القتل .

وواحدة من أشهر الحروب التي استعمل المياه فيها سلاحاً في الحرب هو ما يعرف بـ (يوم شعب جبلة) حين سار بنو تميم برؤسائهم ومنهم حاجب بن زرار، ولقيط بن زرار، وعمرو بن عمرو، والحارث بن شهاب، ومعهم أخلافهم وجمع من الناس الطامعين في الغنيمة، وكل من كان يكن العداوة لبني عامر، حتى تم لهم جمع لم يكن في الجahلية أكثر منه، وهم يريدون مهاجمة بني عامر بسبب قتلهم معبد بن زرار في (يوم رحرحان) بعد رفض بنو تميم يوم رحرحان الزيادة في فداء معبد بن زرار بعد وقوعه في الأسر فقتل بعد منع الماء عنه فكان خروجهم طلباً للثأر بمقتله، فلما سمعت بذلك بنو عامر اجتمعوا عند كبيرهم الأحوص وهو شيخ كبير فعرض عليه أحد بنى عامر وهو عمرو بن عبد الله بن جعدة الرجوع إلى ديارهم بعد ان رفض رأي الأحوص الهروب لما فيه من فضيحة بين القبائل بالخوف من المواجهة فذكر له خطته بالرجوع إلى شعب جبلة فيحرزون في رأس الجبل النساء والضعفاء والذريي والأموال، ويكون المقاتلون في وسطه؛ لأن فيه مصادر المياه فإن جاء العدو اقام اسفل الجبل على غير ماء ولا مقام لهم، وإن صعدوا قاتلهم المقاتلة من فوق برميهم بالحجارة وهم في حrz وكان عدوهم في غير ذلك فيكونون على قتالهم أقوى، فعجبت الفكرة الأحوص ثم عرض على قيس بن زهير العبسي الأمر بعد تحالفهم معهم فذكر له رأيه في ان يدخلوا النوق شعب جبلة ثم يظئونها هذه الأيام ولا يوردوها الماء فإذا جاء القوم واقتحموا الجبل اخرجوا عليهم الأبل بعد نخسها بالسيوف والرماح، فتخرج مذعورة وعطشى فتشغلهم وتفرق جمعهم وينخر المقاتلون في آثارها، ففعل الأحوص كبير بنى عامر ما قيل له من استراتيجية عسكرية تستخدمن فيها المياه وسيلة لإضعاف العدو، وعندما هاجم الجبل بنو تميم اطلق بنو عامر الأبل وهي عطشى ومذعورة وهي تحطم كل شيء مرت به، وخرج بنو

عامر في آثارهن يقتلون كل من وقف في طريقهم فانهزمت بنو تميم شر هزيمة <sup>(١٩)</sup>، وهذا يبين أهمية المياه في حسم المعارك عند العرب قبلبعثة النبوة . ومن الأيام التي ذكر استعمال المياه فيها سلاحاً في المعركة للتأثير في معنويات المقاتلين هو (يوم غدير قلبي) حين سقطت بنو عبس عدوها بني سعد بن ثعلبة بن ذبيان غدير الماء المسمى (قلبي) بعد أن رفضت الأخيرة الصلح وتقدهم لها جماعة بنى عبس، حيث سبقتهم للاستحواذ على مصدر المياه ، وتوضع بنو عبس حول ذلك الغدير فمنعوا بنو سعد بن ثعلبة بن ذبيان الماء حتى كادوا يموتون من العطش فقبلوا في الصلح في نهاية الأمر <sup>(٢٠)</sup>، وهذا يبين ترجيح كفة الطرف الذي يحرز الماء فهو الأكثر قدرة على حسم المعركة، فتمثل هذه الحوادث الخزین السردي للخطط العسكرية عند العرب في شبه الجزيرة العربية قبلبعثة النبوة لمواجهة الأعداء والمحافظة على مصادر المياه والدفاع عنها .

**ثالثاً : منع المياه استراتيجية عسكرية في مرويات السيرة النبوية الشريفة**  
تضمنت مصادر السيرة النبوية حروب النبي ﷺ مع المشركين بعد الهجرة إلى المدينة المنورة التي استعمل فيها مجموعة من الاستراتيجيات العسكرية لمواجهة جيوش المشركين، ومنها استعمال منع المياه وسيلة للضغط على الجيوش المتقدمة والتأثير في معنويات المقاتلين المشركين لكسب المعركة .  
تنقل لنا مرويات السيرة استخدام النبي ﷺ مثل تلك الاستراتيجية في معركة بدر في السنة الثانية من الهجرة حين تقدم جيش المسلمين لمقابلة جيش المشركين لسبقهم إلى الماء، حتى إذا جاء جيش المسلمين أدنى ماء من بدر فنزلوا به <sup>(٢١)</sup>، وبعدها ينقل لنا ابن إسحاق (ت ١٥١ هـ) عن التموضع قبل تلك المعركة بقوله : " حدثت عن رجال من بنى سلمة أنهم ذكروا : أن الحباب بن المنذر بن الجموح <sup>(٢٢)</sup> قال : يا رسول الله، أرأيت هذا المنزل،

أمنزل لا أنزل لكه الله ليس لنا أن نقدمه، ولا نتأخر عنه، أم هو الرأي وال الحرب والمكيدة؟ قال : بل هو الرأي وال الحرب والمكيدة، فقال : يا رسول الله، فإن هذا ليس بمنزل، فانهض بالناس، حتى أتى أدنى ماء من القوم، فنزله، ثم نغور ما وراءه من القلب، ثم نبني عليه حوضا فنملؤه ماء، ثم نقاتل القوم، فنشرب ولا يشربون، فقال رسول الله ﷺ: لقد أشرت بالرأي . فنهض رسول الله ﷺ و من معه من الناس، فسار حتى إذا أتى أدنى ماء من القوم نزل عليه، ثم أمر بالقلب فغورت، و بنى حوضا على القليب الذي نزل عليه، فملئ ماء، ثم قذفوا فيه الآنية . ”<sup>(٢٣)</sup>

وجاء عن ابن عباس : "أن رسول الله ﷺ نزل منزلًا يوم بدر فقال الحباب بن المنذر ليس لهذا منزل انطلق بنا إلى أدنى ماء إلى القوم ثم نبني عليه حوضاً ونقذف فيه الآنية فنشرب ونقاتل وتعور ما سواها من القلب" ، قال فنزل جبريل عليه السلام على رسول الله ﷺ فقال الرأي ما أشار به الحباب بن المنذر فقال رسول الله ﷺ يا حباب أشرت بالرأي فنهض رسول الله ﷺ ففعل ذلك " (٢٤) .

ورد عن يحيى بن سعيد <sup>(٢٥)</sup> قال : " أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ أَسْتَشَارَ النَّاسَ يَوْمَ بَدْرٍ فَقَامَ الْحَبَابُ بْنُ الْمَنْذَرِ فَقَالَ نَحْنُ أَهْلُ الْحَرْبِ أَرَى أَنْ نَعُورَ الْمَيَاهَ إِلَّا مَاءٌ وَاحِدٌ نَلْقَاهُمْ عَلَيْهِ " <sup>(٢٦)</sup>.

لم ينقل ابن اسحاق (ت ١٥١ هـ) هوية الرجال من بنى سلمة الذي نقل عنهم هذا الخبر، أو على الأقل رجل واحد منهم فلا يمكن معاصرة هؤلاء الرجال من بنى سلمة أحداث معركة بدر في السنة الثانية من الهجرة حتى عصر ابن اسحاق؛ لأن المدة الزمنية بين المعركة وعهد ابن اسحاق طويلة، فلا يمكن اعتماد قول هؤلاء الرجال في ظل مجهولية الرواة الناقلين، كما ان قيام مجموعة رجال من بنى سلمة بنقل مثل هكذا رواية من الممكن ان تكون محاولة لرفع مكانة القبيلة أو أحد شخصيتها في مرويات السيرة النبوية؛ لأن

نسب الحباب بن المنذر يرجع إلىبني سلمة وهذا مايزيد احتمالية الشك في مثل هكذا نوع من المرويات ذات الطابع القبلي.

ولم تنقل مروية ابن عباس عمن سمع ذلك الحديث فهو لم يكن وقتها موجوداً في المدينة المنورة<sup>(٢٧)</sup>، فلا بد من ساعه هذا الحديث من الساكين في المدينة المنورة ومن عايشوا تلك اللحظات، ولا حتى التابعي يحيى بن سعيد الأنصاري الذي لم يكن مولوداً بعد<sup>(٢٨)</sup>، ولم ينقل لنا عمن نقل روايتها؟

الشيء الآخر هو سؤال الحباب بن المنذر للنبي ﷺ عن المنزل الذي نزله جيش المسلمين هل هو تدبير سماوي لا يمكن تغييره أو هو (الرأي وال الحرب والمكيدة)، ولا شك ان المشاورة أو الرأي والرأي الآخر واحدة من سمات النبي ﷺ التي ذكرها القرآن الكريم<sup>(٢٩)</sup>، ويدرك ابو هريرة تلك السمة عند النبي ﷺ بقوله : " فلم أر أحداً كان أكثر مشاورةً لأصحابه من رسول الله ﷺ و كانت مشاورته أصحابه في الحرب فقط " <sup>(٣٠)</sup>، لكن العمل بالمكيدة لم تكن من سمات الانبياء، بل في الغالب هي صفة مذمومة كما ورد في قوله تعالى : ﴿أَمْ يُرِيدُونَ كَيْدًا فَالَّذِينَ كَفَرُوا هُمُ الْمُكَيْدُونَ﴾<sup>(٣١)</sup>، والكيد من المكيدة، والكيد هو الخبث والمكر، والكيد هو الاحتياط والاجتهداد، وبه سميت الحرب كيداً<sup>(٣٢)</sup>، فلا يمكن ان يتصرف النبي ﷺ بتلك الصفات حتى على مستوى الحرب، ولا نجد لحديث المكيدة ذكرًا فيما نقل عن ابن عباس أو يحيى بن سعيد الأنصاري .

والقضية الأخرى والأهم هي منع المياه، فهل كان من خلق النبي ﷺ منع المياه التي هي السبيل للحياة، أو حتى تخريب مصدر المياه الذي يحتاجه الجميع؟!!

تنقل بعض النصوص نزول الملك جبرائيل بتأييد ذلك الرأي الذي اشار عليه الحباب بن المنذر<sup>(٣٣)</sup>، فهل لمنع المياه تأييد سماوي كنوع من انواع الخطط العسكرية كما اشار الحباب بن المنذر بذلك؟!!، مع ان بعض

النصوص ذكرت سماح النبي ﷺ للقرشيين بشرب الماء قبل موعد المعركة <sup>(٤٤)</sup>. تذكر بعض النصوص سبق المشركين في الوصول لتلك المياه ومنعها عن المسلمين، أي ان قصة منع الماء كانت معكوسه والمشركون هم من منعوا المياه عن جيش المسلمين كاستراتيجية عسكرية لأضعاف جيش المسلمين <sup>(٤٥)</sup>، فلو كانت جزئية منع المياه من قبل النبي ﷺ لما قال الله في محكم كتابه : ﴿إِذْ يُغَشِّيْكُمُ النَّعَاسَ أَمْنَةً مِنْهُ وَيُنَزِّلُ عَلَيْكُمْ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً لِتُظَهِّرَ كُمْ بِهِ وَيُذَهِّبَ عَنْكُمْ رُجْزَ الشَّيْطَانِ وَلِرِبَطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُبَشِّرَ بِهِ الْأَفَدَامَ﴾ <sup>(٤٦)</sup>، فلما توفر عند جيش المسلمين لما نزل من السماء تطهيرًا لهم لعدم توفره لديهم حتى كان المنافقون والذين في قلوبهم مرض يذكرون نقص الماء في جيش المسلمين فكانوا يقولون تزعمون أنكم أولياء الله وفيكم رسوله، وقد غلبكم المشركون على الماء وأنتم تصلون مجنبين فأمطر الله على المسلمين مطرًا شديدا فاغسلوا وتووضوا وشربوا، فقصة منع المياه معكوسه تماماً استناداً للنص القرآني، وهو ما أكدته المفسرون للنص القرآني <sup>(٤٧)</sup>، ويستدل بهذا النص القرآني على زوال العسر وحصول اليسر والمسرة من نزول الماء، ولو كان الماء متوفراً لما كان نزوله رسالة من السماء لل المسلمين بان الله معهم وناصرهم على عدوهم . وكان للسنة النبوية أثر في بيان أهمية المياه وعدم استخدامها نوعاً من انواع الاستراتيجيات العسكرية في المعركة فنقل عن النبي ﷺ قوله : " المسلمين شركاء في ثلاث في الماء والكلاً والنار " <sup>(٤٨)</sup>، قوله : " ثلاث لا يمنعن الماء والكلاً والنار " <sup>(٤٩)</sup>، وقد سُئل النبي ﷺ عن الشيء الذي لا يحل منعه فقال : الماء <sup>(٥٠)</sup>، فهذا الاحاديث النبوية تذكر حرمة منع الماء، وهي الأخرى تؤكد عدم صدق روایات منع المياه عن جيش المشركين في معركة بدر، أو حتى تخریب مصدر من مصادر المياه في بيئة تshed فيها المياه، لذا النبي ﷺ يكن ليمنع المياه التي هي مصدر الحياة عن المشركين حتى في وقت المعركة .

ولو تبعنا بعض الحوادث التاريخية في من تربى وعاش في كنف النبي ﷺ نجد الصورة مختلفة عما تنقله لنا مرويات السيرة النبوية، فمثلاً نجد الإمام علي عليه السلام قد مر بمثل ذلك الموقف في معركة صفين حينما سيطر جيش الإمام علي عليه السلام على مصدر المياه بعد منعه من قبل جند الشام، فلم يمنع عنهم استخدام الماء وجعل جيشه والجيش الشامي فيه سواء فأخذ كل جيش مما يليه حاجته من الماء<sup>(٤١)</sup>، وقد كان عمرو بن العاص يذكر لمعاوية بعد منعه الماء عن جيش الإمام علي عليه السلام بقوله: ”ما ظنك بالقوم إن منعوك الماء اليوم كما منعهم أمس، أترأك تضاربهم عليه كما ضاربوك عليه . وما أغني عنك أن تكشف لهم السوءة . قال: دع عنك ما مضى منه، ما ظنك بعلي؟ قال: ظني أنه لا يستحل منك ما استحلت منه“<sup>(٤٢)</sup>، لذا كان ظن عمرو بن العاص بعد عدم استخدام الإمام علي عليه السلام مثل تلك الاستراتيجية العسكرية غير الإنسانية وهي شهادة من الجيش المعادي لجيش الإمام علي عليه السلام، ومن الشواهد التاريخية كذلك هي ما حذر في واقعة الطف سنة (٦١هـ) فقد كان حفيد النبي ﷺ الإمام الحسين عليهما السلام في تلك الحرب لم يمنع الماء عن جند يزيد بن معاوية، وعندما سيطر جند الأمويين على مورد المياه منعوها عن جيش الإمام الحسين عليهما السلام<sup>(٤٣)</sup>، وهذا يدل على أن الخلق النبوى لم يكن مع منع المياه التي هي مصدر الحياة عن جيش المشركين في معركة بدر عن طريق تلك الحوادث التاريخية التي تمثل من تخلقا بخلق النبي ﷺ وعاشوا في كنفه، فهو الذي وصفه الباري عز وجل بأنه صاحب الخلق العظيم<sup>(٤٤)</sup>، ومحال أن يقوم صاحب الخلق العظيم بما يقوم به المتسطلون والجبارون من الأعمال غير الإنسانية فهو رحمة للعالمين<sup>(٤٥)</sup>، وكذلك هم آل بيته الطيبون الطاهرون .

## الخاتمة

الروايات التي نقلت لنا استعمال النبي ﷺ هذه الاستراتيجية تتعارض مع آيات القرآن الكريم في قصة عدم توفر المياه لدى المسلمين قبل المعركة، وهذا يدلل على استعمال المشركين تلك الاستراتيجية العسكرية ، وآيات الذكر الحكيم هي المواكبة لتلك الأحداث والقريبة من زمنية الحدث والأكثر مصداقية خلاف مصادر السيرة الأخرى، زيادة على ذلك تعارض هذه القصة مع ما ورد عنه من أحاديث بحرمة منع المياه حتى لو كان ذلك في أوقات الحروب، وأكدت ذلك الأحداث التاريخية في من تربى في كنف النبي ﷺ وخلق بخلقه وهم محمد واله الطيبون الطاهرون .

في خاتمة هذا البحث قد يتadar إلى ذهن المطالع هذه الاسطرون القليلة عن سبب وجود هكذا مرويات في السيرة النبوية، وما الغاية منها؟ لعل السبب الرئيس لزج هذه المرويات في بنية السيرة النبوية هو إعطاء تلك الاستراتيجية العسكرية وغير الإنسانية التي استعمالها المتسلطون والمتجررون الشرعية استعماله في حروبهم عن طريق نسبتها للنبي ﷺ وبنسج عدد من المرويات تتحدث عن استخدامه ﷺ منع المياه خطة عسكرية في وقت الحروب، ونزول الوحي بتأييد تلك الاستراتيجية غير الإنسانية، وجعلها روايات تأسيسية لذا لا حاجة لنقد الأمورين في استخدامها في حربهم ضد مخالفיהם ومعارضيهم كما حصل في صفين أو في واقعة الطف في كربلاء .

## هوماوش البحث

- ١- خال الشيء يحال خيالاً وخيلة وخيلة وخالاً وخيالاً وخياناً ومخالة ومخيلة وخيلولة ظئنه، وفي المثل : من يسمع يحمل أي يظن . ابن منظور، جمال الدين محمد بن مكرم (ت ٧١١هـ)، لسان العرب، (د. ط.، قم، ادب الحوزة، ١٩٨٥م)، ج ١١ / ص ٢٢٨-٢٢٦ .
- ٢- باسم المكي، المعجزة في التخييل الإسلامي، (ط ١، الدار البيضاء، المركز الثقافي العربي، ٢٠١٣م)، ص ٢٣-٢٤ .
- ٣- ليلى رحانية، جدلية الواقع والتخيل في المنجز السردي الروائي الجزائري المعاصر، (اطروحة دكتوراه غير منشورة، جامعة العميد الحاج لخضر باتنه، كلية الآداب، قسم اللغة العربية، ٢٠٢٠م)، ص ١-١٢ .
- ٤- سورة الأنبياء، الآية : ٣٠ .
- ٥- سورة فاطر الآية : ٩ .
- ٦- سورة النحل، الآية : ٦٥ .
- ٧- سورة الحجر، الآية : ٢٢ .
- ٨- سورة البقرة، الآية: ٢٢ .
- ٩- سورة النبأ، الآيات : ١٤-١٦ .
- ١٠- سورة الفرقان، الآية: ٤٨ .
- ١١- سورة الانفال، الآية : ١١ .
- ١٢- الأزرقي، محمد بن عبد الله (ت ٢٥٠هـ)، أخبار مكة وما جاء فيها من الآثار، تج: رشدي الصالح ملحس، (ط ١، قم، انتشارات الشري夫 الرضي، ١٩٩٠م)، ج ١ / ص ٥٥-٥٦ .
- ١٣- جواد علي، المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام، (ط ٢، بغداد، ساعدت جامعة بغداد على نشره، ١٩٩٣م) ج ٤ / ص ١٣١ .
- ١٤- ينظر افتخار السموأل بن عاديا بترك أبيه عاديا له يئر يستقي منه متى شاء . ياقوت الحموي، شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله البغدادي (ت ٦٢٦هـ)، معجم البلدان، (د. ط.، بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٩٧٩م)، ج ١ / ص ٧٥ .
- ١٥- الأزرقي، أخبار مكة، ج ٢ / ص ٤٥-٤٦ .
- ١٦- النويري، شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب (ت ٧٣٣هـ)، نهاية الأرب في فنون الأدب، (د. ط.، القاهرة، المؤسسة المصرية العامة، د.ت.). ، ج ١٥ / ص ٣٩٠ .
- ١٧- جواد علي، المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام، ج ٧ / ص ٦-١٣ .

١٨- جواد علي، المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام، ج ٧/ ص ١٦٨ - ١٧٠ .

١٩- أبو الفرج الأصفهاني، علي بن الحسين بن محمد بن أحمد بن الهيثم (ت ٣٥٦ هـ) ، كتاب الأغاني، (د. ط. ، د. م. ، دار إحياء التراث العربي، د.ت. )، ج ١١ / ص ٨٩ - ١١١ ؛ محمد أحمد جاد المولى وآخرون، أيام العرب في الجاهلية، (د. ط. ، بيروت، المكتبة العصرية، د.ت. )، ص ٣٤٤ - ٣٦٤ .

٢٠- النويري، نهاية الأرب، ج ١٥ / ص ٣٦٣ .

٢١- ابن هشام، أبو محمد عبد الملك بن هشام بن أبيوب الحميري (ت ٢١٨ هـ) ، السيرة النبوية، تتح : محمد محيي الدين عبد الحميد، (ط ١، القاهرة، مطبعة المدنى، ١٩٦٣ م)، ج ٢/ ص ٤٥٢ ؛ الطبرى، أبو جعفر محمد بن جرير (ت ٣١٠ هـ) ، تاريخ الأمم والملوک (تاريخ الرسل والملوک) (تاريخ الطبرى)، تتح : نخبة من العلماء، (ط ٤، بيروت، مؤسسة الاعلمي، ١٩٨٣ م)، ج ٢/ ص ١٤٤ ؛ ابن الأثير، عز الدين أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد الشيباني (ت ٦٣٠ هـ) ، الكامل في التاريخ، (د. ط. ، بيروت، دار صادر، ١٩٦٥ م) ، ج ٢/ ١٢٢ ؛ ابن سيد الناس ، أبو الفتح محمد بن عبد الله بن يحيى (ت ٧٣٤ هـ) ، عيون الأثر في فنون المغازي والشهائد والسير (السيرة النبوية) ، (د. ط. ، بيروت مؤسسة عز الدين للطباعة والنشر، ١٩٨٦ م) ، ج ١/ ص ٣١١ ؛ ابن كثير ، أبو الفداء اسماعيل الدمشقى (ت ٧٧٤ هـ) ، البداية والنهاية، تتح : علي شيري، (ط ١، بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٩٨٨ م)، ج ٣/ ص ٣٢٦ .

٢٢- الحباب بن المنذر بن الجموج بن زيد بن حرام بن كعب بن غنم بن كعب بن سلمة الأنصاري السلمي ، شهد بدرًا وهو ابن ثلث وثلاثين سنة وشهد أحدا والخدنق والمشاهد كلها مع رسول الله ﷺ وسلم ، يقال استشاره النبي ﷺ في معركة بدر وفي يوم قريظة والنضير ، مات الحباب بن المنذر في خلافة عمر بن الخطاب . للمزید من التفاصيل ينظر : ابن سعد ، محمد بن سعد بن منيع الزهري (ت ٢٣٠ هـ) ، الطبقات الكبرى ، (د. ط. ، بيروت، دار صادر، د.ت. )، ج ٣/ ص ٥٦٧ - ٥٦٨ ؛ ابن عبد البر ، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد (ت ٤٦٣ هـ) ، الاستيعاب في معرفة الأصحاب، تتح : علي محمد البجاوي، (ط ١، بيروت، دار الجليل، ١٩٩٢ م)، ج ١/ ص ٣١٦ .

٢٣- ابن هشام، السيرة النبوية، ج ٢/ ص ٤٥٢ ؛ الطبرى، تاريخ الطبرى، ج ٢/ ص ١٤٤ ؛ ابن كثير ، البداية والنهاية، ج ٣/ ص ٣٢٧ - ٣٢٦ .

٢٤- ابن سعد ، الطبقات الكبرى ، ج ٣/ ص ٥٦٧ .

٢٥- يحيى بن سعيد بن قيس بن عمرو الأنصاري الخزرجي النجاري، ولد قبل السبعين  
زمن ابن الزبير، الم المدينة في زمانه، وشيخ عالم المدينة، وتلميذ الفقهاء، روى عنه  
عدد كبير من التابعين، وكان غزير الحديث، توفي بالهاشمية بقرب الكوفة، وله  
بضع وسبعون سنة، سنة ثلاث وأربعين ومئة . للمزيد من التفاصيل ينظر : الذهبي،  
شمس الدين محمد بن احمد بن عثمان (ت ٧٤٨ هـ)، سير اعلام النبلاء، تج: شعيب  
الارنؤوط وحسين الأسد، (ط٩، بيروت، مؤسسة الرسالة، ١٩٩٣ م)، ج٥ / ص  
٤٦٨ - ٤٨١ .

٢٦- ابن سعد، الطبقات الكبرى، ج٣ / ص ٥٦٧ .

٢٧- ابن الأثير، عز الدين أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد الشيباني (ت ٦٣٠ هـ)، أسد  
الغاية في معرفة الصحابة، (د. ط.، بيروت، دار الكتاب العربي، د. ت.)، ج٣ / ص  
١٩٥ - ١٩٢ .

٢٨- الذهبي، سير اعلام النبلاء، ج٥ / ص ٤٦٨ - ٤٨١ .

٢٩- سورة آل عمران، الآية: ١٥٩ .

٣٠- الواقدي، محمد بن عمر (ت ٢٠٧ هـ)، كتاب المغازي، تج: مارسدن جونس،  
(ط٣، بيروت، عالم الكتب، ١٩٨٤ م)، ج١ / ص ٥٨٠ .

٣١- سورة الطور، الآية: ٤٢ .

٣٢- ابن منظور، لسان العرب، ج٢ / ص ٣٨٣ .

٣٣- الواقدي، المغازي، ج١ / ص ٥٤ ؛ ابن سعد، الطبقات الكبرى، ج٣ / ص ٥٦٧ ؛  
ابن كثير، البداية والنهاية، ج٣ / ص ٣٢٧ .

٣٤- ابن هشام، السيرة النبوية، ج٢ / ص ٤٥٣ ؛ الواقدي، المغازي، ج١ / ص ٦١ ؛  
الطبرى، تاريخ الطبرى، ج٢ / ص ١٤٥ ؛ الكلاعى، أبي الريبع سليمان بن موسى بن  
سالم الحميري (ت ٦٣٤ هـ)، الاكتفاء بها تضمنه من مغازي رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) والثلاثة  
الخلفاء، تج: محمد عبد القادر عطا، (ط١، بيروت، دار الكتب العلمية، ٢٠٠٠ م)،  
ج١ / ص ٣٣٢ ؛ ابن سيد الناس، عيون الأثر، ج١ / ص ٣٣٣ .

٣٥- الطبرى، تاريخ الطبرى، ج٢ / ص ١٣٤ ؛ ابن كثير، البداية والنهاية، ج٣ / ص  
٣٣٩ . وينظر ما ذكره المفسرون : الطبرى ابو جعفر محمد بن جرير (ت ٣١٠ هـ)،  
جامع البيان عن تأويل آى القرآن، قدم له: خليل الميس، ضبط: صدقى جميل العطار  
(د. ط.، بيروت، دار الفكر، ١٩٩٥ م)، ج٩ / ص ٢٥٧ - ٢٦١ ؛ السمر قندي،  
ابو الليث نصر بن محمد بن ابراهيم (٣٨٣ هـ)، تفسير السمر قندي، تج: محمود  
مطري (د. ط.، بيروت، دار الفكر، د. ت.)، ج٢ / ص ٧ ؛ الشعلبي، أحمد بن محمد



\* الزمخشري، أبو القاسم جار الله محمود بن عمر (ت ٥٣٨ هـ / ١١٤٣ م). \*

\* الكشاف عن حفائق التنزيل وعيون الاقاويل في وجوه التأويل، (د. ط.، مصر، مصطفى البابي الحلبي، ١٩٦٦ م). \*

\* ابن سعد، محمد بن سعد بن منيع الزهري (ت ٢٣٠ هـ / ٩٤٠ م). \*

\* الطبقات الكبرى، (د. ط.، بيروت، دار صادر، د.ت.). \*

\* السمرقندى، أبو الليث نصر بن محمد بن ابراهيم (ت ٣٨٣ هـ / ٩٩٣ م). \*

\* تفسير السمرقندى، تتح: محمود مطرجي (د. ط.، بيروت، دار الفكر، د.ت.). \*

\* ابن سيد الناس، أبو الفتح محمد بن عبد الله بن يحيى (ت ٧٣٤ هـ / ١٣٣٣ م). \*

\* عيون الأثر في فنون المغازي و الشمائل و السير (السيرة النبوية)، (د. ط.، بيروت مؤسسة عز الدين للطباعة والنشر، ١٩٨٦ م). \*

\* الطبرى، أبو جعفر محمد بن جرير (ت ٣١٠ هـ / ٩٢٢ م). \*

\* تاريخ الأمم والملوک (تاريخ الرسل والملوک)، (تاريخ الطبرى)، تتح: نخبة من العلماء، (ط ٤، بيروت، مؤسسة الاعلمى، ١٩٨٣ م). \*

\* جامع البيان عن تأويل آي القرآن، قدم له: خليل الميس، ضبط: صدقى جليل العطار (د. ط.، بيروت، دار الفكر، ١٩٩٥ م). \*

\* ابن عبد البر، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد (ت ٤٦٣ هـ / ١٠٧٠ م). \*

\* الاستيعاب في معرفة الأصحاب، تتح: علي محمد البجاوى، (ط ١، بيروت، دار الجليل، ١٩٩٢ م). \*

\* الفخر الرازى، محمد بن عمر بن الحسين بن

قائمة المصادر والمراجع

القرآن الكريم

المصادر الأولية

\* ابن الأثير، عز الدين أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد الشيبانى (ت ٦٣٠ هـ / ١٢٣٢ م) \*

\* أسد الغابة في معرفة الصحابة، (د. ط.، بيروت، دار الكتاب العربي، د.ت.). \*

\* الكامل في التاريخ، (د. ط.، بيروت، دار صادر، ١٩٦٥ م). \*

\* الأزرقى، محمد بن عبد الله (ت ٢٥٠ هـ / ٨٦٤ م) \*

\* أخبار مكة وما جاء فيها من الآثار، تتح: رشدى الصالح ملحس، (ط ١، قم، انتشارات الشريف الرضى، ١٩٩٠ م) \*

\* الثعلبي، أحمد بن محمد بن ابراهيم (ت ٤٢٧ هـ / ١٠٣٥ م) \*

\* الكشف والبيان في تفسير القرآن (تفسير الثعلبي)، (ط ١، لبنان، دار إحياء التراث العربي، ٢٠٠٢ م) \*

\* ابن حنبل، أحمد بن محمد بن حنبل (ت ٢٤٥ هـ / ٨٥٥ م) \*

\* مسنن أحمد بن حنبل، (د. ط.، بيروت، دار صادر، د.ت.). \*

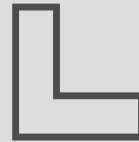
\* أبو داود، سليمان بن الأشعث السجستاني (ت ٢٧٥ هـ / ٨٨٨ م) \*

\* سنن أبي داود، تتح: سعيد محمد اللحام، (ط ١، د. م.، دار الفكر، ١٩٩٠ م) \*

\* الذهبي، شمس الدين محمد بن احمد بن عثمان (ت ٧٤٨ هـ / ١٣٤٧ م) \*

\* سير أعلام النبلاء، تتح: شعيب الارنؤوط وحسين الأسد، (ط ٩، بيروت، مؤسسة الرسالة، ١٩٩٣ م) \*

الحسن (ت ٦٠٤ هـ / ١٢٠٨ م).  
 \* التفسير الكبير (مفاتيح الغيب) (تفسير الفخر الرازي)، (ط ١، بيروت، دار الفكر، ١٩٨١ م).  
 \* أبو الفرج الأصفهاني، علي بن الحسين بن محمد بن أحمد بن الهيثم (ت ٣٥٦ هـ / ٩٦٦ م).  
 \* كتاب الأغاني، (د.ط.، د.م.، دار إحياء التراث العربي، د.ت.).  
 \* ابن كثير، أبو الفداء اسماعيل الدمشقي (ت ٧٧٤ هـ / ١٣٧٢ م).  
 \* البداية والنهاية، تج: علي شيري، (ط ١، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٩٨٨ م).  
 \* الكلاعي، أبي الربع سليمان بن موسى بن سالم الحميري (ت ٣٤ هـ / ١٢٣٧ م).  
 \* الاكتفاء بما تضمنه من مغازي رسول الله (عليه السلام) والثلاثة الخلفاء، تج: محمد عبد القادر عطا، (ط ١، بيروت، دار الكتب العلمية، ٢٠٠٠ م).  
 \* ابن ماجه، أبي عبد الله محمد بن يزيد القزويني (ت ٢٧٥ هـ / ٨٨٨ م).  
 \* سنن ابن ماجه، تج: محمد فؤاد عبد الباقي، (د.ط.، د.م.، دار الفكر، د.ت.).  
 \* ابن منظور، جمال الدين محمد بن مكرم (ت ٧١١ هـ / ١٣١١ م).  
 \* لسان العرب، (د. ط.، قم، ادب الحوزة، ١٩٨٥ م).  
 \* المنقري، نصر بن مزاحم (ت ٢١٢ هـ / ٨٢٧ م).  
 \* واقعة صفين، تج: عبد السلام محمد هارون، (ط ٢، القاهرة، المؤسسة العربية الحديثة للطباعة والنشر، ١٩٦٢ م).  
 \* النويري، شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب (ت ٧٣٣ هـ / ١٣٣٣ م).  
 \* نهاية الأرب في فنون الأدب، (د.ط.، القاهرة، كلية الآداب، قسم اللغة العربية، ٢٠٢٠ م).  
 \* الموسسة المصرية العامة، د.ت.).  
 \* ابن هشام، أبو محمد عبد الملك بن هشام بن أيوب الحميري (ت ٢١٨ هـ / ٨٣٣ م).  
 \* السيرة النبوية، تج: محمد محي الدين عبد الحميد، (ط ١، القاهرة، مطبعة المدى، ١٩٦٣ م).  
 \* الواقدى، محمد بن عمر (ت ٢٠٧ هـ / ٨٢٢ م).  
 \* كتاب المغازي، تج: مارسدن جونس، (ط ٣، بيروت، عالم الكتب، ١٩٨٤ م).  
 \* ياقوت الحموي، شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله البغدادي (ت ٦٢٦ هـ / ١٢٢٨ م).  
 \* معجم البلدان، (د. ط.، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٩٧٩ م).  
 \* المراجع الثانوية  
 \* علي، جواد .  
 \* المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، (ط ٢، بغداد، ساعدت جامعة بغداد على نشره، ١٩٩٣ م).  
 \* الملكي، باسم .  
 \* المعجزة في التخيل الإسلامي، (ط ١، الدار البيضاء، المركز الثقافي العربي، ٢٠١٣ م).  
 \* المولى، محمد أحمد جاد المولى وأخرون .  
 \* أيام العرب في الجاهلية، (د.ط.، بيروت، المكتبة المصرية، د.ت.).  
 \* الرسائل الجامعية  
 \* رحمانية، ليل .  
 \* جدلية الواقعى والتخيل فى المتنجز السردى الروائى المجرى المعاصر، (اطروحة دكتوراه غير منشورة، جامعة العميد الحاج لخضر، باتنة، كلية الآداب، قسم اللغة العربية، ٢٠٢٠ م).



الموارد المالية لرسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)  
عن أموال الخمس والأنفال في ضوء القرآن الكريم  
م.م.م. ازر عبد الكاظم إسماعيل



**The financial resources of the Messenger  
of God (PBUH)  
From the wealth of the five and the Anfal  
in the light of the Noble Qur'an**

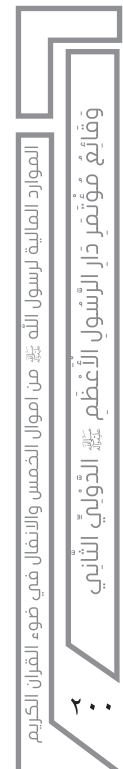
**Asst.Lect. Azer Abdul Kadhim Ismail**

وَقَائِمٌ مُؤْتَمِرٌ دَارِ الرَّسُولِ الْأَغْظَمِ الْدُّوَلِيِّ الْلَّاِنِيِّ

### **Abstract :**

God (the Almighty) honored His Messenger and the people of his house (peace be upon them) from the rest of the Muslims with some financial sources in honor of them, and many of the Qur'anic verses have revealed in that, including the Almighty saying} :God has fulfilled his Messenger from the family and Ibn al-Sabeel) as well as the Almighty's saying: (They ask you On the authority of the enforcement, say the breath of God and the Messenger), and his saying: "Know that you have been sang of something, for God is the one who is the one who is the one who is the one who is the Messenger and the Messenger, and the Messenger of God, and the Messenger, and the Messenger."This confirms that the Messenger of God (may God's prayers and peace be upon him and his family) said: I was given four things which no one before us had given them, and I asked my Lord in the fifth and He gave it to us, as well as His saying (may God bless him and his family):

He permitted the five to us, and it was not permitted to anyone who was before us, and he (may God bless him and his family) said: O Ali, Abdul Muttalib enacted in the pre-Islamic era five Sunnahs that God (Almighty and Glorious is He) instituted in Islam, one of which was that he found a treasure, so take out the fifth of it, and give it alms, so he was revealed. God (Mighty and Majestic) and know that you have spoiled, and likewise the saying of the Commander of the Faithful, Imam Ali bin Abi Talib (peace be upon him), he says: We, by God, are those whom God has meant with kindred, whom God Himself and His Prophet (may God bless him and his family) associate with, in particular, and He did not make us an arrow. In charity, God has honored His Prophet, and honored us to feed us the dirt of what is in people's



hands.” And on the authority of Abu Abdullah (peace be upon him), he said: “We are a people that God made obligatory for us to obey, and we have the purity of money, and we are firmly rooted in knowledge.” So the Messenger of God (May God’s prayers and peace be upon him and his family) and his family (peace be upon them) one-fifth of every booty that the Muslims spoil in the war house, as well as the money of al-fai’ and al-Anfal, which is all the land that the Muslims conquered in peace without fighting. From the land of the Jews, God has made it exclusive to His Messenger and his family (peace be upon them) and that is the saying of the Most High: You have dried up on him horses and riders, but God sends His messengers to power.)

## الملخص:

فقد أكرم الله عز وجل رسوله وأهل بيته صلوات الله عليه وآله وسلامه عن باقي المسلمين ببعض المصادر المالية اكرااما وتنزيها لهم، ولقد نزلت في ذلك عدد من الآيات القرانية منها قوله تعالى: ﴿مَا أَفَاءَ اللّٰهُ عَلٰى رَسُولِهِ مِنْ أَهٰلِ الْقُرْبَى فَلَلّهُ وَلِرَسُولِهِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ﴾ وكذلك قوله تعالى: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ قُلِ الْأَنْفَالُ لِلّٰهِ وَالرَّسُولِ﴾، وقوله: ﴿وَاعْلَمُوا إِنَّمَا غَيْمَتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَإِنَّ اللّٰهَ هُمْسَهُ وَلِرَسُولِهِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ﴾ كما وردت مجموعة من الاحاديث الشريفة عن اهل البيت صلوات الله عليه وآله وسلامه ما يؤكّد ذلك فمن رسول الله عليه صلوات الله عليه وآله وسلامه أنه قال: أعطيتُ أربعًا لم يعطهن أحد كان قبلنا، وسالت ربي في الخامسة فاعطانيها، وكذلك قوله عليه صلوات الله عليه وآله وسلامه: واحل لنا الخمس، ولم يحل لأحد كان قبلنا، وقال عليه صلوات الله عليه وآله وسلامه: يا علي أَنْ عَبْدَ الْمَطْلَبِ سَنْ فِي الْجَاهِلِيَّةِ خَمْسَ سَنَنٍ أَجْرَاهَا اللّٰهُ عَزَّ وَجَلَّ فِي الْإِسْلَامِ، مِنْهَا أَنْهُ وَجَدَ كُنْزًا، فَأَخْرَجَ مِنْهُ الْحُمْسَ، وَتَصَدَّقَ بِهِ، فَأَنْزَلَ اللّٰهُ عَزَّ وَجَلَّ وَاعْلَمُوا إِنَّمَا غَيْمَتُمْ، وكذلك قول أمير المؤمنين الامام علي بن أبي طالب صلوات الله عليه وآله وسلامه يقول: نحنُ وَاللّٰهُ الَّذِينَ عَنِ اللّٰهِ بَذِي الْقُرْبَى، الَّذِينَ قَرَنُوهُمُ اللّٰهُ بِنَفْسِهِ، وَنَبِيُّهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ، خَاصَّةً وَلَمْ يَجْعَلْ لَنَا سَهْمًا فِي الصَّدَقَةِ، أَكْرَمَ اللّٰهُ نَبِيَّهُ، وَأَكْرَمَ مَنْ أَنْ يَطْعَمُنَا أَوْ سَاخَّ مَا فِي أَيْدِي النَّاسِ، وَعَنْ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ صلوات الله عليه وآله وسلامه، قال: "نَحْنُ قَوْمٌ فَرِضَ اللّٰهُ طَاعَتْنَا لَنَا الْأَنْفَالُ، وَلَنَا صَفْوُ الْمَالِ، وَنَحْنُ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ" ، فَكَانَ لِرَسُولِ اللّٰهِ عَلَيْهِ وَآهَلِ بَيْتِهِ صلوات الله عليه وآله وسلامه الْخُمْسُ مِنْ كُلِّ مَغْنِمٍ يَغْنِمُهُ الْمُسْلِمُونَ فِي دَارِ الْحَرْبِ فَضْلًا عَنِ امْوَالِ الْفَيْءِ وَالْأَنْفَالِ وَهِيَ كُلُّ ارْضٍ فَتَحَهَا الْمُسْلِمُونَ صَلَحًا بِدُونِ قَتْالٍ وَمَا كَانَ مِنْ امْوَالٍ لَمْ يَكُنْ فِيهَا هَرَاقَةً دَمٌ أَوْ قَتْلٌ كَارَاضِيٌّ فَدَكَ وَبَنِي النَّضِيرِ وَغَيْرَهَا مِنْ أَرْضِ الْيَهُودِ، فَقَدْ جَعَلَهَا اللّٰهُ خَالِصَةً لِرَسُولِهِ وَاهْلِ بَيْتِهِ صلوات الله عليه وآله وسلامه وذلك قوله تعالى ﴿وَمَا أَفَاءَ اللّٰهُ عَلٰى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلَا رِكَابٍ وَلَكِنَّ اللّٰهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ﴾.

## المقدمة:

إن من أهم مقومات نجاح أي دعوة أو مشروع اصلاحي هو العامل الاقتصادي والذي يتمثل بالمال ولذلك نجد أن الله عَزَّ وَجَلَّ قد ركز منذ بداية دعوة النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ على هذا العامل وبينه وشرعه عبر كتابه المقدس القرآن الكريم في عدد من الآيات القرآنية التي نزلت على رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لبيانها للناس بعد ذلك، ولعل أبرز هذه الآيات هي آية الحمس كقوله تعالى: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ اللَّهَ خُمُسُهُ﴾، ومن ثم آية الانفال في قوله تعالى: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ﴾، وبعد ذلك آية الفيء: ﴿مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلَلَّهُ وَلِرَسُولِهِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ﴾، إذ أوضح صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في هذه الآيات حقه وحق أهل بيته صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ من الأموال الخاصة التي نص عليه كتاب الله عز وجل، فهي خالصة له ولمن يأتي من بعده من الحكام الشرعيين ونقصد بهم أهل البيت صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لا يشاركونهم بها أحد تكريما لهم من الله عَزَّ وَجَلَّ، ولا يجوز التعدي أو التجاوز من أي أحد كان على هذه الأموال الخاصة فهي تحت تصرف رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ واهل بيته صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يصرفونها بحسب ما تقتضيه المصلحة العامة، فكان النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يؤتى بالغنية، فيضرب بيده فيما وقع من شيء جعله للكعبة، وهو سهم الله، ثم يقسم ما بقي على خمسة، لنبي الله سهم، ولذي القربى سهم، ولليتامى سهم، وللمساكين سهم، ولابن السبيل سهم

### المبحث الأول: أموال الحُمُس

كانت العرب في الجاهلية اذا غزت اخذ رئيسهم ربع الغنية، وقسم الباقي فيما بينهم، وفي ذلك يقول الشاعر:

لَكَ الْمَرْبَاعُ مِنْهَا، وَالصَّفَافِيَا وَحْكَمْكَ، فِي النَّشِيَّةِ وَالْفَضْوِلِ <sup>(١)</sup>.

وكان عبدالله بن جحش <sup>(٢)</sup> أول من أعطى الحُمُس في الغنية للنبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

من قبل أن يفرض الله تعالى الخمس، فأنزل الله تعالى بعد ذلك آية الخمس، وإنما كان قبل ذلك المربع، فلما رجع عبد الله بن جحش من سريته من نخلة خمس ما غنم، وقسم بين أصحابه سائر الغنيمة، فكان أول خمس خمس في الإسلام (٤)، ولما نزلت آية ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ﴾ (٥) في معركة بدر عرف المسلمون أنه لحق لهم في الغنيمة، وأنها لرسول الله ﷺ، فقالوا: يا رسول الله سمعا، وطاعة، فاصنعوا ما شئتم، فنزل قوله تعالى: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّمَا عَنِّيْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَإِنَّ اللَّهَ هُنْسَهُ وَلِرَسُولِهِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ إِنْ كُنْتُمْ أَمْتَسْمِيْ بِاللَّهِ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ التَّقَى الْجَمْعَانِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ (٦)، أي ما غنمتم بعد بدر (٧).

وعن عبادة بن الصامت انه قال: سلمنا الانفال الله، ولرسوله، ولم يُحمس رسول الله عليه السلام بدرأ، ونزلت بعد ﴿وَاعْلَمُوا إِنَّمَا غَنِمْتُمْ مِّنْ شَيْءٍ فَإِنَّ الله حُمَّسَهُ ﴿فَأَسْتَقْبِلَ رَسُولُ اللهِ عليه السلام بِالْمُسْلِمِينَ الْخَمْسَ، فِيمَا كَانَ أَوْلَى غَنِيمَةَ بَعْدَ بَدْرٍ <sup>(٨)</sup>، وقال رسول الله عليه السلام: "يا علي أَنْ عَبْدَ الْمَطْلَبَ سَنَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ خَمْسَ سَنَنَ أَجْرَاهَا اللهُ عَزَّ وَجَلَّ فِي الْإِسْلَامِ، مِنْهَا أَنَّهُ وَجَدَ كَنْزًا، فَأَخْرَجَ مِنْهُ الْخَمْسَ، وَتَصَدَّقَ بِهِ، فَأَنْزَلَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ وَاعْلَمُوا إِنَّمَا غَنِمْتُمْ" <sup>(٩)</sup>.

وعن رسول الله ﷺ، انه قال: "أعطيتُ أربعاً لم يعطهن أحداً قبلنا،  
وسالت ربي في الخامسة، فاعطانيها إلى ان قال: واحل لنا الحمس، ولم يحل  
لأحد كان قبلنا" (١٠)، وقال رسول الله ﷺ، في كتابه لبني زهير بن اقيش،  
وهم حي من عقل: "إنكم إن شهدتم أن لا إله إلا الله، وأقمتم الصلاة،  
واتيتكم الزكاة، وفارقتم المشركين، وأعطيتكم من الغنائم الحُمس، وسهم النبي،  
والصفى، فانتم آمنون بأمان الله، وأمان رسوله" (١١).

فكان لرسول الله ﷺ الخمس<sup>(١٢)</sup> من كل معنٍ، ففي يوم حنين لما فرغ  
رسول الله ﷺ من رد السبابية إلى أهلها، قال له الناس: "اقسم علينا فيئنا

من الإبل، والغنم، فأجلجؤه إلى شجرة، وأخذدوا رداً، فقال: ردوا على ردائِي أيها الناس، فوالله لو كان لكم بعد شجرة هامة نعماً لفسمتُه عليكم، ثم ما أفيتموني بخيلاً، ولا جباناً، ولا كذباً، ثم قام إلى جنب بعير، فأخذ وبرة منه، فجعلها بين إصبعيه ثم رفعها وقال: أيها الناس، والله مالي من فيئكم، حتى هذه الوربة إلا الخمس، والخمس مردود عليكم، فادوا الخيات، والمحيط، فان الغلول يكون على أهله عاراً، وناراً، وشماراً، يوم القيمة" (١٣) .

"فكان رسول الله ﷺ، إذا أصاب غنيمة أمر بلا لا، فنادى في الناس، فيجيئون بعذائهم، فيخسمها، ويقسمها، فجاء رجل بعد ذلك بزمام من شعر، فقال: يا رسول الله هذا فيها كنا اصبناؤه من الغنيمة، فقال: أسمعت بلا لا نادى ثلاثة؟ قال: نعم قال: فما منعك أن تجيء به، فأعتذر، فقال: انت تجيء به يوم القيمة، فلن أقبل منك" (١٤) .

كما ورد عن رجل من أهل الشام أنه قال: أتيت النبي ﷺ، وهو بواي القرى، فقلتُ له: يا رسول الله ما تقول في الغنيمة؟ فقال: "الله يخسمها، واربعة اخمس للجيش، فقلتُ: فما احده أولى به من احده؟ قال: لا، ولا السهم تستخرجه من جنبك ليس انت احق به من اخيك المسلم" (١٥) .

وعن ابن عباس قال: الانفال المغانم كانت لرسول الله ﷺ خالصة ليس لأحد منها شيء، ما أصاب سرايا المسلمين اتوا به، فمن حبس منه ابرة او سلكا فهو غلول، فسألوا رسول الله ﷺ ان يعطيهم منها، فقال الله تعالى: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ قُلِ الْأَنْفَالُ لِلَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ ليس لكم منها شيء، ثم انزل عز وجل ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ﴾، ثم قسم ذلك الخمس لرسول الله، ولذى القربى يعني قرابة النبي واليتامى والمجاهدين في سبيل الله، وجعل اربعة اخمس الغنيمة بين الناس فيه سواء للفرس سهمان، ولصاحبه سهم، وللراجل سهم (١٦) .

وعن أمير المؤمنين عليه السلام أنه قال: "اربعة اخmas الغنيمة لمن قاتل عليها  
للفارس سهمان وللراجل سهم" <sup>(١٧)</sup>، وكان رسول الله عليه السلام اذا بعث سريية  
فغمموا خمس الغنيمة، فضرب ذلك الخمس في خمسة، ثم قرأ: واعلموا انما  
غنمتم من شيء <sup>(١٨)</sup>.

فكان النبي ﷺ يؤتى بالغنية، فيضرب بيده فما وقع من شيء جعله للküبَة، وهو سهم الله . ثم يقسم ما بقي على خمسة، لنبي الله سهم، ولذى القربى سهم، ولليتامى سهم، وللمساكين سهم، ولابن السبيل سهم<sup>(١٩)</sup> .  
وقال ابو عبد الله علیه السلام: "كان رسول الله ﷺ اذا اتااه المغنم اخذ صفوه، وكان ذلك له، ثم يقسم ما بقي خمسة اخماص، ثم يأخذ خمسه، ثم يقسم اربعة اخماص بين الناس، ثم يقسم الخامس الذي اخذه خمسة اخماص يأخذ خمس الله لنفسه، ثم يقسم الاربعة اخماص بين ذوي القربى، واليتامى، والمساكين، وابناء السبيل يعطي كل واحد منهم جمیعا، وكذلك الامام يأخذ كما اخذ رسول الله ﷺ"<sup>(٢٠)</sup> .

وسائل ابو عبد الله الله في السرية يعيشها الامام، فيصيرون غنائم كيف تُقسم  
قال: "ان قاتلوا عليها مع امير امّره الامام عليهم اخرج منها الحُمس الله  
وللرسول، وقسم بينهم اربعة اخْسَاس، وان لم يكونوا قاتلوا عليها المشركين،  
كان كل ما غنموا للامام يجعله حيث احب" (٢١).

وعن الامام علي عليه السلام قال: "الخمس في خمسة اشياء من الغنائم، والغوص،  
ومن الكنوز، ومن المعادن، والملاحة، يؤخذ من كل هذه الصنوف الخمس،  
فيجعل من جعله الله له، ويقسم الاربعة الا خمس بين من قاتل عليه، وولي  
ذلك، ولو ان يسد بذلك المال جميع ما ينوبه من مثل اعطاء المؤلفة قلوبهم،  
وغير ذلك مما ينوبه، فأن بقي بعد ذلك شيء اخرج الخمس منه، فقسمه في  
اهله، وقسم الباقى على من ولي ذلك، وان لم يبق بعد سد النوائب " (٢٢).

ولما نزلت آية ﴿ واعلموا أنَّهَا غَنِمَتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَإِنَّ اللَّهَ خُمُسَهُ ﴾ أعطى رسول

الله عليه السلام سهم ذي القربي بنى هاشم، وبني المطلب فدل ذلك على أن الذين حرم الله عليهم الصدقة، وعوضهم الخمس، والذين اعطاهم رسول الله عليه السلام الخمس هم آل محمد الذين امرنا بالصلاحة عليهم معه <sup>(٢٣)</sup>.

واجتمع ربيعة بن الحارث، والعباس بن عبد المطلب فقالا: لو بعثنا هذين الغلامين أي عبد المطلب بن ربيعة، والفضل بن العباس إلى رسول الله عليه السلام، فيكلماه فيأمرهما على هذه الصدقات، فيصيبا، مما يصيب الناس، فيبينا هما في ذلك حتى جاء علي بن أبي طالب عليه السلام، فكلماه في ذلك، فقال عليه السلام: لا تفعلوا فو الله أن رسول الله عليه السلام ليس بفاعل ذلك، فقال له ربيعة بن الحارث: والله ما دفعك إلى ذلك الا حسدا منك علينا، فو الله لقد صاهرت رسول الله عليه السلام فما حسناك عليه، فقال علي عليه السلام: ارسلوهما اليه، فلما جاءه رسول الله عليه السلام قال له: يا رسول الله انت ابر الناس، ووصل الناس، وقد بلغنا النكاح، فجئنا لتأمرنا على بعض هذه الصدقات، فنؤدي اليك كما يؤدي الناس، ونصيب كما يصيرون، فقال عليه السلام: "ان الصدقة لا تنبغي لآل محمد انها هي او ساخ الناس" <sup>(٢٤)</sup>.

كما روي عن الامام الحسن عليه السلام انه قال: "اخذ رسول الله عليه السلام بيدي، فمشيت معه، فمررنا بتمرة مصبوب من تم الصدقة وانا يومئذ غلام، فتناولت تمرة، فجعلتها في فيه، فجاء رسول الله عليه السلام، ودخل اصبعه في فيه، فآخر جها بلعابها، فرمى بها في التمرة، ثم قال: إنا أهل بيت لا تحل لنا الصدقة" <sup>(٢٥)</sup>.

"وعن أبي عبد الله الصادق عليه السلام انه سئل عن قوله تعالى: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَإِنَّ اللَّهَ حُمْسَهُ﴾، فقال: أما حمس الله، فهو للرسول يضعه في سبيل الله، وخمس الرسول، فلا قاربه، وخمس ذي القربي فهم أقرباؤه، وأما اليتامي يتامى أهل بيته، فجعل هذه الأربعه أسمهم فيهم، وأما المساكين، وأبناء السبيل فقد عرفتم إنا لانأكل الصدقة، ولا تحل لنا فهي للمساكين، وأبناء السبيل" <sup>(٢٦)</sup>.

ويقول القاضي ابو يوسف في كتابه الخراج (٢٧): "أن ما أصاب المسلمين من عساكر أهل الشرك، وما اجلبوا به من المtau، والسلاح، والكراع، وغير ذلك، وكذلك كل ما أصيب من المعادن من الذهب، والفضة، والنحاس، والحديد، فان في ذلك الخمس في ارض العرب كان أو في ارض العجم، وفيما يستخرج من البحر من حلية، وعنبر، فالخمس يوضع في مواضع الغنائم على ما قال الله عز وجل: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّمَا عَنِّيْتُمْ مِنْ شَيْءٍ﴾ كما كان أهل الجahلية إذا عطّب الرجل في قليب جعلوا القليب عقله، وإذا قتلت دابة جعلوها عقله، وإذا قتله معدن جعلوه عقله، فسأل سائل رسول الله ﷺ عن ذلك فقال: العجماء جبار، والمعدن جبار، والبئر جبار، وفي الركاز الخمس، فقيل له: ما الركاز يا رسول الله؟ فقال: الذهب، والفضة الذي خلقه الله في الأرض يوم خلقت. فكان ﷺ يأخذ خمس الركاز، "فعن انس بن مالك قال: خرجنا مع رسول الله ﷺ إلى خير فدخل صاحب لنا خربة يقضي حاجته، فتناول لبنة ليستطيب بها، فانهارت عليه تبراء، فأخذها، فأتى بها رسول الله ﷺ، فاخبره بذلك، فقال له: زنها، فوزنها فقال النبي: هذا ركاز، وفيه الخمس" (٢٨). ووجد رجل يومئذ في خربة مائتي درهم، فأخذ منها رسول الله ﷺ ودفعها إليه (٢٩)، وبعث رسول الله ﷺ عاملًا على اليمن، فأتى برकاز، فأخذ منه الخمس، ودفع بقيته إلى صاحبه، فبلغ ذلك النبي فأعجبه (٣٠)، واحتفربني الحبي في داربني كلاب، فأصابوا بها كنزا، فقالت كلاب: دارنا، وقال الحبي: احترنا فوجدناه، فتخاصموا في ذلك إلى رسول الله ﷺ فقضى به الحبي، وأخذ منهم الخمس، فأشتروا بنصيبيهم من ذلك مائة من النعم (٣١).

## المبحث الثاني: اموال الأنفال والفيء:

النفل: الغنيمة، والجمع: أنفال، ونفلت فلانا: اي أعطيته نفلا، وغناها، والإمام ينفل الجند، إذا جعل لهم ما غنموا، والنافلة: العطية يعطيها تطوعا بعد الفريضة من صدقة أو صلاح أو عمل خير<sup>(٣٢)</sup>، وقال لبيد بن ربيعة: أن تقوى ربنا خير نفل وبأذن الله ريشي والعجل

وتقول: منه نفلتك تنفيلا، اي أعطيتك نفلا<sup>(٣٣)</sup>، وقال تعالى: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ قُلِ الْأَنْفَالُ لِلَّهِ وَالرَّسُولِ فَانْقُوَا إِلَيْهِ وَأَصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنُكُمْ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾<sup>(٣٤)</sup>، واختلف أهل التفسير في معنى الأنفال التي ذكرها الله تعالى في هذا الموضع، فقال: بعضهم هي الغنائم التي غنمها، فقالوا: معنى الكلام يسألك أصحابك يا محمد عن الغنائم التي غنمتها أنت، وأصحابك يوم بدر من هي، فقال: هي الله ولرسوله<sup>(٣٥)</sup>.

كما واختلف المفسرون في سبب نزولها، فقال قوم: نزلت في غنائم بدر، لأن النبي ﷺ كان نفل أقراها على بلاء، فأبلى أقوام، وتخلف آخرون مع النبي ﷺ، فلما انقضى الحرب اختلفوا، فقال قوم: نحن أخذنا، لأننا قاتلنا، وقال آخرون: نحن أحطنا بالنبي ﷺ، ولو أردنا لأخذنا، وقال آخرون: نحن كنا وراءكم نحفظكم، فأنزل الله هذه الآية يعلمهم أن ما فعل فيها رسول الله ﷺ ماض، وجائز، وقال قوم: نزلت في بعض أصحاب النبي ﷺ عندما سأله النبي ﷺ من المعنم شيئاً قبل قسمتها، فلم يعطه إياها لأنَّه كان مشركاً بين الجيش، فجعل الله جميع ذلك للنبي ﷺ، وروي ذلك عن سعد ابن أبي وقاص، حيث قال: وكان سيف سعد بن العاص يسمى ذا الكثيفة، فأصبناه، فأتيت النبي ﷺ فسألته السيف، فقال: ليس هذا لي، ولا لك، فوليت عنه، ثم قال: فإذا رسول الله ﷺ خلفي، فقال: إن السيف قد صار لي، فأعطانيه<sup>(٣٦)</sup>، وقال بعض المؤرخين<sup>(٣٧)</sup>، لقد نزلت هذه الآية في أصحاب بدر، حين اختلفوا في النفل، وساقت أخلاقهم، فنزعه الله من

أيديهم، وجعله في رسول الله ﷺ، فقسمه بين المسلمين على السواء.  
إذ قال رسول الله ﷺ: يوم بدر من فعل كذا، وكذا، فله من التغلب كذا، قال:  
فتقدم الفتى، ولزم المشيخة، فلم يرحوها، فلما فتح الله عليهم قال المشيخة:  
كنا رداءً لكم، فلا تذهبوا بالمعنى، ونبي، فأبى الفتى، وقالوا: جعله رسول  
لنا، فانزل الله ﷺ يسألكونَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ قُلِ الْأَنْفَالُ لِلَّهِ وَالرَّسُولِ ﷺ .<sup>(٣٨)</sup>  
فالأنفال كانت لرسول الله خالصة في حياته، وهي لمن قام مقامه بعده في  
أمور المسلمين، وهي تشمل أيضا كل أرض خربة قد باد أهلها عنها، وكل  
أرض لم يوجد فيها بخيل ولا ر CAB أو يسلمونها لهم بغير قتال، ورؤوس  
الجبال، ويطون الأودية، والآجام، والارضون الموات التي لا ارباب لها،  
وصوافي الملوك، وقطائعهم مما كان في أيديهم من غير وجه الغصب، وميراث  
من لا وارث له" ، فهذه كلها من الانفال<sup>(٣٩)</sup> .

ولقد وردت عدد من الاحاديث الشريفة عن اهل البيت عليهم السلام بخصوص الانفال، فعن ابي عبد الله عليه السلام قال: "الانفال كل قرية يهلك اهلها او يجلون عنها، فهي نفل لله عز وجل نصفها يقسم بين الناس، ونصفها لرسول الله صلوات الله عليه وآله وسالم، فما كان لرسول الله فهو للامام عليه السلام"، وقال: "الانفال كل ارض خربة او شيء كان للملوك، فهو خالص للامام، وليس للناس فيها سهم" ، وقال: "ومنها البحرين لم يوجف عليها بخيل ولا ركاب" <sup>(٤٠)</sup>. وعنه عليه السلام ايضاً او قال: "نحن قوم فرض الله طاعتنا لانفالنا، ولنا صفو المال، ونحن الراسخون في العلم" <sup>(٤١)</sup>.

وقوله **اللهم في الغنية**: "يخرج منها **الخمس**، ويقسم ما بقي بين من قاتل عليه وولي ذلك، فأما **الفيء**، والأنفال، فهو خالص لرسول الله ﷺ" (٤٢)، وقال رسول الله ﷺ: "من ترك مالا، فلورثته، وانا وارث من لا وارث لها عقل له وارثه" (٤٣). والأنفال كذلك ما اخذ مما سقط من المtau بعد ما تقسم **الغنائم**، فهي نفل والله، والرسول، وقال آخر: **النفل** **الخمس** الذي جعله الله لأهل **الخمس**

(٤٤)، ولقد تنفل رسول الله ﷺ سيفه ذا الفقار في يوم بدر<sup>(٤٥)</sup> .

وأما الفيء فهو الغنيمة أيضاً، والفعل منه أفاء<sup>(٤٦)</sup>، والفاء : الخراج والغنيمة، واستفأطت هذا المال أي أخذته فيئا<sup>(٤٧)</sup>، وقيل: ان الغنيمة ما أخذ عنوة، والفاء: ما كان عن صلح كما قيل في الغنيمة: ما أصاب المسلمين عنوة بقتال فيه الخمس، وأربعة أخماسه من شهدتها، والفاء: ما صولحوا عليه بغير قتال، وليس فيه خمس، هو لمن سمي الله، وقال آخرون: الغنيمة والفاء بمعنى واحد<sup>(٤٨)</sup>، فقال عز وجل: ﴿مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرْبَى فَلَلَّهِ وَلِرَسُولِهِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ وَمَا أَنَّا كُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَاتَّهُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾<sup>(٤٩)</sup> .

ولذلك فأن مال الفيء في هذه الآية غير مال الغنيمة، فالغنيمة كل ما أخذ من دار الحرب بالسيف عنوة ما يمكن نقله إلى دار الإسلام، وما لا يمكن نقله إلى دار الإسلام، فهو لجميع المسلمين ينظر فيه الإمام، ويصرف انتفاعه إلى بيت المال لمصالح المسلمين، والفاء كل ما أخذ من الكفار بغير قتال أو انجلا عنها أهلها، وكان ذلك للنبي ﷺ خاصة، وهو لمن قام مقامه من الأئمة الراشدين المعصومين عليهم السلام، ولقد نزلت هذه الآية في مال بنى النضير فكان للنبي خاصة، وقد بيّنه الله ﷺ: وما أفاء الله، يعني ما أرجعه الله ورده على رسوله منهم يعني من بنى النضير، ثم بين، فقال: فما أو جفتم عليه من خيل ولا ركاب، أي لم توجفوا على ذلك بخيل، ولا ركاب، ثم قال مبينا من استحق ذلك، فقال: ما أفاء الله على رسوله من أهل القرى، يعني بنى النضير، فللهم، ولرسول ولذى القربى يعني أهل بيت رسول الله عليه السلام، واليتامى، والمساكين، وابن السبيل، من أهل بيت رسول الله عليه السلام أيضاً، ثم بين لم فعل ذلك، فقال: كي لا يكون دولة بين الأغنياء منكم، ثم قال: وما أتاكم الرسول فخذوه، أي ما أعطاكما رسوله من الفيء، فخذوه،

وارضوا به، وما أمركم به فأفعلوه، وما نهاكم عنه فانتهوا، عنه فإنه، لا يأمر، ولا ينهى إلا عن أمر الله ثم قال: واتقوا الله، في ترك معاصيه، و فعل طاعاته، وقال: إن الله شديد العقاب، يعني لمن عصاه بعد ذلك، وترك أوامره<sup>(٥٠)</sup>.

وكانت اموال بنى النمير من اموال الفيء حيث قبض رسول الله عليه السلام اموال بنى النمير، والحلقة، فوجد خمسين درعا، وخمسين بيضة، وثلاثمائة وأربعين سيفا، فقال له عمر بن الخطاب : ألا تُنْخَسِسَ مَا أَصْبَتْ؟ فقال له عليه السلام : لا أجعل شيئاً جعله الله لي دون المؤمنين بقوله تعالى : ﴿مَا أَنْفَأَهُ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرْيَ فَلَلَّهِ وَلِرَسُولِهِ وَلِذِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمُسَاكِينَ وَابْنِ السَّبِيلِ﴾ ، فكانت صدقاته منها <sup>(٥١)</sup>.

كذلك كانت فدك من اموال الفيء وهي خالصة لرسول الله عليه السلام، لأن المسلمين لم يحيلوها عليها بخيل، ولا ركاب <sup>(٥٢)</sup>، وفي تفسير الشعبي قوله تعالى: ﴿مَا أَنَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرْبَى فَلَلَّهُ وَلِرَسُولِهِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينَ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ وَمَا أَتَاكُمْ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَأَنْقُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾، فقال: هي قريطة، والنضير، وهم بالمدينة، وفدك، وهي من المدينة على ثلاثة أميال، وخبير، وقرى عرينة، وينبع، وجعلها الله تعالى لرسوله يحكم فيها ما أراد <sup>(٥٣)</sup>، وقيل: إن الله عز وجل لما أنزل على رسوله عليه السلام قوله: ﴿وَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ﴾ <sup>(٥٤)</sup> دعا فاطمة <sup>عليها السلام</sup>، فأعطتها فدكا <sup>(٥٥)</sup>.

ولقد جعل الله تبارك وتعالى الدنيا كلها بأسرها لخليفة، إذ يقول للملائكة: **إِنَّ جَائِلًا فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةٌ** <sup>(٥٦)</sup>، فكانت الدنيا بأسرها لآدم، وصارت بعده **الْأَبْرَارُ وَلَدُهُ وَخَلْفَاهُ**، فما غالب عليه أعداؤهم ثم رجع إليهم بحرب او غلبة **سُمِّيَ فِيَّا، وَهُوَ أَنْ يَفْيِي إِلَيْهِمْ بِغَلْبَةٍ، وَحَرْبٍ، وَكَانَ حَكْمُهُ فِيَّا مَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: وَأَعْلَمُوا أَنَّهُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ اللَّهَ هُوَ أَكْبَرُ وَلَلرَّسُولُ** <sup>(٥٧)</sup>، فهو الله ولرسوله،

ولقربة الرسول، فهذا هو الفيء الراجع، وانما يكون الراجع ما كان في يد غيرهم، فأخذ منهم بالسيف، واما ما راجع اليهم من غير ان يوجف عليه بخيل، ولا ركاب، فهو الانفال هو الله، ولرسول خاصة، وليس لأحد فيه شركة، وانما جعل الشركة في شيء قوتل عليه، فجعل لمن قاتل من الغنائم اربعة اسهم، ولرسول سهم والذي للرسول يقسمه على ستة اسهم ثلاثة له، وثلاثة لليتامى والمساكين وابن السبيل، واما الانفال فليس بهذه سبيلها كان للرسول خاصة، وكانت فدك لرسول الله عليه السلام خاصة لأنها فتحها، وامير المؤمنين عليه السلام يكن معها احد، فزال عنها اسم الفيء، ولزمهها اسم الانفال، وكذلك الآجام، والمعادن، والبحار<sup>(٥٨)</sup>.

وقال أمير المؤمنين عليه السلام يقول : " نحن والله الذين عنى الله بذى القربي ، الذين قرنهم الله بنفسه ، ونبيه عليه السلام ، فقال تعالى : ﴿مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرْبَى فَلَلَّهُ وَلِرَسُولِهِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ﴾ منا خاصة ولم يجعل لنا سهاما في الصدقة ، أكرم الله نبيه ، وأكرمنا أن يطعمنا أوساخ ما في أيدي الناس " <sup>(٥٩)</sup> .

فالفيء للامام خاصة يفرقه ، فيمن شاء بعضا في مؤنة نفسه ، وذوي قرابته ، واليتامى ، والمساكين ، وابن السبيل من أهل بيت رسول الله عليه السلام ليس لسائر الناس فيه شيء <sup>(٦٠)</sup> .

وعن أبي عبد الله عليه السلام أن قال : " ان الانفال ما كان من ارض خربة او بطون اودية فهذا كله من الفيء ، والانفال لله ولرسول ، فما كان لله ، فهو للرسول يضعه حيث احب " ، وقال عليه السلام عن قوله تعالى : ﴿وَمَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَحْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلَا رِكَابٍ وَلَكِنَّ اللَّهَ يُسَلِّطُ رُسُلَّهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ ، وقوله تعالى : ﴿مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرْبَى فَلَلَّهُ وَلِرَسُولِهِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ﴾ ، ذلك الفيء ، ما كان من اموال لم يكن فيها هرارة دم او قتل ، والانفال مثل ذلك هو بمنزلته " <sup>(٦١)</sup> .

## النتائج:

لقد خص الله عز وجل رسول الله ﷺ واهل بيته عليهم السلام ببعض الاموال تكريما لهم وتنزيها عن مسألة الناس ولا سيما الاموال التي حصل عليها المسلمين اثناء حربهم مع المشركين او اليهود في المدينة، وجاء هذا التكريم من الله عز وجل عبر العديد من الآيات القرآنية التي نزلت في ذلك ومن هذه الآيات :

١ - اية الخمس وهي قوله تعالى : ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّهَا غَنِمَتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ الْخَمْسَةُ وَلَلَّهُ سُولِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنِ السَّبِيلِ إِنْ كُنْتُمْ أَمْتَنِتُمْ بِاللَّهِ وَمَا أَنَّزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ النَّقَى الْجَمِيعَانَ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ فقد اكدت هذه الاية الشريفة على حق رسول الله ﷺ واهل بيته عليهم السلام في خمس الاموال التي يحصل عليها المسلمون من كل مغنم، فكان رسول الله يأخذ الخمس من الغنيمة ويقسم الباقي على المسلمين، ولقد اكدت مجموعة من الاحاديث الشريفة والواردة عنهم عليهم السلام على اثبات حقهم من الخمس كقوله ﷺ : "يا علي أن عبد المطلب سن في الجاهلية خمس سنن أجرها الله عز وجل في الإسلام، منها انه وجد كنزا، فاخرج منه الخمس، وتصدق به، فأنزل الله عز وجل واعلموا إنما غنمتم" ، وقوله ﷺ ، انه قال : "أعطيت أربعا لم يعطهن أحد كان قبلنا، وسالت ربي في الخامسة، فاعطانيها إلى ان قال: واحد لنا الخمس، ولم يحل لأحد كان قبلنا ، وكذلك ما روي عن أبي عبد الله الصادق عليهما السلام انه سئل عن قوله تعالى : ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّهَا غَنِمَتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ الْخَمْسَةُ ﴾ ، فقال : أما خمس الله ، فهو للرسول يضعه في سبيل الله ، وخمس الرسول ، فلا يقاربها ، وخمس ذي القربى فهم أقرباؤه ، وأما اليتامى يتامى أهل بيته ، فجعل هذه الأربعه أسمهم فيهم ، وأما المساكين ، وأبناء السبيل فقد عرفتم إننا لانأكل الصدقة ، ولا تخل لنا فهـى للمساكين ، وأبناء السبيل .

٢- الاية الثانية قوله تعالى: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ قُلِ الْأَنْفَالُ لِلَّهِ وَالرَّسُولِ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَصْلِحُوا دَارَاتِ بَيْنِكُمْ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾، فكان رسول الله يتغافل من الغنيمة قبل الخمس حتى انه يتغافل سيف ذو الفقار يوم بدر قبل الخمس، فالأنفال كانت لرسول الله خالصة في حياته، وهي لم ينقم لها مقامه بعده في أمور المسلمين وهم اهل بيته عليهم السلام، وهي تشمل ايضا كل ارض خربة قد باد اهلها عنها، وكل ارض لم يوجد فيها بخيل ولا ركاب او يسلمونها لهم بغير قتال، ورؤوس الجبال، وبطون الأودية، والآجام، والارضون الموات التي لا ارباب لها، وصوافي الملوك، وقطائعهم مما كان في الانفال، ولقد وردت العديد من الاحاديث الشريفة عنهم عليهم السلام في ذلك فعن ابي عبد الله عليه السلام قال: "الأنفال كل قرية يهلك اهلها او يجلون عنها، فهي نفل الله عز وجل نصفها يقسم بين الناس، ونصفها لرسول الله عليه السلام، فما كان لرسول الله فهو للامام عليه السلام"، وقال: "الأنفال كل ارض خربة او شيء كان للملوك، فهو خالص للامام، وليس للناس فيها سهم" ، وقال: "ومنها البحرين لم يوجد فيها بخيل ولا ركاب" . وعن عليه السلام ايضا حيث قال: "نحن قوم فرض الله طاعتنا لنا الأنفال، ولنا صفو المال، ونحن الراسخون في العلم" .

٣- الاية الثالثة وهي قوله تعالى: ﴿مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرْبَى فَلَلَّهِ وَلِرَسُولِهِ وَلِنَذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ﴾ فما الفي في هذه الاية غير مال الغنيمة، فالغنيمة كل ما اخذ من دار الحرب بالسيف عنوة مما يمكن نقله إلى دار الاسلام، وما لا يمكن نقله إلى دار الاسلام، فهو لجميع المسلمين ينظر فيه الامام، ويصرف انتفاعه إلى بيت المال لمصالح المسلمين، اما الفي فهو كل ما اخذ من الكفار بغير قتال او انجلى عنها اهلها، أي لم يوجدوا عليها بخيل، ولا ركاب وكان ذلك للنبي عليه السلام خاصة، وهو لم ينقم مقامه من

الأئمة الراشدين المعصومين عليهم السلام، ولقد نزلت هذه الآية في مال بنى النبى فكان للنبى خاصّة، وكذلك نزلت في أراضي فدك فكانت من اموال الفيء ايضاً وهي خالصة لرسول الله صلوات الله عليه وآله، لأن المسلمين لم يحبّوا عليها بخيل، ولا ركاب، وقيل: أن الله عز وجل لما انزل على رسوله صلوات الله عليه وآله قوله: ﴿وَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ﴾ دعا فاطمة  عليها السلام، فأعطّها فدكاً كذلك وردت العديدة من الأحاديث الشريفة عن المعصومين عليهم السلام في الفيء، فعن أمير المؤمنين عليه السلام انه قال: "نحن والله الذين عنى الله بذى القربي، الذين قرّهم الله بنفسه، ونبيه صلوات الله عليه وآله، فقال تعالى: ﴿مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقَرَى فَلَلَّهُ وَلِرَسُولِهِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ﴾" منا خاصّة ولم يجعل لنا سهماً في الصدقة، أكرم الله نبيه، وأكرمنا أن يطعمنا أو ساخ ما في أيدي الناس .

## هوماوش البحث :

- ١- النشطة والفضول : هي إبل يسيرة ينشطها الجيش أو بعضهم فلا تسع القسمة فيجعلونها للرئيس ، ينظر: الفراهidi ، الخليل بن احمد ، (ت ١٧٥ هـ) ، كتاب العين ، تج: مهدي المخزومي و ابراهيم السامرائي ، مؤسسة دار الهجرة ، ايران ، ١٤٩ هـ ، ج ٦ ، ص ٢٣٨ .
- ٢- كان عبدالله بن جحش من هاجر الى ارض الحبشة مع اخويه ابي احمد وعبيد الله ابن جحش ثم هاجر الى المدينة وشهد بدر و استشهد يوم احد يعرف بالمجادع في الله لأنه مُثل به يوم احد وقطع انفه هذا وان رسول الله ﷺ خطب يوما فقال: لبعض عليكم رجالا ليس بخيركم ولكنكم اصبركم للجوع والعطش فبعث عبدالله بن جحش ، فكان اول لواء عقده رسول الله ﷺ عقده لعبد الله بن جحش ، ينظر: ابن عبد البر ، ابي عمري يوسف بن عبدالله ، (ت ٦٣٤ هـ) ، الاستيعاب في معرفة الاصحاب ، تج: علي محمد الجاجي ، ط ١ ، دار الجليل ، بيروت ، ١٩٩٢ م ، ج ٣ ، ص ٨٧٨ .
- ٣- نخلة : موضع بالحجاز قريب من مكة فيه نخل وكروم ، وهي المحلة الأولى للصادر عن مكة ، ينظر: ياقوت الحموي ، شهاب الدين الحموي ابي عبدالله ، (ت ٦٢٦ هـ) ، معجم البلدان ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت ، ١٩٧٩ م ، ج ٥ ، ص ٢٧٧ .
- ٤- الواقدي ، محمد بن عمر ، (ت ٢٧٥ هـ) ، المغازى ، تج: مارسدن جونس ، ط ٣ ، عالم الكتب ، بيروت ، ١٩٨٤ م ، ج ١ ، ص ١٣ .
- ٥- الانفال: ١: .
- ٦- الانفال: ٤١: .
- ٧- الطبرسي ، أبي علي الفضل بن الحسن ، (ت ٤٨٥ هـ) ، مجمع البيان في تفسير القرآن ، مؤسسة الاعلمي للمطبوعات ، بيروت ، ١٩٩٥ م ، ج ٤ ، ص ٤٢٦ .
- ٨- الواقدي ، المغازى ، ج ١ ، ص ٩٩ .
- ٩- الصدوق ، ابو جعفر محمد بن علي ، (ت ٣٨١ هـ) ، الخصال ، تج: علي اكبر غفارى ، مؤسسة النشر الاسلامي التابعة لجامعة المدرسين بقم المقدسة ، ٣١٢ هـ ، ١٤٣ م .
- ١٠- الهيثمي ، علي بن أبي بكر ، (ت ٧٨٥ هـ) ، موارد الضمان إلى زوائد ابن حبان ، تج: حسين سليم أسد ، دار الثقافة العربية ، ط ١ ، دمشق ، ١٩٩٢ م ، ج ٧ ، ص ٢٨ .
- ١١- ابن إسحاق ، محمد بن يسار المطلي ، (ت ١٥١ هـ) ، السيرة النبوية ، تج: احمد فريد المزیدي ، ط ١ ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ٤٠٢ م ، ج ١ ، ص ٣٤ .
- ١٢- البلاذري ، احمد بن يحيى ، (ت ٢٧٩ هـ) ، انساب الاشراف ، تج: محمد حميد الله ، دار المعارف ، القاهرة ، ١٩٥٩ م ، ج ١ ، ص ٥١٤ .
- ١٣- ابن هشام الحميري ، محمد بن عبد الملك (ت ٢١٨ هـ) ، السيرة النبوية ، تج: محمد محيي

١٤- احمد بن حنبل، (ت ٢٤١ هـ)، مسنداً احمد، دار صادر، بيروت، (د.ت)، ج ٢، ص ٢١٣ .

١٥- ابن قدامة، ابي محمد عبدالله بن احمد، (ت ٦٢ هـ)، المغني، دار الكتاب العربي، بيروت، (د.ت)، ج ١، ص ٥٥٧ .

١٦- البيهقي، احمد بن الحسين، (ت ٤٥٨ هـ)، السنن الكبرى، دار الفكر، بيروت، (د.ت)، ج ٦، ص ٢٩٣ .

١٧- القاضي المغربي، ابي حنيفة النعمان بن محمد، (ت ٣٦٣ هـ)، دعائم الاسلام، تج:آصف بن علي اصغر فيضي، ط ٢، دار المعارف، مصر، ١٩٦٣ م، ج ١، ص ٣٨٧ .

١٨- الطبراني، سليمان بن احمد، (ت ٣٦٣ هـ)، المعجم الكبير، تج: حمدي عبد المجيد، ط ٢، القاهرة، ١٩٨٤ م، ج ١٢، ص ٩٧ .

١٩- البلاذري، احمد بن يحيى، (ت ٢٧٩ هـ)، انساب الاشراف، تج: محمد حميد الله، دار المعارف، القاهرة، ١٩٥٩ م، ج ١، ص ٥١٥ .

٢٠- الطوسي، ابو جعفر محمد بن الحسن، (ت ٤٦ هـ)، تهذيب الأحكام، تج: حسن الموسوي، ط ٤، دار الكتب الاسلامية، طهران، ١٣٦٥ هـ، ج ٤، ص ١٢٨ .

٢١- الكليني، ابي جعفر محمد بن يعقوب، (ت ٣٢٩ هـ)، الكافي، تج: علي اكبر غفاري، ط ٣، دار الكتب الاسلامية، طهران، ١٣٦٧ هـ، ج ٥، ص ٤٤ .

٢٢- الحرماني، محمد بن الحسن، (ت ١١٤ هـ)، وسائل الشيعة في تحصيل مسائل الشيعة، تج ونشر: مؤسسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث، قم، ١٤١٤ هـ، ج ٩، ص ٥٢٤ .

٢٣- البيهقي، احمد بن الحسين، (ت ٤٥٨ هـ)، معرفة السنن والآثار، تج: سيد كسرامي، دار الكتب العلمية، بيروت، (د.ت)، ج ٢، ص ٤٤ .

٢٤- الواقدي، المخازى، ج ٢، ص ٦٩٦ .

٢٥- القاضي المغربي، ابي حنيفة النعمان بن محمد، (ت ٣٦٣ هـ)، دعائم الاسلام، تج:آصف بن علي اصغر فيضي، ط ٢، دار المعارف، مصر، ١٩٦٣ م، ج ١، ص ٢٥٩ .

٢٦- الصدوق، محمد بن علي (ت ٣٨١ هـ)، من لاجهزه الفقيه، تج: علي اكبر غفاري، منشورات جماعة المدرسين في الحوزة العلمية في قم المقدسة، قم، ٤١٤ هـ، ج ٢، ص ٤٢ .

٢٧- ابو يوسف، يعقوب بن ابراهيم، (ت ١٨٢ هـ)، الخراج، ط ٢، المطبعة السلفية، القاهرة، ١٣٥٢ هـ، ص ٢٢٦ .

٢٨- الجرجاني، عبد الله بن عدي، (ت ٣٦٥ هـ)، الكامل، تج: يحيى ختارغزاوي، ط٣، دار الفكر، بيروت، ١٩٨٩ م، ج٤، ص ٢٧٣ .

٢٩- الواقدي، المعازي، ج٢، ص ٦٨٢ .

٣٠- السرخسي، شمس الدين ابوبكر محمد، (ت ٤٨٣ هـ)، المبسوط، دار المعرفة، بيروت، ١٩٨٦ م، ج١٥، ص ٤ .

٣١- العيني، ابو محمد محمود بن احمد، (ت ٨٥٥ هـ)، عمدة القاريء، دار احياء التراث العربي، بيروت، (د.ت)، ج٩، ص ١، ٢ .

٣٢- الفراهيدي، العين، ج٨، ص ٣٢٥ .

٣٣- الجوهري، اسماعيل بن حماد، (ت ٣٩٣ هـ) الصحاح، تج: احمد عبد الغفور العطار، ط٤، دار العلم للملاتين، بيروت، ١٩٨٧ م، ج٥، ص ١٨٣٣ .

٣٤- الانفال: ١ .

٣٥- الطبرى، محمد بن جرير، (ت ٣١ هـ)، جامع البيان عن تأویل آی القرآن، دار الفكر للطباعة، بيروت، ١٩٩٥ م، ج٩، ص ٢٢٤ .

٣٦- الطوسي، احمد بن الحسن، (ت ٤٦ هـ)، التبيان في تفسير القرآن، تج: احمد حبيب قصیر العاملی، دار احياء التراث العربي، بيروت، ٩١٤ هـ، ج٥، ص ٧٣ .

٣٧- ابن هشام، السیرة النبویة، ج٢، ص ٤٦٩ .

٣٨- السجستاني، أبي داود بن الأشعث، (ت ٢٧٥ هـ)، سنن أبي داود، تج: سعيد محمد اللحام، دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت، ١٩٩ م، ج٢، ص ٦٢٢ .

٣٩- الصفار، محمد بن الحسن الصفار، (ت ٢٩٧ هـ)، بصائر الدرجات الكبرى، تج: میرزا حسن (کوجی باگی)، مؤسسة الاعلمی، طهران، ٤١٤ هـ، ص ٢٢٤ .

٤٠- الطوسي، تهذیب الاحکام، ج٤، ص ١٣٤ .

٤١- القاضي المغربي، ابی حنیفة النعمان بن محمد، (ت ٣٦٣ هـ)، شرح الاخبار في فضائل الائمة الاطهار، تج: محمد الحسيني الجلاي، مؤسسة النشر الاسلامي التابعة لجامعة المدرسين بقم المقدسة، (د.ت)، ج٣، ص ٥١٧ .

٤٢- الطوسي، تهذیب الاحکام، ج٤، ص ١٣٢ .

٤٣- السجستاني، أبي داود سليمان بن الأشعث، (ت ٢٧٥ هـ)، سنن أبي داود، تج: سعيد محمد اللحام، دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت، ١٩٩ م، ج٢، ص ٦ .

٤٤- الطبرى، محمد بن جرير، (ت ٣١ هـ)، جامع البيان في تفسير القرآن، دار الفكر للطباعة، بيروت، ١٩٩٥ م، ج٩، ص ٢٢٦ .

٤٥- ابن سعد، محمد بن منيع، (ت ٢٣ هـ) الطبقات الكبرى، تج علي محمد عمر، ط١،

٢٦- مكتبة المانجي، القاهرة، ج ٢، م ١٠٠، ج ٢، ص ٢٦.

٤٦- الفراهيدي، العين، ج ٨، ص ٧، ٤.

٤٧- الجوهري، الصحاح، ج ١، ص ٦٣.

٤٨- الطبرى، جامع البيان، ج ١، ص ٣.

٤٩- الحشر: ٧.

٥٠- الطوسي، التبيان، ج ٩، ص ٥٦٣.

٥١- الواقدي، المغازى، ج ١، ص ٣٧٧.

٥٢- المسعودي، أبي الحسن علي بن الحسين، (ت ٣٤٦هـ)، التنبيه والإشراف، دار صعب، بيروت، (د.ت)، ص ٢٢٥.

٥٣- الثعلبي، أبو اسحاق احمد بن محمد، (ت ٤٢٧هـ)، الكشف والبيان في تفسير القرآن (تفسير الثعلبي)، تحرير: أبي محمد بن عاشور، ط ١، دار احياء التراث العربي، بيروت، ج ٩، م ٢٠٠٢، ص ٢٧٢.

٥٤- سورة: الإسراء: آية: ٢٦.

٥٥- العياشي، محمد بن مسعود، (ت ٣٢٣هـ)، تفسير العياشي، تحرير: هاشم الرسولي، المكتبة العالمية الإسلامية، طهران، ١٣٨١هـ، ج ٢، ص ٢٧٨.

٥٦- البقرة: ٣: ..

٥٧- الأنفال: ١.

٥٨- الفيض الكاشاني، محمد محسن، (ت ٩١١هـ)، الوافي، تحرير: ضياء الدين الحسني، ط ١، افست نشاط اصفهان، اصفهان، ٩١٤هـ، ج ١، ص ٢٧٧.

٥٩- الكافي، الكليني، ج ١، ص ٥٣٩.

٦٠- الطوسي، التبيان، ج ٥، ص ١٢٣.

٦١- الطوسي، تهذيب الأحكام، ج ٤، ص ١٣٢.

\* - الحر العاملي، محمد بن الحسن، (ت ٤١١هـ) وسائل الشيعة في تحصيل مسائل الشريعة، تتح ونشر: مؤسسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث، قم، ١٤١٤هـ.

\* السجستاني، أبي داود بن الأشعث، (ت ٥٢٧٥هـ)، سنن أبي داود، تتح: سعيد محمداللham، دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت، ١٩٩٠م.

\* السرخسي، شمس الدين ابوبكر محمد، (ت ٤٨٣هـ)، المبسوط، دار المعرفة، بيروت، ١٩٨٦م.

\* ابن سعد، محمد بن منيع، (ت ٢٣هـ)، الطبقات الكبرى، تتح علي محمد عمر، ط، ١، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٠٠٢م.

\* ١٤ - الصدوق، ابو جعفر محمد بن علي، (ت ٣٨١هـ)، الخصال، تتح: علي اكبر غفاري، مؤسسة النشر الاسلامي التابعة لجامعة المدرسین بقم المقدسة، ١٤٣٣هـ.

\* الصدوق، محمد بن علي (ت ٣٨١هـ)، من لا يحضره الفقيه، تتح: علي اكبر غفاري، منشورات جماعة المدرسین في الحوزة العلمية في قم المقدسة، قم، ١٤٤٤هـ.

\* الصفار، محمد بن الحسن الصفار، (ت ٢٩هـ)، بصائر الدرجات الكبرى، تتح: ميرزا حسن (كوجي باغي)، مؤسسة الاعلمي، طهران، ٤١٤هـ.

\* الطبراني، سليمان بن احمد، (ت ٣٦هـ)،

المصادر والمراجع:  
القرآن الكريم

\* احمد بن حنبل، (ت ٢٤هـ)، مسند احمد، دار صادر، بيروت، (د.ت).

\* ابن إسحاق، محمد بن يسار المطلي، (ت ١٥١هـ)، السيرة النبوية، تتح: احمد فريد المزیدي، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ٤٠٢م.

\* البلاذري، احمد بن يحيى، (ت ٢٧٩هـ)، انساب الاشراف، تتح: محمد حميد الله، دار المعارف، القاهرة، ١٩٥٩م.

\* البيهقي، احمد بن الحسين، (ت ٤٥٨هـ)، السنن الكبرى، دار الفكر، بيروت، (د.ت).

\* البيهقي، احمد بن الحسين، (ت ٤٥٨هـ)، معرفة السنن والآثار، تتح: سيد كسروي حسن، دار الكتب العلمية، بيروت، (د.ت).

\* الثعلبي، ابو اسحاق احمد بن محمد، (ت ٤٢٧هـ)، الكشف والبيان في تفسير القرآن (تفسير الثعلبي)، تتح: ابي محمد بن عاشور، ط١، دار احياء التراث العربي، بيروت، ٢٠٠٢م.

\* الجرجاني، عبد الله بن عدي، (ت ٣٦٥هـ)، الكامل، تتح: يحيى مختار غزاوي، ط٣، دار الفكر، بيروت، ١٩٨٩م.

\* الجوهري، اسماعيل بن حماد، (ت ٣٩٣هـ) الصحاح، تتح: احمد عبد العفور العطار، ط٤، دار العلم للملائين، بيروت، ١٩٨٧م.

المعجم الكبير، تج: حمدي عبد المجيد، ط ٢، القاهرة، ١٩٨٤ م.

\* الطبرسي، أبي علي الفضل بن الحسن، (ت ٥٥٨ هـ)، مجمع البيان في تفسير القرآن، مؤسسة العلمي للمطبوعات، بيروت، ١٩٩٥ م.

\* الطبرى، محمد بن جرير، (ت ٣١٥ هـ)، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، دار الفكر للطباعة، بيروت، ١٩٩٥ م.

\* - الطوسي، احمد بن الحسن، (ت ٤٦ هـ)، التبيان في تفسير القرآن، تج: احمد حبيب قصیر العاملی، دار احیاء التراث العربي، بيروت، ١٤٩ هـ.

\* الطوسي، ابو جعفر محمد بن الحسن، (ت ٤٦ هـ)، تهذيب الأحكام، تج: حسن الموسوي، ط ٤، دار الكتب الإسلامية، طهران، ١٣٦٥ هـ.

\* ابن عبد البر، أبي عمر يوسف بن عبد الله، (ت ٤٦٣ هـ)، الاستيعاب في معرفة الأصحاب، تج: علي محمد البحاوى، ط ١، دار الجيل، بيروت، ١٩٩٢ م.

\* العياشي، محمد بن مسعود، (ت ٣٢ هـ)، تفسير العياشي، تج: هاشم الرسولي، المكتبة العالمية الإسلامية، طهران، ١٣٨١ هـ.

\* ٢٤ العيني، ابو محمد محمود بن احمد، (ت ٨٥٥ هـ)، عمدة القاريء، دار احیاء التراث العربي، بيروت، (د.ت).

\* الفراهيدي، الخليل بن احمد، (ت ٣٤٦ هـ)، التنبیه والإشراف، دار صعب، بيروت، (د.ت).

\* ابن هشام الحميري، محمد بن عبد الملك (ت ٢١٨ هـ)، السيرة النبوية، تج: محمد محيي الدين عبد الحميد، المدنی،

- \* ياقوت الحموي، شهاب الدين الحموي  
ابي عبدالله، (ت ٦٢٦ هـ)، معجم البلدان،  
دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٩٧٩ م
- \* يعقوب بن ابراهيم،  
(ت ١٨٢ هـ)، الخراج، ط ٢، المطبعة  
السلفية، القاهرة، ١٣٥٢ هـ.
- \* الميسمى، علي بن أبي بكر، (ت ٧٨, ٥٨ هـ)،  
موارد الصسان إلى زوائد ابن حبان،  
تح: حسين سليم أسد، دار الثقافة العربية،  
ط ١، دمشق، ١٩٩٢ م.
- \* الواقدي، محمد بن عمر، (ت ٢٧ هـ)،  
المغازي، تح: مارسدن جونس، ط ٣، عالم  
الكتب، بيروت، ١٩٨٤ م.

