


الجزء الثاني

مناهج العلوم الإسلاميّة
العلوم الإسلاميّة وثلاثيّة العقل والنّصّ والواقع



الجزء الثاني

مناهج العلوم الإسلاميّة
العلوم الإسلاميّة وثلاثيّة العقل والنّصّ والواقع

تأليف
مجموعة باحثين

دراسات في المنهج



ـ الكتاب: مناهج العلوم الإسلاميّة: العلوم الإسلاميّة وثلُاثيّة العقل والنصّ والواقع- الجزء الثاني.

ـ الإشراف العام: السيد هاشم الميلاني- الشيخ حسن الهادي.

ـ المدير العلميّ: الشيخ الأسعد بن علي قيدارة

ـ مساعد المدير العلميّ: محمد بن عبدالله بنعمارة

ـ تأليف: مجموعة باحثين

سة، المركز الإسلاميّ للدراسات الإستراتيجيَّة. ـ الناشر: العتبة العبَّاسيّةّ المقدَّ

ـ الطبعة: الأولى 2023م - 1445هـ.

 www.iicss.iq

islamic.css@gmail.com





5

11.................................................................................................................................... مقدّمة المركز
مقدمة الكتاب...................................................................................................................................17
أولً- الفصل الأوّل: العقل والعلوم الإسلاميّة .......................................................................................19
26..................................................................................... ثانياً- الفصل الثاني: النص والعلوم الإسلاميّة
33................................................................ ثالثاً- الفصل الثالث: العلوم الإسلاميةّ بين الواقع والواقعيّة

الفصل الأوّل: العقل والعلوم الإسلاميّة.......................................................................41
مشكلات العقل في العلوم الإسلاميّة........................................................................................43
.................................................................................................................................................د. حسن رضا

43............................................................................................................................................. المقدّمة
 أوّلً: جدل التجليّات..........................................................................................................................45
46................................................................................................. 1- إشكالياّت العقل في مجال الكلام 
49.................................................................................................. 2- إشكاليّات العقل في أصول الفقه 
ثانياً: حفرياّت الأسباب......................................................................................................................51
ثالثاً: فلق الحلول...............................................................................................................................58
67............................................................................................................................ العقل في القرآن
..........................................................................................................................................د. مهدي أحمدي
67............................................................................................................................................. المقدّمة
أوّلً: العقل في اللغة والاصطلاح ومجالاته في القرآن الكريم...............................................................68
68..................................................................................................................................... 1- العقل لغة
2- العقل اصطلاحًا............................................................................................................................69
3- مجالات معنى العقل في القرآن.....................................................................................................71
ثانياً: مفهوم العقل في القرآن............................................................................................................78
1– في التفاسير................................................................................................................................78
2 – في نصوص الآيات القرآنيّة..........................................................................................................83
88................................................................................................... ثالثاً: المعارف العقيديةّ بالمعنى العامّ
1 – علم الوجود ...............................................................................................................................88
88................................................................................................................. 2- العلم بالله )الثيولوجيا(
92......................................................................................................... 3– الاعتماد على العقل الفطريّ
94.................................................................................................................... 4 – هدفيةّ عالم الوجود
5- إدراك الحقائق ومعرفتها...............................................................................................................97

6- علم الإنسان ................................................................................................................................100
رابعًا: عقبات التعقّل في القرآن..........................................................................................................107
109......................................................................................................... خامسًا: العقلُ دليلُ الثقة بالنقل

الفهرس



مناهج العلوم الإسلاميّة6

العقل في الروايات.........................................................................................................................115
.................................................................................................................................................د. رضا برنجكار
115............................................................................................................................................. المقدّمة
115............................................................................................................................... أوّلً: موقع العقل
ثانياً: حقيقة العقل الدينيّ..................................................................................................................118
ثالثاً: مقارنة بين العقل الدينيّ والعقل غير الدينيّ..............................................................................121
رابعًا: عقل الطبع وعقل التجربة ودرجات العقل..................................................................................123
125........................................................................................................... خامسًا: معاني العقل وأنشطته 
1- العقل النظريّ...............................................................................................................................125
126................................................................................................................................ 2- العقل العملّي
3- العقل الآلّي...................................................................................................................................130
سادسًا: صلة العقل بالأخلاق والدين والعلم.........................................................................................132

139.................................................................................................................. مساحة  اعتبار  العقل
.......................................................................................................................الأستاذ محمد حسين زاده

139............................................................................................................................................. المقدمة
مفهوم العقل.....................................................................................................................................140
141............................................................................................................................. أوّلً: الرأي الشائع
1- الدين، العقائد، التوحيد )معرفة الله(.............................................................................................145
146......................................................................................................................................... 2 - العدل
3- النبوّة...........................................................................................................................................147
4 ـ الإمامة والولاية............................................................................................................................147
148................................................................................................................. 5 - المعاد أو نهاية الإنسان
149............................................................................................................................ ثانيًا: الآراء البديلة
1 - العقل بوصفه ميزاناً للدين...........................................................................................................149
2 - العقل بوصفة أداة للدين..............................................................................................................151
ثالثاً: دور العوامل الخارجيّة في المعرفة..............................................................................................160
161....................................................................................................... رابعًا: أدلة اختيار الرؤية السائدة

الفصل الثاني: النص والعلوم الإسلاميّة.......................................................................167
 مفهوم النصّ الدينّي ومركزيّته في العلوم الإسلاميّة...............................................................169

.............................................................................................................السيد هشام إبراهيم أبو هاشم
169............................................................................................................................................. المقدمة
171...................................................................................... أوّلً: النصّ الدينيّ: المفهوم والتكوين والمنزلة
1- النصّ في اللغة والمعجم.................................................................................................................171



7

2- النصّ في الدراسات الأدبيّة...........................................................................................................172
3- النصّ في اصطلاح العلوم الدينيّة..................................................................................................174
178...................................................................................... ثانيًا: أنواع النصّ الدينيّ ووظائفه وتأثيراته:
186.......................................................................................... ثالثاً: محوريةّ النصّ في العلوم الإسلاميّة 
1- المعرفة الدينيّة وأنواعها.................................................................................................................186
187........................................................................................ 2- محورية النصّ في إنتاج المعرفة الدينيّة 
3- النصّ والمعرفة العقديةّ والكونيّة ....................................................................................................188
189............................................................................................................... 4- النصّ والمعرفة الأخلاقيّة
191................................................................................................... 5- النصّ والمعرفة الفقهيةّ القانونيّة 
192.......................................................... 6- المعرفة التاريخيّة والسننيّة )قصص الأنبياء، سنن التاريخ ...(
194........................................................................................................... رابعًا: أسس فهم النصّ الدينيّ
1- النصّ الدينيّ بين تعالي المصدر وبشريةّ الفهم...............................................................................194
2- النصّ والاجتهاد والارتباط بالواقع.................................................................................................196
198........................................................................................................ 3- النصّ ومسألة الثابت والمتغيّ
200.............................................................................................................. 4- قواعد فهم النصّ الديني
202......................................................................................... 5- أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينيّ

أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة.......................................209

...........................................................................................................................م.م جاسم محمد عبد علي
209............................................................................................................................................. المقدّمة
مدخل منهجي للتعريف بالمصطلحات الأساسيّة....................................................................................211
211........................................................................................................... أوّلً– تعريف أسباب الاختلاف
214.............................................................................................. ثانياً- بيان المراد بـ)فهم النصّ الدينيّ(
214................................................................................................ ثالثاً– بيان منظومة العلوم الإسلاميّة 
رابعًا- منهج البحث في هذه الدراسة..................................................................................................214
المطلب الأوّل: طرق معرفة الاختلاف وأنواعه .....................................................................................215
أوّلً: تصنيف الاختلاف في النصوص الشرعيّة.....................................................................................215
ثانياً: مصادر معرفة الاختلاف والموقف العملّي....................................................................................218
المطلب الثاني: تصنيف أسباب الاختلاف.............................................................................................219
أوّلً: الأسباب المشتركة بين النصوص الدينيّة وغيرها ..........................................................................219
220............................................................................ ثانياً: أسباب الاختلاف الخاصّة بفهم النصّ القرآنّي
1. النوع الأوّل: أسباب الاختلاف اللفظيّة ...........................................................................................220
2. النوع الثاني: أسباب الاختلاف الناتجة من العلاقات بين النصوص.................................................227



مناهج العلوم الإسلاميّة8

3.  النوع الثالث: الأسباب الخاصّة بالحديث.......................................................................................233

237........................................................................................ 4- النوع الرابع: الأسباب الخارجيةّ المشتركة

240............................................................... 5- النوع الخامس: الأسباب العلميّة المستعملة في فهم النصّ:

241...................................................................... 6- النوع السادس: الأسباب المبنائيةّ للمتعامل مع النصّ:

241................................................................ 7- النوع السابع: الأسباب الذاتيّة لنفسيةّ المتعامل مع النصّ:

243..................................................... 8- النوع الثامن: الأسباب المتعلقّة بالمحيط الثقافّي والأيديولوجياّت:

244................................................................................... 9- النوع التاسع: الاختلاف الناشئ من التأويل

244........................................................................................... 10- النوع العاشر: الاختلاف في الترجمة

المطلب الثالث: آلياّت التعامل مع الاختلاف.........................................................................................245

أوّلً: دور الأنبياء والأولياء والصالحين في حلّ الاختلاف.....................................................................245

245................................................................. ثانيًا: دور العلم الحقّ والاجتهاد الصحيح في حلّ الاختلاف

نظريّة القراءات المتعدّدة للنصّ بين المؤيّدين والمعارضين..........................................................261

.............................................................................................................................د. ساجد صباح العسكري
261............................................................................................................................................. المقدّمة

التمهيد: التعريف بالقراءة الحداثيّة والتأصيليّة:...................................................................................262

المطلب الأوّل: القراءات المتعدّدة من منظور حداثويّ، المفهوم والأهداف..............................................266

266.................................................................................... أوّلً: مفهوم القراءات المتعدّدة عند الحداثيّين:

269........................................................................................................ ثانياً: أهداف القراءات الحداثيّة

ثالثاً: الآراء النقديةّ لمفهوم القراءات المتعدّدة عند الحداثييّن................................................................271

 المطلب الثاني: القراءات المتعدّدة من منظور القراءة التأصيليّة، المفهوم والمقتضي................................274

274................................................................. أوّلً: مفهوم القراءات المتعدّدة في ضوء القراءة التأصيليّة. 

279............................................................................................ ثانياً: المقتضي لتعدّد القراءات التأصيليّة:

ثالثاً: الموقف من مفهوم القراءات المتعدّدة في ضوء القراءة التأصيليّة -عرض ودراسة-........................287

موقع النصّ القرآنيّ في استنباط مسائل العلوم الإسلاميّة.........................................................299

............................................................................................................................................الشيخ إياد الغدير
299............................................................................................................................................ المقدمة:

المطلب الأوّل: موقعيّة القرآن الكريم في العلوم الإسلاميّة....................................................................301

أوّلً: سلامة القرآن من التحريف .......................................................................................................301



9

305............................................................................................................................ ثانيًّا:حجّيةّ القرآن:

308...................................................................................................... ثالثاً:إمكانيةّ التفسير ومشروعيّته:

310.............................................................................................. رابعًا: شموليةّ القرآن الكريم وجامعيّته:

311................................................................................................................ خامسًا: منطق فهم القرآن:

المطلب الثاني: منهج الاستنباط في العقيدة والفقه والأخلاق................................................................314

316....................................................................................................... أوّلً: منهج الاستنباط في العقيدة

324............................................................................................................ ثانياً: منهج الاستنباط الفقهيّ

331.............................................................................................. ثالثاً: منهج استنباط النظريةّ الأخلاقيّة

343............................................................  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية 
.................................................................................................................................الأستاذ قاسم شعيب
 المقدمة............................................................................................................................................343

أوّلً: مرجعيّة السنّة النبويةّ في الممارسة الاستنباطيّة............................................................................344

344................................................................................................................... 1- مستودع السنّة النبويةّ

348.............................................................................................................................. 2- أقسام الرواية

350..................................................................................... ثانيًا: أهمّيّة الرواية في تفسير القرآن الكريم

350........................................................................................................................... 1- التفسير الرّوائّي

355............................................................................................................................. 2- التفسير العقلّي

3- التفسير بالرأي.............................................................................................................................359

ثالثاً: الرواية والاستنباط العقائديّ.....................................................................................................362

367....................................................................................................... رابعًا: الرواية والاستنباط الفقهيّ

368.......................................................................................................................... 1- المدرسة الأصوليّة

370......................................................................................................................... 2- المدرسة الأخباريةّ

373........................................................................................................ خامسًا: الرواية ونظريةّ الأخلاق

1- الحسن والقبح الاعتبارياّن............................................................................................................375

376................................................................................................................ 2- الحسن والقبح الذاتياّن

377................................................................................................................... 3- الأخلاق في الروايات

سادسًا: آفات الرواية.........................................................................................................................379

1- من نقد السند إلى نقد المتن..........................................................................................................381

2- مقاييس الترجيح عند التعارض......................................................................................................386



مناهج العلوم الإسلاميّة10

الفصل الثالث: العلوم الإسلاميّة بين الواقع والواقعيّة.........................................393
395................................................................... العلوم الإسلاميّة وتكامليّة العقل والنصّ والواقع
................................................................................................................................................د. حاتم جياشي
المقدّمة.............................................................................................................................................395
أوّلً: المصطلحات الأساسيّة ................................................................................................................396
1- تعريف العقل................................................................................................................................396
398......................................................................................................................................... 2- الدين 
400......................................................................................................................................... 3- الوحي
403............................................................................................................................. 4- المعرفة الدينيّة 
ثانياً: وظائف العقل وحدوده .............................................................................................................404
1- وظائف العقل...............................................................................................................................404
408................................................................................................................................ 2- حدود العقل 
412....................................................................................................... ثالثاً: العلاقة بين الوحي والعقل 
414................................................................................................................. 1- تكامليّة العقل والوحي 
416......................................................... 2- العقل طريق إثبات الأصول أو التقسيم الثلاثّي لمسائل الدين 
420........................................................................................................... رابعًا: العقل والوحي والواقع  
420................................................................................................................. 1- الواقع كأساس للمعرفة
426................................................................................................. 2- تغيّ الواقع ومآلات منطقة الفراغ
الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة ......................................................................................437
..............................................................................................................الشيخ عبد الباسط جعفر فارس
المقدمة.............................................................................................................................................437
أوّلً: الوضعية المنطقية قراءة في المفهوم والجذور والمآلات عند مؤسّسيها.............................................439
439.................................................................... 1- في مصطلح الوضعي، والوضعيّة، والوضعيةّ المنطقيّة: 
449........................................................................................ 2- استبعاد الميتافيزيقا بمبدأ قابليةّ التحقّق
453...................................................... 3- مبدأ التحقّق )أو ثنائيّة الصدق والكذب( في القضايا التجريبيّة
4- محاولة كارناب: لغة العلم بديلاً عن مبدأ التحقّق...........................................................................456
5- كارل بوبر من مبدأ التحقّق إلى مبدأ »قابليّة التكذيب« .................................................................462
467..................................... ثانياً: الوضعيةّ المنطقيّة في ضوء المعرفة الدينيّة والرؤية الحضاريةّ الإسلاميّة 
1- هراء الوضعيّة في إنكار الميتافيزيقا...............................................................................................467
2- النقلة المعرفيّة الإسلاميّة................................................................................................................475
3- مقاربة الشهيد محمد باقر الصدر ................................................................................................482
4- قواعد التحقّق من صحة الفرض في منهج التجربة عند المسلمين....................................................493
5- خطأ الوضعيةّ المنطقية في تمييز ملاك الحقيقة.............................................................................499



مقدّمة المركز

 ،bالطاهرين وآله   kمحمّد سيّدنا  على  الله  وصلّ  العالمين،  رب  الحمدلله 
وبعد...

لقد زوّد الله تعالى الإنسانَ الذي يخرج من بطن أمّه جاهلًا غير مزوّد بأيّ لون 
من ألوان المعرفة، ولا توجد لديه أية فكرة، مهما كانت واضحة وعامّة في الذهنية 
البشرية لحظة وجوده على وجه الأرض،  باستعداد فطري خاصّ وأدوات معرفيّة 
محدّدة يتمكّن بواسطة استخدامها من تحصيل العلم بنحو تدريجي تراكمي، ورئيس 
والتحليل  الكلّيات  وإدراك  التفكير  قوّة  أي  العقل،  هو  المعرفية  الأدوات  تلك 
والتركيب والاستنتاج الذهني...، وبهذه القوة يتميّز الإنسان عن سائر الكائنات 
المشاركة له في وحدة الحياة، حيث إنّ الإنسان هو الكائن الوحيد القادر على إنتاج 
في  وتدوينها  لفظياً  وصياغتها  عليها،  والاستدلال  العلمية،  والنظريات  المعرفة، 

الكتب، ونقلها بالتعليم من جيل إلى جيل والمراكمة عليها.

  ويمتاز المنهج العقلي بوجود مجموعة من المعارف البشرية الأوّلية غير الُمستدَلة 
والتي تحصل في النفس بالاضطرار من دون اعتمادها على معلومات أسبق منها، 
يطلق عليها اسم البديهيات العقلية، مثل: قانون التناقض، وقانون السببية العام، 
وقانون التضادّ، وقانون الأمثال...، وتشكّل هذه القوانين العقلية البديهية البناء 
الأخرى، وهي صنف  المعارف  الإنسان لإنتاج  منه  ينطلق  الذي  التحتي  المعرفي 



مناهج العلوم الإسلاميّة12

معارف تنتهي إليها كلّ المعارف الأخرى، التي يطلق عليها اسم المعارف النظرية 
والكسبية، والتي تحتاج من أجل الوصول إليها لإجراء عملية عقلية ينتقل فيها 
الذهن البشري من المعلومات الحاضرة فيه والمخزونة في أوعيته الحافظة إلى معرفة 

المجهول، ويطلق على هذه العملية اسم التفكير العقلي.

ومن الواضح أنّ المنهج الاستدلالي العقلي أهمّ المناهج العامّة للتفكير البشري، 
وتوليد  المعرفة  لبناء  كأداة  العقلي  المنطق  قوانين  إلى  يستند  تفكير  أسلوب  وهو 
العلم، وقد استخدم الفلاسفة اليونانيون والمسلمون هذا المنهج في جميع ميادين 
المعارف المتضمّنة في خارطة الفلسفة بالمعنى الأعمّ...، وفي الحقيقة، إن هذا المنهج 
لا يقتصر استخدامه على ميدان معرفي خاص، بل له دائرة واسعة من التوظيف في 

حقول معرفية وعلمية مختلفة.

ترتبط  المسألة  فإنّ  الإسلاميّة،  العلوم  منظومة  بناء  النص في  موقع  وأما قضية 
بالمنهج النقلي، أو المنهج الوحياني، وهو أسلوب بحثي يعتمد على النصوص الدينية 
البحثية  المشكلة  معالجة  أو  وأحواله  خصائصه  وفهم  البحث  موضوع  دراسة  في 
وإيجاد الحلّ المناسب لها. فهو المنهج الذي يعتمد على القرآن والسنةّ في إثبات مسائل 

العلم المستخدم فيه، سواء في أصل ثبوت الموضوع أو إثبات محمولاته له.

وللمنهج القرآني مرتكزات في إنتاج المعرفة الدينيّة حيث يعتمد الباحث على 
آيات القرآن الكريم ومدلولاته في مقدّمات الاستدلال الُمستخدَم داخل ميدان 
معرفي معيّ لدراسة الموضوع والكشف عن أحواله وخصائصه، وإثبات قضايا 
استدلالي  كمصدر  القرآن  على  الاعتماد  في  الأساسية  المقدّمات  ومن  العلم. 
لتشكيل المعرفة هو الإيمان بخلود القرآن واستمرارية صلاحتيه ككتاب مقدّس 
في عمود الزمان، بمعنى الاعتقاد بأن القرآن ليس كتاباً خاصاً بمخاطبة الفئات 
بحيث  تاريخه،  الزمان  يمنحه  بنحو  فيها  نزل  التي  الثقافية  البيئة  عاصرت  التي 



13مقدمة  المركز

في  عليه  كان  عمّ  وتبدّل  تغيّ  الذي  المعاصر  الواقع  في  عليه  الاستناد  يصلح  لا 
على  شدّدت  قد  الروايات  أنّ  نلاحظ  السياق،  هذا  وفي  الحياة.  نواحي  مختلف 
محمد  الإمام  فعن  يموت،  لا  حيّ  كتاب  أنّه  على  وأكّدت  القرآن،  تاريخيّة  عدم 
الباقرj، قال: »إنّ القرآن حيٌّ لا يموت، والآية حيّة لا تموت، فلو كانت الآية 
إذا نزلت في الأقوام ماتوا فمات القرآن، ولكن هي جارية في الباقين كما جرت في 

الماضين«]]].

»... لو أنّ الآية إذا نزلت في قوم ثم مات أولئك القوم ماتت الآية   :jوعنه
إذاً ما بقي من القرآن شيء، إنّ القرآن يجري أوله إلى آخره وآخره إلى أوله ما قامت 

السماوات والأرض، فلكلّ قوم آية يتلونها هم منها من خير أو شّر«]]].

وإن القواعد العقلية البديهية القطعية بمنزلة القرائن المتّصلة أو المنفصلة لفهم 
النصّ القرآني فإنّ العقل حجّة باطنة لله تعالى على الإنسان، ولديه القدرة بشكل 
القضايا  وهذه  القضايا،  من  بالكثير  والقطع  اليقيني  العلم  تحصيل  على  مستقلّ 

المدركة بالعقل على قسمين: نظرية وبديهية.

والسيد  الخوئي،  كالسيد  المعاصرين،  المفسرين  من  العديد  صّرح  وقد 
الطباطبائي، باعتمادهم على القضايا العقلية البديهية والفطرية في تفسير القرآن، 
وصّرح بعض العلماء بأنّ القواعد العقلية بمنزلة القرينة المنفصلة –أو المتّصلة- 
كقرينة  القطعي  اللبّي  الدليل  شأن  هذا  بل  ضوئها]]]،  في  القرآني  المتن  لفهم 

خارجية في فهم النصوص كما ثبت في أبحاث أصول الفقه. 

]]] العياشي، محمد بن مسعود، تفسير العياشي، ج 2، ص 203.
]]] الكوفي، فرات بن إبراهيم، تفسير فرات الكوفي، ص 17. 

يراجع: الكليني، الكافي، ج 1، ص 192؛ والقمي، علي بن إبراهيم، تفسير القمي، ج 1، ص 21.
]]] يراجع: اللنكراني، فاضل، مدخل التفسير، ص 190-189.



مناهج العلوم الإسلاميّة14

لا  أنّ  القارئ  وسيجد   ...« التفسيري:  منهجه  بيان  في  الخوئي  السيد  يقول 
أحيد في تفسيري هذا عن ظواهر الكتاب ومحكماته وما ثبت بالتواتر أو بالطرق 
وما   ،kالرسول ذرية  من  العصمة  بيت  أهل  عن  الواردة  الآثار  من  الصحيحة 
استقلّ به العقل الفطري الصحيح الذي جعله الله حجّة باطنة كما جعل نبيه صلى 

الله عليه وآله وسلم وأهل بيته المعصومين b حجّة ظاهرة«]]].  

وإن المنهج الاستدلالي الروائي هو القسم الثاني من أقسام المنهج النقلي، وهو 
عبارة عن اعتماد الباحث على الأحاديث والروايات الصادرة عن النبي وأئمّة أهل 
البيتb  في إثبات أصل موضوعات قضايا المعارف الدينية، أو إثبات خصائص 

الموضوع وأحواله وصفاته. 

ل أساس للنصّ الديني معصوم عند  ولا ريب في أنّ الوحي السماوي كمشكِّ
نزوله من الله تعالى مباشرة، أو بواسطة جبريل، على قلب النبي المبعوث من قبله 
تعالى، لتنزّه الحضرات والمراتب التي يتنزّل فيها الوحي من خزائن علم الله تعالى 
عن أيّ لون من ألوان الخطأ والاشتباه والنسيان والغفلة والتحريف... خصوصاً 
إلى  الوحي الإلهي  بتبليغ   kالنبي العلوم الحصولية. ويقوم  ليست من سنخ  أنّا 
الناس كما أنزل إليه من الله تعالى وجبرئيل بدون زيادة أو نقصان، لأنّه معصوم في 
مقام التبليغ باتّفاق جميع علماء المسلمين، وكذلك حال الإمام المعصوم عند الشيعة 

الإمامية، في جميع أخباره وأحاديثه. 

السند  قطعي  كونه  رغم  أيضاً،  الكريم  القرآن  بل  المتواترة،  الروايات  وإن 
والصدور، إلا أنّ أغلب دلالته من حيث المتن ظنيّة، بمعنى أنّ الباحث في المتن 
الروائي أو القرآني لتفسيره واستخراج المعاني منه، يصل إلى الكشف الظنيّ عن 

]]] الخوئي، أبو القاسم، البيان في تفسير القرآن، ص 13.



15مقدمة  المركز

التفسيرية  الآراء  تعدّد  ذلك،  على  ويشهد  كلامه.  في  والمعصوم  لله  الجدّي  المراد 
علماء  بين  حتى  والروايات  الآيات  مدلولات  فهم  في  الاجتهادات  واختلاف 
الفقه  أصول  علماء  عالج  وقد  الواحدة.  والتفسيرية  والفقهية  العقائدية  المدرسة 
هذه القضية في أبحاثهم بنحو وافٍ، مقرّرين أنّ الظهور حجّة، استناداً إلى سيرة 
أصحاب النبي والأئمّةb، ...ولو لم يكن هذا السلوك مرضيّاً لنهى عنه المعصوم 

وبيّ موقفه الرافض له]]].

ومن الأمور التي ينبغي أن يلاحظها الباحث لمحاكمة المتن ونقده، هو أن 
لا يكون معارضاً لما ثبت من القواعد العقلية الفطريّة اليقينية، فمثلًا قد ثبت 
جسمانياً،  ولا  جسمًا،  وليس  تام،  مجرّد،  تعالى  الله  أنّ  القطعية  العقلية  بالأدلّة 
بالضحك  كوصفه  تعالى  لله  صريح  وتجسيم  تشبيه  فيها  رواية  هناك  كان  فإذا 
الدليل  فإنّ  المتن يسقط عن الاعتبار،  فإنّ هذا  القعود،  أو  القيام  أو  البكاء  أو 
لأنّ  قطعي،  استقرائي  أو  برهاني  دليل  يعارضه  أن  يمكن  لا  القطعي  اللفظي 
إلى  ذلك  أدّى   jالمعصوم من  صريحاً  نصّاً  عارض  إذا  القبيل  هذا  من  دليلًا 
تكذيب المعصومj وتخطئته، وهو مستحيل...)و( إذا عارض الدليل اللفظي 
غير الصريح دليلًا عقليا قطعياً برهانيًّا أو استقرائياً قدّم العقلي على اللفظي... 
يرد  لم  اللفظي  الدليل  بأنّ  نعلم  القطعي  العقلي  الدليل  ضوء  على  هنا  ونحن 
المعصومj منه معناه الظاهر الذي يتعارض مع دليل العقل، فلا مجال للأخذ 

بالظهور«]]].

يعالج هذا الكتاب مكانة العقل ودوره في فهم النص واستنباط المعرفة الدينيّة، 
وموقع النص في بناء منظومة العلوم الإسلاميّة، ومدخليّة الواقع في فهم النص 

]]] يراجع: الهاشمي، بحوث في علم الأصول، ج 4، ص 284.
]]] الصدر، السيد محمد باقر، المعالم الجديدة للأصول، ص 175.



مناهج العلوم الإسلاميّة16

والنقد  والتحليل  البحث  محور  شكّلت  التي  الرئيسة  القضايا  وهي  واستنطاقه، 
والمقارنة في هذا الكتاب )الجزء الثاني من سلسلة مناهج العلوم الإسلامية(.

ويبقى الشكر موصولاً لكل من ساهم في إنجاز هذ الكتاب من المدير العلمي 
للمشروع ومساعده، والباحثين والفنيين.

والحمد لله رب العالمين

المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية



مقدمة الكتاب

وأنعم  المستقيم  صراطه  إلى  وأرشدنا  القويم  سبيله  إلى  هدانا  الذي  لله  الحمد 
علينا بالاعتصام بحبله المتين محمد وآله الطيبين الطاهرين.

مفصّلً  شرحنا  السلسلة(  هذه  من  الأول  )الجزء  السابق  الكتاب  مقدّمة  في 
أهداف هذا المشروع لدراسة وتدوين مناهج العلوم الإسلاميّة، وأوضحنا هناك 
التي  النظريّة  للمقدّمات  الثلاثة مخصّص  بأجزائه  المشروع   الأوّل من  القسم  أنّ 
علمً  الإسلاميّة  العلوم  مختلف  مناهج  لدراسة  المخصّصة  اللّحقة  للأجزاء  تمهّد 

علمً.

الذي  الأوّل  الجزء  أجزاء:  ثلاثة  تأتي في  التأسيسيّة  المقدّمات  أنّ هذه  وذكرنا 
أشرنا إليه آنفًا والذي تمحور حول أسس المعرفة الدينيّة وقضايا العلوم الإسلاميّة، 
العقل  وثلاثيّة  الإسلاميّة  العلوم  لموضوع:  خصّصناه  الذي  الثاني  الجزء  وهذا 
والنص والواقع. ويأتي لاحقًا إن شاء الله الجزء الثالث الذي يُعنى بالمناهج العامة 

الأساسيّة والفرعيّة.

وفي هذه المقدّمة، نُبيّ أهميّة موضوع هذا الكتاب بين أيدينا، والقضيّة المحوريّة 
التي تصدّى لها، ونشرح تبويبه وتقسيمه، ونعرض أسئلته الكبرى ونتائج معالجاته 

واستخلاصاته. 

نلاحظ  الطويل،  تاريخها  عبر  الإسلاميّة  العلوم  تشكّل  مسار  نتأمّل  فحينما 
تفاعلً بين ثلاثة عناصر أساسيّة: 



مناهج العلوم الإسلاميّة18

مثّلت  التي   bالمعصومين الكريم وسنةّ  القرآن  به  الديني: ونقصد  النص  أ- 
حضن كلّ العلوم ومحورها التي تدور مداره، ففهم هذا النصّ وتدبّره هو الخطوة 

الأولى لبناء المعارف الإسلاميّة وبناء منظومة هذه العلوم.

ب- الإنسان: بما أوتي من عقل وفكر وطاقات فطريّة واستعدادات وقابليات. 
فالإنسان هو المقصود بالخطاب الديني، وإليه يتوجّه النصّ الديني، والعقل إحدى 
مميّزات الإنسان عن سائر المخلوقات الأدنى منه والأرقى، ولذا كان العقل مناط 
التكليف )إياك آمر وإياك أنهى( وشرط من شروطه، بل هو أساس الدين وأصله 

ومبدأ معرفة الله والاعتقاد بالنص نفسه.

ج- الواقع: ونريد به العناصر الزمانيّة والمكانيّة بكلّ خصائصها ومقتضياتها، 
بيئات استمرار  الديني في عصوره الأولى، وكذلك  النصّ  تنزّل  بيئة  التي تشكّل 

تنزّله عبر الأجيال والأمم والمجتمعات في أفق الزمن المفتوح. 

 ،)107 )الأنبياء:   لِّلْعَالَيَِن ةً  رَحَْ إلَِّ  أَرْسَلْنَاكَ  وَمَا  الزمن  عبر  سيّال  فضاء  في 
تنجيمها  اكتمل  بعدما  ا  مستمرًّ المعنويّ  تنجيمها  سيبقى  الدينيّة  فالنصوص 

التنزيلي: ختم النبوّة وانقضاء عصر الإمامة.

ولّما كان النصّ ليس مجرّد خطاب لأولئك الذين عاشوا زمن الرسالة والنزول، 
النزول،  وبيئة  التاريخ  حُجب  ويتجاوز  والمكان،  الزمان  حدود  يتخطّى  هو  بل 
الوحي  وتعالي  المصدر  ألوهيّة  والتجاوز  التخطّي،  على  القدرة  هذه  في  والسّر 
ومراعاة  والمتغيّ،  الثابت  عنصري  على  القائمة  وبُنيته  النصّ  ومرونة  جهة؛  من 
الحاجات والمتطلّبات الثابتة بمضامين ثابتة والحاجات المتحوّلة بمضامين متحوّلة 
ومتحرّكة؛ من جهة ثانية، ولأجل ذلك كانت عمليّة تفسير النص وتأويله مستمرّة 

ومتواصلة ما دام الإنسان، وما دامت الحياة.  

ا، يفرض في كلّ منعرج على الإنسان حاجات  ولما كان الواقع متبدّلً ومتغيًّ



19مقدّمة  الكتاب

النص،  منطوق  بين  التفاعل  لهذا  حاجة  هناك  كان  مستحدثة،  وأسئلة  مستجدّة 
والعقل الإنساني، ومتحوّلات الواقع.

وعن هذا التفاعل وعلاقة العلوم الإسلاميّة عمومًا بهذه الثلاثيّة، تُطرح جملة 
هذه  وأهمّ  ومباحثه،  الكتاب  فصول  حولها  تتمحور  التي  الكبرى  الأسئلة  من 

الأسئلة:

- ما مكانة العقل ودوره في فهم النص واستنباط المعرفة الدينيّة؟ 

- ما موقع النص في بناء منظومة العلوم الإسلاميّة؟

- هل للواقع مدخليّة في فهم النص واستنطاقه وكيف ذلك؟ 

الموهومة  الواقعيّات  وفندّت  واقعيّتها  العلوم الإسلاميّة عن  دافعت  - كيف 
للمدارس الأخرى كالمادية والوضعيّة؟ 

والكتاب بفصوله الثلاثة جاء في سياق معالجة هذه الإشكاليات والإجابة عن 
هذه الأسئلة: فالفصل الأول تناول إشكاليّة العقل والعلوم الإسلاميّة، والفصل 
الثالث  والفصل  الإسلاميّة،  العلوم  بناء  في  ومركزيّته  النصّ  سؤال  عالج  الثاني 

تصدّى لإشكاليّة الواقع والواقعيّة. 

أولً- الفصل الأوّل: العقل والعلوم الإسلاميّة 

يتضمّن هذا الفصل خمسة مباحث، سعى فيها المؤلّفون أن يجيبوا عن الأسئلة 
وتنقيح  القضيّة،  لمقاربة  فسَعَوْا  العقل:  وهو  الثلاثيّة،  من  الأوّل  بالركن  المتعلّقة 
القرآنية  النصوص  مِنَ  العقل  نظرية  وبناء  والاصطلاح.  اللغة  في  العقل  معنى 

والنصوص الروائيّة وأخيًرا: تحديد مساحة اعتبار العقل في فهم الدين.



مناهج العلوم الإسلاميّة20

كتبه  الإسلاميّة«،  العلوم  في  العقل  »مشكلات  الأول:  المبحث  تناول  فقد   
منهجيّ  وعرض  للقضيّة  مقاربة  وهو  رضا،  حسن  الدكتور  اللبناني  البروفسور 

لإشكالية العقل في تجلّياتها وأسبابها وحلولها. 

بالمهمّة  اللغويّ الموحي  المدلول  انطلاقًا من  العقل  يُقارب مفهوم  ابتداءً  وهو 
المنوطة به، وهي منع الإنسان من الوقوع في الشرور والرذيلة والخطيئة، ويُؤكّد 
على شموليّة معنى العقل لقوى كثيرة في النفس وعدم اختزاله في القوّة الناطقة، 

وهذا ما يتجلّ أيضًا في منظور القرآن الكريم. 

والوحي،  العقل  بين  التوازن  تحقيق  ضرورة  على  مقاربته  في  الباحث  وركّز 
فأغلب المشكلات التي واجهت العلوم الإسلاميّة في مسارها التاريخي هي بسِبَبِ 
ما أسماه المؤلف »غلبة أحد البديلين على الآخر«، وتنازل غير سويّ لأحدهما عن 

موقعه.

وحلّل الكاتب تجلّيات هذه المشكلة في فرعين أساسيين من العلوم الإسلاميّة: 
الخطوات  الدكتور حسن رضا بعض  واقترح  الفقه.  الكلام، وعلم أصول  علم 
لتفعيل هذه التكامليّة بين العقل والوحي، وتعميق حضور العقل والوحي في هذه 
العلوم في ضوء ما يفرضه الواقع من مستجدات معرفيّة وفلسفيّة دون تنازل عن 

أصالة هذه العلوم.

الدكتور مهدي أحمدي،  القرآن«، وكتبه  »العقل في  الثاني:  المبحث  وقد عالج 
الأستاذ المساعد في قسم الإلهيات الإسلاميّة بجامعة شيراز.

وفي هذا المبحث، حاول المؤلّف أن يقدّم رؤيةً قرآنيّةً للعقل، مهّد لها بالـتأكيد 
أنّ العقل كان ولا يزال المائز الأساس بين الإنسان وباقي الموجودات؛ وقد نزل 
القرآن الكريم مستثيًرا في الإنسان عقله، وطالبًا سلوكه السليم، ومانعًا انحرافه 
عن التفكير القويم؛ حتى لا تطغى الغريزة عليه وعلى تعقّله، ويرسّخ قدميه على 



21مقدّمة  الكتاب

طريق التّدبّر والتفكّر للوصول إلى الحقائق التي أودعها الله في خلقه.   

وقوام هذه الرؤية القرآنيّة العناصر الآتية:

ـ لفظ العقل ومشتقّاته واستخداماته في القرآن الكريم 

ـ مرادفات العقل في القرآن

ـ معاني التعقّل في القرآن كما استنتجها المفسّون من الآيات 

ـ مجالات التعقّل وموانعه.

وقد خلُص البحث إلى مجموعة استنتاجات نوردها فيما يلي:

- في القرآن الكريم، وَرَدَ فعل عقل في تسعةٍ وأربعين موضعًا، ولم يَرِدْ بشكلِ 
مصدر مطلقًا، وكلّ أفعال العقل تدلُّ على عمليّة الإدراك والتفكير والفهم لدى 
الإنسان، وقد جاء العقل في القرآن الكريم بصيغ مختلفة منها: يعقلون، تعقلون، 
لُب،  منها:  المرادفات،  من  مجموعة  خلال  من  جاء  كما  عقلوه.  نعقل،  يعقلها، 

النهى، القلب، الحجر، الفكر...

يستخدمها  لا  أنّه  العقل  لفظ  لمشتقات  القرآني  الاستخدام  في  اللّفت  ومن 
بالصيغة الفعلية، ولم يرد بالصيغة الاسميّة، ولا بصيغة المصدر، ولا باسمي  إلاّ 
وأداء  الاستعمال  حيث  من  أقوى  الفعل  بصيغة  وروده  وإنّ  والمفعول.  الفاعل 

المعنى من وروده بالصيغة الاسميّة.

المعرفة واليقين، وطريق تشخيص  إفادة  العقل على  المفسّون في مهام  أكّد   -
الحقّ والمصالح والمنفعة والربح والخسارة، ومعرفة الحسن والقبح. غير أنّم قلّما 
تحدّثوا عن أسلوب التفكّر والتعقّل، وهذه -بلا مراء- أهمّ قضيّة في مضمار مفهوم 
العقل في القرآن الكريم، إذ إنّ معرفة طريق التفكّر هي التي تميّز بين العقل والفكر 



مناهج العلوم الإسلاميّة22

من ناحية، والوهم والخيال وسائر أنواع الإدراكات غير اليقينيّة من ناحية أخرى.

- واعتبر الباحث أنّ الاتّاهات التفسيريّة تنزع لاعتبار العقل عين المعرفة أو 
كونه أداةً للمعرفة، وأنّ أهم مجالات التفكير والتعقّل التي حثّ عليها القرآن هي 

علم الوجود والأخلاق والأحكام.

وفصّل موضوعات عديدة ضمن هذه المجالات الثلاثة، ونبّه لمسألة تميّزت بها 
المعالجة القرآنيّة لسؤال العقل والتعقّل وتُملها عادة الفلسفة والفكر الإنساني، ألا 
وهي موانع التفكير، فأشار لعدّة عناوين، كالفسق، والانحراف القلبي، وعبادة 

الأوثان، واتباع الشيطان، والتقليد الأعمى.....  

وعالج المبحث الثالث: قضية »العقل في الروايات« وهي مقالة للدكتور رضا 
برنجكار، الأستاذ المساعد في جامعة طهران.

دور  جاء  السابق،  المبحث  في  الكريم  القرآن  في  العقل  نظريّة  عالجنا  أن  بعد 
الروايات، وهذا البحث لاستكشاف النظريّة الحديثيّة أو الروائيّة للِعقل مفهومًا، 

وموقعًا، وأبعادًا، وأدوارًا، وصِلاته بالأخلاق والدين والعلم.  

فهي  العقلانيّة،  الإرادة  أهميّة  إلى  بالإشارة  للمعالجة  برنجكار  الدكتور  ومهّد 
التي تُبرز قيمة الإنسان في البين وتضعه في منزلة أسمى من الملائكة، ما لم يستتبع 

إرادته الشهوانيّة التي تقوده إلى الرذيلة والضياع وتجعله أسوأ من البهائم. 

في محاولته لتحديد مفهوم العقل في الروايات، وبعد تتبّع واستقراء صّرح أنّ 
العقل في الروايات يقع في قبال أمور من قبيل: الشهوة، وهوى النفس، والآمال 
الطويلة والعريضة، والكبر والغرور، والغضب والطمع والعُجب... ونبّه إلى أنّ 
الجهل ليس له معنى واحد في كلمات المعصومينb؛ فهو تارة يعني عدم العلم، 
فيكون في قبال العلم وبالتالي فهو عدميّ، وتارة يكون الجهل بمعنى الشهوة ويتمّ 



23مقدّمة  الكتاب

هذين  وإنّ  العقل،  قبال  في  يقع  المعنى  بهذا  والجهل  ا،  وجوديًّ أمرًا  بوصفه  بيانه 
الدوام  على  الإنسان  يشهد  حيث  متضادّتان،  قوّتان  والجهل-  -العقل  الأمرين 

حالة التنازع والصراع بينهما.

تتبّعه للروايات أنّ  الباحث من  أمّا على مستوى المهام والأدوار، فاستكشف 
أبعاد العقل ثلاثة: 

نتحدّث  أن  يمكننا  إنّنا  أي  الأداتّي.  والبُعد  العملّي،  والبُعد  النظريّ،  البُعد 
انطلاقًا من الأحاديث عن العقل النظري، وهو الذي يسعى لاستكشاف الحقائق 
تدرك  التي  المعرفيّة  القوّة  هو  العملي  والعقل  الواقعيّة،  الأمور  ومعرفة  النظريّة 
القيام بأعماله.  التي تعمل على تحريك الإنسان نحو  القوة  ما ينبغي فعله، أو هو 
والعقل الآلي، وهو عقل المعاش وتدبير شؤون الحياة، فهو قوّة يستعين بها الإنسان 

لتنظيم معاشه وحياته.

الفطريّ  البُعد  بُعدين؛ وهما:  إلى  الروايات  العقل في  ينقسم  ثانية،  ومن جهة 
)غير الاكتسابّي(، والبُعد الاكتسابّي. وإنّ الإنسان من خلال قيامه ببعض الأمور 

والأفعال، يعمل على زيادة عقله أو خفضه.

من  العقل  بين  التكامليّة  العلاقة  تحليله  ضوء  في  برنجكار  الدكتور  ويستنتج 
جهة، وبين الأخلاق والدين والعلم من جهة أخرى، والتأثير المتبادل بين العقل 

وبين كلّ واحد من هذه الثلاثيّة.

وتناول المبحث الرابع: »مساحة اعتبار العقل«، وهو بقلم الباحث محمد حسين 
زاده، الأستاذ المساعد في مؤسّسة الإمام الخمينيu التعليميّة للأبحاث والتحقيق.

العقل في  ما هو مدى اعتبار  الباحث سؤالين أساسيين:  المبحث، عالج  وفي هذا 
الدين؟ وفي أيّ مجال من مجالات الدين يمكن الاعتماد على العقل للوصول إلى المعرفة؟



مناهج العلوم الإسلاميّة24

ورأى الباحث أنّ المصادر التي يمكن في ضوئها الحصول على المعرفة الدينيّة 
بشأن الدين وأجزائه المتنوّعة، محدودة، وتشمل الموارد الآتية:

- العقل أو الأدلّة العقليّة.

- النقل أو الأدلّة النقليّة.

- الحواس.

- الشهود.

في ضوء الرأي الشائع، يكون للحواس دائرةٌ خاصّة في الدين، ولا تشمل جميع 
القيم والأحكام والمعارف الدينيّة. وأمّا العقل أو الأدلّة العقليّة، فإنّا تلعب أهمّ 
النقليّة  الأدلّة  فإنّ  الحال،  الدين. وبطبيعة  العقائد الأصوليّة في  الأدوار في حقل 
والرّوايات الحاكية عن الوحي والإلهام، يمكن لها أن تساعد العقل، وتعمل على 
تعميق معرفته في ذلك الحقل. وعلاوة على ذلك، يمكن للعقل أن يدرك كلّيّات 
وقبحها  وحسنها  وجوبها  على  ويتعرّف  القيَم،  من  وغيرها  والحقوق  الأخلاق 
ومناسبتها أو عدم مناسبتها؛ وبذلك فإنّه في هذا الحقل يدرك مسألة حسن العدل 
وقبح الظلم على نحو الاستقلال، بل يمكن له أن يعتبر هذه الأمور من الأصول 

البديهيّة للعقل في حقل القيَم.

ا، وهو في تلك  إنّ مساحة العقل في حقل الأحكام العمليّة للدين محدودة جدًّ
الموارد يعمل -بمساعدة من الحواس أو من دونها- على إدراك رجحان أو لزوم 
النقليّة حتّى  أمر ما، أو ضرورته أو عدم ضرورته؛ على الرغم من وجود الأدلّة 
في هذه الموارد أيضًا، وهي تؤيّد ما يتوصّل إليه العقل. وعلى هذا الأساس، فإنّ 
القيَم والأحكام الأخلاقيّة والحقوقيّة والفقهيّة في الأمور  العقل في حقل معرفة 
الأحكام،  ملاكات  كشف  خلال  من  إليها  يتوصّل  أن  يستطيع  التوقيفيّة  غير 



25مقدّمة  الكتاب

ويحكم بضرورتها أو عدم ضرورتها، ورجحان أو لزوم بعض الأفعال. وبعبارة 
التي  التوقيفيّة  بالأمور  يتعلّق  أو رجحانها. وفيما  يتعرّف على ضرورتها  أن  أدق: 
يتعرّف على  أن  للعقل  يمكن  الشارع، لا  إلّ من طريق  عليها  التعرّف  يمكن  لا 
ملاكاتها وعلل أحكامها على نحو الاستقلال. وإنّ كلّ ما يمكن للعقل أن يعرفه 
في هذا الحقل لا يعدو أن يكون حِكمة من حِكَم الأحكام لا غير. ومن هنا، يجب 
الإحجام عن توظيف العقل في معرفة الأحكام التوقيفيّة وإدراك مناطاتها وغير 

ذلك من الأقسام التوقيفيّة من الدين.

رأيان  يوجد  المسلمين  المفكّرين  عموم  بها  يقبل  التي  الرؤية  هذه  مقابل  وفي 
آخران:

- العقل بصفته ميزانًا للدين: بمعنى أنّ المسائل التي يؤيّدها العقل ويمكنه أن 
يقيم الدليل على صحتها، تمثّل أجزاء الدين، أما الأمور الأخرى التي تنسب 

للدين فإذا قام العقل برفضها فإنّا لا تكون من الدين.

- العقل بوصفه أداة للدين: بمعنى أنّ دور العقل في الدين يقتصر على إثبات 
وجود الله ونبوّة النبي الأكرمk وإمامة الأئمة b وعصمتهم وحجيّة أقوالهم 
يبقى له دور آخر، فهو قد  المهمّة لا  العقل من هذه  ينتهي  وأفعالهم، وعندما 

أوصلك إلى منابع المعرفة؛ الوحي والنصوص.

وناقش الباحث النظريتين الأخيرتين، ورجّح نظريّة المشهور التي عزّزها ببيانٍ 
تفصيليٍّ لموضوعات العقيدة وتفريعاتها ودور كلّ نوع من أنواع الأدلة في إثبات 

موضوعاتها محدّدًا دور العقل في كلّ مورد من هذه الموارد.



مناهج العلوم الإسلاميّة26

ثانيًا- الفصل الثاني: النص والعلوم الإسلاميّة

بعد مقاربة سؤال العقل والعلوم الإسلاميّة في الفصل السابق، يأتي هذا الفصل 
فنطرح  الإسلاميّة،  العلوم  منظومة  في  وأدواره  الديني،  النص  مكانة  عن  الثاني 
إشكاليّة مفهوم النص ومكانته في مجال العلوم الدينيّة في المبحث الأول، وأسباب 
اختلاف العلماء في فهم النص الديني في المبحث الثاني، ونظريّة تعدّد القراءات بين 
القبول والرفض في المبحث الثالث. أمّا موضوع مكانة النص القرآني، وموضوع 
المبحثين  تبِاعًا في  فقد جاءا  العلوم الإسلاميّة،  استنباط  الروائي في  النص  مكانة 

الرابع والخامس.

السيد هشام  العلوم الإسلاميّة«، وكتبه  »النص ومركزيّته في  المبحث الأول:   
إبراهيم أبو هاشم، أستاذ الحوزة العلمية في لبنان. 

وفيه أكّد الباحث أنّ النصّ الدينيّ له مكانة مميّزة في الفضاء الفكريّ والاجتماعيّ 
الإسلاميّ إذا ما قيس بأيّ منظومة نصّيّة أخرى. فالنصّ الدينيّ الإسلاميّ يحوي 
مركز جذب قويّ وأساسّي متّسم بالحفظ والعصمة، وهو القرآن الكريم، كتاب 
الله الخالد الذي أُنزل هدًى للناس وبيّنات من الهدى والفرقان بين الحق والباطل. 
وإلى جانب القرآن، هناك سنةّ المعصومين أي أقوال وأفعال وتقريرات المعصومين، 
النبي وآله الطاهرين، والتي وصلتنا في مجاميع روائيّة. وهذه الروايات كانت بمثابة 
القرآن.  بها  جاء  التي  العريضة  والخطوط  والكلّيّات  للأسس  والموسّع  الشارح 
ومع كون هذه المجاميع الروائيّة بجلّها ليست قطعيّة الصدور، إلّ أنّ هذا لم يمنع 
المسلمين من الاستفادة منها وتعظيمها بعدما أعملوا فيها أدوات الاستفادة من 

مداليلها، ومناهج التحقّق من أسانيدها ورُوّاتها ومصادرها.

وقد عالج السيد هشام أبو هاشم المسألة وفق مسار منهجيٍّ مترابطِ الحلقات 
في أربعة مطالب:



27مقدّمة  الكتاب

المفهوم والتكوين والمنزلة«، حدّد فيه مفهوم  الدينيّ:  المطلب الأول: »النصّ 
النصّ في اللغة والاصطلاح، وفي اصطلاح الدراسات الأدبيّة والعلوم الدينية. 

لعلاقة  فيه  تعرّض  وتأثيراته«،  ووظائفه  الدينيّ  النصّ  »أنواع  الثاني:  المطلب 
النص  لعلاقة  تعرّض  كما  منهما،  كلّ  وخصائص  الروائي  والنص  القرآني  النص 
والغيب، والنص والعقل، ودور النص في تحقيق الهداية بمعناها الواسع، ودوره 

في التشريع وفي معالجة مشكلات المجتمع. 

الكاتب  فصّل  وفيه  الإسلاميّة«،  العلوم  في  النصّ  »محورية  الثالث:  المطلب 
موقع النص الديني في بناء المعرفة الدينيّة في الأبعاد الآتية: العقدي، والأخلاقي، 

والفقهي القانوني، التاريخي والسنني.  

المطلب الرابع: »أُسس فهم النصّ الدينيّ«، وفي هذا المبحث حلّق السيد هاشم 
في مدارات معرفيّة مهمّة عن تعالي مصدر النصّ ومحدوديّة الفهم وبشريّته، وعن 
والمتغيّ،  الثابت  إشكاليّة  وعن  بالواقع،  وعلاقته  النص  استنطاق  في  الاجتهاد 
في  خاصّة  الإسلاميّة،  العلوم  في  حة  المنقَّ القواعد  بعض  ذلك  بعد  مستعرضًا 
فهم  العلماء في  اختلاف  بأسباب  المبحث  النصّ، وتوّج هذا  لفهم  علم الأصول 

النصوص. 

 المبحث الثاني: »أسباب اختلاف فهم النصّ«، أعدّه الأستاذ جاسم محمد عبد 
علي، مساعد مدرس جامعي من العراق.

أكّد المؤلف في البحوث التمهيديّة على عدة قضايا: 

أ- أنّ الاختلاف سنةٌّ من السنن الكونيّة التي جعلها الله تعالى لكي تستمر الحياة 
في هذا الكون من خلال التبادل الفكريّ ونقل الخبرات بين الأفراد والمجتمعات 
وبهذا  والعمليّة،  المعرفيّة  الميادين  جميع  في  التكامل  نحو  والسعي  الغير،  لتطوير 



مناهج العلوم الإسلاميّة28

الذي  السلبيّ  الخلاف  عن  يختلف  الضروريّ  الإيجابّي  الاختلاف  أنّ  إلى  نصل 
يدفع إلى الكراهية والعداء والضغينة وينتهي إلى خراب البلاد والعباد. وقد حثّ 
القرآن على قبول الغير مهما كان مختلفًا، وذلك من خلال الدفع بالتي هي أحسن، 
ا فهو كالولّي الحميم؛ لأنّ العدوّ يركّز النظر على نواقص  وإن كان يرى الغير عدوًّ

الإنسان عادةً. 

ب- أهميّة سعة الأفق المعرفّي لقبول الاختلاف من خلال دعوة القرآن الكريم 
والأحاديث المطهّرة إلى التعامل وفق مبدأ )يستمعون القول فيتّبعون أحسنه( مع 

كلّ رأي..

البحث في أسباب الاختلاف؛ وذلك لأنّ معرفة الأسباب تساعد  أهّميّة  ج- 
بشكل كبير في معرفة الحلول، والخروج من المعركة الفكريّة بانتصار لكلّ الأطراف 

من خلال الحوار الهادف ومعرفة نقاط القوّة والضّعف عند المؤتلف والمختلف.

أما على مستوى الأسباب، فقد أشار الأستاذ جاسم محمد إلى تنوّعها وتعدّدها، 
ما  إلى  وإرجاعها  النصوص  بين  التقابل  بمجرّد  يزول  عارض  هو  ما  منها  وأنّ 
إلّ  العرفّي، وبعضها أصلّي مستحكم لا يمكن حلّه  إليه من خلال الجمع  تؤول 
من خلال التنازل عن بعض أطرافه، وبعضها تدفعنا إلى التخيير والعمل بأيّا من 
الفكريّ للإنسان عن  بالعجز  نتوقّف ونعترف  ينبغي أن  التسليم، وبعضها  باب 

الإحاطة الكلّيّة بمصالح الأحكام.

ولذلك يدعو الباحث إلى أهميّة إحكام فهم النصوص، الذي له مبادئ وأصول 
ينبغي الوقوف عندها، ومن بينها الإلمام بمنابع الاختلاف وطرق حلّها؛ لأنّا تؤثّر 

عليه سلبًا أو إيجابًا في المقدّمات وفي النتائج. 

وضمّن الباحث الخاتمة جملة من التوصيات المعرفيّة والمنهجيّة والأخلاقيّة في 
التعاطي مع النص ومع آراء الآخرين؛ لحسن الاستفادة من التنوّع والاختلاف 



29مقدّمة  الكتاب

لمعرفة ميزان يُبيّ الحقّ من الباطل؛ لأنّ الموقف العملّي من الاختلاف لا يستلزم 
قبول الكلّ وتمويه الحقّ دائمً، وإنّما قد يكون حًّل لمعضلة تهدّد الوجود الإنسانّي أو 

تؤدّي إلى التفرّق والتشرذم للكيان الإسلاميّ.

العسكري،  صباح  ساجد  الدكتور  كتبه  القراءات«،  »تعدّد  الثالث:  المبحث   
الأستاذ بجامعة الإمام الصادقj فرع  ذي قار –العراق. 

القراءات،  لتعدّد  الحداثوي  المفهوم  الباحث  ناقش  المفهوم،  لهذا  معالجته  في 
الفهم  تعدّد  وهو  التأصيليّة،  القراءة  وفق  المصطلح  لهذا  مقبولً  مفهومًا  وتبنى 
والتفسير للنص الواحد، وفق مراتب طوليّة غير متعارضة، كأن يكون للمفهوم 
المقتضيات  وحلّل  المفهوم،  ذلك  على  للانطباق  قابل  مصداقٍ  من  أكثر  الواحد 

الكثيرة لهذه الكثرة.

ودفع الباحث وهم البعض في رفض كلّ القراءات المعاصرة مميّزًا بين القراءة 
المعاصرة التأصيليّة التي تخضع للشروط والضوابط المنسجمة مع روح الإسلام 
وغير  الضوابط  لهذه  الخاضعة  غير  وهي  المنفلتة،  المعاصرة  والقراءة  وثوابته، 
الملتزمة بضرورات الدين وثوابته. وفي هذا السياق، تأتي قراءة الحداثويين القائمة 
التأصيليّة  القراءة  تكون  وبذلك  القرآنّي،  النصّ  على  الفلسفات  إسقاطات  على 
وسطًا بين طرفي النقيض، بين القراءة التقليديّة التي يقودها التيّار السلفيّ الذي لا 
يقبل بأيّ تجديدٍ في أدوات الفهم، وبين القراءة الحداثيّة التي يقودها التيّار الحداثيّ 

المنفلت والذي ينسف كلّ قديمٍ.

وعن موقف علماء الإسلام ومفكّريه من تعدّد القراءات، ذكر الأستاذ ساجد 
صباح العسكري أنهم انقسموا إلى فريقين: فبعضهم أيّدها وعدّها من ضروريّات 
التجديد في التفسير بوصفها أحد أشكال الاجتهاد التفسيريّ، بينما رفض بعضهم 
التعدّد بالمعنى الحداثيّ ولم يرفضوا التعدّد بالمعنى الأصولّي، وكان لهم موقف في 



مناهج العلوم الإسلاميّة30

المنهجيّة،  القيود  من  للتحرّر  تدعو  إيحاءات  من  يكتنزه  لما  المصطلح  مع  التعامل 
ولكن لا يُشكّل هذا الرفض رفضًا لفكرة التعدّد، وإنّما هو اختلاف في المفهوم ولا 

مشاحّة في الاصطلاح.

الإسلاميّة«،  العلوم  مسائل  استنباط  في  القرآني  النص  »موقع  الرابع:  المبحث 
كتبه الشيخ إياد الغدير، الباحث والأستاذ في جامعة المصطفى العالميّة بسوريا. 

يتصدّر اسم القرآن الكريم المصادر العلميّة للاجتهاد والفقه، ومن ثمّ لباقي 
مسألة  جعلت  الإسلامية  العلوم  تاريخ  في  الاجتهاد  مسارات  أنّ  غير  العلوم، 

الاستنباط تتمركز حول آيات الأحكام بالخصوص في مجال الفقه والأصول.

العلوم  عموم  في  القرآن  موقعيّة  على  الضوء  لتسليط  جاء  البحث  وهذا 
الإسلاميّة، وذلك في مطلبين أساسيين:

- المطلب الأول: حيث أسّس الشيخ إياد الغدير الأسس النظريّة الضروريّة 
وإشكاليّة  القرآن،  ظواهر  وحجيّة  التحريف،  من  القرآن  سلامة  من  للبحث، 
التفسير ومشروعيّته، وهي كلّها موضوعات تمهّد لمعرفة منطق فهم القرآن الكريم. 

والفقه  العقيدة  في  الاستنباط  مناهج  الباحث  عالج  وفيه  الثاني،  المطلب   -
والأخلاق، مشيًرا إلى بعض الخصائص والضوابط التي يجب أن يتوخّاها، ما مِنْ 
شأنه أن يخوض في عمليّة الاستنباط. وفي كلّ من منهجي الاستنباط في العقيدة 
تطبيقيّة لاستنباط  نماذج  وأورد  السياق،  أسّس لأصول وقواعد في هذا  والفقه، 

.b المسائل من القرآن الكريم استنادًا للتراث الروائي لمدرسة أهل البيت

وأما بالنسبة لعلم الأخلاق والمنهج الاستنباطي من القرآن، فقد فصّل الباحث 
في  الأخلاق  دستور  واختار  القرآنيّة،  الأخلاقيّة  النظريّة  بناء  اتجاه  اتّاهين:  بين 
القرآن للشيخ عبد الله دراز نموذجًا. وتعرّض في الاتجاه الثاني إلى دراسة تفصيليّة 



31مقدّمة  الكتاب

للمضامين الأخلاقيّة في القرآن، واختار أطروحة الشيخ اليزدي نموذجًا، خاصّة 
في تقسيمه للمضامين الأخلاقية القرآنيّة على أساس المتعلّق إلى الأخلاق الإلهيّة، 

والأخلاق الفرديّة، والأخلاق الاجتماعيّة.  

المعرفيّة؛  وعدّتها  الاستنباط  علوم  لتفعيل  الحاجة  إلى  الإشارة  الباحث  يَفُت  ولم 
ليتجاوز الاجتهاد الفقهي مثلً نطاق آيات الأحكام المحدّد ببضعة مئات الآيات ونيف، 

كما هو المشهور، مع ما في ذلك من مخاطر ومزالق الأخذ بالمناهج المعاصرة والدخيلة.

 المبحث الخامس: »موقع الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلاميّة«، بقلم 
الأستاذ قاسم شعيب، المتخصّص في الكلام والفلسفة من تونس.

العلوم  مسائل  استنباط  في  القرآني  النص  موقعيّة  عالجنا  السابق،  المبحث  في 
لنا  وتبيّ  بالخصوص،  وأخلاق  وفقه،  عقيدة،  من  واستخراجها،  الإسلاميّة 
أهميّة النصّ القرآنّي في هذا الباب وحاجة الموضوع لمزيد من التأسيس والتنقيح، 
الاستنباط  وآليات  مناهج  مستوى  على  أو  النظريّة  المقدّمات  مستوى  على  سواء 

وقواعدها. 

وفي هذا المبحث، نُعالج القضيّة بالنسبة للروايات، فالحديث هو النص الرديف 
للنص القرآني، وبنية العلوم الإسلامية كما تقوم على استنباط مسائلها من القرآن 

الكريم كذلك تستند إلى استخراج مضامينها ومسائلها من الروايات.

ستة  على  تقوم  أطروحة  شعيب  قاسم  الأستاذ  قدّم  للموضوع،  مقاربته  وفي 
محاور: الأوّل يتعلّق بمرجعيّة السنةّ النبويّة في الممارسة الاستنباطيّة، والثاني يرتبط 
بأهميّة الرواية في تفسير القرآن، والثالث يهتمّ بمكانة الرواية في بناء أصول الدين، 
المسألة  يتناول  والخامس  الفقهيّ،  الاستنباط  في  الرواية  موقع  على  يركّز  والرابع 
تعاني  التي  الآفات  إلى  يتعرّض  السادس  والمحور  بالرواية،  وعلاقتها  الأخلاقيّة 

منها الرواية وسبل معالجة ذلك.



مناهج العلوم الإسلاميّة32

الباحث في كل محور من هذه المحاور الستة قضايا عديدة، ساعيًا  وقد عالج 
الحلول  بعض  عارضًا  الساحة،  في  السائدة  الاتّاهات  ورصد  الواقع  لتوصيف 

والأفكار.

فرغم  والشيعة،  السنة  بين  الحديث  مصدريّة  اختلاف  إلى  الباحث  وأشار 
اتّفاق المسلمين حول مرجعيّة السنةّ النبويّة بعد القرآن الكريم، إلّ أنّم اختلفوا 
الأخرى  الفرق  وبعضُ  السنة،  أهلُ  فاختار  منه،  أخذها  يجب  الذي  المصدر  في 
المشابهة لها، الصحابةَ والتابعين ليكونوا ذلك المصدر، بينما اختار الشيعةُ الإماميّة 
أهلَ البيتb مصدرًا لها، مستندين في ذلك إلى كمٍّ هائلٍ من النصّوص القرآنيّة 

والروايات الموثوقة لدى الفريقين. 

واستنتج الباحث أنّ الاختلاف في مصدر الحديث، هو الذي سبّب الاختلافات 
في تفسير القرآن، والمعتقدات، والأحكام الفقهيّة، والمسائل الأخلاقيّة والقيميّة.

كما نبّه إلى أنّه ومع بداية الغيبة الصغرى، بدأت تظهر اختلافات داخل الإماميّة 
العقيدة،  التفسير، وأصول الاجتهاد، وحتّى بعض مفردات  أنفسهم، في مناهج 
الرواية ودرايتها، وفهم مدلولاتها  قبول  اختلافات تجد أساسها في معايير  وهي 
مواقف  أو  أحكامًا  تحتاج  التي  والمستجدّات  الحوادث  وكثرة  ومقاصدها، 
فكريّة، ورغم أنّ الاختلاف شيءٌ متوقّع ويصعب تجاوزه بسبب تفاوت العقول 
والقابليّات، إلّ أنّ النقاش العلميّ والحوار العقلانّي الهادئ حول مختلف القضايا 

ا.  يبقى ضروريًّ

وبهذا المبحث ينتهي الفصل الثاني ويليه الفصل الثالث في مبحثين اثنين.



33مقدّمة  الكتاب

ثالثًا- الفصل الثالث: العلوم الإسلاميّة بين الواقع والواقعيّة

الواقع كل ما هو قائم وكائن وله حيثيّة وجوديّة، وكما يقول السيد الطباطبائي: 
أنْ  إلّ  مطلقًا،  الواقع  ننكر  أن  ولا  وجودًا،  هناك  أنّ  في  نرتاب  أنْ  يسعنا  »فلا 
نكابر الحقّ فننكره، أو نبدي الشكّ فيه، وإنْ يكن شيئًا من ذلك، فإنَّما هو اللفظ 
فحسب، فلا يزال الواحد مناّ، وكذلك كلّ موجود يعيش بالعلم والشعور يرى 
نفسه موجودًا واقعيًّا ذا آثار واقعيّة، ولا يمسّ شيئًا آخر غيره، إلاَّ بما أنّ له نصيبًا 

من الواقع«]]].

أو  مذهبًا  أو  مدرسة  نصف  فحينما  معنى،  من  أكثر  في  تستخدم  والواقعيّة 
وإمكانيّة  المدرك،  عن  المنفصل  بالواقع  يؤمن  أنّه  نقصد  فقد  بالواقعيّة،  منهجًا 
بلوغ الواقع ودركه وهذا مقابل المثاليّة، وأخرى نقصد أنّه يراعي الواقع ويأخذ 
بأسبابه ومقتضاياته. وفي هذا السياق، نصف المدرسة الإسلاميّة بأنّا واقعيّة، أي 
إنّا تستجيب للمتطلّبات التكوينيّة الفطريّة للإنسان والمجتمع والوجود والحياة. 

وتنسجم معها انسجامًا كاملً. 

وقد تضمّن هذا الفصل مبحثين مهمين: الأوّل لتحليل مكانة الواقع في العلوم 
الإسلاميّة وكيف ننسج علاقةً يتكامل فيها النصّ مع العقل والواقع لبناء منظومة 
والحياة  والمجتمع  الفرد  لبناء  ونتاجها  حلولها  بلوغ  وبالتالي  ومسائلها،  العلوم 

وهداية الخلق إلى مدارج الكمال والارتقاء. 

والمبحث الثاني للبرهنة على واقعيّة العلوم الإسلاميّة، وإبطال الواقعيّة الموهومة 
لإحدى أكبر المدارس الفلسفيّة الغربيّة، وهي المدرسة الوضعيّة التي أوغلت في 

الماديّة والنزعة الحسيّة لتنكر ما وراء الحس والتجربة وتتنطّع لترفض الميتافيزيقا.

]]] الطباطبائيّ، محمّد حسين، نهاية الحكمة، ط2، إيران، مؤسّسة النشر الإسلاميّ، 1427هـ، ص4.



مناهج العلوم الإسلاميّة34

جياشي  حاتم  الدكتور  كتبه  وقد  والواقع«،  والعقل  »النص  الأول:  المبحث   
الأستاذ بجامعة آل البيت بقم إيران.

)العقل  ثلاثيّة  أركان  من  ركن  كلّ  حقيقة  تنقيح  على  مقاربته  الباحث  أشاد 
والنص والواقع ( وتحديد وظائفه:

التي  والإدراك  الفهم  ضابطة  وهي  صة،  ومشخِّ درّاكة  قوّة  العقل  أنّ  فأكّد 
ينفصل ويفترق بها الإنسان عن غيره من باقي المخلوقات، ونبّه أنّ هذا الدور لا 
يعني إطلاق العنان له في كلّ المساحات، وإنّما حكومته ودائرة حجّيّته منحصرةٌ 
في دائرة الموضوعات الكلّيّة الحقيقيّة، وأمّا ما سوى ذلك من الموضوعات، فهي 
الوضعيّة؛ لأنّ هذه الأمور  خارجة عن حكومته، كالأحكام الشرعيّة والقوانين 
الشخصيّة  الموضوعات  وكذلك  المعتبر،  بيد  الاعتباريّة  والأمور  اعتباريّة  هي 
المتغيّة التي لا سبيل للبرهان عليها بالفعل لا بالذات ولا بالعرض، إلّ بعرض 
بثبوتها لموضوعاتها الشخصيّة بالفعل  الكلّيّة. نعم، يمكن للعقل القطع  طبائعها 

عن طريق المشاهدة الحسّيّة.

أمّا الركن الثاني، وهو الوحي، فهو يمثل القناة المعرفيّة الإلهيّة، وطريقته تختلف 
عن طرق الاتصال الحسّّ أو المدركات العقليّة، فالمعرفة المختصّة بهذه القناة تتعالى 
على المعرفة الحسّيّة والعقليّة والمذاهب الروحيّة الذاتيّة للإنسان حتى لو بلغت القمّة 
في مرتبة الولاية، فدور العقل ينتهي عند التسليم بميدان الغيب وعالمه دون الدخول 
في كنهه أو حقيقته؛ لأنّه لا يقع تحت سلطانه. نعم، أساس الوحي يُعرف بمقدّمات 
راجعة إلى الحسّ والمشاهدة في عالم الشهادة، فأقرّها العقل ووثق بها، وأيضًا فإنَّ 
التفكير العقلّي هو المؤدّي إلى حقيقة الإيمان بالغيب، وهو الذي أوصل الإنسان إلى 
المعرفة العلميّة، وبذلك ينكشف الفرق بين قناة الوحي المعرفيّة هذه وبين ما ذهبت 

ا تتكلّم عن آثار الوحي لا الوحي حقيقة. إليه المدرسة الأخباريّة في الوحي؛ لأنَّ



35مقدّمة  الكتاب

يمثّل  الجيّاشي  حاتم  الأستاد  نظر  في  فهو  الواقع،  وهو  الثالث،  الركن  وأمّا 
الأساس والركيزة الأولى لبروز نظريّة المعرفة، لكونها تثبت أصل العلم ومبدأه، 
به  ونشعر  نحسّه  ما  وهذا  الذات،  عن  خارج  هو  لما  الوجود  تعني  والواقعيّة 
واهمون  الواقع  هذا  إنكار  إلى  ذهبوا  والذين  معه،  والانفعال  الفعل  خلال  من 
ومكابرون، يسقط إنكارهم بمجرّد مواجهة واقعة عمليّة؛ لأنَّ كلّ إنسان يتعامل 
المستوى  على  ذلك  خلاف  ادّعى  وإنْ  الواقعيّة،  أو  الواقع  هذا  وفق  الأشياء  مع 
النظريّ، فإنَّا نجد الإنسان يفرح في حالات ويحزن في حالات أخرى، ويهرب من 
الخطر في أخرى، فهذه الأمور شواهد حيّة على هذه الواقعيّة ووجودها حقيقيّ لا 
وهميّ، وبهذا لا مكان للسفسطة وإنكار الحقائق بكلّ صورها؛ لذا بُنيت الفلسفة 
الإسلاميّة بكلّ مشاربها على مسألة الوجود والواقع. إذن يمثّل هذا الأسُ حجر 
الأساس في المعرفة وقيمتها؛ لذا يمكن لكلّ مفكرٍ التحقّق من صحّة أو خطأ كلّ 

قضيّة بانطباقها وعدم مطابقتها للواقع الخارجيّ.

وفصّل الباحث حدود واقعيّة العلوم الإسلاميّة وضوابطها في نقاط مهمّة: 

أ-  لا ينبغي الشكّ بموضوع المعرفة والإدراك أو العلم المتمثّل بالواقع، وفي 
نوعيّة تصوّراتنا عن الوجود والواقع التي من شأنها أنْ تنعكس بصورة حاسمة 
على مجمل رؤيتنا حول الله تعالى والكون والإنسان والمصير؛ لذا من جهل بمعرفة 
عنها  وبالذهول  ومعظمها.  المطالب  أمّهات  في  جهله  يسري  الواقع  أو  الوجود 

فاتت عنه خفيّات المعارف وخباياها.

أمران:  هو  الفراغ  دائرة  من  المقصود  وأنّ  الفراغ،  منطقة  مفهوم  تنقيح  ب- 
والثاني،  الحكوميّة(.  أو  الولائيّة  الفراغ  )منطقة  المجتمع  تنظيم  مساحة  الأوّل، 
المستحدثة،  المسائل  في  كما  فيها  نصّ  لا  التي  التشريع،  أصل  في  الفراغ  مساحة 
كزراعة الأعضاء، والاستنساخ البشريّ، وهنا يوجد مبادئ وقواعد كلّيّة وأصول 
عامّة جعلتها الشريعة في متناول الفقيه أو الحاكم الشرعيّ ليفتي، وبذلك ترتفع 



مناهج العلوم الإسلاميّة36

التفسير  معاثر  في  نسقط  ولا  شموليّتها،  وعدم  الشريعة  نقص  من  الإشكالات 
بالرأي وآفات التصويب.

ج- إنَّ العلوم والمناهج الإسلاميّة تعمل على كشف وإصابة الواقع، وكذلك 
العقل، والوحي، والنصّ.  تعمل على معرفة حقائق الأشياء. وأدواتها في ذلك: 
المساحة والمآل، وفي عين ذلك، لا  بينها من حيث  فيما  المنابع متكاملة  وكلّ هذه 
تعدّدت  وإنْ  الحقائق،  ومعرفة  الواقع  كشف  في  ومصدريّته  الوحي  مكانة  تتأثّر 
مراحله، كما في قضيّة الوحي ونزول النصّ الإلهيّ وبين إعماله وفهمه؛ لأنّ للواقع 

وحقيقة الأمر تأثيًرا في فهم مسار النصّ وحركته في التاريخ.

د- إنَّ العلاقة بين العقل والوحي والواقع تحكمها الأهداف والغايات، ويمثّلها 
محور ثابت، وهو ركيزة الوحي، بينما المرونة والمتغيّات فتمثّلها الوسائل والأساليب 

المتغيّة تبعًا للزمان والمكان )الواقع(، وهي ركيزة متغيّات العقل ومنطقة عمله.

عبد  الأستاذ  كتبه  الموهومة«،  والواقعيّة  المنطقيّة  »الوضعية  الثاني:  المبحث 
الباسط جعفر فارس، الباحث المتخصّص في العلوم الإسلامية والأستاذ في حوزة 

الإمام عليj بيروت لبنان. 

المدارس  أهم  إحدى  دعاوى  يُبطل  أن  الفصل  هذا  في  الباحث  أراد  لقد 
واقعيّة  يؤكّد  أن  وأراد  الموهومة،  وواقعيتها  المنطقيّة  الوضعيّة  الغربيّة:  الفلسفيّة 
المدرسة الإسلاميّة وأنّ علوم هذه المدرسة بما تأسّست عليه من تكامليّة في المنهج 
بالغيب وَتسلّم بعالم  تقرّ  إليه من رؤية كونيّة  التجربة والعقل، وبما استندت  بين 

الشهادة، وتؤمن بالطبيعة وما وراء الطبيعة.

التطرّف  الباسط فارس هذه المدرسة لأنّا تمثّل ذروة  لقد اختار الأستاذ عبد 
كلّ  لإنكار  وتجريبيّته  ماديته  به  وصلت  الذي  الغربي  الفكر  في  والماديّ  الحسّ 

معطى غير حسّ.



37مقدّمة  الكتاب

في  حاكمً  أقحموه  منذ  للعلم  مهتزةً  صورةً  المنطقيون  الوضعيون  رسم  وقد 
سيحرّرها  الابستمولوجيا  إلى  الفلسفة  ردّ  أنّ  متوهّين  الفلسفي،  التفكير  ميدان 
من أسئلة الميتافيزيقا المحرجة، ويحقّق حلمها بمشروع فلسفيّ جماعيّ موحّد، كما 
للأساس  الجميع  سيمتثل  حيث  الأفكار  لصراع  فيه  مكان  لا  »کارناب«،  توهّم 

»الصلب« للمعرفة العلميّة والمتمثل في القوالب المنطقيّة لمفاهيم العلم الموحّد.

الوضعية  ظهور  وبعد  -أثناء  العلم  فلسفة  مجال  في  حدث  ما  أنّ  تبيّ  لكن 
المنطقية- قد كشف أنّ المعرفة العلميّة لا تسمح بقول فلسفيّ متماسك يفصل في 

قضايا العلم ومناهجه، فضلً على مسائل الميتافيزيقا.

كما اتّضح أنّ العلم -المفترض أنه نموذج المعرفة الراسخة في اليقين- هو أيضًا 
ميدان واسع لتعدّد الآراء واختلاف الأنظار، ومن ذلك تبيّ وَهم الافتراضات 
أتباع الوضعيّة مذهبهم الصوري للعلم قبل أن يبدأوا  التي أسّس عليها  المسبقة 

بتحليل جمله ومفاهيمه.

 صار واضحًا كذلك أنّ المنهج التجريبي لم يكن ذلك المنهج الضامن للوصول 
إلى معرفة يقينيّة، كما توهّم الوضعيون، إذ إنّ تسويغ الاستقراء الذي هو في صلب 

تطبيق هذا المنهج، بقي مشكلة قائمة في أذهانهم.

مختلف  وعبر  تاريخها  عبر  وإخفاقاتها  المدرسة  هذه  عثرات  الباحث  تتبّع  لقد 
قابليّة  معيار  إلى  التحقّق  مبدأ  من  والنقلة  بوبر  كارل  إلى  كرناب  من  رموزها 

التكذيب.

وتعرّض البحث إلى الوضعيّة المنطقيّة في ضوء المعرفة الدينيّة والرؤية الحضاريّة 
العلم داخل  المنهج والغايات، على خلاف  بالوسطيّة في  التي تميّزت  الإسلاميّة، 
أسوار الحضارة الغربية الذي كرّس ولا يزال صدام الإنسان مع الطبيعة، وجنون 
السيطرة عليها وتوظيفها في عمليّة نهب دائم لمقدّراتها، واتخاذ المنفعة المادية غاية 



مناهج العلوم الإسلاميّة38

قصوى للحياة دون رادع أخلاقيّ، حتى لو اقتضت هذه المنفعة خراب الطبيعة 
أنفع  الميتافزيقا، لكونها  المنفعة والمضّرة يرجّح كفّة  أنّ منطق  وتبديد ثرواتها. مع 
مصير  عن  الميتافيزيقا  لأسئلة  وإنكارها  المنطقيّة  الوضعيّة  مجازفة  من  للإنسان 

وجوده بدعوى أنّا لا تخضع للتجربة. 

تجاوزت المعرفة الإسلاميّة نظرة الوضعيّة المنطقيّة، وعملت في صميم العقل 
وما  الطبيعة  مع  التعامل  من  تمكّنه  التي  بالطريقة  الإنسان  بناء  إعادة  أجل  من 
وراءها، وبالمنهج المناسب لكلّ معرفة للإجابة عن أسئلته المتعلّقة بحياته ومصيره 

وطموحه نحو ما هو أبعد من الحسّ والظاهر.

وأشاد الباحث بدراسة السيد محمد باقر الصدر لمعاثر الوضعيّة المنطقيّة اعتمادًا 
للمنطق  مجال  لا  أنّه  وبيّ  الاستقرائي،  ومنهجه  المعرفة  في  الذاتي  مذهبه  على 
الوضعي إلّ أن يسلّم بمعرفة مستقلّة عن الخبرة والتجربة، وبذلك تهدم الوضعيّة 
الوضعي  المنطق  يسلم  لم  وإن  عليها مذهبها،  بنت  التي  الرئيسة  قاعدتها  المنطقيّة 
بإمكان التحقّق من القضيّة بغير الخبرة الحسيّة فسيكون منكرًا لمعظم قضايا العلوم 

الطبيعيّة التي تم الإقرار بصدقها من غير أن تصل إليها أدوات الحس والتجربة.

وبذلك صيّرت المعرفة الإسلاميّة نتائج التجارب العلمية قطوعًا متراكمةً ببركة 
ضميمة حكم العقل إليها؛ حيث يمكن للإنسان في ظلّ جدليّة العقل والتجربة 
أن يكشف سنن الكون الكليّة الصادقة في كلّ زمان ومكان، فكانت في منأى من 
أئمّة  العلم؛ بفضل حثّ وإرشاد  المنطقيّة المخيّبة للآمال في مجال  نتائج الوضعيّة 

المسلمين إلى اتّاذ التجربة والعقل وسيلتين في ميدان المعارف العلميّة. 

هكذا وردت الفصول الثلاثة لهذا الكتاب بما حوته من مباحث؛ لتقدّم رؤية 
مميّزة لثلاثيّة النص والعقل والواقع.

المعالجة،  واللغة، وعمق  والبيان،  الأسلوب،  تفاوتت في  وإن  المباحث  وهذه 



39مقدّمة  الكتاب

نسقٍ منسجمٍ من الأفكار والطروحات،  تقديم  إلى حدّ كبير في  ولكنها نجحت 
في حلقات متسلسلةٍ يشدّ بعضها أزر بعض، ويعضد بعضها البعض الآخر، ولم 
المقاربات  تعدّد  أو  القضايا،  الآراء في بعض  تنوّع  النسق  انسجام هذا  يخدش في 
والمذاهب  الآراء  تقويم  في  المواقف  تفرّق  أو  المفاهيم  أو  المصطلحات  لبعض 
والمدارس؛ فخطة الكتاب ومنحاه التأليفي شكّل حاضنةً تتّسع للجميع، ونجحت 

بحمد لله سبحانه في التنسيق بين كلّ تلك الجهود والآراء.

نحت  على  تظافرت  بابها،  في  متكاملةٍ  فكريّةٍ  رؤيةٍ  إلى  أقرب  المجموع  فكان 
أكاديميين  من  لأصحابها  نجدّد  التي  الرائدة  المباركة  الأقلام  هذه  كلّ  معالمها 
الإبداع  بدوام  والدعاء  الثناء  كل  أعزاء،  وباحثين  أجلّء،  ومشايخ  فضلاء، 

والعطاء. 

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

الشيخ الأسعد بن علي قيدارة

مدير مشروع مناهج العلوم الإسلاميّة

 





الفصل الأوّل: 
العقل

 والعلوم الإسلاميّة





مشكلات العقل في العلوم الإسلاميّة

 )قراءة في التجلّيات والأسباب والحلول(

 
حسن خليل رضا]]]

المقدّمة

من أدوات المعرفة التي جُهّز بها الإنسان العقل، الذي يُتيح له إدراك الحقائق 
التي تكتنف وجوده في هذا العالم؛ سواء أكانت مستقلّة في حضورها عن الأعراض 
الوشائج  من  كتلة  في  معها  مترابطة  أم  الافتراض،  دائرة  في  ولو  والجواهر، 

والشبكات، بغضّ الطرف عمّ إذا كانت واقعة في مرمى التصوّر، أو غائبة عنه.

يؤدّيه  الذي  الدور  على  تُصّر  المعاصرة  والعلميّة  الفلسفيّة  المقاربات  وتكاد 
أو  المقولّي،  الطابع  عن  كينونتها  في  معزولة  تكون  فلا  الحقائق،  رصد  في  العقل 
عليها  الواقعيّة، ويضفي  يعدّل من صورتها  بُعدًا  يُعطيها  الذي  القبلّي  الاستعداد 

ملامحَ وأنساقًا من مَعِيْنهِِ.

لقد أدرك الإنسان، منذ تفتّح وعيه على عناصر هذا الوجود، محدوديّة ما يمكن 
استيعابه بوساطة عقله، سواء أكان في إطار مغامراته الفرديّة، أم في إطار التراكم 

. رٌ وباحثٌ لبنانيٌّ ]]]  مُفكِّ



مناهج العلوم الإسلاميّة44

الذي يمليه التفاعل الاجتماعيّ والحضاريّ، فتطلّع نحو آلة فريدة تمكّنه من تخطّي 
طحين  من  وأفكاره  تصوّراته  يعجن  ظلّ  أنّه  غير  حولها،  يطوف  التي  الدوائر 
النظريّ  التأمّل  الميتافيزيقا أهّميّة وازنة، خارج نطاق  واقعه، ولم يتمكّن من إيلاء 
ليزوّده  التي تجعل المحدود مشمولً بعناية المطلق؛  إلّ عبر قناة الوحي  المحض، 
ويضمن  خياراته،  أفضل  في  الدنيويّ  الانتظام  يحقّق  الذي  السلوك  بمقوّمات 

السعادة الأخرويّة في أسمى مآلاتها.

أحدهما  مكوّنين:  من  بعيد  حدّ  إلى  مركّبًا  منهجًا  الإسلاميّة  العلوم  تتوسّل 
إلهيّ، والآخر بشريّ، حيث تعمل على الدمج بينهما في سياق جامع بين التعاليم 
أخرى.  جهة  من  ووظائفها  لمؤدّياتها  العلميّة  والتسويغات  جهة،  من  والوصايا 
الوحي، يشرح  فيها إلى جانب  العقل حاضًرا  إزاء ذلك أن يكون  الطبيعيّ  ومن 
الغامض والغريب والمجمل من تجلّياته اللغويّة، ويعلّل المسالك والوجهات التي 
أو  الوحي،  باستلهام روح هذا  إن  أولويّة،  يراه  الذي لا  الفراغ  ينتهجها، ويملأ 

بأغيار لا تصطدم مع إملاءاته.

حكرًا  تُعدّ  التي  المساحات  في  العقل  حضور  يُدثها  مشكلات  ثمّة  أنّ  بيد 
الإمكان  بخصوبة  اللوذ  غير  إليها  مسارب  لديه  تكون  فلا  الوحي،  حركة  على 
العامّ؛ ما يفضي إلى إعادة النظر في الدور الذي يؤدّيه العقل على مستوى العلوم 
إسقاطات  إلى  انقياد  غير  من  المتعالي،  طابعها  على  محافظة  لتبقى  الإسلاميّة؛ 

العقل.

وانطلاقًا من ذلك، أين تتجلّ المشكلات التي يُدثها العقل عمومًا على مستوى 
العلوم الإسلاميّة إزاء ثنائية العقل والنصّ؟ وما الأسباب التي تُناط بها المسؤوليّة 

عن إثارة هذه المشكلات؟ وإلى أيّ حدّ يمكن استشراف بارقات حلّ لها؟



45مشكلات العقل في العلوم الإسلاميّة

 أوّلً: جدل التجليّات

بالأمور  أتعلّقت  سواء  الإدراك،  عمليّة  في  منزلته  عن  البتّة  العقل  يتنحّى  لا 
أنّ  السور، غير  أُرتجّ من دونها هذا  التي  بالأمور  أو  القداسة،  التي طوّقها بهالة 
الجدل يقوم في الأساس حول أحكامه التي يعارض فيها النصّ المسكون بقصديّة 
الوحي، ولا سيّما في نطاق العلوم الإسلاميّة التي اعتضدت به في استقراء مادّتها، 
للكائن  بيوتًا  العلوم  هذه  لتغدو  وتقنينها؛  وتسويغها،  وشرحها،  وتصنيفها، 
المسلم، يقطن في حجراتها، ويجول في ممرّاتها، ولا تسوّل له نفسه هدمها، ما دامت 
أعمدتها مدعّمة بالتراكم التراثيّ، وعلّتها الغائبة متمثّلة في تلقّف الوحي، فضلً 
عن أنّ هذا الخيار يلزمه بالتحرّي عن البدائل التي تقطع حيرته وتخبّطه، وتعتقه مماّ 

ا. قد ينتابه من قلق معرفّي، إن لم يغادر إلى أنساق منهجيّة مغايرة جذريًّ

نائية  تخومًا  أدائها  في  بلغ  ومتى  الإسلاميّة،  العلوم  عمارة  مهمّة  بالعقل  تناط 
الحدود  الخلاف حول  احتدم  دوره ضمنها،  ممارسة  اعتاد على  التي  الطبيعة  عن 
فيه  تراوحت  الذي  الحدّ  إلى  التي يحرزها،  عليه تجاوزها، والمشروعيّة  ليس  التي 
وإعفائه  نفسها،  الميتافيزيقا  مدارج  في  إقحامه  قوسي  بين  وردّه  قبوله  مستويات 
من هذه المهمّة رأسًا؛ لتولد في خضمّ هذه المواقف مشكلات عديدة، قد تنبع من 
صراحة الموقف العقلّي إزاء معطيات الوحي وأطره المنهجيّة، وقد تنبع من جنوح 
المباني التي قامت عليها العلوم الإسلاميّة إلى تقليص الدور المنوط بالعقل في حدود 
مطلقاتها ومؤدّياتها؛ ولا يخفى أنّ التعارض قائم في الأساس بين نصّ مسند إلى 
المتعالي، يفترض المتمسّك به تعبيره عن الحقيقة التي تتجاوز قدرة العقل، وخاصّة 
عندما تتنافى مع منطقه المغلّف بغشاء واقعه الدنيويّ؛ وعقل مسند إلى الإنسان، 
ورفضها،  المدركات  قبول  مدار  وهو  والأحكام،  الحقائق  بتّ  في  المعوّل  عليه 
وخاصّة عندما ترتسم على أفقه قضايا، لا يراها بحكم المعايير التي يعتمد عليها 
أُتيحت  بأن  المنبعين،  العائدة إلى اختلاف  السدود  الواقع؛ ولو أزيلت  من نسيج 



مناهج العلوم الإسلاميّة46

للعقل مبتنيات الوحي ومرتكزاته، أو تعالي العقل إلى مستوى الإحاطة بملابسات 
هذا الوحي؛ لأفضى الأمر إلى التسوية بينهما، وردم أيّ تعارض محتمل بينهما على 

المستوى النظريّ على الأقلّ.

ولئلّ يأخذ الكلام حيّز الإطلاق؛ يمكن تتبّع جانب من التجلّيات الإشكاليّة 
لما  بارزة؛  بخصوصيّة  يتمتّعان  الإسلاميّة،  العلوم  من  اثنين  ميدانين  في  للعقل 
يخلّفانه من أثر عميق في حياة الأمّة، وأطوارها الحضاريّة، هما: علم الكلام، وعلم 

أصول الفقه.

1- إشكاليّات العقل في مجال الكلام 
الدفاع عن مقولات  أمّا في ميدان علم الكلام، فقد أُسندت إلى العقل مهمّة 
الاعتقاد الإسلاميّ، بمعنى أنّ النصّ الإلهيّ حدّد دوائر الاعتقاد الصائب، وليس 
الخيارات  لنفسه  ويسوّغ  بمطلقيّتها،  ويسلّم  لها،  يذعن  أن  إلّ  العقل  هذا  على 
والمسالك التي قدّمتها؛ ولا ينبغي الإغماض عمّ ينتاب ضوابط العقل ومعطياته 

من تطوّر وتعديل وتغيير، بحسب المقدّمات العلميّة التي يركن إليها عادةً.

ولئن ألفى عضد الدين الإيجيّ في علم الكلام تحصيلً للقدرة على إثبات العقائد 
الدينيّة، بإيراد الحجج، ودفع الشبه]]]؛ فإنّ أبا حيّان التوحيديّ يحدّد مدار النظر في 
هذا العلم ضمن مجالات: التحسين، والتقبيح، والإحالة، والتصحيح، والإيجاب، 
والتجويز، والاقتدار، والتعديل، والتجوير، والتوحيد، والتفكير، والاعتبار فيه، 
تعالى  الله  كتاب  إلى  يُفزع  به، وجليل  العقل  ينفرد  دقيق  بين  منقسمً  ويجعل ذلك 
فيه، لافتًا إلى مستوى التفاوت في ذلك بين المتحلّين به على مقاديرهم في البحث 

والتنقيب والتجويز والجدل والمناظرة والبيان والمفاضلة]]].

]]]  الإيجي، عضد الدين عبد الرحمن بن أحمد، المواقف في علم الكلام، ص٧.
الصداقة  القلوب )مع كتاب الأدب والإنشاء في  ثمرات  بن محمّد،  أبو حيّان علي  التوحيدي،    [[[

والصديق(، ص١٩٢.



47مشكلات العقل في العلوم الإسلاميّة

ويستفاد من ذلك أنّه لم يُؤْذَن للعقل بأن يتجاوز سور النصّ في عالم الاعتقاد، 
بل عليه أن يوجّه عنايته إلى بنيته اللغويّة، متحرّيًا عن مختلف الركائز التي تدعم 
وجهته، وتدافع عن أحكامه وتصوّراته المبرمة، وقد يُعطى العقل قيمةً في حدود 
ما طابق به منطوق النصّ، فإذا شذّ عن هذا السّمْت، لم يعد حُجّة ناهضة لاثبات 
الاعتقاد، إلّ بمقدار ما تتيح له بعض المذاهب الكلاميّة فرصة التعويل على ثمار 

هذا الانفراد.

ارتكز علم الكلام في بحثه حول وجود الله وصفاته على الأدلّة العقليّة عمومًا، 
ولا سيّما تلك التي تداولها الفلاسفة، بدءًا بدليل الحركة الذي صاغه أرسطو]]]، 
الشيرازيّ]]]،  الدين  وصدر  سينا  ابن  صياغتي  وفق  الصدّيقين  ببرهان  ومرورًا 
»نقد  في  مصادرة  صورة  على  كانط  صاغه  الذي  الأخلاقيّ  الدليل  إلى  ووصولً 

العقل العملّي«]]].

غير أنّ التحوّلات التي أحدثها نقد بعض الفلاسفة المعاصرين للعقل التأمّلّي، 
وكرّسها الركون إلى العقل التجريبيّ، أفضت إلى نقد الميتافيزيقا برمّتها، نظير نقد 
هيوم لمبدأ العلّيّة، لافتًا إلى أنّ رؤية أيّ شيئين أو فعلين، مهما كانت العلاقة بينهما، 
لا يمكن أن تعطينا أيّ فكرة عن قوّة أو ارتباط بينهما، وأنّ هذه الفكرة تنشأ من 
تكرار وجودهما معًا، وأنّ التكرار لا يكشف، ولا يحدث أيّ شيء في الموضوعات، 
الانتقال  هذا  وأنّ  يحدثه،  الذي  المعتاد  الانتقال  بذلك  العقل  في  فقط  يؤثّر  وإنّما 
المعتاد هو القوّة والضرورة، وأنّ هاتين هما صيغتان للإدراك، لا للموضوعات، 

تشعر بهما النفس، ولا تدركان خارجيًّا في الأشياء]]].

]]]  راجع: كرم، يوسف، تاريخ الفلسفة اليونانيّة، صص١٩٩- ٢١٥.
]]]  راجع: اللواتي، محمّد رضا، برهان الصدّيقين،  ص٢٠٢ وما بعدها؛ ص٢٧٧ وما بعدها.

]]]  كانط، عمانوئيل: نقد العقل العملّي،  ص٢٢٨ وما بعدها.
]]]  راجع: بدوي، عبد الرحمن، موسوعة الفلسفة، ج٢، ص٦١٦.



مناهج العلوم الإسلاميّة48

ويصبّ في هذه الوجهة نفسها إقدام كارنب على مناقشة معيار التحقّق، مميّزًا 
التحليليّة التي تتمثّل في  -على غرار سائر أعلام الوضعيّة المنطقيّة- بين القضايا 
التجريبيّة،  العلوم  في  تتمثّل  التي  التركيبيّة  والقضايا  والمنطقيّة،  الرياضيّة  العلوم 
أشباه  الميتافيزيقيّة  العبارات  عدّ  بينما  معنى،  على  تنطوي  وحدها  كونها  إلى  لافتًا 
قضايا، وفارغة من كلّ معنى، ولا تقرّر شيئًا؛ لعدم قابليّتها للتحقّق والاختبار، 

وبُعدها عن النسق التحليلّي]]].

التحليليّين  من  سيّما  ولا  الدرب،  هذا  سلكوا  الذين  الفلاسفة  هم  وكثيرون 
والتفكيكيّين والبراغماتيّين والوجوديّين، جاعلين من العقل التجريبيّ معيارهم، 
البحث في وجود  الميتافيزيقا، ويجعلون  ينكرون من خلالها  التي  العلميّة  والأداة 
الله وصفاته مجرّد تصوّرات لغويّة أو خياليّة، تتقوّى بها طبقة حاكمة على رعيّتها، 
فتروّضهم في خدمة مصالحها، أو تتشبّث بها طبقة مضطهدة، تجد فيها السلوان 

والتعويض عن الخسارات الفادحة التي تُنى بها.

المسلمين،  الإله موضع جدل عند  فيها وجود  لم يكن  التي  المرحلة  وحتّى في 
انفكّت  ما  كلاميّة،  وفرق  مذاهب  ولادة  إلى  صفاته  مسألة  في  الخلاف  أفضى 
القرآنّي  النصّ  أسند  فبينما  المعاصر،  الكلاميّ  الفكر  قائمة على مستوى  تداعياتها 
نسبة  كلّ شبيه على  الله عن  نزّه  الذي  العقل  اعترض  الإلهيّة صفات،  الذات  إلى 
هذه الصفات إليه، وتساءل عمّ إذا كانت قديمة أو حادثة، فأثبتها بعض بلا كيف، 
مُقصِيًا العقل عن إدراكها خارج سياقها اللغويّ، ونفاها بعض، تاركًا للعقل أن 
أو من خلال نسبتها إلى  بتأويلها، إن من خلال عدّ صفات الله عين ذاتها،  يلوذ 

العقل الفعّال، أو من خلال طرائق تؤدّي الغاية نفسها...

ولم يكفّ العقل عن التساؤل عن حقيقة المباني العقديّة الأخرى، متحرّيًا عن 
المعاد،  العالم، وواقعيّة  الغيب، وحدوث  الوحي، وحدود  النبوّة، ومعنى  ظاهرة 

]]]  راجع: إبراهيم، زكريا، دراسات في الفلسفة المعاصرة، صص٢٧٢-٢٧٥.



49مشكلات العقل في العلوم الإسلاميّة

والمقولات  والضوابط  المعايير  فأسقط  الأخرويّين؛  والعقاب  الثواب  وجدوى 
التي يعمل وفقها على هذه المضامين المستمدّة من معين الوحي، ولم يُقْصِ وظيفته 
الفرق  بعض  لدى  أرسى  بل  التسويغيّ،  التقريب  على  ولا  اللغويّ،  البيان  على 
نتاج  من  أكثرها  استمد  العقليّة،  المستقلّت  هذه  غير  لها  مستند  لا  مقولات، 

الفلسفة اليونانيّة، ونُقُوْل الأديان السماويّة، وعصارة المطارحات النقديّة...

2- إشكاليّات العقل في أصول الفقه 
وإن  الأربعة،  الأدلّة  قائمة  في  العقل  أُدْرِج  فقد  الفقه،  أصول  ميدان  في  وأمّا 
يُنتج الوظائف والأحكام الظاهريّة، بمعنى أنّه يمثّل دليلً على  عُدَّ دليلً على ما 

الأصل المنتج، وليس أصلً منتجًا لها بنفسه]]].

منها  التي يتركّب  والمعاني  والعبائر  الألفاظ  تفكيك  يقتصر حضوره على  ولا 
الكتاب والسنةّ، بل عمد الأصوليّون إلى التساؤل عن حجّيّة حكمه على شيء بأنّه 
حسن شرعًا، ينبغي فعله، أو قبيح شرعًا، ينبغي تركه؛ وغاصوا في مقاربة الخلفيّة 
الشرعيّين،  إدراك الحسن والقبح  فتساءلوا عن قدرته على  إلى ذلك،  التي تفضي 
على غرار المتكلّمين، ثمّ تناولوا في هذا السياق حكم العقل بالملازمة العقليّة بين 

حكم الشرع وحكم آخر، أو ما يعرف عندهم بغير المستقلّت العقليّة.

به في  تلوذ  التي  العمليّة  مباحث الأصول  العقل في  الرغم من حضور  وعلى 
لأنّ  أصلين؛  إلى  عمومًا  تُرَدّ  العقليّة  الأصول  فإنّ  الظاهريّةَ،  الوظائفَ  تحديدها 
الطاعة للواقعة المشكوكة،  العقل يحكم بأصالة الاشتغال، إن أدرك شمول حقّ 
على  التعويل  يصحّ  ولا  الشمول]]]...  عدم  أدرك  إن  البراءة،  بأصالة  ويحكم 
الأصول العمليّة – سواء أكانت عقليّة أم شرعيّة- إلّ بعد الفحص واليأس من 
الظفر بالأمارة على الحكم الشرعيّ في مورد الشبهة، فضلً عن أنّ القيمة الوازنة 

]]]  الحكيم، محمّد تقي، الأصول العامّة للفقه المقارن، ص٢٧٩.
]]]  الصدر، محمّد باقر، دروس في علم الأصول )الحلقة الثالثة(، ص٣٠٩.



مناهج العلوم الإسلاميّة50

الظاهريّة  الأحكام  ضروب  من  تُعدّ  التي  الشرعيّة  للأصول  هي  المضمار  هذا  في 
الطريقيّة المجعولة ابتغاء تحقيق منجّزيّة الأحكام الشرعيّة، أو المعذّريّة عنها.

وفي المقابل، ألغى العقل النقديّ في علم أصول الفقه تضخّمً غير مثمر، أفضت 
إليه الإسقاطات التي تحمّل النصوص الشرعيّة دلالات لا تقتضيها بالضرورة، 
الله  التزام  إثبات  إلى  تفتقر  التي  والأمارات  والتراجيح  التعارض  مباحث  نظير 
عن  فضلً  ومعاييره،  وأدواته  العرف  مناهج  برعاية  أنفسهم  والأئمّة  ورسوله 
راجحيّة عدم كون نصوصهم ناظرة دائمً إلى هذه الخلفيّات، فإنّه يُتمل أن تكون 
الفروق  مراعاة  تبتني على  الظاهر،  تعارضها  الرغم من  تطبيقات مقصودة، على 
العائدة إلى البيئة والثقافة والظروف التي صدر التشريع بين جناحيها. وقد يُلَحَظ 
هذا الأمر نفسه في مقاربة موضوعات، يُعدّ الخوض فيها أقرب إلى الترف الفكريّ، 
بينما يسعى الأصولّي - من خلال هذا الجهد - إلى إعداد الأصول التي يحتاجها 
ينشغل في مسائل محدودة  استنباطه الأحكام والجعول الشرعيّة، وربّما  في عمليّة 
والمشتقّ،  الحرفّي،  والمعنى  التعليقيّ،  كالاستصحاب  بحثها  في  فيستطرد  الناتج، 
وحقيقة الوضع والواضع في اللغة، وغيرها، على حساب موضوعات ذات أولويّة 
للنصوص، ومعدّليّة  التاريخيّ  التجريبيّة، والنسق  العلوم  إليه، كحاكميّة  بالنسبة 

المعطى الأخلاقيّ القيميّ )الإيتيقيّ(، وفرادة المجتمع المعنيّ بالتكليف...

لا  الحديث  النقديّ  فالعقل  الباحثين،  بعض  لدى  النقديّ  العقل  ويتطرّف 
التجريبيّة  العلوم  مضامير  في  البشريّة  الخبرة  تراكم  من  الاستفادة  في  تثريبًا  يرى 
النصوص الشرعيّة  الذي يرى في  الوقت  والرياضيّة والاجتماعيّة والإنسانيّة، في 
تدابير علاجيّة لا تتجاوز عصرها ولا البيئة التي صدرت فيها! فلا يمكن النفاذ 
بها إلى الواقع المعاصر، استنادًا إلى القواعد والمباني التي أجهد الأصوليّون أنفسهم 
في بحثها وتمحيصها، إلّ إن أتيحت لهم أدوات فريدة، تستفيد من منجزات هذا 

العقل بصورة غير مسبوقة، وعبر الاستعانة بمناهج أكثر قوّةً وخصوبةً.



51مشكلات العقل في العلوم الإسلاميّة

ومهما يكن، فإنّ ترويض علم أصول الفقه للعقل، وحصر الاستفادة منه في 
نطاق محدود، لا يصل إلى حدّ جعله أصلً منتجًا للوظائف والأحكام والجعول 
عنايته  العلم  هذا  قصر  التي  المباحث  على  عقلّي  هجوم  قابله  الظاهريّة،  الشرعيّة 
الحكم  صناعة  وإقصاء  مفرغة،  حلقات  في  والدوران  بالعقم،  فوسمه  عليها، 
الشرعيّ عن مجتمع التدوال الحديث، حيث ألفى في هذا المجتمع انزياحًا بَيِّناً بين 

مبتنيات هذا الموروث، ومتطلّبات الانتظام.

ثانيًا: حفريّات الأسباب

للعقل مسالكه المنهجيّة وفق طبيعته التكوينيّة التي اختصّ بها، سواء بنى النقّاد 
نقد  على  باستمرار  يعمل  وهو  منبثقة،  ظاهرة  كونه  إلى  ذهبوا  أو  جوهريّته،  على 
هذه المسالك واتّامها وتجاوزها في سعيه إلى فهم الواقع وتفسيره والانسجام مع 
مبتنياته؛ ومن الطبيعيّ أن يكون أقرب إلى الإذعان والتصديق والاطمئنان العالي، 
يتضمّنه  عمّ  تعبّ  التي  الحسّ  بمعطيات  وتحليلاته  وقراءاته  براهينه  تُؤيّد  عندما 
العالم الخارجيّ، سواء أكانت حاكيةً بدقّة عن هذا العالم، أو مقودةً بطبيعة الحواسّ 
واستعداداته؛  وإسقاطاته  العقل  بقبليّات  أو مرصوفةً  الوظيفة،  تؤدّي هذه  التي 
بينما لا يبلغ هذه الرتبة نفسها في تعامله مع المفاهيم والطروحات المتعالية، أو التي 
تعود إلى عالم الغيب، حتّى في صورة حدّ هذا الغيب بما يخرج عن إدراك الحواسّ 
مدار  ملازمًا  صوره  أفضل  في  يظلّ  فإنّه  العقل؛  إدراك  يتجاوز  لم  وإن  فحسب، 
الظنّ، تقوّيه الاحتمالات المتراكمة التي تورث ضروبًا من التسليم الذي لا يخترق 

عادةً مدار اليقين.

لغة  حول  تطوف  المتعالي،  العالم  إلى  متطلّعة  الإسلاميّة  العلوم  كانت  ولّما 
النصوص التي تعبّ عن إرادته القصديّة، مجريةً حفريّاتها في تضاريسه، مروّضةً ما 
تراكم من منجزات الحضارة البشريّة في تبرير مقولاته؛ فإنّا لا تسمح بالخضوع 
أحوال  تطابق  إلى ذلك عدم  أضفنا  وإذا  الحدود؛  إلّ ضمن هذه  العقل  لمقاييس 



مناهج العلوم الإسلاميّة52

العالم المتعالي ومعاييره وخصائصه عمومًا مع ما يقابله في العالم المادّيّ، ألفينا هذه 
وتولد  إلّ  منها،  واحدة  تُعالَج  فلا  المشكلات،  من  طويل  نفق  في  تدخل  العلوم 
على أطرافها مشكلات أخرى، لا يكفّ العقل عن طرحها، ما دامت خارجة عن 

حدود مدركاته، وغائبة عن المجال الذي يحكم بالاستناد إليه.

بيد أنّ لهذه العلوم الإسلاميّة موقفها من العقل، حيث نرى فئة من المشتغلين 
بها، يغالون في التعويل عليه، إلى حدّ إخضاع النصّ له، وتأويله وِفْقَه؛ في مقابل 
فئة أخرى، تقلّص دوره، إلى حدّ تغليب ظواهر النصوص عليه؛ ويمكن ترتيب 
المعبّين  الطرفين  سُلّم متفاوت شدّة وضعفًا بين ذينك  المواقف منه عمومًا على 

عن قوسي الإفراط والتفريط.

ولئلّ يحبو الكلام خارج السور المحدّد له؛ نكتفي بإبراز الرؤية التي شهدها 
كلّ من علم الكلام، وعلم أصول الفقه؛ لما يحظيان به من أهّميّة في تحديد الاعتقاد 
الذي  الشرعيّ  الجعل  أو  الحكم  واستنباط  قلبيًّا،  به  الإيمان  ينبغي  الذي  النظريّ 

ينبغي الالتزام به عمليًّا وسلوكيًّا.

أمّا على مستوى علم الكلام، فإنّه يجدر طرح رؤية المعتزلة بادئ الأمر؛ لكونهم 
عرفوا بإعمال العقل، والثقة به، والركون إليه، حيث عرّفه القاضي عبد الجبّار بأنّه 
»عبارة عن مجموعة من العلوم المخصوصة، أي: العلوم الضروريّة التي إن حصلت 
في المكلّف، صحّ منه النظر والاستدلال، والقيام بما كلّف؛ ولكي يكون عقلً، لا بُدّ 

أن تجتمع فيه هذه العلوم؛ أمّا إذا تفرّقت عن بعضها، فهي ليست كذلك«]]].

ويقتضي هذا التصوّر تقديم العقل على الشرع، ولو بتأويل الشرع وفق إملاءاته، 
بدليل أنّ الناس كانوا يحتكمون إلى عقولهم قبل نزول الشرائع، كما أنّ النظر العقلّي 
هو الذي يفضي إلى الإيمان الفعلي، وبإمكانه أن يدرك في الحقيقة الشريعة أو الوحي 
بما أودعه الله فيه من استعداد، وربّما يسترشد بهما، عندما يعتريه العجز، فإنّه »لّما 

]]]  القاضي عبد الجبّار، المغني، ص٣٧٥.



53مشكلات العقل في العلوم الإسلاميّة

لم يمكناّ أن نعلم عقلً أنّ هذا الفعل مصلحة، وذلك مفسدة؛ بعث الله تعالى إلينا 
الرسل؛ ليعرّفونا ذلك من حال هذه الأفعال، فيكونوا قد جاؤوا بتقرير ما قد ركّبه 

الله تعالى في عقولنا، وتفضيل ما تقرّر فيها«]]].

في  يتحرّك  التي  الدائرة  إلى  النقل  يسوق  الاعتزالّي  التصوّر  في  العقل  ويكاد 
 ، رحابها، فلا يترك له الانفراد بتعاليمه ووصاياه، ولا يعطيه حضورًا حاكمً مستقلًّ
بل يبقيه تحت وصايته، إلى الحدّ الذي قد يستعيض بإملاءاته عنه، فيغدو مشكلة في 
درب العلوم النقليّة، بمقدار ما تشكّل هذه العلوم نفسها عراقيل أمام استبداده 

الإبستمولوجيّ.

ولئن حدّ أبو الحسن الأشعريّ العقل بكونه »العلم ببعض الضروريّات التي 
سميّناها العقل بالملكة«]]]، لافتًا إلى التلازم بين العقل والعلم؛ فإنّه لا ينأى بذلك 
نفس  »يُلزم  الضروريّ  العلم  أنّ  إلى  الالتفات  مع  الجبّار،  عبد  القاضي  قرّره  عمّ 
المخلوق لزومًا، لا يمكنه الخروج عنه، ولا الانفكاك منه، ولا يتهيّأ له الشكّ في 

متعلّقه، ولا الارتياب به«]]].

المعتزلة  التي تمثّل الموقف الأشعريّ، تشكّل وسطًا بين موقفي  أنّ رؤيته  غير 
الوحي -في رأي الأشاعرة- عاجز عن  المستقلّ عن  العقل  السلف؛ لأنّ  وأهل 
وعلى  المنزّل]]]؛  الوحي  لفهم  وسيلة  أو  أداة  إلّ  هو  وما  الإلهيّة،  الشؤون  معرفة 
عنه،  يرفع  ولا  أحد  على  شيئًا  يوجب  لا  فإنّه  الإيمان،  إلى  يدعو  أنّه  من  الرغم 
يُناط هذا كلّه بالشرع  ولا يمكنه أن يحلّل أو يحرّم، ولا أن يحسّن أو يقبّح، وإنّما 

وحده]]].

]]]  القاضي عبد الجبّار، شرح الأصول الخمسة، ص٥٦٥.
]]]  راجع: الإيجي، م.س، ص١٤٦.

]]]  الباقلّني، أبو بكر محمّد بن الطيّب، التمهيد، ص٣٥.
]]]  الباقلّني، أبو بكر محمّد بن الطيّب، الإنصاف فيما يجب اعتقاده ولا يجوز الجهل به، ص١٣.

]]]  راجع: الجويني، أبو المعالي، الإرشاد إلى قواطع الأدلّة في أصول الاعتقاد، ص٢٥٨.



مناهج العلوم الإسلاميّة54

ويكاد العقل في التصوّر الأشعريّ يَُدُّ في بقعة الإخبار عمَّ بيّنه الشرع، وليس 
له أن يبرح هذا الموقع؛ لكونه محدودًا، مهما تهيّأت له أسباب الاتّساع، بينما يمتلك 
يسوّغ  ما  ومصمّمه؛  العقل  خالق  إلى  المسندة  المتعالية  المعرفة  خصوصيّة  الشرع 
أسرارها،  يدرك  لا  التي  المقاصد  ويحقّق  العقل،  قدرة  يتجاوز  الشرع  هذا  كون 

ويملأ الفراغ الذي لا يُتاح له سدّه غالبًا.

النقل الذي سلب  إلّ أن يثور على  البقعة  ولا يمكن للعقل المحاصر في هذه 
منه حاكميّته، ولو في حدود التأويل الذي يختلق لهذا النقل مشكلات، لا تلبث أن 
تطرح مقولاته ووصاياه وتعاليمه تحت حاجبي النقد والتفكيك، وقد يستوجب 

تبريرها استلهام طروحات تفتقر إلى أصالة التفكير أو الابتكار الإسلاميّ.

ويظهر ممًّا تقدّم أنّ البؤرة التي تتدفّق منها مشكلات العقل على مستوى هذا 
المساحة  لحدود  ودقيق،  محكم  علميّ  ترسيم  إلى  الخلوص  عدم  في  تتمثّل  العلم، 
التي يستغرقها أو يشغلها كلّ من العقل والوحي، استنادًا إلى تصوّر مشترك بين 
أرباب المذاهب الكلاميّة، ولا سيّما أنّ النصّ الدينيّ يتّسم بخصوبة التأويل، تاركًا 
للعقل فرصة استلهام الخيارات واستعارتها وتوظيفها في فهمه، إلى حدّ التجاوز 
الذي يمحو ظاهره؛ بينما يبقى العقل إزاء ذلك كلّه ممتعضًا من لجام النقل الذي لا 

يتيح له من الحرّيّة إلّ المقدار الذي يبقيه في نطاق حكمه.

وأمّا على مستوى علم أصول الفقه، فإنّ الحرص على تحقيق المنجّزيّة والمعذّريّة 
لا يترك للعقل الحريّة في استكمال صولاته وجولاته في ميادين الشريعة، إلّ بمقدار 
إنتاجُ حكمٍ، وإن كانت له تصوّراته وملاحظاته واعتراضاته  به  يُناط  محدود، لا 
التي لا تأخذ حيّزًا نسبيًّا إلّ في مناطق الفراغ التشريعيّ؛ لأن النصّ يسكته عادة 
عن الخوض في المساحة التي لا يطاولها حكمه، ولا يبلغها إدراكه، بحجّة أنّ علوّ 
النصّ يستدعي التسليم بحكمته وصوابه، فمن الطبيعيّ أن يتسلّل إلى قداسة هذا 
الواقع، أو من  بينه وبين ممارسة  العلوّ؛ ليحدث مشكلات، إن من جهة الفصل 



55مشكلات العقل في العلوم الإسلاميّة

جهة إقحام معاييره وأدواته في عمليّة التشريع التي ليس من شأنها أن تُسند إليه، 
ولا أن تنبع من مدركاته.

المذاهب  أعلام  بعناية  التشريع،  عن  كاشفًا  مصدرًا  بوصفه  العقل،  يحظ  لم 
بل  الشرعيّة،  أدلّتها  ضمن  تدرجه  لم  غالبها  إنّ  إذ  ضيّقةٍ،  بحدودٍ  إلّ  الفقهيّة، 
استقرأ بعض الباحثين هذه الأدلّة عندهم، فلم يرَ العقل ضمنها، على الرغم من 
أنّا بلغت تسعة عشر بابًا، لم يتّفقوا إلّ على القليل منها، وهي: الكتاب، والسنةّ، 
وإجماع الأمّة، وإجماع أهل المدينة، والقياس، وقول الصحابّي، والمصلحة المرسلة، 
الذرائع،  وسدّ  والاستقراء،  والعوائد،  الأصليّة،  والبراءة  والاستصحاب، 
والاستدلال، والاستحسان، والأخذ بالأخفّ، والعصمة، وإجماع أهل الكوفة، 

وإجماع العترة، وإجماع الخلفاء الأربعة]]].

ولم يمنع هذا الاقصاء العقل من النفاذ إلى بعض هذه الأدلّة، وإن اتّذ صورًا 
المذاهب،  يلبث أن شقّ طريقه إلى بعض هذه  أنّه لم  بيد  تعبيريّة وتأثيريّة أخرى؛ 
بتأثير كلاميّ واضح، حيث يُعدّ ما كتبه ابن إدريس الحلّي من أقدم النصوص التي 

تثبت دليليّته.

الواقعيّات  يدرك  نظريّ،  بين عقل   - الفلاسفة  من  بتأثير   - الأصوليّون  ميّز 
التي ليس لها تأثير في مقام العمل، إلّ بتوسّط مقدّمة أخرى؛ وعقل عملّي، يدرك 

ما ينبغي فعله وإيقاعه، أو تركه والتحفّظ عن إيقاعه.

وقد وظّف هؤلاء الأصوليّون العقل العملّي في منهجهم، فاستخدموه لاثبات 
وبحوث  الظنيّّة،  الأمارات  وحجّيّة  التجرّي،  حرمة  وإثبات  القطع،  حجّيّة 
وأطلقوا  الشرعيّ،  الحكم  إثبات  في  استخدموه  بل  وغيرها...  الإجمالّي،  العلم 
التعويل  وحاولوا  العقليّة«،  »المستقلّت  تسمية  يثبتها  التي  الموضوعات  على 

]]]  الطوفي، نجم الدين، رسالة في رعاية المصلحة )نشرت ملحقة بكتاب مصادر التشريع الإسلاميّ 
في ما لا نصّ فيه لعبد الوهّاب خلاف(، ص١٠٩- ١١٠.



مناهج العلوم الإسلاميّة56

عليه في مسألة قبح العقاب بلا بيان، ووجوب الفحص، ووجوب دفع الضرر، 
ومسألة حقّ الطاعة، ووجوب شكر المنعم، و قبح الأمر بالشيء مع العلم بانتفاء 

شرطه]]]...

كما وظّفوا العقل النظريّ في منهجهم، فتناولوا إمكان اجتماع الأمر والنهي أو 
امتناعه؛ وإمكان الخطاب بصورة ترتّبيّة؛ وقضايا العلّة والمعلول، وامتناع تخلّف 
أحدهما عن الآخر؛ والقضايا المتعارفة، مثل: امتناع النتاقض، والتضادّ، واجتماع 
المثلين، والدور، وتحصيل الحاصل، وغيرها؛ والعلاقات والاستلزامات الواقعيّة، 
والمساواة؛  الأولويّة  وقياس  الواجب؛  ومقدّمة  والنهي،  الأمر  اجتماع  مثل: 

وسواها...

ومهما يكن، فإنّم قسّموا مدركات العقل، في مقام اكتشاف الحكم الشرعيّ، 
إلى مستقلّة، تتمثّل في ما تفرّد العقل بإدراكه لها بلا توسّط بيان شرعيّ، نظير إدراكه 
الحسن والقبح المستلزم لإدراك حكم الشارع بهما؛ وغير مستقلّة، يعتمد الإدراك 
فيها على بيانٍ من الشارع، نظير إدراكه وجوب المقدّمة عند الشارع، بعد اطّلاعه 
على وجوب ذيها لديه؛ أو إدراكه نهي الشارع عن الضدّ العامّ، بعد اطّلاعه على 

إيجاب ضدّه]]]...

يُعدّ  بل  هيّ،  بأمر  الفقه  أصول  علم  في  الحجم  بهذا  العقل  توظيف  وليس 
مغامرة في ظلّ ذهنيّة تحصر التشريع في النصوص، وتُقصي العقل بشكل صارم، 

نافيةً قدرته على إدراك أدلّة الأحكام بذاته]]].

الصدر(،   باقر  السيد محمّد  )تقريرات بحث  الهاشمي، محمود، بحوث في علم الأصول  ]]] راجع: 
ج٤، ص٢٨ وما بعدها؛ ج٥، ص٢٠٠ وما بعدها؛ الكاظمي، محمّد علي، فوائد الأصول )تقريرات 
بحث الشيخ محمّد حسين النائينيّ(،  ج٤، ص٩٧ وما بعدها؛ البروجرديّ، محمّد تقي، نهاية الأفكار 

)تقريرات بحث الشيخ ضياء الدين العراقيّ(، ج٣، ص٤٦٨ وما بعدها؛ وسواها.
]]]  الحكيم، محمّد تقي، م.س، ص٢٨١.

]]]  طه، يس سويلم، مختصر صفوة البيان في شرح منهاج الوصول إلى علم الأصول، ج١، ص٢٩.



57مشكلات العقل في العلوم الإسلاميّة

ومن هذه البؤرة، تعبر مشكلات العقل إلى علم أصول الفقه؛ فإنّ هذا العلم لا 
يغدو خصبًا باستغنائه عنه، بل تُعرقل مسيرة تطويره، وتقوّض مبانيه المعرفيّة؛ حتّى 
يغدو مجرّد تقنيّات لغويّة جامدة، ليس بمقدورها أن تستغرق الحوادث غير المتناهية. 
كما أنّ هذا المقدار من التعويل على العقل يطرح أسئلة كثيرة حول مرونة السور الذي 

يحمي أصول الفقه من سطوة العقل وتضاؤل أثر الوحي على حدّ سواء.

ويمكن التمثيل لهذا الجانب الأخير بما يوجبه العقل من ضرورة جبر النقص، 
مستوى  على  الأخلاق  تشغلها  التي  المنزلة  ضعف  من  الحاصل  الفراغ  سدّ  أو 
الأنساق  هذه  مقاربة  عند  الاحتكام  لزوم  عن  فضلً  الأصوليّة،  النظريّات 
في  والحركة،  التغيّ  روح  من  بيئتها  في  عليه  تنطوي  ما  إلى  القيميّة  أو  الأخلاقيّة 
بالثبات والقداسة والتعالي؛ ما  المنظومة الأصوليّة من إيهامٍ  إليه  مقابل ما سعت 
يعيد إلى أذهاننا نقد "مونتاني" لدعوى كونيّة الأخلاق المسيحيّة، وإرجاعه قوانين 

الفكر إلى مبتنيات العرف]]].

ويقوّي هذا التصوّر ما ينطوي عليه البحث الأصولّي عادةً من طابع تبريريّ، 
التي  العلاجيّة  للبدائل  الحديثة  الجهود  ويتيح  فيه،  للنظر  جامدة  قوالب  يرسّخ 
سبق أن قدّمها المؤسّسون الأوائل، ويبقى في قعر نتائجه أثر البيئة التي صدرت 
يُعاد  الذي  الفضاء  مكوّنات  مع  فضائها  تباين  من  الرغم  على  النصوص،  فيها 
إنتاجها فيه؛ ما يدلّ على أنّ العقل الحديث لم يعد يقنع بحدود الدور الذي أناطه 
الأصوليّون بعمليّة استنباط الحكم الشرعيّ، وإنّما يتطلّع إلى حضور أوسع، ولا 
سيّما مع مفارقات العصر التي يرى فيها تبايناً وانزياحًا عمّ اعتادت النصوص على 

مَلْئِهِ واستغراقه.

[1]  Félicien Challaye: Philosophie scientifique et philosophie morale,  
p.242.



مناهج العلوم الإسلاميّة58

ثالثًا: فلق الحلول

التي يستشرف فيها الحلول لما يدرجه في قائمة  البدائل  يحرص العقل على تأمّل 
المشكلات أو الإشكاليّات؛ ليختار منها البديل الذي يُدث لديه السكون والاطمئنان، 
ثمّ يُضع ما تراكم لديه من تصوّرات للاختبار في ضوء التسليم به، حيث يحمل كلُّ 
حلٍّ في صميمه مشكلات أو إشكاليّات أخرى، تجعل من القوّة النظريّة مشكاة أفكار، 

تتداخل إلى حدّ القابليّة للتشكّل في صور معرفيّة مفتوحة باستمرار.

ولا ينبغي الإغضاء عن المساحة المرنة التي يطاولها التطوّر والتغيّ من العقل، 
سواء أُخذ بمدلوله النوعيّ أو بمدلوله الشخصّي، فهي التي ترصد عادةً ما يتلبّد 
القبول والامتناع من  أمامه من مشكلات، ويرتسم من حلول، مستوحيةً طابع 

المساحة الثابتة عمومًا من العقل لدى أفراد النوع.

واللافت أنّ المادّة التي تنتظم منها العلوم الإسلاميّة لا تصطدم بمنطق المساحة 
المرنة من هذا العقل فحسب، وإنّما تتجاوزها إلى أسوار المساحة الثابتة؛ ما يجعل 
منها دالية مشكلات ضخمة أمام العقل بأبعاده المختلفة، تحتاج إلى جهود تأويليّة 
جبّارة من أجل أن يستوعبها بسلام، ويعدّ الحلول السائغة التي تجعلها أدنى إلى 

التناسق والانسجام مع طبيعته.

وفي المقابل، يستشعر جانب جوهريّ من مادّة هذه العلوم بخطر الهدم الذي 
يلحّ عليه الطابع النقديّ للعقل، ومتى صيغ هذا الجانب وفق طبيعة العقل، أفضى 
يترك  لا  منهجيّ،  اختزال  أمام  لنغدو  العقلّي؛  لصالح  الدينيّ  إلغاء  إلى  التطابق 
للميتافيزيقا حضورًا حقيقيًّا في مجرى الحياة البشريّة، بل يعطي العقل السلطة التي 
ما  نفسه بمحدوديّة  العقل  إقرار هذا  الرغم من  المعرفّي، على  المشهد  تسيطر على 

يمكن أن يدركه من الحقائق خارج نطاق العالم الطبيعيّ.

صورة  البداية  في  تأخذ  التي  الحلول  مؤشّ  المشكلات  تشخيصُ  يمثّلُ 



59مشكلات العقل في العلوم الإسلاميّة

عن  النظر  بغضّ  بينها،  من  الحلّ  تعيّ  الاختبار،  عنق  تخطّت  فإذا  الفرضيّات، 
الذي  الدحض  لمشروع  باستمرارٍ  خاضعًا  يكون  أن  عليه  أنّ  غير  قوّته،  مستوى 

يعطيه قوامه العلميّ، إن شئنا الاستعانة برؤية كارل بوبر]]].

وأرجّح في هذا الإطار طرح فكرة الإمعان في استكمال الصرح المعرفّي إلى حدّ 
الإشباع، وتشكيل البدائل المنهجيّة المتنوّعة، وإيجاد الأرضيّة الأصليّة لتأمّل دوائر 
التقاطع والانسجام، إن على صعيد العلوم الإسلاميّة التي تدور في فلك الوحي، 
أو على صعيد بدائلها العقليّة التي تدور في فلك التحقّق التجريبيّ أو النسقيّ، فإنّ 
أولى ثمار هذا المسلك عدم مواجهة العقل بأسلوب قمعيّ أو عزلّي، وإطلاق عنانه 
أمام توليد التصوّرات التي يقدر على إبداعها، مهما أوغل في النقد والهدم والتجاوز 
أو  الوحيانّي،  المعطى  المنطق والعلم والواقع، فضلً عن عدم مصادرة  في حدود 
إقصائه عن المشهد المعرفّي لصالح العقل وحده، عبر الاكتفاء بالمناهج والأدوات 
رافدًا معرفيًّا، يُتمل - على  البشريّة  لئلّ تخسر الخبرة  يتوسّلها؛  التي  والمسارات 
الأقلّ - أن يكون محتويًا على قيمة مضافة للإنسان، حتّى لدى مَنْ يرى إدراجه في 

الحيّز الأسطوريّ.

ونأيًا بالكلام عن نزعة التعميم؛ يمكن اقتراح أفكار أوّليّة على درب الحلول 
التي قد تحدّ من المشكلات المتولّدة عن انسياب العقل إلى علمي الكلام وأصول 

الفقه، بأحكامه ومعاييره النقديّة التي تجري وفق طبيعته الخالصة.

وعقلنتها،  العقيدة،  تحصين  إلى  الغائيّ  بعده  في  يسعى  الكلام  علم  كان  إذا 
وفق  المفاهيم  وتعديل  المصطلح،  تحديث  على  الإقدام  في  فإنّ  عنها،  والدفاع 
البعد  لهذا  مراعاةً  المنطقيّ،  الاستدلال  آليّات  وتطوير  الحديث،  العلم  منجزات 
نفسه، وتحقيقًا لحلم العقل في رحاب المقدّس، فإنّه لا ضرورة للتمسّك بالأدوات 
السابقون  ثباتها؛ وكما استوحاها  العلم، ولا للإصرار على  التي عوّل عليها هذا 

]]]  بوبر، كارل، منطق البحث العلميّ، ص١٠٩ وما بعدها.



مناهج العلوم الإسلاميّة60

من المنقول المنطقيّ والفلسفيّ والعلميّ الذي وفد إليهم، ولا سيّما من حضارة 
اليونان، يمكن للعلماء المعاصرين أن يلوذوا بمنجزات العصر الحديث؛ لتحقيق 
فإنّ  الغربيّة،  الحضارة  صنيعة  المنجزات  هذه  كانت  وإن  المأمولة،  الطفرة  هذه 
طور  شهدها  التي  المشروعيّة  منوال  على  جريانه  في  كامن  الإجراء  هذا  مسوّغ 

التأسيس.

المنطقيّ الحديث  بآليّات الاستدلال  اللوذ  المثال - من  المانع - على سبيل  أين 
الذي صوّب أخطاء المنطق الأرسطيّ، وأكمل النقص الذي يعتريه؛ لصياغة المادّة 
ثمّة ضرورة لسرد  براهين صوريّة متناغمة مع أجود تحديثاته؟ وهل  الكلاميّة في 
الأدلّة التقليديّة التي طُرحت للبرهنة على وجود الله بحجّة تعويل السلف عليها، ما 
دامت قد سقطت، أو تبيّ وهنها؟ في الوقت الذي يمكن اجتراح أنساق بديلة منها، 
قد تكون أكثر إقناعًا، وأشدّ ارتباطًا بالعلم الحديث، وإلى أيّ حدّ يمكن الانغلاق 
على التراث، وإغفال الفكر الذي ينبض في المجتمعات الأخرى، بدلً من الانفتاح 
عليه، ومناقشته، وإخضاعه للنقد العلميّ المنصف، وإدراك ما يحدثه هذا الفكر من 
أثر عميق، سواء في بيئته، أو في بيئة المسلمين التي لم تعد منقطعة عمّ يشهده العالم 
بأسره؟ وكيف يمكن تثبيت مادّة هذا العلم على هيئتها القديمة المقرونة بالتصوّرات 
الزمن الذي تجاوز مبتنياتها،  التي كانت متداولة آنذاك في هذا  والمعارف والعلوم 
ألا  التغاير والاختلاف؟  إلى  أقرب  واستبدل بها حقائق  أسطوريّتها،  وبرهن على 
يمكن للهرمينوطيقا أن تقذف في رحم النصوص والمقاربات الكلاميّة منظومة من 
البدائل التي ترسي التنوّع، وتسوّغ الاختلاف، وتكسر التباعد، وتبذر التسامح بين 
ا للدين، حيث يظنّ المرء نفسه مالكًا للحقيقة  المسلمين، بدلً من أن تقدّم فهمً أحاديًّ

على إطلاقها، يُلحق الآخر دائمً بمربّع الانحراف والضلال والمروق؟

الفقهيّ،  العناصر المشتركة في الاستدلال  يقارب  الفقه  وإذا كان علم أصول 



61مشكلات العقل في العلوم الإسلاميّة

خاصّة التي يستعملها الفقيه دليلً على الجعل الشرعيّ الكلّي]]]، فإنّ لوذ أعلامه 
بالمنجزات الحديثة، بغية نقد هذه العناصر المشتركة، وتعميقها، ومحاكمتها، بلحاظ 
الخبرة المتراكمة في مجالات اللغة والتحقيق والفلسفة؛ يزيد من عوامل الوثوق بها، 
ويضاعف من خصوبة إنتاجها، ويُضعها للمحاكمة العلميّة المستمرّة، فضلً عن 
لمضمونه  ويتيح  موضوعاتها،  عالج  التي  البيئة  إلى  النصّ  فهم  عمليّة  يُعيد  كونه 
إعادة التشكّل والتوالد في خضمّ الظروف الجديدة التي يُرصد منها، ويترك للعقل 
أن يعمّق سنّ إزميله في صلادة التراث؛ ليغدو الفقه أدنى إلى حركيّة الواقع منه إلى 
جمود التاريخ، تميله حاجة الفرد والأسرة والمجتمع إلى الانتظام الحكيم، أكثر من 

منطق الانصياع الذي يمليه الخوف.

الوجهة  تمثّل  الفقهيّ  الاستدلال  عمليّة  وفقها  تجري  التي  الآليّة  كانت  ولئن 
يرقى  لا  مقننّ  حضور  فيها  وللعقل  الصناعة،  بهذه  المشتغلين  بقبول  تحظى  التي 
إلى مستوى إنتاج الحكم؛ فإنّ اتّساع رقعة هذا الحضور فيها لا يعيق جريان هذه 
إشكاليّات  أمامها  يقذف  بل  عليه،  اعتادت  الذي  الطبيعيّ  مسارها  في  الصناعة 
عميقة، تستدعي العودة إلى طروحات العقل الحديث نفسه، بغية العمل على حلّها 
وتجاوزها، ويصوغ منها نسقًا منهجيًّا خالص الهويّة، في مقابل سائر المسارات التي 

تفترق عنها في جوهر تأسيسها الاعتياديّ.

التفكير  تستوجب  الباحثين  بعض  يطرحها  قد  أسئلة  توجد  السياق  هذا  وفي 
والتأمّل الجدّيّ: أوّلها: أين العائق المنطقيّ أو الشرعيّ الذي يحول دون الاستفادة 
الحذرة من الهرمينوطيقا ليحقّق العقل طموحه المعرفّي بالتعرّف إلى تخومٍ، لم توطأ 
بخيل أو ركاب تراثيّ، ما دام هذا الجهد مجرّد طرح مبنيّ على ركيزة منهجيّة، لا 

يُقصي سائر البدائل، ولا يستبدّ بمقارباته؟ 

وثانيها: ألا تقود الحفريّات الفيلولوجيّة التي أرفدها العقل الحديث، عبر تدفّق 

]]] الهاشميّ، محمود، م.س، ج١، ص٣١.



مناهج العلوم الإسلاميّة62

منجزاته الحضاريّة، إلى تعميق مباحث الدليل اللفظيّ من علم الأصول، وتقويم 
النتائج التي أرساها، وتجاوز الأقواس التي حُدّ فيها، ما دامت اللغة نفسها دالّة 

التفكير، ولا انفكاك بينهما إلى حدّ اتّاد الهويّة؟

وثالثها: أين العبثيّة في مشروع استفادة هذا العلم من نتائج العقل التجريبيّ، 
السيكولوجيّ، وأغنى الحضارة في العصر  بعد أن أدلى الأخير بدلائه في المضمار 
تتفاعل  التي  المجالات  شتّى  في  وازنة  وتنبّؤات  وتفسيرات  بمقاربات  الحديث 
النفس البشريّة معها، ولا سيّما أنّه يمكن أن تجد لها ثمارًا ناضجة في مباحث الحجج 

والأصول العمليّة؟

فلابدّ من دراسة هذه التساؤلات بعمق وأصالة بمنأى عن الانفعال والانبهار 
العلم  هذا  خصوصية  على  والتعدّي  التلفيق  في  وقوع  ودون  الأطروحات  بهذه 

قة .  ومنهاجيتاتهاالمحَقَّ

ولا شكّ أنّنا أمام تحدّي معالجة كلّ هذه التساؤلات دون المساس بأصالة هذا 
التقليل من جودة الابتكار  العلم، ولا فصله عن المحور الذي تدور حوله، ولا 
في  والتفننّ  دائمً،  مساراته  تجديد  يرجح  وإنّما  بتاريخه،  احتفّ  الذي  والإبداع 
تفصيله، في الوقت الذي يُثّ فيه العقل على تكوين خيارات رديفة، لا تمثّل بدائلَ 

له، بمقدار ما تتيح له فرادة الاندراج في قائمة التنوّع.



63مشكلات العقل في العلوم الإسلاميّة

الخاتمة

يكاد العقل لدى التيّارات المغالية في النصّيّة يفتقر إلى هالة المشروعيّة، يسبغها 
عليه التعالي الكامن في الوحي بمختلف تشكّلاته، على الرغم من أنّ العقل نفسه 
أساس الإيمان بهذا التعالي؛ إذ لدى الأخير ظمأ إلى اتّاذه حصناً لتعاليمه ووصاياه، 

بل لديه في الواقع افتقار إليه؛ لإحراز حضوره في خبرة النوع البشريّ.

وجدير بالالتفات أنّ المدلول اللغويّ للعقل في العربيّة]]]، يوحي بالمهمّة المنوطة 
مماّ  ذلك  وليس  والخطايا،  والرذائل  الشرور  في  الوقوع  من  صاحبه  منع  وهي  به، 
تتكفّل به القوّة الناطقة وحدها، وإنّما تؤدّيه مختلف القوى التي تُزوّد بها الإنسان 
في خضمّ حضوره الاستثنائيّ في هذا العالم، فإنّ ما يمنعه من الإقدام على أذيّة طفله 
والتعقّل  والتدبّر  والتخيّل  والتذكّر  الشعور  كبيًرا في حقّه، هو  اقترف خطأ  الذي 
والتفكير وما شابه، ولا يعود ذلك إلى القوّة الناطقة لديه بالضرورة، بل قد تدفعه 
هذه القوّة نفسها إلى إنزال الأذيّة به؛ ما يدلّ على شمول المدلول العلميّ للعقل، ولا 
سيّما من منظور الخطاب القرآنّي الذي يصول في هذا المعترك الدلالّي، وإن أسقط 

بعض الباحثين عليه ما عَبََ إليهم حول معناه وحدوده من فلاسفة الاغريق.

العقل والوحي، وأن يطاول  ثنائيّة  البحث عن  الطبيعيّ أن يُمد  ولعلّه من غير 
التصحّر مشكلات هذا العقل في العلوم الإسلاميّة؛ وأن تنمو التجربة أو الخبرة الدينيّة 
هذا  إليها؛ لأنّ في  الضروريّ  الضوء  دون وصول  يَُول  الذي  العقل  بجوار سعف 
المشهد غلبةً لأحد البديلين على الآخر، يُدثها تنازل هذا الآخر بصورة غير سويّة عن 
موقعه، بينما يوجب النسق المنهجيّ استمرار المشهد، في ظلّ تعاقب التحوّلات عليه، 
سواء أكانت بنيويّة أو شكليّة، تبعًا للمتغيّات التي يميلها الواقع، وترسمها الأحوال.

]]]  ابن منظور، محمّد بن مكرّم، لسان العرب، ج١١، صص٤٥٨- ٤٦٦.



مناهج العلوم الإسلاميّة64

قائمة المصادر والمراجع
إبراهيم، زكريا، دراسات في الفلسفة المعاصرة، لاط، مصر- القاهرة، مكتبة مصر ودار مصر .1	

للطباعة، ١٩٩٨م.

ابن منظور، محمّد بن مكرّم، لسان العرب، لا. ط، لبنان- بيروت، دار صادر، ٢٠٠٨م..2	

لبنان، .3	 الكلام، لا.ط، بيروت-  المواقف في علم  بن أحمد،  الرحمن  الدين عبد  الإيجي، عضد 
عالم الكتب، )د.ت(.

به، تحقيق: .4	 اعتقاده ولا يجوز الجهل  الطيّب، الإنصاف فيما يجب  أبو بكر محمّد بن  الباقلّني، 
محمّد الكوثري، ط٢، مصر- القاهرة، مؤسّسة الخانجي، ١٩٦٣م.

الباقلّني، أبو بكر محمّد بن الطيّب، التمهيد، تحقيق: محمود الخضيري ومحمّد عبد الهادي أبو .5	
ريدة، لا.ط، مصر- القاهرة، دار الفكر العربّي، ١٩٤٧م.

العراقيّ(، ط٤، .6	 الدين  الشيخ ضياء  البروجرديّ، محمّد تقي، نهاية الأفكار )تقريرات بحث 
إيران - قم، مؤسّسة النشر الإسلاميّ، ١٤٢٢ه. 

التوحيدي، أبو حيّان علي بن محمّد، ثمرات القلوب )مع كتاب الأدب والإنشاء في الصداقة .7	
والصديق(، لا.ط، مصر- القاهرة، المطبعة الشرقيّة، ١٣٢٣ه.

الجويني، أبو المعالي، الإرشاد إلى قواطع الأدلّة في أصول الاعتقاد، تحقيق: محمّد موسى وعلي .8	
عبد الحليم، لاط، مصر- القاهرة، مكتبة الخانجي، ١٩٥٠م.

الأندلس، .9	 دار  بيروت،  لبنان-  لاط،  المقارن،  للفقه  العامّة  الأصول  تقي،  محمّد  الحكيم، 
١٩٦٣م.

.	10 دار  بيروت،  لبنان-  لا.ط،  الثالثة(،  )الحلقة  الأصول  علم  في  دروس  باقر،  محمّد  الصدر، 
التعارف، ١٩٨٩م.

.	11 التشريع  مصادر  بكتاب  ملحقة  )نشرت  المصلحة  رعاية  في  رسالة  الدين،  نجم  الطوفي، 
الإسلاميّ في ما لا نصّ فيه لعبد الوهّاب خلاف(، ط٢، الكويت، دار القلم، ١٩٧٠م.

.	12 مصر-  لاط،  النجّار،  الحليم  عبد  النجّار؛  علي  محمّد  تحقيق:  المغني،  الجبّار،  عبد  القاضي 
القاهرة، الدار المصريّة للتأليف والترجمة والنشر، ١٩٦٥م.

.	13 مصر-  ط٣،  عثمان،  الكريم  عبد  تحقيق:  الخمسة،  الأصول  شرح  الجبّار،  عبد  القاضي 
القاهرة، مكتبة وهبة، ١٩٩٦م.



65مشكلات العقل في العلوم الإسلاميّة

.	14 الكاظمي، محمّد علي: فوائد الأصول )تقريرات بحث الشيخ محمّد حسين النائينيّ(، ط٨، 
إيران- قم، مؤسّسة النشر الإسلاميّ، ١٣٦٥ه.

.	15 البيضاء،  الدار  المغرب-  بيروت؛  لبنان-  ط١،  الصدّيقين،  برهان  رضا،  محمّد  اللواتي، 
.٢٠٠١

.	16 الهاشمي، محمود، بحوث في علم الأصول )تقريرات بحث السيد محمّد باقر الصدر(، ط٣، 
قم، مؤسّسة دائرة معارف الفقه الإسلاميّ، ١٩٩٦م.

.	17 بدوي، عبد الرحمن، موسوعة الفلسفة، ط١، إيران- قم، مؤسّسة ذوي القربى، ١٤٣٧ه.

.	18 مركز  لبنان،  بيروت-  ط١،  البغداديّ،  محمّد  ترجمة:  العلميّ،  البحث  منطق  كارل،  بوبر، 
دراسات الوحدة العربيّة، ٢٠٠٩م.

.	19 لاط،  الأصول،  علم  إلى  الوصول  منهاج  شرح  في  البيان  صفوة  مختصر  سويلم،  يس  طه، 
مصر- القاهرة، مكتبة الكلّيّات الأزهريّة، ١٩٧٣م.

.	20 كانط، عمانوئيل، نقد العقل العملّي، ترجمة: غانم هنا، ط١، لبنان- بيروت، مركز دراسات 
الوحدة العربيّة، ٢٠٠٨.

.	21 كرم، يوسف، تاريخ الفلسفة اليونانيّة، ط١، مصر- القاهرة، مؤسّسة هنداوي، ٢٠١٤م.

	22.   Félicien Challaye: Philosophie scientifique et philosophie morale, 

Éditeur Fernand Nathan Collection, Paris, 1949, (Date de navigation sur 

Internet: 3/ 12 / 2015.





العقل في القرآن

مهدي أحمدي]]]

تعريب: حيدر نجف

المقدّمة

مشتقات مفردة »العقل« في القرآن الكريم كثيرة. ويحظى التعقّل والتوكّؤ على 
السعيدة للإنسان، وقد جاء  المعنويّة  الحياة  بالغة ودور مصيريّ في  بأهّميّةٍ  العقل 

جْسَ عَلَ الَّذِينَ لَ يَعْقِلُونَ﴾ )يونس: 100(. بحسم في سورة يونس: ﴿وَيَْعَلُ الرِّ

تكتسب هذه المفردة مكانتها المميّزة عندما تُدرس في مساحات معرفيّة واسعة 
والحلم  والبصيرة  والفقه  والفكر  والتدبّر  والنظّر  فالعقل  والدّلالات،  المعاني 
إلى مضمار  الكريم  القرآن  تنتمي في  مفردات  كلّها  والذكر و...  والسمع  والعلم 
معنائي واحد يُشير إلى مستوًى أعمق من المعرفة البشريّة. والسّؤال الذي يمكن 
بالعقل  وما هي علاقته  الكريم؟  القرآن  العقل في  معنى  ما هو  المقام:  طرحه في 
فقط؟  وضعفها  المفاهيم  شدّة  درجة  في  بينهما  الفرق  هل  البشر؟  لدى  المصطلح 
وما مقدار علاقته بباقي مجالات المعرفة من قبيل المعرفة الحسيّة؟ وما هو دوره في 
معرفة حقائق الوجود والقضايا القيميّة من قبيل الأخلاق والأحكام الشرعيّة؟ 
من  و...إلخ.  تدهوره؟  وعوامل  آفاته  هي  وما  ونموّه؟  رشده  أرضيات  هي  ما 

]]]  أستاذ مساعد في قسم الإلهيات والمعارف الإسلاميّة بجامعة شيراز. 



مناهج العلوم الإسلاميّة68

الضروري التّطرق الموضوعي لمفهوم العقل ومكانته في المجالات المذكورة، من 
وجهة نظر القرآن الكريم، وذلك في ميادين المعرفة والدين والإيمان، بيد أنّ هذه 
الدّراسة تختصّ بموضوع العقل في القرآن الكريم على نحو عام، ودوره في معرفة 
القديمة،  التفاسير  القدم]]]. في  المفسّين منذ  القرآن، وهو ما كان موضع اهتمام 
كانوا يُشيرون إلى المعاني اللغويّة لمفردة العقل، ويتطرّقون إلى معناه المناسب، ولكن 
الجديدة،  الفكريّة  التحوّلات  وبتأثير من  )المعاصرة(،  الحديثة  التفاسير  في بعض 
الدينيّة، وفي  التعاليم  الدين ودوره في معرفة  العقل في  منزلة  اكتسبت موضوعة 

فهم القرآن على الخصوص، أهّميّةً بالغةً]]].

أوّلً: العقل في اللغة والاصطلاح ومجالاته في القرآن الكريم

1- العقل لغة
المنع والصدّ والسدّ  اللّغة، وردت مفردة العقل ومشتقّاتها بمعنى  في قاموس 
والعقد والحبس والحفظ والدّية  والثوب الأحمر والملجأ والحصن والجدار والفهم 
والتثبّت في الأمور والارتفاع إلى الأعلى]]]. هذه الكلمة تستعمل مقابل الحماقة]]]، 
تابعة،  المعاني  هذه  أنّ  والتّحقيق  اللّغة  أهل  بعض  يرى  أيضًا]]].  الجهل  ومقابل 
الإمساك  هو:  الأصلّي  المعنى  أنّ  وورد  الأصلّي،  المعنى  عن  الحديث  أطالوا  وقد 

علي  أبو  الدين  أمين  التبيان،الطبرسّي،  علي،  بن  الحسن  بن  محمّد  جعفر  أبو  الطوسي،  راجع:   -  [[[
الفضل بن الحسن، مجمع البيان.

]]] - راجع: عبده، محمّد؛ رضا، رشيد، تفسير القرآن الحكيم )المعروف بالمنار( الطباطبائي، محمّد 
حسين، الميزان في تفسير القرآن.

]]] - الراغب الإصفهاني، المفردات في غريب القرآن، جذر العقل؛ لسان العرب 11: 687، 11: 
1769؛   :5 الصحاح  159-161؛   :1 العين  ص18-19؛  ج4،  المحيط،  القاموس  458-465؛ 

النهاية 3: 278.
]]] - ابن منظور، محمّد بن مكرم، ج11، ص 687؛ الطوسي، التبيان، ج1، ص199. 

]]] - العين 1: 159؛ تاج العروس 3: 124. 



69العقل في القرآن

والاستمساك]]]، والعقْد وربْط العقدة والشدّ]]]، وتشخيص الصلاح والفساد في 
ميادين الحياة المادّيّة والمعنويّة، وضبط النفّس وحبسها في حدود الصلاح]]]، فهذه 
هي المعاني الأصليّة الثلاثة للعقل. وعلى هذا الأساس، ستكون سائر المعاني مجازيّة 
أنسب  »التحقيق«  كتاب  في  المذكور  المعنى  كان  وربما  العقل،  بلوازم  تفسيًرا  أو 
الفهم،  وحسن  والتدبّر،  الإمساك،  سيكون  المعنى،  هذا  بحسب  لأنّ  وأفضل؛ 
والإدراك، والانزجار، ومعرفة احتياجات الحياة، والتحصّن داخل أسوار العدل 
لوازم تشخيص  كلّها من  وبالتالي ستكون  النفسية،  الميول  والتحفّظ من  والحق، 

الصلاح والفساد]]].

2- العقل اصطلاحًا
استخدمت مفردة العقل في علوم شتّى، واكتسبت طابعًا مصطلحًا في بعض 
المفردة  ولهذه  الأصول،  وعلم  والمنطق،  والكلام،  الفلسفة،  قبيل:  من  العلوم، 
معنيان: الأوّل موجود مجرّد إلى جانب أنواع الموجودات في عالم الوجود، يطرح في 

الفلسفة من خلال البحث في أنحاء وجود الجوهر والعرض. 

بالمعرفة  ويتعلّق  وصفاته،  الإنسان  خصوصيات  من  فهو  الثاني،  المعنى  أمّا 
العقل  لكلمة  والمستخدم  للذهن  المتبادر  المعنى  ذلك  إلى  أقرب  وهو  والإدراك، 
في علوم مختلفة مثل المنطق والكلام والأصول أو المحاورات العامّة]]]. إنّه العقل 
بمعنى أداة المعرفة أو المعرفة ذاتها باعتبار نوع الوجود –وهو قوّة من قوى النفس 

]]] - الراغب الإصفهاني، المفردات في غريب القرآن، الخزاعي النيشابوري، الحسين بن علي بن محمّد 
از قرآن )شعاع من  الِجنان وروح الجنَان، ج1، ص236؛ طالقاني، محمود، پرتوی  بن أحمد، روض 

القرآن(، ج1، ص143؛ الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، ج2، ص247. 
]]] - الطوسي، التبيان،  ج1، ص199؛ الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، ج2، ص 23، 247. 

]]] - المصطفوي، حسن: التحقيق في كلمات القرآن، ص196. 
]]] - م. ن. 

]]] - راجع: جهامي، جيرار، موسوعة مصطلحات الفلسفة، صص497-457. 



مناهج العلوم الإسلاميّة70

مدياته  وباعتبار  ذاتها-]]]،  والنفس  والعلم،  الإدراك(  الإدراك )عين  لها خاصّيّة 
ا، أو استنباطيًّا أو استدلاليًّا، أو غير ذلك  ا أو نظريًّ وسعته من حيث كونه ضروريًّ
قد يقع أحيانًا في فخ التعاريف المتنوّعة –والتي قد تبلغ ألف تعريف]]]-، ويكون 

محاطًا بالغموض والضبابيّة في بعض الأحيان. وبشكل ملخّص نقول:

أ – التعاريف العامّة الغامضة: العقل هنا هو أداة التمييز والتشخيص، ويُعبَّ 
أتباع  إلى  يُنسب  قول  وهو  الحيوانات،  عن  الإنسانَ  تميّز  التي  بالقوّة  أحيانًا  عنه 
حقائق  ومعرفة  والمعقولات،  المعلومات  إدراك  ذلك  ومن  الشافعيّ،  المذهب 
الأمور، وطريق الوصول إلى الواقع وتشخيص المصالح الدنيويّة والدينيّة، وملكة 

أو قوّة تشخيص حقائق الأمور وعواقبها. 

ف  يُعرَّ العلوم:  في  مبهمة  وبعبارات  الضروريّة  بالمعلومات  التعريف   – ب 
ا بالعلم بالضروريات؛ وكافة العلوم الضروريّة؛ والعلم  العقلُ هنا تعريفًا كليًّا عامًّ
المقدّمات  وإدراك  الفطريّة؛  والتصديقات  والتصوّرات  الضروريّة؛  بالمدرَكات 
الأوّليّة الضروريّة؛ والعلم بالمقدّمات الكليّة الصادقة عن طريق الفطرة؛ وإدراك 

الأمور الجديرة بالإتيان أو الترك، أو الجديرة بأن تُعرف وتُعلم. 

هو  العقل  )البرهنة(:  والاستدلال  الاستنباط  قوّة  بأنّه  العقل  تعريف   – ت 
الاستدلال بالشّاهد على الغائب، والاطّلاع على عواقب الأمور، ونورٌ في الصدر 
وقوّة  المعقولات،  في  بها  ويُنظر  المعلومات  بها  تُدرَك  وصِفة  القلب،  به  يستدلُّ 
)ملكة( تدرك بها العلوم المستفادة من التجارب؛ والاستدلال بالأمور الواضحة 
على الأمور غير الواضحة؛ واستنباط الأمور الكليّة من الأمور الطبيعيّة المشابهة. 

ث – التعاريف الجامعة للعقل: يطلق العقل في تعريف ما على العلوم الضروريّة 
والعلوم الاستنباطيّة أحيانًا، وقد يطلق في مجالات مختلفة ومن زوايا مختلفة مستقلّة 

]]] - راجع: الطباطبائيّ، الميزان في القرآن، ج2، ص247. 
]]] - الزّركشي، بدر الدّين، البرهان في علوم القرآن، ج1، ص84. 



71العقل في القرآن

إلى  العقل  يُصنفّون  العبارات،  بعض  في  أخرى]]].  أحيانًا  المذكورة  المعاني  على 
غريزي ومكتسب، وهما صنفان يُشيران في الظاهر إلى نوعين من إدراكات العقل: 
ضروريّة ونظريّة]]]، ويوجد تقسيم آخر للعقل الضروري من حيث الإدراك إلى 

عقل نظريّ وعقل عملّي أيضًا]]].

بالإضافة إلى كلّ هذا، يُستخدم العقل عند عامّة الناس بمعنى التعقّل والتفكّر 
والتدبّر، والعاقل هو الذي يفكّر بطريقة فاضلةٍ عميقةٍ عند استنباطه الأمور الخيّة 
ينبغي أن يتركها. وعلى حدّ تعبير أبي  التي  يأتيها والأمور الشريرة  التي يجب أن 
وكلامه  وهيآته  وسكناته  حركاته  في  للإنسان  محمودة  هيئة  »إنّه  الغزالي:  حامد 

واختياره«]]].

3- مجالات معنى العقل في القرآن
ثمّة في القرآن الكريم تعابير ومفاهيم كثيرة تُستخدم بمعنى التعقّل أو المعاني 
للكلمات، وإلى حالات  اللغويّ  إلى الجذر  الصّلة  التعقّل، ومردّ هذه  القريبة من 
استعمالها في المجالات الأدبيّة المتعدّدة، وتبعًا لذلك في المحاورات العامّة، وحتى 
أنّا  كما  والمعرفة،  العلم  وأهل  الخواصّ  وعبارات  المختلفة  العلوم  لغات  في 
–التي  قابلة للاستنباط من حيث الاستخدام القرآنّي لها، ففي كثير من الحالات 
هذه  بين  وانسجامٍ  وتكافؤٍ  تساوٍ  علاقة  توجد  فيها–  التعابير  معظم  استخدمت 
التعابير وموارد استعمال العقل من حيث موضوع الآية وكذلك نوع العبارة]]]. 
ابن سينا، الحسين بن عبدالله،  ابن سينا، الحسين بن عبدالله، عيون الحكمة، ص11؛  ]]] - راجع: 

الشفاء، كتاب النفس، ص210؛ الغزالي، أبو حامد محمّد بن محمّد: معيار العلم، ص286. 
]]] - الطبرسّي، مجمع البيان، ج2، ص132؛ الزركشّي، البرهان في علوم القرآن، ج1، ص147. 

]]] - ابن سينا، الشفاء، كتاب النفس، ص210؛ المظفر 1: 205؛ 2: 113، 116. 
]]] - الغزالي، معيار العلم، م. س. 

الكريم تصل  القرآن  أنواع الإدراكات في  المعبّة عن  أنّ الألفاظ  إلى  الطباطبائيّ  العلّمة  ينبّه   - [[[
إلى نحو )20( لفظة، وقد ضغط الطباطبائي هذه الألفاظ بشكل من الأشكال، لكنهّ عنونها وفسّها 

وعرّفها بنحو بليغ: الطباطبائيّ، الميزان في القرآن، ج2، صص249-247. 



مناهج العلوم الإسلاميّة72

نوع  إلى  الإشارة  عبر  القرآن  في  وانعكاساتها  والمفاهيم  التعابير  هذه  نذكر  وهنا 
التعابير، وستأتي خلفيّاتها في البحث حول موارد اعتبار أحكام العقل وحجّيّتها. 

لكن  الكريم،  القرآن  في  )العقول(  جمعها  أو  )العقل(  مفردة  تستخدم  لم 
العقل  مفهوم  جاء  الحالات،  بعض  ففي  حالة.   47 إلى  تصل  الفعلية  مشتقّاتها 
 11( يعقلون  لا  مرة(]]]؛   13( يعقلون/تعقلون  أفلا  منها:  متنوّعة،  بعبارات 
تعقلون]]]؛  كنتم  إن  يعقلون]]]؛  لقوم  لآيات/آية  تعقلون]]]؛  لعلكم  مرة(]]]؛ 
نعقل]1]].  يعقلها]]]؛  عقلوا]]]؛  أفلم تكونوا تعقلون]]]؛  ولو كانوا لا يعقلون]]]؛ 

الكريم بصيغته الاسميّة بصيغة مفرد أو جمع،  القرآن  الفكر في  يرد مفهوم  لم 
والإدراك،  الفهم  بمعنى  الفكر  القرآن.  في  مرّة   17 وردت  فعله  مشتقّات  لكن 
التفكير  إنّه  أخرى،  بعبارة  بالمعلوم.  العلمُ  بها  يحصل  التي  القوّة  المصطلح  وفي 
والبحث والغور لنيل حقيقة الأمور]1]]، وقد جاءت هذه الاستعمالات بأشكال 

]]] - نظير: آل عمران )3(: 44، 45؛ الأنعام )6(: 32؛ الأعراف )7(: 169؛ يونس )10(: 16؛ 
هود )11(: 51؛ يوسف )12(: 109؛ الأنبياء )21(: 10، 76؛ المؤمنون )23(: 80. 

]]] - مثل: البقرة )2(: 170، 171؛ المائدة )5(: 58، 103؛ الأنفال )8(: 22؛ يونس )10(: 42، 
100؛ العنكبوت )29(: 63؛ الزمر )39(: 43؛ الحجرات )49(: 4. 

]]] - البقرة )2(: 73، 242؛ الأنعام )6(: 151؛ يوسف )12(: 2؛ النور )24(: 61؛ غافر )40(: 
67؛ الزخرف )43(: 3؛ الحديد )57(: 17. 

]]] - البقرة )2(: 162؛ الرعد )13(: 4؛ النحل )16(: 12، 67؛ العنكبوت )29(: 35؛ الروم 
)30(: 24، 28؛ الجاثية )45(: 5. 

]]] - آل عمران )3(: 118؛ الشعراء )26(: 28. 
]]] - يونس )10(: 42. 

]]] - يس )36(: 62. 
]]] - البقرة )2(: 75. 

]]] - العنكبوت )29(: 43. 
]1]] - الملك )67(: 10. 

]1]] - الراغب الأصفهاني، م.س، ص384. 



73العقل في القرآن

مختلفة: آيات/آية لقوم يتفكرون]]]؛ لعلكم تتفكّرون أو لعلهم يتفكّرون]]]؛ أولم 
ر]]].  يتفكّروا]]]؛ أفلا تتفكّرون؛ يتفكّرون؛ تتفكّروا؛ فَكَّ

والفعلية،  الاسميّة  بحالتيه  مرةً   44 الكريم  القرآن  في  التدبّر  مفهوم  وجاء 
القُبُل  الدُبُر والخلْف على الضدّ من  وبصيغتي المفرد والجمع. والتدبّر مستلّ من 
صيغه  جملة  ومن  وعواقبها]]].  الأمور  في  التفكير  هو  التدبير  أنّ  كما  والوجْه، 

الفعلية: يدبّر]]]؛ أفلا يتدبّرون؛ أفلم يدّبّروا؛ ليدّبّروا]]]. 

الكريم.  القرآن  النظر بمشتقّاته الاسميّة والفعلية 129 مرةً في  وورد مفهوم 
إنّه يعني النظّر بالعين، والفهم، والانتظار، والحيرة، وقد جاء في الآيات القرآنيّة 
من  عبارات  إلى  المضمار  هذا  في  الإشارة  يمكن  أيضًا]]].  المعاني  بهذه  والروايات 

قبيل: أولم ينظروا، أفلا ينظرون، أفلم ينظروا، فانظروا، فينظر و... إلخ]]].

القرآن الكريم.  اللّبّ بصيغة الجمع )= الألباب( 15 مرّةً في  كما ورد مفهوم 
اللبّ في اللغة بمعنى الخالص من كلّ شيء، وبهذا الاعتبار يطلق على العقل أيضًا؛ 
لأنّ العقل يُدرِك المعاني الخالصة من أيّ شوائب وريب فكريّة، أو المراد به العقل 

]]] - يونس )10(: 24؛ الرعد )13(: 3؛ النحل )16(: 11، 69؛ الروم )30(: 21؛ الزمر )39(: 
42؛ الجاثية )45(: 13. 

]]] - البقرة )2(: 219، 266؛ الأعراف )7(: 176؛ النحل )16(: 44؛ الحشر )59(: 21. 
]]] - الأعراف )7(: 184؛ الروم )30(: 8. 

]]] - على الترتيب: الأنعام )6(: 50؛ آل عمران )3(: 191؛ سبأ )34(: 46؛ المدثر )74(: 18. 
]]] - الراغب الأصفهاني، م.س، ص164؛ الطوسي، التبيان، م.س، ج3، ص270. 

]]] - يونس )10(: 3، 31؛ الرعد )13(: 2؛ السجدة )32(: 5. 
]]] - على الترتيب: النساء )4(: 82؛ محمّد )47(: 24؛ المؤمنون )23(: 68؛ ص )38(: 29. 

]]] - راجع: الراغب الأصفهاني، م.س، ص479-480، يذهب الراغب إلى أنّ معنى النظر بالعين 
شائع بين عامّة الناس أكثر، ومعنى البصيرة والفهم والإدراك شائع بين الخواص أكثر.

]]] - الأعراف )7(: 185؛ الغاشية )88(: 17؛ ق )50(: 6؛ النحل )16(: 36؛ الحج )22(: 15. 



مناهج العلوم الإسلاميّة74

الخالص والمزكّى]]]. وكما أسلفنا، فقد وردت هذه المفردة في كلّ الموارد في القرآن 
بصيغة الجمع )= أولو الألباب(]]].

ومن التّعابير الأخرى التي استخدمت في القرآن الكريم بمعنى العقل: الِحجْر 
﴿لُأولِْ  تعالى:  قوله  في  نهية(  )جمع  والنُّهى  حِجْر﴾.]]]  ﴿لذِيْ  تعالى:  قوله  في 

النُّهَى﴾)طه: 54؛ 128(]]].

وذُكر الِحلْم وصيغ جمعه التي وردت في القرآن الكريم 21 مرةً. كما ذكر الِحلْم 
بمعنى ضبط النفس والطبع من هياج الغضب، أو بمعنى العقل]]].

المفرد ومشتقّات  القرآن الكريم بصيغة الاسم  مْع في  السَّ واستُخدمت مفردة 
الفعل 185 مرّةً، وبقرينة كلمات الآيات وسياقاتها بمعنى السماع بالأذن والإدراك 
والطاعة]]]. ومن ذلك: أفلا يسمعون]]]؛ آيات/آية لقوم يسمعون]]]؛ لا يسمعون؛ 

يسمعون؛ ألا تسمعون]]].

البصر بكلّ مشتقّاتها استُخدمت 148 مرةً في القرآن الكريم. استُعمل البصُر 

ص687؛  ج1،  م.س،  العرب،  لسان  منظور،  ابن  ص446؛  م.س،  الأصفهاني،  الراغب   -  [[[
الطريحيّ، فخر الدين، مجمع البحرين، ج4، ص102. 

]]] - نظير: البقرة )2(: 179، 197، 269؛ آل عمران )3(: 190، 7؛ المائدة )5(: 100؛ يوسف 
)12(: 111؛ الرعد )13(: 19، إبراهيم )14(: 52؛ ص )38(: 29، 43. 

]]] - ابن منظور، م.س، ج4، ص170؛ الطريحي، م.س، ج1، ص462؛ 85: 5. 
]]] - الراغب الأصفهاني، م.س، ص507؛ الطوسي، م.س، ج2، ص146. 

]]] - الراغب الأصفهاني، م.س، ص 129؛ الطريحيّ، م.س، ج1، ص565؛ الطور )52(: 32. 
]]] - الراغب الأصفهاني، م.س، ص242؛ التعابير المذكورة على الترتيب: 12: 108؛ 17: 14؛ 

6: 104؛ 17: 12، 59.
]]] - القصص )28(: 71؛ السجدة )32(: 26. 

]]] - يونس )10( 67؛ النحل )16( 65؛ الروم )30( 23. 
الفرقان )25(: 44؛  ]]] - الأعراف )7(: 179، 100؛ الأنفال )8(: 21؛ الأنبياء )21(: 100؛ 

فصّلت )41(: 4. 



75العقل في القرآن

)الإبصار( والبصيرة )بصائر( وكذلك التبصرة والمبصرة في القرآن بمعنى العين 
البصيرة والحجّة الواضحة والمعرفة اليقينيّة]]].

والعِبْة ومشتقّاتها استخدمت 9 مرّات في القرآن الكريم، والعِبرة مستقاة من 
العبور والاجتياز من حال إلى حال؛ لذلك تطلق أيضًا على دمع العين. ومفردة 
العبارة –المختصّة بالكلام والكتابة– تعني الكلام الذي يصل عبر الهواء من لسان 
القائل إلى أذن السّامع. وحين نقول في الفارسيّة )تعبير خواب( أي تفسير الأحلام 
العِبرة والاعتبار،  أمّا  الرؤيا إلى باطنها،  الرؤيا، فالقصد منه العبور من ظاهر  أو 
المعروفة  غير  الأمور  إلى  والمشاهَدة  المعروفة  الأمور  من  العبور  حال  على  فتطلق 
وغير المشاهَدة]]]. ومن ذلك ما جاء في القرآن الكريم من مفردات عبرة أو لعبرة 

أو فاعتبروا]]].

والإدراك  الفهم  بمعنى  والفقه  الكريم.  القرآن  في  مرةً   20 الفقه  لفظ  ورد 
الواضحة، وباعتبار معنى  العلوم  البيّنة عن طريق  والاستدلال على الأمور غير 
من  أيضًا]]].  الشرع  أحكام  على  المفردة  هذه  تطلق  العلم  في  والاستدلال  الفهم 
الاستخدامات القرآنيّة لهذه المفردة: لعلَّهم يَفقهون؛ لا يَكادوا يفقهون؛ لو كانوا 

يَفقهون؛ ليَِتفقَّهوا؛ لا يَفقهون/لا تفقهون؛ أنْ يفقهوه؛ نَفقهُ؛ يَفقهوا]]].

]]] - الراغب الأصفهاني،م.س، ص49؛ الطريحي، م.س، ج1، ص204؛ العبارات المذكورة على 
الترتيب من الإبصار فما بعد: آل عمران )3(: 13؛ النور )24(: 44؛ الحشر )59(: 2. 

]]] - الراغب الأصفهاني، م.س، ص320. 
]]] - على الترتيب: يوسف )12(: 111؛ آل عمران )3(: 13؛ النور )24(: 44؛ النحل )16(: 66؛ 

المؤمنون )23(: 21؛ النازعات )79(: 26؛ الحشر )59(: 2. 
]]] - الراغب الأصفهاني،م.س، ص384. 

]]] - على الترتيب: الأنعام )6(: 65؛ النساء )4(: 78؛ الكهف )18(: 93؛ التوبة )9(: 80؛ الحشر 
)59(: 13؛ المنافقون )63(: 3، 7؛ التوبة )9(: 121؛ الأعراف )7(: 179؛ الأنفال )8(: 65؛ التوبة 
)9(: 126، 86؛ الأنعام )6(: 25؛ الإسراء )17(: 46؛ الكهف )18( 75؛ هود )11(: 91؛ طه 

 .28 :)20(



مناهج العلوم الإسلاميّة76

الفَهْم مفردة وردت مرة واحدة في القرآن الكريم بصيغة ﴿فَفَهّمناَها سُليمَن﴾ 
)الأنبياء: 79(.

الرؤية بمشتقاتها الفعلية وردت 328 مرةً في القرآن الكريم، وأريد بها معنى 
الإدراك المرئيّ، وهو الإدراك بالعين، وأحيانًا بالخيال أو التفكّر والتعقّل. عندما 
بـ )إلى( كانت  العلم، ومتى ما تعدّت  الرؤية ذات مفعولين، فهي بمعنى  تكون 
أفلا  الكريم:  القرآن  في  استخداماتها  ومن  والتأمّل]]]،  والاعتبار  النظّر  بمعنى 

يرون]]]؛ ألم تر]]]؛ ألم يروا]]]. 

ووردت مفردة العِلْم ومشتقاتها الفعلية والاسميّة 854 مرةً في القرآن الكريم، 
ومن ذلك: أكثرهُم لا يعلمون / أكثرُ النّاسِ لا يَعلمون]]]؛ لَعَلَّهُم يَعلمون]]]؛ إنْ 

كُنتم تَعلمُون]]]؛ لو كانوا يَعلَمُون]]]؛ آيات/آية لقوم يَعلَمُون]]]. 

القرآن  في  مرّةً   292 والفعلية  الاسميّة  بمشتقاتها  كْر  الذِّ كلمة  وجاءت 
مع  كثيرة  حالات  في  وتلازمت  والقلبيّ،  اللسانّي  التذكير  وتعني  الكريم، 
التفكّر  أنّ  والتذكّر،  التفكّر  بين  الفوارق  من  السّياق.  بقرينة  والتعقّل  التفكّر 
أمّا  عنه،  مسبق  واطلاع  معرفة  أيّ  وجود  عدم  رغم  ما  شيءٍ  معرفة  عن  يُقال 
هذه  كانت  لو  حتى  بالموضوع  معرفته  للإنسان  تكون  عندما  فيقال  التذكّر، 

]]] - الراغب الأصفهاني، م.س، ص209-208. 
]]] - طه )20(: 89؛ الأنبياء )21(: 44. 

]]] - البقرة )2(: 243، 246، 258؛ آل عمران )3(: 23. 
]]] - الأنعام )6(: 6؛ الأعراف )7(: 149. 

]]] - الأنعام )6(: 37؛ الأعراف )7(: 131، 187. 
]]] - يوسف )12(: 46. 

]]] - المؤمنون )23(: 84، 88. 
]]] - البقرة )2(: 103؛ النمل )27(: 41. 

]]] - الأنعام )6(: 97؛ الأعراف )7(: 32؛ التوبة )9(: 1؛ النمل )27(: 52. 



77العقل في القرآن

لعلَّهم  تَتذكّرون]]]؛  أفلا   / يَذكّرون  أفلا  ذلك:  مثال  فطريّة]]].  معرفة  المعرفة 
يتذكّرون]]]. 

لعلّهم  منها  مختلفة  بعبارات  الكريم  القرآن  في  الوارد  المعرفة  مفهوم  وثمّة 
يعرفونها]]]. 

تعبير القَلْب ورد بمشتقّاته الفعلية والاسميّة 168 مرةً، وبمفردة الأفئدة أكثر 
ونسبت  والعين،  الأذن  جانب  إلى  الكريم  القرآن  في  القلب  ذُكِر  مرّات.   5 من 
والانقفال  والانغلاق  والقسوة  المرض  قبيل  من  متنوّعة  وأعراض  حالات  له 
والشك  والعمى  والخوف  الطهارة  والحسرة  والانحراف  والذنب  والاطمئنان 
والألفة والرعب والإنكار والعصيان]]]، والفهم والإدراك. وجاءت خصوصيّة 
والتدبر  والتعقل  والعلم  والسمع  التفقّه  منها  مختلفة  بتعابير  القلب  إدراك 
الأذن  جوار  إلى  مجيئه  بقرينة  العقلَ  الكريم  القرآن  في  القلب  ويعني  والتذكّر]]]، 

والعين]]]. 

ناصر:  الطبرسي، م.س، ج5، ص266؛ مكارم شيرازي،  الطوسي، م.س، ج5، ص475؛   - [[[
التفسير الأمثل )تفسير نمونه(، ج9، ص76. 

]]] - هود )11(: 24، 30؛ المؤمنون )23(: 85؛ الأنعام )6(: 80؛ السجدة )32(: 4. 
]]] - البقرة )2(: 221؛ إبراهيم )14(: 25؛ القصص )28(: 43، 46، 51. 

]]] - يوسف )12(: 62. 
]]] - البقرة )2(: 10؛ المائدة )5(: 52؛ البقرة )2(: 74؛ البقرة )2(: 88؛ النساء )4(: 155؛ البقرة 
)2(: 7؛ الأنعام )6(: 46؛ البقرة )2(: 260؛ الأنعام )6(: 113؛ البقرة )2(: 283؛ آل عمران )3(: 
7، 167؛ المائدة )5(: 41؛ الأنفال )8(: 2؛ الحج )22(: 53؛ التوبة )9(: 44؛ الأنفال )8(: 63؛ آل 

عمران )3(: 151؛ التوبة )9(: 7؛ النحل )16(: 22. 
]]] - الأنعام )6(: 25؛ الأعراف )7(: 179؛ التوبة )9(: 86، 126؛ المنافقون )63(: 3؛ الأعراف 
)7(: 100؛ التوبة )9(: 92؛ الروم )30(: 59؛ الحج )22(: 46؛ محمّد )47(: 24؛ ق )50(: 37. 

]]] - المؤمنون )23(: 78. 



مناهج العلوم الإسلاميّة78

ثانيًا: مفهوم العقل في القرآن

1– في التفاسير
المعرفة  إفادة  مثل:  عدّة،  خصائص  إلى  للعقل  تعريفهم  في  المفسّون  أشار 
ومعرفة  والخسارة،  والربح  والمنفعة  والمصالح  الحقّ  تشخيص  وطريق  واليقين، 
-بلا  وهذه  والتعقّل،  التفكّر  أسلوب  عن  تحدّثوا  قلّما  أنّم  غير  والقبح.  الحسن 
مراء- أهمّ قضيّة في مضمار مفهوم العقل في القرآن الكريم، إذ إنّ معرفة طريق 
التفكّر هي التي تميّز بين العقل والفكر من ناحية، والوهم والخيال وسائر أنواع 
التّدقيق في أربعة تفاسير  اليقينيّة من ناحية أخرى، وهنا نحاول  الإدراكات غير 

مهمّة بعضها من التفاسير القديمة وبعضها من الكتب الحديثة. 

أنّ  إلى  مرارًا  الطوسي،  الشيخ  التفسير،  هذا  مؤلّف  أشار  التبيان:  تفسير   – أ 
بعضها  يشابه  والعلم  والنظر  والاعتبار  والفكر  والمعرفة  واللبّ  والفهم  العقل 
بعضًا]]]، واستبدل بعضها ببعض في مواضع عدّة من تفسيره]]]. إنّه يعتبر العقل 
القبائح وإتيان كثير من  مجموع العلوم التي تدفع الإنسان للامتناع عن كثير من 
الواجبات]]]، ثمّ يوضّح أنّ هذا التعريف متلائمٌ مع تعاريف أخرى للعقل، ومنها 
العلم –الذي يمنع إتيان القبيح وله درجات شتّى من الشدّة والضعف– والمعرفة 
التي تؤدّي إلى إدراك القبيح والحسن، أو القوّة المسؤولة عن الاستدلال بالشاهد 

على الغائب. 

ويعبِّ في مواضع أخرى عن العقل بما يتناسب مع الآيات القرآنيّة، فيرى أنّ 
]]] - الطوسي، م.س، ج1، ص199؛ ج8، ص241. 

]]] - م. ن، ج2، ص146؛ ج3، ص80؛ ج4، ص18؛ ج5، ص437؛ ج6، ص66، 402؛ ج7، 
ص326؛ ج8، ص241 -242-246؛ ج9، ص268؛ ج10، ص338. 

]]] - الطوسي، م.س، ج1، ص199. 



79العقل في القرآن

العقل هو اللبّ نفسه – وهو الخالص من كلّ شيء – وطريق العلم، ومعيار الحقّ 
والذي يقبل الحسن وينكر القبيح؛ والعقل هو عين العلم]]].

بالتأمّل في هذه التعابير والأمثلة التي يذكرها الشيخ الطوسي في أحكام العقل 
القطعيّة التي لا سبيل لإنكارها من قبيل قضيّة )الموجود غير المعدوم(، و)الألف 
في  العقل  مفهوم  حول  لبعضها  المشابهة  تصوّراته  إلى  مضافًا  الواحد(،  من  أكثر 
سياق الآيات، يتبيّ أنّه يرى العقل القرآنّي هو نفسه العقل الفطريّ الضروريّ، 
إنّا هي نفسها ضروريّة وبديهيّة أو تقوم  إمّا  القرآنيّة  العقليّة  القضايا  أنّ  ويعتقد 
على قضايا ضروريّة بديهيّة. كما أنّه يرى مديات نفوذ العقل تتّسع لتشمل القضايا 
)التوصيفيّة/ما  والنظريّة  يجب(،  لا  وما  يجب  )التكليفيّة/الينبغيّات/ما  العلميّة 

يوجد وما لا يوجد(. 

ب – مجمع البيان: يذكر المرحوم الطبرسّي في هذا التفسير آراء الشيخ الطوسي 
نفسها]]].

المتأخّرة  التفاسير  بعض  في  القرآنّي  العقل  موضوع  اكتسب  المنار:   – ت 
المنار  تفسير  في  يقف  الموضوع  هذا  أنّ  فنجد  أكبر،  ووضوحًا  أهّميّة  والمعاصرة 
فهم  التقليد في  أنّ  وتلميذه محمّد رشيد رضا  ويعتقد محمّد عبده  التقليد،  مقابل 
المعارف الدينيّة، سواء أكانت معارف كلاميّة أو فقهيّة أو تفسيريّة، عمليّةٌ بخلاف 
والتدبّر  والفكر  العقل  استخدام  على  القرآن  شدّد  ما  فكثيًرا  القرآنيّة،  التعاليم 
والتأمّل والتوكّؤ عليها. من هذه الزاوية، يقف العقل في هذا التفسير على الضدّ 
من التقليد غالبًا، حيث يصار إلى تكريس العقل ونفي التقليد]]]. ووردت في هذا 

]]] - على الترتيب: م. ن، ج2، ص106، 166؛ ج3، ص80؛ ج2، ص490؛ ج3، ص610؛ ج4، 
ص420؛ ج7، ص326. 

]]] - الطبرسي، م.س، ج1، ص191، 227؛ ج2، ص43؛ ج3، ص397؛ ج5، ص167. 
]]] - عبده، محمّد؛ رضا، رشيد، م.س، ج1، ص121، 247، 249 و 250. 



مناهج العلوم الإسلاميّة80

التفسير تعاريف عدّة للعقل، منها أنّ العقل هو التدبّر والتأمّل في الأمور بحيث 
يصل الإنسان فيه إلى حدود الإذعان والاعتراف القلبيّ، ومن الطبيعيّ أن يظهر 
أنّ العقل هو معرفة أدلّة الشيء وفهم أسبابه  ذلك على أعماله وجوارحه، ومنها 
اللبّ والخالص من كلّ شيء. وجاء في هذا  العقل هو  أنّ  أيضًا  ونتائجه، ومنها 
أيضًا، وهو  المدرَكات والخواطر  به  توزن  الذي  القسط  ميزان  العقل  أنّ  التفسير 
أداة تمييز أنواع التصوّرات والتصديقات،  وجاء في تفسير المنار أيضًا أنّ الفطرة 
هي أساس العقل والتدبّر والتفكّر في أمور الحياة المختلفة وأنّ طريق الفطرة هو 

طريق الحق:

بل معناه ]العقل[ أن يتدبَّر ]الإنسانُ[ الشيء ويتأمّله حتى تذعن نفسُهُ لما أودعَ 
بأسبابهِِ  وفهمُهُ  بدلائلِهِ  معرفتُهُ  الشيءِ  عقْلُ  العمل]]]؛  في  أثرٌ  له  يكون  إذعانًا  فيه 
وخاصّته  الشيء  من  الحياة  محلُّ  هو  اللبّ  لأنّ  لبًّا  العقلُ  سُمّي  وإنما  ونتائجِهِ]]]؛ 
وفائدته]]]؛ والمرادُ بالظلم في هذا المقام الإعراضُ عن النور الإلهيّ، وهو نورُ العقل 
الذي يسير به المرءُ في طريق الدين، فمن ظلمَ نفسَهُ بإطفاء هذا المصباح فصارَ يتخبّط 
في الظلمات، فإنّه لا يهتدي في سيره إلى الصراط المستقيم الموصِلِ إلى السعادة، بل 
يضلّ عنه حتى يهلك دون الغاية]]]؛ إنّ سبيلَ الحق هي صراط الفطرة، وبيانُ هذا أن 

مقتضى الفطرة أنْ يستعملَ الإنسانُ عقله في كلّ ما يعرِض له في حياته]]]. 

العقل  طريق  أو  والتفكّر  التعقّل  لطريق  صريح  ذكرٌ  التفسير  هذا  في  يأتِ  لم 
قبيل:  من  وقيمته  العقل  مكانة  حول  الواردة  العبارات  بقرينة  ولكن  الصحيح، 
تعبير عقد القلب، والابتناء على طريق الفطرة بدليل سبيل الحقّ، وميزان تقويم 

]]] -  عبده، محمّد؛ رضا، رشيد، م.س، ج2، ص 453. 
]]] - م. ن، ج2، ص 92. 

]]] - م. ن، ج2، ص133؛ ج4، ص298. 
]]] - م.ن، ج3، ص47. 

]]] - م. ن، ج5، ص323. 



81العقل في القرآن

المدرَكات والخواطر، وأداة تمييز التصوّرات والتصديقات، وطريق معرفة الحقّ أو 
العلم الصحيح، فيمكن أن نستنتج أنّ القضايا العقليّة القرآنيّة هي تلك القضايا 

التي إمّا أن تكون فطريّة ضروريّة بديهيّة أو تتأسّس على قضايا بديهيّة. 

ث – تفسير الميزان: في هذا التفسير أيضًا، كما في تفسير المنار، جرى التأكيد على 
أهّميّة العقل ومنزلته الرفيعة في مضمار المعارف الدينيّة. يُشير العلّمة محمّد حسين 
الكريم  للقرآن  نظرة جامعة  –المبتني على  التفسيريّ  منهجه  الطباطبائي في ضوء 
وعلى الاعتقاد بوحدة معانيه وانسجامها– وفي حالات متعدّدة حسب المناسبات، 
الإدراكات،  أنواع  عن  النامّة  والمفاهيم  الألفاظ  إلى  وكذلك  العقل،  مكانة  إلى 

وخصوصًا الإدراكات العقليّة. 

أنواع  على  –دالّة  قرآنيّة  مفردة   )20( قرابة  الطباطبائي  يُورد  ما،  موضع  في 
وفي  واشتراكها]]].  وتمايزها  وافتراقها  اختلافها  أوجه  ويستعرض  الإدراكات– 
موضع آخر، تحت عنوان »كلام في طريق التفكّر الذي يهدي إليه القرآن« يتطرّق 
، هو طريق التعقّل والتفكّر. في بداية هذا البحث،  إلى موضوع مهمّ، لكنهّ منٌّسي
آية   )300( على  تزيد  الله  كتاب  من  آيات  في  والبحث  التتبّع  ضرورة  على  يؤكّد 
واحدة  مرّة  ولا  عباده  يأمر  لم  فالله  والتعقّل،  والتذكّر  التفكّر  على  الناسَ  تحضّ 
من  نوعٌ  القرآنّي  العقل  أنّ  يعتقد  إنّه  صحيح]]].  فهم  دون  من  العمياء  بالطاعة 
الصالح]]].  والعمل  الحقيقيّة  المعارف  إلى  يرشده  الإنسان  لدين  النافع  الإدراك 
والربح  والشّر  والخير  والباطل  الحقّ  بين  الإنسان  يميّز  بالعقل  أخرى،  بعبارة 

والخسارة]]]؛ إذًا العقل طريق نيل الحقّ ومعرفة الحقائق]]].

]]] - الطباطبائيّ، م.س، ج2، ص247. 
]]] -م.ن، ج5، صص256-254. 

]]] - م. ن، ج2، ص250. 
]]] - م. ن، ج18، ص356. 

]]] - م. ن، ج15، ص224؛ ج16، ص132. 



مناهج العلوم الإسلاميّة82

به  يميّز  شيء  العقل  ذاتها.  النفس  هو  بل  النفس،  قوى  من  قوّةً  العقل  ليس 
هذه  ويدرك  والكذب  والصدق  والباطل  والحقّ  والفساد  الصلاح  بين  الإنسانُ 

الأمور]]].

وفي معرض بيانه للفرق بين العقل والسمع، يصّرح الطباطبائيّ أنّ العقل في 
استعانةٍ  دون  من  بنفسه  الإنسان  يكسبه  الذي  العلم  على  يُطلق  القرآنيّة  الآيات 
بالآخرين]]]. الأمر الأهم في هذه الرؤية، هو منبت أحكام العقل، وبعبارة أخرى 
حسب  متنوّعة  بحوثًا  المجال  هذا  في  الطباطبائي  ويقدّم  والتعقّل.  التفكّر  طريق 
المناسبات، فيقول في مبحث الألفاظ الحاكية عن أنواع الإدراكات إنّ الإدراكات 
العقليّة تنهض على تصديق القلب، وهذا الإدراك أمر فطريّ يشمل الإدراكات 
النظريّة في حيّز الحقّ والباطل، ويضم الإدراكات العمليّة في مضمار الخير والشر 

والربح والخسارة أيضًا. ويواصل إيضاح منبت الإدراك العقلّي وأساسه بالقول:

»لفظ العقل يُطلق على الإدراك من حيث إنّ فيه عقد القلب بالتصديق، على 
ما جبل الله سبحانه الإنسان عليه من إدراك الحقّ والباطل في النظريّات، والخير 
والشر والمنافع والمضارّ في العمليّات، حيث خلقه الله سبحانه خلقةً يدرك نفسه 
وبأخرى  الأشياء،  يدرك بها ظواهر  بحواس ظاهرة  ثم جهّزه  أوّل وجوده،  في 
عنها كالإرادة،  الخارجة  الأشياء  مع  نفسه  ترتبط  بها  معاني روحيّةً  يدرك  باطنة 
بالترتيب  فيها  يتصّرف  ثم  ذلك،  ونحو  والخوف،  والرجاء  والبغض،  والحبّ 
الخارجة  النظريّات والأمور  فيها في  فيقضي  والتعميم،  والتخصيص  والتفصيل 
ا، وفي العمليّات والأمور المربوطة بالعمل قضاءً  عن مرحلة العمل قضاءً نظريًّ
عمليًّا، كلّ ذلك جريًا على المجرى الذي تُشخّصه له فطرته الأصليّة، وهذا هو 

العقل]]]-]]].
]]] -  الطباطبائيّ، ج1، ص405. 

]]] - م. ن، ج2، ص250. 
]]] -  م.ن، ج2، ص249. 

]]] - عبده، محمّد؛ رضا، رشيد، ج2، ص453؛ الطباطبائي، م.س، ج2، ص249. 



83العقل في القرآن

وينبّه في موضع آخر إلى أنّ الله لم يشخّص في كتابه العزيز هذه الفكرة الصحيحة 
أساس  على  يشخّصوها  كي  الناس  لفهم  فوّضها  بل   – إليها  دعا  التي   – القيّمة 

أفكارهم الفطريّة]]]. يقول الطباطبائيّ:

وهذا الإدراك -أعني طريق الفكر الصحيح والذي يحيل إليه القرآنُ الكريم 
ويبني على تصديقه ما يدعو إليه من حقّ أو خير أو نفع، ويزجر عنه من باطل أو 
شّر أو ضّر- إنّما هو الذي نعرفه بالخلقة والفطرة مما لا يتغيّ ولا يتبدّل ولا يتنازع 
فيه إنسانٌ وإنسان، ولا يختلف فيه اثنان، وإنْ فُرضَ فيه اختلافٌ أو تنازع فإنّما هو 
من قبيل المشاجرة في البديهيّات ينتهي إلى عدم تصوّر أحد المتشاجرين أو كليهما 

حقَّ المعنى المتشاجر فيه لعدم التفاهم الصحيح. 

ويلفت كذلك إلى أنّ المراد من الحكمة في القرآن بقرينة تقابلها مع الجدل هي 
نفسها البرهان العقلّي، ولصاحب المنار مثل هذا الرأي أيضًا ]]].

2 – في نصوص الآيات القرآنيّة
لم يقدّم القرآن الكريم تعريفًا للعقل، كما لم يعرض تعاريف لسائر المفاهيم ذات 

الصلة بالعقل، وما يُستفاد من القرآن فيما يتعلّق بهذه المفاهيم أربعة أمور: 

أ – التعقّل والتفكّر موهبة ومقدرة مودعة لدى جميع البشر. 

الموهبة  هذه  تفعيل  مقام  في  متساوٍ  بشكل  يتصّرفون  لا  البشر  أبناء   – ب 
وتوظيفها. 

ت – العقل وسيلة إدراك أو نوع من الإدراك معرفته يقينيّة. 

ث – مديات الإدراك العقلّي في المجالات النظريّة والعمليّة المختلفة، هي: علم 

]]] - هذه الموضوعة والموضوعات التي تليها تجدها في: الطباطبائي، م.س، ج5، ص260. 
]]] - عبده، محمّد؛ رضا، رشيد، م.س، ج3، ص77. 



مناهج العلوم الإسلاميّة84

الوجود، وعلم الله )الثيولوجيا(، وعلم المعاد، والأخلاق، والأحكام. ونتيجة 
استخدام العقل والفكر والتدبّر و... هي تجلّ الحقّ والباطل والتمييز بينهما، 

وتأمين السعادة المعنويّة والأخرويّة. 

والنتيجة التي نصل إليها في خصوص ماهيّة العقل ومعناه في القرآن الكريم 
له دوره الأساسّي في ثلاثة أمور من الأمور الأربعة أعلاه، وهذه الأمور الثلاثة 
البشر؛  لكلّ  واستغراقه  العقل  شموليّة   – ب  واليقين؛  المعرفة  إفادة   – أ  هي: 
الميادين الثلاثة: علم الوجود، والأخلاق،  – مديات وحدود استخدامه في  ت 
والأحكام. وإذا كانت هذه الأمور الثلاثة قد جرى تعضيدها وتأييدها في القرآن 
الكريم – وهذا ما يعتقده كاتب السطور – فسيمكن تعريف العقل القرآنّي بكلّ 

ثقة وحسم بما يلي:

العقل هو عين المعرفة أو أداة المعرفة لدى الإنسان، وتشمل مدركاته المجالات 
الثلاثة: علم الوجود، والأخلاق، والأحكام، وأحكامه قطعيّة يقينيّة. 

القرآن  العقل في  الفكرتان الأولى والثانية )بحث  تُدرس  القسمين،  في هذين 
وفي  جامع،  اقتراحٌ  يُطرح  الهدف  هذا  ولتحقيق  مستقلّةٍ؛  بصورةٍ  واستخدامه( 
تعابير  أنواع  على  متعلّقه–  موضوع  عن  النظّر  –بغضّ  يستند  بليغ،  ذاته  الوقت 
وسبق  الفكرتين،  بهاتين  تشي  التعابير  فأنواع  المشابهة،  والمفاهيم  العقل  مفهوم 
به.  الشبيهة  والمفاهيم  العقل  لمفهوم  القرآنيّة  التعابير  أنواع  إلى  الإشارة  تمتّ  أن 

وبالمستطاع تلخيص هذه التعابير بالآتي:

أ – العبارات التي تبدأ بـ }أفلا{، أو عبارات شبيهة بها من قبيل: }أولم، ألم، 
أفلم{، مثل هذه التعابير استخدمت لمعظم المفاهيم موضوع البحث نظير العقل 
والفكر والتدبّر والذكر والنظر والسمع والبصر والرأي]]]. عبارة }أفلا{ مركّبة 

]]] - راجع: مجالات معنى العقل، في المطلب الأول من هذا البحث.



85العقل في القرآن

من همزة استفهام ولا نافية، والمراد من همزة الاستفهام في هذه العبارة الاستفهام 
التوبيخ والتهديد  العبارة جاءت في معرض  أنّ هذه  المفسّون  يعتقد  الإنكاريّ. 
والتشجيع والتحريض على أداء متعلّقها]]]. والمعنى المألوف والمتبادر للذهن لهذه 
يتعقّلون  كانوا  لو  يعقلون{  }أفلا  عبارة  في  والآخرين  الماضين  أنّ  هو  العبارة، 
ويفكّرون ويتدبّرون، لوصلوا إلى المعرفة الصحيحة الحقّة، ولو أنّ مخاطبي عصر 
النزول في عبارة }أفلا تعقلون{ كانوا يتعقّلون، لنالوا هذه النتيجة أيضًا. أضف 
إلى ذلك، أنّ هذه العبارة تدلّ على أنّ العقل والفكر لا يختصّان بالمؤمنين، إنّما يتمتّع 
رها وبعضهم  ل هذه الموهبة ويثمِّ جميع البشر بهذه الموهبة، مع فارق أنّ بعضهم يُفعِّ

لها.  لا يفعِّ

ب – العبارات التي تبدأ بـ }لعلّ{. تلاحظ هذه العبارات أيضًا مع مفاهيم 
عبارة  وتُستخدم  والفقه]]]،  والعلم  والذكر  والفكر  العقل  قبيل:  من  وممارسات 
لعلّ في مواضع تتوفّر فيها أرضيّة القيام بعملٍ أو بروز حالة، ويأمل القائل تحقّق 
}لعلّهم/لعلّكم{  ينبغي بقرينة عبارتي  ذلك العمل أو الحالة. في هذه الحالات، 
بكلّ  أمرين  استنباط  ينبغي  حاضرة،  والثانية  غائبة  إحداهما  بفئتين؛  المختصّتين 
النوّع من الإدراك  المدرِكة أو هذا  القوّة  أنّ هذه  أوّلً على  وضوح، فالتعبير يدلّ 

عام وشامل، وثانيًا إذا تمّ تفعيلها فستكون معرفتها يقينيّة. 

ت – العبارات التي وردت بـ }آيات/آية{، وهي تختصّ غالبًا بتلك المفاهيم 
والعلم]]].  والسمع  والفكر  العقل  مفهوم  ومنها  أيضًا،  عنها  نتحدّث  التي 
قضايا  أو  الوجود  حقائق  إلى  الإشارة  بعد  تلاحظ  –التي  العبارات  هذه  تدلّ 
أخلاقيّة أو أحكام عمليّة– على أنّ الإنسان يصل بالتعقّل والتفكّر والتأمّل فيها 

]]] - الطوسي، التبيان، م.س، ج3، ص604؛ ج4، ص441؛ ج5، ص335، 353؛ ج8، ص172؛ 
الطبرسي، مجمع البيان، م.س، ج1، ص192؛ ج5، ص156.

]]] - راجع: مجالات معنى العقل. 
]]] - الملاحظة نفسها.



مناهج العلوم الإسلاميّة86

من  العبارات  هذه  لوحظت  وإذا  الشكوك،  من  الخالية  الصحيحة  المعرفة  إلى 
د الأرضيّة لفكرة عدم شمول  العبارات، فقد تمهِّ التناظر مع سائر  دون مراعاة 
الإدراك العقلّي، وهذا ما ذهب إليه بعض المفسّين، أو أنّم طرحوه كوجهٍ من 

التفسير]]]. أوجه 

لا  }أكثرهم  سلبيّ  شكل  وعلى  الناس{  }أكثر  بـ  تبدأ  التي  العبارات   – ث 
}لو كانوا{. هذه  }إنْ كنتم{ أو  التي تشتمل على  العبارات  يعقلون{، وكذلك 
أنّ  على  وتدلّ  بالعقل]]]،  المرتبطة  المفاهيم  معظم  مع  وردت  أيضًا،  العبارات 
الناتجة  والمعرفة  المعرفة،  إفادة  والتفكّر عمليّات لها خصوصيّة  والتفقّه  التعقّل 
لمجموع  تناظريّة  ورؤية  جامعة،  وبنظرة  والتردّد.  الشّكوك  من  خالية  عنها 
أو  غائبة  فئات  عن  الحاكية  العبارات  ذلك  في  بما  الموضوع،  هذا  في  العبارات 
لا  البشر  أفراد  لكن  شامل،  عام  الإدراك  من  النوّع  هذا  أنّ  يتبيّ  حاضرة، 
في  الناس  بعض  لدى  فيبقى  وتثميره،  تفعيله  مقام  في  واحد  بنحوٍ  يتصّرفون 
مستوى الموهبة، ويمتزج لدى آخرين برشحات قوى شهويّة وغضبيّة بحيث 

يخرجه عن خلوصه وأصالته]]].

كما ينبغي التفطّن إلى بعض العبارات حول الإدراك القلبيّ، من قبيل ما ورد في 
ا؛ طُبعَِ عَلَ قُلُوبِمِْ فَهُمْ لاَ يَفْقَهُونَ؛ طَبَعَ اللهُ  مْ قُلُوبٌ لاَّ يَفْقَهُونَ بَِ قوله تعالى: ﴿لَُ
رُونَ الْقُرْآنَ أَمْ  ا؛ أَفَلا يَتَدَبَّ مْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بَِ عَلَ قُلُوبِمِْ فَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ؛ فَتَكُونَ لَُ
ا؛ إنَِّ فِ ذَلكَِ لَذِكْرَى لَِن كَانَ لَهُ قَلْبٌ؛ نَطْبَعُ عَلَ قُلُوبِمِْ فَهُمْ لاَ  عَلَ قُلُوبٍ أَقْفَالَُ

]]] - وردت ثلاثة أوجه في تفسير المنار عقب الآية 170 من سورة البقرة التي جاء فيها تعبير }لا 
يعقلون شيئًا{، ونوصي بمطالعتها: »أحدها أنّ معناه لا يستعملون عقولهم في شيء مما يجب العلم به، 
ا. ثالثها: ليس الغرض نفي  البلغاء في المبالغة بجعل الغالب أمرًا كلّيًّا عامًّ إنّه جارٍ على طريقة  ثانيها 
العقل عن آبائه )وهو الفرض الثاني( وإنّما المراد منها: أيتبعون آباءهم لذواتهم كيفما كان حالهم حتى 

لو كانوا لا يعقلون« )عبده، محمّد؛ رضا، رشيد، تفسير القرآن الحكيم، م.س، ج2، ص93(.  
]]] - راجع: مجالات معنى العقل. 

]]] - راجع: الطباطبائي، م.س، ج2، ص250-249. 



87العقل في القرآن

يَسْمَعُونَ﴾]]]. تؤشّ هذه العبارات إلى فكرتين من الأفكار القرآنيّة الأربعة حول 
العقل والمفاهيم الشبيهة بالعقل: 

مصدر  أو  الإدراك  من  الخاصّ  النوّع  وأنّ  العقل،  بمعنى  القلب  أنّ  الأولى: 
ل كانت ثمرته العلم والقطع واليقين؛ والثانية: أنّ  الإدراك العقلّي إذا تحقّق وتفعَّ
النوّع من الإدراك، كالإدراك الحسّّ له درجات من الشدّة والضّعف، وإذا  هذا 

أصيب بداءٍ فَقَدَ فاعليته الإدراكيّة. 

بملاحظة ما مرّ بنا إلى حدّ الآن، وأنّ القرآن لم يتحدّث عن ماهيّة العقل، نخلص 
الفطريّ  الصّحيح إلى الإدراك  العقل وطريقِهِ  الناس في معرفة  أنّ الله فوّض  إلى 
والذي  البديهيّات،  على  القائمة  القضايا  أو  البديهيّة  القضايا  هو  الذي  الأصيل، 
يشمل كلا الميدانين التوصيفيّ والتكليفيّ، أي ميداني الواقعيّات والينبغيّات، أو 

ما يوجد وما لا يوجد وما يجب وما لا يجب. 

وأمّا الأسئلة المطروحة في مديات الأحكام أو فاعلية العقل، فهي: إلى أين تمتدّ 
مديات أحكام العقل في القرآن الكريم؟ وأيّ الحالات أو الأمور التي تشملها هذه 
الأحكام؟ إنّ هذه المسألة مصيريّة وبالغة الخطورة والأهّميّة في موضعها. بالتأمّل 
في حالات عديدة وردت فيها عبارات تنمّ عن مفهوم التعقّل والتفكّر ومفاهيم 
مماثلة، وكذلك في آيات أخرى، مع أنّا لا تنطوي على هذه المفاهيم، لكنهّا تشي 
بنوعٍ من الإدراك الفطريّ والطبيعيّ أو نوع من الإدراك التعقّلّي، يتجلّ أنّ العقل 
القرآنّي قد يفرز المعرفة في ثلاثة ميادين، هي: علم الوجود والأخلاق والأحكام، 

وكذلك فهم النصوص الدينيّة. 

]]] - الأعراف )7(: 179؛ التوبة )9(، 87 ؛ التوبة )9(، 93 ؛ الحج )22(: 46؛ محمّد )47(: 24؛ 
ق )50(: 37؛ الأعراف )7(: 100. 



مناهج العلوم الإسلاميّة88

ثالثًا: المعارف العقيديّة بالمعنى العامّ

سيّما  ولا  العلم،  أهل  لغة  في  الواسع  معناه  الوجود  لعلم  الوجود:  علم   –  1
والماديّة،  المجرّدة  الموجودات  كلّ  الوجود  يضمّ  النظرة،  هذه  في  منهم،  الفلاسفة 
والجوهر والعرض، والواجب والممكن، لكن المراد من هذا الاسم هنا حقائق عالم 
والكتب  الإلهيّين  والرسل  الأديان  والمعاد، والإنسان، وحقّيّة  الله،  مثل:  الوجود، 
السماويّة. ببيان آخر، معرفة الخالق الواحد العالم القادر المطلق صاحب التدبير في 
عالم الوجود، والذي خلق العالم لهدفٍ ما، والذي يُيي الموتى ويُعيدهم إلى الحياة 
الطيف من  فقير. هذا  إمكانّي  الإنسان، وهو موجود  مرّة أخرى، وكذلك معرفة 
الآيات، يتضمّن غالبًا نماذج من عجائب عالم الوجود الدالّة على قدرة الخالق وعلمه 
اللامتناهي وتدبيره الحكيم. وفي بعض الأحيان، تخاطب هذه الآيات فطرة الإنسان 
الطاهرة الخالصة من دون الإشارة إلى مثل هذه النماذج، وكأنّ الإنسان بعودته إلى 

فطرته يدرك حقائق الوجود، وكذلك أحقيّة التعاليم والادّعاءات المختلفة. 

المعاد الحاكيان في ظاهرهما عن  العلم بالله )الثيولوجيا(: علم الله وعلم   -2  
بعد  والحياة  المعاد  فإمكان  أكثر،  لا  واحدةٌ  حقيقةٌ  الواقع  في  هما  اثنين،  واقعين 
الوجود  عالم  يدبّر  الذي  المطلق  والعالم  القادر  الخالق  حقيقة  لوجود  فرعٌ  الموت 
بحكمة. هذا النمّط من النظّر فضلً عن توكّئه على أحكام العقل القطعيّة حظي 
على  الآيات  بعض  في  الاستدلال  تمّ  ذلك،  ومع  أيضًا،  وتعضيده  القرآن  بتأييد 
إمكان المعاد ووقوعه بشكلٍ خاصّ على غرار وجود الخالق. إذًا، فهاتان الحقيقتان 
تُطرحان بشكل منفصل. والآيات الدالّة على معرفة الله والعلم به، هي من حيث 

نوع العلامات والرموز كما يلي:

الآية وتعابير مماثلة في  أو  الآيات  استخدم تعبير  المدهشة للخلق:  النماذج   – أ 
القرآن بشأن ظواهر طبيعيّة مختلفة، ومن هذه الظواهر: 



89العقل في القرآن

المذهلة في  الإلهيّة  والعلامات  الآيات  من  السماوات والأرض: وهو  ــ خلق 
عالم الوجود. طُرِح هذان المخلوقان في القرآن مرارًا إلى جانب غيرهما من النماذج 
المذهلة للخلق]]]، ووحدهما أحيانًا]]]، وبشكل منفرد لكلّ واحد منهما في أحيان 
والأرض  السماوات  خلقة  على  أحيانًا  الآيات  هذه  في  الكلام  يتركّز  أخرى]]]. 
نفسها، وعلى كيفيّة خلقهما مع الإشارة إلى أهمّ صفاتهما أحيانًا، مثل: اتّصال السماء 
بينهما في ستّة  السماوات والأرض وما  بإذن الله، وخلق  انفراجهما  ثمّ  والأرض، 
أيّام، في هذه الآيات، من شأن خلق السماوات والأرض أن يستدعي المعرفة بالله 

لدى أصحاب العقول }أولو الألباب{ أو كلّ الذين يتفكّرون ويتذكّرون. 

ــ كلّ المخلوقات ما بين السماء والأرض: يُشير القرآن إلى هذه المخلوقات بهذه 
العبارة أحيانًا، أو بعبارات خاصّة بمخلوقات الأرض والسماء، وبشكل منفصل 
أحيانًا، بتسمية بعض الظواهر الخاصّة بأسمائها، ومثال ذلك: أنّ كلّ ما بين السماء 
في  وصنوفها  بألوانها  المتنوّعة  المخلوقات  وكلّ  للإنسان]]]،  ملك  هو  والأرض 
الأرض تحت تصّرف الإنسان]]]. ومخلوقات الله الباهرة في الأرض والسماء –التي 
الإشارة  الضروريّ  من  وليس  كثيرة،  الكريم–  القرآن  في  خاصّة  بأسماء  ذكرت 

إليها كلّها؛ لذلك نشير إلى بعضها:

لأسباب  مبهر  إلهيٍّ  كمخلوقٍ  والنهار  الليل  ظاهرة  طُرحت  والنهار:  الليل 
عدّة، ومن الأسباب المهمّة لذلك توالي الليل والنهار وتناوبهما وتغطية الليل للنهار 
و}يغشى  والنهار{  الليل  }اختلاف  بتعبير:  الظاهرة  هذه  القرآن  يذكر  بأستاره. 

مَوَاتِ وَالَأرْضِ﴾ في سور: البقرة )2(: 164؛ آل عمران )3(: 190؛  ]]] - نظير: ﴿إنَِّ فِ خَلْقِ السَّ
يونس )10(: 6. 

امٍ... ﴾ )يونس )10(: 3(؛ ﴿أَوَلَْ  مَوَاتِ وَالَأرْضَ فِ سِتَّةِ أَيَّ ذِي خَلَقَ السَّ كُمُ اللهُ الَّ ]]] - مثل: ﴿إنَِّ رَبَّ
ا... ﴾ الأنبياء )21(: 30.  مَوَاتِ وَالأرَْضَ كَانَتَا رَتْقًا فَفَتَقْناَهَُ ذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّ يَرَ الَّ

]]] - الذاريات )51(: 20. 
]]] - الجاثية )45(: 113. 

]]] - النحل )16(: 13. 



مناهج العلوم الإسلاميّة90

الليل النهارَ{ إلى جانب سائر الآيات المذهلة في الخلقة الإلهيّة]]]. والسبب الثاني، 
خصوصيّة الهدوء والسكينة التي يمتاز بها الليل والتي تحصّل بفضل الظلام. وقد 
ورد هذا المعنى بعبارات شتّى في مواضع عدّة، منها العبارة التي يصف فيها الله 
الليل بأنّه مبعث سكن وهدوء واستقرار والنهار مبعث نور وضياء! كما أنّ الله لو 
ا على الناس إلى يوم القيامة، فأيّ معبود سوى الله  جعل الليل أو النهار خالدًا أبديًّ
سيكون قادرًا على منح الناس نورًا يستضيئون ويعيشون به]]]. وبعد إشارة القرآن 
إلى خلق هذه الظاهرة يفتح طريق معرفة الخالق أمامَ أهل التعقّل }أولو الألباب{ 

أي الطائفة التي تسمع وتفكّر ولها نظراتها العميقة. 

حركة السفن في البحار، نزول الماء من السماء، وإحياء الأرض الميتة، وخروج 
أنواع النباتات والحيوانات في جميع أنحائها، وهبوب الرياح بشكل منتظم، وتعليق 
وانتصابها،  الجبال  وشموخ  الأرض  وامتداد  والسماء]]]،  الأرض  بين  السحاب 
وجريان الأنهار في الأرض، ووجود زوجين لكلّ الثمرات في الأرض، ووجود 
قطع متنوّعة من الأرض إلى جوار بعضها، ووجود حدائق وبساتين من أعناب 
متعدّدة  سيقان  ومن  أحيانًا،  واحدة  ساق  من  تنبت  الأرض  في  ونخيل  وزرع 
أحيانًا أخرى، وتُسقى كلّها بماء واحد، وبعضها أفضل من بعض من حيث الثمار 
المفيدة  والأشجار  النباتات  ونموّ  البشر  لشرب  الصالحة  المياه  ونزول  والأكل، 
للزراعة والزيتون والنخيل والأعناب وكلّ الثمار والفواكه]]]، وتسخير الشمس 
والراحة،  الدعة  مهد  وهي  الأرض  واستواء  الإنسان،  لصالح  والنجوم  والقمر 
ووجود طرق فيها، ونزول ماء من السماء تنبت به أنواع مختلفة من النباتات من 

]]] - البقرة )2(: 164؛ آل عمران )3(: 190؛ يونس )10(: 6؛ المؤمنون )23(: 80؛ الرعد )13(: 
3؛ الأعراف )7(: 54. 

]]] - النمل )27(: 86؛ القصص )28(: 72-71. 
]]] - البقرة )2(: 164. 

]]] - النحل )76(: 10. 



91العقل في القرآن

والحيوانات  وللأنعام  للبشر  غذاءً  النباتيّة  المنتجات  هذه  وكون  الحالك،  التراب 
في  الإنسان  وخلق  للإنسان،  والأفئدة  والبصر  السمع  نعِم  ووجود  أيضًا]]]، 
الأرض، والحياة والموت، وطيران الطيور في جوّ السماء وعدم سقوطها، ومراحل 
الخلق الست]]]، وإحياء الأرض بعد موتها، وكيفيّة خلق الإبل]]]، وكيفيّة ارتفاع 
وانبساطها،  الأرض  امتداد  وكيفيّة  الجبال،  انتصاب  وكيفيّة  وقيامها،  السماوات 
وخلق الإنسان من تراب وانتشاره في الأرض، وخلق أزواج من جنس الإنسان 
والألسن  اللغات  واختلاف  الزوجين،  بين  ورحمةٍ  مودّةٍ  وجعلُ  إليها  ليسكن 
والألوان عند البشر. بعد الإشارة إلى هذه الأمثلة والحالات، يؤكّد القرآن المجيد 
اللامتناهي  وعلمه  وقدرته  ووحدته  الله  معرفة  على  تدلّ  الآيات  هذه  أنّ  على 
وتدبيره الحكيم، واكتشاف هذه العلاقة ممكن لأصحاب التعقّل والتفكر }أولو 

الألباب{ ممن هم يتذكّرون. 

من  العقاب  من  مختلفة  أنواع  إلى  الإشارة  والعقاب:  العذاب  نماذج   – ب 
علامات القدرة والعلم والتدبير الحكيم لخالق الوجود، وقد جرى التأكيد عليه 
مرارًا في القرآن الكريم. يخاطب الله رسول الإسلامk محذّرًا المتمرّدين والعصاة 
في زمانه بأنّ الله قادرٌ على أن يرسل عليهم عذابًا وعقابًا من فوق رؤوسهم ومن 
بعضٍ  بأس  بعضهم  ويذيق  متفرّقة  وطوائف  فئات  يجعلهم  أو  أرجلهم،  تحت 
ينبغي  إلهيّة،  آياتٍ  العقوبات  هذه  اعتبرت  لقد  الدماء]]].  وسفك  الحروب  عبر 
إلى  بإشاراته  غالبًا  التحذيرات  هذه  الكريم  القرآن  ويروي  فيها،  والتفقّه  التفكّر 
قصص الأقوام الماضين الذين ابتلاهم الله بالعذاب والعقاب؛ لإنكارهم وكفرهم 
وعصيانهم، وبذلك لم يكن تهديد العصاة في عصر الرسول الأكرمk مجرّد ادّعاء، 

]]] - طه )20(: 54. 
]]] - غافر )40(: 67. 

]]] - الغاشية )88(: 18. 
]]] - الأنعام )6(: 65. 



مناهج العلوم الإسلاميّة92

إنّما يمكن تعضيده بكثير من النماذج المتحقّقة فعلً. وفي بعض الأحيان جرى بيان 
هذا المعنى بنحو كلّ: 

الْقُرُونِ يَمْشُونَ فِ مَسَاكنِهِِمْ إنَِّ فِ ذَلكَِ  نَ  قَبْلَهُم مِّ أَهْلَكْنَا  مْ كَمْ  لَُ دِ  يَْ ﴿أَفَلَمْ 
مْ  لَُ دِ  يَْ آية أخرى: ﴿أَوَلَْ  )طه: 128(. ويقول عزّ وجلّ في  النُّهَى﴾  وُلِ  لِّ لَيَاتٍ 
أَفَلا  لَيَاتٍ  ذَلكَِ  فِ  إنَِّ  مَسَاكنِهِِمْ  فِ  يَمْشُونَ  الْقُرُونِ  نَ  مِّ قَبْلهِِم  مِن  أَهْلَكْنَا  كَمْ 
يَسْمَعُونَ﴾ )السجدة: 26(. في هاتين الآيتين، ذكر أصحاب العقول والفكر بتعبير 
»أولي النهى« و»أصحاب السمع«، ومضافًا إلى الإشارات العامّة، توجد إشارات 
إلى حالات خاصّة تتعلّق أغلبها بالأقوام والشعوب المعاصرين للأنبياء الإلهيّين،. 
أهله  وكلّ  أنجاه  الله  إنّ  تقول  التي  القصّة  في   jلوط الله  نبيّ  قوم  هؤلاء  ومن 
إلّ امرأة عجوزًا بقيت بين القوم الذين أهلكهم الله كلّهم، وها أنتم تمرّون دومًا 
بالتفكير  أنّه  على  التأكيد  يجري  ثمّ  المدمّرة]]].  بيوتهم  بقايا  بجوار  ومساءً  صباحًا 
والتعقّل في هذا الواقع التاريخيّ ينال البشر إدراك الحقيقة، وهي أنّ خالق العالم 

قادرٌ مطلق }أفلا تعقلون{. 

ولكن  القرآن،  في  موجود  غير  التعبير  هذا  الفطريّ:  العقل  على  الاعتماد   –3
ق وجود  تلاحظ حالات عديدة تدلّ على أنّ الإنسان برجوعه لعقله الفطريّ يُصدِّ
الواحد وسائر صفاته، مثل: العلم، والقدرة المطلقة، والتدبير الحكيم في  الخالق 
أيضًا  المشركون  يعترف  القرآن  تعاليم  بموجب  أخرى،  بعبارة  العالم.  إدارة 
ويعتقدون بجميع ما تمتّ الإشارة إليه في البند السابق من طرق معرفة الله التي 
الفكرة  هذه  الكريم  القرآن  يطرح  والتدبير.  والأفكار  العقول  أصحاب  يعلمها 
شكل  وعلى  وضمائرهم،  وجدانهم  لسان  أو  والوثنيّين،  المشركين  حال  كلسان 
برهان عقلّي لا يقبل الإنكار أحيانًا. وبيان القرآن في الإشارة إلى لسان الحال، أو 
الضمير والوجدان والفطرة الطاهرة، جاء على شكل سؤال وجواب، وأحيانًا من 

]]] - الصافات )37(: 138-134. 



93العقل في القرآن

دون طرح سؤال، وبمجرّد الإشارة للإدراك الفطريّ. جاءت معظم الأسئلة على 
النحو التالي: السؤال عن خالق العالم والوجود، وقد ورد مثل هذا السؤال أيضًا 
السماوات  الإنسان]]]، وعن ربّ  السماوات والأرض]]]، وعن خالق  عن خالق 
ومن  الأرض  مالك  وعن  السّماء،  من  الماء  ل  منزِّ وعن  العظيم،  والعرش  السبع 
ملجأ  لا  من  إليه  يلجأ  والذي  للموجودات  المطلق  المالك  عن  والسؤال  عليها، 
الأسئلة  هذه  عن  جوابهم  في  المشركون  وملاذ]]].  ملجأ  إلى  يحتاجون  ممن  لهم 
يتحدّثون عن الله، وقد طُرحت هذه الإجابات بتعابير وأنحاء مختلفة. في الحالات 
التي يطرح فيها السؤال عن الخالقيّة وإحياء الأرض الميتة بالأمطار –وهذا أيضًا 
اثنين. معنى هذه  بتأكيدين  }ليقولونّ{  بتعبير  الجواب  ذكر  الخلق– وقد  نوعٌ من 
العبارة هو أنّ المشركين سيقولون بلا تردّد: الله و]الرب[ العزيز الحكيم )سورة 
الزخرف(. أمّا في الحالات التي يُطرح فيها السؤال عن الربوبيّة والمالكيّة، فيأتي 
في  المشركون  سافر  ما  متى  كذلك  المؤمنون(.  )سورة  }سيقول{  بعبارة  الجواب 
السفن دعوا الله مخلصين له الدين، ولكن متى ما أنجاهم الله من البحر وعواصفه 
عادوا إلى شركهم]]]. وفي آية أخرى، يستدلّ القرآن على هذا الإدراك الفطريّ –

القائل إنّ الله هو خالق عالم الوجود وربّه– بما يلي: 

السماوات  لفسدت  الله  سوى  وأرباب  آلهة  والأرض  السماوات  في  كان  لو 
ةٌ إلِاَّ اللهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللهِ  والأرض، ولاضطرب نظام العالم ﴿لَوْ كَانَ فيِهِمَ آلَِ
رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّ يَصِفُونَ﴾ )الأنبياء: 22(. ومضمون هذه الآية برهان عقلّي مقدّماته 

يقينيّة، ويعرف ببرهان التمانع]]].

]]] - العنكبوت )29(: 61، 63، الزمر )39(: 38؛ لقمان )31(: 25. 
]]] - الزخرف )43(: 87. 

]]] -   الزخرف )43(: 88.  
]]] - العنكبوت )29(: 65. 

]]] - ترجمة الميزان إلى الفارسية 14: 375؛ عبده، محمّد؛ رضا، رشيد، م.س، )تفسير نمونه(، ج13، 
ص378. 



مناهج العلوم الإسلاميّة94

مع أنّ هؤلاء الناس كانوا يعترفون بخالقيّة الله، ووحدته، وربوبيّته، ومالكيّته، 
لا  }أكثرهم  عنهم:  فقال  وتهديده،  وتوبيخه  القرآن  عتاب  موضع  كانوا  فقد 
إفك  أصحاب  القرآن  نظر  وجهة  من  إنّم  يعلمون{.  لا  و}أكثرهم  يعقلون{ 
النقيّة  الطاهرة الخالصة  يبقوا على تلك الحالة  لم  أنّم  التوبيخ  وافتراء، وبب هذا 
من الإدراك الفطريّ. وبتعبير آخر، خضع إدراكهم الفطريّ لتأثير القوى الشهويّة 
والغضبيّة المتمرّدة، والميول النفسيّة الجامحة، فخَفَتَ ضياؤه، وقد ورد هذا المعنى 
بصراحة أكبر في سورة العنكبوت، حيث يقول إنّم عندما ينجون ويصلون إلى 
برّ الأمان وساحل النجاة يعودون مشركين]]]، وهكذا لا وجه للرؤية القائلة إنّ 
المشركين موحدون من حيث الاعتقاد بخالقيّة الخالق ووحدته، وشركهم يختصّ 

بمقام الألوهيّة والربوبيّة. 

4 – هدفيّة عالم الوجود: هدفيّة عالم الخلقة من التعاليم الأساسيّة في القرآن، 
وهذه الفكرة من لوازم فعل الخالق الواحد، العالم، القادر، المطلق، المدبر، الحكيم، 
لعالم الوجود، وقد جرى الاستدلال في القرآن على هذه الفكرة بشكل مستقل، وفي 
ثنايا تعاليم الإلهيّات أيضًا، فكما أنّ معرفة الله ممكنة بالتفكّر، فمعرفة عالم الوجود 
من حيث الهدف هي الأخرى ممكنة بالإدراك العقلّي. ولكي لا يطول مقالنا كثيًرا، 
أنّ  القرآن إلى  آيتين فقط. في موضع ما، بعد أن يشير  أو  آية  نكتفي بالإشارة إلى 
العقول  لأصحاب  آياتٌ  والنهار  الليل  وتناوب  والأرض  السماوات  خلق  في 
يذكرون  إنّم  ويقول  الألباب،  أولي  أو  العقول  أصحاب  مواصفات  يستعرض 
السماوات والأرض،  ويتفكّرون في أسرار خلقة  والأوقات  الأحوال  كلّ  الله في 
مَوَاتِ وَالأرَْضِ وَاخْتلِافِ  ويقولون ربّنا ما خلقت هذا باطلً: ﴿إنَِّ فِ خَلْقِ السَّ
وَعَلََ  وَقُعُودًا  قِيَامًا  اللهَ  يَذْكُرُونَ  الَّذِينَ   * الألَْبَابِ  وُلِ  لِّ لَيَاتٍ  وَالنَّهَارِ  يْلِ  اللَّ
نَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطلًِ... ﴾  مَوَاتِ وَالأرَْضِ رَبَّ رُونَ فِ خَلْقِ السَّ جُنُوبِمِْ وَيَتَفَكَّ
أنّ الله جعل الشمس نورًا، والقمر  )آل عمران: 190-191(. وجاء في موضع آخر 

]]] - العنكبوت )29(: 65. 



95العقل في القرآن

ضياءً، وقدّرهما منازل ودرجاتٍ؛ لكي يعلم البشر الحساب والسنين والأوقات، 
وأنّ الله لم يخلق هذه المخلوقات إلّ بالحقّ، وأنّه يشرح آياته لأهل العلم: ﴿هُوَ الَّذِي 
سَابَ مَا  نيَِن وَالِْ رَهُ مَنَازِلَ لتَِعْلَمُواْ عَدَدَ السِّ مْسَ ضِيَاءً وَالْقَمَرَ نُورًا وَقَدَّ جَعَلَ الشَّ

لُ الآيَاتِ لقَِوْمٍ يَعْلَمُونَ﴾ )يونس: 5(. قِّ يُفَصِّ خَلَقَ اللهُ ذَلكَِ إلَِّ باِلَْ

الوجدان  إلى  ويحيل  عقليًّا،  دليلً  الكريم  القرآن  يسوق  المعاد،  إمكان  وفي 
والإدراك الفطريّ أيضًا، ومن نماذج الأدلّة القرآنيّة على المعاد، ما أشرنا إليه من 
منكريه  معظم  لأنّ  المعاد؛  إمكان  على  غالبًا  تنصبّ  التي  القرآنيّة  المنطقيّة  الأدلّة 
كانوا يعتبرونه مستحيلً. وفي بعض هذه الأدلّة، وردت نماذج من وقوع الحياة بعد 
الموت، وكذلك إيجاد جانب من العدم في المقدّمات. إنّا نماذج لا ترديد ولا ريبة 
آياتٍ وعلامات لأصحاب  القرآنيّة الأكيدة-  للتعاليم  في وقوعها، وتُعدّ -طبقًا 

العقول الذين يدركونها. 

أ – حياة الإنسان بعد الموت: يشير القرآن إلى نماذج وأمثلة من الحياة بعد الموت، 
وبعض هذه الأمثلة تتعلّق بحياة الإنسان بعد الموت، وبعضها يرتبط بنماذج تحدث 
في الطبيعة. والنموذج الإنسانّي منها وردَ في قصّة شخص مقتول من بني إسرائيل 
ويدلّ  الخلاف  الله  يرفع  ولكي  خلاف،  بينهم  ووقع  قتله،  مَن  في  أقرباؤه  شكّ 
على حقيقة إمكان المعاد أو الحياة بعد الموت، أمرهم بأن يضعوا أجزاءً من بقرة 
يذبحونها على جثّة القتيل في قصّة معروفة، وفعلوا ذلك، فعاد القتيل إلى الحياة، 
هذا مثال للحياة بعد الموت تحقّقَ بقدرة الله وعلمه، وهو علامة جليّة على أنّ الله 
يحيي الموتى بهذه الطريقة، واكتشاف هذه العلاقة ممكن الإدراك والفهم من قبل 

أصحاب العقول والألباب]]].

بيّنه  وقد  مرارًا،  القرآن  في  المعنى  هذا  ورد  موتها:  بعد  الأرض  حياة   – ب 
الرياح  تصريف  قبيل:  من  له،  الموجِدة  وعوامله  خلفيّاته  بذكر  أحيانًا  القرآن 

]]] - البقرة )2(: 73-27. 



مناهج العلوم الإسلاميّة96

وهبوبها، وحركة السحاب، وهطول الأمطار، ونماء الحدائق الخضراء والحبوب 
هذه  دون  من  أخرى  أحيانًا  وبيّنه  الميتة،  الأرض  إحياء  وبالتالي  الحصاد،  ممكنة 
إمكان  على  ساطع  دليل  عام  كلّ  في  يقع  الذي  المهمّ  الحدث  هذا  المقدّمات]]]. 
الذين  هم  والبصائر  العقول  أصحاب  فإنّ  وبالطبع  الموت،  بعد  البشر  انبعاث 

يدركون مثل هذه العلاقة]]].

المعاد  إمكان  على  القرآن  استدلّ  الأوّل:  الخلق  في  الله  بقدرة  الاستشهاد   – ج 
مرّات عديدة بخلق الظواهر والمخلوقات، ومنها الإنسان أوّل مرّة. في موضعٍ ما 
يسأل القرآن الناس أفلا تعلمون أنّ الله الذي خلق السماوات والأرض ولم يتعبه 
القادر على كلّ شيء ﴿أَوَلَْ  فهو  بنعم،  ثمّ يجيب  الموتى؟  إحياء  قادر على  خلقهما 
ييَِ  يُْ أَنْ  عَلَ  بقَِادِرٍ  بخَِلْقِهِنَّ  يَعْيَ  وَلَْ  وَالأرَْضَ  مَوَاتِ  السَّ خَلَقَ  الَّذِي  أَنَّ اللهَ  يَرَوْا 
تعبير  يستخدم  الآية  هذه  في   ،)33 )الأحقاف:  قَدِيرٌ﴾  ءٍ  شَْ كُلِّ  عَلَ  هُ  إنَِّ بَلَ  الَْوْتَى 
﴿أولم يروا﴾ الدالّ على إمكان إدراك العلاقة بين الخلق الأوّل والحياة بعد الموت، 
والذي ينمّ أيضًا عن يقينيّة هذا النوع من الإدراك، وجاء في موضع آخر سؤال الله 
لِ  لْقِ الأوََّ هل تعبنا أو عجزنا بالخلق الأوّل حتّى نعجز عنه مرّة ثانية؟ ﴿أَفَعَييِناَ باِلَْ
نْ خَلْقٍ جَدِيدٍ﴾ )ق: 15(. إنّ مراحل خلق الإنسان من التراب  بَلْ هُمْ فِ لَبْسٍ مِّ
ثمّ من نطفة، ثمّ من علقة، ثمّ من مضغة، ثمّ على شكل طفل، كلّ واحدة منها 
نموذج آخر للخلق الأوّل. هذه الطريقة من الخلق والمبرهِنة على قدرة الله تعدّ من 
وجهة نظر القرآن دليلً ساطعًا لا ينكر على إمكان البعث والحياة بعد الموت.]]] 
وقد جرى التشديد على هذا الدليل بالتوكّؤ على المرحلة الثانية من مراحل الخلق 
الخمس، أي النطفة وقدرة الله على إيجاد الإنسان،]]] وبالتالي يعبّ عن العلاقة بين 

]]] - فاطر )35(: 9؛ ق )50(: 9-11؛ الحديد )57(: 17. 
]]] - انظر الآيات السابقة. 

]]] - الحج )22(: 5. 
]]] - الواقعة )56(: 62-57. 



97العقل في القرآن

إمكان المعاد والقدرة الإلهيّة المطلقة في الخلق الأوّل بجملة واحدة: مثلما خلقكم 
الله أوّل مرّة يعيدكم ﴿كَمَ بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ﴾ )الأعراف: 29(.

وليس  عقليًّا  ممكن  المعاد  أنّ  حقيقة  إدراك  الفطريّ:  بالإدراك  البرهنة   – د 
بعض  في  والتأمّل  والتذكّر  الوعي  طريق  عن  الممكنة  بالعمليّة  ليس  بمستحيلٍ، 
بالعودة  الحقيقة  هذه  الإنسان  يدرك  بل  وحسب،  والبديهيّة  الواضحة  المقدّمات 
إلى وجدانه الطاهر وحاله الفطريّة. واللافت أنّ القرآن يطرح المعارف الوجدانيّة 
والفطريّة للبشر على شكل أسئلة وأجوبة. في هذه الأسئلة لا يخاطب القرآن الحال 
العقل  يكون  أن  الممكن  من  إذ  والداخليّة؛  الوجدانيّة  حالهم  بل  للأفراد،  الآنيّة 
خافت النور لدى بعض الأفراد، مثل المشركين؛ بسبب ضغوط النزعات الشهويّة 

والغضبيّة عليهم. 

في خصوص إمكان المعاد يطرح السؤال على الذين يظنوّن أنّ الحياة بعد الموت 
الوجود  عالم  مالك  قبل  من  غالبًا  تطرح  الأسئلة  الأوّلين.  أساطير  ليست سوى 
القرآن  ويكتفي  الله،  عن  جوابهم  في  المنكرون  ويتحدّث  المطلق،  وحاكمه  وربّه 
بين  تلازمٍ  صلة  ثمّة  وكأنّ  المنكرين،  من  الاعتراف  بانتزاع  المعاد  إمكان  لإثبات 

اعترافهم وإمكان المعاد. 

لعالم  الله  بمالكيّة  للاعتقاد  الحاسمة  اللوازم  من  المعاد  إمكان  أخرى:  بكلمات 
والتذكّر  بالتأمّل  يتأتّى  العلاقة  هذه  وإدراك  له،  وحاكميّته  وربوبيّته  الوجود 
بلغة  الأفراد  هؤلاء  مع  القرآن  يتحدّث  التلازم  هذا  ضوء  في  المخلص.  العلميّ 

العتاب والتوبيخ.]]]

5- إدراك الحقائق ومعرفتها:

 الحقّ في نظر القرآن هو الواقع، واقع كلّ شيء يتناسب مع طبيعة وجود ذلك 

]]] - المؤمنون )23(: 89-82. 



مناهج العلوم الإسلاميّة98

الشيء وتحقّقه. الفكرة الحقّة والكلام الحقّ هو المتطابق مع الواقع الخارجيّ، وقد 
الفعل والعمل  القاطع.  بالدليل  نثبته  أو  العالم الخارجيّ  الواقع في  نعثر على هذا 
الحقّ هو الذي يكون هدفه معيّناً ومتحقّقًا، ويقع الحقّ مقابل الباطل.]]] على هذا 
الأساس حقّيّة الكتب السماويّة ومنها القرآن وحقّيّة الأنبياء الإلهيّين تعني أنّا في 
الواقع مبعوثة ومنزّلة من قبل الله، وثمّة دليل قاطع على إثبات ذلك. يثبت القرآن 
الكريم في حالات متعدّدة وبأنحاء مختلفة أن البشر يستطيعون معرفة الحقّ بالتعقّل 
والتدبّر والتفكّر. ومن جملة الأمور التي تمتّ الإحالة إلى العقل والفكر والتدبر في 

إثبات حقّيّتها وبطلان الظنون المعارضة لها، الأمور التالية:

أ – استقلال النبيّ إبراهيمj في نبوّته وعدم ارتباطه باليهود والنصارى: زعم 
كلٌّ من اليهود والنصارى أنّ النبيّ إبراهيمj منهم، بيد أنّ ادعاء كلٍّ من الفريقين 
ليس بصحيح؛ لأنّه عاش قبل موسى وقبل عيسى، وما نزلت التوراة والإنجيل 
وبذا  والتعقّل،  التأمّل  من  بقليل  واضحة  جليّة  تبدو  فكرة  وهذه  بعده.  من  إلّ 
إبِْرَاهِيمَ  ونَ فِ  اجُّ تَُ لَِ  الْكتَِابِ  أَهْلَ  أَفَلَ تعقلون ﴿يَا  يعاتبهم القرآن، ويقول لهم 

وَمَا أُنزِلَتِ التَّوْرَاةُ وَالِإنجِيلُ إلَِّ مِن بَعْدِهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾ )آل عمران: 65(.

عن  ينفصلان  لا  متلازمان  هذان   :kالإسلام ورسول  القرآن  حقّيّة   – ب 
 .kالأكرم للرسول  الحاسمة  والمعجزة  الأساسيّة  الوثيقة  هو  والقرآن  بعضهما، 
حقّيّة  على  دليل  الواقع  في  فهو  القرآن،  حقيّة  على  التأكيد  يجري  عندما  هنا  من 
على  دليل  فهو   ،kالرسول حقّيّة  على  دليل  يأتي  وحينما   ،kالإسلام رسول 
والرسولk مستقلّة،  القرآن  القرآن على حقّيّة  الواردة في  الأدلّة  القرآن.  حقّيّة 
القرآن.  بحقّيّة  يتعلّق  فيما  وخصوصًا  أحيانًا،  بالآخر  أحدهما  باستعانة  وخاصّة 

ومن هذه الأدلّة:

– عدم الاختلاف والتناقض في القرآن: وهو أمر يتبيّ بالتدبّر والتعقّل في القرآن. 

]]] - الطباطبائيّ، م.س، ج11، ص335. 



99العقل في القرآن

عدم الاختلاف في القرآن يدلّ على أنّه من الله؛ إذ لو كان من عند غير الله لكان طافحًا 
بالاختلاف والتناقض.]]] إنه حكم قطعيّ للعقل بقرينة قوله تعالى: ﴿أفلا يتدبرون﴾. 

– وضوح حقّيّة رسول الإسلامk: يأمر القرآن الكريم رسولَ الإسلامk بأن 
ف نفسه مقابل مطالب المعارضين بالقول لهم إنّه ليس بيدي خزائن الله، ولا  يعرِّ
بتذكير  الآية  الله  يتمُّ  ثم   ، إليَّ يوحى  ما  إلّ  أتّبع  ولا  ملك،  أنا  ولا  الغيب،  أعلم 
رسوله بأن يقول لهم: ﴿قُل لَّ أَقُولُ لَكُمْ عِندِي خَزَائنُِ اللهِ وَلا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلا 
بعُِ إلَِّ مَا يُوحَى إلََِّ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الأعَْمَى وَالْبَصِيُر أَفَلَا  أَقُولُ لَكُمْ إنِِّ مَلَكٌ إنِْ أَتَّ
رُونَ﴾ )الأنعام: 50(. حول الرابطة بين الجملة الأخيرة والجمل السابقة تطرح  تَتَفَكَّ
عدة احتمالات، لكن أحدها أكثر انسجامًا مع سياق الآية، وهو احتمال أنّ حقّيّة 
الرسول واضحة جليّة، ولا تتطلّب إلّ عيناً بصيرة  لتراها وتعيها، وإذا لم يعترف 
المرء بذلك، فليس لأنّ الموضوع معقّد، بل لأنّه غير بصير ولا يرى، فهل يستوي 

الأعمى والبصير؟]]].

التي  الشبهات  مقابل  الماضين: في  الأنبياء  سِيَِ معارضي  والتدبّر في  التأمّل   –
ر  يحذِّ  kالإسلام رسول  حقّيّة  تجاه  اللجوجون  المعاندون  المعارضون  يطرحها 
الأساس  هذا  وعلى  قبلهم،  من  الذين  عاقب  كما  يعاقبهم  سوف  الله  بأنّ  القرآن 

يؤكّد على التأمّل والتدبّر في أحوال معارضي الأنبياء السابقين. 

نْ أَهْلِ الْقُرَى أَفَلَمْ يَسِيُرواْ فِ  ﴿وَمَا أَرْسَلْناَ مِن قَبْلكَِ إلَِّ رِجَالً نُّوحِي إلَِيْهِم مِّ
قَواْ  ذِينَ اتَّ الأرَْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِن قَبْلهِِمْ وَلَدَارُ الآخِرَةِ خَيٌْ لِّلَّ

أَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾ )يوسف: 169(. 

– عدم توقّع أجر من الناس: من تعاليم القرآن – ذات الجذر العقلّي – وجود 
إلهيّين ولا  والقول  العمل  كان  ما  متى  والتوقّعات.  العمل  بين  تنفصم  علاقة لا 

]]] - النساء )4(: 72. 
]]] - عبده، محمّد؛ رضا، رشيد، م.س، ج5، ص248. 



مناهج العلوم الإسلاميّة100

يؤخذ فيهما نفع الإنسان أو ضرره بنظر الاعتبار، فصاحبهما لا يطلب أجرَ عمله 
إلّ من الله ولا يتوقّع شيئًا من الناس، وهكذا يتبيّ أنّه صادق في ادّعائه، وعلى هذا 

المنوال كان الأنبياء الإلهيّون. قال نبيّ الله هودj لقومه:

تَعْقِلُونَ﴾  أَفَلَا  فَطَرَنِ  الَّذِي  إلَِّ عَلَ  أَجْرِيَ  إنِْ  أَجْرًا  عَلَيْهِ  أَسْأَلُكُمْ  قَوْمِ لا  ﴿يَا 
)هود: 51(. 

كما يستفاد من هذه الآية أنّ بعثة الرسل والأنبياء بهدف هداية الناس من لوازم 
خالقيّة عالم الوجود. 

يخاطب  الأربعين:  سنّ  قبل  القرآن  بآيات   kالإسلام رسول  ث  تحدُّ عدم   –
وبعثهما   kوالرسول القرآن  بحقّيّة  يؤمنون  لا  الذين  الرسول  لسان  على  القرآن 
من قبل الله مشيًرا إلى فترة حياته الممتدّة أربعين عامًا قبل إرساله بالرسالة والنبوّة، 
وهي فترة طويلة نسبيًّا لم يذكر فيها الرسول شيئًا من القرآن، ولم يسمع الناس منه 
شيئًا من هذا القبيل، وهذه السابقة تنمُّ عن أنّه بُعث نبيًا رسولً بعد الأربعين، وما 
ا، وهذه علاقة  لهج به لسانه من كلام الله لم يكن من كلامه هو، بل من كلام الله حقًّ
تُكتشف بأداة التعقّل والتفكّر؛ أفلا تعقلون، ﴿قُل لَّوْ شَاء اللهُ مَا تَلَوْتُهُ عَلَيْكُمْ وَلاَ 

ن قَبْلهِِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾ )يونس: 16(. أَدْرَاكُم بهِِ فَقَدْ لَبثِْتُ فيِكُمْ عُمُرًا مِّ

6- علم الإنسان: 
في مضمار علم الوجود في القرآن الكريم، يحتلّ الإنسان بعد الله أرقى المراتب 
بين المخلوقات، فكلّ الوجود في عالم الجمادات والنباتات والحيوانات والمعنويات، 
مثل الرسل والكتب السماويّة، مكرّس لخدمة الحياتين المادّيّة والمعنوية للإنسان]]]، 
تابع ومحتاج  أيّ استقلال في وجودها وآثارها، فهو موجود  له  ومع ذلك، ليس 
ر القرآن بهذه الحقيقة على أساس  ينبغي له التسليم والخضوع أمام الله فقط. يذكِّ

]]] - مثل: طه )20(: 54؛ سورة ص )38(: 272. 



101العقل في القرآن

أنّ خالق الوجود كلّه هو الله، وإدارة الوجود بيده أيضًا، وسائر المخلوقات كلّها 
عاجزة محتاجة وغير جديرة بالألوهيّة والعبادة. أطلقت هذه الحقيقة أحيانًا بالتوكّؤ 
على وجود الخالق، مانح الوجود، العالم القادر المطلق الحكيم، رغم أنّه لم يجرِ في 
البيانات  الظاهر حديث عن عجز الإنسان وباقي المخلوقات. نموذج مثل هذه 
يطرح باسم علم الله وعلم المعاد، وفي أحيان أخرى جرى التذكير بحقيقة حاجة 

الموجودات الأخرى بما فيها الإنسان، ومن هذه النماذج:

أ- ما من أحد ينفع الإنسان ويمنع عنه الضرر أو يجيب عن أسئلته سوى الله:

أفلا ينظر هؤلاء الوثنيّون بعين البصيرة والتأمّل }أفلا يرون{ أنّ هذا العجل لا 
يجيبهم عن أسئلتهم ولا يدفع عنهم أيّ ضرر، ولا يحقّق لهم أيّ منفعة ﴿أَفَلا يَرَوْنَ 
)طه: 89(. ويمكن ملاحظة  نَفْعًا﴾  ا وَلا  مْ ضًَّ لَُ يَمْلكُِ  قَوْلً وَلا  إلَِيْهِمْ  يَرْجِعُ  أَلَّ 
هذا المعنى على لسان النبيّ إبراهيمj أيضًا، مخاطبًا عبدة الأوثان؛ إذ يقول: هل 
تعبدون معبودات غير الله لا تصلكم بأدنى نفع ولا تدفع عنكم أبسط ضرر؟ أفٍّ 
لكم ولهذه المعبودات التي اخترتموها من دون الله، أفلا تعقلون؟! ﴿قَالَ أَفَتَعْبُدُونَ 
كُمْ * أُفٍّ لَّكُمْ وَلَِا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ أَفَلا  مِن دُونِ اللهِ مَا لا يَنفَعُكُمْ شَيْئًا وَلا يَضُُّ

تَعْقِلُونَ﴾ )الأنبياء67-66(.

ب- عدم دوام المخلوقات والنعم في هذا العالم:

)الرعد:  الْغَالبُِونَ﴾  أَفَهُمُ  أَطْرَافهَِا  مِنْ  نَنقُصُهَا  الأرَْضَ  نَأْتِ  ا  أَنَّ يَرَوْنَ  ﴿أَفَلا 
نَنقُصُهَا  الأرَْضَ  نَأْتِ  ا  ﴿أَنَّ تعالى:  قوله  تفسير  في  شتّى  احتمالات  طرحت   .)41
دوام  عدم  أي  أعلاه،  له  أشير  ما  هو  الأنسب  الاحتمال  لكن  أَطْرَافهَِا﴾،  مِنْ 

المخلوقات]]].

القرآن،  حقيّة  معرفة  إلى  أشرنا  أن  سبق  ورسائله:  القرآن  تعاليم  معرفة  ت- 

]]] - عبده، محمّد؛ رضا، رشيد، م.س، ج13، صص416-415.



مناهج العلوم الإسلاميّة102

ومن بعد معرفة إلهيّة القرآن يجري الكلام عن التوصّل إلى مقاصد القرآن ورسائله 
وتعاليمه بالتعقّل والتدبّر والتفكّر في الآيات القرآنيّة. 

ث- معرفة حقّيّة القرآن والرسولk رهن بمعرفة تعاليم القرآن:

الإسلام(  رسول  ومعرفة  القرآن  )معرفة  المعرفتين  كلا  في  القرآن  استشهد 
بالقرآن نفسه، وذلك عبر الإلماح إلى أنّ الدليل على حقّيّة القرآن هو عدم وجود 
الاختلاف فيه،]]] إذ من دون قدرة الإنسان على معرفة القرآن يبقى هذا الدليل 
غير تامّ. كما تتجلّ هذه الفكرة من استدلال القرآن على حقّيّة الرسولk، فالقرآن 
يستدلّ بأنّه لو كان القرآن من صناعة الرسولk وصياغته، ولو لم يكن لهk مقام 
ومسؤوليّة إيصال رسالة الله، لوجب أن يجري هذا الكلام على لسانه خلال المدّة 
أنّ  الواضح  امتدّت لنحو أربعين عامًا]]]. من  بعثته، والتي  التي سبقت  الطويلة 
هذا الدّليل لا يتمّ إلّ إذا كان القرآن مفهومًا وقابلً للتعقّل عند الناس في عصر 

النزول، وهم المخاطبون الخاصّون بهذا الدليل. 

ج- دعوة القرآن الناس إلى التدبّر:

في هذه الدعوة، يُدعى الناس إلى التدبّر والتعقّل والتفكّر في القرآن. ولا شكّ 
والتهديد  بالتوبيخ  مصحوبة  بل  بسيطة  دعوة  ليست  هذه  القرآن  دعوة  أنّ  في 
للمتساهلين وغير المواكبين وغير المنسجمين. وردت هذه الدعوة مرفقة بعبارات 
)الأنبياء: 10(، و﴿أفلم  تعقلون﴾  )النساء:82؛ محمد:24(، و﴿أفلا  يتدبرون﴾  ﴿أفلا 
يدبّروا﴾ )المؤمنون:68(، و﴿ليدبّروا﴾ )ص:29(، و﴿لعلهم يتفكّرون﴾ )النحل:44(، 
و﴿لعلكم تعقلون﴾ )يوسف:2؛ الزخرف:3(. وسلفت الإشارة إلى أنّ تعابير: أفلا، 
أفلم، لعل، فضلً عن تعبيرها عن نوع المعرفة الإنسانية الأعمق والأرقى تدلّ على 
أنّ هذه المعرفة إذا حصلت فستكون خالية من الشكوك والريب. مضافًا إلى أنه 

]]] - النساء )4(: 82. 
]]] - يونس )10(: 16. 



103العقل في القرآن

تمّ التصريح بأن القرآن نزل عربيًّا ليتدبّر فيه الناس ويتذكّر به أصحاب العقول 
﴿أولو الألباب﴾ )ص:29(.

ح- علم التكاليف )ما يجب وما لا يجب(: 

من التعاليم القرآنيّة المهمّة الاعتماد على العقل في معرفة التكاليف والواجبات، 
أي ما يجب وما لا يجب فعله. غالبًا ما طرح القرآن المسائل في هذا المضمار وترك 
الاعتراف بوجوبها أو عدم وجوبها إلى العقل، وكأنّ للعقل القدرة اللازمة على 

تشخيص الأمور الواجبة والواجب تركها. ومن جملة هذه الأمور:

خ- إرفاق القول بالعمل: 

نهى القرآنُ الناسَ بالاستفهام الإنكاريّ عن قول شيء لا يعملون به، ويذكّرهم 
بأنّ العقل هو الذي يدرك هذا الخلُُق الشائن الذي ينبغي تركه: 

تَعْقِلُونَ﴾  أَفَلَا  الْكتَِابَ  تَتْلُونَ  وَأَنتُمْ  أَنفُسَكُمْ  وَتَنسَوْنَ  باِلْبِِّ  النَّاسَ  ﴿أَتَأْمُرُونَ 
)البقرة: 44(.

د- أرجحيّة الدار الأخرى على الدار الدنيا: 

يقرّر القرآن الكريم أنّ هناك دارين اثنين يعيشهما الإنسان، ويذكر خصوصيّات 
الدار الآخرة خير من  أنّ  مرارًا  الدارين إجمالً، مع ذلك يصرح  كلّ واحدة من 
وهذا  غايته،  الأفضل ويجعلها  الدارَ  ينشد  أن  الإنسان  وينبغي على  الدنيا،  الدار 

التشخيص ليس بناءً على قول الله فقط، بل يعترف به العقل أيضًا:

ذِينَ يَتَّقُونَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾ ارُ الآخِرَةُ خَيٌْ لِّلَّ وٌ وَلَلدَّ نْيَا إلَِّ لَعِبٌ وَلَْ يَاةُ الدُّ ﴿وَمَا الَْ
)الأنعام:32؛ الأعراف:169؛ يوسف:109؛ القصص: 60(.



مناهج العلوم الإسلاميّة104

ذ- التفكير في عواقب الأعمال: 

رسول  بحقّيّة  المؤمنين  غير  لسان  عن  نقلً  الفكرة  هذه  الكريم  القرآن  يذكر 
الكتاب  أهل  من  المؤمنين  غير  من  عددًا  أنّ  النقل  هذا  في  وردّ   .kالإسلام
آخر  إلى الإسلام في ضوء صفات رسولِ  مالوا   – منهم  آخر  فريق  اعترض على 
وقالوا   – للمسلمين  الصفات  ذكروا هذه  أنّم  ويبدو  كتبهم،  الواردة في  الزمان 
لهم: لماذا تذكرون هذه الحقائق والأمور للمسلمين، الذي يستشهدون بها ضدّكم 
ثُونَمُ بمَِ فَتَحَ اللهُ  دِّ يوم القيامة أمامَ الله؟ لماذا لا تفكّرون ولا تتعقلون؟ ﴿قَالُواْ أَتَُ

كُمْ أَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾ )البقرة: 76(. وكُم بهِِ عِندَ رَبِّ عَلَيْكُمْ ليُِحَاجُّ

ر- الوفاء بالعهد: 

بالعهد  الوفاء  وجوب  يميّز  ما  هو  العقلَ  فإنّ  القرآن  تعاليم  بموجب 
العهود مما لا  القرآن نموذجين عينيّين لنكث  ويشخّصه، وفي هذا الصدد يذكر 
يخفى قبحهما على العقل، أحدهما فيما يتعلّق بعدم عبادة الشيطان، والثاني عبادة 
بيٌِن*  مُّ عَدُوٌّ  لَكُمْ  هُ  إنَِّ يطَانَ  الشَّ تَعْبُدُواْ  لاَّ  أَن  آدَمَ  بَنيِ  يا  إلَِيْكُمْ  أَعْهَدْ  ﴿أَلَْ  الله: 
تكُونُواْ  أَفَلَمْ  كَثيِراً  جِبلِاًّ  مِنْكُمْ  أَضَلَّ  وَلَقَدْ  سْتَقِيمٌ*  مُّ اطٌ  صَِ هَـذَا  اعْبُدُونِ  وَأَنِ 

تَعْقِلُونَ*﴾ )يس: 62-60(.

ز- عدم اتّباع العدوّ وإطاعة الصديق الصادق المهتدي:

فالشيطان  الشيطان،  بعدم طاعة  الإنسان عهد  أُخذ من  الآية أعلاه  بموجب 
عدوّ مبين جلّي للإنسان وعلى الضدّ من طاعة الله؛ ولهذا اعتبر العهد الإلهيّ مع 
بيٌِن﴾ ﴿هَذَا  هُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّ الإنسان عبادةً لله، وعبادةُ الله هي الصراط المستقيم: ﴿إنَِّ

سْتَقِيمٌ﴾.  اطٌ مُّ صَِ



105العقل في القرآن

س- كتمان الأسرار سبيل صدّ شرور الآخرين: 

يوصي القرآن بأن لا تختاروا أمناء أسرارٍ غير أنفسكم، فالآخرون لن يوفّروا 
أيّ شرور ومفاسد يستطيعون إلحاقها بكم، حيث إنّم يّحبون أن تعيشوا في مِنٍَ 
ومشقّة، والعداوة قد بدت من أفواههم، وما يخفونه في قلوبهم أنكى وأخطر ﴿يَا 
قَدْ  عَنتُِّمْ  مَا  واْ  وَدُّ خَبَالً  يَأْلُونَكُمْ  لاَ  دُونكُِمْ  ن  مِّ بطَِانَةً  تَتَّخِذُواْ  لاَ  آمَنوُاْ  الَّذِينَ  ا  َ أَيُّ
فِي صُدُورُهُمْ أَكْبَُ قَدْ بَيَّنَّا لَكُمُ الآيَاتِ إنِ كُنتُمْ  بَدَتِ الْبَغْضَاءُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ وَمَا تُْ

تَعْقِلُونَ﴾ )آل عمران: 118(.

ش- مراعاة احترام الأفراد المحترمين: 

من مصاديق هذا الخلُُق الحسن أسلوب تعامل المسلمين مع الرسولk: ﴿إنَِّ 
جُرَاتِ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْقِلُونَ﴾ )الحجرات:4(. الَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَاء الُْ

7- علم جذور الأحكام وأسبابها: 

علل  أساس  على  الإلهيّة  الأحكام  تقوم  القرآنية  الآيات  بعض  لظواهر  وفقًا 
في  الخالص.  والتعقّل  بالتفكّر  تُعْرَفُ  العلل  وهذه  واقعيّة،  ومفاسد  ومصالح 
تعقلون﴾ تعالى: ﴿لعلكم  قوله  الشرعيّة  بعد ذكر الأحكام  الحالات ورد  بعض 
أنّ  الواضح  ومن  تذكّرون﴾)الأنعام:152(.  و﴿لعلكم  الأنعام:151(  )البقرة:243؛ 

إطار  في  وسنِّها  جعلها  علّة  يدرك  أنّه  الأحكام  فهم  على  العقل  قدرة  من  المراد 
المصلحة والمفسدة، ونشير إلى نموذجين من ذلك:

بالله،  الشرك  هي:  محرّمة  أمور  عشرة  نوجد  الأنعام  سورة  من  آيتين  في   -
وفقر،  إملاق  خشية  الأولاد  وقتل  إليهما،  الإحسان  وعدم  الوالدين  وعقوق 
كُمْ عَلَيْكُمْ  مَ رَبُّ وإتيان الفواحش، وقتل الإنسان البريء: ﴿قُلْ تَعَالَوْا أَتْلُ مَا حَرَّ
نَّحْنُ  إمِْلاقٍ  نْ  مِّ أَوْلادَكُم  تَقْتُلُواْ  وَلاَ  إحِْسَانًا  وَباِلْوَالدَِيْنِ  شَيْئًا  بهِِ  كُواْ  تُشِْ أَلَّ 
اهُمْ وَلاَ تَقْرَبُواْ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلاَ تَقْتُلُواْ النَّفْسَ الَّتيِ  نَرْزُقُكُمْ وَإيَِّ



مناهج العلوم الإسلاميّة106

تَعْقِلُونَ﴾ )الأنعام: 151(، والتصّرف  كُمْ  لَعَلَّ بهِِ  اكُمْ  قِّ ذَلكُِمْ وَصَّ مَ اللهُ إلَِّ باِلَْ حَرَّ
بمال اليتيم إلّ بقصد الإصلاح والخير، وعدم إيفاء حقّ الوزن والمكيال، وعدم 
المنحرفة  الطرق  في  السير  وأخيًرا  الله،  بعهد  الوفاء  وعدم  الكلام،  في  العدالة 
وَأَوْفُواْ  هُ  أَشُدَّ يَبْلُغَ  حَتَّى  أَحْسَنُ  هِيَ  باِلَّتيِ  إلَِّ  الْيَتيِمِ  مَالَ  تَقْرَبُواْ  ﴿وَلاَ  المتفرّقة: 
الْكَيْلَ وَالْيِزَانَ باِلْقِسْطِ لاَ نُكَلِّفُ نَفْسًا إلَِّ وُسْعَهَا وَإذَِا قُلْتُمْ فَاعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا 
رُونَ﴾ )الأنعام: 152(. الأمور  كُمْ تَذَكَّ اكُم بهِِ لَعَلَّ قُرْبَى وَبعَِهْدِ الله أَوْفُواْ ذَلكُِمْ وَصَّ
العقل، والأمور الخمسة في  يدركها  أمور  بأنّا  الأولى وُصفت  الآية  الخمسة في 
العلّمة  بالتذكّر. هنا نشير إلى كلام  يعرفها الإنسان  أمورًا  اعتبرت  الثانية  الآية 
تذكّرون{  و}لعلكم  تعقلون{  }لعلكم  الآية:  لذيل  إيضاحه  في  الطباطبائيّ 
المذكورة  العشرة  الأوامر  الطباطبائيّ  يعتبر  الآيتين.  هاتين  نهايتي  في  الواردتين 
ه إلى أنّ الأوامر الخمسة الأولى أمور تدركها الفطرة الخالصة  كلّيّات الدين، وينوِّ
تكافئ  لا  أمور  الثانية  الخمسة  والأوامر  فيها،  نظر  أوّل  منذ  للإنسان  الطاهرة 
الأمور الخمسة الأولى من حيث الوضوح والظهور، إنّما يحتاج الإنسان لمعرفتها 
إلى التذكّر فضلً عن التعقّل، وهذا التذكّر عبارة عن العودة للمصالح والمفاسد 
كما  الفطريّ]]]،  العقل  لدى  والمعلومة  الأمور  هذه  في  الكامنة  والعامّة  الكلّيّة 

ينسب هذا الرأي للفخر الرازي]]].

- نفي الذنب والتقصير عن أفرادٍ مثل الأعمى والأعرج والمريض؛ وأكل الناس 
في بيوتهم وَفي بيوت الآباء والأمّهات، والإخوة والأخوات، والأعمام والعمّت، 
والأخوال والخالات، أو البيوت التي يمتلك الإنسان مفاتيحها، وكذلك بيوت 
الأصدقاء: الأكل بشكل جماعيّ أو منفرد؛ التوصية بالسلام عند دخول البيوت]]]؛ 
الأحكام الخاصّة بالطلاق والعدّة وإرضاع المطلّقة لولدها، وبعض أحكام الصلاة 

]]] - الطباطبائي، م.س، ج7، ص379. 
]]] - م. ن، ج7، ص381-380. 

]]] - النور )24(: 61. 



107العقل في القرآن

في ثنايا ذلك]]]. ومن جملة هذه الأحكام، التوصية بالزوجات على أعتاب الموت –
بأن تنفق عليهنّ نفقة معيشتهنّ إلى مدّة عام واحد– بشرط أن لا يخرجن من بيوت 
بالقول:  التذكير  ثمّ جرى  المطلَّقة،  أزواجهنّ... ويجب دفع هديّة مناسبة للمرأة 

كُمْ تَعْقِلُونَ﴾ )البقرة: 242(. ُ اللهُ لَكُمْ آيَاتهِِ لَعَلَّ ﴿كَذَلكَِ يُبَيِّ

رابعًا: عقبات التعقّل في القرآن

تكرّر في هذه المقالة تعبير »العقل الفطريّ«، و»العقل الخالص«، أو »الطاهر«، 
وهذا التعبير ليس جعْلَ اصطلاحٍ من قبل الكاتب أو مفسّي القرآن الكبار، بل 
أهّميّة  الكريم عن  القرآن  ما تحدّث  فبمقدار  المهمّة،  القرآن  تعاليم  هو مستلّ من 
العقل وقيمته تحدّث عن خطر عدم تعقّل الإنسان في مواجهته للحقائق الخطيرة. 
وبتأثير  ما  ظروفٍ  في  ونوره  بريقه  يفقد  العقل  أنّ  هو  التقريرين  هذين  تلخيص 
الصّعب  من  وليس  الانطفاء،  مرتبة  من  قريبة  مرتبة  إلى  يصل  أو  معيّنة،  عوامل 
آيات  في  بالتأمّل  معرفتها  فبالمستطاع  والعوامل،  الظروف  هذه  معرفة  المعقّد  أو 
خفوت  أو  العقل  انطفاء  عن  فيها  يتحدّث  التي  الأحوال  في  خصوصًا  القرآن، 
بالتأمّل في جميع  ضيائه. في ضوء هذا الاقتراح، تتجلّ كثيٌر من الحالات، ولكن 
أنّا كلّها تعود إلى  يتبيّ   – القرآنيّة  باستلهام الآيات  تتأتّى  التي   – هذه الحالات 
عامل أساسّي واحد هو غلبة النزعات الشهويّة والغضبيّة، واتجاه حياة الإنسان في 

تأمين هذه النزعات. وفي هذا الخصوص نشير إلى النماذج الآتية:

مَء بمَِ كَانُوا يَفْسُقُونَ  نَ السَّ ا مُنزِلُونَ عَلَ أَهْلِ هَذِهِ الْقَرْيَةِ رِجْزًا مِّ ــ الفسق: ﴿إنَِّ
رَكْنَا مِنْهَا آيَةً بَيِّنَةً لِّقَوْمٍ يَعْقِلُونَ﴾ )العنكبوت: 35-34(. * وَلَقَد تَّ

ا الَّذِينَ فِ قُلُوبِمِْ زَيْغٌ فَيَتَّبعُِونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتغَِاء  ــ الانحراف القلبيّ: ﴿فَأَمَّ
رُ إلَّ أُوْلُواْ الألَْبَابِ﴾ )آل عمران: 7(. كَّ الْفِتْنَةِ وَابْتغَِاء تَأْوِيلهِِ... وَمَا يَذَّ

]]] - البقرة )2(: 242-228. 



مناهج العلوم الإسلاميّة108

مَء  لَ مِنَ السَّ زَّ ن نَّ ــ عبادة الأوثان والاعتماد على غير الله: ﴿وَلَئنِ سَأَلْتَهُم مَّ
لا  أَكْثَرُهُمْ  بَلْ  لَِِّ  مْدُ  الَْ قُلِ  اللهُ  لَيَقُولُنَّ  ا  مَوْتَِ بَعْدِ  مِن  الأَرْضَ  بهِِ  فَأَحْيَا  مَاء 
يَعْقِلُونَ﴾ )العنكبوت: 63(؛ ﴿وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّذِينَ قَالُوا سَمِعْناَ وَهُمْ لاَ يَسْمَعُونَ 
؛   )22-21 )الأنفال:  يَعْقِلُونَ﴾  لاَ  الَّذِينَ  الْبُكْمُ  مُّ  الصُّ اَّللِ  عِندَ  وَابِّ  الدَّ شََّ  إِنَّ 
يَعْقِلُونَ﴾  لَ  كَانُواْ  وَلَوْ  مَّ  الصُّ تُسْمِعُ  أَفَأَنتَ  إِلَيْكَ  يَسْتَمِعُونَ  ن  مَّ ﴿وَمِنْهُم 
شَيْئًا  يَمْلكُِونَ  لا  كَانُوا  أَوَلَوْ  قُلْ  شُفَعَاء  اللهِ  دُونِ  مِن  ذُوا  َ اتَّ أَمِ  ؛﴿   )42 )يونس: 

)الزمر: 43(. يَعْقِلُونَ﴾  وَلا 

قُلُوبٌ  مْ  لَُ فَتَكُونَ  الأرَْضِ  فِ  يَسِيُروا  ﴿أَفَلَمْ  السطحيّة:  الظاهريّة  النظرة  ــ 
اَ لا تَعْمَى الأبَْصَارُ وَلَكنِ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتيِ  ا فَإنَِّ ا أَوْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ بَِ يَعْقِلُونَ بَِ

دُورِ﴾ )الحج: 46(. فِ الصُّ

إلَِّ  يَعْقِلُهَا  وَمَا  للِنَّاسِ  ا  بَُ نَضِْ الأمَْثَالُ  ﴿وَتلِْكَ  الاطّلاع:  وعدم  الجهل  ــ 
مُْ  ذُوهَا هُزُوًا وَلَعِبًا ذَلكَِ بأَِنَّ َ لاةِ اتَّ الْعَالُِونَ﴾ )العنكبوت: 43(، ﴿وَإذَِا نَادَيْتُمْ إلَِ الصَّ

قَوْمٌ لَّ يَعْقِلُونَ﴾ )المائدة: 58(.

لَكُمْ  هُ  إنَِّ يْطَانَ  تَعْبُدُوا الشَّ بَنيِ آدَمَ أَن لّ  يَا  إلَِيْكُمْ  أَعْهَدْ  ــ اتّباع الشيطان: ﴿أَلَْ 
سْتَقِيمٌ * وَلَقَدْ أَضَلَّ مِنكُمْ جِبلًِّ كَثيًِرا أَفَلَمْ  اطٌ مُّ بيٌِن * وَأَنْ اعْبُدُونِ هَذَا صَِ عَدُوٌّ مُّ

تَكُونُوا تَعْقِلُونَ﴾ )يس: 62-60(.

بعُِوا مَا أَنزَلَ اللهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبعُِ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ  مُ اتَّ ــ التقليد الأعمى: ﴿وَإذَِا قِيلَ لَُ
تَدُونَ﴾ )البقرة: 170(. آبَاءَنَا أَوَلَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلاَ يَْ

ــ الكفر: ﴿وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُواْ كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بمَِ لاَ يَسْمَعُ إلَِّ دُعَاء وَندَِاء 
صُمٌّ بُكْمٌ عُمْيٌ فَهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ﴾ )البقرة: 171(؛ ﴿مَا جَعَلَ اللهُ مِن بَحِيَرةٍ وَلاَ سَائبَِةٍ 
لاَ  وَأَكْثَرُهُمْ  الْكَذِبَ  اللهِ  عَلَ  ونَ  يَفْتَُ كَفَرُواْ  الَّذِينَ  وَلَكنَِّ  حَامٍ  وَلاَ  وَصِيلَةٍ  وَلاَ 

يَعْقِلُونَ﴾)المائدة: 103(.



109العقل في القرآن

نَةٍ أَوْ مِن وَرَاء جُدُرٍ بَأْسُهُمْ بَيْنَهُمْ  َصَّ ــ النفاق: ﴿لا يُقَاتلُِونَكُمْ جَيِعًا إلَِّ فِ قُرىً مُّ
مُْ قَوْمٌ لّ يَعْقِلُونَ﴾ )الحشر: 14(. مْ شَتَّى ذَلكَِ بأَِنَّ سَبُهُمْ جَيِعًا وَقُلُوبُُ شَدِيدٌ تَْ

ونَ فِ إبِْرَاهِيمَ وَمَا أُنزِلَتِ التَّوْرَاةُ  اجُّ ــ العصبيّة الدينيّة: ﴿يَا أَهْلَ الْكتَِابِ لَِ تَُ
وَالِإنجِيلُ إلَِّ مِن بَعْدِهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾ )آل عمران: 65(.

رُونَ  يَتَدَبَّ ﴿أَفَلا  والقلب  العقل  ضياء  منافذ  انسداد  إلى  تؤدّي  النزعات  هذه 
ا﴾ )محمد: 24(. مثل هذا الإنسان هو في الواقع أعمى  أَقْفَالَُ أَمْ عَلَ قُلُوبٍ  الْقُرْآنَ 

حسب تعبير القرآن وساقط عن مرتبة الإنسانيّة. 

خامسًا: العقلُ دليلُ الثقة بالنقل

القرآن في  المعنى من  بالعقل، ويُستفاد هذا  الثقة  نتائج وآثار  بالنقل من  الثقة 
الحالات التي يطرح فيها العقل والسمع إلى جانب بعضهما، والآيات التالية ترتبط 
سَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إنِْ هُمْ إلَِّ كَالأنَْعَامِ بَلْ  بهذا الموضوع: ﴿أَمْ تَْ
هُمْ أَضَلُّ سَبيِلً﴾)الفرقان: 44(؛ ﴿وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِ أَصْحَابِ 
الدالة على انفصال طرفيها واستقلالهما  عِيِر﴾)الملك: 10(. ظاهرُ كلمة »أو« -  السَّ
– أنّ السمع والعقل أو النقل والعقل في عرض بعضهما، ومعترف بهما في القرآن 
التعبيرين  هذين  بين  الجمع  حول  المفسرين  أقوال  للمعرفة.  كمصدرين  الكريم 
متفاوتة، وحيث إنّ كثيًرا من هذه الأقوال، في رأي كاتب السطور، لا تنسجم مع 
ظاهر الآية –الرامية إلى بيان قاعدة كلّيّة– نعزف عن ذكرها، ونكتفي بالإشارة إلى 
القرآنيّة، والتعقّل  نموذجين منها: الاستماع يختصّ بفهم كلام الرسول والآيات 
بمعنى  المفهومان  هذان  أُخذ  وقد  التوحيد]]].  وأدلّة  المعجزات  بفهم  يختصّ 
واحد]]]، فالأذن والسمع يختصّان بطريق المعرفة، ويختصّ العقل بالتعمّق في آفاق 

ج3،  علية،  مواهب  حسين،  الدين  كمال  كاشفي،  واعظ  ص171؛  ج4،  م.س،  الطبرسي،   -  [[[
ص272. الكاشاني، فتح الله، م.س، ج6 ص 383.حسيني شاه عبد العظيم، م.س، ج9 ص 354،

]]] - الطوسي، م.س، ج4، ص171.



مناهج العلوم الإسلاميّة110

الحقّ]]]. والقول الأنسب أنّ كُلًّ من السمع والعقل طريق مستقلّ نحو السعادة، 
فوسيلة الإنسان نحو الرشد والتطوّر أحد هذين الطريقين: إمّا أن يتعقّل بنفسه 
ا  ً ويشخّص الحقّ ويتّبعه، أو يسمع ذلك من شخص له ذلك التعقّل ويكون خيِّ
الآيات  في  المفهومين  هذين  بين  التقابلُ  المعنى  هذا  د  يعضِّ وما  فيتّبعه]]]،  مخلصًا 
الاصطلاح  في  تسمّى  التي  »أو«،  بقرينة  أعلاه  أشرنا  كما  عنه  والمعبَّ  المذكورة، 
التفكّر والتعقّل. وعليه  القرآن على معنى  السمع في  انطواءُ  »المنقطعة«، وكذلك 

فإنّ الثقة بالسّمع هي الأخرى حالة فطريّة بموجب حكم العقل. 

في بعض الآيات القرآنيّة نُسب عدم التعقّل وعدم التفكّر وما شابه من مفاهيم 
﴿يَعْقِلُونَ﴾؛  أَوْ  يَسْمَعُونَ﴾  أَكْثَرَهُمْ  أَنَّ  سَبُ  تَْ الناس وأكثريّتهم ﴿أَمْ  إلى غالبيّة 
﴿وَأَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ﴾]]]. مردُّ هذه النسبة إلى أنّه ربما كان بينهم أفرادٌ مخدوعون 
ا، فيمكن أن يتقبّلوا الحقَّ بمجرّد عرضه عليهم]]]، أو لأنمّ تعقّلوا سبيلَ الحقّ،  حقًّ
لكنهّم كابروا وعاندوا بسبب استكبارهم أو حبّهم الرئاسة]]]. النقطة الأخرى، 
هي أنّ العلم في القرآن الكريم مرتبةٌ متقدّمةٌ على التعقّل، وهذا معناه أنّ العلماء من 
ُ اَّللُ لَكُمْ  أهل التعقّل ﴿وَمَا يَعْقِلُهَا إلَِّ الْعَالُِونَ﴾ )العنكبوت: 43(، أو ﴿كَذلكَِ يُبَِّي
العلمُ، والعلمُ مقدّمة ووسيلة  بالبيان يحصل  )البقرة: 42(.  تَعْقِلُونَ‌﴾  كُمْ  لَعَلَّ آياتهِِ 

للتعقّل]]]، وبالتالي فإنّ بيانات القرآن مقدّمات للتعقّل.

]]] - فضل الله، محمّد حسين، من وحي القرآن، ط3، بيروت، دار الزهراء للطباعة، 1405 هـ ق، 
ج17، ص58.

]]] - الطباطبائي، م.س، ج2، ص250.
]]] - الفرقان )25(: 44؛ العنكبوت )29(: 63؛ المائدة )5(: 103. 

جواد:  محمّد  مغنية،  ص97؛  ج15،  نمونه(،  )تفسير  م.س،  رشيد،  رضا،  محمّد؛  عبده،   -  [[[
الكاشف، ج5، ص471.

]]] - منهج الصادقين 6: 383؛ الصافي 4: 16؛ كنز الدقائق 9: 404؛ شبّ 1: 364. 
]]] - الميزان 2: 250. 



111العقل في القرآن

الخاتمة:

كان العقل ولا يزال المائز الأساس بين الإنسان وباقي الموجودات؛ حتى إنّه 
شروط  توفّرت  ما  إذا  )الملائكة(  المادة  من  المجرّد  العقل  مرتبة  تجاوز  على  قادر 
معيّنة. فقد نزل القرآن الكريم مستثيًرا في الإنسان عقله، وطالبًا سلوكه السليم، 
ومانعًا زيغه عن التفكير القويم؛ حتى لا تطغى الغريزة عليه وعلى تعقّله، فحثّه 

على التّدبّر والتفكّر للوصول إلى الحقائق التي أودعها الله في خلقه.

وقد خلُص البحث إلى مجموعة استنتاجات نوردها فيما يلي:

 :jإنّ العقل جوهر مجرّد مفارق للمادة ذاتًا وفعلً، وفيه قال أمير المؤمنين  -
»العقل جوهر درّاك محيط بالأشياء من جميع جهاتها، عارف بالشيء قبل كونه، 

فهو علّة للموجودات ونهاية المطالب«]]].

- في القرآن الكريم، ورد فعل عقل في تسعةٍ وأربعين موضعًا، ولم يَرِدْ بشكلِ 
والفهم  والتفكير  الإدراك  عمليّة  على  تدلُّ  العقل  أفعال  وكلّ  مطلقًا،  مصدر 

لدى الإنسان.

- ورد العقل في القرآن الكريم بصيغ مختلفة منها: يعقلون، تعقلون، يعقلها، 
نعقل، عقلوه.

- ورد العقل في القرآن الكريم من خلال مجموعة من المرادفات، منها: لُب، 
النهى، القلب، الحجر، الفكر...

- ورد العقل بالصيغة الفعلية، ولم يرد بالصيغة الاسميّة، ولا بصيغة المصدر، 

]]]- الريشهري، محمد، العقل والجهل في الكتاب والسنة، ط1، بيروت، دار الحديث للطباعة والنشر 
2000م، ص21.	



مناهج العلوم الإسلاميّة112

حيث  من  أقوى  الفعل  بصيغة  وروده  وإنّ  والمفعول.  الفاعل  باسمي  ولا 
الاستعمال وأداء المعنى من وروده بالصيغة الاسميّة.

المعرفة  إفادة  مثل:  عدّة،  خصائص  إلى  للعقل  تعريفهم  في  المفسّون  أشار   -
واليقين، وطريق تشخيص الحقّ والمصالح والمنفعة والربح والخسارة، ومعرفة 
الحسن والقبح. غير أنّم قلّما تحدّثوا عن أسلوب التفكّر والتعقّل، وهذه -بلا 
مراء- أهمّ قضيّة في مضمار مفهوم العقل في القرآن الكريم، إذ إنّ معرفة طريق 
التفكّر هي التي تميّز بين العقل والفكر من ناحية، والوهم والخيال وسائر أنواع 

الإدراكات غير اليقينيّة من ناحية أخرى.

له  الكريم  القرآن  العقل ومعناه في  ماهيّة  نتيجة في خصوص  إلى  الوصول   -
دوره الأساسّي في ثلاثة أمور، وهي: – إفادة المعرفة واليقين؛ – شموليّة العقل 
واستغراقه لكلّ البشر؛ – مديات وحدود استخدامه في الميادين الثلاثة: علم 

الوجود، والأخلاق، والأحكام.

مدركاته  وتشمل  الإنسان،  لدى  المعرفة  أداة  أو  المعرفة  عين  هو  العقل   -
قطعيّة  وأحكامه  والأحكام،  والأخلاق،  الوجود،  علم  الثلاثة:  المجالات 

يقينيّة.

وموانعه  التعقّل  مجالات  حول  متعدّدة  موضوعات  إلى  البحث  تطرّق  كما   -
ونماذج ذلك.



113العقل في القرآن

قائمة المصادر والمراجع
القرآن الكريم. .1	

لطفي، .2	 مكتبة  طهران،  لا.ط،  المتألقة(،  )الأنوار  درخشان  انوار  محمّد،  الهمدانّي،  الحسينيّ 
1380 هـ ش- 2001م. 

روض الِجنان وروح الَجنان، لا.ط، .3	 النيشابوريّ، الحسين بن علي بن محمد بن أحمد،  الخزاعي 
مشهد، مؤسّسة بحوث الروضة الرضويّة المقدّسة، 1366-1374 هـ ش/ 1987-1995م. 

الراغب الإصفهانّي، المفردات في غريب القرآن، لا.ط، لا.م، مكتب نشر الكتب، د.ت..4	

للطباعة 	.5 الحديث  دار  بيروت،  ط1،  والسنة،  الكتاب  في  والجهل  العقل  محمد،  الريشهري،   
والنشر 2000م، ص21.	

الإسلاميّة، .6	 الكتب  دار  طهران،  ط3،  القرآن،  تفسير  في  الميزان  حسين،  محمّد  الطباطبائي، 
1397 هـ ش- 2018م. 

مؤسّسة .7	 طهران،  ط3،  الجامع،  جوامع  الحسن،  بن  الفضل  علي  أبو  الدين  أمين  الطبرسّي، 
النشر والطباعة في جامعة طهران، 1413 هـ ق. 

إحياء .8	 دار  بيروت،  لا.ط،  البيان،  مجمع  الحسن،  بن  الفضل  علي  أبو  الدين  أمين  الطبرسّي، 
التراث العربّي، 1379 هـ ق. 

هـ .9	  1408 الإسلاميّة،  الثقافة  نشر  مكتب  قم،  ط2،  البحرين،  مجمع  الدين،  فخر  الطريحيّ، 
ق. 

.	10 العاملي،  قصير  حبيب  أحمد  إعداد:  التبيان،  علي،  بن  الحسن  بن  محمد  جعفر  أبو  الطوسّي، 
ط1، قم، مكتب الإعلام الإسلاميّ، 1409 هـ ق. 

.	11 الفيض الكاشانّي، الملّ محسن، الصافي في تفسير كلام الله، ط1، مشهد، دار المرتضى، د.ت. 

.	12 منظمة  طهران،  ط1،  الغرائب،  وبحر  الدقائق  كنز  رضا،  محمّد  بن  محمّد  المشهديّ،  القمّيّ 
الطباعة والنشر في وزارة الإرشاد الإسلاميّ، 1366 هـ ش- 1987م.

.	13 الكاشاني، الملّ فتح الله، منهج الصادقين في إلزام المخالفين، ط2، طهران، المكتبة الإسلاميّة، 
1344 هـ ش- 1965م. 

.	14 ميقات  دار  طهران،  ط1،  عشريّ،  الاثنى  التفسير  حسين،  العظيمي،  عبد  شاه  حسيني 
للنشر، 1364 هـ ش- 1985م. 



مناهج العلوم الإسلاميّة114

.	15 طالقاني، محمود، پرتوی از قرآن )شعاع من القرآن(، لا.ط، طهران، شركة النشر التساهميّة، 
1358-1366 هـ ش/ 1979-1987م. 

.	16 دار  بيروت،  ط2،  بالمنار(،  )المعروف  الحكيم  القرآن  تفسير  رشيد،  رضا،  محمّد؛  عبده، 
المعرفة، د.ت.

.	17 هـ  للطباعة، 1405  الزهراء  دار  القرآن، ط3، بيروت،  من وحي  الله، محمد حسين،  فضل 
ق. 

.	18 مغنيّة، محمد جواد، الكاشف، ط3، بيروت، دار العلم للملايين، 1981م. 

.	19 الكتب  دار  طهران،  لا.ط،  نمونه(،  )تفسير  الأمثل  التفسير  ناصر،  شيرازي،  مكارم 
الإسلاميّة، 1353-1366 هـ ش/ 1974-1987م. 

.	20 هـ   1317 إقبال،  مكتبة  طهران،  ط1،  عليه،  مواهب  حسين،  الدين  كمال  كاشفي،  واعظ 
ش، 1938م. 



العقل في الروايات

رضا برنجكار]]]

تعريب: حسن علي مطر

المقدّمة

وعناصر  العقل،  جنود  قبيل:  من  متنوّعة،  مباحث  العقل  روايات  في  نشاهد 
وخصائصه،  والتعقّل  والقيمة،  والحقيقة  الأعمار،  مختلف  في  والرشد  الرشد، 
والدلائل والآفات، ووظائف العاقل؛ وهكذا حول الجهل ـ الذي يقع في قبال العقل 
ـ أيضًا]]]. نتعرّض في هذا المقال إلى بيان موقع العقل ومعانيه وأدواره وارتباطه بعدد 

من الحواضن، من قبيل: الأخلاق والدين والعلم في الروايات والأحاديث.

أوّلً: موقع العقل

 ،kإنّ العقل هو أفضل نعمة منّ الله بها على العباد. وقد روي عن النبيّ الأكرم
أنّه قال: »ما قسّم الله للعباد شيئًا أفضل من العقل«]]]؛ ومن هنا كان العقل هو 

]]] - أستاذ مساعد في جامعة طهران.
العقائد الإسلاميّة(،  نامه عقايد اسلامي )موسوعة  ]]] - انظر: ري شهري، محمّد محمّدي، دانش 

الجزء الأول والثاني، )مصدر فارسي(.
]]] - البرقي، أحمد بن محمّد بن خالد، المحاسن، ج 1، ص 308.



مناهج العلوم الإسلاميّة116

المميّز للإنسان من سائر المخلوقات، وإنّ الحياة الإنسانيّة تستمرّ بواسطة العقل، 
وفي ذلك يقول النبيّ الأكرمk في وصف الإنسان: »أصله عقله«]]].

»أصل الإنسان لُبّه«]]]، و»الإنسان  وقد روي عن أمير المؤمنينj، أنّه قال: 
بعقله«]]].

وقد تحدّث أمير المؤمنينj عن الاختلاف بين الإنسان والحيوان والملائكة، 
قائلً: »إن الله ـ عزّ وجل ـ ركّب في الملائكة عقلً بلا شهوة، وركّب في البهائم 
شهوة بلا عقل، وركّب في بني آدم كلتيهما، فمن غلب عقله شهوته فهو خير من 

الملائكة، ومن غلب شهوته عقله فهو شر من البهائم«]]].

العقل،  في  يكمن  الحيوان  عن  الإنسان  اختلاف  فإنّ  الأساس،  هذا  وعلى 
من  عليهما  ويمتاز  عنهما  ويختلف  الشهوة،  في  الملائكة  عن  اختلافه  يكمن  كما 
المزج  بواسطة  الحاصلة  والآثار  واللوازم  والشهوة،  العقل  تركيب  خلال 
طريقٍ  سوى  وضع  يتمّ  لم  الحيوان،  إلى  وبالنسبة  التركيب.  هذا  من  الحاصل 
طريق  سوى  الملائكة  أمام  ليس  أنّه  كما  الشهوة،  طريق  وهو  أمامه،  واحدٍ 
يضع  منهما  واحد  وكلّ  متضادّتين،  بقوّتين  يتحلّ  فهو  الإنسان،  وأمّا  العقل. 
أمامه طريقًا خاصًا ويهديه إلى تلك الجهة. وهنا ترد مسألة الاختيار بين العقل 
واتخاذ  المسؤوليّة  عنصر  معه  يأتي  الاختيار،  عنصر  يرِدُ  وعندما  والشهوة؟ 

أيضًا. والانتخاب  القرار 

وقد ذكر الإمام عليj بعد بيان اختلاف الإنسان عن الحيوان والملائكة: »من 

]]] - الكلينيّ، محمّد بن يعقوب، الكافي، ج 8، ص 181. 
]]] - النيسابوري، فتال، روضة الواعظين، ص 8.

]]] - الآمدي، عبد الواحد، غرر الحكم ودرر الكلم، ص 230.
الحسن:  بن  الطبرسّي، علي  4؛  الشرائع،ص  القمّيّ، علل  بابويه  بن  بن علي  الصدوق، محمّد   -  [[[

مشكاة الأنوار، ص 251؛ المجلسّي، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج 60، ص299.



117العقل في الروايات

من  شّر  فهو  عقله  غلب شهوته  ومن  الملائكة،  من  خير  فهو  عقله شهوته  غلب 
البهائم«]]].

اتّباع  فإنّ  العقل؛ وعليه  إنّ الملائكة لا تمتلك غير  والدليل على الأمر الأول: 
طريق العقل، دون أن يكون هناك أمامه عائق الشهوة، يكون سهلً، ولكن حيث 
وتطويعها،  لجمها  على  العمل  يجب  العقل،  مخالفة  إلى  الإنسان  تدعو  الشهوة  إنّ 
الشخص  وقيمة  درجة  تكون  الأساس،  هذا  وعلى  الصعوبة.  غاية  في  أمر  وهو 
الذي يتبع العقل مع وجود الشهوة أفضل من مرتبة الموجود الذي يتّبع العقل مع 

عدم وجود الشهوة.

والدّليل على النقطة الثانية أنّ الحيوان ليس أمامه من خيار سوى اتّباع الشهوة، 
وأما الإنسان فلكي يتّبع مسار الشهوة، يتعيّ عليه أن يتخلّ عن العقل. وبطبيعة 
الحال، فإنّ رتبة الذي يتبع الشهوات مع وجود البديل أسوأ من الحيوان الذي لا 

يجد مثل هذا البديل.

»إنّ  القول:  علينا  تعيّ  الرواية،  هذه  ضوء  في  الإنسان  نعرّف  أن  أردنا  وإذا 
لازم  فإنّ  ذكرنا-  أن  سبق  -كما  ولكن  وشهوة«؛  عقلً  يمتلك  موجود  الإنسان 

وجود هاتين القوّتين في شخص واحد، وجود قوّة الاختيار والإرادة.

إنّ الإنسان على أساس هذه القوّة، يتّبع العقل أو الشهوة بكامل حريته، يختار 
طريقه فيسلك إما طريق العقل أو طريق الشهوة. وعليه، فإنّ هذه الإرادة لا تقع في 
عرض هاتين القوّتين، وإنما في طولهما، وعندما تصل هذه الإرادة إلى مرحلة الفعلية، 

نقوم بتقسيم الإرادة إلى قسمين، وهما: الإرادة العقلانيّة، والإرادة الشهوانيّة.

إنّ الذي يُبرز قيمة الإنسان في البين ويضعه في منزلة أسمى من الملائكة إرادته 
العقلانيّة، وإنّ الذي يستتبع رذيلته وضياعه ويجعله أسوأ من البهائم هو إرادته 

]]] - المجلسي، محمد باقر، م.س، ج57، ص 299.



مناهج العلوم الإسلاميّة118

الشهوانيّة. ومن هنا، يقول أمير المؤمنين علي بن أبي طالبj في المأثور عنه: »قيمة 
كلّ امرئ عقله«]]].

ثانيًا: حقيقة العقل الدينيّ

يلي  وفيما  وأدواره،  ووظائفه  معانيه  في  للعقل  التفصيلّي  المفهوم  بحث  يتمّ 
تُعرف  »الأشياء  لأنّ  وذلك  الأضداد؛  طريق  من  العقل  حقيقة  إلى  نشير  سوف 

بأضدادها«.

يقع العقل في الروايات في قبال أمور من قبيل: الشهوة، وهوى النفس، والآمال 
سبق  وقد  والعُجب،  والطمع  والغضب  والغرور،  والكبر  والعريضة،  الطويلة 
العقل مع الشهوة في حديث اختلاف الإنسان عن الحيوانات  لنا أن رأينا تقابل 

 :jوالملائكة. وفيما يلي نستعرض بعض الروايات المأثورة عن أمير المؤمنين

والنفس  الشيطان،  جيش  قائد  والهوى  الرحمن،  جيش  صاحب  »العقل  ـ 
متجاذبة بينهما«]]].

ـ »العقل والشهوة ضدّان«]]].

ـ »قد خرقت الشهوات عقله«]]].

ـ »قاتل هواك بعقلك«]]].

ـ »اعلموا أن الأمل يُسهي العقل«]]].

]]] - الآمدي، عبد الواحد، م.س، ح: 6763.
]]] - م.ن، م.س، ح: 2099.

]]] - م.ن، ح: 2100.
]]] - الشريف الرضي، محمّد بن حسين: نهج البلاغة، الخطبة رقم: 109.

]]] - الكلينيّ، محمّد بن يعقوب، م.س، ج1، ص 20.
]]] - نهج البلاغة، م.س، الخطبة رقم: 86.



119العقل في الروايات

ـ »الغضب يُفسد الألباب«]]].

ـ »أكثر مصارع العقول تحت بروق المطامع«]]].

ـ »إعجاب المرء بنفسه دليل على ضعف عقله«]]].

إنّ العقل يقع في الروايات في قبال الشهوة وهوى النفس؛ ومن هنا فإنّ آثار 
العقل بدورها سوف تقع تمامًا في قبال نتيجة الشهوة وهوى النفس.

وقد وقع الجهل في بعض الروايات في قبال العقل. وقد ذكر الشيخ الكلينيّ 
استعمال  إلى  يلجأ  ولم  والجهل«،  »العقل  عنوان  تحت  الأحاديث  من  النوّع  هذا 
عنوان »العلم والجهل«. وبطبيعة الحال، قد نواجه في بعض الروايات تقابل العلم 

والجهل أيضًا]]]، ولكن غالبًا ما يقع الجهل في قبال العقل]]].

»العقل والجهل« وخصائصها أنّ هذين الأمرين يقعان في  يبدو من روايات 
قبال بعضهما، وأنّما قوّتان متضادّتان في الإنسان، إلّ أنّ تقابل العقل مع الشهوة 

يثبت أنّ الجهل في هذه الروايات يعني الشهوة أيضًا.

ويبدو أنّ الجهل ليس له معنى واحد في كلمات المعصومينb؛ فهو تارة يعني 
عدم العلم، ومن هنا يقع في قبال العلم، حيث يكون هذا المعنى من الجهل أمرًا 
ا، والجهل  عدميًّا، وتارة يكون الجهل بمعنى الشهوة ويتمّ بيانه بوصفه أمرًا وجوديًّ
بهذا المعنى يقع في قبال العقل، وإنّ هذين الأمرين ـ أي العقل والجهل ـ قوّتان 

متضادّتان، حيث يشهد الإنسان على الدوام حالة التنازع والصراع بينهما.

]]] - الآمدي، عبد الواحد، م.س، ح: 1356.
]]] - نهج البلاغة، م.س، الحكمة رقم: 219.

]]] - الكلينيّ، محمّد بن يعقوب، م.س، ج 1، ص 27.
]]] - الآمدي، عبد الواحد، م.س، ح: 4765.

]]] - نهج البلاغة، الحكمة رقم: 54؛ الآمدي، عبد الواحد، م.س، ح: 1240 و2151.



مناهج العلوم الإسلاميّة120

الإمام  عن  المأثور  ـ  والجهل«  العقل  »جنود  حديث  أنّ  ذكره  الجدير  ومن 
الصادقj ـ قد اشتمل على بيان أنّ العلم من جنود العقل، وأنّ الجهل من جنود 
الجهل، وأنّ هذين الأمرين يقفان في وجه بعضهما، كما أنّ قادتهما )العقل والجهل( قد 
اصطفّا في وجه بعضهما أيضًا]]]. من الواضح أنّ الجهل بمعنى قائد الجيش يختلف عن 
الجهل الذي هو مجرّد جندي في هذا الجيش؛ فإنّ الجهل القائد هو ذات قوّة الشهوة في 

قبال قوّة العقل، وبطبيعة الحال فإنّ هذا القائد يمتلك جيشًا كبيًرا من الجنود.

والعلم من بين آثار العقل وجنوده؛ إذ لازم اتّباع العقل شمول العلم والمعرفة. 
ومن ناحية أخرى، فإنّ الجهل بمعنى عدم العلم هو من جنود الجهل والشهوة؛ إذ 

لازم الجهل والشهوة، ترك العلم والمعرفة.

إنّ لهذين المعنيين من الجهل جذورًا في اللغة العربيّة. وفي ذلك يقول ابن فارس:

العلم، والآخر  ـ أصلان: أحدهما خلاف  ـ الجيم والهاء واللام  »الـ )جهل( 
الخفّة وخلاف الطُّمَأنينة. فالأوّل الجهل نقيض العلم. ويقال للمفازة التي لا علم 
استجهلت  ويقال  مِهَل،  الجمر  بها  ك  يحرَّ التي  للخشبة  قولهم  والثاني  مَهَلٌ.  بها 

يحُ الغُصنَ، إذا حرّكَته فاضطَرَب«]]]. الرِّ

وعلى هذا الأساس، فإنّ للجهل في اللغة العربيّة معنيين أصليّين أيضًا؛ أحدهما: 
عدم العلم، والآخر: حالة في الإنسان يُعبّ عنها بالضعف والخفّة، وتقع في قبال 

حالة الطمأنينة.

في  المعاصر  والمختصّ  -اللغويّ  إيزوتسو]]]  توشيهيكو  المستعرب  وجد  وقد 
الإسلام- بعد بحثه في أشعار العصر الجاهلّي، وكذلك التحقيق في آيات القرآن 

]]] - الكلينيي، محمد بن يعقوب، م.س، ج 1، ص 21.
]]] - ابن فارس، أحمد، معجم مقاييس اللغة، ج 1، ص 489.

لغة، ومن  أكثر من ثلاثين  ياباني. يجيد  ـ 1993 م(: مستعرب  إيزوتسو )1914  ]]] - توشيهيكو 
بينها: العربيّة والفارسيّة. عضو في الأكاديميّة اليابانيّة للعلوم. )المعرّب(.



121العقل في الروايات

الكريم، ثلاثة معان للجهل، وهي كالآتي:

المتهوّر  للشخص  النموذجيّ  السّلوك  من  نوع  هو  للجهل  الأوّل  المعنى  »إنّ 
وسريع الانفعال، الذي يميل إلى فقدان السيطرة على نفسه لأدنى إثارة، ويتصّرف 
تبعًا لذلك بشكل متهوّر، تقوده عاطفة عمياء لا يمكن التحكّم بها، من دون أن 
النقيض  إنّ   ... التصّرف  إليها هذا  يؤدّي  قد  التي  الكارثيّة  بالعاقبة  يفكّر مطلقًا 

الأساسّي لهذا الوجه من )الجهل( هو مفهوم )الحلم(«]]].

وعدم  العقل  ضعف  أي  الثاني؛  معناه  هي  للجهل  الأوّل  المعنى  ونتيجة 
جدوائيّته. والمعنى الثالث للجهل هو عدم العلم]]].

ثالثًا: مقارنة بين العقل الدينيّ والعقل غير الدينيّ

نروم القيام هنا بمقارنة إجماليّة بين مفهوم العقل الدينيّ والعقل غير الدينيّ. إنّ 
العقل الدينيّ يقع في قبال الشهوة وهوى النفس، وإنّ أحكامه ولوازمه تتعارض 
مع الشهوة، وأمّا في مفهوم العقل غير الدينيّ، فإنّ العقل لا يقع في عرض الشهوة، 

بل يقع في طولها ويكون خادمًا لها.

إنّ هذا الرأي هو تفسير ديفيد هيوم للعقل، والذي ترك تأثيره على الكثير من 
المتجدّدون  يعمد  واليوم  الغرب.  في  والاجتماعيّة  والأخلاقيّة  الفلسفيّة  المدارس 
)الحداثويّون( إلى بيان هذه النظريّة، كما أنّ )ماكس فيبر( يُسمّي هذا العقل في علم 

الاجتماع بالعقل الآلّي؛ وبطبيعة الحال فإنّ لهذا الكلام جذورًا في رأي هيوم.

لا  أنّه  كما  الأساس؛  من  وكشفه  للعقل  المعرفّي  الدور  ينكر  هيوم  ديفيد  إنّ 
والضرورات  والقبح  الحُسن  إدراك  أي  ـ  للعقل  والعملّي  الأخلاقيّ  الدور  يرى 

]]] - إيزوتسو، توشيهيكو: خدا وانسان در قرآن )الله والإنسان في القرآن(،ص 264؛ إيزوتسو، 
توشيهيكو: الله والإنسان في القرآن: علم دلالة الرؤية القرآنيّة للعالم، ص318.

]]] - انظر: م.ن، ص 264 ـ 278.



مناهج العلوم الإسلاميّة122

والمحظورات وتحديد أهداف الحياة ـ من وظائف العقل. إنّه يُقرّ التجربة الحسّيّة 
قبيل  من  والانفعالات  العواطف  بعض  يُقرّ  كما  للعقل،  المعرفّي  الدور  من  بدلً 
هوى النفس والغضب، بدلً من الدور العملّي للعقل أيضًا]]]؛ وبذلك فإنّ العقل 
وتعيين  والقبح  الحُسن  وإدراك  النظريّ  البُعد  في  الواقعيّة  اكتشاف  عن  يعجز 

أهداف الحياة الأخلاقيّة في البُعد العملّي.

في  شجبها  تمّ  التي  بالشهوة  ويُقرّ  رسميًّا  يعترف  هيوم  ديفيد  فإنّ  وبذلك، 
الروايات في قبال العقل، ويرى أنّا القوّة الحاسمة التي تحدّد الأهداف والغايات 
الحسنة والقبيحة في الحياة؛ ثمّ يعزل العقل عن مقامه ويضعه في خدمة الشهوة، 
أمّا الإمام عليj، فيرى أنّ الفلاح والسعادة تكمن في اتّباع الأهداف والغايات 

العقلانيّة، وأنّ الشقاء في اتّباع الشهوة وهوى النفس. 

الأهداف  تحديد  العقليّة،  والتطبيقات  المعاني  بحث  في  العقل  أدوار  بين  ومن 
والغايات وتمييز الحَسَن والقبيح؛ وأمّا من وجهة نظر ديفد هيوم فإنّ العقل لا يلعب 
دورًا في وضع الأهداف وفي التمييز بين أنواع الحسن، وإنّ العواطف والشهوات 
وحدها هي التي تحدّد أهداف الحياة؛ وبذلك لا يكون أمام الإنسان من طريق سوى 
اتّباع الشهوات، وإن إرادته هي أثر مباشر للشعور باللذّة والألم. يرى ديفيد هيوم أنّ 
الفعل أو الإحساس أو السلوك لا ينطوي على فضيلة أو رذيلة، إلّ إذا أوجد لذّة أو 
ا]]]، وبذلك سوف تتساوى الفضيلة مع اللذّة، والرذيلة مع التعاسة والألم.  ألًما خاصًّ
وعلى هذا الأساس، فإنّ الفضائل تنطوي على انطباع مقبول، والرذائل تنطوي على 
انطباع مرفوض؛ ومن هنا، فإنّ الإحساس الأخلاقيّ عبارة عن الشعور بالرضى أو 

الامتعاض تجاه الأفعال أو الخصال أو السلوكيّات]]].

]]] - انظر: كابلستن، فريدريك، فيلسوفان انگليسي از هابز تا هيوم )الفلاسفة الإنجليز من هوبز إلى 
ديفيد هيوم(، صص 334 ـ 337.

]]] - م.ن، ص 346.
]]] - انظر: م.ن، ص 346 ـ 347.



123العقل في الروايات

إنّ ديفيد هيوم بعد إنكار الأدوار النظريّة والعمليّة للعقل، وإحلال التجربة 
الحسّيّة والعواطف محلّ العقل، يرى له دورًا آخر، وجملته الشهيرة في هذا الشأن 
على النحو الآتي: »إنّ العقل عبدٌ للانفعالات، ويجب أن يكون كذلك، ولا يدّعي 
أبدًا دورًا آخر لنفسه سوى القيام بخدمتها والامتثال لأمرها«]]]. وبعبارة أخرى 
إنّ العقل -من وجهة نظر ديفيد هيوم- ليس له سوى دور آلّي، فهو بمنزلة الآلة 
اللذّة،  إلى  ليصل  الإنسان  يساعد  فإنّه  هنا  ومن  واللذّة؛  الانفعال  يد  في  والأداة 

ويُشبع شهواته.

إنّ تفسير ديفيد هيوم للعقل هو أنّ العقل عقلٌ آلّي، كما يطلق عليه في بعض 
الأحاديث  في  العقل  آليّة  فإنّ  الحال،  وبطبيعة  أيضًا،  المعاش  عنوان عقل  الموارد 
تفسير  عن  مختلف  هنا  تفسيره  أنّ  بيد  أيضًا،  مقبول  المعاش  وعقل  الآلّي  ودوره 

ديفيد هيوم وأضرابه.

رابعًا: عقل الطبع وعقل التجربة ودرجات العقل

أنّ  هي  الروايات،  مجموع  بين  من  عليها  الحصول  يمكن  التي  المهمّة  النقطة  إنّ 
العقل ينقسم إلى بُعدين؛ وهما: البُعد الفطريّ وغير الاكتسابّي، والبُعد الاكتسابّي. وإنّ 

الإنسان من خلال قيامه ببعض الأمور والأفعال، يعمل على زيادة عقله أو خفضه.

إنّ العقل قد تمّ اعتباره في بعض الروايات بوصفه هبة إلهيّة، أو أنّه من أفضل ما 
أنعم الله به على الإنسان. يقول أبو هاشم الجعفريّ: »كناّ عند الرضاj، فتذاكرنا 

العقل والأدب، فقالj: يا أبا هاشم العقل حباء من الله«]]].

وهناك أحاديث أيضًا ترى أنّ التجربة تزيد في العقل. من ذلك على سبيل المثال 
بالصلاة  ويؤمر  سنين،  لسبع  الغلام  »يثغر  قال:  أنّه   jعلي الإمام  عن  روي  ما 
]]] - انظر:  انظر: كابلستن، فريدريك، فيلسوفان انگليسي از هابز تا هيوم )الفلاسفة الإنجليز من 

هوبز إلى ديفيد هيوم(، ص 343.
]]] - الكلينيّ، محمّد بن يعقوب، م.س، ج 1، ص 23.



مناهج العلوم الإسلاميّة124

لتسع، ويفرّق بينهم في المضاجع لعشر، ويحتلم لأربع عشرة سنة، ومنتهى طوله 
لاثنتين وعشرين سنة، ومنتهى عقله لثمان وعشرين سنة، إلّ التجارب«]]].

وروي عن الإمام الحسينj، أنّه قال: »طول التجارب، زيادة في العقل«]]].

وزيادته،  العقل  لازدهار  متعدّدة  عوامل  عن  الأحاديث  في  الكلام  ورد  كما 
الأرض،  في  والضرب  والتجربة،  والأدب،  والعلم،  الوحي،  عن:  عبارة  وهي 
والمشورة، والتقوى، وجهاد النفس، وذكر الله سبحانه وتعالى، والزهد في الدنيا، 
واتّباع الحقّ، ومجالسة الحكماء، والترحّم على الجهلاء، وتناول بعض الأطعمة]]].

إنّ هذه الأحاديث تُشير من جهة إلى درجات العقل، وتشير من جهة أخرى إلى 
دور إرادة الإنسان في تغيير درجات عقله. وقد عمد أمير المؤمنينj في حديث 
مأثور عنه، إلى تقسيم العقل إلى قسمين، وهما: عقل الطبع، وعقل التجربة، وذلك 
في قوله: »العقل عقلان: عقل الطبع وعقل التجربة، وكلاهما يؤدّي إلى المنفعة«]]].

وقالj في ما يُنسب إليه من شعر:

»العقل عقلان

 مطبوع ومسموع

ولا ينفع مسموع

 إذا لم يك مطبوع ..

]]] - الكلينيّ، محمّد بن يعقوب، م.س، ج7، ص 69؛ الأشعث الكوفّي، محمّد بن محمد، الجعفريّات،  
ص 213؛ الصدوق، محمّد بن علي )ابن بابويه(، من لا يحضره الفقيه، ج 3، ص 493. 

]]] - المجلسّي، محمّد باقر، م.س، ج 78، ص 128.
]]] - انظر: ري شهري، محمّد، دانش نامه عقايد اسلامي )موسوعة العقائد الإسلاميّة(، م.س، ج 

1، صص 302 ـ 329.
]]] - الشافعي، محمّد بن طلحة، مطالب السؤول، ص 49.



125العقل في الروايات

كما لا ينفع ضوء الشمس

وضوء العين ممنوع«]]].

وكما نعلم، فإنّ نور الشمس وحده لا يكفي في الرؤية والمشاهدة، وإنّما نحتاج 
إنّنا في إدراك المعقولات لا نكتفي بالعقل  في ذلك إلى الرؤية البصريّة أيضًا؛ كما 

المسموع والمكتسب فقط، بل نحتاج بالإضافة إلى ذلك إلى عقل الطبع أيضًا.

خامسًا: معاني العقل وأنشطته 

إنّ أبعاد العقل الثلاثة عبارة عن: البُعد النظريّ، والبُعد العملّي، والبُعد الأداتّي، 
وعلى الرغم من عدم وجود مصطلحات العقل النظريّ والعقل العملّي والعقل 
الأداتّي في الروايات، إلّ أنّ المهام والأدوار المذكورة للعقل في الروايات تتطابق 
أنواع  أدوار ومهام جميع  إنّ  وبعبارة أخرى،  العقل.  الثلاثة من  الأنواع  مع هذه 
العقل الثلاثة تقع مورد تأييد من قبل الروايات، ولكن بتفسير خاصّ؛ من قبيل 
تطبيق آلية للعقل في الأحاديث مع رأي ديفيد هيوم. وفي البداية سوف نتحدّث 

عن أصل هذه الأدوار والمهام قبل بيان الاختلافات.

1- العقل النظريّ
إنّ العقل النظريّ هو العقل الذي يسعى إلى اكتشاف الحقائق النظريّة ومعرفة 
الكون،  ومعرفة  والأنثروبولوجيا،  الثيولوجيا،  تكون  وبذلك  الواقعيّة؛  الأمور 
من مهام العقل النظريّ وأدواره، وهكذا نجد في الأحاديث -بالإضافة إلى نسبة 
مطلق المعرفة والحكمة إلى العقل- أنّ نسبة معرفة الذات ومعرفة الله تكون بالعقل 

أيضًا. ومماّ يؤثر عن الإمام عليj في هذا الشأن قوله:

ـ »بالعقل استخراج غور الحكمة«]]].

]]] - الراغب الأصفهاني، حسين بن محمد، مفردات ألفاظ القرآن، ص577.
]]] - الكلينيّ، محمّد بن يعقوب، م.س، ج1، ص 28. 



مناهج العلوم الإسلاميّة126

ـ »أفضل العقل، معرفة الحقّ بنفسه«]]].
ـ »أفضل العقل، معرفة الإنسان نفسه«]]].

ـ »بالعقول تعتقد معرفته«]]].
خالقهم،  العباد  عرف  »بالعقل  قال:  أنّه   ،jالصادق الإمام  عن  المأثور  وفي 

وأنّم مخلوقون«]]].

2- العقل العملّي
ثمة في الروايات تأكيد كبير على هذا البُعد من العقل، ولا بدّ من الالتفات إلى 
وجود اختلاف في أوجه النظّر في تفسير العقل العملّي؛ وثمّة من يرى أنّه بمنزلة 

القوّة التي تسوق الإنسان نحو القيام بعمل لائق وحسن]]].

العقلان  هذان  كان  وإن  معرفيّة،  قوّة  النظريّ  العقل  مثل  العملّي  العقل  إنّ 
على  تعمل  قوّة  أنّه  هو  العملّي  للعقل  الآخر  والمعنى  المعرفة،  متعلّق  في  يختلفان 
تحريك الإنسان نحو القيام بأعماله، وإنّ العقل بهذا المعنى هو ذات قوّة الإرادة]]]. 
إنّ العقل العملّي -في هذا المصطلح- هو القيام بالعمل نفسه، وفي بعض الأحيان 
يُعتبر العقل العملي هو القوّة التي تتمخّض عن بعض الأعمال الخاصّة بالإنسان، 
بالأعمال  المرتبطة  الأحكام  تدرك  والتي  والبكاء،  والضحك  الخجل  قبيل:  من 

الإنسانيّة، من قبيل: استنباط الصناعات وإدراك حسن الأفعال وقبحها]]].

]]] - الآمدي، عبد الواحد، م.س، ح: 3220.
]]] - الشافعيّ، محمّد بن طلحة، م.س، ص 50.

]]] - الحرّاني، ابن شعبة الحسن بن علي، تحف العقول عن آل الرسول،  ص 62.
]]] - الكلينيّ، محمّد بن يعقوب، م.س، ج1، ص 29.

]]] - انظر: الفارابي، أبو نصر، فصول منتزعة،  ص54؛ الحلّّ )العلّمة(، الحسن بن يوسف، الجوهر 
النضيد،ص 233؛ ابن سينا، الحسين، الإشارات والتنبيهات، ص352.

]]] - انظر: ابن سينا، الحسين، حاشية الإشارات والتنبيهات، ج2، ص 352 ـ 353.
]]] - انظر: ابن سينا، الحسين، النجاة، ص 330 ـ 331؛ ابن سينا، حسين، الشفاء، ج 2، ص 37.



127العقل في الروايات

إنّ الأحاديث المرتبطة بالعقل العملّي، على أقسام عدّة:

أ ـ الروايات الخاصّة بالعقل العملّي بمعنى الأعمال الحسنة والفضائل الأخلاقيّة 
التي هي من آثار العقل، والذي يصل الإنسان بواسطته إلى الحلم، وكمال النفس، 
الجنةّ، ومرضاة الله سبحانه  المعاصي والذنوب، وحقيقة  والأمور الحسنة، وترك 
العملّي  العقل  على  تصدق  الروايات  هذه  إنّ  الأمور.  من  ذلك  إلى  وما  وتعالى، 
تصدق  كما  والقبح،  الحُسن  وأنواع  والمحظورات،  الضرورات  إدراك  بمعنى 
على العقل العملّي بوصفه قوّة محرّكة للإنسان نحو الفضائل؛ وذلك لأنّ المعرفة 

والإرادة كلتاهما مقدّمتان للعمل. 

وفي ذلك يقول النبيّ الأكرمk: »فتشعّب من العقل العلم«]]].

وفي المأثور عن الإمام عليj، أنّه قال: »بالعقل كمال النفس«]]]. وعنه أيضًا: 
»العقل ينبوع الخير«]]].

فكيف  الدنيا؛  فضول  تركوا  العقلاء  »إنّ  قال:  أنّه   ،jالكاظم الإمام  وعن 
الذنوب ... إنّ العقلاء زهدوا في الدنيا ورغبوا في الآخرة«]]].

ما  »العقل   :jإلى الإمام علي بن أبي طالب النبيّ الأكرمk في وصيّته  وقال 
اكتسب به الجنة، وطلب به رضى الرحمن«]]].

عن  روي  ما  ذلك  ومن  والقبائح.  للفضائل  مدرك  العقل  أنّ  بمعنى  ـ  ب 
النبيّ الأكرمk، أنّه قال: »فإذا بلغ ]العقل[، كُشف ذلك الستر؛ فيقع في قلب 

]]] - الحرّانّي، ابن شعبة الحسن بن علي، م.س، ص 15.
]]] - الآمدي، عبد الواحد، م.س، ح: 4318. 

]]] - م.ن، ح: 657.
]]] - الكلينيّ، محمّد بن يعقوب، م.س، ج1، ص 17 ـ 18. 

]]] - الصدوق، محمّد بن علي )ابن بابويه(، من لا يحضره الفقيه، م.س، ج4، ص 369.



مناهج العلوم الإسلاميّة128

هذا الإنسان نور، فيفهم الفريضة والسنةّ، والجيّد والرديء، ألا مثَل هذا العقل 
في القلب كمثل السراج في وسط البيت«]]].

وعن الإمام علي بن أبي طالبj، أنّه قال: »العاقل من يعرف خير الشّرين«]]].

من  الحَسَن  ]العقل[  به  ]العباد[  »عرفوا  قال:  أنّه   ،jالصادق الإمام  وعن 
القبيح«]]].

ت ـ كذلك، فإنّ العقل قوّة تأمر وتنهى، وتردع الإنسان عن القيام بالأعمال 
يأمرك  »العقل  قوله:  الشأن،  هذا  في   jالمؤمنين أمير  عن  ورد  وقد  القبيحة. 
وقوله:  زاجر«]]]،  دنية  كلّ  عن  عقله  عقله،  من  »للحازم  وقوله:  بالأنفع«]]]، 

»للقلوب خواطر سوء، والعقول تزجر عنها«]]].

وعن الإمام الحسنj، أنّه قال: »اعلموا أنّ العقل حرز«]]].

كما أنّ العقل لغة، يعني النهي والردع والمنع أيضًا]]].

وعلى هذا الأساس، فإنّ العقل لا يدلّ الإنسان على الأعمال الحسنة والقبيحة 
فقط، بل وهو بالإضافة إلى ذلك يأمر وينهى ويحكم أيضًا. وبطبيعة الحال ليس 
ولكن  بشيء،  يأمر  أن  للعقل  الممكن  من  إذ  والإرادة؛  المحرّكة  القوّة  هو  المراد 

الإنسان لا يريده، وعلى أساس حكم العقل لا يعمل به.

]]] - الصدوق، محمّد بن علي، علل الشرائع، م.س، ص 98؛ المجلسّي، محمّد باقر، م.س، ج1، ص 99.
]]] - الشافعيّ، محمّد بن طلحة، مطالب السؤول، م.س، ص 49.

]]] - الكلينيّ، محمّد بن يعقوب، م.س، ج1، ص29. 
]]] - الآبي، أبو سعيد منصور بن حسين، نثر الدرر، ج1، ص285.

]]] - الآمدي، عبد الواحد، م.س، ح: 7350.
]]] - م.ن، ح: 7340.

]]] - الديلميّ، حسن بن محمّد، إرشاد القلوب، ص 199.
]]] - الجوهريّ، إسماعيل بن حّماد، الصحاح،  الفيومي، أحمد بن محمّد،  ابن فارس، أحمد، م.س، 

مادة »عقل«.



129العقل في الروايات

الأعمال  ترك  أو  الحسنة  الأعمال  يعني  العقل  أنّ  الروايات  في  ورد  لقد  ـ  ث 
بطاعة  »العمل  فقال:  العقل؛  عن  سُئل   kالأكرم النبيّ  أنّ  ذلك  من  القبيحة؛ 

الله«]]].

وروي عن أمير المؤمنينj، أنّه قال: »العقل حفظ التجارب«]]].

هو  العقل  لازم  بل  الحسنة،  الأعمال  هو  العقل  أنّ  المراد  ليس  أنّه  في  شكّ  لا 
فإنّ  العقل،  بمقتضى  عمل  حيثما  الإنسان  إنّ  أخرى،  وبعبارة  الحسنة.  الأعمال 

أعماله سوف تكون حسنة لا محالة.

وعلى هذا الأساس، تكون كلمة العقل في هذه الروايات، قد تمّ إطلاقها على 
ا. إنّ مفاد هذه الطائفة من الروايات  لوازمها، وبذلك يكون الاستعمال هنا مجازيًّ
من  الحسنة  الأعمال  إنّ  القول  إلى  عامّ  بشكل  تذهب  التي  الأحاديث  مفاد  هو 
أنّا تعمل بعد ذلك  بيد  العقل؛ ولكنهّا لا تتحدّث عن كيفيّة ذلك.  نتائج وثمار 
الطائفة  في  العقل  إنّ  ذلك.  كيفيّة  وتوضيح  بيان  على  والثالثة  الثانية  الطائفة  في 
الثانية يعمل -من خلال إيضاح المحاسن والقبائح- على إعداد المقدّمات للقيام 
الأمرين  لهذين  ويمكن  بالحسنات،  يحكم  الثالثة  الطائفة  وفي  الحسنة،  بالأعمال 
أن يجتمعا مع بعضهما أيضًا. ومن هنا، فإنّنا بشكل عامّ نرى أنّ الوظيفة العمليّة 
بدوره  الأمر  وهذا  القبيحة،  الأمور  وترك  الحسنة  بالأعمال  للقيام  مقدّمة  للعقل 
القبائح.  يحدث من طرق بيان الفضائل والقبائح، والأمر بالمحاسن والنهي عن 
أو تركها. كما  المعرفة والانصياع لها  فإنّ الإنسان مختار تجاه هذه  وبطبيعة الحال، 
الْفَحْشَاءِ  تَنْهَى عَنِ  لَةَ  ﴿إنَِّ الصَّ ورد في القرآن الكريم قول الله سبحانه وتعالى: 

وَالُْنْكَرِ﴾ )العنكبوت: 45(.

فربّما أذعن المصلّ لهذا النهي، وقد لا يُذعن. إنّ العقل في الواقع -بالإضافة 

]]] - فتال النيسابوري، م.س، ص 8.
]]] - نهج البلاغة، الكتاب رقم: 31؛ الحرّانّي، ابن شعبة الحسن بن علي، م.س، ص 80.



مناهج العلوم الإسلاميّة130

إلى بيان الفضائل والرذائل- يأمر الإنسان بالحسنات كما يأمره بالصلاة، ويمهّد 
الأرضيّة الروحيّة للقيام بالأعمال الحسنة أيضًا، إلّ أنّ هذا لا يعني أنّ الإنسان مجبٌر 
أمام العقل؛ وذلك لأنّ ثمّة قوّة أخرى -والتي يُعَبَّ عنها بالجهل والشهوة- تقع 
الروحيّة  القبائح، وتعدّ الأرضيّة  المقابلة، وتدعو الإنسان إلى ارتكاب  النقطة  في 
والنفسيّة لارتكاب الأمور القبيحة. وهنا يكتسب اختيار العمل الصالح واتّباع 

العقل قيمة مضاعفة، ويرفع الإنسان فوق مرتبة الملائكة.

3- العقل الآلّي
إلى جانب الأداء النظريّ والعملّي للعقل، فقد أشرنا إلى الأداء الآلّي له أيضًا؛ 

بيد أنّ العقل الآلّي في الروايات يختلف عنه في رؤية ديفيد هيوم.

بها  يستعين  قوّة  فهو  الدنيا.  معاش  إلى  ينظر  الآلّي  العقل  فإنّ  عامّ،  وبشكل 
مفردة  وإنّ  له.  المطلوبة  والحياة  الدنيويّ  المعاش  لتنظيم  عليها  ويتعكّز  الإنسان 
القدرة  يمتلك  العقل حيث  أيضًا. إن هذا  العقل الآلّي  المعاش« تحلّ محلّ  »عقل 
وإنّ  المستقبل.  أحداث  توقع  من  الإنسان  يمكّن  فإنّه  والحساب،  الإبداع  على 
بعض الفلاسفة من أمثال ابن سينا -من الذين يقسّمون العقل إلى قسمين: العقل 
النشاط  عنوان  تحت  للعقل  الآلّي  النشاط  يدرجون  العملّي-  والعقل  النظريّ، 

العملّي له]]].

قال النبيّ الأكرمk في وصيّته لأمير المؤمنينj: »يا علي، لا ينبغي للعاقل أن 
يكون ظاعناً إلّ في ثلاث: مرمّة لمعاش، أو تزوّد لمعاد، أو لذّة في غير محرّم«]]].

وعن النبيّ الأكرمk أيضًا، أنّه قال: »سبعة أشياء تدلّ على عقول أصحابها: 

]]] - انظر مقالة )العقل من وجهة نظر ابن سينا( ضمن السلسلة المطبوعة في كتاب )سرچشمه ي 
حكمت(.

]]] - الصدوق، محمّد بن علي )ابن بابويه(، من لا يحضره الفقيه، م.س، ج4، ص356؛ الكلينيّ، 
محمّد بن يعقوب، م.س، ج5، ص 87.



131العقل في الروايات

المال يكشف عن مقدار عقل صاحبه، ...«]]]. وقال أيضًا: »لا عقل كالتدبير«]]].

وعن أمير المؤمنينj، أنّه قال:

ـ »أدلّ شيء على غزارة العقل حسن التدبير«]]].
ـ من العقل مجانبة التبذير، وحُسن التدبير«]]].

ـ »العقل يأمرك بالأنفع«]]].
ـ »العقل الإصابة بالظن ومعرفة ما لم يكن بما كان«]]].

ـ »لو صحّ العقل؛ لاغتنم كلّ امرئ مهله«]]].

كما سبق أن ذكرنا، فإنّ العقل الآلّي عند هيوم إنّما هو غاية لوصول الإنسان إلى 
رغباته وأهوائه وشهواته. إنّ هذا العقل يقع في طول الشهوة وفي خدمتها، وليس 
بآخرة  له  الدنيويّة، ولا شأن  الحياة  إلى  ناظر  أنّه  في عرضها ولا معارضًا لها، كما 
الإنسان. وعلى هذا الأساس، فإنّه ليس في طول العقل النظريّ حتى يتعرّف على 
الله والدين، ولا في طول العقل العملّي، فيتبيّ حُسن الأفعال وقبحها، وإنّما هو 
يتمّ  عام،  وبشكل  والإيجابيّة.  الأخلاقيّة  الأفعال  إلى  الإنسان  يهدي  مرشد  مجرّد 
فإنّ  أخرى،  جهة  ومن  جهة،  من  ونتائجهما  والعملّي  النظريّ  بالعقل  الاعتراف 
عقل المعاش يقع في طول معارف وأهداف العقل النظريّ والعملّي، وليس أداة في 

خدمة الأهواء النفسانيّة والأمور الدنيويّة المتعارضة مع الآخرة والدين.

]]] - الكراجكي، محمّد بن علي، معدن الجوهر، ص 60؛ ورّام بن أبي فراس، تنبيه الخواطر، ج 2، 
ص 111.

]]] - الصدوق، محمّد بن علي )ابن بابويه(، من لا يحضره الفقيه، م.س، ج4، ص 372.
]]] - الآمدي، عبد الواحد، م.س، ح: 3151.

]]] - م.ن، ح: 9320.
]]] - الآبي، أبو سعيد منصور بن حسين، م.س، ج1، ص285.

]]] - ابن أبي الحديد المعتزلي، عزّ الدين، شرح نهج البلاغة، ج20، ص 331.
]]] - الآمدي، عبد الواحد، م.س، ح: 5779.



مناهج العلوم الإسلاميّة132

والآخرة،  والدين  الله  وجود  إثبات  على  يعمل  النظريّ  العقل  إنّ  وحيث 
فإنّ  وتعالى،  سبحانه  الله  أحكام  امتثال  إلى  الإنسان  يدعو  العملّي  العقل  وأنّ 
العقل الآلّي يقع من وجهة نظر الروايات في خدمة الدنيا بما ينسجم مع الأمور 
بين  بالتناغم  الروايات  بعض  في  الحكم  نجد  هنا،  ومن  والمعنويّة.  الروحانيّة 
بعض  في  التعبير  تمّ  حين  في  هذا  الدينيّ.  العقل  نظر  وجهة  من  والمعاد  المعاش 
الروايات عن ذكاء معاوية بن أبي سفيان، بعبارات من قبيل: النكراء والشيطنة، 
إليها  الإشارة  تقدّمت  التي  ذاتها  للنقطة  وذلك  بالعقل]]]،  عنه  التعبير  يتمّ  ولم 
آنفًا. وبعبارة أخرى: لو تمّ تنظيم العقل الآلّي في خدمة العقل النظريّ والعملّي، 
الدينيّة  الحياة  تنظيم  على  والعمل  الدين،  مع  ومتماهيًا  متّسقًا  بالتالي  وجعله 
بواسطته، سُمّي عقلً، وأما إذا تمحّض لخدمة الشهوة -كما هو مطروح في رؤية 

ديفيد هيوم- فهو الشيطنة والنكراء.

سادسًا: صلة العقل بالأخلاق والدين والعلم

ثلاثة  إلى  يحتاج  والعلم،  والدين  الأخلاق  مع  وارتباطه  العقل  صلة  بيان  إنّ 
أبحاث مستقلّة، إلّ أنّ النقطة المشتركة بين هذه الأمور الثلاثة، تكمن في التأثير 

المتبادل بين العقل وكلّ واحد من هذه المفاهيم.

الحسنة  والأفعال  الأخلاقيّة  المفاهيم  إدراك  على  جهة  من  يعمل  العقل  إنّ 
والأعمال  الأخلاق  فإنّ  أخرى،  جهة  ومن  عنها.  ينهى  أو  بها  ويأمر  والقبيحة، 

القيَميّة تؤدّي بدورها إلى تقوية العقل وزيادة استفادة الإنسان منه.

إثبات  على  يعمل  الإنسان  فإنّ  أيضًا؛  والعلم  الدين  مورد  في  الأمر  وهكذا 
وجود الله بواسطة العقل، ويصل إلى أنّ الدين حقّ. وأما من ناحية أخرى، فإنّ 
من بين آثار الإيمان والعمل بالتعاليم الدينيّة، رشد العقل ومزيد الاستفادة منه. 

]]] - الكلينيّ، محمّد بن يعقوب، م.س، ج1، ص11.



133العقل في الروايات

إنّ العقل معين العلم وينبوعه؛ وأمّا العلم فهو من جهته يعمل على زيادة العقل 
وتنميته وتطويره أيضًا.

وبذلك، فإنّ العقل في ارتباط وتواصل مستمرّ مع هذه الأبعاد الثلاثة، ونتيجة 
ذلك هي: تكامل العقل بشكل مستمرّ من جهة، والتكامل الدائم للعلم والمعرفة 

والتديّن والفضائل الأخلاقيّة من جهة أخرى.

لقد تقدّم أن ذكرنا بعض الروايات في البحث عن العقل العملّي ودوره في إدراك 
الأمور الحسنة والحكم بها. وفيما يلي نذكر الروايات السبعة الآتية في الإشارة إلى 

تأثير الأخلاق في تطوير العقل وتنميته.

روي عن الإمام عليj، أنّه قال: »جاهد شهوتك، وغالب غضبك، وخالف 
سوء عادتك؛ تزكُ نفسُك، ويكمل عقلك«]]].

بعض  إلى   jالمؤمنين أمير  كتب   :jالصادق جعفر  الله  عبد  أبو  الإمام  قال 
يرجى غيره،  بتقوى من لا تحلّ معصيته، ولا  »أوصيك ونفسي  يعظه:  أصحابه 
ولا الغنى إلّ به، فإنّ من اتقى الله ـ عزّ وجلّ ـ وقوي وشبع وروي، رفع عقله 

عن أهل الدنيا، ...«]]].

وعن أمير المؤمنينj، أنّه قال: »إنّ الإعجاب ضدّ الصواب وآفة الألباب«]]].

وعن الإمام الباقرj، أنّه قال: »لا عقل كمخالفة الهوى«.

إثبات  في  ودوره  النظريّ  العقل  عن  البحث  في  أخرى  روايات  وردت  كما 
وجود الله سبحانه وتعالى والدين. ومن ناحية أخرى، فإنّ الدين مؤثّر في تعقّل 
الإنسان وتطوير عقله. وقال الإمام عليj في الخطبة الأولى من نهج البلاغة، في 

]]] - الآمدي، عبد الواحد، م.س، ح: 4760.
]]] - الكلينيّ، محمّد بن يعقوب، م.س، ج2، ص 136.

]]] - نهج البلاغة، الكتاب رقم: 31؛ الحرّانّي، ابن شعبة الحسن بن علي، م.س، ص 286.



مناهج العلوم الإسلاميّة134

بيان الحكمة من إرسال الرسل: »بعث فيهم رسله وواتر إليهم أنبياءه؛ ليستأدوهم 
ميثاق فطرته ... ويثيروا لهم دفائن العقول«]]].

بالكنوز  العقليّة  المعارف  تشبيه  إلى  الخطبة  هذه  في   jالمؤمنين أمير  عمد  لقد 
المخفيّة، وأنّ من بين وظائف ومهامّ الأنبياء إثارة هذه الكنوز الدفينة واستخراجها. 
ندرك من هذا الكلام أوّلً: أنّ للعقل معلوماتٍ فطريّةً وذاتيّةً لم يتمّ الحصول عليها 
من الخارج، وقد تقدّم أن أشرنا إلى هذا الأمر في معرض البحث عن عقل الطبع 
والتجربة أيضًا. وثانيًا: إنّ الإنسان لا يستطيع الالتفات إلى هذه المعلومات إلّ من 
المعارف،  فإنّ عقلانيّة بعض  الأنبياءb. ومن هنا،  قبل  خلال تذكير وإثارة من 

لا يعني أنّ الإنسان يكون -في التفاته وفهمه لهذه المعارف- في غنى عن الوحي.

الشامل  للكلمة؛  العامّ  بالمعنى  المعرفة  في  العقل  دور  عن  الحديث  تقدّم  لقد 
للمعرفة بالحقائق والعلم بحسن الأفعال وقبحها، في معرض البحث عن العقل 
النظريّ والعقل العملّي، ولكن من ناحية أخرى نجد أنّ العلم والتجربة ـ بدورهما 
ـ من جملة عوامل تكامل العقل وازدهاره. ومماّ يؤثر عن أمير المؤمنينj في هذا 

الشأن، قوله:

ـ »العلم يزيد العاقل عقلً«]]].

ـ »العقل غريزة تزيد بالعلم والتجارب«]]].

تلقح  الحكمة  في  النظر  »كثرة  قال:  أنّه   ،jالصادق الإمام  عن  روي  وقد 
العقل«]]].

]]] - نهج البلاغة، الخطبة الأولى.
]]] - المجلسّي، محمّد باقر، م.س، ج 78، ص6.
]]] - الآمدي، عبد الواحد، م.س، ح: 1717.

]]] - الحرّاني، ابن شعبة الحسن بن علي، م.س، ص 364.



135العقل في الروايات

خاتمة

في ختام هذه الدراسة، نضع بين يدي القارئ العزيز أهم الاستخلاصات:

منزلة  في  وتضعه  البين  في  الإنسان  قيمة  تُبرز  التي  هي  العقلانيّة  الإرادة  إنّ 
أسمى من الملائكة، ما لم  يستتبع إرادته الشهوانيّة التي تقوده إلى الرذيلة والضياع 

وتجعله أسوأ من البهائم. 

يقع العقل في الروايات في قبال أمور من قبيل: الشهوة، وهوى النفس، والآمال 
الطويلة والعريضة، والكبر والغرور، والغضب والطمع والعُجب...

ليس للجهل معنى واحد في كلمات المعصومينb؛ فهو تارة يعني عدم العلم، 
فيكون في قبال العلم وبالتالي فهو عدميّ، وتارة يكون الجهل بمعنى الشهوة ويتمّ 
هذين  وإنّ  العقل،  قبال  في  يقع  المعنى  بهذا  والجهل  ا،  وجوديًّ أمرًا  بوصفه  بيانه 
الدوام  على  الإنسان  يشهد  حيث  متضادّتان،  قوّتان  والجهل-  -العقل  الأمرين 

حالة التنازع والصراع بينهما.

لا  ولكن  مقبول،  المعاش  وعقل  الآلّي  ودوره  الأحاديث  في  العقل  آليّة  إنّ 
يد  العقل بمنزلة الآلة والأداة في  الذي يرى أن  كما وقع تفسيره من ديفيد هيوم 
الانفعال واللذّة؛ ومن هنا فإنّه يساعد الإنسان ليصل إلى اللذّة، ويُشبع شهواته. 
بل العقل في الأحاديث هو المسيطر على الانفعالات وسموّ الإنسان مرتبط بمدى 

سيطرة العقل على الانفعالات والشهوات. 

إنّ العقل في الروايات ينقسم إلى بُعدين؛ وهما: البُعد الفطريّ وغير الاكتسابّي، 
والبُعد الاكتسابّي. وإنّ الإنسان من خلال قيامه ببعض الأمور والأفعال، يعمل 

على زيادة عقله أو خفضه.



مناهج العلوم الإسلاميّة136

إنّ المهام والأدوار المذكورة للعقل في الروايات تدلّ على أنّ أبعاد العقل ثلاثة، 
وهي: البُعد النظريّ، والبُعد العملّي، والبُعد الأداتّي.

وتواصل  ارتباط  في  العقل  فإنّ  والعلم،  والدين  بالأخلاق  العقل  صلة  في 
مستمرّين مع هذه الأبعاد الثلاثة، ونتيجة ذلك هي تكامل العقل بشكل مستمرّ 
من جهة، والتكامل الدائم للعلم والمعرفة والتديّن والفضائل الأخلاقيّة من جهة 

أخرى.



137العقل في الروايات

قائمة المصادر والمراجع
إبراهيم، دار .1	 أبو الفضل  البلاغة، تحقيق: محمد  الدين، شرح نهج  ابن أبي الحديد المعتزلي، عزّ 

إحياء التراث العربّي، 1385هـ.
النجفيّ، .2	 المرعشي  الله  آية  مكتبة  قم،  مدكور،  إبراهيم  شرح:  الشفاء،  حسين،  سينا،  ابن 

1404هـ.
طهران، .3	 جامعة  طهران،  پژوه،  دانش  تقي  محمّد  تصحيح:  النجاة،  حسين،  سينا،  ابن 

1364هـ ش.
ابن سينا، حسين، حاشية الإشارات والتنبيهات، طهران، دفتر نشر كتاب، 1403هـ..4	
مطبعة .5	 مصر،  هارون،  محمد  السلام  عبد  تحقيق:  اللغة،  مقاييس  معجم  أحمد،  فارس،  ابن 

المصطفى وأولاده، 1389هـ / قم، مكتب الإعلام الإسلاميّ، 1404هـ.
الهيئة .6	 القاهرة،  قرنة،  علي  بن  محمّد  تحقيق:  الدرر،  نثر  حسين،  بن  منصور  سعيد  أبو  الآبي، 

المصريّة العامّة للكتاب، د.ت.
الأشعث الكوفي، محمّد بن محمّد، الجعفريّات، انتشارات نينوى، طهران..7	
تحقيق: .8	 الخونساري،  الدين  جمال  شرح:  الكلم،  ودرر  الحكم  غرر  الواحد،  عبد  الآمدي، 

السيّد جلال الدين المحدّث الأرموي، لا.ط، طهران، جامعة طهران، 1360هـ ش.
	9. ،bالبيت لأهل  العالميّ  المجمع  قم،  رجائي،  مهدي  السيد  تحقيق:  المحاسن،  البرقيّ، 

1413هـ.
.	10 الجوهريّ، إسماعيل بن حّماد، الصحاح، تحقيق: أحمد عبد العزيز العطار، بيروت، دار العلم 

للملايين، 1990م.
.	11 الحرّاني، ابن شعبة الحسن بن علي، تحف العقول عن آل الرسول، تحقيق: علي أكبر الغفاري، 

قم، نشر إسلاميّ، 1404هـ.
.	12 الحلّّ )العلامة(، الحسن بن يوسف، الجوهر النضيد، قم، نشر بيدار، 1363هـ ش.
.	13 الديلميّ، حسن بن محمّد، إرشاد القلوب، بيروت، مؤسّسة الأعلميّ للمطبوعات، 1398 

هـ / مؤسسّة آل البيتb، قم، 1408هـ.
.	14 عدنان  صفوان  تحقيق:  القرآن،  ألفاظ  مفردات  محمّد،  بن  حسين  الإصفهانّي،  الراغب 

الداووديّ، دار القلم، 1413هـ.
.	15 الشافعيّ، محمّد بن طلحة، مطالب السؤول، لا.ط، قم، نسخة مخطوطة ومحفوظة في مكتبة 

آية الله السيد المرعشي النجفيّ، د.ت.
.	16 نقي  السيّد علي  الفارسيّة:  اللغة  إلى  ترجمه  البلاغة،  بن حسين، نهج  الرضّي، محمّد  الشريف 

فيض الإسلام، لا.ط، طهران، نشر فقيه، 1376هـ ش.



مناهج العلوم الإسلاميّة138

.	17 الصدوق، محمّد بن علي )ابن بابويه(، من لا يحضره الفقيه، تحقيق: علي أكبر الغفاري، قم، 
مؤسّسة النشر الإسلاميّ، د.ت.

.	18 الصدوق، محمّد بن علي، علل الشرائع، لا.ط، بيروت، دار إحياء التراث، 1385هـ.
.	19 الطبرسّي، علي بن الحسن، مشكاة الأنوار، لا.ط، النجف، المطبعة الحيدريّة، 1385هـ.
.	20 دار  بيروت،  لا.ط،  النجار،  مستري  فوزي  تحقيق:  منتزعة،  فصول  نصر،  أبو  الفارابي، 

المشرق، 1405هـ.
.	21 الفيّومي، أحمد بن محمد، المصباح المنير، قم، دار الهجرة، 1414هـ.
.	22 الكلينيّ، محمّد بن يعقوب، الكافي، تحقيق: علي أكبر غفاري، طهران، دار الكتب الإسلاميّة، 

1388هـ.
.	23 المجلسّي، محمّد باقر، بحار الأنوار، لا.ط، بيروت، دار إحياء التراث، 1403هـ.
.	24 اللغة  إلى  ترجمه  القرآن(،  في  والإنسان  )الله  قرآن  در  انسان  و  خدا  هيكو،  توشي  إيزوتسو، 

الفارسيّة: أحمد آرام، طهران، دفتر نشر فرهنگ اسلامي، 1365هـ ش.
.	25 قم،  العقائد الإسلامية(،  اسلامي )موسوعة  نامه عقايد  دانش  ري شهري، محمد محمدي، 

دار الحديث، د.ت.
.	26 للمطبوعات،  الأعلمي  مؤسسة  بيروت،  لا.ط،  الواعظين،  روضة  النيسابوري،  فتال 

1406هـ.
.	27 الفارسية:  اللغة  إلى  ترجمه  الإنجليز(،  )الفلاسفة  انگليسي  فيلسوفان  فريدريك،  كابلستن، 

أمير جلال الدين أعلم، طهران، انتشارات سروش، 1362 هـ ش.



مساحة  اعتبار  العقل

محمد حسين زاده]]]

تعريب: حسن علي مطر

المقدمة

إذا  فيما  إنّما يكون مطروحًا  العقل  اعتبار  البحث حول مساحة  أنّ  لا شكّ في 
توصّلنا في مسألة اعتبار العقل في حقل المعرفة الدينيّة إلى نتيجةٍ مُفادها أنّ العقل 
يمتلك القدرة على إدراك القضايا الدينيّة في الجملة، ويمكن أن يحكم بشأنها. ويبدو 
أنّ عُمدة بحث المفكّرين الشيعة حول اعتبار العقل يعود إلى سؤالين أساسيّين، هما: 
ما هو مدى اعتبار العقل في الدين؟ وفي أيّ أبعاد الدين يمكن الوصول من خلاله 
يُنكر  بارز  مفكّر  أو  عالم  على  الشيعة  مفكّري  بين  العثور  يمكن  ولا  المعرفة؟  إلى 
الذين قد يخطر  بالكامل، ومن بين  الدينيّة  المعارف  الوصول إلى  العقل في  اعتبار 
على الذهن أنّم ينفون العقل والمعارف العقليّة في حقل الدين، هم الأخباريّون 
قديمً وفي العصر الحاضر، والمقتفون لآثارهم من أصحاب التفكيك. فهل يشكّك 
هؤلاء باعتبار العقل وحكمه، وينكرون اعتبار العقل، أم أنّم ينظرون بذلك إلى 
جهة أخرى؟ بالرجوع إلى آرائهم يتّضح أنّم لم يكونوا بصدد النفي المطلق لاعتبار 

]]] - أستاذ مساعد في مؤسّسة الإمام الخمينيّ التعليميّة للأبحاث والتحقيقات.



مناهج العلوم الإسلاميّة140

العقل، بل إنّم يقولون باعتبار العقل في الجملة، غاية ما هنالك أنّم قد اختلفوا 
مع سائر المفكّرين الشيعة في اعتبار سعة دائرته فقط. إنّم يرون أنّ اعتبار العقل 
ليس مطلقًا، وإنّما هو محدود بحقل خاصّ، يُضاف إلى ذلك أنّه لا يمكن استخراج 

ملاكات الأحكام وفهمها من طريق العقل.

وفي هذه المقالة، بعد شرح الآراء الشائعة للحكماء والفقهاء وعلماء الأصول، 
نتعرّض إلى الآراء البديلة الأخرى، وفي هذا المسار سوف تكون لنا جولة على أبرز 

شخصيّات المدرسة الأخباريّة، ونعيد قراءة أفكارهم.

ولم  صفته،  تحديد  على  العقول  يُطلع  »لم  قال:  أنّه   ،jالمؤمنين أمير  عن  روي 
يحجبها عن واجب معرفته، فهو الذي تشهد له أعلام الوجود على إقرار قلب ذي 

ا كبيًرا«]]]. الجحود. تعالى الله عما يقول المشبهون به والجاحدون له علوًّ

مفهوم العقل

تلعب  قوّة  عن  عبارة  المعرفة-  مصادر  أهمّ  من  واحدًا  -بوصفه  العقل  إنّ 
وينتزع  التعميم،  على  ويعمل  والتحليل،  بالتجزئة  يقوم  فهو  متنوّعة،  أدوارًا 
المفاهيم الكلّيّة، بالإضافة إلى الإدراك. كما أنّه من خلال تركيب عدد من المفاهيم 
مع بعضها وتأليف قضيّة، يستطيع أن يحكم حول مفادها نفيًا أو إثباتًا. ويصوغ 
والذي  جنب،  إلى  جنبًا  وصفّها  القضايا  بعض  ترتيب  خلال  من  الاستدلال 
الحكم  خصوص  هو  المتنوّعة،  الأدوار  هذه  جميع  بين  من  البحث  هذا  في  يهمّنا 
والاستدلال. ومن هنا، فإنّ العقل هنا يعني القضايا أو المدركات العقليّة، الأعمّ 
واللّحقة،  السابقة  والمدركات  القضايا  من  والأعمّ  والنظريّات،  البديهيّات  من 
والتحليليّة، والتركيبيّة، وما إلى ذلك. وعلى هذا الأساس، فإنّ المصطلح المذكور 
يشمل الأحكام أو القضايا البديهيّة، والنتائج التي يتمّ الحصول عليها من خلال 

]]] - نهج البلاغة، الخطبة رقم: 49.



141مساحة اعتبار العقل

التي  النتائج  وحتّى  بل  الأوّليّات،  قبيل  من  السابقة  المبادئ  على  المشتملة  الأدلّة 
قبيل:  من  اللّحقة،  القضايا  على  المشتملة  الأدلّة  خلال  من  إليها  الوصول  يتمّ 

الحسّيات، والمتواترات، والتجريبيّات، والحدسيّات أيضًا.

أوّلً: الرأي الشائع

العقليّة  والأدلّة  المدركات  باعتبار  يقولون  -الذين  المفكّرين  عموم  رأي  إنّ 
في الدين- بشأن سعة دائرة اعتبار العقل في حقل المعارف الدينيّة، هو أنّ العقل 
الله  وجود  قبيل:  من  النقليّة،  غير  العقائد  ويَفهم  يُثبت  أن  دائرته  في  له  يمكن 
وصفاته، وكلّيّات الأصول الأخلاقيّة والحقوقيّة، وغير ذلك من القيم، بواسطة 
الاستدلال عليها. وأما القضايا الاعتقاديّة القائمة على النقل، من قبيل: النبوّة، أو 
إمامة شخص بعينه، ومفهوم الرجعة، وخصائص البرزخ، فلا يمكن إثباتها بهذه 

الطريقة.

إنّ هذا الرأي المذكور شائعٌ بين المفكّرين الشيعة الأعمّ من الحكماء والعرفاء 
والفقهاء وعلماء الأصول والمناطقة، وإذا كان هناك من اختلاف في الرأي، فهو إمّا 
جزئيّ للغاية، أو يعود إلى طريقة البيان. وإنّ بيان الأسماء وشرح وجمع وتبويب 
أقوال كلّ واحد من أصحاب هذه الآراء يدعو إلى التطويل ويؤدّي إلى الملل]]]. 
وعلى كلّ حال، فإنّه بناء على هذه الرؤية، يكون العقل واحدًا من مصادر الوصول 
إلى الدين، ومن هنا لا يمكن اعتبار العقل في قبال الدين أو معارضًا له. إنّ القول 
بأنّ العقل مصدر، يعني القول بكاشفيّته. وعليه كيف يمكن القول إنّ الكاشف 
تكون كاشفة  النقليّة  النقل والأدلة  أن  كما  ما يكشف عنه؟ وعليه  قبال  يقف في 
عن الدين وأبعاده وأجزائه المتنوّعة، فإنّ العقل والأدلّة العقليّة كذلك أيضًا، وله 
دائرة  وفي  الحال.  بطبيعة  خاصّ  نطاق  في  ولكن  الدين،  أقسام  مختلف  في  طريق 

]]] - إنّ صاحب كتاب الحدائق الناضرة ـ الذي يختار نظريّة أخرى ـ قد نسب الرأي أعلاه إلى عموم 
العلماء. انظر: البحراني، يوسف: الحدائق الناضرة،  ج1، ص126.



مناهج العلوم الإسلاميّة142

الأدلة النقليّة، يحدث في بعض الأحيان أن تتعارض الأدلّة فيما بينها، وهكذا الأمر 
بالنسبة إلى الأدلّة العقليّة أيضًا، فقد يحدث أن تتعارض الأدلّة العقليّة فيما بينها، 
النقليّة.  وفي علم أصول الفقه تمّ فتح باب خاصّ لبحث موارد تعارض الأدلّة 
وعليه من اللازم فتح مثل هذا الباب الخاصّ ببحث تعارض الأدلّة العقليّة في كلّ 
واحد من العلوم العقليّة التي يحتمل فيها حدوث مثل هذا التعارض أيضًا. وعلى 
بأن  الأدلّة،  من  نتائج عدد  بين  العقليّة  الأدلّة  التعارض في  قد يحدث  كلّ حال، 
ينتج عن طائفة منها »قِدم العالم«، وينتج عن طائفة أخرى منها »حدوث العالم«، 
وحيث إنّ حلّ هذا التعارض في غاية التعقيد، يبدو أنّه لا يمكن حلّ هذه المسألة 
على أساس العقل واستنادًا إليه، ورفع تعارض الأدلّة العقليّة بذلك. ومن هنا، 

فإن هذه المسألة ـ كما قال الميرداماد ـ جدليّة الطرفين]]].

بالإضافة إلى التعارضين الآنفين، يمكن تصوّر قسم آخر من التعارض، وهو 
القسم  هذا  بحث  الضروريّ  ومن  النقليّة،  والأدلّة  العقليّة  الأدلّة  بين  التعارض 
من التعارض في المعرفة الدينيّة، مع بيان طريقتي حلّ هذا النوع من التعارض]]]؛ 
وبذلك فإنّ التعارض الذي يتمّ تصوّره خطأً تعارضًا بين الدين والعقل والعلم]]]، 
من  المراد  وإنّ  والعقليّة.  النقليّة  الأدلّة  بين  تعارض  والواقع  الحقيقة  في  هو  إنّما 
الأدلّة العقليّة هي الاستدلالات العقليّة الأعمّ من الأدلة العقليّة السابقة والعقليّة 
اللاحقة التي يتمّ بيانها في العلوم العقليّة والتجريبيّة. وعلى كلّ حال، فإنّ سبب 
حدوث هذا التعارض في بعض الموارد، هو أنّ بعض أجزاء الدين يمكن التعرّف 
عليها من مصادر أو طرق متعدّدة، وعلى الرغم من أنّ مساحة العقل والحواس في 
الدين محدودة، فحيث إنّ بعض أجزاء الدين يمكن معرفتها بمصادر متنوّعة، فقد 

]]] - انظر: الميرداماد، محمّد باقر، القبسات، ص 239.
إلى  )مدخل  ديني  معرفت  مباني  و  شناسي  معرفت  به  درآمدي  محمد:  زاده،  حسين  انظر:   -  [[[

الأبستمولوجيا وأسس المعرفة الدينيّة(، القسم الثاني، الفصل الثاني، )مصدر فارسّي(.
.Sience - [[[



143مساحة اعتبار العقل

يقع التعارض بين تلك المصادر. لا شكّ في أنّ الوحي والإلهام في ضوء أدوارهما 
المعصومينb؛  والأئمّة   kالأكرم بالنبيّ  الخاصّة  المصادر  من  يُعدّان  الكلاميّة 
المصادر  سائر  عرض  في  يقعان  لا  هنا  ومن  لاحقًا،  ذلك  إلى  نتعرّض  سوف  كما 
بيد  النقليّة،  أو الأدلّة  النقل  العقليّة تقع في عرض  أو الأدلّة  العقل  إنّ  الأخرى. 
أنّ كلا هذين المصدرين لا يقعان في عرض الوحي والإلهام. إنّ الدليل النقلّي ـ 
القرآن  الله  كتاب  فإنّ  والإلهام.  الوحي  محتوى  عن  كاشفٌ  ـ  العقلّي  الدليل  مثل 
الكريم هو وحي الله وكلامه المباشر الذي نزل على النبيّ الأكرمk، وهو معصوم 
عن الخطأ، سواء أكان بلحاظ الألفاظ أم بلحاظ المعاني والمضامين. وإنّ القرآن 
الكريم من حيث الدلالة إمّا نصّ أو ظاهر. والروايات التي تحكي عن كلام أو 
فعل النبيّ الأكرمk والإمامj، أدلّة نقليّة لها مراتب ودرجات معرفيّة متنوّعة. 
 jوالإمام kالنبيّ الأكرم المعرفّي الخاصّ الذي يحصل  وإنّ نفس ذلك المصدر 
يمكن  التي  المصادر  فإنّ  هنا،  ومن  الخطأ؛  من  معصوم  بواسطته،  الحقائق  على 
محدودة،  المتنوّعة،  وأجزائه  الدين  بشأن  الدينيّة  المعرفة  على  الحصول  ضوئها  في 

وتشمل الموارد الآتية:

- العقل أو الأدلّة العقليّة.

- النقل أو الأدلّة النقليّة.

- الحواس.

- الشهود.

في ضوء الرأي الشائع، يكون للحواس دائرةٌ خاصّة في الدين، ولا تشمل جميع 
تلعب  فإناّ  العقليّة،  الأدلّة  أو  العقل  وأمّا  الدينيّة]]].  والمعارف  القيم والأحكام 
أهمّ الأدوار في حقل العقائد الأصوليّة في الدين. وبطبيعة الحال، فإنّ الأدلّة النقليّة 

]]] - لبيان المطلب، انظر: حسين زاده، محمد، مباني معرفت ديني )أسس المعرفة الدينيّة(، الفصل 
الثاني والفصل السادس، م.س.



مناهج العلوم الإسلاميّة144

والرّوايات الحاكية عن الوحي والإلهام، يمكن لها أن تساعد العقل، وتعمل على 
تعميق معرفته في ذلك الحقل. وعلاوة على ذلك، يمكن للعقل أن يدرك كلّيّات 
وقبحها  وحسنها  وجوبها  على  ويتعرّف  القيَم،  من  وغيرها  والحقوق  الأخلاق 
ومناسبتها أو عدم مناسبتها؛ وبذلك فإنّه في هذا الحقل يدرك مسألة حسن العدل 
وقبح الظلم على نحو الاستقلال، بل يمكن له أن يعتبر هذه الأمور من الأصول 

البديهيّة للعقل في حقل القيَم.

ا، وهو في تلك  إنّ مساحة العقل في حقل الأحكام العمليّة للدين محدودة جدًّ
الموارد يعمل ـ بمساعدة من الحواس أو من دونها ـ على إدراك رجحان أو لزوم 
النقليّة حتّى  أمر ما، أو ضرورته أو عدم ضرورته؛ على الرغم من وجود الأدلّة 
في هذه الموارد أيضًا، وهي تؤيّد ما يتوصّل إليه العقل. وعلى هذا الأساس، فإنّ 
القيَم والأحكام الأخلاقيّة والحقوقيّة والفقهيّة في الأمور  العقل في حقل معرفة 
الأحكام،  ملاكات  كشف  خلال  من  إليها  يتوصّل  أن  يستطيع  التوقيفيّة  غير 
ويحكم بضرورتها أو عدم ضرورتها، ورجحان أو لزوم بعض الأفعال. وبعبارة 
التي  التوقيفيّة  بالأمور  يتعلّق  أو رجحانها. وفيما  يتعرّف على ضرورتها  أن  أدق: 
يتعرّف على  أن  للعقل  يمكن  الشارع، لا  إلّ من طريق  عليها  التعرّف  يمكن  لا 
ملاكاتها وعلل أحكامها على نحو الاستقلال. وإنّ كلّ ما يمكن للعقل أن يعرفه 
في هذا الحقل لا يعدو أن يكون حِكمة من حِكَم الأحكام لا غير. ومن هنا، يجب 
الإحجام عن توظيف العقل في معرفة الأحكام التوقيفيّة وإدراك مناطاتها وغير 

ذلك من الأقسام التوقيفيّة من الدين.

الدين،  في  ا  جدًّ محدودة  جدوائيّة  المصدر  ولهذا  الشهود،  هو  الرابع  المصدر 
الله موجود«،  »إنّ  لقضيّة  الوحيد  المعرفّي  المصدر  ـ  ـ بشكل عام ومتعارف  وهو 
أيضًا. وعلى  العقل  للإثبات والاستدلال من طريق  قابلة  بدورها  القضيّة  وهذه 
الرغم من الدور المحدود لهذا المصدر باللحاظ الكمّيّ والعدديّ، ولا يمكن في 



145مساحة اعتبار العقل

المعتقدات والمعارف الدينيّة إلّ مشاهدة محتوى هذه القضيّة بشكل متعارف، إلّ 
تأثير  ذات  الكيفيّ  باللحاظ  تكون  وبذلك  الدين؛  أساس  تمثّل  القضيّة  هذه  أنّ 

عميق في المعرفة الدينيّة.

كلّ  ومساحة  الدينيّة  المعرفة  مصادر  دور  ترسيم  يمكن  تقدّم،  ما  إلى  بالنظّر 
واحد من هذه المصادر في مختلف أجزاء الدين. وبطبيعة الحال، فإنّ المنشود في هذا 
الترسيم هو مجرّد مساحة ودائرة أو دور هذه المصادر، وليس الأبحاث الأخرى 
ـ  الحقيقة  في  ـ  يتمّ  سوف  البيانّي،  النموذج  هذا  تقديم  خلال  ومن  بها.  المرتبطة 
تحديد مساحة كلّ واحد من هذه المصادر؛ وبذلك سوف نعمل فيما يلي ـ من خلال 
نظرة عابرة على أهمّ المسائل التي يمكن بيانها ضمن الأجزاء المختلفة للدين ـ على 
تحديد المصادر التي يمكن توظيفها في معرفة وإثبات كلّ واحدة من تلك المسائل:

1- الدين، العقائد، التوحيد )معرفة الله(

أ- التوحيد:

وجود الله، ماهية الله وذاته.. بُعد ذات الله وكنهه عن المتناول

التوحيد الذاتّي أو وحدانيّة الله أو توحيد واجب الوجود، التوحيد الصفاتّي، 
التكوينيّة،  )الربوبيّة  الربوبيّة  التوحيد في  التوحيد في الخالقيّة،  التوحيد الأفعالّي: 
الربوبية التشريعية(، التوحيد في الطاعة، التوحيد في الحاكميّة، التوحيد في العبادة 

والعبوديّة.

] 1- الشهود    2- الدليل العقلّي[

ب- صفات الله:

)العلم  الذاتيّة  الصفات  وتعالى:  سبحانه  لله  والفعلية  الذاتيّة  الصفات 
اللامتناهي، القدرة اللامتناهية، الحياة الأزليّة والأبديّة(، الصفات الفعلية )العدل 



مناهج العلوم الإسلاميّة146

غائية  الذاتيّة،  الصفات  عينيّة  الإلهيّين(،  والقدر  القضاء  الإلهيّة،  الحكمة  الإلهيّ، 
الفعل الإلهيّ، الصفات الثبوتيّة والسلبيّة.

] 1- الدليل العقلّي     2 - الدليل النقلي[

الرحمة،  الحياة،  والبصر،  السمع  الحكمة،  العلم،  القدرة،  الثبوتيّة:  الصفات 
ونظائر ذلك.

]الدليل العقلّي بمساعدة الدليل النقلّي[

التجسيم،  الشريك،  العجز،  الاحتياج،  الاتحاد،  الحلول،  السلبية:  الصفات 
الانفعال، التحيّز، ونظائر ذلك.

]الدليل العقلّي بمساعدة الدليل النقلّي[

ت- أسماء الله: 

أسماء الجلال والجمال، توقيفيّة الأسماء الإلهيّة.

]الدليل النقلّي[

2 - العدل

أفعال الله سبحانه وتعالى: الحسُن والقبح العقلّي أو الذاتّي للأفعال، عدل الله 
والشرور )الأوجاع والآلام والموت( ]1ـ الدليل العقلّي، 2 ـ الدليل النقلّي[. 

حكمة الله، القضاء والقدر، الهداية والضلالة، الثواب والعقاب، عدم عذاب 
]الدليل  الأمرين  بين  أمر  بل  تفويض  ولا  جبر  لا  والقصّ،  والمجانين  الأطفال 

العقلّي بمساعدة الدليل النقلّي[.

البداء، الاستدراج، حبط العمل ]الدليل النقلّي[.



147مساحة اعتبار العقل

3- النبوّة

والنبوّة،  الوحي  ضرورة  الوحي،  حقيقة  والنبوّة(:  )الوحي  العامّة  النبوّة  أ- 
من  العصمة  المنفّرة،  الأمور  عن  التنزّه  الأنبياء:  خصائص  والعصمة،  الوحي 
الأخطاء والذنوب، الأفضليّة، العلم الإلهيّ، معرفة العلوم والأحكام من طريق 
الوحي )الوحي المباشر، الوحي من قبل الملائكة، الرؤيا( ]الدليل العقلّي )تأييد 

الدليل النقلّي([.

النبوّة التبليغيّة والرسالة ]الدليل النقلّي[

النبيّ محمّدk، طرق  الأكرم  النبيّ  بعثة   :kالأكرم للنبيّ  الخاصّة  النبوّة  ـ  ب 
إثبات نبوّة النبيّ محمّدk: 1 ـ المعجزات: إعجاز القرآن، القرآن المعجزة الخالدة 
النقلّي[،  ]الدليل  السابقين  الأنبياء  بشارة  ـ   2 الحواس[،   + العقلّي  ]الدليل 
العقلّي )تأييد  ]الدليل  العلم، ونظائر ذلك  العصمة،   :kالنبيّ الأكرم خصائص 
 ،kالدليل النقلّي([، الخاتميّة، كمال الإسلام وجامعيّته، عالميّة دعوة النبيّ الأكرم

خلود الإسلام ]الدليل العقلّي والدليل النقلّي[.

نسخ الأديان ونسخ الأحكام ]الدليل النقلّي[.

4 ـ الإمامة والولاية

ـ   1 والولاية:  الإمامة  مراتب  والولاية،  الإمامة  مفهوم  العامّة:  الإمامة   - أ 
ـ  المودّة 4  ـ ولاية  التشريعيّة( 3  الدينيّة )الولاية  المرجعيّة  ـ  الزعامة والقيادة  2 

الولاية المعنويّة )الولاية التكوينيّة( ]الدليل النقلّي[.

ضرورة قيادة الأئمّة المعصومينb من زاوية العقل ]الدليل العقلّي[، من زاوية 
النصوص الدينيّة ]الدليل النقلّي[.

الأخطاء  من  العصمة  ـ   2 الانتخاب  دون  التنصيب  ـ   1 الإمام:  خصائص 
والذنوب 3 ـ العلم الإلهيّ ]الدليل العقلّي والدليل النقلّي[.



مناهج العلوم الإسلاميّة148

 ،bوالأئمّة الأحد عشر من ولده jب - الإمامة الخاصّة: إمامة أمير المؤمنين
إمامة صاحب العصر والزمانf، غيبة صاحب العصر والزمانf، طول عمر 
صاحب العصر والزمانf، النيابة العامّة والخاصّة لصاحب العصرf، علامات 
]الدليل  الرجعة   ،fوالزمان العصر  صاحب  ودولة  ظهور  الأمر،  ولّي  ظهور 

العقلّي )المؤيّد بالدليل النقلّي([.

5 - المعاد أو نهاية الإنسان

الدليل  ـ   2 النقلّي  الدليل  ـ   1[ الإنسان  خلق  والنهاية،  البداية  الإنسان:   -
العلميّ والتجريبيّ[.

- اختيار الإنسان ]1 ـ الشهود 2 ـ الدليل العقلّي 3 ـ الدليل النقلّي[.

الهوية  الإنسان،  روح  تجرّد  والروح،  الجسم  بعدين:  ذو  كائن  الإنسان   -
النهائيّ للإنسان،  الحقيقيّة للإنسان، بقاء نفس الإنسان، كرامة الإنسان، الكمال 

الحياة الأخرويّة للإنسان ]الدليل العقلّي )تأييد الدليل النقلّي([.

- الموت وحقيقته، البرزخ، المعاد ]الدليل النقلّي[

- إمكان المعاد ]الدليل العقلّي والتجريبيّ[

- إثبات المعاد ]الدليل العقلّي والنقلّي[

والشقاء  السعادة  في  والكفر  الإيمان  -دور  والآخرة:  الدنيا  بين  العلاقة   -
النقلّي  ]الدليل  الأخرويّين  والشقاء  السعادة  في  الأعمال  -دور  الأخرويّ، 

وغيره[.

- المعاد الجسمانّي ]الدليل العقلّي والدليل النقلّي[.

سكرات الموت، عذاب القبر، سؤال القبر، الحشر، الميزان، الشفاعة، الصراط، 



149مساحة اعتبار العقل

الجنة، الجحيم، الأعراف، المخلّدون في النار، مرتكب الكبيرة في القيامة، فسق أو 
كفر مرتكب الكبيرة، التوبة، العفو، الوعد والوعيد ]الدليل النقلّي[.

لقد اشتمل البيان أعلاه على أهمّ الأصول والفروع الاعتقاديّة، وأهمّ الأبحاث 
عدم  من  الرغم  وعلى  معرفتها]]].  طرق  أو  مصادرها  إلى  بالإضافة  الكلاميّة، 
الحاجة إلى المعرفة التفصيليّة بكلّ واحد من الأصول المذكورة، ويمكن الاكتفاء 
بالاعتقاد الإجمالّي بها، إلا أنّه يجب الالتفات -في الحصول على المعرفة والاعتقاد 
الإجمالّي- إلى نوع الدليل الذي يمكن توظيفه، وعدم التمسّك بأيّ مصدر كان، 
فحيث يكون الموضع موضع جريان الدليل النقلّي، يجب البحث في ذلك الحقل 
بالأسلوب النقلّي، ولا ينبغي الاستناد هناك إلى الدليل العقلّي، وذلك في الموارد ما 
وراء العقليّة، من قبيل: خصائص يوم القيامة، والبرزخ، والقبر، والموت، والجنةّ، 

والنار، وتعيين وتنصيب الأئمّة المعصومينb واجتباء الأنبياءb ونظائر ذلك.

ثانيًا: الآراء البديلة

لخارطته،  بيانيًّا  نموذجًا  ورسمنا  الآن  حتى  عنه  تحدّثنا  الذي  الرأي  قبال  في 
يوجد رأيان آخران قد تمّ بيانهما أيضًا، وهما:

1 - العقل بوصفه ميزانًا للدين
إنّ من بين الآراء التي يتمّ طرحها في قبال رأي عموم المفكّرين من المسلمين، 
أن  ويمكنه  العقل،  يؤيّدها  التي  الأمور  أنّ  بمعنى  الدين؛  ميزان  العقل  أنّ  هو 
تنسب  التي  الأخرى  الأمور  وأما  الدين،  أجزاء  تمثل  صحّتها،  على  الدليل  يقيم 
إلى الدين، فإنّا إن قام العقل برفضها ولم يصادق على تحقّقها، فإنّا لن تكون من 

الله،  عبد  شبر،  ج1ـ2؛  الدين،   أصول  في  اليقين  علم  محسن،  الملّ  الكاشاني،  الفيض  انظر:   -  [[[
حق اليقين، السيوري، الفاضل المقداد، الطوسي، نصير الدين، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، 
الكون  الله ومعرفة  انسان شناس )معرفة  و  تقي مصباح، خداشناسي، جهان شناسي  اليزدي، محمّد 

ومعرفة الإنسان(، المطهري، مرتضى، مجموعه آثار )الأعمال الكاملة(، ج2ـ4.



مناهج العلوم الإسلاميّة150

أيضًا. وعليه،  العقل، لها مثل هذا الحكم  تعتبر فوق  التي  الأمور  الدين، وحتى 
فإنّ الأمور التي تكون معتبرةً في الدين، وتُعدّ من أجزائه، هي تلك التي يصادق 

العقل على صحّتها فقط.

إنّ بحث جذور هذه الرؤية في حدّ ذاته يحتاج إلى دراسة مستقلّة وموسّعة، 
وتنسب هذه الرؤية في بعض الأحيان إلى علماء من أمثال: ابن زكريا الرازي]]]، 
ولكن ثمّة شكّ قويّ في صحّة هذه النسبة، وعلى كلّ حال، لا شكّ في أنّ الرأي 
مطروح حاليًّا بين المسلمين، بل إنّ نظير هذا الرأي المذكور أعلاه، أو مصداقه 
الواضح كان شائعًا في حقل أحكام الدين في العقد الرابع والخامس على نطاق 
المفرطة، والذي كان  العلمانيّة  الذي كان يؤكّد على نوع من  الرأي  واسع؛ وهو 
يسعى إلى عقلنة جميع الأحكام الإلهيّة على أساس نظريّات وفرضيّات غير ثابتة 
بماء  النجاسة  تطهير  علّة  بيان  ذلك  من  التجريبيّة،  العلوم  في  عليها  ومختلف 
الكرّ -على سبيل المثال- أو علّة تشريع الغسل، وما إلى ذلك من طريق العلوم 
التجريبيّة ومعطياتها. إنّ هذه الرؤية تنبثق عن اتّاه شاع في الغرب باسم النزعة 
»العلميّة«]]]. وإنّ هذه العلمانيّة كانت مطروحة عندهم بشكل وآخر أيضًا، ولا 
في  تظهر  العلميّة  النزعة  هذه  فإنّ  الحال،  وبطبيعة  هذا.  عصرنا  إلى  سارية  تزال 
ردّة  إطار  اتّاذ مواقف حانقة في  العادة-  ويتمّ -في  قبيحة،  الغرب على صورة 

الفعل تجاه هذه النزعة.

وعلى كلّ حال، فإنّ هذا الرأي والقراءات المتنوّعة المنبثقة عنها، قد نشأت من 

]]] - أبو بكر محمّد بن يحيى بن زكريا الرازي )864 ـ 923 م(: طبيب وكيميائيّ وفيلسوف ورياضي 
مسلم، ينتمي إلى العصر الذهبيّ للعلوم، وقد وصفته سيغريد هونكه في كتابها )شمس العرب تسطع 
على الغرب( بقولها: )أعظم أطباء الإنسانيّة على الإطلاق(؛ إذ ألّف كتاب )الحاوي في الطبّ(، الذي 
كان يضمّ كلّ المعارف الطبيّة منذ أيام الإغريق حتى عام 925م، وظلّ هذا الكتاب هو المرجع الرئيس 

في علم الطبّ على مدى أربعة قرون بعد ذلك التاريخ. )المعرّب(.
العلوم  طرائق  إنّ  والقول  المميّزة،  ومذاهبهم  العلماء  طريقة   :)Scientism( العلميّة  النزعة   -[[[

الطبيعيّة يجب أن تصطنع في جميع حقول المعرفة.



151مساحة اعتبار العقل

نوع خاصّ من الرؤية العقلانيّة المفرطة في علم المعرفة، وسوف تكون لنا عودة 
إلى هذه النزعة.

2 - العقل بوصفة أداة للدين
إنّ بعض العلماء المسلمين الذين قالوا باعتبار العقل، قد عمدوا إلى تحديد اعتبار 
إنّ دور  بإثبات حجّيّة قول المعصومj وفعله.  العقليّة وأدلّتها  العقل والمعارف 
العقل في الدين من وجهة نظرهم إنّما يقتصر على حدود إثبات وجود الله، ونبوّة 
وعصمة   ،bعشر الاثني  المعصومين  الأئمّة  وإمامة  ورسالته،   kالأكرم النبي 
من  العقل  ينتهي  وعندما   ،bالمعصومين وخلفائه   kّالنبي وفعل  قول  وحجيّة 
التي نتّخذها  إنّ العقل بمنزلة الآلة والوسيلة  هذه المهمّة، لا يعود له دور آخر. 
الخزنة،  باب  به  تفتح  الذي  المفتاح  بمثابة  فهو  ما؛  مهمّة  إنجاز  أو  بعمل  للقيام 
انتهت، ويجب إخراجه  قد  المفتاح  الباب حتى تكون مهمّة  فتح  يتم لك  أن  وما 
ووضعه في الجيب أو الدُرج، ويتمّ بعد ذلك تركيز الاهتمام على محتويات الخزنة، 
فما أن يتمّ إثبات اعتبار الكتاب -الذي هو عبارة عن وحي الله- والسنةّ الحاكية 
عن قول المعصوم وفعله وتقريره بواسطة العقل، حتى يكون الدور الآلّي للعقل 
قد شارف على الانتهاء، ويبقى بعد ذلك -مثل أيّ آلة أو وسيلة أخرى- عديم 
والقرآن  والسنةّ  بالكتاب  التمسّك  خلال  -من  لنا  يمكن  وهنا  والفائدة.  الدور 
b- أن نصل إلى المعارف الدينيّة. إنّ العقل  والروايات المأثورة عن المعصومين 
ليس له أيّ دور في الكشف عن هذا المحتوى. ومن هنا، فإنّ حدود دائرة اعتبار 

العقل تقف عند هذا الحدّ، ولا تذهب إلى أبعد من ذلك.

إلى  التفكيكيّة  المدرسة  أتباع  من  المعتدلون  ذهب  الشيعة،  المفكّرين  بين  ومن 
اختيار هذا الرأي بشأن العقل، ولا بدّ من التذكير بأنّ أنصار المذهب التفكيكيّ 
غاية  إلى  الرأي  هذا  في  يذهب  من  بينهم  ومن  كبير،  حدّ  إلى  آرائهم  في  يختلفون 
ووسيلة.  آلة  بوصفه  العقل  بنظريّة  قبلوا  قد  منهم  المعتدلين  أنّ  بيد  التطرّف، 



مناهج العلوم الإسلاميّة152

تصوّره  يمكن  الذي  الآخر  الآلّي  الدور  غير  هو  الدور  هذا  فإنّ  الحال،  وبطبيعة 
بشأن العقل أيضًا، وهو فهم الكتاب والسنةّ. إنّ أداة عمليّة فهم النصّ هي القوّة 
الإدراكيّة للعقل، ولهذه القوّة بدورها دور الآلة والوسيلة البحتة في فهم الكتاب 

والسنةّ، ويجب أن يتمّ فيها اجتناب التدخّل الاستقلالّي في عمليّة الفهم.

التنظير  التفكيكيّة تمثّل رؤية معاصرة، وتمارس  المدرسة  فإنّ  وعلى كلّ حال، 
على  العثور  ويمكن  القِدم،  في  ضاربة  تاريخيّة  بجذور  تحظى  ولا  الحقل،  هذا  في 
هو  الأخباريّة  المدرسة  مؤسّس  كان  فإذا  الأخباريّين،  بين  التاريخيّة  جذورها 
المحدّث محمّد أمين الأسترآبادي، عندها سوف تعود الجذور التاريخيّة لهذا الرأي 
إلى القرن الحادي عشر للهجرة. لقد أثّر المحدّث الأسترآبادي في بعض معاصريه، 
وقد استمرّ هذا التأثير بعده إلى عدّة عقود، وكان السيد نعمة الله الجزائريّ من بين 
الذين كانوا يدينون له بالولاء، وقد اقتبس في الكثير من آرائه من المنهج الفكريّ 
للأسترآبادي، كما أنّه والأسترآبادي قد كانا لهما تأثير ملحوظ على بعض المعتدلين 
من العلماء الأخباريّين من أمثال الشيخ يوسف البحرانّي، وحتى الفيض الكاشانّي 
الذي كان معاصًرا للشيخ الأسترآبادي وكان له معه بعض اللقاءات، قد تأثّر به في 
علم الأصول أيضًا. وقد صّرح الفيض الكاشاني بذلك وأقرّ بهذا التأثّر. وبطبيعة 
الحال، فإنّ الفيض الكاشاني قد قام بتعديل آرائه، وعمد إلى إصلاح تلك الآراء 
حتّى في علم الأصول أيضًا. إنّ التماهي الأهمّ بين الفيض الكاشاني والأخباريّين 
يكمن في نفيه لعلم الأصول وتأسيس علم قائم على العقل لمعرفة أحكام الدين]]].

أمثال:  من  الأخباريّة،  المدرسة  في  البارزة  الشخصيّات  فإنّ  حال،  كلّ  وعلى 
يوسف  والشيخ  الجزائريّ،  الله  نعمة  والسيّد  الأسترآبادي،  أمين  محمّد  الشيخ 
البحرانّي، قد أنكروا بالإضافة إلى حقل الأحكام ومعرفة ملاكاتها، أنكروا دور 
العقل حتى في الحقول الأخرى أيضًا، وقد نسبوا هذا المسلك والمنهج إلى المشهور، 

]]] - انظر: الفيض الكاشاني، الملّ محسن، الحقّ المبين، ص12؛ الفيض الكاشاني، الملّ محسن،الأصول 
الأصليّة، ص 146.



153مساحة اعتبار العقل

وقالوا إنّ المشهور يقدّمون الدّليل العقلّي ويستندون إليه عند حدوث التّعارض 
النقلّي في ضوء ذلك  الدّليل  بتأويل  النقلّي، ويقومون  العقلّي والدّليل  الدّليل  بين 
الدّليل العقلّي، أو يطرحونه بالكامل ويُعْرِضون عنه؛ وهو أسلوب شائع عندهم 
في الكلام والعقائد وفي الفقه أيضًا، ولكنهّم أنفسهم رفضوا هذا المنهج. إنّ الجمع 
بين آراء كلّ واحد منهم -فضلً عن جميعهم- في غاية الصّعوبة، حيث إنّ بعض 
عباراتهم تشكّك في اعتبار العقل بشكل واضح؛ من قبيل الاستدلال الذي يقيمه 
أخرى  عبارات  على  العثور  ويمكن  العقل]]].  نقد  في  الجزائري  الله  نعمة  السيد 
تذهب صراحة إلى القول بأنّ اعتبار العقل أمر مفروغ منه، وحتّى السيّد نعمة الله 
ذِكْرُ إشكالهِ على اعتبار العقل- قال في إشكالٍ له: »إذن  الجزائري -الذي تقدّم 
أين حدود العقل؟«]]] إنّ بيان هذا السّؤال والجواب في كلماته، يعكس بوضوح 
العقلّي، وإنّما كلّ كلامه متّجه  العقل وإنكار الحكم  اعتبار  أنّه ليس في مقام نفي 
إلى حالة وقوع التعارض بين العقل والدين. وعلى كلّ حال، فإنّ كلام البحرانّي 
يدلّ بوضوح ويؤكّد بشكل صريح على اعتبار العقل، وإنّ الذي هو بصدد نفيه 
وإنكاره إنّما هو تدخّل العقل في دائرة الأحكام ومعرفة ملاكاتها، واعتبار مطلق 
العقل في باب التعارض بين أحكام العقل والنقل، بل إنّه يصّرح بأنّ العقل حجّة 
وشريعة باطنيّة. ويمكن بيان رأيه -الذي يقدّمه بعد نقل مطنب لكلام السيّد نعمة 
الكلامين-  الرازي ويصحّح مفاد كلا  الفخر  الله الجزائريّ، والاستناد إلى كلام 

باختصار وبشكل دقيق على النحو الآتي:

أ- إنّه لا شكّ في اعتبار العقل الفطريّ السليم، وكونه موافقًا للشرع، بل هو 
حجّة باطنيّة. وبطبيعة الحال، فإنّ هذا الاعتبار يبقى على حاله إلى حين استشراء 
الدوافع الخاطئة، من قبيل: حبّ الجاه، والعصبيّة، والأوهام الفاسدة واستحواذها 
إلى  استناده  وكذلك  كلامه،  في  الموجودة  القرائن  إلى  وبالنظّر  الفطرة،  هذه  على 

]]] - انظر: البحراني، يوسف، الحدائق الناضرة، م.س، ج1، ص128-127.
]]] - انظر: م.ن.



مناهج العلوم الإسلاميّة154

من  -الأعمّ  العقليّة  المدركات  هو  العقل  من  مراده  أنّ  يتّضح  الآخرين،  أقوال 
البديهيّة والنظريّة- وهو يرى أنّ هذه المدركات معتبرة، وأنّ الكتاب والسنةّ قد 

أشادا بالعقل بهذا المعنى وبهذه المدركات.

ب- إنّ الدين وأحكامه قابلة للتقسيم إلى قسمين، وهما: الأحكام التوقيفيّة، 
الأحكام  تلك  هي  التوقيفيّة،  الأحكام  من  مراده  وإنّ  التوقيفيّة.  غير  والأحكام 
النقليّة، ومن طريق  الأدلة  إلّ من طريق  وإدراكها  فهمها  يمكن  التي لا  الدينيّة 

.jوالإمام kأقوال النبيّ الأكرم

قابليّة  إلى  بالإضافة  لأنّه  وذلك  الفقه؛  حقل  في  معتبر  غير  العقل  إنّ  ت- 
وقوعه في الخطأ، أو إمكان أن يمتزج بالكثير من الدوافع الخاطئة، يمكن رفض 
-الأعمّ  الفقهيّة  الأحكام  أنّ  وهي  أخرى،  طرق  من  الفقه  في  بالعقل  التمسّك 
من العبادات والمعاملات- توقيفيّة، وتقوم على بيان الشارع. توجد الكثير من 
على  إلّ  الحقل  هذا  في  الاستناد  يمكن  لا  أنّه  على  تدلّ  التي  المتواترة  الروايات 
المعصومj، وفي حالة عدم الحصول على كلام  الحاكي عن قول  النقلّي  الدّليل 
الحقل،  هذا  في  العقل  من  جدوى  لا  إذ  بالاحتياط؛  العمل  يجب   ،jالمعصوم
إلى  يصل  أن  العقل  بمقدور  كان  ولو  الدين،  أحكام  إدراك  عن  عاجزًا  ويبقى 
ويكون   ،bالأنبياء إرسال  يبطل  فسوف  الاستقلال،  نحو  على  الأحكام  هذه 

إنزال الكتب السماويّة عبثًا.

ث- وفي الختام، يتعرّض إلى بيان الموارد أو الحقول التي يكون العقل فيها مجديًا، 
يُبيّ الصور المتنوّعة للتعارض  وقد عمد إلى تحديد تلك الموارد. وأثناء البحث، 
يرتئيه من حلول. وبطبيعة الحال،  النقليّة، ويطرح ما  العقليّة والأدلة  بين الأدلّة 
فإنّ المسألة الأخيرة تتناسب مع بحث تعارض المعارف الدينيّة وغير الدينيّة، ومن 
المناسب ملاحظة هذا الحلّ هناك أيضًا. وخلاصة رأيه هي أنّه لا يمكن التعرّف 
بواسطة العقل على الأحكام التوقيفيّة للدين وملاكاتها، وأمّا في مورد الأمور غير 



155مساحة اعتبار العقل

وذلك  معتبًرا؛  والنظريّ-  البديهيّ  من  -الأعمّ  العقل  حكم  فيكون  التوقيفيّة، 
-بطبيعة الحال- ما لم يتعارض مع الدليل النقلّي. وأمّا إذا وقع مثل هذا التعارض، 
هنا  المؤيّد  العقلّي  الدليل  ويكون  متنوّعة،  وجوه  تصوّر  الحالة  هذه  في  فيمكن 
بالدليل النقلّي متقدّمًا. وفي الحقيقة، فإنّ كلامه يعني أنّه في موارد تعارض الأدلّة 
النقليّة مع الأدلّة العقليّة )أو الأدلّة العقليّة مع الأدلّة النقليّة والأدلّة العقليّة( يجب 

تقديم الأدلّة النقليّة]]].

فصله  بعد  إنّه  حيث  صريح،  بشكل  الرأي  هذا  الجزائريّ  المحدّث  ذكر  وقد 
القضايا البديهيّة عن القضايا النظريّة، قال إنّ الحاكم في البديهيّات هو العقل، وفي 
متقدمًا  يكون  لها،  موافقًا  كان  إذا  النقلّي  الدليل  إنّ  يقول  النظريّة  القضايا  مورد 
على الدليل النقلّي المعارض لها، وإذا تعارض الدليل العقلّي والنقلّي، يكون الدليل 

النقلّي هو المقدّم]]].

مساحة  بحث  -في  يؤكّدون  بدورهم  البديلين  الرأيين  أنصار  أنّ  والحاصل 
العقل- على اعتبار العقل في الجملة أيضًا. كما أنّ اعتبار العقل غير قابل للشكّ 
التفكيكيّة، بل  المعتدلين للمدرسة  والتردّد من وجهة نظر الأخباريّين والأنصار 
من  الوحيد  العقل  دور  فإنّ  وعليه  باطنيّة.  حجّة  بوصفه  المصدر  هذا  اعتبار  تمّ 
فإنّ كلام  المعصومj، وبعد ذلك  يد  يد الإنسان في  وجهة نظرهم هو أن يضع 
أن  يجب  الذي  والنموذج  المثال  يكون  أن  يجب  الذي  هو  وفعله،   jالمعصوم
والأحكام  الفقه  في  المعتبر  أنّ  يرون  فإنّم  هنا،  ومن  اتّباعه.  ويجب  به  يُتذى 
العمليّة -من بين المصادر الأربعة- هو الكتاب والسنةّ فقط. وعلاوة على ذلك، 
أحكامهما وملاكاتهما عن طريق  تشخيص  اجتناب  يؤكّدون على وجوب  فإنّم 

الأنصاريّ،  صص126-131؛  ج1،  م.س،  الناضرة،  الحدائق  يوسف،  البحراني،  انظر:   -  [[[
مرتضى: فرائد الأصول، مبحث القطع، التنبيه الثاني، ج1، صص63-51.

فرائد  مرتضى،  الأنصاري،  عن:  )نقلً  ص47  التهذيب،  شرح  الله،  نعمة  الجزائريّ،  انظر:   -  [[[
الأصول، م.س، ج1، ص54؛ البحرانّي، يوسف، الحدائق الناضرة، م.س، ج1، ص127(.



مناهج العلوم الإسلاميّة156

العقل في  استخدام  التي يجب وضعها على  القيود  يرون بعض  العقل، وكذلك 
حقل العقائد أيضًا.

من  الكثير  يذهب  التفكيكيّة،  المدرسة  وأصحاب  الأخباريّين  إلى  وبالإضافة 
مجادلات  اجتناب  وجوب  وهي  النقطة،  هذه  على  التأكيد  إلى  والمفكّرين  العلماء 
الجدليّة.  طرقهم  بسبب  آمن  واحد  شخص  على  العثور  يمكن  فلا  المتكلّمين، 
شيء  إلى  يصلون  لا  الطريق  هذا  في  أعمارهم  ينفقون  الذين  إنّ  أخرى،  وبعبارة 
مفيد، وإنّ أدلّتهم لا تُفيد العلم واليقين؛ وبذلك فإن الذين يقضون أعمارهم في 
إلى مجرّد  يسعى  الذين  الشخص  ناهيك عن  اليقين،  إلى  الطريق، لا يصلون  هذا 
ترسيخ مبانيه الاعتقاديّة، وتحكيم معتقداته على المدى الزمنيّ القصير من طريق 
إليها  أشار  التي  النقطة  هي  وهذه  أساسها.  إقامتها على  يروم  أو  العقليّة،  الأدلّة 
الفيض الكاشاني]]]، وأبو حامد الغزالي]]]، وصدر المتأليّن الشيرازيّ]]]، والشيخ 
العقليّة  العلوم الإسلاميّة  البارزين في  العلماء  مرتضى الأنصاريّ]]]، والكثير من 
والنقليّة. وفي الوقت نفسه، فإنّ صدر المتألّين والفيض الكاشاني، وأضرابهما من 
المهدي  العقل  الكلاميّة، يؤكّدون على الإقبال نحو  المجادلات  بدلً من  العلماء، 
على  الاستناد  في  الطريقة  هذه  مثل  ويقترحون  والشرع،  العقل  بين  التعاضد  أو 

المعتقدات الدينيّة وجعلها هي المبنى]]].

]]] - انظر: الفيض الكاشاني، الملّ محسن، المحجّة البيضاء في تهذيب الإحياء، ج1، ص269-270؛ 
الفيض الكاشاني، الملا محسن، علم اليقين في أصول الدين، ج1، ص4-3.

]]] - انظر: الغزالي، محمد، إحياء العلوم، نقلً عن: الفيض الكاشاني، الملا محسن، المحجّة البيضاء،  
صص295-269.

]]] - انظر: صدر المتأليّن الشيرازي، محمد، شرح أصول الكافي، ج2، ص389-387.
]]] - انظر: الأنصاريّ، مرتضى، فرائد الأصول، م.س، ج1، ص176-175.

]]] - انظر: صدر المتأليّن الشيرازي، محمّد، م.س، ج2، صص387-389؛ الفيض الكاشاني، الملّ 
محسن، الحقّ المبين، م.س، ص7؛ الفيض الكاشاني، الملا محسن، علم اليقين في أصول الدين، م.س، 

ج1، صص4-2.



157مساحة اعتبار العقل

يبدو أنّ واحدًا من أهمّ الأسباب التي دعت إلى التأكيد على تجنبّ تعلّم الكلام 
ومنع المتكلّمين من الجدل الكلاميّ هو أنّ الكثير من المتكلّمين لا يتحلّون بالعمق 
والتبحّر الكافي في المسائل العقليّة، ومن هنا فقد تسبّبوا بوقوع الكثير من المشاكل 
في هذا المجال؛ وأمّا الذين يراعون منطق الاستدلال، ويُتقنون الأسلوب الصحيح 
الانفعالات  جماح  يكبحوا  أن  ويمكنهم  واللّحقة،  السابقة  العلوم  في  للتحقيق 
فيها  يتمّ  التي  البراهين  طريق  -من  يستطيعون  فإنّم  متعارف،  بشكل  العاطفيّة 

إحراز المعايير المنطقيّة والمعرفيّة بشكل دقيق- أن يصلوا إلى الحقيقة. 

إنّه كلام صحيح ومحقّ أن يُقال إنّ المجادلات الكلاميّة -نظير الأساليب التي 
كانت متداولة في عصر أبي حامد الغزالي- تمنع الإنسان من الوصول إلى الحقيقة 
والحصول على العلم، بل وتُبعده عنها كذلك. وإنّ هذا النوع من المجادلات غير 
المبرهنة تدفع بالإنسان نحو منحدراتٍ خطيرةٍ، وتضعه على شفير هاوية سحيقة. 
الوهميّة،  الصور  وبناء  الخياليّة  قوّته  توظيف  العمل على  يستطيع  الإنسان كما  إنّ 
المغالطات، ويعمل بذلك على  الكثير من  يستطيع كذلك أن يعمل على توظيف 
أو  والإرباك  التشويش  من  النوع  هذا  وإنّ  أيضًا.  الآخرين  وأذهان  ذهنه  إرباك 
أنّ الإنسان  التخيّل. كما  يعدّ واحدًا من فنون ذهن الإنسان وقدرته على  الدور، 
بمقدوره -من خلال التركيب بين الصور والمفاهيم- أن يصنع مفاهيم ليس لها 
إلى  وما  زئبق،  بحر من  أو  قبيل: جبل من ذهب،  الواقع، من  وجود على أرض 
ذلك، وكذلك يمكنه من خلال التركيب بين القضايا والمقدّمات أن يصوغ أدلّة 
مقنعة أو استدلالات شبه برهانيّة، ويشغل بها عددًا كبيًرا من الناس. وهنا تأتي 
ضرورة الاستناد إلى البرهان بدلً من التعويل على هذا النوّع من الاستدلالات 

الواهية، والسقوط في مثل هذه الهاوية.

وفي  اليقينيّة،  المعرفة  إلى  ويرشدنا  البرهان  بواسطة  بأيدينا  يأخذ  العقل  إنّ   
إلى  نُبادر  وأن  المعروضة،  الأدلّة  اختبار  على  نعمل  أن  المهمّ  من  السياق،  هذا 



مناهج العلوم الإسلاميّة158

فلو  مرّات.  وثلاث  ومرّتين  مرّة  والمعرفيّة  المنطقيّة  المعايير  أساس  على  تقويمها 
كان الاستدلال بلحاظ المحتوى والمقدّمات يقينيًّا، وأمكن إرجاعه إلى عدد من 
البديهيّ،  البديهيّة، وكان من حيث الشكل بديهيًّا أو يمكن إرجاعه إلى  الأصول 
فسوف تكون نتيجته صادقة لا محالة. بيد أنّ المشكلة في البين هي أنّ بعض العلماء 
لا يراعون هذا النوّع من الأساليب المعرفيّة. من ذلك -على سبيل المثال- أنّه ليس 
المعرفّي  المعيار  باختبار استدلالاته على أساس  قام  التاريخ مفكّر  لدينا على طول 
فإذا  البديهيّ،  إلى  النظريّ  إرجاع  مبدأ  مراعاة  على  وعمل  المنطقيّة،  والأساليب 
أفليست  القواعد؟  هذه  برعاية  قام  علم  هناك  هل  إقليدس،  هندسة  استثنينا  ما 
الفلسفة الإسلاميّة مشحونة بالقضايا اللاحقة أو ـ بتعبير أدقّ ـ المشوبة بهذا النوع 
من القضايا؟ ألم يتمّ اتّاذ الفرضيّات العلميّة / التجريبيّة بوصفها أساسًا لبعض 
المباني الفلسفيّة؟ لماذا لم يتمّ التمايز في الفلسفة الإسلاميّة بين الاستدلالات السابقة 
واللّحقة؟ ولماذا لم يتمّ إرجاع الاستدلالات -المقدّمة بأسلوب شبه هندسّي- إلى 

البديهيّات؟ 

يبدو من الضروريّ بدلً من الاتّاه الكلاميّ والتعلّق بجدل المتكلّمين، مواصلة 
أسلوب البرهان في فروع واتجاهات الفلسفة وسائر العلوم العقليّة، وأن نتأمّل في 
تقييد مقدّماتها وأشكالها،  نعمل على  مرّات، وأن  مرّتين وثلاث  المقامة  البراهين 
وفصل المقدّمات اللّحقة عن المقدمات السابقة، والعمل بعد ذلك -من خلال 
للمحتوى-  والمعرفيّة  المنطقيّة  الصوريّة للاستدلال والأصول  القواعد  النظّر في 
النظريّ إلى  يتمّ العمل على تعميم ثقافة إرجاع  على تقويم تلك الأدلّة. يجب أن 
البديهيّ في معرفة الله والوجود وسائر العلوم المشابهة الأخرى، وتقديم أبحاث 
من هذا النوع؛ وبذلك وفي ظل الظروف والشرائط الاعتياديّة -حيث يتمّ التغلّب 
الفاسدة، من  الغرائز والدوافع  الميول والعواطف والأهواء، والسيطرة على  على 
قبيل: العصبية وحبّ الجاه والحسد وما إلى ذلك- يمكن للإنسان بواسطة عقله 
إلى  البرهانيّة، ومن دون الحاجة  بالطريقة  العقليّة بهذه الخصوصيّة -أي  والأدلّة 



159مساحة اعتبار العقل

بذل الجهود المستمرّة وإنفاق جميع العمر- من إيقاظ عقله الهاجع والمدفون داخل 
وجوده في مدّة قصيرة. وبالتالي فإنّه على الرغم من الازدهار الكبير الذي حقّقته 
العلوم العقليّة منذ صدر الإسلام إلى يومنا هذا، إلّ أنّه قلّما نجد بعض العلماء في 
مرحلة ما -باستثناء هندسة إقليدس- قد التفت إلى هذه النقطة، وهكذا هو الأمر 
في العالم الغربّي، فإنّه بشكل عام يجري على هذه الوتيرة أيضًا، فهم لا يختلفون عناّ 

كثيًرا من هذه الناحية.

والحاصل هو أنّ هذه المقالة على الرغم من دفاعها عن الرأي الشائع، إلّ أنّا 
وما  الكلاميّة  المغالطات  في  الوقوع  اجتناب  ضرورة  على  نفسه  الوقت  في  تؤكّد 
إلى ذلك، وأن نسعى بدلً من ذلك إلى البحث عن الحقيقة، وأن نستند إلى الأدلّة 
التي يتمّ إرجاعها إلى البديهيّات واليقينيّات. فيجب أن لا ينصبّ جهد الباحث 
المفاهيم  لإثبات  أو  يختارها،  التي  الدين  تعاليم  لإثبات  الجدليّة  التفسيرات  على 
التي تعجبه، وإنّما عليه أن يكون بصدد إثبات الحقيقة فقط، فإن اشتمل دين على 
خرافات، من قبيل: تجسّد الله، وموت ابن الله من أجل افتداء الناس وإسعادهم 
ومحو الخطيئة الأولى، ومصارعة النبيّ يعقوب مع الله، والتثليث، عليه أن يذعن 
بأنّ هذا الدين -رغم سماويّته- قد تعرّض للتحريف. وهنا يمكن الوصول إلى 
الحقيقة بعد رعاية الأصل المعرفّي القائم على إرجاع النظريّات إلى البديهيّات، مع 

التحرّر من النزعات والرغبات وكبح جماح الشهوات أو السيطرة عليها.



مناهج العلوم الإسلاميّة160

ثالثًا: دور العوامل الخارجيّة في المعرفة

بالإضافة إلى تقويم الأدلّة والمستندات في كلّ نظريّة، يجب الالتفات إلى دور 
التوجّهات وتأثير الميول والأعمال على المعرفة أيضًا، وعلى كلّ من يُمارس عمليّة 
التأثّر  من  يحذر  أن  والفلسفيّة  الكلاميّة  الأدلّة  تقديم  على  ويعمل  الاستدلال 
أن  وعليه  بل  الخارجيّة،  العوامل  أو  الداخليّة  والحوافز  والدوافع  بالاتجاهات 
يحجم عنها بشكلٍ كامل. ومن هنا، فإنّ المنهج الصّحيح في اختيار النظريّة، يقوم 
على الأخلاق. ومن هذه الزاوية، فإنّ الأخلاق مقدّمة على كلّ شيء، بما في ذلك 
المعرفة، ومن دون التقوى، يتمّ نسيان المسار الصحيح، وتستحوذ على الشخص 
العقليّة  العلوم  على  يقتصر  لا  الحكم  هذا  وإنّ  العلميّة،  غير  والعناصُر  الدوافعُ 
تشمل  بل  واللّحقة،  السّابقة  العقليّة  الأدلّة  توظيف  على  تعمل  التي  والمعارف 
حتّى الأدلّة النقليّة والعلوم التي يقوم أسلوب التحقيق فيها على النقل أيضًا، فإنّ 
التوجّهات، والعُقد، والنظريّات المقبولة، ونظائر ذلك، قد تترك تأثيرها في تحليل 
بشكل  سندًا  الباحث  يفهم  أن  المحتمل  ومن  بل  وتفسيرها،  التاريخيّة  الأحداث 
معكوس ومخالف للحقيقة والواقع، أو أن لا يرى السّند على الرغم من وجوده 
قد  القريب  الماضي  في  شخص  يوجد  كان  ذلك،  على  وكمثال  عينيه.  أمام  ماثلً 
تعرّض إلى بحث وتحليل مسألة تاريخيّة، ولكنهّ حيث كان متعلّقًا ببعض التيّارات 
علم  نفي  على  الكافي  كتاب  من  برواية  استدلّ  فقد  بنظريّاتهم؛  ومتأثّرًا  الكلاميّة 
الإمامj، وقال إنّ الإمام نفسه قد صّرح بأنّه لا يعلم الغيب؛ فكيف تسمحون 
تُثبت  كانت  الرواية  أنّ  الملفت  ومن  b؟  للأئمّة  الإلهيّ  العلم  بادّعاء  لأنفسكم 
بشكلٍ  الإمام  علم  تُثبت  داخليّةٍ  قرينةٍ  على  تشتمل  الرواية  فإنّ  مدّعاه.  عكس 
إنّما هي   ،jالإمام العلم عن  نفي  مقام  الواردة في  الروايات  أنّ  صريح، وتؤكّد 
صادرة بداعي التقيّة؛ إذ كان هناك بعض الأشخاص الذين لا يستطيع الإمام أن 
بصدر  قد تمسّك  الباحث  هذا  فإنّ  تامّة بحضورهم، كذلك  بحرّيّة  الحقيقة  يُبيّ 
تتمّة  الظاهر، وتجاهل  يؤيّد مذهبه بحسب  والذي  التقيّة  بداعي  الصادر  الرواية 



161مساحة اعتبار العقل

الرواية]]]. أجل، إنّ الدوافع والآراء المختارة، والمنحازة، وحبّ وبغض الشخص 
لشيء، يعمي بصره، ويصمّ سمعه، ويجعل عقله مغلوبًا ومسيطرًا عليه من قبل 
ميوله ورغباته. إنّ هذا النوّع من الأمور يحول دون الوصول إلى الحقيقة والواقع. 
ومن هنا، يجب الاهتمام في المعرفة بالعوامل الخارجيّة المؤثّرة عليها، ودراسة دورها 

وتأثيرها، وحجم أو كيفيّة هذا التأثير.

رابعًا: أدلة اختيار الرؤية السائدة

الرؤية  اختيار  به على  نتمسّك  الذي  الدليل  ما هو  يقول:  آخر  يرد هنا سؤال 
السائدة من بين الآراء المتنوّعة في هذه المسألة؟ وما هي الشواهد التي تُثبت وتُؤكّد 

صحّة هذه النظريّة؟

يبدو أنّ طريقة حلّ هذه المسألة يكمن في أن نلقي نظرةً على القضايا أو المعارف 
الدينيّة، وبحث كلّ واحدة منها، وبأيّ طريقة يمكن تقويمها. من الواضح أنّه لا 
يمكن تقويم جميع العلوم البشريّة على أساس منهج واحد أو أسلوب واحد، بل 
فإنّ  أيضًا؛  متنوّعة  والبحث  التقويم  أساليب  تكون  أن  يقتضي  القضايا  تنوّع  إنّ 
طائفة منها حيث تكون القضايا فيها من نوع القضايا السابقة يتمّ بحثها وتقويمها 
، وطائفة ثالثة بواسطة  بواسطة العقل والدليل العقلّي، وطائفة منها بالدليل الحسّّ
الشهود والعلم الحضوريّ، وطائفة رابعة بواسطة الدليل النقلّي، وهكذا. وبالنظّر 
فإنّ  الدينيّة،  الدينيّة وغير  المعارف  تقدّم، وبسبب وحدة المصادر أو طرق  إلى ما 
فيها،  والتحقيق  الدينيّة  المعارف  تقويم  في  توظيفها  يتمّ  التي  والأساليب  الطرق 
لكلّ  وإنّ  الأخرى.  المعارف  في  توظيفها  يتمّ  التي  والأساليب  الطرق  مع  تتّحد 
بما  الخاصّ  الأسلوب  استعمال  خلال  ومن  الخاصّ.  أسلوبها  القضايا  من  طائفة 
يتناسب مع البحث والتحقيق في كلّ نوع من أنواع القضايا، يمكن الوصول إلى 
النتيجة الصحيحة، والحصول على المعرفة الصّائبة. بيد أنّ هذا الكلام لا يستلزم 

]]] - انظر: الكلينيّ، محمّد بن يعقوب: الأصول من الكافي، ج1، ص257.



مناهج العلوم الإسلاميّة162

أن يتمّ تحديد معرفة طائفة من القضايا على مصدر واحد فقط، بل يمكن التعرّف 
على بعض القضايا أو المعارف الدينيّة من طرق عدّة. من ذلك -على سبيل المثال- 
أنّ قضيّة )إن الله موجود( يمكن التعرّف عليها من طريق العلم الحضوريّ، كما 
يمكن التعرّف عليها من طريق العقل والدليل العقلّي أيضًا. أو أصل المعاد، حيث 
أيضًا؛  النقلّي  الدليل  بواسطة  إثباته  ويمكن  العقلّي،  الدليل  بواسطة  إثباته  يمكن 
وبعض القضايا لا يمكن التعرّف عليها إلّ من مصدر واحد فقط. ومن خلال 
الرّجوع إلى البيان السابق  الذي شمل أهمّ الأصول والفروع الاعتقاديّة، وأهمّ 

الأبحاث الكلاميّة، يمكن تشخيص هذه الطائفة من القضايا بوضوح.



163مساحة اعتبار العقل

الخاتمة

إنّ البحث في الدين ومعرفة مضامينه المتنوّعة، لا يتمّ بأسلوب واحد، فهناك 
طائفة من القضايا الدينيّة يتمّ التعرّف عليها بواسطة الأسلوب العقلّي، وبعضها 
، وبعضها بواسطة الأسلوب النقلّي، وبعضها  بواسطة الأسلوب التجريبّي والحسّّ
الآخر بواسطة الأسلوب العقلّي والنقلّي. يُضاف إلى ذلك أنّه يمكن التعرّف على 
بعض أبعاد الدين بواسطة المصدر والمنهج التلفيقيّ أيضًا. من ذلك -على سبيل 
وخلفائهم،  الأنبياء  من  واحد  وكلّ  القيامة،  ويوم  البرزخ،  خصائص  المثال- 
معرفة  وإن  العقلّي،  بالأسلوب  عليها  التعرّف  يمكن  لا  التوقيفيّة،  والأحكام 
هذه الأمور بالنسبة إلى الناس العاديّين تكون ممكنةً عن طريق المصدر التلفيقيّ، 
فبعد إثبات عصمة النبيّ والإمام وحصول هذه الوجودات المقدّسة على مصادر 
خاصّة، من قبيل: الوحي والإلهام، والقول نتيجة لذلك باعتبار أقوالهم وأفعالهم، 
فإنّه من خلال سماع كلامهم أو مشاهدة سلوكهم في عصر حضورهم، والأدلّة 
أفعالهم،  وإلى  كلامهم  إلى  الاستناد  يمكن  وأفعالهم،  أقوالهم  عن  الحاكية  النقليّة 
والحصول بذلك على الكثير من المعارف الدينيّة. إن التعرّف على أجزاء من الدين 

إنّما تكون ممكنة بهذه الطريقة وهذا الأسلوب فقط.

النصوص  إلى  الرجوع  الوصول -من خلال  الدليل، يمكن  وبالإضافة إلى هذا 
الإسلاميّة- إلى الكثير من الأدلّة الدينيّة على الرؤية الشائعة، وفي هذه النصوص، تمّ 
تمّ الاستناد إلى سائر المصادر الأخرى في  العقل في حقله الخاص، كما  الاستناد إلى 
المعرفة الدينيّة أيضًا. والرواية المذكورة سابقًا تمثّل واحدةً من الأمثلة الواضحة على 
هذه الطائفة من الأدلّة، وإنّ تقسيمها وتبويبها ودراستها التفصيليّة تحتاج إلى مجال 
آخر. وبطبيعة الحال، لا ينبغي أن يذهب بنا التصوّر إلى عدم إمكان التمسّك في هذا 
البحث بالأدلّة الدينيّة الداخليّة؛ وذلك لأنّ هذا النوع من الأدلّة يُبيّ موقف الإسلام 
في هذه المسألة بشكل واضح، ويعمل على توضيح رأي هذا المذهب بما لا غبار عليه.



مناهج العلوم الإسلاميّة164

قائمة المصادر والمراجع

الأنصاريّ، الشيخ مرتضى، فرائد الأصول، لا.ط، قم، نشر المصطفوي، د.ت..1	

النشر .2	 قم، مؤسّسة  الإيرواني، لا.ط،  تقي  الناضرة، تحقيق: محمد  الحدائق  البحرانّي، يوسف، 
الإسلاميّ، د.ت.

السيوريّ، الفاضل المقداد، اللوامع الإلهيّة، تبريز، 1396 ه..3	

يوسف .4	 بن  الحسن  شرح:  الاعتقاد،  تجريد  شرح  في  المراد  كشف  الدين،  نصير  الطوسّي، 
، لا.ط، قم، نشر المصطفوي، د.ت. الحلّّ

	5. 1349 طهران،  دانشگاه،  چاپ  سازمان  الأصليّة،  الأصول  محسن،  الملّ  الكاشانّي،  الفيض 
هـ ش.

الفيض الكاشانّي، الملّ محسن، الحقّ المبين، سازمان چاپ دانشگاه، طهران، 1349 هـ ش..6	

انتشارات .7	 البيضاء في تهذيب الإحياء، ط2، قم، دفتر  المحجّة  الملّ محسن،  الكاشانّي،  الفيض 
اسلامي، د.ت.

	8. 1358 بيدار،  نشر  قم،  لا.ط،  الدين،  أصول  في  اليقين  علم  محسن،  الملّ  الكاشانّي،  الفيض 
هـ ش.

الكلينيّ، محمّد بن يعقوب، الأصول من الكافي، ط 4، بيروت، دار صعب، 1401 هـ..9	

.	10 هـ  قم،انتشارات صدرا، 1379  الكاملة(، ط9،  )الأعمال  آثار  المطهّري، مرتضى، مجموعه 
ش.

.	11 الميرداماد، محمد باقر، القبسات، طهران، انتشارات جامعة طهران، 1367 هـ ش.

.	12 اليزدي، محمّد تقي مصباح، خداشناسي، جهان شناسي و انسان شناس )معرفة الله ومعرفة 
الكون ومعرفة الإنسان(، قم، مؤسسه آموزشي و پژوهشي امام خميني )ره(، 1386 هـ ش.

.	13 إلى  )مدخل  ديني  معرفت  مباني  و  شناسي  معرفت  به  درآمدي  محمد،  زاده،  حسين 



165مساحة اعتبار العقل

الأبستمولوجيا وأسس المعرفة الدينيّة، طبعة جديدة منقحة، قم، مؤسّسه آموزشي و پژوهشي امام 
خميني )ره(، 1385 هـ ش.

.	14 حسين زاده، محمد، منابع معرفت )مصادر المعرفة(، قم، مؤسسه آموزشي و پژوهشي امام 
خميني )ره(، 1386 هـ ش.

.	15 شبر، عبد الله، حقّ اليقين، لا.ط، طهران، نشر أعلمي، د.ت.





الفصل الثاني: 
النص 

والعلوم الإسلاميّة





 مفهوم النصّ الدينّي ومركزيّته في العلوم الإسلاميّة

 السيّد هشام إبراهيم أبو هاشم ]]]

مقدمة

جسور  أهمّ  من  فهو  البشريّة،  حياة  في  ومؤثّرةً  عظيمةً  مساحةً  النصّ  يشغل   
التواصل والبناء الحضاريّ، ومن دونه لم يكن للإنسان أن يخطوَ خطواتٍ مهمّةً 
في مراكمة فكره، وتوظيف خياله، وحفظ تاريخه بما فيه من أحداث، وثقافات، 

وأدب، وأديان، وتجارب، وآلام، وإنجازات.

الدينيّ تحديدًا في  النصّ  يشغلها  التي  الحسّاسة  المكانة  أحد   وغير خافٍ على 
ومحافظته  تاريخيًّا،  الكبير  تأثيره  وبسبب  الثقافيّة.  بناها  وفي  المجتمعات  حياة 
الدينيّ  النصّ  الدينيّ، ومن ضمنه  النصّ  قوّة حضوره إلى زماننا هذا، صار  على 
تكمن  ولهذا  النقد.  ومشارط  البحث،  مجاهر  من  العديد  تحت  واقعًا  الإسلاميّ، 
أهميّة البحث حول النصّ الدينيّ في أنّه أضحى يطال حيّزًا مهمًّ من مساحة الفكر 

الإنساني المعاصر.

 ويحتل النصّ القرآنّي مركز الصدارة في التأثير والمكانة ضمن دائرة النصوص 

]]] – أستاذ في الحوزة العلمية لبنان.



مناهج العلوم الإسلاميّة170

من  والذي  للبشريّة،  الإسلام  قدّمه  الذي  الإلهيّ  المنهج  فهو  الإسلاميّة،  الدينيّة 
خلال حضوره القويّ برزت الحضارة الإسلاميّة في العديد من الحقب الزمنيّة، 
كحضارة قويّة وفاعلة تتسلّح بدين يحمل رؤية شاملة، ويقدّم شريعةً وقيمً خالدة 

ستبقى إلى قيام الساعة. 

الذي  الروائيّ،  المنقول  من  ضخمةٌ  مجموعةٌ  به  ويحتفّ  القرآن  حول  ويدور   
وظيفته  أنّ  خصوصًا  الدينيّة،  المعرفة  إنتاج  عمليّة  في  وازنًا  ليصبح  دوره  تنامى 
في  والتوسعة  والتفريع  التفصيل  هي  الأولى  الدعوة  عصر  منذ  كانت  الأساس 
قبال التكثيف والتأصيل الذي ميّز كتاب الله. وأهّميّة الدور الذي يقوم به المنقول 
الروائيّ تجعل من المستحيل استبعاده حين إجراء أيّ دراسة على النصّ الدينيّ في 

الإسلام.

 إنّ هدف الدراسات المنهجيّة القائمة على النصّ ينحو نحو تطوير تعاملنا مع 
هذه الوسيلة التي تنامت أهّميّتها باطراد منذ النصف الأوّل من القرن العشرين]]]؛ 
البشر  بين  اللغويّ  الاتصال  وتطوير  والمفاهيم  الأفكار  نقل  في  دور  من  لها  لاِ 
مستمرّ  بشكل  لها  استخدامنا  طريقة  تنقيح  الضروريّ  من  كان  وإذا  وتحسينه، 
الجنوح  من  حذرين  نكون  أن  علينا  ولكن  اللغة،  من  استفادة  أفضل  لتحقيق 
الدينيّة  نصوصنا  على  بإسقاطها  نقوم  بحيث  مناسبة،  غير  ومناهج  أدوات  نحو 
فنظلمها ونظلم أنفسنا معها. وهذا ما يجعل الاطلاع على بعض المقدمات المتعلقة 
بالنصّ الدينيّ الإسلاميّ أمرًا لازمًا؛ كونه يوضّح لنا الكثير من معالمه وحيثيّاته 

وخصوصيّاته قبل أن نخطو أيّ خطوات بحثيّة تجاهه.

 بناء على ما تقدّم، نسعى في هذا البحث إلى تسليط الضوء حول مفهوم النصّ 
لذلك  تكوّنه.  وظروف  ومميّزاته  ودوره  الإسلاميّة،  العلوم  في  ومركزيّته  الدينيّ 
]]] الكلام هنا عن تصاعد التركيز على هذا النوع من الأبحاث في الميدان الفكريّ الغربّي، وإلّ فإنّ 
جهود المسلمين في مجال التعامل مع النصوص قديمة ومهمّة، ولا تقتصر على علم واحد، حيث تشمل 

علوم المعاني والبيان والبديع وما يحتفّ بها من دراسات، ومباحث الألفاظ في أصول الفقه. 



171مفهوم النصّ الدينّي ومركزيّته  في العلوم الإسلاميّة

توزّع البحث على أربعة مطالب جاءت كالآتي:

أوّلً: النصّ الدينيّ: المفهوم والتكوين والمنزلة

ثانيًا: أنواع النصّ الدينيّ ووظائفه وتأثيراته

ثالثًا: محورية النصّ في العلوم الإسلاميّة

رابعًا: أسس فهم النصّ الدينيّ

أوّلً: النصّ الدينيّ: المفهوم والتكوين والمنزلة

1- النصّ في اللغة والمعجم
 لكلمة »نصّ« دلالات متعدّدة في معاجم اللغة العربيّة، فمن معانيها ما ورد 
رفعه. وكل  ا:  نصًّ ينصّه  الحديث  نصّ  الشيء.  »النصّ: رفعك  منظور:  ابن  عن 
ما أظهر فقد نصّ«]]]. ويبدو أنّ هذا المعنى هو المعنى الأساسّي للنصّ، مما يجعل 
أيّ دلالات أخرى وردت لهذه الكلمة تقع ضمن إطار المجاز. فالتوسّع الدلالّي 
ا في أيّ لغة، وأكثر من طبيعيّ في لغة غنيّة كاللغة العربيّة،  لأيّ كلمة طبيعيّ جدًّ
وبالتالي فإنّه عند الرجوع إلى المعاجم والقواميس سنجد أنّ الكلمات قد ينسب 
لها أكثر من وضع لغويّ ومعنى أصلّي، وسنجد لها العديد من الدلالات والمعاني 
المجازيّة أيضًا، ومن أحد هذه المعاني نجنح نحو المعنى الاصطلاحيّ ليخدم فنًّا 

من الفنون.

ا، إذا استخرج   ومن الدلالات الأخرى لكلمة نصّ أن يُقال: نصّ ناقته نصًّ
على  يدلّ  السير  في  الناقة  رفع  لأنّ  الرفع؛  من  وهو  السير،  من  عندها  ما  أقصى 
أنّ الاستقصاء والاستخراج هما  استقصاء ما عندها من السير. ومن هنا يتّضح 
ا، إذا استقصى مسألته عن  من المعاني المجازيّة لكلمة »نصّ«. يُقال: نصّ فلانًا نصًّ

]]] ابن منظور، لسان العرب، ج7، ص97.



مناهج العلوم الإسلاميّة172

ما  كلّ  استخرج  حتى  العلم  من  عنده  ما  حدّ  إلى  ورفعه  فيها  أحفاه  أي  الشيء، 
عنده]]].

 وذكر صاحب تاج العروس نقلً عن ابن الأعرابّي معانَي مجازيّة أخرى واردة 
في كلمة »نصّ«، منها: الإسناد إلى الرئيس الأكبر، والتوقيف، والتعيين على شيء 

ما، فكلّ ذلك مجاز من المعنى الأساسّي الذي هو الرفع والظهور]]].

 أمّا بحسب المعاجم الأجنبيّة، فلكلمة »نصّ« )Text( في اللغات الأوروبيّة 
بالنظر لجذورها اللاتينيّة إلى عمليّة الحياكة والنسج، مما يعني  دلالة مختلفة تعود 
من جانب اللغة نسيجًا من العلاقات اللغويّة المركّبة التي تتجاوز حدود الجملة 
بالمعنى النحويّ للإفادة]]]. وهذا ما يجعل الاشتقاقات الاصطلاحيّة لكلمة نصّ 
في التراث العربّي والإسلاميّ تختلف عن تلك التي في الثقافة الغربيّة عمومًا. فكلّ 

بيئة لها حاضنتها الثقافيّة المرتبطة ارتباطًا وثيقًا بالجهاز اللغويّ العامّ للمجتمع.

2- النصّ في الدراسات الأدبيّة
النقد  دراسات  إطار  ضمن  للنصّ  واحد  تعريف  على  الاستقرار  يمكن  لا   
ضمن  النصّ  فمفهوم  والخطاب.  بالنصوص  المتعلّقة  والبحوث  الحديث  الأدبّي 
الدراسة.  المتّبع في  المنهج  ويتدخّل في تحديده  تشعّبات عديدة،  له  البحوث  هذه 
الأدبّي  والنقد  اللغويّة  المدارس  أصحاب  عند  النصّ  تعريف  أنّ  سنجد  وعليه، 

يتعدّد بتعدّد المناهج المتّخذة من قبلهم.

 ولكن مع ذلك، يبقى لتعريفات النصّ التي ذكروها نحو ارتباط بروح ما ورد 
من معانٍ للنصّ في معاجمهم اللغويّة. 

]]] انظر: الزبيدي، محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسينيّ، تاج العروس من جواهر القاموس، ج9، 
ص369.

]]] م.ن، ج9، ص369– 370.
]]] انظر: أبو زيد، نصر حامد، النصّ، السلطة، الحقيقة، ص150.



173مفهوم النصّ الدينّي ومركزيّته  في العلوم الإسلاميّة

 ومن التعريفات الموجزة المتداولة عندهم للنصّ الأدبّي أنّه »مدوّنة كلاميّة«، 
أو أنّه »حدث يقع في زمان ومكان معيّنين«، أو أنّه »يهدف إلى توصيل معلومات 

ومعارف ونقل تجارب إلى المتلقّي«، أو أنّه »مغلق وتوالديّ«]]]. 

بفضل  مكوّن  أنّه  )أي  لغويّ  عبر  جهاز  أنّه  اعتبر  ما  أيضًا  التعريفات  ومن   
اللغة، ولكنهّ غير قابل للانحصار في مقولاتها(، يُعيد توزيع نظام اللغة، بكشف 
التواصليّة، مشيًرا إلى بيانات مباشرة، تربطها بأنماط مختلفة  العلاقة بين الكلمات 
من الأقوال السابقة والمتزامنة معها، فيدخل في عمليّة تشكيل النصّ حينئذ أمران؛ 
الأوّل: إعادة التوزيع عن طريق التفكيك وإعادة البناء، والثاني: عمليّة استبدال 
من نصوص أخرى؛ أي عملية تناصّ، حيث تتقاطع فيه أقوال عديدة مأخوذة من 

نصوص أخرى]]].

ا، وما   وكما أسلفنا، فإنّ التعريفات له ضمن هذه الحقول العلميّة عديدة جدًّ
ذكرناه كان غيضًا من فيض. ومن المهم التأكيد مجدّدًا على أنّ التعريفات العديدة 
ستجد  ولهذا  التعريف؛  واضع  عند  المتّبع  الفكريّ  المنهج  بحسب  تتوزّع  للنصّ 
البنيويّين  السوسيولوجيّين، وكذلك عند  الظاهراتيّين، وآخر عند  له عند  تعريفًا 

والسيميائيّين]]].

 وما تقدّم لا يعني عدم اقتراب مفهوم النصّ الاصطلاحيّ عندهم من أعتاب 
الدلالات اللغويّة له في اللغة العربيّة، حيث يمكن أن يكون له نحوٌ من التقاطع 
والالتقاء بحسب البعد المفهوميّ المنظور إليه فيه، فمفهوم النصّ –مثلً- بالنظر 
للجانب الأركيولوجيّ فيه، نجده في دراسات بعض المفكّرين الغربيّين، يتقاطع 
أنّ أي دراسة  اعتبار  الرفع والإظهار، على  العربيّة على  اللغة  النصّ في  مع دلالة 

]]] انظر: عزام، محمد، النصّ الغائب، تجلّيات التناصّ في الشعر العربّي، ص15.
]]] انظر: فضل، صلاح، بلاغة الخطاب وعلم النصّ، ص211–212.

]]] انظر: عزّام، محمّد، م.س، صص15–26.



مناهج العلوم الإسلاميّة174

متتالية على النصّ تشير إلى إثبات مكوّنات أركيولوجيّة له، مما يعني التأكيد على أنّ 
مستويات النصّ طبقات، والحفر فيها يظهر لنا المزيد من الدلالات]]].

3- النصّ في اصطلاح العلوم الدينيّة
 يمكن أن يلحظ للنصّ أكثر من معنى في حقل العلوم الدينيّة، منها ما هو متداول 
المنقول، سواء أكان قرآنًا أم حديثًا،  الفقه، حيث قسم الأصوليّون  في علم أصول 
معنى  على  دلّ  ما  بالظاهر  ويريدون  ونصّ،  ومجمل  ظاهر  هي:  أقسام،  ثلاثة  إلى 
اللغة، وإن كان لا يقبله بحسب قوانين العرف  وكان يحتمل غيره بحسب قوانين 
والتخاطب، ويقصدون بالمجمل المبهم في دلالته، وبالنصّ الذي هو محلّ الكلام في 
هذا المعنى الأوّل، ما دلّ على معنى بوضوح وشفافيّة لا تسمح بورود احتمال غيره. 

والأصوليّين،  الفقهاء  ألسنة  على  يرد  الذي  وهو  أيضًا،  النصّ  معاني  ومن   
الخطابات الشرعيّة الواردة إلينا من خلال القرآن والروايات. فالآيات والروايات 
»نصّ«،  مصطلح  عليها  يطلق  الفقهيّ  الاستنباط  عمليّة  خلال  تستخدم  التي 
فيقال: نصّ شرعيّ، أو نصوص شرعيّة]]]؛ وتسمّى كذلك لأناّ عبارة عن لفظ 
أو كلام ذي حيثيّة تشريعيّة يمكن أن يقع في موقع الدليل على جزئيّة أو مسألة من 

مسائل الفقه والشريعة.

 وقد يطلق النصّ أيضًا ويراد به مطلق محتويات الكتاب والحديث الشريف، 
ورد في  ما  فكل  والاستنباطيّ،  الفقهيّ  البعد  بالدلالة في  فقط  تأطيرها  دون  من 
يُستفاد منه  أو نصّ روائيّ  نصّ قرآنّي  القرآن والحديث( هو  هذين الحقلين )أي 
أو  العقائد  أو  الفقه  مجال  في  أكانت  سواء  عامّة،  الدينيّة  المعارف  وتشكيل  لبناء 
الأخلاق. وما هو مصبّ اهتمام العناوين الآتية هو هذا المعنى للنصّ، كونه هو 

المعاصر،  العربّي  الحداثيّ  الخطاب  في  الدينيّ  النصّ  تاريخيّة  إشكاليّة  مرزوق،  العمري،  انظر:   [[[
ص46.

]]] انظر: الفضلي، عبد الهادي، الوسيط في قواعد فهم النصوص الشرعيّة، ص21.



175مفهوم النصّ الدينّي ومركزيّته  في العلوم الإسلاميّة

منظومة  وبناء  عامّة،  الدينيّة  والمعارف  العلوم  إنتاج  عمليّة  حوله  تتمحور  الذي 
المفاهيم الإسلاميّة.

طويلة،  قرون  خلال  إلينا  وصلت  التي  التراث  محتويات  أنّ  يعتبر  من  وثمّة   
وتعليقًا  وشرحًا  تفسيًرا  والحديث،  القرآن  حول  العلماء  كتابات  تتضمّن  والتي 
وتوسعة، هي نصوص دينيّة أيضًا؛ وبهذا الاعتبار يقسم النصّ الدينيّ إلى قسمين: 
إلى  بدوره  ينقسم  وهو  ثانويّ،  شارح  ونصّ  الكريم،  القرآن  وهو  تأسيسّي  نصّ 
قسمين: نصّ ثانويّ أوّل، وهو الحديث الشريف، ونصّ ثانويّ ثانٍ، وهو تراث 

العلماء واجتهاداتهم]]].

في  المقام  بنا  يطول  لا  حتّى  مناقشته  عن  نتجاوز  ولكن  مردود،  الرأي  وهذا 
البحث المفهوميّ.

أ- تكوّن النصّ الأوّل في الإسلام
على  الوحي  نزول  مع  جاء  الإسلام  في  الدينيّ  للنصّ  الأوّل  التشكّل   
النبيkّ. فالنصّ الأوّل، الذي هو اللّبنة الأولى في بناء منظومة النصّ الدينيّ، 
هو ذاته المكوّن من آيات القرآن الكريم وسوره التي بتتابع نزولها خلال أكثر 
من عقدين من الدعوة النبويّة صارت هي المصحف الشريف، الدستور الإلهيّ 
وتشريعات  ومبادئ  وأسس  هويّة  عن  الأساس  والمعبّ  للمسلمين،  الرسميّ 
نصوص  يحفظون  المسلمون  كان  وقد  الإسلاميّ،  الدين  وتوجّهات  وأدبيّات 
أو  ألواح  من  له  أتيح  ما  على  يستنسخه  كان  وبعضهم  قلب،  ظهر  عن  القرآن 

رقاع وغير ذلك.

 والمطّلع على تاريخ الدعوة الإسلاميّة وحيثيّات نزول القرآن التدريجيّ يمكنه 
أن يدرك العناية التي أُوليت للحفاظ على النصّ القرآنّي كما هو، ولضبطه وعدم 

]]] انظر: العمري، مرزوق، م.س، ص52.



مناهج العلوم الإسلاميّة176

إلهيّة  مهمّة  هو  حفظه  أنّ  إلى  يُشير  نفسه  القرآن  إنّ  بل  منه،  حرف  بأيّ  التفريط 
افظُِونَ﴾)الحجر، 9(. ا لَهُ لََ كْرَ وَإنَِّ لْنَا الذِّ ا نَحْنُ نَزَّ أيضًا: ﴿إنَِّ

 وقد ترافق النصّ القرآنّي مع النصّ النبويّ، فالنصّ النبويّ من بدايات الدعوة 
إنزال القرآن، وقد  أخذ مكانة مهمّة، واعتبر غير منفصل عن الهدف الإلهيّ من 
الوحي  إطار  عن  يخرج  ولا  ملزِمًا  واعتبره  النبويّ  النصّ  القرآنّي  النصّ  ساند 
وَمَا   ...﴿ بها:  الالتزام  الناس  من  وجلّ  عزّ  الله  يريد  التي  والتشريعات  المقدّس 

سُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَاَكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا﴾ )الحشر، 7(. آتَاكُمُ الرَّ

الدينيّ في الإسلام يعتمد على  النصّ  بنيان  أنّ  اعتبار  بنا إلى  تقدّم يفضي   وما 
ولكن  النبويّ،  النصّ  هي  والثانية،  القرآنّي،  النصّ  هي  الأولى،  اثنتين:  ركيزتين 
النصّ النبويّ قد أرشدنا إلى ما هو امتداد له، وهو نصّ يأتي متأخّرًا من الناحية 
الزمنيّة عنه، ووظيفته إكمال المسيرة النبويّة، وإبقاء الناس على مدى عقود طويلة 
على اتصال بمنابع الوحي، ونعني بما سبق تلك النصوص الآتية إلينا من دوحة 
الإمامة الإلهيّة، وقد ورد عن النبيkّ، في الحديث الثابت عند الفريقين، قوله: »إنّ 
تارك فيكم الثقلين ما إن تمسّكتم بهما لن تضلوا، كتاب الله وعترتي أهل بيتي، وأنّما 
لن يفترقا حتى يردا علَي الحوض«]]]. ومن الواضح أنّ أهمّ وأبرز أثر تمخّض عن 
الثقل الثاني هو ذلك الكمّ الكبير من النصوص الدينيّة التي توالت ووصلت إلينا 

عبر أصول ومصادر مختلفة.

ب- منزلة النصّ الدينيّ في الإسلام
وفي  الإسلام  في  الدينيّ  النصّ  بها  حظي  التي  المنزلة  إنّ  قلنا  إذا  نبالغ  لا   
المجتمعات الإسلاميّة عبر التاريخ لم يحظ بها أيّ نصّ في أيّ ديانة أخرى أو في أيّ 
منظومة فكريّة قديمً وحديثًا. وهذه المنزلة العظيمة له في الإسلام لها أسباب، ومن 

]]] الحرّ العاملي، وسائل الشيعة، ج27، ص33–34.



177مفهوم النصّ الدينّي ومركزيّته  في العلوم الإسلاميّة

أهم هذه الأسباب فيما يتعلق بالنصّ القرآنّي أنه بحد ذاته كان هو الآية التي تحدّى 
البليغ  البيان  بيئة تعج بأصحاب  بها الرسول )صلى الله عليه وآله( العرب. ففي 
نُّ عَلَٰ أَن يَأْتُوا بمِِثْلِ  نسُ وَالِْ وبالشعراء جاء القرآن ليقول: ﴿قُل لَّئنِِ اجْتَمَعَتِ الِْ
ذَا الْقُرْآنِ لَ يَأْتُونَ بمِِثْلهِِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لبَِعْضٍ ظَهِيًرا﴾ )الإسراء، 88(، ثم رفع  هَٰ
يَاتٍ  مُفْتََ ثْلهِِ  مِّ سُوَرٍ  بعَِشِْ  فَأْتُوا  قُلْ  اهُ  افْتََ يَقُولُونَ  ﴿أَمْ  ليقول:  التحدّي  مستوى 
ن دُونِ اللهِ إنِ كُنتُمْ صَادِقِيَن﴾ )هود، 13(. إلى أن قال: ﴿وَإنِ  وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُم مِّ
ن دُونِ  ثْلهِِ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُم مِّ ن مِّ لْنَا عَلَٰ عَبْدِنَا فَأْتُوا بسُِورَةٍ مِّ َّا نَزَّ كُنتُمْ فِ رَيْبٍ مِّ
اللهِ إنِ كُنتُمْ صَادِقِيَن﴾ )البقرة، 23(. من هنا، لم يكن القرآن مجرّد كتاب إرشاد إلهيّ، 
بل كان هو الإعجاز الذي أعجز العرب عن أن يأتوا بمثله، ومن خلاله أثبتت 

دعوة الرسولk وتأكّد للناس معها ارتباطه برسالة سماويّة.

ثانية، اعتُبِ القرآن كتاب الإعجاز الذي سيبقى إلى قيام الساعة،   ومن جهة 
وهو بهذه الخصوصيّة تميّز عن جميع ما سبقه من معاجز وآيات، وحيثيّته الإعجازيّة 
أطوارها  أعلى  في  البشريّة  سترافق  التي  الخاصيّة  لتناسب  أيضًا  جاءت  الخالدة 
كان  ذلك  ولأجل  والمعرفّي؛  العلميّ  والتطوّر  الفكر  خاصّيّة  وهي  الحضاريّة، 
القرآن معجزة تتضمّن خطابًا يحمل فكرًا أيضًا، ويريد أن يصل إلى عقل الإنسان، 

إضافة إلى قلبه، من خلال نصوصه العميقة وآياته البيّنات. 

 وبسبب هذه المنزلة للقرآن في الإسلام عكف المسلمون منذ أيّام الدعوة الأولى 
بخشوع،  إليه  والاستماع  به  والتوصية  وتفسيره  فيه  والتدبّر  وتلاوته  حفظه  على 
وهذا ما لم يحظ به أي نصّ آخر في التاريخ كما أسلفنا، بل يمكن القول إنّ العلامة 
الفارقة في الحضارة الإسلاميّة على مرّ العصور كان القرآن الكريم، فقد كانت هذه 
الحضارة بمختلف مذاهبها وتيّاراتها واتّاهاتها تدور حول قطب أساس، وتعتمد 

د لها هو القرآن. على نصّ مركزيّ موحِّ

العرب، ومن خلال هذا  القرآنيّة تطوّرًا كبيًرا في وعي  المعجزة   لقد أحدثت 



مناهج العلوم الإسلاميّة178

الكتاب دخل المسلمون إلى المجتمعات الأخرى حاملين لواء التوحيد، وساروا 
بمشعل الهداية القرآنّي إلى أفريقيا وإلى أقاصي آسيا وإلى شواطئ المحيط الأطلسّي 

وأسبانيا في أوروبا]]].

اهتمام  محطّ  وكان  وعظيمة،  كبيرة  بمكانة  الشريف  الحديث  حظي  وكذلك   
العلماء على مرّ التاريخ؛ ولأجله بذل العديد من جامِعِي الحديث أعمارهم، وطافوا 
في جميع الأصقاع المتاحة لهم لأخذه من الحفاظ ومن أصحاب الكتب والقراطيس. 
وقد تنامت، على إثر تصاعد الاعتماد على الأحاديث والروايات وتطوّر أهّميّتها، 
وظيفتها  والعلوم  المناهج  فهذه  الرجال،  علم  ومباحث  والتعديل  الجرح  مناهج 
فحص وثاقة الرواة ونقد الأسانيد والتحرّي عنها. ونما إلى جانب علوم الحديث 
وأسانيدها علم آخر هو علم الأصول، فقد تطوّر هذا العلم تطوّرًا هائلً بسبب 
الجهود الجبارة التي بُذلت لأجله، ليكون أهمّ منهج قراءة للنصوص ولاستنباط 

الأحكام الشرعيّة من مظانّا في الحواضر الإسلاميّة.

ثانيًا: أنواع النصّ الدينيّ ووظائفه وتأثيراته:

1- النصّ القرآنّي والنصّ الروائيّ: الخصائص والميزات

 الوظيفة الأساس التي يؤدّيها النصّ الدينيّ هو أنّه يفسح لنا المجال للكشف 
عن مرادات المولى تعالى وعن مقاصده فيما لو أعملنا الأدوات المناسبة في قراءته 
للمتلقّي  لو وصلت  فيما  الدلالة  وفهمه وتوجيهه، فهو نصّ يحمل دلالة، وهذه 

بالطرق المناسبة يصبح من خلالها عارفًا بحكم الشارع وما يريد إخبارنا به. 

 وكما ذكرنا سابقًا، ينقسم النصّ الدينيّ عند المسلمين إلى قسمين: القرآن الكريم 
 ،bالبيت أئمّة أهل  ما يشمل نصوص  بالحديث  والحديث الشريف، والمقصود 
إضافة إلى الحديث النبويّ، على اعتبار أنّ الروايات الصادرة عن العترة الطاهرة 

]]] انظر: عبد الرحمن، عبد الهادي، سلطة النصّ، ص70.



179مفهوم النصّ الدينّي ومركزيّته  في العلوم الإسلاميّة

»حَدِيثيِ  قال:  أنّه   jالصادق الإمام  عن  ورد  وقد  النبويّة.  الدوحة  من  مستقاة 
، وَحَدِيثُ  سَيِْ ي حَدِيثُ الُْ ي، وَحَدِيثُ جَدِّ حَدِيثُ أَبِ، وَحَدِيثُ أَبِ حَدِيثُ جَدِّ
وَحَدِيثُ   ،jالُْؤْمِنيَِن أَمِيِر  حَدِيثُ  سَنِ  الَْ وَحَدِيثُ  سَنِ،  الَْ حَدِيثُ  سَيِْ  الُْ
 .[[[» وَجَلَّ عَزَّ  اللهِ  قَوْلُ  اللهِ  رَسُولِ  وَحَدِيثُ   ،kِالله رَسُولِ  حَدِيثُ  الُْؤْمِنيَِن  أَمِيِر 

والروايات التي تحمل المضمون نفسه عديدة.

 ومن مميّزات النصّ القرآنّي أنّه قطعيّ الصدور، وهو المصدر الأوّل للأحكام 
بعد  جيلً  المسلمين  عند  لتواتره  الصدور  قطعيّ  كان  وإن  وهو  والقيم،  والسنن 
جيل، إلّ أنّه من ناحية الدلالة ليس قطعيًّا كلّه؛ لأنّ فيه متشابًها ومحكمً. وحينما 
نأتي إلى محكماته ففيها ما هو نصّ، أي قطعيّ الدلالة، ومنها ما هو ظاهر، حيث 
تتوقّف حجّيّتها على القول بحجّيّة الظواهر. وفي القرآن أيضًا الناسخ والمنسوخ، 
قطعيّ  ، وكلّ ذلك لا يجعله  والمبيَّ والمقيّد، والمجمل  والمطلق  والعامّ والخاصّ، 

الدلالة في كثير من آياته]]].

 أمّا السنةّ بمعناها الواسع، فهي في الاصطلاح قول المعصوم أو فعله أو تقريره. 
ويُرجع إلى السنةّ بأقسامها الثلاثة من خلال الأحاديث )أي النصوص( الواصلة 
فالأحاديث  هذا  وعلى  الآحاد؛  أخبار  طريق  من  أو  التواتر  طريق  من  إمّا  إلينا 
الواصلة إلينا ليست هي السنةّ، بل هي الناقلة لها والحاكية عنها، وتسمّى بالسنةّ 

توسّعًا من أجل كونها مثبتة لها]]].

 ومن أهمّ ما يميّز النصوص الروائيّة عن النصّ القرآنّي أنّا ليست كلّها قطعيّة 
فهو  الباقي  وأمّا  قليل،  قطعيًّا وهو  اعتباره  يمكن  ما  منها هو  فالمتواتر  الصدور، 
ظنيّّ الصدور، ويقع البحث ضمن مباحث الأصول عن حجّيّة بعضها من عدمه.
]]] الكلينيّ، محمّد بن يعقوب، الأصول من الكافي، ج1، باب رواية الكتب والحديث وفضل الكتابة 

والتمسّك بالكتب، ح14، ص105.
]]] انظر: المظفّر، محمّد رضا، أصول الفقه، ص317.

]]] م.ن، ص324-323.



مناهج العلوم الإسلاميّة180

إلى  أنّما يحتاجان  الروائيّ  والنصّ  القرآنّي  النصّ  بين  المهمّة   وجهة الاشتراك 
تأسيس طريقة صحيحة لفهم مدلولات نصوصهما، وقد أسّس علماء الأصول، 

كما أسلفنا، طرقًا لفهم النصّ تسالموا عليها كما برهنوا على صحتها]]].

المعيار  القرآنّي هو  فالنصّ  القرآنّي والروائيّ،  النصّين  إنّ هناك علاقة بين  ثم   
في ردّ الأحاديث، وقد طفحت كتب الحديث في التركيز على هذه الحقيقة، وهذا 
لا  بحيث   ، الكلّّ التباين  بنحو  القرآن  تنافي  التي  الأحاديث  في  يصحّ  إنّما  الأمر 

يمكن فرض أيّ تكامل بينهما]]]. 

2- النصّ والغيب 

 إنّ من أهم مميزات النصّ الدينيّ هو أنّه يربطك بالغيب، ويحدّثك عنه، ويشدّ 
على قلبك لتعمّق إيمانك به، وهو بهذه الميزة يقوم بما لا يقوى عليه أيّ نصّ ينتمي 
إلى منهج معرفّي آخر، خاصّة أنه يسرد التفاصيل ويجعلك تحيط بما لا يمكن للحسّ 

أن يناله أو للعقل أن يصل إلى حدوده.

 والغيب الذي يتناوله النصّ ليس على نحو واحد، فهناك الغيب بمعنى وجود 
الموجودات التي لا يمكن نيلها بالحسّ من قبيل الإله والملائكة والعرش والقلم 
وغير ذلك مما تناوله القرآن وفصّلت فيه الروايات، وهناك الغيب بمعنى الكشف 
عن بعض الوقائع أو الإخبار بمآلات بعض الأمور، وذلك كما في إخبار القرآن 
آنذاك صدق  المسلمون  وقد شهد  نبيّه]]].  الله سينصر  بأنّ  أو  الروم ستَغلِب  بأنّ 
القرآنيّة ودقّتها وعدم تخلّف محتوياتها عن مجريات الأمور في  إنباءات النصوص 

الخارج.

بمآل هذه  يتعلّق  ما  المؤمنون تحقّقه  وينتظر  القرآن  بها  أنبأ  التي  الأمور   ومن 
]]] انظر: وهبي، مالك: دور العقل في تشكيك المعرفة الدينيّة، ص191.

]]] انظر: م.ن، ص192.
]]] انظر: الآيات الأولى من سورة الروم، وآيات سورة النصر على سبيل المثال.



181مفهوم النصّ الدينّي ومركزيّته  في العلوم الإسلاميّة

الأرض وإلى أين ستنتهي، وهو ما نصّت عليه آية سورة الأنبياء: ﴿وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِ 
ونَ﴾)الأنبياء، 105(.  الُِ كْرِ أَنَّ الْرَْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّ بُورِ مِن بَعْدِ الذِّ الزَّ

 إنّ النصّ الدينيّ الإسلاميّ متلازم مع البعد الغيبيّ. ويعتبر البعد الغيبيّ من 
العناصر الرئيسة التي جاء النصّ الدينيّ ليربط الإنسان به، فلا يوجد نصّ مقدّس 
في الإسلام من دون غيب يشير إليه ويكشف عنه من وجه، ومن خلال هذا الربط 
يتمكّن الإيمان في نفوس الناس ويمتلئون بالأمل والرجاء برحمة الله وعطائه تحت 

ظلال سننه، وهي سنن لا تتبدّل ولا تتحوّل]]].

3- النصّ والعقل

 لا نبالغ إذا قلنا إنّ الإسلام يعطي العقل أهّميّة كبرى، ويمنحه فسحة واسعة 
في مجال المعرفة، حتى قيل إنّ الإسلام دين التعقّل لا دين العاطفة، ودور العقل 
ا سواء في مجال العقيدة أو مجال الفقه والشريعة، بل إنّ الكتاب والسنةّ  واضح جدًّ
هما الداعيان الأساسيّان إلى التوسّع في استعمال الطرق العقليّة الصحيحة ما دام 
المجال مجال العقل، حيث تتأسّس حجيّة الكتاب والسنةّ أوّلً وفقًا لقانون العقل 
لا النصّ، ولا بدّ أن يرجع أيّ تأسيس معرفّي في الإسلام حتى فيما كان من مجالات 

التعبّد إلى العقل]]].

 ومن المغالطات المطروحة، الإصرار على وجود تنافٍ بين العقل والنصّ، مما 
يترتّب عليه المطالبة بفسحة للعقل متمايزة عن فسحة النصّ والإيمان، حتى وإن 
الاستغناء  بالإمكان  ليكون  العامّ  المدنّي  أو  الفرديّ  السلوكيّ  المجال  ذلك  طال 
والخير  الاعتقاد  في  الحقّ  اتّباع  إلى  يدعو  نفسه  العقل  دام  ما  شريعة،  أيّ  عن  بها 

واجتناب الشّر في العمل.

وِيلً﴾، )فاطر،  دَ لسُِنَّتِ اللهِ تَْ دَ لسُِنَّتِ اللهِ تَبْدِيلً وَلَن تَِ ]]] كما في مضمون الآية الكريمة: ﴿فَلَن تَِ
.)43

]]] انظر: وهبي، مالك، م.س، ص117.



مناهج العلوم الإسلاميّة182

 ولكن هذا التمايز غير مبّرر على الإطلاق حين نعالج مسألة المعرفة في الدين 
الإسلاميّ الذي يعطي العقل مرجعيّة مهمّة في مجال المعرفة الدينيّة. ولا يعني ذلك 
أنّ العقل يستطيع البت بكلّ تفاصيل ما أتى به الدين، إلّ أنّه يستطيع معرفة طريق 
العقل،  بمتناول  ليس  خاصّ  إلهيّ  إرشاد  إلى  محتاجًا  الطريق  كان  فلو  بها،  البتّ 
فإنّ العقل يمكنه البتّ بحاجته إلى هذا الإرشاد، ثمّ في تحديد طريق هذا الإرشاد 
وتقويم صحّته وعدم صحّته، وهذا يعني أنّ كلّ معرفة يجب إمّا أن تكون ناشئة 
من العقل مباشرة، أو من طريق أرشد إليه العقل، حتى النصّ يكتسب قيمته في 

مجال المعرفة من خلال إثبات العقل؛ لكونه منهلً من مناهل المعرفة]]].

4- النصّ والهداية

 يمكن اعتبار عنصر الهداية هو الإطار الذي يكلّل فلسفة نزول النصّ القرآنّي 
الشريفة.  أعمارهم  مرّ  على  نصوص  من  منهم  وصلنا  بما   bالوحي ألسنة  ونطق 
هذه  إلى  تشير  التي  والآيات  وإرشاد،  هداية  كتاب  هو  الأولى  بالدرجة  فالقرآن 

الحقيقة وإلى هذه الغاية كثيرة، وسنذكر طائفة منها هنا: 

للِْمُؤْمِنيَِن﴾)النمل،  ىٰ  وَبُشَْ هُدًى   * بيٍِن  مُّ وَكتَِابٍ  الْقُرْآنِ  آيَاتُ  تلِْكَ  ﴿طس   
.)2-1

مِنَ  أَنَا  مَ  إنَِّ فَقُلْ  ضَلَّ  وَمَن  لنَِفْسِهِ  تَدِي  يَْ مَ  فَإنَِّ اهْتَدَىٰ  فَمَنِ  الْقُرْآنَ  أَتْلُوَ  ﴿وَأَنْ 
الُْنذِرِينَ﴾)النمل، 92(.

وَهُدًى  دُورِ  الصُّ فِ  لَِّا  وَشِفَاءٌ  كُمْ  بِّ رَّ ن  مِّ وْعِظَةٌ  مَّ جَاءَتْكُم  قَدْ  النَّاسُ  ا  َ أَيُّ ﴿يَا   
ةٌ لِّلْمُؤْمِنيَِن﴾)يونس، 57(. وَرَحَْ

كُمْ فَمَنْ أَبْصََ فَلنَِفْسِهِ وَمَنْ عَمِيَ فَعَلَيْهَا﴾)الأنعام،  بِّ ﴿قَدْ جَاءَكُم بَصَائرُِ مِن رَّ
.)104

]]] انظر: وهبي، مالك، م.س، ص130–131.



183مفهوم النصّ الدينّي ومركزيّته  في العلوم الإسلاميّة

ا،   وتجدر الإشارة إلى أنّنا حينما نجول في مجموع النصوص التي تحمل بعدًا إرشاديًّ
سنجد أنّ هدايتها لا تقتصر على الجانب الفرديّ والعباديّ، بل هي بالإضافة إلى 
وتحدّد  الإنسانّي،  للمجتمع  العام  والحياتّي  السياسّي  الانتظام  مسار  ترسم  ذلك 
وبناء  العدل  إقامة  إلى  وصولً  والطغيان،  الظلم  ضد  الصراع  حركة  في  وجهتها 

إنسان التقوى والصلاح]]].

5- النصّ والتشريع 
بيته  وأهل  النبيّ  عن  الواردة  الروائيّة  النصوص  مع  القرآن  آيات  تشكّل   
)صلوات الله عليهم أجمعين( منظومة فقهيّة وقانونيّة تغطّي تفاصيل دقيقة متعلّقة 

بسلوك الإنسان في بعديه الفرديّ والاجتماعيّ. 
بعض  والاجتهاد  التعمّق  يريد  لمن  ألقت  أنّا  النصوص،  هذه  مميّزات  ومن   
القواعد والأسس الاستنباطيّة التي يمكن من خلال مراعاتها التعامل مع بعض 
المستجدّات والموضوعات في حال لم يمكن الاتصال بالمعصومj، وهذا يعني أنّ 

النصّ الدينيّ الإسلاميّ وفّر لنا المسائل مع بعض أسسها الاجتهاديّة]]].
الدينيّة  النصوص  بها  أتت  التي  التشريعات  في  وبالتأمّل  أخرى،  جهة  ومن   

الإسلاميّة سنجدها تتميّز ببعض الميزات، منها:
- أنّا تجري على المذاق العقلائيّ العامّ في بناء التشريع على القانون الفطريّ.

وحيث  والآجلة،  منها  العاجلة  والمفاسد  المصالح  وتلاحظ  تراعي  وهي   -
رعاية  نوعيّ،  وجه  على  راعاها  التشريع  فإنّ  مورد؛  كلّ  في  ضبطها  إلى  سبيل  لا 

للصالح الاجتماعيذ العامّ، كما تجري عليه سيرة العقلاء.
التشريعات  تتّصف  عليه  وبناءً  تحمّله؛  يمكنه  لا  بما  الإنسان  تكليف  عدم   -

بالرفق والتسهيل تجاه العباد. 

]]] انظر: جرادي، شفيق، الوحي ونقد النصّ الدينيّ، ص29.
]]] انظر: الحيدريّ، علي نقي، أصول الاستنباط، ص32.



مناهج العلوم الإسلاميّة184

بحسب  أحواله  اختلفت  مهما  الإنسانّي،  للمجتمع  ملائمة  تشريعات  هي   -
اختلاف المكان والزمان]]].

6- النصّ ومشكلات المجتمع وحاجاته

فإنّ   ،kّالنبي القرآنيّة على  الآيات والسور  نزول   حينما جاء الإسلام وتوالى 
أبرز ما تصدّى له النصّ هو التعامل مع العادات والأعراف البالية والسيّئة التي 
المنحرفة  والأفكار  الخاطئة  السلوكيّات  الوقت، ومواجهة  ذلك  كانت سائدة في 
بسلاح الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وبأساليب دعويّة راقية تحثّ على القول 

الحسن والمجادلة بالتي هي أحسن. 

وقد عالج سلاح البيان القرآنّي البليغ والعميق ومعه البيان النبويّ مشكلات 
جّمة في مجتمعات الصحراء من قبيل عبادة الأوثان، ووأد البنات، وشرب الخمر، 

ولعب الميسر، والظهار، والثأر العشائريّ، وغيرها مما لا يمكن حصره هنا.

 بل أصبح النصّ بمنزلة المثل السائر الذي لا يفارق ألسنة المسلمين، يقدّمونه 
بين يدي تصدّيهم لأيّ مشكلة أو تحدٍّ أو استحقاق، فتراهم يلهجون بآيات من 

قبيل:

 ﴿قُل لَّن يُصِيبَنَا إلَِّ مَا كَتَبَ اللهُ لَناَ...﴾)التوبة، 51(.

ا﴾)الشرح، 5(. ﴿فَإنَِّ مَعَ الْعُسِْ يُسًْ

ا إلَِيْهِ رَاجِعُونَ﴾)البقرة، 156(. ا لَِِّ وَإنَِّ صِيبَةٌ قَالُوا إنَِّ ﴿الَّذِينَ إذَِا أَصَابَتْهُم مُّ

ةٌ إلَِّ اللهُ لَفَسَدَتَا﴾)الأنبياء، 22(. ﴿لَوْ كَانَ فيِهِمَ آلَِ

اجتماعيّة  تحدّيات  من  له  تصدى  بما  الإسلاميّ،  الدينيّ  النصّ  أثبت  لقد   
بأبعاد  إحاطة  لديه  مقدّس  نصّ  أنّه  الوقت،  ذلك  في  سائدة  كانت  ومشكلات 

]]] انظر: السيستانّي، محمّد باقر، اتجاه الدين في مناحي الحياة، صص482-477.



185مفهوم النصّ الدينّي ومركزيّته  في العلوم الإسلاميّة

الإنسان وبخلقته وهواجسه النفسيّة، فتعامل مع كلّ هذه الأمور بما هو متوافق 
مع الفطرة التي فطر الله الناس عليها. 

 وهذا ما جعل المجتمع المسلم وفي فترة وجيزة ينهض نهضةً قويّةً وسريعةً هي 
مدعاة للتأمّل، فكيف لسكّان الصحراء أن يمتلكوا فائض القوّة هذا مع القدرة 
على مجاراة ومنافسة حضارات قديمة وعريقة آنذاك، وفي مديات زمنيّة غير طويلة 
الرهيب  والتكثيف  والنبويّ،  القرآنّي  اللسان  النصّ، ومرتكزات  قوّة  إنّا  نسبيًّا، 
الذي حملته الآيات الإلهيّة، فبعثت في نفوس الناس والمجتمع القوة والعزيمة وفي 
القلوب والعقول،  القرآنّي والنبويّ  النصّ  عقولهم الحكمة والتدبّر. لقد خاطب 
فحيث كان العقل محتاجًا إلى ما يغذّيه أفاده وأعطاه، وحيث كان القلب مفتقرًا إلى 

ما يحييه نزل عليه كالغيث وملأه بماء الرحمة. 

 بناء على ما تقدم، لا خلاف في أنّ النصّ الدينيّ فعل فعله المهمّ في وقت نزوله 
دمنا  فما  ذاته،  الدور  تأدية  قادر على  الآن  إلى  عديدة، وهو  بمراحل  أيضًا  وبعده 
نعتقد أنّ صاحب النصّ القرآنّي هو الله عزّ وجلّ، خالق كلّ شيء، وما دمنا نعتقد 
أنّ صاحب النصّ النبويّ، والإماميّ؛ هو الذي لا ينطق عن الهوى، فهذا يعني أنّ 
ما في هذه النصوص يوافق الفطرة البشريّة. والفطرة البشريّة لا تتغيّ ولا تتبدّل 
ينُ  لكَِ الدِّ لْقِ اللهِ ذَٰ مع تقادم الزمان ﴿فطِْرَتَ اللهِ الَّتيِ فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَ تَبْدِيلَ لَِ

الْقَيِّمُ وَلَٰكنَِّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَ يَعْلَمُونَ﴾)الروم، 30(.

 ولكن يبقى علينا بذل الجهد للاستفادة منها لحاجاتنا ومشاكلنا. فهذا النصّ 
المقدّس كالنهر الجاري أو كالغيث الهاطل من السماء، ومع تطوّر حاجات المجتمع 

الإنسانّي، علينا تطوير وتكثيف جهودنا للاستفادة من ماء الرحمة الإلهيّة هذا.



مناهج العلوم الإسلاميّة186

ثالثًا: محوريةّ النصّ في العلوم الإسلاميّة 

1- المعرفة الدينيّة وأنواعها
 تتأثّر المعارف الدينيّة التي نكتسبها بالكثير من العوامل الخارجة عن النصّ، 
التي  والمناهج  العقليّة،  وبقدراتنا  المعرفة،  مجال  في  الشخصيّة  بكمالاتنا  تتأثّر  كما 

نؤسّسها لأنفسنا، وتتفرع هذه المعرفة إلى:

أ- ما يمكن نيله بالعقل خاصّة، وهو كلّ معرفة تُطلب قبل الإقرار بالنصّ، 
بالنبيّ ممكناً،  أوّلً، ليكون الإقرار  بالعقل  بدّ أن يكون  بالنبوّة لا  فمثل الاعتقاد 
أن  بعد  الله عزّ وجلّ ممكناً،  يأتي من  بما  الالتزام  ليكون  بالتوحيد،  الإقرار  ومثل 
يلغى احتمال أن يكون ثمّة ربّ آخر ننتظر إرشاداته مثلً. وكلّ الآيات والنصوص 
الواردة في هذا الشأن، أي في كلّ معرفة يطلب معرفتها بالعقل، تكون قيمتها في 
أنّا ترشد العقل إلى السبل العقليّة في المعرفة لا أكثر، فمثل الآيات المنبّهة لوجود 
أنّ لها خالقًا  فيه من حقائق، تدلّ على  الكون وما  الله تعالى ووحدته، كالنظر في 
واحدًا، هي إرشادات للعقل، بحيث لو تنبّه العقل لها لأقرّ بها من حيث هي، لا 
من حيث هي منطوق نصّ، إذ قيمة النصّ إمّا بالتعبّد، أو بمضمونه الذي يكون 

ا. والتعبّد بالنصّ لا يكون إلّ بعد الإيمان بمصدره]]].  مضمونًا عقليًّا لا تعبديًّ

ب- وما يمكن نيله من خلال النصوص الدينيّة على اختلافها، وذلك بالاعتماد 
الأدوات علم الأصول  منها، وعلى رأس هذه  المعارف  استخلاص  أدوات  على 

والدراية والرجال وغير ذلك...

رئيسة،  أنواع  ثلاثة  إلى  أيضًا  الدينيّة  المعارف  تقسيم  يمكن  ثانية،   ومن جهة 

]]] انظر: وهبي، مالك مصطفى، عقيدتنا، المعرفة الدينيّة، ص31.



187مفهوم النصّ الدينّي ومركزيّته  في العلوم الإسلاميّة

الفقهيّة، والمعرفة الأخلاقيّة. ويمكن  العقائديّة، والمعرفة الشرعيّة  المعرفة  وهي: 
المفاهيم  تندرج  مثلما  الفقهيّة،  الشرعيّة  المعرفة  إطار  في  الأخلاقيّة  المعرفة  إدراج 
العامّة في هذا الإطار أيضًا؛ لأنّا تطال الجانب العملّي في حياة الإنسان، فنكون 
حينئذ أمام إطارين من المعرفة، أحدهما يمكن تصنيفه ضمن الحكمة النظريّة، أي 
ما ينبغي أن يُعلم، والأخرى ضمن الحكمة العمليّة، أي ما ينبغي أن يُعمل. وليس 
ثمّة معرفة دينيّة خارجة عنهما، حتى إنّ البحث عن الحرّيّة والقيم والحقوق هي 

من مندرجات مباحث الفقه الإسلاميّ]]].

2- محورية النصّ في إنتاج المعرفة الدينيّة 
ا لكلّ مطّلع على حقل إنتاج العلوم الإسلاميّة أنّ النصّ الدينيّ   من الواضح جدًّ
الوحي هي حجر الأساس في  إلينا من لسان  الواردة  بالقرآن والمرويّات  المتمثّل 
إنتاج المعارف الدينيّة، وهي التي عليها تدور محاولات الفهم والتفسير، ولأجل 

نيل ما فيها طُوّرت بعض المناهج والأدوات على طول التاريخ الإسلاميّ.

وهو  الرحى،  قطب  ولكنهّ  الوحيدة،  الوسيلة  هو  النصّ  أنّ  يعني  لا  وهذا   
الذي يحتلّ المساحة الأهمّ، وهو الذي لا يمكن بأيّ شكل من الأشكال إهماله أو 

استبعاده أو تجاهله أو التقليل من شأنه.

 وفي قبال النصّ لدينا وسائل أخرى، والنقاش حولها يدور مدار إمّا المساحة 
التي يمكن أن تشغلها في إنتاج المعرفة الدينيّة، وإمّا إمكانيّة أن تكون لعموم الناس 
أو لا. مثلً: ما هي طبيعة المعارف التي يمكن للعقل أن يرفدنا بها؟ وهل هو قادر 
على التصدّي للكثير من التفاصيل التي منحنا النصّ إيّاها؟ وما هي مساحته في 

مجال التشريع أو العقائد أو الأخلاق؟

 وعليه يدور النقاش حول العقل في موضوع المساحة التي يمكن أن يشغلها في 

]]] انظر: وهبي، مالك مصطفى، عقيدتنا، المعرفة الدينيّة، ص32-31.



مناهج العلوم الإسلاميّة188

مقابل النصّ وفي طبيعة علاقته بالنصّ أيضًا، هذا مع الإقرار بأنّه وسيلة أساسيّة 
لا يمكن الاستغناء عنها، لاسيّما وأنّ له ميزة، وهي قابليّته لمخاطبة عموم الناس. 

والشهود  الكشف  بوسيلة  ويتعلّق  أيضًا،  نقاش  موضع  وهو  آخر  مثال   
أنّا  الوسيلة هي  يقال حول هذه  أن  ما يمكن  العرفانيّين في رفد معارفنا. وأوّل 
طريقًا  ليست  وهي  العملّي،  بعدها  في  إليها  نظرنا  إذا  وشخصيّة  خاصّة  وسيلة 
المعارف  لتداول  عامّ  كمنهج  الحيثيّة  هذه  من  تصلح  حتى  الناس  لعموم  متوفرًا 

الدينيّة ونقلها.

3- النصّ والمعرفة العقديّة والكونيّة 
م النصوص الدينيّة الإسلاميّة منظومة متكاملة ومترابطة من المعرفة العقديّة،   تُقدِّ
وهي مع تنوّعها وتشعّبها تدور حول محور أساسّي وهو وجود الإله وصفاته وأفعاله، 
وبالرجوع إلى نصوص القرآن الكريم سنجد أنّا تعتبر أنّه لا يمكن الشكّ في أصل 
مَوَاتِ  السَّ فَاطرِِ  شَكٌّ  أَفِ اللهِ  رُسُلُهُمْ  ﴿قَالَتْ  لبداهته؛ ولهذا ورد:  الوجود الإلهيّ 
إشارات  موضع  من  أكثر  في  القرآن  قدّم  ذلك،  ومع   .)10 وَالْرَْضِ﴾)إبراهيم، 

ومنبّهات على وجوده تعالى، لعلّها توقظ بعض الأذهان الراقدة.

لبيان   ولأجل كون أصل الوجود الإلهيّ بديهيًّا، سنجد أغلب الآيات تحشد 
وحدانيّة الإله وبيان تفاصيل صفاته وأفعاله. 

وحدانيّته  دليلً على  تتضمّن  التي  القرآنيّة  الآية  مثلً سنجد  التوحيد   فحول 
عَمَّ  الْعَرْشِ  رَبِّ  اللهِ  فَسُبْحَانَ  لَفَسَدَتَا  اللهُ  إلَِّ  ةٌ  آلَِ فيِهِمَ  كَانَ  ﴿لَوْ  وهي:  تعالى 

يَصِفُونَ﴾)الأنبياء، 22(. 

مَءَ وَالْرَْضَ  وحول حكمته وأنّه عزّ وجلّ لا يلهو ولا يلعب: ﴿وَمَا خَلَقْناَ السَّ
ا إنِ كُنَّا فَاعِليَِن﴾)الأنبياء،  ذْنَاهُ مِن لَّدُنَّ َ تَّ وًا لَّ تَّخِذَ لَْ وَمَا بَيْنَهُمَ لَعِبيَِن * لَوْ أَرَدْنَا أَن نَّ

.)17-16



189مفهوم النصّ الدينّي ومركزيّته  في العلوم الإسلاميّة

رُونَ﴾)الأنعام، 80(. ءٍ عِلْمً أَفَلَ تَتَذَكَّ وحول علمه تعالى: ﴿وَسِعَ رَبِّ كُلَّ شَْ

ءٍ قَدِيرٌ﴾)آل  مَوَاتِ وَالْرَْضِ وَاللهُ عَلَٰ كُلِّ شَْ مُلْكُ السَّ ﴿وَلَِِّ  وحول قدرته: 
عمران، 89(.

يُّ الْقَيُّومُ...﴾)البقرة، 255(. وحول حياته: ﴿اللهُ لَ إلَِٰهَ إلَِّ هُوَ الَْ

وَكيِلٌ﴾)الزمر،  ءٍ  شَْ كُلِّ  عَلَٰ  وَهُوَ  ءٍ  شَْ كُلِّ  خَالقُِ  ﴿اللهُ  الخلق:  وحول صفة 
.)62

ءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَىٰ﴾)طه، 50(. نَا الَّذِي أَعْطَىٰ كُلَّ شَْ وحول هدايته: ﴿قَالَ رَبُّ

امٍ  أَيَّ سِتَّةِ  فِ  وَالْرَْضَ  مَوَاتِ  السَّ خَلَقَ  الَّذِي  اللهُ  كُمُ  رَبَّ ﴿إنَِّ  ربوبيّته:  وحول 
كُمْ  رَبُّ لكُِمُ اللهُ  ذَٰ إذِْنهِِ  بَعْدِ  إلَِّ مِن  شَفِيعٍ  مَا مِن  الْمَْرَ  رُ  يُدَبِّ الْعَرْشِ  عَلَ  اسْتَوَىٰ  ثُمَّ 

رُونَ﴾)يونس، 3(. فَاعْبُدُوهُ أَفَلَ تَذَكَّ

في  ذكرت  التي  الإلهيّة  والأفعال  الصفات  فيض  من  غيض  هو  ذكرناه  وما   
.bالقرآن وفي النصوص الروائيّة الواردة عن النبيّ الأكرم وأهل بيته

 والجدير بالذكر أنّ من هذه الصفات والشؤون الإلهيّة تتفرّع باقي الأسس العقديّة 
من قبيل النبوّة والعدل والإمامة والمعاد، وسنجد العديد من الآيات والروايات التي 
تتناولها بوضوح وتفصيل، بل سنجد أنّ هذه النصوص تتعرّض لأبعاد مختلفة متّصلة 
بهذه الأسس العقديّة، مثلً سنجد تفاصيل كثيرة عن الوحي المرتبط بالنبوّة، وسنجد 
تفاصيل كثيرة أيضًا عن أحداث يوم القيامة وعن الصراط وعن الجنةّ والنار وأحوال 

المتّقين والفجّار فيما يتعلّق بالمعاد، وهكذا في باقي العناوين.

4- النصّ والمعرفة الأخلاقيّة
ا،   ارتباط النصّ الدينيّ الإسلاميّ بالمعرفة الأخلاقيّة ارتباط قويّ ووثيق جدًّ
وتعتبر التزكية الأخلاقيّة للإنسان أحد أهم الأهداف التي حملتها هذه النصوص 



مناهج العلوم الإسلاميّة190

وبيّنتها وحثّت عليها. فعلى سبيل المثال يعتبر القرآن الكريم أنّ التزكية والهداية 
إضافة إلى تعليم الحكمة هي التي تؤطّر فلسفة بعث الرسولk ونزول الآيات 
آيَاتهِِ  عَلَيْهِمْ  يَتْلُو  نْهُمْ  مِّ رَسُولً  يِّيَن  الْمُِّ فِ  بَعَثَ  الَّذِي  ﴿هُوَ  تعالى:  يقول  عليه، 
بيٍِن﴾ مُّ ضَلَلٍ  لَفِي  قَبْلُ  مِن  كَانُوا  وَإنِ  كْمَةَ  وَالِْ الْكتَِابَ  مُهُمُ  وَيُعَلِّ يهِمْ  وَيُزَكِّ
المعرفة  تقديم  خلال  من  يزكّي  كان   kّالنبي أنّ  الواضح  ومن   .)2 )الجمعة، 

بها  الأخذ  على  الحثّ  خلال  ومن  القرآنيّة  النصوص  تضمّنتها  التي  الأخلاقيّة 
وتطبيقها.

 لقد ساهم النصّ الدينيّ الإسلاميّ على مر التاريخ في تثبيت منظومة أخلاقيّة 
السلوكيّات  من  الكثير  ترسيخ  وفي  الإسلاميّة  المجتمعات  ثقافة  في  تفصيليّة 

الفاضلة، بحيث أصبحت هذه المجتمعات تتميّز بها عن غيرها إلى يومنا هذا.

إليه  تفتقر  ما  وهذا  الأخلاقيّ،  البعد  بلحاظ  النصوص  هذه  مميّزات  ومن   
العديد من البنى التشريعيّة حتى المعاصرة منها، ربط الإطار القانونّي والتشريعيّ 
بالنظم الخلقيّة والقيم العالية. وبعبارة ثانية، مع حثّ النصّ على الالتزام بالإطار 
الجانب  واعتماد  أكثر  الارتقاء  على  ويحثّ  ثانية  جهة  من  يدعو  هو  التشريعيّ، 
المودّة  حبائل  يثبت  الذي  وهو  الناس،  بين  المعاملات  في  أرقى  كونه  الأخلاقي؛ 
ويذيب الأحقاد بينهم، فعلى سبيل المثال يقول تعالى حول مسألة الطلاق: ﴿وَإنِ 
وهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لهـنَُّ فَرِيضَةً فَنصِْفُ مَا فَرَضْتُمْ إلَِّ أَن  قْتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَسَُّ طَلَّ
يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُوَ الَّذِي بيَِدِهِ عُقْدَةُ النِّكَاحِ وَأَن تَعْفُوا أَقْرَبُ للِتَّقْوَىٰ وَلَ تَنسَوُا الْفَضْلَ 

بَيْنَكُمْ إنَِّ اللهَ بمَِ تَعْمَلُونَ بَصِيٌر﴾)البقرة، 237(]]].

بين  ترد  الدينيّة  النصوص  في  التشريعات  أنّ  أيضًا  نجد  أخرى،  جهة  ومن   
عليها  ومبنيّة  منها  مستمدّة  أنّا  على  ينبّه  بحيث  الأخلاقيّة،  المفاهيم  ظهراني 

[1] See: Rizvi, Muhammad, An Introduction To The Islamic Shari’ah, 
Ansariyian Publication, Edition 2, p: 4 – 5.



191مفهوم النصّ الدينّي ومركزيّته  في العلوم الإسلاميّة

ومتعلّقة بها، فلا تقتصر هذه النصوص في أحكامها على بيان المضمون التشريعيّ، 
كقوله  فيهم،  الأخلاقيّ  الشعور  ينمّي  أساسه، وهذا  تفهّم  إلى  الناس  توجّه  بل 
تعالى في إبطال تغيير الانتساب بالتبنيّ: ﴿ادْعُوهُمْ لِبَائهِِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِندَ الله﴾
)الأحزاب، 5(، حيث يبتني التشريع هنا على قيمة عظيمة، وهي العدالة والقسط، 

من  تطهيًرا  الإيمان  الله  »فرض   :jالمؤمنين أمير  قول  في  الأمر  هذا  نجد  وكذا 
ابتلاء  والصيام  للرزق،  تسبيبًا  والزكاة  الكبر،  عن  تنزيًها  والصلاة  الشرك، 
بالمعروف  ا للإسلام، والأمر  لإخلاص الخلق، والحجّ تقوية للدين، والجهاد عزًّ
للعدد،  منماة  الرحم  وصلة  للسفهاء،  ردعًا  المنكر  عن  والنهي  للعوام،  مصلحة 
الخمر  شرب  وترك  للمحارم،  إعظامًا  الحدود  وإقامة  للدماء،  حقناً  والقصاص 
وترك  للنسب،  تحصيناً  الزنا  وترك  للعفّة،  إيجابًا  السرقة  ومجانبة  للعقل،  تحصيناً 
الكذب  وترك  المجاحدات،  على  استظهارًا  والشهادات  للنسل،  تكثيًرا  اللواط 
والطاعة  للأمّة،  نظامًا  والأمانة  المخاوف،  من  أمانًا  والسلام  للصدق،  تشريفًا 
تعظيمً للإمامة«]]]، حيث نجد في كلّ تشريع فلسفة أخلاقيّة وقيميّة اهتم النصّ 

الإسلاميّ في بيانها وإيضاحها بنحو جميل ورائع]]].

5- النصّ والمعرفة الفقهيّة القانونيّة 
اجتماعيّ  كائن  لأنه  الإنسان؛  حياة  في  الأساسيّة  الأركان  من  القانون  يعتبر   
معنيّ بالآخرين من بني جنسه وبسائر الأشياء من حوله، وبحال لم يوجد القانون 
ا  غرائزيًّ تصّرفًا  يتصّرفوا  أن  إلى  الكثيرين  ذلك  يدفع  فقد  تصّرفاته،  ينظم  الذي 
نظير الحيوانات. فالقانون هو الضرورة الأساسيّة للحياة الإنسانيّة بما يضمنه من 
تحقيق السلوك السليم والحكيم للمجتمع البشريّ، ويضمن بذلك المصالح العامّة 

للإنسان]]].
]]] ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج19، ص86.

]]] انظر: السيستاني، محمّد باقر: حقيقة الدين، ص122.
]]] انظر: السيستاني، محمّد باقر، اتجاه الدين في مناحي الحياة، م.س، ص93.



مناهج العلوم الإسلاميّة192

 ويعتبر النصّ الدينيّ بشكل عامّ أحد أهمّ المصادر التي استفادت منها البشريّة 
الإطار  الإسلاميّ  الدينيّ  النصّ  ويعتبر  التاريخ،  عبر  قانونيّة  حياة  تكريس  في 
الأكمل والأجمل في رفد المجتمعات بمعرفة قانونيّة مصدرها الدين ووحي السماء.

 ومن المهمّ في سياق الحديث عن النصّ وما يوفّره لنا من معرفة فقهيّة قانونيّة 
أن نميّز بين معنيين اثنين هما: الشريعة، والفقه الاجتهاديّ، فالشريعة هي التعاليم 
على  وصولها  عن  النظر  بغض  حقيقة  الإسلاميّ  المشّرع  من  الصادرة  التشريعيّة 
وجهها إلى الناس أو لا، وهي إمّا أن تثبت لنا في ما جاء بنحو واضح لا التباس 
في  كما  والصواب،  للخطأ  قابل  تخصّصّي  جهد  إعمال  إلى  الحاجة  دون  من  فيه، 
الأحكام الشرعيّة الواردة بدلالة واضحة وبيّنة في القرآن الكريم والسنةّ المتواترة، 

ومن ذلك أصل وجوب الصلاة والحجّ والزكاة.

بموجب  الفقهاء  يستنبطها  التي  التشريعات  فهو  الاجتهاديّ،  الفقه  وأمّا   
الأدوات الاجتهاديّة المتوفّرة عندهم، والتي لا تؤدّي إلى ثبوتها بدرجة قاطعة، بل 
توجد في مقابلها آراء لها شواهدها، كما هو الحال في المسائل الخلافيّة، أو فرضيّات 
بنحو  الشرع  إلى  نسبته  تصحّ  لا  القسم  وهذا  قاطعًا،  نفيًا  نفيها  يمكن  لا  محتملة 
جازم، وإنّما هو مما قامت عليه الحجّة حسب الأدوات المتوفّرة لدى الفقهاء، وربما 

كان بعضهم أفقه من بعض آخر في فهم الشريعة ومقاصدها وتشريعاتها]]].

 ويجمع بين هذين القسمين الاستفادة من النصّ الدينيّ؛ وعليه مع كون النصّ 
الدينيّ يوفّر لنا معرفة فقهيّة قانونيّة، ولكنهّ لا يوفّر لنا هذه المعرفة على نحو واحد.

6- المعرفة التاريخيّة والسننيّة )قصص الأنبياء، سنن التاريخ ...(
الحقّ والخير  إلى سبيل  وإرشاده  الإنسان  نصّ لهداية  الدينيّ هو  النصّ  لكون   
النماذج  بيان  وهي  الغاية،  هذه  لتحقيق  الطرق  أهمّ  على  اعتمد  فقد  والصلاح، 

]]]انظر: السيستاني، محمّد باقر، اتجاه الدين في مناحي الحياة، م.س، ص477.



193مفهوم النصّ الدينّي ومركزيّته  في العلوم الإسلاميّة

والشواهد والسنن التاريخيّة التي تتضمّن الحكمة والعبرة والاستنارة، وتبيّ للإنسان 
مصيره  على  المؤثّرة  السنن  من  لسنةّ  إهماله  نتائج  أو  الطرق،  بعض  سلوك  مخاطر 
ومساره. فالقرآن الكريم مشحون بقصص بعض الأنبياءb، وبعض سير الأنبياء 
مع أقوامهم تكرّرت في أكثر من موضع للتشديد على خطورة المسلك وللتشديد 

علينا لعدم انتهاج النهج والسلوك نفسه الذي انتهجه من سبقنا من أمم وأقوام.
ا  عضويًّ ارتباطًا  مرتبط  التاريخ  سنن  في  البحث  إنّ  القول  يمكن  هنا  من   
شديدًا بنصوص كتاب الله بوصفها نصوص هداية؛ لأنّ الجانب العملّي البشريّ 
والتطبيقيّ المتمثّل بإخراج الناس من الظلمات إلى النور يخضع لسنن التاريخ، فلا 
بدّ أن يكون لنصوص القرآن الكريم تصوّرات وعطاءات في هذا المجال، لتكوين 

إطار عام للنظرة القرآنيّة والإسلاميّة عن سنن التاريخ]]].
التاريخيّة  الحقائق  هذه  بيّنت  قد  سنجدها  النصوص،  هذه  في  مليًّا  وبالتأمل   
والسننيّة بأشكال مختلفة، وبأساليب متعدّدة، فقد بيّنت هذه الأمور على مستوى 
عرض  مستوى  على  أخرى  نصوص  في  وبيّنتها   ، الكلّّ بالنحو  المفاهيم  إعطاء 
تتحكّم  وكيف  عليها،  الأمثلة  وبعض  ونماذجها  مصاديقها  وبيان  القوانين  هذه 
النظريّة  فيه  تمتزج  نحو  على  آخر  سياق  في  وبيّنت  للإنسان،  التاريخيّة  المسيرة  في 
على  الأكيد  الحثّ  ورد  آخرى  آيات  وفي  بالمصداق،  المفهوم  امتزاج  بتطبيقاتها 
للتاريخ،  استقراء  عمليّة  لإيجاد  الهمم  وشحذ  الماضية،  الحوادث  من  الاستفادة 
وعمليّة الاستقراء للحوادث كما هو معلوم هي عمليّة علميّة بطبيعتها، تريد أن 

تفتّش عن سنةّ وقانون]]].

﴿إنَِّ اللهَ  النصّيّة، وهي قوله تعالى:  النماذج   ولا بأس بذكر نموذج من هذه 
تتحدّث عن  الآية  فهذه   ،)11 بأَِنفُسِهِمْ﴾)الرعد،  مَا  وا  ُ يُغَيِّ حَتَّىٰ  بقَِوْمٍ  مَا   ُ يُغَيِّ لَ 
علاقة معيّنة بين القاعدة، التي هي المحتوى الداخلّي النفسّي والروحيّ للإنسان، 

]]] انظر: الصدر، السنن التاريخيّة في القرآن، ص53.
]]] انظر: م.ن، ص54.



مناهج العلوم الإسلاميّة194

وفقًا  إلّ  يتغيّ  العلويّ لا  والبناء  الوضع الاجتماعيّ.  الذي هو  العلويّ  والبناء 
لتغيّ القاعدة، أي أنّ خارج الإنسان يصنعه داخل الإنسان، فإذا تغيّ ما بنفس 
القوم تغيّ ما عليه وضعهم، وعلاقاتهم، والروابط التي تربط بعضهم ببعض]]]. 

رابعًا: أسس فهم النصّ الدينيّ

1- النصّ الدينيّ بين تعالي المصدر وبشريّة الفهم
الْكتَِابِ  أُمِّ  فِ  هُ  وَإنَِّ تَعْقِلُونَ *  كُمْ  لَّعَلَّ عَرَبيًِّا  نًا  قُرْءَٰ جَعَلْنَٰهُ  ا  ﴿إنَِّ  في قوله تعالى: 
لَدَيْناَ لَعَلٌِّ حَكيِمٌ﴾)الزخرف، 3-4(، يبرز لنا الشطر الأوّل منه أحد الأبعاد الأساسيّة 
أنّه قد تشكّلَ من مجموعة من  اللغويّ نجد  المنظور  القرآن، فمن  التي يتحلّ بها 
النصوص، ولبس لباس اللغة في مرحلة الإنزال، فصار مطابقًا لما يتداوله العرب 
من اللغة كما يعبّ العلّمة الطباطبائيّ في تفسيره. وهو إنما حُلّ بلباس اللفظ ليقع 
في معرض التعقّل، ولولا ذلك لما استطاع الناس فهم واقتناص ما فيه من أسرار 

وقيم وقوانين ورؤى كونيّة]]].

 ومن هذا المنطلق، ينبغي عدم الالتفات للمذاهب القائلة بعدم إمكانيّة نيل ما 
في نصوص القرآن من معارف وتشريعات؛ فممّ لا شكّ فيه أنّ النبيkّ لم يخترع 
لنفسه طريقة خاصّة لإفهام مقاصده، وأنّه كلّم قومه بما أَلفِوه من طرائق التفهيم 
والتكلّم، وأنّه أتى بالقرآن ليفهموا معانيه، وقد تكرّر في الآيات الكريمة ما يدلّ 
ا﴾)محمد، 24(،  رُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَٰ قُلُوبٍ أَقْفَالَُ على ذلك، كقوله تعالى: ﴿أَفَلَ يَتَدَبَّ
وغيرها من الآيات الدالة على وجوب العمل بما في القرآن ولزوم الأخذ بما يفهم 

من ظواهره]]].

 ولأنّ القرآن كتاب هداية، فينبغي جعل الاهتداء والاسترشاد به هما الغاية 

]]] انظر: الصدر، محمّد باقر، م.س، ص 61.
]]] انظر: الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج11، ص75.

]]] انظر: الخوئي، أبو القاسم، البيان في تفسير القرآن، ص263.



195مفهوم النصّ الدينّي ومركزيّته  في العلوم الإسلاميّة

الشريفة  الغاية  تلك  لتحقيق  مقدّمة  الفهم  جعل  مع  نصوصه،  مع  التعامل  من 
لنعرف  ونتدبّرها  نصوصه  نقرأ  حين  كبيًرا  فارقًا  يعطي  ما  وهذا  والعظيمة]]]. 
نسلك  أن  يريدنا  وكيف  إلينا،  رسالته  هي  وما  مناّ،  وجلّ  عزّ  الله  يريد  ماذا 
التي  الكونيّة  الرؤية  هي  وما  نتخلّق،  أن  علينا  ينبغي  أخلاق  وبأيّ  ونتصّرف، 

علينا الأخذ بها؟

وردت  فقد  البطون؟  روايات  توجيه  كيفيّة  وهي  إشكاليّة،  تبقى  ولكن   
روايات عديدة تذكر بأنّ للقرآن ظهرًا وبطناً، منها على سبيل المثال لا الحصر ما 
وله ظهر وبطن فظاهره حكم وباطنه علم، ظاهره   ...« :kعن الرسول الأكرم
أنيق وباطنه عميق«]]]، وكذلك قول الإمام الباقرj: »ما يستطيع أحد أن يدّعي 
أنّه جمع القرآن كله ظاهره وباطنه غير الأوصياء«]]]. وقد قام العديد من العلماء 
ببيان هذا الأمر من خلال طرح توجيهات مختلفة، منها أنّ ظاهر القرآن هو لفظه، 

وباطنه هو تأويله، وعليه لا تنافي بين هاتين المرتبتين]]].

العراقيّ  الدين  ضياء  المحقّق  احتمله  ما  أيضًا  التوجيهات  هذه  ومن   
كلّّ  واحد  لمعنى  العديدة  المصاديق  البطون  من  المراد  يكون  أن  إمكان  من 
إلّ  يعلمها  ولا  عقولنا  إليها  تصل  لا  بحيث  والخفاء،  الظهور  في  تتفاوت 
فباعتبار  به،  المخاطبين  هم  لكونهم   bولده من  والأئمّة  والوصّي   kّالنبي
 bالمرويّة عنهم المصاديق وعدم علمنا بها عبّ عنها في الأخبار  خفاء تلك 

بالبطون]]].

الآية  إلى  نظرنا  وإذا  العنوان،  به  صدّرنا  الذي  القرآنّي  النصّ  إلى  وبالعودة   

]]] انظر: قيدارة، الأسعد بن علي، النصّ الدينيّ من الفهم إلى الاهتداء، ص238.
]]] الكلينيّ، محمّد بن يعقوب، م.س، ج2، كتاب فضل القرآن، ح2، ص564-563.

]]] البحرانّي، هاشم، البرهان في تفسير القرآن، ج1، ص3–4. 
]]] انظر: وهبي، مالك، دور العقل في تشكيل المعرفة الدينيّة، م.س، ص240.

]]] انظر: العراقيّ، ضياء الدين، نهاية الأفكار، ص117.



مناهج العلوم الإسلاميّة196

في  متحقّق  القرآن  أنّ  عن  تكشف  فهي  تكوينيّ،  بعد  ذات  وهي  منه،  الثانية 
آية  الكتاب لدى الله عزّ وجلّ، كما تعبّ عن ذلك  أمّ  مرتبة وجوديّة هي مرتبة 
ْفُوظٍ﴾)البروج، 21- يدٌ * فِ لَوْحٍ مَّ ِ أخرى أيضًا في قوله تعالى: ﴿بَلْ هُوَ قُرْآنٌ مَّ
كلّ  المصون من  المقام  الكتاب« هو ذلك  »أمّ  بأنّ  المفسّين  22(. ويذكر بعض 

تغيير وتحريف، وهو الذي أُدرجت فيه كلّ حقائق العالم، وكلّ حوادث الماضي 
والمستقبل، وكلّ الكتب السماويّة، ولا يستطيع أيّ أحد أن يصل إليه ويعلم ما 

فيه، إلّ إذا أراد الله سبحانه أن يُعلم أحدًا بالمقدار الذي يريده عزّ وجلّ. 

 إنّ هذا الوصف في البعد الثاني للقرآن وصف عظيم، يبيّ لنا كيف أنّ منابع 
هذا الكتاب هو من علم الله اللامتناهي، وأنّ أصله وأساسه لديه تعالى. وسموّ 
القرآن وعلوّ مقامه نابع من أنّه فاق كلّ الكتب السماويّة ونسخها جميعًا، وهو في 
أرفع مراتب الإعجاز، وله هذا العلو كذلك لاحتوائه على حقائق لا تدركها أفكار 
البشر، وهي بعيدة عن مدى ما تستوعبه عقولهم، إضافة إلى الحقائق التي يفهمها 

الجميع من ظاهر الكتاب]]].

2- النصّ والاجتهاد والارتباط بالواقع
طرفي  على  يقعان  منهجين  سنجد  به  ارتباطه  ونحو  بالواقع  النصّ  علاقة  في   
نقيض في مقاربتهما لهذه العلاقة وطبيعتها، حيث نجد أحدها يذهب إلى إقصاء 
العقل  آلة  الواقع من خلال  مع  التعامل  إلى  يدعو  الواقع، بحيث  النصّ لصالح 
فقط، فلا يعود للنصّ أيّ مساحة إلّ ضمن إطار الجوهر الأخلاقيّ للدين، وهذا 
ما خلصت إليه بعض المناهج الحداثيّة والمدارس الفكريّة الداعية إلى جعل النصّ 
تابعًا وخادمًا للعقل، مع جعل هذا الأخير متسيّدًا ساحة الواقع الخارجيّ ومتزعّمً 
حياة الإنسان بمختلف أبعادها، بينما نجد المذهب الثاني ذهب إلى إقصاء الواقع 
لصالح النصّ، معتبًرا أن بإمكاننا تحديد مسار حياتنا والقوانين التي نحتاج إليها 

]]] انظر: الشيرازيّ، ناصر مكارم، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ص304.



197مفهوم النصّ الدينّي ومركزيّته  في العلوم الإسلاميّة

إثارة الأسئلة  أيّ دور ولو في  للواقع  أن يكون  النصّ فقط، من دون  من خلال 
والعمل على تنبيه العقول لاستنطاق النصوص التي بين أيدينا. هذا مع أنّ الواقع 
كان هو الحاضن لهذه النصوص حينما تشكّلت، وهو الساحة التي يتعرّض فيها 

الإنسان إلى البلاء والاختبار، وفي غمراتها يختار ويتّخذ القرار.

منها  للاستفادة  المناسب  المنهج  واختيار  الدينيّة  النصوص  مع  التعامل  إنّ 
ولتفسيرها وللتفاعل معها، كلّ ذلك شكّل تحدّيًا للمسلمين، وما يزال إلى يومنا هذا. 
والسؤال التالي ما زال يتردّد بقوّة: ما هي الطريقة الأسلم وما هو المنهج المشروع في 
التعامل مع النصّ؟ هل دورنا هو أن ننطلق منه لنعود إليه، أم المطلوب هو الانطلاق 
منه نحو مساحات أخرى تفتح للإنسان آفاقًا جديدة خلال حياته؟ وفي معرفتنا به، 
هل نتعامل معه كحروف تشكّل كلمة، وكلمة تشكّل آية، وآيات تشكّل سورة، 
ومن ثمّ نركن إلى ما تعنيه تلك الكلمات والآيات والسور من معان حرفيّة، وهو ما 
أطلق عليه اسم التفسير التجزيئيّ؟ ثمّ بأيّ خلفيّة نقوم بهذا التفسير؟ على أساس 
اللغة واعتبارها ذات حجّيّة مطلقة في فهم النصّ، أم على أساس التنزيل والتاريخ، 

أم المعتقدات الكلاميّة، أم الإعجاز البلاغيّ، أم غيرها من الأمور؟]]].

في  الأعنف  الحضاريّة  المعركة  حيث  المعاصر،  زماننا  في  الكلام  هذا  ويتأكّد   
الأصوات  تتعالى  وحيث  الوحي،  مع  القطيعة  إلى  تدعو  التي  القيم  مع  التاريخ 
وتغيّاته  بتبدّلاته  المعاش  للواقع  الدينيّة  النصوص  مضامين  ملاءمة  عدم  حول 
وتحوّلاته، مع أنّ الصحيح أنّ الواقع ليس إلّ وعاء يضمّ قيم الوصال مع الوحي، 
لأنّ ما دعانا إليه الوحي من خلال النصوص الدينيّة منسجم مع الفطرة والخلقة 
إلى  التثاقل  قيم  يكرّس  فهو  الوحي،  مضامين  نبذ  إلى  يدعو  من  أمّا  الإنسانيّة، 

الأرض وقيم الاستهلاك وتحويل الإنسان والحياة إلى منتج وإلى سلعة]]].

]]] انظر: جرادي، شفيق، م.س، ص30–31.
]]] م.ن، ص32–33.



مناهج العلوم الإسلاميّة198

 وفي هذا السياق، من المفيد الإشارة إلى المنهج الذي مارسه السيّد محمّد باقر 
الصدر في التفسير الموضوعيّ للقرآن الكريم. فقد اعتبر السيّد أنّ جهدنا التفسيريّ 
ينبغي أن لا يبدأ من النصّ، بل من واقع الحياة، مركّزين نظرنا على موضوع من 
أثارته  ما  ومستوعبين  الكونيّة،  أو  الاجتماعيّة  أو  العقائديّة  الحياة  موضوعات 
تجارب الفكر الإنسانّي حول ذلك الموضوع من مشاكل وما قدمه الفكر الإنسانّي 
من حلول، وما طرحه التطبيق التاريخيّ من أسئلة ومن نقاط فراغ، ثمّ نأخذ النصّ 
القرآنّي، لا لنتّخذ من أنفسنا بالنسبة إلى النصّ دور المستمع والمسجّل فحسب، بل 
النصّ موضوعًا جاهزًا مشّربًا بعدد كبير من الأفكار والمواقف  لنطرح بين يدي 
البشريّة، ونبدأ من النصّ القرآنّي حوارًا على شكل سؤال وجواب، بحيث نسأل 
له، وليست مجرّد  القرآن واستنطاق  العمليّة هي حوار مع  فهذه  والقرآن يجيب. 
الكشف عن  القرآنّي في سبيل  للنصّ  فعّالة وهادفة  بل استجابة  استجابة سلبيّة، 

حقيقة من حقائق الحياة الكبرى]]].

النصّ  مع  التعامل  مجال  في  مطروح  منهج  أيّ  أنّ  إلى  نشير  أن  يفوتنا  ولا   
دائمً  فيه  تنقيحه والنظر  تتوقّف جهود  الذي نعيشه يجب أن لا  الواقع  بملاحظة 
لتعزيزه وتطويره إن أمكن. وعمليّة التطوير هذه ما هي إلّ عمليّة تتوخّى كيفيّة 
الوصول إلى أفضل استفادة من كتاب الله عزّ وجلّ الذي ورد حوله بأنّه: الكتاب 

الذي لا يشبع منه العلماء، ولا يخلق على كثرة الردّ، ولا تنقضي عجائبه]]].

3- النصّ ومسألة الثابت والمتغيّ
 الإسلام هو آخر الأديان السماويّة، ونبيّه هو النبيّ الخاتم، وما جاء به رسول 
ومسألتا  البشر.  لجميع  والكافي  والخالد  الكامل  الله  دين  المسلمون  يعتبره   kالله

الخاتميّة، والخلود تعتبران من الضروريّات التي لا تحتاج إلى بحث واستدلال.

]]] انظر: الصدر، محمّد باقر، المدرسة القرآنيّة، ص17-16.
]]] انظر: السيوطي، جلال الدين، الاتقان في علوم القرآن،  ج4، ص120.



199مفهوم النصّ الدينّي ومركزيّته  في العلوم الإسلاميّة

أحكام  ثبات  مسألة  المذكورتين  الضرورتين  لازمت  التي  المرتكزات  ومن   
والمجتمعات؛  الأقوام  اختلاف  مع  أو  الزمان  مرور  مع  تغيّها  وعدم  الدين، 
تأمين  على  قادر  غير  الخاتم  الدين  هذا  اعتبار  إلى  يفضي  الثبات  عدم  إنّ  حيث 
هو  أيدينا  بين  الذي  فالقرآن  والأحوال.  الأزمان  مختلف  في  الإنسان  حاجات 
عن  العلماء  تلقاها  التي  نفسها  هي  والمرويّات   ،kالرسول تلقّاه  الذي  القرآن 
أسلافهم في سلاسل تنتهي إلى أئمّة الدينb . هذا عدا عن أنّ بعض النصوص 
 :jالصادق قول  منها  وتشريعاته،  أحكامه  في  الدين  خلود  منها  يظهر  الدينيّة 
القيامة، لا  يوم  إلى  أبدًا  القيامة، وحرامه حرام  يوم  إلى  أبدًا  »حلال محمّد حلال 

يكون غيره ولا يجيء غيره«]]].

وبيئات  مناطق  في  يعيشون  الذين  البشر  حياة  اختلاف  بملاحظة  ولكن   
ذلك  كلّ  آخر،  إلى  زمن  من  المجتمعات  ثقافات  اختلاف  إلى  مضافًا  مختلفة، 
استدعى تنقيح مفهوم الثبات وإعادة النظر في إمكانيّة وجود مساحات للتغيّ 
نتيجة  إلى  السابق  المسار  أفضى  وقد  الدينيّة]]].  النصوص  مع  التعامل  حين 
يتضمّن  أيدينا-  بين  التي  النصوص  خلال  -من  التشريعيّ  الإطار  أنّ  مفادها 
التحرّك  يمكن  بحيث  ومتغيّة،  مرنة  مساحات  يتضمّن  كما  ثابتة،  جوانب 
الدين  تسم  التي  هي  البعد  هذا  في  التغيّ  مساحات  اعتبار  ويمكن  ضمنها، 
بالمرونة الكافية للتعامل مع المتغيرات على مرّ الأزمان )والكلام هنا عن الدين 

الإسلاميّ(.

يكون  قد  ومتشعّبة،  عديدة  التغيّ  معنى  تفسير  في  المطروحة  النظريّات  إنّ   
بأنّ  فاته  مؤلَّ بعض  في  سره(  )قدس  الصدر  باقر  محمّد  السيّد  طرحه  ما  أشهرها 
للفقيه  تسمح  هذه  الفراغ  ومنطقة  فراغ،  منطقة  على  تحتوي  الإسلاميّة  الشريعة 

]]] الكلينيّ، محمّد بن يعقوب، م.س، ج1، ص58.
]]] انظر: أكبريان، حسن علي، الثابت والمتغير في الأدلّة النصّيّة، دراسة في آليّات الاجتهاد الفقهيّ، 

صص27–29.



مناهج العلوم الإسلاميّة200

لمواكبة  الشريعة  في  المتحرّك  العنصر  تُبرز  المنطقة  وهذه  اجتهاده.  بحسب  بملئها 
شؤون الإنسان وعلاقته بالطبيعة والمجتمع]]]. 

مختلفة  جوانب  وله  الأرجاء،  واسع  مبحث  هو  والمتغيّ  الثابت  مبحث  إنّ   
والتغيّ. ومن الضروريّ  الثبات  بموارد  يتعلّق  فيما  فيها، خصوصًا  النظر  يمكن 
استمرار بذل الجهود في هكذا أبحاث حتى تُنقّح أكثر وتتكامل؛ لكونها تتعامل 

مع أبعاد ملحّة يجب النظر فيها في زماننا المعاصر. 

4- قواعد فهم النصّ الدينيّ )مباحث الألفاظ في أصول الفقه، حجّيّة الظهور، 
المراد الجدّيّ، قواعد التعارض(

 تعتبر مباحث الألفاظ من المباحث الرئيسة في علم أصول الفقه. وعليها يقع 
الاعتماد في التعامل مع نصوص الكتاب والسنةّ من خلال القواعد التي يتمّ تنقيحها 
فيها؛ ولهذا يتمّ البحث في هذه المباحث عن مدلولات الألفاظ وظواهرها من جهة 
عامّة]]]. أي يتمّ تشخيص ظهور الألفاظ من ناحية عامّة، إمّا من خلال أصل الوضع 
اللغويّ أو من خلال إطلاق الكلام، لتكون نتيجتها قواعد كلّيّة تنقّح صغريات 

أصالة الظهور التي تبحث في علم الأصول ضمن مباحث الحجج والأدلّة]]].

 أمّا مبحث حجّيّة الظهور، فهو يصنفّ ضمن مباحث الحجج في علم أصول 
والسنةّ،  الكتاب  نصوص  ظهور  حجّيّة  أدلّة  بحث  يتمّ  حيث  أسلفنا،  كما  الفقه 
والأقوال المعارضة لذلك، ويستند الأصوليّون في إثبات الحجّيّة للظهور إلى كون 
به  بما قيل وأدلي  المطالبة  التعويل عليها في مقام  الكلام هي حجّة ويمكن  ظواهر 
من المتكلّم؛ ولهذا يمكن القول إنّ المراد من حجّيّة ظواهر الكلام هو هذا الطريق 
المتكلّمين من ظواهر كلامهم. ولا يستثنى من هذا الأمر  العقلائيّ لكشف مراد 

]]] انظر: الصدر، محمّد باقر، اقتصادنا، ص681.
]]] انظر: المظفّر، محمّد رضا، أصول الفقه، م.س، ص7.

]]] انظر: م.ن، ص41.



201مفهوم النصّ الدينّي ومركزيّته  في العلوم الإسلاميّة

كلام الباري وأقوال النبيّ والأئمّةb؛ لأنّه قد ألقي إلى هؤلاء الناس أنّ طريق فهم 
العديد من  أبرزت كتب الأصوليّين  أمر مركوز عندهم، وقد  المرادات لديهم هو 
الأدلّة لإثبات هذا الاتجاه على رأسها بناء العقلاء على التعامل مع الكلام والخطاب 

بهذا النحو. وسيرة العقلاء من الأدلّة القويّة التي لا يمكن الشكّ فيها]]].

التعرّض  في  الأصول  كتب  أسهبت  فقد  الأدلّة،  بين  بالتعارض  يتعلّق  وفيما   
لهذا المبحث المهمّ، وهو مبحث لا غنى عنه لمن أراد التعامل مع النصوص وفق 
الأصول العلميّة، وهذا واضح لمن له اطلاع على طبيعة الأدلّة التي قد تتعارض 
دلاليًّا بالنظرة الأوّليّة، فيكذّب بعضها بعضًا؛ فهذا التعارض يحتاج إلى علاج وإلى 

أن نتعامل معه بدقّة وضمن موازين يمكن التعويل عليها. 

نصّّ دليلً آخر مع   والتعارض في الاصطلاح الأصولّي هو أن يكذّب دليل 
توفّر تمام مقوّمات حجّيّتهما، والتكاذب إمّا أن يكون في جميع مدلولاتهما ونواحي 
الدلالة فيهما، وإمّا في بعض النواحي على وجه لا يصحّ فرض بقاء حجّيّة كلّ منهما 
ذكروا لحصول  وقد  معًا]]].  العمل بهما  يصحّ  الآخر، ولا  بقاء حجّيّة  فرض  مع 
التعارض شروطًا عديدة لا مجال لذكرها هنا، ومن أراد الاستزادة، فعليه مراجعة 

المطولات الأصوليّة.

التصديقيّة  بالدلالة  الأصول  كتب  في  أيضًا  عنه  يُعبّ  ما  أو  الجدّيّ  المراد  أمّا   
ا  الثانية، فالمقصود به ظهور حال المتكلّم بأنّ ما أراد تفهيمه بكلامه مريد له جدًّ
وواقعًا، أي أنّه أراد المعنى الذي دلّ عليه كلامه. وحينما يتحقّق المراد الجدّيّ، يتمّ 
التطابق بين الإرادة الجدّيّة للمتكلّم وبين الإرادة التفهيميّة الاستعماليّة، مما يعني 

أنّ المتكلّم قاصد الحكاية عن الواقع]]]. 

]]] انظر: لاريجاني، صادق، المعرفة الدينيّة، في نقد نظريّة د. سروش، ص177.
]]] انظر: المظفّر، محمّد رضا، م.س، ص 211.

]]] انظر: صنقور علي، محمّد، المعجم الأصولّي، ص587.



مناهج العلوم الإسلاميّة202

المباحث  من  وغيرها  المباحث  هذه  في  النظر  إمعان  ا  جدًّ الضروريّ  من   
الأصوليّة، ويجب علينا الوقوف على سنن الألسن في التواصل والتفاهم من خلال 
تنقيح هذه المباحث التي نمت وتطوّرت في بيئتنا، ومن خلال جهود مئات العلماء 
يستجيب  أن  أيضًا  الأصولّي  البحث  ميدان  على  ولكن  والباحثين،  والمجتهدين 
بفعاليّة للتحدّيات التي طرأت على التعامل مع النصّ الدينيّ، فهو المخوّل والجدير 
بهذه المهمّة، وهو إذ كُتب عليه أن يتحمّل غرم أعباء هكذا تحدّيات، من الحريّ به 

أن يستقبلها بفهم جدير واستيعاب نقديّ يليق بتاريخه وجلال حرّيّة الرأي فيه.

 إنّ التحدّيات التي يواجهها علم الأصول اليوم هي تحدّيات قراءة النصوص 
الحديث؛  النقد  ومدارس  بالتأويليّة  اليوم  عرف  فيما  لها،  والاستجابة  وتلقّيها 
له غنم  الدينيّة  المعرفة  تاريخ  المتأخّرة من  الحقب  الفقه في  أنّ علم أصول  ذلك 
عن  فضلً  عامّة،  الدينيّة  المعرفة  حقول  في  مؤسّس  تجديد  لكلّ  الشرعيّة  إعطاء 
الفقه وأصول استنباطه، فكيف إذا جاءت إشكاليّة التأويل والنقد في الصميم، 
المعرفة  حقول  وعامّة  العقائديّ،  والدرس  الفقهيّ  الاستنباط  قواعد  لتمسّ 

الدينيّة!]]].

5- أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينيّ
 نصوص الكتاب والسنةّ الشريفة هي أقوال الباري تعالى والنبيّ وأئمّة الدين 
)صلوات الله عليهم أجمعين(، وهذا يعني إيلاء التعامل معها نحوًا من الخصوصيّة 
الهداية  مصادر  كونهم  لنا؛  إيصاله  أرادوا  الذي  ما  أو  مناّ،  يريدون  ماذا  لمعرفة 
السماويّة للإنسان والمجتمع البشريّ، وهذا يعني لزوم الالتزام بقوانين كلّيّة مرتبطة 
بفهم ألفاظ نصوصهم وخطاباتهم، وإلّ عمّ الهرج والمرج في التفسير والتوجيه. 
ومباحث الألفاظ في علم أصول الفقه قد وجهت عنايتها لهذا الجانب، وعملت 

عبر جهود مئات العلماء عبر التاريخ الإسلاميّ من أجل تحقيق هذا الهدف.

]]] انظر: أبو رغيف، عمّر، حجّيّة الظهور أساس الاجتهاد الفقهيّ، ص5.



203مفهوم النصّ الدينّي ومركزيّته  في العلوم الإسلاميّة

 ولأجل حساسيّة التعامل مع نصوص الكتاب والسنةّ كان الجهد المبذول في 
يمكن  التي  العامّة  الوسيلة  هو  كان  العلم  فهذا  ودقيقًا،  كبيًرا  الأصول  مباحث 
كثيًرا  العلم قد عني  من خلالها فهم مضامين الخطاب ومراداته. ومع كون هذا 

بالجانب الفقهيّ، إلّ أنّ نتائجه يمكن تسخيرها لما هو أوسع من هذه الدائرة. 

 وهنا نأتي إلى طرح أحد أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينيّ، وهو مبنيّ 
فيها  ومدقّق  ومنقّحة  سليمة  منهجيّة  اتّباع  فعدم  آنفًا.  تقدمّ  الذي  التأسيس  على 
ومناسبة للنصّ الدينيّ هو أكبر سبب لوقوع الانحراف في الفهم، وبالتالي حصول 

الاختلافات في تفسير النصّ الدينيّ]]].

إذا كانت  الفهم والتفسير، خصوصًا  أيّ منهجيّة في  اتّباع   من هنا، لا يمكن 
خلفيّات نشوئها وتكوّنها تعود إلى ظروف ثقافيّة وبيئيّة وتاريخيّة معيّنة هي التي 

اقتضت أن تكون على النحو الذي برزت فيه لنا. 

 من جهة ثانية، يبرز سبب آخر لحصول الاختلاف في الفهم له علاقة بظواهر 
في  تفصيلً  المبحوثة  الظواهر  حجّيّة  مسألة  عن  النظر  وبغض  والسنةّ.  الكتاب 
المطوّلات الأصوليّة، فما يهمّنا هنا هو الإشارة إلى إمكانيّة حصول الاختلاف في 
توجيه هذه الظواهر بسبب اختلاف الذوق اللغويّ والأدلّة والقرائن المطروحة 
منشأه هي  أنّ  فيه طالما  إشكال  آخر، وهذا الاختلاف لا  فهم  فهم على  لترجيح 
القرائن والمرجّحات التي تخضع للمنهجيّة المقبولة علميًّا في التعامل مع النصوص، 
مع عدم إغفال شرطيّة أهليّة الباحث وتضلّعه في علوم اللغة وفي قواعد الاستنباط 

المنقّحة في مباحث الألفاظ.

 سبب آخر له علاقة باللغة نفسها، حيث شاءت حكمة الخلق أن تكون اللغة 
غرار  على  الإنسانيّة  اللغة  تأت  ولم  لوجوه،  حّمالة  ودلالاتها  بظهورها  الإنسانيّة 
الرموز الرياضيّة التي لا تقبل إلّ وجهًا واحدًا حاسمً. إنّ جوهر الظهور والفهم 

]]] انظر: لاريجاني، صادق، م.س، ص173.



مناهج العلوم الإسلاميّة204

والدلالة اللغويّة من سنخ عالم الاحتمال، ولم تأت اللغة على غرار اليقينيّات التي 
لا تقبل إلّ وجهًا واحدًا، ودلالة نهائيّة محدّدة إلى يوم الدين]]].

أبناء  عند  واحد  غرار  على  ليست  الإنسانيّة  الفاهمة  أنّ  سبق  ما  إلى  يضاف   
فهم  في  فاحشًا  اختلافًا  وتختلف  بينها،  فيما  الإنسانيّة  الأفهام  تتفاوت  بل  البشر، 
إنّ  البيئيّة.  وظروفها  الوراثيّة،  استعداداتها  لاختلاف  تبعًا  والمفاهيم،  الدلالات 
الواحد يختلفون في مستوى فهم الخطاب وتلقّي  البيت  بل  الواحدة،  اللغة  أبناء 
الدلالة اللغويّة، وفقًا لاختلاف مستوياتهم المعرفيّة وتنوّع اهتماماتهم، خصوصًا 
فهم النصوص والدلالات التي تمتزج فيها المجاز والاستعارة والكناية بالحقيقة، 

وتختلط فيها الدلالات المطابقيّة بالدلالات الالتزاميّة.

 ولهذا تعمل مناهج التعامل مع النصوص وعلى رأسها علم أصول الفقه على 
وعلى  وسياقاتها،  اللغة  لألفاظ  مشتركة  دلالة  أساس  على  لغويّ  تواصل  إقامة 
أساس فهم نوعيّ، لا على أساس الأفهام الشخصيّة، مما يخفّف قدر الإمكان من 

حصول الاختلاف في الفهم، وإن كان لا يزيله كلّيًّا]]].

]]] انظر: أبو رغيف، عمّر، م.س، ص112.
]]] م.ن، ص113.



205مفهوم النصّ الدينّي ومركزيّته  في العلوم الإسلاميّة

الخاتمة 

 لقد تبيّ مما تقدّم أهّميّة النصّ الدينيّ ومركزيّته وحيويّته والدور المؤثّر الذي 
يقوم به في إنتاج المعارف الدينيّة وفي تشكيل البنى الثقافيّة للمجتمعات الإسلاميّة، 
ما  إذا  الإسلاميّ  والاجتماعيّ  الفكريّ  الفضاء  مميّزة في  مكانة  له  أنّ  أيضًا  وتبيّ 
فالنصّ  والاجتماعيّ.  الفكريّ  لفضائها  نسبة  أخرى  نصّيّة  منظومة  بأيّ  قيس 
والعصمة،  بالحفظ  متّسم  وأساسّي  قويّ  جذب  مركز  يحوي  الإسلاميّ  الدينيّ 
وهو القرآن الكريم، والقرآن إلى جانب كونه محفوظًا، يُعتبر أيضًا آية الله الخالدة 
التي سترافق الإنسان إلى قيام الساعة، وهذه الآية العظيمة هي رسالة الله عزّ وجلّ 

للبشر، وقراءة نصوصها هي قراءة لخطاب الهداية والإرشاد الإلهيّين.

الروائيّة  النصوص  من  كبيرة  مجاميع  القرآن  هذا  رافق  طويلة،  قرون  وعبر   
الشارح  بمثابة  كانت  الروائيّة  النصوص  هذه   .bبيته وأهل  النبيّ  من  الصادرة 
والموسّع للأسس والكلّيّات والخطوط العريضة التي جاء بها القرآن. ومع كون 
هذه المجاميع الروائيّة بجلّها ليست قطعيّة الصدور، إلّ أنّ هذا لم يمنع المسلمين 
من الاستفادة منها وتعظيمها بعدما أعملوا فيها أدوات الاستفادة من مداليلها، 

ومناهج التحقّق من أسانيدها ورواتها ومصادرها.

 إنّ النصوص الدينيّة في الإسلام تشكّل ثروة عظيمة يجب المحافظة عليها وعدم 
ومناهج  آليّات  تطوير  في  المبذولة  الجهود  تتوقّف  لا  أن  يجب  نعم،  بها.  التفريط 
الاستفادة منها والتفاعل معها. ومن الضروريّ أن يتصدّى علم كعلم أصول الفقه، 
الذي يُعنى في العديد من محاوره بمسألة التعامل مع النصّ الدينيّ، لعمليّات التطوير 
هذه. فعلم الأصول في البيئة الإسلاميّة له باع طويل في ميدان النصّ، ومن خلاله 
يمكن أن لا تنزلق عمليّات التحديث والتنقيح إلى مواضع غير مناسبة أو إلى نتائج 

متناقضة مع روح وجوهر الدين الحقّ والهويّة الدينيّة لمجتمعاتنا الإسلاميّة. 



مناهج العلوم الإسلاميّة206

قائمة المصادر والمراجع
القرآن الكريم.1	
دار .2	 بيروت،  ط1،  إبراهيم،  الفضل  أبو  محمّد  تحقيق:  البلاغة،  نهج  شرح  الحديد،  أبي  ابن 

إحياء الكتب العربيّة، د.ت.
ابن منظور، محمّد بن مكرم بن علي، لسان العرب، نشر أدب الحوزة، 1405هـ..3	
معهد .4	 الأشرف،  النجف  لا.ط،  الفقهيّ،  الاجتهاد  أساس  الظهور  حجّيّة  عمّر،  رغيف،  أبو 

الدراسات العقليّة، سلسلة العقل والمعرفة الدينيّة 1.
العربّي، .5	 الثقافّي  المركز  بيروت،  ط1،  الحقيقة(،  السلطة،  )النصّ،  حامد،  نصر  زيد،  أبو 

1995م.
الفقهيّ، .6	 الاجتهاد  آليّات  في  دراسة  النصّيّة،  الأدلّة  في  والمتغيّ  الثابت  علي،  حسن  أكبريان، 

ترجمة زين العابدين شمس الدين، ط1، بيروت، مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلاميّ، 2013م.
الإسلاميّة، .7	 الدراسات  قسم  تحقيق  قم،  لا.ط،  القرآن،  تفسير  في  البرهان  هاشم،  البحرانّي، 

مؤسّسة البعثة.
الحرّ العاملّي، وسائل الشيعة، ط2، بيروت، مؤسّسة آل البيت b لإحياء التراث، 1414هـ..8	
الحيدريّ، علي نقي، أصول الاستنباط، ط2، بغداد، مطبعة الرابطة، 1959م..9	

.	10 الخوئي، أبو القاسم، البيان في تفسير القرآن، ط8، قم، منشورات أنوار الهدى، 1981م.
.	11 القاموس،  جواهر  من  العروس  تاج  الحسينيّ،  الرزاق  عبد  بن  محمّد  بن  محمّد  الزبيدي، 

تحقيق علي شيري، لا.ط، بيروت، دار الفكر للطباعة والنشر، 1994م.
.	12 السيستاني، محمّد باقر، اتجاه الدين في مناحي الحياة، سلسلة منهج التثبّت من الدين 2، ط2، 

بغداد، 2018م.
.	13 دار  بغداد،  ط2،  الدين/1،  في  التثبت  منهج  سلسلة  الدين،  حقيقة  باقر،  محمّد  السيستاني، 

الكتب والوثائق، 1438هـ.
.	14 الهيئة  إبراهيم،  الفضل  أبو  القرآن، تحقيق: محمّد  الإتقان في علوم  الدين،  السيوطيّ، جلال 

المصريّة العامّة للكتاب، 1974م.
.	15 الشيرازي، ناصر مكارم، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ط1، بيروت، مؤسّسة الأعلميّ 

للمطبوعات، 2013م.
.	16 الصدر، محمّد باقر، اقتصادنا، ط20، بيروت، دار التعارف، 1987م.
.	17 شمس  جعفر  محمّد  الشيخ  وصياغة  إعداد  القرآن،  في  التاريخيّة  السنن  باقر،  محمّد  الصدر، 



207مفهوم النصّ الدينّي ومركزيّته  في العلوم الإسلاميّة

الدين، ط1، بيروت، دار إحياء التراث العربّي، 2011م.
.	18 الصدر، محمّد باقر، المدرسة القرآنيّة، ط2، طهران، دار الكتاب الإسلاميّ، 2013م.
.	19 في  المدرّسين  جماعة  منشورات  قم،  القرآن،  تفسير  في  الميزان  حسين،  محمّد  الطباطبائيّ، 

الحوزة العلميّة.
.	20 العراقيّ، ضياء الدين، نهاية الأفكار، ط7، قم، مؤسّسة النشر الإسلاميّ، 1438هـ.
.	21 العمري، مرزوق، إشكاليّة تاريخيّة النصّ الدينيّ في الخطاب الحداثيّ العربّي المعاصر، ط1، 

الجزائر، منشورات ضفاف، 2012م.
.	22 الغدير  مركز  بيروت،  الشرعيّة،  النصوص  فهم  قواعد  في  الوسيط  الهادي،  عبد  الفضلي، 

للدراسات، طبعة جديدة، 2008م.
.	23 الكلينيّ، محمد بن يعقوب، الأصول من الكافي، ضبط وتصحيح محمّد جعفر شمس الدين، 

لا.ط، بيروت، دار التعارف للمطبوعات، 1990م.
.	24 المظفّر، محمّد رضا، أصول الفقه، ط1، قم، منشورات الفيروزآبادي، د.ت.
.	25 جرادي، شفيق، الوحي ونقد النصّ الدينيّ، ط1، بيروت، دار المعارف الحكميّة، 2018هـ.
.	26 صنقور علي، محمّد، المعجم الأصولّي، ط1، قم، مطبعة عترت، 1421هـ.
.	27 عبد الرحمن، عبد الهادي، سلطة النصّ، ط1، بيروت، دار الانتشار العربّي، 1998م.
.	28 اتحاد  منشورات  دمشق،  العربّي،  الشعر  في  التناصّ  تجلّيات  الغائب،  النصّ  محمّد،  عزّام، 

الكتّاب العرب، 2002م.
.	29  ،164 العدد  المعرفة،  عالم  سلسلة  الكويت،  النصّ،  وعلم  الخطاب  بلاغة  صلاح،  فضل، 

1992م.
.	30 كتاب  في  منشور  بحث  الاهتداء،  إلى  الفهم  من  الدينيّ  النصّ  علي،  بن  الأسعد  قيدارة، 

للدراسات  الإسلاميّ  المركز  المقدّسة،  العبّاسيّة  العتبة  العراق،  ط1،  المعاصر،  اللاهوت 
الاستراتيجيّة، 2020م.

.	31 شقير،  محمّد  الشيخ  ترجمة:  سروش،  د.  نظريّة  نقد  في  الدينيّة،  المعرفة  صادق،  لاريجاني، 
لا.ط، بيروت، دار الهادي.

.	32 مفتاح، محمّد، المفاهيم معالم، نحو تأويل واقعيّ، ط2، الدار البيضاء، المركز الثقافّي العربّي، 
2010 م.

.	33 وهبي، مالك مصطفى، عقيدتنا، المعرفة الدينيّة، ط1، بيروت، دار الولاء، 2017 م.
.	34 وهبي، مالك، دور العقل في تشكيل المعرفة الدينيّة، ط2، بيروت، دار الهادي، 2008 م.

1- Rizvi, Muhammad, An Introduction To The Islamic Shari’ah, Qum, 
Ansariyian Publication, Edition 2.





أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

م.م. جاسم محمّد عبد علي]]] 

المقدّمة

من  خُلقوا  الذي  كمالهم  إلى  ليصلوا  عليها؛  الخلقُ  فُطر  إلهيّة  سنةّ  الاختلاف 
أجله، وفي بعض الأحيان قد يزيغ الاختلاف عن مستوى الاعتدال؛ ليكون سببًا 
لتبدّد الجهود، ويؤدّي إلى ضعف الرأي، ويصدّ الإنسان عن مبتغاه؛ فيصل به إلى 
نكران الحقّ؛ فيرى خلاف الواقع. وأمّا في مجال فهم النصّ الدينيّ، يمثّل الباب 
الذي يمكن من خلاله الدخول إلى العلوم الدينيّة، والإفادة من معطياتها في الحياة 
مختلف  في  كثيرة  اختلافات  وُجدت  وقد  والعمليّة،  العلميّة  المستويات  كلّ  على 
الأصعدة، وبعد مراجعة ما كُتب في هذا المجال يمكننا أن نلحظ هذه الأسباب 
ونصنفّها، ونصل إلى معرفة الموقف العلميّ والعملّي منها، وكذلك حلّ الإشكاليّة 
التي ربما تتولّد من هذه الاختلافات، وهي أن تُنسب الاختلافات إلى النصّ الدينيّ 
رُونَ الْقُرْآنَ ولَوْ كٰانَ مِنْ عِنْدِ غَيِْ اللهِ لَوَجَدُوا فيِهِ  نفسه، قال الله تعالى: ﴿أَ فَلٰا يَتَدَبَّ
اخْتلِٰافًا كَثيًِرا﴾ ) النساء، ٨٢(، ويمكن أن نجد علاقات بين النصوص المختلفة أو 
الاختلافات بشكل عام؛ فتخرج عن حيّز الاختلاف المذموم، وتكون سمة إيجابيّة 

]]] مساعد مدرسّ جامعيّ، العراق.



مناهج العلوم الإسلاميّة210

في التعاطي مع النصوص، وهي فتح باب الاجتهاد ضمن الضوابط، لاستيعاب 
المستجدّات الحياتيّة في مجال النظريّة والفكر، أو في مجال التطبيق والعمل، سائلين 

المولى أن يأخذ بأيدينا إلى الحقّ ويسدّدنا لمعرفة الصواب.

على  الدينيّة  النصوص  فهم  في  الاختلاف  قضيّة  لمعالجة  البحث  توزّع  لذا 
ثلاثة  وعلى  البحث،  في  الأساسية  للمفاهيم  يتعرّض  منهجيّ  ومدخل  مقدّمة، 

مطالب جاءت كالآتي:

المطلب الأوّل: طرق معرفة الاختلاف وأنواعه

المطلب الثاني: تصنيف أسباب الاختلاف

المطلب الثالث: آليّات التعامل مع الاختلاف



211أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

مدخل منهجي للتعريف بالمصطلحات الأساسيّة

قبل الولوج في صلب البحث، لا بدّ لنا من معرفة المفاهيم الأساسيّة التي يدور 
حولها البحث، وهي: الأسباب، الاختلاف، المنظومة الدينيّة.

أوّلً– تعريف أسباب الاختلاف

1. تعريف الأسباب: 

أ. السبب في اللغة

فهو  بشي‏ء  يوصل  فصل  وكل  به،  يوصل  الذي  الأمر  »سبب  الخليل‏:  قال 
بَبُ‏: الطريق؛ لأنّك تصل به إلى ما تريد«]]]. وأكثر اللغويّين قد ذكروا  سَبَبٌ‏. والسَّ
فالسبب: في اللغة هو الوسيلة التي  هذا المعنى، واقتربوا كثيًرا مما أورده الخليل؛ 

يتوصّل بها إلى الغاية.

ب. السبب في الاصطلاح 

يقارب المعنى الاصطلاحيّ للسبب معناه اللغويّ؛ فقد عُرف )السبب( بأنّه: 
رًا في وجود الشي‏ء«، ومنه سُمي  »ما يُتوصّل به إلى المقصود«]]]، أو »ما يكون مؤثَّ
التّسبيب الذي: »هو الوصول إلى الشي‏ء بسبب، يقال: تسبّب يتسبّب تسبيبًا«]]]، 
وعرّفه آخرون بفارق بسيط، وهو أنّ السبب: »اسم لما يُتوسّل به إلى مطلوب«، 
السبب: ما يحصل  أنّ  إلّ  العلّة،  يرادفه  العلّة، فقالوا: »السبب  بينه وبين  وميّزوا 
بلا  علّته  عن  ينشأ  المعلول  فإنّ  وأيضًا  به؛  يحصل  ما  والعلّة:  به،  لا  عنده  الشيء 

]]] الفراهيديّ، الخليل بن أحمد )175هـ(، كتاب العين، ج‏7، ص204.
]]] الجرجانّي، علي بن محمّد، التعريفات، ص51.

]]] المعجم الشامل للمصطلحات العلميّة والدينيّة، ج‏1، ص84.



مناهج العلوم الإسلاميّة212

واسطة بينهما ولا شرط، بينما السبب يُفضي إلى الشيء بواسطة أو بوسائط«]]].

والسبب على نوعين]]]:
- السبب التامّ: هو الذي يُوجد الُمسبَّب بوجوده فقط. 

يوجد  لا  لكن  عليه،  المسَبَّب  وجود  يتوقّف  الذي  هو  التامّ:  غير  السبب   -
المسَبَّب بوجوده فقط. 

يكون  ولا  الحكم  إلى  للوصول  طريقًا  يكون  »ما  هو  الشرع:  في  السبب  وأمّا 
مؤثّرًا فيه«]]]؛ وأمّا أسباب الشرائع: »هي الطرق التي تعرف بها الأحكام الشرعيّة 

وتثبت‏ بها«]]].

استنتاج: مما تقدّم من المعاني التي ذُكرت للسبب في اللغة والاصطلاح، يمكننا 
أو  متعدّدًا  أكان  سواء  المقصودة  الغاية  إلى  به  يُتوصّل  ما  بأنّه  السبب  نُعرّف  أن 

منفردًا.

2. تعريف الاختلاف

أ. الاختلاف في اللغة 

امَ، ومنه )الِخلْفَةُ(،  الاختلاف مأخوذ من )خَلْفُ‏، أو الخلَْفُ‏(: وهو نَقيضُ قُدَّ
دِ. وأما المخِْلافُ‏:  دُّ َ بالكسِر: الاسمُ من الاختلاف‏، أو مَصْدَرُ الاختلاف‏، أي: التَّ
مَاليفُ‏  ومنه:  الِخلافِ،  كثيُر  )خالفَِةٌ(:  ورجُلٌ‏  الِإخْلافِ،  الكثيُر  الرجُلُ  فهو 

]]] الحفني، عبد المنعم، المعجم الشامل لمصطلحات الفلسفة، ص405.
]]] انظر: الجرجانّي، م.س، ص51.

]]] الجرجانّي، م.س، ص51؛ أحمد نگرى، عبد النبيّ بن عبد الرسول: جامع العلوم في إصطلاحات 
الفنون، ج‏2، ص162.

]]] عثمان، محمود حامد، القاموس المبين في اصطلاحات الأصوليّين، ص33.



213أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

تَلِفوا  تَْ ولا  صُفوفَكم  وا  »سَوُّ الحديث:‏  في  ورد  وقد  منظور  ابن  وقال  اليمنِ]]]، 
تأَثَّرَت  فوف  الصُّ في  بعض  على  بعضُهم  م  تقدَّ إذا  أَي  قلوبُكم«]]]،  فتَخْتَلِفَ‏ 
نَّ صُفوفَكم أَو لَيُخالفَِن‏َ اللهُ بين  قُلوبهم ونشأَ بينهم الخلُْفُ. وفي الحديث:‏ »لَتُسَوُّ
فُ وجهَه عن الآخر ويُوقَعُ بينهم التباغُضُ،  وُجُوهِكم«؛ يريد أَنَّ كلًّ منهم يَصِْ
ة والألُفةِ]]]. ومـّما تقدّم يمكننا القول إنّ  فإنَّ إقْبالَ الوجْهِ على الوجهِ من أَثَرِ الَموَدَّ

الاختلاف في اللغة ضدّ الاتفاق، يُقال: اختلف الشيئان لم يتّفقا]]].

ب. الاختلاف في الاصطلاح
 الاختلاف اصطلاحًا: هو أن يكون الطريق مختلفًا والمقصود واحدًا. 

إنّ الاختلاف  العلماء:  قال بعض  يكون كلاهما مختلفًا،  أن  فهو  وأمّا الخلاف 
يستعمل في قول مبنيّ على دليل. والخلاف فيما لا دليل عليه، والاختلاف من آثار 
الرحمة، كما في الحديث المشهور، والمراد فيه الاجتهاد لا اختلاف الناس في الهمم 
بدليل )أمّتي(. والخلاف من آثار البدعة؛ ولذا قيل: ولو حكم القاضي بالخلاف 
ما وقع في محلّ  فإنّ الخلاف هو  الاختلاف،  لغيره يجوز فسخه، بخلاف  ورفع 
وقال  والإجماع]]].  والسنةّ  للكتاب  مخالفًا  كان  ما  وهو  الاجتهاد،  فيه  يجوز  لا 
الراغب الأصفهاني: الِختلاف‏ والُْخَالَفَةُ: أن يأخذ كلّ واحد طريقًا غير طريق 
لَفُ‏ أعمّ من الضّدّ، لأنّ كلّ ضدّين مختلفان، وليس  الآخر في حاله أو قوله، والِْ
كلّ مختلفين ضدّين، ولّما كان‏ الِختلاف‏ بين الناّس في القول قد يقتضي التّنازع، 
استعير ذلك للمنازعة والمجادلة، قال تعالى: ﴿فَاخْتَلَفَ‏ الْحَْزابُ﴾ )مريم، 37(، 

]]] الفيروز آبادي، محمّد بن يعقوب، القاموس المحيط، ج‏3، ص183.
]]] ابن الأثير الجزري، مبارك بن محمّد، النهاية في غريب الحديث والأثر، ج‏2، ص67.

]]] ابن منظور، محمّد بن مكرم، لسان العرب، ج‏9، ص83.
]]] انظر: عثمان، محمود حامد، م.س، ص27.

]]] م.ن، ص28.



مناهج العلوم الإسلاميّة214

وَأَلْوانكُِم‏ْ﴾ )الروم،  أَلْسِنَتكُِمْ  ﴿وَاختلاف  )هود، 118(،  مُْتَلفِِيَن﴾‏  يَزالُون‏َ  ﴿وَلا 
.[[[ )22

فالاختلاف هو التباين بين الأشياء نتيجةً لعدم وجود توافق بينها.

ثانيًا- بيان المراد بـ)فهم النصّ الدينيّ(

يدركه  ما  العرفّي:  والفهم  المخاطب]]].  لفظ  من  المعنى  تصوّر  وهو  الفهم‏: 
العرف من العبارات والكلمات والكلام، ويعدّ هذا الفهم مقياسًا كنفس العرف 
في تحديد الكثير من الموضوعات. وجودة الفهم: ويعبّ هذا التركيب عن صحّة 

الانتقال من الملزومات إلى اللوازم]]].

ثالثًا– بيان منظومة العلوم الإسلاميّة 

منها  يستقي  التي  والمعارف  العلوم  الإسلاميّة مجموعة  العلوم  بمنظومة  المراد 
مصادرهم  من  مصدرًا  وتعدّ  والقيميّة،  والعمليّة  الفكريّة  الجوانب  في  المسلمون 

الأصليّة، وبها يمتازون عن غيرهم في البناء الحضاريّ.

رابعًا- منهج البحث في هذه الدراسة

النصوص  فهم  في  الاختلاف  أسباب  استقراء  إلى  الدراسة  هذه  في  سنعمد 
الدينيّة: القرآن الكريم، السنةّ المطهّرة، ونصنفّها بحسب منشأ الاختلاف، وننظر 
بعض  نستعرض  ذلك  وبعد  المحتمل،  الاختلاف  لحلّ  بينها  الجمع  إمكانيّة  إلى 

النصوص التي حاولت إيجاد الحلول والمعالجات للاختلاف الحاصل.

]]] الراغب الأصفهاني، مفردات ألفاظ الْقُرْآن الكريم، ص294.
]]] هلال، هيثم، معجم مصطلح الأصول، ص238.

]]] م.ن، ص110.



215أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

المطلب الأوّل: طرق معرفة الاختلاف وأنواعه 

أوّلً: تصنيف الاختلاف في النصوص الشرعيّة

1. ذكر الاختلاف في الآيات القرآنيّة 

جاء ذكر الاختلاف في آيات كثيرة، نقتصر على بعضها: 

ينَ ومُنْذِرِينَ وأَنْزَلَ  ِ ةً وٰاحِدَةً فَبَعَثَ اللُّٰ النَّبيِِّيَن مُبَشِّ - قال تعالى: ﴿كٰانَ النّٰاسُ أُمَّ
قِّ ليَِحْكُمَ بَيَْ النّٰاسِ فيِمَ اخْتَلَفُوا فيِهِ ومَا اخْتَلَفَ فيِهِ إلِاَّ الَّذِينَ  مَعَهُمُ الْكتِٰابَ باِلَْ
مُ الْبَيِّنٰاتُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ فَهَدَى اللُّٰ الَّذِينَ آمَنُوا لَِا اخْتَلَفُوا فيِهِ  أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مٰا جٰاءَتُْ

اطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ )البقرة، 213(. قِّ بإِذِْنهِِ واللُّٰ يَْدِي مَنْ يَشٰاءُ إلِٰى صِٰ مِنَ الَْ

مُ الَّذِي اخْتَلَفُوا فيِهِ وَهُدىً  َ لَُ - قال تعالى: ﴿وَ مٰا أَنْزَلْناٰ عَلَيْكَ الْكتِٰابَ إلِاّٰ لتُِبَيِّ
ةً لقَِوْمٍ يُؤْمِنُونَ﴾ )النحل، ‏64(. وَرَحَْ

يرى ناصر مكارم الشيرازي أنّ الآية تبدأ ببيان مراحل الحياة البشريّة وكيفيّة 
ظهور الدّين لإصلاح‏ المجتمع بواسطة الأنبياء، وذلك على مراحل]]]:

المرحلة الأولى: مرحلة حياة الإنسان الابتدائيّة؛ حيث لم يكن للإنسان قد ألّف 
الله  يعبد  وكان  والاختلافات،  التناقضات  حياته  في  تبرز  ولم  الاجتماعيّة،  الحياة 
تعالى استجابة لنداء الفطرة، ويؤدّي له فرائضه البسيطة، وهذه المرحلة يحتمل أن 

.cتكون في الفترة الفاصلة بين آدم ونوح

المرحلة الثانية: وفيها اتّذت حياة الإنسان شكلً اجتماعيًّا، ولا بدّ أن يحدث 
ذلك لأنّه مفطور على التكامل، وهذا لا يتحقّق إلّ في الحياة الاجتماعيّة.

أفراد  بين  الحتميّة  والاصطدامات  التناقضات  مرحلة  هي  الثالثة:  المرحلة 

]]] الشيرازي، ناصر مكارم، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج‏2، ص88.



مناهج العلوم الإسلاميّة216

الاختلافات  وهذه  الاجتماعيّة،  الحياة  وظهور  استحكام  بعد  البشريّ  المجتمع 
حقوق  وتعيين  العمل  حيث  من  أو  والعقيدة،  الإيمان  حيث  من  أكانت  سواء 
الأفراد والجماعات تحتّم وجود قوانين لرعاية وحمل هذه الاختلافات، ومن هنا 

نشأت الحاجة الماسّة إلى تعاليم الأنبياء وهدايتهم]]].

2. ذكر الاختلاف في الروايات

تُشير بعض الروايات إلى الاختلاف وفضيلة معرفته، ومنها:

- روي عَنْ أَبِ بَصِيٍر عَنْ أَبِ عَبْدِ اللهjِ قَالَ: مَنْ عَرَفَ اختلاف‏ النَّاسِ فَلَيْسَ 
بمُِسْتَضْعَفٍ‏]]].

- روي عن أمير المؤمنينj رواية طويلة فيها تفصيل مهمّ لأسباب الاختلاف، 
ننقل موضع الشاهد منها:

لَلِِّ قَالَ: قُلْتُ لِمَِيِر الُْؤْمِنيَِنj إنِِّ سَمِعْتُ مِنْ سَلْمَنَ   عَنْ سُلَيْمِ بْنِ قَيْسٍ الِْ
وَالْقِْدَادِ وَأَبِ ذَرٍّ شَيْئًا مِنْ تَفْسِيِر الْقُرْآنِ وَأَحَادِيثَ عَنْ نَبيِِّ اللهkِ غَيَْ مَا فِ أَيْدِي 
النَّاسِ، ثُمَّ سَمِعْتُ مِنكَْ تَصْدِيقَ مَا سَمِعْتُ مِنهُْمْ، وَرَأَيْتُ فِ أَيْدِي النَّاسِ أَشْيَاءَ 
فيِهَا،  تَُالفُِونَمُْ  أَنْتُمْ   kِالله نَبيِِّ  عَنْ  الْحََادِيثِ  ومِنَ  الْقُرْآنِ  تَفْسِيِر  مِنْ  كَثيَِرةً 
دِينَ  ى النَّاسَ يَكْذِبُونَ عَلَ رَسُولِ اللهkِ مُتَعَمِّ هُ بَاطِلٌ، أَفَتََ وَتَزْعُمُونَ أَنَّ ذَلكَِ كُلَّ
إنَِّ  الَْوَابَ:  فَافْهَمِ  سَأَلْتَ  قَدْ  فَقَالَ:  عَلََّ  فَأَقْبَلَ  قَالَ:  بآِرَائِهِمْ.  الْقُرْآنَ  ونَ  ُ وَيُفَسِّ
ا،  ا وَخَاصًّ ا وَبَاطِلً، وَصِدْقًا وَكَذِبًا، وَنَاسِخًا وَمَنسُْوخًا، وَعَامًّ فِ أَيْدِي النَّاسِ حَقًّ
حَتَّى  عَهْدِهِ  عَلَ   kِرَسُولِ الله عَلَ  كُذِبَ  وَقَدْ  ا،  وَوَهًَ وَحِفْظًا  وَمُتَشَابًِا،  وَمُكَْمً 
أْ  دًا فَلْيَتَبَوَّ ابَةُ فَمَنْ كَذَبَ عَلََّ مُتَعَمِّ َا النَّاسُ قَدْ كَثُرَتْ عَلََّ الْكَذَّ قَامَ خَطيِبًا فَقَالَ: أَيُّ
لَيْسَ  أَرْبَعَةٍ  مِنْ  الَْدِيثُ  أَتَاكُمُ  مَ  وَإنَِّ بَعْدِهِ،  مِنْ  عَلَيْهِ  كُذِبَ  ثُمَّ  النَّارِ،  مِنَ  مَقْعَدَهُ 

]]] الشيرازي، ناصر مكارم، م.س، ج2، ص20.
]]] البرقي، أحمد بن محمّد بن خالد، المحاسن، ج‏1، ص277.



217أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

أَنْ  جُ‏  يَتَحَرَّ وَلَ  مُ  يَتَأَثَّ لَ  سْلَم‏ِ  باِلِْ مُتَصَنِّعٍ  يمَنَ  الِْ يُظْهِرُ  مُناَفقٍِ  رَجُلٍ  خَامِسٌ  لَمُْ 
مِنهُْ  يَقْبَلُوا  لَْ  ابٌ  هُ مُناَفقٌِ كَذَّ أَنَّ فَلَوْ عَلِمَ النَّاسُ  دًا،  مُتَعَمِّ  kِيَكْذِبَ عَلَ رَسُولِ الله
قُوهُ، وَلَكِنَّهُمْ قَالُوا هَذَا قَدْ صَحِبَ رَسُولَ اللهkِ ورَآهُ وسَمِعَ مِنهُْ وأَخَذُوا  وَلَْ يُصَدِّ
بمَِ  ه‏ُ ووَصَفَهُمْ  أَخْبََ بمَِ  الُْناَفقِِيَن  هُ اللهُ عَنِ  أَخْبََ وَقَدْ  يَعْرِفُونَ حَالَهُ-  عَنهُْ، وهُمْ لَ 
تَسْمَعْ  يَقُولُوا  وإنِْ  أَجْسامُهُم‏ْ  تُعْجِبُكَ  رَأَيْتَهُمْ  إذِا  ﴿وَ  ‏َّ:  وَجَل عَزَّ  فَقَالَ  وَصَفَهُمْ، 
ورِ وَالْكَذِبِ  عَاةِ إلى النَّارِ باِلزُّ لَلَةِ وَالدُّ ةِ الضَّ بُوا إلى أَئِمَّ م‏ْ﴾، ثُمَّ بَقُوا بَعْدَهُ، فَتَقَرَّ لقَِوْلِِ
مَ  نْيَا، وَإنَِّ وْهُمُ الْعَْمَلَ‏، وَحََلُوهُمْ عَلَ رِقَابِ النَّاسِ، وَأَكَلُوا بِِمُ الدُّ وَالْبُهْتَانِ، فَوَلَّ
نْيَا، إلَِّ مَنْ عَصَمَ اللهُ فَهَذَا أَحَدُ الْرَْبَعَةِ، وَرَجُلٍ سَمِعَ مِنْ  الُْلُوكِ وَالدُّ النَّاسُ مَعَ 
دْ كَذِبًا، فَهُوَ فِ يَدِهِ يَقُولُ  مِلْهُ عَلَ وَجْهِهِ، وَوَهِمَ فيِهِ وَلَْ يَتَعَمَّ رَسُولِ اللهkِ شَيْئًا لَْ يَْ
هُ  بهِِ وَيَعْمَلُ بهِِ ويَرْوِيهِ، فَيَقُولُ أَنَا سَمِعْتُهُ مِنْ رَسُولِ اللهkِ، فَلَوْ عَلِمَ الُْسْلِمُونَ أَنَّ
 kِهُ وَهَمٌ، لَرَفَضَهُ، وَرَجُلٍ ثَالثٍِ سَمِعَ مِنْ رَسُولِ الله وَهَمٌ لَْ يَقْبَلُوهُ، وَلَوْ عَلِمَ هُوَ أَنَّ
‏ءٍ، ثُمَّ أَمَرَ بهِِ، وَهُوَ لَ  شَيْئًا أَمَرَ بهِِ ثُمَّ نَىَ عَنهُْ، وَهُوَ لَ يَعْلَمُ أَوْ سَمِعَهُ يَنهَْى عَنْ شَْ
هُ مَنسُْوخٌ لَرَفَضَهُ، وَلَوْ عَلِمَ  فَظِ النَّاسِخَ، وَلَوْ عَلِمَ أَنَّ يَْ يَعْلَمُ، فَحَفِظَ مَنسُْوخَهُ وَلَْ 
رَسُولِ  عَلَ  يَكْذِبْ  لَْ  رَابعٍِ  وَآخَرَ  لَرَفَضُوهُ،  مَنسُْوخٌ  هُ  أَنَّ مِنهُْ  سَمِعُوهُ  إذِْ  الُْسْلِمُونَ 
حَفِظَ  بَلْ  يَنسَْه‏ُ،  لَْ   kِالله لرَِسُولِ  وَتَعْظيِمً  اللهِ  مِنَ  خَوْفًا  للِْكَذِبِ،  مُبْغِضٍ   kِالله
يَنقُْصْ مِنهُْ، وعَلِمَ النَّاسِخَ  يَزِدْ فيِهِ ولَْ  مَا سَمِعَ عَلَ وَجْهِهِ، فَجَاءَ بهِِ كَمَ سَمِعَ- لَْ 
k مِثْلُ الْقُرْآنِ نَاسِخٌ  مِنَ الَْنسُْوخِ فَعَمِلَ باِلنَّاسِخِ وَرَفَضَ الَْنسُْوخَ؛ فَإنَِّ أَمْرَ النَّبيِِّ
، وَمُكَْمٌ وَمُتَشَابهٌِ، قَدْ كَانَ يَكُون‏ُ مِنْ رَسُولِ اللهkِ الْكَلَمُ  وَمَنسُْوخ،ٌ وخَاصٌّ وَعَامٌّ
كِتَابهِِ-  فِ  عَزَّ وَجَلَّ  وَقَالَ اللهُ  الْقُرْآنِ،  مِثْلُ‏   ، وَكَلَمٌ خَاصٌّ عَامٌّ  كَلَمٌ  وَجْهَانِ؛  لَهُ 
سُولُ فَخُذُوهُ وما نَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾، فَيَشْتَبهُِ عَلَ مَنْ لَْ يَعْرِفْ ولَْ  ﴿ما آتاكُمُ الرَّ
عَنِ  يَسْأَلُهُ  كَانَ  اللهِ  رَسُولِ  أَصْحَابِ  كُلُّ  وَلَيْسَ   ،kُورَسُولُه بهِِ  اللهُ  عَنىَ  مَا  يَدْرِ 
‏ءِ فَيَفْهَمُ، وَكَانَ مِنهُْمْ مَنْ يَسْأَلُهُ ولَ يَسْتَفْهِمُهُ، حَتَّى إنِْ كَانُوا لَيُحِبُّونَ أَنْ يَِي‏ءَ  ْ الشَّ

الْعَْرَابُِّ وَالطَّارِئُ‏، فَيَسْأَلَ رَسُولَ اللهkِ حَتَّى يَسْمَعُوا...(]]].
]]] الكلينيّ، محمّد بن يعقوب: الكافي، ‏ج1، ص62.



مناهج العلوم الإسلاميّة218

ثانيًا: مصادر معرفة الاختلاف والموقف العملّي

يمكننا أن نتقصّ وجوه الاختلاف من خلال الخطوات الآتية:

1- الاستقراء: بمراجعة الكتب التي تناولت فهم النصوص الدينيّة.

2- جمع وتصنيف النصوص بحسب الجهات المشتركة.

3- دراسة العلاقة بين النصوص، ومحاولة التوفيق بينها.

أمّا الموقف العملّي من العلاقة بين النصوص:

1- إرجاع النصوص إلى مفاهيم عقليّة بحسب الحكم والموضوع.

2- تصنيف النصوص بحسب النسب الأربع بين المفاهيم.

3– معرفة الاختلاف المستقرّ بين النصوص.

يقول:  حيث  الثاني،  الشهيد  كلام  فننقل  الفتاوى،  في  الاختلاف  مجال  في  أمّا 
فإن سأل جماعة: فاختلفت فتاواهم، فقال قوم: لا يجب عليه البحث عن أورعهم 
وأعلمهم، وقال آخرون: يجب عليه ذلك‏، وهذا هو الحق عندنا، وهو مرويّ في 
مقبولة عمر بن حنظلة المشهور، وحينئذ فإذا اجتهد، فإن ترجّح أحدهما مطلقًا في 
ظنهّ تعيّ العمل بقوله، وإن ترجّح أحدهما في الدين واستويا في العلم أو بالعكس، 
وجب الرجوع إلى أعلم الورعين، وأورع العالمين. وإن استويا مطلقًا -وقد قيل 

بعدم جواز وقوعه- تخيّ. والتفريع على ذلك واضح ]]].

]]] الشهيد الثاني، زين الدين بن علي العاملّي، تمهيد القواعد، ص321.



219أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

المطلب الثاني: تصنيف أسباب الاختلاف

عديدة،  جهات  من  الدينيّة  النصوص  في  الاخلاف  أسباب  إلى  النظر  يمكن 
وبهذا اللحاظ يمكن أن نصنفّ الأسباب بتصنيفات عديدة، ومن هذه التصنيفات 
أن ننظر إلى العلاقة بين النصّ والسبب، فنصل إلى أنّ الأسباب بعضها ناشئ من 

داخل النصّ وبعضها من خارجه:

المطلب الأوّل: الأسباب الداخليّة )المتعلقة بالنصّ الدينيّ عمومًا( 

مختصّة  وبعضها  والنبويّ  القرآنّي  النصّ  بين  مشتركة  بعضها  الأسباب  إنّ 
بأحدهما: 

أوّلً: الأسباب المشتركة بين النصوص الدينيّة وغيرها 

يُسبّب التعارض في النصّوص خللً في الفهم‏، وهو عبارة عن الخلل الحاصل 
في فهم مراد المتكلّم. ويحصل من احتمالات خمسة، هي: الاشتراك، النقل، المجاز، 
الإضمار، التخصيص. فإذا انتفى احتمال الاشتراك والنقل، كان اللفظ موضوعًا 
لمعنى واحد، وإذا انتفى احتمال المجاز والإضمار، أي: التقدير، كان المراد باللفظ 
ما وضع له، وإذا انتفى احتمال التخصيص كان المراد باللفظ جميع ما وضع له، فلا 
يبقى حينئذ خلل في الفهم، فيفهم حينئذ المعنى المراد من الأدلّة السمعيّة. وهذا 
بالنسبة لغلبة الظنّ؛ لأنّا كافية في استنباط الحكم الشرعيّ، أي: أنّه إذا انتفت هذه 
الاحتمالات الخمسة لم يبقَ شي‏ءٌ يخلّ بالظنّ، فيفهم الحكم الشرعيّ. وتوجد أشياء 
النسخ« و»التقديم والتأخير وتغيير الإعراب والتصريف«  »انتفاء  أخرى، منها: 
في  اليقين  السمعيّ  الدليل  يفيد  العشرة  هذه  انتفت  فإذا  العقلّي«.  و»المعارض 

الجميع ]]].

]]] هلال، هيثم، م.س، ص91.



مناهج العلوم الإسلاميّة220

ثانيًا: أسباب الاختلاف الخاصّة بفهم النصّ القرآنّي

ذكر بعض العلماء أسباب الاختلاف وحصرها في اثني عشر سببًا:

وإن  الإعراب  اختلاف وجوه  والثانى:  القرآنيّة،  القراءات  اختلاف  الأوّل:   
اتّفقت القراءات، والثالث: اختلاف اللغويّين في معنى الكلمة، والرابع: اشتراك 
والسادس:  والخصوص،  العموم  احتمال  والخامس:  فأكثر،  معنيين  بين  اللفظ 
احتمال الإطلاق أو التقييد، والسابع: احتمال الحقيقة أو المجاز، والثامن: احتمال 
حمل  احتمال  والعاشر:  زائدة،  الكلمة  احتمال  والتاسع:  الاستقلال،  أو  الإضمار 
يكون  أن  احتمال  عشر:  والحادي  والتأخير،  التقديم  وعلى  الترتيب  على  الكلام 
 kالحكم منسوخًا أو محكمً، والثاني عشر: اختلاف الرواية في التفسير عن النبي

وعن الصحابة والتابعين]]].

فإنّ  استقرائيّ،  حصر  هو  وإنّما  عقليًّا،  حصًرا  ليس  الحصر  هذا  ملاحظة: 
عرض  يمكن  حيث  الأسباب،  من  بغيرها  لظفر  النظر  أمعن  لو  الماهر  الباحث 
أسباب أخرى، كاختلاف المناهج المستعملة في تفسير النصوص، فإنّ الدراسات 

الحديثة أثبتت أهّميّة دراسة المناهج ودورها في فهم النصوص.

1. النوع الأوّل: أسباب الاختلاف اللفظيّة

ضمن  إيرادها  فيمكن  اللفظيّة،  الاختلاف  أسباب  في  الكلام  تفصيل  وأمّا 
النقاط الآتية:

أ. الألفاظ المشكلة التي تُوهم الاختلاف والتناقض: 

بين  والتناقض  والاختلاف  التعارض  يُوهم  ما  هو  القرآن،  مشكل  من  المراد 
بعض الآيات. والقرآن -وهو كلام الله تعالى- منزّه عن هذا النوّع، كما قال الله 

]]] انظر: ابن الجزي، التسهيل، ج١، ص٩.



221أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

تعالى: ﴿وَ لَوْ كٰانَ مِنْ عِنْدِ غَيِْ اللِّٰ لَوَجَدُوا فيِهِ اخْتلِٰافًا كَثيًِرا﴾)النساء، 82(، إلّ أنّه 
يمكن للمبتدئ أن يتوهّم الاختلاف، والحقيقة أنّه ليس اختلافًا. ولإزالة ما وقع 
فيه من اشتباه في اللفظ؛ لا بدّ من معرفة اللفظ المشكل، والمعنى الذي خفي على 

القارئ، ولكلّ لفظ سببه ولكلّ لفظ معناه]]].

وقال السيوطيّ في أسباب الاختلاف ونفيها عن الكلام الإلهيّ، وبها يثبت إعجاز 
القرآن وكونه كلامًا إلهيًّا: »لا ينفكّ كلام آدميّ عن هذه الاختلافات؛ لأنّ منشأها 
اختلاف الأغراض والأحوال، والإنسان تختلف أحواله: فتساعده الفصاحة عند 
انبساط الطبع وفرحه، وتتعذّر عليه عند الانقباض، وكذلك تختلف أغراضه، فيميل 
إلى الشيء مرّة، ويميل عنه أخرى، فيوجب ذلك اختلافًا في كلامه بالضرورة، فلا 
يصادف إنسان يتكلّم في ثلاث وعشرين سنة -وهي مدّة نزول القرآن- فيتكلّم على 
غرض واحد ومنهاج واحد، ولقد كان النبيّ صلّ الله عليه آله وسلّم بشًرا تختلف 

أحواله، فلو كان هذا كلامه أو كلام غيره من البشر لوجدوا فيه اختلافا كثيًرا«]]].

ب. أسباب الاختلاف اللغويّة

وأواخرها،  وهيئاتها،  وأبنيتها،  الكلمات،  ضبط  به  يُعرف  ما  إلى  بالنظّر   
التراكيب  بمعاني  والإحاطة  أنواعها،  اختلاف  على  الألفاظ  ومدلولات 
والأساليب، مماّ يترتّب عليه اختلاف الفهم في معاني الآيات حالَ أنّه في كثير من 
مناحيه ليس اختلافًا متضادًا يكذّب بعضه بعضًا، ولكنهّ اختلاف تنوّعي، ابتنى 
النحويّة،  المدارك:  بتعدّد  تفسيريّة  وجوه  تظهر  فقد  التوجيه،  في  الاختلاف  على 
أو الصرفيّة، أو البلاغيّة، وغيرها من مفردات القضايا اللغويّة عمومًا. وما كان 

المجال فيه رحبًا لاختلاف المفسّين وتنوّع أفهامهم هو المباحث اللغويّة ]]].

]]] معبد، محمّد أحمد، نفحات من علوم القرآن، ص68.
]]] السيوطي، عبدالرحمن بن أبي ‌‌بکر، الإتقان في علوم القرآن، ج2، ص255.

]]] الحجّار، عدي، الأسس المنهجيّة في تفسير النصّ القرآنّي، ص160.



مناهج العلوم الإسلاميّة222

ت. أسباب الاختلاف الناشئة من قراءة النصّ )القراءات القرآنيّة(:

أنّ  في  شكّ  ولا  القراءات،  في  الاختلاف  هو  المفسّين،  اختلاف  أسباب  من 
لأنّ  القراءة؛  في  الاختلاف  نشوء  عوامل  أهمّ  كان  الأمصار  مصاحف  اختلاف 
اختلاف قراءة الأمصار كان من قبل اختلاف القرّاء في اجتهاداتهم، فكانوا يقولون: 

قراءة مكّة، قراءة الشام، قراءة المدينة، قراءة الكوفة، قراءة البصرة، وهكذا]]].

 وقد يرد عن الصحابة تفسيرات مختلفة في الآية الواحدة، فيظنّ غير المتمعّن 
الاختلاف  ذلك  ومن  قراءة.  على  تفسير  كلّ  جاء  وإنّما  اختلافًا،  هناك  أنّ  جيّدًا 
الجماع،  فمعناه:   ،)٤٣ )النساء،  النِّسٰاءَ﴾  لامَٰسْتُمُ  ﴿أَوْ  تعالى:  قوله  القراءة،  في 
قراءة  على  واللمس  »لامستم«،  قراءة  على  الجماع  »لامستم«  فمعنى  اللمس؛  أو 

»لَمستم«، فاختلف المفسّون لاختلافهم في القراءات]]].

الفقهاء، فإنّ اختلاف  القرّاء من اختلاف  قال ابن الجزريّ: »افترق اختلاف 
واختلاف  فيه.  شكّ  لا  كلامه  وهو  الله  عند  من  نزل  وصواب  حقّ  كلّه  القرّاء 
الآخر  إلى  بالنسبة  مذهب  كلّ  تجعل  الرؤية  وهذه  اجتهاديّ«،  اختلاف  الفقهاء 
ا وصوابًا في نفس الأمر؛  صوابًا يحتمل الخطأ، وكلّ قراءة بالنسبة إلى الأخرى حقًّ

مما يؤدّي إلى الاختلاف]]].

ث. تعدّد الاستعمال اللغويّ للمفردة 

اختلاف اللغويّين في معنى الكلمة يُعتبر من الأسباب التي تؤدّي بالمفسّين 
﴿وَيَطُوفُ  للاختلاف، وفي القرآن الكريم أمثلة على ذلك، ومنها قوله تعالى: 
﴾ )الإنسان، ١٩(، فقال  مَنْثُورًا  لُؤْلُؤًا  رَأَيْتَهُمْ حَسِبْتَهُمْ  عَلَيْهِمْ وِلْدٰانٌ مَُلَّدُونَ إذِٰا 

]]] انظر: الحسني، نذير، دروس في علوم القرآن، ص۲۰۱.
]]] انظر: زغلول، محمّد حمد، التفسير بالرأي، ص160.

]]] انظر: مرکز الثقافة والمعارف القرآنيّة، علوم القرآن عند المفسرين، ج۲، ص۲۰.



223أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

بعض المفسّين: إنّ معنى مخلّدون أي لا يهرمون أبدًا، وقيل: إنّ معنى مخلّدون 
تتغيّ،  لا  أعمارهم  وأنّ  الأعمار،  في  بينهم  فرق  ولا  واحدة  سنّ  على  أنّم  أي 
أي أنّم ولدان دومًا لا تتغيّ صفاتهم]]]. فاختلاف اللغويّين في تحديد مفهوم 
القرآن  بعض الألفاظ يؤدّي حتمً إلى الاختلاف في فهمهم وتفسيرهم لآيات 

الكريم.

ج. وجود اللفظ المشترك وأثره في الاختلاف 

أمّا المشترك اللفظيّ، فإنّ وقوعه في اللّغة ولا سيّما لغة العرب من الواضحات 
وأيّده  بعضهم،  وقوعه  رفض  قد  ذلك  مع  ولكن  فيها،  النزاع  ينبغي  لا  التي 
آخرون]]]. وهذا الخلاف]]] في الاشتراك الواقع في الألفاظ، واحتمالها للتأويلات، 
لفظ  على  يشتمل  قد  النصّ  لأنّ  لديه؛  يترجّح  الذي  المعنى  على  فقيه  كلّ  يحمله 

مشترك يدلّ على أكثر من معنى. 

ومن أهمّ أسباب اختلاف المفسّين، أن يكون للفظ واحد معنيان أو أكثر، قال 
يمِ﴾ )القلم، ٢٠(، فكلمة الصريم لها أربعة معان: الأوّل:  ِ تعالى: ﴿فَأَصْبَحَتْ كَالصَّ
لَِا أصابها، فالصريم في اللغة هو الليل. والمعنى  أصبحت كالليل؛ لأنّا اسودّت 
الثاني: أنّا أصبحت كالنهّار؛ لأنّا ابيضّت كالحصيد، ويقال صريم الليل والنهار. 
الرماد الأسود. والرابع: أصبحت كالمصرومة أي  الثالث: الصريم: أي  والمعنى 

المقطوعة]]].

]]]  انظر: ابن عاشور، محمد الطاهر،تفسير التحرير والتنوير ج٢٩، ص٣٩٧؛ القرطبي، محمد بن 
ص١٦١؛  ج٢٩،  المعاني،  الدين،روح  شهاب  الآلوسي،  ص١٤٣؛  ج١٩،  القرطبي،  تفسير  أحمد، 

الفخر الرازي، محمد، مفاتيح الغيب، ج٢٢، ص٣٠.
]]] الحجار، عدي، م.س، ص168.

]]]  الشاطبي، إبراهيم بن موسى )ت790هـ(، الموافقات في أصول الشريعة، ج4، ص211.
]]]  زغلول، محمّد، م.س، ص162.



مناهج العلوم الإسلاميّة224

ح. الاختلاف في تصريف الكلمة 

خصوصيّاتها  لها  الألفاظ  وهذه  للمعاني،  قوالب  الألفاظ  أنّ  المعروف 
وارتباطاتها، وإذا طرأ عليها تغيّ في البنية الصياغيّة للكلمة الواحدة سيؤدّي إلى 
وقوع الاختلاف في فهم النصّ من حيث التغيّ في بنية الكلمة، ومن هذه التغيّات 

البنيويّة للكلمة هو الاختلاف في تصريف الأسماء، فمن ذلك مثلً:

آلِ  مِنْ  يْنٰاكُمْ  نَجَّ ﴿وَإذِْ  تعالى:  قوله  في  »آل«  كلمة  تصريف  في  اختلافهم   -
الهاء،  عن  بدل  وألفه  )الأهل(]]]،  بمعنى  إمّا  اسم  فهو   ،)٤٩ )البقرة،  فرِْعَوْنَ﴾ 

وتصغيره أهيل، أو هو ليس بمعنى]]].

- الاشتقاق أخذ كلمة من أخرى مع تناسب بينهما في المعنى وتغيير في اللفظ]]]، 
كِ بكَِلمَِةٍ مِنْهُ اسْمُهُ الَْسِيحُ عِيسَى  ُ قال تعالى: ﴿إذِْ قٰالَتِ الَْلٰائكَِةُ يٰا مَرْيَمُ إنَِّ اللَّٰ يُبَشِّ
ابْنُ مَرْيَمَ﴾ )آل عمران، ٤٥(، وغيرها من الآيات التي وردت فيها كلمة »المسيح«، 
إذ اختلفوا في كونها مشتقّة من المسح أو بمعنى فعيل، أو بمعنى فاعل. أو مشتقّ 

من المساحة، وهي السياحة في الأرض، أو أنّه علم]]].

الأوّلّي  المعنى  لتكثير  إمّا  الكلمة،  مادّة  دلالة  تغيير  في  دخلً  للصيغة  إنّ   -
بذاتها  الصيغة  دلالة  أو  اللزوم،  أو  التقليل،  أو  الشدّة،  أو  المبالغة،  أو  للمادّة، 
على معنى معيّ كدلالة صيغة فعل بضمّ العين على غريزة أو طبيعة أو ما أشبه 

ذلك]]].
- الاختلاف في المفرد والمثنى والجمع القرآنّي جرّاء هذه الظواهر وغيرها من 

]]] الراغب الأصفهانّي، م.س، ص٣٠-٣١.
]]]  الحجّار، عدي، م.س، ص180.

]]] م.ن، ص182.

]]] م.ن، ص182.
]]]  الحجّار، عدي، م.س، ص184. 



225أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

 ،)٤ )الملك،   ﴾ تَيِْ كَرَّ الْبَصََ  ارْجِعِ  ﴿ثُمَّ  تعالى:  قوله  في  ورد  ما  مثل  الأسباب]]]، 
»فإنّه وإن كان لفظه لفظ التثنية فهو جمع، والمعنى »كرّات«؛ لأنّ البصر لا يحسر 

إلّ بالجمع«]]]-]]].
- من الظواهر اللغويّة القرآنيّة مخالفة الخطاب للمخاطب لحكمةٍ ما في كلّ مورد 
بحسبه يمكن أن يتصوّر لهذه الحكمة وجوهًا تفسيريّة متعدّدة، يترتّب عليها تنوّع 
الفهم التفسيريّ عند المفسّين، يحدوهم بهم اتّساع الاستعمالات اللغويّة من جانب، 
ويصدّهم قدسيّة كلام الله تعالى من جانب آخر، مما جعلهم يتفاوتون في فهم النصّ.

خ. الترادف بين الألفاظ
الترادف من الظواهر اللغويّة التي كثر الكلام حول وقوعها وعدمه في اللغة 
العرب  لغة  لأنّ  أثبتوه؛  اللغويّين  من  عدد  وهناك  القرآنّي،  النصّ  وفي  العربيّة، 
أوسع  من  فهي  الدلالات،  وتنوّع  المفردات،  وكثرة  التعبير،  بسعة  اتّسمت 
ثَلٰاثَةَ  بأَِنْفُسِهِنَّ  بَّصْنَ  يَتََ قٰاتُ  اللغات ثروةً وأعلاها ذروة]]]، قال تعالى: ﴿وَالُْطَلَّ
قُرُوءٍ﴾ )البقرة، ٢٢٨(. وأصل القرء في اللغة يحتمل وجهين متضاديّن: هما الحيض 

والطهر]]]، فمعنى القرء في الآية مشترك بين الحيض والطّهر لإطلاقه عليهما]]].
د. أسباب الاختلاف المتعلّقة بالإعراب

اختلاف وجوه الإعراب من أسباب اختلاف المفسّين في فهم النصّ، حتى في حال 
هُ  هِ كَلمِٰتٍ فَتٰابَ عَلَيْهِ إنَِّ اتّفاق القراءات، ومثال ذلك في قوله تعالى: ﴿فَتَلَقّٰى آدَمُ مِنْ رَبِّ

]]] الحجّار، عدي، م.س، ص 173.
]]] انظر: الزركشّي، البرهان، ج8، ص3. 

]]] الحجّار، عدي، م.س، ص176.
]]] م.ن، ص164. 

]]] انظر: الفراهيدي، م.س، ج5، ص205؛ ابن سلام، غريب الحديث، ج1، ص280؛ ابن منظور،  
م.س، ج1، ص130. 

]]] الحجّار، عدي، م.س، ص171. 



مناهج العلوم الإسلاميّة226

حِيمُ﴾ )البقرة، ٣٧(، فعلى رفع آدم ونصب )كلمات( يعني أنّه استقبلها]]]. ابُ الرَّ هُوَ التَّوّٰ

وكذلك من أسباب الاختلاف بين المفسّين، قد يكون مردّه إلى زيادة كلمة أو 
حرف]]]، ومثال ذلك في قوله تعالى: ﴿لٰا أُقْسِمُ بيَِوْمِ الْقِيٰامَةِ﴾ )القيامة، ١(، قال 
أصليّة  إنّا  وقيل:  الكلام،  وتقوية  التوكيد  لمجرّد  زائدة  )لا(  إنّ  المفسرين  بعض 
نافية ومنفيّها ما حكي عنهم كثيًرا من إنكار البعث، كما يجوز أن يكون المنفيّ هو 

فعل القسم الذي دخلت عليه )لا(]]].

ذ. الاختلاف في تحديد الحقيقة والمجاز في المعاني

الحقيقة والمجاز من أسباب اختلاف المفسّين في فهم النصّ، ومثال ذلك في 
هُ هُوَ أَضْحَكَ وأَبْكىٰ﴾ )النجم، ٤٣( أي خلق في ابن آدم الضحك  قوله تعالى: ﴿وَأَنَّ
والبكاء المعروفين، فيكون ذلك من باب الحقيقة بالنسبة للإنسان، ويقال: أضحك 
الأرض بالنبات وأبكى السماء بالمطر، فيكون ذلك من قبيل المجاز، وقيل: إنّه عبارة 

عن الفرح والحزن؛ لأنّ الضّحك دليل السرور كما إنّ البكاء دليل على الحزن]]].

ر. الاختلاف في ترتيب عبارات النصّ والتقديم والتأخير

والتأخير،  للتقديم  الكلام  احتمال  المفسّين]]]، هو  بين  دواعي الخلاف  ومن 
قيل:   ،)٥٥ عمران،  )آل   ﴾ إلََِّ ورٰافعُِكَ  يكَ  مُتَوَفِّ ﴿إنِِّ   :jعيسى مخاطبًا  تعالى  قال 
التي  التأويلات  إلّي ومتوفّيك(، وهذا أحد  المقدّم والمؤخّر، أي )رافعك  هو من 
اقتضاها مخالفة ظاهر النصّ، وذلك بسبب النصّ المصّرح به في قوله تعالى: ﴿وَمٰا 
قَتَلُوهُ يَقِينًا بَلْ رَفَعَهُ اللُّٰ إلَِيْهِ﴾ )النساء، الآية 157(، كما يدلّ على مخالفة ظاهر الآية من 

]]]  زغلول، محمّد حمد، م.س، ص161.
]]]  العك، خالد عبد الرحمن: أصول التفسير وقواعده، صص89-88.

]]] زغلول، محمّد حمد، م.س، ص163. 
]]] العك، خالد عبد الرحمن، م.س، ص88. 

]]]( زغلول، محمّد حمد، م.س، ص160. 



227أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

»إنّ عيسى لم يمتّ وإنّه راجع   :kالتقديم والتأخير]]] حديث رسول الله حيث 
إليكم يوم القيامة«]]].

ز. الاختلاف في عود الضمير في الجملة

احتمال الإضمار أو الاستقلال من أسباب اختلاف المفسرين أيضًا، ومثال ذلك 
قوله تعالى: ﴿يُٰادِعُونَ اللَّٰ والَّذِينَ آمَنُوا ومٰا يَْدَعُونَ إلِاّٰ أَنْفُسَهُمْ ومٰا يَشْعُرُونَ﴾ 
يوهم  أن  وهو  والإبهام،  الإخفاء  وهو  الخدع،  من  يخادعون  فقوله:   .)٩ )البقرة، 

صاحبه خلاف ما يريد به من المكروه، والمخادعة على وزن مفاعلة، وهي تقضي 
المشاركة من الجانبين في الخداع، والله سبحانه وتعالى منزّه عن ذلك؛ لأنّه لا يخدع، 

.[[[k وأجيب عن ذلك أنّه من باب الإضمار، أي يخادعون رسول الله

النوع الثاني: أسباب الاختلاف الناتجة من العلاقات بين النصوص

السياق  أو  المقام  في  تغيير  أيّ  إنّ  المعنى:  إدراك  في  وأثره  والسياق  التناصّ   
اللغويّة  المستويات  في  الخطاب  بنية  اختلاف  عليه  يترتّب  الداخلّي  أو  الخارجيّ 
المختلفة، وتتنوّع التأثيرات داخل هذه المستويات بتنوّع تغيّات المقام التي تتراوح 
ما بين تغيّ في الزمان أو المكان، أو المخاطَب أو المخاطِب، أو أحداث الواقع، أو 
الغرض، أو اختلاف جزء من السياق اللغويّ الداخلّي قبل الآية المعنيّة أو بعدها؛ 

مما يعزّز نظرتنا بأنّ النصّ القرآنّي كلٌّ واحدٌ، وعلينا أن نتعامل معه كذلك]]].

 وقد رصد المفسّون هذه المعادلة من خلال الموازنة بين نصّين يبدوان متشابهين، 
ولكنهّما يفترقان في بعض التّبدّلات والصيغ اللّغويّة، لاختلاف السياق المقاميّ بينهما في 

]]] ( انظر: العك، خالد عبد الرحمن، م.س، ص89.
]]]( رواه الطبريّ عن الحسن، جامع البيان، ج3، ص281. 

]]]( زغلول، محمّد حمد، م.س، ص165. 
]]] عموش، خلود: الخطاب القرآنّي، ص291. 



مناهج العلوم الإسلاميّة228

الغالب، وهو ما يمكن أن يدخل فيما يسمّى بالتناصّ في علم النقد. ويهمّنا هنا التركيز 
على العامل الذي أدّى إلى هذا الاختلاف بين النصّين، وهو في الغالب اختلاف المقام 
بعناصره المختلفة. فمن أمثلة تغيّ الخطاب لتغيّ المخاطب قوله تعالى: ﴿ يُذَبِّحُونَ﴾ 
)البقرة، ٤٩(. بغير واو هنا على البدل من )يسومونكم( ومثله في الأعراف ﴿يُقَتِّلُونَ﴾ 

)الأعراف، ١٤١(. وفي إبراهيم ﴿وَ يُذَبِّحُونَ﴾ )إبراهيم، ٦(]]].

وفي هذا السياق يمكن رصد جملة من العلاقات بين النصوص: 

أ.  علاقة العامّ والخاصّ: 

احتمال العموم والخصوص، وذلك كقوله تعالى: ﴿أَمْ يَْسُدُونَ النّٰاسَ عَلٰى مٰا 
بالناس سيّدنا محمّدk؛ حيث  المراد  قيل:  )النساء، ٥٤(،  فَضْلهِِ﴾  مِنْ  اللُّٰ  آتٰاهُمُ 
الناس،  النبوّة، وهذا مجاز مرسل في كلمة  حسدوه أن أعطاه الله سبحانه وتعالى 
من  به  المراد  وقيل:  الخاصّ،  على  العامّ  إطلاق  باب  من   kمحمّد بها  يراد  حيث 
الأوّل  القول  على  فيكون   ،kّالنبي آل  بالناس  المراد  وقيل:  الأنبياء،  من  أرسل 

ا]]]. ا وعلى القولين الآخرين عامًّ خاصًّ

ب.  علاقة المطلق والمقيّد:

امٍ﴾  احتمال الإطلاق والتقيّد، وذلك كقوله تعالى: ﴿فَمَنْ لَْ يَدِْ فَصِيٰامُ ثَلٰاثَةِ أَيّٰ
)المائدة، ٨٩(، وحمل بعض الفقهاء على التتابع استنادًا إلى قراءة )فصيام ثلاثة أيّام 

متتابعات(، وهذه قراءة شاذّة لدى جمهور الفقهاء، وبعضهم جوّز التفريق وحمل 
الآية على الإطلاق]]]، وما وسّعه الله بالإطلاق فالأفضل ألّا يضيق بالشاذّ]]].

]]] عموش، خلود، الخطاب القرآن، م.س، ص291.
]]] انظر: الزحيلي، وهبة، التفسير المنير، ج5، ص108؛ الغرناطي، أبو حيّان، البحر المحيط، ج3، 

ص678؛ الزمخشريّ، الكشّاف، ج1، ص522؛ الطبريّ، تفسير الطبريّ، ج5، ص138. 
]]]  العك، خالد عبد الرحمن، م.س، ص87. 

]]] زغلول، محمّد حمد، م.س، ص163. 



229أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

 ت. علاقة الناسخ والمنسوخ: 

بعض الاختلاف بين العلماء حاصل في وقوع النسخ وعدم وقوعه، فقيل: لا 
ينسخ القرآن إلّ بقرآن؛ لقوله تعالى: ﴿مٰا نَنْسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنْسِهٰا نَأْتِ بخَِيٍْ مِنْهٰا أَوْ 
مِثْلهِٰا﴾ )البقرة، ١٠٦(. قالوا: ولا يكون مثل القرآن وخيًرا منه إلّ قرآن. وقيل: بل 
وىٰ﴾  يُنسخ القرآن بالسنةّ؛ لأنّا من عند الله أيضًا، قال تعالى: ﴿وَمٰا يَنْطقُِ عَنِ الَْ
وإن  نسخت،  الوحي  طريق  من  الله  بأمر  السنةّ  كانت  إذا  والثالث   ..)٣ )النجم، 

كانت باجتهاد فلا]]].

لا،  أو  منسوخة  الآية  كانت  إذا  فيما  المفسّين  اختلاف  أسباب  من  وكذلك 
تَوُتُنَّ إلِاّٰ وأَنْتُمْ  تُقٰاتهِِ ولاٰ  قُوا اللَّٰ حَقَّ  اتَّ آمَنُوا  الَّذِينَ  ا  َ أَيُّ ﴿يٰا  وذلك كقوله تعالى: 
إنّا  قال  من  ومنهم  منسوخة،  بأنّا  قال  من  فمنهم  )آل عمران، ١٠٢(،  مُسْلمُِونَ﴾ 
محكمة. فمن قال بالنسخ قال: إنّ المراد من )حقّ تقاته( ما يحقّ له سبحانه وتعالى 
ويليق بجلاله وعظمته، وذلك غير ممكن، والناسخ للآية السابقة هو قوله تعالى: 
قُوا اللَّٰ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ )التغابن، ١٦(. وأخرج ابن أبي حاتم عن سعيد بن جبير  ﴿فَاتَّ
حتى  فقاموا  العمل،  القوم  على  اشتدّ   ﴾ تُقٰاتهِِ...  حَقَّ  اللَّٰ  قُوا  ﴿اتَِّ نزلت  لما  قال: 
قُوا اللَّٰ مَا  ورمت عراقيبهم وتقرّحت جباههم، فأنزل الله تخفيفًا على المسلمين ﴿فَاتَّ

اسْتَطَعْتُمْ... ﴾ فنسخت الآية الأولى]]].

ث.  علاقة المحكم والمتشابه:

التي  الأسباب  من  النصّوص  في  المتشابه  من  المحكم  تحديد  في  الاختلاف 
الكلام  به  يوصف  الإتقان،  فالإحكام هو  النصّ،  فهم  الاختلاف في  إلى  تؤدّي 
في  والإحكام  المعاني.  من  وجوهًا  يحتمل  لا  بحيث  واضحة،  دلالة  ذا  كان  إذا 

]]] السيوطی، معترك الأقران في إعجاز القرآن، ج1، ص108.
]]] زغلول، محمّد حمد، م.س، ص159.



مناهج العلوم الإسلاميّة230

والمواعظ  التشريع  آيات  كأكثر  وهذا  بالمقصود،  وأداءً  تعبيًرا  الكلام إتقانه 
والآداب.

وأمّا التشابه، فهو مأخوذ من تشابه الوجوه، أي تماثُلَ بعضها مع بعض، بحيث 
يَتمل وجوهًا من المعاني. والمتشابه قد يتَّحد مع المبهم الَّذي يكشفه التفسير، في حين 

أنَّ المتشابه بحاجة إلى التأويل، كأكثر آيات الخلْق والتقدير والصفات والأفعال.

وأما في سبب وجود المتشابه في القرآن الكريم، فقد ذهب العلّمة الطباطبائي 
العالية- لألفاظ  إلقاء معارفه  القرآن -في  أنَّه يعود إلى خضوع  إلى  )قدّس سّره( 
وأساليب دارجة، هي لم تكن موضوعة سوى لمعانٍ محسوسة أو قريبة منها، ومن 
ثمَّ لم تكن تفي بتمام المقصود، فوقع التشابه فيها وخفيَ وجه المطلوب. نعم، إلاّ 
على أولئك الَّذين نفذَت بصيرتهم وكانوا على مستوىً رفيع، قال تعالى: ﴿أَنزَلَ مِنَ 
إلى قوله: ﴿كَذَلكَِ  ابيًِا﴾  رَّ زَبَدًا  يْلُ  السَّ فَاحْتَمَلَ  بقَِدَرِهَا  أَوْدِيَةٌ  فَسَالَتْ  مَاءً  مَءِ  السَّ
ا مَا يَنفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِ  بَدُ فَيَذْهَبُ جُفَاء وَأَمَّ ا الزَّ قَّ وَالْبَاطلَِ فَأَمَّ بُ اللهُ الَْ يَضِْ
الأفهام  تحتمله  القرآن  وهكذا   .)17 الأمَْثَالَ﴾)الرعد،  اللهُ  بُ  يَضِْ كَذَلكَِ  الأرَْضِ 
على قدَر استعداداتها، وفيه من المتشابهات ما تزول بتعميق النظَر وإجادة التفكير، 

فيبقى القرآن كلّه محكَمً مع الأبَد بسلام]]].

ويذكر الشيخ هادي معرفة عاملً آخر كان ذا أثر في إيجاد التشابه في غالبيّة 
الآيات الكريمة؛ إذ لم تكن متشابهة من ذي قبل، وإنّما حدَث التشابه فيها على 
إذ  بسلام،  مضى  الَّذي  الأوّل  القرن  انقضاء  بعد  جدَليّة،  مذاهب  ظهور  أثر 
ل عهدها بنزول القرآن تستذوقه بمذاويقها البدائيّة الساذجة،  كانت العرب أوَّ
حلوًا بديعًا سهلً بليغًا، أمّا وبعدما احتبكت وشائج الجدَل بين أرباب المذاهب 
تحريفًا  آياتٍ  بظواهر  التشبّث  راج  فقد  الثاني،  القرن  مطلع  منذ  الكلاميّة 

]]]  انظر: الطباطبائيّ،م.س، ج3، صص62-58.



231أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

الاصطناعيَّين،  والغموض  الإبهام  من  نوع  غمّها  ثمَّ  ومن  الكَلِم،  بمواضع 
تَدعَم  ما  تأويلها إلى  آيات؛ لغرض  بما يروقها من  تتشبّث  وأخذت كلّ طائفة 

به مذهبَها.]]]

وتأسّست من خلالها عقائد  التي وقع عليها الخلاف  الآيات  أبرز  ولعلّ من 
 .)23-22 نَاظرَِةٌ ﴾)القيامة،  ا  َ رَبِّ إلى   * ةٌ  نَّاضَِ يَوْمَئذٍِ  ﴿ وُجُوهٌ  تعالى:  قوله  فاسدة 
فربّما لم تكن العرب تخطر ببِالها إرادة الرؤية بالعين، كما قال الزمخشري: سمعت 
عُيَينتَي  تقول:  الظهيرة-  حرّ  من  أبوابهم  الناس  أغلق  -بعدما  ة  بمكَّ مستجْدِية 
نوَيظرِة إلى الله وإليكم]]]، ولم يختلِج ببِال أحد أناّ تقصد النظر بالتحديق إلى الله 
إليه وتوقّع فضْله ورحمته تعالى، وهكذا في  سبحانه، وإنَّما كان قصدُها الانقطاع 
وأذنابهم من مشبِّهة  الأشاعرة  لكنَّ  فيها،  الحصْ  إلى موقعيّة  نظرًا  الكريمة  الآية 
إليه تعالى بهاتَين  النظر  أنّه  البدِائيّ، وأصّروا على  مة جَمدوا على ظاهر الآية  ومجسِّ

العينيَن اللتَين في الوجه]]].

لم  ربَّما   ،)3 الأمَْرَ﴾)يونس،  رُ  يُدَبِّ الْعَرْشِ  عَلَ  اسْتَوَى  تعالى: ﴿ ثُمَّ  قوله  ومنها 
تَفْهم منه سوى استقلاله تعالى بملَكوت السماوات والأرض وتدبيره لشؤون هذا 

العالَ، نظير قول شاعرهم:

من غير سيفٍ ودم مِهراقثمّ استوى بشٌَ على العراق 
وقال آخر:

تركناهم صرعى لنسٍِر وكاسِرفلمّ علَونا واستوَينا عليهم 
لكنَّ الأشاعرة، ومن ورائهم سائر أهل التشبيه، أبَوا إلاّ تفسيره بالاستقرار على 
ليطَّلع  الدنيا؛  السماء  ينزل إلى  العُلى، وقد  السماوات  عًا فوق  العرْش جلوسًا متربِّ

]]] معرفة، هادي: تلخيص التمهيد، ج1، ص434.
]]] الزمخشريّ، الكشّاف، ذيل الآية ٢٣ من سورة القيامة.

]]] معرفة، هادي: م.س، ج1، ص435.



مناهج العلوم الإسلاميّة232

إذ لا يمكنه ذلك وهو متربِّع على  على شؤون خلْقه فيغفر لهم ويجيب دعاءهم، 
كرسيّه فوق السماوات]]].

وهكذا تقريبًا كلّ الآيات المتشابهة ساهمت في اختلاف فهم النصّ الدينيّ، ما 
لم يقع إرجاعها إلى الآيات المحكمات، وهذا الإرجاع بنفسه يقع فيه الاختلاف، 
كما أنّ الاختلاف لم يقتصر على تحديد الآيات المتشابهة، بل دار الخلاف أيضًا في 
أصل المسألة؛ حيث ذهب بعض إلى عدم وجود المتشابه مطلقًا في النصّ القرآني، 
وذهبت طائفة إلى أنّ النصّ القرآنّي كلّه متشابه. وهذا أنتج خلافات كبيرة في فهم 

النصّ.

ج. اختلاف زمن النزول للنصّ القرآنّي: 

الثالث  المباني في مقدّمته، قال: »والوجه  القول صاحب كتاب  ذهب إلى هذا 
من القراءات: هو ما اختلف باختلاف النزول بما كان يعرض رسول اللهk القرآن 
على جبريل في كلّ شهر رمضان، وذلك بعد ما هاجر إلى المدينة، فكان أصحاب 
رسول اللهk يتلقّفون منه حروف كلّ عرض، فمنهم من يقرأ على حرف، ومنهم 
من يقرأ على آخر، إلى أن لطف الله -عزّ وجلّ- بهم، فجمعهم على آخر العرض، 
أو على ما تأخّر من عرضين أو ثلاثة، حتى لم يقع في ذلك اختلاف إلّ في أحرف 
أجمعوا  فيما  الهجاءات  حروف  اختلاف  من  وقع  والذي  متقاربة،  وألفاظ  قليلة، 
عليه، فرّقها أصحاب رسول اللهk على المصاحف حين انتسخوها لئلا تذهب]]].

]]] معرفة، هادي، م.س، ج1، ص436.
]]]  الفضلي، عبد الهادي،القراءات القرآنيّة، ص93. 



233أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

 النوع الثالث: الأسباب الخاصّة بالحديث

بداية، لا شكّ في أنّه لا تعارض بين الأدلّة الشرعيّة، سواء أكانت من الكتاب 
أم من السنةّ، ولكنّ التعارض يأتي بين النصوص من حيث عدم العلم بالسبب 
والظروف التي ورد فيها النصّان المتعارضان، أو عدم العلم بما يراد من كلّ منهما 
أو غير  العلم بزمن ورودهما وأيّما أسبق من الآخر،  أو عدم  القطع،  على سبيل 
الظاهر،  في  متعارضان  نصّان  ورد  فإذا  والخلاف.  التعارض  به  يرتفع  ما  ذلك 
حاول الفقيه دفع هذا التعارض، فتختلف مناهج الفقهاء في دفعه، ويترتّب على 

ذلك اختلاف الأحكام الفقهيّة]]].

أمّا الاختلاف في النصّوص الحديثيّة، فقد كتبت حوله العديد من الكتب]]]، 
وسنقتصر على أهمّ هذه الأسباب؛ لأنّا كثيرة، والمقام لا يسع لإيرادها بجملتها:

الأسباب الناتجة من الاختلاف في المباني السنديّة والمتنيّة: 

أ. اختلف العلماء في الاعتماد على جهة الصحّة في الحديث إلى مبنيّين:

أتباع  ومن  الراوي.  وثاقة  على  التركيز  يعتمد  والذي  السنديّ،  المبنى  الأوّل: 
هذا المبنى هو السيّد الخوئي وبعض تلامذته.

الثاني: المبنى المتنيّ، والذي يعتمد التركيز على المتن والوثوق بمضمونه، ومن 
أتباع هذا المبنى أكثر المتقدّمين، ومن المعاصرين السيّد السيستاني]]].

والاختلاف في المباني يعدّ من الأسباب التي تؤدّي إلى الاختلاف في فهم النصّ 
والنتائج التي يتحصّل عليها الفقيه عند تعامله مع النصّ الدينيّ.

]]] ساسي، سالم الحاج، نقد الخطاب الاستشراقيّ، ج1، ص482.
]]] السيستاني، علي الحسينيّ، تعارض الأدلّة واختلاف الحديث، اللنكرودي، محمّد إحساني، أسباب 

اختلاف الحديث؛ حيدر المسجدي، دروس في اختلاف الحديث.
]]] انظر: السبحاني، جعفر، كلّيّات في علم الرجال.



مناهج العلوم الإسلاميّة234

ب. الاختلاف المقصود الناتج عن روايات التقية:

وردت أخبار كثيرة في المدرسة الإماميّة على وجود التقيّة، وصدور الكثير من 
الاختلافات بسببها، ومن هذه الأخبار:

 عَنْ أَبِ عُبَيْدَةَ عَنْ أَبِ جَعْفَرjٍ قَالَ: قَالَ لِ يَا زِيَادُ مَا تَقُولُ لَوْ أَفْتَيْناَ رَجُلً مَِّنْ 
لَهُ أَنْتَ أَعْلَمُ جُعِلْتُ فدَِاكَ قَالَ إنِْ أَخَذَ بهِِ فَهُوَ  ‏ءٍ مِنَ التَّقِيَّةِ قَالَ قُلْتُ  نَا بشَِْ يَتَوَلَّ

خَيٌْ لَهُ وأَعْظَمُ أَجْرًا- وفِ رِوَايَةٍ أُخْرَى إنِْ أَخَذَ بهِِ أُوجِرَ وإنِْ تَرَكَهُ واللهِ أَثمَِ ]]] .

ت. الأسباب الناتجة عن مراعاة المستويات والقابليّات: 

لدى  المستويات  اختلاف  هو  الاختلاف،  وجود  إلى  أدّت  التي  الأسباب  من 
بين  التفاوت  هذا  الإمام  يراعي  أن  إلى  أدّى  ما  النصّ،  في  والمتأمّلين  المكلّفين 
المستويات، ويكلّم الناس على قدر ما يفهمون، وورد هذا في مضمون الكثير من 
مَ رَسُولُ اللهkِ الْعِبَادَ بكُِنهِْ عَقْلِهِ  الروايات، ومنها: عن أَبي عَبْدِ اللهjِ قال:‏ مَا كَلَّ
مْ ]]]. ا مَعَاشَِ الْنَْبيَِاءِ أُمِرْنَا أَن‏ْ نُكَلِّم‏َ النَّاسَ‏ عَلَ قَدْرِ عُقُولِِ ، قَالَ رَسُولُ اللهkِ: إنَِّ قَطُّ

مَامِ  الِْ أَبِ عَبْدِ اللهjِ قَالَ: سَأَلْتُهُ عَنِ  بْنِ سُلَيْمَنَ عَنْ  ومنها، ما رواه عَبْدِ اللهِ 
نَعَمْ، وذَلكَِ أَنَّ رَجُلً سَأَلَهُ  فَقَالَ:  دَاوُدَ،  بْنِ  ضَ إلى سُلَيْمَنَ  إلَِيْهِ كَمَ فَوَّ ضَ اللهُ  فَوَّ
لِ،  عَنْ مَسْأَلَةٍ، فَأَجَابَهُ فيِهَا، وسَأَلَهُ آخَرُ عَنْ تلِْكَ الَْسْأَلَة،ِ فَأَجَابَهُ بغَِيِْ جَوَابِ الْوََّ
، ثُمَّ قَالَ هذا عَطاؤُنا فَامْننُْ أَوْ أَعْطِ بغَِيِْ  لَيِْ ثُمَّ سَأَلَهُ آخَرُ، فَأَجَابَهُ بغَِيِْ جَوَابِ الْوََّ

حِسابٍ]]].

]]] الكلينيّ، م.س، ج‏1، ص65.
]]] م.ن، ج1، ص23. 

]]] م.ن،  ج1، ص438.



235أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

ث. النسخ في الحديث:

فقد روي عن أَبِ عَبْدِ اللهِ j: »قُلْتُ لَهُ: مَا بَالُ أَقْوَامٍ يَرْوُونَ عَنْ فُلَنٍ وفُلَنٍ عَنْ 
رَسُولِ اللهِ صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وآلهِِ لَ يُتَّهَمُونَ باِلْكَذِبِ، فَيَجِي‏ءُ مِنكُْمْ خِلَفُهُ؟ قَالَ‏: »إنَِّ 
الَْدِيثَ يُنسَْخُ‏ كَمَ يُنسَْخُ الْقُرْآنُ«]]]. قال المازندراني في شرحه للحديث: »فيجي‏ء 
خلافه قال: إنّ الحديث ينسخ‏ كما ينسخ القرآن‏«، فهؤلاء لما سمعوا المنسوخ دون 

الناسخ رووا ما سمعوه وعملوا به ولو علموا أنّه منسوخ لرفضوه]]].

ج. الإفادة من معنى قول النبيkّ: »اختلاف‏ أمّتي رحمة«: 

الإمام  معناه  بيّ  وقد   ،kّالنبي لسان  على  الأمّة  اختلاف  ذكر  ورد  لقد 
:jالصادق

»روي عَنْ عَبْدِ الُْؤْمِنِ الْنَْصَارِيِّ قَالَ: قُلْتُ لِبَِ عَبْدِ اللهj إنَِّ قَوْمًا رَوَوْا أَنَّ 
تيِ رَحَْةٌ؛ فَقَالَ: صَدَقُوا، قُلْتُ: إنِْ كَانَ اختلافهُمْ  رَسُولَ اللهkِ قَالَ: إنَِّ اختلاف أُمَّ
عَزَّ  اللهِ  قَوْلَ  أَرَادَ  مَ  إنَِّ وَذَهَبُوا  ذَهَبْتَ  حَيْثُ  لَيْسَ  قَالَ:  عَذَابٌ،  فَاجْتمَِعُهُمْ  رَحَْةً 
ينِ وليُِنْذِرُوا قَوْمَهُمْ  هُوا فِ الدِّ : ﴿فَلَوْ لا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فرِْقَةٍ مِنْهُمْ طائفَِةٌ ليَِتَفَقَّ وَجَلَّ
 kِهُمْ يَْذَرُونَ﴾‏ )التوبة، 123( فَأَمَرَهُمْ أَنْ يَنفِْرُوا إلى رَسُولِ الله إذِا رَجَعُوا إلَِيْهِمْ لَعَلَّ
مِنَ  أَرَادَ اختلافهُمْ  مَ  إنَِّ فَيُعَلِّمُوهُمْ،  قَوْمِهِمْ  يَرْجِعُوا إلى  ثُمَّ  فَيَتَعَلَّمُوا  إلَِيْهِ  تَلِفُوا  وَيَْ

ينُ وَاحِدٌ]]]. مَ الدِّ الْبُلْدَانِ، لَ اختلافًا فِ دِينِ اللهِ؛ إنَِّ

وهذا الحديث يُعدّ من مصاديق اختلاف الناس في فهم معنى الحديث، ولولا 
الرواية الواردة عن الإمام الصادقj واستناده على الآية المباركة لما توصّلنا إلى 

المعنى الذي بيّنه.

]]]  الكلينيّ، م.س،  ج1، ص163.
]]] المازندرانى، محمّد صالح، شرح الكافي، ج‏2، ص395.

]]] الصدوق، محمّد بن علي‏ بن بابويه )381 هـ(، ‏معاني الأخبار، ص157.



مناهج العلوم الإسلاميّة236

ح. دور الرواة في الاختلاف: 

ما  وهذا  الفهم،  اختلاف  إلى  أدّت  التي  الأسباب  من  الرواية  في  الاختلاف 
 :jيؤكّده الحديث الوارد عن الإمام الصادق

مَ الِختلاف‏  ادِقjُ: »الْقُرْآنُ وَاحِدٌ، نَزَلَ مِنْ عِندِْ وَاحِدٍ عَلَ وَاحِدٍ، وَإنَِّ  قَالَ الصَّ
وَاةِ«]]]. مِنْ جِهَةِ الرُّ

 b قال الشيخ أبو جعفر الصدوق: اعتقادنا في الأخبار الصحيحة عن الأئمّة
أنّا موافقة لكتاب الله تبارك وتعالى، متّفقة المعاني غير مختلفة، لأنّا مأخوذة من 
طريق‏ الوحي عن الله تعالى، ولو كانت من عند غير الله تعالى لكانت مختلفة. ولا 

يكون اختلاف‏ ظواهر الأخبار إلّ لعلل مختلفة ]]].

في  مختلفة  ألفاظ   bعنهم جاء  وقد  الاختلاف:  أسباب  بيان  في  المفيد  وقال 
معانٍ مخصوصةٍ، فمنها ما تتلازم معانيه وإن اختلفت ألفاظه؛ لدخول الخصوص 
فيه والعموم والندب والإيجاب، ولكون بعضه على أسباب لا يتعدّاها الحكم إلى 
غيرها، والتعريض في بعضها بمجاز الكلام لموضع التقيّة والمداراة، وكلّ من ذلك 

مقترن بدليله‏ غير خال من برهانه. والمنةّ لله سبحانه]]].

فالاختلاف قد يقع في الأخبار المنقولة، والاختلاف كما يراه بعض الباحثين أنّه 
اختلاف تضادّ لا اختلاف تنوّع، وهذا الكلام لا يحتاج إلى دليل؛ لأنّ الاختلاف 
متحقّق في الواقع، وله أمثلة كثيرة]]]. فاختلاف الروايات عن النبيkّ أو عن الصحابة 

أو التابعين]]]، وهذا يعود لتعدّد معاني الآية التي وردت في تلك الروايات]]].

]]] الكلينيّ، م.س، ج2، ص461، باب النوادر ح 12.
]]] الصدوق، اعتقادات الإماميّة، ص86.

]]] المفيد، تصحيح اعتقادات الإماميّة، ص147.
]]]( البخاري، الجامع الصحيح، ح )٤٨٥٦( و)٤٨٥٧(.

]]] البغوي، حسين بن مسعود، معالم التنزيل في تفسير القرآن، ج1، ص12-11. 
]]] مرکز الثقافة والمعارف القرآنيّة، م.س، ج3، ص367.



237أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

4- النوع الرابع: الأسباب الخارجيّة المشتركة

أ. الصنف الأوّل: الأسباب المتعلقة باختلاف المستويات

النصّ، وقد مرّ ذكرها  الاختلاف في المستويات يؤدّي إلى الاختلاف في فهم 
فيما تقدّم.

ب. الصنف الثاني: الأسباب المتعلّقة بالزمان والمكان

من  فيهما  يتواجد  الذين  والزمان  المكان  فإنّ  وبالتالي  بيئته،  ابن  هو  المفسّ  إنّ 
فهمه  طريقة  على  تنعكس  وهذه  ومنطلقاته،  وثقافته  لوعيه  المحدّدة  العوامل 

للنصوص، وعلى آليّات استنطاق النصّ واستنباط المعارف الدينيّة.

ت. الصنف الثالث: الأسباب المنهجيّة للمتعامل مع النصّ

تعدّد المناهج المستعملة في فهم النصّ من الأسباب الأساسيّة في الاختلاف؛ 
مع  تعامله  عند  لنفسه  رسمه  الذي  الطريق  خلال  ومن  النصّ  مع  المتعامل  لأنّ 
على  المنهج  تأثير  مدى  نبيّ  أن  لنا  ينبغي  وهنا  ونوعيّتها،  النتائج  يحدّد  النصّ 

اختلاف الفهم: 

الاصطلاح: هو الآليّة التي  المنهج: في اللغة هو الطريق الواضح والبيّ، وفي 
يستعملها المفسّ للكشف عن المعنى، أو الطريق التي يسلكها المفسّ للوصول إلى 
المعاني القرآنيّة؛ فكلّ ما صحّ، واعتبر، وأمكن استعماله كآلة للوصول إلى المعنى 
ولم يكن معارضًا للدين والحقائق القرآنيّة الواضحة؛ فلا إشكال في اعتباره، ولا 
مانع من الاعتماد عليه للكشف عن المعارف القرآنيّة. وهذه الاختلافات ستؤدي 

إلى الاختلاف في فهم معاني الآيات القرآنيّة.

بالمنهج  يسمى  بما  البحث  سيتناوله  والذي  للمتأمّل  واضح  الأمر  وهذا   
منهجًا،  فيسمّى  ا  خاصًّ طريقًا  يسلك  مرّةً  المفسر  لأنّ  نوعيه؛  بكلا  التفسيريّ 



مناهج العلوم الإسلاميّة238

أيضًا.  منهجًا  فيسمّى  المعاني،  إلى  للوصول  خاصّة  أدوات  على  يعتمد  وأخرى 
تفسيره،  في  الاجتماعيّ  كالمنهج  معيّناً  منهجًا  يتناول  من  بين  كبير  فرق  ويوجد 
وبين من يتناول شؤونًا اجتماعيّة في تفسيره؛ لأنّه قد لا يكون منهجه اجتماعيًّا وإن 
كانت شؤونه اجتماعيّة، وهذا يؤدّي إلى اختلاف نتائج البحث التفسيريّ]]]. وإنَّ 
القول باختلاف المعطيات لا نُريد به وقوع التنافي والتناقض، فإنّ الآيات القرآنيّة 
معنى  إلى  ترجع  وأغراضها  مقاصدها  وتشتّت  مضامينها  اختلاف  على  الكريمة 
واحد بسيط، وغرض فارد أصلّي لا تكثّر فيه ولا تشتّت، بحيث لا تروم آية من 
الآيات الكريمة مقصدًا من المقاصد ولا ترمي إلى هدف إلاّ والغرض الأصلّي هو 

الروح الساري في كيانه والحقيقة المطلوبة منه. 

 توجد أسباب خاصّة في العمليّة التفسيريّة تفرض على المفسّ استعمال منهج 
معيّ أو توحّد أو تعدّد المناهج المستعملة للكشف عن المعاني القرآنيّة.

 أمّا استعمال منهج واحد فيعود إلى:

- إتقان المفسّ لمنهج معيّ أو تخصّصه فيه.

 - صلاحيّة المنهج في دراسة الآيات القرآنيّة.

- الجهة التي يلحظها المفسّ من الآيات.

وليس  عليه  الغالب  فإنّه  معيّ،  تفسير  على  واحد  منهج  اسم  إطلاق  فيكون 
عليها  والغالب  متعدّدة  مناهج  بل  واحد،  منهج  هو  الواقع  في  المستعمل  المنهج 

منهج واحد]]].

]]] انظر: مصطفوي، محمّد، أساسيّات المنهج والخطاب في درس الْقُرْآن وتفسيره، ص40.
]]] م.ن.



239أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

وأما تعدّد المناهج المستعملة في الآية الواحدة فلأسباب، منها]]]:

من  أكثر  انطباق  يمكن  التي  الواحدة  للآية  المتعدّدة  الوجوه  عن  للكشف   -
منهج عليها: 

- تعدّد مراتب الآية.
- كثرة المعاني في اللفظة الواحدة من الآية ]]]

- كثرة الموضوعات التي تناولتها الآية.

ومن هنا، يمكننا أن نذكر بعض الدواعي لنشوء بعض المناهج: 

الأوّل: القرآن نفسه في تنوّع موضوعاته ومضامينه يسهم في ذلك، فهو يحدّد 
الجهة التي تتحدّث عنها الآيات، فإن كانت الآية تتناول حكمً شرعيًّا، فإنّ ذلك 
تتحدّث عن مسألة عقديّة  الآية  المبيّنة، وإذا كانت  الرواية  إلى  الرجوع  يستدعي 

برهانيّة فهي تستدعي اعتماد البرهان العقلّي...

الثاني: رسالة القرآن تحوي موضوعات مختلفة من خلال قضايا متنوّعة؛ فإمّا 
تكون )قضيّة عقديّة، حكم شرعيّ، واقعة تاريخيّة، موعظة دينيّة، أمثال تربويّة، 

قصص، وقائع، حوادث(]]].

الثالث: قابليّة المناهج المستعملة للتجدّد والتوسّع: 

ليس من الصحيح أن نلزم المفسّ بمنهج خاصّ أو عدد معيّ من المناهج، فإنّ 
أو  قلّت  مناهج،  المفسّين كان لهم منهج واحد، وبعضهم كانت لهم عدّة  بعض 
كثرت، ولا يمكن حدّ المناهج بعدد معيّ؛ لأنّ الحصر استقرائيًّا وليس عقليًّا. إلّ 
ما أخرجه الدليل الشرعيّ أو العقلّي من المناهج، كالتفسير بالرأي، فلا يمكن قبوله.

]]] انظر: الرضائيّ، محمّد علي، دروس في المناهج والاتجاهات التفسيريّة للْقُرْآن، صص24-22.
]]] انظر: مصطفوي، محمّد، المبادئ العامّة لدرس القرآن وتفسيره، ص101. 

]]] م.ن، ص56. 



مناهج العلوم الإسلاميّة240

الرابع: تراكم المعارف والعلوم البشريّة وتكاملها يقتضي التجدّد والتغيّ: فمن 
الأمور المهمّة التي يجب على كلّ من تناول النصّ القرآنّي بالبحث والدراسة أن لا 
يجزم بما وصل إليه من النتائج أو بما فهمه من النصّ؛ لأنّ العقل والنقل يمنعان 
الدليل عليه، وحتى لو تنوّعت وتعدّدت  أُقيم  بنهائيّة المعطيات، وإن  القول  من 
الذي  العالميّ  القرآن  إعجاز  لأنّ  القرآني؛  النصّ  من  المستقاة  القرآنيّة  المعاني 
ينبغي أن يكون الكتاب العلميّ لكلّ الأزمنة والدهور، ويستوعب كلّ الأمكنة 
أكّدوا   bالبيت الفهم. وأهل  والتضييق في  التقييد  يمنع من  والمستويات، وهذا 
 :jعلى عمق المعاني القرآنيّة، وعلى سعتها في الكثير من المواطن. قال أمير المؤمنين
)فَقَامَ الْقِْدَادُ بْنُ الْسَْوَدِ فَقَالَ يَا رَسُولَ اللهkِ: فَإذَِا الْتَبَسَتْ عَلَيْكُمُ الْفِتَنُ كَقِطَعِ 
قٌ، وَمَنْ جَعَلَهُ أَمَامَهُ  عٌ وَمَاحِلٌ مُصَدَّ هُ شَافعٌِ مُشَفَّ يْلِ الُْظْلِمِ، فَعَلَيْكُمْ باِلْقُرْآنِ، فَإنَِّ اللَّ
ليِلُ يَدُلُّ عَلَ خَيِْ سَبيِلٍ،  قَادَهُ إلى الَْنَّةِ، وَمَنْ جَعَلَهُ خَلْفَهُ سَاقَهُ إلى النَّارِ، وَهُوَ الدَّ
صِيلٌ، وَهُوَ الْفَصْلُ لَيْسَ باِلْزَْلِ؛ وَلَهُ ظَهْرٌ وَبَطْنٌ،  وَهُوَ كِتَابٌ فيِهِ تَفْصِيلٌ وبَيَانٌ وَتَْ
نُجُومِهِ  وَعَلَ  نُجُومٌ  لَهُ  عَمِيقٌ.  وَبَاطِنهُُ  أَنيِقٌ،  ظَاهِرُهُ  عِلْمٌ،  وَبَاطِنهُُ  حُكْمٌ،  فَظَاهِرُهُ 
كْمَةِ، وَدَليِلٌ  نُجُومٌ، لَ تُْصَ عَجَائِبُهُ وَلَ تُبْلَ غَرَائِبُهُ، فيِهِ مَصَابيِحُ الْدَُى وَمَناَرُ الِْ

فَةَ...(]]]. عَلَ الَْعْرِفَةِ لَِنْ عَرَفَ الصِّ

5- النوع الخامس: الأسباب العلميّة المستعملة في فهم النصّ:

في  التنوّع  وهذا  النصوص،  فهم  يستخدمونها في  التي  العلوم  المفسّون  ينوّع 
العلوم أدّى إلى الاختلاف في التفاسير، ويعود ذلك لأمرين، هما:

الأوّل: اختلاف المصادر المعتمدة في فهمه للنصّ]]]، فتارة يمكن إثبات المدّعى 
مختلفة  بطرق  فيمكن  وهكذا.  بالعقل،  وتارة  بالنقل،  وتارة  والبرهان  بالتجربة 

]]] ( الكلينيّ، م.س، ج‏2، ص599.
]]] انظر: فيّاض، علي، نظريّات السّلطة في الفكر السّياسّي الشيعيّ المعاصر، ص197.



241أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

ا]]]. بشرط وحدة الموضوع، وقد تفرض العمليّة الاستدلاليّة منهجًا خاصًّ

فالمفسّ  الفكريّة،  ومنظومته  المعرفيّة  وسعته  المفسّ  شخصيّة  اختلاف  الثاني: 
الأخباريّ نجده يأنس بالروايات دون غيرها، والمفسّ الفيلسوف يأنس بالبراهين 
الأخلاق  منابع  عن  باحثًا  تجده  الأخلاقيّ  والمفسّ  العقليّة،  والقرائن  العقليّة 
الفقيه  وكذا  للنصّ،  الأخرى  الجهات  فهم  عن  غافلً  يكون  قد  بنحو  النصّ  في 
والمتكلّم والعارف، وكلّما اتّسعت معرفة المفسّ أو تعدّدت المناهج كانت النواحي 

التي يطّلع عليها أكثر، وابتعاده عن التأثّر القبليّات أكثر]]].

6- النوع السادس: الأسباب المبنائيّة للمتعامل مع النصّ:

أو الضعف؛ لأنمّ  بالصحّة  الفقهاء في الحكم على الحديث]]]  وهي اختلاف 
العامّ في  النصّ  بها  والمشهور، ويخصّصون  المتواتر  بالحديث  العمل  يُمعون على 
في  يختلفون  فإنّم  الآحاد،  حديث  أمّا  فيه،  المطلق  النصّ  بها  ويقيّدون  الكتاب، 

الأخذ به، ومن هنا كان خلافهم في القضايا الفقهيّة المطروحة أمامهم]]].

7- النوع السابع: الأسباب الذاتيّة لنفسيّة المتعامل مع النصّ:

المفسّين،  عند  المستعملة  الطرق  في  والنظر  التفسيريّة  الكتب  إلى  بالرجوع   
نكتشف أنّ التفاسير قد اختلفت في الكثير من الآراء، والنتائج، ولو أمعناّ النظّر، 
لوجدنا أنّ الاختلاف في فهم النصّ القرآنّي ناتج عن العديد من الأسباب، ومنها:

- اختلاف المعتقدات الخاصّة بالمفسّين

]]] انظر: التميميّ، عمّر، قراءات في المناهج التفسيريّة عند السيّد الشهيد ]محمّد محمّد صادق[ الصدر 
في كتابه »منةّ المنان«، ص67.

]]] انظر: فيّاض، علي،م.س، ص200- 201.
]]] سالم الحاج، ساسي، م.س، ج1، ص482. 

]]]  م.ن، ج1، ص482. 



مناهج العلوم الإسلاميّة242

- اختلاف الأغراض التفسيريّة للمفسّ
- اختلاف البيئة المعرفيّة والعلمية للمفسّ ]]]

- اختلاف الطريقة في عرض الآراء التفسيريّة 
- اختلاف الأزمنة والعصور ]]]

- اختلاف القدرات الذاتيّة للمفسّ ]]]

- اختلاف التخصّصات عند المفسّين

- اختلاف الأدوات المعتمدة عند المفسّ]]].

أنّ  فنجد  العقائد،  بيان  إلى  تفسيره  في  يتّجه  الكلام  إلى  يميل  الذي  فالمفسّ 
يكون  المعتزلّي  والمفسّ  الأشاعرة،  لعقيدة  مبيّناً  تفسيره  يكون  الأشعريّ  المفسّ 
تفسيره معتزليًّا، وكذلك في الجانب الفقهي، فالمفسّ الفقيه يتّجه إلى بيان المسائل 
الفقهيّة بحسب المباني التي يؤمن بها]]]. »فحين نرى تعدّد الأقوال عند المفسّين 
حول الآيات القرآنيّة، فإنّما يعني ذلك كثرة توارد تلك المعاني على أذهان أولئك 
المتعدّدة  المعاني  لتلك  العقلّي  إدراكه  الفكريّة ومدى  المفسّين، كلٌّ حسب طاقته 
للآية الواحدة... ثم إنّ كثيًرا من اختلاف المفسّين في تفاسيرهم للقرآن الكريم 
ما يعود لاختلاف ثقافاتهم...]]](، والمفسّ الذي يكتفي بالروايات يكون تفسيره 

]]] انظر: مصطفوي، محمّد، م.س، ص93.
ين  الُمفسِّ مناهج  حسين:  كاظم  محمّد  الفتلاوي،  ص24؛  علي،م.س،  محمّد  الرضائيّ،  انظر:   [[[

)دراسة في النظريّة والتطبيق(، ص38. 
]]] انظر: الجنابي، سروان عبد الزهرة، فكر أئمّة أهل البيتb في حلّ الإشكالات التفسيريّة للنصّ 

القرآنّي، ص81.
]]] انظر: الرضائي، محمّد علي، م.س، ص32.

]]] انظر: بابائي، علي أكبر، مدارس التفسير الإسلاميّ، ج1، ص32.
]]] مرکز الثقافة والمعارف القرآنيّة، م.س، ج3، ص366. 



243أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

ا، وإذا  روائيًّا، والمفسّ الذي يضيف إلى تفسيره جهدًا عقليًّا يكون تفسيره اجتهاديًّ
جاء التفسير أدبيًّا أي أنّه اهتم بالقضايا الأدبيّة، وعدّ التفسير أدبيًّا ]]].

ومن الآيات التي يمكن أن تكون مصداقًا واضحًا لاختلاف‏ مستوى الفهم 
والتفسير من قبل العلماء في استكشاف أبعاد وأعماق مختلفة لها، دون أن تتناقض 
أَوْدِيَةٌ  فَسالَتْ  ماءِ ماءً  السَّ مِنَ  ﴿أَنْزَلَ  بينها، قوله تعالى:  فيما  وتختلف هذه الأبعاد 
َّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِ النَّارِ ابْتغِاءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتاعٍ زَبَدٌ  يْلُ زَبَدًا رابيًِا ومِ بقَِدَرِها فَاحْتَمَلَ السَّ
ا ما يَنْفَع‏ُ النَّاسَ  بَدُ فَيَذْهَبُ جُفاءً وأَمَّ ا الزَّ قَّ والْباطلَِ فَأَمَّ بُ اللهُ الَْ مِثْلُهُ كَذلكَِ يَضِْ

بُ اللهُ الْمَْثالَ‏﴾ )الرّعد، 17(. فَيَمْكُثُ فِ الْرَْضِ كَذلكَِ يَضِْ

8- النوع الثامن: الأسباب المتعلّقة بالمحيط الثقافّي والأيديولوجيّات:

المحيطات  في  والإيديولوجيّة  الثقافية  العناصر  تتنوّع  أن  الطبيعيّ  من 
المرتكزات  تلك  تؤثّر  أن  الطبيعيّ  ومن  المفسّون،  إليها  ينتمي  التي  والبيئات 
التي  الموارد  في  خاصّة  وترجيحاتها،  القراءة  توجّهات  على  والمتعدّدة  المتنوّعة 
الفكريّة  ومحمولاته  المفسّ  ثقافة  تؤثر  حيث  وجه،  من  أكثر  النصّ  يحتمل 
إذا أحسناّ  الأمر مشكلة  يرجّحها، وليس في  التي  الدلالات  والأيديولوجيّة في 
يثمر  قد  الاختلاف  هذا  بل  الاختلاف،  هذا  وإدارة  وتفسيره،  التنوع  هذا  فهم 
وتفاهًما  تعارفًا  يفيد  »إنّما  وأسبابها:  المعيشة  في  خاصّة  الناس،  تنفع  جّمة  فوائد 
ومعارف  علوم  من  أخرى  أمّة  اكتسبته  ما  أمّة  كلّ  فتتعرّف  الشعوب،  بين 
هم  التي  بالحالة  وأنسبها  أحسنها  فيختاروا  وسلوك،  وأخلاق  وآداب  وفنون، 
ْ عِبٰادِ * اَلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبعُِونَ أَحْسَنَهُ﴾ فلا فضل لأمّة  عليها. ﴿ فَبَشِّ
على أختها ولا شعب على آخر، إلاّ بمقدار تعهّداتها في الحياة، ورعايتها للكرامة 
الإنسانيّة العليا. لا شرف إلّ بالتقوى، وهو التعهّد بمبادئ الإنسانيّة الكريمة، 

]]] انظر: بابائي، علي أكبر، م.س، ج1، ص 32.



مناهج العلوم الإسلاميّة244

بيده  ويأخذ  لينتشله  عليه  يترخّم  وإنّما  غيره،  على  المتفضّل  يفخر  لا  أن  شرط 
صعّدًا على مدارج الكمال]]].

9- النوع التاسع: الاختلاف الناشئ من التأويل
الذكر الحكيم على محكمات ومتشابهات،  قد ثبت بالإجماع والنصّ اشتمال آي 
قال ربّنا سبحانه‏ : ﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكتِابَ مِنْهُ آياتٌ مُْكَماتٌ هُنَّ أُمُّ الْكتِابِ 
ا الَّذِينَ فِ قُلُوبِمِْ زَيْغٌ فَيَتَّبعُِونَ ما تَشابَهَ مِنْهُ ابْتغِاءَ الْفِتْنَةِ وابْتغِاءَ  وأُخَرُ مُتَشابِاتٌ فَأَمَّ
اختلاف‏  البشر  أثارت في  التي  العلّة  إلى  فأشارت هذه  )آل عمران، 5-3(،  تَأْوِيلهِِ﴾ 
وتغامض  أمرها  تشابه  مما  الله  كتاب  في  لفظة  أو  آية  إلى  يستند  منهم  وكلّ  الآراء 
وعلاج  القرآن،  متشابه  معرفة  القرآنيّة  والعلوم  الدينيّة  المناحي  أهم  فمن  سّرها، 
الضلالة  من  والهدى  الغيّ  من  الرشد  ليتبيّ  والتوضيح؛  بالتفصيل  منه  المجمل 
يَىٰ مَنْ حَيَّ عَن بَيِّنَةٍ﴾ أجل- إنّما المحكم من الآيات  ﴿ليَهْلكَِ مَنْ هَلَكَ عَن بَيِّنَةٍ وَيَْ
الذي عدّ ضدّ المتشابه هو اللفظ الذي لا يختلف العرفاء في فهم معناه، ولا يتردّد فى 

المراد منه خبراء اللسان من علماء المعاني والبيان، كآية )الحمد للّ ربّ العالمين(]]].
10- النوع العاشر: الاختلاف في الترجمة

يقع - بطبيعة الحال - اختلاف بين التراجم؛ لاختلاف السلائق، بل العقائد 
التي يذهب إليها كلّ مذهب من المذاهب، وكذا اختلاف المواهب والاستعدادات 
المتضاربة؛ ولهذا الاختلاف  الأفهام والآراء  القرآن وترجمتها وفق  في فهم معاني 
واستنباط الأحكام  الاستفادة  اختلاف  يستتبعها  إذ  آثار سيّئة؛  القرآن  تراجم  في 
والآداب الشرعيّة، وكلّ قوم من الأقوام إنّما يرتئي حسب ما فهم من الترجمة التي 

أتيحت له، وربّما لا يدري مدى اختلافها مع سائر التراجم]]]-]]].

]]] انظر: بابائي، علي أكبر، م.س، ج6، ص325. 
]]] ابن شهر آشوب، م.س، ص1.

]]] الشاطر، محمّد مصطفى، القول السديد في حكم ترجمة القرآن المجيد، ص18-17. 
]]] معرفة، محمّد هادي، التفسير والمفسّون في ثوبه القشيب، ج1، ص130.



245أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

المطلب الثالث: آليّات التعامل مع الاختلاف

أوّلً: دور الأنبياء والأولياء والصالحين في حلّ الاختلاف

وردت آيات عديدة تدلّ على دور الأنبياء في حلّ الاختلاف الواقع بين البشر، 
)النساء،  سُل﴾  الرُّ بَعْدَ  ةٌ  حُجَّ اللهِ  عَلَ  للِنَّاسِ  يَكُونَ  ﴿لئَِلَّ  تعالى:  الله  قول  ومنها 

.[[[)165

وعن عليj: وواتر إليهم أنبياءه، ليستأدوهم ميثاق فطرته، ويذكّروهم منسّي 
نعمته، ويحتجّوا عليهم بالتبليغ، ويثيروا لهم دفائن العقول ]]].

كون  مجرّد  على  والمرسلين  الأنبياء  بعث  تفريع  )إنّ  السبزواريّ:  السيّد  قال 
الإنسان مدنيًّا بالطبع وأنّ الاجتماع يوجب الاختلاف غير صحيح، بل ذكرنا أنّ 
الصراط  بيان  لأجل  هو  بل  والتنازع،  الاختلاف  فيه  يُشترط  لم   bالأنبياء بعث 
المستقيم، وجلب السعادة، وإتمام الحجّة عليه والإنسان بفطرته يسعى إلى الكمال 
الربوبيّة،  والمعارف  الإلهيّة  الكتب  بإنزال  إلّ  ذلك  يتحقّق  السعادة، ولا  وجلب 

كان هناك اختلاف أو لا( ]]] -]]].

ثانيًا: دور العلم الحقّ والاجتهاد الصحيح في حلّ الاختلاف

وبيان ذلك أنّ الفقهاء المجتهدين قد اتّفقوا منذ البداية على أنّ مصدر الأحكام 
الرأي  ثمّ  وُجد،  إن  المجتهدين  الأئمّة  إجماع  ثمّ  السنةّ،  ثمّ  الكتاب،  هو  الفقهيّة 
والاجتهاد على اختلاف بعض أنواعه. ولكن هؤلاء الفقهاء اختلفوا في الأحكام 
المستنبطة من هذه المصادر المتّفق عليها إجمالً؛ والسبب في ذلك راجع إلى اختلافهم 

]]] الحويزي، تفسير نور الثقلين، ج‏1، ص575.
]]] الشريف الرضي، نهج البلاغة، ص44.

]]] السبزواريّ، عبد الأعلى الموسويّ، مواهب الرحمن في تفسير القرآن، ج2، ص11.
]]]  م.ن، ج‏3، ص262.



مناهج العلوم الإسلاميّة246

التي  السنةّ والقواعد  النصوص وتطبيقها واختلافهم في كيفيّة استخدام  في فهم 
تستنبط عن طريقها هذه الأحكام]]].

1.  التوفيق بين جهات الاختلاف 

:jوهذا الموقف مأخوذ من الرواية الواردة عن الإمام الصادق

أَبَا عَبْدِ اللهjِ عَنْ رَجُلَيِْ مِنْ  بْنِ حَنظَْلَةَ قَالَ: سَأَلْتُ  روى الكليني »عَنْ عُمَرَ 
لْطَانِ وإلى الْقُضَاةِ أَيَِلُّ ذَلكَِ. أَصْحَابنِاَ بَيْنهَُمَ مُناَزَعَةٌ فِ دَيْنٍ أَوْ مِيَراثٍ، فَتَحَاكَمَ إلى السُّ

اكَمَ إلى الطَّاغُوتِ، ومَا يَْكُمُ  مَ تََ اكَمَ إِلَيْهِمْ فِ حَقٍّ أَوْ بَاطِلٍ، فَإِنَّ قَالَ: مَنْ تََ
أَمَرَ  وقَدْ  الطَّاغُوتِ،  بحُِكْمِ  أَخَذَهُ  هُ  لِنََّ ثَابتًِا  ا  حَقًّ كَانَ  وإِنْ  سُحْتًا،  يَأْخُذُ  مَ  فَإِنَّ لَهُ 
أُمِرُوا  يَتَحاكَمُوا إلى الطَّاغُوتِ‏ وقَدْ  أَنْ  تَعَالَ: ﴿يُرِيدُونَ  قَالَ اللهُ  بهِِ  يُكْفَرَ  أَنْ  اللهُ 

أَنْ يَكْفُرُوا بهِ‏ِ ﴾.

قُلْتُ: فَكَيْفَ يَصْنعََانِ؟ 

قَالَ: يَنظُْرَانِ إلى مَنْ كَانَ مِنكُْمْ مَِّنْ قَدْ رَوَى حَدِيثَناَ ونَظَرَ فِ حَلَلنِاَ وحَرَامِناَ 
ضَوْا بهِِ حَكَمً، فَإنِِّ قَدْ جَعَلْتُهُ عَلَيْكُمْ حَاكِمً. وعَرَفَ أَحْكَامَناَ، فَلْيَْ

ادُّ  ، والرَّ مَ اسْتَخَفَّ بحُِكْمِ اللهِ وعَلَيْناَ رَدَّ  فَإذَِا حَكَمَ بحُِكْمِناَ فَلَمْ يَقْبَلْهُ مِنهُْ، فَإنَِّ
كِ باِللهِ. ْ ادُّ عَلَ اللهِ، وهُوَ عَلَ حَدِّ الشِّ عَلَيْناَ الرَّ

 قُلْتُ: فَإنِْ كَانَ كُلُّ رَجُلٍ اخْتَارَ رَجُلً مِنْ أَصْحَابنِاَ فَرَضِيَا أَنْ يَكُونَا النَّاظِرَيْنِ 
ا اخْتَلَفَا فِ حَدِيثكُِمْ: هِمَ وَاخْتَلَفَا فيِمَ حَكَمَ وَكِلَهَُ فِ حَقِّ

 قَالَ: الُْكْمُ مَا حَكَمَ بهِِ أَعْدَلُمَُ وَأَفْقَهُهُمَ وَأَصْدَقُهُمَ فِ الَْدِيثِ وَأَوْرَعُهُمَ، وَلَ 
يَلْتَفِتْ إلى مَا يَْكُمُ بهِِ الْخَرُ.

]]] سالم الحاج، ساسي، م.س، ج1، ص482.



247أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

عَلَ  مِنهُْمَ  وَاحِدٌ  لُ  يُفَضَّ لَ  أَصْحَابنِاَ  عِندَْ  مَرْضِيَّانِ  عَدْلَنِ  مَُ  فَإنَِّ قُلْتُ:  قَالَ،   
الْخَرِ.

الُْجْمَعَ  بهِِ  ذِي حَكَمَ  الَّ ذَلكَِ  عَنَّا فِ  رِوَايَتهِِمْ  مِنْ  كَانَ  مَا  يُنظَْرُ إلى  فَقَالَ:  قَالَ،   
ذِي لَيْسَ بمَِشْهُورٍ عِندَْ  اذُّ الَّ كُ الشَّ عَلَيْهِ مِنْ أَصْحَابكَِ، فَيُؤْخَذُ بهِِ مِنْ حُكْمِناَ، ويُتَْ

أَصْحَابكَِ، فَإنَِّ الُْجْمَعَ عَلَيْهِ لَ رَيْبَ فيِهِ.

ٌ غَيُّهُ فَيُجْتَنبَُ، وَأَمْرٌ مُشْكِلٌ  ٌ رُشْدُهُ فَيُتَّبَعُ، وَأَمْرٌ بَيِّ مَ الْمُُورُ ثَلَثَةٌ أَمْرٌ بَيِّ  وَإنَِّ
ٌ وَشُبُهَاتٌ  ٌ وَحَرَامٌ بَيِّ يُرَدُّ عِلْمُهُ إلى اللهِ وَإلى رَسُولهِِ. قَالَ رَسُولُ اللهkِ: حَلَلٌ بَيِّ
ارْتَكَبَ  بُهَاتِ  باِلشُّ أَخَذَ  وَمَنْ  مَاتِ  الُْحَرَّ مِنَ  نَجَا  بُهَاتِ  الشُّ تَرَكَ  فَمَنْ  ذَلكَِ،  بَيَْ 

مَاتِ وَهَلَكَ مِنْ حَيْثُ لَ يَعْلَمُ. الُْحَرَّ

ا الثِّقَاتُ عَنكُْمْ، قَالَ: يُنظَْرُ  انِ عَنكُْمَ مَشْهُورَيْنِ قَدْ رَوَاهَُ  قُلْتُ: فَإنِْ كَانَ الْبَََ
كُ مَا خَالَفَ  ةَ فَيُؤْخَذُ بهِِ وَيُتَْ نَّةِ وَخَالَفَ الْعَامَّ فَمَ وَافَقَ حُكْمُهُ حُكْمَ الْكِتَابِ وَالسُّ

ةَ. نَّةِ وَوَافَقَ الْعَامَّ حُكْمُهُ حُكْمَ الْكِتَابِ وَالسُّ

نَّةِ   قُلْتُ: جُعِلْتُ فدَِاكَ، أَرَأَيْتَ إنِْ كَانَ الْفَقِيهَانِ عَرَفَا حُكْمَهُ مِنَ الْكِتَابِ وَالسُّ
يْنِ يُؤْخَذُ، قَالَ:  ةِ وَالْخَرَ مُاَلفًِا لَمُْ بأَِيِّ الْبَََ يْنِ مُوَافقًِا للِْعَامَّ وَوَجَدْنَا أَحَدَ الْبَََ

شَادُ. ةَ فَفِيهِ الرَّ مَا خَالَفَ الْعَامَّ

انِ جَيِعًا، قَالَ: يُنظَْرُ إلى مَا هُمْ إلَِيْهِ أَمْيَلُ   فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فدَِاكَ، فَإنِْ وَافَقَهُمَ الْبَََ
ك‏ُ وَيُؤْخَذُ باِلْخَرِ. امُهُمْ وَقُضَاتُُمْ، فَيُتَْ حُكَّ

يْنِ جَيِعًا، قَالَ: إذَِا كَانَ ذَلكَِ فَأَرْجِه‏ِ حَتَّى تَلْقَى  امُهُمُ الْبَََ  قُلْتُ: فَإنِْ وَافَقَ حُكَّ
بُهَاتِ خَيٌْ مِنَ الِقْتحَِامِ فِ الْلََكَاتِ]]]. إمَِامَكَ، فَإنَِّ الْوُقُوفَ عِندَْ الشُّ

]]]  الكلينيّ، م.س، ج‏1، ص67.



مناهج العلوم الإسلاميّة248

2. الترجيح بين جهات الاختلاف 

أ. الأخذ بما وافق كتاب الله تعالى: 

بْنُ  الُْسَيُْ  ثَنيِ  وَحَدَّ عَلٌِّ  قَالَ  يَعْفُورٍ  أَبِ  بْنِ  اللهِ  عَبْدِ  عَنْ  عُثْمَنَ  بْنِ  أَبَانِ  عَنْ 
 jِالله عَبْدِ  أَبَا  سَأَلْتُ  قَالَ:  الَْجْلِسِ  هَذَا  فِ  يَعْفُورٍ  أَبِ  ابْنُ  حَضََ  هُ  أَنَّ الْعَلَءِ  أَبِ 
عَنِ اختلاف‏ الَْدِيثِ يَرْوِيهِ مَنْ يَثقُِ بهِِ وفيِهِمْ مَنْ لَ يَثقُِ بهِِ، فَقَالَ إذَِا وَرَدَ عَلَيْكُمْ 
ذِي  حَدِيثٌ فَوَجَدْتُوُهُ لَهُ شَاهِدٌ مِنْ كِتَابِ اللهِ أَوْ مِنْ قَوْلِ رَسُولِ اللهkِِ، وإلَِّ فَالَّ

جَاءَكُمْ بهِِ أَوْلَ بهِِ«‏]]].

وفي هذا المجال قال في المواقف: »الأصل في تفسير القرآن الكريم أنّه يرجع كلّه 
إلى قول واحد، وإن بدا في أوّل الأمر خلاف ذلك، ويدلّ على ذلك قوله تعالى: 
﴿وَلَوْ كٰانَ مِنْ عِنْدِ غَيِْ اللِّٰ لَوَجَدُوا فيِهِ اخْتلِٰافًا كَثيًِرا﴾ )النساء، ٨٢(. فنفى الله عزّ 
وجلّ أن يقع فيه اختلاف البتّة، ولو كان فيه ما يقتضي قولين مختلفين لم يصدق هذا 
سُولِ...  وهُ إلى اللِّٰ والرَّ ءٍ فَرُدُّ الكلام بحال. وقوله سبحانه: ﴿ فَإنِْ تَنٰازَعْتُمْ فِ شَْ
﴾ )النساء: ٥٩( صريح في رفع التنازع والاختلاف أيضًا، ولا يرتفع الخلاف إلّ 
بالرجوع إلى شيء واحد؛ إذ لو كان فيه ما يقتضي الاختلاف، لم يكن في الرجوع 

إليه رفع تنازع، وهذا باطل]]].

ب.  الأخذ بالسنّة الصحيحة:

 »روي عَنْ أَبِ جَعْفَرjٍ عَنْ أَبيِهِ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وآله:‏ مَنْ 
تيِ كَانَ لَهُ أَجْرُ مِائَةِ شَهِيدٍ]]]. كَ بسُِنَّتيِ فِ اختلاف‏ أُمَّ تَسََّ

فَأَجَابَ فيِهَا،  هُ سُئِلَ عَنْ مَسْأَلَةٍ  أَنَّ أَبِ جَعْفَرjٍ‏  تَغْلِبَ عَنْ  بْنِ  أَبَانِ  وروي عَنْ 

]]] البرقيّ، أحمد بن محمّد بن خالد، م.س، ج‏1، ص225.
]]] الشاطبيّ،  م.س، ج4، ص118. 

]]] البرقيّ، أحمد بن محمّد بن خالد، م.س، ج‏1، ص27.



249أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

 ، جُلُ: إنَِّ الْفُقَهَاءَ لَ يَقُولُونَ هَذَا؛ فَقَالَ: يَا وَيَْكَ‏ وَهَلْ رَأَيْتَ فَقِيهًا قَطُّ قَالَ: فَقَالَ الرَّ
.[[[k ِِّكُ بسُِنَّةِ النَّبي اغِبُ فِ الْخِرَةِ الُْتَمَسِّ نْيَا الرَّ اهِدُ فِ الدُّ إنَِّ الْفَقِيهَ حَقَّ الْفَقِيه‏ِ الزَّ

:bت. الرجوع إلى أهل البيت

الَْسَنِ  أَبِ  إلى  كِتَابَهُ  الْفَارِسُِّ  فَرْقَدٍ  بْنُ  دَاوُدُ  أَقْرَأَنِ  قَالَ  عِيسَى  بْنُ  »محمّد   
الثَّالثjِِ وَجَوَابَهُ بخَِطِّهِ، فَقَالَ: نَسْأَلُكَ عَنِ الْعِلْمِ الَْنقُْولِ إلَِيْناَ عَنْ آبَائِكَ وأَجْدَادِكَ 
قَدِ اخْتَلَفُوا عَلَيْناَ فيِهِ، كَيْفَ الْعَمَلُ بهِِ عَلَ اختلافه‏ِ إذَِا نَرُدُّ إلَِيْكَ فَقَدْ اخْتُلِفَ فيِهِ؛ 

وهُ إلَِيْناَ«]]]. هُ قَوْلُناَ فَالْزَمُوهُ ومَا لَْ تَعْلَمُوا فَرُدُّ فَكَتَبَ وَقَرَأْتُهُ: مَا عَلِمْتُمْ أَنَّ

3- الإهمال والتوقّف والتسليم

 »عَنْ سَمَعَةَ عَنْ أَبِ عَبْدِ اللهjِ قَالَ: سَأَلْتُهُ عَنْ رَجُلٍ اخْتَلَفَ عَلَيْهِ رَجُلَنِ مِنْ 
يَأْمُرُ بأَِخْذِهِ والْخَرُ يَنهَْاهُ عَنهُْ كَيْفَ يَصْنعَُ  ا  ا يَرْوِيهِ أَحَدُهَُ أَهْلِ دِينهِِ فِ أَمْرٍ كِلَهَُ
مَِ  هُ، فَهُوَ فِ سَعَةٍ حَتَّى يَلْقَاهُ. وَفِ رِوَايَةٍ أُخْرَى بأَِيِّ بُِ فَقَالَ: يُرْجِئُه‏ُ حَتَّى يَلْقَى مَنْ يُْ

أَخَذْتَ مِنْ بَابِ التَّسْلِيمِ وَسِعَكَ«]]].

»وعَنِ ابْنِ مُسْكَانَ عَنْ سَدِيرٍ قَالَ: قُلْتُ لِبَِ جَعْفَرjٍ: تَرَكْتَ مَوَاليَِكَ مُتَْلِفِيَن 
ةِ،  مَ كُلِّفَ النَّاسُ ثَلَثَةً: مَعْرِفَةَ الْئَِمَّ أُ بَعْضُهُمْ مِنْ بَعْضٍ، قَالَ: مَا أَنْتَ وذَاكَ إنَِّ يَتَبََّ

دَّ إلَِيْهِمْ فيِمَ اخْتَلَفُوا فيِهِ«]]]. والتَّسْلِيمَ لَمُْ فيِمَ يَرِدُ عَلَيْهِمْ، والرَّ

ذكر المجلسي تعليقًا مفيدًا نورده للفائدة: 

بين  يتراءى  الذي  الاختلاف  دفع  يمكن  أنّه  »اعلم  المجلسّي:  العلّمة  قال 
الخبرين بوجوه قد أومأنا إلى بعضها«]]]:

]]] الكلينيّ، م.س، ج‏1، ص70.
]]]الصفار، محمّد بن حسن، بصائر الدرجات في فضائل آل محمّد صلّ الله عليهم، ج‏1، ص524.

]]] الكلينيّ، م.س، ج‏1، ص66.
]]] الصفّار، م.س، ج‏1، ص523.

]]] المجلسّي، محمّد باقر، مرآة العقول في شرح أخبار آل الرسول، ج‏1، ص219.



مناهج العلوم الإسلاميّة250

 الأوّل: أن يكون الإرجاء في الحكم والفتوى والتخيير في العمل.

 الثاني: أن يكون الإرجاء فيما إذا أمكن الوصول إلى الإمامj والتخيير فيما إذا 
لم يمكن كهذا الزمان- زمان الغيبة -.

الثالث: أن يكون الإرجاء في المعاملات والتخيير في العبادات؛ إذ بعض أخبار 
التخيير ورد في المعاملات.

بأحدهما  العمل  إلى  مضطرًا  يكون  لا  بأن  فيه  الإرجاء  يخصّ  أن  الرابع: 
في  الطبرسّي  رواه  ما  ويؤيّده  بأحدهما،  العمل  من  بدّ  له  يكن  لم  إذا  بما  والتخيير 
كتاب الاحتجاج »عن سماعة بن مهران قال: سألت أبا عبد اللهj قلت: يرد علينا 
منهما  بواحد  تعمل  قال: لا  ينهانا عنه؟  به والآخر  بالأخذ  يأمرنا  حديثان واحد 
حتّى تلقى صاحبك فتسأله. قال: قلت: لا بدّ من أن يعمل بأحدهما؟ قال: خذ بما 

فيه خلاف العامّة«]]].

وروى  الجواز.  على  والتخيير  الاستحباب  على  الإرجاء  يحمل  الخامس: 
الصدوق)ره( ]]]في كتاب عيون أخبار الرضا »عن أبيه ومحمّد بن الحسن بن أحمد 
بن  أحمد  المسمعي، عن  الله  عبد  بن  الله، عن محمّد  عبد  بن  الوليد، عن سعد  بن 
 kِفي حديث طويل ذكر في آخره: وإن رسول الله ،jالحسن الميثميّ، عن الرضا
فرض  أمر  ليس  بأشياء  وأمر  وكراهة،  إعافة  بل  حرام  نهي  ليس  أشياء  عن  نهى 
للمعلول  ذلك  فيه في  ثمّ رخص  الدين،  أمر فضل ورجحان في  بل  ولا واجب 
وغير المعلول، فما كان عن رسول اللهkِ نهي إعافة أو أمر فضل، فذلك الذي يسع 
استعمال الرخص إذا ورد عليكم عناّ فيه الخبر باتفاق يرويه من يرويه في النهي ولا 
ينكره وكان الخبران صحيحين معروفين باتفاق الناقلة فيهما يجب الأخذ بأحدهما 

]]] الطبرسي، الاحتجاج على أهل اللجاج، ج‏2، ص357.
الأخبار  من   jالرضا عن  جاء  فيما  باب  ص20،  ج‏2،   ،jالرضا أخبار  عيون  الصدوق،   [[[

المنثورة، ح 45. 



251أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

أو بهما جميعًا أو بأيّما شئت وأحببت موسّع ذلك لك من باب التسليم لرسول الله 
والرد إليه وإلينا وكان تارك ذلك من باب العناد والإنكار وترك التسليم لرسول 
الله مشركا بالله العظيم، فما ورد عليكم من خبرين مختلفين فاعرضوهما على كتاب 
الله، فما كان في كتاب الله موجودًا حلالً أو حرامًا، فاتبعوا ما وافق الكتاب، وما 
موجودًا  السنةّ  في  كان  فما  الله،  رسول  سنن  على  فاعرضوه  الكتاب،  في  يكن  لم 
وافق  ما  فاتبعوا  إلزام،  أمر   kِالله رسول  عن  به  مأمورًا  أو  حرام  نهي  عنه  منهيًّا 
نهي رسول الله وأمره، وما كان في السنةّ نهي إعافة أو كراهة، ثمّ كان الخبر الآخر 
خلافه، فذلك رخصة فيما عافه رسول اللهkِ وكرهه ولم يحرّمه، فذلك الذي يسع 
الأخذ بهما جميعًا أو بأيّما شئت وسعك الاختيار من باب التسليم والاتّباع والردّ 
إلى رسول اللهkِ وما لم تجدوه في شي‏ء من هذه الوجوه، فردوا إلينا علمه، فنحن 
أولى بذلك، ولا تقولوا فيه بآرائكم، وعليكم بالكفّ والتثبّت والوقوف، وأنتم 

طالبون باحثون حتّى يأتيكم البيان من عندنا.



مناهج العلوم الإسلاميّة252

الخاتمة

نختم البحث بأهمّ النتائج والتوصيات التي يمكن أن ينتفع بها القارئ، الذي 
علميّة  مهمّة  في  الأفراد  مع  يتعامل  الذي  والمثقّف  الدينيّة،  النصوص  فهم  يبغي 
خلال  من  ذاته  تطوير  يروم  الذي  الفرد  وكذلك  الثقافات،  فيه  تتعدّد  مجتمع  في 
الآخرون  أجلها  من  بذل  وقد  عناء،  دون  من  هديّةً  الخبرات  لاكتساب  السعي 

أثمن الأوقات.

أوّلً: النتائج 

نستنتج من هذه الدراسة العديد من الأمور المهمّة في العديد من النواحي: 

1- يُعدّ الاختلاف من السنن الكونيّة التي جعلها الله تعالى لكي تستمر الحياة 
في هذا الكون من خلال التبادل الفكريّ ونقل الخبرات بين الأفراد والمجتمعات 
وبهذا  والعمليّة،  المعرفيّة  الميادين  جميع  في  التكامل  نحو  والسعي  الغير،  لتطوير 
نصل إلى أنّ الاختلاف الإيجابّي الضروريّ يختلف عن الخلاف السلبيّ الذي يدفع 

إلى الكراهية والعداء والضغينة وينتهي إلى خراب البلاد والعباد. 

2- حثّ القرآن على قبول الغير مهما كان مختلفًا، وذلك من خلال الدفع بالتي 
ا فهو كالولّي الحميم؛ لأنّ العدو يركّز النظر  هي أحسن، وإن كان يرى الغير عدوًّ

على نواقص الإنسان عادةً. 

3- والنظّر إلى المختلف الفكريّ نظر الناقد الحاذق، وكما ورد في الحديث؛ أنّه 
يهدي إليه عيوبه؛ لأنّ الصديق في الكثير من الأحيان يغضّ الطرف إلى العيوب 

بسبب الودّ والحبّ.

الكريم  القرآن  دعوة  خلال  من  الاختلاف  لقبول  المعرفّي  الأفق  سعة   -4



253أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

والأحاديث المطهّرة إلى التعامل وفق مبدأ )يستمعون القول فيتّبعون أحسنه( مع 
كلّ رأي.

5- وجود الاختلاف ضرورة من خلال التعامل معه بإيجابيّة في مواطن كثيرة: 
كموارد التقيّة في العديد من الظروف التي تمرّ بها الأمّة الإسلاميّة، والتوسعة على 

المكلّفين عند اختلاف الأحوال ومواطن الحرج.

6- اختلفت المواقف بين العلماء ومن جميع الفرق الإسلاميّة تجاه الاختلاف 
ما بين من يراه سنةًّ كونيّةً ينبغي الاهتمام بها والإفادة منها وإيجاد الحلول المناسبة 
لها، وبين من يراها نتيجةً حتميّةً للخروج عن جادّة الصواب والزيغ عن النهج 

القويم.

البحث في أسباب الاختلاف؛ وذلك لأنّ معرفة الأسباب تساعد  أهّميّة   -7
بشكل كبير في معرفة الحلول، والخروج من المعركة الفكريّة بانتصار لكلّ الأطراف 

من خلال الحوار الهادف ومعرفة نقاط القوّة والضّعف عند المؤتلف والمختلف.

8-  تعدّدت أسباب الاختلاف فهي كثيرة: منها ما هو عارض يزول بمجرّد 
العرفّي،  الجمع  خلال  من  إليه  تؤول  ما  إلى  وإرجاعها  النصوص  بين  التقابل 
وبعضها أصلّي مستحكم لا يمكن حلّه إلّ من خلال التنازل عن بعض أطرافه، 
أن  ينبغي  وبعضها  التسليم،  باب  من  بأيّا  والعمل  التخيير  إلى  تدفعنا  وبعضها 
نتوقّف ونعترف بالعجز الفكريّ للإنسان عن الإحاطة الكلّيّة بمصالح الأحكام.

9- فهم النصوص له مبادئ وأصول ينبغي الوقوف عندها ومن بينها الإلمام 
المقدّمات وفي  إيجابًا في  أو  تؤثّر عليه سلبًا  بمنابع الاختلاف وطرق حلّها؛ لأنّا 

النتائج. 

ثورة  -بسبب  المكانيّة  المسافات  فيه  انتفت  الذي  الحاضر  زماننا  في  أمّا   -10



مناهج العلوم الإسلاميّة254

والمعارف  الثقافات  فيه  واجتمعت  المتعدّدة-  التواصل  ووسائل  المعلومات 
المختلفة. ومع هذا الكمّ اللامتناهي من المعلومات بين الأمم والأديان والقابليّات 
المختلفة، تأتي أهّميّة معرفة سنن الاختلاف والحلول الناجعة، وإلّ سيصبح العيش 

مستحيلً في هذا الكوكب مع الإحساس بالأنانيّة والكراهية ونفي الآخر.

11- إنّ البحث في الاختلاف طويل الذيل، بعيد المنال، لا يسع المقام للإلمام 
بكلّ جوانبه، وما ذكرناه فهو نافذة نطلّ من خلالها على روضة غناّء مليئة بالنسمات 
لو  التي  المطهّرة-  والسنةّ  الكتاب  من معين  تنبع  -التي  الصافية  والعيون  الطيّبة 
الأغلال،  قلوبهم  عن  ولارتفعت  الغيض،  عنهم  لزال  المختلفون  منها  شرب 

ولعاشوا في رفاه ونعيم، يسودهم الوئام، وتحيّتهم السلام.

ثانيًا: التوصيات

بعد مراجعة النصوص الشريفة -القرآن والسنةّ المطهّرة- والنظّر في دُرر أقوال 
العلماء نخرج بمجموعة من التوصيات في الجانبين العلميّ والعملّي تحدّد الموقف 

من الاختلاف:

الأوّل: المواقف العلميّة من الاختلاف: 

البحث  الكون حولنا وتسريتها في  1- الإفادة من جمال الاختلاف في طبيعة 
العلميّ.

من  النيل  وعدم  الآراء،  واحترام  كالتواضع،  البحث:  بأخلاق  التحلّ   -2
أصحابها مهما كانت.

3- التعامل بحياد وموضوعيّة مع الآراء المختلفة، وذلك بالنظر إلى ما قال، لا 
بالنظر إلى من قال. 

4- اتباع الدليل العلميّ للكشف عن الحقيقة وبيان الرأي الصحيح من بين الآراء. 



255أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

5- النظر في الأدلّة والمقدّمات التي اعتمد عليها المختلفون من كلّ الأطراف.

وإيجاد  لتصنيفها  والاختلاف  الاتفاق  نقاط  عن  والبحث  الآراء  تحليل   -6
الحلول.

7- الإفادة من الاختلاف في توجيه المعنى والكشف عن المحتملات بحسب 
الأحوال.

8- اتّباع منهج الشكّ والتثبّت من كلّ موقف والوصول منه إلى اليقين.

9- عدم الجزم بالنتائج وفتح الباب للبحث والحوار لكي تستمر عجلة الفكر 
بالحركة.

الدينيّة واستنتاج قواعد الاختلاف منها في الجوانب  النصوص  10-  تحليل 
العلميّة والعمليّة.

الثاني: المواقف الشرعيّة من الاختلاف

1- الإفادة من التجارب التي ساقها القرآن الكريم في الحوار والاختلاف في 
مستوَيَيْ التكوين والتدوين.

– النبيّ وآله )عليه وآله  2- الإفادة من المواقف المشّرفة للحجج المعصومين 
الصلاة والسلام(- في استيعاب الآخر من الداخل والخارج والتحلّ بالأخلاق 

الإلهيّة التي أثّرت بالغير. 

لإخراجها  ملحّة  ضرورة  باتت  التي  للعلماء  الإيجابيّة  الآراء  من  الإفادة   -3
إلى النور لكي تطفئ نيران الكراهية والعداء والتقاتل بين الأفراد والجماعات 

داخل البيت الإسلاميّ وخارجه.

التي  البشريّة  والحكمة  الإنسانيّة  والآداب  الأخلاق  من  الإفادة  إمكانيّة   -4



مناهج العلوم الإسلاميّة256

وحقّ  الحياة  حقّ  لضمان  السليم  والعقل  الشرع  وأقرّها  العقلاء  عليها  اتّفق 
التفكير الحرّ؛ لأنّا تحظى بقبول الجميع.

للعيش  والسعي  تنوّع  هو  الذي  الاختلاف  وقبول  الخلاف  أسباب  رفع   -5
الكريم وإشاعة السلام مع من لم يضّر فكره بالسلم العامّ.

6- النهّي عن نفي الآخر وإخراجه عن جادة الصواب بشكل مطلق.

7- النظّر إلى الموازين الشرعيّة المتعلّقة بحلّ الاختلاف وبيان الموقف الفكريّ 
والعملّي.

8- التعبّد بما هو ثابت الحجّة في الشريعة الإسلاميّة والتسليم لما تأمر به. 

الحاكمة  النصوص  وترتيب  متسلسلة  بمراحل  النصوص  مع  التّعامل   -9
والمحكومة.

10- السعي بمقدار الاستطاعة لحلّ الاختلاف وإيجاد مواضع الاتّفاق.

يُبيّ الحقّ من الباطل؛ لأنّ  11- إمكانيّة الإفادة من الاختلاف لمعرفة ميزان 
الموقف العملّي من الاختلاف لا يستلزم قبول الكلّ وتمويه الحقّ دائمً، وإنّما قد 
يكون حًّل لمعضلة تهدّد الوجود الإنسانّي أو تؤدّي إلى التفرّق والتشرذم للكيان 

الإسلاميّ.

الأمور  أنّ  وهي  الدواء،  آخر  تكون  أن  يمكن  التي  الحكمة  استلهام    -12
تُعرف بأضدادها، فمن عرف الاختلاف بين المختلفات أمكنه تمييزها ومعرفة 

قيمتها من خلال مبدأ المقابلة ليصل إلى حقائقها.



257أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

قائمة المصادر والمراجع
ابن الأثير الجزري، مبارك بن محمّد، النهاية في غريب الحديث والأثر، لا.ط، قم، 1367ش..1	

ابن شهر آشوب المازندرانّي، محمّد بن علي، متشابه القرآن ومختلفه، ط1، قم، ق‏1369..2	

ابن منظور، محمّد بن مكرم، لسان العرب، ط4، بيروت، دار صادر، 1414 هـ..3	

ط2، .4	 الفنون،  اصطلاحات  في  العلوم  جامع  الرسول،  عبد  بن  النبى  عبد  نگرى،  الأحمد 
بيروت، مؤسّسة الأعلميّ للمطبوعات، 1395 هـ.

 البرقيّ، أحمد بن محمّد بن خالد، المحاسن، ط3، قم، 1371 هـ..5	

التراث .6	 إحياء  دار  بيروت،‏  ط1،  القرآن،  تفسير  في  التنزيل  معالم  مسعود،  بن  حسين  البغويّ، 
العربّي، 1420 هـ.

الصدر .7	 صادق[  محمّد  ]محمّد  الشهيد  السيّد  عند  التفسيرية  المناهج  في  قراءات  عمّر،  التميميّ 
في كتابه »منةّ المناّن«، ط1، بغداد، الثقلين، 2015م.

الجرجانّي، علي بن محمّد، التعريفات، طبعة: ناصر خسرو، طهران، 1370 هـ..8	

للنصّ .9	 التفسيريّة  الإشكالات  حلّ  في   bالبيت أهل  أئمّة  فكر  الزهرة،  عبد  سروان  الجنابي، 
القرآنّي، ط1، النجف، العراق. 

.	10 الحسينيّة  العتبة  العراق،  لا.ط،  القرآني،  النصّ  تفسير  في  المنهجيّة  الأسس  عدي،  الحجّار، 
المقدّسة، قسم الشؤون الفکريّة والثقافيّة، 1433 هـ.

.	11 للترجمة  العالميّ   kالمصطفی مرکز  قم،  لا.ط،  القرآن،  علوم  في  دروس  نذير،  الحسنيّ،   
والنشر، 1392 هـ.

.	12 مدبولي،  مكتبة  القاهرة،  ط3،  الفلسفة،  لمصطلحات  الشامل  المعجم  المنعم،  عبد  الحفني، 
1420 هـ.

.	13 الحويزيّ، عبد علي بن جمعة، تفسير نور الثقلين، ط4، قم، اسماعيليان، 1415 هـ.

.	14 الراغب الأصفهانّي، مفردات ألفاظ الْقُرْآن الكريم، ط1، بيروت، دار الأميرة، 2010م.

.	15 قاسم  تعريب:  للْقُرْآن،  التفسيريّة  والاتجاهات  المناهج  في  دروس  علي،  محمّد  الرضائيّ، 
البيضاني، ط1، قم، زلال كوثر، 1431هـ.



مناهج العلوم الإسلاميّة258

.	16 الزرکشّي، محمّد بن بهادر، البرهان في علوم القرآن، لا.ط، بيروت، دار المعرفة، 1410 هـ.

.	17 السبحاني، جعفر، كلّيّات في علم الرجال، ط1، بيروت لبنان، دار الكتاب العربّي، د.ت.

.	18 مكتب  قم،  ط2،  القرآن،  تفسير  في  الرحمن  مواهب  الموسويّ،  الأعلى  عبد  السبزواريّ، 
سماحة آية الله العظمى السبزواريّ، 1409 هـ.

.	19 الهاشميّ،  هاشم  تقرير:  الحديث،  واختلاف  الأدلّة  تعارض  الحسينيّ،  علي  السيستاني، 
لا.ط، د.ت.

.	20 الکتاب  دار  بيروت،  لا.ط،  القرآن،  علوم  في  الإتقان  أبي ‌‌بکر،  بن  عبدالرحمن  السيوطي، 
العربّي، 1421 هـ.

.	21 لا.د،  لا.ط،  الصالح،  صبحي  تحقيق:  البلاغة،  نهج  حسين،  بن  محمّد  الرضي،  الشريف 
د.ت.

.	22  الشهيد الثاني، زين الدين بن علي العاملّي، تمهيد القواعد، تحقيق: مكتب الإعلام الإسلاميّ، 
ط4، قم، بوستان كتاب، 1438هـ.

.	23 الشيرازيّ، ناصر مكارم، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ط1، قم، مدرسة الإمام علي بن 
أبي طالبj، 1421 هـ.

.	24 النشر  مؤسّسة  قم،  ط1،  الأخبار،  هـ(، ‏معاني   381( بابويه  بن  علي‏  بن  محمّد  الصدوق، 
الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرّسين، 1403 هـ.

.	25 الصفار، محمّد بن حسن، بصائر الدرجات في فضائل آل محمّد صلّ الله عليهم.

.	26 بغداد،  والتطبيق(، ط1،  النظريّة  ين )دراسة في  الُمفسِّ مناهج  الفتلاوي، محمّد كاظم حسين، 
دار الرافد، 2017م.

.	27 الفراهيديّ، الخليل بن أحمد )175هـ(، كتاب العين، ط2، قم، نشر الهجرة، ‏1409 هـ.

.	28 الفضلي، عبد الهادي، القراءات القرآنيّة، لا.ط، بيّوت، دار القلم، 1405هـ.

.	29 العلميّة،  الكتب  دار  بيروت،  ط1،  المحيط،  القاموس  يعقوب،  بن  محمّد  آبادي،  الفيروز 
1415 هـ.

.	30 الكلينيّ، محمّد بن يعقوب، الكافي، ط5، طهران، المكتبة الإسلاميّة، 1407هـ.

.	31 اللنكرودي، محمّد احساني، أسباب اختلاف الحديث، ط1، قم، دار الحديث، د.ت.



259أسباب الاختلاف في فهم النصّ الدينّي في منظومة العلوم الإسلاميّة

.	32 المجلسّي، محمّد باقر بن محمّد تقي، بحار الأنوار، لا.ط، بيروت، لا.د، 1403 هـ.

.	33 العلميّة  الحديث  دار  إيران،  قم،  ط1،  الحديث،  اختلاف  في  دروس  حيدر،  المسجديّ، 
والثقافيّة، 1437هـ.

.	34 المقالات، ط2،  أوائل  ه‍(،  البغداديّ )ت: 413  العكبريّ  النعمان  بن  بن محمّد  المفيد، محمّد   
بيروت، دار المفيد طباعة، 1993 م.

.	35 بابائي، على أكبر، مدارس التفسير الإسلاميّ، ط1، بيروت، دار الحضارة، 2018م.

.	36  زغلول، محمّد حمد، التفسير بالرأي، لا.ط، دمشق، دار الفارابي للمعارف، 1425 هـ.

.	37 الإسلاميّ،  المدار  دار  بيروت،  لا.ط،  الاستشراقيّ،  الخطاب  نقد  الحاج،  سالم  ساسي، 
2002م.

.	38 عمّوش، خلود، الخطاب القرآنّي، لا.ط، الأردن، عالم الکتب الحديث، 1426 هـ.

.	39 الإعلام  مکتب  قم،  لا.ط،  المفسّين،  عند  القرآن  علوم  القرآنيّه،  والمعارف  الثقافه  مرکز 
الإسلاميّ، مرکز النشر، 1374 هـ.

.	40 بيروت،  ط1،  وتفسيره،  الْقُرْآن  درس  في  والخطاب  المنهج  أساسيّات  محمّد،  مصطفوي، 
مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلاميّ، 2017 م.

.	41  معبد، محمّد أحمد، نفحات من علوم القرآن، لا.ط، القاهرة، دار السلام، 1426 هـ.

.	42 الرضويّة  الجامعة  مشهد،  لا.ط،  القشيب،  ثوبه  في  والمفسّون  التفسير  هادي،  محمّد  معرفة، 
للعلوم الإسلاميّة، 1418 هـ.

.	43 هلال، هيثم، معجم مصطلح الأصول، ط1، بيروت، 1424 هـ.





نظريّة القراءات المتعدّدة للنصّ بين المؤيّدين والمعارضين

م.د ساجد صباح العسكري]]]

مقدّمة

مصطلح القراءة بمعنى الفهم والتفسير، مصطلحٌ حديثٌ انتقل إلى العالم العربّي 
عن طريق التأثير الثقافّي المعرفّي؛ لذا ساوى بعضهم بينه وبين الهرمنيوطيقيا.

تبعًا  ومعارضون  أنصار  لها  جدليّة،  نظريّة  كأيّ  المتعدّدة،  القراءات  ونظريّة 
للاختلاف في ماهيّة النظريّة وحقيقتها؛ إذ برز اتّاهان في تبنيّ النظريّة بمفهومين 

مختلفين:

بأجمعها  مقبولة  وعدّها  واحد  نصّ  من  الأفهام  تعدّد  إمكان  الأوّل:  المفهوم   
بينهما، وأنصار هذا المفهوم  بينهما؛ لتناقضهما وتعارضهما فيما  مع استحالة الجمع 

مجموعة من الحداثيّين، وهو محلّ رفض أكثر أصحاب القراءة التأصيليّة.

مراتب طوليّة  الواحد، على وفق  للنصّ  والتفسير  الفهم  تعدّد  الثاني:  المفهوم 
غير متعارضة، كأن يكون للمفهوم الواحد أكثر من مصداق قابل للانطباق على 

]]] جامعة الإمام جعفر الصادقj / فرع ذي قار.



مناهج العلوم الإسلاميّة262

والبطون  والتطبيق،  الجري  نظريّة  في  كثيرةٌ  المعنى  هذا  وتطبيقات  المفهوم،  ذلك 
القرآنيّة.

القراءات  المسلمين، بشرط أن تخضع  المفهوم محلّ قبول كثير من علماء  وهذا 
لمعايير وضوابط.

واقتضت طبيعة البحث أن يُقسّم إلى مطلبين سبقهما تمهيد للتعريف بمصطلح 
القراءات الحداثيّة والتأصيليّة.

حداثويّ،  منظور  من  المتعدّدة  القراءات  بعنوان:  فجاء  الأوّل:  المطلب  أمّا 
المتعدّدة من منظور  القراءات  بعنوان:  الثاني  المطلب  المفهوم والخصائص. وجاء 

القراءة التأصيليّة، المفهوم والخصائص.

التمهيد: التعريف بالقراءة الحداثيّة والتأصيليّة:

يُقصد بالقراءة الحداثيّة: ))تلك القراءة التي تبنىّ أصحابها فلسفات ومذاهب 
غربيّة حديثة، وحاولوا تطبيقها على قراءة القرآن الكريم، متجاوزين الأدوات العلميّة 
واللغويّة المسطّرة عند أهل التفسير((]]]، والحداثة بهذا المعنى لا يمكن قبولها، فهي 
مذهب فكريّ جديد تأسّس على وفق نظريّات غربيّة تسعى لرفض الأفكار القديمة 

مطلقًا وإحلال أفكار جديدة محلّها، بغضّ النظّر عن صحّتها أو عدم صحّتها]]].

الفرنسيّة تعني:  اللغة  أنّ كلمة حداثة )modernism( في   ويدلّ على ذلك 
البحث عمّ هو حديث]]]، فالحداثة اصطلاح غربّي له مدلوله الخاصّ الذي يختلف 

عن معنى الحداثة في التراث العربّي.

ويُقصد بالقراءة التأصيليّة: القراءة التي تخضع لشروط وضوابط تحكم عمل 

]]] السلطاني، حكيم سلمان كريدي، فهم النصّ القرآنّي في ضوء جدليّة القارىء مع النصّ، ص162.
]]] انظر: محمود عبد الله، حسان، قراءة دينيّة في قضايا معاصرة، صص 135-128.

]]] انظر: موسوعة لالاند، ج2، ص822-823؛ انظر: العمري، مرزوق، إشكاليّة تاريخيّة النصّ 
الدينيّ، ص80.



263نظريّة القراءات المتعدّدة للنصّ بين المؤيّدين والمعارضين

عقلائيّة  بمعايير  الاستعانة  مع  النصّ،  داخل  المعنى  عن  البحث  ضوء  في  المفسّ 
وشرعيّة من خارج النصّ أو من داخله والاستفادة من الظهور وأساليب المحاورة 

العربيّة]]]. 

يعود  الفهم،  ومستويات  والاجتهادات  الآراء  تعدّد  بمعنى  القراءات  وتعدّد 
إلى أزمان قديمة، فتعدّد القراءات عند المسلمين ظهر مع تعدّد الفرق والاختلاف 
الفقهيّ،  فالاجتهاد  والتفسير،  الفقه  على  انعكست  ثمّ  ومن  الكلاميّة،  الآراء  في 
الواحدة  الآية  تفسير  في  الاختلاف  وكذلك  الأشاعرة،  عند  التصويب  ومقولة 
عند المفسّين واحتمالها لأكثر من تفسير، وخصوصًا الآيات المتشابهة، واختلاف 
الفقهاء في أحاديث الأحكام، يمكن أن يُعدّ أصلً لتعدّد القراءات عند المسلمين.

ولا ضير في وصف القراءة التأصيليّة التجديديّة بالقراءة المعاصرة أو الجديدة، 
فالمعاصرة تعني: مواكبة التطوّرات التي تحصل في المجتمع من دون التأثّر بالوافد 

الغربّي، وتحديث وتجديد وسائل الفهم دون التخلّ عن المبادئ التي نؤمن بها]]].

والسبب في وصف القراءة المعاصرة بالتأصيليّة والتقيّد بهذا القيد؛ لأنّ القراءة 
المعاصرة أعمّ من أن تكون تأصيليّة أو منفلتة، فالقراءات المعاصرة إذا خضعت 
للشروط والضوابط التي تنسجم مع روح الإسلام وثوابته تكون قراءةً تأصيليّةً، 

وإذا كانت القراءة غير خاضعة للشروط والضوابط فتكون منفلتة.

ومما تقدم يتّضح أنّ ثمّة فرقًا بين القراءة المعاصرة والقراءة الحداثيّة، وليس بينهما 
ترادف؛ ولكن قد تقترب القراءة المعاصرة المنفلتة من القراءة الحداثيّة، لاشتراكهما 
في الهدف مع اختلافهما في المباني، فكلاهما يهدف للتجديد المنفلت من دون الخضوع 

]]] انظر: البيضاني، قاسم، نقد القراءات الحداثيّة القرآنيّة عند أركون مع التأكيد على الفرق بين القرآن 
الشفهيّ والتدوينيّ، ص117؛ انظر: العكيلي، سعيد: مقولات الحداثة قراءة في الجذور ومناقشة في 

النتائج، ص226.
]]] انظر: محمود عبد الله، حسّان، م.س، ص 135.



مناهج العلوم الإسلاميّة264

لرقابة أو شروط، فهنا )) يجب التفريق بين »القراءة الحداثيّة« و»القراءة العصريّة«؛ 
وذلك أنّ الحداثة عندنا غير معاصرة، إذ إنّ الحداثة ترتبط بأسباب التاريخ الحضاريّ 
والثقافّي للمجتمع الغربّي؛ في حين أنّ المعاصرة لا يجب فيها مثل هذا الارتباط، إذ 
القارئ العصريّ يأخذ بمختلف منجزات عصره من غير أن يشتغل بإعادة إنتاج 
الأسباب التاريخيّة الخاصّة لهذه المنجزات، بل قد يسعى إلى أن يستبدل مكانها أسبابًا 

تاريخيّةً أخرى تخصّ مجال التداول الذي يشهد قراءته ويتلقّاها((]]]. 

ويبدو أنّ من ساوى بين القراءة المعاصرة والحداثيّة نظر إلى القراءة المعاصرة 
المنفلتة]]]، وعلى أساس التفريق بينهما، فلا يكون المعيار في قبول القراءة أو رفضها 
إنّ  بل  مرفوضة،  معاصرة  قراءة  كلّ  فليس  القراءة،  لتلك  الزمنيّ  التحديد  هو 
القراءات المرفوضة هي ))تلك القراءات المرتبطة بفلسفة الحداثة التي تقوم على 
الآنيّة الزمنيّة، وعلى إسقاطات الفلسفات الغربيّة على النصّ القرآنّي مهما اختلفت 

طبيعتها عن طبيعته((]]].

وبذلك تكون القراءة التأصيليّة وسط بين طرفي النقيض، بين القراءة التقليديّة 
الفهم، ويحارب  أدوات  بأيّ تجديدٍ في  يقبل  الذي لا  السلفيّ  التيار  يقودها  التي 
كلّ ما يواكب تطوّرات العصر، وبين القراءة الحداثيّة التي يقودها التيّار الحداثيّ 

المنفلت الذي ينسف كلّ قديم.

وفي ظلّ وجود هذين التيّارين برز التيّار الإصلاحيّ بقراءاتٍ تأصيليّة معاصرةٍ 
للبحث  ومشكلاته  الواقع  من  والانطلاق  والنقل،  العقل  بين  الجمع  ضوء  في 
الدينيّة لحلّ تلك الإشكاليّات، مع الحفاظ على  عن أجوبة من خلال النصوص 

خصوصيّة الإسلام وثوابته.

]]] عبد الرحمن، طه، روح الحداثة )المدخل إلى تأسيس الحداثة الإسلاميّة(، ص 177.
]]] انظر: التميمي، عمار، التواصل الحضاريّ ومفهوم الحداثة في قراءة النصّ القرآنّي، ص9.

والنشأة  المفهوم  نظريّة حول  القرآنّي، دراسة  للنصّ  الحداثيّة  القراءة  الزهراء،  فاطمة  الناصري،   [[[
والسمات والأهداف.



265نظريّة القراءات المتعدّدة للنصّ بين المؤيّدين والمعارضين

فلا يصح رفض كلّ القراءات المعاصرة لكونها لم تكن موجودةً سابقًا، فكثير 
الكريم  للقرآن  فهمً جديدًا  الدينيّ أعطت  النصّ  المعاصرة في فهم  القراءات  من 
ينسجم مع خلود الرسالة السماويّة، فالمرفوض منها إذًا هو ما ارتبط بالفلسفات 

الغربيّة وابتعد عن المنهج القويم في التعامل مع النصّ. 

وفي الروايات نصوص كثيرة تعبّ عن هذه الحقيقة، أي المعاني المتجدّدة التي 
تنكشف مع مرور الزمن في التأمّل في النصوص، وخلود هذا العطاء وعدم توقّفه. 
عن أمير المؤمنينj: »ثمّ أنزل عليه الكتاب نورًا لا تطفأ مصابيحه، وسراجًا لا 
ينزفه  لا  وبحرًا  وبحوره،  العلم  ينابيع  فهو  قعره،  يدرك  لا  وبحرًا  توقّده،  يخبو 

المستنزفون، وعيون لا ينضبها الماتحون، ومناهل لا يغيضها الواردون«]]].

ثمّ مات  إذا نزلت في قوم  أنّ الآية  أنّه قال: ))ولو   jالباقر روي عن الإمام 
أولئك القوم ماتت الآية، لما بقي من القرآن شيء، ولكن القرآن يجري أوّله على 

آخره ما دامت السماوات والأرض((]]].

وعن الإمام علي بن موسى الرضاc حين سأله السائل، وقال: ما بال القرآن 
لم يجعله  تعالى  الله  »إنّ  الإمام:  فقال  إلاّ غضاضة؟  والدرس  النشر  عند  يزداد  لا 
لزمان دون زمان، ولا لناس دون ناس، فهو في كلّ زمان جديد، وعند كلّ قوم 

غضٌّ إلى يوم القيامة«]]].

]]] نهج البلاغة، الخطبة رقم 198.
]]] العيّاشّي، محمّد بن مسعود )ت320هـ(، تفسير العيّاشّي، ج1، ص10.

]]] السيّد البحرانّي: البرهان في تفسير القرآن، ج1، ص28.



مناهج العلوم الإسلاميّة266

المطلب الأوّل: القراءات المتعدّدة من منظور حداثويّ، المفهوم والأهداف

أوّلً: مفهوم القراءات المتعدّدة عند الحداثيّين:

ارتبط نشوء تعدّد القراءات في الفكر الحداثيّ بوصفه مصطلحًا بأسبابٍ عديدةٍ 
التاريخيّة  النقد  مناهج  فاعتمدوا  متعددةٍ،  بتفسيراتٍ  الدينيّ  النصّ  تفسير  برّرت 
والأدبيّة لتفسير النصوص في إطار التعدّديّة الدينيّة القائلة بصحّة كلّ تفسير من 
تلك التفسيرات وإن كان مختلفًا مع الآخر اختلافًا قد يصل إلى حدّ التعارض التامّ 
التي تجعل  النظريّات  الهرمنيوطيقيا، وعلى  بالأساس على  فاعتمدوا  بينها]]]،  فيما 

المحوريّة للمتلقّي*. 

بدأ ظهور النظريّات التي أسّست لتعدّد القراءات في أواسط القرن العشرين]]]، 
ودخلت إلى الوطن العربّي في أواخر سبعينيات القرن الماضي؛ لوجود روابط ثقافيّة 
بالقراءة  نقديّ جديد سمّي  فيها منهج  برز  التي  أفريقيا وفرنسا،  بين دول شمال 

)Lecture( وُظّف لتفسير النصوص الأدبيّة والدينيّة]]]. 

للنصّ  والتفسير  الفهم  تعدّد  تعني  الحداثيّة  القراءة  ضوء  في  القراءة  وتعدّد 
فإنّ  لذا  منه؛  أبعد  هو  ما  إلى  والتأويل  التفسير  القراءة  تتجاوز  وقد  الواحد، 
مصطلحا )التفسير( و)التأويل( عند عبد المجيد الشرفي لا يكشفان عن الدلالات 
اللامتناهية للنصّ القرآنّي، فيرى وجوب تجاوزهما إلى مصطلح القراءة؛ إذ يقول: 

]]] انظر: اليزدي، محمّد تقي مصباح، تعدد القراءات، ص12.
معاني  يضعون  الذين  هم  القرّاء  أنّ  ))ترى  لسانيّة  أدبيّة  نظريّات  وهي  التلقّي:  نظريّات  منها   )*(  
النفسيّة على نصّ ما((. عزام، محمّد:  الذي تفرضه حاجاتهم  المعنى  النصّ، وأنّ لهم الحقّ في إضفاء 

التلقّي والتأويل )بيان سلطة القارىء في الأدب(، ص41.
]]] انظر: م.ن، ص5.

]]] انظر: هجر، حميد قاسم، دار تحليل الخطاب التفسيريّ عند المحدثين، ص230.



267نظريّة القراءات المتعدّدة للنصّ بين المؤيّدين والمعارضين

القراءة؛  مصطلح  استعمال  إلى  والتأويل  التفسير  مصطلحي  تجاوز  آثرنا  لئن   ((
ا بحكم أزليّته عددًا لا متناهيًا من  فلأنّ التعامل مع )النصّ التأسيسّي( يحتمل نظريًّ

المعاني، فسمة الإطلاق فيه تجعله يستوعب قراءات((]]].

وعدّها  واحد  نصّ  من  الأفهام  تعدّد  إمكان  وهو  التضادّ،  على  تدلّ  وقد 
بينهما]]]،  ما  في  وتعارضهما  لتناقضهما  بينهما  الجمع  استحالة  مع  بأجمعها  مقبولة 
ولا  سيّالً،  النصّ  فيكون  النسبيّة،  مقولة  ومع   ،* البلورلزيم  مع  ينسجم  وهذا 
زيد،  أبو  حامد  نصر  عند  يُلحظ  المعنى  وهذا  ثابتة،  حقيقة  على  الوقوف  يمكن 
إلى  بذلك  مشيًرا  والإخفاء،  الكشف  هما:  آليّتين،  على  معتمدة  عنده  فالقراءة 
تاريخيًّا  يكون  الذي  الوقت  في  القرآنّي  النصّ  أنّ  فيرى  والمعنى،  المغزى  نظريّة 
المعنى ويكشف  فيخفي  )المغزى(]]]،  الواقع  يناسب  بما  تأويله  يمكن  )المعنى(، 
عن المغزى، فالقراءة عنده كشفٌ عن دلالاتٍ وإخفاءٌ لأخرى بحسب الظرف 

التاريخيّ.

وهذا المعنى محلّ رفضٍ من قبل علماء المسلمين؛ لأنّه يؤدّي في الأخير إلى ضياع 
الحقيقة، ونسبيّة المعارف. 

للبنى  وتفكيكًا  تشريًحا  لتكون  المؤلّف  وتتجاوز  النصّ  القراءة  تلغي  وقد 
أيّ  يشمل  بات  حتى  المعنى،  وإنتاج  الخطاب  تشكيل  في  تسهم  التي  والآليّات 

معطى كان، ويتصدّر مفردات الخطاب كما يرى علي حرب]]]. 

الهرمينوطيقيا*  مصطلحي  وبين  القراءة  مصطلح  بين  بعضهم  وساوى 

]]] الشرفي، عبد المجيد، في قراءة النصّ الدينيّ، ص94.
]]] انظر: اليزدي، م.س، ص12؛ انظر: الكربابادي، علي أحمد، قراءة في تعدّد القراءات، ص24.

م.ن،  انظر:  الدين.  فهم  في  المتعدّدة  الطرق  وفق  على  الدينيّة  التعدّديّة  هو  بالبلورليزم  المقصود   )*(
ص21.

]]] انظر: أبو زيد، نصر حامد، الخطاب الدينيّ رؤية نقديّة، ص58.
]]] انظر: حرب، علي، هكذا أقرأ ما بعد التفكيك، صص9- 25.



مناهج العلوم الإسلاميّة268

القراءات،  تعدّد  نظريّات  من  نظريّة  يشكّل  منهما  كلً  أنّ  مع  والبلوريالسم]]]، 
المساواة بين  القراءات كثيرة وغير منحصرة فيهما، كما نجد هذه  تعدّد  ونظريّات 

القراءة والاجتهاد، كما هي عند محمّد الطالبي]]].

من  أكثر  له  متّسعًا،  مفهومًا  القراءة  مفهوم  من  جعلت  وغيرها  الأقوال  هذه 
القراءات،  تعدّد  تحكم  ضوابط  ثمّة  أنّ  يرون  الحداثيّين  بعض  أنّ  إلّ  مصداق. 
لا  الدينيّة  للنصوص  المتعدّدة  القراءات  إمكانيّة  نظريّة  إن   (( شبستري:  يقول 
تعني إباحة الفوضى والهرج والمرج في فهم النصوص وتفسيرها، وأنّ كلّ تأويل 
وتفسير صحيح، وبالتالي الاستسلام لمقولة النسبيّة الباطلة وعدم الاهتمام بآليّات 
الاستدلال والبرهان، وإنّ القراءات المتعدّدة إنمّ تكون معقولةً، ومقبولةً، فيما إذا 

تمّ الالتزام بالضوابط الهرمنيوطيقيّة((]]].

ولكن واقع الحال، والذي سيتبيّ لاحقًا، هو أنّ أهمّ مميّزات القراءة الحداثيّة 
هو اللامنهج والفهم بحسب قبليّات المفسّ دون مراعاةٍ لقصد المولى. 

جميع  وفي  اتجاه،  كلّ  منها  ينطلق  التي  الرؤية  بحسب  عديدة  تعريفات  للهرمنيوطيقيا   )*([[[
لـ  اليونانّي  المعنى  من  مفاد  المعنى  وهذا  الدينيّة،  للنصوص  والتفسير  الفهم  تعني  تفسيرات  تلك 
الميلاديّ،  عشر  السابع  القرن  في  هافر«  »دان  يد  على  له  استعمال  أوّل  وظهر   ،)Hermenecuin(
وإن كانت له جذور في الكتب القديمة. انظر: الرضائي، محمّد علي، دروس في المناهج والاتجاهات 

التفسيريّة، ص 299-298. 
 انظر: م.ن، ص19.

]]] انظر: الطالبي، محمد، عيال الله، أفكار جديدة في علاقة المسلم بنفسه وبالآخرين، ص68.
]]] شبستري، محمّد مجتهد، قراءة بشريّة للدين، ص24. 

 



269نظريّة القراءات المتعدّدة للنصّ بين المؤيّدين والمعارضين

ثانيًا: أهداف القراءات الحداثيّة

لفهم  المستعملة  الأدوات  وفي  الطريقة  في  اختلفت  وإن  الحداثيّة  القراءات 
النصّ، إلّ أنّا تشترك بمجموعة من الأهداف، بعض تلك الأهداف مصّرح به، 
القراءات، الأمر الذي جعلها محلّ رفض  وبعضها يُفهم في ضوء تطبيقات تلك 

من قبل الأصوليّين.

القراءات ومعرفة  حقيقة تلك  القراءة الحداثيّة يكشف  فالتعرّف على أهداف 
مدى موافقتها للقراءات التأصيليّة وشرائطها، والتعرّف على أهمّ أسباب رفض 

القراءات الحداثيّة من قبل كثير من العلماء.

 ومن أهمّ أهداف القراءات الحداثيّة: 

1- رفع القداسة عن النصّ الدينيّ وبالتحديد )النصّ القرآنّي(: 

تُعدّ القداسة عائقًا أمام القراءة الحداثيّة، ورؤاها الفكريّة؛ لذا حاولوا جاهدين 
. رفع ذلك العائق وجعل القرآن الكريم كأيّ نصٍ بشريٍّ

المفاهيم،  الثوابت وزحزحة  إنكار  2- زعزعة الإيمان عند المسلمين في ضوء 
فعدّوا  الوحي،  طريق  عن  ثبت  وما  الإسلام  روح  عن  بعيدةٍ  بمعانٍ  وتفسيرها 
العالم الآخر أسطورة من إبداعات الكهنة]]]، ويرون أنّ البعث بعد الموت يُقصد 
التقدّم والرقيّ]]]، وفسّوا الوحي  به البعث من عالم الطفولة والتخلّف إلى عالم 
بأنّه ظاهرة طبيعيّة موجودة في كلّ زمان ما دامت الطبيعة موجودة]]]، وغيرها من 

]]] انظر: النيهوم، الصادق )ت1994م(، الإسلام في الأسر، ص82.
]]] انظر: م.ن، ص106- 107.

]]] انظر: حنفي، حسن، من العقيدة إلى الثورة، ج4، ص152- 153؛ انظر: أبو زيد، نصر حامد 
نقد الخطاب الدينيّ، ص189.



مناهج العلوم الإسلاميّة270

التطبيقات الأخرى لهذا الهدف التي تصبّ في الهدف الذي أراده المستشرقون في 
ضوء نقدهم التراث الإسلاميّ. 

بقراءةٍ  الدينيّة  النصوص  تُفسّ  حتى  الإسلاميّ؛  بالتراث  الصلة  قطع   -3
»النصوص  مصطلح  عليها  أطلقوا  التي  التفاسير  تلك  جميع  وإنكار  جديدة؛، 
الثواني«، أي أنّا نصٌ مقدسٌ ثانٍ بعد القرآن الكريم في القراءة التأصيليّة، يقول 
الثواني  عبد المجيد الشرفي: ))لو أبعدنا - وهذا مجرّد افتراض - هذه النصوص 
وهذه السنةّ التأويليّة، فإنّنا إذ ذاك نتعامل مباشرة مع النصّ القرآنّي بطريقة مختلفة 
التأويلات التاريخيّة((]]]، وهذا محض ادّعاء من الحداثيّين فلا أحد من  عن هذه 

المسلمين يقدّس التفسير إلى درجة التقديس.

بعض  استعمال  ضوء  في  والغموض  اللبس  ومحاولة  الحقائق  على  التعتيم   -4
الاصطلاحات  من  قريبًا  بعضها  يكون  وقد  والضبابيّة،  الغامضة  المصطلحات 
الإسلاميّة، وبعضها مكتَنزًَا بالإيحاءات الغربيّة في التعامل مع النصّ، يقول حسن 
نشأت من  ألفاظًا حديثةً،  المقابل  يستعمل في  فإنّه  العلمانّي  الخطاب  ))أمّا  حنفي: 
الوافد الغربّي، وإن كانت في كثير منها لا تختلف عن معاني الألفاظ السلفيّة... ((]]]. 

ا  بشريًّ خطابًا  وجعله  أنسنته  خلال  من  الإلهيّ  مصدره  عن  القرآن  فصل   -5
لمرحلة تاريخيّة معيّنة، وهو ما أسماه طه عبد الرحمن »خطّة التأنيس«، إذ يقول: )) 
يتمّ فصل النصّ القرآنّي عن مصدره المتعالي وربطه كلّيًّا بالقارئ الإنسانّي، بدعوى 
أنّه لا سبيل إلى إدراك المقاصد الحقيقيّة للمتكلّم المتعالي؛ لانقطاع صلته بنا، وغيابه 

عناّ، إذ لا بدّ أن يؤدّي هذا الغياب إلى ضياع هذه المقاصد((]]].

والعلمانيّة  الغربيّة  الفكريّة  قبليّاتهم  يُلقوا  أن  للحداثويّين  يتسنىّ  وبذلك 

]]] الشرفي، عبد المجيد، تحديث الفكر الإسلاميّ، ص13.
]]] حنفي، حسن، في الثقافة السياسيّة، ص256.

]]] عبد الرحمن، طه، م.س، ص181.



271نظريّة القراءات المتعدّدة للنصّ بين المؤيّدين والمعارضين

من  مجموعة  عن  عبارة  القرآنّي  الاستنطاق  محصّلة  لتكون  القرآنّي؛  النصّ  على 
الشريعة هدفها  بعيدة عن روح  قراءات  تنتج  التي  البشريّة  الفكريّة  الإسقاطات 

النقد فحسب، من دون البحث عن مراد الكلام الإلهيّ. 

بالتراث  الصلة  الحداثيّون  قطع  أن  بعد  الكريم:  القرآن  قراءة  إعادة   -6
كأيّ نصٍّ  الكريم  القرآن  قراءة  إعادة  إلى  التراثيّة، سعوا  التفاسير  كلّ  ورفضوا 
، بعد أن رفعوا القداسة عنه وقطعوا صلته بالمصدر الإلهيّ، وأوّل من أطلق  بشريٍّ
الفرنسّي جاك بيرك )ت1995م( في  المستشرق  القرآن«  قراءة  »إعادة  مصطلح 
كتابه »إعادة قراءة القرآن«، الذي كان عنوانه في الأصل »حينما كنت أُعيد قراءة 

القرآن«]]]. 

ا  وقصدهم من إعادة قراءة القرآن هو أن تكون القراءة جديدة وتختلف جذريًّ
جديدة  »قراءة   - لكتابه  وصفه  عند  عامر  عطيّة  يقول  التراثيّة،  التفاسير  عن 
للقرآن-: ))كلّ قراءة للقرآن يجب أن تكون جديدة.... ولهذا الكتاب اسمه قراءة 

جديدة للقرآن، لا تفسير القرآن كما هو متعارف عليه بين المفسّين((]]].

ثالثًا: الآراء النقديّة لمفهوم القراءات المتعدّدة عند الحداثيّين.

1 - في القراءة الحداثيّة يكون تعدّد القراءات فيها عرضيًّا، ويمكن أن تكون 
الأفهام للنصّ الواحد متعارضة تمامًا، وهذا الأمر لا يمكن قبوله؛ لأنّه يؤسّس 

لنسبيّة الفهم وعدم وجود معنىً حقيقيّ.

للقراءات  نصّ  كلّ  قابليّة  وترى  الثوابت،  تراعي  لا  الحداثيّة  القراءات   -2
المختلفة، حتّى لو أدّى ذلك إلى إنكار القضايا الثابتة في النصّ الشرعيّ، وإن كان 
النصّ قطعيًا، قال نصر حامد أبو زيد: ))وليس ثمّة عناصر ثابتة في النصوص، بل 

]]] انظر: جاك بيرك)ت1995م(، إعادة قراءة القرآن، ص6.
]]] عامر، عطيّة، قراءة جديدة للقرآن، ص7-6. 



مناهج العلوم الإسلاميّة272

لكلّ قراءة بالمعنى التاريخيّ الاجتماعيّ جوهرها الذي يكشف عنه النصّ((]]]، مع 
أنّ هناك ثابتة وضروريّة، ولا يمكن أن تتعدّد فيها القراءة.

متعارضة  كانت  وإن  صحيحة،  القراءات  كلّ  تعدّ  الحداثيّة  القراءة  إنّ   -3
مع بعضها، ويجب القبول بجميع تلك القراءات من دون ترجيح بين الصحيح 
والسقيم منها، ومن دون الخضوع لأيّ أساس أو مائز علميّ للتقويم، وفي جميع 

. المجالات سواء أكانت ثابتة أو متغيّة، ومن دون إخضاعها لمنهجٍ علميٍّ

 ، أدبيٍّ نصٍّ  كأيّ  القرآنّي  النصّ  مع  تتعامل  الحداثيّة  القراءات  أغلب  إنّ   -4
وغيرها،  والهرمنيوطيقيّة،  والتاريخيّة،  الألسنيّة،  النظريّات  عليه  تُطبق  أن  يمكن 
النصّ  معنى  فيتحدّد  وقصده،  المؤلّف  دور  وأهملوا  للمتلقّي،  المحوريّة  فجعلوا 

على وفق وعي المتلقّي ومستوى فهمه للنصّ. 

5- في القراءة الحداثيّة لا يوجد منهج واضح، وتكون للمفسّ حرّيّة كبيرة في 
فهم النصّ من دون الخضوع لضوابط التفسير، يقول أركون: ))إنّ وجهة النظر 
هذه تتّخذ أهّميّة حاسمة...؛ لأنّا هي وحدها التي تجبرنا على الربط بين مختلف 

أنواع المنهجيّات التحليليّة((]]]. 

المنهج  بمنهج معيّ، فهو خليط من  الرؤية الحداثيّة بعدم الالتزام  لذا تميّزت 
المقاربة  منهج  إلى  بالإضافة  التاريخي،  النقدي  والمنهج  السيميائي  الألسني 
مجموعة  هي  بل  واحدٌ،  منهجٌ  يوجد  فلا  التأويليّة]]].  والقراءة  الانتروبولوجيّة 
مناهجٍ تلفيقيّةٍ؛ لأنّ القراءة الحداثيّة لا تفترض منهجًا علميًّا محدّدًا في التعامل مع 
النصّ القرآنّي، بل تتبنىّ عدّة مناهج مختلفة، وقد تكون متناقضةً في الوقت نفسه. 

]]] أبو زيد، نصر حامد، م.س، ص58-57. 
]]] آركون، محمّد، القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الدينيّ،  ص70.

]]] انظر: هجر، حميد قاسم، م.س، ص245.



273نظريّة القراءات المتعدّدة للنصّ بين المؤيّدين والمعارضين

6- إنّ بعض القراءات الحداثيّة لا ترى أهّميّة للعلاقة بين اللفظ والمعنى من 
خلال عمليّة الوضع، ولا تفترض أيّ قيمةٍ للدلالة اللفظيّة]]]، وبذلك يفيد كلّ 
أيّ  المعاني، لأنّ الألفاظ بحدّ ذاتها لا تحمل  المعرفيّة لاكتشاف  قبليّاته  قارئ من 

معنى من المعاني.

قبليّات  بالرأي في ضوء فرض  للتفسير  الباب  الحداثيّة  القراءات  فتحت   -7
نظريّات  وعلى  الفلسفيّة  الهرمنيوطيقيا  على  المعتمدة  فالقراءة  النصّ،  على  المفسّ 
للمتلقّي  المؤلّف، وتعطي  أن تفترض موت  بعد  للمتلقّي  المحوريّة  التلقّي تجعل 
الحقّ في إعادة قراءة النصّ بعيدًا عن قصد المؤلّف، مما تجعل الأفهام للنصّ الواحد 
الفهم أحيانًا، وتجعل الحقيقة نسبيّةً وسيالةً، يقول  التناقض في  تختلف إلى درجة 
لم  أم  الآخرون  قبل  سواء  والتاريخ  الهرمنيوطيقيا  علم  مسلّمات  ))إنّ  شبستري: 
يقبلوا، تدلّ على أنّه لا يمكن فهم وتفسير أيّ نصٍ، أو دراسة أيّة حادثةٍ تاريخيّةٍ 
بدون معلوماتٍ، وأحكامٍ، وتوقّعاتٍ، وميولٍ مسبقةٍ((]]]، ويصف »زهير بيطار« 
الفاهم ليس محايدًا في عمليّة  أو  المفسّ  أن  بأنّا: ))تؤمن  الفلسفيّة  الهرمنيوطيقيا 

الفهم، إذ إنّ أفقه المعرفّي، وذهنيّته وقبليّاته تتدخّل يقيناً في تفسير النصّ((]]].

أو  بالرمز  وتأويله  العقل،  سيطرة  تحت  يكون  لا  ما  كلّ  رفضت  وبذلك 
الأسطورة]]].

]]] انظر: العكيلي، سعيد، م.س، ص214.
]]] شبستري، مجتهد: نقد القراءة الرسميّة للدين، ص247.

]]] بيطار، زهير، حوارات حول فهم النصّ، ص23.
]]] انظر: محمود عبد الله، حسان، م.س، ص129–130.



مناهج العلوم الإسلاميّة274

 المطلب الثاني: القراءات المتعدّدة من منظور القراءة التأصيليّة، 

المفهوم والمقتضي

وتعدّد القراءات بمعنى تعدّد الآراء والاجتهادات ومستويات الفهم يعود إلى 
والاختلاف  الفرق  تعدّد  مع  ظهر  المسلمين  عند  القراءات  فتعدّد  قديمة،  أزمان 
الفقهيّ،  فالاجتهاد  والتفسير،  الفقه  على  انعكست  ثمّ  ومن  الكلاميّة،  الآراء  في 
ومقولة التصويب عند الأشاعرة**، وكذلك الاختلاف في تفسير الآية الواحدة 
عند المفسّين واحتمالها لأكثر من تفسير، وخصوصًا الآيات المتشابهة، يمكن أن 

يُعدّ أصلً لتعدّد القراءات عند المسلمين. 

أوّلً: مفهوم القراءات المتعدّدة في ضوء القراءة التأصيليّة. 

تعدّد القراءات في ضوء القراءة التأصيليّة: وهو تعدّد الفهم والتفسير للنصّ 
الواحد، على وفق مراتب طوليّة غير متعارضة، كأن يكون للمفهوم الواحد أكثر 
في  كثيرةٌ  المعنى  هذا  وتطبيقات  المفهوم،  ذلك  على  للانطباق  قابل  مصداق  من 

نظريّة الجري والتطبيق، والبطون القرآنيّة.

وتوجد اصطلاحات في تطبيقاتها العمليّة تكون قريبة أو مطابقة لمصطلح تعدّد 
القراءات، وحتى تتبيّ العلاقة بين تعدّد القراءات والاصطلاحات القريبة منها 

لا بدّ من التعريف بأهمّ تلك الاصطلاحات:

1- الاجتهاد: هو ))القدرة الفعلية على استنباط الأحكام والوظائف العمليّة 
من أدلّتها المعتبرة((]]].

وعُرف المنهج الاجتهاديّ في تفسير النصّ القرآنّي بأنّه: ))بذل الجهد الفكريّ 

]]] الصفار، فاضل، الإجتهاد والتقليد، ج1، ص21.



275نظريّة القراءات المتعدّدة للنصّ بين المؤيّدين والمعارضين

واستخدام قوّة العقل في فهم آيات القرآن ومقاصده((]]] من خلال تتبّع ظواهر 
القرآن أو حكم العقل الفطريّ مع موافقة القرآن والسنةّ ومراعاة سائر الشروط]]].

بعض  رفض  لذا  الاجتهادات؛  تعدّد  قبيل  من  التأصيليّة  القراءات  وتعدّد 
أصحاب القراءات الحداثيّة الاجتهاد بهذا المعنى بعد أن كانوا دعاة التعدّد؛ لأنّ 
الاجتهاد بهذا المعنى منضبط بمجموعة من الشروط تُبعد المجتهد عن فرض رأيه 
الشخصّي، ويكون دوره دور الكاشف عن الحكم الشرعيّ من مصادر التشريع 
التفسير، وهذا  الإلهيّ على مستوى  المراد  الباحث عن  الفقه، ودور  على مستوى 

الأمر لا ينسجم مع القراءات الحداثيّة]]].

التفسيريّ  للاجتهاد  نتيجة  إلّ  هو  ما  التأصيلّي  المنظور  في  القراءات  فتعدّد   
تتعدّد  الاجتهاد  يتعدّد  فعندما  وضوابط،  بمعايير  المنضبط  الأصولّي  بالمعنى 

القراءات والقراءة بهذا المعنى اجتهاد قائم على أُسس وعلى نظام معرفّي.

ومماّ تقدم يبدو أنّ تعدّد القراءات نتيجة من نتائج الاجتهاد؛ فاختلاف الاجتهاد 
في مسألة ينتج اختلاف القراءة وهو ما ينتج عنه تعدّد القراءات.

 فتعدّد القراءات أمرٌ إيجابيٌّ إذا كان مبنيًّا على أُسسٍ علميّةٍ، وقواعدٍ معرفيّةٍ، 
ورؤية معاصرة لا تعارض الثوابت الإسلاميّة. 

بالظهور  ويُقصد  ونوعيّ،  شخصّي،  نوعان:  الظهور  النوعيّ:  2-الظهور 
الشخصّي: ))هو الذي يسبق إلى ذهن كلّ شخصٍ((]]]، وبعبارة أخرى: هو الفهم 
الذهنيّة والنفسيّة والذوقيّة  الظروف  اعتمادًا على  الذي يكون خاصًا بشخصٍ ما 

لذاك الشخص، فيفهم من الكلام ما لا يفهمه غيره من الناس.

]]] الرضائي، محمّد علي، م.س، ص113.
]]] انظر: الخوئي، أبو القاسم )ت1413هـ(: البيان في تفسير القرآن، ص69.

]]] انظر: عبد الرحمن، عبد الهادي، سلطة النصّ، قراءات في توظيف النصّ الدينيّ، ص190.
]]] الشاهرودي، محمود، بحوث في علم الأصول، ج4، ص291.



مناهج العلوم الإسلاميّة276

أبناء العرف  بأنه: الظهور ))الذي يشترك في فهمه  النوعيّ   ويُقصد بالظهور 
والمحاورة الذين تمتّ عرفيّتهم((]]]، وعُرّف كذلك: ))هو أن يكون ظهور الكلام 
ظهورًا قائمً لدى العرف العام ويفهمه نوع الناس وعامّتهم على أساس القواعد 

العامّة للغة وأساليب الخطاب((]]]. 

يسمى  الذي  العامّ  النوعيّ  للظهور  تكون  الحجّيّة  أنّ  الظهورين  بين  والفرق 
قد يختلف من شخصٍ  نسبيٌّ  الشخصّي  الذاتّي  الظهور  الموضوعيّ؛ لأنَّ  الظهور 
لآخر، أمّا الظهور النوعيّ فهو حقيقةٌ ثابتةٌ عند أهل العرف وأبناء اللغة لا يمكن 
إنكارها بحسب قواعد المحاورة]]]، وهو ما يمكن أن يُدرك وجدانًا، فإنّ الظهور 
الذي ينسبق من اللفظ إلى أذهان عدّة أشخاصٍ تختلف ظروفهم الشخصيّة، يدلّ 

على أنّ هذا الانسباق كان بناءً على نكتة مشتركة وليس لقرائن شخصيّةٍ]]].

الضوابط  تعتمد  عقلائيّة  مبّررات  عن  ينشأ  الذي  »هو  النوعيّ  والظهور 
وهذا  الخطاب،  وتلقّي  المراد  بيان  في  المحاورة  أهل  عند  المتّبعة  والطرق  اللغويّة 
النحو من الظهور هو الذي انعقدت السيرة العقلائيّة على ترتيب الأثر على مؤدّاه 
والاحتجاج به على المتكلّم، فهو الذي يكشف عن إرادة المتكلّم للمعنى المستظهر، 
إذ إنّ المستظهر من حال المتكلّم العرفّي هو اعتماد الأساليب العرفيّة في أداء مراداته، 
وهذا هو الذي يبّرر استظهار إراداته للمعنى المناسب للضوابط اللغويّة والمناسب 

للأساليب المتّبعة«]]].

 وكثيًرا ما يحصل لبسٌ بين الظهورين وعدم تمييز بينهما، فيختلف الفهم تبعًا 

]]]  الشاهرودي، محمود، بحوث في علم الأصول، ج4، ص291.
]]] الحكيم، محمّد باقر )ت1424هـ(، تفسير سورة الحمد، ص43.

]]] انظر: الشاهرودي، م.س، ج4، ص291.
]]] انظر: الجواهري، حسن، القراءة الجديدة للنصوص الدينيّة )الهرمنيوطيقيا(، ص177.

]]] صنقور، محمّد، المعجم الأصولّي، ج2، ص 286.



277نظريّة القراءات المتعدّدة للنصّ بين المؤيّدين والمعارضين

لذلك مما يجرّ المفسّ للتفسير بالرأي من حيث لا يشعر؛ ))لأنّ الشخص قد يتأثّر 
أنسٌ  ذهنه  في  فيحصل  ذلك،  غير  أو  مهنته  أو  ثقافته  وسنخ  وملابساته  بظروفه 

مخصوص بمعنى مخصوص لا يفهمه العرف العامّ عن اللفظ((]]].

تعدّد  أما  الشخصّي،  الظهور  قبيل  من  الحداثويّ  بالمعنى  القراءات  وتعدّد 
القراءات بالمعنى الأصولّي، فهو من قبيل الظهور النوعيّ الموضوعيّ]]]. 

شيءٍ  عن  والإدراك  العلميّ  ))الاستنتاج  بأنّه  الفهم  عُرّف  الفهم:  3-تعدّد 
وباعث  مقدّمة  الفهم  أنّ  كما  منه.  أعمّ  والعلم  بمنزلتهما،  أو  مرئيٍّ  أو  مسموعٍ 
لحصول العلم والمعرفة، وليس بعلم، فلا يقال إنّه كثير الفهم، كما يقال إنّه كثير 

العلم والمعرفة((]]].

 والعلاقة بين الفهم والتأويل يمكن أن تفهم في ضوء نوعيّة القارئ للنصّ، 
ا ففي قراءته بعدان: الأوّل، بعدٌ معرفّي استكشافّي يستعمل  فإذا كان القارئ عاديًّ
التأويل وسيلة وآليّة للوصول للفهم، وهنا يكون التأويل طريقًا للفهم. والثاني، 
بعدٌ أيديولوجيّ يُؤَوّل الفهم بحسب القبليّات والمسبقات فيوحد، فهمه مع تأويله 

ويساوي بينهما.

وإذا كان القارئ للنصّ معصومًا راسخًا في العلم، فيكشف عن التأويل بحقيقة 
الفهم لمراتب النصّ القرآنّي في المراتب الغيبيّة، وأحيانًا يجعل من التأويل وسيلة 
التفسير والتأويل،  الفهم هنا أعم من  النصّ وتبيّنه، فيكون  أراد تفهيم  إذا  وآليّة 
لأنّ  التأويل؛  من  أعمّ  فالفهم  مطلق،  وخصوص  عموم  علاقة  بينهما  والعلاقة 

التأويل حالة من حالات الفهم.

]]] الشاهرودي،  م.س، ج4، ص291.
]]] انظر: العكيلي، سعيد، م.س، ص228.

]]] مصطفوي، حسن )ت1426هـ(، التحقيق في كلمات القرآن، ج9، ص163.



مناهج العلوم الإسلاميّة278

ونتيجة ما تقدّم، ظهر للبحث أنّ القراءة في المنظور التأصيلّي أوسع مفهومًا من 
الاجتهاد والظهور والفهم، وأنّ هناك اختلافًا يسيًرا بين هذه المصطلحات وبين 
مصطلح تعدّد القراءات، وهذا الاختلاف في أكثر أحواله في اللفظ، وتطابق في 
النتيجة، فاختلاف الاجتهاد، وتعدّد الظهور الشخصّي، وتعدّد الفهم، ينتج عنها 

تعدّد القراءات. 

وتعدّد القراءات في ضوء القراءة التأصيليّة محلّ قبول كثير من علماء المسلمين 
بشرط أن تخضع القراءات لمعايير وضوابط، وهذه المعايير وإن لم تذكر بهذا العنوان 
ويمكن  والتفسير،  والاجتهاد،  التأويل،  شروط  في  ضمناً،  ذُكرت  فقد  صريًحا، 
الأسُس  تلك  أهمّ  ومن  التأصيليّة،  القراءة  وأُسس  سمات،  خلال  من  تتبّعها 

والضوابط هي]]]:

لا بدَّ من وجود منهج واضح تبنى عليه القراءة حتّى تتحاكم في ضوئه، ويكون 
التفسير جاريًا على وفق ذلك المنهج.

في  القراءات  تتعدّد  أن  فيمكن  النصّ،  في  والمتغيّ  الثابت  مراعاة  من  بدّ  لا   
المتغيّات، ولا يمكن أن تتعدّد في الثوابت. 

 مراعاة قصد المؤلّف: وهذا الشرط من مسلمات القراءة التأصيليّة، فلا بدّ أن تكون 
المحوريّة للمؤلّف وليس للمتلقّي؛ لأنّ المفسّ يبحث عن مراد المولى )تبارك وتعالى(. 

العربيّة، وعلى  النصّ على وفق أساليب المحاورة  التعامل مع   يجب أن يكون 
وفق النظام اللغويّ العامّ؛ لأنّ القرآن نزل بلغة العرب، فلا بدّ من مراعاة أساليب 

العربيّة عند البحث عن مراد الله في كلماته.

آراء حداثيّة في  إسلاميّ،  باحث  مراجع هي:  الموضوع من مجموعة  هذا  تقرير  الباحث في  أفاد   [[[
الفكر الدينيّ عرض ونقد، صص157- 168؛ العكيلي، سعيد، م.س، صص214-228؛ الخطيب، 

مواهب، تعدّد القراءات في فهم النصّ القرآنّي دراسة نقديّة، ص28.



279نظريّة القراءات المتعدّدة للنصّ بين المؤيّدين والمعارضين

 أن يكون الهدف هو معالجة القضايا المعاصرة في ضوء البحث عن أجوبة لتلك 
الإشكاليّات، وذلك بمحاورة النصّ القرآنّي واستنطاقه، وليس عبر إسقاط الرأي 

والقبليّات الفكريّة على النصّ وتحميله ما لا يحتمل. 

الجمع بين العقل والنقل، فهناك كثير من الآيات لا يمكن أن يُدركها العقل 
وعن  الإلهيّة،  الصفات  وعن  الغيبيّة،  العوالم  عن  تتحدّث  التي  كالآيات  وحده، 

المعاد، والثواب، والعقاب.... 

يجب  التي  المفسّ  شروط  من  وهذه  اللغة،  وعلوم  الشريعة  بعلوم  الإحاطة   
توفّرها في كلّ من يريد أن يسبر أغوار التفسير ويستخرج درر القرآن الكريم]]].

))أمرٌ  الشرط:  هذا  أنّ  الصغير  حسين  محمّد  الدكتور  يرى  الاعتقاد:  صحّة   
نبيّه المرسل دون  المنزل على  الكتاب  القرآن هو  بأنّ  ضروريٌ تمليه طبيعة الإيمان 
ا  زيادةٍ أو نقصانٍ، والنظر إليه بمنظور مقدّس، ليكون الباحث في مضامينه مفسًّ

ا، تنبعث عقيدته من داخل النفس الإنسانيّة((]]].  جادًّ

ثانيًا: المقتضي لتعدّد القراءات التأصيليّة:

طبيعة القرآن الكريم - كونه رسالةً عالميّةً خالدةً، صالحة لكلّ زمانٍ ومكانٍ- 
ا بزمانٍ أو مكانٍ  ا تاريخيًّا خاصًّ تقتضي تعدّد القراءات، فليس القرآن الكريم نصًّ
قراءات  بتعدّد  فالقول  النصّ،  تاريخيّة  نظريّة  أصحاب  لذلك  يروّج  كما  معيّنين، 
المدّ العلمانّي الذي يحاول زعزعة  النصّ بالمعنى الإسلاميّ حاجةٌ ملحّةٌ؛ لمواجهة 

الثوابت بحجّة التجديد والحداثة.

القرآنّي  النصّ  التفسير وطرقه نابعة من أنَّ علاقة  فالحاجة إلى تجديد أساليب 
بالواقع علاقة وثيقة لا يمكن الانفكاك بينهما، فما هو ثابت بالواقع يكون ثابتًا في 

]]] انظر: السيوطيّ، جلال الدين ) ت 911هـ (: الإتقان في علوم القرآن، ج2، ص468.
]]] الصغير، محمّد حسين، المبادئ العامّة لتفسير القرآن الكريم،ص42. 



مناهج العلوم الإسلاميّة280

ا  ا في الواقع يكون متغيًّ النصّ القرآنّي، ولا يخضع لتعدّد القراءات، وما كان متغيًّ
التفسيرات والآراء بحسب  لذا تختلف  تفاعل؛  بينهما علاقة  فالعلاقة  النصّ،  في 
الزمان، فضلً عن طبيعة القرآن الكريم للتكيّف مع الزمان والمكان، فإنّ القرآن 
الكريم فيه مقتضيات متعدّدة تفتح المجال لتعدّد القراءات، نحو وجود المتشابه، 
القرآنيّة،  الآيات  بعض  الرموز في  ووجود  والانطباق،  للجري  مفاهيمه  وقابليّة 
واختلاف القراءات القرآنيّة وغيرها....، ويحاول البحث هنا بسط القول في أهمّ 

مقتضيات تعدّد قراءات النصّ القرآنّي، وهي:

1- وجود الآيات المتشابهة:

التشابه هو الغموض على مستوى المفاهيم أو على مستوى المصاديق باختلاف 
استغلاقيًّا  غموضًا  ليس  الغموض  وهذا  المتشابه]]]،  معنى  فسرت  التي  الآراء 
لدرجة امتناع معرفته كما ذهب بعضهم إلى ذلك واعتباره من الأمور التي استأثر 
معرفة  بإمكانيّة  يقول  الذي  السائد  الرأي  خلاف  الرأي  وهذا  بعلمها]]]،  الله 
التي نصّت على إمكانيّة الاتّباع )يتّبعون ما تشابه(،  المتشابه، بدلالة الآية نفسها 
وهذا الاتّباع فتح احتماليّة التفسير على آراء مختلفة وقراءات متعدّدة، وخصوصًا 
التفسيريّة فرق وآراء  التي تأسّست على ضوء قراءاتها  آيات الصفات الخبريّة  في 
كلاميّة، وخصوصًا إذا ارتبطت تلك القراءة بابتغاء الفتنة التي حذرت منها الآية 
لاحتماليّة  التفسيريّة؛  بالقراءات  تتحكّم  من  هي  الأهواء  تكون  فعندئذٍ  المباركة، 

الآية المتشابهة لأكثر من معنى، ولانطباقها على أكثر من تصوّر.

وعليه إرجاع المتشابهات إلى المحكمات أو الرجوع إلى الراسخين في العلم لحلّ 
التّشابه.

]]] انظر: الحكيم، محمّد باقر )ت1424هـ(، علوم القرآن، صص171-169.
القرآن  لأحكام  الجامع  )ت671هـ(،  الأنصاريّ  أحمد  بن  محمّد  الله  عبد  أبو  القرطبي،  انظر:   [[[
فتح  الشوكانّي، محمّد بن علي بن محمّد )ت: 1250هــ(،  انظر:  القرطبيّ(، ج1، ص154؛  )تفسير 

القدير الجامع بين الرواية والدراية في علم التفسير، ج1، ص30.



281نظريّة القراءات المتعدّدة للنصّ بين المؤيّدين والمعارضين

وعلى هذا الأساس، فإنّ المتشابه يختلف عن تعدّد القراءات بالمعنى الحداثيّ؛ 
لأنّ تعدّد القراءات عندهم تفترض صحّة جميع المعاني]]]. 

2- تعدّد القراءات القرآنيّة: في كثير من الآيات التي لها أكثر من قراءة قرآنيّة، 
يكون للقراءة أثر في تعدّد المعنى الذي يستتبع تعدّد في الحكم الشرعيّ والعقديّ، 
وخصوصًا عند الالتزام بتواتر القراءات السبعة أو العشرة، فإنّ ذلك يُتّم تناقضًا لا 
يمكن حلّه في ضوء الجمع بين الآيات المختلفة إلّ بالقول بتعدّد قراءات النصّ. أمّا 
على القول الذي لا يرى تواتر القراءات، فإنّ المسألة أقلّ حدةً، فيمكن التركيز على 
المشتركات، وهي مادّة الكلمة، أمّا هيئتها فالاختلاف قد يكون ناشئًا من سوء الخطّ 

أو اشتباه الراوي، وغيرها من الأسباب التي دعت إلى تعدّد القراءات القرآنيّة]]]. 

3- قابليّة مفاهيم القرآن للجري والانطباق: تعدّدت أقوال المفسّين في معنى 
الجري والانطباق وملخّص ما نتج عن تلك الأقوال هو أنّ المقصود بالجري هو 
تعدية سبب النزول إلى مصاديق لم تكن سببًا للنزول، أو أنّا لم تكن موجودة في 

زمنه، بالإفادة من عموم اللفظ وعدم تخصيصه في مصداق معيّ]]]. 

والانطباق: يعني انطباق الآية على مصاديق لم تكن هي السبب في نزول الآية، 
وعدم الاقتصار على المصداق الأوّل الذي نزلت بسببه الآية]]]. 

بينهما  والعطف  الدلالة،  حيث  من  والانطباق  الجري  بين  فرق  لا  أنّه  ويبدو 
انطباق  يمثّل  والانطباق  والتصّور،  النظريّة  يمثّل  الجري  أنّ  إلّ  تفسير،  عطف 

النظريّة على المصاديق]]]. 

]]] انظر: اليزدي، م.س، ص 49.
]]] انظر: معرفة، محمّد هادي، التمهيد في علوم القرآن، ج2، صص42-13.

]]] الطباطبائيّ، محمّد حسين، القرآن في الإسلام، ص51.
]]] انظر: الطباطبائيّ، محمّد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج3، ص72.

]]] انظر: م.ن، ص40.



مناهج العلوم الإسلاميّة282

تلك  ومن  المعصومين،  روايات  من  نابعة  والانطباق  الجري  قاعدة  وأصل 
الروايات، ما روي عن الإمام الباقر أنّه قال: ))ولو أنّ الآية إذا نزلت في قوم 
ثمّ مات أولئك القوم ماتت الآية، لما بقي من القرآن شيء، ولكن القرآن يجري أوّله 
على آخره ما دامت السماوات والأرض((]]]، وما روي عن الإمام الصادق أنّه 
قال: ))للقرآن تأويل يجري كما يجري الليل والنهار، وكما تجري الشمس والقمر، 

فإذا جاء تأويل شيء منه وقع، فمنه ما قد جاء، ومنه ما يجيء((]]].

ا  والنماذج التطبيقيّة لهذه القاعدة كثيرةٌ منها: ما جاء في تفسير قوله تعالى: إنَِّ
أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ )سورة الكوثر:1(، فقد اختلف المفسّون في معنى الكوثر على 
تفسيره  الرازي في  ذكر  فقد  معنى،  إلى خمسة عشر  بعضهم  أوصلها  كثيرةٍ  أقوالٍ 
أنّ معنى الكوثر هو النهر، والحوض، والنسل، والنبوّة، وكثرة العلماء، والقرآن، 
والخلق  والعلم،  الذكر،  ورفعة  الكثيرة،  والفضائل  الأتباع،  وكثرة  والإسلام، 
الحسن، والمقام المحمود، وسورة الكوثر نفسها؛ لأنّه على الرغم من قصرها، إلّ 

أنّا وافية بجميع منافع الدنيا والآخرة]]].

الكثير«]]]،  »الخير  وهو  للكوثر،  اللغويّ  المعنى  إلى  ترجع  المعاني  تلك  وكلّ 
الكثير  الخير  فمفهوم  والتطبيق،  الجري  باب  من  معيّ  مصداق  على  وتطبيقها 
ينطبق على تلك المعاني، فالنهر خيٌر كثيٌر، والإسلام خيٌر كثيٌر، والقرآن خيٌر كثيٌر، 

والنبيkّ، خيٌر كثيٌر، وفاطمة الزهراءh خيٌر كثيٌر....

القرآن  آيات  من  كثير  تُفهم  أن  يمكن  والانطباق،  الجري  قاعدة  ضوء  وفي 
بفهم يتناسب مع تطوّر الزمان والمكان وعالميّة القرآن وخاتميّة الرسالة وخلودها، 

]]] العيّاشي، م.س، ج1، ص10. 
]]] المجلسّي، محمّد باقر، بحار الأنوار لجامعة لدرر أخبار الأئمّة الأطهار، ج23، ص79.

]]] انظر: الرازي، التفسير الكبير، ج32، صص316-313.
]]] انظر: الفراهيدي، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد، كتاب العين، ج5، ص348.



283نظريّة القراءات المتعدّدة للنصّ بين المؤيّدين والمعارضين

العامّ  المفهوم  تحصر  لا  نفسه  الوقت  وفي  النصّ،  تاريخيّة  إشكاليّة  تندفع  وبذلك 
ا ويمكن أن ينطبق على أكثر من مصداق،  في مصداق واحد، فما دام المفهوم عامًّ
فإنّ ذلك سيفتح تطبيقات القرآن على كلّ زمان مع تجريد اللفظ من خصوصيّاته 

الزمانيّة والمكانيّة. 

ا أو  4 - البطون القرآنيّة: وردت روايات كثيرة تخصّ نظريّة البطون القرآنيّة نصًّ
ا]]]. ضمناً، وكثرة الروايات قد تجعل من مسألة البطون متواترةً تواترًا إجماليًّا أو معنويًّ

ج لذلك، واختُلف في تفسير   وهذه الروايات غير خاصةٍ بالشيعة فقط كما يُروَّ
معنى البطون على أقوالٍ كثيرةٍ، بعضها تدخل في دائرة المفهوم نحو تداعي المعاني، 
وغيرها،  والانطباق  الجري  في  كما  المصاديق  تعدّد  أو  الإلزاميّة،  الدلالات  أو 
متراتبة  معاني  مجموعة  فهي  المصاديق،  دائرة  في  داخلة  ا  أنَّ إلى  العرفاء  وذهب 
على شكل طبقات وجوديّة في كلّ عالم لها وجود يختلف عن الوجود الآخر سعة 
وضيقًا بحسب العالم الذي توجد فيه، ففي عالم الشهادة يكون المعنى أضيق من 

عالم الغيب وهكذا]]]. 

»أي  الآيات:  معاني  ظهور  في  التدرّج  إلى  البطون  الطباطبائيّ  السيّد  ويرجع 
ظهور معنى بدائيّ من الآية، ثمّ ظهور معنى أوسع وهكذا، وهذا جارٍ في كلّ من 
الآيات الكريمة بلا استثناء، وبالتأمّل في هذا الموضوع يظهر معنى ما روي عن 
للقرآن  أبطن«. وعلى هذا  إلى سبعة  بطناً  للقرآن ظهرًا وبطناً ولبطنه  إنّ   kّالنبي
ظاهر وباطن أو ظهور وبطن، وكلا المعنيين يرادان من الآيات الكريمة، إلّ أنّا 
واقعات في الطول لا في العرض، فإنّ إرادة الظاهر لا تنفي إرادة الباطن وإرادة 

الباطن لا تزاحم إرادة الظاهر«]]]. 

]]] انظر: باحث إسلاميّ، م.س، 175.
]]] انظر: الأمين، إحسان، التفسير بالمأثور وتطوّره عند الشيعة الإماميّة، ص293- 294.

]]] الطباطبائي، محمّد حسين، القرآن في الإسلام، ص28.  



مناهج العلوم الإسلاميّة284

»إنّ  والباطن:  الظاهر  طريقة  الكريم  القرآن  استعمال  الميزان  صاحب  ويعلّل 
)بسيطة(  ساذجة  بلغة  العالية  المعارف  تبثّ  أن  نتيجتها  الحكيمة  الطريقة  هذه 
يفهمها عامّة الناس، وتؤدّي ظواهر الألفاظ في هذه الطريقة عمليّة الإلقاء بشكل 
فتنجلي  الظواهر،  ستار  وراء  المعنويّة  الحقائق  وتبقى  منه  يقرب  ما  أو  محسوس 

حسب الأفهام، ويدرك منها كلّ شخص بقدر عقله ومداركه«]]].

وهكذا يتأكّد لدينا اختلاف التفسيرات في معنى البطون، إلّ أنّا معانٍ طوليّة 
لا  الدوائر  وهذه  الأخرى،  فوق  واحدة  دوائر  هي  بل  بينها،  فيما  متعارضة  غير 

تلغي حجيّة الظاهر ولا تستغني عنه، وإنّما يتكامل بها المعنى الظاهريّ]]]. 

ويتحدّث صاحب الميزان مبيّناً أسباب اعتماد القرآن طريقة الظاهر والباطن، 
ساذجة  بلغة  العالية  المعارف  تبثّ  أن  نتيجتها  الحكيمة  الطريقة  هذه  إنّ  حيث 

يفهمها عامّة الناّس، وتؤدّي ظواهر الألفاظ في هذه الطريقة. 

يكون  التي  القراءات  تعدّد  فكرة  تدعم  البطون  نظريّة  فإنّ  الفهم،  وبهذا 
الاختلاف فيها بين البطون في السطح والعمق لا في القراءات المتباينة، سواء أكان 

التباين كلّيًّا أم جزئيًّا.

والإيماء]]]،  الإشارة  يعني  اللغة  في  الرمز  القرآنّي:  النصّ  في  الرمز   -5
وذلك  بينهما،  علاقة  وإحداث  شيئين  بين  تفاعل  الأدبّي:  الاصطلاح  وفي 
بجعل أحدهما إشارة لشيء محذوف، فيكون أحدهما ظاهرًا والآخر خفيًا]]]، 
اعتياديّ في  الكلمات غير  النصّ الأدبّي ))يعمل على جعل نشاط  والرمز في 
بالدلالات  ومشحونًا  ومُكثّفًا،  مُضعّفًا،  المعنى  فيأتي  الروائيّة،  اللغة  نسيج 

]]] الطباطبائي، محمّد حسين، القرآن في الإسلام، م.س، ص 32.
]]] انظر: باحث إسلاميّ، م.س، ص195- 196.

]]] انظر: الفراهيدي، م.س، ج7، ص366.
]]] انظر: متلف، أسية، اشتغال الرمز الدينيّ ضمن إسلاميّة المعرفة »رواية بياض اليقين لعميش عبد 

القادر نموذجًا«، ص61.



285نظريّة القراءات المتعدّدة للنصّ بين المؤيّدين والمعارضين

المتعارضة إلى أقصى حدّ ضمن هذا المركّب الفنيّّ؛ نتيجة لهذا النشاط اللغويّ 
الرمزيّ((]]]. 

الرأي  على  المتشابهة،  الآيات  وجود  مع  الرمز  يتجلّ  القرآنّي  الاستعمال  وفي 
الذي يرى أنّ المتشابه مما استأثر الله بعلمه، ويبرز كذلك في ضوء البطون القرآنيّة، 

والأحرف المقطّعة، وبعض الكنايات، والاستعارات، والمثل، والتشبيه......

فالقرآن الكريم -على ما يرى السيّد الطباطبائيّ)ت1402هـ(- مثلٌ للحقيقة 
الإلهيّة في المراتب الوجودية المختلفة، لتتحقّق الهداية في جميع المستويات، إذ يقول: 
نزل في  البيان  الإلهيّة؛ لأنّ  الحقّة  للمعارف  أمثالٌ  القرآنيّة  اللفظيّة  البيانات  ))أنّ 
هذه الآيات إلى سطح الأفهام العامة التي لا تدرك إلّ الحسّيّات ولا تنال المعاني 

الكلّيّة إلّ في قالب الجسمانيّات((]]].

 وقد استعمل القرآن الكريم الرمز في مواقع خاصّة يتطلّبها السياق والوظيفة 
القرآنيّة، ولم يُكثر من استعمال الرمز حتّى ينسجم النصّ مع مُسلّمة البيان القرآنّي 
)هدى وبيان ونور مبين(، وليس كما يصوّر بعضهم أنَّ النصوص الدينيّة نصوصٌ 
لغةٌ  الدين  لغة  المعاصر  الدين  علم  ))وفي  شبستري:  يقول  رمزيّ،  طابعٍ  ذات 
رمزيةٌ، ومعرفة كلّ دين عبارة عن مجموعة من الظواهر الرمزيّة اللسانيّة واللغويّة، 
والإسلام بما أنّه قراءة فيستفيد بالدرجة الأولى من بحوث الهرمنيوطيقا... وعلى 

أساس هذا العلم تُفسر وتُفهم النصوص الدينيّة بأنّا قضايا رمزيّة((]]].

 فمن استعمالات القرآن الكريم للرمز في مواضع يتطلّبها السياق وفق الأساليب 
العربيّة في التعبير، قوله تعالى: اللهُ وَلُِّ الَّذِينَ آمَنُوا يُْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَتِ إلَِ النُّور﴾ 

]]] انظر: متلف، أسية، اشتغال الرمز الدينيّ ضمن إسلاميّة المعرفة »رواية بياض اليقين لعميش عبد 
القادر نموذجًا«،  ص81.

]]] الطباطبائي، تفسير الميزان، م.س، ج3، ص62.
]]] شبستري، نقد القراءة الرسميّة للدين، م.س، ص368.



مناهج العلوم الإسلاميّة286

ضوء  في  ذلك  ويفهم  للكفر،  رمز  والظلمات  للإيمان،  رمز  فالنور   ،)257 )البقرة، 

السياق الذي ورد فيه النصّ، ويتضح كذلك في ضوء نصوص أخرى، قال تعالى: 
أَوَمَنْ كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْناَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِ بهِِ فِ النَّاسِ كَمَنْ مَثَلُهُ فِ الظُّلُمَتِ 
لَيْسَ بخَِارِجٍ مِنْهَا )الأنعام، 122(، فالحياة رمز للهداية، والموت رمز للضلال، فمن 

يهتدي يجعل له نورًا وهذه من أساليب الاستعارة في البلاغة العربيّة]]].

قال  محسوس،  هو  بما  الغيبيّة  الأمور  عن  الكناية  خلال  من  الرمز  واستُعمل   
مَ يُبَايعُِونَ اللهَ يَدُ اللهِ فَوْقَ أَيْدِيهمِْ )الفتح، 10(، وقال  تعالى: إنَِّ الَّذِينَ يُبَايعُِونَكَ إنَِّ
اتٌ بيَِمِينهِِ )الزمر، 67(، فكنىّ باليد الجارحة عن القدرة  مَوَاتُ مَطْوِيَّ تعالى: وَالسَّ
تنزّهه  مسلّمة  الحقيقة،  لا  الكناية  بالكلام  المقصود  أنّ  على  والدليل  والسيطرة، 

تعالى عن الجسميّة]]]. 

الأهمّ،  القرآنيّة  الوظيفة  سياق  في  وظيفيّ  القرآنّي  النصّ  في  الرمز  واستعمال 
اللغة  أدوات  فاستعمل  الغيبيّة،  الحقيقة  لتلك  مثلٌ  فالقرآن  الناس،  هداية  وهي 
في إيصال المعنى للمخاطب، فضاقت اللغة بتلك الحقيقة، وخصوصًا في المعاني 

الغيبيّة فاستعمل المجاز والكناية لتمثيل تلك الحقيقة]]]. 

ألفاظه مستهجنة فكنىّ عنها  الكريم تقتضي أن لا تكون  القرآن  أنّ طبيعة  كما 
وجود  إلى  الحاجة  عمّقت  موضوعيّة  ظروف  فثمّة  القرآن،  أدب  مع  ينسجم  بما 
الهداية،  القرآن ومقصديّة  تربويّة  الظروف  الكريم، ومن تلك  القرآن  الرمزيّة في 
قيل   ،)223 )البقرة،   ْشِئْتُم أَنَّى  حَرْثَكُمْ  فَأْتُوا  لَكُمْ  حَرْثٌ  نسَِاؤُكُمْ  تعالى:  قال 
يَامِ  الحرث كناية عن النكاح على وجه التشبيه]]]، وقال تعالى: أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصِّ

]]] انظر: الحسينيّ، جعفر باقر، أساليب البيان في القرآن، ص 524.
]]] انظر: الحسينيّ، جعفر باقر: أساليب البيان في القرآن، ط2، قم المقدّسة، مؤسّسة بوستان كتاب، 

1432هـ - 1390ش،  ص648.
]]] انظر: الطباطبائيّ، تفسير الميزان،  ج3، ص62.

ج2،  القرآن،  تفسير  في  التبيان  الحسن،  بن  علي  بن  الحسن  بن  محمّد  جعفر  أبو  الطوسي،  انظر:   [[[
ص223.



287نظريّة القراءات المتعدّدة للنصّ بين المؤيّدين والمعارضين

)البقرة، 187(، الرفث كناية عن الجماع وكلّ ما يتبعه]]].   ْنسَِائكُِم إِلَ  فَثُ  الرَّ

ومما تقدم يظهر أنّ ثمّة اختلافًا بين استعمال الرمز في النصوص الأدبيّة وبين 
ولا  أحيانًا،  استغلاقيًّا  الرمز  يكون  الأوّل  ففي  القرآنيّة،  النصوص  في  استعماله 
توجد قرينة بينه وبين المعنى الموضوع له، فتتعدّد الأقوال بحسب ما يراه المتلقّي، 
بينما في النصّ القرآنّي يكون الرمز جاريًا وفق أساليب اللسان العربّي ومحقّقًا هدف 
الحقيقة  عن  للتعبير  ومعنويّة  حسّيّة  بصور  التمثيل  خلال  من  المستمرّة  الهداية 
نحو  النصّ  يقتضيها  لظروفٍ  مراعاةً  جاءت  الرموز  بعض  أنّ  وكما  القرآنيّة، 

التأدّب، والتلطّف في التعبير، من خلال استعمال المجاز والكناية. 

ثالثًا: الموقف من مفهوم القراءات المتعدّدة في ضوء القراءة التأصيليّة 
-عرض ودراسة-

من الحقائق التي لا يمكن إنكارها، وجود آراءٍ وتفسيراتٍ متعدّدةٍ للنصوص 
الدينيّة، وهذا التعدّد في الفهم غير منحصٍر في التفسير، بل موجود على مستوى 
تعدّد  على  الحيّة  الشواهد  من  الفهم  في  الاختلافات  وهذه  والعقيدة،  الفقه 

القراءات]]].

المستعملة،  الأدوات  اختلاف  الواحد،  النصّ  قراءات  لتعدّد  الدواعي  ومن   
واختلاف مستويات الفهم، وقابلية النصّ لاحتماله أكثر من معنى.

مع  انسجامًا  وتجديده  الفهم  تطوّر  في  المهمّة  الأمور  من  القراءات  وتعدّد 
تلك  تكون  أن  بشرط  الرسالة،  وخاتميّة  ومكانٍ،  زمانٍ  لكلّ  القرآن  صلاحيّة 
قدسيّته،  للقرآن  تحفظ  التي  والضوابط  المعايير  من  لمجموعةٍ  خاضعة  القراءات 

وتحاول استجلاء مقصد المتكلّم لا مقصد المتلقّي.

]]] ينظر: الفخر الرازي، التفسير الكبير، ج 5، ص15.
]]] انظر: باحث إسلاميّ، م.س، ص155.



مناهج العلوم الإسلاميّة288

وموقف علماء الإسلام ومفكّريه من تعدّد القراءات يتّخذ اتجاهات ثلاثة: 

الاتّاه الأول: الذين يقبلون بتعدّد القراءات مطلقًا بدون قيد أو شرط، ويُمثل 
هذا الاتجاه أكثر الحداثويّين.

الاتجاه الثاني: الذين يرفضون تعدّد القراءات مطلقًا، ويُمثل هذا الاتجاه السلفيّة 
والأخباريّة، واستند بعض علماء الأخباريّة]]] إلى أُسس في ذلك، منها:

الأوّل: عدم حجيّة ظواهر القرآن الكريم.

الثاني: صحّة جميع أحاديث كتب الحديث الأربعة من دون الحاجة إلى دراسة 
سندها ومتنها.

الثالث: انحصار مصادر المعرفة بنصّ القرآن الكريم وروايات المعصومين.

وترتّب على ذلك نتائج عدّة، أهّمها:

انحصار تفسير القرآن الكريم بالأئمّةb، وعدم جواز تفسيره من قِبل غيرهم، 
“لا  الذي قال:  ومن أعلام هذا الاتّاه محمّد أمين الاسترابادي )ت:1023هـ( 
إلاّ  فرعيّة  أو  النظريّة أصليّة كانت  الشرعيّة  نعلمه من الأحكام  فيما لا  لنا  سبيل 
السماع من الصادقينb، وأنّه لا يجوز استنباط الأحكام النظريّة من ظواهر كتاب 
الذكرb بل  النبويّة ما لم يعلم أحوالهما من جهة أهل  السنن  الله ولا من ظواهر 

يجب التوقّف والاحتياط فيهما”]]].

مصادر  قصروا  الذين  المتشدّد  الاتجاه  اتجاهين:  على  وهم  الإمامية،  من  جماعة  وهم  الأخبارية،   [[[
.bالتشريع على موارد النصوص ومضامين الآثار الواردة عن المعصومين

المصادر  بقية  فالروايات عندهم مقدمة على  الروايات،  بالدرجة الأساس على  اعتمد  المرن:  والاتجاه 
المعرفيّة.

وقول الباحث )بعض الاخبارية( مقصود؛ لأن ليس جميع الأخبارية يذهبون لذلك، ومن ذهب له 
الأصوليين  بين  الاستنباط  مصادر  الحسين،  عبد  محمد  الغراوي،  محسن  انظر:  المتشدد.  الاتجاه  يمثل 

والأخباريين، ص56.
]]] الأسترآبادي، محمّد أمين، الفوائد المدنيّة، ص104.



289نظريّة القراءات المتعدّدة للنصّ بين المؤيّدين والمعارضين

 محاولة حلّ التعارض بين الأحاديث في المسألة الواحدة من خلال القول بنسخ 
أحدهما، أو كون أحدهما صدر في حال تقيّة، أو غيرها من التوجيهات الأخرى 

من دون مناقشة صحّة صدورها من المعصوم.

 الجمود على فهم محدّد وعدم السماح لقراءات تتناسب مع صلاحيّة الشريعة 
الإسلاميّة لكلّ زمان ومكان.

التي  التفسيريّة  الروايات  لقلّة  الكريم  للقرآن  متكامل  تفسير  وجود  عدم   
وصلت إلينا، فالروايات التي بين أيدينا لا تغطّي تفسير جميع الآيات القرآنيّة]]]، 
فضلً عن ضعف كثير من تلك الروايات، وبعضها روايات موضوعة]]]، كما أنّ 
دلالة كثير من الروايات لا تعطي فهمً كلّيًّا للآية، فقد تكون بعض الروايات في 
مقام بيان المعنى الباطنيّ، أو بيان مصداق من مصاديق الآية، أو مصداقها الأتمّ، 

وأكثر الروايات من هذا القبيل]]]. 

 عدّ كل تفسير بغير الروايات من قبيل التفسير بالرأي المنهيّ عنه، وانحصار 
الدليل في المسائل غير الضروريّة للدين بأحاديث المعصومين]]].

هذا  ويُمثّل  وشروط،  بقيود  القراءات  بتعدّد  يقبلون  الذين  الثالث:  الاتجاه 
مدرسة  مفكّري  وبعض  الإماميّة  من  التأصيليّة  النزعة  أصحاب  أكثر  الاتجاه 
الجمهور. )فالقرآن حّمال ذو وجوه( كما جاء في وصيّة الإمام عليj لابن عباس.

إليهما سابقًا وسيقتصر  الاتجاهان الأوّل والثاني واضحان، وقد تمتّ الإشارة 
البحث على عرض أقوال بعض العلماء الذين مثّلوا الاتجاه الثالث، وهذا الاتّاه 

]]] انظر: رضائي، محمّد علي، منطق تفسير القرآن )أصول وقواعد التفسير(، ص59.
]]] انظر: جولد تسيهر، إجنست، مذاهب التفسير الإسلاميّ، ج2، ص14.

]]] انظر: مهريزي، مهدي، الروايات التفسيريّة في المصادر الشيعيّة المنهجيّة والحجّيّة، ص29.
]]] انظر: مهدي، عبد النبيّ، المنهج الصحيح في تفسير القرآن، صص46-29.



مناهج العلوم الإسلاميّة290

على قسمين: 

القسم الأوّل- المؤيّدون لتعدّد القراءات فكرةً ومصطلحًا: يرى بعض العلماء 
إمكانيّة قبول تعدّد القراءات مع خضوعها لشروط وضوابط القراءة التأصيليّة، 
فتعدّد القراءات - في بعده المعرفّي- يحمل في طيّاته كثيًرا من الإيجابيّات الفكريّة؛ 
لأنّه يثري جانب الاحتمال في تمثّل الفكرة في عمقها التفسيريّ على أساس تنوّع 

الاستظهار للآية وتعدّد مستويات الفهم]]].

عند  يسمى  ما  وهو  الواحد،  للنصّ  القراءات  تعدّد  مقولة  انتشرت  فبعدما 
النظريّة  تلك  وانتقال  الدينيّة،  النصوص  فهم  أي  بـ)الهرمونطيقيا(  الغربيّين 
إنَّ  إذ  الكريم؛  القرآن  طبيعة  يناسب  بما  التفسير  في  وإعمالها  الإسلاميّة  للساحة 
النصّ الواحد له أعماق وطبقات متراتبة وبالإمكان الغور والوصول إلى الحقيقة 

في النصّ القرآنّي، بيد أنّ درجة الوصول تختلف باختلاف قدرات البشر.

ويذهب بعض العلماء إلى ما هو أبعد من إمكانيّة تعدّد القراءات فحسب، بل يرى 
ضرورتها ولزوم عدّها من المعجزات العلميّة لأهل البيتb الذين نظّروا لذلك 
التعدّد قديمً في ضوء التأويل والبطون وغيرها، »وعليه أصبح من الواضح لدى 
المثقّفين من إخواننا أهل السنةّ هذهِ الأمور التي هي أساس منهج مدرسة أهل البيت
b التي هي مهد الحضارة والعلم والتحليل والتدقيق والعمق بحقّ، بعد أنْ راجت 
ج لها ثم انخدع بها- في الغرب فلسفة الألسنيّات التي هي موجودة  - بعضهم روَّ
لدينا قبل أنْ تترعرع عندهم، قبل العقود الأخيرة من القرن العشرين الميلادي، إذْ 
لا تجد مدرسةً تحتفي وتهتم بمباحث الألفاظ في قراءة متن النصّ اللفظيّ، أي أسس 

.[[[»bوأصول الفقه والفهم مثلما هو موجود في مدرسة أهل البيت

]]] انظر: العسكريّ، ساجد صباح، أثر المنظومة المعرفيّة لعلوم القرآن في تعدّد قراءات النصّ القرآنّي، 
ص83.

]]] السند، محمّد، تفسير أموميّة الولاية والمحكمات للقرآن الكريم، ص335.



291نظريّة القراءات المتعدّدة للنصّ بين المؤيّدين والمعارضين

الشروط  من  لمجموعة  خاضعًا  يكون  بل  منفلتًا،  تعدّدًا  ليس  التعدّد  وهذا   
بالتعدّد،  للقبول  شروطًا  السند  الشيخ  يشترط  آخر  موضع  ففي  والضوابط، 
بما  نشكّك  وأن  السفسطيّ  المذهب  علينا  يفرض  لا  التعدّد  هذا  ))قبول  فيقول: 
قد توصّلنا إليه من حقائق على أُسس علميّة وعقليّة، ولا يغلق باب الاحتكام إلى 

الموازين الثابتة بين قراءتنا وقبول القراءات الأخرى((]]]. 
 فتعدّد القراءات وإن كان يفتح باب التأويل والدلالات الخفيّة، إلّ أنّه يُشترط 
أن يكون ذلك وفق قواعد وموازين منضبطة، حتى لا يُبحر المعنى بعيدًا عن دلالته 
المقصد الإلهيّ، ويكون عبارة عن إسقاطات  بعيدًا عن  ثَمّ يكون  الوضعيّة، ومن 
المتلقّي على النصّ]]]، وهذا هو الحال في القراءات الحداثيّة؛ لذا فرق العلماء بين القراءة 
التأصيليّة والقراءة الحداثيّة، ولم يرفض كثير من العلماء القراءة المعاصرة التأصيليّة، 
وعدّوا تعدّد القراءات من قبيل التأويل والبطون القرآنيّة على بعض تفسيراتها، ومن 

قبيل استظهار المعنى ظهورًا نوعيًّا على وفق مراتب طوليّةٍ غير متعارضةٍ]]].
وَوَضع العلماء مجموعة من الشروط لقبول فكرة تعدّد قراءات النصّ ليغلقوا 

الباب أمام التفسير بالرأي والإسقاطات القبليّة، ومن أهمّ تلك الشروط]]]:
- أن يكون لكلّ قراءة دليل نقلّي أو عقلّي، أو غير ذلك.

- أن لا تُعتبر جميع القراءات صحيحة إذا كانت متعارضة فيما بينها، فهذا الأمر 
يقودنا لمسألة التصويب، وهذا واضح البطلان؛ لتنافيه مع بديهيّات العقل والنقل.

 - أن لا تكون القراءة مخالفة لضرورة من ضروريّات الدين.

بعض  رفض  المصطلح:  دون  القراءات  تعدّد  لفكرة  المؤيّدون  الثاني-  القسم 

]]] السند، محمّد، الحداثة العولمة الإرهاب في ميزان النهضة الحسينيّة، ص79.
]]] انظر: محمّد، السند، تفسير أمومة الولاية والمحكمات للقرآن الكريم، ص295.

]]] انظر: م.ن، ص377.
]]] انظر: الخبّاز، منير، النصّ وتعدّد القراءات.



مناهج العلوم الإسلاميّة292

القراءات  جميع  رفضوا  أنّم  ذلك  يعني  ولا  القراءات،  بتعدّد  القول  العلماء 
فهم  في  العرضّي  التعدّد  تفترض  التي  الحداثيّة  القراءات  رفضوا  بل  المعاصرة، 
ذلك  ومع  بعض،  مع  متعارضة  القراءات  بعض  تكون  بحيث  الواحد،  النصّ 
بالمعنى الأخير الشيخ محمّد تقي  القراءات  الرافضين لتعدّد  يقبلونها جميعًا، ومن 
مصباح اليزدي، إذ يقول: ))إنّ تعدّد قراءة النصوص، لا سيما النصوص الدينيّة، 

عبارة عن القبول بعدّة معانٍ يستحيل الجمع بينها لنصّ واحدٍ((]]]. 

تعدّد  فكرة  يرفضوا  فلم  للمصطلح،  رفضٌ  هو  القراءات  لتعدّد  ورفضهم 
تدعو  إيحاءات غربيّة  يكتنزه من  ما  القراءات، وسبب رفضهم للاصطلاح؛ هو 
محمّد علي  الشيخ  يقول  المفسّ،  تفرض على  التي  المنهجيّة  القيود  من  التحرّر  إلى 
التسخيري: ))إنّنا نرى أنّ نقل مصطلح القراءات إلى ثقافتنا أمرٌ خطيٌر يجب أن 
السلفيّ  فكرنا  يرفضها  سلبيّةً  ولوازم  خطيرةً  اشراطات  معه  يحمل  لأنّه  نحذره 
والدينيّ عمومًا، فضلً عن أنّنا نملك مصطلحًا محدّدًا واضح المعالم هو »الاجتهاد« 

و»وجهات النظر«، فلا حاجة إلى أيّ مصطلح غريب خطير((]]]. 

تعدّد  ومصطلح  الاصطلاح،  في  مشاحة  ولا  لفظيٌّ  عنده  فالخلاف  إذًا، 
يعمل  ولم  الأمر  بداية  في  رفضت  التي  الاصطلاحات  من  بكثير  شبيه  القراءات 
بها إلا بعد اتّضاح فكرتها وزوال الحمولات الإيحائيّة بالمعاني الأخرى، فمصطلح 
الاجتهاد مثلً، رُفض في البداية وكُفّر من يقول به]]]، ثمّ أصبح مصطلحًا متداولً 

ولا إشكال فيه بعد أن اتّضح المقصود منه. 

]]] اليزدي، م.س، ص12.
]]] التسخيريّ، محمّد علي، نظريّة القراءات والاجتهاد الإسلاميّ، ص166.

]]] انظر: الصدر، محمّد باقر، المعالم الجديدة للأصول، ص24-23.



293نظريّة القراءات المتعدّدة للنصّ بين المؤيّدين والمعارضين

الخاتمة:

وفي ختام البحث لا بدّ من عرض أهمّ النتائج، وهي كما يلي:

 إنّ لمصطلح تعدّد القراءات في ضوء القراءة التأصيليّة: تعدّد الفهم والتفسير 
للنص الواحد، وفق مراتب طوليّة غير متعارضة، كأن يكون للمفهوم الواحد أكثر 
من مصداقٍ قابل للانطباق على ذلك المفهوم، وهناك مقتضيات كثيرة لتعدّد القراءة.

وخصوص  عموم  علاقة  الحداثيّة  والقراءة  المعاصرة  القراءة  بين  العلاقة  إنّ   
فالقراءات  منفلتة،  أو  تأصيليّة  تكون  أن  من  أعمّ  المعاصرة  فالعلاقة  مطلق، 
المعاصرة إذا خضعت للشروط والضوابط التي تنسجم مع روح الإسلام وثوابته 
تكون تأصيليّة، وإذا كانت القراءة غير خاضعة للشروط والضوابط فتكون منفلتة 

كقراءة بعض الحداثويّين.

 إن القراءات المعاصرة ليست مرفوضة، ولكن القراءات المرفوضة هي القراءات 
النصّ  على  الغربيّة  الفلسفات  إسقاطات  على  تقوم  التي  الحداثة  بفلسفة  المرتبطة 
القراءة  بين  النقيض،  طرفي  بين  وسطًا  التأصيليّة  القراءة  تكون  وبذلك  القرآنّي، 
التقليديّة التي يقودها التيّار السلفيّ الذي لا يقبل بأيّ تجديدٍ في أدوات الفهم، وبين 

القراءة الحداثيّة التي يقودها التيّار الحداثيّ المنفلت والذي ينسف كلّ قديمٍ.

 إنّ علماء الإسلام ومفكّريه انقسموا على فريقين في موقفهم من نظريّة تعدّد 
بوصفها  التفسير  في  التجديد  ضروريّات  من  وعدّها  أيّدها  فبعضهم  القراءات، 
أحد أشكال الاجتهاد التفسيريّ، بينما رفض بعضهم التعدّد بالمعنى الحداثيّ ولم 
لما  المصطلح  مع  التعامل  في  موقف  لهم  وكان  الأصولّي،  بالمعنى  التعدّد  يرفضوا 
يكتنزه من إيحاءات تدعو للتحرّر من القيود المنهجيّة، ولكن لا يشكل هذا الرفض 

رفضًا لفكرة التعدّد، وإنّما هو اختلاف في المفهوم ولا مشاحّة في الاصطلاح.



مناهج العلوم الإسلاميّة294

قائمة المصادر والمراجع
أبو زيد، )نصر حامد ت2010م(، الخطاب الدينيّ رؤية نقديّة، ط1، بيروت، دار المنتخب العربّي .1	

للدراسات والنشر والتوزيع، 1992م.

أبو زيد، نصر حامد )ت2010م(، نقد الخطاب الدينيّ، ط3، المغرب، المركز الثقافّي العربّي، الدار .2	
البيضاء، 2007م. 

ترجمة .3	 الدينيّ،  الخطاب  تحليل  إلى  الموروث  التفسير  من  القرآن  )ت2010م(،  محمّد  آركون، 
وتعليق: هاشم صالح، ط1، بيروت، دار الطليعة للطباعة والنشر، 2001م.

الأراكي، .4	 الرحمتي  الله  المدنيّة، تحقيق: رحمة  الفوائد  أمين )ت: 1033هـ(،  الأسترآبادي، محمد 
ط:1، قم، مؤسّسة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرّسين بقم المشّرفة، 1424هـ.

5  الأمين، إحسان، التفسير بالمأثور وتطوّره عند الشيعة الإماميّة، ط2، بيروت – لبنان، دار الهادي 	.
للطباعة والنشر والتوزيع، 1430هـ - 2009م.

القرآن .6	 الفرق بين  التأكيد على  آركون مع  القرآنيّة عند  الحداثيّة  القراءات  نقد  قاسم،  البيضاني، 
الشفهيّ والتدوينيّ، أطروحة دكتوراه، جامعة المصطفى العالميّة – قم المشرفة، 2013م. 

التسخيري، محمّد علي، نظريّة القراءات والاجتهاد الإسلاميّ، بحث منشور في مجلّة آفاق الحضارة .7	
الإسلاميّة، العدد 10، السنة الخامسة، 1423- 2002 م.

التميمي، عمّر، التواصل الحضاريّ ومفهوم الحداثة في قراءة النصّ القرآنّي، )د.ط(، )د.ت(..8	

9  الجواهري، حسن، القراءة الجديدة للنصوص الدينيّة )الهرمنيوطيقيا(، بحث منشور في مجلّة فقه 	.
أهل البيت، العدد: 41، 44، السنة الحادية عشرة، 1427هـ - 2006م.

.	10 كتاب،  بوستان  المقدّسة، مؤسّسة  قم  القرآن، ط2،،  البيان في  أساليب  باقر،  الحسينيّ، جعفر 
1432هـ - 1390ش.

.	11 الإسلاميّ،  الفكر  مجمع  ط1،  الحمد،  سورة  تفسير  )ت1424هـ(،  باقر  محمّد  الحكيم، 
1420هـ.

.	12 الفكر الإسلاميّ،  المقدّسة، مجمع  القرآن، ط9، قم  باقر )ت1424هـ(، علوم  الحكيم، محمّد 
1433هـ.

.	13 ماجستير،  رسالة  نقديّة،  دراسة  القرآنّي  النصّ  فهم  في  القراءات  تعدّد  مواهب،  الخطيب، 
مؤسّسة آموزش عالي بنت الهدى )رض(، جامعة المصطفى العالميّة، 1393ش.



295نظريّة القراءات المتعدّدة للنصّ بين المؤيّدين والمعارضين

.	14 آثار  إحياء  مؤسّسة  ط30،  القرآن،  تفسير  في  البيان  )ت1413هـ(،  القاسم  أبو  الخوئي، 
الإمام الخوئي )قدس(، 1424هـ - 2003م. 

.	15 المركز  منشورات  ط1،  التفسيريّة،  والاتجاهات  المناهج  في  دروس  علي،  محمّد  الرضائي، 
العالميّ للدراسات الإسلاميّة، 1426هـ.

.	16 حكيم  النصّ،  مع  القارىء  جدليّة  ضوء  في  القرآنّي  النصّ  فهم  كريدي،  سلمان  السلطاني، 
بحث منشور في مجلّة كليّة الشيخ الطوسي الجامعة، العدد 1، السنة الأولى، 2016م.

.	17 -إيران،  طهران  ط1،  الكريم،  للقرآن  والمحكمات  الولاية  أموميّة  تفسير  محمّد،  السند، 
مؤسّسة الصادق للطباعة والنشر، 1434هـ.

.	18 السيوطيّ، جلال الدين )ت 911ه(، الإتقان في علوم القرآن، تحقيق: سعيد المندوب، ط1، 
لبنان، دار الفكر، 1416هـ - 1996. 

.	19 ط3،  الصدر،  باقر  محمّد  السيّد  بحث  تقرير  الأصول،  علم  في  بحوث  محمود،  الشاهرودي، 
مؤسّسة دائرة المعارف للفقه الإسلاميّ طبقًا لمذهب أهل البيت، 1426هـ - 2005م.

.	20 الشرفي، عبد المجيد، تحديث الفكر الإسلاميّ، دار المدار الإسلاميّ، ط1، بيروت، 2009م.

.	21 الشرفي، عبد المجيد، في قراءة النصّ الدينيّ، ط2، الدار التونسيّة للنشر.

.	22 الرواية والدراية  القدير الجامع بين  الشوكاني، محمّد بن علي بن محمّد )ت: 1250هــ(، فتح 
في علم التفسير، عالم الكتب، )د.ط(، )د.ت(.

.	23 النجاح،  مكتبة  طهران،  ط2،  للأصول،  الجديدة  المعالم  )ت1400هـ(،  باقر  محمّد  الصدر، 
1395هــ - 1975م.

.	24 دار  لبنان،   – بيروت  ط1،  الكريم،  القرآن  لتفسير  العامّة  المبادئ  حسين،  محمّد  الصغير، 
المؤرّخ العربّي، 1420هـ - 2000م.

25.	 فهد  ابن  العلّمة  مكتبة  العراق،  كربلاء-  )د.ط(،  والتقليد،  الاجتهاد  فاضل،  الصفّار،   
الحلي، 1433هـ-2012م. 

.	26 الطالبي، محمّد، عيال الله، أفكار جديدة في علاقة المسلم بنفسه وبالآخرين، )د.ط(، تونس، 
دار سراس للنشر، 1992م.

.	27 مؤسّسة  قم،  ط(،  )د.  القرآن،  تفسير  في  الميزان  1402هـ(،  )ت  حسين  محمّد  الطباطبائيّ، 
النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرّسين بقم المشّرفة، )د. ت(.

.	28 الحسيني،  أحمد  تعريب:  الإسلام،  في  القرآن  )ت:1412هـ(،  حسين  محمّد  الطباطبائيّ، 
)د.ت(، )د.ط(.



مناهج العلوم الإسلاميّة296

.	29 تفسير  في  التبيان  )ت460هـ(،  الحسن  بن  علي  بن  الحسن  بن  محمّد  جعفر  أبو  الطوسي، 
القرآن، تحقيق وتصحيح: أحمد حبيب قصير العاملّي، ط1، 1409ه.

.	30 ابن  دار  )د.ط(،  الكريم،  للقرآن  اللغويّ  التفسير  ناصر،  بن  سلمان  بن  مساعد  الطيّار، 
الجوزيّ، )د.ت(.

.	31  - 1433هـ  الأمان،  دار  الرباط،  ط1،  الدينيّ،  النصّ  تاريخيّة  إشكاليّة  مرزوق،  العمري، 
2012م.

.	32 هاشم  السيد  الحاج  تحقيق:  العياشي،  تفسير  )ت320هـ(،  مسعود  بن  محمد  العيّاشي، 
الرسولي المحلاتي، )د.ط(، طهران، المكتبة العلميّة الإسلاميّة، )د. ت(.

.	33 التراث  دار  تحقيق:  الكبير،  التفسير  )ت606هـ(،  الحسن  بن  عمر  بن  محمد  الرازي،  الفخر 
العربّي، ط3، بيروت، 1420هـ.

.	34 الدكتور  تحقيق:  العين،  كتاب   ،) 175هـ  )ت  أحمد  بن  الخليل  الرحمن  عبد  أبو  الفراهيدي، 
مهدي المخزومي، والدكتور إبراهيم السامرّائي، ط2، قم، مؤسّسة دار الهجرة، 1409هـ.

.	35 القرآن  لأحكام  الجامع  )ت671هـ(،  الأنصاري  أحمد  بن  محمد  الله  عبد  أبو  القرطبيّ، 
العليم البردوني، )د.ط(، بيروت، دار إحياء التراث  القرطبيّ(، تحقيق وتصحيح: أحمد عبد  )تفسير 

العربّي، )د. ت(.

.	36 الدكتور  كلمات  في  التعدّدية  لمبادئ  مناقشة  القراءات،  تعدّد  في  قراءة  أحمد،  علي  الكربابادي، 
عبد الكريم سروش، ط1، بيروت، دار الصفوة للطباعة والنشر والتوزيع، 1431هـ - 2010م. 

.	37 الأئمّة الأطهار، ط2،  أخبار  لدرر  الأنوار لجامعة  باقر )ت1111هـ(، بحار  المجلسّي، محمّد 
بيروت – لبنان، مؤسّسة الوفاء، 1983م.

.	38 المفهوم  حول  نظريّة  دراسة  القرآنّي،  للنص  الحداثيّة  القراءة  الزهراء،  فاطمة  الناصري، 
أبريل  والثقافة، في  الهويّة  الحداثة  الدوليّة حول  الندوة  أُلقي في  والنشأة والسمات والأهداف، بحث 

2011م، في جامعة محمّد الأوّل، المملكة المغربيّة.

.	39 للكتب  الريس  رياض  دمشق،  ط3،  الأسر،  في  الإسلام  )ت1994م(،  الصادق  النيهوم، 
والنشر، 1995م.

.	40 النجف  )د.ط(،  الخاقاني،  ماجد  ترجمة  القراءات،  تعدّد  مصباح،  تقي  محمّد  اليزدي، 
الأشرف، مؤسّسة مسلم بن عقيلj، )د. ت(.

41.	 لبنان، مؤسّسة   – ونقد، ط1، بيروت  الدينيّ عرض  الفكر  آراء حداثيّة في  باحث إسلاميّ،   
أم القرى للتحقيق، 143هـ - 2009م.

.	42 والنشر  للطباعة  الهادي  دار  بيروت،  ط1،  النصّ،  فهم  حول  حوارات  زهير،  بيطار، 



297نظريّة القراءات المتعدّدة للنصّ بين المؤيّدين والمعارضين

والتوزيع، 1425هـ - 2004م.

.	43 أحمد  تقدبم:  شكري،  غالي  وائل  ترجمة:  القرآن،  قراءة  إعادة  بيرك)ت1995م(،  جاك 
صبحي منصور، )د.ط(، النديم للصحافة والنشر، )د.ت(. 

.	44 عبد  وتحقيق:  ترجمة  الإسلاميّ،  التفسير  مذاهب  )ت:1340هـ(،  إجنست  تسيهر،  جولد 
الحليم النجّار، مكتبة الخانجي بمصر ومكتبة المتنبّي ببغداد، )د.ط(، 1374هـ - 1955م.

.	45 حرب، علي، هكذا أقرأ ما بعد التفكيك، ط1، بيروت، المؤسّسة العربيّة للدراسات والنشر، 
2005م.

.	46 حنفي، حسن، في الثقافة السياسيّة، ط1، دمشق، دار علاء الدين، 1998م.

.	47 حنفي، حسن، من العقيدة إلى الثورة، )د.ط(، مصر، مكتبة مدبولي، )د. ت(. 

.	48 العرفان  جمعيّة  ط1،  النتائج،  في  ومناقشة  الجذور  في  قراءة  الحداثة  مقولات  العكيلي،  سعيد 
للثقافة الإسلاميّة، 2014م.

.	49 بيروت،  ط1،  القبانجي،  أحمد  تحقيق:  للدين،  الرسميّة  القراءة  نقد  مجتهد،  شبستري، 
مؤسّسة الانتشار العربّي، 2013م. 

.	50 النجف  القبانجي،)د.ط(،  أحمد  ترجمة:  للدين،  بشريّة  قراءة  مجتهد،  محمّد  شبستري، 
الأشرف، دار الفكر الجديد، 2007م.

.	51 عامر، عطية، قراءة جديدة للقرآن، ط1، سوسة – تونس، دار المعارف للمطبوعات والنشر، 
1999م.

.	52 البيضاء  الدار  الرحمن، طه، روح الحداثة )المدخل إلى تأسيس الحداثة الإسلاميّة(، ط1،  عبد 
– المغرب، المركز الثقافّي العربّي، 2006م.

.	53 بيروت،  ط1،  الدينيّ،  النصّ  توظيف  في  قراءات  النصّ،  سلطة  الهادي،  عبد  الرحمن،  عبد 
مؤسّسة الانتشار العربّي- 1998م.

.	54 للطباعة  الهادي  دار  بيروت،  ط1،  معاصرة،  قضايا  في  دينيّة  قراءة  محمود،  حسان  الله،  عبد 
والنشر والتوزيع، 1430هـ - 2009م.

.	55 الينابيع،  دار  دمشق،  ط1،  الأدب(،  في  القارىء  سلطة  )بيان  والتأويل  التلقّي  محمّد،  عزام، 
2007م.

.	56 لعميش  اليقين  بياض  »رواية  المعرفة  إسلاميّة  ضمن  الدينيّ  الرمز  اشتغال  أسية،  متلف، 
الشلف   – بوعلي  بن  حسيبة  جامعة  واللغات،  الآداب  كلّيّة  ماجستير،  رسالة  نموذجًا«،  القادر  عبد 

– الجزائر، 2007م.



مناهج العلوم الإسلاميّة298

.	57 ط1،  والأخباريّين،  الأصوليّين  بين  الاستنباط  مصادر  الحسين،  عبد  محمّد  الغراوي،  محسن 
بيروت – لبنان، دار الهادي، 1412هـ - 1992م.

.	58 آثار  نشر  مركز  طهران،  ط1،  القرآن،  كلمات  في  التحقيق  )ت1426هـ(،  حسن  مصطفوي، 
العلّمة المصطفوي، 1385ش.

.	59 منشورات  المقدّسة،  قم  ط2،  القرآن،  علوم  في  التمهيد  )ت1427هـ(،  هادي  محمد  معرفة، 
ذوي القربى، 2009م. 

.	60 للنشر،  منير  مركز  طهران،  ط:2،  القرآن،  تفسير  في  الصحيح  المنهج  النبيّ،  عبد  مهدي، 
1435هـ - 1393ش. 

.	61 منشور  بحث  والحجّيّة،  المنهجيّة  الشيعيّة  المصادر  في  التفسيريّة  الروايات  مهدي،  مهريزي، 
في مجلّة نصوص معاصرة، السنة الثانية عشرة، العدد 48، خريف 1439هـ - 2017م.

.	62 عويدات،  منشورات  باريس،  بيروت،  ط2،  خليل،  أحمد  خليل  تعريب:  لالاند،  موسوعة 
2001م.

.	63 العراق،   – الناصريّة  ط1،  المحدثين،  عند  التفسيريّ  الخطاب  تحليل  دار  قاسم،  حميد  هجر، 
أوما، 1436هـ - 2015م.



موقع النصّ القرآنيّ في استنباط مسائل العلوم الإسلاميّة

الشيخ إياد الغدير]]]

المقدمة:

أوّل  الكريم  القرآن  أنّ  المسلمين، فهو  متّفق عليه بين عامّة  أمر  إن كان هناك 
مصادر التشريع في الإسلام وأهّمها على الإطلاق، وكان ولا يزال منبعًا للمفسّين 
من المكنونات العلويّة، وكلّما تقدّم الزمان وتوسّعت العلوم بتخصّصاتها المتشعّبة 
أفق  ويبقى  والحضاريّ،  الفكريّ  التكامل  مسيرة  وفي  والحياة،  الكون  أبعاد  في 
الإنسانيّة  القدرات  تحصره  ولا  المعدودة  القرون  تستوعبه  لا  ا  ممتدًّ التفسير 
المحدودة؛ لأنّه كلام الله المطلق في وجوده وعلمه، غير أنّ هذه المكنونات القدسيّة 
والفيوض الإلهيّة لا يتأتّى فهمها واستخراجها والتعمّق فيها إلّ من خلال مناهج 
أمرٌ  الكريم، وهو  القرآن  المأخوذة من  العلوم  ومعارف وضوابط وقواعد لشتى 
دفع الكثير من علماء المسلمين إلى دراسة القرآن وتفسيره واستنباط المعارف منه، 
إلّ أنّ الهجران له وعدم إحلاله المحلّ اللّئق -سواء في التفسير وفهمه عمومًا، أو 
في عمليّة استنباط الأحكام أو العقائد أو الأخلاق- كان محطّ انتقاد من كثير من 

علماء الإسلام من الشيعة والسنةّ على السواء. 

]]] باحث وأستاذ بجامعة المصطفى العالميّة – سوريا.



مناهج العلوم الإسلاميّة300

استنباط  في  القرآنّي  النصّ  موقعيّة  على  الضوء  لتسليط  محاولة  هنا  بحثنا  وفي 
مسائل مختلف العلوم الإسلاميّة؛ حيث توزّع البحث على مطلبين: عالج الأوّل 
النظريّات  من  إلى جوانب  مشيًرا  فهمه،  ومنطق  الكريم وحجّيّته  القرآن  موقعيّة 
التفسيريّة وآراء المفسّين في نقد المناهج وتأسيسها. وأمّا الثاني، فقد تعرّض إلى 
مناهج الاستنباط في كلّ من العقيدة والفقه والأخلاق، وحاول أن يعرض لبعض 
تعليم  البيتb في سياق  أهل  أئمّة  واردة عن  أكانت  الاستنباطيّة سواء  النماذج 
أصحابهم وأتباعهم أصول الاستنباط من القرآن الكريم، أم تلك التي اجتهد فيها 

مفسّون وفقهاء وعلماء.



301موقع النصّ القرآنيّ في استنباط مسائل مختلف العلوم الإسلاميّة

المطلب الأوّل: موقعيّة القرآن الكريم في العلوم الإسلاميّة

لا شكّ في توقّف المرجعيّة المعرفيّة للقرآن الكريم -بمختلف مستوياتها- على 
الفراغ من إثبات عدم كونه محرّفًا، فما المراد من التحريف؟ وما أدلّة انتفائه في حقّ 

القرآن الكريم؟ 

أوّلً: سلامة القرآن من التحريف 
1- »التحريف« في اللغة والاصطلاح 

حرّف الشيء: طرفه وجانبه، وتحريفه: إمالته والعدول به عن موضعه إلى طرفٍ 
أو جانب. قال تعالى: وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ الله عَلَ حَرْفٍ. قال الزمخشريّ: »أي 
على طرفٍ من الدين لا في وسطه وقلبه، وهذا مثلٌ لكونهم على قلقٍ واضطرابٍ في 

دينهم، لا على سكونٍ وطمأنينة«]]].

تغيير  والكلمة:  القرآن  في  والتحريف  تغييره،  مواضِعِه:  عن  الكَلِم  رِيفُ  »تَْ
 ُ تُغَيِّ اليهود  كانت  الشبه كما  قريبة  معناها وهي  والكلمة عن  معناه،  الحرفِ عن 

مَعانَ التوراة بالأشَباه«]]].

وهي  للتحريف،  مشتركة  معانٍ  إرادة  إلى   wّالخوئي السيّد  وأشار 
المسلمين،  بإجماع  أحدها  بطلان  ومؤكّدًا  بعضها،  وقوع  على  مستدلًّ  ستّة، 
بعض  أنّ  بمعنى  بالزيادة  »التحريف  وهو  بالضرورة،  عُلمَ  مما  اعتبره  بل 
الخلاف  وقوع  إلى  ومشيًرا  المنزل«،  الكلام  من  ليس  بأيدينا  الذي  المصحف 
المصحف  أنّ  بمعنى  بالنقيصة،  »التحريف  وهو  السادس،  المورد  في  بينهم 

]]] - الزمخشريّ، أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد، الكشاف، ج3، ص 146.
]]] - ابن منظور، محمّد بن مكرم، لسان العرب، ج4، ص90.



مناهج العلوم الإسلاميّة302

ضاع  فقد  السماء،  من  نزل  الذي  القرآن  جميع  على  يشتمل  لا  بأيدينا  الذي 
الناس«]]]. بعضه على 

2- »عصمة القرآن« في اللغة والاصطلاح: 

يُوبقُِهُ.  مَِّا  يَعْصِمَهُ  أَنْ  عَبْدَهُ:  اللهِ  وَعِصْمَةُ  الَْنعُْ،  الْعَرَبِ:  كلَمِ  فِ  »الْعِصْمَةُ 
عَصَمَهُ يَعْصِمُهُ عَصْمً: مَنعََهُ وَوَقَاهُ«]]].

ولأنّ البحث في مسألة نفي التحريف يتركّز على المعنيين الخامس والسادس، 
اللذين أوردهما السيّد الخوئي، فمرادنا إذًا من عصمة القرآن: وقايته من التحريف 
بالزيادة المخرِجة له عن كونه كلامًا منزلً، أو بالنقيصة المضيّعة لبعض القرآن من 

أيدي الناس.

وقد ذهب مفسّو القرآن الكريم وعلماء الشيعة وفقهاؤها إلى صيانة القرآن 
وأنّه  نقيصة،  ولا  بزيادة  لا  ذلك،  من  شيء  عليه  يطرأ  لم  وأنّه  التحريف،  عن 
بترتيبه الحالّي كما كان في زمن رسول اللهk، قال الشيخ الصدوقw »اعتقادنا في 
القرآن الكريم الذي أنزله الله تعالى على نبيّه محمّدk هو ما بين الدّفتين، وهو ما في 
أيدي الناّس ليس بأكثر من ذلك، ومن نسب إلينا أنّا نقول أنّه أكثر من ذلك فهو 

كاذب«]]].

الكلام  »وأمّا   wالطائفة بشيخ  الملقّب  الطوسّي،  جعفر  أبو  الشيخ  وقال 
بطلانها،  على  مجمعٌ  فيه  الزيادة  لأنّ  أيضًا؛  به  يليق  لا  فمما  ونقصانه  زيادته  في 
والنقصان منه فالظاهر أيضًا من مذهب المسلمين خلافه، وهو الأليق بالصحيح 

من مذهبنا، وهو الذي نصره المرتضىw، وهو الظاهر في الروايات«]]].

]]] - انظر: الخوئي، أبو القاسم الموسويّ، البيان في تفسير القرآن، صص197- 200.
]]] - ابن منظور، م.س، ج10، ص176.

]]] - الصدوق، محمّد علي بن الحسين بن بابويه القمّيّ، رسالة الاعتقادات، ص59.
]]] - الطوسي، محمّد بن الحسن، التبيان في تفسير القرآن، ج1، ص3.



303موقع النصّ القرآنيّ في استنباط مسائل مختلف العلوم الإسلاميّة

على  الواقف  »إنّ  سّره-:  -قدّس  الخميني  الموسويّ  الله  روح  السيّد  وقال 
بطلان  على  يقف  وكتابةً  قراءةً  وضبطه  وحفظه  الكتاب  بجمع  المسلمين  عناية 
يصلح  لا  ضعيف  إمّا  تمسّكوا-  -حسبما  أخبار  من  فيه  ورد  وما  المزعومة،  تلك 
للاستدلال به، أو مجعول تلوح عليه أمارات الجعل، أو غريب يقضي بالعجب، 
أمّا الصحيح منها، فيرمي إلى مسألة التأويل والتفسير، وأنّ التحريف إنّما حصل 

في ذلك لا في لفظه وعباراته«]]].

القرآن  تحريف  حديث  أنّ   ...«  wالخوئي الموسويّ  القاسم  أبو  السيّد  وقال 
حديث خرافة وخيال، لا يقول به إلّ من ضعف عقله، أو من لم يتأمّل في أطرافه 
حقّ التأمّل، أو من ألجأه إليه حبّ القول به، والحبّ يعمي ويصمّ، وأمّا العاقل 

المنصف المتدبّر فلا يشكّ في بطلانه وخرافته«]]].

3- عدم تحريف القرآن:

لا سجال بين عموم المسلمين في أنّ القرآن قطعيّ الصدور ولا يمكن الطعن 
في صحّته البتّة، وأنّ كلّ ما يدور من مناقشات مذهبيّة تتراشق فيها بعض الفئات 
بنسبة القول بتحريف القرآن إلى الفريق الآخر، إنّما هي ادّعاءات لا تصمد أمام 

الدليل والبرهان وجلّها يستند إلى روايات منكرة لا أساس لها. 

ضرورات  مصاف  إلى  تقريبًا  وارتقائها  ووضوحها  المسألة  بداهة  ورغم 
الإسلام، انبرى العلماء لإقامة الأدّلة على ذلك، ونذكر هذه الأدلّة باختصار، دون 

الخوض في تفاصيلها، فمن ذلك: 

أ- الدليل القرآنّي: 

افظُِونَ﴾ )الحجر، 9( ا لَهُ لََ كْرَ وَإنَِّ لْنَا الذِّ ا نَحْنُ نَزَّ كقوله تعالى: ﴿إنَِّ

]]] - السبحاني، جعفر، تهذيب الأصول، ج2، ص165.
]]] - الخوئي، م.س، ص259.



مناهج العلوم الإسلاميّة304

هُ لَكتَِابٌ عَزِيزٌ * لَ يَأْتيِهِ الْبَاطلُِ مِن بَيِْ يَدَيْهِ وَلَ مِنْ خَلْفِهِ  وقوله تعالى: ﴿وَإنَِّ
نْ حَكيِمٍ حَيِدٍ﴾ )فصلت، 41، 42( تَنزِيلٌ مِّ

ب- الدليل الروائيّ:

وتوجد فئات عديدة من الروايات منها: 

كتاب  الثقلين:  فيكم  تارك  »إنّ  الروايات:  هذه  ومفاد  الثقلين:  روايات   -
الله وعترتي أهل بيتي، ما إن تمسّكتم بهما، لن تضلّوا بعدي أبدًا، وإنّما لن يفترقا 
حتى يردا علي الحوض«. ووجه الاستدلال بها: أنّ القول بالتحريف يستلزم عدم 
التحريف،  وقوع  بسبب  الأمّة،  على  لضياعه  المنزل،  بالكتاب  التمسّك  وجوب 
الثقلين،  حديث  لصريح  القيامة،  يوم  إلى  باقٍ  بالكتاب  التمسّك  وجوب  ولكن 

فيكون القول بالتحريف باطلً جزمًا. 

- روايات التمسّك بالقرآن: حيث توصينا هذه الروايات بالرجوع إلى القرآن 
عند الفتن والشدائد، وتصف القرآن بأنّه ملاذ حصين. 

فيها:  b جاء  البيت  أهل  روايات عن  القرآن: وردت  العرض على  روايات   -
»إنّ على كلّ حقّ حقيقة، وعلى كلّ صواب نورًا، فما وافق كتاب الله فخذوه، وما 
خالف كتاب الله فدعوه«، »كلّ حديث لا يوافق كتاب الله فهو زخرف«، »ما لم 
الروايات( على كتاب  القرآن فهو زخرف«، »اعرضوها )أي  يوافق من الحديث 

الله، فما وافق كتاب الله عزّ وجلّ، فخذوه، وما خالف كتاب الله، فردّوه«.

ويفهم من مجموع هذه الروايات أنّ القرآن هو الميزان الحقّ الذي يعتمد عليه 
في كشف الحقّ من الباطل والتمييز بينهما. 

ت- الدليل العقلّي:

تقريبات  عدّة  والتفسير  القرآن  علوم  مجال  في  والمحقّقون  الباحثون  ذكر  كما 
ومنطق  الأشياء،  طبيعة  فدليل  التحريف.  عن  القرآن  صيانة  على  العقلّي  للدليل 



305موقع النصّ القرآنيّ في استنباط مسائل مختلف العلوم الإسلاميّة

ومعجزة  وأنه  الإسلاميّة  الدعوة  بناء  في  ومركزيّته  القرآن  أهّميّة  تؤكّد  الأحداث 
والقرائن  وصيانته،  نقله  على  الدواعي  كلّ  تتوفّر  ولذا  الخالدة،   kمحمّد النبيّ 

التاريخيّة تؤيّد كلّ ذلك.

ث- الإعجاز القرآنّي: إنّ الوجوه الإعجازيّة للقرآن واستمراريّة التحدّي للبشر بأن 
يأتوا بمثله، وهو تحدّ مفتوح على مدى الزمن لدليلٌ على صحّة القرآن وعدم تحريفه.

ثانيًا: حجّيّة القرآن

مبحث  في  كتبهم  في  الأصوليّون  أدرجها  التي  المباحث  من  القرآن  حجيّة 
علماء  مشهور  استدلّ  وقد  صريح،  هو  عمّ  فضلً  حجّيتها  وأثبتوا  الظهورات، 

مدرسة أهل البيتb على حجّيّة ظواهر القرآن الكريم بوجوه، منها:

- اعتماد النبيkّ الطريقة المألوفة المتداولة في فهم مقاصد القرآن ومعانيه من 
طريق الألفاظ والعبارات.

- حجّيّة القرآن على الرسالة، وتحدّي النبيkّ البشر على أن يأتوا ولو بسورةٍ 
إعجازه،  وبطل  بمعارضته،  مطالبتهم  بطلت  ملغّزًا  القرآن  كان  فلو  مثله،  من 

وانتقض الغرض من إنزاله.

- الروايات المتضافرة الآمرة بالتمسّك بالثقلين، وأكبرهما الكتاب، ولا معنى 
للتمسّك به سوى العمل به.

- الروايات المتواترة التي أمرت بعرض الأخبار على الكتاب، وأنّ ما خالف‏ 
أنّه منهي عن  أو  أنّه زخرف‏،  أو  أنّه باطل،  أو  الكتاب منها يضرب على الجدار، 

قبوله‏، أو أنّ الأئمّة لم تقله‏، وهذه الروايات صريحة في حجّيّة ظواهر الكتاب.

- استدلالات الأئمّةb على جملة من الأحكام الشرعيّة -وغيرها- بالآيات 
القرآنيّة]]].

]]] - انظر: الخوئي، م.س، ص266-264.



مناهج العلوم الإسلاميّة306

فبما يحتجّ الإنسان العاقل إلّ بالكلام الواضح الرّصين؛ إذ لو كان متعذّرًا على 
الأمّة فهم القرآن، فيكون ذلك خلاف دعوة القرآن نفسه بالرجوع إليه والتماس 
الحجّة والدليل، وخلاف دعوة الرسول والأئمّة كذلك، على أن يكون هو الكتاب 
اَّللِ  غَيِْ  عِنْدِ  مِنْ  كَانَ  وَلَوْ  الْقُرْآنَ  رُونَ  يَتَدَبَّ ﴿أَفَلَ  فيه:  التدبّر  المؤمنين  المنير وعلى 

لَوَجَدُوا فيِهِ اخْتلَِفًا كَثيًِرا﴾ )النساء، 82(.

وهذا كاشف عن إمكانيّة الفهم، وإن كان هذا الفهم متفاوتًا، فقد جعله الله 
ا لطرق الصلحاء، ودواءً ليس  ا لعطش العلماء، وربيعًا لقلوب الفقهاء، ومحاجًّ ريًّ
ا  بعده داء، ونورًا ليس معه ظلمة، وحبلً وثيقًا عروته، ومعقلً منيعًا ذروته، وعزًّ
لمن  وبرهانًا  انتحله،  لمن  به، وعذرًا  ائتمّ  لمن  لمن دخله، وهدًى  تولّه، وسلمً  لمن 
به، وحاملً لمن حمله، ومطيّة  لمن حاجّ  وفلجًا  به،  به، وشاهدًا لمن خاصم  تكلّم 
لمن أعمله، وآيةً لمن توسّم، وجُنةّ لمن استلأم، وعِلمً لمن وعى، وحديثًا لمن روى، 

وحكمً لمن قضى«]]].

وحرامه،  حلاله  مبيَّناً  فيكم  ربّكم  »..كتاب   :jعلي الإمام  يقول  كيف  إذًا 
وفرائضه وفضائله وناسخه ومنسوخه، ورخصه وعزائمه، وخاصّه وعامّه...«]]]، 

ولا يكون حجّة؟

تارك  »إنّ  قائلً:  خلّفه  الذي  الأكبر  والثقل  الأولى،   kالرسول وصيّة  وهو 
فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي لن تضلّوا ما إن تمسّكتم بهما، وإنّما لن 

يفترقا حتّى يردا علََّ الحوض«]]].

أضف إلى ذلك الروايات الكثيرة التي تشترط في حجّيّة الرواية عدم مخالفتها 

والغلبة،  الظَفَر  هو  الفلَج  فلَجًا:  أعاليه.  ذروته:  ملجأ،  معقلً:   ،198 الخطبة  البلاغة،  نهج   -  [[[
استلأم: لبس اللامة أي الدرع، والجُنةّ: الوقاية، فهو وقاء لمن أراد أن يدّرع ليقي نفسه الأخطار.

]]] - نهج البلاغة، ج1، ص25
]]] - الحر العاملّي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة، ج27، ص34.



307موقع النصّ القرآنيّ في استنباط مسائل مختلف العلوم الإسلاميّة

للقرآن الكريم]]]، وموافقتها له، وهذا كاشف عن حجيّة الدلالة القرآنيّة أيضًا، 
بيد أنّ ثمّة بعض النصوص التي تفيد أنّ فهم القرآن الكريم ليس مقدورًا للإنسان 
الأئمّة يساهم في  أنّ الاطّلاع على كلام  إلّ  للمعصوم]]]،  العاديّ، وهو موكول 
حلّ هذه الشبهة، فقد ورد في رواية زرارة عن أبي جعفر الباقرj: قال: »تفسير 
القرآن على سبعة أوجه، منه ما كان ومنه ما لم يكن بعد، يعرفه الأئمّةb«]]]، ومنها 
المرويّ عن الإمام عليj في أنّ الله قسّم كلامه ثلاثة أقسام، فجعل قسمً معروفًا 
للعالم والجاهل وقسمً لا يعرفه إلّ من صفا ذهنه ولطف حسّه وقسمً غير معلوم 

إلّ لله والملائكة والراسخون في العلم]]].

ما  به  ويراد  يطلق  تارةً  الكريم  القرآن  ظاهر  والظواهر:  الظاهر  بين  الفرق   -
بين  المردّد  والمشترك  المجمل  يقابل  ما  به  ويراد  يطلق  وتارةً  القرآن،  باطن  يقابل 
منها  المراد  الكريم  القرآن  ظواهر  حجّيّة  في  تقام  التي  فالبحوث  زاد،  فما  معنيين 
الظاهر بالمعنى الثاني، وهو ظواهر ألفاظ الآيات الكريمة وما تؤدّي إليه من معانٍ 
بمجرّد الانصراف اللغويّ والعرفّي من غير احتياج إلى قرينة في إفادة تلك المعاني. 
إليه  به ما تشير  فالمراد  الكريم وأسراره،  القرآن  بواطن  المبحوث في  الظاهر  وأمّا 
والمقاليّة  الحالية  القرائن  مع  ولو  ظاهرها  خلال  من  معانٍ  من  القرآنيّة  الآيات 
المحتفة بالآيات الكريمة، فظاهر القرآن أعمّ من ظواهر آيات القرآن الكريم؛ لأنّ 
ظاهر القرآن الذي يُقابل باطنه يشمل المجمل والمشترك، ويشمل موارد التنزيل 
أيضًا؛ لأنّا قرائن حاليّة للآيات الكريمة، ويطلق على كلا القسمين بظاهر القرآن 
بدّ  الثاني. ولا  القسم  إلّ على  الكريم، ولكن لا تطلق ظواهر الآيات اصطلاحًا 
اللغة  معرفة  من  الثاني-  بالمعنى  أم  الأوّل  بالمعنى  أكان  -سواء  الظاهر  فهم  في 

]]] - انظر: الحر العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة، م.س، ج27، ص111.
]]] - م.ن، ج18، باب 13، من أبواب صفات القاضي، ص137-129.

]]] - م.ن، ج18، ص145.

]]] - م.ن، ج18، ص143.



مناهج العلوم الإسلاميّة308

العربيّة، وما يتعلّق بها من علوم لغويّة من اللغة، والقواعد اللغويّة، وعلم البيان 
والبديع، وكلّ ما له دخل في اللغة العربيّة، مما يساعد على فهم الظاهر، وسيظهر 
من بعض المباني الآتية في فهم القرآن بين الفريقين أنّ ثمّة من يعتقد بإمكان فهم 
الظواهر القرآنيّة، ولا يعتقد إمكان فهم ظاهر القرآن الذي يقابل باطن القرآن في 
غير موارد الظواهر اللفظيّة إلّ من خلال أحاديث المعصومينb؛ ولذا كان من 
المهمّ التفريق بين ظاهر القرآن الذي يقابل باطن القرآن، وبين ظواهر الآيات التي 
تقابل المجمل الذي يحتاج إلى تفصيل، والمشترك بين عدّة معانٍ من غير انصراف 

إلى أحدها، الذي يحتاج تعيّنه في أحدها إلى دليل.

ثالثًا: إمكانيّة التفسير ومشروعيّته:
تتأتّى أهّميّة القرآن الكريم من نواح عدّة: أوّلً، بما هو كتاب منزل من الله عزّ 
وجلّ، وهو ما بيّناه في البحثين السابقين )عصمة القرآن وحجّيّته(. وثانيًا، بما هو 
مصدر التشريع الأساسّي في حياة المسلمين. وثالثًا، بما له من حجيّة على مصادر 
التشريع الأخرى. ورابعًا، بما هو أساس للفكر الإسلاميّ، ومن هذه الناحية يكون 
مصدرًا على مستوى القواعد والأسس عبر قناة التفسير، وبرأي بعض المفسّين 
أنّ الكثير من الآيات القرآنيّة لا تفهم إلا من خلال التفسير، كما أنّ ثمّة الكثير من 
المفاهيم والنظريّات لا تتمّ إلّ من خلال عمل المفسّين، وهنا يقول آية الله آملي]]] 
في بيان ضرورة التفسير ولزومه: »والسّر في ذلك يوضحه القرآن الكريم نفسه، 
فالقرآن الكريم من جهة يذكر لنفسه صفات يلزم منها ضرورة التفسير، وهو من 
جهة أخرى يطرح علومًا لا تدرك بغير التفسير، فهو يمتدح نفسه بأنّه كلام رصين 
وقول وزين ومليء اللبّ )المزمل، 5( ... كما يدعو الجميع من الجنّ والإنس إلى 

المبارزة ويعلن عجزهم في هذا السجال الشاقّ الشامل )الإسراء، 88(.

المسلمون الأوائل على  التي طرحها  للتفسير هي الأسئلة   ولعلّ أقدم محاولة 

]]] الآملي، عبد الله الجوادي، تسنيم في تفسير القرآن، ج1، ص86.



309موقع النصّ القرآنيّ في استنباط مسائل مختلف العلوم الإسلاميّة

رسول اللهk، وبيانات رسول الله لبعض الآيات القرآنيّة وتفسيره لها]]]، ولحقه 
في ذلك الأئمّة، وخاصّة ما كان قد قدّمه الإمام عليj. ومع التطوّر واتّساع رقعة 
والاستفسارات  والأسئلة  الإسلام،  في  العرب  غير  ودخول  الإسلاميّة،  الدولة 
بالمأثور،  التفسير  الأمر  بداية  في  ولد  كلّه  ذلك  مع  والإشكاليّات،  والتحدّيات 
وفي المراحل اللّحقة لم يعد هذا المنهج يؤدّي الدور المطلوب بعد دخول الأفكار 
والآراء من المدارس الفلسفيّة والعقليّة المستوردة، مع حركة الترجمة خصوصًا من 
إعادة  المجال على  المشتغلون بهذا  المسلمون  العلماء  اليونانيّة، وقد عمل  الفلسفة 
وغايته  وفائدته  تعريفه  له  علمً  التفسير  غدا  حتى  والاستنطاق،  والتفسير  الفهم 
القرآن وجلاء مراداته وفهمها، »ومن  استنطاق  يتمّ بها  التي  وقواعده ومناهجه 

هنا، فليس من المبالغة في شيء القول إنّ التفسير هو المنهج«]]].

وبدأت العلوم القرآنيّة والمناهج تتوسّع، ما أدّى إلى تولّد استفسارات وإشكالات 
حول استخدام أكثر من منهج في تفسير الآية الواحدة، وهو ما يؤدّي إلى تولّد معانٍ 
متعدّدة، أرجعها آية الله آملي إلى معنيين]]]، هما: تنزّه القرآن من آفة التفريط في البداهة، 
ومصونيّته من خلل التفريط في التعمية، فلا هو بسيط ساذج جدًا، بحيث لا يحتاج 
إلى تحليل المبادئ التصوّريّة والتصديقيّة، ولا هو معقّد مبهم كاللغز، بحيث يكون 
خارجًا عن قانون المحاورة والتفاهم وثقافة المحادثة، وبعيدًا عن متناول يد التفسير.

 والذي يؤكّده علماء التفسير حول ضرورة قيام علم التفسير أنّ القرآن الكريم 
التفاصيل  ومختلف  التوحيديّة،  الكونيّة  الرؤية  في  خاصّة  ومعارف  علومًا  يطرح 
العامّ  يتيسّ فهمها  التي لا يمكن ولا  العقديّة والسياسيّة والتاريخيّة والأخلاقيّة 

دون شرح وتوضيح العقلاء لها.

]]] - انظر: المازندراني، علي أكبر السيفي، دروس تمهيديّة في القواعد التفسيريّة، ج1، ص160.
]]] - مصطفوي، محمد: أساسيّات المنهج والخطاب في درس القرآن وتفسيره، ط1، بيروت، مكتبة 

مؤمن قريش، 2009، ص9.
]]] الآملي، عبد الله الجوادي، م.س، ج2، ص86.



مناهج العلوم الإسلاميّة310

رابعًا: شموليّة القرآن الكريم وجامعيّته:
الحياة  جوانب  مختلف  يتناول  الكريم  القرآن  أنّ  على  المفسّون  اتّفق 
بل  آخر،  دون  جانب  على  مقتصًرا  يكن  فلم  وللمجتمع،  للفرد  الإنسانيّة 
العلوم  فهرسة  تشبه  لا  الشموليّة  وهذه  والمحتوى،  التعاليم  في  شامل 
بالبحث  والدول  والمجتمع  للفرد  الحياتيّة  للقضايا  تناولها  في  الإنسانيّة 
والتدقيق، فالشموليّة في التعاليم هي الصراط الذي ينبغي سلوكه من الأفراد 
بيته صلوات  وأهل  الله  به رسول  وقام  القرآن  تعاليمه  كما حدّد  والمجتمعات 
بالقرآن،  فعليكم  المظلم  الليل  كقطع  الفتن  عليكم  التبست  »فإذا  عليهم:  الله 
فإنّه شافع مشفّع وماحل مصدّق، ومن جعله أمامه قاده إلى الجنةّ ومن جعله 
خلفه ساقه إلى النار، وهو الدليل يدلّ على خير سبيل، وهو كتاب فيه تفصيل 
حكم  فظاهره  وبطن،  ظهر  وله  بالهزل،  ليس  الفصل  وهو  وتحصيل،  وبيان 
لا  نجوم،  نجومه  وعلى  نجوم  له  عميق،  وباطنه  أنيق  ظاهره  علم،  وباطنه 
على  ودليل  الحكمة  ومنار  الهدى  مصابيح  فيه  غرائبه  تبلى  ولا  عجائبه  تحصى 
من  ينج  نظره،  الصفة  وليبلغ  بصره  جالّ  فليجل  الصفة،  عرف  لمن  المعرفة 
عطب، ويتخلّص من نشب، فإنّ التفكر حياة قلب البصير، كما يمشي المستنير 

التربّص«]]]. وقلّة  التخلّص  بحسن  فعليكم  بالنور،  الظلمات  في 

يتّضح ذلك من خلال الآيات التي تحضّ على الرجوع إلى هدي القرآن ﴿إنَِّ 
مْ  اتِ أَنَّ لَُ الَِ ُ الُْؤْمِنيَِن الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّ تيِ هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَِّش هَذَا الْقُرْآنَ يَْدِي للَِّ

أَجْرًا كَبيًِرا﴾ )الإسراء، 9(.

والمعاد،  والنبوّة،  التوحيد،  من:  العقيدة،  أصول  على  الكريم  القرآن  اشتمل 
والإمامة، والقدر، والقضاء، وغيرها من المسائل الاعتقاديّة، كما نصّ في آياته على 
والأفراد  كأفراد  الأفراد  بين  العلاقة  لتنظيم  والمجتمع؛  للفرد  الشرعيّة  الأحكام 

]]] - الكلينيّ، محمد بن يعقوب، الكافي، ج2، ص598- 599.



311موقع النصّ القرآنيّ في استنباط مسائل مختلف العلوم الإسلاميّة

صلاح  يضمن  بما  والتربويّة  الأخلاقيّة  الضوابط  بذلك  كمجتمع...واحتوى 
نفوس الأفراد والمجتمعات.

تأمر  التي  الحديثيّة  والنصوص  سابقًا  بعضها  إلى  أشرنا  التي  الآيات  وكذا 
بالرجوع إلى القرآن الكريم، وعرض المرويّ على القرآن، هي دليل على شموليّة 

القرآن من جهة وعصمته وحجيّته من جهات أخرى.

إنّ الآيات الواردة في الأقسام الثلاثة؛ الاعتقاديّة، والفقهيّة، والأخلاقيّة، ترى 
وهدايتهم  ورشدهم  الناس  صلاح  هي  الغاية  أنّ  بوضوح  يرِدُ  أنّه  منها  كثير  في 
وتحذيرهم، فهي هنا مهمّة أخرى من شموليّة القرآن تشكّل عامل جذب بترغيب 
ثمرات  إحدى  وهو  ينفعهم،  وما  يضّرهم  بما  العاقبة  وتبيين  النفوس  في  وتأثير 
القصص القرآنيّة التي تكفّلت بتوضيح هذه المواد المقوننة للفرد والمجتمع في طابعٍ 

قصصيٍّ يبين حياة الأمم الغابرة ويُفيد الأمم اللّحقة.

خامسًا: منطق فهم القرآن:
مناهج  على  للعمل  المسلمين  نهوض  التفسير  إمكانيّة  مبحث  في  ذكرنا  لقد 
لتفسير القرآن الكريم، وهذه المناهج كانت سببًا في فهم القرآن أكثر، وبدأ التعمّق 
حدود  هي  ما  محدّد؟  منهج  إلى  القرآن  فهم  يحتاج  »وهل  للمناهج،  التأسيس  في 
هذا المنهج ومن أين نستقي قواعده؟ هل التفسير علم أحاديّ المنهج؟ هل ما زال 
التأسيس المنهجيّ لتفسير القرآن مفتوحًا على مصراعيه؟ أم قطعت جهيزة المناهج 

قول كلّ خطيب؟«]]].

رُونَ الْقُرْآنَ﴾  إنّ الآية القرآنيّة التي تحضّ على التدبّر في القرآن الكريم ﴿أَفَلا يَتَدَبَّ
فيها إرادة وقصديّة من الله عزّ وجلّ تجاه فهم الخطاب بالمنهج لا بالاتجاه وبطريقة 
صحيحة. ولا بدّ للمخاطب من أدوات يملكها ومنهج للوصول إلى هذا التدبّر، 

]]] - مصطفوي، محمّد، أساسيّات المنهج والخطاب في درس القرآن الكريم وتفسيره، ص10.



مناهج العلوم الإسلاميّة312

وحيث إنّ درجات الفهم القرآنّي متفاوتة، كلّ حسب امتلاكه لمفاتيح الفهم، التي 
وأوّل  الحقيقيّ،  المراد  عن  والابتعاد  الضلال  إلى  الخاطئ  والفهم  فقدها  يتسبّب 
المفاتيح بعد المنهج هي اللغة من حيث معاني المفردات، والبلاغة، والنحو والصرف، 
هو  المفاتيح،  وثاني  للكلمات.  اللغويّ  المدلول  وإدراك  اللغويّ،  المجاز  واستيعاب 
البُعد عن التجزيئيّة -وهذا ما يكون واضحًا في الاتجاهات التفسيريّة لفهم القرآن- 
في الآيات القرآنيّة نفسها لخدمة غرض في نفسه ولنفسه، فيتعدّى الإضلال من نفسه 
إلى غيره. وثالث المفاتيح، هي المقاصد، والأهداف، والغايات، وبالأخصّ العبرة في 
القصص القرآنّي، وكذلك يلعب الاتجاه هنا دورًا سلبيًّا، عندما يسير صاحب الاتجاه 
مع مرتكزاته واعتقاداته القبليّة، ويستثمرها في تطويع النصّ القرآنّي باتجاه نتائج محدّدة 

مسبقًا، ما يجعل مخرجات تفسيره عبارة عن انعكاسات مبانيه المعرفيّة والعقديّة...

وتكمن خطورة الاتجاهات المصطنعة حديثًا في كونها تحاول عابثةً تقديم رؤية 
الانحراف  في  يُساهم  ما  الشرعيّة،  النصّوص  على  تقوم  أنّا  تدّعي  إلهيّة،  كونيّة 
والوقوع في الهلكة؛ لأنّ هكذا مناهج واتّاهات تأخذ أصحابها قسًرا نحو التفسير 

بالرأي المخترع الذي حرّمته الروايات بشكل قطعيّ. 

القرآنّي، كمحمّد  المنهج في الخطاب  تأصيل  إلى  الباحثين من ذهب  وثمّة من 
والخطاب،  والمخاطَب  المخاطبِ  ثلاثيّة  في  مصطفوي  مع  يتوافق  وهو  روشن، 
إلى  الوصول  يساعد على  مما  لفهم الخطاب،  القواعد الأساسيّة  في محاولةٍ لوضع 
القرآنّي على  القرآنيّة. وهنا يطرح سؤال: »هل يعتمد أسلوب الخطاب  القصديّة 
ا(؟ أم يعتمد أسلوب عموم العقلاء ولغة العرف؟ أم غير  لغة خاصّة )عرفًا خاصًّ

ذلك؟ 

توجد في المقام نظريّات عدّة، أقدَمَها نظريّة العرف العامّ القائلة بأنّ أسلوب 
يستخدم  لم  فالقرآن  بينهم،  للتفاهم  العقلاء  يعتمده  ما  عين  هو  القرآنّي  الخطاب 
نظريّات  ثلاث  تبرز  النظريّة،  هذه  جانب  وإلى  رسالته،  إبلاغ  في  ا  خاصًّ أسلوبًا 



313موقع النصّ القرآنيّ في استنباط مسائل مختلف العلوم الإسلاميّة

العرفيّة الأخصّ؛ حيث  واللغة  المركّب،  الخاصّ، والعرف  العرف  أخرى، هي: 
تشير الأولى ببيانات مختلفة إلى رمزيّة لغة القرآن أو اختصاص خطابه بفئةٍ محدّدةٍ 
يختصّ بها فهم القرآن، وتُشير الأخرى إلى أنّ لغة القرآن مزيج من أساليب تختلف 

باختلاف الموضوعات.

حدودًا  لنفسه  يرسم  القرآنّي  الخطاب  أنّ  الأخصّ  العرفيّة  اللغة  نظريّة  وتُبيّ 
وينحو  العقلاء،  عامّة  لغة  المتداولة في  العامّة  الأطر  ومزايا خاصّة، مستفيدًا من 

ا ضمن الإطار العربّي العامّ. بأسلوبه ومضمونه نحوًا خاصًّ

ومن الأدلّة التي تستند عليها نظريّة اللّغة العرفيّة الأخصّ، تمتّع القرآن بالبُعدين 
التنزيلّي والتأويلّي، أي لغتي الظاهر المألوفة والباطن غير المألوفة، وتخلص النظريّة 
إلى أنّ لغة القرآن هي لغة هداية تستند إلى العلم الإلهيّ المحيط وتبيّ مقاصدها 
ومراتب  بطون  ذات  كونها  جانب  إلى  العام  العرفّي  الخطاب  منطق  وفق  الرفيعة 

وأسلوب معجز«]]].

]]] - روشن، محمّد، أسلوب القرآن )في منطق الخطاب القرآنّي(، صص284-278.



مناهج العلوم الإسلاميّة314

المطلب الثاني: منهج الاستنباط في العقيدة والفقه والأخلاق

لا يخفى أنّ النصوص الدينيّة هي مصدر استنباط المتكلّمين، والفقهاء، والعلماء 
المسلمين لكلّ المعارف الإسلاميّة، سواء أكانت عقديّة، أو فقهيّة، أو أخلاقيّة؛ لذا 
يعدّ الاجتهاد واستنطاق النصوص القرآنيّة وسيلةً أساسيّةً للكشف عن مدلولات 

تلك النصوص المقدّسة.

بناء عليه، حتى تصحّ نسبة أيّ كلام إلى الدين، فإنّه لا بدّ من أن يتمّ الكشف 
الكلام  استظهار  كيفيّة  فيها  تبرز  ممنهجةٍ  بطريقةٍ  الدينيّ  النصّ  مدلولات  عن 

المنسوب إلى الدين من النصّ الدينيّ.

المرحلة التي يكشف فيها المتكلّم عن المراد المقصود من النصّّ الدينيّ تُسمى 
مرحلة الاستنباط، وللاستنباط مرحلتان: الأولى، هي استظهار المراد من النصّ 
النصوص  سائر  مع  النصّ  من  المتكلّم  استظهره  ما  مقارنة  هي  والثانية  الدينيّ، 
التي لها علاقة بما استظهره. وبعبارة أخرى، لأجل استنباط نظريّة القرآن الكريم 
الكريمة والروايات  الرجوع إلى الآيات  بدّ من  والروايات في موضوع محدّد، لا 
مرحلة  تلي  الاعتقاد  ومرحلة  فيها.  والبحث  الموضوع،  بهذا  المتعلّقة  كلّها 
الاستنباط، فحتّى يستطيع المتكلّم الاعتقاد بما استنبطه من النصّ الدينيّ ويؤمن 
بدّ من عدم المخالفة بين ما  الدينيّة، لا  المعرفة  بأنّه مطابقٌ للواقع، وأنّه جزءٌ من 
استنبطه وبين ما يحكم به العقل؛ إذ إنّ المتكلّم يعتقد أنّ العقل هو الحجّة الباطنيّة 
والنبيّ الباطنيّ... فلا يمكن للحجّة الظاهريّة أن تخالف ما أفادته الحجّة الباطنيّة؛ 
عندها  العقل،  حكم  من  استنبطه  ما  مخالفة  بعدم  القطع  من  للمتكلم  بدّ  لا  لذا 

يصدّق المتكلّم قلبيًّا بما استنبطه ويعتقد به]]]. 

]]] انظر : برنجكار، رضا، علم الكلام دراسة في القواعد المنهجيّة.



315موقع النصّ القرآنيّ في استنباط مسائل مختلف العلوم الإسلاميّة

إنّ التأسيس المنهجيّ هو العنصر الأهمّ في عمليّة الاستنباط في كلّ المجالات 
القرآن  »أهّميّة  إلى  نظرًا  الكريم،  القرآن  آيات  من  والأخلاق(،  والعقيدة  )الفقه 
بمنهجيّة  الخطابات  بفهم  ملزمون  فإنّنا  فيه،  الواردة  المواضيع  وخطورة  الكريم 
ملائمة ورصينة تكفل الوصول إلى مقاصد الكتاب ومراميه، ويتطلّب ذلك الإلمام 

بحيثيّات المنهج وقضايا الخطاب في آن واحد«]]].

وهذا التأسيس المنهجيّ، يعتمد على أركان ثلاثة، هي: الخطاب، والمنهج، والذات 
العاملة، أي يعتمد على ثلاثة أركان يجب أن تراعي عمليّة الاستنباط ضمن منهجيّة 
تضبط سياق الاستنباط، ومن هذه المراعاة تحديد التعريف وما يؤدّي إليه، ففي علم 
الكلام مثلً سنذكر فيما يأتي نوعين من التعريفات: الأوّل، ماهويّ )استنباط العقائد 
الدينيّة(، والثاني، الوظيفيّ )إثبات هذه العقائد والدفاع عنها(. »يقوم الميدان الأوّل 
باستنباط المعارف العقائديّة والوصفيّة الدينيّة على جميع الصّعد، وعلى الأخصّ تلك 
المعارف  أخذ  فهو  الدّفاع،  ميدان  عمل  أمّا  الثاني،  الميدان  يستوجبها  التي  الصّعد 
الإسلاميّة من الميدان الأوّل، وفهم الآراء والعقائد الأجنبيّة، ومن ثمّ القيام بالدّفاع 

عن المعارف الإسلاميّة بما يتناسب والوضع السائد في العالم«]]].

كما ينبغي الالتفات إلى منظومة الآيات في الموضوع الواحد العقديّ أو الفقهيّ 
ككلّ  القرآنيّة  الآيات  مع  التعامل  وضرورة  القرآنّي  النصّ  لفهم  الأخلاقيّ  أو 
)والآيات الاعتقاديّة بالخصوص(، وهي نظريّة كلّيّة، عوضًا عن الفهم المتداول 
الرّوابط بين  النظّر إلى  النظريّة على  القرآن الكريم]]]، وتقوم هذه  المجزّئ لآيات 

]]] - مصطفوي، محمّد، م.س، ص11.
]]] - برنجكار، رضا، مجلّة آفاق الحضارة الإسلاميّة، العدد 4. 

النظر  اعتبار الجزئيّ والكلّّ في  الذي أشار إلى ضرورة  الشاطبيّ  النهج  تنبّهوا لهذا  الذين  ]]] - من 
للسورة القرآنيّة، فيرى أنّ النظر في السورة له اعتباران: الأوّل تعدّد القضايا، والثاني النظم، فلا بدّ من 
م من ردّ آخر الكلام على أوّله وأوّله على آخره؛ وإذ ذاك  النظر في أوّل الكلام وآخره، فلا محيص للمتفهِّ
يحصل مقصود الشارع في فهم المكلّف، فإن فرق النظر بين أجزائه فلا يتوصّل به إلى مراده، فلا يصحّ 

الاقتصار في النظر على بعض أجزاء الكلام دون بعض. 



مناهج العلوم الإسلاميّة316

أجزاء النصّ وتراكيبه، ولا بدّ من مراعاة معنيين للفهم: المعنى الأوّل، هو المعنى 
والمعنى  الضمنيّ.  المفهوم  أو  المعجميّ،  الفهم  وهو  الواحدة،  للكلمة  الكلميّ 
تأخذ  السياق  فالكلمة وحدها لها مفهوم، وفي  السياقيّ،  أو  العلائقيّ  الثاني، هو 
والمفردات  فالمفاهيم  وعليه  الجديدة،  العناصر  من  بكثير  وتُشحن  آخر،  مفهومًا 

القرآنيّة لها معانيها السياقيّة التي من الصّعب إخراجها منه]]].

ويذهب المفكر اليابانّي توشيهيكو إيزوتسو في كتابه »الله والإنسان في القرآن« 
إلى أنّ للكلمة معنيين: الأوّل، هو المعنى الأساسّي، فكلّ كلمة في القرآن الكريم 
أوّلّي، وإذا وضعت هذه الكلمة في حقل معرفّي آخر سيصبح لها معنى  لها معنى 
في  »ساعة«  كلمة  ذلك:  على  الأمثلة  ومن  العلائقيّ،  بالمعنى  هو  يُسمّيه  جديدًا، 
اللغة العربيّة لها معنى أوّلّي معروف لا يزال موجودًا حتى الآن، وهي تعني المدّة 
القليلة من الوقت، لكن لو تأمّلناها في القرآن الكريم ضمن إطار معرفيٍّ جديدٍ، 
نجد لها معانَي أخرى، فهي تأتي مرّةً بمعنى نهاية العالم، وأخرى بمعنى موعد لقاء 
الله، وثالثة تنصرف إلى العقاب، وهكذا، وهذا يعني أنّا اكتست ثوبًا جديدًا نتيجة 

وضعها ضمن نظام علاقات مع مفاهيم جديدة]]].

أوّلً: منهج الاستنباط في العقيدة
بالنظّر إلى التعريفات المتعدّدة لعلم الكلام، نلاحظ أنّ المتكلّمين المسلمين تارة 
يعرفونه بأنّه: »استنباط العقائد الدينيّة«، وتارة يعرّفونه بأنّه: »إثبات هذه العقائد 
وظيفيّ،  تعريف  والثاني  ماهويّ،  تعريف  هو  الأوّل،  فالتعريف  عنها؛  والدّفاع 
المتعلّقة  المسائل  وسائر  والمعاد،  والنبوّة،  الله،  وجود  إثبات  إلى  يسعى  وكلاهما 
العقل  مصدري  على  العقائد  استنباط  في  الاعتماد  وكان  عنها.  والدفاع  بالعقيدة 
والوحي، مع تفاوت بين المدارس الكلاميّة في دور العقل خصوصًا، فمنهم من 

]]] - نقلً عن : حللي، عبد الرحمن، المفاهيم والمصطلحات القرآنيّة مقاربة منهجيّة، ص72.
]]] - انظر: توشيهيكو إيزوتسو، الله والإنسان في القرآن: علم دلالة الرؤية القرآنيّة للعالم.



317موقع النصّ القرآنيّ في استنباط مسائل مختلف العلوم الإسلاميّة

اعتمد على العقل واعتبر جميع المعارف العقائديّة عقليّة، وما دور الوحي إلّ تأييد 
وحتى  الواجبات،  جميع  اعتبروا  وآخرون،  كالمعتزلة]]].  وإرشاده،  العقل  حكم 
إلّ  العقل  دور  وما  النقليّة،  الأمور  من  وقبيح،  حسن  وكلّ  الله،  معرفة  واجب 
الدفاع عن المعارف الدينيّة، كالأشاعرة]]]. أمّا عند متكلّمي الإماميّة، فعلى الرغم 
من عدم وجود أيّ خلاف بشأن حجّيّة العقل والوحي من حيث المبدأ، إلّ أنّ ثمّة 

اختلافات في الاتجاهات في هذا الخصوص]]]-]]].

النبيّ وأهل بيتهb يُدرك  وبالتمعّن في الآيات القرآنيّة والأحاديث الشريفة عن 
بدينه  المتعلّقة  المعارف  أي  صلاحه،  إلى  الإنسان  هداية  وهو  للدين،  الأصيل  الدور 
ودنياه. فالعقل والدين مكمّلان لبعضهما، وشرط الحصول على جانب كبير من المعارف 
العقائديّة »هو الرجوع إلى الوحي والسنةّ، وعلى أساس العودة إلى الدين، يدور الكلام 

حول كيفيّة قيام الوحي بالهداية، وكيفيّة استنباط المعارف من النصوص الدينيّة«]]].

1- تعريف آيات الاعتقاد:

بما أنّ العقيدة هي الركن الأساس الذي تُبنى عليه العبادات والمعاملات أيضًا، 
القرآن  وهي الأساس الذي يدعم ويُفعّل العوامل الأخلاقيّة ويرسّخها، أعطى 
التفاصيل  عن  تحدّثت  التي  الآيات  في  واضحةً  أهّميّةً  العقديّ  الجانب  الكريم 
العقديّة، فقلَّ ما تجد آية إلّ وفيها الجانب العقديّ. وتتّضح معالم التنوّع في المنهج 
ما  وهو  ومقارباته،  واستنباطه  عمله  وطريقة  العقلّي  الاستدلال  بطريق  القرآنّي 
والعقليّة  الفكريّة  المشارب  وتنوّع  اختلاف  نلاحظ  كما  والمنهج،  الخطاب  يشمل 

]]] - الشهرستاني، محمّد بن عبد الكريم، »الملل والنحل « ج 1، ص 42 .
]]] - م.ن، ص 101- 102.

]]] - برنجكار، رضا: »ماهيت عقل وتعارض عقل ووحي« مجلّة »نقد و نظر« السنة الأولى، العددان 
3 و 4.

]]] - أبو زهرة، محمّد، »تاريخ المذاهب الإسلاميّة«، ص 461.
]]] - برنجكار، رضا، مجلّة آفاق الحضارة الإسلاميّة، العدد 4. 



مناهج العلوم الإسلاميّة318

بأقسامها  الأقيسة  استخدام  الخالق  وجود  على  الاستدلال  طرق  ومن  للبشر. 
من  وثمّة  القرآنّي.  والقصص  القطعيّة،  والحجج  المتكلّمين،  وتنويع  تعريف  على 
محدّد،  منهج  وفق  الاستفادة  لأجل  العقديّة  النصوص  قسّم  مَن  الجدد  الباحثين 
هذا  من  يُستفاد  أن  يمكن  فما  بها.  النهوض  المتكلّم  يريد  التي  الغاية  على  وبناء 

التقسيم أمور عدّة ومسائل مهمّة:

يعتقد بعضٌ أنّ النصوص العقديّة هي نصوص تعبّديّة محضة... بل إنّ أغلب 
النصوص العقديّة غير تعبّديّة وتندرج تحت النصوص الإرشاديّة أو التذكّريّة أو 
الوجدانيّة ... إنّ معرفة نوع النصّ الدينيّ الذي يواجهه المتكلّم يُعينه بشكلٍ كبير 

على فهمٍ أدقّ وأعمق للآيات والروايات الكريمة.

المسائل  تكون أصول هذه  متعدّدة، وقد  لها جوانب  العقديّة  المسائل  أكثر  إنّ 
جوانب  كلّ  يستكشف  أن  يريد  من  فإنّ  لذا  تعبديّة؛  وفروعها  وجدانيّة  عقليّة 
اشتباهات مختلفة وأخطاء  يقع في  تراه  الوحي  إلى  الرجوع  دون  العقديّة  المسائل 
فادحة، وهذا يجري وإن كانت مبانيه الأساسيّة مباني وجدانيّة وعقلائيّة، إلّ أنّه 
قدمه  تزلّ  سوف  الوثيق،  الوحي  ركن  إلى  يلجأ  ولم  الوحي،  بنور  يستضئ  لم  ما 

وينحرف عن جادّة الحقيقة]]].

وبناء عليه، فإنّنا في النصّ القرآنّي أمام المنهج والخطاب، ولا يمكن التعاطي 
مع آيات القرآن من دون المنهج؛ لأنّه يمارس رقابة فكريّة وضابطة معرفيّة صارمة؛ 
الخطاب  تتبّع  إلى فوضى]]]، ومن خلال  المعرفة  البحث عن  يتحوّل  دونه  إذ من 
والمنهج نرى أنّ المتكلّمين صنفّوا الاستدلال إلى أنواع من خلال دراسة الخطاب 
القرآنّي، ومن هذه الأقيسة: قياس العلّة]]]، وقياس الدلالة]]]، وقياس الأولى]]]، 

]]] - برنجكار، رضا، ماذا يستفاد من تقسيم النصوص العقديّة؟ ص55-54.
]]] - مصطفوي، محمّد، م.س، صص20-18.

]]] - سورة آل عمران، الآية 137..
]]] - سورة فصّلت، الآية 39
]]] - سورة الروم، الآية 27.



319موقع النصّ القرآنيّ في استنباط مسائل مختلف العلوم الإسلاميّة

وقياس الشبه]]]، وقياس الخلف]]] ... وغيرها. والحجج، منها: الحجج العقليّة]]]، 
والقصص القرآنّي]]]، والتفكّر في الخلق]]]، ودلالة التفكّر في الزوجيّة في الخلق، 

ودلالة التفكّر من حكمة النوم، ودلالة التفكّر في الغيث]]].

وعليه، فالأدلّة العقليّة القرآنيّة كاملة وشاملة توافق الطبيعة البشريّة، ولا يمكن 
النظّر إليها على أنّا نقليّة من القرآن، فتخرج بذلك عن كونها عقليّة، بل هي عين 
العقل، وهي ذات منهج مبسّط ومتنوّع في ذاته يفهمه كلّ من استعمل عقله، كما 
العقديّة من الإلهيّات والنبوّات والسمعيّات، وهي  المباحث  القرآن جميع  يتناول 
قطعيّة لا تحتمل الظنّ، أمّا المواضيع التي لا يدركها العقل، فوجب التوقّف عنها 

وعدم الخوض فيها]]]:

2- نماذج تطبيقيّة

 bأ- من روايات أهل البيت

ما  الكريم كثيرة ومتعدّدة، وكمثال على ذلك  القرآن  النماذج الاستنباطيّة من 
ورد عن أئمّة أهل البيتb؛ حيث إنّم سطّروا المنهج القويم في تأصيل ملامح 
أُسس وأصول العقيدة التي تشكّل المنهج الكلاميّ المتفرّد للأئمّةb، ويعدّ هذا 
المنهج من أهمّ المنطلقات تأثيًرا في تشكيل ملامح المنظومة الكلاميّة عند متكلّمي 
الإماميّة ومفسّيهم. ومن أمثلة الآليّات التي عرضها الأئمّةb لتعليم الأصحاب 

طريقة استنباط العقائد من القرآن نذكر: 

]]] - سورة الأعراف، الآية 195.
]]] - سورة الأنبياء،الآية 22.
]]] - سورة المائدة، الآية 48.
]]] - سورة يوسف، الآية 3.

]]] - سورة آل عمران، الآية 191.
]]] - سورة النبأ، الآية 8.

]]] - رمضان، أحمد محمّد، التأصيل القرآنّي للمسالك العقليّة في إثبات واجب الوجود، ص18.



مناهج العلوم الإسلاميّة320

علي  بن  الحسن  محمّد  أبي  الإمام  عن  ورد  ما  بالقرآن:  القرآن  تفسير   -
اطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ﴾: )أي:  العسكريcّ، قال في تفسير قوله تعالى: ﴿صَِ
قولوا: اهدنا صراط الذين أنعمت عليهم بالتوفيق لدينك وطاعتك، وهم الذين 
مِنَ  عَلَيْهِمْ  اللهُ  أَنْعَمَ  الَّذِينَ  مَعَ  فَأُولَئكَِ  سُولَ  وَالرَّ اللهَ  يُطعِِ  ﴿وَمَنْ  تعالى:  الله  قال 

يَن وَحَسُنَ أُولَئكَِ رَفيِقا﴾ )النساء، 69(. الِِ هَدَاءِ وَالصَّ يقِيَن وَالشُّ دِّ النَّبيِِّيَن وَالصِّ

وحُكي هذا بعينه عن أمير المؤمنينj، قال: »ثمّ قال: ليس هؤلاء المنعم عليهم 
بالمال وصحّة البدن، وإن كان كلّ هذا نعمةً من الله ظاهرة، ألا ترون أنّ هؤلاء 
قد يكونون كفّارًا أو فسّاقًا، فما ندبتم ]إلى[ أن تدعوا بأن ترشدوا إلى صراطهم، 
وإنّما أُمرتم بالدعاء لأن ترشدوا إلى صراط الذين أنعم ]الله[ عليهم بالإيمان بالله، 

والتصديق برسوله، وبالولاية لمحمّد وآله الطيبين..«]]].

وفي لمحة من تفسير آيات الصفات الخبريّة، نجد الإمام الباقرj ينزّه الباري 
عن الجسميّة والتشبيه، قال محمّد بن مسلم: »سألت أبا جعفرj فقلت: قوله 
فقال  ،)75 )ص،   ﴾ بيَِدَيَّ خَلَقْتُ  لَِا  تَسْجُدَ  أَنْ  مَنَعَكَ  مَا  إبِْليِسُ  عزّ وجلّ: ﴿يَا 
الْيَْدِ﴾  ذَا  دَاوُدَ  عَبْدَنَا  القوّة والنعمة، قال: ﴿وَاذْكُرْ  اليد في كلام العرب   :j
وقال:  بقوّة،  أي:   ،)74 )الذاريات،  بأَِيْدٍ﴾  بَنَيْنَاهَا  مَءَ  ﴿وَالسَّ وقال:   ،)17 )ص، 

أيادي  عندي  لفلان  ويقال:  قوّاهم،  أي:   )22 )المجادلة،  مِنْهُ﴾  برُِوحٍ  دَهُمْ  ﴿وَأَيَّ
كثيرة، أي: فواضل وإحسان، وله عندي يدٌ بيضاء، أي: نعمة«]]].

- التفسير بالسياق: ما رواه وهب بن وهب القرشّي، عن الإمام الصادق، عن 
إلى  كتبوا  البصرة  أهل  »إنّ  قال:   ،b السجّاد  الإمام  أبيه  عن  الباقر،  الإمام  أبيه 

الحسين بن علي عليهما ‌السلام يسألونه عن الصمد، فكتب إليهم:

بسم الله الرحمن الرحيم، أمّا بعد، فلا تخوضوا في القرآن، ولا تجادلوا فيه، ولا 

]]] الصدوق، محمّد علي بن الحسين بن بابويه القمّيّ: معاني الأخبار، ص 36 / 9 باب معنى الصراط.
]]] الصدوق، محمّد علي بن الحسين بن بابويه القمّيّ، التوحيد، ص153، باب 13.



321موقع النصّ القرآنيّ في استنباط مسائل مختلف العلوم الإسلاميّة

تتكلّموا فيه بغير علم، فقد سمعت جدّي رسول اللهk يقول: من قال في القرآن 
بغير علم فليتبوأ مقعده من النار، وإنّ الله سبحانه قد فسَّ الصمد، فقال: ﴿اللهُ 
مَدُ﴾، ثم فسره فقال: ﴿لَْ يَلدِْ وَلَْ يُولَدْ * وَلَْ يَكُنْ لَهُ كُفُوًا أَحَدٌ﴾«  أَحَدٌ * اللهُ الصَّ

)الإخلاص، 4-2(]]].

ا  ﴿إنَِّ أعْيَ سأله عن قوله تعالى:  الباقرj أن حمران بن  وما روي عن الإمام 
لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ﴾ )الدخان، 3(، فقالj: »هي ليلة القدر، وهي في كلّ سنة  أَنْزَلْناَهُ فِ 
من شهر رمضان في العشر الأواخر، ولم ينزل القرآن إلاّ في ليلة القدر قال الله عزّ 

وجلّ: ﴿فيِهَا يُفْرَقُ كلّ أَمْرٍ حَكيِمٍ﴾«)الدخان، 4(]]].

- التفسير بالمصداق: ما رُوي عن الإمام الباقرj في تفسير قول الله عزّ وجلّ: 
 kّكَمِشْكَاةٍ فيِهَا مِصْبَاحٌ﴾ )النور، 35(، قال: »المشكاة نور العلم في صدر النبي﴿
﴿الْصِْبَاحُ فِ زُجَاجَةٍ﴾ الزجاجة صدر عليj، صار علم النبيkّ إلى صدر علي
قِيَّةٍ  يٌّ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ﴾ قال: نور ﴿لاَ شَْ اَ كَوْكَبٌ دُرِّ جَاجَةُ كَأَنَّ j ﴿الزُّ
تَسَْسْهُ نَارٌ﴾  لَْ  وَلَوْ  زَيْتُهَا يُضِءُ  ﴿يَكَادُ  قال: لا يهوديّة ولا نصرانيّة  غَرْبيَِّةٍ﴾  وَلاَ 
يكاد العالم من آل محمّدb أن يتكلّم بالعلم قبل أن يُسأل ﴿نُورٌ عَلَ نُورٍ﴾ يعني: 
إماما مؤيّدًا بنور العلم والحكمة في إثر إمام من آل محمّدb، وذلك من لدن آدم 
حتى تقوم الساعة، فهؤلاء الأوصياء الذين جعلهم الله عزّ وجلّ خلفاءه في أرضه، 

.[[[)..bوحججه على خلقه، لا تخلو الأرض في كلّ عصر من واحد منهم

ب _ من كتب المفسّين 

أمّا ما انتهجه المفسّون في استنباط العقائد من القرآن الكريم، فهو ما استفادوه 

]]] الصدوق، التوحيد، ص 90 ـ 91 / 5 باب 4.
]]] الصدوق، محمّد علي بن الحسين بن بابويه القمّيّ، من لا يحضره الفقيه، ج2، ص 158.
]]] الصدوق، التوحيد،  ص158؛ فرات الكوفي، تفسير فرات، ج1، ص 281؛ ص381.



مناهج العلوم الإسلاميّة322

وفهموه من سيرة أئمّة أهل البيتb، وكمثال على استنباط المسائل العقديّة نذكر 
الأدلّة  أبرز  أحد  وهو  الكريم،  القرآن  من  الصدّيقين  برهان  استنباط  في  ورد  ما 
على وجود الله، ويعدّ أشدّها صدقًا كونه ينطلق في إثبات وجود الله من ذات الله 

سبحانه. 

القرآنّي،  النصّ  من  العقائد  استنباط  دور  الكلام  علم  يلعب  المجال،  هذا  في 
فيقوم بداية بجمع الآيات الدالّة على إثبات وجوده تعالى انطلاقًا من ذاته، ومثال 

هذه الآيات قوله تعالى:

ءٍ شَهِيدٌ﴾ )فصلت، 53(. هُ عَلَٰ كلّ شَْ - ﴿أَوَلَْ يَكْفِ برَِبِّكَ أَنَّ

هُ لَ إلَِٰهَ إلَِّ هُوَ وَالَْلَئكَِةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائمًِ باِلْقِسْطِ لَ إلَِٰهَ إلَِّ هُوَ  - ﴿شَهِدَ اللهُ أَنَّ
كيِمُ﴾ )آل عمران، 18(. الْعَزِيزُ الَْ

يطٌ﴾ )البروج، 20(. ِ - ﴿وَاللهُ مِن وَرَائهِِم مُّ

ءٍ عَليِمٌ﴾ )الحديد، 3(. لُ وَالْخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطنُِ ۖ وَهُوَ بكُِلِّ شَْ - ﴿هُوَ الْوََّ

مَوَاتِ وَالْرَْضِ﴾ )النور، 3(. - ﴿اللهُ نُورُ السَّ

وبعد جمع الآيات يقع التعرّض إلى المفردات وشرحها، ومن ثمّ تفسير الآيات.

)فصّلت،  ءٍ شَهِيدٌ﴾  شَْ كلّ  عَلَٰ  هُ  ﴿أَوَلَْ يَكْفِ برَِبِّكَ أَنَّ الأولى:  الآية  ففي   
الأنفُس  الآفاق وفي  آيات الله في  الناس  تري  التي  الآيات  إلى  بعد الإشارة   ،)53

والتي هي آيات دالّة على حقّانيّة وجود الله، يطرح ناصر مكارم الشيرازي معاني 
كلمة شهيد التي تأتي بمعنى الشاهد أو الحاضر والمراقب أو كلا المعنيين، وذلك 
لصدقهما في الله سبحانه. وبناء على هذين المعنيين، فإنّ في إثبات ذات الله المقدّسة 
يكفي أن يكون شاهدًا وحاضًرا في كلّ مكان، فكلّ موجود ممكن نجد إلى جانبه 
وقع  ما  وكلّ  ظاهرًا،  المطلق  الوجود  كان  نظرنا  وحيثما  الوجود،  واجب  ذات 



323موقع النصّ القرآنيّ في استنباط مسائل مختلف العلوم الإسلاميّة

مصداق  وهو  لعظمته،  العظماء  بخضوع  ونحس  فيه،  وجهه  وجدنا  نظرنا  عليه 
ومعه]]].  وبعده  قبله  الله  ورأيت  إلا  شيئًا  رأيت  ما   :jالمؤمنين أمير   حديث 
ترجيح  ويتمّ  والمفسّون،  العلماء  التي ذكرها  المعاني الأخرى  يقع ذكر  ثمّ،  ومن 
المعنى المذكور، وبالتالي تكون الآية من الآيات الناظرة إلى قضيّة التوحيد وإثبات 

وجود الله تعالى.

هُ لَ إلَِٰهَ إلَِّ هُوَ  ثمّ يقع الانتقال إلى الآية الثانية، وهي قوله تعالى: ﴿شَهِدَ اللهُ أَنَّ
كيِمُ﴾ )آل عمران، 18(؛  وَالَْلَئكَِةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائمًِ باِلْقِسْطِ ۚ لَ إلَِٰهَ إلَِّ هُوَ الْعَزِيزُ الَْ
حيث يدور الحديث حول شهادة الله سبحانه على وحدانيّته، ثمّ شهادة الملائكة 
والعلماء، ويكون ذلك مع قيام الله سبحانه بالعدل وإدارة العالم على محور العدل، 
الشهادة  هي  هل  الله  شهادة  من  المراد  حول  الحديث  ويقع  باِلْقِسْطِ﴾.  ﴿قَائمًِ 
الفعلية أو القوليّة؟ ورجّح الشيخ مكارم الشيرازيّ معنىً آخر للشهادة أعلى وأتمّ 
من كونها فعلية أو قوليّة، فهو يرى أنّا أهمّ مصداق للشهادة، وهي أنّ ذاته شاهدة 
على ذاته كمصداق لما ورد: يا من دلّ على ذاته بذاته. وبالتالي، فإنّ الله سبحانه هو 

أفضل دليل على وجوده، وهذا هو هدف برهان الصدّيقين. 

تفسيره  في  الشيرازي  مكارم  ناصر  الشيخ  رأي  –بحسب  الثالثة  الآية  وأمّا 
يطٌ﴾ )البروج، 20(، فإنّه بعد الإشارة إلى الجيوش  ِ الموضوعي- ﴿وَاللهُ مِن وَرَائهِِم مُّ
الجرّارة التي واجهت أنبياء الله، يأتي تعبير )ورائهم( إشارة إلى أنّم محاطون من كلّ 
جهة وجانب، والله هو المحيط. وقد اختلف المفسّون في معنى الإحاطة الإلهيّة 
هل هي الإحاطة العلميّة على أعمالهم، أو إحاطة القدرة، حيث الجميع في قبضته، 
أو الإحاطة بكلا المعنيين؟ ويرى الشيرازي أنّ مفهوم الآية أوسع مما ذُكر؛ حيث 
يشمل إحاطته الوجوديّة لجميع الممكنات والكائنات، وليست الإحاطة من قبيل 
إحاطة الظرف بالمظروف، ولا إحاطة الكلّ بالجزء، وإنّما هي الإحاطة القيوميّة، 

]]] الشيرازي، ناصر مكارم: نفحات القرآن، ج3، ص77.



مناهج العلوم الإسلاميّة324

بمعنى أنّه سبحانه وجود مستقلّ وقائم بالذات، والموجودات الأخرى قائمة به 
وتابعة له. ومن هذا الشرح يُستنبط دلالة الآية على برهان الصدّيقين]]].

ءٍ عَليِمٌ﴾  لُ وَالْخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطنُِ وَهُوَ بكُِلِّ شَْ وأمّا الآية الرابعة: ﴿هُوَ الْوََّ
)الحديد، 3(. فالصفات الخمس التي اجتمعت في الآية، تعدّ بيانًا جليًّا لذاته المقدّسة 

اللامتناهية: فهو الأوّل أي الأزلّي دون أن تكون له بداية، وهو الآخر أي الأبدي 
الذي لا نهاية له، وهو الظاهر أي البيّ دون أن يكون خافيًا على أحد، وهو الباطن 

أي أنّ ذاته ليست ظاهرة لأحد دون أن يكون محجوبًا عن عباده]]].

فالآية تثبت استقلاليّة الخالق عن المخلوق، وتبيّ أنّ ذاته المقدّسة غير متناهية 
ومطلقة، أي هو وجود بلا عدم، ومع تدبّر حقيقة الوجود وتنزيهها من العدم يقع 

الوصول إلى ذاته تعالى، وهذا هو جوهر برهان الصدّيقين وروحه]]].

منها،  الصدّيقين  برهان  استنباط  ووقع  الآيات،  باقي  معالجة  تمتّ  وهكذا 
ونُحيل القارئ إلى المصادر الأساسيّة حتى يستفيد من طرق استنباط العقائد من 

القرآن الكريم.

ثانيًا: منهج الاستنباط الفقهيّ
يستند الاستنباط الفقهيّ على علمين أساسيّين: الأوّل تفسير القرآن، والثاني 
علم الفقه. وبامتزاج هذين العلمين يتكوّن الفقه القرآنّي، أو فقه القرآن، أو آيات 
الأحكام  للدراسة ومرجعًا لاستنباط  القرآنّي موضوعًا  النصّّ  ويتّخذ  الأحكام، 
القديم والحديث، وبدأت دعوات  اهتمامًا في  القرآنّي  الفقه  الشرعيّة. وقد شكّل 
آيات  كتب  تنوّعت  وقد  القرآنيّة.  بالدّراسات  أكبر  بشكل  للاهتمام  جديدة 

]]]  الشيرازي، ناصر مكارم، م.س، ج3، ص80-79.
]]] م.ن، ج3، ص81

]]]  الشيرازي، ناصر مكارم، ج3، ص83.



325موقع النصّ القرآنيّ في استنباط مسائل مختلف العلوم الإسلاميّة

الأحكام إلى الأشكال الآتية: حيث اعتمد المفسّون لآيات الأحكام أربعة مناهج 
في تفاسيرهم، وهي:

- تفسيرها وفقًا للترتيب الوارد في القرآن، وهذا يطرح على ضوء ورود الآيات 
في المصحف الشريف بترتيب سوره وآياته، بدءًا بالحمد، فالبقرة، فآل عمران، 

وهكذا.

-تفسيرها وفقًا لترتيب السور حسب نزولها.

الفقهيّة  الكتب  ترتيب  على  السير  وهو  الفقه،  لأبواب  طبقًا  -تفسيرها 
والعقود، والإيقاعات،  العبادات،  أقسام:  أربعة  إلى  عادةً  الفقه  تقسّم  التي 

والأحكام.

الثالث،  المنهج  هو  الشيعة  من  المؤلّفون  كتبه  ما  على  الغالب  العام  والطابع 
والمؤلّفون من العامّة قد استخدموا أساسًا المنهج الأوّل.

وقد قسّمت الدراسات الفقهيّة المعاصرة الفقه القرآنّي إلى معانٍ عدّة:

إمّا  الأحكام  آيات  دراسة  ومعناه  الموروث،  وهو  التجزيئيّ:  القرآنّي  الفقه   -
بنحوٍ مستقلّ، كما هي الحال مع المصنفّات الخاصّة بآيات الأحكام، ك)فقه القرآن( 
الأحكام  آيات  في  العرفان  وكنز  ه(،   573 )ت/  الراوندي  الدين  قطب  للفقيه 
۹۹۳ه(...،  الأردبيلّي)ت  للمحقّق  البيان  زبدة  )ت826ه(،  السيوري  للمقداد 
وقد تكون بشكل غير مستقلّ؛ ويكون ذلك على نحوين: النحو الأوّل تكون فيه 
آيات الأحكام مبعثرة في البحوث الاجتهاديّة ضمن الموسوعات الفقهيّة، والنحو 
لآيات  ومفصّلة  شاملة  تفسيريّة  موسوعات  من  المفسّون  قدّمه  ما  مثل  الثاني 
الأحكام. وبناء عليه، فإنّ فقه القرآن يتميّز بأنّ النظريّة الفقهيّة المعيّنة فيه لا تؤخذ 
لدراستها قرآنيًّا، بل تؤخذ الآيات وهي موزّعة في البحث التفسيريّ أو الفقهيّ 

مقسّمة على الأبواب الفقهيّة.



مناهج العلوم الإسلاميّة326

- الفقه القرآنّي الموضوعيّ: وهو أن يتناول الموضوع الفقهيّ، ويعمد إلى تتبّع 
فالاختلاف  فيه،  قرآنيّة  نتيجة  إلى  للوصول  القرآن  من  الموضوع  لعناصر  شاملٍ 
المرتبطة  فينتقي تلك  التجزيئيّ يسير على ترتيب الآيات،  أنّ  التجزيئيّ  بينه وبين 
مثلً بموضوع الفقه، ويبدأ بتفسيرها آية آية، أو يقوم بجمع الآيات ويصنفّها على 
فروع،  إلى  العنوان  ويُقسّم  عنوانًا،  يأخذ  فهو  الموضوعيّ،  أمّا  الفقهيّة.  الأبواب 

ويذهب إلى القرآن ليأخذ منه نظريّة متكاملة. 

- قرآنيّة الفقه: بمعنى أنّ المرجعيّة الأولى للقرآن في الاستنباط الفقهيّ، وهو 
حاكم على الحديث ودرايته، وكذلك على الإجماع وغيرها، وهناك من شذّ وذهب 
إلى أبعد من ذلك واعتبر أنّ الفقه قرآنّي، وعليه فلا قيمة للسنةّ والإجماع والشهرة. 

1- ضوابط الفقه القرآنّي:

إنّ أوّل سمة تلاحظ على الأسلوب القرآنّي في إبلاغ الأحكام وبيانها -بشكل 
إلى  الوصول  على  تُعين  للفقه  عامّة  هيكليّة  تأسيس  هي  مباشر-  غير  أو  مباشر 
التي من شأنها أن تدلّ على الوظيفة أو  العامّة  الكلّيّة والأصول  القواعد  صناعة 
ترشد إلى الحكم. واعتبر الكثير من المفكّرين أنّ ميزة العموم )غير المباشرة( إحدى 
القرآن على الأسلوب  القرآن الكريم، كما اعتبر بعضهم اعتماد  الأدلّة على خلود 
 .kّالعام وتجنبّ الدخول في التفاصيل، إنّما يكون لإرجاع الناّس إلى سيرة النبي
»إنّ تجنبّ الخطاب القرآنّي عن الخوض في تفاصيل الأحكام وجزئيّاتها واكتفائه 
يتحلّ  الذي  الدوام  وعنصر  وثباته،  القرآن  خلود  من  ناشئ  الكلّّ  الحكم  ببيان 
والتفاصيل تشهد تحوّلً  أنّ هذه الخصوصيّات  والبقاء والاستمرارية، وذلك  به 

ا«]]]. وتبدّلً مستمرًّ

وعلى الرغم من مكانة القرآن الكريم لدى الشيعة الإماميّة في الفقه والروايات 
يذكرون  الذين  الفقهاء  أنّ  إلّ  الفقهيّة،  المسائل  لتوضيح  الأئمّة  عن  المرويّة 

]]] - آيازي، محمّد علي، فقه القرآن المبادئ النظريّة لدراسة آيات الأحكام.



327موقع النصّ القرآنيّ في استنباط مسائل مختلف العلوم الإسلاميّة

ويتحدّثون عن أهّميّة القرآن، وكونه من مصادر الاجتهاد، وأنّه من مصادر التشريع، 
لا يعطونه الأولويّة عند التطبيق أحيانًا، ويتم تناول جملة من الآيات المحدّدة الفقهيّة 
إمّا بقصد التبّرك أو البرهنة واستنباط الحكم الفقهيّ، وفي بعض الحالات يُصار إلى 
الاكتفاء بذلك الجزء المتداول من الآية مع عدم الالتفات إلى الحيثيّات الأخرى، من 
قبيل: شأن النزول، وارتباط الآيات بما قبلها وما بعدها، وهذا المأخذ يتلاقى مع بنية 
النظريّة التي سبق ذكرها )نظريّة النظم التراثيّ(. ومن هنا، بقي الاجتهاد والاستنباط 
محصورًا في نطاق عددٍ من الآيات، ولم يسمح الفقهاء لأنفسهم بالذهاب إلى أبعد من 
ذلك العدد المحدّد ليستمدّوا العون من آيات أخرى في استنباط الأحكام، وبالتالي 

يساهمون في توسيع آفاق الفهم القرآنّي]]].

2- نماذج تطبيقيّة

تذكر بعض النماذج التطبيقيّة للاستنباط الفقهي من القرآن الكريم، بعضها من 
روايات المعصومينb وبعضها الآخر من تصانيف العلماء:

 :bأ- من مرويات الأئمة

- حمل القرآن الكريم على ظاهره: ما رُوي عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب
j؛ حيث كان يستفيد من ظاهر القرآن الكريم، ويلتزم به مع عدم وجود القرينة 
الصارفة، ومن أمثلة ذلك عندما حكم ببراءة امرأة اتّمت بالزنا؛ لأنّا ولدت بعد 
ستّة أشهر من زواجها]]]، فجمع بين ظواهر الآيتين في قوله تعالى: ﴿وَالْوَالدَِاتُ 
وَفصَِالُهُ  لُهُ  ﴿وَحَْ تعالى:  )البقرة، 233(، وقوله   ﴾ كَامِلَيِْ حَوْلَيِْ  أَوْلادََهُنَّ  يُرْضِعْنَ 
ثَلَاثُونَ شَهْرًا﴾ )الأحقاف، 15(. وبالتالي حلّ الإشكال بقوله إنّ الحمل ستة أشهر 
والفصال أربعة وعشرون شهرًا، فتطرح مدّة الرضاعة -وهي سنتان- من مجموع 

مدة الرضاعة والحمل -وهي ثلاثون شهرًا- فيبقى ستة أشهر.

]]] - رحماني، محمّد، فقهيّات التفاسير المعاصرة )قراءة في تفسير الشهيد مصطفى الخميني(، ص425.
]]] المجلسّي، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج101، ص66.



مناهج العلوم الإسلاميّة328

وفي رواية ثانية عن زرارة قال: »قلت لأبي جعفرj ألا تخبرني من أين علمت 
زرارة  يا  قال:  ثمّ  فضحك  الرجلين؟  وبعض  الرأس  ببعض  المسح  إنّ  وقلت 
قال: رسول اللهk ونزل به الكتاب من الله؛ لأنّ الله عز وجل يقول: »فاغسلوا 
وجوهكم« فعرفنا أنّ الوجه كلّه ينبغي أن يغسل ثمّ قال: »وأيديكم إلى المرافق« ثمّ 
فصل بين الكلام، فقال: »وامسحوا برؤوسكم«، فعرفنا حين قال: »برؤوسكم« 
أنّ المسح ببعض الرأس لمكان الباء، ثمّ وصل الرجلين بالرأس كما وصل اليدين 
بالوجه: فقال: »وأرجلكم إلى الكعبين« فعرفنا حين وصلها بالرأس أنّ المسح على 

بعضها، ثمّ فسّ ذلك رسول اللهk للناس فضيّعوه«]]].

 :jقال: قلت لأبي عبد الله آل سام  ثالث عن عبد الأعلى مولى  وفي حديث 
عثرت فانقطع ظفري، فجعلت على إصبعي مرارة، فكيف أصنع بالوضوء؟ قال: 
يعرف هذا وأشباهه من كتاب الله عزّ وجلّ »ما جعل عليكم في الدين من حرج« 

امسح عليه]]].

- حمل المجمل على المفصّل: لقد حمل الإمام عليj مجمل القرآن في قوله تعالى: 
﴿هَدْيًا بَالغَِ الْكَعْبَةِ﴾ )المائدة، 95( على تفصيل ذلك في مواضع أخرى؛ إذ ورد أنّه 
سأل رجلٌ عليًا عن الهدي ممَّ هو؟ فقال: من الأزواج الثمانية، فكأنّ الرجل شكّ، 
ا  َ فقال له علي: أتقرأ القرآن؟ قال: نعم، قال: فهل سمعت قول الله تعالى: ﴿يَا أَيُّ
الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا باِلْعُقُودِ أُحِلَّتْ لَكُمْ بَيِمَةُ الأنْعَامِ﴾ )المائدة، 1(. قال: نعم، فقال: 
َّا رَزَقَكُمُ﴾ )الحج، 34( قال:  فهل سمعته يقول: ﴿وَمِنَ الأنْعَامِ حَُولَةً وَفَرْشًا كُلُوا مِ
كَرَيْنِ  آَلذَّ قُلْ  اثْنَيِْ  الَْعْزِ  وَمِنَ  اثْنَيِْ  أْنِ  الضَّ نَ  ﴿مِّ يقول:  الله  فسمعت  قال:  نعم، 
ا اشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الأنُْثَيَيِْ نَبِّئُونِ بعِِلْمٍ إنِ كُنْتُمْ صَادِقِيَن﴾  مَ أَمِ الأنُْثَيَيِْ أَمَّ حَرَّ
ا الَّذِينَ آمَنُوا  َ )الأنعام، 143- 144(. قال: نعم، قال: فهل سمعت الله يقول: ﴿يَا أَيُّ

]]] الكليني، م.س، ج3، ص30. 
]]] م.ن، ج3، ص33.



329موقع النصّ القرآنيّ في استنباط مسائل مختلف العلوم الإسلاميّة

)المائدة، 95(.  الْكَعْبَةِ﴾  بَالغَِ  ﴿هَدْيًا  تعالى:  قوله  إلى  حُرُمٌ﴾  وَأَنْتُمْ  يْدَ  الصَّ تَقْتُلُوا  لاَ 
فقال: نعم، قال: فقتلت ظبيًا فماذا علَي؟ قال: هدي بالغ الكعبة]]].

مطلق   jالمؤمنين أمير  حمل  لقد  الكريم:  القرآن  في  المقيد  على  المطلق  حمل   -
القرآن على مقيّده في استنباط الأحكام في مواضع عديدة، منها: حمل مطلق الأمر 
بالقطع في آية السرقة على مقيّده في آية المحاربة بعدم القطع إلّ مرتين، وعدم قطع 
أكثر من يد ورِجل عند تكرار السرقة، فإن زاد وسرق مرّة ثالثة ورابعة لم يزد على 
فَاقْطَعُوا  ارِقَةُ  وَالسَّ ارِقُ  ﴿والسَّ تعالى:  قوله  حمل  لأنّه  القطع؛  بدل  ويعزّره  ذلك، 
وَرَسُولَهُ  اللهَ  يَُارِبُونَ  الَّذِينَ  جَزَاءُ  مَ  ﴿إنَِّ المحاربة:  آية  على   )38 )المائدة،  أَيْدِيَُمَ﴾ 
منْ  وَأَرْجُلُهُم  أَيْدِيهمِْ  تُقَطَّعَ  أَوْ  بُوا  يُصَلَّ أَوْ  يُقَتَّلُوا  أَن  فَسَادًا  الأرَْضِ  فِ  وَيَسْعَوْنَ 
المحاربة،  آية  في  ورِجل  يد  قطع  على  يزد  لم  الله  إنّ  وقال:   .)33 )المائدة،  خِلَافٍ﴾ 

ولذلك كان يعاقب مثل هذا بالسجن.

ب- من كتب آيات الأحكام: 

إنّ من جملة الأحكام التي يذكرها الفقهاء للماء أنّه طاهرٌ مطهّر لغيره، ويستدلّون 
على ذلك بمجموعة من الآيات نوردها مع نظرة على تفسيرها بشكل مختصر:

مَءِ  وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّ تهِِ  يَدَيْ رَحَْ بَيَْ  ا  يَاحَ بُشًْ أَرْسَلَ الرِّ قال تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي 
استعراض جملة من  الآية في سياق  )الفرقان، 48(. وقد جاءت هذه  طَهُورًا﴾  مَاءً 
النعم الإلهيّة التي امتنّ بها سبحانه على عباده، ودلالة الآية على كون الماء طهورًا 
واضحة، ومن ذلك ينتقلون إلى كون الماء مطهرًا لغيره طالما ثبت أنّ الطهور بمعنى 
ما يتطهّر به]]]، ومن ثمّ يقع إيراد الإشكالات التي تطرح على كون الآية الكريمة 
تعالى:  كقوله  أخرى،  بآيات  الاستعانة  مع  حتى  ماء،  كلّ  طهوريّة  على  تدلّ  لا 
أنّ  إلى  المستدلّ  يصل  وبالأخير،   .)21 )الإنسان،  طَهُورًا﴾  ابًا  شََ مْ  ُ رَبُّ ﴿وَسَقَاهُمْ 

]]] القرشّي، باقر شريف، موسوعة الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالبj، ص75-74.
]]] الإيرواني، باقر، دروس تمهيديّة في تفسير آيات الأحكام من القرآن، ج1، ص41 وما بعدها.



مناهج العلوم الإسلاميّة330

الآية لا تثبت أكثر من كون الماء طاهرًا في نفسه ولا تتعدّى لإثبات كونه مطهّرًا 
لغيره.

يكُمُ النُّعَاسَ  من ثمّ ينتقل البحث في الآية الموالية، وهي قوله تعالى: ﴿إذِْ يُغَشِّ
يْطَانِ﴾  رَكُم بهِِ وَيُذْهِبَ عَنكُمْ رِجْزَ الشَّ مَءِ مَاءً لِّيُطَهِّ نَ السَّ لُ عَلَيْكُم مِّ نْهُ وَيُنَزِّ أَمَنَةً مِّ
الماء من الحدث والخبث،  الكريمة على مطهريّة  بالآية  )الأنفال، 11(. وقد استدلّ 

رَكُمْ بهِِ﴾ واضح الدلالة في إرادة المطهريّة من الغير]]]. وهكذا يقع  فقوله ﴿ليُِطَهِّ
البحث الاستنباطيّ في باقي الآيات الكريمة]]].

الأحكام،  آيات  كتب  من  الجزئيّة  التطبيقات  مستوى  على  المورد  بهذا  نكتفي 
ونشير إلى مسألة منهجيّة تعرّضت لها بعض كتب آيات الأحكام، وتتعلّق بمجال 
الاستنباط من القرآن للأحكام الفقهيّة، وهو ما التفت إليه المحقّق الإيروانّي]]] من 
إهمال كتب فقه القرآن مجموعة كبيرة من الآيات التي لا يمكن للفقيه أن يستغني 
عنها لثقل مضمونها وقوّة ما تعطيه من أدلّة، وقد قسّم هذه المجموعة المهملة إلى 

الأقسام الآتية: 

- مسائل الأصول في القرآن: وهي الآيات المرتبطة ببعض المسائل الأصوليّة، 
أهل  سنةّ  حجّيّة  أو  مثلً  منها  الواحد  خبر  حجّيّة  استفادة  يمكن  التي  كالآيات 

 ...bالبيت

الحرج  نفي  قاعدة  على  الدالّة  كالآيات  الفقهيّة:  بالقواعد  المرتبطة  الآيات   -
وحجّيّة القرعة، والحمل على الصحّة، ونفي السبيل، والإحسان، وتعظيم شعائر 

الله...

- الآيات المتضمّنة للمحرّمات والتي قد لا يسهل إدراجها تحت أحد الأبواب 
]]]  الإيرواني، باقر، دروس تمهيديّة في تفسير آيات الأحكام من القرآن، م.س، ج1، ص45.

]]] انظر: م.ن، ج1، صص 48-46.
]]]  م.ن، ج1، صص 15- 17. 



331موقع النصّ القرآنيّ في استنباط مسائل مختلف العلوم الإسلاميّة

الظلم والإسراف، ورمي المحصنة، وبخس  النهي عن  المتعارفة، كآيات  الفقهيّة 
البيّنات  وكتمان  الفاحشة،  وإشاعة  الله،  روح  من  اليأس  والموازين،  المكاييل 

والهدى، وكنز الذهب والفضة، والنسيء، ....

- الآيات المشتملة على واجبات قد لا يسهل أيضًا إدراجها تحت أحد أبواب 
أولي  وإطاعة  الله،  بحبل  الاعتصام  وجوب  على  الدالّة  كالآيات  المتعارفة:  الفقه 
الأمر، والاستقامة، والسعي للإصلاح، والتوبة، والتفقه في الدين، وردّ التحيّة، 

والإحسان للوالدين، والهجرة...

الدالة على الإنصات  آدابًا إسلاميّة متعدّدة ومهمّة: كالآيات  -آيات تتضمّن 
لآيات الكتاب، والاستعاذة بالله، والتوكّل عليه، والذكر، والاستغفار، والتهجّد، 

والدعاء والتواضع، والصفح، والأعراض عن اللغو...

قد  التي  كالآيات  معيّ:  باب  تحت  تدخل  لا  مختلفة  بأحكام  ترتبط  آيات   -
يستفاد منها ولاية الفقيه، أو المتعلّقة بأحكام المساجد، أو أحكام اليتيم، أو قيوميّة 

الرجل على النساء .....

ونلاحظ أنّ قسمً مما سمّه الشيخ الأيرواني الآيات المهملة في كتب فقه القرآن 
آيات  هي  الأحكام(  آيات  تفسير  في  تمهيديّة  )دروس  كتابه  في  لتداركها  وسعى 

أخلاقيّة ترتبط بالأخلاق القرآنيّة، وهذا ما سنبحثه في العنوان الآتي.

ثالثًا: منهج استنباط النظريّة الأخلاقيّة
إنّ أوّل ما يتبادر إلى ذهن الباحث هو: هل يوجد آيات أخلاقيّة يُستفاد منها في 
هذا المجال ؟ وما هي الأبعاد الأخلاقيّة في هذه الآيات؟ وهل يوجد اندماج بين 

الفقه والأخلاق أو ثمّة فصل؟

مبادئ يحتويها  بل هي  تنفيذيّة،  قواعد  ليست  الأخلاقيّة  القواعد  أنّ  لا شكّ 



مناهج العلوم الإسلاميّة332

الضمير الأخلاقيّ الإنساني، وهي مشابهة للأحكام الفقهيّة التي يترك الالتزام بها 
إلى ضمير المكلف. وقد عمد المفسّون الأخلاقيّون إلى وضع حدّ بين العلمين، 
بحيث قالوا إنّ البحث عن أفعال الجوارح هو فقه، والبحث عن أحكام الجوانح 
لا  الفقهيّة  فالقواعد  للعلمين،  المعرفة  مصدر  أسس  بين  ميّزوا  كما  أخلاق،  هو 
تعرف إلّ بالرجوع إلى الشريعة، أما المبادئ الأخلاقيّة فتعرف بالرجوع إلى العقل 
لا  فإنّا  الأخلاق،  بخلاف  والمكان،  الزمان  بتغيّ  متغيّة  الفقه  ومبادئ  العملي، 
يطرأ عليها تعديل. كما أنّم ميّزوا بين هدفي العلمين، فالأخلاق ناظرة إلى تهذيب 
الالتزام  إلى  يهدف  إنّما  الهدف،  هذا  وراء  يسعى  فلا  الفقه  أمّا  وتربيته،  الإنسان 
بالقاعدة، وهذا التمييز لا يشكّل معيارًا فاصلً بين الفقه والأخلاق، إنّما هو صفة 
من الصفات، فكثيًرا من الأحكام الفقهيّة الواردة في القرآن الكريم تأخذ الصفة 
الأخلاقيّة  الآيات  ونظرًا لأهّميّة  أو ضمنها،  الآيات  نهاية  الأخلاقيّ في  والطابع 
ودورها في الفقه يمكن أن تدرج في ضمن المباحث الفقهيّة، وهذه الأهميّة نابعة 
صبغة  وإعطائها  فقهيّة  قواعد  إلى  الأخلاقيّة  القضايا  بعض  تحويل  إمكانيّة  من 

الإلزام]]].

1- خصائص الآيات الأخلاقيّة:

لقد أغفل أغلب الفقهاء البحث عن آيات الأخلاق ضمن منهج أو مناهج، 
إلّ بعض  آيات الأحكام،  التفسير والفقه، ولم يدرجوها ضمن  كما هو الحال في 
إليه]]]،  الاستناد  أنّا مما يصحّ  معتبًرا  الآيات،  لعدد من هذه  تعرّض  العلماء ممنّ 
الرحم  صلة  التجسّس،  حرمة  الاستهزاء،  حرمة  العمل،  إبطال  حرمة  قبيل  من 
وقطيعته، حرمة التبذير والإسراف، وعشرات المسائل. ومن هؤلاء أيضًا من أخذ 
على المصنفّين في مجال آيات الأحكام أنّم لم يستفيدوا من الأبحاث الفقهيّة، علمً 

]]] - انظر: آيازي، محمد علي، م.س، ص513-510.
]]] - الشهابّي، محمود، أدوار الفقه، ج2، ص257.



333موقع النصّ القرآنيّ في استنباط مسائل مختلف العلوم الإسلاميّة

مبادئه وقواعده  العلم والعمل على تفصيل  أنّ الحاجة ملحّةٌ وكبيرة لمنهجة هذا 
وشروطه]]]. وقد ذكرنا هذا سابقًا في معرض حديثنا عن كتب آيات الأحكام. 

في  الأخلاقيّة  المباحث  بعض  أدرجوا  الفقهاء  بعض  أنّ  إلى  الإشارة  وينبغي 
كتبهم الفقهيّة، كالشيخ الأنصاريّ الذي أدرج مسائل أخلاقيّة في كتابه المكاسب، 
كالغيبة، والإعانة على الإثم والظلم. وثمّة من تأثّر بالشيخ الأنصاريّ وأدرج هذه 
المسائل للسيّد المرتضى في رسالته  أمثال هذه  المسائل في المكاسب المحرّمة، ومن 
»المسائل الناصريّات« يتحدّث عن حرمة الظلم ومعونة الظالم، بالاستدلال بقوله 
ن دُونِ اللهِ مِنْ أَوْليَِاءَ  كُمُ النَّارُ وَمَا لَكُم مِّ تعالى: ﴿وَلَ تَرْكَنُوا إلَِ الَّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمَسَّ

ونَ﴾)هود، 113(.  ثُمَّ لَ تُنصَُ

الجور، وفي  إلى ولاة  الزكاة  بحرمة  مفتيًا  الحلّي]]]  العلّمة  بها  استدلّ  وكذلك 
منتهى المرام]]] استدلّ على لزوم اعتماد الكلمة الطيّبة والقول الحسن بموجب الآية 
﴿وَقُولُوا للِنَّاسِ حُسْنًا﴾ )البقرة، 83(، وفي باب الدعاء]]] ذكر أنّ الدعاء يجب أن 
يكون على حالة من الخوف والتضّرع والهدوء والسكوت، وتجنبّ الدعاء بصوت 
عًا وَخِيفَةً وَدُونَ  نَفْسِكَ تَضَُّ بَّكَ فِ  مرتفع. ويستند في ذلك إلى الآية: ﴿وَاذْكُر رَّ

هْرِ مِنَ الْقَوْلِ﴾ )الأعراف، 205(. الَْ

اهتمامًا لآيات الأخلاق في كتابه )الجامع  الذي أعطى  القرطبيّ  أيضًا  وبينهم 
تَنُْن  ﴿وَلَ  تعالى:  قوله  عليها  استند  التي  الآيات  ضمن  ومن  القرآن(،  لأحكام 
اتَّقَىٰ﴾  بمَِنِ  أَعْلَمُ  هُوَ   ۖ أَنفُسَكُمْ  وا  تُزَكُّ تعالى: ﴿فَلَ  )المدثر، 6(، وقوله  تَسْتَكْثرُِ﴾ 

)النجم، 32(، فيرى أنّ الآية تدلّ على النهي عن مدح الإنسان لنفسه]]].

]]] - انظر: درّاز، عبد الله، دستور الأخلاق في القرآن.
، حسن بن يوسف، تذكرة الفقهاء، ج4، ص321. ]]] - الحلّّ

]]] - الزيديّ، محمّد بن الحسين بن قاسم، منتهى المرام في أحكام القرآن، ص14.
]]] - م.ن، ص318.

]]] - القرطبيّ، محمّد بن أحمد الأنصاريّ، الجامع لأحكام القرآن، ج5، ص245.



مناهج العلوم الإسلاميّة334

2- نماذج تطبيقيّة

وللإضاءة على موقعيّة النصّّ القرآنّي في استنباط القضايا والمسائل الأخلاقيّة 
يمكن أن ننوّع البحث على مستويين: 

في  الأخلاقيّة  النظريّة  اكتشاف  تستهدف  التي  الدّراسات  الأول:  المستوى   -
القرآن الكريم 

- بحوث في المضامين القرآنيّة الأخلاقيّة

هذا التوجّه نحو اكتشاف النظريّة  أ- اكتشاف النظريّة الأخلاقيّة من القرآن: 
من  الثاني  النصف  في  إلّ  المعالم  متكامل  بشكل  يتبلور  لم  الأخلاق  في  القرآنيّة 
في  المتفحّص  لكن  الرائدة،  المنهجيّة  الدّراسات  بعض  بروز  مع  العشرين  القرن 
في  وتعدّدًا  التصنيف  أساليب  في  تنوّعًا  يلحظ  الأخلاق]]]  لعلم  التاريخيّ  المسار 
المذهب الأخلاقيّ الذي ينتمي إليه المصنفّون، ولكننّا لا نجد تقريبًا توجّها كلّيًّا 
للقرآن قصد بناء النظريّة القرآنيّة في هذا المجال، ربما باستثناء بعض المحاولات 
التي قاربت المعالجة الأخلاقيّة على طريقة المنهج الموضوعيّ في استنطاق الآيات 

القرآنيّة، كجواهر القرآن لأبي حامد الغزالّي )ت505ه(.

نعم، برزت في النصف الثاني من القرن العشرين دراسات مهمّة لاستكشاف 
درّاز  الله  عبد  للشيخ  القرآن  في  الأخلاق  دستور  ككتاب  الأخلاقيّة:  النظريّة 
الدستور  العدالة: دراسة في  ربّ  داوود رهبر وكتابه  والباكستانّي  )ت 1958(، 
الأخلاقيّ في القرآن، والمستعرب الياباني توشيهيكو إيزتسو )ت 1993( وكتابه 
في  الشمّ  صالح  العراقيّ  والباحث  القرآن،  في  الدينيّة  الأخلاقيّة  المفهومات  بنية 

كتابه: النظام الأخلاقيّ في القرآن...

وسنكتفي بالتعريف الموجز بأهمّ هذه المشاريع ورائدها، وهو مشروع الشيخ 

]]] انظر مثلً: الشيرازي، ناصر مكارم، الأخلاق في القرآن، ج1.



335موقع النصّ القرآنيّ في استنباط مسائل مختلف العلوم الإسلاميّة

عبد الله درّاز: دستور الأخلاق في القرآن، وهو ينقسم إلى قسمين: نظريّ وعملّي. 
الرئيسة  العناوين  تحت  الأخلاقيّة  القرآن  نظريّة  الدراز  قدّم  النظريّ،  القسم  في 
يكتفِ  ولم  والجهد.  والدوافع،  والنيّة،  والجزاء،  والمسؤوليّة،  الإلزام،  التالية: 
بإبراز الأصول الأخلاقيّة القرآنيّة مجيبًا عن الأسئلة الآتية: ما مصدر الواجب؟ 
وما أهّميّته؟ وما هدفه؟ وما مصيره؟ بل قارنها مع آراء بعض المفكّرين التقليديّين 
والحديثين، مثل: سقراط، وأفلاطون، وأرسطو، وديكارت، وسبينوزا، وكانط، 
أن  استطعنا  »لقد  قائلً:  الدرّاز  يختتم  المستفيض  الكلام  نهاية  .....وفي  وغيرهم 
نجد لكلّ علامات الاستفهام هذه، إجابة في النصّ محدّدة بدرجة كافية لإثبات 
وصفها  لأمكن  مجموعها،  في  للقرآن  الأخلاقيّة  النظريّة  إلى  نظرنا  فإذا  تعريفها، 
الشرعيّة، والأخلاقيّة،  المطالب  كلّ  فقط  تلبّي  فهي لا  لتراكيب(،  )تركيب  بأنّا 
والاجتماعيّة، والدينيّة، ولكن نجدها في كلّ خطوة، وقد تغلغل فيها بعمق روح 
التوفيق بين شتّى النزعات: فهي متحرّرة ونظاميّة؛ عقليّة وصوفيّة؛ ليّنة وصلبة؛ 

محافظة وتقدميّة؛ كلّ ذلك في آن«]]].

ولا تقلّ أهميّة القسم الثّاني »دستور الأخلاق العمليّة في القرآن الكريم« وشرح 
الشيخ الدراز ضرورة هذا القسم، فالقسم الأوّل، رغم الإنجاز الذي حقّقه، لا 
يلبي إلّ حاجة عقليّة، ولا يعدّ سوى جانب ثانويّ من المشكلة الأخلاقيّة: »فمن 
الممكن أن يكون المرء فاضلً دون أن يستطيع تعريف الفضيلة، فحاجتنا إذن أن 
هو  ذلكم  أعمل«؟  أن  يجب  »ماذا  تعريفها؛  إلى  حاجتنا  من  أعظم  الفضيلة  نرى 
أهمّ الأسئلة وأشدّها إلحاحًا، إنّه الغذاء اليوميّ للنفس الإنسانيّة، ولسوف يكون 
عملنا هذا ناقصًا بادي النقص لو أنّه بعد أن كشف في القرآن عن الأساس النظريّ 
وعن المبادئ العامّة للأخلاق أعرض عن مشاهدة الآثار العظيمة الرائعة للأخلاق 
التطبيقيّة التي قدمها لنا القرآن، فهذا بيان هذه الأخلاق العملّية، ولسوف نرى 

]]] الدرّاز، عبد الله، دستور الأخلاق في القرآن الكري، ص687.



مناهج العلوم الإسلاميّة336

وبوّب  مرسومًا«]]].  طريقًا  فيها  يجد  الحياة  ميادين  كلّ  في  نشاطنا  أنّ  كيف  فيها 
الأسريّة،  والأخلاق  الفرديّة،  الأخلاق  في  وخاتمة:  فصول  خمسة  على  الآيات 
أمهات  في  والخاتمة  الدينيّة،  والأخلاق  الدولة،  وأخلاق  الاجتماعيّة،  والأخلاق 

الفضائل الإسلاميّة.

ب- نموذج من المضامين الأخلاقيّة في القرآن 

عديدة،  القرآن  في  الأخلاقيّة  المفاهيم  لاستقصاء  سعت  التي  الدّراسات  إنّ 
العامّ  الإطار  استكشاف  محاولة  دون  خالصًا  مضمونيًّا  اتّاهًا  توجّه  وبعضها 
بالتأسيس  الموضوع  عالج  الآخر  وبعضها  وفلسفتها،  القرآنيّة  الأخلاقيّات  لهذه 
على أصول النظريّة القرآنيّة، ومبادئ وقواعد علم الأخلاق في القرآن، من ذلك 
القرآن والذي ذكر أساسين ممكنين  اليزدي في كتابه الأخلاق في  الشيخ  مشروع 
لتقسيم الأخلاق ورجّح أساس التقسيم على أساس متعلّقات الأفعال: فكانت 

الأقسام كما يلي:]]]

- الأخلاق الإلهيّة: الأخلاق الإنسانيّة ذات العلاقة بالله سبحانه. 

- الأخلاق الفرديّة: أي الأعمال التي ترتبط بالإنسان نفسه. 

- الأخلاق الاجتماعيّة: وهي التي تكوّن علاقة الإنسان مع الآخرين، ومحورها 
الأساس، وتنشأ من معاشرة الآخرين.

متعدّدة  عناوين  الأقسام  هذه  من  قسم  كلّ  تحت  اليزدي  الشيخ  أدرج  ولقد 
عالجها قرآنيًّا باستنطاق مجموع الآيات المتمحورة حول ذلك العنوان، ومهّد لكلّ 
العامّة،  المبادئ  على  اشتمل  العامّة(  )المفاهيم  أسبق  بقسم  الثلاثة  الأقسام  هذه 
وأساس  غيره،  عن  القرآنّي  النظام  وتميّز  القرآن،  في  العامّة  الأخلاقيّة  والمفاهيم 

]]] الدرّاز، عبد الله، دستور الأخلاق في القرآن الكري، ص 688.
]]] اليزدي، م.س، ج1، ص 223.



337موقع النصّ القرآنيّ في استنباط مسائل مختلف العلوم الإسلاميّة

المنظور  في  الأخلاقيّ  الانحطاط  وأسباب  اكتسابها،  وطريقة  الأخلاقيّة  القيمة 
القرآنّي.

المنظومة  هذه  كلّ  في  اليزدي  الشيخ  بها  أشاد  التي  القرآنيّة  المبادئ  ومن 
تقسّم  التي  الرؤية  هذه  شرح  حيث  للحياة؛  القرآنيّة  الرؤية  القرآنيّة:  الأخلاقيّة 
هذه الحياة إلى مرحلتين: مرحلة الدنيا ومرحلة الآخرة، والحياة الآخرة هي ثمرة 
الحياة الدنيا من حيث النعيم أو العقاب، فإن كانت دنيا الإنسان كلّها قرينة الآلام 
ومليئة بالمعاناة، فهي لا تعدّ شيئًا قياسًا إلى اللذّات الدائمة في الآخرة، ومتى ما 
كانت  إذا  العكس  وعلى  سعيدًا،  كان  الدنيا  في  الآلام  إزاء  بالآخرة  الإنسان  فاز 
حياته الدنيويّة عامرة باللذّة، ولكن كان ثمنها الشقاء والعذاب الأخرويّ. ويرى 
الشيخ أنّ مفهوم السعادة قد استعمل في موضع واحد بنحوٍ منسجمٍ مع الرؤية 
الإلهيّة الواسعة عن الإنسان، وذلك في قوله تعالى: ﴿فَمِنْهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِيدٌ )105( 
دَامَتِ  مَا  فيِهَا  وَشَهِيقٌ )106( خَالدِِينَ  زَفيٌِر  فيِهَا  مْ  لَُ النَّارِ  فَفِي  الَّذِينَ شَقُوا  ا  فَأَمَّ
الَّذِينَ  ا  وَأَمَّ  )107( يُرِيدُ  لَِا  الٌ  فَعَّ رَبَّكَ  إنَِّ  رَبُّكَ  شَاءَ  مَا  إلَِّ  وَالْرَْضُ  مَوَاتُ  السَّ
رَبُّكَ   شَاءَ  مَا  إلَِّ  وَالْرَْضُ  مَوَاتُ  السَّ دَامَتِ  مَا  فيِهَا  خَالدِِينَ  نَّةِ  الَْ فَفِي  سُعِدُوا 
عَطَاءً غَيَْ مَْذُوذٍ )108( ﴾ )هود، 105-108(. ولا يمكن تحصيل هذه السعادة إلّ 

بالفلاح، قال تعالى:

- ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَّىٰ﴾ )الأعلى، 14(

اهَا﴾ )الشمس، 9( - ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّ

- ﴿قَدْ أَفْلَحَ الُْؤْمِنُونَ﴾ )المؤمنون، 1(

النفس  تزكية  في  ينحصر  الفلاح  طريق  أنّ  اليزدي  الشيخ  يرى  عليه،  وبناء 
الصالحة  والأعمال  للعبادات  كثمرة  ذلك  الكريم  القرآن  ذكر  وقد  وتهذيبها، 
تُفْلحُِونَ﴾  كُمْ  ﴿وَاذْكُرُوا اللهَ كَثيًِرا لَعَلَّ تعالى:  كقوله  أخرى،  آيات  في  للإنسان 



مناهج العلوم الإسلاميّة338

هذه  مثل  ففي   .)130 عمران،  )آل  تُفْلحُِونَ﴾  كُمْ  لَعَلَّ اللهَ  قُوا  ﴿وَاتَّ 10(؛  )الجمعة، 
واجتناب  والتقوى  الله  ذكر  إلى  الناس  ترغيب  وجلّ  عزّ  الله  أراد  التي  المواضع 
المعاصي يشير بعبارة )لعلكم تفلحون( إلى أنّ الغاية النهائيّة للإنسان هي الفلاح، 
ويعلّم الإنسان أنّ الوصول إليها يستدعي ممارسة الأعمال الصالحة وترك الأعمال 

القبيحة.

ومن خلال ما تقدّم، يُشير الشيخ المصباح إلى أنّ القرآن الكريم يعرض الفلاح 
الحسنة  والأفعال  العبادات  إلى  الامتثال  ينبغي  لذلك  الصالحة؛  للأعمال  كغاية 
للوصول إليه، ولكن لا يذكر للفلاح نفسه هدفًا وغاية؛ لأنّه لا وجود لغاية وراء 
لَةَ لذِِكْرِي﴾ )طه، 14(،  الفلاح. ويمثّل لذلك بآيتين: الأولى: ﴿فَاعْبُدْنِ وَأَقِمِ الصَّ
﴾ )العنكبوت، 45(.  لَةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالُْنْكَرِ وَلَذِكْرُ اللهِ أَكْبَُ والثانية: ﴿إنَِّ الصَّ
للصلاة،  غاية  والمنكر  الفحشاء  عن  والابتعاد  الله  ذكر  بأنّ  الآيتان  عبّت  حيث 
كُمْ تُفْلحُِونَ﴾ نجد أنّ ذكر الله الذي  ولكن في قوله تعالى: ﴿وَاذْكُرُوا اللهَ كَثيًِرا لَعَلَّ
إلى  الوصول  وهي  غاية،  نفسه  هو  أصبح  السابقتين  الآيتين  في  الصلاة  غاية  هو 
الفلاح. ويشير الشيخ المصباح إلى أنّه لا يوجد في القرآن أيّ موضع يُشير إلى أنّ 
للفلاح غاية، وبالتالي فالفلاح هو الغاية النهائيّة والمقصود الذاتّي، كالسعادة التي 
هي تعبير آخر عن الغاية. كما أنّ لفظ )فوز( هو أيضًا يعني الفلاح والوصول إلى 
المقصود، وقد وردت آيات عدّة تُشير إلى هذا اللفظ من قبيل: ذلك الفوز الكبير، 

الفوز المبين، الفوز العظيم، فوزًا عظيمً، هم الفائزون...



339موقع النصّ القرآنيّ في استنباط مسائل مختلف العلوم الإسلاميّة

خاتمة:

يتصدّر اسم القرآن الكريم الكلام في المصادر العلميّة للاجتهاد والفقه، ومن 
ثمّ لباقي العلوم، غير أنّ مسألة الاستنباط تبقى محصورة في نطاق آيات معدودات، 
بحيث لم يصل الاجتهاد إلى مرحلة تتجاوز تلك الآيات ليستعين بآيات أخرى في 
وقد  العقيدة.  أو  الأخلاق  الحاكية عن  بالآيات  يستعين  كأن  الأحكام،  استنباط 
جاء هذا البحث لتسليط الضوء على موقعيّة القرآن في العلوم الإسلاميّة، وهو ما 
عالجه المطلب الأوّل؛ حيث تعرضّنا إلى سلامة القرآن من التحريف والأدلّة التي 
ساقها المسلمون في سبيل ذلك، كما تعرّض لحجيّة القرآن، إذ تمّ تحديد المواضع 
التي تبيح الأخذ بظاهر النصّ، وطرح المواضع التي ليست بحجّة، وتطرّق هذا 
المبحث أيضًا إلى إشكاليّة التفسير ومشروعيّته؛ حيث تمّ عرض بعض النظريّات 
التفسيريّة وآراء المفسّين في نقد المناهج وتأسيسها، ما يساعد بدوره على معرفة 

منطق فهم القرآن الكريم.

وأمّا المطلب الثاني، فقد تعرّض لمناهج الاستنباط في العقيدة والفقه والأخلاق، 
أن  شأنه  مِنْ  مَنْ  يتوخّاها  أن  يجب  التي  والضوابط  الخصائص  بعض  إلى  مشيًرا 
يخوض في عمليّة الاستنباط مع التطرّق إلى بعض النماذج التطبيقيّة، التي انطلقت 

من تسليط الضوء على عمل المعصوم وطريقته في الاستنباط من القرآن الكريم.

ولا يدّعي البحث أنّه استوفى الموضوع من جوانبه جميعها. فإنّ طبيعة الموضوع 
تحتاج إلى دراسة أعمق وتبحّر في العمليّة الاستنباطيّة نفسها، فالقول بتوسيع دائرة 
الفهم الفقهيّ للقرآن ليتجاوز آيات الأحكام التي يستدلّ بها عموم الفقهاء يحتاج 
المناهج  عليه  تساعد  لا  ما  وهو  الاجتهاديّة،  العمليّة  صلب  في  بحث  إعادة  إلى 

التقليديّة ومحفوف بأخطار المناهج المعاصرة والدخيلة. 



مناهج العلوم الإسلاميّة340

 

قائمة المصادر والمراجع:
القرآن الكريم.1	
نهج البلاغة.2	
ابن منظور، محمّد بن مكرم، لسان العرب، لا.ط، بيروت، دار صادر، د.ت..3	
أبو زهرة، محمّد، »تاريخ المذاهب الإسلاميّة«، لا.ط، القاهرة، دار الفكر العربّي، د.ت..4	
الخاقاني، .5	 المنعم  عبد  محمّد  الشيخ  تحقيق:  القرآن،  تفسير  في  تسنيم  الجوادي،  الله  عبد  الآملي، 

تعريب: السيد عبد المطلب رضا، ط2، دار الإسراء للنشر، 2011.
علي .6	 تصحيح:  القرآن،  من  الأحكام  آيات  تفسير  في  تمهيديّة  دروس  باقر،  الإيروانّي، 

الصابوني، ط1، بيروت، دار الأولياء، 2004.
التراث، .7	 b لإحياء  البيت  آل  قم، مؤسّسة  الشيعة، ط2،  بن الحسن، وسائل  العاملّي، محمد  الحرّ 

1414ه. 
ط1، .8	 التراث،  لإحياء   b البيت  آل  مؤسّسة  تحقيق:  الفقهاء،  تذكرة  يوسف،  بن  حسن   ، الحلّّ

قم، مؤسّسة آل البيت b لإحياء التراث، 1414ه.
	9. 1429 الثقلين،  دار  طهران،  ط6،  القرآن،  تفسير  في  البيان  الموسويّ،  القاسم  أبو  الخوئي، 

ه.ق.
.	10 الدار  اليمن،  ط،  لا.  القرآن،  أحكام  في  المرام  منتهى  قاسم،  بن  الحسين  بن  محمد  الزيدي، 

اليمنية للنشر، 1342هـ.
.	11 الكتاب  دار  بيروت،  ط3،  الكشّاف،  أحمد،  بن  عمرو  بن  محمود  القاسم  أبو  الزمخشريّ، 

العربّي، 1407ه.
.	12 الشهابّي، محمود، أدوار الفقه، مؤسسه وانتشارات وچاپ دانشگاه تهران، 1950.
.	13 لا.ط،  الكيلاني،  سيد  محمّد  تحقيق:  والنحل«،  »الملل  الكريم،  عبد  بن  محمّد  الشهرستاني، 

بيروت، دار المعرفة، د.ت.
.	14 والثقافة،  للنشر  صالح  أبي  مؤسّسة  لا.م،  لا.ط،  القرآن،  نفحات  مكارم،  ناصر  الشيرازيّ، 

مطبعة الحيدريّ، د.ت.
.	15 الحسينيّ  هاشم  السيّد  تحقيق:  التوحيد،  بابويه القمّيّ،  بن  الحسين  بن  محمد علي  الصدوق، 

الطهرانّي، لا.ط، قم، منشورات جماعة المدرّسين في الحوزة العلميّة في قم المقدّسة، د.ت. 
.	16 عبد  عصام  تحقيق:  الاعتقادات،  رسالة  بابويه القمّيّ،  بن  الحسين  بن  محمّد علي  الصدوق، 

السيّد، ط2، قم، دار المفيد طباعة - نشر، 1414ه.



341موقع النصّ القرآنيّ في استنباط مسائل مختلف العلوم الإسلاميّة

.	17 أكبر  علي  تحقيق:  الفقيه،  يحضره  لا  من  بابويه القمّيّ،  بن  الحسين  بن  محمّد علي  الصدوق، 
الغفاري، ط2، قم، منشورات جماعة المدرّسين في الحوزة العلميّة في قم المقدّسة، د.ت.

.	18 مهدي  تحقيق:   ،jطالب أبي  بن  علي  المؤمنين  أمير  الإمام  موسوعة  شريف،  باقر  القرشّي، 
باقر القرشي، ط2، لا.م، مؤسّسة الكوثر للمعارف الإسلاميّة، 1429 ه.

.	19 البردوني وإبراهيم  القرآن، تحقيق: أحمد  القرطبيّ، محمّد بن أحمد الأنصاريّ، الجامع لأحكام 
أطفيش، ط2، القاهرة، دار الكتب المصرية، 1964.

.	20 الكتب  دار  طهران،  ط5،  الغفاري،  أكبر  علي  تحقيق:  الكافي،  يعقوب،  بن  محمّد  الكلينيّ، 
الإسلاميّة، 1388ه.

.	21 قصير  حبيب  أحمد  وتصحيح:  تحقيق  القرآن،  تفسير  في  التبيان  الحسن،  بن  محمّد  الطوسّي، 
العاملّي، ط1، قم، دار إحياء التراث العربّي، 1409ه.

.	22 مؤسّسة  قم،  لا.ط،  التفسيريّة،  القواعد  في  تمهيديّة  دروس  السيف،  أكبر  علي  المازندرانّي، 
النشر الإسلاميّ، 1431هـ.

.	23 الخرسان؛  الموسوي  حسن  السيّد  مهدي  محمّد  تحقيق:  الأنوار،  بحار  باقر،  محمّد  المجلسّي، 
السيّد إبراهيم الميانجي؛ محمّد الباقر البهبودي، ط3، بيروت، دار إحياء التراث العربّي، 1983.

.	24 اسكندري،  حسين  محمّد  تحقيق:  الكريم،  القرآن  في  الأخلاق  مصباح،  تقي  محمّد  اليزديّ، 
ترجمة: الشيخ كاظم الصالحي، لا.ط، بيروت، دار التعارف للمطبوعات، 2004.

.	25 آيات الأحكام، تر: علي محسن، مكتبة  النظريّة لدراسة  المبادئ  القرآن  آيازي، محمّد علي، فقه 
مؤمن قريش، بيروت، 2013م.

.	26 السنة الأولى،  برنجكار، رضا، »ماهيت عقل و تعارض عقل و وحي «، مجلّة »نقد و نظر«، 
العددان 3 و4.

.	27 ترجمة  للعالم،  القرآنيّة  الرؤية  دلالة  علم  القرآن:  في  والإنسان  الله  إيزوتسو،  توشيهيكو 
وتقديم: هلال محمّد الجهاد، ط1، بيروت، المنظّمة العربيّة للترجمة، 2007.

.	28 المعرفة،  إسلاميّة  مجلّة  منهجيّة،  مقاربة  القرآنيّة  والمصطلحات  المفاهيم  الرحمن،  عبد  حللي، 
السنة التاسعة، العدد 35، 2004م.

.	29 درّاز، عبد الله، دستور الأخلاق في القرآن، ط10، بيروت، مؤسّسة الرسالة، 1998. 
.	30 تر:  الخمينيّ(،  مصطفى  الشهيد  تفسير  في  )قراءة  المعاصرة  التفاسير  فقهيّات  محمّد،  رحماني، 

صالح البدراوي، نصوص معاصرة، العددان الخامس والسادس عشر، 2008م.
.	31 الجامعة  الوجود،  واجب  إثبات  في  العقليّة  للمسالك  القرآنّي  التأصيل  محمّد،  أحمد  رمضان، 

العراقيّة، لا.ط، بغداد، كلّيّة الدراسات الإسلاميّة، د.ت.
.	32 بيروت،  ط1،  وتفسيره،  القرآن  درس  في  والخطاب  المنهج  أساسيّات  محمّد،  مصطفوي، 

مكتبة مؤمن قريش، 2009.





  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

قاسم شعيب]]]

 المقدمة

القرآن  بالنصّ  والمقصود   . نصٍّ علوم  تفرّعاتها  بكلّ  الإسلاميّة  العلوم  تبقى 
ثمّة  إنّ  بل  النصّّ،  يدور حول  كلّه  والقيميّ  والفقهيّ  الكلاميّ  فالإنتاج  والسنةّ، 
مجالات علميّة أخرى كثيرة تحاول بناء نفسها على أساس النصّ. وإذا كان القرآن 
الكريم هو الأصل الأوّل الذي تعتمده العمليّات الاستنباطيّة المختلفة، فإنّ السنةّ 
النبويّة هي الأصل الثاني، كما يتّفق في ذلك السنةّ والشيعة، فالمعتقدات والفقهيّات 
والأخلاقيّات لا يمكن استنباطها بعيدًا عن سنةّ النبيkّ، بل إنّ تفسير القرآن نفسه 
لا يستغني عن السنةّ، غير أنّ الفريقين يختلفان في المرجعيّة التي ينبغي أن يأخذ منها 
المسلمون سنةّ النبيkّ. فبينما يجعل أهل السنةّ الصحابة والتابعين تلك المرجعيّة، 

.b يقول الشيعة الإماميّة بمرجعيّة الأئمّة من أهل البيت

تفسير  في  اختلافًا  أنتج  فريق،  كلّ  إليها  يستند  التي  المرجعيّة  في  والاختلاف 
والمفاهيم  المقولات  من  والكثير  الفقهيّة،  والأحكام  العقيدة  وأصول  القرآن 
الإسلاميّة.. إنّ الحديث الذي ينقله أهل السنةّ، قد لا يتطابق مع ما ينقله الشيعة، 

]]] باحث متخصّص في الفلسفة والكلام، تونس.



مناهج العلوم الإسلاميّة344

فريق  كلّ  داخل  إنّه  بل  السنةّ،  أهل  يفهمه  كما  دائمً،  الشيعة،  يفهمه  لا  والقرآن 
توجد اختلافات تتعلّق بتوثيق الروّاة ودلالة النصّّ.

المختلفة،  العلوم الإسلاميّة  استنباط  النصّّ في  بمكانة  المقالة،  تتعلّق هذه 
وسيتم  العلوم.  تلك  بناء  في  ومكانتها  فحسب،  الرواية  موضوعها  لكن 
النبويّة  السنةّ  بمرجعيّة  يتعلّق  الأوّل:  أساسيّة:  محاور  ستة  إلى  تقسيمها 
القرآن،  تفسير  في  الرواية  بأهميّة  يرتبط  والثاني:  الاستنباطيّة،  الممارسة  في 
والثالث: يهتمّ بمكانة الرواية في بناء أصول الدين، والرابع: يركّز على موقع 
الرواية في الاستنباط الفقهيّ، والخامس: يتناول المسألة الأخلاقيّة وعلاقتها 
الرواية  منها  تعاني  التي  الآفات  إلى  يتعرّض  السادس:  والمحور  بالرواية، 

وسبل معالجة ذلك.

أوّلً: مرجعيّة السنّة النبويّة في الممارسة الاستنباطيّة

1- مستودع السنةّ النبويّة
طرح القرآن الكريم رؤاه وتشريعاته بصور متعدّدة، وترك للنبيّ شرح ذلك 
وحي  من  عليه  ينزل  ما  كلّ  يبيّ   kالرسول كان  الواقع.  في  وتطبيقه  وتفصيله 
في  يتحدّد  الشيعيّ  السنيّّ  والاختلاف  بذلك.  بعضهم  يخصّ  كان  لكنهّ  للناس، 
المصدر الذي يجب أخذ سنةّ الرسول منه، فبينما يقول أهل السنةّ إنّ النبيّ لم يحدّد 
أحدًا للَِعب ذلك الدور، وإنّما ترك الأمر لصحابته يتصّرفون فيه بما يرونه مناسبًا، 
يؤكّد الشيعة أنّ النبيّ،k، حدّد خليفة له في مهامه المختلفة، ومنها صيانة سنتّه من 

أيّ ضياع أو تزوير. 

يقرّرون  عمومًا  للصحابة  الأمر  ترك  الرسول  أنّ  إلى  السنة  أهل  علماء  ذهب 
اقتديتم  بأيّم  كالنجوم  »أصحابي  برواية:  بعضهم  واحتجّ  يرونه،  ما  بحسب 



345  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

اليهود  إلى  الرجوع  بجواز  أغلبهم،  وربما  مفسّيهم،  كثير من  وقال  اهتديتم«]]]، 
كْرِ إنِ كُنتُمْ  ﴿فَاسْألَُوا أَهْلَ الذِّ والنصارى في حالة عدم العلم]]]، واستدلّوا بآية: 
لَ تَعْلَمُونَ﴾ ) النحل، 43(. لكنّ المفسّين أنفسهم أوردوا أيضًا عن عليj أحيانًا 

وعن الباقرj أحيانًا أخرى قولهم: »نحن أهل الذكر«]]].

وذهب علماء الشيعة في الاتّاه المعاكس، وأكّدوا أنّ النبيّ حدّد فعلً مرجعيّةً 
علميّةً للناس من بعده، يعودون إليها عندما يكون ثمّة اختلاف أو تنازع أو جهل 

في أيّ مسألة تواجههم. واستدل علماء الشيعة بأدلّة من الكتاب والسنةّ، منها:

الفريقين  وَاعِيَةٌ﴾ )الحاقة، 12(، ويتّفق المفسّون من  أُذُنٌ  قوله تعالى: ﴿وَتَعِيَهَا 
-أهل السنةّ والإماميّة- على أنّا نزلت في علي]]]، وهم يروون أنّ النبيّ كان يخصّ 
تفاصيلها.  كلّ  في  الرسالة  له  يمرّر  حتى  الخاصّة  والمجالس  بالمناجاة   ،j،عليًا
وهذه الآية منسجمة مع حديث الثقلين المتواتر الذي قرن فيه النبيّ بين الكتاب 

والعترة.

تَعْلَمُونَ﴾، وقد أجمع مفسّو الشيعة  كْرِ إنِ كُنتُمْ لَ  ﴿فَاسْألَُوا أَهْلَ الذِّ وقوله: 
على أنّا في علي وتجري في الأئمّة، حيث لا يمكن أن يكون المقصود بأهل الذكر 
اليهود والنصارى؛ لأنّ ذلك يعني تحويلهم إلى مراجع للمسلمين، ولا يمكنهم في 
هذه الحالة إلّ الإفتاء بما يخدم دينهم. وقد روى الكلينيّ: »قال رسول اللهk: الذكر 
أنا والأئمّة أهل الذكر«. ورُوي عن الصادق في تفسير الآية: »الذكر محمّدk ونحن 

]]] ضعّفه أحمد بن حنبل وقال: »لا يصحّ هذا الحديث«، وكذلك ابن عبد البر الذي قال: »هذا إسناد 
به حجّة«، وابن حزم في أصول الأحكام، ج2، ص61، قال: »هذه رواية ساقطة«.. وقال  تقوم  لا 

الألبانّي في السلسلة الضعيفة، ح58: »موضوع«..
]]] الطبريّ، محمّد بن جرير، جامع البيان في تأويل آي القرآن،  ج18، ص414.

]]] الطبريّ، م.س، ج18، ص414؛ القرطبيّ، أبو عبد الله القرطبيّ: الجامع لأحكام القرآن، ج11، 
ص182.

]]] انظر تفسير الآية في: ابن عساكر، علي بن الحسن بن هبة الله بن عبد الله الشافعي، تاريخ دمشق، 
ج42، ص361؛ الطبريّ، م.س، ج29، ص56؛ القرطبيّ، م.س، ج18، ص264. 



مناهج العلوم الإسلاميّة346

تُسْألَُونَ﴾  وَسَوْفَ  وَلقَِوْمِكَ  لَّكَ  لَذِكْرٌ  هُ  ﴿وَإنَِّ أهله المسؤولون، قال: قلت: قوله: 
من  كثير  أشار  ذلك  وإلى  المسؤولون«.  الذكر ونحن  أهل  إيّانا عنى ونحن  قال: 

مفسّي أهل السنةّ كما سبقت الإشارة إليه.

اسِخُونَ فِ الْعِلْمِ﴾ )آل عمران، 7(. قال  وقوله تعالى: ﴿وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إلَِّ اللهُ وَالرَّ
اسِخُونَ﴾ استئنافيّة، وإنّ الراسخين في العلم  مفسّو أهل السنة إنّ الواو، في ﴿وَالرَّ
لا يعلمون تأويل القرآن. لكنهّم نقلوا عن ابن عباس قوله: »أنا من الراسخين في 
العلم وأعلم تأويله«]]]. وابن عباس نفسه يصّرح أنّ كلّ ما لديه من علم هو من 

علّي. 

ولذلك قال محدّثو الشيعة ومفسّوهم إذا كان الراسخون في العلم لا يعلمون 
إلى  تُشير  كانت  الآية  بأنّ  التسليم  من  بدّ  لا  الرسوخ؟  هذا  فما هو  القرآن  تأويل 
عترة النبيbّ، كما تقول الروايات: »عن أبي جعفرj قال إنّ رسول اللهk أفضل 
الراسخين في العلم قد علم جميع ما أنزل الله عليه من التنزيل والتأويل وما كان 
وفي  كلّه«]]].  يعلمونه  بعده  من  وأوصياؤه  تأويله  يعلمه  لم  شيئًا  عليه  لينزل  الله 
تفسير العيّاشي: »عن أبي عبد اللهj قال: نحن الراسخون في العلم فنحن نعلم 

تأويله«]]].

الْبَيْتِ  أَهْلَ  جْسَ  الرِّ عَنكُمُ  ليُِذْهِبَ  اللهُ  يُرِيدُ  مَ  ﴿إنَِّ تعالى:  قوله  وكذلك 
هم  النبيّ  بيت  أهل  أنّ  متّفقون  ثون  والمحدِّ )الأحزاب،33(.  تَطْهِيًرا﴾  رَكُمْ  وَيُطَهِّ
تعالى:  قوله  مع  وبالربط  والحسين]]].  والحسن  وفاطمة  علي  الكساء؛  أصحاب 
رُون﴾، يكون أهل البيت  الُْطَهَّ هُ إَّل  لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ. فِ كتَِابٍ مَكْنُونٍ. لَ يَمَسُّ ه  ﴿إنَِّ

]]] ابن كثير، اسماعيل، تفسير القرآن العظيم، سورة3، آية7.
]]] القمّيّ، علي بن إبراهيم، تفسير القمّيّ، ج1، ص97.

]]] العيّاشّي، محمد بن مسعود، تفسير العيّاشّي، ج1، ص164.
الترمذيّ،  ح2424.  مسلم،  صحيح  مسلم،  الحسين،  أبو  النيسابوريّ  القشيري  الحجاج  ابن   [[[

ح3205. المستدرك، ح4719.



347  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

القرآن:  فيه  الذي  المحفوظ  اللوح  هو  المكنون  فالكتاب  بالكتاب،  العالمون  هم 
عن  مستور  أي  مكنون  فهو   ،.)22 )البروج،  ْفُوظٍ﴾  مَّ لَوْحٍ  فِ  يدٌ  ِ مَّ قُرْآنٌ  هُوَ  ﴿بَلْ 
الذين  به، كما هو ظاهر، والمطهّرون هم  العلم  أعين الخلق وعقولهم، والمسّ هو 
طهّر الله نفوسهم من المعاصي والذنوب والأرجاس]]]. ولا دليل على أنّ المقصود 
بالتطهير الملائكة، كما لا دليل على اختصاصهم بذلك، بل إنّ آية التطهير تؤكّد أنّ 
المقصودين بذلك هم أصحاب الكساء من أهل البيت، وهذا تأكيد على أنّ معاني 
القرآن في مستوياتها المختلفة لا يعلمها كلّها إلّ النبيّ وأهل البيت، وهم المرجع 

في معرفة القرآن.

وفي حديث الثقلين المتواتر عند السنةّ والشيعة، أنّ النبيkّ أوصى بالتمسّك 
المرجعيّة  يمثّلون  فهم  الضلال،  من  يعصمهم  ذلك  لأنّ  بعده؛  من  البيت  بأهل 
الدينيّة والسياسيّة من بعده، فقال صلى الله عليه وآله: »إنّ تاركٌ فيكم الثقلين ما 
كتم بهما لن تضلّوا بعدي: كتابَ اَّلل وعترتي أهلَ بيتي، لن يفترقا حتى يردا  إن تَسََّ

علي الحوضَ«]]]. 

ويؤكّد الإمام جعفر الصادق،j، هذه المعاني في قوله: »إنّا أهل بيت لم يزل الله 
يبعث منا من يعلم كتابه من أوّله إلى آخره«]]]. وفي رواية أخرى: »إنّ الله علّم نبيّه 
التنزيل والتأويل فعلّمه رسول الله عليًا. قال عليj: ما نزلت آية إلّ وأنا علمت 
قلبًا عقولً ولسانًا  إنّ ربي وهب لي  أُنزلت،  أنزلت وعلى من  أنزلت وأين  فيمن 
ناطقًا«]]]. وكان بعض الصحابة يعترفون لعليj بأعلميّته في مختلف المسائل التي 

]]] الطباطبائي، محمّد حسين، تفسير الميزان،ج19، ص137.
النَّسائي،  3788؛  ح3786-  الترمذيّ،  ح2679؛  الكبير،  المعجم  أحمد،  بن  سليمان  الطبرانّي،   [[[
ار، ح864؛  البزَّ المصنفّ، ح32337؛  شَيبة،  أبي  ابن  الحاكم، ح4577؛  الكبرى، ح8464؛  نن  السُّ
انظر:  كثير.  وغيرهم  ح1760.  الآثار،  مشكل  شرح  الطحّاويّ،  11147؛  ح11119-  أحمد، 

الألبانّي، السلسلة الصحيحة، ج4، ص357. 
]]] الصفّار، محمّد بن الحسن، بصائر الدرجات، ص527.

]]] م.ن، ص315.



مناهج العلوم الإسلاميّة348

كثيًرا ما يظهرها في قضائه وحلّه للمعضلات من المسائل، فيقولون مثلا: »أقضانا 
علي«]]]، و»لولا علي لهلك عمر«]]]، و»لا أبقاني الله لمعضلة ليس لها أبو الحسن«]]]. 

وقد قال الذهبيّ في شأن الإمام علي،j: »كثيًرا ما كان يرجع إليه الصحابة في 
فهم ما خفي واستجلاء ما أشكل.. كان مدقّقًا ومسدّدًا فيصلً في المعضلات حتّى 
ضُب به المثل، فقيل: »قضيّة ولا أبا حسن لها.. وقيل لعطاء: أكان في أصحاب 
محمّد أعلم من علي؟ قال: لا والله، لا أعلمه. وروى سعيد بن جبير عن ابن عباس 
قال: »إذا ثبت لنا الشيء عن عليj، لم نعدل عنه إلى غيره«، فكان أعلم الصحابة 
بمواقع التنزيل ومعرفة التأويل، وقد روي عن ابن عباس أّنه قال: ما أخذت من 

تفسير القرآن فعن علي بن أبي طالب«]]]. 

2- أقسام الرواية
تشمل السنةّ النبويّة قول النبيّ وفعله وتقريره، وعند الشيعة الإماميّة يُضاف 
إلى ذلك فعل الإمام المعصوم وقوله وتقريره، وهذا لا يعني أنّ الإمام لديه سنةّ 
مستقلّة عن سنةّ النبيkّ، بل يعني أنّه الأمين على السنةّ النبويّة، وكلّ ما يصدر 
عنه هو في الحقيقة ترجمة لسنةّ الرسولk، وهذه السنةّ تشمل المجالات المختلفة 
الدين، من اعتقادات، وتشريعات، وأخلاقيّات، ومفاهيم، ومقولات عامّة،  في 

ويمكن تقسيمها بعد التتبّع إلى أقسام عدّة هي أساسًا:

أ- سنةّ شارحة: فهي تشرح معنى الآية وتبيّنه وتفسّه، مثل: شرح الملامسة 
بأنّه وجوب مسح  الوضوء  آية  المقصود في  بالكذب، وشرح  والفسوق  بالجماع، 

أحمد،  مسند  أحمد،  حنبل،  ابن  ح4211.  البخاري،  صحيح  اسماعيل،  بن  محمد  البخاريّ،   [[[
ح20581. 

]]] ابن عبد البر، يوسف بن عبد الله، الاستيعاب في معرفة الاصحاب، ج3، ص1102، ح1855. 
المستدرك على  الصحابة، ح1100؛ سن أبي داوود، ح4399؛ الحاكم،  ]]] أحمد بن حنبل، فضائل 

الصحيحين، ح1725.
]]] الذهبيّ، محمد حسين، التفسير والمفسّرون، ج1، ص90-89.



349  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

الرجلين لا غسلهما، ومثل القول إنّ وقت الإمساك في الصيام هو الفجر الصادق 
تَْوِي  النَّاسِ  مِنَ  أَفْئدَِةً  ﴿اجْعَلْ  تعالى:  قوله  تفسير  ومثل  الكاذب..  الفجر  لا 

إلَِيْهِمْ﴾ )إبراهيم، 37( بأنّم أهل البيت والأئمّة b، وليس شيئًا آخر.

للنبيkّ، مثل: إضافة  الله  أتاحها  تُشّرع في مساحة  ب- سنّة تشريعيّة: وهي 
ركعات في الصلوات، وغسل الجمعة، وتحريم بعض الأشياء بشكل مؤقّت مثل 
النهي عن أكل الحمير في خيبر.. وكثير من المستحبّات، فالسنةّ في مقام التشريع 

واجبة ومستحبّة. 

على  كلّيّتها  في  الآية  مفهوم  تطبيق  الأوّل:  بمعنيين:  وهي  تطبيقيّة:  سنةّ  ت- 
أفرادها فيما يُعرف بالجري، مثل ما رُوي عن ابن عبّاس أنّه قال: »ما أنزل الله آية 
ا الَّذِينَ آمَنُوا﴾ إلاّ كان علٌي أشرفها وأميرها،  َ في القرآن الكريم يقول فيها: ﴿يَا أَيُّ
ولقد عاتب الله أصحاب محمّد في غير آيةٍ من القرآن، وما ذكر عليًا إلاّ بخيٍر«]]]. 
لَاةَ  الصَّ يُقِيمُونَ  الَّذِينَ  آمَنُوا  وَالَّذِينَ  وَرَسُولُهُ  اللهُ  وَليُِّكُمْ  مَ  ﴿إنَِّ تعالى:  قوله  ومثل 
كَاةَ وَهُمْ رَاكعُِونَ﴾ )المائدة، 55(، التي نزلت عندما تصدّق الإمام علي  وَيُؤْتُونَ الزَّ
بخاتمه أثناء ركوعه في الصلاة كما يقول المفسّون]]]، والثاني: تقديم درسٍ تطبيقيٍّ 
وركوع  وقراءة  تكبير  من  فيها  بما  الصلاة  آيات  مثل:  الشأن،  ذات  الآيات  في 
وسجود وتسبيح وتشهّد وتسليم، والحجّ بما فيه من سعي وطواف ورمي جمرات 

وهدي..

ث- سنةّ استنباطيّة: وهي السنةّ التي تستنبط الأحكام والمقولات الاعتقاديّة 
إلَِ  وهُ  رَدُّ ﴿وَلَوْ  الكريمة:  الآية  إليه  أشارت  ما  نحو  القرآن على  من  والأخلاقيّة 
سُولِ وَإلَِٰ أُولِ الْمَْرِ مِنْهُمْ لَعَلمَِهُ الَّذِينَ يَسْتَنبطُِونَهُ مِنْهُمْ وَلَوْلَ فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ  الرَّ

]]] ابن أبي حاتم، عبد الرحمن، تفسير القرآن العظيم،ج1، ص196.
]]] انظر مثلً: السيوطيّ، جلال الدين، الدرّ المنثور في التفسير بالمأثور، ج3، ص105؛ البيضاوي، 
الطبريّ،  بن جرير  الطبريّ، محمّد  التأويل، ج2، ص339؛  التنـزيل وأسرار  أنوار  بن عمر،  عبدالله 

جامع البيان في تأويل آي القرآن، ج6، ص289. 



مناهج العلوم الإسلاميّة350

المبدئيّة  الناحية  من  فالقرآن   .)83 )النساء،  قَليِلً﴾  إلَِّ  يْطَانَ  الشَّ بَعْتُمُ  لَتَّ تُهُ  وَرَحَْ
احتمال  استنباطه، دون  وكيفيّة  يعرف موقع ذلك  الذي  لكن  يتضمّن كلّ شيء، 

الخطأ، هو النبيّ والإمام.

ثانيًا: أهمّيّة الرواية في تفسير القرآن الكريم

ليس ممكناً الحديث عن مكانة الرواية في العمليّات الاستنباطيّة المختلفة دون 
التوقّف عند علاقتها بالنصّ القرآنّي، فبحسب المشهور والمنقول معًا، يوجد تلازم 
بين الكتاب والسنةّ، حيث يبقى القرآن الكريم النصّ المرجعيّ الأوّل للمسلمين، 
والمصدر الأوّل للاستنباط، بينما اعتبرت السنةّ المصدر الثاني. ورغم أنّ المفسّين 
أحكامه  واستنباط  معانيه  وفهم  القرآن  تفسير  في  الرواية  أهّميّة  على  يتّفقون 
التفسيريّة  العمليّة  في  تشغلها  التي  المساحة  في  يختلفون  أنمّ  إلّ  ومفاهيمه]]]، 
والاستنباطيّة. ففي حين يصّر المفسّ الروائيّ على أنّا شاملة لكّل النصّ القرآنّي، 
معيّ  نطاق  في  محدودًا  يكون  أن  يجب  ذلك  أنّ  الرأي  يعتمد  الذي  المفسّ  يقول 

بسبب قلّة الروايات القطعيّة، ولأنّ القرآن له ظاهر يفهمه كلّ الناس.

1- التفسير الرّوائيّ
 يذهب هذا الاتّاه في التفسير، الذي يُسمّى بالتفسير النقلّي أو التفسير بالمأثور 
أيضًا، إلى »أنّ فهم القرآن مختصّ بمن خوطب به، وقد استندوا في هذه الدعوى 
إلى روايات عدّة واردة في هذا الموضوع.. إنّ المراد من هذه الروايات وأمثالها أنّ 
فهم القرآن حقّ فهمه، ومعرفة ظاهره وباطنه، وناسخه ومنسوخه، مختصٌّ بمن 
خوطب به، فإنّ معنى ذلك أنّ الله قد خصّ أوصياء نبيّهk بإرث الكتاب، وهو 
معنى قوله تعالى: ﴿ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكتَِابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا﴾ )فاطر، 32(، فهم 
المخصوصون بعلم القرآن على واقعه وحقيقته، وليس لغيرهم في ذلك نصيب«]]]. 

]]] الطوسّي، محمّد بن الحسن، التبيان في تفسير القرآن،  ج 6، ص 398.
]]] الخوئيّ، أبو القاسم، البيان في تفسير القرآن، ص265.



351  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

والاتجاه الروائيّ في التفسير أقدم وجودًا من المدرسة الأخباريّة التي ظهرت 
في القرن الحادي عشر للهجرة لمواجهة المدرسة الأصوليّة، رغم وجود من يعتبر 
الأسترآبادي،  الأمين  وليس  المدرسة،  لهذه  الفعلي  المؤسّس  الصدوق  الشيخ 
فتأليف الموسوعات التفسيريّة بدأ مبكّرًا ومنذ القرن الأوّل للهجرة، وأوّل مدوّنة 
 ،j،علي الإمام  إلى  المنسوب  الكتاب  هو  الشيعة  عند  القرآن  تفسير  روايات  في 

والذي ورد في شكل نصّ مفصّل في بداية تفسير النعمانّي]]].

ويوجد كتاب آخر، هو مصحف علي بن أبي طالب. وقد تضمّن تأويل القرآن، 
والتفسير، وأسباب النزول، والناسخ والمنسوخ، وهو مرتّب على حسب النزول، 

لكن هذا الكتاب ليس في متناول أيدينا الآن.

ويوجد كذلك التفسير المنسوب إلى الإمام الباقرj، المعروف بتفسير علي بن 
إبراهيم القمّيّ المنقول عن طريق أبي حمزة الثمالّي وأبي الجارود، والتفسير المنسوب 
الكوفي، والتفسير  الثاني للهجرة، وتفسير فرات  القرن  إلى الإمام الصادقj في 
العيّاشّي  وتفسير  للهجرة،  الثالث  القرن  بداية  في   jالعسكري للإمام  المنسوب 
أهم  من  وهو  للهجرة،  الرابع  القرن  وبداية  الثالث  القرن  نهاية  في  عاش  الذي 

التفاسير الروائيّة حسب هادي معرفة]]]..

في  الآية  ظهور  لأنّ  الكريم؛  القرآن  ظواهر  بحجّيّة  الروائيّ  المفسّ  يؤمن  لا 
تبادر معنى  فالظهور مجرّد  المعنى،  أنّا نصٌّ صريح في ذلك  يعني  معنى معيّ لا 
معيّ للذهن، يحتمل أن يكون غير المعنى المقصود. وإذا وجدت رواية تحدّد معنى 
بدّ من الأخذ بها وترك الظهور، فهي في هذه الحالة قرينة صارفة عن  الآية، فلا 

المعنى المتبادر.

نقل  وقد  المرتضى،  السيّد  إلى  وتُنسب  والمتشابه«،  المحكم  »رسالة  عنوان،  الكتاب  هذا  يحمل   [[[
المجلسّي الرسالة في موسوعة »بحار الأنوار«.

]]] معرفة، محمد هادي، التفسير والمفسّون فی ثوبه القشيب ج2، ص312 - 313.



مناهج العلوم الإسلاميّة352

وقد قال البحرانّي في مقدّمة تفسيره: »رأيتُ عكوف أهل الزمان على تفسير مَنْ 
لم يرووه عن أهل العصمة سلام الله عليهم الذين نزل التنزيل والتأويل في بيوتهم، 
وأوتوا من العلم ما لم يُؤْتَه غيرهم، بل كان يجب التوقُّف حتى يأتي تأويله عنهم؛ 
لأنّ علم التنزيل والتأويل في أيديهم، فما جاء عنهم، b، فهو النور والهدى، وما 
علمَيْ  علماء  من  العجب  كلّ  والعجب  والعمى.  الظلمة  فهو  غيرهم  عن  جاء 
المعاني والبيان، حيث زعموا أنّ معرفة هذين العلمين تطّلع على مكنون سّر الله، 
جلَّ جلاله، من تأويل القرآن.. ولا رَيْبَ أنّ محلّ ذلك من كتاب الله، جلَّ جلاله، 
الذين  البيت  أهل  وهم  والتأويل،  التنزيل  أهل  من  به  العلم  إلى  معرفته  تحتاج 
علَّمهم الله سبحانه وتعالى، فلا ينبغي معرفة ذلك إلاّ منهم، ومَنْ تعاطى معرفته 

من غيرهم ركب متن عمياء، وخبط خبط عشواء..«]]].

يذهب أصحاب التفسير الروائيّ إلى القول بمحوريّة السنةّ في تفسير القرآن، 
وليس محوريّتها في مقابل القرآن، وهم يُبّررون ذلك بأنّ واحدة من مهام الرسول 
النصوص  اعتمادًا على  نفسه،  القرآن  وقوله لا يخرج عن  القرآن،  تفسير  والإمام 

القرآنيّة والروائيّة التي تصّرح بذلك.

ولأجل ذلك، لا يرفض التفسير الروائيّ تفسير القرآن بالقرآن، ولكنهّ يقول 
إنّ المعصوم هو الذي يمكنه فعل ذلك، أمّا غيره فيمكن أن يخطئ، فيقوم بالرّبط 

بين آيتين مثلً دون توفيق.

التتابع  تعني  التي  السّياق،  نظريّة  المنهج  هذا  يرفض  ذلك،  إلى  وإضافة 
والترابط بين الفقرات أو الجمل أو الآيات. ونظريّة السياق بهذا المعنى تختلف 
قد  بل  السياق،  يفترض  لا  المنهج  هذا  لأنّ  بالقرآن؛  القرآن  تفسير  منهج  عن 
يفسّ آيات متعدّدة في سور مختلفة اعتمادًا على ورود ما يسمح بذلك من ألفاظ 

أو معانٍ.

]]] القمّيّ، م. س، ج1، ص8-7.



353  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

تتضمّن الآيات القرآنيّة فقراتٍ وجملً طويلة، يقول الاتجاه العقلّي في التفسير إنّه 
يربط بينها سياق الكلام، فالكلمة السابقة تفسّ اللّحقة، وهو ما يُسمّى بالقرينة 
الروائيّ  الاتجاه  لكن  بالسياق]]]،  الحاليّة  القرينة  عن  يُعبّ  ربما  أو  أيضًا،  الحاليّة 
رفض مقولة السياق، ومبّرره في ذلك هو أنّ الكثير من الآيات لا يمكن فهمها 
ضمن سياقها؛ لأنّ ذلك يتصادم مباشرة مع أسباب النزول وتفسير المعصوم، كما 

هي آية التطهير مثلً وآية أهل الذكر وغيرهما..

يُعلن المفسّ الروائيّ أنّ القرآن نفسه يؤكّد العلاقة البنيويّة التي لا تنفكّ بين 
القرآن وسنةّ الرسولk، فلا يمكن الاستغناء عن السنةّ النبويّة لمعرفة تفاصيل 
الاستغناء  يمكن  لا  كما  تمامًا  للإسلام،  التشريعيّة  والأحكام  الوجوديّة  الرؤية 
عن القرآن نفسه لفعل ذلك. تلقّى النبيّ القرآن وتلقّى معه تفسيره، فواحدة من 
مهام النبيkّ تفسير القرآن وبيانه للناس، استنادًا إلى آيات عدّة]]] تؤكّد أنّ الله 

 .jوالنبيّ بدوره نقل ذلك إلى الإمام علي ،[[[kّتعهّد ببيان القرآن للنبي

أُوتيت  وإنّ  »ألا  قوله:  مثل  نفسه،  النبيّ  الروايات عن  إلى بعض  استندوا  كما 
عن  نقل  كما  للناس،  ويفسّها  النازلة  الآية  يقرأ   kوكان معه«]]].  ومثله  القرآن 
يعرف  حتّى  يجاوزهُنَّ  لم  آيات  عشر  تعلّم  إذا  مناّ  الرجل  »كان  قوله:  مسعود  ابن 
معانيهنَّ والعمل بهنّ«]]]. وفي رواية »زيد الشحام قال: دخل قتادة بن دعامة على 
أبي جعفر،j، فقال: يا قتادة أنت فقيه أهل البصرة؟ فقال: هكذا يزعمون، فقال 
 ،j،بلغني أنّك تفسّ القرآن؟ فقال له قتادة، نعم، فقال له أبو جعفر :jأبو جعفر
فإن كنت تفسّه بعلم فأنت أنت، وأنا أسألك، إلى أن قال أبو جعفرj: ويحك يا 

]]] اليازجي، ناصيف، العرف الطيب في ديوان أبي الطيّب، ج2، ص337.
]]] سورة القيامة، الآيات 16-19؛ سورة النحل، الآية 44. 

]]] القمّيّ، م.س، ج2، ص397. 
]]] السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، ج4، ص174.

]]] الطبريّ، محمّد بن جرير، م. س، ج1، ص27- 28.



مناهج العلوم الإسلاميّة354

قتادة! إن كنت إنّما فسّت القرآن من تلقاء نفسك، فقد هلكت وأهلكت، وإن كنت 
قد فسّته من الرجال، فقد هلكت وأهلكت، ويحك يا قتادة! إنّما يعرف القرآن من 
خوطب به«]]]. وفي رواية بريد بن معاوية، عن أحدهما، عليهما السلام، في قول الله 
عزّ وجلّ: »وما يعلم تأويله إلّ الله والراسخون في العلم«، فرسول اللهk أفضل 
الراسخين في العلم، قد علّمه الله جميع ما أنزل عليه من التنزيل والتأويل، وما كان 

الله لينزل عليه شيئًا لا يعلّمه تأويله، وأوصياؤه من بعده يعلمونه«]]].

عن  كما  بالرأي،  التفسير  عن  تنهى  روايات  وجود  على  أكّدوا  المقابل،  وفي 
قال  و«من  الكذب«]]]،  الله  على  افترى  فقد  برأيه  القرآن  فسّ  »ومن   :kّالنبي
عليه  المؤمنين  أمير  الإمام  وعن  النار«]]].  من  مقعده  فليتبوّأ  علم  بغير  القرآن  في 
السّلام: »قال الله جلّ جلاله: ما آمن بي من فسّ برأيه كلامي«]]]. وعن‏ الإمام 
محمّد بن علي الباقرj: »ليس شيء أبعد من عقول الرجال من تفسير القرآن«]]]. 
و»عن علي صلوات الله عليه قال: سلوني عن كتاب الله، فوالله ما نزلت آية من 
كتاب الله في ليل ولا نهار، ولا مسير ولا مقام، إلّ وقد أقرأنيها رسول الله صلى الله 
عليه وآله وعلّمني تأويلها، فقام ابن الكوّاء، فقال: يا أمير المؤمنين، فما كان ينزل 
عليه وأنت غائب عنه؟ قال: كان ]يحفظ علَي[ رسول اللهk ما كان ينزل عليه من 
كذا  بعدك  الله  أنزل  يا علي،  ويقول:  فيقرئنيه  عليه  أقدم  غائب حتى  وأنا  القرآن 

وكذا، وتأويله كذا وكذا فعلّمني تأويله وتنزيله«]]]. 
]]] الحرّ العاملّي، محمّد بن الحسن بن علي، الفصول المهمّة في أصول الأئمّة، ج1، ص452. 

]]] م. ن، ج27، ص179.
]]] الحرّ العاملّي، محمّد بن الحسن بن علي، وسائل الشيعة، ج27، ص190، كتاب القضاء، أبواب 

صفات القاضي، باب13، ح37.
]]] الحرّ العاملّي، محمّد بن الحسن بن علي، ج27، ص190، كتاب القضاء، أبواب صفات القاضي، 

باب13، ح35.
]]] م. ن، ح28.

]]] م. ن، ص192، ح41.
]]] المجلسّي، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج89، ص78.



355  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

ولا توجد رواية واحدة تشجّع أو حتى تسمح بتفسير القرآن بالرأي، بحسب 
الاتجاه الروائيّ، وهو يقول: لو سُمح لكلّ أحد أن يفسّ القرآن برأيه، لكان دور 
الرسول والإمام منتفيًا، ولو كان التفسير بالرأي مقبولً، فماذا نفعل إذا تعارض 
إسقاط  يعني  بالرأي  التفسير  أليس  والإمام؟  النبيّ  تفسير  مع  بالرأي  التفسير 
الخروج  إلى  المنهج  هذا  يؤدّي  ألا  القرآن؟  على  وإيديولوجيّة  مذهبيّة  مسبقات 
عن المعاني المقصودة والمتوخّاة للرسالة والوحي؟ ألا يصبح التفسير بالرأي سببًا 

للفرقة والتشتّت والاقتتال كما هو واقع الحال في الماضي والحاضر؟ 

لا شكّ في وجود روايات صحيحة وكثيرة تنهى عن التفسير بالرأي، والمفسّ 
الروائي يعتمد على تلك الروايات لرفض التفسير بالرأي، وهو يقول إنّ التفسير 
بالرأي هو في النهاية نسبة معتقدات وأفكار وأمور إلى الله، بينما هو لم يقلها ولم يرُدها.

2- التفسير العقلّي
يعتبر الاتجاه الأصولّي الظواهر القرآنيّة حجّة]]]، وهو بذلك يختلف عن الاتجاه 
لذلك  تبعًا  والقرآن  الكريم،  القرآن  ظواهر  حجّيّة  عدم  يرى  الذي  الأخباريّ 
حاكمٌ على السنةّ التي يجب أن تكون تابعةً له في نظر جزء مهمّ من الأصوليّين، 
»التبيان في  الطوسّي في تفسيره  الشيخ  إلى  المنهج  إعادة جذور هذا  أمكنت  وربما 

تفسير القرآن« والشيخ الطبرسّي في تفسير »مجمع البيان«]]]. 

ا في التفسير، يعتمد آليّتين: الأولى: تفسير  وهذا الاتّاه، الذي أفرز منهجًا خاصًّ
القرآن بالقرآن، والثانية: حجّيّة السياق في فهم الآيات. 

نقل  بعد  غالبًا  الطباطبائيّ  العلّمة  يعقّب  حيث  ص427،  ج1،  باقر،م.س،  محمّد  المجلسّي،   [[[
الرواية بعبارة: »وهذا المعنى يؤيِّد ما استفدناه من ظاهر لفظ الآية«؛ انظر أيضًا: ج2، ص216؛ ج3، 
المظفّر، محمّد  انظر كذلك:  ص216؛ ج4، ص177؛ ج5، ص17؛ ج8، ص72؛ ج19، ص78؛ 

رضا: أصول المظفّر،ج2، ص135.
الكريم،   القرآن  تفسير  مناهج  في  مقارنة  دراسة  واتجاهاته  التفسير  مناهج  علي:  محمّد  رضائي،   [[[

ص49.



مناهج العلوم الإسلاميّة356

﴿وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ  وتفسير القرآن بالقرآن هو ما أشارت إليه الآية القرآنية: 
»فإنّ  الروايات:  بعض  وفي   .[[[)82 النساء  كَثيًِرا﴾)  اخْتلَِفًا  فيِهِ  لَوَجَدُوا  اللهِ  غَيِْ 
البلاغة إشارة من الإمام علي إلى  القرآن يفسِّ بعضه بعضًا«]]]، كما نجد في نهج 
بعضُه  ويشهد  ببعض  بعضه  وينطق  به  وتسمعون  به  تبصرون  الله  »كتاب  ذلك: 
على بعض«]]]، غير أنّه لا شكّ أنّ ذلك يحتاج إلى إلمام واسع بالقرآن وفهم سليم 

لدلالة آياته.

ومن الأمثلة على ذلك، تفسير رسول اللهk الظلم بالشرك ربطًا بين قوله تعالى: 
كَ لَظُلْمٌ عَظيِمٌ﴾  ْ ﴿وَلَْ يَلْبسُِوا إيِمَنَمُْ بظُِلْمٍ﴾ )الأنعام، 82(، وقوله تعالى: ﴿إنَِّ الِّش
)لقمان، 13(، وكذاك استنباط أمير المؤمنينj من القرآن الكريم أنّ مدّة الحمل قد 

تكون ستّة أشهر ولا تقلّ عنها، لحلّ مشكلة اجتماعيّة وقعت في زمانه. فقد استفاد 
فِ  ﴿وَفصَِالُهُ  تعالى:  قوله  العزيز، هما:  الله  كتاب  آيتين في  بين  التقابل  من  الإمام 

لُهُ وَفصَِالُهُ ثَلاثُونَ شَهْرًا﴾ )الأحقاف،15(. ﴾ )لقمان، 14(، وقوله تعالى: ﴿وَحَْ عَامَيِْ

ولأنّ القرآن يتضمّن المحكم والمتشابه، فإنّ تطبيق هذا المنهج يُبعد المفسّ عن 
صراط  إلى  هُدي  محكمه  إلى  القرآن  متشابه  ردّ  فـ«مَنْ  مثلً،  التشبيه،  في  الوقوع 
ءٌ﴾ قاعدة لفهم  مستقيم«]]]. والمثال على ذلك جعل قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلهِِ شَْ
حَْنُ عَلَ الْعَرْشِ اسْتَوَى﴾ )طه، 5(، و﴿يَدُ اَّللِ فَوْقَ  ظواهر بعض الآيات مثل: ﴿الرَّ
ا نَاظرَِةٌ﴾ )القيامة، 23(، ﴿وَيَبْقَى  َ ةٌ إلَِ رَبِّ أَيْدِيهمِْ ﴾ )الفتح، 10(، ﴿وُجُوهٌ يَوْمَئذٍِ نَاضَِ
الظواهر  تأويل  يعني  ما  وهو   ،)72 وَالإكْرَامِ﴾)الرحممن،  لالِ  الَْ ذُو  رَبِّكَ  وَجْهُ 

القرآنيّة بما يقتضيه تنزيه الذات الإلهيّة.

]]]  نقل ابن أبي الحديد عن الإمام علي أنّ: »الكتاب يصدّق بعضه بعضًا، وأنّه لا اختلاف فيه، فقال 
سبحانه: ﴿وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيِْ اللهِ لَوَجَدُوا فيِهِ اخْتلَِفًا كَثيًِرا﴾«. شرح نهج البلاغة، ج1، ص288.

]]] المجلسّي، م. س، ج9، ص127.
]]] الإمام علي، نهج البلاغة، ج2، ص17.

]]] المجلسّي، م. س، ج89، ص377. 



357  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

ضمن  الثاني  القرن  في  الحديث  تدوين  بداية  في  بالقرآن  القرآن  تفسير  وُضع 
أبواب الحديث، فهو في الأصل روايات منقولة عن النبيّ k والأئمّة صلوات الله 
عليهم، لكنهّ سرعان ما تحوّل إلى منهج في التفسير تمّ إحياؤه في العقود الأخيرة من 
خلال ما عرف بالمنهج الموضوعيّ أو المنهج التوحيديّ أو غير ذلك، فهو يعتمد 
على مقابلة الآيات بعضها ببعض في الموضوع الواحد للوصول إلى فهم أكثر دقّةً 
وعمقًا، وإلى ذلك يشير العلّمة محمّد حسين الطباطبائيّ )1904-1981م( في 
التعليم والتفسير هذه الطريقة بعينها  تفسيره »الميزان«: »وقد كانت طريقتهم في 

-أي تفسير القرآن بالقرآن- على ما وصل إلينا من أخبارهم في التفسير«]]]. 

عن  يُغني  بالقرآن  القرآن  تفسير  منهج  أنّ  الطباطبائيّ  كلام  من  يُفهم  وقد 
تفسير القرآن بالسنةّ، كما في قوله: »والمحصّل: أنّ المنهيّ عنه إنّما هو الاستقلال 
في تفسير القرآن واعتماد المفسّ على نفسه من غير رجوع إلى غيره، ولازمه وجوب 
الاستمداد من الغير بالرجوع إليه، وهنا الغير، لا محالة، إمّا هو الكتاب أو السنةّ، 
وكونه هو السنةّ ينافي القرآن ونفس السنةّ الآمرة بالرجوع إليه وعرض الأخبار 
عليه، فلا يبقى للرجوع إليه والاستمداد منه في تفسير القرآن إلّ نفس القرآن«]]]. 

بعين  الرواية  أخذ  على  يدلّ  ما  كلماته  بعض  في  نجد  المقابل،  في  أنّنا،  غير 
هُمْ  لَ إلَِيْهِمْ وَلَعَلَّ َ للِنَّاسِ مَا نُزِّ كْرَ لتُِبَِّي الاعتبار: ففي قوله تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا إلَِيْكَ الذِّ
في   kّالنبي قول  حجّيّة  على  دلالة  الآية  »وفي  يقول:   ،)44 )النحل،  رُونَ﴾  يَتَفَكَّ
النصّ والظاهر من  أنّ ذلك في غير  ما ذكره بعضهم  القرآنيّة، وأمّا  الآيات  بيان 
المتشابهات أو فيما يرجع إلى أسرار كلام الله وما فيه من التأويل، فمما لا ينبغي أن 
يُصغى إليه. هذا في نفس بيانه،k، ويلحق به بيان أهل بيته لحديث الثقلين المتواتر 

وغيره«]]]. 

]]] الطباطبائيّ، م. س، ج1، ص10.
]]] م. ن، ج3، ص89.

]]] الطباطبائيّ، م. س، ج1، ص260.



مناهج العلوم الإسلاميّة358

عن  صحّ  قد  الخبر  »أنّ  من:  الطبرسّي  عليه  أكّد  ما  مع  منسجم  المعنى  وهذا 
النبيkّ وعن الأئمّة القائمين مقامه أنّ تفسير القرآن لا يجوز إلّ بالأثر الصحيح، 

والنصّ الصريح«]]].

أنّه  الروايات، رغم  الميزان لم يستغنِ عن  أنّ تفسير  العملّي يُشير إلى  والتطبيق 
يخالفها أحيانًا، كما في مسألة المعراج الذي قال إنّه يجوز أن يكون معراجًا روحيًّا، 
ولكن ليس على سبيل الرؤيا المناميّة]]]، بل على طريقة من يعتقد بالهورقيليا، وكما 
مبّررًا  إنّ مريم أفضل منها  فقال  العالمين،  الزهراءh على نساء  أفضليّة  في مسألة 

ذلك بإطلاق الآية]]]. 

ومداريّة  القرآن  محوريّة  نظريّة  يعتمد  الاتجاه  هذا  أنّ  إلى  باحثون  ويذهب 
السنةّ]]]، فالسنةّ في هذا المنهج ليست هي المحور في التفسير، بل إنّ القرآن الكريم 
هو المحور، لكن ذلك لا يلغي الرجوع إلى الروايات التي أصبح لها دور توكيديّ 
لما يفرزه تفسير القرآن بالقرآن، وآخر تعميقيّ]]] يفتح الآية على معانٍ جديدة قد 

لا يمكن الوصول إليها دون اعتماد الرواية. 

والآليّة الثانية المعتمدة لدى المفسّ الأصولّي هي حاكميّة السياق، الذي يعطيه 
صاحب »تفسير الميزان« أهميّة في تفسيره، حتّى أصبح سمةً مميّزةً له، فهو يحدّد معاني 
الآيات ومكان نزولها من خلال السياق، والقول بالسياق يعني القول إنّ القرآن نزل 
جملة واحدة، والرسولk  بيّنه نجومًا، أمّا القول بعدم السياق، فيعني أنّ القرآن نزل 
نجومًا، وهو ما يتماهى مع القول بوجود أسباب لنزول القرآن. لكنّ الطباطبائيّ ذهب 

]]] الطبرسّي، م. س، ج1، ص39.
]]]م.ن، ج13، ص32.

]]] م. ن، ج3، ص189.
بـ"حسبنا كتاب الله" في  الطباطبائيّ  اتهام منهج  نقديّة وتحليليّة حول  ]]] عبد الأعلى، سلمان، نظرة 

أطروحات الشيخ محمّد السند، ضمن: نصوص معاصرة، ديسمبر 2016.
]]] م. ن.



359  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

إلى القول إنّ ترتيب بعض الآيات في السورة الواحدة ليس توقيفيًّا، وإنّما وجدت 
آيات في الموقع الذي هي فيه في المصحف بسبب اجتهادات بعض الصحابة أثناء جمع 

القرآن]]].. وهو ما برّر به أخذه بالسياق أحيانًا، وعدم أخذه به أحيانًا أخرى. 

وبشكل عام، كتب جعفر السبحاني محدّدًا شروط التفسير العقلّي، فقال إنّا: 
والحفاظ  بالقرآن،  القرآن  وتفسير  المفردات،  ومعاني  العربيّة  اللغة  قواعد  معرفة 
على سياق الآيات، والرجوع إلى الأحاديث الصحيحة، ومعرفة أسباب النزول، 
والإحاطة بتاريخ صدر الإسلام، وتمييز الآيات المكيّة عن المدنيّة، والوقوف على 

الآراء المطروحة حول الآية، والاجتناب عن التفسير بالرأي]]]. 

3- التفسير بالرأي
وهذه النظرية لا تعترف بالسنةّ، وتدعو إلى الاكتفاء بتفسير القرآن بالقرآن، 
يسمّون  كما  القرآن،  أهل  أو  القرآنيّين،  جماعة  نظريّة  وهي  بالرأي.  التفسير  أو 
يد أحمد خان )1817م-1898م(،  الهند على  أنفسهم. ظهرت هذه الجماعة في 
الاحتلال  ضدّ  -1857م  1274هـ  سنة  الهند  في  الكبرى«  »الثورة  فشل  بعد 
رأيه  على  اعتمادًا  القرآن  خان  أحمد  فسّ  المسلمين.  حكم  وسقوط  البريطانّي، 
الله  نزّله  بالمعنى،  بل  باللفظ  ليس  ، ولكن  إلهيٌّ التنزيل وحيٌ  إنّ  الخاصّ، وقال 
بدّ من الاكتفاء بزوجة  الزوجات، وقال لا  نبيّه محمّدk. ومنع تعدّد  على قلب 
واحدة فحسب، وأنكر وجود الجنّ والملائكة، وأوّل كلّ الآيات القرآنيّة المتعلّقة 
المدرسة مع آخرين مثل أحمد صبحي منصور في مصر،  ثمّ تواصلت هذه  بهم، 

ومحمد الطالبي في تونس، ومحمد شحرور في سوريا..

ويُبّرر »القرآنيّون« هذا المنهج بروايات جاءت في كتب أهل السنةّ عن بعض 
الصحابة، مثل: أبو بكر وعمر بن الخطاب وعثمان الذين رفضوا الحديث ومنعوا 

]]] الطبرسّي، م. س، ج12، ص126.
]]] السبحانّي، جعفر، المناهج التفسيريّة في علوم القرآن، ص24.



مناهج العلوم الإسلاميّة360

تداوله بين المسلمين]]]، وهذا في حدّ ذاته تناقض؛ إذ كيف يعتمدون تلك الروايات 
لنفي الروايات الأخرى الصادرة عن النبيّ؟ وإذا كان هؤلاء الصحابة قد منعوا 
تدوين الحديث، فإنّ ذلك لا ينفي وجودها وحجّيّتها، ولا بدّ من التساؤل حينها 
عن السبب الحقيقيّ لذلك المنع، وقد أنتج هذا الأمر انقسام »القرآنيّين« إلى اتجاهين 

في إنكار السنةّ: الأوّل ينكر السنةّ الواقعيّة، والثاني ينكر السنة الَمرويّة فحسب.

الاتّاه الأوّل: إنكار السنةّ الواقعيّة، ويعني أنّم يرفضون أن تكون السنةّ جزءًا 
من الوحي والإسلام حتى لو كانوا معاصرين للنبيّ وسمعوا منه، ويرون أنّه لا 
يوجد وحي ثانٍ، والوحي الوحيد هو القرآن، وسنةّ النبيّ ليست لها قوّة إلزاميّة 
النبيّ  إنّا مجرّد إجراءاتٍ سياسيّةٍ صدرت عن  دينيّة، بل هي أحكام ولائيّة، أي 
أنّ الأمر بطاعة  التاريخيّة، وهذا يعني  بوصفه حاكمً، وهي محصورة في حدودها 
النبيkّ كان مرتبطًا بمنصبه السياسّي لا بمقامه الدينيّ، فإذا توفي النبيّ تفقد سنتّه 

صلاحيّتها.

الاتجاه الثاني: القبول بالسنةّ الواقعيّة، فلو ثبت أنّ السنةّ صدرت فعلً من النبيّ 
لحصل القبول بها، في هذه الحالة تكون السنةّ جزءًا من الدين ولا بدّ الالتزام بها. 
والمشكلة هي في انسداد الطرق إلى معرفة السنةّ الصادرة فعلً عن النبيkّ؛ لأنّ 

ثون ليس إلّ ظنونًا مغلّفة بكثير من الأوهام ولا يمكن الوثوق بها. ما نقله المحَدِّ

كانت  النبويّة  الأحاديث  تصحيح  في  اتُّبعت  التي  المنهجيّة  أنّ  يعتبرون  إنّم 
أحاديث  تخريج  تمّ  ذلك  وبسبب  العلميّ؛  المنهج  وتخالف  الموضوعيّة  إلى  تفتقر 

كثيرة في الصّحاح التي يختلف فيها المسلمون حتّى اليوم.

كما يقولون إنّ من تولّ تصحيح هذه الأحاديث النبويّة أشخاص قد يخطئون، 
بل إنّم يذهبون إلى القول إنّ الرسولk نهى عن تدوين السنةّ بأحاديث خرّجها 

السنن  إلى  المدخل  البيهقيّ،  292؛  ص   ،10 ج  العمال،  كنز  علي،  الدين  علاء  الهنديّ،  المتّقي   [[[
الكبرى، ج1، ص 407.



361  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

أصحاب الصحاح، وهذه السنةّ المرويّة أو الأحاديث لم تُدوّن إلّ في القرن الثالث 
الهجريّ، أي بعد أكثر من مئتين وثمانين عامًا على وفاة الرسول صلى الله عليه وآله، 
مما يعني دخول الكثير من الموضوعات والمختلقات على هذه السنةّ قبل تدوينها 

وخلاله. 

إنّه لا  القرآن الكريم، بل  التيّار حجّيّةً للروايات في تفسير آيات  لا يرى هذا 
حاجة إلى الروايات التفسيريّة في ذلك، وهو يقدّم مبّررات عدّة لما يطرحه، منها 
أنّ القرآن واضحٌ في بيان مدلولاته ومعانيه، ويمكن لأيّ شخص أن يدرك معانيه 
من خلال التدبُّر في آياته، وفي ذلك قال الصادقي الطهرانّي: »إنّ القرآن خير مَنْ 
كون في تفسير القرآن بغير القرآن مفسدون، فعلى مَنْ  يفسِّ نفسه، وإنّ الذين يتمسَّ
يبحث في تفسير القرآن أن يبحث عنه في القرآن ذاته، وأن يستنطقوا آياته. وإنّ 
الذهاب إلى الأساليب والمناهج التفسيريّة الأخرى ذهابٌ نحو السراب، ودخول 

في متاهات الصحاري القاحلة«]]].

المناهج  في  نجدها  التي  بالقرآن  القرآن  تفسير  نظريّة  المنهج  هذا  يعتمد 
بعضه  يفسِّ  لذلك  وهو  واحد،  كلامٌ  القرآن  إنّ  ليقول  الأخرى،  التفسيريّة 
بالرأي  التّفسير  أنّ  الواضح  ومن  الرّوايات.  إلى  تفسيره  في  يحتاج  ولا  بعضًا، 
دورًا  والاعتقاديّة  الفكريّة  المفسّ  لخلفيّة  يعطي  الرّوايات  اعتماد  يرفض  الذي 
كبيًرا في فهم الآيات، فتنطبع التفاسير بالاتّاه الفكريّ أو المذهبيّ، الذي يتبناّه 
صاحبه  معتقدات  يستبطن  بالرأي  التفسير  أنّ  يعني  وهذا  ذلك،  بسبب  المفسّ 

وأفكاره الخاصّة. 

البنيويّة والتفكيك والتاريخانيّة،  الكتّاب الحداثيّين مناهج  وعندما نقل بعض 
الحداثيّة من  أفكارهم  لتبرير  أداةً  القرآنّي كان ذلك  النصّّ  تطبيقها على  وحاولوا 
خلال القرآن. فالمنهج التفكيكيّ، يقول مثلً إنّ منتجِ النصّّ يموت بمجرّد خروجه 

]]] الطهرانّي، محمد الصادقي، الفرقان في تفسير القرآن بالقرآن، ج1، ص17-16.



مناهج العلوم الإسلاميّة362

إلى الناس، والقارئ حرّ -بعد ذلك- في إضفاء المعنى على النصّّ بالطريقة التي 
يراها، وهذا الأمر يمكن ملاحظته في مشروع محمّد شحرور في مَا يُسمّيه »القراءة 
المحرّمات مثل الخمر والزنا والبغاء]]]، وأباح  الكثير من  المعاصرة«، فقد أسقط 
إفطار شهر رمضان ودفع فدية بدل ذلك، ودعا إلى سفور المرأة، وأبطل أحكام 

الإرث]]]...

ثالثًا: الرواية والاستنباط العقائديّ
ربما كانت أصول الدين مقياسًا مفصليًّا يُدّد مكانة الرواية في استنباط المعارف 
توقفها  القرآن  تفسير  في  الرواية  أهّميّة  حول  فالاختلافات  العقديّة،  والمفاهيم 
المسألة الكلاميّة التي لا نقاش في اعتمادها الكامل على الروايات التي تفسّ الآيات 

القرآنيّة ذات العلاقة، خاصّة لدى المتقدّمين. 

ورغم أنّ التوحيد يُعتبر الأصل الأوّل من أصول الدين، إلّ أنّ الإمامة لدى 
الشيعة الإماميّة تبقى المسألة الأولى التي يجب أن تُبحث، فعلى أساسها يتمّ تحديد 
والصفات،  والذات،  والتنزيه،  التوحيد،  في  المؤمن،  للإنسان  الوجوديّة  الرؤية 
وبقيّة المسائل الاعتقاديّة. وهذا بعكس ما نجده لدى أهل السنةّ الذين وضعوها 

ضمن فروع الدين، فأنتج ذلك اختلافات كثيرة بينهم في مسائل العقيدة. 

تعتمد صحّة الأصول الاعتقاديّة على مسألة الإمامة، باعتبارها الحاضن الأوّل 
الإسلام  فروع  عليها  تعتمد  كما  تمامًا  النبيّ،  وصفها  كما  الثاني  والثقل  للقرآن، 
والمسائل الفقهيّة المختلفة، فما دام الإمام يمثّل المرجعيّة الشرعيّة لكلّ المسلمين؛ 
فإنّ  وأحكامه،  ومقولاته  الإسلام  بمفاهيم  والأعلم  للقرآن  الأوّل  المفسّ  لأنّه 

الإمامة بذلك تصبح مركزيّةً ولا يصحّ إيمان ولا عمل من دونها. 

]]] شحرور، محمّد، الكتاب والقرآن: قراءة معاصرة، صص477- 722.
]]] شحرور، محمّد، نحو أصول جديدة للفقه الإسلاميّ – فقه المرأة، الفصل3.



363  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

اتّفاق نادر على مستوى المفاصل الاعتقاديّة الكبرى بين الشيعة الإماميّة  ثمّة 
بمختلف اتّاهاتهم، وهو ما يؤكّد أنّ الإنسان لن يفهم دينه ولن يطبّق أحكامه 
بشكل سليم، إلّ إذا تلقّاه من الإمام. ليس من الممكن بناء رؤية سليمة للوجود 
الروايات  على  الاعتماد  دون  الألوهيّة،  بمسألة  علاقة  له  وما  والمصير،  والمبدأ 
الموثوقة الصادرة عن الأئمّة، فالقرآن حّمال أوجه، ومن دون السنةّ ينتكس الناس 

في الحشو والتجسيم والجبر والتخبّط.. 

تظهِر الموسوعات الروائيّة الشيعيّة المعتبرة، انسجامًا كبيًرا في مسائل العقيدة، 
التقيّة.  فيها  استخدمت  ربما  التي  والتفسيريّة،  الفقهيّة  الروايات  في  نجده  لا  قد 
فقد أكّد فيها الأئمّة على التنزيه الكامل للذات الإلهيّة، فأنكروا التشبيه والتجسيم 
والحشو، ورفضوا الجبر والتفويض، وقالوا بالاختيار في أفعال العباد والمسؤوليّة 
أمام الله، وفصّلوا الحديث في عوالم ما بعد الموت كما هو البرزخ والبعث والحساب 

والشفاعة والصراط والجنةّ والنار..

كتب  وقد  الإمام،  مرجعيّة  احتاجت  التي  الأصول  تلك  أوّل  التوحيد  كان 
موسوعات  مبكّر،  وقت  في  والصفّار،  والكلينيّ  الصدوق  مثل  الإماميّة،  محدّثو 
تمّ رسم خريطة  الموسوعات،  العقيدة، ومن خلال تلك  روائيّة مخصّصة لمسائل 
الذات والصفات، والعلاقة بين الله والعالم، والله  الواقعيّة في  القرآنيّة  المعتقدات 

والإنسان، ومسائل القضاء والقدر، ومسائل ما بعد الموت والمصير..

ولعلّ أوّل من اهتمّ بشكلٍ ملفت بمسألة التوحيد بعد النبيّ، هو الإمام علي، 
وقد نقل لنا الرواة والمحدّثون وأصحاب السير كمًّ كبيًرا من الخطب والحوارات 
ا بسبب سنوات حكم الذين  والأحاديث عن الإمام الذي كان يواجه تحدّيًا عقديًّ
التوحيد، بعد منع تداول الحديث،  الناس يجهلون حقيقة  سبقوه، والتي جعلت 
وتفسير القرآن الذي كان جزءًا من الحديث. كما كان ثمّة تحدّيًا آخر مثّله الداخلون 
والمجوسيّة،  والمسيحيّة  اليهوديّة  مثل  الأخرى،  الديانات  من  للإسلام  الجدد 



مناهج العلوم الإسلاميّة364

والذين نجح بعضهم في تركيب معتقداتهم على القرآن وسنةّ النبيkّ، من خلال 
التأويل الاعتباطيّ ووضع الحديث ما تسبّب في ظهور الفرق الحشويّة والجبريّة 
 ،b ،والمرجئة والمغالية وغيرها، وقد واصل جهود الإمام علي من بعده بقية الأئمّة
وبشكل خاص الأئمّة الثلاث الباقر والصادق والرضا؛ ربما بسبب مساحة الحريّة 

.bالتي اتيحت لهم بشكل أفضل بكثير من بقيّة الأئمّة

والتّفصيل العقائدي المؤسّس على البراهين العقليّة وتنزيه الذات الإلهيّة، الذي 
الحديث  موسوعات  في  نجده  لا  الإماميّة،  الشيعة  عند  المعتبرة  الكتب  في  نجده 
لدى أهل السنةّ التي يصحّحون ما ورد فيها ويسمّونها بالصحاح الستّة، رغم أنّا 
تميل إلى التجسيم والحشو، وتتحدّث عن الجوارح، وتنسب للذات الإلهيّة الحركة 
وتنكر  والإرجاء  الجبر  إلى  وتميل  وضحك..  وهبوط  جلوس  من  والانفعالات 
بالعقل  تحفل  لا  فهي  تليق،  لا  أمورًا  للأنبياء  وتنسب  واختياره،  الإنسان  حريّة 

ومنطق الأمور.

ظهور  إلى  أيضًا  دفعت  ربّما  والإرجاء،  والجبر  والتجسيم  الحشو  وروايات 
مدرسة الاعتزال التي تلقّى مؤسّسوها بعض معتقداتهم من الإمام عليj، من 
خلال بعض أولاده، كما هي حالة واصل بن عطاء الذي اعتبر مؤسّسًا للاعتزال، 
وكان  الحنفيّة،  بابن  المعروف  علي  بن  محمّد  بن  هاشم  بأبي  الصّلة  شديد  وكان 
علي  بن  محمّد  ربّاه  المدينة،  أهل  من  واصل  »كان  عنه:  يقول  الجبّار  عبد  القاضي 
ثمّ  ابنه أبي هاشم عبد الله بن محمّد في الكتاب،  بن أبي طالب وعلّمه، وكان مع 
صحبه بعد موت أبيه صحبة طويلة. وحُكي عن بعض السّلف أنّه قيل له: كيف 
كان علم محمّد بن علي؟ فقال: إذا أردت أن تعلم ذلك فانظر أثره في واصل«]]]. 
كما أنّ عمرو بن عبيد كان يحضر مجالس الإمام الصادقj، وكان يدخل معه في 

]]] ابن أحمد بن عبد الجبّار، القاضي عبد الجبّار، طبقات المعتزلة، ص88.



365  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

حوارات متنوّعة كما تنقل كتب الحديث والسير]]]، وهذا يعني أنّ المعتزلة تابعون 
للإماميّة في مقولات التنزيه والتحسين والتقبيح ومسائل أخرى، لا العكس كما 
يُشاع؛ لأنّ المعتزلة يأخذون عن أئمّة أهل البيت الذين هم أئمّة الإماميّة بالدرجة 

الأولى.

سببًا  –أيضًا-  كان  الأشاعرة،  لدى  الكسب  أو  المجبرة  لدى  بالجبر  والقول 
في ظهور ما سمّي بـ »علم الكلام الجديد«، خلال العقود الأخيرة، باعتباره ردّة 
فعل على تراثٍ مذهبيٍّ لا يزال يحكم تفكير غالبيّة المسلمين، ويُبّرر لواقع الإنسان 
المقابلة بين  المسلم الذي يخضع للاستبداد ويفتقر لحرّيّة الكلمة والحركة، فتمّت 
الآخر  والعالم  والنبوّة  الألوهيّة  إنّ مسائل  والقول  الإنسان،  الله ومحوريّة  محوريّة 
تمثّل الموضوعات المركزيّة في علم الكلام القديم، ولا بدّ من الانتقال إلى الإنسان 
ليكون هو الموضوع المركزيّ في الكلام الجديد من أجل الإقرار بحرّيّته على نحو 
كامل. غير أنّ المشكلة ليست في مركزيّة مسألة الألوهيّة في الكلام القديم، بل إنّ 
المأزق يتحدّد في المضامين التي يمثّلها ذلك الكلام المتخم بعقائد الحشو والجبر، 

وتعمّمت بفضل السلطة القائمة. 

فالإنسان الذي يؤمن بالله خالقًا ومدبّرًا ومثيبًا ومعاقبًا لا بدّ أن يلتزم بما يقتضيه 
ذلك. والإنسان الذي يعطّل الذات الإلهيّة ويسحب منها صفة القدرة، والخلق، 
والتدبير، وينكر العقاب والثواب، سيُتّب –أيضًا- على ذلك مقتضاه. لقد أشاع 

الحكّام عقائد الجبر ليسهل عليهم إخضاع الناس وحكمهم]]].

لا يوجد في العلم قديم وجديد، بل ثمّة صواب وخطأ، وما يُسمّى »علمً« ثم 

]]] انظر مثلً: مناظرة الإمام ع مع ابن عبيد في: الكلينيّ، م.س، ج5، ص27.
]]] كان معاوية يؤوّل الآية القرآنيّة: »وما كان لهم الخيرة في أمرهم« بالجبر. وعندما أراد فرض ابنه 
يزيد خليفة له، اعترض عليه عبد الله بن عمر، قال له: »إنّ أحذّرك أن تشقّ عصا المسلمين، وتسعى 
في تفريق ملئهم، وأن تسفك دماءهم، وإنَّ أمر يزيد قد كان قضاء من القضاء، وليس للعباد خيرة من 

أمرهم«. ابن قتيبة، أبو محمّد عبد الله، الإمامة والسياسة، ج1، ص210. 



مناهج العلوم الإسلاميّة366

يتبيّ بعد ذلك أنّه خطأ ينتهي ولا يبقى تحت مسمّى العلم، بل يسمّى حينئذ وهًما، 
طالما اعتقد الناس أنّه علم، والمعطى الجديد يسمّى علمً ما لم يثبت أنّه وهم. يتقدّم 
وعي الإنسان، فيكتشف باستمرار أخطاءه، وإذا كان علمه يتأسّس على مصادر 
لا يتسّرب إليها الخطأ، فلا معنى للقول بالعلم الجديد. إنّ الدقّة تقتضي القول إنّ 
العلم الجديد هو ما يكتشفه الإنسان من حقائق كانت مجهولة لديه، وحتى هنا هو 

علم جديد بالنسبة لمن كان يجهله.

يعاني علم الكلام القديم لدى الفرق الحشويّة والمفوّضة من غياب العقلانيّة في 
قراءة النصوص، فتمّ قبول الإسرائيليّات والموضوعات التي تُشبّه الذات الإلهيّة 
من  الإنسان  يبرئ  الذي  الجبر  وتتبنىّ  الأنبياء،  لبعض  تسيء  والتي  وتجسّمها، 

أخطائه، والإرجاء الذي يبّرر للحكّام ويطلق أيديهم.

ا نَاظرَِةٌ﴾ )القيامة، 23(، لو  َ ةٌ إلَِ رَبِّ ففي مثل قوله تعالى: ﴿وُجُوهٌ يَوْمَئذٍِ نَّاضَِ
تقول:  الآية  يُرى؛ لأنّ ظاهر  الله  أنّ  يؤكّد  الآية  إنّ ظاهر  لقلنا  بالظاهر  أخذنا 
ا نَاظرَِةٌ﴾، وهو ما يفعله مفسّو أهل السنةّ، مثل الطبريّ الذي يقول  َ ﴿إلَِ رَبِّ
في تفسيره للآية: »وأولى القولين في ذلك عندنا بالصواب القول الذي ذكرناه 
عن الحسن وعكرِمة، من أنّ معنى ذلك تنظر إلى خالقها، وبذلك جاء الأثر عن 
المقدام،  بن  ثنا مصعب  قال:  أبجر،  بن  بن الحسين  رسول اللهk: حدّثني علي 
 :kقال: ثنا إسرائيل بن يونس، عن ثوير، عن ابن عمر، قال: قال رسول الله
أفضَلَهُمْ  وإنَّ  قال:  سَنةٍَ،  ألْفَيْ  مُلْكِهِ  فِ  يَنظُْرُ  لََنْ  مَنزلَةً،  الجَنَّةِ  أهْلِ  أدْنى  »إنَّ 
ةٌ  تَيِن؛ قال: ثمّ تلا: ﴿وُجُوهٌ يَوْمَئذٍِ نَاضَِ مَنزلَةً لََن يَنظُْرُ فِ وَجْهِ اللهِ كُلَّ يَوْم مَرَّ
تنظر  قال:  نَاظرَِةٌ﴾  ا  َ رَبِّ ﴿إلَِ  قال:  والصفاء،  بالبياض  قال:  نَاظرَِةٌ﴾  ا  َ رَبِّ إلَِ 
رحمته  انتظار  بمعنى  النظّر  الطبريّ  يفهم  لم  وجلّ«]]].  عزّ  الله  وجه  في  يوم  كلّ 

]]] الطبريّ، جامع البيان في تفسير القرآن، ج24، ص71، تفسير الآية 23 من سورة القيامة. ويتّفق 
مع الطبريّ في إثبات الرؤية البصريّة البغويّ والسيوطيّ والقرطبيّ والسعديّ وغيرهم..



367  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

وكرامته سبحانه]]]، كما تقول القرينة العقليّة، بل فهمها بمعنى الرؤية البصريّة 
للجسميّة. الملازمة 

لم تمنع واحديّة المصحف المتداول من الاختلاف العقائديّ بين الفرق المختلفة، 
القرآن وتفسيره، كما يتحكّم  المرجعيّات يتحكّم في فهم  أنّ اختلاف  وهذا يعني 
القول  يمكننا  أنّه  إلّ  السنيّّ،  الشيعيّ  التمايز  ورغم  الأفراد،  معتقدات  تحديد  في 
إنّ الاتّاه السنيّّ، الذي استمرّ الأقوى على مدى قرون، بحكم امتلاكه السلطة، 

استطاع بذلك أن يفرض قراءته حتى خارج مضارب أهل السنةّ.

رابعًا: الرواية والاستنباط الفقهيّ
ما  وجود  بعدم  يتعلّق  إشكالً  الاستنباط  في  الروايات  لاعتماد  المنتقدون  يُثير 
هي  كما  تمامًا  الفقهيّ  الاستنباط  عمليات  لإنجاز  القطعيّة  الروايات  من  يكفي 
الحال في تفسير القرآن، حيث إنّه لا يوجد سوى روايات آحاد، أو حتى روايات 
مرسلة وضعيفة لا يمكن الاعتماد عليها، وهذه مسألة تحتاج معالجة مختلفة؛ لأنّ 
ضعف السند لا يعني ضعف المتن أو عدم صحّته. بل إنّ الكثير من الروايات التي 
تتناول  اعتبرت ضعيفة سندًا منسجمة مع روايات أخرى صحيحة، في سندها، 
الموضوع نفسه، أو متماهية مع نصوص القرآن، ولا ينكرها العقل؛ حيث إنّا لا 

تتضمّن تناقضات داخليّة ولا تتحدّث عن أشياء محالة.

الرواية مركزيّة في الاستنباط الفقهيّ لدى السنةّ والشيعة على السواء.  بقيت 
بينهما؛ إذ يُمل أهل  الرواية  والاختلاف بين الفريقين ناتج عن اختلاف مصدر 
السنة روايات أهل البيت بشكل واسع، ويتبنوّن في المقابل رواية الصحابّي الذي 
الشيعة  يعتمد  المقابل،  وفي  سيرته.  كانت  ومهما  عنه،  صدر  مهما  موثوقًا  صار 
الإماميّة على روايات أهل البيت المعتبرة في مصادرهم، ورغم أنّ الكثير مما تقوله 

]]] انظر مثلً: الصدوق، محمّد بن علي بن بابويه، عيون أخبار الرضا، ج2، ص105.



مناهج العلوم الإسلاميّة368

في  يقابله  ما  له  نجد  المعتبرة،  الشيعة  كتب  في  البيت  أهل  عن  المنقولة  الروايات 
كتب الحديث السنيّة، إلّ أنّ تلك الروايات يتمّ إهمالها، وثمّة من يصّرح من علماء 
أهل السنةّ والجماعة أنّ ذلك لا هدف له سوى مخالفة الشيعة]]]. وداخل الشيعة 

الإماميّة، من المهم التمييز بين أكبر مدرستين، هما: الأصوليّة والأخباريّة. 

1- المدرسة الأصوليّة
وهي:  أربعة،  الفرعيّة  الشرعيّة  للأحكام  الاستنباط  أصول  أنّ  ترى  وهي 
عند  أخرى  أصول  إليها  تُضاف  وقد  العقلّي،  والدليل  الإجماع،  السنةّ،  الكتاب، 
الحاجة مثل حجّيّة البراءة وسيرة المتشّرعة.. ويُرادف بعضهم بين كلمة الأصولّي 

والمجتهد، كما يُرادف بين كلمة الأخباريّ والمحدّث.

اهتمّ علماء الإماميّة في بداية عصر الغيبة بالبحث في استنباط الحكم الشرعيّ 
قواعد  بناء  بدأ  هناك  ومن  فتوى.  تحتاج  ومستجدّات  حوادث  ظهرت  أن  بعد 
حلّ  في  إليها  ويستندون  الشرعيّ،  الحكم  استنباط  على  تُساعد  وفقهيّة  أصوليّة 

قضاياهم المستجدّة، وهذا ما أدّى في النهاية إلى ظهور المدرسة الأصوليّة. 

أمّا تأسيس هذه المدرسة، فينسب إلى أربعة فقهاء، كتبوا كتبًا مستقلّةً في أصول 
الفقه، وهم:

الشيخ المفيد )ت 413هـ/1022م( الذي كتب »التذكرة بأصول الفقه« بعد أقلّ 
من قرن على الغيبة الكبرى، وأعاد تأسيس المعارف الدينيّة، وتأصيل أصول التفريع 
الفقهيّ، وهذا الكتاب يعدّ أوّل كتاب مستقلّ يتناول علم أصول الفقه عند الإماميّة.

في القرن الخامس للهجرة، قام السيّد المرتضى )ت 440هـ/1048م( في كتابه 
»الذريعة إلى أصول الشريعة« بتفصيل المباحث الأصوليّة. 

]]] ابن عابدين الدمشقي، محمّد أمين بن عمر، ردّ المحتار على الدرّ المختار، ج5، ص230. 



369  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

مع الشيخ الطوسّي )ت 460هـ/1068م( شهدت المدرسة الاجتهاديّة نقلةً 
جديدةً، فكتب كتاب »عدّة الأصول«، وميّز فيه البحوث الأصوليّة عن الفقهيّة، 
وقد جعل مصادر الاستنباط وأدلّة الفقه أربعة: الكتاب، السنةّ، الإجماع، العقل.

في القرن العاشر، بدأ الاجتهاد عند المدرسة الأصوليّة مرحلةً جديدةً مع المحقّق 
في  واضحة  بصورة  العقلّي  الاتجاه  ظهر  حيث  )ت 993هـ/1585م(،  الأردبيلي 
مجال الفقه الاجتهاديّ، وتمّ تثبيت المصادر الأربعة للاستنباط في المدرسة الأصوليّة.

وإليها  الشيعيّة،  المدارس  أكبر  الأصوليّة  المدرسة  باتت  الحاضر  العصر  وفي 
تنسب أهمّ الحوزات الدينيّة في النجف في العراق، وقم في إيران، وغيرهما. وأكثر 
في  المتمثّلة  الأربعة  والمصادر  المدرسة.  هذه  إلى  ينتمون  المعاصرين  الشيعة  علماء 
المدرسة الأصوليّة  المعتمدة لدى  القرآن والسنة والإجماع والعقل، هي الأصول 

في استنباط الأحكام الشرعيّة. 

الإسلاميّ،  التشريع  أسس  يتضمّن  الذي  الأوّل  المصدر  هو  الكريم  فالقرآن 
وهو قطعيّ الصدور ولا يمكن التشكيك فيه. والاستنباط كما يكون من صريح 

القرآن يكون أيضًا من ظاهره أو فحواه أو دليله أو معناه. 

والسنةّ إمّا مقطوع بها، كما هو الحال في الأخبار المتواترة أو الأخبار التي توجد 
قرائن تدلّ على صحّتها، وقد تمّ تقسيمها من حيث السند إلى: صحيحة، وحسنة، 

وموثوقة، وضعيفة.

قول  عن  كاشفًا  كان  إذا  إلّ  حجّة  يكون  ولا  الثالث،  المصدر  هو  والإجماع 
المعصوم، أو فعله، أو تقريره، ويجب أن يكون هناك اتفاق تعبّديّ بين جميع الفقهاء 
إذا ما كان ثمّة دليل آخر من كتاب أو سنةّ يمكن الاستدلال به؛ لأنّ الإجماع في 
هذه الحالة يكشف عن إمضاء المعصوم وموافقته، أمّا الإجماع المدركيّ أو محتمل 

المدركيّة، فليس حجّة. 



مناهج العلوم الإسلاميّة370

والعقل، هو الدّليل الرّابع، والمراد به الحكم العقلّي الذي يُتوصّل به إلى الحكم 
الشرعيّ، وينتقل من العلم بالحكم العقلّي إلى الحكم الشرعيّ، وليس معنى ذلك 
تدخّله في جميع المجالات بحيث يُستغنى به عن الشرع، بل إنّ له دائرة خاصّة لا 

يخرج منها.

بالقرآن،  التوصّل إلى الحكم الشرعيّ إلى الإحاطة  وعلى أساس ذلك، يحتاج 
وفهم معانيه ومقاصده، والمعرفة بالسنةّ وتصنيفاتها ودلالات نصوصها، والتمكّن 
من علم أصول الفقه، لبلوغ درجة الاجتهاد التي تخوّل صاحبها إصدار الفتاوى، 
لمعرفة  المجتهد  إلى  فالمقلّد يحتاج  ومقلّد،  إلى مجتهد  الناس  تصنيف  يعني  ما  وهو 

الحكم الشرعيّ في أيّ مسألة فقهيّة. 

لا ينكر الأصوليّون مركزيّة السنةّ والحديث المنقول عن الرسول والأئمّة من 
أهل البيت في عمليّة استنباط الأحكام الشرعيّة، وأغلب اعتمادهم هو علی القرآن 
حكم  عندهم  يثبت  وقلّما  الأربعة،  الكتب  في  الواردة  والأحاديث  والروايات 
بالدليل العقلّي، أو الإجماع. غير أنّم وضعوا علم الرجال لتمييز الحديث المعتبر 

من غيره. 

2- المدرسة الأخباريّة
الطرق  استخدام  يرون  لا  وكانوا  عشر،  الحادي  القرن  في  الأخباريّون  ظهر 
وحيدًا  مصدرًا  الروايات  على  ويقتصرون  الفقه،  أصول  وعلم  الاجتهاديّة 
صالح  بن  الله  وعبد  )ت1023هـ(،  الاسترآبادي  أمين  محمّد  وكان  للاستنباط، 
 - هـ   1178( الأخباريّ  محمّد  وميرزا  هـ(،   1135  - هـ   1086( السماهيجي 
آخرون،  ذلك  بعد  بهم  والتحق  الأخباريّ،  الاتّاه  طليعة  يمثّلون  هـ(،   1233
مثل: يوسف البحرانّي، نعمة الله الجزائريّ، محسن فيض الكاشاني، الحرّ العاملّي، 

وغيرهم. 



371  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

يأخذ الأخباريّون بالرواية فحسب لاستنباط العلوم والمعارف الإسلاميّة، وكما 
أنّم لا يجيزون تفسير القرآن بغير الروايات، فهم كذلك يقتصرون في الفتوى على 
الظاهر والسلفيّين  المنهجيّة، أهل  الناحية  يُشبهون في ذلك، من  الروايات. وهم 

الذي يأخذون بما يرويه المحدّثون من أهل السنةّ في كتبهم.

ويرفض الأخباريّون -تبعًا لذلك- أيّ مبادئ للاستنباط غير الروايات التي 
يقسّمونها إلى صحيحة وضعيفة فقط، وليس إلى صحيحة وحسنة وموثّقة وضعيفة 
كما يفعل الأصوليّون، فلا مشروعيّة عندهم للقياس، حتّى لو كان قياسًا منطقيًّا 
منصوص العلّة، ولا مشروعيّة للسيرة العقلائيّة وسيرة المتشّرعة وغير ذلك من 

المبادئ المعتمدة لدى الأصوليّين الشيعة.

قال الاسترآبادي: »تواترت الأخبار عن الأئمّة الأطهارb بعدم جوازه -أي 
التفسير من غير الرجوع إلى روايات أهل البيت b - معلِّلً بأنّه إنما يعرف القرآن 
مَنْ خوطب به، وأنّ القرآن نزل على وجه التعمية بالنسبة إلى أذهان الرعيّة، وأنّه 
إنّما نزل على قدر عقول أهل الذكر، وأنّ العلم بناسخه ومنسوخه، والباقي على 

ظاهره، وغير الباقي على ظاهره، ليس إلاّ عندنا أهل البيت«]]].

وقد ذهب الحُرّ العاملّي إلى الاعتقاد بأنّ استنباط الأحكام النظريّة من ظواهر 
الاستنباط  الأخباريّين  حصر  يعني  وهذا  التفسيريّة]]]،  بالروايات  منوطةٌ  القرآن 

الفقهيّ وتفسير القرآن بالروايات.

وقال الحرّ العاملي: »إنّ أحاديث متواترة تزيد على مائتين وعشرين حديثًا قد 
جمعتها في محل آخر، دالّة على عدم جواز ورود استنباط الأحكام النظريّة من ظواهر 
القرآن إلّ بعد معرفة تفسيره من كلام الأئمّة، b، والتفحّص عن أحوالها، والقطع 

]]] الاسترآبادي، محمّد أمين، الفوائد المدنيّة والشواهد المكّيّة، ص270.
]]] الحرّ العاملّي، م. س، ج27، ص35.



مناهج العلوم الإسلاميّة372

بأنّا محكمة أو متشابهة، ناسخة أو منسوخة عامّة أو خاصّة، إلى غير ذلك«]]]. 

ويمكن اختصار المسائل الخلافيّة بين الأخباريّين والأصوليّين في نقاط عدّة: 

- يذهب أصحاب المدرسة الأخباريّة إلى القول بقطعيّة صدور كلّ ما ورد في 
كتب الحديث الأربعة بسبب اهتمام أصحابها بتدوين الروايات التي يمكن العمل 
بها والاحتجاج بمضامينها، فلا يحتاج الفقيه إلى البحث في أسانيد تلك الروايات، 
بخصوص  آخر  رأي  فلهم  الأصوليّون،  أمّا  فيها.  ورد  بما  التمسّك  له  ويمكن 
روايات الكتب الأربعة، وهم يقسّمون الحديث إلى أربعة أقسام، هي: الصحيح، 

الحسن، الموثوق، والضعيف.

التحريميّة،  الحكميّة  الشّبهات  في  البراءة  جريان  عدم  الأخباريّون  يرى   -
فقالوا بالاحتياط؛ أمّا الأصوليّون، فيذهبون إلى حجّيّة أصالة البراءة في الشّبهات 

الحكميّة التحريميّة الناشئة من فقدان النصّ.

العقلّي  الحكم  بين  الملازمة  وأنكروا  العقل،  حكم  حجّيّة  الأخباريّون  نفى   -
والحكم الشرعيّ.

إذا  بالإجماع  فيتمسّكون  أمّا الأصوليّون،  الأخباريّون حجّيّة الإجماع.  نفى   -
لً كاشفًا عن رأي المعصوم. كان إجماعًا محصِّ

توقّف الأخباريّون عن  العزيز، وقد  بالكتاب  نفى الأخباريّون الاحتجاج   -
العمل بالقرآن بحجّة وجود مخصّصات من السنةّ ومقيّدات على عمومه ومطلقاته، 

ولما ورد من أحاديث ناهية عن تفسير القرآن بالرأي.

- اختلفت آراء الأخباريّين في وجوب التقليد، فمََنعه كثير منهم، وهو عكس 
ما يراه الأصوليّون الذين أوجبوا التقليد على العاميّ للفقيه الجامع للشرائط. 

]]] الحرّ العاملّي، م. س، ج27، ص35.



373  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

ولا شكّ في وجود فروق كثيرة أخرى حول مشروعيّة الاجتهاد، وانحصار 
غير  تقليد  وحكم  الظّن،  اعتماد  ومشروعيّة  والسنةّ،  بالكتاب  الشرعيّة  الأدلّة 
أصالة  وإجراء  العقليّين،  والقبح  والحسن  الكتاب،  بظاهر  والأخذ  المعصوم، 
البراءة في بعض الموارد، وحكم تطبيق القياس المنطقيّ، وصحّة روايات الكتب 
الأربعة وغيرها من فروق قد تصل إلى أربعين فرقًا، كما نقل صاحب الروضات 
عن عبد الله بن الحاج صالح البحرانّي تسعة وخمسين فرقًا كما ذكر محمّد الأخباريّ 
في كتاب »الطهر الفاصل«. ويقابل هؤلاء الأخباريّين، الوحيد البهبهانّي، ومرتضى 

الأنصاريّ، وجعفر كاشف الغطاء في معسكر الأصوليّين. 

وكما ينقسم الشيعة إلى أخباريّين وأصوليّين في الموقف من الروايات، وطريقة 
الاعتقادات  واستنباط  القرآن  تفسير  في  عليها  الاعتماد  ومدى  تصحيحها، 
أهل الحديث وأهل  إلى  نفسها  بالطريقة  السنةّ  أهل  ينقسم  والمفاهيم،  والأحكام 
النبيّ أصلً في استنباط الأحكام.  الذين يجعلون سنةّ  الرأي، فأهل الحديث هم 
أمّا أهل الرأي، فإنّم يستخدمون القياس والاستحسان والمصالح المرسلة، وغير 

ذلك بشكل مكثّف؛ بسبب قلّة الأحاديث الموثوقة حسب رأيهم.

خامسًا: الرواية ونظريّة الأخلاق
تنتمي مسألة الأخلاق إلى دائرة العقل العملّي في الاصطلاح الفلسفيّ، والعقل 
المتكلّمين  المعرفة، ولدى  بقضيّة  الذي يهتم  النظريّ  العقل  مقابل  يقع في  العملّي 

المسلمين تمّ وضع المسألة الأخلاقيّة تحت عنوان التحسين والتقبيح في الأفعال.

يحيل الحسن والقبح في اللغة إلى معانٍ عدّة، منها: الحُسن ما هو كمال، ومثاله: 
والجبن،  الجهل،  ومثاله:  نقص،  هو  ما  والقبيح  والكرم.  والشجاعة،  العلم، 
منظر  هذا  إنّ  القول:  ومثاله:  الطبع،  يلائم  ما  بمعنى  الحسن  ومنها،  والبخل، 
قبيح  منظر  ذلك  ومثاله:  الطبع،  ينافر  ما  والقبيح  حسن،  صوت  وهذا  حَسن 
العدوّ  قتل  أنّ  المصلحة، ومثاله:  يوافق  ما  بمعنى  قبيح. ومنها، الحسن  وصوت 



مناهج العلوم الإسلاميّة374

ما  بمعنى  قتل الأهل. ومنها، الحسن  المصلحة كما في  ما يخالف  والقبيح  حسن، 
الحسن  ومنها،  الشارع.  من  الذمّ  به  يتعلّق  ما  والقبيح  الشارع،  مدح  به  يتعلّق 

بمعنى ما يستحقّ فاعله المدح عقلً، والقبيح على ما يستحقّ فاعله الذمّ عقلً]]].

وفي الاصطلاح، يُقصد بالحسن والقبح صفة الفعل، فالفعل الحسن هو ما لا 
يستحقّ فاعله الذمّ]]]، أو هو الفعل الذي يستحقّ فاعله المدح]]]؛ والفعل القبيح: 
هو الفعل الذي يستحقّ فاعله الذمّ، بشرط أن يكون فاعله عالًما بقبح ما يفعله، أو 
ا إلى فعله]]]، فالفعل الذي يوصف بالحسن  متمكّناً من العلم به، ولم يكن مضطرًّ
أو القبح هو الفعل الاختياريّ، أمّا الفعل غير الاختياريّ، فلا يوصف بحسن ولا 

ا.  قبح، لأنّ صاحبه لا يستحقّ عليه مدحًا ولا ذمًّ

 واعتبار الحسن والقبح صفتي كمال ونقص مرّة، وصفتين للفعل مرّة أخرى، 
يجعل من هذا المبحث الكلاميّ مبحثًا أخلاقيًّا أيضًا؛ لأنّ الخلق كما عرّفه الجرجانّي: 
»عبارة عن هيئة للنفس راسخة تصدر عنها الأفعال بسهولة ويسر من غير حاجة 
ة، فإن كان الصادر عنها الأفعال الحسنة، كانت الهيئة خُلقًا حسناً،  إلى فكر ورويَّ
وإن كان الصادر منها الأفعال القبيحة سمّيت الهيئة التي هي مصدر ذلك خلقًا 
جالبةً  عام،  بشكل  الناس  يعتبرها  التي  القيم  منظومة  هي  فالأخلاق  سيّئًا«]]]، 
تعكس  الإنسان بشكل طبيعيّ؛ لأنّا  يتميّز بها  التي  للشّر، وهي  للخير وطاردةً 
اغب: »والخلَْقُ والخلُْقُ في الأصل واحد..  جانبًا طبيعيًّا في نفس الإنسان. قال الرَّ
الخلُْق  وخص  بالبصر،  المدركة  والصور  والأشكال  بالهيئات  الخلَْق  خصّ  لكن 

بالقوى والسجايا المدرَكة بالبصيرة«]]].
]]] الحسّون، علاء، العدل عند مذهب أهل البيت، صص37 - 44 - 48.
]]] المرتضى، علي بن الحسين، الذريعة إلى أصول الشريعة، ج 2، ص 563.

]]] البحراني، ميثم، قواعد المرام في علم الكلام، ص104.
]]] الحلبيّ، تقي بن نجم، تقريب المعارف، ص98.

]]] الجرجانّي، علي بن محمّد بن علي، التعريفات، ص101.
]]] الراغب الأصفهاني، م.س، ص297.



375  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

أمّا موضوع الأخلاق، فهو كلُّ ما يتّصل بعمل الإنسان ونشاطه، وما يتعلّق 
بعلاقاته مع نفسه والناس والحيوان.. فهي تشمل علاقات الإنسان في الاتجاهات 
الفاضلة  الأخلاق  عناوين  وأهم  ورذيلة،  فاضلة  قسمان:  والأخلاق  المختلفة. 
الخيانة  فمثل  الرذيلة،  الأخلاق  أمّا  والكرم..،  والشجاعة  والصدق  الأمانة 
والكذب والجبن والبخل...، غير أنّ ثمّة نقاشًا بين المتكلّمين حول أساس الحكم 

بحسن الأفعال أو قبحها، وهل هو الدين أو العقل؟

1- الحسن والقبح الاعتباريّان
ليست  فارغة ومحايدة لا صفة لها، فهي  الأفعال  أنّ  رأى الأشاعرة والسلفيّة 
حسنة ولا قبيحة في ذاتها. والدين هو الذي يحسّن الفعل أو يقبّحه، فكلّ ما أمر 
أنّ الحسن والقبح أمران  الشارع فهو حسن، وكلّ ما نهى عنه فهو قبيح. أي  به 

اعتباريان شرعيان، يؤخذان من الشارع، وهو وحده مصدرهما.

وهذا الموقف يعني أنّ الأفعال الأخلاقيّة صوريّة، وهي ليست في ذاتها إيجابيّة 
ولا سلبيّة، والذي يحكم عليها بذلك هو الدين، فهو الذي يقول لنا ما هو فاضل 
وحسن يجب فعله، وما هو رذيل وقبيح يجب اجتنابه. ولا يمكن للعقل أن يستقل 

بذلك، بل هو تابع للشرع. 

والقول بأنّ الأخلاق ذات أساسٍ دينيٍّ لدى الأشاعرة، يمكن رصده بسهولة 
–مثلً-  الدين السبكيّ الشافعيّ  في كتابات متكلّمي الأشاعرة عامّة. يقول تاج 
في مصنَّفه »جمع الجوامع في علم أصول الفقه«: »والحسن والقبح بمعنى ملاءمة 
عاجلً  الذمّ  ترتّب  وبمعنى  عقلّي،  والنقص  الكمال  وصفة  ومنافرته،  الطبع 
والعقاب آجلً شرعيّ، خلافًا للمعتزلة، وشكر المنعم واجب بالشرع لا بالعقل، 
مَتِ المعتزلة العقل«]]].  ولا حكم قبل الشرع، بل الأمر موقوف إلى وروده، وحكَّ

]]] تاج الدين، عبد الوهاب السبكيّ، جمع الجوامع، ج1، ص 58.



مناهج العلوم الإسلاميّة376

القدرة  دون  والأفعال  الأشياء  إدراك  ينحصر في  الأشاعرة  عند  العقل  ودور 
على الحكم بشأنها، ولا مجال لتوغّله في دائرة الأحكام ومعرفتها.. فمثلً، لا يرى 
إدخال  أو  النار  وإدخالهم  المؤمنين  عذاب  أو  الأطفال  إيلام  في  قبحًا  الأشعريّ 
الكافرين الجنةّ]]]؛ لأنّ العقل لا يستطيع بذاته إدراك الحسن والقبح في الأفعال 

أبدًا، ولا حكم له في حسنها وقبحها]]].

2- الحسن والقبح الذاتيّان
والزيديّة  والمعتزلة  الإماميّة  يضمّ  وهو  الأشاعرة،  مقابل  في  التيّار  هذا  يقف 
العقل  يدركهما  للفعل،  ذاتيّان  والقبح  الحسن  أنّ  يرون  جميعًا  فهم  والخوارج، 
وقبح  والصدق  الأمانة  حسن  مثل  عليهما،  الحكم  ويمكنه  والبداهة  بالضرورة 
العقليّة،  المبادئ  النظريّ  العقل  إدراك  يشبه  ذلك  في  وهو  والكذب،  الخيانة 
العقل  حسّنه  ما  فالحسن  الجزء،  من  أكبر  والكلّ  والعلية،  التناقض،  كاستحالة 
والقبيح ما قبّحه العقل؛ لأنّ الأفعال في ذاتها حسنة أو قبيحة، وهي ليست فارغة 
وبلا صفة، بحيث يتوقّف إدراكها والحكم عليها على بيان الدين. ليست الشريعة 

هي من يجعل الفعل حسناً أو قبيحًا، وإنّما يأتي حكمها مؤيّدًا لحكم العقل.

ويحتجّ العدليّة على الأشاعرة بأنّ القول بعجز العقل عن إدراك الحسن والقبح 
في صفات الأشياء والأفعال يعني الشكّ في كلّ الأديان، وفقدان أيّ أداة للتمييز 
بين الصحيح منها والفاسد، أو بين الحسن والقبيح فيها، فلا يمكن الأخذ بأمر 
الدين ونهيه مع فقدان المقياس في معرفة مدى حسن أو قبح ما يأمر به أو ينهى 

عنه. وليست هناك وسيلة لمعرفة الحسن من الأديان والقبيح منها إلّ العقل]]].

]]] الأشعريّ، علي بن إسماعيل بن إسحاق، اللمع في الردّ على أهل الزيغ والبدع، ص116. 
]]] الإيجي، عبد الرحمن بن أحمد، المواقف، ج3، ص268.

]]] السبحاني، جعفر، العقيدة الإسلاميّة على ضوء مدرسة أهل البيت، ص97. 



377  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

3- الأخلاق في الروايات
استفاد الاتجاه العدلّي، والإماميّة بشكل خاصّ، من النصّوص القرآنيّة والروايات 
في إقراره بالحسن والقبح الذاتيّين، وأنّ العقل يدركهما ويحكم عليهما، فنجد –مثلً- 
عن الرسولk قوله: »إنّ العقل عقال من الجهل، والنفس مثل أخبث الدواب، فإن 
لم تعقل حارت، فالعقل عقال من الجهل، وإنّ الله خلق العقل، فقال له: أقبل فأقبل، 
وقال له: أدبر فأدبر، فقال الله تبارك وتعالى: وعزّتي وجلالي، ما خلقت خلقًا أعظم 
منك ولا أطوع منك، بك أبدأ وبك أعيد، لك الثواب وعليك العقاب، فتشعّب 
من العقل الحلم، ومن الحلم العلم، ومن العلم الرشد، ومن الرشد العفاف، ومن 
المداومة  الرزانة  ومن  الرزانة،  الحياء  ومن  الحياء،  الصيانة  ومن  الصيانة،  العفاف 
على الخير، ومن المداومة على الخير كراهية الشّر، ومن كراهية الشّر طاعة الناصح، 
فهذه عشرة أصناف من أنواع الخير، ولكلّ واحد من هذه العشرة الأصناف عشرة 
أنواع«]]]. فهذه الرواية تجعل العقل أوّل المخلوقات، وهو الحاكم على القيم الحقوقيّة 

والأخلاقيّة التي تتفرّع عنه، فهو أساس أنواع الخير. 

ين والْدب والعدلُ نتيجةُ الْعقلِ، ولا دينَ لمن لا  وفي كلمة للإمام عليj: »الدِّ
عقلَ له«]]]، تأكيد على أنّ العقل هو الأساس للدين والقيم الأخلاقيّة والحقوقيّة 
معًا، وهو ما نجده في كلمة أخرى للإمام جعفر الصادق،j، يقول فيها: »أكمل 
أساس  العقل  أنّ  على  واضح  نصّ  أيضًا  فهذا  خلقًا«]]]..  أحسنهم  عقلً  الناس 
الدين للأخلاق، يجعل أساس حسن الأخلاق كمال العقل، وفي نصّ رابع: »هبط 
أُمرت أن أخيّك واحدة من ثلاث فاختر  إنّ  آدم  يا  جبرئيل على آدمj، فقال: 
واحدة ودع اثنتين، فقال له: وما تلك الثلاث؟ قال: العقل والحياء والدين، فقال 
آدمj: فإنّ قد اخترت العقل، فقال جبرئيلj للحياء والدّين: انصرفا ودعاه، 

]]] ابن شعبة الحرّانّي، الحسن بن علي بن الحسين، تحف العقول عن آل الرسول، ص15.
]]] غرر الحكم، 8886-2947-1623.

]]] الكلينيّ، م.س، ج1، ص23.



مناهج العلوم الإسلاميّة378

فقالا: يا جبرئيل إنا أُمرنا أن نكون مع العقل حيث كان، قال: فشأنكما وعرج«]]]. 
الرواية؛  الحياء، حسب هذه  الدّين والأخلاق، ملخّصة في  العقل على  آدم  يختار 
الرواية  ولعلّ  له.  تابعان  الحقيقيّان  والأخلاق  والدين  الأساس،  هو  العقل  لأنّ 
الأوضح في مسألة التحسين والتقبيح العقليّين قول الإمام الصادقj: »بالعقل 

عرف العباد خالقهم.. وعرفوا به الحسن من القبيح«]]]. 
الحسن  لأنّ  وينهى؛  يأمر  وبهما  عليهما،  ويحكم  والشّر  الخير  يُدرك  العقل  إنّ 
ليسا  وهما  ذاته،  في  قبيح  والشّر  ذاته،  في  حسن  فالخير  للشيء،  ذاتيّان  والقبح 
ولأجل  الحكم؛  عن  يتوقّف  حتى  خارجيّة،  جهة  أيّ  من  أو  الدين  من  مضافين 
ذلك تتّفق البشريّة حول الخير والشر في الصفات والأفعال، فكلّ الناس يرون في 
المقابل، كلّهم  الصدق والأمانة والكرم والشجاعة والصبر.. خيًرا وحُسْناً. وفي 

ا وقُبْحًا. يرون في الكذب والخيانة والبخل والجبن والجزع.. شرًّ
وإذا كان الدين ليس هو الأساس في إدراك الحسن والقبح في الأفعال والصفات 
ا في إيجاد ما يكفي من الحوافز والزواجر من  والحكم بهما، فإنّ دوره يبقى ضروريًّ
ا يَرَهُ * وَمَنْ  ةٍ خَيًْ أجل فعل الخير وترك الشر، فهو يقول: ﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّ
ا عَمِلَتْ مِنْ  ا يَرَهُ﴾)الزلزلة، 7(. ويقول: ﴿يَوْمَ تَِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّ ةٍ شًَّ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّ
اللهُ  رُكُمُ  وَيَُذِّ بَعِيدًا  أَمَدًا  وَبَيْنَهُ  بَيْنَهَا  أَنَّ  لَوْ  تَوَدُّ  سُوءٍ  مِن  عَمِلَتْ  وَمَا  ا  ْضًَ مُّ خَيٍْ 
»اطلبوا   :kالرسول حديث  وفي   .)30 عمران،  )آل  باِلْعِبَادِ﴾  رَءُوفٌ  وَاللهُ   ۗ نَفْسَهُ 
النار لا  ينام طالبها، وإنّ  فإنّ الجنةّ لا  النار جهدكم،  الخير دهركم، واهربوا من 
ينام هاربها«]]]. وفي كلام الإمام الصادق،j: »الخير كلّه أمامك، وإنّ الشّر كلّه 
أمامك، ولن ترى الخير والشّر إلّ بعد الآخرة، لأنّ الله عزّ وجلّ جعل الخير كلّه 

في الجنةّ، والشّر كلّه في النار«]]]. 

]]] الصدوق، ابن بابويه القمّيّ، من لا يحضره الفقيه، ج4، ص417.
]]] الكلينيّ، م. س، ج1، ص29، ح35.

]]] المتقي الهنديّ، م.س، ح43597. 
]]] ابن شعبة الحرّانّي، م.س، صص 278- 306.



379  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

سادسًا: آفات الرواية
به  التاريخ إلى كثير من المشاكل دفعت المشتغلين  امتداد  تعرّض الحديث على 
إلى اجتراح مخارج لتمييز السليم منه من السقيم، ورغم أنّ الأئمّة b حدّدوا طريقة 
بذلك،  يكتفِ  لم  الأصولّي  التيّار  أنّ  إلّ  إليهم،  المنسوبة  الروايات  مع  للتعامل 
الذي  السنة  أهل  عند  الشريف  الحديث  بمسارات  متأثّرا  الرجال  علم  فأسّس 
اختلفت جذريّا عن مسارات الحديث وتدوينه في مدرسة أهل البيت، وقصدوا 

من وراء ذلك مزيدا من التمحيص والتدقيق في قبول الحديث.

العلم  باب  بانسداد  يُعرف  أصبح  ما  أو  العلميّ،  بالفراغ  شعور  ثمّة  يكن  لم 
في المرحلة الأولى قبل وقوع الغيبة. ولم يظهر لديهم شيء اسمه علم الرجال من 
أجل تجريح هذا الراوي أو توثيق ذاك، وعلمُ الرجال لم يظهر إلّ بشكلٍ متأخّر في 
القرن الرابع للهجرة مع الكشّّ )ت340 هـ( الذي كتب »اختيار معرفة الرجال« 
للهجرة،  الخامس  القرن  في  أخرى  كتب  تظهر  أن  قبل   ، الكشّّ برجال  المعروف 
مثل »كتاب الرجال« لأحمد بن علي النجاشّي الكوفّي )372هـ ـ 450هـ(، وكتابي 
»الفهرست« و»الرجال« لمحمّد بن الحسن الطوسّي الملقّب بشيخ الطائفة، وكتاب 
»معالم العلم« لابن شهر آشوب المازندرانّي الذي عاش في القرن السادس للهجرة.

يحتاج  الذي  هو  الروائيّة  النصّوص  مع  والتّعامل  البحث  منهج  أنّ  ويبدو   
أو توضّح كلّ  آية  تفسّ كلّ  المطلوب وجود رواية قطعيّة  إذ ليس  إلى مراجعة؛ 
معتقد أو تعطي كلّ حكم، بل المطلوب وجود روايات متعاضدة تفسّ المفاصل 
والمقولات  المفاهيم  ومختلف  الأحكام  ومسائل  العقيدة  مواضيع  في  الأساسيّة 
بعضها  يكمل  الروايات  فإنّ  بعضًا،  بعضه  يفسّ  القرآن  أنّ  فكما  الإسلاميّة، 
مختلف  في  شاملة  قناعة  إلى  التوصّل  يتمّ  بحيث  المتناول،  في  ليصبح  بعضًا، 

المطروحة. الموضوعات 

من الممكن الحديث عن تسّرب الإسرائيليّات وغيرها إلى الرواية، فقد كان ثمّة 



مناهج العلوم الإسلاميّة380

انتشار واسع لأهل الكتاب الذين أسلموا، وكان ثمّة حضور مشابه للمنحدرين 
الساسانيّة.  الذين تحوّلوا إلى الإسلام بعد انهيار الإمبراطوريّة  من أصول مجوسيّة 
وظهور روايات الحشو والجبر والغلوّ تعود بالأساس إلى هذه الفئات التي لم تنسَ 
وأبو  العجلّي،  منصور  وأبو  والبسطاميّ،  الحلّج،  حالة  وهي  القديمة،  معتقداتها 
الخطّاب، ومحمّد بن نصير وغيرهم، كما أنّه لا يخفى الدور الذي لعبه كعب الأحبار 
وتميم الداري ووهب بن منبّه وأبي هريرة الدوسي الذي ينقل روايات النزول من 
السّماء والصورة والضحك وغير ذلك في نشر معتقدات التجسيم والجبر والإساءة 
للأنبياء...، بل إنّ بعض الزنادقة عملوا على وضع الحديث، فكان عبد الكريم بن 
أبي العوجاء يقول –مثلً- عندما أخذه ابن عدي إلى منصّة الإعدام: »وضعت فيكم 

م فيها الحلال، وأحلِّل فيها الحرام«]]]. أربعة آلاف حديث، أحرِّ

والمعضلة الأخرى، هي سوء فهم الرواة للمراد من الرواية، فيروونها على 
بَ مَثَلً  غير وجهها، ومن ذلك تفسير قوله تعالى: ﴿إنَِّ اللهَ لاَ يَسْتَحْييِ أَنْ يَضِْ
مَا بَعُوضَةً فَمَ فَوْقَهَا﴾ )البقرة، 26(؛ إذ ذهب بعض الرواة إلى تفسير »البعوضة« 
بالإمام علي، وتفسير }ما فوقها{ برسول اللهk. وقد سُئل الإمام الباقر عن 
الله  رسول  كان  إنّما  وجهه،  على  يضعوه  لم  شيئًا  هؤلاء  »سمع  فقال:  ذلك، 
محمّد،  وشاء  الله  شاء  ما  يقول:  قائلً  سمع  إذ  وعلي؛  هو  يوم،  ذات  قاعدًا 
وسمع آخر يقول: ما شاء الله وشاء علي، فقال رسول الله: لا تقرنوا محمّدًا 
، ولكنْ قولوا: ما شاء الله، ثمّ شاء محمّد، ثمّ شاء علي،  وعليًا بالله، عزَّ وجلَّ
القاهرة التي لا تساوى، ولا تكافأ، ولا تدانى. وما محمّد  إنّ مشيئة الله هي 
رسول الله في الله وفي قدرته إلّ كذبابةٍ تطير في هذه الممالك الواسعة. وما علي 
في الله وفي قدرته إلاّ كبعوضةٍ في جملة هذه الممالك، مع أن فضل الله تعالى على 
يقصر  أي  خلقه..  جميع  على  فضله  به  يفي  لا  الذي  الفضل  هو  وعلي  محمّد 
هذا  في  والبعوضة  الذباب  ذكر  في  الله  رسول  قاله  ما  هذا  يوازيه.  ولا  عنه 

]]] الطرابلسّي، إبراهيم الحلبيّ، الكشف الحثيث، ج1، ص172.



381  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

بَ مَثَلً مَا بَعُوضَةً فَمَ  المكان، فلا يدخل في قوله: ﴿إنَِّ اللهَ لاَ يَسْتَحْييِ أَنْ يَضِْ
فَوْقَهَا﴾«]]]. 

وفي رواية أخرى، ردّ الإمام الصادق قول الغلاة »علٌي في السحاب«، وقال: 
»إنّ النبيّ قد كسا عليًّا بعباءة اسمها السحاب، ولما جاء بها إلى الرسولk قال: 
هؤلاء  فحرّفها  أبي:  قال  الصادق:  الإمام  قال  السحاب«،  في  أقبل  قد  علي  هذا 

وقالوا: علٌي في السحاب«]]].

ومعرفة  الأحكام  استنباط  في  الموثوقين  والحديث  السنةّ  عن  للقارئ  غنى  لا 
العقيدة وتفسير القرآن، لكن ذلك لا يمنع من الإفادة من معطيات العلوم والمعارف 
النصوص  تتعارض مع  اليقين، والتي لا  دائرة  تتحرّك في  التي  المختلفة  الإنسانيّة 
الموثوقة في شموليّتها. والمشكلة التي تطرح نفسها بقوّة بعد تحرير موقع المرجعيّة في 

التفسير والاعتقادات والفتاوى، هو إعادة النظّر في معايير توثيق الروايات.

1- من نقد السند إلى نقد المتن
في  الأساس  هو  مضمونها-  –لا  الرواية  سند  أنّ  الأصوليّة  المدرسة  اعتبرت 
الأسانيد  رجال  بمحاكمة  يختصّ  علمً  أنشأوا  لذلك  وهم  رفضها،  أو  قبولها 
سمّوه »علم الرجال«، ورغم أنّ هذا الكلام نظريّ ولم يتم احترامه دائمً، إلّ أنّ 
ا  الموضوعيّة العلميّة تقتضي التّعامل مع الظاهرة ذاتها، سواء أكانت كيانًا وجوديًّ
ا موثّقًا، وليس مع مصدرها. وعندما يتعلّق الأمر بالنصّّ الحديثيّ الذي لا  أو نصًّ
غنى عنه في استنباط الأحكام وفهم العقيدة وتفسير القرآن، فإنّ المقياس في صحّة 
صدوره عن المعصوم هو مضمونه ومتنه لا سنده، فالراوي مهما كان فاسقًا يمكن 
أن يَصْدق، ومهما كان ثقة يمكن أن يخلّط أو يتوهّم أو ينسى.. وهذا المقياس هو 
ما أقرّه القرآن الكريم نفسه حين اعتبر أنّ أساس قبول الخبر هو مضمونه لا سنده، 

]]] التفسير المنسوب إلى الإمام الحسن العسكريّ، ص210-209.
]]] التستريّ، محمّد تقي، قاموس الرجال، ج 10، ص 57.



مناهج العلوم الإسلاميّة382

بجَِهَالَةٍ  قَوْمًا  تُصِيبُوا  أَنْ  فَتَبَيَّنُوا  بنَِبَأٍ  فَاسِقٌ  جَاءَكُمْ  إنِْ  آَمَنوُا  الَّذِينَ  ا  َ أَيُّ ﴿يَا  فقال: 
وتبيُّ  الخبر  بفحص  تأمر  فالآية   .)6 )الحجرات،  نَادِمِيَن﴾  فَعَلْتُمْ  مَا  عَلَ  فَتُصْبحُِوا 
صدقه من كذبه، لا ردّه؛ لأنّ الفاسق يكذب، ولكنهّ قد يصدق، وكان الإمام علي
j يؤكّد أنّ الحقّ والباطل كامنان في القول ذاته وليس في من قاله: »لا تنظر إلى 

من قال، وانظر إلى ما قال«]]].

الرواة أو جرحهم ليست موفّقة دائمً؛  أنّ تزكية  آيات كثيرة إشارات إلى  وفي 
لأنّ الله وحده هو من يعرف حقيقة الأشخاص، كما قال تعالى: ﴿أَلَْ تَرَ إلَِ الَّذِينَ 
ي مَن يَشَاءُ وَلاَ يُظْلَمُونَ فَتيِلً﴾ )النساء، 49(. وقال: ﴿يَا  ونَ أَنفُسَهُمْ بَلِ اللهُ يُزَكِّ يُزَكُّ
هُ يَأْمُرُ  يْطَانِ فَإنَِّ يْطَانِ وَمَن يَتَّبعِْ خُطُوَاتِ الشَّ ا الَّذِينَ آمَنُوا لَ تَتَّبعُِوا خُطُوَاتِ الشَّ َ أَيُّ
نْ أَحَدٍ أَبَدًا وَلَكنَِّ  تُهُ مَا زَكَا مِنكُم مِّ باِلْفَحْشَاء وَالُْنكَرِ وَلَوْلَ فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحَْ
ي مَن يَشَاءُ وَاللهُ سَمِيعٌ عَليِمٌ﴾ )النور،21(. وهو ما يعني أنّ حكم الرجالّي  اللهَ يُزَكِّ

يبقى متعلّقًا بظاهر الشخص فقط دون حقيقته التي قد تكون مختلفة.

إنّ مجتمعاتنا لم تخل من الأمراض الاجتماعيّة، مثل: الغيبة، والبهتان، وخاصّة 
فيه أحدهم،  فإنّنا لا نكاد نجد رجلً لم يطعن  ثين«؛ ولذلك  بين »العلماء والمحدِّ
فحتّى زرارة ومحمّد بن مسلم وأبو بصير طعن بعض الرجاليين في عدالتهم، مثل 
...؛ ولأجل ذلك فإنّ صحّة الرواية يجب أن لا ترتبط بحال الراوي، كما  الكشّّ
تؤكّد ذلك الروايات الصحيحة والمعتبرة بحسب منهج التوثيق الرجالّي نفسه. ولا 
فرق في ذلك بين أن يكون مضمون الرواية عقيدة أو تشريعًا أو تفسيًرا للقرآن؛ 

لأنّ الروايات لم تفرّق.

الرواية الأولى: عن أبي جعفر،j، يقول: »والله إن أَحَبَّ أصحابي إلّي، أورعهم 
إذا سمع  للَّذي  وأفقههم وأكتمهم لحديثنا، وإنّ أسوأهم عندي حالً وأمقتهم، 
ر من دان به،  الحديث ينسب إلينا ويروى عنا فلم يقبله اشمأز منه وجحده وكفَّ

]]] عبد الوهّاب، شرح كلمات أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، ص12، كلمة11.



383  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

وهو لا يدري لعلّ الحديث من عندنا خرج وإلينا أسند، فيكون بذلك خارجًا عن 
ولايتنا«]]]. ورجال هذا الحديث كلّهم عدول وثقات بحسب كتب الرجاليّين.

الرواية الثانية: عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد ومحمّد بن 
خالد البرقيّ، عن عبد الله بن جندب، عن سفيان بن السمط قال: »قلت لأبي عبد 
يأتينا الرجل من قبلكم يعرف بالكذب فيحدّث بالحديث  اللهj: جعلت فداك 
ليل،  إنّه  والنهار  إنّه نهار  الليل  قلت  إنّ  يقول لك  الله  أبو عبد  فقال  فنستبشعه، 
قلت لا. قال: فإن قال لك هذا إنّ قلته فلا تكذّب به، فإنّك إنّما تكذّبني«]]]، وهذه 
الرواية صحيحة أيضًا، والروايتان معًا واضحتان في ذمّ من يردّ الرواية لمجرّد أنّه 
الولاية،  من  الحديث  رادَّ  تُرج  الأولى  الرواية  إنّ  بل  يفهمها،  لم  أو  يستسغها  لم 

والرواية الثانية تعتبره تكذيبًا للإمام نفسه.

وتوجد روايات أخرى لا تقلّ قوّة في سندها بالمقاييس الرجاليّة، وبالمضمون 
نفسه:

منها: عن حمزة بن بزيع، عن علي السنانّي، عن أبي الحسنj أنّه كتب إليه في 
رسالة: »... ولا تقل لما بلغك عناّ أو نسب إلينا هذا باطل وإن كنت تعرف خلافه، 

فإنّك لا تدري لمَ قلنا وعلى أي وجه وصِفة«]]]. 

بوا  ومنها: عن أبي بصير، عن أبي جعفرj أو عن أبي عبد اللهj قال: »لا تُكَذِّ
الحديث إذا أتاكم به مرجئيّ ولا قدريّ ولا حروريّ ينسبه إلينا، فإنّكم لا تدرون 

لعلّه شيء من الحقّ فيكذّب الله فوق عرشه«]]]. 

]]] الكلينيّ، م. س، ج2، ص223.
، الحسن بن سليمان، مختصر بصائر الدرجات، ص76؛ المجلسّي، بحار الأنوار، م.س، ج2،  ]]] الحلّّ

ص211.
]]] الكلينيّ، م. س، ج8، ص25؛ المجلسّي، م.س، م. س، ج2، ص209.

ج2،  الشرائع،  علل  الصدوق،  230؛  ص  المحاسن،ج1،  خالد،  بن  محمّد  بن  أحمد  البرقيّ،   [[[
ص395.



مناهج العلوم الإسلاميّة384

القيامة، فإذا  النبيkّ: »من ردّ حديثًا بلغه عنيّ فأنا مخاصمه يوم  ومنها: عن 
بلغكم عنيّ حديث لم تعرفوه فقولوا: الله أعلم«]]]. 

ومنها: في كتاب زيد الزراد، وهو من أصحاب الصادقj، »عن جابر الجعفيّ، 
لها  وليست  علمً وحكمً،  نملؤها  أوعية  لنا  إنّ  يقول:   jأبا جعفر قال: سمعت 
ثمّ  فخذوها،  الأوعية  في  ما  إلى  فانظروا  شيعتنا  إلى  لتنقل  إلّ  نملأها  فما  بأهل، 
صفّوها من الكدورة، تأخذونها بيضاء نقيّة صافية وإيّاكم والأوعية، فإنّا وعاء 

سوء فتنكّبوها«]]].

وإذا كان سند الرواية ليس مقياسًا لقبولها أو وضعها بين قوسين وتعليق الحكم 
بشأنها، فإنّ هناك مقاييس أخرى لفعل ذلك، وهي:

أ- موافقة القرآن
وهذا المقياس مهمّ، ولكنهّ يحتاج إلى معرفةٍ شاملةٍ ووافيةٍ بالقرآن الكريم، كما 
يحتاج التأكّد من مخالفة الرواية للقرآن أو موافقتها؛ لأنّ الأمر قد يلتبس على القارئ 
أحيانًا، ومعرفة القرآن ليس المقصود بها حفظه، وإنّما معرفة آياته، وأسباب نزولها 
ومعانيها، وناسخها ومنسوخها، وعامّها وخاصها، ومقيّدها ومطلقها، ومحكمها 

ومتشابهها، ومتّصلها ومنفصلها.. 

وقد خطب النبيّ،k، الناس بمنى فقال: »أيّا الناس، ما جاءكم عنيّ يوافق 
كتاب الله فأنا قلته، وما جاءكم عنيّ يخالف كتاب الله فلم أقله«]]]. 

فهو  القرآن  الحديث  من  يوافق  لم  »ما   :jالصادق جعفر  الإمام  وقال 

]]] المجلسّي، م. س، ج 2، ص21.
]]] كتاب زيد الزراد، قدم له: حسن مصطفوي،ص4؛ انظر أيضًا: المجلسّي، م. س، ج2، ص93.

]]] الكلينيّ، م.س، ج1، ص69، ح5.



385  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

زخرف«]]]، وقال الإمام الصادق لمحمّد بن مسلم: »يا محمّد، ما جاءك في رواية 
من برّ أو فاجر يوافق القرآن فخذ به، وما جاءك في رواية من برّ أو فاجر يخالف 

القرآن، فلا تأخذ به«]]]. 

ب- القراءة الشموليّة
يمكن  لا  إذ  شموليّته؛  في  الحديث  معرفة  هو  الشموليّة  القراءة  من  المقصود 
نستنبط  حتّى  الواحدة  المسألة  في  الروايات  ببعض  أو  واحدة،  برواية  الاكتفاء 
أخرى،  وبكلمة  وتكاملها.  انسجامها  مدى  نفهم  وحتى  خلالها،  من  الحكم 
يحتاج  وهذا  موضوعها،  في  الرّوايات  بقيّة  مع  منسجمةً  الرواية  تكون  أن  بدّ  لا 
أنّه  يُظن  الكثير مما  العربيّين؛ لأنّ  اللّغة والأدب  بالروايات، وإتقان  إلى الإحاطة 
تعارض بين الروايات ناتج عن قلّة معرفة باللّغة العربيّة وثقافتها، وهو ليس في 

حقيقته إلّ تكاملً بينها، كما هي مسائل الحكومة والورود.

في الرواية، يقول ابن أبي يعفور: سألت أبا عبد اللهj عن اختلاف الحديث 
يرويه من نثق به، ومنهم من لا نثق به، قال: »إذا ورد عليكم حديث، فوجدتم له 
شاهدًا من كتاب الله عزّ وجلّ، أو من قول رسول اللهk، وإلّ فالذي جاءكم به 

أولى به«]]]. 

ت- عقلانيّة الرواية
ويُقصد بعقلانيّة الرواية أنْ لا يكون مضمونها متناقضًا أو مستحيلً بحسب منطق 
الأمور، كأن تقول إنّ الأبيض أسود، أو إنّ الدائرة مربّعة، أو إنّ الليل نهار، أو إنّ 
الواحد اثنان.. في الرواية عن سفيان بن السمط قال قلت لأبي عبد اللهj: »جعلت 

]]] الكلينيّ، م.س، ج1، ص69، ح4.
]]] البحرانّي، م. س، ج1، ص73.

]]]   م.ن، ج1، ص72.



مناهج العلوم الإسلاميّة386

فداك يأتينا الرجل من قبلكم يعرف بالكذب فيحدث بالحديث فنستبشعه، فقال 
أبو عبد اللهj: يقول لك إنّ قلت الليل إنّه نهار والنهار إنّه ليل؟ قلت: لا. قال: 
فإنْ قال لك هذا إنّ قلته، فلا تكذب به فإنّك إنّما تكذّبني«]]]. فهنا رغم اتّصاف 
الراوي بالكذب وشيوع ذلك عنه، فإنّ الإمام يأمر بالأخذ عنه ما دامت الرواية 
أو رفضها  الرواية  قبول  مقاييس  روايات حول  لدينا من  ما  كلّ  إنّنا في  منطقيّة. 
لا نجد أيّ إشارة إلى سندها أو رواتها، بل ثمّة دائمً تأكيد على مضمونها ومدى 

موافقتها للقرآن والسنةّ والعقل. 

2- مقاييس الترجيح عند التعارض
والسنةّ  القرآن  موافقة  وهي:  الرواية،  قبول  في  السابقة  الثلاثة  المقاييس  هذه 
والعقل، صالحةٌ أيضًا لترجيح رواية على أخرى في حالة التعارض، لكن تضاف 
إليها بعض المقاييس الأخرى التي ذكرها علماء الأصول، مثل: الحكومة والورود، 
والتقييد والتخصيص، والرد إلى المحكم، فقد تبدو الروايتان متعارضتين، بينما هما 
في الحقيقة متكاملتان، كأن تكون إحداهما حاكمة على الأخرى، أو إحداهما مقيّدة 
للأخرى المطلقة.. ودون الدخول في تفاصيل أصوليّة لا يتّسع لها المقام هنا، توجد 

معايير أساسيّة لا بدّ من مراعاتها في قبول الرواية منها:

أ- مخالفة العامّة
فما  خلافهم...«]]]،  في  الرشد  فإنّ  القوم  وافق  ما  »...دعوا   :jالصادق عن 
السلاطين« من روايات، وهي  يقدّمه »علماء  ما  العامّة هو عادة  هو متداول بين 
الدين وقيمه ومفاهيمه  بأحكام  تتضمّن -بنسبة معيّنة- تحريفًا وتزويرًا وتلاعبًا 
وعقائده بسبب المواقف الشخصيّة والأهداف الخاصّة. كما كان يوجد مَن يسعى 
لنشر الإسرائيليّات من خلال افتراء روايات على لسان النبيkّ. ولعلّ أهم أسباب 

]]] الحسن بن سليمان الحلي، م. س، ص76؛ المجلسي، م. س، ج2، ص211.
]]] الكلينيّ، م. س، ج1، ص23.



387  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

التزوير الأهواء السلطويّة، التي تمكّنت من وضع ما تشاء من روايات وأحاديث، 
وحجب كلّ ما تراه من أحاديث صادرة عن النبيkّ من أجل تثبيت وجودها في 
الحكم. ووجود روايات موافقة للعامّة في هذه الحالة، مع وجود روايات مناقضة 

لها، إمّا أنّا موضوعة أو أنّا صادرة على وجه التقيّة.

ب- الأخذ بالحديث الأخير
للأوّل،  معارض  عنه  آخر  مثلً وورد حديث   jالباقر إذا ورد حديث عن   
وعرفنا المتقدّم من المتأخّر، نأخذ بالمتأخّر، فعن الصادقj: »أرأيت لو حدّثتك 
آخذ  قلت  تأخذ؟  بأيّما  بخلافه،  فحدّثتك  قبل،  من  جئتني  ثمّ  العام  بحديث 

بالأخير، فقال له الصادقj: رحمك الله«]]]. 

وإذا جاء حديث عن الصادق مثلً، وورد حديث آخر معارض له عن الإمام 
»إذا جاء حديث  سُئل:  الصادقj حينما  نأخذ بحديث الأخير، عن   jّالمهدي

عن أوّلكم وحديث عن آخركم فبأيّما نأخذ؟ فقال بحديث الأخير«]]]. 

فإنّه  الواحد،  الروايات عن الإمام  المتقدّم والمتأخّر من  وفي حالة عدم معرفة 
فبأيّما   ..«  :jالصادق الإمام  عن  التسليم:  باب  من  حديث  بأيّ  الأخذ  يكفي 

أخذتم من باب التسليم وسعكم«]]]. وهو ما يُعرف بالتخيير في أصول الفقه.

ت- مراعاة العوامل التاريخيّة
يطلق الإمام في بعض الأحيان فتاوى مخالفة للحكم الواقعيّ لأسباب سياسيّة 
أو اجتماعيّة؛ والهدف هو إمّا حماية المؤمنين أو تقديم الفتوى بما يناسب السائل. 
فمثلً، قد يأمر الإمام مؤمناً بالوضوء أو الصلاة على الطريقة العاميّة، تقيّة، تجنبًّا 

]]] الكلينيّ، م. س،  ج1، ص87.
، مختصر بصائر الدرجات، ص221. ]]] الحلّّ

]]] الكلينيّ، م. س، ج1، ص23.



مناهج العلوم الإسلاميّة388

للظلم الذي قد يلحقه من الحاكم أو من العوام لو عرفوا أنه موالٍ لآل البيت]]]، 
وفي أحيان أخرى قد يتلقّى الإمام سؤالً من عاميّ، فيجيبه بما هو متداول لدى 
بدّ من اعتبار هذه  أنّه لا يقبل منه غير ذلك؛ ولأجل ذلك لا  العوام؛ لأنّه يعلم 
لتعميمها في مطلق  تقيّة صدرت في ظروف خاصّة ولا مجال  روايات  الروايات 
يفرضه  تبقى عملً ظرفيًّا  فعلية،  أو  مقاليّة  أكانت  فالتقيّة سواء  والزمان،  المكان 
المحيط، لتلافي بعض الأخطار التي يواجهها المؤمن في أمنه أو معاشه أو كرامته..

أو  معيّنة  ممارسة  يمنع  حكمً  الإمام  أو  النبيّ  يُصدر  قد  أخرى،  حالات  وفي 
يوجبها على المؤمنين، ثمّ يبيحها لاحقًا أو في ظروف مختلفة، ومثل هذه الأحكام، 
يستخدم  هنا   jالإمام أو   kّالنبي إنّ  تبدّلاته.  في  للواقع  استجابة  إلّ  ليست 
 kّالنبي الثانويّة التي تتضمّن المصلحة العامّة، والمثال على ذلك تحريم  العناوين 
لحوم الحمير في معركة خيبر بسبب الحاجة إليها في نقل أثقال الناس، ثمّ إباحتها 

لاحقًا. 

]]] مثال ذلك أمْر الإمام الكاظم الموجّه لعلي بن يقطين بالوضوء على طريقة العامّة لدفع الضرر عن 
نفسه ومحيطه. انظر: الطبرسّي، فضل بن حسن، إعلام الوری بأعلام الهدی، ج2، ص21. 



389  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

خاتمة

أنّم  إلّ  الكريم،  القرآن  بعد  النبويّة  السنةّ  عَلَ مرجعيّة  المسلمين  اتّفاق  رغم 
الفرق  وبعضُ  السنة،  أهلُ  فاختار  منه،  أخذها  يجب  الذي  المصدر  في  اختلفوا 
الأخرى المشابهة لها، الصحابةَ والتابعين ليكونوا ذلك المصدر، بينما اختار الشيعةُ 
الإماميّة أهلَ البيتb مصدرًا لها، مستندين في ذلك إلى كمٍّ هائلٍ من النصّوص 
الفريقين. والاختلاف في مصدر الحديث، هو  الموثوقة لدى  القرآنيّة والروايات 
الفقهيّة،  والأحكام  والمعتقدات،  القرآن،  تفسير  في  الاختلافات  سبّب  الذي 

والمسائل الأخلاقيّة والقيميّة. 

ومع بداية الغيبة الصغرى، بدأت تظهر اختلافات داخل الإماميّة، أنفسهم، في 
مناهج التفسير، وأصول الاجتهاد، وحتّى بعض مفردات العقيدة، وهي اختلافات 
تجد أساسها في معايير قبول الرواية ودرايتها، وفهم مدلولاتها ومقاصدها، وكثرة 
الحوادث والمستجدّات التي تحتاج أحكامًا أو مواقف فكريّة، ورغم أنّ الاختلاف 
النقاش  أنّ  إلّ  العقول والقابليّات،  تفاوت  شيءٌ متوقّع ويصعب تجاوزه بسبب 

العلميّ والحوار العقلانّي الهادئ حول مختلف القضايا يبقى ضروريًّا.



مناهج العلوم الإسلاميّة390

قائمة المصادر والمراجع:
1 - القرآن الكريم	.

ابن أبي حاتم، عبد الرحمن، تفسير القرآن العظيم، لا.ط، صيدا، المكتبة العصريّة، د.ت..2	

منشورات .3	 قم،  لا.ط،  الشيري،  تحقيق:  والسياسة،  الإمامة  الله،  عبد  محمّد  أبو  قتيبة،  ابن 
الشريف الرضي، 1413هـ.

المدرّسين، .4	 جامعة  قم،  لا.ط،  المكّيّة،  والشواهد  المدنيّة  الفوائد  أمين،  محمد  الاسترآبادي، 
1424هـ.

البحرانّي، هاشم، البرهان في تفسير القرآن، بيروت، دار إحياء التراث العربّي، 2008م..5	

البرقي، أحمد بن محمّد بن خالد، المحاسن، لا.ط، طهران، دار الكتب الإسلاميّة، 1370هـ..6	

إحياء .7	 دار  بيروت،  لا.ط،  التأويل،  وأسرار  التنـزيل  أنوار  عمر،  بن  الله  عبد  البيضاويّ، 
التراث العربّي، 1418هـ.

التستريّ، محمّد تقي، قاموس الرجال، لا.ط، قم، مؤسّسة النشر الإسلاميّ، 1410هـ..8	

الهادي، .9	 الإمام  مدرسة  نشر  قم،  لا.ط،  العسكريّ،  الحسن  الإمام  إلى  المنسوب  التفسير 
1409هـ.

.	10 الحيدريّة،  المطبعة  النجف،  ط1،  الدرجات،  بصائر  مختصر  سليمان،  بن  الحسن   ، الحلّّ
1950م. 

.	11 الخوئيّ، أبو القاسم، البيان في تفسير القرآن، لا.ط، بيروت، دار الزهراء، 1975م.
.	12 الجامعة  مطبعة  بيروت،  لا.ط،  مصطفوي،  حسن  له:  قدم  الزراد،  زيد  كتاب  زيد،  الزراد، 

الأمريكيّة، 1974م.
.	13 الصادق،  الإمام  مؤسّسة  قم،  لا.ط،  القرآن،  علوم  في  التفسيريّة  المناهج  جعفر،  السبحاني، 

1409هـ.
.	14 لا.ط،  الأرناؤوط،  شعيب  تحقيق:  القرآن،  علوم  في  الإتقان  الدين،  جلال  السيوطيّ، 

بيروت، مؤسّسة الرسالة، 2008م.
.	15 السيوطيّ، جلال الدين، الدرّ المنثور في التفسير بالمأثور، بيروت، دار الفكر، 2011م.
.	16 الصدوق، محمد بن علي بن بابوية، علل الشرائع، النجف، المكتبة الحيدريّة، 1966.



391  مكانة الرواية في استنباط مسائل العلوم الإسلامية

.	17 الصدوق، محمّد بن علي بن بابويه، عيون أخبار الرضا، بيروت، مؤسّسة الأعلميّ، 1984م.
.	18 الطباطبائيّ، محمّد حسين، تفسير الميزان، قم، منشورات جماعة المدرّسين، د. ت.
.	19 الطبرانّي، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، القاهرة، مكتبة ابن تيميّة، د. ت. 
.	20 الطبرسّي، فضل بن حسن، إعلام الوری بأعلام الهدی، النجف، المكتبة الحيدرية، 1974م.
.	21 الأعلميّ،  مؤسّسة  بيروت،  ط1،  القرآن،  لعلوم  البيان  مجمع  حسن،  بن  فضل  الطبرسّي، 

1995م.

.	22 الرسالة،  مؤسّسة  بيروت،  القرآن،  آي  تأويل  في  البيان  جامع  جرير،  بن  محمّد  الطبري، 
2000م.

.	23 الطرابلسّي، إبراهيم الحلبيّ، الكشف الحثيث، بيروت، عالم الكتب، 1407هـ.

.	24 انتشارات فرهن إسلامي،  بالقرآن، قم،  القرآن  الفرقان في تفسير  الصادقي،  الطهرانّي، محمّد 
1365هـ.ش.

.	25 د.  العربّي،  التراث  إحياء  دار  بيروت،  القرآن،  تفسير  في  التبيان  الحسن،  بن  محمّد  الطوسي، 
ت.

.	26 الطوسي، محمّد بن الحسن، الخلاف، قم، مؤسّسة النشر الإسلاميّ، 1407هـ.

.	27 الإسلاميّة،  المعارف  مؤسّسة  ط1،  الأئمّة،  أصول  في  المهمّة  الفصول  الحرّ،  العاملّي، 
1418هـ، قم.

.	28 العاملّي، الحرّ، وسائل الشيعة، ط2، بيروت، مؤسّسة آل البيت، 1414هـ.

.	29 المكتبة  طهران،  لا.ط،  الرسولي،  هاشم  تحقيق:  العيّاشّي،  تفسير  مسعود،  بن  محمّد  العيّاشّي، 
العلميّة الإسلاميّة، د.ت.

.	30 د.  الشعب،  دار  القاهرة،  لا.ط،  القرآن،  لأحكام  الجامع  القرطبيّ،  الله  عبد  أبو  القرطبيّ، 
ت.

.	31 القمّيّ، علي بن إبراهيم، تفسير القمّيّ، لا.ط، النجف، مطبعة النجف، 1387هـ.

.	32 القندوزي الحنفيّ، سليمان بن خوجة، ينابيع المودة، بيروت، مؤسّسة الأعلميّ، د. ت.

.	33 الكلينيّ، محمّد بن يعقوب، الكافي، ط3، طهران، دار الكتب الإسلاميّة، 1388 هـ. ش.

.	34 المجلسّي، محمّد باقر المجلسّي، بحار الأنوار، ط2، بيروت، دار الرضا، 1983م-1403هـ.

.	35 عبد الجبّار، القاضي، طبقات المعتزلة، تحقيق فؤاد السيّد، بيروت، دار الفارابي، 2017م.





الفصل الثالث: 
العلوم الإسلاميّة 

بين الواقع 
والواقعيّة





العلوم الإسلاميّة وتكامليّة العقل والنصّ والواقع

                                                                       
  د. حاتم الجياشي]]]                                                              

المقدّمة

الوحيد  يُعتبر المخلوق  الذي فضّله الله تعالى على ما دونهُ  البشريّ  الكائن  إنّ 
بحكم  الحرّيّة  من  فسحة  له  نفسه  الوقت  وفي  ذاتًا،  والمكنة  بالقدرة  يتحلّ  الذي 
ومسؤوليّة  الاستخلافيّة،  مسيرته  في  فرديّة  مسؤوليّات  من  ينطلق  وهو  الفطرة، 

جماعيّة لإعمار الأرض وإقامة العدل وموازين الحقّ.

توصله  سالكة  دروب  في  الإنسان  هذا  لتقود  تترى  السماء  شرائع  وجاءت 
النفسّي  التوازن  لتحقيق  الآخرين،  ومع  نفسه،  مع  علاقاته  وتنظّم  غاياته،  إلى 
والعائلّي والاجتماعيّ، وصولً إلى مجتمعٍ إنسانيٍّ عادل تسوده قيم الحقّ والعدل 

والحرّيّة.

مقاصد  إلى  للوصول  اجتهاديّة  محاولة  هي  جوهرها  في  الإسلاميّة  والعلوم   
العمليّة  هذه  لتنظيم  والقانونّي  والقيميّ  العقديّ  الجانب  في  وتشريعاته  الدين 

الاندماجيّة في الكون والطبيعة والمجتمع والتاريخ.

]]] - أستاذ بجامعة آل البيت العالميّة، قم.



مناهج العلوم الإسلاميّة396

النصّ  ثلاثة:  أركان  إلى  يستند  الإسلاميّة  العلوم  تؤدّيه  الذي  الدور  وهذا 
)الوحي(، والعقل، والواقع.

العلوم  بينها تسهم بقوّة في تحقيق أهداف هذه  الثلاثيّة والتكامليّة  وفهم هذه 
وتفعيل منجزاتها؛ لهذا جاءت هذه الدراسة لمعالجة هذه القضيّة، وقد قسّمناها إلى 

أربعة مطالب:

الوحي،  العقل،  الأساسيّة:  والمصطلحات  المفاهيم  تنقيح  الأوّل:  المطلب 
الدين، المعرفة الدينيّة...

المطلب الثاني: تفصيل أدوار العقل 

المطلب الثالث: العلاقة بين العقل والوحي 

المطلب الرابع: تكامل العقل والنصّ والواقع 

وختمنا الدراسة بنتائج واستخلاصات .

أوّلً: المصطلحات الأساسيّة 

1- تعريف العقل
أ- العقل لغة: 

من  مأخوذ  ورأيه، وهو  أي: جامع لأمره  يقال رجل عاقل،  والنهي،  الحجر 
والعقل:  عقلً.  أعقل  قيل:  لذا  قوائمه؛  جمعت  إذا  البعير،  عقلت  يقال:  العقل، 
التثبّت في الأمور، والعقل: القلب، وقيل: العقل: التمييز الذي به يتميّز الإنسان 

عن سائر الحيوانات]]]. وقال ابن السكّيت الأهوازي: العقل ضدّ الحمق]]]. 
]]] - الفراهيدي، خليل، كتاب العين، ج1، ص195؛ ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، 

ج11، ص 459-458.
]]] - الأهوازي، ابن السكيت، ترتيب إصلاح المنطق، ص 265.



397العلوم الإسلاميّة وتكامليّة العقل والنصّ والواقع

ب- العقل اصطلاحًا: 

إنَّ للعقل معانٍ كثيرة تختلف باختلاف الاتجاهات الفكريّة، فعند الحكماء مثلً 
القوّة  إنّ  الفارابي:  وقال  وفعله]]]،  ذاته  في  المادّة  عن  المجرّد  الجوهر  بأنه:  يعرف 
العاقلة، جوهر بسيط مقارن للمادّة، تبقى بعد موت البدن، وهو جوهر أحديّ، 
وهو الإنسان على الحقيقة]]]، وأمّا الشيخ الرئيس في كتاب الشفاء قال: »في أفعال 
القوّة المصوّرة والمفكّرة من هذه الحواس الباطنة«، وقال أيضًا -بعد بيان قسمي 
البدن وإلى القوى  العقل، كما سيأتي-: »والعقل العملّي محتاج في أفعاله كلّها إلى 
البدنيّة، وأمّا العقل النظريّ فإنّ له حاجة ما إلى البدن وإلى قواه، لكن لا دائمً ومن 
بل  الإنسانيّة،  النفس  منهما هو  بذاته، وليس لا واحد  يستغني  قد  بل  كلّ وجهٍ، 

النفس هو الشيء الذي له هذه القوى]]]. 

الغزالي:  يقول  لهذا  إدراكاته،  على  العقل  فيطلقون  والفقهاء  المتكلّمون  وأمّا 
»العقل علم ضروريّ بجواز الجائزات واستحالة المستحيلات«]]]، وهذا الكلام 
هو تسمية الشيء باسم لازمه. هذه المعاني للعقل ليست هي كلّ المعاني، بل توجد 
به  يلهج  الذي  العقل الاستقرائيّ  العرفّي، فهو:  العقل  للعقل، مثلً  معانٍ أخرى 
العلمانيّون عادةً، المعتمد على الاستقراء أو على متبنيّات العرف المشهورة، والآخر 
العقل التراثيّ، فالمقصود منه: التراث الذي كثيًرا ما يوجد في كلمات المفكّرين من 
عرب وغيرهم، حينما يتحدّثون عن العقل العربّي أو العقل الغربّي، والذي يعكس 
عاداتهم وتقاليدهم وطريقة تفكيرهم على مرِّ العصور]]]. ونحن نقتصر بما يليق 
بهذه الدراسة ولا نطيل أكثر في ذكر هذه المعاني الاصطلاحيّة للعقل، بعد ما نعرف 

]]] - الطوسي، نصير الدين، تجريد الاعتقاد، ص 144.
]]] - الفارابي، أبو نصر، عيون المسائل، ص 64.

]]] - ابن سينا، حسين بن عبد الله، كتاب الشفاء، ص285-235.
]]] - الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص 287.

]]] - المصري، أيمن، أصول المعرفة والمنهج العقلّي، ص 70-69.



مناهج العلوم الإسلاميّة398

أنّ العقل الذي نبحث عنه وعن حدوده هو العقل البرهانّي الذي هو القوّة العقليّة 
للنفس الناطقة الإنسانيّة المدركة للكلّيّات بنفسها وللجزئيّات بغيرها. 

والمقصود هنا في البحث هو العقل النظريّ المدرك للكلّيّات بذاته، ومدرك للجزئيّات 
بتوسّط القوى الباطنيّة الأخُرى المغايرة للنفس الناطقة، إذن نصل إلى نتيجة من هذه 
المعاني المتقدّمة هي أنّ العقل قوّة درّاكة ومشخّصة، وهي ضابطة الفهم والإدراك التي 
ينفصل ويفترق بها الإنسان، وتعدّد المعاني للعقل ناشئ من تعدّد الوظائف والفعاليّات 

التي يقوم بها العقل، وهذا ما تبيّ في كلام الشيخ الرئيس المتقدّم. 

2- الدين 
أ- الدين لغة:

واحد  هو  الدين  إنّ  منها:  عدّة،  بمعانٍ  تُستعمل  اللغة  في  )دين(  مادة  إنّ 
الديون، تقول: دنت الرجل أقرضته، فهو مدين ومديون، والدين بالكسر: العادة 
يقال:  والمكافأة.  الجزاء  والدين:  واستعبده...  أذلّه  أي:  ديناً،  ودانه  والشأن... 
دانه ديناً، أي جازاه. يقال: كما تدين تُدان.... والدين: الطاعة والجزاء، دان له، 
والجمع الأديان. يقال: دان بكذا ديانة وتديّن به، فهو ديّن ومتديّن]]]. وقد جاء 
ينِ﴾ )الحمد: 4(،  هذان المعنيان في القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿مَلكِِ يَوْمِ الدِّ
أي يوم الجزاء، وكذلك في قوله تعالى: ﴿كَذَلكَِ كدِْنَا ليُِوسُفَ مَا كَانَ ليَِأْخُذَ أَخَاهُ 

فِ دِينِ الَْلكِِ﴾ )يوسف: 76(، أي الشريعة والطاعة والانقياد. 

ب- الدين اصطلاحًا: 

هو عبارة عن الشرائع السماويّة التي جاء بها الرسل والأنبياء لإيصال الإنسان 
يقول  حينما   u الحلّّ  العلّمة  كلام  في  نجده  ما  وهذا  الدارين،  في  سعادته  إلى 

اصطلاحًا هو الطريقة والشريعة. 

]]] - الجوهريّ، الصحاح، ج 5، صص 2119-2117.



399العلوم الإسلاميّة وتكامليّة العقل والنصّ والواقع

ووجه  كبير،  واتّساع  متعدّدة  أنواع  على  فهو  المعاصر،  عالمنا  في  الدين  وأمّا 
اشتراكها أقرب إلى المشترك اللفظيّ منه إلى المشترك المعنويّ، فبينما يمتلك بعضها 
جذورًا غيبيّة إلهيّة كالاعتقاد بالتوحيد، فإنّ بعضها الآخر حمل صبغة إلحاديّة]]]، 
من  منسّق  نظام  هو  الدين  أنّ  منها:  للدين،  التعاريف  بعض  في  نراه  ما  وهذا 
عن  عزلها  يجري  مقدّسة  موضوعات  حول  تدور  التي  والممارسات  المعتقدات 

الوسط الدنيويّ وتحاط بشتّى أنواع التحريم. 

ومن خلال هذه التعريفات، يُلاحظ عدم التدقيق والخلط بين تعريف الدين 
والتديّن بجعلهما في بوتقة واحدة، والحال أنّ بينهما بونًا شاسعًا؛ لهذا تطرّق الشيخ 
الجوادي لهذا المعنى بقوله: »يستوعب الدين القائم على أساس وحيانّي أقسامًا عدّة 
مختلفة، فقسم منه يشمل العقائد، ونقصد بذلك شموليّته للاعتقاد بحقائق عالم 
الوجود على أساس رؤيةٍ توحيديّة، نظير الاعتقاد بوجود الله، والوحي، والنبوّة، 
والقيامة، والمعاد، والجنةّ، والنار، و... وقسم آخر يتمثّل في الأخلاقيّات، ونعني 
له  وتكشف  للإنسان،  الأخلاقيّة  والرذائل  الفضائل  تُبرز  التي  التعاليم  تلك  بها 
طريقة تهذيب النفس عن تدنّسها وكيفيّة التخلّق بالفضائل، في حين أنّ قسمً ثالثًا 
الفرد  علاقات  تنظّم  التي  والمقرّرات  والأحكام،  والمناسك،  الشريعة،  في  يتجلّ 
مع نفسه من جهة، ومع الله، أخرى، ومع الآخرين ثالثة]]]. ويظهر أنَّ الدين يُراد 
منه الأعم من الشريعة، وهذا ظاهر في الاستعمالات القرآنيّة؛ حيث إنّه يستعمل 
ينَ عِندَ اللهِ  الشريعة في معنى أخص من الدين، كما يدلّ عليه قوله تعالى: ﴿ إنَِّ الدِّ
فَلَنْ  دِيناً  الِإسْلَامِ  غَيَْ  يَبْتَغِ  ﴿وَمَن  تعالى:  وقوله   ،)19 عمران:  )آل   ﴾ الِإسْلَامُ 
ينَ ﴾ )آل عمران: 85(، وإذا انضمّ إلى قوله:  اسِِ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِ الآخِرَةِ مِنَ الَْ
عَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ )المائدة: 48(، وقوله: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَاكَ عَلَ  ﴿ لكُِلٍّ جَعَلْناَ مِنكُمْ شِْ
بعِْهَا ﴾ )الجاثية: 18(، فكأنَّ الشريعة هي الطريقة الممهّدة لأمّة  نَ الأمَْرِ فَاتَّ يعَةٍ مِّ شَِ

]]] - الآملي، جوادي، حقيقة الدين، ص 13.
]]] - م.ن، ص 16-15.



مناهج العلوم الإسلاميّة400

إبراهيم،  نوح، وشريعة  بعثوا بها، كشريعة  الذين  الأنبياء  لنبيّ من  أو  الأمم  من 
وشريعة موسى، وشريعة عيسى، وشريعة الخاتمk. والدين هو: السنةّ والطريقة 
الإلهيّة العامّة لجميع الأمم، فالشريعة تقبل النسخ دون الدين بمعناه الوسيع]]]. 
وهذا الكلام من السيّد العلّمة رحمه الله قد تطرّق إليه الشيخ الجوادي في القسم 
الثالث من أقسام الدين سابق الذكر؛ مما يعني أنّ الدين له معنىً أعمّ من الشريعة، 
الشرعيّة  والأحكام  العقديّة  الأمور  على  تحتوي  معرفيّة  منظومة  الدين  فيكون 

والتعاليم الأخلاقيّة. 

3- الوحي
ة: منها:  الوحي في اللُّغة: الإعلام الخفيّ، وأمّا في القرآن الكريم، فله معانٍ عدَّ
ذي من الجبال  الإلهام الغريزيّ، كما الآية الكريمة: ﴿وأَوحى ربُّك إلِى النَّحل أَن اتَّ
َّا يَعْرِشُونَ﴾ )النحل: 168(. ومنها: الإلهام بإلقاء ما يبعث على  جَرِ وَمِ بُيُوتًا وَمِنَ الشَّ
الفعل والترك في قلب الإنسان، كما في الآية: ﴿وَأَوْحَيْنَا إلَِ أُمِّ مُوسَى أَنْ أَرْضِعِيهِ﴾ 
المختصّ  ومنها:  إنسانٍ،  لكلِّ  بالإمكان  يحصل  عام  المعنى  وهذا   ،)7 )القصص: 

ة، مصدرها الله تعالى ومتعلّقُها  ة خاصَّ بالأنبياء b الذي هو عبارة عن قناة إلهيَّة سماويَّ
ة،  الاعتقاديَّ المعارف  من  لسلسلة  المتضمّن   b بالأنبياء  المتمثّل  الكامل  الإنسان 
والأحكام الشرعيَّة، والتعاليم الأخلاقيَّة، كلّ هذه الأمور سيقت لهداية الإنسان 
 kّلإخراجهِ من الظلمات إلى النور، وهذا هو عين المعرفة الإلهيَّة التي تلقّاها النبي
بلا اجتهاد وجهد في كسبها، بخلاف باقي القنوات التي هي باب مفتوح للكلّ 
بحسب اجتهادهم وجدّهم، بل لا يمكن فهم هذه القناة الإلهيّة واعتبارها جاءت 
للهداية إلاَّ من خلال الفهم المرتكز على تكامل المصادر الأخرى من نصّ وعقل 
المعرفة  وهذه  الإسلاميّة،  والمناهج  العلوم  وتقصده  إليه  ترنو  ما  وهذا  وواقع، 
تُعطى من قبل الباري تعالى لنبيّهِ نتيجة منَّةٍ وجودٍ وحكمةٍ وعناية، كما قوله تعالى: 

]]] - الطباطبائي، محمّد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج5، ص 350.



401العلوم الإسلاميّة وتكامليّة العقل والنصّ والواقع

إلَِّ  يُضِلُّونَ  وَمَا  يُضِلُّوكَ  أَن  نْهُمْ  مِّ ائفَِةٌ  طَّ ت  مَّ لََ تُهُ  وَرَحَْ عَلَيْكَ  اللهِ  فَضْلُ  ﴿وَلَوْلَ 
مَا  مَكَ  وَعَلَّ كْمَةَ  وَالِْ الْكتَِابَ  عَلَيْكَ  اللهُ  وَأَنزَلَ  ءٍ   شَْ مِن  ونَكَ  يَضُُّ وَمَا  أَنفُسَهُمْ 
واضحة  الآية  وهذه   ،)113 )النساء:  عَظيِمً﴾  عَلَيْكَ  اللهِ  فَضْلُ  وَكَانَ  تَعْلَمُ  تَكُن  لَْ 
في مفادها وإيصالها لمغزاها الذي هو العلم من غير اكتساب وجهد، بل ليس من 
شأنهِ ذلك، وهذا الأمر الذي يتوسط في نقلهِ للخلائق الأنبياء مرتّب على أمر آخر 
التلقّي، والحفظ، والتبيلغ. بل عند مدرسة أهل  الثلاثة:  المواطن  -عصمتهم في 
البيتb في جميع المواطن، لا بما ذهب إليه أغلب أهل المذاهب الإسلاميّة بكون 
ي- لكي يتأتّى منه الهدف المنشود وهو الهداية  النبي فقط معصوم في التبليغ والتلقِّ
التعليم  ا تصنفّ على جانب  الإلهيَّة. وأمّا بالنسبة للقيمة المعرفيَّة لهذه القناة، فإنَّ
والتعلُّم  التعليم  جانب  في  تدخل  فلا  للعادة،  خارقًا  أمرًا  لكونهِ  الإلهيّ  والتعلُّم 
المدرسّي المتعارفة؛ لذا هذه القناة المعرفيَّة يحتاج الإنسان لإثباتها له إلى أمر خارق 
ي  التحدِّ يقام  عندما  يديهِ  على  تعالى  الله  يجريه  فعليَة-  أو  قوليَّة  -معجزة  للعادة 
ليثبت كونهُ نبيًّا أو مرسلً من قبل الله تعالى، وبالتالي لا ينال بالسعي ولا بالعلم 
الصائب والعمل الصالح، وإنَّ ذلك من أوصاف النبيkّ، وليس في قدرة أحد 
أنْ ينصّب شخصًا، ويُؤتيه إيّاه؛ إذ النصب مختصّ بالله تعالى لا يتيسّ لغيره أبَدًا، 
فالوحي وطريقته تختلف عن طرق الاتصال الحسّّ أو المدركات العقليّة، فالمعرفة 
المختصّة بهذه القناة تتعالى على المعرفة الحسيّة والعقليّة والمذاهب الروحيّة الذاتيّة 
للإنسان، حتى لو بلغت القمّة في مرتبة الولاية، فدور العقل ينتهي عند التسليم 
بميدان الغيب وعالمه دون الدخول في كنهه أو حقيقته؛ لأنّه لا يقع تحت سلطانه. 
نعم، أساس الوحي يُعرف بمقدّمات راجعة إلى الحسّ والمشاهدة في عالم الشهادة، 
فأقرها العقل ووثق بها. إذن، لا يكتفى بالعقل والحس عن القناة المعرفيّة للوحي؛ 
لذا انبرى الغزالي لردّ إشكال مُفاده الاكتفاء بالعقل والحس عن قناة الوحي لعدم 
إيمان صاحب الإشكال بظاهرة الوحي بقوله: »ووراء العقل طور آخر تفتح فيه 
أعين أخرى يبصر بها الغيب، وما سيكون في المستقبل، وأمور أُخر، العقل معزول 



مناهج العلوم الإسلاميّة402

عنها، كعزل قوّة التمييز عن إدراك المعقولات، وكعزل قوّة الحسّ عن مدركات 
واستبعدها،  لأباها  العقل  مدركات  عليه  عرضت  لو  المميّز  أنّ  وكما  التمييز، 
فكذلك بعض العقلاء أَبَوا مدركات النبوّة واستبعدوها، وذلك عين الجهل...« 
وقال: »القوى أسباب الإدراك، فمن لم يدرك الشيء مع وجودها وحضورها، فأَنْ 
لا يُدرك مع ركودها أولى وأحقّ!! وهذا نوع قياس يكذّبه الوجود والمشاهدة، فكما 
أنّ العقل طور من أطوار الآدميّ، يحصل فيه عين يُبصر بها أنواعًا من المعقولات، 
الحواسَ معزولة عنها، فالنبوّة أيضًا عبارة عن طور يحصل فيه عين لها نور يظهر 
في نورها الغيب، وأمور لا يدركها العقل. فالنتيجة أنّنا إذا أيقنا بضعف الحواسَ 
والعقل عن إدراك حقيقة النبوّة، فما عاد هناك سوى الخبر اليقينيّ ممثلً بالوحي، 
والوحي نُصّ على يقينيّة معرفته وقطعيّتها الواردة، كما في قوله تعالى: ﴿وَإنِْ كُنْتُمْ 
لْنَا عَلَٰ عَبْدِنَا فَأْتُوا بسُِورَةٍ مِنْ مِثْلهِِ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ إنِْ  َّا نَزَّ فِ رَيْبٍ مِ
كُنْتُمْ صَادِقِين﴾)البقرة: 23(. فإذا كان الله تعالى هو مصدر هذه القناة المعرفيّة المسمّة 
بالوحي، سمّي بأنّهُ سبحانه مصدر المعرفة بالمعنى العامّ المطلق كما في قوله تعالى: 
ونَ وَمَا يُعْلنِوُنَ﴾ )البقرة: 77(، فمعرفتنا تكون  ﴿ أَوَلا يَعْلَمُونَ أَنَّ اَّللَ يَعْلَمُ مَا يُسُِّ
هنا نسبيّة لا تمثّل إلاّ جزءًا لا يتجزّأ من المعرفة الإلهيّة الواسعة المطلقة التي لا ننالها 
المعارف والقنوات  باقي  الوحي على  يتبيّ ترأس  بمشيئته سبحانه، ومن هنا  إلاّ 
النبوّة وحدها وحيًا  والتي تجعل من طريق  التبعيّة الأخرى،  المصادر  فضلً عن 
يمتلك تلك القوة القينيّة سواء في وروده أو في بعض دلالته، وبذلك يتمّ تحصين 
عن  العلويّ  بالعالم  صلة  لها  تزعم  ادّعاءات  أيّ  من  ومسالكهم  الناشئة  عقول 
قنوات  من  وغيرها  والعرافة،  والكهانة،  التنجيم،  أو  الشعوذة  نظير  آخر  طريق 
التفكير الخرافّي. فيحل محلّها التفكير العلميّ المعتمد على القناة المعرفيّة الوحيانيّة 
التي هي الطريق الوحيد للنبوّة، كمنهج مشروع. فهذه القناة تحتوي في طياتها على 
خصائص توضّح كُنه هذه المعرفة، منها الصدق، ومنها الإحاطة بأحداث الماضي، 
والكشف عن أمور المستقبل، ومنها التوحيد، لتظافر جميع الدعوات الإلهيّة عليه، 



403العلوم الإسلاميّة وتكامليّة العقل والنصّ والواقع

ومنها القين والعلمي والثبات، ومنها لغة المثال، أي أسلوب ضرب المثل لتقريب 
المعنى على نحو مميّز، ومنها الواقعيّة، أي أنّ الوحي يتعامل مع الحقائق الموضوعيّة 
لا مع التصوّرات العقليّة المجرّدة أو المثاليّة، ومنها: الفطرة، أي إنّ المعرفة النبويّة 
لا تحصل بالتعليم والاكتساب، وإنّما بالحال وتبدّل الصفات. مع كلّ هذه القيمة 
ا لا تلغي باقي القنوات، ولا تدّعي توقّف معرفة الإنسان عليها  لهذه القناة، فإنَّ

فقط، بل تثبت بنفسها قيمة العقل والحس، والقرآن مليء بالشواهد على ذلك. 

4- المعرفة الدينيّة 
الأمور  مستوى  على  أكانت  سواء  بالدين  تتعلّق  التي  المعرفيّة  المنظومة  هي 
العقديّة أو الأحكام الدينيّة أو التعاليم الأخلاقيّة، وسواء أتت عن طريق العقل 
بالدين  متعلّقة  معرفيّة  مجموعة  هي  أخرى،  وبعبارة  المنقول.  الدينيّ  النصّ  أم 
تحتوي على عقائد وأحكام وأخلاق وقوانين ومقرّرات وحيانيّة، وعقليّة وضعت 
كلام  في  نجده  ما  وهذا  البشريّ]]].  والمجتمع  الفرد  لإدارة  الإنسان  متناول  في 
بالدين  المتعلّقة  الدينيّة  المعارف  بعبارات أخرى كما في قوله حول  الفارابي، لكن 
هي الآراء المقدّرة، وهي التي تشتمل على الأمور العقديّة والأفعال المقدّرة، وهي 
والعنصر  الأخلاقيّة،  والتعاليم  الدينيّة  الأحكام  أو  الأفعال  على  تشتمل  التي 
الثالث للمعرفة الدينيّة الرئاسة المؤيّدة بالوحي الإلهيّ هو الذي ينشر هذه المعارف 
ويبلغها للناس عن ربّه، وهذا يقصد به النبيّ المؤيّد بوحي الله؛ لكي ينال هو وكلّ 

من تحت رئاسته السعادة القصوى]]].  

]]] - الآملي، م.س، ص22.
]]] - أحمد، عزمي، الفلسفة والدين في مدينة الفارابي الفاضلة، صص 22-18.



مناهج العلوم الإسلاميّة404

ثانيًا: وظائف العقل وحدوده 

1- وظائف العقل
إنّ العقل يقوم بحركته الدائرة بين المعلوم والمجهول، وانتقاله بينهما، أي بين 
للعقل  أنَّ  ويتبيّ  بالتفكير.  تسمّى  الحركة  والتصديقيّ، وهذه  التصوّريّ  المعلوم 

وظائف تصوّريّة، وأخرى تصديقيّة: 

أ- الوظائف التصوّريّة 

إنّ من أهم وظائف العقل هي: 

التجريد: 

التي  عوارضها  عن  الصور  بتجريد  وذلك  التعقّل،  من  الأولى  المرحلة  هو 
من  المركّب  المعقول(  )الشخص  بـ  ى  وتسمَّ للإشارة،  متعلِّقة  فتکون  تشخّصها 
المادّيّة  العوارض  من  تجريده  بعد  ولكن  الشخصيّة،  والعوارض  الذاتيّة  الماهيّة 

الوضعيّة التي تتعلّق بها الإشارة الحسّيّة، وهذا هو ملاك الكلّيّة أو المعقوليّة. 

فيكون شخصًا  به،  المختصّة  ل بجميع صفاته  يُتعقَّ ما  بالحواس  ندرك  فعندما 
دة عن الخارج، فلا تتعلّق بها الإشارة،  معقولً؛ لأنَّ هذه الصفات قد عقلت مجرَّ

وكلُّ شيءٍ إذا قُطع عن الخارج ولم تتعلّق به الإشارة يصير كلّيًا. 

التمييز: 

الهویات  بين  العقل  فيتحرّك  التفكير،  لعملية  والأولى  للتعقل،  الثانية  المرحلة 
المعقولة ليميز أوّلً بين المتشابهات منها والمتباينات، ثم يتحرك في المتشابهات منها 
المتغيرة  الأوصاف  وبين  الذاتيات،  وهي  لها  الثابتة  المقوّمة  الأوصاف  بين  ليميز 
نوعين من  العملية نلاحظ  العرضيات. ومن هذه  المقوّمة لها وهي  اللاحقة غير 



405العلوم الإسلاميّة وتكامليّة العقل والنصّ والواقع

المفاهيم: أحدهما، ما يشترك فيها جميع الأفراد، ولا يصحّ فکّه عنها؛ والآخر ما 
ى  تتفاوت من فردٍ لآخر، ويمكن سلبها عن الأفراد؛ وهذه المفاهيم هي ما يسمَّ
ق الذات إلاَّ  م للذات، فلا تتحقُّ بالأعراض الغريبة، وهذه المفاهيم منها ما هو مقوِّ
ر، وهذا هو الذاتي المقوّم )ذاتّي باب  ر والتصوُّ به، فهي أسبق على الذات في التقرُّ
على  يتوقف  الذات  ر  تصوُّ ولا  تمامها،  بعد  الذات  يرد  ما  ومنها  الإيساغوجيّ(، 

رها.  تصوُّ

وبهذه العمليّة من التمييز نصل إلى تركيب بين الذاتيّات ليحصل منها مفهوم 
القضايا  موضوعات  وهي  الحقيقة،  يمثّل  الذي  الطبيعيّ،  الكلّّ  هو  أوّلّي  واحد 
المفاهيم  العقل  ثمّ عندما يلاحظ  مثلً.  إنسان  الحقيقيّة، كالإنسان من حيث هو 
الأوّليّة من حيث هي موجودة في الذهن، فيضعها وينتزع أحكامها بهذا اللحاظ 
كالكلّيّة  المنطقيّة،  الثانويّة  بالمفاهيم  عنه  يُعبّ  ما  هو  هذا  العقل  وحكم   ، الكلّّ
والجزئيّة، والجنس والفصل والنوع، والعرض العامّ والخاصّ. هذا إذا لوحظت 
ينسب  وأخذ  الخارج،  في  موجودة  هي  بما  لوحظت  إذا  ا  وأمَّ الذهن،  في  هي  بما 
بعضها لبعض، فإنَّه ينتزع أحكامًا لوجودها، ما يُسمّى بالمفاهيم الثانية الفلسفيّة 
التي تحكي عن أنحاء وجود الماهيّات في الخارج، كالعلّيّة، والمعلوليّة، والإمكان 

والوجوب، والوحدة والكثرة. 

التصنيف والتحليل والتركيب: 

الأشياء  وضع  عن  عبارة  وهو  التصنيف،  هي  التعقّل  من  الثالثة  المرحلة 
بمختلف أنواعها ضمن فئاتٍ محدّدةٍ استنادًا إلى وجود بعض الصفات المشتركة أو 
المعايير المتشابهة فيما بينها، وأمّا التحليل، فهو تقسيم الشيء إلى أجزائه من عناصر 
ثمّ دراستها واحدًا واحدًا  أو عزل بعضها عن بعض،  أو صفات أو خصائص، 
للوصول إلى معرفة ما يربطها مع غيرها، وأمّا التركيب، فهو جمع أجزاء الشيء أو 
ربط صفاته وخواصه بعضها ببعض للوصول إلى قوانين عامّة. وهذا القسم فيه 



مناهج العلوم الإسلاميّة406

تركيب مادّيّ وتركيب عقلّي، فالمادّيّ هو جمع أجزاء الشيء مترابطة ترابطًا تظهره 
الصناعيّ من  للماء  الكيميائيّ  الواقع الخارجيّ، كالتركيب  تأليفًا كاملً في  مؤلّفًا 

عنصريه تركيبًا يشابه الماء الطبيعيّ بصفاته وخواصّه. 

ببعض في  بعضها  أو خواصه  الشيء  ربط صفات  فهو  العقلّي،  التركيب  وأمّا 
متقاطعة،  مستقيمة  خطوط  ثلاثة  من  للمثلّث  الهندسّي  العالم  كتركيب  الذهن، 
وللمربع من أربعة خطوط مستقيمة متساوية متعامدة، وهذا ما يسمّى بالتّقسيم 
واحد،  معنى  الحيوان  فمثلً  فيتكثّر،  واحد  لمعنى  قيود  بإضافة  وذلك  المنطقيّ، 
ولكن لو أضيف إليه قيد الناطق يكون إنسانًا، ولو أضيف إليه قيد الصاهل يكون 
فرسًا، وهكذا كلّما أضيف قيد إلى المعنى العامّ يتخصّص ويتكثّر، وهذا ما يعني 

تكثير الواحد. 

ب- الوظائف التصديقيّة: 

من  انتقاليّة  فكريّة  عملية  وهي  الاستدلال،  التصديقيّة  بالوظائف  نعني 
قضيّة معلومة لإثبات قضيّة مجهولة بينهما تناسب ما، الذي نعني به قانون العلّيّة 
من  أنحاء  ثلاثة  إلّ  يتصوّر  فلا  جزئيّة،  أو  كلّيّة  ا  إمَّ القضيّة  أنَّ  وبما  والسنخيّة، 
أو  كلّيّة  ا  إمَّ منهما  القسمة الحاصرة، وكلُّ واحدةٍ  يعني  العقلّي، وهذا  الاستدلال 
أو  نفسه  كلّيًّا في  أكان  الذي تحته -سواء  الجزئيّ  إلى  الكلّّ  جزئيّة، والانتقال من 
جزئيًّا حقيقيًّا- يسمّى بالدليل القياسّي، والانتقال العكسّي من الجزئيّ إلى الكلّّ 
ا الانتقال من الجزئيّ إلى الجزئيّ المشابه  الذي فوقه يسمّى بالدليل الاستقرائيّ، وأمَّ
له فيسمّى بالدليل التمثيلّي، وهذا الانتقال بسبب تلازم عقلّي صوريّ، وهذا عين 
ما نوّه إليه ابن سينا بقوله: »أضاف ما يحتجّ به في إثبات شيءٍ.... ثلاثة: أحدهما 

القياس، والثاني الاستقراء وما معه، والثالث التمثيل وما معه«. 

نعم، إنّ المحور في الاستدلال المنطقيّ هو القياس لا الاستقراء والتمثيل؛ لعلّة 
أنّ صورة القياس تكون ملزمة للنتيجة بالضرورة العقليّة، وهذا بخلاف أقرانه، 



407العلوم الإسلاميّة وتكامليّة العقل والنصّ والواقع

وهو ما تطرّق إليه ابن سينا بقوله: »وأمّا القياس فهو العمدة، وهو قول مؤلّف من 
أقوالٍ إذا سلّم ما أورد فيه من القضايا لزم عنه لذاته قول آخر«. 

ح أحد  وهذا يکون عندما يتصوّر العقل طرفي القضيّة والنسبة بينهما، فقد يرجِّ
أدوات  يمتلك  أنْ  ينبغي  والمرجّح  ـ  والسلب  الثبوت  ـ  القضيّة  في  النقيض  طرفي 
الترجيح، ومن لا يملك طرفي القضيّة يسمّى بالحكم، وهذا مختصّ بالعقل النظريّ في 
ا بنفسه بلا معونة الأدوات المعرفيّة الأخرى،  موارد التصديق، فهو الحاكم المطلق، إمَّ
ومرّة بمعونة الأدوات الأخرى. وهذا الحكم قد يختلف بحسب طبيعة مورد الحكم، 
ا بترجيح هذا الثبوت  ا حمليّة أو شرطيّة، فحكم العقل في موردها إمَّ ا إمَّ أي القضيّة فإنَّ
ا إذا كانت القضيّة شرطيّة ـ متصلة أو منفصلة ـ فحكم العقل  أو ترجيح انتفائه. وأمَّ
فيها يتمُّ بترجيح الاتّصال أو الانفصال أو نفيهما؛ وبالكلام المتقدّم نقول إنّ العقل قد 
يحكم حكمً قطعيًّا، وقد يحكم حكمً ظنيًّّا، فهناك حكم يقينيّ بترجيح أحد الطرفين 
يكون  وقد  ثابتًا،  يكون  قد  القطعيّ  اليقين  وهذا  الآخر،  الطرف  احتمال  عدم  مع 
ا، والثاني يسمّى بشبه اليقين أو اليقين بالمعنى الأعمّ، وسرُّ تغير اليقين فيه هو  متغيًّ
كون الشيء غير معلوم من أسبابه الذاتيّة الموجبة للاعتقاد به، بل حصل الاعتقاد 
ا الأوّل فيسمّى باليقين  به من أسباب أخرى، كالمشهورات والمقبولات وغيرها، وأمَّ
بالمعنى الأخصّ، وبسبب ثباته فهو معلوم من جهة أسبابه الذاتيّة الموجبة له، وهذا هو 

معنى القول القائل: إنَّ ذوات الأسباب لا تعلم إلاَّ عن طريق أسبابها الذاتيّة. 

في  واسطة  الأوسط  الحدّ  فيه  يكون  الذي  البرهانّي  العقلّي  الدليل  هو  وهذا 
في  الكلام  وهذا  البرهانيّة.  غير  الأدلّة  سائر  خلاف  على  معًا،  والثبوت  الإثبات 
في  يكون  وهذا  ظنيًّّا،  الحكم  فيكون  الخلاف  احتمال  مع  وإمّا  اليقينيّة،  القضايا 
تحصيل  في  العقلّي  المنهج  في  البرهانّي  العقل  هو  المعتمد  فالميزان  الظنيّّة،  القضايا 
اليقين بالمعنى الأخصّ الثابت، كما تقدّم، وإلّ لانتفى المائز المعرفّي بين الصواب 

والخطأ، وإلّ يقع الإنسان في السفسطة بالضرورة.



مناهج العلوم الإسلاميّة408

2- حدود العقل 
مدى  أيّ  إلى  بمعنى  أي  العقل،  حدود  حول  نفسه  يفرض  الذي  والسّؤال 
تعدّى  أنّه  ذلك  بعد  يعتبر  حتّى  الواقع،  اكتشاف  في  العقل  إليه  يصل  أن  يمكن 
معرفيّة،  كوارث  إلى  يؤدّي  ساحته  غير  إلى  التعدّي  فإنّ  الغير،  حريم  في  ودخل 
الخارجة  الفضاءات  هي  وما  بالعقل؟  الخاصّة  الفضاءات  هي  ما  أخرى  بعبارة 
عن حدود العقل البرهانّي؟ لأنّ تجاوزها يوقع في الإفراط أو التفريط، كما حصل 
العقل.  إقصاء  أو  العقل  استخدام  في  وغرّبت  شّرقت  التي  الفكريّة  المدارس  في 
ومن هذا المنطلق لا بدّ من معرفة حدود العقل وحجّيّته ومدى شموليّة أحكامه 
وهل  بعضها؟  أو  المسائل  جميع  يشمل  فهل  المعرفيّة،  والمسائل  للقضايا  القطعيّة 
دائرة حاكميّته مطلقة لا يحدّها شيء أو لها حدود لا بدّ ألّ يتعدّاها؟ وقبل الدخول 
في الإجابة عن هذه التساؤلات يطرح سؤال مفاده: هل يقبل العقل وضع حدود 
له من قبل المراتب العقليّة الدانية التي هي تحته؟ الجواب: إنّ العقل البرهانّي يعتبر 
المراتب  من  مرتبة  أيِّ  من  حدٍّ  أيّ  يقبل  فلا  العامّ،  العقل  مراتب  وأشرف  أعلى 

الدانية له، بل هو الذي يعيّ حدوده ويرسمها لنفسه. 

ومن هذا الكلام، يتبيّ لنا حجم ما وقع فيه من أراد تحجيم العقل البرهانّي من 
تجريبيّين أو جدليّين أو خطابيّين أو استقرائيّين. بعبارة أخرى، إنّم قدّموا ما هو 
دانٍ حسب المعرفة العقليّة على ما هو عالٍ، وهذا ما رأيناه فيما يطرحه الحسّيّون 
حدود  له  ليست  البرهانّي  العقل  إنّ  كما  والصوفيّة.  والمتكلّمون  والأخباريّون 
اعتباريّة يمكن من خلالها التفاوض حولها، بل له حدود تكوينيّة، بمعنى أنّ العقل 

يعجز عن تخطّيها، بل هو يتوقّف عندها ولا يتعدّاها]]]. 

فالحدود تتضح بتوضيح حدود مدار العقل البرهانّي، فهنا نقول إنّ الأحكام 
العقليّة البرهانيّة إنَّما تتعلّق بنحوين من القضايا، وهما: القضايا الكلّيّة دون الجزئيّة 

]]] - المصري، أيمن، منتهى المراد في علم أصول الاعتقاد، ص 77.



409العلوم الإسلاميّة وتكامليّة العقل والنصّ والواقع

تباعًا  نتعرّض لها  التشريعيّة، وسوف  المتغيّة، والقضايا الحقيقيّة دون الاعتباريّة 
بإذن الله، فنقول: 

أ- القضايا الكلّيّة 

إنّ من الشرائط الضروريّة في مقدّمة البرهان أن تكون كلّيّة لا جزئيّة متغيّة؛ 
كلّيّة،  تكون  أن  يجب  ا  إنَّ فيها  قيل  البرهانيّة  المقدّمات  ولأنّ  سينا:  ابن  قال  لهذا 
ا في كتاب القياس،  فلنبيّ كيف يكون المقول على الكلّ في المقدّمات البرهانيّة: أمَّ
فإنَّما كان المقول على الكلّ بمعنى أنَّه ليس شيء من الأشياء الموصوفة بالموضوع 

ك)ج( إلاَّ والمحمول ك)ب( موجودٍ لها. ولم يكن هناك شرط ثانٍ... 

وَأَمّا ها هنا، فإنَّ المقول على الكلّ معناه أنَّ كلّ واحدٍ مماّ يوصف بالموضوع، وفي 
كلِّ زمانٍ يوصف به، فإنَّه موصوف بالمحمول أو مسلوب عنه المحمول؛ وذلك 
ا أن يقال  لأنَّ هذه المقدّمات كلّيّات ضروريّة، والضروريّ تبطل كلّيّته بشيئين إمَّ
كالكتابة للإنسان؛  بالمحمول موجودًا  ليس الحكم عليه  الموضوع واحدًا  إنَّ من 
لأنَّه ليس كلّ إنسانٍ كاتبًا، أو يقال إنَّ من الموصوف بالموضوع من هو في زمان 
ما ليس يوصف بالمحمول، كالصبيّ؛ لأنَّه لا يوصف بعالم، فهذان يدخلان كون 

ا]]].  المقول على الكلِّ ضروريًّ

وهنا دمج ابن سينا بين شرط الكلّيّة وشرط الضرورة بمعنى ضرورة الصدق 
لا ضرورة الجهة، فالمقدّمات البرهانيّة أخصّ من مقدّمات مطلق القياس، بعبارة 

ا تصدق على جميع الأفراد والأزمنة.  أخرى أنَّ

]]] - ابن سينا، كتاب الشفاء، ص123.



مناهج العلوم الإسلاميّة410

ب- القضايا الجزئيّة:

تنقسم إلى:

الموضوعات الشخصيّة: 

فعلً  عليها  له  سبيل  ولا  البرهان  أغوارها  يسبر  لا  التي  الموضوعات  هي 
ولا ذاتًا، ولا بالعرض؛ لأنّ المحمول الذاتّي في باب البرهان هو ما أُخذ في حدِّ 
ه، والقضايا الشخصيّة كزيد هي أمور جزئيّة  موضوعه أو أُخذ موضوعه في حدِّ
ليس  الجزئيّ  إنَّ  قولهم:  معنى  وهذا  بالذات،  له  حدّ  لا  المتغيّ  والجزئيّ  متغيّة، 
ه، بل الحدّ  بكاسب ولا مكتسب، أي لا يؤخذ في حدِّ شيء ولا شيء يؤخذ في حدِّ

للماهيّة الكلّيّة وبالماهيّة. 

جزئي  هو  بما  الجزئيّ  أحكام  معرفة  إلى  له  سبيل  لا  البرهانّي  العقل  نعم، 
متغيّ، أي بما يحتفّ به من العوارض الغريبة، بل بما هو كلّّ ثابت. نعم، تسري 
بطبيعة الحال الأحكام الكلّيّة لأفراد الجزئيّة بالعرض لا بالذات، وهذا يعني أنّ 
الموضوعات الشخصيّة المتغيّة لا تدخل بالذات تحت الأحكام البرهانيّة بهويّتها 
الشخصيّة، بل تدخل بعرض طبائعها الكلّيّة الثابتة لها؛ لأنَّ الشخص مركب في 
الواقع من الطبيعة الكلّيّة الثابتة، والعوارض الشخصيّة الغريبة والمتغيّة، فمثلً 
، ككون الإنسان ناطقًا  إذا حكم العقل البرهانّي على الطبيعة الإنسانيّة بحكم كلّّ
بالوجوب، أو كونه حجرًا بالامتناع، أو كونه أبيض بالإمكان، فإنَّ هذه الأحكام 
مشايعة  أو  الصلاة،  في  الركعات  کأعدد  الخارجيّة،  أفرادها  إلى  تسري  الكلّيّة 
الضيف، أو ملاقاة المؤمن بوجه طلق، أو يوم القيامة، أو حقيقة الصراط. وإلى هنا 
قد تبيّ معنا الغور الأوّل الذي يقف عنده العقل البرهانّي، فلا نطيل الكلام فيه 
أكثر؛ حتّى لا نخرج من غاية هذه الدراسة المختصرة وندخل في حريم البحوث 

الواسعة التي تتعب القارئ. 



411العلوم الإسلاميّة وتكامليّة العقل والنصّ والواقع

القضايا الاعتباريّة الدينيّة: 

إنّ الشارع يقننّ حسب المصالح الموجودة في الأفعال، وتوجد علاقة ضروريّة 
بين الأفعال والنتائج، وهذا ما نعبّ عنه بالضرورة بالقياس، وهذا يعني أنّ المفاهيم 
والقبح،  الحسن  مفهوم  قبيل  من  لزوميّة-  أو  قيميّة  أكانت  -سواء  الأخلاقيّة 
الذهن من  ينتزعها  انتزاعيّة  التي تعتبر مفاهيم  الفلسفيّة  الثانية  المفاهيم  فإنّا من 
العلاقة القائمة بين الصفات الكسبيّة والأفعال الاختياريّة، وبين سعادة الإنسان 
الفعل أو  اللزوميّة من قبل لزوم  المفاهيم  أيضًا في  الحقيقيّة]]]. وهذا نفسه يجري 
والهدف  الاختياريّة  الأمور  بين  والربط  المقارنة  بعد  تنتزع  وكذلك  الترك،  لزوم 
أو  بها  الاتصاف  ضرورة  على  والارتباط  المقارنة  هذه  دلالة  يعني  وهذا  منها، 
المعبّ عنه  فهذا هو  الحقيقيّ،  والكمال  السعادة  للحصول على  تركها  أو  إنجازها 
الغير  إلى  بالقياس  ضرورة  عن  اللزوميّة  المفاهيم  تعتبر  أي  بالقياس،  بالضرورة 
عن  تحكي  الأخلاقيّة  المفاهيم  أخرى،  بعبارة  النهائيّ]]].  والهدف  الأفعال  بين 
الواقعيّة بين أفعال الإنسان وبين كماله الحقيقيّ، فتكون القضايا الحاكية  العلاقة 
الواقع، فهي  أنّا توصّف  لعلّة  التوصيفيّة،  أو  القضايا الإخباريّة  الواقع من  عن 
إذن قابلة للصدق والكذب، فلا يعدّ حينئذٍ انفصال بين القيمة والواقع، فهذا مما 
يعني أنّ القضايا الأخلاقيّة نظريّة، مما يدلّ على أنّ العلاقة بين الأفعال والصفات 
تكوينيّة،  واقعيّة  علاقة  هي  باختياره  يرجوه  الذي  والكمال  للإنسان  الاختياريّة 
وهذا معناه أنّ كلّ فعل أو صفة اختياريّة للإنسان لها تأثير واقعيّ في كماله إيجابيًّا 
أو سلبيًّا أو محايدًا، وهذا المنوال نفسه يجري في اللزوم الأخلاقيّ، وهذا الكلام 
عبارة عمّ تطرق إليه في مكان آخر من كتبه من أنّ القيم تابعة لعلاقات واقعيّة بين 

الأفعال الاختيارية وغاياتها المترتّبة عليها]]]. 

]]] - اليزدي، مصباح، دروس في فلسفة الأخلاق، صص٣٨-٥٢.
]]] - م.ن، ص١٧٦-١٧٧.

]]] - اليزدي، مصباح، تعليقة على نهاية الحكمة، ص٣٩٢؛ الأردكاني، محمد علي، القيم الأخلاقية 
بين الاعتبار والواقع، صص329-326.



مناهج العلوم الإسلاميّة412

وهنا نبيّ مرجعيّة الاعتبارات؛ إذ إنّا موضوعات يكون وجودها بيد المعتبر 
لها، كسائر التشريعات والقوانين الإلهيّة أو الوضعيّة. نعم، بما أنَّ ملاكات الأحكام 
غير معلومة لدى العقل البرهانّي بسبب كونها بيد معتبرها، والعقل البرهانّي هنا 
داعم ومؤيّد للموضوعات الاعتباريّة، وله مدخليّة في مقدّمات بعض الموضوعات 
حيثيّة  من  والنهي  الأمر  اجتماع  امتناع  أو  الواجب  مة  مقدِّ كوجوب  الاعتباريّة، 
للخطابات  العقليّة  بالملّزمات  علماؤنا  عليه  يطلق  ما  وهذا  ذلك،  وغير  واحدة 
الشرعيّة، وهذا كلّه في مجال الاعتبار؛ ولهذا فإنّ تسميته بالبرهان محلّ نظر؛ لأنّ 

أحكامه بواسطة الاعتبار لا بمعرفة أسبابه الذاتيّة الحقيقيّة.

ثالثًا: العلاقة بين الوحي والعقل 

الموضوعات  في  دائرة  وأحكامه  العقل  حكومة  أنّ  تقدّم  ما  كلّ  من  يتبيّ 
عن  خارجة  فهي  والاعتباريّة،  الشخصيّة  الموضوعات  وأمّا  الحقيقيّة،  الكلّيّة 
العلوم  لمصادر  الرئيسّي  المصدر  يمثّل  فإنَّه  للوحي،  وبالنسبة  وحريمه.  حدوده 
الإسلاميّة أو المناهج المتّبعة فيها؛ لأنَّه لا يمكن تصوّر علوم أو معارف إسلاميّة 
أتباع  كافة  إليه  يستند  ما  وهي  الوحي،  مرجعيّة  الاعتبار  بنظر  الأخذ  دون  من 
تمثّل  المرجعيّة  وهذه  فقط،  الإسلاميّة  الديانة  أتباع  وليس  التوحيديّة،  الديانات 
تعاليم السماء التي يتلقّاها الأنبياء b، ومن هذه التعاليم القرآن الكريم الذي نزل 
في   kعنه صدرت  التي  الشريفة،  السنُّة  الوحي  حكم  وفي   ،kّالنبي قلب  على 
المجال الدينيّ بجميع أركانه، هذا وإنْ قلنا في حكم الوحي فإنَّه لا يعني اجتهادًا 
المصدران  وهذان  المسلمون،  عليه  أجمع  ما  وهذا  إليه،  الله  وحي  وإنَّما   ،kمنه
يمثّلان النصّ الدينيّ. وفي المنظور الإماميّ تردّ أقول وأفعال وتقريرات الأئمّة 

المعصومين من السنةّ الشريفة أيضًا.

حجّيّة  إثبات  في  تتبلور  فإنّا  الإلهيّ،  بالوحي  وعلاقته  هنا  العقل  دور  وأمّا 
الوحي والتصديق بمن يُوحى إليه، حيث يتمّ ذلك عن طريق العقل؛ باعتبار أنّه 



413العلوم الإسلاميّة وتكامليّة العقل والنصّ والواقع

لا يمكن إثبات حجّيَّة الوحي عن طريق الوحي نفسه، وإلاَّ لزم الدور، وهذا ما 
عليه جميع العلماء بما فيهم الأخباريّون]]]. وليس إثبات أصل حجيَّة الوحي فقط، 
يُعرف  ما  إثبات  بل حتّى  والمناهج الإسلاميّة،  العلوم  الرئيسّي في  المرجع  وكونه 
ثابت  الكريم  للقرآن  بالنسبة  والإثبات  وحي،  الكلام  هذا  إنَّ  نظير  بالصغرى، 

ومتحقّق بل قطعٌ عند كافّة المسلمين.

الإشكالات  بعض  توجد  كانت  وإنْ  نة،  للسُّ بالنسبة  يجري  نفسه  والشيء 
ة القرآنيّة، بل ومخالفة له، باعتبار أنّ  ا تفتقر للحجَّ ا مرفوضة، لأنَّ حولها، إلاَّ إنَّ
العقل  بين  وجليّة  واضحة  العلاقة  إذًا  بالقرآن.  ثابتة  وحجّيّتها  نة  السُّ مرجعيّة 
والوحي والنصّ بوجود مساحات مختصّة بالعقل كما تقدّم الكلام في حدود العقل 
ووظائفه، ومساحات خاصّة بالوحي والنصّ الدينيّ، ومساحات مشتركة بينهما 
المشتركة  المساحات  من  القضايا  هذه  فإنّ  والعصمة،  والمعاد،  الإمامة،  كقضيّة 
أي وجود  العموم من وجه،  بنسبة  المسمّة  المنطقيّة  النسبة  فهذه عبارة عن  بينها، 
مادّة اجتماع بين العقل والوحي ومادّتي افتراق]]]. بينما المساحات المختصّة، فمنها 
القضايا التي لا تثبت إلاّ بالعقل، كما في قضيّة وجود الله ووحدانيّته وعدالته وسائر 
صفاته، أو قضية النبوّة العامّة، أي مسألة إرسال الرسل، ومنها ما لا مجال للعقل 
الحساب،  وكيفيّة  والنار،  الجنةّ  وخصوصيّات  القيامة،  يوم  كتفاصيل  إثباتها،  في 
وما يرتبط بالبرزخ، وحساب القبر، فالنتيجة هي أنّه لا يوجد تقاطع وتناحر بين 
العقل والوحي، بل يوجد علاقة تكامليّة بين العقل والوحي؛ باعتبار أنّ الوحي 
إليه أكثر  العقل يستغني عن الوحي، وهذا ما ذهب  العقل، ولا  لا يستغني عن 

علماء الإسلام]]].

الأساسيّة، لا  الأركان  بين هذه  المختصّة  والمساحات  الحدود  مع وجود هذه 

]]] - الحرّ العاملّي، محمّد بن حسن، الفصول المهمّة في أصول الأئمّة، ص26.
]]] - اليزدي، مصباح، أصول المعارف الإنسانيّة، ص138.

]]] - الآملي، حيدر، جامع الأسرار ومنبع الأنوار، ص373.



مناهج العلوم الإسلاميّة414

أشكل  ذلك  ومع  الإسلاميّة،  والمناهج  العلوم  ميادين  من  ركنٍ  كلّ  قيمة  ترتفع 
نظير  الوحي،  مقام  إلى  يرقى  لا  وأنَّه  قاصًرا،  العقل  كون  على  العلماء  بعض 
الحجج التي اتّذها الرافضون للمنهج العقلّي القائلة بأنّ العقل ليس كثير الخطأ 
والأبحاث  الغيبيّة  بالحقائق  الإلمام  عن  قاصر  إنّه  بل  فحسب،  الاستنتاجات  في 
السماويّة »وينحصر اكتشاف أخبار السماء عن طريق السماء ذاتها، فنحن لا نعرف 
شيئًا عن الله وصفاته الثبوتيّة والسلبيّة، وما هي الصفة التي يمكن نسبتها إليه أو 
التي يمكن نفيها عنه، ولا يمكن أن نعرف ذلك، فنحن في الواقع لا يمكن بمجرّد 
عقولنا معرفة وجود موجود لا خالق له، ولا يمكن بعقولنا أن نفهم أنّ الله واحد 

أو متعدّد، بسيط أو مركب... ]]]. 

1- تكامليّة العقل والوحي 
أنَّ  إلاَّ  الغيبيّة،  الحقائق  كشف  في  ومكانته  الوحي  دور  ينكر  لا  العقل  فإنَّ 
الوحي، لا ينافي طريقًا آخر في هذا المجال وهو العقل، فإنَّ الوحي نفسه بحاجة 
إلى العقل، لأنَّ حجّيّة الوحي لا تثبت عن طريق الوحي نفسه، حذرًا من الدور، 
وإنَّما هي بحاجة إلى تصديق العقل وإمضائه، فالعقل هو أساس حجّيّة الوحي، 
السماويّة  الحقائق  اكتشاف  في  ودوره  العقل  مرجعيّة  على  يؤكّد  نفسه  والوحي 
العقل  اعتماد  ضرورة  إلى  صريحة  دعوات  مضمون  في  نجده  ما  وهذا  وفهمها، 
واتخاذه حجّة، وهذا ما لاحظناه في البناء العقائديّ والروائيّ المتعدّد الذي طرح 
تعبّديّة  بطريقة  تطرحه  ولم  العقلّي،  الاستدلال  أسلوب  تعتمد  مبرهنة  بطريقة 
تلقينيّة، وهذا واضح في كلام الشيخ الرئيس حول عدم إنكار دور الوحي، حيث 
يقول في أحد كتبه: »إنّ المعاد الجسمانّي يتمُّ إثباته عن طريق الشريعة ليس إلّ، وقد 
السعادة والشقاء الجسمانيّين]]].  لته حول  الكلام وفصَّ ديّة  المحمَّ أكثرت الشريعة 

ج1،  مطهّري،  الشهيد  تعليق:  الواقعيّ،  والمنهج  الفلسفة  أصول  حسين،  محمّد  الطباطبائي،   -  [[[
ص525.

]]] -ابن سينا، الإلهيّات الشفاء،  صص462-460. 



415العلوم الإسلاميّة وتكامليّة العقل والنصّ والواقع

إثبات  بل ويظهر  بيّنا سابقًا،  كما  يقف عندها  التي  العقل  يتبيّ حدود  ومن هذا 
الدور للوحي في هذه الأمور والحقائق السماويّة التي لا يكون لدى العقل إمكانيّة 
إثبات بعض التعاليم الدينيّة عقليًّا، لكنهّ غير رافض لها، بل يعتقدها، وهذا نقطة 
أنَّه  على  يصنفّ  فلا  الاعتدال،  في  للعقل  دورًا  أعطى  أنَّه  في  الرئيس  للشيخ  قوّة 
دة، لو كان كما يدّعي الذين جهلوا مباني الشيخ الرئيس  من أتباع العقلانيّة المتشدِّ
وتسّرعوا في الأحكام بسبب عدم الفهم، وهذا ما يثبت عدم صحّة مدّعياتهم ولو 

كان ذلك لرفض المعاد الجسمانّي من أصل.

وهذا العقل البرهانّي الذي أكّد عليه ابن سينا يرى الشهيد مطهّري أنّه طريق 
سماويّ كالوحي، وعليه فلا مانع من اعتماده للتعرّف إلى القضايا السماويّة الغيبيّة 
المميّزة  القوّة  ولكنّ...  السماء،  في  سماعه  يجب  السماء  خبر  أنّ  »صحيح  بقوله: 
في  جاء  كما  أرضيّة،  وليست  سماويّة  قوّة  العاقلة(  )القوّة  الإنسان  بها  يتمتّع  التي 
الأحاديث »إنّ الله ركّب طينة آدم من طينة الحيوان وطينة الملائكة« ومن هنا، لا 

مانع من أن يتعرّف الإنسان بهذه القوّة السماويّة على بعض الحقائق السماويّة]]]. 

هذا الكلام من الشهيد لا يخلو من تأمّل، فإنّ مجرّد افتراض سماويّة العقل لا يحلّ 
المشكلة، والذي يحلّها هو توفير الدليل على حجّيّة العقل ومرجعيّته في اكتشاف 

الحقائق السماويّة، فتبقى هذه المساحة خارج حرم العقل كما تقدّم توضيحه. 

خارج  أخرى  مرجعيّة  أيّ  يستبعدون  التجريبيّين  أنَّ  الإشكالات  من  كذلك 
الذي يعرف الإنسان عن طريقها  الطبيعيّ  المقياس  التجربة والحسّ، فهي  نطاق 
الحقّ والباطل؛ لأنّه من الممكن أن يتعرّف نتيجة التجربة في حالتي النجاح والفشل، 
فإذا نجحت انطلقت الحياة معها، وإذا فشلت فلا تتكرّر، وأمّا الأفكار العقليّة، فلا 
يّة، فالقاعدة التي يدّعونها أنّه:  س مدى الحقّ والباطل فيها بطريقة حسِّ يمكن تلمُّ
»لو لم نعتمد على الحسّ والتجربة أساسًا للمعرفة، لما كان لدينا مقياس دقيق للحقّ 

]]] - الطباطبائيّ، م.س، ج2، ص525.



مناهج العلوم الإسلاميّة416

أنّ هذا الاستنتاج هو  والباطل«، وهذا الدليل هو دليل عقلّي؛ لأنّ من الواضح 
استنتاج عقلّي ليس خاضعًا للتجربة، مما يعني أنّم يحاولون إبطال الدليل العقلّي 
بالدليل العقلّي، وهو ما يتضمّن اعترافًا بوجود دليلٍ صالحٍ لتكوين القناعات غير 
التجربة. وكذلك كما تقدّم بنا الكلام في تقويم المعرفة بشكل عامّ من دون ضمّ 
المقدّمات العقليّة؛ لأنّ التجربة محدودة بزمان ومكان معيّنين، فلا تنتج إلاّ النتائج 
المجال  إلى  التجربة  يمدّ  الذي  البرهانّي هو  العقل  لكنّ  التجربة،  المحدّدة بحجم 
الواسع الذي يتجاوز الظروف الطارئة من الزمان والمكان]]]، وبهذا يكون كلامنا 
من جهة نفي انحصار المعرفة بالمنهج التجريبيّ، وفي الوقت نفسه نريد التأكيد على 

عدم استغناء التجربة في كلّ نتائجها عن العقل. 

2- العقل طريق إثبات الأصول أو التقسيم الثلاثيّ لمسائل الدين 
إنَّ العقل عند العلماء والمفكّرين الإسلاميّين هو الوحيد الذي يثبت الأصول 
مظاهر  من  اليوم  نراه  وما  الإسلاميّة،  والمناهج  العلوم  في  الفروع  من  والكثير 
إلحاديّة ولا دينيّة هو بسبب اللاعقلانيّة اتجاه هذه الأصول، وهذا تبلور في التشبيه 
فقط،  الإسلاميّة  الساحة  في  موجودًا  ليس  وهذا  والتفويض،  والجبر  والتجسيم 
فالجدير  العقليّة.  للمعرفة  إبعادهم  بسبب  أيضًا؛  الغربيّة  الساحة  في  موجود  بل 
بالذكر هنا أنَّ العقل وإنْ كان يُثبت الأصول والكثير من الفروع، يبقى له حدود 
اليوم الآخر  إثبات وجود  يتخطّاها، بل يقف عندها، نظير  أنْ  كونيّة لا يستطيع 
والحساب والمعاد بالدليل العقلّي، وإنْ لم تنصّ الشريعة على ذلك؛ ولكنهّ مع ذلك 
يبقى عاجزًا عن معرفة أحكام تلك النشأة، كالصراط والميزان وتطاير الصحف، 

وهذا يعني أنَّ العقل البرهانّي هّمه وحده القضايا الكلّيّة دون الجزئيّة المتغيّة.

العلوم  جلّ  في  ومرشدًا  موجّهًا  أصلً  يعتبر  العقل  أنّ  تقدّم  مماّ  فالمستفاد   
من  والفقهيّة  العقديّة  الاجتهاديّة  للعمليّة  موجّهًا  وكذا  الإسلاميّة،  والمناهج 

]]] - الطباطبائيّ، م.س، ج2،  ص35.



417العلوم الإسلاميّة وتكامليّة العقل والنصّ والواقع

الدينيّة  النصوص  على  حاكمً  أصلً  يعتبر  أنَّه  والأهمّ  وغيرها،  وحرّيّات  حقوق 
وليس محكومًا لها؛ لأنَّ إثباتها متوقّف على العقل، وكذلك لا يمكن التسليم بنصّ 

دينيّ يتنافى وحكم العقل القاضي بحسن العدل وقبح الظلم. 

تبيّ أيضًا معنا وجود ثلاث مساحات، فمساحة مختصّة بالعقل، وهي القضايا 
الثابتة بالبرهان العقلّي، ولا مجال لإثباتها بالنقل، ومساحة مختصّة بالنقل لا يمكن 
إثباتها بالعقل، بل تثبت بالنقل فقط، مثل تفاصيل يوم القيامة، ومساحة مشتركة 
بين العقل والنقل، وهذا يندرج في كثير من القضايا العقديّة، كما في قضيّة الإمامة 
أو المعاد -كما أشرنا- والعصمة، فهذه الأمور تثبت بالعقل والنصّ معًا. فالوحي 
وطريقته تختلف عن طرق الاتصال الحسّّ أو المدركات العقليّة، فالمعرفة المختصّة 
بهذه القناة تتعالى على المعرفة الحسّيّة والعقليّة والمذاهب الروحيّة الذاتيّة للإنسان 
بميدان  التسليم  عند  ينتهي  العقل  فدور  الولاية،  مرتبة  في  القمّة  بلغت  لو  حتى 
الغيب وعالمه دون الدخول في كنهه أو حقيقته؛ لأنَّه لا يقع تحت سلطانه. نعم، 
الشهادة،  عالم  في  والمشاهدة  الحس  إلى  راجعة  بمقدّمات  يُعرف  الوحي  أساس 
التفكير العقلّي هو المؤدّي إلى حقيقة الإيمان  فأقرّها العقل ووثق بها، وأيضًا فإنَّ 
بالغيب، وهو الذي أوصل الإنسان إلى المعرفة العلميّة، بخلاف التفكير الخرافّي 
الذي قوامه الجحود والإنكار لقواعد العقل، بعبارة أخرى: عالم الغيب وما يحتويه 
من مبادئ وإنْ كان لا قدرة للعقل والحواس وحدها على الاستقلال بإدراكها، إلاَّ 
أنّهُ لا يخرج عن نطاق موضوع سبل الوعي والمعرفة في المنهج الإسلاميّ؛ ذلك 
إدراكه  الذي يمكن  الشهادة  الوحي، لخروجها عن عالم  الوحيد هو  لأنَّ سبيلها 
بالحواس مثلً]]]، إذن لا يكتفى بالعقل والحسّ عن القناة المعرفيّة للوحي، باعتبار 
من  غيره  على  الإسلاميّ  التصنيف  بها  امتاز  التي  الميزة  هي  الوحيانيّة  المعرفة  أنَّ 
ا لم تنكر المصادر المعرفية الأخرى، بل  التصنيفات الوضعيّة الأخرى السائدة، لأنَّ
تَكَاملت معها، والقرآن حافل بهذه الميزة التي بينت التكامل بين المصادر المعرفيّة، 

]]]- عمارة، محمد، معالم المنهج الإسلاميّ، ص61.



مناهج العلوم الإسلاميّة418

الهدَْي  فهم  في  يتحدّد  ودوره  الدين،  فهم  في  دور  لها  التي  العقليّة  المعرفة  في  كما 
الدينيّ وتعيين المدلول النصّّ وتقدير المقاصد، والمعرفة العقليّة تختلف باختلاف 
النصّ ذاته، من حيث الورود والدلالة، وهذا الدور للعقل أو المعرفة العقليّة إنَّما 
يتحقّق من منطلق التكامل القائم بين العقل والوحي، لكون العقل يقوم بتصديق 
الوحي، ويتمّ من خلاله معرفة أصول الأحكام وتشريعها بطريق إعماله في فهم 
النصّ، وهذا ما أكّده القرآن في كلماته نظير: "من أجل ذلك"، "كذلك"، و" لكي 
بل  بالعقل]]]،  إلاّ  يتمّ ذلك  الشرائع ومقاصدها، ولا  فقه  لتدلّ على ضرورة  لا" 
ثبات الشريعة الإسلاميّة وتطوّرها يتمّ به. فوظيفة العقل تتبلور في أمرين: أحدهما 
إرشادنا إلى الوحي والتصديق بالنبوّة؛ والآخر القيام بإدراك الموحى به وتفهّمه، 

هُ يقوم: والعكس صحيح أيضًا في دور الوحي في العقل فإنَّ

 - إيقاظ العقل

- تزكية العقل

- تنمية العقل

- حماية العقل

- تحرير العقل.

يمثّلها  والغايات  الأهداف  أنَّ  هي  والوحي  العقل  بين  العلاقة  حاصل   
الوسائل  فتمثّلها  والمتغيّات  المرونة  بينما  الوحي،  ركيزة  وهي  ثابت،  محور 
ومنطقة  العقل  متغيّات  ركيزة  وهي  والمكان،  للزمان  تبعًا  المتغيّة  والأساليب 
بينهما،  هُ يوجد تكامل  لباقي المصادر وأنَّ فإذا كان دوره ليس مجرّد إقصاء  عمله. 
فلا يرد كلام الوضعيّين حينما قالوا إنّ الوحي يقصي دور العقل وباقي المصادر، 
المعلومات، وإنَّما دوره فقط تشجيعيّ  أنّ دوره ليس كشف  إلى  وبالتالي توصّلوا 

]]] - الميلاد، زكي، الفكر الإسلاميّ بين التأصيل والتجديد، صص362-359.



419العلوم الإسلاميّة وتكامليّة العقل والنصّ والواقع

لفعل الخيرات]]]. وكذلك ينكشف الفرق بين قناة الوحي المعرفيّة هذه وبين ما 
ا تتكلّم عن آثار الوحي لا الوحي  ذهبت إليه المدرسة الأخباريّة في الوحي؛ لأنَّ
م قد تبنوّا هذه القناة بشكل مفرط بحيث لم يقبلوا أيّ مصدر أو قناة  حقيقة، وأنَّ
أو  ثغرة  سدّ  أو  المعرفيّة،  القنوات  بين  فيما  التكامل  نحو  على  لا  أخرى،  معرفيّة 
سابقًا  قدّمنا  كما  فنحن  والدين،  الشرع  حياض  عن  مدافعًا  العقل  به  يقف  فراغ 
b، بل  لا نقصد من المدرسة الأخباريّة مدرسة الوحي كونها قناة مختصّة بالأنبياء 
النصوص  فهم  الظنيّّ في  العرفّي  الظهور  اعتمدت على  التي  المدرسة  منها  نقصد 
الدينيّة والبقاء عليها فقط في بناء الرؤية الكونيَّة دون أي تعقّل أو تدبُّر، بل حصر 
المعرفة الإنسانيّة بها فقط، وتسمى بمدرسة الحديث أيضًا، أو مدرسة السلف في 
عصرنا المتأخّر، وهذا الاتجاه ليس محصورًا بالدين الإسلاميّ؛ بل له جذور تعود 
الجمود  ليس  الاعتماد  وهذا  مثلً]]]،  ة  واليهوديَّ كالمسيحيَّة  القديمة  الديانات  إلى 
على الظواهر فقط؛ بل يتبنىّ رفض أيّ تفسير أو تأويل مخالف لظواهر النصوص، 
النصّ هو الطريق الوحيد لبناء العقيدة،  وبالتالي اعتبر أصحاب هذا الاتجاه  أن 
موارد  في  كتعبّدهم  النظريّة،  الدين  أصول  موارد  في  بالنصوص  يتعبّدون  فهم 
فروع الدين العمليّة، بعبارة أخرى يعملون على تلقين النفس بها وإنْ لم يفهموها، 
الأوّل  بالجيل  والتأسّ  التقديس  ذلك، حيث عملوا على  من  أزيد  إلى  ذهبوا  بل 
تفكيرهم  طريقة  في  حتى  بل  فحسب،  وأفعالهم  أقوالهم  في  ليس  الصحابة،  من 
الدينيَّة، والسكوت على ما سكتوا عنه]]]، وهم قد اعتمدوا  وفهمهم للنصوص 
كثيًرا على الحواس في معرفة الأشياء وعملوا على تعطيل أحكام العقل النظريّ في 
كشف الواقع بالحدّ والبرهان، والعقل العملّي في التحسين والتقبيح، وعملوا على 
محاربة التعمّق في المعرفة والفضول العلميّ الفطريّ عند الإنسان أيضًا، وامتازوا 

]]] -الميلاد، زكي، م.س، صص364-362.
]]] - المصري، أيمن، م.س، صص87-85.

]]] الطحّاوي، أبو جعفر، العقيدة الطحّاويّة،  ص31؛ المصري، أيمن، م.س، ص92.



مناهج العلوم الإسلاميّة420

بالتطرّف الشديد مع خصومهم، وفي التعامل مع المخالفين، وعملوا على اتّامهم 
بالكفر والزندقة كما حدث مع الأصوليّين والفلاسفة والعرفاء. فإلى هنا تبيّ معنا 
حجم العلاقة بين العقل والوحي، وتبيّ أنّه لا خلاف ولا تقاطع بينهما، بل غاية 

الانسجام والتكامل فيما بينهما. 

رابعًا: العقل والوحي والواقع  

1- الواقع كأساس للمعرفة
العلوم والمعارف؛ لكونه يثبت  الواقع الأساس والركيزة الأولى لبروز   يعتبر 
ما  وهذا  الذات،  عن  خارج  هو  لما  الوجود  يعني  والواقع  ومبدأه،  العلم  أصل 
إنكار هذه  إلى  الفعل والانفعال معه، والذين ذهبوا  به من خلال  نحسّه ونشعر 
عمليّة؛  واقعة  مواجهة  بمجرّد  إنكارهم  ويسقط  ومكابرون،  واهمون  الواقعيّة 
لأنَّ كلّ إنسان يتعامل مع الأشياء وفق هذا الواقع، وإنْ ادّعى خلاف ذلك على 
المستوى النظريّ، فإنَّا نجد الإنسان يفرح في حالات ويحزن في حالات أخرى، 
ويهرب من الخطر في أخرى، فهذه الأمور شواهد حيّة على هذا الواقع ووجوده 
حقيقيّ وليس وهميًّا؛ وبهذا لا مكان للسفسطة وإنكار الحقائق بكلّ صورها، لهذا 
قامت الفلسفة الإسلاميّة بكلّ مشاربها على مسألة الوجود والواقع، لا على سواه؛ 
لأنَّهُ عدم،والعدم لا واقع له، وهذا هو المعمول به في التفكير الإسلاميّ، فالعلّامة 
الطباطبائيّ يوضّح الواقع أو الوجود بكلامٍ يرتفع معه كلّ ارتياب، أو إنكار له، 
حيث قال: فلا يسعنا أنْ نرتاب في أنّ هناك وجودًا، ولا أن ننكر الواقع مطلقًا، 
إلّ أنْ نكابر الحقّ فننكره، أو نبدي الشكّ فيه، وإنْ يكن شيئًا من ذلك، فإنَّما هو 
اللفظ فحسب، فلا يزال الواحد مناّ، وكذلك كلّ موجود يعيش بالعلم والشعور 
يرى نفسه موجودًا واقعيًّا ذا آثار واقعيّة، ولا يمسّ شيئًا آخر غيره، إلاَّ بما أنّ له 

نصيبًا من الواقع]]].

]]] - الطباطبائيّ، محمّد حسين، نهاية الحكمة، ص4.



421العلوم الإسلاميّة وتكامليّة العقل والنصّ والواقع

يمكن  لذا  وقيمتهما؛  والمعرفة  العلم  في  الأساس  حجر  يمثّل  الأسُّ  هذا  إذن 
لكلّ عالمٍ ومفكّرٍ التحقّق من صحّة أو خطأ كلّ قضية بإنطباقها وعدم مطابقتها 
للواقع -الخارجيّ-كما في الاصطلاح الفلسفيّ؛ لذا مَن أنكر الواقع واعتبر العالم 
فراغًا محضًا ليس من الكلام الذي يصدر عن عاقل واعٍ غير مغرض، فهنا يمكن 
إنّ  الجواب  مقام  فنقول في  الواقع؟  بداهة أصل  السّر في  ما هو  يسأل  أنْ  لسائل 
متعيّ  بشكل  المادّيّ  بالواقع  والتصديق  إجمالً،  العينيّ  الواقع  بوجود  التصديق 
العقل، وشاهد ذلك وجود مثل هذا الاعتقاد عند  ومشخّص هو مقتضى فطرة 
جميع الناس، كما أنّ سلوكهم العملّي يؤيّد ذلك أيضًا]]]. إذن نحن نؤمن بوجود 
واقع وواقعيّة خارج الذهن، وبالتالي لا تعتبر الإدراكات الذهنيّة أفكارًا فارغة، 
وهذا الأمر يقف في الجهة المقابلة للسفسطة التي تنكر هذا الواقع؛ لأنَّ الإدراك 
المطابق للواقع لا معنى له عندهم. وهذا الأمر يعتبر برمجة واقعيّة لما نقوم به في 
عدم اعتبار الكثير مما نحسبه شيئًا حقيقة قائمة ونعده موجودًا، ومن ثمّ يتبيّ لنا 
فيما بعد بأنّه كذب ولا أساس له، وقد نحسب شيئًا ما عدمًا وكذبًا، ثم يتّضح لنا 
بعد حين أنّه صادق وله آثار وسمات كثيرة في عالم الواقع أو الوجود، فالإدراكات 
تتلقّى كحقائق مطابقة للواقع، وفي الوقت نفس نؤمن بوجود إدراكات لا تطابق 
الواقع، باعتبار أنّ الواقع يمثّل واجهة الحقائق وانعكاسها؛ لأنّ المفاهيم التي لها 
مصاديق في الواقع الخارجيّ تسمّى حقائق بخلاف الاعتبارات التي ليس لها واقع 
ميّز طريق الحكيم والفيلسوف عن  الذي  الكلام  فهذا  الذهن.  ومصداق خارج 
طريق السوفسطائيّ، بل الفلاسفة جعلوا -الواقع الذي هو الوجود- موضوعًا 
جميع  أنَّ  حسبوا  م  لأنَّ المحدَثين،  الأوربيّين  المفكّرين  قبل  من  يُقبل  لم  للفلسفة، 
المفاهيم هي من صنع الذهن، وهذا جاء نتيجة نقدهم للعقل والمعرفة الإنسانيّة، 
بينما الفلسفة الإسلاميّة، وعلى رأسها المدرسة الصدرائيّة قد اهتمّت بهذا الموضوع؛ 
لها  التي  الحقائق  تمييز  على  عملت  وبالتالي  فيه،  ومفيدة  مهمّة  دراسات  وقدمت 

]]] - اليزدي، مصباح، المنهج الجديد في تعليم الفلسفة، ج1، ص286.



مناهج العلوم الإسلاميّة422

واقع ووجود عن الاعتبارات التي ليس لها واقع أو وجود إلاَّ بالذهن، من هذا 
الوجود في  للفلسفة؛ وقصدهم من  الوجود موضوعًا  أو  الواقع  المنطلق جعلت 
أبحاثهم ليس الوجود في قبال الماهيّة، وإنّما قصدهم الواقعيّة في قبال السوفسطائيّ 
المنكر لأصل وجود الواقعيّة. فالواقع أو الوجود الذي يُمثل موضوع الفلسفة، 
تُعتبر  لذا  أفراده؛  إلى  الكلّّ  نسبة  العلوم  موضوعات  باقي  إلى  نسبته  أصبحت 
الفلسفة العلم الأعلى في عالم العلم والمعرفة الإسلاميّة؛ لتقدّم موضوعها -الواقع 
البديهيّة  المفاهيم  من  يُعتبر  ومفهومها  العلوم،  كلّ  موضوعات  الوجود-على  أو 
على  للوقوف  تعريف  إلى  يحتاج  فلا  لبساطتهِ،  النظريّة]]]؛  المفاهيم  من  وليس 
حقيقتهِ؛ الذي يكون معقولً بنفس ذاته ولا يحتاج فيه إلى توسّط شيء آخر لكي 
نتعرّف عليه. بل يعتبر الواقع من مبادئ المعرفة  لكونهِ من المفاهيم والقضايا التي 
إمّا  لا بد أنْ تكون مسلّمة للباحث قبل الدخول في مسائل العلم، وكونهِ مسلّمً 
لوضوحه في نفسه، أو لأنّه مُبيّ في علم آخر، وإنّ وثاقة العلم والمعرفة واعتباره 
أساس  على  إلاّ  المعرفة  تتحقّق  لا  لهذا  واستحكامها؛  مبادئه  وثاقة  مدار  تدور 
وجودها، وهو: المعلوم والعالم والعلم، فإنْ لم يكن ثمّة خارج متحقّق للواقع، لم 
يكن ثمّة معلوم، وإذا لم يكن فرد يتمكّن من الاطلاع على هذا الواقع، لم يكن ثمّة 
عالًما، وإنْ وجد المعلوم والعالم، إلاّ أنّ هذا العالم لم يسلك طريق فهم أسرار عالم 
الوجود واستيعاب حقائقه ووقائعه، فإنّه لن تكون هناك معرفة أصلً]]]، باعتبار 
أنَّ السفسطة تساوق إنكار المعرفة، وأنَّ مآلاتها إنكار الوقع الخارجيّ، والتشكيك 
في قدرة أدوات المعرفة -من عقل، ووحي، ونصّ، وغير ذلك من أدوات المعرفة- 
على معرفة الواقع الخارجيّ وكشفه، وكذا تغيّ العلم وعدم ثباته، ونسبيّة العلم 
والترديد  الشكّ  لحالة  إنَّ  اليزدي:  مصباح  العلّامة  يقول  لذا  إطلاقه؛  وعدم 
-علاوةً على ما يرافقها من عذاب نفسّي- أخطارًا مادّيّة ومعنويّة كبيرة للمجتمع، 

]]] انظر: مطهّري، مرتضى، شرح المنظومة، ج1، ص23.
]]] - الآملي، جوادي، نظريّة المعرفة في القرآن، ص65-64.



423العلوم الإسلاميّة وتكامليّة العقل والنصّ والواقع

فإنَّه مع إنكار قيمة المعرفة لا يمكن عقد الأمل على تقدّم العلوم والمعارف، ولا 
يبقى مجال للقيم الأخلاقيّة... بل إنَّ أقسى الضربات توجّه إلى العقائد الدينيّة... 
ا تهدّد جميع الشؤون الإنسانيّة بالفناء، ومع رواج  فإنَّ اتجاه الشكّ آفة خطيرة جدًّ
وسياسّي  وحقوقيّ  أخلاقيّ  نظامٍ  أيُّ  ويستمر  يبقى  أنْ  يمكن  لا  النزعة  تلك 
ودينيّ، وباعتناق هذا الاتجاه يمكن تبرير أيَّ ظلمٍ وجناية وذنب]]]. إذن الواقع 
والوصول إلى حقيقة الأشياء لا يتمُّ إلاَّ من خلال أدوات المعرفة والعلم، وهي 
في  معروف  هو  وكما  والشهود،  والتجربة،  والحسّ،  والنصّ،  والوحي،  العقل، 
المعرفة في عصرنا الحاضر، فالتكامل بين الوحي والنصّ والعقل والواقع  نظريّة 
موجود، بلا تقاطع أو تضاد، فكلّ هذه المنابع تدلّ على الواقع وحقيقة الأشياء، 
بالعقل البرهاني؛ لذا يقول  العلوم والمعارف الحقيقيّة، فلا سبيل لمعرفتها إلاَّ  إلاَّ 
العلّامة المظفّر: إنَّ العلوم الحقيقيّة التي لا يُراد بها إلاَّ الحقّ الصراح لا سبيل لها إلاَّ 
سبيل البرهان؛ لأنَّه وحده -من بين أنواع القياس الخمسة- يصيب الحقّ ويستلزم 
اليقين بالواقع. والغرض منه معرفة الحقّ من جهة ما هو حقّ، سواء أكان سَعْي 
الإنسان للحقّ لأجل نفسه ليناجيها به وليعمّر عقله بالمعرفة، أو لغيره لتعليمه 
وإرشاده إلى الحقّ]]]. وكلامنا هذا لا يعني أنَّ الواقع متعدّد، بل الحقيقة واحدة 
في نفس الأمر والواقع لا حقائق متعدّدة أو واقع متعدّد. فلا نسبيّة ولا تعدّدية 
علمٍ  كلُّ  قولكم:  أنَّ  عليهم  يرد  العلوم  بنسبيّة  فالقائلون  والواقع،  للحقيقة 
نسبيّ، إنْ كان قضيّة مطلقة وسيّالة، فهو اعتراف بعدم النسبيّة، فهذا من قبيل 
ا قضيّة كلّيّة موجبة، وهذه القضيّة تنقض  ما يلزم من وجوده عدمه؛ حيث إنَّ
ا مطلقة، وإنْ كانت قضيّة نسبيّة، فلا  بسالبة جزئيّة، أي: )إلّ هذه القضيّة( فإنَّ
تنفع في إخضاع الآخرين؛ لعدم قاعديّتها، وبالتالي لا يحقّ لهم تسليط سوطهم 
على الناس للاعتراف الكاذب بنسبيّة القضايا وعدم القاعديّة؛ باعتبار أنَّ هذا 

]]] - اليزدي، مصباح، م.س، ج1، ص28.
]]] - المظفّر، محمّد رضا: المنطق، ص313.



مناهج العلوم الإسلاميّة424

أمر نسبيُّ بهم]]]:

أو  الآخر،  اليوم  أو  تعالى،  االله  مفاهيم  والنسبيين  المشككين  أولئك  فعند 
الجنةّ والناّر، هي مجرّد مفاهيم خياليّة أسطورية صاغها عقل المصلحين الدينيّين 
لهدفٍ نبيلٍ؛ وهو حثّ الناّس على التواصل والتلاقي والتناصر... وإبعادهم عن 
التناحر والظلم وغير ذلك من الأعمال السيّئة... فالمقصود من الناّر والجنةّ ليس 
محاولة  أي  فقط،  الدينيّ  الوعظ  هو  منها  الغاية  وإنَّما  الواقعيّة،  أو  منها  الحقيقيّة 
والوحي  العقل  من  كل  فدَوْر  إلاَّ]]].  ليس  الكمال  نحو  وسَوقه  الإنسان  تأديب 
والنصّ الدينيّ الحكاية عن الواقع، ففي مجال العقل الأمر واضح، بينما في مجال 
الوحي أُشكل فيه، فنحن نسألهم: لو فرضنا أنَّ النصوص الدينيّة غير حاكية عن 
الإنسان  وموقعيّة  الوجود  مبدأ  عن  الأجوبة  على  العثور  يمكن  فكيف  الواقع، 
الآخر  القرآن  هدف  أنَّ  إلى  مضافًا  العالم؟  ونهاية  الخلقة،  من  والهدف  العالم،  في 
ينسجم  لا  وهذا  والآخرة،  الدنيا  في  والشقاء  للسعادة  الواقعيّ  الطريق  بيان  هو 
ة إثبات ضرورة الوحي  مع النصّ الدينيّ وإنَّه لا يحكي عن الواقع، فبناءً على أدلَّ
الكتب السماويّة تقديم إجابات معرفيّة  والدين السماويّ، يتّضح أنَّ من أهداف 
العلوم  إذن  أعلاه.  الأسئلة  نظير  الإنسان  لمصير  المحدّدة  الأساسيّة  الأسئلة  عن 
تكون  والمعارف  العلوم  وهذه  نفسها،  الطرق  من  تُستفاد  الإسلاميّة  والمعارف 
نتاج تلك الطرق على اختلافها، مع حكاية الجميع عن الواقع، وهذا الواقع غير 
محصور بعالم المادّة بخلاف المادّيّين الذين حصروا الوقائع بعالم المادّة، مما يعني أنّه 
لن يتسنىّ إقامة برهان يقينيّ لإثبات واقع خارج نطاق المادّة، لأنَّه لا وجود أساسًا 
الواقع أو  المادّة، بل  الواقع بعالم  بينما الإلهيّون لا يسلّمون بانحصار  الواقع.  لهذا 
نفس الأمر عندهم أعمّ من الخارج والذهن، ومع افتراض اتّساع الواقع لما يشمل 
عالم المادّة والمجرّدات، فلن يكون الوصول إليه عسيًرا أو مستحيلً، بل بالإمكان 

]]] - المصريّ، أيمن، م.س، ص47.
]]] - الحائري، محمّد حسين، الفصول الغرويّة في الأصول الفقهيّة، ص319.



425العلوم الإسلاميّة وتكامليّة العقل والنصّ والواقع

الوصول إليه عن طريق العقل، وطريق الوحي، وَ بالإمكان اعتماده لإثبات الكثير 
من الحقائق الدينيّة بالنسبة إلى من قام عنده الدليل العقلّي على وجود الله سبحانه 
وإرسال الرسل]]]. فنتيجة هذا المبحث تتلخّص في كون العلوم الإسلاميّة تعمل 
على كشف وإصابة الواقع ومعرفة حقائق الأشياء وأدواتها في ذلك العقل والوحي 

والنصّ، وكلّ هذه المنابع متكاملة فيما بينها.

ومع وجود هذه الأدوات لا يصعب على الباحث معرفة الواقع، علاوة على 
بمعزل  تكون  لا  النصوص، وكونها  هذه  صدور  إلى  أدّت  التي  الأسباب  معرفة 
عن ثقافة المجتمع وبيئته التي نزلت فيه، والشاهد على ذلك نسخ وتبديل كثير من 
الأحكام التي نزلت على مراحل وبشكل تدريجيّ في عمود الواقع، فهذا يعني أنَّ 
النصّ جاء مراعيًا للمجتمع الذي نزل فيه وأنَّ الأحكام أُقرّت بملاحظة المجتمع 
الدينيّ،  النصّ  لفهم  الواقع  دراسة  أيْ  الظاهرة  دراسة هذه  أراد  لذا من  وبيئته؛ 

يتحتّم عليه اتّاذ المنهج الموضوعيّ ليفهم هذه المعادلة وركيزتها في ذلك الواقع. 

تبنتّ  فهي  الإسلاميّة  والمناهج  العلوم  ساحة  في  تمامًا  الموقف  يتغيّ  وهكذا 
القواعد الصحيحة والشروط الواجب اتّباعها في فهم النصّ وتفسيره، وجعلت 
الواقع منطلقها في ذلك؛ لهذا ذهب غالبيّة علماء المسلمين إلى عدم معذوريّة من 
خرج عن الشروط والقواعد والأدوات الاستنباطيّة في فهم النصّ، وبذلك نصل 
أسس  جملة  على  تعتمد  لكونها  الدينيّة؛  والعلوم  المعارف  في  المرتجى  اليقين  إلى 
وبالاستعانة  والحسّ،  والوجدان  والنصّ  والوحي  العقل  فيها  يتداخل  وعناصر 
إلى  الإنسان  يتوصّل  الآخر  بعضها  إلى  بعضها  بانضمام  أو  منفردة  العناصر  بهذه 

ساحل الاطمئنان وبَرْدِ اليقين.

]]] -الآملي، حسن زاده، نفس الأمر، ص62.



مناهج العلوم الإسلاميّة426

2- تغيّ الواقع ومآلات منطقة الفراغ
إنَّ ما تبناّه علماء المسلمين من شيعة وسنةّ من أنَّ الأحكام الواقعيّة مجعولة من 
ز على المكلّف ويُطالب بها، هو  قبل الشارع لجميع المكلّفين، وفي هذه الحالة تتنجَّ
ليس في  إنَّه  مفاده:  الأشعريّ،  بالتصويب  يسمّى  رأي  يوجد  بينما  السائد،  الأمر 
الواقعة التي لا نصّ فيها حكمٌ معيٌّ يُطلب بالظنّ، بل الحكم يتبع الظنّ، وحكم 
الله تعالى على كلّ مجتهد )هو( ما غلب على ظنهّ، وهو المختار]]]، فهذا النحو من 
فيها،  نصّ  لا  التي  الموارد  في  إلهيّ  حكم  أيّ  من  الواقع  خلوّ  يفترض  الاجتهاد 
وهذا نوعٌ من الفراغ الذي عمل الأشعريّ على سدّهِ، بينما النوع الآخر هو المعتزلّي 
الذي ذهب إلى أنَّ منطقة الفراغ ليس كما صوّرها الأشعريّ، حيث يقول: إنَّ لله 
سبحانه أحكامًا واقعيَّة ثابتةً في حقّ المكلّف، لكنّ هذه الأحكام تتغيّ وتتبدّل في 
الواقعيّة  انتهى المجتهد إلى رأي مغاير لها ليحلّ رأيه محلّها، فكأنّ الأحكام  حال 
-كما يقول السيّد الشهيد باقر الصدر في تقريب التصويب المعتزلّي- مقيّدة بعدم 
تبدّلت  الخلاف،  على  الحجّة  قامت  فإنْ  خلافها،  على  المجتهد-  -لدى  الحجّة 
أمّا  الطرفين غير مقبول:  واستقرّ ما قامت عليه الحجّة]]]. نقول هذا الكلام من 
أدلّةٍ  من  المجتهد  لدى  يتوفّر  ما  لأنَّ  البطلان؛  واضح  فإنَّه  الأوّل،  المستوى  على 
ا جاءت لتخبر عن حكم الله سبحانه وتحدّد موقفنا تجاهه، فلا يمكن  وحجج، فإنَّ
افتراض أنّه لا حكم لله من حيث الأساس؟. وأمّا على المستوى الثاني، فهو باطل 
ة، وما دلّ على اشتراك الجاهل والعالم في الأحكام  أيضًا؛ لأنَّه مخالفٌ لظواهر الأدلَّ
الواقعيّة]]]، فالقول بخلوّ الواقع من حكم -ما يُصطلح عليه بمنطقة الفراغ التي 
عمل الأشعريّ والمعتزلّي على إعمال الرأي فيها أي القول بالتصويب- هو اتّامٌ 
للشرع بالنقص وعدم الشموليّة، وهذا ما ذهب إليه السيّد الشهيد بقولهِ: الحقيقة 

]]] - الغزالي، أبو حامد، المستصفى في الأصول، ص359.
]]] - الصدر، محمّد باقر، دروس في علم الأصول )الحلقة الثالثة(، ج1، ص16.

]]] - الصدر، محمّد باقر، م.س، ج1،  ص17.



427العلوم الإسلاميّة وتكامليّة العقل والنصّ والواقع

أنَّ القول بالتصويب يعكس اتّامًا للشريعة بالنقص وعدم الشمول، الأمر الذي 
يفتح الباب على تصويب كلّ الآراء رغم اختلافها وتضاربها]]]. فخلاصة بطلان 
الكلام المتقدّم هو أنَّ ثمة واقعًا محدّدًا على مستوى العقيدة والتشريع، وهذا ما دلّت 
عليه النصوص الدينيّة، وهذا الواقع ثابتٌ لا يطوله التغيّ، وحصولنا على اليقين 
من الأدوات المعرفيّة كالعقل والوحي والنصوص الدينيّة كاشفٌ عن الواقع لا 
كُنهه وحقيقته. مما يعني أنَّ  أنّه تصّرف فيه من حيث تغيّ  مولّده أو موجده، أو 
مصادر التشريع مادّة غضّة طريّة وحيّة منتجة للتفاصيل، مما يجعل علماءنا قادرين 
يعني  فهذا  ومراحلها]]]،  الحياة  هذه  في  الإنسان  يحتاجه  حكمٍ  كلّ  استنباط  على 
سعتها وتماشيها مع كلّ الأزمنة ومع البشر جميعهم بتعاقب الأجيال؛ إذن لا يبقى 
مجال للقول بمنطقة الفراغ الخالية من أيّ حكم، وبالتالي خلوّ الواقع ليعمل المجتهد 
رأيه فيها، بل وجود عنصر المرونة والحياة في مصادر التشريع، يجعلها ذات صلاحيّة 
التي  الوقائع الاجتماعيّة والاقتصاديّة  للتطبيق والاستيعاب لكلّ متغيّ، وبالتالي 
تحدث وتتطلّب أحكامًا جديدة، فإنَّ أحكامها موجودة ضمن الأصول والقواعد 
إلى  النوبة  تصل  فلا  الإنسان،  حياة  في  جديد  هو  ما  كلّ  تستوعب  التي  العامّة 
إعمال الرأي ليقع في التصويب، كما حدث مع الأشعريّ والمعتزلّي الذين نتج عن 
اجتهادهما الحكم على الشريعة بالنقصان وعدم استيعاب الحياة الإنسانيّة. فمنطقة 
الفراغ ليست نقصًا حتى يرد الإشكال القائل: وجود هذه المنطقة يتنافى مع القول 
عَلَيْكُمْ  وَأتْمَْتُ  دِينَكُمْ  لَكُمْ  أكْمَلْتُ  إذ يقول الله تعالى: ﴿الِيَوْمَ  بتماميّة الشريعة، 
نعِْمَتيِ﴾ )المائدة: 3(، إضافةً إلى الروايات التي أشارت إلى أنّه ما من واقعة إلّ ولها 
منطقة  بأنَّ  أعلاه  أوضحنا  نقول: كما  الإشكال،  ردّ هذا  مقام  حكم مشّرع. وفي 
الفراغ لا تعني نقصًا أو إهمالً من الشريعة لبعض الوقائع، وإنَّما تعبّ عن الشمول 
لم  الشريعة  فإنَّ  الأجيال،  وتعاقب  الإنسان  وجود  مراحل  لجميع  والاستيعاب 

]]] - الصدر، محمّد باقر، المعالم الجديدة للأصول،  ص39.
]]] - انظر: السبحاني، جعفر: أضواءٌ على عقائد الشيعة الإماميّة، ص556.



مناهج العلوم الإسلاميّة428

تترك واقعة بلا حكم أو تشريع، بل يوجد حكم أوّلي بحقّها. نعم، يوجد حكم 
ثانويّ قد تركته لتشخيص الحاكم الشرعيّ، فهذا هو الذي يتغيّ نتيجة متطلّبات 
أو  المباح  تحريم  صلاحيّات  ومنحته  والأجيال،  العصور  مرّ  على  والمكان  الزمان 
من  الأرض  إحياء  نظير  الإسلام،  ومصلحة  الظروف  مقتضيات  بحسب  إيجابه 
قبل الفرد، فإنَّ هذا التصّرف مباح ومشروع بطبيعتهِ، إلاَّ أنَّ الحاكم بإمكانهِ منعه 
عن إحيائها نتيجة ما يتطلّبه النظام العامّ ومقتضيات الظروف]]]. باعتبار أنّ هذا 
العنصر -الأحكام الثانويّة- يُبقي الدين مادّةً مرنةً وحيّةً صالحة في كلّ العصور 
لحلّ المشاكل والمعضلات التي تعتري حياة الأجيال والإنسانيّة بشكل عامّ، ولازم 
التي  الظروف والحاجات الجديدة  ذلك أن تستطيع الحكومة الإسلاميّة في جميع 
تعتري حياة الإنسان كنوع أنْ تضع أحكامًا ومقرّراتٍ لم يكن موضوعها موجودًا 

في سالف الزمن، ومسندهم في ذلك المبادئ والأسس الإسلاميّة]]]. 

والأمر الجدير بالذكر هنا أنَّ مساحة منطقة الفراغ ليس المباحات بالمعنى الأعمّ 
فقط، كما ذهب إلى ذلك الشهيد باقر الصدر الذي اعتبر أنَّ هذا الحقل خالٍ من 
الإلزام، أي كون الموضوع على الإباحة الأصليَّة أو الاستحباب أو الكراهة، بل 
تشمل تشخيص الموضوعات وتحديد الأولويّات، أي ما يرتبط بتشخيص المواضيع 
الخارجيّة، وفصل الاختلافات الشخصيّة، وتحديد الأولويّات في مسائل التزاحم 
الأولويّات  هذه  أنَّ  باعتبار  أهمّ(،  )أيّا  الواجبات  مسألة  في  أو  والمهمّ،  كالأهمّ 
والمساحة  الولائيّة]]].  بالأحكام  يسمّى  ما  وهذا  والمكان،  الزمان  بتغيّ  تتغيّ 
الأخرى هي الأحكام العامّة التي يكون موضوعها المجتمع، وإذا ما صار الأفراد 
موضوعها، فإنَّ ذلك يكون بسبب إيجاد المجتمع لها، وإنَّ هذه الأحكام يصطلح 

]]] - الصدر، محمد باقر، اقتصادنا، صص690-682.
]]] - انظر: مطهّري، مرتضى، ختم النبوّة من مجموعة آثار،  ص45.

ج14،  الاجتهاد،  في  والمكان  الزمان  مؤتمر  لبحوث  الكاملة  المجموعة  باقر،  محمد  الحكيم،   -  [[[
ص127.



429العلوم الإسلاميّة وتكامليّة العقل والنصّ والواقع

دائرة  من  المساحة  هذه  جعل  إلى  ذهب  من  -حسب  الحكوميّة  بالأحكام  عليها 
منطقة الفراغ- وهي بحاجةٍ لمن يكتشفها ضمن ضوابط وآليّات محدّدةٍ تتكئ على 
المصالح والمفاسد العامّة في حدود إطار الكتاب والسنةّ ومبادئها الكلّيّة، بخلاف 
أغلب الأقسام الأخُر التي يتوقّف استنباطها بشكلٍ مباشٍر على الكتاب، والسنةّ، 
الصحّيّة، والثقافيّة، والماليّة،  المسائل  والعقل، والإجماع. وكُنه هذه الأحكام هو 
فيها  الدولة  تلعب  التي  العامّة  القضايا  من  وغيرها  والحرب،  السلم،  وقضايا 
دور الوكيل عن المجتمع. إنَّ هذه المساحة لم تخرج عن دائرة صلاحيّات الحاكم 
الشرعيّ التي منها الحفاظ على النظام العامّ، وعليه لا تخرج هذه المساحة عن دائرة 
منطقة الفراغ وصلاحيّة الحاكم الشرعيّ، والمساحة الأخرى هي المعاملات التي 
لم يُذكر حكمها؛ لكون الشارع ترك حكمها بسبب المتغيّات الزمانيّة والمكانيّة. 
وفي الوقت نفسه فإنّ الشارع لم يتركها من غير ذكر قواعد وأصول للمعاملات 
التي يُملأ الفراغ الشرعيّ بحسبها ]]]. ومنها أيضًا مساحة المجهولات، التي لم يرد 
لها عنوان في الشرع، أو ما يعمّه من إطلاق، أو عموم لفظيُّ ونحوه، بل هو من 
المجهول الذي كشف عنه تطوّر الإنسان والمجتمع في الحياة لاحقًا، وهذه المساحة 
وجماعاتٍ  أفرادًا  البشر،  بين  وعلاقات  وتروكٍ،  أفعالٍ  بين  موضوعاتها  تتفرّع 
ودولً. إذن هي وليدة حركة المجتمع والإنسان في هذه الحياة، التي يشكّل عامل 
المعرفة والعلم فيها دورًا رئيسيًّا ومهمًّ في تزايد حجم قدرة الإنسان على التصّرف 
في محيطه على الأرض وفي أعماقها وفي الفضاء، وبالتالي يفضي إلى أساليب جديدةٍ 
عصر  في  به  التنبّؤ  يمكن  يكن  لم  المجال  فهذا  والسيطرة...  والتنظيم  الضبط  من 
صياغة التشريع، بل ربّما بعض موضوعاته تعتبر ضربًا من الخيال آنذاك، فلا مبّرر 
له، وليس من الحكمة أنْ يكشف عنه الوحي الإلهيّ؛ لأنَّ الحكمة تقضي بإطلاق 
التطوّر  مع  تنسجم  قد لا  تنظيميّةٍ  قوالب وصيغٍ  البشر وعدم حصرها في  حرّيّة 
التي  التنظيميّة  البرامج  حتّى  يلحظ  فهنا  وتقلّباتها،  الحياة  طبيعة  به  تقضي  الذي 

]]] - معرفة، هادي، المجموعة الكاملة لبحوث مؤتمر الزمان والمكان في الاجتهاد، ج14، ص357.



مناهج العلوم الإسلاميّة430

يحتاجها الفرد أو المجتمع، وهو يتّسع لكلّ شيءٍ من تقلّبات الإنسان وأفعاله وما 
يتركه، وعلاقاته بالطبيعة والمجتمع عدا العبادات]]]. فبلحاظ المتقدّم اختلفت عن 
مساحة المعاملات المتقدمة، وهذه المساحة تشمل الفراغ التنظيميّ الحكوميّ والفراغ 
التشريعيّ، وكذلك يشمل المساحة الآتية المسمّة بالموضوعات المستحدثة]]]، وهي 
التي ترتبط بالحوادث الجديدة والمسائل المستحدثة والنوازل وكلّ هذه الأمور تقع 
في دائرة منطقة الفراغ، وبالتالي تقع تحت سلطة التشريع، بمعنى أنّ الفقيه هو من 
يُبيّ أحكامها مستندًا إلى القواعد الكلّيّة والأصول العامّة التي كان الأئمّة b يملؤون 
هذا الفراغ في بيان أحكام هذه الحوادث؛ إذ إنَّ الشارع لم يُبيّ كلّ التفاصيل، نظير 
الأراضي المفتوحة التي لم يأت فيها الشارع بنصٍّ يرتبط بحكمها، كما يُمع على ذلك 
الحوادث من هذا  بعد رسول اللهk، وكلّ  إنَّ هذا الحكم قد ذكر  بل  المسلمون، 

النوع يملأ المجتهد الفراغ فيها]]].

وهذه المساحة شاملة لكلّ النوازل والمستحدثات التي تقع لأوّل مرّةٍ، الخالية 
العموم  حتّى  الظهور  أنحاء  بأيّ  ظاهرًا،  أم  كان  صريًحا   ، تشريعيٍّ نصٍّ  أيّ  من 
والإطلاق. وهذه الأمور المستحدثة من المسائل كثيرةٌ وموجودة في أغلب أبواب 
الفقه، كما في عصرنا هذا، ولا يوجد نصٌّ بخصوصها، لكونها لم تكن محلً للابتلاء 

آنذاك، بل ولم يردّ فيها نصٌّ خاصٌّ في الكتاب والسنةّ]]]. 

؛ لتنافي ذلك  فخلاصة مبحث منطقة الفراغ، إنَّه لا توجد منطقة فراغٍ تشريعيٍّ
ا مختصّة فيما  تنزّلً، فإنَّ إنْ قبلنا بذلك  مع شموليّة الشريعة وكونها ناقصة. نعم، 
لا نصّ فيه، أي الخالية من النصّ القرآنّي والنصّ الروائيّ، ومقصودهم من دائرة 
الفراغ  بمنطقة  سمّيناها  التي  المجتمع  تنظيم  مساحة  الأوّل:  أمران:  هو  الفراغ 

]]] - شمس الدين، محمّد مهدي، الاجتهاد والتجديد في الفقه الإسلاميّ، صص112-107.
]]] - هذه المساحة تبناّها محمّد باقر الحكيم، وبعض علماء أهل السنةّ.

]]] - الحكيم، محمّد باقر، المجموعة الكاملة من مؤتمر الزمان والمكان في الاجتهاد، ج14، ص127.
]]] - الشيرازيّ، ناصر مكارم، بحوث فقهيّة هامّة، ص239.



431العلوم الإسلاميّة وتكامليّة العقل والنصّ والواقع

نصّ  لا  التي  التشريع،  أصل  في  الفراغ  مساحة  والثانية:  الحكوميّة،  أو  الولائيّة 
فيها كما في المسائل المستحدثة، كزراعة الأعضاء، والاستنساخ البشريّ، وهنا قلنا 
أو  الفقيه  متناول  الشريعة في  عامّة جعلتها  كلّيّة وأصول  مبادئ وقواعد  بوجود 
مَا، وبذلك ترتفع الإشكالات من نقص الشريعة  بحُِكمٍ  ليفتي  الحاكم الشرعيّ 
يبقى  فلا  أعلاه،  بيّنا  كما  بالتصويب  المسمّى  بالرأي  والتفسير  شموليّتها،  وعدم 
عليه  يصطلح  ما  أو  للمجتمع  التنظيميّة  المسائل  حتّى  بل  فيها،  واقعيّ  إشكال 
بالفراغ الحكوميّ يقع في متناول يد الحاكم الشرعيّ، وبهذا يكون مفهوم منطقة 
الفراغ في العلوم والمناهج الإسلاميّة واضحًا، بأن لا وجود لمنطقة تخلو من حكم 

لواقعة من الوقائع.



مناهج العلوم الإسلاميّة432

الخاتمة

التي  والإدراك  الفهم  ضابطة  وهي  ومشخّصة،  درّاكة  قوّة  العقل  إنّ   -1
ينفصل ويفترق بها الإنسان عن غيره من باقي المخلوقات، وتعدّد المعاني للعقل 
ناشئ من تعدّد الوظائف والفعاليّات التي يقوم بها العقل، وهذا لا يعني إعطاء 
الموضوعات  دائرة  في  منحصرةٌ  حجّيّته  ودائرة  حكومته  وإنّما  له،  التامّة  المساحة 
الكلّيّة الحقيقيّة، وأمّا ما سوى ذلك من الموضوعات فهي خارجة عن حكومته، 
والأمور  اعتباريّة  هي  الأمور  هذه  لأنّ  الوضعيّة؛  والقوانين  الشرعيّة  كالأحكام 
سبيل  لا  التي  المتغيّة  الشخصيّة  الموضوعات  وكذلك  المعتبر،  بيد  الاعتباريّة 
للبرهان عليها بالفعل لا بالذات ولا بالعرض، إلّ بعرض طبائعها الكلّيّة. نعم، 
المشاهدة  طريق  عن  بالفعل  الشخصيّة  لموضوعاتها  بثبوتها  القطع  للعقل  يمكن 

الحسّيّة.

الاتصال  الإلهيّة، وطريقته تختلف عن طرق  المعرفيّة  القناة  يمثل  الوحي   -2
الحسّّ أو المدركات العقليّة، فالمعرفة المختصّة بهذه القناة تتعالى على المعرفة الحسّيّة 
والعقليّة والمذاهب الروحيّة الذاتيّة للإنسان حتى لو بلغت القمّة في مرتبة الولاية، 
أو  الدخول في كنهه  الغيب وعالمه دون  بميدان  التسليم  ينتهي عند  العقل  فدور 
حقيقته؛ لأنّه لا يقع تحت سلطانه. نعم، أساس الوحي يُعرف بمقدمات راجعة 
إلى الحسّ والمشاهدة في عالم الشهادة، فيُقرّها العقل ويَثقُِ بها، وأيضًا فإنَّ التفكير 
العقلّي هو المؤدّي إلى حقيقة الإيمان بالغيب، وهو الذي أوصل الإنسان إلى المعرفة 
العلميّة، وبذلك ينكشف الفرق بين قناة الوحي المعرفيّة هذه وبين ما ذهبت إليه 

ا تتكلّم عن آثار الوحي لا الوحي حقيقة. المدرسة الأخباريّة في الوحي؛ لأنَّ

المعرفة،  نظريّة  لبروز  الأولى  والركيزة  الأساس  يمثّل  الواقع  أو  الواقعيّة   -3
قليل-  قبل  قلنا  الوجود -كما  تعني  العلم ومبدأه، والواقعيّة  تثبت أصل  لكونها 



433العلوم الإسلاميّة وتكامليّة العقل والنصّ والواقع

الفعل والانفعال  به من خلال  الذات، وهذا ما نحسّه ونشعر  لما هو خارج عن 
إنكارهم  يسقط  ومكابرون،  واهمون  الواقع  هذا  إنكار  إلى  ذهبوا  والذين  معه، 
بمجرّد مواجهة واقعة عمليّة؛ لأنَّ كلّ إنسان يتعامل مع الأشياء وفق هذا الواقع 
الإنسان  نجد  فإنَّا  النظريّ،  المستوى  على  ذلك  خلاف  ادّعى  وإنْ  الواقعيّة،  أو 
أخرى،  في  الخطر  من  ويهرب  مغايرة،  حالات  في  ويحزن  حالات،  في  يفرح 
وبهذا  وهميّ؛  لا  حقيقيّ  ووجودها  الواقعيّة  هذه  على  حيّة  شواهد  الأمور  فهذه 
الإسلاميّة  الفلسفة  بُنيت  لذا  صورها؛  بكلّ  الحقائق  وإنكار  للسفسطة  مكان  لا 
بكلّ مشاربها على مسألة الوجود والواقع. إذن يمثّل هذا الأسُ حجر الأساس 
كلّ قضيّة  أو خطأ  التحقّق من صحّة  مفكرٍ  لكلّ  يمكن  لذا  وقيمتها؛  المعرفة  في 

بانطباقها وعدم مطابقتها للواقع الخارجيّ.

4- لا ينبغي الشكّ بموضوع المعرفة والإدراك أو العلم المتمثّل بالواقع، وفي 
نوعيّة تصوّراتنا عن الوجود والواقع التي من شأنها أنْ تنعكس بصورة حاسمة 
على مجمل رؤيتنا حول الله تعالى والكون والإنسان والمصير؛ لذا من جهل معرفة 
عنها  وبالذهول  ومعظمها.  المطالب  أمّهات  في  جهله  يسري  الواقع  أو  الوجود 

فاتت عنه خفيّات المعارف وخباياها.

المجتمع  تنظيم  مساحة  الأوّل:  أمران:  هو  الفراغ  دائرة  من  المقصود   -5
في  الفراغ  مساحة  والثاني:  الحكوميّة،  أو  الولائيّة  الفراغ  بمنطقة  سمّيناها  التي 
الأعضاء،  كزراعة  المستحدثة،  المسائل  في  كما  فيها  نصّ  لا  التي  التشريع،  أصل 
والاستنساخ البشريّ، وهنا قلنا بوجود مبادئ وقواعد كلّيّة وأصول عامّة جعلتها 
ليفتي بحكم ما في دائرة ما يسمّى  الفقيه أو الحاكم الشرعيّ  الشريعة في متناول 
بمنطقة الفراغ، وبذلك ترتفع الإشكالات من نقص الشريعة وعدم شموليّتها، 

والتفسير بالرأي المسمّى بالتصويب كما بينا أعلاه، فلا يبقى إشكال واقعيّ فيها.

الواقع وكذلك  6- إنَّ العلوم والمناهج الإسلامية تعمل على كشف وإصابة 



مناهج العلوم الإسلاميّة434

تعمل على معرفة حقائق الأشياء وأدواتها في ذلك العقل، والوحي، والنصّ، وكلّ 
تتأثّر  لا  ذلك  عين  وفي  والمآل،  المساحة  حيث  من  بينها  فيما  متكاملة  المنابع  هذه 
مكانة الوحي ومصدريّته في كشف الواقع ومعرفة الحقائق، وإنْ تعدّدت مراحله، 
كما في قضيّة الوحي ونزول النصّ الإلهيّ وبين إعماله وفهمه؛ لأنّ للواقع وحقيقة 

الأمر تأثير في فهم المراحل التي مرّ بها النصّ.

والغايات  الأهداف  تحكمها  والواقع  والوحي  العقل  بين  العلاقة  إنَّ   -7
ويمثّلها محور ثابت، وهو ركيزة الوحي، بينما المرونة والمتغيّات فتمثّلها الوسائل 
العقل  متغيّات  ركيزة  وهي  )الواقع(،  والمكان  للزمان  تبعًا  المتغيّة  والأساليب 

ومنطقة عمله.



435العلوم الإسلاميّة وتكامليّة العقل والنصّ والواقع

قائمة المصادر والمراجع
القرآن الكريم.1	
ابن سينا، حسين بن عبد الله، كتاب الشفاء، لا.ط، إيران، مكتبة المرعشي، 1960م..2	
ابن منظور، محمّد بن مكرم، لسان العرب، ط3، بيروت، دار صادر، 1993م..3	
الكتب، .4	 علم  بيروت،  ط1،  الفاضلة،  الفارابي  مدينة  في  والدين  الفلسفة  عزمي،  أحمد، 

2015م.
العدد .5	 قم،  الدليل،  مجلّة  والواقع«،  الاعتبار  بين  الأخلاقيّة  »القيم  علي،  محمّد  الأردكاني، 

الرابع، 2020.
6 الآملي، حسن زاده، نفس الأمر، مجلة تراثنا، قم، السنة الثالة، العدد الأول، 1407هـ.	.

الآملي، جوادي، نظرية المعرفة في القرآن، لا.ط، بيروت، دار الصفوة، 2017م..7	
وفرهنكي .8	 علمي  انتشارات  إيران،  ط2،  الأنوار،  ومنبع  الأسرار  جامع  حيدر،  الآملي، 

وانجمين إيرانشناسي فرانسه، 1367هـ.ق.
الأهوازي، ابن السكّيت، ترتيب إصلاح المنطق، ط1، طهران، ميقات، 1412هـ..9	

.	10 الجوهريّ، إسماعيل، الصحاح، ط4، بيروت، دار العلم، 1987م.
.	11 البشير،  دار  قم،  ط2،  الفقهيّة،  الأصول  في  الغرويّة  الفصول  حسين،  محمّد  الحائري، 

1426هـ.
.	12 ما،  دليل  قم،  ط1،  الأئمّة،  أصول  في  المهمّة  الفصول  حسن،  بن  محمّد  العاملّي،  الحرّ 

1422هـ.
.	13 الشرازي، ناصر مكارم، بحوث فقهيّة هامّة، ط2، قم، سليمان زاده، 1428هـ.
.	14 الصدر، محمّد باقر، اقتصادنا، ط1، بيروت، دار التعارف، 1991م.
.	15 الكتاب،  دار  بيروت،  ط1،  الثالثة(،  )الحلقة  الأصول  علم  في  دروس  باقر،  محمّد  الصدر، 

1980م.
.	16 الصدر، محمد باقر، المعالم الجديدة للأصول، ط2، النجف الأشرف، نعمان، 1975م.
.	17 الشهيد مطهّري، لا.ط،  الواقعيّ، تعليق:  الفلسفة والمنهج  الطباطبائيّ، محمّد حسين، أصول 

العراق، المؤسّسة العراقيّة للنشر والتوزيع، 2016م.
.	18 انتشارات إسلامي  دفتر  إيران،  قم  القرآن، ط5،  تفسير  الميزان في  الطباطبائيّ، محمّد حسين، 

جامعه مدرّسين حوزة علميّة، 1417هـ.ق.
.	19 الطباطبائي، محمّد حسين، نهاية الحكمة، ط2، إيران، مؤسّسة النشر الإسلاميّ، 1427هـ.
.	20 الطحّاوي، أبو جعفر، العقيدة الطحّاويّة، ط1، بيروت، دار ابن حزم، 1995م.



مناهج العلوم الإسلاميّة436

.	21 الطوسي، نصير الدين، تجريد الاعتقاد، ط2، قم، مؤسّسة النشر الإسلاميّ، 1407هـ.
.	22 الغزالي، أبو حامد، المستصفى في الأصول، ط4، القاهرة، دار المعارف، 1966م.
.	23 الفارابي، أبو نصر، عيون المسائل، ط1، بيروت، دار الهلال، 1995م.
.	24 الفراهيدي، خليل، كتاب العين، ط2، قم، نشر الهجرة، 1409هـ.
.	25 المصريّ، أيمن، أصول المعرفة والمنهج العقلّي، ط1، بيروت، دار الأميرة، 2012م.
.	26 المصريّ، أيمن، منتهى المراد في علم أصول الاعتقاد، ط1، بيروت، دار الأميرة، 2014م.
.	27 المظفّر، محمد رضا، المنطق، ط1، بيروت، التاريخ العربّي، 2004م.
.	28 الصفوة،  دار  بيروت،  ط1،  والتجديد،  التأصيل  بين  الإسلاميّ  الفكر  زكي،  الميلاد، 

1994م.
.	29 اليزدي، مصباح، أصول المعارف الإنسانيّة، ط1، بيروت، أم القرى، 2019م.
.	30 ط3،  الخاقاني،  المنعم  عبد  محمّد  تحقيق:  الفلسفة،  تعليم  في  الجديد  المنهج  مصباح،  اليزدي، 

بيروت، دار التعارف، 2015م.
.	31 اليزدي، مصباح، تعليقة على نهاية الحكمة، ط1، بيروت، دار المعارف، 2022م.
.	32 اليزدي، مصباح، دروس في فلسفة الأخلاق، ط1، قم، مؤسسة اطلاعات، 2003م.
.	33 بيروت،  ط1،  الطباطبائيّ،  العلّامة  عند  الاعتباريّة  والإدراكات  المعرفة  نظريّة  علي،  جابر، 

دار الهادي، 2001م.
.	34 دار  بيروت،  ط2،  الإسلاميّ،  الفقه  في  والتجديد  الاجتهاد  مهدي،  محمد  الدين،  شمس 

إحياء التراث، 2007م.
.	35 عمارة، محمّد، معالم المنهج الإسلاميّ، ط2، القاهرة، دار الشروق، 2009م.
.	36 مطهّري، مرتضى، ختم النبوّة من مجموعة آثار، ط1، طهران، مؤسّسة صدرا، 1380هـ ق.
.	37 الكتاب،  دار  الرفاعي، ط2، بيروت،  الجبار  تعريب: عبد  المنظومة،  مطهّري، مرتضى، شرح 

1997م.



الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

قراءة نقدية لمآلات الوضعية المنطقية في ضوء المعرفة الإسلامية 

                                         
    الشيخ عبد الباسط جعفر فارس]]]

المقدمة

يتدرّج، مراحل  يُطوى ولا  فيها  الزمن  كأنّ  الفلسفات  تاريخ  ثمة مراحل في 
ما  مع  ما حصل  نفسها. هذا  استنفدت  أفكار  أوهام  قامت على  مذاهب  لفّظت 
النزعة  سيادة  زمن  العشرين  القرن  في  طفرت  التي  المنطقيّة  بالوضعيّة  سُمّي 
التجريبيّة مترافقة مع ظاهرة عزوف جيل من العلماء والفلاسفة عن بناء أنساق 
المتناسلة من فروع  المناهج  الوجود والمعرفة والقيم كافة، وقد أخذت  تستوعب 

المعرفة مكان المدارس الكبرى حيث أصبحت الفلسفة مجرد أسلوب للبحث.

 ليس عبثاً أن تتأكّد هذه الظاهرة في ذلك القرن على يد مذهب يرى أنّ المنطق 
إلى  ويتوجّه  الميتافيزيقا،  تفعل  كما  الفكر،  قوانين  في  البحث  عن  يكفّ  أن  يجب 
تصبح  حيث  أخرى  إلى  لغويّة  قضايا  من  انتقالاً  باعتبارها  القوانين  تلك  دراسة 

اللغة جوهر التفكير والموضوع الفعلي للمنطق.

]]] باحث متخصص في العلوم الإسلامية وأستاذ بحوزة الإمام عليj، بيروت. 



مناهج العلوم الإسلاميّة438

وئام  أنّ  العرب،  المتغرّبين  من  وأذيالها  المنطقية،  الوضعية  أصحاب  إلى  خُيّل 
العلم والرياضيات سيدوم بقاؤه بعد أن تحرّر من إحراجات الفلسفة التقليدية، 
لكن سرعان ما تبدّى زيف التفاؤل وأصبحت الوضعية في معرض النقض والنقد، 
وبدأت تفقد بريقها لدى الخاصة والعامة، عند قرابة منتصف القرن العشرين، وما 

لبثت أن تلاشت في غضون عقدين تقريباً، ولم تعد تيارًا مستقلًا في المعرفة.

والمدرسة  الدينية،  المعرفة  واقعية  إثبات  سياق  في  تأتي  التي  المقالة  وهذه 
وتنطلق  الموهومة،  وواقعيتها  المنطقية  الوضعية  وإبطال  خصوصًا،  الإسلاميّة 
ومن  والنشأة،  والجذور،   التسمية،  حيث  من  المدرسة  لهذه  تعريفية  مقاربة  من 
التاريخي  مسارها  عبر  الوضعية  هذا  عليها  قامت  التي  المبادئ  أهم  عرض  ثمّ 
الميتافيزيقا،  إزاحة  منه  أريد  الذي  التحقّق،  قابلية  مبدأ  والتطوّري، فكان عرض 
ومن ثمّ دراسة محاولة كارناب لجعل لغة العلم بديلً عن مبدأ التحقّق فمحاولة 

كارل بوبر والنقلة من مبدأ التحقّق إلى مبدأ قابلية التكذيب .

وفي القسم الثاني من البحث، قراءة نقدية للوضعية المنطقية من منظور معرفي 
حضاري إسلامي، فكان التأكيد على هُراء الوضعية في إنكار الميتافيزيقا، وأهمية 
المعرفية في  الفلسفة الإسلامية و تخطى الانحصارية  أسّستها  التي  المعرفية  النقلة 
في  الذاتي  المذهب  خاص:   منظور  من  الوضعية  مبادئ  ونقد  والتجربة،  الحسّ 

المعرفة للشهيد باقر الصدر، ومن منظور عام وأصول الفلسفة الإسلامية .

المكينة، وما  المعرفة الإسلامية، وواقعيتها  البحث أصالة  لنستنتج في خواتيم 
قرّرته من أنّ المعرفة -بنوعيها الدينية والتجريبية- مقوّم رئيس من مقوّمات الحياة 

والوجود الإنساني في الأولى والآخرة.



439الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

أوّلً: الوضعية المنطقية قراءة في المفهوم والجذور والمآلات 
عند مؤسّسيها

1- في مصطلح الوضعي، والوضعيّة، والوضعيّة المنطقيّة: 
أ- الوضعي

هو  والوضعي   .. أيضا  موضوع  فهو  واضع  وضع  من  كان  »ما  الوضعي: 
الحسّ أو التجريبي في مقابل التأمّلي أو الخيالي أو الوهمي وهو الصادق في مقابل 

الكاذب«]]].

الوضعي من »زاوية المعرفة: ما هو معطى، ما يقدمه الاختبار على سبيل الأمر 
»أوغست  نشره  الذي  الكتيّب  مع  بدأ  فقد   .. الكلمة  هذه  استعمال  أما  الواقع، 
 Le catéchisme des industriels de« كتاب:  في   ١٨٢٢ سنة  كونت« 
Saint-Simon « حيث قال ليتريه: »منذ أمد بعيد، كانت الكلمة مستعملة في 
مذهب سان سيمون..... إن كلمة »وضعي« في مفهومها الأقدم والأعم، إنما تدل 

على الواقعي في مقابل الوهمي «]]].

ومنه  التجربة،  من  المباشر  والمعطى  والنسبيّ  الواقعي  يرادف  الوضعي  إذن، 
اشتقّ اسم »الوضعية«.

ب- الوضعيّة

الوضعية: تُنسب إلى »أوغست كونت« )۱۷۹۸ - ۱۸۵۷( الذي أطلق عليها 
ولأنّه  الواقع،  مناطه  الفكر  أنّ  يرى  من  مذهب  وهي  الوضعية«،  »العقيدة  اسم 

]]] الحفني، عبد المنعم: »المعجم الشامل لمصطلحات الفلسفة«، ص944-943.
]]] موسوعة »لالاند الفلسفية«، مج٢، ص ٩٩٨-٩٩٩.



مناهج العلوم الإسلاميّة440

قد عجز عن الكشف عن المبادئ والعلل الأولى والغايات النهائيّة، انصرف عن 
الميتافيريقا والدين، واكتفى بالبحث في ظواهر الواقع، والكشف عن العلاقات 
اللاهوتيّة  ثلاث:  بمراحل  البشري  الذهن  مرّ  ولذلك  قوانينها،  يتحرّى  بينها، 
قمّة  »كونت«،  زعم  في  وهي  الوضعيّة«]]]،  المرحلة  في  الآن  وهو  والميتافيزيقيّة، 

التقدّم الفكري بعد أن اكتمل تطوّره التدريجي]]].

الواقع  في  موضوع  هو  بما  فقط  الاهتمام  لحاظ  من  »الوضعيّة«  وصف  نشأ 
الحسّ، وما فيه »من علاقات أو قوانين وأنه يجب من ثمة العدول عن كل بحث 
في العلل والغايات«]]]. بناء على هذا اللحاظ، تأخذ »الوضعية« مكانها المناسب، 
وقيمه  الدين  عن  بعيدًا  والطبيعيّة  الاجتماعيّة  العلوم  فلسفة  في  »كونت«،  بنظر 
الأخلاقيّة، كما تندرج »الوضعيّة« تحت نظريّة المعرفة بوصفها نقيضًا للميتافيزيقا، 
لا  الظواهر  دراسة  على  فقط  یقوم  الذي  العلمي  المنهج  أساسها  عنها،  وبديلً 

إدراكها]]].

ت- الوضعية المنطقية: وتسمى أيضًا، التجريبية المنطقية، أو الوضعية المحدثة

وضع هذا المصطلح في انجلترا مطلع القرن العشرين بوحي من »توماس مور« 
و»برتراند رسل«، ثم تقرّر عام ١٩٣١ على يد »بلومبرج« و»فايجل« ليترجم جملة 
»فيينا«،  في  مختلفة  علميّة  مشارب  ذوو  باحثون  بها  اشتهر  الفلسفيّة،  الآراء  من 
يُبشّون بفلسفة ادّعوا أنّا علميّة، منهجها التحليل المنطقي أو اللغوي، وهدفها 
لا  موضوعات  في  تبحث  أنها  »بدعوى  العلوم  ميادين  من  الميتافيزيقا  استبعاد 
التحقّق من صدقها عمليًّا، ومن  يمكن  تتجاوز الخبرة، ولا  أنها  معنى لها، طالما 

]]] الحفني، عبد المنعم، م. س، ص ٩٤٣-٩٤٤.
]]] بريل ليفي، »فلسفة أوغست كونت«، ص٣٥.

]]] مراد، وهبه: »المعجم الفلسفي«، ص ٦٨٥.
]]] جوليا، ديديه: »قاموس الفلسفة«، سلسلة )1(، ص ۲۸۸.



441الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

فلاسفتها: »شليك«، و»هان«، و»كرناب«، و»منجر«، و»جودل«، و»تارسكي«، 
و»آير«، و»دايل«. وفي مصر كان زكي نجيب محمود«]]]. هذا المتيّم بالفكر الغربي، 
بقوله: »ولما كان  العربي، ذكر سبب تسميتها  العالم  المنطقيّة في  الوضعيّة  وعرّاب 
»وضع« الأمور في عالم الواقع هو وحده مجال البحث العلمي، أطلق على النظرة 
الباحث عبارة  الذي يشغل  القائم  »الوضع«  فإن كان  »الوضعية«،  اسم  العلميّة 
عن عبارات اللغة أو لفظة من ألفاظها، كانت »الوضعية« في هذه الحالة »وضعية 
منطقية«، ومن ثم كان هذا الاسم مميزًا لطائفةٍ من أصحاب الفكر صمّموا على أن 
لا يجاوزوا الواقع، وعلى أن يكون هذا الواقع، الذي يختصّون به، هو اللغة التى 

يصوّغ فيها سائر العلماء علومهم على اختلاف موضوعاتها«]]].

فهي، إذن، »منطقية« من جهة أنّا تتّخذ من التحليل المنطقي منهجًا، وهي أيضًا 
»وضعيّة« من جهة كونها سليلة النزعات التجريبيّة الحسيّة في تاريخ الفلسفة، مع 

فارق بينهما نذكره لاحقًا.

جذور الوضعية المنطقية:
والوضعيّة  الوضعيّة  بها  أخدت  التي  المتشدّدة  النزعة  أنّ  إلى  الإشارة  تجدر   
المنطقيّة على وجه الخصوص، بإرجاع المعارف العلميّة كلّها إلى الخبرة الحسيّة، لم 
تكن شيئًا جديدًا خاصًا بالقرن العشرين، وإنّما كانت أبرز أدوات المعرفة في بداية 
بإحساساته  الأشياء من حوله  يتعرّف على  الإنسان  بدأ  الساذج حيث  التفلسف 
الظاهريّة، معتقدًا بأنّ الواقع لا يعدو عالم الظواهر. وقد تم تكريس هذه النزعة 
الطبيعة  خارج  شيء  وجود  أنكروا  الذين  »إيونيا«  فيزيائيي  مع  الساذجة  الحسيّة 

»فليس ثمة سوى طبيعة واحدة وزمان واحد«]]].

]]] الحفني، عبد المنعم، م. س، ص٩٤٤.
]]] محمود، زكي نجيب، نحو فلسفة علمية، ص٣٠.
]]] فرنار، جان بيار، أصول الفكر اليوناني، ص92.



مناهج العلوم الإسلاميّة442

لا  وفهمها  الأشياء  »معرفة  أنّ  قرّر  وإنّما  النزّعة،  هذه  عن  »أرسطو«  يشذ  لم 
تقع  لأنها  عالمنا،  عن  تخرج  لا  الحقيقة  إنّ  بل  الحسّ،  عن  الانفصال  يفترضان 
تحت أبصارنا«. الاستئناس ذاته بالحسّ المباشر، كمصدر وحيد وفيصل أخير في 
المعرفة، تم بعثه في العصر الحديث في صور وألفاظ مختلفة تحت شعارات مغرية 
ك »العلميّة«، و»الخبرة«، و»التجربة« و»الصدق« ما لبثت أن كشف زيفها على يد 

بعض دعاتها.

أمّا الأسلاف الأقرب لهذه النزعة الحسيّة، فهم بعض فلاسفة العصر الحديث، 
لا  الذي  التجريبي،  المنهج  رائد  )١٥٦١-١٧١٦م(،  بيكون«  »فرنسيس  أوّلهم: 
يرى للعقل وظيفة في منهجه إلا كأداة تجريد وتصنيف، ففي نظره »ليس بين العقل 
البشري والحقيقة أية قرابة طبيعيّة، فينبغي، إذن، أن نتّجه إلى الطبيعة ذاتها من أجل 

معرفتها وليس لدينا من سبيل إلى ذلك سوى التجربة«]]].

على هذا الادّعاء بنى »بيكون« رفضه للمنهج الاستنباطي، مؤكّدًا على أهميّة 
عن  بديلًا  الجديد«]]]  »الأورغانون  كتابه  في  التجريبي،  للعلم  الاستقراء  منطق 

أورغانون »أرسطو«.

واضعًا  بوصفه  المنطقيّة  الوضعيّة  إليه  فتنسب  )١٦٤٦-١٧١٦م(  ليبنتز  أما 
لمنطق رياضّي هدفه ضبط لغة علميّة شاملة تستخدم الرمز بدلً من الكلمة. لكن 
العقل  المنطقيّة وجدت في تمييز »ليبنتز« بين حقائق  الوضعيّة  أنّ  الأهم من ذلك 
الواقع مناسبة لتستل منه تمييزًا آخر بين قضايا تحليليّة وقضايا تركيبيّة،  وحقائق 

وتعتمده أساسًا في بناء فلسفة تحليليّة مساوية للوضعيّة المنطقيّة.

في  شكّه  المنطقية  الوضعيّة  منه  استعارت  هیوم«)١٧١١-١٧٧٦م(  »دیفید 
قدرة العقل على المعرفة، ونقده للميتافيزيقا والعلية، ورهانه على التجربة الحسيّة 

]]] الشاروني، حبيب، فلسفة فرنسيس بيكون، ص34-33.
]]] بيكون، فرنسيس، الأورغانون الجديد.



443الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

في المعرفة، باعتبار أنّ الحواس هي المنفذ الوحيد الذي تصدر عنه الأفكار، بل إنّ 
»أشدّ الأفكار حيويّة تظلّ دون أبهت الإحساسات«]]]، فالإحساس يمثل الواقع 

ذاته، أما الفكرة فهي ظهور ثان عنه.

شرطًا  نظره  في  كانت  وإن  والتجربة  »هيوم«،  عند  الواقع  حدود  هي  هذه 
للمعرفة، لكنهّا لا يمكن أن تكشف لنا الصلة الضروريّة بين الأشياء، ما دامت 
التجربة الأخيرة على ظاهرة ندرسها لا تضيف شَيئًا إلى التجربة الأولى، إذ غاية 
ما يفيد تكرار التجربة هو العادة، وأقصى ما تنتجه العادة هو الظنّ الذي لا يعدو 
كونه تخيّلً، فنحن فقط نظن، لذلك كان الظنّ، بنظر هيوم، وسيلة الإنسان للعيش 

في ظلّ تسالمٍ مَا مع الطبيعة، تماماً كما تقوم به الغريزة عند الحيوان]]].

ونقده  المعرفة،  إمكان  في   )١٧٢٤-١٨٠٤( كانط«  »عمانویل  مشروع  عزّز 
للميتافيزيقا القطعية]]] موقف الوضعيّة المنطقية، وزاد من تشدّدها إزاء كلّ ما هو 
ميتافيزيقي لا يقبل تحليلً ولا يخضع للخبرة، فكلّ فكر يدّعي إدراك موضوعات 

تتخطّى إدراك التجربة يدخل في استحالة الميتافيزيقا النظرية، ويقع في الخطأ.

أثر  أما أوغست كونت )۱۷۹۸-۱۸۰۷م(، فله ثلاث أفكار رئيسيّة، كان لها 
في الوضعيّة المنطقيّة، وهي: رد كل المعارف العلميّة إلى الخبرة الحسيّة، واستبعاد 
كلّ ما لا تثبت التجربة صحته، واعتبار »الوضعية« آخر مرحلة في تطوّر العقل 
البشري، ومهمّة هذه الأخيرة هي مواجهة الميتافيزيقا وطردها من كلّ ميدان حتى 

تدخل فروع المعرفة كافة تحت عباءة الفلسفة الوضعيّة.

عن  المنطقية  الوضعية  يميّز  الميتافزيقا،  من  بالموقف  يتعلّق  فارق  هناك  يبقى 
أن  أساس  على  الميتافيزيقا  ترفض  الأخيرة  هذه  كانت  فإذا  القديمة،  الوضعية 

]]] هیوم، ديفيد، رسالة في الطبيعة الإنسانية.
]]] م.ن.

]]] كانط، إيمانويل، »مقدمة لكل ميتافيزيقا مقبلة يمكن أن تصير علمً«.



مناهج العلوم الإسلاميّة444

قضاياها، »أقل وضوحًا من قضايا اللاهوت .. وعديمة النفع في حياة الإنسان، 
التجريبي، فإنّ رفض الوضعيّة  ومن ثم وجب رفضها والاكتفاء بقضايا المجال 
المنطقيّة للميتافيزيقا قام على أساس أنّا كلام فارغ لا يحمل معنى يمكن وصفه 
بالصواب أو الخطأ«]]]، يعنى أنّ قضايا الميتافيزيقا عند »كونت« لها معنى مع أناّ 
تطرّفًا  أكثر  منها  المنطقية  الوضعيّة  بينما جاء موقف  اليوميّة،  الحياة  مفيدة في  غير 
الثانية  أما  منطقي،  أساس  الميتافيزيقا على  ترفض  فالأولى  »كونت«،  وضعيّة  من 

فترفضها على أساس عدم جدواها وعدم منفعتها العمليّة. 

تحديد  في  و»باركلي«  »لوك«،  بتجريبيّة  المنطقيّة  الوضعيّة  تأثّر  جانب  إلى  هذا 
معاني الألفاظ والعبارات، إضافة إلى دراسات المنطق الرياضي واللغة لـ»فريجه« 
و»وایتهيد«، و»برتراند رسل« و»فيتغنشتاين«. ويُعدّ هذا الأخير من خلال رسالته 
المنطقيّة]]] المرجع المباشر للوضعيين المنطقيين، فقد كان أوّل من أوصلهم إلى »نقطة 
التحوّل الحاسمة« على حد تعبير »شليك«، وهي أنّ التجربة يمكن أن تقوم على 
التحليل المنطقي لا على التحليل النفسي. والتحليل المنطقي عندهم يشمل اللغة 
التحليل،  اللغة بمنهج  الفلسفة تكمن في حراسة هذه  الخاصّة والعامّة، ووظيفة 
للتمييز بين الألفاظ ذات المعنى، والألفاظ الخالية من المعنى، فـ »الفلسفة الحقيقيّة 

لا تعدو أن تكون مجرّد تحليلات وتركيبات لغوية«]]].

 تقاطعت جملة هذه المؤثرات العلميّة والفلسفيّة في مطلع القرن العشرين، مع 
رأي انتهت إليه بحوث بعض الفلاسفة، يدّعي أنّ المنطق والرياضيات يرجعان 
بعض  من  بعضها  يُستنبط  التي  التحليليّة  القضايا  أساسه  واحد،  فكري  بناء  إلى 

دون أن تكون دالة على حقائق الوجود الخارجي]]].

]]] الطويل، توفيق، »أسس الفلسفة«، ص199- 200.
]]] فيتغنشتاين، لودفيغ، رسالة منطقية فلسفيّة،  ص5-4.

]]] الطويل، توفيق، م.س، ص44.
]]] متس، رودولف، الفلسفة الإنجليزية في مئة عام، ج2.



445الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

 كان من شأن هذا الادعاء أن يستثير عددًا من الباحثين المتحمّسين، ليتداعوا 
مجتمعين على جملة من الشبهات العلمية والفلسفية ويبنوا عليها مبادئ عدّة تحت 

اسم »حركة الوضعيّة المنطقيّة«.

النشأة:

من  مجموعة  تحلّق  عندما  الحركة  لهذه  الفعلية  البداية  »فيينا«  مدينة  كانت 
للعالم«]]]  العلمي  »البناء  عنوانه  عام 1929  بيان صدر  بالعلوم حول  المشتغلين 
أن تكون علمً  ينبغي لها  التي  المعرفة  الميتافيزيقا من كل فروع  استبعاد  الى  يهدف 

محصناً، واستبدال لغتها »المزيّفة« بلغة معادلة تُمل فقط على ما هو واقعي.

من  الميتافيزيقا  إلغاء  مهمّة  تولّ  فقد  ماخ«،  »أرنست  فيینا  حلقه  عرّاب  أما 
على  واضح  أثر  الفلسفيّة  لمبادئه  وكان  التجريبي،  بمنهجه  العلميّة  النظريات 

الوضعيّة المنطقيّة، خلاصتها فيما يلي:

- المعرفة الإنسانية غير ثابتة.
- لا وجود لحقائق قبليّة.

- لا وجود لمكان وزمان مطلقين.
- التجربة والملاحظة هما الأساس العلمي للتحقّق من صدق القانون أو المبدأ 

أو النظريّة.
- لا وجود لجواهر وراء الصفات المباشرة للأشياء]]].

استفادت الوضعيّة المنطقيّة من هذه المبادئ انطلاقًا من السؤال الذي طرحه 
»ماخ« على عمل الفيزياء وأسسها لإثبات أنّ يقيَن نظريّةٍ ما يستند فقط إلى الحس، 
فكل عنصر لا يمكن مشاهدته يجب استبعاده، لأنّ الصلة الممكنة والوحيدة مع 

[1]  Soulez, Antonio, Manifeste du cercle de vienne et autres écrits.

]]] خليل، ياسين، مقدمة في الفلسفة المعاصرة، صص293-290.



مناهج العلوم الإسلاميّة446

الواقع هي الخبرة الحسيّة، لذا لا بدّ للنظريات العلمية أن تكفّ عن وصف البنية 
العميقة للواقع، وتعمل فقط على تلخيص الروابط القائمة بين الحواس التي تمثل 
المعطيات النهائية لمعرفتنا، فلكي يكون العلم نقيًّا وجليًّا يجب أن تحذف من لغته 
المفاهيم الميتافيزيقيّة، كالعلية والجوهر والقوة والشيء في ذاته. لا وجود »لأعماق« 

في العلم، كلّ شيء يطفو على السطح.

المعطيات  للعالم على  فهم  لصياغة  شليك«  »موريتز  تبعها  ذاتها  »ماخ«   شبهة 
الحسية، من خلال ما يسمى بـ»التعريفات التوافقيّة أي تلك التي تربط كلّ مفهوم 
مضمون  نفصل  أن  السهل  من  يصبح  بحيث  الخارج،  في  له  المطابقة  بالواقعة 
الألفاظ عن تعريفاتها الاتّفاقيّة المحضة والاستغناء عن الأحكام التأليفيّة القبليّة، 
»فإذا كانت معرفة العالم ممكنة، فهذا لأن المادة منسّقة بطريقةٍ معيّنة، وليس لأن 

العقل البشري يطبع صورته على المادة«]]].

امتدّ هذا الوهم الوضعي لحلقة »فيينا« ليطال الهندسة الأقليديّة وعلم الأحياء 
بأداة  صوريٍّ  لتحليلٍ  ويُضعها  والإنسانيّة،  الاجتماعيّة  والعلوم  والأخلاق 
المنطق الرمزي ل»فريجه«، و»رسل« لتخليصها مما أطلقوا عليه التعميمات الزائفة 

واستبدالها بفهم علميّ وضعيّ موحّد للعالم.

فيها  أعلن  خلاصة  بيان  هذا  الفلسفة«:  لا  المنطقى  التحليل  هو  »عملنا 
كما  العلم«]]]،  »وحدة  لمجموعة  تقديمه  أثناء  الميتافيزيقا  من  براءته  »كارناب« 
عامّة، وموضوعاتها  للفلسفة  المنطقيّة  الوضعيّة  رفض  وهي  خطيرة،  مثّل سابقةً 
في  البحث  رفضها  عن  فضلً  والمطلق،  والكلي  الوجود  مسائل  سيما  لا  الرئيسيّة 
واقعيّة الأشياء والظواهر الطبيعيّة وقوانينها، ومصير الإنسان، بدعوى استحالة 

حلّها وخلوّها من المعنى. 

[1] Manifeste du cercle de vienne, P. 123.
[2] Carnap, Rudolf, The unity of science, P. 290.



447الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

 عمّم جماعة »فيينا« رفضهم هذا حتى على مسائل المعرفة وقيمتها، وقيم الحقّ 
والأخلاق والفنّ والجمال، باعتبارها ترفًا ميتافيزيقيًّا لا يمثّل الواقع.

بَنتَ هذه الجماعة موقفها من الفلسفة على استنتاجات متسّرعة أنجزتها العلوم، 
والرياضيات،  الفيزياء،  كعلم  البحث،  ومناهج  الفلسفة  على  آثارها  وانعكست 

والمنطق الجبرى »لجورج بول«.

لكن هذا الاستبعاد الكلي للمسائل الجوهريّة في الفلسفة استثنت منه الوضعيّة 
النظري  بقسميه  المنطق  فلسفة ذات معنى وفائدة، وهي علم  اعتبرته  ما  المنطقيّة 
منطقًا  بوصفه  الثاني،  القسم  العلميّة(.  )المعرفة  والتطبيقى  والرياضي(  )الرمزي 
وقضايا  حدود  تحليل  هي  مهمّته  لأنّ  خاصًا؛  اهتمامًا  فيينا  جماعة  أولته  للعلم، 
العلوم المختلفة. ففي علم الفيزياء مثلًا، يبحث في العلاقات السببيّة بين الأشياء 
المنطقيّة  العلاقات  تُدرس  النفس،  المنطقيّة. وفي علم  بتحليل صورتها  والظواهر 
بين حدود ألفاظ النفس والبدن والصلة بين لغة القوانين النفسيّة التجريبيّة، ولغة 
النفس أو عدم وجودها،  البحث في وجود  النظّر عن  الفيزيائيّة، بغضّ  القوانين 
فعالم التحليل المنطقي، في نظر جماعة فيينا، هو عالم جهة الألفاظ والعبارات وليس 
عالم مادتها، وحينئذ لا يصح في نظرهم أن تقول: كلّ علم له موضوع وواقع يصفه 
وإنّما الصحيح أن تقول: كل علم له »ألفاظ« و»حالات« تحكي عنها قضايا معيّنة.

 أما المنهج الذي يعالج هذه القضايا، فهو منطق تحليل اللّغة المستخدم في اللغة 
العامّة وفي لغة العلوم الخاصّة، منطق يبحث في نسبة اللفظ إلى التركيب اللغوي أو 
المنطقي المتعلّق به، ويهمل كلّ ما تُشير إليه مادة الألفاظ في الخارج، فأن نتفلسف 

معناه أن نحلّل.

هكذا، جرّدت الوضعيّة المنطقيّة اللغة من أية إشارة إلى ظاهرة واقعيّة، أو تجربة 
التي اقترحها »كارناب« بديلًا  اللغة  خارجيّة، وجعلتها مجرّد لغة صوريّة، وهي 

عن معاني الألفاظ التي تهتمّ بمادة اللغة.



مناهج العلوم الإسلاميّة448

لذا، لا ينبغي أن يقال: »الواحد عدد«، فهذه الصيغة تعني أنّ المحمول )عدد( 
بينما الصّحيح أن نخطّ الموضوع هكذا:  اللغة،  يشير إلى شيء ماديّ يقوم خارج 
نرسم  ثم  واحد،  »العدد«  لا  واحد،  »لفظ«  هو  المراد  أنّ  إلى  للإشارة  »واحد« 
العبارة كما يلي: »الواحد عدد« وهي صيغة لغوية صرفة ومنطقية بتركيبها الداخلي 

الصوري.

موضوع  البحث  »عالج  يُقال:  الماديّة،  اللغة  في  الخطأ  عن  عندهم  آخر  مثال 
كلمة  على  البحث  »اشتمل  فيقال:  الصوريّة  اللغة  في  الصّحيح  أما  الجوهر«، 
جوهر«، وهكذا الحال في سائر العلوم الاجتماعية والإنسانية والاقتصادية، يجب 
في رأي الوضعيّة المنطقيّة الاستناد إلى التحليل المنطقي للغة بوصفه المنهج العلمي 
الميتافيزيقا من جهة، والقواعد  الجديد لفلسفتهم؛ لأنّه يميّز بين مفاهيم وقضايا 
العلمية التي تشمل الاستقراء والاستدلال من جهة أخرى. وبذلك يتم استبعاد 
التحليليّة  بالعبارات  فقط  ونحتفظ  المعنى  من  الخالية  والعبارات  الألفاظ  كلّ 

والتجريبيّة ]]].

المادية واللغة الصورية أن  اللغة  التمييز بين  حاول »كارناب« من خلال هذا 
يجرّد لغة العلوم من كلّ مادة وتجربة، بدعوى البحث عن لغة جديدة توحّد العلم 
بعد أن تكشف عن المسائل الزائفة في اللغات التي كتبت بها العلوم، وكأنّنا أمام 
مثاليّة جديدة، عند کارناب، ترى الحقائق، هذه المرة، في الصور لا في المثل، مُلغية 
التحليلي  المنهج  أنّ هذا  فيينا  اعتبرت جماعة  اعتبارها.  من  الخارجي  الواقع  تماماً 
المنطقي، هو الفاصل الأساس بين الوضعية الجديدة ومثيلاتها السابقة، فهو منهج 
يميّز بين نوعين من الأحكام: أحكام كتبت بواسطة العلم التجريبي، حيث يسهل 
استنتاج معناها وتحويلها إلى أحكام أكثر بساطة بالتحليل المنطقي، يمكن حملها 

على المعطيات التجريبيّة - الحسيّة.

]]] الحاج صالح، رشيد، النظرية المنطقية عند كارناب،  ص65.



449الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

 وهناك أحكام أخرى كتبت بألفاظ ميتافيزيقية، يتولّ التحليل المنطقيّ الكشف 
عن خلوّها من المدلول، فعبارة: لا يوجد خالق –مثلً- لا يُقال عنها إنها كاذبة، 
ينبغي  دامت كذلك،  أيّ معطى حسي، وما  إلى  تُشير  وإنما لا معنى لها؛ لأنّا لا 
الميتافيزيقا، في نظر  العلمي]]]. فمقياس الحكم على  القول  أن تستبعد من ساحة 

الوضعيّة المنطقيّة، هو ما يمكن التلفّظ به لا على ما يمكن معرفته.

إذا تمّ تطبيق التحليل المنطقي على مواد التجربة، يمكن حينئذٍ  أن نحوّل كلّ 
التي  المباشرة  الحسية  المعطيات  هي  وحيدة  مادة  له  أبسط،  لفظ  إلى  علميّ  لفظ 
أسّس علیها »کارناب« مفاهیم كلّ ميادين المعرفة، ف »غاية العلم الموحد، تكمن 

في اكتشاف العبارات الصادقة وترتيبها حول مواضيع المعرفة«]]].

2- استبعاد الميتافيزيقا بمبدأ قابليّة التحقّق
لم يكن الوضعيّون المنطقيّون أوّل الرافضين للميتافيزيقا ولا آخرهم، فقد شهد 
القرن  وضعيّة  إلى  وانتهاءً  اليونان  شكّاك  من  بدءًا  نفسه  الموقف  الفلسفة  تاريخ 
عن  المنطقية  الوضعيّة  به  انفردت  الذي  المستجدّ  الفارق  أنّ  غير  عشر.  التاسع 
أسلافها هو حيثيّة رفضها للميتافيزيقا؛ فإذا كانت المحاولات السالفة قد عارضتها 
بوصفها قضايا كاذبة أو غير يقينيّة، فإنّ الوضعيين الجُدد سوّغوا رفضهم لها على 
أساس أنّا خالية من المعنى، فلا يمكن حمل الكذب أو الصدق عليها، واستندوا 
في ذلك إلى الرياضيات والمنطق الحديثين، لإثبات أنّ كلّ أحكام الميتافيزيقا مزيفة 

لا تحيل إلى شيء]]].

هذا ما استنتجه »فيتغنشتاين« بقوله: »إنّ معظم القضايا والأسئلة التي كتبت 
نستطيع  لا  لذلك  وإنّنا  لها،  معنى  لا  بل  كاذبة،  ليست  فلسفيّة  مواضيع  حول 

[1]   Manifeste du cercle de vienne…, P.  .116
]]] كارناب، رودولف، البناء المنطقي للعالم، ص517.

]]] كارناب، رودولف، م.س،  ص68.



مناهج العلوم الإسلاميّة450

الإجابة على هذا النوع من الأسئلة مطلقًا، بل علينا أن نُبيّ سخافتها. إنّ معظم 
أسئلة وقضايا الفلسفة ناتجة عن حقيقة أننا لا نفهم منطق لغتنا«]]].

على  المنطقيون  الوضعيون  عمل  واستبعادها  للميتافيزيقا  رفضهم  لتأكيد 
قاعدتين هما: 

الأسباب  لمعرفة  واستعمالاتها  اللغة  وقواعد  اللغوى  التركيب  تحليل  الأولى: 
التي أدت بالميتافيزيقيين إلى بناء قضايا زائفة لا مدلول لها.

صلتها  لمعرفة  والقضايا  والعبارات  للمفاهيم  المعرفي  الجانب  تحليل  الثانية: 
بالعالم الخارجي )التجريبي( أو عدم صلتها به]]].

الميتافيزيقا،  تستبعد  أن  المنطقيّة  الوضعيّة  حاولت  القاعدتين،  هاتين  على  بناءً 
كما يلي:

 لكي تكون الكلمات ذات مدلول ينبغي أن تتوفر فيها شروط، منها: 

فالصورة  فيها.  ترد  لجملة  صورة  أبسط  في  الكلمة  ›نحو‹  تثبيت  يتم  أن   -
)س(  نستبدل  أن  يمكن  حجر«،  هو  »س  جملة  في  مثلا  »حجر«  لكلمة  البسيطة 
بشيء يصدق على حجر مثل: »الذهب حجر«، أو »الفضة حجر«، أو »الألماس 

حجر«، وهكذا... 

مثلً: ما  فنسأل  بالجملة )ج( ممكناً،  المتعلق  السؤال  أن يكون الجواب عن   -
هي الجمل التي تستنبط منها )ج(؟ وما هي الجمل التي تستنبط من )ج(؟ وهما 

سؤالان عن الظروف التي تجعل )ج( صادقة أو كاذبة. 

التصديق، وهو مبدأ يعتبر أنّ  التحقّق أو  هذا هو مرادهم بتطبيق مبدأ قابليّة 
إذا تحقّقت  التثبّت من شروط تصديقها، أي  بعد  يأتي  ما،  بمدلول جملةٍ  التسليم 

ظروف ممكنة، يثبت حينئذٍ صدق الجملة.
]]] فيتغنشتاين، لودفيغ، م.س، ص14.

]]] خليل، ياسين، م.س، ص20.



451الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

القاعدة ذاتها تجري بالنسبة إلى الكلمات العلميّة، فإنّ مدلولها يمكن أن يحدّد 
يمكن  »الثدييات«  كلمة  مثل  تعريفها،  في  تقع  أخرى  كلمات  في  رسمها  بإعادة 
من  حيوانات  وهي  »ثدي«،  كلمة  من  مشتقّة  »الثدييات«  هكذا:  مدلولها  تحديد 
لا  الثدييات  أنواع  وبعض  الحليب،  على  صغارها  تغذّي  التي  الفقريات  فصيلة 
تلد بل تضع بيضها، وتتميّز عادة بشعر وفرو، ودم حار، وقلبٍ ذي أربع غرف، 

وعظيمات الأذن، والغدد الثديية، وفك سفلي، واستبدال الأسنان اللبنيّة.

عن  الإجابة  يمكن  المدلول،  ذات  للكلمة  المتقدّمين  الشرطين  على  بناء  إذًا، 
السؤال الذي يسبق هذا التعريف، بالنسبة إلى جملة »الشيء س هو حيوان ثدييي«، 
فإنّ مدلولها يتحدّد فيما إذا كان من الممكن أن نستنتج صورة مثل هذه الجملة من 
»س  الفقريات«،  فصيلة  من  »س  حيوان«،  هو  »س  یلی:  كما  صورتها  مقدّمات 
ودم  وفرو  شعر  له  »س  بيضا«،  يضع  س  »بعض  الحليب«  على  صغارها  تغذي 
حار«، »س له قلب ذو الأربع غرف« إلخ ... ويمكن أن نعكس التحليل ونستنتج 
حتى  أخرى  كلمات  إلى  اللغة  في  كلمة  كلّ  بإرجاع  السابقة  الجمل  من  جملة  كل 
الإرجاع  هذا  فبواسطة  المشاهدة«،   »جمل  ب  يسمى  ما  تؤلف  كلمات  إلى  ننتهي 
للتحليل والاختزال والبناء]]].  قابلة  الكلمة مدلولها وفحواها بوصفها  تكتسب 
معظم  من  الميتافيزيقا  تجرّد  أن  التحليلي،  المنطق  بهذا  المنطقية،  الوضعية  حاولت 
مثلًا،  »مطلق«  كلمة  أخذنا  فإذا  المتقدّمة،  الشروط  تحقّق  لا  أنّا  بدعوى  كلماتها 
وطلبنا تعريفها في متن الميتافيزيقا، فإنّ غاية ما يمكن أن تقدّمه لنا هو المزيد من 
المترادفات الغامضة التي يستحيل أن تبيّ لنا تحت أي شروط يمكن للحكم »س 
هو مطلق ص« أن يكون صادقًا أو كاذبًا، فهي حينئذ كلمة ميتافيزيقيّة لا محتوى 

لها، شأنها شأن كلمات أخرى، كالجوهر، والمبدأ، والماهيّة.. 

هذا هو المعيار المسمّى بـ »العلمي« عند الوضعيين المنطقيين للتحقّق من صدق 

]]] كارناب، رودولف، م.س، صص189-187.



مناهج العلوم الإسلاميّة452

القضايا أو كذبها، والفصل بين ما ادّعوه »معرفة علميّة« ومعرفة غير علميّة، وهو 
فصل مستلّ أساسًا من رسالة »فيتغنشتاين« التي يصّرح فيها: »أنّ كلّ قضيّة لا 
بدّ أن تكون قابلة للرد إلى قضايا ذريّة، هي أوصاف للواقع، وهو ما يعني التمييز 
بين العبارات العلميّة وغير العلميّة على أساس إحالتها على الواقع، ومن ثم تكون 
مهمّة الفلسفة هي التحليل المنطقي لكلّ أنواع الأقوال حتى في اللغة الدارجة«]]] 
لتمييز الكلمات ذات المدلول بشرط أن يتطابق فيها النحو الآجرومي مع النحو 

المنطقي.

وإنّما  الدينيّة،  الميتافيزيقا  على  فقط  ليس  هذا  المنطقية  الوضعيّة  حكم  يسري 
أيضًا على الميتافيزيقيات التي تدّعي الوصول إلى المعرفة بواسطة التفكير المحض 
أو الحدس المحض من دون الاستناد إلى التجربة، كما يسري حكمها على المثاليّة 
بأنّ  تصّرح  الأخيرة  فهذه  والواقعيّة،  القديمة  والوضعيّة  والظاهراتيّة  الذاتيّة 
الأشياء الفيزيائيّة المدركة بالحسّ توجد في ذاتها وليس كمحتوى للإدراك الحسي.

الكلمات  باستبعاد  المنطقي، أي  التحليل  السلبي لمنهج  التطبيق  تقدّم يمثل  ما 
يقوم  إيجابّي  تطبيق  أيضًا  المنهج  لهذا  لكن  المدلول،  من  الخالية  المزيّفة  والأحكام 
على  يعتمد  للغة«  منطقي  »نحو  بواسطة  المدلول  ذات  والقضايا  المفاهيم  بتبيين 
لغة  نتحدّث عن  أن  الممكن  اللغة وتجعل من  التي تحكم تلك  الصوريّة  القواعد 

اللغة، أي لغة ثانية تتضمّن الأولى. 

 يعتمد هذا النحو »على الأطروحة التي تقول: إنّ الجمل إذا وجب عليها أن 
تدل على شيء ما، فهي ستعكس بالتالي الواقع على شاكلة صورة .. ويعني ذلك أنّ 
الألفاظ تحصل على دلالتها من الوظيفة التي تقوم بها في صلب لعبة لغويّة ما«]]].

]]] كارناب، رودولف، م.س، ص69.
]]] الباهي، حسن، في عودة فيتغنشتاين، ص121.



453الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

3- مبدأ التحقّق )أو ثنائيّة الصدق والكذب( في القضايا التجريبيّة
الصورية،  مبدأ  جانب  إلى  المنطقية  الوضعية  أسس  أبرز  التحقق  مبدأ  يعتبر 
»التحليل  كتابه  في  المبدأ  هذا  قرّر  من  أول  »فايسمان«  ويُعدّ  المنطقى.  والوجود 
معيارًا  المنطقيون  الوضعيون  اتخذه  ثم   ،)١٩٣٠( الإمكانيّة«  لتصوّر  المنطقي 
لدراسة القضايا والتثبت من صدقها أو كذبها، أي أنّ القضية الذرية )الجزئية( لا 
تكون ذات معنى إلاّ حينما نعرف إن كانت صادقة أو كاذبة، فلا يمكن التحقق من 

المعنى إلا مع وجود المعنى]]]. 

يُلخّص هذه الدعوى شعارهم المشهور: »أن معنى أية عبارة يتّحد مع طريقة 
التحقّق من صدقها«]]]. ويشترط في التحقّق من المعنى أن يكون موضوعًا تُباشره 
الحواس، وبقيد الموضوعيّة تدخل في هذا المبدأ قضايا الأجسام وحركاتها، وتخرج 

منه قضايا الميتافيزيقا والنفس وفلسفات الماهيّة، لخلوّها من المعنى.

إمكان  ترفض  أن  المنطقيّة  للوضعيّة  لاحقًا  سوّغ  التحقّق  لمبدأ  كهَذَا  تَصَوّرٌ 
المعرفة التأليفيّة القبليّة، وتكتفي بالتمييز الذي أقامه »کارناب« بین علوم صوريّة 
وعلوم تجريبيّة-حسّيّة، استناداً إلى دعوى أنّ كلّ ما يحمل معنى لا يخرج عن هذين 

النوعين من العلوم.

هذا التمييز بين العلمين الصوري والتجريبي يمكن اختزاله في نظر »كارناب« 
الصوريّة  العلم  لوحدة  قاعدة  باعتبارها  العلوم  لكلّ  واحدة  صوريّة  لغة  إلى 
وإنما  الخارجي،  بالواقع  القضايا  علاقة  في  تكمن  لا  الحقيقة  أنّ  أي  الواقعيّة،  لا 
فكلمات  أطرافها،  تربط  التي  والرموز  القضيّة  بين  المنطقيّة  الوحدة  في  تكون 
»الخبرة الحسية«، و»الواقع« و»الخارج« إلخ، عند كارناب ومن تبعه من المنطقيين 
المحسوسة  واقع الأشياء  أي  العادية،  اللغة  متعارف في  ما هو  تعني  الذريين، لا 

]]] كارناب، رودولف، م.س، صص569-209-189-167.
]]] ستيس، والتر، الدين والعقل الحديث، ص228.



مناهج العلوم الإسلاميّة454

المباشرين وإنما تمثل »صورة  أيضًا واقع الأشخاص  المطروحة للعيان، ولا تعني 
للواقع«، بتعبير فيتغشتاين عن القضيّة التركيبيّة]]].

واللغة  المادية  اللغة  بين  الفصل  في  »كارناب«  عن  »فيتغشتاين«  يختلف  لا 
من  »بنية  هو  الأوّل  عند  فالعالم  به،  يتعلّق  وما  المادي  الوجود  وإلغاء  الصورية 
الوقائع الذرية لا أشياء« أو »هو المجموع الكلي للوقائع لا للأشياء. وحدود لغتي 

یعني حدود عالمي«]]].

تجدر الإشارة إلى إن مبدأ التحقّق عند الوضعية المنطقية لا يؤخذ على ما هو 
متبادر من معناه في الوهلة الأولى، وإنّما مقصودهم منه هو »إمكانية التحقّق« مع 
ملاحظة الفارق بين المعنيين، فالتحقّق هو مقابلة كلمات وحدود القضايا بالوقائع 
الخارجية، أما إمكانيّة التحقّق فلا تؤخذ فيها هذه المقابلة، وإنما تقيّد الفكر وتحصره 

في عالم الممكن. 

ح بهذا الفارق، »مورس شليك«]]] مقتفياً المثاليّة الكانطيّة في الفصل بين  صرّ
التجربة الحسيّة وبين إمكانيّة التجربة وشروط إمكانها. لم يكن لـ »شليك« إلّ أن 
التجريبيّة،في نظره، محتملة  للتحقّق نظراً لأن الإمكانيّة  المنطقيّة  بالإمكانيّة  يأخذ 
إلا  لها  ليس  فالواقعة  المجهولة،  الطبيعة  بقوانين  تتعلّق  حينما  سيّما  لا  ثابتة  وغير 
إمكانيّة منطقيّة من خلال وصف حدودها ورسومها في قضيّة أو قضايا، متسقة 
وواضحة في ذاتها. أما مادتها الذرية، أي واقعها الجزئي، فلا تفيدنا هذه الإمكانية، 
علمً يقينياً به، ومن ثم فالحدّ الفاصل بين الممكن وغير الممكن يظهر فقط في العالم 
ففي  به،  اليقين  يضمن  لا  فالمنطق  والتجربة  الخبرة  عالم  أما  اللفظي،  أو  المنطقي 
عبارة »هذه الحديدة تتمدّد بالحرارة«، مهما بلغ عدد التجارب التي تثبت صحتها، 

]]] فيتفنشتاين، لودفيغ، م.س، ص29.
]]] السمهوري، مها أحمد، اللغة والمعنى عند فيتغنشتين،مج9، العدد 3، 2016م، ص360.

[3] Moritz, Schlick, Meaning and Verification.



455الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

فإنّ الوضعي المنطقي يرى أنّه لن يصل إلى اليقين المطلق بأنّ التجربة اللّحقة لن 
تكون سلبيّة، حيث يبقى الاحتمال عنده قائمً على أنّ هذه التجربة لا تُثبت صدق 

تلك العبارة، لأنّ استقراء موضوعها احتمالي، عرضي نسبي يستحيل إطلاقه. 

لم يكن وصف »كارناب« عبثا عندما أطلق على حلقة »فيينا« اسم »الوضعية 
المنهجية«، فقد كان يشير إلى نظريّة تعنى فقط بالإمكانيّة المنطقيّة المستخلصة مما 
لحق اللغة من تطوّر جديد آنذاك يحصر المعنى في هيئة حدود القضيّة، ولا يحكي 
عن واقع أو أي معطى خارجي، أي أنّ التحليل يتّجه فقط إلى العبارات. وهذا ما 
قصده »كارناب« بلغة العلم التي تقوم على ما يسمّيه بـ»الأنا وأحدية المنهجية« أي 
الاعتقاد بأني أنا وحدي موجود، ولا يمكن أن أعلم بوجود شي باستثناء ما يقع في 

خبرتي الذاتية و فهمي للعبارة]]].

إذن، معنى القضيّة، في نظره، يكمن في منهج التحقّق منها، فهي لا تقرّر سوى 
ما يمكن التحقّق منه بالنسبة إليها]]].

في  المنطقية،  والصورة  الواقع  بين  المنهجية  العزلة  هذه  »فيتغنشتين«  أصّل 
فاتحة بحوثه الفلسفية حيث استنتج أن العبارات اللغوية مقطوعة الصلة بالخبرة 
التجريبية، ولا تستند إلى أيّ إحساس يتلقّاه شخص ما، ولا توجد لغة خاصة تعبر 
عن خبرة خاصة، فهذه الخبرة ليست موضوعًا للمعرفة أو أساسا للغة، أما اللغة 
المنطقية والنحوية، كما تجد وحدتها الأولية في المعرفة  فتجد أساسها في قواعدها 

داخل القضية التي تقبل الصدق أو الكذب، والصواب أو الخطأ]]].

هذا المعنى للإمكانية المنطقية هو الصياغة الثانية لصورية »كارناب« الصرفة 
بنزعة  يوحي  حد  إلى  رموزها  وتحلیل  ومتاهاتها  اللغة  وصف  في  والمستغرقة 

]]] فيتفنشتاين، لودفيغ، م.س، ص147.
]]] اي جي مور، الوضعية المنطقية، كيف يرى الوضعيون الفلسفة؟ ص165.

]]] فيتفنشتاين، لودفيغ، بحوث فلسفية.



مناهج العلوم الإسلاميّة456

»كانط«  مثالية  وتتجاوز  للغة،  الصوري  التحليل  وراء  تتخفّى  متطرّفة  مثالية 
المنطقيّة استحالة إمكانية  بينما قرّرت الوضعيّة  التي تركت مجالاً ممكنا للتجربة، 
بنظرهم،  مطلقة  الاستحالة  هذه  أن  يعني  لا  لكن  الحسّية.  التجربة  في  التحقّق 
فإن مبدأ التحقق يصبح فعليًا فقط إذا كان موضوعه الميتافيزيقا وعلم الأخلاق 
الدينيّة  القيم  المبدأ تم توظيفه أساسًا لنقض  القيم، مماّ يدلّ على أن هذا  ونظريّة 

والأخلاقيّة.

4- محاولة كارناب: لغة العلم بديلًا عن مبدأ التحقّق
لاحظ »کارناب« المشكلات الخطيرة التي تعلّقت بمبدأ التحقّق، وحاول أن 
فهي  ذاتها،  تناقضًا في  التي تحمل  المبدأ في صيغته  هذا  التى طالت  المآخذ  يواجه 
ليست تحليليّة حتى يتمّ قبولها من دون تحقّق، وليست تركيبيّة حتى يتمّ تصديقها 

بالتحقّق التجريبي، لذا هي أشبه بالعبارة الخالية من المعنى.

المطلق،  بالتحقّق  معيّنة  مسألة  على  البرهنة  استحالة  مشكلة  »كارناب«  يُثير 
كاملًا  تحقّقًا  منها  نتحقّق  أن  يمكن  لا  بالمغناطيس«  ينجذب  »المفتاح  عبارة  ففي 
لاستحالة اختبار كلّ مصاديقها، ولهذا تعتبر فرضًا علميًّا، وكلّ تأكيد للعبارات 

في الميدان الواسع للعلوم له هذه الخاصيّة.

التحقّق على أساسٍ نفعيٍّ فلن  أنّه حتى لو قبلنا بمبدأ  استخلص »كارناب« 
من  الدلالي  الجانب  رَبْط  أنّ  كما  العلميّة،  المعرفة  لتمييز  بجدارة  مهمّته  يُؤدّي 
التى  الكلية  القوانين  في  سيما  لا  تهافته،  ظهر  الحسيّة  التجريبيّة  بالمعطيات  اللغة 
تتجاوز  منها لا  التحقّق  درجة  وأن  للتأكيد،  قابلة  أنّا غير  »كارناب«  لـ  تبيّنت 
الصفر، لهذا لجأ إلى الهيئة التركيبيّة للغة لتحليل المطابقة بين منطقها ومنطق بنية 
بين  للتمييز  مرحلتين  على  جديدًا  مشروعًا  ووضع  التجريبي،  الخارجي  العالم 

العلم واللاعلم.



457الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

يتمثّل هذا المشروع في لغة العلم: مرحلته الأولى هي اللغة المنتمية إلى الفيزياء، 
ومرحلته الثانية لغة العلم الموحدة]]].

وهي  المنهجية«،  واحدية  بـ»الأنا  تسميته  يمكن  ما  على  الفيزيائية  اللغة  تقوم 
الاعتقاد بأنّني لا أستطيع أن أعرف شيئًا على أنّه موجود، باستثناء ما يقع في خبرتي 
أنا وحدي الموجود، وعلى هذا الأساس اتخذ »کارناب« خبرات الشخص الفرديّة  

ليبني عليها مفاهيم العلم.

مُفاد اللغة الفيزيائية هو أنّ كلّ عبارة لا تحيل على كائنات فيزيائية هي عبارة 
خالية من المعنى.  هذا التحديد للغة يعني إلغاء كلّ العبارات التي تصف التجارب 
الذاتية، كالمشاعر، والعواطف؛ لأنّا لا تنتمي إلى لغة الفيزياء، وإنما هي أقرب إلى 

العبارات الميتافيزيقية]]]. 

الفردية  الخاصّة  الخبرات  على  القائم  التصوّر  هذا  عن  عدل  »كارناب«  لكن 
مرتبة  إلى  اللغة  بهذه  انتقل  أنّه  أي  الموحّدة،  الفيزيائية  باللغة  واستبدله  للعلم، 
نسقًا  بوصفه  الموحّد  للعلم  واحدة  لغة  إلى  ليصل  محدّدة  قواعد  بوضع  التعميم 
لأنّ  الخاصّة؛  لغته  إلى  لغتها  ترجمة  خلال  من  العلوم  كلّ  يستضيف  متكاملًا 
الأصل  -في نظره- هو لغة العلم الموحّد أو لنقل هو الصورة الأصليّة الكليّة للغة 
العلوم..، لذلك يرى »كارناب« أنّ »جميع العلوم ستتحوّل إلى فيزياء، وسنستبعد 
الميتافيزيقا لأنّا لغوٌ، فتصبح العلوم المختلفة أجزاءً من العلم الموحّد«]]]، ويترتّب 
على هذا التعميم للُِغة العلم انتفاء التباين بين العلوم الطبيعيّة والعلوم السلوكيّة 
مثلًا، وتصبح لغة الفيزياء هي اللغة الكليّة الواحدة التي يمكن أن يقال فيها كلّ 
شيء ذي معنى، وهي اللغة التي حاول »كارناب«، أن يبني لها نسقًا منطقيًّا، ويضع 

[1] Garnap, R, The Rejection of metaphysics from 20 th centry philosophy. 

]]] كارناب، رودولف، م.س، ص93-92.
]]] م.ن، ص93.



مناهج العلوم الإسلاميّة458

فيها قواعد الصياغة والاستنباط، أي قواعد تشكيل الجمل والعبارات الفيزيائيّة، 
وليس  بالجمل  فقط  تقارن  الجمل  أن  وقاعدة  أخرى،  استنباط جمل من  وقواعد 

بالخبرة الحسيّة كما يدّعي أتباع مبدأ التحقّق أو مبدأ التأييد. 

يتم التحقّق من هذه الجمل بواسطة ما يسميه »كارناب« بجمل »البروتوكول« 
أو العبارات الأساسيّة]]] التي جعلها أساسًا للُِغة العلم الصوريّة، وليس وراءها 
»هي  يلي:  كما  العلم«  »وحدة  كتابه  في  تعريفها  جاء  وقد  أخرى،  لغويّة  أصول 
هي  أو  ظواهر،  أو  معطاة،  خبرات  مباشرة،  تصف  أو  على،  تحيل  التي  الجمل 
هي  أي  العلم«]]]،  جمل  لبقية  كأساس  وتخدمنا  تعليل،  إلى  تحتاج  لا  عبارات 
أو  قياس  إلى  بحاجة  نفسها  هي  تكون  أن  دون  من  الجمل  من  لغيرها  مقياس 
اختبار أو تعديل، ولذلك هي جمل أساسيّة.   لكن بهذه الدعوى التي تجعل من 
الجمل الأساسيّة مطلقاً، يكون »كارناب« عندئذٍ داعيًا إلى دعوى ميتافيزيقيّة في 
نظر صاحب الفكرة »نوراث«، وهو الأمر الذي أثار الخلاف بينهما، وازداد حدة 

عندما اعتبر »كارناب« أن الجمل الأساسيّة لا تقع داخل حدود لغة العلم.

مهما يكن من أمر، فإنّ الجمل الأساسيّة )أو قضايا البروتوكول( هي في حدّ 
للتعبير  أصلًا  قابلة  غير  لأنّا  »نوراث«،  أراده  الذي  بالمعنى  مشكلة  تحمل  ذاتها 
اعتبرها  فكيف  وذاتيّة،  خاصّة  خبرات  عن  تحكي  فهي  الفيزياء،  لغة  في  عنها 
أساسًا لجمل العلوم المشتركة بين الذوات؟ أي »الجمل الأساسية« عبارات تصف 
الخبرات الحسيّة على أساس نفسّي ذاتّي، فلا يمكن حينئذ أن تقوم مقام لغة العلوم 

العامة، وهو خلاف وحدة العلم التي افترضها »كارناب«. 

المبتدعين  من  و«نوراث«  »كارناب«  يكون  التحقّق  مبدأ  على  الانقلاب  بهذا 

]]] أو القضايا المحضرية حسب ترجمة بعضهم، وهي القضايا التي يبدأ بها بناء العلم، ولا تحتاج إلى 
أيّ تعزيز. انظر: بوبر، كارل، منطق البحث العلمي، ص126-125.

]]] كارناب، رودولف، م.س، ص133-126-94.



459الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

يلزم  الذي  اللغوي  التركيب  نهج  على  تقوم  المنطقية  الوضعيّة  في  ثانية  لفرقة 
أتباعه بتحليل العبارات وبناء الأنساق اللغوية، مقابل فرقة التحقّق الدلالي التي 
مع  و»فيزمان«،  »شليك«  في  ممثلة  فرقة  وهي  التجريبيّة.  الخبرة  في  المعرفة  تحصر 
أنّ الفرقتين تتفقان في الأساس الذي قامت عليه هذه الوضعيّة وهو الوصل بين 

التعبيرات اللغوية والخبرة التجريبية.

»کارل بوبر« من جهته، اعتبر أنّ فكرة »الجمل الأساسية« ليست سوى نزعة 
بسيكولوجيّة مترجمة إلى لغة صورية]]] رمزية حديثة، وعباراتها ترجع إلى خبرات 
على  تبنى  لا  الموضوعيّة  كانت  إذا  لأنّه  العلم؛  موضوعيّة  تناقض  شعورية  ذاتيّة 
الذاتيّة، كذلك لا يمكن، في نظر »بوبر«، ردّ صدق العبارات العلميّة إلى الخبرة 
لا  ولهذا  موضوعياً،  يكون  أن  يجب  جزئيًا  أو  كليًا  العلمي،  النسق  لأنّ  الذاتية، 
المبدأ، أي  قابلة للإبطال من حيث  العلم عبارات نهائيّة غير  يمكن أن توجد في 

صادقة بإطلاق.

إنّ مقتضيات »الجمل الأساسيّة«، في نظر »بوبر«  تجعل لغة العلم غير منتمية 
تجعلها  أو  الذاتيّة،  الخبرات  أمام  المجال  تفسح  لأنّا  كاف؛  بشكل  الفيزياء  إلى 
الميتافيزيقيّة  الفرضيات  من  الكثير  بذلك  فتستبعد  المطلوب،  من  أكثر  فيزيائيّة 
تقبل  التي لا  والكتلة   والجُسيمَت  القوة  مفاهيم  مثل  الفيزياء،   لعلم  الضروريّة 

الرد إلى »الجمل الأساسية«]]].

ينفي »بوبر« أن يكون هناك شيء يسمى لغة العلم، فاللغة الموحّدة التي ادّعاها 
التجريبي  العلم  إلى  تنتمي  لا  الميتافيزيقا  أنّ  بإثبات  سوى  تقوم  لا  »كارناب« 
الميتافيزيقا  صياغة  إمكانيّة  يستبعد  لا  هذا  أنّ  مع  المعنى،  من  خالية  أنّا  بدعوى 
في لغة أخرى أكثر دقّة ووضوحاً. والسبب في إخفاق مشروع »كارناب« هو أنّ 

]]] بوبر، كارل: منطق البحث العلمي، م.س، ص126.
]]] م.ن، ص82-81.



مناهج العلوم الإسلاميّة460

فكرته عن اللغة الموحّدة للعلم، لم تستطع استيعاب واستيفاء العالم بأكمله. وإذا 
كانت هذه اللغة غير كافية لوضع جميع إقرارات العلم، فإنّ »بوبر« يتساءل عن 

المسوّغ الذي اعتمده »كارناب« لإغلاق العالم في وجه الميتافيزيقا؟.

لقد بالغ »كارناب« في رهانه على الخبرة لتأسيس لغة العلم الموحّدة بينما العبارات 
-في نظر »بوبر« ليست مؤسّسة على الخبرة، إذ لا توجد أية خبرة محضة أو تقرير 
محض عنها، فكل عبارة لها خاصيّة النظرية أو الفرضيّة، وهذه الخاصية تشمل حتى 
العبارات البسيطة، فالعبارة: »هنا كأس ماء« »لا يؤكّدها أي إدراك، لأن الكليات 
مرة  إلا  يقع  لا  وحيد  المباشر  والإدراك  معيّ،  إدراك  بأي  ترتبط  لا  فيها  الواردة 
واحدة مباشرة«]]]. فكلمة »كأس« هنا كليّة تُشير إلى أجسام فيزيائيّة ذات تناسب 
منتظم معيّ، تدخل تحت ما يُشبه القانون إزاء كلّ ما يتّسم بسمة الكأس، وكذلك 
الأمر بالنسبة لكلمة »ماء«، فلا يمكن،حينئذ، أن نحصرها في خبرة حسيّة فوريّة، 
كما أنّ العبارات المفردة الدالة على الوقائع الجزئية ليست أقلّ تجريداً من النظريات 
العلميّة الكلية، لذلك لا يرى »بوبر« فارقًا منطقيًّا بين عبارة: »كل البجع أبيض« 
فأسبقيّة  الاتجاه«،  له في  المقدار ومعاكس  له في  فعل مساو  رد  فعل  »لكلّ  وعبارة 
على  منطبقًا  العلم  لعبارات  الاحتمالي  الفرض  تجعل  حسّي  مُدرَك  لأيّ  التوقّعات 
سائر العبارات. لهذا، جاء تأكيد »بوبر«، على أنّ كلّ عبارة، مهما كانت بسيطة، هي 
في  تأمّلات  هي  العلم،  عليها  يُبنى  والتي  المتاحة،  الحسّ  معطيات  وأنّ  نظرية]]]، 
سياق نظريات ذات طابع حدسّي فرضّي، لذلك فضّل »بوبر« مصطلح »العبارات 
الأساسيّة« على مصطلح »الأسس التجريبيّة« للعلم الموضوعي؛ لأنّا أسس غير 
ثابتة، ولا تتضمّن شيئًا مطلقًا، فالأجدر، في نظره، أن نصفها بالمستنقع الرخو وليس 
بالأرض الراسخة.  هكذا العلم، في فلسفة بوبر، لا يرسو على صخور صلبة، بل إنّ 

صرحَ نظرياته العظيم شُيّد على ركام تجريبي لا أساس له.

]]] بوبر، كارل: م.س، ص124.
]]] م.ن، ص93.



461الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

لعلّ أهمّ ما أسفرت عنه المآخذ على »جمل البروتوكول« أو »الجمل الأساسية« 
هو فشل الوضعيّة المنطقيّة في استيعاب منطق العلم؛ لأنّ دعوى لغة العلم الموحّدة 
اللغة، أو ما سّماه ب »دراسة  العلم في عالم  لكارناب ليست إلا محاولة لاختزال 
صور اللغة العلميّة«، ولذلك هو لا يتكلّم عن الأشياء المادية الفيزيائيّة، وإنّما عن 

الكلمات، لا عن مادية الوقائع وإنما عن القضايا.

أضف إلى ذلك أنّ »كارناب« يتبنىّ في واقع الأمر، وجهة نظر المذهب النفسي، 
ولكنهّ يُترجمها إلى طريقة الكلام الصوريّة، ويقول: إنّه يتحقّق من القضايا العلميّة 
على »يد القضايا المحضرية« )البروتوكولية( كأساس يصلح لكلّ القضايا العلميّة 

الأخرى، وأنها ليست بحاجة إلى التأكّد من صحّتها«]]].

إنّ تصوير »كارناب« لقضايا العلم، إما أن يقود إلى تقهقر لا ينتهي، ما دامت 
العبارات تبّرر فقط بواسطة العبارات، وينظر إليها على أنّا منطق بحت،  أويقود 
إلى نزعة نفسيّة إذا نظرنا إليها على أنّا حسّ بحت، أويقود إلى نزعة دغمائيّة لأنّا 
ليست قائمة على أساس متين.   أثار »بوبر« هذا الإخراج الثلاثي  في سياق حديثه 

عن مشكلة أسس العلوم الاختبارية التي شغلت بال »جاکوب فریز«]]].

 خالف »نوراث« أيضا وجهة نظر  »كارناب« معترضًا بأنّ القضايا المحضريّة 
أن  يمكن  وإنما  فيها،  رجعة  لا  نهائيّة  قضايا  ليست  الحسي(  الإدراك  قضايا  )أو 
للتصور  بقايا  سوى  »ليست  التحليل  نهاية  في  فهي  الحالات،  بعض  في  نرفضها 

التقليدي لانطلاق العلم التجريبي من الإدراك الحسي«]]].

]]] بوبر، كارل، م.س، ص126-125.
]]] م.ن، ص124-123.
]]] م.ن، ص127-126.



مناهج العلوم الإسلاميّة462

5- كارل بوبر من مبدأ التحقّق إلى مبدأ »قابليّة التكذيب« 
تفادى »بوبر« هذا المأزق الثلاثي بالتمييز بين ما لدينا من معرفة وخبرة ذاتيّة، 
الموضوعيّة  العلاقات  وبين  النفس(  علم  موضوع  )وهذا  وشعورنا  اعتقادنا  أو 
التي تربط أنساق العبارات العلميّة المختلفة، وهي محاولة للتمييز بين علم النفس 
مصّرة  المنطقيّة  الوضعيّة  بقيت  بينما  التجريبيّة،  المعرفة  ميدان  في  سيما  لا  والمنطق 
إما على »واحديّة المحسوسات« حيث تشكّل كلّ العلوم -في نظرها- جزءًا من 
يشكّل  حيث  القضايا؛  واحديّة  على  أو  للأنا،  الحسّ  الإدراك  ومن  الأنا،  معرفة 
الإدراك الذي تعبّ عنه القضايا )البروتوكولية( جزءًا من شبكة الحجج العلميّة 

الموضوعيّة]]]. 

فيها، لا  النظّر  إعادة  التحقّق دعت »بوبر« إلى ضرورة  الثغرات في مبدأ  هذه 
المبدأ  هذا  كان  فإذا  القضايا.  يتوافر في جميع  التحقّق« لا  »قابليّة  وأنّ شرط  سيما 
فإنّ  معنى،  ذات  غير  قضيّة  كانت  وإلّ  تحقّقها  كيفيّة  هو  القضيّة  معنى  أنّ  يعتبر 
بل  الاختباري،  للتحقّق  قابليتها  لعدم  نظرًا  ستحذف  كلّها  الميتافيزيقيّة  القضايا 
لا  الكامل  التحقّق  قابليّة  شرط  لأنّ  العلميّة  القضايا  من  كثير  لرفض  سنضطر 
عِلْمنا بها يكون  فإنّ  بالحرارة(،  يتمدّد  أفرادها، كما في مثال: )الحديد  يشمل كلّ 
على درجة من الاحتمال، لأنّ التحقّق الكامل منها متعذّر، فلا وجود حينئذ لأيّ 
مانع منطقي من أن لا يتمدّد الحديد مستقبلًا، »وكل النظريات العلمية من هذا 
وحتى  فردية،  اختباريّة  وقائع  من  انطلاقًا  صدقها  من  التأكّد  نستطيع  لا  النوع، 
لا نتعرض لنفس الأغلاط الفادحة التي تعرّض لها الوضعيون، علينا أن نختار 
العبارات  تلك  العلم الاختباري حتى  نَقْبل في ميدان  بأن  لنا  معيارًا آخر يسمح 
التي لا يمكن تحقيقها والتثبّت منها .. وهذه الاعتبارات تؤدّي بنا إلى القول بأنّ 
اتخاذه كمعيار  ينبغي  ما  قابليّة تحقيقها، هي  وليس  ما،  منظومة  تكذيب«  »قابلية 

]]] بوبر، كارل: م.س،  ص134-133.



463الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

للتكذيب والاختبار  قابلة  القضايا: قضايا  للتمييز و»حدّ فاصل« بين لونين من 
التجريبي، وأخرى لا يتوافر فيها شرط قابليّة التكذيب دون أن يلزم عن ذلك 
خلاؤها من المعنى«]]]. وكلام »بوبر« الأخير تنبيه إلى أنّ قابلية التكذيب]]] )أو 
قابليّة  أنّ  أي  للمعنى،  كمعيار  وليس  الفاصل  للحدّ  كمعيار  اقترحه  التفنيد( 
التكذيب ترسم خطًا فاصلًا داخل العبارات ذات المعنى وليس حولها]]]، فهذا 
الفاصل لا يربط المعنى بقابليّة التحقّق كما فعل الوضعيون المنطقيون، ولا يُرجع 
فعل  مثلما  مفردة جزئية،  أي في عبارات  بسيطة،  ذرية  إلى قضايا  الكلية  القضيّة 
أنّ   معتبًرا  التكذيب  قابلية  المعنى عن  »بوبر«  يفصل  وإنما  الذريون،  الوضعيون 
»القضايا تكون علميّة إذا أمكن تكذيبها، ولا تكون علميّة إذا تعذّر ذلك، رغم 
ما يكون لها من معنى، أي أن يقينها يقع على قدر قابليتها للتكذيب. لهذا  انتقد 
»بوبر« »فيتغنشتين« وجماعة »فيينا« الذين ربطوا المعنى بقابليّة التحقّق، مبيّناً أنّ 
عدم  حيث  من  الميتافيزيقيّة  القضايا  تماثل  نفسها  العلميّة  والنظريات  القوانين 
قابليتها للتثبت؛ لأنّا قضايا عامّة )أو دوال قضايا(، لا تشير إلى وقائع خارجيّة 
تلك  مثل  تخطي  وأنّ   .. إليها  بالرجوع  منها  التحقّق  يمكن  مباشرة  وخبرات 
التخلّ  بل  ومراجعته،  )المعنى(  مفهوم  في  النظر  إعادة  منا  يتطلّب  الصعوبات 

عنه وتعويضه بالقابليّة للتكذيب أو القابليّة للحسم«]]].

الفاصل  الحدّ  معيار  »إن  بقوله:  التكذيب  في  مبدئه  على  ثمرة  »بوبر«  يرتّب 
المقترح يوصلنا إلى حلّ مشكل الاستقراء لـ»هيوم«، أي إلى الإجابة عن السؤال 
التناقض  هو  الاستقراء  مشكل  منشأ  لأنّ  الطبيعيّة«،  القوانين  بصلاحيّة  المتعلّق 
الظاهري بين »الطرح الأساسي لكل مذهب تجريبي« أي الطرح الذي يقول: إنّ 

]]] يفوت، سالم، م.س، ص166-167؛ انظر: بوبر، كارل، م.س، ص76-75.
Criterion of Refutation :أو معيار الإبطال وهي الترجمة الأصح ل [[[

]]] بوبر، كارل، م.س، ص76.
]]] يفوت، سالم، م.س، ص168.



مناهج العلوم الإسلاميّة464

الاختبار وحده هو الذي يقرّر في )العبارات( العلميّة التجربيّة، وبين ما فطن إليه 
»هيوم« من أنّ إقامة الحجج والبراهين الاستقرائيّة غير مقبولة]]].

الطعن في شعارها  الوضعيّة نفسها، وينتهي إلى  هكذا يخرج »بوبر« من قلب 
الأساس وهو مبدأ التحقّق، ليضع مكانه مبدأ قابليّة التكذيب، محاولاً استيعاب 

جدليّة تاريخ العلم التي أكّد عليها »باشلار« وغيره من العقلانيين.

لقد مثّل کتاب »بوبر« أكثر النقود إحراجًا للوضعيّة المنطقيّة من أقرب المقرّبين 
إليها، كما مثّل انقلابًا على مشروعها الذي أراد أن يجعل من الابستمولوجيا لغة 
للعلم. وقد اتّذ انقلاب »بوبر« على الوضعيّة المنطقيّة وجهين: »رفض للقضايا 
أثاروه  الذي  الزائف  والمشكل  للاستقراء  الوضعي  المفهوم  رفض  ثم  الأوليّة، 

بصددها«]]].

 هذا ما استنتجه »بير ريمون« أحد أعضاء جماعة »ألتوسير« معتبًرا أنّ »بوبر« 
الوضعيّة  عن  بها  نستعيض  أن  يمكن  جديدة  لفلسفة  جديدة  »بعناصر  مدّنا  قد 
الجديدة]]]. بناءً على رأيه في أنّ العلم لا يقدّم لنا منظومة قضايا يقينيّة ذات قواعد 
صحيحة ومعرفة مبرهن عليها، وأنّ اليقين المطلق لا نظفر به إلّ من خلال تجاربنا 
الذاتيّة المتعلّقة بالاقتناع الذاتي أو الثقة الشخصيّة، فاليقين في نظر »بوبر« له أساس 
بموارد جزئيّة  مُقيّدة  والحقيقة  معرفي موضوعي،  أساس  نفسي سيكولوجي، لا 

وباختبارات يجريها العالم، وليس لها وجود موضوعي. 

قابليّة  وهو  والميتافيزيقا،  العلم  بين  للفصل  المناسب  معياره  »بوبر«  يقدّم 
مثلما  الاختبار،  إمكان  عن  أخرى  عبارة  هو  المعيار  هذا  الدحض.  أو  التكذيب 
تم اختبار نظريّة »نيوتن« عن تنبؤاته بانحرافات قوانين »كبلر«، واختبرت نظريّة 

]]] بوبر، كارل، م.س، ص78.
]]] يفوت، سالم، م.س، ص216.

]]] م.ن، ص217-216.



465الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

»انشتاين« بالطريقة نفسها حيث كانت كلّ الاختبارات الحقيقيّة بمثابة محاولات 
تکذيب ودحض تجريبيّة فاشلة، لكنهّا ساهمت في نجاح نظريتيهما، ولذا يمكن أن 
نقول بعبارة »بوبر«: إنّا »مؤيّدة أو معزّزة بالخبرة«]]]. أي أنّ قابليّة التأييد تتعزّز 

مع قابليّة الاختبار. 

مضمون هذه المعادلة أنّ معيار الفصل لا ينبغي أن يكون حادًا بشكل مطلق، 
وإنما ستكون له بذاته درجات اختباريّة تتراوح بين الممكنة وغير الممكنة، لهذا جاء 
تأكيد »بوبر« أنّه »من غير المناسب رسم حدّ فاصل بين العلم والميتافيزيقا حيث 
أنّا كلام زائف]]]، فمأخذ  الميتافيزيقا من كونها لغة ذات معنى بدعوى  تُستبعد 
معها  ألغت  الميتافيزيقا  لإلغاء  سعيها  في  أنّا  هو  المنطقيّة  الوضعيّة  على  »بوبر« 
العلوم الطبيعيّة، وهذا مما لم تلتفت إليه إذ القوانين العلميّة أيضًا لا يمكن ردّها إلى 

أحكام أوليّة عن الخبرة أو »غير قابلة، للإرجاع المنطقي إلى قضايا خبرة أوليّة]]].

خلافًا للوضعيين المنطقيين المعادين للميتافيزيقا، يرى »بوبر« أنّ مهمّته ليست 
الميتافيزيقا، وإنّما هي بالأحرى صياغة تمييز مناسب للعلم التجريبي  في تقويض 
يمكننا  نحو  على  )الميتافيزيقا(  و  التجريبي(  )العلم  مفهومي  تعريف  في  »أي 
منظومة  تفحّص  متابعة  من  الفائدة  على  نحكم  أن  التمييز-  هذا  من  -انطلاقا 
قضايا ما )هي مهمّة( بالنسبة للعلم التجريبي.. ولذا يجب النظر إلى معيارنا للحدّ 
الفاصل )أي قابلية التكذيب( كاقتراح لوفاق )أو كمواضعة( .. ونحن نعترف أنّ 
ما قادنا في وضع المقترحات هو تقديرنا الفردي للقيم وعندما ندع تقديرنا للقيم 
يقودنا، فإنّنا لا نقع في أيّ حال من الأحوال في الخطأ الذي عِبْنا على الوضعيين 
العيوب، ولن  كلّ  بتحميلها  نثقل عليها  لن  فنحن  الميتافيزيقا،  تقويم  ارتكابه في 
نذهب إلى القول إنّا عارية من كلّ قيمة بالنسبة للعلوم التجريبيّة ... ومع ذلك، 

[1] Karl R, Popper, Conjecteurs et refutation, PP. 255- 256.

[2] Karl R, Popper, Conjecteurs et refutation, pp.256- 257.

]]] بوبر، كارل،م.س، ص71.



مناهج العلوم الإسلاميّة466

التجريبي يحدّد بدقّة  المعرفة هي إعطاء مفهوم للعلم  نرى أنّ أهم وظيفة لمنطق 
فاصلًا  ا  حدًّ الخصوص  وجه  على  ويرسم  المعنى،  متفاوت  اللغوي  استعماله 
في  ومثمر  تاريخي  بدور  قامت  التي  الميتافيزيقيّة  المكوّنات  وبين  بينه  واضحًا 

بعض الأحيان«]]].

النتيجة المفارقة هنا هو أنّ رفض الوضعيّة المنطقية للميتافيزيقا، ومحاولتها 
تتعلّق  جديد  نوع  من  ميتافيزيقا  أحضان  في  بها  ألقى  للعلوم،  واحدة  لغة  بناء 
بين  للفصل  التحقّق  مبدأ  إلى  استنادها  وأنّ  وبناء.  كمنهج  المنطقي  بالتحليل 
فصل  وجود  لعدم  نظرًا  تمامًا،  مجديًا  يكن  لم  والميتافيزيقية  العلميّة  القضايا 
قد  قضيّة،  بوصفها  الفرضيّة،  أنّ  علمنا  إذا  سيما  لا  القضايا،  هذه  بين  واضح 
لكنهّا في  فسادها،  أو  يتحقّق من صحّتها  أن  المتاحة  بوسائله  العلم  يتمكّن  لا 
اعتبارها  يصح  ولا  العلم،  لتطوّر  كبيرةً  منفعةً  تقدّم  أن  يمكن  ذاته،  الوقت 

ميتافيزيقيّة]]].

 المعلوم أنّ القضايا الميتافيزيقيّة البحتة ليس المراد منها معارضة القضايا العلميّة، 
وإنّما يختصّ بحثها في موضوعات لا تطالها وسائل العلم، وهي موضوعات يتجلّ 
السلوك  الميتافيزيقيّة في  القضايا  فتأثير  غالبًا،  والتأمل والإيمان  العقلي  النظّر  فيها 
الإنساني والنظر إلى الأشياء وطريقة الحكم، لا يقل شأنًا عن قضايا العلم، إن لم 

تكن أكثرتأثيراً منها. 

]]]  بوبر، كارل، م.س، 74-72.
[2]  Karl R, Popper, La demarcation entre la science et la metaphysique, 
PP. 121- 176.



467الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

ثانيًا: الوضعيّة المنطقيّة في ضوء المعرفة الدينيّة والرؤية الحضاريّة 

الإسلاميّة 

الفكر  في  الغربي  النتاج  هذا  من  النقيض  على  تقف  الإسلاميّة  الحضارة  إنّ 
والممارسة، هذه الحضارة التي قوامها الإيمان بالغيب وقام العلم فيها على الوسطيّة 

بين مطالب الإنسان المعيشيّة وتطلّعاته العقليّة، وبين علاقته بالطبيعة والكون. 

تميّز العلم في فضاء هذه الوسطيّة الإسلامية بمنهج وغايات تستند إلى العقيدة 
الإسلاميّة ذاتها، بينما العلم داخل أسوار الحضارة الغربية قام وما يزال على قطيعة 
لمقدّراتها،   دائم  نهب  عمليّة  في  وتوظيفها  عليها  والسيطرة  الطبيعة  مع  الإنسان 
وجعل من المنفعة المادية غاية قصوى لحياته دون رادع أخلاقيّ حتى لو اقتضت 

منفعته خراب الطبيعة وتبديد ثرواتها. 

في  مضت  بل  العلم،  توظيف  في  الغرب  نهاية  من  المنطقيّة  الوضعيّة  تعتبر  لم 
والمنطق. وبدلاً  العقل  مبادئ  أمام  تتماسك طويلًا  لم  بفلسفة مصطنعة  جحودها 
معرفيّة  طرقًا  قطعت  الأخلاقيّة،  وقيمه  الدين  إلى  السلبيّة  نظرتها  تُراجع  أن  من 
كثيرة أمام الإنسان في الغرب كان يمكن الاستفادة منها لحلّ أسئلة مصيريّة تتعلّق 

بوجوده، واختزلت قضاياه في الحس والتجربة]]].

1- هراء الوضعيّة في إنكار الميتافيزيقا
يُنكر المذهب الوضعي المنطقي، من دون مسوّغ معقول، الوظيفة التي تقوم بها 
الميتافيزيقا. لكن لو سلّمنا جدلاً بما يزعم هذا المذهب من أنّا لا جدوى منها، فما 
هو حلّه للمشكلات التي تمسّ صميم الوجود الإنساني، والأسئلة الوجودية التي 
أثارتها أكثر المذاهب الفلسفية قديمًا وحديثاً؟ هل قدّمت العلوم التجريبيّة إجابات 

شافية عنها؟ 

]]] إبراهيم، زكريا، دراسات في الفلسفة المعاصرة، صص296-294.



مناهج العلوم الإسلاميّة468

لجأت الوضعيّة المنطقية إلى أسهل الحلول وأجابت بعدم التورّط في الإثبات أو 
النفي، معلّقة موقفها على دعوى خلوّ القضايا الميتافيزيقيّة من المعنى والجدوى.

لكن لو ألزمنا الوضعييين بمنطقهم النفعي في مثال عن بعض القضايا المشكلة، 
وهي مسألة خلود الإنسان أو عدم خلوده، لننظر أيّ جواب أجلبُ للمنفعة، هل 
هو الإنكار الذي تجازف به الوضعية أم الإثبات الذي ترجّحه الميتافيزيقا؟ ماذا لو 
كان الواقع أنّ الإنسان لا يفنى بالموت، وإنما ينتقل إلى حياة أخرى حيث يتحدّد 
كفّة  سترجّح  والمضّرة  المنفعة  بمنطق  أنه  شكّ  لا  سعادة؟  أو  شقاءً  فيها  مصيره 
لأسئلة  وإنكارها  المنطقيّة  الوضعيّة  مجازفة  من  للإنسان  أنفع  وتكون  الميتافريقا، 

الميتافيزيقا عن مصير وجوده بدعوى واهية، وهي أنها لا تخضع للتجربة. 

لا تفسير لهذا الموقف السلبي من الميتافيزيقا إلا إذا قلنا إنّه صدّ عن السبيل إلى 
حقائق ممكنة لا غنى للإنسان عن أن ينظر فيها ويبتّ في أمرها، ما دامت مطلبًا 

إنسانيًا يدخل في رسم وجوده وتحديد مصيره. 

إلى منهج  استناداً  الميتافيزيقا  أنكرت  أنّا  المنطقيّة  الوضعيّة  واحدة من أخطاء 
معرفة  لكلّ  إذ  الفلسفة،  وطبيعة  العلم  طبيعة  بين  الفرق  متجاهلةً  يُناسبها،  لا 
منهج يخصّها. وقد أسّس لخطئهم المنهجي أخذهم بنظريات الفلسفة الظواهرية 
والنزعة الحسيّة الساذجة التي تعتبر الحسّ أداة وحيدة للإدراك، والواقع الخارجي 
موضوعاً فريدا  للبحث مع أنّ العلم الطبيعي لم يكن وضعيّاً قط بل »قام أساسًا 
أن  دون  الطبيعة  في  تتفاعل  سببيّة  عمليات  بوجود  ميتافيزيقي  شبه  اعتقاد  على 
أوّل  المنهجيّة  المفارقة  هذه  كانت  وقد  حسيّة«]]]،  معطيات  من  بأكملها  تتكوّن 

مفارقة برسم المؤسّسين للوضعيّة المنطقيّة في الغرب والشرق.

هذا واحد من الذين استوردوا أخطاءها يقول: »إنّ النفس الإنسانية كغيرها 
من الأشياء، إذا لم أَخبُها بالحواس فلا سبيل إلى علمي بها، وبالتالي فكلّ حديث 

]]] الديدي، عبد الفتاح، م.س، ص285.



469الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

من  وكذا  كذا  عن  منطقيًّا  ينتج  وجودها  إنّ  تقول:  أن  ينجيها  ولا  هراء!  عنها 
الوجود  يُنبئ بجديد عن  أن  المقدّمات والمبادئ، لأنّ الاستنباط وحده يستحيل 

وكائناته«]]].

أنّه  »إلى  أتباعه  نبّه  الذي  »هيوم«  كلام  بترديد  إلّ  النصّ  هذا  صاحب  يقم  لم 
يستحيل على الإنسان أن يهتدي إلى وصف الواقع بالتفكير الاستنباطي وحده .. 

وأن سبيل معرفة هذا العالم هو التمرّس بظواهره عن طريق الحواس«]]]. 

 الكلام هنا صريح في الحطّ من أهم وسائل المعرفة وهي الاستنباط، ففي نظر 
»هيوم« إذا لم نحس بالشيء فهو غير موجود! 

لنقارن بين قول صاحب النص: »الاستنباط يستحيل أن يُنبئ بجديد«، وقوله 
في مورد آخر: »كيف أعلم أن لصاحبي عقلًا وراء سلوكه الظاهر؟«، ثم يجيب: 
أنّ لي سلوكا  التمثيل، كما  تقوم على أساس  استدلاليّة،  بعملية  تعلم ذلك  »أنك 
يكون كذلك  أن  بد  فلا  منبعث عن عقل،  هذا  أنّ سلوكي  وكما  صاحبي،  يشبه 
النصين  هذين  بين  المقابلة  فبمقتضى  وراءه«]]].  عقل  عن  منبعثًا  صاحبي  سلوك 
يكن  لم  استدلال  من  ادّعاه  ما  لأنّ  تناقضًا؛  يتضمّن  الاستنباط  في  رأيه  أنّ  يظهر 
تمثيلًا فقط، وإنما هو استنباط ثم تمثيل؛ فلو لم يكن المتكلّم استدل بالاستنباط أنّ له 
عقلًا محتجبًا يُشير إليه سلوكه الظاهر، لما استطاع أن يقيس حال صاحبه )المقيس( 
على حاله )المقيس عليه(، وإذا سلّمنا له أنّ حال صاحبه عرف بالمقايسة على حاله، 

فكيف عرف حاله بأنّ له عقلً؟

)أي  الخفي  بالظاهر  الاستدلال  من  ذلك  عرف  بأنّه  تصريًحا  جوابه  في  نجد   
العقل)كعلّة(.. إذن، الاستنباط،  بالسلوك )كمعلول( على  أو  المؤثر،  الأثر( على 

]]] محمود، زكي نجيب، م.س، ص41.
]]]  محمود، زكي نجيب، م.س، ص41.

]]] م.ن، ص204.



مناهج العلوم الإسلاميّة470

حتى  بل  استحالة،  من  افترضه  ما  خلاف  وهو  بجديد،  يُنبئ  مذهبه،  على 
الرياضيات التي يقوم منهجها على الاستنباط تُنبئ بجديد عن الواقع الخارجي، 
كما أنّ ادّعاءه بأنّا مجرّد اصطلاح وفرض محض لا مطابقة له في الواقع، هو ادّعاء 
مثلًا  وثيق  ترابط  الرياضيات وجود  المعلوم في عرف علماء  غير مسلم، لأنّ من 
بين الهندسة النظريّة والهندسة العمليّة؛ فالخطّ المستقيم والخط العمودي ومجموع 
زواياهما ليس وهًما وافتراضًا في الذهن، وإنّما هي حقائق محسوسة، كما أنّ النتيجة 
نتيجة إخبار  المثلث تساوي مئة وثمانين درجة« هي  بأنّ »زوايا  الشائعة  الهندسيّة 
خطوط  ثلاثة  تحوطه  مستوٍ  »سطح  بأنّه  إقليدس  مثلث  تعريف  على  زائد  جديد 
مستقيمة«، وهذه نتيجة تم الوصول إليها بإعمال جهد واستدلال، خلاف ما ادّعاه 
بجديد  يخبر  لا  منتج  غير  منهج  الاستنباط  أنّ  من  المنطقيّة  للوضعيّة  المروّج  هذا 
الحقائق  بعض  به  العقل  يدرك  مفيد  استدلالّي  منهج  أنّه  ثبت  بل  الواقع]]]،  عن 
الخبرة  من  غالبًا  قضاياهما  تُستلّ  حيث  والمنطق؛  الرياضيات  في  كما  الخارجيّة، 

الحسيّة، وتُنبئ نتائجهما بجديد، ولهذا تجتمع فيهما صفتا الإخبار والصدق معًا. 

يؤكّد هذا الموقف السلبي من الاستنباط مدى حرص الوضعيّة المنطقيّة على أن 
تسدّ على العقل جلّ نوافذ العلم التي تصله بالحقيقة، وتلزم الإنسان بنافذة واحدة 

هي الحسّ  ليدرك بها المحسوسات وحدها.

إنّ حصر الوجود في المحسوس كان وراء رفض الوضعيّة للميتافيزيقا، واعتبارها 
مشكلة زائفة، مع أنّ موضوعها هو الموجودات المعقولة المجرّدة عن المادة، فإنكارهم 
لهذه الموجودات هو إنكار لكائنات لا يمكن للحسّ أن يبتّ في أمرها »إثباتًا« أو 

»نفيًا«، فهل يقينهم بوجود المحسوس فقط، يستقيم مع منهجهم في التحقّق؟ 

تنقصه  مجازفة  واستنتاج  به،  التزموا  عمّ  خروج  هو  هذا  يقينهم  أنّ  شكّ  لا 
الشروط التي يتمّ بها الاستنباط الصحيح.

]]]  محمود، زكي نجيب، م.س، ص43-42.



471الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

سبق أن ذكرنا أنّ مبدأ التحقّق استندت إليه الوضعيّة المنطقيّة لإلغاء كلّ ما لا 
يقع تحت الحسّ، وتبيّ أنّه مبدأ لا يصلح لوحده مقياسًا للاختبار لجواز وجود 
قضايا ذات معنى لا يمكن التحقّق منها بالخبرة الحسيّة، واعتبرنا ذلك دالاً على 
قصور مبدئهم الأساس في المعرفة وخلوّه من المعنى، لأنّ الحسّ بنفسه لا يضمن 
التي تكون بالأصل خارج دائرته، بل لا  العلميّة فضلًا عن  حلّ كلّ المشكلات 
توجد قضيّة من قضايا العلم الطبيعيّة تصف مباشرة معطى من التجربة الحسيّة، 
لكن  الأشياء،  بين  القائمة  والعلاقات  العامة  ما تصفه هو الخصائص  غاية  وإنما 
إخفاء  على  وأصّروا  الحسّ  وقصور  العلم  حدود  تجاهلوا  المنطقيين  الوضعيين 
»الشروط  مثل  شرح  إلى  ذاتها  في  تحتاج  دقيقة،  غير  عامة  عبارات  وراء  فشلهم 
الضرورية للملاحظة« أو »الأبنية المنطقيّة للمعطيات الحسيّة«، إلخ... مع أنّا لم 
تعصمهم من الوقوع فيما حذروا منه، إذ إنّ إصرارهم على مبدأ التحقّق العلمي هو 
أيضاً ضرب من الميتافيزيقا فتح عليهم أبواب النقد، مثل قول بعض خصومهم: 
»إنّ الوضعيّة المنطقيّة قد احتفظت في باطنها بكلّ عناصر التفكير الميتافيزيقي، إذ 
استبدلت بالعالم المادي عالًما ميتافيزيقيًا من التجربة الحسيّة وغيرها، مما حرصت 
البحث في  الميتافيزيقا برفض  اتّاذه موضوعًا للبحث، وحاولت الهرب من  على 
مناقشات  إلى  بأصحابها  الرفض  هذا  فتأدّى  بموضوعاته،  الفكر  وعلاقة  العالم 
صحّ  »وإذا  ميتافيزيقية«]]].  نظرية  إلّ  »السيمانطيقا«  وليست  عقيمة،  ميتافيزيقية 
هذا وكان الموقف الذي وقفوه فلسفيّاً تهدّم الأساس الذي شادت عليه الوضعية 
يتفلسف  الميتافيزيقا  ينكر  من  إنّ  أرسطو  قول  أتباعها  في  وتحقّق  بنيانها،  المنطقية 

ميتافيزيقا!«]]].

من  السلبي  موقفها  تراجع  أن  المنطقية في  الوضعية  تنفع  لم  المآخذ  لكن هذه   
الفلسفة، بل ظلّ أتباعها مصّرين على رهن الفلسفة للعلم؛ إذ عليها،لكي تكون 

]]]  الطويل، توفيق، أسس الفلسفة، ص215. 
]]] م.ن، ص215.



مناهج العلوم الإسلاميّة472

أو  التجريبيّة  العلم  وعبارات  لقضايا  المنطقى  بالتحليل  فقط  تعتني  أن  علمية، 
معادلاته الرياضيّة، ثم تنحني أمام نتائجه الآنية، وليس لها أن تضيف معرفة من 
خارج العلم. أما قضايا الفلسفة الميتافيزيقية، فهي،بنظرهم، جوفاء ليست بذات 
معنی يمكن إدراكه، بل هي أحطّ من الكذب! ولغو »لا يجدي على أصحابه ولا 
الناس شيئاً«]]]؛ لأناّ تؤلّف قضايا يستحيل تصوّر كلّ طرف من أطرافها،  على 

وتتحدّث عن مفهوم كلي للكون لا يخضع لتجربة، فلا يمكن الحديث عنه.

باعتباره  الكون  »لأنّ  قوله:  في  الاستحالة  لهذه  »كانط«  تعليل  تابعهم  ويردّد 
كلًا واحداً لم يقع، ولن يقع لنا في خبراتنا؛ لأنّه فوق متناول العقل النظري بمبادئه 
ومقولاته«]]]، »وما دام الكون بوصفه كلًا واحداً خارج حدود هذه الخبرات، فلا 

يجوز للإنسان أن يتّخذ منه موضوعاً للبحث«.

النظرية، وإنما بحث عن طريق آخر  لكن »کانط« لم يستسلم لهذه الاستحالة 
بناء  خلال  من  العملي  العقل  في  حلّها  فوجد  الميتافيزيقيّة،  المشكلات  لمعالجة 
»الميتافيزيقا على الأخلاق بدل أن تُبنى الأخلاق على الميتافيزيقا.. وهذه المحاولة 
الوضعيين  تزمت  أنّ  إلّ  الحقيقة«]]]،  على  يطلّ  جديدًا  فتحًا  تعتبر  »كانط«  من 
المنطقيين وقصر نظرهم منعهم من أن  يروا في هذه المحاولة فرصة سانحة يمكن 

الاستفادة منها]]].

معرفة  كلّ  أنّ  قرّر  حين  النافذة  بنظرته  ولا  كانط  بتبصّ  جميعًا  يكونوا  لم 
العقل عند  العقل؛ لأنّ  إلا في معاني  الحقيقة لا توجد  وأنّ  حسيّة هي ظاهريّة، 
)الفلاسفة( حدسّي ومعانيه حقّة]]]. ولم تكن لهم الجرأة للخروج من تصوّراتهم 

]]] محمود، زكي نجيب، المنطق الوضعي، ص1.
]]] محمود، زكي نجيب، نحو فلسفة علمية، ص48.

]]] كرم، يوسف: تاريخ الفلسفة الحديثة، ص201-200.
]]] كانط، عمانوائيل، العقل العملي.

]]] كرم، يوسف، تاريخ الفلسفة الحديثة، م.س، ص232.



473الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

كقولهم  الحقيقة  وجود  في  والتشكيك  الإنكار  وسيلة  إلى  لجأوا  وإنّما  الضيّقة، 
طريقة  على  معًا!  النقيضين  فرفعوا  حدوثة،  واستحالة  العالم  قِدَم  باستحالة 
الفلسفية  المذاهب  يعارضون  »كانوا  حيث  الهدم  في  السفسطائيين  أسلافهم 
العقائد  ويعارضون   .. بالفلسفة  هم  يشتغلوا  أن  دون  ببعض...  بعضها 
والشر،  والخير،  والحق،  العقل،  في  الناس  فشكّكوا  ببعض،  بعضها  والأخلاق 

والعدل، والظلم«]]].

أو كيف  النقيضين؟  رفع  المنطقيون كيف سوّغوا لأنفسهم  الوضعيون  لا يخبرنا 
تعقّلوا استحالة قدم العالم واستحالة حدوثه معاً ولم يتعقّلوا استحالة رفع النقيضين؟ 
ربما يصحّ رأيهم في حالة واحدة، وهي فيما لو كان هذا العالم معدوماً، فيصدق عليه 
سلب الشيء ونقيضه، وتكون قضيتهم حينئذ صادقة، مع أنّا تحمل رفع النقيضين معًا.

إنّ إنكار الوضعية المنطقية للميتافيزيقا بحجّة أنّ قضاياها لا تخضع لوسائل العلم 
الطبيعي، هو في الحقيقة إنكار لممكن وجودي آخر مختلف عن مجال  العلم، بل هو 
خلط بين مطالب العلم ومطالب الفلسفة أيضاً، وذلك أحد أسباب تهافت الوضعيّة 
عندما حاولت إلحاق    الفلسفة واختزالها قسًرا بلغة العلم إلى أدنى درجة من تحليل 
الألفاظ والعبارات التى يؤلفها، بينما تتجاوز الفلسفة بطبيعتها، هذه التبعية للعلم، 
ولا تنطبق قضاياها على ظواهره النسبية، لأن وظيفتها هي البحث في معرفة الأشياء 

ذاتها، واكتناه طبيعة الواقع من حيث هو وجود مستقل عن ذواتنا.

علميّة  معرفة  من  سبق  ما  على  البناء  في  العلم  مع  تلتقي  الفلسفة  كانت  إذا 
لتأسيس رؤية عامة، لكنها تتمايز عنه في الكشف عن معنى وقيمة تلك المعرفة، 
شاملة  كونيّة  برؤية  تتعلق  أبعد  غايات  نحو  والنقد  بالتقويم  منجزاته  وتتناول 
ومنهج كلّي للحياة، من خلال افتراضات أوسع تسدّ بها الفراغات التي لم يملأها 
العلم بعد، كمطالب الإنسان الروحية والأخلاقية، وأسئلته الأساسية عن حياته 

]]] مدكور، إبراهيم، دروس في الفلسفة.



مناهج العلوم الإسلاميّة474

ومصيره، هذا الإنسان المفتقر دوما إلى من يرشده إلى ما ينبغي أن يكون، وفي هذا 
التمايز بين الفلسفة والعلم يكمن التبادل الخصب بينهما.

تصوّر كهذا، يؤكّد ضرورة الميتافيزيقا والتأمل الفلسفي بوصفهما حقًا طبيعيًّا 
صنعت  كما  بمصيره  تغامر  عبثيّة  محاولة  هي  منه  لحرمانه  محاولة  وكلّ  للإنسان، 
الوضعية المنطقية]]] وبالغت في موقفها السلبي برفض القيم الأخلاقية والجمالية 

بذريعة أنّا أوامر ونواه لا يمكن التحقّق منها والبحث في يقينها.

لكن هناك سبب آخر ضمني لرفض الوضعيين المنطقيين لها، هو أنّ هذه القيم 
تقطع الطريق أمام توقّعاتهم السلبيّة عن المستقبل الذي يحمل، في اعتقادهم، المزيد 
أمام الحقيقة والصدق، مما يكشف عن أنهم  الیقین ومن حيرة الإنسان  من عدم 
يعملون  ما  بقدر  العلم،  مجال  في  أم  الفلسفة  مجال  في  سواء  يقين،  طلّب  ليسوا 
على التشكيك في قضاياهما؛ إذ إنّ موقفهم العام من الفلسفة والأخلاق لا يختلف 
عن موقفهم من اليقين التجريبي، بل حتى من اليقين البسيط الذي يتعلّق بواقعيّة 
فضلًا  و»رسل«،  »فيتغنشتين«  فلسفة  فيه  للشكّ  نظّرت  كما  المحسوسة،  الأشياء 

عن موقف »كارناب« من »التحقّق المباشر«.  

بإصرارا على نزعتهم في اللايقين، يتجاهل الوضعيون المنطقيون ما تسالم علیه 
عقلاء الفلسفة قديمًا وحديثاً من أنّ قضايا الأخلاق والجمال والفنّ هي في جملتها 
أنّ هذا الأخير يحاكي واقعية وجود آخر  الوجود وعلى  أحكام كليّة على واقعيّة 
التوحيدية بواجب الوجود،  أشمل منه وأكثر أصالة، وهو المعبّ عنه في الأديان 
وعند آخرين هو العقل الإنساني بمقولاته التي تبحث في المستقبل بوصفه حاملًا 

لقيم الخير والعدل والتقدّم والإيمان بغدٍ مشرق للبشريّة.

مقابل هذه الفلسفة البناّءة، قدّمت الوضعيّة المنطقيّة فلسفةً هدّامةً تحمل فروضًا 
بأنّ  الاستنتاج  مبالغ في  لذلك لا  العلمي.  واللايقين  بالحيرة  يضجّ  مستقبل  عن 

]]] الشنيطي، محمد فتحي، المعرفة، صص25-21.



475الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

الفلسفي والأخلاقي  الإخفاق  انعكاسًا موضوعيًّا لحالة  كانت  الوضعيّة  ظاهرة 
الذي حصده الفكر الغربّي بعد أن أقصى الدينَ وقيمَه من ميدان العلم والفلسفة، 
وجعل لحضارته تقليدًا منذ عصر النهضة يَعتبر النموّ المادي غاية العلم والتقنية. 
الوسائل  بين  للعلاقة  قلب  الحقيقة  المعرفة هي في  المحدودة في  النظرة  لكن هذه 
الغربي الحديث غاية في ذاتها، ولم  التفكير  والغايات حيث أصبحت الوسائل في 
يعد العلم والتقنية في خدمة تطلّعات الإنسان الفلسفيّة والأخلاقيّة. هكذا انتهى 
الغرب إلى سياساتٍ وفلسفاتٍ عدميّة متعارضة تماماً مع الوعود البراقة للنهضة 

الغربية، وقد كانت الوضعية المنطقية وجهًا من وجوه هذا الإخفاق.

2- النقلة المعرفيّة الإسلاميّة
البُعد  الفرق شاسعاً بين فلسفة وضعيّة عدميّة تختزل قضايا الإنسان في  يبدو 
المادي، وبين معرفة إسلاميّة عملت في صميم العقل من أجل إعادة بنائه بالطريقة 
معرفة  لكلّ  المناسب  وبالمنهج  وراءها،  وما  الطبيعة  مع  التعامل  من  تمكّنه  التي 
للإجابة على أسئلة الإنسان المتعلّقة بحياته ومصيره وطموحه نحو ما هو أبعد من 
الحسّ والظاهر، أي  نحو التفكير والتأمل فيما يجب وجوده بعد الطبيعة، مسترشداً 
خَلَقَ  خَلَقَ  الَّذِي  رَبِّكَ  باِسْمِ  ﴿اقْرَأْ  آيات:  وهي  المعرفي،  التحوّل  في  نقلة  بأوّل 
نْسَانَ مَا لَْ يَعْلَمْ﴾ مَ الِْ مَ باِلْقَلَمِ عَلَّ نْسَانَ مِنْ عَلَقٍ اقْرَأْ وَرَبُّكَ الْكَْرَمُ الَّذِي عَلَّ الِْ

)العلق:5-1(.

أما الوضعية المنطقيّة، فقد عمّقت حيرتها بموقفها الرافض للدين؛ إذ أقحمت 
نفسها في قضيّة جوهريّة لا تملك وسائل البحث فيها، وسارعت إلى نفي معارف 
لَِا اعتبرته مقولات فارغة  غيبيّة استناداً إلى مجرّد مُصَادرة، دون أن تقدّم مسوّغًا 
لكن  ماديّة.  غير  أنّا  مع  التجريبي  للتحقّق  خضوعها  عدم  بدعوى  المعنى،  من 
من الخطأ المنهجي أن تنفي الوضعيّة مسائل الغيب بالمعيار نفسه الذي تخضع له 

الموضوعات الماديّة. 



مناهج العلوم الإسلاميّة476

صحيح أنّ الدين صدر عن طريق الوحي، وتكفّل الأنبياء بمهمّة إبلاغه إلى 
الناس، لكنهّ في الوقت نفسه طالبهم بأن يعرضوا مبادئه على عقولهم ليميّزوا بين 
الدين المزيّف والصّحيح ويقبلوه عن بيّنة واختيار يساير حكم العقل، فلا ترغمهم 
أيّ سلطة سوى سلطته، أي أنّ قبول الدين لا يحصل إرغاماً بقوّة التقاليد وقوّة 
الوحي كما يدّعي الوضعيون على لسان »رسل«]]] وإنّما يقوم على قاعدة أنّ العقل  

أساس ضروريّ للأخذ بمبادئه.

على هذه القاعدة، قُرّرت في علم الكلام الإسلامي صور عدّة ممكنة، تصلح 
بداية على طريق البحث لمعرفة الحقّ في أصل الكون وخالقه، منها: ما قرّره علماؤه 
من أنّ أوّل واجب على المكلّف هو النظر والتأمّل في الكون بعقله من جهة هل هو 
محتاج إلى موجد أو ليس بمحتاج إليه؟ ليعتقد بما يصل إليه نظره. بينما قرّر بعضهم 
أنّ الواجب »هو أوّل جزء من النظّر لأنّ وجوب الكلّ يستلزم وجوب أجزائه، 
النظّر المتقدّم على المعرفة«]]]. وقرّر آخرون أنّ أوّل واجب على  وهو متقدّم على 
المكلّف هو الشكّ من جهة أنّه يقتضي تخلية الذّهن من الاعتقادات المسبقة حتى 
واجب  أوّل  أنّ  آخر  بعض  وزاد  السليم.  العقل  إلا  اختياره  وبين  بينه  يبقى  لا 
هو: »القصد إلى النظّر لأنّ النظر فعل اختياريّ مسبوق بالقصد المتقدّم على أوّل 

أجزائه«]]].

لم  حيث  الإسلامي؛  الكلام  علماء  إليها  سبق  التى  المعرفة  طرق  بعض  هذه 
يتركوا فرضاً أو احتمالاً دون أن يحرّروه ويفتحوا بابه أمام کلّ باحث عن الحقيقة، 
مبادئ  من  والتحقّق  بالله  الإيمان  میدان  في  المناسبة  الوسيلة  أنّ  إلى  مستندين 
ورد  كما  الاعتقاد  ليتم  القرآن  بتوجيهات  الاسترشاد  ثم  أوّلاً،  العقل  هو  الدين 
مَوَاتِ وَالْرَْضَِّ ﴾ )يونس:101(.  هذه آية  في قوله تعالى: ﴿قُلِ انْظُرُوا مَاذَا فِ السَّ

]]] رسل، برتراند، تاريخ الفلسفة الغربية، ج1، ص4.
]]] الجرجاني، الشريف علي بن محمد، شرح المواقف للإيجي، ج1، صص278-275.

]]] م.ن، ج1، ص276.



477الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

تأمر الإنسان بالنظر في الكون، وترشده إلى التفكير والاعتبار، والبتّ في أسئلته 
رُوا مَا بصَِاحِبهِِم  الوجودية بسلطان العقل. وفي آية أخرى قالى تعالى:﴿ أَوَلَْ يَتَفَكَّ
بيٌِن﴾ )الأعراف:184( إنكارٌ على الذين لم يكونوا من أهل  ن جِنَّةٍ إنِْ هُوَ إلَِّ نَذِيرٌ مُّ مِّ
النظر والتفكير، وتتلوها آية تترقّى في الإنكار والتعجيب من قوم معرضين عن 
النظر في الخلق والآثار الدالة على وحدانيّة الله، قال تعالى:﴿أَوَلَْ يَنظُرُوا فِ مَلَكُوتِ 
بَ أَجَلُهُمْ ۖ  ءٍ وَأَنْ عَسَىٰ أَن يَكُونَ قَدِ اقْتََ مَوَاتِ وَالْرَْضِ وَمَا خَلَقَ اللهُ مِن شَْ السَّ
﴾ )الأعراف:185(، وهذه الدعوة إلى النظر والتفکّر هي  فَبأَِيِّ حَدِيثٍ بَعْدَهُ يُؤْمِنُونََّ

مبلغ البيان ومنتهاه قولاً ودلالة حيث لم تترك لمشكّك منهم مطلبًا.

رُونَ﴾  وفي آية أخرى قال تعالى: ﴿قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الْعَْمَىٰ وَالْبَصِيُر أَفَلَ تَتَفَكَّ
)الأنعام:50( تشبيه حالة من يجهل المعاني المتشابهة بحالة الأعمى الذي يتخبّط 
في الضلال ولا يعرف كيف يهتدي إلى الحق، وتشبيه حالة من يميّز الحقائق بحالة 
علم  إلى  سبيلً  التفكير  يتّخذ  لا  من  لضلال  تمثيل  وهنا  النافذ.  البصر  صاحب 
إلى  المهتدين  نهج  لصواب  وتمثيل  أقيستهم،  وعقم  أدلّتهم  فساد  بسبب  صحيح 

الحقّ وصحّة أدلّتهم، لأنّ أكثر شأنهم التفكر.  

باستفهام  الحكمة  تقتضيه  دليلً  الغافلين  إلى  القرآن  فيه  يعرض  آخر  مورد   
تعجيبي عطفاً على غفلتهم عن الغيب وعدم تفكّرهم إلّ في المألوفات دون دائرة 
رُوا فِ أَنْفُسِهِمْۗ  مَا خَلَقَ  الممكنات، فيقول: ﴿وَهُمْ عَنِ الْخِرَةِ هُمْ غَافلُِونَ أَوَلَْ يَتَفَكَّ
ى﴾ )الروم:7-8(، في الآية  قِّ وَأَجَلٍ مُسَمًّ مَوَاتِ وَالْرَْضَ وَمَا بَيْنَهُمَ إلَِّ باِلَْ اللهُ السَّ
تصريح أنّ التفكر في القرآن صفة راسخة لدى من ينظر في طبائع الأشياء، وهو 
أيضًا صفة متجدّدة عند من لا يكتفي بحواسّه دليلًا تاماً على أن علّة الموجودات 
هي المادة، بل يتعدّاها، بمقتضى طبيعة عقله، إلى إثبات الفاعل المختار، فلا تشتبه 
العلل بأصل الخلق والإيجاد كما هو حال الحسّيين والطبائعيين.  وفي آيات  عليه 
بغَِيِْ  مَوَاتِ  السَّ رَفَعَ  الَّذِي  تعالى:﴿اللهُ  منها قوله  الوصف،  إلى هذا  أخرى إشارة 



مناهج العلوم الإسلاميّة478

مْسَ وَالْقَمَرَ ۖ كُلٌّ يَْرِي لِجََلٍ  رَ الشَّ عَمَدٍ تَرَوْنَاَ ۖ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَ الْعَرْشِ ۖ وَسَخَّ
كُمْ تُوقِنُونَ وَهُوَ الَّذِي مَدَّ الْرَْضَ  كُمْ بلِقَِاءِ رَبِّ لُ الْيَاتِ لَعَلَّ رُ الْمَْرَ يُفَصِّ ىۚ  يُدَبِّ مُسَمًّ
يْلَ  ۖ  يُغْشِ اللَّ وَجَعَلَ فيِهَا رَوَاسَِ وَأَنْاَرًا وَمِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ جَعَلَ فيِهَا زَوْجَيِْ اثْنَيِْ
العلم  )الرعد:2-3(، والتفكّر هنا هو  رُونَ﴾  يَتَفَكَّ لقَِوْمٍ  لَيَاتٍ  لكَِ  ذَٰ فِ  إنَِّ   ۚ النَّهَارَ 
فيها ولم  يفكر  لم  النظّر والاستدلال والاعتبار »لأنّ من  بعد  الكون  آيات  بأصل 
يعتبر كأنّه لا آية له«]]]. وقد أنكر القرآن على من  يُعرض عن النظّر في دلائل الخلق 
كَيْفَ  مَءِ  السَّ وَإلَِ  خُلقَِتْ  كَيْفَ  بلِِ  الِْ إلَِ  يَنْظُرُونَ  قال:﴿أَفَلَ  حيث  والوحدانيّة 
بَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ وَإلَِ الْرَْضِ كَيْفَ سُطحَِتْ﴾ )الغاشية:20-17(.  رُفعَِتْ وَإلَِ الِْ

قُيّد فعل النظر بالكيفيّات المعدودة في الآيات تنبيهًا على خطورة إهمال النظّر 
بالفاعل  الجهل  من  عليه  يترتّب  وما  الكون  وتدبير  الأشياء  تصريف  كيفيّة  في 
الحقيقى فيها. وفي موارد أخرى، لا يكتفي القرآن بالأمر بالنظّر، بل يعرض أمام 
العقل نماذج جديدة للتفكير ويرشده إلى الاستدلال بها على خالقها الأصيل، كما 
الَْيِّتِ  وَمُْرِجُ  الَْيِّتِ  مِنَ  يَّ  الَْ رِجُ  يُْ  ۖ وَالنَّوَىٰ  بِّ  الَْ فَالقُِ  اللهَ  تعالى:﴿إنَِّ  قوله  في 
مْسَ  يْلَ سَكَنًا وَالشَّ صْبَاحِ وَجَعَلَ اللَّ ىٰ تُؤْفَكُونَ فَالقُِ الِْ لكُِمُ اللهُ ۖ فَأَنَّ يِّ ۚ ذَٰ مِنَ الَْ
لكَِ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَليِمِ وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النُّجُومَ لتَِهْتَدُوا  وَالْقَمَرَ حُسْبَانًا ۚ ذَٰ
أَنْشَأَكُمْ  الَّذِي  وَهُوَ  يَعْلَمُونَ  لقَِوْمٍ  الْيَاتِ  لْنَا  فَصَّ قَدْ   ۗ وَالْبَحْرِ  الْبَِّ  ظُلُمَتِ  فِ  ا  بَِ
الَّذِي  يَفْقَهُونَ وَهُوَ  لقَِوْمٍ  لْنَا الْيَاتِ  قَدْ فَصَّ  ۗ فَمُسْتَقَرٌّ وَمُسْتَوْدَعٌ  نَفْسٍ وَاحِدَةٍ  مِنْ 
ا نُخْرِجُ مِنْهُ حَبًّا  ءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضًِ مَءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بهِِ نَبَاتَ كُلِّ شَْ أَنْزَلَ مِنَ السَّ
انَ  مَّ يْتُونَ وَالرُّ قِنْوَانٌ دَانيَِةٌ وَجَنَّاتٍ مِنْ أَعْنَابٍ وَالزَّ اكبًِا وَمِنَ النَّخْلِ مِنْ طَلْعِهَا  مُتََ
لقَِوْمٍ  لَيَاتٍ  لكُِمْ  ذَٰ فِ  إنَِّ   ۚ وَيَنْعِهِ  أَثْمَرَ  إذَِا  ثَمَرِهِ  إلَِٰ  انْظُرُوا   ۗ مُتَشَابهٍِ  وَغَيَْ  مُشْتَبهًِا 
بَدَأَ  كَيْفَ  فَانْظُرُوا  الْرَْضِ  فِ  سِيُروا  ﴿قُلْ  وقوله:  يُؤْمِنُونَ﴾)الأنعام:99-95(، 
لْقَ﴾)العنكبوت:20( هي إرشادٌ إلى الاستدلال بنموذج أبعد مما بين أيديهم من  الَْ

]]] الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن، التبيان،  ج8، ص152.



479الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

أحوال المخلوقات، وصرف عقولهم إلى التأمّل في ماضي آثار خلق الله الأشياء من 
عدم للوصول إلى اليقين بأنّ إعادتها بعد فنائها ليس بأغرب من إنشائها أوّل مرة. 
فالسير في الأرض وسيلة جامعة لمختلف الدلائل. والاستدلال بالأفعال الماضية 

ومشاهدتها أكثر وقعًا في الحس الظاهر والباطن.

هكذا يتفسّح القرآن بالفكر الإنساني فسحات ليُطلعه على بعض أسرار الوجود 
للتأمل  موضوعًا  الحسيّة  والمشاهدة  التجربة  من  يجعل  كيف  ويعلّمه  والخلق، 
الحقيقة  على  يقف  حتى  التجربة  وراء  ما  إلى  بنظره  يرمي  بأن  يغريه  ثم  العقلي،  
بنفسه دون أن يرغمه أحد على قبولها، فالقرآن منهج تعلیم وإرشاد:﴿ليَِهْلكَِ مَنْ 
يَىٰ مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِّنَةٍ﴾ )الأنفال:42(. فهل وراء هذا المنهج القرآني  هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَْ
القائم على رحابة الفكر مكان لأوهام الوضعيين الذين فصلوا بين العلم والإيمان، 
وادّعوا أنّ مبلغ المعرفة الحقيقيّة هي التجربة، وأنكروا،من دون تحقيق، فلسفة ما 

بعد الطبيعة والقيم الأخلاقيّة بدعوى أنّا لا تخضع للتحقّق التجريبي. 

مقابل هذه المعرفة الوضعيّة المحدودة، يقدّم القرآن منهجاً تكامليًّا يجمع بين 
الأرضيّة، ولا  يقبع في حدوده  أن لا  إلى  الإنسان  داعيًا  العقل،  التجربة ومبادئ 
يقنع بما تصل إليه حواسه فقط، بل ينبغي له أن يضمّ إليها موهبة عقله الذي من 
شأنه أن يقتحم عالم الممكنات ويتأمّل فيه ليدرك أنّ الواقع أوسع من هذا الكون 
الطبيعي، وأنّ الطريق إلى معرفة حقائق الوجود هو الشهادة على أنّ الله هو الحقّ 
هُ  أَنَّ مْ  لَُ  َ يَتَبَيَّ حَتَّىٰ  أَنْفُسِهِمْ  وَفِ  الْفَاقِ  فِ  آيَاتنَِا  تعالى:﴿سَنُرِيهمِْ  بقوله  استرشادا 
الذي يجمع  التوحيد  مبدأ  تقوم على  الكون  بأصل  المعرفة  إذ  قّ﴾)فصلت:53(؛  الَْ
بين العلم والإيمان حيث تصبح المعرفة بالطبيعة إحدى وسائل البحث الدالّة على 
الوجود الإلهي، وقد تقدّم أنّ الإنسان مطالب في القرآن بأن يقرأ ويتعلم في كتاب 
الكون والخلق ويجعله طريقًا إلى أصله بمعونة الأدلة النقليّة الإسلامية التي تزخر 
بتمجيد العلم والعلماء والحثّ على البحث العلمي، وأنّ مادة )عقل( استعملت 



مناهج العلوم الإسلاميّة480

في الكثير من أبوابها في القرآن بصيغة السؤال الاستنكاري »أفلا تعقلون« وكأنه 
لازمة، وهو أمر ملفت لا يسع الباحث المنصف إلّ أن يعترف بأنّ هذه المصادر 
تمثّل أرفع أدب عقلانّي لدين يعرض المنطق السليم على كلّ إنسان قابل للهداية. 

تحكم  منطقيّة  علاقاتٍ  وجود  إلى  يُرشد  دين  بين  إذن،  شاسع،  فرق  هناك 
الكون، ويدعو الإنسان إلى اكتشافها ومعرفتها بوصفه شاهداً على الكون وعابداً 
التفكير  مهمّة  وحوّلت  المادة  عالم  في  تخبّطت  وضعيّة  تجريبيّة  نزعة  وبين  لخالقه، 
فلسفة مختزلة في  إلى  الطبيعة والوجود والإنسان  البحث في حقيقة  الفلسفي من 
»تحليل العبارات« و»الجمل« بمنهج تجريبي محض يجهل ميدان الدين والأخلاق 
والقيم، فهل في وسعه أن يقدم جوابًا شافيًا على أسئلة الإنسان حول هذه القيم ؟!

تحتفظ المعرفة الإسلاميّة بمكانة معتبرة للحس لا بدّ منها في حدود الطبيعة، ففي 
القرآن موارد كثيرة تضرب الأمثال في تأسيس المعرفة اليقينيّة على الإدراك الحسي 
وتقدمها دليلًا على نفي دعوى من ينكرون أصل الخلق، كما ورد في شأنهم قوله 
مَوَاتِ وَالْرَْضِ وَلَ خَلْقَ أَنْفُسِهِمْ﴾ )الكهف:51(،  مْ خَلْقَ السَّ تعالى: ﴿مَا أَشْهَدْتُُ
وغيرها من الآيات التي ذكرت السمع والبصر والفؤاد كوسائل حسّ يُسأل عنها 
أصحابها. لذا، لا مبالغة في القول إنّ القرآن هو الواضع الأصيل لقواعد البحث 
العلماء  وتلقّاها  الإسلاميّة  الحضارة  في  التجريبي  العلم  عليها  قام  التي  العلمي 
والفلك  الطب  ميادين علوم  التطبيق في  التجربة موضع  منهج  المسلمون بوضع 
والطبيعة، وَمهّدت لاحقًا للنهضة العلميّة الحديثة والمعاصرة. لكنّ المسلمين مع 
بالغيب، بل  إيمانهم  بينه وبين  منافاة  التجريبي لم يجدوا  المنهج  أخدهم بمقوّمات 
رأوا بينهما اتصالاً متيناً وعلاقةً منطقيّةً أرشدتهم إليها آيات القرآن بما تضمّنته من 
غايات أخلاقيّة وروحيّة هي أبعد وأنفع من غايات المنفعة الماديّة التي تعلّقت بها 
الوضعيّة في الغرب، فحصدت على أرضها كثيراً من خيبات أمل ظهرت في مرض 
»الحداثة الغربيّة« التي قلبت العلاقة بين الوسائل والغايات. وقد زادت الوضعيّة 



481الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

الدين  عهد  بأنّ  »كونت«  لدعوى  باجترارها  المرض  هذا  انتشار  من  المنطقيّة 
والميتافيزيقا قد ولّی، وتبشير العالم بقيام فلسفة علمويّة أُفقها علم الطبيعة؛ حيث 
لا عمل للفيلسوف المعاصر، في نظرها، إلّ »أن يجتزئ من هذا الكون الفسيح كلّه 
أو  العلماء في موضوعات اختصاصهم،  يقولها  قليلة من الجمل  أو طائفة  بجملة 
يقولها الناس في أحاديثهم الجارية فيتناولها بالتحليل المنطقي، لأنه لا شأن له بشيء 
من أشياء الوجود الواقع بل يحصر نفسه في »الكلام«  كلام هؤلاء العلماء ليحلّل 

منه ما قد تركوه بغير تحلیل«]]].

هذا هو مبلغ علم الفيلسوف والفلسفة في حداثة الوضعيين الجدد، فيلسوف 
ومصيره،  والإنسان،  العالم  بأصل  وعلاقتها  الطبيعة  في  البحث  مهمّة  من  مجرّد 
العبارات،  تحليل  أوهام  في  مسجون  فيلسوف  والأخلاقية،  الوجودية  وأسئلته 
إلّ  الفلسفة  من  يبقَ  لم  حتى  حقيقة،  في  يبحث  فيلسوف  لا  »جمل«  فيلسوف 
اسمها، بل أصبحت  عندهم منطقًا صرفًا موضوعه ألفاظ العلماء وغايته تحليلها 

وتفسيرها. 

لكن، من المفارقات أنّ العلم الذي تدّعي الوضعيّة المنطقيّة صلتها الوثيقة به 
قد عارضته في العديد من إنجازاته؛ لأنّا لا تنسجم مع المصطلحات التي وضعتها 
لرفض الميتافيزيقا! فقانون الجاذبية مثلًا لا اعتبار له في العلم بنظر الوضعيين، بل 
ينبغي للعلم أن يكتفي بالحديث عن سقوط الأجسام فوق الأرض، كما لا يجوز 
للعلم أن يبحث عن علّةٍ وسببٍ لهذا السقوط، بل يجب أن يلغي البحث في هذا 
القانون ويلحق بالميتافيزيقا؛ لأنّه لا يخضع للحس، وعليه أنكرت الوضعية مبدأ 
السببيّة باعتباره أمرًا لا يقع تحت الخبرة الحسيّة، فكلمة )سبب( عندهم لا تستلزم 
أكثر من اطّراد التتابع المعلوم للإنسان بالملاحظة وحدها، أي من الخبرة، وليس 
هناك ما يدلّ على عنصر الوجوب بين السابق واللاحق بل كلّ ما في الأمر إحساس 

]]] محمود، زكي نجيب، م.س، ص12-11.



مناهج العلوم الإسلاميّة482

بالاطّراد بينهما وقع فعلًا]]]. هنا يستعيد الوضعيون المنطقيون،بمصادمتهم للعلم، 
على  القضاء  معناه  السببيّة  »إلغاء  أنّ  متجاهلين  المسألة،  هذه  في  »هيوم«  هذيان 
على  المسبّبات  وترتيب  المستقبل  توقّع  لباب  وإغلاق  العلميّة،  والقوانين  العلم 
أسبابها، وتلك إحدى النتائج الخطيرة التي انتهى إليها هيوم في تفسيره للمعرفة 
بشكل عام«]]]، فاليقين المسمّى علمً لم يستنتج -كما تدّعي الوضعيّة- من تجارب 
الحادثة  موضوع  جنس  يشمل  عام  قانون  من  استنتج  بل  جزئيّة،  حوادث  على 
الذي لا يمكن للتجربة أن تختبر جميع جزئياته، ولا شكّ أنّ القانون الذي يمكنه 
ردم الفجوة بين التجارب الجزئيّة وبين القوانين العامّة المبنيّة على هذه التجارب، 
السببيّة والاطّراد، ومفاده: لكلّ حادثة سبب وأنّ الأسباب لا تعمل  قانون  هو 
تتخلّف في كلّ زمان  اعتباطًا، وإنّما تعمل بمقتضى سنةّ مرسومة لا  المسبّبات  في 

ومكان، إذ »الأسباب المتشابهة تنتج في الطبائع المتشابهة، نتائج متشابهة«.

التي  الإسلامي  الكلام  علم  في  المعاصرة  المحاولات  بعض  إلى  هنا  نشير 
وعلاقتها  السببيّة  في  »هيوم«  لرأي  بالنقّد  وتعرّضت  الوضعي،  المنطق  واجهت 
بالدليل الاستقرائي، حيث سجّلت هذه المحاولات اختلافها معه في ردّ السببيّة 

العامّة إلى التجربة، باعتبارها لا تستنبط من مبدأ عدم التناقض. 

3- مقاربة الشهيد محمد باقر الصدر 
أ- الدليل الاستقرائي

تصدّى لهذا الرأي السيد محمد باقر الصدر معتبًرا أنّ هذه السببيّة من القضايا 
في  الضرورة  تثبت  أن  يمكن  التجربة  أنّ  ورأى  الضرورة،  على  المنطوية  الأوليّة 
العلاقة السببيّة )العامة والخاصة( حتى مع استبعاد قبليتها]]] وذلك بتوسّط أمرين 

]]]  محمود، زكي نجيب، م.س، ص297.
]]] مدكور، إبراهيم، م.س.

]]] الصدر، محمد باقر، الأسس المنطقية للاستقراء، ص74.



483الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

مجتمعين يدلّن على الواقع الموضوعي للعلية:

الأوّل: معطيات الخبرة الحسيّة التي تبدو فيها الحادثتان مقترنتين مرات عديدة.

الثاني: الاحتمال العقلي المسبق للواقع الموضوعي للعلية، نتيجة لعجز التفكير 
على  الدليل  المسبق=  الاحتمال   + فالخبرة  والنفي،  الإثبات  عن  المحض  العقلي 

الواقع الموضوعي للعلية]]].

يرى  أوليّة،  قضيّةً  بوصفها  بالتجربة،  السببيّة  في  الضرورة  إثبات  إلى  استنادًا 
المنطق  بها  مُني  التي  الخطيرة  المشكلة  وتجاوز  التعميم  إثبات  يمكن  أنّه  الصدر 
علاقة  احتمال  »من  يبدأ  نظره-  -في  الاستقرائي  فالدليل  التجريبي؛  الوضعي 
الضرورة بين )أ( و)ب(، وليس من الضروري أن يبدأ من الاعتقاد بها والتأكيد 
الأولى  الاستنباطيّة  للمرحلة  أساسيًا  شرطًا  تعتبر  البداية   وهذه  لها«]]]،  المسبق 
التي يقوم فيها الدليل الاستقرائي على التوالد الموضوعي للفكر، ويتكفّل بتنمية 
التصديق الاحتمالي بطريقة  القيم الاحتماليّة إلى أعلى درجة من  التعميم وتصعيد 
يمكن  الأساس،  هذا  وعلى  الاحتمال]]].  نظريّة  وبديهيات  مبادئ  من  استنباطيّة 
»الاحتمال  بتقريب  فيقوم  الاستقراء،  أما  اعتبار درجة الاحتمال قضيّة مستنبطة. 
من الحقيقة عن طريق تعميم العلم الإجمالي وإثرائه، من دون حاجة إلى مصادرات 

إضافيّة يختص بها الدليل الاستقرائي«]]].

متتابعًا  اطّرادًا  بوصفها  إلّ  السببيّة  علاقة  في  ينظر  فلا  التجريبي،  الفكر  أما 
واللزوم  الإيجاد  تصوّر عن  أيّ  ذلك  يفترض في  أن  بين حادثتين دون  اقترانًا  أو 
إلى  يؤدّي  واللزوم  الضرورة  لفكرة  التام  الإنكار  أنّ  المعلوم  ومن  والضرورة. 

]]] الصدر، محمد باقر، ص180.
]]] م.ن، ص296.

]]] م.ن، ص140-139.
]]] م.ن، صص227-204.



مناهج العلوم الإسلاميّة484

أيّة حادثة صدفة دائمً؛ »لأنّ الصدفة هي نفي الضرورة«، سواء  التسليم بوجود 
أكان منطقياً أم واقعياً. والصدفة المطلقة تتعارض مع مبدأ السببيّة بوصفه قضيّة 

عقليّة قبليّة. 

التعميم  فإنّ  التجريبي،  بالمفهوم  أو  العقلي  بالمفهوم  السببيّة  لكن سواء أخذنا 
وجود  عند  شيء  وجود  يؤكّد  »لأنّه  وجوديًا  التعميم  هذا  ويعتبر  فيها.  متضمّنٌ 
السببيّة  اسم  التعميم  هذا  تتضمّن  التي  السببيّة  على  يطلق  هذا  وعلى  آخر،  شيء 

الوجوديّة«]]].

بناء على هذا الفرض القبلي، يتعامل الدليل الاستقرائي مع ثلاث صيغ محتملة، 
مرجعها إلى التعميم وعلاقة السببيّة، وهي:

1- تعميم كل )أ( يعقبها )ب(

2- )أ( سبب ل )ب( بالمفهوم التجريبي، وهو القانون السببي.

3- )أ( سبب ل )ب( بالمفهوم العقلي، وهو علاقة السببيّة، وهي سببيّة محتملة 
علاقة  بنفي  للإيمان  مسبق  مبّرر  القبلي  الموقف  في  يوجد  لا  أنه  فرض  على  بناء 
السببيّة الوجودية بمفهومها العقلي بين )أ( و)ب(، وكل ما لا يوجد مبّرر لنفيه 

فهو محتمل، إضافة إلى افتراض مبّرر للاعتقاد باستحالة الصدفة المطلقة.

إليه  تستند  إجمالّي  إلى علم  الاستقرائي  العامة للاستدلال  الطريقة  تحتاج هذه 
باستحالة  القبلي  العلم  فرض  من  انطلاقاً  وذلك  الآنفة،  السببيّة  احتمال  لتنمية 
الصدفة المطلقة، نتعامل مع )ب( على أنّ لها سبباً يربطها بعلاقة السببيّة، وإلّ كان 
وجودها صدفة مطلقة؛ فإذا افترضنا أنّ سبب )ب( يدور أمره بين )أ( أو )ت(، 
هذا  ظاهرة  تفسّان  حالتين  سنجد  )ب(،  به  يقترن  أيّما  لنلاحظ  تجربة  وأجرينا 

الاقتران:

]]] الصدر، محمد باقر،م.س، ص233-232.



485الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

نتأكّد فيها من عدم وجود )ت(. ويمكن في هذه  التجربة،  - حالة في ظرف 
الحالة أن نستنبط يقيناً لسببيّة )أ( لـ)ب(، ولا نحتاج حينئذ إلى أيّ علم إجمالي أو 
تنمية تدريجيّة للاحتمال؛ لأنّ دليل هذه السببيّة استنباطيّ محض، ولیس استقرائيًا.

- حالة أخرى لا نتأكد فيها من عدم وجود )ت(، بل نشكّ في أنّا موجودة أو 
لا، فتكون سببيّة )أ( لـ )ب(،حينئذ، مشكوكة، رغم اقتران أحدهما بالآخر. لكن 
إذا كرّرنا التجربة ونجح اقتران )ب( بـ )أ( فسوف نواجه الاحتمالين السابقين، 
أيضًا في  الأولى فهي محتملة  التجربة  النسبيّة كما كانت محتملة في  الصدفة  أنّ  أي 
لـ  )أ(  سببيّة  احتمال  لتنمية  إجمالي  علم  يتدخّل  الحالة  هذه  و»في  الثانية،  التجربة 
–وفقًا لنظريّة الاحتمال-، وبعد تجربتين ناجحتين نحصل على علم إجمالّي  )ب( 

تضم مجموعة أطرافه أربعة احتمالات، هي الحالات الأربعة المحتملة، كما يلى:

1- أن )ت( لم يوجد مع كلتا التجربتين. 
2- أنه وجد مع التجربة الأولى فقط. 
3- أنه وجد مع التجربة الثانية فقط.

4- أنه وجد مع التجربتين.

على  عدمه  احتمال  أو  )ت(  وجود  احتمال  لتفضيل  مبّرر  أيّ  يوجد  لم  ..وإذا 
الآخر، فسوف ينقسم رقم اليقين على الأربعة بالتساوي. وحين نلاحظ القائمة 
نجد الحالات الثلاث الأولى تستلزم سببية )أ( لـ )ب(؛ لأنّ )ت( غير موجودة 
في  )ب(  وجود  يفسّ  أن  يمكن  فلا  الأقل،  على  واحدة  تجربة  في  ولو  بموجبها، 
التجربتين إلا على أساس افتراض سببية )أ( له، ما دمنا قد افترضنا -في الموقف 
الرابعة، فهي حياديّة تجاه ثبوت سببيّة  القبلي- رفض الصدفة المطلقة. أما الحالة 
احتماليّة  قيم  ثلاث  أنّ  يعني  وهذا  النسبة،  هذه  مع  تتعارض  ولا  )ب(،  لـ  )أ( 
)أ(  سببيّة  صالح  في  هي  الثاني(  الإجمالي  )العلم  في  تتمثل  التي  الأربع  القيم  من 



مناهج العلوم الإسلاميّة486

فتكون  حيادية،  بوصفها  الرابعة  الاحتمالية  القيمة  إلى  ننظر  كذلك  )ب(]]].  ل 
بعد  وتكون   ،8/7 هي  ناجحتين  تجربتين  بعد  )ب(  ل  )أ(  سببيّة  احتمال  درجة 
ازدادت  كلما  السببيّة  هذه  احتمال  يزداد  وهكذا   .16/15 ناجحة  تجارب  ثلاث 
في  )ب(  لـ  )أ(  سببية  تثبت  التي  الحالات  عدد  لارتفاع  تبعًا  الناجحة  التجارب 
مجموع أطراف العلم الإجمالي الثاني الذي يستوعب الحالات الممكنة بعد عدد من 
التجارب الناجحة، وقد يعبر عنه بـ » العلم الإجمالي البعدي«؛ لأنه يقوم بتنمية 
الاحتمال  قيمة  تحدّد  العلم  هذا  أساس  وعلى   .. الاستقراء  بعد  السببية  احتمال 
البعدي لسببية )أ( لـ)ب(«]]]، كما يحدّد العلم الإجمالي القبلي احتمال هذه السببية 
»وتنمية هذا الاحتمال هي نتيجة احتمال عدم وجود سبب آخر لـ )ب( قد اقترن 
بـ )أ( في التجربة الأولى + احتمال عدم وجود سبب آخر لــ )ب( قد اقترن بـ )أ( 
في التجربة الثانية + ... وهكذا إلى احتمال عدم وجود سبب آخر لــ )ب( قد اقترن 
ب )أ( في التجربة الأخيرة حسب قاعدة الجمع بين الاحتمالات«]]] حيث يُبرهن  
كل واحد من هذه الاحتمالات على أنّ )أ( سبب لـ)ب(، وبالنتيجة على أنّ كلّ )أ( 
يعقبها )ب(؛ أي أنّ كل القيم المحتملة تتجمّع في محور واحد يمثل القضية التي 
تقول: إنّ )أ( سبب ل)ب(. ومن هذا التجمع تكتسب القضيّة قيمتها الاحتماليّة 
الكبيرة بناء على التلازم بين الألَفِات في السببيّة.  ومبّرر هذا التلازم، كما عرفنا، 
هو أن السببيّة علاقة ضرورة بين مفهومين أي بين كل )أ( وكل )ب(، كما يضاف 
»شرط آخر ضروري للتوصل إلى تعميم النتيجة على كل الألفِات الأخرى التي 
لم تستوعبها التجربة، وهو ألا توجد - في حدود ما يتاح للملاحظ والمجرب أن 
يعرفه - خاصية مشتركة تميز الألفات التي شملتها التجربة عن ألفات أخرى... 
السببية  بنفسه يبرهن على صوابية فكرة  للدليل الاستقرائي  العملي  الواقع  وهذا 

]]] الصدر، محمد باقر، م.س، ص222-221.
]]]  الصدر، محمد باقر، م.س.

]]] م.ن، ص309.



487الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

بين  وليس  المفاهيم  بين  تقوم   .. ضرورية  علاقة  بوصفها  و  العقلي،  بمفهومها 
الأفراد فحسب« ]]].

الموضوعي  الجانب  يبرهن على  »لا  الاستقرائي  الدليل  هذا  برهان  حدود  إنّ 
من الحقيقة، ولا يثبت أن )أ( سبب لــ )ب(«، لكنهّ بوصفه مبدأً منطقياً يعطي 
أدنى  التصديق  من  درجة  استنباطية  بطريقة  يثبت  ممكنة،أي  احتمالية  قيمة  أكبر 
الجزم  درجة  على  الاستقرائي  التصديق  يحصل  ولكي  الحقيقة.  بهذه  اليقين  من 
واليقين يحتاج دائمً إلى افتراض مصادرة فحواها: أن هناك درجات من التصديق 
الموضوعي بديهيّة ومعطاة بصورة أوليّة تحتفظ بالقيم الاحتماليّة الكبيرة عند تجمّع 
حيث  يقين،  إلى  معيّنة]]]  شروط  ضمن  وتتحوّل  واحد،  محور  في  منها  كبير  عدد 
تفترض هذه المصادرة أنّ فناء القيمة الاحتمالية الصغيرة المضادة، وتحوّل القيمة 
تفاديه  البشرية، ولا يمكن  المعرفة  تفرضه طبيعة  أمر  يقين  إلى  الكبيرة  الاحتمالية 
بعد تراكم القيم الاحتمالية في محور واحد، وامتصاص هذا الأخير للجزء الأكبر 

من قيمة العلم.

ب- التصوّر الأصوب للقضيّة التجريبيّة في المذهب الذاتي 

أوّليّة  قضيّة  يعتبرها  التي  التجريبيّة  القضيّة  من  الأرسطي  للمنطق  خلافًا 
هي  القضيّة  هذه  ويعتبر  المنطق  هذا  الذاتي  المذهب  يخطّئ  التجربة،  عن  مستقلّة 
بدورها تجريبيّة. وما دامت كذلك، فلا يُمكن أن تشكّل الأساس المنطقي للقضايا 
التجريبيّة ككل، إلاّ إذا توصّلنا بالتجربة إلى التصديق بالقضية القائلة: »إنّ الصدفة 
لاستنباط  قاعدة  منها  نجعل  أن  –عندئذ-  ويمكن  باستمرار«  تتكرّر  لا  النسبيّة 

قضايا تجريبيّة أخرى. 

أنّا مستنتجة  الذاتي  المذهب  فيعتبر  التجريبية،  للقضيّة  التصور الأصوب  أمّا 

]]] الصدر، محمد باقر، صص311-309.
]]]  الصدر، محمد باقر، الأسس المنطقية للاستقراء، م.س، ص335.



مناهج العلوم الإسلاميّة488

من تأليف أصناف ثلاثة من القضايا:

1- القضايا الجزئيّة التي يتكوّن منها الاستقراء للقضيّة التجريبية.

2- المصادرات التي يحتاجها الدليل الاستقرائي في مرحلته الاستنباطية، وهذه 
المصادرات يكفي فيها الحدّ الأدنى من الاحتمال القبلي للسببيّة بمفهومها العقلي.

3- المصادرات التي تحتاجها نظرية الاحتمال بصورة عامة، لكي تكون قادرة 
على تحديد درجات التصديق الاحتمالي، أي بديهيات نظريّة الاحتمال.

يمكن على هذا الأساس أن نعتبر القضيّة التجريبيّة ثانوية ومستنتجة »ما دمنا 
نتكلّم عن درجة من التصديق أقل من اليقين. وأما اليقين بالقضيّة التجريبيّة فهو 
تراكم  وليد  هو  وإنما  سابقة،  تصديقات  من  منطقياً  مستنتجاً  ولا  مستدلاً  ليس 
وهو  الاستقرائي،  الدليل  من  الثانية  للمرحلة  وفقًا  واحد  محور  في  الاحتمالات 
تصديق أولي من الناحية المنطقيّة لكنهّ يتوقّف -في الوقت نفسه- على افتراض كلّ 
التصديقات .. المؤدّية إلى تراكم الاحتمالات، وإن لم يكن مستنتجاً منها منطقيا«]]].

الذاتي  المنطق  التجريبيّة في  القضيّة  أيضًا شأن  القضيّة المحسوسة، فشأنها  أما   
مذهب  قاله  ما  عكس  -على  مبّرر  له  افتراض  الحادثة  موضوعيّة  أنّ  يرى  الذي 
هو  وإنما  الأرسطي،  المنطق  يرى  كما  أوليةً  ومعرفةً  افتراضًا  ليس  لكنه  المثاليّة- 
»افتراض مستدلّ ومستنتج حسب مناهج الدليل الاستقرائي، كالقضايا التجريبية 
والحدسية والمتواترة تماماً، فالتصديق الموضوعي بالواقع يقوم على أساس تراكم 
توفر  عند  اليقين  إلى  التراكم  هذا  ويتحوّل   .. معيّ  محور  في  الاحتماليّة  القيم 
هناك  وأنّ  استقرائيّة،  الموضوعي  بالواقع  معرفتنا  أنّ  يعني  الملازمة«]]]،  شروط 
التحقّق من  إذ يكفي في  إدراكنا وتصوّرنا،  قضايا محسوسة لها واقع مستقلّ عن 

]]] الصدر، محمد باقر، م.س،ص386-385.
]]] م.ن، ص417-416.



489الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

وجود واقع موضوعيّ أن تكون بعض القضايا المحسوسة على الأقل ذات واقع 
موضوعي »ومن أجل ذلك كان التصديق بواقع موضوعي للعالم أكبر درجة من 
التصديق بموضوعيّة أيّ قضيّة محسوسة، لأنّ الاستقراءات التي تدعم موضوعيّة 
يستمد  بذلك  الاعتقاد  وأنّ   ... العالم  موضوعيّة  تثبت  كلّها  المحسوسة  القضايا 
مبّرره من الدليل الاستقرائي .. يعني الاعتقاد على العموم بأنّا كلّما حصلنا على 
واقع موضوعيّ  فهناك  معيّنة على موضوعيّتها  قرائن  وتوافرت  صورةٍ محسوسةٍ 
كلّما  ]وهو[  أيضًا،  استقرائي  آخر  اعتقاد  لدينا  يوجد  ذلك،  جانب  إلى  وراءها. 
معيّنة،  شروط  ضمن  له  محسوسة  صورة  على  حصلنا  موضوعيًا  واقعاً  واجهنا 
فحينما يقترن الواقع الموضوعي في تجربتنا  بصورة محسوسة ويطّرد,  نستنتج منه، 
-بالدليل الاستقرائي-، أنّ هذا الاقتران ليس صدفةً بل هو نتيجة لعلاقة السببية 

بين الواقع الموضوعي والصورة المحسوسة]]].

عدم  مبدأ  منه  نستثني  أن  الاستقرائي،  الدليل  على  الاعتماد  يتمّ  لكي  يبقى 
ثبوتًا  ثابتة  النقيضين  اجتماع  استحالة  قضيّة  مثلًا  نفترض  أن  يجب  إذ  التناقض، 
قبليًّا، فما لم نفترض ذلك بداية لا يمكننا »تجميع القيم الاحتماليّة في محور واحد، 
لأنّ هذا التجميع يتوقّف على أن يكون لكلّ احتمال من الاحتمالات قدرة على نفي 
نقيضه، فإذا لم نفترض منذ البدء عدم التناقض كان من المحتمل في أيّ احتمال أن 
لا ينفي نقيضه وبالتالي يصبح من المستحيل استخدامه كأداة لإثبات أي شيء«]]].

أما على صعيد قضايا العلوم الطبيعيّة، فإنّ المذهب التجريبي الوضعي يُثبت 
نتيجةً  وتبريره  التصديق  درجات  من  الأدنى  الحدّ  تفسير  في  أخرى  مرة  عجزه 
زعمه،  في  فهي  الاستقراء  أساس  على  القائمة  العلمية  بالقضيّة  اليقين  لإنكاره 
تتضمّن تعميمًا يتجاوز نطاق الخبرة الحسيّة المباشرة، بينما يرى المذهب الذاتي أنّ 

]]] الصدر، محمد باقر، م.س، ص427-426.
]]] م.ن، ص437-436.



مناهج العلوم الإسلاميّة490

الاحتمال  نظرية  أساس  على  إلا  تفسّ  أن  يمكن  »لا  التصديق  من  الدرجة  هذه 
لم  وما  عليها.  تتوقّف  التي  بديهياتها  وللنظرية  الاستقرائي.  المجال  في  وتطبيقها 
يسلم )قبلياً( بتلك البديهيات لا يتاح تطبيق نظريّة الاحتمال لتنمية احتمال القضيّة 
العلميّة. وهذا ينسجم مع المذهب العقلي لكنهّ لا يتّفق مع المذهب التجريبي«]]] 
لأنّه بمقتضى فرضيّته التى تعتبر أنّ الخبرة الحسيّة تشكّل بداية المعرفة مضطرّ إلى 
القول بأنّ تلك البديهيات مستمدّة أيضًا من التجربة ما دامت -في نظره- مصدرًا 

وحيدًا للمعرفة لا سيما تلك التي ليس لها طابع رياضّي بحت.

ورثت الوضعية المنطقية هذا الإخفاق من أسلافها التجريبيين، ولم تستطع أن 
تسدّ النقّص الذي تركه المذهب التجريبي في تفسير المعرفة، رغم محاولتها التفريق 
بين قضايا الرياضة والمنطق وقضايا العلوم الطبيعية. لكن قولها بأنّ معنى القضيّة 
يقوم على أساس التحقّق منها بالخبرة الحسيّة غير تام -في نظر الذهب الذاتي- »لأن 

المقياس الذي يوحّد بين معنى القضيّة وإمكان تحقيقها لا يمكن قبوله ]لأنه[:

يتضمّن تناقضًا؛ لأنّ إمكان تحقيق القضيّة وإثبات صدقها أو كذبها يفترض أنّ 
للجملة صدقًا وكذبًا بالإمكان إثباته أحيانًا، وليس بالإمكان إثباته أحيانا أخرى، 
فإمكان إثبات صفة لاحقة للصدق والكذب مترتبة منطقياً على أن يكون للقضية 
صدق وكذب، وبالتالي أن يكون لها معنى، إذ لا صدق ولا كذب بدون معنى، 
وهذا يعني أن القضية لا يمكن أن تستمد معناها وصورتها في الذهن من إمكان 
صدقًا  للقضيّة  معنى  مسبقًا  يفترض  الإمكان  هذا  دام  ما  وكذبها  صدقها  إثبات 

وكذبا .. 

هناك قضايا ليست ذات معنى فحسب بل نعتقد عادة بصدقها ورغم ذلك ليس 
من الممكن إثبات صدقها أو كذبها بالخبرة الحسية، كالقضيّة القائلة: »هناك أمطار 
قد وقعت ولم يرها إنسان« لأنها تتحدّث عن أشياء لا تقع في الخبرة .. ولا يمكن 

]]] الصدر، محمد باقر، م.س، ص445-444.



491الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

بهذا الصدد أن يفسّ إمكان التحقيق بالإمكان المنطقي بدلاً عن الإمكان الفعلي لأن 
استحالة التحقيق في هذه القضايا منطقيّة وليست فعلية أو مرحليّة فحسب. 

نتساءل ما هذه الخبرة الحسية التى يجب أن يكون بالإمكان تحقيق القضية بها، 
فهل يراد بذلك أنّ القضية لكي تكون ذات معنى عندي يجب أن يكون بالإمكان 
تحقيقها بخبرتي الخاصّة؟ أو أنّا تصبح ذات معنى عندي إذا كان بالإمكان تحقيقها 

بأيّ خبرة حسيّة أخرى أيضًا؟ 

قضيّة  أنّا  مع  لي،  بالنسبة  معنى  لها  ليس  القضيّة  أنّ  يعني  الأوّل  الافتراض 
حقيقيّة وصادقة بدون شك. والافتراض الثاني لا يؤدّي إلى )تجريدها( من المعنى؛ 
لأنّ إنسانًا آخر بإمكانه أن يحقّقها ويُثبت بالخبرة الحسيّة ]صدقها أو كذبها[ ولكن 
المباشرة، وإنما هي مستدلّة  خبرة الإنسان الآخر نفسها لا تدخل في نطاق خبرتي 
استقرائيًا بتطبيق نظريّة الاحتمال... وهذا يعني أنّ القضيّة يكفي -لكي تصبح ذات 
معنى عندي- أن يكون بإمكاني إثبات صدقها وكذبها ولو بصورة مستدلّة تعود في 
النهاية إلى خبرتي الخاصّة بدلاً عن إثباتها بخبرتي المباشرة نفسها. وعلى هذا الأساس، 
تصبح كلّ قضيّة بالإمكان تحقيقها -ولو استدلاليًا- ذات معنى. فالسببيّة بمفهومها 
العقلي الذي يستبطن الضرورة واللزوم ]وإن كان إثبات صدقها لا يدخل في الخبرة 
الحسيّة[ يمكن أن أثبت صدقها بصورة مستدلّة وبطريقة استقرائيّة تعود في النهاية 

إلى خبرتي الحسيّة.. ويكفى هذا لكي تكون ذات معنى. 

أو  بالفعل،  كذباً  أو  معنى هو تحقيقها صدقًا  لها  التي  القضيّة  المقياس في  هل 
إمكان تحقيقها؟ الافتراض الأول يعني أنّ كلّ قضيّة غير محقّقة فعلً صدقًا أو كذباً 
ليس لها معنى من وجهة نظر المنطق الوضعي، وإن كانت تتّصل بعالم الطبيعة، مع 
أنّنا نعلم جميعًا أنّ العلم كثيرا ما يطرح قضايا )عن عالم الطبيعة( قبل أن يملك 
التجربة الحاسمة بصددها، وإلّ لماذا كلّ هذا الجهد العلمي لو كانت كلّ قضية لا 
تحمل  دليل صدقها أو كذبها من الخبرة الحسية، لغوا من القول؟! أما الافتراض 



مناهج العلوم الإسلاميّة492

الثاني، )أي مقياس معنى القضية هو إمكان تحقيقها(، فهو يسمح لتلك القضيّة أن 
يكون لها معنى لأنّ تحقيقها في الخبرة الحسيّة ممكن من الناحية المنطقية«]]].

بناءً على أنّ إمكان التحقّق من القضيّة هو شرط في تكوين معناها، لا   إذن، 
مجال للمنطق الوضعي إلا أن يسلّم بمعرفة مستقلّة عن الخبرة والتجربة، وبذلك 
يسلم  لم  وإن  مذهبها،  عليها  بنت  التي  الرئيسة  قاعدتها  المنطقية  الوضعية  تهدم 
منكرًا  فسيكون  الحسية  الخبرة  بغير  القضيّة  من  التحقّق  بإمكان  الوضعي  المنطق 
لمعظم قضايا العلم الطبيعيّة التي تم الإقرار بصدقها من غير أن تصل إليها أدوات 

الحس والتجربة. 

بهذا الإنكار للمبادئ العامّة والضروريّة المستقلة عن التجربة، ألغت الوضعية 
إلى  خصومها  بعض  دفعت  درجة  إلى  المعارف   قيمة  اعتبار  والتجريبيّة  المنطقية 

الاعتقاد بأنّ الارتيابية هي ثمرة هذا المذهب التجريبي والوضعي. 

للعقل  الإيجابي  للطابع  تجاهلها  أو  والوضعية  التجريبية  جهل  أنّ  الحاصل 
جعلها غالبًا معزولة ومعادية لإنجازات العلم المخالفة لمبادئها لا سيما أنّ الشطر 
بعيدًا  يزال  لا  جزئياته  من  والتحقّق  مجهولاً،  يزال  لا  والكون  للطبيعة  الأعظم 
التجريبي لا  المنهج  أن  الطبيعة  بات واضحًا عند علماء  إذ  التجربة والخبرة،  عن 
يصلح بمفرده للتحقق من الأشياء الظواهر ذات العناصر المجهولة أو التي بعض 
عناصرها لا تقبل الاختبار المعملي، كالتي تحتوي كينونتها على عناصر لا مرئية، 
من  الكثير  تفسير  الذهنيّة في  والاحتمالات  بالفروض  العلماء  لذلك سلّم هؤلاء 

الظواهر الكونيّة.

حصل الخطأ المنهجيّ ذاته في ما سمّي بعلم النفس؛ حيث حاولت الوضعيّة 
التجريبيّة جرّ مبدئها في التحقّق إلى هذا الميدان، فحصدت النتائج الفاشلة نفسها، 
بعد ما تبيّ أنّ المنهج التجريبي المحض لا يجدي في دراسة النفس الإنسانيّة بوصفها 

]]] الصدر، محمد باقر، م.س، صص461-457.



493الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

أمرًا غيبيًّا، وما ظهر في الغرب من بحوث تتعلّق بعلم النفس التجريبي لم يتعدّ في 
الواقع حدود سلوك الإنسان الفردي ودوافعه الذاتية. أما النفس الإنسانية، كأصل 
لهذا السلوك، فقد بقيت وما زالت مجهولة بالنسبة إليهم حتى انتهت مدارس علم 
النفس إلى ضرورة افتراض أمر غيبيّ لكي يمكن تفسير السلوك الإنساني، فلجأت 
بعضها إلى اللاشعور، وذهبت أخرى إلى العقل الباطن، وتمسّكت ثالثة بالحاسة 
السادسة، مع أنّ كلّ هذه الأمور غيبيّة لا تخضع للمنهج التجريبي، وهذا يعني 
أنّم اضطرّوا إلى قبول ما أنكروه ابتداءً، وبذلك يقوم شاهد آخر على قصور مبدأ 
التحقّق عن الإحاطة بحقيقة سلوك الإنسان في ميدان العلوم النفسيّة والاجتماعيّة 
والظواهر  التاريخيّة  الأحداث  لدراسة  صلاحيّته  عدم  عن  فضلًا  والإنسانيّة، 
الاجتماعيّة البائدة نظراً لغياب شرطها الأساسي وهو تكرار الأحداث والظواهر. 

ومعلوم أنّ فقدان هذا الشرط يحول دون إخضاعها للتحقّق بالتجربة. 

لمنهج  الخضوع  تأبى  والاجتماعيّة  والتاريخيّة  الإنسانيّة  الميادين  هذه  كانت  لّما 
مأزقها  من  تتخلّص  -كي  المنطقيّة  للوضعيّة  يمكن  كان  والتجربة،  التحقّق 
العلوم  منهج  مثل  والعلم،  العقل  إلى  أقرب  أخرى  بمناهج  تستعين  أن  المعرفي- 
فالفلاسفة  والظواهر،  الأشياء  بطبيعة  والإحاطة  بالشمول  يتميّز  الذي  الدينيّة 
والمفكّرون والقانونيون والاقتصاديون والطبيعيون عندما يضعون أصول وقواعد 
نظام المجتمع والحياة ويبحثون في الطبيعة، فإنهم يكونون في صلب المعرفة الدينيّة 
والتوقّع  والاستنباط  والتأمّل  التفكّر  يستخدمون  إنهم  أي  الإنسانيّة؛  وعلومها 
لبناء  مخالف  هذا  وكلّ  يكون،  أن  ينبغي  وما  والمفروض  المحتمل  على  ويبنون 

الوضعيّة المنطقيّة ونزعتها التجريبيّة.

4- قواعد التحقّق من صحة الفرض في منهج التجربة عند المسلمين
ثم  المعلول  يسبق  حدثًا  العقل  يفترض  معرفتها  يُراد  طبيعيّة  ظاهرة  أيّ  أمام 
يأخذ بعدّة قواعد للتحقّق من الظاهرة؛ لأنّ الحدث تسبقه في العادة عدّة ظواهر 



مناهج العلوم الإسلاميّة494

أو أحداث، حيث يصعب على الذهن -بدون هذه القواعد التجريبية- معرفة أيّ 
ظاهرة منها هي العلّة من بين السوابق على المعلول. 

فكلّما  وجودًا،  الحكم  مع  دورانها  أي  العلة،  اطّراد  هي:  القواعد  هذه  أولى 
وجدت العلة وجد الحكم أو المعلول. 

المعلول،  انتفى  انتفت  كلّما  أي  عدمًا،  الحكم  مع  تدور  العلة  الثانية:  القاعدة 
وهذه القاعدة في العادة تأكيد للنتيجة المستنبطة من القاعدة الأولى.

القاعدة الثالثة: العلّة تدور مع المعلول وجودًا وعدمًا، وهي قاعدة جامعة بين 
يؤكّد  واللّحق  السابق  بين  الاختفاء  التلازم في الحدوث وفي  أنّ  أي  السابقتين، 
علاقة العلية بينهما، ففي بعض الأحيان يتوصّل المستقرئ أو المجرّب إلى إثبات 
التلازم في الحدوث بين السابق واللّحق، لكنهّ يكون مرجّحًا فقط لاعتبار السابق 
التخلّف  التلازم في  إثبات  اللّحق، وأحيانًا يتمكّن المستقرئ والمجرّب من  على 

فقط، وهذا يدعو إلى التسليم بأنّ السابق علّة اللّحق.

معًا،  والغياب  الحدوث  في  التلازم  له  أثبتت  تجارب  المستقرئ   حقّق  إذا  أمّا 
فحينئذٍ يكون مؤكّدًا وقاطعًا بأنّ السابق علّة اللاحق، وهذا معنى الدوران عند 
والغياب  الحدوث  في  واللاحق  السابق  بين  التلازم  ثبوت  أي  المسلمين،  علماء 
القاعدة تمثّل جوهر  المعلول وجودًا وعدمًا. وهذه  العلة ودورانها مع  أي تلازم 
المذهب التجريبي عند المسلمين حيث قرّروا أنّ الدوران هو عين التجربة، وعندما 
تكثر تفيد القطع. وقد حظيت قاعدة الدوران بعناية فائقة في بحوث المسلمين، 
الفرض إلى مرتبة  أو  التخمين  اليقين والقطع، حيث يصعد  إلى  واتخذوها طريقًا 

القانون العلمي أو القاعدة العلميّة.

القاعدة الرابعة: تنقيح المناط، وهو يقوم على عمليّتي الحذف والتعيين، أي حذف 
ما لا يصلح للعلية من أوصاف في محلّ ثم تعيين العلّة في الباقي، أو إن شئت قلت: 



495الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

يقوم المستقرئ أو المجرّب بحصر العلل المحتملة التى تتمثّل عادة في الظواهر السابقة 
أو المصاحبة للمعلول أو الحكم، وهذا هو التعيين، ثم يختبر كلّ علّة، فإذا لم تصلح 
حَذَفَها. ويستمرّ هكذا إلى أن يقف على سابقة واحدة فيقطع بأنّا علّة بالضرورة. 
وهذه القاعدة تجري كثيًرا في علم الطب حيث يقوم المجرّب بتشخيص الأعراض 

حتى يصل بعد الحذف المتكرّر إلى مرضٍ بعينه يصلح كعلّة صحيحة للأعراض. 

قواعد تحقيق العلّة هي الوجه الآخر لمنهج اليقين في المعرفة الإسلاميّة، ويقوم 
هذا المنهج على أصلين:

1- وجود واقع خارجي وراء الذهن. 

الخارجيّة  الموضوعات  بها  يُدرك  وعقليّة  حسيّة  بمواهب  مجهّز  الإنسان   -2
إدراكًا صحيحًا. 

مهمّة هذا المنهج هي البحث في حقيقة العلم وواقعه، وتقييم المعرفة الإنسانيّة 
بالبحث عن حدودها الممكنة في الكشف عن الواقع. 

وأنّ  واقعيّة،  موضوعات  النفس  خارج  هناك  أنّ  هو  اليقين  منهج  حاصل 
الإنسان يستطع بما أوتي من مواهب أن يتعرّف على هذه الموضوعات تعرّفًا تامًا؛ 
حيث يصحّ القول إنّ الموجود في الخارج هو بعينه المنطبع في الذهن، والفارق بين 
المعلوم  يتّحد ماهيّةً مع  الذهني  المعلوم  أنّ  الظهور، أي  الموجودين هو في شكل 
الخارجي، وإن كان يفترق عنه في مرتبة الوجود. وعليه عرّف الفلاسفة المسلمون 
نفس  في  عليه  هي  ما  على  والموجودات  الأعيان  بأحوال  »العلم  بأنّا:  الفلسفة 
الأمر«، تأكيدًا على وحدة المعلوم الذهني والخارجي، وعلى كون العلم الصحيح 
يكشف عن صميم الواقع إلى حدّ عرفوا وظيفة الفلسفة بأنها تصيّ الإنسان عالماً 
الإنسان  عند  ما  أنّ  وهو  فريد،  فارق  مع  العيني  للعالَ  مضاهيًا  عقليًا  )بالفتح( 

وجود عقلي عن الأشياء، وما في الخارج وجود عينيّ لها. 



مناهج العلوم الإسلاميّة496

هذا النوّع من التطابق لم تدركه الوضعيّة المنطقيّة، بل استغرقت في مبدئها في 
التحقّق، فوقعت في مفارقة لا يقينيّة التجربة، كما حصل ل »كارناب« عندما أدرك 
بأنّ التحقّق في القضايا ينتج معرفة ناقصة أو هي مزيج من اليقين واللايقين بين ما 

تحكي عنه وبين واقعها الخارجي، سواء أكان التحقّق مباشًرا أم غير مباشر.

لم تواجه المعرفة الإسلاميّة مثل هذه المفارقة الوضعيّة؛ لأنّ التجربة -بوصفها 
من  الاستنتاج  أنّ  أي  العقلي،  الاستدلال  في  أدرجت  المعرفة-  أدوات  إحدى 
التجربة وحدها لا يُفيد اليقين من دون ضميمة حكم العقل إلى ما اختبره المجرّب 
تأليفًا من الحس والعقل، وتنتمي عند علماء  التجربة  السليم، ولهذا تعتبر  بحسّه 

المسلمين إلى أصول اليقينيات الضرورية التي يتألّف منها البرهان. 

 سبقت الحضارة الإسلامية الغرب الحديث في إعمال التجربة من حيث إفادتها 
للعلم بنتيجة كلية شاملة لأفرادها مع أنّ عملية التجربة تقع على أفراد محدودة؛ 
النوع والحقيقة وتماثلها من  أفرادها في  لأنّ مناط تعميم الحكم عليها هو وحدة 
جميع الجهات ما عدا الزمان، كما إذا تكرّرت التجربة على قطعة حديد في مراحل 
الحرارة،  من  خاصّة  درجة  عند  معيّ  بمقدار  فتمدّدت  متغايرة  وظروف  مختلفة 
وإلا  فقط،  الخاصّة  الدرجة  لتلك  معلول  المقدار  بهذا  التمدّد  أنّ  حينئذ  فیُعلم 
يلزم أن يكون التمدّد بهذا المقدار المعيّ معلولاً بلا علّة، وحادثًا بلا جهة لصدق 
أفراد  وحدة  المفروض  لأنّ  محال؛  أمر  وهو  والأمكنة،  الأحوال  جميع  في  النتيجة 
الحديد في جميع الخصوصيات باستثناء الزمان لعدم تأثيره فيها. وعلى هذا ينتزع 
العقل حكمً كليّا وهو أنّ جزئيات وتراكيب الحديد المعيّنة جميعها تتمدّد بمقدار 
معيّ عند درجة خاصّة من الحرارة، أي أنّ العقل يستكشف يقينيّة هذه القضيّة 

التجريبيّة وصدقها تماماً بواسطة سببين خارجين عنها، هما:

 - تكرار المشاهدة بالاستقراء الناقص مع تصوّر طرفي القضيّة والنسبة بينهما.

 - قياس منطقي حاضر في الذهن لكن مغفول عنه.



497الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

ثم يؤسّس العقل عليهما قاعدة كليّة حاكمة على كلّ جزئيات الحديد، حتى التي 
لم تشملها التجربة، فيقول: كلّ حديد يتمدّد بالحرارة. ومنه يُعلم أنّ الحكم على 
المجرّبات ليس مبتنيًا فقط على التحقّق منها وتكرار المشاهدة،كما تدّعي الوضعيّة 
العمليّة،  هذه  في  داخل  عقلّي  قياس  بضميمة  اليقين  التجربة  تفيد  وإنما  المنطقيّة، 
الخصوصيات،  جميع  مع  المستجدة  الجزئيات  جميع  إلى  الحكم  تعميم  يوجب 
باستثناء الزمان؛ لأنّ فرض وجود خصوصيّة في بعضها دون بعض يناقض حكم 
العقل بأنّ »حكم الأمثال فيما تجوز وفيما لا يجوز واحد«، فيحصل للمجرّب بعد 
تكرّر التجربة اليقين بأنّ النتيجة التي أفادتها التجربة تعود إلى طبيعة الشيء نفسه؛ 
حيث يتسلّط المجرّب على علّة الحكم ومناطه بمقتضى معرفة عقليّة قطعيّة، آخذًا 
في الاعتبار أنّ علّة الخصوصيّة )التمدّد بمقدار معيّ( ليست إلا نوعًا معيّنا من 
الحديد في حرارة خاصّة، ثم ينتزع العقل حكمه الكلي بتمدّد كلّ حديد من ذلك 
النوع، فلولا تسلّط المجرّب على المناط وإحاطته بالعلّة لما تمكّن العقل من تسرية 
الحكم الكلي وتعميمه، ومن هذا يظهر أنّ كلّ معرفة تجريبيّة تحايثها معرفة عقليّة 

قطعيّة لولاها لكانت التجربة غير منتجة.  

هذا ما أفاده ابن سينا في جواب من مسأله عن علّة إنتاج التجربة لليقين حينما 
نبّه إلى »أنّ التجربة ليست تفيد العلم لكثرة ما يشاهد على ذلك الحكم فقط، بل 

لاقتران القياس به« أي أنّ المشاهدات تفيد اليقين إذا ضَمّت إلى قياس عقلّي]]].

أيّد هذا الجواب أيضًا الحكيم السبزواري، مقرّرًا أنّ العلم في التجربة متوقّف 
على أمرين: أحدهما تكرّر المشاهدة في المجرّبات، والآخر القياس الخفي، وهو أنه 
ا« وبعده يستثنى نقيض التالي لنقيض المقدم]]]. لو كان اتّفاقيًّا »لما كان دائميًّا أو أكثريًّ

يكون  يكاد  الإسلاميّة-  المعرفة  إليه  سبقت  -الذي  للتجربة  التصور  هذا   

]]] ابن سينا، الحسين بن علي، »منطق الشفاء« ج3، ص96.
]]] السبزواري، هادي: شرح المنظومة في المنطق، ج1، ص118.



مناهج العلوم الإسلاميّة498

اكتفت  التي  المنطقية،  الوضعية  الوضعيّة الحديثة، لا سيما في  المذاهب  مجهولاً في 
مع  وتعاملت  فقط،  والباطنة  الظاهرة  الحواس  تدركه  ما  على  التجربة  بتعميم 
اليقينيات،  أنّ كلًا منهما أصل من أصول  المشاهدة على أنها مرادفة للتجربة، مع 
إذ إنّ المشاهدة تفيد اليقين في موردها الخاص، وليست مبدأ لانتزاع حكم كلي، 
بينما التجربة تكون مبدأ لقاعدة كليّة بحكم القياس العقلي، فهي مجموع عمليات 
مختلفة في ظروف متنوّعة يشهدها الحسّ ثم يعمّم نتيجتها استنادًا إلى حكم العقل، 
أما التجربة في نفسها فلا تنتج قانونًا مطلقاً في مجال العلم، بل حينما يلاحظ العقل 
التماثل في الحقيقة والخصوصيّة بين موارد التجربة يوجب بسط الحكم إلى جميعها 

بناءً على أنّ المتماثلين متساويان في الحكم.

هكذا صَيّت المعرفة الإسلاميّة نتائج التجارب العلمية قطوعًا متراكمةً ببركة 
ضميمة حكم العقل إليها؛ حيث يمكن للإنسان في ظلّ جدليّة العقل والتجربة 
جعلت  بالمقابل،  ومكان.  زمان  كلّ  في  الصادقة  الكليّة  الكون  سنن  يكشف  أن 
الوضعيّة المنطقيّة نتائج هذه التجارب ظنونًا متراكمة مشوبة بعدم الاطمئنان من 
كلّ تجربة لاحقة، بل ومن مستقبل كلّ التجارب البشرية نتيجة انعزالها في حدود 
من  العلوم  جرّد  الذي  المبدأ  وهو  المباشر،  الحسّ  يتجاوز  لا  الذي  التحقّق  مبدأ 

وصف الجزم والقطع، وأفضى إلى الشكّ واللايقين في حقائق الواقع الخارجي. 

كانت الحضارة الإسلاميّة في منأى من هذه النتائج المخيّبة للآمال في مجال 
التجربة والعقل وسيلتين  اتّاذ  إلى  المسلمين  أئمّة  العلم؛ بفضل حثّ وإرشاد 
في ميدان المعارف العلميّة، كما ورد عن أمير المؤمنين عليj قوله: »التجارب 
علم مستفاد«]]]، وقوله: »العقل عقلان: عقل الطبع وعقل التجربة، وكلاهما 
الجزئية  الحسيّة  المعرفة  مراحل  بين  الجمع  إلى  إشارة  وهي  المنفعة]]]«.  يؤدي 

]]] الآمدي، ناصح الدين، غرر الحكم ودير الكلم، رقم الحديث 311.
]]] النصيبي، كمال الدين محمد بن طلحة، مطالب الشؤول في مناقب آل الرسول، رقم 49، ج4، ص36.



499الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

المعرفة  مراحل  وبين  خاصّة  وجهة  خاص  وزمان  خاصّ  بموضوع  المحدّدة 
العقلية الكلية التي تتعلق بمفاهيم خارجيّة عن الحس وغير مشروطة بالزمان 
أم تصديقيّة  الكلي،  كالمفهوم  بمعرفة تصوّريّة،  تعلّقت  والمكان والجهة، سواء 
كالقوانين التي يستنبطها العقل من اختبار الطبيعة، كأن ينتزع قاعدة كليّة من 
حيث  خاصة  حرارة  درجة  عند  الحديد  تمدّد  مثل  متكرّرة،  تجريبيّة  اختبارات 
التي لم تصل  الموارد  التجربة وغيرها من  د منها مفهومًا كليًّا يشمل موارد  يجرِّ

إليها يد المختبر. 

المعرفة  تبديل  في  تكمن  التصديق  مجال  في  العقل  وظيفة  إنّ  القول:  حاصل 
الحسيّة إلى المعرفة العقليّة بالإبداع والابتكار كما ذهب إليه ابن سيناء، أو الارتقاء 
من درجة إلى أخرى كما رأى صدر الدين الشيرازي، أي أنّ الفلسفة الإسلامية 
نجحت في حلّ إشكال سبب تعميم المعرفة الحسيّة المحدودة إلى معرفة كليّة من 
خلال طرق ثلاث: إمّا بنظرية الانتزاع والتجريد، أو بخلاقية النفس، أو بنظرية 
ترقي المعرفة الحسية إلى درجات فوقها حيث تظهر الرابطة المنطقية السليمة بين 

المعرفة الحسية والمعرفة العقليّة]]].

5- خطأ الوضعيّة المنطقية في تمييز ملاك الحقيقة:
ما يمكن استخلاصه إلى حدود ما تقدّم أنّ الوضعيّة المنطقيّة لم تفلح في الوصول 
إلى ضبط ملاك تام يميّز الحقيقة عن الوهم في معرفة الأشياء، بعد أن قرّرت سلفاً 
المعرفة  لتعيين  وحيدةٍ  كوسيلةٍ  التحقّق  مبدأ  على  تقتصر  أن  تثبّت،  دون  ومن 
الصحيحة من المعرفة الخاطئة، وهو مبدأ ينتمي -في نظر أسلافها الوضعيين- إلى 

ميدان العمل والاختيار لا إلى ميدان المعرفة والعلم.

الماديين  السلف  هؤلاء  أثر  الأمر-  هذا  -في  المنطقيون  الوضعيون  يقتفي 

]]] الطباطبائي، محمد حسين، أصول الفلسفة والمذهب الواقعي، ج2، صص18-17.



مناهج العلوم الإسلاميّة500

واللاأدريين في تنكّرهم للمعارف العقليّة الأولى والسابقة على التجربة، واعتبارهم 
لهذه الأخيرة معيارًا وحيدًا للحكم على القضايا بالصحّة أو الكذب.

لكن يؤخذ على هذه الدعوى أنّا تحدّد موهبة الفكر الإنساني بحدود ميدان 
التجربة حيث يصبح كلّ بحثٍ ممكنٍ وراء الطبيعة بحثًا عبثيًّا.

لا يشكّ عاقل في أنّ التجربة إحدى أهم مفاتيح العلوم الطبيعيّة، لكن هناك فرق 
بين أن تكون التجربة طريقًا لكشف ظواهر الطبيعة وبين كونها معيارًا لتمييز الحقيقة 
عن الوهم، إذ إنّ الإنسان يملك معارف كثيرة ضروريّة قبل أخذه بالتجربة، بل إنّ 
نفس »نظرية التجربة هي المعيار« لم تثبت بالتجربة. لذا على الوضعيين المنطقيين إما 
أن يبرهنوا على هذه النظريّة بغير التجربة، وهو خلاف مبدئهم في التحقّق، أو أن 

يعترفوا بأنّا قضيّة بديهيّة لا تحتاج إلى برهان، وهو المطلوب.

إضافة إلى أنّ المادة في ذاتها لا تخضع للتجربة، وإنما الواقع هو آثارها وأعراضها، 
كما يعترف بذلك علماء الطبيعة، وحينئذ لا يمكن الاعتقاد بوجود المادة إلا عن 
طريق العقل بوصفه أداةً مهمّةً في كشف أبعاد أخرى من الحقيقة الماديّة والمعنويّة. 
هناك  لأنّ  حدودًا؛  الحقيقة  لمعرفة  بأنّ  قرّرت  أن  الإسلاميّة  للفلسفة  سبق  وقد 
موضوعات لا يحيط الإدراك البشري بجوهرها، كالوجود، فإنّ كنهه غير معلوم، 
ولا يمكن للعقل أن يدرك حقيقته، وإنما يقف على حدوده وقيوده وألوانه التي 
الوجود:  بأنّ  المسلمون  الفلاسفة  قرّر  وقد  البشرية.  الطاقة  بحسب  بها  يتمظهر 

مفهومه من أعرف الأشياء وكنهه في غاية الخفاء]]].

بمعرفة  تُدرك  التي  الوجود  ماهيات  هو  معرفته  الممكن  القدر  إذن، 
التعيّ  نفس  فهو  الوجود  ذات  أما  الكمال،  حيث  من  مراتبه  من  مرتبة 
عن  وخارج  عنها  وأجنبي  الإنسان  إدراك  لوسيلة  مباين  وهو  الخارجي، 
أن  للذهن  يمكن  أنّه  الأمر  غاية  المعرفة،  به  تتعلّق  أن  فيستحيل  مرتبتها، 

]]] مطهري، مرتضى: شرح منظومة السبزواري، ج1، ص33.



501الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

يدرك مفاهيم الوجود وصُوَره التي تسمّى برسم الوجود وشرحه، ويعرب 
وخصوصيّاته. لوازمه 

هذا ما حرّرته الفلسفة الإسلامية في مورد تحليل العلاقة بين الإدراك والوجود؛ 
حيث قرّرت أنّ دائرة هذا الأخير أوسع من دائرة الإدراك، كما جاء في متن أحد 
أعلامها قوله: »إذا أدرك الإنسان شيئاً من الأشياء بحاسة من حواسه...وعرفه 
وعرف إدراكه، قال عن ذلك الشيء إنه موجود، وعنى بكونه موجوداً غير كونه 
يُدرَك قبل إدراكه له وبعده، وقبل إدراك مدرك آخر له  مدركاً، بل كونه بحيث 
وبعده، فإنّ الشيء يكون في نفسه بحيث يدرَك فيُدركه المدرِك، وهو بتلك الحالة 
قبل إدراكه ومعه وبعده. وتلك الحالة هي التي يسميها المسلمون وجوداً. ويقال 
للشيء لأجلها إنه موجود، وهو كونه بحيث يُدرَك. ثم إنّ الذهن يتأمّل، فيعلم 
أنّ الإدراك لا تشبّث له في الوجود، وإنما هو شيء يكون للموجود في وجوده من 
التي  أمراً للشيء نفسه، وإنما كونه بحيث يدرك هو صفته  المدرك له. وليس هو 
مُدرِك.... هي  إدراكها  يعجز عن  ما  الأشياء  من  أنّ  نرى  ثم  وبذاته.  ذاته  له في 
موجودة سواء أدركها أم لم يدركها، فيجوز أن يكون من الموجودات ما لا يدرك 

.. فإن الإدراك ليس شرطاً في الوجود وإنما الوجود شرط في الإدراك«]]].

النقيض تماماً من فلسفة  الفلسفي الإسلامي هنا -كما ترى- هو على   النص 
الوضعية المنطقية لا سيما في فرعها الذري ممثّلً ب »رسل« الذي يرى أن الوجود  

بخصائصه المادية مستقلّ عن عقل العارف]]].

]]] البغدادي، هبة الله بن ملكا، المعتير في الحكمة، ج2، ص21-20.
[2] B. Russell, Le Realism analytique, p.55.



مناهج العلوم الإسلاميّة502

الخاتمة: 

صورةً  رسموا  المنطقيين  الوضعيين  أنّ  المبحث  هذا  في  عرضه  سبق  ما  محصول 
مهتزةً للعلم منذ أقحموه حاكمً في ميدان التفكير الفلسفي، متوهّين أنّ ردّ الفلسفة إلى 
الابستمولوجيا سيحرّرها من أسئلة الميتافيزيقا المحرجة، ويحقّق حلمها بمشروع فلسفيّ 
جماعيّ موحّد، كما توهّم »کارناب«، لا مكان فيه لصراع الأفكار حيث سيمتثل الجميع 
للأساس »الصلب« للمعرفة العلميّة والمتمثل في القوالب المنطقيّة لمفاهيم العلم الموحّد.

لكن تبيّ مما تقدّم أنّ ما حدث في مجال فلسفة العلم -أثناء وبعد ظهور الوضعية 
المنطقية- قد كشف أنّ المعرفة العلميّة لا تسمح بقول فلسفيّ متماسك يفصل في 

قضايا العلم ومناهجه، فضلً على مسائل الميتافيزيقا.

كما اتّضح أنّ العلم -المفترض أنه نموذج المعرفة الراسخة في اليقين- هو أيضًا 
ميدان واسع لتعدّد الآراء واختلاف الأنظار، ومن ذلك تبيّ وَهم الافتراضات 
أتباع الوضعيّة مذهبهم الصوري للعلم قبل أن يبدأوا  التي أسّس عليها  المسبقة 

بتحليل جمله ومفاهيمه.

 صار واضحاً كذلك أنّ المنهج التجريبي لم يكن ذلك المنهج الضامن للوصول 
إلى معرفة يقينيّة، كما توهّم الوضعيون، إذ إنّ تسويغ الاستقراء الذي هو في صلب 

تطبيق هذا المنهج، بقي مشكلة قائمة في أذهانهم.

كلّ ما مرّ كان يُشير إلى العقبات الداخليّة التي عانت منها الوضعيّة المنطقيّة، 
ابستيمولوجيات  ظهور  مع  برز  فقد  هزّها،  الذي  الخارجي  الحقيقي  المأزق  أما 
على  المشاهدة  بأسبقيّة  الاعتقاد  كان  أن  فبعد  كليًا،  العلم  صورة  قلبت  جديدة 
النظريّة سائداً، كشف »تولمان« أنّ النظرية هي التي تحدّد سلفًا ما الذي نشاهده، 

وتعيّ اللغة التي سنعبّ بها عنه.



503الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

أمّا المشروع التراكمي لصورة العلم الذي حاول بواسطته »كارناب« أن يجمع 
أحلام الوضعيّة المنطقية في كتابه »البناء المنطقي للعالم«، فقد اهتزّت صورته عندما 
أعلن »كُوِن« أنّ العلم لا يتطوّر من دون ثورات علميّة. هذا إلى جانب الانتقادات 
المنهجيّة التي وجّهها »بوبر« إلى مبدأ التحقّق الذي راهنت عليه الوضعيّة المنطقيّة، 
لكن اتّضح قصوره عن بلوغ اليقين المرتجى بالتجربة على ظواهر الطبيعة، واعتماد 

المعطيات الحسيّة كقاعدة »يقين« للمعرفة العلمية. 

كما تبيّ عجز هذا المبدأ في استبعاد الميتافيزيقا من كلّ معرفة يُراد لها أن تكون 
علمً، وحصر مهمّة الفلسفة في شرح مفاهيم العلوم بمنهج التحليل المنطقي.

بقصور  الاعتراف  إلى  »كارناب«  دفعت  لآمالهم،  المخيّبة  النهايات  هذه  كلّ 
الفيزيائي  الأساس  وهو  الموحد«،  »العلم  عليه  يقيم  أن  حاول  الذي  الأساس 
بوصفه أكثر موضوعيّة، لكن في نهاية التحليل لم يضمن له »اليقين« و»الرسوخ«. 
التصوّر  أنّ  له  تبيّ  حينما  الأخيرة  مؤلفاته  في  الإخفاق  بهذا  »کارناب«  أقرّ  وقد 
الذي يقول بإمكان ردّ كلّ الحدود النظريّة إلى حدود مشاهدة هو مجرّد وهم، وأنّ 
الفيزياء تتضمّن مسبقًا الكثير من الحدود النظريّة التي لا يمكن ردّها إلى حدود 

المشاهدة.

هكذا انتهى مشروع »كارناب« التجريبي لاختزال اللغة النظرية للعلم إلى لغة 
المشاهدة والملاحظة، وحصد فشلً ذريعًا في أسسه النظريّة إلى حدّ يمكن وصف 

كتابه -الذي كان يُعدّ إنجيل الوضعيّة المنطقية- بأنّه أشبه بالبناء الوهمي للعالم.

وجاء كارل بوبر ليستعيض عن محاولة  كارنب في اعتماد مبدأ التحقق، الطريقة 
المثلى لتخليص العلم من كل الأفكار الميتافيزيقية معتمدين على “منهج الاستقراء” 
إخضاع  هي  العلم  لتقدم  المثلى  الطريقة  أن  ليعلن  العلمي،  للمنهج  كأساس 
نظرياته لمعيار »قابلية التكذيب«، والاعتماد على »المنهج الافتراضي«، الذي يعطي 

»الفرضيات العقلية« دوراً أساسياً في العلوم المعاصرة.



مناهج العلوم الإسلاميّة504

وتعرّض البحث إلى الوضعيّة المنطقيّة في ضوء المعرفة الدينيّة والرؤية الحضاريّة 
العلم داخل  المنهج والغايات، على خلاف  بالوسطية في  التي تميّزت  الإسلاميّة، 
أسوار الحضارة الغربية الذي لا يزال يكرّس قطيعة الإنسان مع الطبيعة والسيطرة 
عليها وتوظيفها في عمليّة نهب دائم لمقدّراتها، وجعل من المنفعة المادية غاية قصوى 
لحياته دون رادع أخلاقيّ حتى لو اقتضت منفعته خراب الطبيعة وتبديد ثرواتها. 
مع أنّ منطق المنفعة والمضّرة يرجّح كفّة الميتافريقا، لكونها أنفع للإنسان من مجازفة 
أنّا لا  الميتافيزيقا عن مصير وجوده بدعوى  المنطقيّة وإنكارها لأسئلة  الوضعيّة 

تخضع للتجربة. 

تجاوزت المعرفة الإسلاميّة نظرة الوضعية المنطقية، وعملت في صميم العقل 
وما  الطبيعة  مع  التعامل  من  تمكّنه  التي  بالطريقة  الإنسان  بناء  إعادة  أجل  من 
وراءها، وبالمنهج المناسب لكلّ معرفة للإجابة على أسئلته المتعلّقة بحياته ومصيره 

وطموحه نحو ما هو أبعد من الحس والظاهر.

عالج السيد محمد باقر الصدر معاثر الوضعيّة المنطقيّة بدليله الاستقرائي، وبيّ 
أنّه لا مجال للمنطق الوضعي إلا أن يسلّم بمعرفة مستقلّة عن الخبرة والتجربة، 
لم  بنت عليها مذهبها، وإن  التي  الرئيسة  المنطقية قاعدتها  الوضعية  وبذلك تهدم 
فسيكون  الحسيّة  الخبرة  بغير  القضيّة  من  التحقّق  بإمكان  الوضعي  المنطق  يسلم 
منكرًا لمعظم قضايا العلم الطبيعيّة التي تم الإقرار بصدقها من غير أن تصل إليها 

أدوات الحس والتجربة.

ببركة  متراكمةً  قطوعًا  العلمية  التجارب  نتائج  الإسلاميّة  المعرفة  ت  وَصَيَّ
ضميمة حكم العقل إليها؛ حيث يمكن للإنسان في ظلّ جدليّة العقل والتجربة 
أن يكشف سنن الكون الكليّة الصادقة في كلّ زمان ومكان، فكانت في منأى من 
أئمّة  العلم؛ بفضل حثّ وإرشاد  المنطقية المخيّبة للأمال في مجال  نتائج الوضعية 

المسلمين إلى اتّاذ التجربة والعقل وسيلتين في ميدان المعارف العلميّة. 



505الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

قائمة المصادر والمراجع
القرآن الكريم.1	

إبراهيم، زكريا، دراسات في الفلسفة المعاصرة، ط1، القاهرة، دار مصر للطباعة، 1968م..2	

وزارة .3	 القاهرة،  لا.ط،  عفيفي،  العلا  أبو  تح:  الشفاء«  »منطق  علي،  بن  الحسين  سينا،  ابن 
التربية والتعليم الإدارة العامة للثقافة، 1907.

لا.ط، .4	 ذهني،  الحسن  عبد  تح:  الكلم،  ودير  الحكم  غرر  التميمي،  الدين  ناصح  الآمدي، 
بیروت، دار الهادي، ١٩٩٢م.

الإنسانية، .5	 والعلوم  الآداب  كلية  المخاطبات،  مجلة  فيتغنشتاين«،  عودة  »في  حسن،  الباهي، 
القيروان –تونس، العدد9، يناير ٢٠١٤.

الشريف .6	 منشورات  قم،  ط1،  للإيجي،  المواقف  شرح  محمد،  بن  علي  الشريف  الجرجاني، 
الرضي، ١٤١٢هـ.

السورية .7	 العامة  الهيئة  دمشق،  ط1،  كارناب«،  عند  المنطقية  »النظرية  رشيد،  صالح،  الحاج 
للكتاب، ٢٠٠٨.

مدبولي، .8	 مكتبة  القاهرة،  ط3،  الفلسفة«،  لمصطلحات  الشامل  »المعجم  المنعم،  عبد  الحفني، 
.٢٠٠٠

المصرية .9	 الهيئة  القاهرة،  لا.ط،  الفلسفة«،  في  المعاصرة  »الاتجاهات  الفتاح،  عبد  الديدي 
العامة للكتاب، ١٩٨٥م.

.	10 بیدار  بيدار، لا.ط، قم، منشورات  المنطق، تح: محسن  المنظومة في  السبزواري، هادي، شرح 
طرار، ١٤٢٨هـ.

.	11 الاجتماعية،  للعلوم  الأردنية  المجلة  »فيتغنشتين«،  عند  والمعنى  اللغة  أحمد،  مها  السمهوري، 
مج ٩، العدد ٣، ٢٠١٦م.

.	12 الثقافة،  دار  المغرب،  البيضاء-  الدار  ط1،  بيكون،  فرنسيس  فلسفة  حبيب،  الشاروني، 
1981م.

.	13 الشنيطي، محمد فتحي، المعرفة، ط3، القاهرة، مكتبة القاهرة الحديثة، 1962م.

.	14 للمطبوعات،  التعارف  دار  بيروت،  لا.ط،  للاستقراء،  المنطقية  الأسس  باقر،  محمد  الصدر، 
1990م.



مناهج العلوم الإسلاميّة506

.	15 مطهري،  مرتضی  ترجمة:  الواقعي،  والمذهب  الفلسفة  أصول  حسين،  محمد  الطباطبائي، 
ط2، بيروت، دار التعارف للمطبوعات، ۱۹۸۸م.

.	16 الإسلامي،  النشر  مؤسّسة  قم،  ط1،  »التبيان«،  الحسن،  بن  محمد  جعفر  أبو  الطوسي، 
1430هـ.

.	17 الطويل، توفيق، »أسس الفلسفة«، ط3، القاهرة، مكتبة النهضة المصرية، ١٩٥٨م.

.	18 لا.ط،  الرسول،  آل  مناقب  في  السؤول  مطالب  طلحة،  بن  محمد  الدين  كمال  النصيبي، 
بيروت، مؤسسة البلاغ، 1999م.

.	19 ترجمة: نجيب الحصادي،  الفلسفة؟،  الوضعيون  يرى  المنطقية: كيف  الوضعية  اي جي مور، 
لا.ط، ليبيا، دارالآفاق الجديدة، الدار الجماهيرية للنشر، د.ت.

.	20 مجد،  بيروت،  ط2،  خليل،  أحمد  خليل  ترجمة:  العلمي«،  العقل  »تكوين  غاستون،  باشلار، 
1982م.

.	21 الحداثة،  دار  بيروت،  ط1،  خليل،  أحمد  خليل  ترجمة:  الرفض،  فلسفة  غاستون،  باشلار، 
.1985

.	22 الأنجلو  مكتبة  القاهرة،  لا.ط،  قاسم،  محمود  ترجمة:  كونت«،  أوغست  »فلسفة  ليفي،  بريل 
– المصرية، ١٩٥٢م.

.	23 للنشر  رؤية  القاهرة،  ط1،  مصطفى،  عادل  ترجمة:  الجديد،  الأورغانون  فرنسيس،  بيكون، 
والتوزيع، ٢٠١٣م.

.	24 العربية  المنظمة  بيروت،  ط1،  البغدادي،  محمد  ترجمة:  العلمي،  البحث  منطق  کارل،  پوپر، 
للترجمة.

.	25 أنطوان،  مكتبة  بيروت،  ط1،  أيوب،  فرنسوا  ترجمة:  الفلسفة«،  »قاموس  ديديه،  جوليا، 
١٩٩٢م.

.	26 منشورات  الكتب،  دار  مطبعة  بيروت،  ط1،  المعاصرة،  الفلسفة  في  مقدمة  ياسين،  خليل، 
الجامعة الليبية كلية الآداب، ١٩٧٠م.

.	27 القاهرة،  لا.ط،  الشنيطي،  فتحي  محمد  ترجمة:  الغربية«،  الفلسفة  »تاريخ  برتراند،  رسل، 
الدار المصرية العامة للكتاب، ١٩٧٧م.

.	28 دار  بيروت،  ط3،  امام،  الفتاح  عبد  إمام  ترجمة:  الحديث«،  والعقل  »الدين  والتر،  ستيس، 
التنوير، 2009م.

.	29 مجد،  دار  بيروت،  ط2،  حداد،  سلیم  ترجمة:  اليوناني،  الفكر  »أصول  بيار،  جان  فرنار، 
2008م.



507الوضعية المنطقية و واقعيتها الموهومة 

.	30 مكتبة  القاهرة،  ط1،  إسلام،  عزمي  ترجمة:  فلسفية«،  منطقية  »رسالة  لودفيغ،  فيتغنشتاين، 
الأنجلو- المصرية، 1968م.

.	31 المنظمة  بیروت،  ط1،  تيبس،  یوسف  ترجمة:  للعالم«،  المنطقي  »البناء  رودولف،  كارناب، 
العربية للترجمة، ٢٠١١م.

.	32 فتحي  محمد  ترجمة:  علمًا«،  تصير  أن  يمكن  مقبلة  ميتافيزيقا  لكل  »مقدمة  إيمانويل،  كانط، 
الشنيطي، موفم للنشر، 1991م.

.	33 للترجمة،  العربية  المنظمة  بيروت،  ط1،  هنا،  غانم  ترجمة:  العملي،  العقل  عمانويل،  كانط، 
٢٠٠٨م.

.	34 والثقافة،  للتعليم  هنداوى  مؤسسة  القاهرة،  لا.ط،  الحديثة،  الفلسفة  تاريخ  يوسف،  كرم، 
٢٠١٢م.

.	35 »مطالعات  کتاب  ضمن  للعلم  العامة  اللغة  باعتبارها  الفيزياء  علم  لغة  رودولف،  کارناب، 
في فلسفة القرن العشرين: وليم آلستون  وجورج ناكتيكيان«، ط 1963.

.	36 دار  القاهرة،  لا.ط،  زكريا،  فؤاد  ترجمة:  عام،  مئة  في  الأنجليزية  »الفلسفة  رودولف،  متس، 
النهضة العربية، ١٩٦٣م.

.	37 المصرية،   - الأنجلو  مكتبة  القاهرة،  لا.ط،  علمية،  فلسفة  نحو   « نجيب،  زكي  محمود، 
١٩٨٠م.

.	38 محمود، زكي نجيب، المنطق الوضعي، لا.ط، القاهرة، مكتبة الأنجلو المصرية، 1951م.
.	39 مدكور، إبراهيم، دروس في الفلسفة، لا.ط، القاهرة، عالم الأدب للترجمة، ٢٠١٦م.
.	40 مراد، وهبه، »المعجم الفلسفي«، لا.ط، القاهرة، دار قباء الحديثة، ٢٠٠٧م.
.	41 موسوعة »لالاند الفلسفية«، تعريب: خليل أحمد خليل، بيروت، عويدات للنشر، ٢٠٠٨.
.	42 الهيئة  دمشق،  لا.ط،  سعيد،  علي  وائل  ترجمة:  الإنسانية،  الطبيعة  في  رسالة  ديفيد،  هیوم، 

العامة السورية للكتاب، ٢٠٠٨.
.	43 منشورات  البيضاء  الدار  لا.ط،  المعاصر،  العلمي  التفكير  في  الواقع  مفهوم  سالم،  يفوت، 

كلية الآداب، دار النشر المغربية، د.ت.
44.	Karl R. Popper, Conjectures et réfutations. Trad. Michelle Irene ed, payot 
2006 Paris.

45.	Karl, Popper, “La démarcation entre la science et la métaphysique (1956) 
dans Jacob Pierre, De Vienne à combridge, l’héritage du positivisme logique 
(Paris Gallimard, 1980.



مناهج العلوم الإسلاميّة508

46.	B.RUSSEL.” Le realism analytique “, Bulletin de la société française de 
philosophie, séance du 23 mars. 1911.

47.	Carnap, Rudolf, The unity of science ed 2011, by Routledge Revivals .

48.	Gartnap. R The rejection of metaphysics from 20th century philosophy    
the Analytic. Tradition, Edi by Morris weitz. The Free Press. New York.

49.	Moritz, schlick, Meaning and verification. The philosophical Review, 
Vol, 45, No.4. 1936.

50.	soulez, Antonio Manfeste du cercle de vienne et autres écrits, ed Presses 
Universitaires de France, Paris, 1985 .




	Blank Page

