


ة القرآن عند المستشرق تيسدال 
ّ
مصدري

ة في المنهج والفكر 
ّ
قراءة نقدي





تأليف

د. محمود كيشانه

ة القرآن عند المستشرق تيسدال 
ّ
مصدري

ة في المنهج والفكر 
ّ
قراءة نقدي



ـ الكتاب: مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال. قراءة نقديةّ في المنهج والفكر.

ـ تأليف: د. محمود كيشانه

سة، المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيَّة. ـ الناشر: العتبة العبَّاسيّةّ المقدَّ

ـ الطبعة: الأولى 2025م - 1446هـ.

Website: www.iicss.iq
E-Mail: islamic.css@gmail.com

Telegram: @iicss

 رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد )١٤٠٠( لسنة )2025م(

. ه، محمود، 1977- مؤل�� ا�� س� ك��

�� د. محمود ٔ�ل�� كر / �� هح� وال�� ی� الم�� ه� �� د�� �� راءە� �� سدال : �� �� رٯ� �� س� د المس�� ر�ںٓ� ع�� ه� ال�� مصدر��
، ه� �� ح� �� را�� ، المركر� الاسلامی� للدراساٮ� الاس�� دسه� ه� الم�� اس�� ه� الع�� �� ، العراٯ� : الع�� �� ح� عه� الأولی.-ال�� .-الط�� ه� ا�� س� ك��

1446 هـ. = 2025.

ه� ؛ 19) �� ر�� ی� الدراساٮ� الع� ر�ںٓ� �� حه� ؛ 24 سم. (سلسله� ال�� 384 ص��

حه� 384-362. ه� : ص�� �� را�� وح� ل�� �� اعاٮ� �� مں� ارح� ص� �� ��
ISBN : 9789922680668

. 3. الاسلام ر�ںٓ� ر، 1859-1928--اراء حول ال�� �� كل�� ام سا�� ل�� سدال، و�� �� �� .2 . ع مطاعں� --د�� ر�ںٓ� 1. ال��
. واں� .ٔ�. الع�� وں� ر�� س� راٯ� والمس�� س� والاس��

LCC: BP130.1.T57 K97 2025

دسه� ه� الم�� اس�� ه� الع�� �� طوطاٮ� الع�� ه� ودار مح� �� ع لمك�� ا�� م المعلوماٮ� ال�� ط� هرسه� و�� مركر� ال��

ر س� اء ال�� �� هرسه� ٔ��� ال��



الفهرس

مقدّمة المركز.........................................................................................................7

9...................................................................................................... مقدّمة المؤلف

11................................................................................................................... التمهيد

ل
ّ
الباب الأو

15.... ا  وموقفه من تدوين القرآن
ً
المستشرق تيسدال فكرًا ومنهج

17....................... ل: الأسس الفكريةّ والمنهجيّة عند تيسدال 
ّ
الفصل الأو

55........ اني: موقف تيسدال من نزول القرآن وجمعه وتدوينه 
ّ
الفصل الث

الباب الثاني	

ة الجاهليّة  والصّابئيّة.....................................................77
ّ
دعوى المصدري

79..................... ل: دعوى التأثرّ بالمعتقدات العربيّة القديمة 
ّ
الفصل الأو

100........................ اني: دعوى اقتباس العادات العربيّة القديمة
ّ
الفصل الث

الث: دعوى اقتباس القرآن من الشّعر الجاهلي ....................113
ّ
الفصل الث

الفصل الرّابع: دعوى التأّثرّ بالصّابئيّة .....................................................137

الباب الثالث	

155................................ ة الرّسميّة
ّ
دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

ل: دعوى المداهنة واقتباس شعائر الحج...........................157
ّ
الفصل الأو



اني: دعاوى تيسدال حول قصّة قابيل وهابيل......................175
ّ
الفصل الث

189...الث: دعاوى تيسدال حول قصّة نجاة سيّدنا إبراهيم
ّ
الفصل الث

215.................... الفصل الرّابع: دعوى اقتباس قصّة سليمان مع ملكة سبأ

الفصل الخامس: دعوى اقتباس قصّة هاروت وماروت......................236

الباب الرابع	

259.................................................. ة
ّ
دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

ل: دعوى اقتباس ملامح من حياة بني إسرائيل..................261
ّ
الفصل الأو

اني: دعاوى حول بعض العقائد الإسلاميّة...........................283
ّ
الفصل الث

الث: دعاوى حول بعض الشّعائر والطقّوس.........................317
ّ
الفصل الث

الفصل الرّابع: دعاوى حول ألفاظ القرآن وأمّيّة الرسّول ......................334

354.................................................................................................................. الخاتمة

362............................................................................................... المصادر والمراجع



أهل  وعلى   محمّد سيّدنا  على  الله  وصلّّى  العالمين،  ربّ  لله   الحمد 

بيته الطاّهرين، وصحبه المنتجبين، وبعد

لقد أكثر المستشرقون على اختلاف مشاربهم، ومدارسهم، وغاياتهم من الحديث 

والإشكاليةّ  السّلبيّة،  أفكارهم  في  أفرطوا  الغاية  ولهذه  الكريم،  القرآن  مصدريةّ  في 

المرتبطة  الدّعاوى  وتنوّعت   ،والنّبي والوحي،  الكريم،  والقرآن  الإسلام،  اتجّاه 

بالمصدريةّ، وتوزعّت بين القول بالمصدريةّ الجاهليّة والصّابئيّة، ودعاوى الاقتباس 

على  الأمر  يقتصر  ولم  اليهوديةّ.  الأساطير  من  الرسّميّة،  اليهوديةّ  الرّوايات  من 

المستشرق سان كلير تيسدال في التّّركيز على نفي المصدريةّ الإلهيّة للقرآن، والادّعاء 

أنّ الوحي  »جولد تسيهر«، زعم  ببشريةّ مصدره. فهذا المستشرق اليهودي المجري 

الكريم  القرآن  واعتبار  والنبوّة،  الوحي،  ينكر  أنهّ  يعني  ما   ،محمّد ذات  من  ينبع 

كتاباً من عنديات النبي، وقد صدّر جولد تسيهر هباتك مذاهب التفسير ايملاسلإ 

فيرعتب رقللآن الكريم والذّي اقل هيف: »لاف دجوي اتكب يعيشرت -اتفترع هب ةفئاط 

دينيّة اترعافاً عقديًّا لىع أنهّ نصّ نمـزل، أو موحى هب-... ]فيه[ من الاضطراب، وعدم 

الثبّات كما نجد في القرآن«]]]. وفي اتكب العقيدة واشّّرلةعي في الاسلإم يعرفّ ارقلآن 

ودستوره  المقدّس،  كتابه  وهو  الإسلامي،  للدّينّ  الأوّل  الأساس  هو  »القرآن  بقوله: 

الموحى به، وهو في مجموعه مزيجًا من الطوّابع المختلفة اختلافاً جوهريًّا، والتّي 

طبَعَت كلا العصَرين الأوّلين من عهد طفولة الإسلام«]]]. واعتبر غيره من المستشرقين 

]]]- جولدزيهر، مذاهب التفسير الإسلامي، ص4.

]]]- جولدزيهر، العقيدة واةعيشرل في الاسلإم، ص22.

مة المركز
ّ
مقد



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 8

أنّ القرآن الكريم فيه اضطراب، وعدم ثبات، وأنهّ مزيج مختلط من الثقّافات المتعدّدة، 

وليس من عند الله.

من  واحدة  على  الضّوء  يلقي  كونه  في  تيسدال  طرحه  ما  دراسة  أهمّيّة  وتبرز 

القراءات التّي تفتقر إلى الإنصاف في تعاملها مع القرآن الكريم، والتّي تتبنّى قاعدة 

الكشف عن الأسس  القرآن. وفي محاولة  ببشريةّ  الادّعاء  الهجوم من أجل محاولة 

الفكريةّ، والمنهجيّة التّي يتمثلّها سان كلير تيسدال في قراءاته للقرآن، ومواقفه منه، 

مع الوقوف على مدى موضوعيّة هذا الأسس من عدمها. حيث يعُالج المستشرقون 

النّصّ القرآني وفقًا لمعايير علوم الدّيانات العامّة، ووفقًا لعلوم التاّريخ، فنصّ القرآن 

إيمان  أساسًا في  مبدءًا  باعتباره  تاريخيّة ثمينة،  وثيقة  إلّّا  ليس  في رأي المستشرقين 

المسلمين وعقيدتهم، وهذا ما ينبغي على الباحثين المسلمين مراعاته عند القراءة في 

دراسات المستشرقين، أو مناقشتهم حتىّ لا يحصل الخلل في الفهم والنّتائج.

 ختامًا يعُالج هذا الكتاب أطروحة سانت كلير تيسدال حول العديد من القضايا 

الباحث  أجاد  وقد  القرآن،  بمصدريةّ  يتعلقّ  ما  سيّما  ولا  الكريم،  بالقرآن  الخاصّة 

منهجيّة علميةّ  بالاستناد على  وتفنيدها،  أفكاره، وعرضها، ومناقشتها،  استقصاء  في 

مركّزة ودقيقة. نقدّم للباحث العزيز كلّ الشّكر، والتقّدير، والامتنان، والدّعاء بالتوّفيق 

الدّائم، آملين أن يكون هذا الكتاب نافعاً للباحثين والمفكّرين والعلماء.

 

 العالمين
ّ

 والحمد لله رب

المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجيّة



مة المؤلف
ّ
مقد

منهجيةّ،  اتخّذوا  الذّين  المستشرقين  من  تيسدال  كلير  سان  المستشرق  يعدّ 

المنصفين كموريس  المستشرقين  اتخّذها عدد من  التّي  تلك  ومواقف مختلفة عن 

بوكاي، وغيره من المستشرقين، هذه المنهجيّة عمدت إلى محاولة التّّركيز على نفي 

علينا  وجب  التّي  الفريةّ  وهي  مصدره.  ببشريةّ  والادّعاء  للقرآن،  الإلهيّة  المصدريةّ 

أن نقف عندها طويلًًا، ومحاولة الردّّ عليها وفق أسس علميّة، وعقليّة، ودينيّة؛ لأنهّا 

تحاول أن تنسف الأساس الذّي قام عليها الإسلام، وهو القرآن، والقدح في الشّخصيةّ 

آراء  على  الوقوف  فإنّ  ثمّ  ومن   ،محمّد النّبي  وهو  القرآن،  هذا  عليها  أنُزل  التّي 

تيسدال، وهدمها وفق هذه الأسس هو الغاية الرئّيسة من وراء هذا الكتاب.

ولا نشكّ في أنّ موقف تيسدال هنا هو موقف الكمّ الأكبر من المستشرقين من 

دراسي القرآن الكريم والمهتمّّين به، وهي نظرة تعصبيّة بالأساس ذات أبعاد عقديةّ في 

التحّليل الأخير، وهذه النّظرة تقوم على الشّكّ في القرآن لمجرد الشّكّ، ثمّ محاولة 

أمام  تستقيم  الحقيقة مجردّ خواطر لا  أدلةّ واهية على شكّهم هذا، وهي في  تقديم 

النّقد العلمي، والمنهجي لها، بل إنهّا تحوي أدلةّ تهافتها داخل ثناياها. 

قضيةّ  من  تيسدال  كلير  سان  المستشرق  موقف  بيان  إلى  الدّراسة  هذه  وتهدف 

النّزول،  وقائع  صحّة  من  وموقفه  وتدوينه،  وجمعه،  نزوله،  ناحية  من  القرآن  أصالة 

والجمع والتدّوين، وقضيّة الأجواء المحيطة بالنّص القرآني. طبعًا إلى جانب قضيةّ 

ادّعاء سان كلير تيسدال ببشريةّ النّصّ القرآني، فهذه الدّراسة ترى من واجبها الردّّ على 

ما ذهب إليه هذا المستشرق من القول بتأثيرات المعتقدات، والشّعائر العربيّة القديمة 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 10

في القرآن الكريم، أو القول بتأثير الأفكار، والممارسات الصّابئيّة، واليهوديةّ فيه.

بخاصّة وأننّا لم نقف على دراسة سابقة تتناول أفكار سان كلير تيسدال بين دفتّي 

كتاب عارضة لموقفه من القرآن، أو ناقدة له، باستثناء بعض المقالات، أو البحوث 

المقتضبة هنا أو هناك، والتّي لم تنظر لموقف الرجّل الكلّّي بكلّ تفصيلاته، وجزئياّته، 

فهناك من يشير في مقال إلى شخصيّة المستشرق ومؤلفّاته، وهناك من يشير في آخر 

إلى الكتاب على أنهّ فتح علمي، وعقلي في الدّراسات المقارنة، وهناك من أشار في 

مقال، أو بحث إلى خطورة الكتاب، والأفكار المضللّة التّي يقوم عليه، عارضًا لبعض 

النّقود على بعض تلك الأفكار. أمّا أن نجد دراسة مطوّلة، أو كتاباً يتناول فكر الرجّل، 

ونقده النّقد الدّيني، والمعرفي فلا سبيل إلى ذلك.

بناءً على ذلك فإنَّ المنهج المتَّبع في الدّراسة هو المنهج التحّليلّي النّقديّ، الذّي 

بهَ التّي سيقت بهذا الصّدد في إطار استقصائي، ثمّ نردفها بالردِّ  يقوم على تحليل الشُّ

ا يعُنى بالإقناع، والعمل  في إطار من المنهج النّقديّ الذّي لا يعُنى بغلبة الخصم، وإنِّمِّ

على الوصول إلى الحقيقة التّي تستند إلى بعدين رئيسين: معرفّي ودينيّ. 

 
ّ

 العالميّن
ّ

والحمد لله رب



التمهيد

سان كلير تيسدال نشأته 

وحياته وجهوده الاستشراقيّة

أنجليكانيًّا،  بريطانيًّا  كاهنًا  )1859-1928م(  تيسدال  كلير  سانت  ويليام  كان 

لكنيسة  التبّشيريةّ  الجمعيّة  سكرتير  منصب  شغل  لغويًّا  وعالماً  ومؤرخًّا،  ولغويًّا، 

إنجلترا في أصفهان.

كان تيسدال يجيد العديد من لغات الشّّرق الأوسط، بما في ذلك العربيّة، وقضى 

الكثير من الوقت في البحث عن مصادر الإسلام، والقرآن باللغّّات الأصليةّ. كما كتب 

قواعد النّحو للفارسيّة، والهندوستانيّة، والبنجابيّة، والغوجاراتيّة.

لغة  رئيسة من  أنواع  ثلاثة  الغوجاراتيّة، حدّد  اللغّة  قواعد  مبكراً في  باحثاً  بصفته 

الغوجاراتيّة: اللهّجة »الهندوسيّة« القياسيّة، واللهّجة »الفارسيةّ« واللهّجة »المسلمة«.

إنّ كلينتون بينيت، في صوره الفيكتوريةّ للإسلام، يصوّر بوضوح تيسدال على أنهّ 

تصادمي يديم الجدل المسيحي التقّليدي المناهض للمسلمين. كان تيسدال واحدًا 

من ثلاثة عشر مؤلفًّا جمعت مقالاتهم في كتاب: »أصول القرآن: مقالات كلاسيكيةّ 

ابن  تحرير  من  1998م  عام  صدر  كتاب  وهو  الإسلام«،  في  المقدّس  الكتاب  عن 

الورّاق. في مراجعة التجّميع، انتقد أستاذ الدّراسات الدّينيّة هربرت بيرج إدراج عمل 

تيسدال على أنهّ »ليس مقالًًا علميًّا بشكلٍ خاصّ«. وخلص بيرج إلى أنهّ »يبدو أنّ ابن 

وراق لم يضُمّن بعض المقالات على أساس قيمتها العلميّة، أو وضعها ككلاسيكيّات، 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 12

بل على أساس عدائها للإسلام. وهذا لا يقللّ بالضّّرورة من قيمة المجموعة، ولكن 

على القارئ أن يدرك أنّ هذه المجموعة لا تمثلّ بشكل كامل الدّراسات الكلاسيكيةّ 

عن القرآن«]]].

ومن ثمّ يتُهَّم تيسدال بمحاولة الادّعاء بأنّ النّبي محمّد قام باختراع الوحي وفقًا 

لما يعتقد أنهّ حاجة اللحّظة، في محاولة منه للتشّكيك في المصدريةّ الإلهيّة للقرآن. 

ة
ّ
رات الفكري

ّ
المؤث

الاتجّاه  تيسدال  توجيه  في  أثرها  لها  كان  عدّة  مؤثرّات  هناك  إنّ  القول  يمكن 

الاستشراقي الذّي نحاه، ويمكن القول إنّ هذه المؤثرّات كانت ذات شقّين:

الأوّل: شقّ عام، تأثرّ فيه تيسدال بالمستشرقين السّابقين عليه، والذّين كانوا يقفون 

ا موقفًا معادياً تحت دعاوى شتىّ، ولنوايا شتىّ أيضًا  من الإسلام عامّة، والقرآن خاصًّ

لا مجال لذكرها هنا.

أشار  الذّين  بعدد من المستشرقين  فيه هذا المستشرق  تأثرّ  الثّاني: شقّ خاص،   

إليهم في كتاب: المصادر الأصليّة للقرآن، وهم المستشرقون إبراهام جيجر، والسير 

وليم موير]]] وكذلك كلّ من المستشرق شبرنجر، والمستشرق ويل الألمانييّن. إذ إنّ 

هؤلاء المستشرقين هم الذّين كوّنوا الاتجّاه الفكري عند تيسدال، يقول هذا المشتشرق 

»إنّ مجهودات كلّ هؤلاء الكتاب، شبرنجر وويل في ألمانيا، والسير وليم موير في 

إنجلترا، قد مكّنتنا من معرفة كلّ ما نحتاج معرفته عن حياة، وشخصيةّ محمّد، وتاريخ 

العالم المحمّدي«]]]. 

جهوده الاستشراقيّة

يمكن القول إنّ جهود تيسدال كانت جهود استشراقيّة، وهذا يتضّح للوهلة الأولى 

[1]- https://en.wikipedia.org/wiki/William_St._Clair_Tisdall 

]]]- انظر: تيسدال، سان كلير، المصادر الأصليّة للقرآن )ص المقدمة(.

]]]- م.ن.



13 التمهيد |

عند الاطلّاع على إنتاجه. ومن المعلوم أنّ كتبه الاستشراقيّة كتابان:

الأوّل: المصادر الأصليّة للقرآن.

الثّاني: يا نبيّ الإسلام.

والكتابان صادران في عام 1900م كما ذكر هو في المقدّمة، والتّي أشار فيها إلى 

أنّ الكتاب الثاّني قام بترجمته السير وليم موير]]].

]]]- انظر: تيسدال، سان كلير، المصادر الأصليّة للقرآن )ص المقدمة(.





ل
ّ
الباب الأو

ا 
ً
المستشرق تيسدال فكرًا ومنهج

وموقفه من تدوين القرآن

ل 
ّ
الفصل الأو

ة والمنهجيّة عند تيسدال
ّ
 الأسس الفكري

الفصل الثاني

موقف تيسدال من نزول القرآن وجمعه وتدوينه

 





ل 
ّ
الفصل الأو

ة والمنهجيّة عند تيسدال 
ّ
الأسس الفكري

لا نشكّ في أنّ أي كاتب ينطلق من أساس فكري، ومنهجي سواء أكنا متفّقين معه 

أم لا، ذلك أنّ المنتج الذّي يخرجه لنا في النّهاية لا بدّ من أن يكون معبراً عن هذا 

إذ  ينطبق تمامًا على المستشرق سان كلير تيسدال؛  الراّفدين، وهذا ما  الأساس ذي 

المتأمّل في منتجه أعني مؤلفّه: المصادر الأصليّة للقرآن يجد أنهّ يقوم على رافدين: 

الأوّل رافد الفكر الذّي يدور مؤلفّه حوله، والثاّني رافد المنهج الذّي استند إليه في 

توصيل هذا الفكر إلى القارئ.

ونحن لا ندّعي كذباً عندما نقول إنّ الإرث الفكري الذّي ينطلق منه هذا المستشرق 

هو إرث استشراقي زاخر بكلّ ألوان التشّويه، والادّعاء على الإسلام قرآناً وسنّة، بل إننّا 

نستطيع القول إنّ هذا الإرث لا يقف عند حدود المنتج الاستشراقي، بل يتعدّاه إلى 

إرث أكثر خطورة، وهو الإرث السّياسي الذّي يرى في الشّّرق ملكيّة خاصّة للغرب 

منذ الحروب الصّليبيّة، وبالتاّلي فهو مستباح لهم من كلّ الوجوه على ظنّهم.

من  كثير  في  الغربي  الاستشراق  إذ  القضيّة؛  لتلك  مدركين  نكون  أن  بدّ  لا  نحن 

التعّبير؟!  العلمي إن صحّ  الجور  الركّيزة، وإلّّا فلماذا هذه  ينطلق من تلك  معطياته 

ولماذا يتوارى الإنصاف العلمي أمام هذه الركّيزة؟! حتىّ أننّا لنجد من الوضوح فساد 

ما ينطلق المستشرقون منه، في الوقت الذّي ينظرون إليه على أنهّ الفتح الذّي به ينالون 

من الإسلام.

إنّ تلك النّظرة التّي يحملها الكثير من المستشرقين إرث ورثه المستشرق تيسدال، 

بل إنهّ واحد من المؤصّلين له، والمؤجّجين لنيرانه، وهذا يفسّّر لنا لماذا حمل على 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 18

القرآن مدّعياً أنّ المصادر الأصليّة له هي الأديان، والدّيانات السّابقة عليه نازعًا عنه 

كلّ أصالة، نافيًا عنه مصدريتّه الإلهيّة، ومن ثمّ فقد نظر إلى سيّدنا محمّد نظرة سلبيةّ 

قوامها ادّعاء بأنّ ما نسب للنّبي الكريم ليس له.

– الأساس الفكري 
ً

لًا
ّ
أو

ونبيهّ،  قرآنه،  تيسدال  المستشرق  تفكير  على  يستحوذ  الإسلامي  الدّين  كان  لقد 

وتاريخه، وهذا يفسّّر سبب إنتاج كتابه: المصادر الأصليّة في القرآن، وكتاب يا نبيّ 

الإسلام، وسبب اندهاشه من تأثير الإسلام الممتدّ عبر التاّريخ البشري منذ ظهوره، 

والدّور الذّي لعبه منذ ظهوره، فهو يعترف بإنّ الدّور المهم الذّى أداه هذا الدّين، سواء 

خيراً، أو شرًّا -من وجهة نظره- في تاريخ الجنس البشري، والتأّثير الكبير الذّي ما زال 

ناتجًا منه في كثير من البلاد الشّّرقيّة، قد جعل الاستقصاء عن أصوله، سواء من منطلق 

ديني، أو تاريخي، أو مجردّ منطلق فلسفي، اهتمامًا مشتركًا للجميع، وذلك باعتباره، 

واحدًا من أهمّ الحركات في تاريخ الجنس البشري]]]. 

ونحن لا نشكّ لحظة في أنّ المستشرق تيسدال قد اتخّذ من إبراهام جيجر قدوة 

ونموذجًا، فالأخير سبقه بكتاب عنوانه: ماذا أخذ محمّد عن اليهوديةّ؟ ومن ثمّ فقد 

الذّي عقده  الراّبع  أراد لنفسه أن يسير على درب سلفه، متأثرّاً به خاصّة في الفصل 

به  اعترف  الأمر  وهذا  اليهوديةّ.  عن  حديثه  في  للقرآن  الأصليّة  المصادر  كتابه:  في 

تيسدال عندما أكّد أنهّ مدين لإبراهام جيجر]]]، وقد ظهر ذلك فيما عقده من حديث 

عن العلاقة بين الإسلام واليهوديةّ، وهو الاعتراف الوحيد الذّي اعترف به اتجّاه أحد 

المستشرقين السّابقين عليه، والمؤثرّين فيه. ومن ثمّ فنحن لا ندّعي كذباً عندما نؤكّد 

أنّ سان كلير تيسدال يقتفي أثر جيجر، ويؤمن باتجّاهه، ويتمسّك به. وهذا ما عبّّر 

عنه جيّدًا موضّحًا أنهّ إذا استثنى الفصل الراّبع، الذّي أخذ فيه كثيراً عن عمل الحاخام 

إبراهام غيغر، ماذا أخذ محمّد عن اليهوديةّ؟ فإنهّ يقرّ بأنهّ ليس مدينًا، بدرجة كبيرة، 

]]]- تيسدال، سان كلير، المصادر الأصليّة للقرآن، ص5.

]]]- انظر: تيسدال، سان كلير، المصادر الأصلية للقرآن، )ص المقدمة(.



19 الباب الأول: المستشرق تيسدال فكرًا ومنهجًا وموقفه من تدوين القرآن |

فإنهّ  آخر،  دين  كان مدركًا لأي  أينما  وأنهّ  نفسه،  آخر عمل في المجال  لأيّ مصدر 

بحسب تعبيره يقرّ بالاعتراف بذلك خلال النّصّ، أو في هامش الملاحظات]]].

هذا الأساس الفكري لم يكن وليد فراغ، بل كان نتاج تأثيرات فكريةّ من عدد لا 

للإسلام،  الاتهّامات  يكيلون  كانوا  والذّين  عليه،  السّابقين  المستشرقين  من  به  بأس 

والذّين كانوا لا ينظرون للشّخصيّة النّبويةّ المحمّديةّ إلّّا على أنهّا شخصيّة قام إنتاجها 

على الاقتباس من الأديان السّابقة عليه. والدّليل على تلك التأّثيرات الفكريةّ ما ذكره 

المستشرق تيسدال ذاته من شخصيّات، ففضلًًا عن ذكره لجيجر، فقد ذكر أيضًا وليم 

موير بكل افتخار وتباهٍ]]]. 

كما أنهّ كان نتاج تأثيرات العقل الجمعي في الغرب الذّي كان ينظر للإسلام على 

وما  الصّليب،  لواء  تحمل  أنهّا  يومًا  يفتها  لم  الغربيّة  الذّهنيّة  وأنّ  بخاصّة  عدو،  أنهّ 

الحروب الصّليبيّة عنّا ببعيدة.

كذلك من الأسس الفكريةّ الرئّيسة عند المستشرق تيسدال فكرة النّظر إلى الإسلام 

على أنهّ ليس أكثر من أفكار جاء بها النّبي من عندياّته، ولذا تكثر في كتاباته عبارات: 

محمّد، عقل  محمّد، حواريّ  نسّاخ  محمّد،  عقيدة  محمّد،  أتباع  المحمّدي،  الدّين 

التّي تشي من طرف خفي -ولعلهّ من طرف ظاهر-  العبارات  محمّد]]]، وغيرها من 

باتهّام الإسلام بأنهّ من صنع محمّد، وتنفي عنه أيّ مصدريةّ إلهيّة. وهذه الفكرة هي 

التّي أسّس عليها الكثير، والكثير من المستشرقين مواقفهم، وآراءهم من القرآن الكريم 

خاصّة، والدّين الإسلامي عامّة؛ إذ ليس المستشرقون السّابقون على تيسدال، والذّين 

أثرّوا فيه بأسعد حظاً منه في تبنّيهم لهذه الفكرة الجائرة.

كما أنّ المستشرق تيسدال يتبنّى وجهة النّظر الأوروبيّة، والتّي تنظر إلى الحديث 

الإسلاميةّ  الفرق  بعض  هناك  أنّ  بدعوى  المصدر،  مؤكّد  غير  نصّ  أنهّ  على  النّبوي 

من  مختلفة  بمجموعات  تقبل  محمّد-  عقيدة  في  المختلفة  الفرق  يسمّيها  –والتّي 

]]]- انظر: تيسدال، سان كلير، المصادر الأصلية للقرآن، )ص المقدمة(.

]]]- م.ن.

]]]- م.ن، ص8.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 20

أنّ كثيراً من  أنّ جامعي هذه الأحاديث أنفسهم، يعترفون  هذه الأحاديث، وبدعوى 

الأحاديث التّى جمعوها، غير مؤكّدة المصدر]]].

بفكر  الذّي لحق  التشّويه  ينمّ عن  هنا  النّبويةّ  والسّنّة  القرآن  تيسدال من  وموقف 

الرجّل حول مصدري الإسلام، وينمّ في الوقت ذاته على أنّ الرجّل ما فهم القرآن، ولا 

فهم السّنّة، وأنّ التصّوّرات المسبقة التّى اعتلجت في ذهنيتّه عن الإسلام قادته إلى 

نتائج غير حقيقيّة، ولا تمتّ للمنهج العلمي بصلة، وهذا ما سوف يتأكّد يقينًا عندما 

نحللّ آراءه ومواقفه في فصول الدّراسة.

 ومن ثمّ نفهم أنّ هذا المستشرق سان كلير تيسدال يشكّك في مصداقيّة القرآن 

الكريم، والغريب أنهّ يومئ من طرف خفيّ إلى أنّ هذه نظرة المسلمين أيضًا، وهذا 

كلام غريب، ومناف للحقيقة، إذ إنّ الأحاديث النّبويةّ في الإسلام لها مكانتها كونها 

أشُكل  فيما  تعالى،  الله  لكتاب  وشارحة  مفسّّرة،  وكونها  للتشّريع،  الثاّني  المصدر 

يفتقد  أنهّ  القرآن، والحديث  على المسلمين فهمه. ولا يعني اختلاف الأسلوب بين 

للمصداقيّة، كما أنّ الاختلاف الزمّني بينهما –حيث كتب الحديث بعد القرآن بفترة 

زمنيةّ- ليس معبراً للقول بذلك.

تيسدال والقرآن.. أي قراءة؟!

قراءة علميةّ  ليست  فهي  إطار علمي،  نابعة من  للقرآن  تيسدال  قراءة  أنّ  نظنّ  لا 

كتلك التّي نجدها عند موريس بوكاي مثلًًا، فهي قراءة لا تبحث عن قنوات اتصّال، 

بل بالأحرى تبحث عن قنوات للعداء بين الأديان، كونها تبحث عن شبهات وأباطيل، 

ثمّ تلحقها بالقرآن قصًرا. 

ومن ثمّ يمكن أن نطلق على قراءة تيسدال بأنهّا قراءة عدائيّة؛ لأنهّا تتجّه رأسًا إلى 

خلط أفكارها بأهداف عقديةّ، بل إنهّا ترسم الهدف العقدي، ثمّ تسعى بكلّ ما أوتيت 

تعريف  إلى  تعمد  قراءة لا  فهي  عليه  وبناءً  دربه.  مناهجها على  تخضع  أن  قوّة  من 

]]]- تيسدال، سان كلير، المصادر الأصليّة للقرآن، ص8.



21 الباب الأول: المستشرق تيسدال فكرًا ومنهجًا وموقفه من تدوين القرآن |

القارئ، أو تثقيفه كما تفعل القراءات العلميّة، أو الثقّيفيّة، وإنّّما قراءة تعمد إلى تشويه 

صورة القرآن خاصّة، والإسلام عامّة في مخيّلة القارئ، والقارئ الغربي تحديدًا. ومن 

ثمّ فإنّ تيسدال واحد من روّاد هذه القراءة، وأكثرهم تعصّبًا، وتشدّدًا لها.

هذه القراءة التيّسداليّة العدائيةّ لا تعُني إلّّا بمحاولة البحث بين الرّبط بين القرآن، 

واحد،  الإلهي  المصدر  أنّ  إظهار  بهدف  لا  عليه،  السّابقة  والدّيانات  الإسلام،  أو 

ولكن بهدف الزعّم باقتباس القرآن منها، ومن غيرها من منتجات الحضارات القديمة 

التّّراثيّة، والمعرفيةّ كالزاّردشتيّة، والصّابئة، وغيرهما. 

ما  هي  القراءة  وهذه  القراءة،  هذه  أعلام  أحد  تيسدال  المستشرق  فإنّ  ثمّ  ومن 

عمد  والذّي  للقرآن.  الأصليّة  المصادر  العدائي:  التصّادمي  مؤلفّه  في  جليًّا  أظهرها 

فيه إلى البحث عن مصادر القرآن في المصادر اليهوديةّ، والعربيّة القديمة، ومصادر 

الصّابئة –فضلًًا عن مصادر مسيحيّة، وهو سنتاوله بالنّقد لاحقًا في كتاب آخر- نافياً 

عن القرآن المصدريةّ الإلهيةّ.

فلم يكن المستشرق تيسدال في هذه القراءة يحفظ للعلم مكانته، ولا للقرآن هيبته، 

الظنّّيّات،  بأدلةّ علميّة، أو تاريخيةّ معتبرة، إنّّما كانت تقوم على  فلم يحفل كتابه لا 

والفرضيّات التّي لا أساس لها. 

عقدي  بعد  على  انبنت  كونها  عدائيّة؛  قراءة  تيسدال  المستشرق  قراءة  وتعدّ 

التعّصّب  يظلهّا  كان  منها  ينطلق  كان  التّي  المقدّمات  أنّ  حتىّ  صرف،  أيديولوجي 

العقدي الذّي ظلّ هدفه الانتصار للعقيدة المسيحيّة على الدّين الإسلامي. ومن ثمّ 

فإنّ قراءته كانت مقيّدة بأطر عقديةّ لا مجال لاختراقها، أو تجاوزها. ومن ثمّ فإنهّا 

لم تقده إلى معرفة تخدم العلم بالدّين الإسلامي، وما يتضمّنه من قيم إنسانيّة، وإنّّما 

قادته إلى ما أراده مسبقًا.

 ومن ثمّ فهي قراءة غير علميةّ؛ كونها تقدّم مادّة معرفيّة قوامها التعّصّب للدّيانة، أو 

لأفكار مسبقة يعمد إلى إنجاحها قصًرا، ومن ثمّ أيضًا فهي قراءة متحرّرة من كلّ قواعد 

البحث العلمي، حيث سار بها صاحبها في خطّ معيّّن يريد أن يوصله إلى هدفه المعدّ 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 22

سابقًا، وعليه فإنّ قراءته لا يرجى منها إنصاف الإسلام، ولا تقديم صورة حقيقيّة عن 

مصادر الإلهيةّ.

إنّ هذه القراءة لا تحمل مضموناً ثقافيًّا –فضلًًا عن أن يكون علميًّا- فهي تعادي 

العلم، ولا توافقه، لا تنطلق من الضّمير البحثي، بل هي بعيدة عنه كلّ البعد، لم يكن 

الأصليةّ،  الكريم  القرآن  التشّويه لمصادر  الرئّيسة  غايتها  بل  معرفة،  أو  غايتها علمًًا، 

ومحاولة النّيل منها، ومن النّبي محمّد، من أجل تحصيل مكاسب عقديةّ يرتئيها 

هذا المستشرق.

ما بين قراءة تيسدال والقراءات الأخرى

القراءة  مكانة  نحدّد  أن  نستطيع  القديمة، والمعاصرة  القراءات  بعض  إلى  بالنّظر 

تفقد  لم  أنهّا  كما  القديم،  عن  الصّلة  منبتة  تكن  لم  أنهّا  بخاصةً  للقرآن،  التيّسداليّة 

تأثيرها في المعاصر بشكل أو بآخر.

ونحن نقف هنا عند قراءة إبراهام جيجر للقرآن الكريم، وهي قراءة لم تكن خالصة 

للعلم، وإنّّما كان هدفها الانتصار لمعتقده اليهودي، ولذا حملت عنوان: ماذا أخذ 

محمّد عن اليهوديةّ؟ ومن العنوان نفهم ما يشير إليه صاحبه، وما يرمي إليه من أغراض 

ومقاصد.

من  القرآني  القصص  اقتباس  فرضيّة  حاملي  من  وغيره  جايجر،  كلام  كان  ولو 

أو  وغيرهما،  وجولدتسهير،  نولدكه،  أمثال  من  القديم  الاستشراق  في  سواء  التوّراة 

في الاستشراق المعاصر من أمثال شالوم زاوي، وجاك بيرك، ووليام فيدرر، وغيرهم 

صحيحًا لوجب على سيّدنا محمّد أن يكون ملمًّاًّ باللغّة العبريةّ فضلًًا عن السّّريانيةّ 

تحوي  ضخمة  مكتبة  عنده  يكون  أن  لوجب  الباحثين  أحد  يرى  كما  أو  واليونانيّة، 

الكنسية،  بالتلّمود، والأناجيل الأربعة، والمجامع  الخاصّة  آلاف المراجع، والكتب 

واختلافات المذاهب المسيحيّة، ومؤلفّات فلاسفة اليونان وأدبائها]]]. 

]]]- انظر: بدوي، عبد الرحمن، دفاع عن محمّد ضد منتقديه، ص24. 



23 الباب الأول: المستشرق تيسدال فكرًا ومنهجًا وموقفه من تدوين القرآن |

انتقده  فقد  أنفسهم،  المستشرقين  بعض  نقد  مناطاً  هذا  جايجر  موقف  كان  وقد 

يوهان فوك]]] ذاته، حيث عدّه في مرحلة من مراحل الاستشراق التّي تحمل التعصّب، 

بداية من  القرآني  النّصّ  تناول  والسّذاجة في  التخّبّط،  والعداوة للإسلام، فضلًًا عن 

بطرس الأكبر، وحتى إبراهام جايجر]]]. 

يظهر  والفحص  بالدّراسة،  لكنّها  علميّة؛  تبدو  قراءات غير خالصة  هناك  أنّ  بيد 

أبعادها الحقيقيةّ، من ذلك ما قام به بعض المستشرقين المعاصرين بدراسة القصص 

القرآني في سياق عمليّة التبّادل الثقّافي والحضاري، بين المسلمين واليهود في فترة 

يافيه]]]•،  لازاروس  حافا  الإسرائيليةّ  المستشرقة  عند  يظهر  كما  الوسطى،  العصور 

القرآني، أو تفسير أسماء بعض  إبراز تأثير تفسير بعض القصص  حيث عمدت إلى 

الشّخصيّات التّي ورد ذكرها في القرآن -ومن أبرزها عُزير- على اتجّاهات، ومدارس 

نقد العهد القديم اليهوديةّ في فترة العصر الوسيط، وما ينسحب على ذلك من وجود 

الحقبة  هذه  خلال  والمسلمين  اليهود،  بين  وديني  وحضاري،  ثقافي،  تبادل  حال 

التاّريخيّة]]]. وفي هذا السّياق حاولت أن تبين الاختلافات في قصّة عزير بين القرآن 

من جانب، والتوراة من جانب آخر، وأثر القراءة العربيّة في التبّادل الثقّافي، ولو كان 

من وجهة نظر المستشرقة -بحسب فهمنا لقراءتها- في إطار الأعمال النّقديةّ المتبادلة، 

بخاصّة بعد تدخّل القراءات الإسلاميّة للنّصّ القرآني، وتدخّل أعلام اليهود في قراءة 

النّصّ التوّراتي ممّّا ولدّ تبادلًًا معرفيًّا من نوع آخر بحسب فهمها]]]. 

فكتاب حافا لازاروس يعدّ عرضًا لتلك الجهود العلميةّ التّي قام بها المسلمون 

في دراسة التوّراة، ومن ثمّ فقدت عمدت إلى الوقوف على آراء العلماء المسلمين في 

]]]- مستشرق ألماني )1894م–1974م(.

]]]- انظر: فوك، يوهان، تاريخ حركة الاستشراق.. الدّراسات العربيّة والإسلاميّة في أوروبا حتىّ بداية القرن العشرين، 

المقدمة ص7.

بالقدس  العبريةّ  بالجامعة  للدّراسات الإسلاميّة  ]]]- مستشرقة أسرائيليّة ألمانيّة، ولدت في 1930م، عملت كأستاذ 

المحتلةّ، لها كتاب بعنوان: "الإسلام ونقد العهد القديم في العصر الوسيط". 

]]]- البهنسي، أحمد، الاستشراق الإسرائيلي... الإشكاليّة والسّمات والأهداف، مقال منشور على الرابط التالي:

https://vb.tafsir.net/tafsir35662/#.Xj3GYtSF7wc

]]]- انظر: يافيه، حافا لازاروس، كتاب الإسلام ونقد العهد القديم في العصر الوسيط، ص75.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 24

الكتاب المقدّس، وبيان مناهجهم التّي انتهجوها في دراسته، وكذلك مصادر المعرفة 

الإسلاميّة به، وكيف تعاملوا مع هذه المصادر، مع التّّركيز على العطاء الإسلامي في 

هذا المجال، ومدى تأثيره في تطور علم نقد الكتاب المقدّس في الغرب في العصر 

الشّعوب؛ حيث  الثقّافي بين  التبّادل  الحديث]]]. كلّ ذلك في إطار من البحث عن 

كانت تعتقد أنهّ يجب النّظر إلى هذه الموضوعات بنظرة جديدة، فقد تكون العوالم 

مختلفة، لكنّها يمكن أن تكون متداخلة ومتشابكة]]].

الأستاذ   •
آشير]]] بار  مائير  الإسرائيلي  المستشرق  كتابات  تأتي  ذاته  السّياق  وفي 

المتخصّص في اللغّة العربيّة وآدابها بالجامعة العبريةّ بالقدس المحتلةّ، الذّي عمد 

بدوره إلى إبراز تأثير قصص الأنبياء في العهد القديم، والقرآن في التبّادل الثقّافي بين 

المسلمين واليهود في فترة العصر الوسيط أيضًا، حيث كتب دراسة حملت عنوان: 

تعنى  أبحاث  وذلك ضمن  للقرآن،  القديمة  والفاطميّة  الإسماعيليّة،  التفّاسير  أسس 

بتفاسير القرآن، والعهد القديم خلال العصر الوسيط صدرت في كتاب بالقدس عام 

2007م]]]. 

إلّّا أنّ هذه الدّراسات في نظري وراءها أهداف بعيدة، فهي ترمي من طرف خفي من 

وجهة نظرنا المتواضعة إلى البحث عن سند تاريخي للتطّبيع مع الكيان الإسرائيلي، 

ومن ثمّ كانت هذه القراءة الثقّافيّة غير خالصة كونها تنبني على بعد سياسي لا يمكن 

إنكاره؛ إذ ما زال الكيان الإسرائيلي يحاول التطّبيع مع الدّول المحيطة التّي تأبى ذلك، 

ومن ثمّ يعمد إلى محاولة البحث عن مثل هذه الوسائل علهّا تحقّق أهدافه البعيدة.

لكن هناك قراءة مغايرة تضع القرءات السّابقة، وبخاصّة قراءة تيسدال في مأزق، 

وهي قراءة المستشرق موريس بوكاي. فهي قراءة تربط بين العلم والدّين، فالبحث 

]]]- انظر: حسن، محمّد خليفة، مقدمة ترجمة كتاب الإسلام ونقد العهد القديم في العصر الوسيط، ص5.

]]]- انظر: يافيه، حافا لازاروس، كتاب الإسلام ونقد العهد القديم في العصر الوسيط، ص5.

له  المحتلة.  بالقدس  العبريةّ  الجامعة  في  العربيةّ  اللغّة  قسم  في  أستاذ  1955م،  في  مولود  إسرائيلي  مستشرق   -[[[

اهتماماته بالقرآن والعقائد.

]]]- البهنسي، أحمد، الاستشراق الإسرائيلي... الإشكاليّة والسّمات والأهداف، مقال منشور على الرابط التالي:

https://vb.tafsir.net/tafsir35662/#.Xj3GYtSF7wc



25 الباب الأول: المستشرق تيسدال فكرًا ومنهجًا وموقفه من تدوين القرآن |

عن روابط ما بين الدّين، والعلم واحد من الأمور المعبّّرة عن هذه القراءة العلميّة، فهذا 

هو شغلها الشّاغل، ولذا سُمي الاتجّاه الذّي كان بوكاي رائدًا له بالاتجّاه البوكابي، 

وسُمّي التيّاّر الذّي حاكاه بالتيّّار البوكابي الذّي يربط بين العلم، والدّين بحثاً عن نقاط 

اتفّاق.

ويعد موريس بوكاي متميّزاً في القراءة العلميةّ الخالصة عن غيره، والبعيدة تمامًا 

التوّراة،  عن  القيم  مؤلفّه  في  أثبته  ما  وهذا  منهجيّة،  أو  علميّة  غير  أهداف  أيّ  عن 

بعض  عالج  ما  ضمن  من  فيه  عالج  والذّي  الحديث،  والعلم  والقرآن،  والإنجيل، 

هيبته،  للدّين  ويحفظ  أمانته،  للعلم  يعرف  بوكاي  منهج  كان  وقد  القرآني،  القصص 

ولذا فقد استند في قراءته إلى معطيات الأدلةّ العلميّة، والمعارف التاّريخيّة التّي كان 

لا يتخلّّى عنها، وهو بصدد تشكيل رأي أو تكوين فكرة.

وقراءة بوكاي قراءة علميةّ كونها تقدّم مادّة معرفيّة بعيدة من معطيات أيديولوجيةّ، 

قيود  من  متحرّرة  قراءة  فهي  المذهب،  أو  للدّين،  التعّصّب  يكتنفها  مقدّمات  أو 

المعارف السّابقة، وضّح فيها الآراء مبيّنًا ما فيها من حقيقة، أو زيف، وهذه القراءة 

هي التّي قادته إلى إدراك اتسّاق النّصّ القرآني مع العلم، والحقائق التاّريخيّة، وهي 

التّي قادته أيضًا إلى إدراك عدم اتسّاق النّصّ التوّراتي، والإنجيلي مع العلم، والحقائق 

التاّريخيةّ.

الضّمير،  من  تنطلق  تعاديه،  ولا  العلم،  تزامل  ثقافيًّا  مضموناً  تحمل  قراءة  فهي 

وليست بعيدةً منه، غايتها العلم والمعرفة -ومن هنا هي قراءة ثقافيّة- لا التشّويه من 

أجل التشّويه، أو إشاعة الأباطيل من أجل مكاسب سياسيّة، أو عقديةّ كما تفعل غيرها 

من القراءات. 

والقرآن،  والإنجيل،  التوّراة،  الأشهر:  بوكاي  موريس  كتاب  في  المتأمّل  ولعلّ 

والعلم الحديث ليجد أنّ قراءته للقرآن قراءة فاحصة، قراءة علميّة بكلّ ما تحمله كلمة 

العلميّة من معنى، يكفي أن نلقي نظرة على النّصّ التاّلي لندرك بعضًا من هذه القراءة: 

»ومثل هذا الكتاب يمارس دورًا حواريًّا بناء مع كلّ قارئ حصيف، واسع المدارك 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 26

يطلب الحقّ، وينشد المعرفة الصّحيحة، بعيدًا من التشّنجات، ومجردًّا من العواطف، 

يعالج  لأنهّ  والرفّض؛  والقبول،  الكره،  أو  الحبّ،  تحمل  التّي  المسبقة  والأحاسيس 

موضوعات هامّة تتصل بالتوّراة، والإنجيل، والقرآن، وأنهّا ولا ريب ستفتح له أبواباً 

جديدة، وتدخل به في أجواء من المقابلة، والمقارنة، والدّرس، والتمّحيص، وتبتعث 

لديه أفكارًا تتصّل بالعلاقات الأصيلة بين هذه الكتب، فتعود به إلى الجذور، وتكشف 

له أمورًا ما يمكنه الوصول إليها، بعيدًا من مثل هذه القراءة، وتعرفه إلى معالم نورانيةّ 

تريه الحقيقة ناصعة، فيقدّرها حقّ قدرها، ويبدأ بأن يفكّر من أين ينبغي له أن يبدأ، 

فضلًًا عن أنهّ سيرى الطرّيق الصّحيح الذّي يتحتمّ عليه سلوكه إن كان ينشد الرشّاد، 

والفوز، والقناعة، والرضّى، والطمّأنينة«]]].

ة
ّ
الرّوافد الفكري

إليها  أنّ هناك روافد فكريةّ نهل منها المستشرق تيسدال، واستندت  لا شكّ في 

القراءة  هذه  مثل  وجدت  لما  لولاها  إذ  فيها،  أثرّت  التّي  هي  الرّوافد  وهذه  قراءته، 

التّي  العوامل  من  مجموعة  نتيجة  وُجدت  بل  العدم،  من  توجد  لم  فهي  العدائيّة، 

أو  المناهل،  أو  الرّوافد،  مسمّى  تحت  تندرج  العوامل  وهذه  لإظهارها،  تجمّعت 

المنابع.

أ– الأفكار المعلّبة

ونعني بالأفكار المعلبّة تلك الأفكار المسبقة المجهّزة سلفًا في عقليّة المستشرق 

تيسدال، والتّي يسعى بكلّ قوّته إلى محاولة إثباتها بكلّ ما أوتي من قوّة، ولو على 

من  كبيراً  رصيدًا  يمتلك  كان  الرجّل  أنّ  فيه  شكّ  لا  فممّّا  والمنهج.  العلم  حساب 

دراسة  من  هدفه  كلّ  وجعل  بها،  وآمن  عقله،  في  اعتجلت  التّي  السّابقة  الأفكار 

المصادر القرآنيّة إثباتها بطرق منهجيّة، وغير منهجيّة.

هذه الأفكار المعلبّة هي الراّفد الرئّيس في ظنّي في قراءة تيسدال العدائيةّ للقرآن، 

]]]- خالد، حسن، مقدمة ترجمة كتاب موريس بوكاي: التوّراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص7-6. 



27 الباب الأول: المستشرق تيسدال فكرًا ومنهجًا وموقفه من تدوين القرآن |

وفي موقفه من مصادره الأصليةّ. فقد ولج الموضوع، وهو يضع في ذهنيّته أنّ القرآن 

منتج بشري من عقليّة محمّد، وليس من عند الله، متجنّياً على القرآن، وعلى شخص 

النّبيّ الكريم، وعلى دين حاز العالميّة كالدّين الإسلامي.

إنّ الأفكار المعلبّة بوصفها رافدًا من روافد قراءته المشوّهة حول المصادر الأصليةّ 

للقرآن تقوم على ذهنيّة استشراقيّة نجدها عند غالبية المستشرقين، هذه الذّهنيّة رُبيّت 

الدّيانتين:  من  درجات  أقلّ  وأنهّ  محمّد،  صناعة  من  بشري  دين  الإسلام  أنّ  على 

اليهوديةّ، والنّصرانيةّ، فهذا هو المكون الرئّيس للأفكار المعلبّة، ومن ثمّ نفهم أنّ أيّ 

مواقف مبنيّة عليها هي أفكار خارجة من إطار غير علميّ.

وسوف يتبيّّن لنا من خلال الدّراسة أنّ ما انتهى إليه المستشرق تيسدال من أحكام، 

لا يخرج عن كونه أحد إفرازات هذه الأفكار المعلبّة، والمجهّزة سلفًا، سواء في قضيةّ 

تدوين القرآن، أو في قضيّة دعوى التأّثيرات اليهوديةّ، أو قضيّة دعوى التأّثيرات العربيةّ 

القديمة، أو قضيّة دعوى تأثيرات الصّابئة في القرآن. إذ نستطيع بسهولة أن نكتشف أنّ 

الأحكام حول هذه القضايا إنّّما نتاج ذهنيّة تتمسّك بأفكار سابقة، ولا تفرط فيها مهما 

كانت الشّواهد المناقضة.

ب- المستشرقون السّابقون

لا شكّ في أنّ هناك مستشرقين سابقين على المستشرق تيسدال، وهم كثر كانوا 

يحملون حملة شعواء على الإسلام والقرآن، رافضين وجودهما من الأساس، ناظرين 

إليهما على أنهّما أمرين موضوعين من قبل النّبي الكريم افتراءً وتشويهًا لهما. ولعلّ 

هو  الافتراء  هذا  أنّ  يجد  تيسدال  على  السّابقين  المستشرقين  كتابات  على  المطلّع 

الأعمّ السّائد في عقليتّهم في القرون السّابقة على القرن العشرين.

وقد أثنى المستشرق تيسدال ذاته على بعض جهود هؤلاء المستشرقين السّابقين 

في  والقدح  والقرآن  الإسلام،  نقد  في  هما  من  وهما  جيجر،  وإبراهام  كموير  عليه، 

شخصيّة حامل الرسّالة، حتىّ أنّ الثاّني كتب كتاباً كلهّ افتراءات، حمل عنوان: ماذا 

أخذ محمّد من اليهوديةّ؟ ونحن لا نشكّ لحظة في أنهّما كانا، وغيرهما، من الرّوافد 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 28

التّي رفد منها المستشرق تيسدال قراءته العدائيّة حول مصدريةّ القرآن.

المستشرق  منه  نهل  أساسًا  رافدًا  كان  جيجر  إبراهام  المستشرق  فإنّ  ثمّ  ومن 

تيسدال، وعدّه من ضمن شيوخه الذّين تأثرّ بهم، والقارئ لكتاب ماذا أخذ محمّد من 

اليهوديةّ يجد أنّ هذا المستشرق يحمل على الإسلام حملة تعصّب، وحقد، وكراهيةّ، 

لأنّ جيجر عمد إلى القول بوجود تأثرّات يهوديةّ في القرآن، مدّعياً أنّ النّبي الكريم 

النّهج نفسه الذّي نهجه المستشرق تيسدال،  حاشاه اقتبس من اليهوديةّ. وهذا وهو 

وإن اختلفت الوسائل.

اليهودي،  الاستشراق  واحدًا من ممثلي  بصفته  نجده عن جايجر  الموقف  وهذا 

فقضيّة عدم الإنصاف في ربطهم بين الآيات القرآنيّة، ونصوص التوّراة واضحة بشدّة، 

– واحد  فمنهجهم  الرّبط!  هذا  في  منهجًا  يتخّذونها  التّي  التعّسّف  ألوان  أكثر  فما 

مناهج  إلى  يعمدون  ثمّ  والآيات  الألفاظ،  تتبّع  على  يقوم  واحدة-  أيضًا  وطريقتهم 

تحليليّة، ومقارنة تستند إلى منهج إسقاطي واضح، ومن ثمّ تنتهي النّتائج المستخلصة 

إلى نتائج أبعد ما تكون عن الإنصاف، بحيث يظهر عليها مجافاة الحقيقة تمامًا، وإن 

تزيت بزي علمي. فجايجر على سبيل المثال يظلّ يبحث، وينقّب عن أوجه الأشباه، 

والنّظائر لعقد مقارنة مهما كانت غرابة هذه المقارنة، فضلًًا عن أنهّ لم يعتمد في هذه 

المقارنة إلّّا على المصادر العبريةّ التّي يرجع تاريخها إلى ما قبل البعثة المحمّديةّ، 

ولا شكّ أنّ هذا منهج مبتسر يخالف أسس المنهج العلمي]]]. 

تيسدال  المستشرق  أنّ  وهو  أهمّيّة،  ذي  شيء  على  يدلّ  فإنّّما  دلّ  إن  كلهّ  وهذا 

الذّين كانت لهم أغراض عقديةّ  الغرب  السّابقين عليه من المستشرقين  ببعض  تأثرّ 

كإبراهام جايجر اليهودي، ممّّا يجعلنا نحكم بأنّ المستشرقين السّابقين كانوا يمثلّون 

رافدًا رفد منه تيسدال، وجعل اتجّاهه كما وجدناه.

ج- القراءة المتعجّلة غير المتأنيّة للنّصوص

للنّصوص  متأنيّة  تيسدال قراءة متعجّلة غير  بها  قام  التّي  القراءة  إنّ  القول  يمكن 

]]]- الزيني، محمّد عبد الرحّيم، الاستشراق اليهودي، رؤية موضوعيّة، ص36.



29 الباب الأول: المستشرق تيسدال فكرًا ومنهجًا وموقفه من تدوين القرآن |

القرآنيّة، وهذا التعجّل يعدّ رافدًا من الرّوافد التّي قادته إلى مواقفه الخاطئة، والمتعصّبة 

اتجّاه القرآن خاصّة والإسلام عامّة. بل يمكن القول إنّ تيسدال ضللّ نفسه، وضللّ 

غيره بهذا التعّجّل، ولو فعل غير ذلك، ومارس نوعًا من التأّنّّي المصحوب بالأمانة 

آراء صحيحة حول  وللعلم؛ لأنهّ حينها كان سيصل إلى  لنفسه  لقدّم خدمة  العلميةّ 

القرآن، ومصدره الإلهي.

العدائيّة، هذا  التأّنّّي كان رافدًا رئيسًا لقراءة تيسدال  التعّجّل، وعدم  ثمّ فإنّ  ومن 

التّي  الاستقصاء  عمليّة  في  وانتقاص  والتحّليل،  الطرّح  في  فساد  إلى  قاده  التعّجّل 

لطالما تشدّق بها في مقدّمة كتابه: المصادر الأصليّة للقرآن، كما قاده إلى عدم الرّغبة 

الأديان،  فوقيّة بعض  الانتصار، وإظهار  الرّغبة في  الحقيقة، وإنّّما  الوصول إلى  في 

وبعض الكتب على الإسلام والقرآن.

والمتأمّل في تعامل تيسدال مع النّصوص القرآنيّة يلمس هذا الأمر بوضوح شديد، 

فلم يسعفه استعجاله إلى معرفة المعنى المراد منها، بل على العكس تمامًا يخُضع 

الآية لمعارفه السّابقة، ويقوم بلي عنقها قصًرا لتحقيق أهدافه، وأغراضه غير العلميةّ. 

ومن ثمّ فإننّا لا ننتظر حينها رأياً أمينًا من هذا المستشرق، فالإجابة معروفة سلفًا، وهي 

النّيل من القرآن، ومصدره الإلهي!

إنّ التعّجّل الذّي التصق بهذه القراءة التيّسدالية، وصار عنواناً لها حتمًًا انتهى إلى 

أحكام خاطئة؛ لأنهّا أحكام متسّرعة، مع إيماننا العميق بأنّ هذا التعّجّل مقصود، وهذه 

الأحكام أيضًا مقصودة، إرضاءً لمعتقده من جانب، ومحاولة النّيل من الإسلام من 

جانب ثان. ومن ثمّ فهي لم تكن قراءة علميّة هادئة لا تصدر حكمًًا، أو تأتي بنتيجة إلّّا 

بناءً على قراءة علميّة واعية، ورصينة، وإنّّما كانت خلاف ذلك على الإطلاق.

نحو:  من  التّي طرحها،  القضايا  كلّ  التأّنّّي في  وعدم  التعّجّل،  هذا  لمسنا  ولقد 

إحراق  ومسألة  وماروت،  هاروت  مسألة  في  المزعومة  اليهوديةّ  التأّثيرات  قضيّة 

سيّدنا إبراهيم، وغيرهما من المسائل، وقضيّة التأّثيرات الصّابئيّة المزعومة في مسألة 

الصّلوات الخمس، والصّوم، وغيرهما من المسائل، وكذلك قضيّة التأّثيرات العربيةّ 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 30

المزعومة أيضًا في مسألة بعض العادات الاجتماعيّة، وبعض طقوس، وشعائر الحجّ.

كلّ هذا يقودنا إلى التأّكيد على أنّ قراءة تيسدال العدائيةّ كانت قراءة متعجّلة في 

تعاملها مع النّصوص القرآنيّة، مع الاعتراف بأنّ هذا التعّجّل لم يكن المكوّن الوحيد 

في إرساء هذه القراءة.

د- عدم الإلمام الجيّد بالقرآن

لم يكن المستشرق تيسدال على علم جيّد بالقرآن، والنّصوص القرآنيّة، قد يبدو 

ظاهرياً أنهّ ملمّ بذلك من خلال ما ذكره في كتابه من آيات، لكنّ الحقيقة أنهّ كان أبعد 

ما يكون عن مضمونها، ومعانيها السّامية. وعدم الإلمام الجيّد بالقرآن كان رافدًا رئيسًا 

من روافد هذه القراءة. ومن ثمّ فإنّ النّتائج المغلوطة التّي انتهى إليها تيسدال هي ناتج 

منطقي لإلمامه غير الجيّد بالقرآن الكريم، ونصوصه.

القرآن  أنّ  فيها  والتّي زعم  تناولها،  التّي  نظرة على الموضوعات  نلقي  أن  يكفي 

اقتبسها من العادات العربيّة، أو الصّابئة، أو اليهود، لنرى كيف كان الإلمام غير الجيّد 

بالقرآن أوقعه في متاهات الادّعاءات، والأكاذيب التّي انتهى إليها؟!

فقد قاده عدم الإلمام الجيّد بالقرآن الكريم إلى الزعّم مثلًًا بالاقتباس من العادات 

العربيّة القديمة في قضايا الختان، وتعدّد الزوّجات، والرقّّ، وغيرها من القضايا، مع 

أنهّ لو تأمّل قليلًًا في النّصوص القرآنيّة، أو الأحاديث النّبويةّ لعلم أنّ القرآن خاصّة، 

والإسلام عامّة كانا ثورة على العادات الجاهليّة، ثمّ هذّب منها ما يستحقّ التهّذيب، 

ونظمّ منها ما يستحقّ التنّظيم، وألغى منها ما يستحقّ؛ كونه لا يتناسب مع المبادئ 

الإنسانيّة التّي حمّلها ديننا الحنيف.

الأمر ذاته يقال في زعمه بالاقتباس من الصّابئة، وهذا الزعّم ساقه إليه عدم الإلمام 

إلى  تنسب  التّي  النّصوص  من  غيرها  وبين  بينها،  والفرق  القرآن،  بنصوص  الجيّد 

الصّابئة في ما يتعلقّ ببعض القضايا العقديةّ. فقد زعم باقتباس الصّلاة من الصّابئة، 

مع أنهّ لو كان ملمًّاًّ إلمامًا جيّدًا بالنّصوص لما قال بذلك، لما بين الصّلاة في الإسلام، 



31 الباب الأول: المستشرق تيسدال فكرًا ومنهجًا وموقفه من تدوين القرآن |

انتهى إليه هذا المستشرق تيسدال.  الصّابئة من فوارق تكشف خطأ ما  والصّلاة في 

فمن قال إنّ الصّلاة هنا كالصّلاة هناك، أو الصّوم هنا كالصّوم هناك، أو الأعياد هنا 

كالأعياد هناك؟!

التقّصير في  إلى  قاده  بالقرآن بصورة جيّدة  تيسدال  إلمام  إنّ عدم  القول  ويمكن 

حقّ البحث العلمي، وإلى التقّصير في حقّ نفسه، وما كان أغناه عن ذلك لو أنهّ ألمّ 

جيّدًا بالنّصوص! لكنّ الإشكاليّة التّي تتداخل مع ذلك هي أنّ تيسدال كان يركن إلى 

القرآن جمعتها ذهنيّته من أفكار، وآراء، ومواقف  ما لديه من معلومات سابقة حول 

مستشرقين سابقين. ومن ثمّ اجتمعت الأفكار المسبقة مع عدم الإلمام الجيّد على 

تصدير نتائج مغالطة حول الإسلام. 

هـ- السّعي من أجل التّعصّب لا العلم

تعدّ القراءة التيّسداليّة قراءة عدائيّة؛ لأنهّا تتخّذ من التعّصّب منهجًا وسبيلًًا، ومن 

ثمّ يمكننا القول إنّ السّعي من أجل التعّصّب كان رافدًا من روافد هذه القراءة، وركيزة 

من الركّائز التّي قامت عليها. وقد ظهر التعّصّب جليًّا في كلّ قضيّة يتناولها المستشرق 

تيسدال، وما يدلّ على ذلك أنهّ لم يكن يمهل نفسه استيضاح الفكرة القرآنيّة، بل يلجأ 

متعصّبًا إلى الزعّم بالاقتباس من أوّل وهلة.

ويظهر تعصّب تيسدال في أنهّ دائم التقّليل من الإسلام بوصفه دينًا، والإعلاء من 

اقتبس منها مادّته ونصوصه. فتيسدال لم يضع  أنهّ  السّابقة، زاعمًًا  السّماويةّ  الأديان 

العلم كأولويةّ عند تناوله النّصوص القرآنيّة بالدّراسة، بل لنا أن نقول إنهّ وضعه في 

آخر اهتماماته، وإنّّما جعل كلّ اهتمامه منصبًّا على التعّصّب، وكيف يقوم بلّي عنق 

النّصوص من أجل محاولة إثبات ما يؤمن به من موقف مسبق اتجّاه القرآن خاصّة، 

والإسلام عامّة.

وبناءً عليه فإنهّ لم ينأ بنفسه عن مسايرة عدد من المستشرقين السّابقين عليه الذّين 

الدّين  التشّويش على الإسلام، وتشويهه، وإظهاره بمظهر  جعلوا كلّ همّهم محاولة 

الركّب، ويتخّذ  تيسدال أن يخالف  إلهيّة. ولم يشأ  أيّ مصدريةّ  نافين عنه  الإنساني 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 32

لنفسه طريقًا مغايراً، لكنّه ارتضى أن يتخّذ الطرّيق نفسه حتىّ صار رمزاً، وزعيمًًا لذلك 

التيّّار المتعصّب.

وهو  المنصف،  الاستشراق  أعلام  من  علم  موقف  يخالف  هنا  تيسدال  وموقف 

موريس بوكاي الذّي انتقد بشدّة تلك المواقف الغربيّة التّي وقفت موقف العداء من 

أنّ  لهما، حتىّ  ما في مواقفهم من عوار كبير، وظلم واضح  القرآن والإسلام، وبيّّن 

مشروعه في دراسة القرآن خاصّةً، والأديان عامّةً قد كان يسير في طريق إزاحة هذا 

لهذا  إليهما؛ حيث خصّص جزءًا كبيراً من مشروعه  النّظرة  تلك  الظلّم، وبيان خطأ 

الغرض النّبيل.

إننّا نستطيع القول إننّا عند دراسة مواقف المستشرقين عامّة من القرآن الكريم بإزاء 

فريقين لا ثالث لهما، يمتلكون منهجيّتين مختلفتين، وهما: 

الأوّل: وهو الفريق الأكثر عددًا في ظنّنا، الذّي يتبع موقف الهجوم على القرآن، 

ومن أشهر زعمائه المستشرق تيسدال، وهذا الفريق قاده إلى هذا الموقف المنهجيةّ 

أو المؤدلجة،  العقلانيّة المتطرفّة،  التّي نسمّيها منهجيّة  يتبعها، وهي المنهجيّة  التّي 

»وفي  قائلًًا:  العقليّة  هذه  يحللّ  الذّي  القول  نؤيدّ  فإننّا  ثمّ  ومن  فيها،  شئت  ما  قل 

فالعقل  التفّكير،  منهج  طبيعة  في  والتطّرفّ  للتعّصّب،  الفلسفي  المنشأ  يكمن  ظنّي 

المتعصّب المتطرفّ عقل مغلق على نفسه، ومن ثمّ فهو مظلم، مثل الحجرة المغلقة 

التّي لا نوافذ لها.. إنهّا لا ترى النّور، ولا يمكن لمن بداخلها أن يرى شيئاً سواء في 

العقل  صاحب  فإنّ  هنا  ومن  ذاته.  يتجاوز  أن  يستطيع  لا  إنهّ  الخارج..  أو  الدّاخل 

أفكاره  يتجاوز  المغلق من المستحيل أن يرى أيّ شيء خارج عقله، لا يستطيع أن 

المظلمة، ولا يمكنه أن يرى غير أفكاره هو، ويعتبرها يقينيّة قطعيّة لا تقبل المناقشة، 

ومؤكّدة بشكل نهائي! ويرجع هذا بدوره إلى حال الانغلاق العقلي التّي يعيشها، ومن 

ثمّ الطاّبع التعّصّبي التطّرّفي الذّي يميّز منهجيّة التفّكير التّي يستخدمها. فأيّ متطرفّ 

في الدّين، أو الفكر، أو السّياسة هو متعصّب، أو دوجماطيقي بلغة الفلسفة«]]]. 

]]]- الخشت، محمّد عثمان، العقلانيّة والتعّصّب، )ص المقدمة(. 



33 الباب الأول: المستشرق تيسدال فكرًا ومنهجًا وموقفه من تدوين القرآن |

ولذا أطلقنا على أتباع هذا الفريق بأنهّ ذو عقليّة، أو عقلانيّة متطرفّة؛ لأنهّ لم ير في 

القرآن إلّّا ما يريد أن يراه، بمعنى أنهّ دخل لدراسة القرآن، وهو محمل بكم جم من 

التصّوّرات المسبقة حوله، لذا كان موقفه هنا لم يغادر ذاته، ولم يخرج من الإطار 

تعصّباً  متعصّب  هنا  فهو  يبغيها،  التّي  النّتيجة  إلى  ليصل  لنفسه  الذّي رسمه  الضّيّق 

فكريًّا. 

الثّاني: وهو الفريق الأقلّ عددًا -بل لك أن تقول النّادر عددًا- وهو الفريق الذّي 

تعامل مع القرآن بموضوعيّة، وهذا هو الذّي قادته إليه منهجيّته أيضًا، وهي المنهجيةّ 

التّي نسمّيها العقلانيّة المعتدلة، أو العقلانيّة المنصفة، ليس لأنهّا أظهرت الجوانب 

لما  الأمانة  هذه  فلولا  العلمي،  البحث  بأمانة  لالتزامها  ولكن  القرآن،  في  الإيجابيّة 

توصّلت إلى هذه الجوانب. 

وأهمّ أعلام هذه الفريق على الإطلاق هو المستشرق الفرنسي المنصف موريس 

بوكاي، إذ نستطيع القول بحقّ إنهّ رائد المنهجيةّ العقلانيةّ المنصفة في دراسة القرآن 

الكريم. فلم يكن الرجّل في دراساته القرآنيّة متقوقعًا على ذاته، وقد طرح آراءه للنّقاش؛ 

لأنهّ كان يؤمن أنّ آراءه ليست فوق مستوى النّقد شريطة أن يأتي النّاقد بالدّليل. 

ثانيًا– الأساس المنهجي

وسوف نتناول الأساس المنهجي من ناحيتين:

-	 المنهج المستخدم.

-	 القواعد المنهجيةّ. 

المنهج

السّليم، والصّّريح كما يقطع بضرورة الاستدلال على  أنّ العقل  ممّّا لا شكّ فيه 

المطالب العلميّة قبل التصّديق بصحّتها، أو خطئها، فإنهّ يقطع أيضًا بضرورة البحث 

عن حجّيّة هذه الأدلةّ التّي يستدلّ بها على غيرها، وإلّّا لصار الاستدلال بها ضرباً من 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 34

رمال]]].  قصًرا من  المبني عليها  والفكري  العلمي،  الصّّرح  والخيال، ولصار  الوهم 

وهذا فيه تأكيد على قيمة العقل، والمنتج العقلي الحقيقي، فالعقل هو الذّي يقود، 

لا أن يقُاد.

فهل كان العقل عند تيسدال هو قائده في دراسته لنصوص القرآن، أو في قراءته 

له بصفة عامّة؟! وبعبارة أخرى: هل كان العقل هو أداته في طرح القضايا، وتحليلها، 

ومقارنتها، ونقدها؟! لا أظنّ ذلك؛ لأن تيسدال نحّى عقله جانبًا، وأزاحه من مكانته 

رجاء السّعي وراء عاطفته العقديةّ، وأيديولوجيّته الفكريةّ، وهما ما أوقعاه في ما وقع 

فيه من أخطاء علميّة لا يغفرها له المنهج العلمي.

وإذا غاب العقل في أي طرح، فلا يرُجى منه عقلانيّة في تناوله للقضايا تحليلًًا 

ونقاشًا، لأنهّ لم يستخدم العقل في صورته الإيجابيّة التّي يؤُمّن معها التحّليل، والنّقد، 

العقل  براثن غياب  تيسدال في  والنّقاش، ولقد وقع المستشرق  والمقارنة، والطرّح، 

استخدم  للقضايا غير صورة سلبيّة من  تناوله  لنا في  يظهر  فلم  ثمّ  والعقلانيّة، ومن 

العقل، قوامها تشويه للحقائق، وتشويش على مضامينها الحقيقيّة.

فالمستشرق تيسدال استخدم عقله، وهو لم يتحرّر من كلّ هوى عقدي، أو فكري، 

أو من كلّ فكرة سابقة كان يؤمن بها سابقًا، وهو الأمر الذّي لم يلزم به تيسدال نفسه 

إنّ المنهج عند تيسدال لم يكن في  لا نظريًّا، ولا عملياً، بل لا ندّعي كذباً إذا قلنا 

ثمّ كانت  أمينًا بعيدًا من الهوى والتعّصّب. ومن  العقل استخدامًا  قاموسه استخدام 

جهود تيسدال في هذا الصّدد استكمالًًا لجهود غيره من المستشرقين السّابقين ممن 

عند  وأساسًا  الفكري،  توجّههم  أو  عقيدتهم،  إلى  تحيّزاً  وعقلانيتّهم؛  عقلهم،  غيّبوا 

عدد كبير من المستشرقين اللّّاحقين الذّين ساروا على دربه، وجعلوا تعصّبهم سابقًا 

لكلّ منهج، وكلّ توجّه عقلي.

ومن ثمّ فلم يظهر النّهج العقلي في أيّ رأي من آراء تيسدال، أو في أيّ موقف من 

مواقفه، فما كتبه لا يرتبط بالعقل، بل ينفكّ بالكليّّة عنه، حتىّ أنّ ما طرحه لا يحكم 

]]]- انظر: المصري، أيمن، أصول المعرفة والمنهج العقلي، ص7-6.



35 الباب الأول: المستشرق تيسدال فكرًا ومنهجًا وموقفه من تدوين القرآن |

العقل بصحّته، بل على العكس تمامًا يحكم العقل ببطلانه، لما يمكن أن يوجّه إليه 

من نقود، وردود تنسف ما استدلّ به من الأساس. 

ويمكن القول إنّ تيسدال اعتمد على ثلاثة مناهج:

أ- المنهج التحّليلي.

ب- المنهج المقارن.

ج- المنهج النّقدي.

حليلي عند تيسدال
ّ
المنهج الت

لا شكّ في أنّ التحّليل منهج رئيس من مناهج البحث العلمي، إذ لا غنى عنه لأي 

باحث يرنو الوصول إلى الحقيقة، لكنّه في الوقت نفسه سلاح ذو حدّين، وذلك تبعًا 

العلمي،  للمنهج  مسايراً  كان  منصفًا  كان  فإذا  التحّليل،  بعمليّة  يقوم  الذّي  للباحث 

ومرافقًا له، وإن تخلّّى عن إنصافه قام بتحليل النّصوص، وتوجيهها بحسب هواه، أو 

معتقده، أو رأيه الفكري.

لكنّنا نعتقد أنّ تيسدال كان يميل إلى النّوع الثاّني، ذلك النّوع الذّي جرفه تعصبه 

دقيقة  تحليل  عمليّة  يمارس  لم  فبوكاي  السّديد،  العلمي  المنهج  يأباه  تحليل  إلى 

تكشف عن مضامين النّصوص القرآنيّة، وتبرز ما تقوم عليها من أفكار رئيسة، وإنّّما 

الأولويةّ  يعطي  وإنّّما  بالمضمون،  تهتمّ  لا  قشريةّ،  بصورة  التحّليل  عمليّة  استخدم 

لظاهريةّ النّصّ، وليته فهم ظاهريتّه، فربّّما أدّت به إلى جوهريتّه، ومضمونه، إلّّا أنهّ ما 

نال حظًّا من هذا، ولا من ذاك.

ومن ثمّ فلم يكن يعمد إلى سبر أغوار النّصوص القرآنيّة، وإنّّما كان يكتفي بمجردّ 

موضوعات  ولا  القضايا،  في  بالتعّمّق  بعيد  أو  قريب،  من  تعنى  لا  شكليّة،  دراسة 

أو  بالجوهر،  يعنى  لا  عنده  التحّليلي  المنهج  كان  وعليه  يديه.  بين  التّي  الدّراسة 

الباطن، وإنّّما كان يعنى بالظاّهر الشّكلاني الذّي لا يقود إلى نتائج حقيقيةّ. 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 36

ويمكن القول إنّ للمنهج التحّليلي عند تيسدال عدّة خصائص، وهي:

أوّلًًا- هو منهج مخادع؛ لأنّ تيسدال لم يتجاوز الجمل، والعبارات إلى المضمون 

ليست  مفسّّرين  بأقوال  الاستشهاد  إلى  تحليله  في  يلجأ  ما  كثيراً  إنهّ  بل  الحقيقي، 

مشهورة بين المسلمين، بمعنى أنهّ كان يأخذ بالشّاذ، أو الغريب من الأقوال، ثمّ ينظر 

التّي تناولها محاولًًا الادّعاء  الدّين. وهذا ما تبيّّن لنا في القضايا  أنهّا من  إليها على 

كقضية  اليهوديةّ،  أو  الصّابئيّة،  أو  القديمة،  الجاهليّة  المصادر  من  القرآن  باقتباس 

العادات الاجتماعيةّ الجاهليّة القديمة، أو الصّلاة، والصّوم عن الصّابئة، أو القصص 

المشترك بين القرآن، ونصوص العهد القديم.

وهناك جزئيّة جوهريةّ فيما أصاب المنهج التحّليلي عند تيسدال من عوار، وهي 

أنّ النّتيجة، أو الحكم سابق على التحّليل، فمن الضّّروري أن يكون التحّليل سابقًا 

للحكم، أو النّتيجة، إلّّا أنهّ مع تيسدال كان الحكم سابقًا مرتبّ في ذهنيّته، على الرّغم 

ممّّا قد يبدو من شكلانيّة في إظهار التزامه بالنّهج التحّليلي.

ثانيًا- من المعلوم أنّ عمليّة الاستقصاء مهمّة لأي منهج مستخدم في قراءة القضايا، 

حتىّ يقود إلى نتائج حقيقيّة، وبخاصّة المنهج التحّليلي، وعلى الرّغم من أنّ تيسدال 

ألزم نفسه بعمليةّ الاستقصاء، إلّّا أنهّ لم يف بوعده، لأنهّ لم يستقص النّصوص جيّدًا، 

فكان له أن يقف على تفسير النّصوص في أكثر من مصدر، إلّّا أنهّ لم يفعل، وإنّّما 

صبّ جلّ جهوده على مصدرين فقط: تفسير الجلالين، وتفسير العبّاسي. وهذا لا 

يقود إلى عمليّة استقصاء شاملة، نستطيع من خلاله أن نبرز منهجًا تحليلًًا قادرًا على 

إفراز نتائج حقيقيةّ.

ثالثًا– وإذا كان المنهج العلمي يقوم على عمليّتي: التحّليل والتّّركيب، فإنّ هاتين 

العمليّتين لم تأخذا حظهّما من اهتمام المستشرق تيسدال، وإذا كانت عمليّة التحّليل 

لم تكن على ما يجب كما بينا، أفنفترض في عمليّة التّّركيب أن تكون مغايرة؟! بالطبّع 

يبنى عليها سيكون حاملًًا في جعبته  ما  فإنّ  إذا كان خاطئة  أنّ المقدّمات  لا، ذلك 

الخطأ، ومن ثمّ تكون العمليّتّان سواء في البطلان.



37 الباب الأول: المستشرق تيسدال فكرًا ومنهجًا وموقفه من تدوين القرآن |

رابعًا- إنّ المنهج التحّليلي عند بوكاي كان يهدف إلى تشكيل وعي الغرب اتجّاه 

القرآن حسبما يريد هو، لا حسبما تقوده الحقيقة العلميّة، أو ترسيخ هذا الوعي الذّي 

سبقه غيره إلى تشكيله فيه، ومن ثمّ فهو منهج لم يعمد إلى إعادة تشكيل وعي غربي 

منصف اتجّاه القرآن. ومن ثمّ فإنّ هذا المنهج كان قائماً على إثارة الشّبه، والأباطيل 

حول النّصّ القرآني، وتشويهه، والادّعاء ببشريتّه. ومن ثمّ فقد عمد تيسدال بمنهجه 

إلى تأجيج نيران العداء اتجّاه القرآن في الغرب، سيراً وراء سابقين له، وكان الأولى به 

لو استخدم هذا المنهج الاستخدام الأمثل أن يعمد إلى عرض صورة النّصّ القرآني 

من دون تشويه أو افتراء.

فقد  والنّقد،  بالمقارنة،  وثيقًا  ارتباطاً،  مرتبطاً  كان  تيسدال  عند  التحّليل  خامسًا- 

كان  التحّليل  أنّ  وبما  إليها،  يرمي  كان  التّي  للمرامي  خادمةً  الثلّاثة  المناهج  جعل 

مجحفًا فلن ننتظر من استخدامه للمنهج المقارن، أو المنهج النّقدي إنصافاً. وهذا 

الأمر نجده في القضايا التّي تضمّنها كتابه: المصادر الأصليّة للقرآن، بدءًا من دعوى 

تأثرّ القرآن بالعادات الاجتماعيّة عند العرب، مرورًا بدعوى التأّثير الصّابئي، وانتهاء 

بدعوى تأثيرات اليهوديةّ، أو غيرها ممّّا عرض له. 

المنهج المقارن عند تيسدال

يعدّ المنهج الأساس الذّي يبني عليه الباحث -أي باحث منصف- فكره، ومواقفه، 

جيّدة  والآراء  والمواقف،  الفكر،  كان  جيّدًا  الأساس  كان  ومتى  الشّخصيّة،  وآراءه 

في  تتهاوى  والآراء  والمواقف،  الفكر،  فإنّ  ا  هشًّ الأساس  يكون  وحينما  بالتبّعيّة، 

القاع، أو تتناثر هباءً كريشة في الهواء لا تجدي نفعًا. ومن ثمّ فإننّا نحاول الوقوف 

على الأساس المنهجي الذّي بنى عليه المستشرق سان كلير تيسدال مواقفه، وآراءه 

قوّة  في  ذلك  ظهر  وهل  جيّدًا؟  الأساس  كان  فهل  الكريم.  القرآن  مصدريةّ  حول 

ا أدّى إلى تهافت هذه الآراء،  آرائه، وصمودها أمّا النّقد العلمي؟ أم كان الأساس هشًّ

وسقوطها علميًّا؟

يشير المستشرق تيسدال في مقدّمة كتابه إلى المنهج الذّي يتخّذه، وطبيعة المجال 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 38

علم  في  للدّارس  هنا  نقدّمه  الذّى  العمل  هذا  »إنّ  قائلًًا:  إليه  ينتمي  الذّي  العلمي 

الأديان المقارن، هو خلاصة دراسة استغرقت العديد من السّنوات لمختلف الأديان 

الشّّرقيّة القديمة، والحديثة«]]]. 

ونفهم من النّصّ السّابق أمرين:

الأوّل، أنّ المجال الذّي تنتمي إليه أفكاره، وآراؤه، ومواقفه باعترافه هو مجال علم 

الأديان المقارن، والثاّني، أنّ المنهج الذّي سار عليه هو المنهج المقارن.

القرآن  من  الرجّل  الرئّيس في موقف  المنهج  المقارن هو  المنهج  أنّ  يعني  هذا   

الكريم، بما يعني أنهّ قارن بين النّصوص القرآنيّة، وغيرها من النّصوص في الأديان، 

والدّيانات السّابقة عليه، وأنّ سبيل المقارنة هو الذّي قاده إلى تلك الآراء التّي انتهى 

إليها، وإلى اتخّاذه الحكم النّهائي الذّي حكم به على مصدريةّ القرآن الكريم. وسوف 

تقودنا دراستنا لقضيّة المصادر الأصليّة للقرآن إلى بيان حظّ هذه القضيّة من المنهجيةّ، 

ومدى صحّة المنهج المقارن عند تيسدال.

وإذا كان تيسدال يتكئ على إظهار المنهج المقارن، فإنهّ يعمد إلى إظهار قضيةّ 

أخرى تتعلقّ بالمنهجيّة، وهي الاستقصاء، إذ يذهب إلى أنّ أى دراسة للمصادر التّى 

كاملة  شخصيةّ  دراسة  على  ارتكزت  إذا  إلّّا  قيمة،  لها  يكون  لن  الإسلام،  منها  نشأ 

وبكلّ  فعلًًا،  بها  قام  قد  أنهّ  يدعى  وهو  إليها،  المشار  المتعدّدة  القديمة  للسّجلّّات 

أمانة]]]. ولكنّ السّؤال الذّي يطرح نفسه هنا: هل الاستقصاء الذّي قام به هنا استقصاء 

تامّ، أم أنهّ كان استقصاءً منقوصًا؟! وهل قاده إلى نتائج حقيقيّة، أم إلى تخمينات لا 

ترقى إلى مستوى الدّليل بصلة؟

ويمكن القول إنّ المنهج المقارن كان له بعض الخصائص، منها:

أوّلًًا: أنّ المنهج المقارن عند تيسدال في تناوله للنّصوص القرآن، ومصدريتّه هو 

]]]- تيسدال، سان كلير، المصادر الأصليّة للقرآن، ص7.

]]]- م.ن، ص10.



39 الباب الأول: المستشرق تيسدال فكرًا ومنهجًا وموقفه من تدوين القرآن |

تأثيرات عربيةّ  ادّعاه من  البحث عمّّا  إذ كان هدفه  والتأّثرّ،  التأّثير  يبحث عن  منهج 

قديمة، وصابئيّة، ويهوديةّ، وغيرها في القرآن الكريم، وصولًًا إلى محاولة التشّكيك 

من  لغيره  مسايراً  يكون  أن  المنهج  بهذا  تيسدال  ارتضى  وقد  الإلهيّة.  مصدريتّه  في 

المستشرقين السّابقين عليه.

ثانيًا: اتبّع تيسدال منهجًا مقارناً في قضايا لم يحدّد فيها أطراف المقارنة بدقةّ، ومن 

ثمّ فهي مقارنة غير دقيقة، ففي كثير من القضايا يقارن بين نصّ توراتي، أو في العهد 

القديم، وبين نصّ في كتب التفّسير الإسلاميّة، أو كتب السّيرة، ثمّ ينطلق إلى إطلاق 

الحكم بالاقتباس، وهذا يعني أنّ المقارنة غير دقيقة، بل لنا أن نقول إنهّا مقارنة خاطئة 

من الأساس؛ لأنّ أحد طرفي المقارنة غير معني بالمقارنة من الأساس، إذ كان يجب 

عليه أن تكون المقارنة بين نصّ قرآني، ونصّ توراتي. وقد ظهر هذا الأمر تحديدًا في 

دعاوىه حول الاقتباس من المصادر اليهوديةّ، مثل: قضيّة هاروت وماروت، وقضيةّ 

نجاة سيّدنا إبراهيم، وغيرهما من القضايا.

ثالثًا: أنّ تيسدال يعمد في المنهج المقارن الذّي اتبّعه إلى المقارنة غير المباشرة، 

وهذا ما لاحظناه جليًّا في مقارنته بين النّصوص التوّراتيّة، أو نصوص العهد القديم، 

كتب  ضوء  في  القرآني  النّصّ  يفسر  كان  أنهّ  بمعنى  التفّسير  كتب  في  والنّصوص 

الشّّروح، أو التفّسير الشّاذّة، أو غير المتفّق عليها، ثمّ يتهّم النّصّ القرآني بالاقتباس. 

اليهوديةّ في  الشّّروح  بين  فيها  يقارن  آخر  نوع  مباشرة من  مقارنة غير  يلجأ إلى  وقد 

يتهّم  ثمّ  التّي تتضمّن روايات غير مثبتة،  التفّسيرات الإسلاميّة  التلّمود، وبين بعض 

القرآن بالاقتباس أيضًا.

الخارج،  الدّاخل لا  أنهّا مقارنة من  تبدو ظاهريًّا  تيسدال قد  رابعًا: المقارنة عند 

ليست مقارنات بين  ليس كذلك؛ لأنهّا  أنّ الأمر  المتأمّل دون كبير جهد يجد  لكن 

النّصوص، بقدر ما هي مقارنات بين التفّسيرات حول هذه النّصوص، فتيسدال يستعين 

بالشّّروح حول النّص، والقصص التّي تفسره، والتّي قد تكون في الغالب الأعم غير 

التّي  الصّلة. كما فعل في قضيّة هاروت، وماروت  الواقعة ذات  ثابتة في نسبها إلى 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 40

راح يتشدّق فيها بعمليةّ الاقتباس مستندًا إلى رواية منكرة غير صحيحة بأنهّما ارتكبا 

الفاحشة، وزنيا ببنات الأرض، ممّّا لا يصحّ في حقّ الملائكة. 

خامسًا: المقارنة عند تيسدال كانت مقارنة انتهازيةّ، بمعنى أنهّ كان يغضّ الطرّف 

عن الفروق الرئّيسة، والعديدة بين النّصوص القرآنيّة، والنّصوص التوّراتيّة، أو اليهوديةّ 

من جانب، أو بينها، وبين النّصوص الصّابئيّة من جانب ثان، أو بينها، وبين ما وضعه 

بل  ثالث،  القديمة من جانب  الجاهليّة  العربيّة  المعتقدات  المقارنة من  تيسدال في 

يلجأ إلى القشور، أو بعض التفّصيلات التّي يحيك حولها حبائل شبهاته؛ لينطلق إلى 

القول بعمليّة الاقتباس. وهذا ما نجده في دعواه حول اقتباس الصّلاة من الصّابئة، 

حيث غضّ الطرّف عن كمّيّة الاختلافات بين الصّلاة هنا وهناك، ولجأ إلى قشور، أو 

تفصيلات قد يكون فيها شيء من التشّابه.

بين  الرجّل  مزج  فقد  التحّليل،  عن  ليست بمعزل  تيسدال  عند  المقارنة  سادسًا: 

المنهج التحّليلي، والمنهج النّقدي، ليس من أجل خدمة العلم، والحقيقة العلميةّ، 

وإنّّما من أجل تمرير ما يريده ويرمي إليه. لكن التحّليل لم يكن له الصّدارة في هذا 

المزج، ففي بعض الأحيان تأتي المقارنة ثمّ يأتي التحّليل، وفي أحيان أخرى يتصدّر 

يأتي  ثمّ  الحكم،  يصدر  تيسدال  كان  الحالين  كلتا  وفي  المقارنة.  أثناء  في  التحّليل 

ينطويان عليه  الغالب إلى ردّ، ونقد لما  اللذّين كانا يحتاجان في  بمقارنته وتحليله، 

من عوار.

سابعًا: المقارنة عند المستشرق تيسدال كانت تبحث عن أوجه التشّابه فقط، دون 

ومثل  مقارنة صادقة،  بأنهّا  المقارنة  نحكم على  حتىّ  الاختلاف؛  أوجه  عن  البحث 

هذا النّوع من المقارنات لا يكون في الغالب إلّّا من أجل إثبات فكرة واحدة في نظر 

المقارن. وهذا ما كان يرمي إليه تيسدال بالفعل، فقد كان دائم البحث عمّّا يعضض 

به دعواه في عمليّة الاقتباس المزعومة. 



41 الباب الأول: المستشرق تيسدال فكرًا ومنهجًا وموقفه من تدوين القرآن |

قدي عند تيسدال
ّ
المنهج الن

إنّ المنهج النّقدي يجب أن يحيط بالموضوع ككل، وأن يستخدم فيه الكثير من 

يبقى  فإنهّ  النّصّ،  اختلفت طرق معالجة  المفاهيم، والأفكار، والأدوات، حتىّ وإن 

فإنّ  الدّيني  النّصّ  كنّا بصدد  وإذا  وللنّصّ هدفاً واحدًا ووحيدًا]]].  بالنّصّ  الاشتغال 

عمليّة النّقد تكون حذرة؛ لأنهّا تتعلقّ بنصّ مقدّس، ومن ثمّ اسُتلزم وجود مجموعة 

من الأدوات التّي تقود إلى أدلةّ تتُخّذ سبيلًًا إلى إظهار عمليةّ النّقد، وهذا ما لم يفعله 

المستشرق تيسدال اتجّاه النّصوص القرآنيّة، والأسفار القديمة والجديدة.

معيبة  بصورة  ظهر  قد  المستشرق  هذا  عليه  اعتمد  الذّي  النّقدي  المنهج  ويعدّ 

على يديه، وهذا ما أفرزه لنا في تعامله مع معطيات النّصّ القرآني، حيث اتبّع منهجًا 

نقديًّا لا يعُنى بالعلم، والحقيقة العلميّة، ولكنّه يعُنى بشيء واحد، وهو إثبات الفكرة 

المسبقة، والمعارف القديمة التّي يؤمن، تأكيدًا لمعتقده الذّي بزع، وتغلغل فيه، وهو 

نابعة من هذا  القرآني  النّصّ  ثمّ كانت مواقفه، وآراؤه حول  الكنيسة. ومن  في كنف 

المعتقد، وكأنهّ كان ينتقد القرآن لا لشيء إلّّا من أجل الانتصار لما يدين به ويعتقد.

بل  الشّكّ،  يقبل  لا  دليل  أو  بقرينة،  نقده  يربط  يكن  لم  تيسدال  المستشرق  إنّ 

الدّليل، ونحن نعتقد أن نقده كان  كلّ أدلتّه دون استثناء تفتفر لهذه القرينة، أو هذا 

موريس  كان  لقد  بصلة.  العلمي  للنّقد  تمتّ  لا  خارجيّة  مؤثرّات  أساس  على  مبنيًّا 

بوكاي نقديًّا عدائيًّا متعصّبًا، لا يقوده في نقده الدّليل العقلي، وإنّّما كان أسير التيّاّر 

الاستشراقي الغربي، فقبل ما قبل منه، وهو معصوب العين، مقيّد العقل.

ومن ثمّ فنحن نستطيع أن نقول بكلّ تأكيد إنّ تيسدال لم يكن يمارس نقدًا موضوعيًّا، 

إذ شاع عنده لّي عنق النّصّ القرآني، واعتماد آراء شاذةّ لم تجتمع عليها الأمّة الإسلاميةّ 

في تفسير النّصّ، والاستناد في نقده للقرآن -فضلًًا عن الزعّم باقتباسه- على كتب كان 

ظهورها لاحقًا على الإسلام، ككتاب: فرقي ربي إليعازر، وغيره من الكتب. 

]]]- حامدي، صامد، أسس بناء المنهج النّقدي عند أنور الجندي، ص6.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 42

إنّ نقد تيسدال ومواقفه كانت تسير في الاتجّاه الغربي نفسه الذّي يمجد التوّراة 

والإنجيل، ويقلل من النّصّ القرآني، وهذا ما كشف عنه مستشرق منصف كموريس 

بوكاي الذّي يقول: »وقد خلت قرون بالنّسبة إلى التوّراة في عهديها القديم والجديد، 

بتمجيدها  إلّّا  تسمح  تكن  لم  وقراءتها  حالها.  على  بالقبول  يكتفون  عبرها  والنّاس 

كانوا  الدّين  ورجال  إثماً،  يعتبر  كان  انتقادها  إلى  اتجّاه  أي  لأنّ  مبّررة؛  بتأمّلات 

وحدهم المختصّين الذّين يمكنهم بيسر الحصول على المعرفة الشّاملة فيها، أمّا أكثر 

العلمانيّين فما كانوا يتلقون إلّّا بعض المقطوعات المختارة في الاحتفالات الدّينيةّ، 

أو خلال المواعظ«]]]. 

والعلماء  عامّة،  النّاس  يبديه  كان  الذّي  التسّليم  مقدار  عن  يكشف  الأمر  وهذا 

من  الكثير  صاحبها  على  سيجر  نقدها  مجردّ  أنّ  يعني  بما  النّصوص،  لتلك  خاصّة 

الأضرار والإشكاليّات، وهذا ما يظهر في تاريخ تعاملات الكنيسة مع العلماء الذّي 

تبنّوا أفكارًا علميّة تخالفها]]]. هذا يعني أنّ الجانب النّقدي للنّصوص المقدّسة كان 

معدومًا، وكان في حاجة إلى صيحة علميّة جديدة تعمل على قراءتها قراءة علميةّ ناقدة 

بعيدًا من الممالأة، والمداهنة، والنّفاق. على الرّغم من أنّ هناك بعض المحاولات 

وثقافيًّا  أيديولوجيًّا،  موقفًا  باتخّاذها  النّقديةّ  العمليّة  تأطير  على  تعمل  التّي  النّقديةّ 

معينًا، وحصر نشاطاته في دائرة محدّدة]]].

موقفًا عدائيًّا من  تتخّذ  التّي  البيئة  بهذه  كان مشبعًا  نقديًّا  تيسدال  إذًا المستشرق 

القرآن في الغالب، وتمجّد في غيره من الكتب السّماويةّ. ومن ثمّ كان نقده ليس نابعًا 

من قراءة صادقة للنّصوص، ولكنّه كان نابعًا من أيديولوجيّة هذه البيئة، ومسايرة لها، 

ومنفذة لمراميها، وأغراضها غير البريئة.

تلك  من  أمل  بخيبة  ويشعر  يأسف،  أن  إلى  بوكاي  بالمستشرق  حدا  ما  وهذا 

-ومؤلفّ  التوّراتيّة  للنّصوص  دراستها  في  النّقدي  المنهج  تدّعي  التّي  المؤلفّات 

]]]- انظر: بوكاي، موريس، التوّراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص17.

]]]- انظر: كتابنا موريس بوكاي والقرآن الكريم.. نحو قراءة توفيقيّة بين النّصّ القرآني والمعطى العلمي.

]]]- انظر: خمري، حسين، سردياّت النّقد في تحليل آليات الخطاب النّقدي المعاصر، ص37. 



43 الباب الأول: المستشرق تيسدال فكرًا ومنهجًا وموقفه من تدوين القرآن |

ينتقدهم  ثمّ  ومن  ذلك.  عن  تكون  ما  أبعد  الحقيقة  في  وهي  بالطبّع-  منها  تيسدال 

مقدرتهم  بكامل  يحتفظون  الذّين  إلى  وبالنّسبة  الأحوال،  هذه  »وفي  قائلًًا:  بوكاي 

ولا  ثابتة،  والتنّاقضات  المستحيلات،  تبقى  الموضوعيةّ  لمعنى  وإدراكهم  الفكريةّ، 

يمكن إلّّا التأّسّف -اتجّاه وضدّ كلّ منطق- على الموقف الهادف إلى تبرير الاحتفاظ 

في نصوص الكتب التوّراتيّة ببعض الفقرات الملطخّة بالعيوب. إنّ هذا الموقف قد 

التجّربة  أنّ  باللهّ. غير  الإيمان  المثقّفين في  بعض  بعقيدة  الضّّرر  كلّ  يضحى ضارًّا 

تثبت أنهّ إذا كان البعض قادرين على كشف بعض نقائص من هذا النّوع، فإنّ الأكثريةّ 

الغالبة من المسيحيّين غافلة عنه، وتجهل هذه التنّاقضات مع المعارف الدّنيويةّ التّي 

غالبًا ما تكون أوليّة«]]]. 

هذا يعني أنّ بوكاي يأخذ على الدّيانيّين -ولا نشكّ في أنّ تيسدال واحد منهم- من 

أصحاب الفكر، والعلماء في الغرب، وقوفهم السّلبي اتجّاه نصوص العهدين القديم، 

والجديد رغم كونها مناقضة للعلم، وللفكر السّديد، إذ كان يرتضي لهم هنا أن يتخّذوا 

يقول:  حاله  لسان  وكأنّ  والعقل،  والمنطق،  العلميّة،  الضّّرورة  تستلزمه  نقديًّا  موقفًا 

تدّعون على القرآن أنهّ كتاب محمّدي، وتكيلون له الاتهّامات، ودعاوى الاقتباس من 

العهدين القديم والجديد، مع أنّ الاتهّامات حقيق بها نصوصكم، وإذا كنتم تعمدون 

إلى المنهج النّقدي في تعاملكم مع القرآن فإنّ الأولى بهذا المنهج هو كتابكم]]]. 

الذّي استخدمه المستشرق تيسدال كان يقوم  النّقدي  إنّ المنهج  القول   ويمكن 

على عدد من الخصائص، منها:

أ– أنّ المنهج النّقدي عند تيسدال افتقر إلى مرتكز رئيس وهو الموضوعيّة، فلم 

تشغل ولو حيّزاً ضئيلًًا من تفكيره، إذ من المعروف أنّ النّقد، والموضوعيّة كوجهي 

لأحدهما  وجود  لا  صنوان  هما  بل  متلازمين،  يكونا  أن  من  بدّ  لا  الواحدة  العملة 

النّقد الموضوعي »يفصل العمل عن كلّ ما عداه من قيم  أنّ  من دون الآخر. ذلك 

]]]- انظر: التوّراة والإنجيل والقرآن والعلم، م.س، ص17.

]]]- انظر: كتابنا موريس بوكاي والقرآن الكريم.. نحو قراءة توفيقيّة بين النّصّ القرآني والمعطى العلمي.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 44

خارجيّة؛ لينظر إليه هو من داخله، وليكتشف ما بداخله من معنى لا يمكن الكشف 

عنه إلّّا من خلال تحليل البنّاء«]]]. 

نحو:  من  قضايا  في  المستشرق،  هذا  انتهجه  الذّي  النّقد  حقيقة  لنا  يفسّّر  وهذا 

تدوين القرآن، العادات العربيّة القديمة، معتقدات الصّابئة، المعتقدات اليهوديةّ في 

التوّراة والتلّمود. بل إنهّ يكشف لنا عن حقيقة النّتائج التّي توصّل لها، ومدى حظهّا 

من الفقر العلمي، والتّّرهّل المنهجي، وبعدها عن أسّس النّقد الصّحيح.

شخصيةّ،  نظر  وجهات  على  يؤسّسه  تيسدال  انتقده  الذّي  النّقدي  المنهج  ب- 

وأفكار مسبّقة، فهو ليس نتاج عمل علمي متأنٍ، وإنّّما نتاج تماشٍ فجّ مع المعطيّات 

الاستشراقيّة القديمة، وتماهٍ معها. وهذا الأمر كان له مردوده في طبيعة النّتائج التّي 

انتهى إليها، ولا يغلب عليها الجدة في الموقف، ولا في الآراء؛ وإنّّما آراء، ومواقف 

سابقة ومنتشرة سلفًا في المحيط الغربي، وإن تزيتّ بزيّ جديد، وطرحت أمثلة فقيرة 

على ما تحاول إثباته قصًرا. وهذا يقودنا إلى أنّ هذه النّتائج كانت محصّلة الأدوات 

النّقديةّ غير الحقيقيّة التّي استند إليها هذا المستشرق.

إنّ القضايا التّي درسها تيسدال سواء أكانت رئيسة، أو تفصيليّة لم تكن تقف على 

منهج نقدي علمي أمين، أو قراءة متأنيّة تقود إلى كشف حقيقي للنّصوص القرآنيّة، أو 

حتىّ النّصوص التّي تنسب لها دعاوى المصدريةّ. ومن ثمّ فقد كان ينقد ما لا يستحقّ 

النّقد. والحقيقة التّي لا جدال فيها أنّ المستشرق تيسدال لو انشغل بدراسة نصوص 

العهدين عُشر الوقت الذّي انشغله في النّصوص القرآنيةّ لعلم أيهّما حقًا ذا مصدريةّ 

إلهيّة، وأيهما ذا مصدريةّ بشريةّ؟!

كان  إذ  والمقارنة،  التحّليل  سابقًا على  الغالب  كان في  هنا  التيّسدالي  النّقد  ج– 

التحّليل والمقارنة،  النّقدي قبل أن يضع أوّلًًا النّصوص في إطار من  يصُدر الحكم 

وهذا نهج علمي غير لائق؛ خاصّةً إذا علمنا أنّ ما قدمه من شواهد على حكمه لا 

يقوم كشاهد، ودليل من الأساس. وعلى كلٍّ فإنّ النّقد لا يكون سابقًا، بل يجب أن 

]]]- سرحان، سمير، النّقد الموضوعي، ص16.



45 الباب الأول: المستشرق تيسدال فكرًا ومنهجًا وموقفه من تدوين القرآن |

يكون على الدّوام إمّا مبنيًّا على تحليل رصين، أو تحليل، ومقارنة رصينة. وهذا هو 

المنهج السّليم الذّي ينبغي أن يكون، فلا نقد من دون تحليل، أو تحليل ومقارنة.

النّقد  وبهائه؛ لأنّ  الكثير من رونقه  فقد  النّقدي عند هذا المستشرق  المنهج  د– 

العلمي الحقيقي مرتبط بوجود الدّليل، ولا بدّ أن يكون قويًّا لا يقبل الشّكّ فيه، حتىّ 

الحجّة  أو  القوي،  الدّليل  يكن يمتلك  تيسدال لم  لكنّ  للعلم،  منتجًا  نقدًا  لنا  يقدّم 

القارئ في  يجده  ما  وهذا  أحلام!  أضغاث  مبنيّة على  نقوده  كلّ  كانت  بل  الدّامغة، 

يهوديةّ،  القرآن من مصادر  اقتباس  فيها  ادّعى  والتّي  للدّراسة،  التّي طرحها  القضايا 

وصابئيّة، وعربيّة قديمة. فعلى سبيل المثال يدّعي ناقدًا أنّ القرآن قد اقتبس العادات 

ولعله  يدري،  لا  وهو  وغيرها]]]،  والختان،  الأزواج،  وتعدّد  كالرقّّ،  القديمة  العربيّة 

يدري بأنّ القرآن إنّّما جاء ثورة على هذه العادات، ومن ثمّ نظمّها، وهذّبها، وأخرجها 

من إطار فوضوي إلى إطار يراعي إنسانيّة الإنسان. فضلًًا عن أنهّ قضى على العادات 

غير الإنسانيةّ، أو غير الأخلاقيّة، وهي كثيرة، أكثر من أن تحصى.

 القواعد المنهجيّة

هناك مجموعة من القواعد المنهجيّة التّي ألزم بها تيسدال نفسه، وكان يزهو بها، 

لكنّنا سنُخضع هذه القواعد الذتي ألزم بها نفسه لدراسة دقيقة في الفصول القادمة؛ 

لنرى هل التزم بها تيسدال في مناقشة القضايا الأصليّة للقرآن الكريم؟ أم أنهّ جار على 

تلك القواعد، أو لم يستخدمها الاستخدام العلمي المنهجي، فكانت حبراً على ورق، 

وصارت قواعد شكلانيّة لا تمتّ لجوهر العلميّة، والمنهجيّة بصلة؟! 

أ- من هذه القواعد المنهجيّة التّّرجمة الذّاتيّة، بمعنى أنهّ يقرّ في مقدّمة كتابه أنهّ 

فيها  يعتمد  بها، ولم  قام هو  ذاتيةّ  النّصوص من لغات مختلفة ترجمة  التزم بترجمة 

اللغّة الصّينيّة، مؤكّدًا أنّ كلّ التّّرجمات التّى  على أحد باستثناء فقرة، أو فقرتين من 

قدّمتها هنا، من أي لغة، هى من عمله الخاصّ، وذلك باستثناء فقرة، أو فقرتين من 

اللغّة الصّينيّة، وهى اللغّة التّى لم يدرسها تمامًا باعترافه. ومن ثمّ فإنّ كلّ التّّرجمات 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص33.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 46

الأخرى، التّى قام بها هنا هى حرفيةّ تمامًا، حيث قد لا تبدو جيّدة في بعض الأحيان 

باعترافه أيضًا، ولكن قد بدا له -حسبما يشير- أنهّ من الضّّروري أن يكون دقيقًا، بحيث 

يضع القارئ في موقف يمكنه من أن يحكم بنفسه على صحّة، أو عدم صحّة آرائه، 

مؤكّدًا أنهّ في كلّ حال قد ذكر إشارات عن الأعمال التّي توجد بها الفقرات المترجمة 

في لغّتها الأصلية]]]. وهذا ما سوف نحتكم إليه في نقده حول موقفه من القرآن الكريم.

بدّ من أن  والسّؤال الذّي يطرح نفسه هنا: هل لكي تكون دقيقًا في ترجمتك لا 

تيسدال  استطاع المستشرق  ذاتيّة من عندياتك؟! والسّؤال الأهمّ: هل  تقوم بترجمة 

بكلّ هذه  يلمّ  أن  لغّات شتىّ  بنى مواقفه، وآراءه على نصوص، وروايات من  الذّي 

اللغّات الإلمام الذّي يمكنه من امتلاك زمامها، وترجمة هذه النّصوص، والرّوايات 

التّّرجمة الدّقيقة، على الرّغم من اعترافه بأنهّا ترجمة غير جيّدة في بعض الأحيان؟! 

فيه:  يقول  العلمي  المنهج  مع  يتناقض  خطيراً  اعترافاً  يعترف  المقدّمة  في  لكنّه 

»إنّ العمل هو حصيلة مزيد من الدّراسة في هذا الجانب، وقد كتبته بناء على دعوة 

العديد من الأصدقاء، الذّين رغبوا في أن تتمّ معالجة الموضوع كلهّ من وجهة النّظر 

الإنجليزيةّ، وهو الأمر الذّي لم يكن مرغوباً فيه في المرةّ الأولى عندما عالجته في 

اللسّان الشّّرقى، وبالتاّلي من وجهة النّظر الشّّرقيّة«]]]. فهل تختلف الرّؤية، ويختلف 

الموقف، والرّأي باختلاف البيئة إنجليزيةّ كانت أو إسلاميّة؟! وهل معالجة الموضوع 

بلسان شرقي يجعله غير جيّد، أو غير مقبول، في حين تتصّف المعالجة من ناحية 

النّظرة الإنجليزيةّ بأنهّا جيّدة مقبولة؟! بالطبّع هذا تناقض كبير في الفكر، وعوار بيّّن 

في المنهج.

أنهّ  وهي  نفسه،  بها  ألزم  والتّي  تيسدال،  المستشرق  وضعها  قاعدة  وهناك  ب- 

جعل اعتماده الرئّيس في مناقشته لقضيّة مصادر القرآن على نصوص القرآن بوصفها 

محورًا رئيسًا، وإن كان هذا لم يمنع من اعتماده على الحديث النّبوي بوصفه محورًا 

الفقهيّة. وقد  الآراء  أو  التفّسيرات،  الاستناد على  فقد أعرض عن  وبناءً عليه  ثانويًّا، 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص10.

]]]- م.ن، ص8.



47 الباب الأول: المستشرق تيسدال فكرًا ومنهجًا وموقفه من تدوين القرآن |

القرآن  مجتمعين،  المصدرين  هذين  أنّ  إلى  ذاهباً  القاعدة  هذه  على  تيسدال  أكّد 

القرآن  الأهمّيّة لمفسّّري  من  بكثير  يعزو  الإسلام، كما  أساس  يشكّلان  والأحاديث، 

الأوائل، واستنتاجاتهم الفقهيّة. ولكنّه، وفى بحثه عن أصل المعتقدات، والممارسات 

الإسلاميّة، لم يكن معنيًّا بهذه الأخيرة، إلّّا في ما يتعلقّ بإلقائها الضّوء على ما يؤمن 

ثانويًّا  نفسها، فهى تحتلّ مكاناً  تعبيره، وحتىّ الأحاديث  به المسلمون فعلًًا حسب 

في بحثه هذا باعترافه هو، واضعًا قاعدة سوف نحاكمه فيها منهجيًّا، وهي أنّ معظم 

الأحاديث، التّي تشير بين الحين، والآخر إلى أقوال، وأفعال النّبي، فسوف يشير إليها 

الغامضة في  النّقاط  بعض  تفسير  أو  بها في شرح،  يساهم  التّى  الحالات  فقط، في 

القرآن]]]. 

ومن ثمّ فقد عالج الطقّوس، والممارسات التّي ورد ذكرها في القرآن الكريم ضمنيًّا، 

أو ظاهريًّا، أو تلك التّي ذكرت في الأحاديث المقبولة عند جمهور المسلمين، من 

دون أن يشغل نفسه بقضيّة الحديث هل هو صحيح أم ضعيف، إلى غير ذلك من 

النّبي  لبيان صحّة نسبة الحديث إلى  النّبويةّ  التّي أطلقها دارسو الأحاديث  الأحكام 

الكريم من عدمها.

ج- كذلك يمكن الإشارة إلى قاعدة سار عليها المستشرق تيسدال، وهي الاعتماد 

بشكل رئيسٍ على التّّرجمات التّي ترجمها بعض مستشرقي الغرب حول الإسلام عامّة، 

والقرآن خاصّة، كون هذا عنده –في ما يبدو لي- يسدّ خلل عدم معرفة اللغّة العربيةّ، 

ومن ثمّ نفهم أنّ مصادره الرئّيسة حول فهم القرآن كانت عبارة عن التّّرجمات، وقد 

ألمح تيسدال إلى هذا الأمر من طرف خفيّ عندما قال: »فهؤلاء الذّين لا يستطيعون 

قراءة القرآن في لغته العربيةّ الأصليّة، يستطيعون دراسة تعاليمه من خلال التّّرجمات 

المتعدّدة المتاحة بلغات أوروبيّّة عديدة، والتّى تعتبر أشهرها تلك التّى قام بها سال، 

ورودويل، وبالمر«]]]. ونحن نظنّ أن تيسدال لم يكن على دراية باللغّة العربيّة، وإنّماّ 

كان على دراية بلغّات أخرى مثل: الإنجليزيةّ، والفارسيّة، إذ لو كان على دراية بها 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص10.

]]]- م.ن، ص11-10.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 48

لكتب شيئاً من مؤلفّاته بها، لكنّه لم يفعل، حتىّ أنّ كتابه المصادر الأصليةّ للقرآن لم 

يكتبه باللغّة العربيّة، بل إننّا لا نجد له مؤلفًّا واحدًا بها، وهذا يقودنا إلى نتيجة واحدة 

مؤدّاها: أنّ المستشرق سان كلير تيسدال لم يدرس الإسلام، والقرآن في لغّته الأصليةّ، 

وإنّّما درسهما من خلال طرق غير مباشرة، وهي التّّرجمات.

أشهر  من  واحد  مع  ذلك  في  خلاف  على  نجده  فإننّا  كذلك  الأمر  كان  وإذا 

الفرنسي  المستشرق  وهو  قرب،  من  والإسلام  القرآن،  درسوا  الذّين  المستشرقين 

موريس بوكاي. حيث سلك مسلك الدّراسة المباشرة للنّصوص من دون وسيط، فقد 

تعلمّ اللغّة العربيّة، ودرس النّصوص في مصادرها الأصليّة، ونظنّ أنّ هذا هو ما مكّنه 

من الوصول إلى نتائج مغايرة لتلك التّي انتهى إليها غالبيّة المستشرقين.

د- على الرّغم من أنّ تيسدال كان دائم الحديث عن أنهّ يربط مواقفه، وآرائه بالدّليل، 

فإنهّ من الملاحظ أنهّ افتقر إلى الدّليل في كلّ مرحلة من مراحل إنتاجه، ونعني خاصّة 

مؤلفّه: المصادر الأصليّة للقرآن. والمثال على ذلك أنهّ انتقد نظام ترتيب السّور في 

القرآن الكريم بدعوى أنهّ غير محدّد]]]، ومع ذلك لم يستطع أن يقدّم لنا دليلًاً على 

ذلك، بل على العكس من ذلك فإنّ الأدلةّ على خطأ موقف هذا المستشرق متعدّدة. 

فضلًًا عن أنهّ يدخل في هذا الإطار اتهّامه لكتبة الوحي بعدم صدق النّوايا، وزعمه 

ولا  عليه،  دليل  لا  ممّاّ  وهذا  الكثيرة]]].  والغنائم  الرفّيعة،  المنزلة  يبغون  كان  بأنهّم 

كان  ولو  وتاريخًا،  مقبول عقلًًا  دليل  معتمدًا على  فيهم  يشكّك  أن  تيسدال  يستطيع 

تيسدال يريد أدلةّ على ذلك لقرأ في كتب السّير، وما يتعلقّ منها بكتبة الوحي، إلّّا أنهّ 

لم يقرأ؛ لأنهّ يعلم أنهّا تكشف تهافت آرائه التّي كان حريصًا على إظهارها مهما كان 

السّبب، ولو على حساب المنهج العلمي، والأمانة العلميّة. 

هـ– من هذه القواعد أنّ هذا المستشرق يستدلّ بما لا يصحّ أن يكون دليلًًا، أو 

حتىّ نصف دليل، فقد ظلّ تيسدال يمارس الخلط، وهو بصدد ادّعاءاته، وافتراءاته 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص15.

]]]- انظر: م.ن، ص13–14.



49 الباب الأول: المستشرق تيسدال فكرًا ومنهجًا وموقفه من تدوين القرآن |

حول القرآن، من ذلك أنهّ زعم أنّ القرآن من عنديات محمّد؛ بدعوى أنهّ مرآة صادقة 

لحياته، وأحداثها، ودعوته بين النّاس]]]، وهذا يعدّ خلطاً كبيًرا من جانب، والاستدلال 

بما لا يصح هنا. 

كما أنّ الكثير من الأدلةّ التّي استدل بها هذا المستشرق هي أدلةّ واهية لا تقف أمّا 

الأدلةّ الحقيقيّة، فكيف يأخذ تيسدال على النّبي الكريم مثلًًا مسألة تعدّد الزوّجات، 

علمًًا بأنهّا مسألة سبقه إليها العديد من أنبياء الصّادقين ممّن يؤمن بهم تيسدال في 

وكذلك  وهاجر،  سارة  السّيّدتين:  من  تزوّج  الذّي  إبراهيم  كسينا  الكنسي،  معتقده 

كسيدنا دواود، وابنه سليمان. فكيف يأخذ تيسدال على القرآن، والنّبي الكريم مسألة 

التعّدّد، وهي كانت موجودة في سابقيه من الأنبياء، فبأيّ ميزان يقيس هذا المستشرق 

الأمور؟! وبأيّ كفّة يزن؟ ولمَِ الازدواجيّة في المعايير؟! 

وضعها  التّي  القواعد  من  الهوى،  بحسب  وتوجيهها  النّصوص،  عنق  لّي  و– 

تيسدال لنفسه، وتدُرك بوضوح في ما تركه لنا من دعاوى، ومزاعم حول القرآن خاصّة، 

والإسلام عامّة.

أنّ  إلّّا  الدّقةّ، والأمانة، والوضوح،  قائم على  بأنّ عمله  تيسدال  ز- لطالما صرح 

هذه القاعدة المنهجيةّ كانت شكليّة، ولم تبارح نطاق القول لا الفعل، بدليل أنّ هذه 

الثلّاثة لم نجد لها وجودًا في كلّ آرائه، ومواقفه من القرآن الكريم، ونصوصه، أو في 

دعاوى الاقتباس التّي ما برح ينشرها. فأين الأمانة العلميّة عندما يقوم بلّي عنق النّصّ 

القرآني لتحقيق مآربه؟! أين الدّقة عندما يلجأ إلى تفسيرات شاذّة، وأحاديث موضوعة 

دون  يريد  ما  النّصوص  من  ويأخذ  الالتواء،  الوضوح وهو يمارس  أين  ومكذوبة؟! 

غيرها ممّّا يثبت عكس ما يريد؟!

إنّ تيسدال عندما حاول أن يدّعي بأنّ القرآن، والإسلام عامّة اقتبس العادات العربيةّ 

القديمة لم يكن أمينًا؛ لأنهّما ما اقتبسا شيئاً، وإنّّما أعادا تكوين الإنسان اجتماعيًّا، 

وأخلاقيًّا بعيدًا من مفاسد الجاهليّة في عاداتها وتقاليدها، من خلال النّهي عمّّا يجب 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص23.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 50

النّهي عنه منها، وتأكيد ما يجب تأكيده، وإدراج العادات الإسلاميّة الصّحيحة.

فضلًًا عن أنهّ عندما حاول الزعّم بوجود اقتباس من اليهوديةّ لم يكن دقيقًا؛ إذ كان 

عليه أن يدرك أوّلًًا أنّ المصدر الإلهي للكتب السّماويةّ واحد، ومن الوارد أن تتشابه 

بعض الرّوايات هنا وهناك. كما كان من اللّّازم عليه أن يدرك أنّ هناك اختلافات كثيرة 

بينهما، وأنّ هذه الاختلافات تحكم حتمًًا بعدم الاقتباس المزعوم، وهذا إن دلّ على 

شيء فإنّّما يدلّ على عدم دقةّ هذا المستشرق.

إضافةً إلى هذا كلهّ فإنهّ لم يكن واضحًا، ولو كان واضحًا لما لجأ إلى كتب ثانوية 

في تفسير القرآن أو فهمه، أو إلى بعض الكتب التّي نقلت نقلًًا عن الإسرائيليّات، ولا 

يحسب ما ذكُر في هذه الكتب على الإسلام أو القرآن، ولكنّه يحسّ على من أورده، 

ومن ثمّ لم يكن في هذا النّهج أيّ نوع من أنواع الوضوح.

ح- من المهمّ أن يكون هدف الباحث العلم من أجل العلم، لا من أجل أيّ شيء آخر، 

لكنّ تيسدال لم يعر هذا الأمر اهتمامًا، حيث كانت مواقفه، وآراؤه من القرآن من أجل 

شيء آخر غير العلم، هذا الشّّيء -في جزء كبير منه- هو الانتصار لعقيدته المسيحيةّ، بدليل 

دعوته للتبّشيريةّ، والتبّشيريين بمواصلة الجهود التّي أقام بها، والبناء عليها]]]. فهي دراسة 

من أجل هدف غير علمي، وإنّّما من أجل مرامي أيديولوجيّة، أو عقديةّ. 

ارتباط  مطلقًا  عليها  خلاف  لا  والتّي  الأساس،  العلمي  المنهج  قواعد  من  ط- 

لكنّ  الباحث.  منقصة في حقّ  دليل  دون  الحكم من  إطلاق  ويعدّ  بالدّليل.  الحكم 

في بعض الأحيان كان يطلق تيسدال حكمه من دون أن يربطه بالدّليل، حتىّ ولو كان 

دليلًًا واهياً كما كان يفعل في كلّ مرةّ. من ذلك عندما حكم على قبيلة قريش بأنهّا 

ليست من نسل سيّدنا إبراهيم، دون دليل تاريخي، أو منطقي عقلي، بل إنهّ اتهّم هذا 

بأنهّ محض ادّعاء]]].

ي– ممّّا لا شكّ فيه أنّ العلم ليس مجالًًا للشّكّ، أو الاحتمال، لأنهّ يبحث دومًا 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص24.

]]]- انظر: م.ن، ص27-26.



51 الباب الأول: المستشرق تيسدال فكرًا ومنهجًا وموقفه من تدوين القرآن |

التّي لا  الأساس  المنهجيّة  القواعد  من  العلم، وهذه  يوجد  الدّليل  فثمّ  الدّليل،  عن 

أنهّ يشيع  تيسدال نجد  بالنّظر إلى  تغافلها. لكن  أو  التخّلّّي عنها،  يجوز لأيّ باحث 

من  زعمه  ما  على  الاستدلال  بصدد  وهو  والظنّّ،  والشّكّ،  الاحتمال،  ألفاظ  عنده 

اقتباس القرآن من غيره، فهو يفقد في كثير من الأحيان الدّليل -وهذا لا يعني أنّ ما 

استدل به في أحيان أخرى كان صواباً، أو لا يداخله الشّكّ، بل هو مردود عليه- فيلجأ 

إلى الاحتماليةّ الفجّة التّي لا يجد خجلًًا من التصّريح بها، وهذا ما وجدنا في قضايا 

كثيرة، منها ما ذهب إليه من أنّ اللّّات عند الجاهليّين هو اللّّاتو البابلي، من دون أن 

يقدّم دليلًًا على ذلك]]].

ك- من القواعد المهمّة في أي بحث علمي ألّّا تكون أيّ من المقدّمات، أو النّتائج 

النّتائج الفاسدة  فاسدة، فإذا كانت المقدّمات فاسدة لزم عنها نتائج فاسدة، كما أنّ 

المبنيّة على مقدّمات صحيحة لا تقدّم علمًًا، والمتأمّل في نهج المستشرق تيسدال 

يجده أبعد ما يكون عن هذه القاعدة العلميّة، إذ كثيراً ما يلجأ إلى مقدّمات فاسدة 

يبني عليها نتائجه، وفي أحيان أخرى يلجأ إلى استخلاص نتائج فاسدة من مقدّمات 

اتخّذ  لكنّه  إله،  بوجود  الجاهليّة  العرب في  اتخّذ من معرفة  أنهّ  صحيحة، من ذلك 

النّبي  أنّ  مؤدّاها  خاطئة،  نتيجة  عليها  ليبني  كمقدّمة صحيحة؛  وبينه،  بينهم  واسطة 

فاسدة،  نتيجة خاطئة  منهم]]]. وهذه  التوّحيد  ومبدأ  الإله،  فكرته عن  اقتبس  محمّد 

لا تقود إليها عقلًًا، ومنطقًا المقدّمة التّي استند إليها. ومن ذلك أيضًا أنهّ اتخّذ من 

وجود الكعبة قبل الإسلام كمقدّمة صحيحة، ولكنّه بنى عليها نتيجة خاطئة، وهي أنّ 

القديمة]]]. وهذا خطأ في  العربيّة  والشّعائر  المعتقدات،  مقتبسة من  الحجّ  طقوص 

الرّبط، والتحّليل، وقد رددنا عليه في موضعه من هذا الكتاب.

ل- من أساسات المنهج العلمي عدم التنّاقض؛ كون التنّاقض يفقده المصداقيةّ، 

التنّاقض يحكم على بحثه بالفشل. وبالنّظر إلى المستشرق  والباحث الذّي يقع في 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص29.

]]]- انظر: م.ن، ص30-29.

]]]- انظر: م.ن، ص36-35.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 52

تيسدال نجد أنهّ وقع في هذا الخطأ الجسيم، ليس مجردّ مرةّ واحدة، ولكنّه وقع فيه 

أكثر من مرةّ. فكيف يذهب تيسدال مثلًًا إلى أنّ القرآن اقتبس فكرة التوّحيد من العرب 

وثنيةّ  معتقدات  من  عليه  كانوا  بما  علمه  مع  بذلك  يحكم  كيف  إذ  الجاهليّة؟!  في 

وشركيةّ؟! ألا يعدّ هذا خلطاً فاسدًا؟! الغريب أنّ تيسدال كان يعلم جيّدًا أنّ الأصنام 

في الجاهليّة كانت 360 صنمًًا، وقد ذكر ذلك في كتابه، فكيف يستقيم هذا مع مبدأ 

التوّحيد؟!

م- غضّ الطرّف عن القرينة الرئّيسة، والتمّسّك بأهداب قرائن واهية لا تقدم شيئاً، 

ولا تفيد، غير أنهّا تصرف العقول عن هذه القرينة؛ لأغراض غير أمينة إحدى القواعد 

الواهية التّي استند إليها تيسدال في تعامله مع قضيّة المصادر الأصليةّ للقرآن. وهذه 

القاعدة لا نعدمها في جل آرائه ومواقفه، إن لم يكن كلهّا، ففي قضيّة ادّعائه باقتباس 

طقوس الحجّ من عرب الجاهليّة يتغافل أنّ الكعبة قد بناها سيّدنا إبراهيم، وأنّ الأديان 

إنّّما جاءت بكلمة الله تعالى، وهي التوّحيد والعبادة]]]، ويقف عن قضيّة أنّ طقوس 

أشدّ  أمر غريب  الجاهليّة! وهذا  الشّعر من عرب  اقتبست حلاقة  الحجّ في الإسلام 

الغرابة! ولو كان تيسدال يعي هذه الحقيقة -ولعلهّ كان يعيها وتغافل- لما انتهى إلى 

ما انتهى إليه.

هذا الأمر نجده واضحًا، وجليًّّا في قضيّة الادّعاء باقتباس القرآن من الشّعر الجاهلي، 

فعلى الرّغم من أنّ موقف تيسدال من القضيّة كان مذبذباً، ولا يستقيم على رأي فيها، 

إليها  التّي يستند  الشّعريةّ  إيراد الأبيات  الشّبهة، ونقلها، ومحاولة  إيراد  أنّ مجردّ  إلّّا 

أصحابها لهو دليل على أنّ تيسدال يريد التشّويش على القرآن الكريم، وإلّّا فلماذا 

نقلها عن مردّديها من الأساس. والحقيقة التّي لا جدال فيها والتّي ستتبيّّن من خلال 

سطور هذا الكتاب أنّ هذه الحجّة واهية، فالأبيات التّي اتخّذها ناقلو الشّبهة دليلًًا 

عليها مردود عليها من النّاحية اللغّويةّ، والعروضيّة، ومن ناحية المضمون، وغيرها من 

الأدلةّ التّي تحكم بتهافت الشّبهة من الأساس. والسّؤال الذّي يطرح نفسه بقوّة: لماذا 

لجأ تيسدال إلى إيراد شبهة تحكم العديد من القرائن بتهافتها وهشاشتها؟!

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص38-37.



53 الباب الأول: المستشرق تيسدال فكرًا ومنهجًا وموقفه من تدوين القرآن |

ن– هناك قاعدة ألزم بها تيسدال نفسه، لكنّها لم تدخل حيزّ التنّفيذ، وهو قاعدة 

يتناولها،  قضيّة  كلّ  الاستقصاء في  عمليّة  بأنهّ سيمارس  نفسه  ألزم  فقد  الاستقصاء، 

المنطقيةّ  والنّتائج غير  العلميّة،  الأخطاء  كمّ  بدليل  قطّ،  نظرنا  لكنّه لم يمارسها في 

التّي انتهى إليها، وما وقع في ذلك إلّّا لإهماله في عمليّة الاستقصاء. والدّليل على 

ذلك على سبيل المثال أنهّ كان يضللّ القارئ فيدّعي أنّ الرسّول في المدينة كان يتبع 

سياسة كسب رضا اليهود]]]، ولو كان تيسدال يتبع منهج الاستقصاء كما ادّعى لعلم أنّ 

الرسول كان يتبع منهج الودّ، والدّعوة إلى الله تعالى بالحسنى معهم ومع غيرهم، وأنّ 

هذه السّياسة تبدّلت بفعل اليهود أنفسهم الذّين أخذوا يكيدون المكائد له وللإسلام. 

لكن تيسدال لم يفعّل الاستقصاء عمدًا أم جهلًًا، فدل ذلك على أنهّ ناقض نفسه فيما 

ألزمها به من الأساس. الغريب أنّ تيسدال في جهل كبير ظنّ أنّ الرسّول الكريم اتخّذ 

من القبلة إلى بيت المقدس طريقًا للتقّربّ لليهود، وهذا خطأ كبير.

س- النّظر إلى سيّدنا إبراهيم على أنهّ إرث يهودي يمثل إحدى القواعد المنهجيةّ 

التّي ألزم بها تيسدال نفسه، وأوقعته في كمٍّ هائل من التنّاقضات المعرفيّة، والمنهجيةّ 

التّي كشف عنها هذا الكتاب بوضوح. ومن ثمّ فإنّ عددًا كبيراً من دعاوى الاقتباس 

اللّّامنهجيّة،  القاعدة  هذه  إلى  بالأساس  تستند  الكريم،  بالقرآن  إلصاقها  التّي حاول 

هذه  ظهرت  وقد  وإفحامًا.  نقدًا  المنال  سهل  صيدًا  تيسدال  آراء  من  جعلت  والتّي 

القاعدة عند الحديث عمّّا أسماه المصادر اليهوديةّ للقرآن، وبنى عليها أحكامه في 

قضايا: قابيل وهابيل في القرآن واليهوديةّ، ونجاة سيّدنا إبراهيم في النّار، وقصّة 

بنى  التّي  القضايا  من  وغيرها  وماروت،  هاروت  وقصّة  سبأ،  وملكة  سليمان  سيّدنا 

نتائجها عليها.

والمرجع  كالقرآن،  المصدر  بين  أو  تدينّي،  هو  وما  ديني،  هو  ما  بين  الرّبط  ع- 

القضايا  آراءه، ومواقفه في جلّ  تيسدال  عليها  بنى  التّي  القواعد  من  كان  كالتفاسير 

يتخّذ من كتب  ما  للقرآن. فكثيراً  للبحث عن المصادر الأصليةّ  التّي جعلها محورًا 

التفّاسير، أو كتب قصص الأنبياء مصدرًا للحكم على قضيّة الاقتباس المزعوم التّي 

]]]- انظر: المصادر الأصلية للقرآن، م.س، ص52.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 54

انتهجها، وفي هذا الشّأن كثر اعتماده على كتاب عرائس المجالس للنّيسابوري، وهو 

كتاب اعتمد على الكثير من الإسرائيليّات، كالقول بأنّ هاروت، وماروت ملكين نزلا 

من السّماء، ومارسا الفاحشة مع البشر، وعندما ترفعّت امرأة عن الانصياع لمطالبهما 

صعدت إلى السّماء، وصارت كوكب الزهّرة]]]. أو كالقول ببعض الإسرائيليّات حول 

نبي الله إبراهيم، ونبي الله سليمان، وغيرهما]]]. 

والحقيقة أنّ هذه القاعدة هي قاعدة فاسدة بامتياز، ولا يجوز بأي حال من النّاحية 

العلميّة الاستناد إليها؛ كونها تنسب ما هو بشري لما هو إلهي، وتحاكم القرآن على 

التفّسيرات البشريةّ حوله، وهذا قمّة الخطأ المنهجي الذّي لا يضاهيه في شناعته أيّ 

خطأ آخر وإن عظم.

]]]- الثعلبي، النيسابوري، قصص الأنبياء المسمّى عرائس المجالس، ص51

]]]- م.ن، ص320



اني 
ّ
الفصل الث

موقف تيسدال من نزول القرآن وجمعه وتدوينه

لا أعلم مستشرقاً من المستشرقين الذّين تناولوا القرآن بالدّراسة أعرض عن قضيةّ 

تدوين القرآن الكريم، وجمعه إلّّا فيما ندر، فقد عمدوا إلى التطّرقّ إلى هذا الموضوع 

على اختلاف منهم في مقدار المساحة التّي فسحها كلّ واحد منهم له. وينطبق هذا 

اهتمّ بقضيّة تدوين  الذّي  تيسدال،  الحال على المستشرق سانت كلير  الأمر بطبيعة 

القرآن، وجمعه في كتاب: المصادر الأصليّة للقرآن.

ولئن كان قد وقف على هذه القضيةّ مثل غيره من دارسي القرآن من المستشرقين 

بعيد  أو  قريب،  من  يهتمّ  لم  إنهّ  إذ  خصوصيّة؛  ذات  نظرة  نظر  لي-  يبدو  -فيما  فإنهّ 

فقالوا  المستشرقين،  المدّعين  من  القرآني  النّصّ  طالت  التّي  التحّريف  باتهّامات 

بالنّقص فيه، أو بدخول ما ليس منه فيه. لكن تيسدال لم يتطرقّ إلى شيء من هذا، 

ليس حبًّا في الإسلام، والقرآن، والنّبي محمّد، ولكنّه رغبة في أن ينسب للنّبي الكريم 

كلّ ما فيه، ثمّ لا يلبث أن ينزع عنه كلّ أصالة متهّمًًا إياّه بأنهّ أخذه من بيئات شتىّ، 

وكتب، وروايات قديمة عديدة، وكأنهّ أراد أن يثبته للنّبيّ كلهّ لينزعه عنه كلهّ.

وتبدو أهمّيّة هذا الموضوع في أنهّ يلقي الضّوء على واحد من المستشرقين الذّين 

كالوا الاتهّامات للقرآن الكريم؛ فهو يعدّ واحدًا من أولئك المستشرقين المنتمين إلى 

المدرسة التّي تتخّذ موقفًا مناهضًا من الإسلام عامّة، والقرآن خاصّة.

هذا  موقف  عن  الكشف  يحاول  كونه  في  تكمن  الموضوع  هذا  أهمّيّة  أنّ  كما 

المستشرق من تدوين القرآن، لكنّ نهجه، وموقفه منه كان مغايراً لغيره من المستشرقين، 

وهنا تكمن أهمّيةّ أخرى لدراسة هذا الموضوع.

فضلًًا عن أنّ الموضوع مهمّ كونه يكشف عن مرحلة من مراحل التشّويه المتعمد 

ضدّ القرآن تحقيقًا لأهداف غير علميّة، متخّذةً أدوات، ووسائل غير علميّة، مع لّي 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 56

عنق المناهج العلميّة لتحقيق مأرب التشّويه.

من  جانب  على  الضّوء  يلقي  أن  يحاول  أنهّ  في  أخيراً  الموضوع  أهمّيّة  وتبدو 

حول  الدّراسات  إنّ  حيث  تيسدال،  المستشرق  آراء  في  المدروسة  غير  الجوانب 

آرائه وموقفه -على ندرتها من جانب، وإيجازها من جانب آخر- ركّزت على دعاوى 

الاقتباس التّي أطلقها، وأهملوا قضيّة تدوين القرآن عنده. 

وهنا تثور مجموعة من التسّاؤلات التّي تعبّّر عن إشكاليّة هذا الفصل، وهي:

ركب  في  سار  هل  القرآن؟  تدوين  قضيّة  إلى  تيسدال  المستشرق  نظر  كيف 

أي  وإلى  مغايراً؟  اتجّاهًا  اتخّذ  أنهّ  أم  القضيّة؟  هذه  الذّين خاضوا في  المستشرقين 

مدى يميل موقفه من القضيّة؟ هل يميل إلى جانب البناء أم جانب الهدم؟ أم اتخّذ 

من الاثنين منهجًا وسبيلًًا؟ ولماذا مزج بينهما؟ وما المرامي الحقيقة التّي كان يريدها 

من هذا المزج؟ وماذا عن مراحل جمع القرآن؟ هل شكّك في مخرجاتها أم أثبتها؟ 

ما رأي تيسدال في ترتيب الآيات القرآنيّة؟ وما موقفه من كتبة الوحي؟ وهل كان 

قضيةّ  في  المسلمين  علماء  موقف  نقد  ولماذا  النّسخ؟  باختلاف  القول  إلى  يميل 

التدّوين؟ وما مراميه من هذا النّقد؟ وما موقفه من نسبة القرآن؟ هل ينسبه إلى الله 

تعالى أو إلى سيّدنا محمّد؟ 

وماذا عن دعوى الاقتباس التّي زعمها المستشرق تيسدال؟ وما الردّود التّي يمكننا 

الردّّ بها عليه؟ وهل كان القرآن مرآة لحياة سيدنا محمّد كما ذهب هذا المستشرق؟ وما 

تفسيره لذلك؟ وهل تفسيره هذا له علاقة بمحاولة الادّعاء ببشريةّ القرآن؟!

وبناءً على هذه الإشكاليّات فإنّ قضيّة هذا الفصل تتمحور حول محورين رئيسين: 

الأوّل- إثبات تيسدال صحّة قضيّة التّدوين، وفيه:

-	 قضيّة تدوين القرآن.

-	 موقف تيسدال من جمع القرآن.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
57 الباب الثاني: دعوى المصدري

الثّاني– نفي تيسدال إثبات المصدريةّ الإلهيّة للقرآن، وفيه:

-	 اتهّامه ترتيب القرآن.

-	 اتهّامه كتبة الوحي في نواياهم.

-	 دعوى اختلاف النّسخ.

-	 نقد تيسدال موقف علماء المسلمين.

-	 نسبة القرآن عند تيسدال.

-	 دعوى الاقتباس.

-	 هل كان القرآن مرآة لحياة النّبيّ الكريم؟

- جانب الإثبات أو البناء
ً

لًا
ّ
أو

أ- قضيّة تدوين القرآن

تدوين  لقضيّة  تيسدال  تناول  في  يظهر  قد  ممّّا  القارئ  ينخدع  ألّّا  الواجب  ومن 

ما؛ لأنهّ  إيجابيّة  يؤكّد جوانب  أو  أمانة علميّة،  يظهر  أنهّ  فيظنّ خطاً  القرآن وجمعه، 

لا يلبث أن يجد أنّ الأمر ليس كما ظنّ، بخاصّة عندما يتصفّح كتابه السّابق، ويسرد 

فصوله فصلًًا فصلًًا، من دون أن يبذل مجهودًا في التعّمّق فيه، فهو حينها سيدرك جيّدًا 

أنّ تيسدال كمن يدسّ السّمّ في العسل، أو كمن يضع الدّاء في الدّواء.

وليس للقارئ إلّّا أن يقف مندهشًا متعجّبًا من قول تيسدال: »ومن هنا فقد وضعت 

أحكام الأحاديث في مرتبة أدنى، فهي حتىّ وإن جاءت موثقّة تمامًا، لكنّها ستردّ حتمًًا 

إذا مع تعارضت بوضوح مع أية آية من القرآن. هذه القاعدة من المسائل المهمّة التّي 

ينبغي أن نلاحظها خلال بحثنا في مسائل الاعتقاد المحمّدي، فهي تجنّبنا إلى حدّ 

كبير التوّرط في متاهات من دهاليز الجدل حول ما هي الأحاديث الصّحيحة؟ وما 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 58

هي الضّعيفة أو الموضوعة؟ أو المشكوك فيها ممّّا لا يمكن الاعتماد عليه«]]]. وكأنهّ 

يمارس دور الفقيه أو المفسّّر؟! فياللعجب! 

لكن كلّ هذا في نظرنا يصبّ في اتجّاه أنهّ كان يريد أن يثبت ما في النّصّ القرآني 

لا بهدف الإثبات في حدّ ذاته، ولكن بهدف نزعه في النّهاية، واتهّام الرسّول بأنّ كلّ 

ما هو مُثبت القرآن إنّّما أخذه من مصادر، وبيئات، وأزمنة سابقة، وكأنهّ يريد أن يقول 

في النّهاية إنّ كلّ ما هو في القرآن منسوب إلى محمّد لا شكّ في ذلك عنده، لكنّه 

مقتبس من اليهوديةّ، والمسيحيّة، والصّابئة، وديانات أخرى. وفي هذا الإطار نفهم 

سعيه الدّائم إلى الاهتمام بحقيقة قضيّة التدّوين.

ب- موقف تيسدال من جمع القرآن

وأنّ  القرآني وحفظه،  النّصّ  كتابة  تأكيد حقيقة  إلى  نفهم سعيه  الإطار  هذا  وفي 

الصّدد يذهب  ص، وفي هذا  النّبي  هذين الأمرين هما ما مكنّا من جمعه بعد وفاة 

تيسدال إلى أنّ تاريخ القرآن المقبول بواسطة جمهرة المسلمين في كلّ مكان يعطي 

النّبي  نسّاخ  بعض  بها  احتفظ  القرآن  بعض سور  أنّ  مؤكّدًا  كافية.  معلومات مرضية 

معرفة  كانت  حيث  مرةّ،  أوّل  تليت  كما  متوفرّة،  مادّة  أي  على  الكثيرين   محمّد

الكتابة منتشرة بين المكيّين في زمنه، ويستشهد تيسدال على ذلك بأنّ بعض المكيّين، 

وعندما كانوا يقعوا أسرى، كانوا يحصلون على حرّيتّهم من خلال تعليم بعض أهل 

المدينة الكتابة. وسواء أكان القرآن يسجل فورًا أو لا، فقد كان يحفظ في الذّاكرة فورًا، 

ويتلى في وقت الصّلوات العامّة، ومناسبات أخرى. وأثناء حياة محمّد ص، كان هناك 

رجوع دائم إليه، في حال ظهور أيّ شكّ، يتعلقّ بالمعنى الصّحيح لأيّ عبارة قرآنيّة]]]. 

وهو بذلك يقرّ حقيقة -باستثناء بعض ما يرمي إليه من طرف خفي في ما يتعلقّ 

والعسب،  كالحجارة،  البيئة  مواد  بعض  في  القرآن  تدوين  حول   -محمّد بالنّبي 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص12.

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص13.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
59 الباب الثاني: دعوى المصدري

واللخّاف]]] وغيرها من المواد التّي لم يكن موجود غيرها في بيئة كبيئة مكّة والمدينة. 

 وهذا يقرّ حقيقة حول أهمّيّة الحفظ، والذّاكرة في صون القرآن حتىّ وصل إلى 

الأجيال التاّلية، والمراجعة التّي كان يقوم بها الرسّول عليهم فيما يكتبون، ويقرؤون 

الكاتب من  فرغ  فإذا  فيكتبونه،  الوحي  الرسّول يُُملي عليهم  فقد كان  باستمرار. 

النّاس. بما  به إلي  أقامه، ثمَّ خرج  النّبيّ، فإذا كان فيه سقط  الكتابة راجعه على 

يعني أنّ هناك مرحلة إملاء تتلوها مرحلة الكتابة، تتلوها مرحلة المراجعة، ثمَّ مرحلة 

هذه  بوكاي  موريس  الفرنسي  المستشرق  أكّد  وقد  النّاس]]].  بين  والإذاعة  النّشر، 

الحقيقة قائلًًا: »وهكذا ظهرت فيما بعد قيمة هذه الطرّيقة المزدوجة في حفظ النّصّ 

بالكتابة من جهّة، وحفظه في الذّاكرة من جهّة ثانية«]]]. 

فضلًًا عن هذا فإنّ تيسدال كان مدركًا لبعض القضايا الجوهريةّ التّي تدلّ على أثر 

النّبي الكريم في الحفاظ على القرآن، وتحفيز المسلمين للقيام بهذا الدّور، من 

الوحي، وتحديد كتبته، والوقوف  أهمّيّة في كتابة  الكريم من  الرسّول  ذلك ما أولاه 

على كلّ تفاصيله، وقد تجلّّى ذلك في تحديد الرسّول لمكان وضع الآيات الأحدث 

نزولًًا في السّور الأقدم نزولًًا. 

نحن نعلم أنّ القرآن جمع بعد وفاة النّبي الكريم، والذّي دعت إليه في ذلك 

الوقت الحاجة إلى حفظ كتاب الله تعالى من الضّياع، بعد استشهاد الكثير من الحفظة 

في معركة اليمامة التّي قاتل فيها المسلمون المرتدّين. ومن ثمّ فقد أوُكل الأمر إلى زيد 

بن ثابت. ولعلّ تيسدال كان مدركًا لهذه القضيّة، بل لقد كان يلحّ عليها، وعلى غيرها 

من القضايا المتعلقّة بتدوين القرآن، أو جمعه الجمع الأوّل، ولم ينكر شيئاً ممّّا هو 

معلوم من تاريخ جمع القرآن. ولكن عدم إنكاره لا يعني أنهّ يؤمن بالمصدريةّ الإلهيةّ 

للقرآن، وإنّّما يعني أنهّ كان حريصًا على إثبات كلّ ما جاء فيه، وأنّ ما جاء في القرآن 

هو ما سمعه الكتبة، والحفظة بالفعل من النّبيّ الكريم، ثمّ لا يلبث أن يبني على ذلك 

]]]- انظر: بن أبي داود، أبو بكر، المصاحف، ص48، 53.

]]]- انظر: كتابنا، لغة القرآن في منظور الاستشراق، ص43.

]]]- انظر: بوكاي، موريس، التوّراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص160.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 60

نتيجة باطلة قوامها اتهّام سيّدنا محمّد بأنهّ ناقل لما جاء في الكتب السّابقة عليه، 

بأنهّا مهمّة أنُجزت  أدّاها زيد بن ثابت  التّي  وهذا يفسر لنا لماذا حكم على المهمّة 

بنجاح، ويمكن أن نفهم العلاقة بين مدح عمليةّ جمع القرآن بدقةّ، وبين اتخّاذ ذلك 

معبّّراً للقدح في الشّخصيّة النّبويةّ من نصّ يقول فيه تيسدال: »حقيقة تلك الظرّوف، 

والملابسات الثاّبتة في عمليّة جمع القرآن تنتقص من كون محمّد نبيًّا بتكليف إلهي، 

وهي الفكرة التّي لا تزال موجودة في القرآن، ودليلها القاطع الدّقةّ الصّارمة التّي أنجز 

بأي حال من  الوقت  أنهّ لم يكن ممكنًا في ذلك  إليه، كما  بها زيد المهمّة الموكلة 

الأحوال العبث مع النّصّ، وفي غضون عام، أو اثنين اكتمل العمل، ودونت جميع 

السّور«]]].

كما تطرقّ تيسدال لقضيّة ترتيب السّور القرآنيّة مشيراً أنهّا ترتبّت بحسب الطوّل، 

من الأطول إلى الأقصر طولًًا باستثناء فاتحة الكتاب. ومن المعلوم أنّ ترتيب السّور 

الإلهيّة قد اخُتلف فيه عند علماء المسلمين، هل هو توقيفي من لدن النّبي الكريم؟ 

أو هو اجتهاد من الصّحابة؟]]] 

ومن ثمّ يمكن القول إنّ تيسدال قد اتخّذ حول قضيةّ تدوين القرآن اتجّاهًا مغايراً 

لما سوف تجده في غيره من الموضوعات المتعلقّة بالقرآن الكريم، فقد تتبّع مراحل 

أن يقف عند المراحل  أنهّ حاول  أياّم أبي بكر وعثمان، حتىّ  القرآن، وتدوينه  جمع 

الكليّّة، والتفّصيليّة بدرجة واحدة. عامدًا إلى الإجابة على سؤال مؤدّاه: ما الأسباب 

الأمصار،  على  وُزعت  نسخ  ست  في  وتدوينه  القرآن،  جمع  إلى  الثاّني  قادت  التّي 

الاختلاف في  نتيجة  الاختلاف  يوهم  ما  للقضاء على  النّسخ،  من  عداها  ما  وحرقه 

اللهّجات بين القبائل]]].

وعلى الرغّم من أنهّ كان يدرك أنّ الجمع، أو التدّوين انتهى إلى كتابة نسخة واحدة 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص15.

ج1،  المتخصّصة،  القرآنيّة  الموسوعة  المؤلفّين،  من  مجموعة  من:  كلّ  القضيّة  هذه  معالجة  إطار  في  انظر:   -[[[

ص224-227. وانظر: فرحات، أحمد، مناسبات الآيات والسّور، ج9، ص51. وانظر: أبو شهبة، محمّد، المدخل 

لدراسة القرآن الكريم، ج1، ص331-327.

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص18.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
61 الباب الثاني: دعوى المصدري

ظلّ مُحتفَظاً بها حتىّ تاريخ الجمع، أو التدّوين الثاّني، فإنهّ كان يدرك أنّ التدّوين الأخير 

كان ضرورة اقتضتها حاجة المسلمين للحفاظ على القرآن في ذلك الوقت، بخاصّة 

بعدما ظهر اختلاف بين المسلمين في طريقة القراءة نتيجة اختلاف اللهّجات كلهجات 

ثقيف، وهذيل، وغيرهما. لكنّ تيسدال لم يهيّج في هذه القضيّة، ولم يشوّه كما فعل 

غيره من المستشرقين، ولعلّ ذلك يعود للسّبب الذّي أشرنا إليه في السّطور السّابقة.

ومن ثمّ يقول: »فقد كانت هناك لهجات مختلفة للغّة العربيةّ مستخدمة في أنحاء 

الجزيرة، وحتىّ في بقيةّ الأماكن التّي خضعت للدّيانة الجديدة في ذلك الوقت، ومن 

المحتم أن يكون هناك ميل أوّلًًا إلى شرح كلمات معيّنة، ومن ثمّ تتيح إعادة الصّياغة 

على وفق هذه اللهّجات أن تجد تلك الاختلافات مدخلًًا لها في تلاوة الآيات، وهو 

هذا  المتدينّين«]]].  المسلمين  عقول  به في  يستهان  لا  واضطراباً  التباسًا،  أحدث  ما 

يعني أنّ تيسدال كان مدركًا لحقيقة أنّ الظرّوف هي التّي قادت إلى التدّوين الثاّني؛ 

حفاظاً على النّصّ القرآني من الضّياع، ودرءًا لاختلافات المسلمين. 

في
ّ
ثانيًا- جانب الهدم أو الن

أباح  أن  يلبث  لم  إذ  التدّوين؛  قضيّة  من  موقفه  على  ثابتاً  يكن  لم  تيسدال  لكنّ 

لنفسه نشر بعض التهّم، والأباطيل حولها؛ ممّّا يدلنّا على أنّ إثباته لها كان له مآرب 

أخرى، وهذا ما اتضّح جليًّا بعد ذلك؛ إذ إنّ تيسدال لا يلبث إلّّا أن يكشف عن وجه 

الاستشراق المريب.

أ- اتهّام ترتيب الآيات

ترتيب  من  موقفه  في  يظهر  ما  أوّل  يظهر  تيسدال  موقف  تغيّّر  إنّ  القول  يمكن   

ترتيب  تمّ  الذّي  النّظام  تحديد  إلى وجود صعوبة في  يذهب  القرآنيّة، حيث  الآيات 

يلقي  أنهّ  تيسدال  التّرتّيب. والغريب في موقف  يقدح في هذا  السّور وفقه]]]. وكأنهّ 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص17-16.

]]]- انظر: م.ن، ص15.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 62

بالاتهّام من دون أن يحاول أن يستدلّ عليه، إذ إنهّ لم يذكر لنا مثالًًا واحدًا يبيّّن من 

خلاله صدق ذلك الادّعاء، لا لشيء في نظري إلّّا لأنهّ لا يستطيع أن يأتي بأيّ دليل؛ 

حيث إنّ القرآن الكريم محكم الصّياغة، ومحكم التّّرتيب. أما يكفي أن نعلم أن هذا 

التّّرتيب كان وحيًا إلهيًّا من لدن حكيم خبير.

ب- اتهّام كتبة الوحي في نواياهم

 ليس هذا فحسب، بل إنهّ يتهّم كتبة الوحي في نواياهم، فيذهب إلى أنهّ لم تكن 

مهمّة حفظ السّور عن ظهر قلب نتيجة الحبّ الشّديد من قبل أتباع محمّد فقط، لكنّها 

كانت بزعمه مصدرًا لنيل المنزلة الرفّيعة أيضًا، معللًًّا ذلك بأنّ هؤلاء القادرين على 

ا، مستحقّين فقط  التاّريخ المبكّر جدًّ الآيات لم يكونوا، في  الجزء الأكبر من  حفظ 

لمنصب الإمام، أو المرشد في العبادة العامّة، بل كانوا أيضًا مستحقّين لحصّة أكبر 

من الغنيمة]]].

فلم نعلم من التاّريخ الإسلامي شيئاً عمّّا قاله تيسدال، فحفظة الوحي، وكتبته إنّّما 

فعلوا ما فعلوا صيانة لكتابة الله تعالى، وامتثالًًا لرسوله الكريم، بمعنى أنّ الذّي كان 

يدفعهم إلى ذلك هو حب الله تعالى ورسوله، فلم يذكر لنا تاريخ الإسلام أنهّم فعلوا 

ذلك ابتغاء مصلحة هنا، أو منفعة هناك، فلم يبتغوا بذلك منصبًا، ولا مالًًا، ولا جاهًا. 

وهل كان كتبة الوحي، وحفظته لهم القدر الأكبر من الغنائم كما يدّعي تيسدال؟! 

إنهّم في الحقيقة لم يكونوا مدرجين في عمليّة تقسيم الغنائم؛ لأنّ تقسيم الغنائم كان 

يتمّ وفق نظام وضعه الله تعالى في كتابه العزيز، ولم يكن حفظة الوحي ضمن من 

ءٍ  أَنَّما غَنمِْتُمْ مِنْ شََيْ وَاعْلَمُوا  يشملهم هذا النّظام. يقول تعالى في تقسيمه للغنائم: 

بيِلِ )الأنفال: 41(. سُولِ وَلذِِي الْقُرْبى وَالْيَتامى وَالْْمَساكيِِن وَابْنِ السَّ سَهُ وَللِرَّ فَأَنَّ لِلَّهَِِّ خُُمُ

ما  وهذا  متساوية،  أجزاء  خمسة  أو  أقسام،  خمسة  إلى  تقسم  فالغنيمة 

يسمّ ىبالتخّميس، »والخمس هو الواحد من الخمسة، وأوّل ما يبدأ به هو أن يحوز 

الخمس الذّي لله، ولرسوله، ولليتامى، والمساكين، وابن السّبيل، ولذي القربى، فلو 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص13–14.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
63 الباب الثاني: دعوى المصدري

فرضنا أنّ الغنيمة بلغت مليوناً، فإنّ خمسها يساوي مائتي ألف، وتبقى ثمانمائة ألف، 

وهذه هي حظ المجاهدين«]]].

لمن  الخمس  فيعطى  أقسام،  خمسة  تقسم  الغنيمة  أنّ  على  العلماء  وقد اتفّق 

أسهم،  خمسة  الخمس  ويقسم  الغانمين،  على  يوزعّ  والباقي  الآية،  في  الله  ذكرهم 

سهم للرسّول، وسهم لذوي القربى، وسهم لليتامى، وسهم للمساكين، وسهم لابن 

السّبيل]]].

 وهذا دليل على فساد ما ذهب إليه تيسدال من ادّعاء، فأين الاستقصاء، والتقّصّّي 

التقّصّّي،  من  وهل  كتابه؟!  مقدّمة  في  بها  يتظاهر  ظلّ  قاعدة  تيسدال  وضعه  الذّي 

والاستقصاء أن يأتي بأقوال لا أساس لها من الصّحّة، وأحكام لا دليل عليها، بل على 

العكس؛ فإنّ الواقع النّظري، والواقع العلمي يحكمان ببطلانها؟!

ج- دعوى اختلاف النّسخ

كذلك ممّّا يؤخذ على المستشرق تيسدال أنهّ في معرض حديثه عن النّسخة الأولى 

من التدّوين على يد الخليفة أبي بكر، والنّسخة الثاّنية على عهد الخليفة عثمان يقول: 

»وتخبرنا المصادر أنّ نسخًا جديدة من القرآن تمّ استنساخها عن المخطوطة الأصليّة، 

ومن ثمّ فإنّ الأمر لا يعتريه الشّكّ في معظم أجزاء هذه العمليّة، واستشهدنا بعد ذلك 

بالفقرة التّي تؤكّد أن تعديلات معيّنة قد حدثت بالفعل، على الرّغم من عدم وجود 

في  المكّيةّ  اللهّجة  نقاء  على  للحفاظ  أساسًا  قامت  أنهّا  كما  النّيّة،  حسن  في  شكّ 

الكتاب«]]].

وممّّا يؤخذ على موقف تيسدال في هذا النّصّ أمران:

مكتملة،  جديدة  ونسخة  ناقصة،  قديمة  نسخة  هناك  بأنّ  يشي  حديثه  أنّ  الأوّل: 

]]]- الشنقيطي، محمّد بن محمّد مختار، شرح زاد المستقنع، ص138، 5، موقع الشبكة الإسلاميّة:

http://www.islamweb.net

]]]- انظر: عاشور، قاسم، 1000 سؤال وجواب في القرآن الكريم، ص306.

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص17.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 64

وهذا لا أساس له من الصّحّة، لأنّ النّسخة الجديدة هي النّسخة القديمة. وبالاستناد 

إلى المصادر فإنّ أبا بكر جعل منها فيما بعد مصحفًا احتفظ به عنده، ثمّ سلمّه إلى 

السّيّدة حفصة التّي توفى عنها الرسّول ص، وقد سلمّته إلى عثمان بناءً على طلبه، 

بعد أن ظلتّ محتفظة به]]]. في حين عمد عثمان بن عفان إلى مراجعة دقيقة للقرآن، 

الوثيقة  أصالة  في  المجموعة  »فدققّت  المدققّين،  الحفظة  من  عددًا  لذلك  فاختار 

التّي جمعت في عهد الخليفة أبي بكر، والتّي بقيت محفوظة عند حفصة، ورجعت 

إلى الذّين كانوا يعرفون النّصّ عن ظهر قلب، وتمتّ عمليةّ التدّقيق بحزم، وقد كان 

آية آية قد تكون موضوعًا للجدل«]]]. لكن جمع  الشّهادات لاعتماد  ضروريًّا توافق 

القرآن على أياّم عثمان لم يفهمه بعض المستشرقين جيّدًا؛ لأنّ عمله كان منصبًّا على 

توجيه النّاس على قراءة واحدة يجتمع عليها النّاس خوفاً من الفتنة، بدلًًا من أوجه 

القراءات السّبعة، فالغاية هنا جمع كلمة المسلمين على قراءة واحدة، في حين كان 

الرقّاع،  على  كُتب  وممّّا  الصّدور،  من  القرآن  جمع  هو  بكر  أبو  به  قام  الذّي  العمل 

والعسب، وورق البردي، والحجارة، والعظام، وهذا يعني أننّا بصدد مهمّتين وإن كانتا 

متغايرتين فإنهّما متكاملتان.

الثّاني: أنهّ فهم الفرق بين مرحلتي الجمع، والتدّوين إنّّما تكمن في تغيير بعض 

الآيات، أو تصحيحها، وهذا خطأ؛ لأنّ الأمر لم يكن أمر تصحيح، وإنّّما أمر تدقيق، 

لكنّ قضيّة التدّقيق هنا ينبغي لنا أن نفهمها في معنيين:

1. معنى النّاسخ، والمنسوخ، فهناك عدد من الآيات التّي نسخت كتابةً، أو حكمًًا، 

أو حكمًًا وكتابةً، ومن ثمّ نفهم أنّ التصّحيح هنا بمعنى النّسخ والمنسوخ.

2. جمع النّاس على نسخة واحدة كتابة وإملاءً.

وعندما أتمّ عثمان بن عفان عمله، أمر بأن تنسخ، وتوزعّ على الأمصار المختلفة؛ 

مرةّ  حفصة  السّيّدة  إلى  الأصليّة  النّسخة  أعاد  بأنهّ  -علمًًا  بلد  كلّ  في  مرجعًا  لتكون 

]]]- انظر: أتابك، أحمد، لمحة تاريخية عن جمع القرآن وتدوينه عند المفسرين والمستشرقين، ص105، 

QIJIS: Qudus International Journal of Islamic Studies, Volume 2, Issue 1, February 2014.

]]]- انظر: بوكاي، موريس، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص161.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
65 الباب الثاني: دعوى المصدري

أخرى- ثمّ أمر بإحراق النّسخ الأخرى]]].

لكنّ قضيّة الحرق لم تعجب المستشرق سان كلير تيسدال، ولم تكن على هواه، 

بل ادّعى أنّ هذا إجراء تعسفي، لكنّه في الوقت نفسه أكّد أنّ هذا الإجراء نجح في 

الحفاظ على النّصّ القرآني من يومها إلى أن يرث الله تعالى الأرض ومن عليها، في 

شكل كتابي واحد في كلّ البلاد الإسلاميّة من أقصاها إلى أقصاها.

ومع هذا النّقد الذّي أظهره تيسدال لقضيّة الحرق، إلّّا أنهّ لم يجد مفرًّا في النّهاية 

من الاعتراف بأنّ اختلافات القراءات في القرآن يعود في الغالب إلى التشّكيل، وليس 

إلى أيّ شيء آخر؛ تأكيدًا على سعيه إلى إثبات أنّ النّصّ القرآني الحالي هو النّصّ 

ا  الذّي تركه النّبي محمّد. وهذا ما عبّّر عنه قائلًًا: »ومن هنا فإنّ الاختلافات القليلة جدًّ

تقريباً  بالكامل  القرآن تتركز الآن  الدّؤوب في نسخ مختلفة من  البحث  التّي كشفها 

حول طريقة قراءة النّقاط، والحركات التّي تميّز عددها من الحروف عن بعضها في 

الكتابة، مثل ي ت ن وهذه الحروف ليس لها مثل هذه العلامات التشّكيليّة المميزّة 

في الخط الكوفي القديم، وهذا يقودنا إلى استنتاج مفاده أنّ القرآن الذّي بين أيدينا 

الآن لا يزال كما تركه محمّد، وبالتاّلي نحن إزاء ما يشبه اليقين في ما يتعلقّ بصحّة 

النّصّ؛ لكي نشرع في دراسة الكتاب«]]].

د- نقد تيسدال موقف علماء المسلمين!

الصّلة  ذات  الآراء  دراسة  إلى  الإسلام  أصل  قضيّة  بصدد  وهو  تيسدال  عمد  لقد 

بالموضوع، والتّي تتعلقّ بفهم العلماء الأوائل للقرآن، لكنّ دراسته هنا ليست من أجل 

القرآن من  مناقشة أصل  يقول: »في  إذ وجدناه  الموافقة، ولكن من أجل الاعتراض؛ 

]]]- وقد أيدّه في ذلك الصّحابة، انظر: راجع: البرهان في علوم القرآن، ج1، ص240 و235؛ تفسير القرآن العظيم، 

ج4، الخاتمة ص11؛ غرائب القرآن، بهامش الطبّري، ج1، ص24؛ تاريخ القرآن للزنّجاني، ص68؛ سنن البيهقي، 

ج2، ص42؛ مناهل العرفان، ج1، ص255 و275؛ وراجع: سعد السّعود، ص278؛ إرشاد السّاري، ج7، ص448؛ 

الإتقان، ج1، ص59 و60؛ الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، ج1، ص54؛ الفتنة الكبرى، ج1، ص183؛ تاريخ القرآن 

للأبياري، ص111؛ كنز العمال، ج2، ص370 و373؛ عن الصّابوني في الماءتين، وعن ابن أبي داود، وابن الأنباري، 

والحاكم، والبيهقي، وبحوث في تاريخ القرآن وعلومه ص163. الكامل في التاّريخ، ج3، ص112؛ التمّهيد، ج1، 

ص288-289؛ النّشر في القراءات العشر، ج1، ص8 و33؛ مباحث في علوم القرآن، ص138؛ وراجع فتح الباري، 

ج9، ص16.

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص19-18.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 66

المناسب في المقام الأوّل أن ننظر في الآراء حول هذا الموضوع، والتّي طرحها رواد 

النّخبة المثقّفة، وعلماء الشّّريعة من المسلمين، ثمّ نبحث عمّّا إذا اعتمدت آراؤهم بشأن 

هذه النّقطة على تأكيدات القرآن نفسه، ثمّ نبدأ التحّقيق في مسألة ما إذا كان من الممكن 

بالنّسبة لنا قبول وجهات النّظر هذه بوصفها التفّسير الصّحيح لوقائع القضيةّ«]]].

العلماء  التشّكيك في حكم  تيسدال هنا ليس شيئاً أكثر من محاولته  لكن بحث 

جمهور  لتشكيك  محاولة  بوصفها  الكريم،  للقرآن  الإلهيّة  بالمصدريةّ  المسلمين 

هذه  من  العلماء  لموقف  تطرقّ  أنهّ  من  الرّغم  وعلى  الأمر.  هذا  في  المسلمين 

المصدريةّ، إلّّا أنهّ ظلّ يداخله الظنّّ، ولم يقنع -حدّ علمنا- بما علم من موقف هؤلاء 

العلماء، على الرّغم من إلمامه الجيّد بأسانيدهم في هذا الشّأن. 

ومن المعلوم أنّ الأدلةّ تثبت أنّ القرآن الكريم هو كلام الله تعالى الموحى به إلى 

نبيهّ عن طريق أمين الوحي جبريل، وأنهّ منقوش على اللوّح المحفوظ في السّماء قبل 

خلق العالم، تأكيدًا على المصدريةّ الإلهيةّ. ففي تفسير ابن كثير في لوح محفوظ »أي 

هو في الملأ الأعلى، محفوظ من الزّيادة والنّقص، والتحّريف والتبّديل، روى ابن أبي 

حاتم عن عبد الرحّمن بن سلمان قال: ما من شيء قضى اللهّ، القرآن فما قبله وما 

بعده، إلّّا وهو في اللوّح المحفوظ، واللوّح المحفوظ بين عيني إسرافيل لا يؤذن له 

بالنّظر فيه »أخرجه ابن أبي حاتم«. وقال الحسن البصري: إنّ هذا القرآن المجيد عند 

اللهّ في لوح محفوظ، ينزل منه ما يشاء على من يشاء من خلقه«]]]. 

وقد روى البغوي عن ابن عباس قال: إنّ في صدر اللوّح: لا إله إلا اللهّ وحده، 

رسله  واتبّع  بوعده،  وصدق  باللهّ،  آمن  فمن  ورسوله،  عبده  ومحمّد  الإسلام،  دينه 

أدخله الجنّة »أخرجه البغوي«. وعن ابن عباس أنّ رسول اللهّ قال: إنّ اللهّ تعالى 

خلق لوحًا محفوظاً من درة بيضاء صفحاتها من ياقوتة حمراء، قلمه نور، وكتابه نور، 

للهّ فيه في كلّ يوم ستوّن، وثلاثمائة لحظة، يخلق، ويرزق، ويميت، ويحيي، ويعز، 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص19.

]]]- ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، سورة البروج، 22. 



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
67 الباب الثاني: دعوى المصدري

ويذلّ، ويفعل ما يشاء »أخرجه الطبّراني«]]].

هـ- نسبة القرآن عند تيسدال

وقد حاول تيسدال التشّكيك في هذه النّسبة -نسبة القرآن إلى الله تعالى- في بداية 

الأمر بدعوى الخلاف الذّي نشأ بين المسلمين في عهد المأمون حول القرآن، هل هو 

قديم أم مخلوق؟ وهو الخلاف الآثم الذّي جرّ على الأمّة في تلك الفترة إشكاليّات 

عقديةّ ما كان أغنى الأمّة عنها، وهو الخلاف الذّي قاد زمامه طائفة المعتزلة، وناضل 

بسببها الإمام أحمد بن حنبل نضالًًا كبيراً.

ليست  بقضيةّ  للقرآن  الإلهيّة  المصدريةّ  رفضه  قضيّة  استدل على  تيسدال  ولكنّ 

في موضع الاستدلال، فأيّ من الفريقين القائل بقدم القرآن، والقائل بخلقه لم يرفض 

هذه المصدريةّ، بل أكّد كلّ فريق منهم على نسبة القرآن إلى الله تعالى. فكيف يتخّذ 

تيسدال ممّّا لا يعدّ دليلًًا حجّةً على رأيه؟! وكيف يتخّذ ممّّا لا يعد حجّة قرينة على 

صدق منحاه؟!

ثمّ إنّ المستشرق تيسدال يتلاعب بالألفاظ، ويضع سمًّاًّ في العسل عندما يؤكّد 

صحّة ما تمّ تدوينه من القرآن، في الوقت الذّي يشكّك في مصدريتّه الإلهيّة. لا شكّ 

في أنّ كلّ مسلم -وأنا أعني هنا المسلم الحقّ، لا المسلم بشهادة ميلاده، أو ببطاقة 

هويتّه- على يقين بأنّ القرآن من عند الله تعالى، وأنّ النّبي محمّد أرسله الله تعالى، 

تلقّى كتاب ربه، وأوصله إلى النّاس.

إلى  السّماء  من  القدر،  ليلة  هي  مباركة،  ليلة  في  أنزله  ربنّا  كتاب  أنهّ  نؤمن  إننّا 

الأرض؛ ليخرج النّاس من عبادة العباد إلى عبادة ربّ العباد، وعليه فإنّ كلّ ما جاء 

في القرآن هو من لدن ربّ العالمين، ولم يكن فيه للبشريةّ من سبيل. وإذا كان تيسدال 

بوصفنا مسلمين  فإننّا  القرآن،  تقليديةّ حول مصدريةّ  بأنهّ رواية  يصف هذا الإجماع 

نرى أنهّ الحقّ الذّي لا يداخله الباطل، بدليل الأدلةّ التّي تنطوي على ألوان الإعجاز 

القرآني، والتّي ينكشف عنها الحجاب يومًا بعد يوم.

]]]- تفسير القرآن العظيم، م.س.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 68

ولئن كان تيسدال ينتقد تلك النّظرة التّي تعُلي من قدر القرآن على غيره من الكتب 

التّي طالتها يد البشر بالزّيادة والنّقصان، محاولًًا أن يخلع ما للكتب الأخرى من النّسبة 

البشريةّ إلى القرآن، وهذا ما آلمه في حديث ابن خلدون عن الفرق بين القرآن، والكتب 

الأخرى، فحواه أنّ القرآن هو الكتاب ذو المصدريةّ الإلهيّة]]]. ولذا يقول مستنكراً: 

»وهذا يعني أنّ علماء الإسلام مع اعترافهم بأنّ أنبياء آخرين جاءوا قبل محمّد ونقلوا 

الرسّائل الإلهيّة للإنسان، فإنّ ما ينجم عن كلامهم أنّ وحي القرآن يختلف ليس فقط 

الكتب المقدّسة الأخرى، وعلى سبيل المثال  الطبّيعة عن  في المستوى، ولكن في 

بأخرى،  أو  بصورة،  الله  من  أفكارهم  تلقّوا  الكتب  هذه  فمؤلفّو  والإنجيل،  التوّراة 

لكنّ اللغّة التّي استخدمت للتعّبير عن تلك الأفكار هي من التصّوّرات الخاصّة بهم، 

وبالتاّلي لا يمكنها أن تدّعي أيّ منشأ أصلي لها أسمى من الإنسان«]]].

القرآن على سيّدنا محمّد عن طريق  لكنّ تيسدال هنا وإن ناقش قضيّة نزول 

أمين الوحي جبريل، فإنهّ يدّعي أنّ هذه الكيفية تختلف بالنّسبة لبقيّة الأنبياء، فيدّعي 

النّقيّيين في صورتهما الأولى كانا تعبيراً  التوّراة، والإنجيل  بأنّ  يقرّون  أنّ المسلمين 

بكلمات خاصّة من لدن الأنبياء لما استقبلوه من أفكار من ربّ العالمين. وهذا خطأ؛ 

لأنهّ لا يوجد أحد من المسلمين يقول بهذا، بل على العكس تمامًا فإنّ القرآن يؤكّد 

هذه المصدريةّ الإلهيّة للكتب السّماويةّ كلهّا في أكثر من موضع من كتاب الله تعالى.

ا أَوْحَيْنَا إلَِيْكَ كَمََا أَوْحَيْنَا إلََِىٰ نُوحٍ وَالنَّبيِِّيَن مِن بَعْدِهِ، وَأَوْحَيْناَ  يقول الله تعالى: إنَِّ

وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهَارُونَ  إبِْرَاهِيمَ وَإسِْمََاعِيلَ وَإسِْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْْأسَْبَاطِ وَعِيسَىٰ  إلََِىٰ 
وَسُلَيْمََانَ )النساء: 163(. 

نجِيلَ﴾ )آل   يَدَيْهِ وَأَنزَلَ التَّوْرَاةَ وَالْْإِ قًاِّلِّم َا بَيْْنَ ِّ مُصَدِّ ق لَ عَلَيْكَ الْكتَِابَ باِلْْحَ ﴿نَزَّ
عمران: 3(. 

نجِيلَ﴾ )آل عمران: 48(. كْمَةَ وَالتَّوْرَاةَ وَالْْإِ مُهُ الْكتَِابَ وَالْْحِ ﴿وَيُعَلِّ

]]]- ابن خلدون، مقدمة ابن خلدون، ص356.

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص21.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
69 الباب الثاني: دعوى المصدري

أَفَلََا   ۚ بَعْدِهِ  نْجِيلُ إلَِّاَّ مِنْ  أُنْزِلَتِ التَّوْرَاةُ وَالْْإِ ونَ فِِي إبِْرَاهِيمَ وَمَا  اجُّ تُُحَ لِِمَ  أَهْلَ الْكتَِابِ  يَا 
تَعْقِلُونَ )آل عمران: 65(. 

تِ  مِْ لََأكََلُوا مِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ تََحْ نْجِيلَ وَمَا أُنْزِلَ إلَِيْهِمْ مِنْ رَبِّهِّ مُْ أَقَامُوا التَّوْرَاةَ وَالْْإِ وَلَوْ أَنَّهَّ
ةٌ مُقْتَصِدَةٌ ۖ وَكَثيٌِر مِنْهُمْ سَاءَ مَا يَعْمَلُونَ )المائدة: 66(. أَرْجُلهِِمْ ۚ مِنْهُمْ أُمَّ

نْجِيلَ وَمَا أُنْزِلَ إلَِيْكُمْ مِنْ  ءٍ حَتَّىٰ تُقِيمُوا التَّوْرَاةَ وَالْْإِ قُلْ يَا أَهْلَ الْكتَِابِ لَسْتُمْ عَلََىٰ شََيْ
الْقَوْمِ  عَلََى  تَأْسَ  فَلََا   ۖ وَكُفْرًا  طُغْيَانًا  رَبِّكَ  مِنْ  إلَِيْكَ  أُنْزِلَ  مَا  مِنْهُمْ  كَثيًِرا  وَلَيَزِيدَنَّ   ۗ كُمْ  رَبِّ

الْكَافرِِينَ )المائدة: 68(.

كَهَيْئَةِ  الطِّيِن  مِنَ  لُقُ  تََخْ وَإذِْ   ۖ نْجِيلَ  وَالْْإِ وَالتَّوْرَاةَ  كْمَةَ  وَالْْحِ الْكتَِابَ  مْتُكَ  عَلَّ وَإذِْ   ...

.. )المائدة: 110(. الطَّيْْر.ِ

 ...ِنجِيلِ يَأْمُرُهُم باِلْْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْْمُنكَر يََجدُِونَهُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِِي التَّوْرَاةِ وَالْْإِ
)الأعراف: 157(. 

)التوبة:   ... اللهِ مِنَ  بعَِهْدِهِ  أَوْفََىٰ  وَمَنْ   ۚ وَالْقُرْآنِ  نْجِيلِ  وَالْْإِ التَّوْرَاةِ  فِِي  ا  حَقًّ عَلَيْهِ  وَعْدًا 
.)111

نْجِيلَ فيِهِ  قًا لِمَِا بَيْْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَاةِۖ  وَآتَيْنَاهُ الْْإِ يْنَا عَلََىٰ آثَارِهِمْ بعِِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّ وَقَفَّ
قًا لِمَِا بَيْْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَاةِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةً للِْمُتَّقِيَن )المائدة: 46(. هُدًى وَنُورٌ وَمُصَدِّ

 َنْجِيلِ بمََِا أَنْزَلَ اَّللَّهُ فيِهِۚ  وَمَنْ لََمْ يََحْكُمْ بمََِا أَنْزَلَ اَّللَّهُ فَأُولَٰئكَِ هُمُ الْفَاسِقُون وَلْيَحْكُمْ أَهْلُ الْْإِ
)المائدة: 47(.

 ...َفَاسْتَغْلَظ فَآزَرَهُ  شَطْأَهُ  أَخْرَجَ  كَزَرْعٍ  نْجِيلِ  الْْإِ فِِي  وَمَثَلُهُمْ   ۚ التَّوْرَاةِ  فِِي  مَثَلُهُمْ   ...

)الفتح: 29(.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 70

بَعُوهُ... )الحديد: 27(.  نْجِيلَ وَجَعَلْنَا فِِي قُلُوبِ الَّذِينَ اتَّ يْناَ بعِِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ وَآتَيْنَاهُ الْْإِ وَقَفَّ

وهذه كلهّا آيات دالةّ على أنّ هذه الكتب نزلت من عند الله تعالى مثلما نزل القرآن، 

وليس فيها ما يدّعيه تيسدال من القول بأنّ أفكارها من عند الله تعالى، واللفّظ من 

الأنبياء، فهذا ممّّا لا يصحّ. ويمثل خطأ منهجيًّا واضحًا في موقف تيسدال، وتهاوناً 

في عمليّة التقّصّّي، والاستقصاء للوصول إلى الحقيقة.

إنّ تيسدال كان يدرك جيّدًا أنّ القرآن -وهذا ما كان يؤلمه- يعلي من قيمة نصّه، 

ومن ثمّ فإنّ القرآن نصّ إلهي، دلّ على ذلك القرآن الكريم ذاته في أكثر من موضع 

من المواضع، ومنها:

.ِيَمْحُو اَّللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبتُِ ۖ وَعِنْدَهُ أُمُّ الْكتَِاب فى الآية 39 من سورة الرّعد

يدٌ، فِِي لَوْحٍ مََحْفُوظٍ، مذكور   نجد مثل هذه التأّكيدات في القرآن بَلْ هُوَ قُرْآنٌ مََجِ

الآيات رقم 21-22 من سورة البروج. 

الآية 19 من   ،ِِبه لِِأنُْذِرَكُمْ  الْقُرْآنُ  ذَا  هَٰ إلََِيَّ  وَأُوحِيَ   ۚ وَبَيْنَكُمْ  بَيْنيِ  شَهِيدٌ   ۖ اَّللَّهُ  قُلِ 
سورة الأنعام. 

ا أَنْزَلْنَاهُ فِِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ )القدر: 1(. إنَِّ

و- دعوى الاقتباس

تيسدال تغافل عن كلّ هذه الآيات -هذا إن كانت قد مرتّ عليه، أو وقف عندها 

متأمّلًًا من الأساس- ومن ثمّ يعلقّ على ذلك فيما يشبه الرفّض قائلًًا: »وعلى ذلك فإنّ 

تفسير المحمّدييّن لأصل الإسلام، والذّي يرتكز على القرآن بشكل أساس، هو أنّ الله 

نفسه هو المصدر الوحيد للإسلام، وأنهّ ليس به أيّ مصدر بشري، وأنهّ حتىّ ولا جزء 

منه قد اشُتقّ، بشكل مباشر، أو غير مباشر، من عقائد، ورؤى سابقة عليه، وذلك رغم 

أنهّ قد جاء ليؤكّد ما جاء في التوّراة، والإنجيل، ويدّعى أنهّ يتفّق مع تعاليمهم الأساس 

غير المحرفة«]]]. 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص21.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
71 الباب الثاني: دعوى المصدري

السّابقة ممّّا لم يصبه  الكتب  القرآن شيئاً ممّّا في  الغرابة في أن يرد في  ما  ولكن 

الرسّالة المحمّديةّ جاءت متمّمة للرسّالات  إنّ  ادّعاءً؟!  التحّريف، وهل يعني ذلك 

يد  أن طالتها  لولا  التوّحيد،  بديانة  السّابقة جاءت  الرسّالات  كلّ  عليه؛ لأنّ  السّابقة 

البشر بالتدّخّل، ومن ثمّ فليس بغريب أنّ بعض القصص القرآنيّة تتشابه مع نظيرتها في 

العهدين القديم والجديد. حتىّ تلك التّي تتشابه في بعض أجزائها فإنهّا تختلف في 

تفاصيلها، وأجزائها الأخرى. لكن مشكلة تيسدال الأساس أنهّ لا يرجع هذا التشّابه 

إن حدث إلى وحدة المصدريةّ، وهي المصدريةّ الإلهيّة، وإنّّما يرجعه إلى الاقتباس، 

وافتراض سوء النّيّة؛ ليدّعي في النّهاية أنّ القرآن مقتبس من الدّيانات الأخرى السّابقة 

هذا  بطلانها]]].  دليل  طياّتها  الادّعاءات غير صحيحة، وتحمل في  لكنّ هذه  عليه. 

فضلًًا عن أنّ الرّوايات التوّراتيةّ مثلًًا لم تخل من التبّديل والتغّيير؛ حيث تحكي عن 

الله تعالى، والأنبياء، والملائكة أمورًا ينكرها العقل، وتأباها الفطرة، كالادّعاء بأنّ الله 

تعالى حاشاه ندم على إرسال الطوّفان إلى العالم، وبأنّ يعقوب صارعه، وبأنّ لوطاً 

زنى بابنتيه بعد أن شرب الخمر]]]. 

ز- هل القرآن مرآة لحياة النّبيّ الكريم؟

لكنّ تيسدال الذّي لم يشكّك في نسبة نصوص القرآن إليه، بدأ مرحلة من الهجوم 

عندما بدأ يشكّك في نسبة القرآن إلى الله تعالى، مدّعيًا أنّ سيّدنا محمّد جاء به من 

عندياته، حيث يقول: »فإنّ مواعظ القرآن، ورؤيته للطبّيعة الإلهيّة، ومفارقاته التاّريخيةّ، 

والعديد من المآخذ الأخرى، لا تدع مجالًًا للشّكّ بأنهّ من تأليف محمّد نفسه. فعندما 

يتمّ تنسيق السّور في التّّرتيب الزمّني لتأليفها، ومقارنتها مع الأحداث في تاريخ محمّد 

سنتيقّن أنّ هناك قدرًا كبيراً من الحقيقة التّي تفصح عنها المقاطع يؤكّد أنهّا لم تكن 

وحيًا يوحى كما يقول المسلمون«]]]. 

ولو تأمّلنا جيّدًا هذا النّصّ الذّي يقوله تيسدال نجده أنهّ يدحض نفسه بنفسه، وأنهّ 

للطبّيعة  للقرآن، ونظرته  بالجوانب الأخلاقيّة  أوّلًًا يشيد  ينفيه، فهو  يرد على رأيه بما 

]]]- انظر: بدوي، عبد الرحمن، الدّفاع عن القرآن ضد منتقديه، ص31.

]]]- انظر: إسماعيل، شعبان محمّد، نظرية النسخ في الشرائع السماوية، ص34.

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص23.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 72

به،  أنّ ذلك ليس في قدرات بشر الإتيان  التاّريخيةّ، وهذا يعني  الإلهيّة، والجوانب 

في الوقت الذّي يدّعي فيه أنّ القرآن يحكي عن حياة محمّد في أجزاء منه بالنّظر إلى 

التّّرتيب التاّريخي للسّور، والآيات القرآنيّة، وبناءً عليه يدّعي أنهّ من صنع محمّد على 

القرآن مرآة  الذّي يطرح نفسه: هل كان تيسدال يطمع أن يكون  السّؤال  زعمه. لكنّ 

لشخص آخر وبيئة أخرى؟ فالقرآن نزل على سيّدنا محمّد، وليس على أيّ شخص 

آخر، ولكلّ آية سبب نزول تستوقف المؤمنين، وتعلمّهم أمور دينهم، وتربطهم بالنّظر 

أنّ  يتخّذ دليلًًا على  إذًا؟! وهل هذا  السّابقة عظة، واعتبارًا، فما المشكلة  إلى الأمم 

وبأيّ  بهذا؟!  يقول  من  صنعه؟!  من  الكريم  النّبي  حياة  عن  تتحدّث  التّي  الفقرات 

منطق، أو عقل يقول هذا؟! ثمّ إنّ القرآن يزخر بالآيات التّي تتحدّث عن أنبياء الله 

تعالى السّابقين، وعددهم 25 نبيًّا، سرد القرآن فيها العديد من صفاتهم، وحياتهم ومن 

نزلوا فيهم، ومواقفهم مع أنبيائهم، فلم يكن القرآن إذًا يتحدّث عن عصر النّبي محمّد 

فقط، بل تحدّث عن أنبياء كثر في عصور مختلفة. وماذا يقول تيسدال عن الآيات التّي 

مْ )التوبة:  أَذِنْتَ لََهُ يعاتب فيها القرآن سيّدنا محمّدًا، كقوله تعالى: عَفَا اَّللَّهُ عَنْكَ لِِمَ 

)عبس:   ٰى كَّ يَزَّ هُ  لَعَلَّ يُدْرِيكَ  وَمَا  الْْأعَْمَىٰ  أَنْ جَاءَهُ   ٰ وَتَوََّلَّى عَبَسَ  43(. وقوله تعالى: 

1-3(. أترى أنّ محمّدًا  يعاتب نفسه؟! وهل يليق به -إن كان ما يدّعون صدقاً- أن 

يلوم النّبي نفسه ويعاتبها؟! أمّا كان من الأحرى به لو كان هو كاتبها -على زعمهم- أن 

يحذفها، حتىّ لا يقرأ النّاس ما فيه معاتبته؟! 

إنّ تيسدال يحاول أن يوهم القارئ أنّ القرآن كتاب من تأليف محمّد يحكي فيه 

عن حياته، وسيرته، ومواقفه؛ لذا يقول في غير أمانة علميّة: »إنّ القرآن هو مرآة صادقة 

عن حياة، وشخصيّة مؤلفّه، إنهّ يتنفس هواء الصّحراء، إنهّ يتيح لنا أن نسمع صرخات 

محمّد  عقل  أداء  يكشف  إنهّ  للهجوم،  يسارعون  وهم  المعركة،  في   النّبي أتباع 

نفسه، ويبيّّن التحّوّل التدّريجي في شخصيّته، وهو يتنقل من جاد، وصادق رغم أنهّ 

حالم متحمّس ببصيرة إلى مدعٍّ يقظ، وشهواني صريح، هذا كلهّ واضح لأيّ قارئ غير 

متحيّز للكتاب«]]].  

هل هناك ما يمنع من أن يتناول القرآن بعض حياة النّبي ومواقفه؟! وهل نزل على 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص23.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
73 الباب الثاني: دعوى المصدري

غيره؛ حتىّ يكون مرآة صادقة له؟! وهل يتخّذ ذلك دليلًًا على أنهّ مؤلفّه، وليس من 

عند الله تعالى؟! نعم إنّ القرآن يحكي عن سيّدنا محمّد، وعن أحداث كثيرة منها 

غزواته، وإذا كان تيسدال يجد فيه رائحة الصّحراء، ويسمع صرخات المقاتلين، وهم 

القرآنيّة، وعلى روعة الأسلوب  الصّياغة  دقةّ  دليل على  فهذا  يندفعون إلى المعركة، 

الذّي يجعل قارئيه، وكأنهّم يشاهدون الأحداث تجري أمام أعينهم، إنّ هذا دليل قوّة 

على أنّ القرآن ليس من صنع بشر، لا كما يحاول تيسدال أن يريد، بما يعني أنّ ما 

يحاول تيسدال أن يتخّذ منه دليلًًا على صدق كلامه، هو في طبيعة الحال دليل على 

تهافت كلامه وتهافته. 

هذا  لنزوع  تأكيدًا  النّبيّ،  عقل  عمل  عن  يكشف  القرآن  أنّ  يدّعي  تيسدال  إنّ 

ثمّ  ومن  بشريةّ،  مصدريةّ  إلى  القرآن  نسبة  إلى  المستمرةّ  محاولاته  نحو  المستشرق 

يعمد إلى السّير في هذا الاتجّاه، حتىّ لو عمد إلى لّي عنق النّصوص، أو توجيهها 

تلك  إليه. من  ما ذهب  تدلّ على فساد  التّي  الأدلةّ  النّظر عن  بحسب هواه، وغضّ 

الأدلةّ الآيات القرآنيّة التّي تتحدّث عن الكون، وما فيه من سماء، ونجوم، وكواكب، 

وشمس، أو ما يطلق عليها الآيات الكونيّة، حيث إنّ »آيات الله تعالى نوعان: آيات 

بالحوادث  آيات تخبر  الرسّل،... وآيات كونيّة«]]]. ومنها  به  شرعيّة، وهو ما جاءت 

الإعجاز  وجوه  عن  فضلًًا  بالماضي.  الإخبار  في  إعجازاً  تحوي  والتّي  الماضية، 

أنّ القرآن لم يكن كلهّ مرآة لحياة  التّي لا يسع المجال لذكرها. وهذا يعني  الأخرى 

سيّدنا محمّد وعصره، ولكنّه أيضًا كان يشمل جوانب أخرى تؤكّد صحّة، وصدق 

ما جاء به من آيات تتعلقّ بالكون، وأخرى تتعلقّ بالحوادث التاّريخيّة، وغيرهما كثير.

لكن من أغرب ادّعاءات تيسدال اتهّامه للنّبي الكريم بأنهّ تراجع تدريجيًّا من 

مرحلة المؤمن المخلصّ إلى مرحلة المادّي المنغمس في شهواته، وهذه فريةّ قديمة 

حول  التغّريب  تياّرات  من  والاهم  ومن  والملحدون،  المستشرقون،  يردّدها  حديثة 

شخصيّة النّبي محمّد، محاولين بذلك النّيل من القرآن من خلال القدح في شخصيةّ 

من نزل عليه، لينطلقوا من ذلك إلى القول بأنّ القرآن من صنع النّبي. ولكنّ السّؤال 

الآيات  وأيّ  الزعّم؟!  هذا  على  المستشرق  هذا  استدلّ  أين  من  نفسه:  يطرح  الذّي 

https://tafsir.app/ibn-uthaymeen/41 :انظر: ابن عثيمين، تفسير ابن عثيمين، على الرابط التالي -[[[



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 74

القرآنيّة التّي تشير من قريب، أو بعيد إلى انغماس النّبي في شهواته؟! إن كان هناك 

لنا تيسدال إلى  الدّليل؟ ولماذا لم يخرجه  من دليل من القرآن الكريم فأين هو هذا 

إننّا لو بحثنا، وتأمّلنا جيّدًا في النّصوص القرآنيّة لما استطعنا أن نخرج بآية  النّور؟! 

زوجات  حول  راقيًا  حوارًا  نجد  لكنّنا  تيسدال،  يتخّده  الذّي  الموقف  تغذّي  واحدة 

النّبي تعليمًًا، وتربية لهم.

وهناك سؤال يطرح نفسه أيضًا: ماذا لو ذكر عن النّبي محمّد شيئاً ممّّا ذكر عن 

سيّدنا سليمان في العهد الجديد؟! وفي العهد القديم نجد أنَّ سليمان كانت له 

السّّراري]]]، كما كان لداود نساء،  السّيّدات، وثلاثمائةٍ من  النّساء  سبعمائةٍ من 

وسراري من أورشليم]]]، أمّا جدعون فكان له سبعونَ ولدًا خارجون من صلبه؛ لأنهّ 

يَّةً]]]. فماذا يقول  ةَ امْرَأةًَ وَسِتِّيَن سُُرِّ انِِيَ عَشْْرَ كانت له نساء كثيرات]]]، ورحبعام اتَّخَذَ ثَمََ

تيسدال إذًا؟!

وبناء على ذلك يمكن أن نستنتج أنّ نصوص القرآن عند المستشرق تيسدال نوعان: 

الأوّل يزعم فيه أنهّ اتخّذ من الأديان، والمعتقدات السّابقة عليه كاليهوديةّ، والمسيحيّة، 

ومعتقدات زاردشت وغيرها، وهذا قسم يدّعي فيه أنهّ أخذ الأخبار السّابقة، والرّوايات 

الواردة في القرآن من هذه الأديان، والمعتقدات. والثاّني يزعم فيه أنّ سيّدنا محمّد أتى 

به من عندياته معبّّراً به عن حياته، ومواقفه، فهو مرآة له. ومن ثمّ فقد نفث سمومه في 

عدّة تساؤلات مؤدّاها: من أين اقتبس محمّد الأفكار، والحكايات، والتصّوّرات، التّي 

دمجها في العقيدة التّى أسّسها؟ وأيّ منها كان اختراعه الخاصّ، وأيّ منها كان مشتقًا 

من نظم دينيةّ أقدم؟ وإلى أيّ مدى امتلك وسائل تعلم تعاليم الدّيانات الأخرى؟ فإذا 

كان قد اقُتبس من نظم دينيّة أخرى، فأيّ أجزاء معيّنة من القرآن، وأيّ طقوس دينيّة، 

وأيّ تصوّرات، وأيّ روايات، وأيّ أوامر دينيّة، يمكن تتبّع مصدرها؟ وكم منها يعود 

إلى شخصيّة محمّد نفسه، وظروف عصره؟]]].

]]]- سفر الملوك الأوّل، إصحاح 11، عدد 3.

]]]- سفر صموئيل الثاّني، إصحاح 5، عدد 13.

]]]- سفر القضاة، إصحاح 8، عدد 30.

]]]- سفر أخبار الأياّم الثاّني، إصحاح 11، عدد 21.

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص24.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
75 الباب الثاني: دعوى المصدري

وتعدّ الاستفسارات التّي ينطوي عليها هذا النّصّ هي محور دراسة تيسدال عن 

المصادر الأصليّة للقرآن من وجهة نظره الغربيّة، وهي استفسارات تحمل في باطنها 

وإن  افتراءات  فهي   .محمّد وسيّدنا  والإسلام،  القرآن،  ضدّ  لها  حدّ  لا  افتراءات 

كانت تنضوي تحت الزعّمين الرئّيسين السّابقين، فإنهّا في الوقت ذاته تنطوي على 

القوي  والردّ  عندها،  الوقوف  وجب  كثيرة  افتراءات  وهي  داخلهما،  من  افتراءات 

المقنع عليها في السّطور السّابقة.

لكنّنا نلاحظ على تيسدال في موقفه من القرآن الكريم عدّة أمور]]]:

الأوّل: أنهّ يدّعي أنّ عمله قام على دقةّ، ووضوح، وأمانة. وقد اتضّح لنا من خلال 

النّقود السّابقة إلى أيّ مدى التزم تيسدال بهذه المبادئ الثلّاثة.

الثّاني: أنهّ يدعي أنّ دراسته ستمكن المسلم من تقدير عقيدته التقّدير الصّحيح، 

أنّ من ضمن مهامه  اتجّاه دينه، وهذا يعني  وكأنّ دراسته ستغيّّر وجهة نظر المسلم 

الأساس من هذه الدّراسة هو تحقير الدّين في نظر أتباعه، ومحاولة سوقهم قسًرا إلى 

التخّلّّي عنه بداعي اقتباسه من غيره، وتشويهه في أنفسهم.

الثّالث: أنهّ يدعي أن يوجّه بدراسته هذه أنظار الباحثين في علم الأديان المقارن؛ 

وذلك عندما يقول: »ويمكن لدارس علم الأديان المقارن أن يفهم من هذا التحّليل، 

كيف نشأت عقيدة عرقيةّ في العصور التاّريخيّة المتأخّرة«]]]. ويتضّح من هذا النّصّ 

التحّامل على الإسلام، ووصفه بالدّين العرقي.

العقيدة  فيه  تتحكّم  وكيف  التبّشريةّ،  تيسدال  نوايا  عن  يكشف  ما  وهو  الرّابع: 

المسيحيّة، وتوجّهه في مواقفه من القرآن، وهذا ما يتضّح من قوله: »وقد تجد التبّشيريةّ 

المسيحيةّ أنّ من المهمّ متابعة تحقيقاتنا؛ لاستكشاف منهج جديد لإرشاد المسلمين 

المتطلعّين لإدراك الطبّيعة الواهية لآرائهم«]]].

فإذا وضعنا هذه الأمور نصب أعيننا، بخاصّة الثلّاثة الأخيرة منها أدركنا بسهولة 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص24.

]]]- انظر: م.ن، ص24.

]]]- انظر: م.ن، ص24.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 76

حقيقة النّوايا التّي ينطلق منها المستشرق تيسدال في قضيّة مصدريةّ القرآن.

ويمكن القول إنّ هناك مجموعة من القضايا التّي يجب أن نقف عندها، ويمكن 

أن نوجزها فيما هو آتٍ:

به،  الشُّ يكيلون  الذّين  المستشرقين  أولئك  من  تيسدال  كلير  سانت  أنّ  أوّلًًا- 

والأباطيل حول القرآن دون سند علمي حقيقي، وقد ظهر ذلك جليًّا في موقفه من 

مغايراً لمن سبقوه  يسير سيراً  أنهّ  فيه  يظُنّ  الذّي  الوقت  ففي  الكريم،  القرآن  تدوين 

في الغاية، والهدف نجده سرعان ما نكص على عقبيه؛ ليسير على طريق الغاية التّي 

خطوّها قبله.

ثانيًا- أنّ هذا المستشرق وإن شارك المستشرقين السّابقين عليه في الغاية، والهدف 

فقد خالفهما في النّهج والوسيلة، إذ عمد إلى التأّكيد على صحّة ما جاء من القرآن عن 

طريق الجمع، والتدّوين، وأنهّ النّسخة الحقيقيّة التّي كان نزلت على الرسّول الكريم، 

والتّي كان يمليها لكتبة الوحي، لكنّه في الوقت نفسه نزع من القرآن كلّ قدسيّة إلهيةّ؛ 

إذ يدّعي أنهّ وإن كان النّسخة المتداولة في العهد النّبوي، فإنهّا لا تعدو كونها إنتاج 

محمّدي، وليست قرآناً نزل من عند الله تعالى، بما يعني أنهّ يشكّك في المصدريةّ 

الإلهيّة للقرآن زاعمًًا بشريتّه. 

ثالثًا- أن موقف تيسدال من قضية التدوين كانت مقدمة للقول بالاقتباس، إذ زعم 

الثقافات والأديان والمعتقدات السابقة عليه، وهو موقف غير  القرآن مأخوذ من  أن 

النقدي جوانب  البحث من خلال المنهج  النقد، وقد كشف  يثبت أمام  علمي، ولا 

العوار التي ينطلق منها موقف تيسدال وآراؤه.

رابعًا- غياب المنهج العلمي وانتفاء مبدأ الاستقصاء فيما ذهب إليه تيسدال من 

آراء ومواقف متناثرة هنا وهناك حول تدوين القرآن، خاصّة فيما عرضنا له في محور 

للوصول  قصًرا  المناهج  وأخضع  علميّة،  غير  أدوات  اتخذ  حيث  النفي؛  أو  الهدم 

لأغراض غير علميةّ.



الباب الثاني

ة الجاهليّة 
ّ
دعوى المصدري

والصّابئيّة

ل 
ّ
الفصل الأو

ر بالمعتقدات العربيّة القديمة 
ّ
دعوى التأث

الفصل الثاني

دعوى اقتباس العادات العربيّة القديمة

الفصل الثالث

عر الجاهلي
ّ

دعوى اقتباس القرآن من الش

الفصل الرابع

ر بالصّابئيّة
ّ
أث

ّ
دعوى الت





ل
ّ
الفصل الأو

ر بالمعتقدات العربيّة القديمة 
ّ
دعوى التأث

يمكن القول بدءًا إنّ المستشرق تيسدال كان يحركّه توجّه في ذهنيّته قوامه أنّ هناك 

تطوّرًا تدريجيًّا للإسلام في عقل محمّد ص، وهذه قاعدة وضعها لم ينخلع عنها في 

قضيةّ المصادر الأصليةّ للقرآن، ويمكن من خلال استقرائنا للموقف العامّ لتيسدال أن 

نقول إنهّ يحدّد هذا التدّرّج في في صنفين: داخلي وخارجي، الصّنف الدّاخلي يتعلقّ 

بالمعتقدات، والشّعائر العربيّة القديمة، والصّنف الخارجي يتعلقّ بمعتقدات الأديان، 

والدّيانات السّابقة على الإسلام.

فيما يتعلقّ بالصنف الأوّل -وهو موضوع هذا الفصل- فإنّ تيسدال حاول الوقوف 

تلك  وهي  الإسلام،  قبل  بالعرب  الخاصّة  الدّينيّة  والآراء  والشّعائر،  الطقّوس،  على 

فعل  وتيسدال  أبنائها،  بين  الكريم، وتربى  النّبي  فيها  ولد  التّي  البيئة  التّي كانت في 

ذلك تحقيقًا لهدف لم يخفه، وهو الوقوف على ما أسماه المصادر التّي اشتقّ منها 

النّبي القرآن. لكن تيسدال توغّل في الانطلاق بحديثه إلى الوقوف على أصل القبائل 

العربيّة التّي سكنت شبه الجزيرة العربيّة، بخاصّةً ما يتعلقّ بتقسيم العرب إلى عرب 

عاربة، وعرب مستعربة، متطرقّاً إلى الحديث عن الغزوات، والشّعوب التّي غزتها من 

سومرييّن، وبابليّين، ومصرييّن قدماء حسبما يذهب. وكلّ هذه الأمور عنده لا تترك 

أخرى  وأجنبيّة  حامية،  عناصر  يوجد  كان  القديمة  العصور  هذه  بأنهّ  للشّكّ،  مجالًًا 

ضمن سكّان الجزيرة العربيّة]]].

]]]- انظر: تيسدال، سان كلير، المصادر الأصليّة للقرآن، ص25.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 80

اريخيّة وأسبابها
ّ
- دعوى القطيعة الت

ً
لًا

ّ
أو

ومن ثمّ نفهم أنهّ يؤسّس لقضيّة التأّثيرات العربيّة القديمة المزعومة من خلال التطّرقّ 

التأّكيد  العربيّة، من خلال  الجزيرة  الذّين كانوا يعيشون في شبه  النّاس  إلى أصناف 

البابليوّن،  بها  ومرّ  والمستعربة،  العاربة،  منها  كان  بل  واحدًا،  نسيجًا  تكن  لم  أنهّا 

السّعي  القدماء. ولكن ما هدف تيسدال من  والسّومريوّن، والحاميوّن، والمصريوّن 

إلى إبراز هذا الأمر؟! لعلّ السّبب هنا واضح، وهو أنّ الجزيرة العربيّة في ذلك الوقت 

كانت تعجّ بتياّرات عقديةّ شتىّ ألقت بأثرها على عقيدة الجزيرة العربيّة بزعمه، تلك 

العقائد أثرّت في الإسلام على زعمه. حيث يذهب تيسدال: إلى أنهّ في أياّم الممالك 

الكشيةّ العظيمة في بابل، مثلًًا، لا يرجح أن يكون سكّان الجزيرة العربيّة قد تأثرّوا، 

إلى درجة ما، بحضارتهم، وتجارتهم، وأفكارهم فقط، ولكن لا بدّ أن يكونوا قد تأثرّوا 

بعقائدهم أيضًا في ظنّ تيسدال. ذاهبًا إلى أنّ النّقوش العربيّة الأولى تثبت ذلك، حيث 

يذهب إلى احتوائها على نفس أسماء الآلهة، مثل سنّ، إله القمر، وعشتار، عشتروت، 

آلهة الخصب والنّماء، التّى كان يعبدها السّومريوّن، بشكل أساس، وبعدهم ساميو 

بابل، وآشور، وسوريا، وبعض أجزاء الجزيرة العربيّة]]].

نعم إنّ تأثير المعتقدات الدّينيّة لبلاد وادي الراّفدين كان واضحًا على عرب سكّان شبه 

الجزيرة العربيّة قبل الإسلام، إذ كانت وثنيّتهم صورة تقليديةّ للوثنيّة البابليّة وامتدادًا 

لها]]]. ولكن وما الجديد في ذلك؟! وما المغزى الذّي ساق تيسدال هذه القضيةّ من 

أجله؟!

 إلّّا أنهّ كان يدرك أنهّ رغم وجود عنصر حامي في الجزيرة العربيّة، فإنّ العنصر السّامي 

كان هو الغالب منذ العصور القديمة، فقد كانوا ساميّي الأصل، واللغّة، والشّخصيةّ، 

والعقيدة. وقد استدلّ بالمؤرخّين المسلمين الذّين احتفظوا بالتقّاليد القديمة لبعض 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص26-25.

تاريخيّة  ما قبل الإسلام دراسة  الراّفدين والعرب  لبلاد  الدّينيّة  يلدز داود، مقارنة بين المعتقدات  انظر: سلمان،   -[[[

مقارنة، ص205.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
81 الباب الثاني: دعوى المصدري

بالذّكر سكّان شمال، وغرب الجزيرة العربيّة، مثل الطبّري،  القبائل العربيّة، وخصّ 

وابن هشام.

إنّ العرب قبل الإسلام قد تأثرّوا بالوثنيةّ  ا في ذلك؛ حيث   وربّّما كان تيسدال محقًّ

التّي كانت منتشرة في بلاد الراّفدين، بدليل أنّ الوثنيّة اليمنيّة تأثرّت بها، بخاصّة في 

عبادة النّجوم، والكواكب التّي أخُذت عن الصّابئة، وبقايا الكلدانيّين، وقد أخذ عرب 

والزهّرة]]]،  والشّمس،  القمر،  اليمن، حيث عبدوا  أهل  الكواكب عن  الشّمال عبادة 

القمر الإله سين، والشّمس الإله شمش، والزهّرة  البابلي:  التّّراث  وهو ما نجده في 

الآلهة عشتار]]].

تقدّم  رآها  بل  التوّراة،  روايات  مع  تتفّق  أنهّا  إلى  تيسدال  العربيةّ ذهب  التّقاليد  هذه 

له سببًا وجيهًا بأنّ غالبيّة هذه القبائل يعود أصلها إلى ما أسماه جوكتان، أو قحطان 

العربي، أو إلى إسماعيل، أو إلى أبناء إبراهيم. 

إذ  إبراهيم،  النّسب إلى سيّدنا  بادّعاء  يتهّم قريش  أن  تيسدال حاول غير موفقّ  لكنّ 

ثمّ  ومن  نسب،  بأيّ  الكريم  النّبي  بهذا  متصّلة  تكون  أن  قبيلة  بوصفها  عليها  ينكر 

الذّريةّ، فقد  النّسب إلى هذه  ادّعاء  الحقّ في  أنهّم لم يكن لهم  وجدناه يذهب إلى 

نفسه،  محمّد  قبيلة  ظنّه،  قريش في  قبيلة  ادّعت  محمّد، حيث  زمن  ذلك في  فعلوا 

إثبات  المستحيل  من  يبدو  قد  أنهّ  ورغم  إسماعيل،  خلال  من  إبراهيم  إلى  نسبها 

إذ  تامّة؛  يناقض نفسه هنا مناقضة  تيسدال  أنّ  ذلك من وجهة نظره]]]. والغريب هنا 

كيف يقول في السّطور السّابقة أنّ الغالبيّة العظمى من سكّان الجزيرة العربيةّ كانوا 

ينكر على  ثمّ  إبراهيم، وسيّدنا إسماعيل-  -الذّين منهم سيّدنا  العرب المستعربة  من 

ذلك  أنّ  يرى  تيسدال  كان  وإذا  إبراهيم؟!  سيّدنا  إلى  منتسبة  تكون  أن  قريش  قبيلة 

مستحيل، فهل دلل لنا على خلافه، أظنّ أنّ ذلك مستحيل، لكن قريش تنتسب إلى 

سيّدنا إبراهيم، وهذا ما أكّده نبيّنا محمّد عندما قال: »إنّ الله اصطفى كنانة من 

]]]- انظر: النّاضوري، رشيد، المدخل في التطّوّر التاّريخي للفكر الدّيني، ص113.

]]]- انظر: علي، جواد، المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، ج6، ص118.

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص27-26.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 82

ولد إسماعيل، واصطفى قريشًا من كنانة، واصطفى من قريش بني هاشم، واصطفاني 

من بني هاشم« رواه مسلم. 

نسب  إنكار  الطرّق  بشتىّ  تيسدال  حاول  لماذا  هنا:  نفسه  يطرح  الذّي  السّؤال  لكنّ 

قريش إلى سيّدنا إبراهيم؟ الإجابة تنحصر في أنهّ كان يظنّ أنّ قضيّة النّسب هذه هي 

التّي أكسبت عنده تعاطف أهل قريش مع الدّعوة المحمّدية؛ ولذا يقول: »فإنّ حقيقة 

أنّ ذلك كان اعتقاد القبيلة، كان من الطبّيعى أن يجلب قدرًا من التعّاطف العامّ مع 

إبراهيم،  عقيدة  إلى  شعبه  لدعوة  الله  من  فوّض  قد  أنهّ  ادّعى  عندما  محمّد،  قضيةّ 

ا لهم«]]]. والذّين كانوا يتباهون به بوصفه جدًّ

ونحن نستطيع بسهولة أن نبيّّن تناقض هذا الرّأي الذّي ذهب إليه هذا المستشرق، إذ 

ا مع سيّدنا محمّد على الرّغم من الرفّض،  كيف يدّعي تيسدال أنّ هناك تعاطفًا عامًّ

أنّ  لعلم  قرأ  لو  لعلهّ  التاّريخ،  تيسدال  قرأ  هل  الإسلاميّة،  للدّعوة  الصّارخ  والعداء 

الرسّول ظلّ في مكّة حتىّ خرج منها فارًّا بدينه، ولم يكن معه إلّّا قلةّ قليلة، فأين هذا 

التعّاطف العامّ؟ وأيّ تعاطف عامّ يتحدّث عنه؟! أم أنّ تيسدال يتحدّث عن تعاطف 

عامّ في مكان غير قريش؟!

وكأنّ تيسدال يزعم أنّ النّبي محمّد استغلّ نسب قريش إلى سيّدنا إبراهيم؛ لجلب 

يتسارع  إذًا لم  دعوته؟! ولماذا  بداية  أتباعًا في  ذلك  له  لدعوته، وهل جلب  النّاس 

التعّاطف العامّ أن  النّاس إلى الاستجابة له طيلة 13 سنة مكثها في مكّة؟! هل من 

التّي  القليلة  القلةّ  وتعذيب  القبيلة،  من  والطرّد  والإيذاء،  العداء،  ألوان  بكلّ  يواجه 

آمنت به؟! 

وكأنّ المسلمين الأوائل ما آمنوا بالرسّول الكريم إلّّا تعاطفًا! وكأنهّم لم يؤمنوا به 

لأنهّ ساوى بين الغني والفقير، السّيّد والعبد، وكأنهّم ما وجدوا فيه المنقذ الذّي ينقذهم 

العالية، والقيم الحميدة!  الرفّعة الإنسانيّة، والأخلاق  من من دونيتّهم، وتدنيّهم إلى 

أليس في حكم تيسدال هنا غمط للإسلام عن عمد، ومحاولة تشويهه بحصر تفسير 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص27.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
83 الباب الثاني: دعوى المصدري

سبب انضمام النّاس إليه في أكذوبته الاستشراقيّة المسمّّاة بالتعّاطف العام؟!

ثانيًا- دعوى إنكار أصالة التّوحيد الإسلامي

قبل الإسلام  القدماء  العرب  أنّ  التأّكيد على  يعمد إلى  تيسدال  فإنّ  ثانٍ  ومن جانب 

كانوا يعرفون ديانة التوّحيد، ذاهبًا أنّ هناك سببًا منطقيًّا للاعتقاد بأنّ العقيدة الأصليةّ 

لأبناء سام، كانت عبادة الإله الواحد. ذاهبًا أيضًا إلى أنّ تعدّد الآلهة قد وجد مدخلًًا 

ا، من خلال المؤثرّات الخارجيّة التّي أشار  إلى الجزيرة العربيّة في عصور مبكرة جدًّ

إليها سابقًا، ومع ذلك، فهو يرى أنّ الإيمان بالإله الواحد لم يضعف تمامًا من عقل 

الشّعب العربي]]]. ومن قال إنهّ لم يكن هناك توحيد قبل الإسلام؟! بالطبّع كان هناك 

توحيد قبل البعثة المحمّديةّ، إذ ما من نبي من الأنبياء إلّّا ونادى إلى التوّحيد، لأنّ 

التوّحيد هو ديانة الفطرة التّي فطر الله تعالى النّاس عليها، وقد أكّد القرآن هذه الحقيقة 

في قوله تعالى:

عََّمَّا  يَنْتَهُوا  لََمْ  وَإنِْ   ۚ وَاحِدٌ  إلَِٰهٌ  إلَِّاَّ  إلَِٰهٍ  مِنْ  وَمَا   ۘ ثَلََاثَةٍ  ثَالثُِ  اَّللَّهَ  إنَِّ  قَالُوا  الَّذِينَ  كَفَرَ  لَقَدْ 
.ٌنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابٌ أَليِم يَقُولُونَ لَيَمَسَّ

مََاَّوَاتِ وَالْْأرَْضِ ۖ لََا إلَِٰهَ  ا النَّاسُ إنِِّيِّ رَسُولُ اَّللَّهِ إلَِيْكُمْ جََميِعًا الَّذِي لَهُ مُلْكُ الس َ قُلْ يَا أَيُّهُّ
بعُِوهُ  يِّ الَّذِي يُؤْمِنُ باَِّللَّهِ وَكَلمََِاتهِِ وَاتَّ فَآمِنوُا باَِّللَّهِ وَرَسُولهِِ النَّبيِِّ الْْأمُِّ إلَِّاَّ هُوَ يُُحْييِ وَيُمِيتُ ۖ 

.َتَدُون كُمْ تََهْ لَعَلَّ

ذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانََهمُْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اَّللَّهِ وَالْْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوا إلَِّاَّ ليَِعْبُدُوا  َ اَّتَّخ
.َكُون ا وَاحِدًا ۖ لََا إلَِٰهَ إلَِّاَّ هُوَ ۚ سُبْحَانَهُ عََّمَّا يُشْْرِ إلََِٰهًٰ

مِنَ  وَأَنَا  ائيِلَ  إسِْْرَ بَنوُ  بهِِ  آمَنَتْ  الَّذِي  إلَِّاَّ  إلَِٰهَ  لََا  هُ  أَنَّ آمَنْتُ  قَالَ  الْغَرَقُ  أَدْرَكَهُ  إذَِا  حَتَّىٰ 
.الْْمُسْلمِِيَن

.َمََاَّ أُنْزِلَ بعِِلْمِ اَّللَّهِ وَأَنْ لََا إلَِٰهَ إلَِّاَّ هُوَ ۖ فَهَلْ أَنْتُمْ مُسْلمُِون ْ يَسْتَجِيبُوا لَكُمْ فَاعْلَمُوا أَن فَإَّلَّم

.ِهُ لََا إلَِٰهَ إلَِّاَّ أَنَا فَاعْبُدُون وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلكَِ مِنْ رَسُولٍ إلَِّاَّ نُوحِي إلَِيْهِ أَنَّ
]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص28.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 84

وَذَا النُّونِ إذِْ ذَهَبَ مُغَاضِبًا فَظَنَّ أَنْ لَنْ نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِِي الظُّلُمََاتِ أَنْ لََا إلَِٰهَ إلَِّاَّ أَنْتَ 
.سُبْحَانَكَ إنِِّيِّ كُنْتُ مِنَ الظَّالِميَِِن

العقل  في  موجودًا  كان  التوّحيد  بأنّ  قال  عندما  تيسدال  المستشرق  أنّ  يعني  وهذا 

العربي، فإنهّ لم يأت بجديد؛ لأنّ التوّحيد هو الأصل، والفطرة التّي فطر الله تعالى 

النّاس عليها، وما الآيات السّابقة إلّّا دليل على هذا. نحن نستطيع أن ندرك بسهولة 

الدّوافع التّي أملت على تيسدال الحديث عن التوّحيد قبل الإسلام، والتّي تتلخّص 

من  ديانته  أصل  أخذ  وأنهّ  القضيّة،  هذه  في  بجديد  يأت  لم  محمّدّا  بأنّ  الزعّم  في 

النّوايا هو الذّي يحتل صدراة المشهد عندما نتأمّل  السّابقة عليه، فسوء  المعتقدات 

أفكار تيسدال وآراءه.

وفي هذا الإطار تتبع تيسدال بعض المعتقدات قبل الإسلام، ليحاول الادّعاء على نبي 

القبائل  أنّ معظم المعاهدات الملزمة بين  الصّدد يذهب إلى  الإسلام. وفي هذا 

بعدو  الشّخص  أنّ وسم  اللهّمّ، كما  الله،  باسم  بقسم  تبدأ  العربيّة المختلفة، كانت 

الله، كان يعدّ من أشدّ الأوصاف إزدراءً]]]. لكن هذا لا يمنعه من الاعتراف بأنّ عبادة 

النّجوم كان لها مكاناً في البلاد، مستشهدًا في ذلك بما ورد في الكتاب المقدّس]]]. 

كما أنهّ يستشهد بهيرودوت على أنّ الجزيرة العربيّة قبل الإسلام بقرون عرفت عبادة 

إلهين، ذكر وأنثى. لكنّ تيسدال يأت بما ليس عليه دليل، في هذه القضيّة، ويوغل 

في إصدار أحكام ليس هناك دليل تاريخي عليها، مستندًا في ذلك إلى ما أورده عن 

هيرودوت في الكتاب الثاّلث )ص8( أنّ العرب كانوا يعبدون في زمانه إلهين، ذكر 

وأنثى، وأنهّ قد شبهّهما بديونيسيوس وقورنيا، وأنّ الاسمين العربيّين لهما كانا أوروتال 

وأورانيا-اللّّات، ومن المحتمل من وجهة نظره أنّ اسم الأخير كان هو اسم الإله اللّّاتو 

البابلي، ذاهبًا إلى أنهّ اللّّات نفسه المذكور في القرآن، زاعمًًا أنهّ مؤنث كلمة الله، ذاهباً 

إلى أنّ كلمة الله نفسها مختصر كلمة الإله، وهي الكلمة التّي عدّها مستخدمة في 

]]]- انظر: المصادر الأصلية للقرآن، م.س، ص28.

]]]- سفر أيوب، 31/ 26–28.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
85 الباب الثاني: دعوى المصدري

كلّ اللغّات السّامية بأشكال مختلفة قليلًًا للتعّبير عن الله]]]. من الواضح أنّ تيسدال 

يتحدّث من باب الاحتمال باعترافه، والاحتمال ليس له مجال في العلم، وهذا يعني 

أنهّ لا يحمل دليلًًا واضحًا على رأيه، ومن ثمّ كان من الأولى ألّّا يخوض برأيه فيما 

لا دليل عليه.

ما لا  وهو  تيسدال،  عنها  ينفك  خاصّيّة لم  بالمظنون  والاستدلال  الاحتمال،  ومبدأ 

يتفّق مع طبيعة العلم، فضلًًا عن طبيعة الموضوع الذّي تنصبّ عليه دراسته، وهذا 

يظهر أيضًا عندما يؤكّد أنّ الشّكل الذّي قدّمه لنا هيرودوت هو الشّكل غير المختصر 

عنهم  تحدّث  الذّين  العرب  أنّ  الممكن  فمن  هذا  بناءً على  وأنهّ  الله،  كلمة  لمؤنثّ 

هيردوتس قد جعلوا رفيق أنثى لإلههم الواحد، على منوال سامييّ بابل، والذّين أخذوا 

هذه الفكرة فكرة أنّ كلّ إله لا بدّ أن يكون له نظير أنثى من السّومريين، رابطاً ذلك بما 

وجد عند الهندوس. بصورة أخرى]]].

لكنّ تيسدال عندما لم يجد في الاستدلال بالمظنون رجاءً، فإنهّ لم يلبث أن يخرج من 

الموضوع عندما ذهب إلى أنهّ لا يستطيع الحكم على أنّ هذه كانت حال كلّ العرب، 

بخاصّة أنّ القرآن، والأشعار القديمة ليس بهما دليل على عقيدة التثّنية هذه، ومن ثمّ 

فقد عاد إلى ما هو متعارف عليه علميًّا عند العرب، عندما يؤكّد أنهّ ليس هناك من 

بأنّ هذه كانت الحال بين جميع العرب، بل لم تكن كذلك في زمن  مبّرر للاعتقاد 

محمّد، فلا القرآن، ولا ما تبقّى من شعر عربى قديم، قد عبر فيه العرب عن مثل تلك 

العقيدة. لقد اعُتبر الله إلهًا وحده، وكانت الآلهة الأصغر الخاصّة بالقبائل المختلفة، 

تعبد بوصفها وسائط له. وأهمّها وود، ويعوق، وهبل، واللّّات، العزى، ومناة. كانت 

ببنات  لها  العرب لوصفهم  القرآن  الآلهة المؤنثّة، وقد وبخ  الثلّاث الأخيرة كبريات 

الله]]]. 

وعلى الرّغم من ذلك فإنهّ حكم عليهم بأنهّم لم يكونوا شديدي التدّينّ، وقد أصدر 

]]]- انظر: المصادر الأصلية للقرآن، م.س، ص29.

]]]- انظر: م.ن، ص28.

]]]- انظر: م.ن، ص29-28.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 86

حكمه بناءً على أشعار الجاهليّين، واعتمادًا على أنّ عبادتهم كانت عن طريق وسطاء 

إلهًا،  هناك  أنّ  يعلمون  كانوا  فهم  تعالى.  الله  من  تقرّبهم  أنهّا  لاعتقادهم  الأصنام؛ 

الوسيطة  هي  يعبدونها  التّي  الأصنام  من  الصّغرى  الآلهة  أنّ  يعتقدون  كانوا  لكنّهم 

بينهم، وبين هذا الإله.

لكن هل هذا يعني أنهّم كانوا مدركين للوحدة الإلهيةّ؟! تيسدال يؤمن بأنّ فكرتهم 

عن الإله تعني ذلك، لكن هذا يعني أنّ عند تيسدال خلطاً في فهمه لمعنى التوّحيد، 

ومن ثمّ نتساءل: لماذا عدّ ذلك توحيدًا على الرّغم من منافاة ذلك لمعنى التوّحيد، 

ومخالفته للفطرة العقليةّ السّليمة؟! الإجابة تكمن في أنهّ يحاول أن ينزع عن سيّدنا 

العقيدة  عليه  تبُنى  الذّي  والأساس  ربهّ،  عند  من  به  نزل  الذّي  الأوّل  المبدأ  محمّد 

ولو  بجديد  جاء  ما  محمّدًا  بأنّ  القارئ  يخدع  أن  محاولًًا  التوّحيد،  وهو  الإسلاميّة، 

كان عقيدة التوّحيد. وهذا نستطيع أن نفهمه من قوله: »لكن من الممكن أن نفترض 

أنّ الاعتراف بوحدانيّة الله بدأ بين العرب للمرةّ الأولى عن طريق محمّد؛ لأنّ كلمة 

الله التّي تتضمّن أداة التعّريف، هي دليل على أنّ هؤلاء الذّين استخدموها كانوا على 

شيء من الوعي بوحدانيّة الله، من هنا فإنّ محمّدًا لم يخترع الكلمة، ولكنّها كما قلنا، 

كانت مستخدمة بالفعل بين أترابه، في الوقت الذّي ادّعى فيه أنهّ نبيّ، ورسول بتكليف 

إلهي، والدّليل على ذلك ليس ببعيد الالتماس، فوالد محمّد الذّي توفّّي قبل ولادة 

ابنه اسمه عبد الله أي خادم الله، بينما الكعبة نفسها التّي وجدت قبل زمن طويل من 

ظهور محمّد كانت تسمّى بيت الله. ويؤكّد الموروث العربي أنّ مزارًا لعبادة الله بنُي 

على هذا الموضع بالذّات من قبل إبراهيم وابنه إسماعيل«]]].

ومن قال إنّ العرب لم يكونوا يعرفون الله؟! ألم يعتقدوا أنّ الأصنام هي حلقة الوصل 

بينهم وبين هذا الإله؟ ومن قال إنّ محمّدّا اخترع الكلمة كلمة الله من عندياته؟ 

أجل  من  المعارضة  لإثبات  تهمة  أي  الكريم  بنبيّنا  يلصق  أن  يحاول  تيسدال  أنّ  أم 

المعارضة؟ وهل أنكر الرسّول معرفة الأمم السّابقة بفكرة الإلة؟! وألم يذكر القرآن 

الذّي نزل عليه عقائد التوّحيد عند الأمم السّابقة التّي نزل به رسل الله تعالى؟ فلماذا 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص30-29.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
87 الباب الثاني: دعوى المصدري

يحاول تيسدال أن يشوّهه، على الرّغم من أنّ كلّ تشويهاته، وادّعاءاته يطالها النّقد من 

كلّ جانب؟!

ولكن ما علاقة وجود كلمة الله تعالى بإنكار رسالته، واتهّامه بالادّعاء؟! إنّ تيسدال 

قبل  كانت موجودة  تعالى  الله  فكلمة  مقدّمة صحيحة،  استنتاجًا خاطئاً من  يستنتج 

الإسلام، ما في ذلك من شكّ، وهذه مقدّمة صحيحة، ولكن ما علاقة هذه المقدّمة 

أليس  النّبوّة؟  محمّد  سيّدنا  بادّعاء  الزعّم  وهي  تيسدال،  إليها  انتهى  التّي  بالنّتيجة 

هذا استنتاجًا فاسدًا موغلًًا في الفساد، ولا يمتّ للمنهج العلمي، والمنطق السّديد 

بصلة؟ وهل أنكر سيّدنا محمّد معرفة الأمم السّابقة باللهّ؟ بالطبّع لا، فكيف إذًا نتهّمه 

باطلًًا؟! إنّ هذا إن دلّ فإنّّما يدلّ على شيء من أمرين: الأوّل جهل تيسدال بالقرآن 

والإسلام، والثاّني التعّصّب الشّديد، وتعمّد الانتقاص من قدر النّبي الكريم وتشويهه.

ومن ثمّ فإنّ كلّ ما طرحه تيسدال من استدلالات لا قيمة له في اتهّام النّبي؛ لأنّ النّبي 

لم ينكر ما يحاول هذا المستشرق إلصاقه به. فكلنّا يعلم أنّ أبا النّبي كان يسمّى عبد 

بوجود  معرفتهم  الأدلةّ على  يقدّم  والقرآن  الله،  بيت  تسمّى  كانت  الكعبة  وأنّ  الله، 

بُونَا إلََِى  الله تعالى، ألم يذكر القرآن ما جاء على لسان المشركين مَا نَعْبُدُهُمْ إلَِّاَّ ليُِقَرِّ

قائلًًا: »ثمّ أخبر تعالى عن  ابن كثير  التّي يفسرها  )الزمر: 3(. وهي الآية   ٰزُلْفَى اَّللَّهِ 
بُونَا إلََِى اَّللَّهِ زُلْفَىٰ. أي:  عباد الأصنام من المشركين أنهّم يقولون: مَا نَعْبُدُهُمْ إلَِّاَّ ليُِقَرِّ

إنّّما يحملهم على عبادتهم لهم أنهّم عمدوا إلى أصنام اتخّذوها على صور الملائكة 

الملائكة؛  عبادتهم  منزلة  لذلك  تنزيلًًا  الصّور،  تلك  فعبدوا  زعمهم.  في  المقرّبين 

المعاد،  فأمّا  الدّنيا.  أمر  ينوبهم من  الله في نصرهم ورزقهم، وما  لهم عند  ليشفعوا 

ينكر  كان  بأنّ سيّدنا محمّدًا  القول  يستقيم  فهل  به«]]].  كافرين  له،  فكانوا جاحدين 

القرآن صراحة؟! بالطبّع لا،  الله قبل الإسلام مع ذكر ذلك في  معرفة العرب بكلمة 

فدلّ ذلك على فساد ما ذهب إليه تيسدال.

الكعبة قد كانت موجودة قبل الإسلام  أنّ  تيسدال على  يتهاوى دليل  وأمام كلّ هذا 

]]]- ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، الزمّر: 3.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 88

تذُكر في المعلقّات  الله كانت  أنّ كلمة  القائم على  دليله  يتهاوى  بزمن طويل، كما 

أنّ ابن إسحاق  الشّعراء الكبار، كما يتهاوي كذلك دليله حول  الجاهليّة على لسان 

ابن  لسان  على  عمله،  بقايا  بعض  إلينا  وصلت  والتّي   ،محمّد لسيرة  كاتب  أوّل 

هشام، قد ذكر أنّ قبائل كنانة وقريش، وعندما كانوا يمارسون طقس الإحلال، كانوا 

يخاطبون الله بمثل هذه الكلمات لبيك اللهّمّ لبيك، لبيك لاشريك لك، إلّّا شريك 

تملكه وما ملكك]]].

تناقضها  مع  قضيّة خاسرة  يدللّ على  تيسدال  أنّ المستشرق  الأمر  الغريب في  لكنّ 

عقلًًا، فضلًًا عمّّا يعتوِر كلامه من تناقض، فهو يقرّ بالشّّيء، ونقيضه في آن واحد، إذ 

كيف يشرك العرب قبل الإسلام في شبه الجزيرة العربيّة آلهة أصنامًا مع الله تعالى، 

ثمّ يطلب منّا تيسدال أن نؤمن معه على أنّ ذلك توحيدًا؟! فأيّ توحيد هذا؟! وأيّ 

مستحيل  هو  بما  ليقنعنا  وفرّ  وكرّ،  ودار،  لفّ،  لقد  تلك؟!  تعالى  بالله  حقّة  معرفة 

عقلًًا ومنطقًا، انظر هنا ماذا يقول؟ هو يشير إلى أنّ ابن هشام في السّيرة لم يفسّّر لنا 

ماذا كانوا يقصدون بجملة إلّّا شريك تملكه، وما ملكك، ولكن يلجأ إلى التخّمين، 

فيخمّن بأنّ الإشارة كانت إلى إله أصغر، يتبع إحدى القبائل التّى ذكرها. ولكن وفي 

اللغّة المستخدمة تظهر بوضوح أنّ الكائن المشار إليه لم  كلّ الأحوال، يصّرح بأنّ 

بأنّ  تيسدال  يقرّ  فكيف  الله]]].  مساوِ لمركز  مركز  الأشكال في  من  بأيّ شكل  يكن 

العرب كانت تؤمن بإله أصغر مع الله تعالى حاشاه، ثمّ يدّعي أنّ هذا توحيد؟! إنّ هذا 

يقودونا إلى اضطراب معنى التوّحيد عند تيسدال، فلا مانع عنده -طبقًا لهذا- أن يتخّذ 

الإنسان إلهًا، أو عدّة آلهة دنيويةّ تكون حلقة الوصل بينه وبين الله، ولا يؤثرّ هذا عنده 

في حقيقة التوّحيد، ما دام الإله الأصغر في ظنّه ليس في مركز مساوٍ لله تعالى، فكيف 

ذلك؟! ومن ناحية يستقيم؟!

بعبادة  مقارنتها  يمكن  القدماء  العرب  عقيدة  أنّ  إلى  يذهب  عندما  غرابة  والأشدّ 

زمن محمّد، وفي  الحال في  كان  مثلما  والرّومانيّة،  اليونانيّة  الكنائس  القدّيسين في 

]]]- انظر: ابن هشام، السّيرة النّبوية، ج1، ص254.

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص30.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
89 الباب الثاني: دعوى المصدري

زمانه، ذاهبًا إلى أنّ هذه العبادات، وعلى الرّغم القرآن، منتشرة الآن في الإسلام. لكنّ 

العبادة في مثل هذه الحالات، سواء للقدّيسيين، أو للآلهة الأصغر، لا يفترض عنده 

أنهّا تمثلّ إنكارًا لوحدانيّة، وسموّ الله، حيث إنّ الأخيرين يعبدون فقط وسطاء بين 

الله والإنسان. زاعمًًا أنّ ما يقوله الشّهرستاني عن الأفكار، والممارسات الدّينيّة في 

الجزيرة العربيّة قبل الإسلام يؤكّد ذلك]]]. فهو هنا يسوّي بين عبادة الأصنام، وعبادة 

القدّيسين في الكنائس، والقائمة على التثّليث، فالجميع عنده عقائد تؤمن بالتوّحيد، 

على الرّغم من أنهّا عقائد تفترض وجود وسيط بين الإنسان والله!! وهذا إن دلّ على 

تتفق مع  التوّحيد عنده، بصورة لا  الواضح في مفهوم  الخلط  يدلّ على  فإنّّما  شيء 

عقل أو منطق.

الرّغم من  الدّينيّة قبل الإسلام، على  الفوضى  تيسدال لم يفهم جيّدًا حقيقة  أنّ  كما 

معرفته بكتاب الملل، والنّحل للشّهرستاني، فقد كان البعض ينكر وجود الله تعالى، 

إرسال  ينكر  لكنّه  تعالى،  الله  بوجود  يقرّ  كان  من  ومنهم  والأنبياء،  الحساب،  ويوم 

قبيلة  لكلّ  صار  حتىّ  الأوثان،  تعدّدت  وقد  الأصنام،  يعبد  كان  من  ومنهم  الرسّل، 

صنمًًا، أو أكثر تعبده، إضافة إلى من تأثر ببعض المعتقدات اليهوديةّ أو المسيحيةّ؛ 

أو  الملائكة،  عبد  من  ومنهم  العقيدتين،  هاتين  معتقدي  من  المكاني  القرب  نتيجة 

الجنّ، أو الأرواح الشّّريرة]]].

وهذا يعني أنهّ كانت هناك فوضى دينيّة، وتشويش على عقيدة الفطرة عقيدة التوّحيد، 

فكان لا بدّ من أن يكون هناك رسول من قبل الله تعالى ينظمّ للنّاس دينهم، ويعيدهم 

إلى عقيدة التوّحيد الأصيلة في النّفس الإنسانيّة. ومن ثمّ كان على تيسدال أن يفهم 

أنّ النّبي الكريم جاء متمّمًًا للرسّالات السّابقة عليه، وخصائصها الحقّة من لدن ربّ 

نتيجة  الإسلام،  قبل  العرب  عند  طمُست  التّي  التوّحيد،  عقيدة  وأخصّها  العالمين، 

الفوضى الدّينيّة التّي ذكرناها.

ليثير حولها  الشّائكة؛  القضايا  تيسدال كغيره من المستشرقين يبحث دومًا عن  لكنّ 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص33-32.

]]]- انظر: الشهرستاني، الملل والنحل، ج2 ص38، 45.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 90

العديد من الإشكاليّات والشّبهات، وهذا هو دأب المستشرقين الذّين يتعصّبون في 

مناهجهم، وأفكارهم، ومواقفهم، وعليه فقد وقف تيسدال مثيراً للشّبهات عند قضيةّ 

وردت في العديد من كتب التفّسير والسّير، وهي قضيّة الغرانيق، والتّي ينسبون فيها 

للنّبيّ الكريم مقولة: تلك الغرانيق العلى، وإنّ شفاعتهن لترتجى. والقصّة يقال فيها 

تَ  الَّلَّا أَفَرَأَيْتُمُ  تعالى:  الله  قول  تلا  الكعبة  في  الصّلاة  أداء  أثناء  الكريم  النّبي  إنّ 

ىٰ وَمَنَاةَ الثَّالثَِةَ الْْأخُْرَىٰ )النّجم: 19-20(. ويزعم تيسدال أنّ الرسّول الكريم  وَالْعُزَّ
السّابقة، وهذه المقولة تحمل مدحًا في الأصنام، وهذا ما  أضاف إلى الآية المقولة 

حدا بالمشركين إلى السّجود وراء النّبي محمّد عند سماعها. وقد نزلت آيات سورة 

الحجّ من الخامسة والخمسين إلى السّابعة والخمسين لتقضي قضاءً مبرمًا على قصّة 

الغرانيق التّي افتراها الشّيطان على ألسنة المشركين]]].

القصّة، وأن يختلق حولها الاختلاقات،  الكلام حول هذه  يطيل  أن  يفته  تيسدال لم 

أشدّ  كانوا  الذّين  النّبي محمّد، وحتىّ هؤلاء  العرب في زمن  بأنّ  يزعم  أنهّ  حتىّ 

معارضة له في مكّة، والذّين أرغموا معظم مريديه الأوّلين على الهرب إلى الحبشة، 

ا لبعض  كانوا مستعدّين للانضمام إليه في عبادة الله تعالى، وذلك عندما بدا مستعدًّ

الوقت لسحب معارضته لتعظيم آلهتهم الصّغرى]]].

وهل كان موقف الرسّول -إن كان ما هو منسوب إليه هنا صحيحًا- يعني كما يحاول 

تيسدال أن يوهمنا أنّ النّبي سحب معارضته للمشركين، واتجّه لمدح أصنامهم؟! هل 

الرسّالة النّبويةّ التّي قامت على التوّحيد، ونفي الشّّرك، والقضاء على عبادة الأصنام 

تمتدح ولو لبعض الوقت ما جاءت لتنسفه، وتقصي عليه؛ إعلاءً لمنهج الله تعالى 

وتوحيده؟! إنّ هذا الكلام لا يجوز عقلًًا، ومنطقًا، وعقيدةً.

أنّ  إلى  مردويه تشير  وابن  والبزار،  حاتم،  أبي  وابن  رواها الطبّري،  كما  والقصّة 

 ٰىٰ وَمَنَاةَ الثَّالثَِةَ الْْأخُْرَى تَ وَالْعُزَّ النّبي، قرأ بمكّة »والنّجم« فلمّّا بلغ أَفَرَأَيْتُمُ الَّلَّا

شفاعتهن  وإنّ  العلى،  الغرانيق  تلك  لسانه:  الشّيطان على  ألقى  )النّجم: 20-19(، 

]]]- انظر: بن حجر، الحافظ، فتح الباري بشرح البخاري، 8/ 439

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص33.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
91 الباب الثاني: دعوى المصدري

لترجى، فقال المشركون: ما ذكر آلهتنا بخير قبل اليوم، فسجد النّبي ومن معه من 

وَمَا  تعالى:  الله  قول  نزول  هذا سبب  فكان  المشركون،  معهم  المسلمين، وسجد 

فَيَنْسَخُ اَّللَّهُ مَا  أُمْنيَِّتهِِ  يْطَانُ فِِي  أَلْقَى الشَّ تََمنََّىٰ  نَبيٍِّ إلَِّاَّ إذَِا  قَبْلكَِ مِنْ رَسُولٍ وَلََا  أَرْسَلْنَا مِنْ 
يْطَانُ ثُمَّ يُُحْكمُِ اَّللَّهُ آيَاتهِِ ۗ وَاَّللَّهُ عَليِمٌ حَكيِمٌ )الحج: 52(. يُلْقِي الشَّ

 وهي القصّة التّي أوردها عدد من المفسّّرين عند تفسير هذه الآية، وبعض المحدثين]]].

لكن يمكن القول إنّ هذه الرّواية انتقدها عدد من العلماء، فهناك من عدها من وضع 

الزنّادقة]]]، وهناك من عدّها باطلة لا أصل لها]]]. وهناك من رفضها كونها تقدح في 

النّقصان في  أو  الزّيادة،  الكريم معصوم من  والنّبي  النّبي،  النّبوّة، وفي عصمة  مقام 

الوحي]]].

يقول القاضي عياض في »الشّفاء«: فأمّا من جهّة المعنى: فقد قامت الحجّة، وأجمعت 

ا مِن تمنيه أن ينزل عليه مثل  الأمّة على عصمته، ونزاهته عن مثل هذه الرذّيلة، إمَّ

هذا من مدح آلهة غير الله وهو كفر، أو أن يتسوَّرَ عليه الشّيطان، ويشبِّهَ عليه القرآن 

حتىّ يجعل فيه ما ليس منه، ويعتقد النّبي أنّ من القرآن ما ليس منه حتىّ ينبهّه 

.[[[وذلك كلهّ ممتنع في حقّه ،جبريل

ويستطرد فيقول: »أو يقول ذلك النّبي من قبل نفسه عمدًا -وذلك كفر-، أو سهوًا 

جريان  من   عصمته والإجماع  بالبراهين،  قرّرنا  وقد  كلهّ،  هذا  من  معصوم  وهو 

الكفر على قلبه، أو لسانه لا عمدًا، ولا سهوًا، أو أن يتشبهّ عليه ما يلقيه الملك ممّّا 

يلقى الشّيطان، أو يكون للشّيطان عليه سبيل، أو أن يتقوّل على الله لا عمدًا ولا سهوًا 

ما لم ينزل عليه، وقد قال الله تعالى: ولو تقول علينا بعض الأقاويل الآية، وقال تعالى 

]]]- انظر: الطبّري، تفسير الطبّري جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج18، ص566.

انظر: البزار، مسند البحر الزخار، رقم 5096.

]]]- الشّوكاني، فتح القدير، ج3، ص654.

]]]- ابن العربي، أحكام القرآن، ج2، ص52، سورة الحجّ، آية 52.

]]]- عياض، القاضي، الشّفاء، ص639.

]]]- م.ن، ص639.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 92

إذًا لأذقناك ضعف الحياة، وضعف الممات«]]]. 

ينيّة الجاهليّة
ّ
قوس الد

ّ
ا- دعوى اقتباس الط

ً
ثالث

على  تأثير  ذات  كانت  الجاهليّة  الدّينيّة  الطقّوس  أنّ  يزعم  كان  تيسدال  المستشرق 

العقيدة الإسلاميّة، وعلى النّبي محمّد، وقد حدّد هذه الطقّوس في بعض مناسك 

الحجّ، وفي بعض العادات الاجتماعيّة، والأخلاقيّة، والدّينيةّ. لكن هذا لا يعني أنهّ 

لم يكن يدعي تأثيراً للعقيدة اليهوديةّ، والعقيدة المسيحيّة، بل كان يدعي لهما تأثيراً 

لا يقل عن تأثير المعتقدات الجاهليّة في ظنّه؛ حيث يقول: »وحين نمعن النّظر في 

التأّثير الذّي مارسته المعتقدات اليهوديةّ، والمسيحيّة على عقل محمّد، سنرى أنّ هذه 

الدّيانات عزّزت بلا شكّ اعتقاده بالتوّحيد، لكنّه لم يكن اعتقادًا جديدًا بين العرب في 

ذلك الزمّن؛ لأنّ هذا الأمر كما رأينا كان من المسلم به دائماً على الأقلّ من النّاحية 

ا«]]]. النّظريةّ، بيد أنّ الآلهة الأقلّ شأناً التّي يقدّسونها كانت عديدة جدًّ

لكن أي وحدانيّة تلك التّي أخُذت عن اليهوديةّ، والإسلام في عصر الجاهليّة، وكان 

مشوّهة،  صورة  مجردّ  منهما  النّبي  لعصر  وصل  ما  إنّ  محمّد؟!  النّبي  في  تأثير  لها 

الله تعالى  الذّي أرسل  النّقي  التوّحيد  تدخّلت فيها مصادر إنسانيّة طغت على مبدأ 

به الرسّل أجمعين. فكيف تؤثرّ هذه الصّورة المشوّهة في النّبي الكريم؟ وإن كان ما 

يقول تيسدال صحيحًا فلماذا لم تظهر بسوءاتها؟! إنّ موقف تيسدال يؤكّد ما سبق 

أن أشرنا إليه من قبل، وهو أنّ مفهوم التوّحيد عند تيسدال كان مفهومًا مشوّهًا، لم 

يستطع أن يكوّن صورة واضحة عنه، وهذا يفسّّر سبب الفوضى، والتنّاقض الظاّهرين 

في آرائه، ومواقفه حول الموضوع.

إنّ التنّاقض بارز بصورة لا يمكن تصوّرها عند المستشرق تيسدال، فأهل قريش عنده 

كان لديهم توحيد، في الوقت ذاته الذّي يذكر فيه أنّ عدد الآلهة التّي عبدوها كانت 

كثيرة للغاية. فبأيّ منطق يقول تيسدال ذلك! إنّ عدد الأصنام التّي كانت حول الكعبة 

]]]- الشّفاء، م.س، ص639.

]]]- انظر: المصادر الأصلية للقرآن، م.س، ص35.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
93 الباب الثاني: دعوى المصدري

360 صنمًًا، هذا فضلًًا عمّّا تتخّذه كلّ قبيلة لنفسها من أصنام تعبدها.

وإذا كان تيسدال قد بدأ بمحاولة نزع مبدأ التوّحيد من العقيدة الإسلاميّة، وإلصاقه 

بالمعتقدات الجاهلييّن الوثنية، فإنهّ لم يقف عند هذا الحدّ، بل تمادى في ذلك إلى 

ركن من أركان الإسلام وهو الحجّ، فهو يحاول أن يستند إلى مقدّمة صحيحة، وإن 

قبل  موجودة  كانت  الكعبة  أنّ  هي  الصّحيحة  فالمقدّمة  خاطئة،  نتيجة  عليها  رتبّ 

سيّدنا محمّد، وأنّ العرب كانوا يحجّون إليها، ويتبّركون بها، ويعرفون قيمة الحجر 

الأسود، ويقومون ببعض الطقّوس حولها، والنّتيجة الخاطئة أنّ الإسلام أخذ طقوس 

ينزل فيها  العربيّة لم  الجزيرة  القديمة. وكأنّ  العربيّة  الحجّ، وشعائره من المعتقدات 

من الأنبياء من ينادي بعقيدة التوّحيد منذ قرون قبل مجيء الرسّالة الخاتمة؟! وكأنّ 

الإسلام ليس متمّمًًا للرسّالات السّابقة عليه؟! وكأنّ كلّ الرسّالات السّماويةّ لم تكن 

من معين واحد؟! إنّ تيسدال بنظرته هذه ينظر إلى كلّ دين على أنهّ في جدار عازل 

يفصله عن غيره، وهذا محال؛ لأنّ المصدر واحد، وإذا كان المصدر واحدًا فإنهّ لا 

مانع من أن توجد بعض التشّابهات هنا وهناك، كما أنهّ لا مانع من أن تمتدّ بعض آثار 

هذه التشّابهات في القرون التاّلية، وإن توارت خلف كمّ كبير من المعتقدات الإنسانيةّ 

الباطلة.

وقد أثار تيسدال العديد من الشّبه حول شعائر الحجّ في الإسلام، ومحاولة تفسيرها، 

وربطها بالمعتقدات الجاهليّة، والطقّوس العربيّة القديمة، ويمكن لنا أن نتناول شبهة 

شبهة، ونردّ عليها. ومن هذه الشّبه زعمه أنّ التشّريف الذّي يصل إلى حدّ التقّديس 

الأسود،  الحجر  الشّهير،  للنّيزك  يؤدّونه  المسلمون  الحجاج  زال  ما  والذّي  تقريباً، 

التّى اشتقّت من  الكثيرة،  العادات الإسلاميّة  الكعبة، هو أحد  بنى في جدار  والذّى 

عادات هؤلاء العرب، الذّين عاشوا بزمن طويل قبل زمن محمّد. زاعمًًا أنّ القبلة التّي 

كانت  والتّي  القديمة،  للممارسة  استمرار  التقى هي  المحمّدي  الحاجّ  عليه  يطبعها 

شكلًًا من أشكال العبادة في الجزيرة العربيّة، وفى أماكن كثيرة أخرى]]]. 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص36.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 94

النّقاشات الاستشراقيّة حول طبيعة الحجر  العديد من  إنهّ قد أجُريت  ويمكن القول 

من  مكوّنة  مختلفة  أحجار  مجموعة  أنهّ  على  وُصِف  فقد  الماضي،  في  الأسود 

»البازلت«، وقطعة من الزجّاج الطبّيعي، ونيزك حجري. نشر بول باتريتش الذّي كان 

مسؤولًًا عن الأحجار الكريمة في الإمبراطوريةّ النّمساويةّ المجريةّ أوّل تقرير شامل 

نيزكي.  الأحجار  هذه  أصل  بأنّ  قال  والذّي  1857م،  عام  في  الأسود  الحجر  عن 

ووجد روبرت ديتز وجون ماكهون في عام 1974م أنّ الحجر الأسود كان في الواقع 

من السّيليكا]]].

وقد جاء التأّكيد عام 1980م إذ قدمت إليزابيث تومسن من جامعة »كوبنهاغن« ورقة 

بحثيّة بهذا الخصوص. فقد أشارت الورقة إلى أنّ الحجر الأسود هو جزء من الزجّاج، 

الوبار في  منطقة  قبل حوالي 6,000 سنة في  نيزك سقط  آثار  من  متحوّل  أو حجر 

صحراء الرّبع الخالي، والذّي يبعد 1,100 كم شرقاً عن مدينة مكّة]]].

أمّا من حيث تقبيل الحجر الأسود؛ فلأنّ النّبي قبله، وتقبيل الحجر الأسود يكون 

الرسّالة  قبل  السّنين  مئات  من  الأسود  الحجر  تعظيم  عن  أمّا  الكريم،  بالنّبي  اقتداء 

المحمّدية، فإنّ ذلك يعني أنّ الرسّالات السّماويةّ واحدة، كون المصدر واحد، وهو 

أياّم سيّدنا إبراهيم، وسيّدنا إسماعيل، وقد توارث العرب  الله تعالى، فالكعبة بنُيت 

طقوس، وشعائر الحجّ جيلًًا بعد جيل، وقد دخل عليها عبر السّنين بعض الطقّوس 

المخالفة التّي جاء الإسلام، ونهى عنها، وأكّد تلك الشّعائر النّقيّة التّي أمر بها الله 

في  العرب  فعلها  التّي  الشّعائر  بعض  على  الإسلام  يؤكّد  أن  من  مانع  ولا  تعالى، 

الجاهليّة؛ فقد توارثوها عن أجدادهم وصولًًا إلى النّبي إبراهيم وابنه إسماعيل. 

وقد عمد تيسدال تفصيل الحديث عن الحجر الأسود، والرّوايات المتعلقّة به والإشارة 

إلى فحوى الأحاديث عنه، فأشار إلى أنهّ قد رويت حكايات كثيرة عن هذا الحجر في 

ما قبل زمن محمّد، وهي حكايات ما زال يعُتقد فيها بقوّة. مشيراً إلى أحد الأحاديث 

التّي تؤكّد على أنهّ قد نزل من الجنّة، وأنهّ كان أصلًًا ذا لون أبيض صاف، لكنّه قد 

+/https://islamonline.net:ما حقيقة قصة الحجر الأسود، على الموقع التالي -[[[

/https://islamonline.net: م.ن -[[[



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
95 الباب الثاني: دعوى المصدري

أنهّ ذو أصل  المتعارف عليه  أنهّ من  أيضًا إلى  البشر، مشيراً  أصبح أسود من خطايا 

نيزكي، وأنّ جزءًا من القصّة، قد تمّ تفسيره بالفعل]]].

والأحاديث النّبويةّ تؤكّد هذا المعنى، وهو أنّ الحجر الأسود جاء من السّماء، فعن 

ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله: »نزل الحجر الأسود وهو أشدّ 

بياضًا من اللبّن فسوّدته خطايا بني آدم«، رواه التّّرمذي]]]. وفي رواية أخرى: »الحجر 

الأسود من الجنّة، وكان أشدّ بياضًا من الثلّج حتىّ سوّدته خطايا أهل الشّّرك« رواه 

أحمد]]]. 

كذلك يحاول أن يستدلّ على تأثر الإسلام بالمعتقدات العربيّة القديمة بتقصير الحاج 

شعر الرّأس، ومن ثمّ يقول: »وليس مبالغة إن قلنا إنّ معظم الشّعائر، والطقّوس التّي 

تسود الآن في جميع أنحاء العالم المحمّدي هي مماثلة لتلك التّي كانت شائعة في 

الجزيرة في العصور السّحيقة، على سبيل المثال يخبرنا هيرودوت بأنّ العرب في زمنه 

كانوا يحلقّون الشّعر حول صدغهم، ويطلقون الباقي، وهو ما يدرج عليه المحمّديون 

إذا كان  أيّ اختلاف، إذ لا يمكننا أن نجزم ما  إذا كان ثمةّ  اليوم.  البلدان  في بعض 

فإنهّ يكمن في حادثة  الرّأس،  الزمّن عربيًّا حاسر  اليوناني قد رأى في ذلك  المسافر 

الحلاقة المتصّلة من الجبهة حتىّ الجزء الخلفيّ من الرقّبة، وترك بقيّة أجزاء الشّعر 

تنمو على جانبي الرّأس فقط«]]].

ونحن لا نشكّك في أنّ هذه الممارسات، وغيرها استمرتّ مع شيء من التعّديل في 

نظام الحجّ الإسلامي، ولماذا نشكّك، ونحن نؤمن أنّ البيت الحرام منذ نشأته جاءه 

النّاس للحجّ منذ أياّم سيّدنا إبراهيم وابنه إسماعيل؟! وأنّ بعض الشّعائر التّي وصلت 

للعرب قبل الإسلام إنّّما هي موصولة إلى نبيّ الله تعالى إبراهيم، فلم العجب وقد 

جاء الرسّل كلهّم بالإسلام بمعناه العام الذّي يعني الاستسلام لله تعالى وحده؟! فقد 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص37.

]]]- التّرمّذي، صحيح التّرمّذي، القاهرة، المطبعة المصريةّ بالأزهر، الأولى، 1350هـ/ 1931م، رقم 877.

]]]- أحمد بن حنيل، مسند أحمد، تحقيق شعيب الأرنؤوط، الرسّالة، الأولى، 1421هـ/ 2001م، رقم 2786.

]]]- انظر: المصادر الأصلية للقرآن، م.س، ص38-37.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 96

جاء الرسّل السّابقون على سيّدنا محمّد بالإسلام في إطاره العامّ، بمعنى توحيد الله 

تعالى والاستسلام له.

وقد أكّدت العديد من الآيات القرآنيّة هذا المعنى من ذلك: 

كَانَ  وَلَكنِ  انيًِّا  نَصْْرَ ا وَلاَ  يََهُودِيًّ إبِْرَاهِيمُ  كَانَ  مَا   :إبراهيم الله عزّ وجلّ عن  قال 

كيَِن )آل عمران: 67(.  سْلمًًِا وَمَا كَانَ مِنَ الْْمُشْْرِ حَنيِفًا مُّ

وقال -تبارك وتعالى- عن موسى :وَقَالَ مُوسَى يَا قَوْمِ إنِ كُنتُمْ آمَنتُم باِللّهِّ فَعَلَيْهِ 

سْلمِِيَن )يونس: 84(.  لُواْ إنِ كُنتُم مُّ تَوَكَّ

قَالَ   ۖ اَّللَّهِ  إلََِى  أَنْصَارِي  مَنْ  قَالَ  الْكُفْرَ  مِنْهُمُ  عِيسَىٰ  أَحَسَّ  فَلََّمَّا   :وقال عن عيسى

ا مُسْلمُِونَ )آل عمران: 52(.  ونَ نَحْنُ أَنْصَارُ اَّللَّهِ آمَنَّا باَِّللَّهِ وَاشْهَدْ بأَِنَّ وَارِيُّ الْْحَ

في  الحجّ  وطقوس  الجاهليّة،  في  الحجّ  طقوس  بين  تيسدال  المستشرق  ربط  وقد 

يؤدّون  ذلك  على  علاوة  »وكانوا  قائلًًا:  الثاّنية  مصدر  الأولى  بأنّ  للادّعاء  الإسلام؛ 

الحرم،  ويرتدون  المقدّسة،  المكرسّة  الأماكن  وزيارة  الكعبة،  البيت  إلى  الحجّ 

الثوّب الذّي يرتديه الحجّاج حتىّ يومنا هذا عند الشّّروع في شوط الخبب، ويؤدّون 

طقوس الطوّاف، والسّعي بين تلال الصّفا، والمروة، ويقفون المواقف كلهّا، ويرمون 

الجمرات، رمي الحجارة على الشّيطان في وادي منى، وكانوا يكسبون كلّ ثلاثة أعوام 

شهراً«]]]. 

لكن يجب أن نكون على علم بأنّ سيّدنا إبراهيم عندما أتمّ بناء البيت الحرام، ولبىّ 

نداء ربهّ بأن يؤذّن في النّاس بالحجّ، أتى النّاس من كلّ فجّ عميق يحجّون البيت على 

ما كان عليه سيّدنا إبراهيم، لكن مع تعاقب السّنين، وتوالي الأجيال، أدخل النّاس في 

الحج ما ليس منه، ومن ثمّ فإنّ تيسدال إذا كان يدّعي اقتباس الإسلام طقوس الحجّ 

من الجاهليّة، فإنّ ما لا يعلمه أنّ الطقّوس التّي كانوا يمارسونها تخالف ما كانت عليه 

طقوس الحجّ التّي أمُر بها سيّدنا إبراهيم، إذًا المتأمّل بين هذه وتلك يجد بوناً شاسعًا.

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص39.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
97 الباب الثاني: دعوى المصدري

فقد أهان الجاهليوّن مواقيت الحجّ، فابتدعوا النّسيء، فراحوا يلعبون بالشّهور بالزّيادة 

والنّقصان، حتىّ تاهت أشهر الحجّ، وباتوا لا يعرفون مواقيتها، بسبب ذلك التلّاعب 

مََاَّ  استحلالًًا للدّماء التّي حرمها الله تعالى في الأشهر الحرم. يقول اللَّه -تعالى-: إنِ

ةَ مَا  مُونَهُ عَامًا ليُِوَاطئُِوا عِدَّ النَّسِِيءُ زِيَادَةٌ فِِي الْكُفْرِ ۖ يُضَلُّ بهِِ الَّذِينَ كَفَرُوا يُُحلُِّونَهُ عَامًا وَيُُحَرِّ
ا الَّذِينَ آمَنُوا لََا  َ مَ اَّللَّهُ )التوّبة: 37(، وأنزل -عزّ وجلّ-: يَا أَيُّهُّ مَ اَّللَّهُ فَيُحِلُّوا مَا حَرَّ حَرَّ

دْيَ وَلََا الْقَلََائدَِ )المائدة: 2(. رَامَ وَلََا الْْهَ هْرَ الْْحَ تُُحِلُّوا شَعَائرَِ اَّللَّهِ وَلََا الشَّ

أنهّم أخذوا يدورون  الحجّ، حتىّ  مثلّ لهم ذلك اضطراباً، وفوضى في توقيت  وقد 

في  أصبناه  عام،  في  موضعه  أخطأنا  »إنْ  ويقولون:  كلّها]]]،  الشّهور  على  بالحجّ 

غيره«]]]. ومن ثمّ فقد »كانوا يحجُّون في ذي الحجّة عامين، وفي المحرم عامين، ثمّ 

حجّوا في صَفر عامين. وكانوا يحجّون في كلّ سنة في كلّ شهر عامين«]]].

الحجّ  حول  الجاهليّة  في  المخالفة  العرب  معتقدات  أنّ  إذًا  تيسدال  يدّعي  فكيف 

لم  الأمر  بأنّ  علمًًا  بينهما؟!  الاختلاف  مع  الإسلام  في  الحجّ  طقوس  مصدر  هي 

يقف عند مجردّ لعب الجاهليّين بمواقيت الحجّ، بل تعدّى ذلك إلى طقوس الحجّ 

الأخرى. ويمكن عقد مقارنة للتأّكّد من ذلك حول الإحرام، والتلّبية، والوقوف بعرفة، 

والإفاضة، وتقديم الذّبائح]]]. وكذلك حول الطوّاف، والسّعي بين الصّفا، والمروة، 

وليلة النّفر، وما سُمّي في الجاهليّة بالقرنّاء، وبيت اللّّات، وحرمه، ودعاء الجاهليةّ، 

وصلاة الجاهليّة، وأياّم الفخر، وأياّم السّباب]]]. 

الشّّريعة  في  الحجّ  وطقوس  شعائر،  نسب  بادّعاء  تيسدال  المستشرق  يكتفِ  ولم 

وبناء  بالعرب،  إبراهيم  سيّدنا  صلة  نفى  إنهّ  بل  الإسلام،  قبل  العرب  إلى  الإسلاميّة 

]]]- انظر: الأزوقي، أخبار مكة، 1/ 185.

]]]- الشافعي، أحكام القرآن، 2/ 196.

]]]- جامع البيان، 4/ 148.

]]]- انظر: المراكبي، أسامة، الحج بين شعائر الله وشعائر الجاهلية 1/ 2 على الرابط التالي:

https://tafsir.net/article/5197/al-hj-byn-sh-a-ir-al-lh-wsh-a-ir-al-jahlyt-12-

]]]- انظر: م.ن:

https://tafsir.net/article/5200/al-hj-byn-sh-a-ir-al-lh-wsh-a-ir-al-jahlyt-22-



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 98

الكعبة، وورود الجزيرة العربيّة من الأساس؛ وكأنهّ يحاول أن ينفي أيّ رابطة تجمع 

محمّد  به  جاء  ما  بأنّ  النّهاية  في  الزعّم  ليحاول  إبراهيم؛  والنّبي  محمّد،  النّبي  بين 

أيّ  لها  وليس  قديماً،  العرب  معتقدات  من  أخذه  إنّّما  الحجّ  وطقوس  شعائر،  من 

صلة بالنّبي إبراهيم، ويمكن أن نستنتج ذلك من قوله: »ولكنّه لا يدفع للاعتقاد أنّ 

إبراهيم كان على علاقة مع الممارسات الأخرى المشار إليها، على الرّغم من الاعتقاد 

المحمّدي أنهّ زار مكّة - وتعبّد في الكعبة حيث هي الآن«]]].

ولا نشكّ في أنّ تشكيك المستشرق تيسدال في علاقة سيّدنا إبراهيم ببناء الكعبة ناتج 

من نزعة دينيةّ متأصّلة في هذا الرجّل، فالرجّل يدين بالإنجيل، والكتاب المقدّس، 

الذّي  الزعّم  لها. وهو  كبانٍ  فيهما  إبراهيم  لذكر  أنهّ لا وجود  أتباعهما  يعتقد  والذّي 

بين  قوّيةّ  علاقة  وجود  إلى  تشير  نصوص  عدّة  وردت  حيث  ذاتها؛  التوّراة  تدحضه 

هذه  ومن  الحرام.  تعالى  الله  بيت  فيها  وبنى  جاءها،  وأنهّ  والكعبة،  إبراهيم  سيّدنا 

النّصوص ما هو آتٍ:

أ– ما ورد في الإشارة إلى بلاد الحجاز، وإلى بئر زمزم؛ حيث جاء في سفر التكّوين: 

»فعذبتها ساري حتىّ هربت من بين يديها. فوجدها مَلاك الله على عين ماء في البريةّ، 

على العين التّي في طريق الحجاز. فقال: يا هاجر أمة ساري! من أين جئت وإلى أين 

تمضين؟ قالت: من بين يدي ساري أنا هاربة... فنادت باسم الله المخاطب لها: أنت 

القادر الرُّئِِي؛ لأنهّا قالت: إنّّي رأيت ههنا رحمتك بعد رؤيتي الشّقاء، لذلك سميت 

البئر بئر الحيّ الرحّيم هوذا، هي بين رقيم وبين يرد«]]].

ب– ما جاء في سفر التكّوين عن إسماعيل: »سكن في برية فاران، وأخذت له أمة 

زوجة من أرض مصر«]]]. ومن المعروف أنّ فاران هي مكّة، على الرّغم من أنّ هناك 

خلاف بين اليهود الذّين يعدون فاران هي فلسطين، وبين المسلمين الذّين يعدّونها 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص40-39.

]]]- سفر التكّوين، الإصحاح/ 16، العدد/ 7.

]]]- م.ن، العدد/ 21.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
99 الباب الثاني: دعوى المصدري

مكّة، فبعض العلماء المسلمين قالوا إنّ »فاران مكّة باتفّاق أهل الكتاب«]]]، وقيل إنّ 

الجزء المحيط بجبل حراء كان يسمى فاران، بل قيل إنهّ »ليس بين المسلمين، وأهل 

الكتاب خلاف في أنّ فاران هي مكّة، فإن ادّعوا أنهّا غير مكّة، فليس ينكر ذلك من 

تحريفهم وإفكهم«]]].

عدم  على  دليل  التوّراة  في  القصّة  ذكر  عدم  هل  هذا،  كلّ  عن  النّظر  بغضّ  ولكن 

حدوثها؟! هل من المقبول عقلًًا ومنطقًا أن ننفي بناء سيّدنا إبراهيم للكعبة لمجرد أنّ 

التوّراة على زعمهم لم تذكر ذلك؟! إنّ الجهل بالشّّيء ليس دليلًًا على عدم وجوده، 

وبنائه  بالحجاز،  إبراهيم  سيّدنا  مرور  حقيقة  يجهلون  تبعه  ومن  تيسدال  كان  وإذا 

للكعبة المشرفّة، فهل هذا يعني عدم حدوثهما؟! بالطبّع لا.

ومن ثمّ نفهم أنّ تيسدال عندما يدّعي أنّ المصدر الأوّل للإسلام يوجد في المعتقدات، 

أشياء  يبني حكمه على  أنهّ  يعني  فهذا  محمّد]]].  زمن  للعرب  الدّينيّة  والمماراسات 

باطلة، تتنافى مع العقل والمنطق، كما تتنافى مع الشّواهد التاّريخيّة التّي تقودنا إلى 

عكس ما ذهب إليه. 

]]]- الإمام القرافي، الأجوبة الفاخرة، ص165.

]]]- ابن تيميةّ، الجواب الصّحيح لمن بدل دين المسيح، 5/ 200.

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص39.



اني
ّ
الفصل الث

دعوى اقتباس العادات العربيّة القديمة

المستشرقين  اهتمامات  من  حيّزاً  الإسلام  في  الاجتماعيّة  القضايا  بعض  شغلت 

عن  يبحثون  فراحوا  الجاهليّة،  في  بنظيراتها  علاقتها  في  خاصّة  بدراسته  المهتمّين 

اقتباس، عامدين إلى تشويه  الزعّم بوجود  التشّابه بين هذه وتلك، محاولين  أوجه 

مصادر  من  أخذ  الذّي  التلّفيقي  الدّين  بمظهر  وإظهاره  عليه،  والهجوم  الإسلام، 

شتىّ. ومن هؤلاء المستشرقين الذّي حملوا لواء هذا الزعّم المستشرق وليام سانت 

مصادر  كتابه:  في  شتىّ  نواحٍ  في  الاتهّامات  توجيه  إلى  عمد  الذّي  تيسدال،  كلير 

القرآن الأصليّة، ومن هذه النّواحي بعض القضايا الاجتماعيّة التّي أعطاها الإسلام 

بعضًا من اهتمامه قرآناً وسنّةً.

الوقوف على رأي الاستشراق في بعض  أنهّ يحاول  أهمّيّة هذا الموضوع في  وتبدو 

العرب  معتقدات  في  لها  بنظائر  ربطها  خلال  من  الإسلام  في  الاجتماعيّة  القضايا 

هؤلاء  كبار  من  واحد  رأي  على  الوقوف  خلال  من  وذلك  القديمة،  الجاهليّة 

المستشرقين، وهو المستشرق، وليام سانت كلير تيسدال.

وتبدو أهمّيتّه أيضًا -وهي ما لها الصّدارة- في بيان ما ينطوي عليه هذا الرّأي من عوار، 

من خلال تفنيده، وتحليله، وتوجيه النّقد العلمي، والموضوعي له، الذّي يجعل من 

العقل أداة له للوصول إلى الحقيقة، بالاستناد إلى مجموعة من النّصوص التّي تعضد 

منه، وتقوده إلى الصّواب.

تمثلّ  التّي  التسّاؤلات  من  مجموعة  على  الإجابة  يحاول  الفصل  هذا  فإنّ  ثمّ  ومن 

إشكاليّات يحاول أن يجيب عنها، ومن هذه التسّاؤلات:

الجاهليّة؟ وما  أثيرت في الإسلام، وكانت موجودة في  التّي  القضايا الاجتماعيةّ  ما 

موقف الإسلام منها ورأيه الذّي قدّمه بصددها؟ 



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
101 الباب الثاني: دعوى المصدري

الزوّاج،  تعدّد  نوع:  من  قضايا  تيسدال حول  المستشرق  أثارها  التّي  الإشكالياّت  ما 

قضيّة الرقّّ، قضيّة الختان، وقانون المحارم؟ وهل كان هناك اقتباس لهذه القضايا من 

المعتقدات العربيّة الجاهليّة القديمة كما ادّعى تيسدال؟!

الصّدد؟ وهل  توُجّه للمستشرق تيسدال في هذا  التّي يمكن أن  النّقود  ما هي أوجه 

تستند إلى بعد ديني فقط؟! أم تجمع بين البعدين: الدّيني، والعقلي في بوتقة واحدة 

تقود إلى إفحام آراء تيسدال وبيان تهافتها؟

ومن ثمّ فقد حاول الفصل بيان موقف المستشرق تيسدال في ثلاث قضايا، مع بيان 

أوجه النّقد الموجّه إليها، وهذه القضايا هي:

أ– قضيّة الرقّّ.

ب– قضيّة الختان.

ج– قانون المحارم.

ّ
– قضيّة الرّق

ً
لًا

ّ
أو

أمّا قضيّة الرقّّ التّي يدعي تيسدال أنّ النّبي محمّدًا مدان بسببها في كلّ الأزمان]]]. 

فإنهّا قضية حاول تيسدال أن يلصقها به، وكأنهّا لم تكن موجودة قبل الإسلام! وكأنهّا 

لم تكن منذ بدء الخليقة! إنّ الإسلام لم يأت بالرقّّ، وإنّّما جاء الإسلام، والأمم من 

قبله كانت على هذا الوضع، لكنّه نظمّه، ووضع له ضوابط تحكم العلاقة بين المالك 

 :الرسّول قال  حسنة،  معاملة  ومعاملتهم  وإطعامهم،  إكرامهم،  منها  والمملوك. 

»فأكرموهم كرامة أولادكم، وأطعموهم ممّّا تأكلون«]]]، وعن أبي مسعود البدري قال: 

كنت أضرب غلامًا لي بسوط، فسمعت صوتاً من خلفي: »اعلم أبا مسعود« فلم أفهم 

الصّوت من الغضب، قال: فلما دنا مني إذا هو رسول الله فإذا هو يقول: »اعلم أبا 

مسعود، اعلم أبا مسعود« قال: فألقيت السّوط من يدي، فقال: »اعلم أبا مسعود أنّ 

]]]- تيسدال، سان كلير، المصادر الأصليّة للقرآن، ص40.

]]]- انظر: المناوي، فيض القدير شرح الجامع الصّغير، ج6، ص581، رقم: 9966.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 102

الله أقدر عليك منك على هذا الغلام« قال: فقلت: »لا أضرب مملوكًا بعده أبدًا«]]]. 

وعن جابر قال: قال رسول الله: »ثلاث من كن فيه ستر الله عليه كنفه، وأدخله 

جنته: رفق بالضّعيف، وشفقة على الوالدين، وإحسان إلى المملوك«]]]. 

ليس هذا فحسب، بل لقد كان من كمال هذا النّظام الذّي عالج به الإسلام قضيّة الرقّّ 

أن رغّب في تحرير النّاس من الرقّّ، وحثّ عليها كثيراً، وجعله طريقًا للعتق من النّار 

الله  استنقذ  امرءًا مسلمًًا  أعتق  »أيّّما رجل  الكريم:  الرسّول  يقول  القيامة، حيث  يوم 

بكلّ عضو منه عضوًا من النّار«]]]. 

وفي الحديث القدسي: »�ثلَََاثةٌَ أنَاَ خَصْمُهُمْ يوَْمَ القِْيَامَةِ، وَمَنْ كُنْتُ خَصْمَهُ خَصَمْتهُُ، 

ذكر منهم: رجَُلٌ باَعَ حُرًّا فأَكََلَ ثََمنََهُ«]]].

 وعَنْ أبَِِي ذَرٍّ رضي الله عنه قاَلَ: قال رسول الله: »هُمْ إخِْوَانكُُمْ، جَعَلهَُمْ اللَّهُ تحَْتَ 

أيَدِْيكُمْ، فمََنْ جَعَلَ اللَّهُ أخََاهُ تحَْتَ يدَِهِ، فلَيُْطعِْمْهُ مِمَّاَّ يأَكْلُُ، وَليُْلبِْسْهُ مِمَّاَّ يلَبَْسُ، وَلََا 

يكَُلِّفُهُ مِنْ العَْمَلِ مَا يغَْلِبُهُ فإَِنْ كَلَّفَهُ مَا يغَْلِبُهُ فلَيُْعِنْهُ عَليَْهِ«]]].

وأعتق ابن عمر مملوكًا له، ثم أخذ من الأرض عودًا أو شيئاً فقال: ما لي فيه من الأجر ما 

ارتَهُُ أنَْ يعُْتِقَهُ«]]]. بهَُ فكََفَّ يساوي! هذا سمعت رسول الله يقول: »مَنْ لطَمََ مَمْلوُكهَُ أوَْ ضََرَ

ومن ثمّ يمكن القول إنّ المتأمّل في الآيات القرآنيّة، والأحاديث النّبويةّ لن يجد آية، أو 

حديثاً فيها أمر بالرقّّ، أو التوّسّع فيه، أو الحثّ عليه، ولو كان تيسدال وجد شيئاً من هذا 

فإنهّ حتمًًا كان سيتخّذه ذريعة لذلك، وركيزة ينطلق منها إلى التحّامل على الإسلام، لكنّه 

لم يفعل؛ لأنهّ لم يجد. على الرغّم ممّّا له من باع طويل في تشوية صورة الإسلام]]].

]]]- النيسابوري، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، رقم: 4306.

]]]- التّرمّذي، سنن التّرمّذي، كتاب صفة القيامة، باب 48، رقم 2494.

]]]- انظر: العسقلاني، ابن حجر، فتح الباري شرح صحيح البخاري، ج5، ص173، رقم 2381. 

]]]- انظر: م.ن، ج4، ص417، رقم: 2270.

]]]- صحيح البخاري ج5، ص2248، رقم5703، وانظر: بن مسعود، البغوي الحسين، ج9، ص340، رقم: 2402.

]]]- انظر: النّووي، المنهاج شرح صحيح مسلم ابن الحجاج، ص116، رقم: 3130.

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص34، 77، 120، وغيرها.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
103 الباب الثاني: دعوى المصدري

يكفي أن نقف على موقف جوستاف لوبون الذّي قال: »الذّي أراه صدقاً هو أنّ الرقّّ 

عند المسلمين غيره عند النّصارى فيما مضى، وأنّ حال الأرقاء في الشّّرق أفضل من 

ويستطيعون  الأسرة.،  من  يؤلفّون جزءًا  الشّّرق  فالأرقاّء في  أوروبا،  الخدم في  حال 

الزوّاج ببنات سادتهم أحياناً كما رأينا ذلك سابقًا، ويقدرون أن يتسنّموا أعلى المراتب، 

وفي الشّّرق لا يرون في الرقّّ عارًا، والرقّيق فيه أكثر صلةً بسيّده من صلة الأجير في 

بلادنا«]]]. 

اليهوديةّ،  به  سمحت  ما  أغفل  أنهّ  الإسلام  على  يتحامل  تيسدال  أنّ  على  يدلّ  وما 

أن  له  فكيف  بالإسلام]]]،  يلصقه  أن  يحاول  الذّي  الوقت  الرقّّ، في  من  والمسيحيّة 

يلوم على الإسلام الرقّّ في الوقت الذّي لا يوجّه اللوّم نفسه إلى اليهوديةّ، والمسيحيةّ 

القديم  العهد  أنصفهما الإسلام. والمتأمّل في نصوص  الرقّيق كما  تنصفا  اللتّين لم 

النّصوص »إذا اشتريت عبدًا  الدّاعمة للرقّّ بصورة قاتمة، ومن هذه  النّصوص  يجد 

السّابعة يخرج حرًّا مجاناً، إن دخل وحده، فوحده  عبرانيًّا فستّ سنين يخدم، وفي 

يخرج، إن كان بعل امرأة تخرج امرأته معه، إن أعطاه سيّده امرأة، وولدت له بنين، 

العبد:  قال  إذا  ولكن  وحده،  يخرج  وهو  للسّيّد،  يكونون  وأولادها  فالمرأة  وبنات، 

إلى  ويقرّبه  الله،  إلى  سيّده  يقدّمه  حرًّا،  أخرج  لا  وأولادي  وامرأتي،  سيّدي،  أحبّ 

الباب، أو إلى القائمة، ويثقب سيّده أذنه بالمثقب يخدمه إلى الأبد«. سفر الخروج، 

2/ 21.. وهل بعد هذا من عبوديةّ؟! هل في الإسلام رقّ أبديّ كما نرى في التوّراة؟! 

بالطبّع لا، فلماذا إذًا يتهّم الإسلام بكلّ نقيصة في هذا الموضوع؟! فهل قرأ تيسدال 

النّصوص  قرأه وغيره من  قد  أنهّ  النّصّ ونصوص أخرى؟! نحن لا نشكّك في  هذا 

بناءً على منهج الاستقصاء الذّي اتبّعه؛ لكنّه لم ينصف العلم بالنّتائج المخالفة التّي 

أوصلها له تعصّبه، وعدم حياديتّه، وإذا كان لم يتبع منهج الاستقصاء في قضيّة الرقّّ 

في اليهوديةّ فإنهّ يكون بذلك قد خالف هذا المنهج الذّي ألزم به نفسه، وخالف ما 

يجب أن يلتزم به من قواعد منهجيةّ. 

]]]- لوبون، غوستاف، حضارة العرب، ص365.

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص39.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 104

العبيد  عبد  كنعان  ملعون  يقول:  ا  نصًّ القديم  العهد  نجد في  بل  هذا فحسب،  ليس 

يكون لإخوته، وقال: مبارك الربّّ إله سام، وليكن كنعان عبدًا لهم )سفر التكّوين 9/ 

25- 26(. وهناك نصّ أخر يقول: ليفتح الله ليافث فيسكن في مساكن سام، وليكن 

كنعان عبدًا لهم )سفر التكّوين إصحاح 9/ 27(. 

ا آخر يقول: حين تقرب من مدينة لكي تحلّ بها استدعاها إلى الصّلح،  كما أنّ هناك نصًّ

فإن أجابتك إلى الصّلح وفتحت لك، فكلّ الشّعب الموجود فيها يكون لك للتسّخير، 

الربّّ  بل عملت معك حرباً فحاصرها، وإذا دفعها  ويستعبد لك، وإن لم تسالمك 

إلهك إلى يدك فاضرب جميع ذكورها بحدّ السّيف، وأمّا النّساء، والأطفال، والبهائم، 

وكلّ ما في المدينة، كلّ غنيمتها فتغتنمها لنفسك )سفر التثّنية، 20/ 10–14(.

وهذا يعني أنّ هناك إقرارًا من اليهوديةّ بالرقّّ والعبوديةّ، إذ لو لم تكن تقرّ بهما لما 

كان لهذه النّصوص وجود فيها. ومن ثمّ كان وجودها دليل على أنّ هناك إقرارًا بالرقّّ 

والعبوديةّ.

اليهوديةّ  من  إقرار  هناك  كان  إذا  لأنهّ  مختلفًا،  الأمر  نجد  فإننّا لا  المسيحيّة  أمّا عن 

بالرقّّ فإننّا نجد الأمر ذاته في النّصوص المسيحيّة. ومثلما لم نجد في العهد القديم 

ا يحرمّ، أو يمنع الرقّّ، فإنّ الأمر ذاته ينسحب على العهد  أو النّصوص اليهوديةّ نصًّ

الجديد، أو الأناجيل الأخرى. ومن الممكن أن نقف هنا على أحد نصوص بولس 

التّي يقول فيها: أيهّا العبيد، أطيعوا سادتكم حسب الجسد بخوف، ورعدة في بساطة 

قلوبكم كما للمسيح، لا بخدمة العين كمن يرضى النّاس، بل كعبيد المسيح، عاملين 

مشيئة الله من القلب، خادمين بنية صالحة كما للربّّ ليس للنّاس، عالمين أنّ مهما 

أهل  إلى  )رسالة  حًرا  أو  كان  عبدًا  الربّّ  من  يناله  فذلك  الخير  من  واحد  كلّ  عمل 

أفسس، الإصحاح السّادس، 5–9(.

وأقر القدّيسون أنّ الطبّيعة جعلت بعض النّاس أرقاّء. فرجال الكنيسة لم يمنعوا الرقّّ، 

الأكويني  توماس  الفيلسوف  القدّيس  جاء  حتىّ  له،  مؤيدّين  كانوا  بل  عارضوه  ولا 

زكّاه لأنهّ  بل  الرقّّ  فلم يعترض على  الدّينيّين،  الرّؤساء  رأي  الفلسفة إلى  رأي  فضمّ 



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
105 الباب الثاني: دعوى المصدري

-على رأي أستاذه أرسطو- حالة من الحالات التّي خلق عليها بعض النّاس بالفطرة 

الطبّيعيّة، وليس ممّّا يناقض الإيمان أن يقنع الإنسان من الدّنيا بأهون نصيب]]]. ومن 

العبوديةّ  على  تعترض  لم  المسيحيةّ  أنّ  على  مؤكّدًا  الحقيقة  هذه  أكّد  من  الباحثين 

من وجهها السّياسي، ولا من وجهها الاقتصادي، ولم تحرض المؤمنين على منابذة 

ضدّ  شيئاً  تقل  ولم  فيها،  المباحثة  ولا  حتىّ  العبوديةّ،  جهة  من  آدابهم  في  جيلهم 

عن  بحثت  ولا  الاستقلال،  طلب  إلى  العبيد  حركّت  ولا  العبيد،  أصحاب  حقوق 

مضار العبوديةّ، ولا عن قساوتها، ولم تأمر بإطلاق العبيد حالًًا، وبالإجماع لم تغيّّر 

النّسبة الشّّرعيّة بين المولى، والعبد بشيء، بل بعكس ذلك فقد أثبتت حقوق كلّ من 

الفريقين، وواجباته]]].

ا إنجليكانيًّا،  بها -بل كان قسًّ التّي كان تيسدال يدين  أنّ المسيحيةّ  وهذا يقودنا إلى 

ولا  به،  وتسمح  بالرقّّ،  تقرّ  أصفهان-  في  إنجلترا  بكنيسة  التبّشيريةّ  الجمعيّة  وأمين 

يوجد في نصوصها ما يمنعه، وهذا يعني أنّ هناك تعصّبًا من قبل المستشرق تيسدال 

ا، فكيف يتهّم الإسلام، ويوجّه له النّقد بسبب قضيةّ  اتجّاه الإسلام؛ وذلك واضح جدًّ

الرقّّ، ولا يوجّه الاتهّام، والنّقد نفسه إلى المسيحيّة التّي تدين بالموقف ذاته؟! ألا يعدّ 

هذا ازدواجيّة في المعايير؟! وهل من المنطقي أن يتخّذ باحث ما موقفين متناقضين 

المقارن  الأديان  منهج  وأين  العلميّة؟!  الأمانة  من  هذا  وهل  واحدة؟!  قضيّة  اتجّاه 

الذّي اتخّذه قاعدة؟!]]] وهل هذا المنهج يدعوه لهذا التنّاقض، والتخّلّّي عن الأمانة 

العلميةّ؟! 

والغريب أنّ تيسدال وغيره من المستشرقين ينسون الماضي القريب، ألم يعش تيسدال 

النّاس إلى مجتمعين: سادة وعبيد، وأبيض  تقسّم  التّي كانت  أياّمه  أوروبا في  واقع 

وأسود؟! ألم يمت الأفارقة الذّين كان يتخّذهم الغرب عبيدًا في أوروبا وأمريكا؟! ألم 

يكن يتمّ اصطيادهم من أفريقيا كالحيوانات للعمل في هاتين القارتّين عبيدًا، فمات 

]]]- العقاد، حقائق الإسلام، ص215.

]]]- عبد الملك، بطرس، بالاشتراك تحرير، قاموس الكتاب المقدّس، النّاشر شركة Compubraill، ص407.

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص6.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 106

الملايين، وأسر مئات الآلاف؟! ألم يعلم هذا المستشرق أنّ تجارة الرقّيق كانت مقنّنة، 

البريطانيةّ لإحدى  الحكومة  فلقد رخصّت  بها؟!  العمل  لها تراخيص ترخّص  وكان 

الشّّركات الإنجليزيةّ في تجارة الرقّيق؟!

وكان للغرب عدّة قوانين تدمى بسببها القلوب! منها]]]:

بالحديد  وكوي  ورجلاه،  يداه،  قطعت  هرب  ومن  قتُل،  سيّده  على  اعتدى  من   -

المحمّى، إذا أبق للمرة الثاّنية قتُل! وكيف سيهرب وقد قطعت يداه ورجلاه !!

البيض. وظائف  الملونين  على  ويحرمّ  الأسود،  الرجّل  على  التعّليم  يحرم   - 

وفي قوانين أمريكا]]]: 

- إذا تجمع سبعة من العبيد عُدَّ ذلك جريمة، ويجوز للأبيض إذا مرّ بهم أن يبصق 

عليهم، ويجلدهم عشرين جلدة.

- العبيد لا نفس لهم، ولا روح، وليست لهم فطانة، ولا ذكاء، ولا إرادة، وأنّ الحياة 

لا توجد إلّّا في أذرعهم فقط.

فلماذا يغض تيسدال الطرّف عن هذه الجرائم الإنسانيّة التّي ارتكبت بسبب الرقّّ، ثمّ 

يدعي أنّ الإسلام سمح بالرقّّ ورضي به؟! فأيهّما أكثر إنسانيّة: موقف الإسلام من 

الإنسان، أم موقف الغرب منه؟!

ثانيًا– قانون المحارم

الذّي ورد في سورة  القرآن، منها الموضع  ورد قانون المحارم في أربعة مواضع في 

تُكُمْ  هَاتُكُمْ وَبَناَتُكُمْ وَأَخَوَاتُكُمْ وَعََّمَّا مَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّ النّساء، والذّي يقول الله تعالى: حُرِّ

مِنَ  وَأَخَوَاتُكُمْ  أَرْضَعْنَكُمْ  تِِي  الَّلَّا هَاتُكُمُ  وَأُمَّ الْْأخُْتِ  وَبَنَاتُ  الْْأخَِ  وَبَنَاتُ  وَخَالََاتُكُمْ 
تِِي دَخَلْتُمْ بِِهنَِّ  تِِي فِِي حُجُورِكُمْ مِنْ نسَِائكُِمُ الَّلَّا هَاتُ نسَِائكُِمْ وَرَبَائبُِكُمُ الَّلَّا ضَاعَةِ وَأُمَّ الرَّ

]]]- انظر: بن حميد، صالح، شبهات حول الإسلام، تلبيس مردود في قضايا خطيرة، ص26-27. منشور على الراّبط 

/https://www.noor-book.com :التالي

]]]- انظر: م.ن، ص26.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
107 الباب الثاني: دعوى المصدري

وَأَنْ  أَصْلََابكُِمْ  مِنْ  الَّذِينَ  أَبْناَئكُِمُ  وَحَلََائلُِ  عَلَيْكُمْ  جُناَحَ  فَلََا  بِِهنَِّ  دَخَلْتُمْ  تَكُونُوا  لََمْ  فَإنِْ 
مَعُوا بَيْْنَ الْْأخُْتَيْْنِ إلَِّاَّ مَا قَدْ سَلَفَ ۗ إنَِّ اَّللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَحِيمًًا )النّساء: 23(. تََجْ

لكن من ضمن القضايا التّي يدعي تيسدال أنّ النّبي محمّد اقتبسها من المعتقدات 

في  »العرب  يقول:  حيث  المحارم،  قانون  الإسلام  قبل  العرب  وعادات  الجاهليّة، 

زمن الجاهليّة، تفعل أشياء جاءت شريعة الإسلام بها، فكانوا لا ينكحون الأمهّات 

والبنات، وكان أقبح شيء عندهم الجمع بين الأختين، وكانوا يعيبون المتزوّج بامرأة 

للردّ عليه في هذه  هنا في حاجة إلى جهد جهيد  الضّيزن«]]]. ولسنا  أبيه، ويسمّونه 

القضيّة، يكفي أن يعلم تيسدال أنّ الفطرة الإنسانيّة تأبى الزوّاج من المحارم، وربّّما 

السّابقة، ولم يعرف زواج المحارم إلّّا في بعض  كان هذا دأب الأمم، والحضارات 

البيئات المحدودة كالأسر الملكيّة التّي كانت تفعل ذلك بدعوى الحفاظ على الدّم 

الملكي، مثلما قيل عن بعض الأسر الفرعونيةّ. »وحقيقة القول إنهّ لم يتواتر عن زواج 

الأخ بأخته إلّّا في إطار الأسرة المالكة؛ حيث إنّ نظريةّ وراثة العرش في مصر القديمة 

كانت تجعل العرش وقفًا على من تكون أمّه من نسل ملكي، أو كما يقُال من يحمل 

صفات الدّم الملكي النّقي الذّي وصفه البعض باسم الدّماء الزّرقاء تمييزاً له عن دماء 

عامّة الشّعب، وذلك من أجل تقليل عدد المتطلعّين إلى العرش«]]]. أمّا عامّة الشّعب 

فقد كان ذلك من المحرمّات، تأكيدًا أنّ الفطرة الإنسانيّة تمنع الإنسان من الوقوع في 

براثن هذا الخطأ البيّّن.

ومن جانب آخر يتبادر هنا سؤال موجّه إلى المستشرق تيسدال مؤدّاه: هل كان قانون 

المحارم في الجاهليةّ قانوناً محكمًًا؟! بالطبّع لا، وممّّا يدلّ على ذلك أنّ الرجّل في 

إمرأة أبي قيس بن  أنّ كبشة بنت معن  أبيه، وقد ورد  أرملة  يتزوّج من  الجاهليّة كان 

يريد  ابنه  وإنَّ  قد هلك،  قيس  أبا  إنَّ  له  وقالت   ،الرسّول إلى  قد ذهبت  الأسلت 

الزوّاج بي، فنزلت آيات سورة النّساء وَلََا تَنْكحُِوا مَا نَكَحَ آبَاؤُكُمْ مِنَ النِّسَاءِ إلَِّاَّ مَا قَدْ 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص39.

]]]- انظر: وزيري، أيمن، زواج المحارم في الثقّافة القديمة بين الحقيقة والافتراء، مقال ألكتروني على الراّبط التاّلي:

https://www.gomhuriaonline.com/Gomhuria/345746.html



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 108

هَاتُكُمْ وَبَناَتُكُمْ وَأَخَوَاتُكُمْ  مَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّ هُ كَانَ فَاحِشَةً وَمَقْتًا وَسَاءَ سَبيِلًًا حُرِّ سَلَفَ ۚ إنَِّ
تِِي أَرْضَعْنَكُمْ وَأَخَوَاتُكُمْ  هَاتُكُمُ الَّلَّا تُكُمْ وَخَالََاتُكُمْ وَبَنَاتُ الْْأخَِ وَبَنَاتُ الْْأخُْتِ وَأُمَّ وَعََّمَّا
تِِي دَخَلْتُمْ  تِِي فِِي حُجُورِكُمْ مِنْ نسَِائكُِمُ الَّلَّا هَاتُ نسَِائكُِمْ وَرَبَائبُِكُمُ الَّلَّا ضَاعَةِ وَأُمَّ مِنَ الرَّ
أَصْلََابكُِمْ  مِنْ  الَّذِينَ  أَبْناَئكُِمُ  وَحَلََائلُِ  عَلَيْكُمْ  جُناَحَ  فَلََا  بِِهنَِّ  دَخَلْتُمْ  تَكُونُوا  لََمْ  فَإنِْ  بِِهنَِّ 
مَعُوا بَيْْنَ الْْأخُْتَيْْنِ إلَِّاَّ مَا قَدْ سَلَفَ ۗ إنَِّ اَّللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَحِيمًًا )النّساء: 23-22(. وَأَنْ تََجْ

لقد كان قانون المحارم عند العرب في الجاهليّة ينطوي على بعض العوار الذّي لم 

يسمح به الإسلام، كالزوّاج من أرملة الأب، والجمع بين الأختين، ومن ثمّ كان على 

الإسلام أن يصحّح هذا القانون الجاهلي في بعض جوانبه، ويحثّ على جوانب أخرى 

تتوافق مع الفطرة الإنسانيّة كتحريم الزوّاج من الأمّ، والبنت، وغيرهما ممّّا حُرم. ولا 

يعني هذا أنّ الإسلام اقتبس قانون المحارم من عرب الجاهليّة؛ لأنّ هذا القانون هو 

ما تقود إليه الفطرة الإنسانيّة السّليمة.

وكان يجب على تيسدال أن يصل إلى هذه الفروق بين المحارم هنا، والمحارم هناك، 

لا أن يلقي بالتهّم جزافاً، إذ إنهّ كلمّا وجد تشابهًا ما ولو بعيدًا بين قضيّة ما في الإسلام، 

وأخرى فالجاهلية سارع إلى الزعّم بأنّ الإسلام اقتبسها، من دون أن يعمل مبادئ علم 

الأديان المقارن الذّي ألزم به نفسه قولًًا لا فعلًًا، ومن دون أن يعُمل مبدأ التقّصّّي، 

أو الاستقصاء الذّي وضعه لنفسه كقاعدة منهجيّة، لكن للأسف كان مبدأ لم يطبق 

التطّبيق المنهجي الذّي يقود إلى حقائق علميّة. 

وبناء عليه كان على تيسدال أن يضع قانون المحارم في الجاهليّة في إطار منظومة 

الوصول  إلى  الإسلام  نظيره في  وبين  بينه،  المقارنة  تقوده  كيف  ليرى  عامة؛  الزوّاج 

كان  ولو  إليها.  انتهى  التّي  والدّعاوى  التهّم،  من  بدلًًا  علميّة  قيمة  ذي  شيء  إلى 

الجاهليّة لعلم كيف طهّر الإسلام الإنسانيةّ من فوضى  الزوّاج في  تيسدال نظر إلى 

السّليم، كزواج الضيزن، وزواج  الزوّاج المخالف الذّي لا يتفّق مع الفطرة، والعقل 

الأختين،  بين  والجمع  والمتعة،  والمشترك،  والراّية،  والرهّط،  والاستبضاع،  الشّغار، 

والمضامدة، وغيره من أنواع الزوّاج الذّي لا يتفّق مع فطرة، أو شرع، أو عقل.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
109 الباب الثاني: دعوى المصدري

ا– قضيّة الختان
ً
ثالث

لقد كانت قضيّة الختان من القضايا التّي أثار حولها المستشرق تيسدال بعض النّقود، 

سائراً على دربه في البحث عن علاقات لا وجود لها إلّّا في عقله الذّي تقوده أفكار 

مسبقة، وهذا هو العامل الرئّيس الذّي يوقعه في الكثير من الأخطاء. فتيسدال يعتقد 

أنهّ بما أنّ الختان كان موجودًا في الجاهليّة، فإنّ القرآن اقتبسه منها، علمًًا بأنّ هناك 

بعد جيل، ولا  توراثتها جيلًًا  قد  بعضها،  أو  الأمم،  القضايا المشتركة بين  أمورًا من 

يعني وجودها في أمّة تالية أنهّا اقتبست، أو سرقت من أمّة سابقة حسب فهم تيسدال. 

لكنّ تيسدال يقول متهّمًًا الإسلام بالاقتباس: »وكذلك يذكر أنّ الختان كان يمارس من 

قبل العرب الوثنيّين، كما ما زال هو الحال بين كلّ المسلمين، رغم أنهّ غير مفروض 

في القرآن. وهذه الرّواية الأخيرة يؤكّدها مؤلفّ إنجيل برنابا غير القانوني؛ حيث يقول 

كلّ سوري، وعربي، وكلّ كهنة الأوثان مختونين. وإنهّ من المعروف أنّ التقّليد نفسه 

كان شائعّا بين المصرييّن القدماء أيضًا. ويستخدم ابن إسحاق اللغّة نفسها مثل أبو 

الفدا، ولكنّه يضيف أنّ العادات التّي يذكرها، والتّى تشمل الإحلال، قد تمّ إتباعها 

منذ زمن إبراهيم. ولا شكّ أنّ ذلك حقيقي في ما يخصّ الختان«]]]. 

ونصّه هذا أكبر دليل على أنّ الأمم تتشارك، وتتفّق في بعض القضايا الاجتماعيّة، أو 

العادات الاجتماعيّة، ولا يعني أنّ هذه سرقت من تلك، لأنّ تيسدال وإن كان يرجع 

الأمر للجاهليّين، فقد أرجعه لما هو أبعد منهم: اليهود، والمصرييّن القدماء، فالختان 

وهو في العهد القديم التطّهير )سفر التكوين: 7/ 10–12( قد مُورس على الأولاد 

العبرانيّين من قبل الأب، أو الأم )الخروج: 4 / 25(، و)المكابيين الأول: 1/ 60(، 

الثاّلثة عشرة )سفر  التاّسعة والتسّعين، وابنه إسماعيل في  إبراهيم ختن في  إنّ  وقيل 

تكوين: 7/ 11 17(، وقد أمر سيّدنا موسى بالختان، فلا يأكل الفصح، ولا يحتفل به 

رجل غير مختون )سفر اللّّاويين: 12/ 3(.

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص40. 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 110

وإذا كان تيسدال يدّعي على الإسلام بالسّّرقة، أو الاقتباس من الجاهليّة، فإنهّ لزامًا 

الذّين  اليهود  يتهّم  وأن  اليهوديةّ،  عن  أخذوا  الذّين  الجاهلييّن  بذلك  يتهّم  أن  عليه 

أخذوا عن المصرييّن القدماء، إلّّا أنهّ لم يفعل، ولا يحقّ له أن يفعل؛ لأنهّا عادات 

اجتماعيّة متوارثة، وتتعاطاها الأمم، وتتفّق فيها، وإذا كان الأمر كذلك فليس أمامنا إلّّا 

أن نتهمه بازدواج المعايير.

الجاهليّين؟!  من  بالاقتباس  الإسلام  يتهّم  أن  يحاول  فلماذا  كذلك  الأمر  كان  فإذا 

النّيل منه؟! بل لماذا يميل تيسدال إلى  ولماذا يتخّذ من هذه القضيّة تكأة لمحاولة 

منطق أعوج، واستدلالات عرجاء يحاول تطبيقها على الإسلام متهّمًًا إياّه، ولا يطبقها 

على غيره من الأديان السّابقة عليه؟! والدّليل على ذلك أنّ قضيّة الختان موجودة في 

ا، حيث يقول بولس في  عقيدة المسيحيّين، ويذكرها العهد الجديد، وينصّ عليها نصًّ

ينفعكم المسيح شيئاً  لا  اختتنتم  إن  إنهّ  لكم  أنا بولس أقول  »ها  إلى غلاطية  رسالته 

إلى  )رسالة  بكلّ النّاموس«  يعمل  أن  ملتزم  أنهّ  إنسان مختتن  لكلّ  أيضًا  أشهد  لكن 

غلاطية: 5/ 2، 3(.

هذا يعني أنّ العهدين القديم، والجديد لا يمنعان من الاختتان، فما الغرابة في ما قال 

به الإسلام في هذه القضيةّ؟! بل الأدهى من ذلك أنهّ إذا كانت المسيحيّة في غير نصّ 

اليهوديةّ،  من  بالاقتباس  تيسدال  يتهّمها  لم  فلماذا  بالقضيّة،  تتمسّك  النّصوص  من 

أو من المصرييّن القدماء كما حاول أن يتهّم الإسلام؟! أم أنّ الاتهّامات لا تكال إلّّا 

تيسدال  يتبّعها  التّي كان  أنّ المنهجيّة  الشّكّ على  يقبل  للإسلام؟! هذا كلهّ دليل لا 

تفتقد للموضوعيّة، وتميل إلى الازدواجيّة المغالية.

ويمكن القول إنّ هذا القضيّة قد تمخض عنه مجموعة من النّتائج التّي تكشف لنا عن 

الموقف الاستشراقي من القضايا الإسلاميةّ في القرآن، أو السّنّة النّبويةّ الشّّريفة، وهي 

نتائج ترسم لنا صورة الاستشراق المغالي الحقيقية في تعصّبها، تلك الصّورة التّي لا 

تتغيّّر مع الزمّن إلّّا نادرًا من أشخاص قد يبدو فيهم شيء من الإنصاف أحياناً.

تتناول  أربعة محاور لا أكثر  يتمحور حول  أنهّ  البحث  يلفت نظرنا في هذا  وأوّل ما 



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
111 الباب الثاني: دعوى المصدري

تعدّد  الإسلاميّة:  القضايا  بعض  من  تيسدال  كلير  سانت  وليام  المستشرق  موقف 

حاول  التّي  القضايا  وهي  المحارم.  قانون  الختان،  قضيّة  الرقّّ،  قضيّة  الزوّجات، 

فيها هذا المستشرق أن ينسبها إلى العرب في الجاهليّة، حتىّ يلصق شبهة الاقتباس 

بالإسلام والمسلمين.

يستخدمه  الذّي  المنطق  واعوجاج  المعايير،  ازدواج  البحث  خلال  من  تبيّّن  وقد 

تيسدال في مواقفه، وآرائه من هذه القضايا الاجتماعيّة، فقد حاول جاهدًا الادّعاء بأنّ 

القديمة،  الجاهليةّ  المعتقدات  من  الإسلام  اقتبسها  الأربع  الاجتماعيّة  القضايا  هذه 

الإسلامي،  والمحيط  الجاهلي،  المحيط  بينها في  الكبير  الاختلاف  من  الرّغم  على 

اختلال،  من  منهجه  يعتور  ما  وبيان  أوّلًًا،  الاختلاف  هذا  عن  البحث  كشف  حيث 

وازدواجيّة واضحة لكلّ ذي عينين.

وممّّا يلفت النّظر خطأ ما يذهب إليه هذا المستشرق في موقفه من قضيّة الرقّّ، فقد 

حاول جهده أن يلصق بالإسلام تهمة الدّفاع عن الرقّّ وتغذيته، مع أنّ الإسلام جاء 

ثائراً على نظام الرقّّ المتبع في الجاهليّة، وحطمّ أركانه، وجاء منظمًًّا له، وألزم المالك 

بواجباته اتجّاه الرقّيق، وأعطاهم مثلما له من الحقوق. وتبدو الازدواجيّة واضحة في 

موقف تيسدال هنا، متغافلًًا عمّّا في اليهوديةّ، والمسيحيّة من إقرار بالرقّّ، مثبوت في 

نصوص توراتيّة، وإنجيليّة لا مجال لإنكارها.

وهذا يقودنا إلى شيء من الأهمّيّة بمكان، وهو أنّ النّبيص لم يقتبس نظام الرقّّ من 

هذّبه، وجعل  يقتبسه، وقد  عليه؟! كيف  ثورة  كان  يقتبسه، وقد  إذا كيف  الجاهليّة، 

العبيد  يقتبسه وقد رغب المؤمنين في تحرير  ما للمالك من حقوق؟! كيف  للرقّيق 

تحت ما يسّمّى بعتق رقبة؟ إذ هناك بعض الذّنوب التّي حثّ الإسلام على عتق الرقّبة 

فيها لتكفيرها؟! فهل هذا ما وجدنا عليه الأمم السّابقة، اللهّمّ لا.

أمّا فيما يتعلقّ بقضيّة الختان، فقد وجدنا النّهج التيّسدالي نفسه، ذلك النّهج القائم 

على إلقاء التهّم، والأراجيف من دون دليل منطقي، ومن دون النّظر إلى القضيّة النّظرة 

المنصفة في محيطها الإسلامي، والمسيحي، واليهودي، إذ لو فعل ذلك لكفى نفسه 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 112

تهمة الازدواجيّة في المعايير التّي ستظلّ تلاحقة، وتلاحق كتاباته، بوصفها دليلًًا على 

التعّصّب للمذهب على حساب الآخر. 

القرآن مأخوذ من نظيره في  أنّ قانون المحارم في  أنّ تيسدال زعم  الرّغم من  وعلى 

الجاهليّة، فإننّا استطعنا بيان الفروق الكثيرة، والجوهريةّ التّي تحكم المقارنة بينهما 

بأنّ محاولة البحث عن وشائج بين القانونين محض افتراءً، فضلًًا عن أنّ أيّ محاولة 

يقوم  القضيّة محض تشويه، وظنون لا  الجاهليّة في هذه  القرآن من  باقتباس  للقول 

عليها أدنى دليل.

وننتهي من ذلك إلى الآتي:

أ– أنّ جهود تيسدال في هذه القضيّة -وفي غيرها- تقوم على التشّويه والتعّصّب، ولا 

يقوم بأيّ حال على أدنى مراتب العلميّة، والمنهج العلمي السّديد.

ب– ازدواجيّة المعايير من الأمور الواضحة التّي كشفت عنها هذه الدّراسة، ولو كان 

هناك موضوعيةّ في طرح القضيةّ من قبل هذا المستشرق لتغيّّرت النّتائج التّي انتهى 

إليها إلى النّقيض تمامًا.

وبيان  عليها،  والردّّ  الاستشراقيّة،  القضايا  هذه  مثل  بمعالجة  الاهتمام  ضرورة  ج– 

تهافتها أمام المنهج العلمي، والمنطق السّديد.



الث
ّ
الفصل الث

عر الجاهلي 
ّ

 دعوى اقتباس القرآن من الش

ينطلق هذا الفصل من محاولة البحث عن موقف المستشرق وليام سانت كلير تيسدال 

الجاهليةّ  إنّ هذا المستشرق ذكر بعض الأشعار  القرآن والشّعر الجاهلي. حيث  من 

الشّعر  من  القرآن  اقتباس  فرضيّة  خفيّ  طرف  من  خلالها  من  يمرّر  أن  يحاول  التّي 

الجاهلي، محاولًًا السّير في اتجّاه المصدريةّ البشرية للقرآن، لكن مثل هذه الفرضيةّ 

تحتاج إلى التنّاول في هذا البحث محاولين الكشف عن العوار الذّي تقوم عليه، بما 

ينسفها من الأساس. لكن إذا علمنا أنّ هذا المستشرق يسير في اتجّاه التعّصب ضدّ 

الإلهيةّ  الأصليّة  المصادر  للتشّكيك في  محاولة  أمام  أننّا  أدركنا  إسلامي  هو  ما  كلّ 

للقرآن.

ومن ثمّ فإنّ هذا الفصل يهدف إلى بيان موقف المستشرق تيسدال من القرآن، والشّعر 

الشّعر  من  القرآن  اقتباس  فرضيّة  من  موقفه  عن  الكشف  محاولين  الجاهلي  العربي 

الجاهلي عند امرئ القيس، وأميّة بن الصّلت. وكذلك محاولة الكشف عن موقفه من 

الفرضيّة هل معها أم ضدّها؟ وإذا كان ضدّها، أو لم يؤمن بها كامل الإيمان فلماذا 

ضمّنها كتابه؟!

كما يهدف إلى الردّّ المنطقي العقلي المقنع الذّي يبيّّن خطأ المنطلقات التّي تنطلق 

منها هذه الفرضيّة، والتّي قادت إلى الخطأ. هذا الردّّ قائم على رافدين: النّقد الخارجي 

للنّصوص الشّعريةّ التّي ذكرها هذا المستشرق، والنّقد الدّاخلي لها، والذّي يكشف 

عن الكثير ممّّا ينقد رأي تيسدال ذاته.

تمثلّ  التّي  التسّاؤلات  من  مجموعة  عن  الإجابة  يحاول  الفصل  هذا  فإنّ  ثمّ  ومن 

إشكاليّات يحاول أن يجيب عنها، ومن هذه التسّاؤلات:



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 114

ما موقف تيسدال من القرآن والشّعر الجاهلي؟ وهل نستطيع أن نجد علاقة ما بينهما 

كما حاول أن يومئ هذا المستشرق؟! وما المنطلقات التّي انطلق منها والمقدمات، 

أو النّصوص التّي بين يديه؟!

الصّدد؟ وهل  تيسدال في هذا  توُجّه إلى المستشرق  أن  التّي يمكن  النّقود  أوجه  ما 

تستند إلى بعد ديني فقط؟! أم تجمع بين البعدين: الدّيني والعقلي في بوتقة واحدة 

تقود إلى إفحام آراء تيسدال وبيان تهافتها؟ وكيف يمكن من خلال النّقد الدّاخلي، 

والخارجي للنّصوص الشّعريةّ الجاهليّة التّي ذكرها تيسدال أن نردّ هذه القضيّة من 

أساسها؟

ومن خلال الإجابة على هذه الإشكاليّات، والتسّاؤلات تتمحور أمامنا محاور الفصل، 

وهي على النّحو التاّلي: 

أوّلًًا، موقف تيسدال من قضيّة القرآن والشّعر العربي.

ثانيًا، النّقد الخارجي للنّصوص.

ثالثًا، النّقد الدّاخلي للنّصوص.

عر العربي
ّ

- موقف تيسدال من قضيّة القرآن والش
ً

لًا
ّ
أو

رمى تيسدال من طرف خفيّ إلى أنّ القرآن مأخوذ من شعر امرئ القيس، وعلى الرّغم 

ممّّا أظهره في بعض المواضع من ردّ الفرضيّة، إلّّا أنّ ما ساقه من بعض النّصوص أثار 

بعض الشّبه التّي سنعرضها تفصيلًًا ثمّ نردّ عليها باستفاضة، محاولًًا هذا المستشرق 

بذلك أن يشكّك في المصدريةّ الإلهيّة للقرآن الكريم، وهو زعم اتجّه إليه كثيرون، 

حولها  تجول  مسبقة  ذهنيّة  فكرة  تطرح  أقلام  كلهّا  وهي  كثيرون،  أيضًا  فيه  وتبعهم 

خواطرهم، وهي فكرة المصدريةّ البشريةّ للقرآن، وهي فكرة، أو فرضيّة يكذّبها العقل، 

ويكذّبها المنطق، ويكذّبها الدّين ذاته.

ومن ثمّ فقد كان موقف هذا المستشرق واضحًا من البداية، وهو موقف يجمع بين 



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
115 الباب الثاني: دعوى المصدري

النّقيضين، حيث يذكر النّصوص التّي تزكّّي الشّبهة، ثم يؤيدّها حينًا، ويرفضها حينًا، 

من خلفيةّ  نابع  أقول  ولكنّي  علميّة،  منهجيّة  أبعاد  من  أقول  النّابع لا  الموقف  وهو 

دينيّة قوامها التعّصّب لديانته، ومن ثمّ فقد أثار هذا الرجّل العديد من الشّبهَ حول هذه 

القضيّة. ومن هذه الشّبه التّي أثارها ما هو آت:

الشّبهة الأولى: يقول: »حتىّ الوقت الحالي، ما زال يقُال في الشّّرق أحياناً، إنّ محمّدًا 

في  وضمّنها  العرب،  للوثنيّين  الدّينيّة  العربيّة  والشّعائر  العادات،  من  كثيراً  يتبّن  لم 

اقتباس أجزاء من بعض  بالسّّرقة الأدبيّة من خلال  أيضًا  الإسلام فقط، ولكنّه متهّمًًا 

السّّرقات ربّّما ما  أنّ هذه  القديم، ومن المؤكّد  العربي  الشّاعر  القيس،  أشعار إمرئ 

زالت توجد في القرآن. ولقد سمعت حتىّ قصّة بأنهّ ذات يوم، وعندما كانت فاطمة 

ابنة محمّد تتلو الآية الأولى من سورة القمر اقتربت السّاعة، وانشقّ القمر كانت ابنة 

الشّاعر حاضرة وقالت لها، هذا بيت من أحد قصائد أبي، وقد سرقه أبوك، وادّعى أنهّ 

أوحى له به من الله. لكن هذه القصّة قد تكون كاذبة لأنّ إمرأ القيس مات حوالي 

سنة 540م من الحقبة المسيحيّة، بينما لم يكن محمّد قد ولد حتىّ عام الفيل سنة 

570م«]]].

الشّبهة الثّانية: يقول فيها تيسدال: »ومع ذلك ففى طبعة حجريةّ للمعلقّات حصلت 

عليها في فارس، وجدت في نهاية المجلدّ بعض قصائد منسوبة إلى أمرىء القيس، 

القصائد  هذه  وفى  أشعاره.  من  رأيت  ممّّا  أخرى  طبعات  أي  في  ذكرها  عدم  رغم 

بعض  على  احتوائها  رغم  أدناه،  المذكورة  الأبيات  وجدت  نسبتها  في  المشكوك 

الأخطاء الواضحة، والتّى أعتقد أنهّ من الأفضل ذكرها من دون تصحيح. إنّ الأبيات 

 -1 الآية  القمر  سورة  الآتية  السّور  في  القرآن  في  أيضًا  مذكورة  فوقها  بخط  المعلم 

اعَةُ وَانشَْقَّ الْقَمَرُ، والآية  ،29فَنَادَوْا صَاحِبَهُمْ فَتَعَاطَىٰ فَعَقَرَ، والآية  اقْتََربََتِ السَّ

اعَةُ  ا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَكَانُوا كَهَشِيمِ الْْمُحْتَظرِِ، والآية  46بَلِ السَّ  ،31إنَِّ

حَىٰ وَاللَّيْلِ  ، وفى سورة الضّحى الآيات  ،2-1وَالضُّ اعَةُ أَدْهَىٰ وَأَمَرُّ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّ
إذَِا سَجَىٰ، وفى سورة الأنبياء الآية  96حَتَّىٰ إذَِا فُتحَِتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُمْ مِنْ 

]]]- تيسدال، سان كلير، المصادر الأصليّة للقرآن، ص38-37. 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 116

 [[[َذَا فَلْيَعْمَلِ الْعَامِلُون كُلِّ حَدَبٍ يَنْسِلُونَ، وفى سورة الصّافاّت الآية  ،61لِمثِِْلِ هَٰ
الشّبهة الثّالثة: وهي التّي يقول عنها: »وباستثناء أنهّ في بعض الكلمات يوجد اختلافات 

بسيطة، فإنّ المعنى واحد. فمن الواضح إذًا وجود علاقة ما بين هذه السّطور، والآيات 

القرآن. ولكن يوجد سبب قويّ للشّكّ في إذا ما كان إمرؤ القيس هو  المشابهة في 

مؤلفّ هذه السّطور، فقد تكون مقتبسة من القرآن، بدلًًا من أن تكون قد أدخلت عليه 

من مؤلفّ عاش بعد زمن محمّد، ومع ذلك، فمن الصّعب أن نفترض، إنهّ بعد تأسيس 

الإسلام كان يمكن لأي إنسان أن يتجرّأ بمحاكاة القرآن، وأخذ آيات منه، وتطبيقها 

على الموضوع الذّي تشير إليه هذه الأشعار، ولكن ومن جهّة أخرى، فقد كان من 

ا حتىّ في العصور الحديثة نسبيًّا، الاستشهاد بآيات من القرآن، وإدخالها  المعتاد جدًّ

التصّوّر أن يغامر  إنهّ من الصّعب  في تصنيفات حديثة ذات صبغة فلسفيّة أو دينيّة. 

محمّد بسرقتها من مؤلفّ مشهور مثل إمرىء القيس رغم أنهّ، وكما سوف نرى، قد 

فعل ذلك من مصادر أجنبيّة أقلّ شهرة«]]].

الشّبهة الرّابعة: يعبر عنها تيسدال في نصّ يقول فيه: »ولذا فيمكننا أن نفترض جزئيًّا أنّ 

هذه القصائد لم تكن معروفة على نطاق واسع بين المعلقّات المشهورة، إنّ المعروف 

عن المعلقّات بشكل عامّ هو أنهّ حيثما صاغ أي شاعر قصيدة بليغة، فإنهّا كانت تعلقّ 

في سقف الكعبة، وأنّ كلّ الأشعار في هذه المجموعة المشهورة كانت تحمل اسم 

المعلقة، على نفس العادة. إنّ المرجعيّات الموثوقة تنفي مع ذلك أنّ هذا كان أصل 

التسّمية، ولكن تلك مسألة غير هامّة. وعلى الرّغم من القصّة الشّّرقيّة التّى ذكرتها عن 

سرقة محمّد للمعلقّات، فإنّ ميزان الاحتمال يميل بالتأّكيد نحو إفتراض أنهّ بريء من 

تهمة التجّرّؤ على تلك السّّرقة الأدبيّة الذّى اتهّم بها«]]].

لقد كان من أئمةّ هذا الزعّم إذًا المستشرق والقس وليام سان كلير تيسدال]]] الذّي 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص39

]]]- م.ن، ص40

]]]- م.ن، ص41.

]]]- وليام ست كلير تيسدال )1859-1928م( قس بريطاني أنجليكاني ولغوي ومؤرّخ، تكلمّ عدّة لغّات، بما فيها 

العربيّة، كان مهتمًًا بقضيّة مصادر القرآن في اللغّات الأخرى بمنهج استشراقي. انظر: كتابه:



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
117 الباب الثاني: دعوى المصدري

ذهب إلى أنّ هناك تأثيراً لأشعار امرئ القيس في بعض آيات القرآن الكريم، يقول »في 

طبعة حجريةّ من المعلقّات، حصلت عليها في بلاد فارس، وجدت في نهاية المجلدّ 

أيّ طبعة أخرى من  القيس، والتّي لم ترد في  التّي تنسب إلى امرئ  القصائد  بعض 

الطبّعات التّي اطلّعت عليها لديوانه«]]]. 

هذه الأبيات المنسوبة لامرئ القيس هي:

دنت السّاعة وانشقّ القمر....... عن غزال صاد قلبي ونفر.

أحور قد حرت في أوصافه..... ناعس الطرّف بعينيه حور.

مرّ يوم العيد في زينتــــه..... فرماني فتعاطى فعقـــــر.

بسهام من لحاظ فاتك........ فتركني كهشيم المحتظـــر.

وإذا ما غاب عنّي ساعة..... كانت السّاعة أدهى وأمـــــر.

كتب الحسن على وجنته..... بسحيق المسك سطراً مختصر.

عادة الأقمار تسري في الدجى... فرأيت الليّل يسري بالقمـر.

بالضّحى والليّل من طرتّه.... فرقه ذا النّور كم شيء زهـــــر.

قلت إذا شقّ العذار خدّه..... دنت السّاعة وانشقّ القمــــــر.

وممّّا نسب له أيضًا قوله:

 أقبل والعشّاق من خلفـه.... كأنهّم من كلّ حدب ينسلون.

 وجاء يوم العيد في زينته..... لمثل ذا فليعمــل العاملــون.

لكن على الرّغم ممّّا قد يظهر في نصوص تيسدال من التشّكيك في عمليةّ الاقتباس 

Rev. W. St. Clair Tisdall, The Original Sources Of The Qur’an, 1905 Society For The Promotion Of 

Christian Knowledge: London, p.47- 50.

]]]- المصادر الأصلية للقرآن، م.س، ص41.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 118

المزعومة، فإنّ مجردّ إيرادها في كتابه: المصادر الأصليّة للقرآن الذّي يشكّك فيه في 

المصدريةّ الإلهيّة له، مدّعيًا أنّ الرسّول الكريم حاشاه قد اقتبس نصوصه من مصادر 

شتىّ: يهوديةّ، ومسيحيّة، وزاردشتيّة، وغيرها لا يحمل إلّّا معنى واحد، وهو أنهّ يريد 

تشكيك المسلمين في دينهم، وكتاب ربهّم. فلا بد إذًا من مناقشته ورده.

المذبذب  أو  المتأرجح،  تيسدال  رأي  تلقّفت  التّي  الأقلام  من  العديد  هناك  أنّ  كما 

أنّ قضيتّهم  الكريم ظانيّن  وللنّبي  للقرآن،  التهّم  يكيلون  القضيّة، وراحوا  حول هذه 

هذه نصًرا لهم على الإسلام عامّة، والقرآن خاصّة. وهذا ما يستوجب منّا الردّّ على هذا 

الافتراء من جانبين:

الأوّل، النّقد الخارجي للنّصوص الشّعريةّ.

الثاّني، النّقد الدّاخلي للنّصوص الشّعريةّ. 

ة
ّ
عري

ّ
صوص الش

ّ
قد الخارجي للن

ّ
ثانيًا– الن

الفرية  تلك  على  الردّّ  قدّم  أنهّ  يجد  تيسدال  كلير  سانت  نصّ  في  المتأمّل  لكنّ 

الاستشراقيّة، وهي أنّ هذه الأبيات لا وجود لها في ديوان امرئ القيس، وأنهّ ينصّ 

للتشّكيك في مصدريةّ  أنهّ وجدها فرصة  نرى  لكنّنا  أنهّا مشكوك في صحّتها،  على 

التّي ضمّنها كتابه. لكن من الواضح أنّ  التشّكيك الأخرى  القرآن تضُاف إلى ألوان 

الصّغير  الجامع  شرح  القدير  فيض  كتاب  على  معتمدًا  الفريةّ  أطلق  الذّي  تيسدال 

لمحمّد المناوي يجد أنهّ كان متردّدًا بين موقفين: موقف يطرح فيه الفرية، وهو يتمنّى 

أو تصديقها، فهو  بها  العلميّ الإيمان  اتجّاهه  فيه  يأبى  أنّ تكون صحيحة، وموقف 

من  مُقتبَس  الإسلام  أنّ  فيه  يرى  تعصبيّ  شخصّي  جانب  بجانبين:  معها  تعامل  هنا 

الدّيانات، والثقّافات السّابقة، وموقف علميّ يجد نفسه فيه أنهّ أمام شواهد تاريخيةّ، 

وعقليّة تمنع من التصّديق.

إننّا نستطيع أن نجد في أقوال كلير تيسدال الشّبهة ونقيضها، بل إننّا نجد الدّليل على 

نقيض رأيه متضمّنًا في ثنايا سطور كلامه، وإننّا لنجد الشّواهد على ذلك كثيرة، منها 



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
119 الباب الثاني: دعوى المصدري

قوله: »وقرأت في هذا المجال قصّة مفادها أنهّ لماّ كانت فاطمة بنت محمّد تتلو آية 

اقتربت السّاعة وانشقّ القمر.. سمعتها بنت امرئ القيس وقالت لها: هذه قطعة من 

قصائد أبي، أخذها أبوك، وادّعى أنّ الله أنزلها عليه. هذه القصّة ملفّقة على الأرجح؛ 

لأنّ امرأ القيس توفّّي حوالي سنة 540 ميلادي، في حين أنّ محمّدا لم يكن قد وُلد 

تلقّف  الذّي  المستشرق  أنّ  دليل على  الفيل«]]]. وهذا  عام  ميلادي  عام 570  حتىّ 

الفرية، وأذاعها في العالمين هو ذاته الذّي ينقض فريته بما يقدّمه من رواية تاريخيةّ، 

وقرائن عقليّة، وهو في ذلك يثُبت ما ذهبنا إليه من وجود جانبين في شخصيّته يدعوانه 

لاتخّاذ موقفين، أو على الأقلّ يتردّد بينهما.

إنّ سان كلير تيسدال كان يدرك جيّدًا مقدار ما تنطوي عليه هذه الأبيات من أخطاء 

واضحة، ولا سبيل إلى نكرانها، وقد تركها من دون تصحيح أو إشارة، وإنّّما اكتفى 

قائلًًا:  ثمّ أردف  الكريم،  القرآن  أنهّا وردت في  التّي ظنّ  بوضع خطّ تحت الألفاظ 

 1  :54 القمر  سورة  في  واردة  المذكورة  السّطور  هذه  أنّ  إنكار  لأحد  يمكن  لا  »إذ 

و27 و29، وفي سورة الضّحى 93: 1 و2، وفي سورة الأنبياء 21: 96، وفي سورة 

الصّافات 37: 61، مع اختلاف طفيف في اللفّظ، وليس في المعنى«]]].

وهذا المستشرق وغيره يشير إلى آيات:

اعَةُ وَانْشَقَّ الْقَمَرُ )القمر: 1(. بَتِ السَّ اقْتََرَ

حَتَّىٰ إذَِا فُتحَِتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُمْ مِنْ كُلِّ حَدَبٍ يَنْسِلُونَ )الأنبياء: 96(.

فَنَادَوْا صَاحِبَهُمْ فَتَعَاطَىٰ فَعَقَرَ )القمر: 29(.

يْلِ إذَِا سَجَىٰ )الضّحى: 2-1(. حَىٰ وَاللَّ وَالضُّ

ذَا فَلْيَعْمَلِ الْعَامِلُونَ )الصّافات: 61(. لِمثِِْلِ هَٰ

لكنّ سان كلير تيسدال أشار للشّبه، وأخذ يدور بكلامه يمينًا ويسارًا، يذكر الشّبهة ثمّ 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص41.

]]]- م.ن، ص42.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 120

يوُرد من جانب آخر نقيضها، أو الردّّ عليها، فهو الذّي يقول: »من الواضح إذًا أنّ هناك 

بعض العلاقة بين هذه الأبيات، وآيات من القرآن، ويبدو أنّ هناك سببًا وجيهًا للشّكّ 

في السّؤال، بعدما أقدم محمّد على استعارتها من المؤلفّ الذّي عاش قبل زمنه. لكن 

من جهّة أخرى من الصّعب أن نفترض أنهّ يمكن أن يوجد أيّ شخص في أيّ وقت 

ممّّا بعد نشوء الإسلام، لديه الجرأة على السّخرية من القرآن من خلال أخذ آيات منه، 

وتطبيقها على الموضوع الذّي تشُير إليه هذه الأبيات الشّعريةّ«]]].

ا في  جدًّ المعتاد  من  فإنهّ  أخرى  ناحية  »ومن  قائلًًا:  نفسه  يردّ على  الذّي  أيضًا  وهو 

آيات من  اقتباس  يجري  أن  ما،  إلى حدّ  الحديث  العصر  العربّي، وحتىّ في  الشّعر 

القرآن، ووضعها في تراكيب لاحقة ذات طابع فلسفيّ، أو دينيّ، لكنّ هذه القصائد لا 

تنتمي لهذا النّوع من التضّمين. كما سيكون من الصّعب أن نتخيّل أن يغامر محمّد 

بالسّّرقة من شاعر معروف مثل امرئ القيس«]]]. 

كلّ ذلك يغذّي لدينا أنّ مروّجي شبهة اقتباس القرآن من الشّعر الجاهلّي لم يكونوا 

على يقين ممّّا يروّجون له، بل أقول لم يكونوا مؤمنين بما يدعون إليه في هذه الفكرة، 

فلا العقل، ولا المنطق، ولا الأدلةّ التاّريخيّة، واللغّويةّ تؤيدّ رأيهم، وإنّّما تؤيدّ عكس 

ما يذهبون إليه، وهذا ما اعترف به الكثير من المستشرقين أنفسهم في بعض كتبهم 

حول تلك الأشعار وغيرها.

ا من أن ينتهي في هذه القضيّة إلى القول الحقّ،  لكنّ سان كلير تيسدال لم يجد بدًّ

وذلك عندما يقول: »فإنّ ميزان الاحتمال يميل بالتأّكيد إلى افتراض أنّ محمّدًا بريء 

من تهمة الانتحال المتهوّر التّي اتُُّهِمَ بها«]]]. 

لكنّ هذا المستشرق كان مجبراً على هذا الاعتراف -الذّي أظنّه منقصوصًا- لأمرين: 

الأوّل القرآئن، والشّواهد التّي تنفي هذه الفرضيّة، والثاّني رسالة أرسلها السّير تشارلز 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص42.

]]]- م.ن، ص43-42.

]]]- م.ن، ص44.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
121 الباب الثاني: دعوى المصدري

بمكانته  تيسدال  كلير  سان  له  اعترف  وقد  القيس،  امرئ  بأبيات  تتعلقّ  والتّي  ليال، 

وفضله؛ حيث لم يجد أفضل منه في الشّعر العربي القديمّ، ومن ثمَّ كانت حججه في 

القضيةّ سبباً في تعديل رأيه باعترافه هو]]].

هذا هو موقف هذا المستشرق من قضيّة الأبيات المنسوبة لامرئ القيس، وعلاقتها 

بالقرآن الكريم، وقد أردنا أن نعرض لها كما هي من خلال عرض موقفه منها والأسانيد 

الواهية التّي استند لها في القضيّة، إلى أن اعترف أخيراً برفض احتمال اقتباس القرآن 

من شعر هذا الشّاعر الجاهلّي، ومن ثمَّ كان حقّنا هنا أن نردّ عليه بما تحت أيدينا من 

ه له، ومن سار على دربه من المستشرقين والعرب. أسانيد توُجَّ

وإذا أردنا أن نستكشف رأي الاستشراق المعاصر في هذه القضيّة -قضيّة شعر امرئ 

القيس والقرآن- فإننّا نقف على موقف واحد من المستشرقين المعاصرين الذّين لهم 

بعض المواقف المعادية من الإسلام، والمتعصّبة ضدّ القرآن، وهو المستشرق يوخن 

كاتز )jochen katz(. والغريب أنّ هذا المستشرق وقف موقف المعارض من هذه 

هل  بعنوان:  مقالة  ذلك  في  وكتب  كافية،  بأدلةّ  إثباتها  يتمّ  لم  أنهّ  إلى  ذاهبًا  القضيّة 

 .[[[)Did Muhammad Plagiarize Imrau’l Qais(? انتحل محمّد امرئ القيس؟

وقد ذهب هذا المستشرق إلى أنّ من الخطأ النّظر إلى اتهّام النبيّ محمّد بسرقة شعر 

الشّعريةّ، وإن  أنّ هذه الأبيات  الحقيقة هي  أنّ  أنهّ حقيقة، مؤكّدًا  القيس على  امرئ 

كانت شبيهة ببعض الآيات القرآنيّة، ونسبتها المصادر لامرئ القيس فإنّ هناك أسباباً 

أو  بطريقة  إثباتها  يُُمكن  لا  فرضيةّ  مسألة  أنهّا  على  كذلك  أكّد  وقد  ذلك،  تعارض 

بأخرى، لذا يذهب إلى أنهّ من الخطأ القول بسرقة شعر امرئ القيس، ومن ثمَّ يجب 

إسقاط هذه الفرضيّة بالكليّة؛ لأنّ الأمر ليس بحاجة إلى ملء الكتب بالتكّهّنات]]]. 

ابنة  التّّراثيةّ عن لقاء  القصّة المتداولة في بعض الكتب  الرأي رفض  وفي سبيل هذا 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص44.

[2]- jochen katz, Did Muhammad Plagiarize Imrau’l Qais? 1997, Follow The Link below:

http://64.71.77.248/answering_islam/quran/sources/qais.html 

[3]- Ibid. 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 122

بَتِ  اقْتََرَ تعالى:  الله  قول  تتلو  كانت  التّي   الزهّراء فاطمة  بالسّيّدة  القيس  امرئ 

اعَةُ وَانْشَقَّ الْقَمَرُ، فسمعتها ابنة امرئ القيس، فاتهّمت النّبيّ الكريم بالسّّرقة من  السَّ
امرأ  لأنّ  خاطئة؛  رواية  أنهّا  أساس  على  مبنيًّا  كاتز  يوخن  رفض  وكان  أبيها.  أشعار 

القيس مات سنة 540 م بينما لم يوُلد النبي محمّد حتىّ عام 570م]]]. 

إثباتها، فقد  النّهاية بصعوبة  مُقرًّا في  وقد قلبّ يوخن كاتز المسألة على عدّة وجوه 

كانت هذه المسألة ذات فروض مؤدّاها: إمّا أن يكون القرآن قد أخذ من القصيدة، أو 

أنّ هناك شخصًا آخر غير امرئ القيس كانت لديه الجرأة هو من اقتبسها، وفي كلا 

الأمرين ليس هناك إثبات لذلك من وجهة نظره]]]. 

وفي هذا الصّدد يشير هذا المستشرق إلى أنّ هناك كتابين لسان كلير تسيدال حول 

المصادر الأصلية للقرآن، وأنّ الكتاب الثاّني لم تعَُد طباعته أبدًا، على الرّغم من كونه 

أكثر شمولًًا 287 صفحة، في حين كان الكتاب الأوّل 102 صفحة، لكنّه يرى أنّ 

معظم النّاس لا يريدون قراءة الكتب الكبيرة، وهذا هو السّبب عنده في عدم معرفة أنّ 

تسيدال قد غيّّر رأيه في كتابه الأخير]]].

تأصيل القضيّة

إنّ ممّّا يلفت النّظر في قضيّة الردّ على سان كلير تسيدال -وغيره من المستشرقين في 

هذه القضيّة- أنهّ لم يكن أصيلًًا، سبقه إلى هذا الرّأي المناوي في فيض القدير -لكن 

على محمل المدح في القرآن لا القدح فيه خلافاً لما أراد تيسدال وغيره- حيث قال: 

»وقد تكلمّ امرؤ القيس بالقرآن قبل أن ينزل، فقال:

يتمنّى المرء في الصّيف الشّتا... فإذا جاء الشّتا أنكره.

فهو لا يرضى بحال واحـــد... قتُل الإنسان ما أكفره.

[1]- jochen katz, Did Muhammad Plagiarize Imrau’l Qais? 1997, Follow The Link below:

http://64.71.77.248/answering_islam/quran/sources/qais.html 

[2]- Ibid. 

[3]- Ibid.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
123 الباب الثاني: دعوى المصدري

وقال: 

اقتربت السّاعة وانشقّ القمر... من غزال صاد قلبي ونفر«]]].

وإذا جئنا بديوان امرئ القيس فلن نجد لهذه الأبيات وجودًا، ممّّا يقوّي الزعّم بأنهّا 

أبيات منحولة، ومنسوبة إليه زورًا، فالدّيوان الشّعريّ هو بمنزلة سجلّ لأشعار الشّاعر 

أمّا وأنّ هذه الأبيات ليس لها وجود، ولم تعُرف في  اجتهد المحقّقون في جمعها، 

أبيات  أنهّا  محالة  لا  يعني  فهذا  بينهم،  تداولها  يتمّ  ولم  الاختصاص  أهل  أوساط 

منحولة. 

ولنا هنا أن نتساءل إذا كانت قضيّة أبيات امرئ القيس صحيحة، فلماذا لم نسمع أنّ 

قريشًا صنعت ضجيجًا حول هذه القضيةّ؟! لقد اتهّموا سيّدنا محمّد بكلّ نقيصة، 

الأبيات دليلًًا على عمليّة الاقتباس؟! فهذا كلهّ  بهذه  التمّسّك  الذّي منعهم من  فما 

الأبيات  لهذه  يكن  ولم  أساسها،  من  افتراء  محض  القضيّة  لأنّ  لماذا؟  يحدث،  لم 

أياّم الجاهليّة من وجود، وهذا يقوّي الزعّم بانتحالها بهدف تشويه الدّين، وإظهاره 

بصورة الدّين المسروق، لكن تأبى الأدلةّ العقليّة، والتاّريخيّة إلّّا أن تكشف زيف هذه 

الأباطيل، وتهافتها أمامها.

إنّ العرب في الجاهليّة كانوا أهل فصاحة، وبلاغة، وبيان، وكانت معلقّاتهم الشّعريةّ 

كانت  ولذا  وبلاغتها،  بيانها،  وروعة  أسلوبها،  جمال  من  الكعبة  أستار  على  تعُلقّ 

المعجزة الإلهيّة التّي أتى بها سيّدنا محمّد وهي القرآن معجزة بلاغة، جاءت من 

جنس ما برع فيه العرب من البلاغة، والبيان تحدّياً لهم بأن يأتوا بمثله، أو بسورة من 

مثله، فما الذّي منعهم من أن يردّوا على هذا التحّدّي مستغلين هذه الأبيات المنسوبة 

القتيل،  منهم  فيقع  بالسّيف  المسلمين  يبارزون  يجعلهم  الذّي  ما  القيس؟  لامرئ 

والجريح، والأسير، وكان أمامهم هذه الأبيات؟ هذا كلهّ يقودنا إلى أنهّ لا أبيات لامرئ 

أبيات لاستغلتّها قريش في حربها المستعرة ضدّ  له  النّوع، ولو كان  القيس من هذا 

الرسّول الكريم.

]]]- المناوي، عبد الرؤوف، فيض القدير شرح الجامع الصّغير، ج2، ص187.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 124

وهناك ما يلفت النّظر وهو أنّ الباقلانّي أفرد فصلًًا بعنوان: الفرق بين الشّعر والقرآن، 

وذلك في كتابه الأشهر إعجاز القرآن، فلم يشُِِر من قريب، أو بعيد لهذه الأبيات، وهو 

ليست لامرئ  الأبيات  أنّ هذه  الأوّل  أمرين:  يعني  الهجري]]]، بما  الراّبع  القرن  ابن 

القيس؛ إذ لو كانت له لأشار الباقلانّي إليها، والثاّني أنّ هذه الأبيات نحُلت بعد القرن 

الراّبع الهجريّ، إذ لو كانت قد نحُلت قبله لأشار إليها الباقلانّي أيضًا، لكنّه لم يفعل، 

فدلّ على أنهّا ليست من أشعار امرئ القيس، وإنّّما منسوبة إليه كذباً.

وقد فطن طه حسين إلى هذه القضيّة -قضيّة الانتحال في شعر امرئ القيس- فأشار في 

فصل تحت عنوان قصص وتأريخ إلى أنّ أكثر ما يتمّ تناقله من أشعار لامرئ القيس 

إنّّما هي أشعار منحولة، مؤكّدًا أنهّا تخُالف البيئة التّي نشأ فيها، واللغّة التّي يجُيدها، 

وهي لغة اليمن]]].

بل إنّ البيتين:

 يتمنّى المرء في الصّيف الشتا... فإذا جاء الشّتا أنكره.

فهو لا يرضى بحال واحـــد... قتُل الإنسان ما أكفره.

منحولان  أنهّما  القيس، كدليل واضح على  امرؤ  أخرى إلى غير  منسوبان في كتب 

عليه، فهذان البيتان اللذّان نسبهما المناويّ -وتبعه في ذلك بعض المستشرقين- إلى 

فقد  بن صاعد )ت: 515هـ(،  يحيى  يدُعى  لشاعر  منسوبان  نجدهما  القيس  امرئ 

ذكر أحمد بن يوسف التيّفاشّي هذين البيتين في كتابه سرور النّفس بمدارك الحواسّ 

الخمس]]].

لمحمّد  بالتّّرجمة  تعرضّ  الإسلام  تاريخ  كتاب  في  الذّهبيّ  فإنّ  فحسب  هذا  ليس 

كاتباً  فقال: »وكان  القمّي  الدّين  برز المعروف بمؤيدّ  بن  الكريم  بن عبد  بن محمّد 

سديدًا بليغًا وحيدًا، فاضلًًا، أديباً، عاقلًًا، لبييًا، كامل المعرفة بالإنشاء، مقتدرًا على 

]]]- انظر: الباقلاني، إعجاز القرآن، ص38–41، 51–56.

]]]- انظر: حسين، طه، في الشّعر الجاهلي، ص154.

]]]- انظر: التيفاشي، أحمد بن يوسف، كتاب سرور النّفس بمدارك الحواس الخمس، ص239.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
125 الباب الثاني: دعوى المصدري

أن  إلى  العلوم،  جميع  في  ومداخلةٌ  واللغّة،  النّحو،  في  باسطة  يد  وله  الارتجال... 

الأزديّ،  ظافر  بن  أخبرنا علّي  المنذريّ،  القويّ  عبد  بن  العظيم  أنشدني عبد  قال: 

أنشدني الوزير مؤيدّ الدّين القمّي النّائب في الوزارة النّاصريةّ، أنشدني جمال الدّين 

النّحوي لنفسه في قينة:

سمّيتها شجراً صدقت لأنـّهـا 

كم أثمرت طرباً لقلب الواجد

يا حسن زهرتها وطيب ثمارها 

لو أنهّا تسقى بـمـاءٍ واحـد

قال: وأنشدنا لنفسه:

يشتهي الإنسان في الصّيف الشّتا 

فإذا مـا جـاءه أنــكـــره

فهو لا يرضى بـعـيشٍ واحـدٍ

قتُل الإنـسـان مـا أكـفـره«]]]

ومن ثمَّ فإنّ التوّثيق العلميّ يقودنا إلى أنّ هذه الأبيات ليست لامرئ القيس؛ فإذا كان 

للمستشرقين ومن سار على نهجهم في هذه القضيّة من الملحدين، ومدّعي التنّوير 

توثيق غير هذا فليأتونا به، فإذا كان لديهم الوثائق الدّالةّ على أنّ هذه الأشعار لامرئ 

القيس فليطلعونا عليها، أمّا وأنهّم لم يفعلوا ولن يفعلوا فإنّ ذلك دليل على تهافت 

قضيتّهم، وعدم ثبوتها أمام النّقد العلميّ السّديد. 

الدّارسين،  من  أيّ  ينكره  لا  أمر  العربّي  الشّعر  الانتحال في  وقوع  أنّ  المعلوم  ومن 

والمتخصّصين في الحقل الأدبّي، بل لا ننكر أنّ هناك الكثير من الانتحال في شعر 

]]]- انظر: مجدي إبراهيم محرم، طه حسين وانشقاق القمر، على الرابط التالي:

http://alarabnews.com/alshaab/20057/2005-11-04/.htm



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 126

امرئ القيس ذاته، فهذا الشّاعر من أكثر الشّعراء الذّين نالت هذه الظاّهرة من اسمهم 

من  القيس  امرئ  أشعار  ببيان  الدّارسين  هؤلاء  من  الكثير  اهتمّ  وقد  شعرهم.  ومن 

المنحولة عليه، لكنّ الغريب أنّ هذه الأبيات التّي يعتمد عليها المستشرقون في القول 

باقتباس القرآن من شعر هذا الشّاعر لا توجد في ديوانه المعتمد، كما لا توجد في 

الأشعار المنحولة.

وقد ذكر ابن عبد ربهّ في العقد الفريد شيئاً من الانتحال الذّي يقع في الشعر، فهو 

عر  يقول مثلًًا عن خلف الأحمر وحمّّاد الراّوية: »وكان خَلف الأحمر أرَوى النّاس للشِّ

وينَحله  فيُحسن،  الشّعر  يقول  وحِفظه  روايته،  وكان خلف مع  بجيدّه...  وأعلمَهم 

الشّعراء، ويقال إنّ الشّعر المنَسوب إلى ابن أخت تأبطّ شََرًا وهو:

عب الذّي دون سَلعْ  لقتيلًًا دَمُه ما يطُلَُّ إنَّ بالشِّ

الشّعر  يخَلط  يفعل حمّّاد الرّواية،  كان  وكذلك  إياّه،  نحَله  وإنهّ  الأحمر،  لخلفَ 

القديم بأبيات له، قال حماد: ما مِن شاعر إلّّا قد زدِْتُ في شعره أبياتاً فجازت عليه 

إلّّا الأعشى، أعشى بكر، فإنّّي لم أزد في شعره قطُّ غيَر بيت فأفسدتُ عليه الشّعر، قيل 

له: وما البيتُ الذّي أدخلته في شعر الأعشى؟ فقال:

يبَ والصلعَا«]]]. أنكرتنْي وما كان الذّي نكَِرتْ  من الحوادث إلا الشَّ

كذلك من الآيات المنسوبة لامرئ القيس وذكرها المناوي]]]:

إذا زلزلت الأرض زلزالها... وأخرجت الأرض أثقالها.

تقوم الأنام على رسلها...  ليوم الحساب ترى حالها.

يحاسبـــها ملك عادل... فإمّا عليهـا وإمّا لــــــها.

]]]- ابن عبد ربه، العقد الفريد، ج 6، ص157-156. 

انظر: الزّركلي، الأعلام، ج2، ص310. 

انظر: ابن النّديم، الفهرست، ص74. 

انظر: الجمحي، محمّد بن سلام، طبقات الشّعراء، ص27: 28، 33، 43: 45، 142. 

]]]- المناوي، عبد الرّؤوف، فيض القدير شرح الجامع الصّغير، ج2، ص187.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
127 الباب الثاني: دعوى المصدري

الخنساء، حيث نجدها في  للشّاعرة  بأبيات  الحقيقة  نجدها شبيهة في  الأبيات  هذه 

ديوانها، وتحديدًا في قصيدتها التّي بعنوان: ألا ما لعينيك أم ما لها، تقول:

أبَعَدَ ابِنِ عَمروٍ مِن آلِ الشََريدِ  حَـــلَّت بِهِ الأرَضُ أثَقالهَا

فخََرَّ الشَوامِخُ مِن قتَلـِــــــهِ  وَزلُزلِتَِ الأرَضُ زلِزالهَـــا]]]

القيامة، ولو كانت هذه الأبيات قد  يوم  القرآن عن  متأثرّة بما ورد في  والخنساء هنا 

سابق  شاعر  من  الشّعر  بسرقة  ورمُيت  الخنساء،  للَيِمت  قبلُ  من  القيس  امرؤ  قالها 

عليها، وهذه من الأمور التّي لا يليق بشاعر أن يقع فيها، وإذا كانت الخنساء لم يعُرف 

في تاريخ الأدب أنهّا وُجّه لها الذّمّ بسبب هذه الأبيات فهذا معناه أنهّا ليست لامرئ 

القيس، وإنّّما هي للخنساء بتأثير ممّّا ورد في القرآن الكريم، وهذا ما أكّده ابن داوود 

الظاّهري الأصفهاني، المتوفّّى في عام 227هـ، الذّي أشار إلى قضيّة استعانة الشّعراء 

بالقرآن الكريم، وتأثرّهم به، ومن ضمن من ذكرهم من الشّعراء الخنساء، في تأثرّها 

بالقرآن في هذين البيتين السّابقين]]].

المحقّقين  وعناية  اهتمام،  مثار  كانت  القيس  امرئ  أشعار  فإنّ  أخرى  جهّة  ومن 

ومن  ونشرها،  وتحقيقها،  أشعاره،  بجمع  منهم  العديدون  اهتمّ  وقد  وحديثاً،  قديمًا 

شدّة العناية والاهتمام بها ظهرت في أكثر من نسخة، منها: نسخة الأعلم الشمنتريّ، 

التّي  النّسخ،  من  وغيرها  البطليوسّي،  ونسخة  السّكريّ،  ونسخة  الطوسّي،  ونسخة 

تتفّق جميعها في عدم وجود هذه الأبيات المنسوبة إلى امرئ القيس. 

والدّيانات  التيّّارات،  قبل  من  منه  للنّيل  مستهدفاً  كان  الإسلام  أنّ  لذلك  وتفسيرنا 

الأخرى المخالفة له، ومن ثمَّ فإنهّم حاولوا أن ينحلوا بعض الأشعار التّي قيلت في 

ظلّ الدّولة الإسلاميّة إلى امرئ القيس، حتىّ يوُهموا بأنّ القرآن مأخوذ من الأشعار 

الجاهليّة، وقد أشار إلى هذه الجزئيّة ابن أبي الأصبع )ت: 654هـ(، عندما أكّد أنّ 

هناك بعض الأبيات الأخرى التّي تنُسب لامرئ القيس خطأ قائلًًا عن السّبب: »على 

]]]- الخنساء، ديوان الخنساء، اعتنى به وشرحه حمدو طماس، ص100–101.

]]]- الأصفهاني، ابن داوود الظاّهري، كتاب الزهّرة، فصل ما استعانت به الشّعراء من كلام الله، ص234.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 128

وأنّ امرأ  الكريمة،  الآية  وتكلمّ على  الزنّادقة،  بعض  أنهّ وضعه  ذكر  الرّواة  بعض  أنّ 

القيس لم يصح أنهّ تلفّظ به«]]]. 

صوص
ّ
اخلي للن

ّ
قد الد

ّ
ا– الن

ً
ثالث

أ– تحليل المضمون وأثره في نقد الفرية

الضّعف  أصابها  أبياتاً  نجدها  القيس  تنسب لامرئ  التّي  الأبيات  هذه  إلى  نظرنا  إذا 

العام في الأسلوب والمعنى، وعدم اتفّاق ألفاظ الأبيات مع مضمون البيئة الجاهليةّ 

وسمتها، وهذا من أقوى الأدلةّ على أنّ هذه الأبيات منحولة.

فالبيت الذّي يقول:

اقتربت السّاعة وانشق القمر عن غزال صاد قلبي ونفر 

يمكن الوقوف على بعض كلماته ودلالتها، لنفهم هل تعبر هذه الدّلالات عن البيئة 

الجاهليّة، أم هي تعبّّر عن بيئة أخرى؟ فمثلًًا كلمة السّاعة تثُير العديد من علامات 

يوم  بمعنى  السّاعة  إمّا  احتمالين:  أحد  عن  تخرج  لا  فإنهّا  ثمَّ  ومن  هنا،  الاستفهام 

بالمحبوبة. لكن الاحتمال الأوّل خطأ؛ لأنّ  اللقّاء  السّاعة بمعنى موعد  أو  القيامة، 

العرب في الجاهليّة لم يكونوا يؤمنون بيوم القيامة، ولا بحساب، ولا بعقاب، اللهّمّ 

إلّّا بعض الأفراد الذّين كانوا على ديانة سيّدنا إبراهيم كزيد بن نفيل، ومن ثمَّ فالإيمان 

بقضيّة المعاد لم يكن موجودًا، بل لم نجد لها ذكراً في أشعار الجاهليّين، ومن هنا 

الآخر، وهذا شيء غير  باليوم  إيمان  القيس  امرئ  الباحثين: »في قصائد  أحد  يقول 

بالوقاحة  عُرف  لشاعر  بالنّسبة  للغاية  الدّهشة  يثير  الأمر  هذا  أنّ  عن  فضلًًا  واقعي، 

والتدّنّّي الخلقي«]]]. وعلى الاحتمال الثاّني فإنّ التعّبير عن جمال المحبوبة لم يكن 

بانشقاق القمر، فلم نسمع أنّ شاعراً جاهليًّا وصف جمال محبوبته بانشقاق القمر، 

وإنما كان يصف جمالها بالبدر، أو القمر فقط دون انشقاق أو انفلاق، فالعلاقة بين 

]]]- ابن أبي الإصبع، تحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر، ص486. 

[2]- Delara Nemati Pir Ali, Mojgan Khanbaba، Orientalists and the Hesitation of Plagiarism in the 

Holy Quran, New York Science Journal 2013; 612, p.144. 



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
129 الباب الثاني: دعوى المصدري

الجمال، والبدر في الأشعار الجاهليّة كانت شيئاً ثابتاً، وهذا ما نجده في أشعار شعراء 

العصر الجاهلي الكبار.

يقول عنترة بن شداد: 

ـهِ  قدَْ قلََّدَتهُْ نجُُومَها الجَوْزاءُ  وَبدََتْ فقَُلتْ البَدْرُ ليَْلةَ َ تِِمِـّ

بسََمَتْ فلَاحَ ضِياءُ لؤُْلؤُِ ثغَْرهِا  فيهِ لدِاءِ العاشقيَن شِفاءُ 

سَجَدَتْ تعَُظِّمُ رَبهَا فتَمَايلَـَـتْ  لجَِلالهِا أرَْبابنُا العُظمَـاءُ]]] 

ويقول أيضًا:

مُوعِ جـَوَى غَراَمِـــي  ولوَْلا أنَّنَي أخَْـــلو بِنَفْـــسِِي  وأطُفِْئُ بِالدُّْ

ـمام]]] ــي  أغَـارُ عَليَْكِ يا بـَــدْرُ التَـّ لمَُتُّ أسَََىً وكََمْ أشَْكُو لأنِِـّ

ويقول ربيعة بن مقروم الضبي:

ـهـــــــا   رشََأٌ غَريرُ الطَّرفِْ رخَْصُ المفَْصَل ِ  دارٌ لسُِعْدَى إذِْ سُــعادُ كَأنََـّ

حابِ المنُْجَلـِـــي]]] ءُ واضِحَةُ العَوَارضِِ طفَْلةٌَ كَالبَْدْرِ  مِنْ خَللَِ السَّ شََّمَّا

ويقول رؤبة بن عمرو بن ظهير الثعلبي:

يهَُيِّجُنِي لذِِكْرَى آلِ ليَــلْـــــــــــــــَى  حَمََامُ الأيَكِْ مَا تضََعُ الغُصُونـاَ 

كَأنََّ البَدْرَ ليَْلةََ لاَ غَمَـــــــــــــــــــام   عَلََى أنَْْماَطِهَا حَرجَِـــًا رهَِيَا 

كَأنََّ المسِْكَ دُقَّ لهََا فصَِيغَتْ  عَليْهِ يوَْمَ كَانَ النَّاسُ طِينـَــــــــــــــا]]]

ويقول الشاعر الأسود بن يعفر النهشلي:

]]]- التبريزي، الخطيب، شرح ديوان عنترة، ص21. 

]]]- م.ن، ص187.

]]]- الضبي، ربيعة بن مقروم، شعره، ص81. 

]]]- الآمدي، أبو القاسم حسن بن بشر، المؤتلف والمختلف في أسماء الشّعراء، ص122.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 130

وَلقََدْ لهََوْتُ وَللِِشّــــــَبَابِ لذََاذَةٌ    بِسُلافةٍَ مُزِجَتْ بِِماَءِ غَوَادِي 

مَى    وَنوَاعِمٌ يََمْشِـيَن بِالِإرفْـَــــادِ  وَالبِْيضُ تََمشِِْي كَالبُْدُورِ وكََالدُّ

يََمَةٍ وَجَمــَاد]]] وَالبِيضُ يرَمِْيَن القُْلـُـــــوبَ كَأنََّه   أدُْحِيٌّ بيَْْنَ صََرِ

وقوله أيضًا:

وَنحَْراً مِثلَْ ضَـوْءِ البـَــــدْرِ وافٍ   بِإِتْْمامٍ أنُاَســـًا مُدْجِنِينَــــا]]] 

ومن الشّعراء من ربط بين جمال المحبوبة، والهلال من ذلك قول عمرو بن كلثوم:

وَلمَْ أرََ مِثلَْ هَالةََ فِِي مَعَددٍّ  أشَُبِّهُ حُسْنَهَا إلا الهِلال]]]

وقول وزير بن المهاجر الأسدي:

نيْا عَليَهْا مَلاحَةٌ لهَا قصََبٌ خَدْلٌ وَعَيْْنُ غـَزاَلِ وَرَبعَْةُ في الدُّ

وَثغَْرٌ كَثغَْرِ الأقُحُْـوانِ إذِا بدََا وَتطَلْعُُ مِنْ سِتْْرٍ طلُوُعَ هِـلال]]]

ومنهم من ذكر القمر في طور المحاق تشاؤمًا، من ذلك قول خفاف بن ندبة السّلمي:

وَلمَْ أرَهَا إلاَّ تعَِلَّةَ ساعَــــــــــــةٍ  عَلى ساجِرٍ أوَ نظَرْةًَ بِالمـُـشََرقِِ 

وَحَيْثُ الجَميعُ الحابِسونَ بِراكِس ٍ  وكَانَ المحُاقُ مَوْعِدًا للتـَّفَرُّق]]]

وقد ذكر القمر في كثير من شعراء الجاهليّة، ومنهم سحيم عبد بني الحسحاس الذّي 

يقول أبيات في المحبوبة:

ماذا يرُيدُ السّــــقِامُ مِنْ قمََـرٍ  كُلُّ جَمََالٍ لوَِجْهِهِ تبَـَعُ؟ 

]]]- النّهشلي، الأسود بن يعفر، الدّيوان، ص29.

]]]- بن كلثوم، عمرو، الدّيوان، ص50.

]]]- م.ن، ص90.

]]]- الآمدي، المؤتلف والمختلف في أسماء الشعراء، ص111.

]]]- لأصمعي، أبو سعيد عبد الملك بن قريب، الأصمعيّات، ص22



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
131 الباب الثاني: دعوى المصدري

ما يرَتْجَي خابَ من مَحــاسِنِه أمََا لهَُ في القِباحِ مُتسََعُ؟ 

ـرَ مِنْ لوَْنهَِــا وَصُـفْرتَـِهَا فزَِيدَ فِيهِ الجَْمََالُ وَالبِْدَعُ]]] غَيَـّ

التّي ربطت بين جمال المحبوبة، والبدر، والقمر، والهلال  وغير ذلك من الأشعار 

-أو تشاءمت من المحاق في علاقة الشّاعر بالمحبوبة- وقد اسُتخدمت هذه الألفاظ 

القمر  الشّعراء من تحدّث عن انشقاق  الثلّاثة في وصف المحبوبة، لكنّنا لم نر من 

كما ظهر في الأبيات المنحولة لامرئ القيس، ولو كان انشقاق القمر وصفًا لجمال 

المحبوبة في الشّعر الجاهلّي لوجدناه شائعًا مثلما وجدنا الألفاظ السّابقة، وهذا دليل 

على أنّ هذه الأبيات ليست لامرئ القيس، ولا لأيّ شاعر جاهلّي. 

وإذا نظرنا إلى البيت الذّي يقول فيه:

أحور قد حرت في أوصافه ناعس الطرّف بعينيه حور

فالكلمات التّي تحتها خطّ تشير إلى معنى متكرّر، أحور.. بعينيه حور، وهذا لا يقع 

من شاعر كامرئ القيس، الذّي كانت تتدفقّ المعاني في شعره بصورة قلّ أن تجدها 

في غيره من الشّعراء. 

ولكن نجد أنّ نظم هذه الأبيات يختلف كليًّّا عن نظم القصائد الموثقّة لامرئ القيس، 

فالأسلوب في الأبيات المنحولة فيه ضعف، فضلًًا عن ضعف في التّّراكيب، وتفاوت 

في الدّلالة، فأين هذه الأبيات من أبيات امرئ القيس التّي يقول فيها:

ألَا أيَُّها الليَلُ الطوَيلُ ألَا انِجَلي   بِصُبحٍ وَما الإصِباحُ مِنكَ بِأمَــــثلَِ

ت بِيذَبــُلِ فيَا لكََ مِن ليَلٍ كَأنََّ نـُــجومَــهُ   بِكُــلِّ مُغارِ الفَتــلِ شُدَّ

كَأنََّ الثُُرَياّ عُلِّقَت في مَصامِــــه   بِأمَراسِ كِتاّنٍ إِلــى صُمِّ جَنـــــدَلِ

وَقدَ أغَتدَي وَالطيَُر في وكُُـــناتـِه  بِِمُنجَردٍِ قيَدِ الأوَابـــِدِ هَيكــــــــَلِ

]]]- بني الحسحاس، سحيم عبد، الدّيوان، ص54.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 132

مِكَرٍّ مِفَرٍّ مُقبِلٍ مُدبِرٍ مَــــــــــع  كَجُلمودِ صَخرٍ حَطَّهُ السَيلُ مِن عَلِ

أو من الأبيات التّي يقول فيها:

قِفا نبَكِ مِن ذِكرى حَبيبٍ وَمَنزلِِ  بِسِقطِ اللوِى بيََن الدَخولِ فحََومَلِ

فتَوضِحَ فاَلمقِراةِ لمَ يعَفُ رسَمُه  لمِا نسََجَتها مِن جَنوبٍ وَشَمــــــألَِ

ترَى بعََرَ الآرامِ في عَرصَاتـِــــه  وَقيعانهِا كَأنَـــــــــَّهُ حَبُّ فلُفُــــلِ

كَأنَّّي غَداةَ البَيِن يوَمَ تحََمَــــلّو  لدَى سَمُراتِ الحَيِّ ناقِفُ حَنظـَـــلِ

أو من الأبيات التّي يقول فيها:

أرَى المرَءَ ذا الأذَوادِ يصُبِحُ مُحرضَ كَإِحراضِ بكَرٍ في الدِيارِ مَريضِ

كَأنََّ الفَتى لمَ يغَنَ في الناسِ ساعَةً إذِا اخِتلَفََ اللحَيانِ عِندَ الجَريضِ

فإذا قارناّ هذه الأبيات الموجودة في ديوان امرئ القيس، وبين الأبيات المنحولة له 

لتبيّّن لنا بوناً شاسعًا، بين أبيات تمثلّ البيئة، والعادات، والتقّاليد، والشّجاعة، والغزل 

في قوّتها، وشدّتها، وجزالتها، وبين غيرها من الأبيات؛ ولتبيّّن لنا بالتبّعيّة أننّا أمام هذه 

الأبيات المنحولة لسنا بصدد شعر امرئ القيس، وإنّّما بصدد شعر آخر ليس فيه من 

سمت امرئ القيس شيء. 

ب- التّحليل العروضي وبيان تهافت الفرية

في الرسّالة التّي أرسلها تشارلز ليال إلى سان كلير تيسدال بيّّن خطأ نسبة هذا الأبيات 

لدواعي تتعلقّ بمسألة الوزن، لكنّ الرسّالة التّي ذكرها لنا الأخير في كتاب المصادر 

الأصليّة للقرآن لم تذكر لنا مزيدًا من التفّاصيل، وقد حاولت الوقوف على الجانب 

العروضي في هذه الأبيات، ومحاولة تبيّّن صدق ما ذهب إليه تشارلز ليال من وجود 

خطأ في الوزن الشّعريّ لبعض أبياتها. 

فالشّطر الأوّل في البيت الأوّل يقول:



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
133 الباب الثاني: دعوى المصدري

دنت السّاعة وانشقّ القمر

وكتابته العروضية:

دَنتَِ سْسَا / عة وانشق / ق لقمر

0//0/ 0/ 0/// 0/0///

فعلاتن فعلاتن فاعلا   بحر الرمل

وهذا الشّطر يروى بصيغة أخرى هي:

اقتربت السّاعة وانشق القمر 

وهذا يعني أنهّ الوزن ينكسر هنا في خطأ فادح لا يقع في مثله شاعر كامرئ القيس 

شاعر زمانه.

الشّطر الثاّني من البيت الأوّل يقول:

من غزال صاد قلبي ونفر 

وكتابته العروضية:

من غزالن / صاد قلبي / ونفر

0/// 0/ 0//0/ 0/0//0/

فاعلاتن فاعلاتن فعلن  بحر الرمل

فيما كان الشّطر الأوّل من البيت الثاّني يقول:

مرّ بي يوم العيد في زينة 

وكتابته العروضيةّ:

مرر بي يو / م لعيد في / زينتن 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 134

  0//0/ 0//0/0/ 0/0//0/

فاعلاتن مستفعلن فاعلًًا  بحر الخفيف

لكن هذا الشّطر ورد بصيغة أخرى مقبولة هي:

مر يوم العيد بي في زينته

مر يوم لـ / عيد بي في / زينته 

  0//0/ 0/0//0/ 0/0//0/

فاعلاتن / فاعلاتن / فاعلا 

أمّا الشّطر الثاّني من البيت الثاّني فيقول:

فرماني فتعاطى فعقر 

وكتابته العروضية:

فرماني / فتعاطى / فعقر

0/// 0/ 0/// 0/0///

فعلاتن فعلاتن فعلن  بحر الرمل

ومن ثمَّ فإنّ التضّارب في الشّطرين الأوليّين في هذين البيتين يدلّ على خطأ فادح لا 

يقع فيه أدنى الشّعراء منزلة؛ لأنّ البيتين على بحر الرمّل إلّّا الشّطر الأوّل من البيت 

الثاّني فهو من بحر الخفيف، فضلًًا عن أنّ لفظ اقترب التّي وردت في إحدى روايات 

الشّطر الأوّل من البيت الأوّل يحوي خطأ أكثر فداحة، ومن بديهياّت الشّعر العربّي، 

وعلم العروض أنّ القصيدة مهما بلغ عدد أبياتها فإنهّا تلتزم بحراً شعريًّا واحدًا، وإذا 

ما حدث غير ذلك فإنّ الشّاعر تهبط منزلته، فكيف بشاعر سمّع الآفاق كامرئ القيس، 

فشاعر مثله لا يقع في هذا الخطأ الذّي لا يقع فيه المبتدئون من الشّعراء. وإن دلّ هذا 

على شيء فإنّّما يدلّ على أنّ هذين البيتين -والأبيات الأخرى المنسوبة إليه- ليسا من 



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
135 الباب الثاني: دعوى المصدري

شعره، وإنّّما هي أشعار منحولة. 

لها، وهذه  الانتباه  التّي يجب  القضايا  إنّ هناك مجموعة من  القول إجمالًًا  ويمكن 

القضايا على النّحو التاّلي:

الكريم خاصةً،  القرآن  دائم توجيه الاتهّامات إلى  أنّ الاستشراق قديمه، وحديثه  أ– 

والإسلام عامّةً، ولن ينتهي موقفهم هذا منهما ما دامت الحياة. ولذا كان من اللّّازم 

على الباحثين، والمفكّرين، ومراكز البحث الإسلامي أن توجه عديد اهتمامها إلى ردّ 

هذه الاتهّامات، وبيان عدم ثبوتها أمام العقل والمنطق.

ب– أنّ موقف المستشرق تيسدال، وآرائه في قضيّة القرآن، والشّعر الجاهلي موقف 

مذبذب لا يقف على منهجيةّ واضحة، بل نرى فيه الرّأي ونقيضه، وتحمل اتهّاماته 

ردًّا عليها من دون أن يدري، ولكن أعماه التعّصّب عن فهم الحقيقة، أو لعلهّ فهمها 

ولكن حاول إنكارها. ولو كلفّ تيسدال نفسه قليلًًا من الجهد لعلم أنّ موقفه من هذه 

القضيّة لا يستند إلى أيّ دليل عقلي أو نقلي، ولو كلفّ نفسه مؤنة البحث قليلًًا لاطلّع 

على بعض آراء من المستشرقين الذّين ذكرهم لعلم استحالة هذه الفرضيّة. 

ج– أنّ محاولة البحث عن قضيةّ اقتباس من نوع ما بين الشّعر الجاهلي والقرآن لهي 

محاولة تشبه من يحاول أن يدّعي أنّ السّّراب في الصّحراء ماء زلالًًا، وهذا ما حاول 

فيه من طرف خفيّ المستشرق تيسدال الذّي حاول أن يوهمنا بشيء ليس موجودًا من 

الأساس -على الرّغم ممّّا حاوله من نفي عمليّة التأّثير، إلّّا أنّ إيرادها في كتابه تعدّ 

محاولة للتشّويه- فليس هناك علاقة تأثيريةّ من نوع ما بين هذا وذاك، ولعلّ البحث قد 

ردّ على هذه القضيّة بشيء من التوّسّع.

أخرى  كتابه، ونصوص  تيسدال في  أوردها  الذتي  للنّصوص  الخارجي  النّقد  أنّ  د– 

طبيعة  في  سواء  الاقتباس،  عمليّة  باستحالة  يحكم  الجاهلي  الشّعر  من  بها  استعنّا 

اللفّظ، أو طبيعة التّّركيب الشّعري، وكذلك طبيعة القضايا الدّينيةّ التّي تضمّنها، والتّي 

تقضي بأنّ هذه الأشعار كتبت بعد الإسلام، ثمّ انتحلت على شعراء العصر الجاهلي 

كامرئ القيس.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 136

فلا  أيضًا،  العمليّة  تلك  باستحالة  يقضي  النّصوص  لتلك  الدّاخلي  النّقد  أنّ  هـ- 

المضمون الشّعري الخاصّ بالشّعر الجاهلي، ولا بسمات شعر شاعر كامرئ القيس 

يتماشى مع تلك النّصوص المزعومة، ولا الوزن الشّعري، أو البحر العروضي الذّي 

أصابه عوار الكسر فيها يحكم بأنهّا من شعر هذا الشّاعر الجاهلي. بل على العكس 

تحكم بأنّ القول بعمليّة الاقتباس بين الشّعر الجاهلي والقرآن محض افتراء واضح لا 

يحفى على الباحث الحقيقي. 



الفصل الرّابع

ر بالصّابئيّة 
ّ
أث

ّ
دعوى الت

إنّ الزعّم بتأثيرات أفكار، وممارسات سابقة في القرآن هو زعم لا يكاد يخلو منه 

فكر مستشرق من المستشرقين، ولا كتاب، أو دراسة من كتبهم، ودراساتهم، وهي 

كثيرة، خاصّة إذا كانت هذه الأفكار، والممارسات التّي تنتسب لليهوديةّ والمسيحيّة. 

السّابقة  الدّيانات  تأثرّ الإسلام بمعتقدات، وممارسات  الذّين يزعمون  ما هم  وقليل 

كالصّابئة وغيرها. أمّا المستشرق تيسدال فقد كان من أولئك المستشرقين الذّين تبنّوا 

به  يعني  الأوّل  ديانات وضعيّة،  وتأثير  ديني سماوي،  تأثير  التأّثيرينّ:  بوجود  الزعّم 

تأثيرات عربيّة قديمة، وصابئة، وغيرهما.  به  يعني  تأثيرات يهوديةّ مسيحيّة، والثاّني 

وقد سبق أن وقفنا على تأثيرات مزعومة حول الأفكار، والمعتقدات العربيّة القديمة، 

ونقف هنا على حقيقة تأثيرات مزعومة ساقها تيسدال، وتتعلقّ بالصّابئة واليهوديةّ. 

الممارسات  وبعض  القرآنيّة،  المعتقدات  بعض  بين  يربط  أن  يحاول  تيسدال  إنّ 

الصّابئيّة واليهوديةّ، ليزعم في النّهاية أنّ القرآن في قطاع كبير منه مأخوذ منهما، حيث 

يزعم أنهّ وإن لم يكن هناك كتاب للعرب موحى به يلجأ إليه النّبي الكريم، فإنهّ تأثرّ 

بالدّيانات الوضعيّة، والسّماويةّ السّابقة عليه. ومن ثمّ فقد وضع لنفسه قاعدة -سوف 

نحتكم إليها في نقده هنا- وهذه القاعدة مؤدّاها: أنّ العرب وإن لم يكن لهم كتاب 

موحى قبل ظهور الإسلام، فإنّ هناك جماعات سكنت الجزيرة العربيّة، وامتلكت ما 

اليهوديةّ والمسيحيّة.  بها كالصّابئة، والزاّردشتيةّ فضلًًا عن  تيسدال كتباً موحى  عدّه 

وهذه القاعدة يؤكّدها تيسدال قائلًًا: »فقد سكن الجزيرة العربيّة بعض الجماعات التّى 

امتلكت ما يمكن اعتباره كتبًا موحى بها، ولذلك فقد كان من الطبّيعي أن يشعر محمّد، 

إنّ  الدّينيّة المختلفة.  وأتباعه بالاهتمام، والاحترام لأفكار، وشعائر هذه الجماعات 

تعبير أهل الكتاب المذكور في القرآن، والمحدّد خاصّة لليهود، وللمسيحيّين أيضًا، 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 138

هو دليل على ذلك. إنّ الجماعات الأربع التّي كانت تمتلك كتبًا دينيةّ في الجزيرة 

العربيّة في ذلك الوقت هي، اليهود، والمسيحيّين، والزّرادشتيّين، والصّابئة«]]]. 

المصادر  أنهّا  تيسدال  يزعم  التّي  الجماعات  هي  الأربع  الجماعات  وهذه 

الأصليّة للقرآن، وقد جعلها المحاور الأربع الكبرى التّي أقام عليها كتابه، فضلًًا عن 

المعتقدات العربيّة القديمة والحنيفيةّ.

لهذه  القرآنيّة  الآيات  بعض  أفرد  أنهّ  يجد  الكريم  القرآن  آيات  في  المتأمّل  لكن 

الجماعات. يقول الله تعالى:

كُوا إنَِّ  ابئِيَِن وَالنَّصَارَىٰ وَالْْمَجُوسَ وَالَّذِينَ أَشْْرَ إنَِّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالصَّ
ءٍ شَهِيدٌ )الحج: 17(. اَّللَّهَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ۚ إنَِّ اَّللَّهَ عَلََىٰ كُلِّ شََيْ

الْْآخِرِ  وَالْيَوْمِ  باَِّللَّهِ  آمَنَ  مَنْ  ابئِيَِن  وَالصَّ وَالنَّصَارَىٰ  هَادُوا  وَالَّذِينَ  آمَنوُا  الَّذِينَ  إنَِّ 
زَنُونَ )البقرة: 62(. مِْ وَلََا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلََا هُمْ يََحْ ا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِّ وَعَمِلَ صَالِِحً

إنّ قضيّة الصّابئة، والقرآن من القضايا التّي وقف عندها بعض المستشرقين، ويعدّ 

من أئمةّ دارسي هذه القضيّة المستشرق تيسدال، الذّي وقف موقفًا معادياً للمصدريةّ 

الإلهيّة للقرآن، وتمثلّ قضيّة الصّابئة، والقرآن دليلًًا على هذا الموقف المعادي. ومن 

دعاوى  حاملًًا  القرآن  مصدريةّ  من  تيسدال  موقف  حول  يدور  الفصل  هذا  فإنّ  ثمّ 

المصدر الصّابئي، إذ يزعم هذا المستشرق أنّ ديانة الصّابئة كانت مصدرًا للقرآن في 

اقتباس الصّلوات المكتوبة، واقتباس فريضة الصّيام، واقتباس فريضة الحجّ. وهذه 

كلهّا مزاعم مردود عليها؛ إذ كانت مهمّة الفصل الأساس الوقوف على رأي تيسدال 

حول  الفصل  يدور  كذلك  تهافتها.  وبيان  ودحضها،  عليها،  والردّّ  القضيّة،  هذه  في 

قضيةّ المصطلح مصطلح الصّابئة لغويًّا، واصطلاحًا، وكذلك قضيّة النّسبة، أي إلى 

من تنسب الصّابئة، وذلك من خلال عرض رأي تيسدال في القضيّتين، والردّّ عليه بما 

يتناسب مع مقتضيات المنهج العلمي.

]]]- انظر: تيسدال، سان كلير، المصادر الأصليّة للقرآن، ص40.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
139 الباب الثاني: دعوى المصدري

النّيل من الإسلام عامةً،  يعمد إلى محاولة  أنّ الاستشراق المغالي  ولا شكّ في 

القرآن  مسألة  وتعدّ  واهية،  ومزاعم  متباينة،  دعاوى  تحت  خاصّةً،  الكريم  والقرآن 

مسألة  وخاصّةً  المستشرقين،  تفكير  من  كبير  حيّز  على  تستحوذ  التّي  المسائل  من 

منه  انطلق  أساسًا  مزاعمه  كانت  الذّي  تيسدال  المستشرقين  المصدريةّ، ومن هؤلاء 

أتباعه في الغرب، والشّّرق إلى محاولة النّيل من الإسلام ممثلًًّا في كتابه. ولن نقف هنا 

عند كلّ دعاوى الرجّل حول القرآن، بل سنكتفي بتناول دعواه حول ما أسماه اقتباس 

القرآن من الصّابئة، محاولين الوقوف على المنطلقات التّي انطلق منها، وبيان مدى 

حظهّا من المنهجيّة العلميةّ من عدمه. 

وتبدو الأهمّيّة الأولى لهذا الموضوع في أنهّ يحاول الوقوف على موقف المستشرق 

تيسدال من مصدريةّ القرآن في قضيةّ الصّابئة خاصّةً؛ لما لهذه القضيّة من أهمّيّة بارزة 

في فكر هذا المستشرق، ولما لها من أهمّيّة بالنّسبة لنا؛ لأنهّا توقفنا على استيضاح 

مدى المنهجيّة العلميّة التّي يتمتعّ بها هذا المستشرق من عدمه.

إليها  استند  التّي  الأسانيد  على  لنا  يكشف  أنهّ  في  له  الثاّنية  الأهمّيّة  تبدو  كما 

من  بالاقتباس  والقرآن  الإسلام،  على  حكمه  في  إليها  ارتكز  التّي  والركّائز  تيسدال، 

الصّابئة، ومدى قوّة هذه الأسانيد، والركّائز من عدمها.

تنسف هذه  التّي  العقليّة، والمنهجيّة  الردّود  بيان  فتكمن في  الثاّلثة  الأهمّيذّة  أمّا 

الأسانيد، والركّائز من جذورها، لتظهر في النّهاية على أنهّا مجموعة من الافتراءات، 

والدّعاوى التّي لا ترقى للدّليل.

ومن هنا تثور مجموعة من التسّاؤلات التّي تشكّل في النّهاية إشكاليّة هذا الفصل، 

وهذه التسّاؤلات مؤدّاها:

ما موقف تيسدال من مصدريةّ القرآن؟ وما المنطلقات التّي انطلق منها في دعواه 

حول المصدر الصّابئي؟ وما رأيه في الصّلاة، والصّيام، والحجّ عند الصّابئة، والقرآن 

لقضيّة المصطلح  تفسيره  اقتباس؟! وما  يعني ذلك وجود عمليّة  أو الإسلام؟ وهل 

مصطلح الصّابئة؟ وهل يتفّق هذا التفّسير مع المعطى اللغّوي والتاّريخي؟ وما رأيه 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 140

في قضيةّ نسبة الصّابئة؟ إلى من تنسب؟ وإلى أي عقيدة تدين؟ وإلى أيّ مدى كان 

النّقود  ما  وأخيراً  الاقتباس؟!  عن  فكرته  يخدم  والنّسبة  المصطلح،  لقضيّة  تفسيره 

العقليّة، والمنهجيّة التّي تكشف عن زيف ما ادّعاه المستشرق تيسدال؟

تتمحور  الدّراسة  إشكاليّة  عن  المعبّّرة  التسّاؤلات  هذه  عن  الإجابة  ضوء  وفي 

محاور الفصل، وهي على النّحو التاّلي:

أ– موقف تيسدال من مصدريةّ القرآن.

ب– دعاوى المصدر الصّابئي.

ج– دعوى اقتباس الصّلوات المكتوبة.

د– دعوى اقتباس فريضة الصّيام.

هـ– دعوى اقتباس فريضة الحجّ.

و– نقد قضيّة المصطلح والنّسبة.

ة القرآن
ّ
- موقف تيسدال من مصدري

ً
لًا

ّ
أو

إنّ الزعّم بتأثيرات أفكار، وممارسات سابقة في القرآن هو زعم لا يكاد يخلو منه 

فكر مستشرق من المستشرقين، ولا كتاب، أو دراسة من كتبهم، ودراساتهم، وهي 

كثيرة، خاصّة إذا كانت هذه الأفكار، والممارسات التّي تنتسب لليهوديةّ والمسيحيةّ. 

وقليل من هم الذّين يزعمون تأثرّ الإسلام بمعتقدات، وممارسات الدّيانات السّابقة 

كالصّابئة وغيرها. أمّا المستشرق تيسدال فقد كان من أولئك المستشرقين الذّين تبنّوا 

به  يعني  الأوّل  ديانات وضعيّة،  وتأثير  دينيّ سماويّ،  تأثير  التأّثيرين:  بوجود  الزعّم 

تأثيرات عربيّة قديمة، وصابئة، وغيرهما.  به  يعني  تأثيرات يهوديةّ مسيحيّة، والثاّني 

وسوف نرجئ مناقشته فيما أسماه تأثيرات مزعومة حول الأفكار، والمعتقدات العربيةّ 

تيسدال،  ساقها  مزعومة  تأثيرات  حقيقة  على  هنا  ونقف  آخر-  بحث  -في  القديمة 

وتتعلقّ بالصّابئة. 



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
141 الباب الثاني: دعوى المصدري

الممارسات  وبعض  القرآنيّة،  المعتقدات  بعض  بين  يربط  أن  يحاول  تيسدال  إنّ 

منهما،  مأخوذ  منه  كبير  قطاع  في  القرآن  أنّ  النّهاية  في  ليزعم  واليهوديةّ،  الصّابئيّة، 

حيث يزعم أنهّ وإن لم يكن هناك كتاب للعرب موحى به يلجأ إليه النّبي الكريم، فإنهّ 

قاعدة  لنفسه  فقد وضع  ثمّ  عليه. ومن  السّابقة  والسّماويةّ  الوضعيّة،  بالدّيانات  تأثرّ 

يكن  لم  وإن  العرب  أنّ  مؤدّاها:  القاعدة  وهذه  هنا-  نقده  في  إليها  نحتكم  -سوف 

لهم كتاب موحى قبل ظهور الإسلام، فإنّ هناك جماعات سكنت الجزيرة العربيةّ، 

اليهوديةّ  وامتلكت ما عدّه تيسدال كتبًا موحى بها كالصّابئة، والزاّردشتية فضلًًا عن 

والمسيحيةّ. وهذه القاعدة يؤكّدها تيسدال قائلًًا: »كانت هناك بعض الجماعات التّي 

بها، ولذلك كان  التّى تمتلك ما اعتبرته كتباً سماويةّ موحى  العربيّة  الجزيرة  تسكن 

واحترام  الطوّائف،  بهذه  الاهتمام  من  بشيء  وأتباعه  محمّد،  يشعر  أن  الطبّيعى  من 

لليهود  ليس  الكتاب،  أهل  مسمّى  تحت  المختلفة،  الدّينيّة  وطقوسها  أفكارها، 

إلّّا دليل على ذلك الاهتمام.  القرآن  فحسب، والمسيحيوّن كذلك، وما ذكرهما في 

هي:  العربيّة  الجزيرة  في  ديانتها  تدوّن  كتب  لديها  كانت  التّي  الأربع  الجماعات 

اليهود، والمسيحيوّن، والمجوس، أو الزّرادشتيوّن، والصّابئة«]]]. 

المصادر  أنهّا  تيسدال  يزعم  التّي  الجماعات  هي  الأربع  الجماعات  وهذه 

الأصليّة للقرآن، وقد جعلها المحاور الأربع الكبرى التّي أقام عليها كتابه، فضلًًا عن 

المعتقدات العربيّة القديمة والحنيفيةّ.

لهذه  القرآنيّة  الآيات  بعض  أفرد  أنهّ  يجد  الكريم  القرآن  آيات  في  المتأمّل  لكن 

ابئِيَِن وَالنَّصَارَىٰ وَالمَْجُوسَ  ِينَ هَادُوا وَالصَّ ِينَ آمَنُوا وَالَّذَّ ابئِيَِن وَالنَّصَارَىٰ وَالمَْجُوسَ إنَِّ الَّذَّ ِينَ هَادُوا وَالصَّ ِينَ آمَنُوا وَالَّذَّ الجماعات. يقول الله تعالى: إنَِّ الَّذَّ

ءٍ شَهِيدٌ )الحج: 17(.  ِ شََيْ
ٰ كُُلّ َ عََلَىَ َ يَفْصِلُ بيَنَْهُمْ يوَمَْ القِْيَامَةِ إنَِّ اللَّهَّ كُوا إنَِّ اللَّهَّ شْْرَ

َ
ِينَ أ ءٍ شَهِيدٌوَالَّذَّ ِ شََيْ

ٰ كُُلّ َ عََلَىَ َ يَفْصِلُ بيَنَْهُمْ يوَمَْ القِْيَامَةِ إنَِّ اللَّهَّ كُوا إنَِّ اللَّهَّ شْْرَ
َ
ِينَ أ وَالَّذَّ

ِ وَالْْيَومِْ الْْآخِرِ  ابئِيَِن مَنْ آمَنَ باِللَّهَّ يِنَ هَادُوا وَالنَّصَارَىٰ وَالصَّ يِنَ آمَنُوا وَالَّذَّ ِ وَالْْيَومِْ الْْآخِرِ إنَِّ الَّذَّ ابئِيَِن مَنْ آمَنَ باِللَّهَّ يِنَ هَادُوا وَالنَّصَارَىٰ وَالصَّ يِنَ آمَنُوا وَالَّذَّ ويقول سبحانه: إنَِّ الَّذَّ

جْرُهُمْ عِندَْ رَبّهِِمْ وَلََا خَوفٌْ عَلَيهِْمْ وَلََا هُمْ يََحزَْنوُنَ )البقرة: 62(.
َ
جْرُهُمْ عِندَْ رَبّهِِمْ وَلََا خَوفٌْ عَلَيهِْمْ وَلََا هُمْ يََحزَْنوُنَوعََمِلَ صَالِِحًا فَلَهُمْ أ
َ
وعََمِلَ صَالِِحًا فَلَهُمْ أ

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص45.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 142

ثانيًا– دعاوى المصدر الصّابئي

عند  نجده  ما  وهذا  كبيراً]]]،  كان  بالصّابئة  المستشرقين  اهتمام  أنّ  في  شكّ  لا 

المستشرق تيسدال الذّي ربط بين الممارسات الدّينيّة التّي كانت تُُمارس في الصّابئة 

والإسلام؛ لينطلق منها إلى الادّعاء بأنّ الثاّني أخذ بعض ممارساته الدّينيةّ عن الأولى، 

سيراً في الاتجّاه ذاته الذّي يسير فيه، نافيًا المصدريةّ الإلهيّة للقرآن. وسوف نعرض 

لهذه الادّعاءات عامدين إلى ردّها ردًّا علميًّا ومنطقيًّا]]].

ويمكن القول إنّ هذه الادّعاءات على النّحو التاّلي:

 أ- دعوى اقتباس الصّلوات المكتوبة

يذهب تيسدال إلى أنّ للصّابئة المندائيّة أوقات صلاة محدّدة]]] سبعة أوقات ثابتة 

للصّلاة، خمسة منها توازي الصّلوات الخاصّة بالمسلمين، والسّادسة صلاة الضّحى، 

والسّابعة صلاة يأتى وقتها عند نهاية السّاعة السّادسة من الليّل. وصلاتهم في زعم 

تيسدال مثل صلاة المسلمين، تتطلبّ تركيزاّ شديدًا لا يمكن للمتعبّد خلاله أن يشرد 

بذهنه إلى أي شيء آخر]]]. 

لكن تيسدال هنا أخطأ من الناحية المنهجيّة والمعرفية، وذلك للاختلافات الكثيرة 

بين الصلاة هنا والصلاة هناك، فالصلاة المتعارف عليها عند الصائبة ثلاث صلوات 

إنها تستغرق ما بين  تؤدى قبل الشروق وقبل زوال الشمس ووقت الغروب. ويقال 

الصلوات في  بالكلية عن عدد  يختلف  هذا  الصلاة  والربع. وعدد  والساعة  الساعة 

]]]- انظر: العدوي، أحمد، تاريخ الدّراسات المندائيّة وأبرز المستجدّات في دراسة أصول الصّابئة المندائيّة ومصادر 

ديانتهم، مجلةّ سطور للدّراسات التاّريخية، ص63.

]]]- لن نتطرقّ هنا إلى بعض الآراء حول القضايا الصّابيئيّة كعبادة الكواكب والنّجوم أو إزهاق أرواح المحتضرين؛ 

للاختلاف حولها، انظر: في ذلك:

 - الخيون، رشيد، الأديان والمذاهب بالعراق، ص19.

 - عبادة، عبد الحميد أفندي بن بكر افندي، مندائي أو الصّابئة الأقدمون، ص26.

]]]- تعني المندائي في اللغّة الآرامية العارف، انظر: حمادة، محمّد عمر، تاريخ الصّابئة المندائيين، ص7.

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص46.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
143 الباب الثاني: دعوى المصدري

الإسلام، إذ عددها في الإسلام خمس في أوقات محدّدة من الفجر، وحتىّ العشاء. 

حتىّ إن قيل إنّ صلاة الصّابئة خمسة، فإنّ الأصل عندهم ثلاث، بدليل ما ذكر في 

كتبهم في أنّ صلواتهم الأساس ثلاثة تتخللّها صلوات الرحّمن، وطلب المغفرة]]].

وكذلك تختلف هيئة الصّلاة عند الصّابئة عنها في الإسلام، فصلاة الصّابئة تتلى 

فيها بعض الأذكار]]]، قوامها وقوف، وركوع، وجلوس على الأرض، ولا يوجد بها 

سجود]]]. ومن ثمّ فإنهّا بهذه الكيفيةّ تختلف بالكليّّة عن الصّلاة المعروفة في الإسلام، 

والتّي تبدأ بالتكّبير، وتنتهي بالتسّليم.

كما أنهّ في صلاة الصّابئين يتوجّه المصلوّن نحو برج الجدي قبلةً لهم في صلاتهم، 

قليلًاً مع  يديه، ورأسه  رافعًا  يكون المصلّّي  القطبي]]]  النّجم  اتجّاه  الشّمال  أو جهّة 

انحناء كما أنه يكون مرتديا »الرسّتة«، أو اللبّاس الأبيض، ثمّ يبدأ بتلاوة الأذكار التّي 

تمجّد الخالق، وتستمدّ منه العفو، والشّفاء من الأمراض، ورفع الأمراض، والكوارث 

عن قومه، وأن يصله بعالم النّور]]].

كذلك فإنّ الآذان للصّلاة عبارة عن قراءة تراتيل مندائيّة بين الجالسين، من دون 

في  الآذان  عن  بالكليّّة  يختلف  وهذا  عال]]].  مكان  على  الوقوف  أو  صوت،  رفع 

الوقوف على مكان  أو  الصّوت،  برفع  الصّلاة  يقوم على الإعلان عن  الذّي  الإسلام 

عال حتىّ يصل الصّوت مداه. 

]]]- انظر: العيداني، حسام هشام، الصّابئة المندائيوّن إيمانهم وعقيدتهم، ص34.

]]]- انظر: كتاب الأدعية والصّلوات المندائيّة، تصميم حسام هشام العيداني، ص31، 35، 37. كتاب الكتروني على 

الرابط التالي:

https://www.mandaeannetwork.com/mandaean/ar/books/mandaeannetwork_mandaean_

blessings_prayers.html

وانظر: الزهيري، عبد الفتاح جنب، الموجز في تاريخ الصّابئة المندائيّين العرب، ص102، 104.

.http://www.mandaeannetwork.com :انظر: كتاب كنزا ربا الكنز العظيم، متاح على الموقع الالكتروني -[[[

]]]- انظر: دراور، أثيل ستيفانا، الصّابئة المندائيوّن، ص62. وانظر: مراني، ناجية، مفاهيم صابئيةّ مندائيّة، ص121. 

وانظر: العيداني، حسام هشام، الصّابئة المندائيوّن إيمانهم وعقيدتهم، ص12.

.http://www.mandaeannetwork.com :انظر: كتاب كنزا ربا الكنز العظيم، متاح على الموقع الالكتروني -[[[

.http://www.mandaeannetwork.com :انظر: م.ن -[[[



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 144

نعم يزعم الصّابئة أنّ هذه الصّلوات كانت سبعًا، كما يزعمون أنهّا كانت مفروضة 

هكذا على أبي البشر آدم]]]، وأنّ شعائرهم لم تكن عن طريق الوحي، ويقدّسون يوحنا 

المعمدان يحيى بن زكريا]]]، الذّي ينسبون إليه تقليص الصّلوات السّبع إلى ثلاث]]]. 

ولكن إذا كان الإسلام قد اقتبس صلاته من صلاة الصّابئة، فلماذا لم يأخذها بالكليّّة؟! 

ألم يكن من الأيسر لو كان زعمهم صحيحًا أن يقتبس العدد الأقلّ في الصّلاة، وهو 

ثلاث صلوات؟! إنّ الصّلاة في الإسلام لها نظامها الذّي نزل من عند ربّ العالمين 

عن طريق الوحي جبريل الذّي علمها النّبي صلى، فعن ابن عباس قال: قال رسول 

الله: »أمني جبريل عند البيت مرتّين، فصلّّى بي الظهّر حين زالت الشّمس، 

وكانت قدر الشّّراك، وصلّّى بي العصر حين كان ظلهّ مثله، وصلّّى بي يعني المغرب 

حين أفطر الصّائم، وصلّّى بي العشاء حين غاب الشّفق، وصلّّى بي الفجر حين حرم 

الطعّام، والشّّراب على الصّائم، فلمّّا كان الغد صلّّى بي الظهّر حين كان ظلهّ مثله، 

وصلّّى بي العصر حين كان ظلهّ مثليه، وصلّّى بي المغرب حين أفطر الصّائم، وصلّّى 

بي العشاء إلى ثلث الليّل، وصلّّى بي الفجر فأسفر« ثمّ التفت إلي فقال: »يا محمّد، 

هذا وقت الأنبياء من قبلك، والوقت ما بين هذين الوقتين« رواه أبو داود]]].

ومن قال إنّ هناك صلاة للضّحى عند الصّابئة، فهذا الأمر مخالف تمامًا لما ورد عنهم 

في كتبهم الأصليّة، فلم يرد ما يسمّى صلاة الضّحى عندهم، ولكن هذا في ظنّنا يعد محاولة 

من تيسدال للبحث عن وجه تشابه ما ولو كان وهميًّا، وهذه مخالفة منهجيّة وعلميّة.

كذلك يثير تيسدال شبهة حول حقيقة صلاة الجنازة، حيث إنّ المسلمين يصلوّن 

خمس  فلديهم  نعرف،  »وكما  تيسدال:  يقول  سجود،  أو  ركوع  بدون  الميت  على 

أوقات محدّدة للصّلاة كلّ يوم، موازية لصلوات الصّابئة، كما أنّ الركّوع، والسّجود 

]]]- انظر: نشمي، علاء كاظم، المصبتا دراسة تحليليّة لاهوتيّة لبعض رموز التعّميد المندائي، ص1.

]]]- انظر: سباهي، عزيز، أصول الصّابئة المندائيّين ومعتقداتهم الدّينيّة، ص113. وانظر: الموجز في تاريخ الصّابئة 

المندائيّين العرب، م.س، 136-135.

]]]- انظر: كتاب كنزا ربا الكنز العظيم، متاح على الموقع الالكتروني:

http://www.mandaeannetwork.com.

]]]- الألباني، محمّد ناصر الدين، صحيح سنن أبي داود، رقم 393.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
145 الباب الثاني: دعوى المصدري

إلزامي في عبادة محمّد، ولكن ليس أثناء صلاة الجنازة، كما هو الحال في صلوات 

الصّابئة«]]].

ولكن السّؤال الذّي يتبادر إلى الذّهن في معرض الردّّ على هذه الشّبه مؤدّاه: وهل 

تيسدال تقوم على ركوع وسجود،  بها  التّي يدين  الصّلاة على الميت في المسيحيّة 

أنّ  تيسدال  يدّعي  مثلما  ندّعي  أن  لنا  فهل  معتقدهم؟!  عامّة في  الصّلاة  عن  فضلًًا 

الصّلاة على الميت في المسيحيّة مأخوذة من الصّلاة على الميت في ديانة الصّابئة؟! 

بالدّليل،  بالظنّّ، ولكن الأخذ  بالأخذ  يأمرنا  ندّعي ذلك؛ لأنّ الإسلام لم  بالطبّع لا 

وبما أنهّ لا دليل هنا على ما ندّعيه، فإنهّ كلام فرضي جزافي لا جدوى منه.

كذلك في اليهوديةّ هناك ما يسمّى بصلاة الكاديش، عبارة عن تراتيل تتلى باللغّة 

الآراميّة عند قبر الميت، وهي أيضًا بلا ركوع، ولا سجود، فهل لنا أن نقول كما يقول 

تيسدال باقتباسها، بالطبّع لا.

ب- دعوى اقتباس فريضّة الصّيام

لم تسلم فريضة الصّيام في الإسلام من ادّعاءات المستشرق تيسدال، حيث يذهب 

إلى أنّ الإسلام أخذ هذه الفريضة من الصّابئة الذّين كانوا يصومون ثلاثين يومًا، وإذا 

فإنهّم يصومون لمدّة تسعة وعشرين يومّا فقط. ومع  القمري قصيراً،  الشّهر  ما كان 

نهاية  الصّوم عند  التوّقفّ عن  تعني  والتّي  الفطر،  احتفالات  يقيمون  نهاية صيامهم 

برج  إلى  الشّمس  دخول  مع  يحدث  الفطر  احتفال  تجعل  بطريقة  القمري،  الشّهر 

الحمل، ويذهب تيسدال إلى أنهّم اعتادوا أن يصوموا من الرّبع الأخير من الليّل حتىّ 

غروب قرص الشّمس، وأنهّم كانوا يحتفلون في وقت نزول الكواكب السّياّرة الخمس 

اعتادوا  كما  وعطارد،  الزهّرة،  المريخ،  المشترى،  رؤيتهم، زحل،  أماكن  أنسب  إلى 

على تقديس كعبة مكّة]]].

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص46.

]]]- انظر: م.ن، ص46.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 146

لكن ما ذكره تيسدال هنا ليس دقيقًا، فالصّوم -وصوم البدن عن الطعّام والشّّراب 

يسميه الصّابئة صومًا صغيراً خلاف للصّوم الكبير، وهو صوم العقل، والقلب، والنّفس 

النّصوص  لنا  تكشف  إذ  تيسدال؛  ذكر  كما  ليس  والآثام-  والمعاصي  الذّنوب،  عن 

الصّابئين  على  واجبة  فريضة  الصّغير  الصّوم  »ويقع  منها:  ذكر،  ما  عكس  المندائيةّ 

السّنة«]]].  أياّم معدودات، مجموعها ستةّ وثلاثين يومًا، موزعة على مدار أشهر  في 

هذا يعني أنّ هناك غياباً للمنهجيّة من تيسدال في التحّديد الدّقيق لعدد أياّم الصّيام، 

وتواريخها. ويكفي هذا ردًّا على ادّعاءاته.

على  حكراً  يكن  لم  الصّيام  إنّ  هنا؟  المشكلة  ما  نتساءل:  الآخر  الجانب  وعلى 

المسلمين، ولم يكونوا أوّل من فرُض عليهم، وإنّّما كان مفروضًا على الأمم السّابقة، 

يَامُ كَمََا كُتبَِ عَلََى الَّذِينَ مِنْ  ا الَّذِينَ آمَنوُا كُتبَِ عَلَيْكُمُ الصِّ َ بدليل قول الله تعالى: يَا أَيُّهُّ

كُمْ تَتَّقُونَ )البقرة: 183(. قَبْلكُِمْ لَعَلَّ

كما أنّ الصّيام كان مفروضًا على أهل الكتاب، فاليهود يصومون في بعض الأياّم 

من قبل غروب الشّمس حتىّ غروب شمس اليوم التاّلي، وهناك أياّم أخر يبدأ فيها 

الشّمس حتىّ الغروب كتوقيت المسلمين، ويمتنعون فيه  الصّوم من شروق  توقيت 

عن الطعّام، والشّّراب، والجماع. فإذا كان تيسدال ينطلق من معيار واحد لا ازدواج 

فيه، ومن منهجيّة لا تقبل الشّكّ، أو الجدال، لقال بأنّ هناك تشابهًا بين صيام اليهود، 

وصيام الصّابئة، وأنهّم أخذوه عنهم، واقتبسوه اقتباسًا، لكنّه لم يفعل، فدلّ ذلك على 

أنّ المعيار مزدوج، والمنهج غير منضبط.

كما أنّ صيام النّصارى عند بعض فرقهم يبدأ من الشّّروق للغروب على اختلاف 

بينهم، وعند بعض آخر يبدأ من الشّّروق لما بعد منتصف النّهار، أمّا من حيث طبيعة 

الصّيام فهو الامتناع عن بعض أنواع الطعّام، والشّّراب على اختلاف بينهم.

أمّا عن دعوى التشّابه بين احتفالات المسلمين واحتفالات الصّابئة، فما يتغافله 

تيسدال أنّ جميع الأمم التّي تصوم لا بدّ من أن يعقب صومها احتفال، فالمسلمون 

]]]- انظر: العيداني، حسام هشام، الصّابئة المندائيوّن إيمانهم وعقيدتهم، ص37.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
147 الباب الثاني: دعوى المصدري

ليسوا حكراً في ذلك، فاليهود مرتبط عيد رأس السّنة الهجريةّ عندهم بصيام كصوم 

كدليا، وصوم عقيبا، وصوم العذاب، وغيره من أياّم الصّيام. والنّصارى مثلًًا يحتفلون 

يومًا،  وأربعون  النّصارى ثمانية  أنّ صوم  يذكر  فالبيروني  بعد صومهم.  القيامة  بعيد 

أوّل صومهم،  التاّسع والأربعون من  أوّلها يوم الاثنين، ويوم فطرهم هو يوم الأحد 

ويسمّى »أحد الشّعانين«، حيث اشترط النّصارى وقوع عيد الفصح القيامة بين عيد 

»الشّعانين«، والفطر الذّي هو الأسبوع الأخير من أسابيع الصّوم]]]. 

لكنّ تيسدال يظلّ على موقفه عندما يزعم أنّ المسلمين قد أخذوا من هذه العقيدة 

الصّابئيةّ كثيراً من ممارساتهم الدّينيّة، مدّعيًا أنّ المسلمين اعتقدوا خطاً أنّ محمّدًا قد 

بالباطل  الله، من خلال الملك جبريل، محاولًًا الاستدلال  إياّها بوحي من  علمّهم 

على كلامه هذا بأنّ صيام المسلمين في رمضان يستغرق شهراً، من شروق الشّمس 

حتىّ مغربها -وهذا حقّ- زاعمًًا أنّ اللحّظة الفعليّة التّي يبدأ، وينتهى بها اليوم، مأخوذة 

من اليهود]]]، وهذا باطل. 

بأنهّ  الإسلام  فيتهّم  وصفه  في  يبالغ  تيسدال  المستشرق  إنّ  القول  يمكننا  لكن 

عليه،  مردود  اتهّامه  أنّ  من  الرّغم  على  الدّينيةّ،  الصّابئة  ممارسات  من  الكثير  أخذ 

اثنتين،  أو  جزئيةّ،  هناك  كانت  إذا  يدعيه؟  الذّي  الكثير  هذا  أين  هنا:  السّؤال  ولكن 

ليثبت تيسدال على  ثمّ  أو ثلاثة -وهي بالأساس مردود عليها- فهل ندعي كثرتها؟! 

شيء واحد، إننّا نجده يقول بتأثرّ الطقّوس الإسلاميةّ في الصّوم بالصّابئة، وهنا يقول 

بالصّابئة، واليهوديةّ، فليرسُ بنا تيسدال على برّ. بل لنا أن نتساءل إذا كان يدّعي بأنّ 

هاتين الدّيانتين قد أثرّتا في الإسلام في الصّوم، فمن أخذت منهما من الأخرى؟! هل 

الصّابئة أثرّت في اليهوديةّ؟ أم اليهوديةّ التّي أثرّت في الصّابئة؟ أم أنّ هناك فرضيّة ثالثة 

لم يتطرقّ إليها تيسدال، أو لعلهّ تغافل عمدًا عن التطّرقّ إليها، وهي أنّ هذه آثار باقية، 

أو شذرات باقية من ديانة التوّحيد التّي دخل عليها التشّويه على يد البشر، وبقيت هذه 

الشّذرات دلالةً عليها؟ 

]]]- انظر: البيروني، الآثار الباقية عن القرون الخالية، ص271، وما بعدها.

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص47.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 148

وفي الأحوال كلهّا يبقى موقف الإسلام من الصّابئة واضحًا، وهو الرفّض التاّمّ؛ 

إلّّا بشرط  تعالى  الله  يتقبّلها  »لن  فإنها  الصّالحة،  أفعالهم  بعض  مهما عظمت  لأنهّ 

الإيمان به سبحانه«]]]. وهذا ما لم يحدث؛ نتيجة ما انبنى على عقائدهم من فساد]]].

وخلطه  تيسدال،  عند  المنهجيّة  غياب  على  تدلّ  التّي  الغريبة  الأمور  من  ولعلّ 

أنهّ يذهب إلى  الدّين في شيء  ليست من  متوراثة  ديني، وما هو عادات  ما هو  بين 

أنهّ في فارس، وبعض البلاد الأخرى، كان يضُرب مدفع عند الفجر، وعند الغروب 

ليعلن عن بداية، ونهاية صيام كلّ يوم أثناء الشّهر المقدّس. وأنّ المسلمين -يسمّيهم 

المحمّديين- ما زالوا يحتفلون بعيد الفطر عند نهاية الشّهر]]]. 

ولعلّ هذا الادّعاء من أكثر الادّعاءات التّي تثبت غياب المنهجيّة عند المستشرق 

تيسدال، فكيف يعدّ الدّخيل أصلًًا؟ وكيف يتخّذ من التدّينّ الزاّئف دليلًًا على الدّين؟! 

من قال إنّ مدفع الإمساك، أو مدفع الأفطار من أصول الدّين حتىّ يتهّم تيسدال بأنّ 

الإسلام أخذه عن الصّابئة؟! إنّ هذه أشياء اتخّذها بعض المسلمين، ثمّ صارت عادة 

بفعل الزمّن، لكنّها ليست أصلًًا، إذا ليست شرطاً في صحّة الصّوم؛ كونها ليست من 

الدّين أصلًًا.

ج- دعوى اقتباس فريضة الحج

وإذا كانت فريضتا الصّلاة، والصّيام لم تسلما من افتراءات، وادّعاءات تيسدال، 

حيث  الإسلام؛  أركان  هدم  إلى  يعمد  وكأنهّ  أيضًا،  تسلم  لم  الحجّ  فريضة  فكذلك 

يذهب إلى أنهّ إذا كان المسلمون ما يزالون يقدّسون الكعبة تقديسًا كبيراً، فإنّ الصّابئة 

يفعلون ذلك، زاعمًًا وجود عمليّة اقتباس على أساس أنّ كلّ هذه الممارسات كانت 

معروفة لقبيلة قريش، تمامًا كما كانت معروفة للصّابئة]]]. 

]]]- العبادي، سارة بنت حامد محمّد، الصابئة المندائية وموقف الإسلام منها، ج1، ص135.

]]]- انظر: سبع الدّليمي، خميس، قراءة في عقائد الصّابئة المندائيّة، ص241.

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص48.

]]]- انظر: م.ن، ص48.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
149 الباب الثاني: دعوى المصدري

عن  المنهجيّة  غياب  تثبت  التّي  الادّعاءات  أكثر  من  أيضًا  الادّعاء  هذا  ولعلّ 

المستشرق تيسدال، فضلًًا عن غياب الأمانة العلميّة؛ لأنّ قضيّة الكعبة منسوبة أوّل ما 

نسبت إلى سيّدنا إبراهيم في قصّته الشّهيرة مع زوجته هاجر وابنه إسماعيل، وهي قصّة 

يعرفها القاصي والدّاني، لماذا؟ لأنّ الدّيانة الإبراهيميةّ ديانة توحيديةّ أتت لخلاص 

النّاس من عبادة غير الواحد إلى عبادة الواحد الأحد، ومن ثمّ كان الطوّاف بالكعبة 

أحد طقوسها التّي أحياها الإسلام بعد بعثة النّبي الكريم؟ فهي إذًا ليست متخّذة من 

أنّ ما  الله تعالى. ما يعني  بأمر  إبراهيم  الله تعالى  نبيّ  الصّابئة، وإنّّما هي إرث من 

يقوله المستشرق تيسدال هو خبط عشواء، ولا يمتّ للعلميّة بصلة. 

وقد أكّد القرآن على هذه القضية في قول الله تعالى: وَإذِْ يَرْفَعُ إبِْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ 

ناَ وَاجْعَلْنَا مُسْلمَِيْْنِ لَكَ  مِيعُ الْعَليِمُ رَبَّ نَا تَقَبَّلْ مِنَّا ۖ إنَِّكَ أَنْتَ السَّ مِنَ الْبَيْتِ وَإسِْمََاعِيلُ رَبَّ
نَا  رَبَّ حِيمُ  الرَّ ابُ  التَّوَّ أَنْتَ  إنَِّكَ   ۖ عَلَيْنَا  وَتُبْ  مَناَسِكَنَا  وَأَرِنَا  لَكَ  مُسْلمَِةً  ةً  أُمَّ تنَِا  يَّ ذُرِّ وَمِنْ 
يهِمْ ۚ إنَِّكَ  كْمَةَ وَيُزَكِّ مُهُمُ الْكتَِابَ وَالْْحِ وَابْعَثْ فيِهِمْ رَسُولًًا مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتكَِ وَيُعَلِّ

كيِمُ )البقرة: 129-127(. أَنْتَ الْعَزِيزُ الْْحَ

سبة
ّ
ا- نقد قضيّة المصطلح والن

ً
ثالث

حاول تيسدال أن يفسّّر قضيةّ مصطلح الصّابئة تفسيراً يخدم أهدافه المسبقة حول 

القرآن ومصدريتّه، لا تفسيراً يخدم المعرفة، والمنهج العلمي السّديد، وهو الأمر ذاته 

ثمّ وجب  الدّيانة؟ ومن  تنسب  الصّابئة، أي لمن  نسبة  لقضيّة  الذّي نجده في فهمه 

تحليل هذا الفهم والتفّسير، ونقده وبيان تهافته. 

أ- نقد فهم تيسدال لمصطلح الصّابئة

أخذها  قد  الدّينيّة  العادات  من  كثيراً  أنّ  مفترضًا  للمصطلح  فهمه  تيسدال  يبني 

سيّدنا محمّد عن الصّابئة، وأنّ عقيدتهم بشكل عامّ، ربّّما نظراً لقِدمها السّحيق، كان 

لها تأثير كبير على الإسلام عند تأسيسه، محاولًًا الاستدلال بحقيقة تاريخيّة في غير 

موضعها، وهي أنهّ عندما أعلن بنو جذيمة في الطاّئف، ومكّة لخالد بن الوليد عن 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 150

تحولهّم إلى المحمّدية، فقد صرخوا قائلين لقد صبأنا]]]. 

وهذه الفرية مردود عليها أيضًا؛ لأن صبأ في اللغّة العربيّة تعني خرج من دين إلى 

دين آخر]]]، ويقال: تصبأ النّجوم، إذا خرجت من مطالعها. بخاصّة أنهّم كانوا يؤمنون 

بإله أزلّي خالق لهذا الكون]]].

فلغةً يقال:

ـ صَبَأَ، صَبُؤَ، صَبْئاً وصُبوُءًا:  خَرَجَ من دينٍ إلى دينٍ آخَرَ،

: دَلَّهُمْ،  ـ صَبَأَ عليهمُ العَدُوَّ

ـ صَبَأَ الظِّلفُْ، وصَبَأَ النَّابُ، وصَبَأَ النَّجْمُ: طلَعََ، كَأصَْبَأَ .

مال عندَ مُنْتصََفِ  ـ صَابِئوُنَ: يزَعُْمونَ أنَّهُمْ على دِينِ نوحٍ، وقِبْلتَهُُمْ من مَهَبِّ الشَّ

النَّهارِ .

مَ طعَامُهُ فما صَبَأَ ولا أصْبَأَ:  ما وضَعَ إصِْبَعَه فيه ـ قدُِّ

ـ أصْبَأهُمْ: هَجَمَ عليهم وهو لا يشَْعُرُ بِِمَكَانهِِمْ]]].

ويقال في مادة صبأ:

الصابِئون: قوم يزَعُمون أنَهم على دين نوح، بكذبهم، وفي الصحاح: جنسٌ من 

مال عند مُنْتصََف النهار، وعن الليث: الصابِئون قوم  أهَل الكتاب وقِبْلتَهُم من مَهَبِّ الشَّ

يشُْبِه دِينُهم دِينَ النَّصارى إلِاّ أنََّ قِبْلتَهَم نحو مَهَبِّ الجَنُوبِ، يزَعُْمون أنَهم على دِين 

أنَه  عَنَوْا  النبي: قد صَبَأَ،  أسَْلمَ في زمن  إذِا  نوحٍ وهم كاذبون. وكان يقال للرجلِ 

خرج من دين إِلى دين]]].

]]]- انظر: المصادر الأصلية للقرآن، م.س، ص48.

]]]- الحمد، محمّد عبد الحميد، صابئة حران وإخوانه الصفا، ص25.

]]]- المدني، محمّد نمر، الصابئة المندائيون العقيدة والتأّريخ/ منذ ظهور آدم حتى اليوم، ص80.

]]]- انظر: الفيروزآبادي، القاموس المحيط، مادة أ ب ص.

]]]- انظر: ابن منظور، لسان العرب، مادة صبأ.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
151 الباب الثاني: دعوى المصدري

ويرى الزمخشري أنّ الصّابئين من صبأ إذا خرج من الدّين، وهم قوم عدلوا عن 

دين اليهوديةّ والنّصرانيّة وعبدوا الملائكة]]].

وهذا يعني أنّ المادّة اللغّويةّ للفعل صبأ تكذّب ما انتهى إليه تيسدال، وهذا تعبير 

عن خطأ منهجي يقع فيه الرجّل دومًا، إذ كانت المنهجيّة تقتضي أن يبحث في مادّة 

الكلمة، وأصلها، ومعرفة معناها في المعاجم اللغّويةّ المعتبرة، أمّا أنهّ قد أغفل ذلك 

فقد وقع في خطأ منهجي جسيم.

ذلك  يعد  فهل  الصّابئة،  دين  إلى  التحّوّل  بصبأ  عنوا  المشركين  أنّ  فرض  وعلى 

دليلًًا على زعمه بالاقتباس؟! بالطبّع لا؛ لأنهّ من الواضح أنّ اللفّظة أطلقت، وكان 

الغرض منها وصف المخالفين لعبادة الأصنام، أو الخارجين من عبادتها إلى غيرها 

من المعتقدات الأخرى]]]. هذا من جانب، ومن جانب آخر فلا مشاحة، ولا غضاضة 

الدّيانات والشّّرائع؛ لأنهّ لا يُُمنع عقلًًا أن تشتمل  في أن تتشابه بعض الطقّوس بين 

بعضها على طقوس متوارثة من شريعة صحيحة كانت تؤمن بعبادة الله تعالى الواحد، 

بخاصّة أنّ هناك أقوالًًا تنسب طائفة الصّابئة إلى سيّدنا نوح، أو سيّدنا يحيى بن 

زكريا، وهما من أنبياء الله تعالى الذّين جاؤوا بالعبادة الحقّة من لدن الله تعالى. ومن 

ثمّ فلا يمنع عقلًًا أن تكون طائفة الصّابئة قد أخذت عنهم بعض الطقّوس، والشّعائر 

عندياتهم،  من  بها  أتوا  التّي  المخالفة  الطقّوس  من  الأكبر  الركّام  وسط  الصّحيحة 

وتدخّلاتهم البشريةّ، هذا الصّحيح هو ما تتفّق عليه الشّّرائع السّماويةّ جميعها، وهذا 

يفسّّر عمليةّ التشّابه في بعض الطقّوس. وقد قرّر تيسدال ذلك بنفسه لعلهّ من دون أن 

يدري عندما يقول: »إنّ معرفتنا المحدودة بالصّابئة، والشّكّ فيما إذا كان المندائيّين 

يمكن أن ينسبوا إليهم، قد جعلت من المستحيل أن نقرّر، إذا ما كان تأثيرهم على 

]]]- انظر: الزمخشري، الكشاف عن حقائق التنّزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأّويل، ج1، ص159.

وانظر:  ص144.  والتاّريخ،  العقيدة  المندائيوّن  الصّابئة  نمر،  محمّد  مدني،  انظر:  القضيّة  هذه  حول  للمزيد   -[[[

المخيون، رشيد، المندائيون في الفقه والتاّريخ الإسلاميين، ص22، 25. رابط الكتاب:

http://www.mandaeannetwork.com/mandaean/ar/books/mandaeannetwork_mandaean_sabian_

in_fuqh_islamy.html



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 152

الإسلام، كبيراً أو محدودًا«]]]. 

ب- نقد فهم تيسدال لقضيّة النّسبة

أنّ  ذاته  الوقت  في  مؤكّدًا  مسيحيّة،  شبه  فئة  كانوا  الصّابئة  أنّ  تيسدال  افترض 

آخرين عرفوهم بالمندائيّين، الذّين تقدّم عقيدتهم خليطاً غريبًا من الغنوصيّة، والوثنيةّ 

البابليّة، مستدركًا على كلامه بأنهّا قد أخذت بعض العناصر من المجوسيّة واليهوديةّ 

والمسيحيّة، مع علمه بأنهّا، وبشكل عامّ، كانت ضدّ المسيحيّة كنظام. ذاهباً إلى أنّ 

المندائيّين يستقون اسمهم من مندى، »وهو الأهمّ في نظريةّ الفيض، أو الأيون، التّي 

أظهر  أنهّ  العظيم،  الكنز  أي  ربا،  كنزا  المقدّس  كتابهم  في  ذكر  والذّي  بها،  يؤمنون 

نفسه في سلسلة من التجّسدات، كانت الثلّاثة الأولى منها في شخص قابيل وسيث 

وأخنوخ، والأخيرة كانت في شخص يوحنا المعمدان، وقد منح الأخير المعموديةّ 

ليسوع المسيح، والذّي رجع في النّهاية إلى مملكة النّور، بعد صلبه ظاهريًّا«]]]. إلّاّ 

أنّ تيسدال يؤكّد فكرة الصّلب الظاّهري، وهي فكرة مخالفة لما عليه جمهور النّصارى 

الذّين يعتقدون بالصّلب حقيقة بداعي أنهّ تخليص لذنوب البشريةّ وآثامها. ويذهب 

تيسدال إلى أنّ هذه الفكرة الأخيرة تتكرّر في القرآن]]] ويقصد بذلك قول الله تعالى: 

مْ  ا قَتَلْنَا الْْمَسِيحَ عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اَّللَّهِ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَٰكنِْ شُبِّهَ لََهُ مْ إنَِّ وَقَوْلِِهِ
 بَاعَ الظَّنِّ ۚ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينًا مْ بهِِ مِنْ عِلْمٍ إلَِّاَّ اتِّ ۚ وَإنَِّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فيِهِ لَفِي شَكٍّ مِنْهُ ۚ مَا لََهُ

)النساء: 157(.

وعلى الرغم من أنّ كلام تيسدال هنا فرضيّة لا دليل عليها لسبب بسيط وهو أن 

نشأتها  الآراء حول  أنّ  تنسب، خاصّة  من  إلى  التحقيق  ندري على وجه  الصابئة لا 

والتباين:  التضارب  هذا  على  الباحثين  أحد  يقول  ومتباينة.  متضاربة  ومعتقداتها 

»فالمندائيةّ ليست ديانة وثنية بالمعنى الحرفي للوثنيّة، والذي يعني إنكار الخالق، أو 

عبادة الأصنام، وإنكار الرسل وغيرها من مظاهر الوثنيّة، كما أنهّا ليست ديانة توحيديةّ 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص48-47.

]]]- انظر: م.ن، ص48.

]]]- انظر: م.ن، ص48.



ة الجاهليّة والصابئيّة |  
ّ
153 الباب الثاني: دعوى المصدري

خالصة]]]، إذ لا خلاص فيها مطلقًا من بقايا الوثنية القديمة، وتعظيم الكواكب على 

صورة من الصّور«]]].

ومن ثمّ يمكن القول إنّ تلك الآراء حول نسبة الصّابئة تقود في ظنّي في التحّليل 

تقوم على  قد  كونها  تناقضات،  ديانة  أنهّا  وهو  الشّكّ  إليه  يرقى  لا  رأي  إلى  الأخير 

الشّّيء ونقيضه. فضلًًا عن أنّ قضيةّ النّسبة ذاتها -أي إلى من تنُسب- لا دليل عليها 

يرفع هذا التخّبّط والتضّارب. 

ومن ثمّ نفهم أنّ دعاوى المستشرق تيسدال حول المصدريةّ الصّابئيّة هي دعاوى 

لا تلامس الدّليل، بل إنهّا تفتقر إليه، ولا يملك المرء أمام هذه الدّعاوى إلّّا أن يتهّم 

هذا المستشرق بالتجّنّي على الإسلام لأهداف لا تمتّ للمنهج العلمي بصلة. فتيسدال 

حاول أن يعدّد القرائن من وجهة نظره للدّلالة على موقفه، مع أنهّ لو كان يمتلك دليلًًا 

قويًّا واحدًا، لما كثرت حججه وبراهينه الهشّة، إذ إنّ حجّة واحدة واضحة أقوى من 

ما  دليل على  تيسدال  بها  التّي أتى  الحجج  الواهية جميعها. فكثرة  الحجج  اجتماع 

يعتور آراءه، وادّعاءاته من هشاشة.

لكن السّؤال الذّي يطرح نفسه بقوّة هنا: هل تعمد تيسدال خلط الأوراق، والزجّّ 

بادّعاءته عمدًا؟! يمكن القول هنا إنّ تيسدال لم يترك لنا خيارًا آخر، بدليل أنهّ عمد 

إلى الخلط بين ما هو ديني، وما هو عادة، فادّعى أنّ استخدام مدفع الإفطار مظهر 

ديني من مظاهر الصّابئة، متخّذًا من ذلك دليلًًا على أنّ الإسلام اقتبس هذا عن تلك 

بصلة،  كدين  للإسلام  النّاس، ولا تمتّ  وتناقلها  اتُخّذت،  عادة  هذه  أنّ  مع  الفرقة، 

فربط -في مجافاة للمنهج العلمي السّديد- بين الدّين والتدّينّ، أي بين الإسلام بوصفه 

عقيدة، وبين الطقّوس، والشّعائر الدّاخلة عليه من قبل بعض أتباعه. 

كما أنّ هناك تساؤلًًا يطرح نفسه بقوّة أيضًا مؤدّاه: هل المنهج الذّي اتخّذه تيسدال في 

مناقشته لهذه القضيّة منهج علمي يربط النّتيجة بالمقدّمة؟ الحقيقة أننّا لا نرى منهجًا 

العهد  النصار، غسان صباح، نشمي، علاء كاظم،  انظر:  التوّحيد الأولى،  أنّ ديانتهم هي ديانة  ]]]- يرى المندائيوّن 

المندائي الجديد رحلة في بعض مفاهيم الدّين الصّابئي، ص6.

]]]- عبد النّعيم، عبد العليم محمود، عقيدة الصّابئة المندائيّة، ص163. 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 154

واضحًا في آراء تيسدال إلّّا منهج التخّبّط إن صح التعّبير، وكأنّ الرجّل اتخّذ منهج 

النّقد من أجل النّقد ليس إلّّا، ولم يترك لنفسه فرصة للتريثّ، ومعالجة القضايا بعيدًا 

من التعّصب لعقيدته، لكنّه كان محدّدًا هدفه من البداية، وهو التشّكيك في مصدريةّ 

القرآن الكريم، ومن ثمّ عمد إلى عمليّة جمع ما أسماه شواهد من هنا، وهناك لإثبات 

ما قصده من البداية، ولا شكّ في أنّ الأفكار المسبقة تتنافى تمامًا مع المنهج العلمي 

الذّي يقود إلى إصدار الأحكام، وليس كما فعل تيسدال الذّي أصدر حكمه، ثمّ عمد 

إلى لّي عنق المنهج تحقيقًا لهذا الحكم.

بعض  ينسب  وأن  ثابتة،  تاريخيّة  حقائق  تيسدال  يغفل  أن  العلمي  المنهج  من  فهل 

الشّعائر، والطقّوس إلى الصّابئة، في حين تقول الحقيقة التاّريخيّة أنّ الدّيانة الإبراهيميةّ 

التوّحيديةّ تمتدّ إليها هذه الطقّوس والشّعائر، وأنّ النّبي محمّدّا أعاد دعوة النّاس 

إلى الطقّوس الصّحيحة التّي أهملها النّاس أعوامًا، كقطوس الحجّ ومناسكه باعتبار 

أن سيّدنا إبراهيم هو من وضع أحجار البيت، وأوّل من أذّن في النّاس بالحجّ. مصداقاً 

جِّ يَأْتُوكَ رِجَالًًا وَعَلََىٰ كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتيَِن مِنْ كُلِّ فَجٍّ  نْ فِِي النَّاسِ باِلْْحَ لقول الله تعالى: وَأَذِّ

أفكار  إثبات  أجل  تاريخيةّ من  وإغفال حقائق  المداراة،  فلم  )الحج: 27(.   ٍعَمِيق
مسبقة في أذهان مريديها؟! 

ومعرفيةّ؟!  علميّة  قيمة  ذو  شيء  تيسدال  إليه  انتهى  ما  هل  مؤدّاه:  الثاّلث  والسّؤال 

الحقيقة التّي يدركها المنصف أنّ ما أتى به تيسدال ليس أكثر من أكاذيب في رأيي؛ 

لأنهّ ليس هناك دليل واحد على ما انتهى إليه سوى مجردّ فرضيّات لا ترقى إلى أدنى 

درجات الثبّوت، والعلم لا يقوم على فرضيةّ لا دليل عليها؛ لأنّ الفرضيّة التّي لا دليل 

عليها ليست إلّّا تخمينات، والتخّمينات، والتنّبؤّات ليس مجالها العلم، وإنّّما مجالها 

التنّجيم والشّعوذة. 



الباب الثالث

دعوى الاقتباس من الرّوايات 
ة الرّسميّة

ّ
اليهودي

ل 
ّ
الفصل الأو

دعوى المداهنة واقتباس شعائر الحج

الفصل الثاني

دعاوى تيسدال حول قصّة قابيل وهابيل

الفصل الثالث

دعاوى تيسدال حول قصّة نجاة سيّدنا إبراهيم

الفصل الرابع

دعوى اقتباس قصّة سليمان مع ملكة سبأ

الفصل الخامس

دعوى اقتباس قصّة هاروت وماروت





ل
ّ
الفصل الأو

دعوى المداهنة واقتباس شعائر الحج

يمكن القول إنّ سانت كلير تيسدال تحامل على الإسلام، والنّبي الكريم كثيراً في 

دعاوىه السّابقة حول ما أسماه المصدريةّ العربيّة القديمة، والمصدريةّ الصّابئيّة، إلّّا 

أنّ التحّامل أشدّ ما يكون عندما يتعلقّ الأمر باليهوديةّ أو النّصرانيةّ. ففيما سبق حاول 

أن ينتقص من الرسّالة المحمّديةّ، والدّين الإسلامي بوصفها مقدّمة تمهيديةّ يحاول 

أن يبني عليها دعاوى جديدة في تناوله لما أسماه المصدريةّ اليهوديةّ والنّصرانيةّ. فهو 

يعمد إلى محاولة إفراغ الإسلام من مضمونه، ومحاولة إظهاره بمظهر الدّين الدّعيّ 

الذّي اتخّذ مقوّماته، وعقائده، وعباراته من الشّّرائع، والمعتقدات السّابقة عليه. ولذا 

يمكن القول مع أحد الباحثين أنهّ »بعد ظهور دعاوى الحبر اليهودي ابراهام جايجر، 

والمنصر، ويليام تسدال حول مصادر كتابيّة أخرى للقرآن الكريم، بخاصّة المدراشات، 

والتّّرجومات، والتلّمود، والأناجيل الأبوكريفيّة، تحوّل جمهور المستشرقين إلى قراءة 

القرآن الكريم باعتباره صياغة عربيّة للتّّراث اليهودي القديم«]]].

ولئن كان تيسدال في تناول المعتقدات العربيّة، والصّابئيةّ قد ظهر بمظهر المشوّه 

للدّين الإسلامي، فإنهّ في تناوله للمعتقدات اليهوديةّ مثلًًا يظهر بمظهر المتعصّب، لا 

أقول للدّين اليهودي، ولكن أقول للدّين المسيحي الذّي يؤمن في معتقده بالتوّراة، 

وأسفار العهد القديم التّي جعل من الإيمان بها جزءًا من الإيمان بالنّصرانيّة، ومن ثمّ 

فهو وإن حاول أن يدّعي استعارة الإسلام من اليهوديةّ، فذلك لأنهّا الجزء المكمل 

لمعتقده المسيحي.

واليهوديةّ،  للنّصرانيةّ  التعّصب  تهمة  من  تيسدال  المستشرق  نبرئ  لا  نحن  ولذا 

ونؤمن بأنّ هذا التعّصّب كان سبيله إلى كيل الاتهّامات الكاذبة إلى الإسلام، والقرآن، 

]]]- عامري، سامي، هل القرآن مقتبس من كتب اليهود والنّصارى؟! القاهرة، ص)المقدمة(.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 158

نظرة  لنظر  سليم  منطقي  ومنهج  علمي،  بحث  أمر  الأمر  كان  لو  إذ  الكريم،  والنّبي 

البعد عن  كلّ  بعيدة  بنظرة علميّة  النّصوص  مع  التعّامل  قوامها  أخرى إلى الإسلام، 

العلميّة هي  النّظرة  تلك  فقط،  المريضة  بالذّهنيّة  إلّّا  تعلق  التّي لا  المسبقة  الأفكار 

الوحيدة الكفيلة بالوصول إلى نتائج علميّة صحيحة يرتضيها العقل، والبحث العلمي 

الرصّين، وهو الأمر الذّي لا يمكننا رؤيته عند هذا المستشرق. 

إنّ المستشرق تيسدال كان دائم الهجوم على الدّين الإسلامي عامّة، وعلى رسولنا 

الكريم خاصّة، إذ كان يدرك أنّ سيّدنا محمّد هو الذّي أتى بالإسلام مبعوثاً من ربهّ، 

أكتافه  الله تعالى على  الذّي قامت رسالة  الركّين  الركّن  يهدم  أن  يهمّه  ثمّ كان  ومن 

فيها من  قام عليه. وهي نظرة  بالتبّعيّة ما  انهدم  الركّن  انهدم  إذ  نداء ربهّ، حتىّ  ملبياً 

اليهوديةّ  استعار من  النّبي محمّد  بأنّ  تيسدال  لنا دعاوى  يفسّّر  الكثير. وهذا  المكر 

ا، حتىّ أنهّ في تجنٍ واضح يزعم أنّ ما جاء به شكل من الهرطقة اليهوديةّ  الكثير جدًّ

المتأخّرة]]]. وهذا ما ستبيّّن خطؤه، وتجافيه مع المنهج العلمي السّديد في السّطور 

القادمة.

التيسدالي كان له تأثير كبير فيما بعد على العديد من المستشرقين  التوّجه  وهذا 

محمّد  بــــ:  وسمّه  كتاباً  ألف  الذّي  الجدّ،  بوش  جورج  هؤلاء  ومن  والمنصرين، 

مؤسّس الدّين الإسلامي، ومؤسّسة إمبراطورية المسلمين]]]. وهو لا يختلف كثيًرا عن 

النّظرة التعّصّبيّة التّي غرستها كتابات المستشرق تيسدال وغيره.

العربيةّ،  الجزيرة  لليهود في شبه  الكبير  التأّثير  يدرك  كان  تيسدال  المستشرق  إنّ 

على الرّغم من أنهّ كان يدرك جيّدًا أنهّم لم يكونوا بأيّ حال كثيري العدد، وقد نالوا 

هذا التأّثير بعد العديد من الفترات المدمّرة بالنّسبة لهم، على يد العديد من الملوك 

في  يكون  ما  أشد  التأّثير  هذا  ظهر  وقد  وغيرهما.  والإسكندر،  بختنصر،  أمثال  من 

المدينة التّي ضمّت ثلاثاً من القبائل اليهوديةّ حتىّ زمن النّبي الكريم: بني قريظة، بني 

]]]- انظر: تيسدال، سانت كلير، المصادر الأصليّة للقرآن، ص49.

]]]- انظر: جيرة، عبد الرحّمن، الردّ على القس بوش في كتابه »محمّد مؤسّس الدّين الإسلامي ومؤسّس إمبراطورية 

المسلمين«، ص3. 



ة الرّسميّة |  
ّ
159 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

النّضير، بني قينقاع]]]. وقد كان لهذه القبائل مكانتها داخل المدينة]]]. كذلك كان هذا 

مع  الكريم  الرسّول  أبرمها  التّي  والمعاهدات  الاتفّاقيّات،  لحقيقة  مدركًا  المستشرق 

اليهود بخاصّة ما يتعلقّ منها بالدّفاع المشترك عن المدينة ضدّ العدوان.

لكنّ الحقيقة التاّريخيّة ناصعة البياض التّي يذكرها تيسدال شيء، والدّعاوى التّي 

يبنيها عليها شيء آخر. نعم لقد كان لليهود كتاب موحى به، وأنهم ينحدرون من نسل 

بأنّ  بالادّعاء  لنفسه  أيضًا سمح  تيسدال  إبراهيم، وأنهّم كان لهم مكانة ونفوذ، لكن 

الرّوايات المحليّةّ -يقصد في الجزيرة العربيةّ- خضعت إلى عمليّة استيعاب لتاريخ 

متعللًًّا  الإسلام؛  قبل  العرب  قبل  من  الموجز  التعّديل  من  بنوع  وتقاليدهم  اليهود، 

زمزم  بئر  وتقديس  هاجر،  السّيّدة  محنة  مشهد  وفق  للكعبة  المقدّس  الحرم  بتحديد 

كونه مصدر إغاثتها، ورجم الشّيطان بالحجارة، وتقديم الأضحية، فضلًًا عن مناسك 

الحجّ التّي سنها سيّدنا إبراهيم، رغم أنهّ كان يدرك جيّدًا أنّ الشّعائر المحليّّة الأصليةّ 

للرّوايات  نظره  من وجهة  تبنّياً  كان  أغلبها  أنّ  يظنّ  كان  إذ  إن وجدت؛  قليلة  كانت 

إبراهيم  العربيّة بشيء من قدسية  اقترنت في المخيّلة  تلقّيها كونها  اليهوديةّ، وجرى 

خليل الله تعالى]]]. 

العجيب أنّ تيسدال يزعم ذلك، وكأنّ اليهود كانوا يحجّون البيت الحرام، وهذا 

ما لم يثبت تاريخيًّا، وعلى الرّغم من أنّ الأنبياء دينهم واحد وهو الإسلام، إلّّا أنهّ لم 

يؤثرّ عنهم الحجّ باستثناء سيّدنا إبراهيم، وابنه إسماعيل، وغيرهما من الأنبياء، لكن 

عَةً  هذا لم يمنع من اختلاف الشّّرائع؛ مصداقاً لقول الله تعالى: لكُِلٍّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِِرْ

وَمِنْهَاجًا )المائدة: 48(.

ملبّين  تعالى  الله  بيت  تعالى حجّوا  الله  أنبياء  أنّ  الأحاديث  بعض  ورد في  وقد 

بالدّعاء، خاصة نبي الله موسى، ونبيّ الله يونس، فقد روي أنّ رسول الله مرّ 

بوادي الأزرق فقال: »أي واد هذا«؟ فقالوا: هذا وادي الأزرق، قال: »كأنّّي أنظر إلى 

]]]- انظر: ابن هشام، السّيرة النّبويةّ، ص403.

]]]- انظر: ولفنسون، إسرائيل، تاريخ اليهود في بلاد العرب في الجاهليّة وصدر الإسلام، 160.

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص49.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 160

موسى هابطًا من الثنية وله جؤار إلى الله بالتّلبية«، ثمّ أتى على ثنية هرشى، فقال: 

»أي ثنية هذه«؟ قالوا: ثنية هرشى، قال: »كأنّّي أنظر إلى يونس بن متى على ناقة 

حمراء جعدة عليه جبّة من صوف، خطام ناقته خلبة، وهو يلبي« رواه مسلم]]].

وأي روايات يهوديةّ هذه التّي اقتبسها القرآن؟! وإذا الأمر كذلك فإنهّ من الأولى 

أن يمارس اليهود ما دعت إليه هذه الرّوايات من طقوس، وشعائر الحج، فهل نجد 

 إبراهيم النّبي  أنّ  نفّذها، وأدّاها، ما داموا يزعمون  تاريخهم من  اليهود عبر  من 

ملكهم وحدهم؟! الحقيقة أنّ اليهود لم يمارسوا الحجّ إلى البيت الله الحرام، بل إنّ 

مواسم الحجّ عندهم متوافقة مع أعيادهم]]]. فعيد الفصح أهمّ مواسم الحجّ اليهودي، 

بمناسبة عبور سيّدنا موسى البحر، أو خروجه من مصر]]]، وعيد الحصاد، أو الأسابيع 

اليوم الذّي نزلت فيه الوصايا العشر على موسى]]]. وعيد المظالّ،  أنهّ  بدعوى 

أو الظلّل، أو الأكواخ، وهو آخر أعياد الحجّ الكبرى، وثاني أياّم الحصاد، ويقال إنّ 

للحجّ، وإنّماّ ذكر  القديم على طقوس محدّدة  العهد  ينصّ  أياّم]]]. ولم  مدّته ثمانية 

هذه المواعيد الثلّاثة، ونجد هذا في نصّ يقول: »ثلاث مراّت في السّنة تحضر جميع 

الأسابيع،  وعيد  الفطير،  عيد  تختاره، في  الذّي  المكان  إليك في  الربّّ  أمام  ذكورك 

وعيد المظال، ولا يحضروا أمام التّّراب فارغين كلّ وَاحِدٍ حَسبما تعطي يده، كبركة 

الربّ إلهك الذّي أعطاك« سفر التثنية: 16/ 16- 17. فإذا أضفنا إلى ذلك أنّ اليهود 

رغم أنهّم يحجّون اليوم إلى القدس، أو إلى ما يسمّى حائط المبكى بزعم أنهّ مكان 

هيكل سيّدنا سليمان، فإنهّم لم يحجّوا عبر تاريخهم عند مكان محدّد، ولكن تعدّدت 

]]]- مسلم، صحيح مسلم، 166.

]]]- انظر: المسيري، عبد الوهاب، موسوعة اليهود واليهوديةّ والصّهيونيةّ، 4/ 166.

]]]- انظر: ظاظا، حسن، الفكر الدّيني الإسرائيلي، ص82، 219.

وانظر: الموحي، عبد الراّزق، العبادات في الأديان السّماوية، ص118.

وانظر: الشّامي، عباس علي، يهود اليمن، ص152.

وانظر: ظاظا، حسن، من التخّبّط اليهودي يهود المراّن، ص22.

]]]- القحطاني، عبد الله بن ناصر، العبادة في الدّيانة اليهوديةّ، ص238. وانظر: الرّبيعي، نبيل، تاريخ يهود الخليج، 

ص241.

]]]- انظر: الفكر الدّيني الإسرائيلي، م.س، ص204. وانظر: موسوعة اليهود واليهوديةّ والصّهيونية، م.س، 5/ 264.



ة الرّسميّة |  
ّ
161 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

أماكن حجّهم ما بين سنديانة قمرا، وبئر لحى الراّئي، وبيت إيل]]]. 

ومن هنا نتساءل كيف تكون الرّواية اليهوديةّ عن الحجّ هي مصدر شعائر، وطقوس 

الحجّ في الإسلام كما يدّعي تيسدال؟! فإذا لم يكونوا قد آمنوا بها، أو مارسوها، أو 

اتخّذوها سبيلًًا للحجّ فكيف تكون مصدرًا للحج؟! كلّ هذا يحكم ببطلان ما ذهب 

إليه هذا المستشرق من افتراءات ومزاعم.

هذا فضلًًا عن أن الحج في الديانة اليهوديةّ لم يكن ملزمًا، إذ »الحج عند اليهود 

ليس بفريضة، ولا ركنًا من أركان العبادة في اليهوديةّ كما هو في الإسلام، فهو على 

وطقوس  شعائر  لاتبعوا  فرضًا  كان  ولو  المسلمين«]]].  عند  العمرة  يشبه  تقدير  أكثر 

الحج الإبراهيمية، وهم لم يفعلوا.

علمًًا بأنّ الحضارات القديمة كانت تمارس الحجّ حسب معتقداتها، ولم يقل أحد 

أوزيريس في  معبد  إلى  يحجّون  كانوا  القدماء  فالمصريوّن  أخذتها عن غيرها،  أنهّا 

مدينة أبيدوس، والهنود كانوا يحجّون في معابدهم الضّخمة على جبال الهيمالايا، 

ونهر الكينج، والصّينيون كانوا يحجّون إلى الجبال المقدّسة كجبل تاي]]]. 

إلى  لينطلق  الفاسدة  المقدّمات  هذه  مثل  لنفسه  يضع  تيسدال  المستشرق  لكن 

الزعّم بأنّ النّبي محمّد كانت لديه الأرضيّة الخصبة التّي ينهل منها؛ ليعطي لنفسه 

القبول من أبناء الجزيرة العربيّة المشبعين بالثقّافة الإبراهيميّة، ولذا يقول: »وعلى هذه 

ليعلن لشعبه نظامًا روحيًّا جديدًا، بمختلف  اتخّذ محمّد موقفه،  الأرضيّة المشتركة 

النّبرات التّي من شأنها أن تجعل شبه الجزيرة بأكملها تستجيب له، وهكذا تمّ الإبقاء 

على شعائر الكعبة، والتّي رغم أنهّا جردّت من أيّ نزعة وثنية، إلّّا أنهّا لا تزال مغطاّة 

بكفن غريب لا معنى له يطوّق عقيدة الإسلام الحيّة«]]].

]]]- انظر: ظاظا، حسن، طقوس الحج عند اليهود، ص7.

]]]- انظر: م.ن، ص9.

]]]- انظر: م.ن، ص6.

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص49.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 162

الظلّم،  من  فيها  ما  فيها  نظرة  وهي  المحمّدية،  الرسّالة  إلى  تيسدال  ينظر  هكذا 

والإجحاف، والبعد عن المنهجيّة، لأنهّ يفترض فيها أنهّا اقُتبست اقتباسًا من الدّيانة 

اليهوديةّ، وأنّ النّبي الكريم ليس بنبي، وإنّّما جاء بخطة على زعم تيسدال؛ لكي يخضع 

العربيّة لكلمته، فأتى لهم بشعائر من جنس ما يحبون، أو يعرفون، وأهمّها  الجزيرة 

الإبقاء على شعائر الكعبة. لكن السّؤال المنهجي الذّي يطرح نفسه: إذا كان تيسدال 

ا في ما قال، فلماذا لم تخضع الجزيرة للنّبي الكريم في بداية الدّعوة؟! ولماذا  محقًّ

ناصبه أهل مكّة مجاورو بيت الله الحرام العداء من لحظة إعلان بعثته، ودعوته للنّاس 

والتّّرحاب،  بالورود،  قابلوه  الجزيرة  أهل  وكأنّ  الأمر،  يطرح  تيسدال  الإسلام؟  إلى 

والزغّاريد عندما أعلن لهم ذلك، مع أنّ الأمر مختلف بالكليّّة، فقد عادوه، واعتدوا 

الشّّريفتين، وحاربوه في غير معركة، فأين الخضوع  الدّم من قدميه  عليه حتىّ سال 

الذّي يتكلمّ عنه تيسدال؟! إنّ العرب في الجزيرة العربيّة كانوا أبعد ما يكونون عن 

العقيدة الإبراهيميّة السّمحة؛ إذ كانوا يعبدون الأصنام في الكعبة، ولم يكن منهم على 

هذه  نفيل وغيرهما.  بن  وزيد  نوفل،  بن  كورقة  بضع رجال  إلّّا  الحنيفيّة  الإبراهيميّة 

الإبراهيميةّ كانت ضحلة إن لم تكن معدمة، فكيف  بالدّيانة  العرب  أنّ معرفة  يعني 

يتحدّث تيسدال عن أنّ النّبي محمّد قد جاءهم بما يحبوّن حتىّ يخضعون له؟! هم لم 

يكونوا يعرفون فضلًًا عن أن يحبوّا، ومن ثمّ تبدو المقدّمة التّي طرحها تيسدال فاسدة.

إنّ الكفار في الجاهليةّ لم يكونوا يعرفون غير الشّّرك والأصنام، فهل أتاهم محمّدًا 

الإسلام  وهو  ويكرهون،  ينكرون  لهم بما  أتى  أنهّ  الصّحيح  إنّ  يحبوّن؟  الكريم بما 

بما  لهم  يأتي  أن  أراد  ولو  فيه.  يغوصون  كانوا  الذّي  الشّّرك  لا  التوّحيد  على  القائم 

موقفهم  فكان  نقيضه،  إلى  ودعاهم  عنه،  نهاهم  لكنّه  الشّّرك،  على  لأقرهم  يحبوّن 

العدائي منه. ألا يقرأ تيسدال التاّريخ جيّدًا؟! ألا يعلم بأنّ ما جاء به سيّدنا محمّد كان 

ثورة على معتقدات الكفار؟! فكيف يحبوّن ما جاء به وهو ما يؤذن بزوال معتقدهم 

الذّي يتنافي مع الإبراهيميّة؟!

بكلّ  العقيدة الإسلاميّة  تيسدال  يتهّم  بالطرّح: كيف  وهناك سؤال منهجي جدير 

هذه التهّم، ثمّ يصفها بأنهّا عقيدة حيّة؟! ماذا يقصد بكلمة الحيةّ؟ هل هي من الحياة 



ة الرّسميّة |  
ّ
163 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

أم من الحيويةّ؟ فإذا كانت الأولى فلم يكذب، وإن كانت الثاّنية فلم يكذب أيضًا، 

والنّشاط،  بالحيويةّ،  يصفها  ثمّ  يتهّمها  كيف  إذ  التنّاقض؛  يثير  حينها  الوصف  لكن 

والفاعليّة؟!

الإشكاليّة الأساس عند تيسدال أنهّ يلقي بالتهّم جزافاً، ولا يستطيع أن يأتي بدليل 

واضح لا يقبل الردّّ عليها. حتىّ أنهّ حاول أن يشكّك في قناعة المسلمين الأوائل في 

إيمانهم بالنّبي الكريم، بدعوى أنهّم تقبلّوا ظهوره خوفاً من صحّة دعوى اليهود الذّين 

كانوا يتوقعّون مجيء المسيح، ويهدّدون أعدائهم بالانتقام الذّي سيكون نصيبهم من 

النّبي المرجوّ]]]. وهذا لا شكّ لا دليل عليه البتةّ، بل إنّ القرائن تجتمع على التأّكيد 

على نقيض ما ذهب إليه هذا المستشرق. 

إنّ تيسدال هنا استند إلى حديث لبعض صحابة الأنصار، عندما ذكروا السّبب في 

مبادرتهم، ومسارعتهم للإيمان بالإسلام؛ حيث قالوا: »إنّ ممّّا دعانا إلى الإسِلام مع 

رحمة الله تعالى، وهداه لنا أن كنّا نسمع من رجال من اليهود -وكنّا أهل شرك أصحاب 

أوثان، وكانوا أهل كتاب عندهم علم ليس لنا- وكانت لا تزال بيننا، وبينهم شرور، فإذا 

نلِنْا منهم بعض ما يكرهون قالوا لنا: إنهّ قد تقارب زمان نبي يبعث الآن نقتلكم معه 

قتل عاد وإرم. فكنّا كثيراً ما نسمع ذلك منهم، فلمّّا بعث الله رسول أجبناه حين 

دعانا إلى الله، وعرفنا ما كانوا يتواعدوننا به فبادرناهم إليه فآمنا به، وكفروا به، ففينا، 

قٌ لِمَِا مَعَهُمْ وَكَانُوا مِنْ قَبْلُ  وفيهم نزلت هذه الآية: وَلََمَّا جَاءَهُمْ كتَِابٌ مِنْ عِنْدِ اَّللَّهِ مُصَدِّ

 َيَسْتَفْتحُِونَ عَلََى الَّذِينَ كَفَرُوا فَلََّمَّا جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا كَفَرُوا بهِِ ۚ فَلَعْنَةُ اَّللَّهِ عَلََى الْكَافرِِين
)البقرة: 89(]]] لكنّ السّؤال: وهل كان أتباع الرسّول من المؤمنين كانوا ينظرون هذه 

الأنصار هم من  نفراً من رجال  أنّ  أوّلًًا  نعلم  أن  علينا  إذ يجب  الإجابة لا.  النّظرة؟ 

قالوا ذلك، نتيجة الصّّراعات القديمة بينهم، وبين اليهود، فضلًًا عن أنهّم ربطوا الأمر 

بهداية الله تعالى ورحمته، ولم يجعلوا الأمر مطلقًا على هذا السّبب. فتعميم الأمر 

على جموع المسلمين يتنافى مع أبسط القواعد المنطقيّة، فهل من المنطقي أن يتخّذ 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص51-50.

]]]- انظر: ابن هشام، السّيرة النّبويةّ، ج1، ص137.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 164

من موقف نفر، أو عدد قليل لا يكاد يتخطىّ أصابع اليد الواحدة، دليلًًا على الكلّ، أو 

أن يتخّذ دليلًًا لتعميمه على الكلّ؟! الإجابة المنطقيّة: لا.

ا، وصدقاً، وبغض  أمّا المؤمنون من أهل مكّة، والمدينة فكانوا يؤمنون بالإسلام حقًّ

النّظر عن هذا، فماذا عن مؤمني مكّة؟ هل آمنوا خوفاً من اليهود الذّين لم تكن تربطهم 

به أيّ علاقة، إلّّا أن تكون علاقة تجاريةّ؟ فقد آمن كبراؤهم فضلًًا عن فقرائهم صدقاً 

ويقينًا؛ لأنهّم وجدوا فيه الدّين الذّي يساوي بين الجميع، ويحترم آدميّة الإنسان]]]، 

ومن أجله جادوا بالغثّ، والسمين، وتعرضوا إلى كلّ ألوان التعّذيب والتنّكيل]]]. 

إنّ تيسدال دائماً ما يمهد لفرضياّته التّي لا دليل عليها بالتمّهيد للموضوع كالفلّّاح 

الذّي يمهّد أرضه قبل الزّراعة، لكن الزّراعة التّي يمهّد لها تيسدال زراعة لا تنتج إلّّا 

مرًّا، وحنظلًًا تلفيقًا، وكذباً، فهو يقدّم المقدّمات الفاسدة ثمّ يبني عليها فرضياّته، وبناءً 

عليه فلن تكون هذه الفرضيّات إلّّا من جنس تلك المقدّمات، فالمبني على باطل لا 

محالة باطل. بل الغريب في الأمر أنهّ قد يلوي عنق المقدّمات الصّحيحة ليستنتج منها 

بحسب هواه فرضيّات فاسدة. من ذلك أنهّ يحاول أن يدللّ على فرضيّة الاقتباس من 

اليهوديةّ من خلال الإشارة إلى تأثير المعتقدات اليهوديةّ، كقضيّة الخلود، والبعث، 

القضايا،  من  وغيرهن  والملائكة،  والشّياطين،  والنّار،  والجنّة،  والتوّبة،  والإيمان، 

وهذه هي مقدّمته، لينطلق منها إلى فرضيةّ أنّ البيئة العربيّة قبل الإسلام كانت على 

آدم،  سيّدنا  بقصّة  ذلك  على  مستدلًّاًّ  الشّائعة  وأفكارها  اليهوديةّ،  بالمعتقدات  دراية 

والطوّفان، وتدمير المدن السّالفة. ثمّ تجده ينطلق من هذه المقدّمة، والفرضيةّ إلى 

والفيضانات،  آدم،  هبوط  قبيل  من  كانت قصص  النّحو  هذا  »وعلى  مؤدّاها:  نتيجة 

وتدمير مدن السّهل، وهلمّ جرًّا.. مألوفة لدى العرب؛ بحيث كان هناك أساس واسع 

من الأفكار الخام المقاربة للرّوحيّة في متناول يد محمّد«]]].

لتذكير  ولكن  دين جديد،  لتأسيس  لا  إلهيًّا،  مكلفّ  أنهّ  محمّد  »أعلن  يقول:  ثمّ 

]]]- انظر: البوطي، محمّد سعيد رمضان، فقه السّيرة، ص78.

]]]- سيد قطب، العدالة الاجتماعيّة، ص34.

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص51.



ة الرّسميّة |  
ّ
165 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

النّاس بدين إبراهيم، ولذلك كان من الطبّيعي بالنّسبة له أن يسعى إلى كسب اليهود 

إلى جانبه، وهذا ما حاول القيام به في المدينة، وبدا لبعض الوقت كما لو أنّ لديه 

احتمالًًا لا بأس به من النّجاح«]]].

إنّ هذا النّصّ دليل على أنّ إشكاليّة تيسدال إشكاليّة منهجيّة؛ لأنهّ لو ألزم نفسه 

التمّسّك بها لما وقع في ما يقع فيه دومًا من أخطاء،  التّي ادّعى  بقضيّة الاستقصاء 

الله تعالى أجمعين، فهي  أنبياء  التّي أتى بها  التوّحيد  الرسّول الكريم جاء بديانة  إنّ 

دين آدم، ونوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمّد صلوات الله تعالى وتسليماته 

عليهم أجمعين، ومن ثمّ فإنّ ما أتى به عيسى هو ما أتى به إبراهيم، ونوح، وآدم من 

قبله، أفنقول حينها إنّ عيسى اقتبس تعاليمه من إبراهيم مثلما يقول تيسدال عن 

سيّدنا محمّد؟! بالطبّع لا، وذلك أنّ ديانة التوّحيد هي القاسم المشترك بين هؤلاء 

الأنبياء، ومن ثمّ كان على تيسدال من النّاحية المنهجيّة الاستقصائيّة أنّ يدرك ذلك.

التّي تدعو إلى الإيمان باللهّ تعالى الواحد؛ إذ ما جاء  وهناك العديد من الآيات 

نبي إلّّا بهذه القضيّة بوصفها أساس دعوته في دلالة واضحة على أنّ دين الله واحد. 

ومن هذه الآيات:

هُ إنِِّيِّ أَخَافُ  إلَِٰهٍ غَيْْرُ لَكُمْ مِنْ  قَوْمِ اعْبُدُوا اَّللَّهَ مَا  يَا  فَقَالَ  قَوْمِهِ  إلََِىٰ  أَرْسَلْنَا نُوحًا  لَقَدْ 
عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظيِمٍ )الأعراف: 59(.

 َتَتَّقُون أَفَلََا   ۚ هُ  غَيْْرُ إلَِٰهٍ  مِنْ  لَكُمْ  مَا  اَّللَّهَ  اعْبُدُوا  قَوْمِ  يَا  قَالَ   ۗ هُودًا  أَخَاهُمْ  عَادٍ  وَإلََِىٰ 
)الأعراف: 65(. 

 قَدْ جَاءَتْكُم  هُ ۖ نْ إلَِـهٍٰ غَيْْرُ  قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اَّللَّهَ مَا لَكُم مِّ ا ۗ  ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِِحً وَإلََِىٰ
وهَا بسُِوءٍ فَيَأْخُ  وَلََا تََمسَُّ  فَذَرُوهَا تَأْكُلْ فِِي أَرْضِ اَّللَّهِ ۖ  هَـٰذِهِ نَاقَةُ اَّللَّهِ لَكُمْ آيَةً ۖ كُمْ ۖ بِّ ن رَّ بَيِّنَةٌ مِّ

ذَكُمْ عَذَابٌ أَليِمٌ  )الأعراف: 73(. 

 قَدْ جَاءَتْكُم  هُ ۖ نْ إلَِـهٍٰ غَيْْرُ  قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اَّللَّهَ مَا لَكُم مِّ  مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا ۗ وَإلََِىٰ

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص52.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 166

 فَأَوْفُوا الْكَيْلَ وَالْْميِزَانَ وَلََا تَبْخَسُوا النَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلََا تُفْسِدُوا فِِي الْْأَرْ كُمْ ۖ بِّ ن رَّ بَيِّنَةٌ مِّ
ؤْمِنيَِن )الأعراف: 85(.   لَّكُمْ إنِ كُنتُم مُّ لكُِمْ خَيْْرٌ  ذَٰ ضِ بَعْدَ إصِْلََاحِهَا ۚ

فالرسّول الكريم لم يأت مذكّراً بشريعة سيّدنا إبراهيم فقط، بل جاء مذكّراً أيضًا 

السّابقين  الأنبياء  وكلّ  وعيسى،  وموسى،  وشعيب،  وصالح،  وهود،  نوح،  بشريعة 

عليه، بدليل الآيات القرآنيّة التّي تزخر بها صفحات القرآن الكريم، لكي يعيد النّاس 

إلى عقيدة التوّحيد التّي غشّاها غبار كثيف من المعتقدات الإنسانيّة الدّخيلة عليها، 

والتّي قادت النّاس إلى الشّّرك باللهّ تعالى.

لكن ليس معنى التذّكير بإبراهيم -فضلًًا عن بقيّة الرسّل- أنهّ كان يسعى لكسب 

رضا اليهود كما ادّعى تيسدال؛ فالنّبي لم يكن محتالًًا، ولا متلوّناً حاشاه، ولكن كان 

مطبّقًا لمبادئ الدّعوة خاصّة وأنّ لقاءه الأوّل باليهود كان في المدينة، فكانت دعوته 

لهم إلى الإسلام مبيّنةً على أنهّ جاء بما جاء به إبراهيم، وموسى، وغيرهما من الأنبياء 

من قبله من عقيدة التوّحيد التّي يعدّون من أولى النّاس بها؛ لأنهّا التّي قامت عليها 

التوّراة التّي جاء بها موسى، والنّبي الكريم ظلّ على حاله معهم من الدّعوة بالحكمة، 

والموعظة الحسنة إلى أن صنعوا صنيعهم من المكر به، وبالدّين الوليد، فكان الجزاء 

من جنس العمل.

ففي الحديث: »وكََانَ رسَُولُ اللَّهِ يحُِبُّ مُوَافقََةَ أهَْلِ الكِْتاَبِ فِيمََا لمَْ يؤُْمَرْ فِيهِ 

العداء،  والرسّالة  وناصبوه،  عليه،  تآمروا  أنهّم  إلّاّ  كتاب،  أهل  باعتبارهم  ءٍ«]]]  بِشََيْ

أغمارًا لا  كانوا  قريش  نفراً من  قتلت  أنكّ  نفسك  يغرنكّ من  »يا محمّد، لا  وقالوا: 

بالمثل،  المعاملة  فكانت  النّاس«]]]،  نحن  أنا  لعرفت  قاتلتنا  لو  إنكّ  القتال،  يعرفون 

حيث أجلاهم من المدينة عقاباً لما صنعت أيديهم.

]]]- البخاري، صحيح البخاري، 3728.

]]]- ابن حجر، فتح الباري شرح صحيح البخاري، 7/ 332.



ة الرّسميّة |  
ّ
167 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

ومن جانب آخر ليس معنى أنّ الرسّول الكريم اتبّع قبلتهم أنهّ يداهنهم، أو يتودّد 

إليهم كما يزعم المستشرق تيسدال]]]؛ لأنّ تغيير القبلة كان وفق أمر إلهي ذكره القرآن 

الكريم بعد أن دعا سيّدنا محمّد ربهّ بذلك، خاصّة عندما بدأ اليهود يقولون: »يتبع 

السّماء  إلى  بوجه  فتقلبّ  له،  كبير  إيذاء  فيه  كان  وهذا  ديننا«]]]،  ويخالفنا في  قبلتنا 

مََاَّءِ ۖ فَلَنُوَلِّيَنَّكَ  راجياً، وهذا ما ذكره الله تعالى في قوله: قَدْ نَرَىٰ تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِِي الس

رَامِ... )البقرة: 144(.  قِبْلَةً تَرْضَاهَا ۚ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْْمَسْجِدِ الْْحَ

إلى  النّظر  نحو بيت المقدس، ويكثر  الله يصلّّي  عن البراء قال: »كان رسول 

قبلة  فلنوليّنّك  السّماء  تقلبّ وجهك في  نرى  الله: قد  فأنزل  أمر الله،  ينتظر  السّماء 

لو  وددنا  المسلمين:  من  رجال  فقال  الحرام.   المسجد  شطر  وجهك  فولّ  ترضاها 

علمنا من مات منّا قبل أن نصرف إلى القبلة، وكيف بصلاتنا نحو بيت المقدس؟ فأنزل 

الله: وما كان الله ليضيع إيمانكم . وقال السّفهاء من النّاس -وهم أهل الكتاب-: ما 

ابن إسحاق  السّفهاء« رواه  الله: سيقول  فأنزل  كانوا عليها؟  التّي  قبلتهم  ولّّاهم عن 

وابن أبي حاتم.

وعن البراء أيضًا قال: »كان رسول الله قد صلّّى نحو بيت المقدس ستةّ عشر، 

أو سبعة عشر شهراً، وكان يحب أن يصلّّي نحو الكعبة، فكان يرفع رأسه إلى السّماء، 

فأنزل الله: قد نرى تقلبّ وجهك في السّماء الآية، فوجّه نحو الكعبة، وقال السّفهاء 

من النّاس -وهم اليهود-: ما ولاهم عن قبلتهم التّي كانوا عليها؟ فأنزل الله: قل لله 

المشرق والمغرب يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم« رواه التّّرمذي والنّسائي .

وأخرج ابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والنّحاس في »ناسخه«، والبيهقي 

في الدّلائل، عن ابن عبّاس قال: »إنّ أوّل ما نسخ في القرآن القبلة، وذلك أنّ رسول 

يستقبل بيت  أن  الله  أمره  اليهود،  أهلها  أكثر  إلى المدينة، وكان  هاجر  لما   الله

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص52.

]]]- ابن جرير الطبّري، تفسير الطبّري جامع البيان عن تأويل آي القرآن، )البقرة، 144(.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 168

الله بضعة عشر شهراً، وكان رسول  فاستقبلها رسول  اليهود،  ففرحت  المقدس، 

الله يحبّ قبلة إبراهيم، وكان يدعو الله، وينظر إلى السّماء، فأنزل الله: قد نرى 

من  فارتاب  نحوه،  شطره يعني  وجوهكم  قوله: فولوّا  السّماء إلى  في  وجهك  تقلبّ 

ذلك اليهود وقالوا: ما ولاهم عن قبلتهم التّي كانوا عليها؟ فأنزل الله: قل لله المشرق 

والمغرب وقال: فأينما تولوّا فثمّ وجه الله«. 

وهذا يعني أنّ الأمر ليس أمر تودّد لليهود، أو ممالأتهم، ولكنّه كان أمراً إلهيًّا؛ بحيث 

النّبي الكريم مع قبلة الأنبياء قبله، ثمّ يتجّه إلى قبلة البيت الحرام، والقبلتان:  يتفّق 

الأولى، والثاّنية كانتا لأمر إلهي. وهذا ما أكّدته النّصوص الإسلاميةّ. فالرسّول »كان 

يصلّّي إلى قبلة بيت المقدس، ويحب أن يصرف إلى الكعبة، وقال لجبريل: وددت 

أن يصرف الله وجهي عن قبلة اليهود، فقال: إنّّما أنا عبد، فادع ربكّ واسأله، فجعل 

يقلب وجهه في السّماء يرجو ذلك، حتىّ أنزل الله عليه: قد نرى تقلبّ وجهك في 

بعد ستةّ  الحرام.. وذلك  فولّ وجهك شطر المسجد  قبلة ترضاها  فلنوليّنك  السّماء 

عشر شهراً من مقدمه المدينة قبل وقعة بدر بشهرين«]]].

معشر،  أنبأنا أبو  قال:  القاسم،  بن  »أخبرنا هاشم  سعد:  بن  عن محمّد  ورد  كما 

إلّّا  نبيا قط في قبلة ولا في سنة،  نبي  القرظي، قال: ما خالف  عن محمّد بن كعب 

ثمّ قرأ:  استقبل بيت المقدس حين قدم المدينة ستةّ عشر شهراً«،   الله أنّ رسول 

ٰ بهِِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إلَِيْكَ )الشورى: 13(]]]. ينِ مَا وَصَّىَّ عَ لَكُمْ مِنَ الدِّ شََرَ

إنّ الله تعالى قد جعل في القبلة إلى بيت المقدس ثمّ تحويلها إلى الكعبة حكمًًا 

عظيمة، واختبار للمسلمين، والمشركين، واليهود والمنافقين »فأمّا المسلمون فقالوا: 

نَا )آل عمران: 7( وهم الذّين هدى الله،  سمعنا وأطعنا وقالوا: آمَنَّا بهِِ كُلٌّ مِنْ عِنْدِ رَبِّ

ولم تكن كبيرة عليهم. وأمّا المشركون فقالوا: كما رجع إلى قبلتنا، يوشك أن يرجع 

]]]- ابن قيم الجوزية، زاد المعاد، ج3، ص60.

]]]- م.ن، ج3، ص60.



ة الرّسميّة |  
ّ
169 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

أنهّ الحقّ. وأمّا اليهود فقالوا: خالف قبلة الأنبياء قبله،  إلّّا  إليها  إلى ديننا، وما رجع 

ولو كان نبيًّا لكان يصلّّي إلى قبلة الأنبياء. وأمّا المنافقون فقالوا: ما يدري محمّد أين 

الثاّنية هي الحقّ فقد كان على  يتوجّه، إن كانت الأولى حقّا فقد تركها، وإن كانت 

كَانَتْ  وَإنِْ  الله تعالى:  النّاس، وكانت كما قال  السّفهاء من  أقاويل  باطل، وكثرت 

لَكَبيَِرةً إلَِّاَّ عَلََى الَّذِينَ هَدَى اَّللَّهُ )البقرة: 143( وكانت محنة من الله امتحن بها عباده 
ليرى من يتبّع الرسّول منهم ممن ينقلب على عقبيه«]]]. 

ولئن كانت المنهجيّة غائبة عن تيسدال في هذه القضايا فهناك قضايا أخرى غابت 

في  الاحتفالات  قضيّة  ذلك  من  والتحّري،  الاستقصاء  عنها  غاب  مثلما  أيضًا  عنها 

اليهوديةّ، يظهر هذا الادّعاء عندما  أنهّا مأخوذة من الاحتفالات  ادّعى  التّي  الإسلام 

يقول: »وبعد مدّة قصيرة من وصوله إلى المدينة، وما أن لاحظ ممارسات اليهود في 

وتبني الاسم  بل  ذاتها،  الشّعائر  أتباعه  الغفران، حتىّ أوجب على  بيوم  الاحتفالات 

تقدّم في  التّي كانت  اليهود، وكانت الأضاحي  نفسه عاشوراءالذّي كان معروفاً بين 

هذه المناسبة تهدف بلا شكّ لتحلّ محلّ تلك التّي كان العرب الوثنيون يقدّمونها في 

وادي منى خلال الحجّ إلى مكّة«]]].

إذ كان من اللّّازم على تيسدال أن يتيقّن ممّّا يطرحه، وألّّا يقدّم معلومات مغلوطة؛ 

أن  هنا  لنا  ثمّ  ومن  خاطئة؛  حتمًًا  ستكون  عليها  يبنيها  التّي  والمواقف  الآراء،  لأنّ 

نتساءل: ما الشّعائر التّي يدّعي تيسدال أنّ النّبي الكريم أوجبها على أتباعه في يوم 

عاشوراء؟! الحقيقة التّي لا غبار عليها أنّ سيّدنا محمّد لم يوجب على المسلمين أي 

نوع من الشّعائر في هذا، وكلّ ما هنالك أنذه عندما سأل عن هذا اليوم قيل: ذاك يوم 

الله تعالى فيه موسى من الغرق، فقال: نحن أولى بموسى منهم، فصار يصوم  نجا 

هذا اليوم، واتبّع المسلمون سنّته في صيام هذا اليوم، فذلك هو المظهر الوحيد على 

]]]- زاد المعاد، ج3، م.س، ص60.

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص53-52.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 170

لا  جوازاً  كونه  عن  يخرج  لا  بالصّيام  الاهتمام  وهذا  اليوم،  بهذا  المسلمين  اهتمام 

للحقيقة  تيسدال لا يمتّ  منه  ينطلق  ما  أنّ كلّ  التحّليل الأخير  يعني في  ما  وجوباً، 

بصلة. فلم تكن هناك أضاحي تقدّم، ولا أيّ مظهر آخر من مظاهر الاحتفال، وإلّّا 

لقدّم لنا تيسدال دليله.

والتحّرّي  والاستقصاء،  المنهجيّة،  فقدان  من  النّاتجة  الادّعاءات  هذه  وتستمرّ 

عندما يقول: »وحتىّ نيسان/ إبريل سنة 624 ميلادياً تاريخ خلافه مع اليهود، لم يكن 

محمّد قد أقدم على إقامة شعائر عيد الأضحى الذّي يفترض أنهّ طقس لإحياء ذكرى 

اليهوديةّ  تأثير  مدى  نتصوّر  المسلمون. ولكي  يؤكّد  بإسماعيل كما  إبراهيم  تضحية 

على الإسلام، فإنّ شعائر هذا العيد لا تزال مرعية لدى المسلمين. بدأ محمّد باتباع 

أنهّ ذبح جديين: واحدًا  الممارسة اليهوديةّ في تقديم أضحيّتين في يوم العيد، ذلك 

عن قومه، والآخر عن نفسه، بيد أنه عكس التّّرتيب اليهودي الذّي يقوم على وقفة كبير 

الكهنة في يوم الغفران بتقديم أضحية لنفسه أوّلًًا ثمّ واحدة أخرى للأمّة ككل«]]].

لكن السّؤال الذّي يطرح نفسه هنا: ألم يكن تيسدال في نصّ سابق قد ذهب إلى 

ثمّ  يستميلهم،  أنهّ  بدعوى  المدينة،  قدومه  عند  اليهود  يداهن  كان  الكريم  النّبي  أنّ 

عند أوّل خلاف أظهر لهم خلاف ذلك؟! فلو كان النّبي الكريم يستميلهم كما يدّعي 

تيسدال لاتخّذ مسألة الذّبح هذه، وهو في حال المصالحة معهم، لا أن يتخّذها بعد 

الخلاف. وهذا إن دلّ فإنّّما يدلّ على خطأ ما ذهب إليه من مسألة المداهنة.

أنهّ يجعل سيّدنا  الكبرى  تيسدال  إشكاليةّ  فإنّ  آخر  هذا من جانب، ومن جانب 

إبراهيم حكراً على اليهود، وهذا خطأ منهجي آخر، فالمعلوم تاريخيًّا، ودينيًّا أنّ سيّدنا 

العرب،  أبو  إسماعيل  سيّدنا  إسحق،  وسيّدنا  إسماعيل،  سيّدنا  أبو  هو   إبراهيم

وسيّدنا يعقوب أبو بني إسرائيل، فما معنى أن ينسب المستشرق تيسدال سيّدنا إبراهيم 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص53.



ة الرّسميّة |  
ّ
171 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

إلى اليهوديةّ فقط، ويمنع غيره من شرف الانتساب إليه.

يتبنَّ سيّدنا محمّد  القضيّة فضلًًا عن غيرها، ولم  نفوذ في هذه  لليهود  فلم يكن 

شعائرهم إلّّا ما كان متفّقًا مع عقيدة التوّحيد، وبأمر إلهي؛ باعتبار أنّ دين الله تعالى 

واحد فضلًًا عن أنهّ ما أراد كسب ودّ اليهود لا في أول هجرته للمدينة، ولا بعد مكوثه 

فيها، وهذه كلهّا ادّعاءات محض افتراء واضح، ولا ترتقي لأيّ دليل.

الغريب أن يتمادى المستشرق تيسدال في نهجه هذا، فيدّعي أنّ النّبي الكريم أراد 

كسب ودّ اليهود في بداية الأمر، ثمّ عدل عن ذلك لما لم يعد يأمل في أن يكسبهم 

لصالحه، ثمّ يرتب على ذلك ادّعاءً كاذباً مؤدّاه: »وفي هذه الحال الأخيرة فإنهّ عاد 

تيسدال عن  يقول  وتقاليدهم«]]]. هكذا  الوثنيّين  العرب  بآخر إلى عادات  أو  بشكل 

سيّدنا محمّد! ذلك النّبي الكريم الذّي ما جاء إلّّا ليخرج النّاس من عبادة الأوثان، 

والأصنام إلى عبادة الله تعالى الواحد ربّ العباد، منطق عجيب ذلك الذّي يقول به 

ذلك المستشرق، ومجافاة للحقيقة، وللمنهج العلمي السّديد، والغريب في الأمر أنّ 

النّهج! وما  أفقر هذا  ما  بدليل واحد،  يتحفنا ولو  أن  قاذفاته من دون  تيسدال يطلق 

أتعس منطقه! 

لقد كان تيسدال دائم التشّكيك في المصدريةّ الإلهيّة للقرآن، ولقد جعلها تيسدال 

عصّي على النّفس قبولها، لما اتخّذ ناحيتها من مواقف، ومنهج لا يتفّق في قليل، أو 

كثير مع المنهج العلمي. حتىّ أنهّ اتخّذ سبيل الشّكّ في نوايا الرسّول الكريم حاشاه، 

سبيل  اليهوديةّ، وفي  وخاصّة  عليه،  السّابقة  الأديان  من  المقتبس  خانة  ووضعه في 

ذلك نظر إليه في قالب واحد وهو أنهّ ما أتى بما أتي به إلّّا لمصلحة، ففكرة المصلحة 

لنفسه فرصة  يترك  اتجّاه سيّدنا محمّد، ولم  تيسدال  كانت مسيطرة على المستشرق 

التعّمّق، والتحّرّي، والاستقصاء الذّي ألزم به نفسه، ومن ثمّ فقد نظر إلى نبيّنا الكريم 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص53.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 172

التّي  أنهّا هي  فظنّ  قوامها المصلحة،  كان  المدينة  اليهود في  اتجّاه  مواقفه  أنّ  على 

تحكم تعاملاته معهم. بل إنهّ يرتبّ على ذلك ما هو أكثر ادّعاءً وتشويهًا؛ إذ يظنّ أنّ 

النّبي يأتي بالآيات من عندياته بحسب نوع العلاقة مع اليهود، فإن كانت في تقارب 

أتى بالآيات التّي تبيّّن التقّارب بين الإسلام واليهوديةّ؛ طلباً لكسب ودّهم، وإن كانت 

على غير ذلك كانت القطيعة]]]. وهذه نظرة لا تكون إلّاّ من فكر مشكّك، ومشوّه لكلّ 

ما هو إسلامي.

الغريب في الأمر أنّ تيسدال يقرّ حقيقة في الوقت الذّي يروّج فيه لكذبة، فجمع 

بين متناقضين من دون أن يدري.

والنّبي  اليهود،  بين  -يقصد  القطيعة  أنّ  »غير  قائلًًا:  يقرهّا  التّي  فهي  الحقيقة  أمّا 

الكريم- كان لا بدّ أن تأتي عاجلًًا أم آجلًًا؛ لأنهّ ما من إسرائيلي حقيقي يمكن أن يعتقد 

ا بأيّ مسيح، وهو ما لم يدّعِ محمّد أنهّ هو، لأنهّ تقبل ذلك كلقب ليسوع، أو بأيّ  حقًّ

نبي آخر عظيم يمكن أن يأتي من بين أحفاد إسماعيل، ونحن نعلم كيف نشأ النّزاع، 

وكيف أصبحت أيّ محاولة للإقناع عديمة الجدوى«]]]. 

أمّا الكذبة التّي يروّج لها تيسدال فمؤدّاها قوله: »ومن هنا تحوّل محمّد في النّهاية 

إلى التعّامل مع اليهود بمنطق السّيف الذّي لا يمكن مقاومته، فإمّا ذبحهم، أو طردهم 

نطاق  تراثهم، وعلى  الكثير من  استعار  قد  الوقت، كان  قبل ذلك  البلاد، ولكنّه  من 

ا، فحتىّ وإن لم نتفّق مع بعض المؤلفّين بأنّ الإسلام استمدّ مبدأ وحدانيةّ  واسع جدًّ

اعتمد  المبدأ  لهذا  محمّد  تأكيد  أنّ  فيه  ممّّا لا شكّ  فإنّ  اليهوديةّ،  التعّاليم  من  الله 

بشكل كبير على ما تعلمّه من بني إسرائيل«]]].

ولا شكّ في أنّ كلّ ما نطق به تيسدال هنا هو محض افتراء صرف، لأنّ الذّي قطع 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص54-53.

]]]- انظر: م.ن، ص54.

]]]- انظر: م.ن، ص54.



ة الرّسميّة |  
ّ
173 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

طريق التوّاصل بين الإسلام، واليهود هم اليهود ذاتهم، الذّين نقضوا العهد، وعمدوا 

الكريم،  النّبي  على  الأباطيل  بإشاعة  تارة  له،  الدّسائس  وكيد  الإسلام،  محاربة  إلى 

والتشّكيك في دعوته، وتارة في عدم الوفاء بالعهد، والمعاهدات كما فعلوا في عزوة 

الأحزاب، وتارة بمحاولة قتله، فهم إذًا من ناصبوه العداء.

أمّا القول بأنّ نبيّنا الكريم عاملهم بمنطق السّيف، ومارس الذّبح، والتنّكيل، 

فعلوه  إلّّا لما  قتال  قاتلهم، ودخل معهم في  ما  أيضًا؛ لأنهّ  كبير  افتراء  فهذا محض 

من أفعال مشينة. والمتأمّل في كتب السّير يجد أنّ غزوات من نحو: بني قريظة، بني 

قينقاع، بني النضير يجد أنّ العامل الرئّيس في قيامها هم اليهود أنفسهم، والمنصفون 

ليس في حاجة إلى كبير جهد ليدركوا هذا الأمر. فيهود بني النّضير حاولوا قتل النّبي 

منها  إجلاءهم  العقاب  فكان  المدينة،  لغزو  للكفار  تحريض  عامل  وكانوا  الكريم، 

في السّنة الراّبعة من الهجرة]]]. أمّا يهود بني قريظة فقد غدروا بالمسلمين في غزوة 

أنهّ  النّبيص  عن  يؤثرّ  ولم  قريش]]].  كفار  مع  وتحالفهم  للعهد،  بخيانتهم  الأحزاب 

ظلمهم، بل كان يصفح عن غير المعتدين، ويتعامل بالحسنى مع الموفين بعهدهم]]]. 

والأحاديث النّبويةّ في التعّامل بالحسنى مع أهل الذّمة كثيرة ومتعدّدة، بحيث تنسف 

ما يدّعيه تيسدال من الأساس.

مبدأ   الكريم النّبي  منها  التّي أخذ  تلك  يهوديةّ  تعاليم  أي  تيسدال  ليخبرنا  ثمّ 

التوّحيد؟! هل تعاليم موسى التّي جاءت في التوّراة في صورتها الأولى التّي نزلت 

من عند ربّ العالمين؟ أم التعّاليم التّي وردت في الكتب اليهوديةّ التّي تدخّلت فيها 

يد البشر؟ إن كان تيسدال يقصد الأولى فيجب عليه أوّلًًا أن يفهم أنّ قضيّة التوّحيد 

من المشترك العقدي الذّي كرسّ الأنبياء جميعهم دعوتهم من أجله؛ لأنهّ ما من نبي 

]]]- الواقدي، المغازي، 1/ 363.

]]]- ابن هشام، السّيرة النّبويةّ، 3/ 706.

]]]- العمري، أكرم، السّنة النّبويةّ الصّحيحة، السّعوديةّ، النّاشر مكتبة العلوم والحكم، 1/ 316.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 174

من الأنبياء إلّّا حمل على أكتافه لواء التوّحيد، وبيان ما ينطوي على الشّّرك، والوثنيةّ 

من أخطاء تقود صاحبها إلى الهاوية. أمّا إن كان يقصد الثاّنية فقد كانت أبعد ما تكون 

.عن التوّحيد، فضلًًا عن التعّاليم التّي أتى بها سيّدنا موسى

وعلى كلّ فقد وقف المستشرق تيسدال عند بعض القضايا المشتركة، أو الرّوايات 

التّي ذكرت في اليهوديةّ والإسلام؛ ليحاول أن ينطلق منها إلى تأكيد ما زعم إليه من 

عمليّة الاقتباس، الغريب في الأمر أن تيسدال ما ترك كتاباً من كتب اليهوديةّ إلّّا ادّعى 

الكتاب  بعد  ما  كتابات  أو  التلّمود،  أو كتب  القديم،  العهد  منه سواء  القرآن  اقتباس 

ممثلّة في  الإلهيّة  المصادر  الاقتباس شملت  عمليّة  أنّ  يوهم  أن  ليحاول  المقدّس، 

التوّراة، والأساطير الواردة في الكتابات المتأخّرة. وهذا ما عبّّر عنه بقوله: »فإنهّ ليس 

القديم مبثوثاً  نزرًا يسيراً من المعرفة الحقيقيةّ للعهد  بالتاّلي أن نجد  من المستغرب 

الأساطير  من  كبير  قدر  نفسه.. على  الوقت  احتوائه في  من  الرّغم  القرآن، على  في 

أنهّ  إلّّا  ذلك،  تثبت  التّي  المقاطع  اقتبس جميع  أن  المستحيل  من  أنهّ  مع  اليهوديةّ، 

يجب الآن أن أورد عددًا قليلًًا من ذلك القدر الكبير«]]]. ونحن من جانبنا سنتتبّع ما 

ادّعاه تيسدال لنبيّّن زيفه من النّاحية العلميّة، والمنهجيّة أيضًا، حيث سنتتبّع القضايا 

التّي تطرقّ إليها قضيةّ قضيّة مشفوعة بالردّّ العقلي، والدّيني الذّي يبيّّن خطأ ما قامت 

عليه دعاوى تيسدال من الأساس.

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص55-54.



اني 
ّ
الفصل الث

دعاوى تيسدال حول قصّة قابيل وهابيل

مصادره  عن  يبحث  وهو  تيسدال  المستشرق  ادّعاها  التّي  الادّعاءات  ضمن  من 

المزعومة للقرآن قصّة قابيل وهابيل، وقد اتخّذ من ذكر القرآن لها سبيلًًا إلى الزعّم 

باقتباسها من العهد القديم، على الرّغم من أنهّ بقراءة النّصوص هنا وهناك يجد القارئ 

إلى  تقود  بل  الزعّم،  بتهافت هذا  اختلافات جوهريةّ تحكم  هناك  أنّ  عناء  من دون 

عكس ما أراد. 

المائدة،  الكريم في سورة  القرآن  آدم ذكرت في  ابني سيّدنا  قابيل وهابيل  وقصّة 

وهي لم تنصّ صراحة على ذكر اسمي قابيل وهابيل. حيث يقول الله تعالى:

ا هَاهُنَا  ا دَامُوا فيِهَا فَاذْهَبْ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَاتلََِا إنَِّ دْخُلَهَا أَبَدًا مَّ ا لَن نَّ قَالُوا يَا مُوسَىٰ إنَِّ
اَ  قَاعِدُونَ قَالَ رَبِّ إنِِّيِّ لََا أَمْلكُِ إلَِّاَّ نَفْسِِي وَأَخِي فَافْرُقْ بَيْنَنَا وَبَيْْنَ الْقَوْمِ الْفَاسِقِيَن قَالَ فَإنَِّهَّ
مَةٌ عَلَيْهِمْ ۛ أَرْبَعِيَن سَنَةً ۛ يَتيِهُونَ فِِي الْْأرَْضِ ۚ فَلََا تَأْسَ عَلََى الْقَوْمِ الْفَاسِقِيَن وَاتْلُ عَلَيْهِمْ  مُُحَرَّ
ا وَلََمْ يُتَقَبَّلْ مِنَ الْْآخَرِ قَالَ لََأقَْتُلَنَّكَ قَالَ  بَا قُرْبَانًا فَتُقُبِّلَ مِنْ أَحَدِهِِمَ قِّ إذِْ قَرَّ نَبَأَ ابْنَيْ آدَمَ باِلْْحَ
مََاَّ يَتَقَبَّلُ اَّللَّهُ مِنَ الْْمُتَّقِيَن لَئنِ بَسَطتَ إلََِيَّ يَدَكَ لتَِقْتُلَنيِ مَا أَنَا ببَِاسِطٍ يَدِيَ إلَِيْكَ لِِأقَْتُلَكَ إنِِّيِّ  إنِ
لكَِ  أَخَافُ اَّللَّهَ رَبَّ الْعَالََميَِن إنِِّيِّ أُرِيدُ أَن تَبُوءَ بإِثِْمِي وَإثِْمِكَ فَتَكُونَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ ۚ وَذَٰ
غُرَابًا  اَّللَّهُ  ينَ فَبَعَثَ  اسِِرِ الْْخَ مِنَ  فَأَصْبَحَ  فَقَتَلَهُ  أَخِيهِ  قَتْلَ  نَفْسُهُ  لَهُ  عَتْ  الظَّالِميَِِن فَطَوَّ جَزَاءُ 
ذَا  يَهُ كَيْفَ يُوَارِي سَوْءَةَ أَخِيهِۚ  قَالَ يَا وَيْلَتَا أَعَجَزْتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَٰ يَبْحَثُ فِِي الْْأرَْضِ ليُُِرِ

.َالْغُرَابِ فَأُوَارِيَ سَوْءَةَ أَخِي فَأَصْبَحَ مِنَ النَّادِمِين

هذه القصّة حاول تيسدال أن يدّعي من خلالها أنّ القرآن اقتبسها من اليهوديةّ فيما 

حكته التوّراة من قصّة قابيل وهابيل، اعتمادًا على بعض النّصوص في العهد القديم، 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 176

والتّي منها:

الرَّبُّ  فقََالَ  وَجْهُهُ.  وَسَقَطَ  ا  جِدًّ قاَيِيُن  فاَغْتاَظَ  ينَْظرُْ.  لمَْ  وَقرُْباَنهِِ  قاَيِيَن  إِلََى  وَلكِنْ 

لقَِايِيَن: »لمََِاذَا اغْتظَتَْ؟ وَلمََِاذَا سَقَطَ وَجْهُكَ؟ إنِْ أحَْسَنْتَ أفَلَاَ رفَعٌْ؟ وَإنِْ لمَْ تحُْسِنْ 

فعَِنْدَ البَْابِ خَطِيَّةٌ رَابِضَةٌ، وَإِليَْكَ اشْتِياَقهَُا وَأنَتَْ تسَُودُ عَليَْهَا«. وكََلَّمَ قاَيِيُن هَابِيلَ أخََاهُ. 

وَحَدَثَ إذِْ كَاناَ فِِي الحَْقْلِ أنََّ قاَيِيَن قاَمَ عَلََى هَابِيلَ أخَِيهِ وَقتَلَهَُ. فقََالَ الرَّبُّ لقَِايِيَن: »أيَنَْ 

هَابِيلُ أخَُوكَ؟« فقََالَ: »لاَ أعَْلمَُ! أحََارسٌِ أنَاَ لأخَِي؟« فقََالَ: »مَاذَا فعََلتَْ؟ صَوْتُ دَمِ 

أخَِيكَ صَارخٌِ إِلََيَّ مِنَ الأرَضِْ. فاَلآنَ مَلعُْونٌ أنَتَْ مِنَ الأرَضِْ الَّتِي فتَحََتْ فاَهَا لتِقَْبلََ 

تهََا. تاَئهًِا وَهَارِباً تكَُونُ فِِي  دَمَ أخَِيكَ مِنْ يدَِكَ. مَتىَ عَمِلتَْ الأرَضَْ لاَ تعَُودُ تعُْطِيكَ قوَُّ

: »ذَنبِْي أعَْظمَُ مِنْ أنَْ يحُْتمََلَ. إنَِّكَ قدَْ طرَدَْتنَِي اليَْوْمَ عَنْ  الأرَضِْ«. فقََالَ قاَيِيُن للِرَّبِّ

مَنْ  كُلُّ  فيََكُونُ  الأرَضِْ،  فِِي  وَهَارِباً  تاَئهًِا  وَأكَُونُ  أخَْتفَِي  وَجْهِكَ  وَمِنْ  الأرَضِْ،  وَجْهِ 

: »لذِلكَِ كُلُّ مَنْ قتَلََ قاَيِيَن فسََبْعَةَ أضَْعَافٍ ينُْتقََمُ مِنْهُ«.  وَجَدَنِِي يقَْتلُنُِي«. فقََالَ لهَُ الرَّبُّ

وَجَعَلَ الرَّبُّ لقَِايِيَن عَلامََةً لكََِيْ لاَ يقَْتلُهَُ كُلُّ مَنْ وَجَدَهُ. )سفر التكوين 4: 15-5(.

لهذه  تعدّ إشارة الإنجيل  تيسدال: ولماذا لا  أوّلًًا على  به  نرد  الذّي  السّؤال  لكن 

القصّة اقتباسًا أيضًا؟! ألم يرد في الإنجيل نص مؤدّاه:

يقِ إِلََى دَمِ دِّ  لكََِيْ يأَتِِْيَ عَليَْكُمْ كلُُّ دَمٍ زكِِيٍّ سُفِكَ عَلََى الأرَضِْ، مِنْ دَمِ هَابِيلَ الصِّ

!زَكَرِيَّا بنِْ برَخَِيَّا الَّذِي قتَلَتْمُُوهُ بيَْْنَ الهَْيْكَلِ وَالمَْذْبحَِ. )متى 23: 35(؟

مصدرها  القصّة  كانت  فإذا  فقط؟!  الإسلام  على  حكر  بالاقتباس  الادّعاء  أنّ  أم 

التوّراة كما يدّعي تيسدال، فلماذا لم يتهمّ الإنجيل بالاقتباس كما اتهّم الإسلام؟! أم 

أنهّ يتغافل ذلك نتيجة لمعتقده الدّيني؟! 

ولنا هنا أن نتساءل: وماذا عن أنّ قصّة الخلق كانت معروفة قبل اليهوديةّ ذاتها، 

ا لقصّة آدم وحواء، قالا إنهّا تعود إلى 800  اكتشف عالمان هولندياّن نسخة قديمة جدًّ



ة الرّسميّة |  
ّ
177 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

عام قبل سفر التكّوين في التوّراة، وتختلف عنها في الإنجيل والقرآن]]].

القصّة منقوشة باللغّة الأوغاريتيّة على لوحين من الطيّن، وتعود إلى القرن الثاّلث 

السّبعينات،  عام 1929م. في  اللوّحين في سوريا  الميلاد، وعُثر على  قبل  ما  عشر 

منفصل  بشكل  ولكن  اللوّحين،  الأوغاريتيّة المسمارية في  الكتابة  رموز  تفكيك  تمّ 

عن بعضهما البعض. ولأوّل مرةّ تمتّ دراسة اللوّحين سوياً من قبل الدّكتورة مارغو 

في  البروتستانتيةّ  اللّّاهوت  جامعة  في  الفخري  الأستاذ  مور  دي  ويوهانس  كوربل، 

الخلق  لقصّة  قديمة  نسخة  يحملان  اللوّحين  أنّ  اكتشاف  إلى  وتوصلا  أمستردام. 

التوّراتيّة]]].

في القصّة القديمة يسود الإله »إل«، وهو الإله الأعلى حسب الميثولوجيا الكنعانيةّ 

على »حقل كرمة الآلهة العظام«، الذّي يقع على جبل أرارات في شرق تركيا اليوم. 

لكن سلطته هذه عارضها الإله الشّّرير حورون، سلف الشّيطان. عندما عُوقب حورون 

بالطرّد من الجبل سمّم »شجرة الحياة«. وهنا يظهر آدم في القصّة: هو إله أرُسل إلى 

الأرض لوضع حورون عند حدة، لكن نهاية مهمّته كانت مأساوية. فقد حوّل حورون 

من  وكنوع  الخالدة.  لطبيعته  إلى خسارته  أدّى  ممّّا  آدم،  ولدغ  سام  ثعبان  إلى  نفسه 

العزاء لما أصاب آدم، قدّمت آلهة الشّمس له »امرأة طيّبة القلب«، وبالتاّلي يمكن أن 

تتكاثر البشريةّ، ويستردّ آدم بعضًا من طبيعته الخالدة]]].

لأنّ  لا؛  بالطبّع  السّومريةّ،  من  القصّة  اقتبست  قد  اليهوديةّ  إنّ  حينها  نقول  فهل 

المنطق يقود إلى أنّ القصّة من المرجّح أن تكون موجودة في الحضارات والأزمان 

ةٍ إلَِّاَّ خَلََا  كلهّا، لسبب جوهري، وهو ما نستخرجه من قول الله تعالى: وَإنِْ مِنْ أُمَّ

]]]- هوبينك، ميشيل، اكتشاف النّسخة الأقدم لقصّة آدم وحواء، مقال منشور على الراّبط التالي:

https://hunasotak.com/article/7896

]]]- م.ن.

]]]- م.ن.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 178

فيِهَا نَذِيرٌ )فاطر: 24( وقوله تعالى: وَرُسُلًًا قَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ وَرُسُلًًا لََمْ 
نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ )النّساء: 164(. فبما أنّ الله تعالى أرسل رسله في كلّ أمّة، فهذا 
يعني أنّ كلّ الأمم التّي أرُسلوا إليها كانت على علم بقصّة سيّدنا آدم، ثمّ مع توالي 

القرون دخل على القصة ما ليس منها، ولكن بقت بعض عناصرها الصّحيحة لتدل 

على أنّ الأمم كانت تعلم من أمر الدّين لما أرسل الله تعالى إليهم من الرسّل.

إنّ هذه القصّة ذكرت في التوّراة، وهي تتفّق مع القصّة القرآنيّة في بعض الأمور، 

وتختلف في بعضها، وعليه يكون تفردّ القرآن -على حدّ تعبير أحد الباحثين- بأجزاء 

منها حجّة للقرآن لا عليه، ودليل على صدق النّبي الكريم، والسّؤال الذّي يطرح نفسه 

على كلّ ذي عقل: إذا لم يكن الأمر كذلك فمن أين تعلم النّبي ذلك، ولم يعهد في 

أيّ مصدر سابق عليه؟!]]]

المستشرق تيسدال لا يكتفي في ادعاءاته بالاستناد إلى نصوص العهد القديم، بل 

يستند فيها إلى بعض كتب الأساطير اليهوديةّ ككتاب: فرقي ربي أليعازر، ففي الفصل 

الحادي والعشرين يذكر جزءًا من قصّة قابيل وهابيل، يلخصّها تيسدال قائلًًا: »كان 

آدم، ومعينته حواء، جالسين يبكيان، ويندبان عليه على هابيل، ولم يعرفا ماذا يفعلان 

بهابيل؛ لأنهّما لم يعرفا الدّفن، فأتي غراب كان أحد أصحابه قد مات، وأخذه، وحفر 

في الأرض، ودفنه أمام أعينهما، فقال آدم: سأفعل كما فعل هذا الغراب، فأخذ جثةّ 

هابيل، وحفر في الأرض ودفنها«]]]. 

 لكن السّؤال الذّي يطرح نفسه وبقوّة مؤدّاه: إذا كان سيّدنا محمّد قد اقتبس هذه 

جملتها؟!  في  يقتبسها  لم  فلماذا  تيسدال  يدّعي  كما  اليهوديةّ  الأسطورة  من  القصّة 

لماذا أدخل عليها ما ليس منها إذًا؟! إنّ الذّي يقوم بعمليّة الاقتباس من الصّعب عليه 

أن يدخل فيها ما ليس منها؛ لأنّ المادّة المقتبسة هي كلّ ما يملك، ولا يملك رفاهيةّ 

الإبداع فيها، إذ لو كان مبدعًا لما اقتبس من الأساس، هذا يعني أنّ النّبي الكريم لم 

]]]- انظر: النّجار، عبد الوهاب، قصص الأنبياء، ص96-95.

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص57.



ة الرّسميّة |  
ّ
179 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

يكن مقتبسًا، بل إنهّ يقول الحقّ.

كما أنّ هناك سؤالًًا آخر مؤدّاه: ما المانع من القول بأنّ ما أسماه تيسدال أسطورة 

يهوديةّ هو في الإسلام بقايا تعاليم صحيحة وردت في المتن التوّراتي قبل التحّريف، 

وظلتّ هذه التعّاليم في الذّهنيّة حتىّ بعد زوال النّصّ الدّال عليها مع دخول بعض ما 

ليس منها فيها كنسب رؤية الأب آدم للغراب لا الابن قابيل؟!

هذا يقودنا أنّ هناك اتفّاقاً في بعض أجزاء القصّة التوّراتيّة مع ما جاء في القرآن، 

يتفّقان  أنهّما  بدليل  اقتباس،  إطار  أن يشيعه، فيجعله في  تيسدال  وليس كما يحاول 

على أمرين: قضيّة القربان، وقضيّة القتل، لكن في غير ذلك تختلف التفّاصيل، هذا 

يعني أننّا في إطار بعض الاتفّاق، وليس هناك اقتباس البتةّ.

ولكن هناك السّؤال الأهمّ، وهو: كيف أخذ النّبي الكريم هذه القصّة من اليهوديةّ؟! 

هل يملك من المصادر التاّريخيةّ ما يؤكّد زعمه؟! أم هل هناك حوار جمع النّبي بأحد 

بين  دار  حوار  أيّ  إلى  المصادر  تشير  لا  الحقيقة  آدم؟!  ابني  بقصّة  وأخبره  اليهود، 

النّبي، واليهود حول هذه القضيّة، ولو كان قد حدث لذكرته لنا مصادر السّيرة النّبويةّ 

التّي ذكرت لنا سيرة النّبي الكريم بالتفّصيل؟ 

الاقتباس  عمليةّ  إلى  أشاروا  اليهود  أنّ  التاّريخيّة  المصادر  لنا  تذكر  لم  لماذا  ثمّ 

المزعومة؟! إذ كان لهم أن يعترضوا على ما جاء في القرآن من هذه القصّة وغيرها، 

لكن المصادر تبيّّن لنا أنهّم لم يفعلوا، فدلّ ذلك على أنّ اليهود كانوا يعلمون أنهّ على 

الحقّ، وأنّ ما جاء به جاء متوافقًا مع ما دعتهم إليه التعّاليم التوّراتيّة. 

ثمّ إنهّ من النّاحية العقليةّ يفترض طبقًا لهذه الدّعوى أن يكون النّبي الكريم على 

علم باللغّتين العبريةّ، والآراميّة حتىّ يتسنّى له الاطلّاع على قصّة قابيل، وهابيل في 

اليهوديةّ؟! بخاصّة أنهّا تحتوي على تفاصيل دقيقة، يجب على من يريدها أن يغوص 

في أعماق الكتب اليهوديةّ؟! فكيف بمحمّد الذّي كان أمّيًّا لا يجيد القراءة، ولا 

بيئة لا  يعيش في  الكريم كان  النّبي  إنّ  يتحصّل على هذه المعلومات؟!  أن  الكتابة 

تعرف شيوع الكتب والمؤلفّات، حتىّ أنّ الكتب اليهوديةّ لم تكن متعارف عليها إلّّا 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 180

في إطار ضيق للغاية.

لكن هذا  السّماع،  القصّة، وغيرها عن طريق  أخذ  قد  بأنهّ  مدعٍ  يدّعي  قد  ولكن 

الادّعاء مردود عليه بموقف اليهود ذاتهم في تلك الفترة التاّريخيّة من البعثة المحمّديةّ، 

اعتراضهم  على  يدلّ  ما  الفترة  لهذه  المؤرخّة  التاّريخيةّ  الكتب  لنا  تذكر  لم  والذّين 

بأنهّ قد أخذها من كتبهم،  ادّعوا  أنهّم  يثبت  القرآن، ولم  القصّة في  على وجود هذه 

لماذا؟ لأنهّم كانوا يعلمون أنهّ نبيّ مرسل، وأنّ ما أتي به متوافق مع التوّراة الصّحيحة 

ذات المصدر الرّباني، وأنّ النّاموس الذّي نزل عليه هو النّاموس ذاته الذّي نزل على 

 .موسى

أمّا في ما يتعلقّ بكتاب فرقي دي ربي إليعازر الذّي ادّعى تيسدال أنّ الرسّول قد 

أخذ عنه هذه القصّة فإنّ من الثاّبت أنّ هناك العديد من الباحثين الغربييّن الذّي أكّدوا 

أنّ أجزاء من هذا الكتاب قد كتبت بعد ظهور الإسلام، ممّّا يعني أنّ القرآن مصدر لهذا 

الكتاب يحوي بعض أخبار،  إنّ  لو قيل  العكس. حتىّ  الكتاب في بعض أجزائه لا 

وقصص اليهود قبل الإسلام، فإنّ هذا لا يغيّّر من حقيقة أنهّ تضمّن ما يشير إلى أنهّ 

أخذ تفاصيل بعض القصص الوارد في القرآن. بل إنهّ ليقضي بالكليّةّ على كونه مرجعًا 

موثوقاً به، ما دام يأخذ من هنا وهناك من دون تمييز.

ذلك  على  استدلوّا  الإسلام  ظهور  بعد  ما  إلى  نسبته  جعلوا  الذّين  الباحثين  إنّ 

فيه، ومنها: ذكره لشخصيات إسلاميّة بخاصّة بعض  القضايا المتضمّنة  بالعديد من 

لقبةّ  وذكره  الإسلاميّة،  الفتوحات  عن  منه  مساحات  أفرد  كذلك   ،النّبي نساء 

الصّخرة -وهي التّي لم تأخذ هذا الاسم إلّّا في الإسلام- وحديثه عنها، والإفاضة في 

الحديث عن المسلمين، ووصفهم بأبشع الألفاظ، وكيل الاتهّامات لهم، من خلال 

حديثه عن بني إسماعيل، ويقصد بهم المسلمين.

ثمّ إننّا لدينا دليلان من اليهود ذاتهم على أنّ الكتاب كتب في العصر الإسلامي: 

الثاّني  والدّليل   ،)Encyclopaedia Judaica( اليهوديةّ  الموسوعة  الأوّل  الدّليل 

 ،)The Oxford Dictionary of the Jewish Religion( اليهوديةّ  الدّيانة  معجم 



ة الرّسميّة |  
ّ
181 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

إليعازر  الكتاب قد كتبه الحبر  بأنّ هذا  هذان المرجعان يتضمّنان ما ينسف الادّعاء 

)80–118م(.

الثاّمن  فالموسوعة اليهوديةّ تصف هذا الكتاب بأنهّ عمل فردي، كتب في القرن 

الميلادي، ويتكّئ على قضيّة الراّوايات العربيّة الموجودة فيه]]]، وهذا ما أكّده معجم 

إكسفورد للدّيانة اليهوديةّ]]].

يقول أحد الباحثين تأكيدًا: »من أهمّ ما ورد في الحديث عن أصل هذا التّّرجوم ما 

ذكره النّاقد برنارد جروسفلد )Bernard Grossfeld( في مقدّمته لترجمته الإنجليزيةّ 

التشّابه الكبير بين هذا التّّرجوم، وسفر  للتّّرجوم الأوّل، والثاّني لأستير فقد أشار إلى 

أنّ بوزنر  الخاصّ، وذكر  إليعازر، وهو 17 تشابهًا كما هو في تحليله  فرقي دي ربي 

قد أخذ من سفر  التّّرجوم  أنّ هذا  أيضًا إلى  أشارا  قد   )ZUNZ( وزنزو   )POSNER(

فرقي دي ربي إليعازر على عكس التّّرجوم الأوّل لإستير الذّي كان من مصادر فرقي 

دي ربي إليعازر، وأرخا تأليف التّّرجوم الثاّني لأستير في القرن الثاّمن فيما اعتبر برنارد 

جروسفلد أنّ أبكر تاريخ ممكن لتأليف هذا التّّرجوم هو سنة 800م أي بداية القرن 

التاّسع، وهو نفس ما اختارته الموسوعة اليهوديةّ«]]]. وهذا دليل على تهافت الشّبهة 

التّي يزعمها تيسدال، فمعنى عدم وجود نسخة للتّّرجوم الثاّني قبل الإسلام دليل على 

سقوطها وضعفها.

ولكنّ السّؤال الذّي يطرح نفسه: »من أين أخذ رسول الله هذا الكتاب اليهودي، 

وهو الأمّي، والكتاب المذكور مجهول عند حاخامات اليهود؟!«]]].

القرآنيةّ  الرّواية  نقد مضمون  تيسدال ظلّ متغافلًًا عن ذلك كلهّ، عامدًا إلى  لكنّ 

[1]- Geoffrey Wigoder, THE ENCYCLOPEDIA OF JUDAISM, New York, Macmillan Publishing 

Company, p.690.

[2]- Religion Wigoder, Werblowsky, Raphael Jehudal, The Oxford Dictionary of the jewish, p.676, 

1997. 

]]]- الشمري، ممدوح، هدهد سليمان وديك التّرجّوم، الحوار المتمدن، على الرابط التالي:

https://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=562064 

]]]- الخالدي، صلاح عبد الفتاح، القرآن ونقض مطاعن الرهبان، ص571.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 182

قائلًًا: »وعندما نقارن هذه الأسطورة اليهوديةّ مع تلك التّي وردت في القرآن سنرى 

أنّ الفرق الوحيد يتمثلّ في أنّ الغراب في الأولى هو من علم آدم كيف يدفن الجثةّ، 

في حين يقول القرآن إنّ قابيل هو من تعلمّ الدّفن من الغراب«]]]. لكن ليس صحيحًا 

أنّ الاختلاف بين الرّوايتين ينحصر في هذه الجزئيّة، بل هناك اختلافات أخرى]]] تدلّ 

على أنّ ما ذهب إليه تيسدال يتعلقّ بأغراض أخرى مشبوهة، ومن هذه الاختلافات 

المائدة  سورة  آيات  في  يحدّد  لم  الكريم  القرآن  أنّ  المستشرق  هذا  خطأ  تبيّّن  التّي 

المذكورة سابقًا، ولا في غيرها اسمي ولدي آدم، في حين ذكرتها التوّراة]]]، إذ لم 

يردا إلّّا في المروياّت الإسلاميّة]]]. والسّبب في ذلك أنّ القرآن كان مهتمًّاًّ بالمضمون، 

الشّّر،  الحقد، والحسد، والضّغينة؛ لأنهّا تقود إلى  البعد عن  وإرسال رسالة مفادها 

ومن ثمّ لم يكن مهتمًّاًّ من قريب، أو من بعيد بالتفّاصيل التّي تشغل عن إيصال هذه 

الرسّالة.

كما أنّ هناك اختلافات بلاغيّة في الرّوايتين، فالرّواية التوّراتيّة تميل إلى الإطناب 

بعض الشّّيء مع الاهتمام بذكر التفّاصيل كذكر أسماء الأشخاص، وبيان عليّةّ الفعل، 

الإيجاز.  إلى  القرآنيةّ  الرّواية  أخيه، في حين تميل  مع  قابيل  بين  دار  الذّي  والحوار 

ويمكن أن نبيّّن بلاغة القرآن في هذه الرّواية في أمرين: الأوّل الكلام الجامع المانع، 

حيث  المتقّين،  من  الله  يتقبلّ  إنّّما  تعالى:  الله  بقوله  ذلك  على  الاستدلال  ويمكن 

»جمعت هذه الجملة الكثير من المعاني بكلام مختصر، فقد اشتملت على فحوى 

القصة من أولها إلى آخرها، والقصّة مطولة يجدها القارئ في المطوّلات. وخلاصة 

المعنى أنّ اللهّ تعالى لا يقبل طاعة إلّّا من مؤمن متقّ«]]].

يتسّع  بكلام  المتكلمّ  يأتي  أن  »وهو  الاتسّاع،  بفنّ  يسمّى  ما  الآية  في  أنّ  كما 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص57.

]]]- انظر: بدران، غسان عاطف علي، قصة ابني آدم بين القرآن الكريم والتوراة.. دراسة مقارنة، ص4، 12.

]]]- انظر: السيد سليمان، أحمد محمّد، متماثلات ومتناقضات من وحي القرآن والتوراة الكتاب الأول، ص58، 61.

]]]- انظر: الشيرازي، ناصر مكارم، تفسير الأمثل، ج3، ص487.

]]]- القماش، عبد الرحّمن محمّد، الحاوي في تفسير القرآن الكريم جنّة المشتاق في تفسير كلام الملك الخلاق، 

)المائدة: 32(.



ة الرّسميّة |  
ّ
183 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

النّاس،  عقول  قدر  على  فيه  التأّويل  فيتسّع  ألفاظه،  تحتمله  ما  بحسب  التأّويل  فيه 

وتفاوت أفهامهم. وهو في الآية في إرادته إثم أخيه، لأنّ معناه: إنّّي لا أريد أن أقتلك 

فأعاقب«]]].

وإذا كان تيسدال يتجافى الحقيقة، ويبتعد عن الأمانة العلميّة مدّعياً عدم وجود 

الأحكام  من  مزيدًا  إلّّا  منه  ننتظر  فلا  واليهوديةّ،  القرآنيّة  الرّوايتين:  بين  اختلاف 

المجحفة البعيدة عن الرّأي العلمي، وهذا ما وجدناه بالفعل، عندما ادّعى أنّ الرّواية 

القرآنيّة استنساخ للرّواية اليهوديةّ ليس إلّّا، حيث يقول: »ومن الواضح كذلك أنّ مقطع 

القرآن ليس ترجمة حرفيّة من أحد الكتب اليهوديةّ، ولكنّه على الأرجح -كما يمكن 

أن نتوقعّ- استنساخ حرّ للقصّة كما رواها لمحمّد بعض أصدقائه من اليهود،...«]]] 

وهل كان لسيدنا محمّد أصدقاء من اليهود؟! إنّ الكتب التاّريخيّة لم تذكر لنا أنّ النّبي 

الكريم كان له أصحاب منهم، وهل من يقُابل، أو يلتقي بالنّبي مرةّ نعدّه صديقًا له؟! 

استنساخ  القرآنيّة  الرّواية  فلا  كليّّة،  الحقيقة  عن  يبعد  هنا  تيسدال  ذكره  ما  لكن 

تأمّل في  لقليل  الشّّيء  بعض  نفسه  أمهل  أنهّ  ولو  لها،  ترجمة  ولا  اليهوديةّ،  للرّواية 

الرّوايتين لوجد الأمر خلاف ما ذكر، فالرّوايتان تتفّقان في أمرين فقط: الأوّل قضيةّ 

القربان، والثاّني قتل الأخ لأخيه، فيما عدا ذلك لا يجد المتأمّل فيها بعد قليل من 

الجهد أيّ اتفّاق آخر. في حين نجد الاختلافات بينهما أضعاف ما اتفّقتا فيه وزيادة.

فما يثبت التجّنّي الذّي مارسه المستشرق تيسدال، ويدلّ دلالة قاطعة على خطأ 

موقفه، وخطأ الركّائز التّي ارتكز إليها أنّ الرّوايتين تختلفان في عدّة أمور، نذكرها في 

ما هو آتٍ:

الأوّل، إضافة إلى ما ذكرناه آنفًا من عدم تسمية القرآن للأخين، فإنهّ ذكر القربان 

بعض  وذكرت  وحدّدتهما،  القربانين  التوّراتيّة  الرّواية  ذكرت  حين  في  يحدّده،  ولم 

التفّاصيل عنهما، في حين أنّ القرآن لم تهمّه التفّاصيل بقدر ما كان يهمّه المضمون.

]]]- الحاوي في تفسير القرآن الكريم جنّة المشتاق في تفسير كلام الملك الخلاق، م.س.

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص57.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 184

روايته  القرآني في  الحوار  فإنّ  تشتملان على حوار،  الرّوايتان  كانت  لئن  الثّاني، 

كان بين الأخ وأخيه، مبيّنًا تهديد أحدهما للآخر بالقتل؛ نتيجة عدم قبول الله تعالى 

لقربانه، في حين يحمل حديث الأخ الآخر معاني الإيمان، والتقّوى، وتذكير أخيه 

بالنّار التّي أعدها الله تعالى للظاّلمين]]]. في حين تخلو الرّواية التوّراتيّة من أيّ حوار 

بين الأخين، ولكن على العكس كان الحوار فيها بين قايين قابيل، وبين الله تعالى، 

وهو حوار يدلّ على عدم التأّدب مع الله، ومن ثمّ غضب عليه، وأخرجه من الأرض 

إلى أرض بعيدة.

الثّالث، الغراب في الرّواية القرآنيّة علم الأخ كيف يواري جثةّ أخيه]]] –في حين 

جعلت الرّواية اليهوديةّ المنبثقة من الكتب اليهوديةّ المفسّّرة التعّليم صادرًا من الغراب 

أن  الطبّيعي  بينهما، فكان من  الحواري كان  للأب- هذا هو المنطقي؛ لأنّ المشهد 

يكون التعّليم للأخ لا الأب، علمًًا بأنّ الرّواية التوّراتية الموجودة في العهد القديم لم 

تذكر شيئاً عن قضيّة الغراب.

الرّابع، الرّواية القرآنيّة تبيّّن بوضوح ندم القاتل على ما اقترفت يداه، بدليل قول الله 

تعالى: »فأصبح من النّادمين«]]]؛ لأنهّ لم يحصّل شيئاً من قتله أخاه سوى سخط الله 

تعالى، وغضبه، وسخط والديه]]]. في حين لم يظهر على القاتل في الرّواية التوّراتيةّ 

ما يدلّ على النّدم الصّّريح بدليل الحوار غير المتأدّب الذّي تنسبه التوّراة للابن مع 

الله تعالى.

بيان  تتلخّص في  تربويةّ وإيمانيّة،  تنبنّى على مضامين  القرآنيّة  الرّواية  الخامس، 

خطورة الحسد، والحقد على البشريةّ، ومن ثمّ اتخّذ القرآن قصّة ابني آدم لينطلق منها 

إلى بيان شريعة القصاص التّي انتهكها اليهود بسبب إفسادهم في الأرض. في حين 

تربوي، وإنّّما كانت -في ظنّي- قصّة من أجل  أيّ توجيه  التوّراتيّة من  الرّواية  تخلو 

]]]- انظر: شرح هذا الحوار عبد الحميد جودة السحار، قصص الأنبياء.. قابيل وهابيل ص10.

]]]- انظر: ابن الجوزي، التبصرة، ج1، ص43.

]]]- انظر: ابن كثير، البداية والنّهاية، ج1، ص2016.

]]]- انظر: الهرري، محمّد الأمين، تفسير حدائق الرّوح والرّيحان في روابي علوم القرآن، ص233.



ة الرّسميّة |  
ّ
185 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

القصّ، أو الحكي التاّريخي ليس إلّّا.

فهل بعد ذلك يستطيع كائن من كان أن يقول إنّ تيسدال محقّ في القول باستنساخ 

الرّواية القرآنيّة للرّواية التوّراتيةّ؟! بالطبّع لا؛ لأنّ ما بينّاه من اختلافات جوهريةّ بينهما 

لتحكم ببطلان ما ذهب إليه هذا المستشرق. 

 بل كان لهذه الاختلافات بين الرّوايتين منعطف آخر أجبر تيسدال عن البحث عن 

اليهوديةّ كالمشناه،  الكتب  والرّوايات الموجود في  القرآنيّة،  الرّواية  تشابه بين  أوجه 

وكتاب فرقي ربي إليعازر، فذهب زاعمًًا أنّ ما أروردته الرّواية القرآنيةّ من اختلافات 

يقول  ولذا  اليهوديةّ،  الكتب  هذه  من  الاقتباس  إلى  مرجعه  التوّراة  في  نظيرتها  عن 

زاعمًًا: »ومن غير المرجّح أنّ هذه الاختلافات الطفّيفة أدخلها محمّد عمدًا، بيد أنهّ 

من الممكن كذلك أن رواة الأساطير اليهوديةّ رووها له شفاهيًّا كما سمعوها شفاهيًّا 

برهة  مسألة  إنهّا  العربي،  النّبي  وليس  الخطأ،  هذا  ارتكبوا  من  هم  أنهّم  أيضًا،  هم 

قصيرة«]]]. 

تيسدال، فعلى حين لم  أظهره المستشرق  الذّي  الافتقار  دليل واضح على  وهذا 

التوّراتيّة،  الرّواية  لواءها من  التّي حمل  إليه من دعوى الاقتباس  ما كان يصبو  يجد 

راح يحاول أن يجد ما يتمنّاه في الكتب اليهوديةّ الأخرى، فنسب الرّواية القرآنيّة إلى 

هذه الكتب التّي أسماها كتب الأساطير اليهوديةّ. لكن تبقى مزاعمه فرضيّات لا ترقى 

قوله: ومن  اليقين في  وليس  الاحتماليّة،  معنى  عباراته تحمل  أن  بدليل  الدّليل،  إلّّا 

الممكن، وبدليل أنهّ لا يملك حجّة واحدة تاريخيّة، أو واقعيةّ تبيّّن صدق ما ذهب 

تهمة  النّبي محمّد  فينفي عن  الوديع،  الحمل  وكأنهّ  النّصّ،  نهاية  يظهر في  ثمّ  إليه، 

الخطأ في إيراد الرّواية، ويلصقها بالأساطير اليهوديةّ كما يزعم. وهو في الوقت ذاته 

يتهّم القرآن، والنّبي الكريم بأنّ مصدريتّه للرّواية ليست صحيحة.

الغريب أنّ ما أسماه تيسدال أساطير ليس أكثر من التلّمود الذّي يؤمن به اليهود 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص57.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 186

للمشناه، والجمارا، والمشناه سنهدرين جزء من  فالتلّمود جامع  بالتوّراة،  كإيمانهم 

المشناه، بما يعني أنهّا ليس خرافات كما يعتقد تيسدال، ولكنّها من صلب اليهوديةّ 

التّي يؤمنون بها، وهذا يعني خطأ ما ذهب إليه تيسدال، والدّليل على أنهّ من الكتب 

الرسّميّة اليهوديةّ ما ذهبت إليه الموسوعة اليهوديةّ التّي تقول]]]:

Mishnah, Talmud, and Haggadah, had been revealed to Moses on 

Sinai.

فاليهود يؤمنون إيماناً جازمًا بأنّ المشناه سنهدرين ممّّا أنزل على سيّدنا موسى في 

سيناء. ما يعني أنهّ ليس من قبيل الأساطير عندهم.

وتطلق كلمة التلّمود، أو التلّموذ على شروح، وحواشي التوّراة فقد كُتِبَ تفسير 

للتوّراة أوّلًًا، وأطلق عليه المشناة، وكُتِبَ شرح المشناة، وأطلق عليه الجمارة، ويطلق 

الجمارة  على  التلّمود  اسم  يطلق  وقد  معًا،  والجمارة  المشناة،  على  التلّمود  اسم 

وحدها أحياناً]]]. أمّا السنهدرين: أي المحكمة العليا، فهي الرسّالة الراّبعة من أقسام 

المشناة، وفيها الجزاءات، أو العقوبات، والتعّويضات، والباب الراّبع بفصوله الأحد 

عشر يوضّح تشكيل السنهدرين، ونظامها، وسلطاتها]]]. وعليه فإنهّ من احتقر أقوال 

ترك  لمن  خلاص  ولا  التوّراة،  أقوال  احتقر  ممّن  أكثر  الموت  استحقّ  الحاخامات 

ممّّا  أفضل  التلّمود عندهم  أقوال علماء  فقط، لأنّ  بالتوّراة  التلّمود، واشتغل  تعاليم 

جاء في شريعة موسى]]].

بل إنّ تيسدال حاول أن يجد وجهته في أمر آخر، فزعم أوّلًًا أنّ الآية 35 من سورة 

السّابقة عليها في ظنّه، ومن  المائدة مقتطعة من سياقها؛ إذ ليس لها علاقة بالآيات 

المشناه  إلى  ننتقل  حين  ولكن  مفقودًا،  ربطاً  ثمةّ  أنّ  الواضح  »من  يقول:  نجده  ثمّ 

]]]- انظر: الموسوعة اليهوديةّ على الرابط التالي:

http://www.jewishencyclopedia.com/view.jsp?artid=32&letter=T&search=talmud#114

]]]- س ليفي، مقدّمة كنوز التلّمود ص11.

]]]- م.ن، ص21.

]]]- روهلنج – شارل لوران، الكنز المرصود في قواعد التلّمود، ص51-50.



ة الرّسميّة |  
ّ
187 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

تصبح  بحيث  تمامًا،  برمّته  ذكر  الأمر  أنّ  نجد   ،5 الفقرة  الراّبع  الفصل  سنهدرين، 

العلاقة بين الآية المذكورة أعلاه، وقصّة قتل هابيل واضحة«]]]. 

مع أنّ الواقع اللغّوي يقود إلى نوع من التّّرابط في الآيات عكس ما حاول تيسدال 

أن يوهم، فليس معنى قوله تعالى من أجل ذلك أنّ الآية مبهمة كما فهم هذا الأعجمي، 

إذ إنّ أيّ أحد يقرأ هذه الآية بعد الآيات التّي تتحدّث عن نبأ ابني آدم، وقتل أحدهما 

الآخر، ليكتشف من دون كبير جهد، أو تأمّل أنّ معنى الآية هو: من أجل قتل ابن آدم 

أخيه ظلمًًا]]] كتب الله تعالى على بني إسرائيل أنهّ من قتل نفسًا بغير نفس... فكأنّماّ 

قتل النّاس جميعًا، ومن أحياها فكأنّّما أحياهم جميعًا]]]. هكذا من دون أدنى صعوبة 

في الفهم أو الاستيعاب.

لكن تيسدال تغافل عمدًا عن هذا الفهم لينقلنا إلى منطقة أرادها، وهي أنّ فهم 

هذه الآية يكون عن طريق قراءة المشناه سنهدرين التّي تحمل المعنى الذّي تغافل عنه 

مدّعيًا نسبته إليها، ولكن عند الذّهاب إلى النّصّ في المشناه نجد أنّ تيسدال راوغ، 

ومارس التضّليل بحذف بعض الجمل تحقيقًا لمآربه. »فالنّصّ الموجود في المشناه 

يقول: دماء أخيك تصرخ )تكوين 10: 4( -لم يقل دم أخيك بل قال دماء أخيك- دمه 

ودم نسله- تفسير آخر: دماء أخيك؛ لأنّ دمه قد سال على الأشجار والأحجار، وبناءً 

على ذلك لم يخلق إلّّا إنساناً واحدًا؛ ليعلمك أنّ كلّ ما يتسبّب في فقدان نفس من 

إسرائيل ينطبق عليه ما ورد في التوّراة، كأنهّ قتل العالم كلهّ«]]]. فهو لم يذكر التفّسير 

الآخر المظللّ باللوّن الأسود العريض، وموقفه هنا هو موقف يمثل عدم أمانة علميّة.

ومع حقيقة فرضيّة التفّسير الأوّل الذّي ارتضاه تيسدال فهذا لا يعني تأكيدًا لرأيه 

من قريب أم بعيد، حيث إنّ القرآن ذاته يقرّ بأنّ هذا التفّسير من شريعة بني إسرائيل، 

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص58.

]]]- الطبّري، تفسير الطبّري جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج8، )المائدة: 32(.

ا أحَْيَا  ا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أحَْيَاهَا فَكَأنََّمََّ رْضِ فَكَأنََّمََّ ]]]- قال تعالى: ﴿مَنْ قَتَلَ نفَْسًا بِغَيْرِْ نفَْسٍ أوَْ فَسَادٍ فِِي الْأَْ

النَّاسَ جَمِيعًا﴾ )المائدة: 32(.

]]]- انظر: متن التلّمود المشناه القسم الراّبع نزيقين الأضرار، ص161.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 188

بدليل قوله تعالى: ولقد كتبنا على بني إسرائيل في الكتاب أي أنّ القرآن لم ينكر أنّ 

هذا حكم قضى به عليهم بعد إشاعتهم القتل والفساد، ولو تأمل تيسدال قليلًًا لأدرك 

أمانة النّبي الكريم، وأمانة القرآن، إذ لو كان ثمةّ اقتباس كما يدعي تيسدال لما أشار 

القرآن هذه الإشارة.

ولا يمتنع عندنا من النّاحية الدّينيّة الإيمان بتفسيرهم القائل: بسبب قتل إبن آدم 

لأخيه فإنّ الكتاب يحسب أنّ كلّ من أهلك روحًا فكأنّّما أهلك العالم كلهّ، ومن يحفظ 

روحًا فكأنّّما حفظ العالم بأسره؛ لأنهّ أوّلًًا لا يتعارض مع القرآن في هذه الجزئيةّ، ولأنّ 

الرسّول ثانيًا، وضع قانوناً مؤدّاه: »لا تصدقوّا أهل الكتاب، ولا تكذّبوهم، وقولوا آمنّا 

باللّ،ه وما أنزل إلينا« رواه البخاري]]].

وصدق الله تعالى إذا يقول: واتل عليهم نبأ ابني آدم بالحقّ، وكأنّ الآية الكريمة 

توجه أنظار المخالفين إلى أنّ ما جاء في القرآن هو الحقّ؛ تصحيحًا لما حُرِّف من كلام 

الله تعالى في الكتب السّابقة على القرآن الكريم. ولذا فإنّ كلمة بالحقّ تحمل العديد 

من الدّلالات، والمعاني الدّالة على أنّ ما يتعلقّ بالقصّة لن تجد حقيقته الكاملة غير 

الكاملة، وإنّ  أنّ ما عداه لا يحمل الحقيقة  ثمّ نفهم  القرآن، ومن  المنقوصة إلّّا في 

حوى بعضها ممّّا لم تطاله يد البشر بالتغّيير والتبّديل.

]]]- البخاري، صحيح البخاري، رقم 4485.



الث 
ّ
الفصل الث

دعاوى تيسدال حول قصّة نجاة سيّدنا إبراهيم

بادئ ذي بدء يمكن القول إنّ قصّة سيّدنا إبراهيم وردت متفرقّة في مواضع شتىّ 

من الآيات القرآنيّة، هذا يعني أننّا لو بحثنا عنها فإننّا لا نجدها في موضع واحد، بل 

علينا لتتبعّها أن نقرأ الآيات التّي وردت فيها.

ومن المواضع التّي ذكُرت فيها القصّة]]]:

اطٍ مُسْتَقِيمٍ * وَآتيَْنَاهُ  نعُْمِهِ اجْتَبَاهُ وَهَدَاهُ إِلََى صِِرَ كِيَن * شَاكِرًا لِِأَ ةً قَانِتًا لِلَّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ الْمُشْْرِ  إِبْرَاهِيمَ كَانَ أمَُّ ]]]- ﴿إنَِّ

الْمُشْْركِِيَن﴾  مِنَ  إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ  مِلَّةَ  اتَّبِعْ  أنَِ  إِلَيْكَ  أوَْحَيْنَا  الِحِيَن * ثمَُّ  لَمِنَ الصَّ وَإنَِّهُ فِِي الْْآخِرةَِ  نيَْا حَسَنَةً  فِِي الدُّ

)النحل: 123-120(.

نْ هَدَيْنَا  يَّةِ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْْرَائيِلَ وَمِمَّ نْ حَمَلْنَا مَعَ نوُحٍ وَمِنْ ذُرِّ يَّةِ آدَمَ وَمِمَّ ♦ ﴿أوُلَئِكَ الَّذِينَ أنَعَْمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّيَن مِنْ ذُرِّ
دًا وَبُكِيًّا﴾ )مريم: 58(. وا سُجَّ وَاجْتَبَيْنَا إذَِا تتُْلََى عَلَيْهِمْ آياَتُ الرَّحْمَنِ خَرُّ

كُمُ  سَمَّاَّ أبَِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ  مِلَّةَ  حَرَجٍ  مِنْ  ينِ  الدِّ فِِي  عَلَيْكُمْ  جَعَلَ  وَمَا  اجْتَبَاكُمْ  هُوَ  جِهَادِهِ  حَقَّ  اللَّهِ  فِِي  ♦ ﴿وَجَاهِدُوا 
كَاةَ  الزَّ وَآتوُا  لََاةَ  الصَّ فَأقَِيمُوا  النَّاسِ  عَلََى  شُهَدَاءَ  وَتكَُونوُا  عَلَيْكُمْ  شَهِيدًا  سُولُ  الرَّ لِيَكُونَ  هَذَا  وَفِِي  قَبْلُ  مِنْ  الْمُسْلِمِيَن 

وَاعْتَصِمُوا بِاللَّهِ هُوَ مَوْلََاكُمْ فَنِعْمَ الْمَوْلََى وَنِعْمَ النَّصِيرُ﴾ )الحج: 78(.

♦ ﴿سَلََامٌ عَلََى نوُحٍ فِِي الْعَالَمِيَن * إنَِّا كَذَلِكَ نجَْزِي الْمُحْسِنِيَن * إنَِّهُ مِنْ عِبَادِناَ الْمُؤْمِنِيَن * ثمَُّ أغَْرقَْنَا الْْآخَرِينَ * وَإنَِّ مِنْ 
ترُِيدُونَ * فَمََا ظَنُّكُمْ  اللَّهِ  دُونَ  آلِهَةً  تعَْبُدُونَ * أئَِفْكًا  مَاذَا  وَقَوْمِهِ  لِِأبَِيهِ  قَالَ  سَلِيمٍ * إذِْ  بِقَلْبٍ  رَبَّهُ  جَاءَ  شِيعَتِهِلََإ ِبْرَاهِيمَ * إذِْ 

بِربَِّ الْعَالَمِيَن * فَنَظَرَ نظَْرةًَ فِِي النُّجُومِ * فَقَالَ إِنِّيِّ سَقِيمٌ * فَتَوَلَّوْا عَنْهُ مُدْبِرِينَ * فَرَاغَ إِلََى آلِهَتِهِمْ فَقَالَ ألَََا تأَكُْلُونَ * مَا لَكُمْ 

بًا بِالْيَمِيِن * فَأقَْبَلوُا إِلَيْهِ يَزفُِّونَ * قَالَ أتَعَْبُدُونَ مَا تنَْحِتُونَ * وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تعَْمَلُونَ * قَالوُا  لََا تنَْطِقُونَ * فَرَاغَ عَلَيْهِمْ ضََرْ

ابْنُوا لَهُ بُنْيَاناً فَألَْقُوهُ فِِي الْجَحِيمِ * فَأرََادُوا بِهِ كَيْدًا فَجَعَلْنَاهُمُ الْْأسَْفَلِيَن * وَقَالَ إِنِّيِّ ذَاهِبٌ إِلََى رَبِّيِّ سَيَهْدِينِ * رَبِّ هَبْ لِِي 

عْيَ قَالَ ياَ بُنَيَّ إِنِّيِّ أَرَى فِِي الْمَنَامِ أنَِّيِّ أذَْبَحُكَ فَانظر: مَاذَا ترََى قَالَ  نْاَهُ بِغُلََامٍ حَلِيمٍ * فَلَمَّاَّ بَلَغَ مَعَهُ السَّ الِحِيَن * فَبَشَّرَّ مِنَ الصَّ

قْتَ  ابِرِينَ * فَلَمَّاَّ أَسْلَمََا وَتلََّهُ لِلْجَبِيِن * وَناَدَيْنَاهُ أنَْ يَا إِبْرَاهِيمُ * قَدْ صَدَّ يَا أبََتِ افْعَلْ مَا تؤُْمَرُ سَتَجِدُنِِي إنِْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّ

ؤْيَا إنَِّا كَذَلِكَ نجَْزِي الْمُحْسِنِيَن * إنَِّ هَذَا لَهُوَ الْبَلََاءُ الْمُبِيُن * وَفَدَيْنَاهُ بِذِبْحٍ عَظِيمٍ * وَترََكْنَا عَلَيْهِ فِِي الْْآخِرِينَ * سَلََامٌ  الرُّ

الِحِيَن * وَبَارَكْنَا عَلَيْهِ  نْاَهُ بِإِسْحَاقَ نبَِيًّا مِنَ الصَّ عَلََى إِبْرَاهِيمَ * كَذَلِكَ نجَْزِي الْمُحْسِنِيَن * إنَِّهُ مِنْ عِبَادِناَ الْمُؤْمِنِيَن * وَبَشَّرَّ

يَّتِهِمََا مُحْسِنٌ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ مُبِيٌن﴾ )الصافات: 113-79(.  وَعَلََى إِسْحَاقَ وَمِنْ ذُرِّ

عَقِبِهِ  بَاقِيَةً فِِي  سَيَهْدِينِ * وَجَعَلَهَا كَلِمَةً  فَإِنَّهُ  فَطَرَنِِي  الَّذِي  تعَْبُدُونَ * إِلَّاَّ  بَرَاءٌ مِمَّاَّ  إنَِّنِي  وَقَوْمِهِ  قَالَ إِبْرَاهِيمُلِِأ بَِيهِ  ♦ ﴿وَإذِْ 
لَعَلَّهُمْ يَرجِْعُونَ﴾ )الزخرف: 28-26(.

 * وَأعَْطَى قَلِيلًًا وَأَكْدَى * أعَِنْدَهُ عِلْمُ الغَْيْبِ فَهُوَ يَرَى * أمَْ لَمْ يُنَبَّأْ بِِماَ فِِي صُحُفِ  ♦ ﴿أفََرَأيَتَْ الَّذِي توََلَّىَّ
﴾ )النجم: 37-33(.  مُوسََى * وَإِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَفَّىَّ

ةَ وَالْكِتَابَ فَمِنْهُمْ مُهْتَدٍ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ﴾ )الحديد: 26(. يَّتِهِمََا النُّبُوَّ ♦ ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نوُحًا وَإِبْرَاهِيمَ وَجَعَلْنَا فِِي ذُرِّ
♦ ﴿قَدْ كَانتَْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إذِْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إنَِّا بُرآَءُ مِنْكُمْ وَمِمَّاَّ تعَْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرنْاَ 
بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاءُ أبََدًا حَتَّى تؤُْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ إِلَّاَّ قَوْلَ إِبْرَاهِيمَ لِِأبَِيهِ لََأسَْتَغْفِرَنَّ لَكَ وَمَا أمَْلِكُ لَكَ 

ءٍ رَبَّنَا عَلَيْكَ توََكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أنَبَْنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ * رَبَّنَا لََا تجَْعَلْنَا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا وَاغْفِرْ لَنَا رَبَّنَا إنَِّكَ أنَتَْ  مِنَ اللَّهِ مِنْ شََيْ

الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ )الممتحنة: 5-4(.

حُفِ الْْأوُلََى * صُحُفِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسََى﴾ )الأعلى:  نيَْا * وَالْْآخِرةَُ خَيْْرٌ وَأبَْقَى * إنَِّ هَذَا لَفِي الصُّ ♦ ﴿بلَْ تؤُْثرُِونَ الْحَيَاةَ الدُّ
.)19-16



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 190

ةً بَعْضُهَا  يَّ ♦ ﴿إنَِّ اَّللَّهَ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إبِْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلََى الْعَالََميَِن * ذُرِّ
مِنْ بَعْضٍ وَاَّللَّهُ سَمِيعٌ عَليِمٌ﴾ )آل عمران: 34-33(. 

هُ عَدُوٌّ لِلَّهَِِّ  َ لَهُ أَنَّ اهُ فَلََّمَّا تَبََّيَّن ♦ ﴿وَمَا كَانَ اسْتغِْفَارُ إبِْرَاهِيمَلِِأ بَيِهِ إلَِّاَّ عَنْ مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إيَِّ
اهٌ حَليِمٌ﴾ )التوبة: 114(. أَ مِنْهُ إنَِّ إبِْرَاهِيمَ لََأوََّ تَبََرَّ

مُكَ مِنْ تَأْوِيلِ الْْأحََادِيثِ وَيُتمُِّ نعِْمَتَهُ عَلَيْكَ وَعَلََى  تَبيِكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّ ♦ ﴿وَكَذَلكَِ يََجْ
حَكيِمٌ﴾  عَليِمٌ  رَبَّكَ  إنَِّ  قَبْلُ إبِْرَاهِيمَ وَإسِْحَاقَ  مِنْ  أَبَوَيْكَ  عَلََى  َّهَا  أَتََم كَمََا  يَعْقُوبَ  آلِ 

)يوسف: 6(. 

مَنيِ رَبِّيِّ  َّا عَلَّ ♦ ﴿قَالَ لََا يَأْتيِكُمََا طَعَامٌ تُرْزَقَانهِِ إلَِّاَّ نَبَّأْتُكُمََا بتَِأْوِيلهِِ قَبْلَ أَنْ يَأْتيَِكُمََا ذَلكُِمََا مِِم
ةَ آبَائيِ إبِْرَاهِ بَعْتُ مِلَّ ةَ قَوْمٍ لََا يُؤْمِنُونَ باَِّللَّهِ وَهُمْ باِلْْآخِرَةِ هُمْ كَافرُِونَ * وَاتَّ إنِِّيِّ تَرَكْتُ مِلَّ

ءٍ ذَلكَِ مِنْ فَضْلِ اَّللَّهِ عَلَيْناَ وَعَلََى  كَ باَِّللَّهِ مِنْ شََيْ يمَ وَإسِْحَاقَ وَيَعْقُوبَ مَا كَانَ لَناَ أَنْ نُشْْرِ
النَّاسِ وَلَكنَِّ أَكْثَرَ النَّاسِ لََا يَشْكُرُونَ﴾ )يوسف: 38-37(.

والرّواية القرآنيّة للقصّة تبيّنها بوضوح تامّ، وقد قام بعض علماء المسلمين بتجميع 

مواضع هذه القصّة القرآنيّة، وعرضها في وسط متصّل، ونجد ذلك بوضوح في كتب 

قصص الأنبياء، التّي مزجت حديثها حول القصّة ببعض أحاديث سيّدنا محمّد، ومنها 

ما مزج حديثه ببعض الإسرائيلياّت. والمستشرق تيسدال كان يدرك هذا الأمر جيّدًا، 

يهوديةّ  قصّة  النّار هي  إبراهيم من  نجاة  قصّة  أنّ  مرةّ-  كلّ  يدّعي  -مثلما  ادّعى  لكنّه 

بالأساس مأخوذة في ظنّه من المدراش رباه، ومن ثمّ فإنّ الكتاب الأخير عنده هو 

مصدر القصّة التّي وردت في القرآن]]].

لكن من المؤكّد أنّ الخطأ المنهجي الذّي يقع فيه المستشرق تيسدال ما زال كما 

هو، ولم ينفكّ عنه مطلقًا، وهو النّظر إلى نبي الله تعالى إبراهيم على أنهّ إرث يهودي، 

خطأ  وهذا  الأخرى،  الدّيانات  أهل  من  ديانته  إلى  أو  إليه،  ينتسب  أن  لأحد  وليس 

جمّ. وعلى هذا النّهج سار أغلب المستشرقين، وفي سبيل ادّعاءاتهم -كما يقرّر أحد 

]]]- انظر: تيسدال، سانت كلير، المصادر الأصليّة للقرآن، ص60.



ة الرّسميّة |  
ّ
191 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

الباحثين- أتوا بفرضيّات لا تنقضي منها ترهّاتها]]]. بيد أنّ نظرة تيسدال هذه هي النّظرة 

التّي تنظرها اليهوديةّ، وأي نظرة دينيّة أخرى تمارس التعّصّب، وتتخّذه لها منهجًا.

ولنا أن نتساءل: إذا كان اليهود يهيمون عشقًا بالنّبي إبراهيم كما يتخيّل تيسدال، 

فلماذا انتقصوا من كرامته، واتهّموه بالتكسّب من بيع عرضه، والمتاجرة بزوجته فضلًًا 

عن اتهّامه بالكذب، وهذا ما تدلّ عليه نصوص العهد القديم ذاته؛ حيث نسب العهد 

القديم على لسان إبراهيم قوله:

»وحدث لما أتاهني الله من بيت أبي أنّّي قلت لها: هذا معروفك الذّي تصنعين 

إلي، في كلّ مكان نأتي إليه قولي عنّي: هو أخي« )التكوين: 20/ 13(.

 ويذكر السّفر أنهّما نفّذا ما اتفقا عليه في أرض مصر:

»فحدث جوع في الأرض، فانحدر أبرام إلى مصر ليتغربّ هناك؛ لأنّ الجوع في 

الأرض كان شديدًا، وحدث لماّ قرب أن يدخل مصر أنهّ قال لساراي امرأته: إنّّي قد 

علمت أنكّ امرأة حسنة المنظر، فيكون إذا رآك المصريوّن أنهّم يقولون: هذه امرأته 

فيقتلونني، ويستبقونك، قولي: إنكّ أختي ليكون لي خير بسببك، وتحيا نفسي من 

ا،  أنهّا حسنة جدًّ أنّ المصرييّن رأوا المرأة  أبرام إلى مصر  أجلك، فحدث لما دخل 

ورآها رؤساء فرعون، ومدحوها لدى فرعون، فأخذت المرأة إلى بيت فرعون، فصنع 

إلى أبرام خيراً بسببها، وصار له غنم، وبقر، وحمير، وعبيد، وإماء، وأتن، وجمال، 

أبرام، فدعا فرعون  امرأة  الربّّ فرعون، وبيته ضربات عظيمة بسبب ساراي  فضرب 

أبرام وقال: ما هذا الذّي صنعت بي؟ لماذا لم تخبرني أنهّا امرأتك؟ لماذا قلت: هي 

أختي حتىّ أخذتها لي لتكون زوجتي؟ والآن هو ذا امرأتك، خذها، واذهب فأوصى 

عليه رجالًًا فشيعوه، وامرأته، وكلّ ما كان له« )التكوين: 12/ 10- 20(.

وعلى أيّ حال فقد بيّّن القرآن خطأ هذا الحكم الذّي ينسب إبراهيم إلى اليهود، أو 

النّصارى أو المشركين؛ حيث يقول الله تعالى:

]]]- انظر: خليفة، محمّد، الاستشراق والقران الكريم، وما بعدها، ص37 وانظر: دراز، محمّد عبد الله، مدخل إلى 

القرآن الكريم، ص125 وما بعدها.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 192

فِِي  هُ  وَإنَِّ نْيَا  الدُّ فِِي  اصْطَفَيْناَهُ  وَلَقَدِ  نَفْسَهُ  سَفِهَ  مَنْ  إلَِّاَّ  إبِْرَاهِيمَ  ةِ  مِلَّ عَنْ  يَرْغَبُ   وَمَنْ 

ا  بِِهَ الْعَالََميَِن * وَوَصَّىَّ  لرَِبِّ  أَسْلَمْتُ  قَالَ  أَسْلمِْ  هُ  رَبُّ لَهُ  قَالَ  يَن * إذِْ  الِِحِ الصَّ لََمنَِ  الْْآخِرَةِ 
ينَ فَلََا تََموُتُنَّ إلَِّاَّ وَأَنْتُمْ مُسْلمُِونَ * أَمْ  إبِْرَاهِيمُ بَنيِهِ وَيَعْقُوبُ يَا بَنيَِّ إنَِّ اَّللَّهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّ
كَ  كُنْتُمْ شُهَدَاءَ إذِْ حَضََرَ يَعْقُوبَ الْْمَوْتُ إذِْ قَالَ لبَِنيِهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِي قَالُوا نَعْبُدُ إلََِهَ
قَدْ  ةٌ  أُمَّ مُسْلمُِونَ * تلِْكَ  لَهُ  وَنَحْنُ  وَاحِدًا  ا  إلََِهً وَإسِْحَاقَ  وَإسِْمََاعِيلَ  إبِْرَاهِيمَ  آبَائكَِ  وَإلَِهَ 
ا مَا كَسَبَتْ وَلَكُمْ مَا كَسَبْتُمْ وَلََا تُسْأَلُونَ عََّمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ * وَقَالُوا كُونُوا هُودًا  خَلَتْ لََهَ
كيَِن * قُولُوا آمَنَّا باَِّللَّهِ وَمَا  ةَ إبِْرَاهِيمَ حَنيِفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْْمُشْْرِ تَدُوا قُلْ بَلْ مِلَّ أَوْ نَصَارَى تََهْ
أُنْزِلَ إلَِيْناَ وَمَا أُنْزِلَ إلََِى إبِْرَاهِيمَ وَإسِْمََاعِيلَ وَإسِْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْْأسَْبَاطِ وَمَا أُوتِِيَ مُوسَى 
قُ بَيْْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلمُِونَ )البقرة:  مِْ لََا نُفَرِّ وَعِيسَى وَمَا أُوتِِيَ النَّبيُِّونَ مِنْ رَبِّهِّ

.)136-130

مِنَ  كَانَ  وَمَا  مُسْلمًًِا  حَنيِفًا  كَانَ  وَلَكنِْ  انيًِّا  نَصْْرَ وَلََا  ا  كَانَ إبِْرَاهِيمُيََه ُودِيًّ ♦ ﴿مَا 
وَلِِيُّ  وَاَّللَّهُ  آمَنُوا  وَالَّذِينَ  النَّبيُِّ  وَهَذَا  بَعُوهُ  اتَّ ذِينَ  لَلَّ بإِبِْرَاهِيمَ  النَّاسِ  أَوْلََى  كيَِن * إنَِّ  الْْمُشْْرِ

الْْمُؤْمِنيَِن﴾ ]آل عمران: 68-67[.

بَيْتٍ  لَ  أَوَّ كيَِن * إنَِّ  الْْمُشْْرِ مِنَ  كَانَ  وَمَا  ةَ إبِْرَاهِيمَ حَنيِفًا  مِلَّ بعُِوا  فَاتَّ ♦ ﴿قُلْ صَدَقَ اَّللَّهُ 
وَمَنْ  إبِْرَاهِيمَ  مَقَامُ  بَيِّنَاتٌ  آيَاتٌ  للِْعَالََميَِن * فيِهِ  وَهُدًى  مُبَارَكًا  ةَ  ببَِكَّ لَلَّذِي  للِنَّاسِ  وُضِعَ 
دَخَلَهُ كَانَ آمِناً وَلِلَّهَِِّ عَلََى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إلَِيْهِ سَبيِلًًا وَمَنْ كَفَرَ فَإنَِّ اَّللَّهَ غَنيٌِّ 

عَنِ الْعَالََميَِن﴾ ]آل عمران: 97-95[. 

ذَ  َ ةَ إبِْرَاهِيمَ حَنيِفًا وَاَّتَّخ بَعَ مِلَّ َّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهَِِّ وَهُوَ مُُحْسِنٌ وَاتَّ ♦ ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ دِيناً مِِم
اَّللَّهُ إبِْرَاهِيمَ خَليِلًًا﴾ ]النساء: 125[.

ةَ إبِْرَاهِيمَ حَنيِفًا وَمَا كَانَ مِنَ  مِلَّ قِيَمًًا  اطٍ مُسْتَقِيمٍ دِيناً  نيِ هَدَانِِي رَبِّيِّ إلََِى صِِرَ إنَِّ ♦ ﴿قُلْ 
يكَ لَهُ وَبذَِلكَِ  كيَِن * قُلْ إنَِّ صَلََاتِِي وَنُسُكيِ وَمََحْيَايَ وَمََماَتِِي لِلَّهَِِّ رَبِّ الْعَالََميَِن *لََا  شََرِ الْْمُشْْرِ

لُ الْْمُسْلمِِيَن﴾ ]الأنعام: 163-161[. أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّ

ويعد ردّ القرآن على هذه الطوّائف الثلّاثة، ونقضها، وبيان تهافت ما تقوم عليه، 



ة الرّسميّة |  
ّ
193 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

وبيان حقيقة الدّين الحقيقي لسيّدنا إبراهيم]]] دليلًا على خطأ من يزعمون هذا 

النّسب قديمًا وحديثاً. وكيف يزعمون أنهّ كان يهودياً، وقد سبقهم بعشرات السّنين، 

أو مئات السّنين؟!]]].

ليس هذا هو الخطأ المنهجي الوحيد الذّي ارتكبه تيسدال، بل إنهّ وقع في خطأ 

القرآنيّة من الإسلام ذاته، فربط  القصّة  التفّسيرات حول  إنهّ يعدّ  إذ  آخر لا يقلّ عنه، 

بين ما هو ديني، وما هو تديني ناتج من فهم الدّين، وهذا خطأ منهجي بالأساس يعدّ 

التّي  بالزّيادات  الأنبياء تمتلئ  فكتب قصص  التيسدالي.  للفكر  أساسًا ملازمة  سمة 

ا دينيًّا، وإنّّما  تفسّّر قصّة سيّدنا إبراهيم -وغيرها من القصص- هذه الزّيادة لا تعدّ نصًّ

تعدّ تفسيراً له، استند صاحبه إلى ما سمعه من أهل الكتاب، وما قرأه عنهم، ومن ثمّ 

ا دينيًّا أحاسب الدّين ذاته عليه، ثمّ اتهّمه بالاقتباس من جرائه.  فإنهّ من الخطأ عدّه نصًّ

ولكن هذا ما فعله تيسدال.

فهو يستند إلى كتاب قصص الأنبياء المعروف بعرائس المجالس لأبي إسحاق 

أحمد النّيسابوري، وهذا الكتاب يمتلئ بالزّيادات التّي لم تكن في القرآن، فهو مثلًًا 

يذكر أنّ إبراهيم عاش في مغارة، ولم يكن يعرف شيئاً عن الإله الحقّ، وفي إحدى 

له]]]،  إلهًا  بها وعدها  النّجوم، فقرر الإيمان  الليّالي خرج من المغارة، ورأى لمعان 

وهو يعمد إلى تفسير مقاطع الآيات التّي وردت في هذا الشّأن تفسيراً من عندياته، ثمّ 

يمزج تفكيره بالآيات.

ومن ذلك ما يذكره النيسابوري من أنّ آزر كان يصنع الأصنام، ويعطيها إلى إبراهيم 

لبيعها، فينادي إبراهيم: من يشتري ما يضّر ولا ينفع؟ فلا يجيبه أحد، حتىّ إذا كسدت 

ذهب بها إلى النّهر فيضرب رؤوسها قائلًًا لها: اشربي، كسدت؛ مستهزءًا بقومه، وبما 

وأهل  قومه،  في  بالأصنام  استهزائه  أمر  فشا  حتىّ  والضّلالة،  الجهالة  من  عليه  هم 

]]]- الخالدي، صلاح، القصص القرآني عرض وقائع وتحليل أحداث، 1/ 451.

]]]- م.ن، 1/ 454.

]]]- انظر: النيسابوري، أحمد بن إسحاق، قصص الأنبياء عرائس المجالس، ص75.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 194

ونِّيِّ  اجُّ هُ قَوْمُهُۚ  قَالَ أَتُُحَ ا بذلك قوله تعالى: وَحَاجَّ قريته، فحاجه قومه في دينه]]]، مفسّّرً

ءٍ عِلْمًًا  كُونَ بهِِ إلَِّاَّ أَن يَشَاءَ رَبِّيِّ شَيْئًا ۗ وَسِعَ رَبِّيِّ كُلَّ شََيْ فِِي اَّللَّهِ وَقَدْ هَدَانِ ۚ وَلََا أَخَافُ مَا تُشْْرِ
رُونَ )الأنعام: 80(. ۗ أَفَلََا تَتَذَكَّ

القرآن  في  جاء  ما  على  زيادات  من  النيسابوري  ذكره  ما  أنّ  الملاحظ  من  لكن 

الكريم، واتخّذه تيسدال دليلًًا على الاقتباس ليس من نصوص القرآن في شيء، بل 

شيئاً  اقتبس  القرآن  أنّ  ما على  بحال  تدلّ  الإسلام في شيء. ولا  من نصوص  ليس 

من اليهوديةّ -مع الوضع في الاعتبار أنهّ إذا كان هناك تشابه ما فإنهّ يعزى إلى وحدة 

التوّراة والإنجيل- وهذا ما ينسف ما يدّعيه  التّي أنزلت الكتابين:  المصدريةّ الإلهيّة 

المستشرق تيسدال من مزاعم.

وهناك سؤال مكرّر يطرح نفسه بقوّة: لماذا لم يتهّم اليهود المعاصرون لزمن البعثة 

المحمّديةّ الرسّول الكريم بأنهّ اقتبس القصّة من كتبهم؟ أمّا كان من الأولى لو كان 

يدركون  فإنهّم  يفعلوا  وأنهّم لم  أمّا  بذلك؟  اليهود  يتهّمه  أن  تيسدال  ذكر  الأمر كما 

حقيقة الدّعوة التّي نزل بها من عند ربهّ، ولو كان اليهود قد فعلوا لذكرت لنا المصادر 

ذلك بكلّ وضوح.

وهل أثر عن النّبي الكريم أنهّ كان قارئاً لكتبهم؟! أم هل أثُر عنه أنهّ كان يجالسهم 

قبل الإسلام، ويتدارس كتبهم معهم؟! بالطبّع لا، ولو كان الأمر خلاف ذلك لأثبتته 

لنا المصادر]]]. 

وقد انتقد أحد الباحثين دعوى الاقتباس من التوّراة، أو كتب العهد القديم قائلًًا: 

»وقد حاول بعض المستشرقين أن يبني على هذه القصّة اتهّامات فيها مجازفة علميةّ، 

حيث زعموا أنّ النّبي تلقى علم التوّراة عن بحيرا، إذ كيف يعقل أن يتلقّى النّبي في 

سنّ الثاّنية عشرة علم التوّراة في ساعة الطعّام التّي التقى خلالها ببحيرا، وهو أمّي لا 

يحسن القراءة والكتابة؟! فضلًًا عن حاجز اللغّة، إذ لم يكن قد وجد في ذلك الوقت 

]]]- انظر: النيسابوري، أحمد بن إسحاق، قصص الأنبياء عرائس المجالس، م.ن، 77.

]]]- وقد أنكر شمس الدّين الذّهبي فرية الأخذ عن أهل الكتاب انظر: تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام، 1/ 

.504



ة الرّسميّة |  
ّ
195 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

التوّراة،  وإذا كان المقصود رد أصول الإسلام إلى  العربيّة.  باللغّة  إنجيل  توراة، ولا 

فأين أثر تعاليم التوّراة تلك في حياة الرسّول، وما بين لقائه ببحيرا، وبعثته ثمانية 

وعشرون سنة!!«]]]. 

والغريب أنّ المستشرق تيسدال وقف على تفاصيل القصّة في القرآن كدعوة سيّدنا 

إبراهيم أباه إلى دينه، ورفض أبيه قبول الدّعوة، ومجاهرة سيّدنا إبراهيم بالدّعوة علنًا، 

وإعلان براءته ممّّا كان يعبدون، والحوار بين سيّدنا إبراهيم والنّمرود، وردود النّمرود 

سيّدنا  نجاة  قضيّة  وأخيراً  الملزمة،  العقليّة  بالحجّة  له  إبراهيم  سيّدنا  وإفحام  عليه، 

إبراهيم من النّار.

وقد وضع مقارنة بين الرّواية في القرآن وفي كتاب المدراش رباه، لينطلق زاعمًًا 

الرّواية  أنّ  للنّظر  اللّّافتة  الملاحظة  لكن  الثاّنية.  من  مأخوذة  الأولى  بأنّ  القول  إلى 

إلى  الإيجاز  شديدة  كانت  التّي  الأخرى،  الرّواية  من  وشمولًًا  اتسّاعًا،  أكثر  القرآنيّة 

أنّ هذا  الشّامل، والمتسّع قد أخذ من الموجز؟! بخاصّة  الخلل، فكيف يكون  حدّ 

الشّامل، والمتسّع به تفاصيل واضحة لأحداث القصّة التّي لم ترد في غيرها.

وهذا  وآرائه،  تيسدال  توجه  في  السّائدة  هي  والافتراء  التشّويه،  نزعة  تظلّ  لكن 

من  مباشرة  استعارة  هي  المحمّدية  الحكاية  أنّ  تمامًا  الواضح  »من  قوله:  يفسّّره  ما 

الخصب  الخيال  مصدرها  تفاصيل  إضافة  طريق  عن  قليلًًا،  اتسّعت  وإن  اليهوديةّ، 

لمحمّد وشاعريتّه. ولكن نرى هنا من جديد أنّ محمّدًا لا يستنسخ رواية اطلّع عليها 

مكتوبة في كتاب ما، ولكنّه سمعها شفويًّا من اليهود، كما أنّ الهيمنة التّي مارستها 

هذه القصّة على عقله تتضّح ليس فقط من خلال توسيعه للحكاية، ولكن من المراّت 

الكثيرة التّي تتكرّر فيها القصّة في أجزاء مختلفة من القرآن«]]]. 

وخيال  شاعريةّ،  صاحب  كان  لو  محمّدًا  سيّدنا  أنّ  فيها  جدال  لا  التّي  الحقيقة 

كانوا  الشّعراء  له، لأنّ  أو قصائد شعريةّ منسوبة  أبيات،  فنّي خصب لظهر ذلك في 

]]]- العمري، أكرم، السّيرة النّبوية الصّحيحة، 1/ 110.

]]]- انظر: المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص66.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 196

أصحاب خيال فنّي يمكنهم من صناعته في قوالب شعريةّ تثير أعجاب المسمتعين، 

لنا  تذكر  ولا  ذلك،  عنه  يعرف  لم  وأنهّ  أمّا  العربيّة.  أرباب  من  للفصاحة  والمحبيّن 

وبعد  تيسدال،  ادّعاء  على  دليل  ذلك  فإنّ  القضيّة  هذه  يؤكّد  ما  التاّريخيّة  المصادر 

حكمه عن الإنصاف.

ودعوى الشّاعريةّ هذه ليس فيها ابتكار من المستشرق تيسدال، بل هو مجردّ مقلدّ 

بالشّعر على  اتهّامه  والذّين حاولوا  البعثة المحمّديةّ،  أياّم  الجاهليّين  محاك لمزاعم 

الرّغم من أنهّم لم يجرّبوا عليه الشّعر قطّ، وقد سجل القرآن ذلك. ويمكن التدّليل 

على محاكاة تيسدال، وتقليده لدعاوى السّابقين بما جاء على لسان الكفّار، وحصره 

القرآن في بعض المواضع في القرآن الكريم، هي:

.)5 )الأنبياء:   ٌشَاعِر هُوَ  بَلْ  اهُ  افْتََرَ بَلِ  أَحْلَامٍ  أَضْغَاثُ  قَالُواْ  بَلْ  تعالى:   قوله 

ْنُونٍ )الصّافات: 36(. تنَِا لشَِاعِرٍ َّمَّج وقوله تعالى: وَيَقُولُونَ أَئنَِّا لَتَارِكُوا آلِِهَ

بَّصُ بهِِ رَيْبَ الْْمَنُونِ )الطوّر: 30(. تََرَ وقوله تعالى: أمَْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَّ

الكريم، هي: القرآن  مواضع في  ثلاثة  الشّبهة في  هذه  ردّ  الكريم  القرآن  أنّ   كما 

عْرَ وَمَا يَنبَغِي لَهُ )يس: 69(. مْنَاهُ الشِّ قوله تعالى: وَمَا عَلَّ

وقوله تعالى: وَمَا هُوَ بقَِوْلِ شَاعِرٍ قَليِلًًا مَا تُؤْمِنُونَ )الحاقة: 41(.

عَرَاء يَتَّبعُِهُمُ الْغَاوُونَ )الشعراء: 224(. وقوله تعالى: وَالشُّ

ومن الغريب أن تيسدال الذّي يدرك اتسّاع القصّة في القرآن، وشمولها، وتناولها 

لتفاصيل أكثر دقةّ يحاول أن يجعل من هذه الميزة عيباً بدعوى أنهّا نتيجة هذا الخيال 

القصّة  تتضمّن  لم  جزئيّات  على  تحتوي  أنهّا  يعني  القصّة  اتسّاع  أنّ  مع  الخصب، 

المشابهة لها، ما يعني أنهّا مصدر لنفسها، وليست اقتباسًا من شيء آخر. 

ا كانت الرّواية اليهوديةّ مهيمنة على عقليّة النّبي الكريم لدرجة أنهّا ظهرت  وهل حقًّ

متكرّرة في أكثر من موضع من آيات القرآن الكريم؟!]]] العقل يقول إنّ القصّة اليهوديةّ 

إطار من  الأديان الأخرى في  أو  والكتب الأخرى  القرآن  بإيجاد علاقة بين  إنّ المستشرقين عنوا  القول  ]]]- ويمكن 



ة الرّسميّة |  
ّ
197 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

لو كانت مهيمنة كما يظنّ تيسدال لذكرت في موضع واحد من القرآن يبدو فيه التشّابه 

أكثر ممّّا يبدو فيه من التفّاصيل المتباينة، لكن القصّة، وضعت في مواضع مختلفة، 

القصّة  أنّ هذه الأجزاء من  دليل على  اتسّاعًا. وهذا  أكثر  زائدة، وبصورة  وبتفاصيل 

وُضعت بعناية في مواضعها بوصفها دليلًًا على تنزيل محكم من لدن عليم خبير.

وقد تعدّدت، وتنوّعت أحداث القصّة القرآنيّة بحسب أهدافها الإيمانيةّ التّي يرمي 

إليها القرآن الكريم.

ففي بناء الكعبة يقول الله تعالى:

وَمِنْ  قَالَ  إمَِامًا  للِنَّاسِ  جَاعِلُكَ  إنِِّيِّ  قَالَ  َّهُنَّ  فَأَتََم بكَِلمََِاتٍ  هُ  ابْتَلََى إبِْرَاهِيمَ رَبُّ ♦ وَإذِِ 
مِنْ  ِذُوا  وَاَّتَّخ وَأَمْناً  للِنَّاسِ  مَثَابَةً  الْبَيْتَ  جَعَلْناَ  الظَّالِميَِِن * وَإذِْ  عَهْدِي  يَنَالُ  لََا  قَالَ  تيِ  يَّ ذُرِّ
وَالْعَاكفِِيَن  للِطَّائفِِيَن  بَيْتيَِ  رَا  طَهِّ أَنْ  وَإسِْمََاعِيلَ  إبِْرَاهِيمَ  إلََِى  وَعَهِدْنَا  مُصَلًّىًّ  إبِْرَاهِيمَ  مَقَامِ 
جُودِ * وَإذِْ قَالَ إبِْرَاهِيمُ رَبِّ اجْعَلْ هَذَا بَلَدًا آمِنًا وَارْزُقْ أَهْلَهُ مِنَ الثَّمَرَاتِ  عِ السُّ كَّ وَالرُّ
هُ إلََِى عَذَابِ النَّارِ  مَنْ آمَنَ مِنْهُمْ باَِّللَّهِ وَالْيَوْمِ الْْآخِرِ قَالَ وَمَنْ كَفَرَ فَأُمَتِّعُهُ قَليِلًًا ثُمَّ أَضْطَرُّ
نَا تَقَبَّلْ مِنَّا إنَِّكَ أَنْتَ  وَبئِْسَ الْْمَصِيُر * وَإذِْ يَرْفَعُ إبِْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإسِْمََاعِيلُ رَبَّ
وَأَرِنَا مَناَسِكَنَا  ةً مُسْلمَِةً لَكَ  أُمَّ تنِاَ  يَّ ناَ وَاجْعَلْناَ مُسْلمَِيْْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرِّ الْعَليِمُ * رَبَّ مِيعُ  السَّ
ناَ وَابْعَثْ فيِهِمْ رَسُولًًا مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتكَِ  حِيمُ * رَبَّ ابُ الرَّ وَتُبْ عَلَيْنَا إنَِّكَ أَنْتَ التَّوَّ
كيِمُ )البقرة: 130-124(.  يهِمْ إنَِّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْْحَ كْمَةَ وَيُزَكِّ مُهُمُ الْكتَِابَ وَالْْحِ وَيُعَلِّ

وعن قصّة إبراهيم مع الملك يقول تعالى:

الَّذِي   َ إبِْرَاهِيمُ رَبِّيِّ قَالَ  إذِْ  الْْمُلْكَ  آتَاهُ اَّللَّهُ  أَنْ  هِ  رَبِّ َّ إبِْرَاهِيمَ فِِي  الَّذِي حَاج إلََِى  تَرَ  ♦ ﴿أَلََمْ 
ا  قِ فَأْتِ بِِهَ مْسِ مِنَ الْْمَشْْرِ يُُحْييِ وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُحْييِ وَأُمِيتُ قَالَ إبِْرَاهِيمُ فَإنَِّ اَّللَّهَ يَأْتِِي باِلشَّ

مِنَ الْْمَغْرِبِ فَبُهِتَ الَّذِي كَفَرَ وَاَّللَّهُ لََا يََهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِميَِِن﴾ )البقرة: 258(.

 وعن كيفيّة إحياء الله تعالى الموتى قال سبحانه:

الزعّم بالاقتباس، انظر: في ذلك: مغلي، محمّد بشير، مناهج البحث في الإسلامياّت لدى المستشرقين وعلماء الغرب، 

ص99.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 198

يِ الْْمَوْتَى قَالَ أَوَلََمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلََى وَلَكنِْ ليَِطْمَئنَِّ  ♦ ﴿وَإذِْ قَالَ إبِْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِِي كَيْفَ تُُحْ
ثُمَّ  جُزْءًا  مِنْهُنَّ  جَبَلٍ  كُلِّ  عَلََى  اجْعَلْ  ثُمَّ  إلَِيْكَ  هُنَّ  فَصُُرْ الطيْْرَِّ  مِنَ  أَرْبَعَةً  فَخُذْ  قَالَ  قَلْبيِ 

ادْعُهُنَّ يَأْتيِنَكَ سَعْيًا وَاعْلَمْ أَنَّ اَّللَّهَ عَزِيزٌ حَكيِمٌ﴾ )البقرة: 260(. 

وفي قضيّة البحث عن الإله نقرأ قوله )عزّ وجلّ(:

ضَلََالٍ  فِِي  وَقَوْمَكَ  أَرَاكَ  إنِِّيِّ  ةً  آلِِهَ أَصْنَامًا  أَتَتَّخِذُ  آزَرَ  قَالَ إبِْرَاهِيمُلِِأ بَيِهِ  ♦ ﴿وَإذِْ 
الْْمُوقِنيَِن * فَلََّمَّا  مِنَ  وَليَِكُونَ  وَالْْأرَْضِ  مََاَّوَاتِ  الس مَلَكُوتَ  إبِْرَاهِيمَ  نُرِي  مُبيٍِن * وَكَذَلكَِ 
يْلُ رَأَى كَوْكَبًا قَالَ هَذَا رَبِّيِّ فَلََّمَّا أَفَلَ قَالَ لََا أُحِبُّ الْْآفلِيَِن * فَلََّمَّا رَأَى الْقَمَرَ  جَنَّ عَلَيْهِ اللَّ
الِّيَن * فَلََّمَّا رَأَى  بَازِغًا قَالَ هَذَا رَبِّيِّ فَلََّمَّا أَفَلَ قَالَ لَئنِْ لََمْ يََهْدِنِِي رَبِّيِّ لََأكَُونَنَّ مِنَ الْقَوْمِ الضَّ
كُونَ * إنِِّيِّ  َّا تُشْْرِ مْسَ بَازِغَةً قَالَ هَذَا رَبِّيِّ هَذَا أَكْبََرُ فَلََّمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَا قَوْمِ إنِِّيِّ بَرِيءٌ مِِم الشَّ
هُ  كيَِن * وَحَاجَّ الْْمُشْْرِ مِنَ  أَنَا  وَمَا  حَنيِفًا  وَالْْأرَْضَ  مََاَّوَاتِ  الس فَطَرَ  للَِّذِي  وَجْهِيَ  هْتُ  وَجَّ
كُونَ بهِِ إلَِّاَّ أَنْ يَشَاءَ رَبِّيِّ شَيْئًا وَسِعَ  ونِّيِّ فِِي اَّللَّهِ وَقَدْ هَدَانِ وَلََا أَخَافُ مَا تُشْْرِ اجُّ قَوْمُهُ قَالَ أَتُُحَ
كْتُمْ  كُمْ أَشْْرَ افُونَ أَنَّ كْتُمْ وَلََا تََخَ رُونَ * وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْْرَ ءٍ عِلْمًًا أَفَلََا تَتَذَكَّ رَبِّيِّ كُلَّ شََيْ
تَعْلَمُونَ * الَّذِينَ  كُنْتُمْ  إنِْ  باِلْْأمَْنِ  أَحَقُّ  الْفَرِيقَيْْنِ  فَأَيُّ  سُلْطَانًا  عَلَيْكُمْ  بهِِ  لْ  يُنَزِّ لََمْ  مَا  باَِّللَّهِ 
آتَيْنَاهَا  تُناَ  حُجَّ مُهْتَدُونَ * وَتلِْكَ  وَهُمْ  الْْأمَْنُ  مُ  لََهُ أُولَئكَِ  بظُِلْمٍ  إيِمََانََهمُْ  يَلْبسُِوا  وَلََمْ  آمَنُوا 
إسِْحَاقَ  لَهُ  عَليِمٌ * وَوَهَبْنَا  حَكيِمٌ  رَبَّكَ  إنَِّ  نَشَاءُ  مَنْ  دَرَجَاتٍ  نَرْفَعُ  قَوْمِهِ  عَلََى  إبِْرَاهِيمَ 
تهِِ دَاوُودَ وَسُلَيْمََانَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ  يَّ وَيَعْقُوبَ كُلًّاًّ هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِنْ قَبْلُ وَمِنْ ذُرِّ
مِنَ  وَإلِْيَاسَ كُلٌّ  وَعِيسَى  وَيََحْيَى  ا  الْْمُحْسِنيَِن * وَزَكَرِيَّ نَجْزِي  وَكَذَلكَِ  وَهَارُونَ  وَمُوسَى 
آبَائهِِمْ  الْعَالََميَِن * وَمِنْ  لْنَا عَلََى  وَالْيَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطًا وَكُلًّاًّ فَضَّ يَن * وَإسِْمََاعِيلَ  الِِحِ الصَّ
يََهْدِي  اَّللَّهِ  مُسْتَقِيمٍ * ذَلكَِ هُدَى  اطٍ  إلََِى صِِرَ وَهَدَيْنَاهُمْ  وَاجْتَبَيْنَاهُمْ  وَإخِْوَانِِهِمْ  اتِِهمِْ  يَّ وَذُرِّ
بطَِ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ * أُولَئكَِ الَّذِينَ آتَيْناَهُمُ  كُوا لََحَ بهِِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَلَوْ أَشْْرَ
بكَِافرِِينَ﴾  ا  بِِهَ لَيْسُوا  قَوْمًا  ا  بِِهَ لْنَا  وَكَّ فَقَدْ  هَؤُلََاءِ  ا  بِِهَ يَكْفُرْ  فَإنِْ  ةَ  وَالنُّبُوَّ كْمَ  وَالْْحُ الْكتَِابَ 

)الأنعام: 89-74(. 

وعن بشرى الرسّل:

جَاءَ  أَنْ  لَبثَِ  فَمََا  سَلََامٌ  قَالَ  سَلََامًا  قَالُوا  ى  رُسُلُنَا إبِْرَاهِيمَ باِلْبُشْْرَ جَاءَتْ  ♦ ﴿وَلَقَدْ 



ة الرّسميّة |  
ّ
199 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

فْ  مْ لََا تَصِلُ إلَِيْهِ نَكرَِهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُوا لََا تََخَ بعِِجْلٍ حَنيِذٍ * فَلََّمَّا رَأَى أَيْدِيََهُ
نَاهَا بإِسِْحَاقَ وَمِنْ وَرَاءِ إسِْحَاقَ  ْ ا أُرْسِلْنَا إلََِى قَوْمِ لُوطٍ * وَامْرَأَتُهُ قَائمَِةٌ فَضَحِكَتْ فَبََّشَّر إنَِّ
ءٌ عَجِيبٌ * قَالُوا  يَعْقُوبَ * قَالَتْ يَا وَيْلَتَى أَأَلدُِ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَذَا بَعْلِِي شَيْخًا إنَِّ هَذَا لَشََيْ
يدٌ * فَلََّمَّا ذَهَبَ عَنْ  هُ حََميِدٌ مََجِ أَتَعْجَبيَِن مِنْ أَمْرِ اَّللَّهِ رَحْْمَتُ اَّللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ إنَِّ
اهٌ مُنيِبٌ * يَا  ليِمٌ أَوَّ ادِلُناَ فِِي قَوْمِ لُوطٍ * إنَِّ إبِْرَاهِيمَ لََحَ ى يُُجَ وْعُ وَجَاءَتْهُ الْبُشْْرَ إبِْرَاهِيمَ الرَّ
مُْ آتيِهِمْ عَذَابٌ غَيْْرُ مَرْدُودٍ﴾ )هود:  هُ قَدْ جَاءَ أَمْرُ رَبِّكَ وَإنَِّهَّ إبِْرَاهِيمُ أَعْرِضْ عَنْ هَذَا إنَِّ

.)76-69

 وعن دعاء سيِّدنا إبراهيم ربهّ:

♦ ﴿وَإذِْ قَالَ إبِْرَاهِيمُ رَبِّ اجْعَلْ هَذَا الْبَلَدَ آمِناً وَاجْنُبْنيِ وَبَنيَِّ أَنْ نَعْبُدَ الْْأصَْنَامَ * رَبِّ 
نَا  هُ مِنِّي وَمَنْ عَصَانِِي فَإنَِّكَ غَفُورٌ رَحِيمٌ * رَبَّ نَُّ أَضْلَلْنَ كَثيًِرا مِنَ النَّاسِ فَمَنْ تَبعَِنيِ فَإنَِّ إنَِّهَّ
لََاةَ فَاجْعَلْ  نَا ليُِقِيمُوا الصَّ مِ رَبَّ تيِ بوَِادٍ غَيْْرِ ذِي زَرْعٍ عِنْدَ بَيْتكَِ الْْمُحَرَّ يَّ إنِِّيِّ أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِّ
تَعْلَمُ  إنَِّكَ  ناَ  يَشْكُرُونَ * رَبَّ هُمْ  لَعَلَّ الثَّمَرَاتِ  مِنَ  وَارْزُقْهُمْ  إلَِيْهِمْ  تََهْوِي  النَّاسِ  مِنَ  أَفْئدَِةً 
لِلَّهَِِّ  مْدُ  مََاَّءِ * الْْحَ الس فِِي  وَلََا  الْْأرَْضِ  فِِي  ءٍ  شََيْ مِنْ  اَّللَّهِ  عَلََى  يََخْفَى  وَمَا  نُعْلنُِ  وَمَا  نُخْفِي  مَا 
اجْعَلْنيِ  عَاءِ * رَبِّ  الدُّ لَسَمِيعُ  رَبِّيِّ  إنَِّ  وَإسِْحَاقَ  إسِْمََاعِيلَ  الْكبََِرِ  عَلََى  لِِي  وَهَبَ  الَّذِي 
نَا اغْفِرْ لِِي وَلوَِالدَِيَّ وَللِْمُؤْمِنيَِن يَوْمَ يَقُومُ  نَا وَتَقَبَّلْ دُعَاءِ * رَبَّ تيِ رَبَّ يَّ لََاةِ وَمِنْ ذُرِّ مُقِيمَ الصَّ

سَابُ﴾ )إبراهيم: 41-35(. الْْحِ

 وعن الرسّل في ضيافة سيِّدنا إبراهيم:

مِنْكُمْ  ا  إنَِّ قَالَ  سَلََامًا  فَقَالُوا  عَلَيْهِ  دَخَلُوا  ضَيْفِ إبِْرَاهِيمَ * إذِْ  عَنْ  ♦ ﴿وَنَبِّئْهُمْ 
الْكبََِرُ  نيَِ  مَسَّ أَنْ  عَلََى  تُُموُنِِي  ْ أَبََّشَّر عَليِمٍ * قَالَ  بغُِلََامٍ  كَ  ُ نُبَِّشِّر ا  إنَِّ تَوْجَلْ  لََا  وَجِلُونَ * قَالُوا 
هِ  ةِ رَبِّ قِّ فَلََا تَكُنْ مِنَ الْقَانطِيَِن * قَالَ وَمَنْ يَقْنَطُ مِنْ رَحْْمَ نَاكَ باِلْْحَ ْ ونَ * قَالُوا بََّشَّر ُ فَبمَِ تُبَِّشِّر
مُُجْرِمِيَن * إلَِّاَّ  قَوْمٍ  إلََِى  أُرْسِلْناَ  ا  إنَِّ الْْمُرْسَلُونَ * قَالُوا  ا  َ أَيُّهُّ خَطْبُكُمْ  فَمََا  الُّونَ * قَالَ  الضَّ إلَِّاَّ 

اَ لََمنَِ الْغَابرِِينَ﴾ )الحجر: 60-51(. رْنَا إنَِّهَّ وهُمْ أَجْْمَعِيَن * إلَِّاَّ امْرَأَتَهُ قَدَّ ا لََمُنَجُّ آلَ لُوطٍ إنَِّ

سَلََامًا  فَقَالُوا  عَلَيْهِ  دَخَلُوا  ضَيْفِ إبِْرَاهِيمَ الْْمُكْرَمِيَن * إذِْ  حَدِيثُ  أَتَاكَ  ♦ ﴿هَلْ 
أَلََا  قَالَ  إلَِيْهِمْ  بَهُ  سَمِيٍن * فَقَرَّ بعِِجْلٍ  فَجَاءَ  أَهْلهِِ  إلََِى  مُنْكَرُونَ * فَرَاغَ  قَوْمٌ  سَلََامٌ  قَالَ 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 200

فِِي  امْرَأَتُهُ  عَليِمٍ * فَأَقْبَلَتِ  بغُِلََامٍ  وهُ  ُ وَبََّشَّر فْ  تََخَ لََا  قَالُوا  خِيفَةً  مِنْهُمْ  تَأْكُلُونَ * فَأَوْجَسَ 
كيِمُ  الْْحَ هُوَ  هُ  إنَِّ رَبُّكِ  قَالَ  كَذَلكِِ  عَقِيمٌ * قَالُوا  عَجُوزٌ  وَقَالَتْ  وَجْهَهَا  تْ  فَصَكَّ ةٍ  صََرَّ
مُُجْرِمِيَن * لنُِرْسِلَ  قَوْمٍ  إلََِى  أُرْسِلْناَ  ا  إنَِّ الْْمُرْسَلُونَ * قَالُوا  ا  َ أَيُّهُّ خَطْبُكُمْ  فَمََا  الْعَليِمُ * قَالَ 

فيَِن﴾ )الذاريات: 34-24(. مَةً عِنْدَ رَبِّكَ للِْمُسْْرِ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِنْ طيٍِن * مُسَوَّ

 وعن حوار سيِّدنا إبراهيم مع أبيه:

يقًا نَبيًِّا * إذِْ قَالَ لِِأبَيِهِ يَا أَبَتِ لِِمَ تَعْبُدُ مَا لََا  هُ كَانَ صِدِّ ♦ ﴿وَاذْكُرْ فِِي الْكتَِابِ إبِْرَاهِيمَ إنَِّ
بعِْنيِ  يَسْمَعُ وَلََا يُبْصِِرُ وَلََا يُغْنيِ عَنْكَ شَيْئًا * يَا أَبَتِ إنِِّيِّ قَدْ جَاءَنِِي مِنَ الْعِلْمِ مَا لََمْ يَأْتكَِ فَاتَّ
حْْمََّنِ عَصِيًّا * يَا أَبَتِ  يْطَانَ كَانَ للِر يْطَانَ إنَِّ الشَّ ا * يَا أَبَتِ لََا تَعْبُدِ الشَّ اطًا سَوِيًّ أَهْدِكَ صِِرَ
عَنْ  أَنْتَ  أَرَاغِبٌ  وَليًِّا * قَالَ  يْطَانِ  للِشَّ فَتَكُونَ  نِ  حْْمََّ الر مِنَ  عَذَابٌ  كَ  يَمَسَّ أَنْ  أَخَافُ  إنِِّيِّ 
نَّكَ وَاهْجُرْنِِي مَليًِّا * قَالَ سَلََامٌ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّيِّ  تيِ يَا إبِْرَاهِيمُ لَئنِْ لََمْ تَنْتَهِ لََأرَْجُُمَ آلِِهَ
هُ كَانَ بِِي حَفِيًّا * وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اَّللَّهِ وَأَدْعُو رَبِّيِّ عَسَى أَلَّاَّ أَكُونَ بدُِعَاءِ  إنَِّ
مْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اَّللَّهِ وَهَبْناَ لَهُ إسِْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَكُلًّاًّ جَعَلْنَا  رَبِّيِّ شَقِيًّا * فَلََّمَّا اعْتَزَلََهُ

مْ لسَِانَ صِدْقٍ عَليًِّا﴾ )مريم: 50-41(. تنَِا وَجَعَلْناَ لََهُ مْ مِنْ رَحْْمَ نَبيًِّا * وَوَهَبْناَ لََهُ

 وفي حواره مع قومه:

مَا  وَقَوْمِهِ  لِِأبَيِهِ  قَالَ  عَالِميَِِن * إذِْ  بهِِ  وَكُنَّا  قَبْلُ  مِنْ  آتَيْنَا إبِْرَاهِيمَ رُشْدَهُ  ♦ ﴿وَلَقَدْ 
كُنْتُمْ  لَقَدْ  عَابدِِينَ * قَالَ  ا  لََهَ آبَاءَنَا  وَجَدْنَا  عَاكفُِونَ * قَالُوا  ا  لََهَ أَنْتُمْ  الَّتيِ  التمََاَّثيِلُ  هَذِهِ 
بَلْ  عِبيَِن * قَالَ  الَّلَّا مِنَ  أَنْتَ  أَمْ  قِّ  باِلْْحَ أَجِئْتَناَ  مُبيٍِن * قَالُوا  ضَلََالٍ  فِِي  وَآبَاؤُكُمْ  أَنْتُمْ 
اهِدِينَ * وَتَاَّللَّهِ  الشَّ مِنَ  ذَلكُِمْ  عَلََى  وَأَنَا  فَطَرَهُنَّ  الَّذِي  وَالْْأرَْضِ  مََاَّوَاتِ  الس رَبُّ  كُمْ  رَبُّ
إلَِيْهِ  هُمْ  لَعَلَّ مْ  لََهُ كَبيًِرا  إلَِّاَّ  جُذَاذًا  مُدْبرِِينَ * فَجَعَلَهُمْ  تُوَلُّوا  أَنْ  بَعْدَ  أَصْنَامَكُمْ  لََأكَيِدَنَّ 
يُقَالُ  يَذْكُرُهُمْ  لََمنَِ الظَّالِميَِِن * قَالُوا سَمِعْناَ فَتًى  هُ  إنَِّ تنَِا  بآِلِِهَ يَرْجِعُونَ * قَالُوا مَنْ فَعَلَ هَذَا 
هَذَا  فَعَلْتَ  أَأَنْتَ  يَشْهَدُونَ * قَالُوا  هُمْ  لَعَلَّ النَّاسِ  أَعْيُُنِ  عَلََى  بهِِ  فَأْتُوا  إبِْرَاهِيمُ * قَالُوا  لَهُ 
يَنْطقُِونَ * فَرَجَعُوا  كَانُوا  إنِْ  فَاسْأَلُوهُمْ  هَذَا  كَبيُِرهُمْ  فَعَلَهُ  بَلْ  إبِْرَاهِيمُ * قَالَ  يَا  تنِاَ  بآِلِِهَ
كُمْ أَنْتُمُ الظَّالِمُِونَ * ثُمَّ نُكسُِوا عَلََى رُءُوسِهِمْ لَقَدْ عَلمِْتَ مَا هَؤُلََاءِ  إلََِى أَنْفُسِهِمْ فَقَالُوا إنَِّ
وَلِمَِا  لَكُمْ  كُمْ * أُفٍّ  يَضُُرُّ وَلََا  شَيْئًا  يَنْفَعُكُمْ  لََا  مَا  اَّللَّهِ  دُونِ  مِنْ  أَفَتَعْبُدُونَ  يَنْطقُِونَ * قَالَ 



ة الرّسميّة |  
ّ
201 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

تَكُمْ إنِْ كُنْتُمْ فَاعِليَِن * قُلْنَا  وا آلِِهَ قُوهُ وَانْصُُرُ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اَّللَّهِ أَفَلََا تَعْقِلُونَ * قَالُوا حَرِّ
يْنَاهُ  ينَ * وَنَجَّ يَا نَارُ كُونِِي بَرْدًا وَسَلََامًا عَلََى إبِْرَاهِيمَ * وَأَرَادُوا بهِِ كَيْدًا فَجَعَلْنَاهُمُ الْْأخَْسََرِ
وَكُلًّاًّ  نَافلَِةً  وَيَعْقُوبَ  إسِْحَاقَ  لَهُ  للِْعَالََميَِن * وَوَهَبْناَ  فيِهَا  بَارَكْناَ  الَّتيِ  الْْأرَْضِ  إلََِى  وَلُوطًا 
وَإقَِامَ  اتِ  يْْرَ الْْخَ فعِْلَ  إلَِيْهِمْ  وَأَوْحَيْنَا  بأَِمْرِنَا  يََهْدُونَ  ةً  أَئمَِّ يَن * وَجَعَلْنَاهُمْ  صَالِِحِ جَعَلْنَا 

كَاةِ وَكَانُوا لَنَا عَابدِِينَ﴾ )الأنبياء: 73-51(. لََاةِ وَإيِتَاءَ الزَّ الصَّ

 وعن الدّعوة إلى حجّ البيت:

للِطَّائفِِيَن  بَيْتيَِ  رْ  وَطَهِّ شَيْئًا  بِِي  كْ  تُشْْرِ لََا  أَنْ  الْبَيْتِ  بْرَاهِيمَ مَكَانَ  أْنَالِِإ ِ بَوَّ ♦ ﴿وَإذِْ 
جِّ يَأْتُوكَ رِجَالًًا وَعَلََى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتيَِن  نْ فِِي النَّاسِ باِلْْحَ جُودِ * وَأَذِّ عِ السُّ كَّ وَالْقَائمِِيَن وَالرُّ
مَا  عَلََى  مَعْلُومَاتٍ  امٍ  أَيَّ فِِي  اَّللَّهِ  اسْمَ  وَيَذْكُرُوا  مْ  لََهُ مَنَافعَِ  عَمِيقٍ * ليَِشْهَدُوا  فَجٍّ  كُلِّ  مِنْ 
رَزَقَهُمْ مِنْ بََهيِمَةِ الْْأنَْعَامِ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْبَائسَِ الْفَقِيَر * ثُمَّ لْيَقْضُوا تَفَثَهُمْ وَلْيُوفُوا 

فُوا باِلْبَيْتِ الْعَتيِقِ﴾ )الحج: 29-26(. نُذُورَهُمْ وَلْيَطَّوَّ

 وعن حوار آخر إبراهيم مع قومه:

أَصْنَامًا  نَعْبُدُ  تَعْبُدُونَ * قَالُوا  مَا  وَقَوْمِهِ  لِِأبَيِهِ  قَالَ  نَبَأَ إبِْرَاهِيمَ * إذِْ  عَلَيْهِمْ  ♦ ﴿وَاتْلُ 
ونَ * قَالُوا  أَوْ يَضُُرُّ يَنْفَعُونَكُمْ  ا عَاكفِِيَن * قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إذِْ تَدْعُونَ * أَوْ  لََهَ فَنَظَلُّ 
وَآبَاؤُكُمُ  تَعْبُدُونَ * أَنْتُمْ  كُنْتُمْ  مَا  أَفَرَأَيْتُمْ  يَفْعَلُونَ * قَالَ  كَذَلكَِ  آبَاءَنَا  وَجَدْنَا  بَلْ 
هُوَ  يََهْدِينِ * وَالَّذِي  فَهُوَ  خَلَقَنيِ  الْعَالََميَِن * الَّذِي  رَبَّ  إلَِّاَّ  لِِي  عَدُوٌّ  مُْ  الْْأقَْدَمُونَ * فَإنَِّهَّ
يُطْعِمُنيِ وَيَسْقِيِن * وَإذَِا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِيِن * وَالَّذِي يُمِيتُنيِ ثُمَّ يُُحْييِِن * وَالَّذِي أَطْمَعُ 
لِِي  يَن * وَاجْعَلْ  الِِحِ باِلصَّ قْنيِ  وَأَلْْحِ حُكْمًًا  لِِي  هَبْ  ينِ * رَبِّ  الدِّ يَوْمَ  خَطيِئَتيِ  لِِي  يَغْفِرَ  أَنْ 
مِنَ  كَانَ  هُ  إنَِّ لِِأبَِِي  النَّعِيمِ * وَاغْفِرْ  جَنَّةِ  وَرَثَةِ  مِنْ  الْْآخِرِينَ * وَاجْعَلْنيِ  فِِي  صِدْقٍ  لسَِانَ 
بقَِلْبٍ  أَتَى اَّللَّهَ  مَنْ  بَنُونَ * إلَِّاَّ  وَلََا  مَالٌ  يَنْفَعُ  لََا  يُبْعَثُونَ * يَوْمَ  يَوْمَ  زِنِِي  تُُخْ الِّيَن * وَلََا  الضَّ

سَليِمٍ﴾ )الشعراء: 89-69(.

 الرسّل تأتي ببشرى أخرى:

أَهْلَهَا  إنَِّ  الْقَرْيَةِ  هَذِهِ  أَهْلِ  مُهْلكُِو  ا  إنَِّ قَالُوا  ى  رُسُلُنَا إبِْرَاهِيمَ باِلْبُشْْرَ جَاءَتْ  ♦ ﴿وَلََمَّا 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 202

امْرَأَتَهُ  إلَِّاَّ  وَأَهْلَهُ  يَنَّهُ  لَنُنَجِّ فيِهَا  بمَِنْ  أَعْلَمُ  نَحْنُ  قَالُوا  لُوطًا  فيِهَا  إنَِّ  ظَالِميَِِن * قَالَ  كَانُوا 
كَانَتْ مِنَ الْغَابرِِينَ﴾ )العنكبوت: 32-31(.

كلّ هذه الأجزاء الموضوعة بعناية في القصّة القرآنيّة من لدن رب العالمين لتدلّ 

على تنوّع أحداثها، وتعدّدها بصورة تختلف في أجزاء كثيرة منها مع ما جاء في أسفار 

بأنهّ  الاقتباس  بعمليّة  تيسدال  زعم  على  بسهولة  يحكم  الذّي  الأمر  القديم.  العهد 

محض افتراء، وتشويه متعمّد، بل على النّقيض فإنّ وضع القصّتين: القرآنيّة والتوّراتيةّ 

في موضع المقارنة ليحكم بانفراد القرآن بأجزاء من القصّة على نحو تامّ. ما يعني أنّ 

القرآن ليس من عنديات النّبي الكريم، بل هو من عند الله تعالى، وعليه فإنّ »تبرؤ 

محمّد من نسبة القرآن إليه ليس ادعاءً يحتاج إلى بيّنة، بل هو إقرار يؤخذ به صاحبه«]]]. 

لكن مزاعم تيسدال تتزايد مطلقًا إياّها من دون رابط قائلًًا: »ويبدو أنّ القصّة كانت 

معروفة جيّدًا في مخططّها الرئّيس في زمنه، وهو ما يظهر من حقيقة أنّ محمّدًا لم يجد 

من الضّّروري أن يروي القصّة بشكل كامل، وتبيّّن كلماته في القرآن أنهّا معروفة جيّدًا، 

ومقبولة من جميع أتباعه، وربّّما كانت متداولة في الجزيرة قبل فترة طويلة من الزمّن، 

كما هو الحال مع الكثير من الحكايات الأخرى عن إبراهيم«]]]. 

أنهّ  بدليل  واليقين،  التأّكّد،  والشّكّ لا  الظنّّ،  تقوم على  أيضًا  المزاعم  لكن هذه 

أمّا فرضيّات، ومظنونات  أننّا  يصدّر كلامه بكلمة يبدو، أو ربّّما ويبدو، وربّّما تعني 

لا دليل يقيني عليها، ومن ثمّ فإنّ الفرضيّات، والمظنونات ليس مجالها العلم، وإنّّما 

مجالها أي شيء آخر. وهذا يمثلّ خطأ منهجيًّا آخر في الفهم العام، أو المسلك العام، 

الذّي يتخّذه تيسدال من القرآن الكريم.

لكن هناك ملاحظة منهجيةّ أخرى، وهي أنهّ يتهّم القرآن بعدم عرض القصّة بشكل 

كامل، علمًًا بأنهّ كان يؤكّد أنّ القرآن ذكر تفاصيل أكثر من غيرها في الرّواية اليهوديةّ، 

في الوقت الذّي نجد فيه القصّة في سفر التكّوين، أو حتىّ في المدراش رباّه مختزلة 

]]]- دراز، محمّد عبد الله، النّبأ العظيم نظرات جديدة في القرآن، ص16.

]]]- انظر: تيسدال، سانت كلير، المصادر الأصليّة للقرآن، ص66.



ة الرّسميّة |  
ّ
203 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

في  معلومات  أكّد  الذّي  القرآن  هل  الكمال؟!  وعدم  بالنّقص  يتهّم  فإيهّما  للغاية، 

القصّة لم توجد في التوّراة ولا في غيرها؟! أم الكتب التّي افتقرت إلى معلومات لا 

توجد إلّّا في القرآن؟! 

وأنهّ كان  العربيّة،  الجزيرة  إبراهيم كان معروفاً في شبة  أنّ سيِّدنا  ننكر  ونحن لا 

يعُرفّ فيها بعض من قصّته بخاصّة ما يتعلقّ منها ببناء الكعبة المشرفّة، لكن لا يعدّ 

زيادات،  القصص  في  لأنّ  القرآن؛  في  مقتبسة  قصّة  أنهّا  على  ما  بحال  دليلًًا  ذلك 

وإيضاحات لا توجد في غيرها. نذكر منها ثلاثة:

الأولى، أنّ الكتاب المقدّس لا يذكر مطلقًا قصّة إلقاء سيّدنا إبراهيم في النّار، ولا 

تحطيم سيّدنا إبراهيم للأصنام، حتىّ في المدراش رباه الذّي وإن ذكر قصّة التحّطيم 

فإنهّا مرتّ مرورًا عابراً على قصّة إلقاء إبراهيم في النّار، ونزل إبراهيم في آتون النّار 

ونجا من دون أن تربط الشّّيء بأسبابه، وتبيّّن حكمة الله تعالى، وقدرته في تغيير سنن 

الكون تطبيقًا لمشيئته الإلهيّة من خلال إيقاف خاصّيّة الإحراق عند النّار.

تارح في حين  إبراهيم، وتسميه  اليهوديةّ تذكر اسم أبي سيّدنا  الرّواية  أنّ  الثّانية، 

أنّ الرّواية القرآنيّة تسمّيه آزر، وفي ذلك دليل على فشل إثبات قضيّة الاقتباس التّي 

يدّعيها تيسدال من اليهوديةّ.

الثّالثة، أنّ هناك تفاصيل أخرى في مجمل قصّة سيِّدنا إبراهيم لم تتعرضّ لها الروّاية 

إسماعيل  وابنها  هاجر،  السّيِّدة  مع  سفره  رحلة  في  إبراهيم  سيِّدنا  كاهتمام  اليهوديةّ، 

بإنزالهم في مكان البيت الذّي اختاره الله تعالى مقرًّا لهما، والدّعاء الدّائم لهما وهما في 

تيِ بوَِادٍ غَيْْرِ ذِي  يَّ نَا إنِِّيِّ أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِّ غربة منه، وهذا ما أكّده القرآن في قوله تعالى: رَبَّ

لََاةَ فَاجْعَلْ أَفْئدَِةً مِنَ النَّاسِ تََهْوِي إلَِيْهِمْ وَارْزُقْهُمْ مِنَ  نَا ليُِقِيمُوا الصَّ مِ رَبَّ زَرْعٍ عِنْدَ بَيْتكَِ الْْمُحَرَّ
هُمْ يَشْكُرُونَ )إبراهيم: 37(، وكلقاء سيّدنا إبراهيم بابنه وبناء الكعبة سويًّا،  الثَّمَرَاتِ لَعَلَّ
نَا تَقَبَّلْ  وهذا ما ورد في قول الله تعالى: وَإذِْ يَرْفَعُ إبِْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإسِْمََاعِيلُ رَبَّ

مِيعُ الْعَليِم )البقرة: 127(. فهذا كلهّ دليل آخر على أنّ الروّاية القرآنيةّ  مِنَّا ۖ إنَِّكَ أَنْتَ السَّ
أشمل، وأكثر تفصيلًًا، وأبعد ما تكون عن الاقتباس من غيرها. 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 204

وهذا يفسِّرِّ لنا لماذا ذهب بعض الباحثين الغربيّين إلى أنّ الاختلافات بين القصّة 

في الدّيانتين لا يمكن إغفالها]]]. حتىّ أنّ من الباحثين من جعل هذه الاختلافات في 

أكثر من موضع]]].

ولكن لماّ شعر تيسدال بأنهّ يحمل في جعبته حججًا واهية، وأنهّ لا يملك دليلًًا 

واحدًا منطقيًّا على أنّ القرآن قد اقتبس من اليهوديةّ قصّة نجاة إبراهيم من النّار، راح 

يدّعي ادّعاءً آخر يقول عنه: »هدفنا من اقتباس القصّة كما وردت في المدراش رباه 

ليس لإثبات أنّ محمّدًا سرقها من هذا العمل في هذا الشّأن، ولكن لإظهار أنّ القصّة 

أن  بدّ  فلا  الوقت.  ذلك  اليهود في  بين  تزال حاضرة  كانت لا  الرئّيسة  تفاصيلها  في 

يكون هذا المصدر، أو أي شكل مماثل للأسطورة هو المصدر الذّي استمدّ العرب 

معرفتهم به. ومن غير المحتمل أن يهمل محمّد التحقق من القصّة عن طريق استشارة 

أصدقائه اليهود، الذّين سيقولون له إنها وردت في بعض كتبهم، وبالتاّلي تأكيد إيمانه 

في حقيقته«]]]. 

التّي  الكاذبة  الادّعاءات  لبيان  الجهد  الكثير من  يبذل  النّص لا  قارئ هذا  ولعلّ 

ينطوي عليها، فالنّصّ ينبني على ثلاث أكاذيب:

الأولى، الادّعاء بأنّ تفاصيل قصّة نجاة إبراهيم في صورتها الرئّيسة كانت حاضرة 

بين يهود المدينة في ذلك الوقت، وهذا عنده هو مصدر القصّة القرآنيّة.

الثّانية، وصف القصّة بالأسطورة، في صورة تشي بجلاء لا غموض فيه بأنهّ ينكر 

حدوثها من الأساس.

الثّالثة، الادّعاء بأنّ النّبيّ الكريم كان له أصدقاء من اليهود بمنزلة مركز الاستشارة 

له.

[1]- Levenson, Jon Douglas, Inheriting Abraham: The legacy of the patriarch in Judaism, Christianity, 

and Islam, Princeton: Princeton University Press, 2012, p.6.

[2]- Lowin, Shari L, 2011, «Abrahm in Islamic and Jewish Exegesis», Religion Compass 5/ 6 2011, 

p.224.

]]]- انظر: تيسدال، سانت كلير، المصادر الأصليّة للقرآن، ص67.



ة الرّسميّة |  
ّ
205 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

القرآنيّة حول  القصّة  التّي تضمّنتها  التفّاصيل  أن نقف هنا على عدد من  ويكفي 

رباه،  كالمدراش  اليهودي  التّّراث  أو  القديم،  العهد  في  نجدها  ولا  إبراهيم،  سيِّدنا 

وهذه التفّاصيل هي:

	1 بناء سيِّدنا إبراهيم البيت الحرام. .

	2 حوار سيِّدنا إبراهيم مع الملك وإفحامه..

	3 إحياء الله تعالى الطيّر طمأنةً لقلب إبراهيم..

	4 التصّريح بكفر آزر بعد مساعي سيِّدنا إبراهيم لإقناعه..

	5 تعدّد المعتقدات أثناء دعوته..

	6  التصّريح بقصّة الضّيوف الملائكة..

	7 نجاة إبراهيم من النّار..

	8 دين إبراهيم هو الإسلام..

	9 إنزال الصّحف على سيِّدنا إبراهيم..

.	10 البشارة بيعقوب.

في حين تتفّق الرّوايتان في أمور منها:

- النّصّ على نبوّة إبراهيم. 

-  التبّشير بإسحاق.	

- بعض من وصف سيِّدنا إبراهيم.	

- التصّريح بالهجرة.	

ولكن كيف تكون تفاصيل القصّة الرئّيسة عند يهود تلك، مع أنهّ من المعروف تاريخيًّا 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 206

أنّ يهود الجزيرة العربيّة كانت معلوماتهم الدّينيّة ضحلة، وناقصة بخلاف يهود الشّام، 

والعراق، ومصر الذّين كانوا أكثر سعةً من النّاحية الدّينيةّ. وهذا ما أكّدته الموسوعة 

اليهوديةّ ذاتها والتّي تقول:

he connected his teaching with that of the Holy Scriptures of the Jews 

and Christians, of whose contents, however, he had in many particulars 

only a very imperfect knowledge -his teachers having been monks or 

half-educated Jews- and this knowledge he often repeated in a confused 

and perverted fashion[1].

 وترجمته: لقد ربط تعليمه بالكتب المقدّسة لليهود والمسيحيّين، والتّي لم يكن 

لديه في كثير من تفاصيلها سوى معرفة ناقصة للغاية -وكان معلموه رهباناً أو يهودًا 

غير متعلمّين- وكثيراً ما كرّر هذه المعرفة بطريقة مرتبكة ومنحرفة.

وهذا يعدّ ردًّا من اليهود ذاتهم على تيسدال ومزاعمه حول ما ادّعاه من تفاصيل 

كثيرة اقتبسها القرآن حاشاه من اليهود، كما يرد على الادّعاء بأنهّم كانوا على اطلّاع 

واسع أو عميق بكتبهم، فجاءت الموسوعة اليهوديةّ لتنفي ذلك دون قصد.

ولعلّ النّاظر في اتهّام القرآن بالأسطرة، واختلاق قصّة أسطوريةّ، يجده فيه الكثير 

من التجّنّي، فالقصّة أوّلًًا ليست ببعيدة عن الواقع؛ كونها لها أصل لا ينكره أحد وهو 

شخصيةّ النّبي إبراهيم، وثانيًا لارتباط اسمه بالكثير من التفّاصيل حول قصّته، 

تفاصيل في  من  منها  يتعلقّ  ما  ينكر  ثمّ  التفّاصيل،  كلّ هذه  تيسدال  ينكر  فلماذا لا 

القرآن الكريم؟! والسّؤال الأكثر أهمّيّة: لماذا لم ينكر تيسدال ما ذكر من إشارة بسيطة 

إلى قصّة سيّدنا إبراهيم في أسفار العهد الجديد؟! أم أنهّ يتعصّب لمعتقده ويناصب 

غيره العداء؟!

حيث  من  كبيراً  الفرق  يجد  اليهوديةّ  والرّواية  القرآنيّة،  الرّواية  في  المتأمّل  ولعلّ 

[1]- http://www.jewishencyclopedia.com/articles/8263-islam 



ة الرّسميّة |  
ّ
207 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

القرآنيةّ  الرّواية  في  نجد  فنحن  الثاّنية،  وتعوزها  الأولى،  تتضمّنها  التّي  المضامين 

الشّكّّي  بالمنهج  اليوم  يسمّى  ما  عن  فضلًًا  بالأسباب،  وأخذًا  للعقل،  كبيراً  إعمالًًا 

تنتفي معه  الذّي  الأمر  تربويةّ.  قيم  القرآنيّة من  الرّواية  به  تتميّز  ما  البناء، إضافة إلى 

بالكليّةّ فرية الاقتباس من الرّواية اليهوديةّ. ومن ثمّ فإننّا مع أحد الباحثين حين يقول 

: »إنّ قصص القرآن الكريم يتفردّ  ردًا على دعوى اقتباس القرآن من التوّراة بشكل عامٍّ

بخصائص، وميزات تجعله يختلف عمّّا في العهد القديم من قصص وغيره؛ مظهراً 

هذا  أسلوب  بين  ا  جدًّ واضح  فالتبّاين  ومعنى.  ومبنىً  ومضموناً،  وشكلًًا  وجوهراً، 

وأسلوب ذاك، ومضمون هذا ومضمون ذاك«]]].

وإذا ما تأمّلنا بصورة أوسع القصّة المتعلقّة بسيّدنا إبراهيم في القرآن -لا الاقتصار 

التمّايز، وهذه الاختلافات جيّدًا. ونستطيع  النّار- لوجدنا هذا  النّجاة من  قصّة  على 

في  الكون  مظاهر  لبعض  إبراهيم  سيّدنا  باستخدام  متعلقّة  هنا  جزئيةّ  على  نقف  أن 

الوصول إلى الله تعالى بصورة عقليّة، لا يملك الإنسان معها إلّّا الإذعان، والإيمان، 

مَوَاتِ وَالْْأرَْضِ  والتسّليم. وذلك في قوله تعالى: ﴿وَكَذَلكَِ نُرِي إبِْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّ

وَليَِكُونَ مِنَ الْْمُوقِنيَِن﴾ )الأنعام: 75(.

هذا المسلك قائم على عدّة أسُس]]]:

قلوبهم للاستِماع،  استمالة  اعتقاد؛ من أجل  فيه من  ما همّ  - مُسايرة قومه على   

ب، وعدم وضع  ومن أجل أن يعطوا عقولهم فرصةً للتفّكير الهادئ البعيد من التعّصُّ

الأقفال عليها بعنادهم.

ينكرها  لا  والتّي  الكون،  للعيان في صفحة  البادية  الكونيّة  الحقائق  - استخدام   

الإنسان.

 - استخدام المنهج العلمي القائم على التفّكير العقلي السّليم؛ بفرض الفروض 

]]]- محمّد، إسماعيل علي، بحث: الردّّ على شبهة أنّ قصص القرآن الكريم مأخوذة من العهد القديم، على الرابط التالي: 

https://www.alukah.net/sharia/0102908//.

]]]- انظر: موسى، فؤاد محمّد، إبراهيم أبو الحجة والمنطق، على الرابط التالي:

https://www.alukah.net/sharia/0103786/



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 208

التّي تسُاير اعتقاداتهم، ثمّ اختبار صحّة كلّ فرض بالمنطِق العقلي القائم على مشاهدة 

الحقائق الكونيّة في صفحة الكون.

- عدم فرض رأيه عليهم في تفنيد الفروض، فكان يخُاطب نفسه، ويلومها أمامهم 

من دون مسّ مشاعِرهِم أثناء اختبار هذه الفروض.

هو  الهدف  لأنّ  عقليّة؛  غرةّ  دون  من  الحقّ  إلى  للوصول  القوم  مع  - التدّرُّج   

إقناعهم، وليس إفحامهم، وهزيمتهم، وبيان جهلهم، فهي دعوة رباّنيّة.

نجد  فلا  اليهوديةّ،  الرّواية  الأحوال  من  حال  بأي  تتضمّنها  لا  المضامين  وهذه 

فيها ما يشير إلى استمالة قلوبهم للاستماع إليها، وهو الأمر الذّي لا نجد في الرّواية 

أو استخدام المنهج  الكونيّة،  للحقائق  فيها استخدام  منه، وليس  الأخيرة شيئاً كثيراً 

العلمي القائم على توجيه العقل السّليم، أو عدم إجبارهم على رأيه من دون تمحيص 

الفروض وتفنيدها، أو ممارسة عمليّة التدّرّج معهم للوصول إلى مرحلة الإقناع.

بل إنهّ بالنّظر إلى القصّة القرآنيّة ككل يتضّح كم المضامين فيها مقارنةً بالرّواية اليهوديةّ 

الأمر الذّي يؤكّد نفي ادّعاء الاقتباس، ومنها:

	1 الدّعوة إلى توحيد الله تعالى..

	2 العزيمة وشدّة الصّبر على الإيذاء..

	3 الامتثال لأمر الله تعالى..

	4 التوّكّل والأخذ بالأسباب..

	5 العبادة والاستغفار والدّعاء..

مُسْلمَِيْْنِ  وَاجْعَلْناَ  ناَ  رَبَّ الْعَليِمُ  مِيعُ  السَّ أَنْتَ  إنَِّكَ  مِنَّا  تَقَبَّلْ  نَا  رَبَّ قائلًًا:  يدعو  حيث 

 ُحِيم الرَّ ابُ  التَّوَّ أَنْتَ  إنَِّكَ  عَلَيْنَا  وَتُبْ  مَناَسِكَنَا  وَأَرِنَا  لَكَ  مُسْلمَِةً  ةً  أُمَّ تنَِا  يَّ ذُرِّ وَمِنْ  لَكَ 
)البقرة:128-127(.



ة الرّسميّة |  
ّ
209 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

6- العطيةّ من الله تعالى بوصفها جزاء للطاّعة.

مْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اَّللَّهِ وَهَبْناَ لَهُ إسِْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَكُلًّاًّ  يقول الله تعالى: فَلََّمَّا اعْتَزَلََهُ

جَعَلْنَا نَبيًِّا )مريم: 49(.

كما أننّا في الرّواية اليهوديةّ، أو المدراشية لا نجد إلّّا متحدّثاً واحدًا في الغالب 

وهو سيِّدنا إبراهيم، وهذا الأسلوب لا ينتج حوارًا متبادلًًا يقود إلى إعمال العقل، لأنهّ 

أسلوب قائم على الفردانيّة، المتحدّث فيه يكون ديكتاتورًا متعصّباً لرأيه من دون أن 

إليه،  يقوده المتحدّث لاستجلاب رأي المتحدّث  تكون هناك مساحة لحوار عقلي 

حتىّ يردّ عليه فيلزمه الحجّة الدّامغة، هذا الأسلوب هو ما تقوم عليه الرّواية اليهوديةّ 

حول قصّة إبراهيم عامّة.

أمّا في قصّة النّجاة من النّار التّي لا تعرف عنها الرّواية اليهوديةّ غير جملة مفادها 

أنهّ ألُقي في النّار ونجا، في حين أنّ القصّة في القرآن لها دلالات، ومضامين أخرى 

تخرج بها من مجردّ قصّة تروي إلى قصّة ذات دلالة ومغزى. ويمكن أن نعرض لبعض 

هذه الدّلالات في الآتي:

الأوّل، المضمون الحواري القائم على التحّاور بين سيِّدنا إبراهيم، وهذا المضمون 

رسخه سيِّدنا إبراهيم رغم الاختلاف الدّيني.

إبراهيم يربط حديثه دومًا  العقل أو استخدام المنهج العقلي؛ لأنّ سيِّدنا  الثّاني، 

بالعقل، وإعمال التفّكير للوصول إلى الدّين الحقّ.

الثّالث، قدرة الله تعالى الذّي جعل النّار بردًا وسلامًا على إبراهيم بأن نزع منها 

خاصّية الإحراق، وهذا أمر معجز.

الرّابع، أدب الحديث والردّّ ذو اللبّاقة. 

ولعلّ من ضمن الفروق الجوهريةّ بين الرّواية القرآنيّة، والرّواية اليهوديةّ، والذّي 

 ،ينفي بالكليّّة فرضيّة الاقتباس إضافةً إلى ما سبق ما يتعلقّ باسم أبي سيِّدنا إبراهيم

ففي القرآن آزر، وفي التوّراة تارح، وما بين الاسمين بون شاسع، حتىّ لا يقُال إنّ هناك 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 210

إبدالًًا، أو غيره قد حدث في الاسم التوّراتي عند وصوله إلى العربيّة؛ لأنّ القول بذلك 

يفضي إلى مجادلات، أو مطارحات جدليّة لا جدوي منها، تثبت أنّ الخلاف منشأه 

التعّصّب للعقيدة، لا الوصول إلى الحقيقة العلميّة.

لكنّ الحقيقة التّي لا مفرّ منها هي أنّ المستشرق تيسدال انزلقت قدمه -كما انزلقت 

مراّت- إلى هذه المطارحات الجدليّة فقال بأنّ آزر في القرآن هو تارح في اليهوديةّ مع 

بعض التغّيرات اللغّويةّ، حتىّ يسهل عليه تأكيد عمليّة الاقتباس المزعومة. وهذه وقفة 

أخرى نقفها عند قضيّة المنهج الملتوي عند تيسدال، فهو وإن كان يلوي عنق الآيات 

القرآنيّة، فإنهّ قام بلّي من نوع آخر، وهو اللّّي اللغّوي، وهذا ما اتضّح جليًّا هنا عندما 

يقول: »اسم والد إبراهيم يرد في القرآن عازار، وليس تارح كما في سفر التكّوين، ولكن 

له،  العربي تحريفًا  الذّي قد يكون الاسم  الشّّرقيّين يطلقون عليه اسم زارح،  اليهود 

ويمكن أن يكون محمّد قد سمع الاسم في سوريا، حيث استمدّ يوسابيوس – المؤرّخ 

يستخدمه  الذّي  آثر،  الاسم  صيغة  السّّريانيّة  اللغّة  إلى  تاريخه  ترُجم  الذّي  اليوناني 

المحمّديون من الفارسية الحديثة التّي تكتب الاسم آزر، وتلفظه في كثير من الأحيان، 

بنطق قريب ممّّا هو في العربيةّ، على الرّغم من أنّ النّطق الفارسي الأصلي كان آذر/ 

آزر، وهي الصّيغة التّي استخدمها يوسابيوس تقريبًا«]]].

 وقد ظهر هذا اللّّي اللغّوي هنا بوضوح، حتىّ أنهّ جعل آزر من زارح، على الرّغم 

من أنهّ قد لا يقول ذلك لغوي، ثمّ عاد فقال أنهّ من آثر السّّريانيّة، ذهب فقال بأنهّ من 

آذر/ آزر الفارسيّة، وكأنّ النّبي محمّد كان على علم بالسّّريانيّة، والفارسيةّ، واليهوديةّ، 

وهو الأمّي الذّي لا يجيد القراءة والكتابة، فأيّ عقل يقبل بهذا الطرّح التيسدالي؟! 

عن  فضلًًا  ومواقفه،  أقواله  اضطراباً في  يجد  تيسدال  منهجيّة  المتأمّل في  ولعلّ 

الفرضياّت التّي تميل إلى الظنّ لا اليقين، بدليل تصدير رأيه بقوله: قد يكون، يمكن 

أن يكون، وهاتان صيغتان تشكيكيّتان، لا تعطي حكمًًا يقينيًّا، أو مستندًا على دليل، 

]]]- انظر: تيسدال، سانت كلير، المصادر الأصليّة للقرآن، ص67.



ة الرّسميّة |  
ّ
211 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

ولو كان تيسدال راسخًا في موقفه لاستخدم صيغًا تحمل ما يشير إلى ذلك، فدلّ على 

أنهّا فرضيّات ليس إلّّا.

والسّؤال هنا: ما علاقة لفظة زارح عند اليهود الشّّرقيّين كما يقول تيسدال بلفظة 

ا المسالك التاّريخيةّ  آزر كما وردت في القرآن؟! لماذا لم يبيّّن لنا تيسدال إن كان محقًّ

التّي مرتّ بها اللفّظة اليهوديةّ حتىّ وصلت إلى البيئة اللغّويةّ العربيةّ؟! وهل قوانين 

الاشتقاق اللغّوي تقبل بمثل هذا الرّأي؟! أظنّ أنّ الأمر بعيد من ذلك، قد يكون كلام 

تيسدال قريب من الواقع اللغّوي إذا كان قد وضع هذه العلاقة بين لفظة زارح عند 

يهود الشّّرق، ولفظة تارح في سفر التكّوين، حيث تظهر هناك علاقة من نوع ما بين 

اللفّظتين، ولكن هذه العلاقة لا تظهر بين زارح و آزر.

على  نفسه  الوقت  في  يؤكّد  والذّي  بمكان،  الأهمّية  من  شيء  على  يدلّ  وهذا 

تشابه في بعض جزئيّات من قصصه  القرآن وإن  أنّ  للقرآن، وهو  الإلهيةّ  المصدريةّ 

مع قصص التوّراة، أو العهد القديم، أو غيرها فإنهّ يتفردّ بإيراد جزئياّت، أو تفصيلات 

أقوال  لهم  وأنّ المفسّّرين  الاقتباس المزعومة. بخاصّة  نفي عمليّة  تدلّ على  أخرى 

والآخر  اسم  أحدهما  وآزر،  تارح  اسمين  له  جعل  من  منهم  الشّأن،  هذا  في  رائعة 

كنتم  أم  تعالى:  لقوله  تفسيًرا  الجدّ]]]،  أو  العمّ  هنا  آزر  جعل  من  ومنهم  لقب]]]، 

شهداء إذا حضر يعقوب الموت إذ قال لبنيه ما تعبدون من بعدي قالوا نعبد إلهك وإله 

آبائك إبراهيم وإسماعيل وإسحاق إلهًا واحدًا ونحن له مسلمون{ )البقرة: 133(. 

أسطورة  وأنهّا  القرآن،  الإبراهيميّة في  القصّة  يدّعي خرافة  ما  دائماً  تيسدال  لكن 

من أساطير التّّراث اليهودي المغلوط، وهذا ما نجده في نصّ له يقول فيه: »يكفي 

هذه  لمثل  مصداقيةّ  أي  يعطون  الذّين  هم  اليهود  من  فقط  الجهلاء  إنّ  نقول  أن 

الخرافات، حيث إنهّا لا تستند على أي شيء حقيقي من التّّراث اليهودي، فالرّوايات 

إنّ  نقول  أن  الضّّروري  من  وليس  التوّراة،  في  فقط  وجدت  إبراهيم  عن  الصّحيحة 

القرآن،  الجامع لأحكام  القرطبي،  وانظر:  والتنّوير، ج7، ص311.  التحّرير  الطاهر،  ابن عاشور، محمّد  انظر:   -[[[

بيروت، ج7، س20. وانظر: ابن كثير، قصص الأنبياء، ص103.

]]]- انظر: الشّعراوي، محمّد متولي، قصص الأنبياء، ص82.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 212

هذه القصّة الطفّوليةّ ليست موجودة هناك. وعلى العكس من ذلك، يبدو واضحًا من 

سفر التكّوين، أنّ نمرود قد عاش بأجيال طويلة قبل زمن إبراهيم، حقيقة أنّ نمرود 

لم يذكر بالاسم في القرآن، ولكن اسمه يتردّد، كما رأينا، في قصّة إلقاء إبراهيم في 

القصّة  وكذلك في  القرآنيّة،  تفسيراتها  أو في  المحمّديةّ،  الأحاديث  النّار، سواء في 

اليهوديةّ المدراشيّة. إنّ جسامة المفارقة التاّريخيّة هنا، تساوي تقرير شخص جاهل 

بأنّ الإسكندر الأكبر قد ألقى بالسّلطان العثماني في النّار، من دون أن يعرف مدى 

طول الفترة الزمّنيّة الى تفصل الإسكندر عن العثماني، ومن دون أن يدرك أنّ العثماني 

لم يعرف هذه المغامرة أبدًا«]]].

ونستطيع أن نستنتج رأي تيسدال، ونلخّصه في النّقاط الآتية:

	1 أنّ قصّة النّجاة من النّار خرافة..

	2 أنهّا لا تستند إلى أيّ شيء حقيقي من التّّراث اليهودي..

	3 أنّ الرّواية الصّحيحة عن سيِّدنا إبراهيم لا توجد إلّّا في التوّراة..

	4 أنّ قصّة النّجاة المذكورة في القرآن قصّة طفوليّة..

	5 بعد الفترة الزمّنيةّ تاريخيًّا بين سيّدنا إبراهيم والنّمرود..

كيف  مدى  أي  إلى  لندرك  والمنطق؛  بالعقل  نناقشها  فرية  كلّ  عند  لنقف  ولكن 

الأدلةّ  تنطق  وكيف  القضيّة،  هذه  من  تيسدال  موقف  في  الأعمى  التعّصّب  تحكّم 

المنطقيّة، والتاّريخيّة بصدق الرّواية التّي لا توجد إلّّا في القرآن الكريم.

القرآنيةّ  الرّواية  على  تيسدال  المستشرق  يحكم  أن  مدعاة  ما  أوّلًًا  نسأل  أن  ولنا 

يحدّها  لا  الإلهيّة  القدرة  لأنّ  لا،  بالطبّع  الإلهيةّ؟  القدرة  تنافي  هي  هل  بالخرافة؟! 

يقبل  يقبلها عقله فلماذا لم  فإذا كانت رواية لا  يقبلها عقله؟!  حدّ، أم هي رواية لا 

المصارعة  ويقبل  عقله،  يقبلها  لا  فلماذا  بكثير،  العقل  منطق  تفوق  توراتيّة  روايات 

التّي أورتها التوّراة بين الله حاشاه وإسرائيل يعقوب؟! أليست قضيّة المصارعة هذه 

]]]- انظر: تيسدال، سانت كلير، المصادر الأصليّة للقرآن، ص67.



ة الرّسميّة |  
ّ
213 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

اليهوديةّ هي رواية موجودة؟! فهل من المعقول أن يقبل العقل  التوّراتيّة  الرّواية  في 

وجود مصارعة من هذا النّوع، ويكتب النّصر فيها للإنسان، أو على الأقلّ القدرة على 

مغالبة خالقه؟! فأي عقل يقبل بهذا؟! وإذا كان تيسدال يرفض رواية النّجاة من النّار 

في القرآن؟ فما رأيه في هذه الرّواية التوّراتيّة؟ أم أنهّ التعّصّب المقيت ولا شيء سواه.

القرآن لا  التّي وردت في  النّار  إبراهيم من  نجاة سيّدنا  قصّة  أنّ  يعني  وماذا 

تستند إلى شيء حقيقي من التّّراث اليهودي؟! وهل التوّراة، أو التّّراث يعدّان معيارًا 

أصحاب  لا  الأهواء  أصحاب  عند  إلّّا  يكون  لا  هذا  الكريم؟!  القرآن  على  للحكم 

العقل، والمنطق، والمنهج العلمي السّديد. فنظرة تيسدال هنا هي نظرة من يرى في 

الإسلام ناقل أمين عن التوّراة، فإذا ما وجد شيئاً غير موجود في التوّراة فإنهّ يحكم 

ببطلانه، لعلهّ هو المعيار الذّي ألزم به نفسه. لكن تيسدال لا يدري، ولعلهّ يدري أنّ 

هذه التفّصيلة في القصّة التّي لم ترد في التوّراة دليل على أصالة القصّة القرآنيّة، وأنهّا 

من لدن رب العالمين، لأنهّ القرآن لو جاء بكامل الرّواية التوّراتيّة كما هي دون إضافة 

لقيل إنهّ اقتبسها منها، أمّا إضافة قضيةّ النّجاة من النّار فذلك دليل على أصالتها، ومن 

ثمّ تغلق الباب على من يدّعي الاقتباس.

فهل الرّواية التوّراتيّة هي الرّواية الصّحيحة، وما عداها ينطق بالكذب في ما يدعي 

الحقيقة  أنهّ يمتلك  يدّعي  يدّعي هذا هو من  أنّ من  تنحصر في  الإجابة  تيسدال؟! 

المطلقة، وما عداه لا ينطق بالحقّ، وهذا يقودنا إلى أنّ هذا المستشرق وهو يدرس 

القرآن -إن جاز لنا أن نصف ما قام به بالدّراسة- إنّّما يدرسه، وهو محمل بمجموعة 

تنفكّ عنه، وهذه  ينفكّ عنها، ولم  التّي تقوده حيث سار، ولم  من الأفكار المسبقة 

الأفكار المسبقة ليست شيئاً آخر غير الأفكار التوّراتيّة والإنجيليّة. وهذا يفسّّر لنا لماذا 

كانت الرّواية التوّراتيّة عنده هي الصّحيحة، وما عداها خطأ؟!

وهذا يقودنا إلى القول بأنّ التفّكير الذّي يتمسّك به تيسدال تفكير طفولي، فهو لا 

يترك لنفسه مساحة للتفّكير في الأفكار المسبقة التّي اتخّذها منبراً وعنواناً، ويحكم 

الطفّوليةّ  ولكن  طفوليّة،  رواية  ليست  القرآنيّة  فالرّواية  خلالها،  من  القضايا  على 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 214

هذه حقيق بها هذا المستشرق لا القرآن. ولماذا لم يصف قصص أخرى في القرآن 

بالطفّوليةّ؟ هل لأنّ لها شبهًا بما ورد في التوّراة والإنجيل، ثمّ إذا تفردّت الرّواية بما 

يبين أصالتها، ويعطيها وجهًا من وجوه الإعجاز وُصفت بالطفّوليةّ؟! هذا دليل على 

المنطق الأعوج وازدواج المعايير.

إبراهيم، والنّمرود تمنع من  تاريخيّة بين سيِّدنا  وثمةّ سؤال مهم: هل هناك هوّة 

ذلك  تيسدال؛  أورده  فيما  البتةّ  شبهة  هناك  ليس  لكن  تيسدال؟!  ادّعى  كما  لقائهما 

أنّ القرآن يهدف من هذه القصّة إلى أخذ العبرة، ولم يهتم من قريب، أو بعيد بذكر 

القصص  كتب  في  النّمرود  اسم  ورد  فقد  إبراهيم،  سيِّدنا  حاجّه  الذّي  الملك  اسم 

أنهّا اجتهاد بشري، وليس أمراً دينيًّا؛ لكي ينطلق منه تيسدال لإثارة  والتفّسير]]]، أي 

هذه الشّبهة، فضلًًا عن أنهّ ليس هناك ما يثبت، أو ينفي تاريخيًّا أنّ الملك الذّي حاجه 

سيّدنا إبراهيم هو النّمرود.

إضافة إلى ذلك فإنهّ ليس هناك ما يمنع من أن يكون النّمرود لقب للحاكم كما 

النّمرود  ثمّ فربّّما يكون  الحال في لقب الفرعون، يلقّب به من يتولّّى الحكم، ومن 

في زمن سيِّدنا إبراهيم غير النّمرود فيما قبله. حتىّ لو كان النّمرود اسمًًا وليس لقبًا، 

فليس هناك ما يمنع من تكراره في مختلف العصور، ويتردّد ذكره في أكثر من تاريخ.

 

]]]- انظر: بن جبر، مجاهد، تفسير مجاهد، 243.



الفصل الرّابع

دعوى اقتباس قصّة سليمان مع ملكة سبأ

تيسدال في دعواه قصّة سيِّدنا سليمان مع ملكة  اعتمد عليه  الذّي  القصص  من 

سبأ، وهي قصّة وردت في التوّراة كما وردت في القرآن، لكن تيسدال يحكم بالاقتباس 

بمجردّ ورود القصّة في القرآن، من دون أن يكلفّ نفسه مؤنة التحّري العلمي الدّقيق، 

والوقوف على ما بين القصّتين هنا وهناك وقوفاً علميًّا رصينًا.

وقد وردت القصّة في قول الله تعالى في سورة النّمل: 

بَنَّهُ عَذابًا شَدِيدًا  دْهُدَ أَمْ كانَ مِنَ الْغائبِيَِن 20 لََأعَُذِّ دَ الطَّيْْرَ فَقالَ ما لِِيَ لا أَرَى الْْهُ وَتَفَقَّ
بهِِ  تُُحِطْ  لََمْ  بمِا  أَحَطْتُ  فَقالَ  بَعِيدٍ  غَيْْرَ  فَمَكَثَ   21 مُبيٍِن  بسُِلْطانٍ  لَيَأْتيَِنِّي  أَوْ  لََأذَْبَحَنَّهُ  أَوْ 
ءٍ وَلََها عَرْشٌ  وَجِئْتُكَ مِنْ سَبَإٍ بنَِبَإٍ يَقِيٍن 22 إنِِّيِّ وَجَدْتُ امْرَأَةً تََملْكُِهُمْ وَأُوتيَِتْ مِنْ كُلِّ شََيْ
مْ  أَعْمالََهُ يْطانُ  مُ الشَّ لََهُ نَ  وَزَيَّ مِنْ دُونِ اللَّهَِّ  مْسِ  يَسْجُدُونَ للِشَّ وَقَوْمَها  عَظيِمٌ 23 وَجَدْتُُها 
ماواتِ  بْءَ فِِي السَّ رِجُ الْْخَ تَدُونَ 24 أَلاَّ يَسْجُدُوا لِلَّهَِِّ الَّذِي يُُخْ بيِلِ فَهُمْ لا يََهْ هُمْ عَنِ السَّ فَصَدَّ

.26 ِفُونَ وَما تُعْلنُِونَ 25 اللَّهَُّ لا إلِهَ إلِاَّ هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظيِم وَالْْأرَْضِ وَيَعْلَمُ ما تُُخْ

ثُمَّ  إلَِيْهِمْ  فَأَلْقِهْ  بكِتِابِِي هذا  اذْهَبْ  الْكاذِبيَِن 27  مِنَ  كُنْتَ  أَمْ  أَصَدَقْتَ  سَنَنْظُرُ  قالَ 
هُ مِنْ  ا الْْمَلََأُ إنِِّيِّ أُلْقِيَ إلََِيَّ كتِابٌ كَرِيمٌ 29 إنَِّ َ تَوَلَّ عَنْهُمْ فَانْظُرْ ماذا يَرْجِعُونَ 28 قالَتْ يا أَيُّهُّ

حِيمِ 30 أَلاَّ تَعْلُوا عَلََيَّ وَأْتُونِِي مُسْلمِِيَن 31 حْْمنِ الرَّ هُ بسِْمِ اللَّهَِّ الرَّ سُلَيْمانَ وَإنَِّ

ا الْْمَلََأُ أَفْتُونِِي فِِي أَمْرِي ما كُنْتُ قاطعَِةً أَمْرًا حَتَّى تَشْهَدُونِ 32 قالُوا نَحْنُ  َ قالَتْ يا أَيُّهُّ
ةٍ وَأُولُوا بَأْسٍ شَدِيدٍ وَالْْأمَْرُ إلَِيْكِ فَانْظُرِي ما ذا تَأْمُرِينَ 33 قالَتْ إنَِّ الْْمُلُوكَ إذِا  أُولُوا قُوَّ
ةَ أَهْلهِا أَذِلَّةً وَكَذلكَِ يَفْعَلُونَ 34 وَإنِِّيِّ مُرْسِلَةٌ إلَِيْهِمْ  دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوها وَجَعَلُوا أَعِزَّ

.35 َةٍ فَناظرَِةٌ بمَِ يَرْجِعُ الْْمُرْسَلُون دِيَّ بِِهَ

تكُِمْ  دِيَّ بِِهَ أَنتُم  بَلْ  آتَاكُم  َِّّمِّما   خَيْْرٌ  اَّللَّهُ  آتَانِِيَ  فَمََا  بمََِالٍ  ونَنِ  أَتُُمدُِّ قَالَ  سُلَيْمََانَ  جَاءَ  فَلََّمَّا 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 216

وَهُمْ  أَذِلَّةً  نْهَا  مِّ وَلَنُخْرِجَنَّهُم  ا  بِِهَ م  لََهُ قِبَلَ  لَّاَّ  بجُِنوُدٍ  فَلَنَأْتيَِنَّهُم  إلَِيْهِمْ  تَفْرَحُونَ 36 ارْجِعْ 
مُسْلمِِيَن 38 قَالَ  يَأْتُونِِي  أَن  قَبْلَ  بعَِرْشِهَا  يَأْتيِنيِ  كُمْ  أَيُّ الْْمَلََأُ  ا  َ أَيُّهُّ يَا  صَاغِرُونَ 37 قَالَ 
أَمِيٌن 39 قَالَ  لَقَوِيٌّ  عَلَيْهِ  وَإنِِّيِّ   ۖ قَامِكَ  مَّ مِن  تَقُومَ  أَن  قَبْلَ  بهِِ  آتيِكَ  أَنَا  نِّ  الْْجِ نَ  مِّ عِفْرِيتٌ 
ا  مُسْتَقِرًّ رَآهُ  فَلََّمَّا   ۚ طَرْفُكَ  إلَِيْكَ  يَرْتَدَّ  أَن  قَبْلَ  بهِِ  آتيِكَ  أَنَا  الْكتَِابِ  نَ  مِّ عِلْمٌ  عِندَهُ  الَّذِي 
مََاَّ يَشْكُرُ لنَِفْسِهِ ۖ وَمَن  ذَا مِن فَضْلِ رَبِّيِّ ليَِبْلُوَنِِي أَأَشْكُرُ أَمْ أَكْفُرُ ۖ وَمَن شَكَرَ فَإنِ عِندَهُ قَالَ هَٰ
لََا  الَّذِينَ  مِنَ  تَكُونُ  أَمْ  تَدِي  أَتََهْ نَنظُرْ  عَرْشَهَا  ا  لََهَ رُوا  نَكِّ كَرِيمٌ 40 قَالَ  غَنيٌِّ  رَبِّيِّ  فَإنَِّ  كَفَرَ 
هُ هُوَ ۚ وَأُوتيِناَ الْعِلْمَ مِن قَبْلهَِا وَكُنَّا  كَذَا عَرْشُكِ ۖ قَالَتْ كَأَنَّ تَدُونَ 41 فَلََّمَّا جَاءَتْ قِيلَ أَهَٰ يََهْ
ا  اَ كَانَتْ مِن قَوْمٍ كَافرِِينَ 43 قِيلَ لََهَ عْبُدُ مِن دُونِ اَّللَّهِ ۖ إنَِّهَّ هَا مَا كَانَت تَّ مُسْلمِِيَن 42 وَصَدَّ
ن قَوَارِيرَ ۗ  دٌ مِّ رََّ حٌ ُّمُّم هُ صََرْ ةً وَكَشَفَتْ عَن سَاقَيْهَا ۚ قَالَ إنَِّ حَ ۖ فَلََّمَّا رَأَتْهُ حَسِبَتْهُ لُُجَّ ْ ادْخُلِِي الَّصَّر

.44 قَالَتْ رَبِّ إنِِّيِّ ظَلَمْتُ نَفْسِِي وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمََانَ لِلَّهَِِّ رَبِّ الْعَالََميَِن

أمّا القصّة فقد جاءت في سفر الملوك على النّحو التّالي:

10: 1  وسمعت ملكة سبأ بخبر سليمان لمجد الربّّ فأتت لتمتحنه بمسائل.

ا بجمال حاملة أطياباً وذهبًا كثيراً  10: 2  فأتت إلى أورشليم بموكب عظيم جدًّ

جدًا. وحجارة كريمة، وأتت إلى سليمان، وكلمته بكلّ ما كان بقلبها.

10: 3  فأخبرها سليمان بكلّ كلامها لم يكن أمراً مخفيًّا عن الملك لم يخبرها به.

10: 4  فلمّا رأت ملكة سبأ كلّ حكمة سليمان والبيت الذّي بناه.

وسقاته،  وملابسهم،  خدّامه،  وموقف  عبيده،  ومجلس  مائدته،  وطعام    5  :10

ومحرقاته التّي كان يصعدها في بيت الربّ لم يبق فيها روح بعد.

10: 6  فقالت للملك صحيحًا كان الخبر الذّي سمعته في أرضي عن أمورك وعن 

حكمتك.

10: 7  ولم أصدق الأخبار حتىّ جئت وأبصرت عيناي فهوذا النّصف لم أخبر به 

زدت حكمة و صلاحًا على الخبر الذّي سمعته.



ة الرّسميّة |  
ّ
217 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

السّامعين  دائماً  أمامك  الواقفين  هؤلاء  لعبيدك  وطوبى  لرجالك  طوبى    8  :10

حكمتك.

10: 9  ليكن مباركًا الربّ إلهك الذّي سّر بك وجعلك على كرسي إسرائيل لأنّ 

الربّ أحبّ إسرائيل إلى الأبد جعلك ملكًا لتجري حكمًًا وبراً.

ا، وحجارة  وأطيابا كثيرة جدًّ مئة وعشرين وزنة ذهب  الملك  10  وأعطت   :10

كريمة لم يأت بعد مثل ذلك الطيّب في الكثرة الذّي أعطته ملكة سبأ للملك سليمان.

التّّرجوم  من  مأخوذة  القصّة  حول  القرآنيةّ  الرّواية  أنّ  تيسدال  المستشرق  يدّعي 

الثاّني عن استير المنشور بالكتاب المقدّس مع بعض التعّديلات التّي يدّعي أنّ النّبي 

الكريم قد أدخلها عليها قائلًًا: »ويبدو أنّ محمّدًا اعتقد أنهّ جزء من الكتاب المقدّس 

للذّائقة  ا  كثيرة جدًّ الثاّني-  التّّرجوم  -يقصد  الكتاب  هذا  وكانت سخافات  اليهودي، 

العربيّة حين دخلت في القرآن السّورة السّابعة والعشرون، سورة النّمل«]]].

الثاّني  التّّرجوم  ذكرناه سابقًا بخصوص  ما  تيسدال  المستشرق  للردّ على  ويكفي 

الذّي كتب في أواخر القرن السّابع، وبداية القرن الثاّمن أي بعد انتشار الإسلام بأكثر 

من قرنين]]]، فكيف يقول تيسدال بأنّ اللّاحّق أثر في السّابق عليه، أليست هذه سقطة 

منهجيّة لا مثيل لها؟! ولا ندري هل هذا جهل من تيسدال؟! أم محاولة البحث عمّّا 

يؤكّد وجهة نظره ولو كان باطلًًا؟! إنّ الإشارات التّي يحملها هذا التّّرجوم الثاّني تدلّ 

على أنّ مصدرها الإسلام، باستثناء الرّوايات المأخوذة من بيئته، وليس العكس كما 

يحاول أن يوهم تيسدال.

لكنّ تيسدال يظلّ على وهمه ومغالطاته، حين يدّعي أنّ ما ورد في القرآن حول 

هذه الرّواية مأخوذة عن هذا التّّرجوم الثاّني، لكنّه يقف عند اختلافات تفصيليّة، أو 

إشارات بينه وبين القرآن، من ذلك أنّ التّّرجوم يذكر أنّ صاحب العرش هو سليمان، 

]]]- تيسدال، سان كلير، المصادر الأصليّة للقرآن، ص71.

[2]- Geoffrey Wigoder, THE ENCYCLOPEDIA OF JUDAISM, New York, Macmillan 

Publishing Company, p.690.

Wigoder, Werblowsky, Raphael Jehudal, The Oxford Dictionary of the jewish, p.676, 1997.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 218

وأنّ أربعة وعشرين نسًرا كانت تلقي بظلهّا على رأس الملك فوق هذا العرش، وأنّ 

إلى  وتحمله  عرشه،  له  تنقل  النّسور  كانت  ما  مكان  إلى  التوّجّه  أراد  متى  سليمان 

حيث أراد، ما يعني أنّ تيسدال يتجّه إلى الزعّم بأنّ صاحب العرش سليمان، وحملته 

النّسور، في حين أنّ العرش في سورة النّمل هو عرش ملكة سبأ، ومن قام بنقله الذّي 

عنده علم من الكتاب، وذلك لمرةّ واحدة فقط. يكفي ما وقع فيه هذا المستشرق من 

خطأ عندما يقول: »في حين ينصّ القرآن على أنّ عفريت من الجنّ هو من قام بتلك 

المهمّة لمرةّ واحدة، وبعد ذلك كان العرش شاغراً«]]]. 

وهذا خطأ لا يغتفر يضاف إلى كمّيّة الأخطاء التّي وقع فيها هذا المستشرق، فمن 

المعروف أنّ من قام بتلك المهمّة هو رجل عنده علم من الكتاب في قول الله تعالى: 

قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الْكِتَابِ أنَاَ آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أنَْ يَرتْدََّ إِلَيْكَ طَرفُْكَ فَلَمَّاَّ رآَهُ مُسْتَقِرًّا 

اَ يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَنْ  عِنْدَهُ قَالَ هَذَا مِنْ فَضْلِ رَبِّيِّ لِيَبْلُوَنِِي أَأَشْكُرُ أمَْ أَكْفُرُ وَمَنْ شَكَرَ فَإِنَّمَّ

كَفَرَ فَإنَِّ رَبِّيِّ غَنِيٌّ كَرِيمٌ )النمل: 40(.

بعضهم  فقال  فيه  واختلفوا  الكتاب،  من  علم  عنده  الذّي  »قال  التفّسير  وفي 

وقال أكثر   .سليمان نبيهّ  به  الله  أيدّ  الملائكة  من  ملك  وقيل: هو  جبريل.  هو 

إذا  الذّي  الأعظم  الله  اسم  يعلم  صدّيقًا  وكان  برخياء،  بن  آصف  هو  المفسّّرين: 

ابن  عن  الضحاك  عن  ومقاتل،  وروى جويبر،  أعُطي.  به  سأل  وإذا  أجاب،  به  دعا 

عباس قال: إنّ آصف قال لسليمان حين صلّّى: مدّ عينيك حتىّ ينتهي طرفك، فمدّ 

السّّرير  فحملوا  الملائكة  الله  فبعث  ودعا آصف  اليمين،  نحو  فنظر  عينيه،  سليمان 

 من تحت الأرض يخدون به خدا حتىّ انخرقت الأرض بالسّّرير بين يدي سليمان.

وقال الكلبي: خرّ آصف ساجدًا، ودعا باسم الله الأعظم فغاب عرشها تحت الأرض 

حتىّ نبع عند كرسي سليمان«]]].

ومن ثمّ فليس الأمر كما ذكر تيسدال، وهذه كلهّا أخطاء لا تقع من دارس مبتدئ، 

فضلًًا عن أن يكون متمرسًّا. 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص73.

]]]- تفسير البغوي معالم التنّزيل في تفسير القرآن، )النمل: 40(.



ة الرّسميّة |  
ّ
219 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

أمّا من ناحية الاختلافات فكان على تيسدال لو كان ينتهج نهجًا منطقيًّا أن يتجّه 

إلى القول بوجود استقلاليّة في الرّواية القرآنيّة، لا أن يقول بالاقتباس، لكنّه هكذا دومًا 

يقلب كلّ دليل إثبات إلى دليل إدانة، وهو يدّعي أنّ القرآن أخذ من التّّرجوم الثاّني 

باحث  أيّ  يفعل  مثلما  إن وجدت،  بالمتشابهات  يأتي  أن  عليه  فكان  عليه،  اللّّاحق 

بأنهّ دليل على الاقتباس، فكيف  يقنعنا  أنهّ يأتي بالمختلف، ويحاول أن  إلّّا  رصين، 

يعُقل ذلك؟!

وإذا كان التّّرجوم اختار أن يتحدّث عن عرش سليمان، فما الجريرة في أن يتحدّث 

القرآن عن عرش ملكة سبأ؟! إنّ السّياق الذّي وردت فيه الآيات لا ينضبط إلّّا أن يكون 

العرش هنا هو عرش هذه الملكة، بحيث تكون رواية الهدهد متناسبة مع الحديث عن 

عرشها، لا عن عرش أي أحد آخر. 

رواية وصف،  التّّرجوم  رواية  علم، في حين  رواية  القرآنيّة  الرّواية  أنّ  والملاحظ 

الأولى جعلت حامل العلم هو الذّي استطاع الإتيان بالعرش، بعدما عرض عفريت 

من الجنّ الإتيان به قبل أن يقوم الملك من مكانه، لكن عرض حامل العلم أن يأتي 

به في فترة أقلّ من تلك التّي عرضها العفريت، فأتى به قبل أن يرتدّ لسيّدنا سليمان 

طرفه، وفي ذلك دلالة، وإشارة إلى أهمّيّة العلم، ولو كان السّياق سياق قدرة، وسلطة 

وجاه، فالعلم وأهله هما المعوّلان عليه دائماً. وهذا ما أكّده التفّسير الوسيط: »وفي 

ذلك ما فيه من الدّلالة على شرف العلم، وفضله، وشرف حامليه، وفضلهم، وأنّ هذه 

الكرامة التّي وهبها الله -تبارك وتعالى- لهذا الرجّل، كانت بسبب ما آتاه -سبحانه- من 

علم«]]].

على العكس من ذلك تمامًا لا نجد مثل هذه الدّلالات في الرّواية اليهوديةّ التّي 

أتى بها التّّرجوم الثاّني، وإنّّما نجد دلالات مغايرة تتعلقّ بالجاه، والسّلطان، والقدرة، 

وهي معاني تتضمنها مجمل الرّواية القرآنيّة، لكنّها لم تقف عندها كثيراً، وتجاوزتها 

إلى الدّلالات، والمضامين التّي يرسيها القرآن]]]. 

]]]- السّيد طنطاوي، محمّد، التفّسير الوسيط للقرآن الكريم، )النمل: 40(.

]]]- للمزيد حول هذه المضامين انظر: الكسائي، بدء الخلق وقصص الأنبياء، ص345.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 220

والدّلالات،  التفّاصيل  في  وتلك  هذه  بين  واضحًا  اختلافاً  نجد  فإننّا  ثمّ  ومن 

الأمر الذّي يجعلنا نحكم بسهولة على موقف المستشرق تيسدال بأنهّ مجردّ ترهات، 

يتبنّاها صاحبها، ولا تحمل في جعبتها أيّ طرح  وأراجيف تصدر عن أفكار مسبقة 

علمي سديد يمكن أن يطمئن إليه أحد.

ويذهب تيسدال إلى أنهّ في الرّواية اليهوديةّ نرى ذكر بعض الأحاجي التّى أرادت 

الملكة من سليمان أن يفسّّرها لها، وهو يدرك أنّ هذه المسألة غير مذكورة في القرآن، 

على  يدلّ  ممّّا  صحيح،  غير  وهذا  الأحاديث،  في  بالكامل  مسجّلة  أنهّا  يزعم  لكنّه 

خطأ منهجي آخر في موقف تيسدال، ولعلهّ يقصد بالأحاديث كتب التفّاسير والسّير، 

وذلك نستشفه في ما ذهب إليه من أنّ ما يجده من ذكر القرآن بخصوص خطأ الملكة 

بأنّ الرصّيف الزجّاجي عبارة عن نبع عميق من الماء، لا يمثلّ رواية تامّة للحدث كما 

بإكمال  قاموا  الذّين  الكتاّب المسلمين  التّّرجوم، وإنّّما يجده عند بعض  جاءت في 

التفّاصيل في رأيه]]].

ولكن كان على تيسدال أن يدرك أنّ القرآن الكريم لم يكن معنيًّا بحال من الأحوال 

بذكر الأحاجي والألغاز، أو بسرد كامل القصّة، أو القصّة بتفصيلاتها، إلّّا في بعض 

القصص، ولهدف مرجوّ من ورائه، ولكنّه كان معنيًّا في المقام الأوّل بالعبر، والدّلالات 

التّي تنبع منها، ومن ثمّ فلم يكن القرآن سرديًّا لهذه القصّة كما فعل التّّرجوم الثاّني، 

وكما ذكرت الرّواية اليهوديةّ في التوّراة، إذ مضمون القصّة هو المعوّل عليه، وليس 

شيئاً آخر. وهذا يفسّّر لنا لماذا اختلفت الرّواية القرآنيّة للقصّة عن الرّواية اليهوديةّ من 

خلال الاتفّاق في بعض منها، والاختلاف في بعضها الآخر، لكن تيسدال يعدّ الاتفّاق 

اقتباسًا، ويعدّ الاختلاف دليلًًا على هذا الاقتباس، ولا ندري كيف يستقيم ذلك؟!

المنتج  يعدّ  أنهّ  في  ينحصر  دومًا  تيسدال  فيه  يقع  الذّي  المنهجي  الخطأ  ولكنّ 

ون، ورجال السّير، وغيرهم منتجًا إلهيًّا، فيحاكم القرآن  البشري الذّي قام به المفسِّرِّ

من خلال بعض أقوالهم، فعدّ التدّّين دينًا من حيث لا يشعر، وربّّما من حيث يشعر؛ 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص73.



ة الرّسميّة |  
ّ
221 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

لأهداف يرجوها. وهذا ما نجده -فيما يظنّه استدلالًًا- في استناده إلى بعض الكتب 

التّّراثيّة الإسلاميّة التّي تذكر تفاصيل القصّة، فيحكم على القرآن بالاقتباس من الرّواية 

اليهوديةّ بما قرأه في هذه الكتب، وهذا خطأ لا يغُتفر.

من ذلك أنهّ اعتمد على ما ورد في كتاب عرائس المجالس حول جزء من القصّة، 

والتّي تنحصر في أنّ ملكة سبأ كشفت عن ساقيها حتىّ تعبر الماء إلى سليمان، فنظر 

كانتا  أنّ ساقيها  باستثناء  القدم،  السّاق إلى  النّساء من  فكانت أجمل  إليها سليمان، 

إنّّما هو قصر مرصوف  قائلًًا،  ليمنعها،  مشعرتين، وعندما رأى سليمان ذلك، صاح 

بالزجّاج]]].

وهو في ذلك يرى أنّ ما ورد في النّصّ السّابق يمثلّ اقتباسًا من التّّرجوم الثاّني، في 

نصّ مؤداه: »وعندما سمع الملك سليمان بوصولها، قام وجلس في منزل زجاجي، 

وعندما رأت ملكة سبأ ذلك، تصوّرت أنّ الملك يجلس في الماء، فرفعت ثيابها حتىّ 

تعبّّر الماء، فلاحظ الملك وجود شعر على ساقيها، فقال لها، إنّ جمالك جمال إمرأة، 

لكن شعرك شعر رجل، والشّعر جميل للرجّال، لكنّه معيب للنّساء«]]].

ولكنّ السّؤال الذّي يطرح نفسه بقوّة هنا: إذا كان الاقتباس بين منتجين بشرييّن، 

القرآن،  الثاّني باعتراف تيسدال، وكتاب عرائس المجالس، فما علاقة  التّّرجوم  وهو 

ومصدريةّ القرآن بهذا الأمر؟! كيف يقحم تيسدال بين البشري في الإلهي؟! وكيف 

يحكم على مصدريةّ الإلهي من خلال النّظر إلى البشري؟! إنّ هذا لشيء عجاب! 

ملكة  مع  سليمان  النّبي  قصّة  حول  يهوديةّ  خرافات  هناك  أنّ  يزعم  تيسدال  إنّ 

أنهّ  الزجّاجي، لا لشيء إلّّا لأنهّ يرى  سبأ، باستثناء واحدة فقط عنده، وهي الصّّرح 

إعادة صياغة للبحر المنصهر، أو البحر المسبوك في سفر الملوك، الفصل السّادس، 

الإصحاح الثاّلث والعشرين، ومن ثمّ فإنّ ما ورد بخلاف ذلك مجردّ خرافات يهوديةّ 

واضحة عنده، إلّّا أنهّ يزعم أنّ القرآن اقتبس هذه الخرافات، ليس هذا فحسب، بل 

]]]- الثعّلبي، النيسابوري، قصص الأنبياء المسمّى عرائس المجالس، ص320.

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص77.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 222

يدّعي أنّ النّبي الكريم اقتبسها من هذا التّّراث اليهودي، ظنًّا منه أنهّا رواية حقيقيّة]]].

ونحن نفهم أنّ المستشرق تيسدال يسلطّ نقده على قضيّة الجنّ التّي وردت في 

قصّة سيّدنا سليمان، وكأنّ الجنّ غير مذكور في الكتاب المقدّس. إنّ المطلّع عليه 

ليجد الإيمان بوجود الجنّ غير المرئي، مع التحّذير من التعّامل معهم، واستحضارهم 

بأساليب، ولوغاريتمات خاصّة، وإذا كانت الاستعانة بالجانّ أمراً شائعًا بين الشّعوب 

الوثنيّة، فإنّ الأسفار قد نهت عنها لا 19: 31، 20: 6 و27، تث 18: 11. وقد نفى 

نهاية  الجان، والتوّابع من الأرض، ولكن في  أوّل عهده أصحاب  الملك شاول في 

أياّمه بعد أن تركه الربّّ، لجأ إلى امرأة صاحبة جان في عين دور 1 صم 28: 3 و7 

و8 و9، أخ 10: 13. وقد اقترف منسى نفس هذا الشّّرّ 2 مل 21: 6، 2 أخ 33: 6، 

ولكن الملك يوشيا أباد »السّحرة والعراّفين، والترافيم، والأصنام، وجميع الرجّاسات 

التّي رئيت في أرض يهوذا وفى أورشليم« 2 مل 23: 24. رغم ذلك يبدو أنّ هذا الشّّرّ 

ظلّ إلى حدّ ما يمارس في يهوذا إلى أياّم السبى إش 8: 19، 19: ]]]3.

فهذه نصوص صريحة في أسفار الكتاب المقدّس تشير إلى وجود الجنّ بوصفه 

عالماً خاصًا، وجب البعد عنه، والنّهي عن الاتصّال به، فلماذا لم يتهّم المستشرق 

له  مرجعًا  الكتاب  هذا  المستشرق  هذا  يعدّ  ألم  بالخرافة،  المقدّس  الكتاب  تيسدال 

يحكم بصحّة القضايا، أو خطئها من خلاله، بوصفه المرجع الصّحيح في ظنّه؟! فأين 

إذًا اعتدال المعيار، والبعد عن الكيل بمكيالين؟!

اليهودي  التّّراث  مرجعه  بالجنّ  يتعلقّ  ما  أنّ  من  تيسدال  ادّعاه  ما  فإنّ  ثمّ  ومن 

المكتوب كالتّّرجوم الثاّني وغيره، فليس الأمر إذًا كما ذكر؛ لأنّ قضيةّ الجنّ موجودة 

في نصوص الأسفار اليهوديةّ كما اتضّح لنا، وهذا دليل على افتقار هذا المستشرق 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص77.

]]]- ورد ذكر الجنّ في القرآن الكريم في سورة الأنعام بالآيات التاّلية آية 100 وآية 112 وآية 128 وآية 130، وفي سورة 

الأعراف في آيتين الأولى رقم 38 والأخرى رقم 179، وفي سورة الكهف آية رقم 50، وفي سورة النّمل آيتين الأولى 

رقم 17 والثانية رقم 39، وأمّا سورة سبأ فورد ذكرهم في ثلاث آيات الأولى آية رقم 14 والثاّنية آية رقم 14 والثاّلثة آية 

رقم 41، وفي سورة فصّلت ورد ذكرهم بآيتين رقم 25 ورقم 29، وفي سورة الأحقاف بآية رقم 18 ورقم 29، وفي سورة 

الذّاريات بآية رقم 56، وفي سورة الرحّمن بآية رقم 15 ورقم 33، وفي سورة الجنّ بآية رقم 1 ورقم 5 و 6.



ة الرّسميّة |  
ّ
223 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

للإلمام بالقضيّة من جميع جوانبها، الأمر الذّي جعله يصدر أحكامًا يجانبها الصّواب.

تعالى  الله  جعلها  التّي  المعجزات  تلك  أنكر  تيسدال  المستشرق  فإنّ  ثمّ  ومن   

أنهّا  بدعوى  والطيّر، وغيرهما]]]،  الجنّ،  بتسخير  يتعلقّ  ما  بخاصّة  لسيِّدنا سليمان، 

خرافات، وبدعوى أنهّا سوء فهم من القرآن الكريم -حاشاه- للكلمات العبريةّ في أحد 

أسفار العهد القديم، وهذا ما يزعمه في قوله: »كانت الفكرة السّائدة على نطاق واسع 

في الشّّرق، وحتىّ يومنا هذا بأنّ سليمان حكم أنواعًا مختلفة من الجنّ مستمدّة من 

اليهود بسوء فهم للكلمات العبريةّ في سفر الجامعة الثاّني... فهذه الكلمات تعني 

سيّدة، أو سيّدات، ولكن يبدو أنّ المفسّّرين أساؤوا فهم هذه المصطلحات، التّي لا 

تظهر في أيّ مكان آخر في الكتاب المقدّس، وتمّ شرحها على أنهّا تدلّ على بعض 

الجنّ من الإناث، ومنها يجري الحديث عنها على أنهّا أسطورة اليهوديةّ، والقرآن على 

أنهّا جيوش تتكوّن من أنواع مختلفة من الجنّ«]]].

ولكن يبدو أنّ تيسدال قارئ غير جيّد للكتاب المقدّس، وأنّ مصدر معرفته هو 

السّماع، أو القليل من القراءة لهذا الكتاب، إذ لو قرأ الأسفار مجردّ قراءة عابرة لأدرك 

أنّ الجنّ مذكور فيها خلافاً لما يدّعيه، فقد ورد ذكر الجان -بالإضافة إلى ما أوردناه 

اللّّاوبين 19/ 31 و20/ 6 و27، وسفر  مثل سفر  متعدّدة  ومواقع  عاليه- بمواضع 

صموئيل الأول 28/ 3 و7 و8 و9؛ وسفر التثّنية 18/ 10 و12 وسفر أشعياء 8/ 19، 

وكذلك سفر الملوك الثاّني، وسفر أخبار الأياّم الأوّل. فماذا هو قائل؟! 

نعم إنّ الجنّ ذكر في مواضع عامّة في الكتاب المقدّس، ولم يذكر بأنواعه كما 

ذكر القرآن في مسألة سيِّدنا سليمان، لكن من حيث المبدأ يرفض تيسدال ما يتعلقّ 

اتهّم  فلماذا  القديمة،  الأسفار  في  مذكور  هو  فها  خرافة،  ويعتبره  القرآن  في  بالجنّ 

القرآن بالخرافة، ولم يتهّم هذه الأسفار؟! ومن ثمّ »فليس من المستغرب أن يدّعي 

الأقاويل في وجوه  التنّزيل وعيون  الكشاف عن حقائق  الزمخشري،  العجيبة  والتفّاصيل  انظر: هذه المعجزات   -[[[

التأّويل، 143 وما بعدها. 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص78-77.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 224

المبشّّرون المسيحيوّن المعاصرون -من أمثال تيسدال وغيره- بغطرسة وجود مثل هذه 

»السّخافات« في القرآن«]]].

وإذا كان ما ذكره القرآن عن سيِّدنا سليمان، وحاشيته من الجنّ خرافة، فماذا يقول 

فيما ورد في الإناجيل، من ذلك مثلًًا: »فنظرت وإذا بريح عاصفة جاءت من الشّمال. 

سحابة عظيمة، ونار متواصلة، وحولها لمعان، ومن وسطها كمنظر النّحاس اللّّامع 

من وسط النّار. 5 ومن وسطها شبه أربعة حيوانات وهذا منظرها. لها شبه إنسان. 6 

ولكلّ واحد أربع أوجه، ولكلّ واحد أربعة أجنحة. 7 وأرجلها أرجل قائمة، وأقدام 

أرجلها كقدم رجل العجل، وبارقة كمنظر النّحاس المصقول. 8 وأيدي إنسان تحت 

أجنحتها على جوانبها الأربعة. ووجوهها، وأجنحتها لجوانبها الأربعة. 9 وأجنحتها 

متصّلة الواحد بأخيه. لم تدر عند سيرها. كل واحد يسير إلى جهّة وجهه. 10 أمّا شبه 

وجوهها فوجه إنسان، ووجه أسد لليمين لأربعتها، ووجه ثور من الشّمال لأربعتها، 

ووجه نسر لأربعتها، إلى أن وصل إلى العدد 28 الذّي يقول فيه: هذا منظر شبه مجد 

الربّ. ولما رأيته خررت على وجهي وسمعت صوت متكلمّ«. حزقيال 1: 10-4.

وجاء أيضًا في الكتاب المقدّس: هزّ رمحه على ثلاث مئة قتلهم دفعة واحدة. سفر 

أخبار الأياّم الأوّل 11: 11 قتل ثلاثة مائة بضربة واحدة؟ تخيل!! كما جاء: هو هزّ 

رمحه على ثمان مئة قتلهم دفعة واحدة، صموئيل الثاّني 23: 8. وهنا قتل ثمان مائة 

بضربة واحدة؟ يا لها من ضربة!!

ثمَُّ  رجَُلٍ.  ألَفَْ  بِهِ  وَقتَلََ  تنََاوَلهَُ   ، طرَِيٍّ حِمََارٍ  فكَِّ  عَلََى  شمشون  وَعَثََرَ  جاء:  كما 

عَلََى  قضََيْتُ  حِمََارٍ  بِفَكِّ  أكَْدَاسٍ،  فوَْقَ  أكَْدَاسًا  مْتُ  كَوَّ حِمََارٍ  بِفَكِّ  شَمْشُونُ:  قاَلَ 

فعل  من  أقوى  فعله  رجل!!  ألف  قتل  بفكّ حمار   .15 القضاة 15:  رجَُلٍسفر  ألَفِْ 

الرصّاص!!

فهل اطلّع تيسدال على هذه النّصوص؟ أم أنهّ جهلها؟ أم تغافل عنها كعادته؟! 

[1]- Islamic Awareness, Is The Qur’anic Story Of Solomon & Sheba From The Targum Sheni?

5th March 2006https://www.islamic-awareness.org/quran/sources/bbsheba.



ة الرّسميّة |  
ّ
225 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

وإذا كان قد اطلّع فما المعيار الذّي يقيس من خلاله الخرافة إذًا؟! 

ومع هذا فإنّ تيسدال يبقى مستخدمًا على الدّوام لفظ الخرافيّة لوصف ما جاء به 

القرآن في هذه القضيّة، وفي غيرها من القضايا؛ ولذا نجده يقول: »فمن الغريب أن 

النّبي محمّدًا يحاكي كاتب هذا الكتاب الخرافي باعتباره الراّوي للقصّة، على  نجد 

الرّغم من أنّ مصدر القصّة القرآنيّة معروف، وممّّا لا شكّ أنّ محمّدًا فاق منافسه؛ لأنّ 

هذا الأخير لا يستطيع تصديق قصصه الخرافيّة، وجعلها معتقدًا، ولا يعلن أنهّ تلقاها 

من الأعلى«]]]. 

ومن الواضح أنّ المستشرق تيسدال يمارس الأكاذيب، ولا يمل من ذلك، فسيّدنا 

محمّد بالنّسبة له ليس الراّوي الحقيقي للقصّة، وأنّ مصدر القصّة معروف له، وهو 

الثاّمن  القرن  وأوائل  السّابع،  القرن  أواخر  في  كتب  الذّي  الثاّني،  التّّرجوم  كتاب 

الميلادي]]] أي بعد الإسلام بما يزيد عن قرن، وياللغرابة فقد أخذ السّابق عن اللّاحّق 

في ظنّه!! لكنّه يزيد من أكاذيبه، فيدّعي أنّ النّبي الكريم حاشاه فاق صاحب التّّرجوم 

تتلوها  أكاذيب  نرى  الله. هكذا كما  بأنهّا من عند  القول  الخرافيّة، وفي  في قصصه 

أكاذيب، دون كلل أو ملل. لكن »كان ينبغي على تيسدال أن يعيش لفترة أطول ليرى 

من هو الذّي جسّد الخرافة في نهاية المطاف«]]].

ولا شكّ في أنّ ترجمة الترجوم من الآراميّة إلى الإنجليزيةّ كان عملًًا مهمًّاًّ في نظر 

بعض الباحثين الغربيّين في أنهّ يلقي الضّوء على أحد الأسفار]]]؛ لكنّه مهمّ بالنّسبة لنا 

في أنهّ يكشف حقيقة الاقتباس المزعوم الذّي يحمل المستشرق تيسدال لواءه. ولكنّ 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص78.

[2]- Geoffrey Wigoder, THE ENCYCLOPEDIA OF JUDAISM, New York, Macmillan Publishing 

Company, p.690.

[3]- Islamic Awareness, Is The Qur’anic Story Of Solomon & Sheba From The Targum Sheni?

5th March 2006 https://www.islamic-awareness.org/quran/sources/bbsheba

[4]- Gary A Rendsburg, Bernard Grossfeld. The Targum Sheni to the Book of Esther: A Critical 

Edition Based on MS. Sassoon 282 with Critical Apparatus. New York: Sepher-Hermon Press, 1994. 

Xvii, p.314. Journal: AJS Review/ Volume 21/ Issue 1/ April 1996, Published online by Cambridge 

University Press: 15 October 2009, p.139.        



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 226

السّؤال الذّي يطرح نفسه: هل أخذ القرآن من التّّرجوم؟! تعالوا لنقف على المختلف 

بين الرّوايتين في كلّ منهما؛ لنحكم إلى أي مدى يعبر الموقف الذّي اتخّذه تيسدال؟ 

هل يعبّّر عن حقّ أم باطل؟ وهذا المختلف بينهما يمكن إيجازه فيما هو آت:

الأوّل- الاختلاف الأوّل يكمن في اختيار اسم الطاّئر الذّي ذكر في الرّوايتين: ففي 

التّّرجوم ديك الغابة، وفي القرآن الهدهد.

العقاب  نوع  الطاّئر، ولكن  لسيِّدنا سليمان غياب  تبيّّن  الرّوايتين  الثّاني- في كلا 

الذّي اتخّذه كجزاء هذا الغياب مختلف فيهما، ففي التّّرجوم العقاب هو الذّبح، وفي 

القرآن العقاب كان مقدّرًا بواحد من ثلاثة: العذاب الشّديد، أو الذّبح، أو العفو مقابل 

حجّة، ودليل مقنع للغياب. وهذا الاختلاف يدلّ أوّلًًا على أنّ سيِّدنا سليمان في القرآن 

الدّليل افترض الفرضيّات  إلّّا بدليل، وفي غياب  رجل عادل لا يعطي حكمًًا قاطعًا 

افترض  الذّكر. في حين  السّابقة  الثلّاثة  الحكم، وهي  عنها  يخرج  التّي لا  الممكنة 

التّّرجوم من خلال السّياق خلاف ذلك؛ لأنهّ جعل سيِّدنا سليمان يصدر حكمًًا من 

دون بيّنة، أو دليل يقوم عليه، وهذا فرق جوهري يبيّّن أي المصدرين صحيح وأيهّا 

باطل؟! أيهّما بشري المصدر وأيهّا إلهي المصدر؟

الثّالث- هناك اختلاف آخر جوهري بين الرّوايتين، فالرّواية القرآنيةّ تذكر اسم مدينة 

يسمّى بمدينة  ما  نجد  وبالبحث لم  كيتور،  اسم  التّّرجوم  رواية  تذكر  سبأ، في حين 

كيتور هذه، إلّّا أن تكون مدينة كوتور في بلدة مونتيتنجرو على الجبل الأسود في قارةّ 

أوروبا، فهل كيتور المذكورة في التّّرجوم مدينة لا وجود لها إلّّا في عقل قائلها، أم 

ماذا؟ في حين أننّا نجد مدينة سبأ معروفة وموجودة إلى الآن، في دليل قوي على أنّ 

الأمر لا يتعلقّ بخرافة من قريب، أو من بعيد.

بينما  المراد،  أو  بالمعنى  المخل  غير  الإيجاز  إلى  تميل  القرآنيةّ  الرّواية  الرّابع- 

أنّ  ذلك  دليل  سياقه،  عن  الموضوع  أخرج  ربّّما  الذّي  الإطناب  إلى  التّّرجوم  يميل 

التّّرجوم وصف المدينة قائلًًا: أرض شرقيّة، وترابها أثقل من الذّهب، والفضّة كزبالة 

يدلّ على  بقوله: ولها عرش عظيم، وهذا  القرآن الأمر  في الأسواق، في حين أوجز 



ة الرّسميّة |  
ّ
227 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

البلاغة القرآنيّة]]] التّي لا يدانيها أي كتاب آخر فيها؛ لا لشيء إلّاّ لأنهّ كتاب الله الذّي 

لا ينطلق عن الهوى. 

كتاباً  وكتبوا  الملك،  كتبة  »فدُعي  التّّرجوم:  نصّ  في  الإطناب  هذا  يظهر  كذلك 

ربطوه بجناحي ديك الصّحراء، فقام وارتفع إلى السّماء، وربط تاجه، وتقوّى، وطار 

بين الطيّور. فطاروا خلفه، وتوجهوا إلى قلعة قيطور إلى مدينة سبأ«]]]. والقرآن عبر 

عن كلّ هذا بقول: اذْهَبْ بِكِتابِِي هذا فأَلَقِْهْ إِليَْهِمْ ثمَُّ توََلَّ عَنْهُمْ فاَنظْرُْ ماذا يرَجِْعُونَ، 

هكذا في بلاغة وإيجاز]]].

ومن ذلك قول الترجوم: »وإذا قلتِ: ما هم الملوك والجنود والفرسان الذين عند 

الملك سليمان؟ إن حيوانات الصحراء هم ملوك وجنود وفرسان. وإذا قلت: ما هي 

الفرسان؟ قلت إن طيور الهواء هي فرسان، وجيوشي الأرواح، والجنّ، والعفاريت. 

الصّحراء  حيوانات  بيوتكم.  داخل  في  فرشكم  في  يخنقونكم  الذّين  الجنود  هم 

يقتلونكم في الخلاء. طيور السّماء تأكل لحمكم منكم«]]].

بِهَا  قِبَلَ لَهُم  فَلَنَأتِْيَنَّهُم بِجُنُودٍ لَّاَّ  إِلَيْهِمْ  نجد القرآن أوجزه في قوله تعالى: ارْجِعْ 

)النمل: 37( والمعنى ارجع إليهم بهديتهم   َوَهُمْ صَاغِرُون أذَِلَّةً  نْهَا  مِّ وَلَنُخْرجَِنَّهُم 

فلنأتينّهم بجنود لا طاقة لهم بقتالهم، ولنخرجنّهم من بلدهم، أذلةّ وهم صاغرون أي: 

مهانون مدحورون]]]. 

الخامس- التّّرجوم يتضمّن كلامه عن سيِّدنا سليمان بما لا يصحّ أن يكون من نبيّ، فهو 

يصفه بالمجون، فيجعله شارباً للخمر، ويحبّ مشاهدة الراّقصين، ويعلوه داء الكبر، 

وهذا ما نستشفه في قوله: »مرةّ أخرى لما انشرح قلب سليمان بخمرهِ، أمر بإحضار 

حيوانات الصّحراء، وطيور الهواء، وزواحف الأرض، والجنّ، والأرواح، والعفاريت 

]]]- انظر: في بلاغة هذه الآية سيّد قطب، في ظلال القرآن، )النمل: 23(.

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص75-74.

]]]- انظر: ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، )النمل: 28(.

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص75.

]]]- انظر: تفسير القرآن العظيم، م.س، )النمل: 37(.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 228

أمامه.  كانوا خاضعين خاشعين  الذّين  الملوك  لجميع  ليُظهر عظمته  أمامه،  لترقص 

إليه ما عدا المسجونين، والأسرى، والرجّل  فأتوا  فاستدعى كتبة الملك بأسمائهم، 

الذّي  الورع  التقّي  القرآن في صورة  يظهره  له حراستهم«]]]. في حين  فوُِّضت  الذّي 

يشكر ربهّ على ما أنعم عليه من نعم]]].

السّادس- تبدو في الرّواية الخاصّة بالتّّرجوم مظاهر التنّاقض؛ إذ يصفه بأنهّ كان يلعب 

خطير  بأمر  كبيرة  مهمّة  من  جاء  بأنهّ  التّّرجوم  فيه  يقرّ  الذّي  الوقت  في  الطيّور،  مع 

بحسب ما يؤدّي إليه السّياق، ومن ثمّ فإنّ السّؤال هنا: هل كان يلعب؟! أم كان في 

امتناع  يزال. وهناك جزئيّة أخرى تستحيل عقلًًا، وهي  أن  بدّ  تناقض لا  مهمّة؟ هذا 

من  ذلك  عن  يمتنع  لطائر  يعقل  فكيف  أشهر،  لثلاثة  والشّّراب  الطعّام،  عن  الطاّئر 

السّاعة يمرح  تلك  الصّحراء في  الترجوم: »وكان ديك  يقول  تفنى حياته؟!  أن  دون 

بإهلاكه، فرجع ديك  بالقوّة، وهمَّ  أن يحضروه  فأمر الملك  يوجد،  الطيّور ولم  بين 

الصّحراء، ووقف أمام حضرة الملك سليمان وقال له: اسمع يا مولاي، ملك الأرض، 

قلبي،  في  تفكّرت  ما  حين  من  أشهر  ثلاثة  تمض  ألم  أقوالي.  واسمع  أذنك  وأمَِل 

وصممت تصميمًًا أكيدًا في نفسي أن لا آكل، ولا أشرب ماء قبل أن أرى كلّ العالم، 

وأطير فيه«]]].

السّابع- هناك شيء من التنّاقض في الرّواية التّي يحيكها التّّرجوم الذّي يزعم تيسدال 

أنهّ مصدر للرّواية القرآنيّة، هذا التنّاقض نستنتجه في نصّ للتّّرجوم يقول: »وقلت: ما 

هي الجهّة، أو ما هي المملكة غير المطيعة لسيدي الملك؟ فشاهدت ورأيت مدينة 

حصينة اسمها قيطور في أرض شرقيّة، وترابها أثقل من الذّهب، والفضّة كزبالة في 

عدن.  جنّة  من  الماء  شاربون  وهم  البدء،  من  الأشجار  فيها  غُرست  وقد  الأسواق، 

ويوجد جماهير يحملون أكاليل على رؤوسهم فيها نباتات من جنّة عدن لأنهّا قريبة 

منها. ويعرفون الرمّي بالقوس، ولكن لا يمكن أن يقتلوا بها. وتحكمهم جميعهم امرأة 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص74.

]]]- انظر: الطبري، تفسير الطبري، )النمل: 19(.

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص74.



ة الرّسميّة |  
ّ
229 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

الشّخص،  فليمنطق حقوي هذا  الملك  إرادة مولاي  تعلقّت  فإذا  ملكة سبأ.  اسمها 

اسم  في  يظهر  التنّاقض  هذا  سبأ«]]]  مدينة  إلى  قيطور  حصن  إلى  وأصعد  وأرتفع، 

النّصّ سمّّاها سبأ، فما اسم المدينة  نهاية  البداية سمّّاها قيطور، وفي  المدينة، ففي 

بالتحّديد؟ وإلى أيّ الاسمين يمكن أن نثق؟ حتىّ لو قيل إنهّا حصن من مدينة قيطور 

كما يشير ما نفهمه من النّصّ، فإنّ هذا يتنافى مع وصف القرآن لها، ولها عرش عظيم. 

يعرفون  بأنهّم  يصفهم  التّّرجوم  أنّ  وهو  التنّاقض،  مظاهر  من  آخر  مظهر  عن  فضلًًا 

الرمّي  يتناقض مع طبيعة  يقتلون، وهذا  لكنّهم لا  بالقوس،  الرمّي  الحرب  فنون  من 

بالقوس الذّي يحتاج إلى هدف يتدرّبون عليه، بخاصّة أنّ الرمّي بالقوس كان وسيلة 

من وسائل الصّيد، كما يتناقض مع الرّواية القرآنيّة التّي وصفتهم بالقوّة والبأس، نحن 

أولو قوّة، وأولو بأس شديد، أي أصحاب شدّة في الحرب]]].

بأغلال  وأشرافهم  بالسّلاسل،  ملوكهم  أقيِّد  »وأنا  التّّرجوم:  الطاّئر في  يقول  الثّامن– 

الحديد، وأحضرهم إلى سيدي الملك«]]]. وهذا الأمر غير موجود في الرّواية القرآنيةّ؛ 

لأنّ ذلك يفترض أنّ الطاّئر متوحّش، يقوم بمهام إعجازيةّ، وهذا أمر غير منطقي، فقد 

اكتفى النّصّ القرآني بقوله على لسان الطاّئر: أحط بما لم تحط به، وجئتك من سبإ بنبإ 

يقين، أي اطلّعت على ما لم تطلع عليه]]]. وهذا يحكم لا شكّ بالمخالفة، وبالتبّعيةّ 

يقود لإسقاط الزعّم بالاقتباس.

التّاسع- تظهر الرّواية اليهوديةّ في التّّرجوم أنّ سيّدنا سليمان وكأنهّ كشف عن مظاهر 

الغبطة والسّّرور، وكأنهّ أصدر حكمه؛ إذ تقول: »فوقع هذا الكلام عند الملك موقعًا 

قبل  اليقين  يقوم على  وموجز  بردّ حاسم،  القرآنيّة  الرّواية  اكتفت  حسنًا]]]، في حين 

إصدار الحكم: قالَ سَنَنْظُرُ أصََدَقْتَ أمَْ كُنْتَ مِنَ الْكاذِبِيَن )النمل: 27(، بمعنى 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص74.

]]]- انظر: المحلي، جلال الدّين، السيوطي، وجلال الدّين، تفسير الجلالين، )النمل: 33(.

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص74.

]]]- انظر: الشوكاني، فتح القدير، )النمل: 22(.

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص74.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 230

التأّمّل، والتمّعّن في إصدار الحكم، فلا يتسّرع في تصديق الهدهد أو تكذيبه]]].

العاشر- تظهر الرّواية في التّّرجوم ردّ فعل من الملكة متناقض مع الأحداث، فضلًًا عن 

كونه غريباً، ولا يتفّق مع مظاهر الحشمة، والأدب، والوقار. »واتفّق في الفجر أنّ ملكة 

سبأ كانت خارجة إلى البحر للعبادة، فحجبت الطيّور الشّمس. فوضعت يدها على 

ثيابها، ومزقّتها، ودُهشت، واضطربت. ولما كانت مضطربة دنا منها ديك الصّحراء، 

ثيابها عندما  فرأت كتاباً مربوطاً في جناحه ففتحته وقرأته«]]]. فلماذا مزقّت الملكة 

ثيابها؟!  وراء  الاستتار  ما يمنعها من  الطيّور  الطيّور؟! وهل في مشاهدتها  شاهدت 

أليس ذلك أدعى للحشمة، والوقار الذّي تتمسّك به البلاد الشّّرقيّة؟! وهل يتفّق هذا 

مع كونها ملكة ذات أصول وتقاليد ملكيةّ؟! بالطبّع لا. وهل يستقيم هذا الفعل مع 

كونها خرجت فجراً للعبادة كما يخبرنا التّّرجوم؟!

الحادي عشر- يصوّر التّّرجوم سيِّدنا سليمان، وكأنهّ يسير وفق هوى شخصي، ووفق 

ومملوكين  ملوكًا،  فالجميع  والتكّبّّر،  التعّالي  معاني  منه  تشعّ  فالنّصّ  تسلطّي،  بعد 

ليس  للملك، والسّؤال عن صحّته وسلامته،  الولاء والطاّعة  يقدّم فروض  أن  يجب 

إلّّا، وهذا ما يظهر في قول التّّرجوم: »وهاك ما كتب فيه: منّي أنا الملك سليمان، سلام 

الصّحراء،  وحوش  على  ملكًا  جعلني  المبارك  القدّوس  أنّ  تعرفين  لأنكّ  لأمرائك. 

وعلى طيور الهواء، وعلى الجنّ، وعلى الأرواح، وعلى العفاريت، وكلّ ملوك الشّّرق، 

والغرب، والجنوب، والشّمال، يأتون للسّؤال عن سلامتي. فإذا أردتِ وأتيتِ للسّؤال 

دًا  عن صحّتي فحسنًا تفعلين، وأنا أجعلك أعظم من جميع الملوك الذّي يخرّون سُجَّ

أمامي. وإذا لم تطيعي، ولم تأتي للسّؤال عن صحّتي أرسل عليك ملوكًا، وجنودًا، 

يتنافى  دنيوي  بعد  ذات  سليمان  سيِّدنا  التّرجّوم  يجعل  التّي  فالقضيّة  وفرساناً«]]]. 

النّبويةّ، والاصطفاء الإلهي له، وهذا ما لا يجوز في حقّ نبي، فالهدف  مع المكانة 

الذّي يرمي إليه هذا الكتاب هو إظهار الخضوع، والتسّلطّ الشّخصي. في حين الأمر 

]]]- انظر: تفسير الوسيط للقرآن الكريم، )النمل: 27(.

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص75

]]]- انظر: م.ن، ص75.



ة الرّسميّة |  
ّ
231 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

مختلف تمامًا في القرآن الكريم، حيث ينظر للقضيّة من منظور ديني عقدي، فالهدف 

إسلام المرأة، وقومها، والدّخول في دين الله تعالى الواحد، حيث يقول: قالَ سَنَنْظُرُ 

أصََدَقْتَ أمَْ كُنْتَ مِنَ الْكاذِبِيَن 27 اذْهَبْ بِكِتابِِي هذا فَألَْقِهْ إِلَيْهِمْ ثمَُّ توََلَّ عَنْهُمْ فَانظُْرْ 

ماذا يَرجِْعُونَ 28 قالَتْ يا أيَُّهَا الْمَلََأُ إِِّنِّي ألُْقِيَ إِلََيَّ كِتابٌ كَرِيمٌ 29 إنَِّهُ مِنْ سُلَيْمانَ وَإنَِّهُ 

.31بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ 30 ألَاَّ تعَْلوُا عَلََيَّ وَأتْوُنِِي مُسْلِمِيَن

وملكه  سليمان،  بالملك  ملكتهم  وربّّما  القوم،  جهل  الترجوم  أظهر  عشر-  الثّاني 

وجنوده، »فلمّّا سمعت ملكة سبأ أقوال الكتاب ألقت ثانية يدها على ثيابها ومزقّتها، 

وأرسلت، واستدعت الرّؤساء، والأمراء، وقالت لهم: ألم تعرفوا ما أرسله إليَّ الملك 

سليمان؟ فأجابوا: لا نعرف الملك سليمان، ولا نعتدّ بمملكته، ولا نحسب له حساباً. 

إلى  مباشرة  جهّة غير  من  القرآني  السّياق  يشير  أقوالهم«]]]. في حين  إلى  تصغِ  فلم 

معرفتهم به، بدليل قول الله تعالى على لسان ملكة سبأ: ألُْقِيَ إِلََيَّ كِتابٌ كَرِيمٌ إنَِّهُ مِنْ 

سُلَيْمانَ ولو كان مجهولًًا لقالت: إنهّ من ملك يدعى سليمان، وبما أنهّا لم تقل ذلك 

فإنّ قولها دال على المعرفة السّابقة به، كما أنّ سياق الآيات القرآنيّة يدلّ على معرفة 

القوم هم أيضًا به، إذ ليس فيها ما يدلّ على إنكارهم معرفته كما جاء في التّّرجوم. 

وفي تفسير السّعدي إشارة إلى علمهم به؛ حيث يقول: »فذهب به فألقاه عليها فقالت 

إِلََيَّ كِتابٌ كَرِيمٌ أي جليل المقدار من أكبر ملوك الأرض«]]]،  ألُْقِيَ  لقومها: إِِّنِّي 

وإذا كان سليمان أكبر ملوك الأرض فهم حتمًًا على معرفة حقيقيةّ به.

يبيّّن  التّّرجوم  أنّ  الرّوايتين،  المختلفة في  الجوهريةّ  الأمور  الثّالث عشر- من ضمن 

عدم اكتراث الملكة بأمر قومها، ولم تأخذ بمشورتهم، حيث يقول التّّرجوم: فلم تصغِ 

إلى أقوالهم، في حين أظهرت الرّواية القرآنيّة عدّة معانٍ نفتقدها في التّّرجوم أهمّها 

الشّورى، أو مبدأ المشورة الذّي طبّقته، وهذا ما عبر عنه القرآن: قالتَْ يا أيَُّهَا الْمَلََأُ 

ةٍ وَأوُلُوا بَأسٍْ  أفَْتُونِِي فِِي أمَْرِي ما كُنْتُ قاطِعَةً أمَْرًا حَتَّى تشَْهَدُونِ 32 قالُوا نحَْنُ أوُلوُا قُوَّ

شَدِيدٍ وَالْْأمَْرُ إِلَيْكِ فَانظُْرِي ما ذا تأَمُْرِينَ 33 قالَتْ إنَِّ الْمُلُوكَ إذِا دَخَلُوا قَرْيَةً أفَْسَدُوها 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص75.

]]]- السّعدي، عبد الرحمن بن ناصر، تفسير السّعدي تيسير الكريم الرحّمن في تفسير كلام المنان، )النمل: 29(.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 232

 .34 َوَجَعَلُوا أعَِزَّةَ أهَْلِها أذَِلَّةً وَكَذلِكَ يَفْعَلُون

 الرّابع عشر- قضيّة الهديةّ المرسلة تختلف في الرّواية القرآنيّة عن مثيلتها في الرّواية 

قدر  حولها  الحديث  ويكتنف  محدّدة،  غير  الهديةّ  القرآن  ففي  بالتّّرجوم،  الخاصّة 

الْمُرْسَلُونَ 35. في  يَرجِْعُ  بِمَ  فَناظِرةٌَ  بِهَدِيَّةٍ  إِلَيْهِمْ  مُرْسِلَةٌ  وَإِِّنِّي  الإيجاز،  كبير من 

حين الهديةّ في الترجوم هدايا عديدة، والحديث عنها يشير إلى شيء من التفّصيل 

وشحنتها  البحر،  مراكب  كلّ  واستدعت  أرسلت،  »بل  التّّرجوم:  يقول  والإطناب، 

ولدوا  وابنة، وكلهّم  ولدًا،  إليه ستةّ آلاف  هدايا، وجواهر، وحجارة ثمينة، وأرسلت 

في سنة واحدة، وشهر واحد، ويوم واحد، وساعة واحدة، وكانوا كلهّم لابسين ثياباً 

نصّه: »من  أيديهم وهذا  ثمّ كتبت كتاباً أرسلته إلى الملك سليمان على  أرجوانيّة«. 

وبواسطة  صلواتك،  بواسطة  إنهّ  سنين.  سبع  سفر  إسرائيل،  أرض  إلى  قيطور  قلعة 

استغاثاتك التّي ألتمسها منك سآتي إليك بعد ثلاث سنين. فحدث بعد ثلاث سنين 

أن أتت ملكة سبأ إلى الملك سليمان«]]].

الخامس عشر- يذكر الترجوم أن سيِّدنا سليمان أرسل إلى ملكة سبأ من يستقبلها عندما 

علم بأنها أتت، واصفًا الاستقبال والحوار الذي دار بينها وبين الرسول، والحوار الذي 

دار بينها وبين أتباعها ممن جاءوا لزيارة النبي الكريم، وهذا ما عبر عنه الترجوم بقوله: 

»ولما سمع أنها أتت أرسل إليها بنايا بن يهوياداع الذي كان كالفجر الذي يبزغ في 

الصباح، وكان يشبه كوكب الجلال أي الزهرة التي تتلألأ وهي ثابتة بين الكواكب، 

ويشبه السوسن المغروس على مجاري المياه. ولما رأت ملكة سبا بنايا بن يهوياداع 

الملك  أنت  ألست  فأجابته:  عربتك؟  من  نزلت  لماذا  لها:  فقال  العربة،  من  نزلت 

سليمان؟ فأجابها: لست أنا الملك سليمان بل أحد خدامه الواقفين أمامه. ففي الحال 

التفتت إلى خلفها ونطقت بمثل للأمراء وهو: إذا لم يظهر أمامك الأسد فقد رأيتم 

ذريته. فإذا لم تروا الملك سليمان فقد شاهدتم جمال شخص واقف أمامه«]]]. في 

حين لم يذكر لنا القرآن شيئاً من هذا مكتفيًا بمشهد مجيئها بعد قراءتها الرسالة.

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص76-75.

]]]- انظر: م.ن، ص76.



ة الرّسميّة |  
ّ
233 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

السادس عشر- لئن كانت الروايتان تتفّقان في قضيّة الكشف عن ساقي الملكة عندما 

ظنّت أنهّا ستمشي على الماء لملاقاة سيِّدنا سليمان، فإنهما اختلفتا في قضيّة الشعر 

في هاتين الساقين، فالترجوم ذهب إلى وجود الشعر وعدم استحسان ذلك في امرأة، 

يقول: »ولماّ رأت ملكة سبأ أنّ الملك جالس في بيت بلوري توهمت في قلبها قائلة: 

إن الملك جالس في الماء، فرفعت ثوبها لتعبر، فرأى أنّ لها شعراً على الساقين. فقال 

لها: إنّ جمالك هو جمال النساء وشعرك هو شعر الرجل، فالشعر هو حلية الرجل 

تها  ولكنّه يعيب المرأة. فقالت: يا مولاي الملك، سأنطق لك بثلاثة أمثال. فإذا فسَّرَّ

لي فأعرف أنك حكيم، وإلّّا كنت كسائر الناس«]]]. أمّا القرآن فلم يتطرقّ من قريب 

أو بعيد لهذه الجزئيةّ.

فإذا أضفنا إلى ذلك كلهّ أنّ الترجوم ليس بالمصدر الموثوق به لما أسماه المستشرق 

تيسدال عملية الاقتباس، كونه كُتب بعد ظهور الإسلام وليس قبله، بما يعني أنهّ لاحق 

للقرآن وليس سابقًا عليه، لأدركنا أنّ كلّ ما ذكره هذا المستشرق لا أساس له.

لكن تظلّ نظرة المستشرق تيسدال في قصّة سليمان وملكة سبأ مليئة بالدعاوى، لكن 

القرآن وسفر الملوك، قائلًًا:  هذه المرة من خلال عقد مقارنة بين طريقة القص في 

»ويكمن الأصل التاريخي للقصة كاملة وفقًا لوثيقة محددة في سفر الملوك الأوّل/ 

الإصحاح العاشر، والمتكرّرة في أخبار الأيام الثاني: 9-1، التي لا تروي لنا أيّ شيء 

خرافي عن سليمان، لا شيء عن الجنّ والعفاريت والقصر البلوري، ولكن هو سرد 

بسيط لزيارة ملكة سبأ لسليمان، وسبأ مدينة معروفة في الجزيرة العربيّة«]]].

إنّ المستشرق تيسدال يمتدح هنا سفر الملوك والكتاب المقدّس عامةً، علمًًا أنّ ما 

جاء بسفر الملوك في هذه القصّة جاء مناقضًا لما كان لا بدّ من ذكره، فالرواية في هذا 

السفر لا تصف في سليمان إلّّا ما هو دنيوي في الغالب: السلطان والحاشية والقصر، 

أمّا أن تبحث فيها قيمة إيمانيّة كبرى فضلًًا عن أن تكون صغرى فلن تجد، ولنا هنا 

أن نتساءل: هل السفر لم يجد في سليمان إلّّا هذه الصفات الدنيويةّ؟! ألا توجد له 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص76.

]]]- انظر: م.ن، ص78.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 234

صفات أكثر قيمًًا وإلهامًا؟! وأين القيم الإيمانيّة والمبادئ العقديةّ التي يحملها؟!

في حين بالنظر إلى الرواية القرآنيّة نجد الأمر مختلفًا، فقد وصفت ما يتمتعّ به سليمان 

من ملك دنيوي، وما يحيط به من إنس وجن وحيوان وطير، إلّّا أنهّا لم تغفل الجانب 

للناس،  النبيّ  هذا  يحملها  التي  العقديةّ  والمبادئ  الإيماني  الجانب  وهو  الأهمّ، 

فسليمان لم يكن ملك فحسب، كما تحاول أن تشي التوراة، ولكن قبل أن يكون ملكًا 

في الدنيا، فقد كان نبيًّا مرسلًًا من عند الله تعالى، أتى بالدعوة إلى عبادة الله تعالى 

وحده، وعدم الإشراك به، أو اتخّاذ غيره معبودًا، وهي المضامين التي تتضمّنها الرواية 

القرآنيّة، ونفتقدها بشدّة في الرواية التوراتيّة. 

وآخر ما في جعبة تيسدال من دعاوى في قصّة سيِّدنا سليمان وملكة سبأ زعمه بأنّ 

النبيّ محمّد الكريم كان جاهلًًا بالتاريخ الحقيقي للأنبياء؛ حيث يقول: »على الرغم 

من أنّ روايات كثيرة أخرى من التي وردت في القرآن قد نحلت من الخرافات اليهوديةّ، 

ولكن ليس ضروريًّا أن نقتبس هنا كلا منها باستفاضة، وفي كل واحدة منها يبدو أن 

محمّدًا كان يجهل التاريخ الحقيقي للأنبياء من حيث علاقتهم في الكتب الصحيحة 

للعهد القديم، وهذا يرجع بلا شكّ إلى حقيقة أنّ اليهود العرب لم يكونوا أشخاصًا 

متعلمّين، وكانوا أكثر ميلًًا إلى خرافات التلمود من الكتاب المقدّس«]]].

ومن ثمّ نفهم أنهّ يقيم زعمه على دعويين: الأولى، جهل النبيّ الكريم بتاريخ الأنبياء 

أنّ  والثانية،  المقدّس.  الكتاب  الصحيحة  بالكتب  ويقصد  الصحيحة،  الكتب  في 

العرب كانوا لا يعرفون إلّّا الخرافات التي أشاعها اليهود في العرب الذين لم ينالوا 

قسطاً من التعليم، وبالتالي فإنّ هذه الخرافات -حسب زعمه- هي البيئة التي أمدّت 

القرآن بما لم يعجب تيسدال من تفاصيل حول قصّة النبيّ سليمان وملكة سبأ.

الأنبياء  بتاريخ  جاهلًًا  ا  حقًّ محمّد  النبيّ  كان  هل  نفسه:  يطرح  الذي  السؤال  ولكنّ 

في الكتب السماويةّ السابقة؟ علمًًا بأنّ النبيّ كان على علم بالأنبياء السابقين عليه 

ممّن قصّهم الله تعالى عليه، بدءًا بسيِّدنا آدم وانتهاءً بسيِّدنا عيسى، وهذا ما ظهر 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص79.



ة الرّسميّة |  
ّ
235 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

جليًّا في القرآن الذي ذكر خمسة وعشرين نبيًّا ممّن أرسلهم الله سبحانه، فضلًًا عن 

مِن  عَلَيْكَ  قَصَصْنَاهُمْ  قَدْ  وَرُسُلًًا  القرآن،  في  ذكرهم  يتم  لم  آخرى  برسل  أخبر  أنهّ 

مَ اَّللَّهُ مُوسَىٰ تَكْليِمًًا )النساء: 164(. ومن هؤلاء  ْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ ۚ وَكَلَّ قَبْلُ وَرُسُلًًا َّلَّم
الرسّل، والأنبياء من تباعدت الأمكنة، والأزمنة بينه وبين النّبي محمّد، فكيف عرف 

سيّدنا محمّد هؤلاء إلّّا بوحي من الله تعالى.

الإشكاليّة المنهجيّة التّي وقع فيها تيسدال، وقادته إلى الأخطاء التّي انزلق إليها أنهّ 

يجعل الكتاب المقدّس مرجعه في الحكم على القضايا بالحقّ، والضّلال الصّواب 

والخطأ، وهذا يتنافى مع المنهجيّة العلميّة، بخاصّة أنهّ يحوي العديد، والعديد من 

الأخطاء العلميّة، والمعرفيّة، والتاّريخيّة بصورة تشي بخلاف ما يحاول أن يرمي إليه 

التوّراة،  الأشهر  كتابه  بخاصّة  بوكاي،  موريس  لكتابات  والمتتبّع  المستشرق.  هذا 

والإنجيل، والقرآن، والعلم ليجد كمّية الأخطاء العلميّة، والتاّريخيّة، وغيرها ممّّا يزخر 

بها ما يعده تيسدال مرجعًا صحيحًا للحكم على الإسلام والقرآن.

من جانب آخر فإنّ قضيةّ جهل يهود العرب بحقيقة دينهم، وأنهّم كانوا يؤمنون ببعض 

الخرافات التلّموديةّ التّي يدّعي تيسدال أنّ النّبي محمّد اقتبسها، فهذا أمر لا يعقل، 

ترهّات  إذ هو مجردّ  بدليل عليه،  الإتيان  أو غيره  تيسدال،  أنهّ لا يستطيع  فضلًًا عن 

يستند  الذّي  التاّريخي  الدّليل  فأين  وإلّّا  إلّّا،  ليس  التشّويه  بغرض  صاحبها  يطلقها 

إليه؟! وما الشّواهد والقرائن التّي أوحت له بهذا الرّأي؟! بالطبّع لا نجد إجابة.



الفصل الخامس

دعوى اقتباس قصّة هاروت وماروت

بَعُوا مَا تَتْلُو  وردت قصة هاروت وماروت في القرآن الكريم في قول الله تعالى: وَاتَّ

النَّاسَ  يُعَلِّمُونَ  كَفَرُوا  يَاطيَِن  الشَّ وَلَٰكنَِّ  سُلَيْمََانُ  كَفَرَ  وَمَا   ۖ سُلَيْمََانَ  مُلْكِ  عَلََىٰ  يَاطيُِن  الشَّ
يَقُولََا  أَحَدٍ حَتَّىٰ  مِنْ  مََاِّنِ  يُعَل وَمَا   ۚ وَمَارُوتَ  ببَِابلَِ هَارُوتَ  الْْمَلَكَيْْنِ  أُنزِلَ عَلََى  وَمَا  حْرَ  السِّ
ينَ  قُونَ بهِِ بَيْْنَ الْْمَرْءِ وَزَوْجِهِ ۚ وَمَا هُم بضَِارِّ مََاَّ نَحْنُ فتِْنَةٌ فَلََا تَكْفُرْ ۖ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمََا مَا يُفَرِّ إنِ
اهُ مَا لَهُ  هُمْ وَلََا يَنفَعُهُمْ ۚ وَلَقَدْ عَلمُِوا لََمَنِ اشْتََرَ بهِِ مِنْ أَحَدٍ إلَِّاَّ بإِذِْنِ اَّللَّهِ ۚ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُُرُّ
قَوْا  مُْ آمَنُوا وَاتَّ وْا بهِِ أَنفُسَهُمْ ۚ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ وَلَوْ أَنَّهَّ فِِي الْْآخِرَةِ مِنْ خَلََاقٍ ۚ وَلَبئِْسَ مَا شََرَ
ا الَّذِينَ آمَنُوا لََا تَقُولُوا رَاعِناَ وَقُولُوا انظُرْنَا  َ نْ عِندِ اَّللَّهِ خَيْْرٌ ۖ لَّوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ يَا أَيُّهُّ لََمَثُوبَةٌ مِّ
كيَِن أَن  ا يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكتَِابِ وَلََا الْْمُشْْرِ وَاسْمَعُوا ۗ وَللِْكَافرِِينَ عَذَابٌ أَليِمٌ مَّ
 ِتهِِ مَن يَشَاءُ ۚ وَاَّللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظيِم كُمْ ۗ وَاَّللَّهُ يََخْتَصُّ برَِحْْمَ بِّ ن رَّ نْ خَيْْرٍ مِّ لَ عَلَيْكُم مِّ يُنَزَّ

)البقرة: 105-102(.

* ورد بسفر مدراش في التلمود البابلي:

3 - واتصّل أنهّ عندما ضلّ جيل الطوّفان، بدا الربّ يندم ويأسف أنهّ خلق الإنسان، 

قبل  نحذّرك  »ألم  فقالا:   -4 وعزئيل«،  »شمخازاي  اثنان،  ملكان  الربّ  أمام  فحضر 

أجاب   -5 به«؟  وتهتم  تكرمه  الذّي  الإنسان،  هذا  »ما  لك  فقلنا  الإنسان!  تخلق  أن 

الربّ: »فما يصير في الأرض إذًا؟« أجابا: »نحن سنكفيك«! أجاب الربّ: »أنا أعلم 

آدم،  بني  على  تسيطر  ما  بقدر  الشّّرّ  ميول  فتغلبكما  الأرض،  على  ستعيشان  أنكّما 

بل ستصيران أسوأ منهم«! فاستأنف الملكان القول: »دعنا ننزل إلى عالم الإنسان، 

وسنريك نحن كيف نقدّس اسمك«. فقال الربّّ: »انزلا إذا، واسكنا بين النّاس في 

الأرض«. وأكيدا، بمجردّ نزول الملكين، غلبهما الميل لاتباع الشّهوات الشّّريرة. 6- 

ولما رأيا »بنات آدم« الجميلات. 7- سقطا بالمعاصي وزنيا بهن!! فصار اسم ذريةّ 



ة الرّسميّة |  
ّ
237 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

مدراش  بالأسفار  إليهم  المشار  الأشدّاء  العمالقة  الجبّارين  »نـيـفـيـليم«،  الملكين 

يلكوت/ 47.

وفي التوّراة: »وحدث لما ابتدأ النّاس يكثرون على الأرض، ووُلد لهم بنات أنّ أبناء 

الله رأوا بنات النّاس أنهن حسنات، فاتخّذوا لأنفسهم نساء من كلّ ما اختاروا.. كان 

في الأرض طغاة في العبريةّ: النفيليم في تلك الأياّم. وبعد ذلك أيضًا إذ دخل بنو الله 

على بنات النّاس وولدن لهم أولادًا. هؤلاء هم الجبابرة الذّين منذ الدّهر ذوو اسم« 

تكوين 6:1 و2 و4.

وفي كتاب أخنوخ:

بهن، وقالوا بعضهم  افتتنوا  قد  السّموات  أبناء  أنّ الملائكة وهم  النّاس  بنات  »رأت 

لبعض: تعالوا نأخذ لأنفسنا زوجات من بنات النّاس، ونخلف أولادًا لأنفسنا. فقال 

لهم سميازا أي شمحزاي الذّي هو رئيسهم.. وعلَّم إزازيل أي عزازيل بني آدم صناعة 

السّيوف، والخناجر، والتّّروس، والدّروع لصدورهم، وأراهم، وأعقابهم، ومصنوعاتهم 

يعني الأساور، والحلي، واستعمال الكحل لتزجيج أهداب عيونهم، واستعمل جميع 

هذه  في  الإنسان  بها  يتعامل  التّي  النّقود  أي  الدّنيا  وعملة  المتنوّعة،  الصّباغة  أنواع 

الدّنيا«. كتاب أخنوخ: 6/ 2-3 و8/ 1.

أمّا في الرّوايات التلّموديةّ فنجد رواية تقول:

في »مدراش يلَكْوت« فصل 47:

جيل  قام  لما  لهم:  فقال  عزائيل،  عن  أستاذهم  من  الرّباني  يوسف  تلاميذ  »استفهم 

الطوّفان يعني القوم الذّين كانوا موجودين في عصر طوفان نوح، ودانوا بالعبادة 

و»عزائيل«،  مَلكَان »شمحزاي«،  فقام  اسمه.  تبارك  القدّوس  عليهم  الباطلة، سخط 

هو  من  لك بحضرتك لما خلقت عالمك:  نقل  ألم  العالم،  يا رب  وقالا بحضرته: 

فقالا  له؟  العالم فماذا يحصل  فقال لهما: وأمّا   .4 الإنسان حتىّ تذكره؟ مزمور 8: 

له: يا ربّ العالم نتسلطّ عليه. فقال لهما: إنهّ مكشوف، ومعلوم بأنهّ إذا تسلطّتم على 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 238

الأرض تتسلطّ عليكم الشّهوة الردّّيةّ، وتكونون أكثر من بني آدم عنادًا. فقالا له: ائذن 

لنا أن نسكن مع الخلائق، وترى كيف نقدّس اسمك. فقالا لهما: اهبطا واسكنا معهم. 

فنظر شمحزاي صبيّة، واسمها إسطهر أستير فشخص وقال لها: أطيعيني. فقالت له: 

لا أصغي لك ما لم تعلمّني الاسم المختصّ باللهّ الذّي في ساعة ذكرك إياّه أصعد 

إلى الفلك. فعلمّها إياّه، فذكرته، وصعدت إلى الفلك أيضًا، ولم تدنِّس عرضها. قال 

القدّوس تبارك اسمه: بما أنهّا نزهّت نفسها عن التجّاوز فاذهبوا، واجعلوها بين السّبعة 

الكواكب لتكونوا طاهرين من جهّتها إلى الأبد. فوُضعت بين الثّّريا. وتنجَّسا مع بنات 

زوجات،  واتخّذا  فقاما،  شهوتهما،  قمع  على  يقدرا  ولم  جميلات،  كنَّ  اللوّاتي  آدم 

وولدا ولدين: هوآء وهيآء. فاستعان عزائيل بالحلّّي المتنوّعة، وأنواع زخرفات النّساء 

المبهرجة على إغواء بني آدم، وإغرائهم على اقتراف التعّدّي. وممّّا يجب التنّبيه إليه 

أنّ عزرائيل الذّي تقدّم ذكره في الأحاديث المذكورة آنفًا هو ذات عزائيل المذكور في 

التلّمود« مدراش يلكوت/ 47.

هذه هي النّصوص التّي وردت في القرآن، والتوّراة، والرّوايات اليهوديةّ المعترف بها 

كتراث يهودي، لكن المتأمّل فيها يجد فروقاً كبيرة بين الرّواية القرآنيّة، والرّوايةّ اليهوديةّ 

بشقّيها التوّراتي والتّّراثي، وهذه الفروق تحكم بخطأ ما يزعمه تيسدال، ويحاول أن 

يستدل عليه من هنا وهناك، عندما يقول: » فمن من المستحيل أن يقارن أحد أسطورة 

محمّد مع الأسطورة اليهوديةّ من دون أن يدرك اشتقاقها من هذه الأخيرة«]]].

ولعلّ المتأمّل في الرّواية القرآنيّة التّي تنقض ما زعمه هذا المستشرق يجد أنهّا تميل 

إلى الإيجاز، ليس فيها تفاصيل وحوار، حتىّ أنّ الحوار عن الملكين أتى في سياق 

الحديث عن سيّدنا سليمان، والأمر لا يتجاوز الثلّاث آيات. في حين تميل الرّواية 

التوّرايةّ اليهوديةّ إلى التفّصيل، وهذا التفّصيل لا تخلو منه النّصوص سواء في التلّمود، 

أو التّّراث اليهودي، أمّا في التوّراة في سفر التكّوين فقد مال النّصّ إلى الإيجاز المبهم 

فلم يحدّد الملكين، وإنّّما تحدّث عمّّا أسماه أبناء الله الذّين نزلوا الأرض، وتزوّجوا 

بناتها.

]]]- تيسدال، المصادر الأصلية للقرآن، ص83.



ة الرّسميّة |  
ّ
239 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

القرآن الكريم جاءت موجزة،  القصّة في  أنّ  الذّي بيّّن  وهذا ما أكّده جان سي ريفز 

ومجمّلة؛ فقد ذكََرتَْ -بإجمال شديد- تعليمَ الشّياطين للنّاس السّحرَ، وما أنَزل اللهُ 

أنُزْلِ  ما  تعلُّم  على الملكَين هاروت وماروت، وأنّ الملكََين يحذّران كلَّ راغب في 

عليهما من الكفر قبل تعليمه]]].

أو  إليها،  الرّواية المدراشية لا يمكن الاستناد  أنّ  كذلك هناك قضيّة جوهريةّ، وهي 

الاستشهاد بها، لا لشيء إلّّا لأنّ كتاب المدراش كتبت مروياّته في تاريخ تالٍ لظهور 

الإسلام، الأمر الذّي لا يمكن معه عدّ القرآن متأثرّاً به، وإنّّما يمكن القول بالأحرى أنهّ 

ربّّما هو الذّي تأثرّ في رواية هاروت، وماروت بالقرآن الكريم.

وهذا ما أكّده جون سي ريفز الذّي انتقل إلى الكشف عن المصادر المحتملة للقصّة في 

النّصوص الكتابيةّ، وشبه الكتابيّة. وقد بدأ بحثه بالسّّرديةّ الأغاداتيّة اليهوديةّ المعروفة 

بـ: مدراش شمهازي، وعزازيل التّي تحضر في أربع صيغ عبريةّ، وصيغة آرامية]]]. 

يقول جون سي ريفز: »الرّواية الإسلاميّة المعدّة على المستوى الكرونولوجي تسبق 

المروياّت اليهوديةّ في المدراش عن شمهازي وعزازيل«]]] وأنّ أقدَم هذه الرّوايات لا 

تتجاوز القرن الحادي عشر الميلادي، ممّّا يقضي بتأثرّ المروياّت اليهوديةّ بالمروياّت 

الإسلاميّة]]].

ص لها موضوع  والمتأمّل في الرّواية القرآنيّة يجد أنهّا جاءت في سياق كلام، ولم يخُصَّ

حسب  أساسها  من  القضيّة  تناولت  فالأخيرة  اليهوديةّ،  الرّوايات  في  رأينا  كما  رأسًا 

المعتقد اليهودي، وبدأت بتحديد الملكين ومن أين جاءا؟ وبيان طبيعة المهمّة التّي 

نزلوا الأرض من أجلها، وانتهاءً بوقوعهما في الزنّا بالبشر، إلى غير ذلك من الأمور 

ريفز، عرض  وماروت لجون سي.  الكتابية في قصة هاروت  المظاهر شبه  بعض  عبيدة، محمّد، بحث:  انظر:   -[[[

وتقويم، مقال على الرابط التالي:

https://tafsir.net/paper/14/bhth-b-d-al-mzahr-shbh-al-ktabyt-fy-qst-harwt-wmarwt-ljwn-sy-ryfz

]]]- انظر: م.ن:

https://tafsir.net/paper/14/bhth-b-d-al-mzahr-shbh-al-ktabyt-fy-qst-harwt-wmarwt-ljwn-sy-ryfz

القرآنيّة،  للدّراسات  تفسير  موقع  وماروت،  هاروت  قصّة  في  الكتابيّة  شبه  المظاهر  بعض  ريفز،  سي.  جون   -[[[

.tafsir.net/translation/60 .39ص

.tafsir.net/translation/60 .40م.ن، ص -[[[



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 240

التّي توحي بأنّ الهدف الوقوف على منشأ القصّة وأساسها.

ويعدّ اسما الملكين في الرّوايتين: القرآنيّة واليهوديةّ من الاختلافات الجوهريةّ التّي 

تحكم باستحالة الاقتباس، وتنفي الادّعاء بأخذ الأولى عن الثاّنية، ففي الرّواية القرآنيةّ 

نجد أنّ الملكين هما: هاروت وماروت، في حين نجدهما في الرّواية التوّراتية تحت 

مسمّى شمحزاي وعزائيل.

تعالى  الله  بين  الحوار  من  نوع  بأيّ  تحفل  لا  يجدها  القرآنيّة  الرّواية  في  والمتأمّل 

والملكين؛ ذلك أنّ القرآن لم يكن مهتمًّاًّ بحوار ليس له هدف يتضمّنه سياق الآيات، 

أو بالأحرى كانت الغاية هي التّي يقود إليها السّياق. بينما شاع الحوار بصورة بارزة في 

الرّواية اليهوديةّ سواء التلّموديةّ، أو التّّراثيّة، والتّي تصوّر الربّّ على أنهّ في حوار مع 

الملكين حول جدوى نزولهما إلى الأرض، وكأنّ الهدف من الرّواية -أو أحد أهدافها- 

بيان كيفيّة نزول الملكين إلى الأرض، وكيف أدّى بهم هذا النّزول إلى الإغواء. ومن 

ثمّ فإنّ هناك تباينًا واضحًا بين الرّوايتين، الأمر الذّي يحكم بعدم وجود اقتباس من 

الأساس.

تحمل  التوّراتيّة  الرّواية  أنّ  الاقتباس  فرضيّة  نفي  على  دلالة  الأمور  أكثر  من  ولعلّ 

مضامين، وإشارات تبعد كثيراً عن تنزيه الذّات الإلهيّة، إذ تشير إلى تأسّف الله تعالى 

يحمله  المدراش، بما  ورد في  كما  الأرض،  وإنزالهم على  البشر،  خلق  من  حاشاه 

ذلك من مشاعر النّدم التّي لا تجوز في حقّ الإله. بينما تحمل الرّواية القرآنيّة معاني 

مغايرة، بل إنهّا لم تتطرقّ إلى وضع أوصاف لله تعالى فيها؛ لأنّ السّياق لم يكن سياق 

وصف، وإنّّما سياق عبرة، وعظة، ونهي للنّاس عن السّحر وأهله؛ لأنّ »الله تعالى 

ويأخذه  منهما،  السّحر  يتعلمّ  شقي  فمن  الوقت  ذلك  في  بالملكين  النّاس  امتحن 

عنهما، ويعمل به فيكفر به، ومن سعد يتركه فيبقى على الإيمان«]]].

بل إنّ الرّواية التوّراتيّة تحمل صفات أخرى لا تجوز في حقّ الإله، كما أنهّا تحمل 

صفات أخرى لا تجوز في حقّ الملائكة، فما معنى أن يحذّر الملكان الله حاشاه؟! 

]]]- البغوي، تفسير البغوي، )البقرة: 102(.



ة الرّسميّة |  
ّ
241 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

وهل يليق بالإله أن يتمّ تحذيره؟! إنّ الإله الذّي تصوّره هذه الرّواية هو إله قاصر يتسّم 

بصفات البشر، وليس الإله المنزهّ الذّي نؤمن به، فمعاني الإله الإنساني تشيع فيها، 

وإذا كان التحّذير صورة من صور عدم تقدير الإله التقّدير اللّّازم، فإنّ هناك معاني 

أخرى لا تجوز في حقّه كالغفلة، والجهل، وعدم المعرفة، فما معنى أن يقول الربّّ 

في رواية المدراش: »فما يصير في الأرض إذًا؟« وكأنّ الله حاشاه لا يعلم ما سيصير، 

وما سيؤول إليه المستقبل، وما معنى أن يجيب الملكان عليه: »نحن سنكفيك«! وكأنّ 

الله تعالى حاشاه عاجز عن أن يكفي نفسه؟ إنّ هذا كلهّ يحكم بالمخالفة الواضحة 

بين الرّواية القرآنيّة، والرّواية اليهوديةّ، الأمر الذّي ينفي وجود أي علاقة بينهما.

وتأباها  القرآن،  يأباها  عقديةّ  مخالفة  على  تنبني  التوّراتيّة  الرّواية  أنّ  عن  فضلًًا  هذا 

العقيدة الإسلاميّة، إذ إنّ هذه الرّواية تصف الملائكة بأبناء الله، أو بني الله، وهذا لا 

يتفّق مع عقيدة التوّحيد في الإسلام، التّي ترى في الملائكة خلقًا من خلق الله تعالى، 

مع  الرّوايتين  بين  اقتباس  وجود  تيسدال  يدعي  فكيف  إلّّا.  ليس  عباده،  من  وعبادًا 

وجود هذا الاختلاف الجوهري؟!

لكنّ تيسدال يذهب إلى ادّعاء آخر، حيث يزعم أنّ حديث الكتب الإسلاميةّ ككتاب 

عرائس المجالس عن قصّة هاروت، وماروت ناتج عن التأّثرّ بالأحاديث النّبويةّ ذات 

الصّلة]]]. لكن الصّحيح أنهّ ليس هناك حديث صحيح في هذه القضيةّ ينسب للرسّول 

لكعب  أنهّا  الظنّّ  أغلب  غريبة  رواية  من  ينطلق  تيسدال  المستشرق  ولعلّ  الكريم. 

الأحبار رواها عنه ابن عمر تقول: 

»وقال أبو جعفر بن جرير حدثنا القاسم أخبرنا الحسين، وهو سنيد بن داود صاحب 

ابن  نافع قال سافرت مع  الفرج بن فضالة عن معاوية بن صالح عن  التفّسير أخبرنا 

عمر فلمّّا كان من آخر الليّل قال يا نافع انظر طلعت الحمراء، قلت لا مرتّين، أو ثلاثا 

ثمّ قلت قد طلعت، قال لا مرحبا بها، ولا أهلا قلت سبحان الله نجم مسخّر سامع 

مطيع.

]]]- تيسدال، المصادر الأصلية للقرآن، م.س، ص84-83.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 242

 الله قال لي رسول  قال  الله، أو  من رسول  ما سمعت  إلّّا  لك  قلت  ما  قال: 

بني آدم في الخطايا، والذّنوب قال إنّّي  يا رب كيف صبرك على  إنّ الملائكة قالت 

ابتليتهم، وعافيتكم قالوا لو كنّا مكانهم ما عصيناك، قال فاختاروا ملكين منكم قال 

فلم يألوا جهدًا أن يختاروا فاختاروا هاروت وماروت«]]].

لكن هذه الرّواية مردود عليها، وقد نقدها أعلام المحدثين، ومنهم من ذهب قائلًًا: 

»وهذا فيه الفرج بن فضالة، وهو ضعيف، وهذه الأخبار كلهّا ضعيفة. قال المؤلفّ 

رحمه الله تعالى: وأقرب ما يكون في هذا أنهّ من رواية عبد الله بن عمر عن كعب 

الأحبار لا عن النّبي ص. يعني أنّ الأقرب أنهّ من رواية عبد الله بن عمر عن كعب 

الأحبار، وليس مرفوعًا إلى النّبي، وكعب الأحبار هو من بني إسرائيل، أسلم في 

زمن عمر، وكان ينقل عن بني إسرائيل الغثّ والسّمين، والصّحيح والباطل، فالأقرب 

أنّ هذا الخبر من رواية كعب الأحبار«]]].

هذا من جانب، ومن جانب آخر فإنّ علماء الأمّة قديماً، وحديثاً ردّوا هذا الأحاديث، 

وروايته المتضمّنة فيه من أمثال: ابن حنبل، وأبو حاتم الراّزي، والبيهقي، وابن كثير، 

والقرطبي، والسّخاوي، وأحمد شاكر، والألباني.

كما ورد عن ابن أبي حاتم في كتابه العلل: سألت أبي عن هذا الحديث؟ فقال: هذا 

حديث منكر]]]. 

فيما ذهب البيهقي في كتابه شعب الإيمان إلى القول: ورويناه من وجه آخر، عن مجاهد، 

عن ابن عمر موقوفاً عليه، وهو أصح فإنّ ابن عمر إنّّما أخذه، عن كعب]]]. وقال الحافظ 

ابن حجر: »هذا سند صحيح، وحكمه أن يكون مرفوعًا؛ لأنهّ لا مجال للرأّي فيه«]]].

]]]- تفسير القرآن العظيم، م.س، )البقرة: 102(.

http://www.islamweb.net :الراجحي، شرح تفسير ابن كثير، ج4، ص45. على الموقع التالي -[[[

]]]- انظر: أبن أبي حاتم، علل الحديث، 2/ 69.

]]]- البيهقي، شعب الإيمان، 1/ 322.

]]]- بن حجر العسقلاني، الحافظ، العجاب في بيان الأسباب، 1/ 322.



ة الرّسميّة |  
ّ
243 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

وعاد فقال في كتابه تفسير القرآن العظيم: فهذا أصح، وأثبت إلى عبد الله بن عمر من 

الإسنادين المتقدّمين، وسالم أثبت في أبيه من مولاه نافع. فدار الحديث، ورجع إلى 

نقل كعب الأحبار، عن كتب بني إسرائيل]]].

أمّا القرطبي فقال في تفسيره: هذا كلهّ ضعيف، وبعيد عن ابن عمر وغيره، لا يصحّ 

وحيه،  على  الله  أمناء  هم  الذّين  الملائكة  في  الأصول  تدفعه  قول  فإنهّ  شيء،  منه 

العقل  وأمّا  يؤمرون«...  ما  ويفعلون  أمرهم  ما  الله  يعصون  »لا  رسله  إلى  وسفراؤه 

فلا ينكر وقوع المعصية من الملائكة، ويوجد منهم خلاف ما كلفّوه، ويخلق فيهم 

والأولياء  الأنبياء،  خوف  هذا  ومن  موهوم،  كلّ  تعالى  الله  قدرة  في  إذ  الشّهوات، 

الفضلاء العلماء، ولكن وقوع هذا الجائز لا يدرك إلّّا بالسّمع، ولم يصح. وممّّا يدلّ 

على عدم صحّته أنّ الله تعالى خلق النّجوم، وهذه الكواكب حين خلق السّماء. اهـ .

سئل السّخاوي عنه  عندما  المرضيةّ  الأجوبة  في  السّخاوي  ذاته  الكلام  وقال 

فأجاب: ولا يصحّ في المرفوع من هذا كلهّ شيء. وقال البيهقي في الشّعب، وتبعه 

 المنذري في التّّرغيب، والتّّرهيب في هذا وقد قيل: وإنّ الصّحيح وقفه على كعب]]].

ومن المعاصرين الشّيخ الألباني في كتابه السّلسلة الضّعيفة قال: قصّة باطلة مخالفة 

للقرآن]]].

العلماء، والمحدثين، والمفسّّرين تقضي على  ولعلّ كلّ هذه الأقوال المنسوبة إلى 

الفرية التّي أطلقها تيسدال كدليل على ادّعائه، والتّي قال فيها أنّ مرجع القصّة المنتشرة 

في كتب أعلام المسلمين هو الحديث النّبوي؛ وقد استدللنا هنا بما ينفي ما ذهب إليه 

هذا المستشرق]]]. ومن ثمّ نفهم أنهّ لا يوجد في السّنة خبر صحيح عن هذه المسألة 

تيسدال، وما ورد من أحاديث حولها فهي منكرة، وضعيفة، ومخالفة،  يدّعيها  التّي 

فالله  الصّحيحة.  النّبويةّ  إليها كونها مخالفة لكتاب ربنّا، وللسّنّة  ولا يصحّ الاستناد 

]]]- تفسير القرآن العظيم، م.س، )البقرة: 102(.

]]]- القرطبي، تفسير القرطبي، )البقرة: 102(.

]]]- انظر: الألباني، سلسلة الأحاديث الضّعيفة والموضوعة وأثرها السّّيء في الأمة، 1/ 313- 315. رقم 912، 913.

]]]- انظر: م.ن، 1/ 313. رقم 913-912.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 244

تعالى يقول عن الملائكة: لََا يَعْصُونَ اَّللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ )التحريم: 

6(، في حين تفترض الرّوايات اليهوديةّ مخالفة الملكين هاروت وماروت لله تعالى، 

وهذا غير مقبول من النّاحية العقديةّ. هذا فضلًًا عن كون ذلك مخالفًا للعقل السّليم؛ 

إذ من غير المعقول أنّ الملائكة الذّين خلقهم الله تعالى لعبادته يعصونه في صورة 

هذين الملكين.

إنّ الخطأ المنهجي الذّي وقع فيه تيسدال دومًا -وهو ما أكّدناه سابقًا- أنهّ يخلط بين 

الدّيني والإنساني، فنحن نعلم يقينًا أنّ الدّيني موجود في القرآن والسّنّة، أمّا الكتب 

النّقلي  الدّليل  اقترابه من  وبقدر  الخطأ،  فهي جهد بشري غير معصوم من  المفسّّرة 

ما  وهذا  الدّين،  من  البشري  الإنساني  الجهد  أنّ  فيظنّ  تيسدال  أمّا  يكون صحيحًا، 

جعله ينظر إلى ما جاء في كتاب عرائس المجالس، وما كتبه غيره على أنهّ من صميم 

الدّين، مع أنّ أكثر ما جاء فيهما يصُنّف على أنهّ من الإسرائيليّات، وهو كلام يحسب 

على من نقله، ولا يحسب على الدّين، وهذا ما كان يتوجّب على تيسدال أن يتفهمّه.

السّماء من  إلى  يصعد  ما  رأوا  الملائكة لماّ  أنّ  إلى  يذهب  المجالس:  عرائس  ففي 

وهم بذلك، وأنكروا عليهم،  أعمال بني آدم الخبيثة، وذلك في زمن إدريس النّبي عيَّرَّ

فقال  يعصونك.  الذّين جعلتهم خلفاء في الأرض، واخترتهم  إنّ هؤلاء  لله:  وقالوا 

فعلوا.  ما  مثل  لفعلتم  فيهم  ما ركبت  فيكم  أنزلتكُم إلى الأرض، وركَّبتُ  لو  تعالى: 

قالوا: سبحانك ربنّا ما كان ينبغي أن نعصيك. قال الله: اختاروا مَلكَين من خياركم 

أهُبِطهما إلى الأرض. فاختاروا هاروت وماروت، وكانا من أصلح الملائكة وأعبدهم. 

قال الكلبي: قال الله: اختاروا ثلاثة منكم. فاختاروا عزا، وهو هاروت، وعزابيا، وهو 

ماروت وعزرائيل. وإنّّما غيَّرَّ اسمهما لما اقترفا من الذّنب، كما غيَّرَّ الله اسم إبليس، 

وكان اسمه عزازيل]]]. 

الأرض،  إلى  وأهَبطهم  آدم،  بني  في  ركبها  التّي  الشّهوة  فيهم  ركَّب  الله  بأنّ  ويتابع 

ك، والقتل بغير الحقّ، والزنّا،  وأمرهم أن يحكموا بين النّاس بالحقّ، ونهاهم عن الشِّرِّ

وشرب الخمر. فأمّا عزرائيل فإنهّ لما وقعت الشّهوة في قلبه استقال ربهّ، وسأله أن 

]]]- الثعّلبي، النّيسابوري، قصص الأنبياء المسمّى عرائس المجالس، ص51.



ة الرّسميّة |  
ّ
245 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

يرفعه إلى السذماء. فأقاله ورفعه. وسجد أربعين سنة ثمّ رفع رأسه، ولم يزل بعد ذلك 

بين  يقضيان  ثبتا على ذلك  فإنهّما  الآخران  وأمّا  تعالى.  الله  رأسه حياءً من  مطأطئ 

النّاس يومهما، فإذا أمسيا ذكرا اسم الله الأعظم، وصعدا إلى السّماء]]]. 

وينقل عن قتادة أنهّ قال: فما مرَّ عليهما شهر حتىّ افتتنا، وذلك أنهّ اختصمت إليهما 

: كانت من أهل فارس، وكانت  ذات يوم »الزهّرة«، وكانت من أجمل النّساء. قال عليٌّ

ملكة في بلدها. فلمّّا رأياها أخذت بقلبيهما، فراوداها عن نفسها فأبت وانصرفت. ثمّ 

عادت في اليوم الثاّني، ففعلًًا مثل ذلك، فقالت: لا، إلّّا أن تعبدا ما أعبد، وتصلِّيا لهذا 

الصّنم، وتقتلا النّفس، وتشربا الخمر. فقالا: لا سبيل إلى هذه الأشياء، فإنّ الله قد 

نهانا عنها. فانصرفت ثمّ عادت في اليوم الثاّلث، ومعها قدح من خمر، وفي نفسها من 

الميَل إليهما ما فيها، فراوداها عن نفسها فأبت، وعرضت عليهما ما قالت بالأمس، 

فقالا: الصّلاة لغير الله أمر عظيم، وقتل النّفس عظيم، وأهون الثلّاثة شرب الخمر. 

فشربا الخمر فانتشيا، ووقعا بالمرأة، وزنيا بها، فرآهما إنسان فقتلاه]]]. 

وقال  الزهّرة كوكباً.  الله  فمسخ  للصّنم  قوله: وسجدا  أنس  بن  الرّبيع  ينقل عن  كما 

به  تصعدان  الذّي  تعلمّاني  حتىّ  تدركاني  لا  قالت:  إنهّا  والكلبي  والسّعدي،   ، عليٌّ

إلى السّماء. فقالا: نصعد باسم الله الأكبر. فقالت: فما أنتما بمدركيَّ حتىّ تعلمّانيه. 

قال أحدهما لصاحبه: علِّمها، فقال: إنّّي أخاف الله. فقال الآخر: فأين رحمة الله؟ 

فعلَّماها ذلك فتكلمت به، وصعدت إلى السّماء، فمسخها الله كوكبًا]]]. 

ولا شكّ في أنّ هذه الرّواية، وغيرها هي من الإسرائيليّات، فهي من الرّوايات الدّخيلة 

التّي لا تحسب على الدّين، إنّّما هي اجتهاد بشري من صاحبها الذّي تأثر بما شاع 

على ألسنة اليهود في كتبهم. ومن ثمّ فلا يصح عقلًًا، ومنطقًا أن تحسب على الإسلام، 

أو على أنهّا جزء منه، وهذا ما وقع فيه المستشرق تيسدال.

]]]- عرائس المجالس، ص51.

]]]- انظر: م.ن، ص51.

]]]- انظر: م.ن، ص51.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 246

لكنّ الغريب في الأمر أنّ تيسدال يجعل من كلام عرائس المجالس عندما عدّ الزهّرة 

الاسم العربي لكوكب فينوس قانوناً، وأمراً إسلاميًّا ملزمًا، وهذا خطأ كبير، نعم إنهّ من 

الصّحيح أنهّ ورد في هذا الكتاب أنّ المرأة التّي رفضت الاستجابة لشهوات الملكين 

ففعلا،  السّماء،  إلى  تصعد  حتىّ  الأعظم  الله  اسم  يعلمّاها  أو  عليهما،  اشترطت 

فقضيّة تحول  فيه خطأ كبير.  الله، وهذا  بإذن  نجمًًا  السّماء، وحُولت  فصعدت إلى 

المرأة إلى نجم لم تثبت من قريب، أو من بعيد.

أننّا نفهم الأبعاد الخفيّة التّي يرمي من خلالها تيسدال إلى إثبات هذه الرّواية، إذ هو 

يحاول بكلّ قوّته أن ينسب هذه الرّواية خطأ إلى النّبي محمّد، ليتخّذها منطلقًا إلى 

القول بأنهّا مقتبسة من أصل يهودي؛ والهدف من من ذلك كلهّ إثبات وجود علاقة 

بين القرآن، والتّّراث اليهودي. وهذا ما ذهب إليه حين زعم أنّ زهرة هى الاسم العربى 

للكوكب فينوس، وإنّ عدد المراجع الذّي استشهد بها على الأشكال المختلفة لهذه 

القصّة لهو دليل كاف على أنهّا قد قبلت بين جمهرة المسلمين على أنهّا قد نقلت عبر 

الأجيال عن أحاديث نبيهم. مدّعياً أنّ هناك إشارات عديدة في القصّة تدلّ على أصلها 

اليهودى، وأحد هذه الإشارات من وجهة نظره هى فكرة أنّ أي إنسان يعرف الاسم 

الخاص لله، الاسم الذّى لا يمكن إعلانه، الاسم السّّري، كما يسمّيه اليهود، يمكن 

له أن يفعل أشياء عظيمة، محاولًًا الاستدلال على ذلك بأنّ بعض الكتاب اليهود في 

العصور القديمة كانوا يفسّّرون معجزات المسيح بأنهّ كان يقوم بها بنطق اسم يهوه، 

اسمًًا  بل  اسمًًا عربيًّا،  ليس  اسم الملاك عزرائيل  فإنّ  وأيضًا   .)Tetragramation(

يهوديًّا]]].

ونفهم من ذلك أنّ أهدافه من وراء إثبات ذلك ينحصر في ثلاثة أمور:

الأوّل- الادّعاء بالتأّثرّ القرآني بقصّة هاروت وماروت في أصلها اليهودي.

اليهودي.  المعتقد  في  الأعظم  الله  اسم  لقضيّة  الإسلامي  بالتأّثرّ  الادّعاء  الثاّني- 

الثاّلث- القول بأنّ اسم عزرائيل في الإسلام مأخوذ من اليهوديةّ.

]]]- تيسدال، المصادر الأصليّة للقرآن، ص85-84.



ة الرّسميّة |  
ّ
247 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

وقد رددنا على الأمر الأوّل بما يكفي، أمّا الأمر الثاّني فلا يتُخّذ دليلًًا كما يحاول أن 

يوهم تيسدال، إذ إنّ أصحاب كلّ شريعة من الشّّرائع يتخّدون أسماء لله تمجّده دون 

التّي  غيره، وهذا ليس حكراً على الإسلام واليهوديةّ، بل نجده كذلك في الأناجيل 

تمجّد الأقانيم الثلّاثة: الأب، والابن، وروح القدس. 

أمراً خاطئاً؛ ذلك  يعدّ  فقط  اليهوديةّ  دائرة  الإله الأعظم في  اسم  فهم  أنّ حصر  كما 

أنّ الأمم القديمة كان تمارس طقوسها الاعتقاديةّ، وكانت تضع من الأسماء ما تعدّه 

عظيمًًا، وملائماً لطبيعة الإله المعبود. فمثلًًا الاسم إيل من أقدم الأسماء التّي تشير 

إلى الإله المعبود في التاّريخ الإنساني القديم. »ويعدّ الاسم »إيل« من أقدم الأسماء 

النّصوص  مرارًا عديدة في  الألوهيّة بشكل عامّ، وقد ورد هذا الاسم  الّتي تشير إلى 

القديمة للشّعوب السّامية. ويشير الدّارسون إلى أنهّ في النّصوص الأوغاريتيّة الّتي تمّ 

اكتشافها في رأس شمرا، شمال سوريا، يطلق هذا الاسم على الكائن الخالق، أو على 

الإله الأعظم بين الآلهة الأخرى«]]]. 

فضلًًا عن أنهّ قد ورد اسم إيل وقتما شرع يعقوب في بناء المذبح داعيًا باسم »إيل« 

إله إسرائيل 33: 20 التكوين. وفي رواية إنقاذ الله لهاجر وإسماعيل: »فدعت اسم 

الربّ الّذي تكلّم معها: »أنت إيل رئي«. إذ قالت: أههنا أيضًا رأيت بعد رؤية؟ تكوين 

16: 13، كذلك في رواية ظهور الله لسيّدنا يعقوب واصفًا نفسه: »أنا إله بيت إيل« 

تكوين 31: 13. انظر أيضًا تكوين 35 :7، تثنية 5: 9. 

هذا يعني أنّ هناك اسمًًا أعظم للإله عند كلّ أمّة من الأمم، سواء أكانت تؤمن بديانة 

وضعيّة أو دين سماويّ، هذا الاسم يكون أداة للتقّرب له وجلب الخيرات، ومن ثمّ 

فإنّ القول بأنّ الإسلام اقتبس اسم الله تعالى الأعظم من اليهوديةّ أمر مردود عليه.

حتىّ أنّ العرب في الجاهليّة، والذّين كانوا يعبدون الأصنام كانوا يدركون هذه الحقيقة 

بعض الشّّيء؛ إذا كانوا يختارون واحدًا من خمسة إلهة للتقّربّ إليها، وهي اللّّات، 

والعزى، ومناة، وهبل... وهذا يدلّ على أنّ فكرة الاسم الأعظم كانت متداولة بصورة 

https://ushaaqallah.com/a/190 :رياض قسيس، أسماء الله في سفر التكوين، على التالي -[[[



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 248

أو بأخرى، ممّّا ينفي حقيقة ما يدّعيه تيسدال.

فتيسدال يذهب  أيضًا،  اليهوديةّ، فذلك مردود عليه  أنّ اسم عزرائيل مأخوذ من  أمّا 

واتبّعا  المعاصي،  وارتكبا  الأرض،  إلى  هبطا  اللذّين  الملكين  أحد  عزازيل  أنّ  إلى 

الشّهوات بحسب المعتقد اليهودي هو عزرائيل الإسلام، علمًًا بأنّ عزرائيل الإسلام 

له مكانته ومنزلته الكبيرة باعتباره ملك الموت، فكيف ينزل بمكانته، ويلصق بنفسه 

هذه الأفعال بحسب المعتقد اليهودي؟! فهل يعتقد تيسدال أنّ الملك الذّي اختارته 

القصّة اليهوديةّ لفعل كلّ هذه الفواحش هو عزرائيل في الإسلام؟! مع أنهّ لم يرد هذا 

السّنّة، وإنّّما المعروف في محيطنا الإسلامي  القرآن، ولا في  الاسم عزرائيل لا في 

اكُمْ مَلَكُ الْْمَوْتِ  ملك الموت، وهي التسّمية التّي وردت في قول الله تعالى: قُلْ يَتَوَفَّ

كُمْ تُرْجَعُونَ )السجدة: 11(. لَ بكُِمْ ثُمَّ إلََِىٰ رَبِّ الَّذِي وُكِّ

إذا نظرنا في أقوال أهل العلم في هذه القضيّة نجد المعنى نفسه، من ذلك ما قال ابنُ 

حاحِ،  حٍ باسمِه في القرآنِ، ولا في الأحاديثِ الصِّ ا مَلكَُ الموتِ فليس بمصََرَّ كثير: »أمَّ

وقد جاء تسميتهُ في بعضِ الآثارِ بعِزْرائيلَ. واللهُ أعلمَُ«]]].

ا تسميتهُ بـ عِزرائيلُ  ومنه ما قاله الألبانيُّ في مَلكَِ الموتِ: »هو اسمُه في القرآنِ، وأمَّ

ائعُ بين النَّاسِ، فلا أصْلَ له، وإنما هو مِن الإسرائيليَّاتِ«]]]. كما هو الشَّ

أقف على  »ولم  قال:  بعزرائيل،  يعرف  الموت  ملك  أن  ذكر  عند  فقال  المناوي  أمّا 

تسميته بذلك في الخبر«]]].

الكبيرة، ولهم جلالهم، ولا يصحّ  لهم مكانتهم  أنّ الملائكة في الإسلام  فضلًًا عن 

أن تكون مكانتهم في مكانة الإنسان أو أقلّ. وكان الأولى بتيسدال بدلًًا من محاولة 

البحث الزاّئف عمّّا أسماه اقتباسًا أن ينظر إلى هذه الاختلافات الجوهريةّ، وأن تكون 

عمدة في المقارنة؛ فذلك يكشف عن المضامين الحقيقيّة التّي تقود إلى مقارنة هادفة، 

]]]- ابن كثير، البداية والنّهاية، 1/ 106.

]]]- الألباني، العقيدة الطحاوية، هامش ص36.

]]]- المناوي، فيض القدير، 3/ 32.



ة الرّسميّة |  
ّ
249 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

بديلًًا عن البحث عن القشور كما نجد عند هذا المستشرق.

اسمي  عن  يبحث  أن  حاول  بل  المزاعم،  من  الحدّ  هذا  عند  وقف  تيسدال  وليت 

القديمة  والحضارات  الثقّافات،  في  اليهوديةّ،  من  أبعد  هو  فيما  وماروت  هاروت 

اسمي  أنّ  العربيّة  الأسطورة  »وتقول  يقول:  حيث  وغيرها،  بابل  وحضارة  كثقافة 

إلّّا بعد أن ارتكبا الخطيئة. ويصبح  هاروت وماروت لم يطلقا على هذين الملكين 

المعنى الكامن وراء هذا واضحًا عندما نكتشف أنّ هذين الاسمين هما اسمان لاثنين 

من الآلهة الأرمينيّة القديمة التّي كان الأرمن يعبدونها قبل تحوّلهم إلى المسيحيّة في 

القرنين الثاّلث، والراّبع من العصر المسيحي«]]].

لكن الغريب في الأمر أنّ تيسدال ينظر إلى رسالة النّبي محمّد على أنهّا جامعة لكلّ 

والأرمينيةّ،  والزاّردشتيّة،  اليهوديةّ،  الثّقافة؛  هذه  من  أخذ  قد   ّوأنه العالم،  ثقافة 

يهرب  وحتىّ  عليه،  السّابقة  التاّريخيّة  المعلومات  بكلّ  ومن  الصّابئة،  ومعتقدات 

كتابيةّ،  بطريقة شفهيّة، لا  بأنهّ أخذ عنها  القارئ  يوهم  النّقد  تيسدال من  المستشرق 

لعلمه أنّ المشهور أنّ النّبي الكريم كان أميًّا. وحتىّ لو كان اعتماد تيسدال هنا على 

الزعّم بالاقتباس الشّفهي، فإنّ الأمر يبقى مردودًا عليه، إذ يمتنع عقلًًا أن يكون سيّدنا 

محمّد قد ألمّ بكلّ هذه المعلومات التّي يحاول هذا المستشرق أن يلصقها به.

ربّّما كان شائعًا في الموروث الأرميني أنهّ »كان »أرامازد« أهو رامازدا بظنّهم، خالق 

السّماء، والأرض، وهو أبو جميع الآلهة العظام، وكانت زوجته »سباندارامت« سبنتا 

الأنثويةّ،  بصفتها  السّفلي  العالم  تسود على  أنهّا  اعتقدوا  التّي  الأرض،  أراميتي آلهة 

وكان بين معاونيها الجنيان هاروت، وماروت الإلهين الحارسين لجبل ماسيز الذّي 

يطلق عليه حاليًّا »أراراط««]]]. لكن الصّحيح أنّ النّبي محمّد الكريم لم يكن عالًما 

كان على علم شفهيًّا  أنهّ  إثبات  الصّعب  من  أنهّ  هذا، كما  بكلّ  يلمّ  بالأرمينيّة حتىّ 

بهذه المعلومات الآراميّة، وإلّّا فلماذا لم يأت لنا تيسدال بالدّليل؟! وما المانع من 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص84.

]]]- البغدادي، محمود علي، نساء عربيّات وأسرار مؤامرات حروب الردة، ج1، ص30.

https://ketabonline.com/ar/books/98051



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 250

أنّ يتمّ تداول أسماء من زمن سابق في أزمنة لاحقة كما هو الحال في اسمي هذين 

الملكين؟! وهل يتخّذ ذلك دليلًًا على اقتباس القرآن؟! ثمّ ما المانع من أن يكون ما 

ورد في الآراميّة عن الملكين بقايا معتقد صحيح كان موجودًا، ثمّ أصابه التحّريف 

مثلما حدث في الكثير، والكثير من معتقدات الأديان السّابقة؟! 

لكن تيسدال لم يقف عند مجردّ دعوى الاقتباس من الثقّافة الآراميّة، بل امتدّ الأمر 

إلى الثقّافة الفارسيّة، إذ يظنّ أنّ هذين الاسمين انتقلا إلى الفارسيّة محرفّين ليصبحا 

مرداد وخرداد]]]، ولا أعرف كيف هذا على الرّغم من عدم وجود أيّ تشابه لفظيّ من 

أيّ نوع، فما أوجه التشّابه بين هاروت، وماروت، ومرداد، وخرداد؟! لكن لا غرابة في 

ذلك؛ حيث يعمد هذا المستشرق إلى الجمع بين المتباعدات، ثمّ يدّعي أنهّ يمتلك 

الدّليل بين يديه.

إذ  نتائج خاطئة،  يبني على مقدّمات خاطئة  أنهّ  فيها  يقع  التّي  الكبرى  إنّ الإشكاليّة 

إنّ المقدّمات الخاطئة لا تنتج لنا حقائق، وهذا ما يتضّح لنا جليًّا في قوله: »استعارة 

الاسمين من الأساطير القديمة من أرمينيا، وبلاد فارس جعلت محمّدًا، أو من رووا له 

يخلط بين هذين الملاكين، والملائكة الخاطئين في الأساطير اليهوديةّ.. فهو يستمدّ 

معلومات متشعّبة، وليست قليلة من الفارسيّة، وكذلك من المصادر اليهوديةّ، وكان 

قاده  ما  وهو  تمامًا،  الأصل  في  مستقلتّين  أسطورتين  بين  ما  نحو  على  تشابه  هناك 

إلى اعتبارهما واحدًا، والنّظر لهما على أنهّما الشّّيء نفسه، ومن هنا جاءت الظاّهرة 

الغريبة بظهور ملاكين آريين باعتبارهما الفاعل الرئّيس في مشهد مقتبس من التلّمود 

في ملامحه الأساس«]]]. 

تتعلقّ  الأولى  الفرضياّت  خاصّة،  وفرضيّات  منها،  ينطلق  عامّة  فرضيّات  هناك  إذ 

بالتشّكيك في نبوّة نبينّا الكريم، وبالتاّلي التشّكيك في مصدريةّ القرآن، والفرضيّات 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص85.

]]]- م.ن، ص85.



ة الرّسميّة |  
ّ
251 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

الثاّنية تتعلقّ في هذه القضيّة بأن هاروت، وماروت من أصل أرميني أو فارسي. علمًًا 

بأنّ من العلماء اللغّويين من أصل اللفّظين لغويًّا مشدّدًا على أصلهما العربي قائلًًا: 

 هاروت وماروت، في اللسّان: قال ابن سيده: هرتَ عرضه وثوبه يهرتُهُ ويهرتِهُ هرتْاً، 

فهو هرتْاً: مزقه وطعن فيه، لغات كلها]]]. والِمرتُْ: مفازةٌ لا نبات فيها. أرض مرت، 

ومكان مرت: قفر لا نبات فيه وهاروت وماروت: علمان الملكين كانا يعلمان النّاس 

السّحر، والذّي أنزل عليهما هو علم السّحر ابتلاء من الله للنّاس]]]. قال تعالى: ﴿وَمَا 

الْْمَلَكَيْْنِ ببَِابلَِ  أُنْزِلَ عَلََى  حْرَ وَمَا  يَاطيَِن كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّ كَفَرَ سُلَيْمََانُ وَلَٰكنَِّ الشَّ
هَارُوتَ وَمَارُوتَ﴾.

الصغاني:  قال  أعجميان.  أن ﴿هَارُوتَ﴾ و﴿مَارُوتَ﴾:  للجواليقي:  المعرب  وفي 

وهاروت: اسم أعجمي بدليل منع الصّّرف. ولو كان من الهرت، كما زعم بعض النّاس 

لانصرف. وقال: وماروت اسم أعجمي بدليل منع الصّّرف. ولو كان من المرت كما 

زعم بعض النّاس لانصرف]]].

مع  تتداخل  قد  اللغّات  لأنّ  اللغّويةّ؛  النّاحية  من  الاقتباس  على  دليلًًا  يعدّ  لا  فهذا 

أمّة  لغّة  تنطلق من  بعضًا؛ كونها  بعضها  الألفاظ، وتؤثرّ في  بعضًا في بعض  بعضها 

تجمعها كاللغّة السّامية.

غير أنّ هناك أمراً آخر يتعلقّ بموقف تيسدال من قصّة هاروت، وماروت، وغيرها من 

القضايا التّي يحاول أن يثبت وجود صلة ما بينها في القرآن وفي اليهوديةّ، وهو الأمر 

الذّي يتعلقّ بتضخيم القضايا، ومحاولة إظهارها بمظهر القضيّة الجوهريةّ، ومحاولة 

البحث الزاّئف عن أدلةّ لرأيه كيفما اتفّق، الأمر المهمّ عنده أن يكثر من الأدلةّ الواهية، 

ويضخم فيها، ويتشعّب هنا وهناك؛ ليوهم القارئ بأنهّ يقف على أرضيّة صلبة يرتكز 

]]]- الزبيدي، تاج العروس، الكويت، مادّة هرت.

]]]- ابن منظور، لسان العرب، مادّة هرت.

]]]- الجواليقي، المعرب من الكلام الأعجمي، مادّة هرت.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 252

عليها.

أمرين  بين  يجمع  أن  بعيدة، محاولًًا  مقارنات  هنا إلى عقد  يلجأ  أنهّ  هذا فضلًًا عن 

تدعى  التّي  الفتاة  »أمّا  قوله:  ذلك  من  رأيه،  على  للتدّليل  هشّة  كمحاولة  بعيدين 

فلسطين،  القديمة، وتعبد في  بابل  الإلهة عشتار في  اليهوديةّ فهي  القصّة  أستير في 

الحبّ، والعاطفة الآثمة، واقترنت لدى  إلهة  وسوريا تحت اسم عشتروت، وكانت 

اليونانيّين، والرّومان مع أفروديت، وفينوس على التوّالي، كما أنهّا اقترنت كذلك مع 

كوكب فينوس الذّي يسمّيه العرب الزهّرة، فمن السّهل تصوّر أنّ اختلاف الأسماء بين 

اليهوديةّ، والحكايات العربيّة ليست مسألة لحظيّة، فالشّخصيّات الأسطوريةّ المشار 

إليها هي في الواقع واحدة ومتطابقة«]]]. 

وعشتار،  أستير،  بين  تيسدال  اكتشفها  التّي  الخفيّة  العلاقة  ما  نتساءل:  أن  هنا  ولنا 

وفينوس، والزهّرة؟! وما علاقة ذلك كلهّ بقضيّة هاروت وماروت التّي يتحدث عنها؟! 

إننّا لا نجد رابطاً بين كلّ هذا، ولا نجد له علاقة بالقضيّة المشار إليها، إلّّا أن يكون 

هذا المستشرق يحاول البحث عمّّا يعضض رأيه كيفما اتفّق، هو يحاول أن يثبت أنهّا 

متطابقة؛ لينطلق إلى زعمه بأنّ القضيّة مأخوذة من ثقافات شتىّ. ولعلّ المطلّع على 

بينها سواء  الجوهريةّ  أنّ الأمر ليس كما ذكر، يكفي الاختلافات  هذه الأسماء يجد 

النّبي  الرّواية، ومحتواها، ومضمونها العقدي، فهل يعقل مثلًًا أنّ محمّدًا  في طبيعة 

الكريم يتخّذ من قصّة عشتار، أو عشتروت القائمة على تعدّد الإلهة]]] أساسًا لرواية 

هاروت وماروت، وهو الذّي نزل بالتوّحيد من ربهّ؟! إنّ هذا لا يستقيم عقلًًا ومنطقًا. 

أليس لنا أن نقول إذًا إنّ هذا المستشرق ينطلق من أساس واه،ِ أو ينطلق من لا أساس، 

أو أرضيةّ راسخة؟!

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص85.

]]]- انظر: حقيقة عشتاروت: جروس برس، ص84-83



ة الرّسميّة |  
ّ
253 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

لكن تكرار الاستناد إلى المتباعدات عقلًًا، ومنطقًا صورة من صور التهّافت التّي يموج 

بها مواقف تيسدال، وآراؤه من مصدريةّ القرآن الكريم، فمن المعروف أنّ عشتار كان 

لها حيزاً بارزاً في الأساطير البابليّة والآشوريةّ، وهي قصّة أسطوريةّ قائمة على علاقة 

لكن  جلجامش.  البطل  وبين  البابلي،  المعتقد  بحسب  عشتار  الإلهة  بين  رومانسيّة 

الغريب في الأمر أنّ المستشرق تيسدال عدّها تفسر جزءًا من قصّة الملكين: هاروت 

وماروت لوجود تشابه بين الصّعود إلى السّماء وإغواء الملائكة]]]. لكي ينطلق إلى 

القول بوجود الاقتباس المزعوم.

خطوطه  في  مضمونها  يناظر  وعشتار  جلجامش،  ملحمة  أنّ  الباحثين  بعض  ويرى 

أنّ  المؤسف  من  أنهّ  ويرى  البابليّة،  الملحمة  من  السّادس  اللوّح  العريضة مضمون 

النّص الأصلي قد وصلنا في حالة تشوّه شديد، بحيث لا يملك إلّّا الحدس بمضمون 

البقيةّ الباقية التّي تبدأ سطورها بعد فجوة كبيرة تبدو من سياق النّصّ]]]. 

وتدور الملحمة حول العرض الذّي تقدّمت به ربةّ الحبّ، والحرب إلى جلجامش 

ليكون زوجها، وزينة بيتها، وعربتها المزدانة بالذّهب واللّّازورد، وما إن تشرع إينانا 

منها  الزوّاج  مقابل  تعرضها على جلجامش  التّي  والهدايا  المنح،  عشتار في وصف 

حتىّ ينقطع النّصّ مرةّ أخرى ويمتلئ بالثغّرات]]].

ولا يوجد ما يدلّ دلالة واضحة على رفض جلجامش للعرض المغري، ولذلك تتجّه 

إلى ربةّ الحبّ أبيها آنو إله السّماء لتشكو إليه، وتلحّ عليه أن يسلمّها الثوّر السّماوي 

لتنتقم من جلجامش، لكن الأب يرفض طلبها، وما إن قالت إنهّا ستلجأ لكبار الآلهة 

في مجمعهم الخالد إن لم يستجب لدعائها، حتىّ انتابه الخوف، وسمح لها بتسلم 

الكوارث  أفظع  بها  لحق  التّي  أوروك  إلى  فأرسله  الأرض،  إلى  به  والهبوط  الثوّر، 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص86.

]]]- انظر: ملحمة جلجامش، ص25.

]]]- انظر: م.ن، ص25.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 254

كالموت، والقحط، والجفاف التّي اقترنت باسمه في تفسير بعض الباحثين]]].

للقول  معبراً  تيسدال  المستشرق  منها  يتخّذ  التي  جلجامش  قصّة  ملخّص  هو  هذا 

باقتباس القرآن من التراث الثقافي الإنساني في العصور السابقة عليه، ولا نجد شبهًا 

ينظر  منصف  عاقل  يجده  لا  بل  وماروت،  هاروت  عن  القرآن  أورده  ما  وبين  بينها 

للأمور نظرة موضوعية. الغريب أنه يبني هذا التشابه المزعوم على ما ورد من رواية 

التي تنسب له ولا تنسب لسيِّدنا محمّد، حتى ما فرض وجود تشابه  كعب الأحبار 

تجاوزاً لكان الأساس الذي بنى عليه استنتاجاته خاطئاً.

لقد ترك تيسدال كل خرافات ملحمة جلجامش الأسطوريةّ التّي تختلف كليًّّا، وجزئيًّا 

وهي  المزعوم،  التشّابه  فيها  رأى  واحدة  فكرة  عن  ووقف  للمقارنة،  طرفاً  عدّه  عمّّا 

فكرة صعود عشتار إلى السّماء؛ طالبةً معونة الربّّ للانتقام هذا البطل الأسطوري]]]. 

وهذا بالنّسبة له يمثل شبهًا مع ما ورد في رواية كعب الأحبار حول المرأة التّي أغوت 

السّماء،  إلى  تصعد  حتىّ  لله؛  الأعظم  الاسم  يعلمّاها  أن  منهما  وطلبت  الملكين، 

يقول تيسدال: »وهنا نرى صعودها إلى السّماء المذكورة يقصد عشتار تمامًا كما في 

الأسطورة المحمّديةّ، وفي هذه الأخيرة تقوم بإغراء الملائكة بالخطيئة، تمامًا كما في 

الحكاية البابليّة عندما تحاول إغراء جلجامش«]]]. ولا يحتاج المرء إلى التدّليل على 

تهافت المقارنة، وتهافت نتائجها.

ومن ثمّ نستطيع أن نقف هنا على عوار منهجي واضح في موقف تيسدال من رواية 

هاروت وماروت، وهو أنهّ يقارن بين قضايا، أو روايات ليس بينها من الأساس وجه 

للمقارنة، وإلّّا فكيف نفسّّر مقارنته هنا؟! الغريب أنهّ في هذه المقارنة لا يقف عند 

ا لمحاولة  قضيةّ جوهريةّ تستحقّ أن تكون مجالًًا للحوار، بل نجده يغرب إغراباً فجًّ

]]]- انظر: ملحمة جلجامش، م.س، ص26-25.

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص87.

]]]- انظر: م.ن، ص87.



ة الرّسميّة |  
ّ
255 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

إثبات ما انتهى إليه ظنّه.

 ولذا يستطيع القارئ أن يطرح مجموعة من التسّاؤلات، والاستنكارات التّي يقوده 

إليها عقله، رافضًا أن تكون هناك علاقة ما بين هذه وتلك، مؤدّاها:

أليست رواية جلجامش تقوم على بعد وثني يؤمن بتعدّد الآلهة؛ إذ عشتار إلهة الحبّ، 

وغيرها إله المطر، وثالث للرّياح وغيرها؟ ألا يتنافي هذا مع مبدأ التوّحيد في القرآن 

خاصّة والإسلام عامّة؟! فلماذا ترك تيسدال هذا الفارق الجوهري واتجّه إلى علاقة 

ثانويةّ لا وجود لها إلّّا في خياله؟!

الأحبار،  كعب  وزهرة  جلجامش،  عشتار  بين  شبه  بوجود  حقًا  تيسدال  يؤمن  هل 

المنسوب كذباً إلى النّبي الكريم؟! أليست عشتار صعدت طلبًا للانتقام، ففيم كانت 

تنتقم الزهّرة؟! إنّ عشتار جلجامش إلهة حسب المعتقد البابلي، ما يعني أنّ لها نسباً 

بالسّماء، في حين زهرة كعب الأحبار كانت ابنة الأرض ثمّ صعدت إلى السّماء، وهذا 

اختلاف جوهري.

في  يشيع  منهجًا  بوصفه  ومنطقًا  عقلًًا،  المتباعدات  إلى  الاستناد  تكرار  ضمن  ومن 

أفكار تيسدال، ومواقفه قضايا أخرى، إذ راح يجول بشطحاته حتىّ وصل إلى أحد 

منتجات الأدب السنسكريتي، ووقف عن رواية سوندا وأبسوندا في مهابهاراتا، وهي 

أنّ سوندا وأبسوندا  الكثيرة رواية فرعيّة ملخّصها:  رواية تتضمّن من ضمن أحداثها 

أخوان ودودان متعاونان لا ينفصلان مطلقًا، يتقاسمان الطعّام، والشّّراب، والملبس، 

ومكان المعيشة، والمملكة، هذان الأخوان لجآ حينًا إلى التقّشّف، والزهّد في جبال 

فيندهيا، ممّّا أجبر براهما الإله الأكبر في الثقّافة الهنديةّ القديمة على منحهما عطيةّ، 

فطلبا القوّة والخلود، الأمر الذّي أوغر صدر الإله عليهم، حيث خاف منهم، ومن ثمّ 

بأنفسهما،  أنفسهما  الزاّئد منهما كتب عليهما أن يؤذيا  لقلقه  رفض طلبهما، ونتيجة 

فخلق لهما امرأة غاية في الجمال، هي تيلوتاما، فتقاتل الأخوان عليهما، حتىّ قتل 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 256

كلّ منهما الآخر، وصعدت تيلوتاما إلى براهما من حيث جاءت، فسّر بها]]].

ولا ندري ما العلاقة الظاّهرة، أو الخفيّة التّي بنى عليها تيسدال وجود تشابه بين هذه 

الرّواية السنسكريتية، وبين ما ذكره القرآن عن قصّة هاروت وماروت، لكن كما قلنا 

سابقًا يستند تيسدال إلى رواية كعب الأحبار المكذوبة.

حتىّ مع التأّمّل القليل نجد هناك تباعدًا كبيراً بين هذه وتلك، بصورة لا نحكم معها 

بما حكم به هذا المستشرق، بل نحكم بخلافه، على مستوى المضمون، والجانب 

الآلهة،  بتعدّد  يؤمن  عقدي  بعد  على  تقوم  وأبسوندا  سوندا  فرواية  خاصةً،  العقدي 

وهذا كافِ لنسف ما ذهب إليه تيسدال من الأساس.

كما أنّ هناك اختلافاً جوهريًّا، ففي رواية كعب الأحبار الرحّلة رحلة صعود؛ حيث 

الله الأعظم، ودعت به، في  صعدت المرأة من الأرض للسّماء بعدما تعلمّت اسم 

حين أنّ رحلة تيلوتاما هي رحلة نزول من السّماء للأرض لإغواء الأخوين. فما الراّبط 

هنا الذّي ارتأه تيسدال وجعله محورًا للمقارنة؟

كذلك تعدّ رحلة المرأة في رواية كعب الأحبار رحلة تطهير؛ إذ رفضت المرأة تنفيذ 

مطالب غواية الملكين إلّّا بعد أن يعلمّاها اسم الله الأعظم، في حين تعدّ رحلة تيلوتاما 

رحلة تدمير؛ لأنّ غرضها كان الانتقام والإيذاء. ومن ثمّ فإنّ الأولى كان هدفها خير، 

وهو الامتناع عن ارتكاب الرذّيلة، والتطّهر بالانتقال إلى السّماء، في حين كان هدف 

الثاّنية شرًّا؛ وهو التفّريق بين الأخوين إلى أن قتل كلّ منهما الآخر.

لقصّة علاقة  بأنذ هناك أشكالًًا مختلفة  نهاية المطاف  تيسدال يعترف في  ولئن كان 

بعض الملائكة بالأرض بين كلّ الأمم المختلفة، فإنهّ يجد صعوبة في افتراض أنهّا 

لقد كانت في نظره شراكة بين مجموعة  كانت مستمدّة جميعًا من أصل واحد، بل 

الأمم في عصور مختلفة. وهنا لنا أن نتساءل: بماذا فسّّر هذا المستشرق ظنّه المزعوم 

]]]- انظر: مجموعة مؤلفين، مهابهاراتا، ص13.



ة الرّسميّة |  
ّ
257 الباب الثالث: دعوى الاقتباس من الرّوايات اليهودي

في كيفيّة وصول القصّة إلى سيّدنا محمّد، يجيب تيسدال قائلًًا: »ولا شكّ أنّ اليهود 

استعاروا الحكاية جزئيًّا على الأقل، وخاصةً اسم عشتار، أو أستير، وبعض التفّاصيل 

الأخرى من البابليين الذّين تعلموها بدورهم من الأكديين الذّين سبقوهم، ثمّ نسيان 

مصدرها الوثني، وتبنّي التلّمود الحكاية، وعلى وفق هذا المرجع اليهودي وردت في 

القرآن، والتّّراث الإسلامي«]]]. 

هذا يعني أنهّ يزعم أنّ الرّواية القرآنيّة عن الملكين مرتّ بأربع مراحل:

الأولى، مرحلة الحضارة الأكاديةّ.

الثاّنية، مرحلة الحضارة البابليةّ.

الثاّلث، مرحلة التلّمود.

الراّبعة، مرحلة القرآن.

كلّ هذا يزعمه تيسدال على الرّغم من أننّا لا نجد ذكراً حقيقيًّا محدّدًا لهاروت وماروت 

الملكين في أيّ من العصور، أو المراحل السّابقة على الإسلام، لكن هكذا تيسدال 

يشعب في القضيّة، ويطوف بنا هنا وهنا، ثمّ لا يأتي بما ينقع غلة.

تيسدال  عنه  أجاب  السّؤال  هذا  التلّمود؟  إلى  هكذا  الرّواية  هذه  مرتّ  كيف  ولكن 

قائلًًا: »إنهّم فعلوا ذلك من خلال فهم خاطئ لمعنى إحدى الكلمات العبريةّ في سفر 

السّادس  التكّوين  الواردة في سفر   )Nephilim( نيفيلم  التكّوين، وهي كلمة طغاة/ 

1-4، والتّي من المفترض أنهّا مشتقّة من الفعل )naphal( يسقط )To fall(، فسّّرها 

جوناثان بن عزيئيل في كتابه على أنهّا تعني الملائكة السّاقطة. وممّّا لا شكّ فيه أنهّ 

كان يتبنّى الأصل الحالي للكلمة، وبسبب أصل الكلمة كانت القصّة في جزء منها 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص88.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 258

مخترعة، وفي الجزء الآخر منها.. استعارها عوام اليهود من الأساطير اليهوديةّ«]]].

يهمّنا هو  ما  ولكن  التوّراة،  القصّة، وجذورها في  من  هنا  تيسدال  يهمّنا موقف  ولا 

أنهّ يتهّم القرآن باقتباسها من الكتب التّّراثية اليهوديةّ؛ لأنهّ ينكر وجودها في التوّراة، 

ويشير إلى أنّ هناك خطأ من المفسّّرين اليهود، الذّين كان من الواجب عليهم في رأيه 

أن يفسّّروا الكلمة على معنى الرجّال الطغّاة لا معنى الملائكة الطغّاة الذّي أحدث 

اللبّس بحسب رأيه.

 وهذا كلهّ كان معبراً للزعّم بأنّ القرآن أخذ المعنى التفّسيري الخطأ، وبنى عليه في 

زعمه رواية هاروت وماروت، لكن اتهّام تيسدال غير صحيح، وقد بيّنّا تهافته من أكثر 

من جانب في السّطور السّابقة حول هذه القضيّة.

ومن ثمّ نفهم من ذلك كلهّ أن تيسدال يزعم أنّ القصّة في أصلها بابلية، ثمّ أضاف عليها 

والحديث  القرآن،  أنّ  يزعم  التّي  الخاطئة  والتفّسيرات  التفّاصيل،  من  الكثير  اليهود 

النّبوي قد أخذاها على علاتها. إلّّا أنّ سياق الردّّ في هذا الفصل يدلنّا على أنّ تيسدال 

تنبني على دليل واضح أو قوي،  لم يكن يقف على أرضيّة صلبة؛ إذ مواقفه هنا لا 

وإنّّما مجردّ فرضيّات هشّة لا ترقى بحال إلى الدّليل.

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص89.



الباب الرابع

دعوى الاقتباس من الأساطير 

ة
ّ
اليهودي

ل 
ّ
الفصل الأو

دعوى اقتباس ملامح من حياة بني إسرائيل

الفصل الثاني

دعاوى حول بعض العقائد الإسلاميّة

الفصل الثالث

قوس
ّ
عائر والط

ّ
دعاوى حول بعض الش

الفصل الرابع

دعاوى حول ألفاظ القرآن وأميّة الرسول



القصص،  بعض  عند  كثيراً  تيسدال  المستشرق  وقف 

التوّراة،  أصلًًا في  لها  يجد  التّي لم  القرآنيّة  الرّوايات  أو 

وبدلًًا من أن يعمد إلى الاعتراف باختلافها عن القصص 

أصل  بوجود  الزعّم  وهو  آخر  شيء  إلى  عمد  التوّراتي، 

ما  أو  القانونية،  غير  التّّراثيّة  الكتب  في  القصص  لهذه 

أسماه تيسدال الأساطير اليهوديةّ.

ومن ثمّ فإننّا هنا سنحاول الوقوف على مواقف تيسدال 

من هذا القصص بالتفّصيل، مع توجيهه الوجهة العلميّة، 

بما يلزمها من نقود.



ل
ّ
الفصل الأو

دعوى اقتباس ملامح من حياة بني إسرائيل

ة والقرآن
ّ
- قضيّة نتق الجبل بين اليهودي

ً
لًا

ّ
أو

نتق  قضيّة  والقرآن  اليهوديةّ،  في  ذكرها  ورد  التّي  الموضوعات  أو  القضايا  من 

الجبل، إلّّا أنّ تيسدال اتخّذ من ذلك معبّّراً للزعّم بوجود اقتباس، ومن ثمّ فإننّا سوف 

نردّ على هذا الزعّم، من خلال عرض القضيّة تفصيلًًا بين الجانبين. 

ويمكن القول إنّ موضوع هذه القضيّة ورد في قول الله تعالى:

مَا  خُذُوا  بِِهمِْ  وَاقِعٌ  هُ  أَنَّ وَظَنُّوا  ةٌ  ظُلَّ هُ  كَأَنَّ فَوْقَهُمْ  بَلَ  الْْجَ نَتَقْنَا  ﴿وَإذِْ 
كُمْ تَتَّقُونَ﴾ )الأعراف: 171(. ةٍ وَاذْكُرُوا مَا فيِهِ لَعَلَّ آتَيْنَاكُم بقُِوَّ

وقد ورد هذا الموضوع في الكتب التّّراثيّة غير القانونيّة عند اليهود ككتاب عبوداه 

زاراه، وهو ما استشهد به المستشرق تيسدال على أنهّ من صور الاقتباس، حيث يقول: 

سترتكم  قد  إسرائيل  لبني  قوله  الله  يمثلّ  لكي  الحادثة  تلك  في  أنهّ  لنا  قيل  »حيث 

بالجبل كغطاء«]]].

ويعلقّ تيسدال على هذا النّصّ قائلًًا: »وكذلك نقرأ في السّبت ص1: 88، تعلمنا 

هذه الكلمات أنّ القدوس تبارك قلب الجبل فوقهم كأنهّ القدر، وقال لهم: إن تتقبّلوا 

التوّراة فخيراً، وإلّّا سيكون هنا قبركم«]]].

ومن ثمّ فقد اتجّه هذا المستشرق إلى الزعّم بأنّ هذه خرافة، بدعوى أنّ الأسفار 

اليهودي  إليها، وبدعوى خطأ المفسّّر  الخمسة المنسوبة إلى سيّدنا موسى لم تشر 

]]]- تيسدال، سان كلير، المصادر الأصليّة للقرآن، ص93. وانظر: حقيقة النّصّ عبوداه زاداه، الفصل الثاّني، ضمن 

كتاب العبادات الأجنبيّة في التلّمود، ص77.

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص93.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 262

الذّي أساء فهم كلمات الكتاب المقدّس في سفر الخروج 32/ 19.

الغريب أنّ تيسدال يصف هذه الرّواية القرآنيّة بالخرافة؛ لأنهّ لم يجد أثراً لها في 

ي اليهود. مستندًا  التوّراة، ولكن منشأها من وجهة نظره وهم، وسوء فهم بعض مفسِّرِّ

إلى ما ورد في سفر الخروج )32: 19( من أنهّ لما نزل موسى من الجبل، ورأى بني 

إسرائيل يعبدون العجل الذّي صنعوه، غضب، وطرح من يديه اللوّحين اللذّين كانت 

منقوشة فيهما الوصايا العشر، وكسرهما في أسفل الجبل. »فمن قوله في أسفل الجبل 

يفُهم أنّ هذين اللوّحين كُسرا عند سفح الجبل، وليس تحت الجبل. ولكن لما كان 

اليهود الذّين في العصور المتأخّرة مولعين بالغرائب، لووا معنى الكلمات، وصرفوها 

عن حقيقتها، وابتدعوا الخرافة المتقدّمة لتفسير هذه الآية«]]].

العِْجْلَ  أبَصََْرَ  أنََّهُ  المَْحَلَّةِ  إِلََى  اقتََْربََ  عِنْدَمَا  »وكََانَ  يقول:  الخروج  سفر  ونصّ 

أسَْفَلِ  فِِي  هَُمََا  وكََسَّرَّ يدََيهِْ  مِنْ  اللَّوْحَيْْنِ  وَطرََحَ  مُوسََى،  غَضَبُ  فحََمِيَ  وَالرَّقصَْ، 

الجَْبَلِ«. )خر 32: 19(.

لنا دليلًًا واحدًا على  ولكن ما الذّي يضمن أنّ كلام تيسدال صحيح؟! هل قدّم 

الذّي  فما  الدّليل،  إلى  ترقى  لا  خاطئة  فرضيّات  كلهّا  أنهّا  الحقيقة  كلامه؟!  صدق 

يضمن لنا أنهّ على حقّ، والمفّسر اليهودي على باطل؟! ألم يترك لنفسه فرصة للتفّكير 

في الأمر علهّ يراجع رأيه؟! أم أنهّ التسّّرع في إصدار الأحكام رجاء إثبات شيء بعينه، 

ولا يقبل بسواه؟!

ونقف هنا عند بعض القضايا المنهجيّة التّي افتقدها تيسدال، وهو بصدد معالجة 

بل  للقضايا،  علمي  تعاطي  مع  لسنا  تيسدال  مع  أننّا  عن  تعبّّر  والتّي  المسألة،  هذه 

للأسف مع فرضيّات واهية تريد إثبات صورة ذهنيةّ تكوّنت في عقل المستشرق.

أوّلًًا: يجب أن يعلم تيسدال من النّاحية المنهجيّة أنّ وحدة المصدر الذّي نبعت 

منه الكتب السّماويةّ تلزم بوجود تشابهات، ونقاط توافق كثيرة، باعتبار أنّ دين الله 

صادفها  قد  الإسلام  على  السّابقة  الكتب  هذه  أنّ  فرضيةّ  من  هذا  يقللّ  ولا  واحد، 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص89.



ة |  
ّ
263 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

الكتب  في  الرّوايات  بعض  تتشابه  أن  الغريب  من  فليس  ثمّ  ومن  البشري.  التدّخّل 

السّماويةّ بسبب وحدة المصدر.

ثانيًا: أنّ تيسدال يستشهد بكتب إمّا كتبت بلغاتها الأصليّة قبل زمن النّبي محمّد 

الكريم بقرون، أو ترجمت بعده بقرون أيضًا، فمن أين يعلم بمضمونها، أم أنهّ كان 

عالماً باللغّات القديمة عند الأمم السّابقة كالبابليّة، والعبريةّ، والسّّريانيّة، وغيرها؟!

ثالثًا: إنّ هذه الكتب لم يكن يعلم بها إلّّا الخاصّة من أتباع اليهوديةّ، وربّّما غفل 

عنها الكثير منهم، فأنّّى لسيّدنا محمّد أن يعلم ما فيها؟ حتىّ إنّ فرضيّة التنّاقل الشّفوي 

العامّة، وكثير من الخاصة قد غفلوا عنها، فكيف  فرضيّة يكذّبها العقل، إذ لما كان 

يوصّلونها إلى النّبي الكريم شفاهةً.

فإذا أضفنا إلى ذلك أنّ هذه الكتب كانت في لغّتها الأصليّة، وأنهّا لم تترجم في 

ما  أكذوبة  السّنين، لأدركنا  وفاته بمئات  بعد  ترجمت  وإنّّما  قبله،  الرسّول ولا  حياة 

يطرحه علينا هذا المستشرق، فكيف يفسّّر لنا ذلك إذًا؟!

كما أنّ هذا المستشرق يعلم جيّدًا استحالة الاقتباس الكتابي، ومن ثمّ يلجأ إلى 

حيلة غريبة تحت مسمّى الاقتباس الشّفهي، بزعم أنّ النّبي الكريم على تواصل دائم 

مع يهود المدينة، ولكن ما لا يعلمه تيسدال أنّ سورة الأعراف -التّي ورد فيها الحديث 

عن نتق الجبل- بكاملها مكّيّة، ومن المعروف أنهّ لم يكن هناك يهودي واحد يسكن 

مكّة، فمن أين أتي تيسدال بافتراءاته هذه؟

فَقَدْ  أَدْرَاكُمْ بهِِ  تَلَوْتُهُ عَلَيْكُمْ وَلََا  وصدق الله العظيم إذ يقول: قُلْ لَوْ شَاءَ اَّللَّهُ مَا 

لَبثِْتُ فيِكُمْ عُمُرًا مِنْ قَبْلهِِ أَفَلََا تَعْقِلُونَ )يونس: 16(.

 َالْْمُبْطلُِون رْتَابَ  لَّاَّ إذًِا  بيَِمِينكَِ  طُّهُ  تََخُ وَلََا  كتَِابٍ  مِن  قَبْلهِِ  مِن  تَتْلُو  كُنتَ  وَمَا 
)العنكبوت: 48(.

ولعّل المتأمّل في كتب التفّسير تتضّح له القضيّة جيّدًا، وإذا وقفنا عند تفسير أبي 

حيان الأندلسي نجده يقول: »فالجبل فوقهم صار ظلةّ، وإذا صار ظلةّ فكيف يشبه 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 264

بظلة؟ فالمعنى -والله أعلم-، كأنهّ حالة ارتفاعه عليهم ظلةّ من الغمام، وهي الظلّةّ 

التّي ليست تحتها عمد، بل إمساكها بالقدرة الإلهيّة، وإن كانت أجراما بخلاف الظلّةّ 

الأرضيّة، فإنهّا لا تكون إلّّا على عمد، فلما دانت هذه الظلّمة الأرضيّة فوقهم بلا عمد 

البشر هذه الأجرام الأرضيةّ  اعتاد  ليست بلا عمد؛ وقيل:  التّي  الغمام  بظلةّ  شبهت 

ظللا؛ إذ كانت على عمد، فلمّا كان الجبل مرتفعًا على غير عمد قيل: كأنهّ ظلةّ«]]].

بَلَ فَوْقَهُمْ﴾، أي:  وفي تفسير البغوي »معالم التنزيل«: قوَْلهُُ تعََالََى: ﴿وَإذِْ نَتَقْناَ الْْجَ

قاَلَ  ةٌ ﴾،  ظُلَّ هُ  ﴿كَأَنَّ رفعنا  وقيل:  علقنا.  الفراء:  وقال  قطعناه.  المؤرّج:  وقال  قلعنا. 

أيَْ:  خُذُوا﴾،  بِِهمِْ  واقِعٌ  هُ  وَظنَُّوا، وعلموا ﴿أَنَّ أظَلََّكَ،  مَا  كُلُّ  وَالظُّلَّةُ:  سَقِيفَةٌ.  عَطاَءٌ: 

ةٍ﴾، بِجِدٍّ وَاجْتِهَادٍ، ﴿وَاذْكُرُوا مَا فيِهِ﴾، وَاعْمَلوُا بِهِ،  وَقلُنَْا لهَُمْ خُذُوا، ﴿مَا آتَيْناكُمْ بقُِوَّ

كُمْ تَتَّقُونَ﴾، وَذَلكَِ حِيَن أبَوَْا أنَْ يقَْبَلوُا أحَْكَامَ التَّوْرَاةِ، فرَفَعََ اللَّهُ عَلََى رؤوسهم  ﴿لَعَلَّ
حَاجِبِهِ  عَلََى  سَاجِدًا  مِنْهُمْ  رجَُلٍ  كلُُّ  خَرَّ  الجَْبَلِ  إِلََى  نظَرَُوا  فلَمََّاَّ  الحَْسَنُ:  قاَلَ  جَبَلًًا. 

تجَِدُ  لََا  وَلذَِلكَِ  عَليَْهِ،  يسَْقُطَ  أنَْ  مِنْ  فرَقَاً  فوقه  الجَْبَلِ  إِلََى  اليُْمْنَى  بِعَيْنِهِ  ينَْظرُُ  الْْأيَسََْرِ 

.[[[ يهَُودِيًّا إلَِّاَّ وَيكَُونُ سُجُودُهُ عَلََى حَاجِبِهِ الْْأيَسََْرِ

علمًًا بأنّ هذه القضيّة قضيّة رفع الجبل على بني إسرائيل قد وردت في موضع ثان 

أكثر تصريحًا في قول الله تعالى في سورة البقرة: وَإذِْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ وَرَفَعْناَ فَوْقَكُمُ 

كُمْ تَتَّقُونَ ثُمَّ تَوَلَّيْتُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلكَِ فَلَوْلََا  ةٍ وَاذْكُرُوا مَا فيِهِ لَعَلَّ الطُّورَ خُذُوا مَا آتَيْناَكُمْ بقُِوَّ
ينَ )البقرة: 64-63(. اسِِرِ تُهُ لَكُنْتُمْ مِنَ الْْخَ فَضْلُ اَّللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْْمَ

الآيات عن  التأّويل، وتصريف  إلى  تذهب  التّي  الأقاويل  بعض  هناك  كان  ولئن 

ظاهرها ذاهبة إلى أنّ النّتق عبارة عن زلزلة، أو زعزعة نتج منها، ويربط بعض أصحاب 

الزعّزعة  اللغّة-  -في  النَتق  أصلَ  »إنّ  يقول:  ثمّ  ومن  والتأّويل،  اللغّة  بين  الرّأي  هذا 

والزلَزلة، وأمّا الظلُةّ فكلّ ما أظلكّ، وأطَلّ عليك سواء كان فوق رأسك، أو في جانبك 

مرتفعًا له ظلّ، فيحُتمل أنهّم كانوا بجانب الطُّور رأوه منتوقاً، أي مرتفعًا مُزعَْزعًَا، فظنّوا 

أنْ سيقع بهم، وينقضّ عليهم. ويجوز أنّ ذلك كان في أثرِ زلزالٍ تزَعزَعَ له الجبل... 

]]]- الأندلسي، أبو حيان، التفّسير الكبير المسمّى البحر المحيط، )الأعراف: 171(. 

]]]- تفسير البغوي، معالم التنّزيل، )الأعراف: 171(.



ة |  
ّ
265 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

باً للقرآن]]]. وإذا صحّ هذا التأّويل لا يكون مُنكِرُ ارتفاع الجبل في الهواء مُكذِّ

التأّويل،  »هذا  قائلًًا:  النّص  ملتزمًا بصريح  التأّويل  فكرة  آخر  فريق  ولكن رفض 

وَصََرْف الآية عن ظاهرها، والقول بأنّ بني إسرائيل كانوا في أصل الجبل فزلُزلِ وزعُزِع 

حتىّ أطلّ رأسه عليهم فظنّوا أنهّ واقع بهم فعبّّر عنها برفعه فوقهم، أو نتقه فوقهم، مبنيٌ 

على أصل إنكار المعجزات، وخوارق العادات«]]].

وسواء أكان النّتق على المعنى الأوّل، أو المعنى الثاّني فإنهّ حقيقة لا أسطورة فيها 

كما يحاول أن يزعم تيسدال، بل إنهّ على معنى الرفّع فوق رؤوسهم حقيقةً أبلغ، وأكثر 

تعبيراً عن القدرة الإلهيّة الخارقة، وأشدّ دلالة على الإعجاز الذّي أظهره الله تأكيدًا 

.نبوّة سيّدنا موسى

ومن ثمّ فمن الغريب في الأمر أن تيسدال لا يعجبه حال فيما يتعلقّ بالقرآن، فإذا 

يسارع  نجده  خاصّة  التوّراتيّة  أو  عامّة،  اليهوديةّ  الرّواية  مع  القرآنيّة  الرّواية  تشابهت 

بالحكم على القرآن بالاقتباس، وإن اختلفت ولو في بعض أجزائها سارع إلى القول 

النّبي الكريم. وهذا هو دأب الجاحد غير المنصف. لكنّه في  بأنهّا خرافة من عقل 

قضيّة رفع الجبل يدعي اقتباسها من التّّراث اليهودي، ولذا يقول: »حين أعطى الله 

كلّ  الجبل، وفي  تحت  أو  من  السّفلي  الجزء  يقفون في  قومه  كان  القانون لموسى 

الأحوال فإنّ العبارة تعني عند سفح الجبل، ولكن يهود العصور المتأخّرة المولعين 

بالغرائب اختاروا الفهم السّّيء للعبارة، وشرحوها تحت الجبل، فاخترعوا حكاية رفع 

الجبل فوق رؤوس البشر«]]]. 

وبتتبّع ورود لفظة الجبل في الكتاب المقدّس وجدنا ما ينقض نفي تيسدال قضيةّ 

رفع الله تعالى الجيل على رؤوس بني إسرائيل، وهاكم نصّ يقول: »فقََالَ لهَُمْ يسَُوعُ: 

»لعَِدَمِ إِيمَانكُِمْ. فاَلحَْقَّ أقَوُلُ لكَُمْ: لوَْ كاَنَ لكَُمْ إِيمَانٌ مِثلُْ حَبَّةِ خَردَْل لكَُنْتمُْ تقَُولوُنَ 

]]]- رضا، محمّد رشيد، تفسير القرآن الحكيم تفسير المنار، )الأعراف: 171(.

]]]- الطبّاطبائي، الميزان في تفسير القرآن، )الأعراف: 171(.

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص93.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 266

ءٌ غَيْْرَ مُمْكِنٍ لدََيكُْمْ«. )متى  لهِذَا الجَْبَلِ: انتْقَِلْ مِنْ هُنَا إِلََى هُنَاكَ فيََنْتقَِلُ، وَلاَ يكَُونُ شََيْ

أقَوُلُ  »الَحَْقَّ  لهَُمْ:  وَقاَلَ  يسَُوعُ  »فأَجََابَ  يقول:  آخر  نص  عن  فضلًًا   .)20  :17

أيَضًْا  إنِْ قلُتْمُْ  بلَْ  التِّينَةِ فقََطْ،  أمَْرَ  تفَْعَلوُنَ  إِيمَانٌ وَلاَ تشَُكُّونَ، فلَاَ  إنِْ كَانَ لكَُمْ  لكَُمْ: 

لهِذَا الجَْبَلِ: انتْقَِلْ وَانطْرَِحْ فِِي البَْحْرِ فيََكُونُ«. )متى: 21/ 21( إضافة إلى نصّ آخر 

يقول: »لأنَِّيِّ الحَْقَّ أقَوُلُ لكَُمْ: إنَِّ مَنْ قاَلَ لهِذَا الجَْبَلِ: انتْقَِلْ وَانطْرَِحْ فِِي البَْحْرِ! وَلاَ 

 /11 )مرقس:  لهَُ«.  يكَُونُ  قاَلَ  فمََهْمََا  يكَُونُ،  يقَُولهُُ  مَا  أنََّ  يؤُْمِنُ  بلَْ  قلَبِْهِ،  فِِي  يشَُكُّ 

23( فإذا كان العهد الجديد يسمح بأن يأمر المؤمن الجبل، وينقله من مكان لآخر، 

فلماذا يرفض تيسدال أن يأمر الله تعالى خالق الخلق الجبل بالارتفاع فوق رؤوس 

بني إسرائيل؟! وهذا من أقوى الأدلةّ التّي تدلّ على تهافت تيسدال، وضعف منهجه، 

وكيله بمكيالين.

كذلك نجد من النّصوص ما يرد بطريقة غير مباشرة أيضًا على افتراء تيسدال، من 

، المُْهْلِكُ  ذلك ما ورد في سفر أرميا: »هأنَذََا عَليَْكَ أيَُّهَا الجَْبلَُ المُْهْلِكُ، يقَُولُ الرَّبُّ

مُحْرقَاً«،  جَبَلًًا  وَأجَْعَلكَُ  خُورِ،  الصُّ عَنِ  وَأدَُحْرجُِكَ  عَليَْكَ  يدَِي  فأَمَُدُّ  الأرَضِْ،  كلَُّ 

)أرميا 51/ 25(. فإذا كان الله تعالى بحسب هذا النّصّ يقلب الجبل المهلك العظيم، 

ويدحرجه على الأرض، فلماذا ينكر تيسدال رفع الله تعالى لجبل الطوّر على رؤوس 

بني إسرائيل، ويدّعي كذباً أنهّ خرافة؟!

من ذلك أيضًا ما يدلّ دلالة واضحة على شقّ الجبل، ونقله، وانشطاره نصفين، 

وذلك في زكريا، حيث جاء فيه:

قِْ،  امَ أوُرشَُلِيمَ مِنَ الشَّرَّ يتْوُنِ الَّذِي قدَُّ »وَتقَِفُ قدََمَاهُ فِِي ذلكَِ اليَْوْمِ عَلََى جَبَلِ الزَّ

وَينَْتقَِلُ  ا،  وَادِياً عَظِيمًًا جِدًّ الغَْربِْ  وَنحَْوَ  قِْ  نحَْوَ الشَّرَّ وَسَطِهِ  مِنْ  يتْوُنِ  الزَّ جَبَلُ  فيََنْشَقُّ 

كان  فإذا  زكريا: 14/ 4(  الجَْنُوبِ«. )سفر  نحَْوَ  وَنصِْفُهُ  مََالِ،  الشِّ نصِْفُ الجَْبَلِ نحَْوَ 

الجبل انشطر نصفين، وانتقل شمالًًا وجنوباً، فلماذا يرفض تيسدال صدق قضيةّ رفع 

الجبل في القرآن؟! ألا تدلّ هذه النّصوص على خطأ ما ذهب إليه؟!

أنهّ متردّد في آرائه، يحاول أن يستدلّ بشيء  لكن المستشرق تيسدال الذّي يبدو 



ة |  
ّ
267 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

من هنا فيصيبه التّّردّد، والشّكّ، فيلجأ لأي شيء آخر من هناك، لكنّه هذه المرةّ يلجأ 

إلى الهندوسيّة؛ إذ يزعم وجود تشابه بين رفع الجبل في القرآن، وما ورد عن كريشنا 

أحد آلهة الهندوس، يقول: »وعلى أيّ حال فهذه الحكاية تشبه إلى حدّ كبير أسطورة 

تلك  آلهتهم، وتقول  أحد  هندوسيّة وردت في كتب سانسكريت بخصوص كريشنا 

من  رأسه  مسقط  جوكولا  مدينة  سكان  يقي  أن  يوم  ذات  أراد  كريشنا  إنّ  الأسطورة 

كلّ  أعظم  الحجريةّ، وهو  قاعدته  من  اسمه غوفاردانا  فرفع جبلًًا  الشّديدة،  الأمطار 

الجبال، وعلقّه سبعة أياّم، وسبع ليالٍ بأطراف أصابعه فوق رؤوسهم كمظلةّ«]]].

أدلةّ  على  حديثه  يقيم  ولا  عشواء،  خبط  يخبط  هنا  المستشرق  هذا  أنّ  الحقيقة 

تخاطب العقل والمنطق، بل كلهّا فرضيّات ليس إلّّا، فإذا تأمّلت فيها فلن تجد إلّّا 

ترهّات. وما كان أسعد تيسدال بنفسه لو نأى عن كلّ هذه الحجج الواهيةّ التّي لا يقيم 

بها وزناً للحقيقة والعلم. 

لكن تيسدال يبدو أنهّ أدرك أخيراً صعوبة ذلك فراح يقول: »لا يمكننا أن نفترض أنّ 

اليهود اقتبسوا هذه القصّة من الهندوس، ولكن من الواضح أنّ محمّدًا استمدّ الحكاية 

المشار إليها في القرآن من مصادر يهوديةّ، بينما انساق اليهود إلى قبول، أو اختراع 

القصّة من خلال التبّنّي الحرفي لمعنى غير طبيعي للعبارة العبريةّ أسفل الجبل«]]].

ومن الملاحظ أنهّ يستبعد اقتباس يهودي لما ورد في كريشنا، لكن لا مانع عنده 

من أن يتهّم القرآن بالاقتباس من هنا ومن هناك، فمع رفضه لأن يكون لهذه الحكاية 

تأثير في اليهوديةّ، فإنهّ يستبيح لنفسه الادّعاء باقتباس القرآن من اليهوديةّ دون أدنى 

دليل. 

يلمّ  أن  يستطيع  لم  الهند  في  عمراً  عاش  الذّي  البيروني  أنّ  الأمر  في  الغريب 

بلغاتهم، وأحوالهم، وأخلاقهم، وعاداتهم، وتقاليدهم إلّّا في أربعين عامًا]]]، فكيف 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص94-93.

]]]- انظر: م.ن، ص94.

]]]- انظر: البيروني، تحقيق ما للهند من مقولة مقبولة في العقل أو مرذولة، بيروت، عالم الكتب، الثانية، 1403هـ 

ص18- 20.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 268

برفع  تتعلقّ  تفاصيلهم  من  بتفصيلة  ملمًّاًّ  يكون  أن  محمّد  سيّدنا  من  تيسدال  يطلب 

الجبل حماية من المطر على يد إلههم المزعوم.

ثانيًا– قضيّة العجل ذي الخوار

ليست قضيةّ رفع الجبل هي القضيّة الوحيدة التّي ادّعى تيسدال أنّ القرآن متأثرّ فيها 

بالأساطير اليهوديةّ، أو الأساطير القديمة، بل إنهّ يدّعي ما هو أكثر غرابة؛ وذلك فيما 

يتعلقّ بالعجل الذّي صنعه بنو إسرائيل. تبدو القصّة في القرآن أكثر إيجازاً، وتحديدًا، 

فهي تتحدّث عن مخالفة بني إسرائيل لرسولهم، وتعاليم ربهّم، وعن صناعة عجل 

يعبدونه من دون الله تعالى، وعن السّامري صاحب العجل.

وقد ورد ذكر قصّة عجل السّامري في قول الله تعالى:

سُولِ  وا بهِِ فَقَبَضْتُ قَبْضَةً مِنْ أَثَرِ الرَّ تُ بمََِا لََمْ يَبْصُُرُ قَالَ فَمََا خَطْبُكَ يَا سَامِرِيُّ قَالَ بَصُُرْ
لَتْ لِِي نَفْسِِي  )طـه:96-95(. ا وَكَذَلكَِ سَوَّ فَنَبَذْتُُهَ

لَفَهُ وَانْظُرْ إلََِى  يَاةِ أَنْ تَقُولَ لا مِسَاسَ وَإنَِّ لَكَ مَوْعِدًا لَنْ تُُخْ قَالَ فَاذْهَبْ فَإنَِّ لَكَ فِِي الْْحَ
قَنَّهُ ثُمَّ لَنَنْسِفَنَّهُ فِِي الْيَمِّ نَسْفًا )طـه: 97(. كَ الَّذِي ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكفًِا لَنُحَرِّ إلََِهِ

غرابة،  الأشدّ  بل  بالغريبة  القرآنيّة  القصّة  هذا  يصف  تيسدال  المستشرق  لكنّ 

موضع الغرابة ما فهمه في تفسير الجلالين، فقد زعم أنّ هذا التفّسير يقول بأنّ العجل 

لم  التفّسير  لأنّ  علميًّا  مقبول  غير  تدخّل  الزعّم  وهذا  ودم.  لحم  من  مخلوقاً  كان 

وا بهِِ بِاليْاَءِ وَالتَّاء أيَْ عَلِمْت مَا لمَْ  يَبْصُُرُ ت بمََِا لََمْ  يقل بذلك، لكنه يقول: قَالَ بَصُُرْ

 فَنَبَذْتَها جِبْْرِيل سُول فرَسَ الرَّ مِنْ ترُاَب أَثَر حَافِر  قَبْضَة   يعَْلمَُوهُ فَقَبَضْت 

ألَقَْيْتهَا فِِي صُورةَ العِْجْل المُْصَاغ وكََذَلكَِ سَوَّلتَْ زَيَّنَتْ لِِي نَفْسِِي وَألُقِْيَ فِيهَا أنََّ 

لهَُ رُوح وَرأَيَتْ قوَْمك  لهَُ يصَِير  مَا لََا رُوح  وَألُقِْيهَا عَلََى  مَا ذكُِرَ  مِنْ ترُاَب  قبَْضَة  آخِذ 

ثتَنِْي نفَْسِِي أنَْ يكَُون ذَلكَِ العِْجْل إلهَهمْ«]]]. ومن  طلَبَوُا مِنْك أنَْ تجَْعَل لهَُمْ إلهًَا فحََدَّ

النّصوص، وربّّما  به، ويشوه  يؤمن  رأي  هنا من أجل تمرير  يتدخّل  تيسدال  فإنّ  ثمّ 

]]]- تفسير الجلالين، )طه: 96(. 



ة |  
ّ
269 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

عمل على لي عنقها من أجله، فتفسير الجلالين ذهب إلى إلقاء الرّوح عليه من أثر 

الرّواية  أنّ  من  الرّغم  على  ودم.  لحم  إلى  تحوّل  أنّ  يقل  ولم  جبريل،  سيِّدنا  فرس 

التوّراتية لا تختلف في قليل، أو كثير عمّّا جاء في القرآن؛ حيث صوّرت العجل بأنّ له 

روحًا كما في الآية القرآنيّة؛ يقول سفر الخروج إصحاح 32:

إلى  بها  وأتوا  آذانهم،  في  التّي  الذّهب  أقراط  الشّعب  كلّ  فنزع    3  :32

هرون.

مسبوكًا  عجلًًا  وصنعه  بالإزميل،  وصوره  أيديهم،  من  ذلك  فأخذ   4  :32

مصر. أرض  من  أصعدتك  التّي  اسرائيل  يا  آلهتك  هذه  فقالوا 

تفسير  في  جاء  ما  على  القرآن  تيسدال  المستشرق  يحاكم  كيف  ثانية  جهّة  ومن 

المفسّّرين، حقًا أنّ المفسرين قاموا بجهود جبّارة أثابهم الله تعالى عليها في تقريب 

الآيات إلى عقول النّاس، لكن ما جاء في هذه الكتب من اجتهاد شخصي، أو ما لم 

يرد فيه نصّ إنّّما هو جهد بشري لا يحسب على الدّين في شيء، فكيف يجرمّ هذا 

المستشرق القرآن، ويتهّمه بالخرافة مستندًا إلى تفسير آية ليس عليه دليل من قرآن، أو 

سنة؟! وهذا ما أكّده أحد المفسرين المعاصرين الذّي ذهب إلى أنهّ لا يعرف لهذه 

التفّاسير أصل في نصوص الشّّريعة، فلا يعوّل عليها، وأنّ هذا لا يوجد -أيضًا- في 

كتب الإسرائيليّين!!]]] وهذا إن دلّ على شيء فإنّماّ يدلّ على ما انتهينا إليه من قبل، 

يرتئيها في  طلبًا لأهداف  غريب  بشكل  والتدّينّ  الدّين،  بين  يخلط  تيسدال  أنّ  وهو 

ذهنه.

الأمر الثاّني الذّي يستوجب النّقد، ما ذهب إليه تيسدال زاعمًًا بأنّ قصّة العجل ذي 

الخوار أسطورة، أو خرافة مأخوذة من كتاب فرقي ربي إليعازر، بزعم أنّ العجل خرج 

يخور، ومن ثم يقول: »هنا نرى من جديد أنّ استخدام التعّبير التجّسّدي عندما أخذ 

حرفيًّا أدّى إلى نموّ أسطورة تفسّّر ذلك، إذ يفسّّر المفسّّرون المحمّديون عبارة عن 

عجل جسد في القرآن على أنهّا تدلّ أنهّ من لحم ودم، بل ذهبوا خطوة أخرى للأمام، 

]]]- التحرير والتنوير، 16/ 296.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 270

الكتاب  بأنّ هذا  الحيوان خوار«]]]. علمًاً  لهذا  يكون  أن  لتفسير كيف يمكن  وذلك 

كتاب فرقي ربي إليعازر كُتب كما قلنا مرارًا في مرحلة لاحقة على الإسلام، فكيف 

يحقّ الاستناد إليه في عمليّة الاقتباس المزعومة؟! هذا أوّلًًا، أمّا ثانيًا فإنّ عبارة اللحّم 

والدّم لم ترد في أيّ تفسير من تفاسير القرآن على كثرتها، وإنّّما ورد فيها الرّوح التّي 

دبتّ في العجل بفعل قبضة من أثر الرسّول.

أنّ  »ويبدو  يقول:  حيث  ومزاعمه؛  وتناقضاته،  تخبطّاته،  على  ظلّ  تيسدال  لكنّ 

محمّدًا فهم معظم الأسطورة اليهوديةّ بشكل صحيح، لكن كلمة سمائيل سبّبت له 

حيرة،، فلم يفهم أنّ هذا هو الاسم اليهودي لملك الموت، وربّّما هي مضللّة في طريق 

نطقها، فأخطأ بكلمة تشبهها إلى حدّ ما السّامري، والتّي تعني المنتسب للسّامرة، وقد 

ارتكب هذا الخطأ بطبيعة الحال؛ لأنهّ يعرف أنّ اليهود كانوا أعداء السّامريين، فعزا 

صنع العجل إلى أحد هؤلاء السّامريين«]]]. 

هو في  من  وهو  سامري،  من صمايل  تعالى جعل  الله  أرسول  نتساءل:  أن  ولنا 

الفصاحة، والبلاغة، والبيان، والعلم باللغّة العربيّة تطبيقًا وممارسة؟! فمن من علماء 

اللغّوية  المادّة  إنّ  يقول  من  بهذا؟!  يقول  فيها  المتخصّصين  غير  عن  فضلًًا  اللغّة 

واحدة، والاشتقاق واحد، واللفّظة واحدة؟! أيريد تيسدال أن يلعب بقواعد اللغّة؟! 

أم أنهّ يجهلها؟! أم أنهّ يمارس التخّبط، والتفّيؤّ بغير علم؟!

الرّواية  وهذه  هذا،  كيف  الكريم؟!  النّبي  أربكت  التّي  تلك  مدراشيّة  رواية  وأي 

مرتبكة من الأساس، ولا تقيم دليلًًا يمكن الاستناد إليه؟! والغريب أنّ تيسدال الذّي 

قال بأنّ صمايل هو اسم ملك الموت في اليهوديةّ، هو هو من قال قبلًًا بأنّ عزازيل 

أحد الملكين في الرّواية اليهوديةّ اللذّين نزلا الأرض هو ملك الموت، فكيف يستقيم 

ذلك؟! وأيّ تناقض هذا الذّي يقود هذا المستشرق؟! 

الذّاكرة  أنهّ اعتقد ذلك بفعل شيء من  الظنّّ  لكن تيسدال يردف قائلًًا: »وأغلب 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص95.

]]]- انظر: م.ن، ص95.



ة |  
ّ
271 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

المشوّشة؛ حيث سمع أن رحبعام ملك ما كان يسمّى بعد ذلك بالسّامرة، قد جعل بني 

إسرائيل يقعون في الخطيئة عندما قادهم إلى عبادة العجول التّي صنعها، ووضعها 

في دان وبيت إيل.. ولكن بما أنّ مدينة السّامرة لم تبن، أو على الأقلّ لم تسمّ بهذا 

الاسم إلّّا بعد وفاة موسى بمئات من السّنين، فالمفارقة التاّريخيةّ مسلية على الأقل، 

وستكون مدهشة في كتاب آخر غير القرآن الذّي يتضمّن الكثير منها غالبًا«]]]. 

وأنهّ  يدعى عمري،  ملك  السّامرة  مدينة  باني  بأنّ  تخبر  التوّراة  إنّ  القول  ويمكن 

سمّّاها بذلك نسبة إلى اسم الشّخص الذّي باعها، أو إلى قبيلته.

وهذا ما نجده في نصّ في سفر ملوك الأول إصحاح 16 يقول:

نَةِ الوَْاحِدَةِ وَالثَّلاثَِيَن لآسَا مَلِكِ يهَُوذَا، مَلكََ عُمْرِي عَلََى إِسْْرَائيِلَ اثنَْتيَْ  23 فِِي السَّ

عَشََرةََ سَنَةً. مَلكََ فِِي ترِصَْةَ سِتَّ سِنِيَن.

ةِ، وَبنََى عَلََى الجَْبَلِ. وَدَعَا  امِرةَِ مِنْ شَامِرَ بِوَزنْتَيَْْنِ مِنَ الفِْضَّ  24 وَاشْتََرىَ جَبلََ السَّ

امِرةََ. اسْمَ المَْدِينَةِ الَّتِي بنََاهَا بِاسْمِ شَامِرَ صَاحِبِ الجَْبَلِ السَّ

ومن ثمّ نفهم من هذا أنّ تيسدال يحتكم إلى الكتاب المقدّس في الزعّم بأنّ حقيقة 

الكتاب المقدّس  القرآن؟ والسّؤال هنا: هل  التاّريخيةّ مغايرة عمّّا جاء في  السّامري 

سند علمي تاريخي يمكن الوثوق به؟ الإجابة حتمًًا بلا، بدليل ما انتهى إليه مستشرق 

فرنسي، وهو لويس بوكاي الذّي أثبت وجود مخالفات تاريخيّة في الكتاب المقدّس، 

ومن أهمّها حادثة الطوّفان]]]. 

وهنا يطرأ سؤال ثان: هل من النّاحية المنهجيّة الحكم على ما جاء في القرآن بما 

جاء في الكتاب المقدّس؟! الإجابة لا؛ لأنهّ لا يجوز من النّاحية المنهجيةّ ذلك، فهل 

يملك تيسدال دليلًًا تاريخيًّا غير هذا؟! يمكننا القول إنهّ لا يوجد دليل تاريخي ثابت 

على ما يذهب إليه هذا المستشرق.

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص96-95.

]]]- بوكاي، موريس، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص254.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 272

وهناك سؤال ثالث: هل سفر الملوك هذا خال من النّقد، سواء أكان النّقد موجهًا 

له، أو لمؤلفّه؟! الإجابة لا؛ لأنّ الكتاب كتب بعد سيّدنا موسى بمئات السّنين، حتىّ 

أنّ هناك اختلاف حول مؤلفّه، هل أرميا أم عزرا؟!]]] فكيف يحتكم إلى كتاب مختلف 

عليه، وعلى مؤلفّه في الحكم على واحد من مضامين القرآن؟! وممّّا يدلّ على ذلك 

الأسفار  كتابة  زمن  حول  التوّراة  باحثو  يتفّق  »لم  كوسيدوفسكي”:  يقوله” زينون  ما 

الأربعة، فقد أعُتقد لوقت طويل أنّ مؤلفّي أسفار الملوك هم سليمان، والنّبيّان جاد 

وناثان. وأمّا بحسب ما جاء في التلّمود فإنّ مؤلفّ تلك الأسفار هو النّبي أرميا«]]]. إذًا 

زمن كتابته غير متفّق عليه.

الكاتب غير معروف، حيث يقول  إذ يظلّ  أيضًا؛  الكاتب  ليس هذا فحسب، بل 

الذّي كتب ملوك الأوّل  أرميا هو  النّبي  أنّ  بالتلّمود  القس صموئيل يوسف: »وجاء 

والثاّني، وجدير بالإشارة أنّ أرميا النّبي نفسه لم يرد عنه شيء على الإطلاق في هذين 

السّفرين. رغم أنهّ قام بأعمال جليلة، وعظيمة في السّنين الأخيرة لأورشليم، ولا يوجد 

الدّليل الواضح الإيجابي الذّي يؤيدّ الرّأي بأنّ أرميا هو الكاتب لملوك الأوّل والثاّني. 

فإنّّي  عليها.  مختلف  مؤلفّه  شخصيةّ  إذًا  معروف«]]].  غير  الكاتب  أنّ  الرّأي  ويبقى 

للمشكوك فيه، والمختلف عليه أن يكون حكمًًا في قضيّة من قضايا القرآن العظيم.

ومن ثمّ فإذا كان كتاب سفر الملوك الذّي يستند إليه تيسدال في رمي القرآن بالخطأ 

في قضيّة السّامري، فكيف يستند إلى كتاب مختلف على تاريخ كتابته التّي تبعد عن 

زمن موسى بكثير، ومختلف على شخصيّة كاتبه، ويتخّذ منه حكمًًا على القرآن؟!

كما أنّ دعوى تيسدال مردود عليها بدليل آخر، وهو أنّ اسم السّامري كان معروفاً 

على أياّم سيّدنا موسى، بدليل ما جاء في سفر التكّوين »شمرون من أبناء يساكر« 46/ 

13. وشمرون هم السّامريون. وهذا يقودنا إلى شيء من الأهمّيّة بمكان؛ وهو أنّ اسم 

]]]- انظر: حول أقدم نسخة من التوّراة والعهد القديم وبعدها الزمّني عن سيّدنا موسى، محمّد الشّّرقاوي، ص27.

]]]- كوسيدوفسكي، زينون، الأسطورة والحقيقة في القصص التوّراتية، ص273. 

]]]- يوسف، صموئيل، المدخل إلى العهد القديم، ص176. وانظر: كامل، وهيب جورجي، مقدّمات العهد القديم، 

ص128. 



ة |  
ّ
273 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

السّامري لم يقل ابتداءً إلّّا بعد بناء السّامرة، فهذا خطأ، لماذا؟ لأنّ المدينة السّامرة 

حتمًًا سميّت باسم شخص سابق على بنائها، فهذا ما يقود إليه العقل؟ وهذا ما ذكر 

منخلعًا  يأت  الشّخص هذا لم  -أو شمرون- واسم  باع الأرض  الذّي  أنهّ شامر  على 

به، أو لأنهّ  به قبله، واتُّخذ اسمًًا له قدوة  عن جذوره؛ إذ حتمًًا كان هناك من سُمي 

من المشهورات في الأسماء. هذا يعني أنّ سكّان السّامرة كانوا في الأصل سامرييّن، 

وأنهّم لم يسُمّوا كذلك نسبة إلى بنائها. 

‏وهذا إن دلّ فإنّّما يدلّ على واحد من أمرين:

الأوّل، أنّ تيسدال غير مطلّع، أو ملمّ بالموضوع الذّي يتناوله بالدّراسة، وهذا فيه 

ما فيه بما يدلّ على فساد ما انتهى إليه.

الثّاني، أنهّ كان يعلم، ولكنّه يتغافل؛ تطبيقًا لأجندات في ذهنيّته يحاول أن يؤكّدها 

حتىّ ولو على حساب المنهج، والأمانة العلميّة.

وهنا نتساءل هل تقدّم لنا نصوص الكتاب المقدّس شيئاً أكثر وضوحًا يؤيدّ، أو 

أن  ولنا  المستشرق،  هذا  يدين  ما  تتضمّن  أنهّا  الحقيقيّة  تيسدال؟  المستشرق  يدين 

نتأمّل النّصوص التاّلية:

في سفر أخبار الأياّم الأوّل: 

6:46 بن امصي بن باني بن شامر 47: 6 ابن محلي بن موشي بن مراري بن لاوي.

وفي سفر الخروج:

32: 26  وقف موسى في باب المحلةّ وقال من للربّّ فإلّي فاجتمع إليه جميع 

بني لاوي.

32: 27  فقال لهم هكذا قال الربّّ إله إسرائيل ضعوا كلّ واحد سيفه على فخذه، 

أخاه، وكلّ واحد  واقتلوا كلّ واحد  باب في المحلةّ،  باب إلى  ومروا، وارجعوا من 

صاحبه، وكلّ واحد قريبه.

اليوم  الشّعب في ذلك  28  ففعل بنو لاوي بحسب قول موسى ووقع من   :32



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 274

نحو ثلاثة آلاف رجل.

هذا يعني أنّ الاسم كان موجودًا قبلًًا، ومنذ فترة طويلة، بدليل أنّ شامر قريب من 

لاوي أحد أبناء سيّدنا يعقوب، إذ يمثلّ لاوي الجدّ الثاّلث لشامر، وهذا دليل واضح 

ببناء  أياّم سيّدنا موسى، ولم يكن مرتبطاً بحال  على أنّ الاسم كان متداولًًا، وبكثرة 

مدينة السّامرة.

وفى سفر أخبار الأيّام الأوّل ينُظر إليه على أنهّ كبير عشيرة، أو قبيلة كبيرة يتفرّع 

عنها أبناء وأحفاد، ويظهر ذلك في نصّ يقول: 

 7:34 وبنو شامر أخي ورهجة ويحبة وآرام.

وهذا إن دلّ فإنّّما يدلّ على وجود الاسم في زمن سيّدنا موسى، بل قبله أيضًا، 

بما يعني أنّ نصوص الكتاب المقدّس لا تؤيدّ تيسدال، بل تشير يقينًا إلى خلاف ما 

يدّعي ويزعم.

وبعد هذا النّقد حول اسم السامري يمكن القول إنهّ من الممكن أن يكون هناك 

لا  الصّفة،  السّامري  عن  الحديث  إلى  السّياق  يميل  ربّّما  إذ  للكلمة؛  آخر  توجيه 

السّامري العلم، إذ ربّّما نفهم من سياق الآية أنّ السّامري ليس الشّخص، ولكنّه صفة 

له تحمل معنى الإظلام، والسّواد، والإضلال، فيكون السّامري على هذا التوّجيه هو 

الضّالّ المضلّ حامل الظلّمة، والسّواد، والكفر للنّاس، بخاصّة أنّ المعنى اللغّوي قد 

يقود إلى ذلك، حيث جاء في لسان العرب: »وقيل: السّمر الظلّمة. ويقال: لا آتيك 

السّمر والقمر أي ما دام النّاس يسمرون في ليلة قمراء، وقيل: أي لا آتيك دوامهما، 

والمعنى لا آتيك أبدًا. وقال أبو بكر: قولهم حلف بالسّمر والقمر، قال الأصمعي: 

ثمّ كثر الاستعمال  الظلّمة،  الظلّمة، والأصل اجتماعهم يسمّرون في  السّمر عندهم 

القوم  هم  السّامر،  جاء زوجها من  إذا  قيلة:  الظلّمة سمرا. وفي حديث  حتىّ سموا 

بفتح  الرّواية  العشاء،  بعد  السّمر  حديث  وفي  يتحدّثون.  أي  بالليّل  يسمرون  الذّين 

الميم، من المسامرة، وهي الحديث في الليّل. ورواه بعضهم بسكون الميم، وجعله 

المصدر. وأصل السّمر: لون ضوء القمر لأنهّم كانوا يتحدّثون فيه.. وابنا سمير: الليّل 



ة |  
ّ
275 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

والنّهار لأنهّ يسُمر فيهما. ولا أفعله سمير الليّالي أي آخرها، وقال الشنفرى: هنالك لا 

أرجو حياة تسّرني، سمير الليّالي مبسلا بالجرائر]]].

له:  قولهم  في  بالإضلال،   عيسى لسيّدنا  اليهود  اتهّام  معنى  لنا  يفسّّر  وهذا 

»إنكّ سامري بك شيطان« )يوحنا: 8/ 48( بما يعني أنّ الأمر هنا يحمل على الصّفة 

لا العلم، وهي صفة منبوذة وصف سيّدنا موسى بها هذا المضلّ، وهي الصّفة، 

.أو التهّمة التّي اتهّم بها اليهود سيّدنا عيسى

واستمرارًا لاتخّاذ تيسدال الكتاب المقدّس حكمًًا على القرآن في ضربة قاصمة 

للمنهج العلمي السّديد، نراه يحكم بخطأ القرآن في نسبة صناعة العجل إلى السّامري؛ 

لأنّ الكتاب المقدّس يقول بأنّ صانعه هو هارون، يقول: »ويظهر لافتاً هنا كما هو 

ا من الأمثلة الأخرى عدم معرفة محمّد بالكتاب المقدّس من  الحال في عدد كبير جدًّ

جهّة، واطلّاعه على الأساطير اليهوديةّ بدلًًا من ذلك، ومن نافل القول أن نشير إلى 

أنّ صانع العجل الذّهبي في التوّراة هو هارون، ولا نقرأ شيئاً عن أيٍّ من سمائيل، أو 

السّامري«]]].

وهذا ما يخبرنا به سفر الخروج إصحاح 32:

 32: 1 و لما رأى الشّعب أنّ موسى أبطأ في النّزول من الجبل اجتمع الشّعب 

الذّي  الرجّل  موسى  هذا  لأنّ  أمامنا  تسير  آلهة  لنا  اصنع  قم  له  قالوا  و  هرون  على 

أصعدنا من أرض مصر لا نعلم ماذا أصابه.

وبنيكم،  نسائكم،  آذان  في  التّي  الذّهب  أقراط  انزعوا  هرون  لهم  فقال   2  :32

وبناتكم، وأتوني بها.

 32: 3 فنزع كلّ الشّعب أقراط الذّهب التّي في آذانهم، واتوا بها إلى هرون.

32: 4 فأخذ ذلك من أيديهم، وصوره بالإزميل، وصنعه عجلًًا مسبوكًا فقالوا هذه 

]]]- ابن منظور، لسان العرب، مادّة سمر.

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص96.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 276

آلهتك يا إسرائيل التّي أصعدتك من أرض مصر.

 32: 5 فلمّّا نظر هرون بنى مذبحًا أمامه، ونادى هرون، وقال غدا عيد للربّ.

32: 6 فبكروا في الغد، وأصعدوا محرقات، وقدّموا ذبائح سلامة، وجلس الشّعب 

للأكل، والشّّرب ثمّ قاموا للعب.

الذّي أصعدته من  انزل لأنهّ قد فسد شعبك  اذهب  الربّّ لموسى  7 فقال   :32  

أرض مصر.

به صنعوا لهم عجلًًا مسبوكًا،  الذّي أوصيتهم  الطرّيق  8 زاغوا سريعًا عن   :32  

وسجدوا له، وذبحوا له، وقالوا هذه آلهتك يا إسرائيل التّي أصعدتك من أرض مصر

لوحان  يده  في  الشّهادة  ولوحا  الجبل،  من  ونزل  موسى،  15 فانصرف   :32  

مكتوبان على جانبيهما من هنا، ومن هنا كانا مكتوبين.

32: 16  واللوّحان هما صنعة الله، والكتابة كتابة الله منقوشة على اللوّحين.

قتال في  فقال لموسى صوت  هتافه  الشّعب في  يشوع صوت  17  وسمع   :32

المحلةّ.

32: 18  فقال ليس صوت صياح النّصرة، ولا صوت صياح الكسرة بل صوت 

غناء أنا سامع.

32: 19  وكان عندما اقترب إلى المحلةّ أنهّ أبصر العجل، والرقّص فحمي غضب 

موسى، وطرح اللوّحين من يديه، وكسرهما في أسفل الجبل.

32: 20  ثمّ أخذ العجل الذّي صنعوا، وأحرقه بالنّار، وطحنه حتىّ صار ناعمًًا، 

وذراه على وجه الماء، وسقى بني اسرائيل.

32: 21  وقال موسى لهرون ماذا صنع بك هذا الشّعب حتىّ جلبت عليه خطيةّ 

عظيمة.



ة |  
ّ
277 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

32: 22  فقال هرون لا يحم غضب سيّدي أنت تعرف الشّعب أنهّ في شّر.

32: 23  فقالوا لي اصنع لنا آلهة تسير أمامنا؛ لأنّ هذا موسى الرجّل الذّي أصعدنا 

من أرض مصر لا نعلم ماذا أصابه.

32: 24  فقلت لهم من له ذهب فلينزعه، ويعطيني فطرحته في النّار فخرج هذا 

العجل.

32: 25  ولما رأى موسى الشّعب أنهّ معرى؛ لأنّ هرون كان قد عراه للهزء بين 

مقاوميه.

وهذا ما نجده ماثلًًا في العهد الجديد، حيث جاء في سفر أعمال الرسل7/ 41:

فعملوا عجلًًا في تلك الأياّم، وأصعدوا ذبيحة للصّنم، وفرحوا بأعمال أيديهم.

وجاء في رسالة بولس الرسّول الأولى إلى أهل كورنثوس10/ 7:

للأكل،  الشّعب  جلس  مكتوب:  هو  كما  منهم  أناس  كان  كما  عبدة  تكونوا  فلا 

والشّّرب ثمّ قاموا للعّب.

إذ  العلمي؛  المنهج  عن  وبعد  فجاجة،  من  الحكم  هذه  عليه  ينطوي  ما  ويكفي 

فمن  تعالى؟!  الله  عند  من  كتاب  يكون حكمًًا على  أن  البشر  يد  طالته  لكتاب  إنّّي 

غير المعقول أنّ هارون الذّي ساعد أخاه موسى في حمل الرسّالة ينكث على عقبيه، 

ويرضخ لمطالب اليهود في صناعة العجل.

التّي لا تليق في حقّ  العديد من الأخبار  الرّواية تحتوي على  أنّ هذه  فضلًًا عن 

تتهّم سيّدنا موسى بشيء  العجل، فهي  تتهّم هارون بصناعة  أنهّا  نبيبن، ففضلًًا عن 

لا يجوز في حقّه كنبي مرسل، عندما تذهب إلى أنّ موسى رمى اللوّحين من يديه، 

وكسرهما أسفل الجبل عندما رأى الغناء، والذّبائح عند العجل المصنوع، على الرّغم 

من أنهّا تنصّ على أنّ اللوّحين صنعة الله، والكتابة عليهما كتابة الله! فكيف يفعل 

موسى ذلك؟! هل يعقل أنّ موسى النّبي الكليم يفعل ذلك؟! أمر كهذا كاف للدّلالة 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 278

على التشّكيك في صحّة ما نسب لسيّدنا هارون من صناعة العجل. 

كما أنّ الرّواية تحتوي على ما لا يستقيم عقلًًا ومنطقًا، بل لنا أن نقول إنهّ تناقض 

بالإزميل، وصنعه عجلًًا  أيديهم، وصوره  من  ذلك  فأخذ  نصّ:  وذلك في  واضح، 

مسبوكًا، فقالوا هذه آلهتك يا إسرائيل التّي أصعدتك من أرض مصر، فكيف يكون 

صورة  في  أم  إله،  صورة  في  عجل  هو  فهل  آلهتك  هذه  يقال  ثمّ  واحدًا،  العجل 

آلهة؟! أم أنهّ يقصد إلهتك بصيغة التأّنيث؟! في كلتا الحالين الكلام لا يستقيم، فلا 

يوصف العجل بالمؤنثّ، كما لا يوصف بالجمع، ومن ثمّ فإنّ هذا خطأ كبير ينبئّ 

عن تناقض جمّ.

لكن تيسدال لا يكلّ، ولا يملّ من إلقاء التهّم جزافاً، بيد أنهّ في هذه المرةّ يعتمد 

على كتاب فرقي ربّّي أليعازر الذّي أشبعناه نقدًا في صفحات سابقة، والذّي استند 

فيه على ما قاله الحاخام يهوداه من أنّ شخصًا يدعى سمائيل هو الذّي تخفي داخل 

العجل، وأخذ يصدر صوتاً كالخوار ليغش النّاس، ومن ثمّ يزعم تيسدال قائلًًا: »ويبدو 

أنّ محمّدًا فهم معظم الأسطورة اليهوديةّ بشكل صحيح، ولكن كلمة سمائيل سبّبت 

له حيرة، فلم يفهم أنّ هذا هو الاسم اليهودي لملك الموت، وربّّما هي مضللّة في 

طريق نطقها، فأخطأ بكلمة تشبها إلى حدّ ما السّامري، والتّي تعني المنتسب للسّامرة، 

وقد ارتكب هذا الخطأ بطبيعة الحال؛ لأنهّ يعرف أنّ اليهود كانوا أعداء السّامريين، 

فعزا صنع العجل إلى أحد هؤلاء السّامريين، وأغلب الظنّ أنهّ اعتقد ذلك بفعل شيء 

من الذّاكرة المشوشة؛ حيث سمع أنّ رحبعام ملك ما كان يسمّى بعد ذلك السّامرة قد 

جعل بني إسرائيل يقعون في الخطيئة عندما قادهم إلى عبادة العجول التّي صنعها، 

ووضعها في دان بيت إيل في ما ورد في سفر الملوك الأوّل 12/ 29-28«]]]. 

لكن تيسدال الذّي يتهّم القرآن بالخرافة لا يستند إلّّا إلى الخرافة، فمن سمائيل هذا؟ 

وماذا نعرف عنه؟ ما مهنته؟ وما دوره في حياة سيّدنا موسى؟ وما علاقته بالأحداث؟ 

هو ليس أسطورة في التقّاليد اليهوديةّ، هذا الاسم لا أظنّ أنهّ ذكر في الكتاب المقدّس. 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص95.



ة |  
ّ
279 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

هذا الاسم ذكر في الكتاب المذكور فرقي ربي إليعازر، والذّي كُتب في مرحلة لاحقة 

اتخّاذه  إليه، أو  أنهّ ليس أهلًًا للاستناد  على الإسلام، وليست سابقة عليه، بما يعني 

دليلًًا.

ولنا هنا أن نتساءل: هل هناك تشابه في النّطق بين سمائيل والسّامري بالطبّع لا، فكيف 

يدعى تيسدال خطأ الرسّول في سماع الكلمة؟ هذا لا يعقل من النّاحية اللغّويةّ، وبما 

أنّ الرسّول على زعمه كان عالماً، وملمًّاًّ بكلّ أساطير بني إسرائيل، أفيخطئ في سماع 

كلمة واحدة؟! إنّ تيسدال لا يجد دليلًًا فيلجأ إلى اللّّامعقول عقلًًا ومنطقًا.

تيسدال يستند في زعمه إلى أنّ الرسّول الكريم كان على علم بالخلاف التاّريخي بين 

الميلاد،  قبل  قرون عديدة  منذ  بينهما  تولد  الذّي  الخلاف  والسّامريين، ذلك  اليهود 

السّابقة  التاّريخية للأمم  التفّاصيل  بكلّ  النّبي على علم  وهل هذا يعقل؟ وهل كان 

عليه؟! ألّّا يعلم تيسدال بعد المسافة بين المدينة، أو مكّة، وبين المكان الذّي يدّعي 

علم سيّدنا محمّد بأحداثه التّي حدثت فيه؟! 

ولنا أن نتساءل أيضًا: لماذا يلجأ الرسّول الكريم على زعمه إلى كلمة صمائيل كشبه 

بينها وبين السّامري على الرّغم من أنّ كلمة السّامري مذكورة في أكثر من موضع في 

الكتاب المقدّس؟ إنّ ما لا يعلمه تيسدال أنّ كلمة سامري توجد فيه، فقد وردت في 

أكثر من موضع بلفظ شامر، وبلفظ زمري، وهاكم الدّليل:

عْبُ النَّازلِوُنَ مَنْ يقَُولُ: »قدَْ فتَََنَ زمِْرِي وَقتَلََ أيَضًْا المَْلِكَ«. »فمََلَّكَ كُلُّ  »فسََمِعَ الشَّ

إِسْْرَائيِلَ عُمْرِيَ رئَيِسَ الجَْيْشِ عَلََى إِسْْرَائيِلَ فِِي ذلكَِ اليَْوْمِ فِِي المَْحَلَّةِ«. سفر الملوك 

الأول 16/ 16.

 وَصَعِدَ عُمْرِي وكَُلُّ إِسْْرَائيِلَ مَعَهُ مِنْ جِبَّثوُنَ وَحَاصََرُوا ترِصَْةَ. سفر الملوك الأول 16/ 

.17

 وَلمََّاَّ رأَىَ زمِْرِي أنََّ المَْدِينَةَ قدَْ أخُِذَتْ، دَخَلَ إِلََى قصَْْرِ بيَْتِ المَْلِكِ وَأحَْرقََ عَلََى نفَْسِهِ 

بيَْتَ المَْلِكِ بِالنَّارِ، فمَََاتَ. سفر الملوك الأول 16/ 18.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 280

، وَسَيْْرهِِ فِِي طرَِيقِ يرَُبعَْامَ،  َّ فِِي عَيْنَيِ الرَّبِّ  مِنْ أجَْلِ خَطاَياَهُ الَّتِي أخَْطأََ بِهَا بِعَمَلِهِ الشَّرَّ

وَمِنْ أجَْلِ خَطِيَّتِهِ الَّتِي عَمِلَ بِجَعْلِهِ إِسْْرَائيِلَ يخُْطِئُ. سفر الملوك الأوّل 16/ 19.

لمُِلوُكِ  الأيََّامِ  أخَْبَارِ  سِفْرِ  فِِي  مَكْتوُبةٌَ  هِيَ  أمََا  فتَنََهَا،  الَّتِي  وَفِتنَْتهُُ  زمِْرِي  أمُُورِ   وَبقَِيَّةُ 

إِسْْرَائيِلَ؟ سفر الملوك الأوّل 16/ 20.

»وَبنَُو زاَرَحَ: زمِْرِي وَأيَثْاَنُ وَهَيْمََانُ وكََلكُْولُ وَدَارَعُ. الجَْمِيعُ خَمْسَةٌ«. سفر الأيام الأوّل 

.6 /2

مُوصَا«،  وَعَزمُْوتَ وَزمِْرِي. وَزمِْرِي وَلدََ  عَلمَْثَ  وَلدََ  ةُ  وَيهَُوعَدَّ ةَ،  يهَُوعَدَّ وَلدََ  »وآَحَازُ 

سفر الأيام الأول 8/ 36.

»وآَحَازُ وَلدََ يعَْرةََ، وَيعَْرةَُ وَلدََ عَلمَْثَ وَعَزمُْوتَ وَزمِْرِي. وَزمِْرِي وَلدََ مُوصَا«، سفر الأياّم 

الأوّل 9/ 42.

فهل هذا يكفي في نقد هذا المستشرق ونقد ما ينطلق منه؟ أم نعطي المزيد؟

إذا أردنا المزيد فإنّ هناك مسألة جوهريةّ تتعلقّ بالملك رحبعام، حيث يقول الكتاب 

المقدّس إنهّ جعل بني إسرائيل يقعون في الخطيئة عندما قادهم إلى عبادة العجول 

التّي صنعها، ووضعها في دان وبيت إيل سفر الملوك الأوّل 12/ 28-29 وهذا يفسّّر 

لنا التنّاقض الذّي أظهرناه من قبل حول ما ورد في الكتاب المقدّس عن صناعة العجل 

بالإزميل،  وصوّره  أيديهم،  من  ذلك  فأخذ  قوله:  في  هارون  لسيّدنا  كذباً  المنسوب 

وصنعه عجلًًا مسبوكًا فقالوا هذه آلهتك يا إسرائيل التّي أصعدتك من أرض مصر، 

وقد استفسرنا في السّطور السّابقة لماذا قال آلهتك في وصف العجل بصيغة الجمع، 

ولم يقل إلهك بالمفرد؟! وهناك تأتي الإجابة بأنّ كاتب سفر الخروج 32/ 4، 8 اختلط 

عليه الأمر، فتحدّث عن عجول رحبعام المصنوعة في الوقت الذّي كان يتحدّث عن 

العجل المصنوع بعد صعود سيِّدنا موسى الجبل، فخلط بين حدثين تاريخيّين ربّّما 

يزيد البعد الزمّني بينهما عن خمسة قرون.



ة |  
ّ
281 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

ثالثًا- صاعقة بني إسرائيل

ومن ضمن ما وقف تيسدال عنده في ما يتعلقّ ببني إسرائيل في القرآن قضيةّ الصّعق، 

ثمّ إعادتهم إلى الحياة مرةّ أخرى، وقد وردت هذه القضيّة في موضعين في القرآن:

لَكَ حَتَّىٰ  نُؤْمِنَ  لَنْ  يَا مُوسَىٰ  قُلْتُمْ  وَإذِْ  اليهود قالوا  بأنّ  الله  الأوّل- والذّي أخبر فيه 

كُمْ  لَعَلَّ مَوْتكُِمْ  بَعْدِ  مِنْ  بَعَثْناَكُمْ  ثُمَّ  تَنْظُرُونَ  وَأَنْتُمْ  اعِقَةُ  الصَّ فَأَخَذَتْكُمُ  جَهْرَةً  اَّللَّهَ  نَرَى 
تَشْكُرُونَ )سورة البقرة: 56-55(.

مََاَّءِ ۚ فَقَدْ سَأَلُوا مُوسَىٰ أَكْبََرَ  لَ عَلَيْهِمْ كتَِابًا مِنَ الس تُنَزِّ الثاني- يَسْأَلُكَ أَهْلُ الْكتَِابِ أَنْ 

ذُوا الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِ مَا  َ اعِقَةُ بظُِلْمِهِمْ ۚ ثُمَّ اَّتَّخ مُ الصَّ لكَِ فَقَالُوا أَرِنَا اَّللَّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتْْهُ مِنْ ذَٰ
لكَِ ۚ وَآتَيْنَا مُوسَىٰ سُلْطَانًا مُبيِنًا )النساء: 153(. مُ الْبَيِّنَاتُ فَعَفَوْنَا عَنْ ذَٰ جَاءَتْْهُ

يقول الحافظ ابن كثير رحمه الله:

»اذكروا نعمتي عليكم في بعثي لكم بعد الصّعق إذ سألتم رؤيتي جهرة عياناً، ممّّا لا 

يستطاع لكم، ولا لأمثالكم، كما قال ابن جريج. قال ابن عباس في هذه الآية: وَإذِْ 

قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اَّللَّهَ جَهْرَةً، قال: علانية« انتهى باختصار]]].

يقول الطاّهر بن عاشور رحمه الله:

»وكان ذلك إرهاباً لهم وزجراً، ولذلك قال: بظلمهم، والظلّم هو المحكي في سورة 

الظلّم لمجرد  الله جهرة، وليس  يروا  أن  امتناعهم من تصديق موسى إلى  البقرة من 

طلب الرّؤية؛ لأنّ موسى قد سأل مثل سؤالهم مرةّ أخرى: حكاه الله عنه بقوله: وَلمََّاَّ 

جَاءَ مُوسََى لمِِيقَاتنَِا وكََلَّمَهُ رَبُّهُ قاَلَ ربَِّ أرَِنِِي أنَظْرُْ إِليَْكَ الآية«]]].

أوّلًًا  الصّعق هذه؛ حيث يزعم  نقده إلى قضيّة  تيسدال يوجه سهام  لكن المستشرق 

السنهدرين]]]،  رسالة  من  الخامسة  الفقرة  من  مأخوذة  أنهّا  ثانيًا  ويزعم  خرافة،  أنهّا 

]]]- تفسير القرآن العظيم، )البقرة: 53(.

]]]- التحّرير والتنّوير، )البقرة: 53(.

]]]- سنهدرين: )Senhedrin( ومعناها بالعبريةّ المحكمة العليا  وهو الباب الراّبع من رسالة المشناه »نيزيكين« ويعالج 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 282

وهي إحدى المؤلفّات التّّراثيّة اليهوديةّ. حيث تشير إلى أنّ اليهود ماتوا بعد أن سمعوا 

الصّوت الإلهي رعدًا، ثمّ شفع لهم، وأعادهم إلى الحياة مرةّ أخرى، وهذه الرسّالة 

تعدّ خرافة أيضًا عند تيسدال]]]. لكن تيسدال كان يدرك أنّ ما أسماه خرافة السنهدرين 

له أصل من كلمات اليهود في سفر الخروج: 20/ 19، وسفر التثّنية: 5/ 25. والتّي 

يقولون فيها: لا تجعل الله يا موسى يتحدّث إلينا، لأنّ في حديثه يعني الموت.

لكن السّؤال الذّي يطرح نفسه: هل رسالة السنهدرين جزءًا من المشناه كتاب سماوي 

أم كتاب بشري يشرح التوّراة؟! هل السنهدرين بوصفه رسالة شارحة اختلفت في هذه 

القضيّة عمّّا جاء في التوّراة؟ لا نجد اختلافاً، أو تناقضًا، فما ورد هنا في سفر الخروج، 

بني  السنهدرين، فهما يشيران إلى خوف  إليه شرح  انتهى  ما  يقود إلى  التثّنية  وسفر 

إسرائيل من كلام الله؛ لأنهّ فيه الموت، هذا الكلام فسّّره السنهدرين بالصّعق. ما يعني 

أنّ الأمر ليس خرافة، ولا أسطرة. لكن المستشرق تيسدال دائم السّير على أمر واحد، 

وهو أنّ القضيّة إذا وجدت في التوّراة سمّّاها اقتباسًا، وإذا لم توجد في التوّراة، ولكنّها 

موجودة في الشّّروح، سمّّاها خرافة. فمعيار الحقيقة عنده أن توجد القضيّة في التوّراة، 

فإن لم توجد فيها عدّها خرافة. وهذا معيار مختلّ لا يستقيم.

م إلى أحد عشر فصلًًا،  -حسب معناه اللفّظي- موضوع المحكمة اليهوديةّ العليا وقواعدها ودستورها، وهذا الباب مقسَّ

وكلّ فصل يعالج حالًًا من الحالات التّي يمكن للمحكمة العليا اليهوديةّ أن تصدر حكمها فيها أو تتدخّل. انظر: ظفر 

الإسلام خان، نشأة التلّمود وأثره على اليهود، ص21. 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص97-96.



اني
ّ
الفصل الث

دعاوى حول بعض العقائد الإسلاميّة

وح المحفوظ
ّ
– قضيّة الل

ً
لًا

ّ
أو

كذلك حاول تيسدال التشّويش على عقيدة المسلمين التّي تؤمن بأنّ القرآن مكتوب 

في اللوّح المحفوظ قبل خلق العالم بزمن، مصداقاً لقول الله تعالى: بلَْ هُوَ قُرآْنٌ 

أنهّم  »والغريب  قائلًًا:  زعمه  ويصور   .)22-21 )البروج:   ٍمَحْفُوظ لَوْحٍ  فِِي  مَجِيدٌ 

لا يعتقدون أنّ المزاميز هي من العصور القديمة نفسها، مع أنهّ في السّورة الحادية 

والعشرين، الأنبياء 105 يصف الله ذلك في قوله: ولقد كتبنا في الزّبور من بعد الذّكر 

أنّ الأرض يرثها عبادي الصّالحون. الإشارة هنا إلى المزمور، السّابع والثلّاثين 11/ 

29، أمّا الودعاء فيرثون الأرض، هذا هو النّصّ الوحيد من العهد القديم الذّي اقتبسه 

القرآن فعلًًا، رغم أنّ هناك نحو 131 آية، أو مقطعًا في القرآن ترد فيها تسمية التوّراة، 

والزّبور، والإنجيل، وبإجلال دائماً، وكثيراً ما أكّد أنّ الله أنزلها على أنبيائه ورسله«]]].

يمكن القول بدءًا ردًّا على هذه الشبهة التّي أثارها تيسدال أنّ الله تعالى بيّّن أنّ الكتب 

السّماوية قبل القرآن لم تحُفظ على صورتها التّي أنزلها، بل تدخّلت فيها يد البشر؛ 

ذِينَ يَكْتُبُونَ الْكتَِابَ بأَِيْدِيهمِْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ  حيث قال عن بني إسرائيل: ﴿فَوَيْلٌ للَِّ

َّا يَكْسِبُونَ﴾ )البقرة:  مْ مِِم َّا كَتَبَتْ أَيْدِيهمِْ وَوَيْلٌ لََهُ مْ مِِم وا بهِِ ثَمَناً قَليِلًًا فَوَيْلٌ لََهُ عِنْدِ اَّللَّهِ ليَِشْتََرُ
فُونَ  مْ قَاسِيَةً يُُحَرِّ 79(، وقال تعالى كذلك: ﴿فَبمََِا نَقْضِهِمْ مِيثَاقَهُمْ لَعَنَّاهُمْ وَجَعَلْناَ قُلُوبََهُ

رُوا بهِِ﴾ )المائدة: 13(، فضلًًا عن قوله عزّ وجلّ  َّا ذُكِّ الْكَلمَِ عَنْ مَوَاضِعِهِ وَنَسُوا حَظًّا مِِم
كَلََامَ  يَسْمَعُونَ  مِنْهُمْ  فَرِيقٌ  كَانَ  وَقَدْ  لَكُمْ  يُؤْمِنوُا  أَنْ  ﴿أَفَتَطْمَعُونَ  للمؤمنين:  مخاطباً 

فُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ )البقرة: 75(، وقوله تعالى: ﴿قُلْ يَا  اَّللَّهِ ثُمَّ يُُحَرِّ
كُمْ  رَبِّ مِنْ  إلَِيْكُمْ  أُنْزِلَ  وَمَا  نْجِيلَ  وَالْْإِ التَّوْرَاةَ  تُقِيمُوا  ءٍ حَتَّى  لَسْتُمْ عَلََى شََيْ الْكتَِابِ  أَهْلَ 

]]]- تيسدال، سان كلير، المصادر الأصليّة للقرآن، ص97-96.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 284

وَلَيَزِيدَنَّ كَثيًِرا مِنْهُمْ مَا أُنْزِلَ إلَِيْكَ مِنْ رَبِّكَ طُغْيَانًا وَكُفْرًا فَلََا تَأْسَ عَلََى الْقَوْمِ الْكَافرِِينَ﴾ 
)المائدة: 68(.

وبغضّ النّظر عن قضيّة التحّريف فإنّ القرآن هو المهيمن عليها، ويجبُّها مصداقاً لما 

قًا لِمَِا بَيْْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكتَِابِ وَمُهَيْمِناً عَلَيْهِ  قِّ مُصَدِّ قاله تعالى: ﴿وَأَنْزَلْنَا إلَِيْكَ الْكتَِابَ باِلْْحَ

﴾ )المائدة: 48(، وقال  قِّ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بمََِا أَنْزَلَ اَّللَّهُ وَلََا تَتَّبعِْ أَهْوَاءَهُمْ عََّمَّا جَاءَكَ مِنَ الْْحَ
كيَِن﴾ )الأنعام:  بعِْ مَا أُوحِيَ إلَِيْكَ مِنْ رَبِّكَ لََا إلَِهَ إلَِّاَّ هُوَ وَأَعْرِضْ عَنِ الْْمُشْْرِ تعالى: ﴿اتَّ

كُمْ  لَعَلَّ قُوا  وَاتَّ بعُِوهُ  فَاتَّ مُبَارَكٌ  أَنْزَلْنَاهُ  كتَِابٌ  ﴿وَهَذَا  القرآن  عن  سبحانه  وقال   ،)106

كُمْ وَلََا تَتَّبعُِوا  بعُِوا مَا أُنْزِلَ إلَِيْكُمْ مِنْ رَبِّ تُرْحََمُونَ﴾ )الأنعام: 155(، وقوله تعالى: ﴿اتَّ
رُونَ﴾ )الأعراف: 3(. مِنْ دُونهِِ أَوْليَِاءَ قَليِلًًا مَا تَذَكَّ

إنّ الله تعالى قد كتب في اللوّح المحفوظ كلّ شيء، فقد روي أنّ النّبي قال: أوّل 

اكتب مقادير كلّ  قال:  اكتب، قال: رب وماذا أكتب؟  له:  فقال  القلم،  الله  ما خلق 

ءٍ أَحْصَيْناَهُ فِِي إمَِامٍ  شيء حتىّ قيام السّاعة]]] وفي شرح قول الله جلّ اسمه: وَكُلَّ شََيْ

 ،ءٍ أَحْصَيْناهُ فِِي إمِامٍ مُبيٍِن مُبيٍِن )يس: 12(، قال ابن كثير: وقوله تعََالََى: وَكُلَّ شََيْ
أيَْ: وجميع الكَْائنَِاتِ مَكْتوُبٌ فِِي كِتاَبٍ مَسْطوُرٍ مَضْبوُطٍ فِِي لوَْحٍ مَحْفُوظٍ، وَالْْإمَِامُ 

المُْبِيُن هَا هُنَا هُوَ أمُُّ الكِْتاَبِ]]].

)البروج: 21-  ٍمَحْفُوظ لَوْحٍ  مَجِيدٌ *فِِي   قُرآْنٌ  هُوَ  بلَْ  الله تعالى:  وفي شرح قول 

ثنََا مُعَاوِيةَُ  ثنََا أبَوُ صَالحٍِ، حَدَّ ثنََا أبَِِي، حَدَّ 22(، قال ابن كثير: وَقاَلَ ابنُْ أبَِِي حَاتمٍِ: حَدَّ

ءٍ قضَََى اللَّهُ:  بن صالح، أن أبا الأعبس -هُوَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بنُْ سَلمََْانَ- قاَلَ: مَا مِنْ شََيْ

القُْرآْنُ، فمَََا قبَْلهَُ، وَمَا بعَْدَهُ، إلَِّاَّ وَهُوَ فِِي اللَّوْحِ المَْحْفُوظِ، وَاللَّوْحُ المَْحْفُوظُ بيَْْنَ عَيْنَيْ 

إِسْْرَافِيلَ، لََا يؤُْذَنُ لهَُ بِالنَّظرَِ فِيهِ]]].

ومن ثمّ نفهم من كلّ ما سبق أنّ كلّ شيء من بدء الخلق مكتوب عند الله تعالى، سواء 

]]]- الألباني، صحيح سنن أبي داود، الكويت، رقم 4700.

]]]- ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، )يس: 12(.

]]]- م.ن، )البروج: 21- 22(.



ة |  
ّ
285 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

 ،أكان القرآن، أو ما نزل من عند الله تعالى من الأديان السّابقة على أنبيائه ورسله

وما أنزل عليهم من كتب ورسالات، هو في اللوّح المحفوظ. وهذا ما يدخض دعوى 

تيسدال وشبهته.

ولكن تيسدال يردف شبهته هذه بشبهة جديدة مردود عليها أيضًا مؤدّاها قوله: »بالنّسبة 

لمعظم النّاس يبدو واضحًا أنّ الكتاب لا يمكن أن يقتبس منه، ويشار إليه كمرجع 

إلّّا بعد أن يؤلفّ، وبالتاّلي فإنّ أسفار الكتاب المقدّس موجودة قبل القرآن، والتاّريخ 

يخبرنا أنّ هذا الحال فعلًًا، لكنّنا لا نجد لمثل هذا الاعتبار أيّ أهمّية لدى المسلمين 

الذّين ما زالوا يتشبّثون بتأكيدهم أنّ القرآن موجود منذ عصور طويلة قبل زمن محمّد، 

وأنهّ كتب على لوح محفوظ«]]].

عِبَادِيَ  يَرِثُهَا  الْْأرَْضَ  أَنَّ  كْرِ  الذِّ بَعْدِ  مِنْ  بُورِ  الزَّ فِِي  كَتَبْنَا  وَلَقَدْ  تعالى:  الله  يقول 

بُوكَ  ونَ )الأنبياء: 105(. وقال تعالى في الآية 25 من سورة فاطر: وَإنِْ يُكَذِّ الِِحُ الصَّ
.بُرِ وَباِلْكتَِابِ الْْمُنيِِر مْ رُسُلُهُمْ باِلْبَيِّنَاتِ وَباِلزُّ بَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلهِِمْ جَاءَتْْهُ فَقَدْ كَذَّ

بهِِ  نَزَلَ  الْعَالََميَِن  رَبِّ  لَتَنْزِيلُ  هُ  وَإنَِّ الشّعراء:  من سورة  الآيات: 196-192  وجاء في 

 .ليَِن هُ لَفِي زُبُرِ الْْأوََّ وحُ الْْأمَِيُن عَلََىٰ قَلْبكَِ لتَِكُونَ مِنَ الْْمُنْذِرِينَ بلِسَِانٍ عَرَبِِيٍّ مُبيٍِن وَإنَِّ الرُّ
والسّؤال الذّي يطرح نفسه هنا، هو ما الكيفيةّ التّي يكون بها القرآن في زبر أو كتب 

الأوّلين؟ هل يعني أنهّ متضمّن فيها؟ وإذا كان متضمّنًا فيها فهل هو تضمين كلّّي أم 

جزئي؟ 

هذا يقودنا إلى شيء مهم وهو أنّ القرآن الذّي كُتب في اللوّح المحفوظ لا إشكاليةّ 

السّماويةّ، لأن وجوده  العالمين، وقبل الكتب  في أن يكون سابقًا للوجود عند ربّ 

فهو  آخر.  للبشر شيء  نزوله  وترتيب  العالمين شيء،  ربّ  اللوّح المحفوظ عند  في 

من حيث ترتيب النّزول للبشر هو آخر الكتب وخاتمها، ولكنّه مكتوب قبلها عند ربّ 

العالمين، فليس هناك إشكاليةّ إذًا. ولنضرب مثلًًا على ذلك بكاتب، أو مؤلفّ -ولله 

المثل الأعلى- كتب ثلاثة، أو أربعة كتب، ولم ينشر للنّاس إلّّا آخرها، فأقدّم الكتب 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص97.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 286

هو ما كتب أوّلًًا وإن لم ينشر، وما نشر منها لا ينفي كونه الأخير، ولا يقضي على 

حقيقة الأوليّة للكتاب الأوّل.

اللوّح  في  كتب  القرآن  أنّ  محمّد  النّبي  يؤكّد  لماذا  يتساءل:  يزال  لا  تيسدال  لكنّ 

والتّي  يريدها،  التّي  الإجابة  لنا  يقدّم  السّؤال  يطرح  الذّي  تيسدال  لكنّ  المحفوظ؟ 

يحاول بها أن يثبت مزاعمه، »وللإجابة عن هذا السّؤال لا بدّ من العودة من جديد إلى 

اليهود لمعرفة الاعتقاد الشّائع، سواء في زمن محمّد أو قبله، عمّّا كتب على اللوّحين 

المحفوظين في تابوت العهد، مع أنّ سفر التثّنية ينصّ بوضوح على أنّ الوصايا العشر 

هي المكتوبة فقط على هذين اللوّحين«]]].

المستشرق تيسدال يحاول أن يوهم القارئ بأنّ فكرة اللوّحين اللذّين نزلا على سيّدنا 

موسى اقتبسها نبينا الكريم في فكرة اللوّح المحفوظ، مع أنّ هذه غير تلك، بدليل أنّ 

قضيّة اللوّح المحفوظ في الإسلام أعمق بكثير وأكثر اتسّاعًا؛ لأنهّا لا تتضمّن القرآن 

الله، وفكرته قائمة على أسبقيةّ  فحسب، بل تتضمّن ما كان، وما يكون إلى ما شاء 

العلم الإلهي بكلّ ما سيحدث في كونه الواسع. وهذا ما يدحض فكرة تيسدال من 

أساسها.

وكان الأولى بتيسدال أن يبيّّن لنا كيف تحوّل اللوّحان اللذّان نزلا على سيّدنا موسى 

إلى هذه التوّراة ذات الأسفار الخمسة، ثمّ إلى كتاب كبير في عدد صفحاته كالعهد 

القديم، كان الأولى به أن يبيّّن لنا كيف حدث هذا التغّيّّر الكبير؟! وما الأيدي التّي 

تدخّلت فيه حتىّ وصل إلى أضعاف أضعاف ما نزل من عند ربّ العالمين؟!

إنّ منشأ الخطأ عند تيسدال أنهّ لم يفهم المقصود من اللوّح المحفوظ في الإسلام؛ إذ 

لو كان يفهمه جيّدًا ما وضعه في مقارنة مع لوحي سيّدنا موسى كما ورد في التوّراة، 

أن  قبل  الخلق  كلّ  الخلق؛  مقادير  فيه  المكتوب  اللوّح  ذلك  هو  المحفوط  فاللوّح 

مََاَّءِ  مَا فِِي الس يَعْلَمُ  أَنَّ اَّللَّهَ  تَعْلَمْ  أَلََمْ  الله تعالى:  القيامة، حيث قال  يخُلقوا وحتىّ يوم 

فِِي  مُصِيبَةٍ  مِنْ  أَصَابَ  مَا  تعالى:  وقال  )الحج: 70(،   ٍكتَِاب فِِي  لكَِ  ذَٰ إنَِّ   ۗ وَالْْأرَْضِ 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص99.



ة |  
ّ
287 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

أَهَا )الحديد: 22(، فقد فسر كلّ  الْْأرَْضِ وَلََا فِِي أَنْفُسِكُمْ إلَِّاَّ فِِي كتَِابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَبْْرَ
من القرطبي، وابن عطيّة الكتاب بأنهّ هو اللوّح المحفوظ. وروي أنّ النّبي قال: 

السّموات والأرض،  قبله، وكان عرشه على الماء، وخلق  الله ولم يكن شيء  »كان 

وكتب في الذّكر كلّ شيء«]]].

واللوّح: اللوّح المحفوظ، وفي التنّزيل في لوحٍ محفوظٍ يعني: مستودعٌ مشيئات الله 

والنّقص،  الزّيادة،  من  محفوظ  الأعلى  الملإ  في  محفوظ:  لوح  في  وقيل  تعالى]]]. 

به؛ لأنّ  التنّزلّ  الشّياطين لا يمكنهم  أنّ  أي  قيل محفوظ:  والتبّديل«]]].  والتحّريف، 

محلهّ محفوظ أن يصلوا إليه، وهو في نفسه محفوظ أن يقْدِر الشّيطان على الزّيادة فيه 

والنّقصان]]]. فمحلهّ محفوظ من عند الله سبحانه من أي زيادة، أو نقصان، أو تبديل، 

مَن  له  تبديل، وأقام  أو  أيّ تحريف  تغيير، وكذلك معانيه، وألفاظه محفوظة من  أو 

يحفظ حروفه مِن الزّيادة والنّقصان، ومعانيه مِن التحّريف والتغّيير«]]]. 

ولنا هنا أن نتساءل عدّة تساؤلات بناءً على ما سبق: هل معنى اللوّح المحفوظ في 

على  يجب  كان  ما  وهذا  بالنّفي،  حتمًًا  الإجابة  التوّراة؟  في  ذاته  المعنى  هو  القرآن 

؟! الإجابة بلا، فلم  تيسدال أن يعيه جيّدًا، فهل اللوّحان في التوّراة محفوظان محًّلًّا

يحفظ محلًّاًّ من الزّيادة، أو النّقصان، أو التبّديل والتغّيير، حتىّ أنهّ صار فيه ما ليس 

لها  يتسّع  ولا  كثيرة،  والأدلةّ  منه،  ليس  ما  وغيرهم  الشّّراح،  بفعل  فيه  ودخل  منه، 

المجال. فهل حفظاً معنى ولفظاً؟! الإجابة أنهّ دخلهما التحّريف، وتدخّلت فيهما يد 

البشر، حتىّ اختلط ما قاله البشر بما جاء من عند الله تعالى.

ثمّ يعقب قائلًًا: »إلّّا أنّ اعتقادًا آخر نشأ لدى اليهود بعد فترة من الزمّان بأنّ جميع 

كتب العهد القديم، وكذلك التلّمود كلهّ كتبت عليهما، أو على الأقلّ نظر جدّيًّا على 

]]]- البخاري، صحيح البخاري، رقم 7418.

]]]- ابن منظور، لسان العرب، مادة لوح.

]]]- ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، )البروج: 22(.

]]]- انظر: الصالحي، علي الحمد، الضّوء المنير على التفّسير، )البروج: 22(.

]]]- ابن قيم الجوزية، التبّيان في أقسام القرآن، ص99.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 288

أنهّا حفظت إلى جانب اللوّحين، فلمّا سمع محمّد هذه المقولة التّي قدّمها اليهود 

عن كتبهم المقدّسة، كان من الطبّيعي بالنّسبة له التأّكيد بأنّ وحيه قد كتب هو الآخر 

على أحد هذين اللوّحين المحفوظين، وإلّّا فليس بوسعه الادّعاء أنهّ على درجة من 

المرجعيّة مساوية لتلك التّي في العهد القديم، ومن المحتمل أنّ المسلمين بسبب 

عدم فهمهم لما تعنيه عبارة لوح محفوظ اختلقوا تدريجيًّا كامل القصّة الخرافيّة عن 

هذا الموضوع«]]]. 

 لا شكّ في أنّ هذه الأحكام التّي لا دليل عليها لا تدلّ إلّّا على تعصّب صاحبها، 

والدّليل على ذلك أنهّا لا تقدّم لنا ما يؤيدّها، فأين الدّليل أو الحجّة التّي يستند إليها 

الشّكّ  تدلّ على  كلمات  استخدم  واحدًا لما  دليلًًا  كان يملك  لو  المستشرق؟  هذا 

وعدم اليقين كقوله من المحتمل، وهذا إن دلّ فإنّّما يدلّ على أنهّ يطلق فرضيّات لا 

تستمدّ قوّتها من الدّليل. 

الوحي كتب على أحد لوحي سيّدنا  بأنّ  تيسدال  يدّعي  النّبي محمّد كما  قال  وهل 

ادّعاه  ما  يتضمّن  نصّ  فيه  ليس  عامّة  والإسلام  فالقرآن  افتراء،  إلّّا  هذا  إن  موسى؟ 

تيسدال، الإشكاليّة الرئّيسة أنهّ لا يعي الفرق الشّاسع بين اللوّح المحفوظ، ولوحي 

التوّراة، إذ لو أدرك ذلك لما قال ما قال. والمتأمّل في سفر التثّنية يجد صدق ما نقول، 

إذ نجد فيه: »في ذلك الوقت قال لي الربّّ: انحت لك لوحين من حجر مثل الأوّلين، 

اللوّحين  ففكرة   .)5-1 )التثّنية:  خشب«  من  تابوتاً  لك  واصنع  الجبل،  إلى  واصعد 

مختلفة تمامًا عن فكرة اللوّح المحفوظ في القرآن، والمتأمّل من دون كثير جهد يدرك 

ذلك من الوهلة الأولى.

بيد أنّ تيسدال يجزم بأنّ لوحي التوّراة تمّ الاحتفاظ بهما في تابوت العهد الذّي صنعه 

موسى بأمر من الله، لينتقل إلى الزعّم بأنّ هذه هي القصّة التّي تسرد اللوّح المحفوظ 

مع الوصايا عليه، هكذا من دون مقدّمات منطقيّة يجعل من اللوّحين اللوّح المحفوظ 

عنوة، وقهراً لا علمًًا ومنطقًا.

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص99.



ة |  
ّ
289 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

لم  أنهّ  الواضح  »فمن  يقول:  جديد  زعم  في  بل  فقط،  الزعّم  بهذا  يكتفي  لا  لكنّه 

يكن هناك لوح واحد فحسب في عقل محمّد، بل اثنان على الأقلّ؛ لأنّ العبارة في 

العربيةّ، وردت بصيغة النّكرة لوح محفوظ، وليس اللوّح المحفوظ معرفاً، كما يفهمه 

اللوّحين الحجرييّن  بدّ من إشارة إلى  المحمّديون في وقتنا الحاضر، لذلك كان لا 

الألواح  هذه  كانت  ولما  العهد،  تابوت  في  والمحفوظين  موسى،  أعدّهما  اللذّين 

محفوظة في الهيكل الذّي يرمز إلى حضور الله مع شعبه، فمن الطبّيعي أن يجري 

ألواح  أنهّا  الوهم  الله، ومن هنا كان أصل  أنهّا محفوظة بوجود  الحديث عنها على 

محفوظة في السّماء، ولم يكن صعبًا استنتاج قدمها من هذا الاعتقاد«]]]. 

إنهّ والله لأمر مضحك، ذلك أنّ هذا المستشرق بني حكمه على فرضيّة هشّة، إذ اعتقد 

أنهّ يملك قدرًا كافيًا من الإلمام باللغّة العربيّة، فإذا به يغرق من حيث لا يدري في 

بحورها، ويسقط سقطة لا نهوض منها. لماذا؟ لأنهّ يعتقد أنّ ورود كلمة لوح محفوظ 

نكرة دليل على كثرة الألواح، أي أكثر من لوحين، وبالتاّلي يسهل عليه القول بأنهّما 

ما لا  التوّراة. لكن  الفكرة من  باقتباس  القول  ينطلق إلى  ثمّ  التوّراة، ومن  اثنين كما 

النّكرة هنا ليست للكثرة، أو للعموم، والشّمول حتىّ  أنّ  يعلمه تيسدال الفقير لغوياً 

يقول بذلك، وإنّّما النّكرة هنا تفيد التعّظيم، ومن ثمّ فقد قاده جهله باللغّة إلى الوقوع 

في براثن اللّّامنهجيّة واللّّاعلميةّ.

ولكن أي لوحين محفوظين في تابوت العهد؟ وأي لوحين هذين اللذّين حفظا في 

الهيكل؟!ألا يعلم تيسدال أنّ التوّراة التّي يتحدّث عنها أقدم نسخة منها ظهرت بعد 

سيّدنا موسى بأكثر من ألفي عام، ألا يعلم بأنهّ مرّ على بني إسرائيل ملوك، وأسباط 

لا يؤمنون بالله]]]، وقد كانت التوّراة في الهيكل حال حكمهم؟ ما الذّي يضمن لنا 

يتحدّث  فعن أي حفظ  والنّقصان؟  والزّيادة،  والتحّريف،  العبث،  يد  تطالها  أنهّا لم 

تيسدال؟ وعن أي لوحين محفوظين يزعم؟!

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص98.

]]]- انظر: حول أقدم نسخة من التوّراة والعهد القديم وبعدها الزمّني عن سيّدنا موسى، محمّد الشّّرقاوي، في 

مقارنة الأديان دراسات وبحوث، ص27.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 290

ومن قال إنّ وجود الألواح في الهيكل يرمز إلى حضور الله مع شعبه؟! بأي منطق 

البشري  للتدخّل  عرضة  الكهنة  أيدي  في  إلّّا  موجود  تكن  لم  ألواحًا  إنّ  يتحدّث، 

طيلة  أتباعها  أيدي  في  متداولة  غير  ألواحًا  إنّ  بل  والتحّريف،  والنّقصان،  بالزّيادة، 

ألفي عام عرضة للمحو، والإزالة، والتبّديل، والتغّيير، فهل نقول ساعتها موقنين أنهّا 

محفوظة من عند الله؟ بالطبّع لا.

إلّّا أنهّ يعود فيدعي أنّ الرسّول سمع قضيّة اللوّحين من اليهود، فأراد اكتساب مرجعيةّ 

مساوية لمرجعيّة اليهود، لكن لنتساءل: أين سمع ذلك؟ هل في مكّة أم في المدينة؟ 

يهود  فيها  يكن  مكّة لم  المدينة؛ لأنّ  حيًّا لأجاب في  المستشرق  هذا  كان  لو  حتمًًا 

التّي وردت فيها آية في لوح محفوظ  السّورة  بحسب المؤرخّين، وهنا نتساءل: هل 

تيسدال، ومن  التّي تفحم رأي  تأتي الإجابة  أم مدنيةّ؟ هنا  البروج مكيّة  وهي سورة 

يكن  لم  التّي  مكّة  في  نزلت  أي  مكيّة،  آياتها  بكامل  البروج  سورة  أنّ  وهي  شايعه، 

لليهود وجود فيها، فمن أين سمع سيّدنا محمّد إذًا ما ادّعاه هذا المستشرق؟!

النّظر إلى بعض  فيه سابقًا، وهو  الذّي وقع  الخطأ  تيسدال ما زال يكرّر  أنّ  الغريب 

أقوال المفسّّرين المسلمين على أنهّا من الدّين، وهذا خطأ؛ إذ يجب عليه كما قلنا 

كتابه المصادر  أنّ هذا المستشرق سمّى  فبما  أن يفصل بين هذا وذاك،  أيضًا  سابقًا 

الأصليّة للقرآن، فقد كان من اللّّازم عليه أن يلتزم بحدود القرآن، لكنّه تطرقّ إلى كتب 

التفّسيرات، والقصص، والسّير التّي ربّّما كان ممّّا لا يثبت من النّاحية الدّينيّة، وإنّّما 

هي أقوال تحسب على من قالها، وليس على القرآن، أو الدّين عامّة.

ومن ثمّ فإنّ أيّ شيء ورد في كتب التفّسير، أو القصص، أو السّير عن طول اللوّح، أو 

شكله لم يثبت، وإنّّما الثاّبت ما ورد في القرآن، والسّنّة النّبويةّ الصّحيحة. وهذا ما كان 

على المستشرق تيسدال أن يلتزم به، إذا كان يريد بالفعل طرحًا علميًّا. 

كتابة  أنّ  على  الدّليل  »ولاستكمال  قائلًًا:  ادّعاءاته  يستكمل  المستشرق  هذا  أنّ  بيد 

أنهّ  أذكر  يبقى فقط أن  فإنهّ  القرآن على لوح محفوظ هي أسطورة مصدرها يهودي، 

ورد في فرقي أبوت باب 5، فصل 6 أنّ هذين اللوّحين مع تسعة أشياء أخرى خلقت 



ة |  
ّ
291 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

في الوقت الذّي خلق فيه العالم، وقت غروب الشّمس قبل أن يبدأ السّبت الأوّل«]]].

قبل  هل  كتبه؟!  ومتى  مؤلفّه؟  من  هذا]]]؟!  أيوب  فرقي  كتاب  ما  نتساءل:  أن  ولنا 

الإسلام أم بعده ككتاب فرقي ربي إليعازر؟ وما للقرآن والأساطير اليهوديةّ؟! بخاصّة 

بينّا في  اليهوديةّ غير موجودة، كما  اللوّح المحفوظ، والألواح  الشّبه بين  وأنّ أوجه 

سطور سابقة.

اليهود؟ فالتوّراة تخبرنا بلوحين،  أيضًا: ما مشكلة عدد الألواح عند  ولنا أن نتساءل 

وهناك من يشير إلى وصايا عشر، والكتاب المذكور في الفقرة يشير إلى لوحين وتسعة 

أشياء، ألا يشير هذا إلى تناقض كبير كان من اللّّازم على تيسدال أن يقف عنده كثيراً. 

التنّاقض، بل اتضّح جليًّا، فكيف يقال إنّ هذا المتناقض يستأهل أن  وإذا ظهر هذا 

يوضع في مقارنة مع الإلهي اللوّح المحفوظ؟! 

 يكفي نقدًا للقضيةّ في محيطها اليهودي أنهّا في النّصّ الذّي يستدلّ به تيسدال خطأ 

أنهّا ترتبط بفكرة الإله اليهودي الذّي خلق العالم ثمّ استراح يوم السّبت، بما تحمله 

هذه الفرية من تصوير الإله حاشاه بالإنسان، وتساوي جهلًًا بين عالم الغيب، وعالم 

الشّهادة، وتصوّر الله تعالى حاشاه بصفات لا تليق بالإنسان، فهل يجوز ذلك في حقّ 

الله تعالى؟! ومن ثمّ بالتبّعيّة: هل تحمل فكرة سامية عن اللوّح المحفوظ بمعناها 

الإسلامي النّاصع؟!

ثانيًا- قضيّة جبل قاف

قول  حول  أثارها  الشّبهة  هذه  المستشرق،  هذا  لواءها  يحمل  جديدة  شبهة  وهاكم 

كْرِ )ص: 1(، زاعمًًا أنّ السّورة سمّيت باسم جبل  الله تعالى ص وَالْقُرآْنِ ذِي الذِّ

قاف، كما في الأسطورة اليهوديةّ، مستندًا في تأكيد زعمه بما قرأه في كتاب عرائس 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص100.

]]]- »فرقي أبوت« هي رسالة في المشناة – تعني »أخلاق الآباء« وهي تحتوي على أقوال الأحبار القدماء من اليهود 

ويقرأ بعضها في الأعياد. انظر: حسن، جعفر هادي، من تاريخ الحركة النّسويةّ اليهوديةّ، موقع الحوار المتمدّن على 

الرابط التالي:

https://ahewar.net/m/s.asp?aid=233308&r=0&cid=0&u=&i=3019&q=



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 292

المجالس، الذّي يقول فيه صاحبه: »لقد خلق الله العلى القدير جبل عظيم من الزمّرد، 

ومنه يأتى اخضرار السّماء، ويسمّى بجبل القاف، وهو يطوّق كلّ الأرض، وهو ذلك 

الذّى يقسم به الله حيث يقول، والقاف والقرآن المجيد«]]]. فضلًاً عمّاّ استند إليه ممّاّ 

 .[[[جاء في قصص الأنبياء، حول حوار عبد الله بن سلام مع النّبي

لكن تجدر الإشارة إلى جزئيّة من الأهمّية بمكان، وهي أنّ اختلاط المسلمين باليهود 

القصص،  من  العديد  منهم  يسمعون  جعلهم  قد  الإسلام،  انتشار  بعد  المدينة  في 

بها، ونقلوها في كتبهم  برأي، وتأثرّوا  الدّين  فيها  يقل  التّي لم  والرّوايات، والقضايا 

ظانيّن أنهّا من الدّين، حتىّ وإن لم تكن كذلك عند التحّقّق. ولئن كان الجيل الأوّل 

على عهد النّبي كانوا يتوقفّون عند سماع هذه القصص والرّوايات، دون إبداء رأي؛ 

إيماناً بقول النّبي: »لا تصدّقوا أهل الكتاب، ولا تكذّبوهم، وقولوا آمنّا باللهّ، وما 

عرائس  كالثعّلبي في  القصص  كتب  بعض أصحاب  فإنّ  البخاري.  رواه  إلينا«  أنزل 

المجالس أورد بعضًا منها، وبخاصّة ما يتعلقّ بجبل قاف. ومن ثمّ سُمّي ما أخُذ عن 

اليهود في هذا الشّأن من قصص وروايات بالإسرائيليّات.

أنهّ من الواجب على تيسدال أن يدرك جيّدًا أنّ ما يقوله إنّّما هو رأي شخصي،  بيد 

إذا  دينًا؛ بخاصّة  يقوله  الدّين بحال. فليس ما  يحاسب عليه هو، ولا يحاسب عليه 

علمنا أنهّ خالف النّهج النّبوي، أو الأمر النّبوي في التوّقفّ عمّّا يأتي إلينا من المصادر 

اليهوديةّ، من دون إظهار موقف الرفّض أو القبول؛ نتيجة ما انطوى على كتبهم من 

التدّخّل البشري، الأمر الذّي يصعب معه تحديد ما هو ديني، وما هو بشري.

وفي ما يتعلقّ بجبل قاف، فقد ذهب صاحب الدّر المنثور في تفسيره لآية ق والقرآن 

المجيد إلى وجود هذه الجبل، حاملًًا معنى الآية عليه، حيث يقول: »خلق الله من 

له: قاف،  يقال  البحر جبلًًا،  ثمّ خلق وراء ذلك  بها،  وراء هذه الأرض بحراً محيطاً 

أيضًا مثل تلك  الجبل  الله تعالى من وراء ذلك  ثمّ خلق  الدّنيا مرفوعة عليه،  سماء 

]]]- انظر: النيسابوري الثعلبي، قصص الأنبياء المسمّى بعرائس المجالس، ص5.

]]]- انظر: م.ن، ص6-5.



ة |  
ّ
293 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

الأرض سبع مراّت، واستمر على هذا حتىّ عدّ سبع أراضين، وسبعة أبحر، وسبعة 

أجبل، وسبع سماوات«]]]. 

وقد ذهب بعض الباحثين إلى أنّ هذه الرّواية لا يصحّ سندها، بل إنّ فيها انقطاعًا، 

حتىّ لو تمّ التسّليم بصحّة الرّواية، فإنهّ قد تمّ أخذها عن الإسرائيليّات]]].

أمّا عن كتاب عرائس المجالس الذّي يستند إليه هذا المستشرق فهو كتاب مرفوض 

عند العلماء، لما ينطوي عليه من خرافات أساسها الإسرائيليّات، ومن ثمّ فإنّ ما ورد 

فيه من قصص، وروايات لهو موضوع، وعليه فمن الخطأ الاستناد إليه، إذ لا يصحّ أن 

يكون ذا قيمة في التفّسير]]].

وما يقال عن عرائس المجالس يقال أيضًا عن الثعّلبي، الذّي تدور حوله بين العلماء 

آراء سلبيّة؛ نتيجة ما يرويه من قصص وخرافات، حيث »أجمع أهل العلم بالحديث 

أنّ الثعّالبي يروي طائفة من الأحاديث الموضوعة... والثعّلبي فيه خير ودين، لكنّه لا 

خبرة له بالصّحيح من الأحاديث، ولا يميزّ بين السّنّة، والبدعة في كثير من الأقوال«]]]. 

ومن العلماء من نقد ذلك قائلًًا: »والذّي أذهب إليه ما ذهب إليه القرافي، من أنهّ لا 

وجود لهذا الجبل بشهادة الحس، فقد قطعوا هذه الأرض برهّا وبحرها -يقصد رواد 

الفضاء- على مدار السّّرطان مراّت، فلم يشاهدوا ذلك، والطعّن في صحّة الأخبار، 

الحسّ،  تكذيب  أهون من  الصّحيح  تخريج  التزم  رواتها ممن  وإن كان جماعة من 

وليس ذلك من باب نفي الوجود، كما لا يخفى على ذوي العرفان، وأمر الزلّزلة لا 

يتوقفّ على ذلك الجبل، بل هي من الأبخرة، وطلبها الخروج من صلابة الأرض«]]].

إليها  الرّواية حول جبل قاف، ناظراً  العظيم هذه  القرآن  ابن كثير في تفسير  وقد نقد 

أنّ  السّليم، في حين يرجّح  العقل  يقبلها  أنهّا من الإسرائيليّات، فهي خرافة لا  على 

]]]- انظر: السيوطي، جلال الدين، الدر المنثور، )ق: 1(.

]]]- انظر: أبو هشيمة، محمّد، الإسرائيليّات والموضوعات في كتب التفّسير، ص292 – 293.

]]]- انظر: الخالدي، صلاح عبد الفتاح، القرآن ونقض مطاعن الرهّبان، ص55. 

]]]- ابن تيمية، منهاج السّنّة النّبوية، ج7، ص7 – 8. 

]]]- الألوسي، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، )سورة ق: 1(.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 294

المقصود بـ ق اسم من أسماء الله تعالى، أو حرف من حروف الهجاء الذّي بدأت به 

بعض السّور القرآنيّة]]].

وهناك جزئيّة أخرى، وهي أنّ سورة ق التّي وردت بها الآية مدار النّقاش هي سورة 

مكّيّة، أي أنهّا نزلت بمكّة، ومكّة لم تكن يومًا مكاناً لليهود، بل المدينة كانت معقلهم، 

ولذا كان هناك سجال للنّبي الكريم معهم عند مقابلته لهم فيها، فكيف اطلّع النّبي 

إذًا على أسطورة جبل قاف، وسورة ق التّي وردت فيها الآية، والسّورة مكّيةّ وليست 

مدنيةّ؟! ولو كانت السّورة مدنيّة ربّّما كان الأمر ينطلي على البعض، إلّّا أنّ تيسدال 

لم يختر فرضيّات يساندها شيء من الواقع، بل على العكس الواقع يكذبها، والتاّريخ 

يرفضها، وأقوال العلماء الثقّات تأباّها.

لكن تيسدال دائم التشّكيك في المصدريةّ الإلهية للقرآن، يزعم أنّ أسطورة جبل قاف 

المزعومة مأخوذة من كتاب من التّّراث اليهودي يسمّى حكيكاه، ومن ثمّ يقول: »وقد 

وردت في سفر التكّوين 1: 2، ويقول كتاب حكيكاه: توهو هو الخط الأخضر الذّي 

يحيط العالم بأسره، ومنه تنبعث الظلّمة، فالكلمة العبريةّ التّي ترجمناها الخط هي 

قاف، فلمّّا سمع محمّد، وأصحابه قصّة قاف لم يعرفوا أنّ معناها خطّ، وتوهّموا أنهّا 

سلسلة جبال عظيمة اسمها قاف، تنبعث منها الظلّمة«]]]. 

علم  على  كان  الكريم  الرسّول  بأنّ  يوهمنا  أن  يحاول  تيسدال  أنّ  الأمر  في  الغريب 

بالعبريةّ، فهل كان النّبي على علم بهذه اللغّة؟! بالطبّع لا، ولنا أن نتساءل أيضًا: لماذا 

ا قد سمع اللفّظة، وارتضى أن يقول الجبل؟!  لم يقل النّبي الخطّ الأخضر لو كان حقًّ

هذه كلهّا ترهّات من تيسدال ليس عليها دليل.

ولو كان كلام تيسدال صحيحًا لبدأت السّورة بذكر جبل قاف صراحة، فلم المداراة؟! 

وهذا ما لم يحدث، فدلّ ذلك على أنّ الحديث غير مستقيم، إذ لا دليل عليه من عقل 

أو نقل، وهذا إن دلّ فإنّّما يدلّ على أنّ المستشرق تيسدال لا ينطلق من أرضيةّ ثابتة 

في هذه القضيةّ.

]]]- انظر: ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، )ق: 1(.

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص102-101. 



ة |  
ّ
295 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

 وتأكيدًا على ذلك قال القرافي في معرض نقد من فسّّر ق على أنهّ جبل قاف: »وهذا 

القول باطل... ومن جهّة السّنَّة لم يرد ذلك في شيء علمته، فلا يجوز اعتقاد ما لا 

دليل عليه«]]].

وفي السّياق ذاته قال الطاّهر بن عاشور: 

»ووقع في رواية بعض القصاصين المكذوبة.. أنّ المراد بقوله: ق اسم جبل عظيم 

محيط بالأرض. وفي رواية عنه أنهّ اسم لكلّ واحد من جبال سبعة محيطة بالأرضين 

السّبع واحدًا وراء واحد كما أنّ الأرضين السّبع أرض وراء أرض. أي فهو اسم جنس 

انحصرت أفراده في سبعة، وأطالوا في وصف ذلك بما أملاه عليهم الخيال المشفوع 

بقلةّ التثّبّت فيما يروونه للإغراب، وذلك من الأوهام المخلوطة ببعض أقوال قدماء 

المشرقيّين، وبسوء فهم البعض في علم جغرافية الأرض، وتخيّلهم إياّها رقاعًا مسطحّة 

ذات تقاسيم يحيط بكلّ قسم منها ما يفصله عن القسم الآخر من بحار وجبال، وهذا 

ممّّا ينبغي ترفعّ العلماء عن الاشتغال بذكره لولا أنّ كثيراً من المفسّّرين ذكروه«]]]. 

وهذا كلهّ ينسف رأي المستشرق تيسدال من أساسه، سواء على الصّعيد العقلي، أو 

الصّعيد النّقلي.

ا- قضيّة السّماوات السّبع
ً
ثالث

لم يقف تيسدال في مزاعمه عند هذا الحدّ، بل اتجّه إلى بعض المزاعم الأخرى التّي 

ادّعى فيها أنّ هناك روايات، وقضايا إسلاميّة ذات أصول يهوديةّ، وغير يهوديةّ، زاعمًًا 

أنهّا وجدت لها مدخلًًا في القرآن والأحاديث. 

سبع  إلى  إشارة   44 الإسراء:  عشرة  السّابعة  السّورة  »في  قوله:  المزاعم  هذه  ومن 

سماوات، وفي السّورة الخامسة عشرة الحجر/ الآية 44، حديث عن الأبواب السّبعة 

للجحيم، وتستمدّ هذه المعلومات من الأحاديث اليهوديةّ في كتابين: الأوّل حكيكاه 

]]]- القرافي، اليواقيت في أحكام المواقيت، ص83.

]]]- الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، )ق: 1(.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 296

باب 9 فصل 2، وثانيهما زوهر فص 2 ص150«]]]. 

وَإنِْ  بْعُ وَالْْأرَْضُ وَمَنْ فيِهِنَّ ۚ  مََاَّوَاتُ السَّ وهو يشير إلى قول الله تعالى: تُسَبِّحُ لَهُ الس

هُ كَانَ حَليِمًًا غَفُورًا )الإسراء:  ءٍ إلَِّاَّ يُسَبِّحُ بحَِمْدِهِ وَلَٰكنِْ لََا تَفْقَهُونَ تَسْبيِحَهُمْ ۗ إنَِّ مِنْ شََيْ
أَبْوَابٍ لكُِلِّ بَابٍ مِنْهُمْ  ا سَبْعَةُ  44(. وقوله تعالى متحدّثاً عن عدد أبواب جهنم: لََهَ

جُزْءٌ مَقْسُومٌ )الحجر: 44(.

سورتان  هما  والإسراء-  -الحجر  المذكورتين  السّورتين  فإنّ  الادّعاء  هذا  على  وردًّا 

إذ  والرسّول؛  اليهود  بين  اتصّال  أي  هناك  يكون  أن  قبل  مكّة،  نزلتا في  أي  مكّيّتان، 

كان الاتصّال الأوّل عند الهجرة إلى المدينة، وليس قبلها، فكيف يدّعي تيسدال أنّ 

الحديث عن السّماوات السّبع، وأبواب جهنّم السبعة المتضمّن في آيتين من هاتين 

كيف  اليهود؟!  من  سماعه  خلال  من  الكريم  الرسّول  اقتبسه  الكريمتين  السّورتين 

تتضمّن السّورتان المكّيتّان قضايا من السّماع من اليهود، ولم تخط قدم الرسّول إلى 

المدينة التّي كانوا قاطنيها بعد؟!

ادّعاء  إلى  ذلك  تعدّى  بل  القضيّة،  لهذه  اليهوديةّ  المصدريةّ  بادّعاء  يكتف  ولم 

الجدير  يقول: »ومن  إذ  القديمة،  الدّيانات  الهندوسية كمثال على بعض  المصدريةّ 

بالملاحظة أنّ الهندوس يعتقدون بوجود سبع دركات تحت الأرض، وسبع طبقات 

فوقها، وكلّ من هذين القسمين مستند على رأس من رؤوس ثعبان ضخم اسمه سَيشا 

له ألف رأس«]]].

لكن ما لا يعرفه تيسدال أنّ القرآن الكريم أقرّ بعلم الأقدمين بالسّماوات السّبع، فقد 

جاء في سورة نوح:

.ٌا أَرْسَلْنَا نُوحًا إلََِىٰ قَوْمِهِ أَنْ أَنذِرْ قَوْمَكَ مِن قَبْلِ أَن يَأْتيَِهُمْ عَذَابٌ أَليِم     1إنَِّ

.بيٌِن     2قَالَ يَا قَوْمِ إنِِّيِّ لَكُمْ نَذِيرٌ مُّ
.ِقُوهُ وَأَطيِعُون     3أَنِ اعْبُدُوا اَّللَّهَ وَاتَّ

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص102. 

]]]- انظر: م.ن، ص102. 



ة |  
ّ
297 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

رُ ۖ لَوْ  ى ۚ إنَِّ أَجَلَ اَّللَّهِ إذَِا جَاءَ لََا يُؤَخَّ سَمًّ رْكُمْ إلََِىٰ أَجَلٍ مُّ ن ذُنُوبكُِمْ وَيُؤَخِّ    4يَغْفِرْ لَكُم مِّ
.َكُنتُمْ تَعْلَمُون 

.قَالَ رَبِّ إنِِّيِّ دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلًًا وَنََهاَرًا  5  
.فَلَمْ يَزِدْهُمْ دُعَائيِ إلَِّاَّ فرَِارًا  6  

وا  مْ وَأَصََرُّ مْ جَعَلُوا أَصَابعَِهُمْ فِِي آذَانِِهِمْ وَاسْتَغْشَوْا ثيَِابََهُ مْ لتَِغْفِرَ لََهُ مََاَّ دَعَوْتُُهُ    7وَإنِِّيِّ كُل
.وا اسْتكِْبَارًا  وَاسْتَكْبََرُ

.مْ جِهَارًا     8ثُمَّ إنِِّيِّ دَعَوْتُُهُ
.ارًا مْ إسِْْرَ رْتُ لََهُ مْ وَأَسْْرَ     9ثُمَّ إنِِّيِّ أَعْلَنتُ لََهُ
.ارًا هُ كَانَ غَفَّ كُمْ إنَِّ     10فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّ

.دْرَارًا مََاَّءَ عَلَيْكُم مِّ     11يُرْسِلِ الس
.وَيُمْدِدْكُم بأَِمْوَالٍ وَبَنيَِن وَيََجْعَل لَّكُمْ جَنَّاتٍ وَيََجْعَل لَّكُمْ أَنْْهاَرًا  12  

.ا لَكُمْ لََا تَرْجُونَ لِلَّهَِِّ وَقَارًا     13مَّ
.وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطْوَارًا  14  

.أَلََمْ تَرَوْا كَيْفَ خَلَقَ اَّللَّهُ سَبْعَ سَمََاوَاتٍ طبَِاقًا  15  
.اجًا مْسَ سِِرَ    16وَجَعَلَ الْقَمَرَ فيِهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ الشَّ

فالآيتان الأخيرتان تخبران بأنّ قوم سيّدنا نوح كانوا على علم بوجود سماوات 

سبع، فعلام يستند تيسدال إذًا؟! فهذا هو القرآن يقرّ بأنّ من الحضارات القديمة من 

كان على علم بهذه القضيّة، فما الجديد الذّي أتي به تيسدال إذًا؟! ولو كان في هذه 

القضيةّ ما يشين ما ذكرها القرآن الكريم، بيد أنّ هذا الكتاب العظيم يتعامل مع القضايا 

بشفافيّة، فلا مدارة، ولا خداع، ولكن حقيقة على الدّوام.

أربعًا  القرآن  »والرقّم 7 ورد في  بالعدد سبعة.  الآيات  ارتبط ذكرها في كثير من  وقد 

وعشرين مرةّ لمعدودات مختلفات، ومعناه في الغالب هو الكثرة من دون أن نتأكّد 

من معرفة سبب هذا الاستعمال بهذا المعنى، ويبدو أنّ الرقّم 7 عند اليونان، وعند 

القرآن  في  الرقّم  هذا  ورد  ولقد  المحدودة،  غير  الكثرة  معنى  أيضًا  يحمل  الرّومان 

سبع مراّت مضافاً إلى السّماوات، ومرةّ بمعنى السّماوات المضمرة، ومرةّ أخرى مع 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 298

الطرّائق التّي هي فوقنا«]]].

بين  وثيقًا  ارتباطاً  وأظهر  بل  والإسلام،  القرآن  برّأ  من  المنصفين  المستشرقين  ومن 

العلم، والقرآن في هذه القضيّة، وهو المستشرق بوكاي. وبوكاي هنا يحاول أن يتخّذ 

من النّصّ القرآني سندًا له في القول بتعدّد العوالم انطلاقاً من تعدّد ذكر كلمة العالمين 

العرب  عند  الكثرة  يدلّ على  الذّي  بالعدد سبعة  السّماوات  ارتباط  ومن  القرآن،  في 

أكثر من كونه مجردّ رقم، وهذا يعني عنده أنّ السّماوات كثيرة، وهذا دليل على تعدّد 

النّاحية  من  يقينًا  الآن  إلى  تثبت  لم  القضيةّ  هذه  أنّ  والحقيقة  العالمين.  أو  العوالم 

العلميةّ. لكن على حدّ تعبير أحد الباحثين فإنّ هذا الاكتشاف العلمي إذا ثبت فإنهّ لا 

يعدله أيّ اكتشاف علمي آخر، بل تتضاءل كلّ العلوم أمام هذا الاكتشاف]]].

ومن الآيات التّي تربط ذكر السّماوات بالعدد سبعة قول الله تعالى: هُوَ الَّذِي خَلَقَ 

ءٍ  وَهُوَ بكُِلِّ شََيْ  ۚ اهُنَّ سَبْعَ سَمََاوَاتٍ  مََاَّءِ فَسَوَّ لَكُمْ مَا فِِي الْْأرَْضِ جََميِعًا ثُمَّ اسْتَوَىٰ إلََِى الس
لْقِ  عَليِمٌ )البقرة: 29(. وقوله تعالى: وَلَقَدْ خَلَقْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعَ طَرَائقَِ وَمَا كُنَّا عَنِ الْْخَ
تَرَىٰ  مَا   ۖ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمََاوَاتٍ طبَِاقًا  )المؤمنون: 17(. وقوله سبحانه:   غَافلِيَِن
نِ مِنْ تَفَاوُتٍ ۖ فَارْجِعِ الْبَصََرَ هَلْ تَرَىٰ مِنْ فُطُورٍ )الملك: 3(. وقوله عزّ  حْْمََّٰ فِِي خَلْقِ الر
وجلّ: ألََمْ ترََوْا كَيْفَ خَلَقَ اللَّهُ سَبْعَ سَمََاوَاتٍ طِبَاقًا وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نوُرًا وَجَعَلَ 

اجًا  مْسَ سِِرَاجًا )نوح: 15–16(. وقوله: وَبَنَيْناَ فَوْقَكُمْ سَبْعًا شِدَادًا وَجَعَلْنَا سِِرَ الشَّ

اجًا )النبأ: 13-12(. وَهَّ

فإذا أضفنا إلى ذلك أنّ المفسّّرين ذهبوا إلى أنّ العدد سبعة يدلّ على الكثرة المطلقة 

وليس مجرد عددًا بذاته، وهم في ذلك لا ينطلقون من فراغ، وإنّّما ينطلقون من لغة 

القرون الأوائل  أو  »في نصوص عصر محمّد،  العرب ذاتها، فقد كان من الملاحظ 

التّي أعقبت وفاته، والتّي نقلت أقواله نجد الرقّم 7 مستعملًًا لإفادة الكثرة«]]]. 

]]]- انظر: بوكاي، موريس، التوّراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص171.

]]]- انظر: الصّوفي، ماهر أحمد، آيات الله في خلق الكون ونشأة الحياة الموسوعة الكونيّة الكبرى، ج3، ص197.

]]]- انظر: مقدّمة ترجمة، التوّراة والإنجيل والقرآن والعلم لموريس بوكاي الموسوعة الكونيّة الكبرى، ج3، هامش 

ص172.



ة |  
ّ
299 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

كذلك،  الأرض  وبالتاّلي  واحدة،  ليست  السّماء  أنّ  بوكاي  موريس  عند  يعني  هذا 

»فالسّموات إذًا كثيرة، وكذلك الأرضون، وليست هذه من المدهشات لقارئ القرآن 

مثل  أراضي كثيرة  بأنّ  الإخبار  العصر  نصّ من نصوص هذا  أن يجد في  المعاصر، 

أرضنا يمكن أن تكون في الكون، وهو ما لم يستطع النّاس حتىّ زماننا أن يصلوا إلى 

كشف حقيقته«]]]. 

ولعلّ المتأمّل في كتاب الله تعالى يجد أنّ ما ذهب إليه بوكاي ليس هناك ما يمنعه من 

نصوص القرآن، بل ربّّما يجد ما يؤيدّه، ولننظر إلى قول الله تعالى: اَّللَّهُ الَّذِي خَلَقَ 

ءٍ قَدِيرٌ  لُ الْْأمَْرُ بَيْنَهُنَّ لتَِعْلَمُوا أَنَّ اَّللَّهَ عَلََىٰ كُلِّ شََيْ سَبْعَ سَمََاوَاتٍ وَمِنَ الْْأرَْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنَزَّ
ءٍ عِلْمًًا )الطلاق: 12(.  وَأَنَّ اَّللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بكُِلِّ شََيْ

فالعدد سبعة في القرآن عند بوكاي عدد يفيد الكثرة، أي أنّ هناك سماوات كثيرة، و 

كذلك أراض كثيرة، ومن ثمّ يستنتج من النّصّ القرآني ألّّا يوجد سوى أرض هي أرض 

النّاس، وأنهّ يوجد أمثال لها في الكون]]].

ومن جانب آخر فإنّ مخلوقات الله تعالى على ثلاثة أنواع بحسب مكانها:

- مخلوقات أرضيةّ.	

- مخلوقات سماويةّ.	

- مخلوقات بينيّة أي بين السّماء والأرض	

والآيات الدّالةّ على ذلك عديدة، منها على سبيل المثال: 

تَ الثَّرَىٰ )طه: 6(. مََاَّوَاتِ وَمَا فِِي الْْأرَْضِ وَمَا بَيْنَهُمََا وَمَا تََحْ قول الله تعالى: لَهُ مَا فِِي الس

مََاَّءَ وَالْْأرَْضَ وَمَا بَيْنَهُمََا لََاعِبيَِن )الأنبياء: 16(. وقوله سبحانه: وَمَا خَلَقْنَا الس

اعَةَ  السَّ وَإنَِّ   ۗ قِّ  باِلْْحَ إلَِّاَّ  بَيْنَهُمََا  وَمَا  وَالْْأرَْضَ  مََاَّوَاتِ  الس خَلَقْناَ  وَمَا  )عزّ وجلّ(:  وقوله 

]]]- انظر: بوكاي، موريس، التوّراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص173-172.

]]]- انظر: م.ن، ص173.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 300

مِيلَ )الحجر: 85(. فْحَ الْْجَ لََآتيَِةٌ ۖ فَاصْفَحِ الصَّ

امٍ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلََى الْعَرْشِ ۚ  مََاَّوَاتِ وَالْْأرَْضَ وَمَا بَيْنَهُمََا فِِي سِتَّةِ أَيَّ وقوله: الَّذِي خَلَقَ الس

نُ فَاسْأَلْ بهِِ خَبيًِرا )الفرقان: 59(. حْْمََّٰ الر

امٍ )السجدة: 4(. مََاَّوَاتِ وَالْْأرَْضَ وَمَا بَيْنَهُمََا فِِي سِتَّةِ أَيَّ وقوله: اَّللَّهُ الَّذِي خَلَقَ الس

اعَةِ وَإلَِيْهِ  مََاَّوَاتِ وَالْْأرَْضِ وَمَا بَيْنَهُمََا وَعِنْدَهُ عِلْمُ السَّ وقوله: وَتَبَارَكَ الَّذِي لَهُ مُلْكُ الس

تُرْجَعُونَ )الزخرف: 85(.

مََاَّوَاتِ وَالْْأرَْضِ وَمَا بَيْنَهُمََا ۖ إنِْ كُنْتُمْ مُوقِنيَِن )الدخان: 7(.  وقوله: رَبِّ الس

 ٍلُغُوب مِنْ  ناَ  وَمَا مَسَّ امٍ  أَيَّ سِتَّةِ  بَيْنَهُمََا فِِي  وَمَا  وَالْْأرَْضَ  مََاَّوَاتِ  الس خَلَقْناَ  وَلَقَدْ  وقوله: 

)ق: 38(.

نِۖ  لََا يَمْلكُِونَ مِنْهُ خِطَابًا )النبأ: 37(. حْْمََّٰ مََاَّوَاتِ وَالْْأرَْضِ وَمَا بَيْنَهُمََا الر وقوله: رَبِّ الس

وبالتأمّل في الآيات السّابقة نجد أنهّا تتضمنّ المخلوقات الثلّاثة السّابقة الذّكر، لكن 

الرّبط  محاولًًا  بينهما  وما  البينيّة،  بالمخلوقات  الموضع  هذا  في  مهتمًّاًّ  كان  بوكاي 

بينها، وبين المادّة الكونيّة خارج الفضاء التّي قال بها العلم الحديث، ومن ثمّ يقول 

بوكاي: »إنّ هذا الخلق الكائن بين السّماوات، والأرض، والوارد ذكره أكثر من مرةّ في 

القرآن، وهو من أوّل وهلة بعيد التصّوّر، لذلك فإنهّ يجب لكي نفهم معنى هذه الآيات 

التجّارب البشريةّ الأكثر حداثة عن وجود مادّة خارج الفلك، ثمّ نسترجع  أن نتذكّر 

المعلومات المثبّتة من العلم المعاصر مبتدئين من الأكثر بساطة إلى الأكثر تعقيدًا في 

ما يتعلقّ بتكوين الكون«]]].

قضيةّ  بها في معرض حديثه عن  القرآن  يعرفنا  التّي  الرئّيسة  النقاط  بوكاي  ويلخّص 

الخلق فيما يأتي]]]: 

]]]- انظر: بوكاي، موريس، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص173.

]]]- انظر: م.ن، ص174.



ة |  
ّ
301 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

- وجود ستّ دورات للخلق على العموم.	

- تداخل فترات خلق السّماوات وخلق الأرض.	

- خلق الكون من جرم بدائي أوحد يشكّل كتلة انقسمت فيما بعد.	

- كثرة السّماوات وكثرة الأراضي.	

- وجود خلق وسيط بين السّماوات والأرض.	

لكن بوكاي لم يكن ليقف عند حدود استنتاج هذه النّقاط من النّصّ القرآني، ولكنّه ألزم 

نفسه بعرضها على العلم الحديث، وكانت المفاجأة التّي أدهشته، وما زالت تدهشنا 

من عظمة القرآن ذي المصدريةّ الإلهيّة، والذّي لا ينطق عن هوى، ولا يحوي خطاً، 

ولا يرتضي تعارضًا. ومن ثمّ عرض هذه النّقاط على العلم الحديث، وبيان موافقته 

له لتكشف عن نتائج كبيرة هي في التحّليل الأخير تهدم الافتراءات، والشّبهات التّي 

حاكها الغرب طيلة قرون عن القرآن والإسلام. 

ويدّعي  فيه،  ليس  ما  ينسب للإسلام  أنهّ  حتىّ  الزعّم،  يكفّ عن  تيسدال لا  أنّ  غير 

عليه الخرافات والأساطير، من ذلك أنهّ يدعي أنّ هناك حديثاً نبوياً يقول إنّ الأرض 

قرن، طول  القرون 4000  من  له  كاجوثا،  يسمى  ثور،  قرني  بين  السّبعة،  وطوابقها 

القرن الواحد رحلة خمسمائة عام شمالًًا، وجنوباً، وشرقاً، وغرباً، فضلًًا عمّّا يمتلكه 

الثوّر من عيون، وأنوف، وآذان، وألسنة، وأفواه بالعدد نفسه، وله قدم من أقدامه تقف 

على سمكة كانت تسبح في أعماق الماء لمدّة 40 عامًا]]].

القارئ  مع  يتعامل  تيسدال  لأنّ  المبكيات،  المضحكات  من  هذا  تيسدال  زعم  إنّ 

هذا  خدعته  أنهّ  يتوهّم  لعلهّ  أو  صغير،  طفل  عقل  ذو  أنهّ  على  إليه  وينظر  بسخافة، 

سوف تنطلي على العقول. فمنطق تيسدال هنا هو منطق من لا يعير اهتمامًا للبحث 

العلمي ومقتضياته. 

والدّليل على أنهّ لا يعيره اهتمامًا أنهّ يأتي برواية باطلة، وينسبها إلى النّبي الكريم، من 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص103. 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 302

دون أن يكلفّ نفسه مؤنة البحث في صحّة نسبتها إليه، أو لعلهّ إراد إلصاقها -كما 

هي عادته- إليه عنوة؛ لينطلق إلى الهدف الخبيث الذّي حدّده لنفسه من البداية، وهو 

التشّكيك في القرآن، وصدق النّبي الكريم.

حتىّ لو كانت الرّواية تنسب إلى بعض المسلمين في بعض الكتب التّّراثيّة، فهل تنسب 

للقرآن، أو للنّبي الكريم؟! هل تحقّق تيسدال من هذه الرّواية وصحّة نسبتها؟! أم أنّ 

شيئاً تقع عليه عيناه، ويشين القرآن زورًا، وبهتاناً يقطع أشواطاً ليوهم بصحّته؟! هذه 

ليست قراءة علميّة، وإنما قراءة عدوانيّة، لا تحمل في طياّتها إلّّا التعّصّب البغيض 

الذّي لا يقيم حقيقة، ولا يقدّم علمًًا، وإنّّما يقدّم باطلًًا في أبشع صوره!!

ومن  موقوف،  هو  وإنّّما   ،النّبي حديث  من  ليس  الكلام  هذا  أنّ  التأّكيد  ويجب 

المرجّح أنهّ منسوب إلى كعب الأحبار، أو قرأه في كتب اليهود المليئة بالإسرائيليّات، 

ثمّ زاد عليه أصحاب الرّوايات، وهذا ما أكّده الإمام البغوي عن تعليقه على الرّواية 

قائلًًا:

فهبط  ملكًا،  العرش  تحت  من  بعث  وفتقها  الأرض،  الله  خلق  لما  الرواة:  »وقالت 

يديه  إحدى  عاتقه،  على  فوضعها  السّبع،  الأرضين  تحت  دخل  حتىّ  الأرض  إلى 

بالمشرق، والأخرى بالمغرب، باسطتين قابضتين على الأرضين السّبع، حتىّ ضبطها، 

فلم يكن لقدميه موضع قرار، فأهبط الله عزّ وجل من الفردوس ثورًا له أربعون ألف 

قرن، وأربعون ألف قائمة، وجعل قرار قدمي الملك على سنامه، فلم تستقرّ قدماه، 

فأخذ الله ياقوتة خضراء من أعلى درجة في الفردوس، غلظها مسيرة خمسمائة عام، 

فوضعها بين سنام الثوّر إلى أذنه فاستقرتّ عليها قدماه، وقرون ذلك الثوّر خارجة من 

أقطار الأرض، ومنخراه في البحر، فهو يتنفّس كلّ يوم نفسًا، فإذا تنفس مدَّ البحر، 

وإذا ردّ نفسه جزر البحر، فلم يكن لقوائم الثوّر موضع قرار، فخلق الله تعالى صخرة 

كغلظ سبع سماوات، وسبع أرضين فاستقرتّ قوائم الثوّر عليها، وهي الصّخرة التّي 

قال لقمان لابنه: يا بني إنهّا إن تك مثقال حبّة من خردل فتكن في صخرة، ولم يكن 

للصّخرة مستقرّ، فخلق الله نوناً، وهو الحوت العظيم، فوضع الصّخرة على ظهره، 



ة |  
ّ
303 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

وسائر جسده خال، والحوت على البحر، والبحر على متن الرّيح، والرّيح على القدرة. 

يقال: فكلّ الدّنيا كلهّا بما عليها حرفان، قال لها الجباّر جلّ جلاله: كوني فكانت«]]]. 

الذي على ظهره  إبليس تغلغل إلى الحوت  إنّ  قائلًًا: »قال كعب الأحبار:  ثمّ يؤكّد 

الأرض فوسوس إليه، فقال له: أتدري ما على ظهرك يا لوِيثا -اسم الحوت- من الأمم، 

والدّواب، والشّجر، والجبال لو نفضتهم ألقيتهم عن ظهرك، فهمّ لوِيثا أن يفعل ذلك 

فبعث الله دابةّ فدخلت منخره فوصلت إلى دماغه، فعجّ الحوت إلى الله منها، فأذن 

لها الله فخرجت. قال كعب: فوالذّي نفسي بيده أنهّ لينظر إليها، وتنظر إليه إن همَّ 

بشيء من ذلك عادت كما كانت«]]].

ويستكمل تيسدال مزاعمه حول السّماوات السّبع، وينسب إلى الرسّول الكريم ما لم 

يقله، بل ينسب إليه ما لا يقوله عاقل، هذه الأكذوبة تقول إنّ الأرض كانت تستند على 

رأس أحد الملائكة الذّي تقف قدماه على صخرة ضخمة يحملها ثور]]]. 

علمًًا بأنّ وجود الرّواية في بعض الكتب التّّراثية مثل: تفسير البغوي، و»حلية الأولياء« 

لأبي نعيم، تفسير القرطبي، لا يقوم بوصفه دليلًًا، وهذا ما أكّده محقّقو التفّسير الأخير 

الذّين قالوا عن الخبر أنهّ: »خبر إسرائيلي لا أساس له، وكان من الأولى بالمصنّف أن 

ينزهّ كتابه عن مثل هذا«]]]. 

وقد حاول تيسدال بكلّ قوّته أن يتخّذ من هذه المزاعم مقدّمة لاستخلاص نتيجة أشدّ 

كذباً وضلالًًا، مدّعيًا أنّ فكرة الرّبط بين الأرض والثوّر -التّي يسمّيها إسلاميّة- ذات 

»فقد  يقول:  بالسّماء.  طبقاتها  تشبيهًا للأرض في  اقتبسها،  الإسلام  وأنّ  آري،  أصل 

وجد في الأفيستا أنّ الأرض تتكوّن من سبعة )Karshvares(، وهي مساحات شاسعة 

الفقرة  التاّسع عشر  اليشت  السّبعة. هكذا في  الأقاليم  باسم  من الأرض تعرف الآن 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص103. 

]]]- البغوي، تفسير معالم التنّزيل، )لقمان: 16(. 

]]]- م.ن، )لقمان: 16(. 

]]]- انظر: عرقسوسي، محمّد رمضان، التّركّي، عبد الله عبد المحسن، محقّقًا تفسير القرطبي الجامع لأحكام القرآن، 

)لقمان: 16(.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 304

31، يقال إنّ يامه خشائته، أو جمشتيد قد حكم على الأرض السّبعة، وهذه تتوافق 

مرةّ أخرى مع جزر الجغرافيا الهندوسيّة )dvipas(، ومع ذلك من الخطأ أن يتوهّم أنّ 

كلًّاًّ من هذه الأقاليم تقع تحت الأخرى، إلّّا بقدر ما يكون الأوّل من الأقاليم السّبعة 

هضبة جبليّة مرتفعة، بينما يكون البعض الآخر آراضي منخفضة«]]].

لقد أكّدنا في السّطور السّابقة أنّ القرآن في سورة نوح أقرّ بحقيقة علم بعض الأمم 

الحقيقة  بهذه  علم  السّابقة  للأمم  يكون  أن  من  فلا مشكلة  السّبع سماوات،  بقضيّة 

وغيرها، فهذا لا يقدح في القرآن بحال؛ لأنّ الله تعالى هو الذّي علمّنا القرآن، وعلمّ 

نبيّه هذه الحقائق، وهو أيضًا الذّي أعلم الأمم السّابقة، وأنبيائها بهذه الحقيقة.

ا- قضيّة العرش
ً
رابع

الله، إذ يقول: »في  وممّّا تطرقّ له تيسدال، وحاك حوله حبال مزاعمه مسألة عرش 

خلق  قبل  أنهّ  يرد  الرحّمن،  عرش  إلى  الإشارة  وفي   ،7 هود:  عشرة  الحادية  السّورة 

لدى  أيضًا  يرد  وهذا  الهواء.  في  أي  الماء،  على  عرشه  وكان  والأرض،  السّماوات، 

المفسّّر اليهودي راشي باختصار لرابي شلومو يتسحاقي في معرض تفسيره للتكّوين 

1:2؛ حيث يجسّد الأحاديث اليهوديةّ المعروفة، ويقول ما يلي: إنّ العرش المجيد 

استقرّ في الهواء، وعام على المياه«]]]. 

وردًّا على مزاعم تيسدال فإنّ قضيّة العرش عرش الله تعالى لا توجد في القرآن وحده، 

بل إنهّا موجودة في الكتب السّماوية الثلّاثة: التوّراة والإنجيل والقرآن.

في العهد الجديد نصوص تقول:

»ومن حلف بالسّماء فقد حلف بعرش الله وبالجالس عليه« متى: 23/ 22.

» ناظرين الى رئيس الإيمان، ومكمّله يسوع الذّي من أجل السّّرور الموضوع أمامه

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص103. 

]]]- م.ن، ص104-103. 



ة |  
ّ
305 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

إلى الرسّالة  الله«   عرش  يمين  في  فجلس  بالخزي  مستهينا  الصّليب  احتمل 

العبرانييّن -2/ 12. 

كبوق الذّي سمعته  الأوّل  والصّوت  السّماء،  مفتوح في  باب  وإذا  نظرت  هذا  »بعد  

وللوقت هذا.  بعد  يصير  أن  بدّ  لا  ما  فأريك  هنا  إلى  اصعد  قائلًًا  معي   يتكلمّ 

صرت في الرّوح، وإذا عرش موضوع في السّماء، وعلى العرش جالس. وكان الجالس 

شبه  المنظر  في  العرش  حول  قزح  وقوس  والعقيق،  اليشب،  حجر  شبه  المنظر  في 

أربعة وعشرين  العروش  ورأيت على  عرشًا.  أربعة وعشرون  العرش  وحول  الزمّرد. 

شيخًا جالسين متسربلين بثياب بيض، وعلى رؤوسهم أكاليل من ذهب. ومن العرش 

يخرج بروق، ورعود، وأصوات. وأمام العرش سبعة مصابيح نار متقّدة هي سبعة أرواح 

الله. وقدّام العرش بحر زجاج شبه البلور. وفي وسط العرش، وحول العرش أربعة 

حيوانات مملوءة عيوناً من قدام ومن وراء. والحيوان الأوّل شبه أسد، والحيوان الثاّني 

شبه عجل، والحيوان الثاّلث له وجه مثل وجه إنسان، والحيوان الراّبع شبه نسر طائر. 

والأربعة الحيوانات لكلّ واحد منها ستةّ أجنحة حولها، ومن داخل مملوءة عيوناً، 

القادر على كلّ شيء  الإله  الربّ  قائلة قدّوس قدّوس قدّوس  نهارًا، وليلًًا  تزال  ولا 

 الذّي كان، والكائن، والذّي يأتي. وحينما تعطي الحيوانات مجدًا، وكرامة، وشكراً.

قدام شيخًا  والعشرون  الأربعة  يخرّ  الآبدين  أبد  إلى  الحيّ  العرش  على   للجالس 

أمام أكاليلهم  ويطرحون  الآبدين،  أبد  إلى  للحيّ  ويسجدون  العرش،   الجالس على 

لأنكّ والقدرة؛  والكرامة،  المجد،  تأخذ  أن  الربّّ  أيهّا  مستحق  أنت  قائلين   العرش 

 – اللّّاهوتي  يوحنا  رؤيا  وخلقت«  كائنة،  بإرادتك  وهي  الأشياء،  كلّ  خلقت  أنت 

إصحاح 4/ 11-1.

وفي العهد القديم

وعلى وخالية،  خربة،  الأرض  وكانت  والأرض2،  السّماوات،  الله  خلق  البدء  » في 

وجه الغمر ظلمة، وروح الله يرفّ على وجه المياه« سفر التكّوين 1- 1.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 306

وفي القرآن الكريم

قُّ ۖ لََا إلَِٰهَ إلَِّاَّ هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيمِ )المؤمنون: 116(. فَتَعَالََى اَّللَّهُ الْْمَلكُِ الْْحَ

وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظيِمِ )التوبة: 129(.    

ذُو الْعَرْشِ الْْمَجِيدُ )البروج: 15(.

يَن مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ )الزمر: 75(. وَتَرَى الْْمَلائكَِةَ حَافِّ

حْْمََّٰنُ عَلََى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ )طه: 5(. الر

كُمْ  امٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلََى الْْمَاءِ ليَِبْلُوَكُمْ أَيُّ مََاَّوَاتِ وَالأرْضَ فِِي سِتَّةِ أَيَّ وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ الس
أَحْسَنُ عَمَلًًا )هود: 7(.

ذِينَ  مِْ وَيُؤْمِنُونَ بهِِ وَيَسْتَغْفِرُونَ للَِّ الَّذِينَ يََحْمِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بحَِمْدِ رَبِّهِّ
بَعُوا سَبيِلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ  ذِينَ تَابُوا وَاتَّ ةً وَعِلْمًًا فَاغْفِرْ للَِّ ءٍ رَحْْمَ نَا وَسِعْتَ كُلَّ شََيْ آمَنُوا رَبَّ

حِيمِ )غافر: 7(. الْْجَ

 ٌوَيََحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئذٍِ ثَمََانيَِة :سورة الحاقة الحاقة: أحد أسماء يوم القيامة

)الحاقة: 17(.

وفي الحديث النبوي

سألوا  اليَْمَنِ  أهَْلِ  مِنْ  ناَسًا  أن  عَنْهُمََا  اللَّهُ  رضَِِيَ  حُصَيْْنٍ  بنِْ  عِمْراَنَ  عَنْ 

ءٌ  شََيْ يكَُنْ  وَلمَْ  اللَّهُ  »كَانَ  قاَلَ:  الْْأمَْرِ؟  هَذَا  عَنْ  نسَْألَكَُ  جِئنَْاكَ  فقََالوا:    النَّبِيَّ

مَوَاتِ السَّ وَخَلقََ  ءٍ،  شََيْ كُلَّ  الذِّكْرِ  فِِي  وكََتبََ  المََْاءِ،  عَلََى  عَرشُْهُ  وكََانَ   غَيْْرهُُ، 

وَالْْأرَضَْ« – رواه البخاري]]].

وفي الحديث الشّريف يقارن محمّد بين الكرسي والعرش بقوله: »ما السّماوات 

السّبع في الكرسي إلّّا كحلقة ملقاة بأرض فلاة، وفضل العرش على الكرسي كفضل 

]]]- البخاري، صحيح البخاري، رقم 3191.



ة |  
ّ
307 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

لها حضورها في  العرش  قضيةّ  أنّ  العجيب  فمن  الحلقة«]]].  تلك  الفلاة على  تلك 

الكتب السّماوية السّابقة، ثمّ يأتي تيسدال ليعلقّ على قول مفسّّر بأنّ المقصود بالعرش 

على الماء، أي على الهواء]]]، فقد ترك الأصل، وراح يبحث عن الفرع، فما هو دلالة 

اقتباس القرآن في عقله الألمعي عندما يقول لنا إنّ المفسّّر المسلم فسر هذه بتلك؟! 

فله أن يقول إنّ المفسّّر المسلم اقتبس من المفسّّر اليهود -وإن كان الأمر في حاجة 

إلى بحث- لا أن يقول إنّ القرآن هو الذّي اقتبس، فكيف يحُسب رأي شخصي على 

القرآن؟! فهل هذا يتفّق مع المنهجيّة العلميّة؟!

الآية، فمعنى عرشه على  يفطن جيّدًا إلى معنى  أو  إنّ هذا المستشرق لم يدرك،  ثمّ 

أنهّ  الرّيح]]]، بما يعني  الماء، أي على أيّ شيء كان الماء، حتىّ ولو كان على متن 

ليس شرطاً أن يكون المقصود بالماء هنا الماء المتعارف عليه بيننا الآن، بل قد يكون 

في صورة سحابة، أو غمامة، أو ما شاكل.

أنّ موقف  وعلى كلّ حال، وبدون دخول في مناقشات جدليّة غير مفيدة نشير إلى 

تيسدال هنا من هذه القضيّة، هو موقف من يحاول البحث عن أيّ شيء يثبت وجهة 

نظرة المحُضّّرة مسبقًا ذهنيًّا، إذ إنّ هذه القضيّة ليست من القضايا التّي تثبت له شيئاً، 

بل بالأحرى تبيّّن لنا مشارب الرجّل، ومنهجه في التفّكير، الذّي يظُهر قصورًا ما كان 

يجب عليه النّأي عنه.

ار
ّ
خامسًا- شبهات حول مالك خازن الن

ومن ضمن هذه القضايا التّي تكشف لنا عن هذا القصور ما يقول عنه تيسدال: »ويروي 

لنا الكتاب المحمّديون أنّ الملاك مالك الذّي ورد اسمه في السّورة الثاّلثة والأربعين 

الزخّرف آية: 77، هو رئيس الملائكة التسّعة عشر، وهم خزنة النّار في السّورة الراّبعة 

والسّبعين المدّثرّ آية: 30، وهو ما يسمّيه اليهود في كثير من الأحيان بأمير البحار. 

]]]- ابن حبان، صحيح ابن حبان، رقم 361.

]]]- انظر: تفسير الجلالين، )هود: 7(.

]]]- انظر: القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، )هود: 7(.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 308

ولكن المسلمين قد اقتبسوا اسم مالك من مولك، وهو أحد الآلهة المذكورين في 

الكتاب المقدّس، وكان في السّابق يعبد من قبل الكنعانيين الذّين أحرقوا البشر أحياءً 

تكريمًا له، وهو اسم فاعل باللغّة العبريةّ كما في العربيّة، وتعني الحاكم«]]].

وهو يشير في ذلك إلى الآيتين الآتيتين:

اكثُِونَ )الزخرف: 77(. وَنَادَوْا يَا مَالكُِ ليَِقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ إنَِّكُم مَّ

 )المدثر: 30(. عَلَيْهَا تسِْعَةَ عَشََرَ

الغريب أنّ تيسدال روّج للشّبهة، ثمّ نقدها من حيث لا يدري، عندما قال إنّ مولك 

الكتاب المقدّس، وهذا ما جاء في سفر اللاويين: »وَلاَ  أحد الآلهة المذكورين في 

« اللاويين: 18/ 21.  تعُْطِ مِنْ زَرْعِكَ للِإجَِازةَِ لمُِولكََ لئِلَاَّ تدَُنِّسَ اسْمَ إلِهِكَ. أنَاَ الرَّبُّ

في حين أن مالك ليس بإله، بل هو في القرآن ملك من ملائك الله تعالى، وليس بإله.

ثمّ إنّ مولك هو ذلك المعبود الكنعاني الذّي كانوا يتقرّبون إليه بالذّبائح البشريةّ، أو 

بإحرق البشر زلفًا إليه، فهو رمز للشّّرك، وعلى عبادة غير الواحد الدّيان، في حين أنّ 

مالك هو جند من جنود الله تعالى، ينفّذ أوامره في العاصين الذّين يدخلون النّار عقاباً 

لهم، ومن ثمّ كان هناك فرقٌ بين هذا وذاك.

كما أنّ مولك ورد في الكتاب المقدّس بأسماء أخرى، مثل ملكم وميلكوم، وكان يأتي 

في مواضع الآلهة التّي تعبد من دون إله بني إسرائيل، أي في مواضع نفور وتنفير، من 

ذلك: »ميلكوم رجس بني عمون« سفر الملوك الأول: 5/ 11. 

ومن ثمّ نتساءل كيف اقتبس المسلمون الاسم في زعم تيسدال؟! هلّّا شرح لنا ذلك؟! 

أم أنهّ يلقي بالتهّم جزافاً هنا وهناك من دون وجود دليل؟! ألا يعلم هذا المستشرق 

أنّ العبريةّ، والعربيّة من اللغّّات السّامية، ومن الطبّيعي أن تشترك في بعض الجذور 

اللغّوية باعتبار اللغّة الأم؟! لكن ذلك لا يقوم بوصفه دليلًًا على أنّ المسلمين اقتبسوا 

مالك من مولك، يكفي الدّلالة اللغّويةّ للاسمين في اليهوديةّ والإسلام. 

]]]-  المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص104. 



ة |  
ّ
309 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

سادسًا – أصحاب الأعراف

وإذا كان القرآن قد حدّثنا عن أصحاب الأعراف؛ نسبة إلى المكان الذّي يقفون عليه 

يوم القيامة بين الجنّة والنّار في قوله تعالى: »وبينهما حجاب وعلى الأعراف رجال« 

الأعراف: 44، فإنّ تيسدال يتهّم القرآن باقتباس القضيّة من التّّراث اليهودي؛ إذ يقول: 

أنهّ لما سأل   ،14 الجامعة 7:  تفسير سفر  الفكرة مستمدّة من المدراش في  »وهذه 

بينهما حائطاً.  إنّ  يوحانان:  الحبر  أجاب  السّماء وجهنم؟  بين  المسافة  ما  بعضهم: 

تنفذ  متقاربان بحيث  إنهّما  إنهّا مسافة شبر، وقال أحبار آخرون:  الحبر أخاه:  وقال 

أشعة النّور من أحدهما إلى الآخر«]]]. 

الشّّرّ  يوم  وفي  بخير،  كن  الخير  يوم  »في  يقول:  نصّ  إلى  يشير  هنا  وهو 

بعده«.سفر  شيئاً  الإنسان  يجد  لكيلا  ذاك  مع  هذا  جعل  الله  أنّ  اعتبر 

 .7:14 الجامعة: 

الإجابة صادمة، حيث  لكن  قبل الإسلام؟!  كتبت  المدراش  السّؤال هل كتب  لكنّ 

يمكن القول: »إنّ البدء في تدوين كتب المدراش لم يحدث إلّّا بعد عدة قرون من 

إلقاء المواعظ. وهناك نحو أربع وعشرين مجموعة مدراشيةّ يمكن تقسيمها إلى عدّة 

أقسام حسب المرحلة التاّريخيةّ:

 1- الكتب المدراشية المبكرة وتم جمعها في الفترة 400م - 600م.

 2- كتب المرحلة الوسطى 640م - 1000م.

 3- كتب المرحلة المتأخّرة 1000م - 1200م.

وهناك مختارات مدراشيّة من القرن الثاّلث عشر، إلى جانب مواعظ مدراشيّة يمكن 

أن ترد في مجموعات مدراشيّة مختلفة أو في الجماراه«]]].

الأمر لم  القرآنيّة من خلاله، وهو في حقيقة  القضيّة  ينقد  كتاب  إلى  يحتكم  فكيف 

]]]-  المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص104. 

 https://www.alhesn.net/play/10190 :كتب التفسير مدراش على الرابط التالي -[[[



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 310

تكتمل كتابته إلّّا بعد القرآن، والإسلام عامّة بقرون، باستثناء البعض المتقدّم منه الذّي 

الافتراض  ألا يمكن  المنهجيةّ؟!  النّاحية  من  يستقيم  فهل هذا  قبل الإسلام؟!  كتب 

بأنّ هذا الكتاب في مرحلتيه الوسطى، والمتأخّرة هو الذّي اقتبس القضيّة من القرآن؛ 

بخاصّة أنّ هذا ما يقود إليه العقل والمنطق؟ وما يدلّ على ذلك أنّ النّصّ الوارد في 

النّصّ يمكن  إنّ  الذّي وُجد في المدراش، حيث  الشّّرح  يقود إلى  الجامعة لا  سفر 

القرآن،  على  اطلّع  قد  الشّارح  يكون  أن  إلّّا  المدراشي،  المعنى  من  بعيدًا  تفسيره 

والكتب الإسلاميّة فنقل الشّّرح في هذا الموضع المحمول حملًًا على النّصّ. 

الأفيستا  كتاب  من  الفكرة  هذه  أخذت  »وربّّما  فقال:  عاد  تيسدال  المستشرق  لكن 

للزاّردشتيين. حيث ذكر هذا التقّسيم بين السّماء، والجحيم تحت اسم ميسوانوغاتوس، 

أولئك  فهو المكان المخصّص لأرواح  لغّتهم،  يعادل الأعراف في  فركند 19، وهو 

البهلويةّ  باللغّة  واسمه  بعضها،  مع  والرذّيلة  الفضيلة،  من  أعمالهم  تتعادل  الذّين 

مسوات غاس، ورأى الزاّردشتيون أنّ المسافة بين السّماء، والجحيم هي نفسها ما بين 

النّور والظلمة، وهكذا جرى تمرير فكرة وجود مكان خاصّ محجوز لأولئك الذّين 

تتساوى كفّة أفعالهم الحسنة والقبيحة إلى الأديان الأخرى«]]].

الكتب  من  الاقتباس  يفترض  هل  بالتحّديد؟  تيسدال  يفترض  ماذا  هنا:  والسّؤال 

إنّ  الزاّردشتيةّ؟!  الكتب  من  الاقتباس  يفترض  أم  المدراش؟!  مثل  اليهوديةّ  التّّراثيّة 

كثرة الفرضيّات التّي لا دليل واحد عليها لا يعني إلّّا شيئاً واحدًا، وهو أنّ صاحب 

هذا  تؤيدّ  التّي  الراّسخة  القويةّ  الحجّة  يملك  ولا  عشواء،  خبط  يخبط  الافتراض 

الافتراض. وهذا ما عليه تيسدال بالفعل.

لكنّ المفاجأة أنّ أحد الباحثين ذهب إلى أنّ المعتقدات المسيحيّة تؤمن بوجود مكان 

يوجد موضع بين  أيضًا  المعتقدات المسيحيّة  يقول: »وفي  والنّار؛ حيث  الجنّة  بين 

الجنّة والنّار يسمّى باللّّاتينيةّ پورغاتوريوس، ويعني المطهِّر. فالشّخص الذّي يرتكب 

الله تشمله عند الموت يبقى في هذا الموضع، وسيستمر  إثماً لا يغتفر لكن رحمة 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص105-104. 



ة |  
ّ
311 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

النّهائي. وعندها يطهر ويدخل الجنّة. وإنّ ما يستفاد من  مكوثه حتىّ وقت الحكم 

الحدّ  هو  تصوّرهم  في  پورغاتوريوس  أنّ  هو  المسيحيّة  والرسّوم  المدوّنة،  الشّّروح 

الفاصل بين الجنّة، والنّار يشرف سكّانه على أهل النّار من جهّة، وعلى أهل الجنّة من 

الجانب الآخر، و هو ما يمكن مقارنته بالتلّقّي الإسلامي للأعراف«]]].

فهل طبقًا للمنهج الذّي استخدمه تيسدال، واتهّم من خلاله الإسلام بالاقتباس يمكن 

القديمة،  الزاّردشتية  المعتقدات  من  بالاقتباس  المسيحيّة  المعتقدات  هذه  نتهّم  أن 

على اعتبار أنّ الأخيرة سابقة عليها زمانيًّا؟ بالطبّع لا، لأننّا نؤمن بأنّ مصدر الكتب 

السّماويةّ واحد، ومن ثمّ فمن الطبّيعي أن تتشارك في بعض القضايا التّي أنزل الفصل 

فيها ربّ العالمين.

أمّا مسألة أنّ أصحاب الأعراف هم الذّين استوت حسناتهم وسيئّاتهم -وهو المنطلق 

الذّي ينطلق فيه تيسدال في الزعّم بالاقتباس من الزاّردشتيّة- فهي مسألة خلافيّة بين 

المسلمين؛ لأنّ القرآن لم ينصّ صراحة على المقصود من أصحاب الأعراف، فالقرآن 

لهذه  عديدة  تفسيرات  هناك  أنّ  ذلك  على  والدّليل  مدلول،  أو  معنى  لهم  يعط  لم 

المسألة، منها]]]: 

أنهّم هم قوم خرجوا في الغزو بغير إذن آبائهم، فقتلوا، فأعتقوا من النّار لقتلهم في 

سبيل الله، وحبسوا عن الجنّة لمعصية آبائهم، وهذا من جنس القول الأوّل. 

ومنها: هم قوم رضي عنهم أحدُ الأبوين من دون الآخر يحبسون على الأعراف حتىّ 

يقضي الله بين النّاس ثمّ يدخلهم الجنّة، وهي من جنس ما قبله فلا تناقض بينهما.

ومنها: هم أصحاب الفترة وأطفال المشركين.

النّار،  أهل  فيطلعون على  الفضل من المؤمنين علوا على الأعراف  أولو  ومنها: هم 

وأهل الجنّة جميعًا.

]]]- أحمد پاكتچي، الأعراف، على الرابط التالي:

https://www.cgie.org.ir/ar/article/236414

]]]- انظر: ابن قيم الجوزية، طريق الهجرتين وباب السعادتين، ص832-831. 

وانظر: السيوطي، الحبائك في أخبار الملائك، ص88. 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 312

ومنها: هم الملائكة لا من بني آدم.

ا بالاستناد إلى شيء لم يرد فيه، وإنّّما  هذا يعني أنّ تيسدال حاكم القرآن، وانتقصه حقًّ

ورد في التفّسيرات، بل ومختلف عليه، بما يعني أنّ هذا المستشرق عدّ التدّينّ دينًا، 

والتفّسير البشري تفسيراً إلهيًّا، وهذا لا يقرهّ منهج علمي سليم، إذ كيف يحكم على 

اقتباس القرآن من خلال أقوال المفسّّرين وهم بشر؟!

ياطين
ّ

سادسًا- السّماء كرجوم للش

وممّّا حاك حوله تيسدال حبال مزاعمه ما ورد في سورة الحجر من قول الله تعالى: 

نَّاهَا للِنَّاظرِِينَ وَحَفِظْنَاهَا مِنْ كُلِّ شَيْطَانٍ رَجِيمٍ إلَِّاَّ مَنِ  مََاَّءِ بُرُوجًا وَزَيَّ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِِي الس
فَأَتْبَعَهُ شِهَابٌ مُبيٌِن )الحجر: 16-18(. وما ورد في سورة الصّافاّت  مْعَ  قَ السَّ اسْتََرَ
عُونَ إلََِى الْْمَلََإِ الْْأعَْلََىٰ وَيُقْذَفُونَ  مَّ من قول الله تعالى: وَحِفْظًا مِنْ كُلِّ شَيْطَانٍ مَارِدٍ لََا يَسَّ

نْيَا  مََاَّءَ الدُّ نَّا الس مِنْ كُلِّ جَانبٍِ )الصافات: 7- 8(. وما ورد في قوله تعالى: وَلَقَدْ زَيَّ
عِيِر )الملك: 5(. مْ عَذَابَ السَّ يَاطيِِن ۖ وَأَعْتَدْنَا لََهُ بمَِصَابيِحَ وَجَعَلْنَاهَا رُجُومًا للِشَّ

النّبي من الأنصار،  قال: »أخبرني رجال من أصحاب  ابن عباس  وقد روى عن 

أنهّم بينما هم جلوس ليلة مع رسول الله رمي بنجم فاستنار، فقال لهم رسول الله 

الله ورسوله أعلم،  إذا رمي بمثل هذا؟ قالوا:  الجاهليّة،  ص: ماذا كنتم تقولون في 

الليّلة رجل عظيم، ومات رجل عظيم، فقال رسول الله: فإنهّا لا  كنّا نقول: ولد 

يرمى بها لموت أحد، ولا لحياته، ولكن ربنّا -تبارك وتعالى اسمه- إذا قضى أمراً سبّح 

حملة العرش، ثمّ سبّح أهل السّماء الذّين يلونهم، حتىّ يبلغ التسّبيح أهل هذه السّماء 

الدّنيا، ثمّ قال الذّين يلون حملة العرش لحملة العرش: ماذا قال ربكّم؟ فيخبرونهم 

ماذا قال. قال: فيستخبر بعض أهل السّماوات بعضًا؛ حتىّ يبلغ الخبر هذه السّماء 

الدّنيا، فتخطف الجنّ السّمع فيقذفون إلى أوليائهم، ويرمون به، فما جاءوا على وجهه 

فهو حقّ، ولكنّهم يقرفون فيه ويزيدون«]]].

]]]- الترمذي، صحيح الترمذي، رقم 3224.



ة |  
ّ
313 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

وكذلك روى عنه أيضًا »أنّ النّبي انطلق في طائفة من أصحابه، عامدين إلى 

سوق عكاظ، وقد حيل بين الشّياطين، وبين خبر السّماء، وأرسلت عليهم الشّهب، 

فرجعت الشّياطين إلى قومهم، فقالوا: ما لكم؟ فقالوا: حيل بيننا وبين خبر السّماء، 

حدث،  شيء  إلّّا  السّماء  خبر  وبين  بينكم  حال  ما  قالوا:  الشّهب،  علينا  وأرسلت 

خبر  وبين  بينكم،  حال  الذّي  هذا  ما  فانظروا  ومغاربها،  الأرض  مشارق  فاضربوا 

السّماء؟ فانصرف أولئك الذّين توجّهوا نحو تهامة إلى النّبي، وهو بنخلة، عامدين 

استمعوا  القرآن  سمعوا  فلمّا  الفجر،  صلاة  بأصحابه  يصلّّي  وهو  عكاظ،  سوق  إلى 

له، فقالوا: هذا والله الذّي حال بينكم، وبين خبر السّماء، فهنالك حين رجعوا إلى 

كَ  شْدِ فَآمَنَّا بهِِ وَلَن نُّشْْرِ ا سَمِعْنَا قُرْآنًا عَجَبًا )الجن: )1يََهْدِي إلََِى الرُّ قومهم: فَقَالُوا إنَِّ

)الجن: ١(، وإنّّما  إلََِيَّ أُوحِيَ  نبيّه:قُلْ  الله على  فأنزل  )الجن: 2(،   أَحَدًا ناَ  برَِبِّ
أوحي إليه قول الجنّ«]]].

الشّياطين استراق السّمع، والتنّصّت  وهذه الآيات، والأحاديث تشير إلى محاولات 

على أهل السّماء، وإلى منعهم من ذلك بالشّهب والنّجوم. لكنّ هذه القضيّة القرآنيةّ 

اتخّذ منها المستشرق تيسدال منطلقًا للزعّم بأنهّا مأخوذة من معتقد يهودي ورد في 

الفصل الأوّل من الباب السّادس في كتاب حجيجاه أو حكيكاه]]]. 

لكن ما المشكلة في أن تكون النّجوم رجومًا للشّياطين؟! لقد كان على تيسدال أن 

الدّفاع  خط  هي  تقذف  التّي  والشّهب  الدّنيا،  السّماء  هي  هنا  السّماء  أنّ  أوّلًًا  يفهم 

الأوّل. ومن ثمّ يقول أحد الباحثين: »يأتي ذكر الشّهب في كتاب الله في قوله تعالى: 

وأناّ لمسنا السّماء فوجدناها ملئت حرسًا شديدًا وشهبًا تشير هذه الآية إلى ما قالته 

طائفة من الجنّ من أنهّم لما حاولوا صعود السّماء، وجدوها قد ملئت حرسًا قويًّا، 

محاولة  أيّ  أو  السّماء،  إلى  الصّعود  من  تمنعهم  الأرض  سماء  في  محرقِة  وشهباً 

الظهّور،  الشّهب في  للسّماء... وتبدأ  الدّفاع الأوّل  فالشّهب تمثلّ حائط  للاقتراب، 

وهي على ارتفاع 60 ميلًًا في الهواء، وتختفي عند نحو 40 ميلًًا«]]].

]]]- البخاري، صحيح البخاري، رقم 773، وانظر: مسلم، صحيح مسلم، رقم 449.

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص105. 

الأخرى،  السّماوية  والأديان  الكريم  القرآن  في  العلمية  والرّؤية  الكون  للماجستير:  رسالته  عماشة في  أشرف   -[[[



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 314

وإذا كان تيسدال يجد غرابة في قضيّة النّجوم كرجوم الشّياطين، فماذا يقول في نصّ 

إنجيلي يذهب إلى أنّ النّجوم تشير إلى قادة الكنيسة، حيث يقول: »وَظهََرتَْ آيةٌَ عَظِيمَةٌ 

مِنِ  إِكْليِلٌ  رأَسِْهَا  وَعَلََى  رجِْليَْهَا،  تحَْتَ  وَالقَْمَرُ  مْسِ،  بِالشَّ بِلةٌَ  مُتسَََرْ امْرَأةٌَ  مََاءِ:  السَّ فِِي 

اثنَْيْ عَشََرَ كَوكَْباً« رؤيا يوحنا 12: 1؟! امرأة كنسيّة تتسربل بالشّمس، وتخضع القمر 

تحت قدميها، واثنا عشر كوكباً تاج لها!! فعن أيّ أسطورة يتحدّث تيسدال إذًا؟!

كذلك ورد في الكتاب المقدّس أنّ النّجوم حاربت سِيسرا قض 5: 20. فلماذا يقبل 

الواردة  للشّياطين  النّجوم كرجوم  النّصّ المقدّس عنده، ويرفض قضيّة  تيسدال هذا 

في القرآن؟! فالنّجوم في الكتاب المقدّس عندما تنزل وتحارب، يكون أمراً مقبولًًا، 

أمّا النّجوم التّي تطرد الشّياطين بما تمتلكه من شهب، وغيره في القرآن فأمر مرفوض، 

على الرّغم من أنهّا هي النّجوم نفسها!!

ا- جهنم وطلب المزيد
ً
سابع

وفي معرض ادّعاءاته وقف تيسدال عند حديث القرآن عن يوم القيامة في قوله الله 

تعالى: يَوْمَ نقَُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ امْتَلََأتِْ وَتقَُولُ هَلْ مِنْ مَزِيدٍ )ق: 30(. ثمّ يقول زاعمًًا: 

»وهو صدى لما نقرأه في كتاب أوثيوث للحاخام عقيباه، حيث يرد على لسان أمير 

الجحيم: يقول يومًا فيومًا: أعطني طعامًا؛ حتىّ أستكفي، ويحيل هذا العمل اليهودي 

إلى سفر أشعيا 5 آية 14، في إثبات صحّة الحجّة«]]]. 

، فيََنْزلُِ  عَتِ الهَْاوِيةَُ نفَْسَهَا، وَفغََرتَْ فاَهَا بِلاَ حَدٍّ وهو يشير هنا إلى نصّ: »لذِلكَِ وَسَّ

بهََاؤُهَا وَجُمْهُورهَُا وَضَجِيجُهَا وَالمُْبْتهَِجُ فِيهَا!« إشعيا: 5: 14.

ولماذا ذهب تيسدال إلى الزعّم باقتباس المسألة من كتاب تراثي، على الرّغم من أنهّ 

كان له أن يقول إنّ المسألة يوجد لها ذكر في سفر أشعياء مباشرة؟ إنّ تيسدال يتجّه 

في كثير من الأحيان إلى وضع مقارنات بين القرآن، وبعض الكتب التّّراثيّة اليهوديةّ 

التّي ينظر إليها على أنهّا كتب أسطرة؛ لكي يتهّم القرآن بأنهّ أخذ عن أساطير بشريةّ لا 

ص36، وانظر: ص54-49.

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص105. 



ة |  
ّ
315 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

عن كتب سماويةّ، وإلّّا فكيف نفسّّر هذه المقارنة، مع وجود ذكر للقضيةّ في الكتاب 

القرآن وسفر أشعياء في هذه  أن تكون المقارنة بين  أما كان من الأولى  المقدّس؟! 

القضيّة؟!

القرآن  مقارنتها بما في  عند  قضيّته  المفحم على  الردّّ  يعلم  لأنهّ  ذلك  إلى  لجأ  ربّّما 

وسفر أشعيا، وهي أنّ هذا السّفر، وغيره من الأسفار قد تحتوى على أمور صحيحة 

باعتبار المصدريةّ الإلهيّة له قبل تدخّل يد البشر، ومن ثمّ فلا مشّاحة أن تتلاقى بعض 

القضايا هنا وهناك باعتبار هذه المصدريةّ. لكن تيسدال عمد إلى اتجّاه آخر؛ ظنًّا منه 

أنهّ بذلك قد حقّق نصًرا.

ا- تنور سيّدنا نوح
ً
ثامن

وفي سورة هود ورد قول الله تعالى: حَتَّىٰ إذَِا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ التَّنُّورُ.. )هود: 40(، 

)المؤمنون:   ُالتَّنُّور وَفَارَ  أَمْرُنَا  جَاءَ  فَإذَِا  تعالى:  الله  قول  ورد  المؤمنون  وفي سورة 

27(. بيد أنّ تيسدال يعلقّ على هاتين الآيتين قائلًًا: »وهذا يشير بلا شكّ إلى المعتقد 
2، وفي رسالة تسمّى سنهدرين فصل  اليهودي في كتاب روش هشاناه فصل 16: 

التّي  الطرّيقة  القرآن حول  بالماء المغلي، وكلّ ما في  دينوا  الطوّفان  إنّ جيل   ،108

ومن  السنهدرين،  رسالة  من  الفصل  هذا  من  مأخوذة  نوح  من  الكافرون  بها  سخر 

مفسّّرين يهود آخرين«]]]. 

الطوّفان في سفر  بدء  بصفته علامة على  التنّور  فار  يرد شيء عن  بدء لم  بادئ ذي 

التكّوين الذّي تناول قضيّة الطوّفان من ضمن ما تناوله من قضايا بدء الخلق، ومن 

ثمّ فلم يكن أمام تيسدال وسيلة للزعّم بالاقتباس من التوّراة اليهوديةّ، لكنّه دائماً ما 

يرضي غروره وادّعاءاته بالذّهاب إلى الكتب التّّراثيّة اليهوديةّ.

من  واحد  وهو  السهندرين،  بكتاب  يسمّى  ما  إلى  لجأ  إذ  هنا،  عليه  نجده  ما  وهذا 

أنّ جيل  إذا كان تيسدال يعني  القضيّة، لكن  اليهود، في هذه  بها  التّي يؤمن  الكتب 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص106. 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 316

الطوّفان أدينوا بالماء المغلي على حسب ما ذهب الكتابان المذكوران، فإنّ القضيةّ 

في القرآن مختلفة، لأنهّ ذكر الطوّفان الذّي فيه تخرج المياه من باطن الأرض، وتنزل 

من جوف السّماء، يقول الله تعالى: 

مَ  فَادِعَ وَالدَّ لَ وَالضَّ رَادَ وَالْقُمَّ قال الله تعالى عن الطوّفان فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الطُّوفَانَ وَالْْجَ

أَرْسَلْنَا  ووَلَقَدْ  )الأعراف: 133(،   ْرِمِيَن قَوْمًا ُّمُّج وَكَانُوا  وا  فَاسْتَكْبََرُ لََاتٍ  فَصَّ آيَاتٍ مُّ
 َظَالِمُِون وَهُمْ  الطُّوفَانُ  فَأَخَذَهُمُ  عَامًا  خََمْسِيَن  إلَِّاَّ  سَنَةٍ  أَلْفَ  فيِهِمْ  فَلَبثَِ  قَوْمِهِ  إلََِىٰ  نُوحًا 

)العنكبوت: 14(. 

قُلْنَا حْْمالِ فهَيا مِن كُل زَوْجَيْْن  ويقول سبحانه أيضًا: حَىَّت إذَِا جَءَا أَمْنَرا وَفَرَا رُوُّنَّتلا 

ثْانَيْْن وَأَهْلَك إَّلَّا مَن سَبَق عَلَيْهِ لْاقَلُو وَمَن آَمَن وَمَا آَمَن مَعَهُ إَّلَّا قَللي وَقَالَ ارْكَبُوا فيِهَا 
بَالِ وَنَادَى  رِي بِِهمِْ فِِي مَوْجٍ كَالْْجِ بسِْمِ اَّللَّهِ مََجْرَاهَا وَمُرْسَاهَا إنَِّ رَبِّيِّ لَغَفُورٌ رَحِيمٌ وَهِيَ تََجْ
بُنَيَّ ارْكَبْ مَعَنَا وَلََا تَكُنْ مَعَ الْكَافرِِينَ قَالَ سَآَوِي إلََِى جَبَلٍ  يَا  ابْنَهُ وَكَانَ فِِي مَعْزِلٍ  نُوحٌ 
يَعْصِمُنيِ مِنَ الْْمَاءِ قَالَ لََا عَاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ اَّللَّهِ إلَِّاَّ مَنْ رَحِمَ وَحَالَ بَيْنَهُمََا الْْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ 
الْْمُغْرَقِيَن وَقِيلَ يَا أَرْضُ ابْلَعِي مَاءَكِ وَيَا سَمََاءُ أَقْلعِِي وَغِيضَ الْْمَاءُ وَقُضِِيَ الْْأمَْرُ وَاسْتَوَتْ 

ودِيِّ وَقِيلَ بُعْدًا للِْقَوْمِ الظَّالِميَِِن )هود: 44-40(. عَلََى الْْجُ

وليس فيها ما يشير إلى العقاب بالماء المغلي، وإنّّما العقاب كان بماء مطر ينزل من 

السّماء، وماء يخرج من جوف الأرض؛ حتىّ غرق العاصون، أمّا الماء المغلي فكان 

في التنّور علامة من الله تعالى على بدء الطوّفان، حتىّ يستعدّ سيّدنا نوح ومن 

معه من المؤمنين. وإذا كان الأمر كذلك فلا معنى لادّعاء تيسدال.



الث
ّ
الفصل الث

قوس
ّ
عائر والط

ّ
دعاوى حول بعض الش

- شبهة تغطية الرّأس والاختلاط
ً

لًا
ّ
أو

ولم يكتف تيسدال بكلّ هذه المزاعم، بل نجد يزعم بوجود تأثير يهودي في شكل 

عن  الرجّال  وفصل  الرّأس،  بتغطية  ظنّه  ذلك في  مستدلًًا على  الإسلام،  العبادة في 

النّساء في الصّلاة، وخلع الأحذية عند دخول المسجد، ناظراً إلى ذلك على أنهّ نوع من 

العادات، والتقّاليد العربيّة القديمة في الجاهليّة، والأمم السّابقة منذ أقدم العصور]]].

عليها  يستدلّ  أن  دون  من  أحكامًا  يطلق  القضايا  من  كثير  في  تيسدال  أنّ  الغريب 

الأمور  يهودياً في  تأثيراً  يدّعي  هنا  فهو  الأمر،  هذا  تؤكّد  السّابقة  والمزاعم  بالدّليل، 

الثلّاثة السّابقة، من دون أن يبيّّن لنا ما يشير إلى أنهّا عادة يهوديةّ أصيلة، كالاستناد 

إلى نصّ توراتي، أو حتىّ تراثي. ونحن لا ننكر هنا أنهّ قد يكون هناك نصّ في هذا 

عدم  وأخصها  تيسدال،  المستشرق  منها  ينطلق  التّي  اللّّامنهجيّة  ننكر  لكنّنا  الصّدد، 

الإتيان بالدّليل.

حتىّ مع افتراض وجود مظاهر لهذه الأمور الثلّاثة، فهل يعني هذا اقتباسًا ما؟! إنّ 

فما  الإيجابيةّ،  والعادات  والتقّاليد،  المبادئ،  من  بالعديد  تمسّكت  السّابقة  الأمم 

المانع أن يأتي الإسلام ويؤكّد على هذه المعاني القيميّة السّابقة. فالإسلام عندما جاء 

وجد على سبيل المثال بعص القيم، والأخلاقيّات، والعادات الإيجابيّة التّي زكّاها، 

وأكّدها، باعتبارها مظاهر إنسانيّة ترتقي بالإنسان، ولا تنحدر به إلى مستنقع الرذّيلة 

واللّّاإنسانيةّ.

ولماذا لم يقارن تيسدال مثلًًا بين الاتجّاهات السّلبيّة في الجاهليّة، والأمم السّابقة، 

]]]- تيسدال، سان كلير، المصادر الأصليّة للقرآن، ص107. 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 318

والتي جاء الإسلام كمعول هدم لها، باعتبارها تتنافى مع إنسانيّة الإنسان، وتهوي به 

إلى ما يخالفها؟! فهناك عادات جاهليّة سيئّة كالقتل بغير حقّ، والزنّا، ولعب الميسر 

والقمار، نهى عنها الإسلام، وبيان مخاطرها، ودعا إلى تجنّبها، وعدم الاقتراب منها؛ 

كونها من الموبقات. أم أنّ تيسدال لا يرى ذلك؟! أو لعلهّا ينتقي ما يريده تحقيقًا 

لأهدافه التّي يرمي إليها؟!

ثانيًا- الوضوء والصّلوات

الوضوء  طقوس  تكون  أن  المحتمل  »من  قائلًًا:  آخر  سياق  في  تيسدال  يدّعي   

للمسلمين تقليدًا لليهود، وإن كان ثمةّ مجال للشّكّ في هذا أيضًا، بينما كان توجّه 

أتباع محمّد نحو أورشليم/ القدس عند الصّلاة لفترة قصيرة كما رأينا تقليدًا لليهود، 

لكن تمّ استبدالها في نهاية المطاف؛ لتكون مكّة هي القبلة«]]].

موقف  عليها  يقوم  التّي  والظنّّيات  الفرضيّات،  كمّياّت  ما  نتساءل:  أن  هنا  ولنا 

الفاسد علمًًا حقيقيًّا، ومعرفة  والظنّ  يقدّم الاحتمال،  تيسدال هنا، وهل  المستشرق 

علميةّ؟! بالطبّع لا، وما دلالة أن يتهّم القرآن باقتباس الوضوء من اليهوديةّ، ثمّ يتراجع 

شاكًّا مخذولًًا؟! إنّ ذلك ليس له إلّّا دلالة واحدة، وهو أنّ هذا المستشرق يخبط خبط 

عشواء، ولا يقف على أرضيّة صلبة، ويحاول أن يأخذ من هنا، أو هناك كيفما اتُفّق 

ليحصل في النّهاية على دليل واهٍ.

الطهّارة  يسمّى  عمّّا  يختلف  الإسلام  في  الوضوء  أنّ  جيّدًا  المعلوم  من  أنهّ  بخاصّة 

قبل الصّلاة في اليهوديةّ؛ إذ إنّ الطهّارة في الأخيرة عبارة عن غسل اليدين من خلال 

إدخلها في إناء به ماء نقي طبيعي، وغسل كامل الوجه، والمضمضة، في حين يزيد 

الإسلام في الاستنشاق، وغسل اليدين إلى المرفقين، والمسح على الرّأس، وتنظيف 

الأذنين بالماء، وغسل الأرجل. فمن أين يأتي تيسدال، أو غيره بما يحاول أن يدّعيه 

من اقتباس؟!

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص107. 



ة |  
ّ
319 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

فضلًًا عن أنّ الطهّارة مبدأ إنساني واضح عند جميع الأمم، والشّعوب السّابقة، فهي 

»ركن من أركان الصّلاة عند جميع الأديان. وتشمل طهارة الجسم، وطهارة الثيّاب، 

النّظيفة  الملابس  لبس  المصلّّي  على  الرّومانيةّ  الدّيانة  فاشترطت  الأرض.  وطهارة 

فيلبس المستغيث ألبسة نظيفة لما وقر في الأذهان من أنّ الأرباب يرغبون في النّظافة. 

البابليةّ، والمصريةّ،  الدّيانة  مثل  القديمة  الأديان  الشّّروط سائر  مثل هذه  واشترطت 

ا في طهارة الجسد، وفي بعض الطقّوس ولا سيّما  والهنديةّ. ويؤدّي الغسل دورًا هامًّ

في الدّيانات التّي نشأت على مقربة من الماء«]]]. فليس هناك ما يمنع من أن تتشارك 

الشّعوب والأمم في بعض الطقّوس، لكن يبقى لكلّ منها ميزاتها التّي تدلّ على تشابه، 

ولا تدلّ على اقتباس كما يحاول تيسدال أن يوهم.

ا- شبهته حول موعد بدء الصّوم
ً
ثالث

وإذا كان تيسدال قد زعم سابقًا -وقد ردّدنا على زعمه في حينه- أنّ الصّيام مستمدّ من 

الصّابئة، إلّّا أنهّ عند قول الله تعالى: وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْْأبَْيَضُ 

يْلِ )البقرة: 187(. وهي الآية  اللَّ يَامَ إلَِى  وا الصِّ أَتمُِّ ثُمَّ  الْفَجْرِ  مِنَ  الْخَيْطِ الْْأسَْوَدِ  مِنَ 
ذلك  »ومع  قائلًًا:  فيزعم  يعود  الشّمس،  غروب  حتىّ  الفجر  من  الصّيام  تبيّّن  التّي 

أنهّا من أصل يهودي.. وعندما نشأ  الجانب لا شكّ في  فثمّة قاعدة ملزمة في هذا 

بشأن  قاعدة  وضع  من  بدّ  لا  كان  اليوم،  فيها  يبدأ  التّي  الدّقيقة  اللحّظة  في  السّؤال 

اليهود في  القاعدة مأخوذة من  الآية، وهذه  الحال في هذه  هذا الموضوع، كما هو 

الموضوع نفسه، وتحديدًا من المشناه براكوت 1 الفقرة 2، حيث تقول إنّ اليوم الذّي 

تبدأ فيه اللحّظة التّي يمكن فيها للمرء أن يميّز الخيط الأسود من الخيط الأبيض«]]]. 

النّصّ  ذلك  على  والدّليل  ذكر،  كما  الأمر  ليس  إذ  نفسه،  يغالط  هنا  تيسدال  لكنّ 

اليهودي ذاته الذّي يستند إليه، وهذا النّصّ في الباب الأوّل براكوت من القسم الأوّل 

زراعيم من كتاب المشناه. يقول النّصّ: »منذ متى يقرأون الشّمع فجراً؟ منذ أن يميّز 

]]]- علي، جواد، الطهارة والوضوء، مجلة الرسالة، العدد 640. 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص108-107. 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 320

الإنسان بين خيوط اللوّنين: الأزرق والأبيض، يقول رابي إليعيزر: منذ أن يميّز بين 

الأزرق والأخضر، ونهايتها -يقصد القراءة- حتىّ بزوغ الشمس«]]].

فمن الملاحظ أنّ الحديث هنا عن الشّمع أو الشّماع، وهو الإقرار بالتوّحيد من خلال 

قراءة نصوص محدّدة في سفر التثّنية، وسفر العدد، ما يعني أنهّ نوع من العبادة التعّبّديةّ 

التّي لا تمتّ للصوم لا عندهم ولا عندنا بصلة ما من قريب أو بعيد، فما علاقة ذلك 

بالصّيام عند المسلمين؟! 

وإذا كان تيسدال يزعم أنّ موضوع الخيط الأبيض، والخيط الأسود مقتبس من المشناه 

أحد  واليهوديةّ-  العلميةّ  الأوساط  في  ومتداول  معلوم  هو  -كما  والمشناه  اليهوديةّ، 

فرعي التلّمود المشناه والهجاداه، أفلا يعلم تيسدال أن يهود شبه الجزيرة العربيّة كانوا 

يؤمنون فقط بالتنّاخ، أي العهد القديم، ولم يكونوا يؤمنون بالتلّمود، لا البابلي، ولا 

الفلسطيني؟! إنّ الحقيقة التّي يجهلها تيسدال، أو لعلهّ تغافلها لمرام خبيثة أنّ اليهود 

يؤمنون  كانوا  الذّين  اليهود  من  غيرهم  عن  مختلفين  كانوا  العربيّة  الجزيرة  شبه  في 

بالتنّاخ والتلّمود. ومن ثمّ يسقط زعم الاقتباس بالمشافهة الذّي يزعمه تيسدال، ويقيم 

عليه حجّته الواهية، والذّي لا يثبت أمام هذه الحقيقة المؤكّدة تاريخيًّا.

وكما أنّ هناك اختلافاً في اللوّنين، ففي القرآن الأبيض والأسود، لا الأزرق والأبيض، 

أو الأزرق والأخضر كما تخبر المشناه، وهذين اللوّنين عند اليهود لهما دلالتهما التّي 

تبعد بهما عن الزعّم الذّي يوهم به تيسدال؛ حيث إنّ هذين اللوّنين هما الموجودان 

إِسْْرَائيِلَ وَقلُْ لهَُمْ: أنَْ  في خيوط الأهداب في سفر العدد في نصّ يقول: »كَلِّمْ بنَِي 

يلِْ عِصَابةًَ  يصَْنَعُوا لهَُمْ أهَْدَاباً فِِي أذَْياَلِ ثِيَابِهِمْ فِِي أجَْياَلهِِمْ، وَيجَْعَلوُا عَلََى هُدْبِ الذَّ

مِنْ أسَْمََانجُْونِِيٍّ. فتَكَُونُ لكَُمْ هُدْباً، فتَََروَْنهََا وَتذَْكُرُونَ كُلَّ وَصَاياَ الرَّبِّ وَتعَْمَلوُنهََا، وَلاَ 

تطَوُفوُنَ وَرَاءَ قلُوُبِكُمْ وَأعَْيُنِكُمُ الَّتِي أنَتْمُْ فاَسِقُونَ وَرَاءَهَا« )15/ 38- 39(.

والمتأمّل في النّصّ يجد الأمر مختلفًا عمّّا تصوّره تيسدال، حيث إنّ التوّراة توصي 

بوضع أهداب على الجوانب الأربعة لملابس اليهود، بيد أنهّ وفقًا للشّّريعة اليهوديةّ 

]]]- انظر: عبد المعبود، مصطفى، سيد ترجمة وتعليق، المشناة، القسم الأورل زراعيم الزروع، ص30.



ة |  
ّ
321 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

فإنّ الوصية موجّهة للثوّب ذي الجوانب الأربعة أو أكثر، فضلًًا عن أن يكون ذا طول 

تشبه  الصّوف  ما تكون من  الأربعة غالبًا  التغّطية]]]. وهذه الأهداب  يلزمه  ما  يغطيّ 

الضّفيرة، بحيث يكون الجزء العلوي منها ضفيرة، وكانوا في العصور القديمة يصنعون 

هذا الرّباط، أو الضّفيرة من الخيط الأزرق، أو فتيل أزرق طبقًا لوصيّة التوّراة]]].

ومن ثمّ فربّّما يكون المقصود من اللوّنين في اليهوديةّ المعنى الظاّهري حقيقة، أي 

نوع  أنّ  بخاصّة  اللوّنين،  هذين  تحديد  على  قادرًا  اليهودي  فيه  يكون  الذّي  الوقت 

المعنى  أنّ  الألوان. في حين  درجة  تؤثرّ في  قد  الانخفاض  أو  الشّدّة،  من  الإضاءة 

القرآني المقصود من الخيط الأبيض، والأسود معنى مجازي، يقُصد به الليّل والنّهار. 

وهذا فرق جوهري آخر يبيّّن خطأ ما ذهب إليه تيسدال.

ة
ّ
ا- الصّلاة في الأماكن العام

ً
رابع

ومن المعلوم أننّا كمسلمين نؤدي الصّلاة حيث كنّا، في الأوقات الخمسة، ممّن لم 

يتسنّ لهم الصّلاة في المسجد عندما تحين الصّلاة، فمن الممكن تأديتها في المنزل، 

هذه  أصالة  ينزع  أن  يحاول  تيسدال  لكن  العامّة.  الأماكن  في  أو  العمل،  مكان  أو 

الممارسة من المسلمين بزعم أنهّا ممارسة يهوديةّ. ومن ثمّ يقول: »وفي أياّمنا هذه 

تبدو هذه الممارسة خاصّة بهم، ولكن إذا بحثنا عن أصلها فعلينا العودة من جديد إلى 

اليهود، أولئك الذّين عاشوا في شبه الجزيرة العربيّة في زمن محمّد ممّن كانوا بتوليين 

بإبطال  الإنجيل  في  وصفوا  الذّين  الفعليّين  الفريسيّين  أحفاد  ما،  وبقدر  متصوّفين، 

كلمة الله بالتبّجيل المفرط لتقاليدهم. في زمن يسوع أدين هؤلاء الفريسييّن بالمحبّة! 

به  استشهد  نصّ  -وهذا  الشّوارع  زوايا  المجامع، وفي  قائمين في  يصلوا  أن  يحبون 

تيسدال من إنجيل متى 6/ 5- من أجل كسب السّمعة الظاّهريةّ، والتفّاخر بتفانيهم 

أمام النّاس«]]].

]]]- انظر: عبد المعبود، مصطفى، سيد ترجمة وتعليق، المشناة، القسم الأول زراعيم الزروع، حاشية ص30.

]]]- انظر: م.ن، حاشية ص30.

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص108. 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 322

وتحمل هذه الشّبهة أمرين: الأوّل، الزعّم باقتباس هذه القضيّة من أحفاد الفريسيّين، 

والثاّني، الزعّم بأنّ الصّلاة في الأماكن العامّة نوع من التفّاخر والتبّاهي. 

فلَاَ  صَلَّيْتَ  الجديد يقول: »وَمَتىَ  العهد  المستشرق تيسدال يستند هنا إلى نصّ في 

وَارِعِ، لكََِيْ  تكَُنْ كَالمُْراَئيَِن، فإَِنَّهُمْ يحُِبُّونَ أنَْ يصَُلُّوا قاَئِِميَِن فِِي المَْجَامِعِ وَفِِي زَوَاياَ الشَّ

يظَهَْرُوا للِنَّاسِ. الَحَْقَّ أقَوُلُ لكَُمْ: إنَِّهُمْ قدَِ اسْتوَْفوَْا أجَْرهَُمْ!« متى 6/ 5. وعلى الرّغم 

من أنّ النّصّ لا يحدّد الفريسييّن صراحةً، فإننّا سنتجاوز هذا الأمر في الردّ، إلى أمر 

بأنّ  ليوهم  الفريسيّين؛  مع  المسيحي  العداء  استغلال  حاول  تيسدال  أنّ  وهو  آخر، 

المسلمين يأخذون عن أعداء النّصارى، وهذه خطةّ خبيثة منه.

إلّّا أنّ الإسلام عامّة واضح في هذه القضيّة، ففي الحديث يقول الرسّول: »وجعلت 

لي الأرض مسجدًا وطهورًا، وأيّّما رجل من أمّتي أدركته الصّلاة فليصلّ«]]]. فأين الرّياء 

الذّي يشبه فيه هذا المستشرق المسلمين بالفريسيّين؟! إنّ هذه الخاصّيّة خاصّيّة جعل 

نبيّه الكريم، وأمّته تكريمًا له ولهذه  الله تعالى  الأرض مسجدًا، وطهورًا اختص بها 

الأمّة.

التّي أخذ منهم سيِّدنا محمّد هذا  العربيّة  الفريسيوّن في شبه الجزيرة  ثمّ أين هؤلاء 

في زعم هذا المستشرق؟! لم نعرف لليهود فريسيّين في شبه الجزيرة العربيّة، فلماذا 

يخلط تيسدال الأوراق؟! لماذا يجادل؟! أكلّ هذا ليتهّم الإسلام بما ليس فيه؟ هل 

من دليل عند تيسدال؟! لا نجد أيّ دليل يمتلكه هذه المستشرق إلّّا إصدار الأحكام 

التّي تأتي من وحي خياله، وليس نتاج جهد علمي، أو استنتاج عقلي تؤيدّه الشّواهد 

والأدلةّ.

لو كان الأمر كما يدّعي تيسدال لجعل كلّ صلاته طوال حياته خارج المسجد، وفي 

أيّ  في  بالصّلاة  مأمور  المسلم  أنّ  نجد  الأمر  واقع  ففي  النّاس!  ومجامع  الشّوارع، 

مكان المسجد، والمنزل، والعمل، وغيرها من الأماكن حين يحلّ موعد الصلاة، وإذا 

البخاري، ج3،  الباري شرح صحيح  ابن رجب، فتح  البخاري، رقم 438، وانظر: الحنبلي،  البخاري، صحيح   -[[[

باب 56، ص249.



ة |  
ّ
323 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

الأماكن  بالصّلاة في  الإسلام  يأمر  فلم  أعظم.  الجزاء  يكون  المسجد  الأمر في  كان 

العامّة فقط حتىّ يدّعي تيسدال ما يدّعيه.

والمرائين،  الرّياء  تذمّ  التّي  النّصوص  من  بالعديد  يزخر  وسنّة  قرآناً،  الإسلام  إنّ  ثمّ 

فكيف يأمر بشيء، ويأتي بنقيضه، هذا لا نجده في الإسلام، وإنّّما نجده في كتب دينيةّ 

لأمم سابقة أصابها التحّريف، والتبّديل، والتدّخّل البشري.

والآيات القرآنيّة زاخرة في أنّ الإسلام يذمّ الرّياء والمرائين: قَال الله تَعَالََى: وَمَا أُمِرُوا 

ينَ حُنَفَاءَ )البينة: 5(، وقوله تَعَالََى: لََا تُبْطلُِوا صَدَقَاتكُِمْ  إلَِّاَّ ليَِعْبُدُوا اَّللَّهَ مُُخْلصِِيَن لَهُ الدِّ
يُرَاءُونَ  تعالى:  وقوله   ،)264 )البقرة:   ِالنَّاس رِئَاءَ  مَالَهُ  يُنْفِقُ  كَالَّذِي  وَالْْأذََى  باِلْْمَنِّ 

النَّاسَ وَلََا يَذْكُرُونَ اَّللَّهَ إلَِّاَّ قَليِلًًا )النساء: 142(.

فكيف يذمّ الإسلام قرآناً، وسنّة الرّياء ويأتيه؟ بالتأّكيد هذا محال، إذ لا يليق في حقّ 

البشر، فكيف بكلام الله تعالى؟! كلّ ذلك إن دلّ فإنّّما يدلّ على سقوط الفرية التّي 

أطلقها تيسدال، واندحارها من الجذور.

خامسًا- شبهات تيسدال حول تغيير القبلة

أمّا فيما يتعلقّ بتحويل القبلة فذلك حدث لا يمثلّ شبهة يحاول تيسدال أن يوهم بها 

مثلما فعل اليهود أياّم النّبي الكريم، عندما قالوا: اليوم اتبّع قبلتنا، وغذًا يتبّع ديننا، 

وهو المنطق المعوج ذاته الذّين حكموا من خلال على تحويل القبلة إلى بيت الحرام، 

عندما قالوا: أعرض عن قبلة الأنبياء قبله. وهذا الحكم اليهودي المعوج هو نفسه ما 

نجده عند المستشرق تيسدال، الذّي يحاول أن يوهم بأنّ النّبي الكريم شارك اليهود 

في القبلة في أوّل الأمر، ثمّ توجّه في نهاية الأمر إلى الكعبة. 

على  الردّّ  في  أفاضت  قد  والمسلمين  العرب،  والعلماء  المفكّرين،  أقلام  بأنّ  علمًًا 

هذه الفرية المتهافتة، يكفي أن نقف على بلاغة القرآن في قول الله تعالى: سَيَقُولُ 

قُ وَالْْمَغْرِبُ يََهْدِي  هُمْ عَنْ قِبْلَتهِِمُ الَّتيِ كَانُوا عَلَيْهَا قُلْ لِلَّهَِِّ الْْمَشْْرِ فَهَاءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلَّاَّ السُّ
تدلّ  بقوله سيقول، بما  يخبر  فالقرآن  )البقرة: 142(.   ٍمُسْتَقِيم اطٍ  صِِرَ إلََِى  يَشَاءُ  مَنْ 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 324

الكلمة عليه من محاولة اليهود إلقاء الشّبه في المستقبل، أي أنهّ يا محمّد عندما تغيّّر 

القبلة إلى بيت المقدس سوف يثير اليهود السّفهاء الشّبهات.

المشرق  لله  قل  قوله:  في  وذلك  الشّبهة،  هذه  على  عجيبًا  القرآن  ردّ  كان  ثمّ  ومن 

لأنّ  والتبّكيت؛  الإعراض  طريق  لهم  الجواب  هذا  في  الله  سلك  »وقد  والمغرب، 

إنكارهم كان عن عناد لا عن طلب الحقّ؛ فأجيبوا بما لا يدفع عنهم الحيرة، ولم تبيّّن 

لهم حكمة تحويل القبلة، ولا أحقّيّة الكعبة بالاستقبال، وذلك ما يعلمه المؤمنون«]]].

قبلتهم  اقتبسوا  المسلمين  أنّ  تيسدال  يوهم  التّي  اليهود  قبلة  أنّ  الأمر  والغريب في 

الأولى منهم ليست قبلة الهيّة أمرهم الله تعالى بها على أياّم سيّدنا موسى، والدّليل 

أنّ بيت المقدس لم يبَُن على عهد سيّدنا موسى حامل الرسّالة، وإنما بنُي بعده بقرون 

ا  التوّراة ذاتها لا يجد فيها نصًّ أنّ المتأمّل في نصوص  أياّم سيّدنا سليمان. بل  على 

يشير إلى اتبّاع قبلة معيّنة للصّلاة لله تعالى.

وإن  المسلمين،  عند  القبلة  تغيير  قضيةّ  يتحدّثوا في  النّصاري لم  أنّ  نجد  في حين 

كانت قبلتهم لم يصبها التغّيير عمّّا ورد عن اليهود. »ولكنّهم لما وجدوا الرّوم يجعلون 

أبواب هياكلهم مستقبلة لمشرق الشّمس، بحيث تدخل أشعة الشّمس عند طلوعها 

الهيكل،  منتهى  في  الموضوع  الهيكل  صاحب  الصّنم  على  وتقع  الهيكل  باب  من 

عكسوا ذلك فجعلوا أبواب الكنائس إلى الغرب، وبذلك يكون المذبح إلى الغرب، 

والمصلوّن مستقبلين الشّّرق«]]].

تركوا  حيث  التغّيير؛  أصابهم  الآن  وحتىّ  الوسطى،  العصور  منذ  النّصارى  أنّ  بيد 

استقبال جهّة معيّنة؛ وعليه تكون كنائسهم مختلفة الاتجّاه، وكذلك المذابح المتعدّدة 

في الكنيسة الواحدة]]].

]]]- بن عاشور، الطاّهر، التحّرير والتنّوير، )البقرة: 142(. 

/https://islamonline.net :ما ولاهم عن قبلتهم.. شبهة السّفهاء، على الموقع التالي -[[[

]]]- التحّرير والتنوير، م.س، )البقرة: 142(. 



ة |  
ّ
325 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

وجات
ّ
د الز

ّ
سادسًا- شبهات تيسدال حول تعد

يقول:  الإسلام، حيث  الزوّجات في  تعدّد  قضيّة  تيسدال  أثارها  التّي  الشّبهات  ومن 

اللوّاتي يحقّ لكلّ واحد من  الزوّجات  »وضع محمّد أحكامًا للمستقبل تحدّد عدد 

أتباعه جمعهن في وقت واحد، بأربع على الأكثر، ويخبرنا المفسّّرون أنّ العديد من 

المسلمين كان لهم أكثر من هذا العدد من الزوّجات الشّّرعيات، لكن هذه الأحكام 

لم تسِر على محمّد نفسه، ومنذ ذلك الحين يفسّّر المفسّّرون هذه الآية -يقصد آية 3 

في سورة النّساء- على أنهّا تمنع المسلمين بأكثر من أربعة زوجات شرعياّت في وقت 

واحد، على الرّغم من تمتعّهم بحريةّ غير محدودة تقريباً في مسألة طلاق أي منهنّ أو 

كلهّنّ، والزوّاج من أخريات لإتمام العدد المسموح به«]]].

اتخّذ المستشرقون من هذه القضيّة مدعاة لتشويه صورة النّبي الكريم مدّعين أن تعدّد 

زوجاته دليل على شهوة مفرطة، وأنهّ كان رجلًًا مفرط الشّهوة، بدعوى أنهّ جمع بين 

اتهّموه ظلمًًا،  ثمّ  تسع زوجات، ومن  لديه  كان  موته  أنهّ عند  أكثر من زوجة، حتىّ 

قالوا ذلك على  الشّهوات، والغرق في الملذّات. وإذا كانوا قد  بالانزواء إلى  وزورًا 

حكمهم  سحبوا  بالطبّع  المسلمين؟  من  أتباعه  على  يقولونه  أفلا  الإنسانيّة،  رسول 

تفي  خادمة  مجرد  المسلمة  المرأة  جعلوا  بأنهّم  إياّهم  متهّمين  أتباعه،  على  الباطل 

بشهواتهم وملذاتهم.

ومن هؤلاء المستشرقين وليم موير الذّي ذهب إلى أنّ الإسلام يجهل معنى الارتباط 

الزوّجي الحقيقي، وأنهّ يحط من كرامة المرأة]]]. 

في  صوّروها  هكذا  خادمة،  أو  أمّة  مجردّ  المستشرقين  أعين  في  المسلمة  فالمرأة 

مجتمعهم الغربي، ونواديهم التّي اتخّذوا المرأة فيها أداة للمنكر، إنّ اتهّامهم نابع من 

التعّدّد هذه تقضي على  التعّدّد، لكنّهم لا يدركون أنّ قضيّة  فهمهم الخاطئ لقضية 

العديد من المشاكل الاجتماعيّة، ليس في البلدان الإسلاميّة فحسب، بل في العالم 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص109. 

]]]- انظر: زناتي، أنور محمّد، معجم افتراءات الغرب على الإسلام، حرف الميم، موير. 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 326

أجمع، ولنلق نظرة على المجتمع الغربي الذّي صارت نسبة الأبناء غير الشّّرعييّن فيه 

وصلت لمعدّلات خطيرة لندرك إلى أي مدى كان التعّدّد حلًّاًّ جائزاً -وليس ملزمًا في 

الإسلام- نستطيع من خلاله القضاء على العديد من الأخطار. 

يقول الله تعالى في كتابه العزيز: وَإنِْ خِفْتُمْ أََّلا تُقْسِطُواْ فِِي الْيَتَامَى فَانكحُِواْ مَا طَابَ 

نَ النِّسَاء مَثْنىَ وَثُلَاثَ وَرُبَاعَ فَإنِْ خِفْتُمْ أََّلا تَعْدِلُواْ فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمََانُكُمْ  لَكُم مِّ
تَعُولُواْ )النساء: 3(. فالتعّدّد في الآية جائز، وليس ملزمًا، وليس في  أَدْنَى أََّلا  ذَلكَِ 
ذلك ما يجعل المرأة مجردّ أمَة، أو خادمة، أو وعاء للمتعة كما يروّج المستشرقون 

والمستغربون. 

وإذا أردنا لغة أكثر توضيحًا، فإننّا نتعامل مع لغة الأرقام، ففى إحصائيّة نشرتها إحدى 

الجرائد تبين من خلال الأرقام أنهّ من بين كلّ عشر فتيات مصرياّت في سنّ الزوّاج 

الذّي تأخّر من 22 إلى 32 سنة تتزوج واحدة فقط، والزوّج دائما يكون قد تخطىّ سن 

الخامسة والثلّاثين وأشرف على الأربعين،حيث ينتظر الخريجّ ما بين 10 إلى 12 سنة 

ليحصل على وظيفة ثمّ يدّخر المهر ثمّ يبحث عن نصفه الآخر]]].

وتقول إحصائيّة رسميةّ أمريكيّة: إنهّ يولد سنويًّا في مدينة نيويورك طفل غير شرعي من 

كلّ ستةّ أطفال يولدون هناك ]صحيفة الأخبار المصريةّ عدد 2/ 7/ 1968[، ولا شكّ 

أنّ العدد على مستوى الولايات المتحّدة يبلغ الملايين من مواليد السّفاح سنويًّا]]].

كما تشير أرقام وبيانات رسميّة إلى أن معظم الأطفال في بريطانيا بحلول عام 2016م 

إطار  خارج  المولودين  الأطفال  نسبة  ارتفعت  وقد  متزوّجين.  غير  لآباء  سيولدون 

الزوّاج إلى 47.5 بالمئة عام 2012م، ويتوقعّ أن تتجاوز هذه النّسبة 50 بالمئة في 

تكن  النّسبة لم  هذه  أنّ  إلى  المركزي  الإحصاء  مكتب  بيانات  وتشير  عام 2016م. 

تتجاوز 4 بالمئة في عام 1938م]]].

]]]- انظر: جريدة الميدان، الصّادر في السّادس من مايو، عام 1997م.

]]]- انظر: خليل، أحمد حسين، الرد على شبهة المشككين من خلال قضية تعدد الزوجات، موسوعة الأعجاز العلمي 

/http://quran-m.com/quran/article/2278 :في القرآن والسنة، على الرابط التالي

http://www.bbc.com/arabic/worldnews/2013 :انظر -[[[



ة |  
ّ
327 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

فهل نترك مجتمعاتنا العربيّة والإسلاميّة تعاني هذه المعاناة التّي تعانيها الدّول الغربيةّ، 

والتّي تسعى لمواجهتها باعتبارها آفة ستقضي على السّلم المجتمعي داخلها؟!! أمّ 

أنّ هذه الدّول تحاول أن تصل بالمجتمعات الإسلاميّة إلى تلك المرحلة التي وصلت 

إليها من التفّسخ اللّّاأخلاقي المبنيّ على إقامة علاقات غير شرعيّة، والتّي تؤدّي إلى 

وجود أبناء غير شرعيّين يكونون أكثر خطورة على البناء المجتمعي.

ومن ثمّ نفهم أنّ تعدّد الزوّجات لم يضعه الإسلام هباء منثورًا، وإنّّما وضعه لحكمة 

إلهيّة؛ لكي يحمي المجتمع من الانهيار، والأسر من التفّكّك، وإذا كان اختياريًّا في 

غير توافر هذه المخاطر فإنهّ قد يكون وجوبيًّا في توافرها، حماية للنّسل من جانب، 

والأوطان من جانب ثانٍ، والدّين من جانب ثالث.

وفي هذا السّياق يدافع فولتير عن الإسلام قائلًًا: »أقولها لكم مرةّ أخرى: أيهّا الحمقى 

المتخفلِّون عقليًّا الذّين جعلكم بعض الجهلة الآخرين تصُدّقون أنّ الدين المحمّدي 

، ما من كلمة صدق في ذلك؛ وإنما خُدِعتم في هذا الشّأن كما خُدِعتم  شهواني وحسِّيِّ

في كثير غيره. أيهّا الكهَنة والرهّبان والقساوسة، لو فرُض قانونٌ عليكم بألّّا تأكلوا، 

أو تشربوا شيئاً من الراّبعة صباحًا حتىّ العاشرة مساء أثناء شهر يوليو إذ يهلُّ الصّوم 

الكبير في هذه الفترة، ولو أنكّم مُنعتم من المقُامرة خشية اللعّنة، ولو حُرِّمت عليكم 

الصّحراء المحُرقِة، ولو  تحَُجّوا في  التهّديد نفسه، ولو كان عليكم أن  الخمر تحت 

فرُضِ عليكم أن تعُطوا على الأقلّ اثنين ونصفًا بالمائة من دخلكم للفقراء، ولو اعتدتم 

على الاستمتاع بثماني عشرة امرأة وخُفِّض العدد فجأة إلى أربع؛ فهل ستجرؤون على 

أن تدَْعوا تلك الدّيانة حسّيّة؟«]]].

الزوّجات في الإسلام لم يقف عند هذا الحدّ،  لكن موقف تيسدال من قضيّة تعدّد 

المصدر  نبحث عن  »عندما  يقول:  يهوديةّ،  إلى مصادر  ردّها  إلى محاولة  تعدّاه  بل 

به  نساء كأعلى عدد مسموح  أربع  اختار  الحكم، ولماذا  منه محمّد هذا  الذّي أخذ 

من الزوّجات الشّّرعيات لأتباعه في وقت واحد، نجد الجواب مّرة أخرى في اللوائح 

]]]- انظر: فولتير، قاموس فولتير الفلسفي، مقال المحمّديين. 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 328

أن  للرجّل  يجوز  يلي:  ما  تقول  اللوّائح  هذه  إحدى  الموضوع،  هذا  حول  اليهوديةّ 

إن كان  يفعل ذلك،  أن  الشّّرعي  إنهّ من  يقول  ربهّ  الزوّجات؛ لأنّ  العديد من  يتزوّج 

بمقدوره إعالتهن، ومع ذلك أسدى الحكماء نصيحة جيّدة، بأنهّ لا ينبغي للرجّل أن 

يتزوّج أكثر من أربع زوجات«]]].

المستشرق تيسدال يسحب قضيةّ تعدّد الزوّجات، وربطها بأربع على اللوّائح اليهوديةّ، 

ولكن لنا أن نتساءل هنا: أيّ لوائح هذه التّي يتحدّث عنها تيسدال؟! وما اسم هذه 

اللوّائح التّي كُتب فيها ذلك؟! وإلى من تنسب؟! وهل من المنهج العلمي أن يلقى 

اللوّائح  هذه  توجد  وهل  للقارئ؟!  واضح  غير  مصدر  إلى  ونسبه  هكذا،  الحكم 

منفصلة أم ضمن كتاب؟! قد تكون هناك لوائح، لكن من المهمّ أن أحدّد للقارئ ما 

هذه اللوّائح ومن كتبها، وفي أي صفحة، أو بند يكمن الدّليل على حكمه، أمّا أن يلقى 

التلّمود أفتى بأربعة نساء للزوّج]]]،  بأنّ  الأمر هكذا، فإنّ ذلك ليس بمنهجيةّ. علمًًا 

لكن الإشكاليّة المنهجيّة أن تيسدال لم يحدّد لنا هذه اللوّائح.

لكنّنا نفهم الغرض الذّي دعا تيسدال إلى ذلك، إذ إنهّ لو حدّد لوجد الأقلام كالسّيوف 

تفوق  ربّّما  أخرى،  بأعداد  يقول  بلوائحه  تيسدال  يستشهد  الذّي  التلّمود  ناقدة؛ لأنّ 

الوصف. 

هاجر  ابن  سارة  »ورأت  تقول:  التّي  باثنتين  التوّراة  بنصّ  إبراهيم  سيّدنا  تزوّج  فقد 

وابنها،  الجارية  هذه  اطرد  لإبراهيم  فقالت  يمرح..  لإبراهيم  ولدته  الذّي  المصريةّ 

10. وسيّدنا يعقوب  التكّوين 21:  ابني اسحاق«  الجارية لا يرث مع  ابن هذه  لأنّ 

المعروف بإسرائيل تزوّج أربع زوجات هن ليئة، وراحيل، وزلفة، وبلهة، وهذا بنصّ 

راحيل«  الصغرى  واسم  ليئة،  الكبرى  اسم  ابنتان،  للابان  »وكان  فيها:  التّي  التوّراة 

سنين  سبع  أخدمك  فقال:  راحيل  يعقوب  »وأحبّ  أيضا  ونقرأ   .16  :29 التكّوين 

براحيل ابنتك الصّغرى« التكّوين 29: 18، »وكان في المساء أنهّ أخذ ليئة ابنته، وأتى 

للابان:  فقال  ليئة  إذا هي  الصّباح  23، »وفي  التكّوين 29:  عليها«  فدخل  إليه،  بها 

]]]- المصادر الأصليّة للقرآن، م.س، ص110-109. 

]]]- انظر: روحي، رانيا، جرشوح بن يهودا وموقفه الفقهي من أحكام تعدّد الوزجات في المشنا، ص134.



ة |  
ّ
329 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

ما هذا الذّي صنعت بي؟ أليس براحيل خدمت عندك؟ فلماذا خدعتني؟« التكّوين 

29: 25، »فقال لابان: لا يفعل هكذا في مكاننا أن تعطى الصّغيرة قبل البكر، أكمل 

أسبوع هذه، فنعطيك تلك أيضا …« التكّوين 29: 27، »فلمّّا رأت راحيل أنهّا لم تلد 

ليعقوب … فقالت: هو ذا جاريتي بلهة ادخل عليها … فأعطته بلهة جاريتها زوجة، 

فدخل عليها يعقوب«. التكّوين 30: 1-4، »ولماّ رأت ليئة أنهّا توقفت عن الولادة 

ليئة: قد  9.، و»قالت  التكّوين 30:  أخذت زلفة جاريتها، وأعطتها ليعقوب زوجة« 

أعطاني الله أجرتي لأنّّي أعطيت جاريتي لرجلي« التكّوين 30: 18.

ثابت، هناك من  التوراة غير  النساء في  به من  للزواج  العدد المسموح  أن  يعني  هذا 

يخبرنا  بكثير، حيث  ذلك  يفوق  العدد  إن  بل  بأربع.  تزوج  من  باثنين، وهناك  تزوج 

العهد القديم قائلًًا: »وكان لجدعون سبعون ولدا خارجون من صلبه، لأنه كانت له 

نساء كثيرات« القضاة 8: 30. 

أما عن حديث العهد القديم عن زوجات سيدنا سليمان فحدث ولا حرج، فقد نسبوا 

له أنه كان له سبع مائة إمرأة من الحرائر وثلاث مائة من السراري، يقول سفر الملوك: 

»وأحبّ الملك سليمان نساء غريبة كثيرة مع بنت فرعون..« سفر الملوك الأوّل 11: 

1، »وكانت له سبع مئة من النّساء السيّدات، وثلاث مئة من السّّراي..« سفر الملوك 

سراري  أيضًا  داوود  »وأخذ  أيضًا:  التعّدّد   داوود لسيّدنا  ونسبوا   .3  :11 الأوّل 

ونساء من أورشليم …« سفر صموئيل الثاّني 5: 13. بل إنّ من نصوص العهد القديم 

ما يوحي بأنّ الزواج كان بسبع نسوة: »فتمسك سبع نساء برجل واحد في ذلك اليوم 

قائلات: نأكل خبزنا ونلبس ثيابنا، ليدع فقط اسمك علينا، انزع عارنا« أشعياء 4: 1.

أن  بالنّساء كما يحاول  الشّهوة، والتلّذّذ  لديه فرط في  فلو كان سيّدنا محمّد حاشاه 

يزعم المستشرق تيسدال، فلماذا وقف القرآن عن حدّ أربع نسوة؟! ولماذا لم يجعل 

الحدّ المسموح به من الزوّجات سبعًان أو مائة، أو مائتين، أو سبع مائة، أو ألف امرأة 

ا ما يقوله فيه هذا  كما صرحّت التوّراة وسمحت؟! ألم يكن من المناسب لو كان حقًّ

المستشرق المدّعي أن يبيح للرجّل ما يشاء من النّساء؟! فأين الاقتباس الذّي يزعمه 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 330

العهد  من  لاقتبس  الباء  بكسر  مقتبسين  الكريم  النّبي  أو  القرآن،  كان  لو  تيسدال؟! 

القديم هذا العدد من النّساء؟! 

ا يقول: »إذا خرجت لمحاربة أعدائك، ودفعهم الربّ  بل إننّا نجد في سفر التثّنية نصًّ

إلهك إلى يدك، وسبيت منهم سبيًا، ورأيت في السّبي امرأة جميلة الصّورة، والتصقت 

بها واتخّذتها لك زوجة، فحين تدخلها إلى بيتك تحلق رأسها، وتقلمّ أظفارها، وتنزع 

تدخل  ذلك  بعد  ثمّ  وأمّها شهراً،  أباها،  وتبكي  بيتك،  وتقعد في  عنها،  ثياب سبيها 

عليها وتتزوّج بها، فتكون لك زوجة، وإن لم تسرَّ بها فأطلقها لنفسها..« التثّنية 21: 

10-14. ما يعني أنهّ ليس هناك حدّ لعدد الزوّجات، أو الإماء في الشّّريعة اليهوديةّ؟ 

وبناءً عليها فلماذا يرمي تيسدال من طرف خفي، ويلقي بالتهّم على النّبي الكريم؟! 

لماذا الكيل بمكيالين؟! أما كان الأولى به أن يطرح قضيّة تعدّد الزوّجات في العهد 

القديم، ثم يحكم بينها وبين القرآن؟! أم أنهّ أدرك أنّ المقارنة هنا سوف توقعه فيما لا 

يريد من تناقض، أو تجلب عليه نقد الدّارسين؟!

وبناء عليه نفهم أنّ الفرية التّي أطلقها تيسدال فرية لا أساس لها من الصّحّة، بخاصّة 

أنّ قضيّة تعدّد الزوّجات ليس ابتداعًا إسلاميًّا، بل هو أمر معروف، ومقرّر عند الأمم، 

العدد. ولكن الإسلام كغيره من  اختلاف في  السّابقة على  والشّعوب، والحضارات 

للأسرة،  آمنة  حياة  يحقّق  بما  الأمر  هذا  وتقنين  لتنظيم،  جاء  إنّّما  السّماوية  الشّّرائع 

والمجتمع ككل.

الغريب أنّ تيسدال الذّي اتهّم النّبي الكريم بأخذ التعّدّد عن اليهوديةّ، عاد فذهب إلى 

أنهّ أخذه عن العادات العربيّة القديمة، وهذا دليل تناقض عند هذا المستشرق، الذّي 

دائماً ما يبحث عن حجج واهية، ولو كان يمتلك حجّة واحدة قويةّ، لما أكثر منها؛ 

لأنّ الحجّة القويةّ أبلغ أثراً من ألف حجّة واهية.

ثمّ  سارة،  السّيّدة  من  تزوّج  إنهّ  إذ  إبراهيم؛  سيّدنا  أياّم  معروفاً  كان  التعّدّد  إنّ 

تزوّج بعدها من السّيّدة هاجر، وقد أنجبت له الثاّنية ولده الأوّل سيّدنا إسماعيل، ثمّ 

أنجبت له الأولى سيّدنا إسحاق، بما يعني أنّ التعّدّد كان موجودًا بقرون قبل العرب 



ة |  
ّ
331 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

أنّ موقف تيسدال هنا لا  إليه تيسدال. والحقيقة  في الجاهليّة. ممّّا ينسف ما ذهب 

جاهليةّ  دينيّة  معتقدات  اقتباس  حول  ادّعاءات  من  له  مشابهة  مواقف  عن  يختلف 

قديمة]]].	

بل إنّ من الباحثين من أوصل قضيةّ تعدّد الزوّجات إلى أياّم الفراعنة، حتىّ قيل إنّ 

فرعون موسى كانت له أكثر من زوجة، أوّلهنّ آسيا التّي لم تنجب؛ ولذا اتخّذت من 

سيّدنا موسى ولدًا لها وهو رضيع، وهذا يعني أنّ التعّدّد كان موجودًا في الحضارات 

فكيف  فوضى،  من  الجاهليّة  في  النّكاح  يعتور  كان  ما  على  دليل  وهذا  السّابقة]]]. 

يتصوّر تيسدال أن يقتبس النّبي فوضى الجاهليّة؟! وهذا يدلّ دلالة قاطعة على خطأ 

التعّدّد  من  شيئاً  الجاهليّة  في  للعرب  نثبت  كنّا  وإذا  الجائر]]].  حكمه  في  تيسدال 

الممزوج بالفوضى، فإننّا ننفي في الوقت ذاته أن نثبت للأنبياء عليهم السّلام ما ذكر 

في نصوص الكتاب المقدّس حول عدد الأزواج، فهذا كلهّ محض افتراء الرّواي، ولا 

يمتّ لحقيقة الأنبياء بصلة، فهل يعقل ما تنسبه لأحد الأنبياء من الزوّاج بألف؟!

ورباع،  وثلاث،  مثنى،  النّساء  من  لكم  ما طاب  فانكحوا  الكريمة  الآية  إلى  وبالنّظر 

»وقوله  البغوي:  تفسير  ففي  الموضوع،  حول  الضّوء  من  الكثير  يلقي  تفسيرها  فإنّ 

مَثْنَىٰ  النِّسَاءِ  نَ  مِّ لَكُم  طَابَ  مَا  فَانكحُِوا  الْيَتَامَىٰ  فيِ  تُقْسِطُوا  أَلَّاَّ  خِفْتُمْ  وَإنِْ  تعالى: 

يا  إن خفتم  معناه  بعضهم:  فقال  تأويلهم،  اختلفوا في   )3 وَرُبَاعَ  )النساء:  وَثُلََاثَ 
مثنى،  الغرائب  من  غيرهنّ  فانكحوا  نكحتموهن  إذا  فيهن  تعدلوا  ألّّا  اليتامى  أولياء 

وثلاث، ورباع..... وقال مجاهد: معناه إن تحرجّتم من ولاية اليتامى، وأموالهم إيمانا 

عددًا،  لهم  بيّّن  ثمّ  طيبًا،  نكاحًا  الحلال  النّساء  فانكحوا  الزنّا،  من  تحرجوا  فكذلك 

وكانوا يتزوّجون ما شاؤوا من غير عدد«]]]. 

]]]- انظر: المصادر الأصلية للقرآن، م.س، ص10، 13، 17. 

]]]- شفيق، حمدي، زوجات لا عشيقات، التعّدّد الشّّرعي ضرورة العصر، ص5، انظر: الرابط التالي:

https://www.alukah.net/library/023088//

]]]- المصادر الأصلية للقرآن، م.س، ص39.

]]]- البغوي، تفسير البغوي، )النساء: 3(.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 332

ولعلّ الشّواهد على فوضى الزوّاج في الجاهليّة كثيرة، فقد روي أنّ »غيلان بن سلمة 

الله بتطليق  الثقفي« كان قد تزوّج في الجاهليّة بعشر نساء، فلمّّا أسلم، أمره رسول 

الزاّئد، وبالتقّيّد بما جاء في حكم القرآن]]]. وقد أمر الرسّول »الحارث بن قيس« أن 

يختار من نسائه أربعًا، ويطلقّ بقيّتهن، وكانت عنده ثماني نسوة]]]. وكان »مسعود بن 

معتب«  و»معتب بن عمرو بن عمير«، و»عروة بن مسعود«، و»سفيان بن عبد الله«، 

و»أبو عقيل مسعود بن عامر بن معتب«. وكلهّم من ثقيف، وقد تزوّجوا عشر نسوة، 

، وأمسكوا أربعًا أربعًا. ومات  فنزل غيلان، وسفيان، وأبو عقيل للإسلام عن ستٍّ ستٍّ

بالتحّديد  بالنّزول عن نسائه«]]]. ولكن عندما نزل الأمر  عروة مسلمًًا، ولم يكن أمر 

اضطرّ كلّ من اتخّذ أكثر من زوجة إلى تطليق الزاّئد، والالتزام بالحدّ القانوني الذّي 

أباحه الإسلام]]].

القديمة:  العصور  في  الزوّجات  تعدّد  نظام  اتبّعت  التّي  الشّعوب  أشهر  من  ويعدّ 

العبريوّن -فضلًًا عن العرب في الجاهليّة- والصّقالبة، وبعض الشّعوب السّكسونية]]]، 

كما كان معمولًًا به لدى اليهود، وفي عهد الدّولة السّاسانيّة، ولدى شعوب أخرى، 

وقد أباحت اليهوديةّ تعدّد الزوّجات، ولم يرد في المسيحيّة نصّ يمنعه]]]. بل قيل »إنّ 

الكنيسة ظلتّ حتىّ القرن السّابع عشر تعترف بتعدّد الزوّجات«]]].

بل إنّ من الغربيّين أنفسهم من دافع عن قضيّة تعدّد الزوّاج في الإسلام، وهو غوستاف 

ا بالإسلام، مؤكّدًا أنهّ مبدأ عَرفَهَ اليهود،  لوبون، عندما أكّد أنّ هذا المبدأ ليس خاصًّ

]]]- الشّوكاني، نيل الأوطار من أحاديث سيّد الأخبار شرح منتقى الأخبار، 6/ 289؛ علي، جواد، المفصل في تاريخ 

العرب قبل الإسلام، 10/ 220.

]]]- القرطبي، الجامع لأحكام القرآن المبين لما تضمّنه من السّنّة وأحكام الفرقان، 5/ 17.

]]]- البغدادي، أبو جعفر محمّد بن حبيب، المحبر، الهند، حيدر آباد، ص357.

]]]- علي، جواد، المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، ص220.

]]]- وهم سكّان ألمانيا والنمسا وسويسرا وبلجيكا وهولندا والدّانمارك والسّويد والنّروّيج وإنجلترا. وقبل أيضًا ظهر 

تعدّد الزوّجات في الشّعوب السّلافيّة كروسيا والصّّرب والتشّكيك والسلوفاك. 

]]]- الصفار، حسن، تعدّد الزوّجات، كان للرجّل قبل الإسلام أن يتزوّج من النّساء ما وسعه، على الرابط التالي:

https://the12imams.net/community/785 

]]]- الهاشمي، محمّد فؤاد، الأديان في كفّة الميزان، ص109. 



ة |  
ّ
333 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

والفرس، والعرب، وغيرهم من أمم الشّّرق قبل ظهور محمّد، ومن ثمّ فلم ترَ الأمم 

مع  لوبون،  يعتقد  ولا  إذًا،  جديدًا  غُنْمًًا  تأكيده-  -بحسب  فيه  الإسلام  اعتنقت  التّي 

ذلك، وجود ديانة قويةّ تستطيع أن تحَُوِّل الطبّائع فتبتدع، أو تمنع، مثل ذلك المبدأ 

الذّي هو وليد جَو الشّّرقيّين، وعروقهم، وطرُقُ حياتهم]]].

وهذا يتنافى مع مبدأ التقّصّّي الذّي ألزم تيسدال به نفسه]]]، وهو خطأ منهجي وقع فيه 

المستشرق تيسدال، وذلك لأنهّ في مقدّمة كتابه ألزم نفسه بهذا المبدأ بوصفه منهجًا، 

وطريقة لا يحيد عنها، لكن في حيّز التطّبيق تخلّّى عنها؛ إذ كان عليه أن يدرك جيّدًا 

أنّ تعدّد الزوّجات لم يكن خاصّيّة جاهليّة، ولكنّه كان سمة في الأمم السّابقة التّي 

سبقت العصر الجاهلي بقرون زمنيّة، وفي أماكن مختلفة. أمّا أنهّ أصدر حكمًًا خاطئاً 

هنا، فهذا معناه أنهّ لم يتقصّ الأمر جيّدًا، ومن ثمّ خالف ما ألزم به نفسه.

وبالنّظر إلى قضيّة تعدّد الزوّجات نجد أنهّا حملت الكثير من الادّعاءات الكاذبة، فقد 

حاول الزعّم باقتباس الإسلام تعدّد الزوّجات من العرب في الجاهليّة، على الرّغم من 

أنّ التاّريخ يقول لنا إنّ التعّدّد في الإسلام كان ثورة على الفوضى الجنسيّة التّي كانت 

تشيع في الجاهليّة، فالإسلام جاء لينظمّ العلاقات الزوّجيّة، فمنع الزوّاج من زوجة 

التّي كانت تشيع  الفوضويةّ  العلاقات  الأب، ومن الجمع بين الأختين، وغيرها من 

في الجاهليةّ. هذا فضلًًا عن المنطق الأعوج الذّي بينّاه في حينه في هذه القضيّة، إذ 

كيف يكيل المستشرق تيسدال الاتهّامات حول قضيةّ التعّدّد في الإسلام، في الوقت 

ا في الزوّجات، والذّي ورد في الكتاب المقدّس،  الذّي يتغافل عن التعّدّد الكبير جدًّ

ومنسوب لأنبياء، ورسل كداوود، وسليمان، ورحبعام، وغيرهم.!

]]]- لوبون، غوستاف، حضارة العرب، ص413-411.

]]]- المصادر الأصلية للقرآن، م.س، ص5.



الفصل الرّابع

يّة الرّسول
ّ
دعاوى حول ألفاظ القرآن وأم

عم باشتمال القرآن على ألفاظ غير عربيّة
ّ
- الز

ً
لًا

ّ
أو

ظهرت دعوات كثيرة إلى وجود كلمات غير عربيّة في القرآن الكريم، أو اقتراض 

ألفاظ غير عربيّة من قبل القرآن الكريم. إنّ هذا الاقتراض المزعوم، والذّي يدور حوله 

الكلام يقال له: المعربّ؛ أي الألفاظ الأعجميةّ التّي دخلت على القرآن الكريم من 

لغاتٍ شتىّ]]].

وعلى الرّغم من أنّ لغة القرآن تعدّ من أكثر المظاهر تعبيراً عن الإعجاز القرآني، 

ذلك  ويظهر  فيه،  موجودة  عربيّة  غير  ألفاظ  وجود  بدعوى  منها  يقللّ  تيسدال  فإنّ 

الادّعاء في قوله: »إذا كان ثمةّ حاجة إلى دليل آخر على المدى الواسع لتأثرّ الأحاديث 

ا.. أنهّ يحتوي  اليهوديةّ على الإسلام، فإنذه يمكن تقديمه من حقيقة جديرة بالذّكر جدًّ

على بعض الكلمات غير العربيّة على الإطلاق، ولكنّها مشتقّة من الآراميّة، أو العبريةّ، 

أو الكلدانيّة، ومنها: تابوت - جنّة عدن - جهنّم - سكينة - طاغوت - فرقان - ماعون 

- ملكوت - توراة وغيرها«]]].

ولا شكّ في أنّ هذا الزعّم الذّي يزعمه تيسدال زعم قديم، وجديد في آن، وتناقله 

والعقول  الأقلام،  تلقفته  حيث  عليه،  مردود  زعم  لكنّه  المستشرقين،  من  العديد 

الإسلاميّة بالردّّ، والنّقدّ الذّي يجعل الزعّم متهافتاً، ويبيّّن سخافة العقول الذّي أشاعته، 

أو التّي اتخّذته معبّّراً للطعّن في القرآن، ومصدريتّه الإلهيّة.

وقد وردت العديد من الآيات التّي تدلّ على عربيّة القرآن، من ذلك:

مِنَ  لتَِكُونَ  قَلْبكَِ  عَلََى  الْْأمَِيُن  وحُ  الرُّ بهِِ  نَزَلَ  الْعَالََميَِن  رَبِّ  لَتَنْزِيلُ  هُ  وَإنَِّ تعالى:  قال 

]]]- د. ليث العتابي، لغة القرآن والشّبهات المثارة حولها، على الرابط التالي:

https://maarefhekmiya.org/16404/language-of-quran/

]]]- تيسدال، سان كلير، المصادر الأصلية للقرآن، ص106. 



ة |  
ّ
335 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

الْْمُنْذِرِينَ بلِسَِانٍ عَرَبِِيٍّ مُبيٍِن )الشعراء: 195-192(.

 وقال تعالى: وَكَذَلكَِ أَنْزَلْنَاهُ حُكْمًًا عَرَبيًِا )الرعد: 37(.

 )الشورى: 7(. وقال تعالى: وَكَذَلكَِ أَوْحَيْنَا إلَِيْكَ قُرْآنًا عَرَبِِيً

وقال تعالى: إنَِّا جَعَلْنَاهُ قُرآْناً عَرَبِيًا لَعَلَّكُمْ تعَْقِلُونَ )الزخرف: 3(.

هُمْ يَتَّقُونَ )الزمر: 28(.  وقال تعالى: قُرْآَنًا عَرَبيًِّا غَيْْرَ ذِي عِوَجٍ لَعَلَّ

وعلى الرّغم من اختلاف العلماء حول قضيّة وجود ألفاظ عربيّة في القرآن، فإنهّا 

في النّهاية تصبّ في اتجّاه نقض الشّبهة التّي أثارها تيسدال، وغيره من المستشرقين. 

فهناك ثلاث تفسيرات لهذه القضيةّ:

من  كلّ  ويتزعّمه  القرآن،  في  أعجميّة  ألفاظ  وجود  بعدم  يقول  الأوّل:  التّفسير 

الإمام الشّافعي والطبري، فالشّافعي يعلقّ على الآيات التّي تؤكّد على عربيّة القرآن 

بقوله: »فأقام حجّته بأنّ كتابه عربي في كلّ آية ذكرناها، ثمّ أكّد ذلك بأن نفى عنه جلّ 

ثناؤه كلّ لسان غير لسان العرب في آيتين من كتابه، فقال تبارك وتعالى: وَلَقَدْ نَعْلَمُ 

 بيٌِن ذَا لسَِانٌ عَرَبِِيٌّ مُّ مُهُ بَشََرٌ لِّسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ إلَِيْهِ أَعْجَمِيٌّ وَهَٰ مََاَّ يُعَلِّ مُْ يَقُولُونَ إنِ أَنَّهَّ
أَأَعْجَمِيٌّ  آيَاتُهُ  لَتْ  لَوْلََا فُصِّ لَّقَالُوا  أَعْجَمِيًّا  قُرْآنًا  وَلَوْ جَعَلْنَاهُ  )النّحل: 103(، وقال: 

 )فصّلت: 44(«]]]. وَعَرَبيٌِّ

ثمّ إنهّ ليس هناك ما يمنع من القول بأنّ هذه الألفاظ من الألفاظ المشتركة بين أكثر 

من لغة، وهذا ما عبّّر عنه الطبّري بقوله: »ولم نستنكر أن يكون من الكلام ما يتفّق فيه 

ألفاظ جميع أجناس الأمم المختلفة الألسن بمعنى واحد، فكيف بجنسين منها، كما 

اتفّاقاً كثيراً منهم فيما قد علمناه من الألسن المختلفة، وذلك كالدّرهم،  قد وجدنا 

والدّينار، والدّواة، والقلم، والقرطاس«]]].

]]]- الشّافعي، الرسّالة، ص47-46. 

]]]- الطبّري، تفسير الطبّري جامع البيان عن تأويل آي القرآن، مكّة، ج1، ص15. 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 336

ويميل إلى هذا الرّأي بعض المعاصرين مستندين إلى الآتي]]]:

أوّلًًا: إنّ أسماء الأشخاص، وبالخصوص أسماء الأنبياء: وكذلك أسماء الأماكن، 

لها-  تعرضّه  -عند  الكريم  القرآن  ذكرها  قد  يشاكلها  وما  الأشياء،  بعض  وأسماء 

بمسمّياتها الأصليّة، وهذا هو الصّواب، ومسلك العقلاء، بل مسلك البشـريةّ جمعاء، 

عند  الاسم  معنى  عليه  يدلّ  لا  بـما  اسمه س  ما  ننادي شخصًا  أن  مثلًًا  يصحّ  فهل 

المنادي، أكيد لن يسمعنا، بل لن يفهم، ولن يعرف بأنهّ هو المنادى، فإذا كان مسلك 

والتوّاصل،  الفهم،  منها  ليتحصّل  الأصليّة  مسمّياتها  على  الأشياء  إبقاء  هو  العقلاء 

فكيف بالقرآن الكريم.

عربيةّ  ألفاظ  من  مأخوذة  بالأصل  الكريم  القرآن  في  المذكورة  الأسماء  ثانيًا: إنّ 

أصيلة، فـآدم اسم عربي مشتق من الأدَمَة وهي السمرة؛ لأنهّ خُلق من أديم الأرض، 

وكذلك باقي الأسماء، أما أسماء الملائكة المختومة بلفظ إيل فإنّ هذا اللفّظ، أو هذا 

باقيًا عند  الحجاز، وإن كان  أيضًا، لكنّه ممّّا قل استعماله عند عرب  المقطع عربي 

غيرهم ولم يندثر.

ثالثًا: الآيات القرآنيّة التّي صرحّت بعربيةّ كلّ ما في القرآن الكريم

كالسيوطي]]]،  القرآن،  في  الأعجميّة  الألفاظ  بعض  وجود  يرى  الثّاني:  التّفسير 

ودليلهم في ذلك أنّ الله تعالى بعث سيّدنا محمّد للنّاس كافةّ، فليس هناك ما يمنع 

أنهّا  الرسّالة المحمّدية. بخاصّة  عنده من وجود بعض هذه الألفاظ تحقيقًا لعالميّة 

دخلت العربيّة، وخضعت لاشتقاقاتها، وصارت جزءًا منها.

التّفسير الثّالث: يذهب إلى أنهّا وإن كانت غير عربيّة، فقد صارت عربيّة استعمالًًا، 

وتعريبًا، واشتقاقاً.

ولنا هنا أن نتساءل: هل أثُر عن العرب أنهم أخذوا شيئاً من هذا على القرآن عند 

]]]- العتابي، ليث، لغة القرآن والشّبهات المثارة حولها، على الرابط التالي:

https://maarefhekmiya.org/16404/language-of-quran/

]]]- السّيوطي، الإتقان في علوم القرآن، ج2، ص125.



ة |  
ّ
337 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

متداولة  الكلمات كانت  أنّ هذه  فدلّ على  يؤثرّ شيئاً من هذا،  بالطبّع لم  سماعه؟! 

منها،  جزءًا  وصارت  لغتهم،  في  فدخلت  عربي،  غير  أصلها  كان  وإن  حتىّ  بينهم، 

وخضعت لأساليب العربيّة واشتقاقاتها. ومن ثمّ فلا معنى لشبهة تيسدال، وادّعاءاته 

ثمّ جاء في  لكنّهم لم يجدوا، ومن  فيه شيئاً لأذاعوه،  القرآن. ولو وجدوا  لغة  حول 

مُهُ بَشََرٌ لِّسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ إلَِيْهِ  مََاَّ يُعَلِّ مُْ يَقُولُونَ إنِ القرآن في قوله تعالى: وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهَّ

وحُ الْْأمَِيُن عَلََى  بيٌِن )النحل103(، وفي قوله: نَزَلَ بهِِ الرُّ أَعْجَمِيٌّ وَهَـذَا لسَِانٌ عَرَبِِيٌّ مُّ
بيٍِن )الشعراء: 193-195(، وفي قوله تعالى:  قَلْبكَِ لتَِكُونَ مِنَ الْْمُنذِرِينَ بلِسَِانٍ عَرَبِِيٍّ مُّ

هُمْ يَتَّقُونَ )الزمر: 28(. قُرآنًا عَرَبيًِا غَيْْرَ ذِي عِوَجٍ لَّعَلَّ

ومن ثمّ فقد ذهب قوم إلى »جمع بين قول من قال إنّ في القرآن كلمات أعجميّة، 

والصّواب  قال:  حيث  سلام،  بن  القاسم  عبيد  أبو  منهم  ينفي،  الذّي  الآخر  والقول 

عندي مذهب فيه تصديق القولين جميعًا، وذلك أنّ هذه الأحرف أصولها أعجميّة، 

كما قال الفقهاء، لكنّها وقعت للعرب فعرذبتها بألسنتها، وحوّلتها عن ألفاظ العجم 

إلى ألفاظها، فصارت عربيّة، ثمّ نزل القرآن، وقد اختلطت هذه الحروف بكلام العرب، 

فمن قال إنهّا عربيّة فهو صادق ومن قال: إنهّا عجيبة فصادق«]]]. 

الكلمات  هذه  عرّبت  العرب  أنّ  على  الدّليل  أنّ  إلى  الباحثين  بعض  ذهب  وقد 

أنكّ تجد لها أصولًًا في المعجمات العربيّة، فمثلًًا كلمة ناشئة تجدها في القاموس 

 ، المحيط، قال: نشأ: كمنع وكرمُ، نشْئاً ونشوءًا ونشََاءً ونشَْأة ونشَاءةً: حَيِيَ، ورباَ وشبَّ

والنّاشئ ج: نشْء، ويحُركّ، وكلُّ ما حدث بالليّل وبدأ، ج: ناشئة، أو هي مصدر على 

فاعلة، أو أوّل النّهار، أو الليّل، أو أوّل ساعات الليّل، أو كلّ ساعة قامها قائم الليّل، 

أو القَومة بعد النّومة]]].

لكنّ تيسدال لا يعلم أنّ العلماء من أهل اللغّة من المسلمين أقرّوا بوجود ألفاظ 

في القرآن ذات أصل غير عربي قبله من مئات السّنين، أي أنّ تيسدال لم يأت بجديد 

من عنده، فمن نزاهة هؤلاء العلماء أنهّم أقرّوا بوجود ألفاظ عربيّة عربيةّ تعبيراً عن 

]]]- انظر: ابن فارس، الصاحبي في فقه اللغة وسنن العرب في كلامها، 63-62. 

]]]- انظر: زقزوق، محمود حمدي، حقائق الإسلام في مواجهة شبهات المشككين، ص55.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 338

من  المحدثين  العلماء  من  إنّ  بل  الأمم.  لكلّ  والقرآن، وصلاحيّته  الإسلام،  عالميّة 

أقرّوا بذلك، ووجّهوه بما يتنافى مع المقصد الذّي سعى إليه تيسدال.

 ليس هذا فحسب بل إنّ القرآن به كلمات غير التّي استدلّ بها هذا المستشرق، 

كإنجيل، وحبر، وأباريق، واستبرق، وأرائك، وسرادق، وسجّيل، وزنجبيل، وسورة، 

وسبت، وصراط، وفرعون، وفردوس، ومنسأة، واليمّ، ومشكاة، وهاروت، وماروت، 

وغيرها. وهي كما نلاحظ منها ما هو أسماء أعلام، أو أشياء، ومنها ما هو صفات. 

الأمر الذّي يعني أنهّ لا مجال لشبهة تيسدال؛ لأنّ القرآن لا يتضمّن تراكيب غير عربيةّ، 

فهو يعتمد التّّراكيب العربيةّ في بناء الجمل والسّياقات، وليس تراكيب أخرى غيرها 

من لغّات أخرى.

تيسدال كالسكينة، وعدن كلمات عربيةّ  التّي ذكرها  الكلمات  بعضًا من  أنّ  كما 

وردت في المعاجم العربيةّ العتيقة، وفي كتب اللغّة على أنهّا عربيّة صرفة، فهل نتهّم 

تيسدال هنا بالتدّليس أم بالجهل؟!

من  مشتقّة  الكلمات  هذه  أنّ  إلى  الإشارة  »وتجدر  فيقول:  يعود  تيسدال  لكنّ 

جذور مشتركة بين جميع اللغّات الثلّاث التّي أشرنا إليها -يقصد الآراميّة، والعبريةّ، 

العبريةّ  تظهر في  بينما  العربيّة،  اللغّة  قواعد  وفق  تصاغ على  لا  ولكنّها  والكلدانيةّ- 

والآراميّة، وتعود إلى تلك اللغّات«]]].

لكن مع فرض أنّ هناك ألفاظاً غير عربيّة في القرآن، وتنتمي إلى لغات شتىّ، فهل 

يضُمّن  من  الكتاّب  من  أنّ  فكما  بالطبّع لا،  القرآن؟!  عربيّة  للقدح في  مسوّغ  ذلك 

كتابه بعض الألفاظ من لغات أخرى، وهذا لا يقدح في اللغّة الأساس التّي كُتب بها، 

وتشيع فيه، فكذلك وجود بعض الألفاظ غير العربيّة لا يقدح في عربيّة القرآن الكريم. 

ولنضرب مثالًًا بتيسدال ذاته في كتابه المصادر الأصليّة في القرآن، ألم يتضمّن كتابه 

إلى غير  العرب  الأعلام  وبعض  والسّنّة،  قرآن، ومحمّد،  مثل  العربيّة  الألفاظ  بعض 

ذلك؟! أفيقدح هذا في لغّة الكتاب الأصليّة التّي كتب بها؟! بالطبّع لا.

]]]- المصادر الأصلية للقرآن، م.س، ص106. 



ة |  
ّ
339 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

إنّ العهد الجديد كتب باللغّة السّّريانيّة، أو الآراميّة لغةً أصليّة، ثمّ ترجم إلى اللغّة 

اللغّة الأصليّة له يزعم وجود  اللغّة العربيّة، أفيحقّ لنا القدح في  اليونانيّة، ومنه إلى 

ترجمة يونانيّة، أو عربيّة له؟! وهل يجوز القول بأنهّ يوناني أو عربي؟! بالطبّع لا، فإذا 

كان الأمر كذلك فلم المجادلة، والدّخول في كلام هو إلى الفوضى، واللّّامنطق أقرب 

منه إلى العلم والمنطق.

لغّات شتىّ  اقتبس هذه الألفاظ من  الرسّول  أنّ  تيسدال خطأ  أنّ ممّّا يفهمه  كما 

القرآن، وهذا  ثمّ ضمّنها  الخاطئ-  تيسدال  باللغّات، هكذا يصوره فهم  -وكأنهّ عالم 

تصوّر ناتج من جهل شديد، ألا يعلم هذه المستشرق أنّ الكلمات غير العربيّة التّي 

دخلت القرآن كانت مستعملة على ألسنة العرب قبل الإسلام بقرون، أي أنهّا مع فرض 

جزءًا  صارت  حتىّ  العرب  لغة  في  السّنين  لمئات  استعملت  فقد  عربيّة،  غير  كونها 

منها، فصارت عربيّة الاستخدام، وإن لم تكن في الأصل عربيّة، وخضعت لاشتقاقات 

اللغّة، ونظامها اللغّوي، وقواعدها المعمول بها –بعكس ما حاول تيسدال أن يوهم- 

ومن ثمّ صارت عربيّة، وعليه كان دخولها القرآن من الباب الواسع للغّة العربيّة، وليس 

من باب الاقتباس كما يحاول هذا المستشرق أن يوهم القراّء.

ومن ثمّ نفهم أنّ المقصود بلسان عربي مبين ما تحدّث به العرب، ونطقوا به قبل 

الإسلام بقرون، ولو كان من لغّات أخرى، فمجراه على ألسنة العرب هو جواز المرور 

إلى اللغّة العربيّة الفصحى، ومنها إلى القرآن الكريم.

في  صعوبة  المحمّديون  المفسّّرون  وجد  ما  »وكثيراً  قائلًًا:  يعود  تيسدال  لكنّ 

التّي  الأخرى  باللغّات  معرفتهم  بسبب عدم  الكلمات،  لهذه  الدّقيق  المعنى  تحديد 

السّياق،  تناسب  أنهّا  نجد  الطرّيقة،  بهذه  معناها  نعرف  وعندما  محمّد،  منها  اقتبس 

فعلى سبيل المثال من الخطأ الشّائع أن نتصوّر أنّ ملكوت تدلّ على صفة، أو مسكن 

للملائكة؛ لأنهّا غير مشتقّة من ملك، وإنّّما من ملاك، ولكن هي الطرّيقة العربيّة في 

كتابة العبريةّ... من مملكة«]]].

]]]- المصادر الأصلية للقرآن، م.س، ص107-106. 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 340

ويحمل النّصّ السّابق ادّعائين: الأوّل صعوبة فهم المعاني الخاصّة بالألفاظ غير 

العربيّة الأصل، والثاّني خطأ المفسّّرين في فهم كلمة ملكوت التّي وردت في بعض 

الآيات القرآنيةّ.

ادّعاه المستشرق تيسدال من صعوبة فهم المفسّّرين لمعاني هذه  فمن حيث ما 

الدّليل  نملك  تمامًا  العكس  على  بل  دليل،  على  يقوم  ولا  ادّعاء،  فذلك  الألفاظ، 

العربيةّ،  دخلت  العربيّة  غير  الألفاظ  أنّ  باعتبار  عربي،  القرآن  أن  ذلك  خطئه،  على 

واستعملتها العرب قبل الإسلام، وصارت هذه الألفاظ جزءًا منها، فأبو عبيدة معمر 

ا إن لم تكن العرب تخاطبََت به، ولا عرفتها، استحال أن يخاطبهَم  المثني يقول:: »وأمَّ

الرسّول مخاطباً  يكون  مبينًا، ولا  عربيًّا  القرآن  يكون  يعرفون، وحينئذٍ لا  الله بما لا 

لقومه بلسانهم«]]]، ويقول ابن عطية ت: 546: »والذّي أقوله: إنّ القاعدة، والعقيدة 

فلا  العرب  كلام  عن  تخرج  لفظة  فيه  فليس  مبين،  عربي  بلسان  نزل  القرآن  أنّ  هي 

المفسّّرين وجدوا  بأنّ  بادّعائه  تيسدال  يأتي  أين  فمن  آخر«]]].  لسان  إلّّا من  تفهمها 

صعوبة في فهم هذه الألفاظ؟!

فهذا الألفاظ يمكن أن تجمع تحت بند الكلمات المعرّبة، كونها ألفاظ غير عربيةّ 

الأصل، لكنّها صارت عربيّة الاستخدام، خاصّة أنّ »تعريب الاسم الأعجمي أن تتفوّه 

به العرب على مناهجها«]]]. بل إنّ هذه الألفاظ على ندرتها لا تخرج النّصّ القرآني 

ادّعاء  يسقط  ثمّ  بلسان عربي مبين]]]. ومن  ينطلق  عن عربيّته، ولا عن كون رسوله 

تيسدال بصعوبة هذه الألفاظ، أو عدم فهم المسلمين لها.

في  أعجميّة  ألفاظ  وجود  رافضًا  فارس  ابن  المعجمي  اللغّوي  يقول  ذلك  وفي 

م أنّ العرب إنّّما عجزت عن  م مُتوهِّ القرآن: »لو كان فيه من لغة غير العرب شيء لتوهَّ

]]]- القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ص1/ 110.

]]]- انظر: م.ن، ص1/ 112.

]]]- ابن عطية، المحرر الوجيز، ص1/ 51.

]]]- القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ص1/ 110.



ة |  
ّ
341 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

الإتيان بمثله؛ لأنهّ أتى بلغاتٍ لا يعرفونها«]]]. وهذا ما أكّده أبو عبيد القاسم بن سلام 

ت: 224 في نصّ سابق. 

أمّا في ما يتعلقّ بلفظ ملكوت فإنهّ يمكن القول إنهّ ورد في القرآن في أربعة مواضع، 

في القرآن الكريم، في قوله تعالى:

مََاَّوَاتِ وَالْْأرَْضِ وَليَِكُونَ مِنَ الْْمُوقِنيَِن﴾ )الأنعام:  ﴿وَكَذَلكَِ نُرِي إبِْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ الس
.)75

أَنْ  وَأَنْ عَسَى  ءٍ  وَمَا خَلَقَ اَّللَّهُ مِنْ شََيْ مََاَّوَاتِ وَالْْأرَْضِ  مَلَكُوتِ الس يَنْظُرُوا فِِي  ﴿أَوَلََمْ 
بَ أَجَلُهُمْ فَبأَِيِّ حَدِيثٍ بَعْدَهُ يُؤْمِنُونَ﴾ )الأعراف: 185(. يَكُونَ قَدِ اقْتََرَ

تَعْلَمُونَ﴾  كُنْتُمْ  إنِْ  عَلَيْهِ  ارُ  يُُجَ وَلََا  يُُجيُِر  وَهُوَ  ءٍ  شََيْ كُلِّ  مَلَكُوتُ  بيَِدِهِ  مَنْ  ﴿قُلْ 
)المؤمنون: 88(.

ءٍ وَإلَِيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ )يس: 83(. ﴿فَسُبْحَانَ الَّذِي بيَِدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شََيْ

السّماء  عليه  تحتوي  فيما  الباهرة  وقدرته  العظيم،  الله  ملك  يعني  والملكوت 

والأرض، ومعنى قول الله تعالى ملكوت السّموات والأرض أي: كما أريناه البصيرة 

والملكوت:  والأرض،  السّموات،  ملكوت  نريه  قومه،  خلاف  في  والحقّ  دينه،  في 

ابن  قال  والرهّبوت،  والرحّموت،  كالجبروت،  للمبالغة،  التاّء  فيه  زيدت  الملك، 

آيات  يعني  جبير:  بن  وسعيد  والأرض، وقال مجاهد  السّموات  خلق  يعني  عباس: 

السّموات والأرض]]]. 

المستشرق تيسدال ينتقد أنّ المعنى في القرآن يحمل معنى الصّفة، أو المسكن، 

فهو ينكر أن يحمل اللفّظ معنى المكانيّة، مع أننّا نجد المعنى ذاته في المسيحيّة التّي 

يدين بها تيسدال، فنحن نجد في الإنجيل الآتي:

]]]- السّيوطي، الإتقان في علوم القرآن، ص288.

]]]- البغوي، تفسير البغوي، الأنعام: 75؛ وانظر: تفسير الجلالين، الأنعام: 75؛ وتفسير السعدي، الأنعام: 75. 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 342

 متى

11:11

الحَْقَّ أقَوُلُ لكَُمْ: »إنَِّهُ لمَْ يظَهَْرْ بيَْْنَ مَنْ وَلدََتهُْمْ النِّسَاءُ 

أعَْظمَُ مِنْ يوُحَنَّا المَْعْمَدَانِ. وَلكَِنَّ الأصَْغَرَ فِِي مَلكَُوتِ 

مََاَّوَاتِ أعَْظمَُ مِنْهُ«! الس

لوقا 28:7
فإَِِّنِّي أقَوُلُ لكَُمْ: »إنَِّهُ ليَْسَ بيَْْنَ مَنْ وَلدََتهُْمُ النِّسَاءُ أعَْظمَُ مِنْ 

يوُحَنَّا، وَلكِنَّ الأصَْغَرَ فِِي مَلكَُوتِ اللهِ أعَْظمَُ مِنْهُ«!

 متى

24:13

مََاَّوَاتِ  وَضََربََ لهَُمْ مَثلًًَا آخَرَ، قاَلَ: »يشَُبَّهُ مَلكَُوتُ الس

بِإِنسَْانٍ زَرَعَ زَرْعًا جَيِّدًا فِِي حَقْلِهِ«.

 مرقس

27-26:4

وَقاَلَ: »إنَِّ مَلكَُوتَ اللهِ يشَُبَّهُ بِإِنسَْانٍ يلُقِْي البِْذَارَ عَلََى 

الأرَضِْ، ثمَُّ ينََامُ ليَْلًًا وَيقَُومُ نهََارًا فِيمََا البِْذَارُ يطَلْعُُ وَينَْمُو، 

وَهُوَ لََا يدَْرِي كَيْفَ يحَْدُثُ الأمَْرُ«.

 متى

31:13

مََاَّوَاتِ  وَضََربََ لهَُمْ مَثلًًَا آخَرَ، قاَلَ: »يشَُبَّهُ مَلكَُوتُ الس

بِبِزْرةَِ خَردَْلٍ أخََذَهَا إنِسَْانٌ وَزَرَعَهَا فِِي حَقْلِهِ«.

فهذه النّصوص تحمل على المعنى الموجود في القرآن وأقوال المسلمين، وإن كان 

هناك معنى آخر مختصّ بالفهم المسيحي، إلّّا أنّ الاشتراك في المعنى الأوّل دليل 

على خطأ ما زعمه تيسدال. ومن هنا لنا هنا أن نتساءل لماذا يتحامل تيسدال على كل 

ما هو إسلامي أو قرآن خاصّةً؟! لماذا ظلّ دائم السّعي إلى محاولة تشويهه، وإلقاء 

الشّبه، والأباطيل حوله؟! لماذا لا يستخدم معيار واحد للحكم على القضايا؟! فإذا 

فلماذا  الإسلام،  مع  يتفّق  معانيه-  واحد من  النّصرانيّة -في  الملكوت في  معنى  كان 

ينتقد المفهوم في البيئة الإسلاميّة، ولا ينتقده في البيئة النّصرانيّة؟!

إنّ “المعنى اللغّوي لكلمة »ملكوت اللَّه« في اللغّة العبرية »مالكوت«، وفي اللغّة 

الأراميّة »مالكوتا«، وتعني سلطان اللَّه وحكمه. وفي اللغّة اليونانيةّ »فاسيليا«، وتعني 



ة |  
ّ
343 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

مملكة، أو ملكوت، وملكوت اللَّه منذ الأزل، والآن وإلى الأبد، ففي العهد القديم يشير 

ملكوت اللَّه إلى: »حكم اللَّه، وسلطانه الشّامل، وسيادته على النّاس، والأمم، والزمّن 

في الماضي، والحاضر، والمستقبل، أي التاّريخ، الذّي يحدّد مساره، ويحقّق فيه إرادته، 

والطبّيعة، والكون كلهّ، في السّماء وعلى الأرض، فهو خالق الكون، ومدبرّه، والمهيمن 

عليه«]]]. وهذا معنى قريب شيئاً كثيًرا من معنى الملكوت في الإسلام.

ومن ثمّ لنا هنا أن نتساءل لماذا يكيل تيسدال بمكيالين، فإذا كان من ضمن معاني 

الملكوت في النّصراني ما يقترب من المعنى الإسلامي، فلماذا ينظر للأخير على أنهّ 

يحتوي على مغالطة؟! فإنّ كان كلامه هنا يصف به الإسلام، فلماذا لا ينسحب هذا 

الوصف على النّصرانيّة التّي تحمل في أحد معاني الملكوت المعنى الموجود فيه؟!

بي
ّ
ثانيًا- شبهة تيسدال حول أميّة الن

القراءة،  قضيّة  على  يعرج  أن  افتراءاته-  تكتمل  -حتىّ  المستشرق  هذا  يفتِ  ولم 

والكتاب عند النّبي محمّد، ليستكمل بها سلسلة ادّعاءاته، الغريب أن تيسدال يستنكر 

ردّ المسلمين بأنّ القرآن من عند الله تعالى، وأنّ سيدنا محمّدا لم يكن يعرف القراءة 

والكتابة، إذ ليس بمقدروه -نقدًا لدعاوى تيسدال- قراءة الكتب العبريةّ، والآراميّة، أو 

غيرهما من الكتب التّي يدّعي هذا المستشرق أنهّ اقتبس منها. 

والغريب أنّ تيسدال يعرض حجّة المسلمين التّي تقول: إنّ النّبي كان رجلًًا أمّيًّا لا 

يعرف القراءة والكتابة، ولا يمكن أن يكون قد قرأ هذه الكتب من لغات شتىّ؛ لأنهّ لا 

يجيدها، أو يعرفها، وإنّّما يجيدها، ويعرفها عدد قليل من المعاصرين. ثمّ يقول ناقدًا: 

»وتستند هذه الحجّة إلى فرضيّتين: الأولى أنّ محمّدًا لا يعرف القراءة، ولا الكتابة، 

والثاّنية، أنهّ من خلال القراءة فقط يمكن أن يتعلمّ الأحاديث، والخرافات المعتمدة 

الفرضيتّين  والزاّردشتيّين، وسواهم في عصره. وتلك  اليهود، والمسيحيّين،  قبل  من 

تفتقر إلى الإثبات«]]]. 

St- Takla.org :حلمي القمص يعقوب، كتاب النّقد الكتابي، نقلًاً عن الموقع التالي -[[[

]]]- المصادر الأصلية للقرآن، م.س، ص110. 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 344

وهو في ذلك يرفض قضيّة أمّيّة النّبي الكريم مستندًا إلى المستشرق إبراهام جايجر 

الذّي ذهب إلى أنّ معنى أمّي في القرآن تعني غير اليهودي، أو من الأغيار. معللًًّا رأيه 

بالآية رقم 19 من سورة آل عمران، التّي تتحدّث إلى الأميّين، وأهل الكتاب، وإلى 

الآيتين: الآية 27 من سورة العنكبوت، والآية 15 من سورة الجاثية، التّي يتخّذهما 

منطلقًا لتأكيد رأيه، وأنّ لقب الأمييّن أسُبغ على أسرة إسحاق، ويعقوب، وليس على 

إسماعيل]]]. 

ومن ثمّ يقول معلقًّا: »ومن هنا يميّز محمّد نفسه بأنهّ النّبي الأمّي غير اليهودي، 

ليختلف في هذا الشّأن عن البقيةّ ممّن كانوا عمومًا من سلالة إسحاق، ليس هناك أي 

دليل على أنّ محمّدًا كان يجهل القراءة والكتابة. بيد أننّا لسنا ملزمين، بما شبه الوهم، 

لنستنتج أنّ الأسلوب الصّقيل في القرآن هو دليل على أنهّ كُتب بالكثير من العناية، 

النّسّاخ،  وكذلك تفصيل السّور المختلفة قبل تعلمّها عن ظهر قلب، وتلاوتها على 

وربّّما تمتّ هذه الأخيرة من دون القدرة على الكتابة«]]]. 

في  تتبارى  أخذت  المسلمين  المفكّرين  أقلام  إنّ  القول  يمكن  جانبنا  من  لكن 

المستشرقين،  عند  ظهورها  بدء  منذ  الاستشراقيّة  الدّعوى  أو  الفرية،  هذه  على  الردّّ 

وبالأخصّ على يد المستشرق الفرنسي م. سفاري في القرن الثاّمن عشر، ما يعني أنهّ 

من ضمن آئمةّ تيسدال في هذا الرّأي. وقد كان المستشرق سفاري يدّعي عدم أمّيةّ 

سيّدنا محمّد، ليؤسّس لنتيجة خطيرة، وهي أنّ النّبي الكريم –حاشاه- استغلّ معرفته 

بالقراءة، والكتابة في تأليف القرآن الكريم، وكتابة الآيات القرآنيةّ من خلال ما يعرفه 

قالب بلاغي مستغلًّاًّ  ثمّ وضعه في  التّّراثيّة،  والكتب  السّابقة،  السّماويةّ  الكتب  من 

فصاحته اللغّويةّ]]].

وهذا إنّ دلّ على شيء فإنّّما يدلّ على أنّ تيسدال لم يكن رائدًا للقول بهذا الزعّم، 

أنّ  وهو  آخر،  شيء  على  يدلّ  كما  وسفاري،  جايجر  إبراهام  من  كلّ  إليه  سبقه  بل 

مقدّمةً  محمّد  النّبي  في  التشّكيك  إلى  عامدًا  كان  الأولى  بواكيره  منذ  الاستشراق 

]]]- المصادر الأصلية للقرآن، م.س، ص111-110. 

]]]- م.ن، ص111. 

المستشرقون،  حرفها  وكيف  النّبويةّ  السّيرة  محمّد،  المتعال  عبد  الجبري،  العظيم،  عبد  محمّد  علي،  انظر:   -[[[

الأسكندرية، ص64- 65.



ة |  
ّ
345 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

للتشّكيك في القرآن الكريم، وكلّ ما هو إسلامي.

لكن من المهم التأّكيد على أنّ قضيّة أمّيّة النّبي مسألة خلافيّة عند بعض المفكّرين 

أمّيّة قراءة وكتابة، فإنّ هناك  النّبي  أمّيّة  أنّ  المسلمين، فإذا كانت الكثرة الكاثرة ترى 

من عدها نسبة إلى الأمّييّن من أهل قريش في مكّة، ومكّة من أمّهات القرى، وهذا 

الفريق فسّّر قوله تعالى: »وما كنت تتلو قبله من كتاب، ولا تخطهّ بيمينك إذًا لارتاب 

المبطلون« بأنّ المراد بالآية نفي العادة، والممارسة لا نفي القدرة، فإنّ المراد: ما كان 

من عادتك قبل نزول القرآن أن تقرأ كتاباً، ولا كان من عادتك أن تخطّ كتاباً، أو تكتبه، 

أو ما كنت تمارس قراءة كتب الأديان السّابقة، وهو يكفي في نفي الارتياب، واثبات 

صحّة القرآن، وعدم كونه تلفيقًا من كتب السّابقين]]].

ويرى هذا الفريق أنّ إثبات قدرة الرسّول الكريم على القراءة، والكتابة لا يقدح في 

إعجاز القرآن الكريم؛ كون نظم القرآن، وكلامه لا مجال للقول فيه أنهّ من عند الأمم 

السّابقة؛ لأنّ القرآن كتاب مختلف كلّ الاختلاف عمّّا سبقه من نظم بشري، حتىّ أنّ 

القرآن تحدّى به الجميع أن يأتي بمثله.

وهناك من يفصل، فيرى أنّ النّبي الكريم كان غير قادر على القراءة والكتابة قبل 

بزوغ دعوته، وصار قادرًا على القراءة بعد بزوغ دعوته]]].

أمام  الأيدي  يقفوا مكتوفي  النّبي لم  المؤيدّين لأميّة  المفكّرين المسلمين  لكنّ   

دعاوى تيسدال حول هذه القضيةّ، حيث استدلوّا بأدليّة عقليّة، أو تاريخيّة، أو دينيةّ 

.موجودة في القرآن الكريم، مدافعين عن أميّة سيّدنا محمّد

فقد وقف بعض المسلمين على أربعة أدلةّ تاريخيّة، وهي: 

الصّديق،  بكر  أبي  مثل  الكتبة:  من  عددًا  الوحى  لكتابة  استخدم   النّبي أنّ  أ- 

أبي  بن  وعلي  الأرقم،  بن  الله  وعبد  حسنة،  بن  وشرحبيل  الأرقم،  أبي  بن  والأرقم 

]]]- انظر: أسماء الرسول المصطفى، ج1، ص311.

/https://hadith.net/ar/post/62189 :قادرًا على القراءة والكتابة؟ على الرابط التالي هل كان النبي -[[[



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 346

طالب،... معتبراً أنهّ لو كان كاتبًا يجيد تلك الصّنعة لما احتاج لمن يكتب عنه]]].

ب- موقف النّبي ضمن خطاب العباس بن عبد المطلّب، الذّى أرسله إليه، في 

غزوة أحد مع رجل من بنى غفار، الأمر الذّي دفع النّبي إلى استقدام أبى بن كعب 

ليقرأ عليه الخطاب، ولما انتهى أبي من قراءاته طلب منه النّبي أن يكتم الخبر الذّى 

جاء بالخطاب، ولو كان يعرف القراءة لكان أولى به ألّّا يطلع أحدًا على سرهّ]]]. 

ليبايعوه  إليه  الوفود عندما جاءوا  بنى »ثقيف« في عام  النّبي من وفد  ج- موقف 

طالبين إليه أن يكتب لهم كتابا به شروط تريحهم، فقال لهم: اكتبوا ما بدا لكم ثمّ 

أئتونى به، فذهبوا لعلى بن أبى طالب يطلبون منه أن يكتب لهم كتابا يبيح لهم الرّبا 

والزنى، فرفض، فذهبوا إلى سعيد بن العاص فكتب لهم ما أرادوا تاركًا للنّبي حرّيةّ 

التصّرفّ، ولما رجعوا للنّبي قرأ عليه الكتاب، ولماّ وصل القارئ إلى كلمة الرّبا طلب 

النّبي منه أن يضع يده عليها، وأمر بمحوها، وطلب إعادة نسخ الكتاب بعد تعديله]]]. 

د- أنّ الدّليل على »أميّة النّبي« يعود إلى أنّ الكتابة في زمانه لم تكن منتشرة بصورة 

كبيرة، مؤكّدًا أنّ المدينة لم يكن فيها فيها سوى بضعة عشر كاتبًا، ولو كان النّبي يعلم 

بأنهّ  القرآن  دعوى  ولأنكروا  ذلك،  له  المخالطون  العرب  غفل  والقراءة لما  الكتابة، 

»أميّ«]]]. 

أمّا النّصّ القرآني فيشير إلى شيء من هذا عند المؤيدّين في قوله تعالى: الَّذِينَ 

 ِنْجِيل وَالْْإِ التَّوْرَاةِ  فِِي  عِنْدَهُمْ  مَكْتُوبًا  يََجدُِونَهُ  الَّذِي  يَّ  الْْأمُِّ النَّبيَِّ  سُولَ  الرَّ يَتَّبعُِونَ 
خصّ  وصف  »فالأمّيّة  الآية:  لهذه  تفسيره  في  عاشور  ابن  يقول   ،)157 )الأعراف: 

الله به رسوله محمّدًا، إتمامًا للإعجاز العلمي العقلي الذّي أيدّه الله به، فجعل 

ٌّ، إلهي؛  الأمّيّة وصفًا ذاتيًّا له، ليتمّ بها الرسّالة، ليظهر أنّ كماله النّفساني كمالٌ لدَُنِّيِّ

لا واسطة فيه للأسباب المتعارفة للكمالات، وبذلك كانت الأمية وصف كمال فيه، 

]]]- انظر: الإبياري، الكاتب إبراهيم، تاريخ القرآن، ص63.

]]]- انظر: م.ن، ص64.

]]]- انظر: م.ن، ص66-65.

]]]- انظر: م.ن، ص66



ة |  
ّ
347 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

مع أنهّا في غيره وصف نقصان؛ لأنه لما حصل له من المعرفة، وسداد العقل، ما لا 

يحتمل الخطأ في كل نواحي معرفة الكمالات الحقّ، وكان على يقين من علمه، وبيّنة 

من أمره ما هو أعظم ممّّا حصل للمتعلمّين؛ صارت أميّته آية على كون ما حصل له، 

إنّّما هو من فيوضات إلهيّة«]]].

 وقوله تعالى: هُوَ الذِى بَعَثَ فِِى الأمييَن رَسُولا مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتهِِ... )الجمعة 

2(. أي الذي لا يجيد القراءة والكتابة. وقوله تعالى: وَمَا كُنْتَ تَتْلُو مِنْ قَبْلهِِ مِنْ كتَِابٍ 

طُّهُ بيَِمِينكَِ إذًِا لارْتَابَ الْْمُبْطلُِونَ )العنكبوت: 48(. فقد »بين سبحانه من حاله  وَلا تََخُ
ما يعلمه العامّة والخاصّة، وهو معلوم لجميع قومه الذّين شاهدوه، متواتر عند من 

غاب عنه، وبلغته أخباره من جميع النّاس؛ أنهّ كان أمّيًّا لا يقرأ كتاباً، ولا يخطّ كتاباً 

من الكتب، لا المنزلّة ولا غيرها، ولا يقرأ شيئاً مكتوباً، لا كتاباً منزلًًّا ولا غيره، ولا 

يكتب بيمينه كتاباً، ولا ينسخ شيئاً من كتب النّاس المنزلّة ولا غيرها، ومعلوم أنّ من 

يعُلم من غيره؛ إمّا أن يأخذ تلقينًا وحفظاً، وإمّا أن يأخذ من كتابه، وهو لم يكن يقرأ 

شيئاً من الكتب من حفظه، ولا يقرأ مكتوباً، والذّي يأخذ من كتاب غيره؛ إمّا أن يقرأه، 

وإمّا أن ينسخه، وهو لم يكن يقرأ ولا ينسخ«]]].

ومن ثمّ ذهب ابن عاشور إلى أنّ المعنى أنكّ لم تكن تقرأ كتاباً حتىّ يقول أحد: 

»لا  معنى  أنّ  إلى  ذهب  وكما  قبل،  من  يتلوه  كان  مما  هو  به  جاء  الذّي  القرآن  هذا 

تخَُطُّهُ«؛ أي لا تكتب كتاباً ولو كنت لا تتلوه، ومن ثمّ فإنّ المقصود عنده نفي حالتيّ 

بالكتابة، استقصاءً في تحقيق وصف الأمي،  بالقراءة، والتعّلمّ  التعّلمّ  التعّلمّ، وهما 

أمّيًّا كالعلماء المكفوفين، والذّي  يعُدّ  فإنّ الذّي يحفظ كتابً،ا ولا يعرف يكتب لا 

فبانتفاء  اخ،  النُسَّ مثل  أمّيًّا  يعُدّ  لا  علمًًا  يحفظ  ولا  إليه،  يلُقى  ما  يكتب  أن  يستطيع 

التلّاوة، والخطّ تحقّق وصف الأمّيّة]]].

مِنْ  رَسُولًًا  فيِهِمْ  بَعَثَ  إذِْ  الْْمُؤْمِنيَِن  عَلََى  اَّللَّهُ  مَنَّ  تعالى: لَقَدْ  قوله  أيضًا  ذلك  ومن 

]]]- ابن عاشور، التحّرير والتنّوير، الأعراف: 157.

]]]- ابن تيمية، الجواب الصّحيح لمن بدل دين المسيح، ج5، 338.

]]]- التحرير والتنوير،  م.س، ج21، 10. العنكبوت: 48.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 348

قَبْلُ لَفِي  كْمَةَ وَإنِْ كَانُوا مِنْ  مُهُمُ الْكتَِابَ وَالْْحِ يهِمْ وَيُعَلِّ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتهِِ وَيُزَكِّ أَنْفُسِهِمْ 
ضَلالٍ مُبيٍِن )آل عمران: 164(. »وكونه أمّيًّا بهذا التفّسير كان من جملة معجزاته، 
وبيانه من وجوه منها: أنهّ كان يقرأ عليهم كتاب الله منظومًا مرةّ بعد أخرى من غير 

تبديل ألفاظه، ولا تغيير كلماته، والخطيب من العرب إذا ارتجل خطبة ثمّ أعادها فإنهّ 

لا بدّ، وأن يزيد فيها، وأن ينقص عنها بالقليل والكثير، ومع أنهّ ما كان يكتب، وما 

كان يقرأ يتلو كتاب الله من غير زيادة، ولا نقصان، ولا تغيير، لو كان يحسن الخطّ، 

والقراءة لصار متهّمًًا في أنهّ ربّّما طالع كتب الأوّلين«]]].

النّبي الكريم فهموا النّصّ في ضوء المتاح من معاجم اللغّة،   والمؤيدّون لأمّيّة 

فقد جاء في »لسان العرب«: أنّ الأمّيّ هو المنسوب إلى ما عليه جبلته. وأمّه؛ أي لا 

يكتب؛ لأنّ الكتابة مكتسبة، قيل للعرب: الأمُّيون؛ لأنّ الكتابة كانت فيهم عزيزة، أو 

الله محمّدًا رسولًًا، وهو لا يكتب، ولا يقرأ من كتاب، وكانت هذه  عديمة، وبعث 

الخلةّ إحدى آياته المعجزة]]].

نعم كان هناك معلمّون في الجاهليّة، يتعلمّ النّاس على أيديهم القراءة والكتابة]]]، 

فقد جاء عن ابن أبي داود في المصاحف أنّ الشّعبي قال: »سألت المهاجرين من أين 

تعلمّتم الكتابة؟ قالوا: من أهل الحيرة، وسألنا أهل الحيرة من أين تعلمتم الكتابة؟ 

قالوا من أهل الأنبار«، وذكر أنّ بشًرا بن عبد الملك -أخا ملك دومة الجندل- تعلمّ 

بن  سفيان  الخطّ  هذا  علمّ  حرب  بنت  الصّهباء  بشر  تزوّج  ولما  الأنبار،  من  الخطّ 

حرب، وقال عمر بن الخطاب: »ومن بمكّة من قريش تعلمّوا الكتاب من حرب بن 

أمية«]]]. لكن لم يؤثر عن النّبي الكريم أن تعلمّ القراءة والكتابة، ولو كان تعلمّ لنهض 

الكفار لمعارضة الآيات التّي تذكر أمّيتّه.

ومن هنا نفهم أنّ الأدلةّ العقليّة، والتاّريخيّة، والدّينيّة، واللغّويةّ تحكم باستحالة أن 

]]]- النّصر الله، جواد كاظم، أمّيّة النّبي، ص54- 55.

]]]- انظر: ابن منظور، لسان العرب، 12/ 34.

]]]- انظر: الكوتي، »الكتابة عند العرب في الجاهليّة وصدر الإسلام«، ج2، 348.

]]]- ابن أبي داود، كتاب المصاحف، ص46.



ة |  
ّ
349 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

يكون النّبي الكريم كان على علم بالقراءة والكتابة، بل بالأحرى إنهّا تؤكّد عدم إلمامه 

بهما؛ تأكيدًا، واستكمالًًا للإعجاز اللغّوي القرآني الذّي جاء به من عند الله تعالى. 

وهذا كلهّ يقودنا إلى شيء من الأهمّيّة بمكان، وهو خطأ تيسدال فيما ذهب إليه هو 

وغيره من المستشرقين، والحكم على موقفهم بغير العلمي، وآرائهم بالمتهافتة؛ كونها 

لا تقوم على دليل حقيقي. 

لكنّ تيسدال الذّي أطلق الفرية كان متردّدًا فيها؛ لأنهّ يعلم أنهّ لا يمتلك مثل هذا 

الدّليل الحقيقي الذّي يؤكّد وجهة نظره؛ إذ دائماً ما يفقد الدّليل، وهذا ما اتضّح لنا 

من خلال دراسة، وتحليل مواقفه من القرآن، والنّبي الكريم، وفيما عرضناه من ردود 

عقليّة ودينيّة وتاريخيّة، ولغويةّ تحكم باستحالة ما انتهى إليه. لكنّه لم تعَُزهْ الحيل في 

تلفيق الأدلةّ الواهية، ومن ثمّ وجدناه يقول: »وحتىّ لو سلمّنا جدلًًا أنّ القراءة والكتابة 

كانتا فنّين غير معروفين لمحمّد، فإنّ هذا لا يلغي الدّليل على أنهّ استعار على نطاق 

واسع من مصادر يهوديةّ وغيرها. وحتىّ لو كان قادرًا على القراءة باللغّة العربيّة، فمن 

كان  فإذا  اللغّات«]]].  من  وغيرهما  والعبريةّ،  الآراميّة،  يعرف  كان  أنهّ  المرجّح  غير 

تيسدال يعرض رأيه حول القضيةّ ثمّ يعارضه، فمحمّد عنده يعرف القراءة والكتابة، ثمّ 

يعود فيذهب إلى التسّليم بأنهّما فنّين غير معروفين له ترجيحًا، ومحمّد عنده اقتبس 

من مصادر آراميّة وعبريةّ، لكنّه لم يطلّع على كتبهم، فكيف اقتبس؟! هنا يلجأ تيسدال 

إلى ما عدّه اقتباسًا شفهيًّا سماعيًّا، وهذا المنهج هو ما تقوم عليه جلّ مواقفه وآرائه]]].

الآراميةّ،  الكتب  إلى  الكريم  النّبي  رجوع  استحالة  حقيقة  تيسدال  أدرك  لقد 

والزاّردشتيّة، واليونانيّة، وغيرها ممّّا زعم أنهّ أخذ منها، للعديد من الأسباب التّي تأبى 

ذلك، لكنّه وإن أنكر قراءة النّبي الكريم لها، فإنهّ يعود فيزعم أنهّ ليس من المستحيل 

والخرافات  والحكايات،  والنّصرانيّة،  والزاّردشتيّة،  اليهوديةّ،  من  سماعًا  يتعلمّ  أن 

السّابقة؛ مستغلًّاًّ ما عرضه القرآن من اتهّام الكفّار للنّبي الكريم بمساعدة أشخاص 

]]]- المصادر الأصلية للقرآن، م.س، ص112-111. 

]]]- م.ن، ص112. 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 350

آخرين له في تأليف القرآن]]]. وهي الفرية التّي نقدها القرآن بعد عرضها، لكنّ تيسدال 

اكتفي بالعرض دون النّقد، وإعمال العقل. 

الذّين حملوا هذا  أنّ تيسدال لم يكن وحده في هذا الادّعاء، فالمستشرقون  بيد 

ج  هـ.  يقول  سيل.  وجورج  وفلهاوزن،  ويلز،  أمثال  من  كثر،  عنه  ودافعوا  الادّعاء، 

ويلز: »محمّد هو الذّي صنع القرآن«]]]. ويقول: يوليوس فلهاوزن: »القرآن من عند 

محمّد ومن تأليفه« ]]]. ويقول جورج سيل: »ممّاّ لا شكّ فيه ولا ينبغي أن يختلف فيه 

اثنان، أنّ محمّدًا هو في الحقيقة مُصنِّف القرآن وأوّل واضعيه«]]].

لكنّ القرآن ردّ على على كلّ منكر للمصدريةّ الإلهيّة للقرآن من أمثال تيسدال، 

وهؤلاء المستشرقين بقوله تعالى: وَإذَِا تُتْلََىٰ عَلَيْهِمْ آيَاتُناَ بَيِّنَاتٍۙ  قَالَ الَّذِينَ لََا يَرْجُونَ 

بعُِ  أَتَّ إنِْ   ۖ نَفْسِِي  تلِْقَاءِ  لَهُ مِن  أُبَدِّ أَنْ  لِِي  يَكُونُ  مَا  قُلْ   ۚ لْهُ  بَدِّ أَوْ  ذَا  هَٰ غَيْْرِ  بقُِرْآنٍ  ائْتِ  لقَِاءَنَا 
إلَِّاَّ مَا يُوحَىٰ إلََِيَّ ۖ إنِِّيِّ أَخَافُ إنِْ عَصَيْتُ رَبِّيِّ عَذَابَ يَوْمٍ عَظيِمٍ قُل لَّوْ شَاءَ اَّللَّهُ مَا تَلَوْتُهُ 
َّنِ  مِِم أَظْلَمُ  فَمَنْ  تَعْقِلُونَ  أَفَلََا   ۚ قَبْلهِِ  ن  مِّ عُمُرًا  فيِكُمْ  لَبثِْتُ  فَقَدْ   ۖ بهِِ  أَدْرَاكُم  وَلََا  عَلَيْكُمْ 
إذ  )يونس: 17-15(.   َالْْمُجْرِمُون يُفْلحُِ  لََا  هُ  إنَِّ  ۚ بآِيَاتهِِ  بَ  كَذَّ أَوْ  كَذِبًا  اَّللَّهِ  عَلََى  ىٰ  افْتََرَ
لو كان القرآن من عنديات النّبي الكريم، وليس من عند الله لكان بمقدوره تغييره، 

أنّ القرآن ذو مصدريةّ إلهيةّ لا  أنهّ لم يفعل، فدلّ على  وتبديله من تلقاء نفسه، إلّّا 

يحق لأيّ إنسان، ولو كان نبيًّا أن يتدخّل فيه بالزّيادة، أو النّقصان، أو التبّديل، أو 

غيرها من صور التدّخّل البشري.

وقد مارس تيسدال مزاعمه حول قول الله تعالى: ﴿قُلْ أَرَأَيْتُمْ إنِ كَانَ مِنْ عِندِ اَّللَّهِ 

تُمْ ۖ إنَِّ اَّللَّهَ لََا يََهْدِي الْقَوْمَ  ائيِلَ عَلََىٰ مِثْلهِِ فَآمَنَ وَاسْتَكْبََرْ ن بَنيِ إسِْْرَ وَكَفَرْتُم بهِِ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِّ
مُهُ بَشََرٌ  مََاَّ يُعَلِّ مُْ يَقُولُونَ إنِ الظَّالِميَِِن﴾ )سورة الأحقاف10:(. وقوله تعالى: وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهَّ
بيٌِن )النحل: 103(. وقوله جلّ  ذَا لسَِانٌ عَرَبِِيٌّ مُّ ۗ لِّسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ إلَِيْهِ أَعْجَمِيٌّ وَهَٰ

]]]- المصادر الأصلية للقرآن، م.س، ص112. 

]]]- ويلز، هربرت جورج، معالم تاريخ الإنسانيّة، ص626. 

]]]- غوستاف، لوبون، حضارة العرب، ص111. 

]]]- سال، جرجس، مقالة في الإسلام، ص116. 



ة |  
ّ
351 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

اهُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ آخَرُونَ فَقَدْ جَاءُوا  وعلا: وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إنِْ هَذَا إلَِّاَّ إفِْكٌ افْتََرَ
أَنْزَلَهُ  قُلْ  وَأَصِيلًًا *  بُكْرَةً  عَلَيْهِ  تُُملََْى  فَهِيَ  اكْتَتَبَهَا  ليَِن  الْْأوََّ أَسَاطيُِر  وَقَالُوا  وَزُورًا *  ظُلْمًًا 

هُ كَانَ غَفُورًا رَحِيمًًا )الفرقان: 4–6(. مََاَّوَاتِ وَالْْأرَْضِ إنَِّ َِّّسِّر فِِي الس الَّذِي يَعْلَمُ ال

فهو يدّعي أنّ القرآن بناءً على هذه الآيات من تأليف النّبي محمّد بمساعدة أناس 

آخرين، محاولًًا أن يوهم القارئ بأنّ أهل التفّسير من أمثال عباسي والجلالين، وأحد 

أهل السّير ابن هشام في السّيرة قالوا بذلك. ومن ثمّ يذهب تيسدال إلى أنّ الشّاهد 

الذّي من بني إسرائيل في الآية هو عبد الله بن سلام، ويتكّئ المستشرق تيسدال على 

ثلاثة أسماء آخرين هم: العبد جبر النّصراني، وياسر المعروف بأبي فكيهة، واليوناني 

أبو تقبيحة]]].

وقد وقف تيسدال عند آية سورة النّحل مدّعيًا أن القرآن لم يقدم إجابة دقيقة على 

قولهم إنّّما يعلمّه بشر، فلم يعجبه أن يشير القرآن إلى اختلاف اللغّة بين من يدّعون 

أنّ  زاعمًًا  الفصحى؛  العربيّة  اللغّة  من  القرآن  به  نطق  ما  الكريم، وبين  للنّبي  تعليمه 

هذا الردّّ القرآني لم يدحض التهّمة التّي لم يكن المقصود بها على فهمه أسلوب لغة 

اقتباسه من  يدّعي هذا المستشرق  الذّي  القرآن  القصص المذكور في  القرآن، ولكن 

كتب سابقة]]].

بيد أنّ ردّ القرآن وإن كان موجزاً إلّّا أنهّ كان جامعًا مانعًا كما يقول المناطقة، بدليل 

أنّ الكفّار أنفسهم مروّجي هذه الشّبهة لم يسعهم إلّّا الإذعان، والسّكوت أمام هذا 

النّبويةّ، ولا أهل الحديث ما يفهم  السّيرة  القرآن، ولا  لنا  القرآني، إذ لم يسجل  الردّّ 

منه أنّ هؤلاء المروّجين ردّوا على نقد القرآن لشبهتهم، وإذا كان الأمر كذلك، فإنهّ 

دليل على أنّ الحجّة القرآنيّة ألزمتهم، وإذا كانت هذه الحجّة قد ألزمتهم، فلماذا يعيد 

القرآن  لها قد أفحمه  الذّي روّج  الرئّيس  أنّ المصدر  تيسدال تدويرها وتكرارها، مع 

بردّه.

]]]- المصادر الأصلية للقرآن، م.س، ص112. 

]]]- م.ن، ص113. 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 352

بالطبّع نعم، فإذا كان  والسّؤال هنا: ألم يكن الكفار أعداءً للرسّالة المحمّديةّ؟! 

الأمر كذلك فإنّ اللبّيب كان عليه أن يفهم أنّ موقفهم هذا موقف عدائي لا دليل عليه، 

ا بقضيّة، أو مسألة ما، بل إنهّم  بدليل أنّ الكفّار مروّجي الشّبهة لم يكن كلامهم خاصًّ

لم يذكروا دليلًًا، ولا حجّة، ولو كانت ضعيفة على موقفهم هنا.

هؤلاء  حدود  عند  تقف  لم  الكفار  ادّعاءات  أنّ  إلى  الإشارة  الواجب  من  لكن 

الأشخاص فقط، بل تعدّتها إلى أشخاص آخرين من نحو: زيد بن حارثة، وسلمان 

الفارسي، وصهيب الرّومي، والراّهب عداس، وورقة بن نوفل. وهذا ما تلقّفه تيسدال 

النّبي محمّد في  تأثير في حياة  لهم  كان  الأشخاص  أنّ هؤلاء  زاعمًًا  أيضًا  بالادّعاء 

ورقة  منهم، هما:  اثنين  اتكّأ على  تيسدال  لكنّ  ذلك]]].  وقبل  كنبي  المبكرة  سنواته 

بن نوفل كونه كان عالماً باليهوديةّ والمسيحيّة، وزيد بن حارثة كونه كان من سوريا 

بالشّام، والذّي كان قبل الإسلام يدين بالمسيحيّة. 

وأمّا زيد بن حارثة فقد كان غلامًا صغيراً عندما جاء حكيم بن حزام بن خويلد به 

من الشّام، وعلى فرض أنّ قبيلته اعتنقت المسيحيّة، فهي لم تستحكم به إلى درجة أنهّ 

محيط بعقائدها وتاريخها]]]. وأمّا أخَْذه عن سلمان الفارسّي لكونه من علماء الفرس 

المدينة  في  محمّد  بنبوّة  آمن  سلمان  أنّ  فينفيه  والمذاهب،  بالأديان  المتخصّصين 

المنوّرة!! ولو كان محمّد أخذ عن سلمان، فلماذا يتبّعه مع معرفته بأنهّ تعلَّم منه؟! وبهذا، 

يظهر الحال في باقي النماذج]]]. أمّا صهيب الروّمي فقد آمن بالنّبي الكريم منذ أوّل 

ا قد أخذ منه  لقاء، وحسن إسلامه حتىّ مات، فما الذّي يدعوه للإيمان بالنّبي إن كان حقًّ

بعضًا من القرآن؟! هذا لا يستقيم عقلًًا ومنطقًا، فضلًًا عن أنهّ لا يستقيم تاريخيًّا.

يخبرنا  لم  بحيرا  أو  عداس،  كالراّهب  منهم  يؤمنوا  لم  الذّين  النّفر  أولئك  حتىّ 

التاّريخ الموثوق أنهّ التقى بهم إلّّا مرةّ، أو مرتّين عارضتين في أثناء رحلاته التجّارية. 

أمّا العابد ورقة بن نوفل فلم يخبرنا أيضًا التاّريخ عن لقاء بينهما سوى ما تمّ بعد نزول 

]]]- المصادر الأصلية للقرآن، م.س، ص113. 

]]]- انظر: عجمي، سامر توفيق، الإعجاز القرآني قراءة تأصيليّة نقديةّ في شبهات المستشرقين، ص31.

]]]- انظر: م.ن، ص33.



ة |  
ّ
353 الباب الرابع: دعوى الاقتباس من الأساطير اليهودي

الوحي في المرةّ الأولى، وذهاب السّيّدة خديجة بالرسّول إليه، وقال حينها ما قال من 

وقوف أهله له بالمرصاد معارضين دعوته. 

ومن ثمّ ينطلق تيسدال إلى الزعّم بأنّ النّبي محمّد قد استفاد من هؤلاء الأشخاص، 

الرسّول  يتهّم  إنهّ  اليهوديةّ، والمسيحيّة، والزاّردشتيّة، بل  وأنهّم مصدر معلوماته عن 

الكريم -حاشاه- بأنهّ مارس التمّويه، والتعّمية، والخداع في صياغة هذه المعلومات، 

حتىّ لا يدرك أحد ما استفاد فيه من هذه المصادر. ولكن عند السّؤال كيف حدث 

ذلك؟! يأتي جواب تيسدال بأنهّ كان يستفسر منهم عن تلك العقائد! ثمّ صاغها لهم 

صياغة جديدة اعتقد أتباعه بعد سماعها أنهّا موحى بها تأكيدًا لحقيقة الأديان المتتابعة! 

وينهي تيسدال آخر ادّعاءاته بأنّ الرسّول وظفّ هذه المعلومات خدمةً لأغراضه، وأنّ 

هذا لم ينطل على أعدائه، الذّين لم يستطع إسكاتهم، فحاربهم بالسّيف]]]. 

الاستفسار  الأشخاص عن طريق  من هؤلاء  بالاقتباس  تيسدال  دعوى  كان  وإذا 

عن عقائدهم، فإنّ هناك أمرين يدلّّان دلالة قاطعة على خطأ تيسدال، وتحامله على 

الإسلام عامّة، والقرآن خاصّة. الأوّل، لو كان الأمر صحيحًا لماذا لم يعترض أيٌ من 

هؤلاء على ما جاء في القرآن؟! لماذا لم يقولوا إنّ النّبي محمّد سمع منّا هذا الكلام 

ونقله في القرآن؟! إنّ التاّريخ لم يخبرنا عن شيء من هذا، ومن ثمّ فهذا دليل أوّل 

على خطأ هذا المستشرق. الأمر الثاّني، أيّ عقائد هذه التّي يدّعي تيسدال أنّ النّبي 

السّابقين  التّي جاء بها القرآن والإسلام عامّة مخالفة لعقائد  اقتبسها منهم، والعقائد 

عليه من أهل الكتاب، نتيجة ما دخل على كتبهم من التغّيير والتبّديل، فكيف يقتبس 

عقائد مخالفة ممن زعُم أنهّ أخذ منهم؟!

]]]- المصادر الأصلية للقرآن، م.س، ص114. 



الخاتمة

الكتاب،  هذا  عنها  تمخّض  التّي  النّتائج  من  مجموعة  هناك  إنّ  القول  يمكن 

وهي نتائج من الأهمّية بمكان بحيث تلقي الضّوء على حقيقة الدّور الذّي يقوم به 

القرآن والإسلام عامّة.  الذّي يمارسه ضدّ  التشّويه  الاستشراق غير المنصف، ومدى 

ويمكن أن نوجز هذه النّتائج في ما هو آتٍ:

منصف  غير  متحاملًًا  مستشرقاً  كان  تيسدال  كلير  سانت  المستشرق  أنّ  الأوّل، 

ا إنجيليكيًّا كانت تحركّه عقيدته المسيحيّة، على حساب المنهج  البتةّ، فقد كان قسًّ

العلمي الذّي يبحث عن الحقيقة، والذّي يسير حيث تسير. وهو وبذلك يكون قد شقّ 

للمستشرقين اللّّاحقين به طريقًا من التعّصّب، وقد ظهر بالفعل ذلك جليًّا عند كثير 

من المستشرقين الذّين تناولوا القرآن بالدّراسة والبحث.

ولذا كانت جهوده الاستشراقيّة جهود عدائيّة تحاول النّيل من القرآن، وتعمّد على 

الدّوام إلى تشويهه، وتصويره بصورة الكتاب الملفّق الذّي جاء به عربي من عندياته، 

تستند  نظرة  وهي  تعالى.  الله  عند  من  المريض-  الاستشراقي  ظنّه  -حسب  وليس 

القرآنيةّ،  النّصوص  بالأساس إلى مرجعيّة عقديةّ، وأفكار ذهنيّة مسبّقة، وهو يدرس 

ولم يستطع بحال ما منها فكاكًا.

وممّّا يجب التأّكيد عليه أن جهود تيسدال الاستشراقيّة العدائيّة مثلما كانت مصدرًا 

امتدادًا  كانت  فقد  عليه،  اللّّاحقين  المنصفين من  لغيره من المستشرقين غير  ملهمًًا 

المستشرق  بها  قام  التّي  العدائيّة  الجهود  كتلك  عليها،  السّابقة  الجهود  من  لغيرها 

موير، والمستشرق إبراهام جايجر. ما يعني أنهّا لم تكن نبتاً منبت الصّلة عمّّا قبلها 

من الجهود، بل كانت استكمالًًا لها، وسيراً على دربها، مثلما كانت الجهود اللّّاحقة 

تستكمل جهود تيسدال، وتسير على دربها.



355 الخاتمة |

ومن ثمّ فإننّا إذا كنّا نرى أنّ جهود الاستشراق عامّة تسير في إطارين: إطار الجهود 

المنصفة وإمامها في رأيي موريس بوكاي، وإطار الجهود غير المنصفة وأئمتّها كثر، 

فإننّا نرى أنّ إمامها الأوّل بالارتكاز إلى كمّيّة التشّوية ضدّ القرآن والإسلام عامّة، هو 

المستشرق تيسدال. وهذا ليس فيه في ظنّي أي نوع من أنواع الحيف أو الجور، ولعلّ 

واللّّاأمانة  والتشّويه  التعّصّب،  ومدى  القرآن،  من  ومواقفه  الرجّل،  آراء  في  المتأمّل 

العلميّة يجد ذلك بارزاً بكلّ وضوح.

ثانياً- أنّ الإرث الفكري الذّي ينطلق منه هذا المستشرق هو إرث فكري لا يحمل 

والحقد،  التعّصّب،  ألوان  بكلّ  فهو مليء  أو الإسلام،  القرآن  إيجابيّة عن  أي صورة 

والتشّويه، ومن ثمّ كان الأساس الفكري الذّي ينطلق منه هذا المستشرق من جنس 

آبائه، وأجداده من مستشرقي الغرب، وهذا الأساس  الذّي ورثه عن  الفكري  الإرث 

الفكري هو ما ظهر جليًّا في كتابه: المصادر الأصليّة للقرآن، والذّي يزعم فيه بشريةّ 

المصدر لا إلهيتّه.

وقد وقف كتابنا على حقيقة الأسس الفكريةّ التّي انطلق منها تيسدال، وأثرّت في 

قراءته التّي أسميتها قراءة عدائيّة، ومكانة هذه القراءة عند مقارنتها بغيرها من القراءات 

الاستشراقيّة كقراءة المستشرق موريس بوكاي على سبيل المثال، مبيّنًا في الوقت ذاته 

الرّوافد، أو المصادر التّي رفدت منها هذه القراءة، وكانت منبعًا، ومصدرًا رئيسًا لها. 

المنهج عند  العميق في  السّلبي  تأثيره  له  الفكري كان  أنّ هذا الإرث  فضلًًا عن 

ملتو،  منهج  على  للقرآن  العدائيّة  تيسدال  قراءة  تأسّست  فقد  تيسدال؛  المستشرق 

وقواعد متهافتة، والاثنان يبعدان بالكليّّة عن روح العلم، والمنهج العلمي السّديد. 

وهي:  عنده،  تطبيقها  في  جسيمة  أخطاء  بوضوح  بينّا  مناهج  ثلاثة  على  اعتمد  فقد 

من  مجموعة  عن  فضلًًا  النّقدي.  والمنهج  المقارن،  والمنهج  التحّليلي،  المنهج 

القواعد التّي ألزم بها نفسه، التّي أسميتها غير منهجيّة؛ لأنهّا تتنافى تمامًا مع أي نهج 

منهجي سديد يبغي الوصول إلى حقيقة علميّة.

القرآن،  تدوين  قضيّة  من  موقفه  في  ومنهجيًّا  فكريًّا،  الإرث  هذا  تأثير  ظهر  وقد 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 356

لقضيةّ  تناولهم  لكثير من المستشرقين في  اتجّاهًا مخالفًا  اتخّذ  أنهّ  الرّغم من  فعلى 

جمع القرآن وتدوينه، فليس من أجل الإنصاف، ولكن من أجل محاولة تشويه القرآن، 

وشخصيّة النّبي الكريم. فخلافاً لهم لم يشكّك في عمليّة جمع القرآن وتدوينه، ولم 

يتهّمه بالتحّريف كما ذهب غالبيّة المستشرقين، بيد أنهّ فعل ذلك ليس حبًّا في القرآن، 

ولكن ليدّعي أنّ القرآن الذّي أتى به محمّد، وصحيح النّسب إليه، ليس إلّّا صورة من 

صور الاقتباس من مصادر شتىّ، كلّ ذلك من أجل الادّعاء الأكبر، وهو أنهّ بشري 

المصدر. ومن ثمّ نفهم الغرض الخبيث الذّي انتهى إليه هذا المستشرق، وقد نقضنا 

هذه الفرية بما يلزمها من وجوهٍ عدّة.

ثالثاً- أنّ الادّعاء بوجود اقتباس من البيئة العربيّة القديمة، والدّيانة الصّابئيّة واحد 

على  الاتكّاء  على  حرص  وقد  المستشرق،  هذا  إليها  عمد  التّي  التشّويه  أوجه  من 

من  المنبثق  المقنع  القوي  الردّّ  أمام  تصمد  لا  التّي  الهشّة  المرتكزات  من  مجموعة 

الذّي نستطيع أن نحكم من خلاله بسهولة على  دينيّة، ومعرفيّة عقليةّ. الأمر  خلفيةّ 

تهافت القضيّة، وتهافت ما انبنت عليه.

وقد مارس تيسدال نهجه التشّويهي في دعوى التأّثر بالمعتقدات الدّينيةّ العربيةّ 

القديمة، وبخاصّة المعتقدات المتعلقّة بعقيدة التوّحيد، وقد عمد تيسدال إلى محاولة 

إحداث قطيعة دينيّة بين قريش، وسيّدنا إبراهيم من جانب، تمهيدًا لمحاولة إحداث 

قريش،  بين  قطيعة  بإحداث  أنهّ  منه  ظنًّا  إبراهيم،  وسيّدنا  الكريم،  النّبي  بين  قطيعة 

وسيّدنا إبراهيم سيؤدّي إلى نزع الصّلة بين النّبي الكريم، وبين سيّدنا إبراهيم الذّي 

جاء بعقيدة التوّحيد. ليس هذا فحسب بل ذهب متجنّياً إلى التشكيك في أصالةّ قضيةّ 

التوّحيد التّي جاء بها القرآن، مدّعيًا في غرابة بأنّ قريشًا قبل مجيء سيّدنا محمّد كانت 

تمارس التوّحيد؛ لأنهّا في ظنّه كانت تعرف أنّ هناك إلهًا، وأنّ الأصنام كانت الصّلة 

هذا  دعاوى  ليكذب  والدّليل  السّند،  إنّ  بل  دليل،  أو  سند  دون  هكذا  وبينهم،  بينه 

المستشرق، ويكشف ترهّاته، ومن ثمّ كان دورنا هنا هو بيان تهافت موقفه من القضيةّ، 

وتهافت ما ادّعاه، واستند إليه. 



357 الخاتمة |

كذلك كان من أوجه التشّويه الذّي مارسه تيسدال دعوى تأثرّ القرآن والإسلام عامّة 

بالعادات العربيّة القديمة، وقد خصص لهذه الفرية جزءًا من كتابه: المصادر الأصليةّ للقرآن، 

حيث زعم اقتباس القرآن عادات: قضيّة المحارم، وتعدّد الزوّجات، والرقّّ، والختان، في 

منافاة تامّة -كما أثبتنا ردًّا عليها- للوقائع التاّريخيّة، والمعطيات العقليةّ، والمعرفيّة.

ومن أكثر القضايا التّي مارس بها هذا التشّويه، وذاك الادّعاء دعوى اقتباس القرآن 

من الشّعر الجاهلي، وعلى الرّغم من أنّ رأيه كان مذبذباً ما بين القبول والرفّض، إلّّا أنّ 

مجردّ ذكر الفرية، وتفصيل الكلام فيها في كتابه المعدّ للتشّكيك في المصدر الإلهي 

للقرآن هو نوع من أنواع التشّويه، ومحاولة تشكيك القارئ أياً كانت جنسيتّه في القرآن، 

ومحاولة توجيهه قصًرا إلى الزعّم بأنهّ بشري المصدر من عنديات محمّد. وقد أتى 

المستشرق تيسدال بنصوص مزعومة النّسب إلى امرئ القيس، وأميّة بن الصّلت لهذا 

الغرض وتلك الغاية. مع أنّ النّقد الدّاخلي، والخارجي للنّصوص يحكمان ببطلان 

هذه الفرية، بخاصّة ما يتعلقّ بالجانب العروضي، وجانب المضمون، وغيرهما من 

الجوانب التّي بيّنت ترهّات هذا الزعّم. 

ومن ضمن هذه التشّويهات التّي وقف عليها الكتاب في هذا الجانب وردّ عليها 

تيسدال  تزعّم  وقد  الصّابئة،  من  الاقتباس  دعوى  الملائم  والمعرفي  المنطقي،  الردّّ 

قيادة هذا الزعّم، محاولًًا أن يجد طريقًا للادّعاء بأنّ بعض الممارسات الإسلاميّة في 

الصّلاة والصّوم وغيرها من المعتقدات مقتبسة من الصّابئة المندائيةّ. مع أنه لو أمهل 

نفسه القليل من المنهجيّة العلميّة، والأمانة، والموضوعيّة، لعلم أنّ ما ادّعاه لا يمتّ 

للعلم والمعرفة بشيء، وهذا ما عمدنا إلى إظهاره.

رابعًا- أنّ زعم تيسدال، ودعواه ذهبت إلى محاولة إظهار علاقة اقتباس بين القرآن، 

والرّوايات اليهوديةّ الرسّميّة، فمثلما زعم فاشلًًا اقتباس القرآن من المعتقدات العربيةّ 

القديمة، ومعتقدات الصّابئة، زعم فاشلًًا أيضًا الاقتباس من نوع آخر، وهو الاقتباس 

من الرّوايات اليهوديةّ الرسّمية. ومثلما كان النّقد الذّي وجهّناه ضدّ الزعّم الأوّل مبنيًّا 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 358

على أسس دينيّة، وعقليّة معرفيّة، فقد كان النّقد الموجّه لتيسدال في هذه القضيّة ينبني 

على الأسس ذاتها.

دعوى  لواء  فحمل  المزعومة،  القضيّة  هذه  في  تيسدال  افتراءات  تعدّدت  وقد 

المداهنة، واقتباس شعائر الحجّ من الرّوايات اليهوديةّ الرسّميةّ. الغريب أنّ تيسدال 

كان ينظر إلى الرّواية اليهوديةّ عن الحجّ على أنهّا المصدر الذّي اقُتبس منه شعائر، 

وطقوس الحجّ في الإسلام. مع أنهّم لم يمارسوا هذه الشّعائر، ولم يتخّذوها منسكًا، 

فكيف يحكم بالاقتباس المزعوم؟ فضلًًا عن أنّ الحجّ في اليهوديةّ ليس فرضًا واجباً؟! 

والأغرب أنّ تيسدال يتهّم النّبي من طرف خفي، وظاهر بمداهنة اليهود حتىّ تمكّن 

منهم، وليس بغريب أن يلقي تيسدال بالتهّم جزافاً هنا وهناك، لكنّها تبقى غير ملامسة 

للدّليل، بل إنّ الدّليل يجانبها. 

هذه التهّم التّي يطلقها جزافاً، والتّي لا تلامس الدّليل نجدها في دعاوى تيسدال 

الرّوايات  من  القرآن  اقتباس  مظاهر  من  أنهّا  زعم  والتّي  وهابيل،  قابيل،  قصّة  حول 

اليهوديةّ الرسّميّة، متغافلًًا عن أمرين: الأوّل أنّ الرّواية القرآنيّة، والرّواية اليهوديةّ قد 

كمّيةّ الاختلافات بين  والثاّني  الإلهي،  باعتبار المصدر  تتشابهان في بعض الأجزاء 

الرّوايتين وكثرتها، الأمر الذّي كان بمقدوره إن أراد أن يوجّهه الوجهة الصّحيحة، وأن 

يقوده إلى الاعتراف بأنّ هذه الاختلافات التّي تظهر في الرّواية القرآنية تقود إلى أنهّا 

مصدر إلهي ذاته.

وتعد دعاوى تيسدال حول قصة نجاة سيدنا إبراهيم من هذا القبيل، حيث 

ادعى تيسدال اقتباسها من الرواية اليهوديةّ، متغافلًًا أيضًا كما تغافل في سابقتها عن 

القضية على  القرآنية واليهوديةّ، وقد وقفنا في هذه  الروايتين:  كمية الاختلافات بين 

عن  فضلًًا  المستشرق،  هذا  إليه  ذهب  ما  بخطأ  تحكم  التي  والدينيّة  العقلية  الردود 

الردود المتعلقة بمضمونهما، ومدى الاختلافات بينهما، مما يقود إلى أصالة الرواية 

القرآنية والتأكيد على مصدرها الإلهي.

الرسّميةّ  اليهوديةّ  الرّوايات  من  الاقتباس  دعاوى  من  تيسدال  أشاعه  ممّّا  كذلك 



359 الخاتمة |

في  متسّرعًا  تيسدال  كان  ولقد  سبأ،  ملكة  مع  سليمان  سيّدنا  قصّة  اقتباس  دعوى 

ثمّ  ومن  العلميّة،  والأمانة  الموضوعي،  النّقد  من  مساحة  لنفسه  يعط  ولم  أحكامه، 

فلم يكن المعطى أو الإنتاج الذّي قدّمه ذا رصيد علمي نستطيع من خلاله أن نصفه 

بالإنصاف، بل لقد كان معطى يفتقر إلى أدنى القواعد العلميّة وأصغرها.

وتبقى دعوى اقتباس قصّة هاروت وماروت الّتي روّج لها دليلًًا على هذا الحيف 

إلى  بالاستناد  انتهجه  الّذي  النّهج  يبقى  كما  المستشرق،  هذا  انتهجه  الّذي  العلمي 

بعض المروياّت في بعض كتب قصص الأنبياء الّتي افتقرت إلى تحرّي الدّقةّ في نقل، 

وعزو هذه المروياّت، فقد اعتمد على ما جاء في كتاب عرائس المجالس للنيسابوري 

الثعلبي عن قصّة هاروت وماروت ممّّا لا يصحّ نسبه إلى النّبي الكريم، وهي رواية 

أنكرها وكذّبها أهل العلم، ومن ثمّ ادّعى تيسدال بناء على هذا الكتاب من دون تحرّي 

ما ادّعاه حول قصّة هاروت وماروت.

خامسًا– أنّ دعوى الاقتباس من الأساطير اليهوديةّ، أو الكتب التّّراثيّة، والشّعبيةّ 

قادنا  ما  وهذا  تجاوره،  ولا  الدّليل  تغاير  افتراءات  كلهّا  بل  لدليل،  ترق  اليهوديةّ لم 

إليه النّقد العلمي والموضوعي لهذه الدّعاوى التّي تمحورت حول: دعوى اقتباس 

ملامح من حياة بني إسرائيل، ودعاوى حول بعض العقائد الإسلاميّة، ودعاوى حول 

بعض الشّعائر والطقّوس، ودعاوى حول ألفاظ القرآن، وأضفنا إليها دعواه حول أميةّ 

الرسّول الكريم.

فقد رددنا على مواقفه من قضايا: نتق الجبل على رؤوس بني إسرائيل، والصّاعقة 

التّي نزلت عليهم جراّء معاندتهم، وعدم استجاباتهم لأوامر الله تعالى، وتعاليم سيّدنا 

موسى، وقضيةّ العجل ذي الخوار، ومحور هذه القصّة السّامري، وهي القضايا الثلّاث 

التّي اتخّذها تيسدال منطلقًا للزعّم باقتباس القرآن ملامح من تاريخ بني إسرائيل من 

الأساطير اليهوديةّ.

كما رددنا على موقفه من قضايا أخرى: كقضيّة اللوّح المحفوظ، وقضيّة جبل قاف، 

وقضيّة السّموات السّبع، وقضيّة العرش، وقضيّة مالك خازن النّار، وقضيّة أصحاب 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 360

وقضيةّ  المزيد،  وطلبها  جهنّم  وقضيّة  للشّياطين،  كرجوم  السّماء  وقضيّة  الأعراف، 

تنّور سيّدنا نوح، وهي القضايا التّي اتخّذها تيسدال مرتكزاً للزعّم باقتباس القرآن 

بعض العقائد من التراث اليهودي الأسطوري. وقد بينًا ما تنطوي عليه مزاعم تيسدال 

حول هذه القضايا، وفنّدناها واحدة واحدة وفق أسس معرفيّة ودينيّة.

وإذا كان تيسدال قد ادّعى وجود اقتباس من الأساطير اليهوديةّ في بعض الشّعائر، 

والطقّوس الإسلاميّة، كالاختلاط وتغطية الرّأس، وبعض الشّعائر المتعلقّة بالوضوء 

وتعدّد  القبلة،  وتغيير  العامّة،  الأماكن  والصّلاة في  الصّوم،  بدء  والصلوات، وموعد 

بهذا  إليه  ما عمدنا  أن يكون مفحمًًا، وهو  بد من  الردّّ عليها كان لا  فإنّ  الزوّجات، 

ترهّات  من  الآثمة  الادّعاءات  هذه  عليه  تنطوي  ما  يكشف  الذّي  الأمر  الكتاب، 

وأكاذيب.

إليه  ذهب  ما  تهافتها  وبيان  عليها،  الردّ  علينا  وجب  التّي  القضايا  آخر  وكانت 

تيسدال من الادّعاء باقتباس بعض ألفاظ القرآن من الكتب التّّراثيةّ اليهوديةّ، وما ذهب 

الذّي يعني عدم  الحقيقي  الرسّول من مدلوله  أمّيّة  إليه من محاولة اختطاف مفهوم 

الأمميّة، بمعنى  يهودي وهو  آخر  مدلول  والكتابة، ووضعه في  القراءة،  القدرة على 

النّظر إلى المفهوم على أنهّ يعني أهل قريش والعرب، وهو الادّعاء الذّي نطق به بعض 

المستشرقين قبل تيسدال.

وفي النّهاية لنا أن نوصي ببعض التوّصيات المهمّة وهي:

أ- ضرورة دراسة الشّخصيات الاستشراقيّة بخاصّة المعاصرة منها، والوقوف على 

آرائها من القرآن الكريم، ونقدها نقدًا تفصيليًّا قائماً على أسس عقليّة معرفيةّ، وعقديةّ 

دينيةّ.

وبين  ونقدها،  مواقفهم  في  الزاّئفة  المستشرقين  مناهج  كشف  بين  الجمع  ب- 

تفنيد آرائهم تفنيدًا علميًّا، ولسنا مع بعض الدّارسين الذّين يعمدون إلى نقد مناهج 

المستشرقين فقط من دون نقد آرائهم والردّّ عليها، بحجّة أنّ نقد المنهج أولى، ونحن 



361 الخاتمة |

وإن كنّا نثمّن هذه الجهود فإننّا لا نقبلها كليّّةً؛ لأننّا من اللّّازم علينا أن نردّ أقوالهم 

إليه  يقودنا  وما  الحديث،  القرآنيّة، ونصوص  النصّوص  إليه  تقودنا  ما  إلى  مستندين 

اجتهادنا، وما نستعين به من أقوال العلماء، والمفكّرين ممّن وقفوا رادّين، وناقدين 

لكلّ ما أثاره الاستشراق من شبهات.

ج- ضرورة حشد الجهود الجماعيّة لمواجهة الفكر الاستشراقي، وعدم الاكتفاء 

بالجهود الفرديةّ، وإن كنّا نثمّن تلك المؤسّسات التّي تقوم بجهودها في هذا الشّأن، 

فإننّا من جانب آخر ندعو إلى ضرورة تعدّد المؤسّسات، والمراكز التّي تحمل على 

الفكر  تفنّد  التّي  المؤسّسية  الجهود  تلك  إلى  أحوجنا  ما  لأننّا  الأمر؛  هذا  عاتقها 

الاستشراقي، وتعمل على مواجهته نصرةً للإسلام، ودرءًا لوقوع المسلمين في براثن 

الفكر الاستشراقي.

أو  كتبًا،  أكانت  الأخرى سواء  اللغّّات  إلى  العلميّة  الدّراسات  ترجمة  د- ضرورة 

تردّ على المستشرقين، وتكشف حقيقتهم، وحقيقة المناهج، والأفكار  بحوثاً والتّي 

الغربي على حقيقة المواقف، والمناهج غير  العالم  منها، حتىّ يقف  ينطلقون  التّي 

صورة  وإبراز  جانب،  من  والإسلام  للقرآن  تناولهم  في  أبناؤه  ينتهجها  التّي  العلميّة 

الإسلام النّقيةّ الخالية من أدران الفكر الاستشراقي من جانب آخر. 



المصادر والمراجع

أوّلًًا- المصادر والمراجع العربيّة

	1 ابن أبي الإصبع، تحرير التحبير في صناعة الشّعر والنّثر، القاهرة، 1963م. .

	2 القاهرة، . الخطيب،  الدين  محب  تحقيق:  الحديث،  علل  حاتم،  أبي  أبن 

المكتبة السلفية، 1405هـ.

	3 ابن أبي داود، كتاب المصاحف، القاهرة، مطبعة الفاروق الحديثة، 2002..

	4 الأولى، . العلميّة،  الكتب  دار  لبنان،   – بيروت  التبصرة،  الجوزي،  ابن 

1406هـ/ 1986م.

	5 ابن العربي، أحكام القرآن تخريج وتعليق محمّد عبد القادر عطا، بيروت، .

دار الكتب العلميةّ، 1424هـ/ 2003م.

	6 ابن النديم، الفهرست، بيروت – لبنان، دار المعرفة للطبّاعة والنّشر، بدون .

تاريخ. 

	7 ابن تيمية، الجواب الصّحيح لمن بدل دين المسيح، دار العاصمة، 1999م..

	8 ابن تيمية، منهاج السنّة النّبويةّ، القاهرة، دار الحديث، 1425هـ/ 2004م. .

	9 ابن جرير الطبري، تفسير الطبري جامع البيان عن تأويل آي القرآن،تحقيق .

والإعلان،  والتوّزيع  والنّشر  للطبّاعة  هجر  الجيزة،  التركي،  المحسن  عبد  الله  عبد 

بدون تاريخ.

.	10 ابن حبان، صحيح ابن حبان، تحقيق: محمّد على سونمز، بيروت، دار ابن 

حزم، الأولى، 1433هـ/ 2012م.

.	11 ابن حجر العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري، القاهرة، دار الريان 



363المصادر والمراجع |

للتّّراث، 1407هـ/ 1986م.

.	12 عبد  فؤاد  محمّد  تحقيق:  البخاري،  صحيح  شرح  الباري  فتح  حجر،  ابن 

الباقي وآخرون، القاهرة، المطبعة السّلفية، الأولى.

.	13 ابن داوود الظاهري الأصفهاني، كتاب الزهرة، فصل ما استعانت به الشعراء 

من كلام الله، المكتبة الشّاملة الحديثة، بدون تاريخ.

.	14 ابن رجب الحنبلي، فتح الباري شرح صحيح البخاري، تحقيق: محمود بن 

شعبان بالاشتراك، القاهرة، مكتب تحقيق دار الحرمين، الأولى، 1417هـ/ 1996م.

.	15 ابن عاشور، التحّرير والتنّوير، تونس، الدّار التوّنسية للنّشر، 1984.

.	16 الأولى،  الطبّعة  العلميّة،  الكتب  دار  بيروت،  الفريد،  العقد  ربه،  عبد  ابن 

1404هـ. 

.	17 ابن عطية، المحرّر الوجيز في تفسير القرآن العزيز، تحقيق: عبد السلام عبد 

الشّافي محمّد، بيروت، دار الكتب العلميّة، الأولى، 1422هـ.

.	18 ابن فارس، الصاحبي في فقه اللغة وسنن العرب في كلامها، تحقيق: محمّد 

فاروق الطباع، بيروت، مكتبة المعارف، الأولى، 1993م. 

.	19 ابن قيم الجوزية، التبّيان في أقسام القرآن، تحقيق محمّد حامد الفقي، لبنان/ 

بيروت، دار المعرفة، بدون تاريخ.

.	20 سوريا،  دمشق/  الأرناؤوط،  شعيب  تحقيق:  المعاد،  زاد  الجوزية،  قيم  ابن 

مؤسّسة الرسّالة، 1418هـ / 1998م.

.	21 ابن قيم الجوزية، طريق الهجرتين وباب السّعادتين، تحقيق: محمّد أجمل 

الإصلاحي، الرياض- دار عطاءات العلم، بيروت – دار ابن جزم، 1440هـ - 2019م. 

.	22 ابن كثير، البداية والنّهاية، القاهرة، مطبعة السّعادة، بدون تاريخ.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 364

.	23 ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، تحقيق محمّد حسين شمس الدين، بيروت/ 

لبنان، دار الكتب العلميّة، الأولى، 1419هـ.

.	24 ابن كثير، قصص الأنبياء، تحقيق محمّد الزغبي، القاهرة، دار المنار، الأولى، 

2001م.

.	25 ابن منظور، لسان العرب، بيروت - لبنان، دار صادر، 1414هـ.

.	26 ابن منظور، لسان العرب، بيروت - لبنان، دار صادر، المجلد السّابع، بدون 

تاريخ.

.	27 ابن هشام، السّيرة النّبويةّ، القاهرة، مطبعة عيسى البابي الحلبي، بدون تاريخ.

.	28 الأولى،  المعارف،  مؤسّسة  لبنان،  بيروت-  النّبويةّ،  السّيرة  هشام،  ابن 

1425هـ/ 2004م.

.	29 ابن هشام، السّيرة النّبويةّ، تحقيق: طه عبد الرؤوف سعد، بيروت، دار الجيل، 

1411هـ.

.	30 أبو القاسم حسن بن بشر الآمدي، المؤتلف والمختلف في أسماء الشّعراء، 

بيروت، دار الكتب العلميةّ، الطبّعة الثاّنية، 1982م.

.	31 دائرة  آباد،  حيدر  الهند،  المحبر،  البغدادي،  حبيب  بن  محمّد  جعفر  أبو 

المعارف العثمانية، 1361ـ 1942م.

.	32 أبو حيان الأندلسي، التفّسير الكبير المسمى البحر المحيط، تحقيق صدقي 

محمّد جميل، بيروت، دار الفكر، 1420هـ. 

.	33 أبو هشيمة، محمّد، الإسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير، القاهرة، 

مكتبة السنة، الطبّعة الثانية، 1426هـ/ 2006م.

.	34 الإبياري، إبراهيم، تاريخ القرآن، دار الكتاب المصري - دار الكتاب اللبناني، 

الثالثة، 1411هـ/ 1991م.



365المصادر والمراجع |

.	35 أثيل ستيفانا دراور، الصابئة المندائيون، ترجمة: نعيم بدوي وغضبان رومي، 

بغداد، مكتبة الأندلس، 1969م. 

.	36 دراسة  في  المستجدات  وأبرز  المندائية  الدّراسات  تاريخ  العدوي،  أحمد 

أصول الصّابئة المندائيّة ومصادر ديانتهم، مجلة سطور للدّراسات التاّريخية، المركز 

العربي للأبحاث ودراسة السّياسات، العدد الأول، كانون الثاني/ يناير، 2015م.

.	37 القاهرة،  الأنبياء عرائس المجالس،  النيسابوري، قصص  بن إسحاق  أحمد 

عيسى البابي الحلبي، الطبّعة الرابعة، 1954م.

.	38 أحمد بن حنيل، مسند أحمد، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، الرسّالة، الأولى، 

1421هـ/ 2001م.

.	39 أحمد بن يوسف التيفاشي، كتاب سرور النفس بمدارك الحواس الخمس، 

تحقيق إحسان عباس، بيروت، المؤسّسة العربيّة للدّراسات والنّشر، الطبّعة الأولى، 

1980م.

.	40 أحمد محمّد السيد سليمان، متماثلات ومتناقضات من وحي القرآن والتوّراة 

الكتاب الأول، القاهرة، دار الفكر العربي، الأولى، 1430هـ/ 2009م.

.	41 الأزرقي، أخبار مكّة وما جاء فيها من الآثار، تحقيق رشدي الصالح ملحس، 

بيروت، دار الأندلس للنشر، بدون تاريخ.

.	42 إسرائيل ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب في الجاهليّة وصدر الإسلام، 

تحقيق محمّد السّيد الوكيل، القاهرة، دار قطر الندى، 1415هـ/ 1995م.

.	43 القيسي،  الديوان، جمع وتحقيق نوري حمودي  النهشلي:  يعفر  الأسود بن 

بغداد، وزارة الثقّافة والإعـلام، مطبعـة الجمهوريةّ، الطبّعة الأولى، 1970م.

.	44 أشرف عماشة في رسالته للماجستير: الكون والرّؤية العلميّة في القرآن الكريم 

والأديان السّماوية الأخرى، كلية الآداب، جامعة المنوفية، 1424هـ/ 2003م.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 366

.	45 العلوم  مكتبة  الناشر  السعودية،  الصّحيحة،  النّبوية  السنّة  العمري،  أكرم 

والحكم، السادسة، 1415هـ/ 1994م.

.	46 الألباني، العقيدة الطحاوية شرح وتعليق، طبعة 1394هـ.

.	47 الأمة،  السيء في  وأثرها  الضّعيفة والموضوعة  الأحاديث  الألباني، سلسلة 

الرياض، مكتبة المعارف، الأولى، 1412هـ/ 1992م.

.	48 الألباني، صحيح سنن أبي داود، الكويت، مؤسّسة غراب للنّشر والتوزيع، 

الأولى، 1423هـ/ 2002م.

.	49 مؤسّسة  الكويت،  داود،  أبي  سنن  صحيح  الدين،  ناصر  محمّد  الألباني، 

غراس للنشر والتوزيع، 1423هـ/ 2002م.

.	50 تحقيق  المثاني،  والسّبع  العظيم  القرآن  تفسير  في  المعاني  روح  الألوسي، 

على عبد الباري عطية، بيروت، دار الكتب العلميّة، الأولى، 1415هـ.

.	51 الإمام القرافي، الأجوبة الفاخرة عن الأسئلة الفاجرة، النّاشر مكتبة النافذة، 

2006م.

.	52 أنور محمّد زناتي، معجم افتراءات الغرب على الإسلام، حرف الميم، موير.، 

.	53 أيمن المصري، أصول المعرفة والمنهج العقلي، القاهرة، بدون تاريخ.

.	54 الباقلاني، إعجاز القرآن، القاهرة، دار المعارف، 1971م.

.	55 1423هـ/  كثير،  ابن  دار  بيروت،  دمشق/  البخاري،  صحيح  البخاري، 

2002م.

.	56 بالمطبعة  السلطانية،  الطبّعة  بولاق،   – مصر  البخاري،  صحيح  البخاري، 

الأميرية الكبرى، 1311هـ. 

.	57 بدران، غسان عاطف علي، قصة ابني آدم بين القرآن الكريم والتوراة.. دراسة 



367المصادر والمراجع |

مجلة  الإسلاميّة،  البحوث  مجمع  العالميّة-  الإسلاميّة  الجامعة  باكستان،  مقارنة، 

الدّراسات الإسلاميّة، المجلد 46، العدد 3، 2011م.

.	58 بدوي، عبد الرحمن، دفاع عن محمّد ضد منتقديه، ترجمة كمال جاد الله، 

الدار العالميّة للكتب، بدون. 

.	59 البزار، مسند البحر الزخار، تحقيق: محفوط عبد الرحمن بالاشتراك، الناشر 

مكتبة العلوم والحكم، بدون تاريخ.

.	60 بطرس عبد الملك بالاشتراك تحرير، قاموس الكتاب المقدس، الناشر شركة 

.Compubraill

.	61 البغوي، تفسير البغوي معالم التنّزيل في تفسير القرآن، تحقيق عبد الرازق 

المهدي، بيروت/ لبنان، دار إحياء التراث العربي، الأولى، 1420هـ.

.	62 بن جبر، مجاهد، تفسير مجاهد، تحقيق: محمّد عبد السّلام أبو النيل، مصر، 

دار الفكر الإسلامي الحديثة، الأولى، 1410هـ/ 1989م.

.	63 بن كلثوم، عمرو، الدّيوان، جمع وتحقيق وشرح: إميل بديع يعقوب، بيروت، 

دار الكتاب العربي، الطبّعة الأولى، 1991م.

.	64 بني الحسحاس، سحيم عبد، الديوان، تحقيق: عبد العزيز الميمني، القاهرة، 

الدار القوميةّ للطبّاعة والنّشر، الطبّعة الأولى، 1965م.

.	65 البوطي، محمّد سعيد رمضان، فقه السّيرة، القاهرة، مكتبة الدّعوة الإسلاميةّ، 

الطبّعة السّابعة، 1398هـ/ 1978م.

.	66 حسن  الشيخ  ترجمة:  والعلم،  والقرآن  والإنجيل  التوراة  موريس،  بوكاي، 

خالد، لبنان - بيروت، المكتب الإسلامي، الطبّعة الخامسة، 1411هـ/ 1990م.

.	67 العلمية،  الكتب  دار  بيروت:  الخالية.  القرون  عن  الباقية  الآثار  البيروني، 

2000م/ 1420هـ.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 368

.	68 أو مرذولة، بيروت،  العقل  مقبولة في  مقولة  للهند من  ما  تحقيق  البيروني، 

عالم الكتب، الثانية، 1403هـ.

.	69 الرياض،  الحميد حامد،  العلي عبد  البيهقي، شعب الإيمان، تحقيق: عبد 

مكتبة الرشد للنّشر، بومباي، الدار السّلفية، الأولى، 1423هـ / 2003م.

.	70 دار  بيروت،  طراد،  مجيد  له  قدم  عنترة،  ديوان  شرح  الخطيب،  التبريزي، 

الكتاب العربي، الطبّعة الأولى، 1992م. 

.	71 العلميةّ،  الكتب  القاهرة، دار  القيامة،  الترمذي، كتاب صفة  الترمذي، سنن 

2017م.

.	72 الأولى،  بالأزهر،  المصريةّ  المطبعة  القاهرة،  الترمذي،  صحيح  الترمذي، 

1350هـ - 1931م.

.	73 تيسدال، سان كلير، المصادر الأصليّة للقرآن، ترجمة: عادل جاسم، بغداد – 

بيروت، منشورات الجمل، الطبّعة الأولى، 2019م. 

.	74 جرجس سال، مقالة في الإسلام، ترجمة وتحقيق: هاشم العربّي، منشورات 

أسمار، ضمن سلسلة الإسلام من منظور آخر، ط1، 2006م. 

.	75 طرابلس،  السّامية،  الحضارات  معجم  عشتاروت:  حقيقة  برس،  جروس 

لبنان، الطبّعة الثانية، 1991م.

.	76 دار  بيروت،  المنثور،  الدر  السّيوطي،  الدّين  جلال  المحلي  الدّين  جلال 

الفكر، بدون تاريخ.

.	77 القاهرة،  الجلالين،  تفسير  السيوطي،  الدين  الدين المحلي، وجلال  جلال 

دار الحديث، الأولى، بدون تاريخ.

.	78 الكب  دار  لبنان،   – بيروت  الشعراء،  طبقات  سلام،  بن  محمّد  الجمحي، 

العلمية، 1422هـ/ 2001م. 



369المصادر والمراجع |

.	79 والوثائق  الكتب  دار  القاهرة،  الأعجمي،  الكلام  من  المعرب  الجواليقي، 

القومية، 2002م.

.	80 جيرة، عبد الرحمن، الرد على القس بوش في كتابه »محمّد مؤسس الدّين 

1427هـ/  الثاّنية،  الطبّعة  القاهرة،  المسلمين«،  إمبراطورية  ومؤسّس  الإسلامي 

2006م. 

.	81 كتاب:  الجندي،  أنور  عند  النقدي  المنهج  بناء  أسس  صامد،  حامدي، 

أخطاء المنهج الغربي الوافد أنموذجًا، جامعة قاصدي مرباح، كليّة الآداب واللغات، 

2015/ 2016م.

.	82 القديم في  العهد  حسن، محمّد خليفة، مقدمة ترجمة كتاب الإسلام ونقد 

العصر الوسيط، ترجمة: محمّد طه عبد الحميد، جامعة القاهرة، سلسلة الدّراسات 

الدينيّة والتاّريخية – مركز الدّراسات الشّّرقية، 2008م.

.	83 للطبّاعة  المعارف  دار  تونس،   – سوسة  الجاهلي،  الشّعر  في  طه،  حسين، 

والنّشر، الثانية، 1998م.

.	84 للطبّاعة  قتيبة  دار  القاهرة،  المندائيين،  الصّابئة  تاريخ  محمّد عمر،  حمادة، 

والنّشر والتوّزيع، الأولى، 1413هـ/ 1992م.

.	85 الأهالي  ط1،  الصفا،  وإخوانه  حران  صابئة  الحميد،  عبد  محمّد  الحمد، 

للطبّاعة والنّشر والتوزيع، دمشق، 1988م.

.	86 خالد، حسن، مقدمة ترجمة كتاب موريس بوكاي: التوراة والإنجيل والقرآن 

والعلم. 

.	87 القلم،  دار  الرهّبان،  مطاعن  ونقض  القرآن  الفتاح،  عبد  صلاح  الخالدي، 

الأولى، 1428هـ/ 2007م.

.	88 الخالدي، صلاح، القصص القرآني عرض وقائع وتحليل أحداث، دمشق، 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 370

دار القلم - بيروت، الدار الشّامية، الأولى، 1419هـ/ 1998م.

.	89 الثامنة،  النفائس،  دار  اليهود،  وأثره على  التلمود  نشأة  الإسلام،  خان، ظفر 

1423هـ/ 2002م. 

.	90 مصر  نهضة  دار  القاهرة،  والتعصب،  العقلانيّة  عثمان،  محمّد  الخشت، 

للطبّاعة والنّشر، 2007م. 

.	91  - الاعتصام  دار  بعدها،  وما  الكريم،  والقران  الاستشراق  محمّد،  خليفة، 

القاهرة، ط الأولى، 1414هــ/ 1994م. 

.	92 خمري، حسين، سرديات النّقد في تحليل آليات الخطاب النقدي المعاصر، 

الرباط، دار الأمان، الطبّعة الأولى، 1432هـ/ 2011م. 

.	93 الخنساء، ديوان الخنساء، اعتنى به وشرحه حمدو طماس، بيروت – لبنان، 

دار المعرفة، الثاّنية، 1425هـ/ 2004م.

.	94 الخيون، رشيد، الأديان والمذاهب بالعراق، ط1، منشورات لسان الصدق، 

بدون مكان نشر، 2005م.

.	95 القاهرة، دار  القرآن،  العظيم نظرات جديدة في  النّبأ  الله،  دراز، محمّد عبد 

طيبة للنّشر والتوزيع، الأولى، 1421هـ/ 2000م.

.	96 الجامعيةّ،  المعرفة  دار  الكريم،  القرآن  إلى  مدخل  الله،  عبد  محمّد  دراز، 

الإسكندرية 1990م.

.	97 الذهبي، شمس الدين، تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام، تحقيق: 

عمر عبد السلام التدمري، بيروت، دار الكتاب العربي، الثانية، 1413هـ / 1993م.

.	98 الأولى  الطبّعة  بغداد،   – الرافدين  دار  الخليج،  يهود  تاريخ  نبيل،  الربيعي، 

2019م.



371المصادر والمراجع |

.	99 رضا، محمّد رشيد، تفسير القرآن الحكيم تفسير المنار، القاهرة، دار المنار، 

1366هـ/ 1947م.

0.	10 تعدد  أحكام  من  الفقهي  وموقفه  يهودا  بن  روحي، جرشوح  رانيا،  روحي، 

الوزجات في المشنا، جامعة بورسعيد، مجلةّ كليّة الآداب، العدد الرابع والعشرون، 

2023م.

1.	10 روهلنج – شارل لوران، الكنز المرصود في قواعد التلمود، ترجمة يوسف 

حنا نصر الله، القاهرة، مكتبة النّافذة للنشر والتوزيع، 2003م.

2.	10 الزبيدي، تاج العروس، الكويت، المجلس الوطني للثقّافة والفنون والآداب، 

1422هـ/ 2001م.

3.	10 الزركلي، الأعلام، دار العلم للملايين، لبنان - بيروت، الطبّعة الخامسة عشر، 

2002م. 

4.	10 مواجهة شبهات المشككين،  الإسلام في  زقزوق، محمود حمدي، حقائق 

القاهرة، المجلس الأعلى للشّؤون الإسلاميّة، 1422هـ/ 2002م.

5.	10 الزمخشري، الكشاف عن حقائق التنّزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأّويل، 

بيروت – لبنان، دار الكتاب العربي بدون تاريخ.

6.	10 الزمخشري، الكشاف عن حقائق التنّزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، 

لبنان/ بيروت، دار المعرفة، بدون تاريخ. 

7.	10 العرب،  المندائيين  الصّابئة  تاريخ  الموجز في  الفتاح جنب،  عبد  الزهيري، 

بغداد، مطبعة أركان، 1983م.

8.	10 الزيني، محمّد عبد الرحيم، الاستشراق اليهودي، رؤية موضوعيةّ، مصر، دار 

يقين للنشر والتوزيع، الطبّعة الأولى، 1432هـ/ 2011 م.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 372

9.	10 الكويت،  التونسي،  خليفة  محمّد  ترجمة:  التلمود،  كنوز  مقدّمة  ليفي،  س 

مكتبة دار البيان، الأولى، 1409هـ/ 1989م.

0.	11 دار  سوريا  الدينيّة،  ومعتقداتهم  المندائيين  الصّابئة  أصول  عزيز،  سباهي، 

المدى للثقّافة والنّشر، الأولى، 1996م. 

1.	11 سبع الدليمي، خميس، قراءة في عقائد الصّابئة المندائيّة، العراق، الجامعة 

المستنصرية، مجلةّ كليّة التّّربية الأساسية، 2005، العدد 45.

2.	11 السحار، عبد الحميد جودة، قصص الأنبياء.. قابيل وهابيل، القاهرة، الناشر 

مكتبة مصر ودار مصر للطبّاعة، بدون تاريخ.

3.	11 سرحان، سمير، النقد الموضوعي، القاهرة، الهيئة المصريةّ العامّة للكتاب، 

1990م.

4.	11 المنان،  كلام  تفسير  في  الرحمن  الكريم  تيسير  السعدي  تفسير  السعدي، 

الناشر دار السلام، الثانية، 2002م. 

5.	11 السعدي، عبد الرحمن بن ناصر، تفسير السعدي تيسير الكريم الرحمن في 

تفسير كلام المنان، تحقيق عبد الرحمن بن معلا، مؤسّسة الرسّالة، الأولى، 1420هـ/ 

2000م.

6.	11 سلمان، يلدز داود، مقارنة بين المعتقدات الدّينيّة لبلاد الرافدين والعرب ما 

قبل الإسلام دراسة تاريخيةّ مقارنة، مجلة بابل للدّراسات الإنسانيّة، المجلد 5، العدد 

.1

7.	11 السيد طنطاوي، محمّد، التفّسير الوسيط للقرآن الكريم، القاهرة، دار نهضة 

مصر للطبّاعة والنّشر والتوّزيع، الأولى، 1997م.

8.	11 السادسة  الطبّعة  الشروق،  دار  القاهرة،  الاجتماعيّة،  العدالة  قطب،  سيد 

عشرة، 1427هـ.



373المصادر والمراجع |

9.	11 سيد قطب، في ظلال القرآن، القاهرة، دار الشروق، 1423هـ/ 2003م.

0.	12 إبراهيم،  الفضل  أبو  محمّد  تحقيق:  القرآن  علوم  في  الإتقان  السيوطي، 

القاهرة، الهيئة المصريةّ العامة للكتاب، 1394هـ/ 1974م.

1.	12 السيوطي، الحبائك في أخبار الملائك، تحقيق محمّد زغلول، بيروت، دار 

الكتب العلميّة، الأولى، 1405هـ. 

2.	12 الشافعي، أحكام القرآن، بيروت، دار إحياء العلوم، 1410هـ/ 1990م.

3.	12 البابي  مصطفى  القاهرة،  شاكر،  محمّد  أحمد  تحقيق:  الرسّالة،  الشافعي، 

الحلبي، الأولى، 1357هـ/ 1938م. 

4.	12 الشامي، عباس علي، يهود اليمن، الطبّعة الأولى، 1408هـ/ 1988م.

5.	12 الشّّرقاوي، محمّد، في مقارنة الأديان دراسات وبحوث، دار الجيل – بيروت، 

مكتبة الزهراء – القاهرة، الطبّعة الثاّنية، 1410هـ/ 1990م.

6.	12 الأولى،  القدس،  دار  القاهرة،  الأنبياء،  قصص  متولي،  محمّد  الشعراوي، 

2006م.

7.	12 الشهرستاني، الملل والنحل، القاهرة، مؤسّسة عيسى البابي الحلبي، بدون 

تاريخ.

8.	12 1428هـ/  المعرفة،  دار  الغوش،  يوسف  تحقيق:  القدير،  فتح  الشوكاني، 

2007م.

9.	12 الطيب،  الكلم  ابن كثير، دار  القدير، دمشق – بيروت، دار  الشوكاني، فتح 

الأولى، 1414هـ.

0.	13 الأخبار،  منتقى  شرح  الأخبار  سيد  أحاديث  من  الأوطار  نيل  الشوكاني، 

بيروت/ لبنان، دار الجليل، 1973م. 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 374

1.	13 العبادات  كتاب  ضمن  الثاّني،  الفصل  زاداه،  عبوداه  ترجمة،  حسن  شيماء 

الأجنبيّة في التلّمود، القاهرة، دار العلوم للنّشر والتوّزيع، 1428هـ/ 2007م.

2.	13 الصالحي،علي الحمد، الضوء المنير على التفّسير، الرياض، مؤسّسة النّور 

للطبّاعة والتجّليد، بدون تاريخ.

3.	13 الموسوعة  الحياة  ونشأة  الكون  الله في خلق  آيات  أحمد،  ماهر  الصوفي، 

الكونية الكبرى.

4.	13 القيس،  حمودي  نوري  وتحقيق:  جمع  شعره،  مقروم،  بن  ربيعة  الضبي، 

جامعة بغداد، مجلة كلية الآداب، العدد 11، 1986م. 

5.	13 الأعلمى  مؤسّسة  لبنان،  بيروت/  القرآن،  تفسير  في  الميزان  الطباطبائي، 

للمطبوعات، الأولى، 1417هـ/ 1997م.

6.	13 ظاظا، حسن، الفكر الديني الإسرائيلي، القاهرة، معهد البحوث والدراسات 

العربيةّ، 1971م.

7.	13 ظاظا، حسن، طقوس الحج عند اليهود، السّعودية، مجلةّ الفيصل، 1994م، 

العدد 210.

8.	13 ظاظا، حسن، من التخّبط اليهودي يهود المراّن، السّعودية، مجلةّ الفيصل، 

1997م، العدد 247.

9.	13 عامري، سامي، هل القرآن مقتبس من كتب اليهود والنّصارى؟! القاهرة، دار 

رواسخ، الثانية، 2018م.

0.	14 عامري، سامي، هل القرآن مقتبس من كتب اليهود والنّصارى؟! القاهرة، دار 

رواسخ، الثانية، 2018م.

1.	14 الأقدمون،  الصّابئة  أو  مندائى  افندي،  بكر  بن  أفندي  الحميد  عبد  عبادة، 

تقديم وتحقيق: رشيد الخيون، ط1، دار الحكمة، لندن، 2003م.

2.	14 الصّابئة المندائية وموقف الإسلام منها،  سارة بنت حامد محمّد،  العبادي، 



375المصادر والمراجع |

السعودية، مجلةّ جامعة أم القرى لعلوم الشّّريعة والدّراسات الإسلاميّة، العدد 52، 

2011م.

3.	14 عبد المعبود، مصطفى، سيد ترجمة وتعليق، المشناة، القسم الأورل زراعيم 

للطبّاعة،  طيبة  دار   – النافذة  مكتبة  القاهرة،  حسن،  خليفة  محمّد  تقديم:  الزروع، 

الأولى، 2008م. 

4.	14 تحليلية،  دراسة  المندائية،  الصّابئة  عقيدة  العليم محمود،  عبد  النعيم،  عبد 

مصر، مجلةّ البيان دراسات قنا، المجلد 19، العدد 1، 2022م. 

5.	14 شبهات  في  نقدية  تأصيلية  قراءة  القرآني  الإعجاز  توفيق،  سامر  عجمي، 

المستشرقين، بيروت - لبنان، مجلةّ دراسات استشراقيّة، العدد 37، شتاء 2024م/ 

1445هـ.

6.	14 عرقسوسي، محمّد رمضان، التركي، عبد الله عبد المحسن، محققا تفسير 

القرطبي الجامع لأحكام القرآن، مؤسّسة الرسّالة، 1427هـ.

7.	14 عبد  تحقيق:  الأسباب،  بيان  في  العجاب  حجر،  بن  الحافظ  العسقلاني، 

الحكيم محمّد الأنيس، القاهرة، الناشر مكتبة دار ابن الجوزيللنشر والتوزيع.

8.	14 العسقلاني، الحافظ بن حجر، فتح الباري بشرح البخاري، ترتيب وتحقيق: 

محمّد فؤاد عبد الباقي، القاهرة، المطبعة السلفية، الأولى، 1380هـ.

9.	14 العقاد، حقائق الإسلام، القاهرة، دار نهضة مصر، الرابعة، 2005م. 

0.	15 علي، جواد، الطهارة والوضوء، مجلةّ الرسّالة، العدد 640. 

1.	15 علي، جواد، المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، دار الساقي، 1422هـ/ 

2001م.

2.	15 للملايين،  العلم  دار  قبل الإسلام،  العرب  تاريخ  علي، جواد، المفصل في 

ط3، بيروت، 1980م.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 376

3.	15 علي، محمّد عبد العظيم، الجبري، عبد المتعال محمّد، السيرة النبوية وكيف 

الأولى،  والتوزيع،  والنّشر  للطبّاعة  الدعوة  دار  الأسكندرية،  المستشرقون،  حرفها 

1414هـ/ 1994م.

4.	15 عياض، القاضي، الشفاء بتعريف حقوق المصطفى، تحقيق: عبده علي 

كوشك، دبي، النّاشر جائزة دبي الدّولية للقرآن الكريم، الأولى، 1434هـ/ 2013م.

5.	15 مكتبة  وعقيدتهم،  إيمانهم  المندائيون  الصّابئة  هشام،  حسام  العيداني، 

موسوعة العيون المعرفية، الطبّعة الأولى، أيار، 2016م.

6.	15 في  والإسلاميّة  العربيّة  الدّراسات  الاستشراق..  حركة  تاريخ  يوهان،  فوك، 

أوروبا حتىّ بداية القرن العشرين، نقله عن الألمانية: عمر لطفي العالم، دار المدار 

الإسلامي، الطبّعة الثانية، 2000م.

7.	15 مؤسّسة  القاهرة،  نبيل،  يوسف  ترجمة:  الفلسفي،  فولتير  قاموس  فولتير، 

هنداوي للتعّليم والثقّافة، القاهرة، المجلد الثاّمن، مقال المحمّديين. 

8.	15 الفيروزآبادي، القاموس المحيط، تحقيق: محمّد نعيم العرقسوسي، مؤسّسة 

الرسّالة، 1426هـ/ 2005م.

9.	15 دكتوراه  رسالة  اليهوديةّ،  الدّيانة  العبادة في  ناصر،  بن  الله  عبد  القحطاني، 

بقسم العقيدة بجامعة أم القرى، غير منشورة. 

0.	16 الجهاني،  على  جلال  تحقيق:  المواقيت،  أحكام  في  اليواقيت  القرافي، 

القاهرة، الطبّعة الأولى، بدون تاريخ.

1.	16 وأحكام  السنّة  من  تضمّنه  لما  والمبين  القرآن  لأحكام  الجامع  القرطبي، 

الثاّنية،  المصرية،  الكتب  دار  القاهرة،  بالاشتراك،  البردوني  أحمد  تحقيق:  الفرقان، 

1384هـ/ 1964م.

2.	16 العربي،  الكتاب  إحياء  دار  بيروت،  القرآن،  لأحكام  الجامع  القرطبي، 

1985م. 



377المصادر والمراجع |

3.	16 القماش، عبد الرحّمن محمّد، الحاوي في تفسير القرآن الكريم جنّة المشتاق 

في تفسير كلام الملك الخلّّاق، طبعة 2009م.

4.	16 الكتب  مكتبة  القاهرة،  القديم،  العهد  مقدّمات  جورجي،  وهيب  كامل، 

المسيحيةّ، الطبّعة 2004م. 

5.	16 الأولى،  عربيّة،  نقوش  دار  تونس،  الأنبياء،  الخلق وقصص  بدء  الكسائي، 

1998م.

6.	16 الكوتي، »الكتابة عند العرب في الجاهليّة وصدر الإسلام«، دمشق/ سوريا، 

مجمع اللغّة العربيّة بدمشق، 1986.

7.	16 كوسيدوفسكي، زينون، الأسطورة والحقيقة في القصص التوّراتية، ترجمة: 

محمّد مخلوف، سوريا، الأهالي، 1996م. 

8.	16 بين  توفيقية  قراءة  نحو  الكريم..  والقرآن  بوكاي  موريس  محمود،  كيشانه، 

النّص القرآني والمعطى العلمي، بيروت، المركز الإسلامي للدّراسات الاستراتيجية، 

2022م.

9.	16 أحمد  تحقيق:  الأصمعيات،  قريب:  بن  الملك  عبد  سعيد  أبو  لأصمعي، 

شاكر وعبد السلام هـارون،القـاهرة، دار المعارف، الطبّعة الخامسة، 1979م.

0.	17 مؤسّسة  القاهرة،  زعيتر،  عادل  ترجمة  العرب،  حضارة  غوستاف،  لوبون، 

هنداوي للتعّليم والثقّافة، 2013م.

1.	17 عبد  مصطفى  ترجمة:  الأضرار  نزيقين  الرابع  القسم  المشناه  التلّمود  متن 

المعبود، الجيزة، مكتبة النافذة، الأولى، 2007م.

2.	17 مجموعة مؤلفين، مهابهاراتا، ترجمة: عبد الإله الملاح، القاهرة، دار رؤية 

للنّشر، 2017م.

3.	17  المدني، محمّد نمر، الصّابئة المندائيون العقيدة والتأريخ/ منذ ظهور آدم



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 378

حتى اليوم، ط1، دار مؤسسة رسلان، دمشق، 2009م.

4.	17 دار  سوريا،  والتاريخ،  العقيدة  المندائيون  الصابئة  نمر،  محمّد  المدني، 

ومؤسسة رسلان، 2009م. 

5.	17 مراني، ناجية، مفاهيم صابئية مندائية، بغداد، شركة التايمس للطبّاعة والنّشر، 

الثانية، 1981م.

6.	17 مطبعة  القاهرة،  الهادي،  عبد  فؤاد  محمّد  تحقيق:  مسلم،  صحيح  مسلم، 

عيسى البابي الحلبي، 1374هـ/ 1995م.

7.	17 المسيري، عبد الوهاب، موسوعة اليهود واليهوديةّ والصّهيونية، القاهرة، دار 

الشروق، الطبّعة الأولى، 1999م.

8.	17 مغلي، محمّد بشير، مناهج البحث في الإسلاميات لدى المستشرقين وعلماء 

الغرب، الرياض، مركز الملك فيصل للبحوث والدّراسات الإسلاميّة، 2002م.

9.	17 مقدّمة ترجمة، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم لموريس بوكاي الموسوعة 

الكونية الكبرى، صيدا – بيروت، المكتبة العصرية، 2007م.

0.	18 ملحمة جلجامش، ترجمة: عبد الغفار مكاوي، مراجعة: عوني عبد الرؤوف، 

القاهرة، الهيئة العامة لقصور الثقّافة، 2003م.

1.	18 المناوي، عبد الرؤوف، فيض القدير شرح الجامع الصغير، بيروت - لبنان، 

دار المعرفة للطبّاعة والنّشر، الطبّعة الثانية، 1391هـ / 1972م.

2.	18 صفحات  دمشق،  السّماوية،  الأديان  في  العبادات  الرازق،  عبد  الموحي، 

للدراسات والنّشر، 2012م.

3.	18 بيروت،  الدّيني،  للفكر  التاّريخي  التطّور  في  المدخل  رشيد،  الناضوري، 

1969م.

4.	18 النجار، عبد الوهاب، قصص الأنبياء، القاهرة، مكتبة دار التراث، الأولى، 

1985م.



379المصادر والمراجع |

5.	18 التعميد  رموز  لبعض  تحليليةّ لاهوتيّة  دراسة  المصبتا  كاظم،  علاء  نشمي، 

المندائي، بغداد، مندى طائفة الصابئة المندائيين، 1998م.

6.	18 النصار، غسان صباح، علاء كاظم نشمي، العهد المندائي الجديد رحلة في 

بعض مفاهيم الدين الصابئي، بغداد، 1997م.

7.	18 النصر الله، جواد كاظم، أمية النبي، بيروت/ لبنان، مجلةّ دراسات استشراقية، 

خريف 2019م/ 1441هـ، العدد 20.

8.	18 دار  بيروت،   – لبنان  الحجاج،  ابن  مسلم  صحيح  شرح  المنهاج  النووي، 

إحياء التراث العربي، الطبّعة الثاّنية، 1392هـ.

9.	18 عبد  فؤاد  محمّد  تحقيق:  مسلم،  الحجاج، صحيح  بن  مسلم  النيسابوري، 

الباقي، بيروت- لبنان، دار إحياء التراث العربي.

0.	19 الهاشمي، محمّد فؤاد، الأديان في كفة الميزان، القاهرة، دار الحريةّ، بدون 

تاريخ. 

1.	19 علوم  روابي  في  والريحان  الرّوح  حدائق  تفسير  الأمين،  محمّد  الهرري، 

القرآن، بيروت، دار طوق النجاة، 2001م.

2.	19 الواقدي، المغازي، تحقيق: مارسدن جونس، بيروت، دار الأعلمي، الثالثة، 

1409هـ/ 1989م.

3.	19 توفيق  العزيز  عبد  ترجمة:  الإنسانيّة،  تاريخ  معالم  جورج،  هربرت  ويلز، 

جاويد، ط3، الهيئة المصريةّ العامّة للكتاب. 

4.	19 يافيه، حافا لازاروس، كتاب الإسلام ونقد العهد القديم في العصر الوسيط، 

ترجمة: عبد الحميد، محمّد طه، جامعة القاهرة، سلسلة الدّراسات الدينيّة والتاريخية 

– مركز الدّراسات الشّّرقيةّ، 2008م.

5.	19 يوسف، صموئيل، المدخل إلى العهد القديم، القاهرة، دار الثقّافة، 1993م.



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 380

ثانيًا – المصادر والمراجع الأجنبيّة

1.	  Delara Nemati Pir Ali, Mojgan Khanbaba, Orientalists and the 

Hesitation of Plagiarism in the Holy Quran, New York Science 

Journal 2013; 612.

2.	 Gary A Rendsburg, Bernard Grossfeld. The Targum Sheni to the 

Book of Esther: A Critical Edition Based on MS. Sassoon 282 with 

Critical Apparatus. New York: Sepher-Hermon Press, 1994. Jour-

nal: AJS Review / Volume 21 / Issue 1 / April 1996, Published online 

by Cambridge University Press: 15 October 2009. 

3.	 	 Geoffrey Wigoder, THE ENCYCLOPEDIA OF JUDAISM, New 

York, Macmillan Publishing Company. 

4.	 Levenson, Jon Douglas, Inheriting Abraham: The legacy of the pa-

triarch in Judaism, Christianity, and Islam, Princeton: Princeton 

University Press, 2012.

5.	 Lowin, Shari L, 2011, «Abrahm in Islamic and Jewish Exegesis», Re-

ligion Compass 5/ 6, 2011.

6.	 -Rev. W. St. Clair Tisdall, The Original Sources Of The Qur’an, 1905 

Society For The Promotion Of Christian Knowledge: London.

7.	 religion Wigoder, Werblowsky, Raphael Jehudal, The Oxford Dictio-

nary of the jewish, 1997. 

ثالثًا- كتب الإلكترونية

1. كتاب الأدعية والصلوات المندائية، تصميم حسام هشام العيداني، كتاب إلكتروني 



381المصادر والمراجع |

على الرابط التالي:

https://www.mandaeannetwork.com/mandaean/ar/books/

mandaeannetwork_mandaean_blessings_prayers.html

2.  كتاب كنزا ربا الكنز العظيم، متاح على الموقع الالكتروني:

http://www.mandaeannetwork.com.

3. الراجحي، شرح تفسير ابن كثير. على الموقع التالي:

http://www.islamweb.net

4. رشيد المخيون، المندائيون في الفقه والتاريخ الإسلاميين، رابط الكتاب:

http: / /w w w.mandaeannetwork.com/mandaean/ar/b o oks/

mandaeannetwork_mandaean_sabian_in_fuqh_islamy.html

رابعًا– الروابط الإلكترونيّة

1. أحمد البهنسي، الاستشراق الإسرائيلي... الإشكاليّة والسمات والأهداف، مقال 

منشور على الرابط التالي:

https://vb.tafsir.net/tafsir35662/#.Xj3GYtSF7wc

2. أحمد پاكتچي، الأعراف، على الرابط التالي:

https://www.cgie.org.ir/ar/article/236414

3. أحمد حسين خليل، الرد على شبهة المشككين من خلال قضية تعدد الزوجات، 

موسوعة الأعجاز العلمي في القرآن والسنة، على الرابط التالي:

http://quran-m.com/quran/article/2278/%



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 382

4. إسماعيل علي محمّد، بحث: الرد على شبهة أن قصص القرآن الكريم مأخوذة من 

العهد القديم، على الرابط التالي:

https://www.alukah.net/sharia/0/102908/.

5. أيمن وزيري، زواج المحارم في الثقافة القديمة بين الحقيقة والافتراء، على الرابط 

التالي:

https://www.gomhuriaonline.com/Gomhuria/345746.html

الحوار المتمدن  اليهوديةّ، موقع  النسوية  الحركة  تاريخ  6. جعفر هادي حسن، من 

على الرابط التالي:

https://ahewar.net/m/s.asp?aid=233308&r=0&cid=0&u=&i=3019&q=

7. جون سي. ريفز، بعض المظاهر شبه الكتابية في قصة هاروت وماروت، ترجمة: 

مصطفى الفقي، موقع تفسير للدراسات القرآنية.

.tafsir.net/translation/60 

8. حسن الصفار، تعدد الزوجات: كان للرجل قبل الإسلام أن يتزوج من النساء ما 

وسعه، على الرابط التالي:

 https://the12imams.net/community/785

9. حلمي القمص يعقوب، كتاب النقد الكتابي، نقلًًا عن الموقع التالي:

St- Takla.org 

10. حمدي شفيق، كتاب زوجات لا عشيقات التعدد الشرعي ضرورة العصر، شبكة 

الألوكة، 2010م، انظر الرابط التالي:

https://www.alukah.net/library/0/23088/

11. رياض قسيس، أسماء الله في سفر التكوين، على التالي:

https://ushaaqallah.com/a/190



383المصادر والمراجع |

12. صالح بن حميد، شبهات حول الإسلام، تلبيس مردود في قضايا خطيرة، منشور 

على الرابط التالي:

https://www.noor-book.com/

13. فؤاد محمّد موسى، إبراهيم أبو الحجة والمنطق، على الرابط التالي:

https://www.alukah.net/sharia/0/103786

14. كتب التفسير مدراش على الرابط التالي: 

https://www.alhesn.net/play/10190 

15. ما ولاهم عن قبلتهم.. شبهة السفهاء، على الموقع التالي:

https://islamonline.net/

160 محمّد عبيدة، بحث: بعض المظاهر شبه الكتابية في قصة هاروت وماروت 

لجون سي. ريفز،عرض وتقويم، مقال على الرابط التالي:

https://tafsir.net/paper/14/bhth-b-d-al-mzahr-shbh-al-ktabyt-fy-qst-

harwt-wmarwt-ljwn-sy-ryfz

17. محمود علي البغدادي، نساء عربيات وأسرار مؤامرات حروب الردة.

https://ketabonline.com/ar/books/98051

18. مجدي إبراهيم محرم، طه حسين وانشقاق القمر، على الرابط التالي:

http://alarabnews.com/alshaab/20057/2005-11-04/.htm

العدد  المتمدن،  الحوار  الترجوم،  وديك  سليمان  هدهد  الشمري،  ممدوح   .19

5549، 2017م، على الرابط التالي:

https://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=562064 



 | مصدريّة القرآن عند المستشرق تيسدال قراءة نقديةّ في المنهج والفكر 384

20. الموسوعة اليهوديةّ على الرابط التالي:

http://www.jewishencyclopedia.com/view.jsp?artid=32&letter=T&sea

rch=talmud#114

مقال منشور على  آدم وحواء،  لقصة  الأقدم  النسخة  اكتشاف  ميشيل هوبينك،   .21

الرابط التالي:

https://hunasotak.com/article/7896

http://www.bbc.com/arabic/worldnews/2013130711/07/_uk_babies_

marriage

https://www.islamic-awareness.org/quran/sources/bbsheba

http://www.jewishencyclopedia.com/articles/8263-islam 

jochen katz, Did Muhammad Plagiarize Imrau’l Qais? 1997, Follow 

The Link below

http://64.71.77.248/answering_islam/quran/sources/qais.html 




	Blank Page
	Blank Page

