


الدولي الترقيم 
 9173 -2413 ردمد:

3954 -2521 الالكتروني: ردمد 
م  2016 لسنة   2193 العراقية  والوثائق  الكتب  دار  في  الايداع  رقم 

العراق جمهورية   – المقدسة  كربلاء 

Tel: +964 032 310059 Mobile: +964 771 948 7257
ht tp :  / / t a s l e e m . a l k a f e e l . n e t

E m a i l :  t a s l e e m @ a l am e e d c e nt e r. i q



سورة الزخرف / الآيات)4-1(





جامعة الكفيل/الشريعة

نائب المشرف العام
السيد ليث الموسوي



       يحيل لفظ )تسليم( إلى مطمح البحث العلمي في المحصل القرائي النهائي؛ الذي 
الجنبة   وهذه  والتجاوب،  والقناعة  التسليم  درجات  من  بدرجة  يحظى  أن   له  يراد 

تتواءم مع كونها مجلة متخصصة بالبحث المحكم
، في  العباس  الفضل  أبي  المولى  إلى صفة  من صفات  إحالته  الثانية هي  والجنبة 
المأثور عن زيارة الإمام جعفر الصادق ، له، ومنها: (أشهد لك بالتسليم والوفاء 
والنصيحة)، وقد أريد لاسم المجلة هذه أن ينتمي أو ينتهي بالعتبة العباسية المقدسة، 

.. وتحديدا إلى  مشّرفها

       يحيل لفظ )تسليم( إلى مطمح البحث العلمي في المحصل القرائي النهائي؛ الذي 
الجنبة   وهذه  والتجاوب،  والقناعة  التسليم  درجات  من  بدرجة  يحظى  أن   له  يراد 

(أشهد لك بالتسليم والوفاء  المأثور عن زيارة الإمام جعفر الصادق 
والنصيحة)، وقد أريد لاسم المجلة هذه أن ينتمي أو ينتهي بالعتبة العباسية المقدسة، 

.. وتحديدا إلى  مشّرفها

إضاءة عنوانية



مدير التحرير
أ.د. مشتاق عباس معن

جامعة الكفيل/الشريعة
سكرتير التحرير

رضوان عبدالهادي السلامي
سكرتير التحرير التنفيذي

م.د. سعيد حميد كاظم
هيأة التحرير

أ.د. كريمة نوماس المدني / كلية التربية للعلوم الإنسانية / جامعة كربلاء
أ.د. طلال خليفة سلمان / كلية التربية للبنات / جامعة بغداد

أ.د. حسن حميد محسن فياض / كلية التربية الأساسية / جامعة الكوفة
أ.د. علي كاظم علي المدني / كلية التربية / جامعة القادسية

أ.م.د. فلاح رسول الحسيني / كلية التربية للعلوم الإنسانية / جامعة كربلاء
أ.م. د. فاطمة كريم رسن البحراني / كلية التربية / ابن رشد / جامعة بغداد

أ.م. د. أحمد علي محمد /كلية الآداب /جامعة بغداد
أ.م.د.خليل خلف بشير /كلية الآداب /جامعة البصرة

أ.م.د. علي مجيد داوود البديري / كلية الآداب/جامعة البصرة
أ.م.د حسن عبيد المعموري/كلية الدراسات القرآنية /جامعة بابل

أ. م.د. فالح حسن كاطع الأسدي / كلية التربية للعلوم الإنسانية / جامعة بابل  
أ.م.د. عماد جغيم عويد /كلية التربية للعلوم الإنسانية / جامعة ميسان 

أ.م.د.أحمد كريم علوان العلياوي / كلية الآداب /جامعة الكوفة
أ.م.د. كريم مهدي عبد المسعودي / كلية التربية / جامعة القادسية

أ.م.د. علي محسن بادي / كلية التربية الأساسية / جامعة سومر
أ.م.د. محمد عبد الحسين الخزاعي/ كلية التربية / جامعة المثنى

أ.م.د. حيدر مصطفى هجر/ كلية الآداب / جامعة ذي قار
أ.م.د. ليث قابل عبيد / كلية التربية للعلوم الانسانية / جامعة كربلاء 

م.د.وداد هاتف وتوت / مديرية تربية الكرخ الثانية / بغداد





تدقيق اللغة العربية
أ.د. شعلان عبد علي  سلطان /كلية التربية للعلوم الإنسانية / جامعة بابل

أ.م.د.امين عبيد جيجان الدليمي/ كلية التربية للعلوم الإنسانية / جامعة بابل

تدقيق اللغة الانكليزية
أ. حيدر غازي الموسوي /كلية التربية للعلوم الإنسانية / جامعة بابل 

الإدارة والمالية
عقيل عبدالحسين الياسري

ضياء محمد حسن النصراوي

الإدارة الفنية 
حسين فاضل الحلو

حسين صبيح الكعبي

الموقع الإلكتروني
محمد جاسم عبد ابراهيم

الإخراج  الطباعي
حسين عقيل أبوغريب



الشاعر: الحاج علي الصفار الكربلائي



قواعد النشر في المجلة

وفقا  الأصيلة،  العلمية  الأبحاث  بنشر  )تسليم(  مجلة  ترحّبُ 
للشروط الآتية:

تنشر المجلة الأبحاث العلمية الأصيلة في مجالات اللغة العربية . 1
و آدابها  المتنوّعة التي تلتزم بمنهجية البحث العلمي وخطواته 
يسبق  لم  التي   ، العربية  باللغة  ومكتوبة  عالميا،  عليها  المتعارف 

نشرها.
م الأصل مطبوعا على ورق )A4( بنسخة واحدة مع قرص . 2 يقدَّ

بخط  كلمة،   )10٫000–5٫000( بحدود   )CD( مدمج 
Simpelied Arabic على أن ترقّم الصفحات ترقيما متسلسلا.

تقديم ملخص للبحث باللغة العربية، وآخر باللغة الإنكليزية، . 3
كلّ في حدود صفحة مستقلة على أن يحتوي ذلك عنوان البحث، 

ويكون الملخّص بحدود )350( كلمة.
أن تحتوي الصفحة الأولى من البحث على اسم الباحث وعنوانه، . 4

جهة العمل )باللغتين العربية والإنكليزية( ورقم الهاتف والبريد 
الألكتروني، مع مراعاة عدم ذكر اسم الباحث في صلب البحث، 

أو أية إشارة إلى ذلك.
أواخر . 5 في  تنشر  التي  الهوامش  بأرقام  جميعها  المصادر  إلى  يُشار 

المتعارفة  العلمية  الأصول  وتراعى  إلكترونية،  وتكون  البحث 
في التوثيق والإشارة بأن تتضمّن: اسم الكتاب ورقم الصفحة.

حالة   . 6 وفي  الهوامش،  عن  منفصلة  المصادر  بقائمة  البحث  د  يزوَّ
وجود مصادر أجنبية تضاف قائمة بها منفصلة عن قائمة المصادر 



العربية، ويراعى في إعدادها الترتيب الألفبائي لأسماء الكتب أو 
الأبحاث في المجلات، أو أسماء المؤلفين.

تطبع الجداول والصور واللوحات على أوراق مستقلة، ويُشار . 7
أماكن  تحديد  مع  مصادره،  أو  مصدره،  إلى  الشكل  أسفل  في 

ظهورها في المتن.
مع . 8 يتعاون  الباحث  كان  إذا  العلمية  السيرة  من  نسخة  إرفاق 

قد  البحث  كان  إذا  فيما  يُشير  أن  وعليه  الأولى،  للمرة  المجلة 
قدّم إلى مؤتمر أو ندوة، وأنه لم ينشر ضمن أعمالهما، كما يُشار إلى 
أو  البحث،  بتمويل  قامت  أو غير علمية  أية جهة علمية،  اسم 

المساعدة في إعداده.
أن لا يكون البحث قد نشر سابقاً، وليس مقدما إلى أية وسيلة . 9

نشر أخرى، وعلى ا لباحث تقديم تعهّد مستقلّ بذلك.
ولا . 10 كاتبيها،  آراء  عن  المجلة  في  المنشورة  الأفكار  جميع  تعبر 

ترتيب  نظر جهة الإصدار، ويخضع  بالضرورة عن وجهة  تعبّر 
الأبحاث المنشورة لموجبات فنية.

11 ..Turni�n تخضع الأبحاث المستلمة لبرنامج الإستلال العلمي
تخضع الأبحاث لتقويم سرّي لبيان صلاحيّتها للنشر، ولا تعاد . 12

الأبحاث إلى أصحابها سواء أقبلِت للنشر أم لم تقبل، وعلى وفق 
الآلية الآتية:

أقصاها  مدّة  للنشر خلال  المرسَلة  المادة  بتسلّم  الباحث  يبلّغ  أ( 
أسبوعان من تاريخ التسلّم.



ب( يخطر أصحاب الأبحاث المقبولة للنشر موافقة هيأة التحرير 
على نشرها وموعد نشرها المتوقّع.

أو  تعديلات  إجراء  وجوب  المقوّمون  يرى  التي  الأبحاث  ج( 
الملاحظات  مع  أصحابها،  إلى  تعاد  نشرها  قبل  عليها  إضافات 

المحددة، كي يعملوا على إعدادها نهائيا للنشر.
إبداء  ضرورة  دون  من  أصحابها  يبلّغ  المرفوضة  الأبحاث  د( 

أسباب الرفض.
#( يمنح كل باحث نسخة واحدة من العدد الذي نشر فيه بحثه.

يراعى في أسبقية النشر: أ( الأبحاث المشاركة في المؤتمرات التي . 13
تقيمها جهة الإصدار. ب( تاريخ تسلم رئيس التحرير للبحث. 
ج( تاريخ تقديم الأبحاث التي يتم تعديلها. د( تنويع مجالات 

الأبحاث كلما أمكن ذلك.
لا يجوز للباحث أن يطلب عدم نشر بحثه بعد عرضه على هيأة . 14

يكون  أن  على  التحرير،  هيأة  بها  تقتنع  لأسباب  إلا  التحرير، 
خلال مدة أسبوعين من تاريخ تسلّم بحثه.

يحق للمجلة ترجمة البحوث المنشورة في أعداد المجلة الى اللغات . 15
الأخرى، من غير الرجوع الى الباحث.

المحكمة . 16 تسليم  لمجلة  الالكتروني  الموقع  على  الأبحاث  ترسل 
إرسال  إستمارة  ملء  خلال  من   tasleem@alameedcenter.iq

التالي:  العنوان  على  المجلة  مقر  الى  مباشرةً  تُسلم  أو  البحوث، 
الاسكان،  شارع   ،الحسين حي  المقدسة،  كربلاء  العراق، 

مجمع الكفيل الثقافي.





غة العربية وآدابها ة بعلوم اللُّ مة مختصّ كّ ةٌ فصليّة محُ مجلّ
 ومعتمدة للنشر العلميّ والترقيات العلميّة

 بحسب موافقة الجامعات العراقيّة المدرجة كتبها في أدناه 

غة العربية وآدابها ة بعلوم اللُّ مة مختصّ كّ ةٌ فصليّة محُ مجلّ
 ومعتمدة للنشر العلميّ والترقيات العلميّة

 بحسب موافقة الجامعات العراقيّة المدرجة كتبها في أدناه 
 ومعتمدة للنشر العلميّ والترقيات العلميّة

 بحسب موافقة الجامعات العراقيّة المدرجة كتبها في أدناه 
 ومعتمدة للنشر العلميّ والترقيات العلميّة



















كلمة العدد
باسمه تعالى

الفكرُ المحمديُّ رافدٌ ومِدادٌ للبحث الأكاديمي الرصين..
الكشف  عبر  الفكر  رصد  إلى  الأكاديمي  البحث  يسعى  لطالما      
والاستدلال بل ويسعى إلى إبراز تجلّيات الرؤى المعرفية، ولذا حين 
نحو  السبيل  يقصد  فإنّه  منهجيته  الأكاديمي  العلمي  البحث  يبتغي 
الفكر المحمديّ، ففيه كنوز العلوم وترجمان المعرفة، وعنهما لن يحيد 
بالمؤونة  الإنسان  يرفد  معينٍ  من  يرتشف  وهو  الأكاديمي  الدرس 
أفرزته  بما  الميادين   تشهد  وبذلك  والإنسانية،  والفكرية  العلمية 
صحائف النبي وآله صلوات الله تعالى عليهم، وهي تمدُّ عالمنا برؤاها 

ذات الأفق الممتد بلا حدود.
والموضوعية من  والدقّة  الحقيقة  فيض  ينهلُ  البحثي  المشروع  ويبقى 
هذه الرؤى التنظيرية التي يترجمها إلى معانٍ راسخة موسومة بالوعي 
ومعزّزة بالفكر، وهي تكشف عن جوانبها العلمية والمعرفية، وليس 
بوسع البحث الأكاديمي الاستغناء عنها إذا ما أراد أن يحظى بالريادة 
وطمح إلى أن تشرع خطاه نحو سبيل الارتقاء لتكريس الأثر الفكري 
من  المستمد  الناجع  الفكر  إلى  يلجأ  فهو  وبهذا  والإنساني،  والعلمي 
والنجابة  النقاء  أرومة  سليل  لكونه  مصاديقه  ليثبت  القرآن  فكر 



التي  والمعرفية  العلمية  والتجليات  والقيم  النبيلة،  الإنسانية  والمعاني 
تجعل الإنسان محورها الأوحد، وأسباب الخير مسعاها الأنبل.

   ولعل ما جادت به المرويات وكشفت عنه بطون الكتب عن دلالات 
البلاغة والبيان قد كان شاهدًا حيًّا على معطيات جديدة علمية وجمالية 
والمعرفي  الفكري  الوعي  في  راسخة  ومتون  هوامش  على  اشتملت 

الذي تجود به الذاكرة التأريخية عبر مساراتها  المتنوعة.
اللغوية والنحوية  بالقواعد  المحمديّ منهلًا غدقا        ويُعدّ الأرث 
نفسه عبر  مفصحًا عن  والبديع  بالبيان  ومعزّزًا  والبلاغية  والصرفية 
الهداية  على  الدال  الحوار  اشتراطات  بإزاء  أنه  والتحليل  الإيضاح 
الوسيلة الأجدى للأخذ والانتقاء لعذوبة مورده  والصلاح بوصفه 
ورصانة أقواله لذلك صار المصدر الرئيس الذي يهُتدى به بعد القرآن 

الكريم.





مفهوم القيمة عند سوسير 31
في هَدي طروحات علماء 

الاعجاز القرآنّي
مقارنة تحليلية

قحطان هادي حسن/ جامعة كربلاء 
أ.م.د. ليث قابل الوائلي / جامعة كربلاء  

 كلية التربية للعلوم الإنسانية

التلاحم المعنوي في مواطن 63
الفصل   كتاب تحف العقول 

عن آل الرسول صل الله 
عليهم وسلم   انموذجاً

م.د. نادية عبد الرضا علي الموسوي 

صنعَْةُ الِجناَس في  الفنون 103
الكلامية الأدبية ودلالات 
الذكر والحذف والنفي في 

الصحيفة الكاظمية

م.م شفاء علي مانع

الإمامة والإمام في أحاديث 135
الإمام الرضا ـ عليه السلام  

قراءة تأويلية

الأستاذ المتمرّس الدكتور حاكم حبيب 
الكريطي

في أسلوبية الخطاب 175
الإبلاغي مناجاة الامام 

محمد الجواد – عليه السلام – 
للإستخارة – إختياراً

د. صالح مجيد علي الخزرجي

"في التسليم القرآني"

ملف العدد المزدوج:
في التسليم لمدينة العلم وابوابها

في رحاب خطاب الآل: مسارات وبلاغات
"في التسليم النبوي"

"في التسليم للعترة الطاهرة"

المحتويات



ألاسلوبية في أقوال الامام 203
علي الهادي )عليه السلام(

أ.د. كريمة نوماس المدني

الخطاب السياسي للإمام 231
العسكري دراسة في الأنواع 

والمسارات وتقنيات 
الحجاج

ّـِر الشمس أ.م.د. خالد حويــ

ا 271 فًا لغويًّ ال التعريف مُعرِّ
بالإمام المهديّ المنتظر 

)عجّل الله فرجه(

أ.د. عبدالزهره زبون                                              
الجامعة المستنصريّة/ كلّيّة التربية

301
استدعاء الموروث الثقافي 

في النص الشعري عند 
الشريف المرتضى ) 436هـ(

م.د. عبد الهادي عبد الرحمن الشاوي

الَموتُ القَصْدِيُّ في خِطَابِ 325
الطَّفِ والآخرِ الانغماسيِّ  
"تطابقُ المصاديقِ وتَشَاطُؤُ 

الغَاياتِ"

أ.م.د.محمد حسين مهاوي

"تسليم أدبي إجرائي"

المحتويات

" تسليم نقدي قديم"



التعالق النصي في الشعر 355
التسعيني عن السيّدة زينب 

الكبرى )عليها السلام(

الباحثة زينب محمد عبود جاسم 
أ.د.عباس رشيدة الدده الموسوي/  

حجاجية الموضع وسُلَّميّة 385
المتوالية القرآنية المتوالية 

الترغيبية أنموذجاً

أ.د. مشتاق عباس معن / م. د. رائدة 
كاظم فياض

انفتاح النص الشعري 417
المعاصر وحدود تاويله عند 

العرب تشكلاته وتاويله

أـ منال روابح

مسارات الحركة النقديّة 449
للأعمال القصصية في   بداية 

النهضة الأدبيّة 1937-
1870

د. جهينة عمر خطيب

" تسليم تداولي"

"تسليم إجرائي نقدي"

"تسليم نقدي حديث "

"تسليم سردي"

المحتويات





مفهوم القيمة عند سوسير
دي طروحات علماء الاعجاز القرآنيفي ه 

مقاربة تحليلية
Value Concept of Saussure in Light of Quranic 

Miracles Scientists 
(Analytic approach) 

قحطان هادي حسن
Qahtan Hadi Hassan

أ.م.د. ليث قابل الوائلي 
Asst.Prof. Dr.Laith Qabil Al-Waeily

العراق/ جامعة كربلاء / كلية التربية للعلوم الإنسانية/ قسم اللغة العربية
Dept of Arabic,College of Educa�on for Human 

SciencesUniversity of Karbala,Iraq

kahtanha@gmail.com
Laith201314@yahoo.com

"في التسليم القرآني"

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي
Turnitin - passed research





٣٣

قحطان هادي حسن  أ.م.د. ليث قابل الوائلي 

      
المستخلص :

   يهدف هذا البحث إلى بيان الدلالة القرآنية، في ضوء مفهوم لساني حديث اوجده 
المفهوم عنده،  قام عليها هذا  التي  اللساني )دي سوسير(، مع موازنة بين الأسس 
الكريم، كالرماني،  القرآن  إعجاز  كتبوا في  العرب ممن  اللغويين  به بعض  وما جاء 

والخطابي، والجرجاني، وغيرهم .
أولئك  مقاربة فكرية بين طرح )دي سوسير(، ونظريات  الحقيقة  والموازنة هي في 
مع  التعامل  في  والأفكار  الرؤى  تقارب  عبر  ستكون  القرآنية  والدلالة  اللغويين، 
القرآنية  الآيات  وكانت  خاص،  بشكل  القرآني  والنص  عامة،  اللغوية  التراكيب 

المباركة مصاحبة لمعظم الأمثلة التطبيقية التي اشتمل عليها البحث.



٣٤

مفهوم القيمة عند سوسير في هَدي طروحات علماء الاعجاز القرآنّي: مقاربة تحليلية

Abstract:
     The purpose of this research is to demonstrate the Quranic 
significance in the light of a modern linguis�c concept 
invented by the linguist )De Saussure(, with a balance 
between the founda�ons on which this concept was 
based, and some Arab linguists who wrote on the Quranic 
miracles, Alramani , AL Kha�abi , Aljerjani.  The balance is in 
fact an intellectual approach between )De Susser( and the 
theories of those linguists. The Quranic significance will be 
through the convergence of visions and ideas in dealing 
with the linguis�c structures in general and the Quranic text 
in par�cular. The blessed Quranic verses are accompanied 
by most of the applied examples that were included in the 
research.



٣٥

قحطان هادي حسن  أ.م.د. ليث قابل الوائلي 

مفهوم القيمة :
   خصص دي سوسير مجموعة  مباحث تحدث فيها عن مفهوم القيمة ؛لأنه يرى أن 

اللغة ليست إلا نظاماً للقيم.(1( ومراقبة هذه المباحث يتضح منها أمران هما:

1ـ إكمال فكرة الإشارة  اللغوية لارتباطهما بمفهوم القيمة .
دلالية  مشتركات  لوجود  والدلالة(،  ثنائية)القيمة  هي  جديدة  ثنائية  تأسيس  2ـ 

بينهما،ولاسيما أنه صرح بأن بين هذين المفهومين توافقات  واختلافات .
يؤكد دي سوسير في حديثه عن القيمة  ضرورة الفصل والتمييز بينها وبين الدلالة ، إذ 

إن وصف دال معين على مدلول محددٍ بأنه قيمة لذلك المدلول يبدو شيئاً مضللًا (2( .
    فمثلًا لفظة )شمس( ذات المدلول المتعارف في أذهاننا، لا يمكن أن يقال إن لها قيمة 
ـ بالمفهوم الديسوسيري ـ على الرغم من أنها ذات قيمة معجمية ، لكنها غير تلك التي 

أرادها دي سوسير، فمفهوم القيمةعنده يمكن أن يفهم عبر ثلاثة جوانب :
الأول:

تمثيل  في  مهم  جانب  .وهذا  ؟  ما.  فكرة  تمثيل  على  اللغوية  وطاقتها  الكلمة  قدرة   
القيمة لكلمةٍ ما ، ويمكن توضيح ذلك عبر ما تجسده لفظة )أحد ( في قوله تعالى 

} (3( ، التي عبرت عن فكرة مفادها : :{قُلْ هُوَ اللهَُّ أَحَدٌ
 أن )) ربي الذي أعبده هو الله يعني فرداً لا نظير له ولا شبيه له ،ولا شريك له ولا 

معين له (( (4(. 
كِيَن اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ} (5(،     وهي قيمة تختلف عنها في سبحانه:{وَإنِْ أَحَدٌ مِنَ الْمُشْرِ

فإن قيمة )أحد ( هنا لا تعني أكثرمن :أحد من المشركين(6(.



٣٦

مفهوم القيمة عند سوسير في هَدي طروحات علماء الاعجاز القرآنّي: مقاربة تحليلية

وعبر موازنة القيمة بين هذين النصين يتضح معنى قول دي سوسير :  
أن)) قيمة الكلمة غير ثابته طالما أن ليس بوسع المرء أن يفعل أكثر  من ملاحظة إن 

الكلمة يمكن استبدالها بفكرة ما (( (7(.
الثاني:

 أن قيمة الكلمة تبرز عبر استبدالها بما يختلف عنها (8(. هذا المبدأ ضرورة لبيان القيمة، 
وهو مشابه  إلى حد ما لما نفعله لتحديد قطعة نقدية ذات خمسة فرنكات عند استبدالها 
بشيء مختلف عنها كالخبز مثلًا(9( ، فلا يمكن أن أبادل هذه القطعة بقطعة الخبز إلا 

باسم القيمة (10(.
بمعارضتها  لكن  دلالتها  اختلاف  على  تقتصر  لا  الكلمة  قيمة  أن  يعني  وذلك      
بكلمات أخرى ، لتكون قيمتها مرتبطة بتلك القيم ، فيكون مضمونها ليس محدداً في 

الحقيقة إلا بمساعدة ما يوجد في خارجها (11( .
     كيف يمكن ترجمة هذه القطعة من فكر دي سوسير على المستوى ؟ 

بيِلِ}(12(.  يمَانِ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّ لِ الْكُفْرَ باِلْإِ قال تعالى :{وَمَنْ يَتَبَدَّ
النص القرآني المبارك يبين لنا القيمة لكلمة )الكفر( بأخرى تتعارض معها، وتختلف 
عنها )دلالياً( وهي كلمة )الإيمان ( ؛ لأن الإيمان: ))كلمة جامعة للإقرار بالله وكتبه 
ورسله وتصديق الإقرار بالفعل(((13(، على حين أن الكفر إنكار الله والتكذيب بكل 
ما جاء به الأنبياء والمرسلون من البعث والحساب والجنة والنار وغيرها )14( . والكفر 

أيضاً ستر وجود الله أي إنكاره وعدم الإقرار به (15(.
 والستر يقتضي مستوراً، فكان الأصل أن الله موجود، لكن الكافر يستر هذا الوجود، 
طارئ  والكفر  هوالأصل  فالإيمان  الإيمان،  على  دليلًا  نفسه  الكفر  يكون  ثم  ومن 
عليه(( (16(.                                                                                                                                                       



٣٧

قحطان هادي حسن  أ.م.د. ليث قابل الوائلي 

الثالث:
(17(. والمشابهة اللغوية هنا فسرت  أن قيمة الكلمة تتضح عبر استبدالها بما يشابهها 
بالتشابه الدلالي أو الاشتراك في المعنى بعمومه (18(. والقيمة تقوم على الفوارق الدقيقة 
بين هذه المشتركات الدلالية ، فقد ثبت أنه : حتى إذا أشارت كلمتان  إلى الأشياء أو 

الأحداث أنفسها فإنهما لابد من أن يحملا فروقاً دقيقة تميزهما (19(. 
قوله  في  التشابه  ومنه  الكريم،  القرآن  في  واضحٌ  وتمثيل  كبيرٌ  صدى  له  المبدأ  وهذا 
فِينةَِ خَرَقَهَا قَالَ أَخَرَقْتَهَا لتُِغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جِئْتَ  سبحانه:{فَانْطَلَقَا حَتَّى إذَِا رَكِبَا فِي السَّ
شَيْئًا إمِْرًا} (20(، وقوله تعالى شأنه:{ فَانْطَلَقَا حَتَّى إذَِا لَقِيَا غُلَامًا فَقَتَلَهُ قَالَ أَقَتَلْتَ نَفْسًا 

زَكِيَّةً بغَِيْرِ نَفْسٍ لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا نُكْرًا} (21(                
    والاستبدال جلي في الآيتين الكريمتين في لفظتي )إمرا ، نكرا ( اللتين وردتا بعد 

تركيب واحد هو )لقد جئت شيئا(.
الكلمات  كل   (( ؛لأن  نكرا(   ، )إمرا  اللفظين  لكلا  القيمة  لبيان  ضرورة  الاستبدال  وهذا 

التي تعبر عن افكار متجاورة داخل اللسان نفسه تحدد بعضها بعضا : فالمترادفات )خشي 

، خاف(  ،)رهب ، خشع ( ليست لها قيمة إلا بتعارضها فيما بينها فإذا كانت )خاف( غير 

موجودة فإن كل مضمونها يذهب  إلى الكلمات المنافسة لها ((.(22( والسياق العام للآيتين 

بعض  عدّهما  حتى  نكرا(  )إمرا،  لفظتي  بين  دلاليا  تشابها  هناك  أن  إلى  يشير   المباركتين 

المفسرين بمعنى واحد هو)منكرا((23(.

لكن على وفق ما مر في هذا الجانب الذي يحدد القيمة عبر المتشابه الدلالي بين الألفاظ 
، فإن الفرق يتجلى في قولهم : إن  (النكر ( أبلغ وأعظم من)الإمر (؛ لأنه مع السفينة لم 
يكن قد قتل أهلها ، وقد يتداركون الغرق، لكنه مع الغلام صار القتل حقيقة ، فحسن 
أن يكون الأعظم )نكرا( مع العظيم )القتل(، واحتمال الغرق أقل منه فوافقه )إمرا( )24(.



٣٨

مفهوم القيمة عند سوسير في هَدي طروحات علماء الاعجاز القرآنّي: مقاربة تحليلية

   لا يمكن القول: إن القيمة تنتهي عند هذه الجوانب ، على الرغم من أنها خلاصة 
ما ترجم عن دي سوسير في محاضراته ، فقد وَجَدَ بعضهم في مخطوطاته التي كتبها 
سنة )1911 م( مقطعاً مهمًا عن القيمة قال فيه: إن )) القيمة تترادف في كل لحظة 
بدراسة  قام  وقد   ،)25))) متشابهة  نظام مصطلحات  مع مصطلحٍ موجودٍ ضمن 
دي  كتبه  ما  على  المقطع  هذا  وعبرعرض  دوبيكير(،  )لويك  المخطوطات  تلك 
سوسيرعن القيمة، توصل )لويك دوبيكير( إلى أنه يعني بذلك المقطع أن القيمة 

يمكن أن تكون )26(:
1ـ  المعنى الذي تتخذه عناصر نظام لغوي ما مقيساً بعضها ببعض .  

2ـ  المعنى الذي أعطيه أنا ـ بشكل نفسي ـ لإشارات اللسان الذي أتكلمه .
قيمة   ( الكلام  اللسان ولتحقيقها في  الذي تعطيه جماعة ما لإشارات  المعنى  3ـ  

اجتماعية (.
الفرق بين القيمة والدلالة 

تشترك القيمة والدلالة في أن كلًا منهما يمثل فكرةً ما (27(. وهذه الصفة لكليهما 
جعلت ))من السهل الخلط بينهما ؛ لأن الخلط لا يتحقق فقط  من تشابههما بقدر 
ما يتحقق من دقة الفارق الذي تشيران إليه (( (28(. ويمكن أن تفرز نصوص دي 
سوسير المترجمة ،أوما كُتب عن لسانياته مجموعة من الفوارق بين هذين المفهومين 

، يختزلها الباحث بالآتي : 
1ـ كثيرا ما تكون دلالة الكلمة بمعزل عن التركيب، على حين أن قيمتها لا تكون 

إلا بمكانها منه. 
كِيَن}(29(.  قال تعلى:{ فَاصْدَعْ بمَِا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِ

  والصدع الشق في شيءٍ له صلابة ، والصدع نبات الأرض لأنه يشقها )30(، وعلى 
دْعِ} (31( هذا المعنى جاء قوله عز من قائل:{وَالْأرَْضِ ذَاتِ الصَّ



٣٩

قحطان هادي حسن  أ.م.د. ليث قابل الوائلي 

 أي ذات الشق، وهو مايشقه النبات في الأرض  فيصدعها (32(. وهذا مجمل ما يمكن 
أن يقال عن دلالة لفظ )صدع(، أما القيمة في الآية المباركة فتتجلى في أن )) الصدع 
بالأمر لابد له من تأثير كتأثير صدع الزجاج، والتبليغ قد يصعب   حتى لا يكون 
له تأثير فيصير بمنزلة مالم يقع، والمعنى الذي يجمعهما الإيصال إلا أن الذي له تأثير 

كصدع الزجاجة أبلغ(( (33(.
2ـ  إن )) قيمة أي عبارة هي محددة بمحيطها (( (34(.

القيم لكلمة )الساعة(  يولد مجموعة من  الساعة الآن؟  فسؤال أحدهم لآخر: كم 
تختلف تبعاً لظروف السائل ، فقد يعني السؤال عن الوقت لمعرفة موعد العمل، أو   
ربما سأل عن ساعة اللقاء المهم الذي حدده قبلا،وربما كان لتنبيه المتلقي على تأخر 

الوقت، وما سوى ذلك. 
3ـ  القيمة )) ليست سوى عنصر واحدٍ من عناصر الدلالة  (( (35(. 

4ـ  لا يمكن أن تتساوى القيمة و الدلالة على الرغم من المائز الدقيق بينهما ، واذا 
لتسمية الأشياء  اللغة عموماً عملية  أن  يعني  فإن ذلك لك  ما افترضنا تساويهما  

فحسب (36(.
العلاقات التركيبية  والاقترانية

استشعر دي سوسير أن المباحث المتعلقة بالقيمة لم تستوفِ المفهوم كله، ولم تحط به 
من كل جوانبه ، لذلك أراد في مبحث العلاقات أن يحدد تحديداً دقيقاً ماهية القيمة 
من  فيأتي  العلاقات  بحركة  تأثيرالقيمة  كيفية  أما   )37) تعنيه  لما  أشمل  لنِقَُل:بياناً  أو 

تصوره: 
العلاقات  وهذه  الكلمات،  بين  العلاقات  من  نوعين  يقيم  البشري  العقل  أن  1ـ 

متداخلة ومتقاطعة في محورين (38(. 



٤٠

مفهوم القيمة عند سوسير في هَدي طروحات علماء الاعجاز القرآنّي: مقاربة تحليلية

2ـ  أن القيمة لها وظيفة مزدوجة مع كل محور من هذين المحورين (39(.
3ـ  أن للكلمة طريقتين في تجاورها مع الكلمات الأخر، تجاوراً افقياً وآخر عمودياً، 

ولكل تجاورٍ نظام مخصوص من القيم (40(. أما هذان المحوران فهما: 
1ـ  المحور التركيبي: ويقصد به العلاقة التي تجمع بين عنصرين أو أكثر  في ضمن 

السلسلة الكلامية (41(، ويمكن إيجاز خصائص هذا المحور بالآتي :
النطق  باستحالة  ، تقضي  المحور ذات صفة خطية  المترابطة في هذا  الكلمات  أن  ـ  آ 

بعنصرين في الوقت نفسه (42(.
أنها  أي  حضور،  علاقات  هي  إنما  المحور  هذا  على  الموجودة  العلاقات  ـ  ب 

علاقات حاضرة حضوراً حقيقياً في السلسلة الكلامية المنطوقة (43(.
ج ـ عدد العناصر الموجودة على هذا المحور محددة، فلا يمكن أن نستعمل تركيباً 

غير متناهٍ من العناصر (44(.
القيمة لكلمات هذا المحور تقوم على مقابلتها مع ما قبلها، أو ما بعدها أو  ـ   د 

كليهما معاً (45(. 
يحدثها  التي  الارتباطات  مجموعة  عبر  يتشكل  ما  وهو  :ـ  الاقتراني  المحور   -  2
ما  صفةٍ  في  تشترك  لغوية  مجاميع  ليكوّن   ، اللغوي  مخزونه  مفردات  بين  الذهن 
،فمثلًا كلمة )تعليم( قد ترتبط معها كلمات أخر ذات مشترك في المادة المعجمية 
)علم، معلم، عالم ...(، وقد يكون الاقتران عبر تشابه المدلولات )تلقين، تربية، 
تستدعي:  التي  )تفعيل(  الكلمة  تكون صفة الاشتراك صيغة  تدريس...(. وقد 

)تعميم ، تسليم ، تحرير...(.
 فالكلمة في هذا المحور اشبه بمركز المجرة التي تلتقي حوله أطراف أخر منسقة، 

وذات عدد غير محدد (46(



٤١

قحطان هادي حسن  أ.م.د. ليث قابل الوائلي 

و يمكن ايجاز أهم خصائص هذا المحور بالآتي : 
آ - إنها علاقات غياب ، مركزها الذهن فلا تظهر في الاستعمال (47(.

ب- الكلمات في هذا المحور يكون ترتيبها غير معلوم وعددها غير محدد (48(.
ج- الكلمات في هذا المحور ))في الأغلب قابلة لاستبدال  بعضها من البعض الآخر 
...بمعنى أن العلاقة اللغوية الموجودة في الكلام تمتلك امكانية الاستبدال بعلامة 
أخرى من غير أن يختلّ البناء (((49(.                                                                                                                           

وإذا نظرنا  إلى المحورين مجتمعين يتبين لنا الآتي: (50(
1- أنهما من ابتكار دي سوسير فلم يذكرهما أحد قبله . 

2- لا يمكن أن نفصل بعضهما من بعض فهما متلازمان .
3- لهما مصطلحات مختلفة بحسب المعنى والوظيفة من وجهة نظر المدرسة اللغوية . 

4- لا يمكن فصلهما عن الدلالة .
المقاربات الفكرية لمفهوم القيمة عند علماء الإعجاز القرآني

السر  ،ومراقبة  الكريم  القرآن  في  النظم  بدراسة  العرب  العلماء  من  مجموعة  اهتم 
القرن  أن  المصادر  وتذكر  اللغوية،  الصياغة  من  النوع  بهذا  تفرده  وراء  يكمن  الذي 
الثاني للهجرة شهد باكورة المؤلفات التي حملت عنوان )نظم القرآن ((51( وفيها شرع 

مؤلفوها ببيان الوجه الإعجازي البلاغي للقرآن الكريم.



٤٢

مفهوم القيمة عند سوسير في هَدي طروحات علماء الاعجاز القرآنّي: مقاربة تحليلية

وظلت دائرة التأليف تتسع بعد تلك الحقبة ،فنضجت الرؤى وهُذّبت الأفكار حتى 
وصلت إلينا تلك الآثار القيّمة التي تعكس العمق اللغوي لأصحابها. 

وما يعنينا في هذا المبحث هو أن كل الذين كتبوا في هذا الشأن اتفقوا على أن : 
يرقى   أن  يمكن  إذ لا  بلاغية،  قيمة  الأدبية  النصوص  القرآني هو أسمى  النص  أ- 

إليها أي نص آخر .
ب - الكلمة المفردة لا قيمة لها في خارج السياق، فهو الذي يكسبها قيمتها الحقيقية 

،مع الأخذ بالحسبان ضمائمها من كلمات التركيب، وهي رؤية لسانية حديثة .
التفتيش عن سر الإعجاز في ذلك الكتاب المقدس، هدف عَقَديّ، وغاية تعبدية ج-

التي تزعم نسبته إلى غير الله  النفوس، وتدفع الشبهات  ،تعمق الإيمان الحقيقي في 
جل وعلا، فضلا عن الأغراض اللغوية الأخر.

ماله  بيان  مع  القران  إعجاز  في  كتبوا  ممن  العلماء  من  كوكبة  على  الباحث  وسيقف 
علاقة بمفهوم القيمة موضوع البحث.

المقاربات الفكرية لمفهوم القيمة عند علي بن عيسى الرماني: -١
للقرآن  القيمة  أن  يرى  وفيه  القران(،  إعجاز  في  )النكت  سماه  كتابا  الرماني  كتب 
الكريم تكمن في بلاغته ،فهو بداية يعرف البلاغة بأنها: ))إيصال المعنى  إلى القلب  

في أحسن صورة من اللفظ(( (52(.
الكلام،  التفاضل بين صنوف  بالبلاغة، وهي موضع  الرماني مرتبطة  فالقيمة عند 

وعلى هذا المبدأ يقسم الرماني البلاغة على ثلاث طبقات (53( :
الطبقة العليا: وهي طبقة الكلام المعجز الذي لا يصل إليه كلام، والقرآن الكريم -١

كله ينتمي إلى هذه الطبقة .
الطبقة الدنيا : وتشمل الكلام المستهجن ،من الألفاظ المستكرهة القبيحة.-٢
الطبقة الوسطى ،وهي بين العليا والدنيا.-٣



٤٣

قحطان هادي حسن  أ.م.د. ليث قابل الوائلي 

والاستعارة،  والتشبيه،  ))الإيجاز،  هي:  أقسام  عشرة  على  البلاغة  الرماني  ويقسم 
وحسن  والمبالغة،  والتضمين،  والتصريف،  والتجانس،  والفواصل،  والتلاؤم، 

البيان(( (54(.
ويجعل محتوى كتابه في بيان القيمة للقرآن الكريم على وفق هذا التقسيم للبلاغة،إذ 
مواطن  بيان  مع  وجل،  عز  الله  كتاب  من  له  ويمثل  فيعرفه،  بابا،  قسم  لكل  يفرد 
النكت البلاغية، التي تندرج تحت ما مَثَّل له، وأحيانا يعقد موازنة بينه وبين كلام 

العرب، ويبيّن الوجوه البلاغية التي جعلت كلام الله جل وعلا أبلغ.
ابٍ بقِِيعَةٍ  أَعْمَالُهمُْ كَسرََ ذِينَ كَفَرُوا  ومما جاء في كتابه في بيان القيمة قوله تعالى :{وَالَّ
وَاللهَُّ  حِسَابَهُ  اهُ  فَوَفَّ عِندَْهُ  اللهََّ  وَوَجَدَ  شَيْئًا  يجَِدْهُ  لمَْ  جَاءَهُ  إذَِا  حَتَّى  مَاءً  الظَّمْآَنُ  سَبُهُ  يحَْ
سَابِ} (55(. )) فهذا بيان قد أخرج ما لا تقع عليه الحاسة إلى ما تقع عليه،  يعُ الْحِ سرَِ
وقد اجتمعا في بطلان المتوهم مع شدة الحاجة وعظم الفاقة، ولو قيل يحسبه الرائي 
ماء ثم يظهر أنه على خلاف ما قدر لكان بليغا، وأبلغ منه لفظ القرآن ، لأن الظمآن 
الذي  الحساب  على  حصل  الخيبة  هذه  بعد  ثم  به.  قلب  وتعلق  عليه  حرصا  أشد 
يصيره إلى عذاب الأبد في االنار - نعوذ بالله من هذه الحال - وتشبيه أعمال الكفار 
بالسراب من حسن التشبيه، فكيف إذا تضمن مع ذلك حسن النظم وعذوبة اللفظ 

وكثرة الفائدة ، وصحة الدلالة(( (56(.
ومثله ما جاء في قوله تعالى: {فَأَذَاقَهَا اللهَُّ لبَِاسَ الْجوُعِ وَالْخوَْفِ بمَِا كَانُوا يَصْنعَُونَ} (57( 
على معنى: ))أجاعها الله وأخافها والاستعارة أبلغ، لدلالتها على استمرار ذلك بهم 
كاستمرار لباس الجلد وما أشبهه. وإنما قيل ذاقوه لأنه كما يجد الذائق مرارة الشيء 

فهم في الاستمرار كتلك الشدة في المذاقة.(((58(.
يفهم من كلام الرماني أن القيمة للقرآن الكريم تتعلق بالبلاغة العربية، وقد وعى 



٤٤

مفهوم القيمة عند سوسير في هَدي طروحات علماء الاعجاز القرآنّي: مقاربة تحليلية

من  وغيره  وعلا  جلَّ  الله  كلام  بين  الظاهر  الجلي  التفاوت  اللغوية   بذائقته  العربي 
الكلام . 

المقاربات الفكرية لمفهوم القيمة عند أحمد بن محمد الخطابي:-٢
أن  فاستقر في ذهنه:  ، ومعانيه،  آياته  ،وتدبر  الكريم  القرآن  إعجاز  نظر الخطابي في 
التأليف مضمناً  نظوم  الألفاظ في أحسن  بأَفصح  القرآن)إنما صار معجزاً لأنَه جاءَ 

أصح المعاني(( (59(، ومنه يفهم أن سر الإعجاز عنده قائم على :
لفظ فصيح .-١
في أحسن أشكال النظم .-٢
في أصح المعاني.-٣

فالألفاظ عنده تمثل ركنا من أركان الإعجاز البياني  في القرآن الكريم ،وعليها يدور 
كلامه كثيرا ،ومن ثم موقع هذه الألفاظ من التركيب ، مع ما تنسجه من المعنى. 

وقال في موضع آخر،مؤكدا صحة رأيه إن ))عمود هذه البلاغة التي تجمع لها هذه 
الصفات، هو وضع كل نوع من الألفاظ التي تشتمل عليها فصول الكلام موضعه 
الأخص الأشكل به ، الذي إذا أُبدل مكانه غيره جاء منه: إما تبدل المعنى الذي يكون 
منه فساد الكلام ، وإما ذهاب الرونق الذي يكون معه سقوط البلاغة ، ذلك أن فى 
بيان مراد  إفادة  ألفاظًا متقاربة في المعاني يحسب أكثرالناس أنها متساوية في  الكلام 
الخطاب ؛كالعلم والمعرفة ، والحمد و الشكر ، والبخل والشح ، وكالنعت والصفة، 
وكقولك: اقعد والجلس ، وبَلىَ ونعم ، وذلك وذاك ، ومن وعن ، ونحوهما(( (60(.

تقاربا دلاليا - كالتي مثل لها الخطابي- يوضح  المتقاربة  الألفاظ  أن  ومعنى ذلك  
أحدها القيمة للآخر، وقد مر ذلك في مبحث القيمة عند دي سوسير.

ثم يتخطى الألفاظ إلى طريقة نظمها في الكلام، ورصفها في السياق؛ لأن الألفاظ 
وحدها لا يمكن أن تتفاضل من دون التراكيب اللغوية، فهي التي تثير في النفس  
صورة العبارة، وتحفز الفكر لعناق المعنى الرائق، يقول الخطابي مؤكدا أهمية تناسق 



٤٥

قحطان هادي حسن  أ.م.د. ليث قابل الوائلي 

الألفاظ: ))أما رسوم النظم فالحاجة إلى الثقافة والحذق فيها أكثر؛لأنها لجام الألفاظ 
في  صورة  له  فتقوم  ببعض  بعضه  ويلتئم   ، الكلام  أجزاء  تنتظم  وبه  المعاني  وزمام 

النفس يتشكل بها البيان(( (61(.
 ، حامل  لفظ   :)) إنها  عبرمقولته  القرآني  النص   لقيمة  الخطابي   يتبلورتصور  ثم 
منه في  الأمور  القرآن وجدت هذه  تأَملت  وإذا  ناظم.  قائم، ورباط لهما  به  ومعنى 
غاية الشرف والفضيلة حتى لا ترى شيئًا من الألفاظ أفصح ولا أجزل ولا أعذب 
من ألفاظه ، ولا ترى نظمًا أحسن تأليفًا وأشد تلاؤمًا وتشاكلًا من نظمه. وأما المعاني 
فلا خفاءَ على ذي عقل أنها هي التي تشهد لها العقول بالتقدم في أبوابها. والترقي إلى 

أعلى درجات الفضل من نعوتها وصفاتها.(( (62(.
فالقيمة تنبني عنده على :

اللفظ الحامل .-١
المعنى القائم .-٢
الرباط الناظم .-٣

ومما جاء في كتابه في بيانه لإعجاز القرآن القائم على الأسس المذكورة آنفا، كلامه 
في  إلا  يكون  لا  الهلاك  أن  فزعموا  سُلْطَانيَِهْ}(63(،  عَنِّي  {هَلَكَ   : تعالى  قوله  على 
هلك  قائل:  ،ولوقال  ونحوهما  عمرو  مال  وهلك   ، زيد  هلك  كقوله:  الأعيان 
عن فلان علمه، أو هلك جاهه، على معنى ذهب علمه وجاهه، لكان مستقبحًا 
غير مستحسن، وجواب ذلك: أن الذهاب قد يكون على مراصدة العودة ،وتأمل  

الرجوع ،وليس مع الهلاك بقيا ولا رجعى (64(. 
زُمَرًا  الْجَنَّةِ  إلىَِ  ُمْ  رَبهَّ قَوْا  اتَّ ذِينَ  الَّ ومنه أيضا ما جاء في قوله عز من قائل :{وَسِيقَ 
أَبْوَابهَُا وَقَالَ لَهمُْ خَزَنَتُهَا سَلَامٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوهَا  حَتَّى إذَِا جَاءُوهَا وَفُتحَِتْ 

خَالدِِينَ}(65(.



٤٦

مفهوم القيمة عند سوسير في هَدي طروحات علماء الاعجاز القرآنّي: مقاربة تحليلية

 إذ قال فيما تستبطنه هذه الآية من قيمة للحذف :((وإنما جاز حذف الجواب في ذلك 
وحسن لأن المذكور منه يدل على المحذوف والمسكوت عنه من جوابه...كأنه قيل: 

لما دخلوها حصلوا على النعيم المقيم الذي لا انقطاع له ولاتكدير فيه(( )66(.
3-المقاربات الفكرية لمفهوم القيمة عند أبي بكر الباقلاني 

النقطة التي نفذ منها الباقلاني لبيان الإعجاز اللغوي للقرآن الكريم، هي النظم الذي 
التأليف،  النظم، عجيب  بديع  ثبت عنده))أنه  ،فقد  الكلام  اللون من  به هذا  انماز 
متناه في البلاغة إلى الحد الذي يعلم عجز الخلق عنه(( (67(، فقيمته اللغوية البلاغية 
واحدة في كل آياته ،إذ لا تمايز بينها، ))إنما هو على حد واحد في حسن النظم، وبديع 
التأليف والرصف، لا تفاوت فيه ولا انحطاط عن المنزلة العليا، ولا إسفاف فيه إلى 

الرتبة الدنيا(( (68(.
الباقلاني في معظم ما دونه في  كتابه، هي قوله إن نظمه  إليها  التي يستند  فالركيزة 
خارج عما عرفه البشر من فنون القول، واطلاعه الواسع على فنون البلاغة العربية، 
القصوى في فن الكلام، فأحكام  الغاية  القرآنية هي  جعله يدرك مؤمنا أن الآيات 
الباقلاني في بيان القيمة في كتاب الله متأتية من إدراكه لتناسب الألفاظ مع معانيها 

وتراكيبها، فعلى سبيل التمثيل يقول في قوله تعالى :
ذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنقَْلَبٍ يَنقَْلِبُون}(69( :)) هل يحسن أحد أن يأتي بمثل هذا  { وَسَيَعْلَمُ الَّ

الوعيد؟ وأن ينظم  مثل هذا النظم، وأن يجد مثل هذه النظائر السابقة؟ ويصادف
مثل هذه الكلمات المتقدمة؟ ولولا كراهة الإملال، لجئت إلى كل فصل، فاستقريت على 

الترتيب كلماته، وبينت لك ما في كل واحدة منها من البراعة، وعجيب البلاغة(( )70(.
مْ ليَِأْخُذُوهُ} (71(  ةٍ برَِسُولِهِ تْ كُلُّ أُمَّ وفي معرض حديثه عن قوله عز من قائل :{وَهمََّ
الجزالة  في  مقامه  تقوم  وهل  كلمة؟  ليأخذوه   قوله:  موقع  الحسن  في  تقع  ))وهل 
لفظة؟ وهل يسد مسده في الأصالة نكتة؟ لو وضع موضع ذلك ليقتلوه ، أو  ليرجموه 



٤٧

قحطان هادي حسن  أ.م.د. ليث قابل الوائلي 

أو ، لينفوه، أو ليطردوه أو  ليهلكوه  أو  ليذلوه ،ونحو هذا(( (72(. وهذا يقتضي  أن 
قيمة المفردة تتحدد تبعا لتناسقها وتواشجها  مع باقي مفردات التركيب .

المقاربات الفكرية لمفهوم القيمة عند القاضي عبد الجبار المعتزلي -٤
ظلت خصائص النص القرآني، وسماته مدعاة للانبهار، والانمياز ،والتفرد عن غيره 
من النصوص ،فأضحى نصا مقدسا معجزا، ومحيرا لذوي العقول، وأرباب اللغة 
، وأصبحت المدونة القرآنية ولّما تزل مظنة بحثٍ ومناقشة ،وتجاذب آراء، منذ قرون 
خلت حتى يومنا هذا ، فالعرب وإن كانوا قد حباهم الله تعالى ملكة لغوية فذة ، 
أيقنوا  أن القرآن الكريم ))بديع النظم عجيب التأليف متناهٍ في البلاغة  إلى الحد الذي 
يعلم عجز الخلق عنه... أنه ليس للعرب كلام مشتمل على هذه الفصاحة والغرابة 
والتصرف البديع والمعاني اللطيفة والفوائد الغزيرة والحكم الكثيرة وتناسب البلاغة 

والتشابه في البراعة على هذا الطول وعلى هذا القدر(( (73(. 
   وكان القاضي عبد الجبار المعتزلي من العلماء الذين أولوا النص القرآني اهتماماً كبيراً 
بيان إعجازه،والوقوف على أسرار ذلك الاعجاز، وايضاحها عبر موازنتها مع  في 

النصوص العربية العالية لشعراء العرب وبلغائها (74(. 
لا  معجزاً  بها  القرآن  صار  التي  الأسس  من  مجموعة  الجبار  عبد  القاضي  ذكر  وقد 
يمكن مجاراته ، سيرصد الباحث بعض تلك الأسس التي يحسب أنها تتساوق مع ما 

جاء به دي سوسير في موضوع القيمة، ويمكن اختصار ذلك بالآتي : 
1ـ  جمع الكلمات وضمها على طريقة مخصوصة :ـ

يرى القاضي عبد الجبار أن ركناً من أركان الإعجاز اللغوي للقرآن الكريم كان في 
التركيب وليس في الكلمات المفردة إذ )) الفصاحة لا تظهر في أفراد الكلام ، وإنما 

تظهر في الكلام الضم على طريقة مخصوصة (((75(. ثم يقترح لضم الكلمات 
في التركيب قوانين تستقيم معها عملية الضم ،ومن ثم تتحقق النتيجة نهائية القيمة 
،وهذه القوانين تدرك في قوله: ))ولابد مع الضم من أن يكون لكل كلمة  صفة ،وقد 



٤٨

مفهوم القيمة عند سوسير في هَدي طروحات علماء الاعجاز القرآنّي: مقاربة تحليلية

بالإعراب  تكون  الضم،وقد  تتناول  التي  بالمواضعة  تكون  أن  الصفة  يجوز في هذه 
الذي له مدخل فيه. وقد تكون بالموقع ... وليس لهذه الأقسام الثلاثة رابع ،لأنه إما 
أن تعتبر فيه الكلمة ،أو حركاتها ،أوموقعها ،ولابد من هذا الاعتبار في كل كلمة ،ثم 

لابد من اعتبارمثله في الكلمات إذا انضم بعضهاإلى بعض(((76(.
وهذا التصور صيغ بقلم اللسانيين المحدثين حين قرروا أن))كل كلمة في اللسان لها 
علاقة بكلمات أخرى أو بالأحرى لا وجود لهذه الكلمة إلا بعلاقتها مع الكلمات 

الأخرى وبموجب ما يوجد حولها(((77(.
القيمة عنده  آنفاً للقاضي عبد الجبار أن  المذكور  النص     يمكن أن نستخلص من 

تكون حصيلة ثلاثة أركان هي : 
1ـ المواضعة )الإبدال(:ـ وهو اختيار المتكلم كلمة معينة من بين كلمات أخر يمكن 

أن تصلح للاستعمال في السياق الخاص (78(. 
فتقدم  الكلام،  مكاناً خاصاً في  تأخذ  الكلمة حيث  به وضع  ـ ويقصد  الموقع:  2ـ  

وتؤخر وترتبط بأختها في السياق ويكون بينهما نوعٌ من التقارب والتجانس (79(. 
فاعلٍ  موقع  في  الكلمة  كون  أي  النحوي  بالموقع  يختص  ما  وهو  :ـ  الإعراب  3ـ 

أومفعول أوحالٍ أونحو ذلك (80(.
فالقيمة عند القاضي عبد الجبار هي المحصلة النهائية لثلاث خطوات : 

1ـ  اختيار الكلمة 
2ـ تحديد مكانها في التركيب 

3 ـ  إبراز وظيفتها به
وبها يتحقق الهدف اللغوي )التواصل(، فضلا عن حسن  البلاغة في  الكلام.  

فهو يرى أن القيمة لاتقتصر على  المعنى، فالمعاني: ))وإن كان لابد منها فلا تظهر 
فيها المزية وإن كانت تظهر في الكلام لأجلها ـ أي لأجل المعاني(( (81( .

المقاربات الفكرية لمفهوم القيمة عند عبدالقاهرالجرجاني في  نظرية النظم-٥



٤٩

قحطان هادي حسن  أ.م.د. ليث قابل الوائلي 

يعد عبد القاهر الجرجاني واحدا من أهم من كتبوا في إعجاز القرآن الكريم، وكانت 

نظرية النظم هي خلاصة فكرة المتأمل لآيات الكتاب العزيز ، فقد وضح بداية أن العرب 

نظمهِ ،وخصائصُ  مزايا ظهرتْ لهم في   ))أعجزتهم  بعدما  بمثله  الآتيان  عجزوا عن 

صادفوها في سِياق لفظه ،وبدائعُ راعَتْهم من مبادئ آيه ومقاطعِها  ،ومجاري ألفاظِها 

 .)82))) ، ومساقِ كل خبرٍ ومواقعها، وفي مضربِ كل مثلٍ

لوه سُورةً  م تأمَّ     ولم يكن حكمهم في ذلك جزافاً  أوغير قائم على دليل علمي بل ))أنهَّ

سورةً، وعَشْراً عَشراً، وآية آية، فلم يجدوا في الجميع كلمة يَنبْو بها مكانهُا، ولفظةً يُنكرُ 

شانُها، أو يُرى أنَّ غيَرها أصلحُ هناك أو أشْبَه، أو أحرى وأخْلَق، بل وجدُوا اتِّساقاً 

نفسِ  في  يَدعْ  لم  وإحكاماً،  وإتقاناً  والتئاماً،  ونظاماً  الجمهورَ،  وأعجزَ  العُقولَ،  بهَرَ 
، حتى خرسَتِ الألسنُ عن أن  ماء، موضعَ طمعٍ بليغٍ منهم، ولو حكَّ بيافوخِه السَّ

تدعي وتقول، وخذيت القروم فلم تملك أن تصول(( (83(.
   كل تلك الشهادات وغيرها التي أقرت بمعجزة الكلمات في القرآن الكريم جعلت 
عبد القاهر الجرجاني يتفطن إلى شيء من أسرار إعجازه بعد أن استقراه استقراء دقيقا 
لجل مفرداته ؟ وما يعني الباحث هنا هو الوقوف على المقاربات اللغوية الفكرية بين 

نظرية النظم ومفهوم القيمة . 
القيمة بحسب  الكلمة مختلفة  أن  النظرتان هي  فيها هاتان  نقطة تجتمع  أقرب  لعل 
تروقك  الكلمة  ترى  ))إنك  الجرجاني:  يقول  ذلك  وفي   )84)  ، الكلام  من  موقعها 
وتؤنسك في موضعٍ ثم تراها بعينها تثقل عليك في موضعٍ آخر كلفظة )أخدع( في 

بيت الحماسة (85(:
تلفـــــــتُ نحو الحي حتى وجدتنــــــي                   وجعتُ من الأصغاء ليتاً وأخدعا

وبيت البحتري (86(: 
وإنـــــــي وإن بلغـــــتني شـــرف الغنى                 وأعتقت من رق المطــامعِ أخدعـي 

فإن في هذين المكانين ما لا يخفى من الحسن، ثم أنك تتأملها في بيت أبي تمام (87(:



٥٠

مفهوم القيمة عند سوسير في هَدي طروحات علماء الاعجاز القرآنّي: مقاربة تحليلية

  يا دهر قوم من أخدعيك  فقدأضججت هذا الأنام من خرقك 
فتجد لها من الثقل على النفس ومن التنغيص والتكدير أضعاف ما وجدت هناك من 

الروح والخفة و الإيناس والبهجة (( (88(. 
يقوم النص المذكور آنفا على اختلاف القيمة للكلمة في موضعٍ دون آخر ، ويمثل 
الصمة  بيتي:  في  اللغوي  الحسن  غاية  في  فهي  )أخدع(  بلفظة  ذلك  على  الجرجاني 

والبحتري ،في حين تنبو عن النفس  في بيت أبي تمام .
يكون  إنما  الميل والإعراض  أعدل ولا تجر وأنصف؛ لأن  يا دهر  أراد  تمام  فأبو      
ذلك  وفي  بتقويمه،  أمره  ثم  أخدعاً  له  فجعل  المنكب  وازورار  الأخدع  بانحراف 

خروجٌ عن طريقة الشعر وفسادٌ في اللغة (89(.
وكان من الحسن بمكان  لو قال قوم من اعوجاجك أو قوم ما تعوج من صنعك، 

أي: يا دهر أحسن بنا الصنيع (90(.
بمعنى أن اللفظة نفسها اختلفت قيمتها اللغوية بين نص وآخر ،فحسنت في الأول 
ما،  فكرة  تمثل  تجعلها  التي  الصفة  على  تقوم  الكلمة  قيمة  ؛لأن  الثاني  في  وقبحت 

فقيمتها من ثم قد تتغير بين موضعٍ وآخرمن دون أن يتأثرمعناها أوصوتها (91(.
موقعية  على  يقوم  ما  القرآني  الإعجاز  يخص  فيما  أيضا  الجرجاني  رؤى  ومن     
الألفاظ وترتيبها في السلسلة الكلامية وعلاقة كل لفظ بما يجاوره، وهذا يمثله 
قوله : )) وهل يقع في وهمٍ وإن جُهد أن تتفاضل الكلمتان المفردتان من غير أن 
ينظرإلى مكانٍ تقعان فيه من التأليف والنظم بأكثر من أن تكون مألوفة مستعملة 
وتلك غريبة وحشية أوأن تكون حروف هذه أخف وامتزاجها أحسن ومما يكد 

اللسان أبعد (((92(. 
فالجرجاني يصرح بأن قيمة الكلمة تتحدد عبر موقعها من النظم ، وهو الحيز الذي 
تشغله تلك الكلمة من مكان في خط السلسلة الكلامية ، فاللغة )) نظام من العناصر 



٥١

قحطان هادي حسن  أ.م.د. ليث قابل الوائلي 

المعتمد بعضها على بعض تنتج قيمة كل عنصر من وجود العناصر الأخرى في وقت 
واحد (( (93(.

 – القيم  ،وهذه  ألفاظه  من  لفظة  لكل  قيما  لتشكل  بينها  فيما  تتسق  الكلام  فألفاظ 
بحسب نص الجرجاني- قد تكون بحسب أمور منها :

مكانها من التركيب )الموقع والوظيفة (،وهذا هو أساس التفاضل عنده  .أ-
كثرة الاستعمال  أو ندرته.ب-
 خفة حروفها أو ثقلها ،وغيرهما من الأمور الثانوية في تفاضل وتمايز الألفاظ في ج-

التراكيب.
وهذا المعنى كرره في أكثر من موضع في دلائله كقوله: ))وهل تجد أحدا يقول هذه 
اللفظة فصيحة إلا وهو يعتبر مكانها من النظم وحسن ملاءمة معناها لمعاني جاراتها 
وفضل مؤانستها لأخواتها وهل قالوا لفظة متمكنة ومقبولة، وفي خلافه قلقة ونابية 
ومستكرهة ،إلا وغرضهم أن يعبروا بالتمكن عن حسن الاتفاق بين هذه وتلك من 

جهة معناهما وبالقلق والنبو عن سوء التلاؤم (( (94(.
رمز صوتي  ))فلكل  الكلامي  نسقها  الكلمة في  تأثير  يعكس  واضح  وهذا  تصور 
الالتزام  وينبغي  الجملة،  أو  العبارة  في  وظيفتها  كلمة  ولكل  الكلمة،  في  وظيفته 
النقل  على  قدرته  الرمز  فقد  وإلا  الواحدة،  اللغوية  البيئة  في  عليه  المتفق  بالنسق 
وترتيب  الكلمة  داخل  الأصوات  ترتيب  يتضمن  اللغوي  النسق  وهذا  والإيحاء. 

الكلمات داخل الجملة(( (95(.
والجرجاني عرف ذلك وشدد عليه في أكثر من موطن ،فقال في موضع آخرمن دلائله : 
)) واعلم أن مما هو أصل في أن يدق النظر ويغمض المسلك في توخي المعاني التي عرفت 
أن تتحد أجزاء الكلام ويدخل بعضها في بعض ويشتد ارتباط ثان منها بأول وأن تحتاج 
الجملة إلى أن تضعها في النفس وضعا واحدا وأن يكون حالك فيها حال الباني يضع 

بيمينه ههنا في حال مايضع بيمينه ههنا في حال ما يضع بيساره هناك(( (96(.



٥٢

مفهوم القيمة عند سوسير في هَدي طروحات علماء الاعجاز القرآنّي: مقاربة تحليلية

الخاتمة
دي  وكان  الحديثة  اللسانيات  في  الرائدة  المفاهيم  من  اللغوية  القيمة  مفهوم  يعد 

سوسير صاحب السبق الاصطلاحي، ومن ثم الاستقراء الدلالي لهذا المفهوم.
لغة  علماء  من  لمجموعة  الفكري  التقارب  تناولت  قد  البحث  هذا  صفحات  لكن 
العرب ولاسيما الذين اهتموا بدراسة النظم القرآني مع ما جاء به دي سوسير حول 
تأثير  في  يبحث  كليهما  أن  فهو  التقارب  لهذا  الاساس  المبدأ  أما  اللغوية(.  )القيمة 
اللفظة المفردة في النص، وما يصاحبها من تحولات دلالية تنشأ من أختلاف التضاد 
أو الترادف أو الموقعية لهذه اللفظة وفي العموم فأن هذا البحث يختصر مجموعة من 

الرؤى والافكار وأهمها:
الكلمة المفردة لا قيمة لها في خارج السياق، فالسياق هو الذي يكسبها قيمتها - ١

الحقيقية مع الأخذ بالحسبان ضمائمها من كلمات التركيب.
التفتيش عن سر الاعجاز في ذلك الكتاب المقدس هدف عقدي وغاية تعبدية، - ٢

يعمق الايمان الحقيقي في النفوس ويدفع الشبهات التي تزعم نسبته لغير الله تعالى.
لعل اكثر الرؤى اتفاقًا مع مفهوم القيمة اللغوية لدى سوسير رؤية القاضي عبد - ٣

القاهر الجرجاني، إذ انطلق كلا هذين العالمين من ان الكلمة مختلفة القيمة بحسب 
موقعها من الكلام.

الشعر  من  وشواهد  أمثلة  على  نظريته  طبق  أنه  الجرجاني  القاهر  لعبد  يحسب  ومما 
إلى  سوسير  دي  رؤية  افتقدت  الذي  الوقت  في  الكريم  القرآن  من  ثم  ومن  العربي 

الامثلة التي تبين ذلك.



٥٣

قحطان هادي حسن  أ.م.د. ليث قابل الوائلي 

هوامش البحث:
ينظر علم اللغة العام :1 1-13
ينظر المصدر نفسه  :-2
سورة الاخلاص : 3-1
بحر العلوم : 3/ 4-634
سورة التوبة : من الآية 5-6
ينظر الكشف و البيان : 5/ 13 ، الهداية في بلوغ النهاية :4/ 6-2932
أعلام الفكر من سقراط  إلى سوسير : 7-269
ينظر علم اللغة العام : 134 .-8
ينظر المصدر نفسه والصفحة نفسها : -9

ينظر فهم فرديناند دي سوسير: 23.-10
ينظر مدخل  إلى لسانيات سوسير : 87.-11
سورة البقرة  من الآية : 108 .-12
جامع البيان : 1/ 235 .-13
ينظر التفسير الوسيط للواحدي : 1/ 14-83
ينظر تفسير الشعراوي :15-137/1
تفسير الشعراوي :18 / 1974 -16
ينظر علم اللغة العام : 17-134
ينظر معرفة اللغة: 18-130
ينظر أساسيات اللغة :19-60
سورة الكف : 20-71
السورة نفسها : 21-74
مدخل  إلى لسانيات سوسير :22-88
ينظر إعراب القرآن للنحاس :2: 23-302
ينظر التحرير والتنوير:22/ 337ـ 24-338
فهم فرديناند دو سوسير: 22. -25
ينظر  المصدر نفسه : 24 .  -26
ينظر علم اللغة العام : 133.-27
فصول علم اللغة العام : 198 .-28
سورة الحجر : 94.-29



٥٤

مفهوم القيمة عند سوسير في هَدي طروحات علماء الاعجاز القرآنّي: مقاربة تحليلية

ينظر العين : 292/1 صدع-30
سورة الطارق : 12 -31
ينظر مفاتيح الغيب : 31 / 123 -32
النكت في إعجاز القرآن : 87 -33
محاضرات في الألسنية العامة:34-141
علم اللغة العام :35-133
ينظر المصدر نفسه والصفحة نفسها .-36
ينظر مدخل  إلى لسانيات سوسير : 109.-37
ينظر علم اللغة العام : 142. -38
ينظر مدخل  إلى لسانيات سوسير : 39-109
ينظر المصدر نفسه والصفحة نفسها .-40
ينظر دروس في الألسنية العامة : 186.-41
ينظر مدخل  إلى لسانيات سوسير :107. -42
ينظر علم اللغة العام  :143 . -43
ينظر النظريات اللسانية الكبرى : 135 .-44
الاتجار الوصفي )بحث ( : 45-5
ينظر : الخط العمودي والخط  الافقي: 46-9
ينظر دروس في الألسنية العامة : 47-190
ينظر المصدر نفسه والصفحة نفسها :-48
ينظر المصدر نفسه والصفحة نفسها :-49
ينظر المصدر نفسه والصفحة نفسها : -50
ذكر الدكتور حاتم الضامن أن الجاحظ قد ألف كتابا سماه )نظم القرآن ( ،وقد ذكره في بعض -51

مؤلفاته ،كذلك وردت إشارات للعلماء إلى هذا الكتاب ما بين مادح له وقادح به ،لكنه فُقِدَ ولم 
يصل إلينا ،وهو المثال الأول للمؤلفات في هذا الفن لهذا القرن . ينظر نظرية النظم :10- 12 .

النكت في إعجاز القرآن : 52-76
النكت في إعجاز القرآن: 53-75
المصدر نفسه : 54-76
سورة النور : 55-39
النكت في إعجاز القرآن :56-82
سورة النحل : من الآية 112 -57



٥٥

قحطان هادي حسن  أ.م.د. ليث قابل الوائلي 

النكت في إعجاز القرآن : 58-90
بيان إعجاز القرآن : 59-27
المصدر نفسه :29 -60
بيان إعجاز القرآن :61-36
المصدر نفسه : 62-27
سورة الحاقة : 63-29
ينظر بيان إعجاز القرآن : 38، 64-44
سورة الزمر :73 -65
بيان إعجاز القرآن : 52 -66
إعجاز القرآن :67-69
المصدر نفسه : 68-70
سورة الشعراء من الآية 227 -69
إعجاز القرآن : 70-196
سورة غافر من الآية 71-5
إعجاز القرآن :72-197
إعجاز القرآن : 69.-73
خصص القاضي عبد الجبار الجزء السادس عشر من كتابه )المغني في أبواب التوحيد والعدل -74

( لبيان إعجاز القرآن وأدلته التي تثبت ذلك، وذاد فيه أيضاً عنه ورد بعض الشبهات التي تشكك 
فيه . 

المغني: 16 / 75-199
. المغني: 16 / 199 ـ 200.-76
فهم فرديناند دوسوسير: 118.-77
ينظر نظرية القصد : 109.-78
ينظر قراءات في النظم القرآني :46.-79
ينظر نظرية القصد :109 .-80
قراءات في النظم القرآني :46.-81
دلائل الاعجاز : 82-39/1
المصد رنفسه والصفحة نفسها : -83



٥٦

مفهوم القيمة عند سوسير في هَدي طروحات علماء الاعجاز القرآنّي: مقاربة تحليلية

ينظر:علم اللغة العام :84-134
85- /3  : اللغة   تاج  الصحاح  في  كما  القشري  الله  عبد  بن  للصمة  وهو  الطويل  من  البيت 

1295 )وجع ( ولسان العرب : 8 / 1380 )وجع (  والمعجم المفصل في شواهد العربية : 4/ 
203و)الليت ( صفحة العنق و)الاخدع (  عرق في العنق. ينظر جمهرة اللغة : 1/ 423

البيت من الطويل وهو في ديوانه : 2/ 1241 ، وفيه )العلا( بدل )المنى (.-86
البيت من المنسرح وهو في ديوانه : 87-122/1
دلائلالإعجاز :88-47
ينظر سر الفصاحة : 129.-89
ينظر الموازنة بين شعر ابي تمام والبحتري  : 1/ 90-271
91-
ينظرعلم اللغة العام : 92-139
دلائل الاعجاز : 1/ 93-44
علم اللغة العام :  134   -94
دلائل الاعجاز : 1/ 95-45
علم اللغة العربية :96-13
دلائل الإعجاز : 68  -97



٥٧

قحطان هادي حسن  أ.م.د. ليث قابل الوائلي 

قائمة المصادر والمراجع:– 

  القران الكريم

  :لـ)ر.ل.تراسك(،ترجمة  : اللغة  أساسيات 

للثقافة  الأعلى  ،المجلس  يوسف  إبراهيم  رانيا 

،القاهرة ، ط1 ،2002 م .

  بن محمد  الباقلاني  بكر  لأبي   : القرآن  إعجاز 

أحمد  السيد  ،تحقيق:  403هـ(  )المتوفى:  الطيب 

صقر، دار المعارف – مصر، ط5 ، 1997م .

  جعفر الكريم:لأبي  القرآن  إعراب 

خليل  المنعم  تحقيق،عبد  338ه(،  النحاس)ت 

دار  بيضون،  علي  محمد  إبراهيم،منشورات 

الكتب العلمية، بيروت، ط 1 ، 1421 هـ. 

  روي( لـ   : اللغوي  الفكر  أعلام   

أحمد  د   : ترجمة  تيلر(،  جي  وتولبت  هاريس 

 ، المتحدة  الجديد  الكتاب  دار  الكلابي،  شاكر 

بنغازي_ ليبيا ، ط1، 2004 م.

  بن نصر  الليث  العلوم:لأبي  بحر 

محمد بن أحمد بن إبراهيم السمرقندي )المتوفى: 

 ، ط1  بيروت،   – حزم  ابن  دار  373هـ( 

1426هـ، 2005م.

  سليمان القرآن:لأبي  إعجاز  بيان 

البستي  الخطاب  بن  إبراهيم  بن  محمد  بن  حمد 

 : 388هـ(تحقيق  )المتوفى:  بالخطابي  المعروف 

محمد خلف الله، الدكتور. محمد زغلول سلام، 

دار المعارف ،مصر، ط3، 1976م.

  بتفسير المعروف  والتنوير  التحرير 

محمد  بن  محمد  بن  الطاهر  لمحمد  عاشور:  ابن 

)ت1393هـ(،  التونسي  عاشور  بن  الطاهر 

الدار التونسية للنشر _ تونس،1984 م .

  محمد للشيخ   : الشعراوي  تفسير 

والتوزيع  للنشر  السلام  دار  الشعراوي،  متولي 

،الرياض ، )د.ت( .

  المجيد:لأبي للقرآن  الوسيط  التفسير 

الحسن علي بن أحمد بن محمد بن علي الواحدي، 

468هـ(،  )المتوفى:  الشافعي  النيسابوري، 

تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود وآخرين 

 ، ، ط1  لبنان   – بيروت  العلمية،  الكتب  دار   ،

1415 هـ _ 1994م.

  جامع البيان في تأويل القرآن: لمحمد

بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبي 

جعفر الطبري )ت310هـ(، تحقيق : أحمد محمد 

 _ هـ   1420  ، ط1  الرسالة،  مؤسسة  شاكر، 



٥٨

مفهوم القيمة عند سوسير في هَدي طروحات علماء الاعجاز القرآنّي: مقاربة تحليلية

2000 م.

  جمهرة اللغة:لأبي بكرمحمد بن الحسن

منير  رمزي  الأزدي)321هـ(،تحقيق:  دريد  بن 

بعلبكي، دار العلم للملايين ، بيروت ،1987م.

  دروس في الألسنية العامة : لـ)فردينان

دي سوسير( ، ترجمة : صالح القرمادي، محمد 

الشاوش ، محمد عجينة ، الدار العربية للكتاب 

، ط1 ، 1985 م .

  دلائل الإعجاز: لأبي بكر عبد القاهر

الرحمن الجرجاني )ت471هـ(، تحقيق:         بن عبد 

محمود محمد شاكر، مطبعة المدني بالقاهرة ، دار 

المدني بجدة، ط 3 ، 1413هـ _ 1992م .

  بن )الوليد   : البحتري  ديوان 

عبيد(،دار صادر، بيروت _لبنان .

  سنان لابن   ، الفصاحة  سر 

العلمية،  الكتب  دار   ، )ت466هـ(  الخفاجي 

1،1402هـ_1982م.

  شرح ديوان أبي تمام)حبيب بن أوس

الكتب  ،دار  عطية  شاهين   : وشرح  (،ضبط 

العلمية،بيروت .

  وصحاح اللغة  تاج  الصحاح 

الجوهري  حماد  بن  إسماعيل  نصر  العربية:لأبي 

عبد  أحمد  393هـ(،تحقيق:  )المتوفى:  الفارابي 

بيروت،   – للملايين  العلم  دار  عطار،  الغفور 

ط4 1407 ه ـ _ 1987 م.

  دي لـ)فرديناند   : العام  اللغة  علم 

سوسور(، ترجمة : د يوئيل يوسف عزيز ، نشر 

بيت الحكمة ،الموصل_العراق، ط3 ،1988م.

  محمود للدكتور   : العربية  اللغة  علم 

والنشر  للطباعة  غريب  دار  حجازى،  فهمى 

والتوزيع.

  الفراهيدي أحمد  بن  للخليل  العين: 

المخزومي  مهدي  الدكتور   : تحقيق   (175هـ( 

ومكتبة  دار   ، السامرائي  إبراهيم  والدكتور 

الهلال ، )د.ت(.

  ( لـ   : العام  اللغة  علم  في  فصول 

نعيم  ترجمة:أحمد   ، سوسير(  دي  فرديناند 

الكراعين، دار المعرفة الجامعية ، الإسكندرية_ 

مصر ، ط1 .

  وفقا دوسوسور  فرديناند  فهم 

ريما  دوبيكير(،ترجمة:  )لويك  :لـ  لمخطوطاته 

 ، ط1   ، ،بيروت  للترجمة  العربية  ،المنظمة  بركة 

2015 م. 
  للدكتور  : القرآني  النظم  في  قراءات 



٥٩

قحطان هادي حسن  أ.م.د. ليث قابل الوائلي 

للطباعة  الفيحاء   ، المنصوري  الواحد  عبد 
 _ 1434ه   ، ط1   ، _لبنان  بيروت   ، والنشر 

2014 م .
  الكشف والبيان :لأبي اسحق أحمد بن

محمد بن إبراهيم  الثعلبي النيسابوري)ت427ه( 
، تحقيق : الإمام أبي محمد بن عاشور ،تدقيق : 
 ، العربي  التراث  الساعدي،دار  نظير  الأستاذ 

بيروت _لبنان، ط1 ، 1422_2002م.
  جمال الفضل  لأبي   ، العرب  لسان 

 ، منظور)ت711هـ(  بن  بن مكرم  الدين محمد 
دار صادر، بيروت، ط3 ،1414 ه .

  :العربية شواهد  في  المفصل  المعجم 
الكتب  دار  يعقوب،  بديع  إميل  للدكتور 

العلمية، ط1، 1417هـ _ 1996م.
  معرفة اللغة : لـ )جورج يول( ،ترجمة

،دار  الحافظ  عبد  فراج  محمود  الدكتور  الأستاذ 
الوفاء لدنيا الطباعة والنشر ،الإسكندرية ، ط1 

، 1995 م .
  والعدل التوحيد  أبواب  في  المغني 

))إعجاز القرآن((: للقاضي عبد الجبار بن أحمد 
بن عبد الجبار الهمذاني ))ت 415 هـ(( تحـقيق: 

أمين الخولي، القاهرة 1960 م.    
  
  الدين فخر  للإمام   : الغيب   مفاتيح 

الشافعي)ت  الرازي  التميمي  عمر  بن  محمد 
 ، بيروت   – العربي  التراث  إحياء  دار  606ه(، 

ط3، 1420 هـ.
  والبحتري تمام  أبي  شعر  بين  الموازنة 

:لأبي القاسم الحسن بن بشر الآمدي )ت 370 
 ، المعارف  دار  صقر،  أحمد  :السيد  تحقيق   ، هـ( 

ط4.
  : سوسير  لسانيات  إلى  مدخل  

_ بيروت ،  للدكتور حنون مبارك،علم الكتب 
ط3 ، 1991 م.
  نظرية النظم تاريخ وتطور : للدكتور

حاتم صالح الضامن ،وزارة الثقافة والإعلام _ 
بغداد ،1979 م .
  النظريات اللسانية الكبرى من النحو

المقارن الى الذرائعية: لـ )ماري آن بافو، جورج 
المنظمة   ، الراضي  محمد   : ترجمة  سرفاتي(،  إلي 
العربية للترجمة ، بيروت _ لبنان  ، ط ، 2012 

م .



٦٠

مفهوم القيمة عند سوسير في هَدي طروحات علماء الاعجاز القرآنّي: مقاربة تحليلية

  بن لعلي  القرآن:  إعجاز  في  النكت 
الرماني  الحسن  أبي  الله،  عبد  بن  علي  بن  عيسى 
خلف  محمد  384هـ(،تحقيق:  )المتوفى:  المعتزلي 
الله، د. محمد زغلول سلام، دار المعارف بمصر 

، ط3، 1976م .
  الهداية إلى بلوغ النهاية في علم معاني

فنون  من  وجمل  وأحكامه،  وتفسيره،  القرآن 
حَمّوش  طالب  أبي  بن  مكي  محمد  :لأبي  علومه 
بن محمد بن مختار القيسي القيرواني ثم الأندلسي 
ـتحقيق:  437هـ(  )المتوفى:  المالكي  القرطبي 
وآخرين،  البوشيخي  الشاهد  الدكتور  الأستاذ 

_ جامعة  والدراسات الإسلامية  الشريعة  كلية 
الشارقة ، ط1 ، 1429 هـ _ 2008 م.

البحوث:
  الإتجاه الوصفي ، دوسوسير وعملية

غالب  الدكتور  للأستاذ  اللغوية:  الدراسة 
المطلبي
  في الأفقي  والخط  العمودي  الخط 

اللسانيات الغربية : ريـاض حمـود حاتـم   ، أحمد 
راسات  الدِّ بابل_كليَّة  جامعة   ، عماش  كاظم 

القرآنيـَّة.



"في التسليم لمدينة العلم و أبوابها "

في رحاب خطاب الآل:
 مسارات وبلاغات





التلاحم المعنوي في مواطن الفصل
 كتاب تحف العقول عن آل الرسول صل الله عليه

وآله وسلم أنموذجاً
Moral Cohesion in the Areas of Separation

(Mind Masterpieces of the Messenger Progeny as 
a Nonpareil) 

م.د. نادية عبد الرضا علي الموسوي
Lectur. Dr. Nadia Abdul Ridha Ali Al Moosawi

العراق/ ديوان وزارة التعليم العالي والبحث العلمي
Diwan of Ministry of Higher Educa�on and Scien�fic 

Research� Iraq 
                 

       

aali_nadia@yahoo.com

"في التسليم القرآني"

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي
Turnitin - passed research





٦٥

م.د. نادية عبد الرضا علي الموسوي

المستخلص
تمحور بحثنا حول دراسة اسلوب الفصل منفصلًا عن اسلوب الوصل،       
وذلك  الفصل،  مواطن  بين  المعنوي  الالتحام  إبراز  ناحية  من  عليه  الضوء  وإلقاء 
على  والوقوف  الفصل،  أساس  على  القائمة  النصية  للبنى  العميق  البناء  بدراسة 
ما  على  الوقوف  جانب  إلى  وإبرازها،  الدلالي(،  )التماسك  المعنوي  الالتحام  صور 
تؤديه صور الالتحام من دور في الاستمرارية الدلالية في إطار سياق النص الواردة 
واله وسلم  عليه  الله  الرسول صل  آل  العقول عن  كتاب )تحف  متخذين من  فيه. 
انموذجاً(، أساساً في بحثنا ودراستنا هذه، وميداناً تطبيقياً؛ إذ كان مادة ثرية أعانتنا 
على بيان صور الالتحام المعنوي، القائمة في هيئة جمل نصية، وعلاقات جمل متعلقة 

بعضها ببعض بأسلوب الفصل.



٦٦

التلاحم المعنوي في مواطن الفصل...

Abstract 

 The current research study focuses on the sepa-

ra�on approach regardless of the linking approach and 

sheds light on the point of the moral cohesion in the ar-

eas of separa�on. Such tends to be done by studying the 

deep construc�on of textual structures based on separa-

�on to iden�fy and highlight the forms of moral cohesion 

(seman�c coherence), as well as the role played by the 

forms of cohesion in seman�c con�nuity within a context. 

As for the Mind Masterpieces of the Messenger Progeny 

as a Nonpareil, it comes as a base of the research study 

and as a field of prac�cality since it cuddles a rich material 

illustra�ng the images of moral cohesion found in the text 

and sentence rela�ons with each other in the style of sep-

ara�on.



٦٧

م.د. نادية عبد الرضا علي الموسوي

المقدمــــــــــة
بالحمد, والصلاة  يبدأ  أن  تبارك وتعالى, حمداً واجباً على كل ذي مقالة      الحمد لله 
وقريع  نبعة,  أكرم  سليل  والتسليم  الصلاة  أفضل  عليه  محمد  سيدنا  على  والسلام 
وشجرة  الهدى  حبل  الأبرار,  والطاهرين  الأخيار  الطيبين  آله  وعلى  بقعة,  أشرف 

التقوى, وعلى صحبه المنتجبين ومن تبعه بإحسان إلى يوم الدين.
    إن ثنائية اسلوب )الفصل والوصل(، إحدى موضوعات علم المعاني، حظيت 
باهتمام وعناية فائقتين من البلاغيين، بل من أهم موضوعات البلاغة قاطبة؛ لما تمتاز 
هذه الثنائية من الحاجة إلى معرفة مواضعهما، وإحساسهم بغموض المسلك إليهما، 
البلاغة هي  إن  فيها:  قيل  ولذلك  منهما،  لكل  المقتضية  المواضع  بين  الفروق  ودقة 
معرفة الفصل والوصل. وإذا كان الوصل معناه عطف كلام بعضه على بعض، فأن 
الفصل، هو ترك العطف. ولقد جرت عادة البلاغيين في أثناء حديثهم عن الفصل 
من  محل  لها  التي  الجمل  وعطف  المفردات  عطف  عن  الحديث  تجاوزهم  والوصل 
تظهر في  إنما  الفصل والوصل  دقة  هيناً وسهلًا، ولأن  الأمر  الاعراب؛ لكون هذا 

الجمل التي لا محل لها من الاعراب.
الوصل،  اسلوب  عن  منفصلًا  الفصل  اسلوب  دراسة  حول  بحثنا  وتمحور      
وذلك  الفصل،  مواطن  بين  المعنوي  الالتحام  إبراز  ناحية  من  عليه  الضوء  وإلقاء 
بدراسة البناء العميق للبنى النصية القائمة على أساس الفصل، والوقوف على صور 
تؤديه  ما  على  الوقوف  جانب  إلى  وإبرازها،  الدلالي(،  )التماسك  المعنوي  الالتحام 
صور الالتحام من دور في الاستمرارية الدلالية في إطار سياق النص الواردة فيه. 
متخذين من كتاب )كتاب تحف العقول عن آل الرسول صل الله عليه واله وسلم 
انموذجاً(، أساساً في بحثنا ودراستنا هذه، وميداناً تطبيقياً؛ إذ كان مادة ثرية أعانتنا 



٦٨

التلاحم المعنوي في مواطن الفصل...

على بيان صور الالتحام المعنوي، القائمة في هيئة جمل نصية، وعلاقات جمل متعلقة 
بعضها ببعض بأسلوب الفصل.

آراء  بيان  على  فيه  الحديث  تركّز  الأول  المحور  محورين:  من  بحثنا  تكوّن  وقد      
المفهوم،  هذا  عند  الوقوف  في  ودورهم  المعنوي،  الالتحام  عن  العرب  البلاغيين 
وإن كان في طيات أحاديثهم، غير مصّرحين به. إلى جانب عرض آراء المحدثين عن 
صور الالتحام المعنوي )التماسك الدلالي(. أما المحور الثاني، فقد كان خاصاً ببيان 
صور الالتحام المعنوي في البنى النصية القائمة في هيئة جمل نصية، المفصولة بعضها 
عن بعض على المستوى السطحي، والمتصلة ــ في الوقت نفسه ــ بعضها ببعض على 
المستوى العميق، في إطار بناء منهج المحور الثاني على ذكر أحوال ومواطن الفصل. 
باللغة  للخاتمة  وترجمة  نتائج,  من  إليه  توصلّنا  ما  تُوجز  بخاتمة  البحث  خُتم  ثم  من 
البحث, ونضجه بحثاً  التي كانت عماد  بالمصادر والمراجع  الانكليزية، بعدها قائمة 

قائمًا بذاته. 
    وختاماً نسأل الباري سبحانه أن نكون قد وفقنا في مسعانا, وأن نكون قد أضفنا 
وهو)اسلوب  المعاني,  علم  أدوات  إحدى  اتخاذ  في  جديدة  رؤية  العلمية  المكتبة  إلى 
الظواهر  النثري, وليس الشعري فقط, ورصد  القول  بيان دقائق  الفصل( أساساً في 
الفنية ودلالاتها فيه. وما وفقنا فيه الى الصواب فبتوفيق من الله سبحانه, وآخر دعوانا 

أن الحمد لله ربّ العالمين.



٦٩

م.د. نادية عبد الرضا علي الموسوي

    المبحث الأول: التمهيد
    التلاحم المعنوي أو ما يسمى بالتماسك الدلالي، هو إحدى دفتي التماسك النصي؛ 
ذلك أن سمة النصية لا تتحقق لأي نص مكتوب الا اذا تحقق التماسك النصي بركنيه 
التماسك الشكلي والتماسك الدلالي ــ وهو مدار حديثنا في بحثنا هذا ــ لذلك النص 

المقصود.
في  الأساس  النص  لسانيات  علماء  بعض  عدّه  النصي  التماسك  لأهمية  ونظراً      
النص،  النص وغير  بين  )النصية(  تمييز سمة  بالإمكان  فبوساطته  النصي؛  التحليل 
فيه خصائص معينة  إذا توافرت  التي لا تتحقق لأي مقطع لغوي إلاّ  السمة  تلك 

تجعله كلًا موحداً، وتميزه مما هو ليس نصاً (1(. 
    وإذا ما نظرنا نظرة فاحصة إلى مفهوم التماسك النصي عند علمائنا العرب، فإننا 
فيه،  الطويل  باعهم  عن  وكشفت  آراؤهم،  فيها  اتضحت  فيه  جذوراً  لهم  أن  نرى 
وتمثّل مفهوم التماسك النصي عندهم بمفاهيم ومصطلحات كثيرة مثل: التلاحم، 

النظم، تناسب الأجزاء، الانسجام، والمشاكلة.
الذي  الشعر،  حدّه  أثناء  في  )ت255هـ(  الجاحظ  هو  عنده،  سنقف  من  وأول      
اشترط فيه الترابط والتماسك، قائلًا: إن أجود الشعر ما كان متلاحم الأجزاء، سهل 
المخارج، كأنه قد أفرغ إفراغا واحدا، وسبك سبكاً واحداً، فيجري على اللسان كما 
تعريف  في  مهمًا  نصا  أورد  فقد  )ت530هـ(  منقذ  بن  أسامة  أما  الدهان(2(.  يجري 
إلى  أوله  من  ببعض  بعضها  البيت  كلمات  تتعلق  أن  «هو  السبك  إن  فقال:  السبك 

آخره»(3(.
 وقوله في موضع آخر: «خير الكلام المحبوك الذي يأخذ بعضه برقاب بعض»(4(. 
وأفاض حازم القرطاجني )ت684هـ( البحث في الوسائل والعلاقات والكيفيات 



٧٠

التلاحم المعنوي في مواطن الفصل...

والعام:  والكل، والخاص  كالجزء  العلاقات  قائلًا في شأن  النص  بها  يتماسك  التي 
جزئية  معاني  يضمنها  أن  على  فصولها  في  الشاعر  اعتماد  يكون  ما  القصائد  «ومن 
تكون مفهوماتها شخصية، ومنها ما يقصد في فصولها أن تضمّن المعاني الكلية التي 
مفهوماتها جنسية أو نوعية، ومنها ما يقصد في فصولها أن تكون المعاني المضمنة إياها 

مؤتلفة بين الجزئية والكلية»(5(. 
    أما عبد القاهر الجرجاني )ت471هـ(، فقد كان ممثلًا للبلاغيين في هذه القضية(6(. 
إذ أشار إلى قضايا تتعلق بالتحليل النصي، في قوله: «واعلم أن مما هو أصل في أن 
يدق النظر ويغمض المسلك في توخي المعاني التي عرفت، أن تتحد أجزاء الكلام، 
ويدخل بعضها في بعض، ويشتد ارتباط ثان منها بأَول، وأن يحتاج في الجملة إلى أن 
تضعها في النفس وضعاً واحداً، وأن يكون حالك فيها، حال الباني يضع بيمينه ههنا، 
في حال ما يضع بيساره هناك. نعم وفي حال ما يبصِر مكان ثالث ورابع يضعهما بعد 
الأولين ... واعلم أن من الكلام ما أنت تعلم إذا تدبرته، أن لم يحتج واضعه إلى فكر 
وروية حتى انتظم، بل ترى سبيله في ضم بعضه إلى بعض سبيل من عمد إلى لآلٍ 
التفرق... «(7(. وفي حديثه هنا عن  فخرطها في سلكٍ لا يبغي أكثر من أن يمنعها 
التماسك يكاد يكون أوضح من شرحه في العصر الحديث(8(. وقال عن تعليق الكلم 
الذي يقتضيه  النظم إلا أن تضع كلامك الوضع  بعضها ببعض: «واعلم أن ليس 
علم النحو، وتعمل على قوانينه وأُصوله وتعرف مناهجه التي نهجت فلا تزيغ عنها، 
وتحفظ الرسوم التي رسمت لك فلا تخلّ بشيء منها، وذلك أنا لا نعلم شيئا يبتغيه 

الناظمِ بنظمه غير أن ينظر في وجوه كل باب وفروقه...»(9(.
    وللجرجاني وقفة في باب الفصل والوصل ــ وهو مدار حديثنا ــ إذ وصف الطرق 
والوسائل التي يتم بها انسجام النص وتماسكه، والتي فيها يتمثل التماسك الشكلي 



٧١

م.د. نادية عبد الرضا علي الموسوي

والتماسك الدلالي وصولاً إلى التماسك الكلي، لذلك نجده بسط الحديث عن بعض 
أدوات العطف كالواو، والفاء، وثم، وغيرها من الأدوات، التي تسهم جميعها في 
الترابط الشكلي، وذلك في قوله: «فأمر العطف إذن موضوع على أنك تعطفِ تارة 
جملة على جملة، و تعمِد أخرى إلى جملتين أو جمل فتعطف بعضا على بعض ثم تعطف 
مجموع هذي على مجموع تلك»(10(. وكان إلى جانب اهتمامه بارتباط الجمل بعضها 
ببعض بوساطة الأدوات كالواو، فإنه اهتم أيضا بالعلاقة الخفية القائمة بين الجمل 
ا  تُتْلىَ عَلَيْهِ آيَاتُناَ وَلىَّ مُسْتَكْبِرً المشكلة للنص، ممثلًا لهذه العلاقة بقوله تعالى: ﴿وَإذَِا 
﴾ )11(. فلم يدخل واو العطف  هُ بعَِذَابٍ أَليِمٍ ْ كَأَنْ لمَْ يَسْمَعْهَا كَأَنَّ فِي أُذُنَيْهِ وَقْرًا فَبَشرِّ
على أداة التشبيه في قوله: ﴿كأن في أذنيه وقراً﴾؛ لأن «المقصود من التشبيه بمن في 
أذنيه وقر، هو بعينه المقصود من التشبيه بمن لم يسمع، إلاّ أن الثاني كان أبلغ؛ وذلك 
أنَّ المعنى في التشبيهين جميعاً أن ينفي أن يكون لتلاوة ما تلي عليه من الآيات، فائدة 
معه، ويكون لها تأثير فيه، وأن يجعل حاله إذا تليت عليه كحاله إذا لم تتل، ولا شبهة 
في أن التشبيه )بمن في أذنيه وقر( أبلغ وآكد في جعله كذلك من حيث كان من لا 
يصحُّ منه السمع ـ وإن أراد ذلك- أبعد من أن يكون لتلاوة ما يتلى عليه، فائدة من 
من  وسيلة  لأخرى  جملة  تأكيد  أن  لنا  يتضح  وبذلك  السمع»(12(.  منه  يصحُّ  الذي 

وسائل التماسك النصي(13(.
    وإذا نأتي إلى التماسك النصي عند علماء لسانيات النص، فنجد أنه يمثل عندهم 
في مستويين: المستوى السطحي، والذي أُدرج تحت لفظ السبك. والمستوى الدلالي 
أُدرج تحت لفظ الحبك(14(، إذ عدّ أغلّب الباحثين السبك متصلًا بالبنية السطحية 
عناصر  بين  الترابط  توفير  في  المستعملة  الاجراءات  على  لاشتماله  للنص؛  الشكلية 
ظاهر النص، الماثلة في هيئة عبارات وجمل, إلى جانب توظيف الضمائر وغيرها من 



٧٢

التلاحم المعنوي في مواطن الفصل...

الأشكال البديلة، يؤدي السابق منها إلى اللاحق، محققةً تلك العناصر ترابطاً رصفياً 
أو  النحوية  بالعلاقات  المستوى يختص  بوساطة عدة قرائن وعلاقات، أي أن هذا 
المعجمية المختلفة في النص، التي تبدو شاخصة بين جمل مختلفة، أو أجزاء مختلفة من 

الجملة(15(.
التصورات  الكامنة «على مستوى  العميقة للنص  بالبنية  أما الحبك فيكون مرتبطاً   
الدلالة  استمرارية  بصفة  يختص  الذي  أي  النص»(16(،  عالم  تشكل  التي  والمفاهيم 
المتحققة على امتداد النص، المتولدة عن العلاقات المتشكلة داخل النص. ويقوم هذا 
الانسجام على تحقق العديد من العلاقات الدلالية بين أجزاء النص مثل: علاقات 
كالإجمال  التبعية  وعلاقات  والعطف...،  والاضافة،  والفصل،  كالوصل  الربط 

والتفصيل، والظرفية، والسببية، والشرط والجزاء، والعموم والخصوص(17(.
ــ ملقياً الضوء على التلاحم المعنوي )التماسك  ــ بعون الله      وبحثنا هذا سيكون 
على  الفصل  لأنواع  البلاغية  النكات  واستنباط  حصراً،  الفصل  مواطن  في  الدلالي( 
بحثنا،  في  مثالاً  عددناها  التي  النصوص  داخل  في  المتشكلة  النصية  الجمل  مستوى 
الكامنة في البنية العميقة، والمحققة الاستمرارية الدلالية في إطار العلاقات التي يقوم 

عليها مفهوم الفصل.
    وللفصل مواطن تباينت عند علمائنا البلاغيين القدماء، إذ نجد الجرجاني قد حصرها 
في مواطن ثلاثة، ماثلة في الاتصال إلى الغاية، والانفصال إلى الغاية، والاستئناف(18(. 
في حين نجدها عند القزويني تنحصر في مواضع أربع: كمال الاتصال، كمال الانقطاع،، 
أو أن تكون الجملة الثانية بمنزلة المنقطعة عن الأولى، أو أن تكون بمنزلة المتصلة بها(19(. 
واستقرت مواطن الفصل عند المحدثين في مواضع خمس، الماثلة في: كمال الاتصال، 
كمال الانقطاع، وشبه كمال الاتصال، وشبه كمال الانقطاع، والتوسط بين الكمالين(20(. 



٧٣

م.د. نادية عبد الرضا علي الموسوي

مواطن الفصل:ـ
اسلوب كمال الاتصال: وذلك أن يكون بين الجملتين «اتحاد تام، وامتزاج معنوي -۱

كأنهما أفرغا في قالب واحد.»(21(. فتنزّل الجملة الثانية من الأولى منزلة نفسها، كأن 
تكون عطف بيان لها، أو بمنزلة بدلاً منها أو بمنزلة توكيد معنوي، أو بمنزلة توكيد 
التغاير  يقتضي  بالواو  الوصل  لأن  ضرورة؛  بينهما  الفصل  يكون  وحينئذٍ  لفظي، 
البيان  عطف  في  نفسه  الأمر  كذلك  المؤكد،  عين  هو  التأكيد  أن  إلاّ  المعطوفين  بين 

والبدل(22(. ويظهر هذا الاسلوب في أربع صور.
اسلوب جملة عطف البيان: وهو «أن تكون الجملة الثانية بياناً وتوضيحاً وتفسيراً، أ-

وهذا يعني أن في الأولى شيئاً من الابهام والغموض يحتاج إلى كشفه وإيضاحه.»(23(، 
هَلْ  آدَمُ  يَا  قَالَ  يْطَانُ  الشَّ إلَِيْهِ  ﴿فَوَسْوَسَ  سبحانه:  الله  بقول  الاسلوب  لهذا  ومُثّل 
يَا  ﴿قَالَ  جملة  بين  الحاصل  فالفصل  يَبْلىَ﴾(24(،  لَا  وَمُلْكٍ  الْخلُْدِ  شَجَرَةِ  عَلىَ  كَ  أَدُلُّ
يَبْلىَ﴾       عما قبلها؛ لكونها ترجمة عن  لَا  وَمُلْكٍ  الْخلُْدِ  عَلىَ شَجَرَةِ  كَ  أَدُلُّ هَلْ  آدَمُ 

الوسوسة، وتفسيراً لها(25(. 
    وإذا ما انعمنا النظر في أقوال أهل البيت عليهم السلام، نجد قولاً لسيدنا الحسن 
عليه السلام «الخير الذي لا شرّ فيه: الشكر مع النعمة والصبر على النازلة»(26(. وفي 
تأمل هذه البنية التركيبية والوقوف عند ركني جملتيها نلاحظ ارتباط معنى الجملة 
الأولى )الخير الذي لا شرّ فيه(، بالجملة الثانية )الشكر مع النعمة والصبر على النازلة( 
على المستويين النحوي والدلالي. فعلى المستوى النحوي، ارتبطت الجملتان ارتباطاً 
مباشراً بغير أداة تجمع طرفي الجملة؛ لكونهما «جملتين متتاليتين في النص ثانيتهما بيان 

للأولى»(27(. إلى جانب تلوين السبك النصي بأكمله بأسلوب الطباق السلبي.
 فعلى مستوى بنية )الخير الذي لا شرّ فيه(، وظّف السبك النصي بطباق السلب في 



٧٤

التلاحم المعنوي في مواطن الفصل...

لفظتي )الخير والشر(، الذي من شأنه ارتباط هذه البنية ـ على مستوى سطح النص 
البنية  هذه  ففي  النازلة(؛  على  والصبر  تلتها(28()الشكر...  التي  بالجملة  ـ  اللغوي 
اتضح معنى الخير، وأين تكمن ضالة الشّر. ففي الشكر على النعمة خير وصلاح 
للمرء، وإرضاء للخالق؛ لأنه المناّن المغدق للبشر بالنعم، وعلى المرء دوام شكره. وفي 
الصبر على النازلة تكشف درجات المؤمن، ومدى إيمانه وتحمله المحن التي يتعرض 
إليها. أما على المستوى الدلالي فقد حصل في إطار مستوى الجملتين المتتاليتين ارتباط 
بيان، الذي كان له  بالثانية، وتحقق بمجموع طرفيهما دلالياً اسلوب عطف  الأولى 
دور في ايضاح المعنى والاختصاص(29(. إذ في سماع المخاطب بداية القول لا يتضح 
انتقال  فكان في  الفكرة،  تتضح  وبه  القول حتى نهايته  بتتمة  إلاّ  يكتمل  المعنى ولا 
الذهن الى التتمة وإيضاح أن الخير لا يقف عند الشكر على النعمة بل بالصبر على 
المصائب والشدائد، ففي الشدة والرخاء خير للإنسان المؤمن الحق لا شرّ فيه البتة،   
فشكر المرء ربه خير له، وفي البلاء كذلك، ففي الصبر على النوائب خير للمرء. كما في 
قول الباري سبحانه: ﴿وَاصْبِرْ عَلىَ مَا أَصَابَكَ إنَِّ ذَلكَِ مِنْ عَزْمِ الْأمُُور﴾ )30(، وقوله 
اهُ تَعْبُدُونَ﴾ )31(. إذ في كلتا الحالتين تُعرف  تعالى: ﴿وَاشْكُرُوا نعِْمَتَ اللهَِّ إنِْ كُنتُْمْ إيَِّ

درجة الايمان عنده ، ويكسب مرضاة الله وزيادة في النعمة.
    ومن الأمثلة التي نلتمس فيها اسلوب عطف البيان، قول إمامنا الحسن بن علي 
عليهما السلام: ”يا هشام: إن مثل الدنيا مثل الحية مسّها لين وفي جوفها السمّ القاتل، 
بناء النص  إذ قام  بأيديهم»(32(.  إليها الصبيان  العقول ويهوي  الرجال ذوو  يحذرها 
فيه على جملتين متناسبتين دلالياً، مترابطتين ترابطاً نحوياً من دون أداة من أدوات 
مبهمة،  نصية  بنية  نلاحظ  الحية(،  مثل  الدنيا  مثل  )إن  إمامنا  قول  ففي  العطف. 
قامت على هيئة تصويرية لحال الدنيا وهي تشبه الحية في الواقع، لتردفها ببنية نصية 



٧٥

م.د. نادية عبد الرضا علي الموسوي

مفسرة وموضحة هذا الحال في قوله: )مسّها لين وفي جوفها السمّ القاتل(. وكان 
الاستمرارية  تحققت  موضحة،  مفسرة  بنية  إلى  مجملة  مبهمة،  بنية  من  الانتقال  في 
الدنيا خادعة غير  أن  بإثبات معنى  إمامنا  النص والتحام نصه. ولاهتمام  ترابط  في 
نافعة للبشر، وردع الانسان عن كل ما هو زائل لا محالة في هذه الدنيا الفانية، اهتم 
القاتل(. وذلك بالانتقال من  السمّ  القائل فيه: )مسّها لين وفي جوفها  النص  ببناء 
تصوير حال )الدنيا( إلى تصوير حال )الجنة(؛ لكونها بنية تتضح فيها موطن شاهده، 

وليحذر منها الغاوون وينتبه عليها الخطاؤون.
    ومن حكم ومواعظ الإمام الصادق عليه السلام قوله: «ينبغي للمؤمن أن يكون 
فيه ثماني خصال وقورٌ عند الهزاهز، صبورٌ عند البلاء، شكورٌ عند الرخاء، قانعٌ بما 
رزقه الله، لا يظلم الأعداء، ولا يتحمّل الأصدقاء، بدنه منه في تعب والناس منه في 
راحة»(33(. إذ نرى إيثار بناء النص على مستويين، المستوى الأول جملة نصية قامت 
على بناء تركيبي مجمل، وذلك في قوله: «ينبغي للمؤمن أن يكون فيه ثماني خصال». 
بتفصيله  تركيبي  نص  من  قبله  ما  على  فيه  النص  بناء  اعتمد  الثاني  المستوى  أما 
وتوضيحه، والذي تمثّل بقوله: «وقورٌ عند الهزاهز، صبورٌ عند البلاء، شكورٌ عند 
الرخاء، قانعٌ بما رزقه الله، لا يظلم الأعداء، ولا يتحمّل الأصدقاء، بدنه منه في تعب 
بتفصيل  البيان  فكان  الحق،  المؤمن  صفات  اتضحت  به  إذ  راحة»،  في  منه  والناس 
المجمل(34( أساساً في ربط بناء الجمل داخل النص، وأغنت في الوقت نفسه عن أداة 

الربط بين الجمل.
    ومنه أيضاً قول إمامنا أبي محمد الحسن بن علي عليها السلام: «بئس العبد عبد 
يكون ذا وجهين وذا لسانين، يطري أخاه شاهداً ويأكله غائباً، إن أعطي حسده، وإن 
ابتلي خذله»(35(. إذ نلتمس صفتي الموعظة والحذر من أسوأ معاني العبد، ولم يكتف 



٧٦

التلاحم المعنوي في مواطن الفصل...

ببناء القول على بيان أسوأ معاني العبد، إنما آثر ابتداء القول بأسلوب الذم مبالغة في 
القول، وتأثيراً في السامع، وذلك في قوله: «بئس العبد». ثم عضّد قوله ببيان صفة 
القول: «يطري أخاه شاهداً ويأكله  الثانية من  البنية  لتأتي  الكناية.  المنافق بأسلوب 
غائباً، إن أعطي حسده، وإن ابتلي خذله» عطف بيان للبنية الأولى «بئس العبد عبد 
البيان  عطف  كان  وإذا  بينهما.  رابطة  أداة  دون  من  لسانين»،  وذا  وجهين  ذا  يكون 
البيان قد  يتحقق في الموصوف بعد الصفة داخل الجملة(36(، فنجد اسلوب عطف 
تحقق في إطار بنية النص بأكملها في عدّ بنية النص الأولى )بئس العبد عبد يكون ذا 
وجهين وذا لسانين( بمثابة صفة، أما البنية الثانية )يطري أخاه...( بمثابة الموصوف 
النص  في  الاستمرارية  دلالية  تحقيق  في  دور  البيان  عطف  اسلوب  اعتماد  في  فكان 

ولاسيما بدون أداة من أدوات العطف، وتمام معناه بتمام وانتهاء القول.
من الجملة الأولى؛ لكونها ب- بدلاً  الثانية  تقع الجملة  أن  البدل: أي  اسلوب جملة 

قُوا الَّذِي  أدّل على الغرض، وأوفى بالمطلوب، وللعناية بشأنها. كقول الله تعالى: ﴿وَاتَّ
سبحانه:  قوله  من  الثانية  فالجملة  وَبَنيَِن﴾(37(،  بأَِنْعَامٍ  كُمْ  أَمَدَّ تَعْلَمُونَ۞  بمَِا  كُمْ  أَمَدَّ
قُوا  كُمْ بأَِنْعَامٍ وَبَنيَِن﴾ بدل بعض من كل، أي من الجملة الأولى في قوله: ﴿وَاتَّ ﴿أَمَدَّ
كُمْ بمَِا تَعْلَمُونَ﴾؛ لأن الأنعام والبنين من جملة ما يعلمون، وخُصّ القول  ذِي أَمَدَّ الَّ
بالغرض  وأوفى  للحجّة،  والزم  المقصود،  على  أدلّ  لكونها  بشأنها،  عنايةً  فيها؛ 

المقصود(38(.
    ومن حكم ومواعظ إمامنا أبي محمد الحسن بن علي عليهما السلام، قوله: «إنكم 
غبطة،  يحصد  خيراً  يزرع  من  بغتة،  يأتي  والموت  معدودة  وأيام  منقوصة  آجال  في 
ومن يزرع شرّاً يحصد ندامة.»(39(. إن الملاحظ على الموعظة التي قيلت قيامها على 
مستويين، المستوى الأول في قوله: «إنكم في آجال منقوصة وأيام معدودة والموت 



٧٧

م.د. نادية عبد الرضا علي الموسوي

يأتي بغتة»، أُوجز فيه بيان واقع حال الانسان في الحياة، من قصرٍ في الأعمار، وقلةٍ 
في الأيام، وما يقابل الحياة الموت، ومجيئه فجأة لا محالة. أما المستوى الثاني، فتمثّل 
في قوله: «من يزرع خيراً يحصد غبطة، ومن يزرع شرّاً يحصد ندامة». وفيه تفصيل 
لواقع حال الانسان في الحياة والممات، وكشف أحوال الُمحسِن والمسيء. الذي اختير 
فيه نظم الكلم نظمًا فنياً موحياً، ببناء البنى الشرطية بناءً اسلوبياً، وذلك بقيام طرفي 
الماثل في قوله: «من يزرع خيراً يحصد غبطة،  الجملة الشرطية على اسلوب مجازي 
ومن يزرع شرّاً يحصد ندامة»، إذ أبان في هذا الاسلوب الفني للقارئ والمستمع حال 
وسرورها  خيرها  وسيرى  الجنة  جزاؤه  يكون  حتمًا  فأنه  الحياة،  في  خيراً  يعمل  من 
وسيرى  النار،  ومأواه  جزاؤه  فسيكون  الدنيا  الحياة  في  شراً  يعمل  ومن  ونعيمها. 

شرها وأليم عذابها.
    وفي إطار سياق النص الذي استشهدنا به نلمس موطن شاهدنا ومدار كلامنا حول 
البدل، إذ إن البنية النصية في قوله: «إنكم في آجال منقوصة وأيام معدودة والموت 
يأتي بغتة»، حققت تلاحماً معنوياً واستمراريةً في الدلالة بين بنى النص التي بعدها 
بلاغياً  غرضاً  بتداعي  الأخيرة  البنية  ونهضت  ندامة(،  يحصد  خيراً...  يحصد  )من 
معنى  عزّز  معنوي،  بارتباط  اللفظي  الارتباط  عن  أغنت  الاشتمال،  ببدل  متمثلًا 
البنية التي قبلها )إنكم في آجال منقوصة(، وأوضح المعنى وأبانه شرحاً وتفصيلًا، 
فإن كانت البنية الأولى قد أوجزت معنى الحذر فالبنية الثانية فصّلت المعنى بطريقة 
الترغيب والترهيب، فإن كانت هناك غفلة عند الانسان فتحصل عنده اليقظة وتأثر 

النفس بها.
    ونعدّ هذا الاسلوب حينئذ اسلوب بدل اشتمال؛ لأنه شمل معنى الحذر بشيء من 

الدقة والتفصيل(40(، ومؤثرة في النفس في الوقت نفسه.



٧٨

التلاحم المعنوي في مواطن الفصل...

    ومن ذلك أيضاً قول إمامنا أمير المؤمنين لابنه الحسن عليهما السلام في إحدى 
وصاياه: «أي بُنيّ العافية عشرة أجزاء تسعة منها في الصمت إلاّ بذكر الله وواحد 
في ترك مجالسة السفهاء.»(41(. فالملاحظ على البناء اللغوي الذي قامت عليه الوصية 
العام، إذ إن  بناءً لغوياً حقيقياً، عكس الدلالة المقصودة على مستوى سياق المعنى 
الإمام أمير المؤمنين عليه السلام في معرض الحديث عن العافية، ودوام استمرارها 
على البشر. فآثر بناء القول أولاً بذكر العافية في قوله: «أي بنيّ العافية عشرة أجزاء». 
من ثم بيان أقسامها، وذلك في قوله: «تسعة منها في الصمت إلاّ بذكر الله وواحد في 
ترك مجالسة السفهاء.». إذ أخذ يفصّل القول عن أصولها وفروعها التي بها اتضحت 
معالم العافية ومعانيها وكشفت عن أهمية العافية التي تكمن في الصمت، منبّهاً على 
أن يكون الصمت مرتبطاً في الوقت نفسه بذكر الله. وأيضاً تكمن العافية في مجانبة 

السفهاء والابتعاد عنهم. 
    والملاحظ على البنيتين توالي الجملتين، الواحدة تلو الأخرى بدون أداة رابطة محققة 
«تسعة  قوله:  في  اللغوي  النص  من  الثانية  البنية  نزلت  إذ  المعنوي،  الاتصال  كمال 
منها....» منزله بدل البعض من الكل، أي من البنية الأولى )أي بنيّ العافية عشرة 
أجزاء(. مبيناً بأسلوب البدل، الإشعار بأهمية(42( البنية الثانية )تسعة منها...(، التي 
وقعت بمنزلة بدل البعض، فبها أبان موضع العافية التي تكون في الصمت إلاّ بذكر 
الله والابتعاد عن السفهاء. فكشفت البنية الثانية عن مرتكز تحقق العافية عند السامع 

المتفهّم المدرك للمعنى.
    ومن اسلوب بدل الكل من الكل، قول الإمام علي بن الحسين عليهما السلام في 
رسالة له في الحقوق: «... وأما حق أهل ملّتك عامّة فإضمار السلامة ونشر جناح 
نفسه وإليك.  إلى  بمسيئهم وتألفهم واستصلاحهم وشكر محسنهم  والرفق  الرحمة 



٧٩

م.د. نادية عبد الرضا علي الموسوي

فإن إحسانه إلى نفسه إحسانه إليك إذا كفّ عنك أذاه وكفاك مؤونته وحبس عنك 
نفسه فعمّهم جميهاً بدعوتك وانصرهم جميعاً بنصرتك وأنزلهم جميعاً منك منازلهم، 
أتاك  فمن  الأخ.  بمنزلة  الولد وأوسطهم  بمنزلة  الوالد وصغيرهم  بمنزلة  كبيرهم 
تعاهدته بلطف ورحمة وصل أخاك بما يجب للأخ على أخيه.»(43(. فإذا ما نقف عند 
البنى النصية الواردة في موطن شاهدنا، نراها بنى منسجمة في الكلمـة، متلاحمة في 
البنيتين )وانزلهم جميعاً منك(، و)كبيرهم بمنزلة  المعنى بدون أداة رابطة بين طرفي 
المعنوي كان  الولد وأوسطهم بمنزلة الأخ(.  ولترابطهما  الوالد وصغيرهم بمنزلة 
له دور في استمرارية الدلالة المراد اثباتها في إطار سياقها العام. فوقعت منزلة البنية 
)كبيرهم بمنزلة الوالد وصغيرهم بمنزلة الولد وأوسطهم بمنزلة الأخ( بدل الكل 
معنى  وأفادت  منك(،  جميعاً  )وانزلهم  سبقتها  التي  البنية  منزلة  من  أي  الكل،  من 
ابتداءً من  فرداً  فرداً  الجميع،  مراتب  وإيضاحها(45(  لبيانها  والشمول(44(؛  الإحاطة 
إيجاز في  منك(  )وانزلهم جميعاً  البدل  رتبة  أخَذَت  ما  فإذا  كبيرهم حتى صغيرهم. 

القول، فإن رتبة المبدل منه فصلّت وفسرّت المعنى المجمل السابق لها.
   ومن كلام أهل البيت ووصاياهم وصية الإمام أمير المؤمنين لابنه الحسن عليهما 
السلام في قوله: « الله الله في الصّلاة فإنها خيُر العمل، إنهّا عمادُ دينكم.»(46(. ونظراً 
لأهمية الصّلاة؛ كونها أساس صلاح الفرد من ثم صلاح المجتمع، عمد إمامنا عليه 
السلام إلى الإخبار عنها في بنية قامت على تكرار مفردات بعينها على امتداد السطح 
اللغوي، ماثلة في لفظتي )الله(، و)إنها(، تلك المفردات كان لها دور في تماسك النص 
السطح  امتداد  على  )الله(  الجلالة  لفظة  تكرار  ففي  قوة(47(.  المعنى  وزيادة  شكلًا، 
اللغوي كان لها أثر في إشعار المتلقي أو السامع بأهمية القول الذي سيذكره إلى جانب 
البنيتين  امتداد  إثباته(48(، على  المراد  توكيد الخبر  أفادت  التي  )إن(،  بالأداة  التكرار 



٨٠

التلاحم المعنوي في مواطن الفصل...

)فإنها خير العمل(، )إنها عماد دينكم(. والملاحظ على هاتين البنيتين لم توظّف أداة 
رابطة بينهما على مستوى سطح البنية اللغوية لالتحامها معنوياً وكمال اتصالهما، فلم 
تكن هناك حاجة إلى ربطهما بأية أداة. محققة البنيتين الاستمرارية الدلالية في إطار 
)فإنها  بنية  من  اضراب  بدل  دينكم(،  عماد  )إنها  البنية  وقعت  إذ  النصي.  التركيب 
خير العمل(؛ لكونها بنية أهمية الصلاة في المجتمع الاسلامي، فإلى جانب أنها خير 

العمل، إنها أساس الدين وقيامه.
اسلوب جملة التوكيد المعنوي: وهو أن تنزّل الجملة الثانية من الأولى منزلة التأكيد ج-

المعنوي من متبوعه في إفادة التقرير مع الاختلاف في المعنى(49(، ومثّل بقوله تعالى: 
معرفة  «جاءت  الثلاث  فالجمل  للِْمُتَّقِيَن﴾(50(،  هُدًى  فيِهِ  رَيْبَ  لَا  الْكِتَابُ  ﴿ذَلكَِ 
والمنزلة،  القدر  ورفعة  الكمال  من  القصوى  الغاية  بلغ  الكتاب  أن  لتفيد  الطرفين 
تقريراً لجهة التحدي. ويترتب على ذلك أنه لا يحوم حوله ريب إلاّ جزافاً، أو قبل 
تأمله فاتبعه. لا ريب: أي بلوغه الغاية من الكمال، وأنه من عند الله، وقوله: هدىً 
، إذ معناه أنه ذروة الهداية حتى كأنه ذاته هداية محضة. وهذا مفاد  للمتقين تأكيد ثانٍ

من الأخبار بالمصدر: أي هو كما تقول: هو عدل وذوق.»(51(.
    وفي رحاب بحثنا، نجد صوراً من التأكيد المعنوي الذي تتضح صورته في قول 
الإمام أبي جعفر محمد بن علي عليهما السلام: «وحضره ذات يوم جماعة من الشيعة 
فوعظهم وحذّرهم وهم ساهون لاهون، فأغاظه ذلك، فأطرق ملياً، ثم رفع رأسه 
إليهم فقال: إن كلامي لو وقع طرف منه في قلب أحدكم لصار ميتاً. ألا يا أشباحاً 
بلا أرواح وذباباً بلا مصباح كأنكم خشب مسندّة وأصنام مريدة» )52(. إن شاهدنا 
التي نزلت  هنا يكمن في قول الإمام: «... كأنكم خشب مسندّة وأصنام مريدة»، 
السابقة لها في  إفادة تقرير معنى الجملة  المعنوي في  التأكيد  النصية منزلة  البنية  هذه 



٨١

م.د. نادية عبد الرضا علي الموسوي

قوله: «ألا يا أشباحاً بلا أرواح وذباباً بلا مصباح»، زيادة في الذم والتوبيخ. 
إذ على الرغم تصاعد نبرات السخط والذم على جماعة من الشيعة في بنية النص الماثلة 
في قوله: «ألا يا أشباحاً بلا أرواح وذباباً بلا مصباح»، التي جاءت في هيئة تشبيهية 
عكست في إطار سياق النص دلالة ضعف إيمانهم، وانتفاء الحاجة إليهم، وزاد في 
تقرير معنى النص المذكور إضافة بنية نصية نهضت في هيئة تشبيهية أفادت تقديم 
معنى جديد يعضّد من معنى السابق إليها، وذلك في قوله: «كأنكم خشب مسندّة 
بالخشب  هؤلاء  تشبيه  في  لها،  السابقة  بالبنية  البنية  هذه  فالتقت  مريدة».  وأصنام 
المسندّة، التي قد تآكلت فأُسندت بغيرها فلا يعلم ما في بطنها، وبالأصنام المنحوتة 
من الخشب، وإن كانت هياكلهم معجبة وألسنتهم ذلقة )53(. فأعطت دلالة على عدم 

الانتفاع منهم، فلا خير فيهم ولا ينتفع منهم ولا فائدة تُرجى منهم.
    ومنه أيضاً قول الإمام الصادق عليه السلام، في وصية لعبد الله بن جندب: «يا بن 
جندب يهلك المتّكل على عمله. ولا ينجو المجترئ على الذنوب الواثق برحمة الله. 
قلت: فمن ينجو؟ قال: الذين هم بين الرجاء والخوف، كأن قلوبهم في مخلب طائر 

شوقاً إلى الثواب وخوفاً من العذاب.»(54(. 
المتّكل على عمله، فمرجعه الهلاك لا محالة  اللغوي عن حال  النص  إذ يكشف      
ولا ينجو كذلك ذوو الذنوب الكبيرة, ليقف النص برهة عند أناس تأرجح حالهم 
بين الرجاء والخوف، وهنا يكمن شاهدنا في قوله: «الذين هم بين الرجاء والخوف، 
كأن قلوبهم في مخلب طائر شوقاً إلى الثواب وخوفاً من العذاب»، إذ نزلت بنية )كأن 
قلوبهم في مخلب طائر شوقاً إلى الثواب وخوفاً من العذاب(، منزلة التوكيد المعنوي 
بناء الكلام وتركيبه فكرة جديدة كاشفة  من جملة )الذين هم بين... (، فزادت في 
معنى الجملة السابقة توضيحاً وتوكيداً، فكأنها إخبار عن بيان حالهم وكشف عن 



٨٢

التلاحم المعنوي في مواطن الفصل...

تأرّجح نفسيتهم بين الخوف والرجاء، متمنيةً ميّالة للثواب، خائفةً قلقةً من العذاب، 
مشبّهاً حالهم بأن قلوبهم في مخلب طائر، خائفةً أن تموت أكلًا ومتمنيةً أن تنجو سالمةً، 
السابقة لها وتقوية  تقرير الجملة  الكلام من  بناء  التشبيهية في  الصورة  فزادت هذه 
معناها. وفي نقل الإحساس وخوالج النفس على امتداد بناء النص التشبيهي زاده 
وضوحاً، ولاسيما أن الحسي «أوضح من المعنوي لألفة النفس به وتعودها عليه»(55(.

اسلوب جملة التوكيد اللفظي: وهو أن تنزّل الجملة الثانية من الأولى منزلة التأكيد د-
سَوَاءٌ  كَفَرُوا  ذِينَ  الَّ ﴿إنَِّ  وعلا:  جلّ  كقوله  المعنى.  اتحاد  في  متبوعه  من  اللفظي 
عَلَيْهِمْ أَأَنْذَرْتهَُمْ أَمْ لمَْ تُنذِْرْهُمْ لَا يُؤْمِنوُنَ۞ خَتَمَ اللهَُّ عَلىَ قُلُوبهِِمْ وَعَلىَ سَمْعِهِمْ وَعَلىَ 
الفصل في جملتين: الأولى في  ﴾(56(، إذ حدث  عَذَابٌ عَظِيمٌ وَلَهمُْ  غِشَاوَةٌ  أَبْصَارِهِمْ 
قوله: ﴿لَا يُؤْمِنوُنَ﴾، التي كانت تأكيداً لقوله تعالى: ﴿سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَأَنْذَرْتهَُمْ أَمْ لمَْ 
تُنذِْرْهُمْ﴾، والثانية في قوله: ﴿خَتَمَ اللهَُّ عَلىَ قُلُوبهِِمْ وَعَلىَ سَمْعِهِمْ﴾، التي تعدّ بمنزلة 

توكيد آخر(57(.   
    ومن اسلوب جملة التوكيد اللفظي مدار بحثنا قول للرسول عليه أفضل الصلاة 
قال  ما  يبالي  لا  الحياء،  قليل  بذيء  فاحش  كلّ  على  الجنةّ  حرّم  الله  «إنّ  والتسليم 
البنيتين  في  يكمن  اللفظي  للتوكيد  مثالاً  به  جئنا  الذي  فالنص   .)58( فيه.»  قيل  وما 
فالبنية الأولى  فيه(.  قيل  قال وما  ما  يبالي  قليل الحياء، لا  اللغويتين )فاحش بذيء 
)فاحش بذيء قليل الحياء(، أبانت من تُحرّم عليه الجنة، وهو )الفاحش البذيء(، 
أي فاحش القول(59(، الذي لا ينطق لسانه إلاّ بفاحش القول وحياؤه قليل. وجاءت 
الأولى، ومؤكداً  الجملة  لمعنى  تعضيداً  فيه(،  قيل  وما  قال  ما  يبالي  )لا  الثانية  البنية 

لمضمونها. 
إذ جاءت البنية )لا يبالي ما قال وما قيل فيه(، موضحةً حالهم، ومبينةً مقامهم في أنهم 



٨٣

م.د. نادية عبد الرضا علي الموسوي

لا يبالون في تلفّظهم ألفاظاً تخدش الحياء، ولا يبالون في الوقت نفسه ما سيقال فيهم 
من ذمٍ وازدراء. فكانت البنية الثانية مؤكدةً ذم صفة هؤلاء، فنزلت من البنية الأولى 

توكيداً لفظياً في اتحاد المعنى(60(.
    ومن التوكيد اللفظي أيضاً، قول الإمام علي بن موسى الرضا عليهما السلام في 
رسالةٍ في جوامع الشريعة: «حسبنا شهادة أن لا إله إلاّ الله، أحداً صمداً، لم يتخذ 
صاحبةً ولا ولداً، قيوماً، سميعاً، بصيراً، قوياً، قائمًا، باقياً، نوراً، عالماً لا يجهل، قادراً 
لا يعجز، غنياً لا يحتاج، عدلاً لا يجور، خلق كل شيء ليس كمثله شيء، لا شبه له 
ولا ضد ولا ندّ ولا كفو. وأنّ محمداً عبده ورسوله وأمينه وصفوته من خلقه، سيد 
المرسلين وخاتم النبيين وأفضل العالمين لا نبيّ بعده ولا تبديل لملته ولا تغيير.»(61(. 
فالرسالة التي جاء بها إمامنا علي بن موسى الرضا  عليهما السلام تضمنت مؤكدات 
لفظية على  امتداد نص الرسالة الواردة. ففي قوله: «أحداً صمداً، لم يتخذ صاحبةً 
ولا ولداً»، بنيتان جاءتا تأكيدًا معنى الجملة )أن لا إله إلاّ الله( في إثبات وحدانية الله 

سبحانه والوهيته.
    وإذا ما نمضي في البناء اللغوي لرسالة الإمام عليه السلام نلتمس توكيداً لفظياً 
ثانياً، ماثلًا في قوله: «لا شبه له ولا ضد ولا ندّ ولا كفو»، الذي كان توكيداً ظاهراً 
لمعنى الجملة )خلق كل شيء ليس كمثله شيء(، على الرغم من مجيء جملة التوكيد 
عزّ  الالوهية لله  إثبات  ثانية حملت في طياتها معنى جديدا في  هيئة جملة  اللفظي في 
وجل والتفرد والوحدانية، فلا شبيه له ولا ضدّ، ولا نظير له ولا مثل. وهذا المعنى 
شيء(.  كمثله  ليس  شيء  كل  )خلق  الجملة  معنى  مع  التقى  الجملة  تضمنته  الذي 
لملته  تبديل  نبيّ بعده ولا  وإذا ما مضينا قدماً نجد توكيداً لفظياً آخر في قوله: «لا 
ولا تغيير»، لمعنى الجملة )سيد المرسلين وخاتم النبيين وأفضل العالمين(. إذ التقى 



٨٤

التلاحم المعنوي في مواطن الفصل...

التوكيد اللفظي مع معنى الجملة التي سبقته في انتفاء النبوة بعد نبيّنا المصطفى عليه 
أفضل الصلاة والتسليم، فلا تبديل ولا تغيير للإسلام بعده.

الصلة بين .۲ تنقطع  بأن  اسلوب كمال الانقطاع: ويتمثل  اسلوب كمال الانقطاع 
لفظاً لا  أو  لفظاً ومعنىً،  وانشاءً،  باختلاف الجملتين خبراً  تاماً،  انقطاعاً  الجملتين 
معنى، أو أن لا يكون بين الجملتين مناسبة أو علاقة تجمع بينهما حين تكون كل من 
۞ قُتلَِ  الجملتين قائمة بذاتها، مستقلة عن الأخرى(62(، كقول الله تعالى: ﴿كِرَامٍ بَرَرَةٍ
نْسَانُ مَا أَكْفَرَهُ﴾(63(. إذ نلاحظ كمال الانقطاع في هاتين الآيتين؛ لكون «الجملة  الْإِ
الأولى خبرية والثانية خبرية لفظاً وإنشائية معنى لأنها دعاء، ولذلك كان الفصل هنا 
على سبيل كمال الانقطاع فضلًا عن عدم وجود مناسبة أو علاقة بينهما فكل منهما 
ما  وإذا  مستقلة بذاتها عن الأخرى.»(64(.      
 : السلام  عليهما  الحسن  لابنه  المؤمنين  أمير  قول  نجد  شواهدنا،  مواطن  إلى  انتقلنا 
ق،  والتفرُّ والتدابُر  والتقاطُع  وإيّاكم  والتبادُر  والتباذُلِ  بالتواصُلِ  بُنيّ  يا  «عليكم 
وتعاونوا على البّر والتّقوى ولا تعاونوا على الإثم والعُدوان ،واتّقوا الله إنّ الله شديدُ 
العقابِ وحَفِظكم الله من أهل بيتٍ وحفِظِ نبيّكم فيكُم أستودِعُكم الله وأقرأ عليكم 
على  قائم  نص  أنه  اللغوي  النص  على  فالملاحظ  وبركاته.»(65(.  الله  ورحمةُ  السلام 
بنيتين مختلفتين في البناء، متفقتين في المعنى؛ لاعتماد بناء القول في البنية الأولى )واتّقوا 
الثانية  البنية  ودلالة  الأمر.  على  بناؤها  دلّ  إذ  ومعنىً،  لفظاً  انشائية  جملة  على  الله( 
في )إنّ الله شديدُ العقابِ( على الخبرية لفظاً ومعنىً. وعلى الرغم من اختلاف بناء 
بأداة عاطفة،  بينهما  الترابط عن الجمع  أغنى هذا  بينهما  ترابطاً معنوياً  البنيتين نجد 
وكان الفصل بينهما لا يوهم خلاف المقصود، ولاسيما أن مقام سياق القول في بيان 

عظمة الباري سبحانه.



٨٥

م.د. نادية عبد الرضا علي الموسوي

    ومن اختلاف الجملتين خبراً وانشاءً واتفاقهما لفظاً ومعنىً، قول الإمام الصادق 
عليه السلام في الحكمة والموعظة: «ادع الله لي أن لا يجعل رزقي على أيدي العباد. 
من  بعضهم  العباد  أرزاق  يجعل  أن  إلاّ  ذلك  عليك  الله  أبى  السلام:  عليه  فقال 
بعض.»(66(. فعلى الرغم من قيام النص اللغوي على بنيتين في قوله: «ادع الله لي»، و 
«لا يجعل رزقي على أيدي العباد»، مختلفتين لفظاً ومعنىً، غير مترابطتين برابط لفظي 
على مستوى سطح البنية النصية، إلاّ أن الفصل بينهما لم يعق من اتمام المعنى, ولم يوهم 
المقصود في  المعنى  يتضح  العام  السياق  إطار  الجملتين في  فباتحاد  المقصود.  خلاف 
دعاء المتكلم أن يكون رزقه من المعبود وليس من العابد. وفي تلوين النص اللغوي 
تارةً بالرجاء المتجسّد في جملة الانشاء، وتارة أخرى بجملة خبرية أعطت دلالة رغبة 

المتكلم القوية ألاّ يكون رزقه إلاّ على الله تعالى. 
البنى  فيهما  تباينت  تقدّم كانا شاهدين من كمال الانقطاع،  به في ما  أتينا  ما      وإن 

النصية خبراً وانشاءً، لفظاً ومعنىً. 
حبيبنا  كقول  المعنى،  حيث  من  والانشاء  الخبر  اللغويتين  البنيتين  اختلاف  أما      
المصطفى عليه أفضل الصلاة والسلام وآل بيته الطيبين الطاهرين في إحدى حكمه: 
السائل  أربعة:  تؤجر  فإنه  الله،  رحمكم  فاسألوا  السؤال،  ومفاتيحه  خزائن  «العلم 
والمتكلم والمستمع والمحبّ لهم.»(67(. ففي قول رسولنا الأعظم: «فاسألوا رحمكم 
بناء القول فيه على جملتين انشائية وخبرية، اتضح فيهما كمال الانقطاع؛  الله»، نجد 
لكون جملة )فاسألوا(، انشائية من حيث اللفظ والمعنى، إذ أتت بصيغة أمر. وبناء 
إطار  في  دلّت  أنها  إلاّ  اللفظ،  حيث  من  خبرياً  بناءً  الله(،  )رحمكم  الثانية  الجملة 
من  البنيتين  انقطاع  كمال  من  الرغم  وعلى  المعنى.  حيث  من  الدعاء  على  صياغتها 
العام. ففي مجيء جملة )فاسألوا(،  السياق  إطار  ترابطاً في  بينهما  المبنى، نجد  حيث 



٨٦

التلاحم المعنوي في مواطن الفصل...

السؤال والاستفسار.  المؤمنين على  نبيّنا محمد صلى الله عليه وآله وسلم  فيها حثّ 
هيئة  التي جاءت في  الله(،  بجملة خبرية )رحمكم  الانشائية هذه  الجملة  وفي ردف 
السابقة لها معنىً ومبنىً؛ لاستمالة قلوب  الانشائية  اعتراضية، قد عضّدت الجملة 
المؤمنين السامعين إلى الحكمة من القول المسموع من نبيّنا المصطفى محمد صلى الله 

عليه وآله وسلم ، إذ فيها من الأجر ما يُكتب لهم.
    ومنه أيضاً وصية الإمام موسى بن جعفر عليهما السلام: «يا هشام اعرف العقل 
لا  فداك  جعلت  فقلت:  هشام:  قال  المهتدين،  من  تكن  وجنده  والجهل  وجنده، 
هشام  إجابة  في  الانقطاع  كمال  اسلوب  جلياً  لنا  ويبدو  عرّفتنا.»(68(.  ما  إلاّ  نعرف 
: «جعلت فداك لا نعرف إلاّ ما عرّفتنا»، التي جاءت في هيئتين متفقتين في المبنى، 
مختلفتين في المبنى. فالمبنى جاء في هيئتين خبريتين، إذ دلّت الجملة الخبرية في قوله: 
ما  إلاّ  الثانية )لا نعرف  الدعاء، ودلّت الجملة الخبرية  «جعلت فداك»، على معنى 
أن القطع الحاصل على مستوى  بينهما واجباً، إلاّ  عرّفتنا( على الخبر. وكان الفصل 
بناء القول لم يؤثر في إتمام المعنى في إطار السياق العام. ففي القول الماثل في )جعلت 
فداك( الدال على الدعاء في جعل نفسه فداءً لتوجيهه وندائه، وإن كان هذا القول 
سليقة اعتادت عليها الألسن إلاّ أنه كان معضّداً للبنية التي تلته في أن النفس طائعة 

لتوجيهات الإمام عليه السلام قولاً وفعلًا.
    ومن صور الانقطاع أيضاً، ألاّ يكون بين الجملتين جامع أو نوع من الصلة. كقول 
أمير المؤمنين عليه السلام في إحدى وصاياه: «... وليس كلّ عورة )تُظهر ولا كلّ 
فريضة( تُصابُ. وربّما أخطأ البصيُر قصدَه وأصاب الأعمى رُشدَه. ليس كلّ من 
ر الشّر فإنّك إذا شئت تعجّلتَه...»(69(. إذ  طَلَبَ وَجَدَ، ولا كلّ من توقّى نجا. أخِّ
طَلَبَ  من  كلّ  «ليس  قوله:  في  الجملتين  بين  الجامع  وانعدام  الانقطاع  كمال  يتضح 



٨٧

م.د. نادية عبد الرضا علي الموسوي

ر الشر فإنك إذا شئت تعجّلته». إذ لا مناسبة  وَجَدَ، ولا كلّ من توقّى نجا»، و «أخِّ
ما في المعنى، ولا يوجد ارتباط ما بين المسند إليه فيهما ولا بين المسند، لذلك أُوجب 
تداعي  دلّتا على  فيه  الواردتين  العام  السياق  إطار  أنهما في  إلاّ  القطع بين الجملتين، 
معاني(70( ضرورة يقظة النفس في ما ترغب فيه بشكل خاص والنصيحة بشكل عام.

    ومنه أيضاً قوله في موضع آخر، في إحدى وصايا أمير المؤمنين عليه السلام: «... 
وفي الصّدق السّلامة. وعاقبةُ الكذبِ شرّ عاقبة. ربّ بعيدٍ أقربُ من قريبٍ وقريبٍ 
 .)71)«. . لا يعدمْكَ من حبيبٍ سوءُ ظنٍ أبعدُ من بعيدٍ والغريبُ من لم يكن له حبيبٌ
نحن الآن أيضاً في إطار تداعي معاني نصائح ووصايا، وإيقاظ النفس بها بإيداعها في 
هيئة حكمة، موعظة للسامع منها وللقارئ, وبناؤها بناءً لغوياً، كلًا على حدة. فعلى 
الرغم بناء القول في )ربّ بعيدٍ أقربُ من قريبٍ وقريبٍ أبعدُ من بعيدٍ والغريبُ من 
(، بناءً مختلفاً معنىً ومبنىً، إذ  (، و)لا يعدمْكَ من حبيبٍ سوءُ ظنٍ لم يكن له حبيبٌ
لا مناسبة ما في المعنى بين الجملتين، ولا ارتباط بين المسند إليه والمسند في الجملتين. 

إلاّ إننا نجد هناك مناسبة عامة تجمعهما في بيان مواطن الحكمة والوصايا.
اسلوب شبه كمال الاتصال: ويتمثل هذا الاسلوب بأن تنزّل الجملة الثانية جواباً .۳

الفصل  الموطن من «أهم مواطن  فُهم من الجملة الأولى(72(. ويعدّ هذا  عن سؤال 
وجلّ الكلام عليه، ويكثر فائقاً الحصر والعد في القرآن الكريم والحديث الشريف، 
وكلام البلغاء، لأنه اسلوب نفس، يشترط المخاطب في ترقب الاسلوب وصياغته 
الظلال والغموض الخفيف،...  فيها بعض من  دائمًا تكون مكتنزة  الأولى  فالجملة 
ظمأها،  ترى  أو  النفس  أشواق  وتطفئ  السؤال،  عن  تجيب  الثانية  الجملة  تأتي  ثم 
وتشبع هذا التطلع العاطفي للمجهول فيتأكد المعنى من الناحية العقلية ويحقق المتعة 

النفسية واشباع حاسة الفن والجمال.»(73(. 



٨٨

التلاحم المعنوي في مواطن الفصل...

    ومثال شبه كمال الاتصال، قول أمير المؤمنين عليه السلام في الموعظة: «رحِمَ الله 
ف ذنبَه وكابَرَ هواهُ وكذب مُناه. زمّ نفسه من التقوى بزمامٍ  امرءاً راقَبَ ربَّه وتوكَّ
المعصية  عن  وقدعها  بزمامها  الطاعة  إلى  فقادها   ، بلجامٍ ربها  خشية  من  وألجمها 
بلجامها، رافعاً إلى المعاد طرفه، متوقعاً في كل أوانٍ حتفه، دائم الفكر، طويل السهر، 
المدفوع بهم عن  بلاده،  في  الله  ودائع  أولئك  كدوحاً لآخرته...  الدنيا،  عزوفاً عن 
ه، آخر دعواهم أن الحمد لله رب العالمين»(74(.  عباده، لو أقسم أحدهم على الله لأبرَّ
إن النص اللغوي يدور حول حكمة مَنْ يتصف بصفات المتقرّبين إلى الله جلّ جلاله، 
العاكفين على التفكير في عظمة الباري سبحانه وغضبه ورحمته، البارّين في دنياهم، 
والزاهدين فيها رغبةً وطمعاً في الآخرة. فكان نص الموعظة )الحكمة( وقفة تدعو 
القارئ أو المستمع إلى تأمل الفكر وإثارة الوجدان وإيقاظ النفس. وعلى الرغم من 
أنه جمع وقفات نصية مستقلة بذاتها، متلوّنة بفنون  أن نص الموعظة هذا طويل إلاّ 
وأحوال الفصول البلاغية. إذ استهلّ إمامنا عليه السلام الموعظة بالدعاء لَمنْ يتصف 
بتلك الصفات بجملة فعلية، في قوله: «رحم الله امرءاً»؛ استمالةً لقلوب المستمعين 
للوجدان،  وإثارةٌ  للقلب  اطمئنانٌ  بالدعاء  القول  استهلال  وفي  لانتباههم.  وإثارةً 
وزرع الفضول في ذات النفس وتساؤلها، من يرحم الباري، ويدخله جناته؟. وهذا 
التساؤل الذهني عند القارئ أو المستمع شفعت استمرار الكلام من دون انقطاع ، 
الفعلية  انبثاق الجملة  برّرت  امرءاً(،  أداة واسطة، فكأن جملة )رحم الله  ومن دون 
ف ذنبَه وكابَرَ هواهُ وكذب مُناه(. وهنا يبرز اسلوب  التي بعدها )راقَبَ ربَّه وتوكَّ
شبه كمال الاتصال بين الاستهلال بالدعاء وما بعدها. فكانت الجملة الثانية )راقب 
ربّه.... وكذّب مناه(، قد أبانت «عن معنى أثارته الأولى، وهذه هي اللحمة التي 

بين الجملتين»(75(.



٨٩

م.د. نادية عبد الرضا علي الموسوي

 وإذا ما نمضي قدماً في النص الذي استشهدنا به: «زمّ نفسه من التقوى بزمامٍ وألجمها 
، فقادها إلى الطاعة بزمامها وقدعها عن المعصية بلجامها، رافعاً  من خشية ربها بلجامٍ
السهر، عزوفاً عن  الفكر، طويل  دائم  أوانٍ حتفه،  متوقعاً في كل  المعاد طرفه،  إلى 
الدنيا، كدوحاً لآخرته... أولئك ودائع الله في بلاده، المدفوع بهم عن عباده، لو أقسم 
ه، آخر دعواهم أن الحمد لله رب العالمين»(76(، تبرز لنا في هذا  أحدهم على الله لأبرَّ
النص بنىً نصيةً مستقلةً بذاتها، وذلك في )زمّ نفسه من التقوى بزمامٍ وألجمها من 
(، و)رافعاً إلى المعاد طرفه(، و)متوقعاً في كل أوانٍ حتفه(، و)دائم  خشية ربها بلجامٍ
الفكر(، و)طويل السهر(، و)عزوفاً عن الدنيا(، و)كدوحاً لآخرته(،  مرتبطة هذه 
الجمل ارتباطاً معنوياً بالتي قبلها وما بعدها، أُوجب القطع بينها، فكشفت لنا هذه 
البنى النصية توظيف حال من أحوال الفصل الذي تمّ الحديث عنه سابقاً، المسمّى 
الذين  أولئك  صفات  عن  والإخبار  الحديث  تفصيل  في  رغبةً  الانقطاع،  بكمال 
سيرحمهم الله في الآخرة، الذين تعددت أحوالهم؛ إثراءً في بيان صورة الداخلين في 
رحمة الله تعالى. وفي بيان صفات وأحوال المؤمن يتحرّك في نفس القارئ أو المستمع 
سؤال فحواه: وما حال من يتصف بتلك الصفات؟ فتكون الجملة التي تلت تلك 
للنفس  إجابةً  العالمين»  ... رب  الله  الماثلة في قول الإمام: «أولئك ودائع  الصفات 

وإبانةً لمراتبهم عند الله تعالى، استئنافاً بيانياً بذكر صفاتهم(77(.
    ومنه أيضاً قول أمير المؤمنين عليه السلام في الموعظة: «من خاف الوعيدَ قَرُبَ عليه 
البعيد. ومن كان من قوت الدنيا لا يشبع لم يكفِه منها ما يجمَعُ. ومن سعى للدنيا 
فاتته. ومن قعد عنها أتته. إنما الدنيا ظلٌ ممدودٌ إلى أجلٍ معدودٍ. رحِمَ الله عبداً سمِعَ 
شاد فدنا...»(78(. إذ يتضح لنا الاستئناف البياني في هذا  حُكمًا فَوَعى وَدُعِيَ إلى الرَّ
النص، في البنية النصية )رحم الله عبداً سمع حكمًا(؛ لكونها بمنزلة المتصلة بالجملة 



٩٠

التلاحم المعنوي في مواطن الفصل...

التي سبقتها )إنما الدنيا ظل ممدود إلى أجل معدود(، فكأنها جواب عن سؤال اقتضته 
حال  وما  فحواه:  تساؤلاً  النفس  في  أثار  معنىً  فتضمنت  سبقتها(79(،  التي  الجملة 
العبد في هذه الدنيا؟. وفي إنزال الجملة )رحم الله عبداً سمع حكمًا فوعى...(، منزلة 

السؤال وجب الفصل بينهما(80(.
في  الحاكم  وإنه  وحدانيته،  وإثبات  تعالى  الله  وجود  عن  الحديث  معرض  وفي      
الله  يدي  بين  والوقوف  اليوم،  والظالمين من ذلك  منهم  المؤمنين  الفصل حذّر  يوم 
الله ونحن  عبيد  أنّكم  واعلموا   ...» السلام:  عليهما  بن الحسين  قال علي  إذ  تعالى. 
فأعدّوا  ومسائلكم،  موقفكم  وهو  غداً  حاكم  سيد  وعليكم  علينا  يحكم  معكم، 
نفس  تكلّم  لا  يومئذٍ  العالمين.  ربّ  على  والعرض  والمساءلة  الوقوف  قبل  الجواب 
إلاّ بإذنه. واعلموا...» )81(. فقد فصل بين الجملتين )فأعدّوا الجواب قبل الوقوف 
والمساءلة والعرض على ربّ العالمين(، و)يومئذٍ لا تكلّم نفس إلاّ بإذنه(؛ لشبه كمال 
الاتصال بينهما. إذ تولّد معنى أثارته الجملة الأولى، التي حرّكت في النفس تساؤلاً 
عن يوم الميعاد، وهل نستطيع الكلام في ذلك اليوم؟. فكانت الجملة الثانية )يومئذ 
لا نكلمُ...(، استئنافاً بيانياً يكشف عن هول ذلك اليوم، وسطوة الباري جلّ وعلا 
تحذير  وفيه  سبقته،  التي  الجملة  المتضمن  للاستفسار  جواب  بمثابة  الكلام  على 

وتخويف وإثبات لوحدانيته.
اسلوب شبه كمال الانقطاع: وهو أن تكون «هناك جملة مسبوقة بجملتين، يجوز .٤

عطفها على الأولى منهما، ولا يجوز عطفها على الثانية، فتترك العطف؛ حتى لا يتوهّم 
عطفها على الجملة القريبة منها.»(82(. ومثّل لهذا الاسلوب بقول الله تعالى: ﴿وَإذَِا 
بهِِمْ﴾(83(،  يَسْتَهْزِئُ  اللهَُّ  مُسْتَهْزِئُونَ۞  نَحْنُ  مَا  إنَِّ مَعَكُمْ  ا  إنَِّ قَالُوا  شَيَاطيِنهِِمْ  إلىَِ  خَلَوْا 
فالجملة الثالثة من قوله سبحانه: )اللهَُّ يَسْتَهْزِئُ بهِِمْ( قد فُصلت عمّا قبلها؛ «لأنها لو 



٩١

م.د. نادية عبد الرضا علي الموسوي

عطفت على الجملة الثانية لترتّب على ذلك العطف أن تكون مثلها في كونها من كلام 
بهؤلاء  استهزائه  عن  وجلّ  عزّ  الله  من  إخبار  لأنها  كذلك؛  الأمر  وليس  المنافقين، 
المنافقين، أي خذلانه لهم وتركهم فيما هم فيه من ضلال وجهالة، وكذلك فإن هذه 
الجملة الثالثة أيضاً لو عطفت على الجملة الأولى لترتب على ذلك أن تكون مثلها في 
الارتباط بالشرط، أي أن يكون استهزاء الله بهؤلاء المنافقين مشروطاً بخلوهم إلى 
شياطينهم، وليس الأمر كذلك؛ لأن استهزاء الله بهم هو أمر واقع بهم في كل حال 

سواء خلوا إلى شياطينهم أم لم يخلوا إليهم.»(84(. 
    ويتضح حال شبه كمال الانقطاع في وصية الإمام الصادق عليه السلام، القائل 
فيها: «.... إن أبغضكم إليّ المتراسون، المشاؤون بالنمائم، الحسدة لإخوانهم ليسوا 
مني ولا أنا منهم.»(85(. إنّ جملة )ليسوا مني ولا أنا منهم(، مرتبطة ارتباطاً داخلياً 
التي  لإخوانهم(،  الحسدة  بالنمائم،  المشاؤون  المتراسون،  إليّ  أبغضكم  )إن  بجملة 
العطف  بينهما؛ لأنه لو صحّ  الفصل  اقتضى  أنه  ، مؤكدة لمعناها. إلاّ  جاءت مقررة 
لصحّ العطف أيضاً على الجمل )المشاؤون... لإخوانهم(، التي جاءت مفصلةً، مبينةً 
أنا منهم(،  )ليسوا مني ولا  القطع؛ لكون الجملة  اقتضى  لذلك  المبغضين،  صفات 

جاءت   إخباراً عن حال من يتصفوا بتلك الصفات بالتبرئة منهم.
    ومنه أيضاً قول أمير المؤمنين عليه السلام، في وصية لابنه الحسن عليه السلام: 
يَقِلّ عند  بُنيّ أن الدهر ذو صروف فلا تكونن ممنّ تشتد لائمتُهُ و  «... واعلم أيّ 
الناس عذرُهُ. ما أقبح الخضوع عند الحاجة والجفَاء عند الغنى إنمّا لَك من دنياك ما 
أصلحت به مثواك.»(86(. إذ يتضح موطن شبه كمال الانقطاع في هذا النص اللغوي 
)فلا  جملة  على  تعطف  فلم  مثواك»،  به  أصلحت  ما  دنياك  من  لَك  «إنمّا  قوله:  في 
يَقِلّ عند الناس عذرُهُ(، علمًا أنه يصح؛ لوجود المناسبة  تكونن ممنّ تشتد لائمتُهُ و 



٩٢

التلاحم المعنوي في مواطن الفصل...

بينهما، إلاّ أنه ترك العطف؛ لأنه لا يصح عطفهما على الجملة التي في قوله: «ما أقبح 
الخضوع عند الحاجة والجفَاء عند الغنى»، التي جاءت مؤكدة لمعنى الجملة السابق 
مقررة  لكونها  دنياك..(؛  من  لك  )إنما  الأخيرة  الجملة  عند  القطع  فاستوجب  لها. 
للمعنى المقصود السابق لها في )فلا تكونن.. عذره(، وغاية القول ومرتبطة ارتباطاً 

معنوياً بمضمونه.
«اعلموا   : المواضع  أحد  في  قوله  أيضاً،  السلام  عليه  المؤمنين  أمير  حكم  ومن      
أهله ولا يحرز  يمنع  التقوى حصن حصين والفجور حصن ذليل. لا  أن  عباد الله 
من لجأ إليه. ألا وبالتقوى تقطع حمة الخطايا وبالصبر على طاعة الله ينال ثواب الله. 
وباليقين تدرك الغاية القصوى.»(87(. يتضح شبه كمال الانقطاع هنا في قول الإمام 
ثواب  ينال  الله  تقطع حمة الخطايا وبالصبر على طاعة  السلام: «ألا وبالتقوى  عليه 
ببنية  بنيتها وعدم وصلها  الغاية القصوى». الذي اقتضى قطع  الله. وباليقين تدرك 
)أن التقوى حصن حصين والفجور حصن ذليل(؛ لأنه لو صحّ عطفها لجاز كذلك 
عطف جملة )لا يمنع أهله ولا يحرز من لجأ إليه( على )ألا وبالتقوى...(، التي جاءت 
مبينةً حال من يلتجأ إلى الخطايا، وموت الحياء فيه فأنها تكون غير دافعة عنه البلاء 
متقيةً  القطع؛ لأنها كانت إخباراً لمن تكون جوارحه وسكناته  اقتضى  أنه  إلاّ  البتة. 
الباري، خائفةً منه، بأن الخوف من الله وإرضائه نتيجته تكون أشد الخطايا وأكبرها 
المبالغة،  معنى  أعطى  )تقطّع(  الفعل  توظيف  ولاسيما  تجاوزها،  يُمكن  هينةً  سهلةً 
ودلالة الاستمرار على تجاوز المصائب ولذات الحياة التي تضعف الإنسان ويُسلّم لها 
جوارحه. فكانت الجملة )ألا وبالتقوى تقطع حمة الخطايا(، مقرّرة ، ومؤكدة معنى 

الجملة الأولى )أن التقوى حصن حصين(. 



٩٣

م.د. نادية عبد الرضا علي الموسوي

الخاتمة:
ـ      لقد اتخذنا من كتاب )تحف العقول عن آل الرسول( أساساً في بناء واستواء بحثنا ـ
ولله الحمد ــ ذلك أن كلام آل البيت عليهم السلام يمثل اسلوباً عالي المستوى؛ لقيام 
بناء اللغة فيه بناءً لغوياً محكمًا، واعتماده تقنية عالية، متخذاً من بلاغة إقناع المخاطب 
في  استوت  التي  البلاغة  تلك  والحكم،  المواعظ  نقل  في  أداة  )المتلقي(  السامع  أو 
إذ  الفصل.  اسلوب  إطار  الفنية في  لغته  لنا سمة  والتي بدت  متنوعة،  فنية  تقنيات 
جاءت معاني التحذير والترغيب في وصايا ومواعظ وحكم آل البيت عليهم السلام 
العام،  اللغوي  البناء  إطار  في  الأخرى  عن  الواحدة  مفصولة  نصية،  جمل  هيئة  في 
متصلةً، مترابطةً على المستوى العميق، عاكسة تلك الجمل النصية القائمة في إطار 
علاقات اسلوب الفصل الالتحام المعنوي )التماسك الدلالي( بين الجمل في سياق 
المعنى العام للجمل، محققةً صور اسلوب الفصل الاستمرارية الدلالية في السياق 
النصي الواردة فيه. وذلك بتعضيد معنى الجمل النصية المفصولة في إطار بناء النص 
السطحي الجمل السابقة لها. وأخيراً يمكننا القول إن كتاب )تحف العقول عن آل 
أساليب  عند  والوقوف  كافة،  البلاغة  ألوان  لدراسة  وصالحة  ثريةً  مادة  الرسول( 

البلاغة الواردة فيه، واستكناه دلالاتها الفنية.



٩٤

التلاحم المعنوي في مواطن الفصل...

Conclusion

We have taken the book “Masterpiece minds of the family 

of the Prophet (PBUH) as a model” as a base in building 

and leveling our research-Thank God-  in which it deliber-

ately adopts the approach of the words of the Prophet’s 

family -peace be upon them- as a high level approach, be-

cause the construc�on of language in it was a solid lin-

guis�c structure and because it was based on high tech-

nology, taking the eloquence of persuading the addressee 

or listener (receiver) as a tool in the transfer of sermons 

and wisdoms. That rhetoric was leveled in various ar�s�c 

techniques and that appeared to us as characteris�c of its 

ar�s�c language within the style of separa�on. The mean-

ings of warning and en�cement came in the command-

ments, sermons and the wisdoms of the Prophet’s family 

- peace be upon them- in the form of text sentences, sep-

arated from each other in the framework of the general 

linguis�c structure, connected, interconnected at a deep 

level, reflec�ng those text sentences exis�ng within the 

framework of separa�on-moral rela�ons ( Seman�c co-

herence) between sentences in the context of the overall 



٩٥

م.د. نادية عبد الرضا علي الموسوي

meaning of sentences, thus achieving seman�c con�nuity 

in the textual context. By reinforcing the meaning of text 

sentences separated in the context of the construc�on 

of surface text of the previous sentences. Finally, we can 

say that the book “Masterpiece minds of the family of the 

Prophet” is a rich and valid material to study all colors of 

rhetoric, and stand at the methods of rhetoric contained 

in it and its technical implica�ons.



٩٦

التلاحم المعنوي في مواطن الفصل...

هوامش البحث:
المكية، صبحي .1 السور  تطبيقية على  دراسة  والتطبيق،  النظرية  بين  النصي  اللغة  علم  ينظر:      

ابراهيم الفقي: 99/1 
    ينظر: البيان والتبيين، لأبي عثمان عمرو بن بحر الجاحظ:67/1 .2
    البديع في نقد الشعر، لأسامة بن منقذ:3.100
    م. ن: 4.99
    منهاج البلغاء وسراج الأدباء، لأبي حازم القرطاجني:5.295
    ينظر: علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق:6.130/1
    دلائل الإعجاز، لعبد القاهر الجرجاني: 7.140،137
     ينظر: مفهوم التماسك النصي عند القدامى والمحدثين، أ. الطيب العزالي قواوة، مجلة اللغة  .8

العربية، جامعة الوادي:188
     دلائل الإعجاز:9.127

م. ن:10.256
سورة لقمان: آية 11.7
دلائل الإعجاز:244،243 .12
ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب، محمد خطابي:13.107
ينظر: مفهوم التماسك النصي عند القدامى والمحدثين:14.193
ينظر: م. ن:15.193
التعلق النصي، مقامات الحريري أنموذجاً، عمر عبد الواحد:16.12
ينظر: مفهوم التماسك النصي عند القدامى والمحدثين:195..17
ينظر: دلائل الاعجاز:244ـ18.256
ينظر: الايضاح في علوم البلاغة، للخطيب القزويني:153ـ159 .19
الصاحب:187،    .20 عبد  الواحد  عبد  عهود  د.  واسلوبية،  بلاغية  دراسة  المدنية  السور  ينظر: 

والفصل والوصل في خطب نهج البلاغة، د. حسن هادي نور، جامعة المثنى ــ كلية التربية:216 
في البلاغة القرآنية أسرار الفصل والفصل، د. صباح عبيد دراز:104 .21
م. ن :104، والبلاغة العالية علم المعاني، عبد المتعال الصعيدي:106 .22
في البلاغة القرآنية أسرار الفصل والفصل:108 .23
سورة طه: آية24.120



٩٧

م.د. نادية عبد الرضا علي الموسوي

ينظر: في البلاغة القرآنية أسرار الفصل والفصل: 25.108
تحف العقول عن آل الرسول: 26.258
نسيج النص بحث في ما يكون به الملفوظ نصا:27.41
ينظر: البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية، د. جميل عبد المجيد:28.111
الفتاح بسيوني: .29 ينظر: علم المعاني دراسة بلاغية ونقدية لمسائل علم المعاني، د. بسيوني عبد 

148/1
سورة لقمان: آية17 .30
سورة النحل : آية 31.114
تحف العقول عن آل الرسول:32.427
م. ن:33.391
ينظر: نسيج النص:34.40
تحف العقول عن آل الرسول:35.523
حنبكة .36 الرحمن  عبد  وفنونها،  وعلومها  أسسها  العربية  والبلاغة  النص:40،  نسيج  ينظر: 

الميداني:465
سورة الشعراء: الآيتان37.133،132
ينظر: البلاغة فنونها وأفنانها )علم المعاني(، د. فضل حسن عباس:38.408
تحف العقول عن آل الرسول:39.524
ينظر: علم المعاني دراسة بلاغية ونقدية لمسائل المعاني:40.150/1
تحف العقول عن آل الرسول:110 .41
ينظر: البلاغة العربية أسسها وعلومها وفنونها:468/1                    .42
تحف العقول عن آل الرسول:43.298،297
ينظر: معاني النحو، د. فاضل السامرائي:44.179/3
ينظر: م. ن:45.177/3
تحف العقول عن آل الرسول:46.221
مفهوم التماسك النصي عند القدامى والمحدثين:194   .47
ينظر: أساليب التعبير في علم المعاني عند الدكتور مهدي المخزومي، د. فاروق محمود الحبوبي، .48

مجلة أهل البيت، العدد الرابع:130
أحمد .49 د.  والتطبيق،  والبلاغة   ،105 والوصل:  الفصل  أسرار  القرآنية  البلاغة  في  ينظر: 



٩٨

التلاحم المعنوي في مواطن الفصل...

مطلوب:155      
سورة البقرة: آية 2      .50
في البلاغة القرآنية أسرار الفصل والوصل:51.105
تحف العقول عن آل الرسول:52.318
الرحمن .53 عبد  سيدي  الشيخ  العلامة  للإمام  القرآن،  تفسير  في  الحسان  الجواهر  ينظر: 

الثعالبي:338،337    
تحف العقول عن آل الرسول:330          .54
الصورة الفنية في التراث النقدي والبلاغي عند العرب، د. جابر عصفور: 339 .55
سورة البقرة: الآيتان7،6                 .56
ينظر: بلاغة التراكيب دراسة في علم المعاني، د. توفيق الفيل:168  .57
تحف العقول عن آل الرسول:58.65
ينظر: لسان العرب: مادة بذأ                      .59
ينظر: البلاغة والتطبيق:60.156
تحف العقول عن آل الرسول:61.448
ينظر: معجم المصطلحات البلاغية، د. أحمد مطلوب:121/3 .62
سورة عبس: الآيتان:63.17،16
الله .64 القادر عبد  د. عبد  انموذجاً(،  النبأ وعبس  الكريم )سورتي  القرآن  الفصل والوصل في 

فتحي، مجلة أبحاث كلية التربية الأساسية، المجلد الثامن، العدد الرابع:144
تحف العقول عن آل الرسول:65.221
م. ن:66.391
م. ن: 67.61
م. ن:68.432
م. ن:69.105
ينظر: في البلاغة القرآنية أسرار الفصل والوصل:70.100
تحف العقول عن:71.104
ينظر: البلاغة فنونها وأفنانها علم المعاني:412     .72
في البلاغة القرآنية أسرار الفصل والوصل:116،115    .73
تحف العقول عن آل الرسول:74.232،231



٩٩

م.د. نادية عبد الرضا علي الموسوي

دلالات التراكيب دراسة بلاغية، د. محمد محمد أبو موسى:308             .75
تحف العقول عن آل الرسول: 76.232،231  
ينظر: البلاغة فنونها وأفنانها علم المعاني:77.417،416
تحف العقول عن آل الرسول:78.236
ينظر: الإيضاح للقزويني:79.97
ينظر: م. ن:80.97
تحف العقول عن آل الرسول:279..81
البلاغة فنونها وأفنانها علم المعاني:419        .82
سورة البقرة: الآيتان:15،14                 .83
علم المعاني تأصيل وتقييم، د. حسن طبل:84.165،164
تحف العقول عن آل الرسول:85.337
م. ن:86.103
م. ن:87.247



١٠٠

التلاحم المعنوي في مواطن الفصل...

قائمة المصادر والمراجع
 القران الكريم، خير ما نستهل به
 الدكتور عند  المعاني  علم  في  التعبير  أساليب 

الحبوبي،  محمود  فاروق  د.  المخزومي،  مهدي 
مجلة أهل البيت
 والبيان )المعاني  البلاغة  علوم  في  الايضاح 

739هـ(،  )ت  القزويني  للخطيب  والبديع(، 
الطبعة  لبنان،  ــ  بيروت  العلمية،  الكتب  دار 

الأولى، 1405هـ ــ 1985م
 ,البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية

د. جميل عبد المجيد, مطابع الهيئة المصرية العامة 
للكتاب, 1998م.

 البديع في نقد الشعر، لأسامة بن منقذ، مراجعة 

والارشاد  الثقافة  وزارة  مصطفى،  إبراهيم 
القومي، بدون تاريخ. 
 .د المعاني،  علم  في  دراسة  التراكيب  بلاغة 

جيزة,  ـ  الغربية  العمرانية  مطبعة  الفيل,  توفيق 
1991م.
 البلاغة العالية علم المعاني، تأليف عبد المتعال

النموذجية,  المطبعة  ـ  الآداب  مكتبة  الصعيدي, 
1411هـ ـ 1991م.
 وفنونها وعلومها  أسسها  العربية,  البلاغة 

الرحمن حسن حبنكة  عبد  تطبيقاتها,  وصور من 
والدار  دمشق,  ـ  القلم  دار  الأول,  الجزء  الميداني, 
والتوزيع,  والنشر  للطباعة  بيروت  ـ  الشامية 

الطبعة الأولى, 1416هـ ـ 1996م. 
 .د المعاني(،  )علم  وأفنانها  فنونها  البلاغة 

فضل حسن عباس, دار الفرقان للطباعة والنشر 

والتوزيع, الطبعة الثانية, 1409هـ ـ 1989م. 
 .د مطلوب,  أحمد  د.  والتطبيق،  البلاغة 

العالي  التعليم  وزارة  طبع  البصير,  حسن  كامل 
والبحث العلمي ـ بغداد, الطبعة الثانية, 1410هـ 

ـ 1990م.
 بحر بن  عمرو  عثمان  لأبي  والتبيين،  البيان 

دار  هارون،  محمد  السلام  عبد  تحقيق  الجاحظ، 
الجيل ـ بيروت، بدون تاريخ. 

 الثقة للشيخ  الرسول،  آل  عن  العقول  تحف 
بن  علي  بن  الحسن  محمد  أبي  الأقدم  الجليل 
العربي  الكتاب  دار  الحرّاني،  شعبة  بن  الحسين 
ــ  الأولى،2014  الطبعة  الصفاء،  شركة  ـ 

1430هـ 
 ،ًأنموذجا الحريري  مقامات  النصي،  التعلق 

الأولى،  الطبعة  الهدى،  دار  الواحد،  عبد  عمر 
2003م.
 للإمام القرآن،  تفسير  في  الحسان  الجواهر 

الثعالبي،  الرحمن  عبد  سيدي  الشيخ  العلامة 
محمد  أبو  أصوله  ووثق  أحاديثه  وخرج  حققه 
دار  الثالث،  الجزء  الحسني،  الإدريسي  الغماري 

الكتب العلمية، بيروت ــ لبنان1971م
 محمد د.  بلاغية،  دراسة  التراكيب  دلالات 

الطبعة  القاهرة,  ـ  التضامن  دار  أبو موسى,  محمد 
الثانية, 1408هـ ـ 1987م
 دلائل الإعجاز في علم المعاني، شكله وشرح

فهارسه  ووضع  شواهده  وخرج  غامضه 
ــ  صيدا  العصرية،  المكتبة  الأيوبي،  ياسين 

بيروت،2002



١٠١

م.د. نادية عبد الرضا علي الموسوي

 .د واسلوبية،  بلاغية  دراسة  المدنية  السور 
الطبعة  الصاحب،  عبد  الواحد  عبد  عهود 

الأولى، دار الفكر، عمان ــ الأردن1999م
 والبلاغي النقدي  التراث  في  الفنية  الصورة   

الثقافي  المركز  عصفور,  جابر  د.  العرب,  عند 
العربي ـ بيروت, الطبعة الثالثة, 1992م. 

 علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق، دراسة
تطبيقية على السور المكية، صبحي ابراهيم الفقي

 ,طبل حسن  د.  وتقييم,  تأصيل  المعاني  علم 
مكتبة الإيمان ـ المنصورة, الطبعة الأولى 1420هـ 

ـ 1999م
 لمسائل ونقدية  بلاغية  دراسة  المعاني  علم 

المعاني, د. بسيوني عبد الفتاح بسيوني, مكتبة وهبة 
ـ القاهرة, 1406هـ
 سورتي( الكريم  القرآن  في  والوصل  الفصل 

الله  عبد  القادر  عبد  د.  انموذجاً(،  وعبس  النبأ 
الأساسية،  التربية  كلية  أبحاث  مجلة  فتحي، 

المجلد الثامن، العدد الرابع.
 .د البلاغة،  نهج  خطب  في  والوصل  الفصل 

التربية،  كلية  ــ  المثنى  نور، جامعة  هادي  حسن 
مجلة كلية الآداب، العدد 101، بدون تاريخ. 

 .في البلاغة القرآنية أسرار الفصل والفصل، د
صباح عبيد دراز، مطبعة الأمانة ــ مصر، الطبعة 

الأولى1406 ــ 1986م.
 لسان العرب, للعلامة أبي الفضل جمال الدين

محمد بن مكرم بن منظور الافريقي المصري, دار 
صادر ـ بيروت, 1300هـ

 ،الخطاب انسجام  إلى  النص مدخل  لسانيات 
بيروت،  ــ  العربي  الثقافي  المركز  خطابي،  محمد 

الطبعة الأولى1441هـ.
 ,السامرائي صالح  فاضل  د.  النحو،  معاني 

الطبعة  القاهرة,  الكتاب,  لصناعة  العاتك  شركة 
الثانية, 1423هـ ـ 2003م
 .د وتطورها،  البلاغية  المصطلحات  معجم 

العراقي,  العلمي  المجمع  مطبعة  مطلوب,  أحمد 
1403هـ ـ 1983م.
 ,مفهوم التماسك النصي عند القدامى والمحدثين

أ. الطيب العزالي قواوة, مجلة علوم اللغة العربية 
ـ  والآداب  اللغات  كلية  الرابع,  العدد  وآدابها, 

جامعة الوادي, مطبعة منصور, مارس 2012م
 الحسن لأبي  الأدباء,  وسراج  البلغاء  منهاج 

الحبيب  محمد  وتحقيق  تقديم  القرطاجني,  حازم 
بن الخوجة, الدار العربية للكتاب ـ تونس, فيفري 

2008م
 الملفوظ به  يكون  ما  في  بحث  النص,  نسيج 

نصاً, الأزهر الزناد, المركز الثقافي العربي ـ بيروت, 
الطبعة الأولى, 1993م





 (الثنائيات الضدية في نصوص أهل البيت(عليهم السلام
( أمثال وحكم الإمام موسى بن جعفر الكاظم (عليهما السلام 

أنموذجاً

   م. م زينب عذافة طعمة نشمي المالكي
العراق/ جامعة ميسان/ كلية التربية/ قسم اللغة العربية

zenab.Almalky74@gmail.com

"في التسليم للعترة الطاهرة" 

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي
Turnitin - passed research



١٠٤

صنعةُ الجِناس في  الفنون الكلامية الأدبية ودلالات الذكر والحذف والنفي في الصحيفة الكاظمية



١٠٥

م.م شفاء علي مانع

الملخص 
      لقد تناول هذا البحث الثنائياتِ الضدية في الأمثالِ والحكم المنسوبة إلى الإمام 
موسى بن جعفر عليه السلام، وذلك في كتابِ )أمثال وحكم الإمام الكاظم عليهما 
السلام وكلماته المختارة لمؤلفه محمد الغروي(، إذ أُفتُتحَِ البحثُ بتوطئةٍ ممهدةٍ حول 
الثنائيات، تضمّنت المفهوم وتأصيله، إذ بدا المفهومُ دارجًا في الدراساتِ الفلسفيةِ، 
ومن ثَمَّ اقحامه إلى الدراساتِ النقدية والأدبية، عبر الدراسات التي قام بها ليفي 

شتراوس حول الأساطير.
تعكسُ  ومضاميَن  دلالاتٍ  من  الثنائيات  به  تمتاز  ما  بيانِ  إلى  البحث  عمد         
والمضامين  بالرؤى  ثرًا  ابداعيًا  مكمناً  النصوصَ  رأيت  بعدما  العصر،  ايديولوجيا 
العالية، انضوت تحت الخطاب التوجيهي والرسالي الموّجه من لدن الإمام وصاحب 
الدور الرسالي في أيام زمانه كاظم الغيظ موسى بن جعفر )عليهما السلام(، كيف 
بهم  ويتحرز  المريدون،  به  يستضيء  نور  فكلامهم  النبوة،  بيت  أهل  من  وهو  لا 
الوحي  الناجون، فهم حجة الله على خلقه، ومهبط  المحترزون، ويمسك بحبلهم 

والتنزيل .



١٠٦

صنعةُ الجِناس في  الفنون الكلامية الأدبية ودلالات الذكر والحذف والنفي في الصحيفة الكاظمية

  Abstract

      This research dealt with opposites binaries in the prov-

erbs and the judgment a�ributed to Imam Musa bin Jaa-

far, peace be upon him, in the book (Proverbs and the 

ruling of Imam Al-Kazim, peace be upon them and his cho-

sen words for his author Muhammad al-Gharawi), as the 

research was opened with a clear precursor to the bina-

ries, which included the concept and its originality, as the 

concept seemed He included in philosophical studies, and 

then inserted it into cri�cal and literary studies, through 

studies carried out by Levi Strauss on myths.

       The research aimed at showing the meanings and 

contents of the duali�es that reflect the ideology of the 

era, a�er I saw the texts as an innova�ve reservoir rich in 

visions and high content, I joined under the direc�ve and 

message addressed by the Imam and the author of the 

missionary role in the days of his �me Kazem Al-Ghaith 

Musa bin Jaafar (peace be upon them both), How can 

not, and he is one of the people of the prophecy, for their 

words are a light that the disciples will shine upon, and the 

guarded, who will take care of them, and hold on to their 



١٠٧

م.م شفاء علي مانع

surviving rope, they are God’s argument for his crea�on, 

and the revela�on of revela�on and revela�on



١٠٨

صنعةُ الجِناس في  الفنون الكلامية الأدبية ودلالات الذكر والحذف والنفي في الصحيفة الكاظمية

لمقدمة:
      لقد توالت الدلالات في الثنائيات الضدية في النصوص المنسوبة للإمام الكاظم 
بلاغي  أثر  ذات  مضامين  إلى  بنا  وأفضت  الثنائيات  تعددت  وبهذا  السلام(،  )عليه 
وإنساني اتجهت مضامينها إلى المتلقي عبر توجهات فكرية هادفة نحو الوعي فثنائية 
المتلقي،  بأهدافها نحو  )الفناء/ الخلود( تميل  ثنائية  إلى  آوتنا  التي  )الدنيا/ الآخرة( 
يحمل  رصين  خطاب  في  والتماسك  الانسجام  عن  كاشفةً  رؤاها  تعددت  لذلك 
)الارتقاء/  وثنائية  المعرفية،  بالتعددية  يؤمن  فكرٍ  عن  ويكشف  الأسئلة  صوره  في 
)صعود/  الأسفل(،  )الأعلى/  كثنائية  متعددة  ثنائيات  إلى  أحالتنا  التي  الانحدار( 

هبوط(.
التي  الدلالات  إلى  الثنائيات  تشكّل  وعبر  السيرورة  هذه  تقصّي  إلى  بنا  أودى  مماّ     
أن  علمت  )أما  في  كما  الأمثال  بعض  في  المضمون  إلى  الوصول  في  خلفها  انضوت 
المكانية  التقاطبات  مفهومَ  تبنيتُ  لذلك  وتبعًا  المجرمين»،  بذنوب  تغرب  الشمس 
)ليوري لوتمان( بحسب اقتضاء ثنائية )الارتقاء/الانحدار(، التي أسست لعلاقات 
جعفر  بن  موسى  الإمام  كلام  في  المعنى  تشكّل  إلى  الوصول  بغية  النص  أجزاء  بين 
)عليهما السلام(، للغور في عمق النص، والكشف عن مداليله التي ترسو نحو )وعي 
بالبلاغة والإيجاز، ويفصح عن تعبير عميق  التجربة( في إطار يتسم  الكتابة/ وعي 

الدلالة. 
  كذلك تطرّق البحث إلى ثنائيات عديدة كثنائية )الخفاء/ التجلي(، التي وظّفت في 
نصوصٍ عديدة، تَّم استثمار الخيال في رسم الصور، فضلًا عن وجود الإيحاء المتناغم 
اللفظ إلى ما هو أعمق منه، لذلك  مع لغة النص الذي يمنحها بعداً دلاليا يتجاوز 
والدلالية  التعبيرية،  النص  حمولة  لاستكناه  المحاولات  من  بالمزيد  القراءة  تعززت 

والتعريف بعناصرها البنائية والفنية.



١٠٩

م.م شفاء علي مانع

المحور الأول: الثنائيات الضدية وتجليات الأثر الجمالي.
يعدّ من  ، فهو  الضدية  الثنائيات  الوعاء الأول لمصطلح       لم يكن الأدب والنقد 
قدرة  ثمة  أن  فكرة  فلسفيًة على  فكرةً  بوصفها  الثنائية  تقوم   » إذ  الفلسفية  المفاهيم 
التماثل،  مثل  رابطة  فالتضاد  منفصلة،  أنها  يبدو  التي  الظواهر  بين  الربط  على 
الباطل»،  وجود  ينفي  الحق  فوجود  النقيض،  نفي  يعني  لأنه  رابطة؛  والتناقض 
الأشياء  وجود  يتحقق  إذ   ، الكوني  الوجود  معنى  يمنحها  الأشياء  بين  فالتضاد 
بمعرفتها ووجود نقيضها فلا يترسّخ وجود الخير الا بوجود الشر  فالتضاد « وجود 
إنها  الكون،  إيقاع  عليها  يقوم  فكرة  واحد، وهي  برباط  مرتبطين  متضادين  أمرين 
ثنائية  والليل  النهار  في  والظلمة  فالنور  الكونية،  الطبيعة  وناموس  الكون،  قانون 
الآخر» وراء  أحدهما  ويختفي  متضادان،  والحزن  والفرح  اليوم،  يجمعها  ضدية 
. فنجد ثنائيات عديدة في الكون )الخير/ الشر(، )النور/الظلام(، )الحق/ الباطل(.
     لكننّا نكاد نجزم بعدم ضرورة اجتماع أو اتحاد الضدين في كلِّ الأحوال والظروف 
، وهذا ما ذهب إليه البعض، إذ يرى استحالة اجتماع الشيء وضده ، فلا يوجد ظلام 
مع النور بل من غير الممكن رؤية الظلام إلا بعد زوال النور واختفائه، فوجود النور 
دليلٌ على وجود الظلمة؛ لأن الأشياء تعرف بأضدادها ،لكن لا يتحتم ذلك اقترانهما 

في الوقت ذاته وفي سائر الأحوال .
    وبهذا فقد  انبثق مصطلح )الثنائيات الضدية(  عن الدراسات  التي قام بها ليفي 
شتراوس حول الأساطير، وهو سعيٌّ حاول البنيويون إلى تكريسه، فالثنائيات الضدية 
ماهي إلّا نسق من العناصر، وأيّ تحول في عنصرٍ معين سيؤثر على العناصر الأخرى 
فالتضاد  المعنى».  لسيرورة  اللازمة  الدينامية  النص  يمنح  ما  هو  النسق  وهذا   ،
الفعلي والاسمي يشكّل عالماً من جدل الواقع والذات في صراعها مع الحياة، ووفرة 



١١٠

صنعةُ الجِناس في  الفنون الكلامية الأدبية ودلالات الذكر والحذف والنفي في الصحيفة الكاظمية

محور،  من  أكثر  على  وانفتاحه  إيقاعاته،  انسجام  دليل  الأدبي  النص  في  الثنائيات 
عليه  تضفي  الواحد  الأدبي  النص  في  متضادة  أنساق  مجموعة  على  نعثر  أن  فيمكن 
مزيداً من الحيوية والحركة، وهذه الأنساق المتضادة ذات صلة بالكون الذي تصوّره 
سواء أكان ذلك الأمر بالتضاد أم كان بالتكامل؛ لذا تجتمع فيها الخصائص الجمالية“ز

   وعلى النحو نفسه فإن التضاد يعزز الوعي الجمالي في الآفاق الفكرية وهي النسق 
الأطراف  بين  تفاعلًا  يحدث  والذي  الحيوي،  الدفق  النص  منح  في  يسهم  الذي 
الضدية  الثنائيات  تأويل  عملية  فإن  لذا  المتلقي،  لدى  خاص  وقع  له  مما  المتضادة، 
تتجلى في مخاتلته، وطبيعته  نظاميته  أن  مع  نظام  نسق «لأنه  المتلقي عبر  تعتمد على 
مبدأ  على  الأنساق  هذه  وتتأسس  المضمرة،  الأنساق  على  الشعرية  فتقوم  المراوغة، 
الضدية على مستوى الموضوع واللغة والصورة، وهذا ما يؤدي إلى زيادة التوتر في 

المسافة بين ما يظهره النص وما يضمره «
     ومماّ يتضح أن الصياغات البلاغية المعززة بقوة الدلالة إنّما تضيف نكهة أخرى في 
مضمار النص، ولا سيما أنّه يشتمل على جملة من الأفكار والمفاهيم التي تسوق نفسها 
نحو المتلقي وهو صاحب العملية التفاعلية في تأويل الثنائيات الضدية، فضلًا عن 
عليها  يسقط  سوف  بالأصح  أو  الناقد  بأيديولوجيا  تتأثر  الثنائيات  هذه  فإنّ  ذلك 
تنطلق من  التلقي، فهي  للمتلقي مرجعيته في عملية  رؤيته وفلسفته الخاصة، وكما 

ايديولوجيا قامت بصياغتها ، واضفت لها الدلالة الناتجة عنها .



١١١

م.م شفاء علي مانع

 المحور الثاني:  رؤ￯ الأمثال ودلالات الحكم 
    الأمثالُ من الفنونِ النثريةِ التي ظهرت منذُ القدم، وهي انعكاسٌ لثقافةِ العصِر 

التي انبثقت منه، وتحملُ انطباعاتٍ ورؤى وافكار تجاه الظواهر والحياة والمجتمع.
يمتاز  والذي  بالحكمة،  يشي  الذي  الأمثال  أدب  فهو  بالدراسة،  المعني  أما      
المثل  يكون  فقد  وتأكيدًا،  رسوخًا  الحقائق  بعض  يكسب  كي  الناس،  بين  بذيوعه 
» وخبرة  مهارةٍ  على  تدلُ  مركزةٍ  فكرةٍ  عن  تعبيُر  فهو  بالإيجاز،  يتسم  أو  مطولاً 
وقد ورد في تعريفه أنه «القطعة الأدبية التي قد تبلغ الفقرة والفقرتين من الكلام 
قياسًا  ترد  أو  الشعرية،  الأنشودة  منزع  تنزع  أو  النبوءات،  من  نبوءة  تقصُّ  التي 

ومقارنة لتفسير فكرة أو توضيح عبارة، أو تحكي قصة خرافية ذات مغزى»
القلادة لأنها  بأنها عين  لؤي حمزة عباس  الدكتور  والتي يصفها  المثل  أما صيغة     
تتجاوز «الحضور المباشر للمثل وما يضرب فيه، جاعلةً له أعماقًا وظلالًا، ومحرزة 
بما تجسده من مواقف وما تلتقطه من أحداث موقعًا في الشعور يرتفع بصيغة المثل، 

مؤداه اللفظي، من التجريد إلى التمثيل والتشخيص» 
   أما الحكمة فهي من الفنون الأدبية التراثية في الشعر والنثر «وتهدف الحكمة النصح 
، وطولِ تأمل، وتبصرٍ بأمورِ الحياة « والإرشاد والموعظة، وتأتي تعبيًرا عن تجربةٍ ذاتيةٍ
، والحكمةُ في الغالب تحملُ رؤى كونية تخصُّ الانسان، فتتوارث جيلًا بعد جيل؛ 

لأنها لا ترتبط بعصرٍ دون غيره، فهي صالحةٌ لكل العصور.
     ولعلنا لا نجافي الحقيقة عندما نقول إنّ الأمثال والحكم في كلام الإمام موسى بن 
جعفر )عليهما السلام(، حَوت من الحكمة، ودرر الكلام، وعمق الرؤية، ما يجعلها 
تشكّل خطابًا تربويًا توجيهيًا داعمًا لأهدافِ الرسالةِ التي حملها أهل البيت للناس 

أجمع .



١١٢

صنعةُ الجِناس في  الفنون الكلامية الأدبية ودلالات الذكر والحذف والنفي في الصحيفة الكاظمية

المحور الثالث: الثنائيات الضدية (الدنيا/ الآخرة) والبواعث الدلالية 
   إنّ ثنائية )الدنيا/ الآخرة( هي متلازمة كونية ذات مرجعية دينية، وما لبثت هذه 
الثنائية تلقي بظلها منذ الخليقة الأولى على فكر الإنسان وروحه، فلا ترد الآخرة من 

دون المرور بالدنيا ولا نعرف ماهية الدنيا من دون أن نعرف المصير في الآخرة.
استمدت  التي  الفكرية  حمولتها  عن  كاشفة  الجمالية  الصور  بدت  وبهذا    
الإمام  أمثال  في  الضدية  الثنائية  ترد  لذا  الدلالية،  البواعث  من  نسغها 
التحذيري،  خطابه  في  لتنضوي  السلام(،  )عليهما  جعفر  بن  موسى 
ومطلوبة» طالبة  «الآخرة  عليه  الله  سلام  يقول  إذ  والتوجيهي، 
فصل  يمكن   لا  إذ  الطرفين  لكلا  الوجودَ  تمنحُ  الثنائيات  بين  الرابطة  أن  وبما   ،
ظاهرة، أو فهمها بمعزل عن ضدّها، مثلًا سرّ بقاء الإنسان واستمرار حياته و موت 
خلاياه، ، وتجددها فكّل شيء يشتمل على ضدّه ويشكّلان سيرورة متسارعة داخلياً» 
الرغم من استحالة جمع الضدين في بوتقة  ايضًا، على  فالدنيا طالبة ومطلوبة  لذا   ،
واحدة، إلا أن وجود الأولى مقرون بالأخرى، فلا تدرك الآخرة إلا بعد أفول الدنيا.
له،  آتية  ذاته  الوقت  وفي  إليها،  وصائرٌ  بالغها  وهو  للآخرة،  يسعى  فالإنسان 
متلازمتان  فهما  الآخرة،  إلى  السبيل  فهي  منها  بدّ  فلا  تطلبه  فهي  الدنيا  وكذلك 
فالقدر  الموت،  هو  بينهما  الفاصلة  والنقطة  بينهما،  التضاد  علاقة  من  الرغم  على 
القرآن  في  حدودها  وبيان  الثنائية  ذكر  ورد  وقد  الله،  مشيئة  لتنفذ  يقرنهما 
وأحسن  الدنيا  من  نصيبك  تنس  ولا  الآخرة  الدار  الله  أتاك  فيما  ﴿وابتغ  الكريم 
المفسدين﴾ يحُبّ  لا  الله  إن  الأرض  في  الفساد  تبغ  ولا  إليك  الله  أحسن  كما 

الكريم  القرآن  في  تبليغه  تم  الذي  والبيان  التوضيح  من  الرغم  وعلى   ،
يرد  السلام(  )عليه  الإمام  نجد  الآخرة(،  )الدنيا/  ثنائية  في  والتوازن 



١١٣

م.م شفاء علي مانع

أهلها» واحذر  الدنيا  هذه  «احذر  قوله  في  كما  منه  ويحذر  الآخر  الطرف 
، في الوقت الذي يصف الآخرة بأنها طالبة، يصف الآخرة بأنها ساعة «إنما الدنيا ساعة «
 كناية عن سرعة زوالها وإنها فانية، لذا فإن الطرف الثاني في هذه الثنائية يتسم بالبقاء 
رسالة  فهي  الخلود(،  )الفناء/  ثنائية  هي  أخرى  ثنائية  إلى  يحيلنا  وهذا   ، والخلود 

  . ، والتمسك بما هو باقٍ تحذيرية موجهة تحذر من إتباعِ ما هو فانٍ
الله  آيات  من  آية  تجمعهما  والآخرة  للدنيا  أخرى  ثنائية  وفي    
؟» والآخرة  الدنيا  يملك  من  معي  أليس   » وتعالى  سبحانه 
، دلالة على عظمة وقدرة الله سبحانه وتعالى، فإنّه مولى من لا مولى له وسند من 
عن  كشفت  الثنائيات  وهذه  له،  عماد  لا  من  وعماد  ذخر  لا  من  وذخر  له  سند  لا 
المعاني المخبئة خلف الدوال، وهي بمجموعها إنما تجعل المتلقي يكون على مقربة من 

الموقف الفكري، وعلى بصيرة من أمره وهو على حالة النضج والارتقاء.



١١٤

صنعةُ الجِناس في  الفنون الكلامية الأدبية ودلالات الذكر والحذف والنفي في الصحيفة الكاظمية

الوعي  إلى  القائم  الوعي  من  البغض)  (الحب/  الضدية  الثنائيات  الرابع:  المحور 
الممكن

)الحب/  الحزن(  )الفرحِ/  من  متضاربة  بمشاعر  الإنسانية  النفسُ  تمتازُ      
وتعالى  سبحانه  الله  في  ترتبط  ثنائيةٍ  في  تجلّيا  والبغضَ  الحبَّ  أن  إلا  البغض( 
» الله  في  ولينا  وأحب  الله،  في  عدونا  «أبغض  السلام(  )عليه  قوله  في  كما 
عواطفٍ  عن  تصدرُ  فلا  فيهم،  والبغض  الحب  قضيةَ  عليه  الله  سلام  يبيّن  إذ   ،
، ممزوجة بالحميّة أو العصبية أو غيرها من الدوافع، فهو يقطع  وانفعالاتٍ ذاتيةٍ آنيةٍ

كل الحبال إلى ذلك ويبقي حبل الله:
الحب = في سبيل الله 

البغض = في سبيل الله 
المتلقي  إلى  إشارة  فهنا  وجل،  عز  الله  هو  الثنائية  هذه  في  الوحيد  الرابط  إذن        
وتعالى،  سبحانه  الله  إرضاء  هو  بغضه  أو  حبه  في  والقياس  مشاعره  تكون  أن 
البيت  أهل  بين  الوشيجة  الرابطة  إلى  توصلنا  الثنائية  فهذه  لذا  أوامره،  وامتثال 
الرسالة،  ومعدن  الوحي  مهبط  وَهم  لا  فكيف  وجل،  عز  والله  السلام(،  )عليهم 
لله﴾  حبا  أشد  آمنوا  ﴿والذين  ربّه  مع  العبد  تجمع  التي  هي  الأخرى  الرابطة  أما 
بمحبة  محبتهم  «قطعوا  السلام(  )عليهم  الأئمة   لأحد  قول  وفي   ،
وجل  عز  الله  إلى  ونظروا  مليكهم،  لطاعة  الدنيا  ووحشوا  ربهم، 
شأنه» لعظيم  إليه  المنظور  هو  ذلك  أنّ  وعلموا  بقلوبهم،  محبته  وإلى 
في  تتمثل  وهي  ونواهيه،  أوامره  واتباع  بطاعته  مقرون  لله  العبد  حبّ  فدلالة   »  
اتباع أهل البيت )عليهم السلام( الذي يتجلى حبّهم في ذات العبد ﴿والذين آمنوا 
وعملوا الصالحات في روضات الجنات لهم ما يشاؤون عند ربهم ذلك هو الفضل 



١١٥

م.م شفاء علي مانع

الكبير ذلك الذي يبشر الله عباده الذين آمنوا وعملوا الصالحات قل لا أسألكم عليه 
أجرا الا المودة في القربى ومن يقترف حسنة نزد له فيها حسنا إن الله غفور رحيم﴾   

المحور الخامس: الثنائيات الضدية (الارتقاء/ الانحدار) والسؤال المعرفي. 
لإعطاء  السلام(،  )عليه  الكاظم  الإمام  درر  في  أخرى  ثنائية  تطالعنا     
تقوى  هو  بينهما  الفاصل  فالجدار  الارتقاء،  في  للمتلقي  وعظي  درسٍ 
المعنى  هذا  يتجلى  لذا  السلام(  )عليه  الكاظم  للإمام  الأمثال  هذه  في  الله 
وعراً» منحدره  كان  إذا  السهل  المرتقى  «اتق  السلام(  )عليه  قوله  في  كما 

، وهو مثل يضرب للتحذير من الوقوع فيما لا تحمد عقبه .
في  تشكّلت  التي  المكانية  التقاطبات  عبر  أعلاه  النص  في  المعنى  يتجلىّ      
دون  من  هبوط(،  )صعود/  انحدار(،  )ارتقاء/  أسفل(،  )أعلى/  ثنائية   
الايديولوجيا  إلى  تحيل  ظواهر  فهي  عليها،  المكانية  السمات  تظهر  أن 
وبها حولها  العالم  يتمحور  التي  والدينية  والأخلاقية  والعقائدية  الثقافية 
الذي  المكانية  التقاطبات  في  لوتمان(  )لوري  رؤية  عليه  اشتملت  ما  وهذا   ،
المتجانسة  الأشياء  من  «مجموعة  أنها  على  الكوني  الفضاء  عليها  يشتمل 
» المعتادة  المكانية  العلاقات  بتلك  شبيهة  علاقات  بينها  تقوم  التي 
نجد  والأخلاق  الدين  ففي  عديدة  ثنائيات  في  يتجلى  التقاطب  إن   ،
الشمال وأهل  اليمين  أهل  التدني(،  )السمو/  الأرض(  )السماء/  ثنائية 
طريق  خارطة  يرسم  بل  الثنائيات،  هذه  خلف  تنضوي  بدلالات  يشي  فالنص   
الارتقاء  دلالة  فإن  لذا  الفسيح،  الكون  هذا  في  وحدوده  حجمه  لمعرفة  للإنسانية 
هذا  في  المركزية  النقطة  إلى  يشير  أن  الممكن  من  اسفل  أعلى  مقابل  في  والانحدار 

الخطاب التحذيري وبالإمكان أن تقودنا الترسيمة التالية إلى هذه النقطة :



١١٦

صنعةُ الجِناس في  الفنون الكلامية الأدبية ودلالات الذكر والحذف والنفي في الصحيفة الكاظمية

 

   إنّ عملية الارتقاء ترتبط بالأعلى حيث السمو والارتفاع ، والأعلى والفوق ترتبط 
بمعان ودلالات عديدة ، كما أن عملية الارتقاء تنطلق من الأسفل إلى الأعلى، أما 
الأسفل فهو الهبوط او الانحدار ﴿قلنا اهبطا منها جميعا بعضكم لبعض عدو فأما 
يأتينكم مني هدى فمن اتبع هداي فلا يضل ولا يشقى﴾، فعملية الهبوط من الأعلى 
إلى الأسفل، كما في قوله تعالى ﴿اهبطوا منها جميعا فإما يأتينكم مني هدى فمن تبع 
هداي فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون ﴾، والهبوط هنا من السماء إلى الارض أي 
السامي  والمقام  والعلو  والرفعة  السمو  دلالة  لها  فالسماء  الأسفل،  إلى  الأعلى  من 
المتعلقة بالروح أمّا الأرض فهي الحالة الانحطاطية أو حالة النفس المنجذبة للمادة .

      إن هذا الارتقاء والانحدار يبدأ وينتهي بالأسفل، لذا فإن حركية النص تنضوي 
فهو  )إتق(،  بعبارة  التحذيري  الخطاب  جاء  لذا  الارتقاء  لا  الانحدار  عملية  تحتها 
خطاب تحذيري موجه للعامة والخاصة، وهذه العبارة تجسّد الذات الناصحة المحذّرة 
التسافل المؤهلة إلى الأمر والنهي، لذا جاء الخطاب بالترك موجه من  المتعالية عن 

الذات العليا التي تتصف بالقداسة، إلى المتلقي بالنهي عن التسافل والانحطاط .
     إنّ دلالة الارتقاء والانحدار تتجلىّ في ثنائيات أخرى كثنائية )النجاة/ الهلاك(، 



١١٧

م.م شفاء علي مانع

اتق   » كقوله  وأمثاله  حكمه  من  العديد  في  السلام(  )عليه  الإمام  بها  صرح  التي 
الله ودع الباطل وإن كان فيه نجاتك»وفي قوله « «اتق الله وقل الحق وإن كان فيه 

هلاكك»
النجاة  أن  كما  الحق،  وقول  الباطل  وترك  الله  بتقوى  الارتقاء  عملية  تقترن          
في  يكمن  هنا  فالارتقاء  ومصالحها،  وملذاتها  البشرية  بالذات  مقرونان  والهلاك 
هلاك النفس في مقابل ارتقاء الروح إلى عليين، لأن النفس الأمّارة بالسوء قد ترنو 
إلى بعض النجاة الدنيوية لتحقيق مصلحة أو تجنب ضرر دنيوي في مقابل خسارة 

معنوية آخروية.



١١٨

صنعةُ الجِناس في  الفنون الكلامية الأدبية ودلالات الذكر والحذف والنفي في الصحيفة الكاظمية

المحور السادس: الثنائيات الضدية (الخفاء/ التجلي) بين الإيضاح والإفصاح 
)الظاهر/  كثنائية  عديدة،  ثنائيات  إلى  تفضي  التي  والتجلي  الخفاء  ثنائية  إنّ         
الباطن(، )الشكل/ المضمون(، )اللفظ/ المعنى(، )الدال/ المدلول(، إذ يتم استثمار 

الخيال في تشكل المعنى، الذي ينضوي تحته الهدف المركزي أو المضمون.
بعداً  النص  يمنح  مما  فيها،  البلاغية  الصورة  توظيف  تمّ  عديدة  نصوصٌ  تطالعنا 
إيحائياً وتعدداً في المعنى، إذ تتجلى الدلالات وعبر السطح موغلة في الأعماق، لتبين 
)عليهما  جعفر  بن  موسى  الإمام  وحكم  أمثال  في  الهادفة  الإرسالية  المضامين  عن 
مسها  الحيّة  مثل  الدنيا  مثل  «إنّما  السلام(  )عليه  قوله  الأمثلة  هذه  ومن  السلام(، 
الدنيا وهي من  منح  التشبيه يهدف  النوع من  فهذا  القاتل»،  السم  لين وفي جوفها 
ناعم، وباطنها  به من ملمس  تمتاز  بما  بالحية  الدنيا  يشبّه  إذ  أبعاداً حسيةً  المجردات 
فإنّ  لذا  الآخر،  المعنى  يتوارى  بينما  اللفظ،  الظاهر في  المعنى  ،إذ تجلىّ  القاتل  السم 

الثنائية الضدية هنا توضح أبعادَ كلّ منهما ، وموقف المتلقي منهما .
    إن التفاعل الحاصل بين عناصر الصورة يفضي بنا إلى الدلالة المركزية، والتي تكتنز 
في رؤية صاحب النص، وأهدافه، وعلى الرغم من توظيفه الخيال في هذه الصورة، 
ألا أن هذه التوظيف يحمل أبعاداً إرسالية تخدم الهدف المناط من الخطاب الموجه، 

وهو التحذير وبيان مساوئ الانغماس في الدنيا وملذاتها.
    الصورة المرسومة                    الدنيا        الحية                

   إنّ استثمار الخيال في هذه الصورة المرسومة كان دقيقًا لذا فإنه يمكن « أن تحلل 
لًا حسياً ما  د أبعاداً أعمق جذرية وأهمية من القول بأنَّ تشكُّ بطريقة تظهر أنها تجسِّ
لًا حسياً آخر «   فتشبيه الدنيا بالحية لم يكن اعتباطيا، أو مجرد تشبيه معنوي  يناظر تشكُّ
القاتل  السم  أنّ  إلا  جلدها،  في  الناعم  بالملمس  اتسمت  وإن  فالحية  بمحسوس، 



١١٩

م.م شفاء علي مانع

يكمن في جوفها، وكذلك لها خاصية أخرى ، وهو انسلاخ جلدها بشكل دوري، 
، وعدم الوقوف على حال معين، كما هو الحال في  التبدل والتغيرُّ مما يمنحها صفة 
تبدل الدنيا وتقلّب أمورها، فلا يأمن لها إنسان ولا يطمئن إلى حالها ،﴿وما الحياة 
أن  تلبث  ما  فإنها  بالغدر،  تمتاز  إنما  فحسب،  هذا  ليس   ، الغرور﴾  متاع  الا  الدنيا 
تقتل صاحبها إذا جاعت، إذ يفتقر صاحبها إلى الأمان معها، وهذا تصوير دقيق تم 
استثماره عبر الخيال، فإن وجه الشبه بين عناصر الصورة، هو تقلب الحال، والغدر 

وعدم الأمان، وهو المعني بهذا التشبيه وليس مجرد حيوان زاحف . 
     ويطالعنا نص آخر من أمثال الإمام موسى بن جعفر )عليهما السلام( التي تتسم 
بالحكمة «تاهوا في بحر عميق لا يدرون ما غوره «، والتيه بمعنى عدم الهداية حيث 
تاه بنو اسرائيل  حاروا فلم يهتدوا ، يحيلنا هذا النص إلى ثنائية )الهدى/ الضلال(، 
أورد  النص قد  أن  فيه، وبما  الذي ورد  السياق  له دلالات عديدة بحسب  فالبحر 
التيه التي لها دلالة الضلال في مقابل الهدى، فإن هذا البحر العميق غوره لا بدّ أن 
يكون مسببًا لضلالة من حاول العوم فيه أو سبر أغواره، لعمقه ولتخبط البصر في 
أعماقه، فلا يكاد يُرَى شيئا في جوفه، وفي قوله تعالى ﴿ليس عليك هداهم ولكن الله 
يهدي من يشاء(، فالهدى مقرون بالله سبحانه وتعالى والقرب منه، والضلال مقرون 
بالابتعاد عنه، وعندما نعود للسياق الذي ورد فيه هذا المثل نجده ورد في وصف 
المعرفة وهم  السبيل الحق في هذه  اللجوء إلى  الذين تخبّطوا في معرفة الله من دون 
أسباب الهداية والسبيل إلى الله تعالى رسول الله )ص( وأهل البيت )عليه السلام(  
«..فضربوا له الأمثال، وجعلوا له أنداداً، وشبهوه بالأمثال ومثلوه أشباها، وجعلوه 
يزول ويجول، فتاهوا في بحر عميق لا يدرون ما غوره، ولا يدركون كنه بعده «، 
فضلالهم هو الابتعاد بشكل كلي، فهم لا يجهلون خالقهم فحسب، إنما وصفوه بما 

هو ليس فيه فابتعدوا وابتعدوا حتى تاهوا وضلوا السبيل.



١٢٠

صنعةُ الجِناس في  الفنون الكلامية الأدبية ودلالات الذكر والحذف والنفي في الصحيفة الكاظمية

المحور السابع: الثنائيات الضدية (القلة/ الكثرة) ورؤ￯ الانسجام والاتساق 
     هي من الثنائيات التي تضمنتّها أمثلة وحكم الإمام الكاظم )عليه السلام(، كما في قوله 

«أما والله إن المؤمن لقليل، وان أهل الكفر لكثير» وقد يرتبط مفهوم الثنائية في ذهن المتلقي 

على أساس الكثرة مقدمة على القلة، انطلاقاً من القاعدة تبنى على الكثرة لا القلة.

بشق  يكون  قد  النار  من  الإنسان  نجاة  أنّ  عرفنا  ما  إذا  يتبّدد  قد  الانطباع  هذا  لعل        

تمرة، ليس هذا فحسب، إنّما النجاة قد تكون بشربة ماء قليلة وهلاكه بشربه الكثير كما في 

نهُْمْ ﴾، فالقلة  بُوا مِنهُْ إلِاَّ قَلِيلًا مِّ فَ غُرْفَةً بيَِدِهِ  فَشَرِ قصة اصحاب طالوت ﴿إلِاَّ مَنِ اغْتَرَ

كانت المطيعة الناجية بشربها الماء القليل، والقلة تقرن بالندرة هنا، كالعملة النادرة القيمة، 

واقترنت القلة بالإيمان، والشكر، والصلاح، كما في العديد من الآيات كقوله تعالى ﴿مَا 

كُورُ﴾ ، وفي قوله تعالى ﴿ثُلَّةٌ  نْ عِبَادِيَ الشَّ آمَنَ مَعَهُ إلِاَّ قَلِيلٌ ﴾، وفي قوله تعالى  ﴿وَقَلِيلٌ مِّ

نَ الْآخِرِينَ ﴾ ، والكثير من المعاني السامية والصفات النبيلة . ليَِن وَقَلِيلٌ مِّ نَ الْأوََّ مِّ

الكثرة مع مفردات: لا يعلمون، لا يعقلون، كارهون، كقوله  اقترنت         في مقابل ذلك 

تعالى ﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَكُمْ للِْحَقِّ كَارِهُونَ﴾ فأغلب البشر كارهون للحق ، لأنّه غالبا ما يتنافى مع 

أهواء النفس البشرية، وفي المقابل هناك القلة التي تتسم بضبط النفس والأهواء والرغبات 

كِنْ لَا يَعْلَمُونَ﴾. وفي الآيات ﴿أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ﴾ ﴿وَلَٰ

قلة = الإيمان، الشكر، الصبر ..الخ  

الكثرة = لا يعقلون، لا يعلمون، للحق كارهون ...الخ  

      وتنضوي هذه الثنائية في نصوص أخرى لتشي بدلالات مغايرة كما في قوله )عليه السلام( 

« إذا أراد الله أمراً قلل الكثير وكثر القليل « فقد اقترنت الثنائيات:

)قلّل/ كثّر(، )الكثير/ القليل( 



١٢١

م.م شفاء علي مانع

أَعْيُنكُِمْ  فِي  الْتَقَيْتُمْ  إذِِ  يُرِيكُمُوهُمْ  ﴿وَإذِْ  الكريمة  الآية  الذهن  إلى  يتبادر  وهنا     
 ، الْأمُُورُ﴾  تُرْجَعُ  اللهَِّ  وَإلىَِ  مَفْعُولًا   كَانَ  أَمْرًا  اللهَُّ  ليَِقْضيَِ  أَعْيُنهِِمْ  فِي  لُكُمْ  وَيُقَلِّ قَلِيلًا 
أَرَادَ شَيْئًا  أَمْرُهُ إذَِا  مَا  تتجلى إرادة الله  في تغيير الممكنات، وتمكين المستحيلات، ﴿إنَِّ
أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ﴾ ، فاقتضت إرادته نصرة المؤمنين على قلّة عددهم على كثرة 
المشركين، إذ قلّل الكثرة المشركة في أعين المؤمنين، كي لا تضعف شوكتهم، كما كثَّر 

القلة المؤمنة في أعين المشركين، كي يتسلل الضعف والخور في نفوسهم.
 المحور الثامن: الثنائيات الضدية (النور/ الظلام) الإيحاءات المتعددة 

النور وهذا  يدرك  لن  الظلام  يدرك  فإنّ من لا  الضد بضده  انطلاقاً من معرفة      
ما عبّر عنه أدونيس « إن من لا يعرف ان يرى الظلمة لن يقدر أبدا أن يرى النور 
«،والبعض يرى بأن لاوجود للمتضادات في آن واحد ، فمن غير المعقول رؤية الظلام 
والنور في نفس اللحظة ، كما أن القول بامكانية ذلك ماهو إلا اتباع لفلسفة افلاطون 
وارسطو وترسيخ فكرة وجود قوتين تحكمان العالم ، وإن الاصل هو النور أما حجب 

النور يولد الظلام   ، فعند غياب النور يسود الظلام .
    ففي قول الإمام )عليه السلام( «  أما علمت أنّ الشمس تغرب بذنوب المجرمين» 
الدوال المضمرة خلف المعاني « فإن  ، وبما « أن الثنائيات توحي بما وراء المعنى وهي 
الشمس  دلالة النور والضياء والشروق في مقابل الأفول والغروب في ثنائيات عديدة : 

الشروق / الغروب ، النور / الظلمة ، الابيض / الأسود ، النهار / الليل ،
فوجود الغروب في النص يوجب وجود الشروق فيه ، فهل يا ترى المقصود أن غروب 
الشمس ووجود الليل سببه ذنوب البشر وهو القائل ﴿ وجَعلنا الليلَ سُبَاتاً *وجَعلناَ 

النهار معاشاً﴾ ، فكيف يوعز للشمس بالغروب عقوبة؟؟ وهو الرحمن الرحيم .
التي يتحكّم فيها شروق، وغروب الشمس ماهي إلا  الليل والنهار  ثنائية  إنّ        



١٢٢

صنعةُ الجِناس في  الفنون الكلامية الأدبية ودلالات الذكر والحذف والنفي في الصحيفة الكاظمية

نعمة من نعم الله على بني البشر ، فكيف يكون الليل المعبّر عنه بالسبات  لتتحصل 
للإنسان الراحة والهدوء والسكينة ، فكيف تتحول النعمة إلى نقمة ؟ ،وكتاب الله 
حافل بثنائية الليل والنهار بما يغني القارئ وينئ به عن هذا  التصور، وبهذا يترشّح 
من قول الإمام )عليه السلام( أنّ النور قرين النهار وهما مضيئان في ذات المؤمن كما 
أنّ الظلام قرين الغروب وهما قريبان من ذات الكافر وهو من ينتسب لهما؛كونه يحبّذ 

العيش في الظلمات ولايبصر النور.
      كما أن ثنائية الشروق والغروب تحيلنا إلى ثنائية الثبات والتحول ، فإن شروق 
الشمس قد تحوّل إلى الغروب بفعل الذنوب المتأتية من البشر، كما هو ظاهر المعنى 
، وأن الضياء والنور متحقق وجوديا قبل الظلام ويتسم بالثبات ، فما الظلام سوى 
حجب الضياء كي يتولّد الظلام والسواد ، فشروق الشمس نور ، وغروبها ظلام 
فعند اقتران الغروب مع الذنب فالشمس والشروق تقترن مع الطاعة ، فنور الإيمان 
في قلب البشر يشع بياضا كلما توغل العبد عبوديته وطاعته لله ، بينما يستحيل هذا 

النور الى ظلام دامس وسواد حالك في القلب والروح جراء الذنوب والمعاصي .
بألوان  العبد  فيمد   ، البصيرة  ويشحذ   ، البصر  يجلو  بالإيمان  المتمثّل  النور  إن    
الرؤى والعمق والاصابة في الهدف ما يعجز عنه من ران قلبه على الذنب والمعصية            
)عليه  الكاظم  الإمام  يقول  إذ  الرؤى  عليه  فاختلطت  الالهية،  الذات  عن  والبعد 
في  والمؤمن  بالله  اقترن  فالنور  الله»،  بنور  ينظر  فأنه   ، المؤمن  فراسة  اتق   » السلام( 
حال التصالح مع الرب الكريم إذ يفيض الرب بفيوضات الهية ، كما في قوله تعالى 
مواتِ والأرض مثلُ نورهِ كمشكاة فيها مصباح المصباح في زجاجة  ﴿الله نور السَّ
الزجاجة كأنها كوكب دري يوقد من شجرة مباركة زيتونة لا شرقية ولا غربية يكاد 
زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار نور على نور يهدي لنوره من يشاء ويضرب الله الأمثال 



١٢٣

م.م شفاء علي مانع

نوراً  النور  ،يرى  ذا بصيرة حادة  المؤمن  فيصبح  بكل شيء عليم  ﴾    للناس والله 
والظلام ظلاماً ، فالنور يجعل الإنسان يرى الأشياء كما هي ويدركها كما هي لا كما 
يريد ﴿ الله ولي الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات إلى النور والذين كفروا أوليائهم 
الطاغوت يخرجونهم من النور إلى الظلمات أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون 

  ﴾
ثنائيةٍ أخرى في كلام الإمام موسى بن جعفر  إلى  الظلمةِ والنور تحيلنا  ثنائيةَ  إن     
الكاظم)عليه السلام(، كثنائية الطاعة / المعصية ، الخير / الشر ،الظلال / الهدى ، 
كما في قوله )عليه السلام( « اصبر على طاعة الله ، واصبر عن معاصي الله»، فالنور 

متمثل في الطاعة والظلام يتمثل في المعصية ، الرابط بين هذه الثنائية هو الصبر :
الصبر على طاعة الله = الصبر عن معاصي الله 

     الطاعة يلزمها الصبر ، لأن الإنسان دأبه الملل والضيق ، كما أن النفس الأمّارة 
ومكائد إبليس له بالمرصاد فهو في حرب  مع النفس الأمّارة من جانب ، ومكائد 
إبليس من جانب آخر ، فيلزمه التسلح بالصبر في كلتا الحالتين ، كي يفوز بدار الخلد 
ورضا الرحمن ، وهو الجهاد الأكبر كما في قوله )عليه السلام( « جاهد نفسك كي 

تردها عن هواها «.
    يضع الإمام )عليه السلام( الحد الفاصل في ثنائية الخير /الشر ، فالخير كلّ الخير  
في عمل الخير والمعروف  للآخرين  « أسرع الخير ثوابا البر «  بينما الأسرع عقوبة هو 



١٢٤

صنعةُ الجِناس في  الفنون الكلامية الأدبية ودلالات الذكر والحذف والنفي في الصحيفة الكاظمية

عقوبة البغي « أسرع الشر عقوبة البغي «وهو ظلم الآخرين .
    إنّ وجود الخير عندما يدل على النور في روح الانسان ، فهو متأصل في تلك الروح 
فالحال هو   ، الإنسان  الخير في روح  مغادرة  إلا عند  للشر  هنا وجود  يكون  فلن   ،
عملية مد وجزر ،فكلما امتدت مساحة النور اتسعت مساحة الخير ،وإذا ما انحسر 
والأنبياء  الأولياء  من  الله  عصم  من  إلا   ، البشرية  النفس  على  الظلام  تسلط  النور 
والصالحين ، فلا مكان للظلمة لديهم لتمكن النور في ذواتهم ، إذن فإن افضل عمل 
الخير هو ما يتعلق بالذات والآخر، وهذه ثنائية اخرى ،لا يريد البحث هنا الغور في 

هذه الجدلية بقدر ما يريد أن يبين هذه العلاقة في إطار النص أعلاه .
      إن النص يبين أن أفضل عمل يمكن أن يقوم به الانسان هو عمل الخير لأخيه 
الإنسان ، ولا يوجد أفضل من هكذا عمل بل هو أسرع مثوبة قياسا ببقية الأعمال 
، ولا يوجد عمل أقبح  من بغي الإنسان على أخيه الإنسان ، بل هو أسرع عقوبة ، 
فهذا إن دل على شيء إنّما يدل على أهمية العلاقات الانسانية ، وأنها القطب الأكبر 
التي تستند عليه الأديان والأعراف والنواميس  من الاهمية بل هي الهدف والمركز 
والفلسفات والاخلاق فإن بناء الانسان كإنسان هو الغاية والهدف وصدق مولانا 

أمير المؤمنين حيث قال :
أتزعمُ إنك جرمٌ صغيرٌ          وفيك انطوى العالمُ الأكبر     

  فالثنائيات الضدية في أمثال وحكم الإمام موسى بن جعفر الكاظم )عليهما السلام( 
، في خطاب توجيهي وتحذيري  الناصح  ، والمصلح  المعصوم  الإمام  ، تحمل رؤى 

وارشادي للمتلقي ، ليبين طريق الحق فيتبعوه ، والباطل فيتجنبوه.
  وبهذا فقد أخذت النصوص مساراتها لتتجه نحو الأنساق المتضادة للكشف عن 
رؤى فكرية وتجارب راسخة في الأفق الإنساني؛ لذلك عبّرت الكلمات عن لحظات 



١٢٥

م.م شفاء علي مانع

النصوص  تحدو  وبذلك  فكري،  واقعٍ  عن  تنبىء  التي  الحيوية  فيها  لتتجلى  تكثيف 
النصوص  نهضت  ولذلك  الفني،  بالاكتناز  المعزز  بالوعي  الموسوم  الإيجاز  نحو 
بخصائصها لتعيد صلتها بالمتلقي عبر وشائج فكرية وغايات معرفية، بل تلتقي في 
فضاء النص التجليات الإنسانية التي أريد لها أن تكون حاضرةً عبر علاقات تواترية 
متعددة  ذاكرة  عنهما  فنجمَ  المعرفي  بالوعي  الفكرية  التساؤلات  فيها   انسجمت 

المناخات الفكرية.
الاختلاف  نحو  تحولها  النصوص  تنتج  المعرفة  مساحات  من  أخرى  مساحة  وعلى 
ما  لتتبع  دالة ومؤثرة، وتعدو الخطى  المعرفة عبر صياغات  إنتاج  بل تسعى لإعادة 
آلت إليه مهيمنات النصوص وهي تباشر أثرها نحو التأويل الذي يجود عن ذاته عبر 
الإيحاءات المتعددة، وتظل سلطة النص وبلاغة الجواب في الردود والأسئلة مصادر 

مشفوعة بقوة الحس ودقة العبارة وجمالية التعبير.



١٢٦

صنعةُ الجِناس في  الفنون الكلامية الأدبية ودلالات الذكر والحذف والنفي في الصحيفة الكاظمية

  الخاتمة 
في نهاية البحث  من الممكن إيجاز أهم ما توصل اليه البحث عبر النقاط التالية :

إلا ١-   ، الغرب  في  ومصطلح  كمفهوم   ظهورها  كان  وإن   ، الضدية  الثنائيات  إنّ   
العربية والإسلامية بشكل جلي ، وقد كانت  إن توظيفها كان متداولًا في النصوص 

نصوص الإمام الكاظم )سلام الله عليه( أنموذجاً على ذلك .
إنّ أمثال وحكم الامام موسى بن جعفر)عليهما السلام( ، كانت نصوصًا حيّة ٢-   

الخبرة  نتاج  كانت   ، عالية  ومضامين  دلالية  أبعاد  ذات  الحركية  بالدينامية  تنماز   ،
والتمرس من جانب ، والموقف الرسالي من جانب آخر، كما أن أمثال الإمام )عليه 

السلام( كانت تنطوي على الحكمة ، مما أضفت عمقًا معرفيًا إضافيًا .
امتداد ٣-   ، السلام(  )عليه  جعفر  بن  موسى  الامام  نصوص  في  الضدية  الثنائيات   

للرؤية القرآنية ، والرسالة المحمدية ، إذ كانت تنطوي على دلالات ومضامين دينية 
اخلاقية عقائدية ، ذات البعد الرسالي في خطاب توجيهي ارشادي تحذيري ، موجّه 
من المخاطب الناصح صاحب الرسالة إلى متلقي الرسالة بهدف بناء الشخصية المؤمنة 

بناء تربويا صحيحاً ، فهي تحمل رؤى الإمام المعصوم .
إن أغلب الثنائيات الضدية تنصب في احتواء الذات المسلمة عبر مسارين الأول - ٤

المسار  أما   ، تربوية  محاولة  في  والتوجيه  التنوير  بهدف  الفرد  ذات  تجاه  بحركيته  انماز 
الحدود  أهم  لتبيان   ، ايضا  المؤمن  والآخر  المؤمنة  الذات  بين  منطلقا  جاء  فقد  الثاني 
الفاصلة بينهما ، وإيضاح الأهم في مجمل الأهداف الرسالية للإمام موسى بن جعفر 

الكاظم )عليهما السلام(.
 إن تعدد الثنائيات المتولدة عبر الدلالات المنضوية ، تحيلنا إلى الكشف عن دلالات ٥- 

تتوارى خلف اللفظ او الشكل ، ما أن تحاول التسلسل في هذا التوالد حتى تصل إلى 
المضمون ، الذي يكمن وراء الهدف الرسالي للإمام موسى بن جعفر )عليهما السلام(.



١٢٧

م.م شفاء علي مانع

     هوامش البحث 
 .: 0891 ، الموسوعة الفلسفية، ترجمة: سمير كرم، ط 2، دار1- 

الطليعة، بيروت، ص 182 .2- 

الاسلامي 3-  المركز   ، الديوب  سمر   ، والدلالة  المصطلح  في  بحث  الضدية   الثنائيات   .   

للدراسات الاستراتيجية ، العتبة العباسية المقدسة ، ط1 ، 7102 م – 9341هـ :32.

  . ينظر : الثنائيات الضدية :4.53- 

  . المرجع السابق :5.7- 

  . المرجع السابق :6.7- 

  . ينظر :الامثال العربية القديمة ، دراسة أسلوبية حضارية ، د.أماني سلمان داود ، ط1 ، 7- 

المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، 21:9002 .

  . الامثال في النثر العربي القديم :8.6- 

دمشق 9-   ، العرب  الكتاب  اتحاد  ،منشورات  عباس  حمزة  لؤي  الدكتور   ، الأمثال  .سرد    

11: 3002

  . الحكمة في الشعر الأدبي ، سراج الدين محمد ، دار الراتب الجامعية ، بيروت –لبنان : 015- 

  . امثال وحكم الامام الكاظم ع ، الحاج الشيخ محمد الغروي ، ط1، رجب / 2141هـ  11- 

، المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه السلام :75.

  . الثنائيات الضدية : 21.92- 

  . القصص:31.77- 

  . امثال وحكم الامام  الكاظم )ع(  : 41.241- 

  المصدر السابق :51265- 



١٢٨

صنعةُ الجِناس في  الفنون الكلامية الأدبية ودلالات الذكر والحذف والنفي في الصحيفة الكاظمية

  .. مثال وحكم الإمام الكاظم )ع( : 063 .61- 

  . البقرة :71.561- 

لبنان 81-  ،بيروت  العربي  التراث  احياء  ،دار  النجفي  هادي  الشيخ  البيت  أهل  موسوعة   .   

ج94:7.

  الشورى :22–91.32- 

  . أمثال وحكم الإمام الكاظم )ع( : 19 .02- 

  . ينظر :معجم السيميائيات ، فيصل الاحمر ، ط1 ، 0102 ، الدار العربية للعلوم ناشرون 12- 

، ردمك : 821.

  . بنية الفضاء في رواية )غدا يوم جديد ( ، شريبط أحمد شريبط ، مجلة الثقافة ، العدد 22.511- 

للعلوم 32-  العربية  الدار  بوعزة،  محمد  ومفاهيم،  السردي:تقنيات  النص  تحليل   : ينظر   .   

ناشرون، لبنان، دار الأمان،الرباط، منشورات الاختلاف، الجزائر،ط1، 0102،ص:201.

  ..طه : 42.321- 

  ..البقرة: 52.83- 

  ..أمثال وحكم الامام الكاظم )ع( : 62.88- 

  ..أمثال وحكم الامام الكاظم )ع( : 72.88- 

  . امثال وحكم الامام  الكاظم )ع(  : 875 .82- 

  . جدلية الخفاء والتجلي ، دراسات بنيوية في الشعر ، كمال ابو ديب ،ط1 9791 ، ط3 92- 

4891،  دار العلم للملايين ، بيروت –لبنان :82.

  . الخفاء والتجلي :03.42- 

  . ال عمران :13.581- 

  أمثال وحكم الامام الكاظم )ع( : 23.88- 



١٢٩

م.م شفاء علي مانع

  .لسان العرب - ابن منظور - ج 31 - الصفحة 33384- 

  .لسان العرب - ابن منظور - ج 31 - الصفحة 43384- 

  .أمثال وحكم الامام الكاظم )ع( :53.146- 

  أمثال وحكم الامام الكاظم )ع( :63.873- 

  ..البقرة :73.942- 

  ..هود :83.04- 

  ..سبأ : 31 .93- 

  الواقعة : 21 ، 31 .04- 

  الزخرف :14.87- 

  الحجرات :24.4- 

  االبقرة :34.31- 

  امثال وحكم الامام الكاظم)ع( :44.291- 

  الانفال : 54.44- 

  ايس : 64.28- 

  ثنائية النور والظلام وما بينهما ) في مقام الضباب ( ..قراءة نقدية ،د. سعد ياسين يوسف 74- 

،صحيفة المثقف ، 01،1964 /9102/7.

  ينظر : )الثنائيات الزائفة( ، كمال الإخناوي ،دار نشر صفصاف  : 94 .84- 

  أمثال وحكم الامام الكاظم )ع( :94.373- 

  متوالية ) المثنيات المتلازمة ( وأثرها في تشكل  رؤية النص الشعري ، قراءة في وطن بطعم 05- 

الجرح ، مشتاق عباس حسن ، م.د. سعيد حميد كاظم ، السنة الثامنة المجلد الثامن العدد الواحد 

والثلاثون  381 



١٣٠

صنعةُ الجِناس في  الفنون الكلامية الأدبية ودلالات الذكر والحذف والنفي في الصحيفة الكاظمية

  النبأ : 15.11،01- 

  أمثال وحكم الامام الكاظم )ع(: 25.18- 

  النور : 35.53- 

  سورة البقرة :45.752- 

   المصدر السابق : 55.303- 

   المصدر السابق : 65.286- 

   المصدر السابق : 092..75- 

   المصدر السابق : 85.192- 

  ..أمثال وحكم الامام الكاظم )ع( : 95.88- 

  .. لسان العرب - ابن منظور - ج 31 - الصفحة 06384- 



١٣١

م.م شفاء علي مانع

قائمة المصادر

. القرآن الكريم–
 امثال وحكم الامام الكاظم ع ، الحاج الشيخ–

محمد الغروي ، ط1، رجب / 2141هـ  ، المؤتمر 

العالمي للإمام الرضا عليه السلام .

 أسلوبية دراسة   ، القديمة  العربية  –الامثال 

حضارية ، د.أماني سلمان داود ، ط1 ، المؤسسة 

العربية للدراسات والنشر ، 9002 .

 ،  ) جديد  يوم  )غدا  رواية  في  الفضاء  بنية   –

شريبط أحمد شريبط ، مجلة الثقافة ، العدد 511.

 تحليل النص السردي:تقنيات ومفاهيم، محمد–

لبنان،  ناشرون،  للعلوم  العربية  الدار  بوعزة، 

الاختلاف،  منشورات  الأمان،الرباط،  دار 

الجزائر،ط1، 0102

 الثنائيات الضدية  بحث في المصطلح والدلالة–

للدراسات  الاسلامي  المركز   ، الديوب  سمر   ،

 ، ، ط1  المقدسة  العباسية  العتبة   ، الاستراتيجية 

7102 م – 9341هـ .

 مقام في   ( بينهما  وما  والظلام  النور  –ثنائية 

الضباب ( ..قراءة نقدية ،د. سعد ياسين يوسف 

،صحيفة المثقف ، 01،1964 /9102/7.

 الثنائيات الزائفة( ، كمال الإخناوي ،دار نشر(–

صفصاف  .

 ، الحكمة في الشعر الأدبي ، سراج الدين محمد–

دار الراتب الجامعية ، بيروت –لبنان .

 في بنيوية  دراسات   ، والتجلي  الخفاء  –جدلية 

ط3   ،  9791 ،ط1  ديب  ابو  كمال   ، الشعر 

4891،  دار العلم للملايين ، بيروت –لبنان .

 عباس حمزة  لؤي  الدكتور   ، الأمثال  –سرد 

دمشق   ، العرب  الكتاب  اتحاد  ،منشورات 

.3002

 لسان العرب ، للامام العلامة أبي الفضل جمال–

المصري  الافريقي  منظور  ابن  مكرم  بن  الدين 

،المجلد الثالث عشر ، نشر أدب الحوزة قم–ايران 



١٣٢

صنعةُ الجِناس في  الفنون الكلامية الأدبية ودلالات الذكر والحذف والنفي في الصحيفة الكاظمية

5041ه

 ، ط1   ، الاحمر  فيصل   ، السيميائيات  –معجم 

0102 ، الدار العربية للعلوم ناشرون ، ردمك 

.

 كرم، ط ترجمة: سمير  الفلسفية،  الموسوعة   ،–

2، 0891، دار الطليعة، بيروت.

  متوالية ) المثنيات المتلازمة ( وأثرها في تشكل–

بطعم  وطن  في  قراءة   ، الشعري  النص  رؤية 

الجرح ، مشتاق عباس معن ، م.د. سعيد حميد 

كاظم ، السنة الثامنة المجلد الثامن العدد الواحد 

والثلاثون  381.

 النجفي هادي  الشيخ  البيت  أهل  –موسوعة 

،دار احياء التراث العربي ،بيروت لبنان ج7.



١٣٣

م.م شفاء علي مانع





الإمامة والإمام في أحاديث الإمام الرضا ـ عليه السلام
قراءة تأويلية

Imamate and Imam in Speeches of Imam Al-Ridga

(Interpretive Reading)

الأستاذ المتمرّس 
الدكتور حاكم حبيب الكريطي

Emeritus Dr.Hakim Habeeb Al-Karyty

الجامعة الاسلامية-النجف الاشرف/كلية العلوم الاسلامية/ قسم 
الدراسات اللغوية والقرآنية

 Department of Quranic and Linguis�c Studies� College of
Islamic Sciences� islamic university-najaf

Hakem60@gmail.com

"في التسليم للعترة الطاهرة" 

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي
Turnitin - passed research





١٣٧

الدكتور حاكم حبيب الكريطي

المستخلص
 ، الإسلامية  العقيدة  أركان  من  رئيساً  ركناً  الإمام  وتعيين  الإمامة  قضيّة  شكّلت 
وراحت كل فرقة من فرق المسلمين ، تنظر إليها بما يتوافق مع ما تؤمن به . فالشيعة 
الدين، لأنهّا نص من الله سبحانه وتعالى  بالإمامة بوصفها أصلًا من أصول  آمنوا 
، بلّغ به النبي صلى الله عليه وآله وسلم ، وبلغ النبيُّ ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ 
المسلمين به يوم غدير خم . فهي معقودة بالنصّ الجلي )) على الأئمة الاثني عشر، 
أولهم علي بن أبي طالب وآخرهم محمد بن الحسن المهدي المنتظر وقالوا بعصمتهم 
جميعاً ((. وقد أُلفت كتب كثيرة في شأن الإمامة وما يتصل بها من معارف وعلوم. 
ومن هنا ، فإننا سنأخذ بقراءة ما قاله الإمام علي بن موسى الرضا ـ عليه السلام ـ 
الى سبعين  آل محمد تنصرف  الكلمة من  )) لأن  تأويلية،  قراءة   ، الإمامة  في قضية 
وجهاً (( وهذه الوجوه ، لا يمكن أنْ نقف على بعضها إلّا بالعودة الى الاستعمال 
، لأنها ــ  الاجتماعي لها ) المعجم( ، لملاحقة معاني الألفاظ التي يحتضنها جذر واحدٌ
ـ ستكون وفية لأصلها اللغوي، وإن أخذ السياق منها مأخذاً قرّبها إليه. أي الألفاظ ـ



١٣٨

الإمامة والإمام في أحاديث الإمام الرضا ـ عليه السلام : قراءة تأويلية

Abstract

     The issue of the Imamate was a major pillar of the 

Islamic faith, and every Muslim group was looking at it 

in accordance in what it believed. Shiites believe in the 

Imamate as an asset of religion, it is held in the clear text 

, on the twel�h imams,  and here, we will take a reading 

of what Imam Al-Ridha (peace be upon him) in the case of 

the Imamate, interpre�ve reading. Since the word from 

Muhammad turns to shades of meaning and these shades 

could not be interpreted unless there is recourse to their 

social use, dic�onary, to pursue the meanings of the words 

and their root. As the words are per�nent to the linguis�c 

origin, though the context of them approaches them.



١٣٩

الدكتور حاكم حبيب الكريطي

 ، الإسلامية  العقيدة  أركان  من  رئيساً  ركناً  الإمام  وتعيين  الإمامة  قضيّة  شكّلت 
وراحت كل فرقة من فرق المسلمين ، تنظر إليها بما يتوافق مع ما تؤمن به . فالشيعة 
آمنوا بالإمامة بوصفها أصلًا من أصول الدين)1(؛ لأنهّا نص من الله سبحانه وتعالى ، 
بلّغ به النبي صلى الله عليه وآله وسلم، وبلغ النبيُّ صلى الله عليه وآله وسلم المسلمين 
به يوم غدير خم )2(. فهي معقودة بالنصّ الجلي )) على الأئمة الاثني عشر ، أولهم علي 
بن أبي طالب وآخرهم محمد بن الحسن المهدي المنتظر وقالوا بعصمتهم جميعاً (()3( . 
وقد أُلفت كتب كثيرة في شأن الإمامة وما يتصل بها من معارف وعلوم . ومن هنا ، 
فإننا سنأخذ بقراءة ما قاله الإمام علي بن موسى الرضا عليه السلام في قضية الإمامة 
(()4( وهذه  الى سبعين وجهاً  آل محمد تنصرف  الكلمة من  ، )) لأن  تأويلية  قراءة   ،
 ( لها  الاجتماعي  الاستعمال  الى  بالعودة  إلّا  بعضها  نقف على  أنْ  يمكن  ، لا  الوجوه 
ــ  ــ أي الألفاظ  المعجم ( ، لملاحقة معاني الألفاظ التي يحتضنها جذر واحدٌ ، لأنها 

ستكون وفية لأصلها اللغوي ، وإن أخذ السّياق منها مأخذاً قرّبها إليه .
يريده  ما  بعض  كشف  على  سَيُعيننا   ، البحث  هذا  في  سنتبناّه  الذي  المنهجَ  هذا  إنّ 
الإمام الرضا عليه السلام في أحاديثه عن قضية الإمامة ، لأنه منهج نعتقد بجدّته في 

التطبيق الصارم له )5(، وإن لم يكن كذلك في الالتفات إليه)6(.
الرضا  الإمام  بأحاديث  وحديثاً  قديمًا  الإمامة  حول  كتب  من  أغلب  استشهد  لقد 
عليه السلام ، عنها ، ولكنّ تلك الاستشهادات أُريد بها ، التّدليل على قضية أثيرتْ 
، من دون النظر في الأحاديث نفسها ، ومحاولة استقراء ما يختبئ خلف النصوص 

بمنهج تأويلي يسعى الى ما بسطنا القول فيه قبل قليل .
وسننظر الآن في بعض أقوال الإمام عليه السلام في هذه القضية :-



١٤٠

الإمامة والإمام في أحاديث الإمام الرضا ـ عليه السلام : قراءة تأويلية

الإمامة :-
منزلة          هي  الإمامة  إنّ   ((  : الإمامة  مرتبة  بيان  في  السلام  عليه  الرضا  الإمام  يقول 

الأنبياء ((.
التي  المعاني  العودة الى المعجم، واستنباط  نتبناّه في  الذي  التأويلي  المنهج  وعلى وفق 

تقدمها الأصول اللغوية ، ننظر الآن في معاني مفردتي )نبأ( و )أمم(.
جاء في لسان العرب عن )نبأ( :

  1ــ النبي : من أنبأ عن الله عز وجل .
  2ــ النبوة : الارتفاع عن الأرض ، أي انّ النبي أشرف على سائر الخلق .

  3ــ النبي : الطريق الواضحة .
ومن جمع هذه المعاني الى بعضها ، يكون النبي مخُبراً  بما يأتي به عن الله عز وجل ، 
ويكون طريقه واضحاً ، وهو يُشرفُ على الخلق ، كأنه يقف على نشز من الأرض 
يشرف على ما يحيط به ، وهذه المعاني ــ كما يبدو للناظر فيها ــ مقسمة على قسمين 
: قسم يتصل بالجوانب التي تنظم الحياة الدنيا ، وتوضح ما تريده الحياة الآخرة ، 
وهذا الطريق المستقيم الذي يبينهّ النبي صلى الله عليه وآله وسلم كما أُبلغ به من الله 

عز وجل .
وهذا   ، الخلق   على  النبي  بإشراف  فيتصل   ، المعجمية  المعاني  من  الثاني  القسم  أما 
يكون  أن  المعقول  غير  من  لأن  المخلوقين؛  على  ولاية  للنبيّ  انّ  يعني  الإشراف 
الإشراف بمعنى النظر والمشاهدة والرؤية من دون ولاية ، إذ لا تؤدي النبوّة مؤداها 
، إذا قُيّدت على هذا النحو ، فما فائدة من يُشرف من دون أنْ يكون موجهاً وقائداً 

وقدوة وأسوة لمن يتمثله وينظر إليه .
حياته  في  وسلم   وآله  عليه  الله  صلى  النبي  مايؤديه  اللغوية  المعاني  تؤدي  وهكذا 



١٤١

الدكتور حاكم حبيب الكريطي

وتكتسي النبوة رداءها الاصطلاحي ، الذي يتعانق مع هذهِ الدلالات اللغوية ، التي 
ستُفضي ــ كما سنرى بعد قليل ــ الى ما يقترب منها عند حديثنا عن دلالات الإمامة 

في الأسطر اللاحقة .
أما معاني ) أمم ( فهي على النحو الآتي :

1ــ الإمام : الخيط الذي يُمدّ على البناء فيُبنى عليه ، ويسوّى عليه ساف البناء .
  2ــ الإمام : خشبة البناء يسوّى عليها .

  3ــ الإمام : الطريق .
  4ــ الإمام : الذي يُقتدى به ، وما أوتم به من رئيس أو غيره .

  5ــ امام الجند : قائدهم .
إنّ هذه المعاني اللغوية للفظة الإمام ، تعطينا تصوراً لمهمة القيادة التي يحظى بها . 
فالمعنى الأول يجعل الإمام دليلًا بسلوكه ، كما يكون خيط البناء دليلًا للبناّء ، وكما 

تكون خشبة البناء أيضاً .
ـ القيادة ( ، لتكون عنوانات  ـ القدوة ـ واستناداً الى هذا تحقق المعاني الأخرى ) الطريق ـ
كبرى لدلالة ) الإمامة ( بوصفها عقيدة تجسدها مسيرة الأئمة . ومن جمع ما تؤديه 
النبوة والإمامة من معانٍ ، يظهر التلازم العقلي بينهما ، إذ تتمّم أحداها الأخرى ، 
فالنبي يشرف على الخلق ، ويكون قدوة لهم ، والإمام يقتدي به الخلق ويكون قائداً 
لهم . ومن هنا تلاحمت الدلالات اللغوية لتجعل الإمامة منزلةً للأنبياء ، على النحو 
الذي بسطه الإمام الرضا عليه السلام في قوله السابق عن النبوة والإمامة في آنٍ معاً .

وثمة ملاحظة أخرى ، أراها تستحق أن نقف عندها ، وهي أنّ معاني مادة ) أمم 
النبوة  إن   ، نقول  وهنا   . للنبي   ) نبأ   ( مادة  تظهره  مما  أكثر  للإمام  صفات  تظهر   )
شرف عظيم من الله تعالى ، وهي تعني  الاشراف على خلقه ،وهذا المعنى هو المعنى 



١٤٢

الإمامة والإمام في أحاديث الإمام الرضا ـ عليه السلام : قراءة تأويلية

الاصطلاحي أيضاً ، جاء في الدلالة الاصطلاحية للنبوة أنهّا )) الاخبار عن الحقائق 
الإلهية والمعارف الربانية ذاتاً وصفة واسمًا (()7( ، ثم تأتي الإمامة لتجسد ما تريده 
النبوة ، بالتبليغ والسيرة والقدوة والطريق الواضح ،ومن هنا تكون الإمامة متممة 

للنبوة .
ويمكن أنْ ندرك هذه الحقيقة ببيانٍ أفضل ، حينما ننظر في قول آخر للإمام الرضا 
بعد  السلام  ابراهيم الخليل عليه  إن الإمامة خصّ الله بها  فيه ))  السلام جاء  عليه 
النبوة ، والخلة مرتبة ثالثة وفضيلة شرّفه بها ، وأشاد بها ذكره ، فقال عز وجل إنِيِّ 
تيِ ( قال الله  يَّ جَاعِلُكَ للِنَّاسِ إمَِاماً ، فقال الخليل عليه السلام سروراً بها )وَمِن ذُرِّ
عز وجل: ( لاَ يَناَلُ عَهْدِي الظَّالميَِِن ( البقرة 124 ،. فالنبي إبراهيم عليه السلام دعا 

ربّه بإتمام نعمته عليه بأن يجعله إماماً .
وحينما استجاب الله دعاءه وجعله إماماً للناس ، سرُّ بهذه المرتبة الربانية العظيمة ، 
ودعا إبراهيم عليه السلام مرة أخرى أن تكون الإمامة في ذريته ، فاستجاب له الله 

عز وجل ،ولكن أبعدها ــ أي الإمامة ــ عن الظالمين .
وعلى الرغم من وضوح قول الإمام إنّ إمامة إبراهيم بعد النبوة ، فإنّ الشواهد على 
ذلك كثيرة((. منها أن إبراهيم عليه السلام طلب أن تكون الإمامة في ذريته . بمعنى 
أنّ له في وقت دعائه ذرية ، وقد وهبه الله تعالى الذرية في أواخر عمره . قال تعالى 
على لسان زوج إبراهيم ( قالَتْ يَا وَيْلَتَى أَأَلدُِ وَأَنَاْ عَجُوزٌ وَهَـذَا بَعْلِي شَيْخاً إنَِّ هَـذَا 

ءٌ عَجِيبٌ (هود 72 . لَشيَْ
واستمرت النبوة والإمامة في ذرية إبراهيم عليه السلام حتى وصلت إلى نبينا الأكرم 
عليهم  ـ  الأئمة  الى  انتقلت    ، الدنيا  عن  رحيله  وبعد   ، وسلم  وآله  عليه  الله  صلى 
السلام ـ الذين نالوا العهد الإلهي بدعوة إبراهيم عليه السلام وهي باقية فيهم إلى 



١٤٣

الدكتور حاكم حبيب الكريطي

يوم القيامة ، وعود آخر الى بيان آخر للإمام الرضا عليه السلام ، يغنينا عن الكثير ، 
يقول عن استمرار الإمامة: )) فهي في ولد علي عليه السلام خاصة ــ الى يوم القيامة 

، إذ لا نبي بعد محمد صلى الله عليه وآله وسلم (()8(.
وآله  عليه  الله  صلى  محمد  بالنبي  النبوة  وختمت   ، بالنبوة  مرتبطة  الإمامة  فمادامت 
وسلم وانتقلت الإمامة الى أئمة أهل البيت ـ عليهم السلام ـ ، فستبقى فيهم الى يوم 

القيامة ، إذ لا نبي يأتي بعد خاتم الأنبياء حتى يقال ان الإمامة ستقترنُ بنبوته . 
واستناداً الى ما تقدم ، نقول الآن باطمئنان تام . إن معاني الإمامة ) الطريق والقدوة 

والقيادة ( . هي التي يعوّل عليها ، وبها تستقيم  حياة المسلمين ــ بعد اتباعها -. 
وهنا نستحضر مرة أخرى معنى الاستقامة في ) خشبة البناء وخيطه ( ، وهي تفضي 
الى استقامة الإمام التي تقود الى قيادته للآخرين .واستمرار القيادة الى يوم القيامة 

أمر محتوم ، إذ لا تستقيم الحياة بدونها .
لقد كانت دلالة المعجم طريقاً معرفياً دقيقاً أفضى بنا الى هذا التوجيه الذي تعاضده 
الأدلة النقلية التي وصلت إلينا . والتي تبيّن خط سير الإمامة واستمرارها في أئمة 

أهل البيت ـ عليهم السلام ـ )9(.
يبيّن خط  السلام وهو  الرضا عليه  بقول آخر للإمام   ، قلناه  ما  نمتّن  أن  بأس  ولا 
سير الإمامة الذي بيّنه في قوله السابق  ، يقول : )) فقلّدها علياً بأمر الله عز وجل 
على رسم ما فرضها الله عز وجل فصارت في ذريته الأصفياء الذين آتاهم الله العلم 
يمَانَ لَقَدْ لَبثِْتُمْ فِي كِتَابِ اللهَِّ  ذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَالْإِ والإيمان بقوله عز وجل (  وَقَالَ الَّ

إلىَِ يَوْمِ الْبَعْثِ ( ()10( .
فمرتبة الإمامة التي كانت عند النبي صلى الله عليه وآله وسلم انتقلت بأمر الله إلى 



١٤٤

الإمامة والإمام في أحاديث الإمام الرضا ـ عليه السلام : قراءة تأويلية

الإمام علي عليه السلام ولعل ) التقليد ( الذي يريده الإمام الرضا عليه السلام هنا 
هو إعلان النبي صلى الله عليه وآله وسلم عن ولاية الإمام في يوم غدير خم أمام 
المسلمين جميعاً ، على الرغم من أن ولايته وامامته سابقة لهذه الحادثة ، بل هي من 

أيام الدعوة الأولى)11( .
وانتقلت الإمامة الى ذرية الإمام علي عليه السلام الأصفياء ، وهم الحسن والحسين 
وأبناؤه التسعة المعصومون ، فعن الإمام علي بن أبي طالب عليه السلام أنه قال : )) 
فينا نزلتْ هذه ) وجعلها كلمة باقية في عقبة ، والإمامة في عقب الحسين بن علي بن 
أبي طالب ـ عليهم السلام ـ الى يوم القيامة (()12( ، وهذا عينه قول الإمام الرضا عليه 
السلام الذي مرّ قبل قليل ، وهو عينه قول الإمام الصادق عليه السلام حينما أجاب 
أبا بصير عن قوله عز وجل: )وجعلها كلمة باقية في عقبه ( بقوله : )) هي الإمامة 
جعلها الله عز وجل في عقب الحسين عليه السلام كلمةً باقية الى يوم القيامة (()13( .

تعالى(  بقوله  المراد  ان   ، القول  الى  ذهبوا  المفسرين  بعض  ان  يقول  معترض  ورب 
وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِبهِِ ( ، هي كلمة التوحيد)14( ، فنجيب هنا : إن العودة الى 
الاستعمال الاجتماعي لمادة ) جعل ( تُعطينا صورة لما نريد بيانه ، جاء في لسان العرب 

في مادة ) جعل ()15(:- 
  1ــ جعله : صنعه ، وصيّره ، ... ومنه جعل الطين خزفاً  ،ومنه .. وجعلني نبيّاً ... 

ومنه﴿فجعلهم كعصف مأكول﴾.
  2ــ جعل : خلق . ومنه ﴿وجعلنا من الماء كل شيء حي﴾ .

  3ــ الجعل : الأجر على الشيء .
  4ــ الجعالة : ما تنزل به القدر من خرقة أو غيرها .

إن المستوى الكلي الذي يجمع هذه المعاني ، لا يمكن أن ينطبق على كلمة ) التوحيد ( 



١٤٥

الدكتور حاكم حبيب الكريطي

 ، أيضاً  بالكلمة  الجعل  التباس  الى  تفضي  الجزئية لا  والمعاني   ، عليها  الجعل  ليقع   ،
فدلالة التوحيد لا تصيّر حتى تبقى في عقب إبراهيم عليه السلام .فإذا عُدنا الى ما 
أشارت إليه الروايات السابقة ، من ان الكلمة هي ) الإمامة ( ، واستعنا بالاستعمال 

الاجتماعي لمادة ) جعل ( ينتج لنا الآتي :-
إن معاني جعل في 1 ، 2 تنطبق على الإمامة التي أرادها الله ، وصيّرها وصنعها ) 

جعلها ( في عقب إبراهيم عليه السلام .
أما المعاني في 3 ، 4 فتؤدي في إطارها العام بعض صفات الإمامة ، فهي ) أجرٌ ( من 
الله ــ عز وجل ــ لدعوة إبراهيم عليه السلام وهي معين لمن يتصدى لأمر لا يقوى 

عليه .
واستناداً الى هذا ، عضد تأويل قراءة معاني مفردات النص معاني الروايات ، ليتأكد 

قول الإمام الرضا عليه السلام في وصف الإمامة ) الإمامة منزلة الأنبياء ( 
الإمامة إرث الأوصياء :-

ويضيف الإمام الرضا عليه السلام صفة أخرى للإمامة ، في قوله السابق وهي )) 
إرث الأوصياء (( . والآن لنترك لابن منظور بسط دلالات الاستعمال الاجتماعي 

لمادة )وصي()16( :-
  1ــ أوصى الرجل ووصّاه : عهد إليه .

  2ــ أوصيت له بشيء وأوصيت إليه : جعلته وصيك .
  3ــ يقال وصي بيّن الوصاية ... وقيل لعلي عليه السلام وصي لاتصال نسبه وسببه 
قلتُ   ، وآله وسلم  وسببه وسمته  عليه  الله  الله صلى  بنسب سيدنا رسول  وسمته 
كرم الله وجه أمير المؤمنين علي عليه السلام وسلّم عليه . هذه صفاته عند السلف 

الصالح .
  4ــ وقوله عز وجل يوصيكم الله في أولادكم . معناه يفرض عليكم ، لأن الوصية 



١٤٦

الإمامة والإمام في أحاديث الإمام الرضا ـ عليه السلام : قراءة تأويلية

من الله إنما هي فرض ... وهذا من الفرض المحكم علينا .
إن إجماع ) السلف الصالح ( على وصف ابن منظور ، على ان علياً عليه السلام وصي 
رسول الله ، يعني تحقق معاني مادة ) وصي ( فيه كلّها ، فهو معهود إليه من رسول الله 
ـ صلى الله عليه وآله ويلم ـ ، أن يكون وصياً ، وهذا فرض محكم على جميع المسلمين 

ـــ ابن منظور أيضاً ــ ، ولا يحق لمسلم أنْ يقول بغيره .
والآن ننظر في معاني مادة ) ورث ( لنستظهر قول الإمام الرضا عليه السلام جاء في 

اللسان)17(:-
  1ــ ورثه ماله ومجده وورثه عنه .

  2ــ وقال الله تعالى إخباراً عن زكريا ودعائه إياه ، ﴿هب لي من لدنك ولياً يرثني 
ويرث من آل يعقوب﴾ ، أي يبقى بعدي فيصير إليه ميراثي ، قال ابن سيده ، إنما 

أراد يرثني ويرث من آل يعقوب النبوة .
  3ــ ... وقوله عز وجل : ﴿وورث سليمان داود﴾ ، قال الزجاج :جاء في التفسير 

أنّه ورّثه نبوّته وملكه .
والآن يمكننا أن نستحصل من معاني المادتين الآتي :-

 إنّ الإمام علياً عليه السلام . وصيّ رسول الله ، وقد عهد إليه النبي صلى الله عليه 
وآله وسلم  بالوصية بأمر الله تعالى ، إذ جعلها فرضاً . ولأنّه الوصي ، فهو الذي 
ورث من النبي صلى الله عليه وآله وسلم  ماله ومجده ، امامته وملكه . وهذه المعاني 
حاضرة في الاستعمال الاجتماعي للّغة  ، وهي حتمًا ما أرداه الإمام الرضا عليه السلام 

بقوله . فكيف تتحقق فيه ــ أي في قول الإمام عليه السلام ؟ .
إنّ مال النبي صلى الله عليه وآله وسلم  استناداً الى هذه المعطيات اللغوية المتينة التي 
تبعد عن دائرة الشك تماماً ــ مما ورثه الإمام عليه السلام عن النبي صلى الله عليه وآله 



١٤٧

الدكتور حاكم حبيب الكريطي

وسلم ـــ ، فهو حق له يضعه حيث يشاء ، وإن قيل إن هذا يتعارض مع حديث )) 
إنا معاشر الأنبياء لا نُورّث (( ، فنقول ، كيف نرد ما تقوله اللغة أولاً  ،وهل من 
أقل شأناً  ما هو  يورثون  ، ولا  الملك والمجد   الأنبياء الإمامة و  أن يورث  المعقول 
فإنّ من يرث الأنبياء يكون   ، المال ( هذا من جهة ومن جهة أخرى   ( بكثير وهو 
الحديث  فرض صحة  ، وعلى  الله  أراد  فيما  يضعها  إذ  بالصدقات  التصرف  له حق 
فيكون الإمام  عليه السلام صاحب الحق في التصرف بمال النبي صلى الله عليه وآله 
وسلم  بعد موته لأنه وصيّه . هكذا تظهر اللغة ضعف الحديث المشار إليه ، أما المجدُ 
والملك ، فقد بسط ابن منظور فيما سبق انتقالها الى الإمام عليه السلام بسبب نسبه 

وسببه وسمته .
أما النبوة ، فهي تنتقل إلى الوصي استناداً الى معطيات المعجم ، فكيف نوفق بين هذا 

وبين اختتام النبوة بالنبي محمد صلى الله عليه وآله وسلم  ؟ .
إنّ النبوة بمعناها ) الإخبار والإنباء عن الله عز وجل (، خُتمت بالنبي محمد صلى الله 
عليه وآله وسلم ، إذ لا نبي بعده ، أما النبوّة بمعناها المنهج والطريق الواضح فهي 
باقية الى يوم القيامة ، ووجهها الأول القرآن الكريم ، ووجهها الثاني الوصي ، لأنه 
ورثها عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم ، ثم استمرت في الأئمة من بعده ، وهنا 

فالنبوة غير منقطعة من هذا الوجه .
أما إمامة النبي صلى الله عليه وآله وسلم ، فقد ورثها علي بن أبي طالب ــ على وفق 
ــ لأنها مرتبة إلهية بعد النبوة ، وانتقلت إليه على وفق قول الإمام السابق  المعجم أيضاً ـ

من النبي صلى الله عليه وآله وسلم بأمر الله تعالى .
وهكذا يتعاضد الاستعمال الاجتماعي للألفاظ مع الروايات في إثبات انتقال الإمامة 

الى أئمة أهل البيت ـ عليهم السلام ـ وبقائها فيهم إلى يوم القيامة .



١٤٨

الإمامة والإمام في أحاديث الإمام الرضا ـ عليه السلام : قراءة تأويلية

وهذا الذي نقول به يتطابق تماماً مع ما ذهب إليه علماؤنا في بيان هذه الحقيقة الإلهية 
، ولكنهّم وصلوا إليها من طريق ، ونحن وصلنا إليها هنا من طريق ثانية )18(.

الإمامة خلافة الله :-
يقفي الإمام الرضا عليه السلام وصفه السابق للإمامة بالوصف الآخر وهو )) إن 
الإمامة خلافة الله عز وجل وخلافة الرسول ومقام أمير المؤمنين وميراث الحسن 

والحسين ــ عليهما السلام  ــ (()19(.
شاء الله عز وجل أن يجعل له خلفاء في الأرض ، مذ خلق آدم عليه السلام ، إذ قال 
السلام هو الخليفة  آدم عليه  ، فكان  البقرة 30   ) خَلِيفَةً  فِي الأرَْضِ  جَاعِلٌ  إنِيِّ   )  :
المنصوص عليه من الله عز وجل ــ ولكن قد يقال إن الخلافة قد تكون غير مقصورة 
على شخص آدم عليه السلام بل يشاركه بنوه بها . وهنا نقول : إن للخلافة معنيين 
على وفق ما جاء في القرآن الكريم . عام وخاص ، فالمعنى العام هو : إيراث الأرض 
لبني آدم قوم بعد قوم حتى يرثها الله تعالى في النهاية . ومصداق هذا قوله تعالى :( 
أما   ، ( الأعراف 128  للِْمُتَّقِيَن  وَالْعَاقِبَةُ  عِبَادِهِ  مِنْ  يَشَاءُ  مَن  يُورِثُهَا  إنَِّ الأرَْضَ للهِِّ 
المعنى الخاص فهو : مرتبة إلهية يعطيها الله تعالى لمن يشاء من عباده على نحو خلافة 
ا جَعَلْناَكَ خَلِيفَةً فِي الْأرَْضِ ( ص 26 .  داود عليه السلام في قوله تعالى :( يَا دَاوُودُ إنَِّ
ووراثة سليمان لها من جملة ما ورثه من داود في قوله تعالى:( وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُودَ ( 
النمل 16 ، ومن هنا تكون الإمامة خلافة لله عز وجل في أرضه ، لأنها منزلة الأنبياء 
ــ كما مرّ ــ ، والأنبياءُ خلفاء لله على أرضه ، وسيدهم نبينا محمد ـصلى الله عليه وآله 

وسلم . ثم انتقلت خلافته الى علي عليه السلام .
قال   (( يقول:  فنجده   ، الخلافة  شأن  في  العرب  لسان  لنستشير  أخرى  مرة  ونعود 



١٤٩

الدكتور حاكم حبيب الكريطي

أنْ يقال للأئمة خلفاء الله في أرضه ... وعن ابن عباس أنّ أعرابياً  جاج : جاز  الزَّ
ـ فقال له : أنت خليفة رسول الله صلى الله عليه وآله  أبا بكر ـ رضي الله عنه  سأل 
وسلم  فقال : لا ، قال : فما أنت ، قال : أنا الخالفة بعده (()20( ، لأن الخليفة )) من 
يقوم مقام الذاهب ويسدّ مسدّه (()21(، وهو حقاً مقام الإمام علي عليه السلام كما 

وصفه الإمام الرضا عليه السلام في قوله السابق ، وكما حفظه الصحابة جميعاً .
موقع الإمامة في الدين :-

إنّ ما قدمناه بشأن منزلة الإمامة في الدين ، يبدو كافياً لمعرفة أحوال الأئمة ـ عليهم 
السلام ـ في حفظ الدين الى اليوم الموعود ، ولكنّ الإمام الرضا عليه السلام يقدم لنا 
بيانات أخرى ترسخ ما اطمأنت إليه نفوسنا ــ فيما مرّ ــ ، منها قوله : )) إن الإمامة 
أسّ الإسلام النامي وفرعه الساعي (()23( ، وَعَوْدٌ الى المعجم لنتبين دلالات مادة ) 

أسس ()24( :-
  1ــ الأسُ والأسس والأساس : كل مبتدأ شيء .

  2ــ الأسُُّ والأساس : أصل البناء .
  3ــ الأسُ : أصل كلّ شي .

إنّ المعنى المركزي الذي يجمع هذه المعاني الجزئية ، هو ان الأسُ أصل كل شيء ، 
وكلَّ شيء مفتقر إلى أصله ، لأنه ينهض عليه ويقوى به ، فكيف نوجّه كلام الإمام 

الرضا عليه السلام بشأن الإمامة بوصفها أصلًا ينهض عليه كل شيء.
أجمع علماء الإمامية على انّ الأسماء التي علّمها الله تعالى لآدم عليه السلام في قوله 
هَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلىَ الْمَلَائِكَةِ فَقَالَ أَنبئُِونِي بأَِسْمَاء هَـؤُلاء  مَ آدَمَ الأسَْمَاء كُلَّ تعالى ( وَعَلَّ
إنِ كُنتُمْ صَادِقِيَن ( البقرة 31 ، هي أسماء النبي صلى الله عليه وآله وسلم والأئمة ـ 
عليهم السلام ـ)25(، مستندين في ذلك إلى أحاديث صحيحة وصلت من أهل البيت 



١٥٠

الإمامة والإمام في أحاديث الإمام الرضا ـ عليه السلام : قراءة تأويلية

ـ عليهم السلام ـ ، منها أن جابراً الأنصاري ، سأل النبي صلى الله عليه وآله وسلم 
عن أول شيء خلقه الله عز وجل ، فأجابه النبي ـ صلى الله عليه وآله وسم: )) نور 
نبيك خلقه ثم خلق منه كل خير (()26( . ومنها أنّ النبي صلى الله عليه وآله وسلم  
قال)) خلقني وأهل بيتي من طينة لم يخلق منها أحد غيرنا ، فكان أول من ابتدأ من 

خلقه (( .
إن هذين الحديثين يجعلان النبي صلى الله عليه وآله وسلم والأئمة ـ عليهم السلام 
النامي على وفق وصف الإمام الرضا عليه السلام السابق ،  ــ أس الإسلام  ـ حقاً 

وعلى وفق ما قدمه الاستعمال الاجتماعي لمادة ) أسس ( .
وإذا أضفنا إلى هذا كلّه قولاً للإمام علي عليه السلام جاء )) بنا فتح الله وبنا يختم وبنا 
يمحو ما يشاء ويثبت (()27( . تبيّنت لنا حقيقة ما أشرنا إليه ، فالفتح هنا يعني فتح 

الخلق ، لمقابلة الختم له في نهاية القول .
وهذا من الكرامات التي خصّ الله تعالى بها الأئمة المطهّرين عليهم السلام ولعل 
من النافع هنا أنْ نستحضر قولاً آخر للإمام علي عليه السلام يدفع ما قد يتسرب الى 
نفوس البعض من هذا التوجيه قال عليه السلام : )) إياكم والغلو فينا ، قولوا إنّا 

عبيد مربوبون وقولوا في فضلنا ماشئتم (()28(.
مكانة الإمامة في الإسلام :-

ومن المظاهر التي تبّرز مكانة الإمامة في الإسلام ، قوله عليه السلام )) بالإمامة زمام 
الدين ، ونظام المسلمين ، وصلاح الدنيا ، وعز المؤمنين (()29(.

 يتألف قول الإمام عليه السلام هذا من أربعة مقاطع ، ينهض كل مقطع منه على 
 ) ) زمام  المقطع الأول تحمل مفردة  . ففي  المعنى  مفردة مركزية تتحكم في توجيه 
المعنى المركزي للنص ، فيحسن بنا إذن أن نعود إلى المعجم ــ على وفق منهجنا لنقف 



١٥١

الدكتور حاكم حبيب الكريطي

على دلالتها ــ جاء في لسان العرب تحت مادة ) زمم ()30( :-
  1ــ الأزمة : جمع زمام  ، وهو الحبل الذي يجعل في الخشاش ثم يُشد في طرفه المقود 

، وقد يُسمى المقود زماماً .
  2ــ زمزمة الرعد : أحسنه صوتاً وأثبته مطراً .

  3ــ الزمام : العشب المرتفع عن اللواع .
  4ــ زمّ الرجل بأنفه : إذا شمخ وتكبر .

إن الإمساك بالمعاني الجزئية تأويلياً ، يقود إلى بيان موقع الإمامة في الدين الإسلامي 
وتوجّه   ، الدين  بزمام  الإمامة  الأول تمسك  المعنى  وفق  فعلى   . إلهية  مرتبة  بوصفها 
كما   ، الناس  بعد  ومن  الدين  لها  ويستجيب   ، وجل  عز  الله  يريد  حيث  إلى  الناس 
أنْ  خشية   ، دار  حيث  معه  وتدور   ، خشاشها  بزمام  الممسك  لأمر  الناقة  تستجيب 
يُصاب أنفها بالعطب . ومن هنا ، فإذا خالف الناس الإمامة أصيب دينهُم بالعطب 
، وابتعدوا عمّا أمرهم الله تعالى باتباعه .. ومن قبل قال الإمام علي عليه السلام في 
وصف أهل البيت ـ عليهم السلام ـ )) وهم أزمّة الحق (()31( . فزمام الدين في قول 
الإمام الرضا عليه السلام هو أزمّة الحق في قول جده الإمام علي بن أبي طالب عليه 

السلام .
أما المعنى الثاني ، فنلتقط منه تأويلًا هو : إنّ الإمامة وما يصدر عن الأئمة ، هو أحسن 

ما يُسمع من الرعد .
والمفارقة التي تستأهل أن نبسط القول فيها قليلًا هنا ، أن زمزمة الرعد ، تعني أن 
مطره أثبت ، وأنفع وأغيث ، وإذا نقلنا هذا الى الإمامة ، فيكون ما يصدر عن الأئمة 
عليهم السلام هو الأثبت والأنفع والأكثر غيثاً ، فالإمام كان يرى تفرق المسلمين 
الى شيع وطوائف وكل يدعي أنه هو الممسك بحبل الدين الصحيح ــ فإذا أراد عليه 



١٥٢

الإمامة والإمام في أحاديث الإمام الرضا ـ عليه السلام : قراءة تأويلية

السلام أن ينصح الناس ويبين لهم أن زمام الدين معقود بالإمامة ، والإمساك بهذا 
ينتج نفعاً للناس ونجاة من الهلاك . وإذا استحضرنا قولاً آخر للإمام علي  الزمام 
عليه السلام عن الأئمة )) وبنا ينزل الغيث (()32( أدركنا سرّ توصيف الإمام الرضا 

عليه السلام للأئمة ـ عليهم السلام ـ بهذا الوصف .
ويبقى من معاني ) زمم ( . معنى الشموخ والتكبّر . وعلى الرغم من أنّ الشّموخ 
والتكبّر منهيّ عنهما في غير هذا الوضع ، فالدين يشمخ بأنفه ويزهو بالإمامة التي 
الناس الى  تزيده عزاً وبهاءً وألقاً وثباتاً . وهذا الشموخ شموخ الحق الذي يجذب 

ظهوره وبيانه .
أما المقطع الثاني من قول الإمام السابق )) نظام (( فتعيننا على إدراكه معاني مادة

  ) نظم ( كما وردت في لسان العرب ، وهي على النحو الآتي)33( :-
  1ــ النظم : التأليف ، ونظمت الؤلؤ جعلته في سلك .

  2ــ نظام كل أمر ملاكه .
  3ــ النظم : نظمك الخرز بعضه الى بعض في نظام واحد .

  4ــ النظام : العقد من الجوهر . والنظام : الخيط الذي ينظم به الؤلؤ .
  5ــ النظام : الهدية والسيرة .

  6ــ النظام : الثريا .
إن ما يجمع هذه المعاني للجذر ) نظم ( هو الترتيب والاتساق والتوافق والانتظام 
، وحسن النظر ، وجمال الصورة ، فحينما تكون هذه الصفات عنوانات للدين من 
خلال الإمامة ، تبيّن لنا بعض من مراد الإمام الرضا عليه السلام في هذا التوصيف .
إليها المسلمون في كل حين ،  الدين ، يعود  ففي المعنى الأول تكون الإمامة ملاك 
لينظروا قوام دينهم ونظامه ، وما يمكن أن يعتمد عليه في فهمه ، خاصة إذا تعددت 



١٥٣

الدكتور حاكم حبيب الكريطي

الفيصل  ـ  السلام  عليهم  ـ  الأئمة  يقوله  وما   ، الإمامة  تكون   . واختلفت  الروايات 
فلا   ، هذا  الى  واستناداً   . نظامه  في  تعالى  الله  يريده  ما  حدود  ومعرفة  الحق  بيان  في 
قائمة   ، الشرك  ، وثغرات  الإفك  الهرج وصرخات  ، لأن دعوات  نظام  بدون  دين 
في العصور كلّها ، بأردية بهرجة قد تجرجر إليها من لا يعرف نظام الدين ، فتكون 

الإمامة هي العاصم للناس في أمور دينهم .
إن نظام الدين الممثل بالإمامة على هذا النحو ، يأخذ مداه الحقيقي في نفوس المسلمين 
ويَرَوْن أنفسهم قريبين منه ، حينما تُلبسه الإمامة جمالاً ونظاماً يقرّبه من النفوس ، إذ 
تهفو إليه لما ترى فيه من اتساق وتوافق ، وهذا ما تحققه معاني ) نظم الؤلؤ ( ، والعقد 
من الجوهر ، و ) نظم الخرز بعضه الى بعض في سلك واحد ( ، إذ يظهر فيه نفاسة 
المنظوم وجمال النظم ودقته . وهذا فعل الإمامة ، وكما يتفرط الؤلو إذا قطع سلكه ، 

يتفرط أمر الدين بغير إمامة .
ويبقى من معاني ) نظم ( الهدية والسيرة ، وكلا المعنيين له شأن في الدين ، فمعنى 
الهدية إذا اقترن بالدين ، صارت الإمامة هدية الله الى المسلمين ، وما يهديه الله يكون 

هو النفاسة المحضة وليس نفيساً فقط.
أما إذا أخذنا بمعنى السيرة ، فتكون الإمامة هي سيرة الدين، ومن أراد أن يسير على 
يتلمس هدى الأئمة في سيرتهم ، لأنهم يجسّدون  ، فعليه أن  الدين الصحيح  هدى 

الدين في حياتهم حقاً .
أما معنى الثريا ، فيومئ الى الهداية التي يُتحصل عليها من الإمامة؛ لأن هذا الكوكب 
العرب : )) إن خلال  به ، فضلًا عن جماله وأسراره . فقد ورد في لسان  مما يهتدى 
أنجم الثريا الظاهرة كواكب خفية كثيرة العدد والثروة (()34( ، وهذا حال أهل البيت 
ـ عليهم السلام ـ فهم قريبون لمن يَسْتدِلُ بهم ، لا يُسبر غُوْرهم للبعيدين عنهم ، لأنهم 



١٥٤

الإمامة والإمام في أحاديث الإمام الرضا ـ عليه السلام : قراءة تأويلية

موطن الهداية الرئيس لمن يريدها .
ويضيف الإمام الرضا عليه السلام المقوم الآخر وهو أن الأئمة )) صلاح الدنيا (( ، 

فكيف نقارب هذه الصفة معرفياً ؟ . جاء في معاني مادة ) صلح ()35( :-
  1ــ الصلاح : ضد الفساد ، والإصلاح نقيض الإفساد .

  2ــ أصلح الشيء بعد فساده : أي أقامه .
  3ــ الصلح : السلم .

 4ــ صلاح : من أسماء مكة .
حيث  من  للدنيا  تعالى  الله  يُريدُهُ  ما  هو   ، هنا  الإمام  يُريده  الذي  الدنيا  صَلاح  إن 
اعْلَمُوا  هي مزرعة للآخرة  فصلاحها يعني صلاح الدنيا والآخرة ، قال تعالى :( 
نْيَا لَعِبٌ وَلَهوٌْ وَزِينةٌَ وَتَفَاخُرٌ بَيْنكَُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الْأمَْوَالِ وَالْأوَْلَادِ كَمَثَلِ  مَا الْحَيَاةُ الدُّ أَنَّ
اهُ مُصْفَرّاً ثُمَّ يَكُونُ حُطَاماً وَفِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ  ارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يهَيِجُ فَتَرَ غَيْثٍ أَعْجَبَ الْكُفَّ
 ، الحديد20   ) الْغُرُورِ  مَتَاعُ  إلِاَّ  نْيَا  الدُّ الْحَيَاةُ  وَمَا  وَرِضْوَانٌ  اللهَِّ  نَ  مِّ وَمَغْفِرَةٌ  شَدِيدٌ 
وإلّا لا صلاح لها بدون الآخرة ، لأن من يريد الآخرة يعطيه الله الدنيا والآخرة ، 
ومن هنا فإن الخروج عن خط الإمامة يعني فساداً وإفساداً لها ، وإذا فسدت الدنيا 
ذهب الأمان وتلاشى السلم الذي )) لولا الإمامة لوقع الهرج والمرج والقتل الغارة 
العباد (()36( ،  الفساد والعناد والذل والعجزة في  والنهب وسبي الأولاد وحصل 
وأرى انّ من الممكن جداً القول ان اسم مكة ) صلاح ( فيه استحضار لحرمة البيت 
المعظم بوصفه حرماً آمناً ، و يعني استحضاراً لحرمة أهل البيت ـ عليهم السلام ـ 
فمادام اصلاح الدنيا مرتبطاً بالإمامة ، فضلًا عمّا ذكرنا ــ فلا بد أن تطبق الحرمة التي 
جعلها الله تعالى للإمامة بوصفها أصلًا من الأصول الخمسة ، ويُعمل بها حتى يُبْعد 

الفساد عن الدنيا .



١٥٥

الدكتور حاكم حبيب الكريطي

إن  إذ   ، الثاني عشر  الإمام  يد  إلّا على  يكتمل  الدنيا لا  أنّ صلاح  الى  أن نشير  بقي 
قد  بل خَيراتها   ، فيها الخيرات  ، ولو كثرت  الدنيا  يُفسد  مما  والبغي  الظلم والجوَر 
تكون ناظمًا للفساد ، ومن هنا تكون الإمامة ناظم الصلاح للدنيا ، لأنّ فيه صلاح 
يمثل  الذي   ) البناء  خيط   ( ومنها   ) أمم   ( معاني  نستذكر  أن  هنا  وعلينا   ، الآخرة 
ستصلح  إذ   ، الدنيا  ستكون  البناء  خيط  بداية  أن  نُضيف  وهنا   ، الحقّة  الاستقامة 
بالإمامة ، ونهايته ستكون الآخرة ، فصار السيُر على هذا الخيط من الدنيا الى الآخرة 
فبدايته النبي صلى الله عليه وآله وسلم ونهايته الإمام المهدي ـ عجل الله فرجه  ـ الذي 

))سيملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعد أنْ ملئت ظلمًا وجوراً ((.
سمات الإمام :-

        بسط علي بن موسى الرضا عليه السلام ، القول في سمات الإمام ، بعد أنْ تبيّنت 
ه الله  فيما سبق منزلة الإمامة في الإسلام ، ومن حق تلك المنزلة أنْ يتبوأها من خَصَّ
تعالى بذلك ، وقد خص الأئمة بهذه المرتبة على وفق صفاتهم التي اختارها لهم ، وقد 

بين الإمام الرضا عليه السلام ، بعضها ، على النحو الآتي :-
أولاً : النسب :- 

        شاء الله تعالى أنْ يحصر إمامة المسلمين في قبيلة قريش ، إذْ ورد عن النبي صلى الله عليه 

وآله وسلم أنه قال : )) الأئمة من قريش (()37( ، ولكي يوجّه الإمام الرضا عليه السلام مسير 

الحديث النبوي الى حيث أراد الله ، جعل فرعها من عبد مناف وذروتها من هاشم )38(، وقد 

خصَّ الإمام عبد مناف بالذكر ليُبعد من أبعده الله عز وجل من بطون قريش الأخرى عن 

النبوي الشريف إذا أخذوه مجتزأً ، وبإطاره العام من  التفكير بالإمامة على وفق الحديث 

دون النظر فيما ورد من أحاديث أخرى تبيّن خط سير الإمامة ، ثم يُشير الإمام عليه السلام 

الى أنَّ ذروة الإمامة من هاشم بن عبد مناف ، حيث الشّرف والعلاء والرفعة .



١٥٦

الإمامة والإمام في أحاديث الإمام الرضا ـ عليه السلام : قراءة تأويلية

          واكتفى الإمام عليه السلام بهذا التوصيف لنسب الإمامة ، لأنّ ذرية هاشم 
انحصرت في عبد المطلب  ولم يبق )) لهاشم عقب إلّا من عبد المطلب (()39( ، وإذ 
وصل النسب الى هنا . ظهر اسم النبي صلى الله عليه وآله وسلم  فهو النبي والإمام ، 
ثم قُلد صلى الله عليه وآله وسلم  الإمام علي الإمامة في يوم غدير خم بأمر الله تعالى ، 
إذ صارت مقامه الذي اختاره الله تعالى له ، يقول الإمام مرة أخرى في تأكيد ذلك )) 
فكانت له خاصة ، فقلّدها علياً بأمر الله عز وجل على رسم ما فرضها الله عز وجل 

فصارت في ذريته الأصفياء(()40(.
 ولكي لا يوجّه كلام الإمام الى غير ما يُريده ، ويدعي من ليس له حق في الإمامة 
عليه  طالب  أبي  بن  علي  ذرية  من  لأنّه  قبل  من  بها  أدعى  من  دعوى  ويُسقط   ، بها 
السلام ، أتمّ الإمام الرضا عليه السلام بيانه لنسب من يكون إماماً ، فقال )) وهو 
نسل المطهرة البتول (()41( ، و )) ميراث الحسن والحسين (()42( ، و )) العترة من آل 

الرسول (()43( .
ـ حصر الإمامة بما أوصى  ـ وإن كان معروفاً عند المسلمين من قبل ـ إن هذا التوصيف ـ
به الله تعالى في تركيز بيّنٍ على نسل السيدة فاطمة ـ عليها السلام ـ ، وحتى نستكمل 
هذه الرؤية في نسب الأئمة ، ما يؤيدها في التأويل اللغوي الذي اعتمدناه ننظر الآن 
في معاني ) العترة ( ، التي ذكرها الإمام الرضا عليه السلام في قوله السابق . جاء في 

لسان العرب مادة) عتر ()44( :-
  1ــ عترة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ولد فاطمة رضي الله عنها .

  2ــ العترة : ولد الرجل وذريته وعقبه من صلبه ، فعترة النبي صلى الله عليه وآله 
وسلم ولد فاطمة البتول .



١٥٧

الدكتور حاكم حبيب الكريطي

بيته الأقربون ، وهم أولاده وعلي وأولاده .... والمشهور  : أهل  النبي    3ــ عترة 
المعروف أن عترته أهل بيته ، وهم الذين حُرمت عليهم الزكاة والصدقة المفروضة .

  4ــ العتر : الذبح .
  إن الذي يدعونا الى التوقف عنده في هذه المعاني ، هو إتفاقها على عترة النبي صلى 
الله عليه وآله وسلم وهم ) علي وفاطمة والحسن والحسين ( ، وعلى الرغم من انَّ 
هذه  وفق  على  العترة  بتوصيف  مشمولون  وسلم  وآله  عليه  الله  صلى  النبي  أولاد 
المعاني إلّا أنهّم ماتوا ولم يعقبّوا ، فانحصرت عترة النبي صلى الله عليه وآله وسلم 

فيمن بقي من توصيف العترة على وفق ما ذكرنا .
ولعلنا لا نبعد كثيراً عن حديثنا عن المسوغات اللغوية التي تمنحنا قوة في بيان ما في 
أقوال الإمام من دلالات إذا عدنا الى المسوغ العقيدي وقلنا إنّ الإمام الرضا عليه 
السلام ، أراد أن ينبهنا في قوله هذا عن ) العترة ( على حديث الثقلين ، ) كتاب الله 
وعترتي ( ، المتواتر ، حتى تكون ) العترة ( بدلالتها اللغوية التي قدّمها الاستعمال 

الاجتماعي . الركيزة الثانية بعد القرآن في العقيدة الإسلامية .
 ،  ) العتر   ( العترة ( وهو   ( بالمعنى الأخير من معاني  يتعلق   ، النفس شيء  بقي في 
المعنى ليس بعيداً عن مراد الإمام الرضا عليه السلام  المذبوح ( ، وهذا  ومعناه ) 
، فهو يحفظ ــ كما هو معلوم ــ حديث جدّه الإمام الحسن عليه السلام بعد شهادة 
أبيه الإمام علي عليه السلام إذ قال )) إن الأمر يملكه اثنا عشر إماماً من أهل بيته 

وصفوته ، ما مناّ إلّا مقتولٌ أو مسمومٌ (()45(.
صار واضحاً الآن ــ وعلى وفق أحاديث الإمام الرضا عليه السلام أن الله تعالى شاءَ 
أنْ يجعل نَسب الأئمة من ذرية النبي صلى الله عليه وآله وسلم ومن صُلب علي بن 

أبي طالب والبتول فاطمة ـ عليهم السلام ـ .



١٥٨

الإمامة والإمام في أحاديث الإمام الرضا ـ عليه السلام : قراءة تأويلية

علم الإمام :-
        أظهرت الصفحات السابقة ، أنّ الإمامة اختيار ربّاني ، لأنها من مراتب النبوة ــ 
على وفق توصيف الإمام الرضا عليه السلام ، واستناداً إلى هذا ، فإن من يختاره الله 
عز وجل لمرتبة الإمامة ، سيكون عالماً بفضل الله ، لا يعلّمه بشر مثله ، لأن المهمة 
المكلّف بها ــ وهي قيادة الناس الى حيث يريد الله ــ تُحتم أن يكون على علمٍ كافٍ ، بما 
يحتاج إليه بنو البشر لتصريف شؤونهم في العصور كلّها ، ما دامت الإمامة مستمرة 
إلى قيام الساعة ، يقول الإمام الرضا عليه السلام في بيان علم الإمام :)) والأئمة 

صلوات الله عليهم ، يوفقهم الله ويؤتيهم من مخزون علمه وحكمه ،
 لا يؤتيه غيرهم ، فيكون علمهم فوق علم أهل زمانهم في قوله تعالى ( أَفَمَن يهَْدِي 

كُمُونَ ( (()46(. يَ إلِاَّ أَن يهُْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْ ن لاَّ يهَدِِّ إلىَِ الْحَقِّ أَحَقُّ أَن يُتَّبَعَ أَمَّ
في  والتوفيق  وجل  عز  الله  من  توفيق   ، الناس  لقيادة  واختيارهم  الأئمة  إمامة  إنّ 
هذا الموطن هو الإلهام الرباني ، جاء في لسان العرب )) ووفقه الله سبحانه للخير 
ألهمه وهو التوفيق (()47( ، ثم يأتي علمهم من مخزون علم الله عز وجل وحكمه ، 
فيسخّرون العلم الذي ألهمهم الله إياه في سُبُل الخير والرشاد ، ثم يقفي الإمام عليه 
ن  السلام كلامه بالاستشهاد بالآية الكريمة :( أَفَمَن يهَْدِي إلىَِ الْحَقِّ أَحَقُّ أَن يُتَّبَعَ أَمَّ
كُمُونَ ( يونس 35 ، فما دلالة الاستشهاد بهذه  يَ إلِاَّ أَن يهُْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْ لاَّ يهَدِِّ

الآية هنا؟.
إنّ الآية المباركة واضحة في الإشارة إلى الإمامة بوصفها هي الهادية إلى الحق ، ومن  
تابعاً له)48( ، يسير على طريقه ، ويتمثل  يهدي إلى الحق يكون قائداً لغيره ، وغيره 
منهجه ) ونستحضر هنا خيط البناء( ، وهذه الموازنة هنا بين من يهدي إلى الحق وبين 
. فمن  منه  يستمد حياته  بالأصل لأنه  يوزن  الفرع لا  أنّ  لنا  تظهر   ، به  من يهتدي 



١٥٩

الدكتور حاكم حبيب الكريطي

يهتدي بغيره ، لا يقوى على مخالفة الهادي ، وإن حصل ، فهو الضياع والتيه والشرك 
والضلال . ومن هنا نفهم الاستفهام الإنكاري )فمالكم كيف تحكمون( الذي ختمت 

به الآية المباركة ، إذ ان الحكم بمساواة الاثنين لا ينمّ بعقل يحُسن الحكم .
كْمَةَ  ثم يستشهد الإمام الرضا عليه السلام بآية مباركة أخرى ، هي قوله :( يُؤتيِ الْحِ
رُ إلِاَّ أُوْلُواْ الألَْبَابِ ( البقرة  كَّ كْمَةَ فَقَدْ أُوتيَِ خَيْراً كَثيِراً وَمَا يَذَّ مَن يَشَاءُ وَمَن يُؤْتَ الْحِ

.269
 ابتداءً نقول إن إيراد الآية المباركة لا يقتصر هنا على الإشارة إلى الخير الكثير الذي 
تضمنته فقط ، لأن الأصل في هذا الخير ، هو الحكمة )49( ، بل إن الحكمة هي الخير 

الكثير  ، فما المراد بالحكمة هنا ؟ .
جاء في الاستعمال الاجتماعي لمادة ) حكم ( ما يأتي :-

  1ــ الحكمة : معرفة الأشياء بأفضل العلوم .
  2ــ الحكمة : العلم والفقه والقضاء بالعدل .

  3ــ الحكيم : المتقن للأمور ، الثقة المأمون ، الذي يتناهى عما يضرّه في دينه ودنياه .
  4ــ حكمة اللجام : تكون على أنف الفرس وحنكه وتمنعه من مخالفة راكبه .

ــ يعطيها الله  المعرفة وإتقان الأمور  ، إن الحكمة ضرب من  المعاني  إن الجامع لهذه 
تعالى لمن يشاء من عباده ــ فتمنع صاحبها عن كل ما يضرّه في الدين والدنيا ، وهذا 
ضرب من الخير الكثير الذي أشارت إليه الآية المباركة والذي أراده الإمام الرضا 
عليه السلام ـــ فيما نعتقد ـــ . وهذا عينه ورد في كلام للإمام علي عليه السلام يقول 
فيه: )) وعندنا أهل البيت أبواب الحكم (()50( ، ومن النظر في الآية وقول الإمام 
ــ أبواب  ـــ الأئمة طبعاً ـ  ـ عليه السلام هذا ، نقول إنّ عند أهل البيت ـ عليهم السلام ـ

الخير الكثير الذي ربطه الله تعالى بالحكمة التي وهبها لهم.



١٦٠

الإمامة والإمام في أحاديث الإمام الرضا ـ عليه السلام : قراءة تأويلية

بيد أنّ الحكمة المشار إليها في هذه الآية هي غير الحكمة التي وهبها الله تعالى للأنبياء في 
الآيات المباركات الباقيات ، إذ اقترن ذكرها بالكتاب أينما وردت ) الكتاب والحكمة 
()51( ، وتلك قضية أخرى ، أما هذه الحكمة )) ومن يؤت الحكمة (( فتتوافق تماماً 
كْمَةَ أَنِ اشْكُرْ  مع الحكمة التي وهبها الله تعالى للقمان في قوله :( وَلَقَدْ آتَيْناَ لُقْمَانَ الْحِ

مَا يَشْكُرُ لنِفَْسِهِ وَمَن كَفَرَ فَإنَِّ اللهََّ غَنيٌِّ حَميِدٌ ( لقمان 12 . للهَِِّ وَمَن يَشْكُرْ فَإنَِّ
أننا لم نظفر بما يقنعنا بدلالة الحكمة الممنوحة للقمان ، فإننا نعتقد  وعلى الرغم من 
النبي محمد  ـــ عدا  السماوية  بالكتب  العلم يقترب من علم الأنبياء  أنهّا ضرب من 
صلى الله عليه وآله وسلم ـــ التي أرسلوا بها ، ولكنها ليست هي ، ولا نقتصر ــ أيضاً 
السيد  يرى  كما  والعلم  الجهل  بين  تكون وسطاً  التي  النافعة  العلمية  المعرفة  ــ على 
الطباطبائي في تفسيره)52( . إذن فهي ضربٌ من العلم يقود صاحبه إلى العصمة ، قد 
ورد عن أبي عبد الله الصادق عليه السلام عن حكمة لقمان قوله )) أما والله ما أوتي 
لقمان الحكمة بحسب ولا مال ولا أهل ولا بسط في الجسم ولا جمال ، ولكنه كان 
رجلًا قوياً في أمر الله ، متورعاً في الله ساكناً مستكيناً عميق النظر طويل الفكر حديد 

النظر ... فبذلك أوتي الحكمة ومنح العصمة (()53(.
ومن هنا فإنّ هذه الحكمة منحته عصمة ، أبعدته عن اقتراف المعاصي . فصار المعني 
بهذه الآية هم الأئمة ـ عليهم السلام ـ ، او هم أظهر مصاديقها على النحو الذي رأيناه 
في دلالتها ، وهنا لا بأس من استحضار معنى ) حكمة اللجام ( ، فهذه الحكمة هي 

العصمة التي تمنع صاحبها من المخالفة بإرادته .
ويتبع الإمام الرضا عليه السلام الآية السابقة بآية أخرى ، تبقينا في ميدان الأئمة و 
سْمِ  الإمامة ، وهي قوله تعالى :( إنَِّ اللهَّ اصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِ
المباركة  الآية  تظهر   ،  247 البقرة   ) عَلِيمٌ  وَاسِعٌ  وَاللهُّ  يَشَاءُ  مَن  مُلْكَهُ  يُؤْتيِ  وَاللهُّ 



١٦١

الدكتور حاكم حبيب الكريطي

اصطفاء الله تعالى لطالوت ، ليكون ملكاً على بني اسرائيل ، وحينما اعترضوا على 
انّه ـ جلّ شأنه ـ  هذا الاصطفاء لأنّ طالوت لم يؤت سعة من المال ، ذكر الله تعالى 
المصطفى على  تفضيل  يعني  فالاصطفاء  ــ  والجسم  العلم  بسطة في  وزاده  اصطفاه 
غيره . وطالوت مصطفى من الله تعالى فلا مورد للاعتراض على اصطفائه ، وإذا 
كان ثمة وجه لاعتراض بني اسرائيل ـــ من وجهة نظرهم هم ـــ لأنهم أهل الملك ، 
فلا وجه للاعتراض على إمامة الأئمة ـ عليهم السلام ـ ومن وجهة نظر مخالفيهم هنا 

ــ لأنهّم أهل بيت الشرف في العرب بإجماع العرب على ذلك .
أما العلة الأخرى للاختيار فهي الزيادة في العلم والجسم ، لأن العلم يجعل المختار 
قادراً على توجيه الناس إلى مصالحهم الدنيوية والأخروية . والقدرة الجسمية تعينه 

على تطبيق العلم على النحو المشار إليه)54(.
والآية الثالثة التي يوردها الإمام عليه السلام قوله تعالى: ( وَكَانَ فَضْلُ اللهِّ عَلَيْكَ 

عَظِيمًا( النساء 113 .
النبي محمد صلى الله عليه  منةّ الله عز وجل على  المباركة  الآية  يظهر هذا الجزء من 
المنزل وبالحكمة وبالعلم ، وهذا عينه ما منَّ به الله عز وجل  بالكتاب  وآله وسلم 
على الأئمة ، فهم حفظة الكتاب ومفسروه والراسخون في علم تأويله ، أما الحكمة 
العلم  . ويبقى  السابقة  المراد بها في مقاربتنا للآية  قليل عن  القلم قبل  ، فقد رفعنا 
الذي وهبه الله للأئمة ـ عليهم السلام ـ وهو ما نحن بصدده ، وأشارت إليه الآية 
المباركة في صدرها :( وَعَلَّمَكَ مَا لمَْ تَكُنْ تَعْلَمُ ( النساء 113، فالنبي صلى الله عليه 
وآله وسلم أخذ علمه من الله تعالى بلا واسطة ــ بدلالة هذه الآية )55( ، والإمام علي 
عليه السلام أخذ علمه من النبي صلى الله عليه وآله وسلم بلا واسطة ، وهكذا علم 
علم  علمهم  فصار   ، واسطة  بلا  ــ  بعض  عن  بعضهم  ــ  علمهم  يأخذون  الأئمة، 



١٦٢

الإمامة والإمام في أحاديث الإمام الرضا ـ عليه السلام : قراءة تأويلية

رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، وثمة روايات تساند هذا الأمر وتبسطه بتفصيل 
، فقد ورد عن الإمام أبي عبد الله جعفر بن محمد عليه السلام أنه قال: )) إنّ الله خلق 
 ، بالعلم وأورثنا علمهم وفضّلنا عليهم في علمهم  الرسل وفضّلهم  العزم من  أولي 
وعلّم رسول الله ما لم يعلموا وعلّمنا علم رسول الله وعلمهم (()56( ، وهذا القول 
ينطوي على الفضل العظيم الذي منَّ به الله تعالى على النبي صلى الله عليه وآله وسلم 

وأهل بيته ـ عليهم السلام ـ .
عصمة الإمام :-

 إنّ الإمامة تحتّم أن يكون ) الإمام ( معصوماً من الزلل دون جبر ، ومطهّراً من الذنوب 
، حتى يقود الناس بعلمه الموصوف ــ كما مرّ ــ ، ويكون قدوة طيبة لهم ، وأسوة حسنة 
على النحو الذي صار فيه رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أسوة حسنة للمسلمين 
لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهَِّ أُسْوَةٌ حَسَنةٌَ لمَِّن كَانَ يَرْجُو اللهََّ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللهََّ   )
مَا يُرِيدُ اللهَُّ ليُِذْهِبَ عَنكُمُ  كَثيِراً ( الأحزاب 21 ، وعصمة الأئمة يجسدها قوله تعالى ( إنَِّ
رَكُمْ تَطْهِيراً ( الأحزاب 33 ، وعلى الرغم من كثرة ما كُتب  جْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّ الرِّ
حول العصمة)57( ، فإنّ فيما قاله الإمام الرضا عليه السلام ، ما يستحق أن نقف عنده 
تأويلياً لما فيه من كشف لجوانب أخرى أضاءها عليه السلام ومنها قوله: )) الإمام 
ر من الذنوب ، المبرأ من العيوب ((. فالمطهّر هنا، هو الذي طهّره غيره ، فهو  الـمُطهَّ
اسم مفعول وقع عليه فعل التطهير، ولا ترضى قواعد اللغة العربية بغير هذا التوجيه 
ــ في آية  ــ كما مرّ  ، فتطهير الأئمة حقيقة كأنه فيهم ، لأن الله تعالى شاء أن يطهّرهم 
رين من الفساد والجهالات والمخالفات ، ومن هنا فإنّ هؤلاء  التطهير ، فصاروا مُطَهَّ
المطهّرين ، هم الذين يقدرون على معرفة حقائق القرآن الكريم ومسّ معانيه ، وهم 
رُونَ ( الواقعة79 ، بعد المزاوجة المعرفية بين آية  هُ إلِاَّ الْمُطَهَّ المعنيون بقوله تعالى:(  لاَّ يَمَسُّ



١٦٣

الدكتور حاكم حبيب الكريطي

التطهير وهذه الآية ، لأن القرآن )) ينطق بعضه ببعض ويشهد بعضه على بعض (()58( ، 
ويُضيف الإمام الرضا عليه السلام صفاتٍ أخرى ، تبّرز عصمة الأئمة ـ عليهم السلام 
ـ فيقول عنهم: )) معدن القدس والطهارة والنسك والزهادة والعلم والعبادة (()59( . 
، جاء في  السلام من قوله  لنقارب هدف الإمام عليه  المعجم  إلى  الذهاب  نعاود  وهنا 

لسان العرب عن مادة ) المعدن ()60( :-
  1ــ مكان كل شيء يكون فيه أصله ومبدؤه نحو معدن الذهب والفضة والأشياء .

  2ــ المعادن : المواضع التي يستخرج منها جواهر الأرض .
وجاء في مادة ) قدس ( ما يأتي)61( :-

  1ــ القديس : تنزيه الله عز وجل .
العيوب  من  المنزّه  الطاهر  وهو   ، الطهارة  وهو  القدس  من  فعول   : القدوس  2ــ    

والنقائص .
  3ــ القدس : البركة .

  4ــ القدس : السفينة العظيمة .
ــ إذن، هو أصله ومبدؤه الثابت الذي لا  إنّ معدن كل شيء ــ كما في لسان العرب 
ض للتحوّلات التي تفقده بعضاً من أصالته ، إذ يبقى أصلًا مطلقاً لا يتغير ولا  يتعرَّ
ـــ على وفق هذا المعنى ، هم  ـــ الأئمة  يتبدل ولا يتجرأ ، فأهل البيت عليه السلام 
الأصل المطلق الثابت لما سيأتي من صفات كما وردت في حديث الإمام الرضا عليه 

السلام .
 ، تنزيه الله عز وجل  المعنى الأول هو  ، والتقديس بحسب   ) القدس  ) معدن  فهم 

فيكون الأئمة ــ عليهم السلام ــ الأصل الثابت المطلق لتنزيه الله وتقديسه لهم .
ومن أجل بيان هذه الحقيقة نحتاج إلى النظر في الآيات القرآنية التي بَيَّنتَْ بدء الخليقة 



١٦٤

الإمامة والإمام في أحاديث الإمام الرضا ـ عليه السلام : قراءة تأويلية

عَلُ فيِهَا  ، قال تعالى :( وَإذِْ قَالَ رَبُّكَ للِْمَلَائِكَةِ إنِيِّ جَاعِلٌ فِي الأرَْضِ خَلِيفَةً قَالُواْ أَتجَْ
سُ لَكَ قَالَ إنِيِّ أَعْلَمُ مَا لاَ  مَاء وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بحَِمْدِكَ وَنُقَدِّ مَن يُفْسِدُ فيِهَا وَيَسْفِكُ الدِّ
هَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلىَ الْمَلَائِكَةِ فَقَالَ أَنبئُِونِي بأَِسْمَاء  مَ آدَمَ الأسَْمَاء كُلَّ تَعْلَمُونَ�30� وَعَلَّ
أَنتَ  إنَِّكَ  مْتَناَ  عَلَّ مَا  إلِاَّ  لَناَ  عِلْمَ  سُبْحَانَكَ لاَ  قَالُواْ  كُنتُمْ صَادِقِيَن�31�  إنِ  هَـؤُلاء 

الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ�32� ( البقرة32-30 .
وعلى الرغم من كثرة ما قاله المفسرون في هذه الآيات المباركات ، فإن ما نريد أن 
انهم  رأوا  الملائكة  انّ  وهو   . التفسيرية  التوجهات  تلك  عن  يختلف   ، منها  نأخذه 
أحق بخلافة الأرض لتسبيحهم بحمد الله وتقديسهم له . ولكنّ الله تعالى، علّم آدم 
الأسماء كلّها ، وطلب من الملائكة جواباً فلم يقدروا وقالوا لا علم لنا إلّا ما علمتنا 
، أي لا علم لنا بأسماء هؤلاء الذين يقدسون الله أكثر على هذا النحو ، وهو ليس 
ونَ  يْلَ وَالنَّهَارَ لَا يَفْتُرُ نحو كثرة زمنية ، لأن الملائكة تسبّح في كل آن :( يُسَبِّحُونَ اللَّ
( الأنبياء 20 ، ، فنحو التسبيح والتقديس المشار إليه ، هو كون هؤلاء هم معدن 
التقديس وأصله ، ولا يصل إلى تقديسهم لله عز وجل تقديس مقدس بما في ذلك 
الملائكة . وقد أجمعت الروايات أن ) هؤلاء ( الذين عُرضوا على الملائكة هم محمد 
وعلي وفاطمة والحسن والحسين والأئمة من ولدهم ، جاء في تفسير فرات الكوفي 
أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قال: )) خلقني وأهل بيتي من طينة لم يخلق منها 
أحد غيرنا ، فكلّنا أول من ابتدأ من خلقه (()62( ، فتقديس الأئمة لله عز وجل ، هو 
الأصل الثابت ، وكل فعل يأتي بعده على وجه التقديس مستند إليه ، ومن هنا يمكن 
تماماً أنْ نفهم ، كيف تكون مرتبة الإمامة أعلى من مراتب الأنبياء السابقين ، لأنّ 
الأصل في نبوّتهم هو إمامة الأئمة ، بعد أن تكشف المرتبة التي يتبوؤها عند الله عز 

وجل .



١٦٥

الدكتور حاكم حبيب الكريطي

وفي حديث آخر للإمام الرضا عليه السلام بين فيه أن مع الأئمة روحاً مقدسة ليست 
بملك )) لم تكن مع أحد ممن مضى إلّا مع رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وهي 
مع الأئمة منا تسددهم وتوفقهم ، وهي عمود من نور بيننا وبين الله عز وجل ((
)63( ، وهذه الروح هي التي تعصم الأئمة توفيق إلهي ــ دون جبر ــ كما مرّ بنا ، وهي 

التي تطهّرهم ) والطهارة المعنى الثاني من القدس ( ، والقدوس هو الطاهر المنزّه من 
العيوب والنقائص .

والمعنى الثالث من معاني ) القدس ( : البركة ، والبركة هي النماء والزيادة ، المسير 
التي ينهض بها  فالأئمة هم ) معدن ( البركة وأصلها ، وهذه الدلالة تظهر المهمة 
السلام  عليه  الحسين  بن  علي  للإمام  الآتي  الحديث  ولعل   ، الكون  نظام  في  الأئمة 
يُظهر تلك المهمة التكوينية وعلى وفق التوجيه اللغوي يقول: )) ... وبنا ينزل الغيث 
الذي  المحض  الخير  هم  فالأئمة  (()64(؟.  الأرض  بركات  ويخرج  الرحمة  ينشر  وبنا 

يجلّل الله تعالى بها عباده ، فصاروا بذلك ) معدن القدس ( حقاً . 
وهنا أمر يمكن أن يقال ، وهو انّ الله جعل الأئمة سبباً لنزول البركات من السماء 
ممثلة في الغيث والرحمة التي تلازمه ، فيكون سبباً لأن تخرج الأرض بركاتها ، فصاروا 
بحق على وفق توصيف الإمام الرضا عليه السلام معدن البركة أو معدن القداسة ، 
التي تقدم معنى البركة منها للكشف عن ذاته في هذا الجزء من توجيه حديث الإمام 

عليه السلام .
ويبقى من معاني القداسة  ،معنى ) السفينة العظيمة ( ، والأئمة هم السفينة العظيمة 
التي ينجو من ركب فيها ، فصارت عظمتها من حيث نجاة من فيها من الأهوال 
، من ركبها نجا ومن  بيتي كسفينة نوح  السلام )) مثل أهل  لقوله عليه   . والمحن 



١٦٦

الإمامة والإمام في أحاديث الإمام الرضا ـ عليه السلام : قراءة تأويلية

تخلف عنها غرق (()65( ، بل إن القطب الراوندي فسرّ قول الإمام علي عليه السلام 
)) شقوا أمواج الفتن بسفن النجاة (()66( ، بقوله )) كونوا مع أهل البيت لأنهم سفن 

النجاة (()67( .
ولا بأس من الإشارة هنا إلى ان مصطلح ) سفن النجاة ( صار علمًا للأئمة ـ عليهم  
كثرة  أدلّ على ذلك من  ، ولا  ـ  السلام  ـ عليهم  ذكره بهم  اقترن  ذُكر  فإذا  ـ  السلام 

استعمال الشعراء له بهذه الدلالة)68( .



١٦٧

الدكتور حاكم حبيب الكريطي

خاتمة البحث 
 ، والإمامة  للإمام  أعطى  السلام  عليه  الرضا  الإمام  ان  الى  نخلص  الختام  وفي 
بدون  تستقيم  لا  ،إذ  الحياة  في  أهميتها  الى  ونبهتهم   ، للمسلمين  قرّبها  توصيفات 
الإدراك العقلي التام لها ، حتى يتمسك المسلمون بها في حياتهم ، ويسيرون على هديها 
،لتتحقق لهم سعادة الدنيا والآخرة ، بعد أن رأى الإمام الرضا عليه السلام ابتعاد 
تحت  المسلمين  حياة  غطّت  التي  الفتن  أمواج  وكثرة   ، الصحيح  الدين  عن  الناس 
الفرق تسعى لجعل  فرقة من  ، وصارت كل  الدنيا  السلطان في  تأثير الحرص على 
الحق الى جانبها لتستقطب بذلك الأنصار كي يتبنوّا ما تدعو إليه . واستناداً الى هذا 
كله جاءت أقوال الإمام في هذا الشأن لتدفع ما غطّى عيون البعض من غشاوات 
التضليل ، كي يستبينوا طريق الحق الذي أراده الله تعالى لهم طريق العلم والمعرفة 

الذي يقود الى الهداية الصحيحة .
ولا بد من الإشارة هنا ــ أيضاً ــ الى ان ما جاء في أحاديث الإمام الرضا عليه السلام 
الشأن  هذا  في  ـ  السلام  عليهم  ـ  آبائه  بأحاديث  متصلًا  جاء  والإمام  الإمامة  عن 
ومولوداً منها ، لأنهّم ـ عليهم السلام ـ يستقون من معين صافٍ واحد ، هو النبي 

صلى الله عليه وآله وسلم  ومن بعده الإمام علي بن أبي طالب عليه السلام .



١٦٨

الإمامة والإمام في أحاديث الإمام الرضا ـ عليه السلام : قراءة تأويلية

هوامش البحث
 يُنظر : ينظر النهاية : 92 ، الاقتصاد : 51 ، مسالك الإفهام : 271/41 .1-
 يُنظر : اكتفينا هنا بالإشارة الى بيعة الغدير ، لإجماع المسلمين على انعقادها .2-
 يُنظر : الانتصار 52 .3-
 بحار الأنوار 371/92 ، وينظر بصائر الدرجات 843 ، الاختصاص 782 .4-
 يُنظر : طبقنا هذا المنهج على النحو الذي سنطبقه هنا في كتابنا أهل البيت في نهج البلاغة ــ 5-

قراءة تأويلية ، وقد قادنا ــ حقاً ــ الى نتائج نعتقد بجدتها .
سبق أن طبق هذا المنهج الدكتور نصر حامد أبو زيد في بعض كتبه ، وطبقه الدكتور عباس 6-

والتأويل /  التفسير  القرآني بين  المعنى  ــ  للدكتوراه  اطروحته  بأناة وتدبر في  أمير معارز 
دراسة تحليلية معرفية في النص القرآني .

نص النصوص في شرح الفصوص : 761 .7-
ينظر : الكافي : 571/1 ، أمالي الصدوق : 477 .8-
عيون أخبار الرضا : 691 .9-

يُنظر : أهل البيت في نهج البلاغة /قراءة تأويلية : 82 وما بعدها .01-
يُنظر : عيون أخبار الرضا : 691/2 .11-
يُنظر : روضة الواعظين : 25 . 21-
مال الدين وتمام النعمة : 323 .31-
معاني الأخبار : 231 .41-
يُنظر : تفسير الطبري : 08/52 ، تفسير ابن كثير : 631/4 .51-
يُنظر : لسان العرب : ) جعل ( .61-
يُنظر : لسان العرب : ) وصي ( .71-
يُنظر : م . ن : ) ورث ( .81-
العلم : 144 91- الراسخون في   ، النصوص : 081  الشيعي / 793 ، نص  العرفان  يُنظر: 

وما بعدها.
عيون أخبار الرضا 691 .02-
لسان العرب )خلف( .12-
يُنظر : م . ن .22-
مسند  الإمام الرضا : 69 .32-



١٦٩

الدكتور حاكم حبيب الكريطي

يُنظر : لسان العرب )أسس( .42-
رسائل 52-  ،  61  : النعمة  وتمام  الدين  كمال   ،  824  : الكبرى  الهداية   : حصراً  لا  مثالاً   : يُنظر 

المرتضى : 211/3 ، الميزان :841-511/1 .
 بحار الأنوار : 071/45 ، اللمعة البيضاء : 92 .62-
 شرح نهج البلاغة : 702/9 .72-
بحار الأنوار : 072/52 ، وينظر : تعليق مثمر عن هذه القضية في )) الراسخون في العلم : 82-

422ــ 824 (( .
عيون أخبار الرضا : 791 .92-
يُنظر : لسان العرب )زمم( .03-
نهج البلاغة : 451/1 .13-
الخصال : 626 ، أمالي الصدوق : 352 ، كمال الدين وتمام النعمة : 252 .23-
يُنظر : لسان العرب )نظم( .33-
 يُنظر : لسان العرب : ) صلح ( .43-
يُنظر : م .ن .53-
شرح أصول الكافي : 502/5 .63-
يُنظر : الكافي : 343/8 ، عيون أخبار الرضا : 96/1 ، السنن الكبرى : 341/8 ، مجمع 73-

الزوائد : 291/5 .
يُنظر : عيون أخبار الرضا : 991/2 .83-
جمهرة أنساب العرب : 41 .93-
عيون أخبار الرضا  : 691 .04-
عيون أخبار الرضا : 991 .14-
 م . ن: 24691-
 نفسه .34-
يُنظر : لسان العرب )عتر( .44-
فاية الأثر : 261 ، بحار الأنوار : 712/72 .54-
عيون أخبار الرضا : 991 .64-
يُنظر : لسان العرب )وفق( .74-
 يُنظر : ما كتبه صاحب الميزان في : 372/1 ، 572 ، إذ استنبط من الآية سبع مسائل تخص 84-



١٧٠

الإمامة والإمام في أحاديث الإمام الرضا ـ عليه السلام : قراءة تأويلية

الإمامة  ،وينظر أيضاً 7/01 ، ففيه مزيد بيان .
 يُنظر : لسان العرب )حكم( .94-
نهج البلاغة : 332/1 .05-
 يُنظر: البقرة : 921 ، 151 ، 132 ، 152 ، آل عمران : 84 ، 461 ، النساء : 45 ، 311 15-

، المائدة : 011 ، النحل : 521 ، الإسراء : 93 ، الأحزاب : 43 ، ص : 02 ، الزخرف : 
36 ، الجمعة : 2 .

 يُنظر : الميزان : 61/ 512 .25-
تفسير القمي : 261/2 ، مجمع البيان : 48/8 .35-
يُنظر : الميزان 682/2 ، وينظر نور الثقلين : 542/1 عن صلة الإمام الرضا ـ عليه السلام 45-

ـ بهذه الآية .
يُنظر : الحكمة المتعالية : 222/1 .55-
بحار الأنوار : 62 / 491 .65-
ينظر مثالاً لا حصراً 75-
نهج البلاغة : 71/2 ، وينظر : الميزان : 21/1 ، 67/3 .85-
معاني الأخبار : 001 .95-
يُنظر :لسان العرب )عدن( .06-
يُنظر : م . ن  )قدس( .16-
تفسير فرات الكوفي : 011 ، بحار الأنوار : 573/61 .26-
عيون أخبار الرضا : 712/1 .36-
كمال الدين وتمام النعمة : 702 .46-
شرح نهج البلاغة 812/1 .56-
نهج البلاغة : 35/2 .66-
منهاج البراعة76-
يُنظر ما أورده الشيخ الأميني في الغدير : 373/4 .86-



١٧١

الدكتور حاكم حبيب الكريطي

قائمة المصادر والمراجع
. القرآن الكريم –
 الاختصاص ، الشيخ المفيد ، تحقيق علي أكبر

غفاري ، منشورات جماعة المدرسين ، قم ، إيران 
 الشيخ  ، الرشاد  طريق  الى  الهادي  الاقتصاد 

مكتبة   ، سعيد  حسن  الشيخ  تحقيق   ، الطوسي 
جامع جهلستون ، طهران ، 0041هـ .

 أمالي الصدوق ، الشيخ الصدوق ) أبو جعفر
محمد بن علي بن الحسين             ت 863هـ ( ، 
قسم الدراسات الإسلامية ، مؤسسة البعثة ، قم 

، ط1 ، 7141هـ .
 تحقيق مؤسسة ، المرتضى  الشريف   ، لانتصار 

النشر الإسلامي ، جماعة المدرسين ، ط1 ، قم ، 
ايران ، 5141هـ .
 تأويلية قراءة   / البلاغة  نهج  في  البيت  أهل 

مركز  نشر   ، الكريطي  عزر  حبيب  حاكم  أ.د   ،
الحسينية  العتبة   ، والبحوث  للدراسات  كربلاء 
المقدسة ، دار الأعلمي للمطبوعات ، 6341هـ 

ــ 5102م .
 الأئمة أخبار  لدرر  الجامعة  الأنوار  بحار 

باقر المجلسي ، مؤسسة  الأطهار ، الشيخ محمد 
ــ 2891م ، بيروت ،  الوفاء ، ط2 ، 3041هـ 

لبنان .
 بصائر الدرجات الكبرى في فضائل آل محمد

تقديم   ، 092هـ  ت  الصفار  جعفر  محمد  أبو   ،
 ،  ) باغي  توجة   ( محسن  ميرزا  الحاج  وتعليق 
 ، للمطبوعات  الأعلمي  مؤسسة  منشورات 

طهران .

 تفسير الطبري ، جامع البيان في تأويل القرآن
، الطبري ) محمد بن جرير            ت 013هـ ( ، 
تحقيق أحمد محمد شاكر ، مؤسسة الرسالة ، ط1 

، 0241هـ ــ 0002م .
 ، ــ  القرآن  لأحكام  الجامع  ــ  القرطبي  تفسير 

أبو عبد الله محمد بن أحمد القرطبي ، دار إحياء 
ــ  5041هـ   ، لبنان   ، بيروت   ، العربي  التراث 

5891م .
 بن علي  الحسن  أبو   ( القمي   ، القمي  تفسير 

السيد  تحقيق   ،  ) 923هـ  ت  القمي  إبراهيم 
طيب الموسوي الجزائري ، مؤسسة دار الكتاب 

للطباعة والنشر ، قم ، إيران.
 تفسير ابن كثير ) تفسير القرآن العظيم( ، ابن

الفداء اسماعيل بن عمر بن كثير ت  أبو   ( كثير 
الدين  شمس  حسين  محمد  تحقيق   ،  ) 477هـ 
علي  محمد  منشورات   ، العلمية  الكتب  دار   ،

بيضون ، بيروت ، ط1 ، 9141هـ .
 الأندلسي حزم  ابن   ، العرب  أنساب  جمهرة 

 ، لبنان   ، ، بيروت  ، ط3  العلمية  الكتب  دار   ،
4241هـ ــ 3002م .
 تفسير نور الثقلين ، الشيخ عبد علي الحويزي

 ، قم   ، ط4   ، إسماعيليان  مؤسسة  منشورات   ،
إيران ، 2141هـ .
 الأربعة العقلية  الأسفار  في  المتعالية  الحكمة 

التراث  إحياء  دار   ، الشيرازي  الدين  صدر   ،
العربي ، بيروت ، لبنان .
 الخصال ، الشيخ الصدوق  ، تحقيق علي أكبر

الغفاري ، منشورات جماعة المدرسين في الحوزة 



١٧٢

الإمامة والإمام في أحاديث الإمام الرضا ـ عليه السلام : قراءة تأويلية

العلمية، قم .
 الراسخون في العلم ــ مدخل لدراسة ماهية علم

المعصوم وحدوده ومنابع الهامه ، محاضرات السيد 
 ، ، ط5  الشيخ خليل رزق  بقلم   ، كمال الحيدري 
ــ 0102م  ، 1341هـ  والنشر  للطباعة  فراقد  دار 

، قم ، إيران .
 رسائل المرتضى ، الشريف المرتضى ، تحقيق السيد

مهدي رجائي ، دار القرآن ، مطبعة سيد الشهداء 
، 5041هـ .
 روضة الواعظين ، الفتال النيسابوري ت 805هـ

، تحقيق محمد مهدي الخرسان ، منشورات الرضي 
، قم ، إيران .
 أبو  ( الجوزي  ابن   ، التفسير  علم  في  المسير  زاد 

الفرج جمال الدين عبد الرحمن بن علي ت 795هـ 
( ، تحقيق محمد بن عبد الرحمن عبد الله ، ط1 ، دار 

الفكر ، بيروت ، لبنان ، 7041هـ .
 بن الحسين  بن  أحمد   ( البيهقي   ، الكبرى  السنن 

علي ت 854هـ ( ، دار الفكر ، بيروت ، لبنان .
 شرح أصول الكافي ، محمد صالح المازندراني مع

تعاليق ميرزا أبو الحسن الشعراني ، د.ت .
 ، شرح نهج البلاغة ، ابن أبي الحديد ت 656هـ

تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم ، دار إحياء الكتب 
العلمية ، عيسى البابي الحلبي ، مصر .

 العرفان الشيعي
 القرآني المنهج  ضوء  في  تحليلي  بحث  ــ  العصمة 

محمد  بقلم   ، الحيدري  كمال  السيد  محاضرات   ، ــ 
 ، ط11   ، والنشر  للطباعة  فراقد  دار   ، القاضي 

6241هـ ــ 5002م ، قم ، إيران .
 تحقيق  ، الصدوق  الشيخ   ، الرضا  أخبار  عيون 

الأعلمي  مؤسسة   ، الأعلمي  حسين  الشيخ 
للمطبوعات ، ط1 ، 4041هـ ، بيروت ، لبنان .

 الغدير في الكتاب والسنة والأدب ، الشيخ عبد
 ، بيروت   ، العربي  الكتاب  دار   ، الأميني  الحسين 

2931هـ .
 الكافي ، الشيخ الكليني ، تحقيق علي أكبر غفاري

، دار الكتب الإسلامية ، ط3 ، 8831هـ .
 ، عشر  الاثني  الأئمة  على  النصّ  في  الأثر  كفاية 

تحقيق   ، الرازي  الخزاز  محمد  بن  علي  القاسم  أبو 
، قم  ، مطبعة الخيام  اللطيف الحسيني  السيد عبد 

، 1041هـ .
 ، الصدوق  الشيخ   ، النعمة  وتمام  الدين  كمال 

تحقيق علي أكبر غفاري ، مؤسسة النشر الإسلامي 
، جماعة المدرسين ، قم ، 5041هـ .

 جمال الفضل  أبو   ( منظور  ابن   ، العرب  لسان 
الدين محمد بن مكرم بن منظور الافريقي المصري 

ت 117هـ ( ، دار صادر ، بيروت .
 محمد  ، الزهراء  خطبة  شرح  في  البيضاء  اللمعة 

بن علي التبريزي الأنصاري ، تحقيق السيد هاشم 
الميلاني ، دار نشر الهادي ، ط1 ، 8141هـ .

 ، مجمع البيان في تفسير القرآن ، الشيخ الطبرسي
تحقيق لجنة من العلماء والمحققين الاختصاصيين ، 
مؤسسة الأعلمي للمطبوعات ، ط1 ، 5141هـ .

 مجمع الزوائد ومنبع الفوائد ، نور الدين الهيثمي
، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، 8891م ــ 

8041هــ .
 ،  ) قدس   ( الثاني  الشهيد   ، الإفهام  مسالك 

مؤسسة المعارف الإسلامية ، مطبعة بهمن ، قم ، 
إيران  ، 3141هـ .



١٧٣

الدكتور حاكم حبيب الكريطي

 سليمان بن  داود   ، السلام  عليه  الرضا  مسند 
محمد  تحقيق   ، 302هـ  سنة  بعد  ت  الغازي 
جواد الجلالي ، مكتب الإعلام الإسلامي ، ط1 

،8141هـ .
 معاني الأخبار ، الشيخ الصدوق ، تحقيق علي

أكبر غفاري ، ط1 .
 تحقيق  ، النحاس  جعفر  أبو   ، القرآن  معاني 

الشيخ محمد علي الصابوني ، جامعة أم القرى ، 
السعودية ، ط1 ، 9041هـ .
 ـــ دراسة التفسير والتأويل  القرآني بين  المعنى 

أميز  عباس   ، القرآني  النص  في  معرفية  تحليلة 
معارز ، اطروحة دكتوراه ، كلية التربية / جامعة 

بابل ، 8241هـ ــ 7002م .
 حبيب  ، البلاغة  البراعة في شرح نهج  منهاج 

الله الخوئي ، بيروت ،دار الفكر ، 6041هـ .
 الميزان في تفسير القرآن ، العلامة السيد محمد

الإسلامية  الكتب  دار   ، الطباطبائي  حسين 
طهران ، 9731هـ .
 نص النصوص في شرح الفصوص ، جيدر بن

علي الحسيني العبيدي .
 الشيخ  ، والفتاوى  الفقه  المجرد  في  النهاية 

أوفست   ، بيروت   ، الأندلس  دار   ، الطوسي 
منشورات قدس ، قم .
 عليه أبي طالب  بن  الإمام علي   ، البلاغة  نهج 

وشرح  تحقيق   ، الرضي  الشيخ  جمع   ، السلام 
الشيخ محمد عبده ، دار المعرفة ، بيروت ، لبنان .

 ، الهداية الكبرى ، الحسين بن حمدان الخصيبي

ـ 1991م .  مؤسسة البلاغ ، بيروت ، 1141هــ ـ





في أسلوبية الخطاب الإبلاغي 
  مناجاة الامام محمد الجواد – عليه السلام – للإستخارة – 

إختياراً .
Eloquent Discourse Stylistics

Supplication of Muhammad Al-Jawad in Seeking 

Guidance From Allah as a Nonpareil

م. د. صالح مجيد علي الخزرجي
Lectu. Dr. Salh Majeed Ali Al-Khazraji

العراق/ جامعة وارث الانبياء /كلية العلوم الاسلامية
College of Islamic Sciences\University of Warth Al-Anbya�

Iraq

 Saleh.majid@uowa.@du.

"في التسليم للعترة الطاهرة" 

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي
Turnitin - passed research





١٧٧

د. صالح مجيد علي الخزرجي

المستخلص
بعد هذه الرحلة القصيرة ونحن نتجول في رحاب الدوحة العلوية متمثلة بمناجاة 

الإمام محمد الجواد )عليه السلام( خلصنا إلى ما يلي
 أوردنا نص مناجاة الإمام ثم أشرنا إلى العنوان بتعريف مبسط للأسلوبية التعبيرية

الوصفية التي حاولنا دراسة المناجاة عبرها، وذلك في الفقرة الأولى.
 في الفقرة الثانية عرفنا )المناجاة( لغة وإصطلاحا ثم تناولنا وظائف الأداء الأسلوبي

للمناجاة وهي على ثلاثة أقسام:
 -الوظيفة التصويرية.

- الوظيفة التفاعلية.
- الوظيفة النصية.

وبعد تعريف كل وظيفة كان الإستشهاد بنص خطاب الإمام.
:في الفقرة الأخيرة أشرنا إلى مستويات الأداء الإسلوبي الخمسة

المستوى المعجمي، والمستوى الصوتي، ثم التركيبي، فالتصويري، وأخيرا المستوى 
بما  لها  استشهدنا  مستوى  كل  عن  مختصرة  تعريفية  نبذة  فبعد  تقدم  وكما  البنائي، 
يناسبها من خطاب المناجاة... كان ذلك بعد مقدمة البحث وبعده خاتمته، ثم قائمة 

الهوامش وأخيرا قائمة المصادر والمراجع.
وهو  السامي  الهدف  لخدمة  وفقنا  قد  نكون  أن  القدير  العلي  من  نرجو  الختام  وفي 

التزود من تراث أهل البيت - عليهم السلام – والكمال لله وحده والسلام...



١٧٨

 في أسلوبية الخطاب الإبلاغي مناجاة الامام محمد الجواد – عليه السلام – للإستخارة 

Abstract

 There are some salient focuses worth men�on below : 

• In the first sec�on, Munajat is men�oned in the text of 

the Imam, as found in the �tle to be defined and described 

stylis�cally.

• In the second sec�on, (Monologues) language and 

terminology are discussed with the func�ons of stylis�c 

performance, Monologues divided into three parts:

o Graphic func�on.

o Interac�ve func�on.

o Text func�on.

A�er defining each func�on, quota�ons from the text of 

the Imam’s speech take place.

     In the last sec�on, the five performance levels men�oned 

as:

The lexical level, the phone�c level, then the synthesis, 

the photographic level, and finally the structural level. As  

men�oned above, a�er a brief introduc�on about each 



١٧٩

د. صالح مجيد علي الخزرجي

level, some cita�ons are taken from appropriate speeches 

of the monologue .In conclusion, we ask the Almighty 

that we have been successful to serve the lo�y goal of 

supplying the heritage of the infallibles (peace be upon 

them ) , no perfec�on but for Allah alone . 



١٨٠

 في أسلوبية الخطاب الإبلاغي مناجاة الامام محمد الجواد – عليه السلام – للإستخارة 

المقدمة
          الحمدلله رب العالمين والصلاة والسلام على خير خلق الله أجمعين سيد المرسلين 

محمد الامين وعلى أهل بيته الطيبين الطاهرين ... 
، فالاسلوب طريقة  بالأسلوبي فهمها  ثقافة يجدر  فإن الأسلوب   ....         وبعد 

ومنهج أمّا الأسلوبية فهي تحقيق عملي للأسلوب الامثلٍ ... 
      ثم الاسلوب فكرة وقاعدة والاسلوبية ترجمة عملية وقراءة راهنة وتفاعل بين 
من  معها...  التفاعل  للقارىء  تتيح  التي  المائز  النص  فنية  ولعلها  والمتلقي  المرسل 
ذلك جاءت فكرة العنوان من أجل قراءة أسلوبية لمناجاة الامام محمد الجواد – عليه 
السلام -  ، وقد وقف البحث على نمط من أنماط  الأسلوبية التي عرفت بالأسلوبية 
التعبيرية الوصفية التي تنطلق من جوهر بحثي قائم على ) تفاعل العقل مع الوجدان 
التعبيرية  للأسلوبية  مبسّط  فهم  الى  أشرنا  الامام  مناجاة  نص  أوردنا  أن  فبعد   ،)
الوصفية في الفقرة الثانية من البحث ، ثم حاولنا وصف المناجاة ، ومعنى الاستخارة 
لغةً  واصطلاحاً .. وفي الفقرة الثالثة أشرنا لوظائف الأداء الأسلوبي للمناجاة التي 
توزّعت على ثلاثة أقسام، هي : الوظيفة التصويرية ، والوظيفة التفاعلية ، واخيراً 
الوظيفة النصيّة ..... بعد ذلك تناولنا مستويات الاداء الأسلوبي الخمسة ، وهي : 
التصويري،  فالمستوى  التركيبي،  الصوتي، والمستوى  المعجمي، والمستوى  المستوى 

وخُتم بالمستوى البنائي ... 
وفي ختام هذه  المقدمة العَجْلى، فأن هذا البحث المتواضع لم يكن الاّ جهد الُمقِل... 
 – المولى  سائلين   – السلام  عليهم   – الميامين  الائمة  دروس  من  التعلم  فيه  هدفنا 

عزوجل أنْ يسدّد خطانا ، وما توفيقنا الا بالله ......  



١٨١

د. صالح مجيد علي الخزرجي

في أسلوبية الخطاب الإبلاغي
مناجاة الامام محمد الجواد – عليه السلام – للإستخارة اختياراً .

نص المناجاة:  - ١
وتُغْنمِ  المواهب   وتجزل  الرغائب،  تُنيل  فيه  استخرتك  فيما  خيرتك  إنّ  ))اللهم 
المطالب. وتطيب المكاسب، وتهدي الى أجمل المذاهب، وتسوق الى أحمد العواقب، 
اليه،  عَزَمَ رأيي عليه، وقادني عقلي  إنّي أستخيرك فيما  اللهم  النوائب،  وتقي مخوفَ 
عنيّ  بعه  وادفع  المهم،  فيه  واكفني  تعسرّ،  ما  منه  ويسرّ  ر،  توعَّ ما  فيه  اللهم  فسهّل 
خْصبا،  به  قربا،وجِد  وُبعَده  سِلما،  ومخوفه  غُنمْا،  عواقبه  ربّ  يا  واجعلْ  مُلم،  كلَّ 
وأرسل اللهم إجابتي ،وأنجح طلبتي، واقضِ حاجتي، واقطع عني عوائقها، وامنع 
فيما  الْمغنم  استخرتك،ووفور  فيما  الظفر والخبرة  لواء  اللهم  واعطني  بوائقها،  عني 
دعوتك، وعوائد الإفضال فيما رجوتك، واقرنْه اللّهم بالنجاح، وخصّه  بالصلاح، 
تعسيرها  خناق  واْشدُد  لائحة،  غنمها  وأعلامَ  واضحة،  فيه  الخيرة  أسباب  وأرني 
وانعشْ صريخ تكسيرها، وبيّن اللهم ملتبسَها، واطلق مُحتْبسهَا، ومكن أسّها حتى 
تكون خيرة مقبلة بالغنمْ مزيلة للغرم، عاجلة للنفع، باقية الصنع ، إنّك مليء بالمزيد 

مبتدىء بالجوُد .(( )1(



١٨٢

 في أسلوبية الخطاب الإبلاغي مناجاة الامام محمد الجواد – عليه السلام – للإستخارة 

 مــــدخل
         إنطلاقا من العنوان )في أسلوبية الخطاب الإبلاغي( نحاول القاءَ ضوء أسلوبي 
مجسدين-  الوصفية،  التعبيرية  للأسلوبية  المتواضع  فهمنا  عبر  الامام  مناجاة  حول 

قدر الامكان- إجراءً نقدّياً  يدور حول تلك المناجاة ....  
      في البدْء لا بد من إلاشارة الى ما يمكن أنْ يقصدَ بالأسلوبية لغة فهي مأخوذه 
من لفظة )أسلوب(، وقد كثرت الآراء حول فكرة )الاسلوب( ومنها: )إلاختيار( 
أي إختيار طريقة الوصول الى معنى معين. وهذا إلاختيار إمّا أن يكون عفْوياً عابراً 
أو قصديّاً ممنهجاً لإثراء صياغات النص، وهنا تحوّل الأسلوب الى )الأسلوبية( أي 
كثيرة  الأسلوبيات  وأسماء   ... منهجية  قراءة  وقراءته  الأسلوب  اختيار  كيفية  فهم 
جدا اعتماداً على فهم المهتمين بها ، ويكفي أن نشير الى أن مرادفات الأسلوبية الأدبية 
الأسلوبية  مفهوم  أمّا   – سواها  ما  وقِس   – مرادفا  اسما  عشر  ستة  بلغت  لوحدها 
التعبير  وقائعَ  تدرس   ((: أنهّا  بالي(،  )شارل  مؤسسها  عنها  قال  فقد  )التعبيرية( 
اللغوي من ناحية مضامينها الوجدانية، اي أنهّا تدرس تعبير الوقائع عن الحساسية 
لم  أنهّا  أي   )2( الحساسية((  اللغوية على  الوقائع  فعل  تدرس  كما   ، لغويا  عنها  المعبّر 
يكن هدفها الأساس التعبير الادبي الجمالي ، وإنّما تتناول علاقة اللغة بالفكر المتضمّن 

لعنصر الوجدان ... وسيحاول البحث مقاربتها مع مناجاة الإمام: 
في وصف المناجاة الشريفة:  - ٢

لدقّتها  الرواية  اخترنا هذه  وقد  إسلامية مختلفة،  الإمام في مصادر  مناجاة   وردت 
واشتمالها على مالاخلاف حوله، ونبدأ من العنوان )مناجاة اللأمام محمد الجواد – 

عليه السلام للإستخارة – اختيارا .



١٨٣

د. صالح مجيد علي الخزرجي

المناجاة لغة : ورد في معجمات اللغة : ))ناجأ  الرجل : صاح ، وما يكون من الدعاء، 
وأضرْعه، واخْشَعه ...(( )3( ومصدر )ناجأ(: مناجاة، أمّا الأستخارة فهي مصدر 

)استخار( .
 بمعنى طلب الخير في الشي .. وأعظمُ من يُستخار – بلا شك – خالقُ الخلق الرحيم 
المستعان، يناجيه الامام، ويتضرّع اليه، في أنْ يهديهَ الى ما يحبُّ ويرضى وإلى ما فيه 
الخير  والصلاح، وهذه المناجاة درس لنا – دون أدنى شك – في استخارة الله – تعالى 

– بالامور التي يصعب علينا اختيارها. 
      توزّعت مناجاة الامام على ثمانية مقاطع، وكل مقطع يتألف من فقرات متعددة، 
هذا اللفظ الخطابي ) السهل الممتنع ( يستدعي القراءة الاسلوبية التعبيرية المتضمنة 
للقيم التعبيرية من جهة وظائف اللغة الثلاث ومن جهة مستويات النظام اللغوي 

الاربعة، وهذا ما ستذهب اليه القراءة.
الامام  مناجاة  في  الأسلوب  وظائف  توزّعت  الأسلوبي:  الأداء  وظائف  في   -3

للاستخارة على ثلاثةَ اقسام هي:
أ – الوظيفة التصويرية:

   يتبادر الذهن عند تناول) الصورة( الى معنى الشكل لانهّا تعبّر معان المحسوس، اذ 
ورد في القرآن الكريم : ) يا أيهّا الانسان، ما غرّك بربك الكريم الذي خلقك فسؤاك 
فعدلك ،في أيّ صورة ما شاء ركّبك()4(، فالصورة في أبسط معانيها: )رسم قوامه 
الكلمات المشحونة بالإحساس والعاطفة .( )5( فهي تتناول المتكلم وتعبيره عن المعاني 
الموضوعية عبر فهم المرسلِ وثقافته أو فهم الآخر المتلقي وثقافته المراد التأثير فيه او 
الفقرة الأولى  )6( ففي  المتلقين،  الى جمهور  المراد تجليته عبر ذلك الأسلوب  الغائب 
الأستهلالية من المناجاة يدعو الامام الله تعالى بصيغة )اللّهم( فيناجيه بنِيّة خالصة 



١٨٤

 في أسلوبية الخطاب الإبلاغي مناجاة الامام محمد الجواد – عليه السلام – للإستخارة 

ويفوّض أمره اليه – مؤمنا بأنّ الخالق – سبحانه- يُنيل المخلوق )المناجي( رغائبه، 
أفضل(   ( بمعنى  )أفعل(  صيغة  الامام  استعمل  طبعا–وقد  المشروعة   – ومطالبه 
المناجي ربه ليحفظه  فقال : )أجمل المذاهب( ، )أحمد العواقب(. وبعد ذلك يدعو 
من النوائب المخيفة، وقد استهل الفقرة بعد الدعاء بالتوكيد مستعملًا الأداة )إنّ( 
أمره  فوّض  أنّه  الامام  يبّين  الثانية  الفقرة  وفي   .... بالخالق  ايمانه  عمق  عن  للتعبير 
في  حائر  ذلك  مع  وهو  عقله،  اليه  وصل  ما  قمّة  في  أي  عليه،  الرأي  عقد  فيما  اليه 
الإقدام على الامر من عدمه، ويدعو الله - تعالى – أنّ يُنير له طريقه، ويهديه الى سواء 
( للتعبير عن عمق تعلّقه بمناجاته وعمق  السبيل، وقد بدأها أيضا باداة التوكيد )إنًّ
ايمانه بلطف خالقه. ثم في الفقرة الثالثة يدعو الله – تبارك وتعالى – أن يسهّل له ما 
تعسرّ من أمره  وهنا استعمل صيغة الامر للدعاء والتوسّل، وقد كانت الجمل في 

الفقرات الثلاث فعلية للتعبير عن الحركة والاستمرارية.
به فيما اختاره له، فإنه يدعوه ليجعل عواقب هذا      أمّا في الفقرة الرابعة وقد اطاع رَّ
الامر خيرا، ولا يخّيب سعيه. أمّا في الفقرة الخامسة فأنه يتوّسل اليه لقضاء حاجته 
برُمّتها ، ثم يتصاعد بتوسله ليصل في الفقرة السادسة الى طلب الظفر والنصر، ثم 
الى تلمّس نتائج )الخيرة( بنور ساطع في الفقرة السابعة. وفي ختام المناجاة يرجو ربه 
ديمومة النصر في الفقرة الثامنة .... وهكذا كانت الفقرات حتى الأخيرة يستعمل 
الديمومة   عن  للتعبير  فعلية  بجمل  للدعاء  والمعنى  الأمر  فعل  صيغة  فيها  الأمام 

والحركة والتغيّر من الحيرة الى الثبات ... 
ب- الوظيفة التفاعلية: يستشف عبرها صوت المرسل معبراً عن مكانته في الخطاب 
إيصال  يريد  بمن  صلته  وعميق  جهة  من  بالمخاطب  صلته  عمق  من  النابع  الواثق 
الرسالة إليهم من جهة أخرى )7( والرسالة في هذه المناجاة للمتلقين الذين يعتقدون 



١٨٥

د. صالح مجيد علي الخزرجي

اتباعُها...واذا كان المعصوم يدعو الله  السُنةّ الواجب  بأن أقوال المعصوم جزء من 
ويناجيه بهذه الكيفية من التوسّل والتضرّع، فحريُّ بالأتباع ان يحذوا حذوه وعلى 
التوجه من  أنّ ذلك  الدعاء، وحقيق  التوجّه والتعبّد والخضوع في لغة  شاكلته من 
قبل المعصوم لم يكن من تلقاء نفسه – مع عظمتها – إنّما هو من وحي بيت النبوه، 

البيت الرسالي الممتد من الرسول الاعظم الى آخر المعصومين. 
بَدْءاً  بالفقرة وهي  ج- الوضيفه النصيّة: وتختصّ بما يؤكد التماس الدلالي للنص، 
موصولة  الجملة  مستوى  الى  وصولاً  كلّه  النص  لبناء  العام  بالسياق  موصولة 
ارتكز عليها  التي  النصية  الوظيفة  يفصح عن  توجهاً  المناجاة  بسياقها)8(...تناولت 

النص، نشير اليه بما يأتي :
تكررت جملة النداء في بداية كل مقطع من المقاطع الثمانية عبارة – اللّهم- بمعنى ) يا الله ( أي 
استهلّ المقاطع كلها بمناجاة الله -تعالى-، فالمقطعان الاول والثاني يبدآن بعد النداء 
الاخرى  المقاطع  أمّا  التوكيدية،  )إنّ(  باستعمال  الاستخارة  ضرورة  على  بالتوكيد 
فتبدأ بصيغة الأمر لكنْ بمعنى الدعاء وذلك يعبّر عن الشعور بالقرب من المناجى 
النابع من شدّة الايمان والثقة بالنفس، وقد ختم المناجاة بآخر جملة توكيدية تدلّ على 

العرفان بالفضل المتضمّن للشكر والتمجيد: )إنّك مليءٌ بالمزيد، مبتديءٌ بالجود( .
نصٍّ -٣ لكلّ  الأسلوبي  الأداء  مستويات  تحديد  إنّ  الأسلوبي:  الأداء  مستويات  في 

ينبغي أنْ يكون صادراً عن النص المدروس نفسه وليس عن المنهج... لا شك في 
مائز بين وظائف الأداء الأسلوبي ومستوياته، ويجدر  تفاعلًا في كل نص  أنَّ هناك 
أن يراعى ذلك عند قراءة كل نص... وفي مناجاة الامام للإستخارة انبنت القراءة 

الأسلوبية على خمسة مستويات ،هي: 
المستوى المعجمي : تقدّم أنّ الأسلوبية التعبيرية تُعنى بوظيفة لغوية هي التعبير أ- 



١٨٦

 في أسلوبية الخطاب الإبلاغي مناجاة الامام محمد الجواد – عليه السلام – للإستخارة 

عن الفكر متداخلة مع وظيفة أخرى، هي التغبير عن الوجدان...أي أنهّا تبيّن تلاقح 
لغة العقل مع لغة  الوجدان .... وذلك لا يظهر جليّاً في أي نص أدبي وإنما في النص 
المائز الذي يستحق أنْ نصفه باحتقابه معجما خاصا به اذ لا يتضمن النص المتواضع 
معجما خاصا به ... ومثال ذلك: مناجاة الأمام للأستخارة إذْ نتلمّس عبرها معجما 
مختصا بها.... ففي مجال اللفظ المفرد غلب اللفظ المقترن بالمعنى )أسماء وصفات( 
على اللفظ المقترن بالزمن )الأفعال(: ومثال الاسماء والصفات التي شكلّت نسقاً 
أمّا   ))... الاصلاح  النجاح،  عقلي،  رأيي  الخيرة،  رب،  يا  خيرتك،  ))اللهم  مميّزاً: 
مثل  ومترادفات  يسرّ((،  فسهل،  استخيرك،  ))استخرتك،   : فهو  الافعال  مثال 
استخرتك،  رجوتك،  دعوتك،   (: أخرى  ومترادفات  أعطني(،   ، جُدْ   ، )إدفع   :
المناجاة بمقابل  اثنين وسبعين اسما في هذه  استخير لك(.... لذا كان عدد الاسماء 
خطاب  المناجاة  لان  وذلك  والامر.  والمضارعة  الماضية  للافعال  وثلاثين  اثنين 
مرتجل يحتقب نزعة إقناع للمتلقين مع علمنا بأن المناجى هو الله – تعالى-... لكننّا 
نعلم أيضاً أنَّ المناجاة دروس للمتلقين ليحذوا حذو إمامهم في مناجاة ربهم وهم 
معصوم  خطاب  للاستخارة  فالمناجاة  حياتهم.  في  الحاسمة  الأمور  في  يستخيرونه 
يراد تبليغه للناس كافّة ممنّ يستمع القول فيتبع أحسنه، وهذه المناجاة تصلح بطبيعة 
ألفاظ معّينة وحقول دلالية مخصوصة  الحال لكل زمان ومكان، هذا وقد هيمنت 
وكاف  الصريح  الجلالة  بلفظ  للخالق  الامام  خطاب  جاء  فقد  النص،  معجم  على 
بصيغة  نفسه  والعدد  مرات  سبع  )اللّهم(  بصيغة  ورد  إذْ  الاول،  المهيمن  الخطاب 
)كاف الخطاب ( أمّا صيغة)ياء المتكلم (فقد وردت أربع عشرة مرة مساوية للفظ 
الجلالة الصريح مع لفظة)كاف الخطاب( الدالةّ على الذات الإلهية ... ثم إنّ الالفاظ 
االثقة بهداية مَن يستخيره الى  الفاعلة في المناجاة يغلب عليها تمجيد الخالق وتأكيد 



١٨٧

د. صالح مجيد علي الخزرجي

وتغنم  المواهب  وتجزل  الرغائب،  تنيل  خيرتك   (( ذلك  امثلة  ومن  السبيل.  سواء 
المطالب، وتطيب المكاسب، وتهدي الى أجمل المذاهب وتسوق الى أحمد العواقب ، 
وتفي مخوف النوائب ..((  إذْ كان الأسلوب ينبيء عن تصوّر صاحبه للحياة وما 
بعدها وهو يترجم فلسفته في النظر الى ذلك فإنّ معجم مناجاة الامام للإستخارة 
الاستخارة  أنّ  بيّن  ثم  الافضل،  لاختيار  هدايته  في  الله  على  الإمام  توكّل  عن  عبّر 
جاءت تعبيرا عن خلاصة ما هداه عقله اليه، وهذا يبيّن ثقافة الإستخارة إذ تكون 
لعصارة  واستثمار  وجهد  لأي  بعد  الصحيح  القرار  اتخاذ  في  الانسان  يتحيّر  عندما 
عقله وتجربته في الحياة، لا الإقدام عليها عند بداية مشوار الاختيار، بعد ذلك يرجو 
أنْ تكون عواقب  له أمره، ويقيه المخاطر، ثم يدعو الله تعالى  أنّ يسهّل  الامام ربّه 
تجنب  وليس  والنصر  الظفر  الى  للوصول  الطلب  يتصاعد  ثم  ومن  خيرا  اختياره 
عبر  المناجاة  هذه  من  المعجمي  المستوى  أسلوبية  تتضح  وهكذا  فحسب،  المخاطر 
فكانت  الخطاب  فنية  أمّا   – الاول  بالمقام  المعنى  بها  مقصود  لبيانية  اللفظ  توظيف 
وسيلة لذلك فحسب، ولم يتصف الأسلوب بفائض مجاز لفظي يؤدي  الى التأويل 
التبصّر  بما يستدعي  اللفظ  المعنى في ظاهر  تراكيبه عبّرعن  اللفظ عبر  إن معجم  اذ 

والتأمّل والتفكّر.
المعنى  إنتاج  في  يساعد  إيقاعي  صوتي  بأداء  المناجاة  تتميّز  الصوتي:  المستوى   - ب 
.... بحسب  الصوتي  الاداء  فاعلية  نتيجة  المتلقي  يؤثّر  في  أن  ويمكن   ، وإيضاحه 
يخصّ:  فيما  بالي(  )شارل  عبّر  كما  الصوتية  للظواهر  ونظرتها  التعبيرية  الأسلوبية 
)الاصوات المتميّزة وما يتألف منها(، وتعاقب الرنّات المختلفة للحركات، والإيقاع 
المتحركة والساكنة،وما  والشدّة، وطول الاصوات، والتكرار ،وتجانس الاصوات 
الأداء  حدّدت  صوتية  فاعلية  على  الامام  مناجاة  توافرت  وقد   )9()  .... ذلك  الى 



١٨٨

 في أسلوبية الخطاب الإبلاغي مناجاة الامام محمد الجواد – عليه السلام – للإستخارة 

الأسلوبي لها، ومن أوجهه: أيقاع تكرار الفعل المضارع في الفقرة الاولى دون ذكر 
بواقع تسع مرات أعقبها مرة  الفعل المضارع  الماضي أوفعل الامر،فقد ورد  الفعل 
الثانية ليحقّق أداءً صوتياً يجعل أسلوبيته تعبّر عن الزمن  واحدة في مستهل الفقرة 
الحاضر والمستقبل ،وطالما كانت المناجاة عبارة عن دعاء لله - تعالى- فإن أسلوبية 
 ... المستقبل  الى  الماضي  من  الزمن  في  يتواصل  عنه  المعبّر  المعنى  أنّ  تؤكد  التعبير 
الفعلية  للجملة  ببنية صوتية  اللحظة  يكثف  الاولى  الفقرة  الصوتي في  الاداء  فكان 
الرغائب، تجزل  )تنيل   : متتالٍ  تقدم، وبشكل  بتسع مرات كما  المضارع(  )الفعل  بـ 
المواهب، تغنم المطالب، تطيب المكاسب، تهدي الى أجمل المذاهب، تسوق الى أحمد 

العواقب،تقي مخوف النوائب ..((
قبل  اليه  يدعو  فيما  وثباته  اطمئنانه  ليؤكد  الصوتي  الأداء  الثانية جاء  الفقرة        وفي 
مرّات:  ثلاث  بواقع  تتكرر  الماضية(  بـ)الافعال  الفعلية  الجمل  فكانت  المناجاة،  بدء 

))استخرتك، فيما عزم رأيي عليه، وقادني عقلي إليه...(( .
وقد استهلّ هذا المقطع بمناجاة الله تعالى:)اللّهم( ثم اتبع ذلك بتاكيد الكلام ب)إنّ(، 
وكان هذا التناسق بالمفردات على هيئة جمل قصيرة منتظمة الاصوات تبعث على تثقيف 
بسجع  المقطع  فقرات  انتهت  وقد  بالله،  التوسل  ضرورة  على  الامام  لمناجاة  المتلقي 
خفيف على السمع محبب اليه )عليه ، إليه ... (، أمّا في المقطع الثالث فقد استعمل فعل 
الامر مقدّماً على مناجاة الله- تعالى- )اللّهم ( في معرض الدعاء عند بداية كل فقرة: 
)فسهّل، ويسرّ،... ( وختم كل فقرة بفعل ماض :)ما توعّر، ما تعسرّ(( وهذه الالفاظ 
تهدف الى التأثير في المتلقي عبر إنفعال الجملة بأصوات معينة، وكلّ ذلك جعل أسلوبية 
الصياغة المرتجلة مؤكِدة تميّزاً في الخطاب نابعاً من تميّز المرسِل )المناجي( ومعبرة عنه.

النص  الغالبة في  التركيبي  المستوى  العناصر الأسلوبية في  التركيبي:  المستوى  ج - 



١٨٩

د. صالح مجيد علي الخزرجي

أهي  النص:  تراكيب  ملاحظة  تجدر  لذا  التعبير،  أسلوبية  في  خصوصية  عن  تنبيء 
اسمية غالبا ام فعلية؟ ، ثم نوع الجملة كيف كان؟ أأهي طويلة غالباً أم هي قصيرة 
والتأخير،  التقديم  أساليب  وكذا  ؟،  خبرية  ام  إستفهامية  مركبة؟  أم  بسيطة  ؟، 
القليلة  الاساليب  أنّ  والإيجاز......على  النداء  والذكروالتكراروأسلوب  والحذف 
التكرار ربما تدلّ على ثراء المعنى، وتميّز الاسلوب... )10( أمّا نوعية الجمل في مناجاة 
الامام فكانت غالباً فعلية، إذْ بلغ عدد الجمل الفعلية فيها أربعاً وثلاثين جملة مقابل 
ثلاث جمل اسمية فقط، وعلّة ذلك أنّ المناجاة ارتجالية- بطبيعة الحال – فهي تحتاج 
الى عدم سكون الازمنة، بل إلى حركتها وإثارة أبعادها الدلالية. ثم أنّ تلك الجمل 
الفعلية غالبا ما يكون فعلها أمراً، فقد بلغت أفعال ألامرفي النص عشرين فعلًا لكنهّا 
جميعا تحمل صيغة الأمر، أمّا معناها فليس كذلك لانهّا تدلّ على الدعاء في مناجاة 
الاعلى  من  يصدر  الذي  الالزام  معنى  يحمل  الحقيقي  الامر  ولانّ   ،  - تعالى   - الله 
الى الادنى، والذي يحتمل واجب القبول، أوأن تجعل المتلقي بين القبول والرفض 
والمتلقي ،وقد وردت صيغة واحدة من صيغ أسلوب  المرسِل  العلاقة بين  حسب 
النائب  الأمر، وهي صيغة فعل الأمر، ولم ترد صيغ الأمر الأخرى، وهي:المصدر 
الأمر،وذلك  فعل  واسم  الأمر،  بلام  المسبوق  المضارع  والفعل  الأمر،  فعل  عن 

لشيوع صيغة فعل الأمر بالنسبة إلى الصيغ الأخرى . 
    وتأتي الافعال المضارعة بالدرجه الثانية، فقد بلغت تسعة أفعال إذْ تتطلّب الحاجة 
الحركة مقابل السكون في الفعل الماضي الذي بلغ عدده خمسة فقط لتدلّ على مراجعة 

الفعل السابق وتدبّره ومدى علاقته بالحاضر وتأثيره فيه .... 
       أمّا أسلوب التقديم والتأخير فاقتصر على تقديم شبه الجملة على المفعول به، 
)ما(، وكذا  به  المفعول  )فيه( على  الجملة  فقدم شبه  توعّر((  ما  فيه  اللّهم  ))فسهّل 



١٩٠

 في أسلوبية الخطاب الإبلاغي مناجاة الامام محمد الجواد – عليه السلام – للإستخارة 

))ويسرّ منه ما تعسرّ((، و))واكفني فيه المهم(( و))ادفع به عني كلّ مُلِم (( ... 
     وذلك لانّ المعنى يراد منه التركيز على ضمير )الهاء( في شبه الجملة )منه،فيه ،له( 
وهو ما يدلّ على العقدة التي جاءت في المناجاة من أجل تجاوزها وتيسيرها وتقدمت 
فعل  تقديم  وهي   ، أخرى  وتأخير  تقديم  حالات  ظهرت  ثم  به(،  )المفعول  على 
ألامر المعبّر عن الدعاء على المنادى )المناجى(، مثل: ))واجعلْ يا ربّ عواقبه...(( 
و))وارسل اللهم أجابتي...(( و))واعطني اللهم لواء الظفر ... (( وما ذلك التقديم 
الاّ تعبير عن شدّة الحاجة وغاية التوسل والاطمئنان الى رحمة المناجى وعفوه، إذْ إنّ 
قصد الموضوع هو تحقيق الهدف المتمثل بالرأي الخيّر الذي يتمنىّ المناجي الوصول 
– الداعي الى  – تعالى-  أنْ يهديه إليه لذلك قدّم فعل الطلب  اليه ،عبر دعوته الله 
الدال  المنادى )المناجى( وقدّمه مرة أخرى مقروناً بالضمير  – على  الهدف صراحة 
على الهدف، فمثال الحالة الاولى: ))واعطني اللّهم لواء الظفر(( أمّا الثانية فمثالها: 

))واقرِنْه اللّهم بالنجاح((. 
المعنى حاضراً بوضوح ملفت لانتباه        وأمّا عن أسلوب الايجاز فكان تكثيف 
أحمد  الى  و))تسوق  المذاهب((  أجمل  الى  ))تهدي  ذلك:  على  الامثلة  ومن  المتلقي، 
غير  وبسيطة  قصيرة  غالباً  الجمل  فكانت   .... إليه((  عقلي  و))قادني  العواقب((، 

مركبة.
        ويرد الإيجاز غالباً في الجمل الأسمية لاستقرار المعنى زمكانيا،أمّا في هذا النص 
فقد جاءت الجمل الدالةّ على الايجاز فعلية – والفعل يحوي زمناً معيناً ... ووجهة 
ولا  زمان  يحدّه  لا  الخلق  خالقُ  الجمل  هذه  في  المخاطَب  أن  ذلك  في  الباحث  نظر 

مكان، وقد وسعت رحمته كل شيء ماضياً وحاضراً ومستقبلًا . 
 أمّا عن أسلوب النداء فقد ورد في المناجاة  في بَدْء كل مقطع لفظٌ بصيغة )اللّهم(



١٩١

د. صالح مجيد علي الخزرجي

عدا الرابع فكان بصيغة )يارب( وذلك لتأكيد معنى المناجاة ولأهمية الحدث الذي 
من أجله وردتْ، فكان النداء )المناجاة( بحق هو الأسلوب المهيمن في النص. أمّا 
أسلوب التكرار فالغرض منه إمّا لتاكيد المعنى في ذهن السامع وإمّا لجمالية الموسيقى 
وبخاصة في الشعر، فقد تكرر معنى الاستخارة بصيغ مشتقّة منها، فكانت في البدْء 
))اللهم إنّ خيرتك فيما استخرُتك(( ذلك في المقطع الاول وفي الثاني كانت صيغة 
)استخيرك( وفي المقطع السادس كرّر: )فيما استخرتك ((، ثم كرّر معناها بلفظ آخر 
في المقطع ذاته، فقال: ))فيما دعوتك((... وفي كل ما تقدم كان التكرار فيه بصيغة 
فعلية عدا ما ورد في المقطع الاول والأخير فقد كرر ذلك بصيغة المصدر: ))حتى 
تكون خيرة(( .. و))إنّ خيرتك(، وأخيراً ورد أسلوب التوكيد وكان صريحاً بإعمال 
الأداة )إنّ (: )) إنّ خيرتك (( في المقطع الاول، ثم باقتران الاداة بضمير المتكلم في 
المقطع الثاني: ))إنّي ((، وفي المقطع الاخير كان اقترانها بكاف الخطاب: )) إنّك((.  

وقد ورد سابقا إنّ من أهم مقاصد أسلوب التكرار هوالتأكيد، وكل حالات التكرار 
السابقة تندرج تحت حقل أسلوب التوكيد اللفظي، بالإضافة الى ذلك كان التوكيد 
المعنوي بتكرار عبارات مختلفة لفظاً  متفقةً معنىً وهي جميعها تؤكد قصدية المناجاة 
وهي استخارة الله- تعالى-  فيما يتحيّر به العبد عند اتخاذ موقف حاسم ... ومثال 
ذلك: ))عزم رأيي عليه، وقادني عقلي اليه...(( وتكرار أسلوب التوكيد في النص 
يدلّ على مدى اهتمام الإمام المعصوم بأمر الإستخارة حتى لايحَار المكلّف ليحصل 
دنيوياً وأخروياً  المهمة والعظيمة أحياناً  له الاطمئنان أولاً، وثانياً: لجسامة الأمور 

فيما تستحق الاستخارة .
تحوِ  ولم  خبرية،  كلها  المناجاة  جمل  فكانت  والأخبار  الأستفهام  أسلوب  عن  أمّا 



١٩٢

 في أسلوبية الخطاب الإبلاغي مناجاة الامام محمد الجواد – عليه السلام – للإستخارة 

المناجاة جملة أستفهامية واحدة، وذلك لان الاستفهام هو محاولة معرفة شيء مجهول 
بالنسبة للمستفهِم الذي يستعمل هذا الأسلوب لتحقيق الإثارة عند المتلقي ومن ثم 

الأستجابة.
    وقد يهدف الأستفهام الى خلق حالة عدم الأطمئنان في ذهن المتلقي .... وذلك 
عندما يكون المخاطَب أنساناً.... أمّا عندما يكون المخاطَب ربّ العباد والهدف هو 
استخارته بعد حيرة وعناء فلا حاجة للإثارة قطعاً ، فهو عالم بما في الصدور، ولا 
نوع  أمّا  المناجاة جميعها خبرية،  .... لذلك كانت جمل  معنى لحالة عدم الأطمئنان 

الجمل من حيث القصر والطول فكانت غالباً قصيرة لوضوح الهدف.
      وتجدر الاشارة الى أنّ اساليب أخرى كثيرة أخرى لم ترد في المناجاة لانتفاء الحاجة 

إليها ......
علوم  إنّ  إذْ  الأهمية،  البالغة  البلاغة  مواضيع  من  فهو  والوصل  الفصل  عن  أمّا 
البلاغة في أكثرها تتناول الخصائص الفنية في الجملة الواحدة أو في البيت الشعري 
الواحد على أنفراد، أمّا )الفصل والوصل( - فيما يتناول – علاقة الجمل ببعضها لما 
لذلك من اهمية فائقة جعلت أحــد كبار علــوم البلاغة يصف الموضوع بأنّــه )حــدّ 

البلاغة(: ذلك ابـــو علــي الفارسي 
)ت 377 هـ ( وقد سئل : )ما البلاغة ؟ قال : معرفة الفصل من الوصل ( )11( .

وقد رأى عالم آخر من علماء العربية أنّ موضوع )الفصل والوصل( لا يتوافر عليه 
إلاّ الأعراب الخلّص ... ذلك هو عبد القاهر الجرجاني )ت 474هـ ( إذْ قال :) إنّ 
العلم ما ينبغي أنْ يصنع ما في الجمل من عطف بعضها على بعض ، أو ترك العطف 
فيها والمجيء بها منثورة تستأنف واحدة منها بعد أخرى من أسرار البلاغة ومما لا 

يتأتّى لتمام الصواب فيه إلاّ الاعراب الخلّص وإلاقّوم طبعو على البلاغة ( )12( .



١٩٣

د. صالح مجيد علي الخزرجي

والفصل لغة : هو مصدر الفعل فَصَل يفْصِل فَصْلًا ، والفصل بون ما بين الشيئين . )13(
أمّا الفصل اصطلاحاً فهو أنْ تأتي جملتان فأكثر بالتعاقب دون حروف عطف أو ربط 
أو لانعدام  والمبنى  بالمعنى  إمّا لاتحاد هذه الجمل  بينها وذلك لاحد سببين:  لفظي 
الصلة بينهما تماماً.)14(. والوصل لغة : هو) مصدر الفعل وصل ، يصل ، وصلًا ، 

وصلة ( )15(فهو خلاف معنى الفصل .
أمّا الوصل اصطلاحاً فهو:) عطف جملة فأكثر على جملة أخرى ) بالواو( خاصة ، 

لصلة بينهما في المبنى والمعنى ، أو دفعاً للبس يمكن أن يحصل()16( .
إشراك  تفيد  لانها  حصراً  )الواو(  العطف  بأداة  يكون  أن  ينبغي  الجمل  بين  فالوصل 
المعطوف في حكم المعطوف عليه فقط ، أمّا حرف العطف )الفاء( أو )ثم( أوغيرها فأنها 

تفيد ))مع التشريك شيئاً زائداً كالترتيب في )الفاء( ، والتراخي في )ثم( ..... (()17( . 
مما تقدّم يتبين أنّ مواضع الفصل تتحقق بكمال الاتصال أو كمال الانقطاع أو شبه 
كمال الاتصال، ثم أنّ كمال الاتصال يتحقق بوسائل ثلاث، هي: التأكيد ، والبدل، 

والبيان . 
يلحظ في مناجاة الإمام للإستخارة عدم ورود الفصل بين الجمل ألاّ في خاتمتها ، 
بقوله - عليه السلام - : )أنّك مليء بالمزيد ، مبتديء بالجود( فقد فصلت الجملة 
الثانية عن الاولى لغرض تفصيل المعنى العام في الجملة الاولى ضمن البيان وهو: 
)أنّ يكون في الجملة الاولى إجمال  لامور عدة تحتاج إلى تفصيل فتأتي الثانية لتفصيل 

هذا الإجمال( )18( . 
فالمعنى العام في الجملة الاولى )المزيد( وقد جاء التفصيل في الجملة الثانية: )مبتدئ 

بالجود(، فالمزيد من معانيه الجود . 
أمّا مواضع الوصل في مناجاة الإمام فكانت هي الطاغية بين جملها وقد توزّعت بين 



١٩٤

 في أسلوبية الخطاب الإبلاغي مناجاة الامام محمد الجواد – عليه السلام – للإستخارة 

بينما جمل  والثانية خبرية  الاولى  الفقرتين  لفظاً ومعناً فجمل  أنشاءً  أو  أتفاقها خبراً 
الفقرات الاخرى كانت انشائية . 

هـ - المستوى التصويري : إنّ للغة وظيفتين بحسب الأسلوبية التعبيرية هما : التعبير 
عن الفكر والتعبير عن الوجدان ، فالتعبير عن الوجدان هو من مهمة الصورة الفنية 
بوصفها تلك التي تقدّم تركيبة عقلية ، وعاطفيةً في لحظة من الزمن (()19(. وللصورة 
الفنية أنماط منها الحسية ومنها الذهنية، فعلى صعيد المستوى التصويري لمناجاة الامام 
في الاستخارة كان للصورة الذهنية ، حضور متميز لأنهّا تتناول الجانب العقلي في 
الإقناع لتبعث على التأثير الإنساني الوجداني لمتلقي هذه المناجاة ،ولم يجرِ التركيز فيها 

على الجانب الفنيّ التأويلي فقط.    
816 هـ ( فهو : )) الاستعداد  أمّا اصطلاحاً كما عند علي بن محمد الجرجاني )ت 
التام لادراك العلوم والمعارف بالفكر. (( )20( ومن الذهن تتكون الصورة الذهنية 
أي لا تدرك عن طريق الحواس وإنّما تدرك عن طريق الذهن، ومثال ذلك : ))اللّهم 
إنّ خيرتك فيما استخرتُك فيه تنيل الرغائب وتجزل المواهب .... فسهّل  اللهم فيه 
ما توعرّ واعطني اللهم لواء الظفر.. ((  أشار الامام فيما تقدّم إلى الثقة المطلقة في 
استخارة الله - تعالى - ،فمن يلتزم بما اختاره الله سينال ما يرغب ... ثم يطلب من 
الخالق أنْ يسهّل أمره ويزيل التوعّر عن طريقه وصولاً لقصده، ففي جملة )أعطني 
– اللهم – لواء الظفر( جعل الامام للظفر وهو الشيء المعنوي )لواءً( وهو عنصر 
مادي ، فاستعارلفظة )لواءً( من ميدان المعارك حين يُرفع بعد النصر، ليقرّب الى ذهن 
المتلقي : أنّ الله – تعالى-  إذا أعطاه ما استخار لأجله سيكون كالظافر في المعركة. 
وفي جملة )خيرتك فيما استخرتك تنيل الرغائب( جعل الامام )الخيرة( وهي العنصر 
المعنوي بوساطة الاداء المجازي عنصراً ماديا : ))يعطي، وينيل، ويهب الرغائب((، 



١٩٥

د. صالح مجيد علي الخزرجي

ليقرّب الصورة الى المتلقي، وقد ترك قرينة تدلّ على أنّ الاداء خياليٌ مجازيٌ تمثلّت بـ 
)كاف( الخطاب في )خيرتك( وقد وردت صورة تشبيهية في قوله – عليه السلام( : 
الامورومنتهاها   خواتيم  وهي  )العواقب(  شبّه  فقد  غُنمْا(  عواقبه  ياربّ   )واجعل 
من  استدعائهما  من  إنطلاقاً  الظفر(  )لواء  بصورة  بنيويّاً   يتصل  وهذا  )الغنائم(  بـ 
)ميدان الحرب( الى ميدان المناجاة التي قيلت بين يدي )الإستخارة( وهنا تتّضح دقّة 
تصوير الإمام )لحيرة العبد قبل الاستخارة( وتشبيه ما يحصل معه في الدنيا بالمعركة 
التي قد ينال فيها الظفر ... وهكذا نلحظ أسلوب بيت النبوة الذي يحاول الايضاح 
بالصورة اكثر من  التفنن بأسلوبية تعبيرية كاشفة عن فكر رسالي ووجدان انساني 

خالص لله .
و - المستوى البنائي: إستمراراً لفهم الاسلوبية التعبيرية بتلازم لغة العقل مع لغة 
تنتمي  ، وهي  ذلك  بعض  تعبّر عن  الامام  مناجاة  فإنّ  متبادل  تفاعل  الوجدان في 
لبلاغة المعصومين من أهل البيت – عليهم السلام – ليكون بناؤها مقصوداً بمعان 
لفهم  مستندة  عقائدية  ثوابت  لتؤكد    ، خاتمتها  الى  مستهلها  ومن   ، دالّة  مترابطة 

المعصومين للشريعة ... لذا نجد المناجاة قد توزّعت على ثماني فقرات: 
في الأولى بيّن فيها الإعلان عن الاستخارة ))اللهم إنّ خيرتك ...((  ثم اطمئنان -١

الإمام إلى أنّه ما خاب من تمسّك بخيرة الله تعالى ......   
 2-  وفي الفقرة الثانية بيّن أنّ الإستخارة تكون في خلاصة ما يصل اليه الانسان من 
رأي بعد إعمال عقله وتجربته : )) اللهم إنّي استخرتك فيما عزم رأيي عليه .... (( 
فإمّا أنْ يأخذ به أو  يتركه،أوأنْ خلاصة فهمه أوصلته الى أمرين أو طريقين لا يدري 

ما يختار ، فيترك الخيرة لله – تعالى - .
3 - في الفقرة الثالثة : يدعو الله أنْ يسهّل له أمره ،ويزيل عن طريقه المصاعب : )) 



١٩٦

 في أسلوبية الخطاب الإبلاغي مناجاة الامام محمد الجواد – عليه السلام – للإستخارة 

فسهّل اللهم فيه ما توعرّ ...(( 
4 أمّا في الرابعة : فإنّه يتوسّل الى الله أنْ تكون العاقبة على خير: )) واجعل يا رب 

عواقبه غُنمْا .... (( أي غنيمة .
– أي تحقيق الهدف في  – وفي الفقرة الخامسة : يصل في دعائه الى طلب النجاح   5

الخيرة على خير )) وأرسل اللهم إجابتي وانجح طلبتي ...(( 
6 – و في السادسة يرجو الله تعالى أنْ يحقّق له لواء الظفر  ...  والنصر المؤزّر  تعبيراً 
 : النجاح  مجرد  وليس   ، الغَلبَة  يريد   فهو   ، حياته  في  الرأي  هذا  أهمية  مدى  عن 

))واعطني اللّهم لواء الظفر..(( .
7 – وصولاً الى الفقرة السابعة  التي يريد بها رؤية نتائج هذه الخيرة واضحة  لا لبس 

فيها : ))  وأرني أسباب الخيرة فيه واضحة .....(( .
8- أمّا في الفقرة الأخيرة فإنه – عليه السلام – يدعو للنتيجة العاجلة المكللّة بالنفع 

، والمستمرة في صلاحها وريعها : )) عاجلة للنفع ... باقية الصنع ... (( 
المعصومين في  أسلوب  لنا خصوصية  يوضح  المناجاة  فقرات  تسلسل  من  تقدّم  ما 
الألفاظ  وأسلوبية  المعنى  أسلوب  تؤكد  منتقاة  بألفاظ   المعنى  عن  للتعبير  الإبلاغ 

الداعية الى التأمّل والتثبّت .



١٩٧

د. صالح مجيد علي الخزرجي

الخاتمة 
               بعد أن أشرفت رحلة أسلوبية مناجاة الامام محمد الجواد -عليه السلام - 

على النهاية لا بدّ لنا من الوصول الى نتائج لتكون ختاماً لموضوعنا ،والنتائج هي : 
 كل عمل إبداعي أدبي لا بد له من فن أسلوب أي أسلوبية تتيح للقارىء المتخصص

المائز التفاعل  مع هذا العمل ونقده نقداً أسلوبياً .
 ًالاسلوبية الوصفة التعبيرية تعنى بالتعبير عن تفاعل العقل والوجدان تعبيراً لغويا

عن فكرة يريد الأسلوبي إيصالها )للمتلقي ( القارىء . 
 مناجاة الامام محمد الجواد – عليه السلام – للأستخارة استمرار للخطاب الرسالي

– دون  – ذلك الخطاب الناصع البيان الذي يصلح  – عليهم السلام  لأهل البيت 
أدنى شك – متناً تطبيقيا لافتاً لمنهج الأسلوبية التعبيرية الوصفية . 

 – من جملة ما أخذنا – وبقدرفهمنا – من مناجاة الامام هو حسن التضرّع للخالق
عزوجل – دائمًا وبخاصة عند الملمّات ليهدينا الى الضالّة المنشودة .

 وجهد بعدعناء  تكون   – تعالى   – الله  استخارة  أنّ  المناجاة  من  أيضاً  تعلمنا  وما 
للوصول الى الرأي السديد إنهاءً للحيرة . 

 ًطالب الاستخارة يعبّر بشكل تلقائي عن عمق إيمانه بخالقه فهو يتوجه إليه طالبا
الاخذ بيده نحو بر الأمان .
 جوانب من  جانب  لفهم  محاولة  المناجاة  حول  كلمات  من  سطّرناه  ما  الختام  وفي 

دروس مدرسة أهل البيت – عليهم السلام . 



١٩٨

 في أسلوبية الخطاب الإبلاغي مناجاة الامام محمد الجواد – عليه السلام – للإستخارة 

الهوامش البحث
 مهج الدعوات ومنهج العبادات ، رضي الدين بن طاووس)ت 664 هـ ( ، منشورات مؤسسة -1

الأعلمي للمطبوعات ، بيروت ، لبنان ، 1426 هـ 
القومي ، ط1،بيروت. -2 بيارغيرو- تح : منذرعيّاش ، مركز الانماء   ،  الاسلوب والاسلوبية 

)د.ت  (89  � 90 .
لسان العرب ،ابن منظور ، دار صادر ،بيروت ، ط3 ،ج14 ، 2010م .-3
سورة الانفطار : الآيات : 6-8 .-4
د.عناد -5 مراجعة:   ، وآخران  الجنابي  نصيف  أحمد  د.   ، لويس  دي  سيسل   ، الشعرية  الصورة   

غزوان، دار الرشيد للنشر ،بغداد،1982م : 23.
ينظر : الأسلوبية بوصفها مناهج � الرؤية والمنهج والتطبيقات ، د. رحمن غركان ، الدار العربية -6

للعلوم � ناشرون ، بيروت ،2014 : 58 .
 ينظر: م.ن : 64 .-7
 ينظر : م.ن:66.-8
علم الأسلوب وعلم اللغة العام ، شارل بالي ، تح : د. شكري عيّاد ، دار العلوم، الرياض -9

ط1،1985م:32 .
الأسلوبية بوصفها مناهج:74.-10
: علي محمد -11 ، تح   ) 395 هـ  العسكري)ت  أبو هلال   ، الكتابة والشعر   � الصناعتين  كتاب 

البجاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم ، ط1 ، المكتبة العصرية ، صيدا � لبنان ، 2006 م :406.
 دلائل الإعجاز ،أبو بكر عبد القاهر الجرجاني ) ت 474 هـ (، تح : محمود محمد شاكر ، ط3 -12

، دار المدني، جدة ، 1992م : 222 .  
 ينظر : لسان العرب ، مادة) فصل( :  13-3422
ينظر : الكافي في علوم البلاغة العربية ، المعاني � البيان- البديع ، عيسى علي العاكوب وعلي -14

سعد الشتيوي ، ط1 ، الجامعة المفتوحة ، بنغازي ، 1993م : 298 .
لسان العرب مادة )وصل ( : 4850 .-15
 الكافي في علوم البلاغة العربية : 298 .-16
الفصول المفيدة في الواو المزيدة ، صلاح الدين خليل بن كيكدي  العلاني )ت761هـ ( تح : -17

حسن موسى الشاعر ، دار البشير للنشر والتوزيع ، ط1 ، عمان ، الاردن ، 1990م:128.
معجم المصطلحات البلاغية وتطورها ، د. أحمد مطلوب ، مطبعة المجمع العلمي العراقي ، -18



١٩٩

د. صالح مجيد علي الخزرجي

بغداد 1987م :3/121 .
، )د.ت( -19 ، )د.ط(  ، بيروت  العوددة  ،دار  الدين اسماعيل  النفسي للأدب، د. عز  التصوير 

  . 71:
التعريفات ، علي بن محمد الجرجاني ، دار الشؤون الثقافية العامة ، بغداد.)د .ت (: 21.-20



٢٠٠

 في أسلوبية الخطاب الإبلاغي مناجاة الامام محمد الجواد – عليه السلام – للإستخارة 

قائمة المصادر والمراجع
 القرآن الكريم 
 الأسلوب والأسلوبية ، بيار غيرو ، تح : منذر

 ، ، بيروت  القومي ،ط1  ، مركز الانماء  عيّاشي 
)د.ت( .
 والمنهج الرؤية   � مناهج  بوصفها  الأسلوبية 

العربية  الدار   � غركان  رحمن  د.   ، والتطبيقات 
للعلوم � ناشرون ، بيروت،2014 م .

 التصويرالنفسي للأدب ، د.عزالدين أسماعيل
. دار العودة ، بيروت ، )د.ط(، )د.ت(.

 ت الجرجاني،)  محمد  بن  علي   . التعريفات 
816 هـ (، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، 

) د.ت( .
 دلائل الإعجاز،أبو بكر عبد القاهر الجرجاني

) ت 474 هـ (، تح : محمود محمد شاكر ، ط3 ، 
دار المدني، جدة ، 1992م .
.الصورة الشعرية ، سيسل دي لويس ، تر:د

مراجعة:د.عناد   ، وآخران  الجنابي  نصيف  أحمد 
غزوان،دار الرشيد للنشر ،بغداد،1982م .

 علم الأسلوب وعلم اللغة العام ، شارل بالي
� ت : د. شكري عيّاد ، دار العلوم ، الرياض ،) 

ط 1 (،1985 م . 
 صلاح  ، المزيدة  الواو  في  المفيدة  الفصول 

الدين خليل بن كيكدي  العلاني )ت761هـ ( 
للنشر  البشير  دار   ، الشاعر  موسى  حسن   : تح 

والتوزيع ، ط1 ، عمان ، الاردن ، 1990م .
 � المعاني   ، العربية  البلاغة  علوم  في  الكافي 

وعلي  العاكوب  علي  عيسى   ، البديع  البيان- 

 ، المفتوحة  الجامعة   ، ط1   ، الشتيوي  سعد 
بنغازي ، 1993م .
 كتاب الصناعتين � الكتابة والشعر ، أبو هلال

محمد  علي   : تح   ،  ) هـ   395 العسكري)ت 
 ، ط1   ، إبراهيم  الفضل  أبو  ومحمد  البجاوي 

المكتبة العصرية ، صيدا � لبنان ، 2006 م .
 لسان العرب ،ابن منظور ، دار صادر ،بيروت

، ط3 ،ج14 ، 2010م .
 .د  ، وتطورها  البلاغية  المصطلحات  معجم 

أحمد مطلوب ، مطبعة المجمع العلمي العراقي 
، بغداد 1987م .
 رضي  ، العبادات  ومنهج  الدعوات  مهج 

منشورات   ،  ) هـ   664 طاووس)ت  بن  الدين 
مؤسسة الاعلمى للمطبوعات ، بيروت ، لبنان 

، 1426 هـ .



٢٠١

د. صالح مجيد علي الخزرجي





ألاسلوبية في أقوال الامام علي الهادي (عليه السلام)
Imam Al-Hadi Speeches )peace be upon him(

(Stylistic Approach) 

 
أ.د. كريمة نوماس المدني

Prof.  Dr. Kareema Numas Al-Madani
العراق/جامعة كربلاء/ كلية التربية للعلوم الِإنسانية/ قسم اللغة العربية

 Dept of Arabic� College of Educa�on for Humanist Sciences,
University of Karbala\Iraq

"في التسليم للعترة الطاهرة" 

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي
Turnitin - passed research



٢٠٤

ألاسلوبية في أقوال الامام علي الهادي (عليه السلام)



٢٠٥

أ.د. كريمة نوماس المدني

المستخلص
تعد خطابات وأقوال أهل البيت )عليهم السلام (خطابا تأسيسيا وتبليغيا لما تحتويه 
هذه الخطابات من ابلاغ نفعي وتشكيل جمالي ضمن آليات معرفية،كما أنه يمثل مجالا 
الدينية والاجتماعية  السياقات  بتنوع  والمتلقي  الباث  بين  الفكري  الخطابي  للتفاعل 
أقوال  الامام علي الهادي )عليه  والسياسية والتربوية والثقافية ، ومن هنا شكلت 

السلام( خطابا فاعلا دينيا وثقافيا لكل الانسانية .
ولقد ارتأينا أن ندرس خصائص الأسلوب في أقوال الامام الهادي عليه السلام وقد 
قسم البحث على خمسة محاوررئيسة، تمثل المحور الاول بالتجنيس الصوتي والمحور 
وفي  التوازي  الرابع  المحور  وفي  بالتكرار  الثالث  والمحور  التكرار  بأسلوب  الثاني 

الخامس أسلوب الأمر
ثم تلت هذه المباحث خاتمة وثبت المصادر والمراجع



٢٠٦

ألاسلوبية في أقوال الامام علي الهادي (عليه السلام)

Abstract 

       As founda�on brick and promulga�on the speeches of 

the infallibles are considered since they cuddle edifica�on 

and aesthe�cs in the orbit of knowledge. Moreover there 

is a line of intellectual discoursal response between the 

addresser and the addressee under the shade of diversity 

religious, social, poli�cal, educa�onal and cultural, thus 

such speeches heave into importance as a cultural religious 

efficacious discourse to all humanity.

      It is crucial to study the features of imam Al-Hadi 

speeches in five sec�ons ; the first focuses on sound 

poe�cs , the second doers on style of repe��on , the third 

does on repe��on , the fourth does on parallelism and the 

fi�h does on impera�ves . Finally there are a conclusion 

and references . 



٢٠٧

أ.د. كريمة نوماس المدني

مام الهادي(عليه السلام) لمحات من حياة الإِ
  عاصر الِإمام الهادي)عليه السلام( ستة من الحكام  العباسيين وهم: المعتصم، والواثق، 
والمتوكل، والمستنصر، والمستعين، والمعتز، وقد تزامنت إمِامته التي استمرت أربعاً 
وثلاثين سنة مع عصر كانت قد أثرت فيه الدعايات الكاذبة لبني أمية وبني العباس 

ضد اتباع أهل البيت )عليهم السلام(. 
وعامة  جانب  من  عصره،  حكّام  لضغوط  يتعرض  السلام(  الهادي)عليه  الِإمام  وكان    
الناس من جانب آخر، وفي ظل تلك الظروف استدعاه المتوكل العباسي من المدينة 

الى بغداد، وفرضَ عليه اقامة جبرية وسجنه بل انه هَمَّ بقتله.
   وفي ظل هذه الاوضاع بدا أنه من غير الممكن اقامة حلقات التدريس والمجالس 
الصغيرة والكبيرة لِإرشاد اتباعهم وفي اثناء ذلك كانت المناظرات والاحتجاجات 
من  بصيصاً  تضيء  كانت  التي  هي  السلام(  الامام)عليه  وبين  وفقهائه  العصر  علماء  بين 
النور في ذلك المجتمع الذي خيّم الظلام على ارجائه، وتكشف النقاب عن الحقيقة ، 
وكانت هذه المناظرات يقيمها المتوكل بهدف تحطيم شخصية الامام)عليه السلام( ولكنها 
 .﴾ ينَ ُ المَْاكِرِ يرْ االلهَُّ خَ رَ االلهَُّ ۖ وَ كَ مَ وا وَ رُ كَ مَ كانت دوماً تتمخض عن نتائج عكسية: ﴿وَ
فيما  له ولحاشيتهِِ  الفضيحة  منها شيئاً سوى  يكن يجني  الآية )54(. ولم  آل عمران 
الذي  الشديد  السياسي  والخناق  للتوتر  ونظراً  السلام(  للِإمام)عليه  بالرفعة  تعود  كانت 
كان يسود المجتمع آنذاك، فقد كان الإمام)عليه السلام( يرشد الشيعة في هذه الأحداث 
السرية  واللقاءات  الوكالة  تنظيمات  بإقِامة  والثقافية  السياسية  والأزمات  الصعبة 
الارتباط  عبر  السلام(  معه)عليه  التواصل  جسور  يمدوّن  الناس  وكان  والمراسلات، 
يحلون  وبذلك  احياناً  اوشفويًا  بالمراسلات،  أما  عليهم  الاسئلة  وطرح  بالوكلاء 

مشاكلهم، ويعرفون وظائفهم العلمية.



٢٠٨

ألاسلوبية في أقوال الامام علي الهادي (عليه السلام)

  وكان الِإمام الهادي)عليه السلام( يعلم الناس طريقة الرجوع الى الوكلاء بهدف إعدادهم 
لعصر الغيبة، لذا نجد في هذه المدة من الزمان رسائله كثيرة.

السائد  ألقاباً عديدة حسب ما يقتضيه الوضع  الِإمام)عليه السلام( يستخدم    وقد كان 
فقد كان معظمه سريّاً بشكل من الأشكال، وهو ما يدل على التوتر الذي كان يسود 
والهادي،  النقي،  الاتية:  الالقاب  الى  المجال  هذا  الاشارة في  يمكننا  عصره، حيث 
والأمين  والطيبّ،  والدليل،  والفقيه،  والعالم،  والناصح،  والمرتضى  والعسكري، 
العسكر،  وصاحب  والشيخ،  والرجل،  والمتوكل،  والمتقي،  والنجيب،  )المؤتمن(، 

والعبد الصالح، كما ذُكرت له كنيتان هما: أبو الحسن وأبو الحسن الثالث .(1( 
  



٢٠٩

أ.د. كريمة نوماس المدني

المحور الأول: التنجيس الصوتي:
  يُعد الجناس أحد أسس الأسلوبية الصوتية البارزة التي يقوم عليها الايقاع الداخلي 
للخطاب الأدبي، وهو من المنبهات الاسلوبية التي ترتكز على القيم الصوتية الخالصة 
التي تفرز ايقاعات معينة ذات تناسب صوتي أو دلالي.(2(، اذ إنه يمنح النصّ تناسباً 

إيقاعياً عبر تشابه اللفظين في النطق واختلافهما في المعنى.
من  القدماء-  فإن  اللفظي،  الاشتراك  على  أساساً  يقوم  الجناس  جوهر  كان  واذا    
قالوا  لذا  الاصطلاحي؛  تحديده  في  المعنى  هذا  عن  يبتعدوا  لم  والنقاد-  البلاغيين 
فيه: ))ان يكون اللفظ واحداً والمعنى مختلفاً، اي يتفق اللفظان المتجانسان في أنواع 
الحروف واعدادها وهيئاتها وترتيبها، وربما اتفقا في بعض هذه الأمور واختلفا في 

بعضهما الآخر((.(3(
  ويمكن القول ان بنية الجناس تقوم على مستويين:

أولهما: البنية السطحية: 
وهي تمثل )البنى الصوتية المتماثلة( التي تتشكل عبر التوافق الصوتي بين الألفاظ.

التحالف  عبر  تتحقق  التي  المتماثلة(  غير  الدلالية  )البنى  العميقة:  البنية  ثانيهما: 
الدلالي.(4(

التجانسية عبر استحضار  الدلالة  انتاج  بالغ الأهمية في  المتلقي دوراً     وهنا يؤدي 
حاسة التوقع عنده، وهو توقع يقتضي ان ينتج التماثل السطحي، تماثلًا عميقاً، فقيمة 
الذي  الدالين  بين  الصوتي  التداخل  من  المتولدة  المائزة  الموسيقى  تكمن في  الجناس 

يقوم بدورِهِ في إحِداث التداخل الدلالي.(5(



٢١٠

ألاسلوبية في أقوال الامام علي الهادي (عليه السلام)

     لقد استثمر الِإمام الهادي)عليه السلام( امكانات الجناس الصوتية في مكاتباتهِِ وأدعيته، 
بوصفِهِ أحد عناصر الايقاع المؤثر في المتلقي، فمن أمثلة ذلك، ما ورَدَ في قولهِِ)عليه 

السلام( عند سئل)عليه السلام( عن التوحيد، فأجاب:

أرادَ، لا رادَّ لقضائِهِ، ولا معقبّ لحكمِهِ، تاهت  ما      ))لم يزل موجوداً، ثم كوّن 
أوهام المتوهمين، وقصر طرف الطارفين، وتلاشت أوصاف الواصفين، واضمحلت 
اقاويل المبطلين عن الدرك لعجيب شأنهِِ، او الوقوع بالبلوغ على عُلوّ مكانهِِ، فهو 
عبارة،  ولا  بإشِارة،  عيون  عَليه  يقع  لم  الذي  وبالمكان  يتناهى  لا  الذي  بالموضع 

هيهات، هيهات((.(6(
    نجدُ في هذا النصّ ان الجناس يتحقق على مساحة واسعة )اوهام المتوهمين، طرف 
الطارفين، أوصاف الواصفين( إنّ ورود هذه الجناسات في النصّ أسهم برفد الإيقاع 
المتلقي، كما  التأثير الموسيقي لدى  بينها، وعزز من قوة  الدوال فيما  بتناغم  الداخلي 
كان له الأثر في تقوية الدلالة فالجناسات جميعها جاءت منسجمة مع غرض المكاتبة 

في التوحيد والبقاء للوجود الإلهي.
  وقد أسهم في تثبيت هذه الصورة في ذهن المتلقي توظيف الإمام)عليه السلام( الأفعال 
التي تفاعلت  مع الجناسات الواردة في )تاهت، قصر، تلاشت( لتدلّ هذه الأفعال 

دلالة لا مراءَ فيها على انها تستجلب تكثيفاً دلالياً في الدوال المتجانسة.
   ومن أمثلة ذلك ايضاً كتابه)عليه السلام( الى احمد بن اسحاق حين سأله عن الرؤية، وما 
اختلفت فيه الناس، اذ كتب)عليه السلام( ))لا تجوز الرؤية مالم يكن بين الرائي، والمرئي 
وكان  الرؤية،  تصح  لم  والمرئي  الرائي  عند  الهواء  انقطع  فإذا   ، البصَرُ ينفذه  لم  هواءٌ 
في ذلك الاشتباه، لأن الرائي متى ما ساوى المرئي وجب الاشتباه، وكان ذلك في 

التشبيه؛ لأن الأسبابَ لابدَّ من اتصالها بالمسببات((.(7(



٢١١

أ.د. كريمة نوماس المدني

    ان التجانس الاشتقاقي الحاصل بين الألفاظ )الرائي، المرئي، الرؤية( )الاشتباه، 
التشبه( و)الأسباب، السبب، المسببات( أضفى على النصّ توافقاً ايقاعياً من شأنهِِ أن 
يثري الصلة الدلالية للجناس، اذ بلغَ فيها الاتفاق الصوتي مبلغاً كبيراً، يتضح عبر 
نسبة التردد الصوتي الذي بلغ ارتفاعاً ملحوظاً في الايقاع أيضاً، فالجناس ضرورة 
بنيوية وخاصة ايقاعية ودلالية تجعل النص حافلًا بوظيفة الإمتاع بموازاة اضطلاعه 
بوظيفة الِإبلاغ(8( مما يزيد من تأثيره في موسيقى النصّ من جهة، وفي قوة الدلالة 
من جهةٍ أخرى. وهذا يدلّ على ثقافة الِإمام في اختيار الالفاظ المتجانسة ومقدرته 
الكلامية ومواءمتها وانسجامها وأثرها الفاعل في نقل الاحاسيس والمشاعر لتهيئ 

نفسية المتلقي لاستقبال مضامين النص .
  ومن أمثلة الجناس ايضاً جوابه على سؤال محمد بن عيسى في الحركة والانتقال إذ 

كتبَ له)عليه السلام(  
في  كان  اذا  هُ  أنَّ واعلم  تقديراً،  احسن  هو  بما  له  المقدرُ  وهو  عنده  ذلك  ))علمُ     
العرش، والأشياء كلها له سواء، علمًا وقدرةً ومُلكاً  الدنيا فهو كما هو على  السّماء 

وإحِاطة((.(9(
مفتتح  منذ  عالية  بانسيابية  تتحرك  اشتقاقيا   المتجانسة  الدوال  حركة  نلاحظ     
في  التنوع  وهذا  عرضها،  الى  ووصولاً  قدرة(  تقديراً،  )المقدر،  لفظة  في  الرسالة 
استعمال الجناسات يثرى الايقاعي الصوتي  الذي يؤدي الى تقرير وتثبيت الدلالة، 
وهنا تتضح وظيفة الجناس الصوتية في التجاوب والموسيقى- الايقاعي من تماثل 
تطرب له الأذن ويونق النفس ويهزّ اوتار القلوب(10( وبذلك يثير المتلقي ويستهويه 
ويرغبّه في الجواب الذي سأل عنه، وبذلك عبّرت الألفاظ المتجانسة عن الدلالات 

المقصودة.



٢١٢

ألاسلوبية في أقوال الامام علي الهادي (عليه السلام)

المحور الثاني : التكرار
   يُعدُّ التكرار من أهم السمات الأسلوبية في اللُّغة الأدبية إذ عُرّف: ))تناوب الألفاظ 
شعرِهِ  في  الناظم  يقتصده  موسيقياً  نغمًا  يشكلُّ  بحيث  التعبير  سياق  في  وإعِادتها 

ونثرِهِ((.(11(
   وتُعد بنية التكرار من البنى الإيقاعية والأسس الأسلوبية التي تعمل على تعميق 
الدلالة في النصّ الأدبي، بوظيفته المزدوجة التي تجمع بين الوظيفة الفنية والوظيفة 

النفسية فضلًا عن وظيفته الصوتية الناتجة من تكرار أصوات اللفظة نفسها.(21(
للنصّ  الداخلي  النظام  تخدم  ايقاعية  أسلوبية-  وظيفة  للتكرار  ان  القول  ويمكن    
الايقاع،  صناعة  في  الصوت  من  المتولدة  الصوتية  الطاقة  باستثمار  وذلك  الأدبي 
والايحاء بالدلالة، وذلك يستطيع الكاتب أن يعيد صياغة بعض الصور من جهة، 

ويعمق الدلالة الايحائية للنصّ من جهة أخرى.(31(
  وقد برزت ظاهرة التكرار واضحة في أقوال الِإمام الهادي)عليه السلام( إذ كان يرمي 
المتكلم،  مقصدية  مع  والتفاعل  المتلقي  نفس  في  وتقريره  المعنى،  تعزيز  باستعماله 

فضلًا عن الايقاع النغمي الذي يؤديه التكرار في بنية النصّ.
   يعد التكرار اللفظي من السمات الاسلوبية الواضحة والمهمة التي وظفها الِإمام 
الهادي)عليه السلام( في مكاتباته، وتكرار اللفظ يعني ))أن يتم إعِادة كلمة فأكثر باللفظ 
بذكر  للتلذذ  او  للتعظيم،  أو  والتهويل،  البنيه  لزيادة  او  للتوكيد،  إما  والمعنى، 

المكرر((.(41(
     وتأتي اهمية هذا النوع من التكرار من أنه يسهم في إٍشاعة الفكرة التي يريد الكاتب 
وسيلة  المكررة  اللفظة  من  يتخذ  فالكاتب  انتباه،  تجذب  او  للمتلقي،  يوصلها  ان 

أسلوبية تثري الموقف وتشحذ شعور المتلقي حدّ الامتلاء.5( 1(



٢١٣

أ.د. كريمة نوماس المدني

   وقد اسهمت بنية التكرار اللفظي في تألف قسم كبير من مكاتبات الامام الهادي)عليه 
السلام(، فمن ذلك ما جاء في التوحيد قوله)عليه السلام(: 

خلق  ما  بعد  بالأشياء  كعلمِهِ  الاشياء،  يخلق  أن  قبل  بالأشياء،  عالماً  يزلْ  ))لم    
الاشياء((.(61(

   نلحظ في هذا النصّ ترديد الدوال في توزيعات منتظمة بين فقرات النصّ، ففي 
كل مقطع تتكرر لفظة ))الاشياء(( متوزعة بنحو لافت مشكلًا منها الِإمام)عليه السلام(  
لازمة ضرورية تسهم في الكشف عما يضمره النص من رؤى وانفعالات نفسية تجاه 
المخاطب فللتكرار قيمة دلالية وصوتية، لأنه يتصل ))بالاطار الصوتي الذي يمثل 
الوحدة الدلالية الدنيا، وفي اللفظ تبدأ عملية التفاعل بين الدلالة اللغوية والدلالة 

السياقية((.(71( 
   ومما ورَدَ من أمثلة التكرار اللفظي في مكاتبات الإمام جوابه حين سأله محمد بن 
مصعب المدائني في جواز السجود على الزجاج، فأجابه الامام علي الهادي)عليه السلام(: 
مل والملح، والملح  ))لا تسجد وإن حدثتك نَفسُكَ، انه مما أَنبتَتِ الأرضُ فإنه من الرَّ

، والرمل سبخٌ والسبخ بلدٌ ممسوخ((.(81( سبخٌ
  تكررت لفظتا ))الرمل والملح(( في النصّ تكرارًا أفقيًا لتعطي ايحاءً واضحاً بشرعية 
حضورها، وفي هذا التكرار التراكمي دلالة واضحة في تأكيد إظِهار المعاني المطروحة 
في النصّ بشكل يجُلي قيمتها الاسلوبية فتكرار لفظة )الرمل والملح( يشتمل على قيمة 
ايقاعية ودلالية في آنٍ واحد لتحريم السجود على الزجاج، اذ ينتج عن تكرار اللفظة 
قيمة ايقاعية فضلًا عن كون تكرار اللفظة نفسها يشير الى الكلمة المفتاح التي لها ثقل 

تكراري وتوزيعي في النصّ بما يفتح مغاليقه ويبدد غموضه.(91(



٢١٤

ألاسلوبية في أقوال الامام علي الهادي (عليه السلام)

  ومن امثلة التكرار اللفظي ايضاً، ما كتبه الِإمام)عليه السلام( في الصلاة: 
الفريضة،  من  فَراغُكَ  يكون  ان  وأحبُّ  سُبحتَكَ،  فصلَّ  الشمس  زالتِ  ))اذا    
العصر،  من  فراغَك  يكون  أن  وأحبُّ  سُبَحَتَكَ  صلَّ  ثم  قدمين،  على  والشمس 
النافلة  واقض  بالفريضتين،  فابدأ  أمرٌ  بك  ل  عجَّ فإن  اقدام  اربعة  على  والشمس 

بعدهما، فإذِا اطلع الفجر فصلَّ الفريضة ثم اقضِ ما شئت((.(20(
منذ  اسلوبياً  نمطاً ومنبهاً  )الشمس(  اللازمة  تكرار  السلام من  الإمام)عليه  لقد جعل    
مفتتح النصّ، ثم كررها مرتين في النصّ ليشكل منها بؤرة مركزية مصدراً ومنبهاً 
وهي  النص  على  المتسلطة  الفكرة  مفتاح  هو  حقيقتهِ  في  الالحاح  وهذا  اسلوبيا 
))الكلمة التي تردد لدى كاتب معين بشكل يدلُّ على أن لها رنيناً خاصاً عنده، ولها 
يثري الجانب  العادي((.(12( وهذا مما  بالتالي قوة خلاقة أشد فاعلية من الاستعمال 
المتلقي على الاستجابة  بما يحفز  اجزائه  للنصّ ويقيم علاقات دلالية بين  الايقاعي 

والتفاعل مع مقصدية الإمام)عليه السلام( 
عن  سؤاله  في  الرّيان  بن  علي  الى  كتابه  في  السلام(  الامام)عليه  قول  ايضاً  ذلك  ومثل    

الصلاة ووقتها:
اشتباكها،  عند  والمغرب  النجوم،  قصرة  عند  الصفةِ  هذه  على  كان  اذا  ))يصليها    

وبياض مغيب الشمسِ قصرة النجوم الى بيانها((.(22( 
   ان لتكرار اللازمة في النص المتقدم تأثيراً دلالياً وايقاعياً في بنية النصّ، اذ تقوم هذه 
اللازمة بوظيفة مهمة في اعطاء هندسة النص الايقاعية شكلًا مميزاً يتوافق مع وقت 
الصلاة في )قصر النجوم( مما يترك في نفس المتلقي إحساساً عميقاً وأثراً فاعلًا الى 

خاتمة النصّ، وهذا ما يوفر جمالية خاصة للتعبير النثري.



٢١٥

أ.د. كريمة نوماس المدني

المحور الثالث: التضاد
  يعدُّ التضاد بنية أسلوبية فاعلة لصناعة عنصر الإدهاش والمفاجأة في النصّ الأدبي 
إيحاءً ودلالةً، اذ له أثر عميق في تعضيد المعنى واثرائه، فهو يعزز الدلالة من طريق: 
يعانق  كيان واحد  المتنافرات وصهرها في  بالمدلولات والمزج بين  الدوال  ))تقاطع 

فيها الشيء نقيضه فيتفاعلان في سياق دلالي بطبيعة التنافر((.(32(
 فقيمة التضاد الاسلوبية تكمن في نظام العلاقات الذي يبين العنصرين المتقابلين، 
ويكون بينهما موضع التبادل او التنافر، الذي لا ينحصر في التباين الدلالي فحسب، 
وانما يكسب الألفاظ ايضاً بُعداً إيقاعياً لإنتاج  جوّ خاص ومتميز لِإحداث الاقناع 

في المتلقي.
  وعلى هذه لن يكون للتضاد أي تأثير مالم يتداع في توال لغوي وفي مثل هذه الحال 
تنتمي الألفاظ المتضادة الى فئة واحدة لكنها تعارض في دلالاتها ويكون التعارض 
بين لفظ موجود وفعل آخر موجود بالقوة، ولعله يكون أيضاً بين لفظ معين والسياق 
الذي ورَدَ فيه، فالسمات المتعارضة تقوم في الاحوال كلها  على محور واحد يحتل فيه 

احد الالفاظ طرفه الأول والآخر طرفه الثاني.
   لذا قيل ان التضاد هو ))ضربٌ من الانزياح في مسارات بناء النصّ بين المعياري 
التي  الضدية  والثنائيات  التناقضات  لتحقيق جو من  المألوف((.(42(  المألوف وغير 
أمثلة ما  إليه الأديب ويعززه فمن  الذي يرمي  الفكري والوجداني  بالموقف  ترتبط 
جاء من المتضادات في أقوال الإمام علي الهادي)عليه السلام( قوله في قراءة القرآن الكريم: 
))لا تدع من القرآن قصيره وطويله، ويجزئُكَ من قراءة إنا انزلناه يومك وليلتك مئة 

مرة((.(52(



٢١٦

ألاسلوبية في أقوال الامام علي الهادي (عليه السلام)

وتحمل  النصّ  على  مؤثرة  سلطة  وهو  الوظيفي،  اتجاهه  في  فعّال  التضاد  فأسلوب 
في  المقاصد  استرداد  الى  وصولاً  متعددة  بقراءات  الخطاب  استنطاق  على  المتلقي 
الكاتب  فيه  استغنى  دلالياً  ثراءً  انتجت  المتضادة  الألفاظ  فهذه  )قصيرة، وطويلة( 
عن التفصيل والِإطالة، وبهذا أسهم التضاد اسهاماً فعّالاً في انتاج دلالة ذات أبعاد 

عميقة. 
   ومن الامثلة على ذلك ايضاً قوله)عليه السلام( في الإفطار والصوم: ))اليقين لا يدخل 

فيه الشكُ، صُمّ للرؤية وأفطر للرؤية((.(62(
  النصّ يقوم هنا حول بؤرة دلالية أساسية هي التهيؤ والاستعداد للصوم عند رؤية 
وكثفت  الامام  مقصدية  عن  التعبير  على  عملت  التضاد  فبنية  الافطار،  او  الهلال 
الدلالة، اذ غالباً ما يأتي التضاد في خدمة المعنى، فالمتتبع لهذه الثنائيات يلاحظ ان كل 
ثنائية يرتبط طرفاها ارتباطاً تلازمياً بحيث ان ذكر الطرف الأول ذُكرَ الثاني، فانبثاق 

الدلالة واضح عبر تلك الثنائيات التي اسهمت في جعل الدلالة أكثر عمقاً.(72(
  فغالباً ما يأتي التضاد ليعزز الدلالة في النصّ اذ يكون بين شيئين يتضادان في الظاهر 

ويتلقيان في العمق، الأمر الذي أكسب النصّ ثراءً اسلوبياً ودلالياً.
أسلوب التضاد كثيرة في بنية أقوال الِإمام علي الهادي)عليه السلام( قوله: )عليه السلام( ))انه 
الله،  طاعة  في  أخلصت  اذا  به،  يدعو  لمن  الدعاء  بباطنهِِ،  ويجُانُبنا  بظاهرهِ،  يوالينا 
واعترفت برسول الله)صلى الله عليه وآله وسلم( وبحقنا أهل البيت وسألتَ الله )تبارك وتعالى( 

شيئاً لم يحَرَمك((.(82(



٢١٧

أ.د. كريمة نوماس المدني

    ان انبثاق السياق الأسلوبي بفعل المقابلة بين الثنائيات الضدية في الألفاظ المتضادة 
)الباطنة والظاهرة( كشفت عن طاقة ايحائية تتضمن معنى الولاء والطاعة لله وحده 
الكريم)ص(، فجاءت تلك  السلام( وطاعة رسوله  البيت)عليهم  والحب والوفاء لأهل 
الدوال المتضادة المتنافرة لتجسيد ذلك المعنى الذي قصده الامام)عليه السلام(، فتناقض 
الازواج  هذه  لأن  التناسب؛  من  نوعاً  النهاية  في  يحقق  التراكيب  في  الدوال  هذه 
المتضادة تنساق الى غاية واحدة، هي ما أراده وقصده الامام في تجسيد شعور الولاء 
والحب والاخلاص لله ولأهل بيته الكرام)عليهم السلام( وحديثه)عليه السلام( في صلاة القصر 
الصلاتين  فقد دخل وقت  الشمس  ))اذا زالت  السلام(:  يقول)عليه  اذ  التمام،  والصلاة 
وبين يديها سُبحة، وهي ثماني ركعات، فإنِ شئت طوّلت، وإن شئت قصّرت، ثم 
صلّ صلاة الظهر، فإذِا فرغت كان بين الظهر والعصر، سُحبة وهي ثماني ركعات، 

ان شئت طوّلت، وان شئت قصّرت، ثم صَلَّ العصر((.(92(
في  التضاد  طرفي  بين  واضح  انسجام  خلق  الى  نزع  السلام(  الهادي)عليه  علي  مام  فالإٍ   
ايقاعاً ودلالة تمحورت  النصّ حشدت  المتقدمة، فبينة التضاد الواردة في  الثنائيات 
حول ثيمة النصّ التي استطاع التضاد عبرها النهوض بهمة التعبير عن المعنى الذي 

أراده الكاتب، فهذا الحشد للثنائيات الضدية حقق ثراءً دلالياً وايقاعياً.



٢١٨

ألاسلوبية في أقوال الامام علي الهادي (عليه السلام)

المحور الرابع: التوازي
      للتوازي أثر كبير في آفاق الدراسات الاسلوبية فهو يكشفُ عن البنية المسؤولة 
عن توزيع العناصر اللغوية والفنية والدلالية داخل العمل الفني سواء أكان شعراً 

أم نثراً.
انه: ))تماثل قائم بين طرفين من  النقدية الحديثة  التوازي في الدراسات      وعُرّف 
السلسلة اللغوية نفسها، وان هذين الطرفين عبارة عن جملتين لهما نفس البنية، بحيث 

يكون بينهما علاقة متينة إما على اساس المشابهة، او على اساس التضاد((.(30(
   والتوازي من المقومات الاسلوبية التي تنشأ نتيجة ترديد وحدات صوتية متساوقة 
المستمرة  التناسبات  من  نسق  في  يتجلى  الايقاع  من  خاصاً  نمطاً  فيمنحه  النصِّ  في 
ومستوى  وترتيبها،  التركيبية  البنى  تنظيم  مستوى  منها:  متعددة  مستويات  على 
تنظيم الأشكال والمقولات النحوية وترتيبها، ومستوى تنظيم الترادفات المعجمية، 

ومستوى الأصوات والهياكل التطريزية وترتيبها.(13(
الداخلية  العلاقات  تنسيق  يعمل على  التوازي مكون اسلوبي  إن  القول     ويمكن 
للنصّ الأدبي بدءاً من العلاقات التركيبية ووصولاً الى الايقاع، وبهذا يجذب انتباه 
والدلالية  والتركيبية  الصوتية  التماثلات  من  معينة  انماط  ضمن  المتلقي  او  القارئ 

المكوّنة لنسيج النصّ ضمن حالة تعادلية او توازنية بين الثابت والمتحول.
يزل  ))لم  السلام(  الهادي)عليه  الإمام  أقوال  في  ورَدَ  ما  التوازي  امثلة  ابرز  من  ولعل   
موجوداً، ثم كوّن ما أرادَ، لا رادّ لقضائِهِ ولا معقب لحكمِهِ، تاهت أوهام المتوهمين، 
وقصر طرف الطارفين، وتلاشت أوصاف الواصفين واضمحلت أقاويل المبطلين 

عن الدرك، لعجيب شأنه،…((.(23(



٢١٩

أ.د. كريمة نوماس المدني

    فقد بُني النصّ على نمط من العلاقات التركيبية المتوازنة عكست نسقاً بنائياً قائمًا 
مجموعة  ابراز  السلام(  الإمام)عليه  استطاع  وعبرها  الموحدة،  التركيبية  البنية  ترديد  على 
والمعاني  الصفات  هذه  تثبيت  في  التوازي  بنية  اسهمت  ولذا  الإلهية؛  الصفات  من 
وايصالها الى المتلقي بطريقة نحوية- صرفية متقابلة؛ لذا قيل إن التوازي هو ))شكل 
من اشكال التنظيم النحوي يتمثل في تقسيم الحيز النحوي على عناصر متشابهة في 
نحوياً  ترتبط  اجزاء  او  عناصر  في  يتوزع  فالكل  النحوي،  والبناء  والنغمة  الطول 

وايقاعياً فيما بينهما((.(33(
  ويمكن ايضاح ذلك عبر المخطط الآتي

لا رادّ لقضائِهِ // لا معقب لحكمِهِ
    تاهت اوهام المتوهمين

    قَصُرَ  طرف  الطارفين    
 تلاشت  أوصاف  الواصفين
أضمحلت  أقاويل   المبطلين

  ولعلّ من أبرز الامثلة على ذلك ايضاً قوله)عليه السلام( : ))اذا غابَ صاحبكم عن دار 
الظالمين فتوقعوا الفرج اذا رُفعَِ عِلمُكم من بين اظهركم فتوقعوا الفرج((.(43(

  ان التوازي قائم في هذا النصّ بين ركنين متوازنين يستندان الى صورتين متوازنتين، 
ايقاعاً  زوجين  بين  القائم  التوازي  أنتج  اذ  المعالم،  واضحة  المزدوج  التوازي  فتقنية 
هذا  عبر  السلام( عمل  فالإمام)عليه  متوازية،  وصرفية  نحوية  صيغ  تحته  تنطوي  منتظمًا 

الاجراء الاسلوبي على إبِراز المعاني بشكل يعلي من قيمة الفرج ويبين عظيم قدره.



٢٢٠

ألاسلوبية في أقوال الامام علي الهادي (عليه السلام)

دلالي  ناتج  من  بينهما  عما  يكشف  ان  يمكن  متوازيان  نسقان  المتقدم  النصّ  ففي     
وموسيقي عبر الخطاطة الآتية:

 إذا غاب صاحبكم عن دار الظالمين فتوقعوا الفرج  
فعل الشرط+ حرف الجر+ الجار والمجرور+ جواب الشرط

اذا رُفعَ علمكم من بين أظهركم فتوقعوا الفرج
فعل الشرط+ حرف الجر+ المجرور+ جواب الشرط



٢٢١

أ.د. كريمة نوماس المدني

المحور الخامس: أسلوب الأمر
    الخطاب الأمري يستندُ الى الايعازات الاستدعائية التي يُطلقها المخاطِبُ تعبيراً 
عن الوظيفة الإفهامية والِإدراكية )الطلبية( التي تمنحه طاقة وهيأة تأثيرية، يخضعُ 
لها الُمخاَطب بوصفِهِ المحور الثاني والمستجيب قولاً وفعلًا للِإيعازات الصادرة من 
المخاطبِ الذي يمثل المحور الأوّل في الانبعاث الدلالي، وبذلك يتأصل الخطاب 
العنصر  في  يشترط  بحيث  والُمخاطب  الُمخاطبِ  بين  تواصلية  آصرة  بعقد  الامري 
الثاني الوجود الحضوري لإتمام الحلقة الحوارية التخاطبية مما يعيُن على فهم العلاقات 

الأكثر عمومية بين الطريفين.(35(
استدعاء  يُنبئ عن  قول  أو  الفعل،  تستدعي  بانه: ))صيغة  الامر؛  عُرف  هنا   ومن 

الفعل من جهة الغير على جهة الاستعلاء((.(36(
يأتي  وقد  الايجاب  سبيل  على  الفعل  لطلب  الجملة  في  يأتي  ان  الأمر  في  والأصل    
شرط  يتحقق  لذلك  وتبعاً  السياق،  من  تفهم  المجاز  سبيل  على  أخر  لدلالات 
التواصل في )الخطاب الامري( بين الباث والمتلقي وهذا يتوقف على معرفة سياق 

الحال والاحداث والمواقف التي تحيط بالنصّ.
  ولقد ورَدَت صيغة فعل الامر بكثرة في بنية اقوال الامام الهادي)عليه السلام( فشكلت 

مهيمناً اسلوبياً بارزاً.
السلام(  قوله)عليه  الهادي)عليه  اقوال الامام  التي وردت في  امثلة الافعال الأمرية    فمن 
هُ قولنا فالزمُوهُ، ومالم تعلموا  السلام(: في كتابه الى داود بن  فرقد الفارسي))ما علمتُمِ أنَّ

فردوه إلِينا((.(37(
أفعال الامر  القصير فعلين من  النصّ  السلام( في هذا  الهادي)عليه  لقد وظّف الامام      
السلام(  البيت)عليه  اوامره الى شيعته في الالتزام بكلام اهل  ليوجه  )فالزموه( )فردوه( 



٢٢٢

ألاسلوبية في أقوال الامام علي الهادي (عليه السلام)

الانسانية  الرسالة  رسول  المصطفى)ص(  الرسول  وخليفة  الناطق  القرآن  لأنهم 
وهذه أوامر حقيقية الا انها منحت النصّ دلالة تأكيدية في وجوب الالتزام والطاعة.
تسأل  ان  اردتَ  السلام( ))اذا  كتب)عليه  اذ  الفرج،  بن  ايضاً جوابه لمحمد  ذلك  فمن    
لاك ودعه ساعةً ثم اخرجه وانظر فيه، قال  مسألةً فاكتبها، وضَع الكتاب تحت مُصَّ

ففعلتُ، فوجدتُ جواب ما سألت عنه موقعاً فيه((.(38(
ضع،  )اكتبها،  في  الصريحة  الأمرية  الافعال  من  سلسلة  من  النصّ  تألف  لقد     
النسقية افصحت  دعه، اخرجه، انظر( فهذه الافعال مثّلت سلسلة من الترابطات 
العميقة  البنية  باستكناه  يوحي  بما  الموقف  لمتطلبات  مطابقة  واحداث  عن دلالات 
المكثف  التوظيف  عبر  تنهض  الأمر  لبنية  النصّي  فالسياق  وايحاءً،  تأثيراً  للأسلوب 
لأفعال الأمر التي تمتد على صعيد النصّ وموجهة الى متعلق مأمور وجب عليه تنفيذ 

الاوامر.
   ومن الاوامر التي وجدت في نصوص الامام الهادي)عليه السلام(: قوله ))اذا زالت 
على  والشمس  الفريضة،  من  فَرَاغُكَ  يكون  ان  وأحبُّ  سُبحَتَكَ،  فصلَّ  الشمس 
قدمين، ثَمْ صَلْ سُبحَتَك، وأحبّ ان يكون فراغك من العصر والشمس على اربعة 
اقدام، فإنْ عجّل بك أمرٌ فابدأ بالفريضتين واقض النافلة بعدهما، فإذا طلع الفجرُ 

فصلّ الفريضة ثم اقضِ ما شئت((.(39(
به الامام)عليه السلام( الى دور توجيهي  أفعال الأمر رابطاً صميمًا عدل      لقد شكلت 
تحقيقها،  الى  الامام  يسعى  التي  الدلالات  من  كثير  تحته  تنضوي  الوعظ  إطار  في 
بؤرتها نحو  الانفعالية وتتجه  الوظيفة  تتحرك في مجال  النصّ  الطلب في  فان دلالة 

المخاطب مع حضور المتلقي المباشر في الدائرة الدلالية.
السلام(  الضمنية فمن ذلك قول الامام)عليه  بالأفعال الأمرية  تأتي صيغة الأمر     وقد 



٢٢٣

أ.د. كريمة نوماس المدني

))عليك أن تخرج عن نفسك صاعاً بصاع النبي)صلى الله عليه وآله وسلم( وعن عيالك ايضاً، 
لا ينبغي لك، ان تعطي زكاتك إلِاّ مؤمناً((.(40(

   ويمكن القول إن التنوع في صيغ الأمر أسهم في توسيع ميدان التصور الموظف 
لتحقيق التوافق بين هذه التراكيب وآثارها الدلالية المعبرة عن فكرة النصّ في حمل 
المتلقي على استشعار المسؤولية والطاعة لتلك الاوامر في وجوب اعطاء الزكاة الا 

لمستحقيها عبر صيغة الامر ))عليك((.



٢٢٤

ألاسلوبية في أقوال الامام علي الهادي (عليه السلام)

الخاتمة 
مثلت أقوال الامام الهادي )عليه السلام( أسلوبا رصينا مائزا لاحتفائه بالأساليب 
البلاغية المتنوعة الهادفة لإصلاح المجتمع عبر تلك الرسائل الدينية ذات الأساليب 
الباطل وأهله، ومن  بالنصح والإرشاد والتوجيه وقول الحق والابتعاد عن  المائزة 
الصوتي  التجنيس  هو   ) السلام  )عليه  كلامه  أسلوب  بها  انماز  التي  السمات  تلك 
بوصفه أحد عناصر الايقاع المؤثرة في المتلقي واستجلاء المعنى، وقد برز التجنيس 

الاشتقاقي بكثرة حضوره ليكون اسلوبا مهيمنا في بنية أقواله )عليه السلام(.
ومثّل أسلوب التكرار ملمحا بارزا اذ عمل على تنسيق العلاقات الداخلية للمعنى 
المطلوب ايصاله وما تولد منه دلالات عميقة اسهمت في اضفاء الايحاءات المؤثرة 

في المتلقين.
ومثل محور التوازي نمطا أسلوبيا مائزا في اقوال الامام علي الهادي )عليه السلام( 
ضمن انماط معينة من التماثلات الصوتية والتركيبية والدلالية المكونة لنسيج النص 
ومثلا الافعال الأمرية بنية مركزية مهمة في بث أفكار الامام )عليه السلام( فأسهمت 
في توسيع أفق التصور عند المتلقين وحملهم على استشعار المسؤولية والطاعة لتلك 

الأوامر الصادرة من أمام معصوم. 



٢٢٥

أ.د. كريمة نوماس المدني

الهوامش:
ينظر جدلية الِإفراد والتركيب في النقد العربي القديم:137.-١

والشاعر: ٢- الكاتب  أدب  في  السائر  المثل  ينظر   ،33 والشعر(:  )الكتابة  الصناعتين  كتاب   

257/1، حسن التوسل الى صناعة الترسل: 184-183.

 ينظر البلاغة العربية- قراءة اخرى- 372- 373.٣-

 ينظر قراءات أسلوبية في الشعر الحديث: 68.٤-

 مكاتيب الامامين على الهادي والحسن العسكر: ج6، ص44.٥-

 مكاتيب الامامين على الهادي والحسن العسكر: ج6، 16-15.٦-

 ينظر آليات الشعرية بين التأصيل والتحديث: 355.٧-

 ينظر مكاتيب الامامين علي الهادي والحسن العسكري: ج6، ص20.٨-

 ينظر جوهر الكنز )مختصر كتاب البراعة في أدوات ذي اليراعة: 91.٩-

جرس الالفاظ ودلالاتها في البحث البلاغي والنقدي عند العرب: 239.-١٠

ينظر البنيات الاسلوبية في لغة الشعر العربي الحديث: 172.-١١

ينظر مقالات في الاسلوبية: 83.-١٢

انوار الربيع في انواع البديع: 345/5، التكرير بين المثير والتأثير: 114.-١٣

ينظر اسلوب التكرار بين تنظير البلاغيين وابداع الشعراء، مجلة ابداع، مج2، العدد5، السنة -١٤

1984: ص15.

مكاتيب الائمة الامامين علي الهادي والحسن العسكري: ج6//14.-١٥

خصائص الاسلوب في الشوقيات: 732.-١٦

ينظر مكاتيب الائمة الامامين علي الهادي والحسن العسكري: ج6، ص65.-١٧

الاسلوبية علم وتاريخ: مجلة فصول: مج1، ع2، 1981، 140.-١٨



٢٢٦

ألاسلوبية في أقوال الامام علي الهادي (عليه السلام)

ينظر مكاتيب الائمة الامامين علي الهادي والحسن العسكري: 66، 85.-١٩

التحليل الالسني للأدب: 145.-٢٠

ينظر مكاتيب الائمة الامامين علي الهادي والحسن العسكري: ج6، 87.-٢١

الشعر المعاصر في موريتانيا: 140.-٢٢

استراتيجية التضاد وعلاقتها بالنزعة الصوفية في شعر عبد الله العشي، مجلة المخبر، ابحاث في -٢٣

اللغة والادب الجزائري، العدد السابع لسنة 2011م، 268.

مكاتيب الائمة)عليهم السلام( الامامين علي الهادي والحسن العسكري: ج3: 218.-٢٤

مكاتيب الائمة)عليهم السلام( الامامين علي الهادي والحسن العسكري: ج3: 2117.-٢٥

الاسلام والأدب: 158.-٢٦

مكاتيب الائمة)عليهم السلام( الامامين علي الهادي والحسن العسكري: ج3: 249.-٢٧

مكاتيب الائمة)عليهم السلام( الامامين علي الهادي والحسن العسكري: ج3: 86.-٢٨

شعرية القصيدة العربية المعاصرة )دراسة أسلوبية(: 144.-٢٩

قضايا الشعرية: 106.-٣٠

مكاتيب الائمة)عليهم السلام( الامامين علي الهادي والحسن العسكري: ج3: 15.-٣١

نظرية اللغة الأدبية: 201.-٣٢

مكاتيب الائمة)عليهم السلام( الامامين علي الهادي والحسن العسكري)عليهم السلام(: ج3: 57-55.-٣٣

نظرية اللغة الأدبية: 201.-٣٤

ينظر المقاربة التداولية: 12، اللغة في إطِار الاجتماعي: 231.-٣٥

الطراز المتضمن لأسرار البلاغة: 531.-٣٦

ينظر مكاتيب الائمة)عليهم السلام( الامامين علي الهادي والحسن العسكري)عليهم السلام(: 77/6.-٣٧

مكاتيب الائمة)عليهم السلام( الامامين علي الهادي والحسن العسكري)عليهم السلام(: 73/6.-٣٨



٢٢٧

أ.د. كريمة نوماس المدني

مكاتيب الائمة)عليهم السلام( الامامين علي الهادي والحسن العسكري)عليهم السلام(: 85/6.-٣٩

مكاتيب الائمة)عليهم السلام( الامامين علي الهادي والحسن العسكري)عليهم السلام(: 107/6.-٤٠



٢٢٨

ألاسلوبية في أقوال الامام علي الهادي (عليه السلام)

قائمة المصادر والمراجع:-

 1الاستبصار فيما اختلف من الاخبار ابو جعفر

محمد بن الحسن الطوسي، تحقيق الشيخ محمد 

جواد ،الناشر دار الأضواء.  

 الصوفية بالنزعة  وعلاقتها  التضاد  استراتيجية 

في شعر عبد الله العيشي، لخميسي شرفي، مجلة 

الجزائري،  والادب  اللغة  في  ابحاث  المخبر، 

العدد السابع، 2011م

 ،1البستاني، ط د. محمود  والأدب:  الاسلام   

 ،1422 ايران،  قم  المختصة،  الادبية  المكتبة 

2001م.

 ترجمة فيتورمانويل،  وتاريخ،  علم  الاسلوبية 

سليمان العطار، مجلة فصول، المجلد، العدد2، 

يناير، 1981.

 آليات الشعرية بين التأصيل والتحديث مقاربة

تشريحية لرسائل ابن زيدون )ت 463( د. حميد 

اربد،  الحديثة،  الكتب  عالم  ط1،  حماموشي 

الاردن، 2013م.

 انوار الربيع في انواع البديع: السيد علي صدر

حققه  1120هـ(  )ت  المدني  معصوم  بن  الدين 

وترجم لشعرائه، شاكر هادي شكر، ط1، مطبعة 

النعمان، النجف الاشرف، 1389ه- 1969م.

 عبد محمد  اخرى(:  )قراءة  العربية  البلاغة   

للنشر  العالمية  المصرية  الشركة  ط1،  المطلب، 

لونجمان، دار نوبار للطباعة القاهرة، 1997.

 العربي الشعر  لغة  في  الأسلوبية  البنيات 

رواي  مطابع  السعدني،  مصطفى  الحديث، 

للإعلان الاسكندرية، 1987.

 ،عزام محمد  للأدب:  الالسني  لتحليل 

سورية،  دمشق،  الثقافة،  وزارة  منشورات 

1994م.

 علي الدين  عز  والتأثير:  المثير  بين  التكرير 

السيد، ط2، عالم الكتب، بيروت، 1986.

.303/3تهذيب الاحكام: ج

 العربي النقد  في  والتركيب  الافراد  جدلية 

القديم د. محمد عبد المطلب، الشركة المصرية 

العالمية للنشر، لونجمان، القاهرة، ط1، 1995.

 البلاغي البحث  في  ودلالتها  الألفاظ  جرس 

والنقدي عند العرب د. ماهر مهدي هلال، وزارة 

بغداد،  للنشر،  الرشيد  دار  والاعلام،  الثقافة 

.1980

 جوهر الكنز )مختصر كتاب البراعة في ادوات



٢٢٩

أ.د. كريمة نوماس المدني

الحلبي  الاثير  بن  الدين  نجم  اليراعة(  ذوي 

عثمان،  السيد  محمد  السيد  تحقيق  )ت737ه( 

1432ه-  بيروت،  العلمية،  الكتب  دار  ط1، 

2012م.

 شهاب الترسل:  صناعة  الى  التوسل  حسن   

تحقيق  )ت725هـ(  الحلبي  محمود  الدين 

الثقافة  وزارة  يوسف:  عثمان  اكرم  ودراسة: 

والاعلام دار الرشيد سلسلة كتب التراث )86( 

بغداد، 1980.

 محمد الشوقيات،  في  الاسلوب  خصائص 

التونسية،  الجامعة  الطرابلسي مشنورات،  هادي 

1981م.

 دراسة( المعاصرة  العربية  القصيدة  شعرية 

عالم  ط1،  كنوني،  العيشي  محمد  د.  اسلوبية( 

1431ه-  الأردن،  اربد  الحديثة-  الكتب 

2010م.

.401/4في المناقب: لابن شهرآشوب: ج

 قراءات اسلوبية في الشعر الحديث: د. محمد 

للكتاب،  العامة  المصرية  الهيأة  المطلب  عبد 

القاهرة، 1995.

 ابو والشعر(،  )الكتابة  الصناعتين  كتاب   

سهل  بن  الله  عبد  بن  )الحسن  العسكري  هلال 

ابو  البجاوي ومحمد  تحقيق: علي  )ت395هـ( 

الفضل ابراهيم/ ط2، دار الفكر العربي: د.ت 

 بن عيسى  بن  علي  الحسن  الغمة:ابو  كشف 

والنشر  للطباعة  الأضواء  ،دار  الاربلي  الفتح 

والتوزيع ،بيروت ،لبنان ط2 ،1985.

 المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر: ضياء

محيي  محمد  تحقيق:  ت637  الاثير  بن  الدين 

صيدا-  المصرية،  المكتبة  الحميد،  عبد  الدين 

بيروت، 1431هـ - 2010م.

 :ترجمة فرانسوازارمينكو،  التداولية،  المقاربة 

د. سعيد علوش، مركز الانماء القومي، الرباط، 

.1986

 ،عياشي منذر  دراسة:  الاسلوبية  في  مقالات 

ط1،  دمشق،  العرب،  الكتاب  اتحاد  منشورات 

.1991

 محمد بن  علي  الامام  الائمةمكاتيب  مكاتيب 

بن  الحسن  والامام  السلام(  )عليه  الهادي 

الاحمدي  السلام(علي  )عليه  العسكري  علي 

الفرجي  مجتبى  ومراجعة  تحقيق  الميانجي 

مؤسسة دار الحديث العلمية.





الخطاب السياسي للإمام العسكري 
دراسة في الأنواع والمسارات وتقنيات الحجاج
Political Discourse of Imam Al-`Askari

( Study on Types , Scopes and Techniques of 
Argumentation )

ّـِر الشمس أ.م.د.  خالد حويــ
Asst. Prof. Dr. Khalid Haweer Al-Shamiss

العراق/ جامعة ذي قار / كلية الآداب/ قسم اللغة العربية
 Dept of Arabic\ College of Arts\ University of 

Theqar\Iraq

dkalshamssh@yahoo.com

"في التسليم للعترة الطاهرة" 

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي
Turnitin - passed research





٢٣٣

ّـِر الشمس أ.م.د. خالد حويــ

المستخلص
   وددت أن لا اكتب ملخصاً لبحثٍ خوى أمام سيل جارف من الصبر، والهدوء، والطُمأنينة 
عند رجل ركب بحر السياسة بالضد من سياسة العنف، والقهر، والتشريد من السلطات 

الحاكمة في عصره بزعامة المعتز، والمهتدي، والمعتمد. 

أن خطاب  تبين  السياسية،  فلسفته  الاطلاع على  إطار  أي في  السياسي  الإطار      وفي هذا 

الإمام العسكري )ع( خطاب حكيم، ذو لباس إسلامي منطلق من القرآن، والسنة الشريفة، 

متجسد في أقواله، وأفعاله. 

بالفكر  المشحون  المكتوب  أو  المقول  اللغوي  النسيج  ذلك  السياسي  بالخطاب  والمراد       

السياسي، الحاوي من وسائل الإقناع ما يفي بتغيير قناعات المتلقي أو يشرح خريطة العملية 

السياسية. وذو مقاصد يبغي من خلالها التأثير بالمتلقي، ومزود بميكانزمات جمالية تستميل 

ر في إذعانه مع تمثلها عنصر الصدق. وحملت تلك  الجماليات استراتيجيات،  القلوب، وتفكِّ

بيرلمان  لدى شايم  الحجاج(  )تقنيات  بـ  الحجاج  لدرس  المفاهيمي   المصطلح  يسمى في  مما 

وتيتيكاه، فكانت على المستوى اللغوي ،والمستوى البلاغي، والمعجمي وغيرها، مما يسهم في 

إنتاج نص سياسي مكتمل، صادر من المعصوم.

    خصصت المحور الأول من البحث بترجمة موجزة للإمام. ثم مفهوم الخطاب السياسي 

في المحور الثاني. وحاولت في المحور الثالث تسجيل أنواع الخطاب السياسي لديه ، بوعي 

جاء  ثم  والدعاء.  والوصية،  والتوقيع،  الرسالة،  في  فكانت  لديه،  السياسي  للنثر  إجناسي 

والتنبؤ،  السياسي،  التحذير  نحو:  السياسي  الخطاب  ذلك  مسارات  لبيان  الرابع  المحور 

التقنيات في المحور الخامس  السياسي.  وأخيرا درست تلك  والدعاء، والوصف، والخفاء 

التي أكدها ارسطو وهي الايتوس، واللوكوس،  مع التركيز على أركان العملية الحجاجية 

والباتوس. 

الكلمات المفتاحية:   الخطاب، السياسي، تقنيات، العسكري، الامام، لغة.



الخطاب السياسي للإمام العسكري دراسة في الأنواع والمسارات وتقنيات الحجاج

٢٣٤

Abstract:

      This study involves  the poli�cal speech of Imam Al-

Askry’s poli�cal views covering persuasive ways of con-

vincing listeners or readers of his point of views. Such 

views are characterized of interes�ng  techniques  that 

a�ract heart and mind of the readers. These techniques 

are concerned with argumenta�on to have a comprehen-

sive   poli�cal speech. 

 There are three parts: the first covers Al-Imam’s life ,    

 the second  does his poli�cal speech features. The third

is about recording  his poli�cal speech. The fourth tack-

 les the speech ways with  poli�cal warnings, descrip�on,

 Duaa, etc. The fi�h focuses on the fundamentals   of  the

 . argumenta�on techniques for Aristotle and the others



٢٣٥

ّـِر الشمس أ.م.د. خالد حويــ

المقدمة:
    هذه الأوراق قراءة لسيرة الإمام العسكري، من الجهة السياسية، أو وقفة مع 
أفكاره، وفلسفته في تسيير أمور الدولة الإسلامية، ومن بعد فرز الخيوط السياسية 
المنسوجة في شبكات خطابه، وإجراء مقاربة لسانية عليها تندرج ضمن التوصيف 
النصي، في ضوء قابلية التجنيس/ التصنيف لنصوصه، وتحديد القيم الحجاجية في 

تلك الأجناس.
عابثا  وضغطا  حرجا،  سياسيا  ظرفا  عاش  العسكري  أن  ذلك  على  والمشجع      
ام هم: المعتز،  من السلطة الحاكمة، المتمثلة ببني العباس؛ إذ عاصر فيها ثلاثة حُكَّ
موضع   وهنا  الحاكم،  مع  التعامل  طبيعة  تنوع  إلى  أدى  مما  والمعتمد  والمهتدي، 

الصعوبة في الأمر.
السياسي  للخطاب  أنواع  عند  الوقوف  أجلاها  الدراسة،  لهذه  مسوغات  وثمة    
لدى الإمام، وما مدى قدرة نظريات الحجاج على تحليل الخطاب السياسي العربي، 
والعلوي منه تحديدا، ممثلا بخطاب العسكري إمامنا، فضلا عن إعادة قراءة تراث 
السابق لاسيما كتب  للتراث  المعاصر، وهذه خطوة مكملة  الفكر  الأئمة على وفق 
بالنبض  هانئة  حياة  بناء  في  وقوته  الإسلامي،  الخطاب  مشروعية  وبيان  السيـَر، 
الإسلامي في ضوء تفكير النبي، وآل بيته، وتسجيل التحديث، والتأسيس الحضاري 

الذي يساوق الحضارات، والطروحات الحديثة.
فت فيه بالإمام العسكري باختصار؛ بناء     وللبحث خطة مكونة من محور أول عرَّ

على متطلبات منهج البحث.
الثاني تكفل بإيضاح مفهوم الخطاب السياسي، وما يتعلق بطبيعته في     ثم المحور 

عهد الإمام.



الخطاب السياسي للإمام العسكري دراسة في الأنواع والمسارات وتقنيات الحجاج

٢٣٦

   وفي المحور الثالث أنواع الخطاب السياسي لديه.
   والرابع فيه عرض للمعالم أو لمدلولات خطاب العسكري.

الخطاب  تقنيات  فيه  والأخير سجلت  الخامس  المحور  إلى  البحث  ينتهي  أن  إلى     
الحجاجي السياسي لدى الإمام العسكري، ثم الختام، وثبت المصادر.

   وتنوعت تلك المصادر بين النصوص والدراسات. النصوص التراثية التي حوت 
سيَر أهل البيت، نحو تحف العقول لابن شعبة الحرّاني، والاحتجاج للطبرسي، وبحار 
الأنوار للمجلسي، فضلا عن كتب الدراسات الخاصة بتراجم العسكري نحو: حياة 
الإمام العسكري للقرشي، والإمام العسكري من المهد إلى اللحد للقزويني، والإمام 
العسكري لكامل سليمان. أو الدراسات اللسانية الحجاجية نحو كتابة الجاحظ في 

ضوء نظريات الحجاجية، وأهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية.
مشكلة البحث: 

  ضُيِّقت المنافذ على الإمام العسكري  من لدن الحكام، وهذا يشكل أزمة في فن 
التعامل السياسي مع الدولة، ومع أنصاره حفاظا على ديمومة الدولة الإسلامية، في 

ضوء تلك الثنائية تسير خطوات البحث انطلاقا من موضوعة الخطاب السياسي.
هدف البحث:

العسكري،  الإمام  لدى  السياسي  الخطاب  طبيعة  إلى  التطلع  إلى  البحث  يهدف     
وتبريز حججه التي أبداها من أجل صناعة رؤية سياسية إسلامية، يقيم من خلالها 
دولة مستقيمة، فإذا ثبت هذا، فهو ردة فعل على الذين يذهبون إلى فصل الدين عن 
السياسة. وبعد ذاك يكون قد تعرفنا الى ايديولوجيا الخطاب السياسي لدى الإمام 

العسكري.



٢٣٧

ّـِر الشمس أ.م.د. خالد حويــ

المحور الأول: من هو الإمام العسكري؟
   هو الحسن بن علي الهادي )عليهما السلام(، كنيته أبو محمد، ولد من أم يقال لها: 
أو  230هــ،  وقيل:  232هـ  سنة  ولادته  كانت  سوسن،  وقيل  سليل،  أو  حديث 
231هـ أو 233هـ. لقب بألقاب كثيرة أشهرها العسكري لأن المنطقة التي سكنها 
أسمها )عسكر(، ومنها الرفيق، والزكي، والفاضل، والخالص، والأمين، والناطق، 
والصادق، والصامت، والطاهر، والعالم إلى غير ذلك مما تعكس منزلته الاجتماعية 

السامية في وقته.
ست  سوى  إمامته  مدة  تطل  ولم  الإمامة،  وتسلم  254هـ  سنة  والده  استشهد     
سنوات، قبل ذاك تربى في حِجْرِ الإمام الهادي عليه السلام، ونال من علومه كافة، 

مارس معها العبادة بإخلاص، وإتقان وليس غريبا هذا على البيت الطاهر(1(.
   شهد له أناس كثيرون ممن عاصروه لا يسع الحال لذكرهم، اكتفي بما اعترف به 
خصومه، ومنهم المعتمد العباسي عندما قال لجعفر بن علي الهادي حينما طلب الثاني  
تَسنمُ الإمامة، فقال له: ))اعلم أن منزلة أخيك لم تكن بنا وإنما كانت بالله عز وجل، 
ونحن كنا نجتهد في حط منزلته والوضع منه، وكان الله يأبى أن يزيده كل يوم رفعة 
فإن كنت عند شيعة  والعبادة،  والعلم،  مت،  السَّ الصيانة، وحسن  فيه من  كان  بما 
ما  فيك  يكن  بمنزلته، ولم  لم تكن عندهم  إلينا وإن  بمنزلته، فلا حاجة بك  أخيك 
كان في أخيك، لم نُغن عنك في ذلك شيئا(((2(. استشهد مسموما على يد المعتمد سنة 

260هـ دون الثلاثين من عمره.
الإمام  فيها  برز  التي  المدة  أن  بسبب  سيرته؛  من  كثيرا  المؤرخون  يعرف  يكن  لم     
بعد أبيه قصيرة، ترك لنا خلال هذه المدة تراثا عظيما عبارة عن كم معرفي في الفقه، 

والتفسير، والتربية، والأخلاق، وحقوق الإنسان(3(. 



الخطاب السياسي للإمام العسكري دراسة في الأنواع والمسارات وتقنيات الحجاج

٢٣٨

للتكوين الإسلامي من  القرآني  بالمنظور  إلمامه  السياسي من  يكاد يكون تكوينه      
جهة، وتتبعه سيرة جده النبي الأعظم، وأجداده من الأئمة الأطهار عليهم السلام.

المحور الثاني: في مفهوم الخطاب السياسي 
   قبل أن أبدأ بعرض مادة هذا المحور لا بأس بأن أضع منهاجية يفهم من خلالها ما 
سنقف عليه، إذ يعنى هذا المحور بتعريف الخطاب باختصار مبتعدا عن الُمشكلِ في 
ٍ له. مع  مفهومه، وقضية اختلاطه مع النص، والآراء في ذلك وانتخاب تعريفٍ معينَّ
الإلماع إلى تعريف الخطاب السياسي، فضلا عن الحالة السياسية في عهد العسكري، 

إلى أن أصل إلى طبيعة الخطاب السياسي لديه، وتبيان خصائصه.
    يعد البحث في الخطاب من منتجات اللسانيات التي عولت على التواصل أكثر 
من تعويلها على البنى اللغوية في النص، وفي هذه النشأة حدث تطور في مفهومه، 
فكان دالا على ما يرادف الكلام عند سوسير، أو إنه وحدة أكبر من الجملة أو ملفوظ 
أكثر من الجملة عند )جون ديبوا(، ثم مفهوم ثالث على أنه الملفوظ الواقع في بعده 
فوكو،  إلى مرحلة  أن وصل  إلى  الفعلية مع الآخرين،  المتكلم  التفاعلي، وفي سلطة 
فيمكن النظر إليه بأنه مجموعة الأحداث المنطوقة والمكتوبة التي يرسلها باثٌّ معين 
مفرد أو مجموعة عبر شفرات وقنوات اتصالية يستقبلها متلق ما ممزوج ذلك البعد 
أدق معرفي،  بعبارة  فلنقل  أو  آيديولوجي سياسي واجتماعي  أو  ببعد معرفي  النصي 
فنقول  الجماعية،  بالآفاق  الخطاب  هذا  يتسم  وقد  النصوص،  يحرك  خفي  محور  أو 
الفكرية،  المناحي  على  ينعكس  وأحيانا  الانكليزي،  والخطاب  العربي،  الخطاب 
فنقول خطاب المعتزلة، وخطاب الأشاعرة، ومنه بحسب الموضوعات والمجالات 
التي يشتغل عليها فنقول: الخطاب الاقتصادي، والخطاب السياسي(4(. وهذا يعني 
الآيديولوجي، وقد اعترف بهذا  المجال  الى  اللغوي الصرف  التكوين  انحرافه عن 



٢٣٩

ّـِر الشمس أ.م.د. خالد حويــ

ف(((5(.  اللسانيون: ))فان الخطاب لا يمكن أن يكون موضوع تتال لساني صِرْ
المترابط  والمكتوب  المنطوق  اللغوي  النسيج  ))ذلك  السياسي  الخطاب  ومعنى     
المنسجم المشحون بالسياسة فكرا وسلوكا(((6(. ولهذا الخطاب مميزاته، وبنياته التي 
ب من الملفوظات موجه عن قصد إلى المتلقي بقصد التأثير فيه،  تميزه كخطاب مركَّ
وإقناعه بمضمون الخطاب من طريق آليات، وميكانزمات منها: الشرح، التحليل 
والإثارة والتهدئة، والتحضيض، والعرْض، والتوجيه، والدفاع، والهجوم، ويتضمن 
النفوس،  تغيير  السياسي بهدف  البعد  التي تخص  الأفكار  بعضا من  المضمون  هذا 
الخطاب  ))يعتبر  والإقناع.  الحجاج  مبدأ  على  قائما  والواقع  والأفكار،  والعقول، 
والتسليم  القبول،  على  المخاطب  حمل  إلى  يهدف  بامتياز،  إقناعيا  خطابا  السياسي 
اللغوية،  الوسائل  فيها  تتضافر  متنوعة،  حجاج  وسائل  عبر  الدعوى  بصدقية 
والمنطقية، ومكونات تعبيرية أخرى موازية للتواصل كالصورة، والموسيقى، ولغة 

الجسد، وذلك وفق ما يقتضيه المقام (((7(.
 وعطفا على ذلك خطاب الإمام العسكري السياسي يراد به نصوص، أو تعبيرات 
عن المواقف السياسية له مع السلطة الحاكمة آنذاك المتمثلة بالعباسيين، زد على ذلك 
للمصالح  رعايته  بضمنه  يدخل  وقد  وجدت،  إن  الداخلية  الحركات  تجاه  موقفه 
الاجتماعية والاقتصادية لقومه، أي تنظيم شؤون الحياة، وهذا هو المفصل المهم في 
السياسة كما يرى المفكرون في السياسة، وهذا يساوي فن التعامل مع الخط السياسي، 
وبنص جامع نأخذه من كتاب )النظام السياسي في الإسلام( للقرشي، يندرج ضمنه 
الغاية  إن   (( فيه:  فقيل  بعينها،  السياسة  غاية  هي  فتكون  السياسي،  الخطاب  غاية 
من علم السياسة الإسلامية هي الوصول إلى تدبير شؤون الدولة بنظم من دينها، 
والإبانة عن كفاية الإسلام بالسياسة العادلة، وتقبله لرعاية مصالح الناس في مختلف 



الخطاب السياسي للإمام العسكري دراسة في الأنواع والمسارات وتقنيات الحجاج

٢٤٠

العصور والبلدان(((8(. والغالب على الخطاب السياسي الطابع الشفوي-ولا يعدم 
في المكتوب- ولم تكن لدينا وسيلة نقف بها على ذلك سوى نصوصه، ودراستها في 

ضوء منهج تحليل الخطاب.
   ومن المجدي أن أعرض باختصار الحالة السياسية في عهد الإمام العسكري )ع( 
ا ما ذكره صاحب كتاب )اعلام الهداية( بشأن الحياة السياسية في عصره، فقد  ملخصِّ
تنفذ الأتراك بحيث سلبوا إرادة الخلفاء، وتحكموا بإرادة الدولة مما أدى إلى ضَعف 
بوا الخليفة  القدرة على المركزية للدولة، وفقدانها هيبتها، حتى وصل الأمر إلى أن يُنصِّ
العباسيين في آخر عهدها،  أعمار حكومة  أفرز قصر  يقتلوه، وهذا  لم  إذا  يعزلوه  أو 

وسرعة تبدلهم، وعدم استقرار البلاد.
   ومن النتائج الأخُر استقلال الأمراء في أطراف الدولة الإسلامية بالحكم، والقيام 
الخوارج  عند  الشغب  حالات  بروز  عن  فضلا  مستقلة،  شبه  دويلات  بتأسيس 
تعالي  مع  255هــ  سنة  الزنج  صاحب  وظهور  262هـ،   –  252 من  باستمرار 

أصوات الثوار العلويين، يدعون إلى الرضا من آل محمد.
فعالا  دورا  التزمت  بل  السياسي،  الوضع  عن  بمعزل  العلوية  الطائفة  تكن  ولم     
بعيدا  المتواراة،  او  المخفية،  المعارضة  عليها  نطلق  أن  يمكن  التي  بالمعارضة،  تمثَّل 
عن العلن، والسخط، وعدم الانصياع للحكام كافة من الأمويين، والعباسيين في 
م الإمام العسكري ذلك في المدة من 254- 260هــ  عصرهم الأول والثاني، وتزعَّ
مستظلا بفيئه على أنصاره الشيعة، مما أدى بالحكومة الظالمة أن تمارس أعتى حالات 

الظلم على أنصار الإمامة(9(.
    سينعكس ذلك الجو المبعثر على طبيعة خطاب الإمام )ع( السياسي، ويأخذ نمطا 
الإمام، ومراقبته، وثمة سبب  بمحاصرة  قاموا  السلطة  به، وبسبب ضَعف  خاصا 



٢٤١

ّـِر الشمس أ.م.د. خالد حويــ

آخر يحدد طبيعة الخطاب هو أن الإمام علي الهادي  كان محافظا على العسكري 
من الحكام، والجلاوزة، فأخفاه، ولم يكن يبرزه إلى الساحة بقواه كلها، مع وجود 
عامل ثالث هو قصر مدة إمامة العسكري، وبُعْدُ الأنصار عنه، وعن توجيهه إليهم 
، أو إذا استدعي إلى بيت الحاكم،  حتى حدا به أن يأمرهم بعدم السلام عليه إذا مرَّ
كل ذلك أسهم بان يكون خطابه السياسي مقتصدا، متسما بالطابع غير المعلن، وغير 
المباشر بهدف صيانة الشيعة، وجعله خطابا دفاعيا، أي انشغال الإمام بالدفاع عن 
أنصاره، وشيعته بإرشادهم السبيل التي تسلحهم من بلايا الحكام، وانتهاج الطرائق 
الشرعية، مع اتسام خطابه السياسي بالبعد الديني كأن يكون يلتجأ إلى الدعاء على 
بيضة  على  خيفة  كثيرة  فعاليات  على  متحفظا  يكون  أو  الله،  إلى  والتبتل  الخصم، 

ا اهتمامه على الجانب الفقهي لتنظيم حياة السياسيين من أنصاره. الإسلام صابَّ
    كل ذلك جعل خطاباته السياسية منمازة بميزتي الطول، والقِصَر بحسب الطبيعة 
الأجناسية لخطابه بناءً على المقام )الظروف المحيطة(، فإذا اقتضى التطويل كان نصه 

دعاءً، وإذا اقتضى التقصير، كان نصه وصية أو توجيها.
   والَمعين، أو الوعاء، أو مرجعية خطابه السياسي يتمثل الوازع الديني القرآني أولا، 
به  المتشح  بعد  فيما  الديني  الغطاء  ثانيا، وسيتضح  البيت  النبي وال  والكمالي لمسيرة 
خطابه؛ لذا هذا يعفيني عن التمثيل له، وهذا الأمر الديني جعل خطابه خاليا من 
المغالطة، والالتواء، وفاز بالوضوح للعيان من متلقيه مع تمتعه بالشفافية، وهذا غير 
بعيد عن سيرته الحسنة، وابتعاده عن السفسطة، والأباطيل، وكان خطابا تهديئيا، 
صامتا في ضوء ممارسات الحكمة، والتعقل مع تحقيق الهدف المنشود، وهذا الهدوء 
لربما يخيل للبعض بأنه إذعان، كلا ليس إذعانا، بل نصرة للمذهب الشيعي بإعداد 

القاعدة للإمام القائم )عج(.



الخطاب السياسي للإمام العسكري دراسة في الأنواع والمسارات وتقنيات الحجاج

٢٤٢

المحور الثالث: أنواع الخطاب السياسي
  السؤال الذي نبحث له عن إجابة في هذا المحور ذو شقين أولهما ما الباعث على 

تقسيم خطابه على أنواع؟ والشق الآخر ما هذه الأنواع؟
   طبيعة المقام هي التي تفرض التجنيس على خطابه السياسي، ومن ثَمَّ يكون خطابه 
التي  الرواية  إذا حملنا  العمر.  بطول  للمعتمد  السياسي حينما دعا  فعله  دعاءً كما في 
بـ  الرواية  هذه  عن  عبر  سليمان  كامل  أن  من  الرغم  على  الدعاء،  على  عنه  وردت 
  المهزلة( فقال: )) وقبل التعليق على هذه التمثيلية نلفت النظر إلى أن الإمام(
قال للمعتمد )مدَّ الله في عمرك( على سبيل الإخبار لأنه على علم بمقادير الأعمار، 
فهو يعلم سلفا كم يكون عمره إذ عنده علم المنايا والبلايا، ولم ليقل تلك الجملة على 
سبيل الدعاء لأنه  جلَّ عن أن يدعو لظالم بطول العمر(((10(.  ومن أمثلة الدعاء 

في خطابه السياسي دعاؤه على موسى بن بغا لمَّا شكاه أصحابه(11(.
   أما إذا اقتضى المقام السياسي توجيه أنصاره وأتباعه، لجأ الى التوجيه، ولعل هذه 
من أهم المصاديق التي تقوم بها الأحزاب أو الحكومات بالحفاظ على الجماهير، عبر 
اللغة، وألعابها، وقد تكون الغاية الأولى من اللغة الإنسانية هي التبليغ والتوجيه(12(، 
إلا أننا نحدد دائرة الحديث عن التوجيه السياسي، فقد وجه الإمام العسكري )ع( 
أنصاره عندما وصل الأمر بالعباسيين الى النيل من الشيعة على الرغم من اختفائهم، 
ها الرسولُ  واختفاء العلامات الدالة عليهم سوى أنهم يتختمون باليمين، وقد عدَّ
الجبين،  وتعفير  الرحيم،  الرحمن  الله  بسم  بقول  )الجهر  المؤمن  صفات  من  )ص( 
وفي  السّنة،  هذه  على  الشيعة  فاستمر  وخمسين(،  واحد  وصلاة  باليمين  والتختُم 
قبال هذا الأمر أخذ بني أمية إلى عكس القاعدة عندما بويع معاوية بن أبي سفيان، 
وصارت سنتهم التختُم بالشمال، وعند المعاينة، يتضح الفرق بين الأموي/العباسي 



٢٤٣

ّـِر الشمس أ.م.د. خالد حويــ

الأزمة  هذه  بتجاوز  )ع(  العسكري  الإمام  ر  فكَّ لذا  بيده؛  التختُم  من  والشيعي 
السياسية بتوجيه أنصاره بقوله: ))أمرناكم بالتختُم باليمين، ونحن بين ظهرانيكم 
والآن نأمركم بالتختُم بالشمال لغيبتنا عنكم، إلى أن يظهر الله أمرنا وأمركم، فإنه من 

أدل دليل عليكم في ولايتنا –أهل البيت-(((13(.
الَمعين الإسلامي  النهل من  المبني على  السياسي     ومن الأنواع الأخرى للخطاب 
)الوصية(، فقد اشتهرت في ذلك الوقت الوصية، ووظفها الإمام في الخط السياسي 
كما في وصيته لولده المهدي – عج – عند إعداده قائدا سياسيا، واقتصاديا، وفقهيا 
بُني بلزوم خوافي الأرض، واتبع قواصيها،  يا  إماما: ))فعليك  ليعدّه  بتعبير جامع 
لثواب  افتراضا  منازعا  وضدا  يقارعه،  عدوا  تعالى  الله  أولياء  من  ولي  لكل  فإن 
مجاهدة أهل نفاقه وخلافه، أولي الإلحاد والعناد فلا يوحشنَّك ذلك(((14(، فقد فكر 
الإمام العسكري ع ببناء القائد المستقبلي لتسيير أمور الدولة، واستمرار خط التشيع  

بالمحافظة على نفسه من كيد العدو.
   ومن الأنساق النثرية التي كانت سائدة في البيئة العباسية أدب التوقيعات، وقد 
استحضره الإمام في خطابه السياسي وقتما تصله بعض الرسائل، والكتابات، فقد 
كتب إليه أحدهم حين أخذ المهتدي بقتل الموالي، فجاء كتابه ))الحمد لله الذي شغله 
عنا فقد بلغني أنه يتهددك، ويتهدد شيعتك، ويقول لأجلينكم عن جديد الأرض. 
فوقع أبو محمد  بخطه: ذلك أقصر لعمره عد من يومك هذا خمسة أيام ويقتل في 

اليوم السادس بعد هوان واستخفاف يمر به وذل يلحقه(((15(. 
    أما الترسل فلم يغب عن تراث الإمام السياسي، ومنه رسالته التي تحمل شحنة 
سياسية في بعض من مضامينها عندما أرسلها إلى إسحاق بن إسماعيل النيسابوري، 
فهي رسالة طويلة نسبيا لخص بها الإمام مكانة أهل البيت، ومنزلتهم، ومدى المِّنة 



الخطاب السياسي للإمام العسكري دراسة في الأنواع والمسارات وتقنيات الحجاج

٢٤٤

الإلهية على إسحاق، وجماعته لاسيما بعد حدوث الهوة بينهم وبين الإمام العسكري 
القائد  بوصفه  وبالعترة  به،  التمسك  أكد من خلاله  بمضمر سياسي  ع، فخاطبهم 
الآني لهم، فيقول: ))سترنا الله وإياك بستره وتولاك في جميع أمورك بصنعه ... لولا 
تعرفون  لا  كالبهائم  حيارى  لكنتم  ولده  من  والأوصياء  وآله  عليه  الله  صلى  محمد 
فرضا من الفرائض، وهل تدخل مدينة إلا من بابها؟ فلما منَّ عليكم بإقامة الأولياء 
بعد نبيكم قال في كتابه ))اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت 
لكم الإسلام دينا(( (((16(. تكشف هذه الرسالة عن مدى اهتمام الإمام بالجمهور 
السياسي، ومدى إعداده له  بالتمسك بأهل البيت للحفاظ على المنظومة الإسلامية.
   وثمة نوع من الخطاب السياسي لم يندرج في المكتوب أو المشافهة وإنما هي فعِلَة 
عبادية، فقد حمل الانشغال العبادي علامة سياسية تمثل التحدي، وعدم الانصياع 
بالاستمرارية  وتمتعه  قوته،  وإنما  قهريته،  عدم  على  للبرهنة  وكذلك  العدو  أمام 
يعزز  الرواية مما  الإتيان بهذه  السجن وداخله وفي  ديدنه خارج  التي تمثل  الرافضة 
  قولتنا ))قال(17( دخل العباسيون على صالح بن وصيف عندما حُبسِ أبو محمد
فقالوا له ضيقْ عليه ولا توسع، فقال صالح: ما اصنع به وقد وكلت به رجلين شر 
أمر  أمر عظيم، ثم  العبادة والصلاة والصيام إلى  من قدرت عليه، فقد صاروا من 
بإحضار الموكلين، فقال لهما: ويحكما ما شأنكما في أمر هذا الرجل؟ فقالا له: ما تقول 
في رجل يصوم النهار ويقوم الليل كله؟ لا يتكلم ولا يتشاغل بغير العبادة، فإذا نظر 
العباسيون ذلك  فلما سمع  أنفسنا  نملكه من  ما لا  فرائصنا وداخلنا  ارتعدت  إلينا 

انصرفوا خائبين(((18(. 



٢٤٥

ّـِر الشمس أ.م.د. خالد حويــ

   في ختام هذا المحور يقر لدى القارئ أن الممارسات السياسية توزعت على الأنواع 
النثرية السائدة في الأدب العربي، ويتولد لدينا موافقة خطابات الإمام لما يسمى بالنثر 
السياسي المتمثل بخطاب الرسول، وخطاب الإمام علي  وغير ذلك من المنتجين 
له. وهذا النثر السياسي له ألوانه مثل الدعاء السياسي، والتوجيه السياسي، والوصية 
السياسية، والرسالة السياسية، والتوقيع السياسي فضلا عن بعض الفِعَل السياسية.

المحور الرابع: مسارات الخطاب السياسي
   وأعني بها الجادة أو الطريق التي كانت باعثا على تكوين الحجاج، ورصفه في النص، 
فمن أجل أن يحذر سياسيا سلك مسلكا حجاجيا، فكان التحذير مسارا للحجاج، 

ويكون منها الدعاء، والتنبؤ، والخفاء، والوصف، والشرح، نتعقبها  لنرى أمثلتها.
   كان منها التحذير السياسي بوصفه أثرا كامنا وراء النص، وأعني به الأوامر التي 
يطلقها الإمام العسكري ع إلى أنصاره تقتضي الحيطة، والحذر من الظروف السياسية 
التي تجري في زمنه ولو استدعى الأمر مثالا لكان مثالنا ما قام به الإمام العسكري 
بنحو  المعتز  قبل موت  الزبيري  القاسم إسحاق بن جعفر  إلى أبي  )ع( عندما كتب 
عشرين يوما، فقال: ))الزم بيتك حتى يحدث الحادث فلما قتل تريخه(19( كتب إليه قد 
حدث الحادث فما تأمرني؟ فكتب إليه: ليس هذا الحادث، الحادث الآخر فكان من 

المعتز ما كان(( (20(.
   هذا التحذير من الظرف السياسي خشية منه على أتباعه من الانخراط في الانفلات 
المعتز  وأن  سيَّما  لا  الحدث  روع  من  يهدئ  وهو  تريخه  قتل  عند  المعتز  يحدثه  الذي 
للظرف  استغلالا  يفزعوا  أن  خشية  وأنصاره  )ع(  العسكري  الإمام  لردع  يتأهب 

الوعر للمطالبة بإحياء الإمامة علانية.



الخطاب السياسي للإمام العسكري دراسة في الأنواع والمسارات وتقنيات الحجاج

٢٤٦

   ومن الخلفيات الأخر التي عرض فيها الخطاب السياسي هي التنبؤ، وقد مر بنا 
ه  فيما مضى هذا الأمر في إحدى الروايات، والآن تكون معالجته من باب آخر بعدِّ
آلية لعرض الخطاب. فبعدما هدد المهتدي الإمام بالقتل لم يكن من أصحاب الإمام 
سوى الخوف عليه، ومن البدهي أن يحدث الاضطراب، والانفعال ولربما الفوران 
على السلطة الحاكمة، فكتب أحدهم إليه ما مفاده أنه يتهددك. فكان جواب الإمام 
لتخفيف روع أصحابه، ولتطمينهم بعدم حدوث ذلك، فتنبأ، فقال : ))ذلك أقصر 
لعمره عد من يومك هذا خمسة، ويقتل في اليوم السادس بعد هوان، واستخفاف يمر 

به(((21(. وفعلا حدث ذلك. 
   ومن آليات خطابه الأخر الخفاء، مما يدعونا لأن نطلق عليه )الخفاء السياسي(، أي 
ممارسة عمله   بالمواراة أو الاختفاء، ومن مصاديق ذلك حفاظه على استمرار القيادة 
السياسية الشيعية، التي تطرح الإسلام الأصيل المدافع عن النظرية الإسلامية، حينما 
تكلم على ميلاد ولده القائم ورغبته بعدم معرفة السلطات بذلك لأنها كانت تترقبه 
لتقطع نسل أهل البيت بسبب الشياع لخصال القائم، وأقوال الرسول، وأهل البيت، 

وإشادتهم به.
بدور  )ع(  العسكري  الإمام  قام  فقد  خطابه،  من  موقعا  الوصف  إطار  وحل     
الناس، وكأنه  بالاختفاء عن  أمرَه  القائم عندما  لولده  بالعوام  ف  والمعرِّ الواصف، 
الناس،  مع  التواصل  كيفية  فكرة  خلده  في  يدور  قد  القائم  أو  المتلقي  بأن  حدس 
وكيفية معرفتهم، فكان الوصف على ذمته، فقال له: ))اعلم أن قلوب أهل الطاعة، 
والإخلاص تفزع إليك كالأطيار إلى أوكارها! وهم معشر يطلعون بمخايل الذلة، 

والاستكانة، وهم عند الله بررة...(((22(.



٢٤٧

ّـِر الشمس أ.م.د. خالد حويــ

   ويكون الوصف السياسي، والتقرير للحالة السياسية، وموافاة الجمهور من أهم 
الدعائم في الحراك السياسي، ولم يتخلَ الإمام العسكري )ع( عن ذلك عندما تمسك 
القائم  فغدا يدرب ولده  العلوي،  السياسية لابد وأن تستمر في الخط  الزعامة  بأن 
على إدارة الأوضاع، وتعامله مع أنصاره بسبب أن القائم مختف تماما غائب الغيبة 

الصغرى.
المحور الخامس: تقنيات الخطاب الحجاجي السياسي

   قبيل الخوض في الحديث عن تقنيات الحجاج يحسن بنا أن نعرف بالحجاج، وبيان 
وظائفه، وجزء من ظروف نشأته؛ لتتضح الصورة عنه. فهو يقوم على مقولة أو مبدأ 
كيف يكون الخطاب مؤثرا، ومقنعا للمتلقي، ومعناه في القاموس اللساني الحديث 
أو هو طريقة تقديم  إبطاله  أو  التي يؤتى بها للبرهان على رأي  ))جملة من الحجج 

الحجج والاستفادة منها(((23(.
الحجاج  ))إن  اللغة(:  في  )الحجاج  كتابهما  في  وانسكومبر  ديكرو  لدى  وتعريفه     
يكون بتقديم المتكلم قولا ق1 أو مجموعة أقوال يقضي إلى التسليم بقول آخر ق2 أو 
مجموعة أقوال أخرى، سواء أكان ق2 صريحا أم ضمنيا وهذا الحمل على قبول ق2 

على أنه نتيجة للحجة ق1 يسمى محاجة(((24(.
   ويكون تعريفه لدى بيرلمان وتيتيكاه))درس تقنيات الحجاج التي من شأنها أن تجعل 
العقول تسلم بما يعرض عليها من أطروحات أو تزيد في درجة ذلك التسليم(((25(.
  ثمة فرق ينجلي مما سبق يتمثل في طرح الرؤية لكل من مدرسة بيرلمان وانسكومبر 
إذ الأولى ترى في الحجاج قائما على النكات التي تسدى أو تجعل في الخطاب لإقناع 
قائم على  المدرسة الأخرى فهو  أما الحجاج لدى  المقام،  بناءً على متطلبات  المتلقي 

توفره في كل جزئيات الخطاب، فلا يوجد نص يخلو من خطاب حجاجيّ.



الخطاب السياسي للإمام العسكري دراسة في الأنواع والمسارات وتقنيات الحجاج

٢٤٨

   ولا بأس بأن يتم الحديث باختصار عن البدايات الأولى للحجاج، فقد أرجعها 
الباحثون إلى فن الخطابة في البيئة اليونانية في القرن الخامس قبل الميلاد، نتيجة الصراع 
بين الفلاسفة والسوفسطائيين في تحصيل الحقوق، ومعالجة القضايا المتعلقة بهم(26( 
الخطابة  على  الأساسي  الباعث  أن  والظاهر  سلمان.  علي  الدكتور  يرى  ما  بحسب 
هو إدارة مصفوفة الخطاب القانوني، والسياسي، والداعي على تبني هذا الرأي أن 
أرسطو في كتابه الخطابة تكلم على أثر فن الخطابة، والإقناع في المحاكم، والخطاب 

السياسي، والتأثير على الحاكم أو القاضي، وحجج الخصوم(27(.
   يضاف إلى ظروف النشأة، أن الحجاج بدأ في المجتمع السوفسطائي، واتخذ طابع 
والمكاسب،  المصالح،  تحقيق  في  طمعا  الآخرين  على  والافتراء  والمغالطة،  الجدل، 
فتضافرت جهود الفلاسفة )سقراط، وأفلاطون، وأرسطو( لبناء مشروع الحجاج 
بكل تصوراته، وتجلياته لتحصين المجتمع الاثيني؛ إذ افتتن بما سلكه السوفسطائيون 
البلاغة  وبنشوء  الحجاج،  نظرية  تكوين  على  باعثا  الصراع  هذا  فكان  أقيسة،  من 
العربية اضمحلت حدة الحجاج، وأخذت الطابع المعياري مع عدم اختفائه في بعض 
من معالمها، إلى أن هبَّ بيرلمان في إيجاد منهجه الحجاجي وقابله ديكرو وزميله في 

منهجهما(28(. 
 ومما يجب التنبيه عليه الفرق بين الحجاجين الارسطوي، والبيرلماني، فالأول ارتبط 
بوضوح بالخطابة، أما عند الثاني فقد ارتبط بفن الإقناع، وتحصيل الإذعان بجعل 

البلاغة وسيطة لذلك.
ارتباطه بفن الخطابة لدى أرسطو،  تبيين وظيفة الحجاج. فسنبدأ من  أردنا     وإذا 
البحث عن  أو  الإقناع  عنده هي  الخطابة  إن وظيفة  ثم  إنكاره،  يمكن  ما لا  وهذا 
من  محددا  صنفا  تتناول  لا  الخطابة  أن  إذن  الواضح  ))فمن  فيقول:  إقناع،  وسائل 



٢٤٩

ّـِر الشمس أ.م.د. خالد حويــ

الموضوعات بل هي مثل الجدل عامة وأنها مفيدة وأن مهمتها ليست الإقناع بقدر ما 
هي البحث في كل حالة عن الوسائل الموجودة للإقناع(((29(.

   وقد أقرَّ بيرلمان وزميلته بغايته ووظيفته بقولهما: ))غاية كل حجاج أن يجعل العقول 
تذعن لما يطرح عليها أو يزيد في درجة ذلك الإذعان، فأنجع الحجاج ما جعل حدة 
انجازه  المطلوب  العمل  يبعثهم على  السامعين بشكل  الإذعان تقوى درجتها لدى 
أو الإمساك عنه، أو هو ما وفق على الأقل في جعل السامعين مهيئين لذلك العمل 
في اللحظة المناسبة(((30(. ومع تلك الغاية قدما مقدمات، وأطر الحجاج، وألحقاها 

بتقنيات الخطاب، فكانت أنواعا سنشير إليها فيما بعد.
نظرية  وتفتقرها  وزميلته،  بيرلمان  لدى  الحجاج  بنظرية  )تقنيات(  كلمة  ترتبط     
النجاعة، والإقناع  لبلوغ  المحاج  التي يسخرها  الوسائط  ديكرو وزميله، ويراد بها 
فضلت  أني  إلا  مقاصده،  واستيعاب  الخطاب  بفحوى  يؤمن  وتجعله  للمخاطب، 
مفهوم  تحقيق  بحجة  التقنيات  بعنوان  ودراسته  المدرستان،  أكدته  مما  شيئا  أنال  أن 
التقنية لدى المدرستين لكن في الأولى بلاغية تقريبا وفي الثانية لسانية، لذا يتوجب 
علينا دراسة تلك التقنيات بنوعيها النحوية، والبلاغية في الخطاب السياسي للإمام 

العسكري)ع(
-إنما+ أو: أفاد الإمام العسكري )ع( من الأداتين في تقديم حجته بغية إقناع المتلقي 
وهو أحد أصحابه؛ إذ أراد إقناعه بالتحصين السياسي عن العنف العباسي عندما رآه 
أي أحد أصحابه وهو محمد بن عبد العزيز البلخي ليلا، فهمَّ أن يصيح بعلو صوته 
))أصبحت  الرواية:  فتقول  الإمام رفض ذلك، وقدم حجته،  أن  إلا  أبو محمد  إنه 
الدار  يريد  منزله  من  أقبل  قد    محمد  بأبي  فإذا  الغنم،  شارع  في  فجلست  يوما 
الناس هذا حجة الله عليكم، فاعرفوه  أيها  يا  : إن صحت  العامة، فقلت في نفسي 



الخطاب السياسي للإمام العسكري دراسة في الأنواع والمسارات وتقنيات الحجاج

٢٥٠

يقتلوني؟ فلما دنا مني أومأ إلي بإصبعه السبابة على فيه أن اسكت! ورأيته تلك الليلة 
يقول: إنما هو الكتمان أو القتل فاتق الله على نفسك(((31(، فكانت حجة المنع حجة 
مؤسسة على بنية الواقع ومن النوع البراكماتي كما سماها بيرلمان، وهي تقوم على نتائج 
العمل الإيجابية أو السلبية(32( المتمثلة بتخييره، فان أعلنت ستقتل أيها الرجل، ولربما 

يلوح الإمام بعض الضرر.
- اللام التعليلية: لحرف اللام معان عدة ذكرتها كتب حروف المعاني ومن هذه المعاني 
التعليل، يفيد منشئو النصوص من هذا المعنى لتوظيفه ضمن استراتيجيات الإقناع 
والحجاج، وهذا ما وجد عند الإمام العسكري )ع( حينما أوصى شيعته أو وجههم 
مر  باللام، وقد  الفعلة  تلك  بالشمال فبرر  التختُم  إلى  باليمين  التختُم  بالعدول عن 
علينا القول فيما مضى ونعيده ))أمرناكم بالتختُم باليمين ونحن بين ظهرانيكم والآن 
نأمركم بالتختُم بالشمال لغيبتنا عنكم، إلى أن يظهر الله أمرنا وأمركم فانه من أدل 

دليل عليكم في ولايتنا –أهل البيت-(((33(.
   قد أطلعنا على الظروف المحيطة بهذا النص وهي أن بني أمية والعباسيين أصبحوا 
فبدأت  اليمين،  في  بتختمهم  يعرفون  الشيعة  وبقي  الشمال،  في  بتختمهم  يعرفون 
السلطات الحاكمة تنال من الشيعة أينما تجدهم والدال عليهم هو تختمهم في اليمين 
أيضا  بالشمال؛ والعلة في ذلك مؤسسة  بالتختُم  العسكري )ع( شيعته  فأمر الإمام 
للمتلقي  إقناعه  ليبدي  عنكم(  )لغيبتنا  اللام  الحجاجي  وبالرابط  الواقع،  بنية  على 

ليذعن للحجة ويطبق ما قاله له(34(.
-المقام: لا نتكلم عليه بوصفه مبحثا بلاغيا وإنما بالنظر إليه تقنية إقناعية ))فمراعاة 
وأراد  الآخر  الفعل في  رام  متى  عنه  للمتكلم  أمر لا غنى  الحال  ومقتضيات  المقام 

إقناعه أو رأي أو حمله على الإذعان لسلوك أو موقف(((35(.



٢٥١

ّـِر الشمس أ.م.د. خالد حويــ

 وظفه الإمام حجة في تكوين خطابه السياسي، فقد أرسل رسالة إلى بعض مواليه 
، فشخص تلك الحال، فكانت اختلافا في  مُرْضٍ بسبب ما هم عليه من حال غير 
القلوب، وتشتيتا في الأهواء، وفرقة، ونشوزا للدين وغير ذلك مما نقف عليه في نص 
الرسالة: ))أما بعد فقد بلغني ما أنتم عليه من اختلاف قلوبكم، وتشتيت أهوائكم، 
ونزغ الشيطان حتى أحدث لكم الفرقة، والإلحاد في الدين والسعي في هدم ما مضى 

عليه أوائلكم من إشادة دين الله، وإثبات حق أوليائه...(((36(. 
بعدم رضاه عنهم، وإشعارهم  لما هم عليه  إنما هو تذكير     فوصْفُ الإمام لحالهم 
الطريقة  نصه بهذه  ينسج  أن  عليه  فرض  قد  المقام  فكان  التدني،  هذا  بالابتعاد عن 
حال،  هكذا  عن  للاستغناء  المتلقي  وليجرَّ  للإقناع،  مؤدية  حجة  عليهم  ليكون 
يندرج هذا فيما سماه بيرلمان بحجة التبذير(37( القائمة على النتائج الوخيمة، والمتردية 
التي يترتب عليها الخسارة، فلو استمروا على هذه الحال سيكون مآلهم إلى التبذير، 

والخسران لوحدتهم، وتماسكهم لذا يقنعهم بعدم صلاحية ذلك.
-ٱسم الفاعل: الصيغة الصرفية هي الأخرى كانت رداء لحجج الإمام العسكري 
الذي  الإمام  أو  القائد  وصف  حينما  الفاعل  ٱسم  السياسي  خطابه  على  فتوفر  ع، 
د،  قائم، مجدِّ به؛ لأنه داع،  المهمة منوطة  المسلمين، ويحكمهم، فجعل هذه  يسوس 
إليك،  والداعي  ))اللهم  السياسي:  البعد  ذات  أدعيته  إحدى  في  فيقول  مشيِّد، 
والقائم بالقسط من عبادك، والفقير إلى رحمتك المحتاج إلى معونتك على طاعتك إذ 
ابتدأته بنعمتك، وألبسته أثواب كرامتك، وألقيت عليه محبة طاعتك، وثبتَّ وطأته 
في القلوب من محبتك ووفقته للقيام بما أغمض فيه أهل زمانه من أمرك، وجعلته 
أحكام  من  عطل  لما  ومجددا  غيرك  ناصرا  يجد  لا  لمن  وناصرا  عبادك  لمظلوم  مفزعا 

كتابك، ومشيدا لما دثر من أعلام دينك(((38(.



الخطاب السياسي للإمام العسكري دراسة في الأنواع والمسارات وتقنيات الحجاج

٢٥٢

   فكان سبب دعائه للقائد )القائم( الذي يقود الأمة أنه قام أو سيقوم بالفعل بفعل 
النصر، والتشييد، والتجديد، وهذه أسباب دعت الإمام بالدعاء له؛ ليقنع المتلقي 
خلال  من  ولإمامته  له  والقلوب  والأذهان،  العقول،  ويهيأ  به،  يؤمن  ويجعله  به، 

الحجاج بالأنموذج.
العسكري  الإمام  خطاب  في  حجاجية  طاقة  الماضي  الفعل  حمل  الماضي:  -الفعل 
نفسه  نصب  فكما  ))اللهم  بقوله:  السياسي  للقائد  والتأييد  بالنصرة  دعا  حينما  )ع( 
غرضا فيك للأبعدين وجاد ببذل مهجته لك في الذب عن المؤمنين، ورد شر بغاة 
المرتدين المريبين حتى أخفى ما كان جهر به من المعاصي وأبدى ما كان نبذه العلماء 
وراء ظهورهم مما أخذت ميثاقهم على أن يبينوه للناس ولا يكتموه ودعا إلى إفرادك 

بالطاعة.... فاشدد اللهم أزره بنصرك، وأطل باعه في ما قصر عنه...(((39(.
القائم على الاحتذاء  الواقع الجديد  لبنية  الذي يؤسس     فهذا الحجاج بالأنموذج 
، وأبدى،  بالقائد القائم لأنه فعلَ أفعالا ماضية نسبت إليه منها )نصبّ، وجاد، ووردَّ
ودعا وغيرها، كل ذلك جعله مؤهلا لأن يدعو إليه الإمام العسكري )ع( بالحفظ، 

والنصرة، والتأييد، وعدم الهزيمة؛ ليكون حصنا للمؤمنين وراعيا لدينه. 
  وحان الحين لأعرض تقنيات الحجاج البلاغية التي توفرت على الخطاب السياسي 

للإمام العسكري )ع( ومن أهمها:
-التشبيه: يعد وسيلة إقناعية يختارها الكاتب ليس للتزيين فقط ))وقد تبين لنا أن 
البلاغة  في  قار  هو  كما  التوكيد  أو  والتقريب  التوضيح  هي  ليست  التشبيه  وظيفة 
ما  المتلقي واستدراجه لاتخاذ موقف تجاه  التأثير في  إلى  يتجاوز ذلك  وإنما  القديمة 

يقدم إليه من معنى، بمعنى أن للتشبيه وظيفة إقناعية(((40(.



٢٥٣

ّـِر الشمس أ.م.د. خالد حويــ

ه الإمام العسكري )ع( في الميدان التطبيقي من الاستراتيجيات التي أفاد منها     وعدَّ
بعده،  والإسلامي  السياسي،  القائد  صنع  موضوع  في  المخاطب  على  حجته  لإلقاء 
فقال: ))كأني بكم وقد اختلفتم بعدي في الخلف مني، أما إن المقر بالأئمة بعد رسول 
الله صلى الله عليه واله المنكر لولدي كمن اقر بجميع أنبياء الله ورسله ثم أنكر نبوة 
رسول الله صلى الله عليه واله والمنكر لرسول الله صلى الله عليه واله كمن أنكر جميع 
الأنبياء لأنه طاعة آخرنا كطاعة أولنا والمنكر لآخرنا كالمنكر لأولنا أما إن لولدي 

غيبة يرتاب فيها الناس إلا من عصمه الله عز وجل(((41(.
البرهان  هي  إيصالها  على  )ع(  العسكري  الإمام  ألح  التي  الفكرة  أو  الموضوع     
للأمة،  السياسي  الزعيم  أكثر  وبتقييد  القائد  بوصفه  القائم  إمامة  على  التأكيد  أو 
فاستعمل التشبيه حجة حاله بحال النبوة بوساطة حرف الكاف، وبأكثر من ثلاث 
مرات فقد شبّه المنكر له بحال من آمن بالرسل جميعهم عدا نبوة محمد، وشبه الناكر 
لنبوة محمد بحال الناكر لنبوة الأنبياء جميعهم، فلجأ إلى القياس والتمثيل من طريق 
التشبيه لكون الحالة الأولى المشبه بها هي النبوة قد كانت حقيقة لدى المسلمين كافة، 
المؤسسة  الحجة  يسمى  ما  وهذا  واقعية  تكون  بلاغية  أنها  عن  فضلا  الحجة  وهذه 
على الواقع في الجهاز المفاهيمي لنظريات الحجاج ونوعها هو حجة اتجاه قائمة على 
التحذير من ثقافة الانتشار والتحذير من مغبة سياسة التنازل(42(، فخشي الإمام من 
فتجده  بعده  من  القائد  على  بينهم  فيما  الخلاف  انتشار  نتيجة  بدينهم  تنازلا  يقدموا 

محذرا إياهم باستعمال وسيلة التشبيه.
-المجاز: تعددت الوظائف للمحاور البلاغية لاسيما المجاز، بحيث ترتبت عليه قوة 
الحجاج كلما كان المجاز قويا يقول الدكتور طه عبد الرحمن: ))فاعلم أن المنطوق به 
الذي يصلح أن يكون حجاجا هو الذي يقوم بتمام المقتضيات التفاعلية الواجبة في 



الخطاب السياسي للإمام العسكري دراسة في الأنواع والمسارات وتقنيات الحجاج

٢٥٤

حق ما يسمى بـ)المجاز( (((43(، وبذا كان شرطا في الخطاب الحجاجي حتى قيل: 
))فلا حجاج بلا  مجاز(((44(.

   تجده في خطاب الإمام العسكري )ع( السياسي موظفاً في دعائه السياسي على القائد 
موضوع  فجاء  فيها  وحمده  الله  على  أثنى  لدعائه  مقدمة  بعد  التركي  بغا  بن  موسى 
الذل  وقارعنا  الحيرة  غشوة  علينا  واستولت  الفتن  زيغ  شملنا  وقد  ))اللهم  نصه: 
غَار وحكم علينا غير المأمونين في دينك وابتز أمورنا معادن الابَُنِ ممن عطل  والصَّ
حكمك وسعى في إتلاف عبادك وإفساد بلادك... اللهم ولا تدع للجور دعامة إلا 

قصمتها ولا جنة إلا هتكتها...(((45(.
وجور  نكبة،  من  بها  حل  وما  الإسلامية،  والفئة  الإسلامي  البلد  هموم  لعرض     
على يد الأتراك استدعى الإمام العسكري المجاز؛ ليكون أبلغ في تصويره للمتلقي، 
وهذا داخل في حجة السلطة النابعة من هيبة المتكلم وسطوته وقيمته لدى بيرلمان(46( 
غشي:  إذ  الستر،  على  الدال  الأصلي  المعنى  مزيلا  مجازية  بلغة  الإمام  هو  فالمتكلم 
يغطى  ما  والغشاوة:  : ستره.  أي  قد غشيه،  ما  إتيان  أتاه  غشاوة وغشاء:  ))غشيه 
في  المحسوس  للمعنى  تستعمل  أنها  المعجمي  المعنى  من  يستشف  الشيء(((47(.  به 
التغطية وبدليل الآيات القرآنية الواردة فيها هذه اللفظة اغلبها دالة على ذلك ومنها 
الحيرة  لغطاء  المعنوي،  للغطاء  فاستعيرت  هنا  أما  غشاوة((.  بصره  على  ))وجعل 
يقوله  بما  للاعتراف  ودفعه  المتلقي  فكر  استجلاب  في  فكر  فبذا  المؤمنين،  لتفكير 
اء ما يحدث في الوضع السياسي الذي يمارسه الأتراك تجاه الدولة الإسلامية عند  جرَّ
تحريكهم بني العباس عليهم. وبقيت خصيصة مهمة في الصورة المجازية )الحجة( 
التغطية  معنى  من  عليه  متعارف  هو  ومما  الناس  أذهان  من  يقرب  مما  مستقاة  إنها 

والستر وهذه من أهم خصائص الإقناع والحجاج )اعتبار الواقع((48(.



٢٥٥

ّـِر الشمس أ.م.د. خالد حويــ

-التكرار: وفي سياق الدعاء نفسه تجده حافلا بتكرار الصيغة الصرفية )استفعل(: 
واستجمع طريده  واستحكم عموده  نهايته  وبلغ  الباطل  زرع  واستحصد  ))اللهم 
وبسق فرعه وضرب بُجرانه اللهم فأتحْ له من الحق يدا تحاصره تضرع قائمه وتهشم 

سوقه(((49(.
   واللافت للنظر في تكرار الصيغة أنها دلت على المضي؛ للتقوية أو للتفريع في الحجج 
المنبني على تفشي الباطل في كل مفاصل الحياة بسبب الدولة  للإعراب عن العمق 

الحاكمة.
ٱبن الأثير: ))وإنما  أو الاستراتيجيات الأخر، قال عنه  -التقسيم: وهو من الأطر 
نريد بالتقسيم هاهنا ما يقتضيه المعنى مما يمكن وجوده من غير أن يترك منها قسم 
واحد، وإذا ذِكرَت قام كل قسم منها بنفسه، ولم يشارك غيره فتارة يكون التقسيم 
بلفظة أما وتارة بلفظ بين كقولنا بين كذا وكذا وتارة بلفظ منهم كقولنا منهم كذا 

ومنهم كذا، وتارة بان يذكر العدد المراد أولا بالذكر ثم يقسم(((50(. 
لذا  التقسيم؛  باتباع  القاضية  المقام والمعنى هي  أن طبيعة  النص  يعنينا من  الذي     
قام التقسيم في خطاب الإمام السياسي بالرهان على إقناع المخاطب بصفات الحكام 
فيقول:  السياسي  والقائد  العدل  الإمام  من  للنيل  الرامية  وسياستهم  العباسيين 
))اللهم واذلل به من لم تسهم له في الرجوع إلى محبتك، ومن نصب له العداوة، وارم 
بحجرك الدافع من أراد التأليب على دينك بإذلاله وتشتيت أمره، واغضب لمن لا 

تره له ولا طائلة وعادي الأقربين والأبعدين من منك عليه لامنا منه عليك(((51(.
   طبيعة التقسيم كانت على ضربين. الأول: في تقسيم العقوبات؛ إذ لم يجعلها نوعا 
واحدا، بل أنواع: الإذلال )اذلل(، و الرمي )ارم(، والغضب )واغضب(، والآخر 



الخطاب السياسي للإمام العسكري دراسة في الأنواع والمسارات وتقنيات الحجاج

٢٥٦

في أسباب أو علل تلك العقوبات، فهي أيضا مقسمة على أنواع: عدم الرجوع إلى 
معاداة  التَره،  توفر  عدم  الله،  دين  على  التأليب  للقائد،  العداوة  ونصب  الله،  محبة 
المتلقي بجور  إقناع  ليكون حافزا على  السلمي  الترتيب  فهذا  الأقربين والأبعدين. 
الحاكم ، والأخذ بيده لرفع شأن الإمام فيما بعد، ونوع الحجة في كل هذه التقسيمات 
السلطة، ولم تكن سلطة واحدة وإنما سلطات متعددة الأولى  نوع تواجدي بحجة 
في الجملة الأولى: الإله، والثانية في الجملة الثانية الإمام، والثالثة في الجملة الرابعة 

الدين.
   نلحظ أن الإمام العسكري )ع( أسس لمبادئ جديدة في الساحة السياسية منطلقها 
أو  حجاجا  والقيم  الرؤى  لتلك  وقدم  الأصيلة،  والقيم  الحقائق،  عبر  الإسلام 
العملية الخطابية لديه أن  للنظر في  المتقبَّل، ومن اللافت  حججا؛ ليرسيها في ذهن 
لأن  السياسي؛  خطابه  في  بارزة   الحجاج  أركان  أي:  الحجاجيَّة،  العملية  متعلقات 
دراسة الحجاج هي إعادة الحياة للبلاغة القديمة، وهي تكشف عن الطرق الممكنة 
للإقناع(52( وهو بدوره يتوقف على ثلاثة أركان هي: الايتوس)القائل( والباتوس 

)المتلقي( واللوجوس )الكلام((53(.
   ولا بأس بأن نتعقب تلك الأركان في خطاب الإمام العسكري )ع(، فعن الباثّ 
بالإمام  متمثلا  عنها  عزفنا  التي  أو  عالجناها  التي  النصوص  كل  في  فهو  ووجوده 
))والخطيب  الباثّ  أخلاق  وتأكيده  أرسطو  اقره  ما  مع  وبالمقاربة  )ع(،  العسكري 
ما  فتجد  بالثقة(((54(،  خليقا  يجعله  نحو  على  يلقي  كلامه  كان  إذا  بالأخلاق  يقنع 
قاله أرسطو وما لم يقله من حيث الصدق والحق والحقيقة والاعتقاد وتلك هي أهم 

شروط النجاح التداولي ولاسيما سيرل.



٢٥٧

ّـِر الشمس أ.م.د. خالد حويــ

بالاتزان  عليه  الحكم  يقودك  النفسية،  وحالته  المتلقي  طبيعة  عن  فتشنا  ولو     
والقناعات الكافية بالقائل من خلال التماس، وحضور التعاون بينهما وتنوعه بتنوع 
المتلقي، فقد يكون المتلقي مفردا نحو السائل عن مدى شرعية ثورة صاحب الزنج 
وهو )محمد بن صالح الخثعمي( حينما كتب إلى الإمام يستفهم عنها وعن انتساب 
صاحب الثورة إلى الإمام علي  كما يدعي مع حضور سمة المفارقة من اللجوء 
منا  ليس  الزنج  ))صاحب  إليه:  الإمام  فكتب  والتعسفية،  القهرية،  الأساليب  إلى 

أهل البيت(((55(.
بالتناسق،  اتسم  بناؤه  حيث  من  الخطاب  بتوجيه  المتلقي  به  قام  الذي  فالدور     
والقصر، ووضوح القصد بحسب طبيعة الموقف، وتحقيق روح التواصل والتمكين 

من البلاغة مقنعِا بأخصر الطرق، والوقت، وبعث التفاعل.
الخطاب  إليه  توجه  من  ويعني:  المخصوص،  بالمتلقي  المتلقي  هذا  بيرلمان  سمى     
الحجاجي بصفته مخصوصا أو معروفا بغية إقناعه أو زيادة قناعته(56(. وأحيانا يكون 
مخصوصا لكن أكثر من واحد عبارة عن فئة أو مجموعة مثلما متلقي الخطاب السياسي 
للإمام )ع( وهم مجموعة من مواليه، فقد كسبهم بمخاطبتهم بلغة الجمع، والتقرير، 
دبت  أن  نتيجة  رسالة  إليهم  أرسل  لما  والتحذير  التوبيخ  مع  السياسي  والتوصيف 
فيهم الفرقة، والاختلاف، والتشتت بفعل سياسة العدو، فحملت رسالته الدعوة 
إلى الصبر، واللحمة وهي طويلة نسبيا نقتطع منها: ))أما بعد فقد بلغني ما انتم عليه 
من اختلاف قلوبكم، وتشتيت أهوائكم، ونزغ الشيطان حتى أحدث لكم الفرقة 
والإلحاد في الدين والسعي في هدم ما مضى عليه اوائلكم من إشادة دين الله واثبات 
بأيديكم وألسنتكم وقلوبكم  تنكروه  بذلك منهم ولم  أوليائه... ولئن رضيتم  حق 
تعالى وعلى رسوله  الله  فيما اجترحوه من الافتراء على  إنكم شركاء وهم  ونياتكم، 



الخطاب السياسي للإمام العسكري دراسة في الأنواع والمسارات وتقنيات الحجاج

٢٥٨

وعلى ولاة أمره من بعده...(((57(.
يكون  أن  العسكري )ع( ممكن  الإمام  المتقبل لخطاب  أن  إليه  الالتفات  ما يجب     
واستشعرنا  الزمكان  من  إذا جردناه  أو غير معروف((58(  )عالميا  كونيا  ما  في لحظة 
مصاديقه في لحظة تحيينه فلا شك في ذلك . ولم يكن متقبله خصما فيتحول خطابه 
إلى محاورة أو إبطال دعوى الخصم واستحضار الحجج ولم يكن متسما بالجدل، بل 
هو متقبل مذعن للعسكري؛ لأنه من أنصاره، وأصحابه لذا اتسم خطاب الإمام 
العسكري )ع( السياسي بحجج لزيادة قناعات أكثر منها للإقناع، وهذا الأمر يجرنا 
إلى مقاربة أخرى في مبحث أركان الخطاب، إذ إن رواد الحجاج لا سيما بيرلمان أكد 
مع  منسجما  خطابه  يكون  أن  أراد  إذا  الخطيب  ))فعلى  وفهمهم  المخاطبين  أحوال 
ومستوياتهم  السامعين  أحوال  ثم  فيه  المتكلم  المقام  أولا  يفهم  أن  مخاطبيه  مستوى 
المعرفية والإدراكية لأن بناء الحجاج مرتبط أساسا بتنوع المعنيين به، فهم المقصودون 
بفحواه المطالبون بإنجاز محمولاته المشاركون في صياغته وإخراجه(((59(، فالنتيجة 
العصر  في  الحجاجيَّة  الرؤى  عن  كثيرا  تبتعد  لم  العسكري  الإمام  حجاجات  أن 

الحديث.
وهو  أرسطو  لدى  الخطاب  محاور  من  الثالث  الركن  على  الكلام  انعطف  وإذا     
الباتوس)النص( فيمكن أن يكون كل ما قلناه في ما مضى من الأنواع أو التقنيات 
دلالات  من  بعضا  أو  مدلولات  أضيف  أن  هنا  ويحلو  النص  طائلة  تحت  داخلا 
فمنها  )ع(  العسكري  الإمام  كلام  في  المضمرة  الأبعاد  وهي  السياسي،  الخطاب 
ذاك  وقبل  الذي لحق بهم  والجور  الظلم  من  أنصاره وشيعته  بالمحافظة على  رغبته 
النظر بعناية إلى الإمامة لحمايتها من دنس الحاكمين وقد وقفنا على كل هنيهة حاول 
الإمام العسكري ع من خلالها التمهيد للقائد والإمام من بعده ولده المهدي الذي 



٢٥٩

ّـِر الشمس أ.م.د. خالد حويــ

الاقتصادي  الأمة  حال  تمشية  خطاباته  في  وسعى  البلاد،  في  العدل  سياسة  سينشر 
والاجتماعي، وهذا جزء من نطاق سياسة محاربة الفتن، واللهو، والمجون، وفضح 
وذل  الفتن،  إشعال  على  التشجيع  قبيل  من  دماره  وبيان  الحاكم  السياسي  النظام 
الوظائف  وإعطاء  حقوقهم،  من  الأيتام  وحرمان  الله،  أحكام  وتعطيل  المسلمين، 
لأهل الذمة من اليهود والنصارى، وتولية الفسقة، والفجار، وتمكينهم من رقاب 

المسلمين(60(.
   وقبل أن استجلي نتائج البحث أحب أن أشير إلى أبرز المواضع التي استقى منها 
الإمام حججه أي المحفزات أو الخلفيات التي أدارت حججه وصارت مرجعيات 
للتدعيم والتقوية والترصين للحجج ومنها  له مع استحضارها في بعض الأحيان 
هذا  بذكر  يقتضي  افتراض  ثمة  لكن  العقلي.  والسلوك  الشريف  والحديث  القرآن 
الموضوع في أول الحديث عن الحجاج لأنه يمثل الإطار والمنطلقات الحجاجية التي 
العسكري )ع( هو  العام لحجاج الإمام  أن الإطار  بما  اقرها بيرلمان وتيتيكاه، لكن 

الدين أي القرآن والسنة فمن أجل أن يكون ختامه مسكا.
   الإطار العام لحجاج الإمام العسكري )ع( هو المنطلق الديني ليقر سياسة إسلامية 
بالصفات  ومتمتعا  صفاته،  إحدى  في  سياسيا  إسلاما  أو  سياسيا،  إسلاما  وليس 

الأخر العقدية، والتربوية، والأخلاقية وغير ذلك من مبادئ الإسلام.  
    وقدم القرآن دليلا وحجة في سياق احتجابه عن العباسيين وظلمهم ))احتجبت 
بحجاب الله النور الذي احتجب به عن العيون واحتطت على نفسي وأهلي وولدي 
ومالي وما اشتملت عليه عنايتي ببسم الله الرحمن الرحيم وأحرزت على نفسي وذلك 
كله ما أخاف واحذر بالله الذي ))لا إله إلا هو الحي القيوم لا تأخذه سنة ولا نوم 
له ما في السموات والأرض من ذا الذي يشفع عنده الا بإذنه ويعلم مابين أيديهم 



الخطاب السياسي للإمام العسكري دراسة في الأنواع والمسارات وتقنيات الحجاج

٢٦٠

وما خلفهم وسع كرسيه السموات والأرض ولا يؤده حفظهما وهو العلي العظيم(( 
))ومن أظلم ممن ذكر بآيات ربه فاعرض عنها ونسي ما قدمت يداه(( ))إنا جعلنا 
إذا  آذانهم وقرا وان تدعهم إلى الهدى فلن يهتدوا  يفقهوه وفي  أن  أكنة  على قلوبهم 

ابدا((...(((61(.
   لعل في اختفاء الإمام بعض الأسئلة المثارة من هنا وهناك، فأخذ يحدس بها، ويبرهن 
لجمهوره الذي فهمه الإمام العسكري )ع( فهما كاملا، وهذه من أهم سمات النجاح 
في إيصال خطابه السياسي؛ إذا قام على المعرفة المشتركة بينهما؛ لينم عن مدى اتكائه 

على المنظومة القرآنية، فأوردها كاملة بلا اقتطاع مع الإيمان بتعددها.
   ولم يقتصر الحضور أو الإطار الديني على النص القرآني، بل يوجد النص الحديثي؛ 
السياسي  بالإعداد  تكفل  عندما  المتلقي  وحجة لإقناع  منهلا،  أو  مرجعية،  بوصفه 
من  والغرض  للناس،  به  والتعريف  بغيبته،  العامة  يوجه  فأخذ  المهدي،  لولده 
النفسية  الناحية  من  لها  التكيف  وضرورة  الغيبة،  فكرة  أبعاد  لهم  ))يوضح  ذلك 
تمخض  عنهم(((62(.  وانقطاعهم  الإمام،  غيبة  من  يعانونه  لما  تمهيدا  والاجتماعية؛ 
لإقناعه  بابويه؛  ٱبن  وهو  أصحابه  لأحد  رسالة  ع  العسكري  الإمام  بتوجيه  ذلك 
فيقول:  لخطابه،  متقبلا  مذعنا،  ليجعله  النبوي؛  بالشاهد  مدعمة  الفكرة،  بتلك 
))عليك بالصبر وانتظار الفرج، قال النبي )ص(: أفضل أعمال أمتي انتظار الفرج، 
ولا يزال شيعتنا في حزن حتى يظهر ولدي الذي بشر به النبي )ص( يملا الأرض 
أبا الحسن علي وأمر جميع  يا  يا شيخي  قسطا وعدلا كما ملئت جورا وظلما فاصبر 

شيعتي بالصبر فان الأرض لله يورثها من يشاء من عباده والعاقبة للمتقين(((63(.



٢٦١

ّـِر الشمس أ.م.د. خالد حويــ

نتائج البحث
   تتلخص النتائج بمايأتي:

الإمام سعى الامام سعيا سياسيا إلى عدم ضياع دولته الإسلامية تجاه العباسيين، -١
هو  وهذا  الناس،  حياة  وعلى  وبنائها،  الدولة،  على  الضوء  سلطت  سياسة  فمارس 
الهم الذي تحمله السياسة، وينبري له الخطاب السياسي عبر التكوين اللساني، وقد 
جاء ذلك الوجود السياسي بأنواع نثرية لدى الإمام كأن تكون الوصية، والرسالة، 

والتوقيع، والحديث، والخطبة.
السياسي، -٢ التنبؤ  على  اقتصرت  خطابية،  بمسارات  السياسي  خطابه  استحكم 

السياسية  والممارسة  السياسي،  والشرح  السياسي،  والدعاء  السياسي،  والوصف 
المخفية أو فلنقل الخفاء السياسي، وغير ذلك. 

انماز نصه الحجاجي بالقيم الداليِّة أي القيم الصوتية، والصرفية، والتركيبية ما -٣
نة؛ إذ وظفت في  كان مرصوفا، ومتمتعا بالبناء اللغويّ المتقن مدعمة بالقرآن والسُّ
الإنسان  بناء  على  والعباسي  الأموي،  السياسي  النظام  خطورة  بمدى  المتلقي  إقناع 
ودولته، وكذلك جعله مذعنا مصدقا بصفات القائد الأنموذج بالعدل، والأخلاق 
بالصبر،  العامة  للمرؤوسين من  التوجيه، والمقصد بخطابه  والإدارة، أسدى ذلك 
والثبات، والحفاظ على أنفسهم من جور الظلمة، والالتزام بمعايير الدين؛ ليتمكنوا 

اء التركيز على الجانب التربوي، والتع ليمي. من إنعاش دولتهم جرَّ



الخطاب السياسي للإمام العسكري دراسة في الأنواع والمسارات وتقنيات الحجاج

٢٦٢

ومن النتائج أن خطابه خطاب حجاج قوة، يروم الإذعان؛ إذ رام السيطرة على -٤
عقول المخاطبين، بعيدا عن العنف المصرح به وإنما من خلال النظام، والاستعمال 
اللغوي أضمر الإرغام على معاداة سياسة العباسيين بوسيلة الهدم لكيانهم، وتوخي 
الحذر منه، والمحافظة على كيان الدولة الإسلامية الصالحة، والعادلة، باتباع وسائط 

البلاغة نحو التشبيه، والمجاز، والتكرار، والتقسيم وغيرها.



٢٦٣

ّـِر الشمس أ.م.د. خالد حويــ

هوامش البحث:
)1( ينظر: كشف الغمة عن مناقب الأئمة )أبو الحسن علي بن عيسى الاربلي ( : 3/ 197 وما 

بعدها، و: أعلام الهداية )ٱبن عاشور(: 13/ 17 – 19، و: حياة الإمام الحسن العسكري دراسة 

وتحليل )باقر شريف القرشي(: 15 وما بعدها، و: الإمام العسكري من المهد إلى اللحد ) محمد 

كاظم القزويني(: 7 وما بعدها.

(2( بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار )العلامة المجلسي(: 52/ 50.

(3( ينظر: تحف العقول عن ال الرسول )أبو محمد الحراني(، و: الاحتجاج )الطبرسي(: 2 / 260 

وما بعدها.

(4( ينظر: تحليل الخطاب السياسي دراسة إتنوغرافية اتصالية في الخطاب السياسي المورتاني، رسالة 

ماجستير احمد ولد سيدي جامعة عين شمس: 31. وينظر: المصطلحات المفاتيح في اللسانيات 

)ماري نوال غاري بريور(: 49- 50.

(5( المصطلحات المفاتيح لتحليل الخطاب )دومينيك مانغونو(: 38.

(6( المصدر نفسه: 32.

(7(  ماهو الخطاب السياسي، مقال منشور على الانترنت، منتديات أدب الطف، 18 / 6/ 

2010م.

(8( النظام السياسي في الإسلام : 59.

(9( ينظر للاستزادة:  أعلام الهداية: 13/ 99- 100.

(10( الإمام الحسن العسكري أبو القائم من بني هاشم سيرة وتعليق وتحليل: 160.

(1( ينظر: الإمام العسكري من المهد إلى اللحد: 239.

(2( ينظر: في أصول الحوار وتجديد علم الكلام )د.طه عبد الرحمن(: 27.

(3( تحف العقول: 488.



الخطاب السياسي للإمام العسكري دراسة في الأنواع والمسارات وتقنيات الحجاج

٢٦٤

(4( بحار الأنوار: 52/ 35، و: الإمام الحسن العسكري أبو القائم من بني هاشم سيرة وتعليق 

وتحليل: 42.

(5( بحار الأنوار: 50/ 308 وينظر: مدينة المعاجز )البحراني(: 498.

(6( تحف العقول: 484، وينظر: حياة الإمام الحسن العسكري: 73- 75.

(7( أي أحمد بن محمد.

(8( كشف الغمة: 3/ 210.

(9( وفي أعلام الهداية ورد : )بريخه(: ينظر: 13/ 34.

(20( كشف الغمة: 3/ 205.

(21( كشف الغمة: 3/ 210، وينظر: مجموعة وفيات الأئمة  )مراجع من الأعلام والعلماء( : 

.410

(22( الإمام الحسن العسكري أبو القائم من بني هاشم سيرة وتعليق وتحليل: 42.

(23( المعجم الفلسفي )جميل صليبا(: 1/ 446.

نظرية الحجاج  اليوم من بحث:  إلى  أرسطو  الغربية من  التقاليد  نظريات الحجاج في  أهم   )24)

المبخوت(: 360، و: كتابة الجاحظ دراسة في ضوء نظريات الحجاج رسائله  اللغة )شكري  في 

أنموذجا )الدكتور علي سلمان(: 104.

(25( نفسه: 12.

(26( ينظر: الخطابة لأرسطو: 8 من مقدمة المحقق.

(27( ينظر: نفسه: 24- 28.

(28( ينظر: كتابة الجاحظ في ضوء نظريات الحجاج: 11- 47.

(29( الخطابة: 28.

(30( أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم . من البحث: الحجاج أطره 



٢٦٥

ّـِر الشمس أ.م.د. خالد حويــ

ومنطلقاته وتقنياته،: 299.

(31( الخرائج والجرائح )قطب الدين الراوندي(: 447،  و: أعلام الهداية: 13/ 181.

(32( ينظر: أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية، من بحث: الحجاج أطره ومنطلقاته 

وتقنياته: 333.

(33( تحف العقول: 488.

(34( ينظر: تفاصيل الحدث في : الإمام العسكري من المهد إلى اللحد : 278.

(35( الحجاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه )سامية الدريدي(: 90.

(36( حياة الإمام الحسن العسكري دراسة وتحليل: 85- 86.

(37( ينظر: ينظر: أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية، من بحث: الحجاج اطره ومنطلقاته 

وتقنياته: 333.

حياة  و:   ،83  /2 الأصفهاني(:  تقي  محمد  )ميرزا  للقائم  الدعاء  فوائد  في  المكارم  مكيال   )38)

الإمام الحسن العسكري دراسة وتحليل:211.

(39( مكيال المكارم في فوائد الدعاء للقائم: 2/ 83، و: حياة الإمام الحسن العسكري دراسة 

وتحليل: 211.

(40( كتابة الجاحظ: 22.

(41( كمال الدين وإتمام النعمة )الشيخ الصدوق(: 409.

(42( ينظر: أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية، من بحث: الحجاج أطره ومنطلقاته 

وتقنياته: 333.

(43( اللسان والميزان أو التكوثر العقلي: 231.

(44( نفسه: 232.

(45( بحار الأنوار: 82/ 230 – 231،  و: الإمام العسكري من المهد إلى اللحد: 240- 



الخطاب السياسي للإمام العسكري دراسة في الأنواع والمسارات وتقنيات الحجاج

٢٦٦

.241

) 46( ينظر: أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية، من بحث: الحجاج اطره ومنطلقاته 

وتقنياته: 335.

(47( مفردات ألفاظ القران )الراغب الأصفهاني(: 607.

(48( ينظر: اللسان والميزان: 230.

(49( بحار الأنوار: 82/ 230 – 231،  و: الإمام العسكري من المهد إلى اللحد: 241.

(50( المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر )ٱبن الأثير(: 3/ 167.

(51( بحار الأنوار: 82/  231.

(52( ينظر: الخطابة لأرسطو: .

(53( ينظر: كتابة الجاحظ في ضوء نظريات الحجاج: 11.

(54( الخطابة: 29.

(55( كشف الغمة: 3/ 220.

(56( ينظر: الحجاج في الشعر العربي: 32- 33.

(57( الدر النظيم )ٱبن حاتم العاملي(: 748، و: حياة الإمام العسكري دراسة وتحليل: 85- 

.86

(58( لمعرفة المخاطب الكوني، ينظر: الحجاج في الشعر العربي: 32- 33.

(59( كتابة الجاحظ في ضوء نظريات الحجاج: 87.

(60( ينظر: حياة الإمام الحسن العسكري دراسة وتحليل: 207.

(61( بحار الأنوار: 91/ 363، وحياة الإمام العسكري دراسة وتحليل: 203- 204.

(62( الحياة السياسية لائمة أهل البيت )معهد الإمام الخميني للدراسات الإسلامية(: 254.

(63( مناقب آل أبي طالب )ٱبن شهر اشوب(: 3/ 527.



٢٦٧

ّـِر الشمس أ.م.د. خالد حويــ

قائمة المصادر والمراجع
الطبرسي(، -1 منصور  أبي  )تأليف  الاحتجاج 

مطابع  د.ط،  الخرسان،  باقر  محمد  تحقيق: 

النعمان، النجف- العراق، 1386هـ 1996م. 

ط1، -2 عاشور،  ابن  تأليف  الهداية،  أعلام 

للطباعة  الخضراء  والنشر،  للطباعة  الأمير  دار 

والنشر، بيروت- لبنان، 1426هـ 2005م.

من -3 القائم  أبو  العسكري  الحسن  الإمام 

تأليف  وتحليل،  وتعليق  سيرة  هاشم  بني 

كامل سليمان، ط1 دار التعارف للمطبوعات، 

بيروت- لبنان، 1420هـ - 1999م.

اللحد، -4 إلى  المهد  من  العسكري  الإمام 

د.ط،  القزويني،  كاظم  محمد  السيد  تأليف 

الغدير للطباعة والنشر والتوزيع ،1412 ه ق. 

الغربية -5 التقاليد  في  الحجاج  نظريات  أهم 

من أرسطو إلى اليوم، مجموعة باحثين، إشراف 

الآداب  جامعة  منشورات  صمود،  حمادي 

كلية  تونس   الإنسانية،  والعلوم  والفنون 

الآداب منوبة. 

الأئمة -6 أخبار  لدرر  الجامعة  الأنوار  بحار 

المجلسي،  باقر  محمد  الشيخ  تأليف  الأطهار، 

 ، لبنان  بيروت  العربي  التراث  إحياء  دار  ط3 

1403هـ - 1983م.

تأليف -7 الرسول،  آل  عن  العقول  تحف 

شعبة  بن  الحسين  بن  علي  بن  الحسن  محمد  أبي 

اكبر  علي  تحقيق:  ط2،  ق4هـ،  ت  الحراني 

التابعة  الإسلامي  النشر  مؤسسة   ، غفاري 

1363ش-  إيران،  بقم-  المدرسين  لجماعة 

1404ق.

إتنوغرافية -8 دراسة  السياسي  الخطاب  تحليل 

المورتاني، رسالة  السياسي  الخطاب  اتصالية في 

ماجستير أحمد ولد سيدي جامعة عين شمس، 

1998م.

وأساليبه، -9 بنيته  العربي  الشعر  في  الحجاج 

عالم  ط2،  الدريدي،  سامية  الدكتورة  تأليف 

بيروت-  الأردن،   – إربد  الحديث،  الكتب 

لبنان، 1432هـ- 2011م.

دراسة -10 العسكري  الحسن  الإمام  حياة 

ط1،انتشارات  القرشي،  شريف  باقر  وتحليل، 

الاعتصام، قم إيران، 1428هـ- 2007م.

الحياة السياسية لائمة أهل البيت، تأليف -11

معهد الإمام الخميني للدراسات الإسلامية، ، 



الخطاب السياسي للإمام العسكري دراسة في الأنواع والمسارات وتقنيات الحجاج

٢٦٨

د.ط، كربلاء المقدسة، د.ت.

الدين -12 قطب  تأليف  والجرائح،  الخرائج 

ونشر:  تحقيق  د.ط،  573هـ،  ت  الراوندي 

مؤسسة الإمام المهدي، قم – إيران، د.ت.

ترجمة -13 د.ط،  أرسطو،  تأليف  الخطابة، 

وزارة  طبعة  بدوي،  الرحمن  عبد  الدكتور 

الثقافة والإعلام، دار الرشيد، بغداد- العراق، 

1980م.

الدين -14 جمال  الشيخ  تأليف  النظيم،  الدر 

الشامي  مهند  بن  فوز  بن  حاتم  بن  يوسف 

مؤسسة  د.ط،  676هـ،  ت  العاملي  الشمغري 

النشر الإسلامي ، د.ت.

الكلام، -15 علم  وتجديد  الحوار  أصول  في 

المركز  ط2،  الرحمن،  عبد  طه  الدكتور  تأليف 

الثقافي العربي، بيروت- لبنان، 2000م.

الحجاج -16 نظريات  ضوء  في  الجاحظ  كتابة 

محمد  علي  الدكتور  تأليف  أنموذجا،  رسائله 

للدراسات  العربية  المؤسسة  ط1،  سلمان، 

والنشر، مملكة البحرين، 2010م.

تأليف -17 الأئمة،  معرفة  في  الغمة  كشف 

أبي الحسن علي بن عيسى الإربلي ت 693هـ، 

د.ط، دار الأضواء، بيروت- لبنان، د.ت.

الشيخ 81- النعمة،  وإتمام  الدين  كمال   

بن  الحسين  بن  محمد  جعفر  أبو  الصدوق 

علي  تحقيق:  د.ط،  ت381هـ،  القمي  بابويه 

التابعة  النشر الإسلامي  اكبر غفاري، مؤسسة 

لجماعة المدرسين بقم، 1045هـ.

اللسان والميزان أو التكوثر العقلي، تأليف -19

الثقافي  ط2،المركز  الرحمن،  عبد  طه  الدكتور 

العربي، بيروت- لبنان،2006م. 

منشور -20 مقال  السياسي،  الخطاب  هو  ما 

 /  18 الطف،  أدب  منتديات  الانترنت،  على 

6/ 2010م.

والشاعر، -21 الكاتب  أدب  في  السائر  المثل 

ت636هـ،  الأثير  ٱبن  الدين  ضياء  تأليف 

والدكتور  الحوفي  أحمد  الدكتور  تحقيق:  د.ط، 

والنشر،  للطبع  مصر  نهضة  دار  طبانة،  بدوي 

القاهرة- مصر، د.ت.

مراجع -22 تأليف  الأئمة،  وفيات  مجموعة 

من الأعلام والعلماء، ط1،دار البلاغة للطباعة 

والنشر والتوزيع، 1412هـ- 1994م.

المعاجز معاجز الأئمة الاثني عشر -23 مدينة 



٢٦٩

ّـِر الشمس أ.م.د. خالد حويــ

السلام،  عليهم  البشر  على  الحجج  ودلائل 

محمد  تحقيق:  ط1،  البحراني،  هاشم  تأليف 

العربي، بيروت-  التاريخ  علي حسن، مؤسسة 

لبنان، 2009م- 1430هـ.

اللسانيات، -24 في  المفاتيح  المصطلحات 

تأليف ماري نوال غاري بريور، ترجمة الدكتور 

سيدي  ط1،  الشيباني،  فهيم  القادر  عبد 

بلعباس- الجزائر،  2007م.

الخطاب، -25 لتحليل  المفاتيح  المصطلحات 

تأليف دومينيك مانغونو، ترجمة محمد يحياتين، 

لبنان،  بيروت-  الاختلاف،  منشورات  ط1، 

1428هـ - 2008م.

جميل -26 الدكتور  تأليف  الفلسفي،  المعجم 

صليبا، ط1، مؤسسة ذوي القربى، قم- إيران.

الراغب -27 تأليف  القران،  ألفاظ  مفردات 

عدنان  صفوان  تحقيق:  ط2،  الاصفهاني، 

داوودي، طليعة النور، قم – ايران. 

للقائم، -28 الدعاء  فوائد  في  المكارم  مكيال 

د.ط،  الأصفهاني،  تقي  محمد  ميرزا  تأليف 

تحقيق: السيد علي عاشور، منشورات مؤسسة 

الأعلمي للمطبوعات، بيروت- لبنان، د.ت.

شهر -29 ٱبن  تأليف  طالب،  أبي  آل  مناقب 

أساتذة  من  لجنة  تحقيق:  588هـ،  ت  آشوب 

الكتبي،  كاظم  محمد  نفقة  على  طبع  النجف، 

1375هـ-  النجف،  في  الحيدرية  المطبعة 

1956م.

تأليف -30 الإسلام،  في  السياسي  النظام 

الشيخ باقر شريف القرشي، ط2، دار التعارف 

 - 1398هـ  لبنان،   – بيروت  للمطبوعات، 

1978م.





  ال التعريف معرفًا لغوياً
 بالإمام المهدي المنتظر(عجل الله فرجه)

Definite Article as a Linguistic Portal to
 Imam Al- Mahdi

 the Awaited (May Allah Expedite his Resurrection )

أ.د عبدالزهره زبون حمود
Prof. Dr. `Abidalzahra Zaboon Hammoud

العراق/ الجامعة المستنصريّة/ كلّيّة التربية/ قسم اللغة العربية
Dept of Arabic

 College of Educa�onUniversity of Al-mustansiriya
  Iraq

Zuboon22@uomustansiriyah.edu.iq

"في التسليم للعترة الطاهرة" 

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي
Turnitin - passed research





٢٧٣

أ.د. عبدالزهره زبون

ص: الملخّ
للآيات القرآنيّة دلالات ثرّة ومتنوّعة؛ فحينما ترِد ألفاظها في تركيب معيّن، ومقام 
خاصّ، وسياق عامّ؛ فإنهّا تكشف عن البعد الخطابيّ، وعن عُلقتها بأسباب النزول؛ 
وثقافته  الإنسان  عن  مستقلاًّ  نسقًا  أو  مجرّدًا،  نظامًا  ليست  القرآنيّة  الآيات  وهذه 
الّذي  العامّ  النصّ  مستوى  إلى  الجملة  نسق  يتجاوز  لغويّ  إبداع  هي  بل  فحسب؛ 
يتوجّه إلى الناس عمومًا؛ وقد انبثقت فكرة البحث من أنّ هناك آياتٍ كثيرةً جاءت 
أسباب نزولها في الإمام المهديّ)عجّل الله فرجه(؛ وقد أوّلها أئمّة أهل البيت)عليهم 
النحويّ  التحليل  تعتمد  مغايرة  دراسة  الآيات  هذه  تدرس  فعندئذٍ  فيه؛  السلام( 
أهل  وأقوال  النزول،  أسباب  على  فعلًا  تنطبق  الآيات  هذه  أنّ  إثبات  أجل  من 
جاء  لذا  معيّناً؛  هدفًا  فكرة  لكلّ  فإنّ  الحال؛  وبطبيعة  فيها.  السلام(  البيت)عليهم 
المهديّ  بالإمام  ا  لغويًّ فًا  مُعرِّ التعريف  )ال  وسمته  الّذي  البحث  هذا  من  الهدف 
تدرَس  إذ  مغايرة؛  دراسة  الآيات  هذه  دراسة  هو  (؛  فرجه(  الله  المنتظر)عجّل 
بالتحليل النحويّ من أجل إثبات أنّ هذه الآيات تنطبق فعلًا على أسباب النزول، 
وأقوال أهل البيت)عليهم السلام( الّتي فيها؛ وبيان عمق الإيمان بالإمام كالإيمان 
آيات؛ لتكون مصداقًا على سائر الآيات  انتخبتُه من  ما  الكريم؛ وذلك في  بالقرآن 

المؤوّلة في الإمام المنتظر)عجّل الله فرجه(. 



٢٧٤

ا بالإمام المهديّ المنتظر )عجّل الله فرجه( فًا لغويًّ ال التعريف مُعرِّ

Abstract:

 The Quranic verses have rich and varied connotation with 
a particular structure, a particular denominator, and a general 
context to reveal the rhetorical dimension , and their relation-
ship to the causes of revelation . Such Quranic verses are not 
only an abstract system, or a pattern independent of man and 
his culture . This idea emerges from the research that there 
are many verses descended for the sake of the Imam Mah-

di)May Allah Expedite his Resurrection( . Then , they are  
interpreted by the imams of the Ahlalbayt )peace be upon 
them(  and studied differently based on syntactic analysis to 
prove that these verses actually applied to the reasons of the 
revelation. Of course, each idea has a specific purpose, so the 
aim of the current research study; Definite Article as a Lin-
guistic Portal to Imam Al- Mahdi , tackles such a focus under 
the grammatical explication. 



٢٧٥

أ.د. عبدالزهره زبون

مهاد
الحديث،  علماء  ذكرها  ؛  فرجه(*  الله  المهديّ)عجّل  الإمام  في  كثيرة  آيات  وردت 
وكتب أسباب النزول على اختلاف في عديدها بحسَب اجتهاد كلّ عالم منهم؛ ومن 
إذ  الكلينيّ؛  يعقوب  بن  محمّد  جعفر  أبي  الإسلام  ثقة  لمؤلّفه  كتاب)الكافي(  ذلك 
الرواية  إيراد  حين  فيها  فرجه(  الله  الحجّة)عجّل  الإمام  ذكر  جاء  قد  آياتٍ  تضمّن 
الّتي تفسرّها في عموم الأبواب الّتي تضمّنها الكتاب؛ تحت عنوان)كتاب الحجّة(؛ 
ومن الكتب الأخرى كتاب)الغيبة( للشيخ الجليل أبي عبدالله محمّد بن إبراهيم بن 
جعفر الكاتب المعروف بـ )ابن أبي زينب النعمانّي(؛ وهو كتاب خصّه مؤلّفه بالإمام 
الحجّة المهديّ المنتظر؛ تضمّن أبوابًا عدّة، وكذلك كتاب) إكمال الدين وإتمام النعمة( 
لمؤلّفه أبي جعفر محمّد بن علّي بن الحسين الصدوق؛ وهو من كتب الروايات الّتي 
لمؤلّفه  السبطين(  كتاب)فرائد  أمّا  فرجه(.  الله  الحجّة)عجّل  الإمام  بذكر  اختصّت 
إبراهيم بن محمّد المؤيّد الجوينيّ الخراسانّي؛ فقد اختصّت خاتمة كتابه بذكر فضائل 
الإمام الحجّة، والبشارة بظهوره؛ فضلًا عن خمس آيات عزّزها بالروايات، واختصّ 
الجزء الحادي والخمسون بالإمام الحجّة؛ إذ كان له النصيب الأكثر فيه؛ فقد أفرد فيه 
ا سمّاه) باب الآيات المؤوّلة في الإمام الحجّة)عجّل الله فرجه( (؛ ذكر فيه ما  بابًا خاصًّ
يقارب إحدى وخمسين آيةً. أمّا كتاب) المنقذ الأخير( للسيّد عبّاس نور الدين؛ فقد 

ذكر ثلاث عشرة آيةً.
ومن الكتب الأخرى الّتي تطرّقت إلى أمر الإمام المهديّ)عجّل الله فرجه(   
كتاب)المحجّة فيما نزل في القائم الحجّة)عليه السلام( لمؤلّفه السيّد هاشم البحرانّي 
الّذي جاء بذكر عدّة آيات مؤوّلة في الإمام الحجّة)عجّل الله فرجه( بلغ عددها مئة 

واثنتين وثلاثين آية.



٢٧٦

ا بالإمام المهديّ المنتظر )عجّل الله فرجه( فًا لغويًّ ال التعريف مُعرِّ

أمّا كتاب)المهديّ في القرآن( للسيّد صادق الحسينيّ الشيرازيّ؛ فهو الآخر   
تطرّق إلى الآيات المؤوّلة؛ وقد بلغ عددها فيه مئة وستّ عشرة آية.

أمّا الكتاب الأخير؛ فهو كتاب) القرآن يتحدّث عن الإمام المهديّ)عجّل   
مئة  فيه  المؤوّلة  الآيات  عدد  بلغ  الدين؛  علاء  حسن  مهديّ  إعداد  من  فرجه(  الله 

وستّ آيات.
وبحسب اطّلاعي؛ فإنّي أوّل من لجأ إلى منهج معرفة الإمام الحجّة)عجّل   
الله فرجه( في القرآن الكريم بالتحليل اللّغويّ )1( ؛ ويتلخّص هذا المنهج في تحليل 
ا، وبعد أن  الآية الوارد فيها التأويل في الإمام المهديّ)عجّل الله فرجه( تحليلًا لغويًّ
تتعاضد المعطيات اللّغويّة، وتبدو الملامح الرئيسة لها؛ أؤيّدها بأسباب النزول، أو 

بقول من أقوال أحد المعصومين)عليهم السلام(؛ لتكون المطابقة أجدى وأنجع.
التعريف؛ لأنّ لها جوانب عدّة في  ال  البحث على  المنهج في هذا  وقد أجريت هذا 
الدرس النحويّ؛ فإن فهمناها فهمنا الغاية من ذكر الآيات الّتي خصّصت التعريف، 
التراكيب  مدلولات  عن  يكشف  الفهم  وهذا  التركيبيّ.  بنائها  في  التنكير  وبيّنت 
لًا ما في تلكم الآيات  نة منها الآيات المؤوّلة في الإمام المنتظر. وإنّ تأمُّ النحويّة المكوَّ
يكشف فيها الجانبُ التحليليُّ جملةً من المسائل تؤكّد القولَ في أنّ هذه الآيات هي 

فعلًا نازلة في حقّ الإمام المهديّ)عجّل الله فرجه(.
مفهوم نظام التعريف والتنكير:

تكشف  ف  المعرَّ اللّفظ  فيه  الوارد  التركيب  في  معمّقة  تحليليّة  نظرة  إنّ   
يبدو واضح الخصائص  إذ  المتلقّي؛  بأل_مثلًا_ في  التعريف  يحُدِثه  الّذي  الأثر  عن 
حين تتفاعل طائفة من الأسماء مع ال التعريف؛ وهي الّتي لها أجلى عناصر النظام 
التعريفيّ الداخلة في تكوينه؛ إذ تنوء بوظيفتها على أنهّا عنصر مؤثّر في تلك الأسماء.



٢٧٧

أ.د. عبدالزهره زبون

مع  تفاعلها  بحسَب  والتنكير  التعريف  فيها  الّتي  النصوص  ندرس  وإنّنا   
اعتمدتها  الّتي  التعريف  وسائل  لأنّ  التعريفيّة؛  الوسيلة  أو  لها،  ف  الُمعرِّ العنصر 
المعارف من قبيل التعريف بوساطة نحويّة، ووساطة غير نحويّة؛ تؤول إلى ترتيب 
دلاليّ، أو تدرّج دلاليّ لمراتبَ لا يخُرِجها عن التعريف؛ فتقع النكرات والمعارف في 
تقارب دلاليّ معاكس؛ فما كان أعرفها، أو أرفعها تمكّناً، وأشدّها قربًا إلى النكرة، وما 

بينهما الأمثل فالأمثل.
لذا يُعدّ نظام التعريف والتنكير جزءًا من نظام أوسع يتحرّك في فلكه النظام   
التعريف والتنكير حتّى  فعّالًا في تحديد معنى  اللّغويّ. ويعدّ مفهوم الأداة عنصًرا 
ارتبط ارتباطًا مباشرًا ووثيقًا؛ فالأداة تعدّ وسيلة مهمّة من وسائل تعبير هذا النظام، 

وتشغل الجانب الأكبر منه.
وتلك العناصر تقع على قسمين؛ لفظيّة ومعنويّة:

فاللّفظيّة: هي القرائن الخارجة عن مدلول الاسم، والمنفصلة عنه؛ فتكسبه تعريفًا؛ 
؛ ولا سيّما في  لأنّ المعاني تكتسب دلالة جديدة حين ورودها في كلّ نصٍّ لغويّ عالٍ

النصّ القرآنّي.
فها تعريفًا من غير استعانة بقرينة لفظيّة تتعامل  والمعنويّة: هي عناصر تُكسِب معرَّ

وتتفاعل معها.
ولو تصوّرنا تلك القرائن _ الّتي هي هيئة النظام التعريفيّ _ في شبكة من العلاقات 

اللّغويّة لوجدناها تختلف بحسب طبيعتها.
فالقرائن اللّفظيّة على نمطين:

 نمط يتمثّل بالأداة أو الآلة؛ ونمط يتمثّل بالاستعمال الناشئ من السياقات اللّغويّة 
إلى جانبٍ من أنهّا تمتلك في نفسها قدرة تعبيريّة.



٢٧٨

ا بالإمام المهديّ المنتظر )عجّل الله فرجه( فًا لغويًّ ال التعريف مُعرِّ

والقرائن المعنويّة تتمثّل بنمط واحد.
ويكون تأثير السلوك المعرفّي للمعارف في المتلقّي على ثلاثة أنماط:

نمط يحدّده تفاعل عنصر تنكيريّ)لغويّ( مع عنصر تعريفيّ)وظيفيّ( خارجيّ؛ -١
المركّب  إليه في  المضاف  واللّام، وعنصر  الألف  نحو  التعريف؛  آلة  أو  بأداة،  يُمثَّل 

الإضافّي.
بالسياق -٢ يمثَّل  تعريفيّ)وظيفيّ(  عنصر  مع  تنكيريّ)لغويّ(  عنصر  يحدّده  نمط 

التركيبيّ اللّغويّ.
العَلَم، -٣ نحو:  اكتسبها؛  تعريفيّة  دلالة  من  يحمل  بما  الاسم  كينونة  تحدّده  نمط 

ونلحق به النداء.
 ومن كلّ ما تقدّم يكون الجانب الإجرائيّ منحدرًا تحديدُه من مبدإ التعيين في نظام 
عن  للإفصاح  وسيلة  من  أكثر  لهما  إذ  التنكير؛  نظام  في  عَرضُه  وصاعدًا  التعريف، 
بعدُ؛  ومن  عليه.  وتُدِلّ  ورد،  ما  تنكير  تميّز  وسائل  هي  العناصر  تلك  لأنّ  دلالته؛ 
يتعرّف الإمام المهديّ)عجّل الله فرجه(، وكيف يكتسب تعريفه، وممّ اكتسبه، وما 
السمات التعريفيّة المشتركة؛ وعندئذٍ تتبيّن وسائل التعبير القرآنّي صورًا من المعارف 
الّتي سلكت مسلك المعارف الحقيقيّة لفظًا؛ كالمقترن بالألف واللّام، والعلم الجنسيّ 
إجراءًا  التعريف..  ال  آثرنا  بسبب ذلك؛ وقد  يخَفى  أو  الإمام  أمر  فيظهر  وغيرها؛ 

ا لهذا البحث... والله الموفّق للصواب. تنفيذيًّ
ة لـ (ال التعريف): السمات العامّ

إنّ الألف واللّام في أيّة لفظة تتعلّق بدورها الوظيفيّ؛ إذ إنّ المستوى التركيبيّ الّذي 
ترِد فيه لا يتعدّى اقتران الاسم بالعنصر الوظيفيّ)الألف واللّام( فيتعرّف؛ ولكن 
 [ الأداة)ال(   + الاسم  عنصريها[  إلى  ننظر  حين  فإنّنا  التحليلّي؛  الجانب  ناحية  من 



٢٧٩

أ.د. عبدالزهره زبون

نراهما في درجة واحدة من الأهمّيّة؛ فالأداة هي عنصر تعريفيّ يشار بها إلى معهود 
الألف  إنّ  أي:  عليه)الاسم(؛  الداخل  العنصر  دلاليًّا في  فيؤثّر  التمايز؛  معيّن يحقّق 
واللّام _ ليس بوصفها آلة تعريف فحسب _ تعتمد على طبيعة ما تدخل عليه؛ فلا 
تخضع إلى تغيير في دلالتها حين تتعدّد في الاستعمال حتّى يصير ما تدخل عليه اسمًا 
ا في صورة ما؛ بمعنى آخر:  ذا صلاحيّة للعمل المنوط بـ)ال(؛ سواء كان اسمًا أم مشتقًّ
تعتمد معرفة دلالتها على نوع ذلك الاسم وطبيعة حاجته إليها كأنْ تفيد تعريفًا، أو 

مماّ يستغنى عنها وظيفيًّا، أو مماّ تلزمه لغرض ما.
وكذلك فإنّ دلالة)الألف واللّام( التعريفيّة لها تأثير نافذ يتبع خصائص ذلك الاسم 
الّذي يكون ذا معنىً تنكيريّ محض تؤثّر فيه الأداة يدلّ على شائع في جنسه؛ نحو: 
فتعيّنه)2(؛  التعريف  حصر  إلى  التنكير  شياع  من  فتخرجه  وفرس؛  وامرأة،  رجل، 
نحو: الرجل، والمرأة، والفرس؛ إذا أُريد به معهود معيّن؛ قال سيبويه:)) وأمّا الألف 
واللّام فنحو الرجل والفرس والبعير وما أشبه ذلك، وإنّما صار معرفة لأنّك أردت 
فإنّك  برجل  مررتُ  قلت:  إذا  لأنّك  أمّته  سائر  دون  بعينه  الشيء  واللّام  بالألف 
إنّما مررت بواحد ممنّ يقع عليه هذا الاسم، لا تريد رجلًا يعرفه  إنّما زعمت أنّك 
الرجل  فتقول:  عرفه؛  قد  رجلًا  تذكره  فإنّما  واللّام  الألف  أدخلت  وإذا  المخاطب 

الّذي من أمره كذا وكذا لتوهم الّذي كان عهده ما تذكر من أمره(()3(.
وعندئذٍ يكون التكافؤ في الوظيفة؛ وهذا التكافؤ يقع حين يؤثّر كلّ عنصر   
الألف  من  تعريفه  يكتسب  النكرة  فالاسم  نفسه؛  الوقت  في  به  ويتأثّر  صاحبه  في 
واللّام؛ والألف واللّام تكتسب قدرتها على التعريف ودلالتها عليه من تأثير النكرة 
فيها؛ ومناط التأثير يتعلّق بخصيصة ذلك الاسم الّذي يهيِّئ للألف واللّام أن يكون 
التعريف مؤثّرًا فيه؛ يقول غراتشيا:)) ولا يرتبط في واقع الأمر تدرّج معنى التعريف 



٢٨٠

ا بالإمام المهديّ المنتظر )عجّل الله فرجه( فًا لغويًّ ال التعريف مُعرِّ

الّذي يتمتّع به الاسم مع الأداة بالأداة نفسها بقدر ما يرتبط بطبيعة ذلك الاسم(()4(.
وبذا يتعيّن)المعهود المعيّن( اسمًا ظاهرًا، وإن لم ينطَق به.

ة: ال العهديّ
وعهد  ذكريّ،  عهد  أقسام؛  ثلاثة  على  العهديّة(  تفيده)ال  ما  النحاة  قسّم   

حضوريّ، وعهد علميّ.
ا)5(؛  ل: عهد ذكريّ؛ ويراد به أن يكون مصحوب الألف واللّام معهودًا ذكريًّ الأوّ
{ سُولَ  الرَّ فرِْعَوْنُ  فَعَصىَ  رَسُولًا*   فرِْعَوْنَ  إلىَِ  أَرْسَلْناَ  كَمَا  تعالى:{  قوله  نحو: 
عَود الألف واللّام على ذكر  النوع  نلحظ على عهديّة هذا  {المزمّل/15_16}؛ 
لفظِهِ نكرةً، ولا يسبق الوهم، أو اللّبس بأنّه رسول غير معهود؛ لأنّ المخاطب يعهده 
معروفًا؛ وهو موسى)عليه السلام(، ويدلّنا عليه إعادة ذكره بالألف واللّام في قوله 

سُولَ(؛ ومعنى ذلك أنّ لفظ)الرسول( الثاني هو الأوّل)6(. تعالى)فَعَصىَ فرِْعَوْنُ الرَّ
سُولُ بمَِا أُنزِلَ  وينطبق من الكلام ما ذكرناه آنفًا على قوله تعالى:{ آمَنَ الرَّ  
هِ وَالْمُؤْمِنوُنَ كُلٌّ آمَنَ باِللهِّ وَمَلآئِكَتهِِ وَكُتُبهِِ وَرُسُلِهِ {البقرة/285} }؛  بِّ إلَِيْهِ مِن رَّ
ا؛ وهو نبيّنا محمّد)صلىّ الله عليه وآله وسلّم(، وجاز  فإنّ )الرسول( هنا معهود ذكريًّ
مجيئه معرفةً؛ مثلما يقال: جاء الرجل فأكرمت الرجل)7(. وكذلك لفظ)المؤمنون(؛ 
ا؛ جاء بعطف النسق؛ وهم جماعة وليس مفردًا؛ وقد نَسب  وهو كذلك معهود ذكريًّ
الله تعالى إليهم الإيمان؛ مع لحاظ أنّ استغراق المفرد أشمل من استغراق الجمع؛ لأنّ 
المفرد يشمل جمع الآحاد ابتداءً؛ فلا يخرج عنه شيء قليلًا أو كثيًرا بخلاف الجمع؛ 

فإنّه يستغرق الجموع أوّلًا، وبالذات، ثمّ يسري إلى الآحاد)8(.



٢٨١

أ.د. عبدالزهره زبون

ولم  بلفظة)المؤمنون(،  جاء  القرآنّي  الاستعمال  أنّ  نلحظ  إنّنا  ثمّ   
يستعمل)المسلمون(؛ فالإيمان: هو التصديق الّذي معه أمْن)9(؛ وهم جمع خُصَّ بهم 

جماعة دون سائر المسلمين.
أمّا الإسلام في الشرع فهو على ضربين:

أحدهما: دون الإيمان؛ وهو الاعتراف باللّسان؛ وبه يحُقَن الدم، حصل معه الاعتقاد 
أم لم يحصل.

وثانيهما: فوق الإيمان؛ وهو أن يكون مع الاعتراف اعتقاد بالقلب، ووفاء بالفعل 
واستسلام لله في جميع ما قضى وقدّر)10(.

للِفظة)المؤمنون( جاء من أجل  القرآنّي  أنّ الاستعمال  ويتحصّل من ذلك   
ا؛ وفي الوقت نفسه؛ ذلك التصديق  بيان أنهّم مصدّقون بما أنزل الله تعالى تصديقًا تامًّ
ورود  بدليل  ا  ذكريًّ معهودون  وهؤلاء)المؤمنون(  والاطمئنان؛  بالأمن  مصحوب 
الفعل)آمن( الذي خُصَّ به الرسول الكريم)صلىّ الله عليه وآله وسلّم( في الموضع 
الأوّل؛ على حين أراد بها في الموضع الثاني معنى الجمع والاستغراق لجميع المؤمنين 
المخلصين الّذين آمنوا مع رسول الله)صلىّ الله عليه وآله وسلّم( كلّهم بالله، وملائكته، 
وكتبه، ورسله؛ وبذلك قد تعيّنوا بأنهّم أهل البيت)عليهم السلام(. وهذا ما أيّدته 
وسلّم(؛  وآله  عليه  الله  الله)صلىّ  رسول  إبل  راعي  سلمى  أبي  عن  الواردة  الرواية 
قال: سمعت رسول الله)صلىّ الله عليه وآله وسلّم( يقول ليلة أُسري بي إلى السماء؛ 
هِ (؛ قلت: )والمؤمنون(؛  بِّ سُولُ بمَِا أُنزِلَ إلَِيْهِ مِن رَّ قال لي الجليل جلّ جلاله) آمَنَ الرَّ
قال: صدقت يا محمّد؛ قال: مَن خلفتَ في أُمّتك؟ قلت: خيرها؛ قال: علّي بن أبي 
طالب؟ قلت: نعم يا ربّ. قال: يا محمّدُ إنّي اطّلعت إلى الأرض إطْلاعة فاخترتك 
منها، وشققت لك اسمًا من أسمائي؛ فلا أُذكَر في موضع إلّا ذُكرتَ معي فأنا المحمود 



٢٨٢

ا بالإمام المهديّ المنتظر )عجّل الله فرجه( فًا لغويًّ ال التعريف مُعرِّ

وأنت محمّد، ثمّ اطّلعت الثانية فاخترت منها عليًّا، وشققت له اسمًا من أسمائي؛ فأنا 
الأعلى؛ وهو علّي. يا محمّدُ: إنّي خلقتك وخلقت عليًّا، وفاطمة، والحسن، والحسين، 
وأهل  السماوات  أهل  على  ولايتكم  وعرضت  نوري،  شبح  من  ولْده  من  والأئمّة 
الأرض؛ فمَن قَبلِها كان عندي من المؤمنين، ومن جحدها كان عندي من الكافرين. 
يا محمّدُ: لو أنّ عبدًا من عبادي عَبَدني حتّى ينقطع أو يصير كالشنّ البالي، ثمّ أتاني 
جاحدًا لولايتكم ما غفرت له حتّى يقرّ بولايتكم. يا محمّدُ: تُحِبُّ أن تراهم؟ قلت: 
نعم. يا ربّ؛ فقال لي: التفت عن يمين العرش فالتفتُّ فإذا بعلّي وفاطمة والحسن 
والحسين بن علّي، ومحمّد بن علّي، وجعفر بن محمّد، وموسى بن جعفر، وعلّي بن 
والمهديّ في ضحضاح  بن علّي،  بن محمّد، والحسن  بن علّي، وعلّي  موسى، ومحمّد 
من نور قيامًا يصلّون؛ وهو في وسطهم. يعني_ المهديّ_ كأنّه كوكب درّيّ؛ وقال: 
يا محمّدُ: هؤلاء الحجج؛ وهو الثائر من عترتك، وعزّتي وجلالي. إنّه الحجّة الواجبة 

لأوليائي، والمنتقم من أعدائي)11(.
وعليه تكون الآية الكريمة شاملة للإمام الحجّة)عجّل الله فرجه( ومؤوّلة به.

وهي   ((:)13()) أُبصِرَ ما  حضور   (( مالك:  ابن  وأسماه  حضوريّ)12(؛  عهد  الثاني: 
الداخلة على معهود حاضر(()14(؛ نحو قولهم:) القرطاس والله( لمن سدّد سهمًا)15(.

مِن  الْأمَْرُ  للهَِِّ  سِنيَِن  بضِْعِ  فِي  تعالى:{  قوله  عليه؛  الكلام  هذا  ينطبق  ومماّ   
حِيمُ  قَبْلُ وَمِن بَعْدُ وَيَوْمَئِذٍ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنوُنَ*  بنِصَْرِ اللهَِّ يَنصُرُ مَن يَشَاء وَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّ
{الروم/4� 5} }. يشير السياق إلى أنّ فرح المؤمنين يكون مستقبَلًا؛ وإن كان 
سبب النزول على خسارة الروم للحرب آنذاك، وفي مستقبل أيّامهم كانت لهم الغلبة 
المؤمنين معهودون  أنّ  الفرس)16(. فلفظة )المؤمنون( في هذا الموضع تدلّ على  على 
حذف  ليدلّ  (؛  بـ)يومئذٍ سُبقت  المؤمنون(  جملة)يفرح  إنّ  ثمّ  مبصَرون؛  حاضرون 



٢٨٣

أ.د. عبدالزهره زبون

جملة في سياق تنوين العوض عن جملة على أمر جلل؛ أخفاه خوفًا عليه؛ سيتحقّق 
هناك  أنّ  لنا  يُظهِر  إليه  ترمي  وما  الآيتين  مقاصد  في  أكثر  والغوص  آتٍ  زمان  في 
بالتناسب والتوفيق، والائتلاف  يُعرَف  ما  المستقبل؛ ومن ذلك  للمؤمنين في  نصًرا 
؛ وما يناسبه  والتلفيق أيضًا؛ وهو الّذي جاء بما يلحق بمراعاة النظير؛ وهو جمع أمرٍ
فرح  يناسب  أنّ)العزيز(  فيه  الرحيم(  الآية)العزيز  ذيل  في  فقوله  التضادّ)17(؛  إلّا 

المؤمنين، و)الرحيم( يناسب نصر الله للمؤمنين.
ومادام القرآن الكريم ليس لزمان معيّن، أو قوم معيّنين؛ بل إنّه يختصّ بكلّ   
زمان ومكان؛ ويجري كما يجري اللّيل والنهار، وكما يجري الشمس والقمر؛ فمِن ثَمَّ 
لا ينبغي أن نفهم من القرآن الكريم في أيّ موضع معنىً جزئيًّا؛ بل يتعيّن فهم المعنى 
الماضي؛ وقد  النصر حصل في  أنّ  فهمنا  ؛  الكلّيّ المعنى  فهمنا  فإنْ  الأوسع والأهمّ؛ 

يحصل في المستقبل)18(. 
فقد عيّنهم  للعهد؛  الموضع  التعريف( في هذا  )ال  أنّ  ويتحصّل من ذلك   
في  فرجه(  الله  الحجّة)عجّل  الإمام  ظهور  إلى  الإشارة  الآية  مراد  ويكون  النصّ؛ 
حضور حسيّّ واضح للعيان؛ وذلك بتوافق )ال التعريف( مع أسلوب مراعاة النظير 
الواسعة؛  به تعالى مدى عزّته، وقدرته، ورحمته  بيّن  الّذي  الرحيم(  في قوله)العزيز 
الروايات بهذا  أيّدته  ما  به فرح للمؤمنين. وهذا  الّذي يحصل  النصر  بتحقيق ذلك 
قوله  في  عنه(  الله  الصادق)رضي  جعفر  عن  بإسناده  القندوزي  روى  فقد  الشأن؛ 
تعالى: )وَيَوْمَئِذٍ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنوُنَ*  بنِصَْرِ اللهَِّ( ؛ قال: عند قيام القائم يفرح المؤمنون 

بنصر الله)19(.



٢٨٤

ا بالإمام المهديّ المنتظر )عجّل الله فرجه( فًا لغويًّ ال التعريف مُعرِّ

المنتظِر:
ورد لفظ)المنتظرِ( بصيغة اسم الفاعل، وبصيغة الجمع في قوله تعالى: {قَالَ قَدْ وَقَعَ 
ا  مَّ وَآبَآؤكُم  أَنتُمْ  يْتُمُوهَا  أَسْمَاء سَمَّ فِي  ادِلُونَنيِ  أَتجَُ وَغَضَبٌ  كُمْ رِجْسٌ  بِّ رَّ ن  عَلَيْكُم مِّ
{الأعراف/71}،  الْمُنتَظِرِينَ}  نَ  مِّ مَعَكُم  إنِيِّ  فَانتَظِرُواْ  سُلْطَانٍ  مِن  بهَِا  اللهُّ  لَ  نَزَّ
مَا الْغَيْبُ للهِِّ فَانْتَظِرُواْ إنِيِّ  هِ فَقُلْ إنَِّ بِّ ن رَّ وقوله تعالى:{وَيَقُولُونَ لَوْلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِّ
امِ  نَ الْمُنتَظِرِينَ} {يونس/20}. وقوله تعالى:{فَهَلْ يَنتَظِرُونَ إلِاَّ مِثْلَ أَيَّ مَعَكُم مِّ

نَ الْمُنتَظِرِينَ}{يونس/102}. ذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِهِمْ قُلْ فَانتَظِرُواْ إنِيِّ مَعَكُم مِّ الَّ
الحثّ  وتكرار  على)الانتظار(  تدلّ  واضحة  الإشارات  نرى  النصوص  هذه  ففي 
مع  الفعل)انتظروا(  في  وذلك  الثلاث؛  الآيات  في  التراكيب  تشابهت  إذ  عليه؛ 
جاء  المتكلّم)إنّي(  ياء  ضمير  الثلاثة  التراكيب  في  فكان  المشتقّ)المنتظرين(؛  الاسم 
مباشرًا وحاكيًا للخطاب عن القائل، و)معكم(؛ ليزداد التعبير دقّة في الإشارة إلى 
المفعول  التراكيب؛ وهي حذف  مهمّة في هذه  مسألة  وثمّة  إليهم؛  الموجّه  الخطاب 
؛ من اسم الفاعل)المنتظرين(؛ وهم المعهودون المعيّنون؛ وذلك  به؛ فهو معهود معينَّ
لزيادة التخويف والترويع في نفس المتلقّي؛ لإدخاله في حدود الحدس، والتخمين، 

والترقّب؛ لأنّ النفس أرهب من المجهول. 
دة؛ وعلى رأسهم  ف)المنتظرين( معهودًا معيَّناً لجماعة محدَّ وبذلك يكون الاسم المعرَّ
شخصيّة تقودهم؛ وهو المفعول به المحذوف من النصّ؛ المفهوم من السياق؛ إذ لا 
يمكن أن تكون جماعة مؤتلفة من دون شخص يجمع كلمتهم، ويوحّد صفوفهم؛ 
العنصرين)ال  من  يتألّف  حين  واللّام  بالألف  ف  للمعرَّ التعريفيّ  فالسلوك 
التعريف+ الاسم النكرة( المتكافئين وظيفيًّا؛ يدلّان على معهود معينَّ الّذي ارتبط 
تدرّجًا في التعريف بطبيعة ذلك الاسم؛ الّذي يشي به وقوعُه في سياق تراتبيّ حين 



٢٨٥

أ.د. عبدالزهره زبون

عليه  تدور  الّذي  العامّ  المعنى  أنّ  عن  فضلًا  ذكرناها؛  الّتي  الآيات  ذيل  في  وقوعه 
ل، والإبصار، والانتظار، والترقّب، والرؤية،  لفظة)المنتظرين(؛ وهو التطلّع، والتأمُّ

والإمهال، والتأصيل)20(.
حالة  هناك  أنّ  إيضاح  أجل  من  الفاعل  اسم  بصيغة  لفظة)المنتظرين(  مجيء  إنّ  ثمّ 
حدوثٍ لفعل الانتظار، وأنّ هناك من يفعل ذلك؛ وهو الرسول الكريم)صلىّ الله 

عليه وآله وسلّم( مع أولئك الكافرين؛ لذا جاء إيراد اسم الفاعل بصيغة الجمع.
ويشير المعنى العامّ في الآيات إلى أنّ هناك من كان يشكّ في قدرة الله وحكمته، وكان 
الإيمان  الّذين رفضوا  الكفّار  وأولئك هم  والمعجزات،  القدرات  تلك  يستزيد من 
بالله، وبما أُنزل على رسوله الكريم)صلىّ الله عليه وسلّم(؛ فنجد في الآيات الكريمات 
إنكارَ الكفّار لأمر القرآن واستخفافهم به؛ مماّ جعلهم يطلبون آية، أو معجزة أخرى؛ 
وفي الوقت نفسه هناك توبيخ على لسان رسوله الكريم)صلىّ الله عليه وآله وسلّم( 
ويعِدهم  الْمُنتَظِرِينَ}،  نَ  مِّ مَعَكُم  إنِيِّ  فَانْتَظِرُواْ  للهِِّ  الْغَيْبُ  مَا  إنَِّ فَقُلْ   } تعالى:  بقوله 
آيةً؛ وهي في الواقع معجزة من معجزاته تعالى سيبعثها في وقت لاحق؛  بأنّ هناك 
فيقول لهم الرسول: انتظروا تلك المعجزة وأنا معكم أشهدُها؛ لذا يغلب على الظنّ 
الحجّة)عجّل  الإمام  الله هي معجزة ظهور  الّتي سيُظهرها  المعجزة  تلك  تكون  أن 
الله فرجه(، وأنّ الغيب الّذي لا يعلمه إلّا الله هو الإمام المنتظر. وهذا ما دلّ عليه 
أنّ  الّتي دلّت على حدوث؛ للإشارة إلى  بأل  المعرّفة  بإيراده للصيغة الصرفيّة  تعالى 
ذلك الانتظار مستقبلّي، وأنّه سيشهده الرسول الكريم)صلىّ الله عليه وآله وسلّم( 

مع سائر المنتظرين، وظهور الإمام الحجّة)عجّل الله فرجه( سيكون مستقبلًا.
جعفر  عن  قال:  بإسناده؛  القندوزيّ  روى  فقد  الروايات؛  في  جاء  عمّا  فضلًا 
هِ فَقُلْ  بِّ ن رَّ الصادق)رضي الله عنه( في قوله تعالى: {وَيَقُولُونَ لَوْلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِّ



٢٨٦

ا بالإمام المهديّ المنتظر )عجّل الله فرجه( فًا لغويًّ ال التعريف مُعرِّ

هو  الآية  هذه  في  الغيب  قال:  الْمُنتَظِرِينَ}؛  نَ  مِّ مَعَكُم  إنِيِّ  فَانْتَظِرُواْ  للهِِّ  الْغَيْبُ  مَا  إنَِّ
الحجّة القائم)21(.

الثالث: عهد علميّ)22(، أو ذهنيّ، ويراد به أن يتقدّم لمصحوب الألف واللّام علم 
سِ طُوًى  في ذهن المخاطب، ولم يكن شاهدًا)23(؛ نحو قوله تعالى:{ إنَِّكَ باِلْوَادِ الْمُقَدَّ
{طه/12}}؛ فالوادي المقدّس معلوم لدى الناس أنّه الّذي تلقّى فيه موسى)عليه 
ا فِي الْغَارِ{التوبة/40}}؛ وهو الغار الّذي  السلام( التعاليم؛ وقوله تعالى:{ إذِْ همَُ
اختبأ فيه النبيّ)صلىّ الله عليه وآله وسلّم( وصاحبه فيه؛ وقوله تعالى:{ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ 
لَكُمْ دِينكَُمْ{المائدة/3} }؛ وهو يوم الغدير الّذي أعلن فيه النبيّ)صلىّ الله عليه 
قوله  فكذلك  جميعًا؛  للمسلمين  ووليًّا  بعده،  مِن  له  خليفة  يكون  مَن  وسلّم(  وآله 
وَنَجْعَلَهُمُ  ةً  أَئِمَّ وَنَجْعَلَهُمْ  الْأرَْضِ  اسْتُضْعِفُوا فِي  ذِينَ  الَّ عَلىَ  نَّمُنَّ  أَن  وَنُرِيدُ  تعالى:{ 
من  المعلوم  أنّ  جميعًا  الأمّة  عند  حاصل  فالإجماع  }؛  {القصص/5}  الْوَارِثيَِن 
الوارثين هم الإمام المهديّ)عجّل الله فرجه(، وأصحابه المقرّبون؛ وستكون الوراثة 

لهم دائمةً وغير قابلة للتغيير؛ إذ جاءت صيغة)الوارثين( باسم الفاعل.
في  فاستُضعفوا  بشأنهم؛  واُستهين  ظُلِموا،  قومًا  هناك  أنّ  إلى  يشير  الآية  وظاهر 
الأرض، ولم يُقدّروا حقّ قدرهم؛ فأراد الله تعالى المنَّ عليهم، وردّ الحقّ إليهم بجعل 

وراثة الأرض لهم.
والروايات الشريفة تعزّز ذلك القول؛ فقد رُوي بإسناد صحيح عن أبي جعفر، 
الأمر  بصاحب  مخصوصة  الآية  هذه  إنّ  قالا:))  أنهّما  السلام(  عبدالله)عليهما  وأبي 
الّذي يظهر في آخر الزمان، ويبيد الجبابرة والفراعنة، ويملك الأرض شرقًا وغربًا؛ 

فيملؤها عدلًا كما ملئت جورًا(()24(.



٢٨٧

أ.د. عبدالزهره زبون

يميّزها  ما  إلى  نظرًا  استعمالها  يحُدّد  الّتي  الّتي تدخل على الأسماء  الجنسيّة: وهي  ال 
دلاليًّا؛ إذ تصدق دلالتها على النكرات، ويصلح دخول الألف واللّام عليها؛ لكنهّا 
لا تفيد العهد)25(، وإنّما تفيد بيان معنى الجنس المحض باعتبار شيوعه، أو حقيقته((، 

وتفيد تعريف ما ثبت في الأذهان)26(.
الجنس  اسم  وبين  بها،  ف  المعرَّ بين  النحاة  فرّق  فقد  تعريفها؛  إثبات  أجل  ومن 
على  تدلّ  واللّام  الألف  أنّ  إلى  فذهبوا  الذهن؛  في  الواحدة  الحقيقة  باعتبار  النكرة 
الحقيقة بقيد حضورها في الذهن، واسم الجنس النكرة يدلّ على مطلق الحقيقة من 

غير قيد)27(.
وقد جعلها النحاة في قسم المعرفة؛ لأنهّم انطلقوا في توسعة معنى التعريف للألف 
واللّام من مفهومات ذهنيّة، وأجروا أحكامها على مفهومات لفظيّة؛ لذا قسّموها 

على ثلاثة أقسام:
الأوّل: أن تفيد تعريف الماهيّة، أو الحقيقة)28(؛ نحو قوله تعالى:{ وَجَعَلْناَ مِنَ الْمَاء كُلَّ 
الماء وقولهم:)الرجل خير  أي: حقيقة  {الأنبياء/30}}؛  يُؤْمِنوُنَ  أَفَلَا  حَيٍّ  ءٍ  شيَْ
من المرأة()29(؛ أي: حقيقة الرجل خير من حقيقة المرأة، وليس رجلًا بعينه، وتسمّى 

الأداة أداة الحقيقة، أو الماهيّة)30(.
وأفردها بعضهم في قسم ثالث أزاء العهديّة والجنسيّة بحجّة لحاظ حقيقة الشيء 
ثالث  ورأي  العهديّة،  إلى  راجعة  هي  وقيل:  إفرادها)31(.  لحاظ  عن  النظر  بقطع 

يرجعها إلى الجنسيّة)32(؛ وهو المشهور.
 * خُسرٍْ  لَفِي  نسَانَ  الْإِ إنَِّ  تعالى:{  قوله  نحو  الأفراد)33(؛  استغراق  تفيد  أن  الثاني: 
يخلفها)كلّ(  أن  وضابطها  {العصر/2_3}}؛  الِحَاتِ  الصَّ وَعَمِلُوا  آمَنوُا  ذِينَ  الَّ إلِاَّ 



٢٨٨

ا بالإمام المهديّ المنتظر )عجّل الله فرجه( فًا لغويًّ ال التعريف مُعرِّ

الكريمة  الآية  في  كما  مدخولها)35(؛  من  الاستثناء  يصحّ  وأن  الحقيقة)34(،  جهة  على 
الإنسان؛  جنس  من  المؤمنين  استثناء  عليه  ويدلّ  خسر،  في  إنسان  كلّ  تقدير:  على 

وتسمّى)ال( الاستغراقيّة)36(.
الثالث: أن تفيد استغراق خصائص الأفراد)37(على سبيل المبالغة في المدح أو الذمّ)38(.

وضابطها: أن يخلفها)كلّ( على جهة المجاز)39(، وتستعمل بهذا المعنى تابعًا؛   
نحو:) زيدٌ الرجلُ كلُّ الرجل(، وغير تابع؛ نحو:) زيدٌ كلُّ الرجل(؛ أي: الكامل في 
الرجولة).4(. ومن قبيل الذمّ قولهم:) عمرو كلّ اللّئيم(؛ أي: المتّصف بسائر خصال 

اللّؤم، وتسمّى)ال( الإحاطيّة)41(.
ن  ومماّ تكون فيه الألف واللّام جنسيّةً في لفظة)المضطرّ( في قوله تعالى:{ أَمَّ  
ا  عَ اللهَِّ قَلِيلًا مَّ عَلُكُمْ خُلَفَاء الْأرَْضِ أَإلَِهٌ مَّ وءَ وَيجَْ يجُِيبُ الْمُضْطَرَّ إذَِا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّ
رُونَ {النمل/62}}؛ فقد ذكر الزمخشريّ أنّ:)) الضرورة: الحالة المحوجة إلى  تَذَكَّ
اللّجإ، والاضطرار: افتعال منها. يقال: اضطرّه إلى كذا؛ والفاعل والمفعول)مضطرّ(. 
والمضطرّ الّذي أحوجه مرض، أو فقر؛ أو نازلة من نوازل الدهر إلى اللّجإ، والتضرّع 
له.  قوّة  الّذي لا حول ولا  دّيّ:  السَّ المجهود، وعن  عبّاس: هو  ابن  الله. وعن  إلى 
إذا  المضطرّ  بقوله:) يجيب  المضطرّين  عمَّ  قد  قلت:  فإن  استغفر  إذا  المذنب  وقيل: 
يكون  أن  على  موقوفة  الإجابة  قلت؛  يجُاب؟  فلا  يدعوه  مضطرّ  من  وكم  دعاه( 
المدعوّ به مصلحة، ولهذا لا يحسن دعاء العبد إلّا شارطًا فيه المصلحة. وأمّا المضطرّ 
فمتناول للجنس مطلقًا؛ يصلح لكلِّه ولبعضه؛ فلا طريق إلى الجزم على أحدهما إلّا 
بدليل، وقد قام الدليل على البعض؛ وهو الّذي أجابته مصلحة؛ فبطل التناول على 
العموم. )خلفاء الأرض( خلفاء فيها؛ وذلك توارثهم سكناها والتصّرف فيها قرنًا 

بعد قرن(()43(.



٢٨٩

أ.د. عبدالزهره زبون

تفيد  لفظ)المضطرّ(  في  الجنسيّة(  أنّ)ال  كلام  من  ذكرنا  مماّ  ويتحصّل   
الاستغراق لجنس المضطرّ مطلقًا؛ وإذا كان الاستغراق متحقّقًا فيها ليس بزائل عنها 
في  ويدخلها  التنكير،  شيوع  من  الاستغراق  معنى  يخرجها  فلم  الشيوع؛  على  دلّت 
حظيرة التعريف؛ لأنّ مناط التعريف في المعرفة هو التعيين. وعليه يكون)المضطرّ( 

شخصًا معيّناً، أو بمجموعة أشخاص، ولا تختصّ بعموم الناس.
ثمّ إنّ مقولة النحاة أنّ الألف واللّام الجنسيّة تفيد ماهيّة الشيء أو حقيقته   
ف الجنسيّ عن مطلق  المعرَّ الماهيّة في  تبدو صحيحة لأنهّا تخصّص  بقيد حضورها؛ 
الاضطرار؛  حقيقة  تعريف  لفظة)المضطر(  في  وهنا  النكرة؛  الجنس  اسم  في  الماهيّة 
وهي الّتي تجعله متضرّعًا إلى الله ولاجئًا إليه؛ فالنحاة نظروا في باطن النصّ) وجعلنا 
كلامنا  بنينا  وعليه  ذكرناه؛  الّذي  الحكم  هذا  فاستنبطوا  حيّ(؛  شيء  كلّ  الماء  من 
والإطلاق  التقييد  تصوّر  يمكن  ولكن  ذهنيّ؛  تصوّر  أنّه  مع  لفظة)المضطرّ(  على 
في الذهن ما دام يدلّ عليه لفظ خارجيّ؛ وهو ضمير المدعوّ؛ وهو الله جلّ جلاله 
في قوله)دعاه(، وفي لفظ الجلالة في قوله)مع الله(؛ وهو وجود خارجيّ؛ وقد أكّد 
رضيّ الدين الاستراباذيّ أنّ الفائدة في الألفاظ الموضوعة تكون بإزاء المشخّصات 

الخارجيّة لا الذهنيّة)44(.
وعلى هذا؛ فإنّ أيّ تقييد أفادته الألف واللّام في الماهيّة في نحو قولهم:)   
نحو  في  عنها  التجرّد  أفاده  إطلاق  أيّ  وإنّ  السوق()45(،  وادخل  اللّحم،  اشتِر 
قولهم:) اشتِر لحمًا، وادخل سوقًا(. كان المقصود به جنس اللّحم، ودخول سوق 
)مضطرّ( مجاب الدعاء؛  بعينه؛ ومنه ينطبق الكلام على)المضطرّ(؛ أي: جنس أيِّ
ولا  الخلق؛  لجميع  عظمى  مصلحة  لدعائه  استجابته  وفي  السوءُ،  عنه  مكشوف 
كلّ  دون  المعصوم  وهو  فرجه(؛  الله  الحجّة)عجّل  الإمام  غير  يكون  أن  يمكن 



٢٩٠

ا بالإمام المهديّ المنتظر )عجّل الله فرجه( فًا لغويًّ ال التعريف مُعرِّ

الناس؛ وهو الّذي يدعو الناس لإجابته؛ فيتخلّف بعضهم، ويجيبه الآخر.
ثمّ إنّ القرينة الّتي تدلّ على خصوص الجنسيّة هي مفهوم البعضيّة   
المفاد من قرينة الشراء، والبعضيّة من قرينة اشتمال البلد على السوق، واشتمال 

السوق على اللّحم)46(.
وفي مثالنا؛ وهي الآية الّتي أجرينا عليها هذه القرائن؛ تكون البعضيّة قد   
تحقّقت؛ فالجنس المخصوص بقرينة البعضيّة)المضطرّ( دلّت على عهديّته عند المتلقّي؛ 
فكما أنّه أراد بلفظ الشراء جنسًا بعينه، والدخول إلى سوق بعينه؛ فالبعضيّة عُيِّنت 
فيكون  النكرة؛  يدخل  ما  والشيوع  العموم  يدخلها من  وعُرِفت في)المضطرّ(، ولا 
المعنى: أيّ جنس من المضطرّين رأيته يتّصف باستجابة الدعاء بكشف السوء عن 

أهل الأرض؛ فعليك إجابة دعوته إليك.
ومن أدلّة النحاة على أنّ المقترن بالألف واللّام الجنسيّة ليس نكرة محضة،   
وإنّما في قوّة النكرة؛ فعوملت معاملتها، ووصفت بالنكرة)47(؛ نحو قول الشاعر)48(:

      ولقد أمرّ على اللّئيم يسبُّني    فمضيت ثمّت قلت لا يعنيني
ف الجنسيّ_ يدلّ  بحجّة: أنّ النكرة تكون فردًا من الحقيقة غير معيّن؛ وهذا_ المعرَّ

على الحقيقة نفسها)49(. 
ويتحصّل من ذلك إجراءً على ما مثّلنا من آية المضطرّ؛ أنّ حقيقة)المضطرّ(   
تكون في مقام الشائع في جنسه؛ لأنهّا لا تصدق على فرد بعينه؛ وذلك سرّ إعجازيّ 
في الآية من أجل إخفاء شخص الإمام)عجّل الله فرجه( حفاظًا عليه من الملاحقة 
يُقصَد  الّتي يراد بها ما شاع في جنسه لا أن  النكرة  والقتل؛ فإنّه قد جُعِل في معنى 
واحد في جنسه_ كما يرى النحاة_ وبذا يتحصّل أن يكون ذو الألف واللّام الجنسيّة 

نكرةً؛ لأنّ مَدارَهُ مفهوم الشيوع، وليس خصوص الإطلاق ليفيد التعيين.



٢٩١

أ.د. عبدالزهره زبون

وبعد هذا العرض؛ يمكننا أن نقرّر أن يكون للألف واللّام الجنسيّة معنىً   
خاصّ حين الدخول على مصحوبها لا التعريف فحسب؛ فقد استقينا هذا التقرير 
وبذا  الأفراد؛  وخصائص  الأفراد،  واستغراق  الماهيّة،  أفادت  إنهّا  النحاة  قول  من 
يفيد  المضطرّ(،  يجيب  أمّن  قوله)  فإنّ  والبيان؛  والتأكيد،  التنبيه،  على  فائدتها  تُحمَل 
بيان سمة الإجابة وإثباتها لماهيّة المضطرّ، وليس الغرض تعريف الماهيّة، والوقوف 
يدلّ على عموم الجنس  الماهيّة مفهوم ذهنيّ مشترك  على حقيقة ذلك الجنس؛ لأنّ 

بخلاف قولنا: حضر المضطرّ؛ فهو مفهوم يمكن تحديده وتعيينه.
للمضطرّ  الاستجابة  على  تنبيه  ففيه  الجنس؛  استغراق  يخصّ  ما  في  أمّا   
وتأكيدها، والاستجابة للمؤمنين المضطرّين بكشف السوء عنهم؛ وليس المراد قومًا 
بأعيانهم؛ لكي يبقى فضاء النصّ مفتوحًا لكلّ مضطرّ أو جماعة من المضطرّين في كلّ 
زمان ومكان إلى أن يظهر المضطرّ الحقيقيّ في آخر الزمان؛ وهو الإمام الحجّة)عجّل 
الله فرجه(، ويزيل جنس السوء كلّه. وهذا الكلام قرّرناه من النظر في عموم سياق 

الآية المباركة؛ لأنّ لفظ)المضطرّ( لا يدلّ على مفرد بمقتضى السياق الداخل فيه.
المبالغة إلى كمال  بيان خصائص الأفراد؛ ففيه تأكيد سبيل  أمّا في ما يخصّ   
أُريد  حقيقيّ  غير  باستفهام  بدأ  المباركة  الآية  سياق  لأنّ  وذلك  الاستجابة؛  صفة 
الّذين لا يؤمنون  إنّ الله تعالى ينكر على  به الإنكار، والتوبيخ، والتعجّب)50(. أيْ: 
بظهور الإمام)عجّل الله فرجه(، ووجودِه الشريف؛ ويوبّخهم على الكفر به؛ فسياق 
الآية يشير إلى أنّ هناك ممنّ لا يستجيب لدعوة الإمام)عجّل الله فرجه(، ولم ينصره 

فكان لا بدّ من توبيخه.
وكذلك وجود تركيب)إذا دعاه(؛ إذ من المعلوم أنّ)إذا( تفيد تحقّق وقوع   
الفعل وتؤكّده؛ وكأنّ معنى الآية: أنّ هذا)المضطرّ( المختفي شخصًا، المؤكّد وجودًا؛ 



٢٩٢

ا بالإمام المهديّ المنتظر )عجّل الله فرجه( فًا لغويًّ ال التعريف مُعرِّ

قد دعا الله وستتحقّق إجابة الدعاء مستقبلًا لا محالة؛ إذ اقتضت المصلحة والضرورة 
أن يلجأ هذا المضطرّ إلى الله سبحانه وتعالى.

والمصلحة هي نجاة الأمّة والسير بهم في طريق الصلاح، ولتحقيق السعادة   
الأبديّة، والقضاء على الفساد الّذي يعمّ الأرض؛ فهو الخليفة فيها.

ما  تعزّز  السلام(  البيت)عليهم  أهل  عن  جاء  وما  الشريفة،  والروايات   
إذَِا  الْمُضْطَرَّ  يجُِيبُ  ن  أَمَّ قوله{  السلام( في  أبي عبدالله)عليه  فعن  تفصيل؛  ذكرنا من 
نزلت  قال:  {النمل/62}}؛  الْأرَْضِ  خُلَفَاء  عَلُكُمْ  وَيجَْ وءَ  السُّ وَيَكْشِفُ  دَعَاهُ 
الله  المقام ركعتين، ودعا  إذا صلىّ في  المضطرّ  فرجه(؛ هو والله  الله  القائم)عجّل  في 

فأجابه، ويكشف السوء، ويجعله خليفة في الأرض. والله الموفّق للصواب.



٢٩٣

أ.د. عبدالزهره زبون

نتائج البحث: 
كشف البحث أنّ لـ) ال التعريف( أثراً في المتلقّي؛ حين تتفاعل الأسماء معها.-1
ال -2 ورود  حين  الجمع  استغراق  من  أشمل  المفرد  استغراق  أنّ  البحث  كشف 

العهديّة مع مصحوبها؛ لأنّ المفرد يشمل جمع الآحاد ابتداءً؛ فلا يخرج عنه شيء قليلًا 
أو كثيًرا بخلاف الجمع؛ فإنّه يستغرق الجموع أوّلًا، وبالذات، ثمّ يسري إلى الآحاد.

كشف البحث أنّ مقولة النحاة أنّ الألف واللّام الجنسيّة تفيد ماهيّة الشيء أو -3
ف الجنسيّ عن  حقيقته بقيد حضورها؛ تبدو صحيحة لأنهّا تخصّص الماهيّة في المعرَّ

مطلق الماهيّة في اسم الجنس النكرة.
كشف البحث أن يكون للألف واللّام الجنسيّة معنىً خاصّ حين الدخول على -4

مصحوبها لا التعريف فحسب؛ وبذا تُحمَل فائدتها على التنبيه، والتأكيد، والبيان.
كشف البحث أنّ الجانب الإجرائيّ ينحدر من مبدإ التعيين في نظام التعريف، -5

هناك  لأنّ  دلالته؛  عن  للإفصاح  وسيلة  من  أكثر  لهما  إذ  التنكير؛  نظام  في  ويصعد 
عناصر هي وسائل تميّز تنكير ما ورد، وتُدِلّ عليه.

أنّ -6 تثبت  النحويّ  بالتحليل  أنّ دراسة هذه الآيات حين تدرَس  البحث  كشف 
السلام(  البيت)عليهم  أهل  وأقوال  النزول،  أسباب  فعلًا على  تنطبق  الآيات  هذه 

فيها.



٢٩٤

ا بالإمام المهديّ المنتظر )عجّل الله فرجه( فًا لغويًّ ال التعريف مُعرِّ

هوامش البحث

1( فقد اقترحت موضوع )الآيات القرآنيّة المؤوّلة في الإمام المنتظر)عج(/ دراسة دلاليّة( رسالةً 

للماجستير للطالبة إسراء زهراو عبّاس الموسويّ؛ وقد أشرفت عليها في كلّيّة الإمام الباقر)عليه 

على  اقترحت  وكذلك  تقدير)امتياز(؛  على  وحصلت  0102م.   /7/3 في  نوقشت  السلام(؛ 

الطالبة زينة كاظم محسن حافظ في جامعة الكوفة/ كلّيّة التربية للبنات بإشراف الأستاذ المتمّرس 

في  ونوقشت  عيد،  جواد  فكري  الدكتور  المساعد  والأستاذ  الموسويّ،  مهدي  مناف  الدكتور 

2/91/ 9102م، وحصلت على تقدير)امتياز( أيضًا.

 2 ( ينظر: المرتجل:722.

3  ( الكتاب: 5/2.

4  ( نظريّة أدوات التعريف والتنكير وقضايا النحو العربيّ: 601.

5  ( ينظر: مغني اللبيب: 105/1، وهمع الهوامع: 472/1.

6  ( همع الهوامع: 472/1، واللّامات: عبدالهادي الفضلي:53.

7  ( ينظر: جواهر الأدب: 281.

8  ( ينظر: روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني: أبو الثناء محمود الآلوسّي)0731هـ(، 

دار إحياء التراث العربيّ، بيروت: 94.

9  ( مفردات ألفاظ القرآن: الراغب الأصفهانّي: مادّة) أمن(.

10 ( مفردات ألفاظ القرآن: الراغب الأصفهانّي: مادّة) سلم(.

11  ( فرائد السمطين: 032–042.

12  ( ينظر: شرح التصريح: 051/1.

13  ( ينظر: شرح التسهيل: 982/1.

 14 ( اللامات: عبدالهادي الفضلي:53.



٢٩٥

أ.د. عبدالزهره زبون

15  ( ينظر: شرح التسهيل: 1/ 982.

16  ( تفسير الطبري: 044/1.

17  ( مختصر المعاني:682.

18  ( ينظر: منةّ المناّن في الدفاع عن القرآن: السيد محمّد محمّد صادق الصدر: 711

 19 ( ينابيع المودّة: 115.

20  ( ينظر: القاموس المقارن لألفاظ القرآن الكريم: د. خالد إسماعيل علي:435.

 21 ( ينابيع المودّة: 805.

 22 ( ينظر: شرح التسهيل: 982/1. الجنى الداني:712. شرح التصريح:051/1.

23  ( ينظر: همع الهوامع: 472/1.

24  ( البرهان في تفسير القرآن: السيد هاشم البحراني: 022/3.

 25 ( ينظر: شرح التسهيل: 092/1.

26  ( ينظر اللّامات:عبدالهادي الفضلّي:63.

 27 ( ينظر: همع الهوامع: 672/1.

28  ( ينظر: الجنى الداني:712، وشرح التصريح: 941/1.

29  ( ينظر: الجنى الداني:712، وشرح التصريح: 941/1.

30  ( ينظر: جواهر الأدب: 281.

31  ( ينظر: الجنى الداني:712، وشرح قطر الندى: 361.

32  ( ينظر: جواهر الأدب:281.

33  ( ينظر: الجنى الداني: 712.

الداني:712.وشرح  والجنى  التسهيل:092/1.  وشرح  المرتجل:892.  ينظر:   )34

التصريح:941/1.



٢٩٦

ا بالإمام المهديّ المنتظر )عجّل الله فرجه( فًا لغويًّ ال التعريف مُعرِّ

35  ( ينظر: شرح التسهيل:092/1، وارتشاف الضرب:415/1، وشرح التصريح:941/1.

36  ( ينظر: ارتشاف الضرب: 415/1، همع الهوامع:572/1.

37  ( ينظر: جواهر الأدب:281.

38  ( ينظر: ارتشاف الضرب:415/1. وهمع الهوامع:572/1.

39  ( ينظر: الجنى الداني: 712.

40  ( ينظر: شرح التسهيل:092/1، وشرح التصريح:941/1، وهمع الهوامع:572/1.

41  ( ينظر: شرح التسهيل:092/1.

42  ( ينظر: جواهر الأدب: 281.

43  ( الكشاف: 283/3.

44  ( ينظر: شرح الكافية في النحو:921/2.

45  ( ينظر: جواهر الأدب:381.

46  ( ينظر: جواهر الأدب:481.

47  ( ينظر: جواهر الأدب:481.

48  ( قائله: رجل من بني سلول: ينظر: معجم شواهد العربيّة: 114/1.

 49 ( ينظر: جواهر الأدب:481.

 50 ( ينظر: معاني النحو:412/3.ٍ



٢٩٧

أ.د. عبدالزهره زبون

قائمة المصادر والمراجع:

1.ارتشاف الضرب من لسان العرب، أبو حيّان 

النحّاس،  أحمد  مصطفى  تحقيق:  الأندلسيّ، 

الطبعة الأولى، 9041ه – 9891م.

هاشم  السيد  القرآن:  تفسير  في  البرهان   .2

والنشر،  للطباعة  الأعلمي  مؤسسة  البحراني، 

الطبعة الثامنة، 7241ه–6002م.

القرآن،  آي  تأويل  وجوه  عن  البيان  3.جامع 

الطبريّ، دار الفكر، بيروت8041هـ-8891م.

الحسن  المعاني،  حروف  في  الداني  الجنى    .4

طه  تحقيق:  المرادي،  عبدالله  بن  القائم  بن 

محسن،1931ه–1791م.

5. جواهر الأدب في معرفة كلام العرب، الإمام 

محمّد  بن  الدين  بدر  بن  علّي  بن  الدين  علاء 

الأربلّي، قدّم له العلامة السيدمحمّد مهدي حسن 

النجف  الحيدريّة،  المطبعة  الخراساني،  الموسويّ 

الأشرف، الطبعة الثانية، 9831ه–0891م.

6.روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع 

الفكر،  دار  الآلوسّي،  محمود  الثناء  أبو  المثاني: 

بيروت،8931–8791م

7. شرح التسهيل، محمد جمال الدين بن مالك، 

الإنجلو  مكتبة  السيد،  عبدالرحمن  تحقيق:د. 

المصرية، الطبعة الأولى.

الشيخ  التوضيح،  على  التصريح  8.شرح 

الاستقامة،  مطبعة  الأزهري،  عبدالله  بن  خالد 

القاهرة، الطبعة الأولى، 4731–4591م.

الدين  رضي  الشيخ  النحو،  في  الكافية  9.شرح 

الكتب  دار  الاستراباذي،  الحسن  بن  محمّد 

العلميّة، بيروت–لبنان.

أبو  الصدى،  وبلّ  الندى  قطر  شرح   .10

تحقيق:  الأنصاريّ،  هشام  بن  عبدالله  محمّد 

السعادة  مطبعة  عبدالحميد،  الدين  محيي  محمّد 

بمصر،3831–3691م.

11.فرائد السمطين في فضائل المرتضى والبتول 

والسبطين والأئمة من ذريتهم)عليهم السلام(، 

المؤيد الجويني الخراسانّي،  بن  بن محمّد  إبراهيم 

الشريف  السيد  الدكتور  العلامة  تحقيق: 

محمّد  والشيخ  السرواي  عبدالله  عبدالحسن 

صادق تاج، الجمهوريّة العربية السورية، الطبعة 

الأولى، 9241ه–8002م.



٢٩٨

ا بالإمام المهديّ المنتظر )عجّل الله فرجه( فًا لغويًّ ال التعريف مُعرِّ

12.القاموس المقارن لألفاظ القرآن الكريم: د. 

خالد إسماعيل علّي، بيروت، دار المتقين، الطبعة 

الأولى،0341–9002م

بن عثمان  أبو بشر عمرو  الكتاب، سيبويه   .13

بن قنبر، تحقيق: عبدالسلام هارون، مطبعة عالم 

الكتب، الطبعة الثالثة، 8391م.

وعيون  التنزيل  حقائق  عن  الكشاف   .14

بن  القاسم  أبو  التأويل،  وجوه  في  الأقاويل 

عمر الزمخشري الخوارزميّ، تحقيق: عبدالرزاق 

المهدي، دار إحياء التراث العربي، لبنان–بيروت، 

الطبعة الثالثة، 1241ه–1002م.

ضوء  في  شاملة  نحويّة  15.اللّامات)دراسة 

دار  الفضلي،  عبدالهادي  القرآنيّة(:  القراءات 

القلم، لبنان–بيروت، الطبعة الأولى،0891.

التفتازاني،  سعدالدين  المعاني،  16.مختصر 

مؤسسة التأريخ العربيّ، بيروت،

17.المرتجل، ابن الخشاب، أبو محمّد عبدالله بن 

دمشق،  الحكمة،  دار  حيدر،  علي  تحقيق:  أحمد، 

2931–2791م.

السامرائيّ،  فاضل  د.  النحو،  18.معاني 

الطبعة  عمان،  والنشر،  للطباعة  الفكر  دار 

الثانية،3241ه–3002م.

محمّد  عبدالسلام  العربيّة،  شواهد  معجم   .19

الأولى،  بمصر،الطبعة  الخانجي  مكتبة  هارون، 

3831–3791م.

أبو  الأعاريب،  كتب  عن  اللبيب  20.مغني 

تحقيق:  الأنصاريّ،  هشام  بن  عبدالله  محمّد 

محمّد محيي عبدالحميد، المكتبة العصرية، صيدا–

بيروت،7041– 7891م.

الراغب  القرآن:  ألفاظ  21.مفردات 

الدوريّ،  عدنان  صفوان  تحقيق:  الأصفهانّي، 

مطبعة طليعة النور، الطبعة الرابعة،9241ه.

22.منةّ المنان في الدفاع عن القرآن، السيّد محمّد 

محمّد صادق، مطبعة الكوثر، قم، 6241ه.

وقضايا  والتنكير  التعريف  أدوات  نظريّة   .23

ترجمة:د.  تشان،  غابو  غراتشيا  العربيّ،  النحو 

جعفر دك الباب،مؤسسة الوحدة دمشق.

24.همع الهوامع في شرح الجوامع، جلال الدين 



٢٩٩

أ.د. عبدالزهره زبون

عبدالسلام  تحقيق:  الأوّل،  الجزء  السيوطيّ، 

الأجزاء  مكرم،  سالم  وعبدالعال  هارون،  محمّد 

دار  مكرم،  سالم  عبدالعال  تحقيق:  الأخرى، 

البحوث العلميّة، الكويت،4931ه–5791م.

سليمان  الشيخ  القربى،  لذوي  المودّة  25.ينابيع 

بن إبراهيم القندوزي الحنفيّ، تحقيق: سيد علي 

الطبعة  أسوة،  مطبعة  الحسينيّ،  أشرف  جمال 

الثانية، 2241ه.





استدعاء الموروث الثقافي في النص الشعري عند الشريف 
المرتضى ( ٤٣٦هـ)

Cultural Heritage Recalling in Poetry of Al-Shareef 
Al-Murtadha (٤٣٦ Hegira )

أ.م.د. عبد الهادي عبد الرحمن الشاوي
Dr. Abdalhadi Abdal Rahman Alshawi

العراق/ جامعة الكوفة/ المكتبة المركزية
 Central Library � Kufa University� Iraq 

abdulhadi.ali@uokufa.edu.iq

"تسليم نقدي قديم" 

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي
Turnitin - passed research





٣٠٣

م.د. عبد الهادي عبد الرحمن الشاوي

المستخلص:
الثقافة العربية التي تركت تأثيراتها في النص  يتمحور هذا البحث حول موضوعة 
الشعري عند الشريف المرتضى ، وقسّم البحث على :تمهيد ، كان اضاءة لحياة الشاعر 

وعصره
أما المبحث الأول : فكان ينصب في دراسته على استدعاء أساليب القول الجاهلية 
،إذ استطاع أن يقدم نصاً شعرا يفصح عن تلك الأساليب ويؤكد قدرته الفنية على 

مجاراتها .
أما المبحث الثاني : فقد اختص بدراسة استدعاء الرموز الدينية والتاريخية المختلفة 
وتوظيفها الدقيق في النص الشعري بما يسهم في تعميق الدلالة ويؤكد عمق الصلة 
الأزمنة  وتباينت  المكان  العربي مهما تغيرت ظروف  بالأرض والإنسان  والارتباط 
تلك  من  يصنع  أن  استطاع  المرتضى  الشريف  الشاعر  ،فان  النفوس  واختلفت 
البحث  ختم  ثم  بالإيحاءات.  غنياً  بالدلالة  مكتنزاً  ناضجاً  شعريا  نصاً  التباينات 

بالنتائج التي توصل لها الباحث .



٣٠٤

استدعاء الموروث الثقافي في النص الشعري عند الشريف المرتضى ( ٤٣٦هـ)

Abstract                                                                                               
          This research focuses on the subject of Arabic culture، 
left its influence in the poetic text of Sharif Al-Murtada  and 
tends to be divided into : An introduction shedding light on 
the life of the poet and his age. The first chapter studies the 
methods of saying in the preislamic poetry  ،the second is 
specialized in recalling various historical symbols and their 
precise use in the poetic text . Finally ، the research con-
cludes with the  findings and results. 



٣٠٥

م.د. عبد الهادي عبد الرحمن الشاوي

مقدمة:
سيما  ولا  الأدبي  نتاجه  على  بصماتها  تركت  ثقافية  بيئة  في  المرتضى  الشريف  عاش 
الشعري الذي نحن بصدد دراسته والكشف عن هذا التأثير فيه، فقد ظل هذا النص 
الثقافي  بالموروث  النبيل  ولتعلقه  الشاعر  عاشها  التي  الحياة   لظروف  عاكسة  مرآة 
الذي نشأ في ظله ، فكان خير مصور لذلك الأثر الثقافي في نتاجه، إذ اجتمعت لهذا 
الشاعر ظروف وعوامل كونت شخصيته وحددت مسارها لم تجتمع لغيره، ومن هنا 
تأتي أهمية دراسة أثر البيئة الثقافية في شعره ، ولكي يكتمل البحث وينضج وجب أن 

يسير على وفق خطة بحثية تكونت من الآتي :
أولاً: افرد البحث تمهيداً لإضاءة حياة الشاعر وعصره ،وعوامل تشكّل شخصيته 
الأول  المبحث  درس   : مبحثين  على  البحث  قسم  ثم  ومن   ، والثقافية  الشعرية 
استدعاءه أساليب القول الجاهلية التي شكلت سمة بارزة تطلبت الوقوف عندها 
وكشف جوانبها الفنية والثقافية ومن جملة هذه الأساليب : أسلوب مخاطبة الطلل 
فقد   : الثاني  المبحث  أما  الصورة،  خلق  في  الاستدارة  ،وأسلوب  بالسقيا  والدعاء 
تناولت فيه استدعاءه الرموز والدينية والتاريخية ،وأثرها في تقوية النص الشعري 
بما توصلت  البحث  بقيمه وعاداته الأصيلة ،ثم ختمت  الماضي  الترابط مع  وخلق 

إليه من نتائج.                                         



٣٠٦

استدعاء الموروث الثقافي في النص الشعري عند الشريف المرتضى ( ٤٣٦هـ)

 تمهيد:
إضاءة لحياة الشاعر وعصره

بن  المرتضى هو ))  الشريف علي بن أبي أحمد الحسين بن موسى            الشريف 
محمد بن إبراهيم بن موسى الكاظم بن جعفر الصادق )عليهما السلام(  ولد في سنة 
355هـ ،ووالده  كان نقيب الطالبيين وقد تقلد إمارة الحج سنة 354هـ)1( ،أما والدته 
فهي :فاطمة بنت الحسين الناصر الصغير بن أحمد بن الحسن الناصر الكبير الأطروش 
وزاهدهم   وعالمهم   الطالبيين  شيخ   (( وهو  بطبرستان  العلوية  الدولة  ملوك  ثالث 
فهذه   ،   )2()) للحق  بالناصر  الديلم والجبل ولقب  بلاد  ، ملك  وأديبهم وشاعرهم 

منزلته بين قومه ، فهو وريث البيت العلوي الشريف .
أبيض  القامة نحيف الجسم  المرتضى ))ربع  أما سماته الشخصية فقد كان الشريف 
بالبذل والسخاء والإغضاء من الحساد ، وقد مني  اللون ،حسن الصورة ، اشتهر 
بكثير من هؤلاء ، وديوانه طافح بالشكوى منهم (()3(، وهذا مسلك المناوئين دائما 
يعانون من نقص في  ما  إليه ،لكي يعوضوا  إذا ما وجدوا ذا حسب وعلم أساءوا 

العلم والهمة .
وفي هذه الأسرة ذات النسب الشريف والمجد التليد نشأ الشريف المرتضى في تلك 
الدار التي ) اعتادت على استقبال رجال الدولة والقواد والفرسان والأدباء والشعراء 
،زائرين أو متوددين ،وقد تتلاقى عندها شتى الأجناس من عرب وترك وديلم (()4( 
فهي دار ثقافة وعلم بها يزهو الأدب وتتفتح القرائح ويدار الحديث في شتى أمور 
الثقافة آنذاك ، عاش الشريف المرتضى في ظل هيمنة البويهيين على مقاليد الحكم في 
بغداد – ))فقد استمر حكم  البويهيين على العراق وبلاد فارس من سنة 320هـ إلى 
دخول السلاجقة بغداد سنة 447هـ(()5( وهي حقبة تاريخية كان الهوان فيها ملازما 



٣٠٧

م.د. عبد الهادي عبد الرحمن الشاوي

لسلطة الدولة العباسية ، فقد ظل الخليفة العباسي في بغداد لا يمتلك من السلطة إلا 
الشكل فيما كانت مقاليد الحكم الحقيقي بيد السلاطين البويهيين ، وهذه الحالة لها 
محاسنها ومساوئها،  فقد أسهب الدارسون لهذا العصر في الكشف عن تلك السمات 
التي صبغت الحياة الثقافية ولونتها بألوانها المتعددة )6(، وأفادتها كثيراً إذ اشتهرت  
العربية  اللغة  الى  الأخرى  اللغات  من  العلمية  الكتب  أمهات  ونقلت  الترجمة  فيها 
،وحدث تبعاً لذلك تمازج ثقافي في كثير من الأفكار والنظريات ، وكذلك نشأت 
الناشئة في  الدويلات  تنافس كبير بين سلاطين  المكتبات الخاصة والعامة و حدث 
العلماء والأدباء والاعتماد  الواهنة على ضم أكبر مجموعة من  العباسية  ظل الخلافة 
عليهم أحيانا في بعض المهام السياسية ،فقد تولى مثلا الوزارة في مدة الحكم البويهي 
المعروف  بن الحسين  ،كان منهم محمد  العلم والأدب  العراق عدد من رجالات  في 
بابن العميد )ت 365هـ( والصاحب بن عباد )ت384هـ()7(، فضلا عن أن البلاد 
))أعطيت  فقد   ، التسامح  الاعتقاد وفي  الحرية في  تعيش شيئا من  كانت  الإسلامية 
الطوائف الإسلامية على اختلافها حرية التعبير عن أفكارها وعواطفها ،كما أتيحت 
الفرصة لجميع هذه الطوائف والفرق المتفرعة منها عن الإعلان عن نفسها واثبات 
والثقافي والأدبي(()8(  الفكري  والدفاع  التعبير  أوتيت من وسائل  ما  بكل  وجودها 
إنتاجه  وأبدع  المرتضى  الشريف  نشأ  والثقافية  الاجتماعية  الظروف  هذه  ظل  وفي 

الفكري والأدبي الذي منه :
ديوانه الشعري ،المطبوع -١
كتاب رسائل المرتضى -٢
طيف الخيال -٣
كتاب الانتصار -٤
غرر الفوائد ودرر القلائد ،وهو المعروف بأمالي الشريف المرتضى -٥
الشهاب في الشيب والشباب وغيرها من الكتب الفقهية والعقائدية،-٦



٣٠٨

استدعاء الموروث الثقافي في النص الشعري عند الشريف المرتضى ( ٤٣٦هـ)

المبحث الأول :
استدعاء أساليب الشعر الجاهلي

ورث الشعراء العرب في العصر العباسي مجموعة من القيم الفنية التي عبرت الزمان 
الشعري  النص  ساحة  في  البهي  حضورها  تؤكد  أن  واستطاعت  المكان  وتجاوزت 
شعر  في  نجده  وما  بريقها،  وطمس  أهميتها  من  الإقلال  حاول  من  مزاحمة  العربي 
الشريف المرتضى يؤكد بوضوح ذلك النزوع إلى الاعتزاز بتلك القيم الفنية التي منها 
أساليب القول التي اشتهرت في مقدمات القصائد الجاهلية وفي مسحتها الفنية التي 
أحبها العرب ، وهي الأساليب التي يقول عنها ابن خلدون )808هـ( إنها )) ليست 
التراكيب في شعر  تتبع  من  النفس  ترسخت في  هيأة  ،إنما هي  القياس في شيء  من 
العرب لجريانها على اللسان ،حتى تستحكم صورتها فيستفيد بها العمل على مثالها 
والاحتذاء بها في كل تركيب من الشعر...(()9( فقد فعل تكرارها في الشعر الجاهلي 
فعله فاستهوتها الأنفس وقبلتها ووجدت فيها جمالاً فنياً يستحق أن يقلد أو أن يتبع 
في صياغة النص الشعري لأنه يمتلك القدرة على التأثير في النفس العربية  الميالة الى 
حب تاريخها العربي والمتعلقة بكثير من مفردات حياته الثقافية المتميزة ،ولذلك نهج 
الشعراء العرب  على شاكلتها وسنكتفي بأسلوبين فقط من تلك الأساليب مراعاة 

لمحددات البحث، وهما :
يا لها: -١ قّ أسلوب مخاطبة الديار والدعاء بالسُ

من  وافر  بقدر  يحظى  الديار  مخاطبة  أسلوب  أن  واضحٍ  بشكلٍ  الجاهلي  الشعر  يجد 
له، ودالة تكشف عن مفاهيم  فارقة  يكاد يكون علامة  فهو  الشعري،  الحضور في 
اجتماعية وتعكس واقعا ثقافيا ظل عالقا في النفس العربية على الرغم من التغيرات 
المكانية والاجتماعية التي أصابت المجتمع العربي في تطوره الثقافي ونموه، فقد ظل 



٣٠٩

م.د. عبد الهادي عبد الرحمن الشاوي

)) قدر غير يسير من آثار المعجم الشعري والتراكيب اللغوية القديمة أدواتاً تعبيرية 
يستعين بها الشاعر العباسي ويركز عليها(()10( ، وسيكشف البحث عن هذه الصيغ 
التعبيرية التي منها تحية الطلل،ولذلك وجدنا الشريف المرتضى يؤكد تلك الحالة ويعلن 
القول  فن  في  لأساليبهم  والمتبع  الجاهليين  لأسلافه  المقلد  الشعري  خطابه  عن  بوضوح 

عندما يخاطب الديار) الطلل( حتى إنا لنراه يذكر  بعض أسماء تلك الأماكن البدوية 

التي استحقت التحية لما لها من ذكر طيب في نفس الشاعر ،فهو لا يكتفي بالتحية 
بل يشفعه بالدعاء  بالسقيّا كعادة الشعراء الجاهليين، ومن ذلك  قوله و: )الكامل(

عِ مَّ يوثِ الهُ ة َ الغُ قيتَ أنديَ بَعِ   وسُ رْ ￯ من مَ بْعَ اللِّوَ يِّيتَ يارَ حُ
ـعِ سـالمٌ     فيكَ المُنى وشفاءُ داءِ المَوجَ مانُ مُ فلقد عهدتُكَ والزَّ

ى لم أَتبــعِ (١١) بـــــعْ      وإذا دُعيتُ إلى النُّهَ ￯ بي أتَّ امَ إنْ يدعُ الهوَ       أيّ
ويخاطب الطلل في نص آخر، ذلك الذي أسهر عينيه وأرقه؛ لأنه مكمن الذكريات ، وفيه 
انقطع الوصل،  وضاعت الأماني مستعملا أسلوب  أحس الشاعر بالحرمان حين 
باليا، وهي عادة  انسانية، وإن كان جماداً  المخاطب سمات  الذي يضفي على  النداء 
الشعراء الجاهليين عندما يمنحون الدار صفات إنسانية في عملية تشخيص يراد بها 
أن مخاطبة  ))هنالك من شك في  ليس  إذ  الدار وساكنيها،  بين  الصلة  قرب  إظهار 
تكررت هذه  وقد  به،  بالمكان وإحساسه  العميق  الشاعر  الطلل تكشف عن وعي 
اقتران  ،وذلك من خلال  أسلوبياً  الجاهلي حتى شكلت ملمحاً  الشعر  الظاهرة في 
الطلل بالنداء الذي يكون للعنصر الإنساني في العادة(()12( فقد منح الشاعر سمات 

شخصية للطل وخاطبه مخاطبة العاقل، وفي ذلك يقول : )من السريع( 
قــــا ؟ لَلَ الحيِّ بذاتِ النَّقـــــــــا    من أسهر العينين أو أرّ                 يا طَ
                قد آنَ والحرمانُ من وصلكمْ     حظّي أن أعطى وأنْ أرزقــــا



٣١٠

استدعاء الموروث الثقافي في النص الشعري عند الشريف المرتضى ( ٤٣٦هـ)

شرقــــــا (١٣) ه مُ ضيئاً نورُ                 كم قد رأتْ عينيَ في حبِّكــمْ     وجهاً مُ
اعتمده في  الذي  المرتضى شواهد تحكي هذا الأسلوب الجاهلي  وفي شعر الشريف 

التعبير عن مشاعره وأحاسيسه في أغلب أغراض شعره.)14(
٢-أسلوب الاستدارة:

هو واحد من الأساليب الشعرية التي اعتمدها الشعراء الجاهليون في نقل الدلالة 
وفي تصوير انفعالاتهم وتجسيد مشاعرهم وتجاربهم الخاصة كاشفين عن قدرة فنية في 
استعمال عدد من الأساليب الفنية لنقل الدلالة بصورة أكثر جمالاً وتشويقاً للمتلقي، 
ويقوم أسلوب الاستدارة على كشف وصف و تشبيه حسن، وقد جاء هذا الأسلوب 
في كتب النقد الأدبي القديم بتسميتين  هما الأولى: التفريع وعنه ،يقول يحيى بن حمزة 
العلوي )749هـ( ))هو أن يصدر الكلام بحرف نفي وهو»ما» وتجعله أصلًا لما تريد 
ذكره من بعده ،ثم يأتي بعد ذلك بأفعل التفضيل(()15( أما التسمية الثانية أسلوب  
النفي والجحود)16(، أما في الدراسات الحديثة فيطلق عليه أسلوب الاستدارة ، أو 
تقوم  وهي  الاستدارية  الصورة  أو  التفريع  بالاثنين:  يسمى  أو  الاستدارة،  تشبيه 
))على المشابهة والمقارنة بين شيئين وإن كانت على سبيل المناقضة أو المخالفة، أو قل 
القلب بهدف تكريس فكرة التفوق والتمايز في المشبه على المشبه به خلافاً للمألوف 
في سبيل التشبيه، مما جعلها أقرب ما تكون إلى التشبيه المقلوب، وأدنى إلى مقاصده 
ومراميه الفكرية والجمالية على السواء، و إن اختلفا في الأسلوب بطبيعة الحال(()17( 
ويقوم هذا الأسلوب على وفق منهج بنائي متميز يعتمد)) «ما» النافية العاملة عمل 
« ليس» مشفوعة بالمشبه به الذي هو الخبر، والذي يأتي على صورة )أفعل( التفضيل 
المتصلة بالباء الزائدة الواقعة في خبر )ما( وعلى طول المسافة ما بين المشبه  والمشبه به 
يسوق الشاعر مجموعة من الأبيات ،تكثر أحياناً وتقل أحياناً أخرى لتجسد فكرة 



٣١١

م.د. عبد الهادي عبد الرحمن الشاوي

نتاج  ذلك  وكل  الاستدارة(()18(  تشبيه  في  المشابهة  من  المقصودة  الغاية  هي  محددة 
لحالة الشاعر النفسية وانفعالاته في اظهار الصورة  بالشكل الذي يقربها ويمنحها 
ما  بكل  التجربة  مخاض  من  ولدت  أن  بعدت  المتلقي  في  والتأثيري  التأثري  بعدها 
يرافقها من ملابسات الواقع وقوة الخيال المبدع ، وهذا الأسلوب يبدو جليا في قول 

الشاعر الأعشى: )من البسيط(
ـلُ طِـ بِلٌ هَ سْ لَيها مُ اءُ جادَ عَ ضرَ عشــبة ٌ  خَ نِ مُ زْ ياضِ الحَ نْ رِ ة ٌ مِ ضَ وْ                 ما رَ
تَهــــــــــِلُ كْ يمِ النّبْتِ مُ مِ رٌ بِعَ ؤزَّ                   يضاحكُ الشمسَ منها كوكبٌ شرقٌ  مُ

(١٩) ائِحـــــــــــــَة ٍ   ولا بأحسنَ منها إذْ دنا الأصــــلُ َ رَ ا نَشرْ نْهَ يَبَ مِ ماً بِأطْ وْ                   يَ

بين  الدقيق  التأليف  ومن  والمرونة،  والانسياب  السلاسة  من  فيه  الأسلوب  وهذا 
الصور الجزئية المتحركة الموحية بالحياة حيث الأرض الخضراء والشمس المشرقة، 
كلها  والتجدد  والانبعاث  النماء  دلالة  من  فيه  بما  المنهمر  والغيث  الزكية  والرائحة 
خلقت لوحة فنية رائعة الجمال تركت تأثيرها المستمر في متلقيها، وهذا ما جعل ابن 
حجة الحموي يقول عنه ))وجدت هذا النوع الذي نحن بصدده أحلى في الأذواق 
وأوقع في القلوب (()20( فالحلاوة توفرها الصور المتناسقة المؤتلفة، فضلا عن ذلك؛ 
فانه لا يمكن اخفاء السمة الجمالية  لهذا الأسلوب الذي يقوم بحشد مجموعة من 
الصور المتعاضدة في مسار حركي يختاره الشاعر، ولا يتم لها إتمام القصد المراد إلا 
بعد مجيء المشبه بعد طول انتظار وترقب يعمل ذلك على جلب الانتباه وتقوية صلة 
التواصل بين المبدع والمتلقي، وهو بذلك ))ينطوي على مظاهر جمالية أوسع وأبرع 
من  أمكنهم  ما  كل  حشد  على  الشعراء  لحرص  المقلوب  التشبيه  في  عليها  يقوم  مما 
مقومات الجمال ومظاهر البهاء وعناصر الفن في المشبه به لا ليكون الأكمل والأجل، 
ولكن ليدنو من مستوى المشبه دون أن يبلغ مكانته ،من خلال فكرة النفي التفضيلي 
اللاحق(()21( وهذا ما لا يحصل أبدا بين المشبه والمشبه به حسب ما أرى، إذا لا بد 



٣١٢

استدعاء الموروث الثقافي في النص الشعري عند الشريف المرتضى ( ٤٣٦هـ)

من وجود أفضلية أو تمايز، وإن هذا الأسلوب في شعر الشريف المرتضى يبدو جلياً 
عندما يصف طيب المرأة المتغزل بها، فهو يمهد لذلك بمجموعة من الصور الحسية 
المختارة بما يعزز اتجاه الدلالة المقصودة، وبما يضفي جمالاً مختاراً لبيئة يعشقها الشاعر 
ويعيشها في وجدانه غير منفصلة عنه ولا ملتبسة في فكره وميوله النفسية ليتحقق 
انسجامُ مع واقعه الثقافي الذي يشاركه فيه كثير ممن حوله، وفي هذا العرض المنسجم 
للصور الفنية سمات جمالية تثير إحساسا كامنا في نفوس متلقيه، وأسلوبه ولوحته 

الفنية تكشف ذلك، عندما يقول: )من الطويل(

حُ طَها يتفسّ رُ الأقاحي وسْ ها     ونَوْ زامى يحفّ وما روضة ٌ باتَ الخُ

لُ الهند ينفحُ نْدَ ة ٌ أو مَ عَ َعْجِ كأنّ بمغناها تُفَضُّ لَطيمـــــــة ٌ             مجُ
(٢٢) عها يترنَّحُ نْ أردانها حينَ أقبلتْ        وغصنُ النَّقا في دِرْ بأطيبَ مِ

اختلافها  على  الصور  يجمع  أن  المرتضى  الشريف  استطاع  الفنية  اللوحة  هذه  وفي 
نبات  صورة  في  المتمثلة  البصرية  الصور  فيه  تمازجت  فني  أنموذج  في  ويوحدها 
العربية ويعشقه  الصحراء  ينتشر في  المنظر  نبات بري زهري جميل  )الخزامى( وهو 
نبات أخر هو )الأقاحي(  الزهرية  الصورة  العربي ويهوى منظره، يشاركه في تلك 
وهو أيضاً من أزاهير الصحراء العربية، ثم أنه عضد الصورة البصرية بصور شمية 
تجد حضورا وتقبلًا عند المتلقي العربي إذ تنبعث الروائح العطرية من منادل هندية، 
وهذه كلها لا تصل في تأثيرها على الشاعر الى ذلك المستوى الذي يظهر طيبها فهي 

أطيب وأجمل وأرق.
يريد أن يصور حزنه وشجنه، فهو  المرتضى الأسلوب نفسه عندما  ويتبع الشريف 
يصور نوح )القمري( السرمدي الراسخ في العقل في دلالة الحزن لا غيرها والبالغ 
منزلة الرمز في التأثير عند الشاعر أو عند متلقيه ممن يشاركونه في واقع ثقافي محدد 



٣١٣

م.د. عبد الهادي عبد الرحمن الشاوي

المعالم بارز الملامح هو واقع الثقافة البدوية ودليلنا على ذلك النص الذي استشهدنا به 
نص مثقل بالصور البدوية المتمثلة في نباتات الصحراء البرية كـ)الخزامى والأقاحي( 
نفسه حتى  التأثير في  فعل  تعمق  المتلقي  الراسخة في مخيلة  للصور  التوظيف  وهذا 
من  ويجعله  نوحه  من  أدنى  منزلة  في  القمري  نوح  فجعل  خياله  في  الشاعر  تمادى 
فنراه  الكبرى،  صورته  يعضد  آخر  نمط  من  صوراً  يستدعي  هنا  فالشاعر  شجنه، 
يضيف صوراً سمعية من واقعه العربي لها صدى في نفوس متلقيه، فضلًا عن صورته 
البصرية التي تتحقق بجلاء مدمع ساجٍ وقلب مجروح على فقد الأحبة وضياع الألفة 

التي كانت تغمر حياته، وذلك ما نجده في قوله:  ) من الطويل(

نُّ له ذكرُ الفراقِ فيصدحُ مُ يٍّ على فرعِ أيكة ٍ                    يَ رِ مْ وما نوحُ قُ

حُ رّ قَ ه فقدُ الأليفِ مُ له مدمعُ «الشاكي» جفوناً وقلبُهُ                     بما جرّ
(٣٢) نًى بالعيسِ والقومِ يطفحُ بأشجى شجىً مني غداة َ ذكرتُكمُ    ووادي مِ

المتلونة  الصور  من  مجموعة  مشاعره  وعرض  حالته  تصوير  في  الشاعر  حشد  لقد 
عاشه  وداع  فعل  من  النفس  في  فعلًا  وأقل  حالته،  من  أهون  أنها  ليؤكد  المختلفة، 

وفراق ألم به وعاناه. 
الجاهليون  الشعراء  به  بأسلوب قولي صوّر  الشاعر  تعلق  نماذج تكشف عن  وهذه 
نتاجهم  في  فأثرت  عاشوها  بيئة  من  حولهم  لما  دقيقة  أوصافا  ونقلوا  أحاسيسهم 

الشعري.



٣١٤

استدعاء الموروث الثقافي في النص الشعري عند الشريف المرتضى ( ٤٣٦هـ)

        المبحث الثاني:
استدعاء الرموز الدينية والتاريخية

        تكثر استدعاءات الشريف المرتضى للرموز التاريخية في شعره ومرد ذلك حسب 
اعتقادنا علمه الغزير بأنساب العرب واطلاعه على الموروث الثقافي وحبه الشديد 
لأمته وتاريخها المجيد ،فقد كان الشريف المرتضى))ذكياً وطموحاً مثابراً محباً للعلم، 
مؤثراً لمجالسة العلماء منذ حداثة سنه (()24( وكان يمتلك ثروة لغوية وثقافية كبيرة، 
وهو ذو طباع خلقية كريمة، فقد ))كان ثابت الجأش ، ينطق بلسان المعرفة ،ويردد 
الكلمة المسددة فتمرق مروق السهم من الرمية (()25( وكل هذه السمات انعكست في 
نتاجه الشعري، فهو موسوعة ثقافية ضمت كثيرا من الآثار الثقافية التي تمثلت على 
شكل رموز تاريخية انسانية ومكانية، إذ استطاع بمهارته العالية ان يستدعي كثيرا 

منها، وسوف نقتصر على نوعين من هذه الرموز هما:
الرموز الدينية : -١

        إن الرموز الدينية التي حق للشريف المرتضى أن يفخر بها وأن يضمنها شعره 
كانت أعلى الرموز أبداً وأكثرها حضورا في نصوصه الشعرية لكونه من أسرة دينية، 
فهو سليل الدوحة المحمدية المباركة؛ لذلك نراه يكثر من توظيف هذه الرموز الدينية 
لغايات النص الشعري المعرفية والعقدية أحيانا، وربما وظفها لأغراض سياسية تبعا 
لسياق الموقف الذي أُنتج في رحمه النص الشعري، ومن ذلك ما نجده في شعره وهو 

يفتخر بنسبه الشريف الذي هو فرعه قائلًا :            )من المنسرح( 
ــسبوا نُ إذا  معــشرٍ  مـــن  إنــــِّي 
م حريــ،مهُ فـــي  مّ  الــذّ يجــد  لا 

ســَبا طــابوا فُروعــًا وأَنجبــوا حَ
با(26( ضـطَرَ عًى ولا العائبون مُ سْ مَ



٣١٥

م.د. عبد الهادي عبد الرحمن الشاوي

    ولقد طاب المعشر حقاً وأنجب خيرة الناس علمًا وأدباً وحسباً، ونراه في قصيدة 
الثر  العباسي)27(  يعود الى ذلك الإرث  القادر  العباسي  أخرى قد خص بها الخليفة 
من المعاني والقيم التي  تنثال عندما يذكر النبي الأكرم )صلى الله عليه وآله وسلم( 
فهو المادح بهذه القيمة التي تمنح النص دلالات لا يمكن لغيرها أن تمنحه ، فيقول:  

)من الكامل (
فأنتمُ سول  الرّ عمّ  بني  فخــراً 
هِ قامِ مُ ودارُ  مْ  لكُ النبيِّ  إرثُ 
الـ وأنتم  والقضيب  فيكم  دُ  ْ والبرُ
لِهِ جْ بسَ الأنامَ  سقّى  وأبوكمُ 

الأنام وأطيبُ س في  المغارِ أَزكى 

تبُ يُكْ أو  م  بينكُ تلى  يُ يُ  والوحْ

والأقربُ أغصانه  من  ن  ـأَدنَوْ
)28) دبُ مجُ عامٌ  والعامُ  وأحلَّه 

     فالشاعر يشير إلى النسب الشريف ويدل على الكرامة التي كانت لأهل هذا البيت 
والمنزلة وهي )الرفادة( التي كانت للعباس بن عبد المطلب )رض( إذ يسقي الحجيج 
الرسول  تركه  الذي  العظيم  الإرث  عن  فضلًا  المجدبة،  الأيام  في  سيما  ولا  بدلوه، 
الأكرم )صلى الله عليه وآله وسلم( ، ومعدداً بعض جوانب هذا الإرث وهي: داره 
التي أقام بها فهي مهوى القلوب على مر العصور، وقد استطاع الشاعر أن يستدعي 
المكان في لحظة زمنية بعيدة عنه فعمد الى ترهينها  في لحظة زمنية واحدة، لأن المكان 
ماثل في مخيلة الشاعر خالد في ذاكرته، فجاءت هذه الصورة للمكان التاريخي لتؤكد 
))دلالة نفسية تأخذ أبعادها وما يحيطها من شحنات عاطفية دافقة ترسم من خلالها 
وأخفى  بعضها  فذكر   )29()) عنها  يعبر  أن  الشاعر  أراد  التي  الإنسانية  الأشكال 
أخرى لتحريض المتلقي على استدعاء الصور الباقية ، ومن ثم الوحي الذي لا ينزل 
التراث  أيقونة  التي أصبحت  والبردة  أبدا،  وآله وسلم(  الله عليه  على سواه )صلى 

المحمدي .



٣١٦

استدعاء الموروث الثقافي في النص الشعري عند الشريف المرتضى ( ٤٣٦هـ)

تحمل  التي  الأماكن  فإن  شعره،  في  كبيراً  حيزاً   الإسلامية  الرموز  شغلت  ومثلما   
الربوع  تلك  الى  الحنين  تثير  أن  على  قادرة  ونفسه  عقله  في  كامنة  اسلامية  دلالات 
إذ  الدينية،  الدلالة  ذي  للمكان  استدعائه  في  نجده  فيما  نستشفها  زفرات  وتأججه 
نلمسه في نصه الآتي حين يذكر رموزاً تحمل دلالات دينية تكشفها لنا الألفاظ الدالة 
دينية،  دلالة  النص  تمنح  وزمزم(  الحطيم   ( لفظة  فان  والأمكنة،  الرموز  تلك  على 
في  وهم  شعائرها  ويقيمون  المسلمون  يؤديها  الحج(  )فريضة  ديني  فرع  إلى  وتشير 
،بل  النص وتحتويه  تغلف  نفسية  مناخات  إليها، وهذا الاستدعاء من  دائم  شوق  

تعلي من شأنه وتحببه الى القلوب ،اذ يقول: من الطويل

فُ هُ خيفا منًى والمعرّ مٌ           وما ضمّ زَ مْ طيمُ وزَ حلفتُ بما لفَّ الحَ
فوا(.٣) وشعثٍ أتوا عارين من كلّ « لبسة ٍ»      فعاذوا بأركان الإلهِ وطوَّ

وهذان البيتان مكتنزان بالرموز المكانية والمعاني التي علقت في ذهن المتلقي وأحبها 
على  الدالة  الألفاظ  عن  فضلا  والمعرف(  )منى  مثل  الألفاظ  من  مجموعة  تجسدها 
بين  الروحي  والترابط  الصلة  عمق  تؤكد  دلالات  حامل  فالنص  الدينية،  الشعائر 
الشاعر وتراثه متمثلًا برموزه الدينية ويكثر هذا الاستدعاء للرموز الدينية الانسانية 

أو الاماكن.
٢-الرموز الأدبية:

النص  فارقت  ما  التي  الرموز  من  بكثير  والإسلامي  العربي  التاريخ  حفل  لقد 
الشعري العربي في جميع أعصره لما لها من مكانة تاريخية تعكس ثقافة المجتمع وتدل 
على رسوخ تقاليد هذه الثقافة وتمكنها من النفس العربية، ولم تنتقل هذه الثقافة الا 



٣١٧

م.د. عبد الهادي عبد الرحمن الشاوي

سياسية  او  ثقافية  خدمة  من  قدمت  لما  خالدة  ظلت  التي  الرموز  من  مجموعة  عبر 
او اجتماعية لا يستطيع العربي نسيان فضلها ،فللشعراء من هذه الرموز حظ وافر 
لان جل ثقافة العربي كان ينهض بها الشعر والعرب يستعذبون هذا الفن ويقدرونه 
الشعراء من خلال  ينتقل حيا بين  نراه يظل  ما في عصر معين  أبدع شاعر  ما  ،فإذا 
التوظيف لبعض شعره أو لاسمه .وهنا نرى كيف وظف الشريف المرتضى الشاعر 

الرمز )جرول( الحطيئة في شعره عندما قال:)من الكامل)
صبحٌ وفي أبصارِ قوم ظلمة ٌ      أر￯  وفى حنكِ العدوِّ الحنظلُ

لو عاش نافسني به « مزنيّهمْ «     أوْ لا فيحسدني عليه « جرولُ «(٣١)
الرموز الأدبية الأخُر التي وظفها الشريف المرتضى في شعره شخصية عمرو  ومن 
بن معد يكرب الزبيدي )ت21ه( وهو الشاعر الفارس المعروف، وشخصية أخرى 
هي شخصية ملك اليمن العربي ذائع الصيت سيف بن ذي يزن، فالشاعر الشريف 
فهو  بأسه،  وشدة  الناس،  بين  شأنه  وعلو  ممدوحه،  همة  على  بهم  يستدل  المرتضى 

القائل: )من البسيط(
نِ شِ ٍ أَوْ مركبٍ خَ هُ        من مركبٍ لَينِّ دثُ هرُ محُ يا صاحبيَّ على ما الدَّ

: نَنِ ينِ والماضي على السُّ كنِ للدّ قولا لملكِ ملوك الأرض كلّهمُ        والرُّ
اتُ عمروٍ ولا سيفِ بن ذي يزنِ قد نلتَ ما لم ينلْ كسر￯ ولا بلغتْ    همّ
(٣٢) صصتَ بها      كريمة ٍ في الور￯ شبهٌ ولم يكنِ ما إنْ يكونُ لأخلاقٍ خُ

)ت231هـ(  تمام  أبي  العباسي  الشاعر  نص  من  استمده  نصا  قدم  قد  هنا  فالشاعر 
القائل

         إقدام عمرو في سماحة حاتم       في حلم أحنف في ذكاء إياس(٣٣)
فالنص يكشف عن رموز عربية تاريخية يعرفها ويعيها المتلقي وهي خالدة في موروثه 



٣١٨

استدعاء الموروث الثقافي في النص الشعري عند الشريف المرتضى ( ٤٣٦هـ)

الثقافي، فضلا عن أن الشاعر قد ألمح الى شخصية أدبية أخرى وهي شخصية الشاعر 
أبي تمام من دون أن يصرح بها إنما اعتمد على ذاكرة المتلقي المكتنزة بالموروث الثقافي 

في شقيه الأدبي والتاريخي فحقق بذلك بعداً معرفياً آخر للنص.
ويظل الشاعر الشريف المرتضى دائما يستدعي الرموز التاريخية الفاعلة في المجتمع 
بماضيهم  وتوعيتهم  الإسلامية  الأمة  أبناء  همم  استنهاض  يريد  خلالها  من  والتي 
التليد وإيقاظ روح المبادرة والحب الى ذلك المجد المؤثل، ولا يسعنا إلا أن نكتفي 
الظاهرة في شعره  التفصيل في بحث موسع لهذه  العزم على  النماذج موطّدين  بهذه 
ان  الباري  من  نأمل  وروحية  ثقافية  أهمية  من  لمالها  والدراسة  العناء  تستحق  فهي 

يمكننا من ذلك.



٣١٩

م.د. عبد الهادي عبد الرحمن الشاوي

الخاتمة:
الشريف  الشعري عند  النص  الثقافي في  التأثير  إيجاد  الى فرضية  البحث  استند  لقد 
الصيغ  بناه وتحليل  الشعري وكشف  النص  النظر في  تقوم على  بدراسة    ، المرتضى 
التي يستشف منها هذا الاستدعاء للموروث الثقافي في عصر يعد من أزهى العصور 
الإسلامية وعند شاعر وعالم بفنون القول ، وهذا يمنح النص بعداً فنياً قادراً على 
جذب المتلقي وعلى الرسوخ في مخيلته بعد ما استهواه الفن الشعري الذي ربطه ما 

مضى من تراث ثقافي تمثل في :
1-اهتم المبحث الأول بالكشف عن أساليب القول العربية الجاهلية التي استدعاها 
الشاعر في نصه الشعري، فأعاد ألق الشعر الأصيل الى ما أبدع من نصوص فنية. 
الدار  مخاطبة  من  عليه  الجاهليون  الشعراء  اعتاد  ما  القولية  الأساليب  هذه  ومن 
الشاعر  ، فوظف  الجواب  رد  القادر على  بحاله  العارف  الإنسان  الطلل مخاطبة  أو 
الى  الشوق  حالة  عن  للتعبير  استعماله  من  وأكثر  الأسلوب  هذا  المرتضى  الشريف 
من  عادة  على  بالسقيا  للديار  الدعاء  في  مسلكهم  سلك  كذلك  والتراث،  الأرض 

سبقه من الشعراء الجاهليين، ومن تبعهم من الشعراء.
2-ومن الأساليب الأخرى أسلوب الاستدارة، فقد صاغ الشاعر بعضاً من صوره 
سايرهم  وقد  الجاهليون،  الشعراء  به  جاء  الذي  الأسلوب  هذا  وفق  على  الشعرية 

الشاعر في منحاهم، وكان مجيدا ًفي خلق الصورة الشعرية على هذا الأسلوب.
3-وظف الشاعر بدقة فنية بعض الرموز الدينية والتاريخية لما لها من حضور مؤثر 
في النفس العربية ولانها تحمل دلالات متنوعة، وان اختلف الزمان وابتعد المكان 
فان لهذه الرموز الدينية قداسة في النفس ،وللرموز التاريخية أيضا فعلها المؤثر فلم 

يغفل عن ذلك.



٣٢٠

استدعاء الموروث الثقافي في النص الشعري عند الشريف المرتضى ( ٤٣٦هـ)

هوامش البحث
 ينظر :المنتظم في تاريخ الملوك والأمم  ،لابن الجوزي ،مطبعة دار المعارف العثمانية ، حيدر آباد -1

، 1358هـ :7 /23
 شرح نهج البلاغة – لأبي حامد عز الدين بن هبة الله بن محمد بن محمد بن أبي الحديد المدائني -2

المتوفي سنة 655هـ - ضبطه وصححه - محمد عبد الكريم النمري – دار الكتب العلمية – بيروت– 
ط3 – لبنان– 2003م: 32/1

 الانتصار، الشريف المرتضى ، تحقيق، مؤسسة النشر الإسلامي ، قم المقدسة ،1415م : 3-13
 ديوان الشريف الرضي ،شرحه الدكتور محمود مصطفى حلاوي ،شركة دار الأرقم بن الأرقم -4

للطباعة والنشر والتوزيع ،بيروت ، ط1 ،1999م :24
العربية -5 المؤسسة   ، المعتوق  محمد  أحمد  ،د.  ونقده  أدبه   ، ،ثقافته  المرتضى،حياته  الشريف 

للدراسات والنشر ، بيروت ، ط1 ،2008م  :18
 ينظر : الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري أو عصر النهضة في الإسلام، أدم متز، نقله -6

إلى العربية محمد عبد الهادي أبو ريده، دار الكتاب العربي، بيروت، ط5: 1/ 19
، بيروت -7 الثقافة  ،دار  الأدباء  السيوطي ،تحقيق ،لجنة من  الدين  الخلفاء ،جلال  :تاريخ  ينظر 

،1970م :321-365 .ومروج الذهب ومعادن الجوهر ،للمسعودي ،تحقيق ،محمد محيي الدين 
عبد الحميد ،مطبعة السعادة ، القاهرة ،1965م :389-379/3

 الشريف المرتضى ،حياته ،ثقافته ،أدبة ونقده: 8-19
 مقدمة ابن خلدون :9-788

بيروت، -10 العربية  النهضة  دار  إسماعيل،  الدين  د.عز  والفن،  الرؤية   ، العباسي  الأدب  في 
1975م :412

 ديوان الشريف المرتضي ،  شرح : محمد التونجي ،  دار الجبل ،  بيروت ،  ط1 ،  1997م: -11
274/2

تشكيل الخطاب الشعري ، دراسات في الشعر الجاهلي   د. موسى ربابعه  ،دار جرير ، الأردن -12
،ط2  ،2006م :13

ديوان الشريف المرتضى : 13-371/2
ينظر المصدر نفسه : 17/2 ، 141/2، 14-336/3
الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز: 3/ 15-113
ينظر : أنوار الربيع في أسرار البديع : 6 /112 وينظر : الصورة الفنية معياراً نقدياً ،د. عبد -16



٣٢١

م.د. عبد الهادي عبد الرحمن الشاوي

الاله الصايغ :283
الصورة الاستدارية في الشعر العربي ، د .خليل إبراهيم أبو ذياب ،دار عمار للنشر والتوزيع -17

،الأردن ، 1999م :34
من جماليات تشبيه الاستدارة في الشعر الأموي –دراسة في المجال والمصدر)مجال الغزل بالمرأة -18

نموذجاً( ،إسماعيل العلم ، مجلة دراسات العلوم الإنسانية والاجتماعية ،جامعة اليرموك ، الأردن 
، مجلد 29 ،العدد 2 ،2002م : 537

،المطبعة -19 الآداب  ،مكتبة  حسين  محمد  د.محمد   ، تحقيق  قيس(  بن  )ميمون  الأعشى  ديوان 
النموذجية ، مصر ،1950م :57

خزانة الأدب وغاية الأرب ، ابن حجة الحموي :2/ 20-506
الصورة الاستدارية في الشعر العربي : 21-38
ديوان الشريف المرتضى : 22-273/1
المصدر نفسه : 1/ 23-274
شرح نهج البلاغة ،لابن أبي الحديد :24-41/1
لسان الميزان ،ابن حجر العسقلاني )ت852هـ( مطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية في الهند -25

،ط 2، 1930م : 224
ديوان الشريف المرتضى 38/1 .-26
الخليفة القادر العباسي تولى الخلافة سنة 381 هـ بعد أن خلع الطائع : ديوان الشريف الرضي -27

، هامش : 103/1 .
ديوان الشريف الرضي : 103/1 .-28
الشعر والتاريخ ، نوري حمودي القيسي ، جامعة بغداد ، 1980م: 29-34
المصدر نفسه : 2/ 30-32
ديوان الشريف المرتضى : 42/2 ، جرول :هو الحطيئة جرول بن أوس بن مالك العبسي، -31

أبو ملكية. شاعر مخضرم أدرك الجاهلية والإسلام. كان هجاءً عنيفاً، ينظر: الاغاني : 161/1
المصدر نفسه : 3/ 32-135
ديوان أبي نمام بشرح الخطيب التبريزي ، تحقيق ،محمد عبده عزام ، دار المعارف ، مصر ، ط4 -33

249/2 :



٣٢٢

استدعاء الموروث الثقافي في النص الشعري عند الشريف المرتضى ( ٤٣٦هـ)

قائمة المصادر والمراجع:

تحقيق،    ، المرتضى  الشريف  1-الانتصار، 

 ، المقدسة  قم   ، الإسلامي  النشر  مؤسسة 

1415هـ

2- أنوار الربيع في أنواع البديع ،السيد علي بن 

صدر الدين بن معصوم المدني ، تحقيق ، هادي 

الأشرف،  النجف    ، النعمان  مطبعة   ، شكر 

1969م

السيوطي،  الدين  جلال  الخلفاء،  3-تاريخ 

بيروت  الثقافة،  دار  الأدباء،  من  لجنة  تحقيق، 

،1970م

 4-تاريخ الأدب العربي في الأعصر العباسية ، 

عمر فروخ ،دار العلم للملايين ، بيروت ، ط1 

، 1968م 

في  دراسات    ، الشعري  الخطاب  5-تشكيل 

الشعر الجاهلي   د. موسى ربابعه  ، دار جرير ، 

الأردن ،ط2  ، 2006م

6-الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري 

أو عصر النهضة في الإسلام، تأليف الأستاذ أدم 

متز، نقله إلى العربية محمد عبد الهادي أبو ريده، 

دار الكتاب العربي، بيروت، ط5 

بكر  لأبي  الأرب،  وغاية  الأدب  7-خزانة 

حجة  بابن  المعروف  الله  عبد  بن  علي  بن 

د.كوكب  وتحقيق،  دراسة  الحموي)837هـ( 

دياب، دار صادر، بيروت، ط2، 2005م 

 ، التبريزي  الخطيب  بشرح  تمام  أبي  ديوان   -8

مصر   ، المعارف  دار   ، عزام  عبده  ،محمد  تحقيق 

، ط4 

الدكتور  شرحه   ، الرضي  الشريف  9-ديوان 

محمود مصطفى حلاوي ، شركة دار الأرقم بن 

الأرقم للطباعة والنشر والتوزيع ، بيروت ، ط1 

، 1999م

محمد   : شرح    ، المرتضي  الشريف  10-ديوان 

  ، ط1    ، بيروت    ، الجبل  دار    ، التونجي 

1997م- 

تحقيق  قيس(  بن  )ميمون  الأعشى  11-ديوان 

، د.محمد محمد حسين ، مكتبة الآداب ،المطبعة 

النموذجية ، مصر، 1950م

الدين  ، لأبي حامد عز  البلاغة  12-شرح نهج 

الحديد  أبي  بن  محمد  بن  محمد  بن  الله  هبة  بن 

المدائني المتوفي سنة 655هـ ،  ضبطه وصححه ، 

محمد عبد الكريم النمري ، دار الكتب العلمية 



٣٢٣

م.د. عبد الهادي عبد الرحمن الشاوي

– بيروت،  ط3 ، لبنان،  2003م

أدبه   ، ،ثقافته  حياته  المرتضى،  13-الشريف 

ونقده ، د. أحمد محمد المعتوق ، المؤسسة العربية 

للدراسات والنشر ، بيروت ، ط1 ،2008م

14- الشعر والتاريخ ، د. نوري حمودي القيسي 

، جامعة بغداد ، 1980م

 ، العربي  الشعر  في  الاستدارية  الصورة   -15

للنشر  عمار  ،دار  ذياب  أبو  إبراهيم  .خليل  د 

والتوزيع ،الأردن ، 1999م

16- في الأدب العباسي ، الرؤية والفن،  د.عز 

بيروت،  العربية  النهضة  دار  إسماعيل،   الدين 

1975م 

العسقلاني  حجر  ابن   ، الميزان  17--لسان 

المعارف  دائرة  مجلس  مطبعة  )ت852هـ( 

النظامية في الهند ،ط 2، 1930م

القدماء  )تلقي  الجمالية  والتجربة  المتنبي   -18

لشعره( د. حسين الواد ،  دار الغرب الإسلامي 

، بيروت ، ط1 ، 2004م

جابر  د.  الإسلامية،  القيم  إلى  مدخل   -19

قميحة ، دار الكتب الإسلامية ، بيروت ،  ط1 

، 1984م

 ، الجوهر  -معادن  الذهب  20-مروج 

عبد  الدين  محيي  محمد   ، تحقيق   ، للمسعودي 

الحميد ، مطبعة السعادة ، القاهرة ، 1965م

حمد  بن  الرحمن  عبد  ابن خلدون،  مقدمة   -21

بن خلدون )808هـ(، دار الفكر-بيروت

لابن   ، والأمم   الملوك  تاريخ  في  المنتظم   -22

حيدر   ، العثمانية  المعارف  دار  ،مطبعة  الجوزي 

آباد ، 1358هـ 





والآخرِ الانغماسي ف الموت القَصدي في خطَابِ الطَّ
«الغَايات اطُؤالمصاديقِ وتَش تطابق»

Intentional Death in the Discourse of
 Al-Taff Battle and Terrorist Death :

 Evidence Confirmation and Intention Divergence

أ.م.د.محمد حسين مهاوي

Asst. Prof. Dr. Mohammad Hussein Mahawi
العراق- كلية الإمام الكاظم )عليه السلام ( للعلوم الإسلامية الجامعة

قسم اللغة العربية
Dept of Arabic

University College of Imam Al-Kadhim for Islamic Sciences
Iraq

Mod-alwadh@yahoo.com

"تسليم أدبي إجرائي" 

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي
Turnitin - passed research





٣٢٧

أ.م.د.محمد حسين مهاوي

المستخلص
طَابِ الطَّفِ والآخرِ الانغماسيِّ « تطابقُ  يُّ في خِ دِ إن البحث الموسوم بـ» المَوتُ القَصْ
» ماهو إلا قراءة في الأنساق والمرجعيات الثقافية لمفردة  اياتِ ؤُ الغَ اطُ المصاديقِ وتَشَ
الموت في خطاب الطف، والآخر الانغماسي، وبيان مآلة اللفظة - من كونها مفردة 
قاموسية تنتمي- إلى الخوف والحزن وكدر الحياة إلى مفردة سامية متوهجة المعنى 
والدلالة، صيرت الموت طريقا يفضي إلى السعادة، ومن ثم بيان موضع الالتقاء في 
المصداق بين الفكر الطفي والآخر الانغماسي المتشدد، واختلاف التوظيف والغاية 
بينهما ولاسيَّما أنَّ القراءة تأتي في مجالٍ سياقيٍّ واحدٍ جامعٍ بيَن المنظورين الإجرائيين، 

ويندرج ضمن )أدبيات الحرب والجهاد(.
الكلمات المفتاحية للبحث: الموت، الانغماس، المصاديق

 



٣٢٨

"الغَايات اطُؤالمصاديقِ وتَش تطابق"  والآخرِ الانغماسي ف المَوت القَصدي في خطَابِ الطَّ

Abstract:

     The research study ،  Inten�onal Death in the Discourse 

of Al-Taff Ba�le and Terrorist Death : Evidence Confirma-

�on and Inten�on Divergence ، is the only reading in the 

cultural pa�erns and references of the individual death in 

the Al-Taff discourse and the terrorist death ، Anghmassi، 

to fathom its intents . As a word، Anghmassi designates   

despondency ،  fear and  agony  in comparison with the 

inten�onal death that is sublime and meaningful seman-

�cally and regards  death as a path leading to happiness. 

Then the points of convergence and divergence are fo-

cused to know the goals in the light of the literature of 

war and jihad.

keywords : death، anghmass، evidences



٣٢٩

أ.م.د.محمد حسين مهاوي

المقدمة:
الطَّيبيِن  دٍ وآلهِ  مُحمََّ خَلْقِهِ  خَيْرِ  لامُ على  لاةُ والسَّ العالمين، والصَّ        الحمدُ للهِ ربِّ 
طَابِ الطَّفِ والآخرِ  يُّ في خِ دِ ا بَعْدُ، فهذا البحث الموسوم )المَوتُ القَصْ الطَّاهرين،  أمَّ
»( يأتي قراءةً مغايرة للأنساق الثقافيَّة  اياتِ ؤُ الغَ اطُ الانغماسيِّ « تطابقُ المصاديقِ وتَشَ
الموت»  ة  «قصديَّ تبحث  أن  تحاول  محايثة  تحليلية  قراءةً  الحسيني،  للخطاب  نة  الُمكوِّ
يتجاوزُ مفهومُها  جمَاليّ،  ، وتخليق  إنسانيَّةٍ مُهَيمنةٍ  الطفّ، وما تحمله من  في خطاب 
ة لدلالة لموت، ومحاولة إجراء موزانة مع فكر الآخر الانغماسّي  الأنساقَ الثقافيَّة القارَّ
دة، ولاسيَّما أنَّ القراءة تأتي في ضوء مجالٍ سياقيٍّ واحدٍ  ملُهُ الجَمَاعاتُ الُمتشدِّ الذي تَحْ
مع  والجهاد(  الحرب  )أدبيات  ضمن  ويندرج  الإجرائيين،  المنظورين  بيَن  جامعٍ 
كما  الجانبين،  لدى  الموت  للفظة  والإنتاج  والتوظيف  التمثل  في  الفارق  ملاحظة 
سيتبيّن ذلك إن شاء الله، ولعلَّ الأسباب الداعية  إلى اختيار هذا الموضوع، تتمثل 

بالآتي:
، وما  ة في تصوير الموت الذي يُنتجه خطاب الطفِّ أولا: التَّغايُر والاختلاف والِجدَّ
ينطوي عليه من بُعدٍ إنسانيٍّ جماليّ، لايرى فيه معسكر الإمام الحسين)ع( الموت مجردَ 
ينشدُ تحقيقَ قضيةٍ عادلة،  تكمن في كونه  إن حتميته  بل  منه،  مصير حتميِّ لافرارَ 
خلافًا لرؤية الآخر الانغماسي الذي يُسوّق الموت فكرة عُنفْية قمعيَّة، تتضاءَل فيها 

ؤية الجمعيَّة، وتشخص الأنا الفئويّة. الرُّ
العينتيِن  بين  ؤى  الرُّ في  مُفارِقًا  إدهاشيًّا  خِطَابًا  يعكسُ  القَصديّ  الَموْت  إنَّ  ثانيا: 

المزبورتين اللتين تطابقتْ فيهما المصاديقُ وتشاطأتِ الغاياتُ.
مضاميَن  إلى  التشريعيَّة  مضامنيها  من  أُفرِغت  دينيةٍ  لمفاهيمَ  الاعتبار  إعادة  ثالثا: 

طةٍ عالميًّا بالإرهاب والعنف والخوف  كـفريضة )الجهاد( المباركة. متورِّ



٣٣٠

"الغَايات اطُؤالمصاديقِ وتَش تطابق"  والآخرِ الانغماسي ف المَوت القَصدي في خطَابِ الطَّ

ونحو ذلك من الأسباب، بعد التعرض لقراءة لفظة الموت في البنية اللغوية، والخطاب 
القرآني والأدبي، والبحث في الأسس والمرجعيات الثقافية التي استحالت بموجبها 
والحزن،  والخوف،  القلق،  على  يبعث  نفسيا  شعورا  كونها  من  الموت  لفظة  دلالة 
أبدية  سعادة  لبلوغ  سبيلا  الموت  يصوّر  مختلف،  وجماليّ  إنساني  معنى  إلى  والكدر، 
الموتَ صناعةً وستراتيجيةً لفرض واقعٍ حياتيّ مَحكُومٍ  تتمثل  قُبالة رؤيةٍ  سامية، في 
ة والغِلْظة، ومَسكُونٍ بهاجسِ الخوف والبطش، وشتَّانَ ما بين الرؤيتين، كما  بالشدَّ

سيتضح ذلك في البحث إن شاء الله تعالى. 
«دلالة الموت» في البنية الثقافية:

يمكن القول إن الدرس اللساني أفاد كثيرا من معطيات الثقافة وفنونها، ومرجعياتها 
في تشييد مبادئه ضمن مايعرف باللسانيات البينية التي تكشف لنا عن حوار لسانيات 
الخطاب للمعارف والعلوم الإنسانية الأخرى، إذ لم يقتصْر تحليل الخطاب اللِّسانّي 
بل  فحسب،  المعروفة  التداوليّة  مبادئ  من  وغيرها  والدلالة،  التركيب  قواعد  على 
بات يستند في تفسيراته إلى جملة من المبادئ والقواعد الثقافية التي تُكوّن وَعْي الُمبدِع، 
ومن ثَمَّ قراءة الخطابات الإبداعية قراءةً علميَّةً، تتساوقُ وظروف القول وسياقات 
أرتأى  لـذا  الخطاب(1(؛  داخل  ة  اللغويَّ للعلامة  وعَمِيقًا  نَوْعيًّا  فَهْمًا  يحُقّق  بما  المقام، 
البحث أن يستتبع دلالة الموت وفقًا لسياقاتها ومرجعياتها الثقافية في الاستعمال على 

النحو الآتي:
أولا: الموت في المدلول اللغوي:

       لابُـدَّ -ونحن نرصد دلالة الموت في البنية الثقافية- من مفاتشة لغويّة للمعجمات 
دة،  ا تزخر بمعانٍ متعدِّ العربية؛ إذ يلحظ المتتبّع لجذور هذه الكلمة واستعمالاتها أنهَّ
دُها سياقات الاستعمال والتَّوظيف، وفي التَّأصيل اللغويّ لابن فارس نجد أن  تحدِّ



٣٣١

أ.م.د.محمد حسين مهاوي

 : تُ المَوْ نْهُ  مِ  . ءِ ْ الشيَّ من  ة  وّ القُ ابِ  هَ ذَ يَدلُّ على  يْحٌ  حِ لٌ صَ أَصْ والتَّاءَ  اْوَ  والوَ «المِيْم   :
للحياة  يَمتّ  لا  ما  لكُلِّ  وشمولٌ   ، إطلاقٌ التَّعريف  هذا  وفي  يَاْة»(2(  الحَ فَ  لاَ خِ
نة لسِان العرب المعجميَّة، يُفصّل ابن منظور معنى  ، وقريبًا من مُدوَّ بنبَْضٍ واتِّصالٍ
التراث  في  لاستعمالاتهِِ  طِبْقًا  القوة(  فارس)ذهاب  ابن  عند  به  ومايُعنى  )الَموْتِ(، 
ا  نْهَ مِ يَاة: فَ اْعِ الحَ وَ بِ أَنْ سْ اعٍ بِحَ عُ على أَنْوَ قَ تُ يَ العربيّ، ولاسيَّما قُرآنيًّا؛ إذ يقول: «والمَوْ
ضَ  يِي الأَرْ ْ يوانِ والنبات، كقوله تعالى: (يحُ ودةِ في الحَ جُ يَةِ المَوْ ةِ النَّامِ و بإِزاء القوَّ ما هُ
اْ)*؛  ذَ هَ بْلَ  قَ تُّ  مِ لَيْتَنِي  اْ  (يَ تعالى:  يَّة، كقوله  سِّ الحِ ةِ  وَّ القُ الُ  وَ زَ ا  نْهَ َا)*؛ ومِ تهِ وْ مَ دَ  بَعْ
 ،*( يَيْنَاْهُ أَحْ يْتًا فَ اْنَ مَ نْ كَ مَ ، كقولِهِ تعالى: (أَوَ الَةُ هَ اْقِلَة، وهي الجَ ةِ العَ وَّ الُ القُ وَ ا زَ نْهَ ومِ
يَاة، كقوله تعالى: ويأْتيه  رُ للحَ دِّ فُ المُكَ وْ نُ والخَ زْ ا الحُ نْهَ تَى)*؛ ومِ عُ المَوْ مِ ْ تُسْ إِنَّكَ لاَ (وَ
ها؛  نامِ ُتْ في مَ ؛ ومنها المَنام، كقوله تعالى: والتي لم تمَ يِّتٍ الموتُ من كلِّ مكان وما هو بمَ
اْلِ  وَ تُ للأَحْ ارُ المَوْ تَعَ سْ ؛ وقد يُ يْلُ مُ الثَّقِ : النَّوْ تُ ، والمَوْ : المَنامُ الموتُ الخفيفُ وقد قِيْلَ
الحمول  فهذه  ذلك»(٣)  وغيرِ   ، يَةِ والمَعْصِ مِ  رَ والهَ الِ  ؤَ والسُّ لِّ  والذُّ ر  قْ كالفَ  : ةِ اقَّ الشَّ
يشتركُ جميعُها  ت(  لـلفظة)المَوْ مخُتلِفة  وقرآنيَّةٍ  ة  لغويَّ تداولاتٍ  المتولِّدة من  الدلالية 
(، وما يَتْبَعُ ذلك فُرُوْعٌ في معانٍ  ءِ ْ ةِ من الشيَّ وَّ اْبُ القُ هَ بالدلالة المركزيّة التّأصيلية: )ذَ
ا المعاني التي تتَصل بالحالات الوجدانيَّة والشعورية كـ)الحزن،  سياقيَّة ومُقَامية، وأمَّ
الأصلي،  للمعنى  ة  وتأثُريَّ ة  ارتداديَّ معانٍ  فهي  ونحوها،  الحياة(  وكدر  والخوف، 
تُبينِّ تلقيه لها، فالفقد يورث الحزن، ويبثّ الخوف، ويَسْلُبُ صَفْوَ الحياة وطعمها. 
لَه من الوجود  نا في هذا البحث ليستْ صيرورةَ الموتِ العدمية، وفَناءَهُ وتحوُّ ومايهمُّ
إلى هذه العدمية، بل التلقّي النَّفسي والشعوري، واستعداد الإنسان لمواجهة الموت.



٣٣٢

"الغَايات اطُؤالمصاديقِ وتَش تطابق"  والآخرِ الانغماسي ف المَوت القَصدي في خطَابِ الطَّ

ثانيا: تلقـِّــي الـ(موت) في الخطاب القرآني:
    التلقي النفسيّ للموت بحسب سياقه الثقافّي والنصي الذي يدور في فَلَكه، لايكاد 
لنا عددًا من  يخرج عن الحالات الوجدانيّة التي أشرنا إليها، وفي القرآن الكريم لو تأمَّ
عر،  الآيات الكريمة نجد أن الله عزّ وجلّ يُصوّر لنا حال متلقّي الموت بالخشَْيَة والذُّ
مخشريّ  ﴾* ويُفسرِّ الزَّ تِ نَ المَْوْ يْهِ مِ لَ ىٰ عَ غْشَ ي يُ الَّذِ مْ كَ يُنُهُ ورُ أَعْ ففي قوله تعالى : ﴿تَدُ
يْهِ من  لَ ُّ عَ نْظُرُ المَغْشيِ ْ يَ ماَ اْلةِ كَ نَ إليك) في تِلْكَ الحَ وْ نْظُرُ معنى هذا التشبيه، وهم: «)يَ
»(4( وما يدعو إلى المفارقة أنَّ القرآن  ا بِكَ اْذً ا ولِوَ رً وْ خَ ا وَ رً ذً ؛ حَ تِ اتِ المَوْ رَ كَ ةِ سَ الجََ عَ مُ
نَحْوِ  على  لا  الُمشابهَة  باب  في  يندرج  الوصف  إنّ  بل  فعِْليًّا،  ميتين  حَاْلَهم  يُصوّر  لم 
دين من القتال كحال الخائف المذعور  الحقيقةِ، فحالُ هؤلاءِ المنافقين الخائفين والمتردِّ
اْءَ  اْ جَ إِذَ من سكرات الموت، وعبرَّ السيد الطباطبائي عن هذا التصوير الفنيِّ بقوله:»فَ
فِيْهِ  مْ  لهَُ ةَ  اْدَ إِرَ ا لا  فِ نظرً وْ الخَ إلَيْكَ من  نَ  وْ نْظُرُ يَ مْ  اْهُ رَ تَ تَالِ  القِ َائِلِ  رِ مخَ وْ بِظُهُ فُ  وْ الخَ
موضعٍ  وفي   )5)  « تِ المَوْ من  يْهِ  لَ عَ  ّ المَْغْشيِ كَ مْ  يُنُهُ أَعْ رُ  وْ تَدُ  ، مْ يُنِهِ لأَعْ فِيْهِ  استقرارَ  ولا 
ونَ إِلَيْكَ نَظَرَ  نْظُرُ ا ﴿يَ لالة التشبيهية تتضاعفُ تصويريًّ آخرَ من القرآن نلحظ أنّ الدَّ
دٌ  ﴾ * فقوله تعالى )ينظرون إليك نظر المغشي( تشبيهٌ بليغٌ مؤكَّ تِ نَ المَْوْ يْهِ مِ لَ ِّ عَ المَْغْشيِ
لا  ما  وهذا  وخَشْيته،  الموت،  تلقّي  فَدَاحةِ  على  يدلُّ  التَّصوير  وهذا  بالمصدر،  جاء 
نْتَ  ا كُ لِكَ مَ قِّ ذَٰ تِ بِالحَْ ةُ المَْوْ رَ كْ اءَتْ سَ جَ يْدَ كما في قوله تعالى ﴿وَ مَهْرَبَ منه، ولا مَحِ
تِ ما  رةِ المَوْ كْ ادُ بسَ ، والمُرَ بِ رَ بِيْلِ الهَ لُ والمَيْلُ على سَ وْ دُ ﴾* والِحيْد هو:»العُ ِيدُ نْهُ تحَ مِ
رانِ الَّذي لا  كْ ، وينقطعُ عنِ النَّاسِ كالسَّ هِ ؛ إِذْ يشتغلُ بنفسِ ضُ الانسانَ حالَ النَّزعِ عْرِ يَ
قالُ له»(6(. وقد عبّر القرآن عن مواجهة الموت بالفرار بقوله  يدري ما يَقولُ ولا ما يُ
لَهُ،  الملاقي  خوفِ  دليلَ   *  ﴾ مْ قِيكُ لاَ مُ هُ  إِنَّ فَ نْهُ  مِ ونَ  رُّ فِ تَ ي  الَّذِ تَ  المَْوْ إِنَّ  لْ  ﴿قُ تعالى 
لالاتُ القُرآنيَّة وغيُرها تبيّن حقيقة تلقّي  غمِ من حَتْمِيَّتهِِ. هذه الدَّ سِهِ على الرَّ وتوجُّ

الموت من الإنسان، وعدم تقبُّله، وأنه يتلقيه عَنوةً لا طوَاعية. 



٣٣٣

أ.م.د.محمد حسين مهاوي

ا): ــي الـ(مــوت) في الخطاب الأدبي (الشعري اختيارً  ثالثا: تلقِّ
ووقعه  الموت،  بتصوير  تحديدا-،  الشعري  منه  وأخصُّ  الأدبيّ-  خطابُنا  حَافلٌِ      
يمكن  لذا  حياته؛  على  نفسي  وتأثير  خوف  من  يتركه  وما  الإنسان،  على  وتمثلاته 
به  تسمح  وبما  عصوره،  مختلف  على  العربي  الشعر  في  التمثلات  هذه  أبرز  عرض 
ففي  الشعرية،  الثقافية  البنية  في  البارزة  تمثلاته  تعكس  إيرادات  من  البحث  طبيعة 
وباتّة،  ة  قارَّ حقيقةً  الموت  ثقافة  الشعري  الإرسال  في  خ  يترسَّ يكاد  الجاهلي  الشعر 
د في معلقتهِِ النونيَّة قدر المنايا،  لا مَحيدَ عنها ولا فرار، فهذا ابن كلثوم -مثلا- يؤكِّ

ووقعها الحتميّ على الإنسان بقوله (7(:          
نَــاْ يْ رِ قدَّ مُ ةً لَنَا وَ رَ دَّ قَ اْ          مُ نَاْ المَْنَاْيَ كُ فَ تُدرِ وْ ا سَ إِنَّ وَ

ا في نازلة المنايا  ا واعتقادًا قَدَرِيًّ ولم يجانب لبيد بن ربيعة نَسْج ابن كلثوم نَفَسًا شِعْريًّ
قِها، ورَكازة سِهَامِها التي لاتطيش، قائلا(8(: ووَكَادِة تحقُّ

ـاْ هَ هامُ اْ لا تَطيْشُ سِ ـا         إنَّ المَنَايَ أَصبْنَهَ ةً فَ رَّ نْها غِ نَ مِ فْ ادَ صَ
وليستْ حِبالُ الموت ببعيدةٍ عن ثنيِْي عنان طرفة بن العبد، بل تتحينَّ قَبْضَ الفَتَى في 

أيّ لحظةٍ دونما أن تخُْطئه أو تتجاوزه (9(:
ثِنْياهُ باليَـدِ ى وَ خَ لِ المُرْ تَى          لكالطِّوَ طَأَ الفَ اْ أَخْ تَ مَ كَ إنَّ المَوْ رُ مْ لَعَ

الإسلامي  عْرِ  الشِّ في  وتصويرِهِ  الموت،  تلقّي  في  الثقافيَّة  المقاربات  تجد  وهكذا 
في  ذلي  الهُ قاله  ما  المنايا،  لغائلة  والتشبيه  التَّصوير  هَوْل  فمن  اللاحقة،  والعصور 
استعارة كنائية مخيفة يصف الموت فيها كالغول الذي ينشب أظفاره في الضحيَّة التي 

لا تدفع حتفها بالتمائم والأحراز(10(:  

نْفعُ ِيْمةٍ لا تَ لَّ تمَ يْتُ كُ ها    أَلْفَ ارَ فَ بَتْ أَظْ اْ المَنِيَّةُ أَنْشَ وإِذَ
منه  مايقرب  كُلُّ  كان  بل  والتوتر،  القلق  مبعثَ  العرب  عند  نفسُهُ  الموت  يكن  ولم 



٣٣٤

"الغَايات اطُؤالمصاديقِ وتَش تطابق"  والآخرِ الانغماسي ف المَوت القَصدي في خطَابِ الطَّ

سٍ وريبةٍ وهَرَم، يُدني الآجال  يبُ مثلا كان مَوْضِعَ توجُّ مبعثَ قلقٍ وخوفٍ أيضا، فالشَّ
لديهم، فهذا ابن الرومي يُضيء بسراج الشيب غفلة الضلال للهداية، والحكمة، والتنبُّه 

من اقتراب المنايا(11(:
اْ لياليًا تُهُ المَنَايَ لَّ نْ أَضَ ا    إلى مَ أْسِ هاديً يْبِ في الرَّ اجِ الشَّ َ ىْ بِسرِ فَ كَ

المنايا  لنزول  مُقاربًا  الشيب  نزولَ  الذي يجعل  الرضيّ  الشريف  قول  أيضا  ونظير ذلك 
:)12)

بْلِها المُتواترِ ى نَ مَ رْ لتكَ مَ عَ يْبةً   جَ أَتْ بِكَ شَ ￯ المَنَايا إِنْ رَ وأَرَ
عة من الخوف، تتمثل  ل بالموتِ تتداعى أمامَ الإنسانِ صورٌ عديدةٌ ومتنوِّ لذا بمجرّد التأمُّ
بالخوف من الله تعالى ويوم الحساب، والخوف من وحشة القبر أو الخوف على الأولاد 
ومفارقة العيال، والخوف من المرض وشماتة الأعداء، والخوف من الدهر، وغير ذلك 

من أنماط الخوف في الأدب العربي، كما تشير إليه بعض الدراسات الأدبية (13( .
تكوين  منذ  الإنسان  رافقت  طبيعية  حالة  للموت  البشرية  التداعيات  هذه  ولعل       
العيش والخوف من كل شيء  بالحياة، وملذات  فيها أشد تمسكا  يظهر  الخليقة، والتي 
يكدر صفوها، وما التجارب الأدبية التي عرضت إلا إنعكاس لجبلة الإنسان التي تؤمن 
ألا مهرب من الموت كحقيقية كونية باتة، تؤكدها جميع الأديان السماوية وغير السماوية 
والانبعاث حقيقة  الموت  نموذج  «كان   : ا  أسطوريًّ رًا  تصوُّ ر  تُصوَّ أنها أضحت  لدرجة 
إنسانية مطلقة تخطت في جوهرها الفروقات العرقية والزمانية فكونت بصورها المختلفة 
نموذج  تتكرر في حضارات مختلفة؛ لأنها تعبر عن  تنتظمه رموز  بناء أسطوريا واحدا 
أصلي واحد متجسد في اللاوعي الإنساني، ويكسب التكرار -بناء ورمزا- الأسطورة 
الواحدة أهمية كبر￯ لأنها تصبح حلقة في سلسلة متصلة لامتناهية تجسد حقيقة لاتحدها 

مكان ولا زمان» (14( .



٣٣٥

أ.م.د.محمد حسين مهاوي

وتجدر الإشارة إلى أن تلقّي الإنسان للموت في المنظور الإجمالي النسبي لم يكن الا 
تلقيًا حذرًا مشوبًا بالحزن، والخوف البشري، وحين تكون الرؤية مغايرةً ومختلفة، 
كرؤيته مطابقا لمعنى السعادة لدى الإمام الحسين عليه السلام  في خطابه الأخلاقي 
الرؤيةـ  هذه  بحث  يستدعي  فالأمر  وتحليله،  قراءته  بصدد  نحن  الذي  الاستثنائي 
وكيف استطاع المرسل في العملية  الإرسالية كسر نمطية النسق المعتادة في النظر إلى 

الموت كما سيتّضح ذلك في أثناء البحث إن شاء الله تعالى.
الموت القصدي في خطاب الطف:

    ينطلق خطاب الطف في رؤيته للموت من مسلمة قرآنية ترى في الموت شرعةً 
ومنهاجًا لعبادِهِ، وأنَّه  القدر الحتمي الذي يؤول إليه الخلقُ جميعُهم، ولايستثني منهم 
المنظور الإنساني  لرؤية الموت  بيدَ أن   *) تِ المَْوْ ةُ  آئِقَ ذَ سٍ  نَفْ لُّ  أحدًا؛ لقوله تعالى)كُ
أي  البحث-  منهجية  ماتقتضيه  –بحسب  يقرأ  أن  لابد  )ع(  الحسين  الإمام  لدى 
الثقافية التي بُث فيها، بوصفها مفردةً طفية جهادية، وثيمة تنتمي  وفقا للسياقات 

لأدبيات الحرب والجهاد كما هو الحال مع الآخر الانغماسي.
ه على  وقد ورد ذكر الموت غير مرة في الخطاب الحسيني، ومنها ماورد في مَعْرِض رَدِّ
ن  أنيِ شأنَ مَ مقولة الحُرّ بن يزيد الرياحي )فإني أشهد لئن قاتلت لتقتلن( : «لَيْسَ شَ
الموتُ في  ليس   ، الحقِّ وإحياءِ  العزِّ  نيلِ  بيلِ  سِ ليَّ في  عَ المَوتَ  ونَ  أَهْ ما   ، الموتَ يخافُ 
 ، هُ عَ مَ لا حياةَ  الذي  الموتَ  إلا  لِّ  الذُّ مع  الحياةُ  وليست   ، إلا حياةً خالدةً العزِّ  سبيلِ 
 ، الموتَ أخافُ  لستُ   ، ظنُّكَ وخابَ   ، كَ مُ هْ سَ طاشَ  اتَ  يْهَ هَ فُني؟!  وِّ تخُ بالموتِ  أفَ
، وهل  ا من الموتِ يْمَ خوفً ِلَ الضَّ نْ أنْ أحمْ تِي لأعلى مِ إنَّ نفسي لأكبرُ من ذلك، وهمَّ
مِ  دْ تْليِ مرحبًا بالقتلِ في سبيلِ االلهِ، ولكنَّكم لا تقدرون على هَ نْ قَ تقدرونَ على أكثرَ مِ
ا لا أُبالي بالقتل»(15( وهنا ينجْابُ النصُّ الحسيني عن  ، فإذً فيِ َ ي وشرَ زِّ ْوِ عِ ْدي، ومحَ مجَ



٣٣٦

"الغَايات اطُؤالمصاديقِ وتَش تطابق"  والآخرِ الانغماسي ف المَوت القَصدي في خطَابِ الطَّ

القولِ سياقَ الخطاب،  ة مشحونة بطاقات حماسية، ناسبَ فيها فعلُ  انثيالاتٍ لغويَّ
فالحُرّ في مقولته محاولةٌ لحمل الإمام الحسين ع ، ومعكسره على الإذعان والتسليم 
لأوامره، من طريق المجابهة بألفاظ التهديد والوعيد والقتل–كما يتضح من سياق 
النص- لكنَّ الإمام الحسين)ع( جابهه بمنطقٍ آخر، ورؤية مختلفة ارتقت فيها دلالة 
رَّ  لامِ أنَّ الحُ عًا: «وظاهرُ هذا الكَ الموت على غير ماكان الطرفُ الآخرُ منتظرًا ومتوقِّ
نَى الخطابَ على أسلوبٍ  ة، فقد بَ وَّ هِ القُ ؛ لذا جاءَ ردُّ الإمامِ بهذِ ف الإمامَ من القتلِ وِّ يخُ
لَها استفهامٌ إنكاريٌّ شديدٌ  لَّ َ ، وتخَ دةُ بأكثرَ من أداةِ توكيدٍ اكيبُ المُؤكِّ ازدحمتْ فيه الترَّ
كيبيَّةِ على إيحاءاتٍ دلاليَّةٍ على التَّصميمِ والعزم  لِ الترَّ مَ ، وحملتْ بِنيةُ الجُ لهذه المقولةِ
فهم  في  الدلالي  التكثيف  هذا   )16)  « ظُنُّ يَ فيما  المُقابلِ  وتخطئةِ  القرارِ  اذِ  اتخَّ في  والقوةِ 
وتَتَّسِقُ   ، ومتسلسلٍ مَنطقيّ  بنحوٍ  مقاصدُهُ  ع  تتوزَّ الإمام  لدى  وغائيته  الموت،  كُنهْ 
وسياقَ الحَدَثِ، ويتعاطى مع الموت حقيقةً قارة، فبدأ بتفنيد نزعة الخوف البشرية 
من مقامه وشأنيته، بوصفه إمامًا معصومًا عارفا بتكليفه، وصاحب رسالة إنسانية 
سامية، تتقاطع هذه الرسالة مع سماتٍ غيِر لائقةٍ بمقامه الشريف، كالجُبن والخوف 
ة إقامةِ العدل،  وغيِرهما من السمات الهيِّنة التي لايُمكن أن يتِّسم بها مَنْ أُنيِْطت به مَهمَّ
ة، مادامَ واقعًا في  وتصحيح المسارات الُمنحرفة، فراحَ يهوّن من الموت وسلطته القهريَّ
س بذلك لحياةٍ عادلة، ترفض الذلَّ بديلا لحياة  سبيل الله تعالى وإحقاقِ الحقّ، ويُؤسِّ
محكومة بسَحْق الكرامة الإنسانية وامتهانها، ثم يجهض الإمام باستفهامه التنكيري)أ 
 ، كَ مُ هْ فُني؟!) مُراهناتِ الحُرّ على تراجعِه، وقوله الإمام )ع(:)طاشَ سَ وِّ بالموتِ تخُ فَ
العقل،  ة  خِفَّ ( أي كناية عن مجانبة تحقيق الهدف المطلوب، والطيش:  وخابَ ظنُّكَ
ولم  عنه،  لَ  دَ عَ إِذا  ا  يْشً طَ طِيْشُ  يَ ف  دَ الهَ عن  همُ  السَّ اْشَ  ”طَ اللسان:  في  جاء  وقد 
فهذه  والخسرُانَ،  الخيبةَ  إلا  لاينتج  فالطَّيش  امي»(17(.  الرَّ هُ  اْشَ أَطَ وَ ميَّةَ  الرَّ دِ  يقصِ



٣٣٧

أ.م.د.محمد حسين مهاوي

ه عن طريق  اللُّغة التَّهويليَّة التي أُقحمت فيها ألفاظ الموت والقتل لايمكن أن تصدَّ
 . وَوَعْيٍ بسالةٍ  بكُلِّ  مواجهته  والعازم على  وقهره،  بالموت  الهاَزِئُ  الإصلاح، وهو 
وفي ضوء هذه الرؤية الحسينية يمكن لنا أن نجترح أو نُنتْج مفهومًا مُغايرًا للموت 
( وهو مواجهة  تَ غيرَ الانتظاريّ ( أو مايُسمى )المَوْ يَّ دِ تَ القَصْ نصطلح عليه:)المَوْ
أن  بالذكر  والجدير  انتظار،  أو  تردّد  أو  خوف  دون  وقصد،  وإصرار  بإرادة  الموت 
مصاديق هذا الموت لا تنطبق على الإمام الحسين وأهل بيته وأصحابه فحسب، بل 
يمكن أن تصدق على رؤية الآخر الانغماسي الذي يسوق نفسه للموت دون رهبة أو 

وجل أو تردد، لكن الفارق بين العينتين تشاطؤ الغايات كما سيتبين.
إلا  ماهي  للموت،  الحسين  الإمام  رؤية  فيها  بيّنا  التي  والرؤى  التصورات  هذه 
ا وإنسانيًّا،  دُ بها الإمام إيمانًا عقديًّ ، يكاد يتفرَّ س لمقولةٍ محايثةٍ وعميقةٍ مات تؤسِّ مُقدِّ
وانزياحًا تركيبيًّا بلاغيًّا، وهي تلك التي الرؤية التي تجد الموت سعادة، فكيف يمكن 

لالي العميق لهذا التركيب؟   فهم هذا الَمغْزى الدَّ
 .)18) «... ةً اْدَ عَ تَ إلا سَ ￯ْ المَْوْ إِنيِّ لا أَرَ يقول الإمام الحسين ع : «فَ

ل منها هذا  العميقة ترتكز على أسس ومقدمات يتشكَّ لة  بُـدَّ من أنَّ هذه الُمحصَّ لا 
الثقافية  الأنساق  مع  والموازنة  بالنظر  انزياحيًا  وأقول  الانزياحي؛  التركيبي  النسق 
والكدر  والخوف،  الحزن،  على  للموت  النفسية  الرؤية  تقصر  التي  المعتادة  الكونية 
قع،  الُمتوَّ أو  المألوف  بنحوِهِ  النصُّ  فلو جاء  سَعَادةً؟  يستحيلُ  فكيفَ  بيَّنا سلفا،  كما 
وكان على النحو الآتي: )إني لا أرى الموت إلا كدرًا أو حزنًا(، بتجاوز فكرة الخوف 
افتراضيًّا؛ لاستبعاد ورودها في ثقافة المرسل أو الباث، يَشْخُصُ سؤالٌ مُهمّ ينبثق من 
د والحصريّ  مَتْنِ البناءِ التركيبيّ: هل يبقى النصُّ به حاجةٌ إلى هذا الأسلوبِ الُمؤكَّ
لالية، والتزم تراتبيةً  ؟ بعد أنِ انسلخت عنه فكرة الإنزياحيَّة الدَّ الذي يقصده الباثُّ



٣٣٨

"الغَايات اطُؤالمصاديقِ وتَش تطابق"  والآخرِ الانغماسي ف المَوت القَصدي في خطَابِ الطَّ

؟!  ةُ والُمغايرةُ في المعنى، فَهَل الموتُ إلا كدرٌ وحزنٌ مألوفةً ؟! فما الِجدَّ
، وإنتاجٌ مُغايرٌ وجديدٌ للمعنى كَسرََ  لكن حين يصير الموت سعادة، فذلك تخليقٌ جمََاليٌّ
أفق التوقُّع لنمطية الموت المعروفة، فلو فَتْشَنا عن معنى اللفظة في جذورها اللغوية، 
قاوة  عادة خلافَ الشَّ ا مَصدرٌ من الفعل سَعُدَ يَسْعُدُ: أي فَرِحَ واَستبشَر، والسَّ نجد أَنهَّ
دي)الشقاوة( هو المعنى الأقربُ للموت في المنظورِ النفسيّ أو  (19(. ولعل المعنى الضَّ

الشعوري، فالفرح والبشرى في معناهما الأصيل، ودلالتهما المركزيّة يلائمان الحياة لا 
الموت. 

فهذه الومضة الأخلاقية تستند إلى أساسين يتمثلان بـ:
: أولا: الرؤية اليقينية للباثّ

بطاقات  أنه مشحون  يلحظ  العميقة  الجزئية  الإمام في هذه  يتأمل خطاب      فمن 
 ،  ) )إنيِّ بالأداوت  :التوكيد  الآتي  النحو  على  تفكيكها  يمكن  تأكيدية،  حجاجية 
من  وهذه   ، وإلاَّ بالنفَْي  الُمتمثل  بالقصر  والتوكيد  بيَّة(،  لْ القَ  ￯َأ )رَ اليقيني  والفعل 
فالمحتوى  التركيبية؛  بنِيته  ي  وتُقوِّ النص،  ية  حُجِّ تدعم  التي  الحجاجيَّة  الروابط 

دات، وقلنا : دناه من الُمؤكِّ الإعلاميُّ أو الخبري للنص واحدٌ حتى لو جرَّ
) أرى الموتَ سعادةً( )وإنيِّ لا أَرَى الَموت إلا سعادةً( غيَر أنَّ المعنى في الجملة الثانية 

أقوى وأكثر مبالغة وحتمية بتوظيف أسلوب التوكيد بالقصر (20(.
ثانيا: (الصدق العابر للتمني):

، إذا ما قرأنا رؤيةَ   وهذا الأساس الذي ينبني عليه النصُّ يتبيّن مصداقه بنحوٍ جَلِيٍّ
الموت لدى الإمام الحسين)ع( المنطلقةَ من صدق دعواه، وإقدامه عليه، وهذه الرؤية 
تقع في قبالة تَحدٍ واضحٍ لمصاديقَ موسومٍ تحقيقُها بالتشكيكِ والندرة، كشفَ عنها 
ونِ  ن دُ ةً مِّ الِصَ ندَ االلهَِّ خَ ةُ عِ رَ خِ ارُ الآْ مُ الدَّ انَتْ لَكُ لْ إِن كَ النص القرآني، قال تعالى:)قُ



٣٣٩

أ.م.د.محمد حسين مهاوي

االلهَُّ  وَ  ۗ يهِمْ  دِ أَيْ تْ  مَ دَّ قَ بِماَ  ا  أَبَدً هُ  نَّوْ تَمَ يَ لَن  وَ  & ادِقِينَ  نتُمْ صَ كُ إِن  تَ  المَْوْ ا  نَّوُ تَمَ فَ النَّاسِ 
 ) ادِقِينَ نتُمْ صَ تَ إِن كُ ا المَْوْ نَّوُ تَمَ (* و يفسرالفخر الرازي قوله تعالى:) فَ لِيمٌ بِالظَّالمِِينَ عَ
ق  -في محصّلة ما يذهب إليه- أنَّ هذا الأمر مُعلَّق على شرطٍ مفقودٍ، وهو غِيَابُ تحقُّ
ي، وإظهارُ كذبهِم في دعواهم، ويذهب النصُّ القُراني  الصدقِ، والغَرَضُ مِنهُْ التَّحدِّ
، يمثِّله  إلى حتمية مؤكدةٍ أنَّ هذا التَّمني لايَتَحققَّ مُستقبلا، وفي ذلكَ خبرٌ غَيبيّ قاطعٌ
الحسينية  النظرة  مع  تمامًا  مختلف  الأمر  أنّ  غير  ا...(.  أَبَدً هُ  نَّوْ تَمَ يَ لَن  )وَ تعالى:  قوله 
وأَوْكدَ،  أَبلغَ،  الموقفِ  صدق  فكانَ  البحث،  أوضح  كما  أسلوبيَّة  بتوكيداتٍ  الُمثقلة 

بًا من ضروب السعادة. ليس في الإقبالِ عليه فَحَسْبُ، بل في تمَثَله ضرَْ
 فالموت حتمية واقعة على الإنسان لا مناص منها، والإمام الحسين )ع( واحدٌ من 
طَّ  خُ  «: القائل  وهو  لا،  وكيف  الحتمية،  بهذه  تؤمن  التي  الإنسانية  المصاديق  أهمِّ 
تَاة»(21( فالذي يرى الموت مَحضَْ أو عَيْنَ  يدِ الفَ طَّ القِلادةِ على جِ الموتُ على ابنِ آدمَ مخَ
ف الغاية، لايُنتظَر منه غيُر الإقدامِ والسيِر إلى  عَادة، بالنظر إلى سُمُوِّ الهدف، وشرََ السَّ
ارَ  ـرَ إقْ رُّ  أَقُ ، ولا  ليلِ الذَّ طَاءَ  إِعْ ي  بِيَدِ م  طِيْكُ أُعْ لاوااللهِ! لا  هذه المنزلة حتى بلوغِها:» 
التمثل  هذا  من   )22)« لِّ الذُّ يْشِ  عَ على  العِزِّ  يْتةَ  ومِ نِيَّة،  الدَّ على  المَنِيَّةَ  فأختارُ   ، بيدِ العَ

ه. والإيمان بالموت فكرةً إنسانيةً شُجاعةً تحفظ كرامة الإنسان، وتُؤْثرِ عِزّه على ذُلِّ



٣٤٠

"الغَايات اطُؤالمصاديقِ وتَش تطابق"  والآخرِ الانغماسي ف المَوت القَصدي في خطَابِ الطَّ

الموت القصدي في خطاب الآخر الانغماسي:
ثيمة تجد مصاديقها حاضرة في خطاب الطف  القصدي  أنَّ الموت       أشرنا سلفًا 
الاثنين،  بين  واضحًا  نجده  الغايات  تشاطُؤَ  أو  افتراقَ  أنَّ  غير  الانغماسي،  والآخر 
ليس من جِهَة الُمسَلَّم العَقَدي أو من بَاب سُموِّ المنزلة التي يحظى بها الطَّفيُّون لدى 
لمبدأ  قَصْدًا خاضعٌ  المائت  الفيصل لدى  إنَّ  بل  الشيعة على وجه خاص،  المسلمين 
م الغايات في مَعْرِض تسويق النفس، ومن هنا يقتضي البحثُ وقفةً لبيان مفهوم  تَحكُّ
الفرق في  لنا  ليتضح  المتشددة،  الفكر الانغماسّي لدى بعض الجماعات الإسلاموية 

الرؤية والنظر إلى الموت بين المنظورين.
الآخر الانغامسي (المرجعيّات الثقافية  والجذور التاريخية):

ثمة فرق بائن في النظر إلى الموت عقيدةً جهاديةً إذا ما أردنا عقد موازنة بين المنظور 
الانغماسي  والآخر  الطَّفيِّون،  وأصحابه  السلام  عليه  الحسين  معسكر  يمثله  الذي 
الدولة  تنظيم  ى  مايُسمَّ أو  القَاعِدة  بتنظيمِ  المتمثلة  دة  الُمتشدِّ الجماعات  تمثله  الذي 
إليها  تَستندُ  تاريخية  وجذور  ثقافية  مرجعيَّات  عقيدةٍ  أو  فكرٍ  فلكُلِّ  )داعش(، 
التاريخي  البحث  وقبل  هَدْيها،  وتَسيُر في  لتنظيم سلوكياتها،  ما؛  وتيارات  جماعات 
قَها من التَّطورات الاصطلاحية،  لنا الجذر اللغويّ للفظة )الانغماس( وما لَحِ لو تأمَّ
لوجدنا أنَّ  الانغماس مصدر للفعل )انغمس( وهو مُشتقٌّ من الفعل المجرد )غَمَسَ( 
ستُ  مَ غَ ال:  قَ يُ  . ءِ ْ الشيَّ طّ  غَ على  يَدلُّ  حيحٌ  صَ دٌ  احِ وَ لٌ  أَصْ  ُ ينْ والسَّ والمِيْمُ   ُ :»الغَينْ
ةِ التي تقترب في  طَطْتَه فيه»(23( ومن الاستعمالاتِ اللغويَّ الثَّوبَ واليدَ في الماء، إذا غَ
لَ فيهم،  وِّ فقتلوه، أَي: دَخَ دُ سَ في العَ معناها من الدلالة الاصطلاحية قَوْلُهم:»انْغَمَ
»(24( وعَطْفًا على التاريخ –فالباحث في الجذور التاريخية للفظة- يلحظ أنَّ  اصَ غَ وَ
على  القصدي  الموتِ  إلى  يَنظرُ  باتَّة،  إسلامية  مُسملّة  من  ينسلخُ  الانغماسيَّ  الفكر 



٣٤١

أ.م.د.محمد حسين مهاوي

أَنَّه مبدأٌ قُرآني_ وإن كان يُمثل رؤية أحاديةً سَلَفيةً_ يُؤمن بأن الموت في سبيل الله 
على  اتّكاءً  ذلك،  لتحقيق  الُملجئة  والكيفيَّات  الوسائل  النظرعن  بغضِّ  مُثلى،  غاية 
كسورة  المباركة،  القرآنية  السور  بعض  في  الواردة  القرآنية  السياقات  بعض  ظاهر 
التوبة وتحديدا في الآيتين الخامسة والسابعة اللتين تُشيران إلى فكرة القتل والتقاتل، 
أن  تحاول  المبدأ  وهذا  للإسلام،  مصلحة  فيه  كان  إذا  الله،  سبيل  في  النفس  وشراء 
فة، وتنتج لنا ظاهرة  تصهره بعض الجماعات الدينية المتشددة في بُوْتقة أفكارها المتطرِّ
لذلك   ، النفس وغيرها  وقتل  الانتحار،  ذلك  ظاهرة  بما في  وغة  مُسِّ تكفيرالآخر، 
ار، وإن  فَّ نْغمسَ المُسلمُ في صفِّ الكُ ة ُ الأربعةُ أنْ يَ زَ الأئمَّ وَّ ينقل عن ابن تيمية أنه :»جَ

لحةٌ للمسلمين»(25(  صْ لكَ مَ ؛ إذا كانَ في ذَ هُ ُم يقتلونَ نِّه أَنهَّ لَبَ على ظَ غَ
لأفكارهم  مصاديقَ  يستعيروا  أن  المتطرفون  يحاول  والسير  التأريخ  كتب  وفي 
)الله  بمبدأ  يُؤمن  الذي  تـ20هـ(*  مالك  بن  )البراء  شخصية  ولعلَّ  ومعتقداتهم، 
المعارك  في  الانغماسي  الفكر  عليها  يصدق  التي  الشخصيات  أبرز  من  والجنة( 
الإسلامية آنذاك، وتحديدا من ناحية الإقدام والجرأة التي قد تصل إلى حدِّ التهور، 
أعمالها  لتسويغ  الأسوة  أو  الأنموذج  تجعله  أن  المتطرفة  الجماعات  بعض  جعلَ  ممَّا 
الإجرامية والعداونية، وشخصية البراء بن مالك من الشخصيات الإسلامية التي 
أثارت الجدل في مسألة مايتمتع به من جُرأة وقُوّة واندفاعية إلى الحدّ الذي جعلت 
دد في إدارة بعض كتائب  من قادة الجيوش الإسلامية أن تقف منه موقفَ الحَذرِ والترَّ
البراء على  استعمال  كان يحذرُ من  أنَّه  الخطاب  بن  الخليفة عمر  فينقل عن  الجيش، 
عن   كنايةٌ  وذلك  المهالك،  من  مَهْلكةٌ  لأنَّه  الإسلامية؛  الجيوشِ  من  جيشٍ  رَأْس 
أنَّ  التاريخية  الَمظانّ  وتَذكر  لصفوفهم،  واقتحامه  الأعداء،  على  وجرأته  جسارته، 
ة )حرب الحديقة( على تُرُس من  البراء كان يحُمل في حرب مسيلمة الكذاب الُمسماَّ



٣٤٢

"الغَايات اطُؤالمصاديقِ وتَش تطابق"  والآخرِ الانغماسي ف المَوت القَصدي في خطَابِ الطَّ

على أسنةّ الرماح، ويُلقَى من الأسوار العالية لفتح الأبواب أمام جيشه؛ والاقتحام 
على الأعداء (26( .

 ويبدو أن الجماعات المتشددة في تنظيم القاعدة متأثرة بشخصية الصحابي )البراء بن 
مالك( وروحه القتالية الاستنزافية، مما جعلها تطلق اسمه على أهم كتائبها الحربية 
سها تنظيم القاعدة في بلاد الرافدين  الضاربة الانتحارية؛ إذ تُعَدُّ هذه الكتيبة التي أسَّ
على يد أحد أبرز قادتها الميدانيين )أبي مصعب الزرقاوي( في سنة 2004 إحدى أبرز 
الكتائب الانتحارية للتنظيم، وكان يرأس هذه الكتيبة )أبو دجانة الأنصاري(، وينفّذ 
ة، ويشرف عليها  الحَيَويَّ ب الأهداف  لضرَْ الُموجَهة  العمليات  الكتيبة  المنتمون لهذه 
قادة ميدانيون مدربون وخبراء في عمليات تصنيع المتفجرات والتفخيخ والتوصيل، 
سِلْكيًّا ولاسِلْكيًّا عبر الأجهزة الخاصة )ريموت كنترول( وعبر  ات  العُبُوَّ وتفجير 
البحث أن يكون  الهواتف الخلوية، وغيرها من الأساليب الأخرى(27(. ولايُرجّح 
تَطَابُقٍ  حالة  لإيجاد  غًا  مُسوِّ البراء  بشخصية  القاعدة  لتنظيم  الفكري  التأثر  هذا 
ا  حابي بأنهَّ سُلُوكيٍّ عِدْوانيٍّ بين المؤثِّر والمؤثَّر، على الرغم مما عُرِف عن شخصيَّة الصَّ
الاستبسالية  الروح  ينتزع  أن  حاول  فالتنظيم  الخطاب،  بن  عمر  بشهادة    انفعاليَّةٌ 
للصحابي في محاولةٍ لكسبِ زَخَمٍ معنويٍّ لدى أفراده، والمبالغة في إظهار جانبٍ من 
الشدة والعنف لهذه الجماعات المتطرفة، وَرَفْضًا لهذا التوظيف العَقَدي، دعا بعض 
الباحثين إلى ضرورة:»استعادة الصحابي البراء بن مالك من عقليَّة الانتحارِ الجماعيِّ 
إنْصَافًا  »(28(؛  لاقيِّ الأْخْ البُطوليِّ  التاريخِ  ابةِ  حَ رَ إلى  والتفخيخِ  والغدرِ  العشوائي 

لدوره في مُناصَرة قضايا الإسلام.
واتِّصالا بما أشرنا إليه من تعريف لغوي للفظة )الانغماسي( أوضح معنى الغوص 
والاستتار داخل صفوف العدو، تجدر الإشارة إلى أنَّ الدلالة الاصطلاحية للفظة 



٣٤٣

أ.م.د.محمد حسين مهاوي

الانغماسية والانغماسيين لم تأخذ حظَّها بدراسةٍ تفصيَّلةٍ سوى إشاراتٍ متناثرةٍ على 
شَكْلِ مَقَالات وتحقيقات، بعضها اُسْتقيت مَعْلُوماتٍ من طُرُق تصريحات عددٍ من 
فة، سواءٌ أكانوا في القاعدة أم كانوا في داعش، وذلك بوصفها  قادة التنظيمات الُمتطرِّ
من  التشكيلات  هذه  عن  مايتوافر  إجمال  ويمكن  حديثة،  عسكرية  تشكيلاتٍ 
بـصيغ مفاهيمية لإيضاح )دلالة الانغماسية  للخروج  معلومات متداخلة ومتناثرة 

الاصطلاحية والمهام التي تضطلع بها( (29(:
العراق  في  القاعدة  تنظيم  سه  أسَّ عقدي  عسكري  فكري  منظور  الانغماسية:  أولا: 
ما  ومنها  المتطرّفة،  السلفية  التنظيمات  معظم  بعده،  من  والتزمته  واليمن،  وسورية 
يسمى تنظيم الدولة الإسلامية )داعش( كوسيلة لتحقيق أهدافٍ نوعيّة في صفوف 

خصمها. 
الأجيال  باقي  عن  يختلف  الذي  الانتحاريين  من  الرابع  الجيل  الانغماسيون:  ثانيا: 
تحقيق  نحو  بها  تتحرك  التي  المتشددة،  للتنظيمات  الضاربة  القوة  بوصفه  الأخرى، 

أهدافها. 
الفكر  هذا  توظيف  إلى  أدت  التي  الأسباب  ولعلّ  التسمية:  توظيف  سبب  ثالثا: 
الأفغانية  بـ)الحرب  اصطلاحاً  يعرف  ما  مرحلة  إلى  تعود  المتطرفة  الجماعات  من 
تشرين  في  وقعت  التي  القتالية  العمليات  أثناء  في  التسمية  ظهرت  إذ  السوفيتية(؛ 
لقوات  مقابلًا  ليكون  القاعدة  تنظيم  واستحدثه   2001 عام  الأول/أكتوبر 

)الكوماندوز الأمريكي(.
رابعا : سمات الانغماسيين:

ينماز الانغماسيون بأنهم ذوو بنية جسمانية قوية.-1
على 2- للحصول  والقوية   الشاقة  التدريبات  من  عالٍ  بقدرٍ  الانغماسيون  يحظى   



٣٤٤

"الغَايات اطُؤالمصاديقِ وتَش تطابق"  والآخرِ الانغماسي ف المَوت القَصدي في خطَابِ الطَّ

لياقةٍ بدنيةٍ عالية. فضلا عن التدريبات النفسية، وتغذيتهم بأفكار عَقَدية تجُاه الآخر 
الديني والمذهبي. 

 تمتُّعه بالشجاعة وعدم التردّد، والولاء المطلق وغير المشروط للتنظيم. 3-
خامسا: مهام الانغماسية: 

بالنقاط  أبرزها  إيضاح  فيمكن  الانغماسية،  الجماعات  بها  تَضْطَلع  التي  الَمهام  ا  أمَّ
الآتية:

ل قلقًا على العَدُوّ عبر ما تمارسه من عملياتٍ عسكرية -1 استعمالهم قُوّةً ضاغطةً تُشكِّ
فوضوية تتنافى وأخلاقيات الحرب وأدبياتها.

 التشديد على تحقيقِ الهدََف النوعيِّ على العدو بغضِّ النَّظر عن الأخطاء الواقعة، 2-
رِ أو الخسائرِ البشريةِ أو المادية، وهذا ما يتنافى والمبدأ الإسلامي الذين  وحجم الضرَّ
النظَر  بغضِّ   ، للانغماسيِّ هدف  هي  الموجودات  كُلّ  إذ  وتطبيقه؛  التزامه  يدعون 
تعريفات  أبسط  في  يقال  -كما  فهم  والإنسانية.  الدينية  انتماءاتها  أو  حرمتها  عن 

الانغماسيين- -الذين إذا ذهبوا وتمنطقوا بالحزام الناسف لن يعودوا-.
 التَّسلُّل في صفوف عناصر الخصم، وقتاله في عُمْق منطقته؛ بهدفِ رَبْكهِ والتأثير 3-

الأماميّة  الثغرات  فتح  في  إليه  ينتمون  الذي  الفصيل  ة  مَهَمَّ وتسهيل  معنوياته،  في 
والاقتحام والسيطرة.

 إيقاع أكبر قدر ممكن من الخسائر البشرية لدى الخصم، من دون أن يتبعها هجوم 4-
مٍ ميدانّي.  أو أن يكون لها هدف بتحقيق تقدُّ

 الإيحاء العُنفْي أو الوَقْعُ الإعلاميّ الذي تُحدثه لفظة الانغماسيَّة أو الانغماسيين في 5-
تسويق إصدارات الجماعات المتطرفة. 

واستخدامُ  العنف،  تأكيدُ ستراتيجية  مات  السِّ بين هذه  الجامع  أنَّ  سَلَف  ممَّا  يتَّضح 



٣٤٥

أ.م.د.محمد حسين مهاوي

دة المفرطة التي لابُدَّ أن يتَّسِمَ بها الُمنتمون إلى تنظيم داعش، ومن على شاكلتهم  الشِّ
في  المختصّ  «المنتمي»  الكاتب  ناجي  بكر  أبو  يقول  لذلك  والمبدأ،  العقيدة  حدّ 
نْ  مَ دةً في الجهاد:»وَ دة ستراتيجيةً مُؤَكَّ الجماعات المتشددة في مَعْرِض حديثهِ عن الشِّ
، وإرهاب، وتشريدٌ  لْظَةٌ ، وغِ ةٌ دَّ وَ إلا شِ اْ هُ هادَ مَ لِمَ أنَّ الجِ ، عَ بْلُ قَ نْ  ادَ مِ هَ سَ الجِ ارَ مَ
»(30( ولايمكن وَصْل الجهاد بالعُنفْ، وإقحامه فيه؛ لأنَّ ذلك الاضطراب  انٌ وإِثْخَ
والتَّداخُل المفهوميِّ والتَّلازُم المعنوي بين الجهاد والعنف -كما يقول الدكتور معتز 
حًا أن الإشكالَ في هذا الخلَْط  طٌ لمفهوم الجهاد بالمطلق، موضِّ الخطيب- إدانةٌ وتورُّ
، من الممارسات الفرعية لبعض الجماعات المتطرفة كتنظيم القاعدة، ومن ينحو  آتٍ
، وما هُوَ إرْهابٌ (31(.  منحاها، ممَّا أدَّى إلى الخلَْط، وعدم التمييز بيَن ما هُوَ مُقاومةٌ
لذا تلحظ في خطاب داعش كما يقرأه الكاتب السوري ياسين الحاج:» احتفاءٌ قويٌّ 
ُم  ابهَ َ ، وشرَ ءُ لاَ مْ الأَشْ هُ ِما. حين يقولُ داعشيُّون مثلا بأن أَنِيْسَ بالموتِ والقتلِ ومفرداتهِ
 ، عِيشونَ في الموتِ م يَ نِي أَنهَّ عْ ، فإنَّ في هذا ما يَ يْفِ بْحِ والسَّ ، وحين يهزجونَ للذَّ اءُ مَ الدِّ
»(32(، مبتكرين بذلك أنماطًا مهولةً وبَشِعَةً من الموت، ويمضي الحاجّ في  لِهِ ن أَجْ وبِهِ ومِ
تفكيك العَلاقةِ الانتمائية بين الموتِ والفكر الداعشي بوصفها ظاهرةً مُستحكمةً؛ إذ 
لِّ حالٍ  ، يَنعكسُ على كُ اعشيّ انجذابٌ شديدٌ للموتِ قِ التَّكوينِ الدَّ مْ يَلْحَظُ : «في عُ
ا،  ريًّ ذْ اءً جَ دَ عادونَ للفنِّ عِ هم. الجماعةُ مُ وزِ مُ واعشِ وبَلاغتِهم ورُ ومِ الدَّ مُ ياةِ عُ في حَ
 . تهدُ في أن تَضيقَ المسافةُ بينَها وبينَ الموتِ إلى أقصى حدّ تَصقونَ بحياةٍ ترابيةٍ تجَ لْ ومُ
 . تِهِ الخاصّ وْ ولعلَّ المسافةَ الضيِّقة بين الداعشي وضحيتهِ هي أيضا المسافةُ بينَهُ وبينَ مَ
الداعشي  الاعتقاد  كذلك  يَقيسُ  ربما  الذي  الأمرُ   ، للموتِ الميسورَ  استعداده  أعني 
هناك  يحيا  أن  يلبث  فلا  «الدار»،  هذه  في  «يستشهد»  «الدارين»:  بينَ  المسافةِ  بقربِ 
ة  منعما في «الدار الأخر￯»» (33( ويحدو بهم هذا الانسياق الأعمى الى مُغرياتٍ أُخرويَّ



٣٤٦

"الغَايات اطُؤالمصاديقِ وتَش تطابق"  والآخرِ الانغماسي ف المَوت القَصدي في خطَابِ الطَّ

اللذائذ  من  وغيرها  الجَنَّة  وطيِّبات  العِين،  الحوُر  بأحضان  م  والتنعُّ المنزلة،  كسُموِّ 
الظاهرة  تلك  جعلَ  مما  الجماعات،  هذه  لمغامرة  رَغَبيةً  دافعيةً  تُشكّل  التي  لة  المؤجَّ
ة لحفظ الدين! كما اتضح فيما  ورةً ماسَّ تتنامى الى حدِّ أن تتطورَ إلى عَدّ الانتحارِ ضرَُ
سبق، بغضِّ النظر على )الكيف والأين والمتى( متجاوزة بهذا حتى المبنى الميكافيلي، 
لدى  المتواصل  القصديّ  الموت  إيقاعَ  تضبط  فلاحاكميةَ  الغاية!!  تبرر  هنا  فالغاية 
الوجود،  إثبات  عن  والبحث  والفوضى،  والمغامرة  فالتعمية  الفكر،  هذا  أصحاب 
ِالعنف متبنيات تجعل من الموت انهزامًا إلى الأمام  وإحكام القبضة عبر إثارة نزعة 
، وفي ذلك قد تجد في عمل الانتحاري مَنزْعًا صَوْب سعادةٍ مَنقْوصةٍ أنويةٍ  دونما وَعيٍ
لٌ ما  ل مُتأمِّ ، بل رُبَّما يتوصَّ لايُمكن أن تكونَ أُممَيةً مُنطلقةً من فكِرٍ جمَْعيٍّ حَيٍّ مُتنامٍ
إلى نتيجةٍ شبهِ حتميَّة، مُفادها أنَّه مثل هذا النوع ماتَ ليموتَ فيُنسَى، ومردّ ذلك من 

دونِ شكٍّ يعودُ إلى اختلال الغاية واضطرابها.
     في حين أنَّ النظرَ بائنٌ ومخُتلِف في مسألة إسقاطِ فكرة الموت القصديّ، وإجرائها على 
ا تنطلق من مُعْطى إنسانيٍ أخلاقيٍّ قبلَ أنْ تكونَ مُهَيْمِنةً إسلاميّة  ة الطَّف؛ لأنهَّ مَشْهديَّ
عقدية، جاءت لإنشاد العدل وتحقيقه كثابتٍ سماوي. فالإمام الحسين )ع( لم يغامر 
بنفسه وأهل بيته وأصحابه ليجعلهم وقودًا لنار الحرب، وما يُدلل على ذلك رَفْضُ 
تُموني  هْ رِ كَ اْ  :إِذَ النَّاسُ ا  العودة:»أيهُّ بفكرةِ  طالَبهم  حين  لديارِهِ  الرجوعَ  له  المناوئين 
نٍ من الأرض»(34(، فمن هنا تُدفَعُ غائلةُ الانتحارية  أْمَ فْ عنكم إلى مَ ِ نيِ انْصرَ وْ عُ دَ فَ
عن قصدية الموت في فكر رجالات الطف؛ لأنهّا كما أسلفنا تنطلق من مُعطى إنسانّي 
في  ذلك  مِصداق  تجد  لذا  وإخافتهم؛  الناسِ  أَرْهَبَة  على  لايقوم  توعويّ  إصلاحيّ 
دُرّة الإمام الأخلاقية، ووجدانه الإنسانّي، حين استطالت رأفتُه حتى أعداءه، فهو 
المشفق على ظالميه لدخولهم النارَ على الرغم ممَّا تسببوا له من أذًى!، وهذا فارقٌ لك 



٣٤٧

أ.م.د.محمد حسين مهاوي

أنْ تتأملَ بُعْدَه الإنساني والأخلاقي، إذا أحدثت مُقايسةً لأصحاب الفكر الآنف، 
فشتانَ بيَن مَوْتٍ مُفضٍ إلى موتٍ أَنَويٍ ضيّق ليس له ذكر، وآخْرَ مُفضٍ إلى حياة أُممَيَّة 
ا لأفق الموت  حازت الخلود في الدارين؛ إذ نلحظ عند الإمام الحسين وأصحابه كَسرًْ
المقرون بالأسى والخشية، والجزع إلى دلالة جماليّة ترى في الموت أفقًا رَحْبًا، تجاوزت 
نمطيَّته المعهودة لتستحيلَ قِيمًا عُليا تُفضي إلى سعادة سرمدية. فيكفي لمتلقٍ أن يقرأ 
انزاحت  المضمون،  تقِْنياتٍ بلاغيّة عالية  يُضمره من  المحايث، وما  الإمام  في نص 
الدلالي من نمطيَّة الموت  المغزى  نقلَ  إبداعيًّا  الدلالية لتشكل أسلوبًا  فيه المضامين 

الحاملة للخوفِ والسكونية إلى صورةٍ جمَاليَّةٍ مِلْؤُها حياةٌ وسَعَاْدَة.  



٣٤٨

"الغَايات اطُؤالمصاديقِ وتَش تطابق"  والآخرِ الانغماسي ف المَوت القَصدي في خطَابِ الطَّ

الخاتمة:
ل إليها البحث على النحو الآتي: يمكن إيجاز أبرز النتائج التي توصَّ

اللغوي -١ المنظور  من  ولاسيَّما  المختلفة  الثقافية  للأنساق  الموت  تلقي  يكشف 
والقرآني والأدبي عن ذهاب القوة من الشيء وسلبها، وأنه شعور نفسي يبعث على 

الكدر والخوف والحزن.
الرؤية -٢ وأصحابه  السلام  عليه  الحسين  الامام  عند  الموت  مفهوم  تلقّي  يتجاوز 

النفسية الى التخليق الجمالي في النظر إليه طريقًا إنسانيًّا وأخلاقيًّا وروحيًّا يؤدي الى 
ة. السعادة الحَقَّ

٣-) ةً اْدَ عَ تَ إلاَّ سَ ￯ المَوْ دتها مقولته العميقة )إنيِّ لا أَرَ  الرؤية اليقينة التي جسَّ
تحقيقها -٤ موسوم  قرآنية  مصاديق  إزاء  الطفيَّة  الرؤية  في  للتمني  العابر  دق  الصِّ

. ) ادِقِينَ نتُمْ صَ تَ إِن كُ ا المَْوْ نَّوُ تَمَ بالندرة والتردد والظنية )فَ
ينطوي -٥ الذي  الانتظاري(  غير  )الموت  او  القصدي(  )الموت  مصطلح  اجتراح 

الغايات  وتشاطؤ  الانغماسي،  والمنظور  الحسيني  المنظور  بين  المصاديق  تطابق  على 
والدافعية الأخلاقية بين المنظورين.

وسبب -٦ مصطلحي)الانغماسية(  وتحديد  الانغماسي  الآخر  مفهوم  انتاج  إعادة 
التسمية و)الانغماسيين( وسماتهم، وأبرز المهمام المنوطة بهم.

استخدام الفوضى والعنف والشدة المفرطة من الانغماسيين كاسترايجية الإخافة -٧
في تسويق الموت، لافرق إن كان المائتُ انغماسيا أو هدفًا إنسانيا آخر.

لها البحث.  وغيرها من النتائج التي تحصَّ
 وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أفضل الرسل والأنبياء 

محمد وآله الطيبين الطاهرين.



٣٤٩

أ.م.د.محمد حسين مهاوي

 هوامش البحث:
1/ينظر: لسانيات الخطاب وأنساق الثقافة:)15(

2/ مقاييس اللغة، مادة: )م و ت(
*الروم: 19
* مريم: 23

* الأنعام: 122
* النمل : 80

المرادفة  3/ لسان العرب، مادة: )م و ت(، وللإفادة والزيادة في تفصيل دلالة الموت والألفاظ 
التي تدل عليه، ينظر: الموت والألفاظ المقاربة له في القرآن الكريم:)116-115(

* الأحزاب: 19
4/ تفسير الكشاف: )3: 514(.

5/ الميزان في تفسير القرآن:)16: 294(.
* محمد : 20

*ق :19
6/ الميزان في تفسير القرآن: )18: 348(.

* الجمعة: 8.
7/ ديوانه: )66(.

8/ ديوانه: )218(.
9/ ديوانه: )49(.

10/ شرح أشعار الهذليين: )1: 4، 6، 8(.
11/ ديوانه: )6: 2645(.

12/ ديوانه: )1: 510(.
13/ ينظر: صور الخوف في شعر القرن الثالث:)47-18(.

14/ أسطورة الموت والانبعاث في الشعر العربي الحديث:)60-59(.
* ال عمران : 185.

15/أعيان الشيعة:)1 :581(.
16/ الخطاب الحسيني في معركة الطف دراسة لغوية وتحليل:)79(.

17/ لسان العرب، مادة: )ل س ن(.



٣٥٠

"الغَايات اطُؤالمصاديقِ وتَش تطابق"  والآخرِ الانغماسي ف المَوت القَصدي في خطَابِ الطَّ

18/ أعيان الشيعة :)1: 598(.
19: ينظر: لسان العرب، مادة:)س ع د(.

سور  في  تطبيقية  -دراسة  القرآني  الخطاب  في  التوكيد  لأسلوب  الحجاجية  القيمة  ينظر:   /20
الحواميم: )36(. 

* البقرة: 94، 95.
21/ ثورة الحسين في ظلال نصوصها وو ثائقها:)40(.

22/ أعيان الشيعة:)1: 581(.
23/ مقاييس اللغة: مادة )غ م س(.
24/ لسان العرب: مادة )غ م س(.

25/ الفتاوى الكبرى، مسألة 813: )4: 332(. و للاستزادة والتفصيل، ينظر: الجهاد والفدائية 
في الإسلام:)167-165(.

*أحد أنصار رسول الله وهو أخو الصحابي أنس بن مالك الخزرجي، شهد معركة أحد، ويُعَدُّ 
أحد المبايعين تحت الشجرة، ينظر: سير أعلام النبلاء:)1: 196(.

26/ ينظر: المصدر نفسه:)1: 197(
27/ينظر: تنظيم القاعدة في العراق، مقال منشور في موقع بوابة الحركات الإسلامية، وقد تناقل 
خبر تشكيل كتيبة البراء بن مالك غير موقع إخباري، مثلا على سبيل المثال لا الحصر مثلا موقع 

دنيا الوطن.
28/ هل كان البراء بن مالك انتحاريا؟  مقال منشور في موقع صحيفة المثقف.

29/ ينظر: الانغماسيون رهان الورقة الأخيرة لـداعش، دراسة صحفية منشورة في موقع الوطن 
الأوسط،  الشرق  صحيفة  موقع  في  منشور  مقال  العراق،  في  داعش  بقايا  الانغماسيون  العربي، 
الانغماسيون: القوة الضاربة للتنظيمات الجهادية، تقرير صحفي مفصل، منشور في موقع العربي 

الجديد، أخبار توظف لفظة الانغماسية إعلاميا في جريدة النبأ.
ة» :)34(. 30/ إدارة التوحش «أخطرُ مرحلةٍ ستمرُّ بها الأمَّ

31/ ينظر: العنف المستباح»الشريعة في مواجهة الأمة والدولة:)45(.
32/ أنماط الموت السورية، مصنفة حسب القاتلين، مقال تفصيلي منشور في موقع الحوار المتمدن.

33/ المقال نفسه.
34/ تاريخ الطبري:)6: 228(.



٣٥١

أ.م.د.محمد حسين مهاوي

قائمة المصادر والمراجع:
-القرآن الكريم

والملوك  الأمم  تاريخ  الطبري»  تاريخ   /1
المؤلف» ، محمد بن جرير الطبري، دار الكتب 
السنة  الأولى،  الطبعة  بيروت،   – العلمية 

.1407
غوامض  حقائق  عن  الكشاف  تفسير   /2
التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، جار 
الله محمود الزمخشري، رتبه وضبطه وصححه: 
محمد عبد السلام شاهين، دار الكتب العلمية_

بيروت لبنان، السنة: 2003م.
نصّار،  الرومي، تحقيق: حسين  ابن  ديوان   /3
الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، الطبعة 

الأولى، السنة 1979م.
وعلق  شرحه  الرضي،  الشريف  ديوان   /4
الأرقم  دار  حلاوة،  مصطفى  محمود  عليه: 
السنة  الطبعة الأولى،  ابن أبي الأرقم، بيروت، 

1999م.
الأعلم  شرح  العبد،  بن  طرفة  ديوان   /5
ولطفي  الخطيب،  درية  تحقيق:  الشنتمريّ، 
بيروت-لبنان،  العربية،  المؤسسة  الصقال، 
السنة  الثانية،  الطبعة  الثقافة_البحرين،  ودار 

2000م.
بديع  أميل  تحقيق:  كلثوم،  عمربن  ديوان   /6
الأولى،  الطبعة  العربي،  الكتاب  دار  يعقوب، 

السنة1991م.
7/  ديوان لبيد بن ربيعة، تحقيق: حنا نصر، دار 
السنة  الطبعة الأولى،  العربي، بيروت،  الكتاب 

1993م.
8/ سير أعلام النبلاء، محمد بن أحمد الذهبي، 

مؤسسة الرسالة، السنة 2001م.
السعيد  أبو  الهذليين،  أشعار  شرح   /9
السكري، تحقيق عبد الستار أحمد فراج، مكتبة 

دار العروبة، القاهرة. 
10/ الفتاوى الكبرى، ابن تيمية، دار الكتب 

العلمية، الطبعة الأولى، السنة 1987م.
عبد  تحقيق  فارس،  ابن  اللغة:  مقاييس   /11

السلام هارون، دار الفكر، السنة 1979م.
12/ لسان العرب، جمال الدين ابن منظور، دار 

إحياء التراث العربي-بيروت، السنة1999م.
المراجع:

بها  ستمرُّ  مرحلةٍ  «أخطرُ  التوحش  إدارة   /1
ة»، مركز الدرسات والبحوث الإسلامية الأمَّ

 2/أعيان الشيعة، السيد محسن الأمين، تحقيق: 
للمطبوعات_ التعارف  دار  الأمين،  حسن 

بيروت. 
3/ ثورة الحسين في ظلال نصوصها وو ثائقها، 
د.عبد الهادي الفتلي، مكتبة الغدير للدراسات 
السنة  الثالثة،  الطبعة  والتوزيع،  والنشر 

2012م.
 4/ الجهاد والفدائية في الإسلام، الشيخ حسن 
الطبعة  بيروت،  الجديدة  الندوة  دار  أيوب، 

الثانية، السنة 1983م.
5/ الخطاب الحسيني في معركة الطف دراسة 
لغوية وتحليل، د.عبد المحسن كاظم الياسري، 
العتبة  في  والثقافية  الفكرية  الشؤون  قسم 



٣٥٢

"الغَايات اطُؤالمصاديقِ وتَش تطابق"  والآخرِ الانغماسي ف المَوت القَصدي في خطَابِ الطَّ

الحسينية المقدسة، الطبعة الأولى، 2009م. 
6/ العنف المستباح»الشريعة في مواجهة الأمة 
والدولة، دار المشرق، القاهرة، الطبعة الأولى ، 

السنة 2017م.
في  التوكيد  لأسلوب  الحجاجية  القيمة   /7
سور  في  تطبيقية  -دراسة  القرآني  الخطاب 
ماجستير،  رسالة  صورية،  عبايدية  الحواميم- 
السنة  الجزائرية،  واللغات  الآداب  كلية 

2012م.
الثقافة «فلسفة  8/ لسانيات الخطاب وأنساق 
الثقافة»،  وشروط  الخطاب  نظام  بين  المعنى 
منشورات  يوسف،  أحمد  الفتاح  د.عبد 
ناشرون_،  للعلوم  العربية  الاختلاف_الدار 

الطبعة الأولى، 2010م.
السيد  العلامة  القرآن،  تفسير  في  الميزان   /9
مؤسسة  منشورات  الطباطبائي،  حسين  محمد 
الطبعة  لبنان،  للمطبوعات_بيروت  الأعلمي 

الأولى، السنة 1997م.

الرسائل والأطاريح:
1/ أسطورة الموت والانبعاث في الشعر العربي 
الحديث، ريتا عوض، رسالة ماجستير، مقدمة 

للجامعة الأميركية في بيروت،1974م.
2/ صور الخوف في شعر القرن الثالث، عبد 
دكتواره،  أطروحة  الهادي،  علي  رضوان  علي 
السنة  الآداب،  كلية  الزقاقيق_مصر،  جامعة 

2009م.
في  التوكيد  لأسلوب  الحجاجية  القيمة   /3

سور  في  تطبيقية  -دراسة  القرآني  الخطاب 
ماجستير،  رسالة  صورية،  عبايدية  الحواميم- 
السنة  الجزائرية،  واللغات  الآداب  كلية 

2012م.
  

 الدوريات:
القرآن  في  له  المقاربة  والألفاظ  الموت   /1
د.حميدة حسن، بحث  دراسة دلالية،  الكريم، 
المجلد  العدد206،  الأستاذ،  مجلة  في  منشور 

الأول، السنة 2013م.

شبكات الانترنت:
1/ أخ�ار توظف لفظة الانغماس�ة إعلام�ا 
رجب   7  ،173 العدد  الن�أ،  ج��دة   �

��
h�ps://azelin. الرا�ط:  ع�   ،1440
files.wordpress.com/2019/03/
the-is lamic-state-al-nabac-

c84e28099-newsle�er-173.pdf
العراق،   �

�� داعش  �قا�ا  الانغماسيون   /2
موقع   �

�� م�شور  مقال   ، مصط�� حمزة 
ق الأوسط، 5 يوليو 2018،  صح�فة ال��
h�ps://aawsat.com/ الرا�ط:  

/home/ar�cle/1321351
ة  الأخ�� الورقة  رهان  الانغماسيون   /3
� موقع 

لـداعش، دراسة صحف�ة م�شورة ��
 ،2018 يوليو   12 بتار�ــــخ   ، � العر�� الوطن 
h�ps://alwatanalara- الرا�ط:  ع� 

. /bi.com



٣٥٣

أ.م.د.محمد حسين مهاوي

4/ الانغماسيون: القوة الضار�ة للتنظ�مات 
 �

صح�� تق��ر  سم�سم،  ع���  الجهاد�ة، 
الجد�د   � العر�� موقع   �

�� م�شور  مفصل، 
الرا�ط:  ع�   ،2014 22د�سم��  بتار�ــــخ 
h�ps://www.alaraby.co.uk/poli-

 ،/�cs/2014/12/22
5/ أنماط الموت السور�ة، مصنفة حسب 
مقال  صالح،  الحاج   � �اس��  ، � القاتل��
المتمدن  � موقع الحوار 

تفص��� م�شور ��
الرا�ط:  ع�   ،2014  /11  /7 بتار�ــــخ 
h�p://www.ahewar.org/debat/

show.art.asp?aid=440539&r=0
مصط��  العراق،   �

�� القاعدة  تنظ�م   /6
� موقع بوا�ة الحر�ات 

، مقال م�شور �� � أم��
ع�   2018 أ�ت��ر   27  �

�� الإسلام�ة، 

h�p://www.isla-  �
و�� الأل��� الرا�ط 

 ،mist-movements.com/2602
: �

و�� 7/ موقع دن�ا الوطن ع� الرا�ط الأل���
h�ps://www.alwatan-  
v o i c e . c o m / a r a b i c /

news/2005/06/02/22746.html
اء بن مالك انتحار�ا؟ علاء   8/ هل �ان ال��
صح�فة  موقع   �

�� م�شور  مقال   ، اللا��
 ،2009 / 4 /11 �

المثقف، العدد 4601 ��
h�p://www.  : �

و�� الأل��� الرا�ط  ع� 
almothaqaf.com/qadayaama/

qadayama-12/79726

 





 التعالق النصي في الشعر التسعيني
 عن السيدة زينب الكبرى (عليها السلام)

Textual Allusion in the Ninetieth Poetry about the 
Greatest Zeinab ( Peace be upon her )

الباحثة زينب محمد عبود  الموسوي 
Researcher: Zainab Mohammed Aboud Al-Moosawi

الأستاذ الدكتور عباس رشيد الدده الموسوي
Prof. Dr. `Abbas Rasheed Al-Dada Al-Moosawi 

جامعة بابل/ كلية التربية للعلوم الإنسانية/ قسم اللغة العربية 
Dept of Arabic� College of Educa�on for Humanist Educa�on 

� University of Babylon

"تسليم نقدي إجرائي"

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي
Turnitin - passed research





٣٥٧

الباحثة زينب محمد عبود جاسم أ.د.عباس رشيدة الدده الموسوي/ 

المستخلص
مثلت المنطقة الزمنية في تسعينات القرن العشرين مشهداً مهمًا في الشعرية العراقية 
التسعيني  الشّاعر  منجز  يؤطر  وبما   ، الثالثة  الألفية  في  يمتدُ  حضورها  مازال   ،
 ، السابقة  الشّعرية  للأجيال  التبعية  يرفض  طموحاً  نصاً  منه  تجعل  التي  بالأسباب 
الوراثية ، فهو  أنّه يحمل جيناته  ويسعى للانعتاق من هيمنة الموروث الشعري مع 
نصٌ مختلف والذي منحه جواز الاختلاف هذا حجم الأسى الذي عاشه وأبناء بلده 
، وتمثيله لواقعه هذا مكنه من أن يعبر مسافات في الموروث الديني والثقافي ؛ حين 
المرحلة  السيّدة زينب عليها السلام عنواناً على  وجد في شخصية عقيلة الهاشميين 
التي يعيشها ، فاستمد من النبتة العلويّة التي اجتثت جذور الطغيان  الصوت الثائر 

الرافض للظلم في كل زمان ومكان . 
      ومن أجل أن يحقق هذا البحث مبتغاه، فقد بني على رصــد البنيات الدالة على 
التعالق النصي في منجز الشّــاعر العراقي التسـعيني وتحديداً في المدة الزمنية )1990-
2016( لخطورة هذه المدة في حياة العراقيين بشــكل عام ، والشّــاعر بشــكل خاص  
وبما يجســد الجوانب الدلالية في شــعرية التعالق النصي التي جســـدت صبر الحوراء 

وجلدها .



٣٥٨

التعالق النصي في الشعر التسعيني عن السيدة زينب الكبرى (عليها السلام)

Abstract:

     The �me zone of  the nine�eth represents an important 

scene in the Iraqi poetry whose presence con�nues in the 

third millennium and gives shape to the achievement of 

the nine�eth poet to set an ambi�ous repudia�ng all the 

conven�ons of the  previous  genera�ons . Such a trend 

seeks to escape the poe�c heritage , though having its 

seal, to cull a sense of par�cularity due to the grief man 

experiences . This representa�on of reality enables him to 

take dominance over the religious and cultural heritage 

since he finds in the personality of the Hashemite pinnacle 

, Lady Zeinab (peace be upon her) , a pathway to confront 

all  tyranny and injus�ce everywhere and every when .

      To achieve the research aims , there should be a kind 

of monitoring on the structures of the textual dependent 

on the achievements of the Iraqi poet in the nine�eth , 

specifically in the �me period 19902016- for the serious-

ness of this period in the life of Iraqis in general and the 

poet in par�cular . 



٣٥٩

الباحثة زينب محمد عبود جاسم أ.د.عباس رشيدة الدده الموسوي/ 

      لابد للعمل الأدبي من فضاء تأتلف الألفاظ فيه ومعانيها في نسيج خاص هو 
)النص(، الذي يحدّه بارت بأنه السطح الظاهري للنتاج الادبي ،فهو نسيج الكلمات 
ذلك  إلى  استطاعت  ما  ووحيداً  ثابتاً  شكلا  ينتج  بما  والمنسقة  التأليف  في  المنظومة 
سبيلا(1( . حيث لاتكتفي الكلمة بذاتها  بل تحتشد في حزمة من الكلمات والمفاهيم 
لاتكون  فالكلمة   »  )2) لها  لانهاية  تركيبات  في  غيرها  مع  للدخول  القابلة  المتعددة 

وحدها أبداً «(3(  حسب سوسير )ت1913( .
من  يحاك  أنه  نجد  ما  نص  سطح  نسج  نتبع  فحين   ، النصوص  حال   ، وكذا         
تضايف عدة نصوص في إطار نص مضيف يحتفظ بسمات نصوص عدة، فمن غير 
الممكن أن يكون النص نقياً بريئا، لأنّه في جوهره مجموعة من النصوص المتداخلة (4( 
في نص يحتفظ بالمركزية، وبغية الوقوف على المهاد البيئي للمصطلح، فهو مصطلح 
من  طرأ  وما  الحديث  العصر  مستحدثات  بسبب  ظهر  المنشأ،  غربي  حديث  نقدي 

تطور بمختلف أبعاد الحياة.
 ولتحديد المهاد الزمني، فقد استخدم المصطلح لأول مرة في أبحاث البلغارية جوليا 
كرستيفا بين عامي 1966- 1967 .(5(  حين أكدت أنّ النص محال أن يكون وليد 
التواصلية وما  الكلمات  العلاقة بين  اللغة، مما يكشف  نظام  توزيع  يعيد  نفسه فهو 
أخرجت  )كرستيفا(  فـ  ؛  معها(6(  والمتزامنة  السابقة  الأقوال  من  مختلفة  أنماط  بين 
بذلك النص من المدار البنيوي إلى علاقته بالنصوص الأخرى مستفيدة في ذلك من 
بالرواية وفي نمطها الحواري(7( )الرواية متعددة  أبحاث باختين وتحديداً ما يتصل 
في  السردي  للخطاب  ونقده  قراءته،  خلال  من  قواعدها  أرسى  حين  الاصوات( 
روايات دستوفسكي . وإن لم يستخدم مصطلح التناص ، بل الحوارية للدلالة على 

تقاطع النصوص والملفوظات في النص الروائي الواحد .(8( 



٣٦٠

التعالق النصي في الشعر التسعيني عن السيدة زينب الكبرى (عليها السلام)

أنّه ترحال  التناص بصيغ مختلفة ، فقد عرّفت النص على       تحدثت كرستيفا عن 
المقتطعة   ، الملفوظات  وتتنافى  تتقاطع  معين  نص  فضاء  ففي  للنصوص،  وتداخل 
من  فسيفسائية  لوحة  عن  عبارة  هو  نص  كل  أنّ  ترى  فهي  أُخرى(9(  نصوص  من 

الاقتباسات ،وتشّرب وتحويل لغيره من النصوص(10( . 
       وتوالى النقاد الغربيون بعد جوليا كرستيفا في أبحاثهم ، مما ترتب عليه تعددية 
إنها تتوحد في إظهار  يتبعها واضعوها إلاّ  التي  المسميات والمفاهيم بتعدد المنهجية 
النصوص  تتداخل  وإنّما   ، ما ونصوص أخرى سبقته  والتداخل بين نصٍ  التفاعل 
ببعضها عند الأدباء عامة والشعراء خاصة ، طلبا لتقوية الأثر ، أو توسعاً في القول 

بالإحالة على نصوص أخرى(11(. 
       وليس الأمر بمختلف بالنسبة للنقد العربي الحديث، فقد اختلف النقاد والباحثون 
العرب في تحديد مفهوم موحد للتناص ، فهو مصطلح مُحدث دخل إلى النقد العربي 
(12( وسواء  الغربيين مع بعض الإضافات  النقاد  الحديث . واعتماداً على طروحات 
النصوصية((14( أم  النصوص،  أم تداخل  النصوص((13(  أكان تحت مفهوم )تعالق 
)النص الغائب((15( أم )التفاعل النصي((16( ، فهو ليس غير إدراج التراث في النص 
من  بالإفادة  الاستنطاق  وإعادة  والتحاور  بالتجاوب  التراث  في  النص  وإدراج   ،
الوعي التراثي في نسيج جديد يصل منه الكاتب إلى توليد بنى جديدة(17(. فلم يعد 
النص بنية مغلقة مسيجة بسياج، وإنّما النصوص تشير إلى نصوص أُخرى  مثلما تشير 

الاشارات إلى إشارات أُخرى، لا إلى الأشياء المعنية مباشرة.  



٣٦١

الباحثة زينب محمد عبود جاسم أ.د.عباس رشيدة الدده الموسوي/ 

     أمّا كيفية حصول التناص فيتم  بنوعين: 
آولهما: يحدث عن غير قصد من الكاتب ، أي يقوم على العفوية وهو الذي تتسرّب 
أخرى من غير وعي من  مقتطفات من نصوص  أو  الحاضر ملامح  النص  إلى  فيه 

الكاتب.
ثانيهما : يعتمد على الوعي والقصد ؛ فالصياغة في الخطاب الحاضر تشير إلى النص 
، وتحديده  إشارة واضحة  الغائب  النص  إلى  الإشارة  إلى  الكاتب  يعمد  إذ  الغائب 

تحديداً كاملا يصل إلى درجة التنصيص(18( .
يثري  بما  ذاكرته  يمدّ  الذي  الَمعين  التسعيني  للشاعر  الثقافي  الموروث  ويمثل         
، والشعر  النبوي الشريف  ، والحديث  الكريم  القرآن  ، متمثلًا بنصوص  نصوصه 
النثرية بكافة ضروبها  العربي ، والفنون  العربي من الجاهلية حتى يومنا ، والتاريخ 

وأنماطها ، والفكر في مختلف تجلياته.
وغير ذلك مما يتواصل معه سماعاً أو قراءة ، ويأخذه مشافهة أو كتابة .(19( 

      وقد تصدرت نصوص القرآن الكريم لائحة المرجعيات الثقافية لنصوص الشعر 
التسعيني الزينبي ، وتلاها توظيفه لأحداث الفجيعة الكبرى في  واقعة الطف ، وما 
مر على السيّدة زينب عليها السلام من المحن في الواقعة وأحداث السبي، فوجد في 
تفاعل النصوص في الشعر الزينبي مايمثل « إثراء وإغناء للنصوص بعضها بعضاً 
من  نفسه  للمبدع  وانعتاقاً  تحرراً  يمثل  كما   ، ومتنوعة  متعددة  وشكلية  دلالية  بقيم 
قيود الثقافة الواحدة ، ومن قيد الزمان والمكان ، إنّه معانقة أجواء أخرى أكثر رحابة 

وفساحة «(20( 
فيشخص التعالق النصي متجلياً في شكلين : فهو إمّا أن يكون مباشراً أو غير مباشر



٣٦٢

التعالق النصي في الشعر التسعيني عن السيدة زينب الكبرى (عليها السلام)

أولاً : التعالق النصي المباشر 
     يكون ذلك حين  يجتزىء الشاعر قطعة من نص أو نصوص سابقة ويضعها في 
النص الجديد بعد توطئة تجعلها تتلاءم مع الموقف الاتصالي الجديد وموضوع النص 
وأحياناً   ، لها(21(  الحرفي  النقل  أي  بعينها  الألفاظ  باعتماد  النصي  التعالق  فيتمثل   .
يكون مع تحوير بسيط بإضافة أو حذف كلمة أو بإعادة ترتيب المفردات أو التقديم 

والتأخير(22(.
     ويحفل الشعر التسعيني الزينبي بهذا النمط مع أنه يأتي برتبة تلي التعالق النصي غير 
المباشر وخاصة ما يقتبسه من النصوص الدينية وفي طليعتها القرآن الكريم ؛ لما في 
نفس الشاعر من حاجة استدعتها طبيعة التجربة التي يعيشها العراقيون في مرحلة 
أقل ما توصف به أنها مأساوية بمعانيها وصورها مما يتطلب من الشاعر أن يمنحها 

عمقها وأبعادها الحقيقية. ويحملها من الدلالات والطاقات اللازمة لإثارة المتلقي
    فللتناص القرآني ثراؤه واتساعه ؛ إذ يجد الشاعر فيه كل ما قد يحتاجه مما يهدف 
إليه  من قضايا بعيداً عن الشرح والتفصيل ، ممثلًا مادة راسخة في الذاكرة الجمعية 
لعامة المسلمين بكل ما يسطر من قصص وعبر ، فضلًا عن الاقتصاد اللفظي والغنى 

الأسلوبي اللذين يتميز بهما الخطاب القرآني .
        ويتمثل هذا الضرب من التعالق النصي في قصيدة ) الطوفان ( للشاعر نجاح 

العرسان حيث يقول : [ من البسيط ]
من بالســـفينة

من في نوْح لايثقُ
هم فتية آمنوا

   لكنهم غرقوا .(23(



٣٦٣

الباحثة زينب محمد عبود جاسم أ.د.عباس رشيدة الدده الموسوي/ 

– المحلى )بآل( فهو  – جينيت        اتضح التعالق النصي ومنذ المناص(24(  حسب 
نوح جزاء  قوم  تعالى على  الله  أرسله  الذي   ، السلام  عليه  نوح  الى طوفان  يشير  ما 
عنادهم ، وإصرارهم على المعصية )) وَلَقَدْ أَرْسَلْناَ نُوحًا إلىَِ قَوْمِهِ فَلَبثَِ فيِهِمْ أَلْفَ 
سَنةٍَ إلِاَّ خمَْسِيَن عَامًا فَأَخَذَهُمُ الطُّوفَانُ وَهُمْ ظَالمُِونَ (( (25( دلالة العذاب هي ما تشع 
به القراءة الأولى للنص ، وباعادة القراءة للعنوان في ضوء علاقته بالنص تشع دلالة 
البشر  يرتكبها  التي  والمعاصي  الذنوب  من  الأرض  لتنقية  أنّه وسيلة  ، في  الطوفان 

بغيهم وعنادهم . 
     وبتوطئة مناسبة وعبر الاستفهام الذي يعكس حوار الشاعر مع نفسه من جهة 
، ويعكس  مبتغاه في أن يهيّيء المتلقي ويبثه شجونه وتأملاته عن هذا الوجود من 
جهة أُخرى ، مصرحاً منذ اللحظة الأولى بشخصياته ) نوح ، فتية المدينة ( ما يجعل 
القاريء يستعيد في ذاكرته النص القرآني متأملًا في عالمه الخاص وما يمكن أن يثري 
به الشاعر نصه الشعري ، من دلالات يحملها النص المقدس ، فاذا كانت سفينة نوح 
عليه السلام التي أراد لها الباري عز وجل أن تكون وسيلة للنجاة لنوح والمصدقين 
بدعوته ، فهي رمزٌ للحياة ووسيلة للتمسك بها ، الذي يعني التمسك بالإيمان ، بينما 
جاء نص الشاعر متقاطعاً مع هذه الدلالة حين جعلها سبباً للغرق ، فربما نظر إلى 
السفينة على أنهّا وسيلة للهجرة وترك الديار والوطن في عصرنا ، فهي رمز للغربة 

وما تشع من دلالة على الفراق والعذاب والموت الذي يشير اليه بالغرق . 
       فما ان يهُيّيء المتلقي لنسج التأويل المناسب لماِ يقرأ أو يسمع حتى يتعالق نصه 
نَبَأَهُم  الشعري ) هم فتية آمنوا ( مع النص القرآني الكريم : )) نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ 
ِمْ وَزِدْنَاهُمْ هُدًى (((26( فبغية تحميل النص بما يرفد السياق  مُْ فتِْيَةٌ آمَنوُا برَِبهِّ باِلْحَقِّ إنهَِّ
مغاير  سياق  في  التناص  وظّف   ، بثّها  الشاعر  أراد  التي  بالدلالة  اللاحق  الشعري 



٣٦٤

التعالق النصي في الشعر التسعيني عن السيدة زينب الكبرى (عليها السلام)

أراد  المعاصر وقضايا  الواقع  المبتغاة في تصوير  الدلالة  يفجر  ، كي  القرآني  للسياق 
الشاعر الاشارة اليها لماِ وجد بينها وبين قصة النبي نوح عليه السلام من وشيجة ، 
حيث باتت المعاندة والإصرار على الكفر والمعارضة لدعوة النبي واضحة جلية مثلما 
جاء في الآية الكريمة على لسان نوح عليه السلام : ))  قَالَ رَبِّ إنِيِّ دَعَوْتُ قَوْمِي 
لَيْلًا وَنهَاَرًا ● فَلَمْ يَزِدْهُمْ دُعَائِي إلِاَّ فرَِارًا  (((27(  ولايخفى كون نبي الله نوح عليه 
السلام أول من أقام الحجة على التوحيد وأول من جاء بكتاب وشريعة وأول من 

نهض لتعديل الطبقات ورفع التناقض عن المجتمع الانساني .(28(  
      وما أن يسمع المتلقي قول الشاعر ) هم فتيةٌ آمنوا ( حتى يتضح ما حّمل الشاعر 
نصّه من إشارات إلى خصوصية هذه السورة )سورة الكهف( ، حيث يُروى بعد أن 
بعث عبيد الله بن زياد برأس الامام الحسينعليه السلام فدير به في سكك الكوفة ، 
رويَ عن زيد بن الأرقم أنّه قال : ) مُرَّ به على رمحٍ وأنا في غرفةٍ لي ، فلما حاذاني 
عَجَبًا(( آيَاتنِاَ  مِنْ  كَانُوا  قِيمِ  وَالرَّ الْكَهْفِ  أَصْحَابَ  أَنَّ  حَسِبْتَ  أَمْ   ((  : يقرأ  سمعته 
يابن رسول الله أعجب   – – والله  – شعري وناديت : رأسُك  – والله  (29( فوقف 

وأعجب .(30( 
 ويقول : 

الراحلون
ســبايا نحو غربتهم

وآخر الدرب خطوي
كلهم ســبقوا

آمنت أن جبال الليل
تعصمني



٣٦٥

الباحثة زينب محمد عبود جاسم أ.د.عباس رشيدة الدده الموسوي/ 

حين أختبأت
ولكن خانني الألقُ

أنفاس زينبهم
تختارني رئة

لعبرة
علمتني كيف أختنقُ

      يبتعد الشاعر عن المباشرة والتقريرية ، فيحمل نصه الدلالات التي تجعله عبارة 
وما  السبي  أحداث  وظف  حين   ، القاريء  من  واسترجاع  الشاعر  من  إبداع  عن 
تعرضت له السيدة زينب عليها السلام وعيال الإمام الحسين عليه السلام ، الذين 
أُجبروا على الغربة ، وترك ديارهم ، حتى يتعالق النص الشعري في ) جبال الليل 
لاَ  قَالَ  الْمَاء  مِنَ  يَعْصِمُنيِ  جَبَلٍ  إلىَِ  سَآوِي  قَالَ   ((  : الكريم  النص  مع   ) تعصمني 

حِمَ وَحَالَ بَيْنهَُمَا الْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ الْمُغْرَقِيَن (((31( . عَاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللهِّ إلِاَّ مَن رَّ
       فالنص الشعري يمتص النص القرآني محاولاً إجراء بعض التحوير عليه ، متمثلًا 
في لفظة جبل في النص القرآني / جبال في النص الشعري مع اضافة )جبال إلى الليل( 
للمبالغة في تصويره كثرة الذنوب التي تحتاج بالمقابل إلى ما يسترها فكانت )جبال 
الليل( ، هو ليل الشاعر التسعيني حين هيَّأ له ما يعتصم به عندما يسدل ستاره الُمظلم 
؛ فيستر الذنوب والمعاصي ، وهو اختيار يرتبط بموقف شعوري خاص بالشاعر ، 
فهو يدرك تمام الإدراك أنّ لاعاصم اليوم من أمر الله.  فيبرز صوت الشاعر متَّخذاً 
من صوت ابن نوح قناعاً له ، لما وجد في موقفه من صلاحية أن يكون معبراً عن 

موقف معاصر فتشبث به وانطلق منه معبراً عما في ذاته  .
       فيتضح مقصد الشاعر ؛ حين وظّف قصة الطوفان لماِ وجد فيها من مغزى ، 



٣٦٦

التعالق النصي في الشعر التسعيني عن السيدة زينب الكبرى (عليها السلام)

وماتشي به من إمكانيات ، وأبعاد تَعكس الموقف الذي وظّفت فيه ،  فيبرز الصراع 
بين قوى الخير والشر في كل زمان ومكان . وخير من يمثل الجانب الأول )السبايا( 
السلام  عليها  زينب  الحوراء  قافلتهم  يتصدر  من  وأول  )ص(  الرسول  بيت  أهل 
الذين اعتصموا بحبل الله وركبوا سفينة الامام الحسين عليه السلام بوصفها سبيل 

النجاة . ويمثل الجانب الآخر يزيد الكفر وأتباعه . 
       فالشاعر استوحى دلالة الطوفان في تطهير الأرض من أدران الجهالة والكفر 
التي نهض بها الإمام الحسين عليه السلام والعقيلة زينب  الرسالة  بينه وبين  رابطاً 
عليها السلام التي شاطرته دوره ، في الحفاظ على الرسالة السماوية المحمدية التي 
فيها تطهير للأرض من رجس يزيد وإصلاح أمر المسلمين وحمايتهم من الغرق في 
مهاوي الجهالة مرة اخرى ، وبعد أن انقذهم ، جده رسول الله )ص( وبعث فيهم 

الحياة متمثلة بالإيمان .
     ويمكن تمثيل ما جاء من آليات التناص في هذا النص الشعري بما يأتي : 

        القانون         المتناص
     الطوفان
هم فتية آمنوا

جبال الليل تعصمني

اجترار *
اجترار

امتصاص **

 و يتضح التعالق النصي المباشر في قصيدة الشاعر نجاح العرسان )الوادي المقدس( 
يتعالق  إذ  الطفي )كربلاء(  المشهد  التي حوت  إلى قدسية الارض  في إشارة دلالية 
إنَِّكَ  نَعْلَيْكَ  فَاخْلَعْ  رَبُّكَ  أَنَا  الكريمة:))إنِيِّ  الآية  المقدس((32(مع  )الوادي  المناص 

سِ طُوًى (( )33(  باِلْوَادِ الْمُقَدَّ



٣٦٧

الباحثة زينب محمد عبود جاسم أ.د.عباس رشيدة الدده الموسوي/ 

 بدلالة  افتتاح الشاعر قصيدته مقبلًا أرض كربلاء قائلًا : [ من الكامل ]
              لون شفاهك بالتراب مُقبلًا            ها أنت بالوادي المقدس كربلا(34( 

وبذاك يسهم العنوان في قراءة الرسالة التي ارسلها النص . حيث يقول :
            يا عيَن زينبَ اذ خلت من خدرها                لم تخلُ باكيةً على خدرٍ خلا 

            حطتْ وأعشبت المصائبُ فوق  هـا                مة رأسها وأراح راحته البلا
ففي   ، المختلفة  التناص  آليات  فيه  تعمل  دلالي  وبناء  أدبي  حقل  الشعري  النص    
عملية توسيع للنص في وحداته البنائية اللفظية أو التركيبية ، تسهم آلية التمطيط في 
تخصيب النص الشعري  ففي ) أراح راحته ( أُعيد تقليب هذه المفردة عن جذرها 
لانتاج معنى ولغاية ، تسهم في توسيع النص وتناسله داخلياً ، وبذلك يكون النص 

قد تناص مع ذاته ومعجمه الخاص .(35( 
وانما أراد الشاعر بذلك خلق تكثيف دلالي يعكس عظمة دور العقيلة زينب عليها 
للبلا  مستعيراً  البلا(  )راحة  تصبّها  ،التي  والمحن  المصائب  ألوان  وتحملها  السلام 
المعنوي راحةً هوت بالمحن التي ابتُليت بها العقيلة وهي تنهض بدورها النضالي ، 
فتتضح الأنسنة في تشخيص ما هو معنوي ، وجعله يمتلك خصائص الإنسان عبر 
اللغة  ل  المألوف ، عبر صياغة أسلوبية تحمِّ اللغة عن حقيقتها ، إلى تجاوز  انحراف 

دلالات خاصة(36( 
      ويقول مستحضراً شخصية الامام الحسين عليه السلام   بتوظيفه لقول له : 

       عيُن استحي ياعين لو آمن القطا               لغفا أمالك والكرى أن تخجلا 
المشهد  في  متمثلة  الاسلامي  التاريخ  في  مهمة  تاريخية  أحداثاً  الشاعر  يستدعي 
الطفي مستدعياً معه لوعة وحيرة السيّدة زينب عليها السلام ، حين تشاهد الإمام 
آل  خيام  يحاصرون  وهم  الاموي  المعسكر  موقف  يرقب  وهو  السلام  الحسينعليه 



٣٦٨

التعالق النصي في الشعر التسعيني عن السيدة زينب الكبرى (عليها السلام)

رسول الله )ص( في ليلة التاسع من محرم ، فيوظف ما يدور بين الإمام الحسين عليه 
السلام والسيّدة زينب عليها السلام في توظيفه مقولة للامام عليه السلام : 

في  أجبروا  أنهّم  بذلك  الإمام  أراد  وإنّما    )37)) ونام  لغفا  القطا  تُرك  لو  أختاه  يا   (
الخروج من المدينة ، لأنّ العدو لو كان يتركهم لما تركوا وطنهم ، فهو لا يتوقف عن 

ملاحقتهم حتى الاستسلام أو القتل . 
      وهنا تشع الدلالة التي تشير إلى أنّ الإمام الحسين عليه السلام لم يكن من دعاة 

الحروب وإنّما كان من دعاة الإصلاح ونشر السلام والآمان .
ويمكن توضيح ما تمثل من آليات التناص في القصيدة بما يأتي : 

      القانون          المتناص
الوادي المقدس

أراح راحته
لو آمن القطا لغفا

اجترار
اجترار

امتصاص

    
       وبذلك نجد أنّ الشاعر التسعيني ، وفي نمط التعالق النصي المباشر ، قد حافظ 
على الشكل البنائي ) الدلالي والتعبيري ( للنصوص سواء القرآنية منها أم غيرها ، 
فقد يعمد الشاعر في هذا النمط إلى  النقل الحرفي للنصوص ، أو يعمد إلى استضافتها  
العميقة  إو  المضمونية  البنية  يمس  لا  الذي  التحوير  بعض  مع  ومزجها  خطابه  في 

للنص .



٣٦٩

الباحثة زينب محمد عبود جاسم أ.د.عباس رشيدة الدده الموسوي/ 

ثانياً : التعالق النصي غير المباشر 
      يستنبط هذا النمط من التناص استنباطاً ، لانه يعتمد تناص الأفكار ، أو المقروء 
لا   ، مضمونها  أو  بمعناها  تناصها  تستحضر  التي  التأريخية  الذاكرة  أو   ، الثقافي 

بحرفيتها أو لغتها وتفهم من خلال التلميح أو الإيماء . (38( 
ثَمّ  ومن   ، واستلهامه  المعنى  استيحاء  على  النمط  هذا  في  الشعري  النص  فيتكيء 

إفراغه في تراكيب جديدة ، ذات دلالات تعتمد  المعاني المستلهمة(39( . 
        الامر الذي يترتب عليه تفعيل دور المتلقي ، الذي يستنبط المعنى ويحضره في 
خلال  من  نصه  على  الشاعر  يضيفه   ما  على  معتمداً   . النص  تأويل  ثم  ومن  ذهنه 
ذكر إشارة )لفظ( تدل على النص السابق يعتمدها في مد الجسور بين نصه والنص 

الغائب .
      ومن الشعراء التسعينيين من وجد في هذا النمط من التعالق النصي ما يحقق مبتغاه 
في القيام بمهمة سياقية يثري عبرها النص ، بما يمنحه عمقاً ويمده بطاقة رمزية لا 
حدود لها . لذا تفاعلت نصوصه مع النصوص الدينية وفي مقدمتها القرآن الكريم 
، ومع الأحداث التأريخية وأهمها واقعة الطف ، واستدعى الشخصيات باستدعاء 

اقوالها ، وتعالق نصه مع التراث الشعري العربي كما سنوضح . 
      فيطالعنا الشاعر مشتاق عباس معن في أعماله الورقية بقصيدة ) ريشة من سكون 

السؤال ( ساعياً إلى خلق الانسجام بين المصادر الدينية والتأريخية حيث يقول : 
لفلفتُ ما ذرأته  مائدةُ السماء

وحملتهُ ....
ناءت به كتفي



٣٧٠

التعالق النصي في الشعر التسعيني عن السيدة زينب الكبرى (عليها السلام)

فانحنى رأسي
[ يا ابن أُم .........](40(  

نصه  اثراء  في  الكريم  القرآن  وبالذات  الدينية  المصادر  لدور  مدرك  فالشاعر      
الشعري ، فكراً ومضموناً . فيمتص نصه الشعري من النص القرآني الكريم )) قال 
عيسى ابن مريم اللهم ربنا انزل علينا مائدة من السماء تكون لنا عيداً لأولنا وآخرنا 
وآية منك وارزقنا وأنت خير الرازقين(((41( يشع النص الكريم بدلالة تدور حول 
ما تجود به السماء من رزق بأمر الرازق الوحيد رب العالمين ، وسبب طلبهم هذا هو 
ماقصد الشاعر توظيفه من الآية الكريمة متجسداً في جانبين )نريد ان نأكل منها((42( 
فهو سببٌ للعيش ومن ثَمَّ معنى من معاني الحياة ، وظَف الشاعر هذه الدلالة عند 
استدعاء المشهد الطفي ، لكونه حدثاً ثورياً متجدداً في كل زمان ومكان  فيختفي 
صوت الشاعر ويتخذ من صوت السيّدة زينب عليها السلام ما يتقنع به ليفصح عن 

رؤيته للمتلقي لما تمثله هذه الشخصية في كونها ذات سمه دالة ومتجددة . 
، يتحدث من خلاله  التاريخي يصلح أن يكون موضوعاً معاصراً    وكون موقفها 

الشاعر عن 
الذي  التاريخي  القرآني والحدث  النص  النص الجديد  فيستضيف   ، قضايا معاصرة 
يستعرض مأساة الطف بعبارات موحية ، للإلماح الى أفق تجعل التلقي مهيأ لمشهد 
حضور السيدة زينب عليها السلام ، حين قدمت لساحة المعركة بعد إستشهاد الإمام 
وأجلسته  كتفيه  تحت  يديها  وأدخلت   ، خلفه  جلست  حيث  السلام  عليه  الحسين 

حاضنةً له بصدرها(43( . 
) ثم نظرت السماء وقالت : اللهم تقبل منا هذا القليل من القربان ((44( فتضرعت 
ما ضعفت  التي  الأبية  فهي   ، الدين  تعرف عظمة  يتقبله لأنها  أن  الله سبحانه   إلى 



٣٧١

الباحثة زينب محمد عبود جاسم أ.د.عباس رشيدة الدده الموسوي/ 

همتها لفقد أخيها ، بل زادت إيماناً ويقيناً فتجود به تقرباً للباري عز وجل ، شاكرةً ما 
مَنَّ به مِنْ نعَِم في كل حال ، فهو من نهض بدوره لبعث الحياة في الرسالة المحمدية 
والمسلمين فضلًا عن كونه حياً خالداً في عليين . وبذلك تكون قد ألقت الحجة على 
الكفار بقتلهم من خرج لبعث الحياة الكريمة فيهم . إمّا قول الحواريين )وتطمئن 
قلوبنا((45( فهو ما يفسرّ الجانب الثاني لتوظيف الشاعر لهذه الآية الكريمة فبالرغم 
من كون إطمئنان القلوب أمراً جميلًا إلاّ أنّه يدل على عدم قطع منابت التهوس في 
السيدة  موقف  من  يقاطعه  ما  الى  ليشير  ؛  ذلك  الشاعر  وظّف  حين   ، نفوسهم(46( 

زينب عليها السلام فهي المطمئنة بقضاء رب العالمين . 
      والشاعر حين وظّف هذا الحدث التأريخي لا يبغي أن يؤرخ له ، وإنّما هو يضفي 
عليه ذاته وواقعه ، وطبيعة الحالة الشعورية والنفسية التي دفعته للاستعانة بجزء من 
التاريخ ، فهو يتعامل معه وفق ما يكتنفه من قيمة معنوية ودلالة ايحائية يريد ايصالها 

الى المتلقي(47(. 
      ثم يضمن الشاعر ما يدل على أنّه أراد الإشارة لهذا الموقف فهو يشير الى ذلك بـ)يا 
ابن أُم( وهي عبارة كانت تنادي بها الحوراء عليها السلام أخيها الحسين عليه السلام 
حين بثته شكواها قائلة : « يا أخي وابن أُمي ، كيف أسكن وأسكت ، وأنت بهذه 
الحالة «(48(. وللدلالة على أهمية هذه العبارة في سياقها يضعها الشاعر بين أقواس ما 

يشير به الى التناص الشعوري القصدي الذي يريد لفت الانتباه اليه .  
التاريخ  بتواصل  منه  ايماناً  زمنه  منهما  كل  يمثل  نصين  وظّف  فالشاعر  وبهذا        
الذاتي  الشاعر-   - إدراكه  يعكس  للنصوص،بما  المضيّف  نصه  انتاجهما في  معيداً   ،
للواقع الذي يسكن نفسه ورغبةً منه في شد المتلقي ودفعه إلى التركيز في تأويلات 

متضاربة . ولعل آليات التمطيط باتت واضحة في المقطع الشعري متمثلة : 



٣٧٢

التعالق النصي في الشعر التسعيني عن السيدة زينب الكبرى (عليها السلام)

1- )49)  ) الشعري  النص  )هندسة  متطلبات  من  وباعتبارها   : الكتابية  التصحيفية 
والتي تمثلت في استغلال الشاعر فضاء الصفحات واختيار جوانب معينة للكتابة ، 

ترك فجوات أو فراغات أو بياض متروك .
1- ( الأفعال  تعاقب  في  دة  المجسَّ الاحداث  توالي  في  ويتمثل   : الدرامي  الشكل 

لفلفتُ ، حَملتُ،   ناءت .....( ، فضلًا عن الحوار بين الشخصيات ..
فكان لفضاء النص من الناحية الأسلوبية دوره ، ما يجعل النص محملًا بالدلالات 
على  يدل  مما  عنه  المسكوت  الكلام  تقدير  في  المتلقي  لقناعة  تخضع  التي  والمعاني 
التفاعل بين القاريء والنص.  ويحيل نص الشاعر ياس السعيدي ) قربى القصائد( 

إلى المرجعية القرآنية ، على نحو غير مباشر حين يقول : [ من البسيط ]
         ولستَ موسى فمن أغواك رمت لنا            ناراً لتنضج فيها أضلعي الحرى(50( 
        ما أن يقتبس الشاعر من القرآن الكريم مفردةً حتى يتجه ذهن المتلقي لاسترجاع 
المتلقي  ، إذن هي قصة موسى عليه السلام  ولكن يفاجيء  المرتبطة بها  الأحداث 
البنية  المحافظة على  نحو لايجتهد في  القرآني على  النص  يعتمد  الشعري  النص  بأنّ 
التعبيرية القرآنية ،إذ يذوب النص القرآني فيه فيمتصه متعالقاً معه مما  يتطلب الجهد 

في فصل ملامحه عمّن سواه .
       فيستنبط المتلقي المعنى الذي يشع في القرآن الكريم : )) فَلَماَّ قَضَى مُوسَى الْأجََلَ 
عَليِّ آتيِكُم  وَسَارَ بأَِهْلِهِ آنَسَ مِن جَانبِِ الطُّورِ نَارًا قَالَ لِأهَْلِهِ امْكُثُوا إنِيِّ آنَسْتُ نَارًا لَّ
نهَْا بخَِبَرٍ أَوْ جَذْوَةٍ مِنَ النَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ (((51( فيحاور الشاعر النص القرآني  مِّ
مع  الأمر  كان  كما  لنفسه  مراد  أو  لغاية  السلام  عليه  الإمام  خروج  يكون  أن  نافياً 

موسى عليه السلام . 



٣٧٣

الباحثة زينب محمد عبود جاسم أ.د.عباس رشيدة الدده الموسوي/ 

ويقول : 
موساكَ في القصر لايبكي لغربته                والناس قد ضلَّلتهم أُخُتُه الكبرى

وأن  نـبضتَكَ النـجلاءَ مُـطرِقــــةٌ                  لأنـها لم تـجدْ في ســـــبيها خــدرا
واننا مـوعدٌ لا شـــمعَ يعرفُـــــــهُ                  لـوحدنا كُلَّ ليـلٍ نشــعلُ الصــبرا

مسترجعاً  نصه  الشاعر  يوظّف  السلام  عليه  موسى  النبي  شخصية  باستدعاء     
الأحداث التي شهدتها حياته ، حيث يتلو القرآن الكريم أنباء موسى بعد أن طغى 
فرعون في الأرض ، وجعل أهلها شيعاً  وبعد أن ألقته أمه في اليم بوحي من الله تعالى 
، فالتقطه آل فرعون )) قالت أمرأة فرعون قرةُ عين لي ولك لا تقتلوه عسى أن ينفعنا 

أو نتخذه ولداً وهم لايشعرون (((52( 
    والحال بعد ذلك واضح حيث يؤخذ موسى الى القصر ، حتى يحدث ما يمتصه 
لَا  وَهُمْ  جُنبٍُ  عَن  بهِِ  تْ  فَبَصُرَ يهِ  قُصِّ لِأخُْتهِِ  ))وَقَالَتْ   : تعالى  لقوله  البيت  عجز 
بَيْتٍ  أَهْلِ  عَلىَ  كُمْ  أَدُلُّ هَلْ  فَقَالَتْ  قَبْلُ  مِن  الْمَرَاضِعَ  عَلَيْهِ  مْناَ  يَشْعُرُونَ (((53( ))وَحَرَّ
يَكْفُلُونَهُ لَكُمْ وَهُمْ لَهُ نَاصِحُونَ (((54( فكان لأخُت موسى عليه السلام دورها الذي 
أخيها  ارجاع  تعالى ساهمت في  الله  بأمر  الشاعر تضليلًا لآل فرعون فهي  فيه  يرى 

لأمه كي تقر عينها به . 
        وبعد أن شرح ماكان عليه حال موسى عليه السلام وأخته عاد ليربط بينه وبين 
جسده  مرمل  استشهاده  بعد  فهو   ، السلام  عليه  الحسين  الإمام  حال  عليه  كان  ما 
عليها  العقيلة  النجلاء  نبضته  مع  وكذلك  معه  مختلف  فالامرُ   ، الصحراء  بتراب 
السلام ، حيث لا خدر يحفظ عزّها فهي غدت مع عيال الحسين عليه السلام سبيّه ، 
ساروا بهم إلى الشام كما يسار بسبايا الكفار يتصفح وجوههم أهل الأقطار(55( وما 
جرى عليهم من متاعب السفر ومصائب الأسر ، دون أن تتمكن منها بل تحولت 



٣٧٤

التعالق النصي في الشعر التسعيني عن السيدة زينب الكبرى (عليها السلام)

إلى عقل وصبر وثقة بالله تعالى ، فكشفت كل مصيبة نزلت بها عن سر من أسرار 
الإيمان المحمدي.

      إمّا الشاعر أحمد الخيّال فقد وجد في عالم التراث الشعري ما يرفد نصه الشعري 
بما يحقق له الدلالة التي يريد . حين يقول : [ من الكامل ]

مازلتِ تبتكرين صومَ الاسئلة               لنراك في قلقِ الجنوب (56( 
        فما أن يسمع هذا البيت حتى يعيش المتلقي في عوالم الشعر العربي والعباسي 
تحديداً والمتنبي دون غيره ، فينفتح خطاب الخيّال على خطاب المتنبي حين يستحضر 

معنى بيته الشهير: 
على قلقٍ كأن الريح تحتي                 أوجهها جنوباً أو شمالا(57(

             فيمّد الشاعر التسعيني الجذور مع التراث الشعري لماِ وجد فيه ما يرفد خطابه بما 

يلائم تطلعاته ، ورؤيته الفنية ، والحالة الشعورية التي من أجلها وظّف هذه الصورة 
من شعر المتنبي  محاولاً شحن النص بطاقة إيحائية من خارج النص .

      والشاعر حين اختار من البيت الشعري ما عمد إلى تضمينه في نصه الشعري ، بقي 
محافظاً على ما يشير الى هوية البيت الذي اختصر فيه المتنبي قلقه ، وحيرته في مواجهة 
الخطوب التي اعترضته ، فأعاد الشاعر الخيّال إنتاجه في نصه بما ينسجم مع السياق 
والدلالة المعاصرة ، بما أحدث أثره في تحريك مخيلة المتلقي بتحميله ، ما اختصر به 
قلق ومحنة السيدة زينب عليها السلام بعد مقتل أخيها ، وتحملها أعباء حماية عيال 
الحسين عليهم السلام ، وأعباء الدفاع عن رسالة الإمام الحسين واستكمال ما بدأ به 

فهي أمام هذه الأهوال والخطوب في حيرة وقلق لاتعرف بسببها الاستقرار .
منفتحاً  بل جاء   ، منقطعاً عما سبقه  التسعيني  الشاعر  يأت خطاب  لم  وبذاك         



٣٧٥

الباحثة زينب محمد عبود جاسم أ.د.عباس رشيدة الدده الموسوي/ 

على غيره من الخطابات الشعرية ، على النحو الذي يغدو فيه النص أكثر  قدرة على 
تشّرب الخطابات السابقة  وإعادة إنتاجها بتحويلها إلى مستوى آخر يحقق ذاتية نصه 
، وإلاّ كان مجرد تجميع للنصوص  بل لابدّ أنْ يكون للنص المضيّف أو الجديد هويته 
المستقلة، مع إعلان النص الغائب عن هويته فينسجان معاً نصاً منسجمًا له دلالته 

الجديدة .
       فالتناص لا يعني مجرد اجترار النصوص المقتبسة أو امتداد أُفقي لها ، وإنّما يقوم 
ما  وهذا  انتاجه(58(   واعادة  توظيفه  بهدف  المقتبس  النص  مع  حوار  فتح  على  أصلًا 
جسده الشاعر الخيّال حين وظف بيتاً للمتنبي وجد فيه الدلالة التي أراد حيث يقول : 

أنثرتِ فوق الرملِ طفاً آخر            ليِعود للانهارِ طَعْمُ البسملة
فغير خافٍ ، أنّ ثمة تعالقاً بيّناً مع بيت المتنبي في مدح سيف الدولة : 

نثرتهم فوق الاحيدبِ كلِّه            كما نثرت فوق العروس الدراهمُ (59(
 ، خاصة  هوية  أو  دلالة  من  الخيّال  مشغل  في  ما  يخف  لم  التعالق  هذا  ولكن        
مفيداً من الملمح الأسلوبي الذي خلقته الهمزة بخروجها عن الاستفهام الحقيقي الى 
الاستفهام التقريري فالشاعر لا يطلب الفهْم أو الإجابة عن سؤال بل يريد الاخبار 
مقرراً  أن سيدة الطف سطّرت طفاً آخر أعقب في زمانه واقعة الطف ؛ حيث كان 
دورها واضحاً بجنب الإمام الحسين عليه السلام لكنها بعد مقتل أخيها تكتب طفاً 
ثورتها  في  متجسداً  السلام  عليها  الحسين  نهضة  إكمال  في  المشرق  دورها  في   ، آخر 
التي هزت أركان دولة البغي ، وأيقظت المجتمع من سباته ، وأسقطت هيبة الحكم 
الاموي  وإنْ كان ثمنه السبي ، حيث رأى المسلمون في السبايا من الفجيعة أكثر مما 
رأوا من قتل الحسين عليه السلام وبغير هذا ما كان لدولة الظلم والطغيان أن تنهار 
، وما كان جبروتها ليأفل وكان لسان حالها يصدح بأنّ : )المستقبل لذكرنا ، والعظمة 



٣٧٦

التعالق النصي في الشعر التسعيني عن السيدة زينب الكبرى (عليها السلام)

لرجالنا،والحياة لآثارنا ، والعلو لأعتابنا،والولاء لنا وحدنا((60(
      نخلص من ذلك إلى أنّ الشعر التسعيني الزينبي تسيدت في إنتاجه النصوص 
الدينية ونصوص القرآن الكريم بالذات  فقد استعان الشاعر التسعيني بشخصيات 
الأنبياء لشعوره بأن ثمة روابط وثيقة  تربط بين تجربته وتجربة الانبياء تتجسد فيما 
يتحمله كلٌ منهم من العذاب والمشقة في إيصال رسالته ، مع الفارق في أنّ رسالة 

الانبياء سماوية ورسالة الشعراء دنيوية(61( .
       وتلت المصادر الدينية الأحداث التأريخية ، وواقعة الطف بالذات . فمن غير 
الممكن اعتبار هذه الأحداث ماضياً انتفت الحاجة إليه بآنتهاء زمانه فهي كل ما يخزن 
، نستقي منها عند الاحتياج  بنيات متمثلة لأوضاع متكررة  الذاكرة على شكل  في 

اليها لتتلاءم مع الاوضاع الجديدة التي نواجهها(62( .   
       وجاء بعد الاحداث التأريخية الموروث الأدبي متمثلًا بالنص الشعري والنثري 
. حتى شكل التناص ظاهرة أسلوبية ، حين أصبح قادراً على أن يختلط مع خيوط 
النص الذي يفد إليه ويصبح جزءاً منه ، محققاً ما يصبو إليه من الابتعاد عن الأسلوب 
المباشر والتقريرية والدافع في ذلك قد يكون فضلًا عن طبيعة الموضوع  التي تتطلب 
ذلك ، ما كان ينشده في خلق عوالم فنية باعتماد تقنيات التناص غير المباشر إضافة 
إلى رغبته في اشراك المتلقي في خلق عوالم النص  ونسجه وتأويله  مما تراكم في ذهنه 

من نصوص . 



٣٧٧

الباحثة زينب محمد عبود جاسم أ.د.عباس رشيدة الدده الموسوي/ 

هوامش البحث
(1(ينظر : آفاق التناصية . المفهوم والمنظور  : 37     

(2(ينظر :  في نظرية الأدب  : 194
(3(في أصول الخطاب النقدي الجديد : 103

(4(ينظر: النص بوصفه اشكالية راهنة في النقد الحديث : 18
(5(ينظر : في نظرية الأدب : 193

(6(ينظر : بلاغة الخطاب وعلم النص : 294
يطرق  لا  المتكلم  خطاب  أنّ  ويعني   ، باختين  ميخائيل  إلى  المصطلح  هذا  يعود   : (7(الحوارية 
موضوعه مباشرة بل يمر بكلِّ ما قيل حوله ، فكل خطاب يتأثر بما قيل في موضوعه وبما يمكن ان 
يقال ، فحين نتكلم نتأثر بما قاله الناس قبلنا فتظهر في خطابنا رواسب من ألفاظهم وعباراتهم . 

ينظر : معجم مصطلحات نقد الرواية  : 84 
في  بطل  فلكلّ   ، الخطابات  من  مجموعة  فهي  باختين  نظر  في  الاصوات(  متعددة  )الرواية  أمَا     
الرواية خطابه الخاص به والمظهر التركيبي ، يتضح من العلاقة الحوارية بين مجموع هذه الخطابات 
، ويشكل تعالق الحوارات وتداخلها ميزة أسلوبية مهمة لصيقة بالفن الروائي في نظر باختين ، 

ينظر : الصوت الأخر.  الجوهر الحواري للخطاب : 29 . 
(8(ينظر : القراءة وتوليد الدلالة . تغير عاداتنا في قراءة النص الأدبي : 23 

(9(ينظر:علم النص : 21
(10(ينظر :الخطيئة والتكفير ، من البنيوية إلى التشريحية .نظرية وتطبيق  : 16

(11(ينظر : التناص مع الشعر الغربي  : 27
(12(ينظر : التناص في شعر الرواد  : 38

(13())الدخول في علاقة مع نص حدث بكيفيات مختلفة(( تحليل الخطاب الشعري )إستراتيجية 
التناص( : 121

(14(تبناه الناقد عبد الله محمد الغذامي في كتابه ، الخطيئة والتكفير : 225 ، 317
مصطلح  وهو  جديد  نص  أيّ  في  وغامضة  ومتعددة  غائبة  نصوصاً  هناك  أن  اعتبار  (15(على 
اجترحه الناقد محمد بنيس في كتابيه )حداثة السؤال( و )ظاهرة االشعر المعاصر في المغرب( ينظر: 

التناص في شعر الرواد: 39 
) 16(   أطلقه سعيد يقطين في كتابه ) انفتاح النص الروائي ( . النص والسياق ، المركز الثقافي 

العربي ، الدار البيضاء    



٣٧٨

التعالق النصي في الشعر التسعيني عن السيدة زينب الكبرى (عليها السلام)

التفاعل  التناص الذي ينتج عن  ط1   1989 فهو يؤثر )التفاعل النصي( لأنه أعم وأشمل من 
النصي ، ينظر : 98    

(17( ينظر : خصوصية التناص في الرواية العربية  : 270
(18( ينظر : علم النص ، جوليا كرستيفا : 79

(19( ينظر : نحو النص . إتجاه جديد في الدرس النحوي  : 82
(20( ينظر:  خيط التراث في نسيج الشعر العربي الحديث : 186

(21( مدخل إلى علم النص ومجالات تطبيقية : 104
(22( ينظر : علم لغة النص . النظرية والتطبيق : 79 

(23( فرصة للثلج ،  نجاح العرسان : 34
 ، والذيول  والمقدمات  الفرعية  والعناوين  العناوين  في  يتضح  جينيت   – حسب   – المناص    )24)

والصور وكلمات الناشر.  
ينظر : انفتاح النص الروائي : 97

(25(  سورة العنكبوت / الآية 14
(26( سورة الكهف / الآية 13

  )27(  سورة نوح / الآية  6-5
(28( ينظر : الميزان في تفسير القران   : 270

(29( سورة الكهف / الآية  9
(30( ينظر : زينب الكبرى )ع( من المهد إلى اللحد : 238 ، عن الإرشاد للشيخ المفيد : 245

(31( سورة هود / الآية 43
(32( المراد به الوادي المطهر المبارك ، حيث أمر الله تعالى النبي موسى )ع( أن يخلع نعليه ليباشر 

بقدميه  بركة الوادي   
 اذ كان وادياً مقدساً . ينظر : جامع البيان عن تأويل آي القرآن . ) تفسير الطبري (  : 5565

(33( سورة طه / الآية 12  
الحسينية  للعتبة  الأول  الثقافي  الاسبوع  في  أُلقيت   ، العرسان  نجاح  المقدس(   الوادي   (  )34)

المقدسة ، بيروت، 2012/1/27 
(35( ينظر : التناص في شعر الرواد  : 72 – 73 
(36( ينظر : الأسلوبية مفاهيمها وتجلياتها : 88

(37( قالوا في الامثال : – لو ترك القطا ليلا لنام – يضرب مثلا للرجل الذي يُستثار للظّلم ، و لمن 



٣٧٩

الباحثة زينب محمد عبود جاسم أ.د.عباس رشيدة الدده الموسوي/ 

حمل أو اجبر على  
مكروه من غير إرادته ذلك أنّ القطا لا يطير ليلا إلّا اذا ازعجوه  وأفسدوا عليه راحته فاذا طار 

القطا ليلا كان علامة 
على ملاحقة العدو له .  ينظر : جمهرة أمثال العرب  : 2/ 194

(38( ينظر : علم لغة النص : 80
(39( ينظر : المناجيات وأدعية الايام عند الامام زين العابدين )ع( : 158

(40( الاعمال الشعرية الورقية غير الكاملة ، مشتاق عباس معن  : 146
(41( سورة المائدة / الآية 114
(42( سورة المائدة / الآية 113

(43( ينظر : زينب الكبرى )ع( من المهد الى اللحد :157
(44( زينب الكبرى بنت الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب )ع( : 71   

(45( سورة المائدة / الآية 113
)) ينظر : الميزان في تفسير القرآن : 158

(47( ينظر : أثر التراث في الشعر العراقي الحديث  : 80    
(48( زينب الكبرى )ع( من المهد الى اللحد : 158  

(49( تحليل الخطاب الشعري ) إستراتيجية التناص ( : 127
بغداد    ، عشر  الحادي  الجواهري  مهرجان  في  ألقيت   ، السعيدي  ياس    ، القصائد  قربى   )50)

2014 /12/27
(51( أنست ناراً ، وجدت ، ومن أمثال العرب  : بعد اطلاع ايناس ، ويقال : بعد طلوع ايناس 
، وأراد موسى ، لعلي أجد على النار )خبراً( أو دلالة تدل على الطريق الذي ضللناه ، أو آتيكم  
)تفسير  القرآن  آي  تأويل  البيان عن  ينظر: جامع   ، تستدفئون  أي  قبس تصطلون بها  أو  بجذوة 

الطبري( ، المجلد7 : 5563
(52( سورة القصص / الآية  9

(53( سورة القصص / الآية 11
(54( سورة القصص / الآية 12

(55( ينظر : زينب الكـبرى )ع( من المـهد الى اللـحد: 244 عن الملهوف ، لآبن طاووس: 208 
والإرشــاد ، للمفيد : 245



٣٨٠

التعالق النصي في الشعر التسعيني عن السيدة زينب الكبرى (عليها السلام)

(56( أقمار من سورة الولاية  ، الشاعر أحمد الخيّال ، ديوان مخطوط
(57( في قصيدة المتنبي التي يمدح فيها بدر بن عمار صاحب طبريا والتي مطلعها :

             بقائي شاءَ ليس هم ارْتحالا             وحُسن الصبِر زَمّوا لا الِجمالا
يصور الشاعر حالة ما عليه من اضطراب وقلق ، وتقرأ على قلِق – بكسر اللام – أي بعير قلق ، يقول 
: لا استقر في مقام كأني على ظهر الريح اوجهها مرة الى جانب الجنوب ومرة إلى جانب الشمال ، فعبر 

عن الريحين               بالجانبين ينظر :  ديوان المتنبي ، شرحه   ووضعه : البرقوقي   : 337
(58( الشاعر محمود درويش في حوار معه يقول : )) كتبت حوالي المئة قصيدة ، ثم انتبهت إلى أن 

المتنبي قال : ) على قلق 
كأن الريح تحتي ( ، أنا كلُّ ما أردتُ أن أقوله ، قاله هو في نصف بيت ، المتنبي هو مؤسس لكل 

الحداثة الشعرية التي 
تلت ، ونحن نسبح في فضاء المتنبي (( ينظر : ابو الطيب المتنبي في الشعر العربي المعاصر  :8 - 9 
(59(  في قصيدة المتنبي التي مطلعها :  على قدر أهل العزم تأتي العزائم           وتأتي على قدر الكرام 

المكارم 
فهو يمدح سيف الدولة ويذكر بناءه ثغر الحدث سنة 343هـ ، فيصف جثث الروم وكيف نثرها 
فوق جبل الأحيدب  )جبل الحدث( كما تنثر الدراهم على العروس ، يعني تفرقت مصارعهم على 
هذا الجبل كما تفرقت مواقع الدراهم                إذا نثرت . ينظر : ديوان المتنبي : شرح البرقوقي : 

 104
(60( ينظر : زينب الكبرى )ع( من المهد إلى اللحد : 103

(61( مع بطلة كربلاء السيدة زينب بنت أمير المؤمنين )ع( : 81
(62( ينظر : استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر  : 98



٣٨١

الباحثة زينب محمد عبود جاسم أ.د.عباس رشيدة الدده الموسوي/ 

قائمة المصادر والمراجع
 القرآن الكريم
 آفاق التناصية . المفهوم والمنظور ، مجموعة من

البقاعي ، جداول  : تعريب محمد خير  المؤلفين 
للطباعة ، لبنان ، ط1 ، 2013

 المعاصر العربي  الشعر  في  المتنبي  الطيب  أبو 
اتحاد  منشورات   ، الدين  زين  ثائر   ، دراسة   ،

الكتاب العرب  1999  
 العراقي الحديث ، علي الشعر  التراث في  أثر   

حداد ، دار الشؤون الثقافية العامة ، بغداد ، ط1 
    1986 ،
 استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي 

منشورات   ، زايد  عشري  علي  د.   ، المعاصر 
الشركة العالمية  للنشر  ط1 ، 1978 

 موسى د.   ، وتجلياتها  مفاهيمها  الأسلوبية 
  ، ط1   ، الأردن   ، الكندي  دار   ، ربايعه  سامح 

 2003
 الأعمال الشعرية الورقية غير الكاملة ، مشتاق

 ، ط1   ، بغداد   ، الفراهيدي  دار   ، معن  عباس 
 2010
 أقمار من سورة الولاية  ، الشاعر أحمد الخيّال  

، ديوان مخطوط .
 بلاغة الخطاب وعلم النص ، د. صلاح فضل 

 ، والاداب  والفنون  للثقافة  الوطني  المجلس   ،
الكويت ، ط1 ، 1966                   

 الخطاب في  التناص  مفهوم  وتطبيق  تفسير   
النقدي المعاصر ، عبد الوهاب ترّو ، مجلة الفكر 
العربي المعاصر ، مركز الإنماء القومي ، لبنان ،ع 

60،61 لسنة 1989  
 ناهم أحمد  دراسة   ، الرواد  شعر  في  التناص 

 ، ط1  بغداد    ، العامة  الثقافية  الشؤون  دار   ،
2004
 التناص في الشعر العربي الحديث ، البرغوثي 

نموذجاً ، حصة البادي،دار كنوز المعرفة العلمية 
،عمان  ، ط1 ، 2009 
 عبد  : دراسة   ، الغربي  الشعر  مع  التناص    

الشؤون  دار   ، الأقلام  مجلة   ، لؤلؤة  الواحد 
الثقافية العامة ، بغداد  ع10، 11 ، 12، 1994 

 تفسير  . القرآن  آي  تأويل  عن  البيان  جامع   
الطبري ، لأبي جعفر محمد بن جرير الطبري )ت 
أ . د. عبد الحميد  310 هـ ( إشراف وتقديم : 
عبد المنعم مدكور ، دار السلام للنشر ، المجلد 7 

 ، جمهرة أمثال العرب ، لأبي هلال العسكري
المجيد  ، عبد  إبراهيم  الفضل  أبو  تحقيق : محمد 
قطامش ، دار الجيل ، بيروت ، ط2 ، 1988       

 ، العربية  الرواية  في  التناص  خصوصية   
الهيئة   ، فصول  مجلة   ، الغني  عبد  مصطفى 
 ،  16 مجلد   ، القاهرة   ، للكتاب  العامة  المصرية 

ع4 ، 1998 
 التشريحية البنيوية إلى   الخطيئة والتكفير ، من 

 ، الغذّامي  محمد  الله  د.عبد   ، وتطبيق  .نظرية 
 ، المغرب   – البيضاء  الدار  العربي  الثقافي  المركز 

ط6 ، 2006 
 خيط التراث في نسيج الشعر العربي الحديث  

مجلة   ، اصطيف  النبي  عبد   ، تناصي  مدخل   .
مجلد   ، القاهرة   ، العامة  المصرية  ،الهيئة  فصول 



٣٨٢

التعالق النصي في الشعر التسعيني عن السيدة زينب الكبرى (عليها السلام)

15 ، ع 2 ، 1996
 الدخول في علاقة مع نص حدث بكيفيات  

إستراتيجية   ( الشعري  الخطاب  تحليل  مختلفة  
 ، العربي  الثقافي  المركز  مفتاح  ، محمد   ) التناص 

بيروت – لبنان ، ط2 ، 1986 
  ديوان المتنبي ،  شرحه   ووضعه : البرقوقي 

المجلد   ، لبنان   – بيروت   ، العربي  الكتاب  دار   ،
الثاني ، ج4
 علي المؤمنين  أمير  الإمام  بنت  الكبرى  زينب 

دار جواد   ، النقدي  ، جعفر  بن أبي طالب )ع( 
الأئمة )ع( ، بيروت – لبنان ، ط1، 2011  

 زينب الكبرى )ع( من المهد إلى اللحد ، محمد 
كاظم القزويني ، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات 

، بيروت – لبنان ، ط1 ، 2007
 ، الصوت الأخر.  الجوهر الحواري للخطاب

فاضل ثامر دار الشؤون الثقافية ، بغداد ، ط1، 
 .  1992
 ظاهرة الشعر المعاصر . مقاربة بنيوية تكوينية  

 ، والنشر  للطباعة  التنوير  دار   ، بنيس  محمد   ،
الدار البيضاء - المغرب ، ط2 ، 1985

 فريد كرستيفا،ترجمة:  جوليا   : النص  علم   
الزاهي ،مراجعة عبد الجليل ناظم ، دار توبقال 

- المغرب ط1، 1991
 د.عزة  ، والتطبيق  النظرية   . النص  لغة  علم   

ط1،   ، القاهرة   ، الاداب  مكتبة   ، محمد  شبل 
 2007
 فرصة للثلج ،  نجاح العرسان ، هيئة أبو ظبي  

للثقافة والتراث ،ط1، 2012

 في أصول الخطاب النقدي الجديد ، تودوروف 
وآخرون : ترجمة د. أحمد المديني ، دار الشؤون 

الثقافية العامة  ، بغداد ، ط1 ، 1987
 في نظرية الأدب ، شكري عزيز الماضي ،دار  

المنتخب العربي ، لبنان ، ط1، 1933 
 القراءة وتوليد الدلالة . تغير عاداتنا في قراءة  

الثقافي  ،المركز  لحمداني  حميد   ، الأدبي  النص 
العربي الدار البيضاء - المغرب ، ط1 ،  2003 

 ألقيت  ، السعيدي  ياس    ، القصائد  قربى 
بغداد    ، عشر  الحادي  الجواهري  مهرجان  في 

2014 /12/27
 ، تطبيقية  ومجالات   . النص  علم  إلى  مدخل   

محمد الأخضر الصبيحي ، الدار العربية للعلوم 
ناشرون منشورات الاختلاف ، )د.ط( )د.ت(  

 أمير بنت  زينب  السيدة  كربلاء  بطلة  مع 
التيار  دار   ، مغنية  جواد  محمد   ، )ع(  المؤمنين 

الجديد ، بيروت – لبنان ، ط5 ، 1992
 لطيف د.   ، الرواية  نقد  مصطلحات  معجم   

لبنان   - بيروت  ناشرون،  لبنان  مكتبة   ، زيتوني 
، ط1،  2002  
 زين الامام  عند  الايام  وأدعية  المناجيات   

إدريس  د.   ، ماجستير  دراسة  )ع(  العابدين 
 ، بابل  جامعة   ، التربية  كلية    ، حسين  طارق 

 2006
 الميزان في تفسير القران  ، العلامة محمد حسين 

 ، ط1   ، بيروت   ، الأندلس  دار   ، الطباطبائي 
 2008
 ، نحو النص . إتجاه جديد في الدرس النحوي 



٣٨٣

الباحثة زينب محمد عبود جاسم أ.د.عباس رشيدة الدده الموسوي/ 

د. أحمد عفيفي ، مكتبة زهراء الشرق ، القاهرة 
، ط1 ، 2001 
 النقد في  راهنة  اشكالية  بوصفه  النص    

دار   ، الأقلام  مجلة   ، ثامر  فاضل  الحديث، 
الشؤون الثقافية العامة ، بغداد    ع 3، 4 لسنة 

1992
 أُلقيت في  ، العرسان  المقدس  نجاح  الوادي   

المقدسة   الحسينية  للعتبة  الأول  الثقافي  الأسبوع 
بيروت، 2012/1/27 





حجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية
المتوالية الترغيبية أنموذجاً

Argumentativity of Locus and Manifestation of 
Quranic Concomitance

الباحثة رائدة كاظم فياض
Researcher: Ridha Kadhim Fyadh

العراق/ جامعة بغداد/ كلية التربية ابن رشد/ قسم اللغة العربية
Iraq� University of Baghdad � College of Educa�on Ibn Rushd    

أ.د. مشتاق عباس معن
Prof. Dr. Mushtaq `Abbas Ma`an

العراق/ جامعة الكفيل/ كلية الشريعة
Dept of Arabic� College of Al Sharee`ah� University of Al 

kafeel � Iraq

dr.raeda٧٧٧@gmail.com

"تسليم تداولي"

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي
Turnitin - passed research





٣٨٧

أ.د. مشتاق عباس معن / م. د. رائدة كاظم فياض

المستخلص
قدّم ديكرو في العقدين الأخيرين مقولة «الموضع» التحليلية وجعلها مقدّمة مهمة 
لَّم الحجاجيّ» وتسويغ العمل بها ؛ بوصفها مبادئ مشتركة ترتقي  لفهم مقولة «السُّ
لقيمة القانون في ثقافة الجماعات اللغوية؛ لما تملكه من سلطة توجيهية تأثيرية، وحدّد 
ديكرو وأنسكومبر المواضع بالتفاوت، بحيث تتدرّج قيمها بحسب قيمتها الخارجية 
في ثقافة الجماعة التي تتواصل به، فكان ذلك حديثًا منهجيًا موازيًا للسلالم الحجاجية.



٣٨٨

حجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

Abstract   

     In the last two decades, DeCro has provided the ana-

ly�cal “posi�on” and sets it an important introduc�on to 

the interpreta�on and jus�fica�on of the Argumenta�v-

ity, as common principles prone to the value of the law 

in the culture of language groups.  Deco and Anscombre 

determine the loci in variance, whose value amounts to 

their external value the community culture uses. Such is a 

means of a methodological locus equal to the thresholds 

of argumenta�vity. 



٣٨٩

أ.د. مشتاق عباس معن / م. د. رائدة كاظم فياضحجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

:￯أولاً : مدخل: الموضع وقانون الجدو
طرح ديكرو في ما طرحه من مبانٍ أساسية لتصميم نظريته في «الحجاج اللساني»، 
م التفسير المقبول لما يرد  مبنى «الجدوى» الذي وسمه بـ «قانون الجدوى» إذ به يُقدَّ
مسامعنا من متواليات ملفوظة، وقد أسّس منه د. عبد الله صولة قانونه الذي وسمه 
بـ «قانون الأنفع» وعلّل ذلك بقوله )هذا المصطلح من وضعنا وضعناه أسوة بديكرو 
لنا ونحسب  يُقال  ما  نفهم  بتطبيقه  [الذي]  أو الجدوى  النفع  قانون  في حديثه عن 
دلالة هذا الذي يقال لنا في ضوء المقام أو الوضعية منطلقين من دلالته في مستوى 
لماذا قال   : قبيل  الملفوظ إلى سؤال من  متأوّل  النافع يُترجمه  فقانون  اللساني  المكوّن 
المتكلم ما قال ؟ ويستعين في تحصيل الجواب عن ذلك بالمقام أو الوضعية كما قلنا 
وهو قانون تخضع له عملية تأويل الخطاب بصفة عامة في نطاق ما يسميه «براندوني» 

بالتداولية المدمجة((1( .
وفي ضوء ما مرّ نفهم: أنّ المتواليات التخاطبية التي يتواصل بها المتخاطبون، وتتدرّج 
ملفوظة  أي  أنّ  بمعنى:  الجدوى؛  قانون  على  تتكئ  خطاباتهم،  في  الإنجازية  قوتها 
د يرتفع معدّل تأثيرها أو  هة لتوصيل محتوى قضوي معيّن إلى ذهنية مخُاطَب محدَّ موجَّ
ينخفض بحسب قوة جدواها في منظومة الُمخاطَب، ويعود ذلك إلى أن الجماعات 
اللغوية تتمرّس على سلوكيات تواصلية: لغوية أو سواها، تتركّز في ذاكرتها الجمعية 
على نحو ثقافة؛ فالثقافة )هي تجمعات منظمة من الأفراد ذات عادات ومؤسسات 
المرتبطة  النشاطات  تجاه  قوية»  «عواطف  الأفراد  لدى  تتكون   . مشتركة  وقيم 
النفسية  الميول  الثقافي  وتجسدها  القيم  هذه  تشكّل  الاجتماعية.  والقيم  بالمؤسسات 
لاختيار أنواع محددة من المعلومات لتذكرها. وتشكّل المعرفة التي تمّ تمثليها تحت 
بالبنيات أفضل مما هو عليه في المجالات  الغنية  تأثير المحتوى المعرفي في المجالات 



٣٩٠

حجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

التي ترشد  البنيات  القوية وبالتالي تشحّ  الأقل اعتبارًا وقيمة حيث تقلّ العواطف 
بـ  التواصل المستمر ما يُعرف  المعرفية من  التشكيلة  التذكر((2( ، وتفرز هذه  عملية 
(3(؛  وملفوظاتها  اللغة  لمتواليات  الإجمالية  المعاني  به  تتحدّد  الذي  الجامع»  «الوسط 
لأنّ )البنية العرفنية الكائنة في أيٍّ من الأذهان الفردية إنما متأثرة بالثقافة أيما تأثّر(

مستمرة  اللغوية  الجماعات  دامت  ما  الجامع»  «الوسط  هذا  في  النماء  ويستمر   ،)4)

مقاصد  من  تفرزه  وما  الملفوظية  والتطورات  التحوّلات  فيه  وتندرج  بالتواصل، 
ومعانٍ ليكوّن ما يعرف بـ «سلّمية الإرث» : أشي ارتفاع أو انخفاض نسبة ما تتوارثه 

الجماعات اللغوية من ملفوظات ومعانٍ بحسب جدواه (5(.
وإذا كان «قانون الجدوى» هو الحاكم لما نفهمه من مسموعات أو تواصلات لسانية 
يمثّل )قاعدة عامة  «الموضع»  ؛ لأن  القانون  لذلك  «الموضع» هو الحاكم  فيكون   ،
تمكّن من إنجاز نشاط حجاجي مخصوص((6( ؛ بوصفه رافدا للقيم وهرميتها عند 
دًا  عملية الإقناع التي يسعى الُمخاطِب تمثيلها في خطابه(7(، وبذا يكون «الموضع» محدِّ
أنسكومبر  ويمثّل  ذلك((8(  وغير  والأدبية  الفكرية  والجماعات  الأمم  )لخصائص 

لذلك بالآتي بيانه:
)لنتصوّر متكلمًا بلغ به الغيظ مبلغًا ، فصاح:

زيد ما أحقره، أسديت له معروفًا فاستغلّ ذلك في الايقاع بي.*
فحالة الاغتياظ هنا مسوّغها، وفق المتكلم، هو قضية لم يصّرح بها كلامه، إنها عبارة 
عن مبدأ، أي موضع يفترض المتكلم أنه من قبيل المسلّمات، ويمكننا أن نصوغ هذا 

الموضع كما يلي:
إذا أسدى إليك المرء معروفًا تكون مديناً له بالجميل *
إن هذا المبدأ هو الذي يجيز أو على الأقل يضفي المقبولية على حالة الاغتياظ ، إنه *



٣٩١

أ.د. مشتاق عباس معن / م. د. رائدة كاظم فياضحجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

بعبارة أخرى أساس ترابط القضيتين، وما يتلوه من ترابط الملفوظين «زيد لم يراعِ 
الجميل» و «زيد حقير»((9(. 

وما يمنح هذه المقولة قوتها أنهّا متوالدة الحضور في المناهج ذات البُعد الحجاجي منذ 
أيام أرسطو وما تلاه، حتى بلغ الأمر بوصفه بأنه )مثلما أنّه لا يمكن الحديث عن 
المنطلق دونما حديث عن ضروب الأقيسة التي تقوم عليها فإنه لا يمكن الحديث 
عرّفها  وقد  لا  كيف  المواضع  عن  حديث  دونما  الحجاج  عن  الأحوال  من  بحال 
الحجج»  «أقفاص  بكونها  دومارسي  وعرّفها  الحجج»  «مخازن  بكونها  «شيشرون» 
وألحّ أرسطو على أنهّا «ما يجب حسن امتلاكه» حتى يصلح الحجاج ويحقّق الملفوظ 
وظيفته الحجاجية فهي ليست الحجج بحدّ ذاتها بل هي كما سمّاها بيرلمان «ما يشبه 
الأقسام» التي يقع تحتها ما يؤيد الحجج ... ويمكن تلخيص قيمة المواضع في الحجاج 

وحصر أهميتها في نقطتين مركزتين هما قيمتها الاستدلالية وقيمتها الخطابية((10(.
وحدّد ديكرو وأنسكومبر المواضع بالتفاوت، بحيث تتدرّج قيمها بحسب قيمتها 
الخارجية في ثقافة الجماعة التي تتواصل به، فكان ذلك حديثًا منهجيًا موازيًا للسلالم 

الحجاجية.
ويعرّف ديكرو السلالم الحجاجية بأنها: عبارة عن مجموعة غير فارغة من القولات، 

مزوّدة بعلاقة ترتيبية وموفية بالشرطين التاليين:
كل قول يقع في مرتبة ما من السلم يلزم عنه ما يقع تحته؛ بحيث تلزم عن القول -١

الموجود في الطرف الأعلى على جميع القولات التي دونه.
 كل قول كان فيه السلم دليلا على مدلول معين كان ما يعدوه مرتبة دليلا أقوى ٢-

عليه.



٣٩٢

حجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

: نقول بأن الجملتين )أ(  ويعرف أوزفالد ديكرو معطيات السلم الحجاجي بقوله 
و)ب( تنتميان إلى حقل استدلالي حجاجي متشابه يُعرف بالملفوظ )د(؛ عندما يعتبر 

المتكلم )أ( و)ب( حجج لمصلحة )د(((11(.
المتواليات  في  «الموضع»  تدرّج  لبيان  الحجاجية  بالسلالم  نستعين  أن  يمكننا  لذا 

التخاطبية ولا سيما في عيّنة البحث هنا ونعني بها «متوالية الترغيب والترهيب».



٣٩٣

أ.د. مشتاق عباس معن / م. د. رائدة كاظم فياضحجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

ثانياً : حجاجية الموضع في سُلَّميّة المتوالية الترغيبية القرآنيّة:
       ينماز الخطاب القرآنّي بخصوصياته في النسيج والاتساق العالي لمتوالياته التخاطبية 
، وفرادته في صناعة التواصل الفاعل مع الجمهور الكونّي؛ ذلك أنّه صِيغ على نحو 
إصلاح الُمخاطَبين أينما كانوا ، وكيفما كانوا ، وتعديل أوضاعهم القائمة على السلب 

، وتقويمها بإعادتها على الجادّة(12(.
أقربها  ولعلّ  جمعاء،  البشرية  هداية  بها  قصد  متنوعة  وسائل  الكريم  القرآن  واتخذ 
للنفس اقناعًا هي وسيلة «جادل بالتي هي أحسن» ولعلّ أمثل أسلوب لهذه الوسيلة 
هو «الترغيب»؛ فبه ) يطمئن الداعي ويشعر أن ليس هدفه هو الغلبة في الجدل ولكن 
تنزل  البشرية لها كبرياؤها وعنادها، وهي لا  فالنفس  الإقناع والوصول إلى الحق. 
على الرأي الذي تدافع عنه إلا بالرفق، حتى لا تشعر بالهزيمة، وسرعان ما تختلط 
تنازلا  الرأي  عن  التنازل  فتعتبر  الناس،  عند  هي  وقيمتها  الرأي  قيمة  النفس  على 
عن هيبتها واحترامها وكيانها. والجدل بالحسنى هو الذي يطامن من هذه الكبرياء 
الحساسة، ويشعر المجادل أن ذاته مصونة وقيمته كريمة، وأن الداعي لا يقصد إلا 

كشف الحقيقة في ذاتها، والاهتداء إليها في سبيل الله لا في سبيل ذاته((13(.
نحو  في  حضورها  ولاسيّما  القرآنّي  الخطاب  في  الترغيبية  المتوالية  عند  سنقف  لذا 
لما  الحجج،  خزانة  بأنها  توصف  التي  القيم،  أساس  على  قائم  متسلسل،  تراتبيّ 
القيمية  منظومتهم  تمثّل  لأنهّا  البشرية؛  الذوات  في  مؤثرات  من  الخزانة  تلك  تملكه 
والأخلاقية التي يستندون اليها في تقييم سلوكياتهم اليومية فيما بينهم، ومن حولهم، 

وما حولهم(14(. 
تضمّنت سورة الأعراف متوالية ترغيبية حوت في طياتها محتوى قضويًا هدفه توجيه 



٣٩٤

حجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

الجمهور الكونّي إلى المشهد الذي كان ينبغي أن يكون، لا الذي كان فحاد من خالفه 
يَّ  الأمُِّ النَّبيَِّ  سُولَ  الرَّ يَتَّبعُِونَ  ذِينَ  ))الَّ قائل:  من  جلّ  البارئ  يقول  إذ  الجادّة،  عن 
عَنِ  وَيَنهَْاهُمْ  باِلْمَعْرُوفِ  يَأْمُرُهُم  وَالِإنْجِيلِ  التَّوْرَاةِ  فِي  عِندَهُمْ  مَكْتُوباً  يجَِدُونَهُ  ذِي  الَّ
تيِ  هُمْ وَالأغَْلَالَ الَّ مُ عَلَيْهِمُ الْخبََآئِثَ وَيَضَعُ عَنهُْمْ إصِْرَ يِّبَاتِ وَيحَُرِّ الْمُنكَرِ وَيحُِلُّ لَهمُُ الطَّ
ذِيَ أُنزِلَ مَعَهُ أُوْلَـئِكَ  بَعُواْ النُّورَ الَّ وهُ وَاتَّ رُوهُ وَنَصَرُ ذِينَ آمَنوُاْ بهِِ وَعَزَّ كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّ

هُمُ الْمُفْلِحُونَ(((15(.
يجد المدقق في النص القرآنّي، بوصفه خطابا حجاجيا يتضمن مجموعة من المتواليات 
المترابطة؛ وأثر «الموضع» واضحا وفعال  في توجيه متوالياته المتتابعة، ففي قوله تعالى 
الحجاجية  المتواليات  فيه  تنساق  داخلي»؛  «موضع  على  أيدينا  نضع  ذكرًا  السالف 
تابعة ملفوظًا رئيسًا يشتمل على معانيها، ويتضمنها؛ إذ تمثل العناصر التابعة ))مجرد 
صياغة لما هو محتوى في العنصر الأول(( (16(، وما يمثِّل العنصر الأول قوله تعالى: 
بالمعروف  يأمر  أميّا  نبيا  النبي(( فمن مستلزمات ))كونه )ص( رسولا  ))الرسول 
وينهى عن المنكر، ويحل لهم الطيبات، ويحرم عليهم الخبائث، ويضع عنهم إصرهم 
والأغلال التي كانت عليهم، كل ذلك من أمارات النبوة الخاتمية، وآياتها المذكورة 

لهم في التوراة والإنجيل(((17(.
 فلا بدّ لكل نبي ولاسيما النبي الخاتم )ص( من دعوة العباد إلى الهداية والصلاح؛ عبر 
أمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر، وإرشادهم إلى الصراط المستقيم المتمثل باتباع 
م عليهم، وغيرها  تعاليم بارئهم جلّ وعلا؛ وترغيبهم بما أحلّه لهم، واجتناب ما حُرِّ
من مبادئ الدين وتعاليمه؛ فكل تلك المتواليات التي تبعت هذا الملفوظ مثلّت بسطا 
دلاليا له؛ ))فالشطر الثاني في الملفوظ داخل في الإشعاع الدلالي الموضعي للمحمول 

الوارد في الشطر الأول(((18(.



٣٩٥

أ.د. مشتاق عباس معن / م. د. رائدة كاظم فياضحجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

مت على الحجة التي تلتها؛ فالنتيجة هي اتباع الرسول   ويمكن تلمس نتيجة قد قُدِّ
النبي الأمي)ص(، وحجة اتباعه أنّه ذُكر باسمه وصفته في الكتب السماوية السابقة 
لنزول القرآن الكريم، ويمكن أن نعدّ هذه النتيجة من جانب آخر موضعا داخليًا 
وهُ  وَنَصَرُ رُوهُ  وَعَزَّ بهِِ  آمَنوُاْ  ذِينَ  ))فَالَّ تعالى:  قوله  هي  له  التابعة  والمتواليات  ثانيا، 
إيمان من دون  إيمان، ولا  اتباعا إلاّ عن  مَعَهُ(( فلا يكون  أُنزِلَ  ذِيَ  الَّ النُّورَ  بَعُواْ  وَاتَّ
توقير ونصرة، والتزام بما يأمر الُمتَّبَع، فإذا ما تحقق ذلك، سيكون جزاؤهم الفلاح، 
للمتواليات  النهائية  والنتيجة  الحسنة  الخاتمة  النتيجة  هذه  وتمثِّل  الجنة،  ودخول 

السالفة ذكرًا بموضعَيها الداخليَين.
مقصود؛  سُلَّميّ  بتدرج  للمخاطَبين،  الترغيب  إطار  في  المتواليات  هذه  فجاءت   
يعني  وهذا  والإنجيل،  التوراة  في  به  يؤمنون  كانوا  بما  مخاطبتهم  طريق  من  وذلك 
بنبيه  وآمنوا  الإسلام  دخلوا  الذين  والنصارى  اليهود  إلى  ها  موجَّ كان  الخطاب  أن 
)ص(، ثم انتقلت المتواليات التخاطبية في إطار الموضع الداخلي الأول للحديث عن 
الشارحة لوظيفة الأنبياء عموما ووظيفة خاتمهم)ص( خصوصا،  المعاني  جملة من 
الأمر الذي يعضد دعوة الرسول الأميّ)ص(، ويزيد من إيمانهم به وتصديقهم إياه؛ 
لأن هذه الصفات هي عينها صفات الأنبياء السابقين الذين بشّروا بمجيء الخاتم 
)ص(، ثم الانتقال إلى الموضع الداخلي الثاني وهو يمثل نتيجة أيضا من جانب آخر، 
الذي يتحدث اتباعه و الإيمان به)ص( وما يستتبعه من أمور، ثم تأتي النتيجة النهائية 



٣٩٦

حجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

 

أولیة نتیجة نھائیة نتیجة   

المفلحون ھم یتبعون  
الأمي النبي الرسول  

 موضع

 

 موضع

  

  عزروه

  نصروه

  

 

ً  یجدونھ والانجیل التوراة في عندھم مكتوبا  

 یأمرھم
  بالمعروف

ینھاھم عن 
 المنكر

یحلّ لھم 
 الطیبات

یحرم علیھم 
 الخبائث

یضع عنھم 
 إصرھم

 یتبعون
 النور

بھ آمنوا  



٣٩٧

أ.د. مشتاق عباس معن / م. د. رائدة كاظم فياضحجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

من ذلك كلّه ، ويمكن تمثيل ذلك في الخطاطة الآتية: 
لَّمية التخاطبية في النتيجة الأولية )يتبعون( والمتواليات الحجاجية  ويمكن ملاحظة السُّ
المفصلة لها عبر النظر إلى الوقائع التي تتضمنها وما يمكن أن ينتج عنها من «مواضع» 

ح في المخطّط الآتي:  أو كمالات يتخلق بها المتبعون على النحو الموضَّ
 

 ملحوظات القیم الوقائع
 تخاطبیة

استنباطیة مواضع  

 آمنوابھ

 عزروه

 نصروه

االنور اتبعو  

 والتخلي بالفضائل التحلي
الرذائل عن  

السلوك في التجلي  

 أنفسھم ویشرون التضحیة
الله مرضاة ابتغاء  

 التكامل

الموضع ھَدْي في السُّلَّم  



٣٩٨

حجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

ذِينَ يُوفُونَ     ومن مصاديق التجليات الحجاجية في آيات الترغيب قوله تعالى: ))الَّ
ُمْ  ذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللهُّ بهِِ أَن يُوصَلَ وَيخَْشَوْنَ رَبهَّ بعَِهْدِ اللهِّ وَلاَ يِنقُضُونَ الْميِثَاقَ وَالَّ
لَاةَ وَأَنفَقُواْ ممَِّا  ِمْ وَأَقَامُواْ الصَّ واْ ابْتغَِاء وَجْهِ رَبهِّ ذِينَ صَبَرُ وَيخََافُونَ سُوءَ الِحسَابِ وَالَّ
ارِ جَنَّاتُ عَدْنٍ  يِّئَةَ أُوْلَئِكَ لَهمُْ عُقْبَى الدَّ اً وَعَلَانيَِةً وَيَدْرَؤُونَ باِلْحَسَنةَِ السَّ رَزَقْناَهُمْ سرِّ
ن  اتهِِمْ وَالَملَائِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِّ يَّ يَدْخُلُونهَاَ وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرِّ

ارِ(((19(. تُمْ فَنعِْمَ عُقْبَى الدَّ كُلِّ بَابٍ سَلَامٌ عَلَيْكُم بمَِا صَبَرْ
بقليل من إعمال الفكر وتدقيق النظر في هذه الآيات القرآنية نجد المتواليات   
التخاطبية ذات الطابع الحجاجي قد اندرجت فيها، ويمكن أن نقف على المواضع 

الجزئية المتنوعة التي أفادتها متواليات هذا الخطاب القرآنّي ؛ ومن أهمّها: 
ذِينَ يُوفُونَ بعَِهْدِ اللهِّ وَلاَ يِنقُضُونَ -١ الموضع العَقَدي الذي تضمنه قوله تعالى: ))الَّ

الْميِثَاقَ(( فهذه الآية المباركة تشير إلى بعد التوحيد(20( ، ويدعم ذلك قوله تعالى ))وَإذِْ 
كُمْ  برَِبِّ أَلَسْتُ  أَنفُسِهِمْ  تَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلىَ  يَّ بَنيِ آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّ أَخَذَ رَبُّكَ مِن 
ا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافلِِيَن(((21(، فالتوحيد يُعد  إنَِّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ  قَالُواْ بَلىَ شَهِدْنَا أَن تَقُولُواْ 

أهم المسائل العقدية، مساسا في حياة الإنسان وعاقبته.
ذِينَ يَصِلُونَ مَا -٢ الموضع التعاملي الذي تشير إليه الآية المباركة في قوله تعالى: )) وَالَّ

ُمْ وَيخََافُونَ سُوءَ الِحسَابِ(( إذ يُعد حسن التعامل  أَمَرَ اللهُّ بهِِ أَن يُوصَلَ وَيخَْشَوْنَ رَبهَّ
ويضمحل،  الإيمان  ينماث  وبفقدانه  الإيمان،  أركان  من  أساسيًا  ركنا  الآخرين  مع 
ويدعم ذلك قول النبي الكريم)ص(: )) المسلم من سلم الناس من يده ولسانه(( 

وفي هذا الحديث إشارة واضحة إلى أهمية حسن التعامل مع الآخرين.
واْ -٣ ذِينَ صَبَرُ الموضع العبادي الذي أشارت إليه الآية المباركة في قوله تعالى: ))وَالَّ

اً وَعَلَانيَِةً وَيَدْرَؤُونَ باِلْحَسَنةَِ  لَاةَ وَأَنفَقُواْ ممَِّا رَزَقْناَهُمْ سرِّ ِمْ وَأَقَامُواْ الصَّ ابْتغَِاء وَجْهِ رَبهِّ



٣٩٩

أ.د. مشتاق عباس معن / م. د. رائدة كاظم فياضحجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

والعلانية  السر  في  والمندوب  الواجب  والإنفاق  الصلاة  وإقامة  فالصبر  يِّئَةَ((؛  السَّ
الكمالات  سُلَّم  بالفرد في  تسير  التي  المهمة  العبادات  من  تُعد  الذنب؛  بعد  والتوبة 
الإلهية، وتمثل جانب علاقة الفرد بربّه بالدرجة الأساس، ولا تنعكس على المجتمع 

إلا في حالات يمكن أن نعدّها نادرة. 
لم يكن هذا التسلسل التراتبيّ في سَوْق هذه المتواليات الحجاجية اعتباطيا، بل جاء 
مقصودا ويرمي إلى معانٍ محددة، إذ نتيجة هذه الحجج ))نعم عقبى الدار((، فجاء 
الأصول  أهم  فالتوحيد  الفرد؛  حياة  في  آثاره  وانعكاس  لأهميته  أولًا؛  بالتوحيد 
الإلهية،  الذات  يمَسّ  فإنه  به،  التهاون  أو  عنه  الطرف  غضّ  يمكن  ولا  وأبرزها، 
الشرك به، ويؤيد ذلك قوله تعالى: ))إنَِّ اللهَّ لاَ  فالذنوب جميعها قابلة للغفران إلاّ 
ى إثِْمًا عَظِيمًا  كْ باِللهِّ فَقَدِ افْتَرَ كَ بهِِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلكَِ لمَِن يَشَاءُ وَمَن يُشْرِ يَغْفِرُ أَن يُشْرَ

((، فأي عمل يخرج عن مظلّة التوحيد، يُعدّ باطلا ولا يمكن قبوله بأي حال.
أما البعد التعاملي الذي جاء بعد البعد العقدي، فله خصوصية كبرى؛   
لأنّ الدين عند الله تعالى المعاملة، وقد أولى الدين الإسلامي هذا الجانب عناية كبيرة، 
وحثّ المسلمين على انتهاج التعامل الحسَن مع بني البشر، بل مع المخلوقات عموما؛ 

ولأهميته قُرِنَ بالتوحيد في هذه الآيات المباركات.
التعاملي،  والبعد  العقدي  البعد  تحملان  اللتين  الحجتين  هاتين  وبعد       
البعد العبادي الذي يخصّ الفرد وعلاقته بالله  الثالثة حاملة في طياتها  المتوالية  تأتي 
تعالى، هذا لا يعني أن هذا البعد أقلّ أهمية من البعدين الآخرين، بل النظر إلى هذه 
النتيجة المرجوة  الأبعاد على أنها حجج ساقها الله تعالى لأجل أن يصل بالعباد إلى 
التي أُعِدت لهم، إذ ينبغي أن تكون نظرة واحدة غير منفصلة مع مراعاة مقاصدها 
لَّمي المسوق في هذه الآيات  الداخلية، وأبعادها الحجاجية، ويمكن تمثيل التدرج السُّ

المباركة في الخطاطة الآتية: 



٤٠٠

حجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

 

قوله تعالى (وَالَّذِینَ َ�صِلُونَ مَا أَمَرَ �َُّ ِ�هِ أَنْ یُوصَلَ وََ�خْشَوْنَ 
 رَ�َّهُمْ وََ�خَافُونَ سُوءَ الْحِسَابِ )

ِ وَلاَ یَنْقُضُونَ الْمِیثَاقَ  )قوله تعالى (الَّذِینَ یُوفُونَ ِ�عَهْدِ �َّ  

قوله تعالى (وَالَّذِینَ صَبَرُوا ابْتِغَاءَ وَجْهِ رَ�ِّهِمْ وَأَقَامُوا 
لاَةَ وَأَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِر�ا وَعَلاَنَِ�ةً وََ�دْرَءُونَ  الصَّ

یِّئَةَ )  ِ�الْحَسَنَةِ السَّ

العبادي الوضع  

 
الدار عقبى نعم  

العقدي الوضع  

التعاملي الوضع  

 النتیجة



٤٠١

أ.د. مشتاق عباس معن / م. د. رائدة كاظم فياضحجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

لَّم  للسُّ المنطقي  للتسلسل  وفقا  آخر  جانب  من  الأبعاد  هذه  إلى  النظر  ويمكن 
النتيجة(22(، فمن منظور  أقربها من  قوة  أكثر الحجج  أن  إلى  يدعو  الذي  الحجاجيّ 
معكوس لهذه الآيات الحجاجية يمكن القول: إن الإنسان بوصفه كائنا ذا جانبين؛ 
جانب مادي ممثل بالجسد ، وآخر معنوي ممثل بالروح؛ فهو ألصق ما يكون بالأمور 

المادية ذات الجنبة المعنوية، وأكثر تأثرا بما يحس به ويتعامل معه.
       ومن ثم فإن الأفعال العبادية ذات العلاقة بالله تعالى أقرب إليه وأكثر تأثيرا به؛ 
تعالى؛ لأجل ذلك  بالله  بعد مادي محسوس وآخر معنوي؛ لارتباطها  لكونها ذات 
جاءت هذه الآية أقرب إلى النتيجة التي وعد الله تعالى بها عباده؛ وهي ))نعم عقبى 

الدار((.
         وإذا ما ابتعدنا عن هذه الآية قليلا سنجد آية البعد التعاملي، الذي هو وإن 
كان عباديا إلا أنه غير محدد بأفعال معينة مخصوصة، وقد يشوب هذا البعد شيءٌ من 
الصلاة مثلا  الفرد في  أن يجيئ بها  ما  التي  السلوكيات  ببعض  النفس  الترويح عن 
تبطل، إلا أنها تبقى في الإطار العبادي العام، أما البعد العقدي فهو بُعد غيبي معنوي 
بحت؛ لذلك جاء أبعد من البعدَين الآخرَين، ويمكن تمثيل ذلك في الخطاطة الآتية: 



٤٠٢

حجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

 

 

 نعم عقبى الدار

ِ وَلاَ یَنْقُضُونَ الْمِیثَاقَ قوله تعالى ( )الَّذِینَ یُوفُونَ ِ�عَهْدِ �َّ  

 البعد المعنوي

وَالَّذِینَ َ�صِلُونَ مَا أَمَرَ �َُّ ِ�هِ أَنْ یُوصَلَ قوله تعالى (
)وََ�خْشَوْنَ رَ�َّهُمْ وََ�خَافُونَ سُوءَ الْحِسَابِ   

 البعد المادي

وَالَّذِینَ صَبَرُوا ابْتِغَاءَ وَجْهِ رَ�ِّهِمْ وَأَقَامُوا قوله تعالى (
لاَةَ وَأَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِر�ا وَعَلاَنَِ�ةً وََ�دْرَءُونَ  الصَّ

یِّئَةَ  )ِ�الْحَسَنَةِ السَّ  

البعد المادي 
 والروحي

 النتیجة



٤٠٣

أ.د. مشتاق عباس معن / م. د. رائدة كاظم فياضحجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

في الآيات المباركات ثمة موضع داخلي يمثله قوله تعالى: )) نعم عقبى الدار((، ومن 
لة لهذا الموضع قد جاءت سابقة له، فـ ))جنات  المتواليات المفصِّ اللافت للنظر أن 
)نعم عقب  المتوالية  تتحدث عنها  التي  نفسها  النتيجة  التي يدخلونها(( تمثل  عدن 

الدار(.
ويمكن أن نلحظ صياغات حجاجية في متواليات تخاطبية أخرى في الخطاب القرآني؛ 
لأنّه معجز بتفصيلاته كلها، إذ يجد المتفحص شبكة من الملفوظات الحجاجية الممتدة 
القرنين  ذي  قصة  في  نجده  ذلك  ومصداق  المقدّس؛  لخطابه  نة  المكوِّ متوالياته  عبر 
سَأَتْلُو  قُلْ  الْقَرْنَيْنِ  ذِي  عَن  ))وَيَسْأَلُونَكَ  تعالى:  قوله  الكهف في  الواردة في سورة 
ءٍ سَبَباً فَأَتْبَعَ سَبَباً حَتَّى إذَِا  نَّا لَهُ فِي الْأرَْضِ وَآتَيْناَهُ مِن كُلِّ شيَْ ا مَكَّ نهُْ ذِكْرا إنَِّ عَلَيْكُم مِّ
مْسِ وَجَدَهَا تَغْرُبُ فِي عَيْنٍ حَمئَِةٍ وَوَجَدَ عِندَهَا قَوْماً قُلْناَ يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ  بَلَغَ مَغْرِبَ الشَّ
جَزَاء  فَلَهُ  صَالِحاً  وَعَمِلَ  آمَنَ  مَنْ   ... قَالَ  حُسْناً  فيِهِمْ  تَتَّخِذَ  أَن  ا  وَإمَِّ بَ  تُعَذِّ أَن  ا  إمَِّ

الْحُسْنىَ وَسَنقَُولُ لَهُ مِنْ أَمْرِنَا يُسرْاً(((23(.
رة، أو مسكوت  تصدّرت هذه الآيات المباركة نتيجة عامة لحجج متصوَّ  
معنى  يفصح  إذ  نفسها،  النتيجة  الذي تحمله  المعنى  من  نستنتجها  أن  يمكن  عنها، 
النتيجة أن ذا القرنين كان مؤمنا مطيعا لأمر الله تعالى؛ فاجتباه عز وجل لأمر عظيم 
نَّا  ا مَكَّ هو تحقيق العدل، لذلك أعطاه المكِنة، وآتاه من كلّ شيء سببا؛ قال تعالى: ))إنَِّ
نَّا  ا مَكَّ ءٍ سَبَباً(( ويمكن أن نعدّ المتوالية الأولى :))إنَِّ لَهُ فِي الْأرَْضِ وَآتَيْناَهُ مِن كُلِّ شيَْ
لَهُ فِي الْأرَْضِ(( موضعا مباشرا(24(؛ إذ تنحو المتوالية الثانية المنحى نفسه للمتوالية 
الأولى؛ أي)+مكناّ، +آتينا( وبعد هذه النتيجة جاءت الحجج المنبنية عليها، ويمكن 
أن نعدها حجة لنتائج لاحقة، وهذ يعني أننا بإزاء أسلوب يمكن أن نطلق عليها 
المتواليات وظيفتان  لبعض  إذ يكون  التخاطبية(؛  للمتواليات  الوظيفي  )الازدواج 



٤٠٤

حجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

؛ فهي من جانب تمثِّل نتيجة عامة، ومن جانب آخر حجة لنتائج تؤديها متواليات 
تَغْرُبُ  وَجَدَهَا  مْسِ  الشَّ مَغْرِبَ  بَلَغَ  إذَِا  لاحقة، ونجد ذلك في قوله تعالى: ))حَتَّى 
ا أَن تَتَّخِذَ فيِهِمْ  بَ وَإمَِّ ا أَن تُعَذِّ فِي عَيْنٍ حَمئَِةٍ وَوَجَدَ عِندَهَا قَوْماً قُلْناَ يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ إمَِّ
حُسْناً قَالَ ... مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً فَلَهُ جَزَاء الْحُسْنىَ وَسَنقَُولُ لَهُ مِنْ أَمْرِنَا يُسرْا((؛ 

مْسِ(( لها جانبان:  فالمتوالية التخاطبية ))إذَِا بَلَغَ مَغْرِبَ الشَّ
لولا  إذ  )مكناّ(،  العامة  النتيجة  من  الحُجَجي  الجانب  وحجتها  نتيجة  هي  الأول: 

التمكين الذي منحه الله تعالى إياه، لما استطاع الوصول إلى مغرب الشمس.
عِندَهَا  وَوَجَدَ  حَمئَِةٍ  عَيْنٍ  فِي  تَغْرُبُ  ))وَجَدَهَا  المتوالية:  ونتيجتها  حجة  هي  الآخر: 

قَوْماً((.
هذا يجعلنا أمام تكرار لظاهرة الازدواج الوظيفي للمتواليات التخاطبية، ويدعونا 
إنَّ عملية تواصل الكلام وانسجامه جاءت برعاية الموضع(24(  القول:  الموضع إلى 
-قوة ذي القرنين الجسمية والعقلية التي منحها الله تعالى له بدلالة النتيجة العامة- 
وتواصله  تسلسله  عبر  وذلك  المحادثة  مواصلة  إمكانية  الملفوظ  أعطى))  الذي 
دون  التلفظي، وتحول  الحدث  السيطرة على  من  الباث  ن  يمكِّ الموضع  أن  ؛ وذلك 
إعطاء فرصة للمتقبل في الاعتراض ، فما له من سبيل سوى الخضوع لقهر سلطة 

الموضع والإذعان لما يسمع((. (25(
يَا  الواردة، فمخاطبته بقوله:))  المتواليات      توالت بعد ذلك الحجج والنتائج في 
ا أَن تَتَّخِذَ فيِهِمْ حُسْناً(( يمكن أن نلتمس منه موضعا  بَ وَإمَِّ ا أَن تُعَذِّ ذَا الْقَرْنَيْنِ إمَِّ
بأنهم سلّموا له وحكّموه بينهم ورضوا بما سيحكم، فجاء الخطاب الترغيبيّ منه، 
الصالحات في قوله  ثم عمل  بالإيمان،  ابتدأها  سُلَّمية  بتراتبية  إليهم حجتين  وساق 
تعالى))مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً((؛ فالإيمان يمثّل نواة مركزية في حياة الإنسان تعمل 



٤٠٥

أ.د. مشتاق عباس معن / م. د. رائدة كاظم فياضحجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

على تنظيم سلوكياته، ووفقا لهذه الرؤية التي مثلت «موضعا» يكون الإيمان حجة 
ينتج عنها نتيجة طبيعية متوقّعة الحدوث هي العمل الصالح، وكانت حجة العمل 
الصالح أقرب إلى النتيجة المرتقبة؛ لأن ما هو محسوس أكثر تأثيرا وإدراكا من العمل 
المعنوي، ومن المعلوم أن الإيمان معنوي، فجاءت الحجج بتراتبية مقصودة، وأقواها 
تعالى:  قوله  وهي  تخاطبيتين  بمتواليتين  النتيجة  فجاءت  النتيجة،  من  أقربها  تأثيرا 
موضعا  تمثِّل  الأولى  فالنتيجة  يُسرْا((،  أَمْرِنَا  مِنْ  لَهُ  وَسَنقَُولُ  الْحُسْنىَ  جَزَاء  ))فَلَهُ 
داخليا، أي تكون المتوالية الثانية ذات محتوى بدهيّ تُنبئ به المتوالية الأولى وملقية 
اليسير  القول  إنّ من يجُازى جزاء حسنا؛ سيكون  القول  نافلة  بظلالها عليها، فمن 

داخلًا في ضمن حيثيات الجزاء الحَسن.
  ويمكن من طريق فحص هذه المتوالية التخاطبية أن نضع اليد على العلاقة القوية 
الرابطة بين الحجة والنتيجة بفعل توظيفها أسلوب الشرط؛ فالطرفان التخاطبيان –
الحجة والنتيجة- بينهما علاقة اقتضاء وتلازم مصطنع(26(، فرضته أداة الشرط(27(، 

لَّمي لهذا الخطاب الحجاجي.  وتبين الخطاطة الآتية عملية الترابط السُّ



٤٠٦

حجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

 

 حجّة آمن
1 

 2 حجة
 ونتیجةأولیة

 وموضعً  عامة نتیجة
 او

الصالحات عمل  

الحسنى جزاء لھ  

یرى لن ستقول  

 ترابط
 اقتضائي

 أداة بفعل
 الشرط



٤٠٧

أ.د. مشتاق عباس معن / م. د. رائدة كاظم فياضحجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

وتعيدنا هذه الخطاطة إلى ما نطلق عليه )النتيجحجة((28(، إذ تزدوج وظيفة المتوالية 
فتمثل تارة نتيجة، وتارة أخرى حجة لنتيجة لاحقة، وهذا يجعل النسيج المفهومي 
هًا، ومستنتجًا،  ا وموجِّ ا، وينتقل بالمتلقي بين أفكاره محتجًّ للخطاب متلازمًا ومتراصًّ
ومتوالياتها  ملفوظاتها  في  اللغة  تحمله  رئيس  ركن  الحجاج  أن  يؤكد  الذي  الأمر 
تضمّنتها  التي  الترغيبيّ  المنوال  ذات  التخاطبية  المتوالية  أما في  المتنوعة.  وخطاباتها 

سورة الأنبياء فجاء فيها:
ينَ  )) قُلْناَ يَا نَارُ كُونِي بَرْداً وَسَلَاماً عَلىَ إبِْرَاهِيمَ وَأَرَادُوا بهِِ كَيْداً فَجَعَلْناَهُمُ الْأخَْسرَِ
وَيَعْقُوبَ  إسِْحَاقَ  لَهُ  وَوَهَبْناَ  للِْعَالَميَِن  فيِهَا  بَارَكْناَ  تيِ  الَّ الْأرَْضِ  إلىَِ  وَلُوطاً  يْناَهُ  وَنَجَّ
اتِ  ةً يهَْدُونَ بأَِمْرِنَا وَأَوْحَيْناَ إلَِيْهِمْ فعِْلَ الْخيَْرَ يَن وَجَعَلْناَهُمْ أَئِمَّ نَافلَِةً وَكُلاًّ جَعَلْناَ صَالِحِ
يْناَهُ مِنَ  كَاةِ وَكَانُوا لَناَ عَابدِِينَ وَلُوطاً آتَيْناَهُ حُكْمًا وَعِلْمًا وَنَجَّ لَاةِ وَإيِتَاء الزَّ وَإقَِامَ الصَّ
هُ  مُْ كَانُوا قَوْمَ سَوْءٍ فَاسِقِيَن وَأَدْخَلْناَهُ فِي رَحْمَتنِاَ إنَِّ عْمَلُ الْخبََائِثَ إنهَِّ تيِ كَانَت تَّ الْقَرْيَةِ الَّ

يَن(((29(.  الِحِ مِنَ الصَّ
متوالياته  في  المنسوجة  والنتائج  الحجج  من  جملة  الخطاب  لهذا  المراقب  يجد  إذ   
المكوّنة له، جاءت حجة ارتبطت بها نتيجتان، فالحجة هي قوله تعالى: ))وَأَرَادُوا بهِِ 
كَيْداً((، وتقدمت إحدى النتيجتين على الحجة، وذلك بتغيير الخصائص الفيزيائية 
والتكوينية للنار، واستحالتها إلى عنصر باعث للبرودة بعد أن كان حارقًا، وقد ذكر 
الطبرسي ) ت هـ( وجوهًا لهذه المعجزة، بقوله )وذكر في كون النار برداً على إبراهيم 
وجوه أحدها: إن الله سبحانه أحدث فيها برداً بدلاً من شدة الحرارة التي فيها فلم 
تؤذه وثانيها: إن الله سبحانه حال بينها وبينه فلم تصل إليه وثالثها: إن الِإحراق إنما 
يحصل بالاعتمادات التي في النار صعداً فيجوز أن يذهب سبحانه تلك الاعتمادات 
النار من إحراقه وهو أعلم بتفاصيله.  وعلى الجملة فقد علمنا أن الله سبحانه منع 



٤٠٨

حجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

قال أبو العالية: لو لم يقل سبحانه وسلاماً لكانت تؤذيه من شدة بردها ولكان بردها 
أشد عليه من حرها فصارت سلاماً عليه ولو لم يقل على إبراهيم لكان بردها باقياً 
على الأبد. وقال أبو عبد الله )ع(: لما جلس إبراهيم في المنجنيق وأرادوا أن يرموا به في 
النار أتاه جبرائيل )ع( فقال: السلام عليك يا إبراهيم ورحمة الله وبركاته ألك حاجة 
فقال: أما إليك فلا فلما طرحوه دعا الله فقال: يا الله يا واحد يا أحد يا صمد يا من لم يلد 
ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد فحسرت النار عنه وأنه لمحتبٍ ومعه جبرائيل )ع( وهما 

يتحدثان في روضة خضراء ((30(.
ينَ((    والنتيجة الثانية تمثلها المتوالية الحجاجية في قوله تعالى: ))فَجَعَلْناَهُمُ الْأخَْسرَِ
إبراهيم)ع(  الله  نبي  لنبوة  داعم  إيجابي  أثر  من  لها  لما  الأولى  النتيجة  قُدمت  وقد  ؛ 
خصوصا، وللأنبياء الآخرين في زمانه )ع((31(، فخرق العادات، ومخالفة القوانين 
نبوة  بتصديق  المترددين  العباد  إقناع  في  البالغ  أثرها  لها  معجزة  تُعد  الطبيعية 
الأنبياء)ع(، ولنا أن نعد الحجة «موضعا» معاكسا؛ أي لكل متوالية منحى معاكس 
للمنحى الآخر(32(، وهذا ما يمكن أن نجده في النتيجة الثانية إذا ما قورنت بالحجة؛ 
فتكون المتواليتان)+أرادوا ، - خسروا(، ويمكن النظر إلى هاتين الحجتين من جانب 
آخر؛ بوصفهما حجتين متضافرتين ولَّدتا نتيجة هي: )نجيناه ولوطا إلى الأرض التي 
التي  )الأرض  المتوالية  تكون  )النتيجحجة(  لمقولة  ووفقا  للعالمين((،  فيها  باركنا 
تعالى  الله  هبة  فأنتجت  أكلها  وآتت  الأرض،  بركة  إذ شملتهم  فيها( حجة،  باركنا 
لنبينا إبراهيم )ع( ولَدَين هما إسحاق ويعقوب)ع(، وهنا يمكن أن نقف على موضع 
الرحمة  الذات الإلهية وهي عين  الهبة من  إذ لما كانت  نتيجة منطقية،  نستدل به على 
من  مجموعة  سيقت  الرؤية  لهذه  وطبقا  صالحة؛  النتيجة  تكون  أن  لزم  والقداسة؛ 
المتواليات الحجاجية التي مثلت نتائج الهبة الإلهية فكانت النتائج: )جعلهما صالحين، 



٤٠٩

أ.د. مشتاق عباس معن / م. د. رائدة كاظم فياضحجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

وجعلهما أئمة، والإيحاء لهم «بفعل الخيرات، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة»(، ويمكن 
أن نلحظ أمورًا في هذه النتائج أهمها:

النتائج يتلاءم مع سعة رحمة الله تبارك وتعالى، فالعطاء الإلهي مستمر  أولا: تكاثر 
غير منقطع، فكثرة النتائج دالة على عطاء الله عز وجل وسعة رحمته.

النتيجة الأولى  فلو لاحظنا  بالنتائج،  تراتبا سلَّميا في الإغداق  أن هناك  يبدو  ثانيا: 
من  مرتبة  أرفع  الثانية  لوجدنا  الثانية؛  بالنتيجة  وقارناها  صالحين،  جعلهما  وهي 
أي  وزيادة؛  يكونوا صالحين  أن  من  والصلاح لابد لهم  الهداية  أئمة  إن  إذ  الأولى؛ 
بثالثتهما؛  السابقتين  النتيجتين  قارنّا  إذا  أما  والهداية،  الإصلاح  إلى  داعين  يكونوا 
الثالثة أكثر كمالا من الأوليتين، فالإيحاء من مختصات الأنبياء)ع( ومن هم  وجدنا 

بمصافهم، وهذا يعني أن التدرج بالإغداق جاء مقصودا ولغاية محددة.
ثالثا: يمكن أن نعد هذه النتائج «موضعا» داخليا لما سيأتي بعدها من متوالية وهي 
قوله تعالى: ))وَكَانُوا لَناَ عَابدِِينَ((، فما من شك في أن من يُوحى إليه فعل الخيرات، 
وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة أن لا يكون عابدا، وهذا يعني أنَّ هذه المتواليات جاءت 

باسطة لمعنى النتيجة الكلية الضامة لأفعال العبادة كلها.



٤١٠

حجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

ومن نتائج حجة الأرض التي باركها ربّ العزة والجلالة أن آتى نبي الله لوطًا )ع( 
حكمًا وعلمًا، ونجاه من القرية التي تعمل الخبائث، وأدخله في رحمته جل وعلا .

ويمكن تمثيل ذلك في الخطاطة الآتية الذكر:
 

 بھ أرادو
 كیدا

والمؤمنات المؤمنین  

معاكس موضع  

الأخسرین جعلناھم  

ولوطا نجیناه  

النشیجین تضافر من ناتجة حجة  

 للعالمین

بالخافیھا التي الأرض إلى  

ویعقوب إسحاق تعالى الله ھبة  

لھم الإیحاء أسمة جعلھما  صالحین جعلھما   

 تعمل التي القریة من نجاة
 الخبائث

في أدخلھ  تعمل التي القریة من نجاة 
 الخبائث

1 نتیجة حجّة  

2 نتیجة  حجّة 

 نتیجة حجّة



٤١١

أ.د. مشتاق عباس معن / م. د. رائدة كاظم فياضحجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

الخاتمة
الحجاجي -١ البناء  يْ  مُتغيْرَ لسَوْق  لَّمي  السُّ الترتيب  رصد  مقبولية  البحث  أكّد 

لمقولة  وفقا  والترهيبية  الترغيبية  الكريم  القرآن  خطابات  في  والنتائج(  )الحجج 
لَّم،  «الموضع»، بمراعاة المزاوجة بين طبقية القيم، وتفاوت القوة الانجازية في السُّ
بحسبان: الانتقال من الجزئيّ إلى الكلّي أو الانتقال من الخاصّ إلى العام أو العكس، 

والانتقال مع مراعاة الأبعاد المادية والمعنوية والمختلطة بينهما. 
ثمة مظهر بارز يمكن رصده في التعامل مع ملفوظات القرآن الكريم ومتوالياته -٢

الذهن  في  ر»  المتصوَّ «الموضع  على  الاعتماد  في  يتلخص  عام؛  نحو  على  وخطاباته 
نة للخطاب، فيمكن أن  استنادًا إلى مبدأ مراعاة المخاطَب عند سَوْق المتواليات المكوِّ

تظهر نتيجة وحججها حاضرة ذهنيًا عند المخاطَب فقط.
في مواضع متعددة تجيء المتوالية مزدوجة الوظيفة؛ أي أنها تمثّل نتيجة من جانب، -٣

الوظيفي  )الازدواج  مصطلح  الأسلوب  لهذه  أُقترح  وقد  آخر،  جانب  من  وحجة 
بداية  من  والنتائج  الحجج  امتداد  ذلك  على  يترتب  مما  الحجُجية(،  للمتواليات 

الخطاب حتى نهايته، فيزداد تماسكه واتساقه.
)الحجج -٤ الحجاج  بنية  يْ  مُتغَيْرَ بين  اندماج  عملية  المتواليات  بعض  في  تظهر 

والنتائج( التي يتضمّنها الخطاب؛ أي يمكن أن نجد حججًا متعددة إذا ما جمعناها 
نت حجةً عامة شاملة للحجج الجزئية. كوَّ

هناك بعض الحجج التي تتولد نتيجة تضافر «حجة ونتيجة جزئية»؛ ليتولّد عنها -٥
نتيجة أخرى تتصف بـ» الكلية». 



٤١٢

حجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

الهوامش
 1 - البلاغة العربية في ضوء البلاغة الجديدة «الحجاج» :د.عبد الله صولة : 133/1 ضمن كتاب 

)الحجاج مفهومه ومجالاته(.
2-علم النفس الثقافي ماضيه ومستقبله : مايكل كول : ترجمة : د.كمال شاهين ود.عادل مصطفى 

: 100-101 ، دار النهضة العربية ،بيروت، ط1 ،2002.
3- ينظر : انثربولوجيا اللغة بناء وترميز : أندريه جاكوب : ترجمة ليلى الشربيني : 192 ، المجلس 

الأعلى للثقافة ، القاهرة ، ط1 ، 2002. 
4- اللغة والجسد : د. الأزهر الزناد : 102 ، دار نيبور ، العراق ، ط1 ، 2014، وينظر: الأعراف 
للدراسات  العربية  ،المجلة   120  : الموسى  د.نهاد   : العربية  في  الاجتماعية  اللسانيات  نحو  أو 

اللغوية، معهد الخرطوم الدولي للغة العربية ، مج 4 ، ع 1 ، أغسطس ، 1995.
5- مفهوم الموضع وتطبيقاته في الحجاجيات اللسانية لأنسكومبر وديكرو : رشيد الراضي : 202 

، مجلة عالم الفكر ، ع2 مج40 ، اكتوبر – ديسمبر ، 2011.
ناجح :1 / 520 ضمن كتاب )الحجاج مفهومه  الدين  د. عز  العامل الحجاجي والموضع   -6

ومجالاته(.
نظريات  )أهم  كتاب  ، ضمن   311 : الله صولة  د.عبد  وتقنياته:  ومنطلقاته  أطره  الحجاج   -7 
الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم( تأليف جماعة من الباحثين والأساتذة ، بإشراف 
– كلية الآداب منوبة /  د.حمادي صمود، منشورات جامعة الآداب والفنون والعلوم الإنسانية 

تونس، 1998.
8- مفهوم الموضع وتطبيقاته في الحجاجيات اللسانية لأنسكومبر وديكرو : رشيد الراضي : 202 

، مجلة عالم الفكر ، ع2 مج40 ، اكتوبر – ديسمبر ، 2011.
ناجح :1 / 520 ضمن كتاب )الحجاج مفهومه  الدين  د. عز  العامل الحجاجي والموضع   -9

ومجالاته(.
10- الحجاج أطره ومنطلقاته وتقنياته: د.عبد الله صولة : 311 ، ضمن كتاب )أهم نظريات 
الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم( تأليف جماعة من الباحثين والأساتذة ، بإشراف 
– كلية الآداب منوبة /  د.حمادي صمود، منشورات جامعة الآداب والفنون والعلوم الإنسانية 

تونس، 1998.
11- مفهوم الموضع وتطبيقاته في الحجاجيات اللسانية لأنسكومبر وديكرو : 202.

12- العامل الحجاجي والموضع:533/1 و 534.



٤١٣

أ.د. مشتاق عباس معن / م. د. رائدة كاظم فياضحجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

13- الاستدلال الحجاجي التداولي وآليات اشتغاله : د. رضوان الرقبي : 93 ، مجلة عالم الفكر ، 
ع 2 مج 40 أكتوبر – ديسمبر 2011.

14- مفهوم الحجاج في القرآن الكريم : د. لمهابة محفوظ ميارة : 509 ، مجلة مجمع اللغة العربية 
بدمشق ، مج 81 ، ج 3 .

15- في ظلال القرآن : السيد قطب : 4 / 14 ، ط11،دارالشروق،بيروت1985م.
16- الحجاج والتبادل والتفاعل في ضوء فلسفة القيم : عز الدين لحكيم بناني : 2/ 284، مؤلَّف 

جماعي ) الحجاج مفهومه ومجالاته(.
17- سورة الأعراف / 157

، مجلة  اللسانية لأنسكومبر وديكرو:214بحث  الموضع وتطبيقاته في الحجاجيات  -18 مفهوم 
عالم الفكر .

19- الميزان في تفسير القرآن :404/6
20- - المصدر السابق.

21- سورة الرعد / 24-20.

22- سورة الرعد / 24-20.
23- يُنظر : الميزان في تفسير القرآن : 202/6.

24- سورة الأعراف / 172.
25-  سورة النساء / 48.الحجاج في الشعر العربي : سامية الدريدي:335، عالم الكتب الحديث 

عمان ط 1، 2008.
26- يُنظر: مقاربة تداولية لحكمة عطائية:34

نعيمة:2، جامعة مولود معمري  أيعمرانن  ديكرو وأنسكومبر  اللغوي عند  يُنظر:الحجاج   -27
تيزي وزو

28- سورة الكهف / 87-83.
29- يُنظر : مفهوم الموضع وتطبيقاته في الحجاجيات اللسانية لأنسكومبر وديكرو:207

والعلوم  الآداب  كلية  مجلة   ،32 الواسطي:  محمد   : العربية  البلاغة  في  الحجاج  أساليب   .  -30
الإنسانية، ظهرالمهراز، فاس، العدد 12، 2001.

31- الحجاج مفهومه ومجالاته:535
32- ينظر: 46 من هذا البحث

سورة الأنبياء / 74-69.



٤١٤

حجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

33- مجمع البيان في تفسير القرآن :  ، وينظر : البرهان في تفسير القرآن : السيد هاشم الحسيني 
البحراني:  3/ 824 ، تحقيق قسم الدراسات الإسلامية مؤسسة البعثة قم ، د.ت.

مؤلَّف   ،1350  /2 : قادم  أحمد   : ع  إبراهيم  الحجاج في قصة  الآفلين»  أحب  «لا   : ينظر   -34
جماعي )الحجاج : مفهومه ومجالاته(.



٤١٥

أ.د. مشتاق عباس معن / م. د. رائدة كاظم فياضحجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

المصادر 

القرآن الكريم

 الاستدلال الحجاجي التداولي وآليات اشتغاله

: د. رضوان الرقبي : 93 ، مجلة عالم الفكر ، ع 2 

مج 40 أكتوبر – ديسمبر 2011.

 في الاجتماعية  اللسانيات  نحو  أو  الأعراف 

العربية  ،المجلة   120 : الموسى  : د.نهاد  العربية 

للدراسات اللغوية، معهد الخرطوم الدولي للغة 

العربية ، مج 4 ، ع 1 ، أغسطس ، 1995.

 محمد  : العربية  البلاغة  في  الحجاج  أساليب 

والعلوم  الآداب  كلية  مجلة   ،32 الواسطي: 

 ،12 العدد  فاس،  ظهرالمهراز،  الإنسانية، 

.2001

 انثربولوجيا اللغة بناء وترميز : أندريه جاكوب

: ترجمة ليلى الشربيني : 192 ، المجلس الأعلى 

للثقافة ، القاهرة ، ط1 ، 2002. 

 هاشم السيد   : القرآن  تفسير  في  البرهان 

قسم  تحقيق   ،  824 البحراني:  3/  الحسيني 

الدراسات الإسلامية مؤسسة البعثة قم ، د.ت.

 الجديدة البلاغة  ضوء  في  العربية  البلاغة 

كتاب  ضمن   : صولة  الله  :د.عبد  «الحجاج» 

)الحجاج مفهومه ومجالاته.

 فلسفة ضوء  في  والتفاعل  والتبادل  الحجاج 

 ،284  /2  : بناني  لحكيم  الدين  عز   : القيم 

مؤلَّف جماعي ) الحجاج مفهومه ومجالاته(.

 الله د.عبد  وتقنياته:  ومنطلقاته  أطره  الحجاج 

نظريات  )أهم  كتاب  ضمن   ،  311  : صولة 

الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم( 

تأليف جماعة من الباحثين والأساتذة ، بإشراف 

الآداب  جامعة  منشورات  صمود،  د.حمادي 

والفنون والعلوم الإنسانية

 سامية  : العربي  الشعر  في  الحجاج 

ط  عمان  الحديث  الكتب  عالم  الدريدي:335، 

2008 ،1

 علم النفس الثقافي ماضيه ومستقبله : مايكل

كول : ترجمة : د.كمال شاهين ود.عادل مصطفى 

: دار النهضة العربية ،بيروت، ط1 ،2002.

 العامل الحجاجي والموضع د. عز الدين ناجح

مفهومه  )الحجاج  كتاب  ضمن   520  /  1:

ومجالاته(.

7 4 : في ظلال القرآن : السيد قطب



٤١٦

حجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً



حجاجية الموضع وسلَّمية المتوالية القرآنية المتوالية الترغيبية أنموذجاً

انفتاح النص الشعري المعاصر وحدود تأويله عند العرب
تشكلاته وتأويله

 

 أـ منال روابح
 الجزائر- جامعة محمد البشير الإبراهيمي 

برج بوعريريج/ كلية الآداب/ قسم اللغة العربية.
                 Manal rouabah 

 Department of Literature and Arabic
College of Arts and Languages

 University of mohammed Al- bachir AL- Ibrahimi – bourdj
 bouraridj -  Algeria

 

manalrouabah@gmail.com

" تسليم تداولي"

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي
Turnitin - passed research





٤١٩

أـ منال روابح

 ملخص: 
عند  دلالته  تطورت  وكيف  التّأويل  لمفهوم  التّأصيل  إلى  البحث  هذا  من  نهدف   
إلى  القرآني  النصّ  بتفسير  ارتبط  الذي  التّقليدي  المفهوم  من  لتخرج  المعاصرين 
على  نقف  ثم   ، كلها  الأدبية  النصًوص  لتشمل  تعدت  التي  والشُمولية  الانفتاح 
حقيقة الممارسة التّأويلية في قراءة النصُوص الشّعرية المعاصرة    خاصة، والتي تمتاز 
بغموضها ومجازيتها مما يتطلب قارئاً ماهراً  يكون طرفاً مهمًا في العملية الإبداعية، 
باحترام  ملزماً  يكون  ولكنه  جديد،  من  النصّ  إنتاج  إعادة  في  بدوره  ويُسهم 
حدود   عند  يقف  يجعله  ما  وهذا  الخاصة،  وقوانينه  الشّعري  النصً  خصوصيات 

هذا التّأويل، والتي تم تصنيفها إلى أربعة مستويات، جاءت على النحو الآتي:  
     - العودة إلى البدء. 

     - ازدواجية المعنى الظاهري والمعنى الباطني.  
     - فك شفرات النصّ وإعادة إنتاج الدّلالة.  

     -  تجوز حدود التّأويل إلى التّأويل المفرط .
  الكلمات المفتاحية: شعر، معاصر ، تأويل، معنى ، دلالة.



٤٢٠

انفتاح النص الشعري المعاصر وحدود تاويله عند العرب تشكلاته وتاويله

 Abstract

   The current research study aims to trace the concept of

 interpreta�on ans its evolvment for the contemporaries

 to break the mould of the tradi�onality of the Quranic

text explana�on and to adopt cosmoplitanism and univer-

 sality found in all the literary texts. Then there is a foucu

 on the fact of the interprteta�on procersss in reading the

 in par�cular, celebrated for  ,contemporary poe�c texts

 ambiguity and figura�vity that s�pulate a prescient reader

 as an impoertant pole in the acts of crea�vity , as a part

 in reproducing a text and as a shield to the rules of the

 poe�c text and its concern. Such sets him delimited to the

 : interpreta�on as classified below

.Returning to the start point-

.Duality of the interiour and the exterior meaning-

.      Decoding and reproducing the pragma�cs- 

Exceeding the limits of inteerpreta�on to excessive in-  - 

 terpreta�on

poetry, contemporary , interpreta�on ,  mea-:  key word

.ning , Indica�on



٤٢١

أـ منال روابح

 مقدمة:

   إن الحديث عن التّأويل غدا من الأمور المثيرة للانتباه، نظراً لاهتمام الباحثين به على 
مّر العصور وهذا  لما له من أهمية بالغة ، فقد أثار مفهومه جدلاً كبيًرا بينهم، و اشتغلوا 
بالبحث فيه خاصة في العصر الحديث الذي أصبحت فيه كل مقاربة تأويليّة  تمس 
النصّ الأدبي جديرة بالاهتمام والدّراسة، فالمتأمل لمسألة التّأويل يرى أن له جذوراً 
متوغلة منذ القدم، فقد بدأ مرتبطاً بالنصّ القرآني ومسألة  قراءته و تفسيره ، ولهذا 
كان هناك من ربطه بمصطلح التّفسير وجعله مرادفاً له، وتباينت الآراء والأقوال 
في مفهوم التّفسير والتّأويل والفرق بينهما، أما في العصر الحديث فقد اتسعت دائرة 
الممارسة التّأويلية لتشمل النصُوص الأدبية والشّعرية منها خاصة، ليُشكل التّأويل 
بهذا جسر التّواصل بين القارئ والنصّ، فتتعدد القراءة التّأويلية وتنفتح على عدة 
تفسيرات أو رؤى تأويلية جديدة هادفة إلى إزالة كل غموض وإبهام يمس النصّ 
الأدبي بغية الكّشف عن مقاصده الخفيّة، وهذا انطلاقاً من تذوقه وتأويله والكّشف 
تشكيله  إعادة  إلى  تهدف  التي  الجماليّة  غايته  وتحقيق  ومراميه،  وأسراره  أبعاده  عن 

وإنتاجه من جديد  لضمان خلن  وده  واستمراريته.
ألفاظه  وبغموض  والجدة،  بالتّفرد  يتميز  خاصة  المعاصر  الشعري  النصّ  أن  وبما 
وانزياح معانيه وامتلائه بالفراغات والمساحات البيضاء التي تبحث عمن يملأها، 
بسبب لغته الشّعرية المجازيّة التي لا تفصح عن نفسها من أول مرة مما يستفز القارئ 
ويفتح له مجالا واسعاً للتّساؤل واستعداداً تلقائياً لتلقي هذا النصّ وتذوقه، ولتكون 
فتتعدّد  الدّلالات،  وتعدّد  المعاني  عن  والكّاشف  المرشد  هي  التّأويلية  القراءة  بهذا 

بهذا إمكانية التّأويل.



٤٢٢

انفتاح النص الشعري المعاصر وحدود تاويله عند العرب تشكلاته وتاويله

 ولكن هذه القراءة التّأويلية ليست بالأمر السهل واليسير وإنما  تتطلب  قارئًا خبيراَ 
مزوداً بمعارف سابقة تكون له خلفية معرفية وثقافية، ويكون قادراً على التّعامل مع 
النصّ ومعالجته معالجة تتناسب وسياقه، دون الخروج عن دلالات معانيه، لكيلا 
الدّاخلية  والقوانين  المعطيات  ثم  ومن  الحقيقي،  ومضمونه  تأويله   حدود  يتجاوز 
للنصّ الأدبي  الذي ليس مجالا لكل أنواع القراءات التّأويلية المختلفة، الأمر الذي 
يدفعنا إلى معرفة حدود هذا التّأويل، والتي يجب مراعاتها والتّقيد بها، لكيلا نخرج 

عن مفهوم التّأويل، ولا نتجاوز مقصدية النصّ وأهدافه.
ومن هذا المنطلق يأتي هذا البحث ليطرح أسئلة مهمة تدخل في صميم إشكاليته،  

سنحاول الإجابة عنها، وهي على النحو الآتي :
وفك - المعاصر  الشّعري   النصّ  غموض  لحل  مفتاحاً  التّأويلية   القراءة  تعد  هل 

شفراته؟
العربي - الشعري  النصّ  بنية  استنطاق  عندها في  نقف  التي  التّأويل  هذا  حدود  ما 

المعاصر و إنتاج دلالته ؟



٤٢٣

أـ منال روابح

    أولاً: دلالة التّأويل  بين القدماء و المعاصرين:
    قبل تقديم أهم المفاهيم المعاصرة التي تناولت مصطلح التّأويل  يجب أولاً العودة 
منها:  متعددّة  دلالات  له  أن  نجد  العرب  لسان  ففي  القديمة؛  اللّغة   معاجم  إلى  
عن  ألت  الشيّء،  إليه  وأول  رجع،  وآلا:  أولا  يؤول  الشيء  آل  الرجوع،  «الأول، 
الشيء: ارتددت عنه ... وأول الكلام وتأوله: دبره وقدره وأوله وتأوله: فسره».)1( 
أما في تهذيب اللّغة: «ألت الشيء: جمعته أصلحته، فكان التّأويل جمع معانٍ مشكلة 
والجّمع  والتّفسير  الرجوع  يعني:  التّأويل  أن  أي  فيه».)2(  إشكال  لا  واضح  بلفظ 

والإصلاح.....
   وفي مفهومه الاصطلاحي فقد كان التّأويل عند المتقدمين من علماء العربية مرادفاً 
لمعنى التّفسير، فقد نقل عن الخليل )ت175ه( قوله: «والتّأول: تفسير الكلام الذي 
تختلف معانيه».)3( وأما الطّبري )ت310ه( فيرى أن «معنى التّأويل في كلام العرب 
فإنه التّفسير والمرجع والمصير».(( وذهب إلى هذا المعنى ابن تيمية )ت728ه( بقوله: 
في  التّأويل  هو  وهذا  يوافقه،  لم  أم  ظّاهره  أوافق  سواء  الكلام  تفسير  هو  «التّأويل 

اصطلاح جمهور المفسرين وغيرهم».)5(  
حزم  ابن  فنجد  والتّفسير،  لمعنى  مغايراً  معنى  التّأويل  مصطلح  أخذ  ذلك  بعد    
)ت456ه( يقول «التّأويل نقل اللّفظ عما اقتضاه ظاهره وكما وضع له في اللّغة إلى 
معنى آخر..».)6(  أما الغزالي )505ه( فيرى أن «التّأويل عبارة عن احتمال يعضده 
دليل، يصير به أغلب على الظّن من المعنى الذي يدل عليه الظّاهر، ويشبه أن يكون 

كل تّأويل صرفاً للفظ عن الحقيقة إلى المجاز».)7(



٤٢٤

انفتاح النص الشعري المعاصر وحدود تاويله عند العرب تشكلاته وتاويله

 ومنه فالتّأويل يدور حول صرف اللّفظ إلى غير معناه الظّاهر لوجود قرائن تقتضي 
على  ليزيد  باطناً  يعده  ما  يمتلك  لكي  الخطاب،  ظاهر  يتخطى  المؤول  فدور  ذلك 

المعنى الظّاهر عنصراً آخر يخُفيه نسيج النصّ.)8(
 وقد كان كل من  التّفسير والتّأويل وسيلة لكشف وتبيين معاني النصُوص القرآنية، 
احتراما وتقديساً للنصّ الديني، الذي كان في ذلك العهد محوطاً بسياج يقفون دونه 

تورعاً وحيطة.
  وإذا ما عدنا إلى الفكر الغربي  نجد أن التّأويل أو الهرمينوطيقا - كما تُرجمت عن 
المصطلح الأجنبي   «herméneutique»-  لها جذور تضرب منذ القدم،  وتحديداً 
منذ العهد اليوناني، فقد كان أرسطو يستعمل مصطلح التّأويل، وبدأ التّأويل  عند 

الغرب مرتبطاً أيضاً بمسألة فهم النصّ الديني المقدس. 
النصوص  تأويل  «عملية  أنها  الغربية  المعاجم  في  الهرمينوطيقا-  عُرفت-  وقد      
art d’inter-»  أنها فن التّأويل  poul falquie وفهمها ، حيث يرى بول فولكيه

prétation» ، تهتم بتأويل النصوص الدينية المقدسة ومختلف النصوص الأخرى 
التي تحتاج  تأويلًا، ويعود أصل المصطلح إلى هرمس  hirmés   إلى اليونانيين» )9( . 
    أما  في العصر الحديث فقد اتسع مفهوم التّأويل واتخذ عدة أبعاد  وتوجهات،  و 
يُعد شلاير ماخر من أبرز أعلام النظّرية التّأويلية الحديثة، فهو الذي تجاوز التّفكير 
اللّاهوتي القديم، إلى جعل الهرمينوطيقا بمثابة فن للفهم، وينطلق من ظاهرة سوء 

الفهم  وهو الذي يدفعنا ويثيرنا إلى الفهم»  )10(
التّأويل كفلهالم دلتاي، هيدغر، و    ليأتي بعد ذلك عدة فلاسفة خاضوا في مسألة 
التي جاء  والقصد  الفهم  الذي تجاوز مسألة  الأخير  بول ريكور...، هذا  كادامير  
بها شلاير ماخر إلى محاولة فك رموز وعلامات النصّ غير المباشرة « فلا يوجد فهم 



٤٢٥

أـ منال روابح

ات بدون أن يكون موسطاً بعلامات أو رموز أو نصوص، ويتطابق فهم الذّات  للذَّ
أو  العلامات   ( الوسيطة  المصطلحات  المطبق على هذه  التّأويل  مع  الأمر،  في نهاية 
النصّ  به  فالتّأويل عنده لا يتوقف عند حدود ما يُصرح  النصوص( «.  أو  الرموز 
فقط، بل يتجاوز ذلك إلى خبايا النصّ و مدلولاته الغامضة،  وهذا ما يتفق مع جاء 
به غيره من الفلاسفة أمثال امبرتو ايكو وغيره .. ، والذين دعوا إلى  إمكانية التّأويل 

اللّامتناهي  للنصوص. )11(
بمسألة  اهتموا  المعاصرين  الباحثين  من   الكثير  أن  نجد  العرب  إلى  انتقلنا  إذا  أما   
كان  فقد  مرجعياتهم،  واختلاف  بتعدّد  التّأويلية  قراءاتهم  وتعدّدت  االتّأويل، 

معظمهم مطلعاً على ما جاءت به الثّقافة الغربية تحت راية الحداثة وما بعد الحداثة.
التي  المصطلحات  أن جُل  تعريفه  أورد في  الذي  الفتّاح الحموز  منهم عبد   ونذكر 
تدور حول التّأويل «تدور في فلك حمل النصّ على غير ظّاهره لتصحيح المعنى أو 
الأصل النحوي».)12( وهنا نجد أن تصوره للتّأويل لم يخرج عن المعهود والمألوف 

عند أغلب الباحثين الذين كتبوا في الموضوع، أي أنه لم يأت بالشيء الجديد.
أما نصر حامد أبو زيد فيُميز بين التّأويل والتّفسير من خلال الأسبقية التّاريخية لكل 
منهما قائلا بأن «مصطلح التّأويل كان هو السّائد والمستخدم دون حساسية للدّلالة 
على شرح وتفسير القرآن الكريم، في حين كان مصطلح التّفسير أقل تداولاً، لكن 
مصطلح التّأويل بدأ بالتّدرج ويفقد دلالته المحايدة ويكتسب دلالة سلبية، وذلك 
في سياق عمليات التّطور والنمو الاجتماعيين وما يصاحبهما عادة من صراع فكري 
وسياسي».)13( أي أنه يُرجع الأقدمية إلى مصطلح التّأويل لأنه كان يتضمن مجموعة 
بمعنى  الديني  النصّ  أو  الكريم  القرآن  لفهم  المفسر  يتبعها  التي  والمعايير  القواعد 



٤٢٦

انفتاح النص الشعري المعاصر وحدود تاويله عند العرب تشكلاته وتاويله

أعم، ودليله في هذا ورود كلمة التّأويل في القرآن أكثر من عشر مرات، بينما كلمة 
التّفسير لم ترد إلا مرة واحدة.

المعرفة»  «نظرية  ولب  «جوهر  هو  رأيه  حسب  فالتّأويل  الحديث  العصر  في  أما 
أو  فلسفية  أو  تاريخية  ظاهرة  لأي  قراءة  –أي  القراءة  فعل  وصف  محاولتها  في 
تتضمن  التي  العلاقات  من  معقدا  بناء  بوصفها  اقتصادية-  أو  سياسية  أو  أدبية 
وهي  و»الرسالة»،  العلامات»  و»السّياق»و»نّسق  «الموضوع»  عناصر»الذّات»و 
عناصر تتفاعل مع بعضها تفاعلا يتّسم بالتّوتر الذي قد يفضي أحيانا إلى بروز بعضها 
على حساب بعض، دون أن يفضي إلى إخفائها إخفاء كاملا».)14( أي أن التّأويل في 
معرفي  وتوجه  القديم،  منذ  كان  ديني  تّوجه  تّوجيهات،  له  أصبح  الحديث  العّصر 
يصب في حقول العلوم الأخرى، وهذا الأخير حديث النشأة، حدده نصر حامد أبو 
زيد من خلال نوعين من التأويل، النوّع المباشر، والنوّع غير المباشر، يقول: «التّأويل 
إنتاج  في  والحضارة  الثّقافة  آليات  من  هامة  آلية  يمثل  للنصّ-  الآخر  الوجه  –هو 
المعرفة، قد يكون هذا التّأويل مباشرا، أي ناتجاً عن تعامل مباشر مع النصّ وتوجه 
قصدي إلى استخراج دلالته ومغزاه، وهذا هو التّأويل في مجال العلوم الدينية، وقد 

يكون التّأويل تّأويلا غير مباشر نجده في مجالات العلوم الأخرى».)15( 
ويقف أيضا محمد أركون ـــــ وهو ليس ببعيد عن محاولات نصر حامد أبو زيد ـــــ 
 ،«Peconstruction» ليُخضع النصّ الديني لآليات التّأويل القائمة على التّفكيك
ممارسة استلهمها من فلاسفة الحداثة وما بعد الحداثة الأوربية ولم يجد أي حرج في 
يرى  و  الجرأة،  تتطلّب  التّأويلية  الممارسة  أن هذه  يعتبر  الآلية.)16(  التّعامل مع هذه 
أنها لم تعرف تطورا كبيرا في الثّقافة العربية المعاصرة، يقول: «إن علم التّأويل كفن 
للتّساؤل أو طرح الأسئلة والقيمة التّثقيفية لصراع التّأويلات فيما بينها لم يدخلا بعد 



٤٢٧

أـ منال روابح

التّعليم  أو  العلمي  البحث  ساحة  يدخلا  لم  إنهما  –الإسلامية-  العربية  السّاحة  إلى 
الجامعي، اللهم إلا بعض الاستثناءات القليلة الخاصة ببعض الشّخصيات الجريئة 

ولكن المجبرة على التزام الحيطة والحذر المستمر».)17(
«هو  بقوله  التّأويل  يعرف  فهو  المجال  هذا  في  حرب  علي  إسهامات  أيضا  ونجد 
صرف اللّفظ إلى معنى يحتمله، إنه انتهاك النصّ وخروج بدلالة، ولهذا فهو يشكل 
استراتيجية أهل الاختلاف والمغايرة، وبه يكون الابتداع والتّجديد، أو الاستئناف 
فيه  يقرأ  القارئ  تجعل  بصورة  النصّ  يوسع  أنه  التّأويل  ومأزق  التّأسيس،  وإعادة 
كل ما يريد أن يقرأه».)18( ويُقصد بهذا التّعريف عدم حصر النصّ في معنى واحد، 
فالنصّ يحمل معاني ودلالات متعدّدة، لكن هذا لا يُعطي الحق للقارئ أن يتوسع في 
فهمه للنصّ ويتجاوز بذلك حدود تّأويله ومقصدية مؤلفه فهذا قد يوقعه في مأزق 
التّأويل ،ويربط علي حرب التّأويل بالتّعدد والاختلاف، يقول: «إن التّأويل يعني أن 
الحقيقة لم تقل مرة واحدة وأن كل تّأويل إعادة تّأول، أو يعني كما في الحالة الإسلامية 
أن الوحي لم يقل فيه مرة واحدة، وفي مطلق الأحوال، فإن التّأويل ينبني على الفرق 
والتّعدد ويفترض الاتّساع في اللّفظ وفيض المعنى، لذلك من غير الممكن أن تكون 
الحقيقة أُحادية الجانب، أو أن يكون التّأويل نهائياً».)19( أي أن النصّ يبقى مُنفتحا 

دائما لتعدّد القراءات والتّأويلات فيه وإن اختلفت. 
كان هذا عرضاً مبسطاً لبعض آراء المعاصرين التي تناولت قضية التّأويل، إذ أنهم 
محدود،  فهم  على  تقتصر  لا  النصوص  وفهم  القراءة  في  جديدة  تقنيات  اقترحوا 
المتعدّد  المعنى  إلى  ذلك  تتجاوز  إنما  مضبوط،  معنى  ولا  محصورة،  دلالة  على  ولا 
والمختلف ليصبح بهذا النصّ تابعاً للمتلقي الذي يتولى مهمة سبر أغواره وتفكيك 
أو  غريبة  تكون  وربما  فيه  المتّخفية  المعاني  عن  ليفصح  والدّلالية  التّركيبية  بنياته 



٤٢٨

انفتاح النص الشعري المعاصر وحدود تاويله عند العرب تشكلاته وتاويله

متناقضة...إذن فهم لم يهتموا بالنصّ الديني فقط –في حد ذاته- وإنما اتخذوا مفهوماً 
حديثة  وأساليب  جديدة  معاني  وإضافة  الدّلالة  توسيع  خلال  من  للتّأويل  جديداً 
وطبقوا كل هذا على النصّ القرآني لإعادة قراءته قراءة معاصرة تختلف عن القراءة 
السّابقة وفق استراتيجية –حسب رأيهم- تقوم على الابتداع والتّجديد والاختلاف 

والمغايرة...
واحتراما منا لقداسية النصّ الديني، وأنه كلام الله العظيم المنزل على خلقه الكريم 
نفضل عدم الخوض في مثل هذه التّجارب الحديثة من مسائل تّأويله وإعادة تأويله 
عنها،  غنىّ  في  نحن  ونقاشات  صراعات  في  ندخل  لكيلا  المعاصرة،  المناهج  وفق 
لنفسح بهذا المجال للنصّ الأدبي و–الشّعري بوجه خاص- ونتحدث عن الممارسة 
التّأويلية وكيف كان حظ النصّ الشّعري ونصيبه من التّأويل أو ما هي التّأويلية في 
قراءة النصوص الشّعرية المعاصرة؟ وهل التّأويل يجعل النصّ الشعري مفتوحاً أو 

له حدود يجب أن يلتزم بها؟



٤٢٩

أـ منال روابح

عرية: ثانياً :التّأويلية وقراءة النُصوص الشّ
الشّعر بناء لغوي يمتلك مجموعة من الخصائص الفنيّة المتّميزة من رموز وإيحاءات، 
تثير  جديدة  ومعانٍ  دلالي  ثراء  عن  يكشف  خفيا  مرادفا  الظّاهر  المعنى  فيها  يصبح 
المتلقي شوقا لسبر أغواره وتفجير دلالته الكامنة في أعماقه، كل هذا نجده في لغته 
الشّعرية،» فإذا كان الشّعر تجاوزاً للظّواهر ومواجهة للحقيقة البّاطنة في شيء ما أو 
لغة  الشّعر هي  لغة  العادي...إن  معناها  أن تحيد عن  اللّغة  فإن على  كله،  العالم  في 
الغموض  لغة  إنها  الإيضاح..»)20( ،أي  لغة  هي  العادية  اللّغة  أن  حين  في  الإشارة 

والتّأويل، تحتاج إلى قارئ يمتلك خبرة في الفهم والتّحليل.
 إن فهم النصوص يستدعي قبلياً الانحناء إليها، والتّسرب إلى بواطنها، والتّكيف 
مع هواجسها ، ولا يتأتى ذلك إلا بواسطة التّجريب والمعاناة مع المقروء)21( ، ليصبح 
بهذا القارئ أو المتلقي مساهماً في إنتاج دلالات النصّ وتوليد معانيه من خلال عملية 
القراءة والتّلقي، فيقوم بذلك بدور المشارك والمحاور فيعايش هذا النصّ ويتغلغل 
«ومن  النصّ،  يتطلبه  ما  مع  تنسجم  وأدوات  آليات  وفق  شفراته  ويفك  أعماقه  في 
هنا تبدو لنا القراءة بوصفها فعلا محققاً وفاعليته منتجة لا تنهض على رؤية منهجية 
أحادية الجانب، بل تنطلق من استراتيجية رئيسة قوامها «الفهم» وآليتها «التّأويل» 
فالتّأويل هو ممارسة في تلقي النصّ الشّعري بهدف فتح مغاليقه وفهم دلالاته»)22( 
، أي أن عملية الفهم النهائي للنصّ الشعري تبقى نسبية ما دام النصّ مُنفتحا على 
عدة تّأويلات محتملة، تتجدّد باستمرار، «وهذا ما دفع بعض النقاد إلى عدّ القراءة 
المؤجل  انتظار  على  القادرة  التّلقي  آلية  أو  القراءة  بأنها  الفهم  غايتها  التي  التّأويلية 

وفهم المتلبّس وقبول المحتمل»)23(.
علاقة  في  والمؤوّل  القارئ  وهما  طرفين؛  بتفاعل  تتحقق   التّأويلية  فالممارسة  إذن    



٤٣٠

انفتاح النص الشعري المعاصر وحدود تاويله عند العرب تشكلاته وتاويله

الفنيّ  بالقطب  المنتجة، و»يمكن تسميتها  القراءة  فعل  ليتولد بهذا  بالنصّ  تجمعهما 
(artistic( والقطب الجمالي )esthétic(: فالقطب الفنيّ هو نّص المؤلف والقطب 
يتجسد  الشاعر  عمل  كان  إذا  فمثلا  القارئ»)24(.  ينجزه  الذي  التّحقق  هو  الجمالي 
الذي  عمله  في  للانطلاق  للقارئ  المجال  بعدها  ليُفتح   دوره،  ينتهي  فهنا  نصّه  في 
يعد بمنزلة إبداع آخر له من خلال رؤيته التّأويلية التي تدعو إلى معانقة النصُوص، 
على  أخرى  علاقات  وبناء  فيها،  الموجودة  العلاقات  وتفكيك  بثقة،  ومحاورتها 
أساسها، من أجل الوقوف على النصّ وقيمه الجمالية، وعلى هذا الأساس نستطيع 
أن نؤكد أن التّأويل هو الوجه الخفي لكل محاولة نقدية كما هو الوجه المعلن أيضا، 
أن  ذلك  المؤوِلة،  الذّات  قبل  من  للنصّ  متجدّد  فهم  امتلاك  بخاصية  يحتفظ  وهو 
النصّ،  التي يحملها  المتعدّدة  المعاني  تبين  إلى  التّقليدي  التّفسير  يعني تجاوز  التّأويل 
وذلك من طريق تقصي البنيات التحتّية الكامنة في النصّ)25( ، فالقراءة التّأويلية أو 
القراءة ذات البُعدين كما يسميها الدكتور )محمد عابد الجابري( وهي « قراءة تعي 
منذ اللّحظة الأولى كونها تّأويلًا، فلا تتوقف عند حدود التّلقي المباشر، بل تريد أن 
تسهم بوعي في إنتاج وجهة النظر التي يحملها أو يتّحملها الخطاب»)26(، ولكن لا 
؛ لأن  تأويلًا  قراءة  ونعُد كل  التّأويل،  القراءة ومفهوم  مفهوم  بين  نخلط  أن  يجب 
القراءة هي عملية التّلقي المباشر لأي نص وهي عملية فهم أولي ، بينما التّأويل أو 
ما نقصد به القراءة التّأويلية هي قراءة نقدية وعميقة  للنصّ، والتي يبرز  فيها دور 
المتلقي، وليس أي متلق عادي، بل هو ناقد بارع و  متمكن، و الذي» يتوجب عليه 
أن يستضيف النصّ، ويعقد معه صلات حميمية ليتعاونا معا على إنجاز مهمة الفّهم 
والتّأويل، ويعني هذا أن المتلقي لا يدخل عالم النصّ مجردا من النوّايا، أو كالصّفحة 
النصّ  فهم  يستطيع  وبذلك  الخاصة،  ونواياه  بأفكاره  مزوداً  يدخله  وإنما  البيضاء، 



٤٣١

أـ منال روابح

أحسن مما فهمه مؤلفه»)27(؛  لتصبح العلاقة بين القارئ والنصّ علاقة ذات اتجاهين 
)من القارئ إلى النصّ( و)من النصّ إلى القارئ( ، «أي أن عملية التّأويل تقوم على 
قطبين أساسيين هما: )القارئ، والنصّ( وهذا ما يتفق عليه معظم أنصار التّأويلية، 
ولكنهم يختلفون في حدودها، فمنهم من يضع لها حدوداً وضوابط لا تتجاوزها، 
ومنهم من يفتح باب التّأويل على مصرعيه ويتمادى في التّأويل إلى أبعد حدود، وهنا 
Umber- يجب الإشارة إلى رواد هذه النظّرية في الفكر الغربي، ومنهم أمبرتو إيكو
to – Eco الذي وضع معايير وحدود يهتدي بها المؤول لا يجب عليه تجاوزها، )28( 
. وفي المقابل نجد زعيم التفكيكية جاك دريدا Jake – Dread والذي يرى عكس 

ذلك ويذهب إلى أن النصّ «آلة تنتج سلسلة من الإحالات اللامتناهية» )29(
وعندما نعود إلى الفكر العربي نجد أن ابن رشد قد سبق أمبرتو إيكو في فكرته وذلك 
عندما أفرد فقرة طويلة في فصل المقال للكلام في أخطاء التّأويل إذ قال «المختلفون 
في تّأويل هذه المسائل العويصة إما مصيبين مأجورين، وإما مخطئين معذورين»)30( ، 
وهذا يعني أن للتّأويل حدودًا لا يجوز تجاوزها –حسب رأيه-، إذن فما هذه الحدود؟ 

وكيف يمكن أن نحددها ونربطها بالنصّ الشعري المعاصر؟



٤٣٢

انفتاح النص الشعري المعاصر وحدود تاويله عند العرب تشكلاته وتاويله

ثالثاً: حدود تأويل النّص الشعري المعاصر:
النصّ  المنتج والقارئ ، وخصوصاً إذا كان هذا  الرّابط الأساسي بين  النصّ هو  يعد 
تبدأ  هنا  ومن  شباكه،  في  ويوقعه  القارئ  يجلب  أن  الطرائق  بكل  يحاول  فإنه   جيداً 
القراءات التّأويلية التي تختلف من قارئ إلى آخر كل حسب مهارته و رصيده المعرفي 
وقدرته على استنطاق بنية النصّ التي تحمل معنى ظاهر للعيان وآخر خفي وهو الجزء 
المسكوت عنه في النصّ وهو المستهدف من طرف العملية التأويلية، والقارئ الذكي لا 
يقرأ النصوص كما يريد ويذهب بتأويله إلى أبعد الحدود ، بل يجب عليه أن يخُضع نصه 
إلى مجموعة من الأحكام والضوابط والقوانين الدّاخلية التي تضبط الممارسة التّأويلية 
، لكي لا يذهب بتأويله إلى أبعد الحدود، وهنا  «نعني بحدود التّأويل المستويات التي 
عنده،  وينتهي  به  يبدأ  الذي  الحّد  في  المفهوم  باختلافها  فيختلف  التّأويل  بها  يمارس 
أي مستويات المفهوم ذاته، ومن هذا المفهوم يمكن تصنيفها إلى أربعة مستويات أو 

حدود، لكل حد طبيعته وخصوصيته، وهي على النحو الآتي: )31( 
المستو￯ الأول: العودة إلى البدء: •

النصّ قولها وهنا يمكن  التي أراد صاحب  الفكرة الأولى  العودة  إلى     هو محاولة 
أولا  يؤول  الشيء  آل  الرجوع  «الأول  منظور:  لابن  السّابق  التّعريف  إلى  الرجوع 
ليُترك بهذا   ، ارتددت»)32(   إليه الشيء رجعه وآلت عن الشيء  ومآلا: رجع وأول 
المجال للقارئ المؤول الذي يكون بحاجة إلى خلفية معرفية أو ذخيرة ثقافية عميقة 
وواسعة ومفهوم الذخيرة «يعبر عن الأمور السابقة على النصّ من تقاليد وعادات 
الذخيرة جسراً  تلك  يرى في  الذي  آيزر  ذلك  يبين  كما  اجتماعية وغيرها،  وأعراف 
 ، التواصل»)33(  بدون شك عملية  يشوش  أو ضعفها  وانعدامها  للتّواصل  حقيقيا 
التّأويل، أي أن دور هذا الحد ينطلق من وجود علامات في  وذلك  يعرقل عملية 



٤٣٣

أـ منال روابح

وهذا  الخفيّة،  وإشارته  النصّ  صور  خلال  من  فيها،  النظر  إعادة  تستدعي  النصّ 
حسب قدرة القارئ وكفاءته التي تسهم في عملية الاستقراء والاستنباط لدلالات 
النصّ المختلفة، فتكون بهذا القراءة تابعة لقدرات القارئ وبراعته في التّأويل، لكن 
العقل الأدبي  أن نرجع  دائما  الممكن  فإنه من  بينها  فيما  القراءات  تباينت هذه  «مهما 
إلى النيّة التي أنشأته وإلى أصله الأول أو جذره العميق الذي يضمن وحدة أجزائه 
ووحدة معانيه المتفرقة».)34( وهذا يعني أن هناك مجموعة من المعايير والضّوابط يجب 
بناءه، وهذا لكيلا يخرج عن  النصّ إلى أصله ويعيد  يرد  المؤول عندما  به  يلتزم  أن 

إرادة النصّ وصاحبه، ومن ثم يضمن وحدة أجزائه ووحدة معانيه.
متدفق  نهر  أمام  يقف  بمن  يذكرنا  فإنه  المعاصرة،  الحداثة  شعر  عن  تحدثنا  ما  وإذا 
مفتوح لمياه متجدّدة أبدا، وإذا سبح فيه مرة فلا يمكن أن يسبح فيه مرتين. وهذه 
الحداثي  الشّعر  نّص  في  الدلالات  هذه  هي  تتكرّر  لا  التي  المتجددة  المتدفقة  المياه 
المفتوحة والمتجدّدة بقدر ما يمارس عليها من قراءات، وليس من المستحيل أن تتشابه 
القراءات وتتقاطع، ولكن الغالب والمحتمل كثيرا أن تختلف كل قراءة عن سابقتها، 
والسبب ببساطة هو خاصية هذا الشعر الغامضة، والملتبسة، بل هذه الخاصية هي 
السّبب الرئيس فيما يبدو لأن يذهب بعض قرّائه في تّأويله إلى حد يعُدّه بعض النُّقاد 
إفراطاً في حين يراه آخرون شيئا طبيعيا، وحقا من حقوق القارئ ما دام أنه يتلقى 
نّصا يمتلك هذه الخاصيّة، وهذا يعني وجود إشكالية في إطار استراتيجية التّأويل 

التي نحسبها بآلياتها أكثر نظريات القراءة والتّلقي ملاءمة لشعر الحداثة )35( .
من خلال الآراء السابقة نستنتج أن السّبب في تعدّد القراءات يمكن أن يرجع إلى 
القارئ انطلاقاً من قدراته المعرفية وخلفيته الثقافية، أو طريقته في تّأويل النصوص 
التي قد تختلف عن غيره من القراء، ويمكن أيضا أن يرجع السبب إلى النصّ في حد 



٤٣٤

انفتاح النص الشعري المعاصر وحدود تاويله عند العرب تشكلاته وتاويله

ذاته لما قد يكتنفه من غموض وإبهام، يصعب بذلك فهمه فتتعدّد قراءاته، إذن فلا 
ذنب للمؤلف هنا، ولهذا يطلب من القارئ الوقوف على هذا الحّد، والذي يرجع فيه 
العمل الأدبي إلى أصله، كي لا يظلم الكاتب ولا يظلم النصّ، ويضمن لنفسه قراءة 

صحيحة صادقة لا تخرج عن مدلول النصّ الحقيقي.
المستو￯ الثاني: ازدواجية المعنى الظاهري والمعنى الباطني:•

العملية  لكون  باطنيا،  ومعنى  ظّاهريا  معنى  يحمل  أن  يمكن  إبداعي  نّص  كل 
تكن  لم  وصورا  ودلالات  معاني  النصّ  تحميل  إلى  تؤدي  معقدة  عملية  الإبداعية 
أو مستويين متداخلين  المستوى يشمل حدّين مترابطين  المبدع، ومنه فهذا  في ذهن 
المعنى  سنكتشف  حتما  فإننا  الظّاهر  المعنى  فبتجاوز  لبعض،  بعضهما  مكملين 
ما  هنا:  نفسه  يطرح  الذي  السؤال  ولكن  النصّ،  في  المضمر  أو  الخفي،  أو  البّاطن 
للتّوفيق  الفهم؟ أو نسعى  الغاية من هذه الازدواجية ؟ هل نسعى بذلك إلى مجرد 
الباطن والمعنى  الذي يحمله  المعنى الحقيقي  بين الحّدين «الظّاهر والباطن» أي بين 
أن  يجب  السؤال  هذا  عن  الإجابة  قبل  الظّاهر؟  يبديه  والذي  له  والمخالف  الخفي 
إن  قال  حين  رشد  ابن  تّعريف  وهو  اليوم.  ثقافتنا  إلى  أقرب  هو  تعريف  إلى  تعود 
التّأويل هو «إخراج دلالة اللّفظ من الدّلالة الحقيقية إلى الدّلالة المجازية، من غير 
أن يخل في ذلك بعادة لسان العرب في التّجويز من تسمية الشيء بشبيهه أو سببه، أو 
لاحقه، أو مقاربة، أو غير ذلك من الأشياء التي عودت في تعريف أصناف الكلام 
المجازي»)36( ، فالمقصود هنا بالدّلالة الحقيقة والدّلالة المجازية في هذا التّعريف هي 

المعنى الظّاهر الواضح، والمعنى الخفّي المضمر في النصّ.
وهذا التّعريف أيضا ليس ببعيد عن قول الجرجاني إن التّأويل «هو صرف الّلفظ عن 



٤٣٥

أـ منال روابح

معناه الظّاهر إلى معنى يحتمله إذا كان المحتمل الذي يراه موافقا للكتاب والسنة» )37( 
،وعند المعاصرين نجد أن نصر حامد أبو زيد يرى أن «ازدواجية الظّاهر والباطن 
تمثل جوهر المعضلة المعرفية، فباطن الإنسان هو حقائق الألوهية وظاهره هو حقائق 
به الكون بكل  بالقّدر الذي يمثل  الكون، ويمثل ظاهره حجاباً وغطاءً على باطنه 
مستوياته ومراتبه حجابا على حقائق الألوهية»)38( ،أي أن نصر حامد أبو زيد يشبه 
الظّاهر والبّاطن بالكون والألوهية، فالظّاهر هو الكون الواضح للجميع، والبّاطن 
هو الألوهية الغّيبية، ومهمة التّأويل هنا الوصول إلى الحقيقة من خلال الدخول إلى 
باطن النصّ، وطبعا فهي مهمة القّارئ أو المؤول من خلال «تحليل النصّ ابتداء من 

سطحه ثم اختراق أعماقه بشكل يبرز تعدّد معانيه لا تحديد معناه».)39(  
أن شكلت  إلى حد  الشعر  المعاصر، يجد صعوبة هذا  الحداثي  الشّعر  والمتطلع على 
هذه الصعوبة إشكالية التّلقي أو صعوبة ليست جديدة تماما على الشعر العربي )بل 
بطن  في  «المعنى  مقولة  إلينا  انتقلت  لما  الصعوبة  هذه  وجود  فلولا  عامة(،  الشعر 
وإدراكه  تلقيه  صعوبة  وإلى  ناحية،  من  وغموضه  المعنى  خفاء  إلى  إشارة  الشّاعر» 
من ناحية)40(، أي أن لغة الشّعر المعاصر انفلتت من الوضعية والخارجي إلى الدّاخلي 
والذّاتي الخالص وبذلك تغير استعمال اللّغة واكتسبت هوية جديدة، ذلك أن: «لغة 
الشّعر ليست وسيلة لحمل الأفكار بل هي والأفكار في حالة هوية موحدة، وهنا 
يقتضي الشّاعر المعاصر على التّفارق بين الفكرة وجسدها الصوتي»)41( ، لغة «لابد 
فيها للكلمة من أن تعلو على ذاتها، أن تزخر بأكثر مما تعد به وأن تشير إلى أكثر مما 
نقول، فليست الكلمة في الشّعر تقديمًا دقيقاً أو عرضاً محكمًا لفكرة أو موضوع ما، 

ولكنها رحم لخصب جديد»)42( .



٤٣٦

انفتاح النص الشعري المعاصر وحدود تاويله عند العرب تشكلاته وتاويله

ومنه فالنصّ الشّعري المعاصر غني بما يكفي لحمل أوجه متعددة ومختلفة في التّأويل، 
هذا الأخير لا يريد الدخول إلى النصّ الواضح لأنه لا يحتاج إلى تّأويل، وإنما ينصب 
فعله وفاعليته على النصّ الغامض أو الملغز، الذي يعرض نفسه وكأنه يطلب تّأويله، 
و «نحن مع شعر الحداثة مضطرون إلى تجاوز المعنى الظّاهري أو السّطحي للنصّ، 
إلى بُناه العميقة توسلًا بما فيه من شفرات وإشارات ومفاتيح هي هذا الدّليل الذي 

لولاه ما تجاوزنا المعنى الظّاهري للنصّ إلى معناه العميق»)43( .
لالة:• المستو￯ الثالث: فك شفرات النّص وإعادة إنتاج الدّ

–أي  للجميع  متاحة  تكون  أن  يمكن  التي  السابقة  الحدود  عن  الحّد  هذا  يختلف 
لجميع القراء- لكن هذا الحد لا يُتاح إلا للقارئ الخبير المتمكن، أو الناقد الحاذق 
القادر على تفجير النصّ بالدّلالات وعلى اكتشاف أمور لم تخطر حتى في بال المبدع 
منتج  إلى  النصّ  شفرات  يفك  قارئ  من  يتحول  بهذا  فهو  الإبداع،  عملية  أثناء  في 
جديدة،  معانٍ  وتوليد  النصّ  دلالات  إنتاج   إعادة  في  بإسهامه  ثان   لنصّ  حقيقي 
لتضحي بهذا القراءة بعدا من أبعاد النصّ، واحتمالاً من احتمالاته الكثيرة، فيحتل 
اللّفظ  المجازية، والتي تستعمل  النصّ  لغة  التّعامل مع  التّأويل موقعاً مهما في  بهذا 
المعنى  تعدّد  لينتج  المفقودة  الدّلالة  يستعيد  التّأويل  فإن  له، وبهذا  ما وضع  في غير 
واختلافه، ليصح القول «بأننا نبتعد عن القراءة الواعية المدركة بمعنى من المعاني، 
وتدخل في عالم التّلاقي اللّاوعي»)44( ،أي أن التّأويل هنا يهتم بإعادة بناء وتصور 
ينحصر  لا  واعي  كمتلقي  المؤول   فدور  فقط،  المعنى  عن  بالبحث  وليس  المعنى 
والبلاغية،  الأسلوبية،  الخصوصية  عن  البحث  في  وإنما  المؤلف  مقاصد  مطابقة  في 
والفنيّة التي تميز النصّ، وتسمح بانفتاحه وتعدّد دلالاته، وهذا ما يفتح أفق المتلقين 
للإبحار فيه وتّأويله من أجل تفجير دلالته التي يوحى بها، ومنه فهذا الحّد يتطلب 



٤٣٧

أـ منال روابح

حضور ثلاثة عناصر: «المبدع، والنصّ، والقارئ».
يبدو  ونصه  دلالياً،  ومشتتٌ  ومبهمٌ  صعبٌ  المعاصرة  العربية  الحداثة  شعر  ولأن 
يملؤها،  من  تنتظر  التي  البيضاء  والمساحات  والفراغات  بالشروخ  مليئاً  متشظياً، 
والمدّلول فيها يبدو مُنفلتاً من الدّال المعجمي ومتمرداً عليه حتى لم تعد العلاقة بينهما 
تلك العلاقة الثّابتة المستقرة لما أصابها من ضعف وتوتر)45( ، ولا شيء سوى التّأويل 

فيما يبدو قادر على اختراق سطح النصّ واستخراج ما تحته من أوجه دّلالية)46( .
الباطني،  والمعنى  الظّاهري  المعنى  ازدواجية  على  السّابق  المستوى  في  تحدثنا  لقد 
والآن نتحدث عن  إعادة إنتاج الدّلالة فهل هناك فرق بين المعنى والدّلالة في عملية 

التّأويل؟  
المعنى  عن  وتنسلخ  تتجاوز  الدّلالة  أن  يرى  من  هناك  أن  نجد  السياق  هذا  وفي   
الظّاهري البسيط، لتدخل في أفق يتّسم بالتّعدد والتّنوع، في حين أن المعنى بوصفه 
وعي  عليه  به  ينفتح  ما  أول  يكون  وبهذا  النصّ،  بداية  مع  يبدأ  إخبارية،  وحدات 
القارئ. والتّفريق بين المعنى والدّلالة على أساس الثّبات للمعنى والتّغير للدّلالة.)47( 
، في حين يقدم )يوسف وغليسي( مفهوماً مغايراً بقوله: «إن هناك تمييزاً اصطلاحياً 

بين الدّلالة والمعنى حيث تحيل الدّلالة على مدلول تعييني قاموسي ثابت، في حين 
إذ  وثيقاً  ارتباطاً  بالمرجعيّة  ويرتبط  متعدّدة،  تضمينيّة  مدّلولات  على  المعنى  يحُيل 
يتغير حول كل ملفوظ بحسب المكان والزمان والمخاطب والموضوع والمستهدف.
على  مؤشر  فهو  المعنى  أما  العمق،  على  مؤشر  الدّلالة  «أن  آخر  بعض  ويرى   )48(

السّطحية»)49( . والدّلالة «تعبير عن كون شعري ،أما المعنى فهو جزئي يفتت العالم 
ولا يدركه إلا عبر أجزائه، إنه يسعى إلى التّطابق مع العالم المرئي أي مع الواقع»)50(  
،وأهم ما نأخذه من هذا التّفريق، هو أن الدّلالة مقابلة بالمعنى ثابتاً، تتّسم أو يراد لها 



٤٣٨

انفتاح النص الشعري المعاصر وحدود تاويله عند العرب تشكلاته وتاويله

أن تتّسم، وبخاصة في شعر الحداثة، بالتّعدّد والتّنوع بخلاف الشعر العربي القديم 
فهو في الغالب يحوي معنى محدداً ثابتاً )51(.

ومنه فهذا التّعدّد والتّنوع يُنتج لنا عدّة قراءات من خلال محاولة القارئ لإعادة بناء 
النصّ  قراءة  أن  إلى  إشارة  الدّلالة  «وإنتاج   ، مقصديته  أو  للمؤلف  الأصلي  المعنى 
ليست قراءة استهلاك تتحرى فهمًا حرفياً له واستيعاباً لمضمونه؛ وإنما هي قراءة لا 
تفترض وجودا دلالياً سابقاً، ولا ثباتاً وتحدداً لدلالة أو معنى، إنها في المقابل تفترض 
بتقنية مختلفة وفي بعض المستويات  إنتاجية للدّلالة، توازي...  واعية أنها في عملية 
ثانية أو نصاً  النصّ وكتابته من قبل مبدعة بوصفها كتابة  إنتاج  والظروف، عملية 
ثانياً..»)( ، والمتلقي للنصّ الشّعري المعاصر يجب «أن يدرك أن القصيدة الحداثية لا 

تمنح دلالتها له وإنما هو الذي يمنحها الدّلالة بإنتاجه لها.....».)52(
المستو￯ الرابع: تجاوز حدود التّأويل إلى التّأويل المفرط :•

إذا تجاوز المؤول الحدود السابقة وحّمل النصّ ما لا يتحمّل فإنه يصح القول فيه إنه 
انتقل من التّأويل أو التّقويل ، أي تّقويل النصّ ما لم يقله، وربما ما لا يريد أن يقوله، 
و هذا تجاوز للتّأويل بل يعد مشكلة أساسية للتّأويل واعتداءً على النصّ أو ما يعرف 

)54(.«-Overinterpretation بالتّأويل المفرط»
مشكلة تجاوز الحدود والتّعدي على النصّ بحجة التّأويل، مشكلة قديمة وخاصة في 
ماله علاقة بالنصّ الديني، نذكر مثلًا ابن رشد وقد كان إمامًا في التّأويل والعقلانية 
يقول:  الشّرع،  مجال  في  وخاصة  نتعداها  أن  ينبغي  لا  حدوداً  للتّأويل  أن  بين  فقد 
«وهذا النحو من الظاّهر إن كان في الأصول فالمتّأول له كافر»،)55( أي خرج من/ 
قولنا  «فقد ظهر لك من  قائلًا:  يتابع  ثم  النصّ»،  التّأويل واعتدى على  كل حدود 
أقوالا صريحة لا يجوز  إن هناك  تّأويله»)56( أي  الشرع لا يجوز  أن ههنا ظاهرًا من 



٤٣٩

أـ منال روابح

تّأويلها.
أما في العصر الحديث  فتّأويل النصُوص الشّعرية –فبرغم غموضها ولغتها المرمّزة 
الصدقية في  التّأويل «ومع وجود قدر من  تّأويل وإعادة  والمشّفرة والتي تحتاج إلى 
هذه النظّرة التّأويلية المنطلقة بسبب صفاقة ما يرتديه بعض شعراء الحداثة من أقنعة، 
إلا أننا لا نستطيع التّسليم لها بهذه الانطلاقة على أساس أن الذهاب في التّأويل بعيداً 
إلى حد الإفراط مفضِ إلى فوضى قرائية، ومشجع على التّأويل المتحيز لمواقف ورؤى 
تنطبق  ذاتية بحته»)57(  ، وهنا  نوع، وربما لأغراض  أو مذهبية من أي  إيديولوجية 
يتّوهم  انقلب إلى ضده».. ولهذا لا يجب أن  الشيّء عن حده  عليه مقولة: «إذا زاد 
النصّ كما يشاء «فهو محكوم بشفرات  المؤول أن له كل الحرية المطلقة ليتصرف في 
النصّ  مزروعة في  وإشارات  ، وهي شفرات  والأسلوبية  اللّغوية  وإشاراته  النصّ 
ليحمي بها نفسه من أن يذهب به بعيداً في التّأويل إلى حد الفساد والفوضوية، أو 
بعبارة أخرى، تحميه من أن يلوي المؤول عنقه إلى حد الكسر أو الشّلل فيتعطل عن 
الحركة تماماً، أو عن الحركة في اتجاه سليم،  صحيح أننا مع بعض النصُوص الشّعرية 
شموعاً  هذا،  رغم  فيها،  لكنَّ  تماماً،  دامسة  «تبدو»  نصوص  أمام  نكون  الحداثية 
تتدرج إضاءتها وفقا لذوق القارئ ومهارته وخبرته ومعرفته، فبقدر ما يمتلك من 
هذه المؤهلات، تكون قدرته على الاهتداء إلى هذه الشموع التي تزيل دموس النصّ، 
أي إلى هذه الشّفرات والإشارات والمعالم التي ترشده في رحلته التّأويلية، أي تقيّد 

حريته وتحده عن انطلاقة تّأويلية عشوائية»)58( .
إذن فالطّريقة الصحيحة للقراءة التّأويلية هي التي تهدف إلى إضاءة النصّ الشعري 

وتبديد إبهامه، اجتهاداً وتأملًا لا مبالغةً وإفراطاً.



٤٤٠

انفتاح النص الشعري المعاصر وحدود تاويله عند العرب تشكلاته وتاويله

    خاتمة:
يخلص هذا البحث في ختام رحلته -عودا على بدء- إلى تقييد جملة من المحصلات 

الأساسية، نرصدها في النقاط الآتية:
 التّأويل كان عند المتقدمين وسيلة لكشف وإيضاح معاني النصّ القرآني، أما عند  

المتأخرين فقد أصبح سبباً في توسيع الدّلالة وإضافة معانٍ جديدة.
 إن النصُوص الشّعرية المعاصرة تتميز بغموضها وإبهامها، وتحمل معاني ظاهرية 

التي  التّأويلية  بالمناهج  بما يسمى  إلا  الكّشف عنها  يتسنى  باطنية خفية لا  وأخرى 
تتيح لأصحابها استنطاق البنية اللغوية وإثرائها بالمعاني والدّلالات، والتي تسمح 
بالقراءة المنفتحة التي تفجر النصُوص بالدّلالات وبالتّالي لا يبقى النصّ منغلقا على 

نفسه ومحصوراً في سياقه.
 تقوم عملية التّأويل على قطبين أساسيين هما «النصّ- القارئ»، ومنه فإن عملية 

بهذا  لتصبح  المؤول،   / والقارئ  النصّ  بين  تفاعلًا  تستدعي  الشّعري  النصّ  فهم 
القراءة التّأويلية  فعلًا منتجاً أداته التّأويل، ولكن يبقى الفهم النهائي للنصّ نسبياً 
ما دامت التّأويلات متعددة ومتباينة، ومن هنا تبرز مشكلة التّأويل وحدوده ، التي 
لا يجوز تجاوزها لكيلا نُقوّل النصّ ما لم يقله ونخرج بذلك عن مقاصده، وتندرج 
هذه الحدود تحت عدة مستويات تبدأ  بالدّرجة الأولى : بـالقارئ : بتميزه واختلافه 
قارئ  فكل  والثقافية،  المعرفية  خلفيته  و  مهارته  حسب  كل  القراء،  من  غيره  عن 
يرى النصّ بمنظوره الخاص، ثم بالنصّ: بإبهامه وغموضه وتلبسه، وما يحمله من 

شفرات ورموز يصعب تفسيرها ،خاصة إذا كان النصّ شعرياً.



٤٤١

أـ منال روابح

هوامش البحث:
-ابن منظور، لسان العرب )مرجع سابق(، "مادة أول"، ص1.33-23-
-الأزهري، تهديب اللّغة، دار القومية العربية للطباعة، مصر، 4691م، ص2.33-
-الخليل بن أحمد، العين، تحقيق: المخزومي، ود، السامرائي، دار الشؤون الثقافية ودار الرشيد، 3-

بغداد، العراق، ط2، ج:20   6891م، ص963.
المعارف، 4- دار  شاكر،  أحمد  محمد  تج:  القرآن،  أي  تّأويل  عند  البيان  جامع  الطبري،  -تفسير 

القاهرة،0002م ، ج6، ص402.
-ابن تيمية، الأسماء والصفات، دار العربية، بيروت، لبنان، م5، ص5.53-
-ابن حزم، الإحكام في أصول الأحكام، مطبعة الخانجي، القاهرة، ج1، ص6.24-
العربي، 7- التاريخ  مؤسسة  العربي،  التراث  إحياء  دار  الأصول،  علم  عن  المستصفى  -الغزالي، 

بيروت، لبنان، ط1، ج1، )د ت(، ص542.
سماح رواق، ثنائية التّفسير والتّأويل في مقاربة الخطاب الديني، مجلة العلوم الإنسانية، جامعة 8-

محمد خيضر ببسكرة، كلية الآداب واللغات، العدد22، جوان 1102م، ص913.
-9 al  ceva   euqihposolihp  eugnal  al  ed  eriannoitciD   :  éiuqluaf  luap  -  

 ed  eriatisrevinU  sesserP  .naeJ-tniaS  .dnomyaR  ed  noitaroballoc
 p  .dE  .re1 .2691 .sirap  .  niamreG  -tnias   tnaveluoB  .801 .ecnarF

.713
 ينظر:  نبيلة قارة، الفلسفة والتّأويل، دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت، ط:10، 8891م، 01-

ص: 44.
بول ريكور: من النصّ إلى الفعل،  تر: محمد برادة، حسان بورقيبة، عين للدراسات والبحوث 11-

الإنسانية  والاجتماعية، ط: 10، 1002م، ص: 22. 
السعودية، 21- الرياض،  الرشد،  مكتبة  القرآن،  في  النحوي  التأويل  الحموز،  أحمد  الفتاح  عبد 

ط1، 4891م، ص71.ينظر إلى محمد علواش، دلالات التأويل في الفكر العربي المعاصر، 
الموقع   ، ص:20  م،  نوفمبر5102   70 الدراسات،  و  للمؤتمرات  ضياء  ،شبكة  المغرب 

الإلكتروني 
ptth  ten .eaid:// ، آخر زيارة:  51 أفريل  9102 . ٣١-
الثقافي العربي، بيروت، المغرب، ط1، عام 41- ناصر حامد أبو زيد، الخطاب والتّأويل، المركز 

0002م،ص:471.



٤٤٢

انفتاح النص الشعري المعاصر وحدود تاويله عند العرب تشكلاته وتاويله

المرجع نفسه، ص51.771-
نصر حامد أبو زيد، مفهوم النصّ )دراسة في علوم القرآن(، المركز الثقافي العربي، بيروت، 61-

ط5، 0002 م.ص90.
-71 emégatatS eigétortS، براعة ودهاء:  noitcurtsnoceD: استراتيجية:  التّفكيك: 

،فحص النصوص والموضوعات، تعود إلى مؤسسها جاك درايدا والذي استفاد من سابقيه، 
نيشه، هايدغر، فوكو... في عملية تّقويض دعائم الميتافيزيقيا دون العمل على تجاوزها، فهو 
تضرب  نصوص  من  رسوبية  طبقة  هو  إنما  والمتكاملة  المتناسقة  البنية  تلك  النصّ  يرى  لا 
جذورها في أعماق العقل البشري )تعريف النصّ والتّفكيكية عند محمد أركون(. نقلًا عن 
عبد القادر بودومة، "النصّ وآليات القراءة، محمد أركون، نصر حامد أبو زيد"، إنسانيات/ 

tainasnI. 11/ 0002, 32-42 الموقع الإلكتروني: 
-٨١ :  ioD  ;5797/  tayanasni/  grO.noitidenepO.slanruoj//  :  ptth

5797.tayinasni / 0004.01
آخر زيارة: 51 مارس 91.9102-
محمد أركون، الفكر الأصولي واستحالة التّأصيل، تر: هشام صالح، دار الساقي، بيروت، 02-

لندن، ط1، عام 9991م،ص:162.
البيضاء، 12- الدار  العربي،  الثقافي  المركز  المفكرة،  الذات  نقد  والممتنع،  الممنوع  حرب،  علي 

بيروت، ط2، عام 0002م، ص22.
علي حرب، التّأويل والحقيقة، قراءة تّأويلية في الثقافة العربية، دار التنوير للطباعة والنشر، 22-

لبنان، ط2، عام 5991م،  ص71.
عبو، 32- القادر  عبد  عن  نقلا  ص..  ع4/69.  مجلة،  الحداثة،  تجليات  مرتاض،  الملك  عبد 

"مركزية التّأويل في محاور النصّ الشّعري المعاصر". مدونة تتبع للحداثة وما بعد الحداثة، 92 
ten   . آخر زيارة: 01 فيفري    zd-inneF  .www سبتمبر6102م الموقع الإلكتروني:  

9102م.             
التّوقع وأفق الاندماج، 42- أفق  القديم بين  الشّعري  للنصّ  التّأويلية  القراءة  مصطفى شميعة، 

عالم الكتب الحديث، الأردن، ط2، 3102م، ص19.
المصدر نفسه، ص52.93-
المصدر نفسه، الصفحة نفسها.62-
سوزان روبين سليمان، إنجي كروسمان، القارئ في النصّ، مقالات في الجمهور والتّأويل، 72-



٤٤٣

أـ منال روابح

لبنان، ط1، 7002م،  المتحدة، بيروت،  الكتاب الجديد  تر: حسن ناظم وعلي صالح، دار 
ص031-921.

مصطفى شميعة، القراءة التّأويلية للنصّ الشّعري القديم، )مرجع سابق(، ص82.74-
محمد عباد الجابري، الخطاب العربي المعاصر، دار الطليعة، بيروت، 5891م، ص92.90-
الحميد 03- عبد  عن  نقلًا  ص22،  التّأويل،  وآليات  القراءة  إشكالية  زيد،  أبو  حامد  نصر 

ورقلة  العربي،جامعة  الأدب  و  اللغة  قسم  والحدود"،  الآليات  التّأويلية،  القراءة  هيمة،" 
والأدب،72-62  اللغة  دراسة  في  الحديثة  الاتجاهات  في  الأول  الوطني  )الجزائر(،الملتقى 

أكتوبر 1102م.ص70.
ينظر إلى عبد الحميد هيمة عبد الحميد هيمة، القراءة التّأويلية، الآليات والحدود، م/ س،  13-

ص: 21.
 أمبرتو إيكو، التّأويل بين السيمائية والتّفكيكية، ترجمة: سعيد بنكراد، المركز الثقافي العربي، 23-

ط2، 4002م، ص421، نقلًا عن المرجع السابق، الصفحة نفسها.
ابن رشد، -فصل المقال- ضبط وتعليق الدكتور سميح دغيم، دار الفكر اللبناني، بيروت، 33-

4991م، ص34.
ينظر إلى عزت السيد أحمد، حدود التّأويل، قسم الفلسفة، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، 43-

حدود  ذكر  حيث  2102م.  الأول  العدد  المجلد82،  دمشق،  جامعة  مجلة  تشرين،  جامعة 
التأويل الخمسة وهي كالآتي: الرجوع إلى الأصل- تجاوز المعنى الظاهر- الدخول إلى المعنى 

الباطن- تفجير النص بالدلالات- من التّأويل إلى التقويل..
ابن منظور، لسان العرب )مرجع سابق(، "مادة أول".53-
إسماعيل علوى إسماعيل، أثر استقبال نظرية التّلقي عند النقد العربي الحديث، مجلة أقلام، 63-

عدد4، سنة 8991م، ص13.
الدكتور حسن مصطفى سحلول، نظريات القراءة والتّأويل الأدبي وقضاياها، اتحاد الكتاب 73-

العرب، دمشق، 1002م، ص78.
عبد الرحمن محمد القعود، الإبهام في شّعر الحداثة، العوامل والمظاهر وآليات التّأويل، سلسلة 83-

عالم المعرفة 972 مارس 2002م، الكويت، ص703-603.
ابن رشد، فصل المقال )مرجع سابق(، ص93.34-
الجرجاني، التّعريفات، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشّر والتوزيع، بيروت، 6002م، "مادة 04-

تّأويل".



٤٤٤

انفتاح النص الشعري المعاصر وحدود تاويله عند العرب تشكلاته وتاويله

الثقافي 14- المركز  ابن عربي،  القرآن عند  تّأويل  التّأويل، دراسة في  فلسفة  زيد:  أبو  نصر حامد 
العربي، بيروت، الدار البيضاء، 6991م، ص591.

علي حرب، الحقيقة والمجاز، نظرة لغوية في العقل والدولة، ص70، نقلا عن: عبد القادر 24-
عبو، "مركزية التّأويل في محاورة النصّ الشّعري المعاصر" م/ س. 

عبد الرحمن محمد العقود، الإبهام في شّعر الحداثة )مرجع سابق(، ص34.392-
ينظر إلى: يوسف سامي يوسف، الشّعر العربي المعاصر، دمشق، 0891م، ص51، نقلًا عن 44-

عبد القادر عبو، "مركزية التّأويل في محاورة النصّ الشّعري المعاصر"، م/ س. 
أدونسين، زمن الشعر، دار العودة، بيروت، ط2، 8791م، ص54.71-61-
عبد الرحمن محمد القعود، الإبهام في شّعر الحداثة،) م/ س(،ص64.003-992-
الدكتور حسن مصطفى سحلول، نظريات القراءة والتّأويل، )م/س(، ص74.98-
عبد الرحمن محمد القعود، الإبهام في شّعر الحداثة )م/س(، ص84.692-
المرجع نفسه، ص94.792-
المرجع نفسه، ص05.323-
المرجع 15- عن   نقلًا  ص75،  8141ه-7991م،  الآخر  ربيع  ع9،  س5،  قوافل،  مجلة  إلى  ينظر 

السابق، ص323.
حسن مخافي، الوقوف على جدار اللغة، بحث في قضية اللغة الشّعرية لدى حركة "مجلة شعر"، 25-

السابق ، ص  المرجع  نقلًا عن  يناير، 7991م، 7141، ص57،  التاسع،  العدد  نزوى"،  مجلة 
.323

المرجع نفسه، الصفحة نفسها.35-
 مرجع نفسه ص45.423-
 مرجع نفسه ص55.923-
المرجع نفسه، ص65.033-
المفرط" 75- والتّأويل  "التّأويل  كتابه  خلال  من  إيكو  أمبرتو  وضعه  ":مصطلح  المفرط  "التّأويل   

للتّأويل:  نهاية  بلا  القائلين  على  ورد  تّأويله  وحدود  المعنى  طبيعة  حول  نظره  وجهة  في  طرح 
أمبرتو إيكو التّأويل والتّأويل المفرط، تّرجمة: ناصر الحلواني، الهيئة العامة لقصور الثقافة، ط1، 

أغسطس 6991م، ص:81 )مقدمة الكتاب(.
ابن رشد، فصل المقال، )م/س(، ص85.55-
المرجع نفسه، الصفحة نفسها.95-
عبد الرحمن محمد القعود، الإبهام في شّعر الحداثة، )م/س(، ص06.013-

المرجع نفسه، ص613-513.       16-



٤٤٥

أـ منال روابح

قائمة المراجع و المصادر:                                                                                                                                      
   أولا:الكتب:

-ابن منظور، لسان العرب، تحقيق مجموعة من 
الأساتذة، دار الصادر، بيروت، ط3، ج :20، 

4991م.
وتعليق  ضبط  المقال-  -فصل  رشد،  -ابن 
اللبناني،  الفكر  دار  دغيم،  سميح  الدكتور 

بيروت، 4991م.
العربية،  دار  والصفات،  الأسماء  تيمية،  ابن   -  

بيروت، لبنان،م5.
-ابن حزم، الإحكام في أصول الأحكام، مطبعة 

الخانجي، القاهرة، ج1.
بيروت،  العودة،  دار  الشعر،  زمن  -أدونسين، 

ط2.
-أمبرتو ايكو، التّأويل والتّأويل المفرط، تّرجمة: 
الثقافة،  لقصور  العامة  الهيئة  الحلواني،  ناصر 

ط1، أغسطس 6991م.
العربية  القوميّة  دار  اللّغة،  تهّذيب  -الأزهري، 

للطباعة، مصر، 4691م.
الرسالة  مؤسسة  التّعريفات،  -الجرجاني، 

للطباعة والنشّر والتّوزيع، بيروت، 6002م.
المخزومي،  تحقيق:  العين،  أحمد،  بن  -الخليل 
ودار  الثقافية  الشؤون  دار  السامرائي،  د،  و 
الرشيد، بغداد، العراق، ط2، ج:80 ،6891م.
نظريات  سحلول،  مصطفى  حسن  -الدكتور   
القراءة والتّأويل الأدبي وقضاياها، اتحاد الكتاب 

العرب، دمشق، 1002م...
دار  الأصول،  علم  عن  المستصفى  -الغزالي، 

العربي،  التاريخ  مؤسسة  العربي،  التراث  إحياء 
بيروت، لبنان، ط1، ج1.

تر:  الفعل،   إلى  النصّ  من  ريكور:  بول   -
للدراسات  عين  بورقيبة،  حسان  برادة،  محمد 
 ،10 ط:  والاجتماعية،  الإنسانية   والبحوث 

1002م
أي  تّأويل  عند  البيان  جامع  الطبري،  -تفسير 
المعارف،  دار  شاكر،  أحمد  محمد  تج:  القرآن، 

القاهرة، ج:60، 0002م.
-سوزان روبين سليمان، إنجيكرو سمان، القارئ 
تر:  والتّأويل،  الجمهور  في  مقالات  النصّ،  في 
الجديد  الكتاب  دار  صالح،  وعلي  ناظم  حسن 

المتحدة، بيروت، لبنان، ط1، 7002م.
في  الإبهام  القعود،  محمد  الرحمن  -عبد 
وآليات  والمظاهر  العوامل  الحداثة،  شّعر 
مارس   972 المعرفة  عالم  سلسلة  التّأويل، 

،الكويت،2002م.
المنصوري  التّأويل  الحموز،  أحمد  الفتاح  -عبد 
السعودية،  الرياض،  الرشد،  مكتبة  القرآن،  في 

ط1، 4891.
الذات  نقد  والممتنع،  الممنوع  حرب،  -علي 
البيضاء،  الدار  العربي،  الثقافي  المركز  المفكرة، 

بيروت، ط2، عام 0002 م.
في  تّأويلية  قراءة  والحقيقة،  .التّأويل            -
والنشر،  للطباعة  التنوير  دار  العربية،  الثقافة 

لبنان، ط2، عام 9991م.
واستحالة  الأصولي  الفكر  أركون،  -محمد 
الساقي،  دار  صالح،  هشام  تر:  التّأصيل، 



٤٤٦

انفتاح النص الشعري المعاصر وحدود تاويله عند العرب تشكلاته وتاويله

بيروت، لندن، ط1، عام 9991م.
-محمد عباد الجابري، الخطاب العربي المعاصر، 

دار الطليعة، بيروت، 5891 م.
للنصّ  التّأويلية  القراءة  شميعة،  -مصطفى 
الشّعري القديم بين أفق التوقع وأفق الاندماج، 

عالم الكتب الحديث، الأردن، ط2، 3102 م
الطليعة  دار  والتّأويل،  الفلسفة  قارة،  نبيلة   -

للطباعة والنشر، بيروت، ط:10، 8891 .   
-نصر حامد أبو زيد، مفهوم النصّ )دراسة في 
بيروت،  العربي،  الثقافي  المركز  القرآن(،  علوم 

ط5، 0002 م.
العربي،  الثقافي  المركز  والتّأويل،  -.الخطاب 

بيروت، المغرب، ط1، عام 0002 م.
عند  القرآن  تّأويل  في  دراسة  التّأويل،  .فلسفة 
الدّار  بيروت،  العربي،  الثقافي  المركز  ابن عربي، 

البيضاء، 6991م. 
 ed  erianno�ciD  -  :  éiuqluaf  luap
 ceva   euqihposolihp  eugnal  al
 .dnomyaR  ed  no�aroballoc  al
 eriatisrevinU  sesserP  .naeJ-tniaS
 -tnias  tnaveluoB .801 .ecnarF ed
dE .re1 .2691 .sirap . niamreG

ثانيا:المجلات و الدوريات:    
نظرية  استقبال  أثر  إسماعيل،  علوى  -إسماعيل 
أقلام،  مجلة  الحديث،  العربي  النقد  عند  التّلقي 

عدد4،سنة 8991.  
-سماح روات، ثنائية التّفسير والتّأويل في مقاربة 
العلوم الإنسانية، جامعة  الديني، مجلة  الخطاب 

واللغات،  الآداب  كلية  ببسكرة،  خيضر  محمد 
العدد22، جوان1102. 

قدم  التّأويل،  حدود  أحمد،  السيد  عزت   -
الإنسانية،  والعلوم  الآداب  كلية  الفلسفة، 
جامعة تشرين، مجلة جامعة دمشق، المجلد82، 

العدد الأول 2102.
ثالثا:مواقع الكترونية:   

-عبد القادر عبو، مركزية التّأويل في محاور 
النصّ الشّعري المعاصر.مدونة تتبع للحداثة 
ومابعد الحداثة، 92 سبتمبر6102م. الموقع 

الإلكتروني:
 ten . zd-inneF .www . آخر زيارة: 01 

فيفري  9102م.     
 - عبد القادر بودومة، "النصّ وآليات القراءة، 
محمد أركون، نصر حامد أبو زيد"، إنسانيات/ 
الموقع   42-32  ,0002  /11  .tainasnI

الإلكتروني: 
 grO.noitidenepO.slanruoj// : ptth
 0004٫01  :  ioD  ;5797/  tayanasni/

5797.tayinasni /
آخر زيارة: 51 مارس9102. 

التّأويلية،  القراءة  هيمة،  الحميد  -عبد 
الأدب  و  اللغة  قسم  والحدود،  الآليات 
الوطني  )الجزائر(،الملتقى  ورقلة  العربي،جامعة 
اللغة  دراسة  في  الحديثة  الاتجاهات  في  الأول 
1102.الموقع  أكتوبر  والأدب،72-62 

الإلكتروني:
.algrauo-vinU.tsefinam//:sptth



٤٤٧

أـ منال روابح

zd    -محمد علواش، دلالات التأويل في الفكر 
العربي المعاصر، المغرب ،شبكة ضياء للمؤتمرات 
 .eaid و الدراسات،5102. الموقع الإلكتروني
ptth  ten:// ، آخر زيارة:  51 أفريل  9102 





مسارات الحركة النقدية للأعمال القصصية في بداية النهضة 
الأدبية

١٩٣٧-١٨٧٠
Criticism Trajectory of Fiction at the Beginning of 

Renaissance ١٨٧٠-١٩٣٧

د. جهينة عمر انيس خطيب
Dr. Juhayna Omar Anis Al-Khateeb

فلسطين/ جامعة سخنين/ كلية الآداب/ قسم اللغة العربية
Department of Arabic Language

College of Arts� University of Sakhnin �  Pales�ne 

"تسليم نقدي حديث"

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي
Turnitin - passed research





٤٥١

د. جهينة عمر خطيب

المستخلص
تحاول هذه الدراسة إلقاء الضوء على موضوع في غاية من الأهميّة، وهو نقد 
الأعمال القصصيّة في المدة الممتدّة من أواخر القرن التاسع عشر وبدايات القرن 
العشرين، وتحديدا .... 1930-1870،فقد اصطلح دارسو الرواية على أن عام 

1870 يمثّل نشأة الرواية في مصر وبلاد الشام .
العربي الحديث،  النقديّة للأدب  البدايات  البحث في رصده  وتبلغ أهميّة هذا 
فعالج  اهتمامات النقّاد في ذلك الوقت، ومعاييرهم في نقدهم للعمل القصصي .

في  المتناثر  القصصي  النقدي  للنشاط  ببليوجرافيا  رصدا  البحث   فشمل 
الدوريات المختلفة في مصر وبلاد الشام . وبقدر ما في هذه الخطوة من صعوبة 
وجهد كبيرين، بقدر ما تبعث على الشعور بالمتعة عند تصفّح أوراق مضى عليها 

ليس أقل من قرن من الزمان .
في  نقادنا  شغل  ماذا  الآتية،  الأسئلة  على  الإجابة  البحث   حاول  هنا   ومن 
نقدهم للأعمال القصصيّة ؟، وما مدى إسهام هذه الأعمال النقديّة في دفع الأدب 

إلى مسارات متقدمة وانفتاح ثقافي منشود .
النقديّة، ثمّ سأقف عند هذه  بداية، سأقف على إسهام الدوريات في العمليّة 
الأعمال، بتقسيم البحث إلى محاور برزت أكثر من غيرها في الحركة النقديّة آنذاك، 
بحثي  يشمل  فقد  التطبيقي،  والنقد  العام  النقد  في  محاور  على  بحثي  وسأبني 

المحاور الآتية:
1- اللغة والأسلوب \  لغة الحوار في المسرحية 

2- الرؤية النقديّة في مقدمات الروائيين لرواياتهم \ الروائي ناقدا 



٤٥٢

مسارات الحركة النقدية للأعمال القصصية في   بداية النهضة الأدبية ١٩٣٧-١٨٧٠

نقدهم  في  العربية  الدوريات  في  النقد  منبر  في  الأجنبيّة  الثقافة  مؤثرات   -3
للأعمال القصصيّة

4- تداخل الأجناس الأدبيّة \ المصطلح الأدبي والتداخل الجنسوي 
6- الهدف الأخلاقي في نقد الأعمال القصصيّة

7- ما بين المقامة والرواية في نقد « حديث عيسى بن هشام
8-مفهوم النقد 

9 تطور مفهوم  الأدب 
10- نقد الأجناس الأدبية كمفاهيم، الرواية، المسرحية، القصّة

11- الأدب المصري 
عشر  التاسع  القرن  أواخر  من  الممتدة  المدة  في  النقدية  الحركة  تطور  -تقييم  

وبدايات القرن العشرين .



٤٥٣

د. جهينة عمر خطيب

Abstract

The current study tries to discuss an important issue, 

Cri�cism Trajectory of Fic�on at the Beginning of Renais-

sance 1870-1937, such a period, for the novels scholars, 

is the year of Egypt and Levant novel emergence. Then 

there is an inves�ga�on into the cri�cism of the con-

temporary Arab literature through tracing the interest 

of the scholars in such concern. Moreover, the study 

consists of a bibliographical account for the cri�cism 

movement in the different publica�ons in Egypt and Le-

vant. Though difficult, such a step is very interes�ng to 

read and analyze old papers in this field. Therefore, the 

current study seeks to answer the following ques�ons: 

What do the cri�cs think of the fic�on? What is the con-

tribu�on of these products to literature?   First, I will 

focus on the role of Journals in cri�cism movement and 

have the following subjects: 

1-Language and style/ Dialogue language.

2-The cri�cal vision of the novelists. 

3-Foreign culture affects the cri�cs in Arabic Journals.

4-Historical novels/ Novelist’s posi�on for history.



٤٥٤

مسارات الحركة النقدية للأعمال القصصية في   بداية النهضة الأدبية ١٩٣٧-١٨٧٠

5-The integra�on of genres. 

6-The ethical goal in cri�cizing fic�on.

7-Between Maqama and novel in cri�cizing Issa bin 

Hisham.

8-Cri�cism as a Concept. 

9-The development of literature as a concept. 

10-Cri�cizing literature genres; the novel, play and 

story. 

11-Egyp�an Literature

- Evalua�ng the development of cri�cism movement 

from the late of ninth-tenth century to the beginning of 

the twen�eth century. 



٤٥٥

د. جهينة عمر خطيب

دور الدوريات في الحركة النقديّة  في عالمنا العربي
الأعمال  تطور  ظل  ففي  وتطوره،  الحديث  النثر  نشأة  النقديّة  الحركة  واكبت 
القصصيّة، الرواية والمسرحيّة والقصة القصيرة، تتبّع النقاد هذا النشاط القصصي 
منبرا  بالمجلات  النقاد  نقاش، وقد وجد  نقاط شكّلت موضع  توضيح  محاولين 
الأعمال  مواكبة  في  ساهمت  كثيرة  مجلات  فبرزت  القصصية،  الأعمال  لمناقشة 
القصصيّة في تلك المدة، وفي تصوير النقد القصصي، وقد برز ذلك من ناحيتين، 
النقد العام، من خلال طرح مواضيع نقديّة مختلفة، كمهمة النقد، وظيفة الكاتب، 
وإعطاء تعريفات للرواية والقصّة والمسرحيّة، والنقد التطبيقي لأعمال قصصيّة 

مختلفة.
أخرى،  بمجلات  مقارنة  عليها  تغلّب  قد  بطابع  مجلة  كل  اتّسمت  وقد 
فاحتضنت مجلة الجنان(1( البيروتيّة مقالات في الشعر الحديث، وأظهرت اهتماما 
في المسرحيّة، بينما تميّزت مجلة المقتطف(2( بعلمانيتها، فاحتضنت في بدايتها  التفكير 
ونقد   ،» والتقاريظ  الهدايا   » باب  في  بالأدب  بالاهتمام  بدأت  ثمّ  ومن  العلماني، 

لروايات مختلفة.
وأظهرت مجلة الهلال(3( عناية كبيرة بالأدب، فاهتمّت بدراسة الرواية التاريخيّة 
في  الروائي  ودور  زيدان،  روايات  فناقشت  زيدان،  جرجي  لاهتمامات  نظرا 

توظيف التاريخ .
ومجلة المشرق(4(، واتسامها بالطابع الديني الكاثوليكي المحافظ، والذي يميل 
المناداة  إلى  المحافظ  بطابعها  المجلة  وميل  للأدباء،  طائفية  تقسيمات  إلى  نقده  في 
بالأدب النظيف، إن صحّ هذا التعبير، أي أدب يخلو من تهييج للمشاعر الإنسانية.



٤٥٦

مسارات الحركة النقدية للأعمال القصصية في   بداية النهضة الأدبية ١٩٣٧-١٨٧٠

ومجلة المقتبس(5(، التي اشتهرت ببحوثها العلميّة والأدبيّة والتاريخيّة.
الأدبيّة  للثقافة  معبرا  بحق  كانت  التي  المجلات  «أولى  وهي  البيان(6(،  ومجلة 
والنقد  والتربية  والفلسفة  والتاريخ  الأدب  في  تبحث  مجلة  وهي   ،)7) الأجنبيّة» 

والروايات، وتعنى بنشر آثار العرب، وآثار الغرب.
السياسة  عنيت   » وقد  هيكل(9(،  يحررها  الاسبوعيّة(8(،  السياسة  وصحيفة 

الأسبوعيّة بالأدب الغربي أعلامه ومذاهبه وألوانه وفنونه» (10(
فيه  كتب  اسبوعي،  أدبي  لملحق  وتخصيصها  الأسبوعي(11(  البلاغ  وصحيفة  

عباس محمود العقاد، وارتبط اسمه بالصحيفة طويلا .
اسماعيل  لصاحبها  الأجنبيّة  بالثقافات  الواضح  وتأثرها  العصور(12(  ومجلّة 
مظهر، وهو «من دعاة التطرّف لأخذ الثقافة الغربيّة بدون تحفّظ الثقافة العربيّة 

الآسيويّة»(13(.
ومجلة «المجلة الجديدة»(14(، وكان يهدف مؤسسها سلامة موسى(15( إلى تغليب 

الاتجاهات العلميّة على الثقافة العربيّة .
ارتفعت  التي  «المجلات  من  وهي  الزّيات،  حسن  لأحمد  الرسالة(16(  ومجلّة 
كثيرة لأعمال  تصنيفية  دراسات  وقد تضمّن محتواها  ذروتها.  إلى  الأدبيّة  بالمقالة 
(17(. فمن هنا، كان للمجلات العربيّة المختلفة الدور الكبير  قصصيّة معاصرة» 
المعاصرة. وها هو لسان حال  القصصيّة  لنقد الأعمال  للنقاد،  في إعطاء مساحة 
معاصر أنذاك يقول «المجلات وحدها هي التي أخذت بيدنا، وأفسحت أمامنا 
سبيل الخوض في عباب الأسلوب اليقيني الحديث، وهي التي قادت دفّة الفكر 
في مصر، وهو يجتاز الأسلوب الغربي العميق لتكييف النهضة على صورة بدّدت 
لنا عن شمس  الفكر المجرّد لتكشف  القديمة، بما فيها من ظلمات  سحب الحياة 



٤٥٧

د. جهينة عمر خطيب

الأسلوب اليقيني، أمّا كيف وجدت هذه المجلات، ومن الذين حرروها، وكيف 
تعلّموا، وأين، وكيف تهيأت له عوامل النهضة، فذلك أمر لم يخطر له على بال» (18(

لغة الحوار في المسرحيات 
لقد شكّلت مسألة اللغة في الأعمال القصصيّة،العاميّة والفصحى، نقطة بحث 
ونقد لدى النقاد، ما بين مؤيّد لضرورة توظيف العاميّة في العمل القصصي، لا 
لتعبّر الشخصيّة عن نفسها بلغتها، فالحوار هو الأداة  سيّما في الحوار المسرحي، 
لاستخدام  معارض  بين  وما  للتعبير،  المسرحي  المؤلّف  يوظّفها  التي  الوحيدة 

العاميّة. 
بضرورة  والبنون»  «الآباء  مسرحيّة  مقدّمة  في  نعيمة  ميخائيل  نادى  لقد 
استخدام العاميّة في حوار الشخصيّات، ولا  سيّما أنّ العاميّة تعبّر عن الشخصيّة، 
الروائيين،  بلغة  يتكلّم  أميّا  فلاحا  نرى  أن   يعقل  فلا   » ومشاعرها،  أحاسيسها 
أشخاص الرواية يجب أن يخاطبونا باللغة التي تعوّدوا أن يعبروا بها عن عواطفهم 
الدواوين  بلغة  يتكلّم  أميّا  فلاحا  يجعل  أن  يحاول  الذي  والكاتب  وأفكارهم، 
يظهر  بل  لا  وسامعه،  وقارئه  ونفسه  فلاحه  يظلم  اللغويّة  والمؤلفات  الشعريّة 
أشخاصه في مظهر الهزل، حيث لا يقصد الهزل، ويقترف جرما ضد فن جماله في 

تصوير الإنسان في مشاهد الحياة الحقيقيّة» (19(.
فمن هنا نرى تأكيد ميخائيل نعيمة على ضرورة توظيف اللغة العاميّة، لا سيّما 
في الرواية التمثيليّة، وهنا يقصد المسرحيّة. الا أنّه وضّح إشكاليّة استخدام اللغة 
الفصحى.  اللغة  نلغي  الشعب، لأنه  بذلك  بلغة  التّحدث  باتباع قاعدة  العاميّة 
معرّبة  لغة  يتكلّمون  روايتي  أشخاص  من  «المتعلمين  يجعل  المسألة  لهذه  ولحل 

والأميين اللغة العاميّة.



٤٥٨

مسارات الحركة النقدية للأعمال القصصية في   بداية النهضة الأدبية ١٩٣٧-١٨٧٠

إلا أنّ هناك من نقد استخدام العاميّة في الأعمال القصصيّة، بل رآها انتقاصا 
من إبداع الكاتب. فيرى محرّر المقتبس في انتقاده لحديث عيسى بن هشام توظيفه 
للعاميّة بمثابة عامل دخيل» ومن هذه الألفاظ  والتراكيب ما هو بعيد عن مناحي 
الفصحاء، دخيل في اللغة، أو ضعيف في التركيب، ولفظه في غير موضعه، ولعلّ 
المؤلّف الفاضل يعيد نظره في هذه النقدات، فانّ منها ما هو من لغة الجرائد، ومنها 
ما هو من اللغة العاميّة المصريّة، ولعلّه لا يضن على الآداب بنفثاته بعد اليوم، فهو 
من أعظم الناعين على الموظفين، فعسى أن لا تشغله الوظائف عن معاناة الكتابة 
فطلّقوا  بالتوظيف،  ابتلوا مؤخرا في مصر  ممنّ  الأفكار، كما شغلت غيره  لإنارة 

الأقلام بتاتا(20(».
لكتابة -على حد  العاميّة في  العربيّة  اللغة  اتخاذ  - ويعارض جرجي زيدان(21( 
وخليل  سركيس،  سليم  مع  تجمعه  جلسة  في  الفصحى  اللغة  من  بدلا  تعبيره- 
مطران، ونعوم أشقر، وتوفيق غريل، وأحمد زكي باشا. حين سأله سليم سركيس 
الفصحى  من  بدلا  للكتابة  العربيّة  العامية  اللغة  باتخاذ  القائل  رأي  في  رأيك  «ما 
العاميّة  اللغات  أيّ  أولا  أفادونا  الرأي  أنّ أصحاب هذا  لو  « حبذا  زيدان  فقال   ,
العربيّة يريدون أن نتخذ،  لغة مصر أم لغة الشام، أم لغة العراق، أم لغة الحجاز أم 
اليمن أم المغرب؟ «(22( عندها أجابه  خليل مطران « يريد أصحاب هذا الرأي أن 

تؤلّف لغة تشترك بين هذه اللغات.
فقال زيدان « إنّ اللغة لا تتألّف بالتواطؤ، وإنما هي جسم ينمو نموا طبيعيا 
الحافظ  الفصحى هي  اللغة  أنّ  أرى  العام، وعليه  الارتقاء  ناموس  مقتضى  على 



٤٥٩

د. جهينة عمر خطيب

الوحيد للرابطة العربيّة بين سائد الناطقين بهذا اللسان، والفضل في حفظها إنّما 
هو القرآن الكريم. وإذا قيل إنهّا غريبة عن إفهام العامة، فذلك زعم باطل، الا 
الخاصة،  يفهمها  لا  التي  الغريبة  الوحشيّة  الألفاظ  واستخدام  التّقعر  أريد  إذا 
فضلا عن العامة، وأمّا لغة الإنشاء العصريّة فإنهّا شائعة على صفحات الجرائد 

والمجلات بفهمها الخاص والعام».
القصّة - الأصل  أيهما  الرسالة»  مجلة  تساؤلا «في  حّماد  محمد علي  الناقد  ويطرح 

أم لغتها»، وذلك في مقالة له حول عودة الروح بين العاميّة والعربيّة، ويشير إلى 
لغة  في  انحصر  قد  نقدهم  وانّ  الروح،  عودة  حول  والهجوم  اللغط  النقاد  إثارة 
في  الأدبيّة  المقاييس  وإغفال  للقصّة،  إهمالهم  النقاد  على  ويستنكر  الروح،  عودة 
نقدهم، والتركيز على اللغة فحسب .» أفهم أن يتناول كاتب قصّة ينقدها ما شاء 
له النقد، ويمدحها ما شاء له المدح أو الهجاء، وما شاء له ذوقه الشخصي كفاياته 
واطلاعه ومقاييسه الأدبيّة، أفهم هذا وأستسيغه، وإذا ما انتهى الناقد من القصّة 
ذاتها، وشاء أن ينقد لغتها وأسلوبها من حيث اللغة نفسها، فلا جناح عليه، بل 
لعلّه المقصّر إن لم يفعل، إن كان من الخبيرين بهذه الناحية المشهود لهم بالإحسان 
فيها،أمّا أن أدع القصّة جانبا فلا أتناولها بخير ولا بشّر، ولا أقول فيها كلمة ليّنة 
أو عسيرة، ثمّ أقفز قفزة يا لها من قفزة، فآخذ بتلابيب المؤلّف لأنّه كتب العاميّة 
ولم يكتب بالعربيّة، فهذا الذي لا يفهم ولا يستساغ، ولا يكاد الإنسان أن يلوكه 

في فمه، ويجد له طعما أو مذاقا»(23(.
ويلخص حماد إلى القول إنّ الغاية هي الأدب، وما اللغة الا وسيلة، وإننا يجب 
أن ننظر إلى العمل الإبداعي كموهبة وفن، وهو يؤكّد أنّه لا يعنيه في هذا الجدال 



٤٦٠

مسارات الحركة النقدية للأعمال القصصية في   بداية النهضة الأدبية ١٩٣٧-١٨٧٠

الحاصل في الأعمال القصصيّة أن يعطي إجابة حول وجوب استخدام الفصحى 
أم العاميّة في الأعمال القصصيّة، الا أنّ ما يعنيه في الدرجة الأولى أن لا نهمل تقدّم 
العمل الأدبي على حساب اللغة. وهو لا يريد أن نقع في فئة من فئتين، إمّا معادية 
أنّ كلّ فئة تعلّل  العاميّة، فليس هذا ما يعنيه، فهو مدرك  للعامة، أو من أنصار 
بطريقة، فقد يدعم توفيق الحكيم كتابته بالعاميّة في كونه ينقل الحياة كما هي، وقد 
ترُدّ فئة أنصار الفصحى عليه، بأنّ الفن ليس بنقل صور فوتوغرافيّة، وقد يعلّل 
الحكم بأنّ لغة الشخصيات في حوارهم هي اللغة العاميّة. إلا أنّ حماد يخرج من 
هذا الجدال ليؤكّد ضرورة الاهتمام بالفن والإبداع أولا، ولا نهمله على حساب 

اللغة.
الا إنّنا نرى في العدد نفسه ردا من رئيس تحرير الرسالة ومؤسسها أحمد الزيات، 
بتعليقه اللاذع، فهو لا يرى إمكانيّة فصل القصّة عن اللغة « كلام الأستاذ أشبه 
شيء بالدعابة، فإنّ أكثره لا يجري على قواعد الأدب ولا أصول الفن، ولعمري، 
كيف نستطيع أن نفصل المعنى عن اللفظ أو القصّة عن اللغة، أو الموضوع عن 
لا  اللغة  تلبس  أن  قبل  فالقصّة  ذاته،  في  فنيّ  وجود  منهما  لأحد  الشكل،وليس 

تسمّى قصّة، والألفاظ قبل أن تؤدّي المعاني لا تسمّى لغة» (24(.
العاميّة  للغة  معاد  بأنّه  اتهامه  المازني(25(  يعلّل  الرسالة،  صفحات  على  وأيضا 
في  العادي  والحديث  للحوار  محدود  نطاق  في  تصلح  العاميّة  اللغة  بأنّ  بتبريره 
أنّ  أن تسعفنا، هذا عدا  العربيّة  اللغة  تستطيع  أمّا في الأدب فلا  اليوميّة،  الحياة 
لا  كان  وإن  لها،  ثبات  فلا  خفوقا،  يحدث  مماّ  ثابتة،  وغير  مبعثرة  العاميّة  اللغة 
للعاميّة  ينكر استخدامه لها في الأدب تماما، وإنّما بحدود، فهو يشير إلى توظيفه 
في الحوار في رواية « ابراهيم الكاتب «، وروايته التمثيليّة « عزيزة المرأة أو حكم 

الطاعة، ولكنهّ وظّفها بحدود لم يتجاوزها .



٤٦١

د. جهينة عمر خطيب

الرؤية النقديّة في مقدمات الروائيين لرواياتهم، الراوي ناقدا .
لقد برزت في أواخر القرن التاسع عشر وأوائل القرن العشرين ظاهرة تقديم 
المدة،  تلك  في  حيويّة  نقديّة  أمور  إلى  متعرضين  لها،  تمهيدا  لرواياتهم،  الروائيين 
وأهم ما شغل الروائيين، مهمّة الرواية، فحرصوا على توضيح ذلك في مقدماتهم، 

وناقشوا علاقة الأدب بالحياة، ولغة الحوار في أعمالهم القصصيّة .
وفي  زيدان،  جرجي  لرواياتهم،  التقديم  اعتادوا  الذين  الروائيين  بين  ومن 
روايته،  في  التعليمي  الهدف  زيدان  يؤكد  فرغانه»(26(  «عروس  لرواية  مقدمته 
العمل  هذا  في  نشاطا  ويزيدنا   » لقرائه  إسلاميّة  تاريخيّة  فوائد  تحقق  روايته  وأن 
ارتياح القراء لمطالعة هذه الروايات، مع ما فيها من الفوائد التاريخيّة الإسلاميّة، 
وما حوته من آداب المسلمين وعادات الأمم التي احتكوا بها في ابان دولتهم « 
وقد أكّد زيدان مرارا مهمّة الرواية التاريخيّة كمهمّة تعليميّة، غلّفها في قصة حب 

لتصبح مستساغة أكثر لدى القارئ .  
ويعود زيدان لتأكيد على الهدف التعليمي في سياقات عدّة(27(، فنراه في إجابته 
إلى مطالعة  يميلون  قلّما  والناس   » يقول  الهلال  القراء في مجلة  على سؤال لأحد 
التاريخ مجردا عن الفكاهة، فلو ألفنا تاريخا لدول الإسلام لما رجونا أن ينتفع به 
الا القليلون، لأنّ العامة مع رغبتهم الشديدة في مطالعة التاريخ والقصص، قلّ 
من يصبر منهم على قراءة تاريخ ضخم من أوله إلى آخره ولا يمل، أمّا إذا سبكنا 
ذلك التاريخ في قالب الرواية، فإنّه يقرأه بشوق ولذّة، فلا يلبث وهو يظنّ نفسه 
يطالع قصّة فكاهيّة، أن يتناول شيئا من حوادث الإسلام، يزيده رغبة في مطالعة 

تاريخهم، فنحن بهذا الاعتبار نهيء أذهان الناس لمطالعة التاريخ «(28(.
   فقد ذكر فرح أنطون(29( في مقدمة روايته « الدين والعلم والمال، يحرص كلّ 



٤٦٢

مسارات الحركة النقدية للأعمال القصصية في   بداية النهضة الأدبية ١٩٣٧-١٨٧٠

الحرص على التأكيد على مهمّة روايته بأنهّا لم تهدف التسلية من باب التسلية، وإنّما 
روايته عبارة عن « بحث فلسفي اجتماعي في علائق المال والعلم والدين، وهو ما 
يسمونه في أوروبا المسألة الاجتماعيّة « فهنا يؤكّد أنطون هدف الإفادة من روايته .

ينشأ  ما  الروايات  من   » الروايات  أنواع  إلى  يتطرّق  نراه  الرواية  مقدّمة  وفي 
للتفكهة والتسلية، ومنها ما ينشأ للإفادة ونشر المبادئ والأفكار، والذين أنشأوا 
كتولوستوي  المؤلفين  مشاهير  مقدّمة  في  معدودون  الغرب  في  للإفادة  رواياتهم 
وضع  في  يرى  لا  الكتّاب  هؤلاء  من  واحد  كل  فانّ  وغيرهم،  وكيبلنغ  وزولا 
بطريقة  وأفكاره  آراءه  فيه  ينشر  منبرا  الرواية  يعتبر  بل  وضعة،  حطّة  الروايات 
الفراغ  الجامعة ملء  أنّ هدف مجلته  «،  ويؤكّد  بسهولة  القراء  أذهان  إلى  تبلغها 

نحو رواية هادفة
بالحوادث  الاهتمام  على  مقدما  والأفكار  بالمبادئ  فيها  اهتمامنا  وسيكون   »  

والأخبار» (30( .
ويعود أنطون في روايته التالية، « أورشليم الجديدة « ليؤكد في مقدمته، حرصه  

على جمع الفلسفة والاجتماعيات، والتاريخ والحب والأدب في روايته .
   ويؤكّد ميخائيل نعيمة في مقدمة مسرحيّة «الآباء والبنون»(31( هدفه من روايته 
التمثيليّة، ويقصد هنا المسرحيّة،(32( وهو معالجة مواضيع اجتماعيّة، أيضا يشير 
إلى إهمالنا للرواية التمثيليّة مقارنة بالغرب، « نحن لا نزال ننظر إلى الممثّل، نظرنا 
التمثيل كنوع من  التياترو كمقصف، وإلى  الممثلة كعاهر، وإلى  إلى بهلوان، وإلى 
القصف واللهو» (33( ونراه يلقي اللوم على عرض مسرح فهو لا يخاطب المجتمع 
بعد روايات  يرَ  لم  الحياة، لأنّه  التمثيل في  فن  أهميّة  بعد  يدرك  لم  « شعبنا  العربي 
المسرح،  على  نفسه  بعد  يرّ  لم  وياءها،  ألفها  يعرف  حياة  من  مشاهد  أمامه  تمثّل 



٤٦٣

د. جهينة عمر خطيب

الشعب  إلى  الآن  قدّمناه حتى  ما  فجلّ  الشعب،  كتّابنا لا على  عائد على  واللوم 
من الروايات التمثيليّة ينحصر في بعض روايات معرّبة، أكثرها من سقط المتاع، 
ولكنهّا غريبة عنه، بعيدة عن أذواقه، قصيّة عن مداركه « (34( وينادي  ميخائيل 
نعيمة بضرورة وجود مسرح وطني « أنا لا أشكّ أبدا في أننا سنرى عندنا عاجلا 
أو آجلا مسرحا وطنيّا تمثّل عليه حياتنا القوميّة، إنما يقتضي لذلك قبل كل شيء 
بعُجرها  إلى حياتنا  يوم  كلّ  تكرّ حولهم  التي  الحياة  إلى  أنظارهم  كتابنا  أن يحوّل 
يجدوا  وأن  وخيرها،  وشرّها  وقباحتها،  وجمالها  وأتراحها،  وأمزاجها  وبحُبرها، 
وبأنهما  بالأدب،  الحياة  علاقة  على  يؤكّد  نراه  كذلك   )35)  » لأقلامهم  مواد  منها 
توأمان لا ينفصلان .ويعالج قضيّة اللغة العامية في المسرحيّة، وينادي بضرورة 

تأسيس مسرح عربي .
مؤثرات الثقافة الأجنبيّة على المجلات العربيّة في نقدهم للأعمال القصصيّة 

 1937 من  الممتدّة  الحقبة  في  المختلفة،  المجلات  في  تصفحنا  خلال  من 
اتضح  وقد  واضح،  بشكل  الأجنبيّة  الثقافة  تيارات  دخول  لاحظنا   ،1870-

التأثير من جانبين:
مناداتهم باتباع  الغرب-١

 تخصيص هذه المجلات زوايا أدبيّة في ترجمة القصص الأجنبيّة ٢-
أبدأ بمجلة « البيان «، فقد حرصت البيان في سياستها على تغطية الثقافة الأجنبيّة 
تتطلبها  التي  الجديدة  الروح  إلى  فطن  أوّل من  البيان  « وكانت  العربيّة،  الثقافة  مع 
 )36)» والغربيّة  العربيّة  الثقافتين،  بين  تجمع  التي  الروح  الأدب،  في  العربيّة  الأمّة 
ففسحت « البيان « المجال أمام الثقافتين من خلال ترجمتها لمقالات باللغة الانجليزيّة 



٤٦٤

مسارات الحركة النقدية للأعمال القصصية في   بداية النهضة الأدبية ١٩٣٧-١٨٧٠

في مجال الأدب، وتقابلها دراسات ونشر لفصول مختارة للجاحظ وابن سينا، ونخبة 
من عيون الأدب العربي القديم. وبسطت « البيان «ذراعيها» أمام نشر مقالات 
في  المصري  الأدب  ينتقد  العقاد  محمود  عباس  فنرى  وحالته،  الأدب  نقد  حول 
قارئ  ثلاثة،  القراء  أن  ويرى  العربي،  الأدب  قارئ  على  ويعتب  الوقت،  ذلك 
الأقاصيص والنوادر، وقارئ الأدب العربي، وقارئ الأدب الأجنبي، أمّا قارئ 
الأدب العربي فإنه « معزول أتم العزل عن آداب تلك الأمم، لا يستطيع نقدها 
الغيب، لأنّ حكم الرجل على ما  إذا استطاع إماطة الحجاب عن  وتقديرها إلا 
ليس يعرف، وتوهمه في نفسه القدرة على نقد أدب لا يلحن لغاته ولا يقرأ كتبه، 

ولا يلمّ بسير أدبائه وأخلاقهم، أو بمحاضراتهم ومساجلاتهم»(37(.
ونرى هنا مدى تبجيل الناقد للروائي محمود طاهر لاشين، لأخذه من الغرب، 
فيستخدم الكلمات الرنّانة ذات الوقع المؤثّر ليؤكد ترحيبه بهذه الخطوة «والأدب 
اليوم، وها هو الأديب محمود طاهر لاشين  القصصي هو أدب أوروبا وأمريكا 
يقفو أثر أدباء الغرب في سخرية الناي، فجاءت بنفحة هبّت من حدائق الآداب 
الغربيّة، وظهرت كقبس أضاء من مصدر النور العظيم، فلو أنّ أدباءنا فكّروا في 
خلع الأردية الخلقة التي يرتدونها، ولبسوا رداءً جديدا يلائم روح العصر، إذن 

لقادوا أمتهم إلى أريكة المجد الموشّاة(38(.
صفحات  على  طغى  بل  الأجنبي،  التأثر  فيها  اتضح  التي  المجلات  ومن 
وتبعيتها  ولاءها  المجلة  أظهرت  فقد  موسى،  لسلامة  الجديدة»  «المجلة  المجلة، 
للغرب،وها هو سلامة موسى يقول في افتتاحيّة العدد الأوّل في تعريفه بالمجلة، « 
نزعتها بالطبع نزعة محررها الذي عرفه القراء في السنوات الماضية، فنحن نقصد 



٤٦٥

د. جهينة عمر خطيب

ومنع  أوروبا،  بحضارة  والإيمان  الغرب،  من  والتقرّب  الثقافة،  في  التجديد  إلى 
العوائق التي تعوق انتشارها في بلادنا،لأننا نعتقد أنّ فلاحنا وخير الأمّة وتقدمها 

منوط بالاتجاه نحو أوروبا دون آسيا .. «(39( . 
ونراه ينتقد على صفحات مجلته الانغماس في الأدب العربي، واهتمام الدارسين 
بتاريخنا القديم، وعدم مجاراة العصر، فشبّه عملهم هذا بعمل المستشرقين، وليس 
بعمل الأدباء « هذا الانغماس في الأدب العربي الذي تدعو إليه كليّة الآداب في 
همومنا  وبين  أدبائنا  بين  الصلة  قطع  قد  الأزهر،  وكليات  العلوم،  ودار  الجامعة 
أو  الخوارج  أحد  أو  المتنبي،  أو  الرومي،  ابن  بدرس  يهتم  اليوم  القوميّة،فأديبنا 
الصوفيين، أكثر مما يهتم بدرس مصر الماضية، أو الحاضرة،ولذلك من الأصح أن 

نسمّي هؤلاء الأدباء مستشرقين بدلا من أن نسميهم أدباء» (40(.
المختلفة،  الترجمات  خلال  من  الأجنبيّة  بالمؤثرات  الاهتمام  يتضح  أيضا 
السياسة  مجلة  في  ذلك  نرى  كما  المترجمة،  للقصّة  أسبوعيّة  زوايا  وتخصيص 
الأسبوعيّة، إضافة إلى اهتمام نقادنا بتلخيص قصص أجنبية والتعليق عليها، كما 
فعل طه حسين،كحديثه عن قصة « الملوك في المنفى للكاتب الفرنسي «الفونس 
دوديه» (41(،  كذلك القصة التمثيلية «المذهبان»(42( للكاتب الفرنسي الفريد كابو.

تداخل الأجناس الأدبيّة )المصطلح النقدي والتداخل الجنسوي(
لم نجد تعريفا محددا يفرّق بين الرواية والمسرحيّة في الحقبة الممتدة بين أواخر 
القرن التاسع عشر وأوائل القرن العشرين، فحدثت تداخلات بين المصطلحات 
الأدبية، رواية، مسرحيّة وقصّة،ويرى الباحث محمد كامل الخطيب حدوث ذلك 

في مرحلتين.
المرحلة الأولى في أواخر القرن التاسع عشر، فقد حدث تداخل بين مصطلحي 



٤٦٦

مسارات الحركة النقدية للأعمال القصصية في   بداية النهضة الأدبية ١٩٣٧-١٨٧٠

أوائل  حتى  العشرين  القرن  أوائل  منذ  الثانية  المرحلة  وفي  والمسرحية،  الرواية 
بمفهوم  ومصطلحها  الرواية  مفهوم  اختلط  الخمسينات»  وأوائل  الأربعينات 
الرواية  لاسم  مرادفا  أو  بديلا  يستعمل  القصّة  اسم  فصار  واسمها،  القصّة 

ومصطلحها» (43(.
وعند تصفحي في المجلات المختلفة، وجدت ضرورة عرض هذا المحور من 

جانبين : 

 استخدام المصطلح١-

 تعريفات نقديّة للمصطلحات٢-

استخدام المصطلح: -٣
   في مجلة « الجنان نقرأ لسليم البستاني مقالة بعنوان « الروايات العربيّة المصريّة» 
(44(، وفيها يتحدّث البستاني عن أهميّة الرواية العربيّة، وقصد بها المسرحيّة، وأشار 

الإيطالية  للروايات  إضافة  عربيّة  روايات  بإنشاء  السينيّة  الخديويّة  اهتمام  إلى 
والفرنسيّة التي أخذت حيزا كبيرا في تلك المدة في مصر» ولذلك صممت على 
إنشاء  الروايات العربيّة، ولو حالت دون ذلك صعوبات كثيرة،فبعد الاجتهاد 
في ذلك السبيل بضع سنين صدرت إرادتها السينيّة، بأن يقوم جاب سليم أفندي 

نقاش بترتيب روايات عربيّة وتنظيمها على نسق موافق للنسق الأوروبي» .
    ويستخدم سليم خوري في مقالته «الروايات والروائيون» مصطلح الرواية 
بأمر  الشغف  من  العموم  على  أوروبا  لأمم  ما  يخفى  لا   » المسرحيّة  بمفهوم 
الروايات، ولا سيّما التمثيليّة منها، لما فيها من الحكمة في تهذيب الأخلاق وتنوير 
ولذلك  والفكاهة،  اللهو  ثوب  تحت  الحقائق  من  عليه  تنطوي  وما  الأذهان، 



٤٦٧

د. جهينة عمر خطيب

الأدب  أهل  وتفرّغ  المدنيّة  أركان  أعظم  من  اعتبارها  على  عقلاؤهم  أجمعت 
والشعر منهم للاشتغال بها والتأليف فيها، وربما دخل بعضهم في جملة ممثليها، 
يستخدم  تارة  أنّه  مقالته  في  ونلاحظ   )45)» عندهم  منزلتها  شرف  على  يدلّك  مماّ 
مصطلح رواية، وتارة أخرى رواية تمثيليّة، أو التمثيل الروائي، وروايات تياتريّة 

كما نجد في عنوان المقالة .
   كذلك نرى في مجلة الهلال استخدام مصطلح « الرواية التمثيليّة « في مقال 
« التمثيل في مصر» وقد استلفت انتباهنا وما لفت في هذا الفن سلامة أسلوب 
الروايات من الركاكة أو التسجيع الذي كان شائعا في كثير من الروايات التمثيليّة 

العربيّة»(46(.
    ونجد في مجلّة « الرسالة « تداخل المصطلحات، الرواية، المسرحيّة والقصّة .

ففي مقالة للأديب عبد الرحمن صدقي بعنوان « أهل الكهف قصة مسرحية 
لنا  يتضح  و   ،)47) المسرحيّة  بمعنى  مسرحيّة  قصة  عبارة  يوظّف  نراه   » للحكيم 
عبارة  يستخدم  فتارة  نجد عبارات مختلفة،  المقال  داخل  العنوان .وفي  ذلك من 
ولعلّ   » مسرحيّة  بمعنى  رواية  أخرى  وتارة  مسرحية،  بمعنى   » تمثيليّة  قصّة   »
عربيّة  وغير  عربيّة  من  والتواريخ  التفاسير  معظم  اطلع على  لو  الحكيم  الأستاذ 
في هذا الموضوع وحوله، لصدّقنا فيما نذهب إليه من أنّ روايته الكبيرة تكسب 

عظمة من وجود هذه المواد في يدي صناّع مثله « .
الزيّات(48(،   المجلة أحمد  لرئيس تحرير  الرسالة سلسلة مقالات  أيضا نرى في 
موسومة بعنوان « الرواية المسرحيّة في الفن والتاريخ «، ويتحدّث فيها عن أشهر 

المسرحيات بدءا من أساطير الإغريق، مستخدما مصطلح الرواية المسرحية .
كذلك نجد في مقدمة ميخائيل نعيمه لمسرحيته « الآباء والبنون (49(، استخدامه  



٤٦٨

مسارات الحركة النقدية للأعمال القصصية في   بداية النهضة الأدبية ١٩٣٧-١٨٧٠

لمصطلح 
« الرواية التمثيليّة « .

2- على الرغم من تداخل المصطلحات في تلك المدة، كانت هناك محاولات 
في إعطاء تعريفات للرواية والمسرحيّة والقصّة . فنرى محرّر مجلة الضياء في إجابته 
القصة فهي مأخوذة من قص  وأمّا   » فيقول  للقصّة،  تعريفا  يقدّم  القراء،  لأحد 
الخبر والحديث إذا ساقه وأورده بحسب وقوعه وأصله من قصّ الأثر واقتصّه إذا 
تتبّعه شيئا بعد شيء، ... وتعرّف بأنهّا سياقة حوادث متّصلة ترجع إلى شخص، 
القصّة،  لتأليف  قواعد  عليهم».ويعطي  الحديث  من  فيها  ما  يدور  أشخاص  أو 
كتسلسل الأحداث بشكل مترابط، وأن لا تتعدّد فيها الأشخاص، وأن لا تكون 

مفرطة الطول . وفي هذا التعريف نجد مقاربة لمفهوم القصة في يومنا هذا .
- ونقرأ في الهلال إشارة إلى الرواية في نقد رواية «حواء الجديدة (50(» لنقولا 
الرواية أن تتّخذ موضوعا اجتماعيّا، أو حالة  أنه على  حداد، إذ يشير المحرّر إلى 
نفسيّة، أو دراسة أدبيّة، أو عصرا تاريخيا، أي أنّ هدف الرواية تعليمي، وليس 

من وظيفة الرواية ذكر أمور خارقة لجذب مخيّلة القارئ.
خلاصة  إعطاء  داود  ميخائيل  الناقد  من  محاولة  الهلال  في  نرى  أيضا     
ويتطرّق  الكتابة(51(،  وفنون  الكاتب  حول  ميل،  بيير  الفرنسي  للكاتب  لكتاب 
للأجناس  وتحديد  تبلور  بداية  نرى  وهنا  والقصّة،  الرواية  بين  الفروقات  إلى 
الأولى  أنّ  والقصّة، هو  الرواية  بين  الفارق  إنّ   » التداخلات،  بعيدا عن  الأدبيّة 
درس وتمحيص ونزاع بين أهواء متضاربة تجري في بيئة أو بيئات معينة تؤثّر في 
الأشخاص، وهؤلاء يؤثّرون في مجرى الحوادث، فهي ميدان تضارب، أمّا الثانية 
)أي القصّة( فإنهّا تجتزئ بموقف واحد من حادثة لا تظهر فيها سوى شخصيّة 



٤٦٩

د. جهينة عمر خطيب

واحدة تمثّل تمثيلا بارزا في إيجاز، أو تحصر في نقطة بسيطة، فهي درامة صغيرة أو 
كوميدية صغيرة، ولكنهّا حادة بارزة لها بدايتها وعقدتها وحلّها، على أن يكون 
أثرها  القارئ مفكرا، وطال  كل ذلك واضحا جليا، وخيرها ما تركت خاتمتها 

في ذهنه».
الهدف الأخلاقي في النقد

المجلات  في  النقد  اهتمّ  الرواية،  في  وتهذيب  تثقيف  عناصر  لإضفاء  محاولة 
لا  أن  على  شديد  حرص  هناك  فكان  والتعليمي،  الأخلاقي  بالجانب  المختلفة 
تتضمّن الروايات ما يخدش الحياء، فنلاحظ ظاهرة عامة لدى معظم النقّاد، وهي 
بالأخلاق  تلتزم  التي  فالرواية  والنقد،  للتقريظ  عاملًا  الأخلاقي  الهدف  اتخاذ 
تستحق  معينة،  بجرأة  تتمتّع  التي  فالرواية  صحيح،  والعكس  مديحا،  تستحق 

النقد واللوم.
مفهوم  توضيح  الأهميّة  من  الأخلاقي،  الهدف  من  لنماذج  استعراضي  وقبل 
الحب  لروايات  رافض  ملتزم  بطابع  النقد  اتّسم  فقد  المدة،  تلك  في  الأخلاق 
والعواطف المتأججة، مراعاة لدخول الرواية إلى بيت العائلة، وخوفا من تأثيرها 

سلبا على الأطفال.
  ويؤكد سليم البستاني في مقالته على هذا الموضوع، ضرورة مراعاة الجمهور 
آداب  على  المحافظة  يحبون  «فالذين  للملذات  مهيّجة  بروايات  يرضى  لا  الذي 
الجمهور لا يرتضون بروايات كثيرة قد أفسدت بفساد الإنسان، وعوضا عن أن 
المفسدة  المضرّة  المهيجات  من  أمست  وفكاهيّة،  وتعليميّة  تهذيبية  واسطة  تكون 

لأخلاق القوم، وعلى الخصوص الفتيان والفتيات» (52(.
   ويشترط سليم النقاش في الرواية، أن تتضمّن قيما أخلاقية تتحلىّ بالفضيلة 



٤٧٠

مسارات الحركة النقدية للأعمال القصصية في   بداية النهضة الأدبية ١٩٣٧-١٨٧٠

« أمّا ما يشترط في الروايات، فهو أن تجلي بها الفضيلة ونتائجها الحسنة، لتميل 
بالناس إليها، وتبدو الرذيلة تحت برقع الأدب مع عواقبها الوخيمة، ليرى الناظر 

شناءتها وشناعتها، فيتجنبّها ويأنف من الإتيان بها «(53(.
أمور  نقد  في  حتى  الاعتدال  ضرورة  النقاد  تأكيد  هنا،  الانتباه  يسترعي  وما 

أخلاقية قد تمس الدين .
   أيضا نجد في المقتطف تقريظا لرواية « فؤاد « لنقولا حداد، لكونه ينقد في 

رواياته ظاهرة الإسراف والبذخ والفجور(54(.
كذلك نرى في نقدهم، المناداة بالحب الروحاني، الحب الخالي من الشهوات، 
فيشيد ناقد المقتطف برواية نقولا حداد «نبيه لبنان» ، أو ملك فينيقيا، فالرواية 
ينجح  الرواية  في  الروحاني  الحب  وكون  ودرزيّة،  مسيحي  حب  عن  تتحدّث 

بإلغاء « التقاليد الشيعيّة « كما أسماها الناقد(55(.
من  محافظ،  مسيحي  كاثوليكي  ديني  طابع  من  به  تتّسم  بما  المشرق،  ومجلة 
الطبيعي أن ترفض الروايات الخياليّة، التي تقوم على قصّة حب متخيّلة، لما تحويه 
الناقد الأب لويس شيخو «  هذه الروايات من « تبرير للرذيلة « على حد تعبير 
ومن أثمار هذه الروايات الخلاعيّة أنهّا تزرع في العقل مبادئ قلة الدين والكفر» 
(56( فمن هنا فإن شيخو ينقد من يشجّع هذه الروايات، سواء أكانت مترجمة، أم 

عربيّة .
الكتب  هذه  بإدخال  تبالي  لا  التي  المسيحيّة  العيال  تلك  عن  الآن  قولنا  فما   »
الخياليّة الدنسة، في صدر بيوتها، وتعرضها على أبصار أولادها دون احتراس ولا 
ترو،أفليس الأب والأم هما المسؤولان عن فساد قلب بنيهما وهلاكهم إذا وقعت 
هذه الكتب بين أيديهم، وشربوا سمّها الزعاف «(57( وتتابع المشرق في مسيرتها 



٤٧١

د. جهينة عمر خطيب

للمحافظة على الأخلاق، فنرى ثناء محرّر المشرق على رواية» حسناء بيروت» لما 
تتحلىّ به البطلة من أخلاق حسنة فتكون بدورها قدوة لكل الشابات(58(.

وتشنّ «المشرق» حربا على جبران خليل جبران وأمين الريحاني وفرح أنطون، 
نقدا حادا  نقد لويس شيخو لهم  فأتى  الدين،  لهجومهم في رواياتهم على رجال 
بالزندقة  ويتهمهم  كتاباته»،  بكل  المنتنة  الرائحة  «ذو  الريحاني  فيصف  لاذعا، 
أيضا  الميدان  هذا  في  فإنهّم  وزندقتهم،  الرجال  هؤلاء  بكفر  الآن  قولنا  «وما 
كخيل الرهان يتسابقون فيه، فيرون في الدين وأهله مجموع الآثام، فينسبون إليه 
قبائحهم، وفظائع قلوبهم، فكأني بهم لا يمكنهم أن ينظروا إلى رجال الدين، إلا 
تنمّروا غيظا، ولعلّ منظر الكاهن يذكّرهم بسوء سلوكهم، وبالثواب والعقاب 
اللذين ينذرهم بهما أرباب الكنيسة، وبالحساب الذي يجب عليهم أن يؤدوه يوما 
بأبشع  الدين  لرجال  بتصويره  فرح  أنطون  يهاجم  نراه  كذلك   .)59) ديّانهم»  إلى 

الصور.
الناقد  فيتهمه  لاحقة،  أعداد  في  جبران  على  هجومها  تتابع  المشرق  هي  وها 
أمين خالد بكونه ركّز على الشهوانيّة والجسد في كتاباته ورواياته، وهذا ما يرفضه 
الحقل  في  نمت  لبنان،  كروم  من  نصبة  جبران  كان  لقد  «أجل،  آنذاك(60(  النقد 
الغريبة، وقدّمت للعالم ورقا وعنبا ودبسا، من مادة واحدة في كيمياء الأخلاق، 
هي لذّة الجسد، أمّا أغمار الورق الأخضر بالأجنحة المتكسرة، وعرائس المروج، 
والأرواح المتمردة، فستذبل بعد حين، عندما تجفّف القسم الموجود بها من ماء 
الشهواني  الحب  بجو  المكهربة  غير  الأخلاقيّة  النفسيّة  شمس  والبلاغة،  الفن 

والمرأة المبتهج بعريها(61(.
وها هو جرجي زيدان، يشيد برواية حواء الجديدة لنقولا حداد، لما تحلّت به من 



٤٧٢

مسارات الحركة النقدية للأعمال القصصية في   بداية النهضة الأدبية ١٩٣٧-١٨٧٠

مباحث اجتماعيّة أخلاقيّة « فنثني على المؤلّف الفاضل، ونتمنىّ أن تكثر الروايات 
المفيدة من نوع « حواء الجديدة « كما نتمنىّ أن يقلّ الإقبال على الروايات التي لا 

غرض لها إلا تشويق القارئ وتهييج خياله» (62(.
مفهوم النقد 

التاسع عشر  القرن  العرب في أواخر  نقادنا  النقد وتحديده   لقد شغل مفهوم 



٤٧٣

د. جهينة عمر خطيب

نقديّة عربيّة، وجدت لها في  العشرين. فكانت هناك طروحات  القرن  وبدايات 
المجلات منبرا للتعبير عنها، فظهرت تعريفات عدة للنقد ومهمته.

وبدءا بتعريف مفهوم النقد وشروطه كما يراه ناقد مجلة «الضياء» (63(، فهو -1
يرى أن النقد يهدف إلى إظهار حسنات وسيئاته العمل الأدبي، فلهذا يعرض لنا 

خمسة شروط للناقد، أو كما أسماه «المنتقد» :
 الخبرة فيما ينتقده، ويعطي أمثلة من تراثنا العربي القديم، كنقد الآمدي في 2-

المفاضلة  ابن الأثير في  السائر،  المثل  الموازنة بين أبي تمام والبحتري، وكصاحب 
بينهما .
 الموضوعيّة، بحيث لا يدّعي على المنتقد أكثر مما هو عليه، ولا يخلط الحقائق 3-
 عدم المغالاة في المدح أو القدح 4-
 لا يخلط بين المنتقَد وبين عمله الأدبي، فعندما ينتقد عليه الفصل بين المبدع 5-

وبين عمله الأدبي .
5- أن يبعد التعصّب عن الانتقاد، فلا يذكر عيوبا شخصيّة لا دخل لها في نقده 

للعمل الأدبي.
وينطلق ناقد مجلة « المقتبس « في الحديث عن مسألة غاية في الأهميّة، في عدم 
يقرأ  الناقد أن  النقد الصحيح، فعلى  التّسرع وإطلاق الأحكام، وهي من مهمّة 
إلى  الناقد  ويشير   . بنقده  يقوم  ثمّ  ومن  متعمّق،  وبشكل  بأكمله،  الأدبي  العمل 
ظاهرة سرعة إطلاق الأحكام « « فصار الناقد ومقصد المؤلّف على طرفي نقيض، 
ينتقد عليه ما لو كان قرأ مقدمته على الأقل، لما ألقى القول على عواهنه، وحكم 

ابتسارا وافتئاتا» (64(.



٤٧٤

مسارات الحركة النقدية للأعمال القصصية في   بداية النهضة الأدبية ١٩٣٧-١٨٧٠

بقوله  للنقد  تعريف  بإعطاء  النقد،  حول  له  مقالة  في  حسين  طه  وأسهب   
الباطل،  من  الحقّ  واستخلاص  السمين،  من  والغثّ  الطيّب،  من  الخبيث  «ميز 
وإعانة  الجمود،  وعقال  التقليد  إسار  من  العقول  وفك  الخطأ،  من  والصواب 
الطبيعة على إحياء النافع وتخليد المفيد، كل هذا هو النقد الذي نرغب فيه، وندعو 

إليه، ونود عناية الناس به» (65(.
ويشير طه حسين إلى مهمّة الناقد الصعبة في تلك المدة، فإذا بحث قصّة فلسفيّة 
نتيجة  الحضارة هو  رقيّ  أنّ  ويرى  والكفر والإلحاد،  بالخيانة  يتّهم  قد  أدبيّة،  أو 
لازمة وحتميّة لرقي النقد، وهو بمثابة مقياس يقاس به رقيّ امّة وصعودها أو 

هبوطها.
ويعطي شروطا للنقد، لخصّها بكلمتي الاعتدال والموضوعيّة، وعدم الغلو في 

الثناء أو الهجاء.
  ويدعو  عباس محمود العقاد الناقد  في مقالة له في مجلة « الرسالة «بضرورة 
الأشياء  تصوّر  على  قادرا  يكون  أن  بمعنى  الأحايين،  بعض  نفسه  من  الخروج 
نظره، وأشار إلى ضعف  نظر الآخرين، والتي قد تختلف عن وجهة  من وجهة 
الملكة الناقدة في بعض الأمم، وهو يعزو ذلك إلى عدّة أسباب، منها جمود وركود 

الحضارة، وقلّة المخالطة والهجرة، أو قد يرجع ذلك إلى التّعصب الشديد(66(.
الأدب العربي وتطوره 

لقد أخذ ت دراسة تطور الأدب حيزا كبيرا في المجلات المختلفة، فكان من 



٤٧٥

د. جهينة عمر خطيب

أوائل البحوث في هذا المجال، بحث للناقد لويس شيخو، حول الآداب العربيّة 
التاسع عشر(67(، ضمن سلسلة من أعداد مجلة «المشرق»، فكان بحثه  القرن  في 
النصارى، شعراء وروائيين،  أدباء  المدة، فشمل بحثه  لتلك  نقدية  بمثابة دراسة 
يتطرّق  الصوله،  الصعب، ونجيب الحداد، وسليمان  الشميل، وحنا  أمثال أمين 
لهم موضحا سيرة كل أديب، وأدباء الشام(68(، أمثال الشيخ حسن حسين الجسر، 
وأبو الحسن، وروحي الخالد، وأدباء مسلمين من العراق (69( أمثال محمد سعيد 

الحسني.
وما يلفت الانتباه هنا التقسيم الطائفي للأدباء، وقد يرجع ذلك إلى طابع مجلة 

المشرق الدينيّة الكاثوليكيّة.
أيضا لم يغفل شيخو التطرّق إلى المستشرقين الأوروبيين في نهاية القرن التاسع 
عشر، أمثال المستشرقين الفرنسيين أوغست ماريت، وفرنسوا لونرمان واهتمامه 

بالعلوم الشرقيّة، ومن الألمان فليشر وغوستاف(70(.
   وفي مجال الحديث عن الأدب وتطوره بشكل عام، نوقش اصطلاح التجديد 
اصطلاح  أن   )71) «العصور»  مجلة  مؤسس  مظهر  إسماعيل  فيرى  الأدب،  في 
ومن  القديم،  بوتقة  من  الخروج  إلى  الأدب  حاجة  يعني  الأدب،  في  التجديد 
جلباب القدماء،إلا أنّه يرى أنّ التجديد في الأدب لا نراه بالمعنى المراد، إنما نزعة 
إلى التغيير في الأساليب الإنشائيّة، والتفكيريّة، أمّا التجديد الحق، فهو يخلق نهضة 

جديّة، تتّحد فيها الطرق العلميّة في البحث الأدبي كقاعدة لتجديد الأدب .
   ويناقش طه حسين مسألة التجديد، في مقالة له (72( ويرى حسين أنّ التجديد 
الأدباء  المجددين من  قلّة  أطر» ويرى  له ولا  نظام  «بطيء مضطرب، لا  الأدبي 
التجديد،  في  برأيها  تماما  مقتنعة  غير  القليلة  الفئة  هذه  وحتى  مصر،  في  خاصة 



٤٧٦

مسارات الحركة النقدية للأعمال القصصية في   بداية النهضة الأدبية ١٩٣٧-١٨٧٠

فمنهم من يتملّق للقديم «فيختار في أن يلوّن آراءه الجديدة بلون فيه ميل قوي 
في  التجديد  أنّ  إلى  يرجع  التناقض  هذا  أنّ  فيرى   ،)73) القديم»  إلى  ضعيف  أو 
أدبنا بطيء، كذلك فانّ سبب تقليد كثير من أدبائنا وعلمائنا للآخرين، هو «قلّة 

بضاعتهم من الأدب المنتج» (74(.
النقّد، وهو «هل الأدب العربي  التالي شاغلا  أيضا في تلك المدة كان السؤال 
قديمه وحديثه يكفي لتكوين الأديب؟»، ويتطرّق الناقد توفيق أبو النجا في مجلّة 
محمد  بين  تمتّ  التي  المناظرة  إلى   ،)75) نفسه  التساؤل  تحمل  مقالة  في  «العصور» 
حسنين هيكل وخليل مطران حول هذا السؤال، فأشار أنّ هيكل أجاب سلبا، 

بينما مطران يقول بالإيجاب.
ويلخص أبو النجا القول إلى أنّ الأديب ما لم يكن أديبا بالفطرة موهوبا، فلن 

تكفي ثقافته الأدبيّة، فالموهبة هي الأساس وتحتاج بعد ذلك إلى صقل بالثقافة .
نقد الأجناس الأدبيّة، الرواية والمسرحيّة والقصّة

اهتمّ النقاد بنشأة الأجناس الأدبيّة المختلفة، فكتبت المقالات الكثيرة، خاصة 
حول المسرحيّة، وان كانت توظّف كلمة رواية بمعنى مسرحيّة(76(.

فكتب سليم النقاش حول فوائد الروايات أو التياترات، وهذه الفوائد تكمن، 
كما يورد بإظهار عيوب الإنسان ونواقصه «وهي المرآة التي تظهر للإنسان تمثال 

نفسه، فيرى عيوبه ونقائضه، فيتجنبّها» (77(.
إلى  فيها  يتطرّق   ،)78) والروائيون»  «الروايات  خوري  سليم  مقالة  وأيضا 
أهداف الرواية المسرحيّة من إيصال العبر للجمهور، وعدم خروجها عن غرض 
الذي  الملل  عن  بعيدا  ولكن  حيّة،  بصورة  التاريخيّة  الوقائع  تمثيل  من  التاريخ، 

نجده في التاريخ .



٤٧٧

د. جهينة عمر خطيب

المجال(79(،  هذا  في  حقّي  يحيى  فيكتب  وتطورها،  القصة  النقاد  يغفل  ولا     
القاص  يكون  أن  يكفي  لا  للمقال(  نشره  مدة  )أي  العصر  هذا  في  أنّه  ويؤكّد 
تجعل  التي  عصره  وقوانين  بإبداعه،  المحيطة  الصفة  يدرك  أن  عليه  بل  موهوبا، 
فعلى  عصره،  مع  متماشيا  إبداعا  يكتب  لأنّه  ينتصر،  لديه،  موهبة  لا  قصصيا 
القاص أن يدرك أن الجهود في هذه المدة ليست فرديّة، إنّما جهود جماعات ومن 

ثم اضمحلال الفرديّة .
النفسي،  كالتحليل  الشخصيّات،  رسم  في  المختلفة  المذاهب  ايضاً  ويعرض 
ويرى وجود طريقتين لرسم الشخصيّة، إما بطريقة مباشرة، أو يعرض المؤلّف 
الشخصيات، وعلى القارئ فهم الشخصيّة من خلال طرق تفكيرها. و حذّر من 

الوعظ في كتاباتهم، معللا ذلك بأنّ الأدب القصصي ليس للوعظ المباشر .
أيّ موضوع  التعبير عن  للمؤلّف  أتاح  فهو  بالجانب الأخلاقي،  يتعلّق  وفيما 
دون إحراج، وأعني بالأخص موضوعي الأخلاق والجنس، ولكن شريطة أن 

يغلّف موضوعه بغرض فني رفيع .
  ويخصّص رئيس تحرير مجلة الرسالة، أحمد حسن الزيات صفحات من مجلته 
للحديث عن الأدب الدرامي(80( ويخصّ «الرواية المسرحية» بعدة أعداد فيتطرّق 
في  المسرح  إلى  منتقلا  ميروب،  وأسطورة  الإغريق،  كأساطير  المآسي،  لأشهر 

فرنسا، والمسرح الاسباني .

الأدب المصري وتطوره
لتعدّد الأبحاث في  يرجع اختياري للأدب المصري، محورًا من محاور بحثي، 



٤٧٨

مسارات الحركة النقدية للأعمال القصصية في   بداية النهضة الأدبية ١٩٣٧-١٨٧٠

للأدب  الركود  حالة  حول  النقاش  من  بها  بأس  لا  حصة  فنال  الموضوع،  هذا 
القصصي المصري،وحال المسرح المصري ومستقبله .

وتساؤلات كثيرة تنادي: «أين هو الأدب المصري؟ « ومن يرفع لواء الأدب 
بعد أعلامه البارزين في تلك الآونة ؟.

والروايات»  «المراسح  عن  للحديث  نقاش  حنا  يتطرّق  الهلال،  بمجلة  بدءا   
(81(، ويلوم الجوقات العربيّة في مصر، لعدم إظهارها تقدما في الوقت الذي نجد 

فيه أنّ فن المسرح يتقدّم في الروايات «الأفرنجية»، ويشير إلى أنّ ذلك يرجع إلى 
عدّة أمور، من أهمها عدم النفقة على هذه المسارح بالشكل اللائق، واختيارات 

غير موفقة للممثلين.
وتتابع «الهلال» اهتمامها بالفن في مصر، فنجد مقالة حول التمثيل في مصر، 
الدعوة  هي  المقالة  في  ما  وأهم   . أبيض  جورج  لمسرح  الخديوي  دعم  إلى  تشير 
عن  المنقولة  الروايات  مسرح  في  النجاح  فرغم  العربيّة،  الروايات  تأليف  إلى 
عن  نقلا  العربيّة  الروايات  تأليف  إلى  أمسّ  الحاجة  نرى  لكننا   »  » الافرنجية   »
إلى  الحاجة  أشد  في  إننا  وانتقادها،  العصريّة  العادات  تمثيل  أو  العربي،  التاريخ 

ذلك، فنستلفت نظر هذا الجوق إلى هذه الوجهة» (82(.
  ويتابع محمد حسنين هيكل في تساؤله حول «حالة الأدب اليوم» (83( بنظرة 
تشاؤميّة لحالة الأدب في تلك المدة، فهو يرى أنّ الأدب لم يخرج على أن يكون أدبا 
صحافيا «الأدب في مصر اليوم أيها السادة خافت الصوت معقود اللسان، لعلّ 
صوته أشد خفوتا في بلادنا منه في كل بلد آخر، بل ربما كان الخفوت في وصفه 
غير كاف لأنّه في الحقيقة مختنق الاختناق كله، فلا نكاد نسمع بعمل يظهر من 
أعمال الأدب ذي قيمة»، ويرجع هيكل ذلك إلى أنّ أدبنا لا يزال صحافيا، بمعنى 



٤٧٩

د. جهينة عمر خطيب

أنه قصير النفس، وعلى حدّ تعبير هيكل «ابن ساعته أو يومه»، فتعمل الصحافة 
على ترويجه، واقتباس الصحف يؤدي إلى احتباس الأدب، ويرى أنّ أكبر دليل 
الكتّاب  فئة من  هنالك  المقابل  بالنقد، وفي  الأدبيّة  الأعمال  تناول  قلّة  ذلك  على 
حاولت الاستمرار بمسيرة الكتابة، فبرزت الروايات التمثيليّة الهادفة إلى معالجة 
أمراض اجتماعيّة متفشّية في البلاد، وهيكل يشيد بهؤلاء الذين استمروا بعطائهم 

رغم حال الأدب في تلك المدة، ومنهم كتّاب مجلة البيان .
وهو  مصر(84(،  في  القصصي  الأدب  عن  ثروت  علي  محمد  الناقد  ويتحدّث   

ينادي الأدباء المصريين بضرورة التجديد والبعد عن تقليد أسلافنا.
    ويشير محرّر الهلال في مقالة «المسرح ومستقبله» إلى علامات حسنة وسيئة 
في الأدب المصري (85(، العلامة الحسنة هي الاهتمام بالمسرح في الأدب المصري، 
بنزول  تكمن  السيئة  العلامة  أنّ  إلا  عدّة،  دراسات  المجلات  في  له  فخصصت 

طائفة من المسارح إلى ذوق العامة .
 ويتساءل إبراهيم المصري، أين هو الأدب المصري (86(، ويرى وجود فريقين، 
فريق متعصّب للأدب العربي في تفكيره وأسلوبه، وفريق ينقل الثقافة «الافرنجيّة». 
شخصيّة  وجود  وان  المصري،  وأدبنا  شخصيّتنا،  نفقد  الفريقين  هذين  في  ولكن 

للأدب المصري، لن يتحقّق إلا إذا عبّرنا في أدبنا، عن معاناته وحضارته .
 ويحاول الصحفي لطفي عثمان من خلال استفتاء قام به، الإجابة عن أسباب 
القصة في  القصصي في مصر، من خلال توجيه الأسئلة  إلى كتّاب  ركود الأدب 

مصر (87(.
ويتمحور بحثه حول الأسئلة الأتية:

1- ما أسباب تأخر نهضة القصّة المصريّة المحليّة ؟



٤٨٠

مسارات الحركة النقدية للأعمال القصصية في   بداية النهضة الأدبية ١٩٣٧-١٨٧٠

المسرح  على  النهضة  واقتصار  الطويلة،  القصّة  عدم ظهور  في  السبب  ما   -2
والقصّة القصيرة؟ 

3-إلى أي المذاهب القصصيّة تفضّل أن تنتمي إليه القصيدة المصريّة المنشودة ؟
وتعدّدت الإجابات، ومن هذه الإجابات للكاتب منصور فهمي، فقد رأى أنّ 
ذلك يعود إلى عدم اهتمام أدبائنا بالحياة الباطنة، وتناول النفس البشريّة .كذلك 
يرجع عدم وجود القصّة الطويلة لكونها لا تلائم حاجة العصر، لما يتّسم به من 

سرعة واقتصاد في الوقت .
   ويعالج المستشرق «جيب» (88( القضية المصريّة، ووجد أنّ كتاب القصّة في 
مصر يواجهون صعوبة في خلق فن اصطلاحي حديث للقصّة، وذكر أنّ لكتابات 
المنفلوطي وجرجي زيدان بعض المحاولات، ولكن من ناحية الأسلوب فقط، 
فقد تميّز المنفلوطي بتغيير في طريقته وأسلوبه، وجرجي زيدان في سهولة عبارته، 
إلا أنهّم لم يمثّلوا الحياة الاجتماعيّة الراهنة آنذاك تمثيلا صحيحا، وذكر محاولات 

لمحمد تيمور، وبدء الاهتمام بالنواحي الاجتماعيّة .
تقييم  للجهود النقديّة في بدايات النهضة الأدبيّة العربيّة 

لا يستطيع أحد تجاهل الدور الكبير الذي يؤديه النقد الأدبي، في عمليّة الخلق 
تتألّف من حلقات عديدة،  فإذا كانت للعمليّة الأدبيّة سلسلة  الأدبي وتطويره، 
تتمثّل في المبدع والنص والقارئ، فإنّ النقد الأدبي يؤثّر في جميع هذه الحلقات، 

وعمليات التفاعل التي تحدث فيما بينها .
خلالها  من  يتمّ  حواريّة،  علاقة  في  الأدب  يواكب  الأدبي  النقد  أنّ  يعني  هذا 

تلقّي معرفة، وإنتاج معرفة في الوقت نفسه.
من  للنصّ  ومعالجة  فكر  من  عليه  يحتوي  لما  إبداعا،  النقدي  النصّ  ويعتبر 



٤٨١

د. جهينة عمر خطيب

جذوره، أو تقديم الأطروحات الفكريّة مهما كان توجهها .
العربيّة، نلخص  النقدية المختلفة في الدوريات  ومن خلال رصدنا للبحوث 
القول إلى أنّ الحركة النقدية انطلقت في عدّة مسارات واتخذت ثلاثة مواقف فيما 

يتعلّق بالتأثّر بالثقافة الغربيّة:
.والمناداة  القوميّة  الأصالة  على  خوفا  النهضة  هذه  رفض  الأول:  الموقف   -

بأدب يعبّر عن قضايانا العربيّة .
- الموقف الثاني: ويتمثّل بالإقبال على الحضارة الغربيّة وفنونها، فدعا أصحاب 
سلامة  أمثال   . حديثة  أدبيّة  نهضة  سبيل  في  مضمارها  في  السير  إلى  الموقف  هذا 

موسى وإسماعيل مظهر.
- أمّا أصحاب الموقف الثالث، فقد كانوا معتدلين، ودعوا إلى الأخذ بما يلائم 
رجال  من  نخبة  المدة  تلك  في  فبرز  يعارضها،  عمّا  والابتعاد  العربيّة،  شخصيتنا 

الفكر، أمثال خليل مطران ومحمد حسين هيكل، ومحمود تيمور، واحمد ضيف.
فساروا في حركة التجديد، ولكن باعتدال .

وقد قام الرّواد في العالم العربي ببدء المغامرة النقديّة، للوضع الفكري السائد 
في ذلك الزمان، وكانت أطروحات طه حسين على رأس تلك القائمة النقديّة في 
العالم العربي، الذي كان يحمل بين جوانحه فكرا نقديا في مواجهة الفكر القديم في 
المؤسسة الثقافيّة، إلا أن دراستهم في غالبيتها لم تكن إلا صدى لما يقال في الغرب.

وفي بحثنا في نقد الأعمال القصصيّة، وجدنا أنّ نقد الشعر جاء على حساب نقد 
الأعمال القصصيّة، فكان النقد القصصي الأقل جهدا، لا من حيث الكمّ، وإنّما 
من حيث الجهد النقدي المبذول بخصائصه العلميّة، وأبعاده الثقافيّة وتواشجاته 

الفكريّة .



٤٨٢

مسارات الحركة النقدية للأعمال القصصية في   بداية النهضة الأدبية ١٩٣٧-١٨٧٠

اختلاف  ننكر  لا  و  القصصيّة.  الأعمال  لنقد  بطيئا  تطورا  النتيجة،  فكانت 
النقد بتوجهاته في بدايات القرن العشرين، مقارنة بأواخر القرن التاسع عشر من 
اتضاح الرؤية في مجالات عدّة، أهمها بلبلة الأجناس الأدبيّة وتداخلها، فأصبحت 
أكثر وضوحا في بدايات القرن العشرين، إلا أننا ما زلنا نصّر على التطور البطيء، 
فقد كانت الحركة النقدية بمنزلة طفل يحبو، ما زال يحاول خطو خطواته الأولى، 
فيتعثر كثيرا، ثمّ يحاول النهوض، إضافة إلى افتقارها للنقد التطبيقي، وإن وجد، 
أو  كالمضمون،  منه،  جزيئات  بحثت  وإنّما  الأدبي،  للعمل  شاملا  نقدا  يكن  فلم 
اللغة. فالحركة النقديّة آنذاك، كانت بحاجة إلى حلقة وصل لبعث الروح فيها، 

واتضاح معالمها، فهي متخبطة حينا، وشحيحة أحيانا أخرى.

الخاتمة:
الوقوف على  البحث  حاول  متعددة  نقدية لأعمال قصصية  مسارات  ثمة      



٤٨٣

د. جهينة عمر خطيب

في  المتناثر  القصصي  النقدي  للنشاط  ببليوجرافيا  رصد  عبر  ومآلاتها  تجلياتها 
الدوريات المختلفة في مصر وبلاد الشام، وقد أقتصر البحث على بيان لغة الحوار 
لرواياتهم،  الروائيين  مقدمات  في  النقديّة  الرؤية  على   والوقوف  المسرحية،  في 
كذلك فقد تطرّق إلى مؤثرات الثقافة الأجنبيّة في منبر النقد في الدوريات العربية 
تداخل  موضحًا  الأدبية،  النهضة  بداية  في  القصصيّة  بالأعمال  المرور  خلال  من 
مع  القصصيّة  الأعمال  نقد  في  الأخلاقي  الهدف  عن  وكاشفًا  الأدبيّة،  الأجناس 

ذكر تقييم  تطور الحركة النقدية في بدايات النهضة الأدبية.
هوامش البحث

مجلة الجنان، أنشأها في بيروت، سليم البستاني، عام 1870 .-6
مجلة المقتطف، أنشأها يعقوب صروف، عام 1876 .-7



٤٨٤

مسارات الحركة النقدية للأعمال القصصية في   بداية النهضة الأدبية ١٩٣٧-١٨٧٠

مجلة الهلال، أنشأها جرجي زيدان، عام 1892 .-8
مجلة المشرق، أسسها، الأب لويس شيخو، عام 1898 .-9

لويس شيخو )1928-1859( أديب وصحفي، ومؤرّخ وناقد أدبي ولاهوتي، ورائد -10
من روّاد النهضة الأدبيّة والعلميّة في الشرق،أسّس المكتبة الشرقيّة، و أسّس مجلّة المشرق عام 
1898، وأخذ يحررها وينشر أبحاثه العلميّة والأدبيّة والتّاريخيّة فيها، وعمل على إدارتها مدّة 
خمس وعشرين سنة، إلى أن أصبحت من أرقى المجلات العربيّة، وهي تعتبر دائرة معارف لما 

احتوته من معلومات واسعة .
مجلة المقتبس، مؤسسها محمد كرد علي، عام 1906 .-11
محمد كرد علي ) 1953-1876 (، ولد في دمشق،لأب كردي وأم شركسيّة، وأصله -12

من أكراد السليمانيّة، رحل إلى القاهرة سنة 1901، ولبث فيها عشرة شهور، تولىّ خلالها تحرير 
صحيفة الرائد المصري، ثمّ عاد إلى دمشق، بعد تفشيّ وباء الطاعون في مصر، ومن ثمّ رجع إلى 
القاهرة عام 1905، وأنشأ مجلة المقتبس الشهريّة،ولما أغلقت المجلة عاود إصدارها في دمشق .

مجلة البيان، مؤسسها عبد الرحمن البرقوقي، عام 1911 .-13
الدسوقي عمر،نشأة النثرالحديث،1976، ص 279 .-14
صحيفة السياسة الأسبوعيّة، أسست عام 1926 .-15
محمد حسين هيكل،شاعر وأديب وسياسي مصري )1956-1888 (، كان عضوا -16

في لجنة الثلاثين التي وضعت اول دستور لمصر المستقلة عام 1923 وفقا لتصريح 28 فبراير\
شباط  1922،  وفي عام 1926، أنشأ حزب الأحرار الدستوريين جريدة اسبوعيّة، السياسة 

الأسبوعيّة، وعيّن هيكل في رئاسة تحريرها سنة 1926 .
نشأة النثر، ص279 .-17
وعباس -18 حمزه  القادر  عبد  يد  على   1923 عام  تأسست  الأسبوعي،  البلاغ  صحيفة 

محمود العقاد .
مجلة العصور، أسّسها أسماعيل مظهر، عام 1927 .-19
العلميّة في مصر والعالم -20 النهضة  يعتبر أحد رواد   ) اسماعيل مظهر،)1891-1962 

العربي، وأحد روّاد الفكر والعلم والترجمة، درس علوم الأحياء، ثمّ تحوّل إلى الأدب .
نشأة النثر، ص 279 .-21
المجلة الجديدة، أسسها سلامة موسى عام 1929 .-22
رائد -23 هو  المصريّة،  النهضة  طلائع  من  مصلح   ،1887-1958 موسى،  سلامه 



٤٨٥

د. جهينة عمر خطيب

كتابه  أصدر  فرنسا  من  عودته  وبعد   . لأفكارها  المروجين  أوّل  ومن  المصريّة،  الاشتراكيّة 
السوبرمان سنة 1910، الذي يتضمّن بدايات لأفكاره .

مجلة الرسالة، أنشأها أحمد حسن الزيّات، في 15 يناير كانون الثاني، عام 1933 .-24
أحمد حسن الزيّات، ) 1968-1885 (، بعد عودة الزيّات من بغداد عام 1933، -25

ترك التدريس، وانتقل للصحافة والتأليف .
نشأة النثر، ص 26-281
جلة المقتطف، فبراير 1926، ص 283 .-27
والبنون، -28 الآباء  لرواية  توطئة  العربيّة،  التمثيليّة  الرواية   الغربال،  ميخائيل،  نعيمه 

مؤسسة نوفل، بيروت، 1912 .
المقتبس، المحرر، دمشق، 1912 .-29
سركيس سليم، مناجاة الأرواح، مجلس جرجي زيدان، الهلال، 1917 .-30
الهلال، ن،م، 1917، ص 283 .-31
حماد محمد علي، الرسالة، 1933، ص 41 .-32

 الزيات أحمد حسن، الرسالة، 1933، ص 42 .33-
المازني عبد القادرابراهيم ، العامية والفصحى،الرسالة،1938، ص 34-1721-1724
زيدان جرجي، الهلال، المقدمة، رواية عروس فرغانه، 1908، ص 584 .-35
لمزيد من الإطلاع على مهمة الرواية التاريخيّة لدى زيدان، أنظر :-36
مقدّمة « استبداد المماليك « الهلال، 1892 أول سبتمبر-37
مقدمة « فتاة غسان « الهلال، 1896، أول سبتمبر-38
مقدمة « العباسة أخت الرشيد، الهلال، 1906 -39
زيدان جرجي، الهلال، 1910، ص 118 .-40
أنطون، فرح، الدين والعلم والمال،-41
دار -42 العكرة،  تقديم  الجديدة،  أورشليم  الوحش،  والمال،  والعلم  الدين  فرح،  أنطون 

الطليعة للطباعة والنشر، بيروت، 1979 .- المقدمة نشرت للمرة الأولى، عام 1903 .
أنطون فرح، مقدمة الرواية، ص 44 .-43
عيمة ميخائيل، الغربال، الرواية التمثيليّة العربيّة، مؤسّسة نوفل، 1978 .-44
سنورد تفصيلا حول هذه التسمية في محور لاحقا، حول تداخل الأجناس الأدبيّة .-45
نعيمة ميخائيل، ن،م، ص 33 .-46



٤٨٦

مسارات الحركة النقدية للأعمال القصصية في   بداية النهضة الأدبية ١٩٣٧-١٨٧٠

نعيمة ميخائيل، ن،م، ص 30 .-47
نعيمة ميخائيل، ن،م، ص 36 -48
الدسوقي عمر، نشأة النثر الحديث وتطوره، دار الفكر العربي، القاهرة، 1976، ص -49
. 274
السنة -50 للعقاد،  كلمة  «،من  البيان  مجلة   » المصري  الأديب   » محمود،،  عباس  العقاد 

الثالثة، 1914، ص 456.
ثروت محمد علي، ن،م، ص 24 .-51
موسى سلامة، افتتاحية العدد الأوّل، مجلة « المجلة الجديدة «، 1929، ص 32 .-52
موسى سلامة، « الوسيلة والأدب العربي « المجلة الجديدة، 1937، ص 34 .-53

-حسين طه،الهلال45-
حسين طه، « نقد صاحب الهلال « باب النقد والتقريظ،مجلة الهداية، 1911 . -55
الخطيب محمد كامل، تكوين الرواية العربيّة، منشورات وزارة الثقافة العربيّة السوريّة، -56

دمشق، ص 6-7 .
البستاني سليم، الروايات العربيّة المصريّة، مجلة الجنان، 1875، ص 443 .-57
الخوري سليم، الروايات والروائيون، مجلة الضياء، 1899، ص 457 .-58
التمثيل في مصر، مجلة الهلال، 1912، ص 436 .-59
صدقي عبد الرحمن، أهل الكهف قصّة مسرحيّة للأستاذ توفيق الحكيم، مجلة الرسالة، -60

1934، ص-278 .
الزيات أحمد، الرواية المسرحيّة في الفن والتاريخ، الرسالة، 1934، ص 280 .-61
نعيمة ميخائيل، الغربال، الرواية التمثيلية، 1978، ص 29 .-62
مجلة الهلال، 1919، ص 850 .-63
ميل،الهلال، -64 بيير  الفرنسي  للكاتب  الكتابة  وفنون  الكاتب  بشارة،  ميخائيل  داود 

1928، ص 986 . 
البستاني سليم، الروايات العربيّة المصريّة، مجلة الجنان، 1875، ص 443 .-65
النقاش سليم، فوائد التياترات، الجنان، 1875، ص -66
المقتطف، 1919، ص 348 .-67
المقتطف، 1904، ص 127 .-68
المقتطف، 1927، ص 689 .-69



٤٨٧

د. جهينة عمر خطيب

شيخو لويس، ن،م، ص 657 .-70
المشرق، 1899، ص 142 -71
شيخو لويس، بدائع جبران خليل جبران، المشرق، 1923، ص 491 .-72
خالد أمين، محاولات في درس جبران، الجوهر الفرد في أدب جبران، لمشرق، 1935 -73
خالد أمين، م،س، ص 661 .-74
زيدان جرجي، « حواء الجديدة « الهلال، 1920، ص 851 .-75
مجلة الضياء، زاوية أسئلة وأجوبتها، 1899، ص 244-246 .-76
مجلة المقتبس، مقاصد المؤلفين، 1906، ص 231 .-77
حسين طه، حافظ وشوقي، الهلال، 1932، 161-180 .-78
العقاد عباس محمود، الخروج من النفس، الرسالة، 1937، ص 1363 .-79
شيخو لويس، - المشرق، 1910، 263-270 . -80
شيخو لويس، المشرق، 1926، 291-295 .-81
شيخو لويس، المشرق، 1926 295-296 .-82
شيخو لويس، المشرق، 1910، ص 271-281 .-83
مظهر اسماعيل، مجلة العصور، مقدّمة العدد الأوّل، 1927، ص 13-15 .-84
حسين طه، « في التجديد «، المجلة الجديدة، 1929، ص 85-51
حسين طه، ن،م، ص 52 .-86
حسين طه، مصدر سابق، ص 54 .-87
الأديب،مجلة -88 لتكوين  يكفي  وحديثه  قديمه  العربي  الأدب  هل   » توفيق،  النجا  أبو 

العصور، ص 262-270 .
راجع محور : تداخل الأجناس الأدبيّة .-89
النقاش سليم، « فوائد الروايات أو التياترات، مجلة « الجنان «، 1875، ص 73 .-90
خوري سليم، الوايات والروائيون، مجلة الضياء، 1899، ص 457-461 .-91
حقي يحيى، تطور القصة، المجلة الجديدة، 1930، ص 47-48 .-92
الزيات أحمد حسن، الرسالة، 1934 .-93

-نقاش حنا، الهلال، 1893، ص 654-657 .49-
الهلال، التمثيل في مصر، 1912، ص 438 .-95
هيكل محمد حسين، حالة الأدب اليوم، مجلة البيان، ص 206 . وهي خطبة أعدّها -96



٤٨٨

مسارات الحركة النقدية للأعمال القصصية في   بداية النهضة الأدبية ١٩٣٧-١٨٧٠

لإلقائها في حفلة تكريم البيان .
ثروت محمد علي، الأدب القصصي، البلاغ الأسبوعي، 1927 . -97
الهلال، المسرح ومستقبله، 1927، ص 175-176 .-98
المجلة الجديدة، 1929، ص 234--99 أين هو الأدب المصري «،   » ابراهيم،  المصري 
.228

عثمان لطفي، « الأدب القصصي في مصر أسباب ركوده، المجلة الجديدة، 1931، -100
ص 1231

جيب، القصّة المصريّة، مجلة الرسالة، 1933، ص 17-19 .-101

قائمة المصادر والمراجع
دار  العكرة،  الجديدة،تقديم  أورشليم  الوحش،  والمال،  والعلم  الدين  فرح،  أنطون   -1

الطليعة للطباعة والنشر، بيروت، 1979 .



٤٨٩

د. جهينة عمر خطيب

الرواية  تكوين  كامل،  محمد  الخطيب   -2
العربيّة  الثقافة  وزارة  منشورات  العربية، 

السوريّة، دمشق،
النثر الحديث  3- الدسوقي، عمر،  نشأة 

وتطوره، دار الفكر العربي، 1976 .
الرواية  الغربال،  ميخائيل،  نعيمه   -4

التمثيليّة العربية، بيروت، 1912 .
5- الهواري أحمد ابراهيم، نقد الرواية في 
المعارف، مصر،  دار  الحديث،  العربي  الأدب 

.1983
الدوريات 

-الجنان
أو  الروايات  فوائد  سليم،  البستاني   -1

التياترات، 1875 .
العربيّة  الروايات  سليم،  النقّاش   -2

المصريّة، 1875 .
-المقتطف 

وتقاريظ،  هدايا  الدين،  علم  رواية   -1
. 1882

.1904-2
رواية  وانتقادها،  الروايات  تأليف   -3
هشام  ابن  عيسى  وحديث  الشارد،  المملوك 

. 1907 ،.
 » الريحاني  لأمين  رواية  1919نقد   -4

زنبقة الغور « .
5- حول دور المجلات،1926.

6- ضيف أحمد، الأدب المصري في القرن 
التاسع عشر، 1926 .

لنقولا   » لبنان  نبيه   » لرواية  نقد   -6
حداد،1927 .

الهلال 
« استبداد الملوك « 1892 ١-
٢-1893
وعذراء -٣ الموسوعات  جرجي،  زيدان 

قريش، 1897 .
والاقتراح، -٤ السؤال  باب  أتربي،  العز  أبو 

. 1897
الغرام، -٥ بشهداء  الهيام  فتك   : رواية  عن 

باب التقريظ والانتقاد، 1897 .
رواية أرمانوسه المصرية، 1898 .-٦
الإسلام، -٧ تاريخ  روايات  رفيق،  العظيم 

باب المراسلات، 1899 .
أذربيجان تبريز، تاريخ التمدن الإسلامي -٨

وغادة الكربلاء، 1904 .
العباسيّة، -٩ روايته،  مقدمة  جرجي،  زيدان 

. 1906
لروايته، -١٠ زيدان  مقدمة  جرجي،  زيدان 

عروس فرغانه، 1908 .
العباسة أخت الرشيد، 1909 .-١١
تاريخ -١٢ روايات  حسن،  محمد  القزويني 

الإسلام،+ رأي الهلال، 1910 .
التمثيل في مصر، 1912 .-١٣
حداد نقولا، الفقيد روائيا، حول الإبداع -١٤

الروائي عند جرجي زيدان، 1914 .
النقد في فرنسا، 1917 .-١٥
مجلس -١٦ الأرواح،  مناجاة  سليم،  سركيس 



٤٩٠

مسارات الحركة النقدية للأعمال القصصية في   بداية النهضة الأدبية ١٩٣٧-١٨٧٠

جرجي زيدان، 1917 .
١٧-. 1919
زيدان جرجي، حواء الجديدة، 1920 .-١٨
حسين طه، مقدمة ترجمة وتلخيص لرواية -١٩

الفوس  الفرنسي  المنفى،للكاتب  في  الملوك 
دوديه، 1924 .

للقصة -٢٠ تلخيصية  طه،مقدمة  حسين 
التمثيلية « المذهبان « للكاتب الفرنسي ألفريد 

كابو، 1926 .
المسرح ومستقبله، 1927 .-٢١
وفنون -٢٢ الكاتب  بشارة،  ميخائيل  داود 

الكتابة، للكاتب الفرنسي بيير ميل، 1928.
الفن -٢٣ أصول  في  بحث  معاوية،  لوز 

القصصي في القرن العشرين، 1931 .
حسين طه، حافظ وشوقي، 1932 .-٢٤
مطران خليل، الرواية والتمثيل، 1939 .-٢٥

المشرق 
الخياليّة،  الروايات  في  لويس،  شيخو   -1

. 1898
2- شيخو لويس، 1910 .

خليل  جبران  بدائع  لويس،  شيخو   -3
جبران، 1923 .

4- لويس شيخو، 1926 .
5-حنين ادوار، شوقي والتاريخ، 1932 

.
6- خالد أمين، محاولات في درس جبران، 

الجوهر الفرد في أدب جبران .

الضياء 
1- الخوري سليم، الروايات والروائيون، 

. 1899
2- زاوية أسئلة وأجوبتها، حول تعريف 

القصة، 1899 .
3- حول رواية فتح الأندلس، 1903 .

المقتبس 
1- مقاصد المؤلفين، 1906 .

2-  حديث عيسى ابن هشام، 1912 .
الهداية

الهلال،  صاحب  نقد  حسين،  طه   -1
جرجي زيدان،  باب النقد والتقريظ،1911 

.
البيان 

1- حسين طه، النقد حقيقة أثره في الأمم، 
شروطه ومضار الغلو فيه، 1911 .

2- العقاد عباس محمود، كلمة له، 1914 
السياسة الأسبوعيّة

أباظه فكري، التمثيل اليوم، 1926 .-١

البلاغ الأسبوعي
القصصي، -١ الأدب  علي،  محمد  ثروت 

سخرية الناي، 1927 .
العصور

1- مظهر اسماعيل، مقدمة العدد الأوّل، 
. 1927

التمثيل، 1930 -٢ تاريخ  نيقولاس جبري، 
.



٤٩١

د. جهينة عمر خطيب

أبو النجا توفيق، هل الأدب العربي قديمه -٣
وحديثه يكفي لتكوين الأديب،

الرسالة 
1- جيب، القصة المصرية، 1933 .

2- الزيات أحمد،عودة الروح بين العامية 
والعربيّة، 1933 .

3- حول قصة مصرية، 1933 .
4- حماد محمد علي، مسارحنا في الأعياد، 

. 1934
5- أهل الكهف، قصة مسرحية للأستاذ 

توفيق الحكيم، 1934 .
في  المسرحية  الرواية  أحمد،  الزيات   -5

الفن والتاريخ، 1934 .
أدب  هو  ما  كرم،  ملحم  كرم   -6

اليوم،رواية وقصة، 1934 .
السندويتش  محمود،  عباس  العقاد   -7

والمائدة، 1934 .
من  الخروج  محمود،  عباس  العقاد   -8

النفس، 1937 .
العامية  القادر،  عبد  إبراهيم  المازني   -9

والفصحى، 1938 .
المجلة الجديدة

1- أين هو الأدب المصري، 1929،
2- موسى  سلامة، افتتاحية العدد الأول، 

. 1929
3- يحيى حقي، تطور القصة، 1930 .

في  القصصي  الأدب  لطفي،  عثمان   -4
مصر أسباب ركوده، 1931 .

5- تيمور محمود، نشوء القصة وتطورها، 
. 1936

والأدب  الوسيلة  موسى،  سلامه   -6
العربي، 1937 .


